



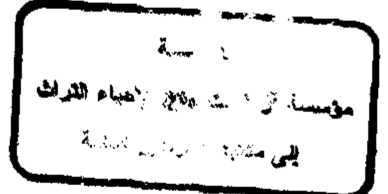
النفيني النبي النب

المُحْمَدُ الْحُحُلُمُ فِينِيدُ

النوسيال

المجلد الينائع من سيوش الدينان من سيوش الدينان الن الجرسيوش الناس

معق نشر المنظل المنظل



# جميع حقوق الطبع مسجله و محفوظه للناشر

الكتاب التفسير الكاشف (ج ٧)
المؤلف المؤلف العلامه محمدجواد مغنية الله الناشر دارالكتاب الاسلامي الطبعه الطبعه الطبعة ستار المطبعة ستار مطبعة ستار عدد النسخ

الترقيم الدوليللمجموعة: ٩ - ٥٨٥ - ٤٦٥ - ٩٦٤

ISBN: 964 - 465 - 085 - 9

الترقيم الدولي (ج ۷): X - ۹۹۰ - ۶٦٥ - ۹٦٤

ISBN: 964 - 465 - 093 - X

# سيوشخ الدكخان

٩٥ آية مكية .

# بنير المُ الجَمْزِ التَّحِينَ مِ

أنزلناه في ليلة مباركة الآية ١ – ٩ :

حَمْ ﴿ وَٱلْكِتَابِ ٱلْمُبِينِ ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةٍ مُبَارَكَةٍ إِنَّا كُنَّا مُنْدِينَ ﴿ وَمُحَةً فِيهَا يُفْرَقُ كُلُّ أَمْرِ حَكِيمٍ ﴿ أَمْراً مِنْ عِنْدِنَا إِنَّا كُنَّا مُرْسِلِينَ ﴿ رَحْمَةً مِنْ رَبِّكَ إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ رَبِّ السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُما مِنْ رَبِّكَ إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ رَبِّ السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُما أَنْ كُنْتُمْ مُوقِنِينَ ﴿ لاَ إِلَٰهُ إِلَّا هُو يُخِي وَيُمِيتُ رَبِّكُمْ وَرَبُ آبَانِ لَهُمْ أَنْ اللهُ إِلَّا هُو يُخِي وَيُمِيتُ رَبِّكُمْ وَرَبُ آبَانِ لَهُمْ أَنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى مُنْ يَلْعَبُونَ ﴾ الأَو اللهُ عَلَى مَلْكُ يَلْعَبُونَ ﴾

#### اللغة :

الليلة المباركة هي ليلة القدر . ويُنفرَق يبين . وحكيم محكم .

## الإعراب:

والكتاب المبين الواو للقسم ، وجملة إنا أنزلناه جواب القسم ، وقال صاحب

مجمع البيان : لا يجوز ذلك لأنك لا تقسم بالشيء على نفسه .. ويرده ان القسم وقع على وقت نزوله لا عليه بالذات. وأمرآ نصب على الاختصاص أي أعني بهذا الأمر أمراً حاصلاً من عندنا . ورحمة مفعول من أجله لمرسلين أو لأنزلناه . وربكم أي هو ربكم .

## المعنى :

(حم) تقدم الكلام في مثله بأول سورة البقرة (والكتاب المبين إنا أنزلناه في ليلة مباركة ) هي مباركة لنزول القرآن فيها ، واذا عطفنا على هذه الآيسة قوله تعالى: «إنا أنزلناه في ليلة القدر «وقوله : «شهر رمضان الذي أنزل فيه القرآن — ١٨٥ البقرة « ج ١ ص ٢٨٤ إذا فعلنا ذلك تبين معنا ان هذه الليلة المباركة هسي ليلة القدر والها احدى ليلي شهسر رمضان المبارك ، وذكرنا في المبلد الأول ص ١٨٥ ان بدء نزول القرآن كان في ليلة القدر ، لا، انه أنزل المبلد أنول من عصى وأفسد في كاملاً فيهسا، فراجع . (إنا كنا منفرين ) بالعذاب الألم من عصى وأفسد في الأرض، وقد جاء هذا الانذار في القرآن الكريم الذي أنزل على قلب محمد (ص) . وضمير فيها يفرق كل أمر حكم أمراً من عندنا ) . يفرق يبين ، وضمير فيها يعود الى الليلة المباركة ، وحكيم محسكم . واختلف المفسرون في المعنى المراد من الحمايا بين عباده ، وأيضاً يغفر الكثير من الحمايا عن يشاء .

وقال آخرون : ان المراد بالأمر الحكيم هو ما جاء في القرآن من تبيان كل شيء من أمور الدين .. وقال سبحانه فيها ، ولم يقل فيه أي في القرآن لأنه انزل في ليلة القدر ، أما قوله تعانى في سورة القدر : « تنزل الملائكة والروح فيها بإذن رجم من كل أمر « فعناه ان أول عهد النبي (ص) بشهود الملائكة كان في تلك الليلة ، ويأتي البيان ان شاء الله .

(إنا كنا مرسلين رحمة من ربك) أي ان انقد سبحانه أرسل محمداً رحمة للعالمين كما في الآية ١٠٧ من سورة الأنبياء : « وما ارسلناك الارحمة للعالمين » . (انّه هو السميع العلميم) يسمع الأقوال ، ويعلم النوايا ( رب السموات والأرض وما بينها ان كنتم موقنين ) . ان العاقل إذا نظر الى الكون بتجرد وإمعان يشهد شهادة إخلاص وإيقان بان الله هدو مالك الكون عسا

فيه ، وانه ( لا إله إلا هو يحيي و يميت ) . ولا أحد بهب الحياة إلا هو ، وإذا جاء الأجل فلا يبعده شيء ، وأيضاً لا يقربه شيء (ربكم ورب آبائكم الأولين) فكيف تعبدون الأوثان وتطيعون الشيطان من دون الله ؟ ( بل هم في شك يلعبون) . شكوا في البعث ونبوة محمد (ص) مع قيام البينات والدلائل ، وتلهوا عن عاقبتهم وعما يراد بهم .

## يوم تأتي السماء بدخان مبين الآية ١٠ - ٢١:

#### اللغة :

قارتقب فانتظر . وليس المراد بالدخان هنا الدخان المعروف ، وانما المراد ان الانسان كان لما به يرى بينه وبين السهاء كالدخان ، ويأتي البيان . ويغشى يحيط. والذكرى التذكر والاتعاظ . وفتنا بلونا وامتحنا . وعذت لذت .

#### سورة الدخان

## الإعراب :

يوم مفعول به لارتقب . وجملة يغشى الناس صفة ثانية لدخان . وهذا عذاب أليم مبتدأ وخبر ، والجملة مفعول لقول محذوف . ربنا أي يا ربنا . ومعلم مجنون أي هو معلم مجنون . وقليلا أي كشفا قليلا أو زمنا قليلا . ويوم نبطش ديوم، متعلق بفعل محذوف دل عليه منتقمون ، والتقدير ننتقم يوم نبطش الخ . والمصدر من ان ترجمون من ان ترجمون عذوفة ، وأصل ترجمون ترجموني .

## المعنى :

( فارتقب يوم تأتي السهاء بدخان مبين يغشى الناس ) . الخطاب من الله سبحانه لنبيه الكريم محمد (ص) يعده فيه باستجابة دعائه على قريش .. وذلك ان قريشاً بعد أن بالغوا في أذى الرسول (ص) دعا عليهم ، وقال : اللهم اجعلها عليهم سنين كسي يوسف ، فقطع الله عنهم المطر ، واجدبت الأرض وأصاب قريشاً الجهد والجوع حتى أكلوا العظام والميتة .. وكان الرجل لما به من الجوع يرى بينه وبين السهاء كالدخان ، فقالوا : ( همذا عذاب أليم ربنا اكشف عنا العذاب إنا مؤمنون ) . أتوا النبي (ص) وقالوا له : سل الله سبحانه أن يكشف عنا هذا العذاب ، ونحن نؤمن برسالتك .

(أنتى لهم الذكرى وقد جاءهم رسول أمين ثم تولوا عنه وقالوا معلم مجنون). معلم بفت اللام مع التشديد .. وعدوا بالتذكر والاتعاظ ان كشف الله عنهم العذاب .. ولكنهم لا يتوبون ولا يوفون بالوعد ، ألم يشاهدوا دلائل التوحيد ومع ذلك أشركوا بالله ؟. ألم يأتهم الرسول بالبينات الواضحة فكذبوه ، وقالوا : هو مجنون يتلقى بعض الكلمات من جني أو إنسي ويلقيها علينا ؟. ( انا كاشفو العذاب قليلا انهم عائدون ) . المراد بالعذاب هنا عذاب القحط والجوع ، وعائدون ناكثون ، والمعنى سنرفع عنهم ما هم فيه بعض الوقت ونحن نعسلم انهم ناكثون بالوعد .. ولكن من باب إلقاء الحجة وقطع المعذرة ( يوم نبطش البطشة الكبرى

إنا منتقمون ) . هذا تهديد بأن الله سيأخذهم يوم القيامة بعذاب مِهين على عتوهم وتمردهم .

والحلاصة ان قريشاً آذوا النبي (ص) فدعا عليهم ، ولما مسهم السوء استجاروا به ووعدوه بالتوبة ، ولكنهم نكثوا بعد أن فرج الله عنهم، فهددهم سبحانه بجهم وبئس المهاد .

( ولقد فتنا قبلهم قوم فرعون وجاءهم رسول كريم ) . ضمير قبلهم يعود الى قريش ، والمعنى ان الله اختبر آل فرعون بالنعم والتمكين في الأرض كما اختبر قريشاً بكشف العذاب عنهم ، وأرسل سبحانه موسى الى قوم فرعون كما أرسل محمداً الى قريش ، فعصوا جبيعهم وعتوا عن أمسر الله ، وقال موسى لفرعون وقومه : ( ان ادوا الي عباد الله انبي لكم رسول أمين ) . كان فرعون يضطهد بني اسرائيل ، يذبح المواليد الذكور منهم ، ويبقي الأناث للخدمة ، فطلب منه موسى أن يرسلهم معه ليذهب بهم حيث يشاء ، ومثله قوله تعالى : و فأرسل معنا بني اسرائيل ولا تعذبهم – ٤٧ طه » ج ص ص ٢٢٠ .

( وان لا تعلوا عسلى الله اني آتيكم بسلطان مبين ) . هذا من كلام موسى لقوم فرعون ، ومعناه لا تتعالوا على طاعة الله ، فإن لدي الحجة الكافية الوافية بإثبات الحتى ( واني عذت بربسي وربكم أن ترجمون ) ألوذ بالله والتجأ اليه ان أردتم بسي سوءاً ( وان لم تؤمنوا لي فاعتزلون ) أي اعتزلوني ، ودعوني وشأني لا على ولا معي ان لم تصدقوني وتستجيبوا لدعوتي .

# هؤلاء قوم مجرمون الآية ۲۲ – ۳۳:

فَدَعَا رَبَّهُ أَنَّ هُولَا ، قَوْمٌ نُجْرِمُونَ ﴿ فَأْسِرِ بِعِبَادِي لَيْلًا إِنَّكُمْ مُتَبَعُونَ ﴿ وَاتْرَكُ الْبَحْرَ رَهُوا إِنَّهُمْ جُنْدٌ مُغْرَقُونَ ﴿ كَمْ تَرَكُوا مِنْ جَنَّاتٍ وَتُعْيُونِ ﴿ وَانْدُوا فِيهَا فَاكِينَ ﴿ كَذَٰ لِكَ وَأُورَ ثَنَاهَا وَزُرُوعٍ وَمَقَامٍ كَرِيمٍ ﴿ وَنَعْمَةٍ كَانُوا فِيهَا فَاكِينَ ﴿ كَذَٰ لِكَ وَأُورَ ثَنَاهَا

#### سورة الدخان

قَوْمًا آخَرِينَ \* فَمَا بَحَتْ عَلَيْهِمُ السَّمَاءُ وَالْأَرْضُ وَمَا كَانُوا مُنْظَرِينَ \* وَلَقَدْ نَجِينًا بَنِي إِسْرَايْيلَ مِنَ الْعَذَابِ الْمُبِينِ \* مِنْ فِرْعُونَ إِنَّهُ كَانَ عَالِياً مِنَ الْمُسْرِفِينَ \* وَلَقَدِ اخْتَرْنَا هُمْ عَلَى عِلْمَ عَلَى الْعَالَمِينَ \* وَآتَيْنَا هُمْ عَلَى عِلْمَ عَلَى الْعَالَمِينَ \* وَآتَيْنَا هُمْ عَلَى عِلْمَ عَلَى الْعَالَمِينَ \* وَآتَيْنَا هُمْ عَلَى عِلْمَ عَلَى عَلْمَ عَلَى الْعَالَمِينَ \* وَآتَيْنَا هُمْ مِينَ \* وَآتَيْنَا هُمْ مِينَ \*

#### اللغة :

رهواً ساكناً . وفاكهين متنعمين . فما بكت عليهم السياء والأرض كناية عن عدم الاهتمام بشأنهم .

## الإعراب:

رهوا حال من البحر . وكم مفعول تركوا . وكذلك خبر لمبتدأ محـذوف أي الأمر كذلك . من فرعون بدل من العذاب بإعادة حرف الجر، مع حذف المضاف أي من عذاب فرعون . على علم حال أي عالمين . وعلى العالمين متعلق باخترناهم.

## المعنى :

(فدعا ربه ان هؤلاء قوم مجرمون). يئس موسى من فرعون وقومه فدعا عليهم، وقال: اللهم عجل لهم الهلاك في الدنيا بسبب كفرهم واجرامهم، فاستجاب الله دعاءه وقال له: (فأسر بعبادي ليلا انكم متبعون). أمر سبحانه أن يخرج هو وينو اسرائيل ليلا من مصر، وأعلمه ان فرعون وقومه سيتبعونهم ( واترك البحر رهوا انهم جنسد مغرقون). اسلك الطريق في البحر، فإذا قطعته الى الجانب الآخر، فدعه كما هو، لأن جيش العدو سيدخله ويغرق بكامله.

( كم تركوا من جنات وعيون وزروع ومقام كريم ونعمة كانوا فيها فاكهين كذلك وأورثناها قوماً آخرين ) . كان آل فرعون في ألذ مطعم ومشرب ، لهم السلطان والقصور والأنهار والثار ، فأرسل الله اليهم موسى يدعوهم الى العدل وعدم الفساد في الأرض ، فلم يستجيبوا لداعي الله ، فأهلكهم وأورث ما كانوا فيه لقوم لا يمتون اليهم بسبب ولا نسب .. قال الشيخ المراغي عند تفسير هده الآية : « تغلب عسلى مصر الآشوريون والبابليون حيناً ، والحبش حيناً آخر ، ثم القوس مدة واليونان أخرى ، ثم الرومان من بعدهم، ثم العرب ثم الطولونيون والأخشيديون والفاطميون والأيوبيون والماليك والترك والفرنسيون والانكليز، وها نحن اولاء نجاهد لنحظى نخروجهم من ديارنا ، ونتمكن من استقلال بلادنا ،

وكان هذا الشيخ في عهد الملك فاروق بن فؤاد ، ونعطف على قوله والآن يحتل الصهاينة سيناء والضفة الشرقية من قناة السويس بمعونة الولايات المتحدة قائدة الاستعار الجديد ، والمصريون بجاهدون ويقاتلون ليخرجوا المعتدين من أرضهم .. وهكذا الحياة جهاد ونضال ، وكأن يستشهد الانسان والبندقية في يده، يدافع بها عن وطنه وكرامته، حير من أن يعيش عيش الذل والهوان .

(فا بكت عليهم السهاء والأرض). هذا كناية عن عدم الاهتمام بآل فرعون حين أغرقهم الله في اليم (وما كانوا منظرين) بل عجل سبحانه لهم الهلاك في الدنيا (ولقد نجينا بني اسرائيل من العذاب المهن) وهو قتل أبنائهم واستخدام نسائهم وبناتهم وتسخير رجالهم في أشق الأعمال (من فرعون انه كان عالياً من المسرفين) الذين تجاوزوا كل حد في الفساد والطغيان والتعالى والتعاظم.

( ولقد اخترناهم على علم على العالمين) . وصف سبحانه بني اسرائيل في كتابه بأقبح الأوصاف ، وسجل عليهم أعظم الجرائم كالغدر والاحتيال والتمرد على الحق وأكل المال بالباطل، ووصفهم بالكفر والظلم ، ولعنهم في العديد من الآيات، وهددهم بأشد العقوبات .. ومن هنا أجمع المفسرون على ان المراد بالعالمسين في هذه الآية واخواتها ان الله فضل الاسرائيلين على العالمين في زمانهم ، لا في كل زمان .. وقلنا في ج ١ ص ١٥ : ان الله فضلهم على أهل ذاك الزمان من جهة واحدة فقط ، وهي ان الله أرسل منهم العديد من الأنبياء .

## سورة الدخان

والآن استوحينا من الآية التي نحن بصددها ان المراد بالعالمين فيها فرعون ومن أقر له بالربوبية فقط ، وليس كل أهل ذاك الزمان ، أما السر في تفضيل بني اسرائيل على فرعون ومن استجاب له فواضح ، وهو ان الاسرائيليين لم يعبدوا فرعون كقدماء المصريين. (وآتيناهم من الآيات ما فيه بلاء مبين). المراد بالآيات هنا المعجزات كفلق البحر وتظليل الغام وانزال المن والسلوى وتفجير الماء من الحجر، والمراد بالبسلاء المبين النعمة الظاهرة قال تعالى : « ونبلوكم بالشر والحسير فتنة والمراد بالأنبياء » .

# أهم خير أم قوم تبع الآية ٣٤ – ٤٢:

إِنَّ اهْوُلاَء لَيَقُولُونَ ﴿ إِنْ هِيَ إِلَّا مَوْتَلْنَا الْأُولَى وَمَا نَحْنُ بِمُنْشَرِينَ ﴾ فَأْتُوا بِآبَائِنَا إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴿ أَهُمْ خَيْرٌ أَمْ قَوْمُ تُبْعِ وَاللَّذِينَ مِنْ فَيْلِيمِ أَهْلَكُنَاهُمْ إِنَّهُمْ كَانُوا نجْرِمِينَ ﴿ وَمَا خَلَقْنَا السَّمُواتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَ لَا يَبِينَ ﴿ مَا خَلَقْنَا السَّمُواتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَ لَا يَبِينَ ﴿ مَا خَلَقْنَاهُمَا إِلَّا بِالْحَقِّ وَلَكِنَ أَكْثَرُهُمْ لاَ بَعْلَمُونَ ﴾ وَمَا بَيْنَهُمَ لاَ يَعْلَمُونَ ﴿ وَمَا بَيْنَهُمْ الْفَيْمِينَ ﴿ مَا خَلَقْنَاهُمَا إِلَّا بِالْحَقِّ وَلَكِنَ أَكْثَرُهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ إِنَّ يَوْمَ اللهُ إِنْهُ هُو الْعَزِيرُ الرَّحِيمُ ﴿ وَمَا خَلِقَالُونَ ﴾ وَمَا يَعْنَ مَوْلَى عَنْ مَوْلَى شَيْئًا وَلا إِنَّ يَوْمَ الْفَافِينَ ﴿ إِنْهُ هُو الْعَزِيرُ الرَّحِيمُ ﴾

#### اللغة :

بمنشرين بمبعوثين . وتُبيّع اسم لأحد ملوك اليمن ، والتبابعة لقب ملوك اليمن كالفراعنة والقياصرة . ويوم الفصل يوم القيامة .

#### الإعراب :

إن هي « ان » نافية . وبمنشرين الباء زائدة ومنشرين خبر نحن والذين من قبلهم منصوب بفعل محذوف أي وأهلكنا الذين من قبلهم . ولاعبين حال . وأجمعين تأكيد لضمير ميقاتهم . ويوم لا يغني بدل من يوم الفصل .

## المعنى :

( إن هؤلاء ليقولون إن هي إلا موتتنا الأولى ومسا نحن بمنشرين ) . هؤلاء إشارة الى مشركي مكة . قالوا : لا حياة ولا نشور بعد الموت، واحتجوا بقولهم : ( فأتوا بآبائنا ان كنم صادقين ) انهم لا يؤمنون بأن الله قادر على إحياء الموتى إلا اذا رأوا ذلك عياناً . وذهلوا عن النشأة الأولى ، وان الذي أوجد الانسان ، ولم يكن شيئاً مذكوراً \_ قادر على أن يحبي العظام وهي رميم .

(أهم خبر أم قوم تبع والذين من قبلهم أهلكناهم إنهم كانوا مجرمين) . كان التبابعة دولة وصولة في اليمن وغيرها، وكانوا أحسن حالاً وأكثر مالاً من قريش، ولما عنوا عن أمر ربهم أخذهم بالهلاك والدمار ، وكسفا أهلك قوم نوح وعاداً وثمود لكفرهم وإجرامهم ، فكيف أمن قومك يا محمد عواقب الكفر والفساد ؟ ولو اعتبروا لأبصروا وآمنوا ، ولكنهم قوم لا يفقهون ( وما خلقنا السموات والأرض وما بينها لاعبين ما خلقناهما إلا بالحق ) . إن الله حكم ، والحكم منزه عن العبث ، فلا محلق شيئاً إلا لمصلحة تعود الى الحلق . والغاية من خلق الانسان عن العبث والنشر ، وإلا أن عيا حياة طيبة خالدة الى ما لا نهاية ، وعليه فلا بد من البعث والنشر ، وإلا كان خلق الانسان عبئاً . أنظر تفسير الآية ٣٣ من سورة لقان فقرة « لماذا خلق الذه الانسان » ؟ . ( ولكن أكثرهم لا يعلمون ) ان الله خلق الكون عا فيه لحكمة وغرض صحيح .

( ان يوم الفصل ميقاتهم أجمعن ) . يوم الفصل هو يوم القيامة الذي بجمع الله الناس فيه لنقاش الحساب وجزآء الأعمال ، وميقاتهم هو موعد ذاك الجمع والحساب والجزاء ( يوم لا يغني مولى عن مولى شيئاً ولا هم ينصرون ) . لا جاه

## سورة الدخان

ولا مال ولا أنساب ولا حميم .. لا شيء على الاطلاق ينفع في ذاك اليوم إلا صالح الأعمال فهو وحده الشفيع عند الله(الا من رحم الله) ولكن الله يرحم من هو أهل لرحمته كالذي له سوابق تقربه من خالقه جل وعز ( انه هـو العزيز الرحيم ) . لا ناصر ولا راحم غداً إلا الله فهو ذو العزة والرحمسة تذعن الحلائق لقدرته ، ونفتقر الى رحمته .

# طعام الأثيم وطعام المتقين الآية ٤٣ – ٥٩ :

إِنْ شَجَرَةَ الزَّقُومِ \* طَعَامُ الأَيْهِمِ \* كَالْمُهُلِ يَغْلِي فِي الْبُطُونِ \* كَغَلِي الْمُونِ \* كَغْلِي الْمُحْمِمِ \* مُمْ صُبُوا فَوْقَ رَأْسِهِ مِنْ الْمَعْيِمِ \* مُمْ صُبُوا فَوْقَ رَأْسِهِ مِنْ عَذَابِ الْحَيِيمِ \* مُمْ صُبُوا فَوْقَ رَأْسِهِ مِنْ عَذَابِ الْحَيِيمِ \* فُقْ إِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الْكَرِيمُ \* إِنَّ الْمُنْقِينَ فِي مَقَامٍ أَمِينِ \* فِي جَنَّاتِ وَعُيُونِ \* يَلْبَسُونَ مَنْ شُنْدُ دُسُ وَإِسْتَبْرَقِ مُتَقَا بِلِينَ \* كَذَٰلِكَ وَزَوَّ جَنَاهُمْ بِحُودٍ عِينِ \* مِنْ سُنْدُ دُسُ وَإِسْتَبْرَقِ مُتَقَا بِلِينَ \* كَذَٰلِكَ وَزَوَّ جَنَاهُمْ بِحُودٍ عِينِ \* يَذَعُونَ فِيهَا الْمَوْتَ إِلَّا الْمَوْتَ إِلَّا الْمَوْتَ اللَّهُ الْمَوْتَ اللَّهُ الْمَوْتَ اللَّهُ الْمَوْتَ اللَّهُ الْمَوْتَ اللَّهُ الْمَوْتَ اللَّهُ الْمَوْتَ اللّهُ الْمَوْتَ اللَّهُ الْمُونَ \* اللَّهُ وَا الْمَوْتَ اللَّهُ الْمَوْتَ اللَّهُ وَقَامُ مُ عَلَيْهُ مُنْ اللَّهُ مَنْ وَاللَّهُ مِنْ مَا مُنْ اللَّهِ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ وَاللَّهُ مُنْ اللَّهُ وَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَى اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ ال

#### اللغة :

شجرة الزقوم لا بد أن تكون رديثة الطعم لأنها طعام أهل النار، وتقدم الكلام عنها في الآية ٦٣ من سورة الصافات . والمهل خثارة الزيت . والحمسيم الشديد الحرارة . اعتلوه سوقوه بعنف . وسواء الجحيم وسطهسا . والسندس ضرب من الحرير الرقيق . والاستيرق الغليظ منه . ارتقب انتظر .

### الإعراب:

في جنات بدل من مقام أمين بإعادة حرف الجسر . متقابلين حال من واو يلبسون . كذلك خبر لمبتدأ محذوف أي الأمر كذلك . آمنين حال من واو يدعون. وفضلا منصوب على المصدرية أي تفضل تفضل .

## المعنى :

بعد ان ذكر سبحانه المجرمين في الآيات السابقة ، وان موعدهم يوم القيامة ـــ ذكر أحوالهم في هذا اليوم ، وهي :

1 – ( ان شجرة الزقوم طعام الأثيم ) . والأثيم من كثرت في الدنيا ذنوبه وآثامه .. وقد بين سبحانه ان طعامه يوم القيامة من شجرة اسمها الزقوم، ووصف تمرها بأنه ( كالمهل يغلي في البطون كغلي الحميم ) . والمهل خثارة الزيت ، والحميم الشديد الحرارة ، وغير بعيد أن يكون هذا كنابة عن أليم العذاب وشدته، وقال الملا صدرا في الأسفار : ان شجرة الزقوم هي الاعتقادات الباطلة والأخلاق السيئة الذي تقود صاحبها الى النار ، وفي بعض الروايات ان البخل شجرة من أشجار الخاة .

٣ – ( ذق انك أنت العزيز الكريم ان هذا ما كنم به تمترون ) . تقسول ملائكة العذاب للطاغية الأثيم : لقد أنكرت يوم البعث ، وزعمت انك صلحب الجلالة والعظمة .. فذق الآن جزاء تعاظمك وتعاليك .. ومها شككت فا أنا بشاك ان الذين يسلبون أقوات العباد، ويصنعون منها أسلحة جهنمية لقتل الأبرياء الآمنين ونسائهم وأطفالهم ، ولا يرون حقاً ولا عدلا للا فيا بهوون ويشاؤون ، لا أشك أبداً ان هؤلاء يستحقون هذا النوع من العذاب ، بل أشد وأقسى لو كان هناك عذاب فوق هذا العذاب . انظر ج ٤ ص ٤٥٤ فقرة وجهنم والأسلحة الجهنمية ه.

## سورة الدخان

وبعد ان بيس سبحانه أحوال المجرمين أشار الى أحوال المتقين يوم القيامـــة بالآيات التالية :

(ان المتقبن في مقام أسسن) لا خوف عليهم ولا هم يحزنون (في جنات وعيون) يتنعمون فيها كما يشاؤون (يلبسون من سندس واستبرق متقابلين). ثيابهم من الحرير الرقيق والسميك، وبجلسون على أسرة في اتجاه بعضهم البعض يسمرون شاكرين ذاكرين أنعم الله ورضوانه (كذلك وزوجناهم عور عين) لم يطمثهن قبلهم انس ولا جان (يدعون فيها بكل فاكهة آمنين). يطلبون فاكهة قائمة دائمة لا يحافون لها نفاداً وانقطاعاً. (لا يذوقون فيها الموت الالموتة الأولى، وينتقل الموتة الأولى، وينتقل بعدها إلى الجنة أو النار، ولا فناء في هذه ولا تلك، ولكن الفناء أيسر بكثير من حياة وسط الجمعم (فضلاً من ربك ذلك هو الفوز العظيم) وأي فضل وفوز أعظم من النجاة من عذاب النار وغضب الجبار.

( فإنما بسرناه بلسانك لعلهم يتذكرون ) . ضمير بسرناه للقرآن ، وضمسير لعلهم للعرب، والحطاب في لسانك للرسول الأعظم (ص) ، والمعنى أنزلنساه قرآناً عربياً لينتفع العرب بتعاليمه ويتعظوا بعظاته ( فارتقب الهم مرتقبون ) . انتظر قليلاً يا محمسد ، وسترى ان العاقبة لك عليهم ، وهم أيضاً يدعون بأن الدائرة ستدور عليك ، ولكن: و هلك من ادعى وخاب من افترى ، ومن أبدى صفحته للحق هلك ، كما قال الإمام على (ع) .

# ميتوشرة الجاثية

وتسمى سورة الشريعة أيضاً ، وهي مكية ، وآيها ٣٧ .

# 

ان في السموات والأرض لآيات للمؤمنين الآية ١ - ٦:

حَمِ تَنْزِيلُ ٱلْكِتَابِ مِنَ اللهِ ٱلْعَزِيزِ الْحَكِيمِ \* إِنَّ فِي السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ لَآيَاتٍ لِلْمُوْمِنِينَ \* وَفِي خَلْقِكُمْ وَمَا يَبُثُ مِنْ دَا بَهِ آيَاتٌ لِقَوْمِ وَالْأَرْضِ لَآيَاتٍ لِلْمُوْمِنِينَ \* وَفِي خَلْقِكُمْ وَمَا يَبُثُ مِنْ دَا بَهِ آيَاتٌ لِقَوْمِ لِنَّالُولِ وَالنَّهَارِ وَمَا أَنْزَلَ اللهُ مِنَ السَّمَاءِ مِنْ دِذْقِ فَوْقَعُونَ \* وَقَنُونَ \* وَالْحَيا بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَتَصْرِيفِ الرِّيَاحِ آيَاتٌ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ \* وَلُكَ آيَاتُ اللهِ وَآيَاتِهِ يُومِنُونَ \* وَلُكَ آيَاتُ اللهِ وَآيَاتِهِ يُومُنُونَ \* وَلُكَ آيَاتُ اللهِ وَآيَاتِهِ يُومُونَ \* وَلَاكَ آيَاتُ اللهِ وَآيَاتِهِ يُومُونَ \* وَلَا لَكُونَ اللهِ وَآيَاتِهِ يُومُ مِنْ وَلَا عَلَيْكَ بِالْحَقِّ فَيْأَيُّ حَدِيثٍ بَعْدَ اللهِ وَآيَاتِهِ يُومُونَ \* وَلُكَ آيَاتُ اللهِ وَآيَاتِهِ يُومُونَ \* وَلُكَ آيَاتُ اللهِ وَآيَاتِهِ يُومُ وَلَا عَلَيْكَ بِالْحَقِ فَيْ أَيْ تَعْدِيثٍ بَعْدَ اللهِ وَآيَاتِهِ يُومُ وَاللّهِ وَاللّهِ لَوْمُ اللهُ وَآيَاتِهِ يُومُ وَلَهُ وَلَا عَلَيْكَ آيَاتُ اللهِ وَاللّهُ وَلَا عَلَيْكَ اللّهِ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا لَلْكُولُكُ اللّهِ الللّهُ وَلَا لَهُ لِلْكُولُ اللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا لَلْهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلِلْهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا لَا للللّهُ وَلَا لَلْهُ وَلَا لَا لَا لَا لَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلّهُ لَا لَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا لَلْهُ وَلَ

#### اللغة :

المراد بالآيات هنا الدلائل والحجج . ويبث يفرق . واختلاف الليل والنهــــار تعاقبها . وتصريف الرياح تغييرها جنوباً وشمالاً وشدة وضعفاً .

## الإعراب :

تنزيل مبتدأ ومن الله الحبر ، ويجوز أن يكون تنزيل خبراً لمبتـدأ محذوف أي ١٧ التفسير الكاشف – ٢

#### سورة الجاثية

هذا تنزيل الكتباب ، ومن الله متعلق بتنزيل . لآيات اسم ان وفي السموات والأرض خبرها وآيات مبتدأ مؤخر . وفي خلقكم خبر مقدم وما يبث عطف على خلقكم . واختلاف الليل والنهار أي في اختلاف الليل والنهار خسير مقدم وآيات لقوم مبتدأ مؤخر . تلك آيات الله مبتدأ وخبر .

## المعنى :

(حم) تقسدم مثله في أول سورة البقرة (تنزيسل الكتاب من الله العزيز الحكيم). المراد بالكتاب القرآن ، وكله من أوله الى آخره وحي من الله ، لا من سواه ، وقال صاحب روح البيان : ان وصف الله بالعزيز هنسا يشعر بأن القرآن معجزة تقهر كل من يتحداها ، وان وصفه بالحكيم يوميء الى ان القرآن يشتمل على حكم بالغة نافعة .. وليس من شك ان القرآن أعجز ويعجز كسل من بعارضه ، وانه ينبوع الحكمة ومصدرها .

ثم أشار سبحانه الى الدلائل الحسية الناطقة بوجوده وعظمته ، منها : ( ان في السموات والأرض لآبات المؤمنين ) أي لمن يريد ان يؤمن بالحق لأنه حق ، والمراد بالآبات هنا ما يستنتجه العقل من نظام الكون وسيره على سنن لا تحويل فيها ولا تبديل ، ولسولا ثباتها واستمرارها لما أمكن رصدها وقياسها والاستفادة منها ، وبالتالي لم يكن لعلم الفلك وما يتصل به عين ولا أثر ( وفي خلقكم وما يبث من دابة آبات لقوم يوقنون ) . من أراد علم اليقين بوجود الله فليفكر ويتأمل في نفسه وفي أي حي من الأحياء ، فهل بجد في واحد منها عضوا من أعضائه لا وظيفة له ، أو غريزة من غرائزه لا حكمة لها ؟ ويدل هذا دلالة قاطعة على الارادة والتصميم ، وإذا لم نر المصمم بالحس فقد رأبنا آثاره رأي العين ، وعليه يكون اعاننا بالغيب مستنداً الى الحس والمشاهدة .

( واختلاف الليل والنهار ) . أشار سبحانه في كتابه مرات الى اختلاف الليل والنهار لينبه العقول الى السر العجيب في دورة الأرض لأنها السبب الموجب لمجيء الليل بعد النهار ، ومجيء النهار بعد الليل ، ومها قيل ويقال عن أسباب دورة الأرض حول نفسها أو حول الشمس فإن هذه الأسباب وغيرها من الأسباب

الكونية تنتهي الى ارادة الخالق الأول وقدرته وحكمته ، ويستحيل في نظر العقل أن يكون مبدأ هذا الكون العجيب مادة عمياء تتحكم بها الصدفة والفوضى التي لا قصد لها ولا غاية .

(وما أنزل الله من السهاء من رزق فأحيا به الأرض بعد موتها). المراد بالرزق هنا كل شيء علوي له أثر في الحياة كالماء وحرارة الشمس، وفيها من الدلالة على وجود الحالق ما في خلق السموات والأرض لأن الكل "وجد لحكمة وغرض صحيح (وتصريف الرياح) جنوباً وشمالاً وغرباً وشرقاً وباردة وحارة ( لآيات لقوم يعقلون) كل ذلك وما إليه دليل قاطع على ارادة عليم حكيم .

( تلك آيات الله نتلوها عليك بالحق ) . وهكذا يضع سبحانه أمام العقل مشاهد ودلائل حسية على معرفة الحالق وقدرته ( فبأي حديث بعد الله وآياته يؤمنون ). من لا ينتفع ببيان الله ، ويقتنع بأدلته فلا تجدي معه أية حجه . وتكرر معنى هذه الآبات كثيراً في كتهاب الله ، من ذلك الآية ١٦٤ من سورة البقرة ج ١ مس ٢٥١ .

ومن نهج البلاغة : ما الجليل واللطيف والثقيل والخفيف والفوي والضعيف في خلقه الا سواء ، وكذلك السهاء والهواء والرياح والماء ، أنظر الى الشمس والقمر والنبات والشجر والماء والحجر واختلاف هذا الليل والنهار ، وتفجر هذه البحار، وكثرة هذه الجبال ، وطول هذه القلال – أي رؤوس الجبال – وتفرق هذه اللغات والألسن المختلفات .. فالويل لمن جحد المقدر ، وأنكر المدبر .. زعموا انهم كالنبات ما لهم زارع ، ولا لاختلاف صورهم صانع ، ولم يلجأوا الى حجة فيا ادعوا ، ولا تحقيق لما اوعوا ، وهل يكون بناء من غير بان ، أو جناية من غير جان ؟.

ويل لكل أفاك أثيم الآية ٧ – ١٥ :

وَ ثِلْ لِكُلَّ أَفَّاكُ أَيْهِ \* يَسْمَعُ آيَاتِ اللهِ تُتَّلَّى عَلَيْهِ ثُمَّ يُصِرُ مُسْتَكْبِراً

#### اللغة :

أفاك كثير الكذب . وأثيم كثير الإثم . ويطلق الرجز على معان ، منها القذر والانحراف عن الحق الى الباطل ومنها شدة العداب وهذا المعنى هو المدراد من الرجز في الآية،أي عذاب من النوع الشديد الأليم . وتطلق ايام الله على ايام نعمته ونقمته .

## الإعراب :

مستكبراً حال من ضمير يصر".كأن محففة من الثقيلة واسمها محذوف أي كأنه, وأليم بالرفع صفة لعذاب , وجميعاً حال مما في السموات وما في الأرض. وضمير

منه يعود على الله سبحانه والمجرور متعلق بمحذوف صفة للجميع. ويغفروا مجزوم بجواب أمر محذوف أي قل لهم : اغفروا يغفروا . فلنفسه متعلق بمحذوف خبراً لمبتدأ محذوف أي لمبتدأ محذوف أي لمبتدأ محذوف أي فضرر إساءته عائد عليها .

## المعنى :

( ويل لكلِّ أَفَاكَ أَثْنِم يسمع آيات الله تتلى عليه ثم يصر مستكبراً كأن لم يسمعها فبشره بعذاب أليم واذا علم من آياتنا شيئاً اتخذها هزواً ) . بعد أن وضع سبحانه أمام العقل الدلائل الحسية المفيدة للجـــزم واليقين بوجوده تعالى ، وقال : من لم الدلائل ، وينتفع بها ، وأسماه بالأفاك الأثيم ، وتوعده بالعذاب الأليم ، ووصفه بمعائدة الحق وتجاهله تعالياً وتعاظماً ، وانه لم يكتف بذلك حتى سخر منه واستهزأ به ٠٠ ولا فرق في يوم الحساب بين هذا الكافر الساخر من الحق وأهله ، وبين من آمن به قولاً لا فعلاً ، وبالنظر لا بالعمل ، قال تعـــالى : يا ولا تكونوا كالذين قالوا سمعنا وهم لا يسمعون - ٢٦ الأنفال ، أي لا يقبلون ولا يعملون. وقال الإمام علي (ع) : البصير من سمع فتفكر ، ونظر فأبصر ، وانتفع بالعبر . ( اولئك لهم عذاب مهين من ورائهم جهتم ولا يغني عنهم ما كسبوا شيئاً ولا ما اتخذوا من دون الله أولياء ولهم عذاب عظيم ) . اولئك اشارة الى كـل أَفَاكَ أَنْهِ ، والمراد بما كسبوا،أموالهم وأولادهم وجاههم . وبما اتخذوا، أصنامهم وأوثانهم ، والمعنى ان الذين استكبروا على الحق وسخروا منه مصيرهم الى جهتم يصلونها وبئس المهاد ، ولا ينجيهم من عذابها صم ولا ولد ولا جاه ولا مال ( هذا هدى ) . هذا إشارة الى القرآن ، وما من شك انه هدى لمن ائتم به ، وقوة لمن اعتمد عليه ( والذين كفروا بآيات ربهم لهم عذاب من رجز ألم ) . المراد بالآيات هنا الدلائل الكونية على وجود الله وعظمته ، والعذاب والرُّجـــز والأليم كلمات مترادفة أو متقاربة المعنى،والغرض من التكرار تأكيد العذاب اللاثق بالأفاك الأثيم الذي يستعلي على الحق ويسخر منه .

( الله الذي سخر لكم البحر لتجري الفلك فيه بأمره ولتبتغوا من فضله ولعلكم تشكرون ) . ان فضل الله تعالى في البر والبحسر والجو ، ومن نعمه تعالى في البحر اللحم والملح والأحجار الكريمة والمواصلات والنزهة والرياضة وغير ذلك ، وتقدم مثله في العديد من الآبات ، منها الآبة ٦٦ من سورة الاسراء ج صح صحه والآبة ٦٦ من سورة الروم وغيرهما .

( وسخر لكم ما في السموات وما في الأرض جميعاً منه ان في ذلك لآيات لقوم يتفكرون ) . في هذا العالم الواسع منافع وطاقات لا يبلغها الاحصاء، وبالرغم من تقدم العلم في عصرنا فإن ما خفي عنه أكثر مما استبان له من تلك الطاقات ، ولكن الله سبحانه زود الانسان بالاستعداد التام لاكتشاف كل ما في الكون مسن قوى وامكانات والاستفادة بها لو اتجه اتجاهاً علمياً انسانياً ، لا تجارياً ، وبلل جهداً أكثر وأطول .. وتجدر الاشارة الى ان كلمة ه جميعاً و تومىء الى ان في الانسان من المؤهلات ما يستطيع معها الوصول الى القمر وغيره من الكواكب . انظر ج ٦ ص ١٠١ فقرة ه القرآن والفكر و . وتقسدم مثله في الآية ٢٠ من الغورة لقان .

(قل للذين آمنوا يغفروا للذين لا يرجون أيام الله أيجزي قوماً بما كانوا يكسبون). المراد بأيام الله هنا أيام نقمته وعذابه، والذين لا يرجونها هم مشركو العرب. وقد أمر سبحانه نبيه الكريم أن يدعو المؤمنين الى الصفح عمن أساء اليهم، ويدفعوه بالتي هي أحسن ، والله سبحانه يتولى حساب المسيء وجزاءه ( من عمل صالحاً فلنفسه ومن أساء فعليها ثم الى ربكم ترجعون ). المعنى واضح . وتقسدم نظيره في الآية ١٠٤ من سورة الانعام ، وبالحرف الواحد في الآية ٤٦ من سورة فصلت .

أيضاً بنو اسرائيل الآية ١٩ \_ ٢٠ :

وَ لَقَدْ آتَيْنَا بَنِي إِسْرَائِيلَ ٱلْكِتَــابَ وَالْحُكُمَ وَالنَّبُوَّةَ وَرَزَقْنَاهُمْ مِنَ

الطَّيِّبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَى الْعَالِمِينَ \* وَ اَنْيَنَاهُمْ بَيِّنَاتِ مِنَ الْأَمْرِ فَهَا الْحَتَلَفُوا إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءُهُمُ الْعِلْمُ بَغْياً بَيْنَهُمْ إِنَّ رَبِّكَ يَقْضِي بَيْنَهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فِيهَ كَانُوا فِيهِ يَخْتَلِفُونَ \* مُمَّ جَعَلْنَاكَ عَلَى شَرِيعَةٍ مِنَ الْأَمْسِرِ الْقَيَامَةِ فِيهَا كَانُوا فِيهِ يَخْتَلِفُونَ \* مُمَّ جَعَلْنَاكَ عَلَى شَرِيعَةٍ مِنَ الْأَمْسِرِ فَاتَّبِعْهَا وَلَا تَنَّيْسِعُ أَهُواء الَّذِينَ لاَ يَعْلَمُونَ \* إِنَّهُمْ لَنْ يُغْنُوا عَنْكَ مِنَ اللهِ شَيْئًا وَإِنَّ الظَّالِمِينَ بَعْضُهُمْ أُولِيَاء بَعْضٍ وَاللهُ وَلِيُّ الْمُتَّقِينَ \* مِنْ اللهِ شَيْئًا وَإِنَّ الظَّالِمِينَ بَعْضُهُمْ أُولِيَاهُ بَعْضٍ وَاللهُ وَلِيُّ الْمُتَّقِينَ \* فَا أَوْلِياهُ بَعْضٍ وَاللهُ وَلِيُّ الْمُتَقِينَ \* فَا أَوْلِياهُ بَعْضٍ وَاللهُ وَلِيُّ الْمُتَقِينَ \* فَا أَوْلُهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلِيْ الْمُوالِي وَهُدَى وَرَحْمَةٌ لِقُومٍ يُوفِقُونَ \* وَاللهُ وَلِي النَّاسِ وَهُدَى وَرَحْمَةٌ لِقُومٍ يُوفِونَ \* فَيُونَ وَاللهُ وَلِي الْمُلْكِلُونَ \* فَيُونَ وَاللهُ وَلَى النَّاسِ وَهُدَى وَرَحْمَةٌ لِقَوْمٍ يُوفِقُونَ \* الْمَعْلِمُ وَاللهُ وَلِي الْمُولِقُولُ أَلْمُ الْفُولُونَ \* إِلَيْهُ مَالُولُونَ اللهُ الْمُؤْلِقُولُ وَاللهُ وَلَالُهُ وَلَاللّهِ وَاللهُ وَلِي الْمُؤْلِقُومُ الْمُؤْلِقُولُ وَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا لَهُ وَلَوْلَ الْمُؤْلِقُولُ وَاللّهُ وَلَيْكُولُولُهُ الْمُؤْلِقُولُ وَاللّهُ الْمُؤْلِقُولُهُ وَلَوْلُوا فَالْمُولِولَةُ وَلِي اللْمُؤْلِقُولُ وَاللّهُ وَالْمُؤْلِقُولُ وَاللّهُ الْمُؤْلِقُولُ وَلَا الْمُؤْلِقُولُ وَاللّهُ وَلِي اللْمُؤْلِقُولُ وَاللّهُ وَالْمُؤْلِقُولُ وَاللّهُ وَالْمُؤْلِقُولُ وَاللّهُ وَالْمُؤْلِقُولُ وَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلِي اللْمُؤْلِقُولُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْمُؤْلِقُولُ وَاللّهُ وَالْمُؤْلِقُولُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْمُؤْلِولُوا فَالْمُؤْلِقُولُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْمُولُولُولُوا فَا الْمُؤْلِقُولُ وَاللّهُ وَالْمُؤْلِقُولُ وَالْمُؤْلِقُولُولُ وَال

#### اللغة:

المراد بالكتاب هنا التوراة والانجيل لأن عيسى (ع) من بني اسرائيل. والمراد بالحكم فهم ما في التوراة والانجيل ، وبالطيبات المن والسلوى . وبينات من الأمر أي واضحات بما أنزلنا من أحكام الدين . وبغياً عناداً للحق . عسلى شريهة من الأمر أي على طريقة من أمرنا وديننا . والبصائر الدلائل التي يبصر بهسا العاقل الحق . ولقوم يوقنون يطلبون علم البقين .

## الإعراب:

بغياً مفعول من أجله لاختلفوا. وشيئاً مفعول مطلق ليغنوا أي شيئاً من الاغناء.

## المني:

ولقد آتينا بني اسرائيل الكتاب والحكم والنبوة ورزقناهم من الطيبات وفضلناهم على العالمين ) . في الآيات السابقـــة ذكر سبحانه الأفاكين الآثمين الذين كفروا

بدلائل الله وآلائه ، وهزأوا بالحق وأهله ، ولما كان بنو اسرائيل أصدق مثل لهذه الأوصاف عقب سبحانه بذكرهم وبما هم عليه من الجحود والآثام ، مع ان الله قد أمد لهم وأنعم عليهم بالتوراة والانجيل اللذين أشار اليها بكلمة الكتاب ، وأفهمهم ما فيها من المواعظ والأحكام ، وهذا هو المراد من الحاكم ، وجعل منهم أنبياء ، وأنزل عليهم المن والسلوى، وفضلهم على آل فرعون حيث أغرقهم وأراح الاسرائيلين من عذابهم .

( وآتيناهم بينات من الأمر ) . أوضح سبحانه لبني اسرائيل كل ما يحتاجون اليه من أمور الدين ، ولم يُبق عذراً ولا سبباً لاختلافهم وتفرقهم ( فحا اختلفوا الا من بعد ما جاءهم العلم بغياً بينهم ) . لقد علموا علم اليقين ما أنزل الله على موسى ، ولكنهم تجاهلوه وحرفوه تبعاً لأهوائهم ومصالحهم : « من الذين هادوا يحرفون الكلم عن مواضعه ويقولون سمعنا وعصينا — ٤٦ النساء » . وقوله تعالى: «اختلفوا » يشير الى القليل النادر الذي ثبت على الحق ( ان ربك يقضي بينهم يوم القيامة فيا كانوا فيه يختلفون ) . قد يتغلب المبطل على المحق في الحياة الدنيا، أما في الآخرة فإن الكلمة العليا للحق وحده ، وإلا كان المحق أسوأ حسالاً من المبطل . وتقدم مثله في الآية ٩٣ من سورة يونس ج ٤ ص ١٩٠ .

## · ضربت الذلة على اسرائيل بحكم التوراة :

جاء في القرآن الكريم عن بني اسرائيل قوله تعالى: «ضربت عليهم الذلة أينها ثقفوا — ١٦٢ آل عمران ، وتكلمنا مطولاً حول هذه الآية في ج ٢ ص ١٣٣، وقلنا : ان اسرائيل قاعدة من قواعد الاستعار ، وانها زائلة لا محالة عاجلاً أو آجلاً .

والآن ننقل من نصوص الأسفار \_ أي الكتاب المقدس عند اليهود \_ ما يدل بصراحة ووضوح على ان الله كتب على اسرائيل الذلة والمسكنة حتى يومها الأخير . فقد جاء في سفر الملوك الثاني اصحاح ١٧ الآية ١٩ و ٢٠ : « فغضب الرب جداً على اسرائيل . فرذل الرب كل نسل اسرائيل وأذلهم » . وفي سفر ارميا اصحاح ٩ الآيــة ١٥ و ١٦ : « ها أنا ذا أطعم هذا الشعب أفسنتينا واسقيهم

العلقم وأبددهم في أمم لم يعرفوها هم ولا آباؤهم ، وأطلق وراءهم السيف حتى افنيهم » . وأيضاً في سفر التثنية اصحاح ٢٨ الآية ٦٢ و ٦٣ : « فتبقون نفراً قليلاً . . فتستأصلون من الأرض » . الحطاب لبني اسرائيل ، الى غير ذلك من النصوص الدالة على بغي اليهود وفسادهم وذلهم وهوانهم .

ونسأل الصهاينة : اذا كنتم شعب الله المختار كا تزعمون فلاذا حكم الرب عليكم وعلى نسلكم بالذلة والرذالة والنشريد الى ان تستأصلوا من الأرض ؟ وكيف قطع الرب عهداً على نفسه أن يجعل اورشليم رجماً ومأوى لبنات آوى كا جاء في سفر ارميا اصحاح ٩ الآية ١١ : « واجعل اورشليم رجماً ومأوى بنات آوى، ومدن يهوذا اجعلها خراباً بلا ساكن » ؟. وما هو الكتاب المقدس للولتكم الدينية العنصرية كا قال بومبيدو رئيس جمهورية فرنسا . هل هو التوراة التي وصفتكم ووصفت عاصمتكم بقولها : « هكذا قال الرب : أيتها المدينة - أي اورشليم السفاكة الدم . يا نجسة الاسم يا كثيرة الشغب ، هوذا رؤساء اسرائيل كل واحد حسب استطاعته كانوا فيك لأجسل سفك الدماء - سفسر حزقيال اصحاح ٢٢ الآية ٣ و ٢ و ٠ .

لقد وصف القرآن الكريم بني اسرائيل بأبشع النعوت وأقبحها ، ولكنه لم يزد شيئاً عما جاء في التوراة والكتاب المقدس عند البهود .. وقد جاء ذم اورشلم في انجيل لوقا اصحاح ١٣٠ : «يا اورشلم يا اورشلم يا قاتلة الأنبياء وراجمة المرسلين ويقول الانجيل : ان البهود في كل زمان ومكان يشاركون في الجريمة أجدادهم اللذين صلبوا السيد المسيح الأنهم راضون بأفعالهم مؤمنون بأقوالهم : انه ابن زنا ودجال .. وما جاء في الانجيل يتفق تماماً مع المبدأ الاسلامي القائل : « العامل بالمظلم والمعين له والراضي به شركاء » .

ر ثم جعلناك على شريعة من الأمر فاتبعها ) . الشريعة في اللغة مورد الماء ، وقد استعيرت للأحكام الدينية لأنها تحيي الأرواح كما بحيي الماء الأجسام ، والمراد

بالأمر هنا الدين ، والمعنى لقد جعلناك يا محمد على عقيدة النوحيد وخلع الشرك والانداد ، واعطيناك الشريعة السهلة السمحة ، فتمسك بها وادع البها ، أما قوله تعالى : ( ولا تتبع أهواء الذين لا يعلمون ) فعناه ان المجرمسين لا يتبعون إلا الهوى والغرض ، وما عليك إلا أن تمضي في دعوتك ولا تأخذك فيها لومة لائم، وهو سبحانه يكفيك كيد الكائدين وشر المتآمرين .

(انهم لن يغنوا عنك من الله شيئاً) لأن من عجز أن يدفع عن نفسه فهو عن مؤازرة غيره أعجز (وان الظالمين بعضهم أولياء بعض). لا يجسد المجرم في الحياة الدنيا من يناصره ويؤازره إلا من كان على شاكلته في الإجرام والآثام. والطيبون أعسداء له وحرب عليه ، أما في الآخرة فيلعن المجرمون بعضهم بعضاً (والله ولي المتقبن) دنيا وآخرة (هذا بصائر للناس وهدى ورحمة لقوم يوقنون). هذا إشارة الى القرآن ، والبصائر الدلائل التي تبصر بها الحق وطريق الهسداية ، وما من شك أن من يأتم بالقرآن فهو على علم اليقين بأنه على هدى من ربه ، وداخل في رحمته . وتقدم مثله في الآية ٢٠٣ من سورة الاعراف ج٣ ص ٤٤١.

## اتخذ إله هواه الآية ٢١ – ٢٦ :

أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ الْجَرَّنُ وَ السَّيْفَاتِ أَنْ نَجْعَلَمُمْ كَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا السَّالِحَاتِ سَوَاءً تَحْيَاهُمْ وَتَمَاتُهُمْ سَاءً مَا يَحْكُمُونَ \* وَخَلَقَ اللهُ السَّمُواتِ وَالْأَرْضَ بِالْحَقِّ وَلِتُجْزَىٰ كُلُّ نَفْسٍ بِمِا كَسَبَتْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ \* وَالْأَرْضَ بِالْحَقِّ وَلِتُجْزَىٰ كُلُّ نَفْسٍ بِمِا كَسَبَتْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ \* وَالْأَرْضَ بِالْحَقِّ وَلِيتُجْزَىٰ كُلُّ نَفْسٍ بِمِا كَسَبَتْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ \* وَالْمُونَ \* وَالْمُونَ \* وَالْمُونَ \* وَالْمُونَ \* وَاللهُ اللهُ عَلَى عِلْمٍ وَخَمَّ عَلَى سَمْعِيهِ وَقَلْمِهِ وَجَعَلَ عَلَى بَصْرِهِ غِشَاوَةً فَمَنْ يَهْدِيْهِ مِنْ بَعْدِ اللهِ أَفْسَلَا وَمَا يُمْلِكُنَا وَمَا يُمْلِكُنَا وَمَا يُمُلِكُنَا وَمَا يُمْلِكُنَا وَمَا يُمُلُونَ \* وَقَالُوا مَا هِي إِلَّا حَيَالُونَا اللهُ نِيَا يَمْدُونَ \* وَقَالُوا مَا هِي إِلَّا حَيَالُونَا اللهُ نِيَا يَمْدُونَ وَنَعْمَا وَمَا يُمُلِكُنَا وَمَا يُمْلِكُنَا وَمَا يُمُونَ وَمَا خَلَقَلُهُ وَمَا عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ يَقْلُونَ وَمَا كُمُعُ بِذَلِكَ مِنْ عِلْمِ إِنْ هُمْ إِلَّا الدَّافِي وَمَا كُولُوا مَا هُو يَ الْمُؤْمِنَ وَمَا يَعْلَى إِلَا يَظُلُونَا مَا هُو يَ الْمُؤْمِ وَاللَّهُ مِنْ اللهُ اللهُ

عَلَيْهِمْ آيَا ثَنَا بَيْنَاتِ مَا كَانَ مُحجَّتَهُمْ إِلَّا أَنْ قَالُوا اثْتُوا بِآبَانِنَا إِنْ كَانَ مُحجَّتُهُمْ إِلَّا أَنْ قَالُوا اثْتُوا بِآبَانِنَا إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ \* قُلِ اللهُ يُحْيِيكُمْ ثُمَّ يُمِيتُ ثُمْ ثُمَّ يَجْمَعُكُمْ إِلَى يَوْمِ لَكُنْتُمْ صَادِقِينَ \* قُلِ اللهُ يُحْيِيكُمْ ثُمَّ يُمِيتُ ثُمْ نَمُ مَّ يَجْمَعُكُمْ إِلَى يَوْمِ اللَّهِيَامَةِ لَا رَبِّهِ فِيهِ وَالكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ \*

اللغة:

اجترح واقترف واكتسب بمعنى واحد

## الإعراب :

أم حسب و أم و للإضراب أي بل أحسب. والمصدر من أن نجعلهم ساد مسد مفعولي حسب . وسواء مفعول ثان لنجعلهم . ومحياهم ومماتهم فاعل سواء لأنه بمعنى مستو . وما يحكمون و ما و مصدرية والمصدر المنسبك فاعل ساء . وعدلى علم حال . وان هم و ان و نافية . والمصدر من ان قالوا خبر كان .

## المعى :

(أم حسب الذين اجترحوا السيئات أن نجعلهم كالذين آمنوا وعملوا الصالحات سواء محياهم ومماتهم ساء ما محكمون). هل يصح في الافهام أن يكون المحسن والمسيء بمنزلة سواء عنسد الله وفي نظر العقل ؟ اذن ، فما معنى تعدد الأسماء وتباينها ؟ وما هو الفارق بين الحير والشر والهدى والضلال ؟ وأخذ علماء الكلام مضمون هذه الآية وقالوا: أن الله سبحانه وعد الطائع بالثواب ، وتوعد العاصي بالعقاب ، وما وقع في الدنيا شيء من ذلك ، فوجب أن يعيد سبحانه الانسان الى الحياة بعد موته ليحصل الوفاء بوعده تعالى ووعيده . وأيضاً الله عادل ما في

ذلك ريب ، وقد رأينــا الظالم يقضي حياته دون أن يقتص أحد منه للمظلوم ، ولولا الاعادة للحساب والجزاء لكان المظلوم أسوأ حالاً من الظالم وكان الله ظالماً . تعالى عن ذلك علواً كبيراً .

أما نعيم الدنيا فما هو بعلامة على رضا الله ، ولا بؤسها دليل على غضبه، قال الإمام على رع) : أيها الناس ان الدنيا دار مجاز ، والآخرة دار قرار ، فخذوا من ممركم لمقركم .. واخرجوا من الدنيا قلوبكم من قبل أن تخرج منها أبدانكم ، ففيها اختبرتم ، ولغيرها خلقتم .

( وخلق الله السموات والأرض بالحق ) . هذا تعليل لنفي المساواة بين المحسن والمسيء ، وبيانه ان الله سبحانه خلق الكون حقاً وعدلاً ، لا عبثاً وباطلاً ، لأنه منزه عنها ، وعليه فيستحيل أن يساوي بين المحسن والمسيء، وإلا كان خلق الكون عبثاً وباطلاً ، لأن من بجوز العبث عليه في شيء بجوز عليه أيضاً في غيره ( ولتجزى كل نفس بما كسبت وهم لا يظلمون ) . هذا هو النهج القويم نهج الحق والعدل ، من يعمل مثقال ذرة خيراً يره ومن يعمل مثقال ذرة شراً يره . أنظر تفسير الآية ٤ من سورة يونس ج ٤ ص ١٣٢ فقرة : « الحساب والجزاء حتم »

والخلاصة ان الله حكيم منزه عن الحطأ ، وحكمته تعالى نحتم إحياء الانسان بعد موته ليميز بين المحسن والمسيء ، وبجزي كلاً بما يستحق وإلا كان الخلق عبثاً ، قال تعالى في الآية ١١٥ من سورة المؤمنون: « أفحسبتم انما خلقناكم عبثاً وانكم الينا لا ترجعون فتعالى الملك الحق » أي تنزه عن العبث .

(أفرأيت من اتخذ إلحه هواه) ؟ من الناس من لا يؤمن بشيء إلا بنفسه ومصلحته .. وقد يهلل ويكبر بل ويصوم ويصلي ما دام ذلك لا يزاحم شيشاً مما يحب ويهوى ، فهواه هو المعبود الحق عنده ، وما عداه وسيلة لا غاية أو عادة لا عبادة ، وهذا هو المقصود من قوله تعالى : « اتخذ إلحه هواه » . وقال قائل: انما سمي هوى لأنه يهوي بصاحبه إلى النار ، وقد أخسل هذا من قوله تعالى : وأما من خاف مقام ربه ونهى النفس عن الهوى فإن الجنة هي المأوى – ٤٠ النازعات » . وفي بعض التفاسير ان المشرك الجاهلي كان يهوى الخجر فيعبده ،

ثم يرى غيره فيهواه فيلقي الأول ، وهكذا من يتخذ إلهه هواه .. وليس من شك ال المشرك الجاهلي أخف جرماً عند الله من العملاء الذين يبيعون دينهم وضميرهم بالمزايدة ، ويعقدون الصفقة مع من يزيد .

( وأضله الله على علم ) . الله سبحانه لا بضل أحداً ، كيف ؟ . وقد نهى سبحانه عن الضلال عتاراً يدعسه سبحانه عن الضلال وتوعد عليه ، ولكن من يسلك طريق الضلال عتاراً يدعسه وشأنه ، ولا يشمله بلطف وعنايته بعد أن علم جلت حكمته من العبسد الضال الاصرار والعناد . أمسا قوله تعالى : ( وختم على سممه وقلبه وجعل على بصره غشاوة ) فعناه ان الله تعالى قد أعمى المعاند عن ادراك الحق ورؤيته وسماعه بعد أن بينه له وحثه عليه وأعرض عنه من غير مبرر ، قال تعالى : « فلما زاغوا أزاغ الله قلومهم والله لا مهدي القوم الفاسقين … ه الصف » . ( فمن مهديه من بعد الله أفلا تذكرون ) ؟ من لا ينتفع بنصائح الله ، ويتعظ بمواعظه ، فلا تنفعه العظات والنصائح .

( وقالوا ما هي إلا حياتنا الدنيا نموت ونحيا وما يهلكنا إلا الدهر ) . قبال الماديون أو الدهريون عبر بما شئت ، قالوا : ان الانسان خليط من أشياء مادية تجمعت من هنا وهناك وتفاعلت ، فإذا مات فإلى فناء ولا شيء بعد الموت تماماً كالنبات والحشرات ، وما نراه في الانسان من إدراك وإحساس فهسو من افراز الجسم ووليسد الظروف والملابسات أي ان عقل الانسان وعاطفته من الأعراض الثانوية التي لا اصالة لها ولا استقلال .

( وما لهم بذلك من علم ان هم الا يظنون ) أي ان قولهم هذا دعوى بلا دليل. بل قام الدليل على فسادها وبطلابها لأن الذي يتحكم بالمادة ويخضعها لمصالحه، ويحللها في مصانعه ويعرف الكثير عنها ولا تعرف هي شيئاً عنه ، ان هذا الانسان العجيب لا بد أن يكون أعظم من المادة وأرفع منها مستوى . وسبق الكدلام عن ذلك مراراً ، منها عند تفسير الآية ٧٨ من سورة النحل ج ٤ ص ٣٣٥ .

( وإذا تنلى عليهم آياتنا ببيتنات ما كان حجتهم إلا أن قبالوا اثنوا بآبائنا ان كنتم صادقين ) . وهذا تماماً كفول من قبال : أنا لا أصدق أن شجرة النفاح تثمر في الصيف إلا إذا رأيتها تحمل الثمر في الشتاء ، وان هذا الطفل إذا كبر

## سورة الجائية

نبتت لحيته الا إذا رأيتها الآن في وجهه ذاهلاً ان لكل شيء أجلاً ، وان لكل أجل كتاباً لا يتقدم ولا يتأخر . وتقدم مثله في الآية ٣٦ من سورة الدخان : (قل الله بحيبكم ثم بميتكم ثم بجمعكم الى يوم القيامة لا ريب فيه ) . إذا كان الله هو الذي أحيا الانسان من قبل ولم يكن شيئاً مذكوراً ، وهو الذي بميته فما الذي يمنعه من إحيائه ثانية ؟ . (ولكن أكثر الناس لا يعلمون) ان النشأة الثانية أهون وأيسر من النشأة الأولى . وتقدم في العديد من الآيات ، منها الآية ٢٨ من سورة الجقرة و ٦٦ من سورة الحجج .

## كل أمة تدعى الى كتابها الآية ٢٧ -- ٣١:

وَيِنْهِ مُلْكُ السَّمُوَاتِ وَالْأَرْضِ وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ يَوْمَشِدْ يَخْسَرُ الْمُبْطِلُونَ ﴿ وَتَرَى كُلُّ أَمَّهِ بَالِيَةً كُلُّ أَمَّةٍ تُدْعَى إِلَى كِتَابِهَا الْيَوْمَ لَمُبْطِلُونَ ﴿ وَتَرَى كُلُّ أَمَّهِ مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ هٰذَا كِتَابُنَا يَنْطِقُ عَلَيْكُمْ بِالْحَقِّ إِنَّا نُكَنَّا فَضَنَا نَعْمَلُونَ ﴿ هٰذَا كِتَابُنَا يَنْطِقُ عَلَيْكُمْ بِالْحَقِّ إِنَّا نُكَنَّا فَيْنَا مَنْ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ فَيْدُيْ فَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْلُولُولُوا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَالْمُؤْلُولُ وَاللْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْلُولُ وَالْمُولُولُ اللَّهُ وَالْمُؤْلُولُ اللَّهُ وَالْمُؤْلُولُ اللَّهُ وَالْمُؤْلُولُ اللَّهُ وَالْمُؤْلُولُ اللَّهُ وَالْمُؤْلُولُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ وَالْمُؤْلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُؤْلُولُولُولُولُولُ الللَّهُ اللَّهُ وَالْمُؤْلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ الللْمُولُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

#### اللغة :

جاثية باركة على الركب . نستنسخ نستكتب أي نجعل الملائكة تكتب .

## الإعراب:

يوم متعلق بيخسر المبطلون. ويومثذ بدل من يوم. اليوم تجزون أي يقال لهم: اليوم تجزون. أفلم تكن آياتي أي يقال لهم : أفلم تكن النخ.

## المعنى :

( ولله ملك السموات والأرض ) . يشير سبحانه بهذا إلى قدرته على الإحياء بعد الموت ، لأن من خلق السموات والأرض ولم يعي بخلقهن قادر ، ولا ريب، على أن يحيي الموتى ( ويوم تقوم الساعة يومئذ بخسر المبطلون ) لأن مأواهم النار في هذا اليوم ، وما لهم من ناصرين ( وترى كل أمة جائية ) . بحشر سبحانه الناس يوم القيامة باركين على الركب ينتظرون الحساب والجزاء ، وغير بعيد أن يكون هذا كناية عن هول المطلع وروعة الفزع .

(كل أمة تدعى الى كتابها اليوم تجزون ما كنم تعملون). المراد بالكتاب هنا صحيفة الأعمال، والمعنى ان كل أمة ، وكل امسرى عبزي بما أسلف، وقادم على ما قدم، وفي نهيج البلاغة: « اذا هلك المرء قال الناس: ما ترك، وقالت الملائكة ما قدم». ( هذا كتابنا ينطق عليكم بالحق انا كنا نستنسخ ما كنم تعملون). يقال غداً للمجرمين: هذا ما كتبناه عنكم ، انه صورة طبق الأصل عن أعمالكم لا زيادة فيه ولا نقصان ، لأن الله قد أمر ملائكة الحفظ والصدق أن تسجل أفعالكم، وتحفظ عليكم عدد أنفاسكم التي قضيتموها في المعصية ولا تستركم من الكتبة ظلمة ، ولا يكنكم منهم حجاب: « ووضع الكتاب فترى المجرمين مشفقين مما فيه ويقولون يا ويلتنا ما لهذا الكتاب لا يغادر صغيرة ولا كبيرة إلا أحصاها ووجدوا ما عملوا حاضراً ولا يظلم ربك أحداً — ٤٩ الكهف » ج ه ص ١٣٥٠.

( فأما الذين آمنوا وعملوا الصالحات فيدخلهم ربهم في رحمته ذلك هو الفوز المبين ) . سلكوا طريق الأمان، فقادهم الى رحمة الله ورضوانه . وفي نهيج البلاغة لن يفوز بالخير إلا عامله ، ولا يخزى جزاء الشر إلا فاعله ( وأما الذين كفروا أفلم تكن آياتي تتلى عليكم فاستكبرتم وكنم قوماً مجرمين ) ؟. يقول سبحانه غداً للعتاة المتمردين تقريعاً وتوبيخاً : سمعتم صوت الحق فلم تستجيبوا له ، ورأيتم الواضحات من دلائله فأعرضتم عنها عناداً واستكباراً، واسترحم الى الفساد والضلال، فأنتم اليوم من الحاسرين .

## سورة الجاثية

## اليوم ننساكم الآية ٣٢ - ٣٧:

وَإِذَا قِيلَ إِنَّ وَعَدَ اللهِ حَقَّ وَالسَّاعَةُ لَا رَبْبَ فَيهَا قُلْمُ مَا نَدْرِي مَا السَّاعَةُ إِنْ نَظُنُ إِلَّا ظَنَّا وَمَا نَحْنُ بِمُسْتَيْقِنِينَ \* وَبَدَا لَهُمْ سَيْنَاتُ مَا السَّاعَةُ إِنْ نَظُنُ إِلَّا ظَنَّا وَمَا نَحْنُ بِمُسْتَيْقِنِينَ \* وَقِيلَ الْيَوْمَ نَفْسَاكُمْ كَا عَلُوا وَحَاقَ بِهِمْ مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِنُونَ \* وَقِيلَ الْيَوْمَ نَفْسَاكُمْ كَا نَسِينُمْ لِقَاء بَوْمِكُمْ هَذَا وَمَأْوَاكُمُ النَّارُ وَمَا لَكُمْ مِنْ نَاصِرِينَ \* ذَلِكُمْ نَسِينُمْ لِقَاء بَوْمِكُمْ هَذَا وَمَأْوَاكُمُ النَّارُ وَمَا لَكُمْ مِنْ نَاصِرِينَ \* ذَلِكُمْ فِي النَّهُ وَمَا لَكُمْ مِنْ نَاصِرِينَ \* ذَلِكُمْ إِلَّانُ وَمَا لَكُمْ مِنْ نَاصِرِينَ \* ذَلِكُمْ فِي السَّمُواتِ وَوَمَا لَكُمْ مِنْ اللَّوْمَ لَا يُخْرَبُونَ \* وَلَيْ السَّمُواتِ وَرَبِّ السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِمُ \* وَبَا السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِمُ \* وَبَا الْمُعْرَاتِ وَالْأَرْضِ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِمُ \*

#### اللغة :

حاق بهم أحاط أو حل بهم . ننساكم نترككم ونهملكم . لا يُستعتبون لا يطلب منهم العتبى والاعتذار . والمراد بالكبرياء هنا السلطان القاهر .

## المعنى :

( وإذا قيسل أن وعد الله حق والساعة لا ريب فيها قلتم ما ندري ما الساعة إن نظن إلا ظناً وما نحن بمستيقنين ) . ما زال الحديث عن المجرمين ، وقوله تعالى : « والساعة لا ريب فيها » بيان وتفسير لوعد الله ، والمعنى أن المجرمين كانوا إذا قال لهم المؤمنون : أن البعث لحق ، والحساب والجزاء حتى قالوا : لسنا على يقين من البعث ، ولا نعرف عنه شيئاً سوى الظن، فأتونا بما يدل عليه.

وتسأل : ان الله سبحانه حكى عنهم في الآية ٢٤ من هذه السورة الهم نفوا البعث بلسان الجزم كما يدل قولهم : « ما هي إلا حياتنا الدنيا ، ثم حكى عنهم هنا الهم يظنون ظناً وما هم بمستيقنين أي الهم لا يجزمون في أمر البعث سلباً ولا الجاباً ، فكيف تجمع بين الآيتين ؟.

قال الرازي : يغلب على الظن انهم كانوا فريقين : فريقاً كان جازماً بنفي البعث ، وآخر كان شاكاً فيه .. أما نحن فيغلب على ظننا انهم فريق واحد ، وان معنى الآيتين واحد ايضاً ، وهو انهم لا يؤمنون بالبعث لأنه لا دليل بزعمهم يوجب اليقين به ، وانما هو غيب في غيب .

( وبدا لهم سيئات ما عملوا وحاق بهم ما كانوا به يستهزئون ) ، زرعوا في الدنيا الجرائم والآثام ، فحصدوها وجنوا تمارها في الآخرة ، وسخروا من جهنم وعذابها فكانوا لها حطباً ( وقيل اليوم ننساكم كما نسبتم لقساء يومكم هذا ومأواكم النار وما لكم من ناصرين ) جحدوا يوم القيامة وسخروا منه وممن آمن بسه ، فأمهلهم الله في ذلك ولم يشملهم برحمته ، بل أذاقهم عذاب ذاك اليوم ، وأراهم سبحانه من قدرته وسطوته فيه ما كانوا به يمترون . وتقدم مثله في الآية ٥١ من سورة الأعراف ج ٣ ص ٣٣٦ .

( ذلكم بأنكم اتخذتم آيات الله هزواً وغرثكم الحياة الدنيا ). ذلكم إشارة الى العذاب ، والمعنى ان السبب الموجب لعذابهم هو كفرهم باليوم الآخر، وإعراضهم عن القرآن ، واستخفافهم بآياته حين يتلى عليهم ، واطمئنانهم الى الدنيا وزينتها ( فاليوم لا يخرجون منها ولا هم يستعتبون ) . ضمير منها يعود الى النار، والمعنى انهم خالدون فيها ، ولا يطلب منهم أن يسترضوا الله بقول أو فعل، لأن الآخرة دار حساب وجزاء لا دار عمل واسترضاء .

( فلله الحمد رب السموات ورب الأرض رب العالمين ) . احمدوا الله وحده لأنه خالق كل شيء ( وله الكبرياء في السموات والأرض ) . والمسراد بكبريائه تعالى انه لا كبير أيخاف ويترجى إلا هو وحده ، وقد وصف الإمام على (ع) العارفين بالله ، وصفهم بقوله : عظم الخالق في أنفسهم فصغر ما دونه في أعينهم ( وهو العزيز ) الذي لا يقهره شيء ( الحكيم ) في تدبير خلقه .

الجرع التيادش والعيثرة

# ميوشرة الآيحقاف

٣٥ آية كلها أو جلها مكية .

# بينير المعرال التحرال التحرير

أين الدليل ان كتم صادقين الآية ١ - ٦ :

حَمْهُ تَغْزِبِلُ ٱلْكِتَابِ مِنَ اللهِ ٱلْعَزِيزِ الْمُكَيمِ \* مَا خَلَقْنَا السَّلُواتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا إِلّا بِالْحَقِّ وَأَجِلِ مُسَمَّى وَالَّذِينَ كَفَرُوا عَمَّا أَنْذِرُوا مُعَلَّا أَنْذِرُوا مُعَلَّا أَنْذِرُوا مُعْرَضُونَ \* قُلْ أَرَأَيْتُمْ مَا تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللهِ أَرُونِي مَاذَا خَلَقُوا مِنَ الْأَرْضِ أَمْ لَمُمْ شِرْكُ فِي السَّمُواتِ اثْتُونِي بِكِتَابِ مِنْ قَبْلِ لَهٰذَا مِنَ الْأَرْضِ أَمْ لَمُمْ شِرْكُ فِي السَّمُواتِ اثْتُونِي بِكِتَابِ مِنْ قَبْلِ لَهٰذَا أَوْ أَثَارَةِ مِنْ عَلْمِ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ \* وَمَنْ أَصَلُ يَمِّنَ يَدْعُو مِنْ دُونِ اللهِ مَنْ لاَ يَسْتَجِيبُ لَهُ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ وَهُمْ عَنْ دُعَاشِمْ غَافِلُونَ \* وَإِذَا نُحْيَرَ النَّاسُ كَانُوا لَهُمْ أَعْدَاءً وَكَانُوا بِعِبَادَتِهِمْ كَافِرِينَ \*

#### اللغة:

أم لهم شيرك أي نصيب . وأثارة من علم بقية أو شيء منه .

## الإعراب:

من قبل هذا متعلق بمحلوف صفة لكتاب أي بكتاب منزل من قبل هذا . أو أثارة عطف على كتاب . ومن لا يستجيب مفعول يدعو . وضمير « هم » يعود الى الأصنام . وعن دعائهم متعلق بغافلين ، وبعبادتهم متعلق بكافرين .

## المعنى :

(حم تنزيل الكتاب من الله العزيز الحكيم). نقدم بالحرف الواحد في أول سورة الجائية وأول سورة الزمر (ما خلقنا السموات والأرض وما بينها إلا بالحق وأجل مسمى). الله حكيم لا يخلق شيئاً إلا بالحق، والعبث في حقه مستحيل، وقد خلق الكون بما فيه لحكمة وغرض صحيح، وقدر لفنائه وزواله أمداً معيناً، وبعده يكون الحساب والجزاء في الدار الثانية. وتقدم مثله في الآية ٨ من سورة الروم ج ٣ ص ١٣٢٠.

( والذين كفروا عما أنذروا معرضون ) . خوق سبحانه المجرسين من يوم القيامة وأهواله ، وأقام عليه الدلائل الواضحة ، فأبوا إلا العتو والعناد (قل أرأيتم ما تدعون من دون الله أروني ماذا خلقوا من الأرض أم لهم شرك في السموات)؟ المراد بالشرك هنا النصيب ، والمعنى أخبروني يا عباءة الأصنام : ما الذي دعاكم الى تألبهها وعبادتها ؟ هل خلقت شيئاً من الأرض أو في الأرض ، أو اشتركت مسع الله في خلق السموات أو بعضها أو ماذا؟ ( التوني بكتاب من قبل هذا ) القرآن كالتوراة أو الانجيل أو غيرهما يقول : ان الأصنام شركاء لله في خلقه أو شفعاء لديه أو شيء يذكر ( أو أثارة من علم ان كنتم صادقين ) . واذا لم يكن لديكم دليل من النقل فهل عندكم دليل من العقل على صدق ما تقولون وصحة ما تعبدون ؟ . وتقدم مثله في الآية ٤٠ من سورة فاطر .

## الوثنية في عصر الفضاء:

الجواب: كان تقديس الأصنام وعبادتها جزءاً لا يتجزأ من حياة الناس منذ عهد نوح الى عهد الرسول الأعظم (ص) ، وبينها آلاف السنين .. وحتى في عصرنا هذا، عصر الفضاء، تنتشر الوثنية في شرق الأرض وغربها .. وهسل هذه الهاثيل القائمة الآن في المعابد وعلى مفارق الطرق ورؤوس الجبال ، وهذه الرسوم على الجدران وفي المفكرات وهنا وهناك ، والتي تحكي الآخة بزعم الزاعمين ، هل تقديس تلك المهاثيل وهذه الرسوم إلا ضرب من الوثنية وعبادة الأصنام ؟.. وهنا يكمن السر لاهمام الاسلام والقرآن في الرد على عبدة الأوثان ، وتتجلى عظمة عمد (ص) في تكريم الانسان وتنزيه عن عبادة ما صنعت يداه ، قال الشاعر :

بكيت على الانسان ينحت صخرة ويعبدها للنفع يوماً أو الضر ً وكفاه اولى بالعبـــادة لو درى هما نحتا هذه الصحور كما يدري

( ومن أصل ممن يدعو من دون الله من لا يستجيب له الى يوم القيامة ) . المراد بقوله : الى يوم القيامة ان الأصنام لا تجيب أبداً ، ولا يمكن أن تجيب والمعنى لا أحد أكثر جهلا وضلالا من الذي يعبد ما لا يسمع منادياً، ولا يجيب داعياً ( وهم عن دعائهم غافلون ) . ضمير و هم و وواو و غافلون ، يعودان الى الأصنام ، وضمير دعائهم يعود الى المشركين ، والمعنى ان المشركين يعبدون الأصنام ، ولكن الأصنام في غفلة عنهم ولا يشعرون بوجودهم ( واذا حشر الناس كانوا لهم أعداء وكانوا بعبادتهم كافرين ) . وأيضاً يوم القيامة عندما يحشر الله الناس للحساب والجزاء تشرأ آلهة المشركين منهم ، ويكفرون بهم وبعبادتهم أنظر تفسير الآية ٢٨ من سورة يونس ج ٤ ص ١٥٢ .

أم يقولون أفتراه الآية ٧ - ١٢:

وَإِذَا تُنكَى عَلَيْهِمْ آيَاتُنَا بَيْنَاتِ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِلْحَقُ لَمَّا جَاءُمْ لَمُذَا لِي مِنَ سِحْرُ مُبِينَ ﴿ أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَاهُ قُلْ إِنِ آفْتَرَيْتُهُ فَلَا تَمْلِكُونَ لِي مِنَ اللهِ شَيْئًا هُوَ أَعْلَمُ بِمَا تُفِيضُونَ فِيهِ كَفَى بِهِ شَهِيدِاً بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَهُوَ اللهِ شَيْئًا هُو أَعْلَمُ بَهُ قُلْ مَا كُنْتُ بِدْعا مِنَ الرُّسُلِ وَمَا أَذْرِي مَا يُفْعَلُ الْفَقُورُ الرَّحِمُ ﴿ قُلْ مَا كُنْتُ بِدْعا مِنَ الرُّسُلِ وَمَا أَذَرِي مَا يُفْعَلُ فِي وَلَا بِكُمْ إِنْ أَتَّبِعُ إِلَّا مَا يُوحِي إِنَّ وَمَا أَنَا إِلَا نَذِيرٌ مُبِينَ ﴿ قُلْ اللهِ وَكُفَرَتُمْ بِهِ وَشَهِدَ شَاهِدٌ مِنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ عَلَى مِثْلِهِ فَآمَنَ وَاسْتَكُبُرْتُمْ إِنَّ اللهَ لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ ﴿ وَقَالَ اللّهِ بِنَ كَفَرُوا لِلّذِينَ آمَنُوا لَوْ كَانَ خَيْرًا مَا سَبَقُونَا إِلَيْنِ لَا لَيْنِينَ أَمْنُوا لَوْ كَانَ خَيْرًا مَا سَبَقُونَا إِلَيْنِ اللّهِ لِيَهُ إِلَى اللّهُ لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ ﴿ وَقَالَ اللّهِ بِنَ كَفَرُوا لِلّذِينَ آمَنُوا لَوْ كَانَ خَيْرًا مَا سَبَقُونَا إِلَيْنِ اللّهُ لاَ يَهُمُ أَنَا اللهُ لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ ﴿ وَقَالَ اللّهِ بِنَ كُفُرُوا لِلّهِ فَسَيقُولُونَ لَمُ حَدِيمٌ ﴿ وَمِنْ قَبْلِهِ كِتَابُ مُوسَى إِنَانَ لِينَا لِيُنَذِرَ الّذِينَ ظَلَمُوا وَرَحْمَةً وَلَانَ مُصَدِّقُ لِسَانِا عَرَبِيّا لِيُنْذِرَ الّذِينَ ظَلْمُوا وَبُعْمُرِي لِلْمُحْسِنِينَ ﴿

#### اللغة :

فلا تملكون لي فلا تغنون عني . تفيضون فيه تتكلمون فيه . والبدع من الأشياء ما لا مثيل له .

## الإعراب:

بينات حال من آياتنا . وكفروا للحق اللام للتعديـــة والمجرور متعلق بقـــال

لا بكفروا مثل قال له . أم يقولون و أم و للاستفهام . كفي به شهيداً الباء زائلة والضمير فاعل أي كفي الله شهيداً وشهيداً تمييز . بيني وبينكم بمنزلة الكلمة الواحدة أي بيننا . وما أدري و ما و نافية . ما يفعل بي و ما و مبتبداً والحير يفعل . ومن قبله متعلق بمحلوف خيراً لكتاب موسى أي وكتاب موسى كائن من قبله . وإماماً حال من الضمير في كائن . ولساناً حال من الضمير في مصدق. والمصدر من لينذر متعلق بمصدق . وبشرى عطف على المصدر المنسبك أي الانذار والتبشير .

مُّ يَحْبُ بِينَ الْحَجْرَةُ الْحَالِيَةِ الْحَجْرَةُ الْحَالِيةِ الْحَجْرَةُ الْحَجْرَالِيلِيّةُ الْحَجْرَةُ الْحَجْرَاقُ الْحَجْرَةُ الْحَجْرَةُ الْحَجْرَةُ الْحَجْرَاقُ الْحَجْرِةُ الْحَجْرَةُ الْحَجْرَةُ الْحَجْرَاقُولُولُ الْحَجْرَةُ الْحَج

المعنى :

( وإذا تتلى عليهم آياتنا بينات قال الذين كفروا للحق لما جاءهم هــذا سحر مبين ) . ضمع عليهم يعود الى مشركي العرب، والمراد بآياتنا وبالحق هنا القرآن، وللحق متعلق بقال ، ومعنى بينات ان آيات القرآن واضحة لا غموض فيهــا ولا تعقيد ، وبالرغم من وضوح القرآن وظهور الدلائل على أنه حق وصدق فقــد وصفه المفترون الطغاة بالسحر المبن ، لا لشيء إلا لأنه جعلهم وسائر الناس بمنزلة سواء . وتقدم هذا في العديد من الآيات .

(أم يقولون افتراه قسل ان افتريته فلا تملكون لي من الله شيئاً). أيزعم المشركون يا محمد ان هذا القرآن افتراء منك واختلاق ؟ فقل لهم : كيف أكذب على الله وأنا أشد الناس خوفاً منه ؟ وهل تغنون عني شيئاً من غضب الله وعذابه إن كذبت عليه وافتريت ؟ وإنما قال لهم هذا اعتماداً على ما يعرفونه في الرسول الأعظم (ص) من رجاحة العقل وكراهية الكذب وغيره من رذائسل الأعلاق. (هو أعلم بما تفيضون فيه كفي به شهيداً بيني وبينكم). ان الله سبحانه لا تحفي عليه خافية من أقوالكم وأفعالكم ، وأنتم محاسبون عليها ، وهو تعالى بما يعلمه مني ومنكم يشهد في بالصدق والأمانة ، وعليكم بالكذب والحيانة ( وهسو الغفور الرحم ) يغفر لكم ويشملكم برحمته ان تبني وأنبتم .

( قل ما كنت بدعاً من الرسل ) . لست بأول رسول يبلغ العباد رسالات

ربه ، فقد سبقني الكثير من الأنبياء والمرسلين (وما أدري ما يفعل بي ولا بكم). النبي (ص) يعلم حاله وحال المشركين في الآخرة لأن الله أخبره بذلك كما في العديد من الآيات ، بالإضافة الى ان هذا العلم من لوازم النبوة ووظائفها ، وقد تواتر في الحديث ان النبي (ص) بشر أكثر من واحد بالجنة ، وعليه يكون المعنى ان النبي لا بعلم ما محدث له في هذه الحياة ؟. وبأي شيء بمتحنه الله ويبتليسه ؟ وأيضاً هو لا يعلم ما محدث للمشركين ؟ هل ينتقم منهم في هذه الدار ، أو يؤخر عذا به في و هذه الدار ، أو يؤخر عذا به في و هذه الدار ، أو يؤخر عذا به في و هذه الدار ، أو يؤخر عذا به في و هذه الدار ، أو يؤخر عذا به في و هذه الدار ، أو يؤخر عذا به في و هذه الدار ، أو يؤخر عذا به الى يوم يبعثون ؟.

( إن أتبع إلا ما يوحى إلي وما أنا إلا نذير مبين ) . وليس من شأن النذير أن يعلم الغيب ، وإنما هو يبلغ عن الله ما يوحي اليه تعالى بما يحدث له وللمشركين في هذه الحياة . وتجدر الاشارة الى ان هذا كان قبل نزول الآيات الناطقة بأن العاقبة لدين الله ورسوله ولو كره المشركون ، أو هو أسلوب من أساليب الدعوة الى سبيل الله بالحكمة والموعظة الحسنة .

(قل أرأيتم ان كان من عند الله وكفرتم به وشهد شاهد من بسني اسرائيل على مثله فآمن واستكبرتم ان الله لا بهدي القوم الظالمين ) . السورة التي نفسرها مكية ما عدا هذه الآية ، فإنها نزلت في عبدالله بن سلام ، حيث أسلم في المدينة ، وكان عالماً كبيراً من علماء بني اسرائيل ، هذا ما جاء في أكثر التفاسير ، والمعنى قل يا محمد للذين زعوا ان القرآن سحر مفترى ، قل لهم : أخبروني عن حالكم عند الله ان ثبت ان القرآن حق وصدق ، وآمن به عالم من بني اسرائيل كعبدالله ابن سلام الذي يدرك أسرار الوحي ويشهد بأن تعالم القرآن تماماً مثل تعالم التوراة التي أنزلها الله على موسى ، ماذا يكون حالكم إذا بقيتم على ضلالكم وعنادكم ؟ . أنظمون أنفسكم مختارين وتعرضونها لنقمة الله وعذابه ؟ .

( وقال الذين كفروا للذين آمنوا لو كان خيراً ما سبقونا اليه ) . كان أكثر الذين استجابوا لدعوة الرسول (ص) في بداية الدعوة – من المستضعفين ، فاتخذ الكبار الطغاة من ذلك سبباً للطعن برسالة الرسول لأن الحق بزعمهم يعرف بالرجال المترفين ، ولا يعرف الرجال بالحق ، فكل ما يفعله المترفون حتى ، وكل ما يفعله غيرهم باطل .. ولكن من صارع الحتى صرعه . ولذا لم تمض الأيام حتى يفعله غيرهم باطل .. ولكن من صارع الحتى صرعه . ولذا لم تمض الأيام حتى

اعتلى العبد الحبشي بلال ظهر الكعبة ينادي لا إله إلا الله محمد رسول الله، وحطم الرسول الأعظم (ص) أوثان قريش ووضعها تحت قدميه ، وهو يقول : « جاء الحق وزهق الباطل ان الباطل كان زهوقاً » . وفي تفسير الرازي ان أمسة لعمر أسلمت ، وكان يضربها حتى يفتر ، فقال الكفار : لو كان الاسلام خيراً ما سبقتنا البه أمة عمر .. ولكن عمر أسلم بعد ذلك ، وحارب الروم والفرس على الاسلام .

( وإذ لم يهتدوا به فسيقولون هذا افك قديم ) . ضمير لم يهتدوا وسيقولون يعود الى كفار قريش ، وضمير به الى القرآن ، ووصفه الطغاة بالقديم لأن فيه بزعمهم خرافات وأساطمير أكل الدهر عليها وشرب .. قالوا هذا لا لشيء إلا لأنهم لا يؤمنون إلا بمصالحهم ومكاسبهم ، والقرآن ينكرها ويحاربها .

( ومن قبله كتاب موسى إماماً ورحمة وهذا كتاب مصدق لساناً عربياً لينذر الذين ظلموا وبشرى للمحسنين ) . القرآن كالتوراة التي نزلت على موسى ، كل منها إمام يهدي الى الحق ورحمة لمن آمن به وعمل بموجبه ، وقد بشرت النوراة بمحمد: «الذي يجدونه مكتوباً عندهم في التوراة والأنجيل يأمرهم بالمعروف وينهاهم عن المنكر – ١٥٧ الأعراف » . وأيضاً القرآن مصدق بهسذه التوراة ، وينطق بلسانكم أيها العرب وينفر من أساء بالعذاب ، ويبشر من أحسن بالثواب فكيف تقولون تأرة : انه سحر، وحيناً: خرافات واساطر ، ولا تقولون ذلك عن التوارة؟

## وحمله وفصاله ثلالون شهراً الآية ١٣ – ١٦ :

إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَ بِنَكَ اللهُ ثُمَّ السَّقَامُوا فَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا ثُمْ يَعْرَاء بَمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ \* يَعْزَنُونَ \* أُولَيْكَ أَصْحَابُ الْجَنَّةِ خَالِدِينَ فِيهَا جَزَاء بَمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ \* وَوَصَّيْنَا الْإِنسَانَ بِوَالِدَ بِهِ إحسَاناً حَلَتْهُ أَمْهُ كُرُها وَوَصَعَتْهُ كُرُها وَوَصَعَتْهُ كُرُها وَوَصَعَتْهُ كُرُها وَوَصَعَتْهُ كُرُها وَوَصَعَتْهُ كُرُها وَوَصَالُهُ ثَلَا ثُونَ شَهْراً حَتَّى إِذَا بَلَغَ أَشُدَّهُ وَبَلَغَ أَرْبَعِينَ سَنَةً قَالَ رَبُ وَفِصَالُهُ ثَلَا ثُونَ شَهْراً حَتَّى إِذَا بَلَغَ أَشُدَّهُ وَبَلَغَ أَرْبَعِينَ سَنَةً قَالَ رَبُ

أُوزِعِني أَنْ أَشْكُرَ نِعْمَتُكَ الَّتِي أَنْعَمْتَ عَلَيَّ وَعَلَى وَالِدَيُّ وَأَنْ أَعْلَى صَالِحاً تَرْضَاهُ وَأَصْلِحْ لِي فِي ذُرَّيِّتِي إِنِّي تُبْتُ إِلَيْكَ وَإِنِّي مِنَ الْمُسْلِمِينَ \* صَالِحاً تَرْضَاهُ وَأَصْلِحْ لِي فِي ذُرَّيِّتِي إِنِّي تُبْتُ إِلَيْكَ وَإِنِّي مِنَ الْمُسْلِمِينَ \* أُولَئِكَ الَّذِينَ نَتَقَبَّلُ عَنْهُمْ أُحْسَنَ مَا عَمِلُوا وَتَتَجَاوَزُ عَنْ سَيِّفَاتِهِمْ أُولَئِكَ الَّذِينَ نَتَقَبَّلُ عَنْهُمْ أُحْسَنَ مَا عَمِلُوا وَتَتَجَاوَزُ عَنْ سَيِّفَاتِهِمْ فِي أَصْحَابِ الْجَنَّةِ وَعْدَ الصَّدْقِ الَّذِي كَأَنُوا يُوعَدُونَ \*

#### اللغة:

فصاله فطامه . وبلغ أشده صار بالغاّ مدركاً . أوزعني ألهمني . وأصلــح لي في ذريتي اجعل لي خلفاً صالحاً .

## الإعراب:

خالدين حال من ضمير أصحاب. وجزاء نصب على المصدر أي بجزون جزاء. وإحساناً نصب على المصدر أي المصدر أي ان بحسن إحساناً . وكرها صفة لمفعول مطلق محدوف أي حملا كرها أو حال أي كارهة . والمصدر من ان أشكر مفعول أوزعني . وصالحاً صفة لمحدوف أي عملاً صالحاً . وعد الصدق منصوب على المصدر أي وعد الله وعد الصدق .

# المعنى :

( ان الذين قالوا ربنا الله ثم استقاموا فلا خوف عليهم ولا هم يحزنون ) . في الآية ١٠٣ من سورة الأنبياء وصف سبحانه حال أهل الجنة بقوله : « لا يحزنهم الفزع الأكبر وتتلقاهم الملائكة هذا يومكم الذي كنتم توعدون ، . وفي الآية التي نحن بصددها قال سبحانه : ان هؤلاء هم الذين التزموا في الحياة الدنيا بدين الله

( أولئك أصحاب الجنة خالدين فيها جزاء بما كانوا يعملون ). أولئك إشارة الى الذين آمنـــوا واستقاموا ، وقوله تعالى بما كانوا يعملون توضيح وتأكيد بأنه لا إيمان ولا استقامة بلا عمل.

( ووصينا الانسان بوالديه إحساناً حملته أمه كرهاً ووضعته كرهاً ) . أي الها قاست الكثير في حمله ووضعه وحضانه أيضاً . وفي بعض الروايات ان حتى الأم أحق وأوجب من حق الأب لأنها حملت ولدها حيث لا يحمله أحد ، وو قته بالسمع والبصر وجميع الجوارح مسرورة مستبشرة ، ورضيت بأن تجوع ويشبع ، وتظمأ ويُروى ، وتعرى ويكتسي . فليكن الشكر لها والبر بها على قدر ذلك . وكان الولد من قبل يرى ان من واجبه السمع والطاعة لوالديه ، أما الآن فيعتقد أن عليه المخصوع لأمره دون قيد أو شرط . وتقدم الأمر بالبر بالوالدين في الآية ٨٥ من سورة البقرة والآية ٥٥ من سورة النساء والآية ١٥١ من سورة الإنعام والآية من سورة الإسراء .

( وحمله وفصاله ثلاثون شهراً ) . وإذا عطفنا على هذه الآية قوله تعسالى : و وفصاله في عامين — 18 لقان ه اذا فعلنا ذلك تبين معنا ان أقل الحمل ستة أشهر ، لأنه إذا أسقطنا عامي الرضاع من الثلاثين شهراً تبقى ستة أشهر لمدة أقل الحمل، ولقد أقر الطب الحديث هذه النظرية. وقال الشيخ المراغي المصري في تفسيره: « أول من استنبط هذا الحكم على كرم الله وجهه .. وروى محمد بن اسحاق صاحب السيرة ان رجلا تزوج من امرأة ، فولدت له لهام ستة أشهر ، فشكا ذلك الى عبان ، فبعث اليهسا ، ولما جاءت أمر برجمها ، فبلغ ذلك علياً فأتاه وقال له : أما تقرأ القرآن ؟ قال عبان : بلي . قال علي : أما سممت قوله تعالى: « وحمله وفصاله ثلاثون شهراً » وقوله « حولين كاملين » . فلم يبق بعد الحولين والله ستة أشهر ، قال عبان : والله ما فطنت لهذا ، علي بالمرأة . فوجدوها قد فرغ منها . قال معمر بن عبدالله : فوالله ما الغراب بالغراب ولا البيضة بالبيضة أشبه من هذا الحمل بأبيه ، ولما رآه أبوه قال : ابني والله لا أشلك فيه » .

(حتى إذا بلغ أشده وبلغ أربعين سنة ).متى بلغ الغلام مبلغ الرجال بالاحتلام أو بالسن وكان عاقلاً في تصرفاته كان له ما للبالغين الراشدين ، وعليه ما عليهم من التكاليف الشرعية . ولكن جاعة من المفسرين قالوا : ان هسذه الآية تشير الى موضوع آخر ، وهو نضج الانسان وكاله عقلاً وجسماً بدليل قوله تعالى : و وبلغ أربعين سنة ، لأن هذا النضج يبدأ في الغالب بسن الثلاثين ، ويستمر في النمو حتى الاربعين حيث يبلغ الغاية في طاقاته ومؤهلاته .

ومها يكن فإن السن والمؤهلات لا توجب الوعي وأصالة الرأي إذا لم بمر الانسان بالكثير من التجارب .. وغير بعيد أن يكون ذكر الأربعين سنة في الآية للاشارة الى أن الانسان في الغالب بمر بعد بلوغ هذه السن بتجارب نافعة . وقال المفسرون وأهسل السير : ان الله ما بعث نبياً إلا بعد الأربعين من عمره سوى عيسى ويجي ( قال رب أوزعني أن أشكر نعمتك التي أنعمت علي وعلى والدي وأن أعمل صالحاً ترضاه ) . العاقل يطلب من الله سبحانه التوفيق والعون على تأدية الشكر له تعالى بالطاعة والانقياد ، وأعظم النعم كلها الهداية الى الحق والعمل الشكر له تعالى بالطاعة والانقياد ، وأعظم النعم كلها الهداية الى الحق والعمل بموجبه ، أما وجود الانسان من حيث هو فنا هو بنعمة عليه ولا على غيره إذا لم يكن وسيلة للعمل الصالح . وجاءت هذه الآية بالحرف في سورة النمل الآية ١٩ يكن وسيلة للعمل الصالح . وجاءت هذه الآية بالحرف في سورة النمل الآية ١٩

( وأصلح في في ذريتي ) . الأبناء عبء ثقيل على الآباء ، بل كارثة بتربيتهم ومطالبهم وهمومهم .. ولكن الأب المسكين يرى رغبته وسعادته في هذه الكارثة إذا من الله عليه بذرية صالحة ، وإلا تراكمت المصائب والكوارث ( اني تبت اليك واني من المسلمين ) . وفيه إعاء الى ان الله لا يتقبل من مذنب ولا يستجيب لدعائه إلا إذا تاب من ذنوبه ، واستقام في أقواله وأفعاله ( أولئك نتقبل عنهم أحسن ما عملوا ) عن هنا عمني ه من ه مثلها في قوله تعالى : « ان الله هو يقبل التوبة عن عباده — ١٠٥ التوبة » . والمراد بأحسن ما عملوا غير السيئات ، أما التوبة عن عباده — ١٠٥ التوبة » . والمراد بأحسن ما عملوا غير السيئات ، أما

 <sup>(</sup>١) قال الشافعية والحنابلة: يتحقق البلوغ بـ ١٥ سنة في الغلام والجارية وقال
 المالكية: ١٧ فيهما وقال الحنفية: ١٨ في الغلام و ١٧ في الجارية وقـال
 الامامية: ١٥ فيه و ٩ فيها ٠

هي فيعفو الله عنها كما قال : ( ونتجاوز عن سيئاتهم ) لأنهم تابسوا وأخلصوا ( في أصحاب الجنة ) أي معهم وفي عدادهم ( وعد الصدق الذي كانوا يوعدون) بقبول الأعمال والتجاوز عن السيئات وبدخول الجنة ، ووعده تعالى الصدق ، وقوله الحق .

## قال لوالديد اف لكم ١٧ – ٢٠:

#### اللغة :

أف كلمة تدل على النضجر . ويلك الهلاك لك . وأساطير الأولين أباطيلهم . والمراد بالقول هنا كلمة العذاب . أذهبتم طيباتكم في حياتكم الدنيا استوفيتم نصيبكم من الطيبات في الحياة الدنيا .

## الإعراب:

والذي مبتدأ والمراد به الجنس لا شخص معين، وأولئك الذين حق خبره اف لكما أف اسم فعل ولكما متعلق به . والمصدر من ان أخرج مجرور بباء محذوفة . ويلك مفعول لفعل محذوف أي ألزمك الله الويل . وليوفيهم متعلق بمحذوف أي بعثناهم ليوفيهم . وجملة أذهبتم مفعول لقول محذوف أي يقال لهم أذهبتم اللخ .

## المعنى :

( والذي قال لوالذيه أف لكما أتعداني ان أخرج وقد خلت القرون من قبلي)؟ من هو هذا الولد الذي يتحدث عنه القرآن ، ويقول : انه كافر عاق بوالديه؟ الجواب : ان الله لم يذكر شخصاً بالذات ، وظاهر الآية يدل على ان المراد به كل ولد كفر باليوم الآخر ، وله أبوان مؤمنان قد اجتهدا في نصحه وهدايت وخوفاه من غضب الله وعذابه ، فقال لها ساخطاً مترماً : بعداً لكما كيف غرج الانسان من قبره ، وقد أصبح تراباً ويباباً ؟ فهل حدث ذلك لغيري في عصر من العصور حتى عدث لي ؟.

وتصدق هذه الآية على الكثير من شياب هذا العصر حتى كأنها نزلت فيهم .. ولو أنهم سألوا وناقشوا بقصد المعرفة والاهتداء الى الحقيقة لوجب علينا أن نرحب بهم وبأسئلتهم ونقاشهم ، ونبذل جهد المستطيع لاقتناعهم عملاً بقوله تعالى : ولتبيننه للناس ولا تكتمونه — ١٨٧ آل عمران ، وإيماناً منهم بأنهم أحوج الناس للبيان والهداية .

( وهما يستغيثان الله ويلك آمن ان وعد الله حق ) . استغاثا بالله من كفر وليدهما ، ودعوا عليه بالهلاك ، وأكدا له ان البعث حق . وفي الغالب يكون دعاء الوالدين على الولد أشبه باللغو في الايمان ، ولكن كلمة يستغيثان الله تومىء الى عمق الحرقة واللوعة ، وشدة الألم والأسف لكفر الولد العاق وتمرده ، ومع هذا أصر على الضلال ( فيقول ما هذا إلا أساطر الأولين ) . أجاب على شفقة والديه ونصحها بقوله : ان كلامكما هذا لا يعر عن شيء سوى السخف والأباطيل ..

وهكذا ينظر الكثير من أبناء هذا الجيل الى الآباء والأمهات.. والغريب ان أحدهم لو سمع من شاب مثله ما سمعه من أبويه لما وقف منه هذا الموقف الساخر .

(أولئك الذين حق عليهم القول في أم قد خلت من قبلهم من الجن والانس). اولئك اشارة الى كل من عائد الحق وأعرض عن دعوة المخلصين . وحق عليهم القول أي كلمة العذاب .. وهذه هي سنة الله في الأمم الماضية والحاضرة أيضاً ، سواء في ذلك الانس والجن ( الهم كانوا خاسرين ) . لأنهم نكصوا عن دعوة الحق ، واستغشوا الناصع الأمين ( ولكل درجات مما عملوا وليوفيهم أعمالهم وهم لا يظلمون ) . تتفاوت مراتب الناس يوم القيامة بحسب أعمالهم في الدنيا، وأوضع تفسير لهذه الآية قوله تعالى : « يوم تجد كل نفس ما عملت من خسير محضراً وما عملت من سوء – ٣٠ آل عمران » .

( ويوم يعرض الذين كفروا على النار ) أي يعذبون بها وتقول لهم ملائكة العذاب : ( أذهبتم طيباتكم في حياتكم الدنيا واستمتعتم بها ) . جمعتم المال وكنزتم منه المسلايين بالسلب والنهب ، وشبدتم المصانع وناطحات السحاب على حساب المستضعفين ، وتقلبتم في الملذات والشهوات ، وقد استوفيتم بذلك حظوظكم بكاماها ، ولم تدخروا شيئاً ليومكم هذا ( فاليوم تجزون عذاب الهون عما كنتم تستكبرون في الأرض بغير الحق وعسا كنتم تفسقون ) . أعرضتم عن الحق علواً واستكباراً ، ومسلاتم الأرض ظلماً وفساداً ، فلوقوا الآن مرارة البغي ، كما ذقستم حلاوته بالأمس .

وفي تفسير الشيح المراغي ان رسول الله (ص) كان إذا سافر آخر عهده من أهله يفاطمة ، وأول من يدخل عليه من أهله فاطمة متى عاد من سفره . وقدم من بعض الغزوات وتوجه الى بيتها كعادته ولما أراد الدخول على ابنته فاطمة رأى على بابها ستاراً من شعر غليظ ، ورأى على الحسن والحسين سوارين من فضة ، فرجع ولم يدخل .. فلما رأت ذلك فاطمة ظنت أنه لم يدخل من أجل ما رأى ، فهتكت الستر ، وأرسلت السوارين الى أبيها : فأعطاهما لبعض المعوزين ، وقال : ان هؤلاء أهسل بيتي — يشير الى فاطمة ومن في بيتها — ولا أحب أن يأكلوا طيباتهم في حياتهم الدنيا .

## هود الآية ۲۱ – ۲۸:

وَاذْكُرْ أَخَا عَادٍ إِذْ أَنْذَرَ قَوْمَهُ بِالْأَحْقَافِ وَقَدْ خَلَتِ النَّذُرُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِن خَلْفِهِ أَلَّا تَعْبُدُوا إِلَّا اللَّهَ إِنِّي أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمُ عَظِيمٍ \* قَالُوا أَجِئْتَنَا لِتَأْفِكَنَا عَنْ آلِمَتِنَا فَأْتِنَا بَمَا تَعِدُنَا إِنْ كُنْتَ مِنَ الصَّادِقِينَ \* قَالَ إِنَّا ٱلْعِلْمُ عِنْدَ اللهِ وَأَبَلُّغُكُمْ مَا أُرْسِلْتُ بِهِ وَلَكِنِّي أَرَا كُمْ قَوْمًا تَجْهَلُونَ ﴿ فَلَمَّا رَأُوهُ عَارِضًا مُسْتَقْبِلَ أُودِيَتِهِمْ قَالُوا هَذَا عَارِضٌ مُطِرُنَا بَلْ هُوَ مَا اسْتَعْجَلْتُمْ بِهِ رِيحٌ فِيهَا عَذَابٌ أَلِـــيْ\* تُدَمِّرُ كُلُّ شَيْءِ بأمر رَبِّهَا فَأَصْبَحُوا لاَ يُرَى إلَّا مَسَاكِنُهُمْ كَذَلِكَ نَجْزِي ٱلْقَوْمَ ٱلْمُجْرِمِينَ\* وَلَقَدْ مَكَّنَّاهُمْ فِيهَا إِنْ مَكَّنَّاكُمْ فِيهِ وَجَعَلْنَا لَمُمْ سَمْعاً وَأَبْصَاراً وَأَفْتِدَةً فَمَا أَغْنَى عَنْهُمْ سَمْعُهُمْ وَلَا أَبْصَارُهُمْ وَلاَ أَفْيْدَتُهُمْ مِنْ شَيْءِ إِذْ كَانُوا يَجْحَدُونَ بِآيَاتِ اللهِ وَتَحَاقَ بهمْ مَا كَانُوا بهِ يَسْتَهْزُونُنَ\* وَلَقَدْ أَهْلَكُنَا مَا حَوْلَكُمْ مِنَ ٱلْقُرَى وَصَرُّفْنَا الْآيَاتِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴿ فَلَوْ لَا نَصَرَهُمُ الَّذِينَ الْتَخَذُوا مِنْ دُونِ اللهِ قُرْبَاناً آلِهَةً ۖ بَلْ صَلُّوا عَنْهُمْ وَذَٰلِكَ إِنْكُهُمْ وَمَا كَانُوا يَفْتَرُونَ\*

### اللغة :

في القاموس المحيط : الأحقاف جمع حقف بكسر الحاء ، وهو المعوج من

الرمل، وفي مجمع البحرين للطريحي ان عاداً كانت بين جبال من بلاد اليمن . ومن بين يديه ومن خلفه أي من قبله ومن بعده . لتأفكنا لتصرفنا . والعارض هو السحاب الذي يعرض في أفق السماء . وحاق بهم حل أو نزل بهسم . وصرفنا الآيات جعلناها أنواعاً .

## الإعراب :

ان لا تعبدوا وان عملى أي مفسرة لأندر قومه والمصدر من لتأفكنا متعلق عبتنا والهاء في رأوه تعود الى ما تعدنا وعارضاً حال من مفعول رأوه لأن رأى هنا بصرية تعمل في مفعول واحد وربح خبر لمبتدأ محلوف أي هو ربح كنلك نجزي الكاف عملى مثل قائمة مقام المفعول المطلق أي مثل ذلك الجسزاء نجزي مكناهم فيا أن و ما » بمعنى الذي و « أن » نافية أي مكنا عاداً من المال والقوة ما لم نمكنكم فيه يا قريش والمهة مفعول ثان لاتخذوا ، والمفعول الأول محذوف أي اتخذوهم . وقرباناً مفعول من أجله أي اتخذوهم آلمة ليقربوهم الى الله مثل قوله تعالى حكاية عنهم : و ما نعبدهم إلا ليقربونا الى الله زلفى الزمر » .

## المعنى :

ذكر سبحانه قصة هود مع قومه عاد في سورة الأعراف الآية ٦٠ ــ ٧٢ ج٣ ص ٣٤٧ وأيضاً في سورة الشعراء الآية ٢٣٨ عن ١٤٠ عن سورة الشعراء الآية ١٠٠ عن الآيات السابقة واللاحقة. ولذا نوجز هنا ما أمكن اعتماداً على ما سبق .

( واذكر أخا عاد أذ أنذر قومه بالأحقاف ) . اذكر يا محمد لقومك قصة هود مع قومه لعلهم يتعظون ويعتبرون ، وقد كانوا عرباً مثل قومك ، وأكثر منهم قوة ومالاً ، وكانت ديارهم قريبة من بلد قومك لأنهم سكنوا الأحقاف ، وهي من أرض اليمن المتصلة بالحجاز – كما قيل – ( وقد خلت النذر من بين

يديه ومن خلفه ) . المراد بالنذر الرسل ، وضمير يديه وخلفه يعود الى هود ، والمعنى اذكر يا محمد لقومك أبضاً ان هـوداً لم يكن أول المرسلين ، ولا هـو آخرهم ، بل أرسل الله كثيرين من قبل هود ومن بعده ، وكان ينذر قومه بهذا النداء الذي جاء على لسان كل نبي : ( الا تعبدوا إلا الله إني أخاف عليكم عذاب يوم عظيم ) ان بقيتم على ما أنتم عليه من الشرك والضلال .

( قالوا أجئتنا لتأفكنا عن آلهتنا فائتنا بما تعدنا ان كنت من الصادقين ) . أتريدنا يا هود أن نترك عبدادة الأصنام ، ونعبد إلها واحداً .. ان هذا لشيء عجاب !. وتهددنا بعذاب عظيم ؟ عجل به ان كان تهديدك حقاً وصدقاً ( قال إنما العلم عند الله وأبلغكم ما أرسلت به اليكم ولكني أراكم قوماً تجهلون ) . أمرني رببي أن انذركم بالعذاب ، فأطعت وأنذرت ، أما منى يقع العذاب ؟ وما هو نوعه ولونه فعلمه عند الله ، ولا أعلم من ذلك شيئاً ، ولكني أعلم علم البقين النكم في غمرة الجهل والمصلال ( فلسا رأوه عارضاً مستقبل أوديتهم قدالوا هذا عارض محطرنا ) . الهاء في رأوه للعذاب ، وعارضاً أي عرض في الأفق، ومستقبل أوديتهم متوجها اليها ، والمعنى ظنوا العذاب سحاباً من الغيث ، ففرحوا به ، وبشر بعضهم بعضاً بالخصب والرخاء .

فقال لهم هود أو لسان الحال والواقع: ( بل هو ما استعجلتم به ربح فيها عذاب أليم تدمر كل شيء بأمر ربها ). رأوا سحاباً في الأفق ، ظاهره الرحمة وباطنه العذاب ، فانخدعوا بالظاهر ، وذهلوا عما وراءه من المخبآت والمفاجآت ، فأخذهم العذاب ، وهم في سكرة من كواذب الأماني والآمال .. وهذه نهاية من تمادى في غوايت ، وانقساد الى رغبته ( فأصبحوا لا يرى إلا مساكنهم ) التي أصبحت قبوراً لأجسامهم . والعاقل من اتعظ بهم وبأمثالهم ، وخاف بطش الله عند النعمة والرخاء ، ورجا رحمته عند الشدة والضراء ( كذلك نجزي المجرمين ) في الدنيا والآخرة ، أو في الآخرة فقط على ما توجبه الحكمة البالغة .

( ولقد مكناهم فيا إن مكناكم فيه ) . أهلكنا عاداً لما طغوا وبغوا ، وقد كنا أعطيناهم من القوة والمال ما لم نعطكم مثله يا عتاة قريش .. ألا تخشون أن يصيبكم مثل ما أصاب عاداً وغيرهم من الأمم الماضية ؟. (وجعلنا لهم سمعاً وأبصاراً

وأفئدة ) تماماً كما جعلنا لكم ( فما أغنى عنهم سمعهم ولا أبصارهم ولا أفئدتهم من شيء ) لأنهم لم ينتفعوا بشيء منها ، بل كانوا كالمجنون والأبكم والأصم والأعمى فيا يعود الى التذكير والتحذير .. فلا يغركم يا أهل مكة ما يعجبكم من أسماعكم وأبصاركم وعقولكم فإنها لا تغني عنكم من شيء اذا نزل بكم العذاب ( إذ كانوا يجحدون بآيات الله وحاق بهم ما كانوا به يستهزئون ) . جحدوا الحق ودلائله ، وسخروا منه ومن أهله ، وأمعنوا في البغي والضلال ، فكان جزاؤهم الهلاك والدمار .

( ولقد أهلكنا ما حولكم من القرى وصرفنا الآيات لعلهم يرجعون). الخطاب في حولكم لمشركي مكة ، والمراد بالقرى أهلها وهم عاد ونمود ومن جاورهم ، وصرفنا الآيات بينا لهم أنواعاً من الدلائل والعظات، وأنذرناهم بالأقوال والأفعال كي يتعظوا ويرتدعوا، فأبوا إلا كفوراً، فحق عليهم العذاب ودمرناهم تدميراً (فلولا نصرهم الذين اتخذوا من دون الله قرباناً آلمة ) . عبدوا الأصنام ليقربوهم من الله ، وينقذوهم من بأسه ، ولما نزل بهم العذاب لم تغن الأصنام عنهم شيئاً (بل ضلوا عنهم ) أضاعوهم ولم بهتدوا الى مكانهم .. وفي هذا ما فيه من الزرايسة والاستخفاف بهم وبأصنامهم ( وذلك إفكهم وما كانوا يفترون ) . ذلك إشارة الى عدم نجدة الأصنام ، وأنها لا تسعف من كان يعبدها ويرجوها وقت الضيق ، والمعنى ان قول المشركين بأن الأصنام شفعاؤنا عند الله ، وتنجينا من عذابه هو إفك وافتراء .

# الجن يستمعون القرآن الآية ٢٩ – ٣٢ :

وَإِذْ صَرَّفْنَا إِلَيْكَ نَفَراً مِنَ الْجِنِّ يَسْتَمِعُونَ ٱلْقُرْآنَ فَلَمَا حَضَرُوهُ قَالُوا أُنصِتُوا فَلَمَّا تُضِيَ وَلَوْا إِلَى قَوْمِهِمْ مُنْذِرِينَ \* قَالُوا يَا قَوْمَنَا إِنَّا سَمِعْنَا كِتَابًا أَنْزِلَ مِنْ بَعْدِ مُوسَىٰ مُصَدِّقًا يَلَا بَيْنَ يَدَيْهِ يَهْدِي إِلَى الْحَقِّ وَإِلَى

طَرِيقِ مُسْتَقِيمٍ \* يَا قَوْمَنَا أَجِيبُوا دَاعِيَ اللهِ وَآمِنُوا بِهِ يَغْفِرْ لَبَكُمْ مِنْ ذُنُو بِكُمْ وَيُجِرْكُمْ مِنْ عَذَابِ أَلِيمٍ \* وَمَنْ لَا يُجِبْ دَاعِيَ اللهِ فَلَيْسَ مِنْ ذُنُو بِكُمْ وَيُجِرِكُمْ مِنْ عَذَابِ أَلِيمٍ \* وَمَنْ لَا يُجِبْ دَاعِيَ اللهِ فَلَيْسَ مِنْ ذُونِهِ أُولِيّاهُ أُولِيّكَ فِي صَلَالٍ مُبِينِ \* يُعْجِزِ فِي الْأَرْضِ وَلَيْسَ لَهُ مِنْ دُونِهِ أُولِيّاهُ أُولَيْكَ فِي صَلَالٍ مُبِينِ \*

#### اللغة:

المراد بصرفنا هنا وجهنا . وقضى فرغ .

## الإعراب :

إذ متعلقة بمحذوف أي واذكر إذ صرفنا. والهاء في حضروه للفرآن. ومصدقاً صفة لكتاب. ويغفر مجزوم بجواب الأمر، وهو آمنوا. ويجركم عطف على يغفر. ومن لا بجب «من» اسم شرط ولا بجب فعل الشرط، وجواب فليس بمعجز والباء زائدة إعراباً ومعجز خبر ليس، واسمها ضمير مستتر يعود الى من.

## المعنى :

( وإذ صرفنا اليك نفراً من الجن يستمعون القرآن فلما حضروه قدالوا أنصتوا فلما قد عنى ولنوا الى قومهم منذرين ) . من وظيفة العقل ان يحكم بإمكان وجود الشيء أو امتناعه ، فإذا حكم بإمكانه وعدم امتناعه لجأنا للتثبت مدن وجوده في الحارج الى وسائل الاثبات التي تتفق وطبيعة الشيء الذي نريد اثباته ، فإن كان من الأمور العقلية من الأمور الحسية فعلينا أن نثبته بالحس والتجربة ، وان كان من الأمور العقلية فدالطريق الى التعرف على وجوده هو العقدل ، وان كان من الأمور الغيبية دغير وجود الإله د فلا طريق إلى معرفته إلا الوحي ، فإذا أنزل وجب التعبد به . . وليس من شك ان العقل لا يأبى وجود كائنات غيبية - أي غائبة عنا به . . وليس من شك ان العقل لا يأبى وجود كائنات غيبية - أي غائبة عنا

تباين ما عرفناه وألفناه من المخلوقات ، بل نحن على يقين ان ما نجها من الكائنات أكثر مما نعلم ، من ذلك وجود الجن ، فقد ذكرهم سبحانه في العديد من آياته ، منها قوله تعالى حكاية عنهم : « وإنّا منا الصالحون ومنا دون ذلك – ١١ الجن » . وقد دفع الله بنفر من هؤلاء الصالحين الى الرسول الأعظم (ص) ، واستمعوا اليه وهو يتلو القرآن ، فقال بعضهم لبعض : اسكتوا وتدبروا معانيه ، فسكتوا وأصغوا بإمعان ، ورأوا فيه الهدى والنور فآمنوا به وبمحمد (ص) ، ولما فرغ الرسول من التلاوة سارعوا الى قومهم منذرين ومبشرين بالاسلام .

(قالوا يا قومنا انا سمعنا كتاباً أنزل من بعد موسى مصدقاً لما بين يديه بهدي الى الحق والى صراط مستقيم ) . قالوا لقومهم : سمعنا كتاباً من محمد (ص) يشبه الكتاب الذي أنزله الله على موسى ، وهو مصدق لما جاء به الأنبياء من الدعوة الى الايمان بالتوحيد والبعث ، وأبضاً هو يرشد الى الصواب وعمل الخير : «فقالوا إنا سمعنا قرآناً عجباً بهدي الى الرشد فآمنا به ولن نشرك بربنا أحداً ، ١ -٣ الجن» . وغين اذا لم نر الجن الذين تأثروا بالقرآن وآمنوا به فقد سمعنا ورأينا الكثير من العلماء والعقلاء تأثروا بكلمات الفرآن بمجرد الاسماع اليها ، وآمنوا ايماناً لا يشوبه ريب انه من لدن حكم علم .

(يا قومنا اجيبوا داعي الله وآمنوا به يغفر لكم من ذنوبكم ويجركم من عذاب أليم ) . استجيبوا الى دعوة الحق ، واتبعوا الداعي اليها يكفسر عنكم سيئاتكم ويدخلكم في رحمته ، وينجكم من غضبه وعذابه ( ومن لا يجب داعي الله فليس بمعجز في الأرض وليس له من دونه أولياء ) . أبداً لا مهرب من الله إلا اليه ، ولا نجاة من عذابه إلا بالاخلاص والعمل الصالح ( أولئك في ضلال مبين . أولئك اشارة الى الذين لم يستجيبوا لداعي الله .. ومن لم يستجب له فقد نكب عن طريق الحق والمرشاد .

## أليس هذا بالحق الآية ٣٣ ــ ٣٥ :

أُولَمْ يَرَوْا أَنَّ اللهَ اللهِ الَّذِي خَلَسَقَ السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضَ وَلَمْ يَعْيَ بِخَلْقِبِنَّ بِقَادِرِ عَلَى أَنْ يُحْيِي الْمَوْتَى بَلَى إِنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءِ قَدِيرٌ \* وَيَوْمَ يُعْرَضُ الْذِينَ كَفَرُوا عَلَى النَّارِ أَلَيْسَ 'هٰذَا بِالْحَقِّ قَالُوا بَلَى وَرَّبْنَا قَالَ فَذُوثُوا الْفَرْمِ مِنَ الرَّسُلِ وَلَا الْعَذَابَ بِمَا كُنْتُمْ تَكُفُّرُونَ \* فَاصْبِرْ كَمَا صَبَرَ أُولُو الْعَزْمِ مِنَ الرَّسُلِ وَلَا الْعَذَابَ بِمَا كُنْتُمْ تَكُفُّرُونَ \* فَاصْبِرْ كَمَا صَبَرَ أُولُو الْعَزْمِ مِنَ الرَّسُلِ وَلَا تَسْتَعْجِلْ لَمُمْ كَأَنَّهُمْ يَوْمَ يَرَوْنَ مَا يُوعَدُونَ لَمْ بَلْبَثُوا إِلَّا سَاعَةً مِنْ نَهَا لِمُعْلَى اللهِ الْقَوْمُ الْفَاسِفُونَ \*

#### اللغة :

لم يعي من الإعياء وهو العجز أي لم يعجز . والعزم الجـــد والثبات. وبلاغ كفاية .

## الإعراب:

بقادر الباء زائدة إعراباً وقادر خبر ان الله الخ . وربنا الواو للقسم . وبلاغ خبر لمبتدأ محذوف أي هو بلاغ أو الذي و عظتم به بلاغ .

## المعنى :

( أوكم يروا ان الله الذي خلق السموات والأرض ولم يعي بخلقهن بقادر على أن يحيي الموتى بلى انه على كل شيء قدير ). هذا الكون العجيب الذي دل على

قدرة الحالق وعظمته يدل أيضاً وبطريق أولى على انه تعالى قادر على إحياء الموتى، لأن السبب الموجب للأمرين واحد ، وهو قدرة من اذا قال للشيء كن فيكون، قال الإمام علي (ع): عجبت لمن أنكر النشأة الأخرى وهو يرى النشأة الأولى . وتقدم هــــذا المعنى في عشرات الآيات ويأني الكثير ، من ذلك قولــه تعالى : و أفعيينا بالحلق الأول ــ ١٥ ق ، . فكيف نعياً بالحلق الثانى ؟.

( وبوم يعرض الذين كفروا عسلى النار ) أي يعذبون بها ، ويقال لهم : ( أليس هذا بالحق ) الذي كفرتم به من قبل ؟ ( قالوا بلى وربنا ) . أنكروا في الدنيا حيث يضرهم الانكار ، وأقروا في الآخرة حيث لا ينفعهم الإقرار شيئاً ( قال فذوقوا العذاب عما كنم تكفرون ) بل وتسخرون من الدنين آمنوا عساب الله وعسدابه ، ومثله : « ولو ترى اذ وقفوا على ربهم قال أليس هذا بالحق قالوا بلى وربنا قسال فذوقوا العذاب عما كنم تكفرون — ٣٠ الانعسام ، ج٣ ص ١٧٩ .

(فاصبر كما صبر أولو العزم من الرسل). جاء في كثير من التفاسير ان اولي العزم خسة : نوح وابراهيم وموسى وعيسى ومحمد، ولقد كان لكل واحد منهم شريعة خاصة أوجب الله العمل بها على جميع خلقه الى عهد الذي يليه من الحمسة ، فتنسخ اللاحقة الشريعة السابقة الى شريعة محمد (ص) سيد المرسلين، وخاتم النبيين، فإنها تاسخة غير منسوخة الى يوم القيامة ، أما الأنبياء الآخرون فقد كان كسل واحد منهم يعمل بشريعة من تقدمه من اولي العزم .. وفي هذا روايات عن أهل بيت النبي (ص) وتوميء اليه الآيسة ١٣ من سورة الشورى : • شرع لكم من الدين ما وصيى به نوحاً والذي أوحينا اليك وما وصينا به ابراهيم وموسى وعيسى ، الدين ما وصي به نوحاً والذي أوحينا اليك وما وصينا به ابراهيم وموسى وعيسى ، وللمة شرع ظاهرة بالشريعة ، والخطاب في « البك » لمحمد (ص) .

( ولا تستعجل – العذاب – لهم كأنهم يوم يرون ما يوعدون لم يلبثوا إلا ساعة من نهار ) . الحطاب في لا تستعجل لمحمد (ص) وضمعر و لهم وكأنهم يعود الى الذين كفروا برسالته ، والمراد بما يوعدون عذاب جهم والمعنى لا تستعجل العذاب يا محمد للذين كفروا فإنه فاذل بهم في الآخرة لا محالة ، أما مكونهم في

الدنيا وان طال فإنهم سوف يرونه لحظات حين ينزل بهم العذاب .. ومثله دمتاع قليل ثم مأواهم جهنم وبئس المهاد – ١٩٧ آل عمران ۽ . وفي نهج البلاغة : انحا الدنيا متاع أيام قلائل يزول منها ما كان كما يزول السراب ، أو كما يتقشع السحاب .

( بلاغ ) أي القرآن بلاغ لرسالات الله تعالى ، وهو حجة كافية ، وموعظة شافية لمن طلب الرشد والهداية ( فهل يهلك إلا القوم الفاسقون ) ؟ كلا .. وإن المتقين في مقام أمين ، في جنات وعيون — ٥٦ اللخان ، .

# مينوش مجتب

٣٨ آية كلها أو جلها مدنية .

# بنير للوالجمز التجينيم

وآمنوا بما نزل على محمد الآية ١ – ٦ :

الَّذِينَ كَفَرُوا وَصَدُّوا عَنْ سَبِيلِ اللهِ أَصَّلَ أَعْمَاهُمْ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَيْدُوا الصَّالِحَاتِ وَآمَنُوا بِمَا نُوْلَ عَلَى مُحَمَّدٍ وَهُوَ الْحَقُّ مِنْ رَبِّهِمْ كَفَّرَ وَهُوَ الْحَقُّ مِنْ رَبِّهِمْ كَفَّرُوا النَّبَعُوا الْبَاطِلَ عَنْهُمْ سَيِّنَاتِهِمْ وَأَصْلَحَ بَالْهُمْ \* ذَلِكَ بِأَنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا النَّبَعُوا الْبَاطِلَ وَأَنْ الَّذِينَ آمَنُوا النَّبَعُوا الْحَقِّ مِنْ رَبِّهِمْ كَذَلِكَ يَضِرِبُ اللهُ لِلنَّاسِ وَأَنْ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ

#### اللغة :

يطلق البال على القلب تقول: خطر ببالي أي بقلبي أو بذهبي ، ويطلق على الشأن والحال ، وهذا هو المراد هنا . المختتموهم أكثرتم فيهم القتل . الوثاق بفتح الواو وكسرها ، وهو مسا يُشد به من قيد أو حبل ، وقيل : فشدوا الوثاق كناية عن الأسر .

## الإعراب:

ذلك مبتدأ وبأن الذين النح متعلق بمحذوف خبراً أي ذلك كائن بسبب اتباعهم الباطل . فضرب الرقاب مصدر منصوب نائب مناب فعل أمر محذوف، والأصل فاضربوا الرقاب ضرباً . وكل من « مناً » و « فداء ً » نائب مناب فعل محذوف ، والأصل إما تمنون مناً وإما تفادون فداء ً .

## المعنى :

(السنين كفروا وصدوا عن سبيل الله أضل أعمالهم) . صدوا تأتي بمعنى أعرضوا ، وبمعنى منعوا ، وعسلى الأول يكون معنى كفروا وصدوا واحداً ، والعطف من بأب النفسير ، وعلى الثاني يكون المعنى انهم لم يؤمنوا وأيضاً منعوا الناس عن الإيمان ، وهذا هو الظاهر من دلالة اللفظ . وأضل أعمالهم أي أبطلها حتى كأنها لم تكن ، والمعنى ان من أعرض عن الاسلام ومنع الناس عنه فلا يقبل الله من عمله شيئاً ، لأن الاسلام شرط أساسي في ثواب الآخرة ، قسال تعالى : « وما منعهم ان تقبل منهم نفقاتهم إلا انهم كفروا بالله وبرسوله — ٤٥ التوبة ، والذين آمنوا وعملوا الصالحات وآمنوا بما نزل على محمد وهو الحق من ربهم كفر عنهم سيئاتهم وأصلح بالهم ) . بعد ان قال سبحانه : انه لا يقبسل من الكافرين قال : أما من يعمل من الصالحات وهو مؤمن بالله وبالقرآن الذي لا ربب فيه — أما هذا فإن الله يقبل منه ، ويصفح عن ذنوبه اذا تاب منها ، ويصلح فيه فيه — أما هذا فإن الله يقبل منه ، ويصفح عن ذنوبه اذا تاب منها ، ويصلح

شأنه في الدنيا بالتوفيق والهداية الى الحبر ، وفي الآخرة بإدخاله الجنة ( ذلك بأن الله في الدنيا بالتوفيق والهداية الى الذين آمنوا البعوا الحق من ربهم ) . ذلك اشارة الى ثواب الصالحين ، وعقاب المجرمين ، والمعنى ان للحق أهلا ، وللباطل أهلا ، والله سبحانه يوفي كلا منها أعمالهم انه بمسا يعملون خبير ( كذلك يضرب الله للناس أمثالهم ) . فيبين للصالح ثواب أمثاله من الصالحسين ليكون على يقين من صلاحه وهدايته ، ويبين للمجرم عقاب المجرمين من أمثاله لعله بهتدي ويرتدع .

( فإذا لقيسم الذين كفروا فضرب الرقاب حتى اذا أثمنتموهم فشدوا الوثاق فإما منياً بعد واما فداء حتى تضع الحرب أوزارها). هذه الآية من أمهات الآيات ومحكانها ، وموضوعها هام ، وهو القتال ، لذا نبدأ بتفسير مفرداتها ، ثم نبين المعنى المحصل منها .. والمراد باللقاء هنا مواجهة أعداء الاسلام والمسلمين في جبهة الحرب والقتال . وضرب الرقاب كناية عن القتل سواء أكان بضرب الرقبة أم بغيره ، وانما خص سبحانه الرقاب بالذكر لأنها من الأعضاء الرئيسية. وأثمنتموهم أكثرتم فيهم القتلي حتى ظفرتم بهم وتمكنتم منهم . فشدوا الوثاق أحكموا وثاق الأسير منهم بقيد أو حبل أو سجن كيلا يفر ويعيد الكرة عليكم , فإما منا اي أن تمنوا بالصفح على الأسير من غير عوض . وأما فداء أن تطلقوا سراحه أو تعوض . وأما فداء أن تطلقوا سراحه أوزار الحرب الوزارها أي حتى يستسلم العدو ويلقسي السلاح لأن أوزار الحرب سلاحها .

ومعنى الآية بمجموعها أن أعداء دين الله أذا أصروا على الكفر ، والتقييم بهم أبها المسلمون في ساحة القتال فاقتلوهم ، ولا تأخذكم بهم رأفة في دين الله ، واصمدوا لهم ، وامضوا في قتلهم وقتالهم حتى تتمكنوا منهم ، وعندل أحكموا أسر من بقي منهم كيلا يفلت ، ويعيد الكرة عليكم ، ومتى تم ذلك كان الخيار للنبي أو نائبه في اطلاق الأسير بفداء أو من غير فداء حسيا تقتضيه المصلحة. وتجدر الاشارة الى أن معنى هذه الآية والآية ٦٧ من سورة الأنفال : ١ ما كان لنبي أن يكون له أسرى حتى يشخن في الأرض ، ج ٣ ص ١٠٥ أن معنى الآيتين واحد ، وهو لا أسر إلا بعد الإنجان .

( ذلك ولو يشاء الله لانتصر منهم ولكن ليبلو بعضكم ببعض ) . ذلك اشارة

الى ما بينه سبحانه من قتل أعداء الله وأسرهم في ساحة الحرب ، والمعنى انه جل وعز لو أراد أن ينتقم من أعدائه في الدنيا من غير قتال لأهلكهم بما لديه من جنود السموات والأرض ، ولكنه تعالى أمر المؤمنين بالجهاد وابتلاهم بالكافرين لتظهر الأفعال التي يُستحق بها الثواب والعقاب .

( والذين قتلوا في سبيل الله فلن يضل أعمالهم). ان الله يقاتل من عصاه بمن أطاعه ، وإذا قُتل المطيع فلن يذهب دمه سدى .. كيف ؟ وقد استشهد في سبيل الله ومن أجل الله .. ومن أوفى من الله لمن أخلص له وعمل من أجله ؟ وقد بين سبحانه أجر العاملين من أجله ، بينه بقوله : ( فلن يضل أعمالهم ) بل تعود عليهم بالحير ، وذلك بأنه تعالى (سيهديهم ) الى منازلهم في الجنة تماماً كما كانوا بهتدون الى منازلهم في الدنيا ( ويصلح بالهم ) أي شأنهم في يوم يفر المرء مسن أخيه وأمه وبنيه ( ويدخلهم الجنة عرقها لهم ) أي بينها لهم بأنهارها وأنمارها ، وما إلى ذلك مما تشتهيه الأنفس وتلذ الأعن .

# ان تنصروا الله ينصركم الآية ٧ – ١٤ :

يَا أَيْهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ تَنْصُرُوا اللهَ يَنْصُرُ كُمْ وَيُقَبِّتُ أَقْدَامَ كُمْ اللهِ وَاللّذِينَ كَفَرُوا فَتَعْسَا لَهُمْ وَأَصَلَّ أَعْمَالُهُمْ لِهِ ذَلِكَ بِأَنّهُمْ كَرِهُوا مَا أَنْزَلَ اللهُ فَاحْبَطَ أَعْمَالُهُمْ لَهُ أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ دَمَّرَ اللهُ عَلَيْهِمْ وَلِلْكَافِرِينَ أَمْنَالُهَا لِهِ ذَلِكَ بِأَنْ اللهَ مَوْلَى اللّهِ مَوْلَى اللّهُ عَلَيْهِمْ وَلِلْكَافِرِينَ أَمْنَالُهَا للهَ يُدْخِلُ اللهَ مَوْلَى اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَالنّارُ مَنُولًا وَأَنْ اللّهَ يُدْخِلُ اللّهُ عَلَيْهِمْ وَالنّارُ مَنُولًى اللّهُ اللّهُ وَالنّارُ مَنُولًى اللّهُ مَولًى اللهُ اللهُو

مِنْ قَرْيَةٍ هِيَ أَشَدُّ قُوَّةً مِنْ قَرْيَتِكَ الَّتِي أَخْرَجَتْكَ أَهْلَكُنْنَاهُمْ فَلَا نَاصِرَ لَهُمْ أَفَـنَ كَانَ عَلَى بَيِّنَةٍ مِنْ رَبِّهِ كَمَنْ زُيِّنَ لَهُ سُوءَ عَمَلِهِ وَاتَّبَعُوا أَهْوَاءُهُمْ\*

#### اللغة:

تعسأ لهم هلاكاً لهم . والمثوى المقر .

## الإعراب:

والذين كفروا مبتدأ والحبر فعل مضمر أي فأتعسناهم تعساً . وكأيِّن بمعنى كم، ومحلها الرفع بالابتداء وجملة أهلكناهم خبر . وضمير الغائب في أهلكناهم يعسود الى أهل القرية . أفن مبتدأ وكمن خبر .

## المعنى :

(يا أيها الذين آمنوا ان تنصروا الله ينصركم ويثبت أقدامكم). وتثبيت الأقدام كناية عن الصلابة والثبات. والآية واضحة الدلالة على ان الله سبحانه مع أهل الحق والعدل ينصرهم ويأخذ بأيديهم ، وفي معناها كثير من الآيات ، كالآيسة ١٢٨ من سورة النحل و ان الله مع الذين اتقوا والذين هم محسنون ، والآية ٢٨ من سورة الحج ، ان الله يدافع عن الذين آمنوا ، والآية ٤٠ منها ، ولينصرن الله من ينصره ان الله لقوي عزيز ، والآية ٧٥ من سورة المائدة ، فإن حزب الله هم الغاليون ، .

والنصر من الله سبحانه عسلى أنواع ، منها النصر على الأعداء بالقتال وقوة السلاح، كانتصار الرسول الأعظم (ص) على عتاة الكفر والظلم من قريش وغيرهم، ومنها النصر بعداب من السماء كالحسف والطوفان والربح العاتبة ، ومنها النصر

#### سورة محمد

يقوة الحجة والبرهان عند نقاش الخصم وجداله ، ومنها النصر بعلـو الشأن وخلود الذكر في الدنيا، ومنها النصر في الآخرة يوم تسود وجوه وتبيض وجوه و وترى المجرمين يومئذ مقرنين في الأصفاد ـــ ٤٩ ابراهيم » .

وإذا تبين معنا ان النصر من الله على أنواع ، وان قوله تعالى : «ان تنصروا الله ينصركم « مطلق غير مقيد بنوع من أنواع النصر » ولا مقرون بصفة من صفاته ، إذا تبين هذا علمنا ان المراد من النصر في الآية أي نصر كان .. وليس من شك انه كائن لا محالة ، ولو في اليوم الآخر الذي لا ريب فيه ، وعليه فلا وجه للاعتراض أو السؤال : كيف وعد الله سبحانه المحقين بنصره مع ان تاريخ البشرية منخم بأخطر المظالم والاعتداءات على الطيبين والمخلصين ؟. وسبق الكلام عن هذا الموضوع مفصلاً عند تفسير الآية ٣٨ من سورة الحسج ج ٥ ص ٣٣١ فقرة « لا بخلو المؤمن من ناصر ».

## الدولة الاسلامية:

ونشير بهذه المناسبة الى ان بعض الفئات تدعو الآن الى قيام دولة اسلامية ، وأي مسلم يخلص لله فيما يدين يأبسى أن يكون للاسلام سلطان ينفذ أحكام القرآن، وللمسلمين ما يوحد كلمتهم ويجمع قوتهم ، وينقذها من التفتيت والتشتيت ؟.

ولكن نسأل : هل توجد هذه الدولة بمجرد رفع الشعارات واذاعة البيانات ، أو بتكثير العائم على رؤوس الجهلاء والدخلاء ؟ وهل من الممكن أن تنبشق عن ٧٠٠ مليون مسلم منتشرين في شرق الأرض وغربها ، ولهم قوميات متعددة ، ومذاهب سياسية مختلفة ، وفرق متباينة ، وبعضهم مخضع لدول اشتراكية ، وبعضهم لدول رأسمالية ، وآخرون لهم كيان مستقل أو شبه مستقل . وإذا تكونت هذه الدولة من المسلمين العرب أو غير العرب فهل تستطيع أن تواجه مسؤولياتها ، وتنجح في حل مشاكل المسلمين في الأقطار الأخرى ؟ ثم هل تكون هذه الدولة سنية أو منها ؟ ونترك الجواب عن هذه التساؤلات للمخلصين من ذوي الاختصاص .

لقد عانى المسلمون الكثير من الهزائم والاذلال ، وكفى بهزيمة ه حزيران وهناً واذلالا ، والسبب الأول والأخبر هو التمزق والتفرق، والعلاج معروف عند الجميع وهو الوقوف صفاً واحداً ضد العدو المشترك الذي حددته حرب حزيران، وأبرزته واضحاً للميان ، فمن أخلص لله وأراد النصح للاسلام والمسلمين حقاً وصدقاً فعليه أن يحصر جهوده كلها في العمل من أجل تعاون المسلمين على الحلاص والتحرر من القوى الفاسدة الداخلية والحارجية ، ومنى تمت التصفية وتحققت الحرية الكاملة فكر المخلصون في دولة إسلامية أو غيرها مما فيه لله رضا ، وللمسلمين صلاح . وخير ما نؤيد به إشارتنا هذه قول الإمام أمير المؤمنين (ع) في نهج البلاغة : وخير ما نؤيد به إشارتنا هذه قول الإمام أمير المؤمنين (ع) في نهج البلاغة : فاعلوه طاعتكم .. أو لينقلن الله عنسكم سلطان الاسلام » . وإذا انتقسل سلطان الاسلام عن السلف لتفرق أهوائهم وشتات كلمتهم فهل يعود الينا ونحن أكثر تفرقاً الاسلام عن السلف لتفرق أهوائهم وشتات كلمتهم فهل يعود الينا ونحن أكثر تفرقاً

وتسأل : أصحيح ما يقال : ان المصدر لفكرة الدولة الاسلامية هو الصهيونية لتبرر بها دولتها الدينية العنصرية ، وتقول لمن عاب عليها ذلك : ان المسلمين يطالبون أيضاً بدولة دينية ؟.

الجواب : ان دين اليهود عدو الحياة والانسانية ، لأن الله في عقيدتهم إلى قبل لا يعنيه من العالم أحد سوى اسرائيل وحدها ، وان جميع الناس خلقهم الله عبيداً لهم كما جاء في كتاب ، الكنز المرصود ، للدكتور يؤسف حنا نصرائله ، وكتاب ، البقاء اليهودي ، للصهيونية روز مارين .

أما الاسلام فهو دين الحياة والرحمة والانسانية جمعاء ، ولا شيء أدل على ذلك من الآيات والأحاديث التي أعلنت بأن الاسلام بهدي للتي هي أقوم ، وانه يرتكز على العقل والفطرة ، وان دعوة الله والرسول انما تجب تلبيتها لأنها تدعو الى حياة أفضل ، ومعنى هذا ان الاسلام علماني عقلاني أي يهتم بالانسان بما هو انسان أياً كان ولو يهودياً ، شريطة أن لا يعتدي على أخيه الانسان .. وأين هذا من دين اليهود الذين أسموا أنفسهم شعب الله الخاص ؟.

( والذين كفروا فتعسأ لهم ) لا يرون غير الخزي والهلاك ( وأضل أعمالهم )

فلا تعود عليهم نحير ( ذلك بأنهم كرهوا ما أنزل الله فأحبط أعمالهم ) . كرهوا الرسول (ص) والقرآن الذي نزل عليه لا الشيء إلا لأنه أرادهم للحق وهم له كارهون ، فكانوا من الأخسرين أعمالاً . والإضلال والإحباط بمعنى واحد ، وهو الضياع وعدم الجدوى من العمل ، وكرر سبحانه ليشير إلى أن ضياع العمل لا ينفك عن الكفر بالقرآن وكراهيته .

(أفلم يسيروا في الأرض فينظروا كيف كان عاقبة الذين من قبلهم). كيف كذّب المشركون برسالة محمد (ص) وهم ينظرون في الأرض آثار الماضين، ويسمعون بأن الله انتقم منهم لما كذبوا الرسل ؟. وتقدم مثله بالحرف الواحد في العديد من الآيات ( دمر الله عليهم ) أهلكهم بأولادهم وأزواجهم وأموالهم ( وللكافرين أمثالها ) . ان حمل الله في الطغاة واحد ، فإذا دمر على الأواثل لطغيائهم فهو يدمر أيضاً على الأواخر لنفس السبب .

( ذلك بأن الله مولى الذين آمنوا وان الكافرين لا مولى لهم ) . ذلك إشارة إلى التدمير والتحطيم ، والمعنى ان الله أهلك الكافرين حيث لا ناصر لهم من دون الله ولا شفيع ، أما المؤمنون فالله يتولى أمورهم ويدافع عنهم وينعم عليهم ( ان الله يدخل الذين آمنوا وعملوا الصالحات جنات تجري من تحتها الأنهار ) . المعنى واضح ، وتقدم في كثير من الآيات ( والذين كفروا يتمتعون ويأكلون كما تأكل الأنعام والنار مثوى لهم ) . انهم تماماً كالبهائم يأكلون ولا يفكرون في شيء ، فكان مصيرهم جهنم يصلونها وبئس القرار ، قال الإمام على (ع) : « فما خلقت ليشغلني أكل الطيبات كالبهيمة المربوطة همها علفها ، أو المرسلة شغلها تقممها ليشغلني أكل الطيبات كالبهيمة المربوطة همها علفها ، أو المرسلة شغلها تقممها في التقاط القامة – تكرش من أعلافها وتلهو عما يراد بها » .

( وكأين من قرية هي أشد قوة من قريتك التي أخرجتك أهلكناهم فلا ناصر لهم ) . هذا تهديد للذين تآمروا على اغتيال الرسول الأعظم (ص) واضطروه الى الهجرة من بلده مكة الى المدينة . انظر تفسير الآية ٣٠ من سورة الانفال ج٣ ص ٤٧٢ . وفي تفسير الطبري عن ابن عباس ان النبي (ص) لما خرج من مكة قال : أنت أحب بلاد الله الى الله ، وأنت أحب بلاد الله إلى، فلو أن المشركين لم أخرج منك ، فأعنى أعداء الله من عتا على الله في حرمه أو قتل

غير قاتله . فأنزل الله سبحانه الآية . (أفن كان على بينة من ربسه كمن زين له سوء عمله واتبعوا أهواءهم ) . ليس سواء عند الله من أخذ الحق من معدنه، وكان على بصيرة من أمره ، ومن قاس الحق والعدل بأهوائه وأغراضه، ومع هذا يرى انه من أحسن الناس عملاً .

## صفة الجنة الآية ١٥ – ١٩ :

مَثَلُ الْجَنَّةِ الَّتِي وُعِدَ الْمُتَقُونَ فِيهَا أَنْهَارٌ مِنْ مَاءِ غَيْرِ آسِنِ وَأَنْهَارٌ مِنْ عَسَلِ
لَهَنِ لَمْ يَتَغَيَّرُ طَعْمُهُ وَأَنْهَارٌ مِنْ خَرِ لَنَّةِ لِلشَّارِبِينَ وَأَنْهَارٌ مِنْ عَسَلِ
مُصَفَّى وَلَمُمْ فِيهَا مِنْ كُلِّ الشَّمرَاتِ وَمَغْفِرَةٌ مِنْ رَبِّهِمْ كَمَنْ هُوَ خَالِدٌ
فِي النَّارِ وَسُقُوا مَاء حَيهً فَقَطَّعَ أَمْعَاءُهُ ﴿ وَمِنْهُمْ مَنْ يَسْتَمِعُ إِلَيْكَ
خَتَى إِذَا خَرَبُوا مِنْ عِنْدِكَ قَالُوا لِلَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ مَاذَا قَالَ آيَفًا
وَلِيْكَ الَّذِينَ طَبَعَ اللهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَاتَّبَعُوا أَهْوَاءُهُم ﴿ وَالَّذِينَ الْمَتَدُوا وَاللّهُ مَا اللّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَاتَّبَعُوا أَهُواءُهُم ﴿ وَاللّهِمْ بَعْنَةً أُولِيهُمْ بَغْنَةً أَنْهُ لَا إِلّهَ إِلّا السَّاعَةَ أَنْ تَأْتِيهُمْ بَغْنَةً وَالْمُورُونَ إِلّا السَّاعَةَ أَنْ تَأْتِيهُمْ بَغْنَةً وَالْمُورُونَ إِلّا السَّاعَةَ أَنْ تَأْتِيهُمْ بَغْنَةً وَاللّهُ وَاللّه وَاللّهُ وَاللّهُ

#### اللغة :

آسن متغير . حميم شديد الحرارة . آنفاً أي من أول وقت يقرب منا. وآتاهم

## سورة محمد

تقواهم وفقهم اليها، واشراطها علاماتها ودلائلها . وذكراهم تذكرهم . متقلبكم ذهابكم ومجيئكم في أعمال الدنيا . مثواكم المراد بمثواكم مضاجعكم للنوم أو سكونكم، وقيل : مصيركم في الآخرة .

## الإعراب :

مثل الجنة مبتدأ أول وأنهار مبتدأ ثان وفيها خبره والجملة خبر الأول، وقبل: خبر مثل الجنة معذوف تقديره ما أتلوه عليكم من أوصافها . ولهم فيها من كسل الثمرات متعلق عحدوف خبراً لمبتدأ محذوف أي أنواع من كل الثمرات . ومغفرة مبتدأ والحبر محذوف أي ولهم مغفرة ومن ربهم متعلق عغفرة . كمن هو خالد في النار خبر لمبتدأ محذوف أي: أمن هو خالد في الجنة كمن هو خالد في النار . آنها ظرف زمان عند الزمشري وحال عند أبي حيان الأندلسي . أي قريبساً . والمصدر من أن تأتيهم بدل اشهال من الساعة . وبغتة في موضع الحال أي مباغتة أو صفة لمفعول مطلق محذوف . فأنتى لهم خبر مقدم وذكراهم مبتسدأ مؤخر . وإذا جاءتهم جملة معترضة ، وفي جاء ضمير مستر يعود الى الساعة ، والتقدير فانتى لهم ذكراهم اذا جاءتهم الساعة .

## المعنى :

(مثل الجنة التي وعد المتقون فيها أنهار من ماء غير آسن). المراد بمشسل الجنة صفتها ، والمعنى ان الله أخبر عباده أن من أوصاف الجنة ، فيها أنهار من ماء باق على أصله وحقيقته لم يغيره شيء (وأنهار من لين لم يتغير طعمه) ولا لونه ولا رائحته (وأنهار من خمر لذة للشاربين) تلذ في القم ولا تذهب بالعقل (وأنهار من عسل مصفى) من الشمع وغيره (ولهم فيها من كل الشمرات) ومنها ما لا يعرفون لها نظيراً في الدنيا . وفي بعض كتب الصوفية ان المراد بالماء هنا العلم ، وباللمن العمل ، وبالحمر لذة المحبة ، وبالعسل حلاوة المعرفة والقرب من الله .

وسبق منا أكثر من مرة ان كل ما جاء في كتاب الله وجب العمل بظاهره حتى يثبت العكس من النقل أو العقل ، والعقل لا يأبىي شيئاً من أوصاف الجنة التي دل عليها ظاهر الآيات فوجب الاخذ به وابقاؤه على حقيقته ودلالته .

وتسأل: ان الله سبحانه ذكر في غير مكان من كتابه ان أهل الجنة يتنعمون فيها بلذة معنوية لا حسية، كحب الله لهم ، ومرضاته عنهم، وارتفاع شأنهم عنده، من ذلك قوله تعالى : « في مقعد صدق عند مليك مقتدر » آخر القمر . وقوله : « سيجعل لهم الرحمن رُوداً - ٩٦ مريم » . فما هو وجه الجمع بين ما دل من الآيات على ان نعيم الجنة يكون باللذة الحسية وما دل منها على انه يكون باللذة المعنوية ؟.

الجواب: لا مانع من الجمع بن اللذتين والعمل بالدلالتين .. فأهل الجنسة يتنعمون يحب الله وبعلو الشأن عنده ، وأيضاً يتنعمون بالطيبات من المآكسل والمشارب . قال الملا صدرا في الأسفار : لا أما الجنة فهي كها دل عليه الكتاب والسنة مطابقاً للبرهان .. فلا موت فيها ولا هرم ولا غم ولا سقم ولا دثور ولا زوال ، وهي دار المقامة والكرامة لا يمس أهلها نصب ولا لغوب ، وفيها ما تشتهي الأنفس وتلذ الأعين ، وهم فيها خالدون ، وأهلها جران الله وأولياؤه وأحباؤه ، وأهل كرامته ، وابهم على مراتب متفاضلة ، منهم المتنعمون بالتسبيح والتكبير ، ومنهم المتنعمون باللذات المحسوسة كأنواع المآكل والمشارب والفواكه والأرائك والحور العين واستخدام الولدان والجلوس على البارق والزرابي ولبس والخرير والاستبرق ، وكل منهم إنما يتلذذ يما يشتهي ويريد على حسب ما تعلقت به همته » .

( ومغفرة من ربهم ) . الذين يتنعمون علدات الدنيا وشهواتها بحاسبون عليها حساباً عسيراً : « أيحسبون أنما نمدهم به من مال وبنين نسارع لهم في الحيرات بل لا يشعرون - ٦ ه المؤمنون » . أما أهل الجنة فإنهم يتقلبون في نعيمها وهم في أمن وأمان من حساب الله وعقابه ( كمن هو خالد في النار ) . في الكلام حذف دل عليه السياق ، والتقدير أفن هو خالد في الجنة كمن هو خالد في النار لا يستوون ( وسقوا ماء حميماً فقطع امعاءهم ) . كيف يستوون، وأصحاب الجنة

يشربون الماء العذب واللبن والحمر والعسل المصفى ، وأصحاب النار يشربون حميماً وصديداً يغلى في البطون ؟.

(ومنهم من يستمع اليك حتى إذا خرجوا من عندك قالوا للذين اوتوا العلم ماذا قال آنفاً) ؟. ضمير منهم يعود إلى الناس ، ومن للتبعيض ، والبعض المقصودون هم الكافرون أو المنافقون ، والحطاب في اليك للرسول (ص) ، والذين اوتوا العلم هم علماء أهل الكتاب، والمعنى ان الذين بحضرون مجلسك يا محمد من الكافرين أو المنافقين يقولون ساخرين حين نخرجون من عندك وبعد أن استمعوا إلى كلام الله ، يقولون لمن حضر معهم من علماء أهسل الكتاب : لم نفهم ماذا قال محمد ونحن في مجلسه الذي فارقناه قريباً ، فهل فهمتم أنتم شيئاً ؟.. وهذا ديدن من لا يعجبه شيء إلا ما يعبر عن نزواته وشهواته .

( اولئك الذين طبع الله على قلومهم واتبعوا أهواءهم ) . وقوله سبحانه : اتبعوا أهواءهم: يشير إلى جواب عن سؤال مقدر، وهو لماذا طبع الله على قلومهم ؟ فأجاب لأن الأهواء رانت على قلومهم حتى كأن الله قد ختم عليها أو خلقهم من غير قلوب ، وبتعبير الآية ه من سورة الصف : « فلما زاغوا أزاغ الله قلومهم» . ( والذين اهتدوا زادهم هدى ) . طلب المؤمنون الهداية بصدق وإخلاص ، فكان الله دليلهم وكفيلهم ، وزادهم علماً بالخيرات ، وشملهم بعنايته وتوفيقه إلى ما يعود عليهم بالخير دنياً واخرة، وهذا هو المراد بقوله تعالى : ( واتاهم تقواهم ) .

(فهل ينظرون إلا الساعة أن تأتيهم بغتة). ضمير ينظرون يعود الى الذين قالوا ساخرين بالرسول الأعظم (ص): ماذا قال آنفاً. قالوا هذا ذاهلين عن يوم القيامة السذي يأخذهم على الغرة ، ويقفون فيه أمام الله لنقاش الحساب وفصل الحطاب ( فقسد جاء اشراطها ) الضمير للساعة ، والمراد بالاشراط هنا الدلائل والحجج القاطعة على البعث ، وقد جاءت في كتاب الله وعلى لسان محمد (ص) بشتى الأساليب ، ولم تدع عذراً لمنكر .

( فانتى لهم إذا جاءتهم ذكراهم ) . في الكلام تقديم وتأخير ، والأصل فانتى لهم ذكراهم إذا جاءتهم الساعة ، والمعنى لقد ذكرهم في الدنيسا الرسول الأعظم فلم يتذكروا ، وحين بمُعثوا ورأوا العذاب تذكروا وندموا، ولكن حيث لا ينتفعون

بشيء ( فاعلم انه لا إله إلا الله ) هو يحيي ويميت ويعاقب ويثيب .. وغير بعيد أن يكون معنى فاعلم انه لا إله إلا الله هنا ادع الى الله ووحدانيته ( واستغفر لذنبك وللمؤمنين والمؤمنات ) . والاستغفار من الذنب محبوب لله تعالى ، ومطلوب بالنات ، سواء أكان هناك ذنب أم لم يكن ( والله يعلم متقلبكم ) في الأعمال ( ومثواكم ) مقركم حين تتركون العمل أو مصيركم في الآخرة كما قيل ، وأيا ما كان فيان الله سبحانه يعلم حال عباده في الدنيا والآخرة ، وحين يتحركون ويسكنون .

# طاعة وقول معروف الآية ٢٠ – ٢٣:

#### اللغة :

محكمة واضحة بنصها والمراد بالمرض هنا الشك والنفاق . وأولى تستعمل بمعنى أحقى وأجدر وبمعنى الويل ، وهو المقصود من قوله تعالى : فأولى لهـم . وعزم الأمر جد ولزم . والمراد بأن توليتم ولاية الحكم .

### الإعراب:

لولا بمعنى هلا . وسورة بالرفع مفعول لفعل لم يُسَمَ فاعله ومن الموت على حذف مضاف أي من أجل نزول الموت . فأولى لهم مبتدأ وخبر . وطاعة مبتدأ وقول معروف عطف عليه والحبر محذوف أي خبر لهم ، وهذا الاعراب نقله أبو حيان الاندلسي عن الحليل وسيبويه ، وقيل : طاعة خبر لمبتدأ محذوف أي أمرنا طاعة . واسم كان ضمير مستر يعود الى الصدق المفهوم من قوله تعالى : صدقوا الله . والمصدر من أن تفسدوا خبر عسيم . وان توليم جملة معترضة .

### المعنى :

( ويقول الذين آمنوا لولا نزلت سورة فإذا انزلت سورة محكمة وذكر فيها القتال رأيت الذين في قلوبهم مرض ينظرون اليك نظر المغشي عليه من الموت ). ومن أجل استقامة الكلام لا بد من تقدير جار ومجرور متعلق بنزلت ، والتقدير لولا نزلت سورة بالقتال ، أما الدليل على هذا المحدوف فقوله تعالى : «وذكر فيها القتال ، والنحاة يعبرون عن مثله بأنه حدف من الأول لدلالة الثاني عليه . ومحكمة واضحة بنصها على القتال ، والمعنى ان المؤمنين الحلص كانوا يتمنون أن يأمرهم القرآن بجهاد أهل الكفر والبغي ، ويتهافتون – إذا دعوا اليه – على بذل الأنفس في سبيل الله فرحين مستبشرين بلقاء الله وثوابه ، أما الذين في قلوبهم مرض وهم المنافقون فقد كانوا أشد الناس كراهية للجهاد والقتال ، وإذا نزلت فيه آية انهارت أعصابهم من الحوف ، ونظروا الى الذي (ص) نظرة الحنق والهلع ميناه الويل لهم أي الموت وهو نازل به ( فأولى لهم ) قال كثير من المفسرين : معناه الويل لهم أي الموت والهلاك ، ويتفق هذا مع سياق الآية .

(طاعة وقول معروف). هذه جملة مستأنفة ، ومعناها طاعة الله وقول يقبله الرسول من « المنافقين » خير لهم من شحن الصدور بالغيظ والنفاق، والنظر إلى الرسول بحقد وخوف ( فإذا عزم الأمر فلو صدقوا الله لكان خيراً لهم ). لو ان المنافقين أخلصوا لله واستجابوا لدعوة الرسول حين واجهوا الأمر الواقسع

بإعلان الجهاد ، وأصبح فرضاً لازماً، لو فعلوا ذلك لكان خيراً لهم دنياً وآخرة ، ولكنهم أبوا إلا الفساد والضلال .

(فهل عسيتم ان توليتم أن تفسدوا في الأرض وتقطعوا أرحامكم). أظهرتم الاسلام أيها المنافقون كرها له وخوفا من قوته وسلطانه .. ولعلكم لو ملكتم القوة والسلطان لملأتم الأرض فساداً بعبادة الأصنام وسفك الدماء ونهب الأموال وقطع الأرحام (أولئك الذين لعنهم الله) بالبعد عن رحمته (فأصمهم وأعمى أبصارهم) لما تصاموا عن نداء الحق ، وتعاموا عن رؤيته أصم الله أسماعهم وأعمى أبصارهم، وبكلمة سلكوا طريق الهلاك محتارين فأهلكهم الله . « وما ظلمناهم ولكن ظلموا أنفسهم — ١٠١ هود».

# أفلا يتدبرون القرآن الآية ٢٤ – ٣١:

أَفَلا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ أَمْ عَلَى قُلُوبِ أَقْفَالُمَا ﴿ إِنَّ الَّذِينَ ارْتَدُّوا عَلَى الشَّيْطَانُ سَوَّلَ لَهُمْ وَأَمْلَى لَمُمْ الْمُدَى الشَّيْطَانُ سَوَّلَ لَهُمْ وَأَمْلَى لَمُمْ الْمُدَى الشَّيْطَانُ سَوَّلَ لَهُمْ وَأَمْلَى لَمُمْ الْمُدَى الشَّيْطَانُ سَوَّلَ لَهُمْ وَأَمْلَى الْمُمْ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّمِنِ الْمُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ إِسْرَارَهُم ﴿ فَكَيْفَ إِذَا تَوَقَانُهُمُ الْمَلاَيْكَةُ يَضْرِبُونَ وَجُومَهُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ إِسْرَارَهُم ﴿ فَكَيْفَ إِذَا تَوَقَانُهُم الْمُلاَيْكَةُ يَضْرِبُونَ وَجُومَهُمْ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَكَرِهُوا رَضُواللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَكَرِهُوا رَضُواللَهُ فَأَحْبَطَ الله وَكَرِهُوا رَضُواللَهُ فَأَحْبَطَ أَعْمَامُهُم مُ أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضْ أَنْ لَنْ يُخْصِوبَ اللهُ عَلَيْهُمُ مِنْ أَنْ لَنْ يُخْصِوا الله اللهُ اللهُ

#### اللغة:

يتدبرون القرآن يتفكرون فيه ويتفهمون معانيه . وسوّل زين . وأملى طـوّل لهم الأماني والآمال . والسياء العلامة . ولحن القول فحواه ومغزاه .

#### الإعراب:

أم على قلوب «أم» منقطعة ومثلها أم حسب . الشيطان مبتدأ وجملسة سول خبر ، والجملة من المبتدأ والخبر خبر ان الذين ارتدوا . فكيف خبر لمبتدأ محذوف أي فكيف حالهم . ان لن «ان » مخففة من الثقيلة واسمها محذوف أي انه لن . فلعرفتهم عطف على لأريناكهم واللام في لعرفتهم واقعة في جواب لو وكررت في المعطوف للتأكيد . واللام في لنعرفنهم في جواب قسم محذوف .

#### المعنى :

(أفسلا يتدبرون القرآن أم على قلوب أقفالها). ضمير يتدبرون يعود الى المنافقين، لأن هذه الآيات والتي قبلها تتحدث عنهم.. وكل ما جاء في القرآن من الدلائل في خلق السموات والأرض على وجود الحالق، ومن الحجج البالغسة على البعث ونبوة محمد (ص)، وعسلى قبح الشرك والظلم والفساد في الأرض، كل ذلك وما اليه من العبر والعظات ظاهر الدلالة واضح المعنى، لا غموض فيه ولا تعقيد، بالاضافة الى ما يستثيره اسلوب القرآن في قلب القارىء والسامع من الحشوع والاحساس ـ اذن ـ فما بال الكافرين والمنافقين لم يتأثروا بهذا المعجز؟ هل فقدوا الأسماع والأبصار، أم استغلقت على أفتدتهم أقفال العمى والرين؟.

( ان الذين ارتدوا على أدبارهم بعد ما نبين لهم الهدى الشيطان سول لهم وأملى لهم ) . المرتد مسن آمن بالحق ثم كفر به ، وفي حكمه من عرف الحق بالدليل القاطع ولكن جحده لهوى في نفسه ... هو في حكم المرتد لأن علمه بالحق عنزلة الايمان به ، وكراهيته له تماماً كالارتداد عنه ، أما من أضمر الكفر وأظهر

الابمان فهو منافق ومرتد أيضاً ، منافق لأنه أظهر خلاف ما أضمر ، ومرتد لأنه يعامل في الدنيا معاملة المؤمنين ، وفي الآخرة معاملة الكافرين، فكأنه مؤمن ومرتد في آن واحد .. ولفظ الآية يتناول الأصناف الثلاثة لأن الدلائل الظاهرة التي قامت على التوحيد والبعث ونبوة محمد (ص) هي الحجة عليهم التي أرادها الله بقوله : « من بعد ما تبين لهم الهدى » ولكن الشيطان أغراهم بالنفاق والارتداد عن الحق ومعاندته ، ووعدهم المواعيد الكاذبة ، ووسوس لهم بتحقيق الأماني والآمال .

( ذلك بأنهم قالوا للذين كرهوا ما نزل الله سنطيعكم في بعض الأمر ). ضمير قالوا للمنافقين ، والمراد بالذيسن كرهوا ما نزل الله اليهود الذيسن جاوروا الرسول (ص) لأن اليهود أشد الناس كراهية لكل ما أنزل وبخاصة القرآن، والمعنى ان المنافقين قالوا لليهود : نحن معكم على محمد ونشارككم في عدائه، ولكن ظروفنا الحاصة لا تسمح لنا بإعلان الكفر به ونصب العداء له ، فدعونا نتظاهر بالاسلام ونطيعكم في الكيد له والتآمر عليه ( والله يعلم إسرارهم) أي إسرار الطرفين اليهود والمنافقين لأنه تعالى لا تخفى عليه خافية في الأرض ولا في السهاء

( فكيف إذا توفتهم الملائكة يضربون وجوههم وأدبارهم). تهربوا من الجهاد خوف القتل فهل يتهربون من الموت وضرباته ، والبعث وأهواله ؟. ( ذلك بأنهم اتبعوا ما أسخط الله وكرهوا رضوانه ) يعذبهم الله سبحانه عند الموت وبعده أيضاً لأنهم آثروا سخطه على رضوانه ( فأحبط أعمالهم ) فلا تجديهم شيئاً ( أم حسب الذين في قلوبهم مرض ان لن يخرج الله أضغانهم ) أضمر المنافقون الحقد والعداء للنبي (ص) والصحابة ، وأظهروا لهم الحب والولاء ، وظنوا ان الله سبحانه لن يظهر ما تخفي صدورهم وتكن ضائرهم من الكفر والأحقاد .

(ولو نشاء لأريناكهم فلعرفتهم بسياهم). قوله تعالى : لأريناكهم أي لعرفناك بهم ، وقوله : فلعرفتهم بسياهم معناه منى عرفناك نحن بهم عرفتهم أنت بالعلامات الفارقة ، والغرض من هذا التفريع الذي يشبه التكرار هو التأكيد بأن النبي لا يغيب عنه شيء بخبره الله به ، أما غير النبي فيجوز أن يخطىء في فهمه .. ويدل ظاهر الآية على أنها نزلت قبل أن يعرف النبي (ص) المنافقين لأن لا لو » للامتناع ، ولكن النبي (ص) قصد عرف المنافقين بعد ذلك لقوله تعالى : ( ولتعرفنهم في ولكن النبي (ص) قصد عرف المنافقين بعد ذلك لقوله تعالى : ( ولتعرفنهم في

لحن القول). ولحن القول فحواه ومغزاه ، كالاعتذارات الكاذبة التي كان يعتذر الما المنافقون ، ونيلهم من الأخيار ، وثنائهم على الأشرار ، وغير ذلك من فلتات اللسان التي تعكس الرياء والنقاق . وعن أنس : لم يحف منافق بعد هذه الآية على رسول الله (ص) . وأيضاً كان الذي (ص) يعرف المنافقين بأفعالهم ، فلقد كانوا يتهربون من الجهاد ، ويتثاقلون عند البذل في سبيل الله .

(والله يعلم أعمالكم). هذا تهديد لكل من يظهر الحير ، ويضمر الشر (ولنبلونكم حتى نعلم المجاهدين منكم والصابرين ونبلو اخباركم). الله يعلم المجاهدين والصابرين قبل أن يخترهم ، ولكنه يعامل الناس معاملة المختبر بالأمر والنهبي ليظهر علمه للعيان ويتميز الحبيث من الطيب بالأفعال التي يُستحق عليها الثواب والعقاب ، ويأخذ عباده بالحجة كها هو شأن العادل الحكيم . وفي نهج البلاغة : ان الله استنصركم وله جنود السموات والأرض وهو العزيز الحكيم ، واستقرضكم وله خزائن السموات والأرض وهو العزيز الحكيم ، واستقرضكم علا ، فبادروا بأعمالكم تكونوا مع جيران الله في داره .

# ولا تبطلوا أعمالكم الآية ٣٣ – ٣٨:

إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَصَدُّوا عَنْ سَبِيلِ اللهِ وَشَاقُوا الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيْنَ لَمُمُ الْمُدَى لَنْ يَضُرُّوا اللهَ شَيْنًا وَسَيْحْبِطُ أَعْمَاكُمْ \* يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا الرَّسُولَ وَلَا تُبْطِلُوا أَعْمَالُكُمْ \* إِنَّ الَّذِينَ كَفَ—رُوا أَطِيعُوا الرَّسُولَ وَلَا تُبْطِلُوا أَعْمَالُكُمْ \* إِنَّ الَّذِينَ كَفَ—رُوا وَصَدُّوا عَنْ سَبِيلِ اللهِ ثُمَّ مَا تُوا وَثُمْ كُفَّارٌ فَلَنْ يَغْفِرَ اللهُ لَهُمْ \* فَلَا تَبِنُوا وَتَدْعُوا إِلَى اللهُ مَعْمُ وَلَنْ يَيْرَكُمْ أَعْمَالُكُمْ \* إِنَّ اللهِ عَلَمْ فَا لَا اللهُ عَلَوْنَ وَاللهُ مَعْمُ وَلَنْ يَيْرَكُمُ أَعْمَالُكُمْ \* إِنَّ اللهِ عَلَمْ فَا اللهُ عَلَوْنَ وَاللهُ مَعْمُ وَلَنْ يَيْرَكُمْ أَعْمَالُكُمْ \* إِنَّ اللهُ يَعْمَلُوا أَعْمَالُوا وَاللهُ مَعْمُ وَلَنْ يَيْرَكُمْ أَعْمَالُكُمْ \* إِنَّ اللهُ ال

وَلَا يَسْتَلُكُمُ أَمُوالَكُمْ ﴿ إِنْ يَسْتَلْكُمُوهَا فَيُحْفِكُمْ تَبْخَلُوا وَيُخْرِجُ أَضْغَانَكُمْ ﴿
مَا أَنْتُمْ هُولَا مِ تُدْعُونَ لِتُنْفِقُوا فِي سَبِيلِ اللهِ فَمِنْكُمْ مَنْ يَبْخَلُ وَمَنْ
يَبْخَلُ فَإِنَّا يَبْخَلُ عَنْ نَفْسِهِ وَاللهُ ٱلْغَنِيُّ وَأَنْتُمُ ٱلْفُقَدِرَا ا وَإِنْ تَتَوَلُّوا 
يَسْتَبُدِلُ قَوْماً غَيْرَكُمْ ثُمْ لاَ يَكُونُوا أَمْثَالَكُمْ ﴿

#### اللغة :

شاقوا خالفوا وعاندوا . يتركم من وتره اذا نقصه : والمراد ان الله لا يظلمكم أعمالكم . فيحفكم من الاحفاء ، وهو الالحاح في السؤال .

### الإعراب :

فلن يغفر الله لهم خسير ان الذين كفروا . وتدعوا عطف على فلا تهنوا . والأعلون جمع الأعلى . ها أنتم ه ها التنبيه وأنتم مبتدأ وهؤلاء بدل منه وجملة تدعون خبر . فمنكم من يبخل ه من اسم موصول مبتدأ . ومن يبخل ه من اسم شرط . ويبخل عسن نفسه أي يمسك عن نفسه ، ولذا عُدي الفعل بعن لا بعلى .

## المعنى :

(ان الذين كفروا وصدوا عن سبيل الله وشاقوا الرسول من بعد ما تبين لهم الهدى لن يضروا الله شيئاً وسيحبط أعمالهم ). دعا الرسول الأعظم (ص) الى الاسلام بالدلائل والبينات ، فكفر به أرباب المصالح والأهداف ، ومنعوا الناس عنه بالقوة والمال والدعايات الكاذبة ، ولكن الله قد أعز نبيه وأظهر دينه ، وأبطل عمل الخائنين ..

وحمى اليوم يعاني الاسلام والمسلمون الكثير من قوى الشر ، وأخطرها يعض الدول والهياكل التي تحمل اسم الاسلام وتتعاون مع أعدى أعداثه الاستعار والصهيونية ، وقد آن للمسلمين أن ينفضوا عنهم غبار الحقد والشقاق ، ويتحدوا ضد عدوهم المشترك .

( يا أيها الذين آمنوا ) بالله والرسول واليوم الآخر ( اطيعوا الله وأطيعوا الرسول ) أي اعملوا بوحي من ايمانكم ، فقوله تعالى : أطيعوا الله بعد قوله : يا أيها الذين آمنوا مثل قوله : « فمن كان يرجو لقاء ربه فليعمل عملاً صالحاً ١١٠ الكهف ، ( ولا تبطلوا أعمالكم ) بالشرك والنفاق ولا بالمن والأذى ولا بالمستئات اللاتي يذهبن بالحسنات ، قال تعالى : « انما يتقبل الله من المتقين ، وفي الحديث : « لا يقبل عمل إلا بالتقوى » .

وقال الإمام علي (ع) : كونوا على قبول العمل أشد عناية منكم على العمل.

( ان الذين كفروا وصدوا عن سبيل الله ثم ماتوا وهم كفار فلن يغفر الله لهم ) في الآخرة لأن الله سبحانه يحشر الانسان على ما مات عليه ، ويحاسبه حسبا يختم به حياته من الكفر أو الايمان . وتقدم مثله في الآية ١٦١ من سورة البقرة ج ١ ص ٢٤٨ والآية ٩١ من سورة آل عمران ج ٢ ص ٢٠٨ .

## القرآن وسياسة الحرب :

( فلا تهنوا وتدعوا إلى السلم ) . لقد أثبتت الحوادث ان من وهن أمام عدوه وتهيب سطوته ، وخاف مجامِته فقد زوده بالسلاح الذي يقتله به ونخضعه لأمره، قال الإمام علي (ع) : قرنت الهيبة بالحيبة، والحياء بالحرمان . أنظر ج٦ ص ٢٤٠ فقرة « الحرب النفسية » . والسياسة الحكيمة في الحرب عند قادتها وأهل الاختصاص ان لا ينهار الانسان أمام عدوه ، وأيضاً أن لا يستهن بقوته ، بل يعد له العدة ويجابهه بثبات مستهيناً بكل ما يصيبه من مشاق وآلام ، وقد رسم القرآن الكريم هدنه السياسة بقوله : « فلا تهنوا وتدعوا إلى السلم » أي لا تنهاروا أمام أعدائكم وتستسلموا لقوتهم وطغيانهم ، وبقوله : « وأعدوا لهم ما استطعتم من قوة – ٢٠

الأنفال ، أي لا تستهينوا بقوتهم واحشدوا لحربهم كـــل ما تملكون من طاقات بشرية واقتصادية .

( وأنتم الأعلون ) إذا كنتم صفاً واحداً ، ويداً واحدة على عدو الله وعدوكم وإلا فشلتم وذهبت ربحكم كما نصت الآية ٤٦ من سورة الأنفال ( والله معكم ) إذا لبيتم دعوته إلى الجهاد بالنفس والنفيس لتكون كلمة الحق هي العليا ، وكلمة الباطل هي السفلي ، أما من يؤثر الدعة والراحة ، ويستسلم للهوان وقوى الضلال والفساد فإن الله يتخلى عنه ، ويكله لمن استسلم له ( ولن يتركم أعمالكم ) . من أصيب بنفسه أو أهله أو ماله من أجل الدين أو الوطن أو أي حق كان – فإن تضحيته هذه لن تذهب سدى ، بل هي عز للدين وللوطن في الحياة الدنيا، وذخر له في الآخرة عند الله .

وتسأل : ان قوله تعالى : « فلا تهنوا وتدعوا الى السلم وأنتم الأعلون » يدل بصراحة على ان للقوي أن يبطش بعدوه الضعيف ، ولا يكترث بسلم ولا رحمة . وليس من شك ان هـذا يناقض الانسانية والعدالة ، ولا يتفق مع قوله تعالى : « يا أيها الذين آمنوا ادخلوا في السلم كافة — ٢٠٨ البقرة » .

الجواب: ان قوله تعالى: ٥ فلا تهنوا وتدعوا الى السلم ، معناه إذا بليتم بعدو متوحش شرس لا يقيم وزناً للحق والعدالة ، ولا يلتزم بقانون ولا بميثاق، ولا يُفهم إلا بلغة العنف والقـوة ، إذا بليتم بهذا العدو فاصمدوا له ولا تهابوه وابطشوا به ، ولا تأخذكم في الحق رأفة ولا هوادة ، فان القضاء عليه قضاء على الشر ، وخير للانسانية جمعاء .

ومن غريب الصدف أن أكتب هذه الكلمات في اليوم الذي أغارت فيه اسرائيل بطائرات الفانتوم الأمريكية وقذائفها - على مدرسة بحر البقر الابتدائية بالجمهورية العربية المتحدة ، وقتلت ٤٧ طفلا تتراوح سنهم بين السادسة والثانيسة عشرة ، ما عدا الجرحي .

والولايات المتحدة الأمريكية هي المسؤولة عن قتـــل وجرح اولئك الصغار ،

۱۹۷۰ نیسال سنة ۱۹۷۰ .

وعن الغارة الماثلة على معمل أبي زعبل الأهلي التي راح ضحيتها ٣٣ عاملاً بن قتيل وجريح ، هي المسؤولة عن جرائم اسرائيل حيث أمدتها بالسلاح والمال ، وأمرتها أن تفعل في البلاد العربية ما تفعله هي في فيتنام .. فقد نقلت الصحف والاذاعسات ان جنود الولايات المتحسدة قتلوا أهل قرية بأكملهم في فيتنام ، ولم ينج منهم طفل ولا امرأة ، وما كان لهذه القرية ولا لمدرسة الأطفال أي شأن في الحرب .. فهل بجدي السلم شيئاً مع هؤلاء السفاكين ؟ اللهم إلا إذا كان معنى السلم الاستسلام للجور والطغيان .

( اتما الحياة الدنيا لعب ولهو ) لمن ركن اليها ، وخدع بأباطيلها بل هي شر على من أثار الحروب من أجلها، وهي دار خبر لمن اتعظ بها ، وتزود منها لآخرته ( وإن تؤمنوا وتتقوا يؤتكم أجوركم ) . وعطف التقوى على الايمان يدل على ان مجرد الاعتراف والتصديق لا أجر عليه عند الله، بل لا بد من العمل مع الايمان ، وأوضع من هذه الآية في الدلالة على ذلك قوله تعالى : « ان الذين آمنوا وعملوا الصالحات انا لا نضيع أجر من أحسن عملاً ــ ٣٠ الكهف » .

(ولا يسألكم أموالكم أن يسألكموها فيحفكم تبخلوا وغرج أضغانكم) لا يسألكم أموالكم أي لا يطلب منكم أن تخرجوا من جميع أموالكم ، ولا أن تبذلوا الكثير منها الذي يضر بكم .. وعفكم أي يلح عليكم ويجهدكم ، ومعنى الآية بمجموعها ان الله سبحانه جعل للفقراء نصيباً في أموال الأغنياء ، وراعى في تقدير هدذا النصيب وتحديده مصلحة المحتاجين بما يسد خلتهم ، ومصلحة الباذلين بما لا يضر بهم ، ولا يمس بحاجة من حاجاتهم الضرورية ، ولو ان الله جلت حكمته سأل الأغنياء أكثر من هذا النصيب وألح عليهم في بذله لأمسكوا وحقدوا على الاسلام وفي الاسلام .

( هَا أَنْهُ هُوْلاً تَدْعُونَ لَتَنْفَقُوا فِي سَبِيلِ الله ) . قال جَاعَة من المفسرين : المراد بسبيل الله الجهاد .. والصحيح انه يشمل كل ما فيه لله رضا، وللناس صلاح بجهة من الجهات ( فمنكم من يبخل ومن يبخل فإنما يبخل عن نفسه ) . بحـل الشحيح بحق الله ، وادخره لنفسه عند حاجتها ، فجاءت النتيجة على العكس مما

أراد ، حيث عرّض نفسه لغضب الله وعذابه ، وحرمها من رضوانه وثوابه . أنظر فقرة « المال هو المحك » ج ۲ ص ۱۰۷ .

( والله الغني وأنتم الفقراء ) إلى فضله ورحمته ، وما استغنى عبد من عباده إلا بسبب منه تعالى ، أما هو فغني باللهات لا باستفادة ، وفاعل لا باآلة ، ومقدر لا بفكرة ( وان تتولوا يستبدل قوماً غيركم ثم لا يكونوا أمثالكم ) . ان تعرضوا عن دعوة الله ، وتصروا على التمرد والعصبان يذهبكم ويأت بخلق جديد يستحون بحمده ولا يعصون له أمراً . وتقدم مثله في الآية ١٩ من سورة ابراهيم ج ٤ ص ٤٣٦ والآية ١٦ من سورة فاطر .

# ميورة العنتج

٢٩ آية مدنية .

# بنير للهُ الجَمْزِ التَّحِيثِ مِ

انا فتحنا لك الآية ١ ــ ٥:

إِنَّا فَتَخْنَا لَكَ فَتُحا مُبِيناً ﴿ لِيَغْفِرَ لَكَ اللهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأْخَرَ وَيُنِمِّ لِنَعْمَتَهُ عَلَيْكَ وَيَهْدِيكَ صِرَاطاً مُسْتَقِياً ﴿ وَيَنْصُرَكَ اللهُ نَصْراً عَزِيزاً ﴿ مُعْوَ اللَّذِي أَنْزَلَ السَّكِينَةَ فِي قُلُوبِ الْمُوْمِنِينَ لِيَزْدَادُوا إِيجَاناً مَعَ إِيجَانِهِمْ وَيلهِ بُخُودُ السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ وَكَانَ اللهُ عَلِياً حَكِياً ﴿ لَيُدْخِلَ الْمُوْمِنِينَ وَالْمُومِنَاتِ جَنَّاتِ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا وَيُحَمِّلُهُ مَا يَشَاتِهِمْ وَيَانَ ذَلِكَ عِنْدَ اللهِ فَوْزاً عَظِياً ﴿ فَالْمِنْ وَكَانَ اللهِ فَوْزاً عَظِياً ﴿ فَيْهَا وَيُكَانِ اللهِ فَوْزاً عَظِياً ﴿ فَيَهَا وَيُحَمِّلُونَ ذَلِكَ عِنْدَ اللهِ فَوْزاً عَظِياً ﴿ فَيَهَا وَيُحَمِّلُهُ مَنْ فَيْهَا وَيُحَمِّلُونَ فَيْكُونَ ذَلِكَ عِنْدَ اللهِ فَوْزاً عَظِياً ﴿ فَيَهَا وَيُحَمِّلُونَ فَلْكَ عِنْدَ اللهِ فَوْزاً عَظِياً ﴿ فَيَهَا وَيُحَمِّلُونُ مَنْ اللَّهُ فَوْزاً عَظِياً ﴿ فَيْهَا وَيُحَمِّلُونَ أَنْ فَلِكَ عِنْدَ اللهِ فَوْزاً عَظِياً ﴿ فَلِكَ عَنْدَ اللهِ فَوْزاً عَظِياً ﴿ فَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ فَوْزاً عَظِياً ﴿ فَيْهَا وَيُكَمِّلُونَ مُنْكُونَ فَاكُونَ فَاللَّهُ عَنْدَ اللهِ فَوْزاً عَظِياً ﴿ وَلِكُونَ فَيْهَا وَيُونَا عَظِياً ﴿ وَكُانَ فَلِكُ عَنْدَ اللَّهِ فَوْزاً عَظِياً ﴿ وَيُونَا عَلَيْهُا لِلْ فَاللَّهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَوْلُ اللَّهُ وَلَالُونَ فَلِكُ عَلَيْهُ وَلَيْهُ وَكُولُونَ اللَّهُ فَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهِا لَا لَهُ مُالِكُ عَلَيْلُهُ وَلَالُكُ عَلَى اللَّهُ فَاللَّهُ وَلَا عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ فَوْلَا عَلَيْهُ اللَّهُ فَاللَّا لَلْكُ عَلَالًا لَيْهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ فَالِكُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُ اللَّهُ مِلْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

## المعنى :

( إذا فتحنا لك فتحاً مبيناً ) . للفتح معان ، والمراد به هنا النصر لأنه أول ما يتبادر إلى الافهام ، ولأن النبي (ص) قال : نزلت علي آية همي أحب إلي من الدنيا وما فيها ، ثم تلا : إنا فتحنا لك فتحاً مبيناً . وعليه يكون المعنى إنا

نصرناك يا محمد نصراً ظاهراً ، واختلف المفسرون في نوع هـــذا النصر وتحديده على أقوال أنهاها الطبرسي إلى أربعة والرازي إلى خسة . وأكثر المفسرين أو الكثير منهم على ان المراد بالنصر هنا صلح الحديبية لأن هذه السورة نزلت بعد الهدنسة التي عقدها النبي (ص) مع أهل مكة في الحديبية .. ومسع هذا فأرجح الأقوال عندنا ان المراد بالنصر هنا إعلاء كلمة الاسلام وقوة المسلمين ، وخذلان أعدائه المنافقين والمشركين ، لأن الفتح في الآية مطلق غير مقيد بصلح الحديبية أو بفتح مكة أو النصر على الروم والفرس أو غير ذلك ، وعليه تكون هذه الآية مرادفة للآية سورة التوبة : « هو الذي أرسل رسوله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله ولو كره المشركون » . وبكلمة واحدة المراد بالنصر الجنس لا الفرد .

( ليغفر لك الله ما تقدم من ذنبك وما تأخر ) . وتسأل : متى أذنب النبي حتى يصفح الله عن ذنبه ؟ وما هو ذنبه المتقدم والمتأخر ؟ وأين عصمة الأنبياء الرادعة عن الذنب ؟ وكيف يكون الفتح سبباً للمغفرة ؟ وما هي العلاقة بينها؟.

الجواب: ليس المراد بالذب هنا ذنب الرسول حقيقة وواقعاً ، كيف وهو معصوم عن الخطيئة والخطأ ؟ وإنما المراد ان المشركين كانوا يعتقدون بأن النبي مذنب في دعوته الى التوحيد ونبذ الشرك وفي محاربته الأوضاع السائدة والتقاليب الموروثة ، أما المغفرة فالمراد بها ان هؤلاء المشركين اكتشفوا مؤخراً ومع الآيام والآحداث ان محمداً (ص) بريء من كل ذنب ؛ وانه رسول الله حقاً وصدقاً ، وانه كانوا هم المذنبين في الهامه والطعن برسالت. .. وتوضيح ذلك ان الرسول الأعظم (ص) دعا الى التوحيد وندد بالأصنام وأهلها ، وحارب الظلم والاستغلال، وما إلى ذلك من مفاسد الجاهلية وتقاليدها .. وأي شيء أعظم ذنباً وجرماً حند الجاهلي وغيره ... من الطعن بمقدساته الدينية وعادات آبائه وأجداده التي هي جزء من طبيعته وكيانه ، ولكن بعد أن أظهر الله دينه ونصر نبيب بالدلائل والبينات ودخل النساس في دين الله أفواجاً ، ومنهم المشركون الذين كانوا ينظرون الى الذي (ص) نظرتهم الى من تجرم عليهم وعلى آلهتهم وآبائهم ، بعد هذا كله تبين لذي الذي (ص) نظرتهم الى من تجرم عليهم وعلى آلهتهم وآبائهم ، بعد هذا كله تبين لهم ان محمداً هو المحق ، وانهم هم المخطئون .

والحلاصة ان المراد بذنب الرسول ذنبه في زعم أعدائه المشركين لا ذنبه في الواقع، والمراد بالمغفرة مغفرتهم له هذا الذنب المزعوم أي توبتهم مما كانوا يظنون بنبي الرحمة ، أما نسبة الذنب الى الرسول في ظاهر الكلام ، ونسبت المغفرة الى الله ، أما هذه فأمرها سهل لأن المجاز بتسع لها ولأكثر منها .. أما وجه الصلة بين الفتح وهذه المغفرة فواضح لأن الفتح هو السبب الموجب للكشف عن صدق الرسول وبراءته من الذنب المزعوم الذي رماه به المشركون من قبل الفتح .

( ويتم نعمسته عليك ) بانتصارك على أعداء الله وأعدائك وبعلو شأنك دنيا وآخرة ( ويهديك صراطاً مستقياً ) وهو الشريعة الإلهية التي تضمن للناس خبرهم وصلاحهم في كل زمان ومكان ( وينصرك الله نصراً عزيزاً ) . والنصر العزيز هو الذي يكون بالحق وللحق ، وبالجهاد المشروع لا بالغدر والمؤامرات ، ولا عساندة أهل البغي والانقلابات .

( هو الذي أنزل السكينة في قلوب المؤمنين ليزدادوا إعاناً مع إعابهم ) . المراد بالسكينة هنا الرضا والاطمئنان عن وعي ، لأن الحوادث علمتنا بأن اطمئنان الجاهل ينتهي به الى أسوأ العواقب ، والمعنى ان الله أعز دينه ونصر نبيه ليفرح المؤمنون وتطمئن قلوبهم ويزدادوا يقيناً بربهم ، وثقسة بنبيهم ، وقوة في دينهم ( ولله جنود السموات والأرض ) . هذا كناية عن عظمة الله في قدرته وإلا فهو غني عن العسالمين لأنه يقول الشيء : كن فيكون . وفيه إياء الى أنه لو شاء سبحانه لأهلك المشركين من غير جهاد وقتال ، ولكن ليبلو عباده أيهم أحسن عملاً ( وكان الله علياً حكياً ) في خلقه وتدبيره .

(ليدخل المؤمنين والمؤمنات جنات تجري من تحتها الأنهار خالدين فيها ويكفر عنهم سيئاتهم وكان ذلك عند الله فوزاً عظياً). قال الطبري: حين نزل قوله تعالى: انا فتحنا لك فتحاً مبيناً اللخ. قال المؤمنون لرسول الله (ص): هنيشاً لك يا رسول الله ، فلقد بين الله لك ماذا يفعل بلك ، فلذا يفعل بنسا نحن لا فنزل قوله: ليدخل المؤمنين والمؤمنات جنات الخ. وليس من شك — وان لم تصح هذه الرواية — ان الله يكفر سيئات التاثبين ويدخل المؤمنين في رحمته وجنته، ومن دخل الجنة فقد فاز بالسهم الأوفر.

# ويعذب المنافقين الآية ٦ – ٩ :

وَيُعَذَّبُ الْمُنَافِقِينَ وَالْمُنَافِقَاتِ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكَاتِ الظَّاوِهِ وَأَعَدَّ لَهُمْ ظنَّ السَّوْهِ عَلَيْهِمْ دَائِرَةُ السَّوْهِ وَغَضِبَ اللهُ عَلَيْهِمْ وَلَعَنَهُمْ وَأَعَدَّ لَهُمْ جَهَنَّمَ وَسَاءَتُ مَصِيرًا \* وَيَلِهِ جُنُودُ السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضِ وَكَانَ اللهُ عَزِيزًا مَحَكِياً \* إنَّا أَرْسَلْنَاكَ شَاهِدا وَمُبَشِّراً وَنَذِيراً \* لِتُوْمِنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَتُعَرِّرُوهُ وَتُورُوهُ وَتُسَبِّحُوهُ بُكُرةً وَأُصِيلاً \*

#### اللغة:

الدائرة ما تحيط بالشيء. والسوء الشر . والمراد بتعزروه هنا تنصروه، وبتوقروه تعظموه . وبكرة وأصيلاً صباحاً ومساء .

### الإعراب:

الظانين صفة لأهل الشرك والنفاق . وظن السوء مفعول مطلق لظانين . ومصيراً تمييز . وشاهداً حال . وبكرة وأصيلاً مفعول فيه أي تسبحوه في الصباح والمساء.

## المعنى :

( ويعذب المناققين والمنافقات والمشركين والمشركات الظانسين بالله ظن السوء عليهم دائرة السوء وغضب الله عليهم ولعنهم وأعد لهم جهم وساءت مصيراً ) . السوء القبح والشر والفساد ، وظن السوء وسوء الظن بمعنى واحد ، والمراد هنا بظن السوء بالله تعالى الظن بأنه ، جلت حكمته ، لن يبعث من في القبور ،

ولن ينصر الاسلام ونبي الاسلام ، وما إلى ذلك من ظنون المنافقين والمشركين .. ومعنى الآية بمجملها ان الله كما أعد لأهل الايمان جنات النعيم فقد أعد أيضاً للذين أساءوا به الظن كأهل النفاق والشرك ، أعد لهم الشر يحيط بهم من كل جانب، والغضب واللعنة وسوء المصير ، نار جهنم لا يقضى عليهم فيمونوا ولا يخفف عنهم من عدابها .

( ولله جنود السموات والأرض وكان الله عزيزاً حكيماً ) . ذكر سبحانه هذه الآية حين أشار إلى أهل الايمان وثوابهم في الآية السابقة ، وذكرها هنا وهو يشير إلى أهل النفاق والشرك ، والقصد من التكرار التنبيه إلى انه تعالى قادر على الإنعام والانتقام كي يعمل العبد بطاعة الله أملا " بثوابه ، ويبتعد عن معصيته خوفاً من عذابه ( إنا أرسلناك شاهداً ومبشراً ونذيراً ) . يشهد غداً الرسول الأعظم (ص) بين يدي الله تعالى انه قد بلغ العباد ما أوحى به اليه ، وبشر الطائع بالنجاة ، وحذر العاصي من الهلاك . وتقدمت هذه الآية بالحرف الواحد في سورة الأحزاب الآية ع ح ح ص ٢٢٨ .

(لتؤمنوا بالله ورسوله وتعزروه وتوقروه وتسبحوه بكرة وأصيلاً). الهاء في تعزروه وتوقروه راجعة إلى دين الله ، وقيل : إلى رسول الله .. والمعنى واحد، والهاء في تسبحوه إلى الله بالذات ، والمراد بالتسبيسيح في الغدو والعشي الصلوات الحمس . والمعنى ان الله أرسل محمداً إلى الحلائق ليؤمنوا بالله ورسالة محمد (ص) وينتصروا لدين الله بالذب عنه والجهاد في سبيله ، وليحترموا أحكام الله بطاعتها والعمل بها ، ويحافظوا على الصلوات الحمس .

## بيعة الرضوان تحت الشجرة الآية ١٠ – ١٤:

إِنَّ الَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَ اللهَ يَدُ اللهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ فَمَن نَكَثَ فَاللَّهُ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ فَمَن أَحْتَ فَاللَّهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهَ فَسَيُو بِيهِ أَجْراً عَلَيْهِ اللهَ فَسَيُو بِيهِ أَجْراً عَظِيماً \* سَيَقُولُ لَكَ ٱلْمُحَلِّفُونَ مِنَ الْأَعْرَابِ شَغَلَتْنَا أَمُوالُنَا وَأَهْلُونَا عَظِيماً \*

فَاسْتَغْفِرُ لَنَا يَقُولُونَ بِأَلْسِنَتِهِمْ مَا لَيْسَ فِي قُلُوبِهِمْ قُلْ فَمَن يَمْلِكُ لَكُمْ مِنَ اللهِ شَيْئًا إِنْ أَرَادَ بِكُمْ ضَرّاً أَوْ أَرَادَ بِكُمْ نَفْعاً بَلْ كَانَ اللهُ يَمَا تَعْمَلُونَ خَبِيراً \* بَلْ ظَنَنْتُمْ أَنْ لَنْ يَنْقَلِبَ الرَّسُولُ وَٱلْمُوْمِنُونَ إِلَى أَهْلِيهِمْ أَبَداً وَزُيِّنَ خَبِيراً \* بَلْ ظَنْنَتُمْ فَلْ السَّوْء وَكُنْتُمْ قَوْماً بُوراً \* وَمَنْ لَمْ يُوثِمِنْ فِلْكُ فِي فُلُو بِكُمْ وَظَنَنْتُمْ ظَنَّ السَّوْء وَكُنْتُمْ قَوْماً بُوراً \* وَمَنْ لَمْ يُوثِمِنْ فِلْكُ فِي فُلُو بِكُمْ وَظَنَّ السَّوْء وَكُنْتُمْ قَوْماً بُوراً \* وَمَنْ لَمْ يُوثِمِنْ بِاللهِ وَرَسُولِهِ فَإِنَّا أَعْتَدُنَا لِلْكَافِرِينَ سَعِيراً \* وَ لِلهِ مُلْكُ السَّمٰ وَاللهِ وَاللهِ فَإِنَّا أَعْتَدُنَا لِلْكَافِرِينَ سَعِيراً \* وَ لِلهِ مُلْكُ السَّمٰ وَاللهِ وَاللهِ فَإِنَّا أَعْتَدُنَا لِلْكَافِرِينَ سَعِيراً \* وَ لِلهِ مُلْكُ السَّمٰ وَاللهِ وَاللهِ فَإِنَّا أَعْتَدُنَا لِلْكَافِرِينَ سَعِيراً \* وَ لِلهِ مُلْكُ السَّمٰ وَاللهُ وَكُانَ اللهُ عَفُوراً رَحِياً \* وَاللَّونَ اللهُ عَفُوراً رَحِياً \*

#### اللغة :

المخلفون جمع مخلف ، وهو المتروك ، والحالفون القاعدون . والعربسي عـام والاعرابـي خاص بمن يسكن البادية . وبوراً هلكى .

#### الإعراب:

جملة انما يبايعون الله خبر ان الذين . ويد الله فوق أيديهم مبتدأ وخبر والجملة خبر ثان لإن الذين النح . أجراً مفعول ثان لسيؤتيه لأن الفعل هنا بمعنى يعطيه . وشيئاً مفعول مطلق ليملك أي شيئاً من الملك ، وان لن « ان ۽ مخففة واسمها محذوف أي انه . وأبداً ظرف زمان للتأكيد في المستقبل نفياً مثل لا أفعله أبداً أو اثباتاً مثل العله أبداً أو اثباتاً مثل العله أبداً أو

#### خلاصة القصة:

( ان الذين يبايعونك إنما يبايعون الله يد الله فوق أيديهم فمن نكث فإنما ينكث

على نفسه ومن أوفى بما عاهد عليه الله فسيؤتيه أجراً عظيماً ) . تشير هـذه الآية الكرتمة الى بيعة الرضوان تحت الشجرة ، وهذه حكايتها :

في سنة ست للهجرة كان المشركون هم المسيطرين على مكة والبيت الحرام ، وفي أواخر هذه السنة خرج رسول الله (ص) من المدينة المنورة مع ألف وأربعمثة من المسلمين قاصدين مكة المكرمة يريدون العمرة ، ولا يفكرون في حرب . ولما بلغوا مكاناً يسمى الحديبية علم أبو سفيان بمقدمهم ، فجمع قريشاً وقرروا مجمعين أن يمنعوا الرسول ومن معه ويصدوهم عن بيت الله الحرام بقوة السلاح ، وجمعوا الفرسان لذلك ، وجعلوا عليهم خالد بن الوليد ، ثم سعى السفراء بين النبي (ص) وبينهم ، وكان سفراء قريش يطلبون من النبي أن يعود الى المدينة ولا يدخل مكة ، ويجيبهم النبي بأننا لم نأت لقتال أحد ، وقد جثنا زائرين البيت الحرام ، ومن صدنا عنه قاتلناه .

وكان عروة بن مسعود أحد سفراء قريش الى رسول الله (ص) ، وقد رأى الصحابة يتفانون في حب الرسول ، فلا يتوضأ إلا ابتدروا وضوؤه ، ولا يبصق إلا أخذوا بصاقه ، ولا يسقط من شعره شيء إلا تهالكوا عليه ، فعاد وهو في دهشة مما رأى ، وقال : « يا معشر قريش إني قد جثت كسرى في ملكه ، وقيصر في ملكه ، واني ما رأيت ملكاً في قومه قط مشل عمد في أصحابه ، لقد رأيتهم لا يسلمونه لشيء أبداً ، فروا رأيكم » .

وأرسل رسول الله (ص) لقريش عيان بن عفان لأنه قريب أبي سفيان ، وقال له : أخبرهم انا لم نأت لقتال ، وإنما جئنا زواراً لهذا البيت معظمين لحرمته ، ومعنا الهدي ننحره وننصرف .. ولما بلغهم عيان قالوا : لا كان هذا أبداً . وانقطعت أخبار عيان ، وشاع انه قد قُتل ، وحين بلغت هده الشائعة مسامع النبي (ص) قال : لا نبرح حتى نناجز القوم ، ودعا الى مبايعته ، وكان جالساً تحت شجرة هناك، فأسرع أصحابه يبايعونه على الطاعة والموت في سبيل الله .

وقد وصف سبحانــه هذه البيعة بأنها بيعته بالذات ، وانه قد أخذها بيده ، وان من نقضها ونكث بها فقد خان الله وتعرض لغضبه وسطوته ، وان من وفي بها ولم ينقض الميثاق فإن له عند ربه لزلفي وحسن مآب ، وذلك حيث يقـــول

عز من قائل: وان الذين يبايعونك إنما يبايعون الله يد الله فوق أيديهم فمن نكث فإنما ينكث على نفسه ومن أوفى بما عاهد عليه الله فسيؤتيه أجراً عظيماً ، وقد اشتهرت هذه البيعة ببيعة الرضوان ، وأيضاً يطلق عليها بيعة الشجرة ، وبيعسة الرضوان تحت الشجرة لقوله تعالى : و لقد رضي الله عن المؤمنين اذ يبايعونك تحت الشجرة — ١٨ الفتح ، .

ولما رأت قريش ما رأت من صلابة الرسول (ص) رضخت للصلح، وتم الاتفاق على أن لا يدخل المسلمون مكة هذا العسام حتى إذا كان العام القسادم دخلوها معتمرين ، وأقاموا فيها ثلاثة أيام لا بحملون من السلاح إلا السيوف في أغمادها . ودعا الرسول (ص) على بن أبي طالب ، وقسال له : اكتب بسم الله الرحمن الرحم ، فاعترض مندوب قريش وقال : اكتب باسمك اللهم ، فقبل النبي وكتب على "، ثم قال النبي : اكتب هذا ما صالح محمد رسول الله ، فاعرض مندوب قريش وقسال : اكتب اسمك واسم أبيك ، فقبسل النبي وتلكأ على ، فقال له النبي (ص) : ولك مثلها وأنت مضطهد . يشير بذلك إلى مسألة الحكمين في صفين ، وهذا من علم الغيب الذي أوحى الله به إلى نبيه الكريم وهو من أقوى الدلائل على نبوته وصدقه في رسالته .

ولما وقع الطرفان وثيقة الصلح تحليل الذي (ص) والصحابة من إحرامهم ، وتحروا الهدي وحلقوا رؤوسهم ، ومكثوا أياماً بالحديبية ، ثم انصرفوا إلى المدينة ، وغروا الهدي وحلقوا رؤوسهم ، ومكثوا أياماً بالحديبية ، ثم انصرفوا إلى المدينة وفي السنة التالية توجه الذي والصحابة إلى مكة معتمرين ، ودخلوها وهم يهللون ويكبرون وينادون : لا إله إلا الله وحده، نصر عبده، وأعز جنده، وخذل الأحزاب وحده . وأقاموا ممكة ثلاثة أيام يطوفون وينحرون ، وتسمى هذه العمرة عميرة القضاء لأنها مكان العمرة التي منعهم منها المشركون ، وفيها نزل قوله تعالى : وقد صدق الله رسوله الرؤيا بالحق لتدخلن المسجد الحرام ان شاء الله آمنين علقين رؤوسكم ومقصرين لا تخافون – ٢٧ الفتح »

## المخلفون من الأعراب :

(سيقول لك المخلفون من الأعراب شغلتنا أموالنا وأهلونا فاستغفر لنا ) . حين

أراد الذي (ص) الحروج إلى مكة عام الحديبية استنفر المسلمين وحثهم على السفر معه ، فامتنع قوم من الأعراب المنتشرين حول المدينة وآخرون من المنافقين، امتنعوا وأبوا الحروج مع رسول الله (ص) ظناً منهم ان قريشاً لن تدع محمداً يدخل مكة أو تهلك ، وقال بعضهم لبعض : ما لنا وللتعرض لهذه الأخطار ؟. وبعد أن تم الصلح على ما ذكرنا قال سبحانه لنبيه الكريم : إذا رجعت يا محمد إلى المدينة اعتذر الذين تخلفوا عنك بأن تدبير أهلهم وأموالهم هو الذي منعهم من صحبتك ، ويطلبون منك كذباً ونفاقاً أن تصفح عنهم ، وتطلب مسن الله أن يرضى عنهم ويعفو عما سلف ، وقد كذبهم سبحانه بقوله : ( يقولون بالسنتهم ما ليس في قلوبهم ) كما هو شأن المنافقين في كل زمان ومكان .

(قل فن بملك لكم من الله شيئاً ان أراد بكم ضراً أو أراد بكم نفعاً). أتكذبون على الله وهو يعلم سركم وجهركم ، وبيده خبركم وشركم ، ومن الذي يرد أمره عنكم خبراً كان أم شراً ؟ ( بل كان الله عا تعملون خبراً ) وأيضاً غبر به نبيه الكريم ويقول له : انسكم تظهرون غير ما تضمرون ( يسل ظننتم ان أن ينقلب الرسول والمؤمنون إلى أهليهم أبداً وزين ذلك في قلوبكم ) . تخلفتم عن الذي ظناً منكم بأن الله لن ينصر النبي والذين آمنوا معه وان الغلبة ستكون الأعداء الله على أوليائه ( وظننتم ظن السوء ) . ظننتم ان المسلمين ذاهبون إلى الموت لا محالة ، أوليائه ( وظننتم ظن السوء ) . ظننتم ان المسلمين ذاهبون إلى الموت لا محالة ، عن آمن به وأخلص له ( وكنتم قوماً بوراً ) أي هلكي ، وكل من أسلم زمامه عن آمن به وأخلص له ( وكنتم قوماً بوراً ) أي هلكي ، وكل من أسلم زمامه المشيطان قاده إلى الهلاك .

( ومن لم يؤمن بالله ورسوله فإنا اعتدنا للكافرين سعيراً ) خالدين فيها لا يجدون ولياً ولا نصيراً ( ولله ملك السموات والأرض ) ولا مالك غيره ، ولا حول ولا قوة إلا به ، فن أخلص له واتكل عليه فهو كافيه ، ومن التجأ إلى غيره أوكله اليه ( يغفر لمن يشاء ) ممن يستحق المغفرة لأن الله حكيم ويستحيل أن يغفر لمن يسفك الدماء ظلماً ، ومهدم المدارس على الأطفال الصغار ، ويسلب الجائعين أقواتهم ( ويعذب من يشاء ) ممن يستحق العذاب ، وما ربك بظلام للعبيد ( وكان الله غفوراً رحياً ) ممن يرحم نفسه وغيره ، وإلا فمن لا يترحم لا يُرحم وما للظالمين من أنصار ه .

ذرونا نتبعكم الآية ١٥ – ١٧:

سَيقُولُ الْمُخَلِّفُونَ إِذَا الْطَلَقْتُمْ إِلَى مَغَالِمَ لِتَأْخِذُوهَا ذَرُونَا يَنَّبِعُمُ لَيْ يُرِيدُونَ أَنْ يُبَدِّلُوا كَلَامَ اللهِ قُلْ لَنْ تَتَبِعُونَا كَذَٰلِكُمْ قَالَ اللهُ مِنْ قَبْلُ فَسَيقُولُونَ بَلْ تَحْسُدُونَنَا بَلْ كَانُوا لَا يَفْقَبُونَ إِلَّا قَلِيلاً \* قُلْ لِلْمُخَلِّفِينَ مِنَ الْأَعْرَابِ سَتُدْعَوْنَ إِلَى قَوْمِ أُولِي بَأْسِ شَدِيدٍ تُقَاتِلُونَهُمْ لِلْمُخَلِّفِينَ مِنَ الْأَعْرَابِ سَتُدْعَوْنَ إِلَى قَوْمِ أُولِي بَأْسِ شَدِيدٍ تُقَاتِلُونَهُمْ أَوْ يُسْلِمُونَ فَى الْأَعْرَابِ سَتُدْعُونَ إِلَى قَوْمِ أُولِي بَأْسِ شَدِيدٍ تُقَاتِلُونَهُمْ أَوْ يُسْلِمُونَ فَى اللّهُ عَلَى اللهُ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ وَلَا عَلَى اللهُ وَرَسُولُهُ اللهُ عَرَابًا اللهُ عَلَى اللهُ وَرَسُولُهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَرَسُولَهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَرَسُولَهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَاللهِ اللهُ عَلَى اللهُ ال

#### اللغة:

مغانم اسم مكان أو زمان الغنيمة ، والمراد بها هنا كسب المال بالغزو . والبأس القوة والشجاعة . والحرج الضيق والمراد به هنا الاثم .

## الإعراب:

مغانم ممنوع من الصرف لأنه على وزن مفاعل . والمصدر من لتأخذوها متعلق بانطلقتم . وقليلاً صفة لمفعول مطلق محذوف أي فقهاً قليلاً . أو يسلمون عطف على تقاتلونهم .

#### المعنى :

(سيقول المخلفون اذا انطلقم الى مغانم لتأخلوها فرونا نتبعكم). هؤلاء المخلفون هم الذين أبوا الحروج مع الذي (ص) حن توجه الى مكة في أواخر سنة ست الهجرة ، وهم الذين عناهم الله بقوله في الآية السابقة . « سيقول الله المخلفون من الاعراب شغلتنا أموالنا الخ ... « لقد رغب النبي اليهم في المسير معه ، فخافوا من قريش وقالوا : أموالنا وأهلنا، وبعد أن رجع النبي من الحديبية مكث في المدينة الى أوائل سنسة سبع ، ثم خرج غازياً الى خيبر ، وكان فيها مغانم كثيرة ، تحركت لها شهوة المخلفين ، فقالوا النبي والمؤمنين : خلونا معكم الى تثمرت ، تحركت لها شهوة المخلفين ، فقالوا النبي والمؤمنين : خلونا معكم الى تتدرعوا عشاغل الأهل والأموال خوفاً من الجهاد والقتال .. وهذا منطق من أسرته المطامع ولا يتحرك إلا بوحي منها .

( يريدون أن يبدلوا كلام الله ) . ضمير يريدون ويبدلوا يعود الى المخلفين، والمراد بكلام الله هنا وعده تعالى بحرمان المخلفين من المغانم الستي أشار اليها سبحانه بقوله : « إذا انطلقتم إلى مغانم لتأخذوها » . ولكن الله ، جلت حكمته ، لم يبين لنا ما هي هذه المغانم ؟ هل هي مغانم خيبر أو غيرها ؟ ومع هذا قال المقسرون : ان الله سبحانه وعد أهل بيعة الرضوان بالحديبية ، وعدهم أن تكون مغانم خيبر مختصة بهم دون غيرهم . وقال الرازي : هذا هو الأشهر عند المفسرين ، وقال المراغي : « وفيه أخبار صحيحة » . . وليس هذا ببعيد لأن غزوة خيبر كانت الأولى بعد صلح الحديبية .

ومها يكن فإن الله سبحانه أمر نبيه الكريم أن يقول للمخلفين : (لن تتبعونا) إلى أخذ المغانم لأنكم رفضتم اتباعنا إلى مكة خوفاً من القتل (كذلكم قال الله من قبل) فهو الذي أخبرنا بأنه لا نصيب لكم في المغانم ( فسيقولون بل تحسدوننا ) كلا .. ان الله لم يحرمنا من الغنائم ، ولكن أنتم الذين حرمتمونا حسداً لنا وبغياً علينا ( بسل كانوا لا يفقهون إلا قليلاً ) . هذا رد منه تعالى على قولهم : عسدوننا » ومعناه كلا ، ليس الأمر كما زعمتم ، وإنما هو جهلكم ومعصيتكم لأكثر أحكام الله .

(قل للمخلفين من الأعراب) وهم الذين أبوا الحروج مع رسول الله (ص) إلى مكة (ستدعون إلى قوم اولي بأس شديد). والداعي هو رسول الله (ص) فإنه دعاهم بعبد غزوة خيبر إلى غزوة حنين والطائف وتبوك (تقاتلونهم أو يسلمون) أي ان الأشداء الذين ستدعون إلى قتالهم تغيرهم الرسول بين أمرين: إما السيف وإما الاسلام، فهل تلبون دعوة الرسول أو تنكصون على أعقابكم كما فعلم من قبل ؟. وبكلام آخر ان صمودكم في قتال اولي البأس الشديد هو المحك لصدقكم، وليس أخذ الغنائم (فإن تطبعوا يؤتكم الله أجراً حسناً) وهو الغنيمة في الدنيا والجنة في الآخرة، أو الجنة وعلو المنزلة عند الله لمن يقتل منهم في سيله.

( وان تتولوا كما توليم من قبل يعذبكم عذاباً أليماً ) وأي عذاب أشد ألماً من عذاب جهنم؟ (ليس على الأعمى حرج ولا على الأعرج حرج ولا على المريض حرج). لا إثم على هؤلاء الأصناف الثلاثة إذا تخلفوا عن الجهاد من أجل الدعوة الى الاسلام ، أما الجهاد لدفاع العدو وردعه عن الاعتداء فهو حم على الجميع رجالاً ونساء وصغاراً مميزين وكباراً أصحاء وغير أصحاء .. من كل حسب طاقت ( ومن يطع الله ورسوله يدخله جنات تجري من تحتها الأنهار ومن يتول يعذب عذاباً أليا ) . المعنى واضح ، وهو الجنة لمن أطاع ، والنار لمن عصى ، وقد تكرر هذا المعنى في عشرات الآيات لمناسبة ذكر عمل الحبر والشر ، وللتنبيه بأن الله عادل وحكم ، وان الانسان لن يترك سدى ، وانه سيلقى الله بأعماله ، وأنها هي وحدها موضوع الحساب ومقياس الجزاء .

# اذ يبايعونك تحت الشجرة الآية ١٨ – ٢٤:

لَقَدْ رَضِيَ اللهُ عَنِ ٱلْمُوْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَا فِي ثَلَّهُ وَيَا اللَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ وَأَثَابَهُمْ فَتُحَا قَرِيبًا ﴿ وَمَغَانِمَ كَثِيرَةً لَلْهُ مِنَا لَا اللَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ وَأَثَابَهُمْ فَتُحَا قَرِيبًا ﴿ وَمَغَانِمَ كَثِيرَةً لَلْهُ مَغَانِمَ صَيْدِةً لَمُ اللهُ مَغَانِمَ صَيْدِةً لَمُ اللهُ مَغَانِمَ صَيْدِةً لَمُ اللهُ مَغَانِمَ صَيْدِةً لَهُ اللهُ مَغَانِمَ صَيْدِةً لَمُ اللهُ مَغَانِمَ صَيْدِةً لَهُ اللهُ مَغَانِمَ صَيْدِةً لَمُ اللهُ مَغَانِمَ وَعَدْدُونَهَا وَكَانَ اللهُ عَزِيزًا حَكِياً ﴿ وَعَدْدُكُمُ اللهُ مَغَانِمَ صَيْدِةً لَا لَهُ مَغَانِمَ صَيْدِةً لَا اللهُ عَزِيزًا حَكِياً ﴿ وَعَدْدُكُمُ اللهُ مَغَانِمَ وَعَدْدُونَهَا وَكَانَ اللهُ عَزِيزًا حَكِياً ﴿ وَعَدْدُونَهَا وَكُانَ اللهُ مَغَانِمَ وَلَا اللهِ اللهِ اللهُ عَزِيزًا حَكِياً ﴿ وَعَدْدُونَهَا وَكَانَ اللهُ عَزِيزًا حَكِياً ﴿ وَعَدْدُونَهَا وَكَانَ اللهُ عَزِيزًا حَكِياً ﴿ وَعَدْدُونَهُا وَكُانَ اللهُ عَزِيزًا حَكَيْمًا ﴿ وَعَدْدُونَهُا وَكُانَ اللهُ عَزِيزًا حَكِياً ﴿ وَعَدِيلًا اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَزَيْرًا مَا لِللهُ عَنْهُ اللهُ عَلَيْهُ وَعَالَهُ مَا لَهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَزِيزًا حَدْ وَمَالِهُ وَاللّهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللهُ اللهُهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُهُ اللهُ اللهِ اللهُ الله

تَأْخُذُونَهَا فَعَجَّلَ لَكُمْ لَهٰذِهِ وَكُفَّ أَيْدِيَ النَّاسِ عَنْكُمْ وَلِتَكُونَ آيَةً لِلْمُؤْمِنِينَ وَيَهْدِيَكُمْ صِرَاطاً مُسْتَقِياً \* وَأُخْرَىٰ لَمْ تَقْدِرُوا عَلَيْهَا قَدَدُ اللّهُ بِهَا وَكَانَ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءِ قَدِيرًا \* وَلَوْ قَاتَلَكُمُ الّذِينَ كَفَرُوا لَهُ بِهَا وَكَانَ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءِ قَدِيرًا \* وَلَوْ قَاتَلَكُمُ الّذِينَ كَفَرُوا لَوْلُوا لَوْلُوا الْأَدْبَارَ مُمْ لَا يَجِدُونَ وَلِيّا وَلَا نَصِيرًا \* سُنَّةَ اللهِ الَّتِي كَفَّ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلُ وَلَنْ تَجِدَ لِسُنَّةِ اللهِ تَبْدِيلاً \* وَهُدِو أَنْ أَظْفَرَكُمْ أَيْدِيهُمْ عِنْهُمْ بِبَطْنِ مَكَّةً مِنْ بَعْدِ أَنْ أَظْفَرَكُمْ عَنْهُمْ بِبَطْنِ مَكَّةً مِنْ بَعْدِ أَنْ أَعْمَلُونَ بَصِيرًا \*

## الإعراب :

## المعنى :

( لقد رضي الله عـن المؤمنين إذ يبايعونك نحت الشجرة ) . يشير سبحانه بهذا إلى بيعة الرضوان تحت الشجرة ، وانه راض عنها وعن أهلها ، وسبق الكلام عن هذه البيعة عند تفسير الآية ١٠ من هذه السورة بعنوان « خلاصة القصة » . فراجع . ( فعلم ما في قلوبهم فأنزل السكينة عليهم وأثابهم فتحاً قريباً ومغانم كثيرة ياخذونها ) . الضمير في قلوبهم يعود إلى أهل بيعة الرضوان، وقد امتلات قلوبهم

بالصدق والاخلاص لله ورسوله ، والمراد بالسكينة الراحة والاطمئنان ، وبالفتح القريب صلح الحديبية حيث كان من آثاره دخول المسلمين مكة معتمرين على كره من قريش ، وفي رواية ان عمر بن الحطاب سأل الني (ص): أفتح هو يا رسول الله ؟ قال : نعم . أما المغانم الكثيرة فقال المفسرون أو أكثرهم : ان المراد بها مغانم خيير لأنها اشتهرت بكثرة الأموال والعقار .. والأرجح أنها كل غنيمة حصل عليها أهل بيعة الرضوان لأن الله سبحانه أطلق كلمة الغنائم ولم يقرنها بشيء خاص، وخلاصة المعنى ان الله سبحانه من على أهل بيعة الرضوان بالطمأنينة وصلح الحديبية وبنعم كثيرة لأنه قد علم منهم الانحلاص في دينهم والصدق في عزمهم على الجهاد في سبيله تعالى ( وكان الله عزيزاً حكيماً ) . وكل نجاح ناله المسلمون ودفع بهم إلى الأمام فهو أثر من آثار عزة الله وقدرته ، وتدبيره وحكمته .

( وعدكم الله مغانم كثيرة تأخذونها ). المغانم الكثيرة هنا كل ما غنمه المسلمون في عهد الرسول (ص) وبعده ، وعليه يكون الفرق بين المغانم المذكورة في الآية السابقة والمغانم المذكورة في هذه الآية ان الأولى تختص بأهل بيعسة الرضوان تحت الشجرة ، والثانية لجميع المسلمين في كل زمان ومكان ( فعجل لكم هذه ) الاشارة بهذه الى حادثة صلح الحديبية لأن هذا الصلح هو الذي عجله الله للمسلمين ، أما مغانم خيبر فقد كانت بعد هذا الصلح ، ولولا كلمة «هذه» لقلنا : المعجل الصلح ومغانم خيبر معاً.

( وكف أيدي الناس عنكم ) . قال الطبري : اختلف أهل التأويل في المراد بهؤلاء الناس . فقيل : انهم اليهود . وقال آخرون : انهم قريش .. وفي رأينا ان المراد بهم أعداء الاسلام والمسلمين الذين حاولوا القضاء عليه وعليهم ، وما منعهم إلا الضعف والعجز ( ولتكون آية للمؤمنين ) . في تكون ضغير يعود إلى حادثة صلح الحديبية ، وقد جعلها الله علامة للمؤمنين على انه معهم وناصرهم على أعداثهم .. ولم تمض الأيام حتى تبين للمؤمنين ان صلح الحديبية كان خيراً لهم وشراً على المشركين ( وبهديكم صراطاً مستقياً ) الى كل ما يعود عليكم بالنفع دنياً وآخرة .

( وأخرى لم تقدروا عليها قد أحاط الله بها ) . أخرى صفة لمغانم محذوفة ،

والمعنى ان الله وعدكم مغانم تقدرون الآن على أخذها ، وأيضاً وعدكم مغانم أخرى تمجزون الآن عن أخذها ، ولكن الله تعالى قد حفظها لكم ، ولا بد أن تأخذوها في المستقبل القريب أو البعيد ( وكان الله على كل شيء قديراً ) فلا يعجز أن يهبكم من الغنائم فوق ما تتصورون وأكثر مما تأملون ( ولو قاتلكم الذين كفروا لولوا الأدبار ثم لا يجدون وليساً ولا نصيراً ) . كأن سائلاً يسأل : من أبن وكيف يغنم المسلمون أموال الكافرين ، هم أقوياء في عدتهم وعددهم، ويستميتون في الدفاع عن أنفسهم؟ فأجاب سبحانه بأن الله مع المؤمنين ينصرهم ويدافع عنهم، والله غالب على أمره . أما الكافرون فلا ملجاً لهم إلا السيف أو الفرار .

( سنة الله التي خلت من قبل ولن تجد لسنة الله تبديلاً ) . مسن سن الله تعالى فيمن مضى من أنبيائه الى خاتمهم محمد(ص) أن تكون لهم الغلبة على أعدائهم. واذا سأل سائل ان هذا لا يتفق مع الآيات التي نصت بوضوح عسلى أن البهود كانوا يقتلون الأنبياء بغير حق — أحلناه الى الجواب المفصل في ج ٥ ص ٣٣١ وما بعدها .

( وهو الذي كف أيديهم عنكم وايديكم عنهم ببطن مكة من بعد أن أظفركم عليهم وكان الله عا تعملون بصيراً ) . ضمير هو يعود اليه تعالى ، وضمير ايديهم الى مشركي قريش . وقيل : ان المراد ببطن مكة الحديبية لأنها قريبة من مكة ، وقال آخرون:ان المراد داخل مكة .. وهذا هو المهى المتبادر الى الافهام من كلمة ه بطن ، وعليه يكون المعنى انكم أيها المسلمون دخلتم مكة من كل أقطارها ظافرين منتصرين ، وخضعت لكم من غير حرب ، وهي عاصمة الشرك ومعقل المشركين .. وهذا من فضل الله ونعمه الكبرى عليكم ، لأنه هو الذي منعهم من قتالكم بإلقاء الرعب في قلوبهم ، ومنعكم من قتالهم بالنهي عنه . وتجدر الاشارة الى أن صلح الحديبية كان في سنة ست ، وعمرة القضاء في سنة سبع ، وفتح مكة في سنة ألى أن صلح الحديبية كان في سنة ست ، وعمرة القضاء في سنة سبع ،

# وصدوكم عن المسجد الحرام الآية ٢٥ – ٢٦ :

مُ الَّذِينَ كَفَرُوا وَصَدُّو كُمْ عَنِ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَالْحَدْيَ مَعْكُوفًا أَنْ يَبْلُغَ تَحِلَّهُ وَلَوْلَا رَجَالُ مُوْمِنُونَ وَنِسَاءُ مُوْمِنَاتُ لَمْ تَعْلَمُوهُمْ أَنْ تَطَوُّوهُمْ فَتُصِيبَكُمْ مِنْهُمْ مَعَرَّةٌ بِغَيْرِ عِلْمَ لِيُدْخِلَ اللهُ فِي رَحْمَتِهِ مَنْ يَشَاهُ لَوْ تَزَيَّلُوا لَعَذَّبُنَا اللَّذِينَ كَفَرُوا مِنْهُمْ عَذَابًا أَلِياً \* إِذْ جَعَلَ اللَّذِينَ كَفَرُوا مِنْهُمْ عَذَابًا أَلِياً \* إِذْ جَعَلَ اللَّذِينَ كَفَرُوا مِنْهُمْ عَذَابًا أَلِياً \* إِذْ جَعَلَ اللّذِينَ كَفَرُوا مِنْهُمْ عَذَابًا أَلِياً \* إِذْ جَعَلَ اللَّذِينَ وَأَلْزَمَهُمْ كَلَمْ اللَّهُ اللَّهُ سَكِينَتَهُ عَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى اللَّهُ سَكِينَتَهُ عَلَى وَكَانُوا أَحَقً بِهَا وَأَهْلَهَا وَكَانَ اللهُ بِكُلَّ شَيْءَ عَلِياً \*

#### اللغة :

الهدي ما يهدى الى بيت الله من الانعام. والمعكوف المحبوس. والمراد بنطؤوهم هنا تقتلوهم. والمراد بالمعرة هنا المساءة والمشقة. وتزيلوا تميزوا. والحمية الانفة.

## الإعراب :

الهدي عطف على مفعول صدوكم أي وصدوا الهسدي . ومعكوفاً حال من الهدي . والمصدر من أن يبلسخ مجرور بمن محذوفة أو منصوب بنزع الحافض . والمصدر من أن تطؤوهم بدل اشهال من مفعول لم تعلموهم أي لم تعلموا وطأهم مثل:أعجبني زيد علمه،أي أعجبني علم زيد . وحمية الجاهلية بدل من الحمية وأهلها عطف تفسير على أحق مها .

#### المعنى :

( هم الذين كفروا وصدوكم عن المسجد الحرام والهدي معكوفاً أن يبلغ محله). قلنا عند تفسير الآية ١٠ من هذه السورة: ان المشركين منعوا الرسول (ص) والصحابة من زيارة المسجد الحرام سنة ست للهجرة ، وكان معهم سبعون فاقة — على ما قبل — ساقوها للنحر بمكة وهي التي عناها سبحانه بقوله : « والهدي معكوفاً أن يبلغ محله » ومعكوفاً أي محبوساً للنحر ، ومحله أي محل نحره وهو مكة . وأيضاً قلنا عند تفسير الآية ٤٢ : ان المسلمين فتحوا مكة من غير قتال سنة تمان ، لأن الله ألقى الرعب من المسلمين في قلوب المشركين .. والآية التي نحن بصددها تشير الله هذا المعلى وتؤكد ان أهل مكة لم يسكنوا ويكفوا عن قتسال النبي والصحابة الى هذا المعلى وتؤكد ان أهل مكة لم يسكنوا ويكفوا عن قتسال النبي والصحابة حين دخلوا مكة — إلا خوفاً من المسلمين ، والدليسل على ذلك — كما صرحت الآية — ان هؤلاء المكين هم الكافرون الذين منعوا المسلمسين من زيارة المسجد الحرام ومن وصول الهدي الى مكة لينحر فيها ، ويأكل منه البائس الفقير .

ثم أشار سبحانه الى بعض فوائد السلم والكف عن القتال في فتع مكة ، بقوله:

1 - ( ولولا رجال مؤمنون ونساء مؤمنات لم تعلموهم أن تطنوهم فتصيبكم منهم معرة بغير علم ) . حين دخيل النبي (ص) مكة فاتحاً كان فيها جهاعة من المسلمين نساء ورجالاً ولكنهم كانوا غير معروفين ولا متميزين عن المشركين لأنهم كتموا ايمانهم خوفا من أعداء الاسلام ، ولو دارت رحى الحرب لأصاب ضررها المسلم والكافر .. فريما قتل المسلم أخاه المسلم الذي يكتم إيمانه ، وهو يظن انه يقتل كافراً ، وفي ذلك ما فيه من المشقة على المسلمين بما ينكرمهم من الكفارة وديسة قتل الحطأ ، بالاضافة الى ان أعداء الدين يتخذون منه وسيلة للطعن والتشهير بأن المسلمين يقتل بعضهم بعضاً .

٣ – ( ليدخل الله في رحمته من يشاء ) . المراد بالرحمة هنا الاسلام، والمعنى الله سبحانه كف الأيدي عن القتال في فتـــــ مكـــة لأنه يعلم ان بعض أهلها المشركين سيهتدون وينسلمون ، وهذا ما حدث بالفعل ( او تزيلوا لعدبنا الذين كفروا منهم عذاباً ألياً ) . أي لو تميز كل فريق عن الآخر ، وعُرف المسلم من الكافر لأذن الله للمسلمين بقتال الكافرين ، وأنزل بهم أشد العذاب .

( إذ جعل الذين كفروا في قلومهم الحمية حية الجاهايــة ) . يشير سبحانه بالذين كفروا الى عتاة الشرك الذين منعوا الذي سنة ست للهجرة من زيارة المسجد الحرام ، لا لشيء إلا لأن قلومهم مفعمة بالتعصب وأنفة الكبرياء .. وهذا وحده يستوجب الإذن بقتالهم وقتلهم ، ولكن الله سبحانــه كف أيدي المسلمين عنهم حرصاً على حياة من كتم ايمانه ومن سيدخل في الاسلام منهم بعد فتح مكة .

( فأنزل الله سكينته على رسوله وعلى المؤمنين وألزمهم كلمة التقوى وكانوا أحق بها وأهلها ) . المراد بالسكينة هنا الرضا والصبر الجميل ، وبألزمهم أوجب على المؤمنين ، أما كلمة التقوى فقيل : ان المراد بها قول لا إله إلا الله .. والأرجع أن المراد بها العمل بالتقوى، والمعنى أن الذي (ص) قبيل صلح الحديبية على الرغم من كبرياء المشركين وعتوهم ، وكره هذا الصلح بعض الصحابة وأصروا على القتال ، ولكن الله سبحانه ألهمهم الصبر الجميل على غطرسة المشركين ، وأمرهم أن يقبلوا الصلح ويرضوا به فسمعوا وعملوا بما يوجبه الايمان والتقوى ، ولا بدع فإنهم أهلها وأولى الناس بالعمل بها ، فلقد جاهدوا وضحوا بالكثير في سبيل الله ، وصبروا صبر الأحرار والأبرار ( وكسان الله بكل شيء عليماً ) . يعلم المتقين والمجرمين ، ويجزي كلاً بما كسبوا وهم لا يظلمون .

# رؤيا الرسول الآية ٢٧ – ٢٩ :

لَقَدْ صَدَقَ اللهُ رَسُولَهُ الرُّوْيَا بِالْحَقِّ لَتَدْ خُلُنَّ ٱلْمَسْجِدَ الْحَرَامَ إِنْ شَاء اللهُ آمِنِينَ مُحَلِّقِينَ رُوْوسَكُمْ وَمُقَصِّرِينَ لَا تَخَافُونَ فَعَلَمَ مَا لَمْ تَعْلَمُوا فَا اللهُ آمِنِينَ دُونِ ذَلِكَ فَتْحاً قَرِيباً \* فَهْوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَى فَجَعَلَ مِنْ دُونِ ذَلِكَ فَتْحاً قَرِيباً \* فَهْوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِاللهُ فَجَعَلَ مِنْ دُونِ ذَلِكَ فَتْحاً قَرِيباً \* فَهْوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِاللهِ مَهِيداً \* مُحَمَّدُ رَسُولُ وَدِينِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ وَكَفَى بِاللهِ شَهِيداً \* مُحَمَّدُ رَسُولُ اللهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشِدًا لِهُ عَلَى الدِّينِ كُلَّهِ وَكَفَى بِاللهِ شَهِيداً \* مُحَمَّدُ رَسُولُ اللهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشِدًا لِهُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاهُ بَيْنَهُمْ نَوَاهُمْ رُكُعا سُجَّداً

## سورة الفتح

يَبْتَغُونَ فَضَـلِكَ مِنَ اللهِ وَرَضُواناً سِيَاهُمْ فِي وَنُجُوهِمْ مِنْ أَثَرِ السَّجُودِ ذَلِكَ مَثَلُهُمْ فِي الْإِنْجِيلِ كَزَرْعِ أَخُــرَجَ شَطَأَهُ ذَلِكَ مَثَلُهُمْ فِي الْإِنْجِيلِ كَزَرْعِ أَخُــرَجَ شَطَأَهُ فَالْمَتَغُلَظَ فَاسْتَوْى عَلَى سُوفِهِ يُعْجِبُ الزُّرَّاعَ لِيَغِيظَ بِهِمُ ٱلْكُفَّارَ وَعَلَى اللهُ اللهُ اللهُ الذُّرَّاعَ لِيَغِيظَ بِهِمُ ٱلْكُفَّارَ وَعَلَى اللهُ اللهُ اللهُ الذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَات مِنْهُمْ مَغْفِرَةً وَأَجْراً عَظِياً \*

#### اللغة:

الرؤيا ما يُرى في المنام والجمع الرؤى . وسياهم علامتهم . ومثلهم وصفهم. وشطأ الزرع ما يتفرع عليه من أغصان وورق وثمر ، والجمع أشطاء . فاستغلظ صار غليظاً . واستوى استقام . وعلى سوقه على أصوله .

#### الإعراب :

قال أبو حيان الأندلسي في البحر المحيط: صدق يتعدى الى مفعولين، تقول صدقت زيداً الحديث ، وقد يتعدى الى الثانسي بحرف جر فتقول: صدقته في الحديث . لتدخلن اللام واقعة في جواب قسم محذوف . وآمنين حال مقارنسة . ومحلفين ومقصرين حال مقدرة أي الحلق والتقصير يقعان بعد الدخول . ومحسل مبتدأ ورسول الله صفة والذين معه عطف على محمد وأشداء خبر ورحماء خبر ثان . وركعا سجدا حال أي راكعين ساجدين لأن ترى هنا بصرية تتعدى الى مفعول واحد . وسياهم في وجوههم مبتدأ وخبر ، ومن أثر السجود حال . وذلك مثلهم مبتدأ وخبر ، ومن أثر السجود حال . وذلك مثلهم مبتدأ وخبر ، ومن أثر السجود حال . وذلك مثلهم مبتدأ وخبر ، ومن أثر السجود حال . وذلك مثلهم مبتدأ وخبر ، ومن أثر السجود حال . وذلك مثلهم مبتدأ وخبر ، وفي التوراة حال . وكزرع منعلق بمحذوف خبراً لمبتسداً محذوف أي هم كاثنون كزرع . وضمير آزره يعود الى الزرع . وجملة يعجب حال .

## المعنى :

( لقد صدق الله رسوله الرؤيا بالحق لتدخل المسجد الحرام ان شاء الله آمنين علمين رؤوسكم ومقصرين لا تخافون ) . يدل ظاهر الآيسة والحديث المتواتر ان رسول الله (ص) رأى في منامه انه هو وأصحابه قد دخلوا مكة آمنين ، وطافوا بالبيت العتيق كما بشاءون ، وقد حلق البعض رؤوسهم ، وقصر آخرون ، فأحبر كانت فيه الرؤيا ، وسار النبي (ص) بهم متجها أن مكة ، ولما بلغوا الحديبية كانت فيه الرؤيا ، وسار النبي (ص) بهم متجها أن مكة ، ولما بلغوا الحديبية منفذاً للطعن وقالوا : ما حلقنا ولا قصرنا ولا رأينا المسجد الحرام ، فأين تأويل منفذاً للطعن وقالوا : ما حلقنا ولا قصرنا ولا رأينا المسجد الحرام ، فأين تأويل لرسول الله : ألم تقل : لتدخل المسجد الحرام آمنين ؟. قال : نعم ، ولكن لرسول الله : ألم تقل : لتدخل المسجد الحرام آمنين ؟. قال : نعم ، ولكن مكة معتمرين ، وطافوا بالبيت كما يشاءون ، وحلق من حلق، وقصر من قصر ، مكة معتمرين ، وطافوا بالبيت كما يشاءون ، وحلق من حلق، وقصر من قصر ، وفيها نزل قوله تعالى : « لقد صدق الله رسوله الرؤيا ، حيث تحقق مسا رآه وفيها نزل قوله تعالى : « لقد صدق الله رسوله الرؤيا ، حيث تحقق مسا رآه وفيها نزل قوله تعالى : « لقد صدق الله رسوله الرؤيا ، حيث تحقق مسا رآه الرسول وأخر به .

( فعلم ما لم تعلموا ) . لقد علم الله ان في تأجيل العمسرة الى ما بعد صلح الحديبية مصلحة بجهلها المسلمون ، وهي نجنب القتال ، واسلام العديد من المشركان الذين صدوا الرسول والصحابة عن المسجد الحرام عام الحديبية (فجعل من دون ذلك فتحاً قريباً ) . ذلك اشارة الى تأويل الرؤيا بدخول المسلمين المسجد الحرام آمنين والمراد بالفتح صلح الحديبية ، أو هو وفتح خير ، والمعنى ان هذا الصلح والذي بعده أيضاً بأيام وهو فتح خير ... قد تحققا قبل تأويل الرؤيا، وهما نصر كبر تماماً كدخول المسجد الحرام ( هو الذي أرسل رسوله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله ) . المراد بالرسول محمد (ص) وبالهدى ودين الحق الاسلام ، وقد ظهر وانتشر في شرق الأرض وغربها ، لأنه يدعو الى العمل من أجل حياة أفضل ، وينهى عن كل ما من شأنه أن يقف حجر عثرة في طريقها . وتقسدم

مثله في الآية ٣٣ من سورة التوبة ج ٤ ص ٣٤ ( وكفى بالله شهيداً ) على أنه يظهر الاسلام على الدين كله .

#### الصحابة والقرآن :

حكى سبحانه في كتابه العزيز ان موسى بن عمران دعا بني اسرائيل الى القتال بأمر من الله ، فقالوا له : « فاذهب أنت وربك ففاتلا انا ههنا قاعدون — ٢٤ الماثلة » . وأيضاً حكى ، عظمت كلمته ، ان قوم السيد المسيح حاولوا قتله وصلبه ، وان حوارييه قالوا له : « هل يستطيع ربك أن ينزل علينا مائدة من السهاء » ؟. ولما قال لهم نبيهم : « اتقوا الله » . « قالوا نريد أن نأكل منها — ١٦٣ الماثدة » . وأنزل جل وعز سورة خاصة في ذم المنافقين من أصحاب الرسول (ص) وغيرها عشرات الآيات ، وأيضاً أنزل الكثير في المدح والثناء على المتقين الأبرار منهم ، من ذلك قوله : « لقد رضي الله عن المؤمنين إذ يبايعونك المتقين الأبرار منهم ، من ذلك قوله : « والسابقون الأولون من المهاجرين والأنصار والذين اتبعوهم بإحسان رضي الله عنهم ورضوا عنه — ١٠١ التوبه ».

( محمد رسول الله والذين معه أشداء على الكفار رحماء بينهم ) مجتمع المجرمون يداً واحدة على صيد الفريسة ، ثم يتناحرون على أكلها .. أما المخلصون فإنهم على نهج واحد لا تلون فيه ولا اختلاف على شيء ، اخوان في دين الله يتعاطفون ويتعاونون فيا بينهم تماماً كالأسرة الواحاة ، وأعوان للحق وأهله ، وحرب على الباطل وحزبه .. وهذه هي بالذات صفة الحلص من أصحاب محمد (ص) بشهادة الله تعالى حيث عطفهم على نبيه الكريم، ووصفهم واياه بالغضب لله والرضا لله .. وأدرك هذا الدكتور طه حسين ، وهو الأديب الذي بفهم بالاشارة ولحن الدلالة، قال في كتاب ه مرآة الاسلام » : ه لم يكن اسلام الأنبياء طاعة ظاهرة ، وانما كان إسلامهم أوسع وأعمق وأصدق ما يمكن أن يكون الاسلام ، وإسلام الصالحين من أصحاب الذي (ص) كذلك لم يكن ضيقاً يقف عند الطاعة الظاهرة ، وانما من أصحاب الذي (ص) كذلك لم يكن ضيقاً يقف عند الطاعة الظاهرة ، وانما كان أوسع وأعمق من هذا » .

(تراهم ركعاً سجداً) أي ان منظرهم يوحي الى الراشي بأنهم من أهسل الركوع والسجود، وان لم يرهسم راكعسين ساجدين (يبتغون فضلاً من الله ورضواناً سياهم في وجوههم من أثر السجود). ليس المسراد بأثر السجود هنا سواد الجبهة ، كلا فإن أكثر هذا السواد أو الكثير منه رياء ونفاق، وانما المراد به الصفاء والاشراق الذي بحدث بالوجه من أثر العبادة، والمعنى ان الصحابة ركعوا وسجدوا رغبة في مرضاة الله وثوابه، وخوفاً من غضبه وعقابه، وقد تجلى اثر ذلك في وجوههم لكل متوسم، لأن العبادة الحالصة لوجهه تعالى تحدث في نفس العابد المخلص طهراً وصفاء تظهر دلائله على صفحات الوجسه تماماً كما تظهر عليه دلائل الحزن والفرح.

( ذلك مثلهم في التوراة ومثلهم في الانجيل كزرع أخرج شطأه في آزره فاستغلظ فاستوى على سوقه ) . هذا كنايسة عن ان أصحاب الرسول (ص) يكونون في البداية قليلاً ، ثم يزدادون ويكثرون .. وتوضيح هذه الكنايسة أو هذا المشل ان التوراة والانجيل قد بشرا بمحمد (ص) ، ووصفا أصحابه بزرع نما وأبنع وكثرت ثماره وفروعه ، واشتبك بعضها ببعض ، واستقامت على أصولها ، وبلغت غايتها من القوة والكثافة ( يعجب الزراع ) بحسنه ونموه .. وغير بعيد أن يكون المراد بالزراع هنا رسول الله (ص) ما دام المراد بالزرع أصحابه (ص) لأنه هو الذي بالزراع هنا رسول الله (ص) ما دام المراد بالزرع أصحابه (ص) لأنه هو الذي رفعهم الى ما يلغوه من العظمة وعلو الدرجات ، وبفضله انتصروا في المعارك التي خاضوها في عهده ومن بعده . وقال سبحانه لا الزراع لا ولم يقل الزارع تعظيماً لشأن الرسول (ص) . نقول هذا على سبيل الاحتمال ، وقد سبقنا اليه من قسرأ

#### سورة الفتح

«الزارع» . ( وعد الله الذين آمنوا وعملوا الصالحات منهم مغفرة وأجرأ عظيماً ) . المعنى واضح . وتقدم مثله في الآية ٩ من سورة المائدة ج ٣ ص ٢٦ .

#### هل الاثنا عشرية باطنيون ؟

نشر الأديب المصري الدكتور مصطفى محمود على التوالي ١٣ مقالاً في مجلة وصباح الحير ، تكلم فيها عن إعجاز القسرآن ، وقصة الحلق ، وبعض الموضوعات الغيبية ، ثم جمع المقالات في كتاب أسماه و محاولة لفهم عصري للقرآن و وطبع ووزع في الشهر الثالث أو الرابع من سنة ١٩٧٠ ، وفي مقال و رب واحد ودين واحد ، عد المؤلف الشيعة الأثني عشرية مع الفرق الباطنية ، وانهم تماماً كالبابية والحوارج يفسرون القرآن تفسيراً باطنياً ، فكتبت اليه بأن الاثني عشرية أبعد الناس عن هذه البدع والضلالات ، وان كتبهم تشهد بذلك ، وهي في متناول كل يد ، وأرشدته الى بعضها ، والى ما قاله شيوخ الأزهر المنصفين عن الشبعة الإمامية كالمرحوم الشبخ شلتوت ، وغيرهم ممن نشروا في مجلة المنسلام ، التي تصدر في القاهرة عن « دار التقريب ؛ .

وفي مساء ١٥ -- ٤ -- ١٩٧٠ ارتفع صوت الهاتف ، واذا بالدكتور مصطفى محمود يكلمني من «تريونف اوتيل» ببيروت .. واجتمعنا لأول مرة ، وتحدثنا عن كتابه « الله والانسان » ، وردي عليه بكتاب « الله والعقل » .. ثم موعد ولقاء ببيتي في اليوم التالي ، وكان حديثنا عن الاسلام والباطنية ، فقال الأديب المصري فيا قال : « ان بعض الشيعة يفسرون مرج البحرين بلتقيان بعلي وفاطمة » .

قلت له : هل من العدل والمنطق أن تُدان طائفة تبلغ عشرات الملايين بقول واحد منها لا يمثل إلا نفسه ؟ وهل من الضروري اذا فسر شيخ آية قرآنية تفسيراً باطنياً أن تكون طائفته باطنية تدين بالتفسير الباطني للقسرآن ، واذا فسر أديب مصري بيتاً من الشعر تفسيراً رمزياً أن يكون جميع الشعراء وكل من يفسر الشعر

 <sup>(</sup>۱) واجاد في تصوير الموسيقى الباطنية في القرآن ١٠ انظر ما كتبناه بهذا العنوان في ج ٦ ص ٣٠٠ ٠

في مصر رمزيين . وان للشيعة الاثني عشرية كتباً في العقائد تسالموا عليها وأجمعوا على الأخذبها، كأوائل المقالات للشيخ المفيد، وقواعد العقائد لنصير الدين الطوسي، وشرحه للعلامة الحلي، وما جاء في شرح التجريد من التوحيد وصفات الله والقضاء والقدر والنبوة والإمامة والمعاد .

وكانت تظهر أمامي ـ وأنا أعث وأنقب في المصادر ـ تفاسير باطنية لشيوخ من السنة ، فأهملها لأبها لا تلتقي مع تفسيري وغايني في شيء ... وحين احتج الدكتور بمرج البحرين فكرت طويلا لعلي أتذكر تفسيراً واحداً من تلك التفاسير لأنقض به قول الدكتور ، فخذلتني الذاكرة وأنا في أشد الحاجة الى مؤازرتها .. ثم انتقلنا الى موضوع آخر .. ومن الصدف اني كنت أفسر سورة الفتح حسين جرى النقاش بيننا ، وفي اليوم التالي وصلت بالتفسير الى قوله تعالى : ه كزرع أخرج شطأه فآزره فاستغلظ فاستوى على سوقه » وإذا بي أقرأ في تفسير روح البيان لاسماعيل حقي والتسهيل للحافظ بن أحمد الكلبي ، وهما من أهسل السنة ، قرأت فيها ما نصه بالحرف : ه كزرع أخرج شطأه بأبي بكر ، فآزره بعمر، فاستغلظ بعيان فاستوى على سوقه بعلي » . فانتقل بني هذا التفسير الباطني الى ما قرأته منذ زمان في كتاب حياة الإمام أبي حنيفة للسيد عفيفي ان السيوطي قال : قرأته منذ زمان في كتاب حياة الإمام أبي حنيفة للسيد عفيفي ان السيوطي قال :

« ذكر العلماء ان النبي (ص) بشتر بالإمام مالك في حسديث : « يوشك أن يضرب الناس أكباد الإبل يطلبون العلم فلا بجدون أعلم من عالم بالمدينة ، وبشتر بالإمام الشافعي في حسديث : « لا تسبوا قريشاً فإن عالمها علا الأرض علما ، وبشتر بالإمام أبي حنيفة في حديث : « لو كان العلم معلقاً عند الثريا لتناولسه رجال من أبناء فارس » .

وفي الحال اتصات هاتفياً بالدكتور مصطفى محمود ، وقرأت له تفسير الكلبي وحقى ، وقلت له : هل تجيزني أن أنسب هذا التفسير الى جميع السنة واجعلهم والبابيين سواء كما فعلت أنت ونسبت الاثني عشرية الى ما نسبت لا لشيء إلا لأن واحداً منهم قال ما قال ؟ فما زاد في الجواب شيئاً على قوله : « تمام .. تمام ه .

# ميوشرة الجائج برات

١٨ آية مدنية .

# بني \_ لِللهُ الرَّمْ فِالرَّحِينَ مِ

# لا ترفعوا أصواتكم فوق صوت النبي الآية ١ ـ ٥ :

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَيِ اللهِ وَرَسُولِهِ وَاتَّقُوا اللهَ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْمُ فَوْقَ إِنَّ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ ا

#### اللغة :

امتحن قلوبهم للتقوى أي أخلصها للتقوى من امتحن الذهب بالنار وأذابه ليميز جيده من رديثه . والحجرات جمع حجرة ومن وراثها أي من خارجها .

## الإعراب :

لا تقدموا الأصل لا تتقدموا . أصواتكم منصوبة بالفتحة لأن التاء من أصل الكلمة. والمصدر من أن تحبط مفعول من أجله له ولا تجهروا». وأولئك الذين امتحن الله الخ مبتدأ وخبر والجملة خبر ان الذين يغضون . ولهم مغفرة جملة ثانية . والمصدر من انهم صبروا فاعل لفعل محذوف أي لو ثبت صبرهم .

## المعنى :

ذكر سبحانه المؤمنين في هذه الآية بأمور :

١ -- ( يا أيها الذين آمنوا لا تقدّ موا بين يدي الله ورسوله ) . لا تسرعوا الى قول أو فعل يتصل بالدين والصالح العام حتى يقضي به الله على لسان رسوله الكريم ( واتقوا الله ان الله سميع عليم ) . في نهج البلاغــة : « اتق الله بعض التقى وإن قل ، واجعل بينات وبين الله ستراً ، وإن رق » . وأدنى شيء يتقي به الانسان خالقه أن يكف عن قول : لو أحل الله هـذا الشيء الذي حرم ، أو حرم ذاك الذي أحل ، ويا ليت النبي فعل كذا ، أو لم يفعل الذي فعل ، وما الى ذلك من الجرأة والجهل .

۲ - ( يا أيها الذين آمنوا لا ترفعوا أصوائكم فوق صوت النبي ) . رفع الصوت بلا ضرورة غير مستحسن ، قال سبحانه : « واغضض من صوتك إن انكر الأصوات لصوت الحمير – ١٩ لقمان » ج ٦ ص ١٦٣ فكيف إذا ارتفع في محضر العظاء ومجلسهم ؛ والرسول الأعظم (ص) سيد النبين وأشرف الحلق أجمعن .

٣ - ( ولا تجهروا له بالقول كجهر بعضكم لبعض ان تحبط أعماله وأنتم لا تشعرون ) . لا تخاطبوا الذي (ص) كما يخاطب بعضكم بعضها ، ومن يفعل ذلك فقد أبطل إيمانه من حيث لا يريد ولا يشعر ، ومن بطل إيمانه بطل عمله ، وكان من الحاسرين (ان الذين يغضون أصواتهم عند رسول الله أولئك الذين امتحن

الله قلوبهم للتقوى – أي أخلصها للعمل الصالح – لهم مغفرة وأجر عظيم ) . يبتلي الله عباده بأنواع المحن ليتذكر متذكر ، ويزدجر مزدجر ، فن تذكر وصبر استخلصه الله وهداه سواء السبيل ، وأنعم عليه بالغفران وأجور الصابرين، وتومىء الآية الى أن الحطاب المهذب والأسلوب اللائق – من الاعمان، قال الإمام علي (ع): و لا يستقيم إنمان عبد حتى يستقيم لسانه ، ولا يستقيم قلبه حتى يستقيم لسانه ، . الحطاب في ( ان الذين ينادونك من وراء الحجرات أكثرهم لا يعقلون ) . الحطاب في ينادونك لرسول الله (ص) ، والحجرات جمسع حجرة ، وهي الغرفة ، وكان للنبي (ص) تسع زوجات لكل واحدة منهن حجرة من جريد النخل ، وعلى بابها ستار من الشعر . وقال المفسرون : انطلق ناس من العرب الى المدينة ، ووقفوا وراء حجرات الذي ونادوا يا محمد اخرج الينا ، فتربص الذي قليسلا ثم خرج اليهم ، ووصفهم سبحانه بأن أكثرهم لا يعقلون لما في فعلهم ذاك من البداوة والجفاء ( ولو انهم صبروا حتى تخرج اليهم لكان خيراً لهم ) لأن في الأناة وترك العجلة أجراً لهم وثواباً ، وتعظياً لرسول الله ، ورعاية المآداب ( والله وترك العجلة أجراً لهم وثواباً ، وتعظياً لرسول الله ، ورعاية المآداب ( والله غفور رحيم ) تتسع رحمته ومغفرته للهمج الرعاع وغيرهم .

# ان جاءكم فاسق بنبأ فتبينوا الآية ٦ :

يَا أَيْمَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ جَاءً كُمْ فَاسِقٌ بِنَبَا فَتَبَيَّنُوا أَنْ تُصِيبُوا فَوْمَا بِجَهَالَةٍ فَتُصْبِحُوا عَلَى مَا فَعَلْتُمْ نَادِمِينَ \*

اللغة :

بجهالة أي بغير علم .

## الإعراب :

المصدر من أن تصيبوا مفعول من أجله لتبينوا أي لئلا تصيبوا . فتصبحوا منصوب بأن مضمرة . وتادمين خبر تصبحوا .

## المعنى :

اشتهر بين المفسرين ان رسول الله (ص) بعث الوليد بن عقبة بن أبي معيط الى بني المصطلق ليأخذ منهم الزكاة ، فاستقبلوه بجمعهم تكريماً له ، ولكنه ظن سهم الشر وانهم يريدون الايفاع به ، فانصرف الى الذي (ص) وقال له : منعوني وطردوني . فغضب النبي (ص) وقال له بعض الصحابة : نغزوهم يا رسول الله فنزلت الآية في تبرئة بني المصطلق ، وقيل غبر ذلك في سبب نزولها .. ونحن لا نشق بشيء من أسباب النزول إلا اذا ثبت بنص القرآن أو بخبر متواتر ، بالاضافة الى ان ظن الوليد بالشر لا يستوجب الفسق ، وانما هو خطأ واشتباه ، والمخطىء لا يسمى فاسقاً وإلا استحق اللوم والعقوبة حتى ولو تحفظ واجتهد .

وأياً كان سبب النزول فإن الآية لا تقتصر عليه ، بسل تتعداه الى غيره لأن المورد لا يخصص الوارد ، ولا فرق بينه وبين غيره من أفراد العام ، وأنما دُكر بالذات لأمر لا يمت الى تخصيص اللفظ بصلة ، وعليه بجب الأخذ بظاهر الآية ، وهو بدل على حرمة الأخذ بقول الفاسق دون التمحيص والتثبت من خبره متعوفاً من الوقوع فيا لا تحمد عقباه كالإضرار بالآخرين والندامة حيث لا ينفع الندم ، وبكلمة الإمام على (ع) ه من سلك الطريق الواضح ورد الماء ، ومن خالف وقع في النيه ، ومهذا نجد تفسير قوله تعالى : « أن تصيبوا قوماً بجهالة فتصبحوا على ما فعلم نادمين » .

واستدل بهذه الآية جاعة من شيوخ المعنة والشيعة على وجوب الأخذ بقول الثقة مطلقاً بلا شرط البحث عن صدقه فيا أخبر، وشرح بعضهم وجه الاستدلال بكلام غامض ومعقد، ويتضح بأن الآية تضمنت مبدأ عاماً يقاس به الحبر الذي لا يصح الاعتماد عليه والعمل به إلا بعد التثبت وهو خبر الفاسق، وأيضاً يقاس به الحبر

الذي يعتمد عليه مطلقاً ومن غير تثبت وهو خبر الثقة ، لأن الله سبحانـــه أناط الاعتماد على خبر الفاسق بالتبين والتثبت ، ولم يتعرض لخبر الثقة ، ومعنى هــــذا ان العمل بخبر الثقة لا يجب فيه التثبت ، ولو وجب لبين واشترط التثبت فيـــه تماماً كما اشترطه في خبر الفاسق ، وحيث لا بيان فلا شرط .

وفي رأينا ان قوله تعالى : « ان جاءكم فاسق بنبأ فتبينوا » لا يدل إلا على وجوب التثبت من خبر الفساسق ، وان هذا الشرط لا بد منه قبل العمل غبر الفاسق ، ولا دلالة المآية على هذا الشرط بالنسبة الى خبر الثقسة ، لا نفياً ولا اثباتاً .. ونحن مسع القائلين بأن السند الأول للأخذ غبر الثقة هو طريقة العقبلاء قديماً وحديثاً ، وسكوت الشارع عنها ، وهي عرأى منه ومسمع .. أجل ، ان قوله تعالى : « ان تصيبوا قوماً مجهالة فتصبحوا عسلى ما فعلتم نادمين » يومى قوله ان أي خبر نأمن معه من الوقوع في الشبهات والمحرمات مجوز العمل به أياً كان المخبر .. وبالبداهة لا نكون آمنين من ذلك إلا بالاعتماد على قول الثقة ، أو يعد الشبت من خبر الفاسق .

# الله حبب اليكم الايمان الآية ٧ - ٨:

وَاعْلَمُوا أَنَّ فِيسَهُمْ رَسُولَ اللهِ لَوْ يُطِيعُكُمْ فِي كَثِيرِ مِنَ الْأَمْرِ لَعَنِيْمُ وَالْحَمْ وَكُرَّةَ إِلَيْكُمْ وَلَيْنَكُمْ الْإِيمَانَ وَزَيَّنَهُ فِي قُلُوبِكُمْ وَكُرَّةَ إِلَيْكُمْ الْإِيمَانَ وَزَيَّنَهُ فِي قُلُوبِكُمْ وَكُرَّةَ إِلَيْكُمْ الْإِيمَانَ أُولَٰئِكَ مُمْ الرَّاشِدُونَ \* فَضْلاً مِنَ اللهِ الْحُفْرَ وَٱلْفُسُوقَ وَٱلْعِصْيَانَ أُولَٰئِكَ مُمْ الرَّاشِدُونَ \* فَضْلاً مِنَ اللهِ وَنِعْمَةً وَاللهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ \*

#### اللغة:

عنتم أصابكم تعب ومشقة . والمراد بالفسوق هنا القول المحرم كالكذب والغيبة أما العصيان فيشمل معصية الله بالقول والفعل .

#### الإعراب :

فيكم خبر ان ورسول الله اسمها ، والغرض من هذا الاخبار أن يعظموا الرسول، ولا يخبروه إلا بالصدق والواقع . فضلاً منصوب على المصدر أو مفعول من أجله لفعل تحذوف أي فعل الله ذلك تفضلاً وانعاماً .

## المعنى :

( واعلموا ان فيسكم رسول الله ) وأشرف الأولين والآخرين ، فعليسكم أن تعظموه ولا تخبروه إلا بالحق والصدق ( لو يطيعكم في كثير من الأمر لعنتم ) . هذا أمر من الله تعالى موجه الى المؤمنين بأن يسمعوا للرسول ويطيعوا ولا يشيروا عليه بما يعلم من الله ما لا يعلمون، ولو استجاب الى الكثير مما يدعونه اليه لتعبوا ووقعوا في الجهد والإثم .

( ولكن الله حبب اليكم الايمان وزينه في قلوبكم وكره اليسكم الكفر والفسوق والعصيان أولئك هم الراشدون ) . أمر الله عباده أن يؤمنوا به ويطيعوه ، وبيتن لهم محاسن الايمان والطاعة ، ورغبهم في ذلك بكسل أسلوب ، ووعد من آمن وعمل صالحاً بالثواب الجزيل والأجر العظيم ، ونهاهم عن الكفر والمعصية وبيتن مساوئها ، وهدد من كفر وعصى بأشد العذاب، ووصف هذا العذاب بما لا يمكن أن نحده عقل أو يتصوره انسان إلا بعد البيان ، وأي انسان يتصور عذاباً ما هو بالموت ولا بالحياة !

وأرسل سبحانه رسله الى الناس ليبلغوا أمره ونهيه ووعده ووعيده ، فنهم من استجاب خوفاً استجاب حقاً وصدقاً ، ومنهم من أعرض وعانسد ، ومنهم من استجاب خوفاً على مصالحه وطمعاً بالغنيمة ، والذين استجابوا قد والرسول حقاً وصدقاً في كل ما دعا اليه هم الراشدون المعنيون بقوله تعالى : « حبب اليسكم الابمان وزينه في قلوبهم » الخ . أي حببه سبحانه اليهم وزينه في قلوبهم بما بينه من محاسن الابمان والترغيب فيه بالتواب الجزيل ، وكر ههم في الكفر بما بينه من مساوته، والتهديد عليه بالعذاب الألم .

وتسأل : ان الله سبحانه بيس ذلك للمؤمنين والكافرين ، فلماذا خص المؤمنين بالذكر دون غيرهم ؟.

الجواب : أجل ، ولكن ما كل من سمع بيان الله آمن وانتفع به ، ولا كل من نصحه الله قبل نصيحته ، بل قبل الطيبون وأعرض المجرمون ، فذكر سبحانه وأثنى على من استمع القول فاتبع أحسنه ، وأهمل من أعرض وتولى ( فضلاً من الله ونعمة والله عليم حكيم ) . ليس من شك ان الذي يختار الهدى على الضلال له الفضل والأجر، ولكن الفضل الأكبر لمن مهد طريق ألهدى وأرشد اليه وزود السالك بالقدرة على سلوكه ، وقدعاً قبل : وما المسبّب لو لم ينجع السبب .

## وان طائفتان من المؤمنين اقتتلوا الآية ٩ – ١٠:

وَإِنْ طَائِفَتَانِ مِنَ ٱلْمُوْمِنِينَ اقْتَتَلُوا فَأْصَلِحُوا بَيْنَهُمَا فَإِنْ بَغَتْ إِحْدَاهُمَا عَلَى اللهِ عَلَى أَمْرِ اللهِ فَإِنْ فَاءَتُ عَلَى اللهِ عَلَى أَمْرِ اللهِ فَإِنْ فَاءَتُ فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُما بِالْعَدْلِ وَأَقْسِطُوا إِنَّ اللهَ يُحِبُّ ٱلْمُقْسِطِينَ \* إِنَّمَا اللهُ لَعَلَى اللهُ يُحِبُ الْمُقْسِطِينَ \* إِنَّمَا اللهُ لَعَلَى اللهُ ا

#### اللغة :

تفيء ترجع . واقسطوا اعدلوا .

#### الإعراب:

طائفتان فاعل لفعل مقدر أي وان اقتتل طائفتان . وجمع سبحانه و اقتتلوا يـ

بالنظر الى المعنى لأن الطائفة جماعة من الناس ، وثنتى « بينهما » بالنظر الى لفظ طائفتين .

## المعنى :

( وان طائفتان من المؤمنين اقتتلوا فاصلحوا بينها ). للاسلام تعاليم وإرشادات لبناء المجتمع وإصلاحه ، منها وجوب حماية الانسان في دمه وماله وعرضه، وحريته في القول والفعل ، لا سلطان عليه لأحد ولا لشيء إلا الحق ، فإذا خرج عنه وانتهك حرمته بالاعتداء على الآخرين فقد رفع هو الحصانة عن نفسه ، قال تعالى : و ولقد كرمنا بني آدم – ٧٠ الإسراء ، أنظر ج ٥ ص ٦٦ فقرة و عاذا كرم الله بني آدم ، وقال مخاطباً نبيه الكريم : ولست عليهم بمصيطر به عاذا كرم الله بني آدم ، وقال مخاطباً نبيه الكريم : ولست عليهم بمصيطر بغير الحق – ٤٢ الشورى ، وقال : و انما السبيل على الذين يظلمون الناس ويبغون في الأرض بغير الحق – ٤٢ الشورى ».

ومنها التعاطف والتكافل بما يعود على الجميع بالحبر والصلاح، فإذا ما حدث خصام وقتال بين فتين من المؤمنين فعلى المؤمنين الآخرين أن يتلافسوا ذلك ، ويصلحوا على أساس الحق والعدل حرصاً على وحدة الجماعة وجمع الشمل ، وفي الحديث الشريف : و الا أخبركم بأفضل من درجة الصيام والصلاة والصدقة ؟ قالوا : بلى يا رسول الله . قال : اصلاح ذات البين .

( فإن بغت إحداهما على الأخرى فقاتلوا التي تبغي حتى تفيء الى أمر الله ). إذا أبت إحدى الفئتين الرضوخ للحق بالحسى، وأصرت على العدوان فعلى المؤمنين الآخرين ان محموا الفئة الأخرى من الظلم بالحكمة والموعظة الحسنة ، فإن لم ترتدع الفئة الباغية إلا بالقتال قاتلوها في حدود التأديب والدفاع المشروع الذي محقق الأمن للجميع ( فإن فاءت فأصلحوا بينها بالعدل واقسطوا ان الله محب المقسطين ). فإن ثابت الفئة الباغية ، وانتهت عن بغيها فإن الله غفور رحيم ، وما لأحد عليها من سبيل ، وعلى المؤمنين أن يبذلوا الجهد لازالة ما حدث في نفوس الطرفين . وقال الجصاص الحنفي في كتاب أحكام القرآن ، وهو يتكلم حول هذه الآية:

لا قاتل على بن أبي طالب الفئة الباغية بالسيف ، ومعه كبراء الصحابة وأهل بدر من قد علم مكانهم ، وكان محقاً في قتاله لهم لم يخالف فيه أحداً إلا الفئة الباغية التي قاتلته واتباعها . وقال أبو بكر المالكي المعروف بابن العربي المعافري في أحكام القرآن : « تقرر عند علماء الاسلام ، وثبت بدليل الدين ان علي بن أبسي طالب كان إماماً ، وان كل من خرج عليه باغ ، وان قتاله واجب حتى بفيء الى الحق ه .

## الاخوة الدينية والاخرة الانسانية:

( انما المؤمنون اخوة فأصلحوا بين أخويكم واتقوا الله لعلمكم ترحمون ) . هذا تأكيد للأمر بإصلاح ذات البين مع الاشارة الى أن هذا الاصلاح تفرضه رابطــة الاخوة . وفي الحديث : المسلم أخو المسلم لا يظلمه ولا يخذله ولا يعيبه .

وتسأل: لماذا قال سبحانه: إنما المؤمنون اخوة ، ولم يقل: انما النساس انحوة ، وقال الرسول الأعظم (ص): المسلم أخو المسلم ، ولم يقل: الانسان أخو الانسان ؟ مع العلم بأن الرب واحد والأصل واحد والحلقة واحدة والمساواة بن بني الانسان واجبة ، فالحب ينبغي أن يكون عاماً لا خاصاً تماماً كرحمة الله التي وسعت كل شيء ؟. وأى فرق بين أن نقستم بني آدم على أساس ديني أو اقتصادي كما فعلت الماركسية أو على أساس الجنس والعرق كما دانت النازية أو على أساس الجنس والعرق كما دانت النازية أو وتعانيه الانسان والدولار كما هي السياسة الأمريكية ؟. ثم ما هو السبب لما عانته وتعانيه الانسانية من الويلات والمشكلات التي تقودها الآن الى المصير المدمر المهلك بعد أن ملك الانسان أبشع قوى التدمير والاهلاك ؟. هل يكمن هـذا السبب في طبيعة الانسان عا هو انسان أو ان السبب الأول والأخر يكمن في الانقسامات بشي أنواعها ؟. وبالتالي هل على بني الانسان أن يتعاطفوا ويتراحموا على أساس ديني أو أساس انساني ؟.

الجواب : هذه التساؤلات بكاملها حق ، وجوابها واحد وواضح تحمله هـذه التساؤلات معها وتدل عليه كلماتها ، وهو ان التعاون والتكافل بجب أن يكون بين

بني الانسان قاطبة دون استثناء، وهذه هي دعوة الاسلام بالذات، ويدل عليها عشرات الآيات والروايات ، نكتفي منها بذكر آية ورواية ، قال تعالى : « يا أيها الناس إنا خلقناكم من ذكر وأنثى وجعلناكم شعوباً وقبائل لتعارفوا ان أكرمكم عند الله أتقاكم – ١٣٣ الحجرات ، فنداؤه تعالى بيا أيها الناس مع قوله : من ذكر وأنثى .. وأتقاكم دليل قاطع وواضع على ان دعوة القرآن انسانية عالمية تعتبر الانسان أنحاً للانسان مها كانت عقيدته وقوميته وجنسيته ، ومثل هذه الآية معنى ووضوحاً قول الرسول الأعظم (ص) : « الناس سواسية كأسنان المشط ، ألا لا فضل لعربي على عجمي ، ولا لعجمي على عربي ، ولا لأحمر على اسود ، ولا لأسود على أحمر إلا بالتقوى .. كلكم من آدم وآدم من تراب » . بالاضافة الى الآية ٣٠ من سورة الروم التي تنص على ان دين الاسلام هو دين الفطرة ، والآية ٣٠ من سورة الأنفال التي تدل على ان دين القه هو دين الحياة .

وبهذا يتبين معنا ان كتاب الله وسنة رسوله يعتبران الابمان بالانسان جزءً متما للايمان بالله ورسله وكتبه ، وعليه يكون المراد بالمؤمن في الآية والمسلم في الحديث هو الذي يؤمن بالله وبالانسان بما هو انسان .. وبكلام آخر لا صراع ولا تناقض بين الاخوة الانسانية والاخوة الاسلامية ، بل هذه تدعم تلك، وتزيدها قوة ورسوخاً .

# لا يسخر قوم من قوم الآية ١١:

يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا يَسْخَرُ قَوْمٌ مِنْ قَوْمٍ عَسَىٰ أَنْ يَكُونُوا خَيْراً مِنْهُنَ وَلَا تَلْمِزُوا مِنْهُمْ وَلَا يَسْلُو مَنْ فَالْ يَكُنَّ خَسِيْراً مِنْهُنَ وَلَا تَلْمِزُوا أَنْفُسُوقُ بَعْدَ الْإِيَمَانِ وَمَنْ أَنْفُسُوقُ بَعْدَ الْإِيمَانِ وَمَنْ لَمْ مَنْ لَفُسُوقُ بَعْدَ الْإِيمَانِ وَمَنْ لَمْ مَنْ لَفُسُوقُ بَعْدَ الْإِيمَانِ وَمَنْ لَمْ يَتُب فَأُولَيْكَ مُمْ الظَّالِمُونَ \*

#### اللغة :

قيل : ان كلمسة قوم لا تقع إلا على الذكور بدليل عطف النساء عليهم . واللمز الطعن والعيب بقول أو فعل يقال : لمزه أي عابه . والنبز اللقب ، ولكن المراد هنا بتنابزوا بالألقاب تعايروا بها ولقب بعضهم بعضاً بالعيب المكروه . والمراد بالاسم الفسوق ذكر العيب .

#### الإعراب:

عسى هنا تامة والمصدر من ان يكونوا فاعل . وهم ضمير فصل .

### المعنى :

(يا أيها الذين آمنوا لا يسخر قوم من قوم عسى أن يكونوا خيراً منهم ولا نساء من نساء عسى أن يكن خيراً منهن ) . عند تفسير الآية ٥٠ من سورة الفرقان ج ٥ ص ٤٧٨ قلنا : ان الظالم يعامله الله غداً معاملة الكافر ، وان عومل في الدنيا معاملة المسلم اذا نطق بالشهادتين .. ومن سخر من الأبرياء فهو ظالم وسفيه ، وقد هدده الله بأشد العقوبات ، من ذلك قوله عز من قائل: «فيسخرون منهم سخر الله منهم ولهم عذاب أليم ٤٠٠٠ التوبة». وقوله : « إن الذين أجرموا كانوا من الذين آمنوا يضحكون واذا مروا بهم يتغامزون واذا انقلبوا الى أهلهم انقلبوا فكهن حالى حاليوم الذين آمنوا من الكفار يضحكون » آخر المطففين وقوله : « ويل لكل همزة لمزة » .

## كيف تكسب الأصدقاء ؟

تذكرت ، وأنا أفسر هذه الآية ، اني منذ ١٦ سنة أو أكثر قرأت ترجمة كتاب « كيف تكسب الأصدقاء وتؤثر بالناس » لـ « دايل كارنيجي » . وأيضاً

تذكرت حكمة بالغة للإمام زين العابدين (ع) تتصل بهذا الموضوع، وهي أجمع وأبلع أثراً من الكتاب المذكور على الرغم من رواجه وترجمته الى أكثر من لغة.. وكأن الإمام يقصد بحكمته تفسير قوله تعالى : « لا يسخر قوم من قوم عسىأن يكونوا خيراً منهم » . وهذه هي :

لا اياك أن تتكلم بما سبق الى القلب انكاره وان كان عندك اعتداره ، فليس كل من تسمعه شراً بمكنك أن تُوسعه عدراً .. واجعل من هو أكبر منك بمنزلة الوالد ، والصغير بمنزلة الولد ، والترب بمنزلة الأخ ، فأي هؤلاء تحب أن بهتك ستره ؟ وان عرض لك الشيطان ان لك فضلاً على غيرك فانظر : ان كان أكبر منك فقل : قد سبقني بالا بمان والعمل الصالح فهو خير مني ، وان كان أصغر منك فقل : قد سبقته بالمعاصي والذنوب فهو خير مني ، وان كان تربك فقل : أنا على يقين من ذنبي وفي شك من أمره فما لي أدع يقيني لشكي ، وان رأيت الناس يعظمونك فقل : هذا فضل أخذوا به ، وان رأيت منهم جفاء فقل : هذا لذنب أحدثته ، فإنك ان فعلت ذلك سهل الله عليك عيشك وكثر أصدقاؤك وقل أعداؤك ، وفرحت بيرهم ، ولم تأسف على جفاء من جفاك »

ومها قال العلماء والحكماء في هذا الموضوع فلن يزيدوا شيئًا عما انطوت عليه هذه الحكمة البالغة ... ولا بدع فإن قائلها ابن الوحي ، وخازن علمه، والمتأدب بأدبه .

( ولا تلمزوا أنفسكم ) . لا يطعن بعضكم على بعض ، ولا تقولوا لأحد ما لا تحبون أن يقال لكم ( ولا تنابزوا بالألقاب ) . لا يخاطب أحدكم غيره بلقب يكرهه ، وقال الفقهاء : إذا لم يُقصد من اللقب النقص والاستخفاف فلا بأس، كالأعرج والأحدب والأعش لمن اشتهر بذلك ( بئس الاسم الفسوق بعد الايمان). فيه تفسيران : الأول لا تقولوا للمؤمن : يا كافر وما أشبه . الثاني من عاب غيره بما يكره يصير فاسقاً بعد ان كان مؤمناً ، وهذا أرجح من الأول عند كثير من المفسرين ( ومن لم يتب فأولئك هم الظالمون ) . من تاب من الذنب كمن لا ذنب له ، ومن أصر عليه فقد ظلم نفسه لأن الله ينتفم من المذنبين .

## الظن والتجسس والغيبة الآية ١٢ :

يَا أَيْهَا الَّذِينَ آمَنُوا الْجَنَيْبُوا صَحَيْبِراً مِنَ الظَّنِّ إِنَّ بَعْضَ الظَّنِّ إِنْمُ وَلَا يَجَسَّمُوا وَلَا يَغْنَبُ بَعْضَا كُمْ بَعْضاً أَيْجِبُ أَحَدُكُمْ أَنْ يَأْكُلَ لَحْمَ وَلَا يَجَسَّمُوا وَلَا يَغْنَبُ بَعْضَا أَيْجِبُ أَحَدُكُمْ أَنْ يَأْكُلَ لَحْمَ أَنْ يَأْكُلَ لَحْمَ أَنْ يَأْكُلُ لَحْمَ أَنْ يَأْكُلُ لَحْمَ أَنْ يَأْكُلُ لَحْمَ أَنْ يَأْكُلُ لَحْمَ اللهَ مَيْنَا فَكَرِهْتُمُوهُ وَاتَّقُوا اللهَ إِنَّ اللهَ تَوَّالِ رَحِيمٌ \*

## الإعراب :

المصدر من أن يأكل مفعول بحب . وميتاً حال من اللحم .

## المعنى :

في الآية السابقة لهمى سبحانه عن السخرية واللمز والتنابز بالألقاب ، وندد بمن يفعل شيئاً من ذلك ، وفي هذه الآية لهمى عسن سوء الظن والتجسس والغيبة ، والتفصيل فها يلى :

#### الظن:

1 – (يا أيها الذين آمنوا اجتنبوا كثيراً من الظن ان بعض الظن اثم). هذه الفقرة من الآيـة بمكن تلخيصها بجملة واحدة هي كل انسان بريء حتى تثبت ادانته ، ويمنكن أن نشرحها بصفحات طوال ، فنحدد ما يقتضيه الأصل في الظن هل هو صحة الأخذ ية ، أو وجوب الاجتناب عنه في سائر الأحوال ، أو عند تعذر العلم ؟ وهل العلم بالاحكام الشرعية الفرعية متعذر أو غير متعذر ؟ وعـلى الأول هـل نأخذ بكل ظن أيا كان سببه وكانت مرتبته ؟ وعـلى الثاني ما هي الوسائل العلمية الى الأحكام الشرعية ؟ الى آخر التفريعات المدونة في أصول الفقه الوسائل العلمية الى الأحكام الشرعية ؟ الى آخر التفريعات المدونة في أصول الفقه

التي أمضينا في دراستها أمسداً غير قصير . ومن الحير أن نلتزم التفسير الوسط بين الانجاز والاطناب . وقبل كل شيء نمهد ببيان الفرق بين الشك والظن والعلم، فالشك هو استواء كفتي الاحتمالين اثباتاً ونفياً ، والظن ترجيح كفة أحدهما على الآخر ، مع بقاء الطريق مفتوحاً للذي خف ميزانه ، والعلم تعيين أحدهما مع سد الطربق على الآخر من الأساس .

وقد تظن بإنسان خيراً أو شراً ، وقد تكون مصيباً في ظنك أو مخطئاً .. ولا بأس عليك اطلاقاً في حسن الظن بأخيك أصبت أو أخطأت ، ظهر اثر ذلك في أقوالك وأفعالك أو لم يظهر ، قال الرسول الأعظم (ص) : « ظنوا بالمؤمنسين خبراً » . وقال الإمام علي (ع) : « ضع أمر أخيك على أحسنه » . أنظر ج اص ١٤١ فقرة « أصل الصحة » . وبهذا يتبن معنا لماذا قال سبحانه : « اجتنبوا كثيراً من الظن » ولم يقل : كل الظن ، فإن كلمة كل من صيغ العموم تشمل حسن الظن وسوء الظن ، أما كلمة كثير فقد تستعمل بمعنى بعض وبمعنى معظم، وهذا هو المراد بكلمة كثير في الآية ، والقصد هو حصر موضوع الآية ودلالتها بسوء الظن .

وسوء الظن من حيث هو ودون أن يظهسر أثره في قول أو فعل ما هو يمحرم وصاحبه غير مسؤول عنه ، لأن الانسان لا حرية له في ظنونه وتصوراته ، وانما توحي بها الظروف والأسباب الحارجة عن ارادته واختياره .. أجل ، عليه أن لا يعول على ظن السوء ، ويعتبره كأنه لم يكن ، واذا عوّل عليه وظهر اثر ذلك في قول أو فعل كان مسؤولا ومستحقاً للذم والعقاب ، وهذا هو الظن الذي أراده سبحانه بقوله : « ان بعض الظن إثم » . قال الرسول الأعظم (ص) : لا ثلاثة لا يسلم منها أحد : الطبرة ، والحسد ، والظن .. فإذا تطبرت فامض ، واذا حسدت فلا تبغ ، واذا ظننت فلا تحقق » . وعلى هذا يكون معنى قوله تعالى : « اجتنبوا كثيراً من الظن » لا تعولوا عليه ، ولا تعملوا به تماماً مشل قوله : « لا يفتننكم الشبطان » .

#### التجسس:

٧ — ( ولا تجسسوا ) . التجسس تتبع العورات والعثرات ، والبحث عنها في الحفاء ، وهو محرم كتاباً وسنة وإجاعاً وعقلاً ، فمن الكتاب قوله تعالى : « ولا تجسسوا » . وقوله : « لا تدخلوا بيوتاً غير بيوتكم — الى — حتى يؤذن لكم — النور » ج ه ص ٤١٧ . ومن السنة قول الرسول الأعظم (ص،) : «من اطلع عليك فحذفته بحصاة ففقات عينيه فلا جناح عليك » . وقد أجمع الفقهاء قولاً واحداً على العمل هذا الحديث . أما العقل فإنه يعتبر التجسس غزواً لحياة الناس ، واعتداء على حرياتهم وأشيائهم الحاصة بهم من معلومات وعادات .

تذكرت ، وأنا أكتب هذه الكلمات مقالاً مطولاً في هذا الموضوع ، نشرته جريدة الأهرام عدد ٢٧ – ٦ – ١٩٦٩ ، قرأته آنذاك ، واحتفظت بسه في ملف قصاصات الصحف التي اختفظ بهسا وادخرها الى وقت الحاجة ، فرجعت الى المقال ، وقرأته من جديد ، فإذا بي أقرأ ما لا يبلغه الحيال ، وفيها يلي بعض ما جاء فيه :

المغزو الالكتروني المنظم يشعرون بأن الجدران ليست لها آذان وحسب ، بل عيون المغزو الالكتروني المنظم يشعرون بأن الجدران ليست لها آذان وحسب ، بل عيون وعدسات أيضاً ، كما تقول مجلة التايم .. لقد اخترعوا في الولايات المتحدة جهازاً عجم المليم الصغير، يسترق ويسجل السمع ، ويمكن وضعه في و الجاكت ، كالزر، وهو في متناول كل فرد ، ويتراوح ثمنه بين ١٠ و ١٥ دولاراً .. وفي نيويورك تجار يعلنون في الصحف عسن أجهزة تسترق السمع من بيوت الناس ومنازلهم ، وتعرض في الأسواق كلعب الأطفال ، ولا يزيد ثمنها عسلي ١٨ دولاراً ، وإذا وضع واحد من هذه الأجهزة في سيارة تقبع في اتجاه العارة – سجل كل كلمة تقال في داخل العارة .. بل هناك جهاز لاستراق السمع لا يزيد حجمه على حبة العدس الصغيرة يمكن أن يوضع في القلم وما أشبه ، وتعمل بطاريته بن ١٨ و ٥٠ ساعة .. وأيضاً اخترعوا في الولايات المتحدة جهازاً صغيراً للارسال ، يسذيع ما يدور في البيوت على بعد ٥٠ قدماً منها ، وثمنه ٤٠ دولار .. وأعجب من ذلك يدور في البيوت على بعد ٥٠ قدماً منها ، وثمنه ٤٠ دولار .. وأعجب من ذلك

كله كاميرا تصور من وراء الجدران كل ما يفعله الانسان بالحام والمحدو في أحلك الظلمات .. وأيضاً بمكن رسم وشم على الطفل ساعة ولادته ، وبسبه تُرصد جميع حركاته طول حياته .. ويوجد في أنحاء الولايات المتحدة شركات تجمع المعلومات والتحركات الحاصة للشخصيات السياسية والعلمية والأدبية والمالية وغيرهم وتسجل أقوالهم وتصور أفعالهم حتى الجنسية مع الزوجات وغيرهن ، وتزود من شاء بهذه المعلومات مقابل دولار واحد ، وتسمى هذه الشركات بنوك المعلومات. كل ذلك وما اليه بحدث على علم من السلطة دون أن تحرك ساكناً ، لأنه معتاد ومألوف تماماً كبيع الجرائد » .

هذا قليل من كثير .. فقد ألّف الباحثون كتباً خاصة في هذا الموضوع، ولو اقتصر نجسس الأمريكيين على بعضهم البعض لقلنا مع الموالين لهم : ان لكل بلد تمام الحرية في أن يحتار لنفسه ما يشاء .. ولكسن الأمريكيين تجاوزوا ذلك الى التجسس على دول الأرض وشعوبها بالطائرات والأقار الصناعيسة .. ولا تعجب أيها القارىء فإن الولايات المتحدة بلد الحضارة والديمقراطية ، وسيدة العالم الحر، وقائدة الاستعار الجديد ، وفوق ذلك تؤمن بالله والمشل العليا .. ولا شيء أدل على اعالها بالله والبوم الآخر من مذعة ، سنونج ماي ها بفيتنام الجنوبية ، ومن تزويدها اسرائيل بأحدث الأسلحة لتقضي بها على شعب فلسطين ، وتقتل أبناءه بالجملة ، وتلقي الصواريخ من طائرات الفائتوم على أطفال المدارس في الجمهورية العربية المتحدة .. حقاً ان الولايات المتحدة أعظم دولة في هذا الميدان .. والعاقبة للمتقين .

الغيبة:

٣\_﴿ وَلَا يَغْتُبُ بِعَضَكُمْ بِعَضًا أَيْحِبُ أَحَدُكُمْ أَنْ يَأْكُمُلُ لَحْمَ أَخْيِهِ مَيْنَا فَكُرَهْتُمُوهُ

هي قرية مسالمة تضم ٥٠٠ نسمة معظمهم من الشيوخ والنساء والاطفال ، ذبسح المجنود الامركيون جميع من فيها بابشع صورة ، ولم يبقوا منها باقية ٠٠ حــدثت هذه الجريمة المذهلة في الشهر الثالث من سنة ١٩٦٨ .

واتقوا الله ان الله تواب رحيم ) . الغيبة أن تذكر شخصاً معيناً بما يكره ، قال الرسول الأعظم (ص) : • الغيبة ذكرك أخاك بما يكره ، فإن كان فيه ما تقول فقد اغتبته ، وان لم يكن فيه ما تقول فقد سهته » والبهتان أعظم من الغيبة، وهي محرمة كتاباً وسنة واجاعاً .

وقد شبة سبحانه من استُغيب بالميت لأنه غائب ، وشبة عرضه بلحمه، وقول السوء فيه بالأكل والنهش . ومعنى فكرهتموه : أنفتم من أكل لحم الميت فينهني أن تأنفوا من غيبة الغائب أيضاً لأبها من باب واحد، ولا شيء أدل من الغيبة على الحسة والضعة ، قال الإمام على (ع) : « الغيبة جهد العاجز » والله سبحانه لا يغفر الغيبة حتى يغفرها من استُغيب .. واستثنى الفقهاء من تحريم الغيبة الملحد ، والحاكم الجائر ، والفاسق المعلن بالفسق لأن من ألقى جلباب الحياء فلا غيبة له ، ونصح من استشارك في مشاركة شخص معين أو توكيله في أمر هام ، وتجريح ونصح من استشارك في مشاركة شخص معين أو توكيله في أمر هام ، وتجريح الشاهد عند القاضي ، وراوي حديث الرسول (ص) ، والمتظلم من ظالمه ، قال الشاهد عند القاضي ، وراوي حديث الرسول (ص) ، والمتظلم من ظالمه ، قال الشاهد عند القاضي ، وراوي حديث الرسول (ص) ، والمتظلم من ظالمه ، قال تعجر الأنصاري : « ان موارد استثناء الغيبة لا تنحصر في عدد لأن الغيبة انما تحرم اذا لم يكن في التشهير مصلحة أقوى وإلا وجب الاعلان والتشهير تغليباً لأقوى المصلحت ، كما هي الحال في كل معصية من حقوق الله وحقوق الله سلمته ، أنظر ج ٢ ص ٧٧٧ .

# أكرمكم عند الله أتقاكم الآية ١٣ ــ ١٨:

شَيْنًا إِنَّ اللهَ عَفُورُ رَحِيمُ ﴿ إِنَّا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ آمَنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ مُمَّ لَمْ يَرْتَابُوا وَجَاهَدُوا بِأَمُوالِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فِي سَبِيلِ اللهِ أُولْسِكَ مُمُ الصَّادِهُونَ ﴿ قُلْ أَنْعَلَمُونَ اللهَ بِدِينِكُمْ وَاللهُ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمُواتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَاللهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴿ يَمُنُونَ عَلَيْكُ أَنْ أَسْلَمُوا ثُمَلُ لَا فِي الْأَرْضِ وَاللهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴿ يَمُنُونَ عَلَيْكُ أَنْ أَسْلَمُوا ثُمَلُ لَا يَعْمَلُوا عَلَيْ إِللَّهُ مِنْ عَلَيْكُم أَن هَدَاكُم لِلْإِيمَانِ إِنْ يَمْ يَعْمَلُونَ ﴿ وَاللهُ بَعْلَمُ عَيْبَ السَّمَواتِ وَالْأَرْضِ وَاللهُ بَصِيرٌ كُنْتُمْ صَلَادِقِينَ ﴿ إِنَّ اللهُ يَعْلَمُ عَيْبَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ وَاللهُ بَصِيرٌ مَن عَلَيْكُم أَن وَاللهُ بَصِيرٌ فَي السَّمَواتِ وَالْأَرْضِ وَاللهُ بَصِيرٌ عَلَيْكُم أَن عَلَيْكُم أَن اللهُ بَعْلَمُ عَيْبَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ وَاللهُ بَصِيرٌ مَا يَعْمَلُونَ ﴾

#### اللغة :

شعوب جمع شَعب وهو أعظم من القبيلة . والأعراب سكان البادية . والمراد بالاسلام هنا النطق بالشهادتين . لا يلتكم لا ينقصكم .

## الإعراب:

لتعارفوا الأصل لتتعارفوا ، والمصدر المنسبك متعلق بجعلناكم . ولما يدخل أي لم يدخل بعد . وشيئاً مفعول مطلق ليلتكم . وأولئك مبتدأ والصادقون خبر وهم ضمير فصل ، والجملة خبر « المؤمنون » . والمصدر من أن أسلموا مجرور بباء مقدرة ، ومثله ان هداكم .

## المعنى :

﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ انَا خَلَقْنَاكُمُ مَنْ ذَكُرُ وَأَنْثَى وَجَعَلْنَاكُمْ شَعُوبًا وَقَبَــائل لتعارفوا

ان أكرمكم عند الله أتقاكم ان الله عليم خبير ) . كل الناس يعلمون ان الأب آدم والأم حواء .. ولكن الغرض من قوله تعالى : و خلفناكم من ذكر وأنثى » ان يعلم الناس ، كل الناس ، انهم اخوة والاخوة سواسية في الحقوق والواجبات، قوله : « لتعارفوا » فمعناه ليس القصد من اختلافكم في البلدان والأنساب والألوان أن تتفرقوا شيعاً ، وتتناحروا وتتفاخروا بشعوبكم وآبائكم وأجناسكم .. كلا ، وإنما القصد أن تتعاطفوا وتتعاونوا على ما فيه خيركم وصلاحكم .. وأفضل الناس عنده تعالى أخوفهم منه ، وأنفعهم لعباده .

وهذه الآية دعوة من القرآن الكريم إلى امة انسانية وعالم واحد بجمعه العدل والمحبة ، وهذا العالم أمل الصفوة من المفكرين وحلم المصلحين ، وفي يقيننا ان الاعتراف بحقوق الانسان سيظل حبراً على ورق ومجرد نظرية إذا لم تتحقق الوحدة الانسانية الشاملة التي دعا اليها القرآن منذ أكثر من ألف وثلاثمئة سنة .. فلقد وقعت الولايات المتحدة ومعها اسرائيل وثيقة حقوق الانسان ، ومع ذلك تقترف الأولى جريمة إبادة الجنس البشري في شعب فيتنام والثانية في شعب فلسطن .

أكتب هـــذه الكلمات يوم ٢٣ نيسان سنة ١٩٧٠ واللجنة الدولية التابعة للأم المتحدة تحقق في انتهاكات اسرائيل لحقوق الانسان، وقد سجلت اللجنة في محاضرها ان اسرائيل هدمت في الأراضي المحتلة على المدنيين بيوتهم رجالاً ونساء وأطفالاً وتركت الجثث تحت الأنقاض ورفضت السلطات الاسرائيلية دفنها، وانها تعتدي على الأماكن المقدسة والمستشفيات، وتعذب المواطنين العرب بالنار والكهرباء، وتستأصل الأعضاء الحساسة من أجساد الكبار، وتقطع أيدي الصغار وتبقر بطونهم عرأى من الآباء والأمهات .. الى غير ذلك من الجرائه الوحشية والابادة المجاعية .

(قالت الأعراب آمنا قل لم تؤمنوا ولكن قولوا أسلمنا ولما يدخل الايمان في قلوبكم وان تطبعوا الله ورسوله لا يلتكم أي لا ينقصكم من أعمالكم شيئاً ان الله غفور رحيم ) . عند تفسير الآية ٨٢ من سورة البقرة ج ١ ص ١٣٨ تكلمنا عن الفرق بين المؤمن والمسلم ، وننقل هنا ما ذكره الدكتور طه حسين حول هذه الآية في كتاب ، مرآة الاسلام هالأنه أديب يُستشهد بفهمه على أسرار البلاغة قال :

لا كان في عهد النبي (ص) مؤمنون ومسلمون ، فما عسى أن يكون الفرق بين الاعان والاسلام ؟ أما الاعان فالظاهر من هذه الآية انه شيء في القلب قوامه الاخلاص لله والتصديق بكل ما أوحى الى الرسول في أعماق الضمير، ونتيجة هذا الاعان الاستجابة لله ولرسوله في كل ما يدعوان اليه من غير جمجمة ولا لجلجة ولا تردد مها تكن الظروف والخطوب والكوارث والأحداث .. ولازمة أخسرى من لوازم هذا الاعان هي الحوف العميق من الله اذا ذكر اسمه والثقة العميقة به اذا جد الجد وازدياد التصديق اذا تليت آياته .. والاعسان يزيد وينقص .. أما الاسلام فهو الطاعة الظاهرة بأداء الواجبات واجتناب المحظورات وان لم يبلغ الاعان الصادق .. فن الناس من يسلمون خوفاً من البأس كما أسلم الطلقاء من قريش يوم فتح مكة، ومنهم من يسلم خوفاً وطمعاً كالأعراب الذين ذكرهم الله في هذه الأدة ه .

( أنما المؤمنون الذين آمنوا بالله ورسوله تم لم يرتابوا وجاهدوا بأموالهم وأنفسهم في سبيل الله أولئك هم الصادقون ) المؤمنون حق الايمان هم الذين لا تشوبهم الريبة في عقائدهم ، ويبذلون النفس والنفيس لاحقاق الحق وإبطال الباطل . وتقدم مثله في أكثر من آية ، من ذلك الآية ٨٨ من سورة التوبة ج ٤ ص ٨٢ .

( قل أتعلمون الله بدبنكم والله يعلم ما في السموات وما في الأرض والله بكل شيء عليم ) . قالت الأعراب : آمنا . فأجابهم سبحانه : أنخبرون الله بايمانكم، وهو يعلم السر وأخفى ، وله الاحاطة بكل شيء ، والغلبة على كل شيء . ثم هل يكون الايمان بمجرد الادعاء ٢. وكفى بالمرء جهلاً ان لا يعرف قدره .

( يمنون عليك ان أسلموا قل لا تمنوا علي إسلامكم بل الله يمن عليكم ان هداكم للإيمان ان كنم صادقين ) . المراد بمنه تعالى لطفه وتفضله ، لأنه بهى عن المن، وما كان الله لينهي عن شيء ثم يفعله ، والمراد بهدايته الى الايمان الارشاد الى الحق والترغيب فيه ، والمعنى ان الاعراب ومن على شاكلتهم من أهل الجهسل يمنون بدينهم على رجم ونبيهم ، ويطلبون عليه الثمن .. والله سبحانه هو صاحب الفضل عليهم حيث أرشدهم الى الايمسان ورغبهم فيه على لسان نبيه الكريم ، فعليهم أن محمدوه شكراً على تفضله وانعامه ، لا ان يمنوا ويطلبوا الثمن .. هذا،

ان صدقوا في دينهم وأخلصوا في إعانهم ، وإلا استحقوا من الله ما أعد للكاذبين والحائنين ( ان الله يعلم غيب السموات والأرض والله بصبر بما تعملون ) . يعلم سبحانه الاعسان الصادق والكاذب ، وعيز بين الأعمال التي يطلبون بها الدنيا ، والأعمال التي يقصدون بها وجه الله ، والأعمال بشي أنواعها مع الايمان أو الكفر هي ميزان العدل للحساب والجزاء .

# مُسِوْمُ قَالَىٰ مُسْتُومُ فَالْحَالِيْنِ مِنْ الْحَالِقُ الْحَلِقُ الْحَلَقُ الْحَلَقُ الْحَلَقُ الْحَلَقُ الْحَلَقُ الْحَلِقُ الْحَلَقُ الْحَلَقُ الْحَلَقُ الْحَلَقُ الْحَلَقُ الْحَلَقُ الْحَلَقُ الْحَلَقُ الْحَلِقُ الْحَلَقُ الْحَلَقُ الْحَلَقُ الْحَلِقُ الْحَلِقُ الْحَلَقُ الْحَلَقُ الْحَلَقُ الْحَلَقُ الْحَلِقُ الْحَلَقُ الْحَلَقُ الْحَلَقُ الْحَلَقُ الْحَلَقُ الْحَلَقُ الْحَلَقُ الْحَلَقُ الْحَلَقُ الْحَلِقُ الْحَلَقُ الْحَلَقُ الْحَلِقُ الْحَلَقُ الْحَلَقُ الْحَلَقُ الْحَلَقُ الْحَلَقُ الْحَلَقُ الْحَلَقُ الْحَلِقُ الْحَلَقُ الْحَلِقُ الْحَلِقِ الْحَلِقُ الْحَلِق

ه ٤ آية مكية .

# بيني أللهُ ألْ مَن التحييم

والقرآن المجيد الآية ١ – ١١ :

قَ وَالْقُرْآنِ الْمَجِيدِ \* بَلْ عَجِبُوا أَنْ جَاءُ هُمْ مُنْذِرٌ مِنْهُمْ فَقَالَ الْكَافِرُونَ هُذَا شَيْء عَجِيب \* أَإِذَا مِتْنَا وَكُنّا تُرَاباً ذَلِكَ رَجْعٌ بَعِيد \* قَدْ عَلِمْنَا مَا تَنْفُصُ الْأَرْضُ مِنْهُمْ وَعِنْدَنَا كِتَاب خَفِيظ \* بَلْ كَذَّبُوا بِالْحَقِّ لَمّا مَا تَنْفُصُ الْأَرْضُ مِنْهُمْ وَعِنْدَنَا كِتَاب خَفِيظ \* بَلْ كَذَّبُوا بِالْحَقِّ لَمّا جَاءُهُمْ فَهُمْ فِي أَمْرٍ مَرِيجٍ \* أَفَلَم يَنْظُرُوا إِلَى السَّماء فَوْقَهُم حَيْف بَنْنَاهَا وَزَيَّنَاهَا وَمَا فَمَا مِنْ فُرُوجِ \* وَالْأَرْضَ مَدَدْنَاهَا وَأَلْقَيْنَا فِيها رَوَاسِي وَأَنْبَنَا فِيها مِنْ فُرُوجٍ \* وَالْأَرْضَ مَدَدْنَاهَا وَأَلْقَيْنَا فِيها رَوَاسِي وَأَنْبَنَنَا فِيها مِنْ فُرُوجٍ \* بَهِيجٍ \* بَنِصِرَة وَذِكْرَى لِكُلِّ عَبْد رَوَاسِي وَأَنْبَنَنَا فِيها مِنْ كُلِّ ذَوْجٍ بَهِيجٍ \* بَنِصِرَة وَذِكْرَى لِكُلِّ عَبْد مُنِيا مِنْ السَّهَاء مَاء مُبَارَكا فَأَنْبَنَنَا بِهِ جَنَّاتٍ وَحَبُّ الْحَصِيدِ \* وَالنَّذِلُ الْمُؤْوجُ \* وَزُقا لِلْعِبَادِ وَأَحْيَلْنَا بِهِ بَلْدَةً مَيْنَا لِهِ بَلِدَةً مَيْنَا لِهِ بَلْدَةً مَيْنَا لِهِ بَلْدَةً مَيْنَا لِهِ بَلْدَةً مَيْنَا لَهُ مِنْ اللّهُ أَوْدُ فَعْ لَا عَلْمُ وَالْمَاهُ وَالْمَاء فَعَيْدِ \* وَزُقا لِلْعِبَادِ وَأَخْيَلْنَا لِهِ بَلْدَةً مَيْنَا لِهِ بَلْدَةً مَيْنَا لِهِ بَلْدَةً مَيْنَا لَهُ بَاللّهُ الْمُؤْوجُ \*

#### اللغة :

المجيد : الكريم العظيم . والرجع هنا الرد الى الحياة بعد الموت. وتنقص منهم

تأكل من لحومهم . ومربح مختلط ومضطرب . وفروج شقوق . ورواسي جبال . وكل زوج كل صنف . ومنبب راجع . وحب الحصيد حب الزرع المحصود . وباسقات طويلات . والطلع أول ما نخرج من النخلة في أكامها . ونضيد منضود بعضه ملتصق ببعض وعلى بعض .

## الإعراب :

والقرآن الواو للقسم والجواب محذوف انكم لمبعوثون ، والدليل على هذا الجواب وأثذا متنا الخ و .. والمصدر من ان جاءهم مجرور بمن مقدرة . وكيف مفعول مطلق لأن المعنى أي بناء بنيناها . وتبصرة وذكرى مفعوله من أجلسه لأنبتنا . والحصيد صفسة لمحذوف أي حب النبات الحصيد . والنخل عطف على حب . وباسقات حال من النخل . ورزقاً مفعول من أجله .

## المعنى :

(ق) تقدم الكلام عن مثله في أول سورة البقرة (والقرآن المجيد). أقسم سبحانه بالقرآن لاظهار عظمته، ووصفه بالمجيد لكثرة منافعه وفوائده (بل عجبوا ان جاءهم منذر منهم فقال الكافرون هذا شيء عجبب). أجل، عجبب في منطق الذين ينظرون الى كل شيء من خلال المال ، ولا يرون الفضل والفضيلة إلا في البنك والعقار. وتقدم مثله في الآية ٢ من سورة يونس ج ٤ ص ١٣٠ والآية ٩ من سورة الإسراء و ٨ من سورة الفرقان و ٤ من سورة ص ( أثلا متنا وكنا تراباً ذلك رجع بعيد ). أنكروا البعث لأنهم عاجزون عن إدراكه .. ونحن نؤمن بعجزهم هذا ، ولكن هل العجز عن إدراكه الشيء دليل على عدم ثبوته ٩. وأي عاقسل يتخذ من جهله بالأشياء دليلاً على نفيها ، أما الشبهة التي أوقعتهم بهذا الجهل فقد بينوها بقولهم : ﴿ من يحيي العظام وهي رميم ﴾ ٩. وقال تعالى في جوابهم: وكيره هذا الخوفي في العديد من الآيات

(قد علمنا ما تنقص الأرض منهم وعندنا كتاب حفيظ). والكتاب الحفيظ كناية عن انه تعالى أحاط بكل شيء علماً. وهذه الآية جواب عن شبهة أوردها منكرو البعث ، وتوضيحها ان جسم الانسان بعد الموت تأكله الأرض ، ويصبح بعض ذراتها المنتشرة في شرقها وغربها ، فكيف تجمع وتعاد الى ما كانت عليه؟ فأجاب سبحانه عن ذلك بأنه يعلم ان الأرض تأكل جسم الميت وان أجزاءه تنتشر في شرقها وغربها ، ومع هذا فهو قادر على مجمعها واعادتها الى الحياة .

## شبهة الآكل والمأكول:

وتُعرف هذه الشبهة عند الفلاسفة وعلماء الكلام بشبهة الآكل والمأكول .. وقد ذكرها الملا صدرا في المجلد الرابع من أسفاره ، وقال : « احتج من أنكسر البعث بأنه «إن أكل الانسان انسانا فالأجزاء المأكولة ان أعبدت في بدن الآكل لم يكن الانسان المأكول معاداً ، وان أعبدت في بدن المأكول لم يكن الآكل معاداً ، ولزم أن تكون الأجزاء المأكولة بعينها منعمة ومعذبة اذا أكل مؤمن كافسراً .. وأجيب عن ذلك في الكتب الكلامية بأن المعاد هو الأجزاء التي منها ابتداء الخلق وهي الأعضاء الأصلية عندهم ، والله يحفظها ، ولا يجعلها جزءاً لبدن آخر » .

ثم قال صاحب الأسفار ما معناه : ان هذا الجواب لا يفي بالغرض ، والحق ان كل ما هو ممكن في نظر العقل ، ودل عليه الوحي يجب الايمان به ، والبعث ممكن عقلاً ، وثابت وحياً ، فوجب التصديق والايمان ، أما أقيسة الفلاسفة وأهل المنطق فما هي بمعصومة عن الحطأ . هذا ما قاله صاحب الأسفار ، وهسو الذي اعتمدنا عليه، وذكرناه مراراً فيا تقدم . وحاول بعض الشيوخ أن يثبت البعث الجسماني بحكم العقل مع صرف النظر عن الوحي ، ولكنه لم يأت إلا بالتكلف والتمحل .

( بل كذبوا بالحق لما جاءهم فهم في أمر مريج) . المراد بالحق هنا القرآن، وبالمربح المختلط المضطرب ، وقد وصف به سبحانه حال الذين قالوا عن رسول الله (ص) : انه مجنون ، وتارة انه ساحر، وأخرى انه كاهن ، وحيناً انه شاعر .. وهكذا بخبط في التبه كل من حاد عن جادة الحق .

( أفلم ينظروا الى السهاء فوقهم كيف بنيناها وزيناها وما لها من فروج ). المراد بالبناء هنا ان كواكب السهاء محكمة في صنعها ، مستقرة في نظامها تسير عليسه بكل دقة ، والمراد بالزينة الجهال ، أما قوله تعالى : « وما لها من فروج «فهو على حذف مضاف أي ما لكل كوكب من كواكبها فتوق وفطور ، كهافي الآية ٣ من سورة الملك : « هل ترى من فطور » . والمعنى ألم ينظر المكذبون بالبعث الى ان بناء الكواكب لا يشبه بناء البشر في شيء لأن كل كوكب على ضخامته هو قطعة واحدة لا فواصل فيه ولا انفصام ، أما البناؤون من البشر فلهم يبنون لبنة فوق لبنة ، بينها فنوق وفطور ، وهم أعجز من أن يبنوا بيتاً صغيراً كبناء الكوكب الطبيعي .

والآية رد صريح وحجة دامغة على من استبعد فكرة البعث ، وقال : « أثلاً متنا وكنا تراباً ذلك رجع بعيد » . ووجه الرد : ان الذي خلق الكواكب بالا فتوق وفطور لا يعجز عسن بعث الانسان بعد موته لأن هذا أيسر من ذاك : « لخلق السموات والأرض أكبر من خلق النساس - ٧٠ غافر » . والبعث خلق .

( والأرض مددناها وألفينا فيها رواسي وأنبتنا فيها من كل زوج بهيج ) . أي مهدناها وجعلناها مستقراً للانسان ، وألفينا فيها رواسي أقبنا فيها الجبال كيلا تميد وتضطرب ، ومن كل زوج بهيج أخرجنا من الأرض أشكالا وألواناً من النبات يسر الناظرين ، ويطيب للآكلسين . وتقدم مثله في العسديد من الآيات ، منها الآية ٣ من سورة الرعد ج ٤ ص ٣٧٤ ( تبصرة وذكرى لكل عبد منيب ) . خلق سبحانه الكون عا فيه من نظام وإحكام ليكون آية على عظمته تعالى لمن تدبر وأبصر ، وفيه اشارة الى ان علاقة الانسان بالكون الذي يعيش فيه لا تنحصر بالمادة فقط ، بل هي قلبية أيضاً .

(ونزلنا من السهاء ماء مباركاً فأنبتنا به جنات وحب الحصيد، والنخل باسقات لها طلع نضيد ) . الطلع أول ما يظهر من الثمر ، والنضيد المنضود المتراكم بعضه فوق بعض كحب السنابل .. وصف سبحانه المساء بالبركة لأنه لا حياة للأرواح والأجسام بلا ماء ، والمراد بحب الحصيد حب النبات المحصود ، ووصف النخل بالطول للاشارة الى ان النخلة وقت الانبات تكون قصيرة ، ثم ترتفع بالأسباب

التي أودعها الله بالطبيعة . قال الإمام على (ع) : « ما دلت الدلائل إلا على ان فاطر النملة هو فاطر النمخلة لدقيق تفصيل كل شيء » أي ان دقة الصنع والتفصيل في النملة الصغيرة والنمخلة الكبيرة الطويلة تدل على ان الصانع واحد (رزقاً للعباد) وهم أعجز من أن يرزقوا أنفسهم بأنفسهم ( وأحيينا به بالدة ميتاً ) هذا تمهيد لقوله تعالى : ( كذلك الحروج ) . فإحياء الانسان بعد الموت تماماً كإحياء البلد الميت بالماء . وتقدم مثله في العديد من الآيات منها الآية ٥٠ من سورة الأعراف ج ٣ ص ٣٤٢ .

## أفعيينا بالخلق الأول الآية ١٢ – ٢٢ :

كَذَّبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوحِ وَأَصْحَابُ الرَّسِّ وَتَمَهُوهُ وَعَادُ وَقِرْعُونُ وَإِخْوَانُ لُوطِ ﴿ وَأَصْحَابُ الْأَيْكَةِ وَقَوْمُ تُبَّمِيمٍ كُلُّ كَذَّبِ الرُّسُلَ فَحَقَّ وَعِيدِ ﴿ أَفَعَينُنَا بِالْخَلْقِ الْأَوْلِ بَلْ هُمْ فِي لَبْسِ مِنْ خَلْقِ جَدِيدٍ ﴿ فَخَقَ خَلَقْنَا الْإِنسَانَ وَنَعْلَمُ مَا تُوسُوسُ بِهِ نَفْسُهُ وَتَحْنُ أَقْرَبُ إلَيْهِ وَلَقَدُ خَلَقْنَا الْإِنسَانَ وَنَعْلَمُ مَا تُوسُوسُ بِهِ نَفْسُهُ وَتَحْنُ أَقْرَبُ إلَيْهِ مِنْ خَلَقْنَا الْإِنسَانَ وَنَعْلَمُ مَا تُوسُوسُ بِهِ نَفْسُهُ وَتَحْنُ أَقْرَبُ إلَيْهِ مِنْ خَلَقْنَا الْإِنسَانَ وَنَعْلَمُ مَا تُوسُوسُ بِهِ نَفْسُهُ وَعَنِ الشَّهَالِ قَعِيدُ ﴿ وَمَاءَتُ سَكُونَ الشَّهُ لِ وَعَنِ اللَّهُ لِلْ فَعِيدُ ﴿ مَا يَلْفِيلُ عَنْ الْمَيْقِينِ وَعَنِ الشَّهِ لِ وَعَنِ الشَّهِ لِ وَعَنِ الشَّهُ لِ وَعَنِ اللَّهُ اللَّهُ وَعِيدُ ﴿ وَقَلْمَ مِنْ قُولُ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴿ وَبَعاءَتُ سَكُونَ الْمَوْتِ وَلِي اللّهُ لِللّهُ مَا كُنْتَ مِنْ مُنْ قَولُ إِلّا لَدَيْهِ وَقِيبٌ عَلَيْهُ فِي الصَّورِ ذَلِكَ مَا كُنْتَ مِنْ مُنْ اللّهُ وَيَشِيدٌ ﴿ وَقَيْلِ لَا لَمُونَ عَلَيْهِ مِنْ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا يَعْنَا لَا اللّهُ وَاللّهُ لَلْ كُنْتَ فِي غَفْلَةٍ مِنْ هَذَا لَا مُنْ عَلَاهُ فَا عَنْكَ غِطَاءَكَ فَبْصَرُكَ الْيَوْمَ حَدِيدٌ ﴿ لَقَدْ كُنْتَ فِي غَفْلَةٍ مِنْ هَذَا لَا وَمُعَلِمُ اللّهُ وَسُولُ لَا لَيُسْهُ وَعَمْدُ لَا عَنْكَ غِطَاءَكَ فَبْصَرُكَ الْيَوْمَ حَدِيدٌ ﴿ فَلَمُ مَا مُنْ اللّهُ وَالْعِلَا لَا عَنْكَ عَطَاءَكَ فَعَمْرُكَ الْيَوْمَ حَدِيدُ ﴿ وَعَلَالِهُ اللّهُ وَلِلْ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

## المعنى :

(كذبت قبلهم) أي قبل الذين كذّبوا محمداً (ص). (قوم نوح) تقدمت قصة نوح في ج في ص ٢٢٢ وما بعدها ( وأصحاب الرس ) وهي بثر ، وتقدمت الاشارة الى أصحاب الرس في ج ٥ ص ٤٦٨ ( وثمود ) وهم قوم صالح ، وقصتهم في ج في ص ٢٤٣ (وعاد) قوم هود ، وتقلم الكلام عنهم في ج في ص ٢٣٧ (وفرعون) تكررت قصته مع موسى وبني اسرائيل مرات ومرات . انظر ج ٣ ص ٣٥٠ الى ٣٨٠ (واعوان لوط ) . انظر ج ٣ ص ٣٥٠ (وأصحاب الايكة ) أي الغيضة الملتفة الشجر ، وتقدمت الاشارة الى أصحاب الأيكة في ج ٥ ص ١٥٥ (وقوم تبع ) وهو تبع الحميري ، وسبق الكلام عنه عند تفسير الآبة ص ١٥٠ (وقوم الله الله الله الله عنه عند تفسير الآبة به على لسان رسله ( أفعيينا بالحلق الأول ) ؟ هل عجزنا عن النشأة الأولى كي نعجز عن الثانية : « كما بدأنا أول خلق نعيده — ١٠٤ الأنبياء » .

( بل هم في لبس من خلق جديد ) . اللبس الشك ، والخلق الجديد البعث، والشك حسن بل هو ضروري على أن يكون باعثاً على البحث والنظر ، أما النفي بلا دليل ولمجرد الشك فهو جهل وضلال .

( ولقد خلقنا الانسان ونعلم ما توسوس به نفسه ونحن أقرب اليسه من حبل الوريد ) . الله قريب من كل شيء بعلمه لأن ما من شيء إلا وهو منه، إذن ، فلا شيء يبعد عنه، وإنحا خص سبحانه حبل الوريد بالذكر لأنه أقرب الى الانسان من أي عضو آخر ، ويضاف الى ذلك ان فيه قوام الحياة ( اذ يتلقى المتلقيسان عن اليمن وعسن الشهال قعيد ما يلفظ من قول إلا لديه رقيب عتيد ) . يدل ظاهر الآية على ان الله يقيم على الانسان رقيبين : يقعد أحدهما عن يمينه، والآخر عن شماله يسجلان عليه كل ما يلفظ من قول . وقال كثير من المفسرين : ان هذين الرقيبين من الملائكة ، وان أحدهما يكتب الحسنات ، وهو الذي بجلس على يمين الانسان ، والآخر يكتب السيئات ، وهو الذي يجلس على شماله .. ويصح تفسير الرقيبين بأنها كناية عن ان الانسان مسؤول عما يقول ويفعسل ، وانه لا يستطيع عند نقاش الحساب أن يستر أو ينكر سيئة من سيئاته لقيام الحجة عليه .

وقلنا يصح هذا التفسير لأنه يلتقي مع التفسير الأول الذي دل عليه ظاهر الآية ، ونتيجتها واحدة .

وتسأل : ان الله غني بعلمه وحفظه عن الرقابة والرقباء والكتابـة والكاتبين ، فما هو القصد من اقامة الرقباء ؟.

الجواب : القصد أن بجابه سبحانه المجرمين بما لا بجدون لانكاره حيلة ولا وسيلة .. وتومىء الآية من بعيد الى ان القاضي لا بجوز أن يقضي بعلمه . أنظر تفسير الآية ٢٠ من سورة فصلت ج ٦ ص ٤٨٠ .

( وجاءت سكرة الموت بالحق ذلك ما كنت منه تحيد ) . سكرة الموت غرته وشدته ، وقوله تعالى بالحق يومىء الى انه عنسد نزول الموت تنكشف الحقيقة للمحتضر ، ويعلم علم اليقين ان البعث حتى لا ريب فيه، وذلك اشارة الى البعث ، والحطاب في كنت لمن أنكر البعث ، وضمير منه يعود الى البعث، والمراد بتحيد تنكر ، والمعنى يقال لمن أنكر البعث حين يُسزل به الموت : هذا هو البعث الذي كنت تنكره ، ومثله : وهذا يوم الفصل الذي كنتم به تكذبون — ٢١ الصافات » . ( ونفخ في الصور ذلك يوم الوعيد ) . يشير سبحانه بهسله النفخة الى يوم القيامة : و ونفخ في الصور فإذا هم من الأجداث الى رجم ينسلون — ٥ يسه . ( وجاءت كا نفس معها سائق وشهيد ) . سائق يسوقها الى عشرها ، وشاهد يشهد عليها بهلها (لقد كنت في غفلة من هذا فكشفنا عنك غطاءك فبصرك اليوم سعديد ) . هذا اشارة الى يوم الحساب والجزاء ، أما البصر الحديد فالمراد به ان الحقيقة تتجلى عند الموت وبعده لمنكر البعث فيعرف ما أنكر وينكر ما عرف ، والمعنى يقال غداً للجاحد : أبها الشقي كفرت بهذا اليوم ، واتبعت أهواءك ، وذهلت عما يراد بك ، وقد انزاحت الأباطيل عنك الآن ، وعرفت الحقيقة ، ولكن حيث لا مهرب من عذاب الحريق .

مناع للخبر الآية ٢٣ – ٣٥:

وَقَالَ قَرِينُهُ هَٰذَا مَا لَدَيَّ عَتِيدٌ ﴿ أَلْقِيَا فِي جَهَنَّمَ كُلَّ كُفَّارٍ عَنِيدٍ ﴿

مَنَّاعِ لِلْخَيْرِ مُعْتَدِ مَرِيبِ الَّذِي جَعَلَ مَعَ اللهِ إِلْهَا آخَرَ فَا لَقِيَاهُ فِي الْعَذَابِ الشَّدِيدِ قَالَ قَرِينُهُ رَبَّنَا مَا أَطْغَيْتُهُ وَلَكِنْ كَانَ فِي صَلاَلِ بَعِيدٍ قَالَ لَا تَخْتَصِمُوا لَدَيَّ وَقَدْ قَدَّمْتُ إِلَيْكُمْ بِالْوَعِيدِ مَا يُبَدَّلُ بَعِيدٍ قَالَ لَا تَخْتَصِمُوا لَدَيَّ وَقَدْ قَدَّمْتُ إِلَيْكُمْ بِالْوَعِيدِ مَا يُبَدَّلُ أَلْقُولُ لَكَيَّ وَمَا أَنَا بِظَلَّامٍ لِلْعَبِيدِ \* يَوْمَ نَقُولُ لِجَهَنَّمَ هَلِ أَمْتَلَاتِ وَتَقُولُ لَكَيَّ وَمَا أَنَا بِظَلَّامٍ لِلْعَبِيدِ \* يَوْمَ نَقُولُ لِجَهَنَّمَ هَلِ أَمْتَلَاتِ وَتَقُولُ لَكَيَّ وَمَا أَنَا بِظَلَّامٍ لِلْعَبِيدِ \* يَوْمَ نَقُولُ لِجَهَنَّمَ عَلِي الْمُتَقِنَ عَيْرَ بَعِيدٍ \* لَهُ الْمُتَلِقُ وَتَعَدُولُ هَلُ مِنْ مَزِيدٍ \* وَأُذْلِقَتِ الْجَنَّةُ لِلْمُتَقِينَ عَيْرَ بَعِيدٍ \* لَهُ الْمُتَقِينَ عَيْرَ بَعِيدٍ \* لَهُ اللَّهُ مِنْ مَزِيدٍ \* وَأُذْلِقَتِ الْجَنَّةُ لِلْمُتَقِينَ عَيْرَ بَعِيدٍ \* لَهُ اللَّهُ مَا مَا يَشَاوُنَ فِيهَا وَعَدُونَ لِكُلَّ أُوابٍ حَفِيظٍ \* مَنْ خَشِي الرَّخْنَ بِالْغَيْبِ وَجَاءً بِقَلْبِ وَجَاءً بِقَلْبِ وَجَاءً بِقَلْبٍ وَجَاءً بِقَلْبٍ مُنْ خَرِيدٍ \* لَهُمْ مَلًا يَشَاوُنَ فِيهَا مُنْ عَرْبُكُ مَنْ عَلَى مَا يَشَاوُنَ فِيهَا وَلَا مَوْلِكُ عَلَى اللَّهُ وَلَا عَرْمُ الْخُلُودِ \* فَمُ مَلَا يَشَاوُنَ فِيهَا وَلَكَ عَلَى مَا يَشَاوُنَ فِيهَا وَلَكَ عَرْمُ الْخُلُودِ \* فَمُ مَلَا يَسَلَّامُ وَلِكَ عَرْمُ الْخُلُودِ \* فَمُ مَا عَلَى اللَّهِ لِلْعَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ وَلِيكًا مَا يَشَاوُلُونَ فَي اللَّهُ وَلِهُ عَلَى مَا عَلَالِهُ اللَّهُ مِلْعَلِيلِهِ وَاللَّهُ وَلِلْكَ عَرْمُ الْخُلُودِ \* فَلْمُ مَلْكُولُولُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ الْعَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّه

#### اللغة :

أزلفت اقتربت . أواب تواب . حفيظ حافظ لأحكام الله .

## الإعراب :

هذا ما لدي معناه هذا شيء ثابت لدي ، وعليه فهذا مبتدأ ، وما نكرة موصوفة خبر ، ولدي متعلق بمحذوف صفة وعتيد صفة ثانية . والذي جعل بدل من كفار . ألقيا كلام مستأنف . وألف القيا للتثنية ، وهما السائق والشهيد اللذان ذكرهما سبحانه في الآبة السابقة . وجهم ممنوعة من الصرف للعلمية والتأنيث. وغير بعيد صفة لموصوف مقدر أي مكاناً غير بعيد . لكل أواب بدل من المتقين بإعادة حرف الجر . وهذا ما توعدون مبتدأ وخبر والجملة معترضة . ومن خشي

الرحمن بدل ثان من المتقين . وبسلام متعلق بمحذوف حالاً من فاعل ادخلوهــــا أي سالمن .

## المعنى :

( وقال قرينه هذا ما لدي عتيد ) . الضمير في قرينه يعود الى من تقدم ذكره في الآية ١٧ وهو الملك القعيد الشهيد الذي يكتب أقوال الموكل به، والمعنى ان هذا الكاتب بقول لله سبحانه : هذا كتاب ما وكلتني به ، وفيه كل ماكان منه على حقيقته و ووضع الكتاب فترى المجرمين مشفقين مما فيه ويقولون يا ويلتنا ما لهذا الكتاب لا يغادر صغيرة ولا كبيرة إلا أحصاها ووجدوا ما عملوا حاضراً ولا يظلم ربك أحداً ... ٤٤ الكهف » .

(ألقيا في جهنم كل كفار عنيد مناع للخبر معتد مريب الذي جعل مع الله إلها آخر). في الآية ٢١ قال سبحانه: و وجاءت كل نفس معها سائق وشهيد » وفي الآية التي نفسرها حكى جل جلاله أنه يقول غدا للسائق والشهيد: خذا الى جهنم من أشرك بسي ، وكفر بالحق وعانده ، وأعرض عن الحير وصد الناس عنه ، ثم يعاود سبحانه الفول عليها مكرراً ومؤكداً: « فألقياه في العذاب الشديد».

وتجهدر الاشارة الى أنه تعالى وصف هنا مناع الحير بالمعتدي المريب ، وفي الآية ١٢ من سورة القلم وصفه بالمعتدي الاثيم حيث قال : « مناع للخير معتد اثيم ۽ وإذا عطفنا على هذه الآية قوله تعالى : « ان شجرة الزقوم طعام الاثيم كالمهل يغلي في البطون كغلي الحميم -- ٤٦ الدخان » . إذا فعلنا ذلك تبين معنا ان جريمة مناع الحير لا تعادلها جريمة ، وان عذابه لا يقاس به عذاب .

(قال قرينه ربنا ما أطغيتُه ولكن كان في ضلال بعيد). هذا القرين غير الأول ، فقد كان الأول من الكرام الكاتبين بدليل قوله تعالى : « هذا ما لدي عتيد » أي هذا الذين سجلته هو حق لا ريب فيه ، أما القرين الشاني فهو من الأبالسة الغاوين الذي أشار اليهم سبحانه بقوله : « ومن يعش عن ذكر الرحمن نقيض له شيطاناً فهو ال قرين — ٣٦ الزخرف » والدليل ان هذا هو المراد قول

القرين الثاني: « ربنا ما اطغيتُه ، فإن القرين الأول لا يحتمل فيه الاطغاء والإغواء كي ينفيه عن نفسه لأن الله قد اختاره لمهمة الكتابة على علم بصلاحه وأمانته .. يضاف الى ذلك قوله تعانى : « لا تختصموا لدي » فإن الاختصام غداً يكون بين المجرمين بعضهم مع بعض لا بينهم وبين غيرهم ، قال تعانى : « الأخلاء يومئذ بعضهم لبعض عدو إلا المتقين - ٦٧ الزخوف » .

(قال لا تختصموا لدي وقد قدمت اليكم بالوعيد). الحطاب من الله سبحانه الى المجرم وقرينه الشيطان، والمعنى لا يقل بعضكم لبعض: أنت أغويتني ويقول الآخر: ما أغويتك، فإن اليوم يوم حساب وجزاء، ولا ينتفع المرء فيه بكلام ولا بغيره إلا بعمله الصالح، وقد دعوتكم اليه، وأنذرت من خالف منكم لقاء يومكم هذا فأبيتم إلا كفوراً (ما يبدل القول لدي وما أنا بظلام للعبيد). المراد بالقول هنا أمره سبحانه في الآية السابقة للسائق والشهيد: و ألقيا في جهنم كل كفار عنيد ، وهذا الالقاء حتم وعدل، هو حتم لأن الله أمر به ولا تبديل لأمره، وهو عدل لأن المجرم أهل له.

وتسأل: لقد ذهب كثير من العلماء الى ان الخلف بالوعيد جائز على الله دون الوعد ، وجذا جاءت السنة النبوية حيث قال الرسول الأعظهم (ص): « من وعد لأحد على عمله ثواباً فهو منجز له، ومن أوعده على عمله عقاباً فهو بالخيار ». يضاف الى ذلك ان العقل يستحسن الوفاء بالوعد ، ولا يستقبح الخلف بالوعيد، فما هو الوجه ـ اذن م لقوله تعالى: « ما يبدل القول لدي » ؟.

وأجاب بعض العلماء بأن الله سبحانه لا يعفو جزاف ، بل لسبب موجب : والعفو كذلك ليس من تبديل القول في شيء .. ونضيف نحن الى هذا الجواب ان المراد بالوعيد هنا الوعيد بعذاب ، مناع الخير ، وليس كل وعيد وتهديد ، لأن هذا المعتدي الأثيم لا كفارة له ولا شفيع عند الله – كما نظن – .

ر يوم نقول لجهم هل امتلأت وتقول هل من مزيد ) . هذا كناية عن شدة لهبها ، وأليم عذابها ، وانها لا تضيق بالمجرمين بالغا ما بلغ عددهم ، وقد وصف سبحانه جهم في العديد من آياته بأوصاف رهيبة مخيفة تقشعر منها جلود الذين يخشون ربهم ، أما الذين في قلوبهم مرض فيسخرون منها وممن آمن بها

( وأزلفت الجنة للمتقين غير بعيد ) . هذا على طريقة القرآن ، يقرن جزاء من أساء بثواب من أحسن . هناك الشدائد والآلام ، وهنا النعيم والجنان ، وقوله تعالى : «غير بعيد» تأكيد لكلمة أزلفت لأنها بمعنى اقتربت ، والمراد بقسرب الجنة من المتقين انهم لها ، وهي لهم ( هذا ما توعدون ) . لقد عملتم ايها المتقون على موعود من الله ، والله منجز وعده ، فإليكم هذا النعيم الذي لا يحده وصف، ولا يبلغه عقل .

( لكل اواب حفيظ من خشي الرحمن بالغيب وجاء بقلب منيب ) . هــذه الصفات الأربع علامات تدل على المتقين ، فن علامة أحدهم انه تواب يبتعد عن المعصية خوفاً من الله ، وبحافظ على الطاعة أمــلا بثواب الله ، وهو في ايمانه واخلاصه على سبيل واحد ، سواء أكان غائباً عن الناس أم حاضراً بينهم ، على عكس المراثي الذي يكسل اذا كان وحده ، وينشط أمام الناس، وهذا المتقي هو الذي يلقى الله سبحانه بقلب منيب سلم . وبكلام آخر للإمام علي (ع) يصف به من اتقى وأتى الله بقلب سلم : « أطاع من بهديه وتجنب من برديه ، وأصاب سبيل السلامة ببصر من بصره وطاعة هاد أمره ، وبادر الى الهدى قبل أن تغاق أبوابه وتقطع أسبابه » .

( ادخلوها بسلام ذلك يوم الخلود لهم ما يشاءون فيها ولدينا مزيد ) . أنتم أيها المتقون في جنة « لا ينقطع نعيمها ، ولا يظعن مقيمها ، ولا يهرم خالدها، ولا يبأس ساكنها » .. ولكم على الدوام فوق ما تشتهون وتقترحون .

وبعد ، فإن هذا التفاوت الهائل بين الجنة والنار يكشف كشفاً قاطعاً عن مدى البعد والتفاوت بين منازلهم عند الله تعالى تماماً كالفرق بين منازلهم عند الله تعالى تماماً كالفرق بين الجنة والنار .

## يوم ينادي المنادي الآية ٣٦ – 10:

وَ كُمْ أَهْلَكُنَا قَبْلَهُمْ مِنْ قَرْنِ هُمْ أَشَدٌ مِنْهُمْ بَطْشاً فَنَقْبُوا فِي البِلَادِ عَلْ مِنْ تَحِيضٍ \* إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَذِكْرَى بَلَنْ كَانَ لَهُ قَلْبُ أَوْ أَلْقَى.

#### اللغة :

القرن أهل العصر الواحد ، فإذا هلك أكثرهم قيل : انقضى قرئهم . فنقبوا في البلاد طافوا فيها . وبجبار أي بقهار تقهرهم على الايمان .

## الإعراب:

كم في محل نصب بأهلكنا ، ومن قرن بيان لها ويطشآ تمييز . ومن محيص ومن الله ومن أو الحر محذوف أي هل محيص ثابت لهم . ولغسوب فاعل مسنا ومن زائدة . واستمع يوم ينادي على حذف مضاف أي استمع حديث يوم ينادي اللح . ويسوم يسمعون بدل من يوم ينادي . يوم تشقق يوم متعلق بالمصير . وسيراعاً جمع سريع ، وهو حال من ضمير عنهم والعامل تشقق .

## المعنى :

( وكم أهلكنا قبلهم من قرن هم أشد منهم بطشاً فنقبوا في البلاد هل من محيص ) . نقبوا في البلاد طافوا فيها ، والمحيص المهرب ، والمعنى كان في الزمان الغابر أثم أكثر حضارة وأقوى عدة وعدداً من الذين كذبوك يا محمد ، وكانت لهم صلات مع كثير من البلاد ، كل ذلك وما إليه لم يغن عنهم حين نزل بهم العداب ، ولم يجدوا من أمر الله مهرياً ألا يخشى قومك أن يصيبهم مثل ما أصاب الماضين ؟ وتكرر هذا التذكير في آيات كثيرة ، منها الآية ٩ من سورة الروم ج ٦ ص ١٣٧ ( ان في ذلك لذكرى لمن كان له قلب أو ألقى السمع وهو شهيد ) . ذلك إشارة الى التذكير بهلاك الماضين ، وذكرى تذكرة وعبرة ، وله قلب أي سليم ، وألقى السمع أي استمع وأصغى الى ما يتلى عليه من العظات ، وشهيد حاضر القلب والعقل ، والمعنى ان الذي ذكرناه عن هلاك من العظات ، وشهيد حاضر القلب والعقل ، والمعنى ان الذي ذكرناه عن هلاك وما بينها في ستة أيام وما مسنا من لغوب ) أي تعب ، والأيام الستة كنابة عن الدفعات أو عن تطور الكون من حال الى حال . انظر نفسير الآية ٤٥ من سورة الدفعات أو عن تطور الكون من حال الى حال . انظر نفسير الآية ٤٥ من سورة الأعراف ج ٣ ص ٣٣٨ .

( فاصبر على ما يقولون ) من الأباطيل والسفه ، فإن العاقبة لمن صبر صبر الأحرار ( وسبح بحمد ربك قبل طلوع الشمس ) اشارة الى صلاة الفجر ( وقبل الغروب ) صلاة العصر ( ومن الليل فسبحه ) صلاة المغرب والعشاء . وتقدم مثله المغروب ) صلاة العصر ( ومن الليل فسبحه ) صلاة المغرب والعشاء . وتقدم مثله والصلاة النافلة بعد الانتهاء من الفريضة ( واستمع يوم يناد المناد من مكان قريب يوم يسمعون الصيحة بالحق ذلك يوم الحروج ) . الحطاب في استمع لرسول الله (ص) ، ويوم ينادي على حذف مضاف أي استمع لما نوحيه اليك من حديث يوم النداء ، لا نفس النداء ، والمراد بالمكان القريب ان النداء يسمعه الجميع حتى كأن المنادي قريب منهم على الرغم من ان الصيحة تأتي من السهاء ، ومهذا يتبين وجه الجمع والتوفيق بين هذه الآية وبين قوله تعالى : « أولئك بنادون من مكان بعيد \_ 23 فصلت ، والمعنى استمع لما نحدثك به يا محمد عن صيحة البعث بعيد \_ 23 فصلت ، والمعنى استمع لما نحدثك به يا محمد عن صيحة البعث

للحساب والجزاء ، وهذه الصيحة بعيدة بالنظر الى أنها تأتي من السهاء وقريبة بالنظر الى انها تصل الى كل سمع حتى اسماع الموتى ، فيخرجون من الاجداث كأنهم جراد منتشر : « هنالك تبلو كل نفس ما أسلفت وردوا الى الله مولاهم الحق وضل عنهم ما كانوا يفترون - ٣٠ يونس ».

( انا نس نحيي ونميت وإلينا المصير ) . الحياة والموت بيد الله ، واليه مصير الحلائق . وتقدم مثله مراراً ، من ذلك الآية ٥٦ من سورة يونس ( يوم تشقق الأرض عنهم سراعاً ذلك حشر علينا يسبر ) تنشق الأرض عن الأولين والآخرين فيخرجون من قبورهم مسرعين ، وهم أكثر عدداً من النمل والرمل ، وأحسنهم حالاً من وجد لقدميه موضعاً ، ولنفسه متسعاً كما قال الامام على (ع) .

( أن أعلم بما يقولون ) من تكذيب الرسول ونفي البعث ( وما أنت عليهم بجبسار ) . فتجبرهم وترغمهم على الايمان بالله واليوم الآخر ، انما أنت مذكر ( فذكر بالقرآن من يخاف وعيد ) . ومن لا يخاف أيضاً لإلقاء الحجة عليه ، وإنما خص سبحانه الحائف بالذكر للاشارة إلى أنه هو الذي ينتفع بالتذكير دون غيره ، ومثله : « فذكر ان نفعت الذكرى سيذكر من يخشى ويتجنبها الأشقى \_ \_ • الأعلى ، . فقوله تعالى : « ويتجنبها الأشقى ولي قاطع على ان الأمر بالتذكير عام ، نفعت الذكرى أم لم تنفع .

# ميوشخ الذاركات

٦٠ آية مكية .

# بينيسك إلاء التحمر التجينيم

## والذاريات ذرواً الآية ١ -- ١٤:

وَالذَّارِيَاتِ ذَرُوا \* فَالْحَامِلاتِ وِقُــرا \* فَالْجَارِيَاتِ يُسْرا \* فَالْمُقَسَّمَاتِ أَمْرا \* إِنَّا أَثُوعَ \* وَالسَّهَاء ذَاتِ الْحُبُكِ \* أَمُوا \* إِنَّا الدِّينَ لَوَاقِع \* وَالسَّهَاء ذَاتِ الْحُبُك \* أَمُونَ \* يَوْفَكُ عَنْهُ مَنْ أَفِك \* قُتِـلَ الْحَرَّاصُونَ \* إِنَّكُمْ لَفِي قَوْلٍ مُخْتَلِف \* يُوفَّ فَكُ عَنْهُ مَنْ أَفِك \* قُتِـلَ الْحَرَّاصُونَ \* إِنَّهُ لَهُ يَنْ مُ فَيْ عَلَى اللَّهِ فَيْ عَمْرَةِ سَاهُونَ \* يَسْأَلُونَ أَيَّانَ يَوْمُ الدِّينِ \* يَوْمَ مُ عَلَى النَّارِ يُفْتَنُونَ \* ذُو قُوا فِتْنَتَكُمْ فَذَا الَّذِي كُنْتُمْ بِهِ تَسْتَعْجِلُونَ \* النَّارِ يُفْتَنُونَ \* ذُو قُوا فِتْنَتَكُمْ فَذَا الَّذِي كُنْتُمْ بِهِ تَسْتَعْجِلُونَ \*

#### اللغة:

المراد بالذاريات الرياح، والوقر السحاب تحمله الرياح. فالجاريات يسرآ الرياح تجري بيسر وسهولة. فالمقسمات أمر الرياح توزع السحاب على البلاد. والمسراد بما توعدون البعث، وبالدين الحساب والجزاء. وبالحبيك الإحكام والنظام. ويتوفك يتصرف. والحرص الكذب والظن من غير أساس. والمراد بالفتنة في قوله تعالى: ويفتنون وفتنتكم ، العذاب .

#### سورة الذاريات

#### الإعراب:

والذاريات الواو للقسم . وذرواً مفعول مطلق . وقراً مفعول به . يسراً صفة لمفعول مطلق مقدر أي جرباً يسيراً . أمراً مفعول به . وانحا توعدون وانحال كلمتان و ان » التي تنصب الاسم وترفع الحبر و « ما » الموصولة ، والعائد محلوف أي ان الذي توعدونه من الحساب والجزاء ، والجملة جواب القسم في والذاريات. والسياء الواو للقسم . وانكم جوابه . وضمير عنه يعود الى الدين . والذين بعدل من « الحراصون » . وهم مبتدأ وفي غمرة خبر وساهون خبر ثان . أيّان بمعنى متى خبر مقدم ويوم هم « يوم » متى خبر مقدم ويوم مبتدأ مؤخر أي متى وقت يوم الدين . ويوم هم « يوم » منصوب بفعل مقدر أي يقع يوم هم و « هم » مبتدأ ويفتنون خبر وعلى النار متعلق به . وجملة ذوقوا مفعول لقول مقدر . وهذا الذي مبتدأ وخبر .

## المعنى :

( والذاريات ذرواً فالحاملات وقراً فالجاريات يسراً فالمقسات أمراً ) . في تفسير هذه الأوصاف الأربعة آراء ، يقول بعضها : المراد بالذاريات الرياح ، وبالحاملات السحاب ، وبالجاريات السفن ، وبالمقسيات الملاقكة ، وأرجع الأقوال ان الأربعة بكاملها من أوصاف الرياح ، فهي ذاريات لأنها تذرو التراب وغيره ، قال تعالى : و هشيماً تذروه الرياح - ٤٥ الكهف » . وأقسم سبحانه بالرياح للاشارة الى منافعها ، ولأن لقه أن يقسم بما شاء من خلقه . أنظر ج٦ ص ٣٣٠ فقرة « الله والقسم مخلقه » . الوصف الثاني و فالحاملات وقراً و بكسر الواو ، فقرة « الله والقسم مخلقه » . الوصف الثاني و منالحاب الثقال ، قال تعالى : وهو الحمل الثقيل ، والمراد هنا ان الرياح تحمل السحاب الثقال ، قال تعالى : وهو الذي يرسل الرياح بشراً بين يدي رحمته حتى اذا أقلت سحاباً ثقالاً سقناه للسحاب عبسر وسهولة ، وهي تحمل السحاب . الوصف الرابع و فالمقسات أمراً » الرياح بيسر وسهولة ، وهي تحمل السحاب . الوصف الرابع و فالمقسات أمراً » الرياح تفرق الأمطار على البلاد، كما قال سبحانه في آية ١٩٥٥ (الأعراف): وسقناه للمد ميت » .

( انما توعدون لصادق وان الدين لواقع ) . هذا جواب قسم « والذاربات » والمراد بما توعدون الإحياء بعد الموت ، وبالدين الحساب والجزاء، والمعنى ان الله يبعث من في القبور لا محالة ، وانه تعالى بجزي الانسان بأعماله ، ان خيراً فخير، وان شراً فشر ( والسماء ذات الحبك ) بضم الحاء والبساء ، وفي تفسيره أقوال أرجحها انه الحلق الحسن ب بفتح الحاء بي ان في خلق السماء إحكاماً ونظاماً وزينة وجالاً (انكم لفي قول مختلف ). الحطاب لمن كذب الرسول الأعظم (ص). وأقوالهم كلها خلط واضطراب .. وكذب ووهم .. فمنها عن الرسول (ص) : وأقوالهم كلها خلط واضطراب .. وكذب ووهم .. فمنها عن الرسول (ص) : انه معنون الى شاعر وساحر. وعن القرآن: انه أساطير الى رجز من نظم محمد (ص) ( يتُوفك عنه من أفك ) أي ينصرف عن الدين والحق من صرفه عنه الهسوى والجهل ، ومثله تماماً « لا يعمى عن ذلك إلا أعمى » .

(قتل الحراصون) وهم الذين بيتهم سبحانه بقوله: (الذين هم في غمرة ساهون). غمرهم الجهل والضلال من فرع الى قدم ... فوزعوا ظنومهم جزافاً ومن غير أساس على الأرض والساء، وعلى البعث والجزاء، وقالوا: لله شركاء من الأحجار، وبنات من الجن والملائكة، أما البعث فحديث خرافة (يسألون ايان يوم الدين) ؟ يقولون ساخرين: متى يكون البعث والحساب؟ فيجيبهم سبحانه: (يوم هم على النار يفتنون). يكون البعث يوم يعرضون على جهم ويحرقون فيها. ويقال: فتنت الشيء أي أحرقته بالنار ليخرج ما فيه من الغش، وتقول ملائكة العذاب للمجرمين: (ذوقوا فتنتكم هذا الذي كنم به تستعجلون). هذا هو العذاب الذي تعجلم به، وسخرتم بالأمس منه .. فكيف رأيتم طعمسه ومذاقه ؟.

## حق السائل والمحروم الآية ١٥ ... ٣٠:

إِنَّ ٱلْمُتَّقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَتُعِيُونِ ﴿ آخِذِينَ مَا آتَاهُمْ رَبُّهُمْ إِنَّهُمْ كَانُوا قَبْلَ ذَلِكَ تُحْسِنِينَ ﴿ كَانُوا قَلِيلًا مِكْ اللَّيْلِ مَا يَهْجَعُونَ ﴿ وَبِالْأَسْحَارِ هُمْ ذَلِكَ تُحْسِنِينَ ﴾ كَانُوا قَلِيلًا مِكْ اللَّيْلِ مَا يَهْجَعُونَ ﴿ وَبِالْأَسْحَارِ هُمْ

#### سورة الذاريات

يَسْتَغْفِرُونَ \* وَفِي أَمْوَالِهِمْ حَقُّ لِلسَّائِلِ وَٱلْمَحْرُومِ \* وَفِي الْأَرْضِ آبَاتُ لِلْمُوقِنِينَ \* وَفِي النَّمَاءُ رِزْقُكُمْ وَمَا تُوعَدُونَ \* فَوَرَبُّ النَّمَاءُ وَالْأَرْضِ إِنَّهُ لَحَقُّ مِثْلَ مَا أَنَّكُمْ تَنْطِفُونَ \* هَلْ أَتَاكَ حَديثُ فَوَرَبُّ النَّمَاءُ وَالْأَرْضِ إِنَّهُ لَحَقُّ مِثْلَ مَا أَنَّكُمْ تَنْطِفُونَ \* هَلْ أَتَاكَ حَديثُ ضَيْف إِبْرَاهِيمَ ٱلْمُكْرَمِيْنَ \* إِذْ دَخَلُوا عَلَيْهِ فَقَالُوا سَلَاماً قَالَ سَلَامُ تَصْيف إِبْرَاهِيمَ ٱلْمُكُونَ \* فَرَاغَ إِلَى أَهْلِهِ فَجَاء بِعِجْلِ سَمِينِ \* فَقَرَّبَ لَهُ إِلَى أَهْلِهُ فَجَاء بِعِجْلِ سَمِينِ \* فَقَرَّ بَ لَهُ إِلَهُ أَهْلِهِ فَجَاء بِعِجْلِ سَمِينِ \* فَقَرَّ بَ لَهُ إِلَيْكُ إِلَى أَهْلِهُ فَجَاء بِعِجْلِ سَمِينِ \* فَقَرَّ بَ لَهُ إِلَى أَهُولُوا لَا تَغَفْ وَبَشَرُوهُ وَاللّهُ عَلَى مَا أَوْ أَلْمَ اللّهُ عَلَى أَوْلَالًا وَقَالَتُ عَجُونُ وَمَنَالُوا كَذَالِكَ قَالَ رَبُكِ إِنّهُ هُو الْحَكِيمُ ٱلْعَلِيمُ \* قَالُوا كَذَلِكِ قَالَ رَبُكِ إِنّهُ هُو الْحَكِيمُ ٱلْعَلِيمُ \*

#### اللغة

الهجوع النوم ليلاً ومنكرون مجهولون لا نعرفهم . فراغ ذهب ومــال سرآ عن فسيوفه . فأوجس أحس . وصرة بفتح الصاد صيحة وضبجة .

#### الإعراب:

آخذين حال من الضمير الذي تعلق به و في جنات وعيون به . ومسا آتاهم مفعول آخذين . وجملة بهجعون خبر كانوا و وما به زائدة إعراباً . وقليسلاً صفة لمفعول مطلق مقدر أي كانوا بهجعون هجوعاً قليلاً من الليل . وفي أنفسكم متعلق بمحذوف خبر لمبتدأ محذوف أي وفي أنفسكم آيات . ومثل حال، وما زائدة إعراباً ، والمصدر من أنكم تنطقون مجرور بالإضافة أي مثل نطقكم . وسلاماً مفعول

مطلق لفعل مقدر أي نسلم عليك سلاماً . وسلام مبتدأ والحبر محذوف أي عليكم سلام . وقوم خبر لمبتدأ محذوف أي أنتم قوم . وخيفة مفعول أوجس . وعجوز خبر لمبتدأ محذوف أي أنا عجوز .

## المعنى :

( ان المتقين في جنات وعيون آخذين ما آناهم ربهم الهم كانوا قبل ذلك عسنين ) . يأخذ سبحانه من الصالحين أعمالهم ، ويثيبهم عليها ، كما قال : و ويأخذ الصدقات – ١٠٤ التوبة » أي يتقبلها ويثيب عليها ، وأيضاً يأخذ الصالحون ما آناهم الله من ثواب ويتقبلونه بغبطة وسرور ، وبتعبر الآية ١٨٨ من سورة المائدة : « رضي الله عنهم ورضوا عند ذلك الفوز العظيم » . ( كانوا قليلاً من الليل ما يهجعون وبالاسحار هم يستغفرون ) . كانوا ينامون في الليل ، ولكن قايلاً ، وكثراً ما انصل بهجدهم بالاسحار ، فيأخذون فيها بالتسبيح والاستغفار .

قال الإمام على (ع) في وصفهم : « أما الليل فصافون أقدامهم تالين لأجزاء القرآن يرتلونها ترتيلاً .. فإذا مروا بآية فيها تشويق ركنوا اليها طمعاً ، وتطلعت اليها أنفسهم شوقاً .. وإذا مروا بآية فيها تخويف أصغوا اليها مسامع قلونهم وظنوا ان زفير جهنم وشهيقها في أصول آذانهم ، فهسم حانون على أوساطهم مفترشون لجباههم وأكفهم وأطراف أقدامهم ، يطلبون إلى الله في فكاك رقابهم » .

( وفي أموالهم حق للسائل والمحروم ) . السائل هو الذي يطلب من النساس الحسنات والصدقات ، والمحروم الفقير الذي يستنكف عن السؤال ، ويصدق عليه قوله تعالى : « بحسبهم الجاهل أغنياء من التعفف تعرفهم بسياهم لا يسألون الناس إلحاقاً—٢٧٣ البقرة» وكلمة فقير تعني وتؤكد شرعاً ان الفقير شريك للغني في ماله، وان هذا غاصب ظلوم إذا منع الفقير من حقه . وتكلمنا عن ذلك مفصلاً بعنوان « الزكاة » في ج ١ ص ٤٢٨ وبعنوان « الغني وكيال لا أصيل » في ج ٢ .

#### سورة الذاريات

#### الله والمعرفة الحسية :

( وفي الأرض آيات للموقنين وفي أنفسكم أفلا تبصرون ) . من تأمل في أي كائن من الكائنات ونظر اليه نظرة الفاحص المدقق لا بد أن ينتهي إلى التساؤل : من الذي دبر وأحكم هذا الصنع ؟. ولا يجد جواباً مقنعاً وتفسيراً صحيحاً إلا وجود قوة عالمة هادية . وإذا لم يقتنع بهذا الجواب فلا يجد أمامه إلا الصدفة والطبيعة العمياء ، وليس من شك انها تزيده جهلاً وعمى .

وقال الماديون : لا طريق إلى المعرفة إلا الحس والتجربة ، والله لا يقع تحت الحس ولا هو موضوع للتجربة ، فالايمان به ــ إذن ـــ لا يستند إلى دليل ، بل هو جهل وضلال .

الجواب أولاً: لا نسلم ان أسباب المعرفة تنحصر بالحس والتجربة ، بـل هناك أيضاً معرفة عقلية نصل اليها عن طريق القوى الذهنية ، ومن أسقط العقل عن الاعتبار ونفى الحجة عنه فقد نفى الانسانية من الأساس ، إذ لا انسانية بلا عقل حاسم قاطـع .. يضاف إلى ذلك إلى ان من نفى المعرفة عن العقل فقد ناقض نفسه بنفسه حيث نفى معرفة العقل بالعقل ، واستدل على عــدم الشيء بوجوده .

ثانياً: لو سلمنا - جدلاً - بأنه لا طريق إلى المعرفة إلا الحس والمشاهدة فإننا نثبت وجود الله ونؤمن به عن هذا الطريق بالذات .. وهو موجود في كل مشهد من مشاهد الطبيعة ، وقد بلغت هذه المشاهد النهاية من البداهة والوضوح ، وأوصلتنا إلى العلم بالمبدع المصور بمجرد النظر اليها والتأمل فيها بدون الرجوع إلى المختبرات والمصانع .. ولو توقف العلم بالله على التحليسل في المختبرات لانحصر وجوب الايمان بالمتخصصين بهذا الفن وحدهم ، ولما صبح منه تعالى علواً كبيراً أن نخاطب العموم بقوله : ويا أيها الناس انقوا ربكم ، مع العلم بأنه ، جلت عظمته ، أوجب الايمان به على جميع عباده .. ولكن بعد أن قدم لهم الدليسل القاطع لكل معذرة على وجوده ، أقام سبحانه هذا الدليل من الفطرة والعقل ومن المحس أيضاً عملاً بالمبدأ العادل القائل : « البينة على من ادعى » .

وليس في قولنا هذا جرأة وسوء أدب لأنه جل جلاله هو القائل: «سنريهم آياتنا في الآفاق وفي أنفسهم حتى يتبين لهم انه الحق - ٥٣ فصلت ». ونفس الانسان وما في الآفاق من الكائنات هي من المشاهد المحسوسة الدالة على وجوده تعلى ، وبها يظهر الحق الذي لا ريب فيه ، ومن تتبع آي الذكر الحكيم بجد نفسه أمام العديد من هذه الآيات الكونيدة التي تدعو إلى الاعان بالله عن طريق المعرفة التي هي ثمرة الحس والعقس ، من ذلك قوله تعالى : « أو كم ينظروا في ملكوت السموات والأرض وما خلق الله من شيء - ١٨٤ الأعراف أي شيء محسوس ملكوت السموات والأرض وما خلق الله من شيء - ١٨٤ الأعراف أي شيء محسوس وملموس .

ان الإيمان بالله ايمان بما لا تراه العين ولا تلمسه اليد ، ولكن هذا الايمسان تفرضه وتحتمه المرئيات والملموسات، تماماً كما يؤمن الطبيب العارف بوجود نوع من المرض في الجسم السقيم ، وبحدد ماهيته بمجرد أن يلمس الجسم أو ينظر اليه دون أن يرى الميكروب الذي تولد منه المرض .. وما من أحد مؤمناً كان أو ملحداً إلا وهو يؤمن ايماناً قاطعاً بأشياء كثيرة لا تقع تحت الحس لأن هذا الايمسان محتمه الحس بالذات ، والذين يعتمدون على التجربة يعنون بها الاستدلال من شيء تدركه الحواس .

(وفي السياء رزقكم وما توعدون). قوله: « رزقكم » على حذف مضاف أي أسباب رزقكم كالمطر وما اليه ، وقديماً قيل: لولا السياء لما كان للناس بقاء . واختلفوا في تفسير « وما توعدون » فمن القائل: ان المراد بــه الجنة والنار ، وقائل: انه الحير والشر ، وقال ثالث: بل المراد ان الرزق مقسوم ومكتوب. وفي رأينا ان المراد بما توعدون أسباب الرزق بالذات بدليل ان الله سبحانه أشار في الآية إن ان في الأرض وفي أنفسنا آيات محسوسة ملموسة تدل على وجود الله وعظمته ، ثم عقب بعد ذلك بأن في السماء أيضاً آيات محسوسة تــدل عليه تعالى وعلى عظمته ، وبالبديمة ان الآيات السياوية المحسوسة هي المطر والكواكب وليست الجنة والنار وما اليها .

( فورب السهاء والأرض انه لحق مشل ما انكم تنطقون ) . قال الرازي : « الضمير في ( انه ) عائد الى القرآن . فكأنه قال : ان القرآن لحق نطق بـــه الملك نطقاً مثل ما انكم تنطقون » . وليس من شك ان القرآن حق لا ريب فيه وان جبريل قد نطق به أيضاً ، ولكن لم يسبق للقرآن ولا للملك ذكر من أول السورة الى هنا ، والذي تُذكر في الآية ١٢ هو يوم الدين ، ثم أشار سبحانه الى ما في الأرض والساء وأنفسنا من الدلائل على وجود المبسدع ، فالأولى إرجاع الضمير الى ذلك كله ، وعلى هذا يكون المعنى انه سبحانه قد أقسم بجلاله ان الله حق والبعث حق ولا ينبغي الشك في ذلك بعد أن قامت عليه الدلائل تماماً كما لا ينبغي للانسان أن يشك فيا نطق به .. وروي ان أعرابياً قال حين سمع هذه الآية: هن الذي أغضب الجليل حتى ألجأه الى اليمين » . وليس هذا ببعيد على من نشأ على الفطرة التي ولد عليها .

وبالمناسبة قال أهل اللغة : النطق نوعان : خارجي ، وهو اللفظ ، وداخلي، وهو الفكر والادراك ، وقال أهل المنطق في تعريف الانسان : انه حيوان ناطق أي مفكر ، وقال «ديكارت» : « أنا أفكر وإذن فأنا موجود » وهذه حقيقة بديهية تنفي الشك في وجود المفكر لأنها خرجت منه بالذات ، وعلى هذا فلنا أن نفسر قوله تعالى : « مثل ما انكم تنطقون » بمثل ما انكم تلفظون ، وأيضاً لنا أن نفسره بمثل ما انكم تفكرون لأن كلاً من وجود التفكير والتلفظ ينفي الشك عن وجود المفكر والمتلفظ ينفي الشك عن وجود المفكر والمتلفظ .

( هل أتاك حديث ضيف ابراهيم المكرمين ) . كلمة ضيف تُستعمل في المذكر والمؤنث والواحد والجاعمة ، والمراد بضيف ابراهيم الملائكة الذين جاءوا ليبشروه بإسحق وإهلاك قوم لوط ، ووصفهم سبحانه بالمكرمين لأنهم كرام عنده وعند عباده المؤمنين ( إذ دخلوا عليه فقالوا سلاماً قبال سلام قوم منكرون ) . حييوه فرد التحية ، وقبال : هؤلاء أناس لا نعرفهم ( فراغ إلى أهلمه فجاء بعجل سمين ) . أسرع ابراهيم الى عياله وأمرهم أن بهيئوا لضيوفه عجلا سميناً ، وكان ما أراد ونضج العجل ( فقربه اليهم ) ليأكلوا ، فأبوا ( قال ألا تأكلون) ؟ ولكنهم أصروا على الامتناع الأنهم ليسوا بشراً يأكلون الطعمام ( فأوجس منهم ولكنهم أصروا على الامتناع الأنهم ليسوا بشراً يأكلون الطعمام ( فأوجس منهم خيفة ) الأنه فوجىء بأمر لا يعرف عواقبه ، ولما رأوا ما بسه ( قالوا لا تخف وبشروه بغلام عليم ) . أعلموه محقيقة ما جاءوا به من البشارة بإسحق ( فأقبلت

امرأته ) سارة لما سمعت البشرى ( في صرة ) ارتفع صوتها من الدهشة (فصكت وجهها ) ضربته بيدها فرحاً وتعجباً ( وقالت عجوز عقب ) فكيف ألد ؟. ( قالوا كذلك قال ربك انه هو الحكيم العليم ) . الله يعلم انك عجوز عقبم ، ولكن شاءت حكمته أن يهبك على الكبر غلاماً كاملاً ، وإذا أراد الله شيئاً فهو يقول له : كن فيكون .. وأوجزنا تفسير هذه الآيات لوضوحها، ولأنها تقدمت في سورة هود الآية ١٦ – ٧٣ ج ٤ ص ٢٤٧ وفي سورة الحجر الآية ١١ – ٥٠ ص ٢٤٧ من المجلد المذكور .

الجنع التيابع والعشرون

فَمَا خَطَبُكُمْ أَيُّهَا المُرسَلُونَ الْآيَةِ ٣١ – ٤٦:

قَالَ فَيَا خَطْبُكُمْ أَيُّهَا الْمُرْسَلُونَ \* قَالُوا إِنَّا أَرْسِلْنَا إِلَى قَوْمٍ مُجْرِمِينَ \* لِلْنُسِلَ عَلَيْهِمْ حِجَارَةً مِنْ طِلِينِ \* مُسَوَّمَةً عِنْدَ رَبُّكَ لِلْمُسْرِفِينَ \* فَا وَجَدْنَا فِيهَا عَيْرَ بَيْتِهِ مِنَ الْمُوْمِنِينَ \* فَهَ وَجَدْنَا فِيهَا عَيْرَ بَيْتِهِ مِنَ الْمُسْلِمِينَ \* وَتَرَكُنَا فِيهَا آيَةً لِلَّذِينَ يَعَافُونَ الْعَذَابِ الأَلِيمَ \* وَفِي مُوسَى الْمُسْلِمِينَ \* وَتَرَكُنَا فِيهَا آيَةً لِلَّذِينَ يَعَافُونَ الْعَذَابِ الأَلِيمَ \* وَقِي مُوسَى إِذْ أَرْسَلْنَاهُ إِلَى فِرْعَونَ بِسُلْطَانِ مُبِينِ \* فَتَوَلَّى بِرُكُنِهِ وَقَالَ سَاحِرٌ أَوْ بَعِنُونَ \* فَا خَذُنَاهُ وَجُنُودَةً فَنَهَذَالُهُمْ فِي الْمَرِّ وَمُولَ مُلِيمٍ \* وَقِي عَادِ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ الرَّيْحَ الْعَقِيمَ \* مَا تَذَرُ مِنْ شَيْء أَنَتُ عَلَيْهِ إِلَّاجِعَلَتُهُ وَلَا مَنْ مَنْ فَيْ الْمَرْونَ \* فَا اسْتَطَاعُوا مِنْ قَيْلَ أَمْ مِنْ أَنُوا مُولَى مِنْ فَيْلُ إِنَّهُمْ كَانُوا فَومًا فَاسِقِينَ \* وَقَوْمَ نُوحٍ مِنْ قَبْلُ إِنَّهُمْ كَانُوا قَومًا فَاسِقِينَ \* وَقَوْمَ نُوحٍ مِنْ قَبْلُ إِنَّهُمْ كَانُوا قَومًا فَاسِقِينَ \* وَمُ أَو مَا مُؤْمِ مُوحٍ مِنْ قَبْلُ إِنَّهُمْ كَانُوا قَومًا فَاسِقِينَ \* وَقَوْمَ نُوحٍ مِنْ قَبْلُ إِنَّهُمْ كَانُوا قَومًا فَاسِقِينَ \* وَقَومً مَا فُوحٍ مِنْ قَبْلُ إِنَّهُمْ كَانُوا قَومًا فَاسِقِينَ \* وَقَومً مُوحٍ مِنْ قَبْلُ إِنَّهُمْ كَانُوا قَومًا فَاسِقِينَ \*

#### اللغة :

فا خطبكم فما شأنكم ؟ ومسومة عليها علامة . وبسلطان مبين بحجة واضحة . والمراد بالركن هنا القوة والسلطان أي أعرض لأنه بملك السلطان والقوة ، ومثله: و أو آوى الى ركن شديد – ٨٠ هود ۽ . والملم هو الذي يفعل ما يلام عليه . والربح العقيم هي التي لا خير فيها من المطر أو تلقيح الشجر وتحسوه . والرميم البالي . والصاعقة العذاب .

#### سورة الذاريات

#### الإعراب :

فا خطبكم مبتدأ وخبر . ومسومة صفة لحجارة . وفي موسى متعلق بمحذوف خبر لمبتدأ مقدر أي هذا ساحر. خبر لمبتدأ مقدر أي هذا ساحر. وفي عاد وفي ثمبود مثل وفي موسى . وقوم نوح بالنصب على تقدير وأهلكنا قوم نوح .

## المعنى :

(قال فما خطبكم أيها المرسلون). ابراهيم (ع) يسأل ضيوفه بعد أن عرف هويتهم: إلى أين ؟ وماذا تبغون ؟ (قالوا إنا أرسلنا الى قوم مجرمون ومسرفون لأنهم كانوا يأتون الرجال شهوة من دون النساء ( لنرسل عليهم خجارة من طين مسومة عند رباك للمسرفين). لنهلكهم محجارة معلمة من طين صلب أعدها الله لمن تجاوز الحد في الكفر، وأسرف في البغي والفساد ( فأخرجنا من كان فيها من المؤمنين) لئلا يصيبهم سا أصاب المجرمين المسرفين ( فما وجدنا فيها غير بيت من المسلمين) وهم بيت لوط إلا المرأته كانت من الهالكين ( وتركنا فيها آية للذين بخافون العذاب الأليم ) . ضمير المرأته كانت من الهالكين ( وتركنا فيها آية للذين بخافون العذاب الأليم ) . ضمير فيها يعود الى قرى قوم لوط أو مدينتهم ، والمراد بالآية الآثار السي تنبىء عن الهلاكهم وعذابهم ، لتكون تبصرة لمن تدبير وعبرة لمن اتعظ . وتقدمت هسذه الآيات في سورة الأعراف الآية ٨٠ – ٨٤ ج ٣ ص ٣٥٣ وفي سورة هود الآية الآيات في سورة الأعراف الآية ٨٠ – ٨٤ ج ٣ ص ٣٥٣ وفي سورة هود الآية

( وفي موسى إذ أرسلناه الى فرعون بسلطان مبين ) . أرسل سبحانه موسى معجزات كافية وافية الى فرعون لبردعه عن غيه وضلاله ( فتولى بركنه ) أعرض مغتراً بجنده وسلطانه ( وقال ساحر أو مجنون ) .. ولماذا موسى ساحر أو مجنون في منطق فرعون ؟ لأنه قال له : لست إلها يتعبد ، وحذره مغبة البغي والطغيان ( فأخذناه وجنوده فنبذناهم في اليم وهو مليم ) . طغى وبغى وقال : أنا ربكم الأعلى فكان عاقبة أمره إغراقاً ولوماً .. ومن نافلة القول ان نشير الى ما سبق من

التكرار ، وفي ج ٥ ص ٢٠٦ ذكرنا السبب الموجب لتكرار قصة موسى ، أما هنا فنقول : الله أعلم .

(وفي عاد إذ أرسلنا عليهم الربح العقم). عاد هم قوم هود، وقد أهلكهم الله بربح عاصفة قاصفة ( ما تأبر من شيء أتت عليه إلا جعلت كالرمم ) لا تمر بشيء إلا جعلت كالرمم ) لا تمر بشيء إلا جلام وتحطم .. وسبقت قصة هود مع قومه في سورة الأعراف الآية بشير الآكر الله المحلم الله المحلم الله الآية بشير ( وفي تمود إذ قبل لهم تمتعوا حتى حين ) ثمود قوم صالح . وهذه الآية تشير الى ما جاء في الآيسة ٦٥ من سورة هود : « فقال تمتعوا في داركم ثلاثة أيام ذلك وعد غير مكذوب به . (فعتوا عن أمر ربهم فأخذتهم الصاعقة وهم ينظرون). عصوا الله والرسول ، فأنزل سبحانه عليهم العذاب من السياء ، ولما رأوه خارت قواهم ( فما استطاعوا من قيام وما كانوا منتصرين ) وإذا أراد الله بقوم سوءاً قواهم ( فما استطاعوا من قيام وما كانوا منتصرين ) وإذا أراد الله بقوم سوءاً سورة الأعراف الآية ٧١ – ٧٩ ج ٣ ص ١٥٠٠ وفي سورة هود الآية ٢١ – ٨٨ ج ١ عن عملون المورفات ، وبنتهكون المحرمات . وتقدمت قصة نوح في سورة الأعراف الآية ٥١ – ٤٤ ج ٢ ص ٣٤٤ وفي سورة هود الآية ٥١ – ٤٤ ج ٢ عن ٢٤٤ من سورة هود الآية ٥١ – ٤٤ ج ٢ عن ٢٤٤ من ٢٠٠ من ٣٤٤ وفي سورة هود الآية ٥١ – ٤٤ ج ٢ عن ٢٤٤ من سورة هود الآية ٥١ – ٤٤ ج ٢ عن ٢٤٤ من ٢٠٠ من ٣٤٤ وفي سورة هود الآية ٥١ – ٤٤ ج ٢ عن ٢٤٤ من ٣٠٠ وفي سورة هود الآية ٥٠ – ٤٩ ج ٢ من ٣٠٠ من ٣٠٠ وفي سورة هود الآية ٥٠ – ٤٩ ج ٢ من ٣٠٠ وفي سورة هود الآية ٢٠ – ٤٩ ج ٢ من ٢٢٢ من ٢٠٠ وفي سورة هود الآية ٢٠ – ٢٩ من ٣٤٠ وفي سورة هود الآية ٢٠ – ٢٩ من ٣٠٠ وفي سورة هود الآية ٢٠ – ٢٩ من ٣٠٠ وفي سورة هود الآية ٢٠ – ٢٩ من ٣٠٠ وفي سورة هود الآية ٢٠ – ٢٠ من ٣٠٠ وفي سورة هود الآية ٢٠ – ٢٠ من ٣٠٠ وفي سورة هود الآية ٢٠ – ٢٩ من ٣٠٠ وفي سورة هود الآية ٢٠ - ٢٠ من ٣٠٠ وفي سورة هود الآية ١٠٠ من ٢٠٠ وفي سورة سورة هود الآية ١٠٠ من ٢٠٠ وفي سورة الآية ١٠٠ من ٢٠٠ وفي سورة سورة الآية ١٠٠ من ١٠٠ وفي سورة الآية ١٠٠ وفي سورة الآية ١٠٠ وفي سورة الآية من ١٠٠ وفي سورة ١٠٠ وفي سورة الآية من ١٠٠ وفي سورة ١٠٠ وفي سورة الآية من ١٠٠ وفي سو

## ومن كل شيء خلقنا زوجين الآية ٤٧ ــ ٩٠ :

وَالسَّمَاءُ بَنَيْنَاهَا بِأَيْدٍ وَإِنَّا لَمُوسِعُونَ ﴿ وَالْأَرْضَ فَرَشْنَاهَا فَنِعْمَ ٱلْمَاهِدُونَ ﴿ وَاللَّمْ اللهِ إِنِّي وَمِنْ كُلِّ شَيْءً خَلَقْنَا زَوْجَيْنِ لَعَلَّسُكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴿ فَفِرُوا إِلَى اللهِ إِنِّي وَمِنْ كُلُّ مِنْ فَوْرُوا إِلَى اللهِ إِنِّي أَكُمْ مِنْهُ نَذِيرٌ لَكُمْ مِنْهُ نَذِيرٌ لَكُمْ مِنْهُ نَذِيرٌ مُبِينٌ ﴿ وَلَا تَجْعَلُوا مَعَ اللهِ إِنِّمَا آخَوَ إِنِّي لَكُمْ مِنْهُ نَذِيرٌ مُبِينٌ ﴿ وَلَا تَجْعَلُوا مَعَ اللهِ إِنِمَا آخَوَ إِنِّي لَكُمْ مِنْهُ نَذِيرٌ مُبِينٌ ﴿ كَذَٰ لِكُ مَا أَتَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ مِنْ رَسُولِ إِلَّا قَالُوا سَاحِرٌ مُبِينٌ ﴿ كَذَٰ لِكُ مَا أَتَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ مِنْ رَسُولِ إِلَّا قَالُوا سَاحِرٌ مُبِينٌ ﴿ كَذَٰ لِكُ مَا أَتَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ مِنْ رَسُولِ إِلَّا قَالُوا سَاحِرٌ

#### سورة الذاريات

أَوْ عَبْنُونَ \* أَتَوَاصَوْا بِهِ بَلْ هُمْ قَوْمٌ طَاعُونَ \* فَتَوَلَّ عَنْهُمْ فَهَا أَنْتَ بَعْنُونَ \* وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ فَهُومٍ \* وَذَكُرْ فَلَا الذَّكْرَى نَنْفَعُ الْمُوْمِنِينَ \* وَمَا أَدِيدُ أَنْ يُطْعِمُونِ \* وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ \* مَا أُدِيدُ مِنْهُمْ مِنْ رِزْقِ وَمَا أُدِيدُ أَنْ يُطْعِمُونِ \* وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ \* مَا أُدِيدُ مِنْهُمْ مِنْ رِزْقِ وَمَا أُدِيدُ أَنْ يُطْعِمُونِ \* إِنَّ اللهُ مُو الرَّزَاقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمَتِينُ \* فَإِنَّ لِلَّذِينَ ظَلَمُوا ذَنُوبًا مِشْلَ وَنُوبٍ أَصْحَابِهِمْ فَلَا يَسْتَعْجِلُونِ \* فَوَيْلُ لِلَّذِينَ كَفَرُوا مِلْ مَا يَوْمِمِمُ الذِي يُوعَدُونَ \* فَوَيْلُ لِلَّذِينَ كَفَرُوا مِلْ يَعْمِمُ الذِي يُوعَدُونَ \* فَوَيْلُ لِلَّذِينَ كَفَرُوا مِلْ يَعْمِمُ اللهِ مَا الذِي يُوعَدُونَ \* فَوَيْلُ لِلَّذِينَ كَفَرُوا مِلْ يَعْمِمُ اللهِ يَسْتَعْجِلُونِ \* فَوَيْلُ لِلَّذِينَ كَفَرُوا مِلْ مَا يَعْمِمُ اللهَ يَعْمُونَ \* اللهُ يَعْمُونَ \* فَوَيْلُ لِللَّذِينَ كَفَرُوا مِلْ يَعْمُونَ \* وَاللَّهُ مَا يُولُولُوا مِلْ اللَّهُ مِنْ اللهُ يَعْمُونَ \* فَوَيْلُ لِللَّذِينَ كَفَرُوا مِلْ اللهُ اللَّذِي يُوعَدُونَ \* فَوَيْلُ لِللَّذِينَ كَفَرُوا مِلْ اللَّهُ مُولَى اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُولًا لِلللَّهُ مُولًا لَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مُولًا لَوْلِهُ اللَّهُ اللَّهُ مُولًا لَعْمُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهِ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الل

#### اللغة :

بآيد أي بقوة . وموسعون اشارة إلى أن القضاء يتسع باستمرار عـــلى مدى الآيام ، ويأتي التفصيل . والفرار إلى الله معناه الالتجاء اليه والاعتصام بحبلـــه . وتواصوا أوصى بعضهم بعضاً . وبملوم أي بمسؤول .

#### الإعراب :

والسياء مفعول لفعل مقدر أي بنينا السياء بنيناها . والأرض أيضاً مفعول لفعل مقدر أي فرشنا الأرض فرشناها . فنعم الماهدون المخصوص بالمدح محذوف أي نحن . وكذلك خبر لمبتدأ مقدر أي الأمر كذلك ، أتواصوا الهمزة للانكار .

#### المعنى :

( والسياء بنيناها بأيد وإنا لموسيعون) . قال بعض المفسرين : المراد بموسعين ان الله يوسع الرزق على خلقه بالمطر .. والمعنى الذي يتفق مع الواقع ومدلول الآية

معاً أن يكون المراد بالسهاء هنا المعنى الظاهر من كلمة السهاء وهو الفضاء الواسع الرحب عا فيه من النجوم وغيرها . والمراد بموسعين ان الله سبحانه يزيد الفضاء اتساعاً باستمرار وعلى مدى الآيام ، قال أهل الاختصاص : ان الفضاء يتمدد بين المجرات باستمرار ، وان حجم الفضاء العالمي الآن يبلغ نحو عشرة أضعاف حجمه منذ بداية تمسده . . ويقول « سير جينز » : يبلغ متوسط البعد بين المجرات بعضها مع بعض نحو مليون ونصف من السنين الضوئية مع العلم ان الضوء يقطع بعضها مع بعض نحو مليون ونصف من السنين الضوئية مع العلم ان الضوء يقطع بواسطة المراصد الكبرى ان بين النجوم مسافات سحيقة تتقدر بنحو خسائة مليون بواسطة المراصد الكبرى ان بين النجوم مسافات سحيقة تتقدر بنحو خسائة مليون وجود مجرات أخرى على مسافات أبعد . ( التكامل في الاسلام لأحمد أمين العراقي وجود مجرات أخرى على مسافات أبعد . ( التكامل في الاسلام لأحمد أمين العراقي وجود مجرات أخرى على مسافات أبعد . ( التكامل في الاسلام لأحمد أمين العراقي وجود مجرات أخرى على مسافات أبعد . ( التكامل في الاسلام لأحمد أمين العراقي وجود مجرات أخرى على مسافات أبعد . ( التكامل في الاسلام لأحمد أمين العراقي وجود مجرات أخرى على مسافات أبعد . ( التكامل في الاسلام لأحمد أمين العراقي وجود مجرات أخرى على مسافات أبعد . ( التكامل في الاسلام لأحمد أمين العراقي وجود مجرات أخرى على مسافات أبعد . ( التكامل في الاسلام لأحمد أمين العراقي وحمد عمرات أخرى على مسافات أبعد . ( التكامل في الاسلام لأحمد أمين العراقي وحمد عمرات أخرى على مسافات أبعد . ( التكامل في الاسلام لأحمد أمين العراق وحمد عمرات أبعد أولى ) .

ونحن لا نتحمس لتطبيق القرآن على العلم الحديث للمحاذير الستي ذكرناها في ج ١ ص ٣٨ .. ولكن لا نجد مفرآ من القول : ان هذه الآية الكريمـــة أصدق شاهد على ان معجزة محمد بن عبدالله (ص) هي المعجزة الأبدية الوحيدة من بين معاجز الأنبياء أجمعين ، وأنها تزداد رسوخا ووضوحا كلما تقدم العلم خطوة الى الأمام .

( والأرض فرشناها فنعم الماهدون ) . مهد وهيأ سبحانه الأرض للانسان ، ويسط فيها يده ليبني ويعمل للحياة والحسير ، لا للشر والدمار ، أطلق يسده ليعمل واشترط عليه أن يكف الأذى عن أخيسه الانسان ، لا ليلقي بالصواريخ وقنابل النابالم على مدارس الأطفال ودور الحضانة ، ومستشفيات المرضى ومصانع العال ، وعلى كل من ينشد الحرية ، ويرفض العبودية إلا تله وحده .

( ومن كل شيء خلقنا زوجين العلكم تذكرون ) . يدل ظاهر الآية على أن الله سبحانه خلق في كسل جنس من الكائنات زوجين ذكراً وأنثى ، سواء أكان إنساناً أم حيواناً او نباتاً ام جاداً لأن كلمة كل شيء تعم الجميع ... ولا ندري هل اكتشف العلماء هذه الحقيقة او انهم ما زالوا في طريق الوصول اليها ؟ والذي قرأناه من أقوال العلماء في هذا الباب ان ما من ذرة في الكون إلا وهي مؤلفة

من كهيرب موجب وسالب أي انها تحتوي على عنصر يجذب وآخر يدفع ، فهل تنطبق الآية على ذلك ؟.

( ففروا الى الله انبي لكم منسه نذير مبين ) . وكل من كف الأذى عن غيره ، وصدق في أقواله وأخلص للحق والعدل في أفعاله فقد فر من الباطل الى الحق ، ومن الضلال إلى الهدى ، وعمل بما أمر الله،أراد ذلك أو لم يرد . اما الكاذب الحسائن فهو أعدى أعداء الله ، وان هلل وكبتر ، وتعبد وتصدق . ( ولا تجعلوا مع الله إلها آخر إني لكم منه نذير مبين ) . والشرك أشكال ، منه عبادة الأصنام ، ونسبة الولد الى الله .. ومنه ايضاً التلوين في الدين والعمل خساب أعداء الله والانسانية باسم الاسلام وصالح المسلمين .

( كذلك ما أنى الذين من قبلهم من رسول إلا قالوا ساحر أو مجنون ) . قال لك المكذبون يا محمد تماماً مثل ما قال الأولون لأنبيائهم ، ومساحظك في ذلك بأدنى من حظهم ( أتواصوا به بل هم قوم طاغون ) . غريب أن يتشابه الأولون والآخرون في تكذيب المحقين والمصلحين .. هل اجتمعوا وتواصوا بذلك كلا ، ما اجتمعوا ، ولا رأى او قلد بعضهم بعضاً ، وإنما جمعهم عداء الباطل للحق ، والجهل للعلم ( فتول عنهم فما انت مملوم ) لا تنقيب نفسك حسرات على كفرهم وطغيامم يا محمد فما أنت ممسؤول عن دينهم ولا عن أقوالهم وافعالهم ( وذكر فإن الذكرى تنفع المؤمنين ) . لا مهمة لك يا محمد إلا ان تبلغ القرآن وتعظ به جميع الناس ، وإذا لم ينتفع بالموعظة من أصر على الكفر والفساد فينتفع ما من يبحث عن الحق ليؤم به وبعمل مموجه .

( وما خلقت الجن والإنس إلا ليعبدون ) . وعبادة الله وحده تعني التحرر من عبادة الإنسان للإنسان ، ومن عبادة المال والجاه ، وجميع الأهواء والشهوات، وان لا يخضع إلا للحق والعدل ، وأيضاً تعني الجلهاد لنصرة الحق وأهله ، والعمل لحير الدنيا والآخرة ، وما من ريب ان من سلك هذه السبل أدت به الى دار السلام ، وعلى هذا تكون الغاية من خلق الجن والانس ان يحيوا حياة طيبة دائمة في دار الله وجواره شريطة ان يتحرروا من العبودية بشتى انواعها ، ويعملوا صالحاً ، ومن اهمل وقصر فلا يلومن إلا نفسه ، وما ربك بظلام للعبيد . وتكلمنا مفصلاً عن ذلك في ج ٢ ص ١٧١ فقرة « لماذا خلق الله الانسان ؟ » .

وتسأل : وماذا تصنع بالحديث القدسي : « كنت كنزاً مخفيــاً فأردت ان أعرَف فخلقت الحلق فبي عرفوني » فإنه يدل بوضوح على ان الغاية من الحلق هي معرفة الله ؟.

الجواب : ان هذا الحديث يتفق تماماً مع التفسير الذي ذكرناه لأن من عرف الله حق المعرفة استغنى بعبادته عن عبادة الناس والجاه والمال، وعمل لمرضانه وجنته.

( ما اريد منهم من رزق وما اريد ان يطعمون ) . وكأنه نعالى علوآ كبيراً يقول : ما خلقت الحلق لاستغلهم في مصانعي وحقولي ، ولا لأتخذ منهم سوقاً لتصريف سلعي وبضائعي، ولا لأحارب هم من يزاحمني على الاستغلال والاحتكار ، كلا ان الله غني عن العالمين ، وانما خلقتهم ليعملوا بدأ واحدة لحيرهم أجمعين، ويجاهدوا من يحاول الاعتداء على حريتهم وكرامتهم ، وينتهب أموالهم وأرضهم وديارهم ( ان الله هو الرزاق ذو القوة المتين ) . ومعنى الله هو الرزاق انه تعالى خلق الأرض للانسان معاشاً ، وزوده بجميع الأدوات التي تمكنه من استهارها من أجل حياته كالعقل والقوة والسمع والبصر ، وقال له : اعمل لدنياك وآخرتك ، ولا تعتد إن الله لا يحب المعتدين ، تماماً كما لو اعطيت ولدك مالاً ، وقلت له : تاجر به لمعاشك ، وكن أميناً في معاملتك .

( فإن للذين ظلموا دُنوباً مثل دُنوب أصحابهم ) . المراد بالظالمين هنا الطغاة المترفون الذين كذّبوا رسول الله (ص) والمعنى ان نصيب هؤلاء من العذاب تماماً كنصيب الأمم السابقة الذين كذبوا الرسل ( فلا يستعجلون ) العـــذاب الذي هو نازل بهم لا محالة .. وما أقرب اليوم من الغد ( فويل للذين كفروا من يومهم الذي يوعدون ) به ويستعجلون مجيئه .. فكم من مستعجل أمراً ود ّ – حين مجيئه – انه لم يكن .

# ميتوشرة الطوير

٤٩ آية مكية .

## بيني للهُ الجَمْزِ الْحِينَ مِ

والطور الآية ١ ـ ١٩ :

وَالطُّورِ \* وَكِتَابِ مَسْطُورِ \* فِي رَقِّ مَنْشُورِ \* وَٱلْبَيْتِ الْمَعْمُورِ \* وَالسَّقْفِ الْمَرْفُوعِ \* وَٱلْبَعْرِ الْمَسْجُورِ \* إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ لَوَاقِع \* وَالسَّقْفِ الْمَرْفُوعِ \* وَٱلْبَعْرِ الْمَسْجُورِ \* إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ لَوَاقِع \* مَوْمَ \* مَوْمَ اللهُ مَوْمَ اللهُ مَنْ دَافِع \* مَوْمَ مَنْهُ فَي خَوْضِ مَلْعَبُونَ \* مَوْمَ يُدَعُونَ فَوَ اللهُ مَوْمُ فِي خَوْضِ مَلْعَبُونَ \* مَوْمَ يُدَعُونَ فَوَ اللهُ مَوْمَ يُومَ مُؤَمِّ اللهُ مَوْمُ فِي خَوْضِ مَلْعَبُونَ \* مَوْمَ يُدَعُونَ فَوَ اللهُ مَنْ مُ مَنْهُ مَنْهُ اللهُ اللهُ اللهِ مَنْهُمْ فِي مَوْمَ اللهُ اللهُ

#### اللغة :

قال الفيروز ابادي في قاموسه المحيط : يطلق الطور على فناء الدار وعلى كل جبل ، وعلى جبل قرب أبلة بضاف الى سيناء وسينين ، وعلى جبلين بالقدس ،

وآخر برأس العين ، وعلى جبل مطل على طبرية . والرق جلد رقيق يكتب فيه . والبحر المسجور أي امتلاً وفاض . وتمور تضطرب . والمراد بالحوض هنا حديث الباطل . ويدّعون يدفعون . أصلوها قاسوا حرها .

#### الإعراب:

والطور الواو للقسم . وما بعد الطور عطف عليه . في رق متعلق بمسطور . ان عذاب ربك الخ جواب القسم . يوم تمور ه يوم » متعلق بواقع . ويوم يُدعون « يوم » بسدل من يوم المتقدمة . وسحر خبر مقدم وهذا مبتدأ مؤخر . وسواء خبر لمبتدأ محفوف أي الصبر وعدمه سواء .

#### المعنى :

(والطور وكتاب مسطور في رق منشور والبيت المعمور والسقف المرفوع والبحر المسجور). الطور هنا هو الجبل الذي كلم الله عليه موسى ، وقد أقسم بسه سبحانه في هفه الآية وفي الآية ٢ من سورة التين ، والمراد بكتباب مسطور كل كتاب سماوي لأن «كتاب » نكرة ، وهي شاتعة في جنسها ، والتعيين يحتاج الى قرينة، ومجرد ذكر الطور لا يصلح قرينة لارادة التوراة من كلمة كتاب، وقوله تعالى: « مسطور في رق منشور ۽ معناه ما أنزل الله كتاباً إلا وقد جعله في متناول كل يد ، وان كل انسان يستطيع الوصول اليه والى معرفة ما فيه تماملًا كما تقول : هذا كتاب الله بين أظهركم ينطق بحلاله وحرامه . وفي نهج البلاغة : أشهد ان محمداً عبده ورسوله أرسله بالمدين المشهور والكتاب المسطور . ( والبيت المعمور ) الكعبة : « واذ يرفع ابراهيم القواعد من البيت – ١٢٧ البقرة » . ( والسقف المرفوع ) السهاء : « وجعلنا السهاء سقفاً – ٣٣ الأنبياء » أي كالسقف في عين الراثي ( والبحر المسجور ) المملوء الذي يغيض بالماء : « وإذا البحار سجرت الراثي ( والبحر المسجور ) المملوء الذي يغيض بالماء : « وإذا البحار سجرت الراثي ( والبحر المسجور ) المملوء الذي يغيض بالماء : « وإذا البحار سجرت المدور أي امتلأت وفاضت . اقسم سبحانه بهذه الكائنات الحمسة للاشارة التكوير أي أي امتلأت وفاضت . اقسم سبحانه بهذه الكائنات الحمسة للاشارة المنادة المحمدة للاشارة المحمد المسجور أي المعاد الذي يغيض بالمحمد المحمد المحمدة اللاشارة المحمدة المحمد ال

الى قدرته عز من قادر . انظر تفسير الآية ١ من سورة الصافات ، فقرة ٥ الله والقسم نخلقه ٥ ج ٦ ص ٣٣٠ .

(ان عذاب ربك لواقع) على المجرمين لا محالة . والجملة جسواب القسم الم من دافع) تماماً كالموت لا يملك رده إلا الذي يحيى ويميت (يوم تمور السهاء موراً) أي تذهب الجاذبية ، ومحتل التوازن بين كواكب السهاء وتحدث الفوضى ويعم الحراب (وتسير الجبال سيراً) ومتى مارت السهاء ارتجت الأرض وزالت الجبال عن أماكنها ، وتشير الآيتان الى قيام الساعة وحراب الكون حيث تحشر الحلائق للحساب والجزاء (فويل يومئذ للمكذبين الذين هم في خوض يلعبون). لعبوا بالدنيا ولعبت مهم . ولكن شتان فا هم بأكفاء لها ، ولذا صرعتهم وعجلت لعبوا بالدنيا وبغبت مهم . ولكن شتان فا هم بأكفاء لها ، ولذا صرعتهم وعجلت بهم الى جهم وبئس القرار (يوم يدعون الى نار جهم دعاً). يدفعون اليها بعنف وتقول لهم ملائكة العذاب : (هذه النار التي كنتم مها تكذّبون) فذوقوا عذاب الحريق ذلك مما قدمت أيديكم وان الله ليس بظلام للعبيد .

(أفسحر هذا أم أنتم لا تبصرون) لا خوقهم الرسول الأعظم (ص) من فار جهتم ، فقالوا له : انك لساحر .. وفي يوم الجزاء يجعلهم سبحانه لجهتم حطباً، ويقول لهم : ماذا ترون الآن لا هل محمد ساحر لا وهل عذاب الحريق سحر ؟ وأصلوها ) ولا كالنار يشقى من فيها (فاصبروا او لا تصبروا سواء عليكم ) . فالعذاب هو هو لا يخفف ولا ينقطع (انما تجزون ما كنتم تعملون ) من بغي وفساد.

## أهل الجنة الآية ١٧ ــ ٢٨ :

إِنَّ ٱلْمُتَّقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَ نَعِيمٍ ﴿ فَاكِمِينَ بَمِلَ آتَاهُمْ رَبُّهُمْ وَوَقَاهُمْ رَبُّهُمْ وَوَقَاهُمْ رَبُّهُمْ عَذَابَ الْمُحَيِّمِ ﴿ كُلُوا وَاشْرَبُوا هَنِينًا بَمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ مُتَّكِئِينَ عَلَى مُنْ أَمْنُوا وَاتَّبَعَتْهُمْ ذُرُّ يَتُهُمْ سُرُرٍ مَصْفُوفَةٍ وَزَوَّ جَنَاهُمْ بِحُورٍ عِينِ ﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَاتَّبَعَتْهُمْ ذُرُّ يَتُهُمْ سُرُرٍ مَصْفُوفَةٍ وَزَوَّ جَنَاهُمْ بِحُورٍ عِينِ ﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَاتَّبَعَتْهُمْ ذُرُّ يَتُهُمْ بِعُورٍ عِينِ ﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَاتَّبَعَتْهُمْ ذُرُّ يَتُهُمْ وَمَا أَلْتَنَاهُمْ مِنْ عَمِلِهِمْ مِنْ شَيْءٍ كُلُ الْمُرِي وَالْمَانِ أَلْحَقْنَا بِهِمْ ذُرِّ يَتَهُمْ وَمَا أَلْتَنَاهُمْ مِنْ عَمْلِهِمْ مِنْ شَيْءٍ كُلُ الْمُرِي وَاللَّهِ إِلَيْهِمْ مِنْ شَيْءٍ كُلُ الْمُولِي وَالْمُولَةِ وَزَوَّ مَنْ عَلَيْهِمْ مِنْ شَيْءٍ كُلُ الْمُولِي وَالْمَانُ أَلْحُولُوا وَاللَّهُمْ مِنْ عَلَيْهِمْ مِنْ شَيْءٍ كُلُ الْمُولِي وَالْمِانِ أَلْحَقْنَا بِهِمْ ذُرِّ يَتَهُمْ وَمَا أَلْتَنَاهُمْ مِنْ عَلَيْهِمْ مِنْ شَيْءٍ كُلُ الْمُولِي وَلِي الْمُؤْمِنَ فَلَا لَالْمُؤْمِلُهُمْ مِنْ شَيْءٍ كُلُ الْمُولِي وَلَا أَلْمُؤْمِنَا مِنْ عَلَيْهِمْ مِنْ شَيْءٍ كُلُلُ الْمُولِي وَلَا أَلَانَاهُمْ مِنْ عَلَيْهِمْ مِنْ شَيْهِ عَلَيْهِمْ مِنْ اللَّهُمْ مِنْ مُنْ مُؤْمِنَا لِهُمْ مُنْ مُنْ فُولُوا وَوَالْمُ الْمُؤْمِنُونَ أَلْمُ وَلَاللَّهِمْ مُنْ مَالِمُ الْمُؤْمِلُونَا مِنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ فَا مُؤْمِنَا مِنْ اللَّهُ مِنْ عَلَيْهِمْ فَيْ مِنْ مُنْ مُؤْمِنَا مُنْهُمْ وَلَا أَلْمُولُوا وَالْمُؤْمِلُوا وَالْمُؤْمِلُوا وَالْمُؤْمِلُوا وَالْمُؤْمِلُومُ وَالْمُؤْمِلُومُ وَالْمُؤْمِلُهُمْ مِنْ مُنْ مُنْ مُؤْمِلُومُ وَالْمُؤْمِلُومُ وَالْمُؤْمِلُومُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِلُومُ وَالْمُعُلِمُ مُ مِنْ مُولِي وَالْمُؤْمِلُومُ وَالْمُؤْمِلُومُ وَالْمُؤْمِلُومُ وَالْمُؤْمُولُومُ وَالْمُؤْمِلُومُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمِلُومُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُولُومُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُوالِمُوا وَالْمُؤْمِ وَالْمُوا وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَال

يَّمَا كَسَبَ رَهِينَ \* وَأَمْدَذُنَاهُمْ بِفَاكِهَ وَكُمْ مِمَّا يَشْتَهُونَ \* يَتَنَازَعُونَ فِيهَا كَأْسًا لَا لَغُو فِيهَا وَلَا تَأْثِيمٍ \* وَيَطُوفُ عَلَيْهِمْ غِلْمَانُ لَهُمْ كَأَنَّهُمْ فِيهَا كَأْسًا لَا لَغُو فِيهَا وَلَا تَأْثِيمٍ \* وَيَطُوفُ عَلَيْهِمْ غِلْمَانُ لَهُمْ كَأَنَّهُمْ لُو لُو مَكْنُونَ \* وَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ يَتَسَاءُلُونَ \* قَالُوا إِنَّا كُنَّا لُو لَوْ مَكْنُونَ \* وَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ يَتَسَاءُلُونَ \* قَالُوا إِنَّا كُنَّا لَوْ لَوْ مَكْنُونَ \* وَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ يَتَسَاءُلُونَ \* قَالُوا إِنَّا كُنَّا لَوْ فَي أَهْلِينًا مُشْفِقِينَ \* فَمَنَ اللهُ عَلَيْنَا وَوَقَانَا عَذَابَ السَّمُومِ \* إِنَّا كُنَّا مِنْ قَبْلُ فِي أَهْلِينًا مُشْفِقِينَ \* فَمَنَ اللهُ عَلَيْنَا وَوَقَانَا عَذَابَ السَّمُومِ \* إِنَّا كُنَّا مِنْ قَبْلُ نَدْعُوهُ إِنَّهُ هُوَ ٱلْبَرُ الرَّحِيمُ \*

#### اللغة :

فاكهين بجوز أن يكون من الفكاهة أي طيبي النفس ، وان يكون من الفاكهة اي يتلذذون بها ، وكل من المعنيين يتناسب مع جنات ونعيم ، والمعني الثاني انسب لقوله تعالى : « كلوا واشربوا هنيئاً » اي طعاماً سائغاً وشراباً سائغاً . ما أتناهم ما انقصنا من ثواب عملهم . يتنازعون يتعاطون . لا لغو فيها ولا تأثيم اي ان خر الجنة لا تذهب بعقل الشارب فيلغو ويأثم في كلامه . ومشفقين خاتفين من عذاب الله . والسموم النار .

#### الإعراب :

فاكهين حال من الضمير في خبر ان المحذوف اي استقروا في جنات ونعيم فاكهين . وهنيئاً صفة لمفعول مطلق مقدر اي أكلاً هنيئاً وشرباً هنيئاً . متكتين حال من فاعل كلوا واشربوا . والذين آمنوا مبتدأ وألحقنا بهم خبر . وبما كسب متعلق برهبن . وفي أهلنا متعلق عشفقين .

#### المني :

( ان المتقين في جنات ونعيم فاكهين بما آتاهم ربهم ووقاهم ربهم عذاب الجحيم).

اتقوا الله في الدنيا فوقاهم في الآخرة عذاب النار ، وجعل الجنة لهم ثواباً يتنعمون ، فيها ، لا يشغلهم عن ملذاتها شاغل ( كلوا واشربوا هنيئاً بما كنم تعملون ) . أنم أيها المتقون أحق بهذا النعيم لأنكم عملتم له بإخلاص .. وتدل الآية على أنسه لا كرامة عنسد الله لمخلوق كاثناً من كان إلا بالعمل ، أما المناصب والأنساب والأموال فما هي بشيء إلا إذا كانت وسيلة للخير والصالح العام ( متكثين على سرر مصفوفة ) . والاتكاء على السرر مع التفرغ للملذات يدل على التحرر من مشاكل الحياة وأتعابها ( وزوجناهم بحور عين ) يحار العقل والطرف من حسنهن وكالهن .. ويا لها من نعمى !.

( والذين آمنوا واتبعتهم ذريتهم بإيمان ألحقنا بهم ذريتهم ) . ليس من شك ان الأطفال الصغار لا يعذبون بحال ، سواء أكان آباؤهم من الأخيار أم الأشرار، إذ لا عقاب بلا عصيان ، ولا عصيان بلا تكليف ، وقد رفع سبحانه القلم عن الصبي حتى يحتلم ، وكرر سبحانه في العديد من الآيات : « ولا تزر وازرة وزر أخرى — ١٦٤ الأنعام » . أما قول من قال : ان ولد الكافر يدخل النار لأنه لو عاش لاعتنق دين أبيه ، أما هذا القول فمتروك لأن الله يحاسب الانسان على ما فعل ، ولا يحاسبه على ما لو استطاع لفعل .

وتسأل : هل الأطفال الصغار بحشرون ويدخلون الجنة ؟.

الجواب: لا سبيل الى معرفة ذلك إلا كتاب الله وسنة نبيه ، لأن العقل لا يحكم هنا بشيء سلباً ولا إيجاباً . ولا شيء في الكتاب والسنة المتواترة يدل على أن أطفال الكافرين بحشرون . . وفي حديث عن الرسول الأعظم (ص) : ان أطفال المؤمنين يهسدون الى آبائهم المتقين يوم القيامة . وقال كثير من المفسرين : ان الكبار المؤمنين من ذرية المتقين يلحقون بدرجة آبائهم العليا في الجنة ، وان كانوا دونهم في العمل الصالح لكي تقر بهم أعينهم ، واستدلوا بقوله تعالى : ( والذين آمنوا واتبعتهم ذريتهم بإيمان ألحقنا بهم ذريتهم وما ألتناهم من عملهم من شي ) أي نزيد للأبناء كرامة للآباء ، ولا ننقص الآباء شيئاً من ثوابهم ودرجاتهم .

وقال الامامية والحنفية والشافعية والحنابلة : يُحكم بإسلام الطَّفل تبعاً لأحد أبويه، فإن كانا مسلمين فذاك،وان كان أحدهما مسلماً والآخر كافراً فالطفل بحكم المسلمين

سواء أكان المسلم هو الأب أم كان كافراً لكن الأم كانت مسلمة ،أما المالكية فقالوا : العبرة باسلام الأب فقط ولا أثر لإسلام الأم بالنسبة الى الطفل .

(كل امرىء بما كسب رهين ) فعليه وحده تبعة أعماله ، وبها يُقبل غداً على الله ، ولا يُسأل عما فعل سواه ( وأمددناهم بفاكهة ولحم مما يشتهون ) عص سبحانه الفاكهة واللحم بالذكر لأنها سيدا الطعام ( يتنازعون كأساً لا لغو فيها ولا تأثيم ) . يشربون منعشاً بلا سكر ولا عربدة ، ولا ما يستوجب الإثم والمؤاخذة على قول أو فعل ( ويطوف عليهم غلمان لهسم كأنهم لؤلؤ مكنون ) صفاء وبهاء .. وقوله تعالى : «لهم» اشارة الى ان الغلمان يأتمرون بأمرهم وينتهون بنهيهم .

( وأقبل بعضهم على بعض يتساءلون ) يسأل بعضهم بعضاً: كيف كان في دار الدنيا ؟ وبماذا استحق من الله هذه الكرامة . وتقدم مثله في الآية ٥٠ من سورة الصافات ( قالوا إنا كنا قبل في أهلنا مشفقين ) . اتقينا الله في دار الدنيا خوفاً من غضبه وطمعاً في ثوابه ( فمن الله علينا) برحمته وخصينا بنعمته ( ووقانا عذاب السموم ) الذي يذيب الجلود ، ويشوى الوجوه ( انا كنا من قبل ندعوه أنه هو البر الرحيم ) . كنا في الدنيا رحماء أبراراً ، فكان الله بنا في الآخرة براً رحياً .

## لا عذر لمن أنكر نبوة محمد الآية ٢٩ - ٤٤:

فَذَكُرْ فَمَا أَنْتَ بِنِعْمَةِ رَبِّكَ بِكَاهِنِ وَلَا يَجْنُونِ ﴿ أَمْ يَقُولُونَ شَاعِرٌ لَمَا أَنْ أَلَمْ الْمُثَرَّبُصُ إِلَى مَعْكُم مِنَ الْمُثَرَّبُصِينَ ﴿ فَلَرَّبُصُ بِهِ رَبْبَ الْمُنُونِ ﴿ قُلْ تَرَبُّصُوا فَإِنِّي مَعْكُم مِنَ الْمُثَرَّبُصِينَ ﴾ أَمْ تَأْمُونُ مِ أَحْلَمُهُم بِهٰذَا أَمْ مُمْ قَوْمٌ طَاعُونَ ﴿ أَمْ يَقُولُونَ تَقَوَّلَهُ بَلُ لَا يُومِينُونَ ﴿ أَمْ يَقُولُونَ تَقَوَّلُهُ بَلُ لَا يُومِينُونَ ﴿ فَلْمَاتُوا بِحَدِيثٍ مِثْلِهِ إِنْ كَانُوا صَادِقِينَ ﴿ أَمْ خُلِقُوا مِنْ فَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ الْخَالِقُونَ ﴿ أَمْ خَلَقُوا السَّمُواتِ وَالأَرْضَ بَلُ لَا عَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ الْخَالِقُونَ ﴿ أَمْ خَلَقُوا السَّمُواتِ وَالأَرْضَ بَلُ لَا لَا لَهُ السَّمُواتِ وَالأَرْضَ بَلُ لَا لَهُ مَا أَنْهُ السَّمُواتِ وَالأَرْضَ بَلُ لَا لَا لَهُ مَا أَمْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَا الْخَالُ السَّمُواتِ وَالأَرْضَ بَلُ لَا لَا لَا لَا لَهُ مَا أَمْ اللَّهُ مَا الْمَالَ وَاللَّوْلُ السَّمُواتِ وَالأَرْضَ بَلُ لَا لَا لَهُ إِلَى اللَّهُ الْوَالِ السَّمُواتِ وَالأَرْضَ بَلُ لَا لَهُ اللَّهُ الْمَالُونَ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُولَاتِ وَالْأَرْضَ بَلُ لَا لَا لَا لَا لَا لَهُ مُنْ الْمُولُونَ مِنْ إِلَا لَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُونَ اللَّهُ الْمُؤْلُولُونَ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّالُولُ السَّمُ الْعُونَ اللَّهُ الْمُؤْلُولُونَ اللَّهُ اللّهُ الْمُؤْلُولُ السَّمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْلُولُولُ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْلِقُولُ السَّمُولُ اللّهُ اللْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُولُ السَّمُ اللّهُ اللّهُ اللْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلُولُ اللّهُ الْمُؤْلُولُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُولُ اللّهُ اللْمُؤْلِقُولُ اللْمُؤْلُولُ اللّهُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللّهُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ اللّهُ الْمُؤْلِقُولُ اللّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الللْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُولُ الللّهُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُولُ اللّهُ الْمُؤْ

#### اللغة :

الكاهن هو الذي يوهم الناس بأنه يعلم بعض الغبب عن طريق اتصاله بالجن . والمربص الانتظار . وكلمة المنون تأتي بمعنى المنية وبمعنى الدهـر ، والمراد هنا بريب المنون حوادث الدهر وضرباته القاسية بالموت ونحوه . وتطلق الأحلام على الأماني والعقول ، ويستقيم المعنى على المعنيين . والتقول الافتعـال والاختلاق . ومغرم بفتح الميم التزام بالغرامة . ومثقلون محملون أثقالاً . وكسفاً بكسر الكاف جمع كسفة وهي القطعة من الشيء . ومركوم متراكم .

## الإعراب :

انت اسم « ما ، النافية . وبكاهن الباء زائدة إعراباً . وكاهن خبر . وبنعمة ربك اعتراض بين الاسم والخبر ، والباء بنعمة لبيان السبب وليست للقسم كما في مجمع البيان ، ويتعلق المجرور بها بما دل عليسه معنى الكلام أي ان الله نزهك يا محمد عن الجنون والكهانة بفضله وكرمه . و « ام » المكررة في الآيات معناها الاستفهام مع التوبيخ والانكار . وشاعر خبر لمبتدأ مقدر أي هو شاعر . وتقواله

فعل ماض مثل تكلفه وتعسفه . ومن مغرم متعلق بـ «مثقلون» . فاللدين كفروا مبتدأ و « هم » ضمير فصل والمكيدون خبر . وغير الله صفة لإلـه . ومن السهاء متعلق بمحذوف صفة للكسف . وساقطاً حال او صفة لأن رأى هنا بصرية .

## المعنى :

تشير هذه الآيات الى حال الرسول الأعظم (ص) مع المشركين حين دعاهم الى التوحيد ونبذ الشرك .. وقد ابتدأ سبحانه بمخاطبة نبيه الكريم :

١ – ( فذكر فما أنت بنعمة ربك بكاهن ولا مجنون ) . امض في سبيلك ، وثابر يا محمد على مهمتك ، وهي الدعوة الى الله والتخويف من عذابه ، ولا تكرث بما يقوله عنك بعض المعاندين : انك كاهن تدعي علم الغيب .. ويقوله الخرون : انك مجنون .. فأنت محمد الله وفضله أبعد من كان وبكون عن أكاذيبهم ومزاعمهم .. وكيف تكون كاهنا أو مجنونا وقد جعلك الله أمينا على وحيه ، واختارك لرسالته ؟.

٧ — (أم يقولون شاعر نتربص به ريب المنون). قال بعضهم لبعض : محمد شاعر يتكلم من نسج الحيال .. فاثبتوا على تكذيبه ، وانتظروا أياماً ، فإن هلك فذاك ما تبتغون ، وان عاش افتضح بمزاعمه .. ثم افترقوا على هذا (قل تربصوا فإني معكم من المتربصين) . أمر سبحانه نبيه الكويم أن يقول لحسم : انتظروا .. وأنا أيضاً أنتظر وسوف تعلمون من يأتيه عذاب بخزيه ، ويصبح من النادمين .

٣ ـــ ( أم تأمرهم أحلامهم بهذا ) الافتراء والضلال. والمراد بأحلامهم عقولهم .
 البالية وأمانيهم الحادعة .

إنه مهم قوم طاغون ) . انهم على علم اليقين انك رسول الله حقباً وصدقاً ، ولكنهم ينكرون الحق بغياً وعناداً حرصاً على مناصبهم ومكاسبهم .

ه \_ ( أم يقولون تقواله ) اختلق القرآن من تلقائه ( بل لا يؤمنون ) بحق
 ولا يكفون عن باطل ( فليأنوا محديث مثله ان كانوا صادقين ) في ان القسرآن

شعر وكهانة ، فما أكثر ما عندهم من الكهنة والشعراء . وتقدم مثله في الآية ٢٣ من سورة البقرة ج ١ ص ٦٤ .

٦ - (أم خلقوا من غير شيء ) صدفة .. لا خالق ولا مدبر .. ولا هدف
 ولا مسؤولية .. لا شيء تماماً كما تخلق الحشرات في العفونة والقذارات .

٧ — ( أم هم الحالقون ) أنفسهم بإرادتهم وقدرتهم ؟

۸ -- ( أم خلقوا السموات والأرض ) . وتسأل : ان المشركين لا يدعون انهم الحالقون لأنفسهم ولا لغيرهم ، بل نص القرآن على اعترافهم بأن الله هو الذي خلقهم وخلق السموات والأرض ، قال تعالى : « ولئن سألتهم من خلقهم ليقولن الله -- ۱۸ الزخرف » . وقال : « ولئن سألتهم من خلق السموات والأرض وسخر الشمس والقمر ليقولن الله ٦٦ العنكبوت » -- إذن -- فما هو المبرر لقوله تعالى : « أم هم الحالقون أم خلقوا السموات والأرض » ؟

الجواب: انهم من الوجهة النظرية يعترفون بأن الله هو خالق كل شيء .. ولكنهم من الوجهة العملية يتصرفون تصرف من لا يؤمن بالله ولا يعترف بوجوده.. بل يدل تصرفهم على انهم يدعون الخلق والربوبية .. والى هذا يومىء قوله تعالى: ( بل لا يوقنون ) . وينطبق هذا الوصف على الكثير من الذين بدعون الابمسان بالله واليوم الآخر في زماننا .

٩ ... (أم عندهم خزائن ربك) ؟ وإذا اعترفوا بأن الله خالق كل شيء فهل يدعون بأن الله فوض اليهم إدارة ملكه واختيار انبيائه، وتقسيم الأرزاق والأعمار على عباده ؟ وتقدم مثله في الآية ٣٢ من سورة الزخرف .

۱۰ ( أم هم المصيطرون ) على الخلائق وجميع الكائنسات .. شاء الله أم أبى .

11 – (أم لهم سلم يستمعون فيه) وإذا لم يدعوا شيئاً من ذلك فهل يدعون انهم ارتقوا بمصعد الى الله وسمعوه يقول : ان محمداً يفتري الكذب على الله ؟ ( فليأت مستمعهم بسلطان مبين ) . هذا هو منطق الحق والعدل ، والنهايسة في انصاف الحصم .. فلكل انسان أن يدعي ما شاء حستى علم الغيب ، شريطة أن يقيم البينة الواضحة على دعزاه ، وإلا فهو مفتر كذاب .

۱۲ – ( أم له البنات ولكم البنون ) . لا فرق اطلاقاً بين قولهم : محمد شاعر وكاهن ومجنون وبين قولهم : نقه البنات ولهم البنون .. ولا ينحصر الافتراء على الرسول بالقول : انه مجنون ، ولا بنسبة الشريك والولد الى الله .. فكل من حرم حلالاً أو حلل حراماً فقد افترى الكذب على الله والرسول .

۱۳ — ( أم تسألهم أجراً فهم من مغرم مثقلون ) . لماذا كذبوا رسول الله؟ هل ألزمهم بغرامة يعجزون عنها ولا يستطيعون اداءها ؟

15 – (أم عندهم الغيب فهم يكتبون). هل هم كتبة الوحي عند الله يسجلون الأرزاق والأعمار ومن يختار من الأنبياء، وما طلب منهم سبحانسه في يوم من الأيام أن يــجلوا اسم محمد مع أسماء الأنبياء.

ه المكيدون ) . هذه هي الحقيقة. انهم المكيدون ) . هذه هي الحقيقة. انهم لا يدعون شيئاً ، ولا يريدون شيئاً إلا المكر والاساءة الى محمسد (ص) .. ولكن ستدور عليهم دائرة السوء لأن المكر السيء لا يحيق إلا بأهله .

١٦ - (أم لهم إله غير الله سبحان الله عما يشركون) . ومن هو ؟ وأين هو هذا الإله الذي يرد عنهم عذاب الله عند نزوله ؟ تعالى الله علواً كبيراً عن الأمثال والأضداد .

( وان يروا كسفاً من السهاء ساقطاً يقولوا سحاب مركوم ) . لو رأوا العذاب وجهاً لوجه لكابروا وقالوا: هذا سحاب وسراب . ومثله قوله تعالى حكابة عنهم: ولو فتحنا عليهم باباً من السهاء فظلوا فيه يعرجون لقالوا انما سكرت أبصارنا بل نحن قوم مسحورون - ١٤ الحجر » ج٤ ص ٤٦٩ .

والخلاصة ان الله سبحانه لم يدع عذراً لمن كذّب أو يكذّب بنبوة محمد (ص) إلا أن ينكر وجود الخالق من الأساس .

## فذرهم حتى يلاقوا يومهم الآية ١٥ – ٤٩ :

فَذَرْهُمْ حَتَّى يُلَاقُوا يَوْمَهُمُ الَّذِي فِيهِ يُصْعَقُونَ \* يَوْمَ لاَ يُغْنِي عَنْهُـــمْ

#### سورة الطور

كَيْدُهُمْ شَيْثاً وَلَا هُمْ يُنْصَرُونَ \* وَإِنَّ لِلَّذِينَ ظَامُوا عَذَاباً دُونَ ذَلِكَ وَالْكِنَ أَلْكِينَ أَلْكُوا عَذَاباً دُونَ ذَلِكَ وَالْكِينَ أَصْلِكُمْ لِا يَعْلَمُونَ \* وَاصْبِرْ لِحُرِسَكُمْ رَبِّكَ فَإِنَّكَ بِأَعْيُنِنَا وَلَكِينَ أَعْدُونَ \* وَاصْبِرْ لِحُرِسَكُمْ رَبِّكَ فَإِنَّكَ بِأَعْيُنِنَا وَلَكِينَ أَعْدُونَ \* وَإِنْ اللَّهُ وَمِنَ اللَّيْلِ فَسَبِّحَهُ وَإِذْبَارَ النَّجُومِ \* وَمِنَ اللَّيْلِ فَسَبِّحَهُ وَإِذْبَارَ النَّجُومِ \*

#### اللغة:

يُصعقون بهلكوں . بأعيننا بحراستنا . وإدبار النجوم بكسر الهمزة وقت مغيبها عن الأعين نهاراً .

#### الإعراب:

يومهم مفعول به ليلاقوا لأن المعنى انهم يلاقون اليوم بالذات، ولو قال: يلاقون عملهم يومهم القيامة لكان يومهم، وادبار مفعولاً فيه، ويوم لا يغني بدل من يومهم، وادبار مفعول فيه لفعل محذوف أي وسرحه في إدبار النجوم.

#### المعنى :

( فذرهم حتى يلاقوا يومهم الذي فيه يصعقون ) . ما زال الكلام عن الذين كذبوا رسول الله (ص) . والمعنى لا تكترث يا محمد بتكذيبهم وعنادهم ، فإن لهم يوماً لا يجدون فيه مفراً من الهلاك والعذاب الأليم ( يوم لا يغني عنهم كيدهم شيئاً ولا هم ينصرون ). لا حيلة تدفع في هذا اليوم، ولا ناصر ينفع ( وان للذين ظلموا عذاباً دون ذلك ) أي يعذبون عذاباً آخر قبل يوم القيامة ، وقال بعض المفسرين : انه عذاب القبر . وقال آخرون : بل هو ما حل بهم يوم بدر . أما نحن فلا نحدد ، بل نسكت عما سكت الله عنه ( ولكن أكثرهم لا يعلمون )

بأن للذين ظلموا عذاباً قبل يوم القيامة وفيه ( واصبر لحكم ربك فإنك بأعيننا ) . المراد بحكم الله هنا إمهال الظالمين الى يومهم الموعود، وبأعيننا ان الرسول الأعظم (ص) في حصن الله الحصين من أذى الأعداء ومكرهم ( وسبح بحمد ربك حين تقوم ومن الليل فسبحه وإدبار النجوم ) . اذكر الله في جميع الحالات والأوقات ، فإن ذكره أحسن الذكر ، ووعده الذاكرين المتقين أصدق الوعد .

# مييوش النجم

٦٢ آية مكية .

## بيتي ألنه ألنهم النجينيم

رآه .. عند سدرة المنتهى الآية ١ – ١٨:

#### اللغة :

هوى سقط . وضل هنا بمعنى ضاع . وغوى من الغواية . وعلمه هنا بمعنى بلغه عن الله،وشديد القوى جبريل . والمراد بالمرة بكسر الميم الهيئة الحسنة . فاستوى

استقام مثل فاستوى على سوقه . والأفق الأعلى الجو . وتدلى امتد الى أسفل . والقاب المقدار . وتمارونه تجادلونه . والنزلة بفتح النون المرة من النزول . والمراد بسدرة المنتهى مكان الانتهاء . وجنة المأوى هي جنة الحلد . ويغشى يستر ويغطي أو يأتي . وزاغ مال . وطغى تجاوز .

#### الإعراب:

والنجم الواو للقسم . وإذا متعلق يفعل القسم المحذوف . وهو بالأفق الأعملى مبتدأ وخبر والجملة حال من ضمير فاستوى . ونزلة منصوبة على الظرفية لأسها على مرة . وإذ يغشى ه اذ ، منصوبة برآه .

## المعنى :

( والنجم اذا هوى ) . ذكر صاحب البحر المحيط عشرة أقسوال في تفسير والنجم اذا هوى » وأقربها ان المراد بالنجم كل نجم لأن الألف واللام للجنس، وان معنى هوت النجوم انها تسقط وتتناثر في الفضاء يوم القيامة بدليل قوله تعالى: و واذا الكواكب انتثرت - ٢ الانفطار » فإن القرآن ينطق يعضه ببعض .. وفي هذا القسم إشارة الى أن من أنكر نبوة محمد (ص) يلقى جزاءه يوم القيامسة ( ما ضل صاحبكم وما غوى وما ينطق عن الهوى ان هو الا وحي يوحي ). هذا هو المقسم عليه ، وهو ان محمداً (ص) ينطق ويفعل بالوحي من الله ، لا بالشك والجهل ، ولا بغواية غاو ، ولا بدافع من ميوله وأهوائه .. وكيف ينطق النبي أو يفعل عن الهوى ، وقد جاء ليصلح ويقضي على الفساد والأهواء ؟.

## فكان قاب قوسن :

هذه الآیات من قوله تعانی : «علمه شدید القوی» الی قوله : « آیات ربه الکبری » ـ تشیر الی حادثة معینة لا سبیل الی معرفتها إلا الوحی ، لأن موضوع

الحادثة هو ظهور جبريل مرتبن لرسول الله (ص) على الصورة التي خلقه الله عليها لا على الصورة السبي اعتاد النبي أن يراه فيها حبن يبلغه الوحي . وقد كثر المفسرون الكلام حول هذه الآيات ، وأطنب بعضهم في أوصاف جبريل وأجنحته بلا حجة ودليل .. أما نحن فنقتصر على ما يدل عليه ظاهر اللفظ ولا يأباه العقل غير ملتزمين بقول راو أو مفسر إلا على هذا الأساس ، والله المستعان :

١ – ( علمه شديد القوى ) . علمه أي بلغه، والضمير يعود الى صاحبكم ، وهو محمد (ص) ، والمفعول الثاني لعلمه معذوف أي الوحي ، وشديد القوى فاعل علمه ، وهو جبريل (ع) ، والمراد بالقوى هنا الصفات التي تؤهل جبريل لتبليغ الوحي كالحفظ والأمانة والدقة في الأداء حتى كأن النبي (ص) يسمع الوحي من الله مباشرة ، والدليل على ان المراد بالقوى الحفظ والأمانة قوله تعالى في وصف جبريل : و وانه لتنزيل رب العالمين نزل به الروح الأمن – ١٩٣٠ الشعراء » . وأيضاً كلمة علمه تومىء الى ذلك . وعليه يكون المعنى ان جبريل القوي الأمين بلغ محمداً الوحي على حقيقته تماماً كا هو في علم الله .

۲ -- ( فو مرة فاستوى ) . ذو مرة صفة لجبريل ، والمراد بالمرة بكسر الميئة والصورة ، واستوى استقام، والمعنى ان جبريل ظهر للنبي (ص) مستوياً كا خلقه الله .

٣ – ( وهو بالأفق الأعلى ) . ضمير هو لجبريل أي ان جبريل حين ظهر على صورته للنبي امتد مرتفعاً في الجو ، وقال المفسرون : الأفق الأعلى مطلع الشمس أي المشرق ، والأفق الأدنى مغربها ، وعلى أيسة حال فإن القصد هو الإخبار عن جبريل بأن صورته امتدت في الجو ، ولا يهم أن يكون هذا الجو لجهة المشرق أو المغرب .

غ – (ثم دنا فتدلى فكان قاب قوسين أو أدنى) . في كل من دنا وتدلى ضمير يعود الى جبريل ، ودنا أي قرب من النبي (ص) ، وتدلى نزل ، وفي الكلام تقـــديم وتأخير ، والأصل ثم تدلى فدنا ، والقاب المقدار ، والمعنى ان جبريل بعد أن ظهر للنبي كا خلقه الله ، وارتفع جسمه بالأفق ، بعد هذا عاد الى الصورة التي كان يلقى النبي بها حين يبلغه الوحي ، وقرب منه حتى لم يكن

بينها سوى مقدار قوسين بل أقل من ذلك. والمعروف ان جبريل كان يأتي النبي (ص) في صورة دحية الكلبي .

٥ — ( فأوحى الى عبده ما أوحى ) . الضمير المستر في أوحى يعود الى الله لا إلى جبريل ، لأن الضمير البارز في عبده يفسر الضمير المستر ، والمراد يعبده أي عبد الله هو محمد (ص)، والمعنى ان جبريل بعد أن عاد إلى الصورة التي كان يلقى بها النبي (ص) ودنا منه ، بعد هذا أوحى الله على لسان جبريل إلى عبده محمد أموراً هامة .

7 – ( ما كذب الفؤاد ما رأى ) . معناه ان رسول الله (ص) رأى جبريل ببصره وقلبه تماماً كا خلقه الله ، فلا العن أخطأت فيا رأت ، ولا القلب شك فيا رأت العين بل أيقن وجزم بصدقها ( أفيارونه على ما يرى ) ؟. الحطاب للمشركين ، والمعنى أتكذبون محمداً وتجادلونه فيا رأت عيناه وآمن به قلبه وعقله، وهو من عرفتم صدقه وأمانته ، وعقله واتزانه ؟.

٧ — ( ولقد رآه نزلة أخرى عند سدرة المنتهى عندها جنة المأوى ) . الضمير المستر في رآه يعود إلى رسول الله (ص) ، والهاء إلى جبريل ، والنزلة المرة من النزول ، والمراد بسدرة المنتهى مكان الانتهاء والحد الأقصى الذي يبلغ البه مخلوق حتى ولو كان من الملائكة .

وقال جاعة من المفسرين: ان في الساء السابعة شجرة تقع عن بمين العرش، وتسمى هذه الشجرة بسدرة المنتهى !.. وهذا القول يفتقر إلى دليل ، ومها يكن فنحن غير مسؤولين عن معرفتها بالضبط ما دام الله سبحانه قد سكت عن التحديد. والذي نفهمه من الآية مع ملاحظة ما جاء في سورة الإسراء ـ ان جبريل (ع) حمل النبي (ص) ليلة المعراج ، وطاف به في السموات حتى انتهى به المطاف إلى الحد الأقصى الذي عبر عنه سبحانه بسدرة المنتهى ، فوقف عنده ولم يتجاوزه إلى غيره لجهة العلو ، أما جنة المأوى فقد تضاربت الأقوال في تفسيرها .. والظاهر أبا جنة الحلد التي جعلها الله ثواباً للمتقين بدليل قوله تعالى : و وأما من خاف مقام ربه وبهي النفس عن الهوى فإن الجنة هي الماوى — ٣٩ النازعات به فإن القرآن ينطق بعضه ببعض .

#### سورة النجم

والمعنى المحصل ان رسول الله (ص) رأى جبريل مرتين كما خلقه الله : المرة الأولى هي المشار اليها بقوله سبحانه : « فاستوى وهو بالأفق الأعلى » الخ وتقدم الكلام عنها . والمرة الثانية كانت في ليلة المعراج حيث طاف جبريال في السهاء بالنبي (ص) حتى بلغ به مكان الانتهاء والحد الأقصى السذي لا يتجاوزه مخلوق كاثناً من كان .. هذا كل ما دل عليه ظاهر اللفظ أو ما فهمنا نحن من الظاهر، وما عداه فهو - في رأينا - من الغيب المحجوب .

(إذ يغشى السدرة ما يغشى). يغشى فعل يكون عمى يغطي ، وعمى يأتي، تقول : يغشى فلان فلاناً أي يأتيه، وتفسير الآية يصبح بالمعنيين لأن المراد انه يوجد عند سدرة المنتهى عجائب من آثار قدرة الله وعظمته ما لا يبلغه وصف ولا محده عقل ، ولذا أبهم سبحانه ، وترك التفصيل (ما زاغ البصر وما طغى). كلا ، ما حاد بصر النبي (ص) عن الواقع ولا تجاوز عنه ، وكل ما رآه في جبريل وفي الساء ليلة المعراج هو حق وصدق (لقد رأى من آيات ربه الكبرى). ورؤية الآيات التي شاهدها الرسول في معراجه هي فوق الحساب وفوق الزمان والمكان .. ومستحيل أن يراها انسان إلا بقدرة الله ومشيئته . وتكلمنا عن الإسراء والمعراج عند تفسير الآبة ١ من سورة الإسراء ج ٥ ص ٨ فقرة : « الإسراء والمعراج والجسد ه ...

## اللات والعزى ومناة الآية ١٩ ــ ٢٦ :

أَفْرَأَيْتُمُ اللَّانَ وَٱلْعُزِّى \* وَمَنَاةَ الثَّالِثَةَ الْأُخْرَى \* أَلَكُمُ الذَّكُورُ وَلَهُ الْأُنْثَى \* يَلْكُ إِذَا قِسْمَةٌ ضِيزَى \* إِنْ هِيَ إِلَّا أَسْمَالُهُ سَمَّيْتُمُوهَا أَنْتُمْ الْأُنْشَى \* يَلْكُ إِذَا قِسْمَةٌ ضِيزَى \* إِنْ هِيَ إِلَّا أَسْمَالُهُ سَمَّيْتُمُوهَا أَنْتُمْ وَاللَّهُ مِنْ مَنْ سُلْطَانِ إِنْ يَتَبِعُونَ إِلَّا الظَّنَّ وَمَا تَهُوَى وَآبَاوُ كُمْ مَا أَنزَلَ اللهُ بِهَا مِنْ سُلْطَانِ إِنْ يَتَبِعُونَ إِلَّا الظَّنَّ وَمَا تَهُوَى الْأَنْفُسُ وَلَقَدْ جَاءُهُمْ مِنْ رَبِّهِمُ الْمُدَى \* أَمْ لِلْإِنْسَانِ مَا تَمَنَى \* فَلِلْهِ اللَّهُ فَلَهُ وَلَا أَنْفُسُ وَلَقَدْ جَاءُهُمْ مِنْ رَبِّهِمُ الْمُدَى \* أَمْ لِلْإِنْسَانِ مَا تَمَنَى \* فَلِلْهِ

الْآخِرَةُ وَالْأُولَى\* وَكُمْ مِنْ مَلَكِ فِي السَّمْوَاتِ لاَ تُغْنِي شَفَاعَتْهُمْ شَيْثاً إِلَّا مِن بَعْدِ أَنْ يَأْذَنَ اللهُ لِمَنْ يَشَاءُ وَيَرْضَى\*

#### اللغة:

اللات والعزى ومناة أصنام لأهل الجاهلية . وضيزى جاثرة .

#### الإعراب:

الثالثة صفة لمناة والأخرى صفة ثانية مؤكدة لأن الثالثة لا تكون إلا أخرى . وأنتم تأكيد لفاعل سميتموها . وآباؤكم عطف على هذا الفاعل . ومن سلطان «من» ذائدة إعراباً وسلطان مفعول أنزل الله . وما تهوى الأنفس عطف على الظن . وأم منقطعة بمعنى بل . وكم خبرية ومعناها النكثير ومحلها الرفع بالابتداء والحبر جملة لا تغني .

## المعنى :

(أفرأيتم اللات والعزى ومناة الثالثة الأخرى). الحطاب لمشركي قريش ، وكانوا يعبدون هذه الأصنام ويقولون: هي بنات الله أو ترمز اليها ، ولذا أنشوا اللات ومناة بالتاء والعزى بالألف ، وقد سفه سبحانه عقولهم بقوله: (ألسكم الذكر وله الأنثى تلك إذا قسمة ضيزى) ظالمة جائرة ، ومثله: « وبجعلون لله ما يكرهون – ٦٢ النحل » ج ٤ ص ٢٥ ( إن هي – الأصنام – إلا أسماء سميتموها أنتم وآباؤكم ما أنزل الله بها من سلطان) لأنها أحجار لا تضر ولا تنفع .. وتقدم الكلام عن الأصنام وعبدتها في عشرات الآيات .. وكفى رداً على من يعبدها ويقدسها قوله تعالى : « إن الذيسين تدعون من دون الله لن مخلقوا ذباباً ولو اجتمعوا له وإن يسلبهم الذباب شيئاً لا يستنقذوه منه ضعنف الطالب

#### سورة النجم

والمطلوب ــ ٧٣ الحج ، . وقال أديب معاصر : إذا سلبتك الذبابة حياتك بمرض تنقله اليك فن يستطيع ان يرد لك تلك الحياة . وإذا سلبتك ذرة من طعامك تتحول فوراً الى سكر في أمعائها، فهل يستطيع عباقرة الكيمياء لو اجتمعوا ان يستردوا ذرتك ؟.

( ان يتبعون إلا الظن وما تهوى الأنفس ). المراد بالظن هنا الجهل ، والانسان يكبح هواه بعقله وعلمه ، فإن كان جاهلا أو ضعيف العقل تحكمت به الأهواء وقادته الى المهالك ( ولقد جاءهم من ربهم الهدى ) فقالوا : قلوبنا غلف وفي آذاننا وقر ، فحقت عليهم كلمة العذاب ( أم للانسان ما تمنى ) . تمنى المشركون شفاعة الأصنام ، فرد عليهم سبحانه : هل يتحقق للانسان كمل ما يتمناه ؟ . وبكلمة ان عبدة الأصنام جمعوا بين الجهل والهوى والأماني التي تعمي وتصم .. فتراكم الجهل على الجهل ( فلله الآخرة والأولى ) الملك والأمسر له وحده دنيا وآخرة ، ولا شيء لأي كائن . ( وكم من ملك في السموات لا تعني شفاعتهم شيئاً إلا من بعد أن يأذن الله لمن يشاء ويرضى ) ؟ قالوا : نحن لا نعبد الأصنام وكرامتهم لا يشفعون عنده إلا بإذنه فكيف تشفع لكم أحجار صماء ؟ . وتكلمنا عن الشفاعة عند تفسير الآية ٤٨ من سورة البقرة ج ١ ص ٤٧ فقرة والشفاعة ي .

## الظن لا يغني عن الحق الآية ٢٧ - ٣٢:

إِنَّ الَّذِينَ لَا يُوْمِنُونَ بِالآخِرَةِ لَيُسَمُّونَ الْمَلَائِكَةَ تَسْمِيةَ الْأَنْسَى الْحَقِّ وَمَا كَمُمْ بِهِ مِن عِلْمِ إِنْ يَتَبِعُونَ إِلَّا الظَّنَّ وَإِنَّ الظَّنَّ لَا يُغِنِي مِنَ الْحَقِّ شَيْئاً \* فَأَعْرِضْ عَنْ مَنْ تَوَلَّى عَنْ ذِكْرِنَا وَلَمْ يُرِدُ إِلَّا الْحَيَاةَ الدُّنيَا \* ذَلِكَ مَبْلَغُهُمْ مِنَ الْعِلْمِ إِنَّ رَبِّكَ هُوَ أَعْلَمُ بَيْنَ صَلَّ عَنْ سَبِيلِهِ وَهُوَ أَعْلَمُ بَيْنِ اهْتَدَى \* وَيِثْهِ مَا فِي السَّمُواتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ لِيَجْزِيَ الّذِينَ

أَسَاوُ اللَّهُمْ وَالْفَوَاحِشَ إِلَّا اللَّمَمَ إِنَّ رَبُّكَ وَاسِعُ الَّذِينَ يَجْتَفِبُونَ كَبَائِرَ الْإِنْمُ وَالْفَوَاحِشَ إِلَّا اللَّمَمَ إِنَّ رَبُّكَ وَاسِعُ الْمَغْفِرَةِ هُوَ أَعْلَمُ بِكُمْ إِذْ أَنْشَأَكُمْ مِنَ الْأَرْضِ وَإِذْ أَنْتُمْ أَجِنَّةٌ فِي بُطُونِ أَمَّاتِكُمْ فَلاَ يُرَكُّوا أَنْفُسَكُمْ هُوَ أَعْلَمُ بَمِنِ اتَّقَى \*

#### اللغة:

مبلغهم من العلم منتهى علمهم . والمراد باللمم هنا صغــــار الذنوب . وأنشأكم خلفكم . وأجنة جمع جنين .

#### الإعراب:

المصدر من ليجزي متعلق بمحذوف دل عليه سياق الكلام أي خلق الله الناس ليجزي ، وقيل : متعلق بمعنى أعلم بمن ضل واهتدى . والذين يجتنبون بدل من الذين أحسنوا . واللمم مستثنى منقطع .

### المعنى :

( ان الذين لا يؤمنون بالآخرة ليسمون الملائكة تسمية الأنثى ) . كذبوا بالحق جهلاً أو عناداً ، وكل من الجهل والعناد يصلح تفسيراً وسبباً لافترائهم على الله بأن له شركاء وصاحبة وبنات . . ولم يكتفوا بنسبة البنات اليه تعالى حتى ابتدعوا لهن أسماء معينة ( وما لهم به من علم ان يتبعون إلا الفلن ) فيثبتون أشياء لا وجود لها ولا دليل عليها إلا صورة وهمية مرت بأذهابهم .. وفي الآية ١٨ من سورة يونس رد عليهم سبحانه بأنه لا يعلم ان له بنات وشركاء ، وذلك حيث قال

#### سورة النجم

عز من قائل : و قل أتنبئون الله بما لا يعلم في السموات رلا في الأرض سبحانه وتعالى عما يشركون ، . واو اتبع الناس رجم الظنون لما استقام شيء في هذه الحياة . وتقدم مثله بالحرف الواحد في الآية ٣٦ من سورة يونس ج ٤ ص ١٥٩ .

( فاعرض عمن تولى عن ذكرنا ولم يرد إلا الحياة الله إلى الخطاب لرسول الله (ص) والمقصود كل من آمن الله واليوم الآخير تماماً مثل اتبع الحق وأقم الصلاة . والمعنى لا تجادل الذين يتراكضون في الغي والضلال ، ولا يؤمنون بشيء ولا يرون أية قيمة لشيء إلا لأنفسهم ومكاسبهم : « وان يروا كل آية لا يؤمنوا بها — ٢٥ الأنعام » . فعلام — إذن — الجدال والنقاش ؟. أنظر ج ٢ ص ٢٦ فقرة « جدال أهل الجهل والضلال » .

( ذلك مبلغهم من العلم ) . منتهى العلم والحق عندهم انه لا علم ولا دين ولا ضمير ولا حق وقيم .. لا شيء إلا الملذات وتكديس الثروات. أنظر جهص٥٥٣ فقرة لا منطق أرباب المال : بنك وعقار لا ( ان ربك هو أعلم بمن ضل عن سبيله وهو أعلم بمن اهتدى ) . ان ربك يا محمد يعلم ان الذين كذبوا بنبوتك لا يرتدعون عن الضلال ، وأيضاً يعلم انك على الهدى أنت ومن اتبعك من المؤمنين، لأنه محيط بكل شيء ، وقادر على ثواب من آمن واهتدى ، وعذاب من ضل وغوى .

( ولله ما في السموات وما في الأرض ليجزي الذين أساءوا بما عملوا ويجزي الذين أحسنوا بالحسى ) . هذه الآية تهديد ووعيد لمن أشار اليه سبحانه بقوله : لا تولى عن ذكرنا ولم يرد إلا الحياة الدنيا » . ووجه التهديد ان الدنيا والآخرة بيد الله لأنه هو وحده مالك الكون بما فيه ، فمن أعرض عن الآخرة ، وطلب الدنيا ، وسعى لها سعيها يؤته منها ، وما له في الآخرة إلا العذاب ، حيث يلقى كل انسان جزاء عمله ، ان خيراً فخير ، وان شراً فشر " .

( الذين يجتنبون كباثر الاثم والفواحش إلا اللمم ان ربك واسع المغفرة ) . كباثر الاثم عظائم الذنوب كالكفر والشرك والظلم ، وكل ما تجاوز الحد في القبح

فهو فحش كالزنا واللواط ، وذنب كبير أيضاً ، أما اللمم فهي صغار الذنوب الي لا يكاد يخلو منها إنسان إلا من عصم الله كالنظرة ومجرد الجلوس الى مائدة الحمر . وتكلمنا عن ذلك مفصلاً عند تفسير الآيسة ٣١ من سورة النساء ج ٢ ص ٣٠٦ . ومعنى الآيسة ان من أقلع عن الكبائر فإن الله سبحانه يشمله بعفوه وإحسانه ، وان اقترف بعض الصغائر .. وليس معنى هذا ان للانسان أن يقترف الصغائر .. كلا ، وإلا كانت من المباحات ، وانما المراد ان من اجتنب الكبائر فله أن يأمل العفو والصفح من ربه وان ارتكب بعض الهنات ، وإلا كانت الجنة وقفاً على أهل العصمة دون غيرهم . وفي نهج البلاغة : أشد الذنوب ما استهان به صاحبه .. وان يستعظم الانسان من معصية غيره ما يستقل أكثر منه من نفسه، ويستكثر من طاعته ما محقر من طاعة غيره .

( هو أعلم بكم اذ انشأكم من الأرض وإذ أنتم أجنة في بطون أمهاتكم فلا تزكوا أنفسكم هو أعلم بمن اتقى ) . أجل ، ان الله أعلم بالانسان من نفسه بالغاً ما بلغ من العلم .. ومستحيل أن يعلم من نفسه ما يعلمه الله منه ، لأنه تعالى هو الذي أوجده وأحياه ، وبميته وينشره ، وهو معه يعلمه منذ تكوينه في بطن أمه الى النفس الأخير .. يضاف الى ذلك ان جميع جوارح الانسان حسى قلبه هي شهود عليه عند خالقه . وأصدق شاهد ينطق بتزكية الانسان واخلاصه هو عملسه الصالح . وتقدم مثله في الآية ٤٩ من سورة النساء ج٢ ص ٣٤٦ رالآية ٢١ من سورة النور ج ه ص ٤٠٩ .

# ليس للانسان إلا ما سعى الآية ٣٣ - ٤١:

#### سورة النجم

#### اللغة:

أكدى قطع وأمسك . وصحف موسى التوراة . ووفتى تمم وأكمل . والوزر الاثم .

#### الإعراب:

قليلاً صفة لمحذوف أي عطاءً قليلاً. وابراهيم على حذف مضاف أي وبما في صحف ابراهيم ، أن لا تزر: « ان » مخففة واسمها محذوف أي انه، والمصدر المنسبك عطف على « بما في صحف موسى » . وان ليس « ان » محففة أيضاً والمصدر عطف أن لا تزر . وكذا وان سعيه .

### المعنى :

(أفرأيت الذي تولى وأعطى قلبلاً وأكدى) أي منع، والمعنى أخبرني يا محمد عن الرجل الذي أعرض عن ذكر الله، وكان قد بذل شيئاً يسيراً من ماله أو نفسه في سبيل الحبر، ثم منع وأمسك عن البذل إ.. هذا ما دل عليه ظاهر كلامه تعالى .. ويأتي السؤال: هل أراد سبحانه رجلاً خاصاً يعرفه الذي (ص) أو أراد مثلاً عاماً لكل من يصدق عليه هذا الوصف ؟ قال بعض المفسرين: نزلت هذه الآية في الوليد بن المغيرة . وقال آخر: انها نزلت في عنان بن عضان .. وكل من القولين يفتقر الى الدليل .. اذن ، فالآية على دلالتها من الشمول والاطلاق . (أعنده علم الغيب فهو يرى) ؟ هل علم هذا المعرض الممسك انه في أمان من عذاب يوم القيامة حتى أعرض وأمسك ؟ وانتى له هذا العلم مع ان الله سبحانه قد أنزل في كتبه ما يكذب زعمه ان ادتمى ذلك (أم لم ينبأ عا في صحف موسى وابراهيم الذي وفتى) . ألم يسمع هذا المعرض الممسك عسا أنزل الله في التوراة وفي صحف ابراهيم الذي وفتى) . ألم يسمع هذا المعرض الممسك عسا أنزل الله في التوراة وفي صحف بران الله قد أنزل في هذين الكتابين ( الا تزر وازرة وزر أخرى ) أي ان

كل انسان يؤخذ بذنبه، ولا أحد محمل عنه أوزاره وأثقاله . وتكررت هـذه الآية في سورة الأنعام ١٦٤، وفي سورة الاسراء الآبة ٩٥، وفي سورة فاطر الآية ١٨، وفي سورة الزمر الآية ٧.

( وان ليس للانسان إلا ما سعى ) . المراد بالسعي هنا العمل والحركة في هذه الحياة . وتدل الآية على ان الاسلام هو دين الحياة لأنها تنص بصراحة على أن الله ينظر الى عباده من خلال أعمالهم في الحياة الدنيا ، ويعاملهم بموجيها، ومعنى هذا ان الانسان كلما عاش الحياة بأبعادها وفي أعماقها ، وعمل لحيرها وحل مشاكلها لله فقد اقترب من الله ودين الله ، واستحق منه الرحمة والكرامة ، وانه كلما تهرب من الحياة وابتعد عن همومها ومشاكلها مكتفياً بالتكبير والتهليل والصوم والصلاة لله ودينه ورحمته .

( وان سعيه سوف يرى ) أي سوف يحاسبه الله على عمله يوم القيامة ، فالمراد بالرؤيا هنا الحساب وإلا فإن الله سبحانه يعلم كل شيء حتى خطرات الوساوس ( ثم يجزاه الجزاء الأوفى ) . واضح لا يحتاج الى تفسير تماملًا كقوله تعالى : « اني لا اضبع عمل عامل منكم من ذكر وأنثى – ١٩٥ آل عمران ، .

## الى ربك المنتهى الآية ٤٢ ــ ٦٢ :

وَأَنْ إِلَى رَبِّكَ ٱلْمُنْتَبَى ﴿ وَأَنَّهُ هُوَ أَضْحَكَ وَأَبْكَى ﴿ وَأَنَّهُ هُوَ أَمَاتَ وَأَنْ إِلَى الْمُنْتَبَى ﴿ وَأَنَّهُ هُوَ أَنْهُ ﴿ مِنْ نُطْفَةٍ إِذَا تُمْنَى ﴾ وَأَنَّهُ هُوَ أَغْنَى وَأَقْنَى ﴿ وَأَنَّهُ هُوَ أَغْنَى وَأَقْنَى ﴿ وَأَنَّهُ هُوَ رَبُّ وَأَنَّهُ هُوَ أَغْنَى وَأَقْنَى ﴿ وَأَنَّهُ هُوَ رَبُّ الشَّعْرَى ﴿ وَأَنَّهُ هُوَ أَغْنَى ﴿ وَأَنَّهُ هُو رَبُ الشَّعْرَى ﴿ وَأَنَّهُ أَفُولَ مَنَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَأَنْهُ إِنَّهُ أَفُولَ مُ اللَّهُ وَأَنْهُ وَأَنْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَأَنْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَالَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّلْمُ وَاللَّهُ وَاللَّا اللللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَا

#### سورة النجم

عَشَى ﴿ فَبِأَيِّ آلَا ۚ رَبِّكَ تَتَهَارَى ﴿ هَٰذَا نَذِيرٌ مِنَ النَّذُرِ الْأُولَى ﴿ أَزِفَتِ الْآرِفَةُ ﴿ أَفِينَ الْهَذَا الْحَدِيثِ تَعْجَبُونَ ﴾ الْآرِفَةُ ﴿ أَفِينَ الْهَذَا الْحَدِيثِ تَعْجَبُونَ ﴾ الْآرِفَةُ ﴿ أَفِينَ الْهَذَا الْحَدِيثِ تَعْجَبُونَ ﴾ وَأَنْتُمْ سَامِدُونَ ﴿ فَاسْجُدُوا لِللهِ وَاعْبُدُوا ﴿ وَأَنْتُمْ سَامِدُونَ ﴿ فَاسْجُدُوا لِللهِ وَاعْبُدُوا ﴾

#### اللغة:

منى تراق في فرج الأنثى . والنشأة الأخرى البعث . والمراد بأغينى الله النه تعلل كفى عبده وأغناه عن سؤال الناس . والمراد بأقنى الله أعطاه أيضاً ما يقتني من المال ويدخر بعد الكفاية ، وفي تفسير الرازي ان الإقناء فوق الإغناء . والشعرى نجم مضيء ، وفي تفسير الطبري : كان بعض أهل الجاهلية يعبدونه من دون الله . والمراد بالمؤتفكة قرى قوم لوط . وأهوى أسقطها في الأرض أي خسف بها الأرض . وغشاها غطاها العذاب . وآلاء الله نعمه . تمارى تشك . وأزفت دنت والمراد بالآزفة الساعة . وكاشفة من الكشف، ويأتي بمعنى الاظهار مثل كشف أمره أي أظهره ، وأيضاً يأتي بمعنى الازالة مثل كشف الله غلث أي أزاله . وسامدون لاهون .

#### الإعراب:

وان الى ربك المنتهى وما بعده عطفعلى ما تقدم وهو ان ليس للانسان إلا ما سعى. وثمود وقوم نوح عطف على عاد . والمؤتفكة مفعول أهوى . فغشاها مـــا غشى فاعل غشاها ضمير مستتر يعود الى العذاب و «ما « مفعول .

#### المعنى :

﴿ وَانَ الْيَ رَبُّكُ الْمُنتَهِي ﴾ . هذه الآبة رما بعدها هي من جملة الآيات الَّي

ذكر سبحانه انه أنزلها في صحف موسى وابراهيم ، والمراد بالمنتهى موقف الانسان بين يدي الله لنقاش الحساب الذي لا منجى منه ( وانه هـــو أضحك وأبكى ) . الضحك اشارة الى فرح أهل الجنة ، والبكاء الى ترح أهـل النار ، ومن الجائز أن يكونا إشارة الى ما أودعه الله في الانسان من غريزة اللذة والألم والحزن والفرح، وقد ذهب جاعة من الفلاسفة الى أن الانسان لا يتحرك إلا بتأثير من جذب اللذة كالجنس أو من خوف الألم كالجوع .

#### المادة والحياة :

( وانه هو أمات وأحيا ) . هو سبحانه يهب الحياة ويأخذها ، أما قول من قال : ان المادة أصل الحياة وسببها فهو مجرد ادعاء تكذبه بديهة العقل لأن المادة لا تتحرك بطبيعتها بل بعلة مغايرة لها ، وأي عاقل يقبل القول بأن المادة الصياء أنشأت بنفسها لنفسها أبصاراً وأسماعاً وأفئدة ، وإذا كانت الحياة صفة تلازم المادة فلإذا ظهر النمو والحركة والحس والتفكير في بعضها دون بعض ؟. وان قال قائل : ان لبعض أفراد المادة استعداداً للحياة دون بعض قلنا في جوابه : من أين جاءت هذه التفرقة ؟ هل جاءت من داخل المادة أو خارجها . فإن كانت من الداخل وجب أن تكون كل مادة صالحة لاستقبال الحياة ، وإلا لزم أن يكسون عن المادة فهو الذي نقول .

( وانه خلق الزوجين الذكر والأنثى من نطفة إذا تمى ) . يريسق الذكر منيه في رحم الانثى فيتم التلقيح ، ويتكسون الجنين ذكراً أو أنثى ، فن الذي أوجد الاستعداد في الجسم لهذه النطفة ؟ ومن الذي أوجد فيها ملايين الحلايا الحية؟ وهل يستطيع العلماء أن يصنعوا خلية واحدة يتكون منها ذكر أو أنثى ؟ بل هل يستطيعون أن عيزوا بين الحلية التي يتكون منها الذكر والتي تتكون منها الأنثى ؟ واذا استئدت النطفة الى أسباب طبيعية فإن هذه الأسباب تنتهي الى السبب الأول الذي أوجد الطبيعة ( وان عليه النشأة الأخرى ) . ضمير عليه يعود الى الله تعالى ، والمعنى ان البعث حتم لا بد منه ( وانه هو أغنى وأقنى ) . انه سبحانه كفى بعض عباده البعث حتم لا بد منه ( وانه هو أغنى وأقنى ) . انه سبحانه كفى بعض عباده

وأغناه عن الحاجة الى غيره ، وأعطى البعض الآخر ما يقتني وبدخر زيادة عملي ما يكفيه أي هيأ له أسباب الغنى والقنية . وقال أحد العارف ن : من ذاق طعم الغني عن الناس فقد حصل على نصيب وافر من الغني، وان في ذلك لشرفاً عظماً . ( وانه هو رب الشعرى ) بكسر الشين وتشديدها،وهي نجم مضيء ، وخصها سبحانه بالذكر لأن بعض أهل الجاهلية كانوا يعبدونها ، وقيل : انها أضخم من الشمس بعشرين مرة ، وأنها تبعد عن الشمس مقدار مليون ضعف بُعد الشمس عنا ( وانه أهلك عاداً الأولى ) وهم قوم هود ، وتقدم الكلام عنهم مرات ، ووصفهم سبحانه بالأولى بالنسبة الى من تأخر عنهم من الأمم، وقال صاحب مجمع البيان : بل لأن ثم عاداً أخرى ( وثمود فما أبقى ) منهم أحداً،وهم قوم صالح، وأيضاً سبق الكلام عنهم وعن قوم نوح الذين أشار اليهم سبحانه بقوله: ﴿ وقوم نوح من قبل الهم كانوا هم أظلم وأطغى ) من عاد وثمود (والمؤتفكة) قرى قوم لوط (أهوى) بها الى بطن الأرض ( فغشاها ما غشى ) من العذاب ( فبأي آلاء ربك تتمارى ) . الحطاب لكل انسان ، والآلاء النعم ، وتتمارى تشك وتجادل . ( هذا ندير من الندر الأولى ) . قال أكثر المفسرين : ان و هذا ، اشارة الى الفرآن أو محمد (ص) . وليس من شك ان كلاً من القرآن والرسول الأعظم هما من النذر الأولى من نوعها وصفاتها . ومع هذا فإن الذي نفهمه ان الله سبحانه أشار بـ همذا» الى ما ذكره من الدلائل والعظات التي تضمنت أموراً هامة جديرة بالتأمل والدراسة كمسألة ان كل انسان هو وحده المسؤول عن جرمه وجريرته ، وان الله ينظر اليه من خلال عمله ، وانه لا مصدر للحياة إلا الله ، وان مصر الطغاة الى الهلاك ، وهذه وما اليها من أهم موضوعات العلوم الكونية والانسانية ، واذا ذكرها سبحانه ليستدل الانسان على وجود الله وعظمتــه فإن ذكرها بالذات يوميء الى ان معانيها وأهدافها انما تتجلى للعلماء والمهم أحق الناس بمعرفة الله والايمان يه والخوف منه : « إنما نخشي الله من عباده العلماء – ٢٨ فاطر » .

ر أزفت الآزفة ) . أزفت دنت ، والآزفة الدانية ، والمراد بها الساعة، وانما وصفها سبحانه بالدانية لأنها آتية ، وكل آت قريب .. وكل ما أدبر كأنه ما كان ( ليس لها من دون الله كاشفة) ضمير «لها» يعود الى الآزفة أي الساعة، ولك أن تفسر الكشف بالعلم كقوله تعالى: «يسألونك عن الساعة ايان مرساها قل انما علمها

عند ربي لا يجليها لوقتها إلا هو - ١٨٦ الأعراف ، وأيضاً لك ان تفسرها بقوله : و من قبسل ان يأتي يوم لا مرد له من الله - ٤٣ الروم ، (أفن هذا الحديث تعجبون وتضحكون ) ؟ هذا الحديث إشارة الى قيام الساعة ، وقيل الى القرآن ، وكل منها صحيح لأن الكافرين قسد عجبوا من البعث : « فقال الكافرون هذا شيء عجيب أثذا متنا وكنا تراباً ذلك رجع بعيد - ٣ ق ، وأيضاً عجبوا من القرآن : « أو عجبتم ان جاءكم ذكر من ربكم - ٣٣ الأعراف » ، (ولا تبكون وأنتم سامدون ) أي لاهون ، وكان الأولى أن تبكوا على أنفسكم الني ظلمتموها بالكفر والبغي : « فليضحكوا قليلا وليبكوا كثيراً جزاء بما كانوا يكسبون - ٨٢ التوبة » .

( فاسجدوا فله واعبدوا ) . قال الحنفية والشافعية والامامية والحنابلة : يجب السجود عند تلاوة هذه الآية لأن الرسول الأعظم (ص) سجد عند تلاوتها، وسجد من كان معه . وقال المالكية : لا يجب .

# مييوشره المنتبر

ه آية مكية .

# بينيب أللوالجمز ألتجينيم

## وانشق القمر الآية ١ ــ ٨ :

#### اللغة

مستقر بكسر القاف أي له غاية ينتهي اليها . والزجر المنع ، ومزدجر بفتـــــ الجيم من الفعل المطاوع ازدجر ازدجاراً ، تقول ازدجرته فازدجر . وبالغة بلغت الغاية من الموعظة . ونكر بضم النون والكاف وهي الشيء المنكر الذي تعافه النفوس. وخشعاً جمع خاشع وهو اللميل . والاجداث القبور . ومهطعين مسرعين .

### الإعراب :

كل أمر مستقر مبتدأ وخبر . ما فيه مزدجر و ما ي اسم موصول فاعل جاءهم وفيه خبر مقدم ومزدجر مبتدأ مؤخر والجملة صلة الموصول . وحكمة بدل من و ما فيه ي وبالغة صفة . فما تغني و ما ي نافية . يوم يدع الداع ويوم، منصوب بفعل مقدر أي اذكر يسوم يدع ، والداع أصله بالياء وحذفت تخفيفاً . وخشماً حال من فاعل يخرجون والأصل يخرجون من الاجداث خشعاً ، وأيصارهم فاعل لخشع . ومهطعين حال ثانية .

## المعيى :

(اقتربت الساعة) وأزفت الآزفة بمعنى واحد، وهو ان يوم القيامة آت لا ربب فيه (وانشق القمر). قال أكثر المفسرين: ان المشركين طلبوا من رسول الله (ص) أن يشق القمر فرقتين ان كان صادقاً .. فسأل رب ، فانشق القمر، ثم عاد الى ما كان .. وليس من شك ان هذا ممكن في ذاته ، ولكن الامكان شيء ، والوقوع شيء آخر ، لأن الوقوع يفتقر الى دليل الاثبات ، ولا دليل على ان الانشقاق حدث في عهد الرسول الأعظم (ص) ، بل الأدلة قائمة على العكس ، وهي :

أولاً : ان هذا لا يتفق مع العديد من الآيات التي نصت بصراحة على ان النبي (ص) لم يستجب لاقتراح المشركين في طلب الحوارق والمعجسزات ، وانه أجامهم بما أمره الله : « قبل سبحان ربي هل كنت إلا بشراً رسولاً — ٩٤ الإسراء » . وفي الآية ٥٩ من هله السورة أي سورة الإسراء بين سبحانه ان المقترحين يظلون على الكفر حتى ولو أجيبوا الى ما يقترحون : « وما منعنا ان نرسل بالآيات الا ان كذب بها الأولون » . وقال أيضاً : « وان يروا كل آية لا يؤمنوا بها وان يروا سبيل الرشد لا يتخذوه سبيلاً وان يروا سبيل الغي يتخذوه سبيلاً ذلك بأنهم كذبوا بآياتنا وكانوا عنها غافلين — ١٤٦ الأعراف » . . هذا، الى ان الله سبحانه لم يبق عذراً لمتعلل بعد ان تحدى العالم كله بقوله : « وان

كنتم في ريب مما نزلنا على عبدنا فأتوا بسورة من مثله وادعوا شهداءكم من دون الله ان كنتم صادقين – ٢٣ البقرة ۽ .

تانياً: ان انشقاق القمسر حدث كوني هام ، فلو وقع لرآه أهسل الشرق والغرب ، ودوّنه العلماء والمؤرخون الأجانب وغيرهم ، كما دوّنوا ما هو دونه من الأحداث .

ثالثاً: ان الانشقاق من الموضوعات التي لا تثبت إلا بالحبر المتواتر ، وخبر الانشقاق من أخبار الآحاد ، فلا يصح الاعباد عليه في هذا الباب ، والفرق بين الحبر الواحد والمتواتر ان رواة الثاني كثيرون ومختلفون في ظروفهم وأهدافهم بحيث لا يجمعهم على الكذب جامع – بحسب العادة – واكبر الواحد بعكس ذلك ، ولك ان تفرق بينها بأن الحبر المتواتر يفيد الاطمئنان دون الحبر الواحد .

رابعاً : أن قوله تعالى : و وانشق القمر ، بعد قوله : و اقتربت الساعة ، \_ يدل على أن القمر ينشق حين تقوم الساعة ، وأن المراد من الانشقاق هنا هو نفس المراد منه في قوله : و أذا السهاء انشقت \_ 1 الانشقاق ، أي يتصدع ما فيها من الكواكب يوم القيامة .

( وان يروا آية يعرضوا ويقولوا سحر مستمر ) لا نهاية له على مدى الآيام. وفي الآية ٢٤ من سورة المدثر حكى سبحانه عن الوليد بن المغيرة انه قال : وان هذا إلا سحر يؤثر » أي يروى ( وكذّبوا واتبعوا أهواءهم ) . لقد أعماهم الهوى والجهل عن كل حجة ودليل ، فكذّبوا بكتاب الله ولقائه على الرغم من الدلائل الواضحة ( وكل أمر مستقر ) . هذا تهديد لمن أعرض عن القرآن، والمعنى ان كل شيء ثابت في علم الله تعالى لا تخفى عليه خافية ، ومنه إعراض من أعرض عن القرآن ، ومثله قوله تعالى في الآية ٢٦ من سورة الأنعام : « وكذّب أعرض عن القرآن ، ومثله قوله تعالى في الآية ٢٦ من سورة الأنعام : « وكذّب به قومك وهو الحق قل لست عليكم بوكيل لكل نبأ مستقر وسوف تعلمون » . أو مدل وهو الحق قل لست عليكم بوكيل لكل نبأ مستقر وسوف تعلمون » . القرآن فيها عظة وعبرة ، وترغيب وترهيب ، أو تدل على طريق الاعسان بالله واليوم الآخر والوحي الذي نزل على رسول الله (ص) ، والمعنى ان الله سبحانه واليوم الآخر والوحي الذي نزل على رسول الله (ص) ، والمعنى ان الله سبحانه اليوم الآخر والوحي الذي نزل على رسول الله (ص) ، والمعنى ان الله سبحانه واليوم الآخر والوحي الذي نزل على رسول الله (ص) ، والمعنى ان الله سبحانه المشركين على لسان نبيه محمد الدلائل الكافية على الحتق ، والمواعظ الوافية بين للمشركين على لسان نبيه محمد الدلائل الكافية على الحتق ، والمواعظ الوافية بين للمشركين على لسان نبيه عمد الدلائل الكافية على الحتق ، والمواعظ الوافية المشركين على لسان نبيه محمد الدلائل الكافية على الحتق ، والمواعظ الوافية الته المقالة المقالة وعبرة المواعظ الوافية الحدي المواعظ الوافية المواعظ الوافية وسوف المواعظ الوافية المواعظ الواعظ الوافية المواعظ الوافية المواعظ الوافية المواعظ الوافية المواعظ الوافية المواعظ الوافية الوافية الوافية الوافية المواعظ الوافية المواعظ الوافية الوافية المواعظ الوافية الوافية الوافية المواعظ الوافية الواف

في الزجر عن الباطل ( حكمة بالغة ) . كل ما جاء في القرآن فهو حكمة بلغت الغاية في العظة والدلالة على الحق ، ولكن ( فما تغني النذر ) مع العناد والاصرار على الكفر والضلال .

( فتول عنهم ) يا محمد لأنك قد بلّغتهم رسالات ربك ، قبلم يستجيبوا ، وبالغت في النصيحة فلم يقبلوا ( يوم يدعو الداع الى شيء نكر خشعاً أبصارهم غرجون من الأجداث ) . والنكر بضم النون والكاف ، وهو ما تنكره النفوس ولا تطبق له حملاً ، والمراد به هنا العذاب .. وهذا تهديد ووعيد للذين أعرضوا عن الحق ، وان لهم يوماً اسود لا مفر من عذابه ، وهو اليوم الذي غرجون من القبور الى لقائه وحسابه أذلاء خاضعين بموج بعضهم ببعض من الحيرة والدهشة ( كأنهم جراد منتشر ) لكرتهم حيث مجمع الله الأموات بعد إحيائهم ، ويلحق آخرهم بأولهم، وفيه الما الى الحشر يكون بالروح والجسم معاً ( مهطعين الى الداع ) مسرعين الى دعوة الله للحساب والجزاء ( يقول الكافرون هذا يوم عسر) شديد الأهوال والمخاطر ، عظيم الآلام والمخاوف ، ومثله : « يوم نحرجون من الأجداث سراعاً كأنهم الى نصب يوفضون خاشعة أبصارهم ترهقهم ذلة ذلك اليوم الذي كانوا يوعدون — ٤٤ المعارج » .

# نوح الآية ٩ – ١٧:

كَذَّبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوحِ فَكَذَّبُوا عَبْدَنَا وَقَالُوا بَجْنُونُ وَازْدُجِرَ \* فَدَعَا رَبَّهُ أَنِي مَغْلُوبٌ فَانْتَصِرْ \* فَفَتَحْنَا أَبُوابِ الشَّهَاءِ بَمَاءِ مُنْهَمِرٍ \* وَفَجَرْنَا الْأَرْضَ عُيُونًا فَالْتَقَى الْهَاءُ عَلَى أَمْرٍ قَدْ قُدِرَ \* وَحَلْنَاهُ عَلَى وَفَجَرْنَا الْأَرْضَ عُيُونًا فَالْتَقَى الْهَاءُ عَلَى أَمْرٍ قَدْ قُدِرَ \* وَحَلْنَاهُ عَلَى ذَاتِ أَلُواحٍ وَدُسُرٍ \* تَجْرِي بِأَعْيُنِنَا جَزَاءً لِللَّهِ فَلَنْ كُفِرَ \* وَلَقَدْ فَالْ عَذَافِي وَنُذُرِ \* وَلَقَدْ فَرَاهُ وَلَقَدْ فَهَلْ مِنْ مُدَّكِرٍ \* قَكَيْفَ كَانَ عَذَافِي وَنُذُرِ \* وَلَقَد تُمَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا مِنْ مُدَّكِرٍ \* فَكَيْفَ كَانَ عَذَافِي وَنُذُرِ \* وَلَقَد تُمَا اللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا مِنْ مُدَّكِرٍ \* وَلَقَد اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَلَوْلًا مِنْ مُدَّكِونَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَلَوْلًا وَلَا مِنْ مُولًا مِنْ مُنْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُا وَاللَّهُ وَاللَّالَةُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالَالِمُ اللّ

#### سورة القمر

#### اللغة :

ازدجر أي ردعوه وزجروه عن التبليغ . ومنهمر منكب ومتدفق . وقد قلُدر أي قدره الله . ودسر بضم الدال والسين جمع دسار مثل كتب وكتاب ، وهـو المسار . وبأعيننا بحراستنا . ومدكر معتبر .

#### الإعواب :

بجنون خبر مبتدأ محذوف اي هو مجنون . واني مغلوب أي بأني مغلموب . وعيوناً تمييز محول عن مفعول من وعيوناً تمييز محول عن مفعول والأصل وفجرنا عيون الأرض . وجزاء مفعول من أجله . وآية حال من مفعول تركناها . وكيف خبر كان مقدم،وعذابسي اسمها .

## المعنى :

أشار سبحانه في الآيات المابقة ان محمداً (ص) أنذر قومه فما أغنت النذر .. وفي الآيات التي نحن بصددها أشار الى ان شأن محمد (ص) في ذلك مع قومه تماماً كشأن نوح مع قومه ( كذبت قبلهم قوم نوح فكذبوا عبدنا ) لمثن كذب بلك قومك يا محمد فقد كذب قوم نوح عبدنا نوحاً : وقوله نعمالى : فكذبوا تفسير لقوله : كذبت ، فكأن سائلا يسأل : من كذبت هذه الجهاعة ؟ فأجاب سبحانه بأنهم كذبوا عبدنا نوحاً ( وقالوا مجنون ) تماماً كما قالت قريش عن الموسول الأعظم (ص).. وهذا الشتم عادي وطبيعي بالنسبة الى العاجزين عن الجواب (وازدجر ) يشير بهسذا سبحانه الى ما جاء في الآية ١٦٦ من سورة الشعراء : وهددوه إذا هو أصر بالرجم والقتل .

( فدعا ربه اني مغلوب فانتصر ) . لما ضاق نوح بقومه وضاقوا به التجأ الى خالقه وقال : لقد غُلبت على أمري ، وقلّت حيلتي ، وانتهى دوري في التبليغ والانذار ، وبقي أمرك وقضاؤك في هؤلاء الكفرة الفجرة ، فانتقم منهم بعذابك،

وانتصر لدينك ورسولك .. وتجدر الاشارة الى أن نوحاً ما دعا على قومه إلا بعد اليأس من هدايتهم ، فلقد لبث يدعوهم بلا جدوى ألف سنة إلا خسن عاماً كما جاء في الآية ١٤ من سوره العنكبوت ( ففتحنا أبواب الساء عاء منهمر وفجرنا الأرض عيوناً ) . دعا نوح على قومه ، فاستجاب الله لدعوته ، وأغرقهم بماء تدفق من السياء ، وتفجر من الأرض ( فالتقى الماء على أمر قد قدر ) . التقى الماء المتدفق من السياء مع الماء المتفجر من الأرض ، فكان عراً عظياً أتى على كل شيء ، وما سلم إلا من كان في السفينة . وكان هذا الطوفان والاهلاك بأمر الله وقدره ، فقوله تعالى : « على أمر قد قدر » في معنى قوله تعالى : « على أمر قد قدر » في معنى قوله تعالى : « على أمر عد قدر » في معنى قوله تعالى : « وكان

( وحملناه على ذات ألواح ودسر ) . ضمير حملناه يعود الى نوح. والألواح الأخشاب ، ودسر مسامير ، والمعنى ان سفينة نوح كانت عادة كغيرها مصنوعة من الحشب والمسامير ولكنها ( تجري بأعيننا ) محفظ الله وحراسته ، ولهذا نجت من المخاطر وإلا ما استطاعت الصمود لأهوال الطوفان ( جزاء لمن كان كفر ) . وكلمة الجزاء تشير الى السبب الموجب الطوفان وإهلاك من هلك به من الكافرين . (ولقد تركناها آية فهل من مدكر). أي ترك سبحانه أخبار سفينة نوح لتكون عظة لمن يتعظ بالعبر ، وينتفع بالنفر ( فكيف كان عذابي ونفر ) . حقاً كان الطوفان مدمراً ، أما نوح البشير النذير فقد كان صادقاً فيا بلغ وأنذر . ( ولقد يسرنا القرآن للذكر ) . أنزل سبحانه القرآن للتذكير والاتعاظ ، ويسر معانيه على يسرنا القرآن للذكر ) . أنزل سبحانه القرآن للتذكير والاتعاظ ، ويسر معانيه على الافهام لينتفعوا به ، لا ليتغنوا بكلماته أو يتداووا بآياته او عرفوها ويشتروا بها تأهياً قليلاً ( فهل من مدكر) ؟ هل يعتبر ويتعظ بما جاء في القرآن الجاحدون والذين يتاجرون بالدين وعرفون الكلم عن مواضعه تبعاً لأهوائهم وأغراضهم . وتقدمت يتاجرون بالدين وعرفون الكلم عن مواضعه تبعاً لأهوائهم وأغراضهم . وتقدمت قصة نوح في سورة هود وغيرها .

هود وصالح الآية ١٨ – ٣٢:

كَذَّبَتْ عَــادٌ فَكَيْفَ كَانَ عَذَابِي وَنُذُرِ ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَــا عَلَيْهِمْ

رِيَّا صَرْصَرا فِي يَوْمِ نَحْسِ مُسْتَمِرٌ \* تَنْزِعُ النَّاسَ كَانَّهُمْ أَعْجَازُ نَحْلِ مُنْقَعِرِ \* فَكَيْفَ كَانَ عَذَابِي وَنُذُرِ \* وَلَقَدْ يَسَّرْنَا الْقُرْآنَ لِلدِّحَرِ فَهَلْ مِنْ مُدَّكِرِ \* كَذَّبَتْ مَمُودُ بِالنَّذُرِ \* فَقَالُوا أَبَشَرا مِنَّا وَاحِدا نَتَبِعُهُ إِنَّا إِذَا لَفِي صَلَالِ وَسُعُرِ \* أَالْقِيَ الذَّكُرُ عَلَيْهِ مِنْ بَيْنِنَا بَلْ هُوَ كَذَّابُ أَيْرُ \* إِنَّا مُرْسِلُو فَهُو كَذَّابُ الْأَيْرُ \* إِنَّا مُرْسِلُو النَّاقَةِ فِتْنَةً لَهُمْ فَارْ تَقِبْهُمْ وَاصْطَبِ \* وَنَبَّهُمْ أَنَّ الْمَا وَسُمَةُ بَيْنَهُمْ كُلُ اللَّاقَةِ فِتْنَةً لَهُمْ فَارْ تَقِبْهُمْ وَاصْطَبِ \* وَنَبَّهُمْ أَنَّ الْمَالُو اللَّهُمُ كُلُ اللَّا وَسُمَةُ بَيْنَهُمْ كُلُ اللَّاقَةِ فِتْنَةً لَهُمْ فَارْ تَقِبْهُمْ وَاصْطَبِ \* وَنَبَّهُمْ أَنَّ الْمَالُو الْمَهُمُ كُلُ اللَّاقَةِ فِتْنَةً لَهُمْ فَارْ تَقِبْهُمْ وَاصْطَبِ \* وَنَبَيْهُمْ أَنَّ الْمَالُو الْمَامِلُو عَلَيْهِ مَنْ مَدَّالِي اللَّاقَةِ فِتْنَةً لَهُمْ فَارْ تَقِبْهُمْ وَاصْطَبِ \* وَنَبَيْهُمْ أَنَّ الْمَالُو اللَّهُ فَعَلَى مَا اللَّهُ وَلِي اللَّهُمُ كُلُ اللَّهُ وَسُمَةً وَاحِدَةً فَكَانُوا كَهَيْمِ اللْمُعْتَظِي \* وَنَدُرِ \* إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ صَيْحَةً وَاحِدَةً فَكَانُوا كَهُوسِمِ اللْمُحْتَظِرِ \* وَلَا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ صَيْحَةً وَاحِدَةً فَكَانُوا كَهُوسِمِ الْمُعْتَظِرِ \* وَلَعْلَ عَلَى مُنْ اللَّهُ وَالْمُولَ كَوْمُ الْمُولُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَالَا اللَّهُ وَالَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُ مِنْ مُدَّالِهِ اللْمُولَا مِنْ مُدَّالِهُمْ مُنَا اللَّهُ وَالْمُعَلِي اللْمُعْلِ الْمُؤْمِلُ مِنْ مُدَالِمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ اللْمُهُمُ اللْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ اللْمُومُ اللْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ اللْمُؤْمُ اللْمُؤْمُ الْمُؤْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُوا ا

#### اللغة:

صرصر من الصر وهو البرد أي شديدة البرد ، وقيسل : من الصرير وهو الصياح أي شديدة الصياح . وتنزع تقلع . واعجاز أسافل ، ومنقعر منقلع . والسعر الجنون يقال : سعر فلان فهو مسعور أي جُن فهو مجنون . وأشر بطر ومتعاظم . وشرب بكسر الشين وتخفيفها نصيب . ومحتضر بفتح الضاد يحضره صاحبه في نوبته دون غيره . وهشيم يابس متكسر . ومحتظر بكسر الظاء ، والمراد بالمحتظر هنا ما يجمعه صاحب الحظيرة من الحشيش اليابس لتأكله الماشية .

#### الإعراب :

جملة كأنهم اعجاز حال من الناس . وبشراً مفعول لفعل مقدر أي أنتبسع بشراً . ومناً : صفة . وواحداً صفة ثانية لبشر . وفتنة مفعول من أجله لـ«مرسلو».

## المعنى :

(كذبت عاد فكيف كان عذابي ونذر) ؟. عاد قوم هود كذبوا نبيهم ، فأخذهم الله بالعذاب الآليم ، وبيس نوع هذا العذاب بقوله : (إنا أرسلنا عليهم ريحاً صرصراً في يوم نحس مستمر) . أرسل سبحانه عليهم ريحاً باردة عنيفة في يوم عسر وخطير ، فلقد استمرت ريح العذاب في هذا اليوم حتى أفنتهم عن آخرهم (تنزع الناس كأنهم اعجاز نحل منقعر) . اقتلعتهم الريح الصرصر من أماكنهم ، وألقت مهم صرعى تماماً كأسافل نخيل اقتلعت من الأرض (فكيف كان عذابي ونذر) ؟. كرر سبحانه هذا السؤال مبالغية في التحذير والانذار ولقد يسرنا القرآن للذكر فهل من مدكر) ؟. أنظر الآية ١٧ من هذه السورة فالنص والتفسر واحد.

(كذبوه كان نذيراً واحداً ، وهو صالح لأن تكذيب أي نبي هو تكذيب لجميع كذبوه كان نذيراً واحداً ، وهو صالح لأن تكذيب أي نبي هو تكذيب لجميع الأنبياء لوحدة الرسالة والمرسل ( فقالوا أبشراً منا واحداً نتبعه إنا اذاً لفي ضلال وسعر ) ؟ صالح منا وفينا .. وعرفناه صغيراً وكبيراً .. فكيف نتبعه ؟ ولا يتبعه ويصدقه إلا ضال أو مجنون .. أجل ، لو كان له مال وعبيد وإماء لهان الحطب وكان لتصديقه وجه ( أألقي عليه الذكر من بيننا ) ؟ مستحيل .. كيف وهو واحد منا ؟ « ولئن أطعم بشراً مثلكم انكم إذاً لخاسرون — ٣٤ المؤمنون ه . واحد منا ؟ « ولئن أطعم بشراً مثلكم انكم إذاً لخاسرون — ٣٤ المؤمنون ه . وبئ هو كذاب أشر ) . ويكفي في الدلالة على كذبه انه واحد منهم .. هذا هو منطقهم .. إذن ، فالمسألة مسألة أشخاص وأفراد ، لا مسألة حق ومبادىء.. فلا بدع، فهذا هو منطق أبه والتقليد .

(سيعلمون غداً من الكذاب الأشر). هل هو صالح أو الذين كذبوه ؟. أجل ، سيعلمون عما قريب الهم هم المفترون البطرون عندما يمتحنهم الله بالناقة ، فيعقرونها ، ويحل عليهم غضب من ربهم وعذاب مهين (إنا مرسلو الناقة فتنة لهم ) ابتلاء وامتحاناً يتميز به الحبيث من الطيب (فارتقبهم واصطبر) انتظر قليلاً يا صالح ، واصبر على أذاهم ، وسترى ما يحل بهم من العذاب والهوان . (ونبئهم ان الماء قسمة بينهم كل شرب محتضر) . اخبرهم ان الماء مناصقة بينهم وبين الناقة .. هم محضرون يوماً يستوفون فيه نصيبهم من الماء، وتحضر هي يوماً لنفس الغرض (فنادوا صاحبهم فتعاطى فعقر) . لم ترضهم قسمة الماء هذه فدعوا أشقى رجل فيهم ليعقر الناقة ، فلي الشقي الدعوة ، قال تعالى : وكذبت غدو المغواها اذ انبعث أشقاها – ١٢ الشمس » . فعقر الناقة ، ووقع العذاب .. واختلف المفسرون في قوله تعالى : و فتعاطى » ماذا أراد به ؟ . فن قائل: المراد واختلف المفسرون في عقر الناقة . وقائل : انه حل آلة العقر وأقبسل على الناقة وعقرها .. وغير بعيد أن يكون المراد بالتعاطي هنا الاقدام بدون اكتراث .

( فكيف كان عذابي ونذر ) ؟ كان مدمراً ، والتكرار مبالغة في التحذير والانذار ( إنا أرسلنا عليهم صيحة واحدة فكانوا كهشيم المحتظر ) . أخذتها صيحة العذاب فأصبحوا كفتات النبات البابس تذروه الرياح . وقال الرازي : ه استعمل الهشيم كثيراً في الحطب المكسر اليابس ۽ . وهذا الهشيم بحظره صاحب الحظيرة لماشيته ، وعليه يكون وصف الهشيم بالمحتظر مجازاً لا حقيقة ( ولقد يسرنا القرآن للذكر فهل من مدكر ) . وعسى أن ينتفع بهذا التكرار من ضل سواء السبيل . وتقدمت قصة هود وصالح في سورة هود وغيرها .

## لوط الآبة ٣٣ ـ ١٤ :

كَذَّبَتْ قَوْمُ لُوطِ بِالنَّذُرِ ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ حَاصِباً إِلَّا آلَ لُوطِ نَحْدُنَاهُمْ بِسَحَرِ ﴿ وَلَقَدْنَاهُمْ فِسَحَرِ ﴿ وَلَقَدْنَاهُمْ فِسَحَرِ ﴿ وَلَقَدْنَاهُمْ فِي مَنْ شَكَرَ ﴾ وَلَقَدُ

#### اللنة:

حاصباً هواء بحمل الحصباء . تماروا شكوا وجادلوا . وراودوه طلبوا منه ونازعوه في ارادته . والضيف اسم جنس يقع على الواحد والجماعة وبكرة صباحاً . ومستقر ثابت ومستمر أي ان العذاب بقي حتى أفناهم أو ان عذاب الدنيا يتصل بعذاب الآخرة .

## الإعراب :

حاصباً صفة لمقدر أي هواء أو عذاباً حاصباً. ونعمة مفعول من أجله لنجيناهم. وكذلك الكاف بمعنى مثل صفة لمفعول مطلق محذوف أي جزاء مثـل ذلك الجزاء نجزي . بكرة ظرف زمان والعامل فيه صبّحهم .

### المعنى :

( كذبت قوم لوط بالندر ) تماماً كما كذبت قوم نوح وعاد وثمود وغيرهم وغيرهم ، والسر واحد وهو صراع الحق مع الباطل ، والعدل مع الجور .. ثم بيّن سبحانه نوع العذاب الذي أنزله بقوم لوط : ( إنا أرسلنا عليهم حاصباً )

أي رماهم بالحصباء التي تحملها الريح بالاضافة الى الحسف ، وهذه الحصباء هي التي ذكرها سبحانه في الآية ٣٣ من سورة الذاريات : « لنرسل عليهم حجارة من طين » . ( إلا آل لوط نجيناهم بسحر ) . أنجى لوطأ ومن آمين معه من العذاب حيث أخرجهم آخر الليل من القرية الظالم أهلها ( نعمة من عندنا كذلك نجزي من شكر ) . انتقم سبحانه ممن عصى ، وأنعم على من أطاع عملا " بمبدأ العدالة ، ولكن الرازي قال : « ولو أهلكوا – أي آل لوط – لكان ذلك عدلا " » .. والله أصدق حديثا ، وهو القائل : « وتمت كلمة ربك صدقاً وعدلا " لا مبدأل لكلاته – ١١٥ الأنعام » . أي ان العدل فيا تم منه تعالى ، وما عداه فهو ظلم .

فشكوا وسخروا ، بل هددوا وتوعدوا و ، قالوا لئن لم تنته يا لوط لتكونن من المخرَّجين ـــ ١٦٧ الشعراء ۾ . ( ولقد راودوه عن ضيفه ) . سمعوا ان اضيافاً دخلوا على لوط ، فأسرعوا اليه ، وقالوا له بوقاحة وصلف : أعطنــــا أضيافك لنفجر بهم ونفحش ( فطمسنا أعينهم ) أعمى الله أبصارهم عن اضياف لوط، ثم أرسل عليهم العذاب ، وقال لهم : ( فذوقوا عذابي ونذر ) وهو الذي شككتم فيه وسخرتم منه ( ولقد صبّحهم بكرة عذاب مستقر ) . أناهم العذاب صباحاً ، واستمر حتى أفناهم عن آخرهم ( فلوقوا عذابـي ونذر ) . ذكر سبحانه هــــذا بعد عذاب الطمس ، ثم كرره بعد العذاب الحاصب ( ولقد يسرنا القرآن للذكر فهل من مدكر ) ؟. كرر ، جلت حكمته ، هذه الآية أربع مرات : الأولى بعد الاشارة الى قصة نوح ، والثانية بعد قصة هود ، والثالثة بعد قصة صالح ، والرابعة بعد قصة لوط ، والغرض أن نعتبر ونتعظ بكل قصة من هذه الأربـــع لأنها كافية وافية في التذكير والوعظ، وتقدمت قصة لوط في سورة هود وغيرها. ﴿ وَلَقَدَ جَاءً آلَ ۖ فَرَعُونَ النَّذَرِ ﴾ . ومثله « ثم بعثنا من بعدهم موسى بآياتنا الى فرعون وملثه ـــ ١٠٣ الأعراف ، . ٣ كذبوا بآياتنا كلها ) وكانت تسعـــآ و ولقد آتینا موسی تسع آیات بینات - ۱۰۱ الإسراء » ذکر سبحانه خسأ منها في الآية ١٣٧ من سورة الأعراف : ﴿ فأرسلنا عليهم الطوفان والجراد والقمسل والضفادع والدم آبات مفصلات » والأربع الباقية أشار اليها سبحانه في آبات منفرقة

وهي اليد والعصا وحل العقدة من لسان موسى وانفلاق البحر ( فأخذناهم أخسذ عزيز مقتدر ) . أغرق سبحانه فرعون وملأه في اليم، وكان من قبل يقول لقومه: 
و أنا ربكم الأعلى ، . . فأذاقه الله عذاب الخزي في الدنيا ولعذاب الآخرة أكبر.

# كل شيء خلقناه بقدر الآية ٤٣ – ٥٥:

أَكْفًارُكُمْ خَيْرٌ مِنْ أُولَئِكُمْ أَمْ لَكُمْ بَرَاءَةٌ فِي الزُّبُرِ \* أَمْ يَقُولُونَ نَحْنُ جَمِيعٌ مُنْتَصِرٌ \* سَيُهُزَمُ الْجَمْعُ وَيُولُونَ الدُّبُرَ \* بَسِلِ السَّاعَةُ مَوْعِدُهُمْ وَالسَّاعَةُ أَدْهَىٰ وَأَمَرُ \* إِنَّ الْمُجْرِمِينَ فِي صَلَالِ وَسُعُرٍ \* يَوْمَ يُسْحَبُونَ فِي النَّارِ عَلَى وُ جُوهِمٍ ذُوقُوا مَسَّ سَقَرَ \* إِنَّا كُلَّ شَيْء خَلَقْنَاهُ بِقَدَرٍ \* فِي النَّارِ عَلَى وُ جُوهِمٍ مُ ذُوقُوا مَسَّ سَقَرَ \* إِنَّا كُلَّ شَيْء خَلَقْنَاهُ بِقَدَرٍ \* وَمَا أَمْرُ نَا إِلَّا وَاحِدَةٌ كَلَيْحٍ بِالْبَصَرِ \* وَلَقَدْ أَهْلَكُنَا أَشَيَاعَكُمْ فَهَلُ وَمَا أَمْرُ نَا إِلَّا وَاحِدَةٌ كَلَيْحٍ بِالْبَصَرِ \* وَلَقَدْ أَهْلَكُنَا أَشَيَاعَكُمْ فَهَلُ وَمَا أَمْرُ نَا إِلَّا وَاحِدَةٌ كَلَيْحٍ بِالْبَصَرِ \* وَلَقَدْ أَهْلَكُنَا أَشَيَاعَكُمْ فَهَلُ مِنْ مُدَّكِم وَكُلُّ شَيْء فَعَلْم وهُ فِي الزُّبُرِ \* وَكُلُّ صَغِيرٍ وَحَكِيدٍ مُسَلِيدِ مُنْ مُدَّكِم إِنَّ الْمُتَقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَنَهْرٍ \* فِي مَقْعَدِ صِدْقِ عِنْدَ مَلِيكُ مُقْتَدِرِ \* أَنَّ الْمُتَقِينَ فِي جَنَّاتِ وَنَهْرٍ \* فِي مَقْعَدِ صِدْقٍ عِنْدَ مَلِيكُ مُقْتَدِرِ \* فَقَدَدِ خِدْقِ عِنْدَ مَلِيكُ مُقْتَدِرٍ \* أَنَّ الْمُتَقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَنَهُمْ \* فِي مَقْعَدِ صِدْقٍ عِنْدَ مَلِيكُ مُقْتَدِرٍ \*

#### اللغة:

الزبر جمع زبور، وهو الكتاب . والمراد بالضلال هنا الهلاك وبالسُعُر النيران . وأشياعكم أي اشباهكم . ومستطر مسطور . ونهر بفتح النون والهاء اسم جنس مثل حجر ويستعمل في الأنهار .

#### الإعراب:

أم لكم ﴿ أُم ﴿ منقطعة أي بل ألكم . وفي الزبر متعلق بمحذوف صفة لبراءة

أي براءة مكتوبة في الزبر . ذوقوا أي يقال لهم : ذوقوا . وسقر علم لجهنم وهو ممنوع من الصرف للتعريف والتأنيث . وواحدة صفة لمقدر أي كلمة واحدة . وفي مقعد متعلق بمحذوف خبراً ثانياً لإن المتقين .

## المعنى :

(أكفاركم خبر من أولئكم) ؟ الحطاب للذين كذبوا محمد (ص) ، وأولئكم أشارة الى الأيم البائدة الهالكة بسبب كفرها وعنادها، وقد ذكر سبحانه في الآيات السابقة ما حل بهم من أنواع العذاب : والمعنى: لستم خبراً جمن أهلكنا ، بل أنتم شر مكاناً ، وأشد على الرحمن عتباً ، فهل امنتم أن نحسف بكم أو يرسل عليكم حاصباً كما فعسل بالذبين قبلكم ؟ (أم لهم براءة في الزبير) ؟ هل أنزل الله في كتاب من كتبه انكم في أمان من عذابه؟ (أم يقولون نحن جميع منتصر)؟ أم تدعون انكم جمع لا يقهر ؟ (سيهزم الجمع ويولون الدبر) يوم نزلت هذه الآية كانت القوة للمشركين لأبهم الأكثرية المغالبة ، أما المسلمون فكانوا أفراداً ضعافاً ، وكان في استطاعة أي مشرك أن يؤذي المسلمين، وهو آمن .. وما مضت الأيام حتى انعكست الآية ، وولى المشركون الأدبار ، وأصبحت كلمة الاسلام والمسلمين هي العليا ، واستبان القريب والبعيد ان قوله تعالى : ه سيهزم الجمع هو حتى وصدق . وهذه واحدة من البينات القاطعة على ان الله سبحانه ينطق على لسان رسوله الأعظم (ص)

( بل الساعة موعدهم والساعة أدهى وأمر " ). الضمير في موعدهم يعود الى الجميع من قوم نوح الى كفار العرب الذين كذبوا محمداً (ص) والمعنى كل ما أصاب المكذبين من عذاب الدنيا فما هو بشيء إذا قيس بعذاب الآخرة .. فكل بلاء دون النار عافية ( ان المجرمين في ضلال وسنعر يوم يسحبون في النار على وجوههم ذوقوا مس سقر ) . هذا تفسير وبيان لقوله تعالى : « والساعة أدهى وأمر » . فأهل النار لا يقاسون أهوالها وكفى ، بل تنكل بهم ملائكة العذاب بشي أنواع التنكيسل ، كالسحب على الوجوه ، والضرب بمقامع من حديد ، الى ما لا يبلغه الوصف .

## كل شيء بمقدار:

(إنا كل شيء خلقناه بقدر). وفي آية ثانية : « وخلق كل شيء فقدره تقديراً – ٢ الفرقان » . وفي ثالثة : « وكل شيء عنده بمقدار – ٨ الرعد » . وفي رابعة : « الذي خلق فسو ي والذي قد ر فهدى – ٣ الأعلى » . الى كثير من الآيات التي تدل على ان ما من كائن إلا وهو على مقدار معين من العناصر والصفات لا تزيد ولا تنقص عما ينبغي أن تكون ، وان كل ما فيه قد رتب ترتيباً دقيقاً ومحكماً ، ووضع في المكان المناسب لوظيفته ومهمته .. .. واذا محثنا عن السبب الموجب لذلك فلا نجد أي سبب يقبله العقل إلا ارادة الله التي هي وراء كل شيء . قال «كنت» : « ان الطبيعة كالعمل الفني ، واستدلالنا على مصدره الما كالاستدلال بالأثر الفني على مصدره » .

وتسأل : ألا يجوز أن يكون هذا النظام من عمل الصدفة ؟.

الجواب: ان الصدفة كاسمها .. مستحيل أن تتكرر ، وتفسير الحوادث بها تهرّب من حكم العقل والواقع، ولذا قال العلماء : لا يلجأ الى الصدفة إلا عاجز .. هذا ، ولو صحت نظرية الصدفة لانهارت العلوم من الأساس لأن للعلم قواعد عامة ومطردة وإلا لم يكن علماً ، على العكس من الصدفة التي لا تتعدى موضوعها الخاص ، وإلا لم تكن صدفة .. وإذا بطلت الصدفة بطل معها المذهب المهادي القائل : ان المادة هي الأصل لكل شيء .. وأي عاقل يستسيغ القول بأن الكون وجد صدفة ، وكل ما فيه من قانون ونظام هو نتيجة الصدفة ، وان المادة خضعت للنظام بالصدفة ، وال ما فيه من قانون ونظام هو نتيجة الصدفة ، وان المادة خضعت للنظام بالصدفة .. ومهذا نجد تفسير قول الشاعر :

## وفي كل شيء له آية تدل على انه واحد

وقول من قال : « ليس بالامكان أبدع مما كان » أي ان كل شيء قد وضع في المكان المناسب ولو حاد عنه قيد شعرة لاستبان فيه الخلل والنقص .

ر وما أمر نا إلا واحدة كلمح بالبصر ). هذا كناية عن ان الله سبحانه إذا أراد شيئاً يوجد بالفعل وبمجرد أن يريد ، ولا يفتقر الى زمان عملى الاطلاق ، لا كلمح بالبصر أو أقرب ، وانمسا ذكر سبحانه لمح البصر لمجرد التقريب ..

وبتعبير الفلاسفة: ان نسبة ارادته تعالى الى مراده هي كنسبة الايجاد الى الموجود. ( ولقد أهلكنا أشياعكم فهل من مدكر ) ؟ لقد كان فيا مضى أقسوام أعجبتهم أنفسهم كما أعجبتكم أنها المشركون العرب ، وكذبوا رسلهم كما كذبتم رسولكم عمداً (ص) فدمرهم الله تدميراً ، فاتعظوا بهم قبل أن يُتعظ بكم .

( وكل شيء فعلوه في الزبر وكل صغير وكبير مستطر ) . ما من قول أو فعل حقيراً كان أم خطيراً إلا وهو مثبت على صاحبه في علم الله، ومحاسب عليه، وعجزي به ، والرابسح من حاسب نفسه قبل أن محاسب ( ان المتقين في جنات ونهر في مقعد صدق عند مليك مقتدر ) . المتقون هم الذين نظروا لأنفسهم ، ولم بعرضوها للتهلكة عمصية الله ، وحاسبوها على كل صغيرة وكبيرة ، فكانوا عند الله من المقربين .

# ميوسرة الرحين

٧٨ آية مكية .

# بيني ليوال من التحميل التحميل

خلق الانسان علمه البيان الآية ١ – ١٣:

آلرَّ عَنْ \* عَلَّمَ الْقُرْ آنَ \* خَلَقَ الْإِنْسَانَ \* عَلَّمَ الْبَيَانَ \* الشَّمْسُ وَالْقَمَرُ بِحُسْبَانِ \* وَالنَّبَانِ \* وَأَقِيمُوا الْوَرْنَ بِالقِسْطِ وَلَا تُخْيِرُوا الْمِيزَانِ \* وَالْمَيزَانَ \* وَالْمَيزَانِ \* وَالْمَيْ فَيْ وَالنَّخُلُ ذَاتُ الْأَنْكَامِ \* وَالْمَيْ وَالنَّعْلُ ذَاتُ الْمُعْمَلِ وَالرَّيْعَانِ \* وَالْمَيْ وَالنَّعْلُ وَالنَّعْلُ وَالنَّعْلُ وَالنَّعْلُ وَالنَّعْلُ وَالنَّعْلُ وَالنَّعْلُ وَالْمَيْ وَالرَّيْعَالَ \* وَالنَّعْلُ وَالنَّعْلُ وَالنَّعْلُ وَالنَّعْلُ وَالنَّعْلُ وَالْمَامِ \* وَالْمَيْ وَالْمُعْمَلِ وَالرَّيْعَالُ \* وَالنَّعْلُ وَالنَّعْلُ وَاللَّهُ وَالْمَامِ \* وَالْمُولِلُونُ وَالْمُعْلِي وَالْمُعْمِ وَالرَّيْعَانُ \* وَالنَّالُ وَالْمُولِ اللْمُولِ الْمُعْلِمُ وَالْمُولِ الْمُعْلِمُ وَالْمُولِ الْمُعْلِمُ وَالْمُولِ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُولِ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُولِ وَلَيْعُولُ وَلَيْعُولُ وَلَالْمُ الْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُولُولِهُ وَالْمُعْلِمُ وَلَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَلْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُولِمُ الْمُعْلِمُ وَالْمُولُولُولُو

اللغة

البيان كل ما دل على القصد . وبحسبان بتقدير وتدبير . والنجم من نجم الشيء اذا طلع ، والمراد به هنا النبات الذي لا ساق له كالهندباء في قبال الشجر الذي له ساق . والأنام الحلق . والأكهام جمع كم بكسره الكاف ، وهدو غلاف الثمرة ووعاؤها . والعصف ورق الشجر . والريحان النبات المعروف ، وقيدل : المراد به كل نبت طيب الرائحة . والآلاء النعم .

#### سورة الرحمن

#### الاعراب :

قال صاحب مجمع البيان : الرحمن خبر لمبتدأ محذوف ، والأرجح انه مبتسدأ وما بعده خبر . ورفعها مفعول لفعل محذوف يفسره الفعل الموجود . والمصدر من أجله لوضع أي وضعه لئلا تطغوا فيه .

## المعنى :

(الرحمن) . ذكر سبحانه في هذه السورة العديد من نعمه على عباده، وابتدأها جل وعز بكلمة الرحمن لأنها تومىء الى الإنعام والأفضال .

(علم القرآن) أي نزله والقرآن يشبه الكون في جهات ، منها ان القرآن من كلامه تعالى ، والكون وجد بكلمة لاكن ، ومنها ان كلا منها يدل بالحس على قدرة الله وعظمته ، فالكون تراه العيون ، والقرآن تسمعه الآذان ، ومن ثم قال أحد المؤمنين : ان لله كتابين : أحدهما يُتلى ويُسمع ، وهو القرآن . وثانيها يُنظر ويُلمس ، وهو الكون . ومنها ان كلا من الكون والقرآن فيض من قدرة الله وحدها ، ويستحيل أن يأتي أحد بشيء من مثله ، ومنها ان كلا منها نعمسة كرى أسبغها سبحانه على الانسان ، فهو يتمتع نخير الأرض والساء ، ويتسدي بنور القرآن الى طريق الهناء وسعادة الدارين . ولذا امن سبحانه على الانسان بيلغه الإحصاء . الى ما لا يلغه الإحصاء .

( خلق الانسان علمه البيان ) . المراد بالبيان كل ما يدل عسلى المقصود من لفظ أو خط أو رسم أو اشارة .. أجل ، ان الكلام أظهر افراد البيان ، وأداته وهو اللسان أطوع أعضاء الانسان للانسان ، وأكثرها حركة ، وأعظمها سرعة ، ولا يعرف التعب والملل ، ولا توجد هذه الصفة في سائر الأعضاء .

والبيان وبخاصة الكلام من أعظم النعم وأتمها،فبه يعبسَّر الانسان عن مقاصده، ويفهم مقاصد الآخرين، ويتجاوب معهـم ويتعاطف، ويقضي حاجته وحاجة غيره، وبالبيان يستبين الكفر والايمان، وعليه ترتكز العلوم والآداب والفنون،

وتعرف الأديان ، قال بعض العلماء : « كل ما يتناوله العلم يعبر عنه بالبيان ، ولا شيء إلا والعلم متناول له » .

( والشمس والقمر بحسبان ) . أي بجريان بانتظام كامل ، وقوانين ثابتة ، وسهذا الانتظام تحفظ الحياة على الأرض ، وتختلف الفصول ، وتُعرف الأوقات ( والنجم والشجر يسجدان ) . قال أكثر المفسرين : المراد بالنجم هنا النبات الذي لا ساق له كالبقل لأن الله سبحانه ذكره مع الشجر في مقابلة الشمس والقمر، أما السجود هنا فعناه ان كلاً من البقل والشجر يدل على وجود الله وعظمته بما فيه من دقة الصنع . أنظر تفسير الآية \$\$ من سورة الإسراء ج ه ص ٤٧ فقرة فيه من دقة الصنع . أنظر تفسير الآية \$\$ من سورة الإسراء ج ه ص ٤٧ فقرة فيه من دقة الصنع بحمده ،

( والساء رفعها ووضع الميزان ) . المراد بالساء ما فيها من الكواكب ، وبالميزان كل ما تُعرف به حقائق الأشياء ومقاديرها مادياً كان كالصاع والمتر والميزان ذي الكفتين ، أو معنوباً كالوحي وبديهة العقل والفطرة ، ومراد أيضاً ان هذا الكون المعجيب قد انتظم واستقام لأن الله سبحانه قد رفع الكواكب الى مواقعها الطبيعية عيث لو انحرف كوكب منها عن المكان الذي قدره الله له لاختل نظام الكون وتبدل كسل شيء .. وأيضاً لا يستقيم أي مجتمع بشري إلا اذا خضع لموازين أخلاقية ( ألا تطغوا في الميزان وأقيموا الوزن بالقسط ولا تخسروا الميزان ) . المراد بالطغيان هنا الاعتداء بالسلب والنهب ، والمراد بالحسران الاعتداء بعدم تسليم الحق لذويه : والقسط هو ترك الاعتداء بشي أنواعه ، فتؤدي ما عليك ، ولا تأخذ أكثر من حقك .. ومستحيل أن يعيش المجتمع حياة هادئة لا مشاكل فيها ولا تعقيد اذا أهمل الحق والعدل ، وساد فيه الطغيان والحسران .

والحلاصة ان هذه الآية – على ابجازها – قد أشارت الى ما يتم بــه ويستقيم نظام الكون والمجتمع ، والأول نظام تكويني ، وقد أتمه الله سبحانه على أكمل وجه ، والثاني نظام تشريعي أوجب سبحانه على عباده مراعاته والعمل بموجبه .

( والأرض وضعها للانام ) فراشاً ومعاشاً ، والمراد بالأنام كل ما فيه روح من انسان وحيوان ( فيها فاكهة ) كثيرة وغيرها من الأطعمة والأشربة ( والنخل ذات الأكمام ) وهي أوعية الطلع تنشق وتخرج منها النار عند بلوغها النضج ،

## سورة الرحمق

وانما خص سبحانه شجرة النخل بالذكر لمكانتها عند العرب آنذاك ( والحب ذو العصف ) . الحب لقوت الانسان ، والعصف ، وهو ورق الشجر والنبات ، لقوت الحيوان ( والريحان ) للشم والزينة .. طعام وفاكهة وأزهسار .. كل ذلك من خيرات الأرض وبركاتها التي أنعم الله بها على عباده .. وهم يعيثون فيها فساداً وطغباناً .

( فبأي آلاء ربكما تكسذبان ) . الآلاء النعم ، والحطاب في تكذبان للجن والانس بدليل قوله تعسالى : « للانام » الشامل للنوعين بالاضافة الى ما يأتي من قوله في هذه السورة : « سنفرغ لكم الها الثقلان » وقوله : « يا معشر الجن والانس » . والمعنى هل ينكر أحد من الجن والانس شيئاً من النعم التي ذكرها الله سبحانه ؟ وكيف بجحدها ، وهو يتقلب فيها ويتمتع بها ؟ . وربما استظهر بها على عباد الله .

# كل يوم هو في شأن الآية ١٤ – ٣٠:

خَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنْ صَلْصَالَ كَالْفَخَّادِ \* وَخَلَقَ الْجَانَ مِنْ مَادِجِ مِنْ أَلَهِ \* وَبِأَلَهُ فَرَبَ الْمَشْرِقَيْنِ وَرَبُ الْمَغْرِبَيْنِ \* فَبِأَيُّ آلَا وَرَبُكَا تُكَذَّبَانِ \* مَرَجَ الْبَحْرَ بْنِ يَلْتَقِيَانِ \* بَيْنَهُمَا بَرْذَخُ فَبِأَيُّ آلاً وَرَبُكَا تُكَذَّبَانِ \* يَغْرُجُ مِنْهُا اللَّوْلُو وَالْمَرْجَانُ \* لَا يَبْغِيَانِ \* فَبِأَيِّ آلاً ورَبُكَا تُكذَّبَانِ \* وَلَهُ الْجَوَادِ الْمُنْشَآتُ فِي الْبَحْرِ كَالْأَعْلَمِ \* فَبِأَيُّ آلاً ورَبُكَا تُكذَّبَانِ \* وَلَهُ الْجَوَادِ الْمُنْشَآتُ فِي الْبَحْرِ كَالْأَعْلَمِ \* فَبِأَي آلاً ورَبُكَا تُكذّبانِ \* كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ \* وَيَبْقَى وَجْهُ رَبّكَ فَلَا عَلْمَ \* فَبِأَي آلاً ورَبّكَا تُكذّبانِ \* يَشَالُهُ مَنْ فِي فَلِي اللّهُ وَالْأَرْضِ كُلُّ يَوْمٍ هُوَ فِي شَانِ \* فَبِأَيُّ آلاً ورَبّكا تُكذّبانِ \* يَشَالُهُ مَنْ فِي السّمُوانِ وَالْأَرْضِ كُلُّ يَوْمٍ هُوَ فِي شَانِ \* فَبِأَي آلاً ورَبّكا تُكذّبانِ \* يَشَالُهُ مَنْ فِي السّمُوانِ وَالْأَرْضِ كُلُّ يَوْمٍ هُوَ فِي شَانِ \* فَبِأَيُّ آلاً ورَبّكا تُكذّبانِ \* يَشَالُهُ مَنْ فِي السّمُوانِ وَالْأَرْضِ كُلُّ يَوْمٍ هُوَ فِي شَانِ \* فَبِأَيُّ آلاً ورَبّكا تُكذّبانِ \* مَنْ أَنْ كَذَبّانِ \* وَالْأَرْضِ كُلُّ يَوْمٍ هُوَ فِي شَانِ \* فَبِأَيُّ آلاً ورَبّكا تُكذّبانِ \* مَنْ فِي السّمُوانِ وَالْأَرْضِ كُلُّ يَوْمٍ هُو فِي شَانِ \* فَبِأَيُّ آلاً ورَبّكا تُكذّبَانِ \* وَالْأَرْضِ كُلُّ يَوْمٍ هُو فِي شَانِ \* فَبِأَيُّ آلاً ورَبّكا تُكذّبَانِ \*

#### المعنى :

(خلق الانسان من صلصال كالفخار). المسراد بالانسان آدم أبو البشر، والصلصال الطين اليابس غير المطبوخ، فإذا طبخ فهو فخار. وفي ج٤ ص٤٧٤ جمعنا بين أربع آيات، وهي و ولقد خلقنا الانسان من صلصال من حماً مسنون سرة المحجر ع. والآية ٤٥ من سورة الفرقان و وهو الذي خلق من الماء بشراء. والآية ٥٩ من سورة آل عمران و كمثل آدم خلقه من تراب ». والآية ٢ من سورة الأنعام و هو الذي خلقكم من طين و وأثبتنا انه لا طريق الى معرفة أصل الانسان إلا الوحي من خالق الانسان ، وعند تفسير الآية ١١ من سورة الأعراف ج ٣ ص ٥٠٠ فقرة و حول أصل الانسان ، أشرنا الى الرد على نظرية و داروين ».

( وخلق الجان من مارج من نار ) . قلنا مرات : نحن نؤمن بوجود الجن لأن الوحي أثبته ، والعقل لا ينفيه . وعند تفسير قوله تعالى : و والجان خلقناه من قبل من نار السموم — ٧٧ الحجر ۽ ج ٤ ص ٤٧٥ — قلننا : ان علمهاء الاختصاص اكتشفوا نوعاً من الحشرات لا تحيا إلا بالهواء السام ، ونوعاً آخر لا عيا إلا في آبار البرول والمواد الملتهبة ، ومعنى هذا ان عناصر الكائنات الحيمة على أنواع، منها من ماء ومنها من نار، وأيضاً منها في عالم الشهادة ومنها في عالم الغيب ( فباي آلاء ربكما تكذبان ) ؟ أيخلق الانسان من صلصال كالفخار أم يخلق الجان من مارج من نار أم غيره ؟ ومارج لحب بلا دخان . وأخشى ان يقول الذين يطبقون الوحي على العلم الحديث : ان هذا المارج يشير الى اكتشاف الغاز والسبيرتو.

أما تعدد قوله تعالى : و فبأي آلاء ربكها تكذبان ، فهو لتعدد الأسبهاب الموجبة ، وهي النعم المسؤول عنها واختلاف أنواعها، تماماً كما تقول لمن تراكمت عليه أياديك : لقد أنقذتك من يد عدوك بعد ان تمكن منك، واعطيتك الأموال، فبأسها تكذّب ؟ وعلمت أولادك، وبنيت لك داراً ، فبأسها تكذّب ؟. -اذن - فلا تكرار ولا تأكيد لشيء واحد .

( رب المشرقين ورب المغربين ) . المراد بالمشرقين والمغربين هنا مشرقا الشمس

#### سورة الرحمن

والقمر ومغرباهما ، وهذا المعنى هو المتبادر إلى الأذهان دون غيره .. وليس من شلك ان أكثر الأحياء تحتاج إلى شروق الشمس والقمر وغروبهما ، بـل قالوا : ان الحياة لا تستقيم على الأرض إلا بذلك ( فبأي آلاء ربكما تكذبان ) ؟ أبنعمة الشروق أم نعمة الغروب أم غيرها ؟.

( مرج البحرين يلتقيان بينها برزخ لا يبغيان ) . تطلق كلمة بحر على الماء الكثير عذباً كان أم غير عذب ، والمراد بالبحرين هنا مياه البحار والأنهار ، ومرج أي التقى طرفاهما واختلطا ، والبرزخ الحاجز ، والمراد به هنا قدرة الله تعالى ، ولا يبغيان أي لا يبغي احدهما على الآخر ، فيغيره عما كان عليه . انظر تفسير قوله تعالى : « وهو الذي مرج البحرين هذا عذاب فرات وهذا ملح أجاج وجعل بينها برزخا وحجراً محجوراً – ٥٣ الفرقان » ج ه ص ٤٧٢ .. ولكل من البحار والأنهار منافع ومغانم لحلق الله وعباده ( فبأي آلاء ربكيا تكذبان )؟ أبنعمة البحار أم نعمة الأنهار أم غيرها ؟.

( يخرج منها اللؤلؤ والمرجان ) . لقد حار أكثر المفسرين أو الكثير منهم في تفسير هذه الآية . ذلك بأنهم جزموا ان اللؤلؤ والمرجان لا يخرجان إلا من البحر المالح ، مع ان الله سبحانه قسال : • يخرج منها • أي من العذب وغيره .. وقد تمحلوا في انتسأويل والتخريج .. أما الرازي فقال : كيف يمكن الجزم بأن اللؤلؤ والمرجان لا يخرجان إلا من الماء المالح ، والذين قطعوا المفاوز وداروا البلاد قد خفيت عليهم الأمور الأرضية فكيف بما في قعر البحار ؟ وهب ان الغواصين ما أخرجوا اللؤلؤ إلا من المالح وما وجدوه إلا فيه ، لكن لا يلزم من هذا أن لا يوجد في غيره .. فظاهر كلام الله أولى بالاعتبار من كلام الناس .

ونحن على هذا المنطق القويم ، ويؤيده قول الشيخ المراغي في تفسيره : « قد ثبت في الكشف الحديث ان اللؤلؤ كما يستخرج من البحر الملح يستخرج من البحر المعذب ، وكـــذلك المرجان وان كان الغالب انه لا يستخرج إلا من الماء الملح ( فبأي آلاء ربما تكذبان ) أي فبأي هذه النعم تكذبان .

ونُسب الى الشيعة الامامية الهم يعتقدون بأن المراد بالبحرين عـــلي وفاطمة ، وباللرزخ محمد (ص) ، وباللؤلؤ والمرجان الحسن والحسين ، وأنا بوصفي الشيعـي

الامامي أنفي هذه العقيدة عن الشيعة الامامية على وجه الجزم والاطلاق وأنهم بحرمون تفسير كتاب الله تفسيراً باطنياً ، وإذا وجد منهم من يقسول : المراد بالبحرين على وفاطمة النخ فانه لا يعبر إلا عن رأيه الحاص ، وقد جاء مثله في بعض تفاسير السنة ، من ذلك تفسير الله المنثور للسيوطي الشافعي : « أخرج ابن مردويه عن ابن عباس أن البحرين على وفاطمة ، والمرزخ الذي واللؤلؤ والمرجان الحسن والحسين، وأيضاً أخرج هذا عن أنس بن مالك » . وأغرب من هذا أن اسماعيل حقي نقل في تفسيره روح البيان عن بعض العلماء : أن نصف المانية الذين أشار اليهم سبحانه بقوله : « وبحمل عرش ربك فوقهم يومئذ تمانية » هم أبو حنيفة والشافعي ومالك وابن حنبل .

( ولسه الجوار المنشآت في البحر كالاعلام ) . الجسوار السفن ، والمنشآت المصنوعات أو المرتفعات ، والأعلام الجبال ، والمعنى ان السفن تجري في الماء بما ينفع الناس . وتقدم مثله في العديد من الآيات ، منها الآية ٣١ من سورة لقان ج٦ ص ١٦٨ ( فبسأي آلاء ربكما تكذبان ) ؟ أعلقكم وخلق مواد السفينة أم بإجرائها في الماء أم غيره ؟ ( كل من عليها فان ويبقى وجه ربك ذو الجسلال والاكرام ) . المراد بوجه الله ذاته تعالى ، وهو ، جلت عظمته ، حي بالذات كما هو موجود بالذات لا يفني ولا يتغير ، وهو سبحانه مصدر الحياة وواهبها ( فبأي آلاء ربكها تكذبان ) ؟ أبحلاله وعظمته أم بغير ذلك من النعم .

## الله والانسان وابن عربسي:

لمحيي الدين ابن عربي في الجزء الرابع من الفتوحات كلام حول قوله تعالى: « ذو الجلال والإكرام » هذا توضيحه : انما عطف سبحانه الاكرام على الجلال لأن الانسان إذا سمع وصف الله بالجلال دون الاكرام نملكه اليأس والقنوط من الوصول إلى الله تعالى لأنه لا يرى نفسه شيئاً في جنب العظمة الإلهيسة .. فأزال سبحانه هذا الوهم عن الانسان ، أزاله بعطف الاكرام على الجلال لأن الجمع بين هذين الوصفين معناه ان الله وإن كان عظيماً فإنه يكرم الانسان وينظر اليه بعين

#### سورة الرحمن

العناية تفضلاً منه وكرماً ، ولما علم الانسان بمكانته هذه عند الله أحس بكرامته، وشعر بأنه لو لم يكن كريماً لما اعتلى الله به هذه العناية .. وزاد تعظيماً لله لأنه علم بأنه عظم عند الله .

ونعطف على قول ابن عربي ان من أنكر وجود الله فقد أسقط نفسه عن كل اعتبار، وتنكر لذاته وكرامته من حيث لا يريد لأنه أساء لمن أوجده وكرامه واستحق منه العذاب « ومن جاء بالسيئة فلا يجزى الذين عملوا السيئات إلا ما كانوا يعملون -- ٨٢ القصص » .

(بسأله من في السموات والأرض). المراد بالسؤال هنا الحاجة والافتقار ، والمعنى ان جميع الكائنات تفتقر اليه سبحانه في بقائها وفي جميع حالاتها كما تفتقر اليه في أصل وجودها ، وانه يمدها بالبقاء في كل لحظة بحيث لو تحلى عنها طرفة عين فا دونها لم تكن شيئاً مذكوراً (كل يوم هو في شأن). المراد باليوم هنا الوقت من غير تحديد ، والمعنى ما من كائن إلا وينتقل من حال إلى حال على مدى الأيام ، والذا قيل : دوام الحال من المحال ، والكائن في جميسع حالاته مفتقر إلى الله تعالى ، فالقوي يفتقر اليه في بقساء قوته ، والضعيف مفتقر اليه لازالة ضعفه .. وليس معنى هذا ان يقعد الانسان عن السعي والعمل تاركاً الأمر إلى الله .. كلا ، فإن الله سبحانه قد أمر بالسعي وحث عليه وهو القائل : «وأن ليس للانسان إلا ما سعى – ٣٩ النجم ، وإنما معناه ان يعمل الانسان معتقداً ان وراءه قوة خفية تعينه على العمل وتمهد له سبيسل النجاح ( فبأي آلاء ربكسا تكذبان ) ؟. أيما يمدكم به من العناية في كل آن أم بغيره من النعم ؟.

## لا تنفذون إلا بسلطان الآية ٣١ ــ 20:

سَنَفْرُغُ لَكُمْ أَيُّهَا الثَّقَلَانِ \* فَبِأَيِّ آلَاهِ رَ بَكُمَا تُكَذَّبَانِ \* يَا مَعْشَرَ الْجِنَّ وَالْإِنْسِ إِنِ اسْتَطَعْتُمْ أَنْ تَنْفُذُوا مِنْ أَقْطَارِ السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضِ فَأَنْفُذُوا لَا تَنْفُذُونَ إِلَّا بِسُلْطَانِ \* فَبِأَيِّ آلَاهِ رَ بِحُمَا تُكذَّبَانِ \* يُرْسَلُ عَلَيْكُمَا

شُواظ مِنْ نَارٍ وَنَحَاسُ فَلَا تَنْتَصِرَانِ \* فَبِأَيُّ آلَاهِ رَبِّكُمْ أَنَكَذَّبَانِ \* فَبِأَيُّ آلَاهِ رَبِّكُمَا فَلَا أَنْ اللهُ وَاللهُ مَانِ \* فَبِأَيُّ آلَاهِ رَبِّكُمَا أَنَكُذَّبَانِ \* فَيَوْمَئِذِ لَا يُسْأَلُ عَنْ ذَنْبِهِ إِنْسُ وَلَا جَانِ \* فَبِأَيُّ آلَاهِ رَبِّكُمَا ثَكَذَّبَانِ \* يُعْرَفُ ٱلْمُجْرِمُونَ بِسِياهُمْ فَيُوْخَذُ بِالنَّوَاصِي وَالْأَفْدَامِ \* وَبِلِي وَبُكُمَا ثُكَذَّبَانِ \* يُعْرَفُ ٱلْمُجْرِمُونَ بِسِياهُمْ فَيُوْخَذُ بِالنَّوَاصِي وَالْأَفْدَامِ \* فَبِأَي آلَاهِ رَبِّكُمَا ثُكَذَّبَانِ \* لَعْرَفُ ٱلْمُجْرِمُونَ بِسِياهُمْ فَيُوْخَذُ بِالنَّوَاصِي وَالْأَفْدَامِ \* فَبِأَي آلَاهِ رَبِّكُمَا ثُكَذَّبَانِ \* لَعْرَفُ ٱلمُجْرِمُونَ بِيعَامُ أَلَيْ يُكَذِّبُ بِهَا المُجْرِمُونَ \* فَيْلُونُ \* فَيْلُونُ وَنَهُ مَانِ \* فَيْلُونُ وَنَ بَيْنَهَا وَبَيْنَ حَمِيمٍ آنِ \* فَيْلُي آلَاهِ رَبِّكُمَا ثُكَذَّبَانِ \* فَيْلُونُ \* فَيْلُونُ \* فَيْلُونُ \* فَيْلُونُ فَاللَّهُ وَلَا بَكُمْ اللَّهِ مُنْ اللَّهُ وَلَا مَانِ \* فَيْلُونُ وَلَا جَمِنْ مَانِ \* فَيْلُونُ فَولُونُ مَانِ \* فَيْلُونُ \* فَيْلُونُ فَيْلُونُ وَلَوْلُونُ وَلِهُ اللَّهُ مِنْ فَيْلُونُ وَلَوْلُونُ وَلَوْلُ مَالِهُ فَاللَّهُ مَالِي \* فَيْلُونُ وَلَوْلُ وَلَا مَالُونُ وَلَالِهُ وَلَا مَاللَّهُ لَا لَكُونُ وَلَا فَالِهُ وَلَا مَاللَّهُ وَلَا مَاللَّهُ وَلَاهُ وَلَاهُ وَلَاهُ وَلَالِهُ وَلَوْلُونُ وَلِهُ وَلَا مَاللَّهُ وَلُونُونُ وَلِيْ وَلِي وَلَاهُ وَلَاهُ وَلَاهُ وَلَاهُ وَلَا لَاللَّهُ وَلَاهُ وَلَاهُ وَلَوْلُونُ وَلِهُ وَلَاهُ وَلَاهُ وَلَاهُ وَلَاهُ وَلَاهُ وَلَالِهُ وَلَاهُ لَاهُ وَلَاهُ وَلَاهُ وَلِهُ وَلَاهُ وَلَاللَّهُ وَلَاهُ وَلَاهُ لَلْهُ وَلَاهُ وَلَاهُ وَلَاهُ وَلَا لَاهُ وَلِهُ لَاهُ لِلللَّهُ وَلَاهُ وَلَا لَيْنَا لَاهُ وَلَا لَهُ لَاللَّهُ وَلَاهُ وَلِهُ لَاللَّهُ وَلَالِهُ لَلَّهُ لَاللَّهُ ولِهُ لَاللَّهُ وَلَا لَاهُ لِلللَّهُ وَلَا لَاللَّهُ وَلَا لَاللَّهُ وَلَا لَاللَّهُ لَاللَّهُ وَلَا لَاللَّهُ لَاللّهُ وَلَاللّهُ لَاللّهُ لَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ

#### اللغة :

المراد هنا بسنفرغ لكم مجرد التهديد لأن الله سبحانه لا يشغله شأن ولا يصفه لسان ومعناه سنحاسبكم . والثقلان الانس والجان . ومن معاني الشواظ لهب بسلا دخان . ومن معاني النحاس دخان بلا لهب . ووردة أي لونها كحمرة الورد . والدهان ما يدهن به . والسيم العلامة . والنواصي جمع ناصية وهي مقدم الرأس. والحميم الماء الحار . والآن الحاضر .

## المعنى :

( سنفرغ لكم ايها الثقلان ) أي سنحاسبكم ، وهو تهديد ووعيد لمن أذنب وتمرد من الانس والجان . وفي البحر المحيط لأبسي حيان الاندلسي « سمي الانس والجان بالثقلين لثقلها عسلي وجه الأرض » ، وفي الحديث : اني تارك فيسكم الثقلين : كتاب الله وعترتي أهسل بيني أسميا بذلك لعظمها وشرفها » . ( فبأي آلاء ربكا تكذبان ) ؟ . أبقدرته تعالى على البعث والحساب والجنزاء أم عاذا ؟ . والحساب والجزاء من أعظم النعم على الخلق والاكان المظلوم أسوأ حالاً ومآلاً من الظالم .

(يا معشر الجن والانس ان استطعتم ان تنفذوا من أقطار السموات والأرض فانفذوا لا تنفذون إلا بسلطان). أبداً لا نجاة لكم من لقاء الله، ولا مهرب من أرضه وسمائه إلا ان تفروا من الله إلى الله بتوفيق منه إلى التوبة والاقسلاع عن اللذنب ، وهذا هو المراد بقوله تعالى : • إلا بسلطان ، لأن التوبة والانقطاع اليه تعالى قوة وحصن يقي التائب المخلص من غضب الله وعذابه ( فبأي آلاء ربكا تكذبان ) ؟ أبقدرته عليكم ام بتحذيره وانذاره ام بغير ذلك ؟.

( يرسل عليكما شواظ من نار ونحاس فلا تنتصران ) . قالوا : الشواظ لحب بلا دخان ، والنحاس هذا دخان بلا لحب ، ومها يكسن فإن المعنى المحصل من الآية هو الاشارة إلى أهوال الساعة وآلامها ، وان المجرم لا خلاص له من هذه الآلام والأهوال بشفيع ولا ناصر ( فبأي آلاء ربكها تكذبان ) ؟ أبعسذاب من طغى وبغى أم بماذا ؟ ( فإذا انشقت السهاء فكانت وردة كالسدهان ) . تذوب السهاء بما فيها من كواكب كما يذوب الدهن على النار ، ويصبح لون هذا السائل كحمرة الورد .. والغرض من هذا التشبيه وما اليه مما جاء في سائر الآيات هو الاشارة الى خراب الكون ودماره يوم تقوم الساعة ( فبأي آلاء ربكها تكذبان )؟ ومن أظلم وأشقى ممن كذاب بالصدق وتعالى على الحق ؟.

( فيومند لا يسأل عن ذنبه انس ولا جان ) . وإذا عطفنا على هسده الآية قوله تعالى : ه وقفوهم الهم مسؤولون -- ٢٤ الصافات الإذا فعلنا ذلك تبن لنا ان في يوم القيامة مواقف يُسأل الناس في بعضها عما كانوا يعملون ، وفي بعضها لا سؤال ولا جواب بل انتظاراً للسؤال والحساب أو بعد الفراغ منه . انظر تفسير الآية ٣٥ من سورة يس ج ٦ ص ٣٣١ ( فبأي آلاء ربكا تكذبان)؟ أيموقف العرض للحساب أم عوقف الانتظار له ؟ وكلاهما ضنك وألم ، ما في ذلك ريب .. ولكن الجزاء نعمة من الله حيث ( يعرف المجرمون بسياهم فيؤخذ بالنواصي والأقدام). يؤخذ مبني للمجهول، وبالنواصي مفعول تأتب عن الفاعل وهم ملائكة العذاب ، والمعنى ان للمجرمين علامات تدل عليهم وتميزهم عن الصالحين، وفوق ذلك تجمع ملائكة العذاب نواصيهم الى أقدامهم بالقيود والأغلال، ويسحبونهم في النار على وجوههم ( فبأي آلاء ربكا تكذبان) من المواعظ والزواجر .

( هذه جهنم التي يكذب بها المجرمون) . هذا أبلغ جواب لمن كذّب بعذاب الله ، وهو أن يلقى فيه : « ونقول للذين ظلموا ذوقوا عذاب النار التي كنّم مها تكذبون – ٤٢ سبأ » .

( يطوفون بينها وبين حميم آن ) . ضمير بينها يعود الى جهنم ، والحميم شراب حار ، أما وصفه بالآن فإنه يوحي بأن هذا الشراب بلغ الغاية والنهاية من الحرارة حتى كان المجرمين يشربون منه وهو على النار ، والمعنى لا عمل للمجرمين إلا البردد بين الجمع وشراب الحميم ( فبأي آلاء ربكا تكذبان ) ؟ . بعذاب الجمع أم بشراب الحميم ؟ وكل منها نعمة من الله لأنه حكم العدل ، وسيف الحق .

# هل جزاء الاحسان إلا الاحسان الآية ٤٦ – ٧٨:

وَ لِمَنْ خَافَ مَقَامُ رَبِّهِ جَنَّتَانِ \* فَسِأَيُ آلاً وَ بَكَا تُكَذَّبَانِ \* فَوَاتَا الْآء وَ بَكَا تُكذَّبَانِ \* فِيسِهَا عَيْنَانِ تَجْوِيَانِ \* فَيِأْيُ آلاً وَ أَبُكَا تُكذَّبَانِ \* فِيسِهَا عَيْنَانِ تَجْوِيَانِ \* فَيِأْيُ آلاً وَ رَبُكَا تُكذَّبَانِ \* فَيسِهَا عَنْ ثُلُ قَاكِهَ قَوْرَ جَانِ \* فَيسِأَيُ آلاً وَ رَبُكَا تُكذَّبَانِ \* فَيسِهُ وَجَنَّ فَ الْجَنْتَيْنِ وَجَنَّ فَ الْجَنْتُيْنِ وَجَنَّ فَي فُرْشِ بَطَائِنُهَا مِنِ أَسْتَبْرَقَ وَجَنَّ فَ الْجَنْتَيْنِ ثَكذَّبَانِ \* فَيلِي آلاً وَ رَبُكَا تُكذَّبَانِ \* فِيسِنَّ قَاصِرَاتُ الطَّرْفِ لَمْ يَطْمِشُنَّ ذَانِ \* فَيلِي آلاً وَ رَبُكَا تُكذَّبَانِ \* عَلْ جَدَالُهُ الْمَانِ فَي أَلْهُ وَ اللّهُ اللّهُ وَ اللّهُ اللّهُ وَ اللّهُ وَ اللّهُ وَ اللّهُ اللّهُ وَ اللّهُ وَ اللّهُ وَ اللّهُ وَ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَ اللّهُ وَ اللّهُ وَ اللّهُ وَ اللّهُ وَ اللّهُ اللّهُ وَ اللّهُ وَ الللّهُ وَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَ اللّهُ وَ اللّهُ اللّهُ وَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ

عَيْنَانِ نَضَّاخَتَانِ ﴿ فَبِأَى آلاً و رَبُّكُما تُكَذَّبَانِ ﴿ فِيهِا فَاكِهَ ۗ وَتَخْلَلُ وَرُمَّانُ ﴿ فَبِأَى وَرُمَّانُ ﴿ فَبِيلًا تَحَذَّبَانِ ﴿ فِيهِنَّ خَيْرَاتُ حِسَانُ ﴿ فَبِأَي اللّهِ وَبُهُما اللّهِ وَبُهُمَا أَنَكُذَّبَانِ ﴿ فَبِأَي آلاً و رَبُّكَا أَنَكُذُ بَانِ ﴿ فَبِأَي آلاً وَ رَبُّكَا أَنَكُذُ بَانِ ﴿ فَبِأَى آلاً وَ رَبُّكَا أَنَكُذُ بَانِ ﴿ فَبِأَنِ ﴿ فَبِأَنَ اللّهِ وَالْمَانِ ﴿ فَبِأَنَ اللّهِ وَالْمَانِ ﴿ فَاللّهُ وَالْمَانِ ﴿ فَاللّهُ وَالْمَانِ ﴿ فَبِأَى آلاً وَ اللّهُ وَالْمَانِ ﴿ فَاللّهُ وَالْمَانِ ﴿ فَاللّهُ وَالْمَانِ ﴿ فَالْمَانِ ﴿ فَاللّهُ وَالْمَانِ ﴿ فَاللّهُ وَالْمُ وَالْمَانِ ﴿ فَاللّهُ وَالْمِ اللّهُ وَالْمُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُوالُومُ وَالْمُوالُومُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُؤْمُومُ وَالْمُوالُومُ وَالْمُوالُومُ وَالْمُوالُومُ وَالْمُوالُومُ وَالْمُوالُومُ وَالْمُوالُومُ وَالْمُوالُومُ وَالْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُوالُومُ وَالْمُوالُومُ وَالْمُؤْمُومُ وَالْمُوالُومُ وَالْمُوالُمُ وَالْمُوالُومُ وَالْمُوالُمُ وَالْمُوالُومُ وَالْمُوالُمُ وَالْمُوالُمُ وَالْمُوالُمُوالُومُ وَالْمُوال

## المعنى :

بعد أن هدد سبحانه وتوعد من طغى وبغى أمّن ووعد من انقى وصدق بالحسنى ، وعده بجنة تفوق الوصف بطعامها وشرابها وحورها وولدانها وأشجارها وأنهارها وأثالها وحليها .. إلى ما نعرف له مثيلاً وما لا نعرف .. وأكثر هذه الآيات واضحة المعنى لا تحتاج إلى تفسير ، بالاضافة إلى انها تكرار لما سبق، لذا تختصر في التفسير إلا إذا مست الحاجة .

( ولمن خاف مقام ربه جنتان ) . المراد بمقام الله انه قائم على كـل نفس يعلم سرها وجهرها . وعن الإمام جعفر الصادق (ع) : ان من علم ان الله يراه ويسمع ما يقول فيحجزه ذلك عن القبيح فقد خاف مقام ربه .. وللمفسرين أقوال في معنى الجنتين ، أقربها إلى الافهام انها حديقتان في الجنة لأن الجنة في اللغة الحديقة ، ويؤيد ذلك قوله تعالى في وصف الجنتين : ( فواتا افنان ) أي أغصان تمتد وتورق وتثمر ( فبأي آلاء ربكها تكذبان ) ؟. همل تكذبان يا معشر الجن والانس بهذه النعمة التي ذكرتها ؟. وكل سؤال يأتي بهذه الصيغة فالمسؤول عنه هو نفس انعمة التي ذكرها سبحانه قبل السؤال ـ اذن ـ لا داعي لذكره وبيان المسؤول عنه .

(فيها عينان تجريان) المعنى واضح ومع هذا قال أحد المفسرين: أي تسرحان.. وقال آخر: أي تجريان بين الشجر .. وقال ثالث: اسم احداهما التسنيم، واسم الأخرى السلسبيل .. وقال رابع: تجريان لمن كانت عيناه تجريان بالدموع خوفاً من الله .. ولا مصدر له التفاسير إلا حرص أصحابها على الكلام .. ولماذا عرصون على الكلام؟ لأنهم مفسرون .. (فيها من كل فاكهة زوجان). الفاكهة الواحدة نوعان كالعنب والزبيب، والتمر والرطب، والتفاح السكري وغيم الواحدة نوعان كالعنب على فرش بطائنها من استبرق) وهو الحرير الغليظ (وجي الجنين دان). الجني الثمر، ودان قريب، ومثله وقطوفها دانية - ٢٣ الحاقة». (فيهن قاصرات الطرف لم يطمئهن انس قبلهم ولا جان). قال صاحب البحر المحيط: وضمير فيهن عائد الى الجنان الدال عليهن جنتان في الآية السابقة، المحيط: وضمير فيهن عائد الى الجنان الدال عليهن جنتان في الآية السابقة، اذ كلى فرد له جنتان، فصع انها جنان كثيرة » أما ضمير قبلهم فيعود الى أزواج الحور، وقاصرات الطرف صفة لموصوف مقدر، وهو الحور، والمعنى والمرجان) بهاء وجالاً.

# الأجر حق والزيادة تفضل:

( هل جزاء الاحسان إلا الاحسان ) . كل ما يراه النساس حسناً أو احساناً فهو عند الله كذلك ، شريطة ان لا يأباه العقل السلم ولا ينهى عنه الشرع القويم ، وإلا فإن أهل الجاهلية كانوا يستحسنون عبادة الأصنام وظلم الضعيف بخاصة المرأة . حتى في عصرنا يستحسن الملايين عبادة الأصنام والانسان ، ويجعلون لله أولاداً وأنداداً . وما من شك ان هذه من أقبح العادات . فإذا عمل الانسان عملاً ، ورآه الناس حسناً ، ولم يرد فيه نهي من العقل والشرع – فإن صاحبه يستحق من الله الأجر والكرامة . ويزيده من فضله أضعافاً على ما يستحق : « للذين أحسنوا الحسنى وزيادة – ٢٦ يونس » .

وقال جهاعة من علماء الكلام : ان الثواب من الله على فعل الواجب تفضل لا مكافأة فيه ولا استحقاق . وقال آخرون : بل هو مكافأة واستحقاق . وقال الإمام على (ع) : و لو كان لأحد ان يجري له ولا يجري عليه لكان ذلك خالصاً لله سبحانه دون خلقه لقدرته على عباده ولعدله في كل ما جرت عليه صروف قضائه، ولكنه جعل حقه على العباد ان بطيعوه ، وجعل جزاءهم عليه مضاعفة الثواب تفضلاً منه وتوسعاً بما هو من المزيد أهله » .

ومعنى هذا أن الله له وعليه ، ولا شيء أصرح في الدلالة على ذلك من قوله: ه لو كان لأحد ان بجري ولا بجرى عليه لكان **ذلك خالصاً لله سبحانه دون خلقه**. فلله سبحانه الطاعة على عباده ، وعليه ، جلت حكمته ، الأجسر والمكافأة على مقدار العمل ، وما زاد فهو تفضل منه تعالى وتوسع . ويتفق هذا مع حكم العقل والفطرة ، فإن الناس كل الناس يرونك مفضلاً ومحسناً اذا اعطيت من عمل لك فوق أجرته واستحقاقه ، أما اذا أديته أجرة عمله بلا زيادة ونقصان فأنت عندهم من الأوفياء ، لا من المحسنين الكرماء . هذا ، الى ان الاسلام بأصوله وفروعه يبتني على فكرة العدل، والأجر على العمل حق واجب الأداء في منطق العدل وحكمه. ﴿ وَمَنْ دُولُهُمْ إِجْنَتَانَ ﴾ . الضمير في دُولُهُمَا يَعُودُ الى الجنتين في قوله تعالى : ﴿ وَلَمْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ جَنْتَانَ ﴾ أي ان هناك جنتب أخريين ، أوصافها أدنى من أوصاف السابقتين ، ومعنى هذا ان في الجنة درجات متفاضلات ، ومنسازل متفاوتات تبعاً لدرجات المؤمنين في اعالهم ، وتفاوت العاملين في أعمالهم ، وهذا ما يستدعيه منطق الحق ومبدأ العدل ، وبه يتبين ان الجنتين في قوله تعالى : «ولمن خاف مقام ربه جنتان ۽ هما للذين أقوى إيماناً ، وأنفع أعمالاً ، وأكثر جهـــاداً من غيرهم ، وان الجنتين في قوله : ﴿ مَن دُونَهِمَا جَنتَانَ ۗ ﴿ هَمَا لِلذَّبِنَ أَقُلَ عَمَلًا ۗ وجهاداً من أصحاب الجنتين الأوليين (مدهامتان) أي يميل لونهما الى السواد من من شدة الخضرة ( فيها عينان نضاختان ) ينبع منها الماء ، أما العينان المتقدمتان فإنهما تجريان ، والنضخ دون الجري وكما ان الجنتين هنا دون الجنتين هناك كذلك العينان .

( فيها فاكهة ونخل ورمان ) . قال بعض المفسرين : ان اننخل والرمان ليسا من الفاكهة ، ولذا عُنطفا عليها . وقال الرازي : الفاكهة منها أرضية كالبطيخ ونحوه ، ومنها شجرية كالنخل وغيره ، وعليه يكون عطف النخل والرمان على الفاكهة من باب عطف الحاص على العام ( فيهن خيرات حسان ) . نساء خيرات

في أخلاقهن حسان في خلقهن (حور مقصورات في الحيام). قال صاحب مجمع البيسان: أي محبوسات في الحجال ، وهي قباب تضرب على النساء الملازمات للبيوت. وقال غيره: بل المواد الحيام بالذات ، فإن لبعضها من الجهال والروعة ما ليس لكثير من البيوت .. وهذا أقرب لظاهر اللفظ من الحجال (لم يطمئهن انس قبلهم ولا جان ) أي انهن ابكار . وتقدم بالحرف في الآية ٥٦ من هسده السورة (متكثين على رفرف خضر وعبقري حسان). الرفرف الوسادة أي المخدة أو المسند ، والعبقري ضرب من البسط (تبارك اسم ربك ذي الجلال والاكرام). لله العظمة والكبرياء، ومنه الإكرام والإفضال على خلقه . انظر فقرة و الله والانسان وابن عربي ، عند تفسير الآية ٢٧ من هذه السورة .

# سيؤشرة الواقعة

٩٦ آية مكية.

# بنير النوالجمز التحييم

اذا وقعت الواقعة الآية ١ -- ٢٧ :

إِذَا وَقَعَتِ الْوَاقِعَةُ لَيْسَ لِوَ تُعَيَّهَا كَاذِبَةً لِهِ خَافِضَةٌ رَافِعَةً إِذَا رُجَّتِ الْأَرْضُ رَجَالِم وَ بُسَتِ الْجِبَالُ بَسَالِم فَكَانَتُ هَبَاء مُنْبَقَ آلَ وَكُنْمُ الْأَرْضُ رَجَالِم وَ بُسَتِ الْجِبَالُ بَسَالِم فَكَانَتُ هَبَاء مُنْبَقَ آلَ وَأَصْحَابُ الْمَيْمَنَةِ مَا أَصْحَابُ الْمَيْمَنِيةِ مَا أَصْحَابُ الْمَيْمَنَةِ مَا أَصْحَابُ الْمَيْمَانَةِ لِم وَالسَّابِقُونَ السَّابِقُونَ لَا أَنْمَا الْمُقَرَّبُونَ لَاللَّمُ الْمُقَلِم وَالسَّابِقُونَ لَا أَوْلِيْكَ الْمُقَرَّبُونَ لَى فَيْ اللَّه وَقَلِيلٌ مِنَ الْآخِرِينَ لَمَ عَلَى سُرُد فِي جَنَّاتِ النَّعِيمِ لِم أَلَّةُ مِنَ الْأَوْلِينَ لِم وَقَلِيلٌ مِنَ الْآخِرِينَ لَم عَلَى سُرُد مَوْفَ وَلَيلُ مِنَ الْآخِرِينَ لَا عَلَيْمَ وَلَدَانُ مُظَلِّم فَي اللَّهُ وَقَلِيلٌ مِنَ الْآخِرِينَ لَم عَلَى اللَّهُ وَقَلِيلُ مِنَ الْآخِرِينَ لَا يَعْمَلُونَ لِم وَلَمَانَ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَا الْمُونَ فَي مَا وَلَا أَيْوَلَ مَعَيْنِ لِم اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَالِينَ لَا يَشْتَهُونَ لَا يَشْتَعُونَ فِيهَا وَلَا أَنْ اللَّوْلُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا مَا اللَّهُ وَلَا لَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ الْمُلْعُلُونَ اللَّهُ الْمُلْعُلِي اللْمُلْعُلِي اللْمُلْعُلِي اللْمُلْعُ اللَّهُ الْمُلْعُلِي اللْمُلْعُلِلَ اللْمُلْعُلِي اللْمُلْعُلِي الللْمُلْعُلِي اللْمُلْعُلِي اللْمُلْعُلِي الللْمُلْعُلِي اللْمُلْعُلِي اللْمُلْعُلِي اللْمُلْعُلِي اللْمُلْعُلُولُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْعُلِي اللْمُلْعُلِي اللْمُلْعُلِلِهُ اللْمُلْعُلِهُ

#### اللغة :

الواقعة القيامة . وبنست فتت . وهباء منبثاً غباراً متفرقاً . وأزواجاً أصنافاً . وأصحاب المشأمة هم الذين يعطونها وأصحاب المشأمة هم الذين يعطونها بشمالهم . والثلة الجهاعة . وموضونة منسوجة . وأكواب جمع كوب وهو قدح لا عروة له ولا خرطوم . وأباريق جمع ابريق له عروة وخرطوم . وكسأس إناء يشرب فيه . ومعين ظاهر للعيان أو مأخوذ من عين لا تنضب . لا يصدعون لا يصيبهم من شرابها أي شيء مسن الصداع وغيره . ولا ينزفون لا يفني شرابها . والمكنون المصون . واللغو سقط القول . والتأثيم ما يستوجب الاثم .

### الإعراب:

خافضة رافعة خبر لمبتدأ محذوف أي هي خافضة ، والجملة جواب اذا وقعت خلافاً للكثير من المفسرين لأن المعي يستقيم على هذا الاعراب ، وليس لوقعتها كاذبة اعتراض بين الشرط وجوابه ، واذا رجت بدل من اذا وقعت . فأصحاب الميمنة مبتدأ أول و « ما » استفهام مبتدأ ثان وأصحاب الميمنة خبر « ما» والجملة خبر المبتدأ الأول ، ومثله وأصحاب المشأمة ، والرابط اعادة المبتدأ بلفظه . والسابقون مبتدأ والثانية تأكيد ، وأولئك مبتدأ ثان والمفربون خبر « السابقون » . وفي جنات متعلق به « المقربون » . وثلة خبر لمبتدأ عذوف أي هم ثلة . ومن الأولين متعلق بمقدر صفة . وعلى سرر متعلق بمحدوف حالاً . متكثين حال من الضمير الذي تعلق به على سرر متقابلين حال من ضمير متكتين . وكأس وفاكهة الضمير الذي تعلق به على سرر متقابلين حال من ضمير متكتين . وكأس وفاكهة ولحم عطف على أكواب . وحور عين مبتدأ والخبر محذوف أي ولهم حور عين وجزاء مفعول من أجله لفعل مقدر أي يفعل الله ذلك جزاء وقيلاً استثناء منقطع . وسلاماً بدل من قبل .

### المعنى :

( اذا وقعت الواقعة ليس لوقعتها كاذبة ) . المراد بالواقعة هنا القيامة،والمعنى

ان الناس في الحياة الدنيا بين مصدق ومكذب بأمر الآخرة ، أما إذا جاءت ووفيت كل نفس ما كسبت فعندئذ تعترف ولا تكذب. كيف والآخرة ( خافضة رافعة ). تخفض المجرمين ، وترفع المتقين ( اذا رجّت الأرض رجاً وبست الجبال بساً فكانت هباء منبئاً ) . يشبر سبحانه بهذا الى خراب الكون ، فالأرض تدمرها الزلازل ، والجبال تتحول الى غبار .

( وكنتم أزواجاً ثلاثة) . يجمع الله الناس يوم القيامة ، ويجعلهم ثلاثة أصناف :

١ – ( فأصحاب الميمنة ما أصحاب الميمنة ) . وهم الذين يتعطون غداً
كتبهم بإيمانهم ، قال تعالى : « فأما من أوتي كتابه بيمينه فيقول هاؤم اقرأوا
كتابيه اني ظننت اني ملاق حسابيه فهو في عيشة راضية في جنة عالية – ٢٠ الحاقة ، وهذا الصنف وان كان من الناجين ، ولكنه دون الصنف الثالث .

٢ – ( وأصحاب المشأمة ما أصحاب المشأمة ) . وهم الذين يُعطون كتبهم بشالهم ، قال سبحانه : و وأما من أوتي كتابه بشاله فيقدول يا ليتني لم أوت كتابيه ولم أدر ما حسابيه يا ليتها كانت القاضية – ٢٧ الحاقة » .

٣ – ( والسابقون السابقون ) . أطلق سبحانه هنا السبق ولم يبسين الى شيء يسبقون ويسرعون ، ولكن بينه في مكان آخر : « ان الذين هم من خشية رجم مشفقون والذين هم بآيات رجم يؤمنون والذين هم برجم لا يشركون والذين يؤتون ما آتوا وقلوجم وجلة اجم الى رجسم راجعون اولتك يسارعون في الحيرات وهم لما سابقون – ٦٦ المؤمنون » فالسابقون – اذن – هم الذين يؤمنون بالله وحده لا شريك له ، وباليوم الآخر ، ولا يتوانون عن طاعته خوفاً من غضبه وعذابه، ويضحون بالغالي في سبيله طلباً لمرضانه وثوابه ( أولئك المفربون في جنات النعم). لهم الحظ الأوفر من التقريب الى جلاله تعالى ، والنصيب الأكبر من نعيمه .

(ثلة من الأولين وقليل من الآخرين). السابقون الذين لهم عند الله المنزلة العليا هم جاعة كثيرة من الأولين، وقليلة من الآخرين.. واختلف المفسرون في من هم الأولون والآخرون في هذه الآية ؟. فقال فريق منهم: ان المراد بالأولين من آمن وسبق الى الحيرات قبل محمد (ص). وقال الفريق الآخر: ان كسلاً من الأولين والآخرين من أمة محمد (ص).. وفي رأينا ان الأولين اشارة الى عصر من الأولين والآخرين من أمة محمد (ص).. وفي رأينا ان الأولين اشارة الى عصر

الاسلام الذهبي يوم كان له قوة وسلطان، وكان المسلمون يؤمنون به قولاً وعملاً، ويدافعون عنه بالأرواح والأموال، وان الآخرين اشارة الى القلة الفليلة من المؤمنين في العصور المتأخرة التي يصدق عليها قول الإمام علي (ع): « يأتي على الناس زمان لا يبقى فيه من القرآن إلا رسمه ، ومن الاسلام إلا اسمه ، مساجدهم يومثذ عامرة من البنى خراب من الهدى ، سكانها وعمارها شر أهل الأرض، منهم تخرج الفتنة والبهم تأوي الحطيئة ، يقول الله تعالى : في حلفت لابعثن عسلى أولئك فتنة اترك الحليم فيها حيران ، وأية فتنة وبسلاء أشد وأعظم من الصهيونية والاستعار .

(على سرر موضونة ) منسوجة بما يتناسب مع أجساد أهل الجنسة النواعم ، ووجوههم النواضر ( متكثين عليها متقابلين ) لا أشغال ولا هموم عيال ( يطوف عليهم ولدان مخلدون بأكواب وأباريق وكأس من معين ) . أقداح من عسل مصفى ، وكأس من خر لذة الشاريين ، وأباريق من رحيق محتوم .. وفي ذلك فليتنافس المتنافسون . ( لا يصدعون عنها ولا ينزفون ) . لا صداع رأس، ولا ذهاب عقل من شرابها ، ولا نهاية لها ( وفاكهة مما يتخبرون ولحم طبر مما يشتهون وحور عين كأمثال اللؤلؤ المكنون ) . شراب نقي ، ولحم طري ، والفاكهسة ألوان ، والحور عين وحسان ، وخدم وحشم وفراش وأسرة ، وراحة واطبشان، لا تبعات ولا كربات .. كل ذلك ( جزاء بما كانوا يعملون ) للخبر والمصلحة العامة بلا رياء ولا تطبيل وتزمير ( لا يسمعون فيها لغوا ولا تأثيماً إلا قيلاً سلاماً ) . ومن أين يسمعون الهجر والإثم ، ولا ناطق في الجنة إلا نخير ؟. كل هذه النعم هي للسابقين ، أما أصحاب اليمين فقد بين سبحانه نصيبهم فيا يلي :

# أصحاب اليمين الآية ٢٨ - ٤١:

وَأَصْدَابُ ٱلْيَمِينَ مَا أَصْحَابُ ٱلْيَمِينِ ﴿ فِي سِلْدُر عَضُودٍ ﴿ وَطَلْحِمِ مَنْضُودٍ ﴿ وَظِلْ تَمْدُودٍ ﴿ وَمَاءِ مَسْكُوبٍ ﴿ وَقَاكِلَةٍ كَثِيرَةٍ ﴿ لَا مَفْطُوعَةٍ وَلَا تَمْنُوعَتِ إِلَى أَوْشِ مَرْفُوعَةٍ ﴿ إِنَّا أَنشَأْنَاهُنَّ إِنْسَاءَ ﴿ فَجَعَلْنَاهُنَّ أَنْ أَنشَأَنَاهُنَّ إِنْسَاءَ ﴿ فَجَعَلْنَاهُنَّ أَنْكُ مَنْ الْأَوْلِينَ ﴿ وَثُلَّةٌ مِنَ الْأَوْلِينَ ﴿ وَثُلَّةٌ مِنَ الْأَوْلِينَ ﴿ وَثُلَّةٌ مِنَ الْأَوْلِينَ ﴿ وَثُلَّةٌ مِنَ الْأَوْلِينَ ﴾ وَثُلَّةً مِنَ الْآخِرِينَ ﴾ مِنَ الْآخِرِينَ ﴾

#### اللغة:

السدر شجر معروف. ومخضود لا شوك له. ومن معاني الطلح الموز. ومنضود ونضيد ومنضد بمعنى واحد أي متسبق والمراد هنا ان قطوف الموز متسقة بالثمار من أعلاها الى أسفلها . وعُرُّباً جمع عروب وهي المسرأة المتوددة الى زوجها . وأتراباً جمع ترب أي متساويات في السن .

### الإعراب:

أصحاب اليمين مبتدأ أول وما أصحاب البمسين « ما » استفهام مبندأ ثان وأصحاب اليمين خبر والجملة خبر المبتدأ الأول . وفي سدر محضود خبر لمبتسدأ مقدر أي هسم كائنون في سدر محضود وما بعده عطف عليه . وعرباً صفسة للابكار . ولأصحاب اليمين متعلق بأنشأناهن . وثلة خبر لمبتدأ محذوف أي هم ثلة.

## المعنى :

( وأصحاب اليمين ما أصحاب اليمين ). بعد ان ذكر سبحانه ما أعده للسابقين من الكرامة والنعم ذكر ما أعده لمن هم أدنى ايماناً من السابقين، وأسماهم أصحاب اليمين لأنهم يؤتون كتبهم بإيمانهم كسيا قدمنا ، وهذا هو نصيبهم من الجنسة ( في سدر مخضود ) لا شوك له . ( وطلح منضود ) وهدو الموز الذي نُضد ثمره بتراكب بعضه على بعض ( وظل ممدود ) الى غير أجل ، فإن العرب تقول

لطويل الأمد : ممدود ( وماء مسكوب ) يجري بلا انقطاع ( وفاكهة كثيرة ) كما وكيفا ( لا مقطوعة ولا ممنوعة ) . أن شجر الدنيا يشمر في آن دون آن ، وثمره لعماحبه يمنع عنه من شاء ، أما شجر الآخرة فشمره دائم ، وفي متناول كل يد ( وفرش مرفوعة ) عالية ووثيرة ، وطريف قول بعض المفسرين : ان علو السرير يبلغ مسافة خمسائة سنة .

(إنا أنشأناهن إنشاء فجعلناهن أبكاراً عرباً أتراباً). أعد الله سبحانه لأصحاب اليمين نساء أبكاراً يتحببن لأزواجهن ، وكلهن في سن واحدة ، وقدرها أحد المفسرين بثلاث وثلاثين سنة ، أما قامة الواحدة منهن فقدرها بستين ذراعساً في سبعة أذرع تماماً كقامة آدم على حد قوله .. وغرضنا من هذه الاشارة التنبيه الى ان بعض التفاسير لا يجوز الاعباد عليها لأنها قول بلا علم ( لأصحاب اليمين ) متعلق بأنشأناهن ، وكور سبحانه أصحاب اليمين لمجرد التأكيد بأن ما ذكره هو لأصحاب اليمين ( ثلة من الأولين وثلة من الآخرين ) الكلام مستأنف ، ومعناه ان أصحاب اليمين بعضهم من عصر سابق ، وآخرون من عصر لاحسق ، وهم بطبيعة الحال أقل عدداً من أصحاب الشهال الذين يشير اليهم في الآيات التائية، هم أقل لأن الصالحين قليل : « وقليل من عبادي الشكور — ١٣ سبأ » .

# أصبحاب الشمال الآية ٤٢ ٥٧ :

وَأَصْحَابُ الشَّهَالِ مَا أَصْحَابُ الشَّهَالِ فِي سَمُومٍ وَتَحِيمٍ ﴿ وَظَلَلْ مِنْ مِنْ وَكُلُوا يَخْمُوم ﴿ لَا تَابِدِهِ وَلَا كُرِيمٍ ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوا قَبْلَ ذَٰلِكَ مُتْرَفِينَ ﴿ وَكَانُوا يُخْمُونُونَ عَلَى الْحِنْثِ الْعَظِيمِ ﴿ وَتَكَانُوا يَقُولُونَ أَنِذَا مِتْنَا وَكُنَّا تُرَاباً يُصِرُّونَ عَلَى الْحِنْثُ الْعَظِيمِ ﴿ وَتَكَانُوا يَقُولُونَ أَنِذَا مِتْنَا وَكُنَّا تُرَاباً وَعَظَاماً أَنِنَا لَا لَا لَا لَا لَا لَا لَا لَاللَّهُ لُونَ ﴾ وَاللَّو لِينَ وَعَظَاماً أَنِنَا لَا لَمُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

### سورة الواقعة

الْمُكَذَّبُونَ \* لَآكِلُونَ مِنْ شَجَرٍ مِنْ زَقُومٍ \* فَمَالِثُونَ مِنْهَا الْبُطُونَ \* فَشَارِبُونَ شُرْبَ الْحِيْمِ \* هَذَا نُؤُلُمُمْ يَوْمَ فَشَارِبُونَ شُرْبَ الْحِيْمِ \* هَذَا نُؤُلُمُمْ يَوْمَ الدَّينِ \* هَذَا نُؤُلُمُمْ يَوْمَ الدَّينِ \*

#### اللغة

السموم ربيع حارة تنفذ في مسام البدن . والحميم الماء الحار . والبحموم الأسود البهيم . مترفين منعمين . والحنث العظيم نقض العهد المؤكد بالبمسين أو الذنب العظيم . والهيم الإبل يصيبها داء العطش تشرب ولا تروى .

## المعنى :

( وأصحاب الشيال ما أصحاب الشيال ) . ذكر سبحانه أولا ما أعده للسابقين من الأجر العظيم ، ثم ما أعده لأصحاب اليمين من رحمة وثواب ، ويذكر في الآيات التي نحن بصددها ما يقاسيه أصحاب الشيال من ألوان العذاب، منها انهم (في سموم وحميم ) ، تلفحهم ربح ساخنة محرقة تنفذ الى داخــل الجسم فتسمم اللحم والدم ، ويشربون ماء يغلي في البطون ( وظل من محموم ) . ويطلق اليحموم على الأسود البهيم من كل شيء ، وعلى الدخان الكثيف ، ويصح المعنى على أحدهما وعليها معا ( لا بارد ولا كريم ) . اليحموم ظل ، ولكنــه لا بجلب برداً ولا يدفع حراً تماماً كالمستجير من الرمضاء بالنار .

( أنهم كانوا قبل ذلك مترفين ) . طغوا وبغوا على عباد الله وبلاده، وسلبوا ومهبوا أقوات الحلائق وأرزاقهم ، وتنعموا بها كما يشتهون من لباس أنيق، وطعام هني ، وشراب سائغ ، ومسكن فاره ، فكان جزاؤهم عند الله عذاب الحريق، وشراب الحميم ، وطعام الزقوم ، وربح السموم ، وظلل من مجموم ( وكانوا

يصرون على الحنث العظيم ) . قيل : المراد بالحنث العظيم الذنب العظيم ، وهو الشرك ، وغير بعيد ان يكون الحنث اشارة الى اصرارهم على الأيمان الكاذبة بأنه لا بعث ولا جزاء كما حكى سبحانه عنهم ذلك في الآية ٣٨ من سورة النحل : « وأقسموا بالله جهد أيمانهم لا يبعث الله من عوت » . وقسمهم هذا نتيجسة لشركهم ، وعليه يصح تفسير الحنث العظيم بالشرك .

( وكانوا يقولون أثنا متنا وكنا تراباً وعظاماً أثنا لمبعوثون أو آباؤنا الأولون). قالوا ساخرين : أينقلب التراب انساناً ؟. ونسوا ان الله خلقهم من تراب ثم من نظفة ( قل ان الأولين والآخرين لمجموعون الى مبقات يوم معلوم ) . قبل لهم يا محمد : أجل ، ان الله مجمع غداً الحلائق لنقاش الحساب ، وجزاء الأعمال ، ولو تركهم سدى بلا رادع ولا سائل لكان ظالماً وعابثاً .. تعالى الله عما يقول الظالمون علواً كبراً . وتقدم مثله مراراً ، منها في الآبة ٥ من سورة الرعد ج ٤ ص ١٠٠٠ والآبة ٥ من سورة الرعد ج ٤ ص ٣٧٨ والآبة ١٤ من سورة الإسراء و الآبة ٨١ من سورة المؤمنون .

(ثم انكم أيها الضالون المكذبون). ضلوا عن طريق الهدى ، فكذبوا بالحق، ونازعوا بالجهل، فكان جزاؤهم ومصيرهم (لآكلون من شجر من زقوم فالثون منها البطون). ونعترف بأنا نجهل حقيقة هذه الشجرة، وما أكثر ما نجهل. ولكنا على علم اليقين بأنها تشير الى سوء العذاب، وقد شبه سبحانه طلعها برؤوس الشياطين في الآية ٦٢ من سورة الصافات. انظر ج ٦ ص ٣٠٤ ( فشاربون عليه من الحميم). طعامهم أمر من العلقم وأنتن من الجيف، وشرابهم آجين ساخن ( فشاربون شرب الهيم ) وهي الابل المصابة بالاستسقاء أو داء العطش لا يرويها شيء ( هذا نزلهم يوم الدين ). هذا اشارة الى حال أصحاب الشهال ، ويوم الدين يوم القيامة ، والنزل ما يُعد للنازل من مأكل ومشرب ، وهيو شر نزل طعاماً وشراباً ولباساً وفراشاً .. وفوق ذلك تُعَلُّ الأبدي الى الأعناق ، وتقترن النواصي بالأقدام .. نعوذ بالله من سوء العاقبة والمصر .

أَفْرَأَيْتُم مَا تَحْرَثُونَ الآيَة ٥٨ \_ ٥٠ :

نَحْنُ خَلَقْنَاكُمْ فَلُولًا تُصَدُّقُونَ ﴿ أَفَرَأَيْتُمْ مَا تُمْنُونَ ﴿ أَأْنُتُمْ تَخْلُقُونَهُ

### اللغة:

تمنون تقذفون المني في الأرحسام ، بمسبوقين بمغلوبين . نبدل أمثالكم نأتي بخلق مثلكم النشأة الأولى الحلقة الأولى . وحطاماً هشيماً . وتفكهون تتعجبون . ومغرمون ملزمون بالغرامة . وأجاجاً ملحاً مراً . تورون تقدحون وتذكرة موعظة . ومتاعاً منفعة . والمقوون هم الذيب ينزلون القواء أي القفسر ، والأولى ان يراد بالمقوين المستمتعون كما بأتي .

### الاعراب:

فلولا تصدقون . فلولا تذكرون و لولا ، طلب بمعنى هلا . والمصدر من ان

نبدل متعلق تمسبوقين . وجملة إنا لمغرمون مفعول لقول مقدر .

# المعنى :

(نحن خلقناكم فلولا تصدقون) ؟ آمنوا وصدقوا بأن الله خلقهم ، ولكنهم أنكروا وكذبوا انه يعيدهم بعد الموت للحساب والجزاء ، لأن الأول في عقيدهم محكن ، أما الثاني فمستحيل .. فرد عليهم سبحانه بأن ابتداء الحلق واعادته بعد الموت هما من باب واحد بالنسبة الى قدرة الله تعالى ، بل الاعادة أهون لأن الحلق انجاد من لا شيء ، والاعادة جمع لأجزاء متفرقة . فيلزمكم . وهذه هي الحال ، أحد أمرين : إما الاعتراف بهما معا ، وإما انكارهما معا ، ومن اعترف بأحدهما وون الآخر فقد ناقض نفسه بنفسه ، ويسمى هذا بدليل التلازم بين شيئين لا ينفك أحدهما عن الآخر كال ، ولذا يستدل بأحدهما على الثاني ساباً وانجاباً ، ثم ضرب سبحانه أمثلة من خلقه يدل وجودها على امكان المعاد وهي :

١ - ( أفرأيتم ما تمنون أأنتم تخلقونه أم نحن الحالقون ) ؟. من الذي خلق من منيكم بشراً سوياً بجميع أعضائه وغرائزه ؟ أنتم أم افقه ؟. لفد قدفتم المني في رحم المرأة وانتهى دوركم ولم تتعهدوه بشيء اطلاقاً .. فمن الذي صبر المني علقة، والمعلقة مضغة ، والمضغة عظاماً ، وكسا العظام لحماً الخ ؟. فإن قلتم: كل ذلك من عمل الطبيعة وحدها . قلنا : ومن أوجد الطبيعة ؟. فإن قلتم : أوجدت نفسها بنفسها . قلنا : من الذي وهبها الحياة والاحساس والادراك ؛ وان قلتم : هي . قلنا : انها صماء عمياء وفاقد الشيء لا يعطيه . وان قلتم : نشأت الحياة في المادة من غير قصد . قلنا : وعليه فإن كلامكم هذا صدر عنكم من غير قصد ! .. ان العقل لا يستسيغ أي تفسير للحياة ونظام الكون إلا بعلمة فاعلة عاقلة وجدت من غير فاعل ، ولا يمكن الوجود غين ولا أثر .

( نحن قدرنا بينكم الموت ) ان مالك الموت هو مالك الحياة. والمغني هو الموجد ( وما بحن بمسبوقين على أن نبدل أمثالكم وننشتكم فيا لا تعلمون ). ان الله سبحانه لا يغلبه غالب ، ولا يفوته هارب ، وهو على كل شيء قدير ، وبقدرنه تعالى

نقل الحلق من العدم الى الوجود ، وبها ينقلهم الى عسالم لا يعرفون عنه شيئاً ، ولو أراد سبحانه أن يستبدل بالعصاة من خلقه قوماً مطيعين لفعل ولا راد لما أراد، وفيه تهديد ووعيد لمن أعرض وتولى عن دعوة الحسق : « وان تتولوا يستبدل قوماً غيركم ثم لا يكونوا أمثالكم — ٣٨ محمد » . ( ولقسد علمتم النشأة الأولى فلولا تذكرون ) . علمتم بأنا خلقناكم من لا شيء فهل نعجز عن جمع أجزائكم بعد تفرقها واعادتها الى ما كانت عليه ؟. وأبلغ تفسير لهسذه الآيسة قول الإمام على (ع) : عجبت لمن أنكر النشأة الأخرى وهو يرى النشأة الأولى .

٧ – (أفرأيتم ما تحرثون أأنتم تزرعونه أم نحن الزارعون) ؟. الانسان يبذر ويغرس وبحرث ويسقي ما في ذلك ريب .. أما البذر والغرس والمساء والأرض والنمو ، أما هذه وغيرها كالشمس والهواء فمن أين ؟. فإن قالوا : انهسا من فاعل غير عاقل . قلنا لهم : وعليه فقولكم هذا من قائل غير عاقل ( لو نشاء لجعلناه حطاماً فظلم تفكهون ) . الهاء في جعلناه يعود للزرع المفهوم من قوله تعالى : « ما تحرثون » والحطام الهشيم قال تعالى : « فاختلط ب نبات الأرض فأصبح هشيماً تذروه الرياح — ٤٥ الكهف » وتفكهون تتعجبون مما حل بزرعكم من الآفات وتقولون : ( إنا لمغرمون ) قد تعبنا كثيراً وأنفقنا كثيراً على هسذا الزرع ، ولزمنا من أجله ديون وغرامات ، ولم ننتفسع بشيء .. وتقولون أيضاً ( بل نحن محرومون ) من الحسير والرزق ، ولا شيء آلم للنفس من احساسها بالحرمان .

٣ ـ (أفرأيتم الماء الذي تشربون أأنتم أنزلتموه من المزن أم نحن المنزلون) ؟ المزن السحاب، ويشير به سبحانه الى أنه هو الذي أوجد في الطبيعة أسباب المطر، والمعنى: وهسذا الماء الذي هو أصل الحياة ، ولا غنى عنه بحال ، هذا الماء من الذي أوجد أسبابه في الطبيعة وأحكمها ؟ أنتم أم الذي خلق كل شيء فقدره تقديراً ؟ وقد نبه سبحانه في كثير من الآيات الى أنه يحيي الموتى تماماً كما يحيي الأرض بالمطر: « ومن آياته انك ترى الأرض خاشعة فإذا أنزلنا عليها الماء اهتزت وربت ان الذي أحياها لمحيي الموتى انه على كل شيء قدير — ٣٩ فصلت». ( لو نشاء لجعلناه اجاجاً فلولا تشكرون ) ؟ الاجاج هو الماء الذي بلغت

ملوحته حداً جعله مراً كالعلقم ، والمعنى لو أراد الله أن يجعل الماء ملحاً أجاجاً لا ينتفع به في شرب ولا زرع لفعل ، ولكن جعله عذباً فراتاً رفقاً بكم ورحمة لكم ، ومع ان هذه النعمة تستوجب الشكر بطبعها فإن الله بجزي الشاكرين .

٤ - (أفرأيتم النار التي تورون) ؟ والنار نعمة تماماً كالماء ، ولولاها لما تقدم الانسان خطوة واحدة في حياته ، وبقي الى يومه الأخير يعيش مع الوحوش في الغابات والمغاور .

(أأنتم أنشأتم شجرتها أم نحن المنشؤن) ؟ للنار أسباب شي ، منهما القدح بزناد الخشب أو الصلب أو بالحجر ، ومنها غير ذلك مما يكتشفه العلماء في المستقبل أو لا يكتشفونه .. الله أعلم ، وكسذلك الوقود ، منه الشجر والفحم الحجري والبترول والكهرباء والذرة والشمس .. الى ما الله به أعلم .. وجاء ذكر الشجر في الآية على سبيل المثال دون الحصر، قال المفسرون: ان العرب كانوا يستخرجون النار من الزناد ، وهو عبارة عن عودين يحك أحدهما بالآخر ، ويسمى الأعسلى زنداً والأسفل زندة .. وقد ضرب الله مثلاً لاستخراج النار عما يتفق وحباة العرب آنذاك .

( نحن جعلناها تذكرة ) موعظة تذكر بالبعث لأن من أخرج النار من الشجر الأخضر يحيي الحلق بعد موته ( ومتاعاً للمقوين ) والمراد بالمتاع المنفعة . قال الطبري : و اختلف أهل التأويل في معنى المقوين ، فن قاتل : انهم المسافرون . وقائل : انهم المستمتعون و . وهذا القول أرجح من الأول لأن النار ينتفسع بها المسافر والمقيم ( فسبت باسم ربك العظيم ) . الحطاب للنبي (ص) والمقصود العموم، والمعنى نزه الحالق الأعظم عن كل ما لا يليق بعظمته . والمسلمون بقرأون همذا التسبيح في ركوعهم ، أما سبت اسم ربك الأعلى فيقرأونه في سجودهم .

لا يمسه الا المطهرون الآية ٧٦ – ٩٦ :

فَلَا أَقْسِمُ يَمُوَاقِعِ النُّجُومِ \* وَإِنَّهُ لَقَسَمٌ لَوْ تَعْلَمُونَ عَظِيمٍ \* إِنَّهُ لَقُرْ آنْ

كَرِيمُ\* فِي كِتَابِ مَكْنُونِ\* لاَ يَمَشُهُ إِلَّا الْمُطَهَّرُونَ\* تَنْزِيلٌ مِنْ رَبّ الْعَالِمِينِ أَنْهُمْ مَذَهِنُونَ\* وَتَجْعَلُونَ رِزْقَدَكُمْ أَنْدَكُمْ أَنْدَكُمْ أَنْدَكُمْ أَنْدَكُمْ وَأَنْهُمْ حِينَيْلِهِ تَنْظُرُونَ\* وَتَحْنُ أَنْدَكُمْ مَنَالِهُ مِنْكُمْ وَلَكِنْ لاَ تُبْصِرُونَ\* فَلُولًا إِنْ كُنْتُمْ غِيرَ مَدِينِينَ\* أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْكُمْ وَلٰكِنْ لاَ تُبْصِرُونَ\* فَلُولًا إِنْ كُنْتُمْ غِيرَ مَدِينِينَ\* وَرَجْعُونَهَا إِنْ كُنْتُمْ عَيْرَ مَدِينِينَ\* فَرَوْحُ تَرْجِعُونَهَا إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ\* فَأَمّا إِنْ كَانَ مِنَ الْمُقَرَّبِينِ \* فَسَرَوْحُ تَرْجُعُونَهَا إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ \* فَأَمّا إِنْ كَانَ مِنْ الْمُقَرَّبِينِ \* فَسَلَمُ لَكَ وَرَقِحُ وَمَا إِنْ كَانَ مِنَ الْمُكَذَّ بِينَ الطَّالِينَ \* فَسَلَمُ لَكَ مِنْ أَصْحَابِ الْيَعِينِ \* فَسَلَمُ لَكَ مِنْ أَصْحَابِ الْيَعِينِ \* فَسَلَمُ لَكَ مِنْ أَصْحَابِ الْيَعِينِ \* فَسَلَمُ لَكُ مَنْ أَصْحَابِ الْيَعِينِ \* فَسَلَمُ لَكُ مَنْ أَصْحَابِ الْيَعِينِ \* فَسَلَمُ فَلَكُمْ وَرَجَيَّهُ فَي مَنْ أَصْحَابِ الْيَعِينِ \* فَسَلَمُ لَكُ مَنْ أَصْحَابِ الْيَعِينِ \* فَسَلَمُ فَلَالُهُ مِنْ أَصْحَابِ الْيَعِينِ \* فَسَلَمُ فَاللَهُ مَنْ أَنْ مَنْ الْمُكَذَّ بِينَ الطَالِينَ \* فَنُولُ مِنْ أَصْحَابِ الْيَقِينِ \* فَسَلِيهُ عَلِي الْعَلَيمُ \* فَاللّهُ فَلَا لَمُو حَقُ الْيَقِينِ \* فَسَبَعْ بِالْسُمُ فَلَالَهُ لَعْظِيمٍ \* وَتَصْلِيلَةً جَحِيمٍ \* إِنَّ هٰذَا لَهُو حَقُ الْيَقِينِ \* فَسَبِعْ بِالْسُمِ فَي الْمُعَلِيمُ \* وَتَصْلِيلَةً جَحِيمٍ \* إِنَّ هٰذَا لَهُو حَقُ الْيَقِينِ \* فَسَلِمَ عِلْمُ مَالِكُونَ مُولِيلًا لِهُ عَلَى الْعَلَى مِنْ الْمُعَلِيمُ فَي الْمُعَلِيمُ فَي الْمُعَلِيمُ فَي الْمُعْرِقِينِ الْعَلَيْمُ فَي الْمُعَلِيمُ الْمُعَلِيمُ فَي الْمُعَلِيمُ وَالْعَلَى مُنْ الْمُعَلِيمُ الْمُعَلِيمُ الْمُعَلِيمُ الْمُعَلِيمُ الْمُعَلِيمُ الْمُعَلِيمُ الْمُعَلِيمُ وَالْمُولِيمُ الْمُعَلِيمُ الْمُعَلِيمُ الْمُعَلِيمُ الْمُعَلِيمُ الْمُعْلِيمُ الْمُعَلِيمُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُعْلِيمُ الْمُعْلِمُ الْمُولِمُ الْمُعْلِمُ الْمُع

### اللغة :

مواقع النجوم مواضعها وأماكنها . ومكنون مصون . ومدهنون من المداهنة ، تقول : داهنه أي خدعه وأظهر له خلاف ما أضمر . والحلقوم موضع النفسس ومجرى الطعام . غير مدينين أي غير محاسبين ولا مجزيين . وروح وربحان كناية عن راحة الروح والجسم . وتصلية الجحيم أي صالي النار ومعذب بها. وحق اليقين واليقين الحق بمعنى واحا. ، وهو اليقين المطابق للواقع الذي لا شك فيه .

## الإعراب:

قال أكثر المفسرين : ان «لا» في « فلا اقسم » زائدة إعراباً مثل « لئلا يعلم أهل

الكتاب ي : أي ليعلم ، ومثل يا ما منعك الا تسجد يا أي ان تسجد . لا يمسه بهي بصيغة النفي ، وانشاء بصيغة الإخبار . فبهذا الحديث متعلق بي مدهنون يا ورزقكم على حذف مضاف أي شكر رزقكم . والمصدر من أنكم تكذّبون مفعول ثان لتجعلون أي تجعلون الشكر تكذيباً . فلولا بمعنى هلا ودخلت على فعل مقدر أي فلولا ترجعونها . والضمير المستتر في بلغت يعود الى النفس التي دل عليها سياق الكلام . واذا هنا لا تتضمن معنى الشرط ، بل هي بمعنى حين أي فلولا ترجعونها حين بلغت الحلقوم . واما أن كان من المقربين اسم كان مقدر أي أن تنازل مبتدأ والحبر مقدر أي فله روح . فسلام مبتدأ والخبر مقدر أي فله روح . فسلام مبتدأ ولك خبر والخطاب لصاحب اليمن . فنزل مبتدأ والخبر محذوف أي فله نزل . وحق اليقين من باب أضافة الشيء الى نفسه أو الصفة الى الموصوف مثيل مسجد الجامع .

## المعنى :

(فسلا أقسم عواقع النجوم وانه لقسم لو تعلمون عظيم). أشرنا في فقرة الاعراب الى أن أكثر المفسرين قالوا: ان « لا » هنا زائدة ، وقال آخرون: انها أصل، وان المعنى لا أقسم لأن الأمر أوضع من أن يحتاج الى قسم والصحيح الأول بدليل قوله تعالى: « وانه لقسم لو تعلمون عظيم » اي انه تعالى قد أقسم بالفعل ، وان قسمه عظيم، وعند تفسير الآبة ١ من سورة الصافات ج ٦ ص ٣٣٠ قلنا: ان الله أن يقسم عما شاء من خلقه لأن كل مخلوق يدل على وجود خالقه وعلمه وحكمته ، فكيف إذا كان للمقسم به أثره البالغ في اتقان الكون ونظامه ، وصيانته من الحراب والدمار كوضع النجوم في مواضعها وترتيبها في أماكنها نحيث لو حاد نجم منها عن مكانه قيد شعرة لانهار الكون وذهب كل شيء ، وقوله تعالى : « لو تعلمون » يومى ه الى ان أكثر الناس بجهلون هذه الحقيقة نخاصسة أهل العصور الأونى .

# الاسلام وقادة الفكر الأوروبي:

(انه لقرآن كريم). أجل، ان القرآن كريم يغني عن كل مرشد ودليل، ويشفي من داء الجهل والضلال ، ويهدي الى منازل الكرامة والسلامة ، ويحرر من قيود الظلم والعبودية .. أما السر لأوصافه هذه وكثير غيرها فلأن القرآن الكريم يستجيب لكل حاجة من حاجات الحياة، ويربط الدين بالعمل في الدنيا لحياة طيبة عادلة لا مشاكل فيها ولا عدوان .. حتى سعادة الآخرة لا ينافا إلا من أخلص وعمل صالحاً .. أبداً لا طريق الى الله ، ولا الى النجاة من غضبه وعذابه إلا العمل النافسع : فأما الزبد فيذهب جفاء وأما ما ينفسع النساس فيمكث في الأرض – ١٨ الرعد » .

ومن هنا أجمع المسلمون قولاً واحداً على ان الله سبحانه ما شرع ولن يشرع حكماً إلا لحبر الانسان ومصلحته ، وانه من المستحيل أن يشرع حكماً فيه ضرر على أحد أياً كان ، وانه اذا نُسب الى شريعة القرآن حكم "لا يتفق مسع هذا المبدأ فهو من جهل الجاهلين أو دسائس الوضاعين ، أما الآيات الدالة على ذلك فتنعد بالعشرات ، منها قوله تعالى على لسان نبيه شعيب : « ان اريد إلا الاصلاح سلام هود ، وقوله : « ما يريد الله ليجعل عليكم من حرج ولكن يريد ليطهر كم وليم نعمته عليكم — ٧ المائدة ، وقوله : « ان الله بالناس لرؤوف رحيم ١٤٣٠ البقرة ، وقوله : « ان الله بالناس لرؤوف رحيم ١٤٣٠ البقرة ، وقوله : « فأقم وجهك للدين حنيفاً فطرة الله التي فطر الناس عليها لا تبديل لحلق الله ذلك الدين القيم ولكن أكثر الناس لا يعلمون — ٣٠ الروم ، .

هذا هو الاسلام في حقيقته وواقعه ، وفي كتاب الله وعلمسه ، لا شيء فيه الا ما يحتاج اليه الانسان ويطلبه بغريزته وفطرته النقية الصافيسة التي ولد عليها ، وتميز بها عن جميع الكائنات ، لا ما يتطلبه الطمع والجشع ، والبغي والعدوان . وقد أدرك هذه الحقيقة الكثير من فلاسفة الغرب وشعرائه وأدبائه، فأكبروا الاسلام وأشادوا بالرسول الأعظم (ص) لا لشيء إلا بدافع من حب الحير والحق والعدل، ولو اتسع لنا المقام لذكرنا الكثير من أقوالهم، ولكن ما لا يدرك كله أو جله فلا يترك كله ، ونحتار من بين اولئك الأعلام : « جوته » الألماني و « لامرتين »

الفرنسي و «تولستوي» الروسي و «برناردشو» الانكليزي،وهم كما ترى مختلفون في ثقافتهم وقوميتهم واتجاهاتهم .

قرأ وجوته والشاعر الالماني الكبير – القرآن ، وأدرك ما فيه فأكبره واحتفل بليلة القدر التي نزل فيها القرآن ، وقرأ تاريخ الرسول الكريم (ص) فألف النشيد المحمدي ، وكتب مسرحية محمد (ص) ، ومن أقواله : اذا كان الاسلام هـو النسليم لله لا للأهواء والأغراض ففي الاسلام نحيا ، وعليه نموت .

وقال و لامرتين و شاعر فرنسا العظيم : و ان كل مسا في حياة محمد (ص) يدل على انه لم يكن يضمر خداعاً أو يعيش على باطل .. انه هادي الانسان الى العقل ، ومؤسس دين لا فرية فيه » .

وقال و تولستوي و الفيلسوف الروسي الانساني : و مما لا ريب فيه ان محمداً خدم الهيئة الاجتماعية خدمات جليلة ، ويكفيه فخراً أنه هسدى مئات الملايين الى نور الحق والسكينة والسلام ، ومنح للانسانية طريقاً للحياة ، وهو عمل عظيم لا يقوم به إلا انسان أوتي قوة وإلهاماً وعوناً من السماء ».

وقال برنارد شو الأديب الانكليزي العالمي : لا يجب أن يُدعى محمد منقل الانسانية .. انني أعتقد انه لو تولى رجل مثله زعامة العالم الحديث لنجح في حل مشاكله بطريقة تجلب الى العالم السلام والسعادة .. ان محمداً هو أكمل البشر من الغابرين والحاضرين ، ولا يتصور وجود مثله في الآتين.

وقول برنارد شو: « محمد أكمل البشر من الغابرين والحاضرين ، معناه ان رسالة محمد (ص) لا تغني عنها أية رسالة من رسائل الأنبياء السابقسين .. حتى عيسى وابراهيم . أما قول برنادشو : «ولا يتصور وجود مثل محمد في الآتين » فعناه لا أحد يستطيع بعد محمد أن يأتي الانسانية بجديد يفيدها وينفعها أكثر ممسا أتى به محمد ، ومعناه أيضاً ان دعوة محمد ودين محمد يغني عن كل دين وكل دعوة وشريعة ونظام ، ولا يغني عنه شيء .

وكلنا يعلم ان برنارد شو في طليعة قــادة الفكر الأوروبـي في القرن العشرين، عصر الذرة والفضاء، وان شهادته هذه هي نتاج البحث الطويل ، والنفكير العميق، والتحليل الدقيق. وهذه الشهادة من برناردشو هي تعبير ثان أو تفسير لقوله تعالى:

و وما أرسلناك إلا رحمة للعالمين ــ ١١٠٧الأنبياء» أي كل العالمين في كل زمان وكل مكان . وأيضاً هي تفسير لقولــه سبحانه : « ولكن رسول الله وخاتم النبين ـ و الأحزاب » وأيضاً هي أي شهادة برناردشو دليل قاطع على صدق المسلمين في عقيدتهم « بأن محمداً هو أكمل البشر من الغابرين والحاضرين ، ولا يتصور وجود مثله في الآتين » على حد قول برناردشو.

وبعد ، فما هو رأي الشباب المتنكرين لدين آبائهم وأجدادهم ؟ ما رأيهم في قول برنادشو ؟ وهـــل هم أعلم وأحرص منه على الانسانية ، ام انهم يتكلمون بوحي من أعداء الاسلام والانسانية من حيث لا يشعرون ؟

( في كتاب مكنون ) أي مصون . واختلفوا : من أي شيء مصون ؟ فقال بعضهم : مصون من التراب والغبار ! . كما في تفسير الطبري . وقال آخرون : انه مصون في اللوح المحفوظ . . وفي رأينا انه لا موجب لهذا النزاع والحلاف لأن الله سبحانه بين معنى الصيانة بقوله : ( لا يمسه إلا المطهرون تنزيل من رب العالمين ) اي ان القرآن وحي من الله لا من الشياطين ، وما هو بالسحر ولا أساطير الأولين كما يزعم الجاحدون .

واتفق فقهاء المذاهب على تحريم مس كتابة القرآن إلا للمتطهــر المتوضىء ، واختلفوا في كتابته وتلاونه لغير الطاهر . فقال الحنفية : لا تجوز كتابته وتجوز تلاوته للا بقصد تلاوته له عن ظهر قلب . وقال الشافعية : لا تجوز كتابته ولا تلاوته إلا بقصد الذكر كالنسمية على الأكل . وقال المالكية : لا تجوز الكتابة وتجوز التلاوة عن حاضر وظهر قلب . وقال الحنابلة : لا تجوز كتابته ويجوز حمله حرزاً بحائل . وقال الإمامية : لا تحرم التلاوة على الجنب إلا سور العزائم الأربع : وهي اقرأ، والنجم ، وحم السجدة ، وألم تنزيل . وتجوز الكتابة .

(أفيهذا الحديث أنتم مدهنون). المراد بالحديث القرآن، وأنتم خطساب للمنافقين الذين داهنوا، فأظهروا الاعتراف بالقرآن، وأضمروا الجحود والانكار وتجعلون رزقهم انهم تكذبون). المراد بالرزق النعمة، وبالتكذيب كفرانها، والمعنى ان القرآن نعمة من الله عليكم أيها المداهنون، فكيف قابلتموها بالجحود والكفران ؟. وقال جاعة من المفسرين: انهم كانوا اذا أمطروا قالوا: هذا من

صنع الطبيعة ، فكان ذلك كفراً منهم بأنعم الله ، وفيهم نزلت هذه الآيــة .. وهذا بعيد لأن الحديث عن القرآن لا عن الأمطار .

( فلولا إذا بلغت الحلقوم وأنم حينه تنظرون ) . في بلغت ضمير مستهر يعود الى النفس التي دل عليها سياق الكلام ، وأنم خطاب لمن شاهد المبت وهو يحتضر ، سواء أكان من أهله أم من غيرهم ، والمعنى كيف بكم أيها المداهنون اذا نزلت غمرات الموت بواحد منكم ، وبلغت روحه التراقي ، وأنم تنظرون الى ما به ، وتتمنون له الحياة والبقاء ، فهل تملكون شيئاً من أمره وتردون عليه حياته وعافيته ؟ . ( ونحن أقرب اليه منكم ولكن لا تبصرون ) . ضمير اليه يعود الى المحتضر ، وبعجزكم عن نجدته وألمكم لفقده ، ولكنكم تجهلون ان الله موجود في كل مكان بعلمه وقدرته (فلولا ان كنتم غير مدينين ترجعونها ان كنتم صادقين ) اذا كنتم أحراراً ـ كما تزعون ـ وغير مسؤولين عن شيء ، ولا أحد يستطيع ان يقهركم على شيء ، اذا كان الأمر كذلك فلهذا لا تدفعون الموت عن أنفسكم وترجعون أرواحكم الى أجسادكم لأن المفروض في منطقكم ان الله لا يملك لكم موتاً ولا حيساة ولا بعثاً ولا

( فأما ان كان من المقربين فروح وريحان وجنة نعيم ) . في أول هذه السورة قسم سبحانه أهل القيامة الى ثلاثة أصناف : السابقين المفربين ، وأصحاب اليمين ، وأصحاب البيمين فهو في وأصحاب الشيال ، وذكر في هذه الآية ان المحتضر إذا كان من السابقين فهو في أمان قائم ونعيم دائم ، وتقدم في الآية ١٢ وما بعدها من هذه السورة ما أعده الله للسابقين ( وأما ان كان من أصحاب اليمين فسلام لك من أصحاب اليمين ). واذا كان المحتضر من الصنف الثاني وهم أصحاب اليمين فتبشره الملائكة بالسلام والراحة .. ومن هنا بيانية ، وليست للتبعيض أي أنت ابها المؤمن الذي هو من أصحاب اليمين لك سلام وأمان . وتقدم في الآية ٢٧ وما بعدها من هذه السورة ما أعده سبحانه لأصحاب اليمين .

( واما ان كان من المكذبين الضالين فنزل من حميم وتصليـة جحيم ) . واذا كان المحتضر من الصنف الثالث وهم أصحاب الشمال فمأواه جهنم وساءت مصيراً ،

### سورة الواقعة

وذكر سبحانه ما أعده لأصحاب الشهال في الآية ٤١ وما بعدها من هذه السورة ( ان هذا لهو حق اليقين ) الذي لا شك فيه. وفي بعض كتب الصوفية ان الشيء المدرك على ثلاثة أقسام : مدرك بعلم اليقين كمن يدرك وجود النار من وجود اللخان ، ومدرك بعين اليقين كمن يرى النار بالذات ، ومدرك بحق اليقين كمن يكتوي بحرها ( فسبح باسم ربك العظيم ) . تقدم بالحرف مع التفسير في الآية ٥٧ من هذه السورة .

# سُورة الجندية

٢٩ آية مدنية .

# بيني ليواله والتحرال التحريب

# هو الأول والآخر الآية ١ – ٦ :

سَبِّحَ اللهِ مَا فِي السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ وَهُوَ الْعَـزِيرُ الْحَكِيمُ\* لَهُ مُلْكُ السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ يُغْيِي وَبُعِيتُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْء قَدِيرُ\* هُوَ الْأُولُ وَالْآخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالْبَاطِنُ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْء عَلِيمٌ\* مُحَـوَ الَّذِي خَلَقَ السَّمُواتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ السَّوَى عَلَى الْعَرْشِ يَعْلَمُ مَا يَلِجُ السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنْزِلُ مِنَ السَّمَاء وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا وَهُوَ فِي الْأَرْضِ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا وَهُو مَا يَعْرُجُ فِيهَا وَهُو وَاللَّرْضِ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا وَهُو اللَّيْلُ فِي النَّهَادِ وَيُولِجُ النَّهَارَ فِي اللَّيْلُ فِي النَّهَادِ وَيُولِجُ النَّهَارَ فِي اللَّيْلُ فِي النَّهَادِ وَيُولِجُ النَّهَارَ فِي اللَّيْلُ وَاللَّهُ السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ وَهُو عَلِيمٌ النَّهُ وَاللَّهُ مِنْ اللَّيْلُ فِي النَّهَادِ وَيُولِجُ النَّهَارَ فِي اللَّيْلُ فِي النَّهَادِ وَيُولِجُ النَّهَارَ فِي اللَّيْلُ وَهُو عَلِيمٌ الشَّادِ وَيُولِجُ النَّهَادَ فِي اللَّيْلُ وَاللَّهُ مُونُ عَلِيمٌ اللَّيْلُ فِي النَّهَادِ وَيُولِجُ النَّهَارَ فِي اللَّيْلُ وَاللَّهُ السَّمُواتِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَيْهُ اللَّهُ فِي النَّهَادِ وَيُولِجُ النَّهَادَ فِي اللَّيْلُ وَاللَّهُ السَّمُودُ اللَّهُ وَلَاحُ اللَّيْلُ فِي النَّهَادِ وَيُولِجُ النَّهَادَ فِي اللَّهُ السَّمُودُ عَلَيْمُ اللَّهُ السَّهُ وَاللَّهُ السَّمُودُ عَلَيْمُ السَّمُودُ عَلَيْمُ اللَّهُ السَّمُودُ عَلَيْمُ السَّمُودُ عَلَيْمُ السَّمُ وَالْحَالِمُ السَّمُودِ اللَّهُ السَّمُودُ عَلَيْمُ السَّمُودُ عَلَيْمُ السَّمُودُ عَلَيْمُ السَّمُودُ عَلَيْمُ السَّمُودُ عَلَيْمُ السَّمُ السَّمُودُ عَلَيْمُ السَّمُ السَّمُ السَّمُ السَّمُودُ عَلَيْمُ السَّمُ السَّمُ السَّمُودُ عَلَيْمُ السَّمُ السَمُ السَّمُ السَلَمُ السَمُ السَّمُ السَّمُ السَمِودُ السَمِيْمُ ا

### اللغة :

استوى هنا بمعنى استولى ولذا تعدى الفعل بعــــلى . والعرش كناية عن الملك والسلطان .

### سورة الحديد

### الإعراب :

سبت لله « الله » اللام زائدة إعراباً مثــل شكرت له ونصحت له أي شكرته ونصحت له أي شكرته ونصحته . وبجوز أن تكون اللام أصلاً على معنى سبتح تسبيحاً خالصاً لوجه الله. وقد استعملت « ما » هنا في جميع الكائنات العاقلة وغير العاقلة .

# المعنى :

(سبت لله ما في السموات والأرض). وفي الآية ٤٩ من سورة النحل: ولله يسجد ما في السموات وما في الأرض ، وكل من التسبيح والسجود لله اعتراف بقدرته تعالى وحكمته ، ولهذا الاعتراف مظهران : أحدهما بلسان المقال، وثانيها بلسان الحال ، والانسان يسبت الله باللسانين معاً ، أما الكائنات التي لا تنطق بلسان المقال فإنها تسجد وتسبت بلسان الحال لأن ما من كائن إلا وهو يدل على وجود المكون والمصور. أنظر تفسير الآية ٤٤ من سورة الإسراء ج ص ٤٧ فقرة « كل شيء يسبح محمده » .

وجاء في كتب السيدر والحديث والتفاسير : ان فاطمة بنت رسول الله (ص) كانت تقوم بجميع شؤون بيتها وخدمة زوجها وأولادها ، وفي ذات يموم شكت الى أبيها ما هي فيه ، ورأى هو (ص) عليها وعلى يديها آثار الجهسد ، فطلبت منه أن يمنحها جارية من سبايا الحرب لتساعدها فيا تقوم به ، فقال : لا أعطيك جارية ، وغيرك يطوي بطنه من الجوع ، ثم قال لها : ألا أدلك على خير من الجارية أن تسبحي الله ٣٣ وتحمديه ٣٣ وتكبريه ٣٤ . قالت فاطمة (ع): رضيت يا رسول الله . وتُعرف هذه التسبيحات بتسبيح الزهراء .

( وهو العزيز الحكيم له ملك السموات والأرض يحيى وعببت ) . كأن سائلاً يسأل : لماذا سبتح لله ما في السموات والأرض بخجاء الجواب لأن ما في السموات والأرض ملك لله وحده لا شريك له ، ولأنه العزيز بقدرته ، والحكيم بتدبيره ، ولأن الموت والحياة بيده ( وهو على كل شيء قدير ) ما شاء كان وان لم يشأ لم يكن .

( هو الأول ) بلا ابتداء كان قبله ، ومنه ابتداء كل شيء ( والآخر ) بلا انتهاء يكون بعده ، واليه ينتهي كل شيء ( والظاهر ) بالآثار والأفعال لا برؤية الحواس ( والباطن ) لا تحيط العقول والأوهام بكنهه وحقيقته ، وإنما يتجلى لها بآثاره . وفي نهج البلاغة: « الحمد لله الذي أظهر من آثار سلطانه وجلال كبريائه ما حير مقل العيون من عجائب قدرته ، وردع هماهم النفوس عن عرفان كُنْه ما وقته . قرب فنأى ، وعلا فدنا .. سبق الأوقات كونه ، والعسلم وجوده ، والابتداء أزله ( وهو بكل شيء عليم ) هو عالم بكل شيء لأنه خالق كل شيء المراد بالأيام الدفعات أو الأطوار ، وبالاستواء الاستيلاء ، وبالعرش الملك . وتقدم مثله في الآية ؟ من سورة الأعراف ج ٣ ص ٣٣٨ والآية ٣ من سورة يونس والآية ٧ من سورة المسجدة .

(يعلم ما يلج في الأرض) من كنوز وبذور ومياه .. حتى التفجيرات الذرية في جوف الأرض التي يقوم بها أعداء الله والانسانية فان الله يعلم حقيقتها وآثارها المهلكة ، ويعلم ان الهدف منها السيطرة على عباد الله وإخضاعهم اسياسة الاستعار، ونمو صناعته الحربية .. وأيضاً يعلم الله (ما نخرج منها) من نبات وحشرات ومياه. حتى البترول فإن الله يعلم الأرض التي ينبع منها ، والأيدي التي تستخرجه ونعمل فيه والشركات التي تسلبه وتنهيه والحروب التي تشرها من أجله ( وما ينزل من السياء ) من ماء وثلوج وأنوار ، وما الى ذلك من خيرات .. وقد علم بالذين صعدوا الى القمر لعلهم مهتدون الى وسيلة محتكرون بها بركات السهاء، ومحبسونها عن عباد الله وعياله تماماً كما فعلوا في الأرض وخيرات الأرض ، ولكن الله ، جلت حكمته ، ردهم – في المحاولة الثالثة – على أعقابهم خاستين ( وما يعرج فيها ) وأيضاً يعلم سبحانه كل ما يدور ويجول في الفضاء .. حتى طائرات التجسس وحاملات القنابل الذرية والأقار الصناعية التي تدور حول الأرض لأغراض شيطانية وحاملات القنابل الذرية والأقار الصناعية التي تدور حول الأرض لأغراض شيطانية كالتجسس وارهاب المستضعفين واغتصاب أرزاقهم ومقدراتهم .

( وهو معكم أينها كنتم والله بما تعملون بصير ). هذا تهديد ووعيد لكل طاغ وباغ بان أعماله محفوظة عند الله ، وانه مرتهن بها ومحاسب عليها حساباً دقيقــــاً

### سورة الحديد

وعسيراً ، ومعاقب بعذاب وبيل وأليم ( يولج الليل في النهار ويولج النهار في الليل وهو عليم بذات الصدور ) . تتحرك الأفلاك ، وتتعدد الفصول، ويأخذ الليل من النهار في فصل، ولتساويان في بعض الآيام ، أما ذات الصدور فهي السرائر والضائر . ونقدم في الآية ٢٧ من سورة آل عمران ج ٢ ص ٣٧ والآيه ١٣ من سورة من سورة فاطر.

# وانفقوا مما جعلكم مستخلفين فيه الآية ٧ ــ ١٩ :

آمِنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَأَنْفِقُوا يِمّا جَعَلَكُمْ مُسْتَخْلَفِينَ فِيهِ فَالَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَأَنْفَقُوا لَمُمْ أَجْرُ كَبِيرٌ ﴿ وَمَا لَكُمْ لَا تُوْمِنُونَ بِاللهِ وَالرَّسُولُ مِنْكُمْ وَأَنْفَقُوا بِرَبِّكُمْ وَقَدْ أَخَذَ مِيثَاقَتُكُمْ إِنْ كُنْتُمْ مُومِينِينَ ﴿ مُو اللَّذِي بَدْعُوكُمْ مِنَ الظّالُمَاتِ إِلَى النَّورِ وَإِنَّ اللهَ بَغَرَّلُ عَلَى عَبْدِهِ آیَات بَیْنَات لِیُخْرِجُكُمْ مِنَ الظّالُمَاتِ إِلَى النَّورِ وَإِنَّ اللهَ بَعْرَاتُ لِیُخْرِجُكُمْ مِنَ الظّالُمَاتِ إِلَى النَّهِ وَيِلْهِ مِيرَاتُ لِيُخْرِجُكُمْ مِنَ الظّالُمَاتِ إِلَى اللهِ وَيِلْهِ مِيرَاتُ لِيُخْرِجُكُمْ مِنَ الظّالُمَاتِ إِلَى النَّهِ وَيِلْهِ مِيرَاتُ لِيُكُمْ لَوَوْفَ رَحِيمٌ ﴿ وَمَا لَكُمْ أَلَّا اللَّهِ فَا سَيلِ اللهِ وَيلهِ مِيرَاتُ اللّهُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ لَا يَسْتَوِي مِنْكُمْ مَنْ أَنْفَقُوا فِي سَبِيلِ اللهِ وَيلهِ مِيرَاتُ اللّهُ السَّمَوَاتِ وَاللّهُ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ اللهِ وَيلهُ مِنْ اللّهِ وَعَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللللهُ اللللللهِ الللللهُ الللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللله

### اللغة :

مستخلفين خلفاء ووكلاء بالتصرف في الأموال ضمن حدود وقيود . والمسراد بالفتح هنا فتح مكة ، وبالقرض الانفاق .

### الإعراب:

ما لكم مبتدأ وخبر لأن معناه أي شيء حدث لكم ؟ والمصدر من أن لا تنفقوا مجرور بحرف جر مقدر أي في عدم الانفاق ، ويتعلق بما تعلق بــه لكم . ومن انفق ا من الفق بعد الفتح . وكلا مفعول أول لوعد ، والحسنى مفعول ثان . ومن مبتدأ وذا خـــبر والذي بــدل من ذا . وقرضاً مفعول مطلق ان أريد به الاقراض ، ومفعول به إن أريد به المال .

## المعي :

( آمنوا بالله ورسوله وأنفقوا بما جعلكم مستخلفين فيه فالذين آمنوا منكم وأنفقوا لهم أجر كبير ) . حث سبحانه على الانفاق ورغب فيه بشي الأساليب ، وهده من نخل وأمسك بأشد العذاب .. ومن أساليب القرآن في الحث عسلى الانفاق في سبيل الله هذه الآية التي ساوت بين الامر بالانمان بالله ورسوله وبين الامر بالانفاق، وتومىء هذه المساواة الى ان من يبخل وبمسك فهو كافر – عملياً – بالله ورسوله وان آمن بهما نظرياً .. وأيضاً تشير الآية الى أن الأغنياء لا ينفقون مسن ملكهم وأموالهم ، وانما ينفقون مما هم وكلاء فيه .

وروى الصحابي الجليل أبو ذر الغفاري انه خوج مرة مع رسول الله (ص) نحو أحد فقال له الرسول (ص) : يا أبا ذر أتبصر هذا الجبل ؟. فقال : نعم يا رسول الله . قال : ما أحب أن يكون لي مثله ذهبا أنفقه في سبيل الله ، أموت وأترك منه قبراطين . فقال أبو ذر : أو قنطارين يا رسول الله . قال : بل قبراطين . أنظر تفسير الآية ١٨٠ من سورة آل عمران ج ٢ ص ٢١٧ فقرة « الغني وكيل لا أصيل » .

( وما لكم لا تؤمنون بالله والرسول يدعوكم لتؤمنوا بربكم وقد أخذ ميثاقكم ان كنتم صادقين ) . المراد بالميثاق هنا وجوب العمل بما دل عليه الدليل القاطع، وما أكثر الأدلة على وجوب الايمان بالله .. وتقدم بيان الكثير منها عند تفسير

### سورة الحديد

الآيات الكونية ، من ذلك ما ذكرناه عند تفسير الآية ٨٣ من سورة الإسراء ج<sup>ه</sup> ص ٧٩ فقرة ، علم الحلايا ، كما تقدم ذكر الأدلة على نبوة محمد (ص) عند تفسير الآيات التي تشير إلى ذلك ، ومنها ما ذكرناه قريباً عند تفسير الآيـة ٧٧ من سورة الواقعة فقرة ، الاسلام وقادة الفكر الأوروبسي » .

ومحصل الآية التي نحن بصددها: كيف تعرضون عن دعوة الرسول الى الأيمان بالله والى ما يحييكم ، وقد قامت الأدلة الكافية الوافية على وجود الله ووحدانيته ، وصدق الرسول في نبوته ودعوته ؟. قال الرازي : ان تلك الدلائل لما اقتضت وجوب العمل بها كانت أوكد من الحلف والبمين ، ولذلك سماه سبحانه ميثاقاً .

( هو الذي ينزل على عبده آيات بينات ليخرجكم من الظلمات الى النور ) . أرسل سبحانه محمداً (ص) بالحجة الكافية والموعظة الشافية ليخرج الناس من طاعة الشيطان الى طاعة الرحمن ، من الضلال والفساد الى الهدى والصلاح ، وخوقهم الرسول من سطوة الله وعذابه إذا أعرضوا ، ووعدهم بالحسنى وجزيل الثواب إذا استجابوا وأطاعوا وقال لهم : ( وان الله بكم لرؤوف رحيم ) . ان الله بعبده رؤوف رحيم ، وبر كريم ، يلطف بهم من حيث لا يعلمون ، ويمهد لهم سبل الخير من حيث لا يعلمون ، ويمهد لهم سبل الخير من حيث لا محتسبون ، وينعم عليهم وهم يتمردون .

( وما لكم ان لا تنفقوا في سبيل الله ولله ميراث السموات والأرض ) ؟ . كل ما في يد الانسان من مال وحطام فهو عارية يتركه لمن بعده .. وهكذا حتى الانسان الأخير ، فإذا ذهب انى ربه فلا وارث حينت له إلا الله وحده : « إنا نحن نرث الأرض ومن عليها والينا يترجعون – ٤٠ مريم » وما دام الأمر كذلك، فلإذا الشح بالمال والامسالة عن البذل في سبيل الله ؟. وفي نهج البلاغة : عجبت للبخيل يستعجل الفقر الذي منه هرب . ويفوته الغنى الذي اياه طلب ، فيعيش في الدنيا عيش الفقراء ، ويحاسب في الآخرة حساب الأغنياء !.

( لا يستوي منكم من أنفق من قبل الفنح وقاتل ) . المقابل الثاني لقوله : لا يستوي محذوف أي ومن أنفق وقاتل بعد فتح مكة ، وتوضيح المعنى ان الشيء قد يقاس بالكم والكيف معاً كالأطعمة والأشربة والألبسة والمجوهرات ، فإن ثمن

هذه وما اليها يقدر بالحجم والمنفعة معاً ، وقد يقاس بالكم فقط كأصوات الذين ينتخبون المخاتير والنواب ومن اليهم من الرؤساء ، فإن صوت العالم والجاهسل والعادل والفاجر سواء بالنسبة لفوز المرشح أو فشله ، وقد يقاس بالكيف فقط كالدواء حيث يقدر بأثره شفاء ووقاية .. والبذل من هذا الباب فقد ينفق الانسان على معبد \_ مثلاً \_ عشرات الألوف ولا يكون أه من الأجر عند الله ما لرغيف ينقذ به جائعاً من الهلاك .. ومن هنا نفى سبحانه المساواة بين من أنفق وقاتسل قبل فتح مكة وبين من أنفق وقاتل بعده حيث كان المسلمون قبل الفتح في ضيق وحرج ، وكان الكافرون في سعة وقوة ، أما بعد الفتح فعلى العكس ، ضعف الكفر ، وقوي الاسلام .

(أولئك أعظم درجة من الذين أنفقوا من بعد وقاتلوا وكلاً وعد الله الحسنى والله عا تعملون خير). أولئك اشارة الى السابقين الأولين ، والمعنى ان لكل من السابق واللاحق في الحيرات أجره وثوابه عنسد الله ، ولكن مع التفاوت في الدرجسات والمراتب : « ولكسل درجات مما عملوا وليوفيهم أعمالهم وهم لا يظلمون ـــ ١٩ الأحقاف » . وبكلمة ان السابقين المقربين هم من الصنف الأول الذين ذكرهم سبحانه وما أعد لهم في الآية ١٠ وما بعدها من سورة الواقعسة ، وأصحاب اليمين من الصنف الثاني ، وقد ذكر سبحانه ما أعده لهم في الآية ١٧ وما بعدها من سورة الواقعة أيضاً ( من ذا الذي يقرض الله قرضاً حسناً فيضاعفه له وله أجر كريم ) . المراد بالإقراض هنا النفقة لأن الله غني عن العالمين. وفي بهج البلاغة : « لم يستنصر كم الله من ذل ، ولم يستقرضكم من قل ، استنصر كم وله جنود السموات والأرض وهو العزيز الحكيم ، واستقرضكم وله خزائن السموات والأرض وهو الغني الحميد . أراد أن يبلوكم ايكم أحسن عملاً ه . وتقدم مثله مع التفسر مفصلاً في الآية ٢٤٠ من سورة البقرة ج١ ص ٢٧٤ .

باطنه الرحمة وظاهره العذاب الآية ١٢ -- ١٥:

يَوْمَ نَرَى ٱلْمُوْمِنِينَ وَٱلْمُوْمِنَاتِ يَسْعَىٰ نُورُهُمْ بَــِيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْمَانِهِمْ

### سورة الحديد

### اللغة:

النظر يأتي للرؤية بالبصر ، وللتأمل بالفكر ، ويأتي أيضاً بمعنى الرحمة تقول : انظرني بضم الظاء أي ارحمني ، ومنه قوله تعالى : الولا يكلمهم الله ولا ينظر اليهم يوم القيامة – ٧٧ آل عران ، وغير بعيد أن يكون معنى الفلرونا ، في الآية من هذا الباب ، واذا قلت : انظرني بكسر الظاء فالمعنى امهاني ومنه : وقال انظرني الى يوم يبعثون – ١٤ الأعراف » . والمراد بنقتبس هنا نستضيء وأصله من القبس أي الشعلة من النار . والمراد بالسور الحاجز ، وبالرحمة هنا الجنة . ومن قبله من جهته وفتنتم أنفسكم أهلكتموها . وتربصتم انتظرتم . وادتبتم شككتم . والعرور الشيطان . ومولاكم ناصركم .

### الإعراب:

يوم ترى متعلق بكريم في آخر الآية السابقة ويجوز أن يتعلق اليوم بغعل مقدر أي الذكر يوم ترى . وبشراكم اليوم جنات مبتدأ وخبر لأنه بمعنى الذي تُبشرون به اليوم جنات مثل طعامك اليوم كذا . ويوم يقول بدل من يوم ترى لأن المراد باليومين واحد وهو يوم القيامة . ونقتبس مجزوم بجواب الأمر وهو انظرونا .

### المعنى :

في الآية السابقة قال سبحانه: ان من آمن وأنفق في سبيل الله لوجهه تعالى يضاعف له الجزاء، وله أجر كريم، وهنا بين سبحانه هذا الأجر الكريم بقوله: (يوم ترى المؤمنين والمؤمنات يسعى نورهم بين أيديهم وبأيمانهم). كان المتقون الباذلون يسيرون في الدنيا على هدى من ربهم .. وفي يوم الحساب والجزاء شع من هذا الهدى الإلهي نور مادي محسوس كها تومىء كلمة ترى وكلمة بأيمانهم أي ترى نورهم بعينيك تماماً كها ترى نور المصباح المحمول باليد، ويتحكم به حامله كيف يشاء.. وبكلام آخر عملوا في الدنيا لهذا النور بجد واخلاص فوجدوه في الآخرة أمامهم ممتد الى مسافات ( بشراكم اليوم جنات تجري من تحتها الأنهار خالدين فيها ذلك هو الفوز العظيم) . يخرج المهتدون غداً من قبورهم ، ويسيرون على نور يكشف لهم طريق الأمان ، وقبل أن يصلوا الى النهاية يأتيهم النداء : ابشروا بالجنة .. وأية بشرى تعادل البشرى بجنة الحلد ونعيمها ؟. وأي فوز أعظم من هذا الفوز ؟.

(يوم يقول المنافقون والمنافقسات للذين آمنوا انظرونا نقتبس من نوركم ) . كان المهتدون في الدنيا على نور من ربهم فهم في الآخرة كذلك : «والذين اهتدوا زادهم هـدى وآتاهم تقواهم – ١٧ محمد » . وكان المنافقون في ظلمات الأهواء والشهوات فهم يوم القيامة في ظلمات بعضهما فوق بعض : « ومن كان في هذه أعمى فهو في الآخرة أعمى وأضل سبيلاً – ٧٧ الإسراء » . . وشاءت حكمتسه

تعالى أن يرى المنافقون غدا نور المهتدين وهو يسعى بين أيديهم كي يزدادوا ألماً على ألم ، ثم يتضاعف الألم حين يستغيث المنافقون بالمؤمنين، ويسألونهم أن يسعروا على نورهم ( قيل ارجعوا وراءكم فالتمسوا نوراً ) . هذا هو جواب استغاثتهم: ارجعوا الى صاحبكم الشيطان ، واقتبسوا منه نوراً ، فهو وراءكم اليوم كما كان وراءكم بالأمس .. ان هذا النور لمن عمل في دنياه لآخرنه ، أما من اشترى الحياة الدنيا بالآخرة فما هو مخارج من الظلمات إلا إلى ما هو أشد

( فضرب بينهم بسور له باب باطنه فيه الرحمة وظاهره من قبله العداب). ضمير بينهم يعود الى المؤمنين والمنافقين ، والمراد بالسور الحاجز ، والمعنى ان الله أنعم على المؤمنين بالجنة ، وانتقم من المنافقين بعداب النار ، وبين الجنة والنار حاجز، له جانبان : باطن غير منظور ، وهو يلي المؤمنين ، وظاهر منظور وهو يلي المنافقين وغيرهم من المجرمين ، والأول فيه الجنة ، والثاني من جهته جهم

(ينادونهم ألم نكن معكم) ؟ يقول المنافقون للمؤمنين بلسان الحال أو لسان المقال ، يقولون لهم : كنّا في الدنيا نصوم ونصلي ونفعل ما تفعلون فلماذا دخلتم الجنة ، ودخلنا النسار ؟ (قالوا بلي ولكن فتنتم أنفسكم) . أجابهم المؤمنون : أجل ، كنتم معنا وصمتم وصليتم مثانسا ، ولكن أهلكتم أنفسكم بالكذب والنفاق (وتربصتم) الدوائر بالمؤمنين (وارتبتم) برسول الله وأقواله (وغرتكم الأماني) حين ظننتم أن خداعكم ونفاقكم بمر بسلام ومن غير حساب وعقاب (حسى جاء أمر الله) وهو لقاؤه تعالى وحسابه وجزاؤه (وغركم بالله الغرور) وصدقتم الشيطان في وعده بسلامتكم من غضب الله وعذابه .

(فاليوم لا يؤخذ منكم فدية) ولا تقبل منكم توبة ولا مهرب لكم من العذاب: و فلن يقبل من أحدهم ملء الأرض ذهباً ولو افتدى به أولئك لهم عذاب أليم وما لهم من قاصرين – ٩١ آل عمران ، ( ولا من الذين كفروا ) . وأيضاً لا تُقبل القدية والتوبة من الذين أظهروا الكفر وجاهروا به ، ولم يخادعوا وينافقوا كما خادعتم ونافقتم ( مأواكم النار هي مولاكم وبئس المصير ) . أبداً لا تقر ولا ناصر لكم إلا جهنم ( وبئس المصير ) مصيركم ومآلكم .

ألم بأن للذين آمنوا الآية ١٦ - ١٩:

أَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ آمَنُوا أَنْ تَخْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِذِكْرِ اللهِ وَمَا نَزَلَ مِنَ الْحَقِّ وَلَا يَكُونُوا كَالَّذِينَ أُونُوا الْكِتَابَ مِنْ قَبْلُ فَطَالَ عَلَيْهِمُ الْأَمْدِ فَقَسَتْ قُلُوبُهُمْ وَكِيْرِ مِنْهُمْ فَاسِقُونَ \* إِعَلَمُوا أَنَّ اللهَ يُحْيِي الْأَرْضَ فَقَسَتْ قُلُوبُهُمْ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ أَلْآيَاتِ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ \* إِنَّ الْمُصَّدِّقِينَ بَعْدَ مَوْتِهَا قَدْ بَيْنًا لَكُمُ الْآيَاتِ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ \* إِنَّ الْمُصَّدِّقِينَ وَالْمُصَدِّقِينَ وَالْمُصَدِّقِينَ وَالْمُصَدِّقِينَ وَالْمُصَدِّقِينَ وَالْمُصَدِّقِينَ وَالشَّهَدَاءَ عِنْدَ وَالْمُصَدِّقَاتِ وَأَقْرَضُوا اللهَ قَرْضاً حَسَنَا يُضَاعَفُ فَمُ الصَّدِيقُونَ وَالشَّهَدَاءَ عِنْدَ كَرِيمُ \* وَالدِينَ آمَنُوا بِاللهِ وَرُسُلِهِ أُولَيْكَ هُمُ الصَّدِيقُونَ وَالشَّهَدَاءَ عِنْدَ رَبِّهِمْ فَهُمْ أَجْرُهُمْ وَأُنُورُهُمْ وَأُنُولُ اللهِ وَرُسُلِهِ أُولَيْكَ هُمُ الصَّدِيقُونَ وَالشَّهَدَاءَ عِنْدَ رَبِّهِمْ فَهُمْ أَجْرُهُمْ وَأُنُورُهُمْ وَأُنُولُ اللهِ وَرُسُلِهِ أُولَيْكَ هُمُ الصَّدِيقُونَ وَالشَّهَدَاءَ عِنْدَ رَبِّهِمْ فَهُمْ أَجْرُهُمْ وَأُنُورُهُمْ وَأُنُورُهُمْ وَالسَّلَةِ فَيْنَ كَفَرُوا وَكَذَبُوا بِآيَاتِنَا أُولَيْكَ مُهم الصَدِّيقِ لَا اللهُ اللهُ وَلَيْكَ مُعْ أَلْمُولُولُ وَكُذَبُوا بِآيَاتِنَا أُولَيْكَ مُعُمْ الصَدِّيقِ اللهَ الْمُقَلِّينَ أَولَانِكَ مُمْ الصَدِّيقِ الْمَلْولُ اللهِ وَمُؤْلُونَ اللهُ الْمُعَدِيمِ \* وَاللَّهُ وَاللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللهُ الْمُلْولُ وَكُذَالُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللهُ الْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُولُ اللّهِ اللْمُؤْلُولُولُولُ الللْمُؤُلُولُولُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

### : نالله

ألم يأن أي ألم يحن، تقول حان حينه أي جاء أو قرب وقته. المصدّقين والمصدقات قرىء بتخفيف الصاد على معنى المؤمنين والمؤمنات ، وقرىء بتشديدها على معنى المتصدقين والمتصدقات بأموالهم . والصديقون جمع صدّيق ، ويُطلق على من داوم على الصدق حتى كأنه سجية له .

## الإعراب:

المصدر من أن تخشع فاعل بأن على حذف مضاف أي ألم بأن وقت الخشوع . وما نزل عطف على ذكر الله . وكالذين الكاف بمعنى مثل خبراً ليكونوا . وجملة

### سورة الحديد

يضاعف خبر أن المصدقين . والذين آمنوا مبتدأ وأولئك مبتدأ ثان و «هم» ضمير فصل والصديقون خبر المبتدأ الثاني والجملة خبر الأول . والشهداء مبتدأ وجملة لهم أجرهم خبر .

## المعنى :

(ألم يأن للذين آمنوا أن تخشع قلوبهم لذكر الله وما نزل من الحق). عطف ما نزل من الحق على ذكر الله من باب عطف التفسير إذ لا تغاير بين المعطوف والمعطوف عليه إلا باللفظ والعنوان ، والمراد بالذين آمنوا في الآية فئة منهم ، وقبل بيانها نقدم بأن الابمان بختلف قوة وضعفاً ، فمن ابمان من وجبت له العصمة ولا تجوز عليه المعصية كالأنبياء الى اممان صفوة الصفوة كبعض الصحابة الى من هو دونهم بدرجة . الى أدنى درجات الابمان .

والمراد بالمذين آمنوا هنا من اكتفى من الدين والايمان بالقشور دون اللباب ، وبالمظاهر دون الواقع ، ولا يعنيه شيء من أمور الناس والصالح العام . وقد نبه سبحانه هذه الفئة من المؤمنين الى ما أنزله في كتابه من آيات الجهساد ، والحث على اقامة العدل ، ونصرة الحق وأهله ، والاصلاح بين الناس، نبههم الى حقيقة الدين والايمان بهذا الأسلوب الودود الرحيم : «ألم يأن » لعلهم يسمعون ويعقلون .

( ولا يكونوا كالذين اوتوا الكتاب من قبل فطال عليهم الأمد فقست قلوبهم ). أهل الكتاب هم اليهود والنصارى ، وقست قلوبهم كناية عن إعراضهم عما أنزل الله في التوراة والانجيل ، والمعنى : ان اليهود انقلبوا على أعقابهم بعد موسى ، وكذلك النصارى بعد عيسى فلا تنقلبوا أنم أبها المسلمون بعد محمد (ص) كسا انقلب أهل الكتاب من قبل ، ومثله قوله تعالى : « وما محمد إلا رسول قد خلت من قبله الرسل أفنن مات أو قتل انقلبتم على أعقابكم — ١٤٤٤ آل عران ». ( وكثير منهم فاسقون ) . المراد بهولاء الكثير رؤساء اليهود والنصارى الذين حرفوا التوراة والانجيل حرصاً على مناصبهم ومكاسبهم .

( اعلموا ان الله بحي الأرض بعد موتها ) . قال كثير من المفسرين : ان

هذا تشبيه للقلوب القاسية بالأرض الميتة ، وانه تعالى كما يحبي هذه بالمطر كذلك يهدي القلوب القاسية بالموعظة .. وفي رأينا انه تهديد للذين ينقلبون على أعقابهم بعد محمد (ص) وانه تعالى سيحييهم تماماً كما يحبي الأرض، ويجزيهم على ارتدادهم بعد نبيهم ، ويؤيد ارادة هذا المعنى قوله تعالى بلا فاصل : (قد بينا لكم الآيات لعلكم تعقلون ) . انسكم مسؤولون يوم القيامة عما أحدثتم بعد رسول الله (ص) .

( ان المصدقين والمصدقات واقرضوا الله قرضاً حسناً يضاعف لهم ولهم أجر كريم ) . المراد بالمصدقين والمصدقات المتصدقون والمتصدقات ، وبالقرض الحسن الصدقة لوجه الله تعالى ، وعليه فلا تكرار ، والمراد بالأجر الكريم أن يسعى نورهم بين أيديهم يوم القيامة بالاضافة الى الحور والقصور وما أشبه . وتقدم مثله في الآية ١١ من هذه السورة و ٢٤٥ من سورة البقرة ج ١ ص ٢٧٤ ( والذين آمنوا بالله ورسله ) وعملوا بموجب المسانهم ( اولئك هم الصديقون ) أي الذين داوموا على الصدق في إيمانهم قولاً وعمسلاً ، والصدق سبيل النجاة من كسل ملكة .

( والشهداء عند ربهم لهم أجرهم ونورهم ) . الشهداء هم الذين يُقتلون في سبيل الله ، أما أجرهم عند ربهم فقد بينه سبحانه بقولهم : ١ ان الله اشرى من المؤمنين أنفسهم وأموالهم بأن لهم الجنة يقاتلون في سبيل الله فيقتلون ويتقتلون وعداً عليه حقاً في التوراة والانجيل والقرآن – ١١١ التوبة ، أما نورهم فقد أشار اليه سبحانه بقوله : « يسعى نورهم بين أيديهم – ١٢ الحديد » . وقال الرسول الأعظم (ص) : « ما من أحد يدخل الجنة ، ثم يحب أن يخرج منها الى الدنيا ولو كانت له الأرض بما فيها إلا الشهيد ، فإنه يتمنى أن يرجع الى الدنيا ، فيقتل عشر مرات لمسا رآه من الكرامة عند الله » . ( والذين كفروا وكذبوا فيقتل عشر مرات لمسا رآه من الكرامة عند الله » . ( والذين كفروا وكذبوا بالمجرمين ، وثوابهم بعقابهم بقصد الترغيب والترهيب .

الحياة الدنيا لعب ولهو الآية ٢٠ – ٣٤:

إِعْلَمُوا أَنَّمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا لَعِبْ وَلَمُوْ وَذِينَةٌ وَ تَفَانُورُ بَيْنَكُمْ وَ تَكَاثُرُ فِي الْأَمُوالِ وَالْأُولَادِ كَمَثَلِ عَيْتِ أَعْجَبَ الْكُفَّارَ نَبَاتُهُ ثُمَّ يَهِيْتِجُ فَتَرَاهُ مُصْفَرًا ثُمَّ يَكُونُ خُطَاماً وَفِي الْآخِرَةِ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَمَغْفِرَةٌ مِنَ اللهِ وَرَضُوانٌ وَمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا إِلَّا مَتَاعُ الْغُرُورِ \* سَابِقُوا إِلَى مَغْفِرَةِ مِن وَرَضُوانٌ وَمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا إِلَّا مَتَاعُ الْغُرُورِ \* سَابِقُوا إِلَى مَغْفِرَةِ مِن وَرَسُلِهِ ذَلِكَ عَرْضَهَا كَعَرْضِ السَّهَاءِ وَالأَرْضِ أَعِدَّتُ لِلَّذِينَ آمَنُوا بِاللهِ وَرُسُلِهِ ذَلِكَ فَصْلُ اللهِ يُوثِيهِ مَن يَشَاءُ وَاللهُ ذُو الْفَصْلِ الْعَظِيمِ \* مَا وَرُسُلِهِ ذَلِكَ فَصْلُ اللهِ يُوثِيهِ مَن يَشَاءُ وَاللهُ ذُو الْفَصْلِ الْعَظِيمِ \* مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي أَنْفُسِكُمْ إِلَّا فِي كِتَابٍ مِنْ قَبْلِ أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي أَنْفُسِكُمْ إِلَّا فِي كِتَابٍ مِنْ قَبْلِ أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي أَنْفُسِكُمْ إِلَّا فِي كِتَابٍ مِنْ قَبْلِ أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي أَنْفُسِكُمْ إِلَّا فِي كِتَابٍ مِنْ تَبْعَلُونَ أَنْ فَالَهُ مُوا اللهُ لِلْ اللهِ يَشِيرُ \* لِكَيْلًا تَأْسُوا عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلاَ تَشَرَاهُوا بَاللهِ مُولِهُ اللهُ مُولِهُ اللهُ مُنْ اللهُ هُو اللّهُ لَوْ اللهُ اللهُ لَا يُعِبُ كُلَّ مُخْتَالٍ فَخُورٍ \* اللّهِ الْمُولِدِ اللّهُ اللهُ الْعَلَى اللهُ الله

### اللغة :

الكفار جمع كافر ، ويطلق على من كفر بالله ، وعسلى الحارث لأنه يكفر الحب بالتراب أي يستره به ويغطيه . ويهيج يجف . والحطام الهشيم . ولا تأسوا لا تحزنوا . ومختال من الحيلاء وهو العجب والتكسير . وفخور أي امتدح نفسه محميد الصفات وباهى بها .

#### الجزء السابع والعشرون

#### الإعراب :

كمثل الكاف زائدة اعراباً ومثل صفة للدنيا أو خبر بعد خبر . وفي كتاب متعلق بمحذوف خبراً لمبتدأ محذوف أي الا هي كائنة أو مكتوبة في كتاب لكيلا تأسوا كي ناصبة للفعل واللام جارة والمجرور بها متعلق بما تعلق به في كتاب . الذين يبخلون بدل من كل مختال فخور .

# المعنى :

(اعلموا انما الحياة الدنيا لعب ولهو وزينة وتفاخربينكم وتكاثر في الأموال والأولاد). تقدم مثله في العديد من الآيات ، منها الآية ٣٢ من سورة الانعام .. والدنيسا المنمومة في كتاب الله وعسلى لسان أنبيائه هي التي تنطب للشهوات والملذات ، وللزهو واللهو ، وللكبرياء والحيلاء ، أما الدنيا التي تنقضي بها حواثج المحتاجين، وتدفع بها عباد الله وعياله فهي من الآخرة لا من الدنيا المذمومة، ومن تتبع آي الذكر الحكيم بجد أن ثواب الله وقف على من آمن وعمل صالحاً في هذه الحياة ، وأدى الحقوق والواجبات ، وانه لا وسيلة الى السعادة الأخرى إلا العمل النافع في الحياة الدنيا .

(كمثل غيث أعجب الكفار نباته ثم يهيج فتراه مصفراً ثم يكون حطاماً). هذا الوصف يصلح للدنيا لأنها لا تدوم على حال .. انها تخضر وتصفر ، وتقسو وتلين ، وتعطي وتمنع .. ولو أعطت الانسان كل ما أحب وأراد فإنها عما قليل تسلبه كل شيء حتى نفسه وأهله .. وأيضاً بصلح هذا الوصف للانسان في الحياة الدنيا .. انسه يشب ويقوى عظمه ويشتد لحمه ، وينضر لونه .. ثم يدب فيسه الوهن فيذوب منه اللحم ، ويدق العظم ، ويصفر اللون ، وينتقل في كمل يوم من سيء الى أسوأ حتى يتحطم ويضمحل .. وإذا كان هذا شأن الدنيا . وشأن الانسان فيها فأولى له ثم أولى ان يعمل لحياة دائمة لا يفني نعيمها ولا يهرم مقيمها. (وفي الآخرة عذاب شديد ومغفرة من الله ورضوان) . بعد أن ذكر سبحانه ان الدنيا لا يدوم لها رخاء ولا عناء ذكر ان الآخرة ثابتة على وتيرة واحدة . نعيمها الدنيا لا يدوم لها رخاء ولا عناء ذكر ان الآخرة ثابتة على وتيرة واحدة . نعيمها

دائم ، وجحيمها دائم ، لأن سبب النعيم رضوان الله ، وسبب الجحيم غضبه تعالى ، وكل منها قائم بقيام سببه ( وما الحياة الدنيا إلا متاع الغرور ) . نقل الرازي عن الصحابي الجليل سعيد بن جبير انه قال عند تفسير هذه الآيسة : اللانيا متاع الغرور إذا ألهتك عن طلب الآخرة ، أمسا اذا دعتك الى طلب رضوان الله وطلب الآخرة فنعم المتاع ونعم الوسيلة » . وهذا الصحابي من تلامذة الرسول (ص) المقربين .

(سابقوا الى مغفرة من ربكم وجنة عرضها كعرض الساء والأرض أعدت للذين آمنوا بالله ورسله ) . المراد بالمغفرة هنا سببها كالتوبة والعمسل الصالح . وقال بعض المفسرين : اذا كان عرضها كذلك فا ظنك بطولها ؟ . وقال آخر : ان المراصد الحديثة كشفت ان أبعاد الكون لا حدود لها ، وعليه فالمراد العرض حقيقة لا مجازاً ! . وبالرغم من هذا الكشف فنحن لا نفهم من العرض هنا الا التعبير عن عظمة المجنة وسعتها لا تقدير مساحتها حقيقة . وتقدم مثله في الآية ٣٣ من سورة آل عمران ج ٢ ص ١٥٦ ( ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء والله ذو الفضل العظيم ) على الناس ، ولكن أكثر الناس لا يشكرون ، وليس من شك ان الطاعة سبب المزيد من فضله ، بل هي السبب لفضله ورضوانه في يوم الفصل.

( ما أصاب من مصيبة في الأرض ولا في أنفسكم إلا في كتاب من قبل أن نبرأها ان ذلك على الله يسبر ) . ضمير نبرأها يعود إلى أنفسكم ، والمعنى الظاهر من هذه الآية ان المصائب بكاملها هي من الله سواء أكانت من نوع الكوارث الطبيعية كالزلازل والفيضانات ، أم كانت اجتاعية كالحروب والفقر والعدوان .. وهذا غير مراد قطعاً بحكم الوحي والعقل ، وفيا يلى التوضيح :

# المصائب وصاحب الظلال :

قال صاحب الظلال عند تفسير هذه الآية : « اللفظ على اطلاقه اللغوي لا يختص غير أو بشر فكل مصيبة تقع في الأرض كلها وفي النفس البشرية أو المخاطبسين هي في ذلك الكتاب الأزلي من قبل ظهور الأرض وظهور الأنفس »

# الجزء السايع والعشرون

وتسأل: صاحب الظللان: اذا كنت تعتمد حقاً على ظاهر اللفظ واطلاقه اللغوي قلإذا لم تعتمد على ظاهر اللفظ واطلاقه ، وأنت تفسر هذه الآية: هوما أصابكم من مصيبة فيا كسبت أيديكم — ٣٠ الشورى » ؟ وهل نسبت الله قلت في تفسيرها ما نصه بالحرف الواحد: « فكل مصيبة تصيب الانسان لها سبب مما كسبت يداه — المجلد السابع الجزء الحامس والعشرون من القرآن الكريم ص ٣٨٥ وهل تعتمد على الظاهر من كل آية واطلاقها اللغوي الحقيقي حيى ولو كان بين الآيتين تناقض بحسب الظاهر والاطلاق اللغوي الم وأيضاً هل تعتمد على هذا الظاهر وهل الصهيونية والاستعار اللذين هما مصدر المصائب والادواء في هذا العصر ، هل هما من الله لا من الصهاينة والمستعمرين ؟.

ان التناقض بين الآيات حقيقة وواقعاً وتصادم احداها مع حكم العقل – مستحيل على القرآن وفي القرآن .. كيف وهـو من لدن حكيم عليم ؟ فإذا تصادم ظاهر آية مع آية أخرى أو مع حكم العقل علمنا ان هذا الظاهر على اطلاقه غسير مراد لله تعالى، وانه ابما أطلق اللفظ اتكالا على ما عرف من عادته في التعبير كتعبيره عن اليهود والنصارى بأهل الكتاب ، أو على ما هو معروف يحكم العقبل كالتعبير عن قدرته تعالى باليد أو على آية أخرى من كلامه كآية الشورى التي تقسول : عن قدرته تعالى باليد أو على آية أخرى من كلامه كآية الشورى التي تقسول : وما ظامهم الله ولكن انفسهم يظلمون ، والآية ٤١ من سورة الروم : اظهر الفساد في البر والبحر بما كسبت أيدي الناس ، فإن هذه الآية وما في معناها قرينة قاطعة على ان الاطلاق اللغوي في آية سورة الحديد غير مراد،وان الله سبحانه قد اطلق في سورة الحديد الكوارث الطبيعية المورة الروم ، وعليه فالمراد بمصيبة الأرض في سورة الحديد الكوارث الطبيعية كالزلازل وبحصيبة النفس بعض الأمراض التي لا تجدي معها وقياية ولا حذر ، ونحو ذلك ، أما آيات الشورى وآل عران والروم فالمراد بها المصائب التي هي من ونحو ذلك ، أما آيات الشورى وآل عران والروم فالمراد بها المصائب التي هي من طنع الانسان لا من صنع الرحمن كالظلم والحرب والجوع .

( لكيلا تأسوا على ما فاتكم ولا تفرحوا بما آتاكم ) . قال الإمام على (ع) :

#### سورة الحديد

الزهد كله بين كلمتين من القرآن ، ثم تلا هذه الآية وقال : « ومن لم يأس على الماضي ولم يفرح بالآني فقد أخذ الزهد بطرفيه » . وما من أحد إلا وبحزن ويفرح حتى الأنبياء ، والقصد من النهي أن لا يدخله الفرح في باطل، ولا يحرجه الحزن عن الحق ، فقد ثبت عن الرسول الأعظم (ص) انه قال عند موت ولده ابراهيم : « تدمع العن وبحسزن القلب ولا نقول إلا ما يرضي ربنا ، وإنا بك يا ابراهيم لمحزونون» .

( والله لا يحب كل مختال فخور ) . ولا شيء أدل على الجهل من الكبرياء والمباهاة . وفي سهج البلاغة : ما لابن آدم والفخر ؟ أوله نطفة ، وآخره جيفة ، لا برزق نفسه ، ولا يدفع حتفه! ( الذين يبخلون ويأمرون الناس بالبخل) . البخيل جبان ولئيم ، أما من نحل وأمر الناس بالبخل فهو من المعنيسين بقوله تعالى : ه منباع للخبر معتد أثيم عتل بعد ذلك زنيم - ١٣ القلم ه . العتل الجاف والزنيم الدعي . قال الرازي هذه صفة اليهود . ( ملاحظة توفي الرازي سنة ٢٠٦ه ) . وتقدم مثله في الآية ٣٧ (النساء) ج٢ ص ٣٢٣ ( ومن يتول فإن الله هو الغي الحميد) . لا بضر البخيل إلا نفسه ، والله سبحانه لا تضره معصية من عصى ، ولا تنفعه طاعة من أطاع . وتقدم مثله في الآية ٣٨ من سورة محمد .

# الحديد فيه بأس شديد الآية ٢٥ - ٢٩:

لَقَدُ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا بِالْبَيْنَاتِ وَأَنْزَلْنَا مَعَهُمُ ٱلْكَيْسَابَ وَٱلْمِيزَانَ لِيَقُومَ النَّاسُ بِالْقِسْطِ وَأَنْزَلْنَا الْحَدِيدَ فِيهِ بَأْسُ شَدِيدٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَلِيَعْلَمَ النَّهُ مَنْ يَنْصُرُهُ وَرُسُلَهُ بِالْغَيْبِ إِنَّ اللهَ قُويُ عَزِيزٌ \* وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا اللهُ مَنْ يَنْصُرُهُ وَرُسُلَهُ بِالْغَيْبِ إِنَّ اللهَ قُويُ عَزِيزٌ \* وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا اللهُ مَنْ يَوْحًا وَإِبْرَاهِمَ وَجَعَلْنَا فِي ذُرِّيَتِهِمَ النَّبُوَّةَ وَٱلْكِتَابَ فَينْهُمْ مُهْتَدٍ وَكَثِيرٌ فَرَحًا وَإِبْرَاهِمَ وَجَعَلْنَا فِي ذُرِّيْتِهِمَ النَّهُوَّةَ وَٱلْكِتَابَ فَينَهُمْ مُهْتَدٍ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ فَاللهِ فَي أَنْهُ وَاللَّهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا لَهُ وَلَا اللَّهُ وَلَالُوهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا لَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَا لَهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا لَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا لَهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَا لَا لَهُ وَاللَّهُ وَلَا لَا لَا لَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَهُ الللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا لَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا لَا لَهُ وَلَا لَا لَهُ الللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا لَهُ الللَّهُ وَلَا لَا لَهُ وَلَا لَا لَهُ وَلَا لَا لَهُ وَلَا لَا لَهُ وَلَّهُ وَلَا لَا لَهُ وَلَا لَا لَا لَا لَا لَهُ وَلَا لَا لَا لَهُ وَلَا لَهُ الللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا لَا لَهُ اللَّهُ وَلَا لَا لَا لَا لَا لَا لَهُ وَلَا لَا لَا لَهُ لَا لَا لَا لَهُ لَا لَا لَا لَهُ لِلللللَّهُ اللَّهُ لَا لَا لَا ل

# الجزء السابع والعشرون

وَآتَيْنَاهُ الْإِنْجِيلَ وَجَعَلْنَا فِي قُلُوبِ الَّذِينَ اتَّبَعُوهُ رَأَفَةً وَرَحْةً وَرَهُبَائِيَّةً ابْتَدَعُوهَا مَا كَتَبْنَاهَا عَلَيْهِمْ إِلَّا ابْتِغَاء رِضُوانِ اللهِ فَمَا رَعَوْهَا حَقَّ رِعَايَتِهَا فَآتَيْنَا الَّذِينَ آمَنُوا مِنْهُ سِمْ أَجْرَهُمْ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ فَاسِقُونَ \* رَعَايَتِهَا فَآتَيْنَا الَّذِينَ آمَنُوا اللهَ وَآمِنُوا بِرَسُولِهِ يُوثِيَكُمْ كِفُلَيْنِ مِنْ يَا أَيْهَا اللهِ يَوْيَكُمْ كِفُلَيْنِ مِنْ رَحْتِهِ وَيَغْفِرُ لَكُمْ وَاللهُ عَفُورٌ رَحِيمٌ \* رَحْتِهِ وَيَغْفِرُ لَكُمْ وَاللهُ عَفُورٌ رَحِيمٌ \* لِنَا اللهِ وَأَنَّ لَكُمْ وَاللهُ عَفُورٌ رَحِيمٌ \* لِنَا اللهِ وَأَنْ لَكُمْ أَوْراً تَمْشُونَ بِهِ وَيَغْفِرُ لَكُمْ وَاللهُ عَفُورٌ رَحِيمٌ \* لِنَا لَهُ وَأَنْ لَكُمْ وَاللهُ عَفُورٌ وَحِيمٌ \* لِنَا لَهُ وَأَنْ لِللهِ وَأَنْ لَا لَهُ مِنْ فَضَلِ اللهِ وَأَنْ لَكُمْ وَاللهُ عَنْ فَضِلِ اللهِ وَأَنْ لَا يَقْدِرُونَ عَلَى شَيْءٍ مِنْ فَضَلِ اللهِ وَأَنْ لَا يَقْدِرُونَ عَلَى شَيْءٍ مِنْ فَضَلِ اللهِ وَأَنْ الْفَضْلِ اللهِ وَأَنْ لَا يَعْظِيمٍ \* إِللهُ يُؤْتِيهِ مَنْ يَشَاهُ وَاللهُ ذُو الْفَضْلِ الْفَطْمِ \*

#### اللغة

قفينا أي ان الله أرسل الأنبياء الواحد تلو الآخر . الرهبانية من الرهبة ، وهي الخوف ، والمراد بها هنا طريقة خاصة بالنصارى . وابتدعوها استحدثوها من نلقائهم . والكفل النصيب .

# الإعراب:

فيه بأس شديد مبتدأ وخبر ، والجملة حال من الحديد . ورسله مفعول لفعل محذوف دل عليه الفعل الموجود أي وينصر رسله ، وقد حذف من الثاني لدلالة الأول عليه على حد قول النحاة . ورهبانية مفعول لفعل محذوف أي ابتدعوا رهبانية ابتدعوها وهنا حذف الأول لدلالة الثاني عليه . وجملة ما كتبناها صفة لرهبانية . وحق مفعول مطلق لأنه مضاف الى مصدر الفعل . يؤتكم مجزوم باتقوا.

#### سورة الحديد

الثلا: الله الله المنظم أي ليعلم . أن لا يقدرون الله الله عنفقة من الثقيلة واسمها محذوف أي انهم لا يقدرون . وأن الفضل عطف على أن لا يقدرون .

# المعنى :

( لقد أرسلنا رسلنا بالبينات وأنزلنا معهم الكتاب والمبزان ليقوم الناس بالقسط). كل ما تُعرف به الحقيقة فهو ميزان سواء أكان وحياً أم عقلاً أم حساً كالتجربة والمشاهدة ، وعليه يكون عطف الميزان على الكتاب من باب عطف العام عسلى الحاص مثل قوله تعالى : « وما أوتي موسى وعيسى والنبيون من رجم – ٨٤ آل عران » . والمعنى ان الله أرسل الأنبياء بالحجج الدالة على نبوتهم ورسالتهم، وبما يهدي الناس الى الحق والعدل ليستقيموا على صراطه القويم .

( وأنزلنا الحديد فيه بأس شديد ومنافع للناس ) . قال المفسرون القدامي عند تفسير هذه الآية : ان الحديد قوة في الحرب يتخذ النساس منه سيفاً للضرب ، ودرعاً للدفاع ، وأيضاً يتخذون منه السكين والفأس والابرة ، وما هذه الأمثلة إلا انعكاس لعصرهم وحياتهم ، ولو كنا في زماتهم لمثلنا بأمثلتهم ، ولو كانوا في زماننا لقالوا : ان الحديد هو عصب الحياة في شي النواحي ، فنه وسائل المواصلات براً وبحراً وجواً ، والأدوات التي لا غيى عنها لغيي أو فقير ، وبه تقوم الجسور والعارات والسدود والحزانات ، ولولاه لمسا عرف الناس الكهرباء والمبترول ، وهو الأساس لكثير من العلوم الحديثة ، بل هو كل شيء في المعامل والمصانع التي تقوم عليها حضارة القرن العشرين .

( وليعلم الله من ينصره ورسله بالغيب ) أي وينصر تعالميم رسل الله ، وان لم يشاهدهم بالذات .. وكل شيء في هذه الحياة فيه جهتان : انجابية وسلبية ، منفعة ومضرة ، وإذا كان للحديد هذه المنافع في خدمة الانسان فإن فيه أيضاً الاستعداد التام للقضاء على الانسان وهلاكمه ، فلقد كانت القتلى قبل اكتشاف الحديد تُعد بالعشرات في الحروب فأصبحت اليوم تعد بالملايين .. وما القلق والاضطراب والمحوف الذي يعيش فيد الشرق والغرب ، ولا الدماء التي تجري أنهراً في

# الجزء السابع والعشرون

وبهذا ندرك السر لقوله تعالى : « وأنزلنا الحديد فيه بأس شديد ومنافع الناس وليعلم الله من ينصره ورسله بالغيب » . انه سبحانه خلق الحديد ليمحص بسه عباده ، ويمتحن ما في قلوبهم من خير وشر ، ويظهره علناً إلى عالم الوجود والعيان كي يميز الحبيث الذي يتخذ من القوة أداة لأهوائه وأغراضه ، يميزه من الطيب الذي يرى القوة نعمة من الله فيستغلها لمنفعة الناس شكراً لله عسلى نعمته ( ان الله قوي عزيز ) ينتقم من الطغاة الظلمة بأيسدي المحقين الذين لا يبتغون من هذه الحياة إلا الحرية والعدل والعيش مع الجميع في هدوء وأمان .. ونحمد الله سبحانه على ان الثورة على الظلم تقوم اليوم في كل طرف من أطراف الأرض ، وليس من شك ان هذه الثورات قوة إلهية ، لا مرد لها ما دامت تبتغي الحق والعدل .. أما جزاء الطغاة في الآخرة فجهم وبئس المصير .

( ولقد أرسلنا نوحاً وابراهيم وجعلنا في فريتها النبوة والكتاب ) . أرسل سبحانه كلاً من نوح وإبراهيم داعياً إلى الحق ، فبلغ رسالات ربه ، وجاهد في القد أعداءه ، وكان من أمر نوح ما تقدم في سورة هود الآية ٢٥ – ٤٩ ومن أمر ابراهيم ما جاء في سورة الأنبياء الآية ٢٥ – ٧٤ ( فمنهم مهتد وكثير منهم فاسقون ) . ضمير منهم يعود الى ذريتها ، وكان البعض من هله الذرية من الطيبين ، أما أكرهم أو الكثير منهم فكان بلا دين ولا ضمير تماماً شأن أبناء علماء الدين ( ثم قفينا على آثارهم برسلنا ) . أرسل سبحانه بعد نوح وابراهيم كثيراً من الرسل ، منهم هود وصالح وموسي ( وقفينا بعيسي ابن مريم وآتيناه الأنجيل ) . ثوالت الرسل حتى انتهوا الى عيسي (ع) ، ومعه الانجيل ، وكان فيه آنذاك المدى والنور ( وجعلنا في قلوب الذين اتبعوه رأفة ورحمة ) وهم الذين أطاعوا السيد المسيح وعملوا بتعاليمه نصاً وروحاً، وما حرفوها على ما تهوى أنفسهم . وتومىء الى ذلك كلمة « انبعوه » . أنظر تفسير الآية ٨٢ من سورة الماثلة ج٣ ص ١١٤ .

( ورهبانية ابتدعوها ما كتبناها عليهم إلا ابتغاء رضوان الله فسا رعوها حق رعايتها ) . إلا هنا بمعنى لكن ، وفي الكلام تقديم وتأخير ، ومعناه ان هسفه الرهبانية ما أنزل الله بها من سلطان ، ولكن رؤساء النصارى ابتدعوها من عند أنفسهم زاعمين ابها تقربهم من الله زلفي لأنها عزوف عن الدنيا وملذاتها .. وعلى الرغم انه تعالى ما أمرهم بها ، وانه أحل لهم الزينة والطيبات من الرزق فأنهم لم يلتزموا بما ألزموا به أنفسهم من الرهد ، بل اتخذوا منها وسيلة للشهرة وتولى المناصب .. وتدل هذه الآية على انه لا رهبانية في الاسلام ، ولا في الديانة التي جاء بها السيد المسيح .

( فاتينا الذين آمنوا منهم أجرهم) وهم العيسويون حقاً وصدقاً الذين يعتقدون قولاً وعملاً ان المسيحية محبة ورحمة ، ونزاهة وانسانية ، لا تعصب وأحقد ، ولا ظلماً واستغلالاً ، ولا حروباً وانقلابات ، ولا اثارة الفين والنعرات ، ولا قنابل ذرية وأسلحة كياوية ، ولا شعارات كاذبة للدفاع عن الحرية ، ولا نشر الهلع والقلق والحوف في قلوب عباد الله وعياله ( وكثير منهم فاسقون ) ، وفي طليعتهم قادة الاستعار الجديد وأعداء الانسانية رقم «١» الذين تنطبق عليهم جميع الصفات التي سلبناها عن العيسويين حقاً وصدقاً .

( يا أيها الذين آمنوا اتقوا الله ) . أي يا أيها الذين اعترفوا بالله ورسول اعلوا بموجب اعترافكم ، ولا يكن عملكم مكذباً لأقوالكم ( وآمنوا برسوله ) . أطيعوا محمداً (ص) وسيروا على نهجه وهديه ( يؤتكم كفلين من رحمت ) . الكفل النصيب ، والمراد بالرحمة هنا الثواب ، والمعنى من آمن بالله ورسوله وعمل بموجب ايمانه فله عند الله ثوابان : ثواب على المانه، وثواب على العمل بموجبه ، وبجعل المكم نوراً تمشون به ) يوم القيامة، ومن لم يجعل الله له في هذا اليوم نوراً خبط سادراً في ظلمات لا يخرج منها إلا الى ما هو أعظم وآلم ،

( ويغفر لكم والله غفور رحيم ) يغفر ما أسلفتم من المعاصي لأنه هو الغفور الرحيم . قال ابن عربي في الفتوحات : « ما قرن سبحانه المغفرة بتوبة ولا بعمل صالح فلا بد من شمول الرحمة والمغفرة لمن أسرف على نفسه » . ولا يكثر شيء على رحمته التي وسعت كل شيء ( لئلا يعلم أهل الكتاب أن لا يقدرون على شيء

# الجزء السابع والعشرون

من فضل الله ) الرهلا» في و لئلا و زائدة ، والمراد بقوله تعانى : و أن لا يقدرون على شيء و الهم لا ينالون يوم القيامة شيئاً من فضل الله ، ومحصل المعنى ان الله سبحانه بغفر غداً للذين آمنوا بمحمد ، ومن أحسن عملا يؤتيه أجره مرتين لأنه تعالى جواد كريم ، وأيضاً ليعلم اليهود والنصارى الذين رفضوا الإيمان بمحمد (ص) أنه لا نصيب لهم من مغفرة الله ورحمسه لأنهم استنكفوا عن تصديق نبيه الكريم محمد (ص) ( وان الفضل بيد الله يؤتيه من يشاء والله ذو الفضل العظيم ) يتفضل به على الذين آمنوا بمحمد (ص) ولا مرد لما أراد لأن بيده ملكوت كل شيء ، وهو على كل شيء قدير .

# ميوشرة المجادكة

٢٢ آية مدنية ، وقبل غير ذلك .

# بيني أللهُ الرَّحْمُ وَالرَّحِمُ وَالرَّحِمُ وَالرَّحِمِ وَالرَّحِمِ وَالرَّحِمُ وَالرَّحِمِ وَالرَّحِمِ وَالرَّحِمُ وَالرَّحِمِ وَالرَّحِمُ وَالْحِمُ وَالرَّحِمُ وَالرَّحِمُ وَالرَّحِمُ وَالرَّحِمُ وَالرَّحِمُ وَالرّحِمُ وَالْحِمُ وَالْحِمُ وَالْحِمُ وَالْحِمُ وَالرّحِمُ وَالْحِمْ وَالْحِمْ وَالْحِمْ وَالْحِمُ وَالْحِمُ وَالْحِمْ وَالْحِمْ وَالْحِمْ وَالْحِمْ وَالْحِمُ وَالْحِمُ وَالْحِمْ وَالْحِمُ وَالْحِمْ وَالْحِمْ وَالْحِمْ وَالْحِمْ وَالْحِمْ وَالْحِمُ وَالْحِمْ وَالْحِمُ وَالْحِمْ وَالْحِمْ وَالْحِمْ وَالْحِمْ وَالْحِلْحِمْ وَالْحِمْ وَالْحِمْ وَالْحِمْ وَالْحِمْ وَالْحِمْ وَالْحِمْ وَالْحِمْ وَالْحِ

الظهار الآية ١ - ٤:

#### اللغة :

المراد بسمع هنا استجاب . وتجادلك تحاورك وتراجعك الكلام . والظهار أن

#### سورة المجادلة

## الإعراب:

الذين يظاهرون منكم مبتدأ ، و « ما » تعمل عمل ليس وهن اسمها وامهاتهم خبرها ، والجملة خبر الذين . ومنكراً صفة لمفعول مطلق محذوف أي قولاً منكراً والذين يظاهرون من نسائهم مبتدأ . وتحرير رقبة مبتدأ والحبر محذوف أي فعليهم تحرير رقبة ، والجملة خبر الذين يظاهرون . والمصدر من لتؤمنوا متعلق بمحذوف خبراً لذلك .

# ملخص القصة:

اتفق المفسرون على ان هذه الآيات نزلت في حادثة معينة ، وملخصها ان رجلاً من الصحابة غضب على زوجته ، فقال لها : : انت على كظهر أمي ، وكان هذا طلاقاً عند أهل الجاهلية ، فحزنت المرأة وندم الرجسل على تسرّعه ، فقال لزوجته : اذهبي الى الذبي (ص) واخبريه بما حدث فأنا أستحي ان أسأله .

فذهبت وقصت على رسول الله ما حصل ، فقال لها : ما أمرنا الله في شأنك بشيء . ولكنها راجعت الرسول (ص) وألحت ، فإذا دافعها هتفت قائلة: اشكو الى الله فاقتي وحاجتي ، فاستجاب دعاءها ، وانزل هذه الآبات . وتنفق هذه القصة مع ظاهر الآبات ، ومها يكن فانها الأصل في جعل الظهار باباً من أبواب الفقه عند المسلمين .

# المعنى :

(قد سمع الله قول التي تجادلك في زوجها وتشتكي الى الله والله يسمع تحاوركما الله سميع بصير). يقول سبحانه لنبيه الكريم: قد علم الله حال المرأة وما راجعتك به من الكلام في أمر زوجها، وأيضاً علم شكواها الى الله واستغاثتها به، وقد استجاب دعاءها ورحم تضرعها (ان الله سميع بصير) لا تخفى عليه خافية، ثم بيتن سبحانه حكم هذه الحادثة وأمثالها بقوله:

1 - ( الذين يظاهرون منكم من نسائهم ما هن امهاتهم ان امهاتهم الا اللائي ولدنهم وانهم ليقولون منكراً من القول وزوراً ) . الظهار محرم في دين الله لأنه كذب مخالف للواقع ، وكيف تكون الزوجة اماً « ان امهاتهم الا اللائي ولدنهم » ( وان الله لعفو غفور ) لمن تاب وأناب ، وقال بعض الفقها » : ان الظهار محرم ما في ذلك ريب لأن الله وصفه بالمنكر والزور ، ولكن لا عقاب على فاعله لأنه اقترن بالعفو . ورد الشهيد الثاني هذا القول بأن العفو في الآية عسام ولا يختص بالظهار .

٧ – ( والذين يظاهرون من نسائهم ثم يعودون لما قالوا فتحرير رقبة من قبل أن يتماسا ) . يعودون لما قالوا أي يظاهرون ثم يندمون. ويرجعون عن قولهم. قال ابن هشام في المغني : تأتي اللام بمعنى عن كقوله تعالى : لا ولا أقول المذين تزدري أعينكم لن يؤتيهم الله خيراً – ٣١ هود » أي لا أقول عن الذين الخ . وأيضاً تأتي بمعنى في كقوله تعالى : لا ونضع الموازين القسط ليوم القيامة – ٤٧ الأنبياء » أي في يوم القيامة ، وعليه يكون المعنى يعودون فيا قالوا أو عما قالوا. واختلف الفقهاء في المراد بالمسيس ، فقال جماعة : المراد به كل مسيس أخذاً بالاطلاق اللغوي . وقال آخرون : المراد به خصوص المضاجعة . وليس همذا ببعيد عن طريقة القرآن فقد جاء في الآية ٢٣٧ من سورة البقرة : لا من قبل أن تمسوهن ه أي تضاجعوهن باتفاق الفقهاء .

(ذلكم توعظون به والله بما تعملون خبير) . ذلكم اشارة الى وجوب الكفارة على الظهار ، والمراد بالوعظ هنا الزجر ، والمعنى ان الله سيحانه فرض الكفارة

في الظهار لتكون زاجراً ورادعاً عن الإقدام عليه لأنه منكر وزور ، والله يعلم المطبع والعاصي من عباده ويعامل كلاً بما يستحق .

٣ – ( فن لم يجد فصيام شهرين متنابعين من قبل أن يتماسا فهن لم يستطع فإطعام ستين مسكيناً ) . اتفقوا على أن من قال لزوجنه : أنت علي كظهر أمي فلا يحلل له وطؤها حتى يكفر بعتق رقبة ، فإن عجز عن العتق صام شهرين متنابعين ، فإن عجز عن الصيام أطعم ستين مسكيناً ، وأيضاً اتفقوا على أنه اذا وطأها قبل أن يكفر يعتبر عاصياً ، ولكن الامامية أوجبوا عليه ، والحال هذه ، كفارتين .

واشترط الامامية لصحة الظهار أن يقع بحضور عدلين يسمعان قسول الزوج ، وأن تكون الزوجة في طهر لم يواقعها فيه تمامآ كما هو الشأن في المطلقة، كما اشترط المحققون منهم ان تكون مدخولاً بها، وإلا فلا ظهار . والتفصيل في كتب الفقه .

( ذلك لتؤمنوا بالله ورسوله ) . سهل سبحانه شريعته على عباده ليؤمنوا بها، ولتكون حجة بالغة على من خاصمها وأعرض عن أحكامها ( وتلك حدود الله ) فقفوا عندها ولا تعتدوها (وللكافرين عذاب أليم ) بتحديهم شريعة الله وأحكامه، وفيه ايماء الى ان من خالف الشريعة الإلهية فهو بحكم الكافر ،

# النجوى الآية ٥ – ١٠ :

إِنَّ الَّذِينَ يُحَادُّونَ اللهَ وَرَسُولَهُ كُبِتُوا كَا كُبِتَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَقَدْ أَنْزَلْنَا آيَات بَيْنَات وَلِلْكَافِرِينَ عَذَابٌ مُهِينٌ \* يَوْمَ يَبْعَثُهُمُ اللهُ جَيِعاً فَيُنَبِّئُهُمْ بَمَا عَيِلُوا أَحْصَاهُ اللهُ وَنَسُوهُ وَاللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ \* أَلَمْ نَوْ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ \* أَلَمْ نَوْ أَنَّ اللهَ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمُواتِ وَمَا فِي الأَرْضِ مَا يَكُونُ مِنْ نَجُوى ثَلاَ ثَوْ اللهُ هُوَ سَادِسُهُمْ وَلَا أَذَنَى مِنْ ذَلِكَ ثَلاَ ثَوْ اللهُ هُو رَابِعُهُمْ وَلَا خَسَةً إِلّا هُو سَادِسُهُمْ وَلَا أَذَنَى مِنْ ذَلِكَ ثَلَا ثُونَ مِنْ ذَلِكَ

وَلَا أَكُثَرَ إِلَّا هُوَ مَعَهُمْ أَيْنَا كَانُوا ثُمَّ يُنَبِّئُهُمْ بِمَا عَلُوا يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِنَّ اللهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ نُهُوا عَسِنِ النَّجُوى ثُمَّ يَعُودُونَ لِللهَ بَكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَا ثُمْ وَالْعُدُوانِ وَمَعْصِيةِ الرَّسُولِ يَعُودُونَ لِلاَ نُهُولُونَ فِي أَنْفُسِهِمْ لَولاً وَإِذَا جَاوُلُكَ حَيُّولُكَ بِهِ اللهُ وَيَقُولُونَ فِي أَنْفُسِهِمْ لَولاً يَعَدُّبُنَا اللهُ بِمَا نَقُولُ حَسْبُهُمْ جَمَنَّمُ يَصِلُونَهَا فَبِيشَ الْمُصِيرُ ﴿ يَا أَيّهَا لَمُ يُعَلِّلُ بِهِ اللهُ وَيَقُولُونَ فِي أَنْفُسِهِمْ لَولاً يُعَدِّبُنَا اللهُ بِمَا نَقُولُ حَسْبُهُمْ جَمَنَّمُ يَصِلُونَهَا فَبِيشَ الْمُصِيرُ ﴿ يَا أَيْهَا اللهِ يَعْمُلُونَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُو

#### اللغة

محادون مخالفون ویعادون . والکیت القهر والذل . والنجوی والمناجاة سرآ بین اثنین أو أکثر ، وأیضاً تطلق علی المتناجین مثل هم نجوی . وحسبهم کافیهم .

# الإعراب :

جميعاً حال من ضمير يبعثهم أي مجتمعين . و « ما » نافية ، ويكون تامة و « من » زائدة ونجوى فاعل وثلاثسة مجرورة بالاضافة . ولولا بمعنى هلا . وجهتم مبتدأ مؤخر وحسبهم خبر مقدم واسم ليس ضمير مستبر يعود ألى الشيطان. وبضارهم الباء زائدة وضارهم خبر ، وشيئاً مفعول مطلق لضارهم .

# المعنى :

( ان الذين محادون الله ورسوله كبتوا كها كبت الذين من قبلهم ) . بعد ان ذكر سبحانه حدود الله هدد من يتجاوزها، ووصفهم بالمخالفة والعداء لله ورسوله ، وان عقابهم القهر والحزي تماماً كعقاب الذين فعلوا ذلك من الأمم الماضية ( وقد أنزلنا آيات بينات وللكافرين عذاب مهين ) . أقام سبحانه الدلائل الواضحة على وجوده ونبوة رسوله (ص) وبين حلاله وحرامه ، وهذه الدلائل هي بالذات تدل أيضاً على ان طاعة الله والرسول فرض ، وان من خالفها يستحق العسذاب الذي مينه ومحزيه على رؤوس الأشهاد ( يوم يبعثهم الله جميعاً فينبئهم عا عملوا أحصاه الله ونسوه والله على كل شيء شهيد ) . مجمع الله الحلائق غداً للحساب والجزاء على ما كانوا يعملون ، وإذا نسي المجرمون ما اقترفوا من الذنوب والسيئات كلها أو بعضها فإن الله قد أحاط بها علماً فيخزيهم عا صنعوا ويذيقهم وبال أمرهسم بالحق والعدل ، وهم لا يظلمون .

( ألم تر ان الله يعلم ما في السموات وما في الأرض ) . ألم تعلم يا محمد ان الله لا تحفى عليه خافية في الأرض ولا في الساء ، وتعلم أيضاً ( ما يكون من نجوى ثلاثة إلا هو رابعهم ولا خسة إلا هو سادسهم ولا أدنى من ذلك ولا أكثر الا هو معهم أيها كانوا ثم ينبئهم عا عملوا يوم القيامة ) . قوله تعالى : « ولا أدنى من ذلك » اشارة الى ما دون الثلاثة ، وقوله : « ولا أكثر » إشارة الى ما فوق الحمسة . وقال جاعة من المفسرين : ان قوماً من اليهود والمنافقين كانوا عبيمه هذه الآية .. وليس هذا ببعيد فان ظاهر الآية يومىء اليه والاعتبار يؤيده ، فيزلت فيهم هذه الآية .. وليس هذا ببعيد فان ظاهر الآية يومىء اليه والاعتبار يؤيده ، فإن الغيبة والنجوى بالاثم دأب المنافقين في كل زمان ومكان ، ومها يكن فان فإن الغيبة والنجوى بالاثم دأب المنافقين في كل زمان ومكان ، ومها يكن فان المعنى هو لا تزعجك يا محمد أقوالهم ومناجاتهم بالنيل منك وممن آمن بك، وكيف المتخافتين قلوا أم كثروا ؟ وأيضاً تعلم أن الله يجمعهم غذاً ويأخذهم بما كانوا يقولون ويفعلون .. والقصد من ذكر الثلاثة والحمسة بحسرد التمثيل بـ ( ان الله يقولون ويفعلون .. والقصد من ذكر الثلاثة والحمسة بحسرد التمثيل بـ ( ان الله يكل شيء علم ) حتى تحريك الشفة ورجع الكلمة .

(ألم تر الى الذين نهوا عن النجوى ثم يعودون لما نهوا عنه ويتناجون بالأثم والعدوان ومعصية الرسول). يومىء هذا الى أن النبي (ص) كان قد نصح للمتخافتين بنجوى السوء أن ينتهوا ولا يعودوا فلم يقبلوا منه وعادوا تمرداً وعناداً ، فونحهم سبحانه على معصية الرسول (ص) بصيغة التعجب التي خاطب بها نبيه الكريم تماماً كما تقول لصاحبك : ألم تر الى هذا اللئم العاق ؟ ( واذا جاؤوك حيوك بما لم يحيك به الله ) . روي و ان ناساً من البهود دخلوا على رسول الله (ص) وقالوا : السام عليك يا أبا القاسم . والسام هو الموت . فقال الرسول ، وعليكم، فنزلت الآية ، ونحن لا نشك في صحة هذه الرواية لأنها أصدق تعبر عن لؤم اليهود وحقدهم على الحق وأهله ( ويقولون في أنفسهم لولا يعذبنا الله بما نقول) فعلوا هذا وقالوا : لو كان محمد نبياً لأنزل الله بنا سوء العذاب لجرأتنا على نبيه ( حسبهم جهم يصلونها فبئس المصبر ) . لا تستعجلوا ما هو كائن ، فإن نبيه ( حسبهم جهم يصلونها فبئس المصبر ) . لا تستعجلوا ما هو كائن ، فإن

(يا أيها الذين آمنوا اذا تناجيتم فلا تتناجوا بالإثم والعدوان ومعصية الرسول وتناجوا بالبر والتقوى واتقوا الله الذي اليه تحشرون). ان كثيراً من الناس يؤمنون بالله ، ويصومون له ويصلون حقاً وصدقاً لا كذباً ورياء ، ولكنهم يذهلون عن هذا الابمان في كثير من الأحيان ، ويتناجون بالإثم تماماً كما يفعل المنافقون والكافرون . والخطاب في قوله تعالى : « يا أيها الذين آمنوا اذا تناجيتم » لحؤلاء الذاهلين عن المانهم، وقد أمرهم الله سبحانه ان يتناجوا بالخير، فإنه أليق بالمؤمنين، ولا يتناجوا بالشركا هو شأن المنافقين والكافرين .

وكأن هذه الآية قد نزلت الآن في بعض الدول ومن اليها من الذين يتظاهرون بالاسلام ، وهم يناصرون اسرائيل في الحفاء ويوالون من يختفي وراءها ، ويغدق عليها أنواع الأسلحة لتقتل بها النساء والأطفال ، وتدمر بيوت الآمنين وتشردهم من ديارهم وأوطانهم .. وأي نفاق أعظم من ان يدعي مدع انه مسلم يؤمن بالله واليوم الآخر ، وهو يوالي أعداء الله والانسانية ، ويبارك الظلم والاستغلال ؟. وقد بهي سبحانه المؤمنين عن مناصرة الطغاة ولو بكلمة تقال بالسر ، وأمر بجهادهم بالقول والفعل سراً وجهراً .

( انما النجوى من الشيطان ليحزن الذين آمنوا وليس بضارهم شيئاً إلا بإذن

#### سورة المجادلة

الله ) . المراد بالنجوى هنا نجوى المجرمين بالشر والإثم ، والمعنى ان الشيطان يغري أتباعه بمناجاة السوء بقصد أن يؤذي المؤمنين ويحزنهم ، ولكن المؤمنين في حصن حصين لا تنالهم أيسة مضرة إلا بإرادة الله ومشيئته ( وعلى الله فليتوكل المؤمنون ) في جميع أمورهم ، ولا يخشوا الضرر من أحد ، أو يترقبوا النفع إلا منه تعالى . ومن توكل على الشيطان قاده الى المهالك .

# فافسحوا يفسح الله لسكم الآية ١١ ــ ١٣:

يَا أَيْهَا اللّهِ اللّهُ اللّهُ وَإِذَا قِيلَ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ

#### اللغة:

تفسحوا توسعوا . انشزوا الهضوا لتوسعوا للقادمين . والمسراد بناجيتم الرسول

هنا أردتم الحديث معه . فقدموا بين يدي نجواكم صدقمة أي تصدقوا بشيء من أموالكم قبل المناجاة . وأشفقتم خفتم .

# الإعراب:

يرفع مجزوم لأنه جواب الأمر وهو انشزوا أي إن نشزتم يرفع الخ. ودرجات منصوبة بنزع الحافض أي الى درجات . ومفعول أشفقتم محذوف . والمصدر من ان أشفقتم مجرور بمن مقدرة أي أأشفقتم الفقر من تقديم الصدقة .

# المعنى :

(يا أيها الذين آمنوا اذا قيل لكم تفسحوا في المجالس فافسحوا يفسح الله لكم) ، كان الصحابة يتسابقون الى مجلس رسول الله (ص) وعرصون على القرب منه ، وكان المجلس في كثير من الأحيان يزدحم بالناس ، ولا يفسح الجليس للقادم ، فيضطر الى الرجوع أو الوقوف على قدميه، فأديم سبحانه بخلق الاسلام، وأمر أن يفسح وبوسع بعضهم لبعض ، ووعد الذين يفسحون في مجالسهم ان يفسح لمم في الجنة .

( واذا قبل لكم انشزوا فانشزوا ) . أمر سبحانه أولا الجالسين ان يوسعوا القدام اذا السع المجلس له ولهم ، ثم أمرهم بالسمع والطاعة لرسول الله (ص) اذا طلب منهم ان يتركوا مجالسهم للقادمين حيث لا يتسع المكان للجميع حتى مع التفسح والتوسع ، وفي بعض الروايات ان النبي (ص) كان يقيم نفراً من مقاعدهم ليجلس فيها من هو أفضل وأسبق الى الخيرات ، وكانت تبدو الكراهية في وجوه البعض لذلك ، ولكن بعد ان نزلت هذه الآية تأدبوا بآدابها ، وأفسحوا لاخوانهم عن طيب خاطر وقبل أن يأمرهم النبي (ص) بذلك . وفي بعض التفاسر ان المعنى اذا قبل لكم : انهضوا الى الحير فأجيبوا . وليس هذا ببعيد لأن الأمر عام لجميع معاني النهوض الى الحيرات سواء أكانت افساحاً أم جهاداً أم غيرهما . واذا كان من آداب القرآن أن يفسح الانسان لأخيه أو مخلي له مكانه فليس واذا كان من آداب القرآن أن يفسح الانسان لأخيه أو مخلي له مكانه فليس

#### سورة المجادلة

من الآداب والأخلاق في شيء أن يقيم القادم أحداً من مجلسه ، فلقد كان الرسول الأعظم (ص) بجلس حيث ينتهي به المجلس .. أجل ، اذا طلب صاحب المجلس القيام من أحد الجالسين فينبغي ان يجيبه .. ولكن لا ينبغي لصاحب المجلس ان يطلب ذلك إلا لمبرر كما لو خرج الجليس عن الآداب ، أو كان للقادم شأن أجل وأرفع عند الله ، قال نعالى :

( يرفع الله الذين آمنوا منكم والذين اونوا العلم درجات والله بما تعملون خبير ). ان الله خبير بأهل الفضل وغيرهم ، وعليم بمراتب الفضل ودرجاته ، وهو يعطي لكل ذي فضل حقه ، وأفضل الناس عنده أشدهم ورعاً عن محارمه ، واذا كان مع هذا الورع وعي وعلم فصاحبها في أعلى علين .. وليس من شك ان تعظيم من عظم الله فرض لازم ، فقد جاء في الحديث : ان رسول الله كان يكرم أهل بدر ويقدمهم على غيرهم ، وفي ذات يوم دخل جاعسة منهم الى مجلسه ، فوجدوه مزدهم بالناس ، ولم يفسح أحد لهم ، فقال الذي (ص) لمن حوله من غير أهل بدر : قم يا فلان ، وأنت يا فلان ، وأجلس أهل بدر .. وتتفق هذه الرواية مع قوله تعالى : و يرفع الله الذين آمنوا ، النع .

#### صدر المجلس:

وجذه المناسبة أشير الى اني اذا قرأت في الصحف مقالاً يتصل بموضوع آية من آي الذكر الحكيم احتفظت بــه في ملف خاص حتى اذا بلغت بالتفسير الى الآية رجعت الى المقال ، واستشهدت بشيء من كلاته ، وأشرت الى اسم الصحيفة وتاريخها لأن بعض الجيل الجديد يقتنع بالصحف ولغتها أكثر من أي مصدر .

ويلاحظ القارىء هذا الاستشهاد فيا سبق من المجلدات ، منها ــ على سبيل المثال ــ ما جاء في المجلد الرابع ص ٣٧٩ بعنوان والماديون والحياة بعد الموت ، والمجلد المحامس ص ٧٩ بعنوان و الله وعلم الحلايا ، والمجلد السادس ص ٤٩ بعنوان و الله بعنوان و الاسلام وفتاة انكليزية ، بعنوان و الرحلة الى القمر ، و ص ٣٨٨ بعنوان و الاسلام وفتاة انكليزية ، وفي ذات يوم قرأت في احدى الجرائد عن مجادلات السياسيين الكبار حول مائدة

المفاوضات: من الذي يتصدر ومن الذي يتأخر ؟ وأي وفد يدخل حجرة المفاوضات قبل الآخر .. ومن الأمثلة التاريخية التي ذكرها الكاتب : انه في سنة ١٩٤٥ عقب الحرب العالمية الثانية اتفق تشرشل وستالين وروزفلت على أن يتفاوضوا في بودابست، ولكنهم اختلفوا أيهم يدخل الحجرة قبل غيره ، وطال هذا الحلاف أمداً غير قصير .. ثم انحلت المشكلة في أن يتفاوضوا في حجرة لها ثلاثة أبواب ، يدخل كل واحد منهم من باب في آن واحد .

وحين بلغت بالتفسر الى قوله تعالى : « يا أيها الذين آمنوا اذا قيل لكم تفسعوا في المجالس فافسحوا يفسح الله لسكم وإذا قيسل انشزوا فانشزوا يرفع الله الذين آمنوا منسكم والذين أوتوا العلم درجات » حين بلغت الى هنا تذكرت المقال ، وأشرت – كما ترى – الى بعض ما جاء فيه ليعلم القارىء ان الاسلام لا يقيم وزنا إلا للعلم والاخلاص : « يرفع الله السذين آمنوا منكم والذين أوتوا العلم درجات » . هسله هي حضارة الحق والعدل عمناها الصحيح ، أما تكريم صانعي الموت الذين يملكون صواريخ « مينوتمان » وصواريخ « س س » وغيرها من اسلحة التخريب والتدمير ، أما هؤلاء فلا وزن لهم إلا في شريعة الشيطان ، وحضارة البغي والعدوان .

(يا أيها الذين آمنوا اذا ناجيتم الرسول فقدموا بين يدي نجواكم صدقة ذلك خير لكم وأطهر فإن لم تجدوا فان الله غفور رحيم). لا أجد تفسيراً لهذه الآية أحسن من تفسير مقاتل بن حيان لها ، قال : ان الأغنياء غلبوا الفقراء على مجلس النبي (ص) - وهذا شأتهم في كل زمان - وأكثروا من مناجاته حتى كره النبي (ص) طول جلوسهم ، فأمر الله بالصدقة عند المناجاة، فأما الأغنياء فامتنعوا ، وأما الفقراء فلم يجدوا شيئاً ، واشتاقوا الى مجلس الرسول (ص) فتمنوا لو كانوا علكون شيئاً ينفقونه ويصلون الى مجلس رسول الله (ص) وعند هذا ازدادت درجة الفقراء عند الله ، وانحطت درجة الأغنياء .

وفي العديد من التفاسير ، منها تفسير الطبري والرازي : ان هذه الآية ما عمل بها أبحد إلا على بن أبسي طالب (ع) . كان معه دينار فصرفه بعشرة دراهم ، فكان كلما أراد مناجاة الرسول تصدق بدرهم ، ثم نسخت الآية قبل أن يعمل بها

### سورة المجادلة

أحد غير على . وقال صاحب تفسير روح البيان : روي عن عبدالله بن عمر الله قال : كان لعلى ثلاث لو كانت لي واحدة منهن كانت أحب إلي من حمر النعم: تزويجه فاطمة ، واعطاؤه الراية يوم خيبر ، وآية النجوى .

(أأشفة من الله الله عليه الله ورسوله ). لما شق الأمر بالصدقة على فأقيموا الصلاة وآتوا الزكاة وأطيعوا الله ورسوله ) . لما شق الأمر بالصدقة على الأغنياء حرصاً على أموالهم ، وعلم الله منهم ذلك ، وعرفوا ان وقت النبي هو لابلاغ الرسالة وتدبير شؤون المسلمين ، وليس لهم وحدهم ، لما كان الأمر كذلك رخيص الله لهم في المناجاة دون أن يقدموا الصدقة ، وعفا عن الذبن لم يتصدقوا على أن لا يفرطوا في الصلاة والزكاة وسائر الطاعات ( والله خبير عا تعملون ) لا يخفى عليه إحسان من أحسن ، وإساءة من أساء، وهو بجازي الأول بالحسنى ، والثاني عا هو أهله .

# اتخلوا ايمانهم جنة الآية ١٤ – ١٩:

أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ تَوَلَّوا قَوْماً غَضِبَ اللهُ عَلَيْهِمْ مَا هُمْ مِنْكُمْ وَلَا مِنْهُمْ وَيَخْلِفُونَ عَلَى اللهِ اللهُ ال

#### اللغة:

ألم ترَّ أي اخبرني ، وفيه معنى التعجب . وتولوا من المـوالاة وهي المودة ، والمراد بالقوم المغضوب عليهم اليهود . وجُنة ستر ووقاية .

## الإعراب :

ألم تر الى الذبن تعدت « تر م هنا بإلى لأنها متضمنة معنى تنظر . وشيئاً مفعول مطلق . وألا أداة تنبيه .

# المعى :

(ألم تر الى الذين تولوا قوماً غضب الله عليهم ما هم منكم ولا منهم ويحلفون على الكذب وهم يعلمون). الخطاب في ه تر ه الى الذي (ص)، والذين تولوا هم المنافقون، والقوم المغضوب عليهم هم اليهود، والخطاب في منكم للمسلمين، والضمير في منهم لليهود، والمعنى: أخيرني يا محمد عن المنافقين، فقد والوا اليهود وتآمروا معهم عسلى الاسلام والمسلمين، وهم في حقيقتهم وواقعهم ليسوا مسن المسلمين ولا من اليهود مذبذبين بين ذلك لا إلى هؤلاء ولا الى هؤلاء.. وقد حلفوا متعمدين الكذب اليم مسلمون والهم ما تكلموا على الرسول (ص) ولا تآمروا عليه مع اليهود، ومن أجل نفاقهم وأعانهم الكاذبة (أعد الله لهم عذاباً شديداً ألهم ساء ما كانوا يعملون). وكل من أظهر خلاف ما أضمر فهو مسيء في أقواله وأفعاله لأنها بمعزل عن ذاته وحقيقته.

( اتخذوا أيمانهم جنة فصدوا عن سبيل الله فلهم عذاب مهين). قال صاحب البحر المحيط: « قرأ الجمهور أيمانهم بفتح الهمزة جمع يمين ، والجُنه ما يتسترون به ويتقون » . والمعنى ان المنافقين بحاولون السر على دسائسهم ومؤمراتهم بالايمان الكاذبة ، ويتقون بها من المسلمين ، ويخدعون من يبتغي الهداية وقصد السبيل ويصدونه عن غايته وبغيته . ولكن الله سبحانه لا تحجبه السواتر، ولا تخفى عليه

الفيائر ، فهتك في الدنيا سترهم ، ولهم في الآخرة عذاب الحريق (أن تغني عنهم أموالهم ولا أولادهم من الله شيئاً أولئك أصحاب النار هم فيها خالدون). سنحت لهم الفرصة في الحياة الدنيا فأضاعوها ، ولا شيء لمن سوق وأهمل إلا العذاب، أما الأموال والأولاد فلا ترجع ما قد فات. وتقدم مثله بالحرف الواحد في الآية ١١٦ من سورة آل عمران ج ٢ ص ١٤٢ .

( يوم يبعثهم الله جميعاً فيحلفون له كما يحلفون لكم ويحسبون أنهم على شيء ألا أنهم هم الكاذبون ) . أن للعباد في يوم القيامة مواقف لا موقفاً وأحداً ، يؤذن لهم بالكلام في بعضها دون بعض ، فإذا ما أذن الله للمجرمين بالكلام حلفوا له كذباً وزوراً تماماً كما كانوا يحلفون في الدنيا للنبي والمسلمين ، وهم يعتقدون أن أيمانهم الفاجرة تدفع عنهم العداب .. كيف والله سبحانه يعلم أنهم لكاذبون في أيمانهم وعقيدتهم ؟. وتقدم مثله في الآية ٢٢ من سورة الأنعام ج٣ ص ١٧٤ .

(استحوذ عليهم الشيطان فأنساهم ذكر الله). دعتهم شياطين الأهواء والأغراض الى الضلال والفساد فاستجابوا لها ، فأعمتهم عن الهدى وقادتهم الى الضلال (اولئك حزب الشيطان ألا ان حزب الشيطان هم الحاسرون) لأن من أسلس زمامه لشيطان الهوى قاده الى كل سوء وألقى به في المهالك لا محالة، إما غدا أو لا فبعد غد .. حتى ولو تسلح بالذرة والصواريخ .

# لأغلبن انا ورسلي الآية ٢٠ -- ٢٢:

إِنَّ الَّذِينَ نِحَادُونَ اللهُ وَرَسُولَهُ أُولَئِكَ فِي الْأَذَلِينَ ﴿ كَتَبَ اللهُ لَأَغَلِبَنَ اللهُ لَأَغَلِبَنَ اللهُ لَأَغَلِبَنَ اللهِ وَالْبَوْمِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَلَوْ كَانُوا آبَاءُ مُ أُولِنُهُ وَلَوْ كَانُوا آبَاءُ مُ أُولِنَاءُ مُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَوْ يَهُمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَوْ يَهُمُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَوْ يَهُمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَ وَاللَّهُ وَاللَّالَ وَاللَّهُ وَاللّلَّالَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّلَّا اللَّاللَّا اللَّهُ الللَّاللَّالَا الللَّهُ اللللللَّا اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللّه

مِنْهُ وَ يُدْخِلُهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا رَضِيَ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ أُولَٰذِكَ حِزْبُ اللهِ أَلَا إِنَّ حِزْبَ اللهِ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ \*

#### اللغة:

يحادون الله يخالفونه في حدوده ويعادونه في أحكامه . والأذلين جمع الأذل . ويوادون مفاعلة وتبادل المودة بينهم وبين أعداء الله .

## الإعراب:

لأغلىن اللام في جواب كتب لأن فيه معنى القسم . وجملسة يوادون مفعول ثان لتجد . وخالدين حال . وألا أداة تنبيه .

# المعنى :

( ان الذين يحادون الله ورسوله أولئك في الأذلين) . هذه الآية أشبه بالجواب عن سؤال مقدر ، ويتلخص السؤال : بأن أعداء الله يعيشون في عنز من عدتهم وعددهم ، وينكلون بأهل الله تقتيلاً وتشريداً ، فكيف امهلهم سبحانه وأمد لهم ؟

وتجيب الآية بأن الأشرار هم أذل خلق الله من الأولين والآخرين لأن نهايتهم المخزي والخذلان دنيا واخرة ، أما في الدنيا فلأن الله يعذبهم بأبدي الطيبين الأحرار: « قاتيلوهم يعذبهم الله بأيديكم ويخزهم وينصركم عليهم ويشف صدور قوم مؤمنين \_ 15 التوبة « . وأما عذاب الآخرة فهو أشد وأعظم .

﴿ كتب الله لأغلبن أنا ورسلي ان الله قوي عزيز ﴾ . الغلبة تكون في الآخرة،

وتكون في الدنيا بالسيف أو بعذاب من السهاء أو بالحجة والبرهان أو مخلود الذكر. أنظر تفسير الآية ٢٨ من بسورة الحج ج ٥ ص ٣٣١ فقرة « لا يخلو المؤمن من ناصر » ، وتفسير الآية ٧ من سورة محمد ( لا تجد قوماً يؤمنون بالله واليوم الآخر يوادون من حاد الله ورسوله ولو كانوا آباءهم أو أبناءهم أو اخوانهم أو عشيرتهم ) . مستحيل ان بجتمع الايمان مع محبة الكافسير وموالاته .. كيف وهو سبحانه القائل : « ما جعل الله لرجل من قلبين في جوفه – ٤ الأحزاب » . وقد اشتهر عن الإمام علي (ع) : ان صديق العدو عدو . وقال : « فلقد كنا مع رسول الله (ص) وان القتل ليدور على الآباء والأبناء والاخوان والقرابات ، فل نزداد على كل مصيبة وشدة إلا ايماناً ومضياً على الحق وتسليماً للامر» . وتكلمنا عن ذلك مفصلاً عند تفسير الآية ٢٨ من سورة آل عمران ج٢ ص ٣٨ .

(أولئك كتب في قلوبهم الانسان وأبدهم بروح منه). أولئك اشارة الى الذين لا يؤثرون شيئاً على ايمانهم حتى الآباء والأبناء ، والمعنى ان الله ثبت الانهسان في قلوب المخلصين ، وأبدهم بالحجج والبراهين : « يثبت الله الذين المنوا بالقول الثابت في الحياة الدنيا وفي الآخرة – ٢٧ أبراهيم » . ( ويسدخلهم جنات تجري من تحتها الأنهار خالدين فيهسا رضي الله عنهم ورضوا عنه ) . ومعنى رضى الله عن العبد هو أن يعطيه من فضله ، ومعنى رضا العبد عنه تعالى هو ان يرضى الله عن العبد من في الفتوحات : « يرضى الله باليسير من عمل عباده ، وهم أيضاً يرضون باليسير من ثوابه لأن الله مها أعطى باليسير من عمل عباده ، وهم أيضاً يرضون باليسير من ثوابه لأن الله مها أعطى فعطاؤه أقل القليل بالنسبة الى ما عنده » . ولكن هذا الذي أسماه ابن عربي أقل القليل بالنسبة اليه تعالى هو أكثر الكثير بالنسبة الى العباد . قال عز من قائل: و فيضاعفه له أضعافاً كثيرة — ٢٤٥ البقرة » .

( أولئك حزب الله ألا ان حزب الله هم المفلحون ) . هـذه الآية في مقابلة الآية من هذه السورة : « أولئك حزب الشيطان ألا إن حزب الشيطان هم الخاسرون » .

والحلاصة ان الانسان بالغاً ما بلغ من المقدرة فإنـــه أعجز من أن يجمع بين مرضاة الله ومرضاة أعداثه تعالى ، فإن أرضـــاهم أغضب الله ، وان أرضى الله

أغضبهم .. ومستحيل أن يرضوا الا عمن هو على شاكلتهم بشهادة الله عز وجل: ولن ترضى عنك اليهود ولا النصارى حتى تتبع ملتهم – ١٢٠ البقرة » . وفي الحديث الشريف ان رسول الله (ص) قال : « اللهم لا تجعل لفاجر ولا لفاسق عندي نعمة فإني وجدت فيما أوحيت : لا تجـد قوماً يؤمنون بالله واليوم الآخر يوادون من حاد الله ورسوله » .

# مسترة الجينيز

۲٤ آية مدنية .

# بني أللوالجمز النجينيم

سبح لله الآية ١ - ٥:

سَبِّحَ يِنْهِ مَا فِي السَّمُواتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَهُوَ الْعَزِيرُ الْحَكِيمُ \* هُوَ الَّذِي أَخْرَجَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ مِنْ دِيَارِهِمْ لِأَوَّلِ الْحَشْرِ مَا ظَنَنْتُمْ أَنْ يَغْرُبُوا وَظَنُوا أَنَّهُمْ مَانِعَتُهُمْ حُصُونُهُمْ مِنَ اللهِ فَأَتَاهُمُ اللهُ مِنْ عَبْثُ أَنْ يَغْرُبُونَ اللهِ فَأَتَاهُمُ اللهُ مِنْ عَبْثُ لَمْ يَخْتَسِبُوا وَقَذَفَ فِي قُلُوبِهِمْ الرَّعْبَ يُغْرِبُونَ اللهِ فَأَتَاهُمُ اللهُ مِنْ حَبْثُ لَمْ يَخْتَسِبُوا وَقَذَفَ فِي قُلُوبِهِمْ الرَّعْبَ يُغْرِبُونَ اللهُ فَا أَوْلِي الْأَبْصَارِ \* وَلَوْلَا أَنْ كَتَبَ اللهُ عَلَيْهِمُ الْجَلَاء لَعَذَبُهُمْ فِي الدُّنْيَا وَلَهُمْ فِي الْآنِحِةِ عَذَابُ النِّسَادِ \* وَلَوْلَا أَنْ كَتَبَ اللهُ عَلَيْهِمُ الْجَلَاء لَعَذَبُهُمْ فِي الدُّنْيَا وَلَهُمْ فِي الْآنِحِةِ عَذَابُ النِّسَادِ \* وَلَوْلَا أَنْ كَتَبَ اللهُ عَلَيْهِمُ الْجَلَاء لَعَذَبُهُمْ فِي الدُّنْيَا وَلَهُمْ فِي الْآنِحَةِ وَمَنْ يُشَاقً اللهَ فَصَالِ اللهِ صَلَاللهِ اللهِ عَلَيْهُمْ مَا قُوا اللهَ وَرَسُولَهُ وَمَنْ يُشَاقً اللهَ فَرَابُ اللهِ صَلْحَالِهُ فَيَالِهُ وَمَنْ يُشَاقً اللهَ عَلَيْهِمُ مَا قُطَعْتُمْ مِنْ لِينَةٍ أَوْ تَرَكُنُمُوهَا قَاقِمَةً عَلَى أَصُولِهُا فَبِإِذِنِ اللهِ وَلِيُخْرَي اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ مَا يُعَتَّمُ مِنْ لِينَةٍ أَوْ تَرَكُنُمُوهَا قَاقِمَة عَلَى أَصُولِهُا فَيَإِذَنِ اللهِ وَلِينَاهُ اللهِ اللهُ اللهُ

#### اللغة :

الحشر الجمع . والجلاء الحروج عن الوطن . واللبنة النخلة . ويشاق يخالف .

#### الإعراب:

لأول الحشر متعلق بأخرج. والمصدر من أن يخرجوا مفعول ظننتم. ومانعتهم خبر إن . وحصونهم فاعل مانعتهم . ولولا حرف امتناع . والمصدر من ان كتب مبتدأ والخبر محلوف أي لولا كتاب الله واقع . وما قطعتم وما « شرطية . وقائمة حال من هاء تركتموها . فبإذن الله متعلق بمحلوف خبراً لمبتدأ محلوف أي فذاك كائن بإذن الله .

# ملخص قصة بي النصر:

هذه الآيات خاصة بانتصار الني (ص) على بهود بني النضر، وتتلخص قصتهم مع رسول الله (ص) بأنهم كانوا يسكنون في ضواحي المدينة المنورة، ولما هاجر اليها النبي (ص) عقد معهم صلحاً على أن يكونوا على الحياد، لا له ولا عليه. وعندما انتصر المسلمون على قريش يوم بدر فرح بنو النضير فرحاً شديداً، ولكن لم هزم المسلمون يوم أحد نقضوا عهد الرسول (ص) ودبروا لاغتياله، وحالف رئيسهم كعب بن الأشرف أبا سفيان ضد محمد (ص) ، وقيل : ان كعباً هجا النبي (ص) بأبيات ، فأمر النبي أحد أصحابه فقتله ، ثم سار (ص) بجيشه الى بني النضير ، وأمرهم بالجلاء عن المدينة ، فأرسل البهم المنافقون ، وعلى رأسهم عبدائله بن أبي، ان اثبتوا ونحن معكم على محمد ، فطمعوا وأصروا على الحرب، وعندئذ حاصرهم النبي (ص) واستمر الحصار ٢١ ليلة كا في بعض الروايات .

وأمر النبي (ص) أن تقطع بعض نخيلهم، وما حاول أحد من المنافقين وغيرهم أن يقف بجانبهم ، فاضطروا الى الاستسلام ، وصالحهم الرسول عملى الجلاء عن المدينة ، وان يكون لكل ثلاثة منهم بعير واحد بحملون عليه ما شاءوا، فقبلوا وجلوا عن المدينة الى غير رجعة ، وفيهم نزلت هذه السورة ، وكان ابن عباس يسميها سورة بني النضير .

# المعنى :

(سبح لله ما في السموات وما في الأرض وهو العزيز الحكيم ). جميع الكائنات تسبح بقدرة الله وحكمته بلسان المقال أو الحال ، وتقدم مثله بالحرف مع التفسير في أول سورة الحديد (هو الذي أخرج الذين كفروا من أهل الكتاب من ديارهم لأول الحشر ) . المراد بالذين كفروا هنا بنو النضير باتفاق المفسرين ، واختلفوا في معنى أول الحشر قسال الرازي : ذهب ابن عباس والاكثرون الى ان معنى أول الحشر ان أهل الكتاب أخرجوا من جزيرة العرب للمرة الأولى ، وكانوا من قبل في عزة ومنعة .. وليس هذا ببعيد لأن الحشر الثاني كان على يد الحليفة الثاني، والمعنى ان الله سبحانه أجلى بني النضير من ديارهم بأيدي المسلمين ، وكان هذا أول جلاء لليهود عن الجزيرة العربية ، أما السبب الموجب فهو غدرهم وخيانتهم ونقضهم عهد الأمان الذي قطعوه للرسول (ص) على أنفسهم .

وتسأل : لماذا عاقبهم الرسول (ص) على خيانتهم بالجــــلاء ومصادرة الأموال المنقولة وغير المنقولة مع ان العقوبة على أنواع ؟.

الجواب: لقد أخذهم بشريعتهم التي بها يدينون ، فقد نصت توراتهم على الله الله التي تفتح الله فكل الشعب الموجود فيها لك للتسخير ويعبد لك ، فإن لم تسالمك بل عملت معك حرباً فحاصرها ، وإذا دفعها الرب إلهك الى يدك فاضرب جميع ذكورها بحد السيف ، وأما النساء والأطفال والبهائم وكل ما في المدينة فهي لك غنيمة تغنمها لنفسك - اصحاح ٢٠ من التثنية ، ... وليس من شك ان من دان بسدين من الأديان أو مبدأ من المبادىء فعليه ان يلتزم بجميع أحكامه ، ويجربها على نفسه قبل أن يجربها على غيره ، وعلى هذا فإن النبي (ص) كان رؤوفاً رحياً ببني النصير لأنه لم يقتل السذكور ويسبي النساء والأطفال كما نصت شريعتهم وتوراتهم .. وتكلمنا عن ذلك مفصلة في ج ٢ ص ٢٠٨ فقرة و هل ظلم محمد (ص) بني قربظة ، ؟

ر ما ظننتم أن يخرجوا وظنوا انهم مانعتهم حصونهم من الله ) . الحطاب في ما ظننتم للمسلمين . وظنوا أي بنو النضير ، والمعنى ان المسلمين لم يتوقعوا عـلى

الاطلاق أن نخرج بنو النضر من ديارهم ويتركوها لأعدائهم المسلمين لما عرفوا عنهم من العنساد وشدة البأس ، وكثرة العدة والعدد ، وأيضاً كان بنو النضير بعتقدون انهم في قوة ومنعة من حصوبهم وعدتهم وعددهم، وان أية يد لا تستطيع أن تمتد اليهم .. ولكن حصن الغدر والحيانة واه لا يمنع أهله ، ولا يحرز من لجأ اليه .

#### الدعايات المضللة والوقت المناسب:

( فأتاهم الله من حيث لم يحتسبوا وقدف في قلومهم الرعب ) . ظنوا الهم مانعتهم حصوبهم .. ولكن الذي بيده ملكوت كل شيء قد ختم على قلومهم بعد ان ملاها بهيبة الرسول (ص) وجنده، فانهارت وانهار معها كل شيء لأن القلوب هي الأساس الذي ترتكز عليه جميع القوى .. ومن هنا يحرص سفاحو الشعوب وتجار الحروب على الحرب النفسية ، ويحشدون لها الطاقات والثروات ، ونسوا أو تناسوا انه لا طريق الى القلوب إلا الحق والصدق والخير والاحسان ، وإذا وجدت الدعايات المضللة من يستجيب لها فإلى حين ، ثم تتكشف عن عورات صاحبها وأسوائه .

سئل وتشالز و الممثل الحبير بشؤون الحياة ؛ الى ما يحتاج المرء ليشق طريقه في الحياة ؟ أللعقل أم الطاقة أم العلم ؟ فقال : ثمسة شيء أهم ، وهو معرفسة الوقت المناسب . ونقول لتشالز : أجل ، لا بد من الوقت ولكن على شريطسة أن يكون مناسباً لمصلحة الحير لا للشر ، وللحق لا للباطل، لأن الشر وأنصاره الى زوال : وان طال مهم الأمد .

( يخربون بيوتهم بأيديهم وأيدي المؤمنين ) . قال بعض المفسرين : المراد يخراب البيوت هنا الجلاء عنها ، وبأيديهم اشارة الى أنهم هم السبب الموجب لهذا الجلاء حيث نقضوا عهد الرسول وميثاقه ، وأيدي المؤمنين تشير الى أن المسلمين هم الذين أجلوا بني النضير عن ديارهم . وقال آخرون : ان بني النضير أفسدوا بيوتهم بأيديهم قبل الجلاء كيلا تقع سليمة في أيدي المسلمين ، وان المسلمين دكوا بأيديهم حصون بني النضير لينفذوا اليهم . وهذا قريب ، والاعتبار يؤيده، وظاهر

الآية يدل عليه ، ولا يتنافى مع المعنى الأول ، بل هو نتيجة للجلاء وأثر من آثاره ( فاعتبروا يا أولي الأبصار ) . الاعتبار هو رد الشيء الى نظائره ، والحكم عليه بأمثاله ، وقد أجلى الله بني النضير من ديارهم جزاء على خيانتهم ، فعلى العاقل أن يتعظ ويعتبر ويجتنب الغدر والحيانة لئلا يحل به ما حل بهم .

( ولولا ان كتب الله عليهم الجلاء لعذبهم في الدنيا ولهم في الآخرة عذاب النار ) . عذبهم الله في الدنيا بالجلاء ولولا ذلك لعذبهم بالقتل والاستئصال كما فعل بني قريظة .. وفي سائر الأحوال فلا نجاة لهم من عذاب السعير ( ذلك بأنهم شاقوا الله ورسوله ) . استحقوا عذاب الدنيا والآخرة لأنهم خالفوا الله وتجاوزوا حدوده ، ونصبوا العداء لرسوله ( ومن يشاق الله فإن الله شديد العقاب ) . هذا مهديد ووعيد لكل متكبر حبار .

( ما قطعتم من لينة – أي نخلة – أو تركتموها قائمة على أصولها فبإذن الله وليخزي الفاسقين ) . كان الذي (ص) قد أمر أن تُقطع بعض نخيل بني النضير ليغيظهم بذلك .. فظن البعض ان هذا نوع من التخريب ، فبين سبحانه ان كل ما وقع من قطع النخيل ، وما ترك منه بغير قطع فهو بأمر الله ، وليس من عند الرسول (ص) ، والقصد منه غيظ الكفار من أجل ما قطع ، وأيضاً غيظهم من أجل ما بقي قائماً من غير قطع حيث ينتفع به أعداؤهم .

وتجدر الاشارة الى ان قطع الأشجار وما الله أيام الحرب لا بجوز الأخذ به كمبدأ عام ، بل قد بجب القطع ، وقد بحرم تبعاً لما تستدعيه مصلحة حرب العدو تماماً كهدم الدور وقلع الأشجار أيام السلم بجوزان لشق الطرق -- مثلاً - ويحرمان من غير مبرر .

# كيلا يكون دولة بين الأغنياء الآية ٦ – ٨:

وَمَمَا أَفَاءَ اللهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْهُمْ فَمَا أُوْجَفُتُمْ عَلَيْهِ مِنْ خَيْــلِ وَلاَ رِكَابِ وَلَكِنَّ اللهَ يُسَلِّطُ رُسُلَهُ عَلَى مَـــن يَشَاءُ وَاللهُ عَلَى كُلُّ شَيْءٍ قَدِيرٌ\*

مَا أَفَاءَ اللهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ الْقُرَىٰ فَلِلّهِ وَلِلرَّسُولِ وَلِنِي الْقُرْبَىٰ وَالْبَيْلِ كَيْ لَا يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ الْأَغْنِيَاء وَالْيَتَامَىٰ وَالْمَسَاكِينِ وَابْنِ السَّبِيلِ كَيْ لَا يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ الْأَغْنِيَاء مِنْكُمْ وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا وَاتَّقُوا اللهَ إِنَّ اللهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ \* لِلْفُقَرَاهِ اللهَ الْمُهَاجِرِينَ الَّذِينَ أَخْورُجُوا مِنْ اللهَ إِنَّ اللهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ \* لِلْفُقَرَاهِ اللهَ الْمُهَاجِرِينَ الَّذِينَ أَخْورُجُوا مِنْ وَيَارِهِمْ وَأَمُوا لِهِمْ وَالْمُوالُونَ اللهَ وَرَضُواناً وَبَنْصُرُونَ اللهَ وَرَضُواناً وَبَنْصُرُونَ اللهَ وَرَضُواناً وَبَنْصُرُونَ اللهَ وَرَسُولَهُ أُولِيكَ مُمُ الصَّادِقُونَ \*

#### اللغة:

الفيء في اللغة الرجوع قال تعالى : حتى تفيء الى أمر الله أي ترجع ، وفي الشرع ما أخذ من الكفار بلا قتال ، والابجاف العمل وقيل : السرعسة . وقال الرازي : الركاب ما يركب من الابل ، والعرب لا يطلقون لفيظ الراكب إلا على راكب البعير ، أما راكب الفرس فيسمونه فارساً . والمراد بأهل القرى هذا البلدان التي تُفتح بسلا قتال . ودولة بضم الدال أي يتداولونه بينهم فقط دون الفقراء .

# الإعراب:

وما أفاء الله وما ي اسم موصول مبتدأ . وفما اوجفتم و ما ي نافية وجملسة أوجفتم خبر . ومن خيل ومن وزائدة وخيل مفعول أوجفتم . ودولة خبر يكون واسمها ضمير مستر يعود على المال الذي يؤخذ من أهل القرى .

# المعنى :

(وما أفاء الله على رسوله منهم فما اوجفتم عليه من خيل ولا ركاب).الفرق بين الغنيمة

والفيء عند كثير من الفقهاء ان الغنيمة مال كسبه المسلمون من أهل الكفر بإبجاف خيل وركاب أي بحرب وقتال ، أما الفيء فهو مال حصل بلا قتال وجهاد ، ومها يكن فإن الآية التي نحن بصددها خاصة بأموال بني النضير لأن الضمير في المنهم ، وبناء عليه يكون المعنى ان أموال بني النضير قد جعلها الله فيثاً لرسوله يضعها حيث يشاء ، ولا شيء منها للمسلمين لأنهم ما تحملوا في سبيلها أية مشقة ( ولكن الله يسلط رسله على من يشاء ) . ومن هذا التسليط انه تعالى ألقى الرعب والحوف من رسول الله (ص) في قلوب بني النضير كي يخضعوا لأمره صاغرين من غير حوب وقتال ( والله على كل شيء قدير ) . ومن هذا الشيء ان مخضع أرباب الحصون والعدة والعدد لعبد من عباده تعالى .

(ما أفاء الله على رسوله من أهل القرى فلله وللرسول ولذي القربى واليتامى والمساكين وابن السبيل). المراد بأهل القرى هنا غير بني النضير من الكفرة ، والمعنى أن مال الفيء — غير مال بني النضير — هو تله وللرسول النع . وبديه أن ما كان لله فهو لرسوله ، وانفقوا قولا واحداً إلا من شذ على أن المراد بذي القربى قربى رسول الله (ص) من بني هاشم ، أما اليتامي والمساكين وابن السبيل منهم خاصة . فقال الامامية : المراد بهم أيتام بني هاشم ومساكينهم وابن السبيل منهم خاصة . وقال غيرهم : بل كل يتيم ومسكين وابن السبيل من المسلمين هاشميساً كان أم غير هاشمي أ . وتكلمنا عن ذلك مفصلا عند تفسير قوله تعالى : « واعلموا انما غير هاشمي من شيء فإن لله خسه وللرسول ولذي القربى واليتامي والمساكين وابن السبيل ص ١٤١ الأنفال » ج ٣ ص ١٨٥٤ .

( كيلا يكون دُولة بين الأغنياء منكم ) . الاسلام نظــــام إلهي انساني يراعي مصلحة الجميع دون استثناء لفرد أو فئـــة ، فلا يحل مشكلة انسان على حساب

قيل: المراد بقوله تعالى: « ما افاء الله على رسوله من اهل القرى » هو عين المراد بقوله: « وما افاء الله على رسوله منهم » . وقيل: المراد به الجزية والخسراج . وقيل: كل غنيمة ايا كان مصدرها . وقيل: انه منسوخ باية ٤١ من الانفال. وقيل غير ذلك . والذي ذكرناه من تخصيص الاية الاولى باموال بني النضيس ، والاية الثانية بالفيء غير اموال بني النضير هو ارجح التفاسير في رأينا . والله اعلم بما اراد .

غيره ، ولا يضيق على انسان ليوستع على غيره أياً كان ، فالجميع عنده سواء ، ويتجلى هذا في جميع أحكامه ومبادئه ، ومنها هذا المبدأ ، وهو أن لا يكون المال دولة بسين الأغنياء وحدهم أي يتداولونه فيا بينهم دون الفقراء .. وتجدر الاشارة الى ان هذا وما اليه من تحريم الربا والغش والاستخلال والضرر والضرار لا يدل من قريب أو بعيد على إقرار الاشتراكية أو دفضها بمعناها المعروف ، وكل ما يدل عليه ان الاسلام يتبنى في جميع أحكامه فكرة العدالة والمساواة، وانه يقر كل ما فيه خبر للناس وصلاح، وهذا شيء وإلغاء الملكية الفردية دون الملكية المجاعية شيء آخر . انظر تفسير الآية ١٨٠ من سورة آل عمران ج ٢ ص ٢١٧ فقرة الغي وكيل لا أصيل » .

(وما آتاكم الرسول فخذوه وما نهاكم عنه فانتهوا واتقوا الله ان الله شديد العقاب). ربطت هذه الآية بين قول الله وقول الرسول ، وأوجبت السمع والطاعة لكل منها . أمراً ونهياً لأن قول الرسول وحي من الله تعالى : و وما ينطق عن الهوى ان هو إلا وحي يوحى - ٤ النجم » . وقال سبحانه في العديد من الآيات : « أطبعوا الله والرسول ، وقال : « ومن يعص الله ورسوله فقد ضل ضلالاً مبيناً - ٣٦ الأحزاب » . وتواتر أن الذي (ص) ما رأى رؤياً إلا خرجت مشل فلق الصبح ، واتفق المسلمون قولاً واحداً على أنه لا وحي ولا تشريع ولا اجتهاد بعد رسول الله (ص) إلا إذا كان قول المجتهد من شريعة الله ورسوله . انظر تفسير الآية ٤٠ من سورة الأحزاب ج ٦ ص ٢٢٥ فقرة « المالام ختمت النبوة بمحمد » ؟ وتفسير الآية ك من سورة الواقعة فقرة « الاسلام وقادة الفكر الأوروبي » .

( للفقراء المهاجرين الذين أخرجوا من ديارهم وأموالهم يبتغون فضلاً من الله ورضواناً وينصرون الله ورسوله ) . المراد بالمهاجرين هنا من هاجر مع رسول الله (ص) من مكة الى المدينة رغبة في مرضاة الله وثوابه وفي نصرة الاسلام والجهاد في سبيله ، وهؤلاء هم أونى الناس بالزكاة لسبقهم وجهادهم ولفقرهم وحاجتهم ، قال الطبري نقلاً عن قتادة : « هؤلاء المهاجرون تركوا الديار والأموال والأهلن والعشائر حباً لله ورسوله ، واختاروا الاسلام على ما فيه من

الشدة حتى لقد كان الواحد منهم يعصب الحجر على بطنه ليقيم به صلبه من الجوع، ويتخذ الحفرة في الشناء ما له دثار غيرها م.. وما رأيت وصفاً للصحابة أبلغ مما قاله الإمام زين العابدين (ع) فيهم، وهو يدعو الله سبحانه أن يشكر لهم صنيعهم، قال :

و اللهم وأصحاب محمد خاصة الذين أحسنوا الصحبة وأبلوا البلاء الحسن في نصره وكانفوه وأسرعوا الى وفادته ، وسابقوا الى دعوت واستجابوا له حيث أسمعهم حجة رسالاته وفارقوا الأزواج والأولاد في إظهار كلمته ، وقاتلوا الآباء والأبناء في تثبيت نبوته ، وانتصروا به ومن كانوا منطوين على محبته يرجون تجارة لن تبور في مودنه، والذين هجرتهم العشائر اذ تعلقوا بعروته وانتفت منهم القرابات اذ سكنوا في ظل قرابته ، فلا تنس اللهم لهم ما تركوا لك وفيك ، وأرضهم من رضوانك ير . ( أولئك هم الصادقون ) في ايمانهم وجهادهم قولا وفعلا .

# ويؤثرون على أنفسهم الآية ٩ – ١٥:

وَالّذِينَ تَبُوُّووا الدَّارَ وَالْإِيمَانَ مِن قَبْلِهِم يُحِبُّونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلَا يَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَةً بِمَّا أُونُوا وَيُوثِرُونَ عَلى أَنفُسِمِمْ وَلَوْ كَانَ بَيْم خَصَاصَةٌ وَمَنْ يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأُولَئِكَ ثُمُ الْمُفْلِحُونَ \* وَالّذِينَ بَيْم خَصَاصَةٌ وَمَنْ يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأُولِئِكَ ثُمُ الْمُفْلِحُونَ \* وَالّذِينَ سَبَقُونَا بَعْدُوا مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا أَغْفِرْ لَنَا وَلِإِخْوَانِنَا الّذِينَ سَبَقُونَا بِالْإِيمانِ وَلَا تَجْعَلُ فِي قُلُوبِنَا غِلا لِلّذِينَ آمَنُوا رَبَّنَا إِنَّكَ رَوْوفَ رَحِيمٍ \* أَلَمْ تَرَ إِلَى الّذِينَ نَافَقُوا يَقُولُونَ لِإِخْوَانِهِمُ الّذِينَ صَحَفَرُوا مِن أَهْلِ النَّذِينَ تَحْوَلُونَ لِإِخْوَانِهِمُ الّذِينَ صَحَفَرُوا مِن أَهْلِ الْكِينَابِ لَئِن أَخْرِجُمُ لَلْفُولُونَ لِإِخْوَانِهِمُ الّذِينَ صَحَفَرُوا مِن أَهْلِ النَّكِتَابِ لَئِن أُخْرِجُمُ لَلْفُولُونَ لِإِخْوَانِهِمُ اللّذِينَ صَحَفَرُوا مِن أَهْلِ النَّكِتَابِ لَئِن أُخْرِجُمُ لَنْخُرُجَنَّ مَعْكُمْ وَلَا نُطِيعُ فِينُكُمْ أَحَدا وَإِنْ تُوتِئُمْ لَكَاذِبُونَ \* لِئُنْ أُخْرَجُوا أَلْكَوْلُونَ \* لِيَنْ أُخْرُجُمُ لَكُونَ \* لِيَنْ أُخْرُجُمُ وَاللّهُ يَشْهُدُ إِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ \* لِئُنْ أُخْرُجُوا أَنْ أَوْلُونَ \* لِيَعْرَفُونَ \* لِيَنْ أُخْرُجُوانَ \* لِيَنْ أُخْرُونَ \* لِيَنْ أُخْرِهُونَ \* لِيْنَ أُخْرُونَ \* لِيَنْ أُخْرُونَ \* لِيَنْ أُخْرُونَ \* لِيَنْ أُخِرِهُوا لَهُ لَهُ الْمُؤْلِقُونَ \* لِيْمُ لَلْكُونُ وَلَالًا لَالْمُ لِلْكُونَ \* لِيَنْ أُخْرُونَ \* لِيَنْ أُخْرُونَ \* لِيَانَا لَا لَكُونَا لِي اللّهُ لِنَا لَا لَكِيْلُونَ الْوَلِقُونَ لِي الْمُولِقُونَ لِلْمُ لِلْكَوْلُونَ لِلْكُولُونَ لِلْمُولِقُونَ فَلَونَ لَا لَكُونُهُمْ لَلْكُونَ الْعُولُونَ لِلْمُولِلَالِهُ لَكُولُونَ لَوْلِهُ لَاللّهُ لِلْلّهِ لَلْمُولِلُولُ لَهُ لِلللّهُ لِلْمُ لِلْفُولُونَ لَمُ لِللّهُ لَلْمُؤْلِولُ لَهُ لِلللّهُ لِلْمُولِ لَهُ لَلْمُ لِلْكُولُولُ لَلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُولِ لَلْمُولِلِهُ لِللْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْلِهُ لِلللللهُ لَيْنَا لَهُ لِلللّهُ لِهُ لَاللّهُ لَمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْلَهُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُولِلَا لِهُ لِللْمُ لِلِ

لَا يَغْرُبُّونَ مَعَهُمْ وَلَيْنُ تُويِلُوا لَا يَنْصُرُونَهُمْ وَلَيْنَ نَصَرُوهُمْ لَيُوَلَنَّ اللهِ ذَلِكَ اللهٔ دَبَارَ ثُمَّ لَا يُنْصَرُونَ \* لَأَنْمُ أَشَدُ رَهْبَةً فِي صُدُورِهِمْ مِنَ اللهِ ذَلِكَ بِالنَّهُمْ قَوْمٌ لَا يَفْقَهُونَ \* لَا يُقَاتِلُونَ كُمْ جَيِعا إِلَّا فِي قُرى تُحَسَّنَةٍ أَوْ مِنْ وَرَاء جُدُر بَاللهُمْ بَيْنَهُمْ شَدِيدٌ تَحْسَبُهُمْ جَيِعا وَقُلُوبُهُمْ شَتَى ذَلِكَ مِنْ وَرَاء جُدُر بَاللهُمْ بَيْنَهُمْ شَدِيدٌ تَحْسَبُهُمْ جَيعا وَقُلُوبُهُمْ شَتَى ذَلِكَ مِنْ وَرَاء تُحدُر بَاللهُمْ بَيْنَهُمْ شَدِيدٌ تَحْسَبُهُمْ جَيعا وَقُلُوبُهُمْ شَتَى ذَلِكَ مِنْ وَرَاء مُورَة لَا يَعْقِلُونَ \* كَمَثَلِ الّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ قَرِيبًا ذَاقُوا وَبَالَ أَمْرِهِمْ وَقُمْمُ عَذَابٌ أَلِيمٌ \*

#### اللغة:

تبوءوا الدار سكنوها ، والمراد بالدار هنا المدينة المنورة ، وبالحاجة هنا الحسد والغيظ ، وبالحصاصة الفاقة . ومن يوق أي من يدفع ويمنع . والشح الإفراط في الحرص . وقلوبهم شتى أي أهواؤهم متفرقة بالبغضاء والشحناء على بعضهم البعض.

# الإعراب:

والذين تبوأوا مبتدأ وجملة محبون خبر. والاممان مفعول لفعل مقدر أي وآثروا أو أخلصوا الاممان ، ومثله علفتها تبنأ وماء باردا أي وسقيتها ماء باردا . ومفعول يؤثرون محذوف أي يؤثرون غيرهم . أبدا ظرف زمان لاستغراق المستقبل منصوب بنطيع . ومن الله أي من رهبتهم من الله . وجميعاً حال أي مجتمعين . وكمشل خبر لمبتدأ مقدر أي مثلهم كمثل الذين الخ . وقريباً صفة لمقسدر أي زمناً قريباً والزمن منصوب بذاقوا أي ذاقوا وبال أمرهم في زمن قريب .

# المعنى :

بعد أن بيّن سبحانه منزلة المهاجرين بيّن منزلة الأنصار بقوله :

١ – (والذين تبوأوا الدار والإيمان من قبلهم يحبون من هاجر اليهم). المراد بالدار هنا المدينة المنورة ، وتبوأوها أي سكنوها واستوطنوها ، والمعنى ان الأنصار ، وهم أهل المدينة آووا النبي ومن هاجر معه ، وقاموا بواجب الضيافة على أكمل وجه، وأخلصوا للمهاجرين وواسوهم بأنفسهم بل وآثروهم عليها كما تأتي الاشارة، ومن الآيات التي نزلت في فضل الأنصار قوله تعالى : « والذين آووا ونصروا أولئك هم المؤمنون حقاً لهم مغفرة ورزق كريم — ٧٤ الأنفال » .

٧ – ( ولا بجدون في صدورهم حاجة مما اوتوا ) . كان المهاجرون في بدء الأمر أفقر الناس في المدينة بلاقون فيها المشقة والجهدد : ولولا الأنصار لهلكوا جوعاً، وكان النبي (ص) يعطي الصدقات للفقراء ولا يعطي منها الأغنياء والقادرين على الكسب ، ولذا كان يفضل المهاجرين على الأنصار في العطاء ، وربما خصهم بالغنيمة من دونهم ، وكان الأنصار يرضون عن ذلك ويرون انه الحق ، فسجل سبحانه لهم هذه المنقبة في كتابه العزيز .

٣ - ( ويؤثرون على أنفسهم ولو كان بهم خصاصة ) . والايثار على النفس مع الحاجة لا يعادله شيء إلا التضحية بالنفس . وفي التفاسير وكتب الحديث : ان رسول الله (ص) قال للأنصار عند تقسيم بعض الغنائم : ان شئم أن تكون هذه الغنيمة بينكم وبين المهاجرين على أن تشاركوهم في أموالكم، وان شئم كانت لكم أموالكم ، ولهم هذه الغنيمة وحدهم . فقال الأنصار : بل نترك لهم الغنيمة ونقسم لهم من أموالنا يا رسول الله . فدعا الذي (ص) لهم وقال : اللهم ارحم الأنصار وأبناء الأنصار ( ومن يوق شح نفسه فأولئك هم المفلحون ) . الشح من أمهات الرذائل ، فن استجاب له عاقه عن كل خير ، ومن تغلب عليه ونزه نفسه عنه فقد وقاها من الأسواء والمخاطر .

( والذين جاءوا من بعدهم يقولون ربنا اغفر لنا ولاخواننا الذين سبقونا بالايمان ) . الضمير في بعدهم يعود الى المهاجرين والأنصار معاً ، والمراد بالذين جاءوا من بعدهم كل من سار بسيرتهم الى يوم القيامة ، ولا وجه للتخصيص

بالتابعين لأن العبرة بالأعمال لا بالأمكنة والأزمنة ، وما بلسخ الصحابة الى منزلة الكرامة عند الله إلا لأنهم استمعوا القول فاتبعوا أحسنه ( ولا نجعل في قلوبنا غلا للذين آمنوا ) . مستحيل أن بجتمع الايمان والغل عسلى المؤمر في قلب واحد . . كيف ؟ وهل يغل الانسان ويحقد على نفسه ( ربنا انك رؤوف رحيم ) بعبادك الذين نزهوا دينهم وقلوبهم عن الغل والنفاق .

(ألم تر الى الذين فافقوا يقولون لاخوابهم الذين كفروا من أهل الكتاب لئن أخرجم لنخرجن معكم ولا نطيع فيكم أحداً أبداً وان قوتلتم لننصرنكم ) . المراد بأهل الكتاب هنا بنو النضير ، وهم انحوة المنافقين في الكفر وعداوة الرسول ، وتشير الآية الى حادثة معينة ، وهي ان النبي (ص) حين أعلن الحرب على بني النضير قال لهم المنافقون ، وعلى رأسهم عبدالله بن أبسي : قاتلوا محمداً واصمدوا له ونحن عليه معكم ، ان قاتلكم قاتلناه ، وان أجلاكم عن المدينة نزحنا عنها معكم ، ولا نصغي لقول محمد وغيره ( والله يشهد الهم لكاذبون ) في أقوالهم ومواعيدهم ( لئن أخرجوا — أي بنو النصير — لا يخرجون — أي المنافقون — معهم ولئن قوتلوا لا ينصرونهم ولئن نصروهم ليولن الأدبار ) . هذا هو شأن المنافق عالف لسانه قلبه ، وقلبه فعله ، وعلانيت سره ( ثم لا ينصرون ) ولا ينتفعون عكر ولا نفاق .

( لأنتم أشد رهبة في صدورهم من الله ذلك بأنهم قوم لا يفقهون ) . يخاف المنافقون من بأس المؤمنين لأنهم يتوقعون عاجل الشر في الدنيا ، ولا يتوقعون آجل العذاب في الآخرة ( لا يقاتلونكم جميعاً إلا في قرى محصنة أو مسن وراء جُدُر ) . اليهود لا بجابهون المؤمنين وجهاً لوجه في ميدان القتال ، بىل يقبعون في أحيائهم وقراهم ويتسترون وراء الحصون والجدران ، ويرشقون المؤمنين بالنبال والاحجار ، كما هو شأن الجبان الحائر .

( بأسهم بينهم شديد تحسبهم جميعاً وقلوبهم شتى ) . انهم أقوياء في عمدتهم وعددهم ، ولكن المصالح والأهواء فرقت بينهم ، فهم منحلون متخاذلون ، وان تظاهروا بالألفة والمحبة . ولو انهم توادوا وتآزروا لبرزوا اليكم وقابلوكم في ميدان القتال أيها المسلمون ، ولم يقاتلوكم في قرى محصنة أو من وراء جدار .

# سورة الحشر

وهذا عام في اليهود وغيرهم ، فإن الاتفاق قوة وان قل العدد وضعفت العدة ، والتخاذل وهن وذل لا يجدي معسه عدد ولا عدة .. وقد شاهدنا انتصار أهل الباطل وهم أقلاء على المحقين وهم كثيرون ، والسر تفرُق هؤلاء عن حقهم ، واجباع أولئك على باطلهم ( ذلك بأنهم قوم لا يعقلون ) بأن الوحدة سبب الفوز والنجاح ، والتفرقة سبب الفشل والحذلان ( كمثل الذين من قبلهم قريباً ذاقوا وبال أمرهم ولهم عسداب ألم ) . ان حال اليهود الذين نصبوا العداء لرسول الله (ص) تماماً كحال كفار قريش وغيرهم من الذين حاربوا الرسول حيث انتهوا الى الحزي في الدنيا ، وفي الآخرة الى عذاب الحريق .

# فلما كفر قال اني بريء منك الآية ١٦ - ٢٠:

كَمَثَلِ الشَّيْطَانِ إِذْ قَالَ لِلْإِنْسَانِ اكْفُرْ فَلَمَّا كَفَرَ قَالَ إِنِي بَرِي فِي مِنْكَ إِنِي أَخَافُ اللهَ رَبَّ الْعَالِمِينَ فِي النَّارِ خَالِدِينَ إِنِّي أَخَافُ اللهَ وَذَٰلِكَ جَزَاء الظَّالِمِينَ \* يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللهَ وَلْتَنْظُرْ فَيْهَا وَذَٰلِكَ جَزَاء الظَّالِمِينَ \* يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللهَ وَلْتَنْظُرُ نَفْسُ مَا قَدَّمَتُ لِغَدَّمَتُ لِغَدَد وَاتَّقُوا اللهَ إِنَّ اللهَ خَبِيرٌ بَهَا تَعْمَلُونَ \* وَلاَ تَكُونُوا كَالَّذِينَ نَسُوا اللهَ فَا نَسَاهُمْ أَنْفُسَهُمْ أُولُيْكَ مُم الْفَاسِقُونَ \* وَلاَ يَسْتَوِي أَصْحَابُ النَّارِ وَأَصْحَابُ الْجَنَّةِ أَصْحَابُ الْجَنَّةِ مُ الْفَامِرُونَ \* لَا يَسْتَوِي أَصْحَابُ الْجَنِّةِ أَصْحَابُ الْجَنَّةِ مُ الْفَامِرُونَ \* لَا يَسْتَوِي أَصْحَابُ النَّارِ وَأَصْحَابُ الْجَنَّةِ أَصْحَابُ الْجَنَّةِ مُ الْفَامِرُونَ \*

# الإعراب :

كمثل الشيطان خبر لمبتدأ مقدر أي مثلهم كمثل الشيطان . وعاقبتها خبر كان والمصدر من الهما في النسار اسمها . وخالدين حال من اسم ان . ولتنظر مجزوم

بلام الأمر . وما قدمت « ما » بمعنى أي في محـــل نصب بقدمت والمعنى أي " شيء قدمت .

# العني :

(كمثل الشيطان اذ قسال للانسان اكفر فلها كفر قال اني بريء منك اني أنتاف الله رب العالمين). قسال المنافقون لبني النضير: قاتيلوا عمداً، ونحن معكم في القتال وفي الجلاء، ولما نزل بهم البلاء اختفى المنافقون في أوكارهم، وما ظهر لهم عين ولا أثر، وقد شبه سبحانه حال المنافقين هذه مع بني النضير مال الشيطان مع الانسان الاثيم، يغريه بالفساد والضلال، ويمنيه السلام، فإذا بحد الجد تركه للعذاب والهلاك، وتبرأ منه ومن عمله، وتظاهر بالحوف من الله. وتقدم مثله في الآية ٤٨ من سورة الأنفال ج ٣ ص ٤٩١ والآية ٢٢ من سورة الراهيم ج ٤ ص ٤٩١ والآية ٢٢ من سورة الراهيم ج ٤ ص ٤٩١ ( فكان عاقبتها الهم في النسار خالدين فيهما وذلك جزاء المظالمين ). الضمير في عاقبتها يعود الى الشيطان والانسان الذي وقع في شباكه، والمعنى واضح ويتلخص بأن كلاً من الحادع والمخدوع في جهم وساءت مصيراً.

( يا أيها الذين آمنوا اتقوا الله ) الذي أنتم في قبضته ، ومن يتق الله يجعل له من أمره يسراً ( وكتنظر نفس ما قدمت كغد ) . كل ما يعمله الانسان في هذه الحياة يقدم عليه في اليوم الآخر ، والناقد البصير ينظر الى دنياه نظرة من يترك فيها من الصالحات لا من يأخذ من ملذاتها وكفي ( واتقوا الله ان الله خبير بما تعملون). انه تعالى يعلم من آمن به قولاً وعملاً ، ومن آمن به كفكرة يذكرها في أقواله ، وينساها في أفعاله ، وكرر سبحانه الأمر بالتقوى مبالغة في الحث والترغيب .

( ولا تكونوا كالذين نسوا الله فأنساهم أنفسهم ) . نـوا العمل بأمر الله ، فأنساهم العمل لمصلحة أنفسهم ، وما ينفعها يوم تبيض وجوه وتسود وجوه ، وأغش الناس من نسي نفسه ولم يعمل لسلامتها من الهلاك (أولئك هم الفاسقون) لأنهم لم ينتفعوا ببيان الله ، ويتعظوا بمواعظه ( لا يستوي أصحاب النار وأصحاب الجنة أصحاب الجنة هم الفائزون ) . وكيف يستوي الصالح والطالح ، والشقي

## سورة الحشر

والسعيد ؟. وتقدم هذا المعنى في العديد من الآيات ، منها الآية ١٨ من سورة السجدة ج ٣ ص ١٨٣ .

# لو انزلنا هذا القرآن على جبل الآية ٢١ – ٢٤ :

لَوْ أَنْزَلْنَا هٰذَا الْقُرْآنَ عَلَى جَبَلٍ لَرَأْيْتَهُ خَاشِعاً مُتَصَدِّعاً مِنْ خَشْيَدِةِ اللهِ وَيَلْكَ الْأَمْشَالُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ \* هُمَوَ اللهُ الَّذِي لَا إِلٰهَ إِلَّا هُوَ عَالِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ هُوَ الرَّحْنُ الرَّحِيمُ \* هُوَ اللهُ الَّذِي لَا إِلٰهَ إِلَّا هُوَ عَالِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ هُوَ الرَّحْنُ الرَّحِيمُ \* هُوَ اللهُ الَّذِي لَا إِلٰهَ إِلَّا هُوَ اللهُ الْفَيْدِينُ الْفَيْدِينُ الْفَيْدِينُ الْفَيْدِينُ الْفَيْرِينُ الْجَبَّالُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ \* هُوَ اللهُ الْفَالِقُ الْبَارِيءُ الْمُصَوِّرُ الْمُصَوِّرُ اللهُ الْفَيْرِينُ اللهُ الْفَالِقُ الْبَارِيءُ الْمُولِينُ الْمُسْتِعِينَ اللهُ الْمُؤْمِنَ اللهُ اللهُ

# المعي :

( لو أنزلنا هذا القرآن على جبل لرأيته خاشعاً متصدعاً من خشية الله ) . هذا مجرد فرض دلت عليه كلمة «لو» والغرض منه بيان عظمة القرآن وان له من قوة التأثير ما لو أنزل على جبل لخشع ولان على قساوته، وتصدع وتهاوى خوفاً من الله على صلابته – إذن – فما بال الانسان الذي تؤلمه البقة، وتقتله الشرقة، وتنتنه العرقة كما قال الإمام على (ع) ، ما بال هذا الضعيف « يسمع آيات الله تتلى عليه ثم يصر مستكبراً كأن لم يسمعها – ٤ الجائية » . فهل قلبه أقسى من الجبل وأشد تماسكاً،

أو هو الجهل والعناد والاصرار على المضلال ؟ ( تلك الأمثال نضربها للناس لعلهم يتفكرون ) في حيسكم القرآن وعظاته ودلائله وبيناته ، ويهتدون بنورها الى سواء السبيل ... ولكن ... « ان في ذلك لذكرى لمن كان له قلب أو ألقى السمع وهو شهيد – ٣٧ ق » .

وبعد ، فإن عظمة القرآن من عظمة الله سبحانه ، وقديماً قيل : الكلام صفة المتكلم بخاصة فيا يعود الى علمه . ولذا وصف عز وجل كتابه بالعديد من صفاته كالعزيز والحكيم ، والمجيد والكريم والعلي والعظيم ، والنور والحق والرحمة والصدق. فلا بدع – اذن – أن يكون له هذا الأثر والسلطان . ثم وصف سبحانه نفسه بصفات العظمة والجلال :

( هو الله الذي لا إله إلا هو ) المعبود الحق الذي يوصف بجميع صفات الجلال والكمال ، منها :

- ١ \_ ( عالم الغيب والشهادة ) يعلم ما غاب عن الخلق وما شاهدوه .
- ٢ ( هو الرحمن الرحيم ) هذان الوصفان مشتقان من الرحمة بمعنى الاحسان،
   وقد يكون الجمع بين الكلمتين للاشارة الى ان رحمته وسعت كل شيء حتى في
   حال غضبه ، وان القنوط منها كفر وضلال .
- ٣ ( هو الله الذي لا إله إلا هو ) هذا توكيد للتوحيـد (الملك) له ملك السموات والأرض ، وهو بحبي وبميت وبجبر ولا بجار عليه .
- ٤ ( القدوس ) مشتق من التقديس أي التنزيه عما لا يليق بعظمته نعالى .
  - ه (السلام) لأن منه تعالى الطمأنينة والأمان.
  - ٣ (المؤمن) يُشيب المؤمنين على اعالهم ويؤمنهم من عذاب النار .
    - ٧ ــ (المهيمن) الرقيب والمحافظ.
    - ٨ ـــ (العزيز) القوي الذي لا يُغلب ولا يُقهر .
      - ٩ ـ ( الجبار ) العالي الذي لا يُنال .
- الشريك والصاحبة والولد . المتكبر الله على الله على الله على الله عن الشريك والولد .

# سورة الحشر

۱۱ – ( هو الله الحالق البارىء ) هذان الوصفان مترادفان ، وقيل : البارىء يشعر بالبراءة من النقص ( له الأسماء الحسنى ) . كل أسمائه تعالى حسنى وعظمى . انظر تفسير الآية ۱۸۰ من سورة الأعراف ج ٣ ص ٤٢٥ فقرة « هل أسماء الله توقيفية ۽ ٢٠ ( يسبح له ما في السموات والأرض وهو العزير الحكيم ) . والتسبيح يكون بلسان المقال وبلسان الحالى . انظر تفسير الآية ٤٤ من سورة الإسراء ج ٥ ص ٤٧ فقرة « كل شيء يسبح بحمده» .

# سيؤثرة الممتيجنة

١٣ آية مدنية .

# بيني للمُ الرَّحْمُ فِأَلْحِينَ عِمْ الْحَمْوَ الرَّحْمُ فِأَلْحِينَ عِمْ

# لا تتخذوا عدوي وعدوكم أولياء الآية ١ - ٣:

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَتَّخِذُوا عَدُولِي وَعَدُولُكُمْ أُولِيَاء تُلْقُونَ إِلَيْهِمْ الْمَسُولَ وَإِيَّاكُمْ الْمَسُولَ وَاقْدُ كَفَرُوا بِمَا جَاء كُمْ مِنَ الْحَقِيِّ يُخْرِجُونَ الرَّسُولَ وَإِيَّاكُمْ أَنْ تُومِنُوا بِاللهِ رَبِّكُمْ إِنْ كُنْتُمْ خَرَجُمْ جِهَاداً فِي سَبِيلِي وَالْبَيْغَاء مَرْضَاتِي الْمِيرُونَ إِلَيْهِمْ بِالْمَودَةِ وَأَنَا أَعْلَمُ بِمَا أَخْفَيْتُمْ وَمَا أَعْلَمُهُمْ وَمَن يَفْعَلُهُ مِنْ فَقَدْ صَل اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ا

#### اللغة :

تلقون اليهم بالمودة أي تودونهم وتخلصون لهم . وسواء السبيل الطريق القويم . وإن يثقفوكم أي يظفروا بكم .

#### سورة المتحنة

## الإعراب:

أولياء مفعول ثان لتتخذوا . وقال كثير من المفسرين : ان الباء زائدة بالمودة وان المودة مفعول تلقون مثل ولا تلقوا بأيديكم الى التهلكة ، وقال صاحب البحر المحيط : مفعول تلقون محذوف والباء للسبب أي تلقون اليهم أخبار رسول الله بسبب ما بينكم من المودة . واياكم عطف على الرسول . والمصدر من أن تؤمنوا مفعول من أجله لتخرجون . وجهاداً مفعول من أجلسه لحرجتم . وابتغاء عطف عليه . ويوم القيامة منصوب بلن تنفعكم .

# ملخص القصة:

اشتهر في كتب التفسير والحديث ان هذه الآيات نزلت في حاطب ابن ابي بلتعة ، وهو صحابي من المهاجرين ، وقد أحسن البلاء يوم بدر ، ويتلخص ما قالوه في سبب النزول ان رسول الله (ص) تجهز لغزو مكة ، فلا علم حاطب بذلك كتب الى قريش محلرهم ، ودفع بكتابه الى امرأة ، فأوحى الله الى رسوله غير حاطب ، فبعث في طلب المرأة جاعة من أصحابه ، منهم الإمام على (ع) فأدركوها في الطريق ، ولما سألوها عن الكتاب أنكرته ، فصدقها بعضهم ، وكذبها الإمام ، وهددها بالقتل ، فأخرجت الكتاب من ضفائرها ، فجاءوا به الى الرسول (ص) فقال لحاطب : من كتب هذا ؟ قال : أنا يا رسول الله ، فوالله ما كفرت منذ أسلمت ، ولا غششت منذ آمنت ، ولكني صانعت قريشاً حماية لأهلي من شرهم ، وقد علمت ان الله خاذلهم . فصدقه الرسول (ص) وقب معلرته .

# المعنى :

ريا أيها الذين آمنوا لا تتخذوا عدوي وعدوكم أولياء تلقون اليهم بالمودة). أمر سبحانه المؤمنين ان لا يتواصلوا بالولاية والمحبة مع أعداء الحق وأهله ، ولا

يلتقوا معهم بأية صلة مها كانت الدواعي والأسباب، لأمم أعداء الله وأعداء من آمن به ( وقد كفروا بما جاءكم من الحق نخرجون الرسول واياكم أن تؤمنوا بالله ربكم ) . تشير هذه الآية الى السبب الموجب للنهي عن اتخاذ أعداء الحق أولياء وأصدقاء ، وهو أولا " الهم كفروا بالقرآن ونبوة محمد (ص) تمرداً وعناداً للحق. ثانياً الهم أخرجوا الذي ومن آمن به من ديارهم لا لشيء إلا لأنهم عبدوا الله وحده ونبذوا الشرك وعبادة الأصنام ( ان كنتم خرجتم جهاداً في سبيلي وابتغاء مرضاتي ) . ما دمتم قد تركتم الأهل والأوطان لإعلاء كلمة الله فكيف توالون أعداء الله ؟. وهدل مجتمع في قلب واحدد مودة الله ومودة أعدائه ؟. فأنى تصرفون ؟.

( تسرون اليهم بالمودة وأنا أعلم بما أخفيتم وما أعلنتم ). أتوادون سرا أعداء الله، وتحسبون ان الله لا يعلم سريرتكم وأسراركم ؟. كيف وكل سر عنده علانية، وكل غيب عنده شهادة ؟ ( ومن يفعله منكم فقد ضل سواء السبيل ). هذا تهديد وعيد لكل من حاد عن طريق الهدى والحق بخاصة الحائنين والمتآمرين(ان يثقفوكم يكونوا لكم أعداء ويبسطوا اليكم أيديهم وألسنتهم بالسوء ) . لو سنحت الفرصة لأعداء الحق وظفروا بالمؤمنين لسلقوهم بألسنة حداد، وبسطوا اليهم الأيدي بالضرب والقتل ( وودوا لو تكفرون ) . هذه هي أمنية الشيطان بالذات الذي لا يريد للانسان إلا الضلال والهلاك ، وأي عداء اعظم من هذا العداء ؟ ( لن تنفعكم أرحامكم ولا أولادكم يوم القيامة يفصل بينكم والله بما تعملون بصبر ) . لا الأموال والأولاد، ولا العلوم والأنساب تجدي نفعاً يوم الحساب والجزاء إلا العمل الصالح . وتكرر هذا المعني في العديد من الآيات ، منها الآية ١١٦ من سورة آل عمران .

# اسوة حسنة في ابراهيم الآية ٤ – ٧:

قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أَسُوَةٌ حَسَنَةٌ فِي إِبْرَاهِيمَ وَالَّذِينَ مَعَهُ إِذْ قَالُوا لِقَوْمِهِمْ إِنَّا يُرَ إِنَّا بُرَآهِ مِنْكُمْ وَيِمًّا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللهِ صَحَفَرْنَا بِكُمْ وَبَدَا بَيْنَنَا

# سورة المتحنة

وَ بَيْنَكُمُ الْعَدَاوَةُ وَٱلْبَغْضَاءُ أَبِدَا حَتَّى تُوْمِنُوا بِاللهِ وَحَدَهُ إِلَّا قَوْلَ إِبْرَاهِمَ لِأَبِيهِ لِأَسْتَغْفِرَنَ لَكَ وَمَا أَمْلِكُ لَكَ مِنَ اللهِ مِنْ شَيْهِ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ أَنْهَ وَمَا أَمْلِكُ لَكَ مِنَ اللهِ مِنْ شَيْهِ رَبَّنَا لَا تَجْعَلْنَا فِتْنَةً لِلّذِينَ عَلَيْكَ تَوَكَّلُنَا وَإِلَيْكَ أَنْهَ الْمَصِيرُ \* رَبِّنَا لَا تَجْعَلْنَا فِتْنَةً لِلّذِينَ كَفُرُوا وَاغْفِرْ لَنَا رَبَّنَا إِنَّكَ أَنْهَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ \* لَقَد كَانَ لَكُمْ فِيهِمْ أُسُوةٌ خَسَنَةٌ لِمَنْ كَانَ يَرْجُو اللهِ وَٱلْيَوْمَ الْآخِرَ وَمَنْ يَتَوَلَّ فَانَ اللهِ مُو اللهَ مُو اللهَ مُو اللهَ مُو اللهِ مُو اللهِ مُو اللهِ مُو اللهِ عَلَى اللهِ أَنْ يَجْعَلَى اللهِ اللهِ مَا اللهِ مُو اللهِ مَوْدُةٌ وَاللهُ قَدِيرٌ وَاللهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ \*

# المعنى :

الاسوة بضم الهمزة وكسرها القدوة . وبرآء جمع بريء . والمراد بالفتنة هنا البـلاء أي لا تُـنزل علينا بلاء بأيدي الكافرين . ويتول ّ يعرض .

# الإعراب:

في ابراهيم متعلق بحسنة ، وقيل بمقدر صفة ثانية لأسوة . والذين معه عطف على ابراهيم . اذ قالوا ه اذ ه ظرف والعامل فيه خبر كان المقدر . وبرآء خبر ان و ه نا ه اسمها . وأبدا ظرف زمان لاستغراق المستقبل . وحده حال من الله . ورينا منادى بحذف حرف النداء . ولمن كان يرجو بدل بعض من « لكم » بإعادة حرف الجر .

# المعنى :

﴿ قَدْ كَانَتَ لَكُمْ أُسُوةً حَسَنَةً فِي ابْرَاهِيمِ وَاللَّبِينَ مَعَهُ ﴾ . الخطاب في ﴿ لَكُمْ ﴾

للصحابة مخاصة حاطب بن أبي بلتعة الذي ألقى بالمودة للمشركين، والمراد بالذين مع ابراهيم كل من سار على سيرته وعمل بشريعته، سواء أكان في أيامه أم بعدها، فالمعروف انه ما آمن من قوم ابراهيم إلا لوط، والمعيى ان خليل الرحمن (ع) ومن آمن به قد لاقوا الكثير من المشركين حيى الهجرة من الأوطان ومفارقة الأهل والأولاد تماماً كما لاقي رسول الله والصحابة، وقد صبر ابراهيم والذين معه، ولم يكترثوا بما خلفوه من الأهل والأموال، فعليكم أنهم يا أصحاب الرسول أن تقتلوا بالذين آمنوا بابراهيم، ولا تكترثوا بالأهل والمال وتصانعوا المشركين لأجل ذلك.

( اذ قالوا لقومهم إنا برآء منكم ومما تعبدون من دون الله كفرنا بكم وبدا بيننا وبينكم العداوة والبغضاء أبدآ حتى تؤمنوا بالله وحده ). قال الذين مع ابراهيم للكافرين من قومهم : لا جامع بيننا ولا صلة تربطنا بكم ، أنتم أعداؤنا الى آخر يوم ما دمتم أعداء " لله تعبدون من دونه الأصنام والكواكب ،

( الا قول ابراهيم لأبيه لأستغفرن لك وما أملك لك من الله مسن شيء ) . كأن سائلاً يسأل : كيف أخسبر سبحانه ان ابراهيم والذين معه قد تبرأوا من قومهم المشركين مع ان ابراهيم نفسه « قال – لأبيسه – سلام عليك سأستغفر لك ربي انه كان بي حفياً – ٤٧ مريم » . فأجاب سبحانه بأن ابراهيم انحسا استغفر لأبيه لأن أباه كان قد وعده بأن يؤمن برسالته ، فلم تبين له أن أباه مصر على الشرك تبرأ منه كما جاء في الآية ١١٤ من سورة التوبة : « وما كان استغفار ابراهيم لأبيه إلا عن موعدة – من أبي ابراهيم — وعدها إياه فلما تبين له انسه عدو لله تبرأ منه » . هذا ، الى ان ابراهيم قال لأبيه : اني لا أملك لك من الله شيئاً ، فإن الأمر كله بيد الله وحده .

ثم بين سبحانه كيف انصرف ابراهيم والذين معه عن قومهسم وأوطانهم ، والتجأوا الى الله وقالوا : ( ربنا عليك توكلنا ) . ومن توكل عليه كفاه ( واليك أنبنا ) . رجعنا اليك فيما أهمنا من أمر الدنيا ( واليك المصير ) في الآخرة للحساب والجزاء ( ربنا لا تجعلنا فتنة للذين كفروا ) . لا تسلط علينسا شيرار خلقك ، فيبتلونا بمحن لا نقوى على حملها ( واغفر لنا ) ما سلف من ذنوبنا ( ربنا انك

## سورة المتحنة

أنت العزيز ) فلا تُضام ولا يُضام من لجأ اليك ( الحكيم ) في تصريف الكون وتدبيره .

( لقد كان لكم فيهم اسوة حسنة لمن كان يرجو الله واليوم الآخر). ولمزيد من الحث على التأسي بابراهيم ومن معه عاود سبحانه وكرر التذكير بهده القدوة الحسنة عسى أن يتذكر أو نحشى من رغب في ثواب الآخرة ، وخاف من عدابها ( ومن يتول فإن الله هو الغي الحميد ) . من أعرض عن الاقتداء بالصالحين فإنه تعالى غني عن خلقه ، مستحق للحمد في ذاته وصفاته وجميع أفعاله .. وهكذا سبحانه يأمر الأشرار ان يتعظوا بعاقبة الماضين من أمثالهم ، ويأمر المؤمنين ان يقتدوا بهدي من مضى من الصالحين .

( عسى الله ان يجعل بينكم وبين الذين عاديتم منههم مودة ) . يشر سبحانه بهذا إلى فتح مكة، وان الكثير من المشركين الذين نهاهم الله عن موديهم سيدخلون في دين الله أفواجاً . وعند ثله يلتئم الشمل ، ويتبادل الصحابة المودة مع المسلمين الجدد ( والله قدير ) على ان يذهب بالعداوة وأسبابها ، ويأتي مكابها بالمودة وبواعثها ( والله غفور رحيم ) يغفر ذنوب عباده التأثين ويشملهم برحمته . وقد أنجز الله وعده ، ونصر عبده محمداً ، فخضعت له الجزيرة العربية واستسلمت مكة ودخل اهلها في دين الاسلام أفواجاً ، وحصلت المودة بين من كانوا بالأمس أعداء ألداء .

# لا ينهاكم الله عن الذين لم يقاتلوكم الآية ٨ \_ ٩:

لَا يَنْهَا كُمُ اللهُ عَنِ الَّذِينَ لَمْ يُقَاتِلُو كُمْ فِي الدِّينِ وَلَمْ يُخْرِجُو كُمْ مِن وَيَارِ كُمْ أَن تَبَرُّوهُمْ وَتُقْسِطُوا إلَيْهِمْ إِنَّ اللهَ يُحِبُ الْمُقْسِطِينَ \* إِنَّى اللهِ يَجِبُ الْمُقْسِطِينَ \* إِنَّى اللهِ عَنِ اللهِ عَنِ اللَّهِ مِن دِيَارِ كُمْ يَنْهَا كُمُ اللهُ عَنِ اللَّهِ مِن دِيَارِ كُمْ يَنْهَا كُمُ اللَّهِ عَنِ اللَّهِ مِن دِيَارِ كُمْ وَظَاهَرُوا عَلَى إِخْرَاجِكُمْ أَنْ تَوَلُّوهُمْ وَمَن يَتُولُهُمْ فَأُولِيْكَ مُ الظَّالِمُونَ \* وَظَاهَرُوا عَلَى إِخْرَاجِكُمْ أَنْ تَوَلُّوهُمْ وَمَن يَتُولُهُمْ فَأُولِيْكَ مُ الظَّالِمُونَ \*

#### اللغة :

البر كلمة تجمع معاني الخير والاحسان . والقسط العدل ، وقيل : المراد بــه هنا القسمة ، وان معنى أن تقسطوا اليهم أن تعطوهم قسطاً من أموالكم. وظاهروا عاونوا وعاضدوا . وأن تولوهم أن توادوهم وتحبوهم .

## الإعراب:

المصدر من ان تبروهم بدل اشهال من اللهين لم يقاتلوكم ، ومثله المصدر من ان تولوهم .

# الدول الصديقة والمعادبة:

دعا القرآن الكريم الى السلم ، ومهى عن القتال إلا للدفاع عن النفس ، أو لنصفة المظلوم من ظالمه ، والى السبب الأول تشير الآية ١٩٠ من سورة البقرة : « وقاتلوا في سبيل الله الذين يقاتلونكم ولا تعتدوا ان الله لا يحب المعتدين » . أما السبب الثاني فقد أشارت اليه الآية ١٠ من سورة الحجرات : « وان طائفتان من المؤمنين اقتتلوا فأصلحوا بينها فإن بغت إحداهما على الأخرى فقاتلوا التي تبغي حتى تفيء الى أمر الله ».وأنكر القرآن حروب التخريب والاستيلاء على الأقوات ومصادر البروات: « ولا تبخسوا الناس أشياءهم ولا تعثوا في الأرض مفسدين — ٨٥ هود» . وقال أيضاً : « تلك الدار الآخرة بجعلها للذين لا يريدون علواً في الأرض ولا فساداً والعاقبسة للمتقن — ٨٥ القصص » . وهده الآية من الآيات الي تربط الآخرة بالدنيا ، والنشأة الثانية بالنشأة الأولى . انظر تفسير الآية ١٤٠٢ من سورة آل عمران ج ٢ ص ١٦٥ فقرة « نمن الجنة » .

#### سورة المتحنة

لحل المشاكل الدولية وغيرها بالطرق السلمية ، بل دعــا القرآن الكريم الى أخوة عالمية تقوم على أساس التعارف والحب والبر والعدل ، قــال تعالى : « وجعلناكم شعوباً وقبائل لتعارفوا ــ ١٣ الحجرات » . فالتعارف والتآلف هو الهــدف من تعدد الشعوب والقبائل ، أما البر والعدل فها موضوع الآيتين اللتين نحن بصددهما، ونترك الكلام عنها للاستاذ خالد محمد خالد ، قال :

« ان المبدأ الذي يرسم علاقتنا السديدة الرشيدة بمعركة اليسوم يتمثل في قول الله تعالى : « لا ينهاكم الله عن الذين لم يقاتلوكم في الدين ولم يخرجوكم من دياركم أن تبروهم وتقسطوا اليهم ان الله لا يحب المقسطين ، انما ينهاكم الله عسن الذين قاتلوكم في الدين وأخرجوكم من دياركم وظاهروا على اخراجكم أن تولوهم ومن يتولهم فأولئك هم الظالمون » .

و والآن فلنسأل أنفسنا وسكان الأرض جميعاً : من مين السدول يقاتلنا في ديننا ، ويخرجنا من ديارنا ، ويظاهر على إخراجنا ٢.. من الذين شردوا عرب فلسطين ، وانتهبوا منهم أموالهم وأرضهم وعرضهم وديارهم ٢.. من الذين مكنوا اسرائيل وزودوها بالمال والعتاد ، وقالوا لها كوني شوكة الجنب للعرب ٢.. من الذين قتلوا ولا يزالون يقتلون الكهول والولدان والنساء ٢.. من الذين حبسوا عنا السلاح وسرقوا أقواتنا ٢.. من الذين يقفون في المحافسل الدولية ضد حقوقنا ، ويناصرون علينا أعداءنا ٩ ..

وهي : وهناك آية أخرى تكشف عن وجه آخر لعلاقتنا مسع هؤلاء ، ولياء وحلفاء .. وهناك آية أخرى تكشف عن وجه آخر لعلاقتنا مسع هؤلاء ، وهي : وها قاتيلوا الذين يقاتلونكم و . ان الله لا يرضى ان نكون سلبين مسع هؤلاء الذين تحالفوا على مصرنا بل محرضنا على قتالهم لأنهم البادئون والظالمون .. أي سند من دين ؟ . أي سند من خلق يعتمد عليه أولئك المجرمون الذين يدعوننا لصداقة الغرب والتحالف معسه ؟ . ولا أعرف صورة من صور الإلحاد في الدين والنكوص عن الشرف والحق والواجب أبشع من هذه الصورة والدعوة التي تحيي قاتلها وتموت في سبيل جلادها . . أنقاتل الذين يسالموننا ، ونسالم الذين يقاتلوننا ، ويذبحوننا ذبح النعاج ؟ . كيف وقد زفوا الينسا في ليلة سوداء عروس الشرق ويذبحوننا ذبح النعاج ؟ . كيف وقد زفوا الينسا في ليلة سوداء عروس الشرق

الأوسط اسرائيل ، وازدادوا بها جثوماً عسلى بلادنا وتقتيلاً لأنفسنا وأحرارنا ، وتشتيتاً لكياننا ووحدتنا ؟.. فمن كان صاحب وعي فلينتفع بالتجربة ، ومن كان صاحب دين فليقرأ قول ذي الجلال : « قاتلوا الذين بقاتلونكم » .

وبعد ، فقد اقتطفنا هذه الكلمات من كتاب الدين في خدمة الشعب، المطبوع سنة ١٩٩٣ ، ولو ان الاستاذ خالداً كتب اليوم في هسذا الموضوع لما زاد حرفاً واحداً عما كتبه منذ سبع سنوات لأنه على علم اليقين من ان ما حدث في حزيران ١٩٩٧ وما يحدث الآن هو جزء من مخطط وضعه سلفاً المستعمرون والصهاينة ، وأعانهم على تنفيذه الذين يستميتون «في سبيل جلاد أمتهم » . وأيضاً يستميت هذا الجلاد في سبيل «حكامه » من العرب والمسلمين حرصاً على مصالحه وأغراضه.

واتفق فقهاء المذاهب على ان الصدقة غير الواجبة تجوز من المسلم على الذمي من أهل الكتاب، بل قال أبو حنيفة : تجوز عليه زكاة الفطر والكفارات . وأيضاً اتفقوا على جواز الوصية له بالمال ، والوقف عليه ، واستدلوا على ذلك بقولسه تعالى : لا ينهاكم الله عن الذين لم يقاتلوكم في الدين الخ .

# اذا جاءكم المؤمنات مهاجرات الآبة ١٠ – ١١:

يَا أَيْهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا جَاءُ كُمُ الْمُوْمِنَاتُ مُهَاجِرَاتِ فَامْنَجِنُوهُنَّ اللهُ أَعْلَمُ بِإِيمَانِينَ فَإِنْ عَلِيْتُمُوهُنَّ مُومِنَاتِ فَلَا تَرْجِعُوهُنَّ إِلَى الْحَكُفَّارِ الْعَلَىٰ بِيمَانِينَ فَإِنْ عَلِينَهُمُ مُومِنَاتِ فَلَا تَرْجِعُوهُنَّ إِلَى الْحَكُفَّارِ لَا مُناحِبُهُمْ مَا أَنْفَقُوا وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ أَنْ تَنْكِحُوهُنَ إِذَا آتَيْتُمُوهُنَّ أَجُورَهُنَّ وَلَا تُمَنِيكُوا بِعِصَمِ اللهِ يَعْلَمُ اللهِ يَعْلَمُ اللهِ يَعْلَمُ اللهِ يَعْلَمُ اللهِ يَعْلَمُ وَاللهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ \* وَإِنْ فَاتَمُمْ شَيْءً مِنْ أَذُواجُكُمْ اللهِ يَعْلَمُ اللهِ يَعْلَمُ وَاللهُ عَلِيمٌ حَكِيمٍ \* وَإِنْ فَاتَمُمْ شَيْءً مِنْ أَذُواجِكُمْ اللهِ يَعْلَمُ اللهِ يَعْلَمُ اللهِ يَعْلَمُ وَاللهُ عَلِيمٌ حَكِيمٍ \* وَإِنْ فَاتَمُمْ شَيْءً مِنْ أَذُواجُكُمْ اللهِ يَعْلَمُ اللهُ الْكُفَّارِ اللهُ عَلِيمٌ حَكِيمٍ \* وَإِنْ فَاتَمُمْ شَيْءً مِنْ أَذُواجُكُمْ اللهِ يَعْلَمُ اللهُ عَلَيْمُ وَاللهُ عَلِيمٌ حَكِيمٍ \* وَإِنْ فَاتَمُمْ شَيْءً مِنْ أَذُواجُكُمْ اللهِ يَعْلَمُ اللهُ اللهُه

#### سورة المتحنة

فَعَاقَبْتُمْ فَآتُوا الَّذِينَ ذَهَبَتْ أَزْوَاجُهُمْ مِثْلَ مَا أَنْفَقُوا وَاتَّقُوا اللهَ الَّذِي أَنْتُمْ بِهِ مُوْمِنُونَ★

#### اللغة :

فامتحنوهن أي اختبروهن , فإن علمتموهن مؤمنات أي أظهرن الايمان . لا جناح لا إثم , والعصم ما يعتصم به من عقد الزواج وغيره . والكوافر جمسع كافرة , وان فاتكم شيء من أزواجكم أي ذهبت احسدى أزواجكم . فعاقبتم أي ظفرتم بالكفار وكانت لكم العقبى عليهم .

# الإعراب:

مهاجرات حال من المؤمنات . ومؤمنات مفعول ثان لعلمتموهن . وترجعوهن هنا بمعنى تردوهن ولذا أعدي الفعسل الى المفعول . والمصدر من أن تنكحوهن مجرور بفي مقدرة .

# المعنى :

في سنة ست من الهجرة عقد النبي (ص) صلح الحديبية مع قريش . أنظر تفسير الآية ١٠ من سورة الفتح فقرة ١ خلاصة القصة »، وجاء في عهد الصلح: ان من أتى محمداً (ص) من قريش رده عليهم ، ومن أتى قريشاً من عند محمد (ص) لم يردّوه عليه . وقال المفسرون : بعد ان تم الصلح بسين الطرفين جاءت امرأة من قريش مهاجرة الى رسول الله (ص) وجاء زوجها على أثرها ، وكان مشركاً ، فقال : يا محمد ، اردد علي امرأتي ، فإنك شرطت لنا ان ترد علينا من أتاك منا .. فنزلت هاتان الآيتان لبيان حكم الزوجات اللائي آمن من دون أزواجهن ، واللائي ارتددن عن الاسلام . وفيا يلي التفصيل :

١ – ( يا أيها الذين آمنوا اذا جاءكم المؤمنات مهاجرات فامتحنوهن). يقول سبحانه للمسلمين : اذا جاءتكم امرأة من دار الشرك ، وقالت : أتيت مؤمنة بالله ورسوله فاختبروها . واختلف المفسرون في أي شيء يختبرها المسلمون ؟. وأرجح الأقوال أن تشهد المرأة ان لا إله إلا الله وان محمداً رسول الله ، لأن الرسول الأعظم (ص) كان يكتفي بذلك لاثبات الاسلام ، وعليه إجاع المسلمين، ولقوله تعالى بلا فاصل : ( الله أعلم بإيمانهن ) أي خدوا بالظاهر ، أما الباطن فهو لله وحده ، وللآية ٩٤ من سورة النساء : « ولا تقولوا لمن ألقى اليكم السلام لست مؤمناً ه . فبالأولى ان لا نقول ذلك لمن نطق بالشهادتين .

( فان علمتموهن مؤمنات ) أي نطقن بالشهادتين ( فلا ترجعوهن الى الكفار لا هن حل لهم ولا هم علون لهن ) لا تعيدوا الى الزوج المشرك ... أما المسلمون ... زوجته التي هاجرت اليكم مؤمنة لأنها لا تحل له بعد ان انقطعت العصمة بينها . وان سأل سائل : ان قوله تعالى : « لا هن حل لهم ويغني عن قوله : « ولا هم علون لهن ه فما هي فائدة التكرار ؟ قلنا في جوابه : من الجائز أن يكون التكرار للاشارة الى أنه لا أثر لاعتقاد المشرك انها ما زالت في عصمته وأيضاً بجوز أن يكون لمجرد التأكيد ( وآتوهم ما انفقوا ) . ولكن ردوا أيها المسلمون الى الأزواج مثل ما أعطوا الزوجات مسن المهر . ويختص هذا الحكم عال الهدنة بين الرسول والمشركين ، ولا ينسحب الى ما بعدها ، لأن المهر يستقر على الزوج بمجرد الدخول ، ولا يسقط بانفساخ العقد ، سواء أسلمت هي من دونه أم أسلم هو من دونها .

۲ – ( ولا جناح عليكم أن تنكحوهن إذا آتيتموهن أجورهن ) . للمسلم أن ينزوج المهاجرة المؤمنة بعد أن حرمت على زوجها ، شريطة أن يفرض لها المسلم مهراً ، وأن يتم الزواج بعد انقضاء العدة من المشرك اذا كان قد دخل بها .

٣ - ( ولا تمسكوا بعصم الكوافر ) . اذا كان الزوجان مشركين ، وأسلم هو من دونها حرمت عليه لانقطاع العصمة بينها تماماً كما لو أسلمت هي من دونه. وكذلك لو كانا مسلمين، وارتد أحدهما عن الاسلام ( واسألوا ما أنفقتم وليسألوا ما أنفقوا ) إذا أسلم هو من دونها بحق له أن يطالب بما أعطاها من المهر ، تماماً

## سورة المتحنة

كما بحق للمشرك أن يطالب بمهر زوجته المؤمنة ( ذلكم حكم الله يحكم بينكم والله علم علم بينكم والله علم حكم ) . هذا الحكم فرض لا تجوز معصيته ، فلقد شرعه سبحانه لحكمة هو سها أعلم .

( وان فاتكم شيء من أزواجكم الى الكفار فعاقبتم فآتوا الذين ذهبت أزواجهم الله منكم - مثل ما انفقوا ) . اذا هربت زوجة المسلم الى الكفار مرتدة عن دينها، ولم يردوا الى زوجها المهر فردوا أنتم اليه أيها المسلمون المهر الى الزوج من الغنائم التي تكسبونها من الكفار ( واتقوا الله الذي أنتم به مؤمنون ) . اتقوا محارم الله، وامتثلوا أحكامه ان كنتم صادقين في ايمانكم .

# اذا جاءك المؤمنات يبايعنك الآية ١٢ – ١٣:

يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِذَا جَـاءُكَ آلْمُوْمِنَاتُ يُبَايِعْنَكَ عَلَى أَنْ لَا يُشْرِكُنَ بِاللهِ شَيْئًا وَلَا يَشْرِقْنَ وَلَا يَوْنِينَ وَلَا يَقْتُلُنَ أُولَادَهُنَّ وَلَا يَأْتِينَ بِبُهْتَانِ يَعْمَنُ وَلَا يَعْمِينَكَ فِي مَعْرُوفِ فَبَايِعْهُنَّ وَلَا يَعْمِينَكَ فِي مَعْرُوفِ فَبَايِعْهُنَّ وَالْسَيَغْفِرْ لَمُن اللهَ إِنَّ اللهَ عَفُور رَحِيمٌ \* يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَتُولُوا وَاسْتَغْفِرْ لَمُن الله عَلَيْهِمْ قَدْ يَيْسُوا مِنَ الْآخِرَةِ كَا يَئِسَ الله عَلَيْهِمْ قَدْ يَيْسُوا مِنَ الْآخِرَةِ كَا يَئِسَ الْكُفَّارُ مِنْ أَصْحَابِ الله عَلَيْهِمْ قَدْ يَيْسُوا مِنَ الْآخِرَةِ كَا يَئِسَ الْكُفَّارُ مِنْ أَصْحَابِ الله عَلَيْهِمْ قَدْ يَيْسُوا مِنَ الْآخِرَةِ كَا يَئِسَ اللهَ عَلَيْهِمْ قَدْ يَيْسُوا مِنَ الْآخِرَةِ كَا يَئِسَ اللهَ عَلَيْهِمْ قَدْ يَشِسُوا مِنَ الْآخِرَةِ كَا يَئِسَ اللهَ عَلَيْهِمْ قَدْ يَشْهُوا مِن الْآخِرَةِ كَا يَئِسَ اللهَ عَلَيْهِمْ قَدْ يَشْهُوا مِن اللهَ عَلَيْهِمْ قَدْ يَشْهُوا مِنَ الْآخِرَةِ كَا يَشِسَ اللهُ عَلَيْهِمْ قَدْ يَشْهُوا مِنَ الْآخِورَةِ كَا يَشِي اللهِ عَلَيْهِمْ قَدْ يَشْهُوا مِن اللهِ اللهِ عَلَيْهِمْ اللهُ عَلَيْهِمْ قَدْ يَشْهُوا مِن اللهَالِمُ اللهُ عَلَيْهِمْ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَيْهِمْ اللهُ عَلَيْهِمْ قَدْ يَشْهُ وَلُولُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهَالِمُ اللهُ عَلَيْهِمْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ

#### اللغة:

يبايعنك أي يلتزمن بطاعتك . ومن بين أيديهن وأرجلهن كنايسة عن بطولهن ويأتي البيان .

# الإعراب:

فبايعهن جواب اذا جاءك . ومن أصحاب القبور على حذف مضاف أي من بعث أصحاب القبور والمجرور متعلق بيشس .

# المعنى :

ر يا ايها النبي اذا جاءك المؤمنات يبايعنك ) . لما فتح رسول الله (ص) مكة بايع الرجال على الطاعة والجهاد ، ثم بايع النساء :

ر على ان لا يشركن بالله شيئاً). انظر دليل التوحيد في ج٢ص ٣٤٤. ولا يسرقن) من أزواجهن ولا من غيرهم. وفي كتب التفسير والحديث ان هند ام معاوية قالت لرسول الله عند هذا الشرط: ان أبا سفيان رجل شحيح، وقد أصبت من ماله ، فأقرتها النبي (ص) على ان لا تزيد عن حاجتها وحاجة أولادها .

٣ - ( ولا يزنين ) . انظر ج ٥ ص ٤٦ و ٣٩٧ .

ولا يقتلن أولادهن ) . كان أهل الجاهلية يقتلون أولادهم خشيسة الفقر كما أشارت الآية ٣١ من سورة الإسراء : « ولا تقتلوا أولادكم خشية املاق نحن نرزقهم واياكم » .

ولا يأتين ببهتان يفترينه بين أيديهن وأرجلهن ) . هذا كنايسة عن البطون ، لأن مكان البطن بين البدين والرجلين ، والمعنى ان لا تكذب المرأة فيا تخبر به من الحمل والطهر والحيض ، فلا تقول : انها في طهر وهي حائض أو العكس ، ولا تدعي الحمل وما هي بحامل .. وبعض النسوة تدلس على الزوج ، فتوهمه انها حامل ثم تدعي انها أسقطت أو تأتي بلقيط تنسبه الى الزوج زوراً ومتاناً.
 ٢ - ( ولا يعصينك في معروف ) ولا يأمر النبي (ص) إلا بمعروف ، ولا ينهى إلا عن منكر ( فبايعهن ) على الوفاء بما ذكر ( واستغفر لهن الله ) ما تقدم من ذنوبهن ( ان الله غفور رحيم ) يغفر للتاثبين والتاثبات، ويشملهم برحمته .
 ر يا أيها الذين آمنوا لا تتولوا قوماً غضب الله عليهم قد يئسوا من الآخرة

# سورة المتحنة

كما يئس الكفار من أصحاب القبور) . خاطب سبحانه المؤمنين في أول هذه السورة بقوله : « يا أيها الذين آمنوا لا تتخذوا عدوي وعدوكم أولياء ». وختمها سبحانه بمثل هذا الحطاب ، والغرض تحذير المؤمنين من أعداء الله والحق ، وان لا يأمنوهم على شيء من أخبار الرسول (ص) والمسلمين، ولا يركنوا الى أكاذيبهم ودسائسهم ، لأنهم لا يرجون لقاء الله ، والبعث عندهم تماماً كرجوع المونى الى الحياة الدنيا ، ومن أجل هذا غضب الله عليهم وأعد مم عذاباً ألها .

# سيورج الصنتخ

١٤ آبة مدنية .

# بنير ألنوالهم فألتحيث

كأنهم بنيان مرصوص الآية ١ - ٦:

سَبِّحَ بِلٰهِ مَا فِي السَّمْوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَهُ ــو َ الْعَزِيرُ الْحَكِيمُ \*

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لِمَ تَقُولُونَ مَا لاَ تَفْعَلُونَ \* كَبُرَ مَقْتاً عِنْدَ اللهِ أَنْ تَقُولُوا مَا لاَ تَفْعَلُونَ \* إِنَّ اللهَ يُحِبُّ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ صَفّا تَقُولُوا مَا لاَ تَفْعَلُونَ \* إِنَّ الله يُحِبُّ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ صَفّا تَقُولُهِ بَنْ مَرْضُوصُ \* وَإِذْ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ يَا قَوْمِ لِمَ تُودُونِنِي وَقَدْ تَعْلَمُونَ أَنِي رَسُولُ اللهِ إلَيْكُمْ فَلَمَّا زَاعُوا أَزَاعَ اللهُ لَوْ بَهُمُ وَاللهُ لاَ يَهُدِي الْقَوْمَ الْفَاسِقِينَ \* وَإِذْ قَالَ عِيْسَى بُنُ مَرْيَمَ يَا بَنِي لَوْ بَهُمُ أَنْ مَا لِيْكُمْ مُصَدِّقاً لِمَا بَيْنَ يَدَيَّ مِنَ النَّوْرَاةِ وَمُبَشِّراً إِنِيلَ إِنِّي رَسُولُ اللهِ إلَيْكُمْ مُصَدِّقاً لِمَا بَيْنَ يَدَيَّ مِنَ النَّوْرَاةِ وَمُبَشِّراً إِنِيلَ إِنِّي رَسُولُ اللهِ إلَيْكُمْ مُصَدِّقاً لِمَا بَيْنَ يَدَيَّ مِنَ النَّوْرَاةِ وَمُبَشِّراً إِنِيلَ إِنِي مِنْ بَعْدِي النَّهُ أَحَدُ فَلَمَّا جَاءُمْ بِالْبَيْنَاتِ قَالُوا الْهِ لَا يَشِينَ \* وَلَا يَعِيلُمُ مُنْ بَعْدِي النَّهُ أَحَدُ فَلَمَّا جَاءُمْ بِالْبَيْنَاتِ قَالُوا الْهِ لَيْ يَنْ بَيْنَ مِنْ بَعْدِي النَّهُ أَحَدُ فَلَمَا جَاءُمْ بِالْبَيْنَاتِ قَالُوا الْمِيلُ الْمِيلُونَ أَبِي مِنْ بَعْدِي النَّهُ أَحَدُ فَلَمَا جَاءُمْ بِالْبَيْنَاتِ قَالُوا الْمِيلُ مُنْ مُبِينَ \*

# سورة الصف

#### اللغة:

المقت أشد البغض. والمرصوص كناية عن البناء المحكم حتى كأنه ُ بني بالرصاص. والزيغ الانحراف عن الحق .

# الإعراب:

مقتاً تمييز . والمصدر من أن تقولوا فاعل كبر أي كبر هذا القول مقتاً . وصفاً مصدر في موضع الحال من فاعل يقاتلون أي مصطفين . ومصدقاً حال من رسول الله . وجملة اسمه أحمد محلها الجر صفة لرسول المجرور بالباء .

# المعنى :

( سبح لله ما في السموات وما في الأرض وهو العزيز الحكيم ) . شهد كل كائن بلسان المقال أو الحال لله سبحانه بالقدرة والحكمة . وتقدم بالحرف الواحد في أول سورة الحديد وأول سورة الحشر ، وتكلمنا مفصلاً عن تسبيح الكائنات عند تفسير الآية ٤٤ من سورة الاسراء .

( يا أيها الله ين آمنوا لم تقولون ما لا تفعلون ) 11. كثير من الناس يتعملون الكذب والحداع ، فيتصرفون في الحفاء ما لا يبدونه علانية .. وليس من شك ان هؤلاء منافقون بكل ما في كلمة النفاق من معى ، ومن ثم فلا يصح ان يخاطبوا بيا أيها المؤمنون ، وان تظاهروا بالاعان ، ومن الناس من يقول ويعبد بنية الصدق والوفاء ، ولكن تعترضه ظروف لا قبل له بها ، فيعجز عن الوفاء على الرغم مما بذله من جهد ، وهذا معذور ، مسا في ذلك ريب ، ومنهم من يقول ويعد بنية الوفاء ، ولكن اذا جاء أوان العمل وتهيأت له الأسباب تراجع وألمني ارادته كسلا أو جبنا أو غلا ، وهذا مؤمن ولكنه مؤمن متهاون ضعيف في ارادته وأمام نفسه الأمارة بالسوء .

وهذا النوع من الناس هم المخاطبَون بقوله تعالى : ﴿ يَا أَيِّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَمْ ٓ

تقولون ما لا تفعلون كبر مقتاً عند الله ان تقولوا ما لا تفعلون ) . ومن باء بغضب الله فقد هوى الى عذاب السعير . وقال كثير من المفسرين: ان جاعة من الصحابة كانوا قبل ان تتهيأ أسباب الأمر بالقتال يتمنون ان يفرض عليهم ، فلا تهيأت أسبابه وفرض عليهم تثاقل فريق منهم ، فنزلت فيهم هذه الآية . وليس هذا ببعيد لأن السياق يومىء اليه حيث قال سبحانه ببلا فاصل : ( ان الله عب الذين يقاتلون في سبيله صفاً كأنهم بنيان مرصوص)أي عكم ثابت كأنه بني بالرصاص، وفال تعالى ونكل عن علماء الآثار انهم عثروا على أبنية قديمة بنيت بالرصاص ، وقال تعالى حكاية عن ذي القرنين : و آتوني أفرغ عليه قيطراً – ٩٦ الكهف و والقيطر الرصاص أو النحاس المذاب .. ومن نافلة القول : ان الله سبحانه يحب تماسك المراحاص أو النحاس المذاب .. ومن نافلة القول : ان الله سبحانه يحب تماسك الحاصة و تعاضدها في كل ما يعود عليها بالحير والصلاح .

( وإذ قال موسى لقومه يا قوم لم تؤذوني وقد تعلمون اني رسول القداليكم). هذا السؤال محمل جوابه معه لأن بني اسرائيل هم قتلة الأنبياء بنص كتابهم المقلس عندهم ، فقد جاء في سفر نحميا اصحاح ٩ آية ٢٦ ما نصه بالحرف : وعصوا وتمردوا عليك – أي على الله – وطرحوا شريعتك وراء ظهورهم وقتلوا أنبياءك الذين أشهدوا عليهم ليردوهم اليك ، وعملوا اهانة عظيمة ، أما القرآن الكريم فقد سجل عليهم قتل الأنبياء في أكثر من آية . ولو ان قائلاً يقول : لا شيء أدل على نبوة موسى من اساءة بني اسرائيل اليه ، وهو منقذهم والمحسن اليهم ، وعلى نبوة عيسى من اقدامهم على صلبه ، لو قال هذا قائل لكان لقوله وجه وجيه .

أما إساءة بني اسرائيل الى موسى فهي على ألوان ، قالوا له : أرنا الله جهرة. وقالوا له : فاذهب أنت وربك فقاتلا انا ههنا قاعدون . وقالوا له : اجعل لنا إلها كما لهم آلهة . وقالوا له : لن نصبر على طعام واحسد . الى غير ذلك . ( فلها زاغوا أزاغ الله قلوبهم ) . وهذه الآية تنص بصراحة على ان الله سبحانه لا يزيغ أحداً إلا اذا زاغ هو بسوء انحتياره ، ولا بهين محلوقاً وبهلك إلا اذا هو عرض نفسه للهلكة والهوان .. فلا فرق أبداً بين معنى هذه الآية ومعنى قول القائل : من طمع بالحرام أذله الله وأخزاه ، ومن اقتنع بالحلال أعزه وأغناه .. وجذه الآية نفسر الآيات التي نسبت بظاهرها الإضلال الى الله مثل هيضسل من وبهذه الآية نفسر الآيات التي نسبت بظاهرها الإضلال الى الله مثل هيضسل من

( واذ قال عيسى بن مريم يا بني اسرائيل اني رسول الله اليكم مصدةاً لما بين يدي من التوراة ومبشراً برسول يأتي من بعدي اسمه أحمد ) يعني محمداً (ص) وفي آية ثانيسة : والنبي الأمي الذي بجدونه مكتوباً عندهم في التوراة والانجيل سلاعراف ، . وفي ثالثة : والذين آتيناهم الكتاب يعرفونه كما يعرفون أبناءهم وان فريقاً منهم ليكتمون الحسق وهم يعلمون – ١٤٦ البقرة ، أعلن القرآن وأصر على ان التوراة التي أنزلت على موسى والانجيل الذي أنزل على عيسى قد بشرا بنبوة محمد ، وجابه مهذا الحقيقة علماء اليهود والنصارى وتحداهم أن يكذبوا، وما ذكر التاريخ ان أحداً منهم كذب وأنكر ، بل أثبت ان المنصفين منهم اعترفوا وأسلموا كعبدالله بن سلام وغيره مع العلم انهم كانوا ينصبون العداء لرسول الله ، ويبحثون جاهدين عن زلة يدينونه مها .

# تحريف التوراة والانجيل:

الجواب: إذا سأل هذا السؤال بهودي أو نصراني فللمسلم ان يقول له: لقد أجاب عن سؤالك هذا علماء اليهود والنصارى أنفسهم ، حيث اعترفوا صراحة بأن التوراة الأصلية التي نزلت على موسى قد فقدت ، وبعد سنين طوال ادعى من ادعى بأنه بحفظها عن ظهر قلب ، وكتب دعواه هذه ، ثم قال لها كوني توراة موسى فكانت .. ونفس الشيء حدث للانجيل الأصيل الذي أنزل عسلى عيسى .. ومن الطريف ان انجيل السيد المسيح (ع) قد أولد بعد أن فقد عشرات الأناجيل حتى تجاوز عددها الحمسين .. وفي سنة ٣٢٥م اجتمع رؤساء النصارى ، وأقروا ٤ أناجيل مع ان عيسى نزل عليه انجيل واحد فقط لا غير باتضاق النصارى ،

فما الذي جعل الواحد أربعة ؟ ولو أقروا ثلاثة أناجيل لقلنا : لكل اقنوم انجيل .. ولا شيء أدل على ان هذه الأناجيل من رجال الكنيسة لا من المسيح انها تحدثت عن صلبه ودفنه وخروجه من القبر وصعوده الى السهاء واختنام حياته على الأرض، فهل نزل عليه الوحي بعد أن تُصلب ودُفن ؟ واذا أمكن ذلك فهل من الممكن في حكم العقل والواقع أن ينزل عليه الوحي الذي دُون في الانجيل بعد أن صعد الى السهاء واختتم حياته على الأرض ؟.

سؤال ثان : وأين نجد هذا الاعتراف من علماء اليهود والنصارى ؟.

الجواب : في العديد من كتبهم العربية والأجنبية ، فمن الكتب العربية قاموس الكتاب المقدس الذي اشترك في وضعه ٢٧ عالماً ، فلقد جـاء في مادة يوشيا من هذا الكتاب ما نصه بالحرف: « مما لا شك فيه أن معظم الأسفار المقدسة أتلف أو فقد في عصر الارتداد عن الله والاضطهاد » . وفي مادة اسفار : « هنـــاك رأي يقول: ان الذي أضفى صفة القانون على اسفار العهد القديم هم كتاب الأسفار أنفسهم .. ورأي آخر يقول : هم الكتّاب المقودون ــ أي المؤيدون ــ بالروح القدس ، ومعهم قادة الدين من اليهود والمسيحين الذين قبلوا هذه الأسفار بإرشاد الروح القدس أيضاً ٥ . وهذا اعتراف لا يقبل الشك بأن الأسفار الأصلية فقدت ، وان جماعة قد كتبوا ما كتبوا أسفاراً وأضفوا عليهـــا صفة القداسة من عند أنفسهم على قول ، وبتأييد الروح القدس على قول آخـــر .. وسواء أخذنا بالقول الأول أم الثاني فالنتيجــة واحدة ، وهي الاعتراف القاطــع بأن الأسفار الموجودة الآن ما هي بأسفار موسى وعيسى الأصلية لأن هذه قد فقدت ، وحل محلها أسفار جديدة كتبها الذين زعموا القداسة لأنفسهم أو زعمها لهم قوم آخرون، وكلهم مؤينَّدون بالروح القدس .. والروح القدس عندهم هـو روح الله الاقنوم الثالث ، وسمي الله روحاً لأنه مبدع الحياة : وقدساً لأن من عمله تقديس قلب المؤمن على حد تعبيرهم .

وقد وضع علماء الاسلام عشرات الكتب للدلالة على تحريف التوراة والانجيل، منها كتاب «اظهار الحق» للشيخ رحمة الله الهندي، وفيه مئة شاهد على تحريف التوراة والانجيل لفظاً ومعنى ، أشار الى هذا الكتاب صاحب تفسير المنار عند تفسير الآبة ٤٦ من سورة النساء . ومن هذه الكتب الرحلة المدرسية للشيخ جواد البلاغي ، وكتاب « محمد رسول الله في بشارات الأنبياء » لمحمد عبد الغفار ، وكتاب و محمد رسول ، هكذا بشرت الأناجيل » لبشري زخاري ميخائيل، وآخر كتاب قرأته في هذا الموضوع والبشارات والمقارنات » للشيخ محمد الصادقي الطهراني . صدر حديثاً ، وهو متخم بالشواهد القاطعة من كتب اليهود والنصارى على تحريف التوراة والأناجيل المتداولة الآن .

( فلم جاءهم - أي جاء عيسى بني اسرائيل - بالبينات قالوا هذا محر مب بن ) . لم يكتف اليهود بقولهم عن السيد المسيح (ع) : انه ساحر ، حتى قالوا : هو ابن النجار ، كما جاء في انجيل متى اصحاح ١٣ آية ٥٥ وانجيل مرقس اصحاح ٢ آية ٣ . ينص الانجيل على ان اليهود قذفوا السيدة العذراء بالزنا .. ومع هذا نرى الكثير من النصارى يتحالفون مع الصهيونية عدوة الأديان والانسائية نخاصة المسيحية - يتحالف الكثير منهم مع الصهاينة فيد الاسلام وأهل القرآن الذي يقول : و ما المسيح ابن مرحم إلا رسول قد خلت من قبله الرسل وأمه صديقة - ١٨ الماثدة » .. وان دل هذا التحالف على شيء فإنما يدل على ان المسيحية عند انصار اسرائيل هي بجرد شعار لمآرب أخرى، وان دينهم وضمرهم هو الامتيلاء والاعتداء نماماً كالصهاينة .

# والله متم نوره الآية ٧ – ١٤:

وَمَنْ أَظُلُمُ مِنْ الْفَرْى عَلَى اللهِ الْكَذِبَ وَهُ وَ يُدْعَىٰ إِلَى الْإِسْلَامِ وَاللهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ \* بُرِيدُونَ لِيُطْفِئُوا نُورَ اللهِ بِأَفْوَاهِمِمْ وَاللهُ مُنِمَ نُورِهِ وَلَوْ كَرِهَ الْكَافِرُونَ \* هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَىٰ وَاللهُ مُنِمَ نُورِهِ وَلَوْ كَرِهَ الْكَافِرُونَ \* هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَىٰ وَاللهُ مُنْ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَتُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللهِ بِأَمْوَالِكُمْ وَأَنْفُسِكُمْ ذَلِكَ مَخْرِي لَكُمْ أَنُو بَكُمْ وَيُدْخِلُكُمْ جَنَّاتِ تَجْرِي لَكُمْ أَنُو بَكُمْ وَيُدْخِلُكُمْ جَنَّاتِ تَجْرِي مِنْ تَحْيَبُهَا الْأَنْهَارُ وَمَسَاكِنَ طَلِيّبَةً فِي جَنَّاتِ عَدْنِ ذُلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ \* وَأَخْرَى تُحْيَبُونَهَا الْأَنْهَارُ وَمَسَاكِنَ اللهِ وَقَتْحُ قَرِيبٌ وَبَشِّرِ الْمُؤْمِنِينَ \* يَا أَيُّهَا وَأَخْرَى تُحْيَبُونَهَا مَضْرٌ مِنَ اللهِ وَقَتْحُ قَرِيبٌ وَبَشِّرِ الْمُؤْمِنِينَ \* يَا أَيُّهَا اللهِ يَا أَيْهَا اللهِ يَا أَيْهَا اللهِ عَلَى اللهِ قَالَ الْحَوَادِ يُونَ غَنْ أَنْصَارُ اللهِ فَآ مَنَتُ طَايِفَةٌ مَنْ أَنْصَارُ اللهِ فَآ مَنَتُ طَايِفَةٌ مَنْ أَنْصَارُ اللهِ فَآ مَنُوا عَلَى عَدُولِهِ مِنْ بَيْ إِسْرَائِيدِ لَى اللهِ قَالَ الْحَوَادِ يُونَ غَنْ أَنْصَارُ اللهِ فَآ مَنُوا عَلَى عَدُولِهِ مِنْ اللهِ عَلَا اللهِ عَلَا اللهِ عَلَى اللهِ عَلَا اللهِ عَلَيْهِ أَنْ اللهِ عَلَا اللهِ عَلَا عَدُولِهِ فَا اللهِ عَلَا اللهِ عَلَا اللهِ عَلَا اللهِ عَلَا اللهِ عَلَى عَدُولِهِ فَا اللهِ عَلَا اللهِ عَلَا اللهِ عَلَاهُ مِنْ أَنْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَوْهُ فَا اللهِ عَلَا اللهِ عَلَا عَدُولِهِ فَا اللهِ عَلَاهُ عَلَى عَدُولِهُ فَا اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى عَدُولِهِ فَا اللهِ عَلَا اللهِ عَلَاهُ وَلَى اللهِ عَلَاهُ وَلَوْلَ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى عَدُولِهُ فَا اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى عَدُولِهُ فَا اللهِ عَلَى اللهِ عَلْمَا اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ الله

#### اللغة :

المراد بالاسلام هنا الاستسلام لأمر الله والانقياد لأوامره ونواهيه . والمراد بنور الله دينه وبراهينه . ومتم مظهر . ومتم مظهر . وحواريو الرجل خاصته . وظاهرين غالبين .

# الاعراب :

وهو يدعى الى الاسلام الجملة حال . ومفعول يريدون محذوف ، والمصلدر من ليطفئوا مفعول لأجله مسع ذكر اللام أي يريدون الافتراء لأجل اطفاء نور الله . والله متم نوره الجملة حال . ويغفر بالجزم جواباً لتؤمنون لأنه أمسر بصيغة الخبر أي آمنوا يغفر لكم . ويدخلكم عطف على يغفر . ومساكن عطف

# سورة الصف

على جنات. وأخرى مبتدأ والحبر محذوف أي ولمكم أخرى ، وجملة تحبولها صفة لأخرى . ونصر بدل من أخرى .

# المعنى :

(ومن أظلم ممن افترى على الله الكذب وهو يدعى الى الاسلام) 1. دعارسول الله (ص) قومه الى تبذ الشرك والايمان بالله وحده ، فضاقوا به وتألبوا عليه ، وأثاروا حوله الشكوك والافتراءات .. وهكذا يلجاً المبطال المعاند الى اختلاق الأكاذيب ، وتلفيق الأباطيل كلما دعي الى الحق ، سواء أكان الداعي نبياً أم غير نبي ( والله لا يهدي القوم الظالمين ) الذيان يفترون على الله الكذب ، ومثله : « لا تفتروا على الله كذباً فيسحتكم بعذاب وقد خاب من افترى – 11 طه » ج ص ح ٢٧٦ . ( يريدون ليطفئوا نور الله بأفواههم والله متم نوره ولو كره الكافرون ) . حاولوا القضاء على الاسلام بالدسائس والأكاذيب ، فكان مثلهم في ذلك تماماً كالذي ينازع الله في سلطانه ، والله غالب على أمره ولكن أكثر الناس ذلك تماماً كالذي ينازع الله في سلطانه ، والله غالب على أمره ولكن أكثر الناس لا يعلمون .

( هو الذي أرسل رسوله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله ولو كره المشركون ) . المراد بالرسول هنا محمد ، وبالهدى القرآن ، وبدين الحق الاسلام. وقد وردت هذه الآية والتي قبلها بالحرف الواحد في سورة التوبة الآية ٣٣ و ٣٣ ح ٤ ص ٣٣ وما بعدها ( يا أيها الذين آمنوا هل أدلكم على تجارة تنجيكم من عذاب أليم ) . الدنيا في حقيقتها متجر لكل الناس بلا استثناء .. أبداً لا أحد في هذه الحياة إلا وتنطبع أعماله وتصرفاته بقصد المصلحة والربح ، ولكن المصلحة منها يشعة وقبيحة كالذي يعمل لمجرد الشهرة وتكديس الثروة بكل سبيل ، ومنها مصلحة حسنة وخرة كالذي يعمل لمد حاجاته وحاجات الآخرين .. ولأن الربح مصلحة منا الأول على العمل فقد عرض سبحانه على عباده تجارة يربحون بها النجاة من غضبه وعذابه ، والفوز بمرضاته وثوابه ، ولا ربح كالأمان والجنان ، وقد من خضبه وعذابه ، والفوز بمرضاته وثوابه ، ولا ربح كالأمان والجنان ، وقد من خضبه وعذابه ، والفوز بمرضاته وثوابه ، ولا ربح كالأمان والجنان ، وقد حد سبحانه ثمن هذا الربح بقوله :

(تؤمنون باقله ورسوله وتجاهدون في سبيل الله بأموالكم وأنفسكم). هذا هو الشمن : ايمان لا يشوبه ربب ، وتضحية بالنفس ، وايشار بالمال ، ومنى تحقق ذلك تنم الصفقة مع الله ، ومن أوفى بعهده منه تعالى ؟. وفي نهج البلاغة : ليس لأنفسكم ثمن إلا الجنة فلا تبيعوها إلا بها ( ذلكم خير لكم ان كنتم تعلمون ) ان النجاة من عذاب الله والفوز بثوابه خير من الأنفس والأموال والأولاد .

(يغفر لكم ذنوبكم ويدخلكم جنات تجري من تحتها الأنهار ومساكن طيبة في جنات عدن). هذا بيان وتفصيل للربح الذي ينالونه من هذه التجارة ، وأول هذا الربح غفران الذنوب ، ولا حر عند الله إلا من تحرر من ذنوبه وآثامه ، والربح الثاني ملك قائم ، ونعيم دائم ( ذلك الفوز العظيم ) الذي لا فوز أعظم منه ( وأخرى تحبونها نصر من الله وفتح قريب وبشر المؤمنين ) . المراد بالنصر والفتح القريب فتح مكة كها يتبادر الى الأذهبان .. وكان الصحابة يتلهفون على هذا النصر لكثرة ما لاقوه من مشركي أهل مكة ، فأمر سبحانه نبيه الكريم ان يبشرهم بهذا النصر وقربه بعد البشارة بالغفران والجنان .

(يا ايها الذين آمنوا كونوا أنصار الله كما قال عيسى بن مريم للحوارين من أنصاري الى الله قال الحواريون نحن أنصار الله ). الحطاب في يا أيها الذين آمنوا للصحابة يأمرهم الله فيه أن يكونوا مع رسوله العظيم كما كان الحواريون مع عيسى قولاً وفعلاً . وتقدم مثله في الآية ٥٢ من سورة آل عمران ج ٢ ص ٦٧ .

وفي قاموس الكتاب المقدس: « يسمى يسوع الناصري – أي عيسى – .. والنسبة تعود الى مدينة الناصرة..ومعنى يسوع « يهوه مخلّص » وهو اسمه الشخصي، أما المسيح فهو لقبه .. ويقسال المسيح لأنه مكرس للخدمة والفسداء .. ودعي المؤمنون مسيحيين سنة ٤٢ أو ٤٣ م .. ويرجح ان هذا اللقب كان في أول الأمر شتيمة ».وبين عيسى وموسى أكثر من ١٢٠٠ سنة وأقل من ١٤٩١ لأن المؤرخين على أقوال في ذلك أكثرها ١٤٩٠ وأقلها ١٢١٠ .

( فآمنت طائفـــة ـــ بعيسى ــ من بني اسرائيل وكفرت طائفة فأيدنا الذين آمنوا على عدوهم فأصبحوا ظاهرين ) . المراد بظاهرين الغالبون بالحجة والبرهان،

# سورة الصنف

والمعنى ان بني اسرائيل اختلفوا في عيسى ، وهو منهم ، فهنهم من قبال : هو عبد الله ورسوله ، وقال النعرون : هو إله . وقال اليهود : ساحر وابن زنا ، فأيد الله سبحانه بالحبجة والبرهان القائلين هو رسول الله على الجاحدين والمؤلمين . وفي رسائل يوحنا ان ضد المسيح هو من أنكر التجسد واتحساد لاهوت المسيح بناسوته . أما القرآن فيقول : ان أعداء المسيح هم الغالون فيه والقالون له .

# ميتوش الجمعة

١١ آية مدنية .

# بنير النوالجم والتحييم

# بعث في الأميين رسولا ١ – ٤:

يُسَبِّحُ لِلهِ مَا فِي السَّمُوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ الْمَلِكِ الْقُدُوسِ الْعَزِيزِ الْحَكِيمِ \* هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأُمَّيِّينَ رَسُولًا مِنْهُمْ يَتُلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِ فِي الْمُحْيَمِ وَيُوكِيمِ مُونِيعًا مُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحَكْمَةَ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفِي صَلَالِ مُنِينِ \* وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحَكْمَةَ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفِي صَلَالِ مُبِينِ \* وَآخِرِينَ مِنْهُمْ لَمَا يَلْحَقُوا بِهِمْ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ \* ذَٰلِكَ مُنِينِ \* وَآخِرِينَ مِنْهُمْ لَمَا يَلْحَقُوا بِهِمْ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ \* ذَٰلِكَ فَضُلُ اللهِ يُونِيهِ مَنْ يَشَاهُ وَاللهُ ذُو الْفَضْلِ الْعَظِيمِ \*

#### اللغة:

المراد بالأميين هنا العرب ، لأن الغالبية العظمى منهم كانت لا تقرأ ولا تكتب، وقيل المراد بهم أهل مكسة نسبة الى أم القرى . ويزكيهم يطهرهم من أرجاس الشرك والآثام .

#### سورة الجمعة

# الإعراب :

منهم متعلق بمحذوف صفة للرسول . وجملة يتلو صفة ثانية . وآخرين عطف على الاميين . ولما أي لم .

# المعنى :

( يسبح نقد ما في السموات وما في الأرض الملك القدوس العزيز الحكيم ) . كل ما في الكون يدل على وحدانية الله وقدرته ، وهذا تسبيح وتمجيد بالطبع ، والملك المسيطر ، والقدوس المنزه عما لا يليق ، والعزيز الذي لا يُقهر ، والحكيم في جميع تصرفاته . وتقدم مثله في أول سورة الحديد والحشر والصف .

( هو الذي بعث في الأمين رسولا " منهم ) . المراد بالرسول محمد (ص) وبالامين العرب ، ووصفهم سبحانه بالامين لأن أكثرهم آنذاك كانوا لا يقرأون ولا يكتبون . وذهب البعض الى ان المراد بالامين هنا أهل مكة لأن ه ام القرى من أسمائها ، ويرد هذا القول أولا " : ان المتبادر الى الافهام من هذه الكلمة عدم القراءة والكتابة . ثانيا : قوله تعالى : و ومنهم أميون لا يعلمون الكتاب ... لا البقرة » والقرآن يفسر بعضه بعضاً . ثالثاً : قول الرسول الأعظم (ص) : «نحن أمة أمية لا نكتب ولا نحسب » . وقال بعض أهل الكتاب : ان قوله تعالى : « بعث في الامين رسولا " منهم » بدل ان محمداً ذبي العرب خاصة . وقد أجبنا عن ذلك مفصلا عند تفسير الآية ٩٠ من سورة الأنعام ج٣ ص ٢٧٥ وعند تفسير الآية ٩٠ من سورة الأنعام ج٣ ص ٢٧٥ وعند تفسير الآية ٩٠ من سورة الأنعام ج٣ ص ٢٧٥ وعند تفسير أم حدد سبحانه مفهوم رسالة نبيه الكريم بما يلي :

١ - ( يتلو عليهم آياته ) . يبلغهم رسالات ربه التي تسير بهم عـلى طريق
 ١-لجياة والنجاة .

۲ - ( ويزكيهم ) يطهر نفوسهم من الشرك ، وعقولهم من الجهل، وأعمالهم
 من القبائح والآثام .

٣ - ( ويعلمهم الكتاب ) . ينقلهم من ظلمات العمى والجهل الى نور العلم والهداية بتعاليمه التي تمجد العلم ، وتنبذ الحرافات ، وترتكز على العقبل والفطرة البشرية .

إلى الحير في العقيدة والسلوك فهو حكمة .
 إلى الحير في العقيدة والسلوك فهو حكمة .
 إلى ابن عربي : • الحكمة صفة يحكم بها ولا بحكم عليها » أي تعلو ولا معلى عليها .

والمحلاصة ان رسالة محمد(ص) رسالة انسانية عامة تخاطب الناس بخطاب العقل، وتحاسبهم بحسابه ، والصفة الهامة التي امتاز بها الاسلام عن سائر الأديان انه يرحب بكسل دراسة موضوعية منصفة عن أي مبدأ من مبادئه وحسكم من أحكامه دون استثناء ( وان كانوا من قبل لفي ضلال مبين ) من الشرك والجهل والظلم والحقد، وما الى ذلك من القبائح والرذائل .

( وآخرين منهم لما يلحقوا مهم ) . المراد بالآخرين كل من دخل في الاسلام بعد محمد (ص) الى يوم القيامة عربياً كان أم غير عربيي ، والمعنى ان محمداً هو نبي الرحمة لجميع الأجيال : ودعوته عامة للناس أجمعين ، وقد آمن بهما العرب في عهده ، ويؤمن بها الأجيال المتتابعسة من سائر الأمم الى يوم يُبعثون ( وهو العزيز الحكيم ) . وبعزته وقدرته أعز الاسلام ونشره في شرق الأرض وغربها ، ومحكمته تعالى اختار محمداً لرسالته العامة الشاملة ( ذلك فضل الله يؤتيه من بشاء والله ذو الفضل العظيم ) . ذلك اشارة الى ان محمداً فضل من الله ورحمة للانسانية جمعاء ، ومثله : « وما أرسلناك إلا رحمة للعالمين – ١٠٧ الأنبياء » .

# كمثل الحار يحمل اسفاراً الآية ٥ - ٨:

مَثَلُ الَّذِينَ مُثَلُوا التَّوْرَاةَ ثُمَّ لَمْ يَعْمِلُوهَا كَمَثَلِ الْحِسَارِ يَعْمِلُ أَسْفَاراً بِنُسَ مَثَلُ الْقَوْمِ الَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِ اللهِ وَاللهُ لاَ يَهْدِي الْفَوْمَ الظَّالِينَ \* قُلْ يَا أَيْهَا الَّذِينَ هَادُوا إِنْ زَعَمْتُمْ أَنْكُمْ أُولِيَاء بِلهِ مِنْ دُونِ

#### سورة الجمعة

النَّاسِ فَتَمَنُّوا الْمَوْتَ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴿ وَلَا يَتَمَنُّونَهُ أَبَدا يَمَا قَدَّمَتُ النَّاسِ فَتَمَنُّوا لَهُ أَبَدا يَمَا قَدْمَتُ النَّاسِ فَتَمَنُّوا اللهُ عَلِيمٌ بِالظَّالِمِينَ ﴿ قُلْ إِنَّ الْمَوْتَ الَّذِي تَفِرُونَ مِنْهُ فَإِنَّهُ أَيْدِيمِمْ وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِالظَّالِمِينَ ﴿ قُلْ إِنَّ الْمُوْتَ اللَّذِي تَفِرُونَ مِنْهُ فَإِنَّهُ أَيْدِيمِمْ وَاللّهُ مَا أَنْهُ مُنْ ثُمَّ ثُمَ ثُونَ إِلَى عَالِمِ الْغَيْبِ وَالشّهَادَةِ فَيْنَبَّنُّكُمْ مِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ مُلاّقِيكُمْ ثُمَّ ثُمَرَدُونَ إِلَى عَالِمِ الْغَيْبِ وَالشّهَادَةِ فَيْنَبَّنْكُمْ مِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾

#### اللغة:

حملوا التوراة أمروا أن يعملوا بها . لم يحملوها لم يعملوا بها . والاسفار جمع سيفر وهو الكتساب . والغيب ما غساب علمه عن الحلق ، وعبالم الشهادة مساعلموه وشاهدوه .

# الإعراب:

مثل فاعل بئس . والذين كذبوا صفة للقوم ، والمخصوص بالذم محذوف أي بئس مثل القوم الذين كذبوا مثلهم . وجملة فإنه ملاقيكم خبر ان الموت .

# المعنى :

(مثل الذين حملوا التوراة ثم لم محملوها كمثل الحار محمل اسفاراً). قسال اليهود: نحن أهل التوراة وهي كتابنا المقدس، ومع هسذا ينكرون محمداً الذي نصت عليه التوراة، فكان حالهم في ذلك تماماً كحال الحار محمل كتب العلم على ظهره، ولا يعقل ما فيها وينتفع بشيء منها!.. نقد حراف اليهود توراة موسى وغيرها من الأسفار المقسدسة عندهم، ما في ذلك ريب، انظر تفسير الآية المن سورة الصف فقرة « تحريف التوراة والانجيل، ثم عملوا بما حرفوا وزيفوا، ونذكر من باب المثال لا الحصر السفر الذي نسبوه الى النبي حزقيال، فقد جاء في اصحاح ٩ من هذا السفر ما نصه بالحرف الواحد: « لا تشفق أعينكم ولا

تغفروا الشيخ والشباب والعذراء والطفل والنساء المتلوا للهلاك ، وهذه هي اسرائيل تطبق - بعد أن سنحت لها الفرصة - هذا المبدأ نصاً وروحاً .. وتقتـــل الشيخ والشباب والعذراء والطفل والنساء لا لشيء إلا للهلاك والفناء .

وتسأل : ان أكثر المسلمين لا يعملون بالقرآن ، فينبغي ان يكون مثلهم كمثل الحيار بحمل أسفاراً ؟.

الجواب: ان المسلمين لم يحرقوا القرآن ويحذفوا منه الآيات التي تعترف بموسى وعيسى والتوراة والانجيل الأصيلين الصحيحين كما حرق اليهود التوراة والنصارى الانجيل: « قولوا آمنا بالله وما انزل الينا وما أنزل الى ابراهيم واسماعيل واسحق ويعقوب والاسباط وما أوتي موسى وعيسى وما أوتي النبيون من ربهم لا نفرق بين أحد منهم ونحن له مسلمون – ١٣٦ البقرة ». اذن، فلا وجه للنقض والقياس. ( بئس مثل القوم الذين كذبوا بآيات الله ) . كل من كذب بالحق فقد أعطى مثلاً من نفسه على كفرها وفسادها ، وجاز لكل انسان ان يقول له : قبحاً لك وترحاً . ( والله لا بهدي القوم الظالمين ) وكيف بهتدون وقد ران الضلال على قلوبهم ؟.

(قل يا أيها الذين هادوا ان زعمتم انكم أولياء لله من دون الناس فتمنوا الموت ان كنتم صادقين ولا يتمنونه أبداً بما قدمت أيديهم والله عليم بالظالمين ) . زعم اليهود الهم شعب الله الخاص ، وأنهم أولياء الله وأحباؤه ، وأن الجنة خالصة لهم وحدهم ، فرد سبحانه عليهم بأنهم كاذبون في هذا الزعم .. ولو صدقوا فيا قالوا لتمنوا لقاء الله لأن الذي عنده خير وأبقى مما هم فيه من الجزي والهوان .. كلا، انهم يكرهون الموت، ويخافون منه لكثرة ذنوبهم .. والغريب انهم يداومون ويصرون على هذه الذنوب والآثام التي يكرهون الموت من أجلها . وتقدم مثله في الآية عهم من سورة البقرة ج ١ ص ١٥٤ .

(قل ان الموت الذي تفرون منه فإنه ملاقيكم ثم تردون الى عالم الغيب والشهادة). لا مفر لكم من الموت والبعث والحساب والجزاء لدى عادل عليم بما تسرون وما تعلنون (فينبثكم بما كنتم تعملون) في الدنيا من تحريف الكتاب وغيره من الافساد والجراثم ، ويجازيكم بعذاب الجحيم الأليم .

# صلاة الجمعة الآية ٩ - ١١:

يَا أَيِّمَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نُودِيَ لِلصَّلَاةِ مِن يَوْمِ الْجُمُّعَةِ فَاسْعَوْا إِلَى فَكُرِ اللهِ وَذَرُوا الْبَيْعَ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ \* فَإِذَا فَضِيَتِ الصَّلَاةُ فَانْتَشِرُوا فِي الأَرْضِ وَابْتَغُوا مِن فَضْلِ اللهِ وَاذْكُرُوا اللهَ الصَّلاَةُ فَانْتَشِرُوا فِي الأَرْضِ وَابْتَغُوا مِن فَضْلِ اللهِ وَاذْكُرُوا اللهَ كَثِيرًا لَعَلَيْمُ تُقْلِحُونَ \* وَإِذَا رَأُوا تِجَارَةً أَوْ لَمُوا انْفَضُوا إِلَيْهَا وَتَرْكُوكَ كَثِيرًا لَعَلَيْمُ نَقْلِحُونَ \* وَإِذَا رَأُوا تِجَارَةً أَوْ لَمُوا انْفَضُوا إِلَيْهَا وَتَرْكُوكَ قَالِمًا فَلَا مَا عِنْدَ اللهِ خَيْرٌ مِنَ اللّهُو وَمِنَ التّجَارَةِ وَاللهُ خَيْرُ الرّازِقِينَ \*

#### اللغة:

المراد بالنداء للصلاة الاذان . وقُنُضيت أديت .

# الإعراب :

قال ابن هشام في كتاب المغني : تأتي من مرادفة لفي ، واستشهد بقولـــه تعالى : من يوم الجمعة أي في يوم الجمعة .

#### المعي

(يا. أيها الذين آمنوا اذا نودي للصلاة من يوم الجمعة فاسعوا الى ذكر الله). صلاة الجمعة فرض كتاباً وسنة واجهاءاً ، وهي ركعتان مع خطبتين قبلها، ويكتفي بها عن صلاة الظهر ، وتختص بالرجال دون النساء ، ولا خلاف في شيء من ذلك بين المسلمين ، وانما الخلاف بينهم : هل تجب صلاة الجمعة مطلقاً من غير شرط ، أو تجب مع وجود السلطان أو من يستنيبه لها ؟.

قال الحنفية والامامية : وجود السلطان أو نائبه شرط ، ولكن اشترط الامامية عدالة السلطان وإلا كان وجوده كعدمه ، واكتفى الحنفية بوجود السلطان وان لم يكن عادلاً .

وقال الشافعية والمالكية والحنابلة: تجب مطلق وجد السلطان أم لم يوجد . وقال كثير من فقهاء الامامية : إذا لم يوجد السلطان العادل أو نائبه ووجد فقيه عادل تحير بينها وبين الظهر والتفصيل في كتابنا فقه الامام جعفر الصادق ج ١ . ( و فروا البيع ) . المراد بالبيع كل تصرف يصد عن صلاة الجمعة بيعاً كان أم غيره ، وانحا ذكر سبحانه البيع بالخصوص لأنه يفوت – في الغالب به بفوات وقته ، أو لأن النفس تميل اليه أكثر من الصناعة والزراعة ، وما اليها . واختلف الفقهاء في البيع السذي يُعقد وقت النداء لصلاة الجمعة : هل يقع صحيحاً بجب الوفاء به ، أو فاسداً لا أثر له ، ولكن يأثم البائع والمشتري ؟ وها البيع الفساد خلافاً البيع عندنا – صحيح بجب الوفاء به لأن النهي عن المعاملة لا يدل على الفساد خلافاً لصاحب مجمع البيان ( ذلكم خير لكم ان كنم تعلمون ) مواقع الخير والشر ، وما يضركم وما ينفعكم .

( فإذا قضيت الصلاة فانتشروا في الأرض وابتغوا من فضل الله واذكروا الله كثيراً لعلكم تفلحون ) . بعد أن أمر سبحانه بالصلاة أمر بالسعي في الأرض طلباً للرزق والعيش بالبيع وغيره مع التوكل على الله في سائر الأحوال ، ومهذا التوازن يتحقق الفلاح دنيا وآخرة . ومثله قوله تعالى : ٥ وابتغ فيما آتاك الله الدار الآخرة ولا تنس نصيبك من الدنيا – ٧٧ القصص ٥ . وبكلمة لا فرق عند الله بسين من ترك العمل لآخرته ، ومن ترك العمل لدنياه .

( واذا رأوا تجارة أو لهوا انفضوا اليها وتركوك قائماً ) . جاء في كتب التفسير والحديث: ان الذي (ص) كان في ذات يوم من الآيام يخطب قائباً لصلاة الجمعة ، فدخلت عبر الى المدينة تحمل طعاماً ، فخرج اليها الصحابة ، ولم يبق حول الذي (ص) غير اثني عشر رجلاً ، فنزلت هذه الآية .. وظاهرها يتفق تماماً مع هذه الرواية عدا استثناء الاثني عشر رجلاً ، ولكنها قد رويت بطرق متعددة ، ودُو تَت في الكتب الصحاح لأن أحد رواتها عبدالله بن جابر الأنصاري ، وهو من أهل الصدق والعدالة ، وعليه تكون الرواية تفسيراً وبياناً للآية .

#### سورة الجمعة

وبهذه المناسبة نشير الى ان المصلحة المادية أثراً بالغاً في حياة الناس لأن الاقتصاد قوام الحياة ، ما في ذلك ريب ، لذا قال سبحانه : « فاذا قضيت الصلاة فانتشروا في الأرض وابتغوا من فضل الله ، فليس صحيحاً ان الاقتصاد هو الباعث الوحيد على كل موقف يقفه الانسان، وكل حركة يتحركها .. كلا ، فإن هناك جوانب أخرى تبعث على الحركة والعمل ، وليس بينها وبين الاقتصاد والمصلحة الماديسة أية صلة ، فقد انفض كثير من حول الرسول الى التجارة وتركوه قائماً كما نصت الآية ، ولكن بقي حوله آخرون ولم يتركوه وحيداً كما قالت الرواية .

(قل ما عند الله خبر من اللهو ومن التجارة والله خبر الرازقين). عند الله سبحانه رزق الدنيا ورزق الآخرة .. وليس بينها مانعة جمع ، فلا العمل للآخرة يُنقص من رزق الدنيا ، ولا العمل للدنيا ينقص من ثواب الآخرة ، بل كل عمل يسد حاجة من حاجات الحياة فهو من عمل الآخرة أيضاً .. ولا أبتعد عن الحقيقة اذا قلت : ان كل عمل أحله الله في هذه الحياة فهو مطية للآخرة، وما أكثر ما أحل الله لعباده .. قال الإمام على (ع) : ما أحل لكم الله أكثر مما حرم عليكم، فذروا ما قل لما كثر ، وما ضاق لما اتسع .

# ميتوشرة المنافقون

١١ آية مدنية .

# بيني ليوالهم التحمير التحييم

هم العدو فاحذرهم الآية ١ – ٦:

إِذَا جَاءُكَ ٱلْمُنَافِقُونَ قَالُوا نَشْهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ اللهِ وَاللهُ يَعْلَمُ أَنَّكَ لَرَسُولُهُ وَاللهُ يَشْهَدُ إِنَّ ٱلْمُنَافِقِينَ لَكَاذِبُونَ \* اِتَّخَذُوا أَيَانَهُمْ بُحَنَّةً وَصَدُّوا عَنْ سَبِيلِ اللهِ إِنَّهُمْ سَاء مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ \* ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ آمَنُوا مُصَدُّوا عَنْ سَبِيلِ اللهِ إِنَّهُمْ سَاء مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ \* وَإِذَا رَأَيْتُهُمْ آمَنُوا مُمَّ كَفَرُوا فَطُبِعَ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَهُمْ لا يَفْقَهُونَ \* وَإِذَا رَأَيْتَهُمْ تُعْجِبُكَ أَجْسَامُهُمْ وَإِنْ يَقُولُوا تَسْمَعْ لِقَوْلِهِمْ كَأَنَّهُمْ نُحْشُبُ مُسَنَّدَةٌ يَحْسَبُونَ كُلُّ صَيْحَةً عَلَيْهِمْ هُمُ الْعَدُو فَاحْذَرَهُمْ قَاتَلَهُمُ اللهُ أَنِّى يُؤْفَىكُونَ \* كُلُّ صَيْحَةً عَلَيْهِمْ أَلْعَدُو فَاحْذَرَهُمْ قَاتَلَهُمُ اللهُ أَنِّى يُؤْفَىكُونَ \* كُلُّ صَيْحَةً عَلَيْهِمْ أَلُوا يَسْتَغْفِرْ لَكُمْ رَسُولُ اللهِ لَوَوْا رُولُوسَهُمْ وَرَأَيْتَهُمْ وَرَأَيْتَهُمْ وَرَأَيْتَهُمْ فَيَالُوا يَسْتَغْفِرْ لَكُمْ رَسُولُ اللهِ لَوَوْا رُولُوسَهُمْ وَرَأَيْتَهُمْ وَرَأَيْتَهُمْ فَعَلُوا يَسْتَغْفِرُ لَكُمْ رَسُولُ اللهِ لَوَوْا رُولُوسَهُمْ وَرَأَيْتَهُمْ فَعَلُونَ وَهُمْ مُسْتَكُبِرُونَ \* سَوَالَا عَلَيْهِمْ السَتَغْفَرِتَ فَمُ مُ أَمْ لَمُ تَسْتَغْفِرُ لَكُمْ مَسُولُ اللهِ لَوْوا رُولُوسَهُمْ وَرَأَيْتَهُمْ فَعَلَمُ وَلَا اللهُ لَمْ أَلْهُ لَعُمْ أَلُهُ لَلْ يَهُولُونَ \* وَهُمْ مُسْتَكُبِرُونَ \* سَوَالًا عَلَيْهِمْ السَعْفَرُتَ فَمُ أَمْ لَمُ لَلْ يَعْدِي الْقُومَ اللّهُ لَمْ اللّهُ لَمْ اللّهُ لَلْ يَهْدِي الْقَوْمَ الْقَالِمِقِينَ \*

#### سورة المنافقين

#### اللغة:

الجُنة الوقــاية . ويؤفكون يصرفون . لووا رؤوسهم أمالوها أو حركوها . يصدون يعرضون .

# الإعراب:

كسرت همزة إن بعد يعلم ويشهد لأن اللام دخلت على خبرها ، ولولاها لكانت مفتوحة . وما كانوا يعملون «ما « مصدرية والمصدر المنسبك فاعسل ساء أي ساء عملهم . ودخلت السلام على «قولهم » لأن تسمع تتضمن معنى تصغي . وجملة كأنهم مستأنفة أو خبر لمبتدأ محذوف أي هم كأنهم . وعليهم متعلقة بمحذوف مفعولا ثانياً ليحسبون . وانتى موضعها النصب على الحال إذا كانت بمعنى كيف وعلى المفعول المطلق اذا كانت بمعنى أي وعلى الظرفية إذا كانت بمعنى أي وعلى الظرفية إذا كانت بمعنى أين . وسواء مبتدأ وعليهم متعلق به لأن سواء بمعنى مستو ، واستغفرت أصلها أأستعفرت والممزة للتسوية لا للاستفهام ولذا صح وقوعها خبراً للمبتدأ . وقيل : سواء خبر مقدم والفعل مؤول بمصدر مبتدأ مؤخر . ونحن لا نرى وجهاً لهذا التأويل حيث لا توجد أداة مصدرية ، والمعنى يصح بدون تأويل .

# المعنى :

أثنى القرآن على الصحابة وجهادهم في سبيل الاسلام، ونو"ه بمنازلهم وأقدارهم ، وأيضاً تحدث في العديد من سوره عن المنافقين وتلو نهم واصرارهم على الكيب للاسلام ونبيه . ولا نهاية للحديث عن المنافقين لأن أكاذيبهم وأساليبهم الملتوية لا حد لها ولا نهاية .. فلا بدع أن يتكرر الحديث عنهم ، وأن يخصهم الله سبحانه بسورة في كتابه ، وقد وصفهم فيها بأقبح الصفات ، منها :

( اذا جاءك المنافقون قالوا نشهد انك لرسول الله والله يعلم انك لرسوله ) . أضمروا الكفر بالله ، والعداء لنبيه الكريم ، وأظهروا الحب والإيمان به وبرسالته

( والله بشهد ان المنافقين لكاذبون ) . المراد بشهادة الله علمه تعالى ، والمعنى ان المنافقين يقولون بألسنتهم ما ليس في قلومهم ، والله يعلم ما يسرون وما يعلنون ، وهو لهم بالمرصاد ، وأيضاً الذي يعلم حقيقتهم ، ولكنه مأمور أن يعاملهم بالظاهر لا بالواقع ، قال : وأمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا : لا إله إلا الله ، فإذا فالوها عصموا مني دماءهم وأموالهم إلا محقها وحسامهم على الله » . وأبلغ ما قرأت في الفرق بين المؤمن والمنافق قصول الإمام على (ع) : و لسان المؤمن من وراء قلبه ، وقلب المنافق من وراء لسانه » . أي ان لسان المؤمن تابع لقلبه ، فلا يقول إلا ما يعتقد ، أما المنافق فقلبه تابع للسانه ، ولسانه يدور مع أهوائه وأغراضه .. ونتيجة ذلك ان المنافق لا قلب له إلا الهوى والغرض .

( اتخذوا اعالمهم جنة فصدوا عن سبيل الله ). كثيراً ما كانت تتكشف نوايا المنافقين ودسائسهم ضد الرسول (ص) والمسلمين ، وكانوا كلما حدث شيء من ذلك اتخذوا من ايمامهم وقاية يتقون بها غضب الذي (ص) ، ويسترون بها مسا يكيدون ارسول الله ، وما يصدون عن الايمان به وبرسالته ( انهم ساء ما كانوا يعملون ) من التلون والمكر والغدر .

( ذلك بأنهم آمنوا ثم كفروا فطبع على قلومهم فهم لا يفقهون ). المراد بآمنوا الهم عُرفوا بين الناس بالابمان .. وإلا فإن المنافقين لم يؤمنوا بالله طرفة عين ، وقوله تعالى، ثم كفروا أي ثم عرفهم الناس بأنهم كانوا يظهرون الابمان ويضمرون الكفر ، أما قوله : فطبع على قلومهم فعناه انها لا تهتدي الى الرشد والحير بعد أن أعماها الهوى والضلال . وتقدم مثله في الآية ١٣٧ من سورة النساء ، ج ٢ ص ٤٦٢ .

( وإذا رأيتهم تعجبك أجسادهم ) . جال في المنظر ، وقبح في المخسير ، وبتعبير الإمام علي(ع) قلوبهم دوية – أي مريضة – وصفاحهم نقية ( وإن يقولوا تسمع لقولهم ) لأنهم يتحدثون بكلام المخلصين ، ويقولون في الدنيا وأشيائها بقول الزاهدين ( كأنهم خشب مسندة ) .. تمثال من خشب ، ولكنه يأكل ويشرب، وكل من عمي عن الهدى فهو ميت الاحياء .

( يحسبون كل صيحة عليهم هم العدو فاحذرهم ) . هنا تدب فيهم الروح

ولكن روح الجبن والهلع من هتك الأستــار وكشف الأسرار ، فلا يسمعون صوتاً إلا ويظنونه صيحة العذاب تأخذهم من حيث لا يشعرون .. وقد زادهم هذا الجبن والهلع لؤماً وحقداً عليكم أيها المخلصون فاحذروا من غيلتهم وغدرهم،وفو تواعليهم الفرصة بكل ما تستطيعون ( قاتلهم الله انتي يؤفكون ) . هــذا ذم بصيغة الدعاء والتعجب،والمعنى هم ملعونون لأنهم انصرفوا عن الحق وأعرضوا عنه تمردأ وعناداً . وكل ما جاء في وصف المنافقين في عهد الرسول(ص) فهو صورة طبق الأصل لعملاء اليوم الذين يتآمرون مع أعداء الله والوطن على الكيد لأمتهم والغدر لها. ولا جريمة أعظم من خيانة الأمة ، ولا شيء أفظع من غش الانسان لأخيه الانسان . ﴿ وَاذَا ۚ قَيْلَ لَهُمْ تَعَالُوا يَسْتَغَفُّر لَكُمْ رَسُولَ اللَّهُ لُو ۗوْ ا رَوْوَسُهُمْ وَرَأْيْتُهُمْ يَصْدُونَ وهم مستكبرون ) . اذا نصحهم ناصح وقال لهم : توبوا مما أنتم فيـه يغفر الله لكم ورسوله أصروا على الباطل وأعرضوا عن الحـق ، وهزُّوا رؤوسهم ساخرين متكبرين ، لأمهم أجل وأعظم ممن يحتاج إلى الرسول ورضوانه كما يزعمون (سواء عليهم استغفرت لهم أم لم تستغفر لهم لن يغفر الله لهم ). لاجدوى من استصلاحهم ـ إذْن ـ فلا جدوى من طلب المغفرة لهم .. ان الله غفور رحيم ، ما في ذلك ريب، ورحمة الله وسعت كل شيء إلا من يأباها ويتكبر عليها .. وليس من الرحمة في شيء أن ترحم من لا يرى نفسه محتاجاً إلى رحمتك ( ان الله لا بهمدي القوم الفاسقين ) ما داموا مصر"ين على الفسق. وتقدم مثله في الآية ٨٠ من سورة التوبة ج ٤ ص ٧٥ .

# ليُخرجن الأعز منها الأذل الآية ٧ – ١١:

مُ الَّذِينَ يَقُولُونَ لاَ تُنفِقُوا عَلَى مَنْ عِنْدَ رَسُولِ اللهِ حَتَّى يَنْفَضُوا وَ لِلهِ خَزَائِنُ السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ وَلَكِينَ الْمُنَافِقِينَ لاَ يَفْقَهُونَ ﴿ يَقُولُونَ لَا يَفْقَهُونَ ﴿ يَقُولُونَ لَا يَنْفَا اللَّذَنِ السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ وَلَكِينَ الْمُنَافِقِينَ لاَ يَفْقَهُونَ ﴿ يَقُولُونَ لَيُنْوَرِ بَعِنَ الْأَعَنَّ مِنْهَا الْأَذَلُ وَيِلهِ الْعِزَّةُ وَلِرَسُولِهِ لَيْنُ رَبِعْنَا إِلَى الْمَدِينَةِ لَيُخْرِبُونَ ﴿ الْأَعَنَّ مِنْهَا الْأَذَلُ وَيِلهِ الْعِزَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُومِينِ وَلَكِنَ الْمُنَافِقِينَ لاَ يَعْلَمُونَ ﴿ يَا أَيْهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تُلْمِكُمْ وَلِلْمُومِينِينَ وَلَكِنَ الْمُنَافِقِينَ لاَ يَعْلَمُونَ ﴿ يَا أَيْهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تُلْمِكُمْ

أُمُوالُكُمْ وَلَا أُولاَدُكُمْ عَنْ ذِكْسِرِ اللهِ وَمَنْ يَفْعَلْ ذُلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ الْمَوْتُ الْخَاسِرُونَ \* وَأَنْفِقُوا يَمَّا رَزَقْنَاكُمْ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَاتِيَ أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ فَيْقُولَ رَبِّ لَوْلاً أَخُورَتِنِي إِلَى أَجَلِ قَرِيبٍ فَأَصَّدَّقَ وَأَكُنْ مِنَ الصَّالِحِينَ \* فَيَقُولَ رَبِّ لَوْلاً أَخُورَتِنِي إِلَى أَجَلِ قَرِيبٍ فَأَصَّدَّقَ وَأَكُنْ مِنَ الصَّالِحِينَ \* فَيَقُولَ رَبِّ لَوْلاً أَخُورَتِنِي إِلَى أَجَلِ قَرِيبٍ فَأَصَّدَّقَ وَأَكُنْ مِنَ الصَّالِحِينَ \* وَلَنْ يُولِنَ مُولِنَ \* وَلَنْ يُولِّذُ نَفُساً إِذَا جَاء أَجَلُهَا وَاللهُ نَجِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ \*

# الإعراب :

الأعز فاعل ليُخرجن ، والأذل مفعول ، ونون يخرجن للتوكيد. وربّ أي يا ربي . ولولا هلا . وأصل فأصدً في أتصدق ومحلها النصب بأن مضمرة بعد الفاء في جواب لولا . وأكن أي ان أخرتني أكن .

### المعى :

( هم الذين يقولون لا تنفقوا على من عند رسول الله حتى ينفضوا ). ضمير « هم » يعود الى المنافقين ، والمراد بمن عند رسول الله فقراء المهاجرين، وكان أغنياء الأنصار يعينون هؤلاء الفقراء ، وينفقون عليهم ، فقال المنافقون للأغنياء : لا تنفقوا أموالكم على أحد من المهاجرين ، لعلهم يستيئسون من النبي فيتفرقوا عنه. فرد عليهم سبحانه بقوله : ( ولله خزائن السموات والأرض ولكس المنافقين لا يفقهون ) . أتأمرون الناس بالبخل وعدم الانفاق على من آمن بالله وجاهد في سبيله ، والله خالق الحلق ومالكه ورازقه ووارثه، وهو القادر على ان يغيي المؤمنين من فضله ؟. ولكنكم لا تعقلون هذه الحقيقة أمها المنافقون .

( يقولون لئن رجعنا الى المدينة ليُخرجن الْأعز منها الأذل ). قال المفسرون: لحسنده الآية قصة تتصل برأس النفاق عبدالله بن أبي ، وبغزوة بني المصطلق ، وكانوا فرعاً من خزاعة يسكنون على مقربة من مكة ، وقد عز عليهم أن يكون للاسلام شأن في الجزيرة العربية ، فتهيأوا لحرب النبي (ص) بقيادة زعيمهم الحارث

ابن أبي ضرار ، ولما علم الذي بادر اليهم بجيشه قبل أن يزحفوا الى المدينة ، وخرج ابن أبي مع جيش المسلمين رغبة في الغنيمة ، فنصر الله نبيه على أعدائه، وغنم الكثير من أموالهم ، ورأى أن ينفضل في العطاء الفقراء المهاجرين لينشلهم من الفقر ، ويقرب الفوارق بين الأغنياء والفقراء ، فامتلاً عبدالله بن أبي غيظاً، وأخذ يحرض بعض الأنصار ، وقال فيا قال : « لئن رجعنا الى المدينة ليخرجن الأعز منها الأذل ه . يريد بالأعز نفسه ، وبالأذل الذي (ص) فنزلت هذه الآية، وتخاذل ابن أبي ، ولم يجد ما يتعلل به .. وقال كثير من المفسرين : انه نطق بكلمة الكفر هذه الحلاف وقع بين أحد أتباعه وأجير لعمر بن الحطاب .

وكان لعبدالله بن أبي ولد صالح ، اسمه عبدالله أيضاً ، ولما علم بأمر أبيه ذهب الى رسول الله (ص) وقال له : لقد كان من أمر أبي ما قد علمت ، فإن كنت تريد قتله فرني وأنا أقتله لأني أخشى أن تأمر غيري بقتله فلا تدعني نفسي أنظر الى قاتل أبي ، فأقتل مؤمناً بكافر وادخل النار ، فأجابه الرسول : بل نرفق بأبيك ونحسن صحبته ما بقي معنا .

( ولله العزة ولرسوله وللمؤمنين ) . هذا رد على ابن أبي الذي وصف نفسه بالأعز . وعزة الله سبحانه بأنه القاهر فوق عباده ، وعزة الرسول بإظهار ديسه على جميع الأديان وخذلان أعدائه ومحاديه ، أما عزة المؤمنين فبنصرة الحق وأهله ( ولكن المنافقين لا يعلمون ) ان العز بالإيمان والتقوى .

(يا أيها الذين آمنوا لا تلهكم أموالكم ولا أولادكم عن ذكر الله ومن يفعل ذلك فأولئك هم الحساسرون). من تدبر هذه الآية والتي قبلها يرى أن المراد بذكر الله هنا الجهاد، لأن الله سبحانه ذكر أولا أن العزة له ولرسوله وللمؤمنين، ثم نهى المؤمنين وحدرهم من الغفلة والتشاغل عن ذكر الله بالدنيا وحطامها، وجعل نتيجة هذا التشاغل الحسران أي الحزي والمذلة دنياً وآخرة ، وليس من شك ان الحزي والمذلة نتيجة حتمية لحب الحياة والحوف من الجهاد والاستشهاد .. ولا شيء أصدق وأدل على هذه الحقيقة من حياة المسلمين والعرب في هذا العصر .

( وأنفقوا مما رزقناكم من قبل أن يأتي أحدكم الموت فيقول رب لولا أخرتني الى أجل قريب فاصدق وأكن من الصالحين ) . المراد بإتيان الموت ظهور اماراته

ومقدماته ، والمعنى بادروا الفرصة بالانفاق مما أعطاكم الله من فضله ، ومن أهمل حتى يأتي يومه الأخير فإنه يعض يد الندامة ، ويتضرع الله أن يمهله بعض الوقت. ولكن هيهات أن يرجع ما فات . وتقدم مثله في الآية ٤٤ من سورة ابراهيم ج٤ ص ٥٠١ ( ولن يؤخر الله نفساً اذا جاء أجلها والله خبير بما تعملون ) . الأجل محتوم لا تقديم له ولا تأخير، ومن أضاع الفرصة فلا شيء له إلا الحسرة والكآبة . وتقدم مثله في الآية ١٤٥ من سورة آل عمران ج ٢ مس ١٧١ فقرة ، الأجلل محتوم ه والآية ٣٤ من سورة الأعراف .

# ميتوشرة التيسابي

١٨ آية مدنية . وقيل مكية .

# بيني ألغ البحرال التحييم

# فمنكم كافر ومنكم مؤمن الآية ١ – ٦:

يُسَبِّحُ بِنهِ مَا فِي السَّمْوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ لَهُ اَلْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْء قَدِيرٌ \* هُوَ الَّذِي خَلَقَكُمْ فَيِنْكُمْ كَافِرٌ وَمِنْكُمْ مُولِمِنْ وَاللهُ عَلَى كُلِّ شَيْء قَدِيرٌ \* هُوَ الَّذِي خَلَقَكُمْ فَيِنْكُمْ كَافِرٌ وَمِنْكُمْ مُولِمِنْ وَاللهُ عَلَى السَّمُواتِ وَالأَرْضِ بِالْحَقِّ وَصَوَّرَ كُمْ فَأَحْسَنَ صُورَكُمْ وَإِلَيْهِ الْمَصِيرُ \* يَعْلَمُ مَا فِي السَّمُواتِ وَالأَرْضِ وَبَعْسَلَمُ مَا فَي السَّمُواتِ وَالأَرْضِ وَبَعْسَلَمُ مَا تَسِرُونَ وَمَا تُعْلِينُونَ وَاللهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصَّدُورِ \* أَلَمْ بَأْتِهُمْ نَبَا الذِينَ كَنْ أَلَادِينَ كَانُوا وَبَالَ أَمْرِهِمْ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ \* ذَلِكَ بِأَنّهُ كَانُوا وَبَوْلُوا كَنَوْلُوا وَبَعْلَمُ وَاللهُ عَنْ عَلَيْهُ وَلَا وَتَوَلُّوا وَتَوَلُّوا وَاللهُ عَنْ عَيْدُولَ وَتَوَلُّوا وَاللهُ عَنْ عَيْدُهِ وَاللهُ عَنْ عَيْدُولَ وَتَوَلُّوا وَاللهُ عَنْ عَيْدُهُ وَاللهُ وَاللهُ عَنْ عَيْدُهُ وَاللهُ عَنْ عَيْدُهُ وَاللهُ وَاللهُ عَنْ اللهُ وَاللهُ عَنْ عَيْدُهُ وَاللهُ وَاللهُ عَنْ عَيْدُهُ وَاللهُ عَنْ عَيْدُهُ وَاللهُ وَاللهُ عَنْ عَيْدُهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ عَنْ عَيْدُهُ وَاللهُ عَنْهُ وَاللهُ عَنْ عَيْدُهُ وَاللهُ وَاللهُ عَنْ عَيْدُهُ وَاللهُ وَاللهُ عَنْ عَيْدُهُ وَاللهُ وَاللهُ عَنْ عَيْدُهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ عَنْهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ عَنْ عَيْدُهُ وَاللهُ وَلِيمُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِلْهُ وَلِلْهُ وَاللّهُ وَلَاللّهُ وَاللّهُ وَلَاللهُ وَاللّهُ وَلَا وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَاللهُ وَاللّهُ وَلَاللهُ وَاللّهُ وَلَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِهُ وَلِلْهُ وَلَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِهُ اللّهُ وَلَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَا

#### اللغة:

ذات الصدور السرائر والضيائر . وبال أمرهم عاقبة أمرهم، وأصل الوبال الثقل .

#### الإعراب:

الضمير في وبأنه» للشأن . وجملة تأتيهم خبر مقـــدم لكانت ورسلهم اسمها . وبشر مبتدأ وجملة مهدوننا خبر ، وجاز الابتداء بالنكرة لمكان الاستفهام .

# المعنى :

(يسبّح لله ما في السموات وما في الأرض). بعض الكاثنات تسبّح بلسان المقال ، وبعضها بلسان الحال والدلالة . وتقدم مثله في أول سورة الجمعة (له الملك) يؤتيه من يشاء وينرعه عمن يشاء (وله الحمد) على عظم احسانه ونيسر برهانه (وهو على كل شيء قدير) من غير آلة وروية بل بكلمة «كن » . (هو الذي خلقكم فنكم كافر ومنكم مؤمن والله بما تعملون بصبر) . الانسان - في نظر الاسلام - بحريته وارادته ، ولا انسانية بلا حرية .. فله أن نحسار الايمان حتى ولو كان أبواه كافرين ، وان نحسار الكفر حتى ولو كان أبواه مؤمن ، ولا يجبر على أحدهما دون الآخر .. أبداً لا إكراه في الدين وإلا بطل التكليف والحساب والثواب ، وبعد ان أعطى سبحانه لعبده الحرية التي يكون بها السانا أمره بالايمان وفعل الخبر ، وبهاء عن الكفر وفعل الشر ، وأقام له الأدلة على حسن ما أمر به وقبح ما نهى عنه - مسن عقله وفطرته ، فامن بعض الناس وكفر آخرون ، والله عليم بإيمان من آمن وكفر من كفر ، ولكل حسب اعانه وعله من الثواب والعقاب .

(خلق السموات والأرض بالحق) أي لحكمة بالغة ، ولا شيء و ُجد في هذا الكون عبثاً .. ولا فرق بين القول بالصدفة والقول بأن الشيء، حتى النظام ، يوجد نفسه بنفسه . وتقدم مثله في الآية ٤ من سورة النحل ج ٤ ص ٤٩٦ ( وصوركم فأحسن صوركم ) . قد يصور الفنان كائناً من الكائنات فيحسن ويتقن الصورة على أكمل وجه ، ولكن لا شيء له إلا التزيين والمتشكيل تماماً كالباني بضع حجراً فوق حجر ، أما مادة البناء والتصوير فهي من الذي يقول الشيء : كن فيكون .. والله سبحانه خلق مادة الانسان بكلمة «كن » وصوره في أحسن

تقويم يميزه عسن سائر المخلوقات. وتقدم مثله في الآية ١٤ من سورة المؤمنون ج ٥ ص ٣٦١ ( وإليه المصبر) فينبئكم بما كنتم تعملون ، ومن زحزح عن النار. فقد فاز ( بعلم ما في السموات والأرض ويعلم ما تسرون وما تعلنسون والله عليم بذات الصدور ) . المعنى واضع، وتقدم مرات، ويتلخص بأن الله بكل شيء عليم. ( ألم يأتكم نبأ الذين كفروا من قبل فذاقوا وبال أمرهم ولهم عذاب أليم ). الاستفهام التوبيخ ، والحطاب لمن كفر بمحمد (ص) من المشركين ، وأعلن الحرب عليه وعلى دعوته ، وقد ذكرهم سبحانه بالأمم التي خلت من قبلهم كقوم نوح وعاد وثمود .. كذبوا الرسل فأصابهم في الدنيا الهلاك والدمار ، ولعذاب الآخرة أشد وأخزى .

( ذلك بأنه كانب تأتيهم رسلهم بالبينات فقالوا أبشر بهدوننا فكفروا وتولوا). فلك إشارة الى ما حل بالأمم الماضية من العذاب لأنهم كذبوا الرسل، وقد جاؤوهم بالدلائل القاطعة على نبو "بهم، ومع ذلك أصروا على الكفر لا لشيء إلا لأن الرسل بشر من جنسهم ، فكيف بهتدون بهم !.. وجهلوا ان الحداية تكون بالعلم أيا كان مصدره .. والغريب من أمرهم أنهم قالوا لمن دعاهم الى التوحيد : أبشر بهدوننا ؟. وما قالوا هذا لمن دعاهم الى عبادة الأحجار ، بل سمعوا له وأطاعوا دون نقاش وجدال .. ولا غرابة فهذه هي طبيعة الجهيل .. ومها شككت فإني لا أشك ان أهل البصائر لو خيروا بين العمى مع العلم ، وبين الجهل مع البصر لا أشك ان أهل البصائر لو خيروا بين العمى مع العلم ، وبين الجهل مع البصر لاختاروا العمى لأنه لا يقر ب بعيداً ، ولا يبعد قريباً ، ولا يصور السواد بياضاً والبياض سواداً ، أما الجهل فيصور الهداية ضلالا " ، والضلال هداية ، والحق باطلا والباطل حقاً .

( واستغنى الله والله غني حميد ) . وكل كائن يشهد بلسان المقــال أو الحال ان الله غني عن الحلق وطاعتهم ، حميد في جميع صفاته وأفعاله .

ذلك يوم التغابن الآية ٧ -- ١٣ :

زَعَمَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنْ لَنْ يُبْعَثُوا قُلْ بَلِي وَرَبِّي لَتُبْعَثُنَّ ثُمَّ لَتُنَبُّونَ "

يَمَا عَمِلْتُمْ وَذَٰلِكَ عَلَى اللهِ يَسِيرُ \* فَاآمِنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَالنُّورِ الَّهَ فَيُ أَنْزَلْنَا وَاللهُ بَمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرُ \* يَوْمَ يَجْمَعُكُمُ لِيَوْمِ الْجَمْعِ ذَٰلِكَ يَوْمُ التَّغَانِينِ وَمَن يُومِين بِاللهِ وَيَعْمَلُ صَالِحاً يُكَفَّرْ عَنْهُ سَيْنَانِهِ وَيُدْخِلُهُ التّغَانِينِ وَمَن يُومِين بِاللهِ وَيَعْمَلُ صَالِحاً يُكفِّرْ عَنْهُ سَيْنَانِهِ وَيُدْخِلُهُ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبْداَ ذَٰلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ \* وَاللَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بِآيَاتِنَا أُولِيْكَ أَصْحَابُ النَّارِ خَالِدِينَ فِيهِ وَاللَّهِ وَمَن يُعْمِن بِاللهِ وَمَن يُومِ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهِ وَمَن يُومِ وَعَلَى اللّهِ وَمَن يُومِ وَعَلَى اللهِ وَاللّهُ لَا إِلّهُ إِلّا يُولِيكُ وَاللّهِ وَمَن يُومِ وَعَلَى اللّهِ وَمَن يُومِ وَعَلَى اللهِ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ مِنْ وَعَلَى اللّهِ وَعَلَى الللهِ وَاللّهُ لَا إِلّهُ إِلّا لُهُ وَاللّهُ مِنْ وَعَلَى اللّهِ وَعَلَى اللّهُ وَعَلَى اللّهُ لَا إِلّهُ إِلّهُ لَا إِلّهُ إِلّهُ هُومُ وَعَلَى الللهِ وَلَاللّهُ مَا الللّهُ وَمَنُونَ \* اللهُ لَا إِلّهُ إِلّهُ اللّهُ وَمَنُونَ \*

#### اللغة :

أكثر ما يُستعمل الزعم في الادعاء الباطل . والمراد بالنور هنا القرآن . ويوم الجمع هو يوم القيامة حيث بجمع الله فيه الأولين والآخرين. وقال كثير من المفسرين: ان التغابن هنا من الغنن حيث يغنن يوم القيامة أهل الحق أهل الباطل ، والذي نفهمه نحن ان المراد به الربح والحسران حيث يربح المحقون ، ويخسر فيه المبطلون ومها يكن فالنتيجة واحدة ، ويكفئر يغفر .

### الإعراب:

ان مخففة من التقيلة واسمها محذوف أي انهم لـن ببعثوا ، والمصدر ساد مسد مفعولي زعم . واذا وقعت ، بلى ، بعد النفي تبطله ، ويكون ما بعدها مثبتاً .

#### سورة التغابن

يوم بجمعكم « يوم » ظرف متعلق بينبئون ، وبجوز أن يكون مفعولاً لفعل مقدر أي اذكروا يوم بجمعكم . وصالحاً صفة لمقدر أي عملاً صالحاً . وخالدين حال . وأبداً ظرف مؤكد لخالدين ومتعلق به . وبئس المصير المخصوص بالذم محذوف أي مصيرهم . ما أصاب من مصيبة « ما » نافية و « من » زائدة .

# المعنى :

( زعم الذبن كفروا ان لن يبعثوا قل بلى وربسي لتبعثن ثم لتنبؤن بما عملم وذلك على الله يسير ) . بينا طريقة القرآن في امكان البعث، ورد شبهات المنكرين وان من أبدع الحلق من لا شيء يهون عليه أن يجمع أجزاءه بعد تفرقها، وبسطنا الكلام في أساليب شتى عند تفسير آيات البعث ، منها الآية ٤ من سورة يونس ج ٤ ص ١٣٢ فقرة و الحساب والجزاء حتم و .

وتسأل : لقد دعا رسول الله (ص) إلى الايمان بالبعث ، وخاصمه فيه عبدة الأوثان .. وبديهة ان البينة على من ادعى ، واليمين على من أنكر ، وهذا المبدأ إلهي انساني حيث أقرته جميع الشرائع ، وعليه تكون البينة على الرسول (ص) ، فما هو الوجه ليمين الرسول مع ان المفروض ان يجابه المنكرين بالحجة الدامغة لا باليمن ؟. ثم هل يثبت البعث بمجرد اليمن ؟.

الجواب: أولاً أن الله سبحانه حكى عن المنكرين الهم سألوا النبي عن البعث كمستخبرين لا كمجادلين في هذا الموقف ، ولم يقولوا : من يحيي العظام وهي رميم، كما جاء في سورة يس،أو يقولوا : أإذا متنا وكنا تراباً وعظاماً اثنا لمبعوثون كما في سورة الصافات ، وحيث اكتفى المنكرون بمجرد السؤال اكتفى الله ورسوله بمجرد الجواب مع التأكيد باليمين .. ولما قالوا في موقف آخر : من يحيي العظام وهي رميم،قال لهم : محييها الذي أنشأها أول مرة وهو بكل خلق عليم ليأتي الجواب على وفق السؤال في كل من الموقفين .

ثانياً : ان الذين كفروا ومعهم المنافقون كانوا يعتقدون ان النبي (ص) لا يريد لهم الخير والاصلاح ، وانما يريد من دعوته الاستعلاء والتفضل عليهم تماماً كها

اعتقد الكافرون من قبل بني الله نوح : و فقال الملأ الذين كفروا من قومه ما هذا إلا بشر مثلكم يريد أن يتفضل عليكم -- ٢٤ المؤمنون. فأقسم النبي ان دعوته دعوة الحق ، ومعنى هذا انه لا يريد إلا الحق . ومثله قول شعيب لقومه حين ظنوا به ظن السوء : « إن أريد إلا الاصلاح ما استطعت وما توفيقي إلا بالله -- ٨٨ هود ٥ .

( فآمنوا بالله ورسوله والنور الذي أنزلنا ) . ما دام البعث حقاً ، والحساب والجزاء حقاً فعلى كل انسان أن يؤمن بالله ورسوله والنور أي القرآن، وانما وصفه سبحانه بالنور لأنه يخرج الناس من ظلمات الجهل والكفر الى نور العلم والايمان ، ويهديهم الى سبيل السلام : « قد جاء كم من الله نور وكتاب مبين يهدي به الله من اثبع رضوانه سبل السلام ويخرجهم من الظلمات الى النور بإذنه ويهديهم الى صراط مستقم — ١٦ المائلة » . (والله بما تعملون خبير يوم بجمعكم ليوم الجمع ذلك يوم التغابن ) . يحصي الله سبحانه على عباده أقوالهم وأهعالهم وأهعافهم ومفاصدهم في الحياة الدنيا ، ويعاملهم يوم القيامة بحسبها ، ان خبراً فخير ، وان شراً فشر . وسمي اليوم الآخر بيوم الجمع حيث بجمع الله فيه الحلائق للحساب والجزاء ، وبيوم التغابن أيضاً حيث يربح المحق نفسه ، ويخسرها المبطل .

( ومن يؤمن بالله ويعمل صالحاً يكفّر عنه سيئاته ويدخله جنات تجري من تحتها الأنهار خالدين فيها أبداً ذلك الفوز العظيم والذين كفروا وكذبوا بآياتنا أولئك أصحاب النار خالدين فيها وبئس المصير ) . بعد أن ذكر سبحانه أنه جامع الناس ليوم لا ريب فيه – قال : ان الناس في هذا اليوم نوعان : الأول آمن بالله ورسله وكتبه ، وتزود الأعمال الصالحة من دنياه لآخرته ، وهذا النوع من الناس يفوز غداً عغفرة الله ورضوانه ، وبنعيم لا ينتهي أمده . ولا ينقص مدده . والنوع الثاني ضائلته الدنيا يطلبها انتي كانت وتكون غير مكترث بدين أو ضمير ، ولا عملل أو حرام ، وهذا النوع في الآخرة من الحساسرين ، مأواه جهم وساءت مصيراً .

ر ما أصاب من مصيبة إلا بإذن الله ) . يدل ظاهر الآية ال كل شر في الدنيا هو بقضاء الله وقدره .. وهذا يتنافى مع قوله تعالى : لا وما أصابكم من مصيبة فها كسبت أيديكم — ٣٠ الشورى » . وأجبنا عن هذا مفصلاً عند تفسير

#### سورة التغابن

الآية ٧٨ من سورة النساء ، ويتلخص الجسواب بأن أية كارثة يكون مصدرها الطبيعة كالزلزال والقحط فالها تنسب الى الطبيعة مباشرة ، واليه تعالى بواسطة ايجاده للطبيعة ، وهذه هي المعنبة بقوله تعالى : « ما أصاب من مصيبة إلا بإذن الله ، وأية مصيبة يكون مصدرها الاهمال وفساد الأوضاع فإلها تنسب الى سوء اختيار المهمل والمفسد ، وهي التي عناها سبحانه بقوله : « وما أصابكم من مصيبة فيا كسبت أيديكم ،

( ومن يؤمن بالله بهد قلبه ) . ان الله سبحانه يعامل الانسان بما يختاره لنفسه، فإن اختار لها الهدى والحير ، وسلك صراطه القويم — أخذ الله ببيده وشمله بعنايته ، وله عنده ثواب المهتدين، وان اختار الضلال ، وسلك اليه سبيله خذله الله وأوكله الى نفسه ، ثم يرده الى عذاب السعير ( والله بكل شيء عليم ) . يعلم من يرحم نفسه فيرحمه، ومن يعرضها للهلاك عامداً فيهلكه ( وأطبعوا الله وأطبعوا الرسول فان توليتم فإنما على رسولنا البلاغ المبين ) . على الرسول البلاغ ، وعلينا السمع والطاعة . وتقدم مثله في العديد من الآيات ، منها الآية ٩٢ من سورة المائدة ج ٣ ص ١٢٣ ( الله لا إله إلا هو وعلى الله فليتوكل المؤمنون ) . وهو كافي المتوكلين عليه ، وولى المخلصين له .

# عداوة الأزواج والأولاد الآية ١٤ – ١٨ :

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ مِنْ أَذُوَاجِكُمْ وَأُولَادِكُمْ عَدُواً لَكُمْ فَاحْذَرُوهُمْ وَإِنْ تَعْفُوا وَتَعْفُوا وَتَغْفِرُوا فَإِنَّ الله عَفُورُ رَحِيمٌ ﴿ إِنَّمَا أَمُوالُكُمْ وَأُولِادُكُمْ فِينَنَهُ وَالله عِنْدَهُ أَجِرٌ عَظِيمٍ ﴿ فَاتَّقُوا الله مَا اسْتَطَعْتُمْ وَاسْمَعُوا وَأَفِيعُوا وَأَنْفِقُوا خَيْراً لِا نَفْسِكُمْ وَمَـنْ يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأُولِيكَ مُمُ المُفْلِحُونَ ﴿ إِنْ نُقْرِضُوا اللهَ قَرْضاً حَسَنا يُضَاعِفُهُ لَكُمْ وَيَغْفِرُ لَكُمْ وَالله شَكُورٌ خَلِيمٌ ﴿ عَالِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ الْعَزِيرُ الْحَكِيمُ ﴿

اللغة :

فتنة محنة تُوقع في المهالك. ما استطعتم غاية جهدكم. ومن يوق من يحفظ ويحترز. وان تقرضوا أي وإن تنفقوا . وشكور أي يثيب الطائعين والشاكرين .

### الإعراب :

من أزواجكم وأولادكم « من » للتبعيض . ما استطعم « ما » مصدرية ظرفية أي مدة استطاعتكم . وخيراً خبر يكن مقدرة أي انفقوا يكن الانفاق خيراً ، أو نعت لمصدر محذوف أي انفاقاً خيراً .

#### المعنى :

(يا أيها الذين آمنوا ان من أزواجكم وأولادكم عدواً لكم فاحذروهم). جاء ي كتب التفسير والحديث ان قوماً من مكة أسلموا ، وأرادوا الهجرة الى رسول الله (ص) فمنعهم أزواجهم وأولادهم ، فنزلت هذه الآية تحذر المؤمنين من طاعة بعض الأزواج والأولاد . وقلنا أكثر من مرة: ان سبب النزول لا تخصص دلالة العام ، وانما هو فرد من أفراده ، وعليه فكل زوجة لا تتعاون مع زوجها على ما فيه صلاح الطرفين ديناً ودنباً فهي عدوة له ، وأيضاً هو عدو لها إذا استنكف عن هذا التعاون معها، ونفس الشيء يقال في حق الوالد والولد، بل والأم والأخ ، وكل من يفعل ما يفعله العدو فهو عدو كائناً من كان .

وبهذه المناسبة نسجل ان انتقال الانسان من العزوبة إلى الحياة الزوجية أشبسه بانتقاله من الدنيسا إلى الآخرة ، إما إلى جنسة وإما إلى نار ، وفي الأغلب إلى الجحيم لا إلى النعيم .. فإن الحياة في العصر الحاضر مع كثير من الزوجات والأولاد عذاب وجحيم .. فلا الولد يرضى من والده إلا بالحضوع والطاعة ، ولا الزوجة ترضى من زوجها إلا أن تكون هي الرجل ، وهو المرأة .

وإن تعفوا وتصفحوا وتغفروا فإن الله غفور رحيم ) . لا فرق بـين العفو والصفح والمغفرة إلا باللفظ ، والقصد من الجمع بينها مجرد التأكيـد والترغيب ..

بعد أن حذر سبحانه من بعض الأزواج والأولاد لأنهم يفعلون ما يفعله العدو — قال : ان تعفوا عنهم رحمة بهم وطمعاً في اصلاحهم فإن الله تعالى يعاملكم بالمثل لأنه يرحم من يرحم ، ويغفر للذين يغفرون حيث تحسن الرحمة والمغفرة بلاريب، وإلا فان بعض الذنوب لا يجوز تجاهلها بحال . وتومىء الآية الى ان حياة الأسرة لا تستقيم إلا بالصبر والعفو عن كثير ، وانه لو حاسب كل واحد من أبنائها الآخر على كلمة يقولها أو حركة تبدر منه لساد بينهم التنازع والتخاصم وعاشوا في جحم .

في جعيم .

( انما أموالكم وأولادكم فتنة والله عنده أجر عظيم ) . كل ما شغفت بسه وضدك عما انت مسؤول عنه دنيا وآخرة فهو فتنة ، مالا كان أو ولدا أو زوجة أو جاها أو فناً وما اليه ، وانما خص سبحانه بالذكر الأموال والأولاد لأنها أعظم فتنة من غيرها ، ومها عظمت ملذات الدنيا فإن الذي عند الله خبر وأبقى . وتقدم مثله بالحرف في الآية ٢٨ من سورة الأنفال ج٣ ص ٤٦٩ .

وفي تفسير الطبري وغيره: ان رسول الله (ص) كان يخطب فجساء الحسن والحسن ، وعليها قيصان أحران يعتران ويقومان ، فنزل الرسول وأخذهما ورفعها في حجره ، ثم قال : صدق الله العظيم : انما أموالكم وأولادكم فتنة ، رأيت هذين فلم أصبر حتى قطعت حديثي ورفعتها . ثم أخذ بخطب .

( فاتقوا الله ما استطعم ) . ابذلوا جهد المستطاع في صيانة أنفسكم عن الفتنة والابتعاد عن محارم الله ، ولا ترتكبوا شيئاً منها حرصاً على الأموال أو ايشاراً للأولاد .. وذهب البعض إلى ان قوله تعالى : « اتقوا الله حق تقاته – ١٠٢ ل عران ، فيه تشديد ، وان قوله : « فاتقوا الله ما استطعم ، فيه تخفيف ، ثم رتب على ذلك ان قوله : « ما استطعم » ناسخ لقوله : « حق تقاته ، أما نحن فلا نرى أي فرق بين الآيتين لأن على الانسان أن يتقي غضب الله ما استطاع، ولا شيء عليه فيا لا يستطيع . أنظر ج ٢ ص ١٢٢ .

( واسمعوا وأطيعوا وأنفقوا ) . اسمعوا دعوة الله ورسوله ، وراعوها بالطاعة والتقوى ، وأنفقوا الفضل من أموالكم في سبيل الله يكن ذلك ( خيراً لأنفسكم ) أي « إن أحسنتم الحسنتم الأنفسكم وان أسأتم فلها — ٧ الإسراء ، . ( ومن يوق شيح نفسه فأولئك هم المفلحون ) . إن بذل المال والنفس طريق الى الفلاح والنجاح،

والشح بها سبيل الحذلان والحسران، لأن الشح والحرص من أقوى البواعث على التقحم في القبائح والجرائم . وتقدم مثله بالحرف في الآية ٩ من سورة الحشر . ( إن تقرضوا الله قرضاً حسناً يضاعفه لكم ويغفر لكم والله شكور حليم ) . يستقرض سبحانه عباده وعنده خزائن السموات والأرض، ويضاعف الأجر للمطيعين تفضلاً منه، ويغفر للتاثبين رحمة بهم، ويشكر للمحسنين بإعطاء الكثير على القليل ، وعهل العاصين حتى كأنه قد غفر عنهم . وتقدم مثله في الآية ١٤٥ من سورة الجديد ( عالم الغيب والشهادة ) البقرة و ١٢ من سورة الحديد ( عالم الغيب والشهادة ) لا يخفى عليه شيء ( العزيز ) الذي لا يتقهر ( الحكيم ) فيا خلق ودبر .

# سيوش الطايرق

١٢ آية مدنية .

# بَنِيْ بِهِ الْمُعَالِمُ الْآيَةِ ا - ٥: فطلقوهن لعدتهن الآية ۱ - ٥:

مَا أَيْمَا النَّبِيُّ إِذَا طَلَّقْتُمُ النِّسَاءَ فَطَلَّقُوهُنَّ لِعِدَّتِهِنَّ وَأَحْصُوا ٱلْعِدَّةَ وَاتَّقُوا اللهَ رَبُّكُمْ لَا تُخْرُجُوهُنَّ مِنْ بُيُوتِينٌ وَلَا يَخْرُجُنَ إِلَّا أَنْ يَأْتِينَ بِفَاحِشَةٍ مُبَيِّنَةٍ وَيْلُكَ حُدُودُ اللهِ وَمَنْ يَتَعَدُّ خُدُودَ اللهِ فَقَدْ ظَلْمَ نَفْسَهُ لَا تَدْرِي لَعَلَّ اللَّهَ يُحْدِثُ بَعْدَ ذَٰلِكَ أَمْراً ﴿ فَلِلْ أَمْراً ﴿ فَلِلْ أَلَّهُ مَا أَجَلَهُنَّ فَأَمْسِكُوهُنَّ بَمْ وَفِي أَوْ فَارِتُوهُنَّ بَمْعُرُوفِ وَأَشْهِدُوا ذَوَى عَدْلِ مِنْكُمْ وَأَقِيمُوا الشَّهَادَةَ لِلهِ ذَٰلِكُمْ يُوْعَظُ بِهِ مَنْ كَانَ يُوْمِنُ بِاللَّهِ وَٱلْيَوْمِ الْآخِرِ وَمَنْ يَتْنَى اللَّهَ يَجْعَلُ لَهُ عَخْرَجاً ﴿ وَيَرْزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَخْلَسِبُ وَمَنْ يَتُوكُّلُ عَلَى اللهِ فَهُوَ حَسْبُهُ إِنَّ اللَّهَ بَالِغُ أَمْرِهِ قَدْ جَعَلَ اللهُ لِكُلِّ شَيْءٍ قَدْراً \* وَاللَّانِي يَثِسَنَ مِنَ ٱلْمَحِيضِ مِن يَسَائِكُمْ إِن ارْتَبْتُمْ فَعِدُّتُهُنَّ ثَلَاثَةُ أَشْهُر وَاللَّانِي لَمْ يَحِضْنَ وَأُولَاتُ الْأَخْمَالِ أَجَلُهُـنَّ أَنْ يَضَعْنَ خَلْهُنَّ وَ مَنْ يَثَّقِ اللَّهَ يَجْعَلُ لَهُ مِنْ أَمْرِهِ يُسْرَأَ ﴿ ذَٰلِكَ أَمْرُ اللَّهِ أَنْزَلَهُ إِلَيْكُمْ وَمَنْ يَتَّقِ اللَّهَ يُكَفِّرْ عَنْهُ سَيِّنَا تِهِ وَيُغْظِمْ لَهُ أَجْرَا\*

#### اللغة:

إذا طلقتم أي إذا أردتم الطلاق . والعدة بكسر العين ، والمراد بها هنا الزمان الذي تتربص فيه المرأة عقيب الطلاق . وفاحشة مبينة معصية ظاهرة كالزنا الثابت بأربعة شهود . وبلغن أجلهن أشرفن على اتمام العدة . فهو حسبه كافيه . وبالغ أمره لا يفوته ما أراد . وقدراً أي تقديراً . وأولات الاحمال الحبليات . وأجلهن انقضاء عديهن .

#### الإعراب:

لعدتهن على حذف مضاف أي لزمن عدتهن ، ومعناه ان الطلاق مقيد بزمان معين ويأتي التفصيل ، وعليه تكون اللام للتوقيت مثل كتبته لحمس ليسال بقيت من شهر كذا والمجرور متعلق بطلقوهن والمصدر من أن يأتين متعلق بباب السبية المقدرة أي بسبب اتيان الفاحشة . واللائي يئسن مبتدأ أول ، فعدتهن مبتدأ ثان وثلاثة أشهر خبره ، والجملة خبر الأول . وان ارتبتم اعتراض . واللائي لم يحضن مبتدأ والحبر محسدوف أي فعدتهن كذلك . واولات الاحمال مثل واللائي يئسن . وأجراً مفعول يعظم على معنى يعطيه أجراً عظيماً .

# المعنى :

ذكر سبحانه في هذه الآيات جملة من أحكام الطلاق ، وهي :

١ – ( يا أيها الذي اذا طلقم النساء فطلقوهن لعدمن ) . الحطاب للذي (ص) والمراد به جميع المكلفين لأن التشريع يشمل الجميع ، والمعنى اذا أراد المسلم أن يطلق زوجته فعليه أن ينتظر الوقت المناسب للدخول في العدة، بحيث يكون الوقت اللذي تُطلق فيه جزءاً من العدة ، وقد أجمعت المذاهب الاسلاميسة على ذلك ، ولكن قال السنة : ان هذا التحريم لا يفسد الطلاق الفاقد لهذه الشروط ، بل يقع صحيحاً ولكن يأثم المطلق . وقال الشيعة الإمامية : بل يقع لغواً من الأساس ،

لأن النهي عنه هو نهمي عن ترتيب الآثار عليه تماماً كالنهي عن بيع الحمر فإن القصد منه عدم الأثر لهذا البيع لا تحريم التلفظ بصيغته .

واستدل الإمامية على ذلك بما جاء في صحيحي البخاري ومسلم: ان ابن عمر طلق امرأته وهي حائض ، فسأل عمر الرسول (ص) عن ذلك ؟. فقال له: مُره فليراجعها ، ثم يتركها حتى تطهر ، ثم تحيض ، ثم تطهر ، ثم ان شاء أمسك بعد ، وان شاء طلق قبل أن يمس ، فتلك العدة التي أمر الله عسز وجل ان يطلق لها .

فقوله (ص) : ان شاء أمسك وان شاء طلق قبل أن يمس هو تفسير وبيان لقوله : و فليراجعها » وان المراد به ان المرأة ما زالت في عصمته ، وعليه أن يمسكها على كل حال ، ولا خيسار له بين الامساك والطلاق إلا إذا طلق مسع الشرط .. هذا هو معنى فليراجعها ، وليس صحيحاً انه أمر "بالرجوع عن الطلاق كا قال فقهاء المذاهب الأخرى، لأن الرجوع عن الطلاق امساك للزوجة الذي جعله الرسول نتيجة لقوله : « فليراجعها » وبديه أن الشيء لا يكون نتيجة لنفسه .. هذا ، الى ان الرجوع عن الطلاق لا يرفع الإثم السابق كي يأمر به الذي (ص) . هذا ، الى ان الرجوع عن الطلاق لا يرفع الإثم السابق كي يأمر به الذي (ص) . واتفقت المذاهب قولا واحداً على ان الزوجة غير المدخول بها تتُطلق على كل حال حتى ولو كانت في الحيض لأنه جل وعز قال: العدم، وغير المدخول بها لا عدة حال حتى ولو كانت في الحيض لأنه جل وعز قال: العدم، المؤمنات ثم طلقتموهن من قبل أما الذين آمنوا إذا نكحم المؤمنات ثم طلقتموهن من قبل أن تحسوهن فا لكم عليهن من عدة تعتدونها ... ٤٩ الأحزاب » ج ٢ ص ٢٢٩.

٧ — ( وأحصوا العدة ) . اعرفوا ابتداء العدة وانتهاءها لأن لها أحكاماً تخصها كالنفقة للمعتدة ، وحق الرجوع عن الطلاق للمطلق إذا كان رجعياً ، وحقها بالرجوع عن البذل إذا كان خلعياً ، وتحريمها على الأزواج حتى تخرج من العدة ، وما إلى ذلك مما ذكره الفقهاء في كتبهم ( واتقوا الله ربكم ) فيا فرضه عليكم من أحكام العدة .

٣ ـ ( لا تخرجوهن من بيوتهن ولا يخرجن ) . المراد ببيوتهن بيوت السكن لا بيوت الملك تماماً مثل قوله تعالى : وقرن في بيوتكن وقوله : واذكرن ما يتلى في بيوتكسن من آبات الله ـ ٣٤ الأحزاب ... واتفق الفقهاء على ان المطلقة

الرجعية تستحق النفقة عما فيها السكنى ما دامت في العدة ، واختلفوا في نفقة المعتدة من الطلاق البائن . فقال الحنفية : لها النفقة حائلاً كانت أم حاملاً . وقال المالكية : ان كانت حائلاً فلا شيء لها من النفقة إلا السكنى ، وان تكن حاملاً فلها كل النفقة . وقال الشافعية والامامية والحنابلة : لا نفقة لها ان كانت حائلاً ، ولها النفقة ان كانت حائلاً .

ومن أوجب النفقة للمعتدة بشى أنواعها أوجب يقاءها في بيت الزوج السلمي طُلقت فيه الى أن تنتهي عدتها، وبحرم عليها أن تخرج منه كما بحرم عليه اخراجها لقوله تعالى : لا تخرجوهن .. ولا يخرجن ( الا أن يأتين بفساحشة مبينة ) أي تثبت الفاحشة عليها شرعاً ، واتفقوا على ان الزنا فاحشة تستدعي اخراجها من البيت ، واختلفوا في غيره . والذي نراه ان المراد بالفاحشة هنا الزنا فقط لأنه هو وحده المتبادر الى الافهام من كلمة الفاحشة حسين تنسب الى النساء ( وتلك حدود الله ) . تلك إشارة الى شروط الطلاق وأحكام العدة ، وهي أحكام الله وحدوده التي بينها في كتابه وعلى لسان نبيه ( ومن يتعد حدود الله فقد ظلم نفسه) لأنه عرضها لغضب الله وعذابه ، وفي آية ثانية : « ومن يعص الله ورسولسه ويتعد حدوده يدخله ناراً خالداً فيها وله عذاب مهين - ١٤ النساء » .

( لا تدري لعل الله يحدث بعد ذلك أمراً ) . ما يدريك أيها المطلق ان يؤلف الله بين القلبين بعد تنافرهما ، وترجع المياه الى مجاريها ؟. وفيه ايماء الى ان للقلوب تارات وساعات ، وان على الانسان أن لا يقول لشيء : اني فاعل ذلك غسداً إلا أن يشاء الله . ومن هنا قال الإمام على (ع) : • عرفت الله بفسخ العزائم • أي ان هذا الفسخ دليل ظاهر على ان فوق تدبير الانسان تدبيراً أقوى وأعظم .

٤ — ( فإذا بلغن أجلهن فامسكوهن بمعروف أو فارقوهن بمعروف ) . اذا أوشكت العدة على الانتهاء فالمطلق بالحيار ان شاء عدل عن عزمه وأرجع المطلقة الى عصمته ، وان شاء بقي على حكم الفراق ، فتنقطع العصمة بينه وبينها ، وفي الحالين عليه أن لا يضارها في شيء ويؤدي حقها كاملاً ، وهذا هو المراد من الامساك بمعروف والفراق بمعروف . وتقدم مثله في الآية ٢٣١ من سورة البقرة ج ١ ص ٣٥١ .. ثم ان المطلقة لا تخلو من أن تكون آيسة أو حاملاً أو

#### سورة الطلاق

حائلاً ، ويأتي الكلام عن الأوليين،أما عدة الحائل فثلاثة اطهار بما فيها الطهـر الذي طُلقت فيه ، هذا عند الإمامية والمالكية والشافعية ، أما عند الحنفية والحنابلة فعدتها ثلاث حيضات . أنظر تفسير الآية ٢٢٨ من سورة البقرة ج١ ص ٣٤٠ .

٥ – ( وأشهدوا ذوي عدل منكم ) . اتفق فقهاء المذاهب على اعتبار شهادة العدلين بموجب هذه الآية ، واختلفوا في أي شيء تعتبر هذه الشهادة ، هل تعتبر في أرجوع عن الطلاق ، أو في ايقاع الطلاق ؟ قال فقهاء السنة : تعتبر في الرجوع عن الطلاق ، ولكن بعضهم أوجب هذا الاشهاد على الرجعة كالشافعية، وبعضهم قال : انه مندوب كالحنفية .

وقال الشيعة الإمامية : لا يجب الاشهاد على الرجعة ، ويجب على الطلاق . وقال الدكتور محمد يوسف موسى استاذ ورئيس قسم الشريعة الاسلامية بكلية الحقوق بجامعة عين شمس بالقاهرة في كتابسه « الأحوال الشخصية » ص ٢٧١ طبعة ١٩٥٨ ، قال :

و يرى الشيعة الامامية ان من أهم شروط الطلاق حضور شاهدين عداين لقوله تعالى : و وأشهدوا ذوي عداين منكم و .. وفي ذلك يقول أحد علائهم : وهذا أنفع وسيلة الى الوثام بين الزوجين لأن لأهــل الصلاح تأثيراً في النفوس وإعادة مياه الصفاء الى مجاريها، وإذا لم تنجح نصائحهم فلا أقل من تخفيف الطلاق وتقليله بسبب اشتراط العدلين و .

وقال الدكتور محمد يوسف موسى معلقاً على ذلك: « وهذه وجهة نظر يجب عدم التغاضي عنها ، فـــإن الأخذ بهذا الرأي يمهد السبيل للصلح في كثــــير من الحالات حقاً » .

( وأقيموا الشهادة لله ). الخطاب للشهود ، ومعناه لا تغيروا شيئاً من الشهادة وأدوها على وجهها بقصد إحقاق الحق ، لا طلباً لمرضاة المشهود له ، ولا نكاية للمشهود عليه . وتقدم مثله في الآية ٢٨٣ من سورة البقرة ج ١ ص ٤٥١ .

(ذلكم يوعفظ به من كان يؤمن بالله واليوم الآخر ) . انما ينتفع ببيان الله ويعمل بأحكامه المتقون حقاً ، أما الذين لا يؤمنون إلا بأنفسهم ومصالحهم فأولئك كالانعام همهم بطونهم ، والنار مثوى لهم ( ومن يتق الله يجعل لـه مخرجاً ) من

حرام الله الى حلاله ، ومن معصيته الى طاعته ، ويغنيه بفضله عمن سواه (ويرزقه من حيث لا بحتسب ) . والذي تفهمه من هذه الآية ان الرزق لا ضابط دقيق له ولا قياس محكم ، فقد بأتي من غير احتساب ، وقسد يذهب أيضاً من غير احتساب . وكم من حادث سعيد يفاجأ به الانسان دون أن يترقبه .. وكم من حوادث سيئة ومؤلمة يصاب بها لم تكن لتخطر له على بال .. وما من شك ان بعضها من اهماله وتهاونه ، وبعضها من تدبير مدبر الكائنات .

( ومن يتوكل على الله فهو حسبه ) أي كافيه ، والتوكل على الله هو الأخذ بسنته في العمل والسعي وراء الأسباب : « فامشوا في مناكبها وكلوا من رزقه و الملك ، . ( ان الله بالغ أمره ) فا شاء كان وما لم يشأ لم يكن (قد جعل لكل شيء قدراً) فلا عبث ولا فوضى ولا صدفة . وفي آية ثانية : « وخلق كل شيء فقدره تقديراً – ٢ الفرقان » . وفي ثالثة : « وكل شيء عنده عقدار – ٨ الرعد » ج ٤ ص ٣٨٤ .

7 - ( واللائي يئسن من المحيض من نسائكم ان ارتبتم فعدتهن ثلاثة أشهر واللائي لم يحضن ) . اختلف فقهاء السنة في سن الآيسة اختلافاً بلغ حد التشويش والاضطراب ، فمن قائل : هي خسون . وقائل خمس وخسون . وقائل ثالث : ستون . ورابع اثنتان وستون . وفر ق خامس بين نساء العرب والعجم ، وقال : ان نساء العرب أقوى طبيعة . وقال سادس : تأخذ كمل امرأة بعادة عشيرتها . وكثير منهم سكتوا ولم يحددوا سن الآيسة بشيء . . وأيضاً اختلفوا في معنى قوله تعالى : و ان ارتبتم و فنهم من قال : ان المراد به ان شككتم في حكم العدة لا في حال المرأة وبلوغها سن اليأس . وقال آخرون : بل المسراد الشك في حال المرأة وبأسها .

أما الشيعة الإمامية فقالوا : سن القرشية ستون ، وغيرها خمسون مستندين في ذلك الى روايات عن أهل البيت . وأيضاً قال الشيعة : أقل سن تحيض معها الأنثى تسع سنين ويتفق هذا مع ما جاء في كتاب المغني لابن قدامة – من السنة – : « ان أقل سن تحيض معها المرأة تسع سنين لأن المرجع في ذلك الى الوجود، وقد وجد من تحيض لتسع، وروي عن الشافعي انه رأى امرأة لها أولاد أولاد ، وعمرها احدى وعشرون سنة » .

وقرأت في بعض الصحف ان بنتاً في هذا العصر حملت قبل أن تبلغ التاسعة من عمرها . وبعد ، فقد اختلف السنة والشيعة في تفسير هذه الآية،قال فقهاء السنة المراد باللاثي يئسن من الحيض من انقطع حيضها لكبر سنها ، والمراد باللاثي لم يحضن من لم تر دم الحيض بعد لصغر سنها ، وكل من هاتين عدتها ثلاثة أشهر إذا طلقت بعد الدخول .

ويتفق هذا مع قول بعض الكبار من فقهاء الإمامية كالسيد المرتضى وابن زهرة وابن سماعة وابن شهراشوب. وذهب أكبر الإمامية الى ان المواد باللاثي يئسن من الحيض المرأة التي يئشك في بأسها بعد أن انقطع عنها الدم ، ولا يعلم هل انقطع لبلوغها سن اليأس أو لعارض آخر ?. وفسروا قوله تعالى : « ان ارتبم » بالشك في حالها ، وأنها هل بلغت سن اليأس ؟ أما المراد باللاثي لم يحضن عندهم فالشابات اللاثي عدم أنهن تجاوزن سن الصغر ولم يبلغن سن اليأس ، ولكن انقطع عنهن الحيض لسبب آخر غير اليأس والصغر ، وكل من هاتين عدتها ثلاثة أشهر، وقد استندوا في ذلك الى روايات عن أهل البيت ، وعلى هذا فالآية لم تتعرض لعدة الآيسة انجاباً ولا سلباً .

٧ -- ( وأولات الأحمال أجلهن أن يضعن حملهن ) . اتفق فقهاء السنة والشيعة على ان عدة المطلقة الحامل هي وضع الحمل، واختلفوا في عدة الحامل المتوفى عنها زوجها . قال السنة : هي تماماً كالمطلقة كل منها تعتد بوضع الحمل . وقال الشيعة: بل الحامل المتوفى عنها زوجها تعتد بأبعد الأجلين من وضع الحمل والأربعة أشهر وعشرة أيام جمعاً بين هذه الآية وبين قوله تعالى : • والذين يتوفون منكم ويذرون أزواجاً يتربصن بأنفسهن أربعة أشهر وعشراً -- ٢٣٤ البقرة • . وبسطنا الكلام عن هاتين الآيتين وجمعنا بينها في ج ١ ص ٣٦٢ .

( ومن يتق الله يجعل له من أمره يسراً ) . هذا مثل قوله تعالى في الآية ٢ والآية ٣ من هذه السورة : « ومن يتق الله يجعل له نخرجاً » . ومن يتوكل على الله فهو حسبه » ولا نعرف غرضاً لهذا التكرار إلا المزيد من الحث على التقوى والترغيب فيها .. على ان الترغيب هناك جاء بعد الأمر بإقامة الشهادة على وجهها، وجاء هنا بعد بيان عدة الآيسة وأولات الأحمال (ذلك أمر الله أنزله اليكم)

لتعملوا به مخلصين، وتفوزوا بسعادة الدنيا والآخرة .. ومرة أخرى يواصل سبحانه الحث على التقوى ويقول عز من قائل : ( ومن يتق الله يكفر عنه سيئاته ويعظم له أجراً ) . لا حصر لمنافع التقوى وفوائدها ، ومنها ، على سبيل المثال ، ما ذكره سبحانه في هسده الآيات : المخرج من الضيق دنياً وآخرة ، والرزق بلا احتساب ، والنصرة والكفاءة من الله ، وتيسير الأمور ، وتكفير السيئات ، وفوق ذلك كله زيادة الأجر ومضاعفته ، ولكن : « أفأنت تسمع الصم أو تهدي العمي ومن كان في ضلال مبن – ٤٠ الزخرف » .

# لينفق ذو سعة الآية ٦ – ٧ :

أَسْكِنُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ سَكَنْتُمْ مِنْ وَجُدِ كُمْ وَلَا تُضَارُّوهُنَّ لِتُضَيِّقُوا عَلَيْهِنَّ حَتَّى بَضَعْنَ حَلَهُنَّ فَإِنْ اللهُ وَإِنْ كُنَّ أُولَاتِ حَلْيَ فَأَنْفِقُوا عَلَيْهِنَّ حَتَّى بَضَعْنَ حَلَهُنَّ فَإِنْ أَوْهُنَّ أَجُورَهُنَّ وَٱلْتَصِوُوا بَيْنَكُمْ بِمَعْرُوفٍ وَإِنْ تَعَاسَرُتُمْ فَلَيْفِينَ لَكُمْ فَاتُوهُنَّ أَجُورَهُنَّ وَٱلْتَصَوُوا بَيْنَكُمْ بِمَعْرُوفٍ وَإِنْ تَعَاسَرُتُمْ فَسَتُرْضِعُ لَهُ أَخْرَى \* لِيُنْفِقُ ذُو سَعَةٍ مِنْ سَعَتِ فِ وَمَنْ قُدِرَ عَلَيْهِ وَنَعْنُ أَخْرَى \* لِيُنْفِقُ ذُو سَعَةٍ مِنْ سَعَتِ فِ وَمَنْ قُدِرَ عَلَيْهِ وَزَقُهُ فَلَيْنُوقً عَلَى اللهُ لَا يُكَلِّفُ اللهُ نَفْساً إِلَّا مَا آتَاهَا سَيَجْعَلُ اللهُ بَعْدَ عُشِي يُشْرًا \*

#### اللغة :

الوجد بضم الواو وسكون الجيم القدرة في المال . ولا تضاروهن لا تعملوا على الإضرار بهن . وأتمروا تشاوروا . تعاسرتم اختلفتم ، يقال : تعاسر البيتعان اذا لم يتفقا . ومن قدر بضم القاف وكسر الدال متن ضيق عليه في الززق .

#### سورة الطلاق

#### الإعراب:

من وجدكم بدل من حيث. ولتضيقوا منصوب بأن مضمرة بعد اللام. ولينفق اللام للأمر.

# المعنى :

(اسكنوهن من حيث سكنتم من وجدكم). قال تعالى في أول هذه السورة: لا تخرجوهن من بيوتهن ي وقلنا في تفسير ذلك: ان الله سبحافه أوجب على المطلق سكنى المعتدة ، وأشرنا الى أقوال المذاهب التي فرقت بسبن المعتدة الرجعية والبائنة .. والآية التي نحن بصددها تتصل بقوله تعالى : و ولا تخرجوهن من بيوتهن ي لأنها تحدد البيت الذي بجب أن تسكنه المطلقة ما دامت في العدة ، تحدده بقدرة الزوج وطاقته ، فيسكنها مثل ما يسكن ، فإن كان موسعاً وسع ، وان كان مضيقاً ضيق ( ولا تضاروهن لتضيقوا عليهن ) . لا تتعمدوا اضرارهن بالتضييق عليهن في النفقة والمسكن لتلجئوهن الى تركه والحروج منه .. والإضرار بالزوجة والجار .

( وان كن اولات حمل فأنفقوا عليهن حتى يضعن حملهن ) . اذا طُلقها وهي حامل وجبت لها النفقة بما فيها السكنى حتى تنتهي العدة بوضع الحمل،سواء أكان الطلاق رجعياً أم باثناً ، والفرق في وجوب نفقة العدة وعدمها انما هو بين الرجعية والباثنة غير الحامل حيث تجب للأولى دون الثانية .

وقال جماعة من الفقهاء : حين قال سبحانه : «اسكنوهن و أطلق ولم يقيد بالحمل ، وحين قال : «فأنفقوا عليهن و قيد بالحمل ، واستنتجوا من ذلك ان السكنى تجب لكل مطلقة حاملاً كانت أم حائلاً ، رجعية كانت أم بائنة ، أما النفقة فإنها نجب للحامل حتى ولو كانت بائناً .

ونقول في الجواب : لو أخذنا بهذا الاستنتاج لوجب أن تختص نفقة العسدة بالحامل فقط التي هي محل الاجماع ، أما غير الحامل فلا نفقة لها حتى ولو كانت رجعية .. ولا قائل بذلك على الاطلاق ، حيث انعقد اجماع المذاهب على وجوب

النفقة للمعتدة الرجعية ، والمصدر السنة النبوية التي هي بيان وتفسير لكتـــاب الله بخاصة فيا يعود الى حلال الله وحرامه ، ولا شيء في السنة يدل على ان البائنــة تجب لها السكنى وان كانت حائلاً .

( فإن أرضعن لكم فأتوهن أجورهن ) . قال الامامية : ان الأم لا تجسر على إرضاع وليدها إلا إذا انحصر الارضاع بها ، وان أرضعته في هذه الحال أو في غيرها فلها أن تطالب بأجرة الرضاع ، سواء أكانت في عصمة الزوج أم لم تكن ، فإن كان للطفل مال فأجرتها من ماله وإلا فن مال الأب الموسر وان علاء وان كان معسراً وجب عليها أن ترضعه مجاناً .. وهذا قريب جداً بما نقله ابن قدامة في كتاب المغني عن المذاهب الأربعة سوى ان مالكاً قال : تجسر الزوجة على الارضاع ان كان أمثالها يرضعن أولادهن عادة ، وان كان مقامها أرفع من ذلك فلا تجرر .

( والتمروا بينكم بمعروف ) . الحطاب للآباء والأمهسات ، والمعنى تشاوروا فيا بينكم وتدارسوا بإخلاص وروية فيا تستدعيه مصلحة الولد وفي أجرة الرضاع ، وتساهلوا وتساعوا إذا كان في نفس أحدكم شيء على الآخر رحمة بالطفل ورغبة في مصلحته فإنه أمانة الله عندكم ( وان تعاسرتم فسترضع له أخرى ) . ان اختلف الأب والأم في اجرة الرضاع وطلبت الأم أكثر من غيرها فللأب أن ينتزع الطفل منها ، ويعطيه الى أجنبية ترضعه ، وكذا إذا و جدت من ترضعه بجاناً ، وأبت الأم إلا الأجرة ، أما إذا رضيت الأم بما ترضى به غيرها فهي به أولى لأنهسا أبر وأدحم .

(لينفق ذو سعة من سعته ومن قدر عليه رزقه فلينفق مما آتاه الله ) . هذه الآية صريحة الدلالة في أن الوضع المادي للزوج شرط أساسي في تقدير نفقة الزوجة، فالموسر يفرض عليه نفقة المعسر ، والمعسر يفرض عليه نفقة المعسر ، من كل بحسب طاقته ، وهذا الحكم لا يقبل التعديل لأن الله سبحانه علله ببديهة العقسل والفطرة ، وهو قوله تعالى : ( لا يكلف الله نفساً إلا ما آتاها ) وتعليل الحكم الشرعي بالعقل الفطري يجعله مبرماً وقطعياً لا يقبل التأويل ولا التخصيص ولا النسخ . وتقدم الكلام عن إرضاع الزوجة لولدها وعن تقدير نفقتها ، تقدم ذلك

#### سورة الطلاق

# وكأين من قرية الآية ٨ – ١٢:

وَكَأَيْنُ مِنْ قَرْيَةٍ عَتَتَ عَنْ أَمْرِ رَبِّهَا وَرُسُلِهِ فَحَاسَبْنَاهَا حِسَاباً شَدِيداً وَعَدَّ بِنَاهَا عَذَاباً نُكُوا\* فَذَاقَتُ وَبَالَ أَمْرِهَا وَكَانَ عَاقِبَةُ أَمْرِهَا وَعَدْ بِنَاهَا عَذَاباً نُكُوا\* فَذَاباً شَدِيداً فَا تَقُوا الله يَا أُولِي الْأَلْبَابِ الَّذِينَ أَمَنُوا قَدْ أُنزَلَ الله إَلَيْكُمْ ذِكُوا \* رَسُولاً يَتُلُو عَلَيْكُمْ آيَاتِ الله مُبَيِّنَاتِ لِيُخْرِجَ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ وَمَ لِيُخْرِجَ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ وَمَ لَيُعْرَبِ اللهِ وَبَعْمَلُ صَالِحًا بُدْخِلَهُ جَنَّاتِ تَجْرِي مِنْ تَخْتِهَا اللَّهُ اللهِ يَعْمَلُ صَالِحًا بُدْخِلَهُ جَنَّاتِ تَجْرِي مِنْ تَخْتِها اللَّهُ اللهِ يَعْمَلُ صَالِحًا بُدْخِلَةُ جَنَّاتِ تَجْرِي مِنْ تَخْتِها اللَّهُ اللهِ وَبَعْمَلُ صَالِحًا بُدْخِلَهُ جَنَّاتِ تَجْرِي مِنْ تَخْتِها اللَّهُ اللهِ عَلَى اللهِ وَبَعْمَلُ صَالِحًا بُدْخِلَهُ جَنَّاتِ تَجْرِي مِنْ تَخْتِها اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ وَبَعْمَلُ صَالِحًا بُدْخِلَهُ جَنَّاتِ تَجْرِي مِنْ تَخْتِها اللهِ الله الله عَلى الله الله عَلَى اللهُ عَلَى ال

#### اللغة:

عتت أعرضت استكباراً . ونكراً منكراً شديداً . وبال أمرها عاقبة أمرها . والمراد بالذكر القرآن وبالرسول محمد (ص) .

#### الإعراب:

كأين بمعنى كم الحبرية وتفيد الكثرة. والذين آمنوا صفة لأولي الألباب ورسولاً مفعول الفعل مقدر أي وأرسل رسولاً . خالدين حال من هاء يدخله لأنها تعود الى من التي هي بمعنى الجهاعة . وأحسن هنا تنضمن معنى أعطى . رزقاً مفعول لأحسن أي أعطاه رزقاً حسناً . ومثلهن مفعول لفعل محذوف أي وخلق من الأرض مثلهن وعلماً تمييز .

# المعنى :

تقدم مضمون هذه الآيات مرات ومرات ، لذا نفسرها بإيجاز ( وكأين من قرية عتت عن أمر ربها ورسله ) . أرسل سبحانه رسله الى كثير من الأمم الماضية يأمرونهم بالمعروف وينهونهم عن المنكر ، فأعرضوا عناداً واستكباراً ( فحاسبناها حساباً شديداً وعذبناها عذاباً نكراً ) . أخذهم الله يسوء العذاب بعد أن أعذر اليهم محجج ظاهرة وبينات واضحة ( فذاقت وبال أمرها وكان عاقبة أمرها خسراً ) . الوبال والعاقبة بمعنى واحد ، ومن أجل هذا قد يُتوهم بأن الجملة الثانيسة بمعنى الأولى . ولدى التأميل يتبين ان هذا مثل قول القائسل لمن لاقى جزاء الشر . . جوزيت بالشر لأن فاعل الشر لا يجزى إلا به ( أعد لهم عذاباً شديداً ) . يكون هذا العذاب في الآخرة ، ودلت عليه كلمة (أعد). وذاك الحساب والعذاب كان في الدنيا ، ودلت عليه كلمة (أعد). وذاك الحساب والعذاب كان في الدنيا خزي ولهم في الآخرة عذاب عظم — ١١٤ البقرة » .

( فاتقوا الله يا اولي الألباب الذين آمنوا ) . ان كنتم تعقلون معنى الايمان حقاً وتزعمون انكم من أهله فاقرنوا القول بالفعل والعلم بالعمل ، وإلا فما أنتم بمؤمنين ( قد أنزل الله اليكم ذكراً رسولاً يتلو عليكم آيات الله مبينات ليخرج الذين آمنوا وعملوا الصالحات من الظلمات الى النور ) . أرسل رسوله محمداً بالقرآن ليتلوه على الناس ويهتدي به أهمل العقول ويخرجوا من ظلهات الكفر والآثام الى نور الحق والايمان ( ومن يؤمن بالله ويعمل صالحاً يدخله جنات تجسري من تحتها الأنهار

خالدين فيها أبداً قد أحسن الله له رزقاً ) . للمؤمنين الصالحين عند ربهم أجر عظيم ، ورزق كريم . وتكرر هذا المعنى مجملاً ومفصلاً في العديد من الآيات ، والقصد هو الترغيب في الصالحات وعمل الخيرات .

# سبع سموات ومن الأرض مثلهن:

( الله الذي خلق سبع سموات ومن الأرض مثلهن ) . تعددت الأقوال حول السموات السبع ، والمعقول منها ما يلي :

القول الأول : يجب أن نؤمن – على سبيل الاجمال – بوجود سبــع سموات وسبع أرضين ، وندع التفصيل لعلم الله .

القول الثاني: ان الكون الأكبر يضم سبعة أكوان ، ولكل كون منها كواكب لا يحصى عددها ، ومن جملتها كوكب أرضي ، وبين كل كون وآخر ملايين الملايين من السنين الضوئية .. وقد عبر سبحانه عن هذه الأكوان السبعة بالسموات السبع ، أما قوله تعالى : • ومن الأرض مثلهن • فهو يشير الى ان في كل كون من السبع ، أما قوكم أرضياً .. وقد أشرنا الى هذا القول عند تفسير الآية ١٧ من سورة المؤمنون ج ٥ ص ٣٦٢ .

القول الثالث: ان ذكر السبع لا يفيد الحصر بها، وانما خصها الوحي بالذكر لأن الذين خوطبوا بالقرآن آنداك كانوا يسمعون عن الأفلاك السبعة وكواكبها دون غيرها . قال المؤرخون : ان الكلدانيين اشتهروا بعلم الهيئة ، وتوصلوا الى معرفة الكواكب السبعة السيارة ، وتوارثت الأيم هذه المعرفة عن الكلدانيين جيلاً بعد جيل حتى زمن العرب الذين نزل القرآن بلسانهم ، فخاطبهم عن السهاء بما اعتادوا أن يتخاطبوا به فيا بينهم .. وقد أشرنا الى هذا القول عند تفسير الآية ٢٩ من سورة البقرة ج ١ ص ٧٨ . ويظهر لنا الآن ان هذا أرجح الأقوال ، فقد أطلعنا و ونحن ننقب في المصادر لتفسير الآية التي نحن بصددها ... عسلى حديث نبوي وقول لابن عباس يرجحان ان ذكر السبع لا يراد به الحصر ، أما الحديث فقد وقول لابن عباس يرجحان ان ذكر السبع لا يراد به الحصر ، أما الحديث فقد نقله الشيخ المراغي عن الصحابي ابن مسعود ، وهو و ما السموات السبع وما فيهن وما بينهن إلا كحلقة ملقاة بأرض فلاقه .

# الجزء الثامن والعشرون

وقد أثبت العلم الحديث هذه الحقيقة ، انظر تفسير الآية ٤٧ من سورة الذاريات.. فن أين أخذ هذا العلم محمد الذي نشأ في أمة أمية لا تكتب ولا تحسب ؟ كما قال : هل أخذه من بحبرة الراهب أم من رهبان الأديرة الآخرين ؟ وهل يفتري محمد على الله ، وهو يدعو انى كتاب يقول بلسان صريح فصيح : « ومن أظلم من افترى على الله كذبا أو قال أوحي إلي ولم يوح اليه شيء – ٩٣ الأنعام » ويقول : « وقد خاب من افترى – ١٦ طه » ؟.

وفي تفسير الطبري ان ابن عبساس تلميذ الإمام على سئل عن قوله تعالى : و سبع سمسوات ومن الأرض مثلهن ، ؟. فقال : و لو حدثتكم عـن تفسيرها لكفرتم بتكذيبكم بها ، لأن عقولهم لا تحتمل ، فيشكّون في صدق القرآن

(يتنزل الأمر بينهن) يدبر السموات والأرضين وما فيهن وبينهن بحكمته ، ويمسكهن بقدرته ، ويتقنهن بعلمه (لتعلموا ان الله على كل شيء قدير وان الله قد أحاط بكل شيء علم ) . من الحيكم البالغسة في خلق السموات والأرض أن تعلموا ان الله قادر على كل شيء حتى البعث بعد الموت ، وانه عالم بكل شيء حتى مقاصدكم وأفعالكم ، فتطيعوه وتخافوا من غضبه وعذابه .

# ميورة الجيني

١٢ آية مدنية

# بينير للمُ الرِّم إِلَا التَّجيبَ عِ

لم تحرم ما أحل الله لك الآية ١ - ٥:

يَا أَيْهَا النَّيْ لِمَ تُحَرِّمُ مَا أَحَلَّ اللهُ لَكُ تَبْتَغِي مَرْضَاتَ أَزْوَاجِكَ وَاللهُ وَهُدُورُ رَحِيمٌ \* قَدْ فَرَضَ اللهُ لَكُمْ تَحِلَّة أَيْمَانِكُمْ وَاللهُ مَوْلَاكُمْ وَهُدُو أَلْعَلِيمُ الْحَكِيمُ \* وَإِذْ أَسَرَّ النَّيْ إِلَى بَعْضِ أَزْوَاجِهِ حَدِيثاً فَلَمَّا نَبَّاتُ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ \* وَإِذْ أَسَرَّ النَّيْ إِلَى بَعْضِ قَرْوَاجِهِ حَدِيثاً فَلَمَّا نَبَّاتُ بِهِ وَأَظْهَرَهُ اللهُ عَلَيْهِ عَرَّفَ بَعْضَةُ وَأَعْرَضَ عَنْ بَعْضِ فَلَمَّا نَبَّاهَا بِهِ وَأَظْهَرَهُ اللهُ عَلَيْهِ عَرَّفَ بَعْضَةُ وَأَعْرَضَ عَنْ بَعْضِ فَلَمَّا نَبَّاها بِهِ وَأَظْهَرَهُ اللهُ عَلَيْهِ وَأَعْرَضَ عَنْ بَعْضِ فَلَمَّا لَبَالْهَا بِهِ وَأَطْهَرَهُ اللهُ قَلْهُ وَعَلِيهُ وَاللّهُ اللهِ فَقَدُ قَلَدُ مَنْ أَنْبَاكُ أَهْوَ مَوْلاً هُ وَجَبْرِيلُ وَصَالِحُ صَعْتَ قُلُو بُكِمَا وَإِنْ تَظَاهَرَا عَلَيْهِ فَإِنَّ اللهَ هُو مَوْلاًهُ وَجَبْرِيلُ وَصَالِحُ مَعْتَ قُلُو بُكِمَا وَإِنْ تَظَاهَرَا عَلَيْهِ فَإِنَّ اللهَ هُو مَوْلاَهُ وَجَبْرِيلُ وَصَالِحُ اللهُ وَاللّهُ اللهُ أَنْ وَالْمَلاَئِكَ فَا بَعْدَ ذَلِكَ ظَهِيرٌ \* عَسَى رَبّهُ إِنْ طَلَقَكُنَ أَن اللهُ لُهُ مِنْ مَاللّهُ مُؤْمِنِينَ وَالْمَلاَئِكَةُ بَعْدَ ذَلِكَ ظَهِيرٌ \* عَسَى رَبّهُ إِنْ طَلْقَكُنَ أَن أَن اللهُ أَوْلَامُ وَاللّهُ مُؤْمِنَاتُ قَانِتَاتُ عَالِيمًا عَالِمَاتُ عَالِمَاتُ عَالِمَاتُ عَالِمَاتُ عَالِمَاتُ عَالِمَاتُ عَالِمَاتُ عَالِمَاتُ مَا اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللّهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُهُ اللهُ ال

#### اللغة :

تحرم تمتنع عن . فرض شرع . أظهره الله عليه أطلعه عليه . عر"ف بعضه أخبر

# الجزء الثامن والعشرون

ببعضه . وأعرض عن بعض لم يخبر بالبعض الآخر . وصغت مالت . والتظاهـر التعاون ، والظهير المعين . وسائحات صائبات أو المتأملات اللاثـي يتعظن بمواعظ الله سبحانه وهي مأخوذة من السياحة بالعقل والقلب .

# الإعراب:

تعلة مصدر مثل تكرمة . وقال صاحب البحر المحيط : انما جمع في قوله : وقلوبكما و مع انهيا قلبان فراراً من الجمع بين ضميري التثنية في كلمة واحدة ، ويصبح أن يقال : قلباكما . هو مولاه مبتدأ وخبر والجملة خبر ان . وجبريا مبتدأ وما بعده عطف عليه، وظهير خبر عن الكل ، ولفظ فعيل يقع على الواحد والجمع ، وبعد ذلك منصوب بظهير . وخيراً صفة لأزواج وكذا ما بعده .

# ملخص القصة:

اختلف المفسرون والرواة في سبب نزول هذه الآيات ، ونثبت هنا ما جاء في صحيحي البخاري ومسلم عن عائشة ، قالت : كان رسسول الله (ص) يحب الحلواء والعسل ، وفي ذات يوم شرب عسلاً عند زوجته زينب بنت جحش ، فتواطأت أنا وحفصة على ان الرسول إذا دخل على احدانا أن تقسول له : اني أجد منك ربح مغافيراً . وهكذا كان . فقال الرسول ؛ لا بسل شربت عسلاً عند زينب ولن أعود ، وقد حلفت ، ولا تخبري بذلك أحداً .

وفي تفسير الشيخ المراغي ان التي دخل عليها النبي (ص) وحرّم عــلى نفسه العسل أمامها هي حفصة ، فأخبرت عائشة بذلك مع ان النبي (ص) استكتمها الحبر. وقال الشيخ المراغي : وقد كانت عائشة وحفصة متصافيتين متظاهرتين على سائر أزواج النبي (ص) .

ومها قبل عن سبب النزول فإن ظاهر الآيات يدل يوضوح ان النبي (ص) كان

<sup>(</sup>١) صميغ حلو له واثحة كريهة ، وكان الرسول يكره ان تكون له ريح غير طيبة ٠

# سورة التحريم

قد امتنع عن شيء أحله الله له لسبب من الأسباب ، وانه قد أسر بذلك الى بعض أزواجه ، وأمرها بالكتمان ، ولكنها خالفت وأفشت، فعاتب الله سبحانه نبيه الكريم على امتناعه عما أحل الله ، وهدد أزواجه اللائي لا يستمعن الى أمره .

# المعنى :

(يا أيها الذي لم تحرم ما أحل الله لك تبتغي مرضاة أزواجك) . الخطاب لرسول الله ، والمراد بالتحريم هذا مجرد الامتناع والالتزام بالترك لتطبيب خاطر من تحسن العشرة معه ، تماماً كما لو ألزمت نفسك بترك الدخان ارضاء لزوجتك التي يؤذيها ذلك .. فليس المراد بالتحريم هذا التحريم الشرعي .. مستحيل .. كيف وكتاب الله الذي نزل على قلب محمد (ص) يقول : • يا أيها الذين آمنوا لا تحرموا طيبات ما أحل الله لكم \_ • ٩ المائدة ، ويقول أيضاً : « قل أرأيتم ما أنزل الله من رزق فجعلتم منه حلالاً وحراماً قل الله أذن لكم أم على الله تفترون \_ • ٩٠ يونس و .

وقيل : ان الشيء الذي حرمه النبي (ص) على نفسه هو العسل وانه قصد بذلك مرضاة زوجته حفصة حيث ساءها أن يشرب النبي (ص) العسل عند زوجته زينب بنت جحش ، فطيب قلب حفصة بالامتناع عن شرب العسل . ( والله غفور رحيم ) . العفو والغفران من الله سبحانه لا يستدعي وجود الذنب ، فكثيراً ما يكون تعبيراً عن ثوابه ورحمته، وقد كان الانبياء بطلبون من الله الصفح والمغفرة، ومثله : « عفا الله عنك لم أذنت لهم — ٤٣ التوبة » .

رقد فرض الله لكم تحلة ابمانكم). قبل: ان النبي (ص) كان قد حلف على تراثم شيء أحله الله له ، فأمره سبحانه أن يدع بمينه ويكفر .. وفي رأينا والله أعلم — ان النبي (ص) لم بحلف ، ولكنه وعد بالبرك ، ووعد المعصوم يجب الوفاء به على كل حال ، سواء أكان الموعود به مندوباً أم مباحاً ، لأن وعده أقوى وأعظم من بمين غيره ومن ثم يصح ان يُطلق اليمين على وعده . (والله مولاكم وهو العليم الحكيم ) . الله يتولى امور النبي والمؤمنين ، وينصرهم على المتآمرين، وهو اعلم بالحكمة والمصلحة التي على اساسها يشرع احكام اليمين وغيرها.

#### الجزء الثامن والعشرون

(وإذ أسر النبي إلى بعض أزواجه حديثاً). يدل هذا على ان النبي (ص) بشر يسر إلى أزواجه كما يسر الناس إلى أزواجهم، وانه لا بمتاز عنهم إلا بنزول الوحي عليه ، والعصمة عن محارم الله وكلل ما يشين . أنظر ج ه ص ٢١٣ فقرة و حقيقة النبوة و فلما نبأت به وأظهره الله عليه عرقف بعضه وأعرض عن بعض ) . ضمير « به و وأظهره وبعضه يعود إلى الحديث الذي أسره النبي (ص) إلى بعض أزواجه ، والضمير المستر في نبأت يعود إلى حفصة ،والضمير في عرقف يعود إلى النبي (ص) ، والمعنى ان حقصة أفشت سر النبي على الرغم من وصيته لما بالكمان ، ولما أذاعت وأفشت أخبر الله نبيه الكريم بخبرها، فأطلعها النبي (ص) على بعض ما أفشت ، وأعرض عن بعضه رفقاً بها .. وفيه ايماء الى انها تجاوزت الحد في الافشاء ( فلما نبأها به قالت من أنبأك هذا ) . سألته من الله أخبره الحد في الافشاء ( فلما نبأها به قالت من أنبأك هذا ) . سألته من الله ي الصدور .

( ان تتوبا إلى الله فقد صغت قلوبكيا – أي مالت إلى الحق – وان تظاهرا عليه فإن الله هو مولاه وجبريل وصالح المؤمنين والملائكة بعد ذلك ظهير ) . ضمير عليه يعود إلى رسول الله ، وضمير تتوبا وتظاهرا وقلوبكيا إلى عائشة وحفصة ، كما في كتب التفسير والحديث ، وتختار منها أربعة : اثنين من التفسير واثنين من الحديث، فقد جاء في تفسير الطبري ما نصه : «قوله تعالى : «وان تظاهرا عليه يقول تعالى ذكره للتي أسر اليها الذي (ص) حديثه ، والتي أفشت اليها حديثه ، وهما حفصة وعائشة ، وبنحو ما قلنا قال أهل التأويل » . وقال الرازي ما نصه أيضاً : «ان تتوبا الى الله خطاب لعائشة وحفصة » . وقال البخاري في الجزء السادس من صحيحه بعنوان «سورة التحريم » : «سأل ابن عباس عمر بن الخطاب : من المتان تظاهرتا على الذي (ص) من أزواجه ؟ فقال : تلك حفصة وعائشة و ومثله النساء » . وفيه أيضاً سؤال آخر حول تتوبا ، قال مسلم في الباب المذكور : في سأل ابن عباس عمر : من المرأتان من أزواج الذي (ص) اللتان قال لها ان توبا فقد صغت فلوبكها ؟ قال عمر : هي حفصة وعائشة »

وعلى هذا يكون معنى الآية ان عائشة وحفصة قد تعاونتا عـلى النبي (ص) ، وأساءتا اليه بإفشاء سره على الرعم من وصيته بالكيّان، وان الله سبحانه قد أمرهما

## سورة التحريم

بالتوبة والانابة عن هذه الخطيئة ، فإن تابتا وأصلحنا فقد مال قلباهما الى أمر الله والاخلاص لرسوله ، وان أصرتا على التعاون ضد الرسول فإن الله وليه وناصره، وأيضاً يعينه ويؤازره جبريل وجميع الملائكة والمؤمنين الصالحين .

وتسأل : لماذا كل هذا التهديد والوعيد ؟ وما هو شأن عائشة وحفصة حتى يحشد علينها قوة الله وقوة جبريل ومعه جميع الملائكة وصالح المؤمنين ؟.

الجواب : ان عائشة وحفصة غير مقصودتين بالحصوص من هذا التهديد، وانما المقصود أولاً التنويه بعظمة الرسول ومكانته ، ثم افهام الجميع بما فيهم حفصة وعائشة والمنافقين والكافرين وكل من أضمر أو يضمر السوء للرسول الأعظم (ص) افهام الجميع بأن الذي (ص) في حصن حصين من قوة الله وملائكته وأوليائه .

( عسى ربه ان طلقكن أن يبدله أزواجاً خيراً منكن مسلمات مؤمنات قانتات تأثبات عابدات سائحات ثيبات وأبكاراً ) . ما الذي أغراكسن يا نساء الذي بالتظاهر عليه وعلى معصيته؟ . هل اغتررتن بجالكن أم بدينكن وطاعتكن لله ورسوله ، أم مماذا ؟ . ولتعلم كل واحدة منكن ان الرسول الأعظم (ص) لو طلقكن بكاملكن لأبدله الله خيراً منكن جالاً وكالاً وديناً واخلاصاً ثيبات إن شاء ، وإن شاء أبكاراً أو هما معاً .

# وقودها الناس والحجارة الآية ٦ – ٩ :

يَا أَيْهَا الَّذِينَ آمَنُوا قُوا أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَاراً وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ عَلَيْهَا مَلَائِكُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُوْمَرُونَ \* عَلَيْهَا مَلَائِكُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُوْمَرُونَ \* عَلَيْهَا مَلَائِهُمْ اللَّهِ عَا أَمْرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُوْمَرُونَ \* يَا أَثْبَهَا اللّذِينَ كَفَرُوا لاَ تَعْتَذِرُوا الْيَوْمَ إِنَّا تُجْزَوْنَ مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ \* يَا أَثْبَهَا اللّذِينَ آمَنُوا تُوبُوا إِلَى اللهِ تَوْبَةً نَصُوحاً عَسَى رَبُّهُمْ أَنْ يُكَفِّرَ يَا اللّهُ اللهِ تَوْبَةً نَصُوحاً عَسَى رَبُّهُمْ أَنْ يُكَفِّرَ عَنْ مَعْتَهَا الْأَنْهَارُ يَوْمَ لاَ عَنْكُمْ سَيْمَانِكُمْ وَيُدْخِلَكُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَخْتِهَا الْأَنْهَارُ يَوْمَ لاَ عَنْكُمْ سَيْمَانِكُمْ وَيُدْخِلَكُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَخْتِهَا الْأَنْهَارُ يَوْمَ لاَ

### الجزء الثامن والعشرون

يُغْزِي اللهُ النَّبِيُّ وَالَّذِينَ آمَنُوا مَعَهُ نُورُهُمْ يَسْعَى بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْمَانِهِمْ يَغُورُهُمْ يَسْعَى بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْمَانِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا أَثْمِيمُ لَنَا نُورَنَا وَاغْفِرْ لَنَا إِنَّكَ عَلَى كُلِّ شَيْء قَدِيرٌ \* يَقُولُونَ رَبَّنَا أَثْمِيمُ لَكُنَّ أَنْ يُورَنَا وَاغْفِرْ لَنَا إِنَّكَ عَلَى كُلِّ شَيْء قَدِيرٌ \* يَقُولُونَ رَبّنَا أَثْمِيمُ وَمَأْوَاهُمْ جَهَمْ أَلَا أَثْمِيمُ وَمَأْوَاهُمْ جَهَمْ أَوَاهُمْ جَهَمْ وَبَعْلَ عَلَيْهِمْ وَمَأْوَاهُمْ جَهَمْ وَبِيمُ وَبِهُمْ وَمَأْوَاهُمْ جَهَمْ وَبِيمُ وَبَعْلَ اللَّهُ يَهِمُ وَمَأْوَاهُمْ جَهَمْ وَبِيمُ وَبَعْلَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَمَأْوَاهُمْ جَهَمْ وَبِهُ مَنْ الْمُصِيرُ \*

#### اللغة :

قوا أنفسكم احفظوها وصونوها . والوقود بفتح الواو حطب النار ، والتوبسة النصوح الحالصة .

# الإعراب:

وأهليكم عطف على أنفسكم . ونُصبت ناراً بنزع الحافض أي احفظوا أنفسكم وأهليكم من النار . ما أمرهم « ما » مصدرية والمصدر المنسبك منصوب بنزع الحافض أي لا يعصون الله في أمره . ونصوح مصدر وصف به التوبة على المبالغة . ويوم لا يخزي « يوم » منصوب بيدخلكم .

### المعنى :

(يا أيها الذين آمنوا قوا أنفسكم وأهليكم ناراً وقودها الناس والحجارة). المراد بالحجارة هنا الأصنام لقوله تعالى: « انكم وما تعبدون من دون الله حصب جهنم أنتم لها واردون - ٩٨ الأنبياء » . والمعنى اذا كان المؤمن يشعر بالمسؤولية أمام الله عما يقول ويفعل ، ويخاف من غضبه وعذابه - فإن عليه أن يعلم انه مسؤول أيضاً أمام الله عن أهله وأولاده ، وان من واجبه أن يمد يده الى العمل على صلاحهم وتقويمهم ، وإذا كان الأب يفعل الكثير من أجل ولده حرصاً عليه وعلى مستقبله

# سورة التحريم

في هذه الحياة الفانية فأولى له أن يعمل لسعادته في الحياة الباقية ، وأن يقيه مساهو أشد وأعظم من غدرات الزمان وضرباته .. ولكن .. ما يصنع الأب المؤمن مع هذا الجيل الجديد الذي يريد من الآباء أن بخضعوا لأمره ، وينزلوا على رأيه ؟

(عليها ملائكة غلاظ شداد) على الجفاة الطغام الذين طغوا وبغوا في الحياة الدنيا على عباد الله وعياله ( لا يعصون - أي الملائكة الغلاظ - الله مسا أمرهم ويفعلون ما يؤمرون ) . يسرعون الى طاعة الله من غير توان ، وهو يقول لهم مشيراً الى كل سفاح اثبم : « خذوه فغلوه ثم الجمحيم صلوه - ٣١ الحاقة » . ( يا أبها الذين كفروا لا تعتذروا اليوم انما تجزون ما كنتم تعملون ) . ان هذا اليوم يوم حساب وجزاء على الأعمال ، لا يوم توية ومعذرة ، وبأي شيء يعتذر الذين تدور مصانعهم ليل نهار لانتاج الموت والدمار ؟

(يا أيها الذين آمنوا توبوا الى الله توبة نصوحاً عسى ربكم أن يكفر عسكم سيئاتكم ويدخلكم جنات تجري من تحتها الأنهار). عسى من الله معناها الوجوب والتوبة النصوح هي الصادقة في الاقلاع الحالصة لوجه الله وحده، وهي مبسوطة لكل من أذنب وأساء، وأيضاً هي حسنة عظمى تجب ما قبلها من السيئات، وتستوجب ثواب الله وجنانه (يوم لا يخزي الله النبي). همذا تعريض بأعداء النبي . وانه مخزيون دنيا وآخرة، والا فمن الذي يتصور ان الله يخزي محمداً يوم القيامة، وقد كانت حياته في الدنيا رحمة للناس أجمعين.

( والذين آمنوا معه نورهم يسعى بن أيديهم وبأعابهم يقولون ربنا أتمم علينا نورنا واغفر لنا انك على كل شيء قدير ) . تقدم مثله في الآية ١٧ من سورة الحديد ( يا أيها الذي جاهد الكفار والمنافقين واغلظ عليهم ومأواهم جهم وبئس المصير ) . أبداً . . لا رأفة ولا هوادة مع الطغاة اللئام .. ولا شيء لهم عند الحق والعدل إلا السيف ، وأي شرع وقانون يرحم ويتساهل مع الذين يستهينون بحياة الناس ، وينشرون الرعب والذعر في القلوب ، ويقولون : من لم يكن معنا وعبداً لنا فهو علينا وعدو لنا .. وما له عندنا إلا السلاح الجهنمي ؟. وبالتالي ، فإن الرحمة والرأفة هي القضاء على العدوان وأهله .. وائله سبحانه رحيم في جنته .

# الجزء الثامن والعشرون

امرأة نوح وامرأة لوط الآية ١٠ – ١٢:

#### اللغة :

تحت عبدين أي زوجتين لنبيين عظيمين. فخانتاهما أي بالكفر والنفاق لا بالزنا والفجور. والإحصان العفاف. والفرج شق جيب القميص ، وكل شق هو فرج. والمراد بالنفخ الحلق. وبالروح الحياة ، وأضافها اليه سبحانه لأنه مصدرها وموجدها.

#### الإعراب:

ضرب بمعنى جعل، وامرأة نوح مفعول أول مؤخر ، ومثلاً مفعول ثان مقدم. وصالحين صفة لعبدين وشيئاً مفعول مطلق ليغنيا . ومريم عطف على امرأة فرعون. والقانتين جمع للذكور والاناث تغليباً للذكورية على التأنيث .

# المعنى :

(ضرب الله مثلاً للذين كفروا امرأة نوح وامرأة لوط كانتا تحت عبدين من عبادنا

صالحين فخانتاهما فلم يغنيا عنها من الله شيئاً وقيل ادخلا النار مع الداخلين ) . لا فرق بين الرجل والمرأة أصلا وطبيعة ومسؤولية ، وكل منها جسزء منهم للاتحر ولا غنى لأحدهما عن صاحبه ، وفي الرجال الصالح والطالح ، وفي النساء الصالحة وغير الصالحة . والآية بعيدة عن المقارنة بين الرجل والمرأة ، وانما ضرب الله مثلاً بها من دون الرجل تعريضاً ببعض أمهات المؤمنين اللاتي تظاهرن على الرسول الأعظم (ص) كما جاء في الآية ٤ من هذه السورة ، فإنه سبحانه بعد أن ذكر أن بعض نساء الذي قد تظاهرن عليه ، وهددهن - ذكر هنا أن القريب من الله تعالى من قرتبته الأخيلاق والأعمال حتى ولو كان أقرب الناس لأشقى الأشقياء ، وأن البعيد عنه تعالى من أبعدته السيئات والآثام حتى ولو كان أقرب الناس لأشقى الناس لأتقى الأنقياء .. أبداً لا محاباة ولا قرابات .. لا شيء على الاطلاق بحدي في يوم القيامة إلا التقى والاخلاص .

وقد ضرب سبحانه مثلاً الذلك بامرأة نوح وامرأة لوط ، فقد كانت الأولى تؤذي زوجها وتقول : انه مجنون، وتفشي أسراره بين المشركين ، وكانت الثانية تعين الطغاة على زوجها وتدلهم على أضيافه..ومن أجل هذا وصفها سبحانه بالحيانة التي هي ضد الأمانة لا بمعنى الزنا،فإن المسلمين يعتقدون انه ما زنت امرأة نبي قط . والملاصة ان الله سبحانه أدخل النار امرأة نوح وامرأة لوط لكفرهما ونفاقها مع انها كانتا زوجتي نبيين عظيمين ، فكذلك سبحانه يدخل النار أزواج الرسول الأعظم (ص) اللاثي تظاهرن عليه ان لم يتوبا الى الله وإليه .

( وضرب الله مثلاً للذين آمنوا امرأة فرعون إذ قالت رب ابن في عندك بيئاً في الجنة ونجني من فرعون وعمله ونجني من القوم الظالمين ) . بعد أنضرب سبحانه مثلاً بامرأة نوح وامرأة لوط على ان قرابة الحبيث من الطيب لا تنفعه شيئاً - ضرب مثلاً بامرأة فرعون على ان صلة الطيب بالحبيث لا تضره شيئاً ، فقد آمنت آسية بنت مزاحم بالله وكتبه ورسله وكفرت بزوجها فرعون ، فهددها بالقتل فآثرت مرضاة الله ونعيمه على ملك فرعون وسلطانه ، وتبرأت منه ومن عمله ، وسألت الله سبحانه أن يشملها برحمته ، وينعم عليها من فضله . وفي تفسير الطبري : ان فرعون أرسل رجاله اليها ، وقال لهم : أنظروا أعظم صخرة تجدونها، فإن بقيت فرعون أرسل رجاله اليها ، وقال لهم : أنظروا أعظم صخرة تجدونها، فإن بقيت

#### الجزء الثامن والعشرون

على الاعان بالله فالقوا الصخرة عليها ، وان رجعت فهي امرأتي ، فلـــا أتوها رفعت بصرها إلى السهاء ، فأبصرت بيتها في الجنة ، فنضت على قولها ، فانتزع الله روحها ، وألقيت الصخرة على جسد ليس فيه روح . وفي بعض التفاسير ان طلبها من الله أن يبني لها عنده بيتاً هو من باب الجار قبل الدار .

( ومريم ابنة عمران التي أحصنت فرجها فنفخنا فيه من روحنا وصدقت بكلات ربها وكتبه وكانت من القانتين ) . أحصنت فرجها كناية عن طهارتها مما رماها به اليهود من البغساء والفجور ، والمراد بالنفخ من روحه تعالى انه منسح الحياة لوليدها السيد المسيح تماماً كما منح الحياة لآدم : « فإذا سويته ونفخت فيه من روحي — ٢٩ الحجر » . والمعنى ان الله سبحانه ضرب مشلا للمؤمنات بالسيدة العفيفة مريم التي آمنت بالله ورسله وكتبه ، فاصطفاها على نساء عصرها ، وصانها من الدنس بفضله ، وحملت وليدها بكلمته . وتقدم مثله في أكثر من آية . أنظر تفسير الآية ١٧١ من سورة النساء ج ٢ ص ٥٠٠ .

# ميتوترة المثلك

٣٠ آية مكية .

# بني ليوال من التحييم

تبارك الذي بيده الملك الآية ١ - ١١:

#### اللغة:

تبارك تعالى عما لا يليق. بيده الملك له التصرف المطلق. ليبلوكم : ليظهر أعمالكم بالامتحان . وطباقاً أي يشبه بعضها بعضاً في الاتقان كما تقول : هذا مطابق لذاك. والتفاوت الاختلاف أي لا ترى اختلافاً في اتقان الصنع . والمراد بالفطور هنا الحلل والنقص . وكر تين مرتين والمراد بهما هنا أكثر من مرة ومرة بعد مرة . وينقلب يرجع . وخاسئاً ذليلاً . وحسير كليل . والرجم الرمي ، وتميز تنفرق وتنقطع من حنقها . وسحقاً . بعداً وهلاكاً .

### الإعراب :

تبارك فعل ماض ، وقالوا لم يُنطق له بمضارع . والمصدر من ليبلوكم متعلق علق . وأيكم مبتدأ وأحسن خبر وعملاً تمييز . وطباقاً صفة لسموات وهي مصدر بمعنى اسم الفاعل أي مطابقة . وكر تين قائم مقام المفعول المطلق أي رجعتين مثل ضربته مرتين . وخاسئاً حال من البصر . والذين كفروا خبر مقدم وعذاب جهم مبتدأ مؤخر . وسحقاً مصدر مؤكد أي سحقهم الله سحقاً .

### المعنى :

( تبارك الذي بيده الملك وهو على كل شيء قدير ) . علا سبحانه محوله على كل شيء وهيمن على كل شيء ، ولا يعجزه شيء .. ومن آثار هذه العظمة انه ( الذي خلق الموت والحياة لببلوكم أيكم أحسن عملا وهو العزيز الغفور ) . من اين جاءت الحياة ؟ وكيف ذهبت ؟ لا تفسير لذلك إلا بوجود الحسي الذي لا يموت . أنظر ج ٣ ص ٢٣١ فقرة ، من اين جاءت الحياة ، ؟. أما الحكمة من الحياة في الدنيا ثم الموت ثم البعث فهي ان تظهر افعال الانسان في دنيساه ، ويثاب عليها أو يعاقب في آخرته . وفي الحديث ان رسول الله (ص) حين تلا هذه ويثاب عليها أو يعاقب في آخرته . وفي الحديث ان رسول الله (ص) حين تلا هذه الآية فسرها بقوله : « أيكم أحسن عقلاً ، وأورع عن محارم الله ، وأسرع الى طاعته » .

وأيضاً من آثار عظمته تعالى انه ( الذي خلق سبع سموات طباقاً ما ترى في خلق الرحمن من تفاوت فارجع البصر هل ترى من فطور ثم ارجع البصر كرتين ينقلب البك البصر خاسئاً وهو حسر ) وذكر السموات السبع لا يفيسد الحصر . انظر آخر سورة الطلاق فقرة و سبع سموات ومن الأرض مثلهن و . وطباقاً أي يطابق بعضها بعضاً في دقة الصنع ، والمعسى حقق وتفحص وتأمل جيداً ، وعاود النظر مرات ومرات في خلق الكائنات فإنك لا ترى ولن ترى إلا الحكمة والدقة والا النظام والانسجام والتناسب والتناسق في كل شيء . . أبداً لا تضاوت في اتقان الصنع ، ولا خلل ولا نقص في شيء من أصغر صغير الى أكبر كبير. سل العقول مجتمعة : من الذي أعطى كل شيء خلقه فقدره تقديراً ؟ . هل الصدفة أتت بكل هذه الأسرار والعجائب ؟ وهل هي قاعدة تطرد في كل شيء ومبدأ لا ينقضه شيء ؟ ومي بهرت الصدفة الألباب وحبرت ؛ ولا جواب عند العقول العليمة السليمة إلا بالرجوع الى قوة تكمن وراء الطبيعة والاعتراف بالعجز عن ادراك حقيقتها وكنه عظمتها .

وهنا يكمن السر لتاريخ الايمان بالله الذي وجد بوجود الانسان بل بوجود كل كائن يحس ويشعر، ونحن على علم اليقين بأن الجاحد لو فكر وتدبر خلق السموات والأرض لآمن بالله من حيث يريد أو لا يريد . قال « لورد كيلفن » أحد علماء الطبيعة البارزين : « إذا فكرت تفكيراً عميقاً فإن العلوم سوف تضطرك الى الاعتقاد بوجود الله . وهذا ما أعلنه القرآن بقوله : • انما يخشى الله من عباده العلماء \_ ٢٨ فاطر » .

( ولقد زينا السهاء الدنيا بمصابيع وجعلناها رجوماً للشياطين واعتدنا لهم عذاب السعير ) . الدنيا هنا تأنيث الأدنى ، وهي صفة للسهاء أي انه تعالى زين بالمصابيح السهاء التي هي أقرب الينا من سائر السموات ، والمراد بالمصابيح النجوم ، أما الرجم فقد يكون بالشهب التي تحترق – غالباً – في الفضاء قبل أن تصل الى الأرض ، وقد يكون بالحجارة المتساقطة من النجوم ب النيازل – وكل عات متمرد فهو شيطان قال تعالى : « واذا خلوا الى شياطينهم قالوا انا معكم – ١٤ البقرة ، واعتدنا أي أعددنا . وتقدم مثله مع التفسير في الآية ٦ من سورة الصافات ج ٦ ص ٣٣٠ والآية ١١ من سورة الصافات ج ٦ ص ٣٣٠ والآية ١١ من سورة فصلت ص ٤٨٠ من المجلد المذكور .

وقال البعض في تفسير هذه الآية : ان الدجالين يوهمون انهم يعلمون الغيب من النظر الى النجوم ، وان الله سبحانه سوف يرجمهم يوم القيامة بشرر من نارجهم لأنهم كانوا يقولون رجماً بالغيب !.. وهذا التفسير أيضاً رجم بالغيب .

( وللذين كفروا بربهم عذاب جهنم وبئس المصير اذا ألقوا فيها سمعوا لها شهيقاً وهي تفور تكاد تميز من الغيظ ) . قال صاحب الظللال : قد يظن ان هذا تعبير مجازي .. ولكن جهنم مخلوقة حية تكظم غيظها ، وتنطوي على بغض وكره !.. وأكثر المفسرين على ان المراد ان لجهنم لجباً وكلباً عظيمين، يكاد من يراها بحسبها غضبي على الكافرين بحيث توشك أن تتقطع أوصالها من الحنق عليهم. وهذا التفسير أقرب الى الافهام والتصديق من تفسير صاحب الظلال السذي يشبه تفسير أهل الظاهر .

( كلما ألقي فيها فوج سألهم خزنتها ألم يأتكم نذيس ) . المسراد بخزنة جهتم الموكلون بها ، والقصد من سؤال الحزنة هو توبيخ المجرمين وايلامهم تماماً كقولك لمن أخذ بجرعته : هذا ما جنته يداك .

(قالوا بلى قد جاءنا نذير فكذبنا وقلنا ما نزل الله من شيء ان أنتم الا في ضلال كبر). الأنبياء في ضلال كبر إ.. ولماذا لأنهم يدعون الى التوحيسة والعدل .. أما العتساة الطغاة الذين يعبدون الحطام والأصنام فهم على بصيرة من أمرهم .. هذا هو منطق أهل الضلال والفساد في كل زمان ومكان ( وقالوا لو كنا نسمع أو نعقل ما كنا في أصحاب السعير فاعترفوا بذنبهم فسحقاً لأصحاب السعير). جاءهم الرسل بالبينات من عند الله ، فكذبوا علواً واستكباراً، وقالوا فم : أنتم ضالون مضلون تفترون على الله الكذب .. ولما أحاط بهم العذاب ذلوا وندموا واعترفوا بأنهم هم الضالون عن الهدى المكذبون بالحق .. ولكن جاء هذا بعد فوات الأوان ، فكان جزاؤهم الشهيق والحريق . وتقدم مثله في الآية ١٣٠ من سورة الأرمر ج ٦ ص ٢٦٠ والآية ٧١ من سورة الزمر ج ٦ ص ٢٦٠ .

# فامشوا في مناكبها الآية ١٢ – ١٩:

إِنَّ الَّذِينَ يَخْشُونَ رَبَّهُمْ بِالْغَيْبِ لَهُمْ مَغْفِرَةٌ وَأَجْرُ كَبِسِيرٌ \* وَأَسِرُوا وَ الْجَهَرُوا بِهِ إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصَّدُودِ \* أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ اللَّطِيفُ الْخَبِيرُ \* هُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ ذَلُولاً فَامْشُوا فِي مَنَاكِبِهَا وَكُلُوا مِنْ رِزْقِهِ وَإِلَيْهِ النَّشُورُ \* أَلَمْنُمْ مَنْ فِي السَّهَاء أَنْ يَخْسِفَ مَنَاكِبِهَا وَكُلُوا مِنْ رِزْقِهِ وَإِلَيْهِ النَّشُورُ \* أَلْمِنْمُ مَنْ فِي السَّهَاء أَنْ يُرْسِلَ عَلَيْكُمُ الْآرْضَ فَإِذَا هِي تَمُورُ \* أَمْ أَمِنْتُمْ مَنْ فِي السَّهَاء أَنْ يُرْسِلَ عَلَيْكُمُ بِكُمُ الْآرْضَ فَإِذَا هِي تَمُورُ \* أَمْ أَمِنْتُمْ مَنْ فِي السَّهَاء أَنْ يُرْسِلَ عَلَيْكُمُ عَاصِبًا فَسَتَعْلَمُونُ كَيْفَ نَذِيرِ \* وَلَقَدْ كَذَّبَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ فَكَيْفَ عَامِيرً \* أَلَا الرَّحْمُنُ إِنَّهُ بِكُلِّ شَيْء بَصِيرٌ \* كَانِ اللَّهُ وَيَقْهُمْ صَافَاتٍ وَيَقْبِضَنَ مَلِ اللَّيْرِ فَوْقَهُمْ صَافَاتٍ وَيَقْبِضَنَ مَلَ عَلَيْكُمْ مُنْ فِي السَّهُ وَيَعْهُمْ صَافَاتٍ وَيَقْبِضَنَ مَلَ عَلَيْهُمْ فَانَتُ وَيَقْبُمْ مَا فَاتٍ وَيَقْبِضَنَ مَلِ اللَّهُ مِنْ إِلَّهُ اللَّهُ فِي اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَلَيْهِمْ فَعَلَمُ وَلَهُمْ صَافَاتٍ وَيَقْبِضَنَ مَلِيمُ الْمُنْهِ وَلَهُمْ مِنْ إِلَّهُ الرَّاحِمُنُ إِنَّهُ بِكُلِّ شَيْء بَصِيرٌ \*

#### اللغة :

ذات الصدور الضائر . واللطيف هنا من اللطف بمعنى الرفق . وذلول من الذل بكسر الذال وهو اللين ضد الصعوبة ، والذل بضم الذال الصغار والهوان . ومناكب الأرض طرقها ونواحيها . والنشور البعث . وتمور تهتز وتضطرب . وحاصباً من حصبت الرجل إذا رميته بالحصباء أي الحصى . ونكير الله عذابه . صافات باسطات اجنحتهن . ويقبضن يضممنها .

### الإعراب:

بالغيب متعلق بمحذوف حال من فاعل يخشون ، والتقدير كاثنين بالغيب على

معنى غائبين عن أعين الناس . الا يعلم من خلق الهمزة للاستفهام ، ولا للنفي ، وفي يعلم ضمير مستر يعود الى رجم ، ومن مفعول ، والمعنى الله يعلم مخلوقاته . والمصدر من أن تخسف بدل اشهال من الا من في السهاء ، ومثله أن يرسل ، واذا للمفاجأة ، وجملة هي تمور حال من الأرض . ونذير مبتدأ مؤخر وكيف خبر مقدم . ونكير نكيري .

# المعنى :

( ان الذين يخشون ربهم لهم مغفرة وأجر كبير ) . بعد أن ذكر سبحانه ما أعد للمجرمين من العذاب ذكر ما أعد للمتقين من الثواب على مبدأ الجمع بين الترغيب والترهيب، والمتقون هم الذين يتورعون عن محارم الله في جميع الحالات ، لا فرق عندهم علم الناس محالهم أم لم يعلموا لأنهم لا يفعلون إلا لوجهه الكريم ، وهو يعلم السر وأخفى ( وأسروا القول أو اجهروا به انه عليم بذات الصدور ) . ومن علم الضمائر فبالأولى أن يعلم السر من القول . وتقدمت هذه الآية في سورة هود ج ٤ ص ٢٠٥ ، أما التي قبلها فتقدمت في سورة الأنبياء ج٥ ص ٢٨٢ .

( الا يعلم من خلق وهو اللطيف الخبير ) . الله عالم بكـــل شيء لأنه خالق كل شيء ، وصفة اللطف تشير انى انه تعالى لا يعاجل المسيء بالعقوبة رفقاً به ورحمة له ، عسى أن يؤوب الى رشده ويقلع عن ذنبه .

( هو الذي جعل لكم الأرض ذلولاً فامشوا في مناكبها وكلوا من رزقه ) . الله سبحانه رحيم بعباده ، عليم بما يحتاجون اليه في هذه الحياة ، ولذا خلق لهم الأرض، وقدر فيها الأقوات والأرزاق، وجعلها طوع ارادتهم تستجيب لحوائجهم ومصالحهم ، وبتعبر الشيخ عبد القادر المغربي : « الأرض لنا نعمت المطية المدربة والذلول المجربة » ت. ولكنه تعالى أناط ذلك بالسعي والعمل ، فقد شاهت حكمته أن يربط المسبات بأسبامها ، والنتائج بمقدماتها ، ومن خرج على هذه السنة فقد تمرد على سنة الله وارادته ( واليه النشور ) . هذا تهديد ووعيد لمن يطلب الرزق بغير الكد والسعي المشروع « فامشوا في مناكبها وكلوا من رزقه » . وقال عن بغير الكد والسعي المشروع « فامشوا في مناكبها وكلوا من رزقه » . وقال عن

من قائل : « لقد خلقنا الانسان في كبد ــ ٤ البلد » أي كادحاً بجاهد ويكابد كما قال كثير من المفسرين .

(أأمنتم من في السياء ان مخسف بكم الأرض فساذا هي تمور أم أمنتم من في السياء أن يرسل عليكم حاصباً). المراد بمن في السياء خالق السياء ، وانما خصها سبحانه بالذكر مع انه خسالق كل شيء — لأن الناس يعبرون عن تدبيره تعالى بتدبير السياء .. بعد أن ذكتر سبحانه بنعمة الأرض وخيراتها حذر من عاقبة البغي والفساد فيها ، فإن هذه النعمة تتحول الى شر ووبال على المجرمين والمفسدين لأن الذي جعلها و ذلولاً و للعباد قادر على ان يخسفها بهم بالزلازل والاهتزاز فتبتلعهم وما يملكون ، أو يرسل عليهم ريحاً عاتية ترميهم بالحصاء فتفنيهم عن أخرهم . وتقدم مثله في الآية ١٨ من سورة الاسراء ج ه ص ٢٥.

( فستعلمون كيف نذير ) . لقد أنذركم الله وحبذركم سوء العاقبة ، فكذبتم بالانذار وسخرتم من التحذير ، وعما قريب يحل بكم العذاب الذي كنتم به تكذبون ومنه تسخرون ( ولقد كذب الذين من قبلهم فكيف كان نكبر ) أي نكبري ، ونكبره تعالى عذابه ، والمعنى لقد سمعتم أخبار الذين أخذهم الله بذنوبهم، وعلمتم كيف نزل بهم العذاب . ألا تخشون ان يصيبكم ما أصابهم ؟. وتقدم مثلسه في العديد من الآيات ، منها الآية ٦٩ من سورة التوبة والآية ع من سورة سبأ

(أولم يروا الى الطبر فوقهم صافات ويقبض ما يمسكهن إلا الرحمن انه بكل شيء بصبر). هذه الآية تدعو الجاحدين الى التفكير في خلق الله وقدرته تعالى، ومن آثار هذه القدرة خلق الطبر وتحليقه في السياء .. فمن الذي خلقه على هيئة أهلته للطبران ، وهدته الى أن يبسط جناحيه في أكثر الأحيان ، ويضمها حيناً بعد حين تماماً كما يفعل السابح ؟ هل هي الصدفة والطبيعة العمياء أو قانون بقاء الأصلح: «وما من دابة في الأرض ولا طائر يطبر مجناحيه إلا أنم أمثالكم—٣٨ ألانعام، تشعر كما تشعرون ، وتسير على نواميس طبيعية كما تسيرون ، فالطائر يطبر بجناحيه والانسان يمشي على رجليه ، ويسافر في السيارة أو الطائرة أو في سفينة ماء أو فضاء ، وكل هذه الأسباب وما اليها هي من صنع الله تعالى أوجدها كوسيلة فضاء ، وكل هذه الأسباب وما اليها هي من صنع الله تعالى أوجدها كوسيلة الى المقاصد والغايات . وتقدم مثله في الآية ٧٩ من سورة النحل ج٤ ص ٥٣٦.

# يمشي مكبًا على وجهه الآية ٢٠ ــ ٣٠:

أَمْ مَنْ هَذَا الَّذِي هُوَ نَجِنْدُ لَكُمْ يَنْصُرُكُمْ مِنْ دُونِ الرَّحْمِينِ إِنْ ٱلْكَافِرُونَ إِلَّا فِي غُرُورِ ﴿ أَمْ مَنْ لَعَذَا الَّذِي يَرُزُنُّكُمْ إِنْ أَمْسَكَ رِزْقَهُ بَلْ لَجُوا فِي عُتُو ۗ وَنُفُورِ ﴿ أَفَسَنْ بَمْشِي مُكَبِّأً عَلَى وَجَهِدٍ أَهْدَى أَمَّ مَنْ يَمْشِي سَوِيّاً عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ \* قُلْ هُوَ الَّـذِي أَنْشَأْكُمْ وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَارَ وَالْأَفْتِدَةَ قَلِيلاً مَا تَشْكُرُونَ\* قُلْ هُوَ الَّذِي ذَرَأَكُمْ في الْأَرْض وَإِلَيْهِ تُحْشَرُونَ★ وَيَفُولُونَ مَتَى لهــذَا ٱلْوَعْدُ إِنْ يُكُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴿ قُلْ إِنَّمَا ٱلْعِلْمُ عِنْدَ اللهِ وَإِنَّمَا أَنَا نَذِيرٌ مُدِينٌ ﴿ فَأَمَّا رَأُوهُ زُلْفَةً سِيشَتْ وُجُوهُ الَّذِينَ كَفَرُوا وَقِيلَ لَهٰذَا الَّذِي كُنْتُمْ بِهِ تَدُّنُعُونَ\* قُــلُ أَرَأَيْتُمْ إِنْ أَهْلَكَنِيَ اللهُ وَ مَنْ مَعِيَ أَوْ رَحِمَنَا فَمَنْ يُجِيرُ ٱلْكَافِرِينَ مِنْ عَذَابِ أَلِيمٍ \* قُلْ هُوَ الرَّحْمَٰنُ آمَنَّا بِهِ وَعَلَيْهِ تَوَكَّمُلْنَا فَسَتَعْلَمُونَ مَنْ هُوَ فِي صَلاَلِ مُبِينِ \* قُلْ أَرَأَيْتُمْ إِنْ أَصْبَـحَ مَاوَّكُمْ غَوْراً فَمَنْ يَأْتِيكُمْ عَاءِ مَعِينٍ∗

#### اللغة :

المراد بالجند هنا المعين , ولجوا تمادوا وتجاوزوا الحد , والعتو التمرد , ومكبآ على وجهه أي يسير ووجهه الى الأرض , وسوياً معتدلاً ومستقيماً , وأنشأكم خلقكم ومثله ذراكم , والمراد بالأفئدة هنا المدارك والعقول , والزلفة والزلفى الاقتراب ،

يقال : تزلف فلان أي تقرب . وسيئت قبحت حين انعكس عليها أثر الحزن . وتدعون بتشديد الدال من الدعاء والطلب لا من الدعوى والزعم . وغوراً مصدر بمعنى اسم الفاعل أي غائراً في الأرض . والمعين الماء الغزير أو الجاري على وجه الأرض المنظور بالعين .

# الإعراب:

أم بمعنى بل . ومن هذا مبتدأ وخبر، وتشعر هذه الجملة بالتحقير والاستخفاف. والذي عطف بيان . ومكباً حال من فاعل بمشي ومثله سوياً . وقليلاً صفة لمقدر و « ما » زائدة أي تشكرون شكراً قليلاً . وضمير رأوه يعود الى يوم القيامة . وزلفة حال أي قريباً لأن الرؤية هنا بصرية . أو رحمنا « أو » للابهام .

# المعنى :

(أم من هذا الذي هو جند لكم ينصركم من دون الرحمن). يتصل هسذا يقوله تعالى في الآية السابقة : أم أمنم من السهاء الخ.. بعد أن خوقهم سبحانه من خسف الأرض بهم ، وارسال الحاصب عليهم – سألهم ، جلت حكمته ، بقصد التوبيخ والتقريع : ماذا تصنعون اذا نزل بكم العذاب ؟ هل تهربون منه ، ولا ينجو من الله هارب ، أو تلجأون الى أصنامكم ، وهي لا تملك لنفسها شيئاً ؟ والجواب قوله تعالى : (إن الكافرون الا في غرور) وظن كاذب انهم في سلام وأمان من غضب الله وعذابه .

(أم من هذا الذي يرزقكم ان أمسك رزقه). هذا سؤال ثان منه تعالى ، ومعناه إذا منع الله عنكم أسباب الرزق كالمطر فمن الذي برسل السماء عليكم مدراراً، أو ثانكم التي تعبدون أو جهلكم وغروركم! والجواب: ( بل لجسوا في عتو ونفور). كلا ، انهم يعلمون ان الله هو الرازق ، ومع هذا يعاندون الحق ، ويصرون على الباطل لآن حياتهم تقوم عليه وعلى محاربة الحق وأهله.

( أفمن يمشي مكباً على وجهه أهدى أم من يمشي سوياً على صراط مستقيم ) .

هذا تمثيل في صيغة السؤال ، تمثيل للفرق بن الضالين الذين لجوا في عتو ونفور وبين المهتدين الذين يسمعون القول فيتبعون أحسنه ، فالضالون مثلهم كمثل الذي يمشي ووجهـــه الى الأرض يُكثر العثار فيه لا يعـــش فيه بصير ؛ أما المهتدون فمثلهم مثل الذي يسير على الطريق الواضح بجسم معندل ، ونظر سلم . وتكرر هذا المعنى في العديد من الآيات ، منها قوله تعالى : ، مثل الفريقين كالأعمى والأصم والبصير والسميع هل يستويان مثلاً أفلا تذكرون – ٢٤ هود؛ ج ٤ ص ٢٢٢. ( قل هو الذي أنشأكم وجعل لكم السمع والأبصار والأفشدة ) . لقد خلق الله لكم أسماعاً فاتعظوا بما تسمعون ، وجعل لكم أبصاراً فاعتبروا بما ترون من آيات ومعجزات ، ومنحكم عقولاً فلماذا لا تفقهون ؟ وقال مفسر من القدامي : « ان الله سبحانه قدم السمع لأن فوائده أقوى من فوائد البصر ، فان السمع للخطاب، والبصر للرؤية ، ومرتبة الخطاب أقدم ، وقال اديب معاصر : « لا تتقسدم كلمة على كلمة في القرآن الالسبب، ولا نتأخر كلمة عن كلمة إلا لسبب. وكمثل بسيط نجد ان القرآن يقدم السمع على البصر في الذكر في عديد من الآيات، وهي وأدق وأرهف من جهاز الأبصار .. والأم لا يتوه سمعها عن صوت بكاء ابنهـا وتميزه من بنن آلاف الأصوات ، وتتوه عنن أمه عنه في الزحام ۽ .

(قليلاً ما تشكرون) لأن الله خلق الاسماع والأبصار والأفئدة للخبر والصلاح، وأنم تستعملونها للشر والفساد (قل هو المذي ذرأكم في الأرض). ليس معنى ذرأكم خلقكم فقط، بل فيه أيضاً معنى التكثير بالنسل ليتسابقوا في مضهار الحياة وعمارتها واستدرار خبراتها. هذا ما قاله المفسرون، ولو كانوا في هذا العصر لعقبوا على هذا التفسير بقولهم: ولكن السدول الكبرى تتسابق اليوم في مضهاد التسلح، وحرمان الجائمين من خبرات الأرض وبركانها لتكون وقفاً على مصانع الموت التي يملكها الطغاة المحتكرون. وتقول الاحصاءات: ان ما تنفقه دول العالم مجتمعة على السلاح أكثر مما تنفقه على التعليم والصحة معالة. ( واليه تحشرون) فيأخذ المفسدين في الأرض بجرمهم وجربرتهم.

( ويقولون متى هذا الوعد ان كنتم صادقين ). تكرر هذا السؤال من الجاحدين في العديد من الآيات ، وهو عجيب وغريب ، لأنه ما من عاقل إلا ويستدل بما

وجد على امكان ما يوجد من أشباهه ونظائره ( قل انما العلم عند الله وانما أنا ندير مبين ) . هذا مثل قوله تعالى : و يسألونك عن الساعة ايان مرساها قلم علمها عند ربي لا بجليها لوقتها إلا هو – ١٨٧ الأعراف ، ج ٣ ص ٤٣١ ( فلما رأوه زلفة سيئت وجوه الذين كفروا وقيل هذا الذي كنم به تدعون ) . خوقهم النبي من يوم القيامة ، فقالوا له ساخرين : فأتنا بما تعدنا ان كنت من الصادقين .. ولما بمعموا يوم القيامة وقيل لهم : هذا ما كنم به تستعجلون – قالوا: يا ويلنا قد كنا في غفلة من هذا بل كنا ظالمين. هذا هو شأن كل جاهل أرعن يركب رأسه ، ولا يبالي ما يصنع وما يقال له .

(قل أرأيم ان أهلكي الله ومن معي أو رحمنا فن بجير الكافرين من عذاب ألم). من تتبع آي الذكر الحكيم ير ان الحلاف بين الأنبياء والمشركين كان – في الأغلب – يدور حول الشركة والبعث، وان أكبر الآيات أو الكثير منها يتصل مهذين المبدأين بأسلوب مباشر أو غير مباشر ، وكان المشركون محتجون للشرك وعبادة الأصنام بعادة الآباء والأجداد ، ولإنكار البعث بأن الذي يصبر تراباً لن يعود الى الحياة مرة ثانية ، وقد لقن سبحانه نبيه الكريم حجة الرد عليهم ، وأنفرهم بالعذاب العاجل والآجل ، وسبق ذلك في عشرات الآيات ، فيعجز المشركون عن الجواب ويلجأون الى العناد والاستهزاء والشغب، وأحياناً يدعون على الرسول الأعظم (ص) بالهلاك كما أشارت الآية ٣٠ من سورة الطور : « أم يقولون شاعر تتربص به ريب المنون » .

وقد تضمنت الآيات السابقة الحطاب مع المشركين حول البعث والتهديد بعذاب المحسف والحاصب في الدنيا ، وعذاب جهم وبئس المصير في الآخرة ، ثم انتقل الحطاب الى دعائهم على الرسول والجواب عنه حيث أمر سبحانه النبي (ص) ان يقول لهم : أتتربصون بني وبمن معي ريب المنون ، وتتمنون لي ولهم الهلاك ؟ أخروني ما الذي تستفيدون إذا تحققت أمنيتكم هذه ؟ هل ينجيكم هلاكي وهلاك من معي من العذاب ، وأنم سادرون في الغي والضلال ؟ كلا ، لا ينفعكم شيء إلا التوبة والانابة سواء أمتم قبلي أم مت قبلكم .

( قل هو الرحمن آمنا به وعلّيه توكلنا ) . هذا هو طريق الحلاص : الأيمان ) بالله وبأنه يرحم ويغفر لمــن تاب من ذنوبه ، وتوكل عليــه في جميع أموره

#### سورة الملك

( فستعلمون من هو في ضلال مبين ) . بعسد أن قال الرسول الأعظم (ص) للمشركين : أهلكنا الله أو رحمنا ــ قال لهم : كلا انتم الهالكون لأنكم الضالون المضلون ، أما نحن فغي رحمة الله وعنايته ، ولنا النصر عليكم دنيا وآخرة، وستعلمون ذلك علم اليقين ( قل أرأيتم إن أصبح ماؤكم غوراً فمن يأتيكم بماء معين ) . الأولى بحكم أيها المشركون أن تتوبوا الى الله ، وتشكروه على آلائه التي لا تُعد ولا تحصى ، ومنها ماؤكم هذا الذي هو مصدر حياتكم ، ولو شاء سبحانه لغار في جوف الأرض ، ولا راد لمشيئته، فتموتون جوعاً وعطشاً .. وقال بعض المفسرين ان الله أراد بهذا أن يستميل قلومهم ويستلين عرائكهم عسى أن يرجعوا الى الرشد. وليس هذا ببعيد ، فإن أساليب المدعوة في القرآن أنواع وألوان .

# شِيَوْتُرَةُ الِعَتَكِمِ

٧٥ آية مكية ، وقيل : بعضها مدني .

# بنيب لِلْهُ الْحَمْزِ الْحَمْزِ الْحَمْزِ الْحَمْزِ الْحَمْزِ الْحَمْزِ الْحَمْزِ الْحَمْزِ الْحَمْزِ الْحَمْزِ

ما أنت بمجنون الآية ١ – ١٦ :

نَ وَٱلْقَلَمُ وَمَا يَسْطُرُونَ \* مَا أَنْتَ بِنِعْمَةِ رَبِّكَ بَعِجْنُونِ \* وَإِنَّ لَكَ لَا خَرِا عَيْرَ مَمْنُونِ \* وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُونِ عَظِيمٍ \* فَسَتُبْصِرُ وَيُبْصِرُونَ \* لِأَيْكُمُ ٱلْمُفْتُونُ \* إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بَمِنْ صَلَّ عَنْ سَبِيلِهِ وَهُوَ أَعْلَمُ بِالْمُهْتَدِينَ \* فَلَا تُطِعِ ٱلْهُ كَذَّبِينَ \* وَدُوا لَوْ تُدْهِنُ فَيُدْهِنُونَ \* وَلاَ بِللّهُ مَنْدَ فَيُدُهُ مِنْ مَنْدُ أَيْمٍ \* وَلاَ تَطِعْ كُلُّ حَلّافِي مَهِينِ \* هَمَّانِ مَشَّاهِ بِنَهِيمٍ \* مَنَّاعٍ لِلْخَيْرِ مُعْتَد أَيْمٍ \* وَلاَ تَطِعْ كُلُّ حَلّافِي مَهِينِ \* هَمَّانِ مَشَّاهِ بِنَهِيمٍ \* مَنَّاعٍ لِلْخَيْرِ مُعْتَد أَيْمٍ \* وَتُوا نَعْ بَعْدَ ذَلِكَ زَيْمٍ \* أَنْ كَانَ ذَا مَالٍ وَبَنِينَ \* إِذَا تُتْلَى عَلَى عَلَى عَلَى الْفُرْطُومِ \* وَيَانَ قَالَ أَسَاطِيرُ الْأُولِينَ \* سَنَسِمُهُ عَلَى الْفُرْطُومِ \*

#### : ăáli

وما يسطرون وما يكتبون. غير ممنون أي لا ُبمن بالأجر عليك أو غير مقطوع أو هما معاً . فستبصر أي ستعلم . والمفتون هو الذي ابتُـلي بآراء فاسدة كالمجنون . والمداهنة المداراة فيما لا ينبغي . والحلاف كثير الحلف بالحق وبالباطل . ومهين

# سورة القلم

حقير . والهماز الطعان في أعراض الناس . مشاء بنهم كثير الوشاية والمعايسة بالنهيمة والافساد بين الناس . ومناع للخبر لا يفعل الحير وبمنع الناس من فعله . ومعتد ظالم . وأثيم كثير الذنوب والآثام . وعتل فظ غليظ القلب والفهم . وزنيم دعي ". وسنسمه نجعل له علامة تبدل عليه . والحرطوم الأنف .

# الإعراب :

ون » على حذف مضاف أي هذه سورة » ن » , والقلم الواو للقسم وجوابه جملة ما أنت بنعمة ربك بمجنون، و « ما » نافية وأنت مبتدأ وخبره مجنون والباء فيه زائدة إعراباً ، وبنعمة ربك متعلق بمجنون مثل أنت بفضل الله حسن السرة. وبأبكم مبتدأ والباء زائسدة والمفتون خبر . ولو تدهن « لو » للتميي . وجملة فتدهنون خبر لمبتدأ محذوف أي هم يدهنون . وان كان « ان » مخففة من الثقيلة واسمها ضمير الشأن محذوف أي لأنه كان الخ والمصدر المنسبك متعلق بلا تطع .

# المعنى :

(ن) هذه مثل غيرها من الحروف التي افتتح بها السور، وتكلمنا عنها في أول سورة البقرة . وقال قائل : هي الحوت . وثان : الدواة . وثالث : المداد . وقال رابع : هي نون الرحمن . وذهب جاعة من الصوفية الى أنها النفس . وكل هذه الأقوال تفتقر الى دئيل .. واختلفوا في القلم ما هو المراد منه ؟. قال البعض : هو القلم الذي كتب به على اللوح المحفوظ . وقال آخرون : المراد به كل قلم دون استثناء لأن الألف واللام فيه للجنس ، وهي تفيد الشمول والعموم . وهذا هو الظاهر على أن لا يكون القلم مراداً لذاته ، بل وسيلة للكتابة كما يوميء قوله تعالى : ( وما يسطرون ) أي يكتبون، وعليه يكون القلم كنابة عن أدوات الكتابة أباً كان نوعها مما وجد بالفعل ، أو سيوجد في المستقبل القريب أو البعيد وأشرنا الى طرف من فوائد البيان عنسد تفسير « علمه البيان » في أول سورة وأشرنا الى طرف من فوائد البيان عنسد تفسير « علمه البيان » في أول سورة الرحن .. على ان الحديث عن منافع البيان تماماً كالحديث عن منافع الماه والضياء .

(ما أنت بنعمة ربك بمجنون) . الحطاب لمحمد (ص) .. ولا أحد يظن الجنون بمحمد إلا مجنون .. والذين وصفوه بذلك أرادوا أن له جنياً يوحي اليه ، كما كانوا يزعمون بأن لكل شاعر جنياً يعلمه الشعر ، ويومىء الى هذا قوله تعالى حكاية عنهم : « ويقولون أثنا لتاركو آلهتنا لشاعر مجنون — ٣٦ الصافات » . ( وان لك لأجراً غير ممنون ) أي دائم غير مقطوع .. وبديهة ان الأجر يقاس بنتائج الأعمال وآثارها ، ولا تزال آثار محمد ودعوته وعظمته قائمة الى اليوم في شرق الأرض وغربها ، وستبقى الى آخر يوم ، فلا بدع اذا ظفر من ربه بالعقبى الدائمة ، والكرامة الحائدة .

( وانك لعلى خلق عظيم ) . ما وصف سبحانه أحداً من رسله بهذا الوصف الا محمداً ، ويتلخص معناه بقول الرسول الأعظم (ص) : « أدبي ربي فأحسن تأديبي » أي ان الله قد اتجه بأخلاق محمد (ص) الى نفس الهدف الذي خلقها الله من أجله . وأيضاً ما أقسم الله محياة انسان إلا محياة محمله (ص) ، وذلك حيث يقول عز من قائل : « لعمرك الهم لفي سكرتهم يعمهون – ٧٧ الحجر» . أما وصف محمد (ص) مخاتم النبيين فعناه ان محمداً بلغ من صفات الكال أقصى ما يصل اليه انسان .. ومستحيل أن يأتي من يعده من هو أفضل منه ، أو يأتي ما يصل اليه انسان .. ومستحيل أن يأتي من يعده من هو أفضل منه ، أو يأتي بشريعة أفضل من شريعته ، بل لا يضارعه مخلوق من الأولين والآخرين ، والى بشريعة أفضل من شريعته ، بل لا يضارعه مخلوق من الأولين والآخرين ، والى ذلك يوميء قوله (ص) : « أنا سيد الناس ولا فخر » ومن أجل هذا ختمت به النبوات وبشريعته الشرائع ، قال ابن عربي في الفتوحات ما معناه : ان الله خلق الحلق أصنافاً ، وجعل من كل صنف أخياراً ، ومن الأخيار الصفوة ، وهم خلق الحلق أصنافاً ، وجعل من كل صنف أخياراً ، ومن الأخيار الصفوة ، وهم الأنبياء ، ومن الأنبياء الخلاصة ، وهم أولو العزم ، ومن الخلاصة خلاصتها وهو محمد الذي لا يكاثر ولا يقاوم .

( فستبصر ويبصرون بأيكم المفتون ) . هذا تهديد ووعيد ؛ ومعناه عما قريب يتبين لك ولأعدائك يا محمد الهم أولى الناس بوصف الجهل والضلال والجنون ، وانك أعلى الناس عقلاً وأعظمهم خلقاً ، واكرمهم عند الله ( ان ربك هو أعلم بمن ضل عن سبيله وهو أعلم بالمهتدين) . الله يعلم يا محمد مكانك من العظمة والهداية ؛ ومكان خصومك من الضلالة والغواية ، وأمامهم الحساب والجزاء . وتقدم مثله بالحرف الواحد في الآية ١٧ من سورة الأنعام ج٣ ص ٢٥٣ ( فلا

تطع المكذبين ) . حساول المشركون بكل سبيل أن يئنوا الرسول الأعظم (ص) عن دعوته ، وأغروه بالجاه والمال فأبى ، وتمنوا لو صانعهم في شيء مما يريدون، فنهاه الله عن ذلك ، والقصد من النهي أن ييأسوا ويعلموا انه لا هوادة ولا مساومة على طاعة الله وأمره .. ويشبه هذا النهي قولك لمن يساومك على دينك : لقسد نهاني الله عن ذلك ، وأنت تريد ان ييأس منك .

( ودوا لو تدهن فيدهنون ) . تمنى المشركون ان يتنازل الرسول (ص) عن بعض ما يدعوهم اليه ، ويستجيبوا بدورهم لبعض ما نهاهم عنسه ولو من باب للمداهنة والمداراة كي تنتهي المعركة بين الطرفين ، ويتم الصلح على انصاف الحلول، ويدل السياق على ان الذي اقترح المداهنة يتصف بالأوصاف التي أشار اليها سبحانه بقوله : ( ولا تطع كل حلاف ) يكثر من الأيمان بلا سبب موجب (مهين) حقير (هماز) يكثر الطعن في اعراض الناس ( مشاء بنميم ) يمشي بالنميمة والوشاية ، والنام هو الذي يضرب الناس بعضهم ببعض بنقل الأحاديث ( مناع للخير ) لا يفعله و يمنع الناس من فعله ( معتد ) على حقوق الآخرين ( أثيم ) كثير الذنوب والآثام ( عتل ) فظ غليظ ( بعد ذلك ) وفوق هذه الأوصاف هو (ذنيم) دعي لا يعرف له نسب . وهذه الرذائل هي أقصى ما يتصوره العقل .

وذكر كثير من المفسرين ان المقصود بهذه الخصال الملعونة هو الوليد بن المغيرة، وكان من عتاة قريش ، وفي سعة من المال ، وكثرة من الأولاد ، كما قال تعالى: ( أن كان ذا مال وبنين اذا تتلى عليه آياتنا قال أساطيرالأولين) . وقال المفسرون : ان هذه الآية تعليل للنهي عن طاعة هذا اللعين .. والأقرب الى الصواب والسياق أن تكون تعليلاً لاتصاف المكذب بتلك الصفات الملعونة ، وان الذي جرأه عليها وعلى القول بأن القرآن أساطير وأباطيل هو اعتزازه بأمواله وأولاده كها قال تعالى: « كلا ان الانسان ليطغى ان رآه استغنى – ٦ العلق » فكيف اذا كان مع الغنى قوة في المال والأهل .

ر سنسمه على الحرطوم) السمة العلامة ، والحرطوم الأنف ، وتكني به العرب عن العزة والمذلة أيضاً ، فيقولون عن العزيـز : له أنف أشم ، وعن الذليـل : أنفه في البراب ، المعنى ان الله سبحانه سيخزي هذا الطاغية الذي أخذته العــزة

بأمواله وأولاده ، ويذله مدى الدهر ، ويلعنه على كـــل لسان بما سجله عليه في كتابه ، ويفضحه في الآخرة أمام الاشهاد بسواد الوجــه وغيره من العلامات التي تعكس آثامه ونخازيه .

# فأصبحت كالصريم الآية ١٧ - ٣٣:

إِنَّا بَلُوْنَاهُمْ تَكَا بَلُوْنَا أَصْحَابَ الْجَنَّدِةِ إِذْ أَقْسَمُوا لَيَصُرِمُنَّهَا مُصْبِحِينَ \* وَلَا يَسْتَثَنُونَ \* فَأَصْبَحَتْ وَلَا يَسْتَثَنُونَ \* فَطَافَ عَلَيْهَا طَائِفْ مِنْ رَبّكَ وَهُمْ نَا يُمُونَ \* فَأَصْبَحَتْ كَالْصَرِيمِ \* فَتَنَادَوْا مُصْبِحِينَ \* أَنِ اغْدُوا عَلَى حَرْثُكُمْ إِنْ صُحَنَّتُمْ صَارِمِينَ \* فَانْطَلَقُوا وَهُمْ يَتَخَافَتُونَ \* أَنْ لَا يَدْخُلَنَّهَ الْيُومَ عَلَيْكُمْ صَارِمِينَ \* فَانْطَلَقُوا وَهُمْ يَتَخَافَتُونَ \* فَامّا رَأُوها قَالُوا إِنَّا لَصَالُونَ \* مَسْكِينَ \* وَغَدُوا عَلَى حَرْدٍ قَادِرِينَ \* فَلَمّا رَأُوها قَالُوا إِنَّا لَصَالُونَ \* وَسَكِينَ \* وَغَدُوا عَلَى حَرْدٍ قَادِرِينَ \* فَلَمّا رَأُوها قَالُوا إِنَّا لَصَالُونَ \* وَسَكِينَ \* وَعَدُوا عَلَى حَرْدٍ قَادِرِينَ \* فَلَمّا رَأُوها قَالُوا إِنَّا لَصَالُونَ \* وَلَى تَصَرَّفُونَ \* قَالُوا يَا مُنْ يَعْضَ يَتَلَاوَهُونَ \* قَالُوا مُونَ \* قَالُوا يَعْفَى مَعْضَ يَتَلَاوَهُونَ \* قَالُوا يَا وَيْلَمُنَا إِنَّا كُنَّا طَالِمِينَ \* فَاقُولَ بَعْضَ مَا يَعْضَ يَتَلَو وَهُونَ \* قَالُوا يَا وَيْلَمَا إِنَّا كُنَّا طَالِمِينَ \* عَمَى رَبُّنَا أَنْ يُبْدِلُنَا إِنَّا كَنَا طَالِمِينَ \* عَلَى رَبُّنَا أَنْ أَنْ يُبْدِلُنَا إِنَا كُنَّا طَالِمِينَ \* عَلَى رَبُّنَا أَنْ يُبْدِلُنَا إِنَّا كُنَا وَالْحَرِينَ \* فَالُوا يَا وَيُلِكَ الْعَدَابُ وَلَعَدَابُ وَلَعَدَابُ الْآخِرَةِ أَكْبَرُ لَوْ كَانُوا يَعْلَى رَبِّنَا رَاغِبُونَ \* كَذَلِكَ الْعَدَابُ وَلَعَدَابُ الْآخِرَةِ أَكْبَرُ لُو كَانُوا يَعْلَى وَالْمُونَ \* كَذَلِكَ الْعَدَابُ وَلَعَدَابُ الْآخِرَةِ أَكْبُولُ كُونُ وَا يَعْلَى الْمُولَ \* وَلَعَدَابُ وَلِينَ الْمُؤْولَ وَلَا كُولُولُ وَلَالِكُولُ وَلَا كُولُولُ كُولُولُ كُولُولُ كُولُولُ كُولُولُ وَلَالُولُولُ كُولُولُ كُلُولُ كُولُولُ كُولُولُ كُولُولُ كُولُولُ كُولُولُ كُولُولُ كُولُولُ كُولُولُ كُولُولُ وَلَا لَا لُولُولُ كُولُولُولُولُ عُو

#### اللغة:

بلوناهم الحتبرناهم . والجنة البستان . ليصرمنها ليقطفن تمارها , ومصبحين دخلوا في الصباح . ولا يستثنون لا يقولون : ان شاء الله . طائف من ربك أي عذاب

# سورة القلم

من ربك . كالصريم أي كالبستان الذي قطعت أشجاره أو ثماره ، وقبل : كالذي احترقت أشجاره وصارت سواداً كالليل المظلم، ويسمى الليل صريماً وكذلك النهار . فتنادوا أي نادى بعضهم بعضاً . وأغدوا اخرجوا مبكرين . والحسرث الزرع . وصارمين قاطعين الثمار . ويتخافتون يتسارون . والمراد بالحرد هنا المنع والحرمان . وأوسطهم أفضلهم رأياً . ويتلاومون يلوم بعضهم بعضاً . يا ويلنا دعاء على أنفسهم بالهلاك .

### الإعراب:

كما بلونا الكاف بمعنى مثل صفة لمفعول مطلق محذوف و ه ما » مصدرية أي بلاء مثل بلاء أصحاب الجنة . وإذ ظرف بمعنى حين والعامل فيها بلونا وليصرمنها جواب القسم ، والأصل ليصرمون وحذفت الواو لمكان نون التوكيد . ومصبحين حال من فاعل ليصرمنها ، وهو واو الجاعة المحذوفة . وان اغدوا «ان» مفسرة بمعنى أي ، واغدوا تتضمن معنى أقبلوا ولذا تعدت بعلى . وان لا يدخلها «ان» مفسرة بمعنى أي ولا نافية والهاء تعود الى الجنة . وغدوا على حرد هغدوا » هنا فعل تام بمعنى ذهبوا وقت الغداة ، وعلى حرد متعلق بقادرين ، وقادرين حال . فعل تام بمعنى ذهبوا وقت الغداة ، وعلى حرد متعلق بقادرين ، وقادرين حال . لولا هلا . يا ويلنا أي احضر يا ويل . وكذلك خبر مقدم والعذاب مبتدأ مؤخر .

#### المعنى :

(إنا بلوناهم كما بلونا أصحاب الجنة). ضمير بلوناهم يعود الى مشركي قريش الذين كذبوا رسول الله (ص). وقد أشار سبحانه اليهم في الآية ٨ من هذه السورة بقوله: « فلا تطع المكذبين ». ومنهم المعتدي الأثيم السذي طغى وبغى اعتداداً بكثرة الأموال ، ونقلنا عن المفسرين في المقطع السابق انه الوليد بن المغيرة ، وهو من عتاة قريش وينطق بلسان المكذبين منهم ، ويعبر عن عتوهم وتمردهم على الحق .. والآيات التي نحن بصددها تضرب مثلاً له ولهم بقوم كانوا علكون بستاناً بدر الثمرات والحيرات، ولكنهم كانوا أشحة على الفقراء والمساكين ..

فإذا أينعت المار وحان وقت قطافها تواطأوا فيما بينهم ، وأقسموا أن يجنوا ثمار البستان في الصباح الباكر على غفلة من الفقراء ، ودون ان يعلقوا جني المار على مشيئة الله وارادته .. وقد تواضوا بالشح وحرمان المحتاجين مما آتاهم الله ومن به عليهم ذاهلين عن تدبير الله وتقديره .. وفي نفس الليلة التي أرادوا قطف المار في صباحها سلط الله على البستان آفة سماوية أفسدت المار عن آخرها ، أو استأصلت البستان من جذوره .

ولما استيقظوا من نومهم وذهبوا الى البستان للقطاف في الوقت الموعود هالهم ما حاق به من الهلاك ، وأخذ يلوم بعضهم بعضاً ، ويقول كل لصاحبه : أنت السبب .. وكان منهم رجل رشيد قد حذرهم سوء العاقبة من قبل ، فلم يستمعوا له ، وبعد ان وقع المحذور قال لهم : نصحت لكم، ولكن لا تحبون الناصحين ، فتوبوا الآن الى ربكم لعلكم تفلحون ، فتابوا اليه تعالى ، وسألوه العفو عما سلف ودعوه مخلصين أن يرحمهم ويمن عليهم مخير من بستانهم .

والقصد من هذا المثل ان يتعظ به كل من أنعم الله عليسه بشيء من فضله وبخاصة أهل مكة ، ومنهم الأثيم الزنيم وإلا دارت عليهم دائرة السوء تماماً كها حدث لأصحاب البستان .. ويقول الرواة : ان الله سبحانه ابتلي أهل مكة بالجوع والقحط لأنهم كذبوا محمداً (ص) فدعا عليهم واستجاب الله لدعائه ، ودام فيهم الفحط سبع سنين حتى أكلوا العظام والجيف ، وقال الرواة أيضاً انه تعالى أهلك أموال الزنيم الوليد بن المغيرة الذي كان ذا مال وبنين .

هذا هو المعنى المراد من مجموع الآيات وما تهدف اليه ، وفيا يــــلي الشرح والكشف عن المعنى المتبادر من كل آية :

( اذ أقسموا ليصرمُنها مصبحين ) . الهاء تعود الى الجنسة ، وهي في اللغة البستان ، ثم كثر استعالها في جنة الحلد حتى أصبحت علما عليها بكثرة الاستعال، والمراد منها هنا البستان ، والمعنى ان أصحاب البستان حلفوا على أن يجنوا ثماره في الصباح الباكر على غفلة من الفقراء ( ولا يستثنون ) أي لم يقولوا : نجني الثمار صباحاً إن شاء الله ، وقال البعض : المعنى دون أن يستثنوا من ثمر البستان شيئاً للمساكين .. وكل من المعنيين بجوز ، وأيضاً يصح ارادتهما معاً .

(فطاف عليها طائف من ربك وهم نائمون فأصبحت كالصريم). نام أصحاب البستان آمنسين مطمئنين على أن يجنوا ثماره في الصباح ، وفي تلك الليلة بالذات سلط الله آفة على البستان أو على ثماره فأصبح كالصريم ، وللصريم معان ، منها المصروم أي المقطوع ثماره ، وعليه يكون المعنى ان البستان أصبح كالذي قطعت ثماره ولم يبق منها شيء ، ومن معاني الصريم أيضاً السواد ، وعليه يكون المعنى ان البستان احترق وأصبح في سواده كالليل المظلم ( فتنادوا مصبحين ان اغسدوا على حرثكم ان كنتم صارمين ) . حين دخل وقت الصباح نادى بعضهم بعضاً : هلموا نقطف المار على غفلة من الفقراء ما دمتم على عزمكم .

( فانطلقوا وهم بتخافتون أن لا يدخلنها اليوم عليكم مسكين ). أسرعوا وهم يتسارون مغتبطين : لن يفوق اليوم من ثمار بستاننا محروم .. وليس من شك ان هذا جفاء وقسوة ، ولكنه في حدود الشح والحرص ، فالبستان بستانهم ، والهار ثمارهم لم يسرقوا ولم ينهبوا .. ومع هذا غضب الله عليهم وأعد لهم الحزي والعذاب فكيف إذا تجاوزوا الى الاعتداء على حياة الناس وأقوالهم بالقتل والتشريد والسلب والنهب كما يفعل الآن قادة الاستعار الجديد في شرق الأرض وغربها ! .. (وغدوا على حرد قادرين ) . مضوا الى بستانهم ، وهم مصممون على حرمان الفقراء من ثمره : وتخيلوا ان البستان وثمره بأيديهم ، وما دروا ان يد الله فوق أيديهم .

( فلم رأوها قالوا انا لضالون بل نحسن محرومون ) . لما وصلوا الى البستان هالهم ما رأوا واعترفوا بضلالهم ، وقالوا : نحن المحرومون من فضل الله وثوابه ، والمستحقون لغضبه وعذابه ، وليس الفقراء والمساكين .. وكان منهم رجل رشيد يأمرهم بالمعروف وينهاهم عن المنكر ، ولكنهم لم يستمعوا لنصحه ، وحين رأى ما حل بهم ( قال أوسطهم ألم أقل لكم لولا تسبحون ) ؟ أي تشكرون الله قولاً وفعلاً بالبذل والعطاء .. قال لهم هذا بحنان وإشفاق عليهم ، ثم أمرهم بالتوبسة والانابة ( قالوا سبحان ربنا انا كنا ظالمين ) أنفسنا بمعصية الله ( فأقبل بعضهم على بعض يتلاومون ) يتنصل كل من التبعة ويلقي بها على صاحبه كما هـو شأن الشركاء في الجريمة حين يؤخذون بما كسبت أيدمهم .

( قالوا يا ويلنا إنا كنا طاغين ) . ثم رجعوا الى عقولهم وتركوا التلاوم ،

واعترفوا بأنهم في التبعة والطغيان سواء ، ودعوا على أنفسهم بالموت والهلك ، وسألوا الله العفو والمغفرة وفالوا : ( عسى ربنا أن يبدلنا خيراً منها انا الى ربنا راغبون ) . هذا دعاء ورجاء منهم الى الله سبحانه أن يصفح عما سلف، ويعوضهم خيراً مما فات . والله يقبل التوبة من عباده ويعفو عن كثير ، وبجيب دعوة الداعي إذا دعاه بصدق واخلاص ( كذلك العذاب ) . هكذا يفعل الله في الدنيا بالعصاة والطغيان ، فيسلط عليهم وعلى أموالهم الآفات والنكبات متى شاه، فليحذر بالعصاة والطغيان ، فيسلط عليهم ما أصاب أصحاب البستان ، وهم نائمون ( ولعذاب الآخرة أكبر لو كانوا يعلمون ) . قال الرازي : همذا واضح لا يحتاج الى تفسير ، وأبى الشيخ المراغي إلا أن يفسره بقوله : « أي ان عذاب الآخرة أشد وأنكى من عذاب الدنيا ه .

# أفنجعل المسلمين كالمجرمين الآية ٣٤ – ٤٣:

#### اللغة:

بالغة مغلظة ومؤكدة . وزعيم كفيل . والعرب يكنون بكشف الساق عن الهول الشديد . وترهقهم تلحقهم .

## الاعراب:

للمتقين متعلق ممقلر خبراً لأن، وعند ربهم متعلق مما نعلق به للمتقين . ما لكم مبتدأ وخبر . ومعناه أي شيء جرى لكم . وكيف في محل المفعول المطلق عسلى معنى أي حكم تمحكمون . وان لكم بكسر همزة ان لدخول اللام في خبرها ولولاها لكانت مفتوحة لأنها واقعة في مفعول تدرسون . وتخيرون أي تتخيرون . وكسرت هزة ان لكم لما تحكمون لأن الجملة في جواب القسم وهو أم لكم ايمان علينا . ويوم منصوب بدفليأتوا، وخاشعة حال من فاعل يدعون، وأبصارهم فأعل خاشعة.

### المعنى :

(ان للمتقين عند رسم جنات النعم). في الآية السابقة توعد سبحانه المجرمين بالعداب الأكبر، وفي هذه الآية وعد المتقين بملك دائم ونعيم قائم.. وهكذا يقرن سبحانه عاقبة المجرم بعاقبة من اتقى ترغيباً وترهيباً (أفنجعل المسلمين كالمجرمين مالكم كيف تحكمون). ليس المراد بالمسلمين هنا كل من قال: لا إله إلا الله محمد رسول الله .. بل المراد بهم المتقون لأن الحديث عنهم وعما لهم عند ربهم من جنات النعيم.

وتسأل : لا نظن ان أحداً يحكم بالمساواة بين المتقين والمجرمين حتى من لا يؤمن بالله واليوم الآخر \_ إذن \_ ما هو المبرر لقوله تعالى : مالكم كيف تحكمون؟.

الجواب : أجل ، لا أحد يساوي المتقي بالمجرم في الحكم والمكانة ، ولكن كثيراً من المجرمين يرون أنفسهم من الأتقياء ، وان لهم ما للمتقين من الأجسر

والثواب ، فأنكر سبحانه عليهم هذا وقال لهم : كيف تجعلون أنفسكم في عداد المتقين وبينكم وبينهم بنُعد المشرقين ؟. والذي يدل على ان هذا المعنى هو المسراد الخطابات التالية :

(أم لكم كتاب فيه تدرسون ان لكم فيه لما تخيرون). هل عندكم كتاب من السهاء أو من الأرض تقرأون فيه ان لكم في الدنيا ما تحبون ، وفي الآخرة عند الله ما تشتهون ؟. ويصدق هذا الوصف على اليهود والنصارى : « وقالت اليهود والنصارى نحن أبناء الله وأحباؤه - ١٩ المائدة » إلا ان المقصود بالآية التي نفسرها عتاة قريش مع العلم انهم لم يدعوا وجود هذا الكتاب ، ولكن القصد من الخطاب افحامهم وانه لا دليل وما يشبه الدليل على انهم مع المتقين وان لهم ما يتخبرون . وتقدم مثله في الآية ٤٠ من سورة فاطر والآية ٢١ من سورة الزخرف .

(أم لكم أيمان علينا بالغة الى يوم القيامة إن لكم لما تحكمون). هل حالف الله لكم الأيمان المغلظة ، وأعطاكم العهود المؤكدة ان يدخلكم الجنة مع المتقين على ان لا تُبدل ولا تُعدل هذه الأيمان والعهود الى يوم القيامة ٢. (سلهم أبهم بذلك زعيم ) ٩. الحطاب للرسول (ص) والزعيم الكفيل ، والمعنى سل يا عمد المشركين: من الذي تعهد لهم بتنفيذ ذلك على فرض ادعائهم له (أم لهم شركاء فليأتوا بشركائهم ان كانوا صادقين ) . المراد بالشركاء هنا الأصنام كما في الآية ٢٧ من سورة سبأ : وقل أروني الذين ألحقتم به شركاء ، والمعنى فليسأت المشركون بالمنهم التي يعبدون لنشهد لهم انهم في الجنة مع المتقين ..

والقصد من هذه الخطابات التي وجهها سبحانه الى المشركين هو انه لا شيء يدل أو يوميء من قريب أو بعيد ان المشركين على شيء : وهسدا النوع من الحيجاج من أجدى الوسائـل لافحام الخصم ، وفي الوقت نفسه يفيد العلم والجزم .

( يوم يكشف عن ساق ويدعون الى السجود فلا يستطيعون ) . يكني العرب عن الشدة والهول بالكشف عن الساق ، ومن هنا يسمى بوم القيامة بيوم الكشف عن الساق ، ولا أحد يُدعى في هذا اليوم الى السجود ولا الى غيره من العبادات

لأنه يوم حساب وجزاء لا يوم تكليف وعمل ، وعليه يكون طلب السجود من المجرمين يوم القيامة هو طلب توبيخ وتقريع لا طلب تشريع وتكليف ، والمراد بلا يستطيعون ان السجود في ذاك اليوم لا يجديهم نفعاً لأنه يوم جزاء لا يوم عمل كما قلنا . والمعنى ان الذين فرطوا أو قصروا في الدنيا حيث يستطيعون العمل ، ان هؤلاء سيوبخون ويعذبون يوم القيامة الذي لا يملكون فيه حيلة ولا وسيلة تقربهم الى الله .

(خاشعة أبصارهم). الحشوع صفة للقلب لا للأبصار ، ولكنه تعالى كنتى به عن ذلتهم وهوانهم الذي ظهر في أبصارهم ، وقوله تعالى : ( ترهقهم ذلة ) تفسير وبيان لقوله : « خاشعة أبصارهم » . ( وقد كانوا ) في الدنيا (يُدعون الى السجود ) فيعرضون علواً واستكباراً ( وهم سالمون ) لا مانع يمنعهم عنه . وبعد أن رأوا العذاب أرادوا السجود ، ولكن بعد فوات الأوان .

# فدرني ومن يكذب الآية ٤٤ - ٥٢:

قَذَرْ بِي وَمَنْ يُكَذَّبُ بِهِذَا الْحَدِيثِ سَفْسَتَدْرِجُهُمْ مِنْ حَيْثُ لَا يَعْلَمُونَ \* وَأُمْلِي لَمُمْ إِنَّ كَيْدِي مَتِينَ \* أَمْ تَسْأَلُهُمْ أَجْراً فَهُمْ مِنْ مَغْرَمٍ مُثْقَلُونَ \* أَمْ عَسْأَلُهُمْ أَجْراً فَهُمْ مِنْ مَغْرَمٍ مُثْقَلُونَ \* أَمْ عَسْأَلُهُمْ أَجْراً فَهُمْ مِنْ مَغْرَمٍ مُثْقَلُونَ \* أَمْ عَسْأَتُهُمْ رَبِّكَ وَلَا تَكُنْ كَصَاحِبِ الْحُوْتِ إِذْ نَادَى وَهُوَ مَكْظُومٌ \* فَاصْبِرْ لِحُكْمٍ رَبِّكَ وَلَا تَكُنْ كَصَاحِبِ الْحُوْتِ إِذْ نَادَى وَهُوَ مَكْظُومٌ \* فَاجْتَبَاهُ رَبِّهُ فَجَعَلَهُ مِنَ الصَّالِحِينَ \* وَإِنْ لَنْهُ لَنْ مَنْ الصَّالِحِينَ \* وَإِنْ يَكُنُونَ \* وَهُو مَذْمُومٌ \* فَاجْتَبَاهُ رَبُّهُ فَجَعَلَهُ مِنَ الصَّالِحِينَ \* وَإِنْ يَكُونُ الْعَراء وَهُو مَذْمُومٌ \* فَاجْتَبَاهُ رَبُّهُ فَجَعَلَهُ مِنَ الصَّالِحِينَ \* وَإِنْ يَكُونُ وَيَقُولُونَ يَكُونُ اللَّهُ اللَّهُ مَنَ الصَّاحِينَ \* وَإِنْ يَكُونُ وَا لَيْزُلِقُونَكُ إِنْ الْحَارِهُمْ لَمَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَلُونَ لَكُونُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ وَا لَكُونُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنَ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ وَلُونَ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّ

#### اللغة:

بهذا الحديث أي بهذا القرآن . سنستدرجهم سننتقل بهم تدريجاً من حال الى حال وأملي أمهل . والمغرم الملزم بما يكره . ومثقلون محملوا ثقيلاً . والمراد بصاحب الحوت الذي يونس . ومكظوم أي مملوء غيظاً ، وقيل : محبوس . والعراء الفضاء والمراد بمذموم ملوم . ويستعمل الزلق لزلة الرجل ، والمراد به هنا النظر بغيظ وحنق حتى تكاد قدم المنظور تزل ونزلق . كما سمعوا الذكر أي القرآن . والاذكر أي تذكير .

#### الإعراب:

ومن يكذّب عطف على الياء في ذرني أو مفعول معه . والمعمدر من ان تداركه مبتدأ والحبر محذوف أي لولا مداركة النعمة حاصلة . ومن ربه متعلسق بنعمة أو بمحذوف صفة لنعمة وقال سبحانه : تداركه نعمة ولم يقل : تداركته لأن التأنيث هنا غير حقيقي ، وقد فصل بن الفعل والفاعل ضميراً لمفعول وهسو الهاء في تداركه . وان يكاده ان ، محففة ، وهي مهملة غير عاملة ، وجاءت اللام بعدها للفرق بينها وبين ان النافية .

### المعنى :

( فذرني ومن يكذب بهذا الحديث ) . « من » هذا اسم موصول للجاعة ، وهم مشركو العرب الذين كذبوا بالرسول وبالقرآن ، وكلمة « ذرني » تسؤذن يإعلان الحرب عليهم من الله ، وانه تعالى سيتولى بنفسه الانتقام منهم ، ويريح النبي والذين آمنوا معه سه منهم ومن شرهم .. ثم بين سبحانه : كيف وبأي طريق ينتقم منهم حيث قال عز من قائسل ( سنستدرجهم من حيث لا يعلمون وأملي لهم ان كيدي متين ) . انه تعالى يمهلهم ولا يعالجهم بالعقوية ، وأيضاً يمد لهم من الأموال والبنين ، وينقلهم من حسن إلى أحسن في ظاهر الحياة الدنيا ، ولكنهم في واقع الأمر يُنقلون من سيء الى أسوأ .. حتى إذا ركنوا الى الدنيا

وظنوا انهم في حصن حصين من ضربات الدهر ودوراته أخذهم الله أخد عزيز مقتدر ليكون ذلك أنكى وأوجع لقلوبهم .. وسمى سبحانه هذا الامهال والاستدراج كيداً لأنه يشبه الكيد في ظاهره .. وإلا فإن الله منزه عن الكيد والمكر .. كيف ولا يلجأ اليده إلا عاجز ، والله يقول الشيء : كن فيكون .. هذا ، الى ان الغرض من ذكر الكيد أن لا يخدع الانسان بالدنيا إذا أقبلت عليه وابتسمت له، وان يكون على حدر من المخبآت والمفاجآت . وتقدم مثله في الآية ١٨٠ من سورة الأعراف .

( أم تسألهم أجراً فهم من مغرم مثقلون أم عندهم علم الغيب فهم يكتبون) . ما الذي جعلهم يكذبون برسالتك يا محمد ؟ هل تقاضيتهم على الهداية مالاً يصعب عليهم تحمله وأداؤه، أم اطلعوا على علم الغيب، ونسخوا عنه ما يدل عسلي مزاعمهم وادعاءاتهم . وتقدم مثله بالحرف في الآية ٤٠ من سورة الطور ( فاصبر لحكم ربك ولا تكن كصاحب الحوت اذ نادى وهو مكظوم ) . صاحب الحوت هو النبي يونس الذي ضاق صدره من قومه فتركهم مغاضباً، وتقدمت الاشارة اليه والى قصته مع قومه في الآية ٩٨ من سورة يونس والآية ٨٧ من سورة الأنبياء والآية ١٤٠ ومـا بعدها من سورة الصافات .. وقد أوصى سبحانه نبيه الكريم محمداً (ص) بالصبر على أذى قومه ، وان لا يعجل عليهم كما فعل يونس الذي التقمه الحوت، فنادى وهو في بطنه : • لا إله إلا أنت سبحانك اني كنت من الظالمين ... ٨٧ الأنبياء . . ربه ، وهو في بطن الحوت ، فاستجاب دعاءه رحمة به ، ونبذه الحوت من بطنه في الفضاء ، وهو غير مذموم ولا ملوم عند الله ، ولولا دعاؤه ورحمة الله لكان مذموماً وملوماً ، بل ولبقي في بطن الحوت الى يوم يبعثون . وتجدر الاشارة الى ان الذم هنا على ترك الأفضّل لا على الذنب لمكان العصمة ( فاجتباه رب فجعله من الصالحين ) . من نعم الله على يونس انه تعالى أخرجه من بطن الحوت، وهو راض عنه ، "ورده الى قُومه نبياً كما كان من قبل ، فانتفعوا به وبمواعظه ، ولو بقي في بطن الحوت الى يوم يبعثون لم يكن لنبوته أي أثر، وقوله تعالى : فجعله من الصالحين معناه ان الله سبحانه بحشره غداً مع النبيين وفي زمرتهم . ( وان يكاد الذين كفروا ليزلقونك بأبصارهم لما سمعوا الذكر ) . الخطاب

لرسول الله (ص) والمعنى ان المشركين حين يسمعون القرآن من محمد(ص) ينظرون اليه شزراً بعيون العداء والبغضاء ، وتكاد قدم الرسول الأعظم (ص) تزل وتزلق من نظراتهم لأنها حادة كالسهام .. قال الرازي : يقول العرب : نظر إلي نظراً يكاد يصرعني ، ويكاد يأكلني ، قال الشاعر :

# يتقارضون اذا النقوا في موطن نظراً يُـزِّلُ مواطىء الأقدام

( ويقولون انه لمجنون ) . نظروا الى الرسول (ص) بنظرات كالسهام، وأيضاً سلقوه بألسنة حداد كقولهم : هو مجنون .. وقد رد عليهم سبحانه في أول هذه السورة بقوله : « وما أنت بنعمة ربك بمجنون » ( وما هو إلا ذكر للعالمين ) . ضمير هو للقرآن : والمراد بالذكر التذكير بالحبر، والارشاد الى طريقه، والمعنى ان القرآن وحي من الله أنزله على قلب محمد (ص) ليهدي به جميع الناس في كل زمان ومكان .

# سُورُ الحِث الَّهِ

۲ه آبة مكية .

# بنير ليوالهم المحمر التحت م

الحاقة ما الحاقة الآية ١ - ١٨:

الْحَاقَةُ ﴿ مَا الْحَاقَةُ ﴿ وَمَا أَدْرَاكَ مَا الْحَاقَ اللّٰهِ كَذَّبَتْ مَمُودُ وَعَادُ الْقَارِعَةِ ﴿ وَأَمَّا عَادُ فَأَهْلِكُوا بِرِيحٍ صَرْصَرِ عَاتِيةٍ ﴿ فَأَمَّا عَلَيْهِمْ سَبْعَ لَيَالَ وَثَمَّانِيّةَ أَيَّامٍ مُحسُوماً فَثَرَى صَرْصَرِ عَاتِيةٍ ﴿ سَخْرَهَا عَلَيْهِمْ سَبْعَ لَيَالَ وَثَمَّانِيّةَ أَيَّامٍ مُحسُوماً فَثَرَى الْقَوْمَ فِيهَا صَرْعَى كَأَنّهُمْ أَعْجَازُ نَخْلِ خَاوِيّةٍ ﴿ فَهَلْ تَرَى لَمْمْ مِنْ بَاقِيةٍ ﴾ وَأَنْهُمْ أَعْجَازُ نَخْلِ خَاوِيّةٍ ﴿ فَهَلْ تَرَى لَمْمْ مِنْ بَاقِيةٍ ﴿ وَنَجَاءُ فِرْعُونُ وَمَنْ قَبْلُهُ وَالْمُوْتَفِكَاتُ بِالْخَاطِشَةِ ﴿ فَهَلْ تَرَى لَمْمْ مِنْ بَاقِيةٍ ﴿ وَتَجَاءُ مِنْ مَا فَلَا اللّٰهِ مَمَلَنَاكُمْ فِي الْجَارِيّةِ ﴿ وَتَجَالُ اللّٰعَ اللّٰمَا اللّٰهِ مَمَلْنَاكُمْ فِي الْجَارِيّةِ ﴿ لِنَا لَمُ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمَاءُ فَهِي يَوْمَلِنَاكُمْ فِي الْجَارِيّةِ ﴿ وَالْحَلَقُ لَلْمُ اللّٰمُ اللّٰمَ اللّٰمَاءُ فَهِي يَوْمَلِنَا وَالْحِيْدُ وَالْحِدَةً ﴿ وَالْحَلَقُ اللّٰمَاءُ فَهِي يَوْمَلِيْ وَالْحِيْدُ وَالْمِلّٰكُ مُ الْخَالِقُ مُولَى عَرْسُ رَبِّكَ فَوْقَهُمْ يَوْمَئِذِ هَمَانِيّةٌ ﴿ يَوْمَلِكُ مَوْلُولَ عَرْسُ رَبِّكَ فَوْقَهُمْ يَوْمَئِذِ هَمَانِيّةٌ ﴿ يَوْمَلِكُ مَالِيّةٌ ﴿ فَالْمَلْكُ مَالِيّةٌ ﴿ فَالْمَلْكُ مُ مَالِيّةً فَوْقَى مِنْكُمْ خَافِيّةٌ مُولَى مِنْكُمْ خَافِيّةٌ مُعْرَضُونَ لَاللّٰمَاءُ فَلِي مَالِيّةٌ ﴿ فَالْمَالُكُ مُولِيَالًا فَالْمُولِ الْمُؤْمِلُ وَالْمُولُ الْمُؤْمِلُ وَالْمُؤْمِلُ مَنْ مُنْهُمُ مِنْ مَالِيّةً فَلَا لَا مُعْمَالِيّةٌ ﴿ وَالْمَلْكُ مُ مَالِمُ الْمُؤْمِلُ مَالِيّةً مَا مِنْ مُنْهُ مَوْلِ الْمُؤْمِلُ لَلْمُ مَالُولُهُ مَالْمُ الْمُؤْلِقُ مَالْمُؤْلِلْمُ الْمُؤْمِلُ وَالْمُلْلِلْمُ الْمُؤْلِقُ مَالِمُ الْمُؤْلِقُ مَلْنَاكُمُ فِي الْمُؤْلِقُولُ الْمَالِلْمُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِلُولُولِ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِلُولُولُولُولُ الْمُؤْلِلُولُ الْمُؤْلِلُولُولُولُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِقُو

#### اللغة:

الحاقة مؤنث الحاق من حتى يحتى بكسر الحاء اذا وجب وثبت ، والحاقة بالأصل صفة لكل حادثة ثابتة ، ثم خرجت عن الوصف وصارت علم على يوم القيامة، ومثلها الواقعة والقارعة أي تقرع القلوب بالأهوال . وما أدراك أي شيء أعلمك. والمراد بالطاغية هنا صيحة العذاب لقوله تعالى : « وأخذ الذين ظلموا الصيحة فأصبحوا في ديارهم جاثمين – ٦٧ هود ، فان المراد بهم ثمود قوم صالح . بريح صرصر أي باردة مهلكة . وعاتية بالغة العنف . حسوماً أي تتابعت الأيام المهانية بلا فاصل واستمرت حتى استأصلتهم . وأعجاز النخل أصولها . وخاويسة فارغة . من باقية من بقية . والمؤتفكات المنقلبات وهي قرى قوم لوط . بالحاطئة أي بالأعمال الحاطئة . ورابية زائدة والمراد بالجارية هنا السفينة . وتذكرة موعظة . وتعيها تفهمها وتحفظها . وواعية فاهمة حافظة . حملت الأرض والجبال زاحت عن أماكنها . والدك الدق والهدم . واهية متداعية . والأرجاء النواحي .

#### الإعراب:

الحاقة مبتدأ أول و «ما » استفهام مبتدأ ثان ، الحاقة خبر المبتدأ الثاني والجملة خبر الأول والرابط اعادة المبتدأ بلفظه . وما أدراك «ما » مبتدأ وأدراك فعلم ماض وفاعله مستر يعود الى «ما » والجملة من الفعل والفاعل خبر . ما الحاقة أيضاً مبتدأ وخبر . وحسوماً صفة لأيام لأن المعنى حاسمات أي منتابعات . وصرعى حال من القلوم لأن الرؤية هنا بصرية . ومن باقية « من » زائدة وباقية مفعول ترى . فيومئذ وقعت الواقعة جواب فإذا نفخ و « يوم » متعلق بوقعت . يومئذ تعرضون واهية « يوم » متعلق بيحمل . يومئذ تعرضون « يوم » متعلق بتعرضون ، وقيل بدل من فيومئذ وقعت .

#### المعنى :

﴿ الحاقة ما الحاقة ﴾ . المراد بالحاقة القيامة،وسميت بذلك لأنها واجبة الوقوع،

أما الاستفهام عنها مع تكرار اللفظ فالقصد منه التخويف من شدائدها وأهوالها ، وانها فوق ما تسمعه الآذان ، وتراه العيون ، وتتصوره العقول .. ومن أجل هذا أعاد سبحانه الاستفهام فقال : ( وما أدراك ما الحاقة ) . أي شيء أعلمك بها أيها الانسان ؟. وهل من أحد يحيط علما " بكنهها حتى يخبرك عنه ؟.. وكسل ما نعرفه من أحوال القيامة ان للمتقين جنة فيها مسا تشتهي الأنفس وتلذ الأعين ، وللمجرمين « نار جهنم لا ينقضى عليهم فيموتوا ولا يخفف عنهم من عذابها – وللمجرمين « نار جهنم لا ينقضى عليهم فيموتوا ولا يخفف عنهم من عذابها – ٢٣ فاطر » .

(كذبت نمود وعاد بالقارعة) . نمود قوم صالح وعاد قوم هود ، والقارعة من أسماء القيامة مثل الحاقة ( فأما نمود فأهلكوا بالطاغية ) وهي صيحة العذاب، وطغيانها كناية عن شائها مثل طغى الماء وهاج البحر ( وأما عاد فأهلكوا بريح صرصر عاتية ) . باردة مهلكة بالغة العنف ( سخرها عليهم سبع ليال وثمانية أيام حسوماً ) . دامت هذه المدة دون انقطاع ولا فتور ( فترى القوم فيها صرعى ) مطروحين على الأرض ( كأنهم أعجاز نخل خاوية ) . وكل ميت هو جاد خاو مفزع ولو كان على ورد وحرير ( فهل ترى لهم من باقية ) كلا ، ولا ناعية . وتقدم الكلام عن عساد ونمود مفصلاً انظر تفسير الآية ٥٠ – ٧٩ من سورة الأعراف ج ٣ ص ٣٤٦ ومسا بعدها والآية ٥٠ – ٧٨ من سورة هسود ج ٤ ص ٣٣٧ والآية ٣٠ – ٨٨ من سورة هسود ج ٤

( وجاء فرعون ومن قبله والمؤتفكات بالخاطئة فعصوا رسول ربهم فأخذهم أخذة رابية ) . المراد بالمؤتفكات المنقلبات ، وهي قرى قوم لوط ، ويتلخص المعنى بأن فرعون وقومه وأمثالهم من الأولين ، ومنهم قوم لوط – كذبوا أنبياء الله ورسله ، وفعلوا أفعالا خاطئسة ، فأخذهم الله لذنوبهم بعقوبة تجاوزت في هولها وشدتها حسد التصور . وما أكثر السور والآبات التي تحدثت عن فرعون وقومه ، منها الآية ١٠٣ – ١٣٧ من سورة الأعراف ج ٣ ص ٣٠٠ . وأيضاً سبق الكلام عن لوط وقومه أكثر من مرة ، من ذلك الآية ٨٠ – ٨٤ من سورة الأعراف ج ٣ ص ٣٠٠ .

( إنا لما طغى الماء حملناكم في الجارية ) . حملناكم على حدّف مضاف أي حملنا

آباءكم المؤمنين في سفينة نوح . وأيضاً تقدم الكلام عن نوح وسفينته مرات ، منها في الآية ٥٩ – ٦٤ من سورة الأعراف ج ٣ ص ٣٤٤ (لنجعلها لكم تذكرة) الهاء تعود الى قصة نوح وسفينته ، وكررها سبحانه في كتابه لتكون عظة وعبرة. وأيضاً ليعرف كل انسان انه لولا سفينة نوح لما كان لأبناء آدم وحواء بعد الطوفان عين ولا أثر .. وقد أبعد أبو العلاء حين دعا على أمنا حواء بالعقم لأن الوجود من حيث هو نعمة كما قال ارسطو وتلاميذه .

( وتعيها أذن واعية ) . جاء في أكثر التفاسير القديمة والحديثة ، ومنها تفسير الرازي والشيخ المراغي : ان رسول الله (ص) قال لعلي بن أبي طالب : « اني دعوت الله أن يجعلها اذنك يا علي . . قال الامام : فما سمعت شيئاً فنسيته ، وما كان لي أن انسي .

( فإذا نفخ في الصور نفخة واحدة ) . النفخ في الصور كناية عن الصيحة المخروج من القبور . قال تعالى: « يوم يسمعون الصيحة بالحق ذلك يوم الحروج – ٢٤ ق » . وعنسد تفسير الآية ٨٦ من سورة الزمر ج ٦ ص ٤٣٦ ذكرنا آراء المفسرين في الصور وان النفخات ثلاث : نفخة الفزع ونفخة الموت ونفخة البعث والحروج ( وحملت الأرض والجبال فلدكتا دكة واحدة ) . هسذا كناية عن خراب الأرض ومسا عليها يوم القيامة ، قال تعالى : « يوم ترجف الأرض والجبال وكانت الجبال كثيباً مهيلا " — ١٤ المزمل » أي تلا من الرمل يسذهب مع الرباح ( فيؤمئذ وقعت الواقعة ) . حين ينفخ في الصور وتُدك الأرض والجبال تقوم القيامة ، ويعلم المكذبون انها حق لا ريب فيه ( وانشقت الساء فهي يومئذ واهيسة ) . يصيب كواكب الساء من الحراب ما يصيب الأرض : « يوم تُبدل واهيسة ) . يصيب كواكب الساء من الحراب ما يصيب الأرض والسموات غير الأرض والسموات — ٨٤ ابراهيم » أي وتبدل أيضاً السموات غير الشموات ( والمكلك على أرجائها) . المراد بالملك الملائكة لأن الألف واللام للجنس ، والهاء تعود الى الساء ، والمعنى ان الملائكة بعد خراب الأرض والسماء ينتشرون والهاء تعود الى الساء ، والمعنى ان الملائكة بعد خراب الأرض والسماء ينتشرون والهاء في أنهاء الفضاء .

#### سورة الحاقة

## حملة العرش:

( ويحمل عرش ربك فوقهم يومثل ثمانية ) . هل لله عرش يجلس عليه كالسلاطين والأمراء ؟ . قال أهل الظاهر الحرفيون : نعم ؛ له سمع وبصر ويد ورجل وغير ذلك من الأعضاء .. ونُسب الى أبي عامر القرشي القول بأن الله مثلي ومثلك في هيئته وصورته ! . وهذا مستحيل لأنه لو كان جسا لافتقر الى مكان ، والحالق لا يفتقر الى شيء ، واليه يفتقر كل شيء ، وأيضا يلزم على هذا أن يكون المكان قدعاً، ولا قديم إلا الله .. الى آخر ما ذكره الفلاسفة وعلماء الكلام .

وقال آخرون : نحن لا نعلم العرش ، ولا كيف ُ يحمل، وما كلفنا الله بمعرفة ذلك .. وهذا القول هو الأحوط على حد تعبر الفقهاء الأتقياء.

وعندما تأملنا في معنى هذه الآية أوحى لنا السياق بأن المراد من العرش الملك والاستيلاء ، كما سبقت الاشارة الى ذلك عند تفسير الآية ٤٥ من سورة الأعراف . وان المراد بحملة العرش الكائنات المخلوقة والمملوكة لله ، ويشعر بذلك ما جاء في إحدى خطب نهج البلاغة : «ولولا إقرار السموات لله بالربوبية واذعانهن بالطواعية للا جعلهن موضعاً لعرشه » أي لولا تصرفه تعالى بالسموات كيف يشاء لما كانت ملكاً له ، فالتصرف المطلق دليل الملك ، كما ان الملك يستدعي هذا التصرف .. وعليه يكون قوله تعالى : « وبحمل عرش ربك » الخ أشبه بالجواب عن سؤال من يسأل : اذا زالت السموات والأرض فإن معنى هذا ان ملك الله قد زال ، ولم يبق من شيء يسيطر عليه ؟.

فأجاب سبحانه: كلا .. ان هناك مخلوقاً آخر غير السموات والأرض ، وهو عبارة عن ثمانية أكوان ، وهي في أمان وسلام من أي تحلل ، يتصرف بها سبحانه كيف يشاء بعد تدمير الأرض والسماء .. نقول هذا كفكرة استوحيناها من كلمة « يحمل » ، وهذه الفكرة – كما ترى – ممكنة في ذاتها ، ولكن مثلها لا يثبت إلا بالنص الصريح الذي يفيد القطع والجزم ، ولو كانت من باب الحلال والحرام لكان لظن الفقيه وجه وجيه إذا استند الى ظاهر الكتاب أو السنة .

(يومئذ تعرضون لا تخفى منكم خافية ) تعرض الحلائق على الله يوم القيامـــة للحساب وتوفية كل عامل جزاء عمله ، وهو سبحانه أعلم بمـن اهتدى ومن ضل عن سبيله .

## يا ليتها كانت القاضية الآية ١٩ - ٣٧:

فَأَمَّا مَنْ أُونِيَ كِتَابَهُ بِيمِينِهِ فَيَقُولُ هَاوُمُ اقْرَوُا كِتَابِيَهُ إِنِّي ظَنَفْتُ اللّهُ مُلاقِ حِسَابِيَهُ فَهُو فِي عِيشَةِ رَاضِيَةٍ ﴿ فِي جَنَّةٍ عَالِيَةٍ ﴿ فُطُوفُهَا دَانِيَةٌ ﴾ كُلُوا وَاشْرَبُوا هَنِينًا بِمَا أَسْلَفُتُمْ فِي الْأَيَّامِ الْخَالِيَةِ ﴿ وَأَمَّا مَنْ أُوتِي كُلُوا وَاشْرَبُوا هَنِينًا بِمَا أَسْلَفُتُمْ فِي الْأَيَّامِ الْخَالِيَةِ ﴿ وَأَمَّا مَنْ أُوتِي كِتَابَهُ بِشِمَالِهِ فَيقُولُ يَا لَيْتَنِي لَمْ أُوتَ كِتَابِية ﴿ وَلَمْ أَدْرِ مَا حِسَابِية ﴿ كَتَابَهُ بِشِمَالِهِ فَيقُولُ يَا لَيْتَنِي لَمْ أُوتَ كِتَابِية ﴿ وَلَمْ أَدْرِ مَا حِسَابِية ﴿ وَلَا يَعْنَى عَنِي مَالِيكَ مُ مَا أَدْرِ مَا عَلَى اللّهِ عَلَى مَالِيكِ ﴿ وَلَمْ اللّهُ الْفَالِية فَرَدُعُهَا سَبْعُونَ ذِرَاعاً نَعْدُوهُ ﴿ وَلَا يَعْظِيمٍ ﴿ وَلَا يَغْنُ عَلَى طَعَامِ اللّهِ الْعَظِيمِ ﴿ وَلَا تَعْطِيمُ ﴿ وَلَا تَعْلَى عَلَى طَعَامِ اللّهِ الْعَظِيمِ ﴿ وَلَا تَعْلَمُ إِلّهُ مِنْ عَسْلِينٍ ﴿ وَلَا تَعْلَمُ إِلّهُ مَا لَيْنِ مَا لَيْ مَا مُؤْمِنُ فِي اللّهِ الْعَظِيمِ ﴿ وَلَا تَعْلَمُ إِلّهُ مِنْ عَسْلِينٍ ﴿ وَلَا تَعْلَمُ إِلّا مِنْ عَسْلِينِ ﴿ وَلَا تَعْلَمُ إِلّا الْخَاطِئُونَ ﴾ لَو الْمَاعِلَةُ وَلَا طَعَامُ إِلّا مَا فَا مَا عَلَى اللّهِ الْمُؤْمِ اللّهِ الْمُؤْمِ اللّهِ الْمُعْلِمُ اللّهُ الْمُؤْمِ اللّهُ الْمُؤْمِ اللّهِ الْمُؤْمِ اللّهُ الْمَامِ اللّهِ الْمُؤْمِ اللّهِ الْمُؤْمِ اللّهُ الْمُؤْمِ اللّهُ الْمُؤْمِ اللّهُ الْمُؤْمِ اللّهُ الْمُؤْمِ اللّهُ الْمُؤْمِ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْمِ اللّهُ الْمُؤْمِ اللّهُ وَلَا الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ اللّهُ الْمُؤْمِ اللّهُ الْمُؤْمِ اللّهُ الْمُؤْمِ الْ

#### اللغة :

هاؤم خذوا أو تعـالوا . راضية أي يرضاها صاحبها . وعالية أي قدراً . ودانية قريبة سهلة التناول . الأيام الحالية الأيام الماضية في الدنيا . و « القاضية » على حياته فيرتاح . هلك عني سلطانيه ذهب عني كل ما أملك. صلّوه ألقوه في

#### سورة الحاقة

النار يصلاها . ذرعها طولها . لا يحض لا يحث . وحميم قريب أو صديق . وغسلين صديد يسيل من أجسام أهل النار .

#### الإعراب :

فأما من «أما » حرف تفصيل . وهاؤم اسم فعل أمر بمعنى خلوا ، وقسال صاحب البحر المحيط : تقول : هاؤم للرجال ، وهاؤن للنسوة ، وهاء للرجل، وهاء للمرأة ، وهاؤما للرجلين أو المرأتين . وكتابيه الأصل كتابي والهاء للسكت، وهو مفعول اقرأوا ومفعول هاؤم محذوف أي هاؤم كتابيه ، وهو من باب حذف من الأول للاللة الثاني عليه . وحسابيه الأصل حسابي مثل كتابيه ، وهو مفعول ملاق . وفي عيشة متعلق بمحذوف خبراً لهو . وقطوفها دانية مبتدأ وخبر والجملة في محلّ جر صفة لجنة . وهنيئاً صفة لمفعول مطلق محذوف أي شراباً وأكلاً هنيئاً. ويا لينها ، وهاء لينها تعود الى الموتة الأولى مبتدأ وسبعون صفة وذراعاً تمييز وجملة فاسلكوه خبر وفي سلسلة متعلق باسلكوه .

#### المعنى :

( فأما من أوتي كتابه بيمينه فيقول هاؤم اقرأوا كتابيه إني ظننت أني ملاق حسابيه ) . قال سبحانه في الآية السابقة: « يومئة تعرضون لا تخفى منكم خافية ) . وبين سبحانه هنا الفرق في يوم العرض بين أصحاب اليمين وأصحاب الشيال ، وليس المراد باليمين هنا الجمود و « الرجعية » ولا بالشيال « اليسار والتقدمية » وانحا المراد باليمين اليمن والحير ، وبالشيال الشؤم والشر جرياً على عادة العرب واصطلاحاتهم ، فأنهم يعبرون باليمين عن الحير ، وبالشيال عن الشر ، وقد كانوا يستخيرون بزجر الطير ، فإن طار عن اليمين تفاءلوا ، وان طار عن الشيال تشاءموا . وعليه يكون المعنى ان السعداء في يوم القيامة يعلنون على رؤوس الأشهاد عن أنفسهم وأعمالهم بفخر واعتزاز ، ويقولون لمن يرون أو لمن يسأل عن حالهم:

خــــذ ، واقرأ صحيفة أعمالنا ، فقد كنا نؤمن بالله واليوم الآخر ، ونــدخر له الذخائر .

( فهو في عيشة راضية ) أي مرضية ، وهي التي لا ينغصها شيء ( في جنة عالية قطوفها دانية كلوا واشربوا هنيئاً بما أسلفتم في الأيام الحالية ) . هذا تفصيل بعد اجهال ، فكأن سائلاً يسأل : ما هي هذه العيشة المرضية ؟ فأجاب سبحانه بأنها جنة عالية الشأن والقدر ، ثمارها قريبة وسهلة التناول ، وتقول الملائكة لأهل الجنة : كلوا من ثمار جنة الحلد هنيئاً واشربوا من شرابها مربئاً جزاء مسا عملتم من الحيرات والمبرات . وأفرد سبحانه ضمير هو في عيشة بالنظر الى لفظ «من» وجمع في كلوا واشربوا بالنظر الى معناها ، وهو الجمع .

( وأما من أوتي كتابه بشاله ) وهو الذي كذب بالحساب والجسزاء وطغى وبغى على العباد ، وعبر سبحانه عنه بمن أخذ كتابه بالشال للاشارة الى ان أعماله عادت عليه بالشؤم والوبال كما أسلفنا ( فيقول يا ليني لم أوت كتابيه ولم أدر ما حسابيه يا لينها كانت القاضية ما أغنى عني ماليه هلك عني سلطانيه ) . تمنى لو انه لم يخلق أو لم يبعث من قبره ، تمنى ذلك بعد أن أيقن بعذاب لا دافع له من مال ولا جاه ولا حجة لو كان بملك شيئاً من ذلك .. وانها امنية الخاسر اليائس ، ولا شيء وراءها إلا قوله تعالى لملائكة العذاب : ( خذوه فغلوه ) . اليائس ، ولا شيء وراءها إلا قوله تعالى لملائكة العذاب : ( خذوه فغلوه ) . المسلة ذرعها سبعون ذراعاً فاسلكوه ) . والسبعون ذراعاً كناية عن هول في سلسلة ذرعها سبعون ذراعاً فاسلكوه ) . والسبعون ذراعاً كناية عن هول السلسلة وعذابها الآليم ، وان وقعها على المجرم يقاس بأعماله وما ترك من سوء الآثار في المجتمع . ومن الطريف قول بعض المفسرين : « اختلفوا في هذا الذراع . النه الذراع سبعون باعاً ، وكل باع ما بين مكة والكوفة » . ولا أدري: وقيل : كل ذراع سبعون باعاً ، وكل باع ما بين مكة والكوفة » . ولا أدري: هل كان هذا القائل من مكة أم من الكوفة ؟ .

( انه كان لا يؤمن بالله العظيم ولا يحضُّ على طعام المسكين ) . هذا بيسان للسبب الموجب لعذابه الأليم ، وانه الكفر والطغيان وعدم الحث على البذل ، وفيه إيماء الى ان على الأغنياء أن يبذلوا ويحثوا على البذل ( فليس له اليوم هاهنا حميم )

#### سورة الحاقة

لا قريب ينفع ولا أحد يشفع ( ولا طعسام إلا من غسلين ) . صديد يسيل من أجسام أهل النار ( لا يأكله إلا الخاطئون ) الذين كانوا في الدنيا يأكلون أقوات المستضعفين وأعمال الكادحين .

## ما تبصرون وما لا تبصرون الآية ٣٨ \_ ٥٠:

فَلَا أَفْسِمُ بِمَا تُبْصِرُونَ \* وَمَا لَا تُبْصِرُونَ \* إِنَّهُ لَقُولُ رَسُولِ كَرِيمٍ \* وَمَا هُوَ بِقَولِ كَاهِنِ قَلِيلًا مَا تُوْمِنُونَ \* وَلَا بِقُولِ كَاهِنِ قَلِيلًا مَا تَوْمِنُونَ \* وَلَا بِقُولِ كَاهِنِ قَلِيلًا مَا تَوْمِنُونَ \* وَلَوْ تَقُولُ عَلَيْنَا بَغْضَ تَذَكَّرُونَ \* وَلَوْ تَقُولُ عَلَيْنَا بَغْضَ الْأَقَاوِيلِ \* لَأَنْحَذْنَا مِنْهُ إِلْيَهِينِ \* ثُمَّ لَقَطَعْنَا مِنْهُ الْوَيِينَ \* فَهَا مِنْكُمُ الْخَلْمِ فَلَا مَنْهُ الْوَيِينَ \* وَإِنَّا لَنْعُلَمُ أَن مَنْكُم مُسَكِّدٌ بِينَ \* وَإِنَّهُ لَتَذَكِرَةٌ لِلْمُتَّقِينَ \* وَإِنَّا لَنْعُلَمُ أَن مَنْكُم مُسَكَدًّ بِينَ \* وَإِنَّهُ لَلْتَذَكِرَةٌ لِلْمُتَقِينَ \* وَإِنَّا لَنَعْلَمُ أَن اللَّهُ الْمَا يَعْنَى \* وَإِنَّا لَنَعْلَمُ أَلْكَافِرِينَ \* وَإِنَّهُ لَمَقَ الْيَقِينِ \* فَلَيْمُ مُسَكَدًّ بِينَ \* وَإِنَّهُ لَقَوْمِ \*

#### اللغة

كاهن أي يتكهن ويتنبأ بالغيب كذباً وزوراً . والتقوّل الافتراء . والأقياويل الأكاذيب . وحاجزين مانعين . والأكاذيب . وحاجزين مانعين .

### الإعراب :

فلا أُقسم قال أكثر المفسرين ان « لا » زائدة . وضمير انه يعود الى القرآن

المفهوم من سياق الكلام . وقليلاً مسا نؤمنون قليلاً صفة لمفعول مطلق محذوف و « ما ه زائدة أي تؤمنون المجانآ قليلاً ، ومثله قليلاً ما تذكرون . وتنزيل خبر لمبتدأ محذوف أي هو تنزيل . فما منكم « ما » نافية تعمل عمل ليس ، وأحداسمها و « من » زائدة اعراباً ، وحاجزين خبرها على معنى أحد لأنه في معنى الجاعة، ومنكم متعلق بمحدوف حالاً من حاجزين ، ولو تأخر « منكم » لتعلق بصفة لحاجزين .

#### المعنى :

( فلا اقسم ) . اللام زائدة عند أكثر المفسرين ، وقيل : بل هي نافية للقسم لأن الامر أوضح من ان يحتاج الى أيمان ، وتقدم الكلام عن مثله عند تفسير الآية ٧٦ من سورة الواقعة ( بما تبصرون وما لا تبصرون ) . هذا عام لعالم الغيب والشهادة مما كان ويكون في الدنيا والآخرة ، وهو في واقعه قسم بعلم الله سبحانه الذي أحاط بكل شيء ، ومن ذلك ( انه – أي القرآن – لقول رسول كريم وما هو بقول شاعر قليلاً ما تؤمنون ولا بقول كاهن قليلاً ما تذكّرون تنزيبل من رب العالمين ) . لقد نطق محمد (ص) بالقرآن ما في ذلك ريب ، ولكن لم ينطق به لأنه شاعر أو كاهن ، ولا بصفة من صفاته الشخصية ، وانما جاء بسه من حيث انه مبلغ عن الله ولسانه وبيانه . وتكلمنا مفصلاً عن الشعر والرسسول عند تفسير الآية ٢٢٤ من سورة الشعراء ج ه ص ٢٤٥ .

وقوله تعالى : ﴿ قليلاً ما يؤمنون ، قليلاً ما يتذكرون ﴾ معناه لا يؤمن ولا يتذكر أحد منهم إلا القليل ، وقيل : بل المراد ما آمن ولا تذكر منهم قليل ولا كثير جرياً على عادة العرب ، فإنهم يقولون : قليًا يفعل ، بمعنى لا يفعل البتة ، والتفسير الأول أقرب الى الواقع لأن المفروض ان بعض المشركين قد آمنوا بالرسول (ص) قبل أن يهاجر من مكة الى المدينة . وتقدم مثله في الآية ٨٨ من سورة البقرة ج ١ ص ١٤٨ .

وتسأل : هل مجرد القسم يثبت الرسالة من الله لمحمد ، وينفي عنه الشعـــر والكهانة ؟.

الجواب: لقد جاء هذا القسم بعد أن تحدى سبحانه المكذبين في العديد من الآيات بأن يأتوا بمثل القرآن ، وبعد ان عجزوا ولزمتهم الحجة ، فالمراد بالقسم هو تأكيد الحق الثابت بالدليل ، لا اثبات الحق بالقسم .. هذا ، الى ان للجدل مع الحصم أساليب شي تتعسدد وتختلف بحسب أفكساره وأوضاعه ، ومن تلك الأساليب الإدلاء بالحجة ، والقاء الأسئلة عليه بما يتناسب مع عقيدته ، وفصاحة الأسلوب وبلاغته ، ومنها أيضاً القسم فإنه يبعث في بعض القلوب احساساً غامضاً ومثيراً .

( ولو تقول علينا بعض الأقاويل لأخذنا منه باليمسين ثم لقطعنا منه الوتين فا منكم من أحد عنه حاجزين ) . تقول أي افترى وفيه ضمير مستر يعود الى محمد (ص) ، والأقاويل جمع أقوال ، وغلب على الأقوال الكاذية ، والمسراد بالأخذ باليمين هنا التمكن والقدرة ، والوتين نياط القلب وحبل الوريد اذا قطع مات صاحبه ، وحاجزين أي مانعين وحائلين ، والمعنى ان محمداً منزه عما ينسبه اليه المشركون من الافتراء على الله ، ولو تعمد ذلك لانتقم الله منه ، وفكل به أفظع تنكيل ، ولا أحد من المشركين ولا غيرهم ينجيه من هذا العذاب والتنكيل، وعما ان الله لم يفعل ذلك محمد فهو — اذن — الصادق الأمين ، والمفترون هم الذين نسبوا محمداً الى الافتراء .

وتسأل : لماذا لم يعجل سبحانه العقوبة لمن كذّب محمداً كما يعجلها لمحمد لو كان كاذباً ؟

الجواب : ان هذا التهديد منه تعالى انما هو لمن يدعي النبوة كذباً وزوراً ، لا لمن كذّب بنبوة الأنبياء ، والفرق بعيد وظاهر بين الاثنين .. هذا ، الى ان الغرض من تهديده سبحانه هو تنزيه الرسول الأعظم عمسا نسب اليه من الافتراء على الله كما أشرنا .

( وانه لتذكرة للمتقين ) . ضمير انه يعود الى القرآن ، وهو هدى لمن طلب الهداية ، وأراد بصدق واخلاص ان يتقي غضب الله وعذابه ( وانا لنعلم ان منكم

مكذبين ) . هذا تهديد ووعيد لمن كذّب بالرسول والقرآن ( وانه ــ أي القرآن للحسرة على الكافرين ) . لأنه يلعنهم ويفضحهم ، ولأن كلمته هي العليا، وكلمة الكافرين به هي السفلي ، ولأنه حجة الله عليهم في يوم الحساب والجزاء ( وانه لحق اليقين ) الذي لا ربب فيه ، وتقدم مثله في الآية ه من سورة الواقعة ( فسبح باسم ربك العظيم ) . الحطاب لرسول الله (ص) والمقصود العموم ، والمعنى نزهوا الله عما لا يليق به . وتقدم في الآية ٧٥ من سورة الواقعة .

# ميوشرة المغاريج

٤٤ آية مكية .



مقداره ٥٠ الف سنة الآية ١ – ١٨:

#### اللغة:

يأتي فعل دسأل؛ بمعنى طلب واستدعى ، ويتعدى الى مفعولين نحسو سألت

فلاناً درهماً ، وإذا دخلت الباء على المفعول الثاني فهي زائدة مثلها في وهز ي اليك بجذع النخلسة ، ويأتي فعل سأل أيضاً بمعنى استخبر ، ويتعدى الى مفعول أول بنفسه والى الثاني بعن نحو سألته عن كذا أو بالباء متضمنة معنى عن مثل و سل به خبسيراً ، أي عنه . ومعارج جمع معرج وهو الدرج ، وقيل : السموات . والمبل خشارة الزيت . والعهن الصوف المنفوش أو المصبوغ . وحميم قريب . والفصيلة العشيرة . ولفى من أسماء جهم . ونزاعة من نزع الشيء اذا اقتلعه من مكانه . وقال صاحب مجمع البيان : الشوى جمع شواة وهي جلدة الرأس . وجمع فأوعى أي جمع المال وأمسكه في وعاء .

#### الإعراب :

للكافرين متعلق بمحذوف خبراً لمبتدأ محذوف أي هو مهيئًا للكافرين ، وجملة ليس له دافع خبر بعد خبر . وذي المعارج صفة لله . ويوم تكون السياء ويوم، منصوب بيبصرونهم عند صاحب مجمع البيان . لو يفتدى و لو ، للتمني . وجميعاً حال . وكلا حرف ردع وزجر .

### المعنى

(سأل سائل بعذاب واقع للكافرين ليس له دافع). قلنسا فيا سبق: ان المشركين أعرضوا عن دعوة الرسول (ص) لأسباب أولا الها حرب على مكاسبهم وأرباحهم. ثانياً: ان الله لا يبعث بزعهم بشراً رسولاً ، وان كان ولا بسد فيختاره من الاغنياء لا من الفقراء أمثال محمد بن عبدالله. ثالثاً: ان محمداً (ص) يدعو الى الترحيد ، وهم يؤمنون بتعدد الآلهة . رابعاً : انه يخوقهم من البعث والعذاب بعد الموت ، وهذا ما ينكرونه أشد الانكار : « أثذا متنا وكنسا تراباً وعظاماً أثنا لمبعوثون » . واذا أكد النبي (ص) ذلك وأصر عليه قالوا : منى هذا الوعد ؟ وفي بعض الأحيان يستعجلون العذاب ساخرين و واذ قالوا اللهم ان كان هذا هو الحق من عندك فأمطر علينا حجارة من الساء أو اثننسا بعذاب ألم سائرياً الأنفال » .

#### سورة المعارج

ومن أجل هذا قال كثير من المفسرين: ان قوله تعالى: و سأل سائل بعذاب واقع ، هو اشارة الى ما طلبوا من تعجيل العذاب ، وان الله سبحانه قد أجابهم عن هذا الطلب بقوله: و للكافرين ليس له دافع ، أي ان العذاب نازل بالجاحدين لا محالة سواء أطلبوا التعجيل أم التأجيل .

#### الشيطان والبحث عن الغيب:

( من الله ذي المعارج ) صفة لله تعالى ، والمراد به الرفعة والعلو ، ومثله الآية ١٥ من سورة غافر : و رفيع الدرجات ذو العرش » . ( تعرج الملائكة والروح اليه في يوم كان مقداره خمسن ألف سنة ) . المراد بالروح جبريا ، وخصه سبحانه بالذكر مع انه من جملة الملائكة لعلو شأنه ، وضمير اليه يعود الى ما هو معلوم عند الله والملائكة ، والحمسون ألف سنة كناية عن طول المدة . وذكر الاستاذ أحمد أمن العراقي هذه الآية في كتابه والتكامل في الاسلام ، واستخرج منها ان الملائكة يسيرون بسرعة تفوق سرعة الصوت ، ذلك بأن سعة الكون لا حمد لها ولا نهاية ، ويكفي دليلا على هذه الحقيقة ان بعض النجوم قد أرسلت ضوءها الى الأرض منذ ملاين السنن ، ولم يصل بعد اليها مع العلم بأن الضوء ضوءها الى الأرض منذ ملاين السنن ، ولم يصل بعد اليها مع العلم بأن الضوء يقطع ، ٢٠٠٠٠ كم في الثانية . وعليه يستحيل ان يقطع الملائكة المسافات الشاسعة الواسعة إلا إذا كان سبرهم أسرع من سير الضوء أضعافاً مضاعفة .

وقلنا عند تفسير قوله تعالى : و وعمل عرش ربك فوقهم يومئذ ثمانية – ١٧ الحاقة ، : أن هذا الموضوع وما اليه لا يثبت إلا بالنص الصريح الذي يفيد القطع والجزم ، ولا يقبل التأويل محال ، وأنه لو كان من باب الحلال والحرام لكان لظن الفقيه وجه إذا استند الى ظاهر الكتاب أو السنسة . وقال بعض الصوفية : ليس المراد مخمسين ألف سنة السنوات التي نعرفها، بل المراد الأطوار والأدوار . وقال صوفي آخر : أن أيام الله هي كما يشاء ، فإن شاء جعلها ألفاً ، وأن شاء جعلها آلفاً ، وأن شاء جعلها آلفاً ، وأن شاء جعلها آلافاً وملايين .

وهذا غيب في غيب ، ونحن غير مسؤولين عن علمه أمـــام الله ، وما كلفنا بالبحث عن كنهه إلا الشيطان .. قال الإمام على (ع) : « وما كلفك الشيطان

علمه بما ليس في الكتاب عليك فرضه ولا في سنة النبي (ص) والأثمة أثره فكيل علمه الى الله سبحانه ، فإن ذلك منتهى حق الله عليك ، واعلم ان الراسخين في العلم هم الذين أغناهم عن اقتحام السدد المضروبة دون الغيوب - الاقرار بجملة ما جهلوا تفسيره من الغيب المحجوب ، فدح الله اعترافهم بالعجز عن تناول ما لم يحيطوا به علماً ، وسمى تركهم التعمق فيا لم يكلفوا البحث عن كنهه رسوخاً ، فاقتصر على ذلك ، ولا تقدير عظمة الله سبحانه على قدر عقلك فتكون من الهالكن ،

( فاصبر صبراً جميلاً انهم يرونه بعيداً ونراه قريباً ) . حسفر النبي (ص) المشركين من يوم العذاب ، فتعجلوه ساخرين .. فقال سبحانه لنبيه الكريم : اذا استخفوا بيوم العذاب وسخروا منه فاصبر أنت يا محمد على هزئهم واستخفافهم صبراً لا جزع فيه ولا شكوى ، ولا تستبطىء النصر عليهم ، واذا تحيلوا يوم العذاب أباطيل وأساطير فهو عند الله آت لا ريب فيه ، وكل آت قريب .. ثم وصف سبحانه اليوم الذي به يوعدون ومنه يسخرون ، وصف بقوله : ( يوم تكون الساء كالمهل ) . تذوب الأجرام الساوية ، وتصبح تماماً كالزيت العكر ، ومثله قوله تعالى : « واذا النجوم انكدرت – ٢ التكوير ٥ . ( وتكون الجبال و الواقعة ، أي فتت .

( ولا يسأل حميم حميماً ) لأن كل انسان في شغل شاغل بنفسه عن غيره ، والسعيد في ذلك اليوم من ادخر له الصالحات ( يبصرونهم ) بتشديد الصاد وفتحها من بصرته الشيء اذا أوضحته له ، وواو الجاعة تعود الى دحميم المرفوع بالنظر الى معناه وان كان اللفظ مفرداً ، و «هم» تعود الى «حميماً ، المنصوب باعتبار ارادة الجمع منه أيضاً ، والمعنى لا أحد يسأل أحداً يوم القيامسة حتى ولو كان من الأصدقاء والأقارب مع ان بعضهم يعرف بعضاً في ذلك ، ولكنه يفر منه لما به من الكرب والبلاء.

ر يود" المجسرم لو يفتدي من عذاب يومثذ ببنيه وصاحبته وأخيه وفصيلته التي تؤويه ومن في الأرض جميعاً ثم ينجيه ) . وتومىء (ثم) الى البعد أي هيهات

#### سورة المعارج

هيهات أن ينجيه ذلك ، والمراد بالصاحبة الزوجة ، وبالفصيلة العشيرة ، والمعنى واضح ويتلخص بأن أسير جهنم يود لو يُفادى من الهول بجميع أهل الأرص حتى الزوجة والأبناء الذين كان بالأمس يفتديهم بنفسه ، ويرتكب من أجلهم المخاطر والأهوال .. وهذا أبلغ تصوير لأسف المجرم على ما فات ، ولهفته على الحلاص والنجاة .

(كلا) أيها المجرمون .. لا تمنيات في هذا اليوم ، ولا شيء لكم فيه إلا جهنم أنتم لها واردون ( انها لظى ) وما أدرائه ما لظى ؟ ( نزاعة للشوى ) . تنتزع الأعضاء من أماكنها وتشويها ، ثم تُعاد كها كانت ، وتنتزع مرة أخرى وتعاد وهكذا الى ما لا نهاية : « لا يقضى عليهم فيموتوا ولا يخفف عنهم من عذابها كذلك نجزي كل كفور – ٣٦ فاطر » ( تدعو من أدبر وتولى ) في الدنيا عن دعوة الهدى والحق ، والمراد بدعوة النار له ان هاربها لا مفر له منها ولا ملجأ ( وجمع فأوعى ) من الوعساء لا من الوعسي أي كنز المال في وعاء ونحوه ، والآية تهديد ووعيد لمن جمع المال وحرص عليه ، ولم ينفقه في طاعة الله ، والجمع بن كانز المال ومن كذّب دعوة الحق يشعر بأنها سواء عند الله في يوم الحساب بن كانز المال ومن كذّب دعوة الحق يشعر بأنها سواء عند الله في يوم الحساب والجزاء .

# من هم المصلون الآية ١٩ ــ ٣٥:

إِنَّ الْإِنْسَانَ خُلِقَ هَلُوعاً ﴿ إِذَا مَسَّهُ الشَّرْ جَزُوعاً ﴿ وَإِذَا مَسَّهُ الْخَسِيرُ مَنُوعِ اللَّيْنِ ﴿ وَالَّذِينَ فِي مَنُوعِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّذِينَ مُعْ عَلَى صَلَاتِهِمْ دَا يُمُونَ ﴿ وَالَّذِينَ فِي مَنْ عَلُومٌ ﴿ لِلسَّائِلِ وَالْمَحْرُومِ ﴿ وَالَّذِينَ يُصَدِّقُ وَ وَنَ بِيَوْمِ اللَّهِمْ حَقَى مَعْلُومٌ ﴿ لِلسَّائِلِ وَالْمَحْرُومِ ﴿ وَالَّذِينَ يُصَدِّقُ وَ بِيَوْمِ اللَّهِمْ خَقُ اللَّهِ مِنْ عَذَابِ رَبِّهِمْ مُشْفِقُونَ ﴿ إِنَّ عَذَابَ رَبِّهِمْ غَيْرُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مُ هُمْ مِنْ عَذَابِ رَبِّهِمْ مُشْفِقُونَ ﴾ إِلَّا عَلَى أَزْوَاجِهِمْ أَوْ مَلَا مُنْ اللَّهُ وَاللَّهِ مَا أَمُونَ ﴿ إِلَّا عَلَى أَزْوَاجِهِمْ أَوْ مَلَا مُا مُنْ عَذَابِ مَ اللَّهُ وَاللَّهِ وَاللَّذِينَ مُ اللَّهُ لِللَّهِ مَا فَالْونَ ﴿ إِلَّا عَلَى أَزْوَاجِهِمْ أَوْ مَلَا مُنَا وَاللَّهِ مِنْ عَذَابِ مَا فِلُونَ ﴿ إِلَّا عَلَى أَزْوَاجِهِمْ أَوْ مَلِيلًا مَا أَوْ مَلَا مُنَا اللَّهُ مِنْ عَذَابِ مَا فَعُونَ ﴾ وَاللَّذِينَ مُ اللَّهُ وَالِهِمْ مَا فَاللَّهُ مِنْ عَذَابِ مَا فَاللَّهُ مِنْ عَذَابِ مَا اللَّهُ مِنْ عَذَابُ وَالْمُونِ ﴿ وَالَّذِينَ مُ اللَّهُ مِنْ عَذَابُ مَا فَاللَّهُ مِنْ عَذَابِ مَا اللَّهُ مِنْ عَذَابِ مَا إِلَّا عَلَى أَزْوَاجِهِمْ أَوْ مَا إِلَّا عَلَى أَزْوَاجِهِمْ أَوْ مَا إِلَّهُ مِنْ عَذَابُ مِنْ عَذَابُ مَا لَا مُونِ ﴿ وَالَّذِينَ مُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ عَلَالًا مُونَ ﴿ وَالَّذِينَ مُنْ لَقُولُونَ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى أَذُوا الْمُعْلَالُونَ الْمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَالَ مُنَا مُونَ الْمُونَ الْمُؤْلِقَ الْمُؤْلِقَ الْمُعَلِّلُونَ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الْوَالِمِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ مِنْ عَذَالِ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنَا مُؤْلِقًا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مُؤْلِقًا اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

مَلَكَتُ أَيَانُهُمْ فَإِنَّهُمْ غَيْرُ مَلُومِينَ \* فَتَنِ ابْتَغَىٰ وَرَاء ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ الْعَادُونَ \* وَالَّذِينَ هُمْ لِأَمَا نَاتِهِمْ وَعَهْدِهِمْ رَاعُونَ \* وَالَّذِينَ هُمْ لِشَهَادَاتِهِمْ فَمُ الْعَادُونَ \* وَالَّذِينَ هُمْ لِشَهَادَاتِهِمْ فَعَافِطُونَ \* وَالَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلَاتِهِمْ فَيَعَافِظُونَ \* أُولَئِيبَ فَي جَنَّاتٍ مُحَرَّمُونَ \* أُولِئِيبَ فَي جَنَّاتٍ مُحَرِّمُونَ \* أُولِئِيبَ فَي جَنَّاتٍ مُعَلِيبًا فَي مُولِيبًا فَي مُعَلِيبًا فَي مُعِلَّى مُعْلِيبًا فَي مُعْلَيْكُونَ مُنَالِيلِيبًا فَي مُعَلِيبًا فَي مُعَلِيبًا فَي مُعِلَّى مُعْلِيبًا فَي مُعَلِيبًا فَي مُعْلَى مُنْ مُنْ مُنْ مِنْ مُنَالِيبًا فَي مُعْلِيبًا فَي مُعْلِيبًا فَي مُعْلِيبًا فَي مُعْلِيبًا فَي مُنْ مُنَالِيبًا فَي مُعْلِيبًا فَي مُعْلِيبًا فَي مُعْلَى مُعْلِيبًا فَيْهِ فَي مُعْلَى مُعْلَى مُعْلَى مُعْلَى مُعْلَى مُعْلَى مُعْلِيبًا فَي مُعْلَى مُعْلِيبًا فَي مُعْلَى مُعْلِيبًا فَي مُعْلِيبًا فَيْهِ فَي مُعَلِيبًا فَي مُعْلِيبًا فَي مُعْلِيبًا فَي م

#### اللغة:

الهلوع في اللغة الضجور الذي لا صبر له ، والمراد به هذا من فسره سبحانه بقوله: « إذا مسه الشر جزوعاً واذا مسه الحير منوعاً» . والمراد بالشر كل مكروه وبالخير كل محبوب . والسائل من يسأل الناس، والمحروم من يستنكف عن السؤال على حاجته وحرمانه . ومشفقون خائفون .

#### الإعراب:

هلوعاً حال من الانسان . وجزوعاً خبر كان المحذوفة هي واسمها المستر أي كان جزوعاً ، ومثله ه منوعاً » واذا الاولى متعلقة بجزوع والثانية بمنوع ، وبجوز أن يكون كل من جزوع ومنوع حالاً ، وعليه يكون في الكلام تقديم وتأخير أي اخلق الانسان هلوعاً جزوعاً حين يمسه الشر منوعاً حين يمسه الحير . الا المصلين استثناء من الانسان باعتباره اسم جنس . والذين هم على صلاتهم صفة للمصلين .

#### المعي :

( ان الانسان خلق هلوعاً إذا مسه الشر جزوعاً واذا مسه الحير منوعــــاً ) . يشير سبحانه بهذا الى ان الانسان ضعيف بطبعه كما قال في الآيــة ٢٨ من سورة النساء : « وخلُـق الانسان ضعيفاً » والآية ٤٥ من ســورة الروم : « الله الذي

#### سورة المعارج

خلقكم من ضعف ع. ويظهر هذا الضعف عند وجود أسبابسه كالغبى والفقر ، فان استغنى ضن عليه اليأس والقنوط . فان استغنى ضن عليه اليأس والقنوط . ولكن من آمن بافله حقا ، ووثق به وبرحته يتغلب على هذا الضعف ، ويصبر عند الشدائد صبر الأحرار متطلعاً الى اليسر والفرج ، ويجود بالعطية مؤمناً بأن ما عند الله خير وأبقى . وفيا يلي ذكر سبحانه طرفاً من أوصاف المؤمنين .

١ – ( الا المصلين الذين هم على صلاتهم دائمون ) . ويدل هذا الاستثناء من الانسان الجزوع الهلوع ، يدل دلالة واضحة وقاطعة على ان المصلين لله حقاً هم الذين يثقون به وحده ، ولا يخضعون لأحد سواه لا إياك نعبد وإياك نستعين، أما الذين يكبرون ومهللون ثم يركعون ويسجدون لأهل الجاه والمال طمعاً بما في أيديهم ، أما هؤلاء فليسوا من المصلين في شيء حتى ولو داوموا على الفرائض والنوافل ، ولم يشغلهم عنها أي شاغل .

۲ – ( والذين في أموالهم حتى معلوم للسائل والمحروم ) . يبـذلون في سبيل الطاعات والخيرات لوجه الله تعالى لا يبتغون جزاء ولا شكوراً . وتقدم مثله في الآية ١٩ من سورة الذاريات .

٣ ــ ( والذين يصدقون بيوم الدين ) . يؤمنون بالله واليوم الآخر ، ويعملون بموجب هذا الايمان ، وإلا فإن الايمان النظري لا يجدي شيئاً .

٤ - ( والذين هم من عذاب ربهم مشفقون ان عذاب ربهم غير مأمون ) .
 المؤمن يرجو ومخاف . ينظر الى الجنة بعين ، والى النار بعين ، مخاف من هذه ،
 ولا يياس من تلك . قال سبحانه : و فلا يأمن مكر الله إلا القوم الحاسرون –
 ٩٩ الأعراف » . وقال : و انه لا يياس من روح الله إلا القوم الكافرون –
 ٨٧ يوسف » . وأحسن الناس ظناً بالله أشدهم خوفاً منه كما قال الإمام على (ع)
 أي ان الحوف منه تعالى يأتي على قدر العلم بعظمته .

ه ر والذين هم لفروجهم حافظون إلا على أزواجهم أو ما ملكت أبمانهم فإنهم غير ملومين فين ابتغى وراء ذلك فأولئك هم العادون) , على المؤمن ان يصبر ويرضى بما قسم الله له من بنات حواء ، وعلى المؤمنة أن ترضى وتصبر على ما آتاها الله من أبناء آدم ، ومن صبر وشكر فأجره على الله ، وإلا فعقابه

الحرمان من الحور والجنان . وتقدم بالحرف الواحد في الآية ٨ من سورة المؤمنون ج ٥ ص ٣٥٨ .

٦ - ( والذين هم لأماناتهم وعهدهم راعون ) . المؤمن إذا عاهد وفي ،
 واذا اؤتمن لم يخن ، ومن لا وفاء له لا دين له ولا ضمير . وأيضاً تقدم بالحرف في الآية ٨ من سورة المؤمنون ج ٥ ص ٣٥٩ .

الشهادة أمانة الله عند الشاهد، فمن كتم شهادة عند الشاهد، فمن كتمها أو حرفها فقد خان الله : « ومن اظلم ممن كتم شهادة عنده من الله وما الله بغافل عما تعملون - ١٤٠ البقرة » .

٨ - ( والذين هم على صلاتهم يحافظون ) . وتسأل : أليست هـذه الآية تكراراً للآية السابقة ، وهي قوله تعالى : و الذين هم على صلاتهم دائمون ، ؟ وأجاب بعض المفسرين بأن الدوام غير المحافظة ، فعنى دوام الصلاة تكرارها في أوقاتها ومعنى المحافظة عليها الاتيان بها بشرطها وشروطها ! اما نحن فلا نرى أي فرق بين الدوام والمحافظة لأن الصلاة لا تكون صلاة إلا مع المحافظة عـلى جميع الأجزاء والشرائط ، فإذا فقدت واحداً منها بطلت ، ولا يكون تكرارها تكراراً للصلاة . والأقرب الى الصواب ان الله سبحانه أعاد الآية لمجرد الاهمام بالصلاة والتنبيه الى أنها عمود الاسلام .

( أولئك في جنات مكرمون ) . أولئك اشارة الى من اجتمعت فيهم الصفات المذكورة ، والهم عند الله سبحانه في منازل العز والكرامة .

# فذرهم يخوضوا ويلعبوا الآية ٣٦ – ٤٤ :

فَالِ الَّذِينَ كَفَرُوا قِبَلَكَ مُهْطِعِينَ ﴿ عَنِ الْيَمِينِ وَعَنِ الشَّمَالِ عِزِينَ ﴾ أيطْمَعُ كُلُّ الْمرى، مِنْهُمْ أَنْ يُدْخَلَ جَنَّةً نَعِيمٍ ﴿ كُلَّا إِنَّا خَلَقْنَاهُمْ يَمَّا أَيَطْمَعُ كُلُّ الْمرى، مِنْهُمْ أَنْ يُدْخَلَ جَنَّةً نَعِيمٍ ﴿ كُلَّا إِنَّا لَقَادِرُونَ ﴿ عَلَى أَنْ يَعْلَمُونَ ﴾ وَلَالْمَعْارِبِ إِنَّا لَقَادِرُونَ ﴿ عَلَى أَنْ يُعْلَمُونَ ﴿ وَالْمَعَارِبِ إِنَّا لَقَادِرُونَ ﴿ عَلَى أَنْ يُعْلَمُونَ ﴾ وَالْمَعْارِبِ إِنَّا لَقَادِرُونَ ﴿ عَلَى أَنْ نُعْلَمُونَ ﴿ وَالْمَعْارِبِ إِنَّا لَقَادِرُونَ ﴾ عَلَى أَنْ يُعْلَمُونَ ﴿ وَالْمَعْارِبِ إِنَّا لَقَادِرُونَ ﴿ عَلَى أَنْ يُعْلَمُونَ ﴿ وَالْمَعْارِبِ إِنَّا لَقَادِرُونَ ﴾ وَلَمْ أَنْ يُعْلَمُونَ ﴿ وَالْمَعْارِبِ إِنَّا لَقَادِرُونَ ﴿ عَلَى أَنْ يُعْلَمُونَ ﴿ وَالْمَعْارِبِ إِنَّا لَقَادِرُونَ ﴿ عَلَى أَنْ الْمُشَارِقِ وَالْمَعْارِبِ إِنَا لَقَادِرُونَ ﴿ عَلَى أَنْ اللَّهُ عَلَى أَنْ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَوْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَوْ الْمَعْلَمُ وَمَا غَنْ مُنْ يَعْمُونَ وَالْمَعْلَمُ وَلَوْ الْمَلْكُونَ ﴾ فَذَرْهُمْ يَخُوضُوا وَيَلْعَبُوا حَتَّى أَنْ لَنَا لَكُونُ وَلَوْ الْمِنْ وَلَهُ فَالْمُ أَنْ عَنْ اللَّهُ فَيْمُ وَلَا اللَّهُ الْفَقَادِرُ وَلَا اللَّهُ وَلَوْلَ اللَّهُ وَلَوْلُولُ وَلَا اللَّهُ وَلَوْلَ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَوْلُولُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَوْلُولُ اللَّهُ إِلَا لَا لَقَادُونُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَوْلَا اللَّهُ إِلَا لَا لَقَادِرُ وَلَا عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَوْلِ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

#### سورة المعارج

يُلَاثُوا يَوْمَهُمُ الَّذِي يُوعَدُونَ \* يَوْمَ يَخْرُجُونَ مِنَ الْأَجْدَاثِ سِرَاعاً كَأَنَّهُمْ إِلَى نُصُبِ يُوفِضُونَ \* خَاشِعَةً أَبْصَارُهُمْ تَرْهَقُهُمْ ذِلَّةٌ ذَٰلِكَ ٱلْيَوْمُ الَّذِي كَانُوا يُوعَدُونَ \*

#### اللغة:

قبلك بكسر القاف جهتك ونحوك وعندك وحوالك . ومهطعين مسرعين . وعزين جمع عزة بكسر العين كعدة ، وهي العصبة والجاعة ، وأعربت بالياء والنسون إلحاقاً بجمع السلامة مثل سنين . والنصب كل ما نصب العبادة من دون الله . ويوفضون يسرعون ويستبقون . والحشوع في البصر الغض ويدكني به عن الذل والحوان ، وفي الصوت الإخفات ، وفي القلب الحشية والتواضع . وترهقهم تلحقهم وتستولي عليهم .

#### الإعراب:

فا للاستفهام الانكاري مبتدأ ، وللذين كفسروا خبر . وقيبك ظرف متعلق عمحذوف حال من الذين كفروا أي ثابتين حولك . ومهطعين حال . وعن اليمين وعن الشمال متعلق بعزين لأنه بمعنى متفرقين . وعزين حال أيضاً . ان يدخل جنة أي في أن يدخل . وكلا حرف ردع وزجر. فلا اقسم مثل فلا اقسم ٥٥ الواقعة و ٢٨ الحاقة . وبمسبوقين الباء زائدة إعراباً ومسبوقون خبر نحن . ويخوضوا مجزوم بجواب الإمر . ويوم يخرجون بدل من يومهم . وسراعاً حال . وخاشعة أيضاً حال .

#### المعنى :

( فما للذين كفروا قيبلك مهطعين عن اليمين وعن الشمال عزين ) ؟ ما شأن هؤلاء الذين كذبوا برسالتك يا محمد ، وكفروا بالبعث ، ما شأمهم ؟ يسرعون

الى مجلسك جاعات جاعات ، ويأخذون عندك أماكنهم بميناً وشمالاً ، بسمعون ما تتلوه من آيات الله ، ثم يرددونه فيا بينهم ساخرين من البعث والحساب ، ويقول بعضهم لبعض : ان صح هذا فنحن أولى الناس بالله وجنته ، لأنا أكثر أموالاً وأعز نفراً من محمد وصحابته .. فأجابهم سبحانه بقوله عز من قائل : (أيطمع كل امرىء منهم أن يدخل جنة نعيم ) ؟. لا نصيب لكم ابها المكذبون من جنة الله وثوابه ، ولا شيء لكم عنده إلا سوء المصير .. وكيف تطمعون في الجنة وأنتم تكفرون بها ، وتسخرون من الرسول الذي دعاكم الى العمل لها ؟. أنحسبون ان الأموال والأوثان تقربكم من الله زلفي ؟.

(كلا إذا خلقناهم مما يعلمون). وهم يعلمون علم اليقين ان الله خلقهم من ماء مهين: « فلينظر الانسان مما خلق ، خلق من ماء دافق -- ٦ الطارق » وإذا كان أصل الانسان ، كل انسان ، واحداً فكيف يكون بعضهم أعظم من بعض عند الله ، وأولى به من غيره ؟. كلا ، لا فضل لأبيض على اسود ، ولا لغني على فقير إلا بالتقوى والعمل الصالح .. وقوله تعالى : « مما تعلمون » يتضمن التعريض بالمكذبين بالبعث والرد على قولهم بأن من يصير عظاماً وتراباً لا تعيده أية قوة الى الحياة ، ووجه الرد ان الذي خلق الانسان من ماء مهين قادر على ان يحيي العظام وهي رميم ،

( فلا أقسم برب المشارق والمغارب انا لقادرون على ان نبدل خيراً منهم وما نحن عسبوقين ) . المراد بالمشارق والمغارب مشارق الكواكب ومغاربها ، أو مشارق الشمس ومغاربها ، وهي تظهر للأعين وتختفي عنها بسبب دوران الأرض أمامها ، وضمير منهم يعود انى الذين كفروا ، والمعنى ان الله سبحانه يقسم – على القول ان « لا » زائدة – يقسم ، جلت عظمته ، انه قادر على ان بهلك المكذبين ، ويستخلف مكانهم قوماً آخرين لا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون ، واذا أراد ذلك فلا راد لمشيئته . وتقدم مثله في الآبة ٣٨ من سورة محمد .

( فذرهم نخوضوا ويلعبوا حتى يلاقوا يومهم الذي يوعدون ) . هسذا تهديد ووعيد ، ومعناه دعهم يا محمد وشأنهم .. فليسخروا ويهزأوا مسا شاء لهم العبث والباطل فإن نهايتهم الى النار وبئس القرار . وتقدم مثله بالحرف في الآيسة ٨٣

#### سورة المعارج

من سورة الزخرف ج ٥ ص ٥٦٢ ( يوم يخرجون من الأجمدات سراعاً كأنهم الى نصب يوفضون ) . يسرعون من قبورهم الى نقاش الحساب كما كانوا يسرعون بالأمس من بيوتهم الى الأصنام والأوثان ، ولكن شتان ما بين اليومين ، فقل كانوا في يوم الدنيا يسرعون الى آلهتهم آمنين مطمئنين، أما في يوم القيامة فيسرعون الى الله ، والأرض تهتز تحت أقدامهم من هول المطلع ( خاشعة أبصارهم ترهقهم ذلة) قد استولى عليهم الذل والهوان: «كأنما اغشيت وجوههم قطعاً من الليل مظلماً للهوان وبد يونس ه ج ٤ ص ١٥٢ ( ذلك اليوم الذي كانوا يوعدون ) ومنه يسخرون وبه يستعجلون .

# وسير ي و د سيوس اوس

۲۸ آیة مکیة .

# بنير النوالجمز التحييم

# دعوت قومي ليلاً ونهاراً الآية ١ – ١٢:

إِنَّا أَرْسَلْنَا نُوحاً إِلَى قَوْمِهِ أَنْ أَنْدِرْ قَوْمَكَ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِيهُمْ عَذَابُ اللهِ وَاتَّقُوهُ اللهِ وَاتَّقُوهُ وَلَيْ لَكُمْ مِنْ ذُنُوبِكُمْ وَيُؤَخِّرُ كُمْ إِلَى أَجَلِ مُسَمَّى إِنَّ وَأَطِيعُونِ \* يَغْفِرْ لَكُمْ مِنْ ذُنُوبِكُمْ وَيُؤخِّر كُمْ إِلَى أَجَلِ مُسَمَّى إِنَّ أَجَلَ اللهِ إِذَا جَاء لَا يُوجَّرُ لَوْ كُنْتُمْ تَغَلَمُونَ \* قَالَ رَبِّ إِنِّي دَعُوتُ أَجَلَ اللهِ إِذَا جَاء لَا يُوجَّدُ لَوْ كُنْتُمْ تَغَلَمُونَ \* قَالَ رَبِّ إِنِي دَعُوتُ أَجَلَ اللهِ إِذَا جَاء لَا يُوجُمْ فَيَاتِي إِلَّا فِرَارا \* وَإِنِي كُلَمَا دَعُونُهُمْ فَوْمِي لَيْلاً وَتَهَارَأَ \* فَلَمْ يَوْدُهُمْ وَالسَتَخْفِرُوا وَالسَتَخْفِرُوا وَالسَتَخْفِرُوا وَالسَتَخْفِرُوا وَالسَتَخْفِرُوا وَاللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ إِنْ اللهُ ال

#### سورة نوح

#### اللغة :

استغشوا ثيابهم يقال : استغشى الثوب اذا تغطى به ، وُيَجعل كناية عن أخفى الحالات . والمراد بالسهاء هنا المطر . والمدرار الغزير .

#### الإعراب:

ان انذر ، وان اعبدوا بجوز أن تكون د ان به مفسرة بمعنى أي وبجوز ان تكون مصدرية على تقدير الباء أي بأن انذر وبأن اعبدوا . ليسلا وبهاراً ظرفان لدعوت . وفراراً تمييز محول عن فاعل لأن معناه زاد نفورهم مشل طاب محمد نفساً أي طابت نفس محمد ، وقبل : مفعول ثان ليزدهم . وجهاراً مفعول مطلق لدعونهم لأن الدعوة كانت بالقول ، والجهر من صفاته ، فيكون مشل قعدت القرفصاء ، وقبل : هو مصدر في موضع الحال أي مجاهراً . ومدراراً حال وصاحبه السهاء .

#### المعنى :

( إنا أرسلنا نوحاً الى قومه أن انذر قومك من قبل أن بأتيهم عذاب أليم ). فسر الشيخ عبد القادر المغربي جزء تبارك ، ونقل فيه عن كتب الأوائل ، وهو يفسر هذه الآبات : ان تاريخ عبادة الأوثان يبتدىء بزمن و انوش بن شيث بن آدم ، وان الشرك في زمن نوح قد بلغ الغاية ، فاختاره الله سبحانه لنضال هذا الشرك ، وانذار المشركين بالهلاك إن أصروا على الضلال .. واسم نوح الراحة ، وبينه وبين آدم جده الأكبر ١٠٥٦ سنة ، ولما حدث الطوفان كان عمره ٢٠٠ سنة ، وعاش بعده ٢٥٠ عاماً ، وأدركه حفيده ابراهيم الخليل ، وعاش معه أكثر من نصف قرن ، وبعد أن نجا نوح من الطوفان انصرف الى الأرض بحرثها ويغرسها . هذا ملخص ما نقله المغربي عن كتب الأوائل ، والله أعلم بخلقه من أنفسهم .

﴿ قَالَ يَا قُومُ انِّي لَكُمْ نَذَيْرَ مَبِينَ انْ اعْبِدُوا اللَّهُ وَاتَّقُوهُ وَأَطْيِعُونَ ﴾ . أرسل

سبحانه نوحاً الى قومه بأمور ثلاثة : الأول أن يتركوا عبادة الأصنام ويعبدوا إلها واحداً . الثاني أن يفعلوا الحير ويتقوا الشر . الثالث أن يطيعوه فيما يأمر وينهى، وضمن لهم – إن استجابوا – أمرين : الأول ( يغفر لكم من ذنوبكم ) التي اقترفتموها قبل الايمان لأن الايمان "يجب ما قبله . أما الذنوب التي ارتكبوها بعد الايمان فإنهم منثؤولون عنها ، وهذا ما تومىء اليه كلمة « من ذنوبكم » .

الأمر الثاني ( ويؤخركم الى أجل مسمى ان أجل الله اذا جاء لا يؤخر لوكنتم تعلمون ) . اذا آمنتم بالله وحده يدرأ عنكم عذاب الاستئصال بالطوفان ونحوه ، ويمهلكم حتى تستوفوا العمر الطبيعي ، ويؤجل حساب من يذنب منسكم الى يوم القيامة ، وإلا عجل لكم عذاب الاستئصال في الدنيا ( لو كنتم تعلمون ) ان الله ليس بغافل عما يعمل الظالمون .

(قال رب اني دعوت قومي ليلا وبهاراً فلم يزدهم دعائسي إلا فراراً) . ليلا وبهاراً أي دائماً . دعاهم نوح دعوة الحق ، وألسح عليهم حيى (قالوا يا نوح قد جادلتنا فأكثرت جدالنا – ٣٧ هود ، ولكنه مضى في دعوته، ومضوا بدورهم في العناد والنفور (واني كلما دعوبهم لتغفر لهم جعلوا أصابعهم في آذابهم واستغشوا ثيابهم وأصروا واستكبروا استكباراً) جعلوا أصابعهم في آذابهم أي سدوا مسامعهم عن دعوة الحق ، واستغشوا ثيابهم تغطوا بها كيلا يروا وجه الداعي ، وقد يكون هذا حقيقة ، وبجوز أن يكون تعبراً مجازياً عن عنادهم وإصرارهم على الضلال ، وأياً كان فإن المعنى واحد ، وهو النفور من دعوة الحق تعاظماً على نوح الذي يرونه دوبهم منزلة ومقاماً فكيف يكونون في عداد أتباعه ، كما جاء في الآية ٢٧ من سورة هود : « وما نراك اتبعك إلا الذين هم أراذلنا بادي الرأي وما نرى لكم علينا من فضل » .

(ثم اني دعوتهم جهاراً ثم اني أعلنت لهم وأسررت لهم إسراراً). قال جهاعة من المفسرين : ان قول نوح أولاً : دعوت قومي ليلاً ونهاراً ، وقوله ثانياً : أعلنت وأسررت الله على ان دعوته كانياً : دعوتهم جهاراً ، وقوله ثالثاً : أعلنت وأسررت الله على ان دعوته كانت على ثلاث مواتب : ابتدأها في السر ، ثم ثنى بالجهر ، ثم ثلث بالاعلان والسر معاً . وليس هذا بعيداً عن ظاهر الآيات ، ولكن يجوز أن يكسون مراد

#### سورة نوح

نوح من هذا العطف والتكرار انه دعاهم بكل اسلوب واستمر على ذلك بلا ملل وفتور ، ولكن على غير جدوى .

( فقلت استغفروا ربسكم انسه كان غفاراً يرسل السهاء عليكم مدراراً وبمددكم بأموال وبنسين ويجعل لكم جنات ويجعل لكم أنهاراً ) , اذا آمنوا بالله وحسده وأخلصوا له بالقول والفعل فإن نوحاً يضمن لهم على الله سبحانه ان يكفر عنهم ما سلف من سيئاتهم ، وان يغنيهم من فضله بالأموال والأولاد ، فتفيض السهاء عليهم بخيراتها ، والأرض بثمراتها ، ويجمع لهم بين الصحة والأمان والرخاء والهناء مع تكثر النسل .

### الايمان والرخاء:

وتسأل: ان هذه الآيات ربطت بين الايمان والتقوى من جهة ، وبين الرخاء والهناء من جهة مع ان العيان يثبت العكس .. وأوضح مثال على ذلك الولايات المتحدة الامريكية، فإنها أطغى دولة في الكرة الأرضية، وأكثرها فساداً واعتداء حتى اتخذت لنفسها مبدأ لا تحيد عنه ، وهو من لم يكن معها ــ أي عبداً لها ــ فهو عدوها اللدود .. وكلنا يعلم ما كان لهذه السياسة من ويلات ، فما من دم يسفك أو فساد يظهر في شرق الأرض وغربها إلا وللولايات المتحدة يله بشكل أو بآخر .. وما من خائن لأمته ووطنه إلا وبجد في أحضانها مقاماً كريماً ، وعريناً أميناً .. ومع هذا فهي أقوى وأغنى دول العالم على الاطلاق ، وكفى شاهداً على أميناً .. ومع هذا فهي أقوى وأغنى دول العالم على الاطلاق ، وكفى شاهداً على ذلك ان دخلها يبلغ ٤٣٪ من مجموع الانتاج العالمي مع العلم بأن نسبة سكانها عدداً الى نسبة سكان العالم هي ٢٪ فما هو وجه الجمع بين هذا وبين ظاهر الآيات التي ربطت الرخاء بالاعان ؟

الجواب أولاً : ان هذه الآيات نزلت في قوم نوح خاصة ، ولا دلالة لهما على العموم والشمول كي يتعدى بها الى غيرهم .. هذا ، الى ان لله شأناً خاصاً في معاملة الأمم التى ينذرها بلسان أنبيائه مباشرة .

ثانياً : أن ثراء الولايات. المتحدة من الشيطان لا من الرحمن لأن معظمـــه من السلب والنهب .

ثالثاً : ان هذه الآيات ربطت بين سعادة الدنيا والآخرة معماً وبين الايمان لا بينه وبين سعسادة الدنيا وحدها : و ولا يحسن الذين كفروا انما تملي لهم خير لأنفسهم انما نملي لهم ليزدادوا اثماً ولهم عذاب مهين – ١٧٨ آل عمران ، .

رابعاً: ومسا يدريك ان الولايات المتحدة وغيرها من الدول الباغية هي في أمن وأمان ؟ وأي عاقل يأمن الغوائل ؟. وهل دامت الامبراطورية الرومانية بلل وهذه والبريطانية وغيرها وغيرها حتى تدوم غطرسة الولايات المتحدة ومفاسدها ؟ وهذه بشائر الامبيار يتبع بعضها بعضاً ، فمن موجات التحرر في العسالم كله الى ثورة الثلاثين مليون زنجي في قلب الولايات المتحدة ، الى التضخم المسالي الذي تداويه بالحروب المحدودة ، ومن سيطرة الصناعة العسكرية الى تلاعب الصهاينة بالحكام والشيوخ والنواب ، ومن امبراطورية المخابرات الى القتل والحطف واشعال الحريق الى الحشيش والمخدرات ، ومن الصراع والعداء مع أكثر أهل القسارات الحمس الى رئيس يحمي ويحسامي عن اللصوص وسفاكي الدماء .. الى ما لا مهايسة .. ومستحيل أن يدوم أمن ورخاء لهذا النسيج الغريب العجيب سواء أكان من صنع الولايات المتحدة أم صنع غيرها .

ومن غريب الصدف اني في اليوم الذي كنت أكتب فيه هذه الكلمات قرأت في جريدة الجمهورية المصرية تاريخ ١٠ - ٧ - ١٩٧٠ نقلا عن صحف نيويورك: ان خسة آلاف من الرجال والشبان المصابين بداء الأبنكة قد تظاهروا عبر شوراع نيويورك عملون اللافتات مطالبين الحكومة بإصدار قانون يبيح لهم ممارسة الشذوذ الجنسي اسوة مما يباح للنساء من الزواج وبيع أجسامهن بالسوق العمومية .. وفي علمة النيوزويك تاريخ ١٢ - ١٠ - ١٩٧٠ ان القس « توري باري». الشهير باللواط يدعو انى انتشار اللواط والمساحقة لأنها لون من الحب الإلحي ، وقسد انتشرت دعوته هذه ، وأصبح لها اتباع كثيرون في أنحاء الولايات المتحدة . وليس من شك ان هؤلاء المأبونين سيخرج منهم شواذ يتولون القيادة وسياسة السلم والحرب، وأمور العلم والعمل في المجتمع الامريكي .. وعندثذ يصبح كيان الولايات المتحدة أوهى من بيت العنكبوت .

#### سورة نوح

## خلقكم أطواراً الآية ١٣ – ٢٠:

مَا لَكُمْ لَا تَرْبُحُونَ لِلهِ وَقَاراً \* وَقَدْ خَلَقَكُمْ أَطُواراً \* أَلَمْ تَرَوا كَيْفَ خَلَقَ اللهُ سَبْعَ سَمُوَاتٍ طِبَاقاً \* وَجَعَلَ الْقَمَرَ فِيمِنَ نُوراً وَجَعَلَ الشَمْسَ سِمَاجاً \* وَاللهُ أَنْبَتَكُمْ مِنَ الْأَرْضِ نَبَاتاً \* ثُمَّ يُعِيدُ كُمْ فِيهَا وَيُخْرِجُكُمْ مِنَ الْأَرْضِ نَبَاتاً \* ثُمَّ يُعِيدُ كُمْ فِيهَا وَيُخْرِجُكُمْ مِنَ الْأَرْضِ نَبَاتاً \* ثُمَّ يُعِيدُ كُمْ فِيهَا وَيُخْرِجُكُمْ الْأَرْضَ بِسَاطاً \* لِنَسْلُكُوا مِنْهَا سُبُلاً فَخَاجاً \* وَاللهُ جَعَدلَ لَكُمُ الْأَرْضَ بِسَاطاً \* لِنَسْلُكُوا مِنْهَا سُبُلاً فَجَاجاً \*

#### اللغة :

يستعمل الرجاء في الأمل وفي الحوف، وهذا المعنى هو المراد من ولا ترجونه. والوقار في الانسان الرزانة، وفي جانب الله العظمة. وأطوار جمع طور، ومن معانيه الحال والصنف. وطباقاً أي يشبه بعضها بعضاً في الاتقان. وفجاج جمع فج وهو الانفراج والسعة.

### الإعراب :

ما لكم مبتدأ وخبر . ووقاراً مفعول لا ترجون أي لا تخافون عظمة الله . وأطواراً مفعول خلقكم . وطباقاً صفة لسموات أي مطابقة . ونباتاً مفعول مطلق بمعنى إنباتاً . وسبلاً مفعول تسلكوا ، وفجاجاً صفة .

#### المعنى :

( ما لكم لا ترجون لله وقاراً وقد خلفكم أطواراً ) . يستنكر نوح على قومه ويعجب كيف لا يهابون الله وعظمته ، وهم يعلمون انه خلفهم من تراب ثم من

نطفة ثم من علقة .. وهكذا ينتقل بهم من حال الى حال حتى الهرم والشيخوخة، وقال وأيضاً وجنه أنظارهم الى قدرة الله في خلق السموات والكواكب السيارة ، وقال لهم : ( أَلَم تروا كيف خلق الله سبع سموات طباقاً ) ؟. تأمنلوا وتدبروا خلق السموات واتقانها ونظامها الذي يدل على وجود الصانع الحكيم . وتقدم مثله في الآية ٣ من سورة الملك ، أما السموات السبع فقد تكلمنا عنها بضرب من التوسع عند تفسير الآية ١٢ من سورة الطلاق ، فقرة وسبع سموات ومن الأرض مثلهن و وتجدر الاشارة الى ان قول نوح لقومه : و سبع سموات و يدل على ان قومه كانوا يؤمنون بذلك ، وان الاعتقاد بالسموات السبع كان في الزمن القديم .

( وجعل القمر فيهن نوراً وجعل الشمس سراجاً ) . فيهن أي في مجموعهن . وصف سبحانه الشمس بالسراج والقمر بالنور لأن السراج مصدر النور ، والشمس أيضاً مصدر لنور القمر ، وأيضاً نورها أعم وأنفع من نوره . وتقدم مثله في الآية ، من سورة يونس ج ٤ ص ١٣٥ ( والله أنبتكم من الأرض نباتاً ثم يعيدكم فيها ويخرجكم إخراجاً ) . هذا هو ابن آدم من الأرض خلق ، وعليها يميا واليها يعود . وتقدم مثله في الآية ٥٥ من سورة طه ج ٥ ص ٢٢٣ ( والله جعل واليها لتسلكوا منها سبلاً فجاجاً ) . جعل سبحانه في الأرض طرقاً واسعة ليسلكها الناس الى مقاصدهم . وتقدم مثله في الآية ٣٧ من سورة الأنبياء واسعة ليسلكها الناس الى مقاصدهم . وتقدم مثله في الآية ٣٧ من سورة الأنبياء واسعة كيسلكها الناس الى مقاصدهم . وتقدم مثله في الآية ٣٧ من سورة الأنبياء

# ولا تذرن وداً ولا سواعاً الآية ٢١ ــ ٢٨:

قَالَ نُوحْ رَبِّ إِنَّهُمْ عَصَوْنِي وَاتَّبَعُــوا مَنْ لَمْ يَزِدْهُ مَالُهُ وَوَلَهُهُ إِلاَّ خَسَاراً\* وَمَكُرُوا مَكُراً كُبَّاراً\* وَقَالُوا لاَ تَذَرُنُ آلِمَتُكُمْ وَلا تَذَرُنُ آلِمَتُكُمْ وَلا تَذَرُنُ آلِمَتُكُمْ وَلا تَذَرُنُ آلِمَتُكُمْ وَلاَ تَذَرُنُ آلِمَتُكُمْ وَلاَ تَذَرُنُ آلِمَةً وَقَالُوا لاَ تَذَرُنُ آلِمَتُكُمْ وَلاَ تَذَرُنُ آلِمَةً وَقَالُوا لاَ تَذَرُنُ آلِمَتُكُمْ وَلاَ تَذَرُنُ آلِمَةً وَقَالُوا لاَ تَذَرُنُ آلِمَةً وَلَا يَغُونُ وَيَعْمُ وَقَالُوا لاَ تَذَرُنُ آلِمُوا كَثِيراً وَلاَ وَدَا وَلاَ يَعْمُونُ وَنَشَراً \* وَقَدْ أَصَلُوا كَثِيراً وَلاَ تَرْدِهِ الظَّالِمِينَ إِلَّا صَلاَلاً\* يَمُّا خَطِيئاتِهِمْ أَعْرِقُوا فَأَدْنِعُلُوا فَاراً فَــلَمْ تَرْدِهِ الظَّالِمِينَ إِلَّا صَلاَلاً\* يَمَا خَطِيئاتِهِمْ أَعْرِقُوا فَأَدْنِعُلُوا فَاراً فَــلَمْ

يَجِدُوا لَهُمْ مِنْ دُونِ اللهِ أَنصَاراً ﴿ وَقَالَ نُوحُ رَبِّ لاَ تَذَرُ عَلَى الْأَرْضِ مِنَ الْكَافِرِينَ دَيَّاراً ﴿ إِنَّكَ إِنْ تَذَرُهُمْ يُضِلُّوا عِبَادَكَ وَلا يَلِدُوا إِلاَّ مِنَ الْكَافِرِينَ دَيَّاراً ﴿ إِنَّكَ إِنْ تَذَرُهُمْ يُضِلُّوا عِبَادَكَ وَلا يَلِدُوا إِلاَّ فَاجِراً كَفَّاراً ﴿ رَبِّ اغْفِرْ لِي وَلِوَالِدَيَّ وَيَمَنْ دَخَلَ بَشِي مُوْمِنَا فَاجِراً كَفَّاراً ﴿ رَبِّ اغْفِرْ لِي وَلِوَالِدَيَّ وَيَمَنْ دَخَلَ بَشِي مُوْمِنَا فَاللَّهِ مَا اللَّهُ مِنْهِ إِلَّا تَبَاراً ﴾ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُوْمِنَاتِ وَلَا تَزِدِ الظَّالِمِينَ إِلَّا تَبَاراً ﴾

#### اللغة :

الكبار بضم الكاف وتشديد الباء أي الكبير جداً . وود وسواع ويغوث ويعوق ونسر أسماء أصنام . والديّار نازل الدار ، والمراد به هنا أحد أي لا تُبقي أحداً منهم . وتباراً هلاكاً .

#### الإعراب:

كثيراً أي خلقاً كثيراً . ومما خطيئاتهم «ما» زائدة أي من خطيئاتهم . ومؤمناً حال من فاعل دخل .

#### المعنى :

(قال نوح رب انهم عصوني واتبعوا من لم يزده ماله وولده إلا خساراً). هذا تقرير من نوح أو شكوى يرفعها الى سيده ، ويقول فيها : إلهي وسيدي أرسلتني لهداية عبادك المشركين ، وقد أديت الرسالة على وجهها، ولكنهم أعرضوا عني وعنها ، واستجابوا للرؤساء الذين أطغاهم ما هم فيه من الأموال والأولاد ، وكلما ازدادوا مالاً وأولاداً ازدادوا كفراً وعناداً ونشطوا في محاربة الحق وأهله حرصاً على جاههم ومكاسبهم ( ومكروا مكراً كُباراً ) . واو الجاعة في مكروا يعود الى « من لم يزده ماله وولده إلا خساراً » لأن معنى « من » الجاعة وهم يعود الى « من لم يزده ماله وولده إلا خساراً » لأن معنى « من » الجاعة وهم

الرؤساء الطغاة ، والمراد بمكرهم الأساليب التي كانوا يتبعونها لصد المستضعفين عن الايمان ، ومنها قول أولئك الطغاة للناس : ( لا تذرن آلهتكم ) لا تتركوا عبادة الأوثان الى عبادة إله واحد ، وكان لهم أصنام كثيرة ، وأهمها مكانة وشأناً خسة ، ولذا خصوها بالذكر ، وقالوا : ( ولا تذرن وداً ولا سواعاً ولا يغوث وبعوق ونسراً ) . وكان نوح يشدد النكير على عبادة هذه الخمسة لأنها أكبر الآلهة .

وقال جهاعة من المفسرين: ان هذه الحمسة ظلت تُعبد في الجاهلية الى عهد الرسول الأعظم (ص) ، وان وداً كان لقبيلة كلب ، وسواعاً لهذيل ، ويغوث لغطيف ، ويعوق لهمدان ، ونسراً لحمير .. وهناك أصنام أخر لأقسوام الحرين كالملات والعزى وهبل ومناة ( وقد أضلوا كثيراً ولا تزد الظالمين إلا ضلالاً ) . واو الجهاعة في ضلوا يعود الى القادة الطغاة ، والمراد به ضلالاً ، الهلاك مشل قوله تعالى : و ان المجرمين في ضلال وسعر – ٤٧ القمر ، أما زيادة الهلاك فالمراد به القسوة والشدة ، والمعنى أنزل اللهم عذابك الآلم الشديد بقادة الفساد لأنهم ضلوا وأضلوا الكثير من عبادك .

( مما خطيئاتهم أغرقوا فادخلوا ناراً فلم بجدوا لهم من دون الله أنصاراً ) . هذه الآية معترضة في كلام نوح ودعائه ، ولكنها تمت اليه بسبب ، ومعناها ان قوم نوح أصروا على الكفر والضلال فأخذهم سبحانه بالطوفان ، ولعذاب الآخرة أشد وأبقى ، ولا ينجيهم منه أحد (وقال نوح رب لا تذر على الأرض من الكافرين دياراً ) . أي لا تبق منهم أحداً ، وما دعا نوح عليهم بالاستئصال إلا بعد ان نزلت عليه هذه الآية : « وأوحي الى نوح انه لن يؤمن من قومك إلا من قد تمن فلا تبتش بما كانوا يفعلون — ٣٦ هود ، ونقل الرازي عن المبرد : ان دياراً لا تستعمل إلا في النفي ، يقال : ما في الدار ديار ، ولا يقال: فيها ديار .

( انك إن تذرهم يضلوا عبادك ولا يلدوا إلا فاجراً كفاراً ) . يدل هذا على ان الكفر والفجور قد طغى على مجتمع قوم نوح بحيث لا ينشأ فيه إلا الكافر الفاجر .. ومعلوم ان نفس الطفل كالمرآة ينعكس عليها كل ما يحيط بها ..حتى الكبير يختلف سلوكه بين مجتمع وبين آخر فكيف الصغار ! ور ُوي ان الرجل من قوم نوح كان ينطلق بابنه اليه ، ويقول له : احذر هذا \_ مشيراً الى نوح \_

### سورة نوح

فإنه كذاب، وان أبـي أوصاني بمثل هذه الوصية ، فيموت الكبير ، وينشأ على ذلك الصغير .

ر رب اغفر لي ولوالدي ولمن دخل بيني مؤمناً وللمؤمنين والمؤمنات). بعد ان دعا على الكافرين سأل الله المغفرة له ولوالديه ، ولمن آمن أهله وأولاده، وهم الذين عناهم بقوله : « من دخل بيني مؤمناً » . وأيضاً دعا لكل مؤمن ومؤمنة من لدن آدم الى يوم يبعثون ( ولا تزد الظالمين إلا تباراً ) . لمن آمن الرحمسة والغفران ، ولمن كفر الهلاك والنبران .

وجاء في قاموس الكتاب المقدس: « أظهرت الحفريات الأثرية ان الفيضانات واقع ملموس. وان أقدم قصة للطوفان كتبت غالباً فيا بين ١٨٩٤ و ١٥٩٥ قبل الميلاد ». أنظر ج ٤ من «التفسير الكاشف» ص ٢٣٧ فقرة «الطوفان ثابت عند الأمم». وهنا سؤال يفرض نفسه: هل الطوفان الذي دلت عليه الحفريات وجاء في الأسفار القديمة هو طوفان نوح أو غيره ؟.

الجواب: أياً كان فليكن، فإن غير طوف ان نوح لا يمنع من وجوده كما ان طوفان نوح لا يمنع من وجوده كما ان طوفان نوح لا يستدعي ان لا يوجد سواه ، وفي كل عصر يحدث طوفان أو أكثر في طرف من أطراف الأرض .. وطوفان نوح قد بكون عاماً ، وقد يكون خاصاً بجزء من أجزاء الأرض ، ولا نص صريح في كتاب الله على أحدهما .

### وسينز في الآب سيورم إيجن ر

۲۸ آبة مكية .

# بني \_ لِلْهُ الْجَمْزِ الْحِيْدِ

استمع نفر من الجن الآية ١ - ٧ :

قُلُ أُوحِيَ إِلَى النَّسَدِ فَا مَنْ الْجِنِّ فَقَالُوا إِنَّا سَمِعْنَا أَوْ آنَا الْحَجَالِمِ يَهْدِي إِلَى النَّشَدِ فَا مَنَّا بِهِ وَلَنْ نُشْرِكَ بِرَّبْنَا أَحَدالِم وَأَنَّهُ تَعَلَى جَدُّ رَبِّنَا مَا اثْخَذَ صَاحِبَةً وَلَا وَلَدَالِم وَأَنَّهُ كَانَ يَقُولُ سَفِيهُنَا عَلَى اللهِ شَطَطَالِم وَأَنَّا مَا اثْخَذَ صَاحِبَةً وَلا وَلَدَالِم وَأَنَّهُ كَانَ يَقُولُ سَفِيهُنَا عَلَى اللهِ كَذِبالِم عَلَى اللهِ صَطَطَالِم وَأَنَّا ظَنَنَا أَنْ لَنْ تَقُولَ الْإِنْسُ وَالْجِنْ عَلَى اللهِ كَذِبالِم وَأَنَّهُ كَانَ رَجَالٌ مِنَ الْجِنْ عَلَى اللهِ كَذِبالِم وَاللهِ مَنَ الْجِنْ عَلَى اللهِ كَذِبالِم وَأَنَّا فَانَانًا أَنْ لَنْ تَقُولَ الْإِنْسُ وَالْجِنْ عَلَى اللهِ كَذِبالِم وَأَنَّهُ كَانَ رَجَالٌ مِنَ الْجِنْ عَلَى اللهِ كَذِباله وَأَنَّا فَانَانُم أَنْ اللهُ يَعْوَذُونَ بِرَجَالٍ مِنَ الْجِنْ عَلَى اللهِ فَوَادُومُ وَاللهِ مَا اللهِ أَنْ اللهِ اللهِ عَلَى الللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الله

#### اللغة :

جد الله سبحانه علوه وعظمته . والشطط الافراط وتجاوز الحسد . ويعوذون يستجيرون . ورهقاً من أرهقه اذا كلفه ما لا يطيق .

#### سورة الجن

### الإعراب :

المصدر من انه استمع نائب فاعل لأوحي ، وضمير انه للشأن . وعجباً صفة للقرآن بمعنى عجيب . وشططاً صفة لمقعول مطلق مقدر أي قولاً شططاً ، ومثله كذباً . وان لن و ان به مخففة ، واسمها ضمير الشأن محذوف ، والمصدر المنسبك ساد مسد مفعولين . ورهما مفعول ثان إزادوهم .

### المعنى :

(قل أوسي إلى انه استمع نفر من الجن فقالوا إنا سمعنا قرآناً عجباً). الجن حقيقة واقعة ، لا يشك فيها مؤمن لأن آي الذكر الحكيم أثبتت ذلك بما لا يقبل الشك والتأويل ، وبماذا نؤول قوله تعالى في الآية ١٣ من سورة سبأ : « يعملون له ما يشاء من محاريب وتماثيل وجفان كالجواب » والآية ٣٩ من سورة النمل : « قال عفريت من الجن أنا آتيك به » والآية ٣٠ من سورة الأحقاف : « إنا سمعنا كتاباً أنزل من بعد موسى » . وقوله تعالى في سورتنا هذه : « سمعنا قرآناً عجباً .. لمسنا السماء .. منا الصالحون ومنا دون فلك » مماذا نؤول هذه الآيات ؟ ومثلها كثير ، أنؤولها بالمكروبات أو بالراديوم أو بالألكثرونات وما اليها من المصطلحات ؟.

وتقول: العلم الحديث لم يثبت الجن. ونقول: وهل في العلم الحديث ما ينفيه ؟ وهل أحصى العلم الحديث عدد الكائنات ما ظهر منها وما بطن ؟ وأي عالم قديم أو جديد يعرف حقيقة نفسه وعقله، بل وجسمه المحسوس الملموس، يعرفه بما فيه من عروق وخطوط وشعر ؟ ومن جهل نفسه فهو بغيره أجهل بخاصة عالم الغيب. لقد اثبت الوحي الجن والملائكة فوجب التصديق، ومن نفى بلسان القطع والجزم فعليه الاثبات من العقل أو الوحي تماماً كما لو أثبت.

و بعد ، فقد أوسى سبحانه الى نبيه الكريم ان جاعة من الجن استمعوا اليه ، وهو يتلو كتاب الله ففهموه وتدبروا معانيه ، فدهشوا من عظمته مبنى ومعنى ، وقال بعضهم لبعض : ألا تعجبون لهذا القرآن ؟ وهل سمعتم بمثيل له من قبل ؟

حقاً انه لمعجز وانه ( بهدي الى الرشد ) فما من خير إلا ويرشد اليه ويأمر بـــه مرغبًا ومبشراً ، وما من شر إلا ويدل عليه وينهى عنه منذراً ومحذراً .

١ – ( فآمنا بـــه ولن نشرك بربنا أحداً ) لأنه قادر على كل شيء ، ومن قدر على كل شيء غنى عن الشركاء ، ولو استعان بغيره لكان عاجزاً ، والعاجز لا يكون إلهاً .

٢ ... ( وانه تعالى جد ربنا ما اتخذ صاحبة ولا ولداً ). جل سبحانه عن اتخاذ
 الأبناء ، وطهر عن ملامسة النساء ، كيف وهو الغني الحميد ؟.

٣ ــ ( وانه كان يقول سفيهنا على الله شططاً ) . المراد بالسفيه هنا الجاهل، والشطط تجاوز الحـــد ، وفيه إيماء الى انه كان في الجن طائفة تدين بالتثليث : الرب وابنه وزوجته ، وما من شك ان هذا سفه وسرف .

٤ – ( وانا ظننا ان لن تقول الانس والجن على الله كذباً ) . كان قـادة الدين من الجن يلقنون أتباعهم الأضاليل والأباطيل ، من ذلك ان لله صاحبة وولداً فيصدق الأتباع السذج ثقة بالكبار ، وإيماناً بأن ما من أحد بجترىء عـلى الله ويصفه بغير صفاته ، ولما سمعوا القرآن أيقنوا ان رؤساءهم يفترون على الله الكذب ويصفونه بما لا يليق بجلاله وعظمته .

ومكان العظمة في هذه الآيات ان الجن سمعوا حكمة القرآن للمرة الأولى فوعوها واتعظوا بها .. ونحن نسمع القرآن ونقرأه مرات ومرات ، ولا مخلو منه بيت من بيوت المسلمين، ثم لا نتنفع عواعظه ، ولا نهتدي برشده .. فهل الجن - يا ترى - اصفى نفساً ، أو أتم عقلاً ، أو لا شيء في حياتهم من المغربات والشهوات ؟ . ه - ( وانه كان رجال من الانس يعوذون برجال من الجن فزادوهم رهقاً) . اختلفوا في تفسر هذه الآية ، والأقرب الى الافهام - خلافاً لجمهور المفسرين - ان المراد برجال من الجنس البسطاء السذج ، والمراد برجال من الجن المشعوذون اللذين يموهون على البسطاء بأن لهم صلات بالجن يستحضرونهم منى شاءوا، ويسخرونهم فيا أرادوا ، وعليه يكون المعنى ان السذج كانوا يستجرون بالمشعوذين ليسدفعوا عنهم غائلة الجن ، أو يتنبئوا عا محدث لهم ، أو يقربوا بعيداً ، أو يبعدوا قريباً . أصا قوله : « فزادوهم رهقاً » فعناه ان المشعوذين كانوا يطلبون من البسطاء من الأجر ما يرهقونهم به .

### سورة الجن

٣ – ( وانهم ظنوا كما ظننتم ان لن ببعث الله أحداً ) . الضمير في ظنــوا للكفرة من الانس ، والخطــاب في ظننتم من مؤمني الجن للكفرة من قومهم ، والمعنى ان مؤمني الجن قالوا للكفار من قومهم : لكم في الانس أمثال لا يؤمنون بالبعث والحساب .

### وانا لمسنا السهاء الآية ٨ ــ ١٧:

وَأَنَّا لَمَسَنَا السُّمَاء فَوَجَدُنَاهَا مُلِشَت حَرَسًا شَدِيدا وَشُهُبَا\* وَأَنَّا كُنْا لَفَعُدُ مِنْهَا مَقَاعِدَ لِلسَّمْعِ فَمَنْ يَسْتَمِعِ الْآنَ يَجِدُ لَهُ شِهَاباً رَصَدا \* وَأَنَّا لاَ يَدُوي أَشَرُ أُويدَ بَمِنْ فِي الْأَرْضِ أَمْ أُرَادَ بِبِمْ رَبُّهُمْ رَشَدا \* وَأَنَّا لاَ يَدُونَ وَمِنَّا دُونَ ذَلِكَ كُنَّا طَرَائِقَ قِدَدا \* وَأَنَّا فَانَا أَنْ وَأَنَّا اللَّهُ فَي اللَّهُ وَقَا لَمُ لَكُنَّا طَرَائِقَ قِدَدا \* وَأَنَّا أَنْ لَنْ نُعْجِزَهُ هَرَبا \* وَأَنَّا لَمُ سَعِفَنَا الْمُدَى لَنْ نُعْجِزَهُ هَرَبا \* وَأَنَّا لَمُ سَعِفَنَا الْمُدَى لَنْ نُعْجِزَ اللهَ فِي الأَرْضِ وَلَنْ نُعْجِزَهُ هَرَبا \* وَأَنَّا لَمُ سَعِفَنَا الْمُدَى لَنْ يُعْرَفُ بَعْضًا وَلا رَهَدا \* وَأَنَّا لَمُسْلِمُونَ آمَنُ لُو السَّقَامُوا عَلَى الطّرِيقَةِ لَأَسْقَيْنَاهُمْ مَسَاء فَكَانُوا لِجَهَنَّمَ حَطَبا \* وَأَنْ لُو السَّقَامُوا عَلَى الطّرِيقَةِ لَأَسْقَيْنَاهُمْ مَسَاء فَذَا \* لِنَفْتِنَهُمْ فِيهِ وَمَنْ يُعْرِضْ عَنْ ذِكْر رَبِهِ يَسُلُكُهُ عَذَاباً صَعَدا \* فَذَا اللَّهُ سَلَعُهُ مَا عُدَا اللَّهُ لِيلُونَ عَدَاباً صَعَدا \* فَذَا اللَّهُ مِنْ يُعْدِونَ مَنْ يُعْرضْ عَنْ ذِكْر رَبّهِ يَسُلُكُهُ عَذَاباً صَعَدا \* فَذَا اللَّهُ مِنْ فَيهِ وَمَنْ يُعْرضْ عَنْ ذِكْر رَبّهِ يَسُلُكُهُ عَذَاباً صَعَدا \*

#### اللغة :

الأصل في اللمس أن يكون بالبد، ويستعمل كثيراً في الطلب، تقول:التمس لنا كذا أي اطلبه . والحرس لجماعة الحراس ، ويوصف بالمفرد كما في الآية باعتبار

لفظه ، وبالجمع باعتبار معناه . والشهب جمع شهاب ، وهو الشعلة من النار ، ويطلق أيضاً على النور الممتد في السهاء كشعلة من نار . ورصداً أي راصداً ورقيباً . ورشداً هداية وصلاحاً . وطرائق جمع طريقة مؤنث طريق ، والمراد بالطريقة هنا شريعة الحق والعدل . وقدد جمع قيدة، وهي القطعة من الشيء، والمراد بطرائق قدداً هنا مذاهب شتى . والبخس النقص . والرهق الظلم . والمراد بالقاسطين هنا العادلون عن سبيل الحق . وتحروا قصدوا والتمسوا. وغدقاً أي كثيراً . وصعداً شاقاً وشديداً .

### الإعراب:

حرساً تمييز . ومقاعد اسم مكان مفعول فيه . أشر مبتدأ وجملة أريد خير . ومنا متعلق بمحذوف خبراً لمبتدأ محذوف،ودون ذلك صفة للمبتدأ أي ومنا قوم كاثنون دون ذلك . وان لن نعجز أي انه لن نعجز ومثله ان لو استقاموا. وهرباً مصدر في موضع الحال أي هاربين . ويسلكه عذاباً منصوب بنزع الحافض أي في عذاب مثل و ماسلكم في سقر - ٤٢ المدثر ،

### المعنى :

١ – ( وإنا لمسنا السهاء فوجدناها ملئت حرساً شديداً وشهباً ) . عند تفسير الآية السابقة ، وهي « وانه كان رجال من الانس يعوذون برجال من الجسن » عند تفسير هذه الآية قلنا : ان الكهان والمشعوذين كانوا يزعمون ان الجن ينقلون اليهم أخبار السهاء .. والآية التي نفسرها ترد على هذا الزعم وتبطله بلسان الجن أنفسهم واعترافهم صراحة بأنهم لا يعلمون الغيب ، وانهم لا يستطيعون الوصول الى السهاء لاستراق السمع لأنها محصنة بالحفظة والشهب المحرقة .. وشواء أكان هذا الى السهاء لاستراق السمع لأنها محصنة بالحفظة والشهب المحرقة .. وشواء أكان هذا التاكلية عن جهل الجن بالغيب فإن الغرض الأول من ذلك هو التنبيه الى ان الكهان والمشعوذين يفترون الكذب على الله وعلى الجن لأن علم الغيب لله وحده: وما كان الله ليطلعكم على الغيب — ١٧٩ آل عمران » : « وعنده مفاتسح الغيب لا يعلمها إلا هو — ٥٩ الأنعام » . وتقدم مثله في الآيسة ١٨ من سورة

الحجر ج ٤ ص ٤٧٠ والآيـة ٧ من سورة الصافات ج ٦ ص ٣٣٠ والآيـة ٥ من سورة الملك .

٧ - (وأنا كنا نقعد منها مقاعد للسمع فن يستمع الآن بجد له شهاباً رصداً) . 

تدل هذه الآية بظاهرها ان الجن صعدوا الى مكان ما في السباء قبل الرسول الأعظم (ص) وانهم كانوا يسمعون صوتاً أو كلاماً ، ثم منعوا من ذلك في عهد عمد (ص) . وليس معني هذا ان الجن كانوا قبل محمد (ص) يطلعون على أخبار الغيب من السباء .. كلا ، وانما المراد انهم سمعوا شيئاً في السباء ، وليس من الضروري أن يكون هذا الشيء غيباً ، بل من المستحيل أن يكون من نوع الغيب لأن الغيب لله وحده بنص القرآن الذي لا يقبل التأويل .. وبكلام آخر: ان صعود الجن أو غيرهم الى السباء لا يستدعي علمهم بالغيب ، فالسباء هي موطن الملائكة المقربين ، ومع هذا « قالوا سبحائك لا علم لنا إلا ما علمتنا - ٣٢ البقسرة ، الأجيال : ٥ ولو كنت أعلم الغيب لاستكثرت من الخير وما مسي السوء - ١٨٨ الأعراف » . واذا كان أشرف خلق الله لا يعلم الغيب حتى فيها يعود الى نفسه فكيف يعرف الجن ما بحدث فيها يعود الى نفسه فكيف يعرف الجن ما بحدث في مستقبل الناس من خير أو شر ؟ .

س ... (وأنا لا ندري أشر أريد عن في الأرض أم أراد بهم ربهم رشداً ) . هذا من قول الجن ، ومعناه كيف يظن الحمقى ان عندنا علم الغيب وما بحدث لهم في المستقبل من خبر أو شر ، وانا نوحي بذلك الى الكهان ، كيسف يظن بنا هذا الظن ، ونحن لا نعلم ماذا قدر الله لأحد من أهل الأرض ولا لأنفسنا أيضاً. ع \_ ( وانا منا الصالحون ومنا دون ذلك كنا طرائق قدداً ) . يحكي الجن عن أنفسهم ان منهم الصالح والطالح ، وانهم متفرقون الى طوائف ومذاهب تماماً كالإنس .

ُه \_ ( وانيًا ظننا ان لن نعجز الله في الأرض ولن نعجزه هرباً ) . بعد ان سمع الجن القرآن آمنوا بالله وأيقنوا بأنه ، جلت عظمته، لا يعجزه من طلب ، ولا يفوته من هرب .

٦ – (وأنا لما سمعنا الهدى آمنا به فمن يؤمن بربه فلا نخاف بخسآ ولا رهماً).
 المراد بالهدى القرآن ، وبالبخس النقص ، وبالرهق الظلم ، والمعنى ان الجن سمعوا

القرآن فآمنوا به جملة وتفصيلاً ، وهم على يقين من عدل الله ، وان من يعمل من الصالحات وهو مؤمن فلا نخاف ظلماً ولا هضماً .

٧ – ( وأنّا منا المسلمون ومنا القاسطون ) . هسذا تقسيم ثان للجن بعسد الاسلام ، أما التقسيم الأول في الآية ١١ الى صالحين ودون ذلك فهو بالنظر الى ما قبل الاسلام ، ولا فرق إلا في التسمية ، فقسد أسموا الطيبين قبل الاسلام بالمساخين ، وأسموهم بعد الاسلام بالمسلمين ( فن أسلم فأولئك تحروا رشداً ) . طلب الذين أسلموا الرشد فأصابوه ، واختاروا لأنفسهم الحير فسعدوا به .

( وأما القاسطون فكانوا لجهم حطباً ) . قال الشيخ اسماعيل حقي في تفسيره روج البيان : « القاسط هو الجائر العادل عن الحسق ، والمقسط هو العادل الى الحق ، يقال : قسط اذا جار ، وأقسط اذا عدل ، وقد غلب اسم القاسط على فرقة معاوية، ومنه الحديث خطاباً لعلي بن أبي طالب : « تقاتل الناكثين والقاسطين والمارقين » فالناكثون أصحاب عائشة الذين نكثوا البيعية ، والقاسطون أصحاب معاوية لأنهم جاروا حين حاربوا الإمام الحق ، والمارقون الحوارج لأنهم خرجوا من دين الله ، واستحلوا قتال خليفة رسول الله (ص) » .

(وأن لو استقاموا على الطريقة لأسقيناهم ماء غدقاً). هذا كلام مستأنف منه تعالى، والضمير في استقاموا يعود الى الحلائق من الجن والسن، والمراد بالطريقة شريعة الحق والعدل ، وماء غدقاً كناية عن الرخاء والسعة في الرزق لأن المساء أصل الحياة ، والفتنة الاختبار ، والمعنى ان الناس لو آمنوا بالله حقاً ، وعملوا بشريعة العدل ، وابتعدوا عن الجور والعدوان للماشوا في سعسة ورخاء وأمن وأمان ( لنفتنهم فيه ) أي في الرخاء، واللام في لنفتنهم للعاقبة مثل ليدوا للموت ، والمعنى ان الله سبحانه يغدق النعم عليهم، ثم ينظر : فإن ازدادوا ايماناً به واخلاصاً له كانوا من السعداء دنياً وآخرة ، وان غيروا وبدلوا فهو لهم بالمرصاد ( ومن يعرض عن ذكر ربعه يسلكه عذاباً صعداً ) أي شديداً ، وكل من دكر ربعه يسلكه عذاباً صعداً ) أي شديداً ، وكل من دكر ربعه يسلكه عذاباً صعداً ) أي شديداً ، وكل من دكر ربعه يسلكه عذاباً صعداً ) أي شديداً ، وكل من دكر ربعه يسلكه عذاباً صعداً ) أي شديداً ، وكل من دكر ربعه يسلكه عذاباً صعداً ) أي شديداً ، وكل من دكر ربعه يسلكه عذاباً صعداً ) أي شديداً ، وكل من دكر ربعه يسلكه عذاباً صعداً ) أي شديداً ، وكل من دكر ربعه يسلكه عذاباً صعداً ) أي شديداً ، وكل من دكر ربعه يسلكه عذاباً صعداً ) أي شديداً ، وكل من دكر ربعه يسلكه عذاباً صعداً ) أي شديداً ، وكل من دكر ربعه يسلكه عذاباً العالم .

### سورة الجن

ان المساجد لله الآية ١٨ - ٢٨:

وَأَنَّ الْمَسَاجِدِ بِثِهِ فَلَا تَدْعُوا مَعَ اللهِ أَحداً ﴿ وَأَنَّهُ لَنَّا قَامَ عَبْدُ اللهِ يَدْعُوهُ كَادُوا يَكُونُونَ عَلَيْهِ لِبَدا ﴿ قُلْ إِنَّا أَدْعُو رَبِّي وَلَا أَشْرِكُ بِهِ أَحدا ﴿ قُلْ إِنِّي لاَ أَمْلِكُ لَـكُمْ صَرًا وَلَا رَسَدا ﴿ قُلْ إِنِّي لَنْ يُجِيرَنِي بِهِ أَحدا ﴿ وَلَنْ أَجِدَ مِنْ دُونِهِ مُلْتَحدا ﴿ إِلَّا بَلاغاً مِنَ اللهِ وَرَسَالاً بِهِ مَنَ اللهِ وَرَسَالاً بِهِ وَمَنْ يَعْصِ اللهَ وَرَشُولَهُ فَإِنَّ لَهُ نَارَ جَهَمَّ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدا ﴿ حَتَّى إِذَا رَأُوا مَا يُوعَدُونَ فَسَيَعْلَمُونَ مَنْ أَضَعَفُ نَاصِراً وَأَقَلُ عَدَدا ﴿ قُلْ إِنْ أَدُوي أَوْرِيبُ مَا تُوعَدُونَ أَمْ يَجْعَلُ لَهُ رَبِّي أَمَدا ﴿ عَالِمُ النَّعْيَبِ فَلاَ أَذُوي أَقْرِيبُ مَا تُوعَدُونَ أَمْ يَجْعَلُ لَهُ رَبِّي أَمَدا ﴿ عَالَمُ الْغَيْبِ فَلاَ أَنْ وَمِي اللّهِ وَمِنْ خَلْفِهِ رَصَدا ﴿ لِيَعْلَمُ أَنْ قَدِيلًا أَلْفُوا رِسَالاً تِ رَبِّهِمْ وَأَحلَى كُلُّ شَيْءٍ عَدَدا ﴿ وَاللّهِ وَمِنْ خَلْفِهِ رَصَدا ﴿ لِيَعْلَمُ أَنْ قَدِدُ أَبْلِغُوا رِسَالاً تِ رَبِّهِمْ وَأَحْمَى كُلّ شَيْءٍ عَدَدا ﴿ وَاللّهُ عَلَا لَا لَهُ عَلَا لَا لَهُ عَلَا لَا لَهُ عَلَا لَا لَهُ عَلَوْ الْ مَا لَا لَهُ عَلَهُ مَا لَا عَلَهُ عَلَهُ اللّهُ عَلَيْكُ مِنْ وَسُولُ فَا لَا لَذَيْهِمْ وَأَحْمَى كُلّ شَيْءٍ عَدَدا ﴿ وَالْحَمَى كُلّ شَيْءٍ عَدَدا ﴿ وَالْمَا لَا لَاللّهُ عَلَهُ اللّهُ عَلَهُ اللّهُ عَلَمْ اللّهُ عَلَمْ اللّهُ عَلَهُ اللّهُ عَلَمْ اللّهِ عَدَا اللّهُ عَلَهُ اللّهُ عَلَهُ اللّهُ عَلَهُ اللّهُ لَهُ عَلَمْ اللّهُ عَلَيْهِ وَمِنْ خَلْهِ وَمِنْ خَلْوِهِ وَمُنْ خَلْهُ عَلَهُ وَالْمَا لَهُ عَلَهُ مَا أَنْ عَلَهُ عَلَهُ اللّهُ عَلَهُ عَلَهُ اللّهُ عَلَهُ اللّهُ عَلَهُ عَلَهُ اللّهُ عَلَهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَمُ الْعَلَهُ عَلَهُ اللّهُ عَلَهُ الللّهُ عَلَهُ وَاللّهُ عَلَهُ عَلَهُ عَلَهُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَهُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَهُ اللّهُ عَلَهُ اللّهُ اللّهُ عَلَهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَهُ اللّهُ الْعَلَا لِللللّهُ عَلَهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

#### اللغة :

المراد بالمساجد جميع المعابد ، وبعبد الله محمد (ص) . ولبد جمع لبدة بكسر اللام ، وهي اسم لكل شعر أو صوف متلبد . وملتحداً ملاذاً وملجأ .

### الإعراب :

قال صاحب البحر المحيط : بلاغاً مستثنى منقطع لأن المعنى لكـــن ان بلغت رحمني ربــي ، وقـــال أيضاً : ورسالاته عطف على الله . ومن مبتدأ وأضعف

خبر ، وناصراً تمييز ومثله عدداً . أقريب ما توعدون مبتدأ وخبر . ومن أرتضى مستثنى منقطع لأن المعنى لكن يظهر على الغيب من ارتضى . والمصدر من ليعلم متعلق بيسلك . وعدداً تمييز وبجوز أن يكون في موضع المفعول المطلق لأن أحصى معنى عداً .

### المعنى :

( وان المساجد لله فلا تدعوا مع الله أحداً ) . اختلفوا : هل هذا من قول الله أم من قول الجن ؟ وأياً كان القائل فان المعنى واحد ، وهو ان جميع المعابد هي لعبادة الله وطاعته فقط ، سواء أشادها وأقامها المسلمون أم غيرهم ( وانه لما قام عبد الله يدعوه كادوا يكونون عليه لبداً ) . المراد بعبد الله هنا محمد (ص) ، والهاء في يدعوه لله سبحانه ، وواو الجاعة في كادوا لأعداء الله ورسوله ، والمعنى ان رسول الله (ص) حين دعا دعوة الحتى تظاهرت عليه أحزاب الضلال، وكادوا من كثرتهم يكونون كالشعر أو الصوف الذي تلبد بعضه فوق بعض . وفي ذلك يقول الإمام على (ع) :

« خاض رسول الله الى رضوان الله كل غمرة ، وتجرع فيه كل غصة، وقد تلون له الأدنون ، وتألب عليه الأقصون ، وخلعت اليه العرب أعنتها ، وضربت لمحاربته بطون رواحلها ، حتى أنزلت بساحته عداوتها من أبعد الدار واسحق المزار؛ أي أقصاه .

والذي يدل على ان هذا المعنى هو المراد قوله تعالى بلا فاصل: (قل انما أدعو ربسي ولا أشرك به أحداً) قل يا محمد للذين تحالفوا على حربك: ماذا جنبت ؟ هل طلبت منكم أجراً، أو ابتغيت جاهاً ؟.. كلا، وانما أعبد الله وأخلص له، وهو الذي خلق الكون بأرضه وسمائه، فهل هذا ذنب لا يغتفر؟ وقل اني لا أملك لكم ضراً ولا رشداً).أي نفعاً. وأيضاً قل يا محمد للمشركين: أنا بشر مثلكم لا أدعي القدرة على النحكم في مصيركم وضركم أو نفعكم، فالأمركله لله وحده.

( قل اني لن يجيرني من الله أحد ولا أجد من دونه ملتحداً إلا بسلاغاً من

الله ورسالاته ) لا مفر ولا ملجأ لرسول الله من الله اذا قصر في تأدية الرسالة التي التمنه عليها .. وهذه آية من عشرات الآيات التي تدل بصراحة ووضوح على ان الاسلام يرفض فكرة الواسطة بين الله وعباده ، ويضع الانسان أمام خالقه مباشرة يخاطبه ويناجيه بما شاء ، ويتقرب اليه بفعل الخيرات من غير شفيع ووسيط . ( ومن يعص الله ورسوله فان له نار جهيم خالدين فيها أبداً ) . هذا تهديد ووعيد للعصاة الطغاة .. على ان الله سبحانه بجب أن يطاع حتى ولو لم يهدد ويتوعد ، فكيف اذا هسدد وتوعد ( حتى اذا رأوا ما يوعدون فسيعلمون من ويتوعد ، فكيف اذا هسدد وتوعد ( حتى اذا رأوا ما يوعدون فسيعلمون من أضعف ناصراً وأقل عدداً ) . كان المشركون يستضعفون أنصار رسول الله (ص) ويستقلون عددهم ، ويقولون له : نحن أكثر منك مالاً وأعز نفراً ! . فأجابهم سبحانه : في غد تعلمون من هو الأعز ومن هو الأذل ؟ وصدق الله العظيم ، الأمضت الأيام حتى أذلهم الاسلام بعزته ، ورفع المسلمين بقدرته ، وللكافرين في الآخرة عذاب الحريق .

(قل ان أدري أقريب ما توعدون أم بجعل له ربي أمداً) . حين سمع المشركون قوله تعالى : و فسيعلمون من هو أضعف ناصراً وأقبل عدداً و سألوا النبي (ص) : متى يكون هذا ؟ فأمر الله نبيه الكريم أن يقول لهم : علمه عند رببي ، ولا أدري أقريب هو أم بعيد ، فقوله تعالى : و أم بجعل له رببي أمداً و يتلخص بكلمة و بعيد ، كما في الآية ١٠٩ من سورة الأنبياء : و وان أدري أقريب أم بعيد ما توعدون و .

(عالم الغيب فلا يظهر على غيبه أحداً إلا من ارتضى من رسول). الغيب لله ولمن اثتمنه سبحانه على وحيه ، واصطفاه من عباده لرسالته ، فإنه يعلم من الغيب ما علمه الله لا سبحانك لا علم لنا إلا ما علمتنا و وقال جماعسة من المفسرين ، منهم الرازي والمراغي : ان غير الرسول قد يعلم الغيب ويخبر به ! . ولا يتفق هذا مع ظاهر قوله : لافلا يظهر على غيبه أحداً إلا من ارتضى من رسول و أجسل : ان ذوي الافهام يتنبئون بالمستقبل ، ويصدقون في الكثير من ظنونهم وفراستهم ، ولكنهم يستخرجونها من قرائن وامارات تظهر لهم وتخفى على من دونهم فها وعلم ، وأين هذا من علم الغيب الذي لا يظهره الله إلا على الرسل والأنبياء ؟ . وإنه يسلك من بين يديه ومن خلفه رصداً ) . الدي تبادر الى فهمنا من وإنه يسلك من بين يديه ومن خلفه رصداً ) . الدي تبادر الى فهمنا من

هذه الآية هو ان الله سبحانه يصون الأنبياء ، وهم يبلغون عنه ويؤدون رسالاته ، يصوبهم ومحفظهم من كل شيء بمنعهم عن تأدية الرسالة على وجهها، سواء أكان هذا الشيء من الداخل كالذهول والنسيان أم من الحارج كتشويش الأعداء ، وما ألى ذلك من محاولاتهم . وبكلمة ان هذه الآية تثبت العصمة للأنبياء في تأدية الوحي (ليعلم ) أي لينكشف علم الله ويظهر على حقيقته ( ان قد بلغوا ) لينكشف علم الله الخبيع الناس ان الأنبياء قد بلغوا ( رسالات رسم ) على حقيقتها ( وأحاط ) الله علما ( ) أي بكل ما قاله الأنبياء لا يفوته من أقوالهم حرف واحد، وفوق ذلك فإن الله تعالى قد أحاط علما مجميع الكائنات كبرها وصغيرها (وأحصى كل شيء عدداً ) فكيف لا يحصي على رسله أقوالهم وأنفاسهم ، وهم يبلغون كل شيء عدداً ) فكيف لا يحصي على رسله أقوالهم وأنفاسهم ، وهم يبلغون مسالاته الى عباده ؟ . والغرض من هذا التأكيد هو التنبيه الى ان الأنبياء معصومون عن الحطأ في تبليغ الوحي ، فلا يزيدون فيه ، ولا ينقصون منه حرفاً ولا يبدلون حرفاً بحرف « وما ينطق عن الهوى ان هو إلا وحي يوحي ه .

### سورة المزمل

# ميوسرة المعتزميل

٢٠ آية مكية ، وقيل بعضها مدني .

## بني النوالجمز الحمز الحينيم

### يا أيها المزمل الآية ١ ــ ٩:

يَا أَيْهَا الْمُزَّمِّلُ \* قُمِ اللَّيْلَ إِلَّا قَلِيلاً \* نِصْفَهُ أَوِ انْقُصْ مِنْ \* قَلِيلاً \* أَوْ زِدْ عَلَيْهِ وَرَبِّلِ الْفُرْآنَ تَرْتِيلاً \* إِنَّا سَنْلْقِي عَلَيْكَ قَوْلاً تَقِيلاً \* إِنَّا سَنْلْقِي عَلَيْكَ قَوْلاً تَقِيلاً \* إِنَّا سَنْلْقِي عَلَيْكَ قَوْلاً تَقِيلاً \* إِنَّ نَاشِئَةَ اللَّيْلِ هِي أَشَدُ وَطْنَا وَأَقُومُ قِيلاً \* إِنَّ لَكَ فِي النَّهَارِ سَبْحاً أَنْ نَاشِئَةَ اللَّيْلِ هِي أَشَدُ وَطْنَا وَأَقُومُ قِيلاً \* إِنَّ لَكَ فِي النَّهَارِ سَبْحاً طَوِيلاً \* وَاذْكُرِ اسْمَ رَبِّكَ وَتَقِيلًا لِيْدِ تَنْتِيلاً \* رَبُّ الْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ لَلْهُ إِلَا لَهُ إِلَّا هُوَ فَاتَّغِذُهُ وَكِيلاً \*

#### اللغة :

المزمل اسم فاعل وأصله المتزمل من تزمل اذا اشتمل بثيابه , والترتيل التمهل في التلاوة وضده الاسراع , وفي البحر المحيط ان ناشئة الليل هي ساعاته ، وأشد وطأ أكثر مشقة , وأقوم قيلاً أصوب وأثبت قراءة ، وسبحاً أي تصرفاً وتقلباً في الأعمال كما يتقلب السابح في الماء , وتبتل اليه انقطع وأخلص اليه .

### الإعراب:

الليل منصوب على الظرفية . إلا قليلاً استثناء متصل من الليل . نصفه عطف بيان أو بدل كل من الليل لأنه جاء بعد الاستثناء ومعناه قم نصف الليل. وضمير منه وعليه يعودان الى النصف . وأو هنا التخيير . وطأ وقيسلا تمييزان . ورب بالرفع خبر لمبتدأ مقدر أي هو رب ، وبالجر بدل من ربك .

### العي :

(يا أيها المزمل). هذه الآية وما بعدها من أوائل الآيات التي نزلت على الرسول الأعظم (ص) أما أول آية أو أول سورة نزلت عليه فسيأتي الحديث عنها عند تفسير و اقرأ باسم ربك الذي خلق و .. وخاطب سبحانه هنا نبيه الكريم بالمزمل لآنه كان آنذاك مشتملاً بكسائه لسبب من الأسباب ، فخاطبه العلي الأعلى بالصفة التي كان عليها ملاطفة له ، ومن هذا الباب قوله النبي (ص) لعلي : قم يا أبا تراب ، وكان نائماً على التراب ، وقوله لحذيفة الياني : قم يا نومان وكان نائماً .

(قم الليل الا قليلا"). دع النلفف يا محمد، وأحي الليل في الصلاة والعبادة ما عدا جزءاً قليلا" منه تأوي فيه الى فراشك للنوم والراحة . وبكلام آخر اجعل الليل شطرين : شطراً لربك وآخسر لنفسك .. وقال قائل : أراد الله بهذا ان يهيء نبيه الكريم للجهاد الطويل ، والصبر على متاعب الدعوة ، وما يلاقيه من أذى المشركين بسببها !.. وهذا مجرد خيال لأن الله سبحانه قد هيأ محمداً لأمانته الكبرى بفطرته ومنذ اليوم الأول لولادته .

( نصفه أو انقص منه قليلاً أو زد عليه ) قليلاً أيضاً . هذا بيان وتفسير لقوله تعالى : « قم الليل إلا قليلاً » لأن معناه لك يا محمل أن تقوم لله تمام النصف من الليل ، أو أقل من النصف بقليل أو أكثر منه أيضاً بقليل ، ويبتني هذا التفسير على ان «نصفه» بدل من الليل لا من قليل ، وبجوز أن يكون بدلاً من قليل لا من الليل لا من الليل ، وجوز أن يكون بدلاً من قليل لا من الليل ، وعليه يكون المعنى لك أن تأوي الى فراشك وتستريح تمام

#### سورة المزمل

النصف من الليل أو أقل منه أو أكبر بقليسل .. ولا فرق من حيث المعنى بين الإعرابين لأن البدل هو بدل كل من كل سواء أكان من المستثنى أم من المستثنى منه . واستنتج كثير من المفسرين من كلمة وقليل و في الآية ، استنتجوا ان لا يتجاوز النقص حد الثلث ، والزيادة حد الثلثين ، وعليه يكون التخيير بين النصف والثلث والثلثن ، والآية ٢٠ من هذه السورة نصت على هذه الأوقات الثلاثة . ( ورتل القرآن ترتيلاً ) . الحطاب للرسول (ص) والمقصود العموم ، والمعنى تمهل ولا تسرع في التلاوة ، فإن الغرض من قراءة الفرآن ان يتدبر القارىء معانيه ومراميه ، وينتفع بأحكامه وعظانه وبوعده ووعيده ، فيشعر بالخوف من العذاب الألم على المعصية ، وبالأمل في الثواب الجزيل على الطاعة ، وإلا فإن مجرد حركة اللسان وإخراج الحروف مخارجها .. غير مقصود بالذات .

### شخصية الرسول الأعظم:

(إذا سنلقي عليك قولاً ثقيلاً). القرآن ثقيل بكل ما في هذه الكلمة من معنى ، هو ثقيل في إعجازه وخلوده ، وفي عقيدته وشريعته ، وفي حربه ونضاله ضد الأقوياء المفسدين والطغاة المترفين ، وقال كثير من المفسرين: و القرآن ثقيل لأن تكاليفه شاقة مثل المحافظة على الصلوات الحمس ، والقيام آخر الليل لصلاة الفجر ، والوضوء بالماء البارد مراراً ، والاغتسال به أحياناً ، وكالصوم في أيام الحر ، والقيام للسحور من آخر الليل ، وكالحج ومشتقاته من الاحرام والسعي والطواف و .

وليس من شك ان هذه كبيرة إلا على الخاشعين ، ولكن أكبر منها وأثقل التكليف بالجهاد ، وهو على أنواع، وأثقل أنواعه الجهاد لتغيير القلوب والمشاعر، والقضاء على العقائد الفاسدة والتقاليد الموروثة ، واستئصال الفساد من جذوره ، وهذا ما كلف به أبو القساسم محمد بن عبدالله : فلقد بعثه الله سبحانه ليتمم مكارم الأخلاق للبشرية كلها ، وغرج الناس من الظلمات الى النور ، وأي تكليف أثقل وأشق من هذا التكليف ؟ ومن الذي يستطيع أن يغير من أخلاق زوجت وولده مخاصة في عصر الجاهلية أفسد العصور وأكثرها فساداً وطغياناً ؟ ولكن

محمداً تغلب على جميع الصعاب ، وقام بالأمر على أكمل وجه. أما السر في ذلك فيكمن في شخصية محمد وقوتها وعظمتها ، وفي صبره العجيب على تحمل الأذى في سبيل دعوته ، فكان يزداد صبراً وحلماً كلما ازداد الطغاة في أذاه ، ولا يزيد على قوله : «اللهم اغفر لقومي أنهم لا يعلمون .. ان لم يكن بك غضب على فلا أبالي » .

وبهذا نجسد التفسير الصحيح لقوله تعالى : و الله أعسلم حيث بجعل رسالته ١٢٤ الانعام » . أجل ، الله يعلم ان شخصية محمد أقوى من العقائد والتقاليد ومن الناس مجتمعين، ولولا علمه بذلك لما بعث محمداً ليتمم للبشرية مكارم الأخلاق: « لا يكلف الله نفساً الا مسا آتاها سـ ٧ الطلاق » . وقد أدرك الأدبب العالمي الشهير « برنارد شو » هسذه الحقيقة حيث قال : لو كان محمد بن عبدالله في القرن العشرين لقضى على ما فيه من فساد وضلال .

( ان ناشئة الليل هي أشد وطأ وأقوم قيلاً ) كأن سائلاً يسأل : لماذا أمر الله نبيه الكريم أن يتعبد في شطر من الليل ؟ فأجاب سبحانه : لأن قيام الانسان من مضجعه بعد هدأة من الليل يشق كثيراً على النفس ، وأفضل الأعمال أشقها، ولأن قلب الانسان في الليل أصفى وأهداً ، فتكون تلاوته للقرآن أصوب وأثبت، وأيضاً يكون أكثر تجاوباً مع ما يتلوه من الآيات . وقيل : المراد بالوطأ هنا المواطأة والموافقة بين القلب واللسان ( ان لك في النهار سبحاً طويلاً ) ، الليل للعبادة والتهجد ، والنهار للعمل والسعي في طلب العيش ، وهو طويل يتسع لكل للعبادة والتهجد ، والنهار للعمل والسعي في طلب العيش ، وهو طويل يتسع لكل ما محتاجه الانسان من أعمال .

وقال الشيخ عبد القاهر المغربي عند تفسير هذه الآية: « قد يعترض معترض بأن قيام الليل يضعف الجسم عن المقاومة والمكافحة. وقد أجاب سيدنا علي (ض) عن ذلك بقوله : «و كأني بقائلكم يقول : اذا كان هذا حال علي بن أبي طالب أي التخشن والنهجد – فقد قعد به الضعف عن قتال الأقران ومنازلة الشجعان ألا وان الشجرة البرية أصلب عوداً والروافع المفضرة أرق جلوداً، والنباتات البدوية أقوى وقوداً وأبطساً خوداً ، وأنا ورسول الله كالصنو من الصنو ، والذراع من العضل . أي انه هو وسيدنا رسول الله (ص) من أصل واحد في العمل والطريقة العضد . أي انه هو وسيدنا رسول الله (ص) من أصل واحد في العمل والطريقة

### سورة المزمل

وأسلوب المعيشة ، فيكون في حالته كما كان سيدنا الرسول شديد البسأس قوي العزعة ، وان كان خشن المعيشة » .

( واذكر اسم ربك وتبتل اليه تبتيلاً ). المراد بذكر الله هنا الدعوة اليسه تعالى ، والتبتل مأخوذ من البتل ، وهو القطع مثل البت ، ويستعمل التبال في الانصراف عن الدنيا ، ومنه البتول لقب السيدة مرم ، والمعنى يعلم أن تحيي يا محمد شطراً من الليل في العبادة ، وتستريح في شطر منه — ادع دعوة الحق وجاهد في سبيلها لوجه الله وحده .. وكأن الله سبحانه يُعلم نبية الكرم ان يجعل وقته ثلاثة أقسام : الأول للعبادة ، والثاني للجهاد ، والثالث للراحة كمي يستمر في عبادته وجهاده ( رب المشرق والمغرب لا إله إلا هو فاتخذه وكيلاً ) . الملك في المشارق والمغارب وفي السموات والأرض لله وحده لا شريك له ، واذا كان الحلق كله لله وجب على العبد أن يعتمد على الله ، وان خضوع المخلوقات بكاملها وفيه إيماء الى ان الحلق يدل على وجود الحالق ، وان خضوع المخلوقات بكاملها لنواميس طبيعية ثابتة يدل دلالة واضحة على ان الحالق واحد في ذاته وصفاته .

## واهجرهم هجراً جميلا الآية ١٠ -- ١٩:

وَاصْبِرْ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَاهْجُرْهُمْ هَجْراً جَبِيلَا وَخَدِياً \* وَظَعَاماً ذَا عُصَّةً أُولِي النَّعْمَةِ وَمَهِّلُهُمْ قَلِيلاً \* إِنَّ لَدَيْنَا أَنْكَالاً وَجَدِياً \* وَطَعَاماً ذَا عُصَّةً وَعَذَاباً أَلِياً \* يَوْمَ تَرْجُفُ الْأَرْضُ وَالْجِبَالُ وَكَانَتِ الْجِبَالُ صَيْبِاً مَبِيلاً \* إِنَّا أَرْسَلْنَا إِلَيْكُمْ رَسُولاً شَاهِداً عَلَيْكُمْ كَا أَرْسَلْنَا إِلَى فِرْعُونَ مَبِيلاً \* إِنَّا أَرْسَلْنَا إِلَيْكُمْ رَسُولاً شَاهِداً عَلَيْكُمْ كَا أَرْسَلْنَا إِلَى فِرْعُونَ رَسُولاً شَاهِداً عَلَيْكُمْ كَا أَرْسَلْنَا إِلَى فِرْعُونَ رَسُولاً شَاهِداً عَلَيْكُمْ كَا أَرْسَلْنَا إِلَى فِرْعُونَ الرَّسُولَ فَأَخَذْ نَاهُ أَخِدَ ذَاهُ أَخِدَا وَبِيلاً \* فَكَيْفَ رَسُولاً \* فَعْصَى فِرْعُونُ الرَّسُولَ فَأَخَذْ نَاهُ أَخِدَ ذَاهُ أَخَدَا وَبِيلاً \* فَكَيْفَ رَسُولاً \* فَعْصَى فِرْعُونُ الرَّسُولَ فَأَخَذْ نَاهُ أَخِدَا لَا شَهِداً عَلَيْكُمْ فَا السَّاهُ مُنْفَطِرٌ بِهِ كَانَ وَعُدُهُ مَفْعُولاً \* إِنَّ هٰذِهِ مَنْ شَاءً التَّمَاءُ أَلُولَةً إِلَى رَبِّهِ سَبِيلاً \* وَعُدُهُ مَفْعُولاً \* إِنَّ هٰذِهِ مَنْ شَاءً التَّذَ إِلَى رَبِّهِ سَبِيلاً \* وَعُدُهُ مَفْعُولاً \* إِنَّ هٰذِهِ مَلْكُمْ وَمُنْ شَاءً التَّذَا إِلَى رَبِهِ سَبِيلاً \*

#### اللغة :

الهجر الجميسل ان لا تتعرض لحصمك بشيء ، وان تعرض لك تجاهلت . وأنكالاً جمع نكل وهو القيد الثقيل . ذا غصة يأخذ بالحلقوم فلا يدخسل ولا يخرج . والكثيب الرمل المتجمع ، والمهيل هو الذي لا ثبات له فإذا تحرك أسفله سال أعلاه . والوبيل الثقيل . ومنفطر منصدع، وفي كتب اللغة ان العرب يذكرون السماء في بعض أقوالهم لأنها في معنى السقف .

### الإعراب :

والمكذبين عطف على الياء في ذرني أو مفعول معه . وأولى النعمة صفة للمكذبين . وقليلاً أي زمناً قليلاً . ويوماً مفعول به لتتقون على حذف مضاف أي عذاب يوم . والسماء مبتدأ ومنفطر خبر على ان يراد من السماء السقف ، وضمير به يعود الى يوم ، والباء هنا عمنى في .

### المعنى :

( واصبر على ما يقولون واهجرهم هجراً جميلاً ) . تقول أعداء الله على رسوله محمد (ص) الأقاويل . فأمره الله بالصبر وعدم التعرض لهم بشيء .. وكان ذلك في أول البعثة حيث كان المسلمون قلة ، والكفار كثرة ، حتى اذا كانت الهجرة ، وأصبح للمسلمين قوة رادعة – أذن الله لهم بالقتال لحماية المظلومين من الظلمين . وتقدم مثله في العديد من الآيات ، منها الآية ١٩٩ من سورة الأعراف ( وذرني والمكذبين اولي النعمة ومهلهم قليلاً ) . بعد أن قال سبحانه لنبيه الكريم : دع الذين كذبوك ووصفوك بالساحر والمجنون والشاعر ، بعد هذا قال له : دعني وهؤلاء الذين أطغاهم المال وأعماهم عن كسل شيء إلا عن ترفهم وملذاتهم ، دعني واياهم ، ولا تهم مهم فعا قريب محيق مهم العذاب والهلاك . وال لدينا أنكالاً وجحياً وطعاماً ذا غيصة وعذاباً ألياً ) . هذا ما أعده ( ان لدينا أنكالاً وجحياً وطعاماً ذا غيصة وعذاباً ألياً ) . هذا ما أعده الله لهم : قيود وأغلال ، ونار وقودها الناس والحجارة ، وطعام كالشوك لا يخرج

من الحلق ولا ينزل الى الجوف ، وألوان أخرى من العذاب كسرابيل من قطران ومقامع من حديد ( يوم ترجف الأرض والجبال وكانت الجبال كثيباً مهيلاً ) . هذا وصف ليوم القيامة وأهواله ، منها اهتزاز الأرض بأهلها ، وتحويل الجبال الى تلال من رمل تنهار وتزول لأضعف الأسباب .

( انا أرسلنا اليسكم رسولا شاهداً عليكم ) . الخطاب في اليكم للمكذبين أولي النعمة ، والمراد بالرسول والشاهد محمد (ص) كما في الآية ٤١ من سورة النساء : و وجئنا بك على هؤلاء شهيداً » أي ان محمداً (ص) يشهد عليهم انه قد أبلغهم رسالات ربهم فكذبوا وأعرضوا ( كما أرسلنا الى فرعون رسولا فعصى فرعون الرسول فأخذناه أخذاً وبيلا ) . ضرب سبحانه فرعون مشلا لأولي النعمة الذين كذبوا محمداً (ص) وبين لهم ان حالهم مع رسول الله تماماً كحال قوم فرعون مع موسى ، وحذرهم ، جلت عظمته ، اذا هم أصروا على الضلال أن يصيبهم ما أصاب فرعون وقومه من الهلاك والعذاب الآليم دنياً وآخرة .

( فكيف تتقون ان كفرتم يوماً يجعل الولدان شيباً السهاء منفطر به كان وعده مفعولاً ) . ان كفرتم أي ان بقيم عسلى الكفر ، وضمير به يعود الى اليوم ، وضمير وعده الى الله تعالى المفهوم من سياق الكلام ، والمعنى بأية وسيلة أيسا الطغاة تنجون من العذاب الأكبر في يوم تتفطر فيه السهاء ، وتشيب الأطفال من أهواله ، وهذا اليوم آت لا ريب فيه لأن الله لا يخلف الميعاد . وتجدر الاشارة الى ان شيب الأطفال كناية عما يصيب المجرمين من الذعر والرعب لأن الأطفال لا محاسبون ولا يؤاخذون .

ر ان هذه تذكرة فمن شاء اتخذ الى ربه سبيلاً ) . «هذه » اشارة الى ما سبق من آيات الانذار والوعيد ، والتذكرة العبرة والعظة، والمعنى ان الله سبحانه بين طريقي الشر والحير ، وأمر جذا ووعد عليه بالثواب ، ونهى عن ذاك وتوعد عليه بالثواب ، ونهى عن ذاك وتوعد عليه بالعقاب ، وكل امرىء وما اختار لنفسه من النعيم والجحيم .

## فاقرأوا ما تيسر من القرآن الآية ٢٠:

إِنَّ رَبُّكَ يَعْلَمُ أَنَّكَ تَقُومُ أَدْنَى مِنْ ثُلُقِي اللَّيْلِ وَنِصْفَهُ وَثُلْتَهُ وَطَائِفَةٌ

مِنَ الَّذِينَ مَعَكَ وَاللهُ يُقَدِّرُ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ عَلِمَ أَنْ لَـنْ تُحْصُوهُ فَتَابَ عَلَيْكُمْ فَاقْرَوْا مَا تَيَسَّرَ مِنَ الْقُرْآنِ عَلِمَ أَنْ سَيَكُونُ مِنْ مَنْكُمْ مَرْضَى وَآخِرُونَ يَضْرِبُونَ فِي الْأَرْضِ يَبْتَغُونَ مِنْ فَضْلِ اللهِ وَآخِرُونَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللهِ فَاقْرَوْا مَا تَيَسَّرَ مِنْهُ وَأَقِيمُ وَالسَّلاَةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ وَأَقْوِضُوا اللهَ قَرْضًا حَسَناً وَمَا تُقَدِّمُوا لِأَنْفُسِكُمْ مِنْ خَيْرِ تَجِدُوهُ عِنْدَ اللهِ وَأَقْوِمُ وَنَ اللهَ عَفُورٌ رَجِيمٌ \* فَوْرُ وَاللهَ إِنَّ اللهَ عَفُورٌ رَجِيمٌ \*

#### اللغة:

الأدنى معناه الأقرب والمراد به هنا الأقل لأن الأقرب أقل مساحة من الأبعد. ويقدِّر الليل والنهار أي يجعل لكل منها قدراً معيناً وحداً محدوداً . والمراد بالتوبة هنا الترخيص وعدم الاثم .

### الإعراب :

أدنى صفة لموصوف مقدر أي زماناً أدنى . ونصفه وثلثه بالنصب عطفاً على أدنى . وطائفة بالرفع عطفاً على فسمير تقوم . والليل مفعول به . وان لن «ان» مخففة واسمها ضمير الشأن محلوف ، ومثلها ان سيكون . وآخرون عطف على مرضى . وخيراً مفعول ثان لتجدوه . و «هو» فصل . وأجراً تمييز .

### المعنى :

( ان ربك يعلم انك تقوم أدنى من ثلثي الليل ونصفه وثلثه وطائفة من الذين معك ) . في أول هذه السورة أمر سبحانه نبيه الكريم ومن معه أن يتعبدوا ثلثي

الليل أو نصفه أو ثلثه على سبيل التخيير ، فسمعوا وأطاعوا، وكان بعض الصحابة يتعذر أو يتعسر عليهم تحديد هذه الأوقات وضبطها ، فيقومون الليل كله أو جله حتى نقل ان بعضهم تورمت أقدامهم من القيام الطويل احتياطاً للدينهم وحرصاً على مرضاة رسم .. وفي الآية التي نحن بصددها أخبر سبحانه النبي بأنه ومن معه من المؤمنين قد أطاعوا الله وبلغوا الغاية من عبادته ، وانه تعالى مجازيهم أفضل الجزاء وأكمله .

﴿ وَاللَّهُ يَقْدُرُ اللَّيْلُ وَالنَّهَارُ عَلَمُ أَنْ لَنْ تَحْصُوهُ فَتَابِ عَلَيْكُمْ فَاقْرَأُوا مَا تَيْسُرُ مَن القرآن ) . لن تحصوه أي تعجزون عن ضبط الوقت ، وهو ثلثـــا الليل ونصفه وثلثه ، والمراد بتاب عليكم رفع التكليف عنكم ، والمعنى ان الله سبحانه جعل لكل من الليل والنهار قدراً معيناً وحداً معلوماً ، ولكن الصحابة لا يعرفون الأوقات بحدودها وانما يعتمدون على الظن والاجتهاد حيث لا ساعات آنذاك تشبر عقاريها الى الدقائق والثواني ، لذلك ودفعاً للحرج والمشقة أعفاهم سبحانه من القيام ثلثي الليل أو نصفه أو ثلثه ، على ان يقرأوا ما تيسر وأمكن من القرآن الكريم. ونقل صاحب مجمع البيان عن أكثر المفسرين : ان المراد بما تيسر من القرآن هنا صلاة الليلي ، وسواء أكان المراد التلاوة أم صلاة الليل فإن الأمر هنا للندب لا للوجوب، وتجدر الاشارة الى ان صلاة الليل إحدى عشرة ركعة ، ووقتها بعد نصف الليل . ( علم ان سيكون منكم مرضى وآخرون يضربون في الأرض يبتغون من فضل الله وآخرون يقاتلون في سبيل الله ) . هذه حكمة ثانية للتخفيف ورفع التكليف بالقيام ثلثي الليل أو نصفه أو ثلثه ، وهي ان من العباد مرضى يتعذر عليهم ان يقضوا ساعات من الليل في الصلاة والتهجد ، ومنهم أيضاً المسافرون لطلب العيش وغيره من الأمور الضرورية ، والسفر يستدعي النوم والراحة في الليل وإلا تعــذر العمل في النهار على المسافر ، ومنهم أيضاً الغازون في سبيل الله، فإذا أحيوا الليل أو شطراً منه في العبادة ضعفوا عن القتال في النهار ، فخفف سبحانه عن الكـل لأجل هؤلاء الأصناف الثلاثة . وتومىء الآية الى أمرين هامين : الأول ان الحكمة من نفي التكليف عن العموم لا يفترض فيها عجز جميع الأفرادَ عن الطاعة والامتثال، بل يكفي عجز البعض، وان قدر البعض الآخر . الأمر الثاني ان العمل من أجل الرزق الحلال جهاد في سبيل الله تماماً كالجهاد في قتال أعدائه وأعداء الانسانية .

( فاقرأوا ما تيسر منه ) . كرر سبحانه ها الأمر لتكرار سببه فقله كان السبب الأول عدم ضبط الوقت وإحصائه ، أما السبب الثانسي فهو المرض والسفر والغزو ( وأقيموا الصلاة ) أي الصلوات الحمس ، وهي لا تسقط بحال ، لا في سفر ولاحضر ، ولا في جهاد أو مرض، ويؤديها كل حسب طاقته ( وآتوا الزكاة ) المفروضة في أموالكم ( وأقرضوا الله قرضاً حسناً ) . وأيضاً أنفقوا تطوعاً في وجوه البر والاحسان ، فإن هذا الانفاق يعود عليكم أضعافاً مضاعفة. وقد تكرر هذا الأمر للمرة السابعة حتى الآن ، وجاءت المرة الأولى في الآية ١٤٥ من سورة البقرة ( وما تقدموا لأنفسكم من خير تجدوه عند الله هو خيراً وأعظم أجراً ) . الناس ولعامل الحير فهو خير سواء أكان قولاً أم فعلاً .. ومن عمل صالحاً فلنفسه ومن أساء فعليها (واستغفروا الله ان ينعلق دونه باب النوبة ، ومستحيل ان ينعلق دونه باب المغفرة .

# ميوشرة المكذير

٥٦ آبة مكية .

# بينير في الما المحمر التحييم

يا ابيها المدثر الآية ١ – ١٠:

يَا أَيْمَا الْمُدَّرُ \* قَمْ فَأَنْذِرْ \* وَرَبِّكَ فَكَبَّرْ \* وَثِيَابَكَ فَطَهْرُ \* وَالرَّجْزَ فَاهْجُرُ \* وَلَا تَمْنُنْ تَسْتَكُثْرُ \* وَلِرَّبُكَ فَاصْبِرْ \* فَإِذَا نُقِرَ فِي النَّاقُورِ \* فَاهْجُرُ \* وَلَا تَمْنُنْ تَسْتَكُثْرُ \* وَلِرَّبُكَ فَاصْبِرْ \* فَإِذَا نُقِرَ فِي النَّاقُورِ \* فَذَ لِكَ يَوْمَثِذْ يَوْمٌ عَسِيرٌ \* عَلَى أَلْكَافِرِينَ غَيْرُ يَسِيرٍ \*

#### اللغة:

المدثر مثل المزمل وهو الذي اشتمل بثيابه . وكل محرَّم فهو رجز وقيــل : المراد به هنا الأصنام . والمن ذكر النعمة بما يكدرها . ومعنى تستكثر تطلب الكثير والمراد هنا لا تستكثر ما أعطيت وبذلت . والناقور اسم الآلة التي ينقر بها أو عليها.

### الإعراب:

ربك مفعول مقدم لكبّر ، ومثله ثيابك والرجز ، ودخلت الفاء على الفعـــل لأن الكلام يتضمن معنى الشرط فكأنه قال : مها يكن فكبّر الخ . وجملة تستكثر

حال أي لا تمنن مستكثراً . فذلك مبتدأ،ويومئذ بدل منه ، ويوم عسير خبر، وعلى الكافرين متعلق بعسير ، وغير بسير خبر ثان مؤكد للخبر الأول .

### المعنى :

في هذه الآيات اشارة الى وظيفة محمد (ص) كرسول من الحـق الى الخلق ، وفيها أيضاً اشارة الى ال الخلق ، واليك التوضيح :

(يا أيها المدثر) هو الرسول الأعظم (ص) وقد خاطبه الجليل بهذا الوصف لأنه كان آنداك مشتملاً بثيابه لسبب من الأسباب كما قلنا عند قوله تعالى : « يا أيها المزمل » . ( قم فأنذر ) . قد يكون للكلمة الواحدة معنى لغوي واحد ، ولكن هذا المعنى الواحد كثيراً ما يختلف باختلاف المتكلم والمخاطب - مثلاً - كلمة «انذر » معناها في قواميس اللغة حذار وخوق ، فإذا قال قائل : رأيت شخصاً يضع لغماً في الطريق ، وقلت له : «انذر » فان معنى قولك هذا: أعلن وخوف المارة من اللغم ، واذا قلت : أنذر لفقيه في قرية فالمعنى علم أهلها أحكام الدين وخوقهم من محالفتها ، أما قول العلي الأعلى لنبيسه الكريم : « قم فانذر » فان معناه : تحد الطغاة وتلق منهم الضربات .. معناه جابه بكلمة الحق فانذر » فان معناه : تحد الطغاة وتلق منهم الضربات .. معناه جابه بكلمة الحق ما يحل بكم من الحزي والهوان إذا لم تؤوبوا الى رشدكم ، وترجعوا عن غيكم ، ما يحل بكم من الحزي والهوان إذا لم تؤوبوا الى رشدكم ، وترجعوا عن غيكم ، قل لهم هذا وأكثر، واصبر على ما يصيبك منهم وسبح محمد ربك واشكره أيضاً . قل لهم هذا وأكثر، واصبر على ما يصيبك منهم وسبح محمد ربك واشكره أيضاً .

واذا علمنا ان محمداً (ص) تحدى قريشاً ، وهم في أعلى ذروة من القوة ونفوذ الكلمة ، وهو أعزل من كل شيء إلا من الايمان والاخلاص ، اذا علمنا ذلك تبين لنا ما أصابه منهم .. لقد وصفوه بالساحر والكاذب والشاعر بـل والمجنون أيضاً .. وأغروا به الأطفال يسخرون منه ويرشقونه بالحجارة ، وأغروا به النساء يضعن الشوك في طريقه، والسفهاء يلقون عليه القذارات والنجاسات حتى ان أحدهم نزع عمامة الرسول عن رأسه ، وشدها في عنقه . وفوق ذلك كله قررت قريش نبذ محمد وذويه وسجنهم في الشعب وحرماهم من كل علاقة مع المجتمع ، ولما

أصر النبي (ص) على دعوته بالرغم مما لاقاه وقاساه حزبت قريش ضده الأحزاب، وجيشت الجيوش لحربـــه .. فتحمل وثبت وصبر واحتسب تلبية لقوله تعالى : « يا أنها المدثر قم فانذر » .

وسهذا يتضع ان وظيفة الرسول هي الانذار مع الصبر على متاعبه وأهواله ، هذا هو الأمر الأول ، أما الثاني أعني المساواة بين الناس أجمعين فيدل عليها قوله تعالى : ( وربك فكبر ) . اذا قلت لانسان عادي : كبير الله ، فهمنا من قولك هذا انك ترغب اليه أن يقول: «الله أكبر » تماماً كها لو قلت له : صل على عمد ، أما قوله تعالى لنبيه الكريم : « وربك فكبر » بعد قوله : «قم فانذر» فإن له معنى آخر أكبر وأضخم، وهو اصرخ يا محمد في وجوه الجبابرة المتكبرين فإن له معنى آخر أكبر وأضخم، وهو اصرخ يا محمد في وجوه الجبابرة المتكبرين المتعالى ، وان المتعالى ، السرخ مهم : ان العزة الله جميعاً ، وانه وحده الكبير المتعالى ، وان القوة والعظمة والسلطان للواحد الأحد لا شريك له من آلهتكم ولا منكم ولا من غيركم ، وان الناس كلهم متساوون في العبودية الله ، لا فرق بين اسود وابيض، في عبر كم ، وان الناس كلهم متساوون في العبودية الله ، وقال للطغاة فيا قال : النكم وما تعبدون من دون الله حصب جهم أنتم لها واردون — ١٨ الأنبياء » .

( وثيابك فطهر ) . وهذا أيضاً من متعلقات الدعوة والاندار .. وليس من شك ان نظافة البدن والثياب من الايمان ، ولكن المعنى المراد هنا أعم وأشمل ، وهو ان يدعو الرسول الأعظم (ص) الى طهارة الظاهر من الأقذار ، والباطن من القبائح والرذائل كالغدر والجيانة ، والرياء والنفاق ، والجهل والغرور ، وما الى ذلك من الذنوب والآثام .. وانما عبر سبحانه عن ذلك بتطهير الثياب جرياً على عادة العرب ، فيقولون : فلان طاهر الذيل والاردان ، وهم بريدون طهارة القلب والذات .

( والرجز فاهجر ) . قيل : المراد بالرجز كل قبيح ، وعليه يكون تفسيراً وتوضيحاً لقوله : « وثيابك فطهر » على ما ذكرناه من التفسير . وقيل : المراد به الشرك وعبادة الأوثان ( ولا تمنن تستكثر ) لك يا محمد حسنات كثيرة ، وفضل كبير على الناس ، ولكن لا تمنن بذلك على أحد ، فتقدر في نفسك انك أعطيت كثيراً ، وتقول : أنا فعلت وتفضلت ، فإن كل ما تبذله وتضحي به

هو فضل عليك من الله ، وكرامة خصك بهما ، وأي فضل وكرامة أعظم من التوفيق الى عمل الحير ؟. وسبق أكثر من مرة ان النهي يصح حتى ولو لم يكن المخاطب به عازماً على فعل المنهي عنه ، بالاضافة الى ان أوامر الله ونواهيه تعم جميع عباده حتى المتقين .. وفي نهج البلاغة : لا يستقيم قضاء الحوائج إلا بثلاث: باستصغارها لتعظم ، وباستكتامها لنظهر ، وبتعجيلها لتهنؤ .

( ولربك فاصر ) . وما أمر الله نبية الكرم بشيء من تكاليف الدعوة والنبوة إلا وقرن ذلك بالأمر بالصبر – على ما قيل – لعلمه تعالى بأنه سيلاقي الأذى المرير من المتمردين والمعاندين ( فإذا نقر في الناقور فذلك يومثذ يوم عسر على الكافرين غير يسير ) فإذا نقر في الناقور مثل : « فإذا نفخ في الصور – على الكافرين غير يسير ) فإذا نقر في الناقور مثل : « فإذا نفخ في الصور – المؤمنون » ج ه ص ٣٩٠ ، وذلك اشارة الى يوم القيامة المفهوم من سياق الكلام .. بعد أن أمر سبحانه نبيه الكريم بالصبر على أذى المكذبين هددهم بيوم القيامة، وهو عليهم شديد وعسير لا يسر معه ولا بعده . وسبق الكلام في عشرات الآيات عما أعد الله في هذا اليوم للمجرمين من طعام وشراب ، وألم العذاب .

## ذرني ومن خلقت وحيداً الآية ١١ -- ٣١:

### سورة المدثر

عَشَرَ \* وَمَا جَعَلْنَا أَصْحَابَ النَّارِ إِلَّا مَلَائِكَةً وَمَا جَعَلْنَا عِدَّتُهُمْ إِلَّا فِنْنَةً لِلَّذِينَ كَفَرُوا لِيَسْتَيْقِنَ الَّذِينَ أُونُوا الْكِتَابَ وَالْمُوْمِنُونَ وَلِيَقُولَ الَّذِينَ آمَنُوا إِيمَانًا وَلَا يَرْتَابَ اللَّذِينَ أُونُوا الْكِتَابَ وَالْمُوْمِنُونَ وَلِيَقُولَ الَّذِينَ فِي إِيمَانًا وَلَا يَمْ مَرَضٌ وَالْكَافِرُونَ مَاذَا أَرَادَ اللهُ بِهٰذَا مَثَلًا كَذَٰلِكَ يُضِلُّ اللهُ مَنْ يَشَاءُ وَمَا يَعْلَمُ نُجنُودَ رَبِّكَ إِلَّا هُوَ وَمَا هِيَ إِلَّا هُنْ يَشَاءُ وَمَا يَعْلَمُ نُجنُودَ رَبِّكَ إِلَّا هُوَ وَمَا هِيَ إِلَّا فَرْزَى لِلْبَشْرِ \* فَيْلُ اللهُ هُو وَمَا يَعْلَمُ نُجنُودَ رَبِّكَ إِلَّا هُوَ وَمَا هِيَ إِلَّا فَرْزَى لِلْبَشْرِ \*

#### اللغة :

مالاً ممدوداً أي كثيراً . وبنين شهوداً حضوراً معه غير غائبين عنه . ومهدت له بسطت له في الجاه والمال . وسأرهقه صعوداً كناية عن شدة العذاب . وقد رهيا ما يريده . وقد لل لمن . وبسر ظهرت الكراهية على وجهه . ويؤتر يُروى ويُنقل . سأصليه سقر أدخله في جهنم . وعدتهم عددهم . والفتنة الاختبار والامتحان. والذين في قلومهم مرض المنافقون .

### الإعراب:

وحيداً حال من مفعول ذرني . والمصدر من ان أزيد مجرور بفي مقدرة أي يطمع في الزيادة . وصعوداً مفعول ثان الأسرهق. وكيف في موضع المفعول المطلق الآن المعنى أي تقدير قدر . وأن هذا « ان » نافية . وما أدراك مبتدأ وخبر . ومثله ما سقر . وعليها خبر مقدم وتسعة عشر مبتدأ مؤخر وبُسني على الفتح لمكان التركيب ، والتمييز محذوف أي تسعة عشر ملكاً أو صنفاً من الملائكة .

### ملخص القصة:

كان الوليد بن المغيرة المخزومي من عتاة قريش وصناديدهم، وأكثرهم أموالاً وأولاداً ، وفي ذات يوم سمع رسول الله يقرأ آياً من القرآن الكريم ، فقال : ما هذا من كلام الجن ، والله ان له لحلاوة ، وان عليسه لطلاوة ، وان أعلاه لمثمر ، وان أسفله لمغدق ، وانه يعلو ولا يعلى عليه، فخافت قريش ان ينتشر قول الوليد فيؤمن الناس بمحمد (ص) فألحوا على الوليد ان ينال من مقام الرسول ، فأجابهم : وماذا أقول عنه ؟ همل أقول : مجنون ؟. ومن يصدق ؟. أم أقول : كاهن وما تكهن قط ، أم أقول : شاعسر ، وما نطق بالشعر ، أم كاذب وما جرب عليه أحد شيئاً من الكذب .. ثم فكر ملياً فلاح بالشعر ، أم كاذب وما جرب عليه أحد شيئاً من الكذب .. ثم فكر ملياً فلاح له أن يصف الرسول بالساحر ، وانه أخذ القرآن عن الكهنة والسحرة .

### المعنى :

( ذرني ومن خلقت وحيداً ) الحطاب لرسول الله (ص) والمراد به تهديد الوليد بن المغيرة بإجاع المفسرين ، والمعنى دعني واياه با محمد ولا تهم بشأنه ، ولا بما يفتري به عليك فأنا وحسدي أتولى حربه والانتقام منه بأنواع العذاب والتنكيل .. لقد غضب سبحانه على الوليد ، وبلغ هذا الغضب أشده لأنه طغى وبغى ، وكفر بنعمة الله ، وأعرض عن الحق واستعلى عليه وعلى أهله .. وكل من عاند الحق فهو مقصود بهذا الغضب والتهديد تمامها كالوليد بن المغيرة لأن الوصف يشعر بالعلية كما يقول أههل الأصول ، ولأن سبب النزول لا تحصص عموم الآية ولا يتصرف في دلالتها كما أشرنا أكثر من مرة .

ويومى، قوله تعالى : ( وجعلت له مالاً ممدوداً ) الى ان السبب الموجب والدافع على البغي والعدوان هو الثراء وكثرة المال ، وانى هذه الحقيقة يشير العديد من الآبات ، منها قوله تعالى : « وذرني والمكذبين اولي النعمة — ١١ المزمل » وقوله حكاية عن طاغ يفخر على أحد الصالحين : « أنا أكثر منك مالاً — ٣٤ المكهف » وكفى شاهداً على ذلك قوله ، عز من قائل : « ان الانسان ليطغى

ان رآه استغنى – 1 العلق » .. واستناداً الى هذه الآيات وما اليها بمكن أن يقال – ولو من وجهة صناعية – : ان الأصل في كل غني أن يكون طاغياً حتى بثبت العكس ، وفي نهج البلاغة : ما أحسن تواضع الأغنياء للفقراء طلباً لما عند الله ، وأحسن منه تبه الفقراء على الأغنياء اتكالاً على الله . وفي الحديث : طوبى لمن أسلم وكان عيشه كفافاً . اللهم ارزق محمداً وآل محمد ومن أحب محمداً وآل محمد العفاف والكفاف .

( وبنين شهوداً ) حاضرين معه يتسابقون الى خدمته ( ومهدت له تمهيداً ) . يسرت له سبيل الجاه والمال ، يتقلب في النعم كيف يشاء . ومهذه المناسبة نشير الى ان نعم الدنيا لا تدل على مرضاة الله ، قال سبحانه : « انما الحياة الدنيا لمو ولعب » . والى ما جاء في الحديث «لو كانت الدنيا تعدل عند الله من الحير جناح بعوضة ما سقى فيها الكافر شربة ماء » . وقد عرضت على رسول الله خير خلق الله فأبى أن يقبلها . أما الوليد بن المغيرة شر خلق الله فقد كثر ماله وامتد ( ثم يطمع أن أزيد ) أي الله في ماله ليزداد بغياً وعدواناً . ومستحيل أن بجتمع الصلاح والطمع في قلب واحد، قال رسول الله (ص) : الطمع مفتاح كل معصية ، ورأس كل خطيئة ، وسبب لاحباط كل حسنة .

( كلا انه كان لآياتنا عنيداً ) . إخساً أيها الجحود الحؤون .. أتطمع في الله وأنت تعاند الحق ، وتصد عنه ، وتعلن الحرب على أهله !.. قال الرواة : ما نزلت هذه الآية حتى تبدل عز الوليد الى ذل ، وغناه الى فقر ، ومات على أسوأ حال .. وصدق من قال : ما قال الناس لشيء طوبى له إلا وقد خبأ له الدهر يوم سوء .. هلذا في الدنيا ، أما جزاؤه في الآخرة فترسمه هلذه الآية ( سأرهقه صعوداً ) . ويأتي الصعود بمعنى الشدة والمشقلة ، وأيضاً يأتي بمعنى الارتقاء والزيادة ، وسياق الكلام يدل على المعنيين معاً ، وان العلماب يزداد كما وكيفاً آناً بعد آن .

( انه فكر وقدر ) . فكر في أمر القرآن ، وأجال فيه رأيه ، وهيأ له قول الزور والافتراء ، وهو ان القرآن سحر يؤثّر كما يأتي ( فقتل كيف قدر ثم قتل كيف قدر ) . لُعن ثم لعن في تفكيره وتقديره وأقواله وأفعاله وجميع مقاصده..

ولا شيء أبلغ من تكرار اللعن على أهل البغي والعدوان (ثم نظر ) بعد ان فكر وقدر رفع بصره الى عتاة قريش (ثم عبس ) قطب حاجبيه ( وبسر ) كلح وجهه وتغير لونه (ثم أدبر واستكبر ) . أيقن وهو يفكر أن القرآن حق لاريب فيه ، ومع هذا أعرض عن الحق واستعلى عليه ( فقال إن هسذا الا سحر يؤثر ان هذا إلا قول البشر ) أخذه محمد عن السحرة والكهنة . وتدلنا هذه الصورة التي رسمها القرآن للوليد ، وهي تفكيره وتقديره وعبوسه وبسوره ، تدلنا انه كان تائها حائراً فيما يدبر من الكذب والباطل لما يعتقده حقاً وصدقاً .

(سأصلية سقر) ضمير أصليه يعود الى الوليد، وسقر من أسماء جهنم (وما أدراك ما سقر). فانها بلغت من الهول حداً يفوق التصور، من ذلك انها (لا تنبقي) على أحد من المجرمين (ولا تذر) لوناً من ألوان العذاب إلا أنزلته بهم (لواحة للبشر). البشر هنا جمع بشرة، وهي ظاهر جلد الانسان، ومعنى لواحة في الأصل مغيرة، والمراد بها هنا النضوج لقوله تعالى: «كلما نضجت جلودهم بدلناهم جلوداً غيرها – ٥٦ النساء ».

(عليها تسعية عشر). ضمير عليها يعود الى سقر، والتسعة عشر خزنة جهنم، وهل المراد تسعة عشر فرداً أو نوعاً أو قائداً ؟. الله أعلم، ويُروى ان أبا جهل قال لقريش: تكلتكم امهاتكم، أيعجز كل عشرة منكم أن يبطشوا بواحد من هؤلاء التسعة عشر ؟ فقال رجل يدعى أبو المشد: أنا أكفيكم سبعة عشر، فاكفوني اثنين فقط. قال هذا ساخراً كما سخر أبو جهل.

( وما جعلنا أصحاب النار إلا ملائكة) . ليس الخزنة من نوع البشر . انهم ملائكة شداد غلاظ ، لا يقوى عليهم إلا الواحد القهار الذي خلق كل شيء . وكأن سائلا يسأل : ما هو القصد من ذكر العدد مع انه يفتح باب التضليل والسخرية للجاحدين ؟ فأجاب سبحانه بأن لذكره فوائد ثلاثاً :

1 – ( وما جعلنا عدتهم إلا فتنة للذين كفروا ) . أجل ، ان الله يعلم ان المشركين متى سمعوا العدد ضحكوا واستهزأوا ومع هذا ذكره إظهاراً للحق لأن الحق بجب أن يعلن ويقال حتى ولو كان من نتائجه سخرية الساخرين .. وبكلام آخر أن الله سبحانه يختبر عباده ، وهو أعلم بهسم من أنفسهم ، يختبرهم بالسراء

والضراء ، وأيضاً بقول الحق لتظهر أفعالهم التي يستحقون بها الثواب والعقاب ، وقد أظهر ذكر العدد المشركين على حقيقتهم من الاستخفساف بالغيب فاستحقوا غضب الله وعذابه كما أظهر المؤمنون حقيقتهم كذلك فاستحقوا مرضاة الله وثوابه، وتأتي الاشارة اليهم .. هذا ، الى ان اعلان الرسول لكلمة الحق غير مكترث بما يلاقيه ويقاسيه من أجلها — دليل قاطع على انه لا يبتغي من ورائها إلا إحقاق الحق وإبطال الباطل .

٢ – ( ليستيقن الذين أوتوا الكتاب ) . لقد شهـــد علماء اليهود والنصارى
 آنذاك شهادة انمان وايقان ان عدة الحزنية تسعة عشر لأنه موافق لمــا قرأوه في التوراة والانجيل .

٣ – ( ويزداد الذين آمنوا ابماناً ) . الوحسي بالغيب يزيد الكافر جحوداً وتمرداً ، والمؤمنين ابماناً وتسلياً . وقيل : ان المؤمنين يزدادون يقيناً اذا أخبرهم أهل الكتاب بأن العدد موجود في كتبهم .. والصواب ان كل آية من آياته تعالى تزيد المؤمنين يقيناً بالله ورسوله سواء اعترف أهل الكتاب أم جحدوا .. أجل ، ان اعترافهم حجة على الجاحدين .

( ولا يرتاب الذين اوتوا الكتاب والمؤمنون ) . هذا توضيح وتأكيد لما قبله لأن عدم الارتياب هو الاستيقان وزيادة الاعان ( وليقول الذين في قلوبهم مرض والكافرون ماذا أراد الله بهذا مثلاً ) . وأيضاً هذا توضيح وتأكيد لقوله تعالى : « وما جعلنا عدتهم إلا فتنة للذين كفروا » مع التصريح بذكر صنف من الكافرين وهم المنافقون الذين في قلوبهم مرض . وتقدم مثله في الآية ٢٦ من سورة البقرة .

(كذلك يضل الله من يشاء ويهدي من يشاء). من سلك طريق الضلال أضله الله: « فلما زاغوا أزاغ الله قلوبهم — « الصف » . « في قلوبهم مرض فزادهم الله مرضاً — ١٠ البقرة » ومن سلك طريق الهدى هداه الله: « والذين اهتدوا زادهم هـدى وآتاهم تقواهم — ١٧ محمد » . وتقدم مثله في العديد من الآيات منها الآية ٨ من سورة فاطر ( وما يعلم جنود وربك الاهو ) جنود الله لا تنحصر بالتسعة عشر من الخزنة ولا يغيرهم ، فجميع الحلائق طوع ارادته حتى الوحوش والحشرات والطيور والرياح والزلازل والطوفان وما الى ذلك ممسا

لا يحيط به علماً إلا مبدىء الخلق ومعيده (وما هي إلا ذكرى للبشر) . ضمير هي يعود إلى سقر،وقد خلقها سبحانه وخوف منها لنتقي معاصي الله في السر والعلانية .

## وكنا نخوض مع الخائضين الآية ٣٢ – ٥٦:

كُلَّ وَالْقَمَوِ \* وَاللَّيْلِ إِذْ أَدْبَرَ \* وَالصَّبْحِ إِذَا أَسْفَرَ \* إِنَّهِ الْإِحْدَى الْكُبْرِ \* نَذِيراً لِلْبَشَرِ \* لِمَنْ شَاء مِنْ لَمْ أَنْ يَتَقَدَّمَ أَوْ يَتَأَخِّرَ \* كُلَّ الْكُبْرِ \* نَذِيراً لِلْبَشَرِ \* لِمَنْ شَاء مِنْ لَمْ أَنْ يَتَقَدَّمَ أَوْ يَتَأَخْونَ \* كُلَّ الْمُصَلِّينِ \* فِي جَنَّاتِ يَتَسَاءُلُونَ \* عَنِ الْمُحْدِ مِينَ \* مَا سَلَكَ لَمْ فِي سَقَرَ \* قَالُوا لَمْ نَكُ مِنَ الْمُصَلِّينِ \* وَكُنَّا نَكُذُبُ وَلَمَّ نَكُ مُنَ الْمُصَلِّينِ \* وَكُنَّا نُكَذّبُ وَلَمْ نَكُ مُنْ فَاعَهُ السَّيْنِ \* وَكُنَّا نُكَذّبُ وَلَمْ اللَّيْنِ \* حَتّى أَتَانَا الْيَقِينُ \* فَلَ تَنْفَعُهُمْ شَفَاعَهُ الشَّافِعِينَ \* فَلَ اللَّيْنِ فَي مَنْ مَنْ اللَّيْنِ \* وَكُنَّا لُكَذَبُ بَيُومُ الدِّينِ \* حَتّى أَتَانَا الْيَقِينُ \* فَلَ تَنْفَعُهُمْ شَفَاعَهُ الشَّافِعِينَ \* فَلَ اللَّيْنِ فَي اللَّهُ وَكُنَّا لُكُذُبُ عَنْ اللَّيْنِ فَي اللَّيْنِ فَي اللَّيْنِ فَي اللَّيْنِ فَي اللَّهُ وَلَا اللَّيْنِ فَي اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا الْمَعْفِرَةِ فِي اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَا أَلْهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَا أَلْهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّه

#### اللغة :

أسفر أضاء وأشرق . والكُبر بضم الكاف جمع الكبرى والمراد بها هنا العقوبة العظمى . والحوض في الشيء الدخول فيه ، والمراد هنا الاكثار من كلام لاخير فيه . والمراد باليقين هنا الموت . وحمر بضمتين جمع حمار والمراد به هنا حمار

#### سورة المدثر

الوحش . ومستنفرة نافرة . والقسورة الأسد ، وقيل : المراد هنــــا الصيادون . وأهل التقوى أي أهل لأن نتقيه ونخافه .

### الإعراب :

كلا حرف ردع . والقمر الواو للقسم . والليل والصبح عطف على القمر وجملة الها لاحدى الكبر جواب القسم . ونذيراً قال البيضاوي : هو تمييز أي لاحدى الكبر انذاراً ، أو حال مما دلت عليه الجملة أي كبرت منسذرة . ولمن شاء بدل من للبشر بإعادة حرف الجر . والمصدر من ان يتقدم مفعول شاء أي شاء التقدم أو التأخر . الا أصحاب اليمين استثناء منقطع . ومعرضين حسال من الضمير في لهم . والمصدر من أن يؤتى مفعول يريد ، وصحفاً مفعول ثان ليؤتى. والضمير في أنه للقرآن المفهوم من سياق الكلام .

### المعنى :

(كلا). كفوا أيها المشركون عن اللعب بالنار والاستهزاء بها ويحزنتها ( والقمر والليل إذ أدبر والصبح اذا اسفر – أي أضاء – انها لاحدى الكبر ) . بعد ان زجر سبحانه الجاحدين أقسم بالقمر والليل والنهار ان النار حق لا ريب فيه ، وانها العذاب الذي لا عذاب فوقه ولا مثله .. وفي القسم بهذه الكاثنات ابماء الى ان ذوي البصائر يستدلون بما فيها من بديع الصنع على وجود الصانع ، وان من أوجدها من لا شيء قادر على ان يحبي العظام وهي رميم ( نذيراً للبشر لمن شاء منكم أن يتقدم أو يتأخر ) . حذر سبحانه العباد من النار ودلهم على طريقها ، وقال لهم : اختاروا لانفسكم الإقدام عليها أو البعد عنها ، وقد أعذر من أنذر . ( كل نفس بما كسبت رهينة ) . هذا تعليل لقوله تعالى : « لمن شاء منكم أن يتقدم أو يتأخر » والمعنى اختاروا لانفسكم ، فأنتم مرتهنون بما أسلفم ، ومدينون أن يتقدم أو يتأخر » والمعنى اختاروا لانفسكم ، وتقدم مثله في الآية ٤٤ من سورة الروم ( إلا أصحاب اليمين ) . يعبر القرآن عن المتقين بأصحاب اليمين والمهمنة ،

وعن المجرمين بأصحاب الشمال والمشأمة . أنظر الآية ٩ و ٣٨ و ٤١ من سورة الواقعة . والمعنى ما من انسان إلا ونفسه أسيرة عمله إلا أهل التقوى والصلاح ، فإنهم قد وفوا ديونهم وفكوا نفوسهم من الأسر بصالح الأعمال ، فجزاهم دبهم جنات عدن تجري من تحتها الأنهار .

( في جنات يتساءلون عن المجرمين ما سلككم في سقر ). بعد أن تطمئن الدار بأهل الجنة يسأل بعضهم بعضاً : أين المجرمون الذين كنا نلاقي منهم الأمرين ؟ . فيطلعهم سبحانه على مكانهم في جهنم ليزدادوا سروراً كسما في بعض الروايات ، فيسألونهم توبيخاً وتقريعاً : ما الذي أدى بكم الى هذا المثوى (قالوا) بلسان المقال أو الحال : ( لم نك من المصلين ) أي لم ننته في الدنيا عن الفحشاء والمنكر ، وقد أخذنا هذا التفسير من الآية ٤٥ من سورة العنكبوت : ان الصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر ( ولم نك نطعم المسكين ) . كانوا يكنزون المال ولا ينفقونه في سبيل الله ( وكنا نخوض مع الحائضين ) . نستهين بكل شيء إلا باللهو واللعب، وندخل كل مدخل إلا مداخل الحق والمحير ( وكنا نكذب بيوم الدين حتى اتانا اليقن ) أي الموت .

قال الشيخ عبد القادر المغربي: « سمي يوم القيامة يوم اللدين لأن فيه يقسع الجزاء والحساب والقضاء والقهر ، كل هذا من معاني كلمة الدين ، ويسمى أيضاً يوم الدينونة أي الحشر والقضاء بين الناس ، والدينان القهار والمجازي والقاضي ، قالوا : «كان على بن أبي طالب ديان هذه الأمة بعد نبيها أي تفرد بمزية القضاء والحذق في فصل الحصومات بعد النبي (ص)» .

( فما تنفعهم شفاعة الشافعين ) . لا شفيع يشفع ، ولا معذرة تنفع ، لا شيء الا التوبة وصالح الأعمال ( فما لهم عن التذكرة معرضين كأنهم حمر مستنفرة فرت من قسورة ) . ضمير لهم يعود الى المشركين ، والتذكرة القرآن ، والحمر هنا الحمر الوحشية ، والقسورة الأسد أو الرماة ، والمعنى ما شأن هؤلاء العتاة يفرون من الهدى والحق فرارهم من الموت ؟.

ر بل يريد كل امرىء منهم ان يؤتى صحفاً منشرة). أي منشورة غير مطوية، وجاء في بعض الروايات ان المشركين قالوا لرسول الله : « لن نؤمن الك حتى

ينزل على كل واحد منا كتاب يقول: الى فلان بن فلان: اتبع محمداً ». وسواء أصحت هذه الرواية أم لم تصح فإنها تفسر الآبة بما دل عليه ظاهرها ، ويؤيسه ذلك الآية ٩٣ من سورة الإسراء: « ولن نؤمن لرقبك حسى تنزل علينا كتاباً نقرأه » مع العلم بأنهم لا يؤمنون ولو استجاب الله الى طلبهم كما صرحت الآية لا من سورة الانعام : « ولو نزلنا عليك كتاباً في قرطاس فلمسوه بأيديهم لقال الذين كفروا ان هذا الا سحر مبين » . والسر هو حرصهم عسلى مصالحهم وامتيازاتهم ، وليس الحسد كن قال بعض المفسرين ، والدليل على ما قلناه قوله تعالى بلا فاصل : ( كلا بل لا يخفون الآخرة ) . لأنهم لا يعملون إلا للحياة الدنيا ، ولا يركنون إلا لترفها ولذاتها ، اما الانسانية ، اما الحق والحير فكلام فارغ .

(كلا انه تذكرة) مرة ثانية يزجر سبحانه المكذبين . ثم بيتن لهم ولغيرهم ان هذا القرآن هو موعظة من الله لعباده ، وما هو بقول ساحر ولا شاعر (فن شاء ذكره) ، أي انتفع بأحكامه ومواعظه ( وما يذكرون إلا ان يشاء الله ) . وتسأل : ان قوله تعالى أولا " : « فمن شاء ذكره » معناه ان الانسان مخير له حريته وارادته ، وقوله ثانيا : « وما يذكرون الا ان يشاء الله » معناه ان الانسان مسير لا حرية له ولا إرادة .. وهذا تناقض بحسب الظاهر، فبأي شيء تدفعه ؟.

الجواب: المراد بالمشيئة الأولى ان الله سبحانه يترك الانسان وما نحتار لنفسه من الايمان والكفر ، والمراد بالمشيئة الثانية ارادة الله تعالى ارغام الانسان على الايمان وإلجاؤه اليه قهراً عنه ، وعليه يكون معنى الآيتين بمجموعها ان الله قد ترك الحيار للانسان في ان يؤمن أو يكفر ، كما في الآية ٢٩ من سورة الكهف : « وقبل الحق من ربكم فمن شاء فليؤمن ومن شاء فليكفر » ولكن الجمحود العنود لا يؤمن عال إلا اذا أجره الله على الايمان ، وألجأه اليه رغماً عنه ، ولا يكون هذا أبدأ لأن غالف لعدل الله وحكمته ، فإن عدله تعالى وسننه في خلقه أن يبين لهم طريق الحير ويرغبهم فيه ، وطريق الشر ومحفرهم منه ، ولكسل أن محتار مصيره بنفسه وإلا بطل الثواب والعقاب ، ويؤيد هذا قوله تعالى بلا فاصل : (هو أهل التقوى وأهل المغفرة ) أي ان الله ، جلت عظمته، هو أهل لأن يطاع في أوامره التقوى وأهل المغفرة ) أي ان الله ، جلت عظمته، هو أهل لأن يطاع في أوامره

ونواهيه ، وان مُخشى من غضبه وعذابه، وأيضاً هو أهل لأن يرحم العباد ويغفر لمن تاب وأناب .

وبلفظ أقل وأوضع ان الله سبحانه خلق الانسان مختاراً ذاعقل وارادة، وميتزه بذلك عن الحيوان ، ولمذا كلفه بالطاعة والاستقامة من دونـه ، ولو شاء سبحانه لسلب الانسان ارادة العاقل ، وجعله كالحيوان أو أحط منه .

# سيؤثرة القيامة

٤٠ آية مكية .

# بني ألله الأحمر التحييم

نسوي بنانه الآية ١ - ١٩:

#### اللغة :

المراد بالنفس اللوامة وخز الضمير والوجدان ، ويأتي البيان . والبنان الأصابع

أو أطرافها . يفجر أمامه أي يمضي قدماً في الفجور والمعاصي ولا يتوب الى الله . والمراد ببرق البصر ما يصيبه من الزيغ والكلال عند رؤية البرق اللامع . وخسف القمر ذهب نوره . لا وزر لا ملجاً . وبصيرة أي بصير والهاء للمبالغة . ومعاذير السم جمع معذرة وأعذار جمع عذر .

## الإعراب :

لا أقسم ولا به زائدة أو نافية للقسم حيث لا داعي له . انظر تفسير الآيسة ٥٠ من سورة الواقعة والآية ٣٨ من سورة الحاقة والآية ٤٠ من سورة المعارج . أي الممزة للانكار . وأن أي انه والمصدر المنسبك ساد مسد المفعولين ليحسب وبلي ابجاب بعد النفي . وقادرين حال من فاعل نجمع أي نجمعها قادرين وليفجر منصوب بأن مضمرة والمصدر مفعول من أجله لمريد ، والمفعول به محدوف أي يريد الانسان الحياة من أجل الفجور . وأمامه نصب على الظرفية بيفجر . وأيان ظرف ظرف زمان عملى متى ، وهي خبر مقدم ويوم مبتدأ مؤخر . وأيان ظرف مكان خبراً للمفر . وكلا حرف ردع . ووزر اسم لا والحبر محدوف أي لا وزر في الوجود . والانسان مبتدأ وبصيرة خبر وعلى نفسه متعلق بيصيرة .

## المعنى :

(لا أقسم بيوم القيامة) أي اقسم به..هذا اذا كانت اللام زائدة كما يرى أكثر المقسرين ، أو ان الأمر لا يحتاج الى قسم لأنه في غايسة الوضوح .. اذا كانت اللام نافية لا زائدة كما يرى البعض . وفي الكلام حذف -- على التقديرين -- أي إنكم لمبعوثون خلقاً جديداً ( ولا أقسم بالنفس اللوامــة ) . للمفسرين أقوال في معنى النفس اللوامة ، والذي نراه ان الانسان كثيراً ما يلوم ويؤنب نفسه بنفسه على ما فعل أو ترك بعد ان يتبين له ان الفعل أو الترك يضر به صحياً كأكلة منعته من أكلات ، أو صفقة بيع أو شراء جرت عليه خسارة لا يطيقها أو لا يريدها ، وما الى ذلك من الأضرار التي لا تمت الى دينه وخلقه بسبب ، وهذا يريدها ، وما الى ذلك من الأضرار التي لا تمت الى دينه وخلقه بسبب ، وهذا

المعنى غير مراد هنا من النفس اللوامة .. وقد يشعر الانسان بالندم والحسرة على ما فرط في جنب الحق ، وتهاون في عمل الحير ، سواء أفرط وتهاون عن عمد وعلم بأنه آثر العالجة على الآجلة ، أم كان ذلك عن جهل وغير قصد ، ثم تبينت له المقائق كما هي حال الكافر في يوم القيامة ، وهذا المعنى بالذات هو المرادهنا من النفس اللوامة .

(أيحسب الانسان ان لن نجمع عظامه بلى قادرين على ان نسوي بنانه). قال منكرو البعث: مستحيل ان نحيا العظام وهي رمسيم.. قالوها بأساليب شي ، وأجابهم سبحانه بشي الأساليب، من ذلك الآية التي نفسرها، ومعناها ان الله هو الذي بجمعها ويحييها، ولا غرابة فإن قدرته تعالى لا يعجزها شيء، وفوق ذلك هو يعيد العظام تماماً كما كانت حتى أدقها وأصغرها حجها كعظام أصابيع الليد، فإنها ترجع لسابق عهدها ببشرتها ولونها وما عليها من شعرات، بل وما فيها من خطوط وبصات.. وذلك على الله سهل يسير لأن الذي أتقنها أول مرة، وجعل بصهاتها تختلف في كل فرد عن الآخر منذ أول انسان الى الانسان الأخبر مهون عليه أن يعبد الانسان الى سيرته الأولى بجميع صفاته وخصائصه، لأن اختلاف خطوط الأصابع وبصهاتها على هذا النحو أكثر وأقوى دلالة على قدرته تعالى من اعادة العظام والأموات.

( بل يريد الانسان ليفجر أمامه ) . الفجور الذنوب والآثام ، وفي أمامه معنى المضي والاستمرار ، وعليه يكون المراد بالانسان هنا المجرم الآثم ، ومجمل المعنى ان هذا الآثم يريد اليادي والمضي في فجوره وآثامه الى يومه الآخر ، ومن أجل هذا ( يسأل ) ساخراً في عتو وعنساد : ( ايان يوم القيامة ) ؟. منى اوانه ؟ أقريب أم بعيد ؟

( فإذا برق البصر وخسف القمر وجُمع الشمس والقمر ) . سأل المعاند : متى يوم القيامة ؟ فذكره سبحانه بأوصافه ، وهي أن يزيغ البصر ، ويذهب نور القمر ، ويصطلم بالشمس لحراب الكون وانقطاع نظامه (يقول الانسان يومئذ أين المفر ) من هذه الكارثة ؟ هل من مغيث ؟ (كلا لا وزر ) لا ملجأ ولا مفر ( الى ربك يومشذ المستقر ) فهو وحده مرجع العباد في ذاك اليوم ، والى

حكمه وأمره تخضع الحلائق ( ينبياً الانسان يومئذ بما قدم وأخر ) . المراد بمسا قدم ما فعل من خير وشر ، وبما أخر ما ترك من الواجبات المفروضة عليسه ، والمعنى اذا وقف الانسان بين يدي خالقه لنقاش الحساب تكشفت له جميع أعماله خيرها وشرها أولها وآخرها ، وأيضاً يتكشف له ما ترك من الواجبات المسؤول عنها ( بل الانسان على نفسه بصيرة ولو ألقى معاذيره ) على ان الانسان يعلم ما فعل وما ترك ، ولا محتاج الى من محره بذلك ، يعلم حتى لو حاول أن يتنصل ويعتذر .

( لا تحرك به لسانك لتعجل به ان علينا جمعه وقرآنه فإذا قرأناه فاتبع قرآنه ثم ان علينا بيانه ) الكلام مستأنف، على طريقة القرآن الكريم ينتقل من موضوع الى موضوع ، سواء أوجدت المناسبة أم لم توجد ، قبال الامام العمادق (ع) : ان الآية الواحدة يكون أولها في شيء ، وآخرها في شيء آخر .. والخطاب في لا تحرك للرسول الأعظم (ص) . وضمير به وما بعده للقرآن ، وعلينا جمعه أي نجمع القرآن في قلبك ، وقرآنه أي قراءته ، فإذا قرأناه أي فإذا انتهينا من قراءة القرآن فاشرع أنت بالتلاوة ، وعجمل المعنى اذا تلا عليك جبريل القرآن فلا تتابعه أنت في القراءة يا محمد مخافة أن يفوتك شيء منه ، فنحن نجعله بكامله في قلبك ، والحطأ في تلاوته وبيان أحكامه والعمل به أيضاً . وتقدم مثله في الآية ١١٤ من سورة طه ج ٥ ص ٢٤٦ .

## بل نحبون العاجلة الآية ٢٠ – ٤٠ :

 كَذَّب وَ تُولَى ﴿ ثُمَّ ذَهَبَ إِلَى أَهْلِهِ يَتَمَطَّى ﴿ أَوْلَى لَكَ فَأُولَى ﴿ ثُمَّ أُولَى لَكَ فَأُولَى ﴿ أَمْ يَكُ نُطْفَةً مِنْ لَكَ فَأُولَى ﴾ أَمْ يَكُ نُطْفَةً مِنْ لَكَ فَأُولَى ﴿ أَمْ يَكُ نُطْفَةً مِنْ لَكَ فَأُولَى ﴿ فَأَوْلَى ﴿ فَأَوْلَى ﴿ فَأَوْلَى اللَّهُ مَنْ اللَّهُ الزَّوْجَيْنِ الذَّكَرَ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ ولَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ ولَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللّ

#### اللغة :

ناضرة بالضاد من النضرة وهي الحسن والجال . وناظرة بالظاء من النظر وهو الرؤية بالبصر أو البصيرة . وباسرة عابسة كالحة . وفاقرة داهية تكسر عظام الظهر . والتراق جمع ترقوة وهي عظم في أعلى الصدر . والراقي من يصنع الرقبة التفت الساق بالساق كناية عن اشتداد الأمر ، ومنه قامت الحسرب على ساق . والمساق من يسوق أي حث عث على السير . يتمطى يتبختر في مشيته تكبراً وخيلاء . أولى أحق وأجدر . وسدى مهملاً . ويمنى يراق .

## الإعراب:

وجوه مبتدأ وناضرة خبر أول وناظرة خبر ثان والى ربها متعلق به ، وجاز الابتداء هنا بالنكرة لوجود الفائدة . ومن راق مبتسا وخبر . وأولى مبتدأ ولك خبر . وسدى حال من الضمير في يُترك . والذكر والأنى بدل مفصل من مجمل ، والمبدل منه الزوجان .

## المعنى :

( كلا بل تحبون العاجلة وتذرون الآخرة ) . الحطاب في تحبون لمن باع دينه
 بدنياه، وآثر الغانية على الباقية مسلماً كان أم غير مسلم، والآية صربحة بذلك ولا تقبل التأويل .

( وجوه يومئذ ناضرة الى رسما ناظرة ) . قال الإمامية والمعتزلة : ان الله سبحانه لا تجوز عليه الرؤية البصرية في الدنبا ولا في الآخرة ، وقالوا أيضاً : ان ناظرة هذا من رؤية البصيرة لا البصر ، أو من الانتظار بمعنى ان النفس تنتظر وتترقب نعمة الله وكرامته ، وأجاز الأشاعرة الرؤية البصرية عليه تعالى ، وسبق لنا الكلام عن ذلك مفصلاً في ج ١ ص ١٠٧ بعنوان ﴿ رؤية الله ﴾ .. على ان البحث في هذا الموضوع وما اليه لا جدوى منه عامة ولا خاصة ، وربما أدى الى توسيـــع الشقة بين المسلمين ، والله سبحانه لم يكلف به أحداً ، رمها يكسن فإن المتقين بحشرون غداً في طلعة سهية مشرقة مستبشرين بمـــا آتاهم الله من فضله ( ووجوه يومئذ باسرة تظن أن يفعل لها فاقرة ) . أما المجرمون فعلم العكس تماماً من المتقين ، بحشرون في وجوه عابسة كالحة ، وقلوب تهتز رعبـاً وهلعاً من غضب الله وعذابه . وتقدم مثله في الآية ١٠٦ من سورة آل عمران ج ٢ ص ١٢٨ . ( كلا اذا بلغت التراقي وقبيل من راق وظن انه الفراق ). هذه الآيات تصف حال المحتضر ، ونزول الموت به الذي لا ينجو منـــه نبي ولا شقــي ولا صغير أو كبر . وابتدأ سبحانه بكلمة • كلا ، حيث تقدم قوله: • بل تحبون العاجلة وتذرون الآخرة » فناسب الردع والزجر عن ذلك ، وفي بلغت ضمير يعود الى الروح التي دل عليها سياق الكلام ، والمعنى كُف أيها المجرم عن الجرائم والآثام وايثار الفانية على الباقية ، واذكر الموت هادم اللذات وقاطع الأمنيات ، اذكـــر نفسك الأخير حين تبلغ الروح الحلقوم ، وتشرف عسلي الحروج من جسدك ، وبقول أهلك بعد العجز عن علاجك : هل من راق يرقيه ، أو طبيب يداويه ؟ وأنت على يقين من أمرك وانه الموت الذي لا يغني منه علاج ولا دواء .

( والتفت الساق بالساق ) . تلتوي إحدى ساقي المحتضر عـلى الأخرى من شدة الهول . وقيل : هذا كناية عن الأمر الشديد جرياً على طريقة العرب، فإنهم يقولون عمن دهمته شدة : شمر لها عن ساق ( الى ربك يومئذ المساق ) . من مات فإلى الله منقلبه ، ولا طريق له إلا اليه .

ومن كلام للإمام علي (ع) يصف حال المتحضر : « فبينا هـو يضحك الى الدنيا ، وتضحك اليه في ظل عيش غفول إذ وطيبى، الدهر به حسكه، ونقضت الأيام قواه ، ونظرت اليه الحتوف عن كتب .. وفتر معلله ، وذهــــل ممرضه،

وتعايا أهله بصفة دائه، وخرسوا عن جواب السائلين عنه .. وان للموت لغمرات هي أفظع من ان تُستغرق بصفة أو تعتدل على قلوب أهل الدنيا ، . معنى تعتدل تستقيم بالادراك .

( فلا صدق ولا صلى ولكن كذب وتولى ثم ذهب الى أهله يتمطى ) . قال كثير من المفسرين : هذه الآية نزلت في أبي جهل ، وهي صورة طبق الأصل لصفاته ، لأنه ما صدق الرسول الكريم (ص) ولا صلى لله ولو بطرفة عين ، بل كذب الحق وشاغب عليه ، وأعرض عنه واستهزأ به ، وكان يذهب الى مجلس النبي (ص) ويستمع الى القرآن ، ثم يعود الى أهله متكبراً متبختراً في مشيته .. وأيا كان سبب النزول فإن ظاهر الآيات على عمومه يشمل كل من عائد الحق وتعالى عليه لأن العبرة بعموم اللفظ لا مخصوص السبب .

(أولى لك فأولى ثم أولى لك فأولى). الغرض من هذا التكرار الزيادة في التهديد والوعيد، والمعنى الويل والعذاب أحق بك وأجدر أبها الأثيم.. وفي كثير من التفاسير: ان رسول الله (ص) أخذ بيد أبي جهل وقال له: «أولى لك فأولى ثم أولى لك فأولى ه. فقال اللعين: أتهددني با محمد ؟ والله ما تستطيع أنت ولا ربك شيئاً، والله لأنا أعز أهل هذا الوادي .. وكان النبي (ص) يقول: لكل أمة فرعون، وفرعون هذه الأمة أبو جهل .. وقد قتل يوم بدر شر قتلة.

(أيحسب الانسان أن يترك سدى). لا نعرف أحداً يحسب ويظن انه غير مسؤول عن شيء بالغاً ما بلغ من الجهل والضلال .. ومن ظن هذا فقد ازرى بنفسه ، وأنزلها منزلة الحشرات والحيوانات .. ولو ترك سبحانه الانسان سدى لكان عابثاً في خلقه لاعباً في أفعاله .. تعالى علواً كبيراً : « ومسا خلقنا الساء والأرض وما بينها لاعبين - ١٦ الأنبياء » .

( ألم يك نطفة من مني عنى ) ألم يكن منكر البعث ماء يصب في الرحم ( ثم كان علقة فخلق فسوى ) . تطورت النطفة خلقاً بعد خلق داخل ظلمات ثلاث ، ثم خرج منها إنساناً في أحسن تقويم بعد أن كان في أسفل سافلين ( فجعل منه الزوجين الذكر والانثى ) . ضمعر منه يعود الى الانسان ، والمعنى ان الله سبحانه بعد ان جعل النطفة انساناً كاملاً أخرج منه أولاداً ذكوراً واناثاً ( أليس

ذلك ) الإله الذي جعل من الماء المهين انساناً عجيباً في صورته وعقله ومواهبه ، وأخرج منه الذكور والاناث (بقادر على ان يحيي الموتى ) بلى انه على كل شيء قدير .. وما من شيء في الوجود إلا وهو ينطق بقدرته ويسبح بحمده ، وليس خلق الانسان بشيء اذا قيس بخلق الكون : « لحلق السموات والأرض أكبر من خلق الناس ولكن أكبر الناس لا يعلمون – ٥٠ غافر » . تقدم مثله في العديد من الآيات ، منها الآية ه من سورة الحجج ج ه ص ٣١٠ .

## سورة الانسان

# ميوضرة الأنييان

٣١ آية مكية ، وقيل غير ذلك .

# بيني ليوال مراكم التحرال التحريم

## هل اتى على الانسان الآية ١ - ٦ :

هَلُ أَنِّى عَلَى الْإِنسَانِ حِينُ مِنَ الدَّهُو لَمْ يَكُنُ شَيْئًا مَذْكُوراً ﴿ إِنَّا خَلَقْنَا الْإِنسَانَ مِنْ نُطْفَة أَمْشَاجٍ نَبْتَلِيهِ فَجَعَلْنَاهُ سَمِيعاً بَصِيراً ﴿ إِنَّا مَذَيْنَاهُ السَّبِيلَ إِمَّا شَاكِراً وَإِمَّا كَفُوراً ﴿ إِنَّا أَعْتَدُ نَا لِلْكَافِرِينَ سَلاَسِلَ هَذَيْنَاهُ السَّبِيلَ إِمَّا شَاكِراً وَإِمَّا كَفُوراً ﴿ إِنَّا أَعْتَدُ نَا لِلْكَافِرِينَ سَلاَسِلَ وَأَعْلاَلًا وَسَعِيراً ﴾ إِنَّ الأَبْرَارَ يَشْرَبُونَ مِنْ كُلُسٍ كَانَ مِزَابُجَا كَافُوراً ﴾ وَأَعْلاً لا وَسَعِيراً ﴾ إِنَّ الله يُفجَرُونَهَا تَفْجِيراً ﴾ عَيْناً يَشْرَبُ بِهَا عِبَادُ اللهِ يُفجَرُونَهَا تَفْجِيراً ﴾

#### اللغة :

أمشاج جمع مشبج وهو الحليط . نبتليه نختبره . هديناه السبيل بيّنا له طريق الخبر والشر . واعتدنا أعددنا .

## الإعراب:

هل هنا بمعنى قد عند المفسرين . والسبيل مفعول ثان ٍ لهديناه لأن المعنى عرَّفناه

أو أريناه . إما أداة تفصيل . وشاكراً وكفوراً حالان من ها هديناه . وعيناً مفعول لفعل محذوف أي اعني عيناً . وقال صاحب مجمع البيان : الباء في «بها» زائدة . وقال صاحب مغني اللبيب : الظاهر انها للالصاق . ومعنى هذا ان شرب تتعدى بنفسها تارة مثل شربت الماء ، وبالباء أخرى مئل شربت بالماء .

## المعنى :

( هل أتى على الانسان حين من الدهر لم يكن شيئاً مذكوراً ) . هذه الآية في صورة الاستفهام ومعناها التأكيد والتحقيق ، والغرض منها أن يفكر الانسان ويرجع الى عقله ويسأله عن القدرة التي أتت به من العدم، ومن أي شيء أوجدته؟ وكيف انتقلت به من طور الى طور ؟ والى أين المصير ؟ وفي هذا يقول الإمام على (ع) : رحم الله امرءاً عرف من أين ، وفي أين ، والى أين ، هذا هو الغرض الذي تهدف اليه الآية ، وفيا يلي نعرض بإيجاز الى ما أشارت اليه هذه الآية وما بعدها من مراحل التطور لوجود الانسان ، أما في أين والى أين فقد سبق الكلام عنها عند تفسير آيات الدنيا والآخرة :

۱ – ( هل أتى على الانسان حين من الدهر لم يكن شيئاً مذكوراً ) . مضى دهر طويل لم يكن للانسان فيه عين ولا أثر ، ومثله : « أو لا يسذكر الانسان انا خلقناه من قبل ولم يك شيئاً - ٦٧ مريم ، ج ٥ ص ١٩٢ . وقال اهل الاختصاص : ان الانسان وجد على هذه الكرة الأرضية منذ ٥ آلاف مليون سنة. وربك اعلم بمن في السموات والأرض - ٥٥ الاسراء ، .

۲ ـ ثم خلــــق سبحانه آدم أبا البشر من تراب و ان مثل عيسى عند الله
 كمثل آدم خلقه من تراب ـــ ٥٩ آل عمران ، وبهذا انتقل الانسان من مرحلة
 بائدة انى وجود ترابــي جامد لا حياة فيه ولا نمو .

٣ \_ ( انا خلقنا الانسان من نطفة امشاج نبتليه ) . هذه اشارة الى انتقال الانسان من الوجود المرابي الى الوجود المسائي ، وهو نطفة تتكون من عناصر شتى أشار اليها الإمام (ع) بقوله : « معجوناً ـ أي الانسان ـ بطينـة الألوان

#### سورة الانسان

المختلفة ، والأشياء المؤتلفة ، والأضداد المتعادية ، والاخلاط المتباينة ، ومن آثار طينة الألوان المختلفة ما نراه في الانسان من سواد العينين وبياض الوجه، ومن آثار الأشياء المؤتلفة عظام الساعدين والساقين ، ومن آثار الأضداد المتعادية الحب والبغض ، والطمع والقناعة ، والتواضع والتكبر ، وصراع العقل والشهوة ، وما الى ذلك ، ومهذا نجد تفسير قوله تعالى : « نبتليه » حيث يلاقي الانسان العنساء المرير من الصراع بين ضميره ونزواته .

٤ – ( فجعلناه سميعاً بصيراً ) . هذه اشارة الى انتقال الانسان من النطفسة التي دبت فيهسا الحياة بمرور الأيام وهو في بطن أمه ، انتقاله من ظلمة البطن حيث لا سمع ولا بصر الى الفضاء مع السمع والبصر ، ولكن بلا عقل وإدراك تماماً كالحيوان .

و – ( انا هديناه السبيل اما شاكراً واما كفوراً ) . يشير سبحانه الى انتقال الانسان من الحيساة الحيوانية الى الحياة الانسانية أي بعد أن تم تكوينه الجسدي وحواسه الظاهرة منحه الله سبحانه العقل والادراك ليميز بين الحق والباطل، والهدى والضلال ، وأيضاً منحه الحرية ليكون بعقله وحريته أهــلا لتحمل المسؤولية ، واستحقاق الثواب والعقاب – طبعاً – بعد البيان وإلقاء الحجة، وعبر سبحانه عن الهدى بالشكر لأنه طاعة لله ، وعن الضلال بالكفر لأنه معصية له .

ورغبة في زيادة التوضيح نشير الى المقارنة بين الانسان وغيره من الكائنات الأرضية بوجه عام .. تنقسم هذه الكائنات الى جامدة لا حياة فيها ولا نمو كالتراب والصخور والمعادن ، والى كائنات حية ، والحياة فيها على ثلاثة أقسام : حياة نباتية ، ومن خصائصها الحركة والنمو بلا احساس وإدراك ، فالنبات يتحرك وينمو ، ولكنه لا يحس ويشعر ، ولا يسمع ويبصر . القسم الثاني الحياة الحيوانية، ومن صفات الحيوان الحركة والنمو والاحساس والشعور والسمع والبصر من غير تعقل وإدراك - في الغالب - أو ادراك الجزئيات دون الكليات . القسم الثالث: الحياة الانسانية ، ومن صفات الانسان أن يتحرك وينمو ويسمع ويبصر وفوق ذلك يدرك الجزئيات والكليات ، ويعرف الكثير عما كان ويتنبأ بالكثير عما يكون ، ومذا الادراك ، وهذه المعرفة امتاز عن سائر الكائنات الأرضية .

- اذن - يلتقي الانسان مع الجهاد لأنه كان تراباً ، واليه يؤول ، وأيضاً كل منها جسم يُحس ويُلمس، وأيضاً يلتقي مع النبات لأنه كان في بطن أمه كالنبات ينمو ويتحرك ، ولكنه لا يسمع ولا يبصر ، ويلتقي الانسان مع الحيوان لأنه كان في طفولته يحس ويشعر ويسمع ويبصر ولكنه لا يعقل تماماً كالحيوان ، ثم افترق عنه بالعقل والادراك ، ومن هنا كان أهلاً لتحميل المسؤولية ، واستحقاق الثواب والعقاب من دون الحيوان .

وهنا يأتي التساؤل: من الذي نقسل الانسان من المرحلة البائدة الى الوجود الترابي الجامد، ومنه الى النباتي النامي المتحرك، ثم الى الحيواني السميع البصير، ثم جعله انسانيا سويساً بجسمه وعقله بخبر عن الماضي ويتنبأ بالمستقبسل، ويخلق الحضارات، ويتحكم بكثير من الكائنات، حتى بالحيوان السميع البصير، ويسأل عما يفعل، ولا يسأل غيره عن شيء ؟ وهل من تفسير لهذا وغيره مما لا يبلغه الاحصاء إلا التفسير بوجود خالق قادر أعجز الأوهام أن تدركه، والألسنة أن تصفه ؟.

وبعد أن أشار سبحانه الى مسؤولية الانسان بقوله : و إنا هديناه السبيل اما شاكراً واما كفوراً و بعد هذا ذكر ما أعد للكافرين : ( انا اعتدنا للكافرين اللاسل واغلالاً وسعيراً ) . السلاسل للأرجل ، والأغلال للأيدي ، والحريق للأجسام ( ان الأبرار يشربون من كأس كان مزاجها كافوراً ) . تطلق الكأس على زجاجة الشراب ، وعلى الشراب نفسه ، وهذا المعنى هو المراد هنا . وقال كثير من المفسرين : ان لشراب أهل الجنة رائحة طيبة كرائحة الكافور ، ونقول نحن : ان المزج بالكافور حقيقة كما دل ظاهر الآية ، واذا كان طعم الكافور في الجنة كذلك ، فخمرة الدنيا في الدنيا كرماً فليس من الضروري أن يكون في الجنة كذلك ، فخمرة الدنيا توجب الصداع والأوجاع ، وخمرة الجنة و لا فيها غول ولا هم عنها ينزفون في الجنة في القرآن مما في الجنة في القرآن مما في الجنة في القرآن مما في الجنة فليس منه في الدنيا إلا الاسم .

( عيناً يشرب بها عباد الله يفجرونها تفجيراً ) أي تجري حيث يشاءون بدون آلة ، بل بمجرد المشيئة .. وتقدم العديد من الآيات التي وصفت ما أعـــده الله

#### سورة الانسان

لعباده المتقين ، والهم يتنعمون فيما لم تره عين ، ولم تسمعه اذن ، ولم يخطر على قلب بشر ، وان المجرمين يتعذبون فيما يفوق الوصف والتصور .

## وبطعمون الطعام على حبد الآية ٧ ــ ٢٢:

يُوفُونَ بِالنَّذُرِ وَيَخَافُونَ يَوْمَا كَانَ شَرُّهُ مُسْتَطِيرًا ﴿ وَيُطْعِمُونَ الطَّعَامَ عَلَى نُحبِّهِ مِسْكِيناً وَيَتبياً وَأَسِيراً ﴿ إِنَّمَا نُطْعِمُكُمْ لِوَجْهِ اللهِ لَا نُرِيدُ مِنْكُمْ جَزَاءَ وَلَا شُكُوراً★ إِنَّا نَخَافُ مِنْ رَبِّنَــا يَوْماً عَبُوساً قَمْطُرِيراً★ فَوَ قَاهُمُ اللهُ شَرَّ ذُلِكَ ٱلْيَوْمِ وَلَقَّاهُمْ نَضْرَةً وَسُرُوراً\* وَجَزَاهُمْ بَمِــا صَبَرُوا جَنَّةً وَحَرِيراً \* مُتَّكِثِينَ فِيهَا عَلَى الْأَرَائِكِ لَا يَرَوْنَ فِيهَا عَلَى الْأَرَائِكِ لَا يَرَوْنَ فِيهَا عَلَى شَمْساً وَلَا زَمْهَرِيراً ﴿ وَدَانِيَةً عَلَيْهِمْ ظِلَالُهَا وَذُلَّلَتْ قُطُولُهَ ۗ ا تَذْلِيلاً ﴿ وَ يُطَافُ عَلَيْهِمْ بَآنِيَةٍ مِنْ فِضَّةٍ وَأَكُوابِ كَانَتْ قَوَارِيراً\* قَوَارِيرَ مِنْ فِضَّةٍ قَدَّرُوهَا تَقْدِيراً ﴿ وَيُسْقُونَ فِيهَا كَأْسَا كَانَ مِزَاجُهَا زَنْجَيِملاً ﴿ عَيْنًا فِيهَا تُسَمَّى سَلْسَبِيلًا ﴿ وَيَطُوفُ عَلَيْهِمْ وَلْدَانٌ مُخَلِّدُونَ إِذَا رَأَيْتُهُمْ حَسِبْتُهُمْ لُوْلُوْا مَنْثُوراً ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَ ثُمَّ رَأَيْتَ نَعِيمًا وَمُلْكُمَّا كَبِيرًا ﴿ عَالِيَهُمْ ثِيَابٌ سُنْدُسِ خُضُرٌ وَإِسْتَبْرَقُ وَخُلُوا أَسَاوِرَ مِنْ فِضَّةٍ وَسَقَاهُمْ رَبُّهُمْ شَرَاباً طَهُوراً ﴿ إِنَّ لَهِ ذَا كَانَ لَكُمْ جَزَاة وَكَانَ سَعْيُكُمْ ا مَشْكُوراً\*

#### اللغة:

مستطيراً فاشياً منتشراً . عبوساً أي تعبس فيه الوجوه . قطريراً شديداً مظلماً . فضرة حسنة . وأراثك جمع أريكة وهي السرير . وزمهريراً برداً شديداً . ودانية ناعمة . وأكواب جمع كوب وهو قدح لا عروة له ولا خرطوم . وقوارير جمع قارورة وعاء من الزجاج . وقال الشيخ المغربي في تفسير جزء تبارك : الزنجبيل عروق نبات يشبه القصب . والسلسبيل سهل المساغ والانحدار في الحلق . والسندس ضرب من الحربر الرقيق . والاستبرق الغليظ منه .

## الإعراب:

يوماً مفعول به على حذف مضاف أي عذاب يوم. وعلى حبه متعلق بمحذوف حالاً من فاعل يطعمون أي كاثنين على حبه . ونضرة مفعول ثان للقاهم لأن المعنى أعطاهم . ومتكثين حال من مفعول جزاهم . ودانية عطف على متكثين . وظلالها فاعل دانية . قواريراً الأولى بالتنوين مع انها لا تنصرف لأنها رأس آية لتتناسب مع «تذليلاً » و «تقديراً » . وقوارير الثانية بدل من الأولى . وعيناً بدل من زنجبيل . ثم ظرف بمعنى هناك . وفي تفسير البيضاوي وغسيره ان عاليهم حال من الضمير في « عليهم » وثياب فاعل عاليهم لأن المعنى تعلوهسم ثياب من الضمير في « عليهم » وثياب فاعل عاليهم لأن المعنى تعلوهسم ثياب سندس .

## المعنى :

بعد ان أشار سبحانه الى بعض ما أعده غداً للأبرار – قال : استحقوا ذلك لصفات ثلاث :

وصيغة النذر أن يقول الناذر : على لله ، أو نذرت لله كله كله . ولا يقع النذر عبرداً عن ذكر الله أو أحد أسمائه الحسنى كالرحمن والحالق والمحيي والمميت، فلو قال : نذرت لأفعلن كذا كان لغوا ، والعهد في اصطلاح كثير من الفقهاء أن يقول المعاهد : أعاهد الله أو علي عهد الله كذا ، واليمين هو الحلف بالله . وتقدم الكلام عن اليمين عند تفسير الآية ٨٩ من سورة المائدة ج ٣ ص ١٢٠ والله سبحانه يحب ويثيب كل من صدق وأحسن في فعل أو قول سواء أكان القول وعدا أم عهدا أم نذراً أم عيناً أم شهادة أم خبراً من الأخبار .

٢ – ( ويخافون يوماً كان شره مستطيراً ) . يطيعون الله في كل شيء خوفاً
 من يوم يعم شره العظيم كل من عصى الله وخالفه في حكم من أحكامه .

٣ – ( ويطعمون الطعام على حبه مسكيناً ويتها وأسيراً ). يبذلون كل عزيز وهم في أشد الحاجـة اليه ، ومثله : « ويؤثرون عـلى أنفسهم ولو كان بهم خصاصة – ٩ الحشر ، والمسكين البائس العاجز ، واليتيم من لا كفيل له، أما الأسير فقيل : ان المراد به هنا من أسره المسلمون بالحرب مع أعداء الله والاسلام، وروي ان الصحابة كانوا اذا أتوا رسول الله (ص) بأسير من أعداء الله وأعدائه دفعه الى بعض المسلمين وقال له : أحسن اليه ، فيأخذه الى بيته ، ويؤثره على نفسه وأهله .

(انما نطعمكم لوجه الله لا نريد منكم جزاء ولا شكوراً إنا نخاف من ربنا يوماً عبوساً قطريراً). لا نريد مكافأة منكم ولا من غبركم ، وانما نطعم ونبذل بدافع التقرب الى الله ، والحوف من يوم تفحص فيه الأعمال ، وتكثر فيه الأهوال .. قالوها بلسان الحال لا بلسان المقال أو قالها الله عنهم علما منه تعالى بما في قلوبهم من الايمان والاخلاص (فوقاهم الله شر ذلك اليوم ولقاهم نضرة وسروراً). خافوا يوم المحشر ، فاتقوا شره بطاعة الله والاخلاص له، فبدلهم من بعد خوفهم أمناً ، فأشرقت وجوههم ينور البشر والفرحة (وجزاهم بما صبروا جنة وحريراً). صبروا على الجوع وجهده ليشبع غيرهم فكان ثوابهم عند الله جنة فيها ما تشتهي الأنفس وتلذ الأعن .

وفي كثير من التفاسير ان هذه الآيات نزلت في حق الإمام علي بن أبسي طالب، ونثبت منها عبارة الرازي بنصها :

« ذكر الواحدي من أصحابنا – أي السنة – وصاحب الكشاف من المعتزلة: ال الحسن والحسين (ع) مرضا فعادهما الرسول (ص) في أناس معه ، فقالوا : يا أبا الحسن لو نفرت على ولدك ، فنذر على وفاطمة وفضة جارية لها ان شفاهما الله تعالى أن يصوموا ثلاثة أيام فشفيا ، فاستقرض على ثلاثة اصوع من شعير ، فطحنت فاطمة صاعاً ، واختبزت خسة أقراص على عددهم، ووضعوها بين أيديهم ليفطروا فوقف عليهم سائل فقال : السلام عليكم يا أهمل بيت محمد ، مسكن أطعيموني ، أطعمكم الله من الجنة، فاتروه ولم يذوقوا إلا الماء، وأصبحوا صائمين، فلم أمسوا ووضعوا الطعام بين أيديهم وقف يتيم فآثروه ، وجاءهم أسير في الليلة المائة ، ففعلوا مثل ذلك ، فلم أصبحوا أبصرهم رسول الله يرتعشون كالفسراخ فقال : ما أشد ما يسوءني ما أرى بكم ، فنزل جبريل وقال : خذها يا محمد هنأك الله في أهل بيتك ، فاقرأ هذه السورة » .

(متكثين فيها على الأراثك لا يرون فيها شمساً ولا زمهريراً). ضمير «فيها» للجنة ، والأراثك السرر ، والشمس كناية عن الحر ، والزمهرير البرد ، والمعنى واضح . وتقدم مثله في الآية ٣١ من سورة الكهف ( ودانية عليهم ظلالها وذللت قطوفها تذليلاً ) . جاء في كتب اللغة ان دانية تكون بمعنى قريبة ، وبمعنى ناعمة ، وهذا المعنى يناسب الظل وهو الفيء ، وأيضاً يناسب كلمة ، عليهم ، ولو كان المعنى قريبة لقال تعالى ، اليهم ، وتذليل العناقيد معناه انها في متناول الأيدي لا يحول دونها حائل ، وتقدم مثله في الآية ٢٣ من سورة الحاقة .

( ويطاف عليهم بآنيــة من فضة وأكواب كانت قواريراً قوارير من فضة قلروها تقديراً ) . واو الجاعة في قدروها تعود الى متكثين ، وهم أهل الجنــة تماماً مثل واو « لا يرون فيها » وعليه يكون المعنى ان صفة الأكواب لوناً وحجاً هي كما يشاء أهل الجنة ، وكما قدروها في نفوسهم وتصوروها في أذهانهم .

وذكر المفسرون سؤالاً حول هذه الآية ، وهو ان قوارير جمع قارورة ، وهي وعاء الزجاج فكيف يتفق هذا مع قوله : « من فضة » ؟ وهـــل يستقيم قول

## سورة الانسان

القائل : الزجاج من فضة والماء من التراب ؟.

وأجابوا بأن معدن الأكواب من فضة ، ولكنها رقيقة شفافة كالزجاج ينفله فيها البصر كما ينفذ فيه .

( ويسقون فيها كأساً كان مزاجها زنجبيلاً ) . وهو عرق لبعض النباتات ، قال المفسرون : كان العرب عبون جعل الزنجبيل في المشروب ، ولذا وصف سبحانه به شراب أهل الجنة (عيناً فيها تسمى سلسبيلاً ) ماؤها عذب فرات سائغ للشاربين ( ويطوف عليهم ولدان عليون اذا رأيتهم حسبتهم لؤلؤاً منثوراً ) . هم في جالهم ونضارتهم كاللؤلؤ المنثور ، وفيه ايماء الى كثرة الحسدم ووجودهم هنا وهناك ( وإذا رأيت ثم رأيت نعياً وملكاً كبيراً ) . اذا دخلت الجنة رأيت ما لا اذن سمعت ولا عين رأت ولا خطر على قلب بشر ( عاليهم ثياب سندس خضر واستبرق وحكوا أساور من فضة وسقاهم ربهم شراباً طهوراً ) يلبسون الحرير الرقيق والغليظ ، وأيضاً يضعون في أيديهم أساور فضة ، ويشربون طيباً طاهراً . وتقدم مثله في الآية ٣١ من سورة الكهف ( ان هذا كان لسكم جزاء وكان سعيكم مشكوراً ) . بعد تلك الكرامة يقال لهم : هذه مكافأة على أعالسكم الني شكرها الله لسكم بالثواب وحسن المسآب . وتقدم مثله في الآية ١٩ من سورة الاسراء .

## ان هؤلاء محبون العاجلة الآية ٣٣ - ٣١:

إِنَّا نَعْنُ نَوْ لَنَا عَلَيْكَ ٱلْقُو آنَ تَنْوِيلاً ﴿ فَاصْبِرْ لِحُنْكُمْ رَبِّكَ وَلَا تُطِلِعُ مِنْهُمْ آثِماً أَوْ كَفُوراً ﴿ وَاذْكُرِ الْمُ رَبِّكَ بُكُرَةً وَأَصِيلاً ﴿ وَمِنَ اللَّيْلِ مِنْهُمْ آثِماً أَوْ كَفُوراً ﴿ وَإِذْكُرِ الْمُ رَبِّكَ بُكْرَةً وَأَصِيلاً ﴿ وَمِنَ اللَّيْلِ مَا اللَّهِ لَهُ وَلَا الْمُحَدِّقُ لَا الْمُحَدِّقُ الْعَاجِلَةَ وَيَذَرُونَ وَرَاءُهُمْ فَوْلاً وَيُحِبُّونَ ٱلْعَاجِلَةَ وَيَذَرُونَ وَرَاءُهُمْ فَوْلاً وَيُحِبُّونَ ٱلْعَاجِلَةَ وَيَذَرُونَ وَرَاءُهُمْ فَوْلاً وَمُنْ الْعَاجِلَةُ وَيَذَرُونَ الْعَاجِلَة وَيَذَرُونَ وَرَاءُهُمْ فَوْلاً وَمُونَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَمُنْ خَلَقْنَاهُمْ وَشَدَدْنَا أَسُرَهُمْ وَإِذَا شِنْنَا بَدُّلْنَا اللَّهُ وَرَاءُهُمْ وَاذَا شِنْنَا بَدُّلْنَا

أَمْنَاكُمْ تَبْدِيلاً ﴿ إِنَّ لِهَذِهِ تَذْكِرَةٌ فَمَنْ شَاءَ اتَّخَذَ إِلَى رَّبِهِ سَبِيلاً ﴿ وَمَا تَشَاوُونَ إِلَّا أَنْ يَشَاءَ اللهُ إِنَّ اللهَ كَانَ عَلِيماً حَكِيماً ﴿ يُدْخِلُ مَنْ وَمَا تَشَاوُونَ إِلَّا أَنْ يَشَاءَ اللهُ إِنَّ اللهَ كَانَ عَلِيماً حَكِيماً ﴿ يُدْخِلُ مَنْ وَمَا تَشَاءُ فِي رَحْمَتِهِ وَالظَّالِمِينَ أَعَدًّ فَهُمْ عَذَاباً أَلِيماً ﴿

#### اللغة

بكرة وأصيلاً صباحاً ومساء . فاسجد له صلِّ له . وسبِّحه تهجد لله . يذرون وراءهم أي يطرحونه خلف أظهرهم ولا يكترثون به . والمراد بأسر ، هنا الحلق .

## الإعراب

آثماً أو كفوراً «أو» للتسوية أي لا تطع أحدهما. ويوماً مفعول به ليذرون ، والظالمين مفعول لله ليذرون ، والظالمين مفعول لفعل محذوف أي ويعذب الظالمين .

## المعنى:

(إنا نحن نزلنا عليك - يا محمد - القرآن تنزيبالاً). وهو حق لا ريب فيه ، وقد وعدناك بالنصر ، شريطة ان تصبر على أذى المعاندين وصدهم عن سبيل الله ( فاصبر لحكم ربك ) . وحكمه تعالى أن تجري الأمور على سننها الطبيعية ، وان توجد في أوقاتها المعينة ، فالطربق الى الهدى لمن رغب فيه هو النصح والارشاد ، وطريق النصر العسر في الكفاح والجهاد ( ولا تطع منهم آئماً أو كفوراً ) فيا محاولونه منك ، ويساومونك عليه ، وقد كان المشركون يعرضون على الرسول الأعظم (ص) المال والنساء والرياسة على أن يترك الدعوة الى الله ، فيرفض ويأبى ، وفي النهي عن طاعة الآثم والكفور ايماء الى ذلك ، والمراد

بالآثم كل من اكتسب إثمـــاً ، وبالكفور كل جاحد ، وقال جاعة من أهـــل التفسير : ان المراد بالآثم هنا عتبة بن ربيعة لأنـــه كان منغمساً في الشهوات ، وبالكفور أبو جهل أو الوليد بن المغيرة .. وأياً كان سبب النزول فإنه لا يخصص عموم اللفظ .

( واذكر اسم ربك بكرة وأصيلاً ). كن مع الله في جميع أمورك وأوقاتك، ولا تأخذك فيه لومة لاثم . وتقدم مثله في الآية ٤٢ من سورة الأحزاب ( ومن الليل فاسجد له ) . صل لله في جزء من الليل ( وسبحه ليلاً طويلاً ) . تهجد لله في الليل أمداً غير قصير ، والأمر هنا للاستحباب لقوله تعالى : « ومن الليل فتهجد به نافلة لك - ٧٩ الإسراء » ( ان هؤلاء يحبون العاجلة ويذرون وراءهم يوماً ثقيلاً ) . هؤلاء إشارة الى المشركين والى كل من أحب الدنيا وتولاها ، ووصف سبحانه يوم القيامة بالثقل لأنه يوم عسير على الكافرين غير يسير .

( نحن خلقناهم وشددنا أسرهم ) . الله سبحانه هو الذي أوجدهم من العدم، وصورهم فأحسن صورهم ، فكيف أنكروه وعصوا أمره ونهيه ؟ ( وإذا شئنا بدلنا أمثالهم تبديلاً ) . هذا تهديد ووعيد للمكذبين بأن الله قادر على أن بهلكهم ويستخلف مكانهم قوماً آخرين أفضل وأكمل . وتقدم مثله في الآية ٣٨ من سورة عمد ( ان هذه تذكرة ) . هذه اشارة الى السورة التي نحن بصددها ، وهي بما فيها من ترغيب وترهيب عظة لمن كان له قلب أو ألقى السمع وهو شهيد ( فمن شاء آغذ الى ربه سبيلاً وما تشاءون إلا أن يشاء الله ) . بين سبحانسه للانسان طريقي الحير والشر ونهاه عن هذا وأمره بذاك وتركه وما نختار لنفسه .. ولكن المعائد لا يفعل الحير إلا إذا أجره الله عليه ، وألجأه اليه ، وهذا لن يكون لأنه غالف لعدله تعالى وحكمته وسنته في خلقه . انظر تفسير الآية ٥٦ من سورة المدثر فانه أوسع وأوضح .

( ان الله كان علياً حكياً ) . عليم بأحوال عباده ، حكيم لأنه لا يأمرهم إلا بما فيه الحير والصلاح ، ولا ينهاهم إلا عما فيه الشر والفساد ( يدخل من يشاء في رحمته ) . المراد بالرحمة هنا الجنة ، وقد اقتضت حكمته تعالى ومشيئنه

أن لا يدخل الجنة أحداً إلا بالجد والعمل ، والآيات كثيرة وواضحة الدلالة على ذلك ، منها قوله تعالى : و أم حسبتم ان تدخلوا الجنة ولما يعلم الله الذين جاهدوا منكم ويعلم الصابرين — ١٤٢ آل عمران » .. وكيف يشاء سبحانه أن يدخل الجنة من ليس لها بأهل ، وقد أخرج منها آدم لما عصى ربه فغوى ؟ ( والظالمين أعد لهم عذاباً ألياً ) . للمتقين رحمة الله وجنته : وللمجرمين غضبه وعذابه .

## ميكوشرة المرسيلات

٠٥ آية مكية .

## بنير للمُ الرِّمْ إِلَا الْحِمْ الْحَمْ

والمرسلات عرفاً الآية ١ – ٢٨:

## المعنى :

تعرض هذه السورة جانباً من مشاهد اليوم الآخر ، وتحلس المجرمين والمكذبين من عذابه وأهواله ... وتقدم ذلك في عشرات الآيات ، ومن أجل هذا نقتصر على التفسر اللغوي ، ونعرب بعض ما يحتاج الى الاعراب من الكلمات جامعسين بين اللغة والإعراب في فقرة واحدة على خلاف عادتنا في سائر السور .

(والمرسلات عرفاً). قيسل ، هي الملائكة . وان المراد بالعرف المعروف وانه مفعول من أجله للمرسلات ، والمعنى ان الله يرسل ملائكته من أجل تبليغ الوحي للأنبياء وغير ذلك من الحيرات. وقيل المراد بالمرسلات الرياح ، وبالعرف التتابع ، وقد نصب على الحال ، والمعنى يرسل الله الرياح متتابعة ( فالعاصفات عصفاً ) . السريعات في السير ، يقال : عصفت الناقة براكبها اذا أسرعت به ، وعصفاً مفعول مطلق للعاصفات ( والناشرات نشراً ) . تنشر الرياح السعب في الفضاء ، أو تنشر الملائكة رحمة الله في لحلقه (فالفارقات فرقاً ) . تنزل الملائكة برايات الله التي تفرق بين الحق والباطل ، أو ان الرياح تفرق الأمطار في أنحساء الأرض ( فالمقيات ذكراً عفراً أو نفراً ) . ذكراً مفعول به العملقيات ، وعفراً الأرض ( فالمقيات ذكراً عفراً أو نفراً ) . ذكراً مفعول به العملقيات ، وعفراً لأن المهنى ان الله سبحانه يرسل ملائكته بالوحي لينفر به العباد ، ولا يكون لهم عليه الحجة . وقيل : ان المراد بالملقيات الرياح ، وبالذكر المطر لأنه يذكر بالله ورحمته ، فالمؤمن يشكر الله حين ينزل المطر ويعتفر عما سبق منه من التقصير ، والكافر يزداد طغياناً لأن المطر يزيد من ثرائه ، وبالتالي يكون المطر أو الرياح نفيراً له بعذاب ألم .

هذا ملخص ما قاله المفسرون حول هذه الكلمات أو الآيات الخمس ، ولكل وجه، لأن الله يرسل الرياح كما جاء في الآية ٥٧ من سورة الأعراف : « وهو الذي يرسل الرياح بشرى بن يدي رحمته » وأيضاً يرسل الملائكة كما جاء في الآية ٥٧ من سورة الحج : « الله يصطفي من الملائكة رسله » . ومها يكن فما نحن عسؤولين عن هذا البحث امام الله ، ولا تحت معرفته الى حياتنا بسبب ، فالأولى أن نترك ذلك لعلمه تعالى مؤمنين بأنه هو وحده مسبب الأسباب .

## سورة المرسلات

( انما توعدون لواقع ) . الموعود به هو يوم انقيامة ، و و انما ي كلمتان وان ي و و ما ي الموصولة وهي اسم ان وتوعدون صلة وواقع خبر و ان ي و الجملة جواب القسم ، و المعنى ان الساعة آتية لا ريب فيها ( فإذا النجوم طمست ) . ذهب ضوءها ( واذا السهاء فرجت ) انفطرت كواكبها ( واذا الجبال نسفت ) . صارت هباء وذهبت مع الربح (واذا الرسل أقتت) من التوقيت، والرسل الملائكة، وقد جعل الله لها وقتاً معلوماً تحضر فيه لتشهد على العباد ، ثم تسوق المتقبن زمراً الى الجنة ، والمجرمين زمراً الى جهنم ( لأي يوم أجلت ) تلك الرسل ؟ ( ليوم الفصل ) بدل من لأي يوم بإعادة حرف الجر ، والاستفهام لتفخيم اليوم وشدة أهواله ، وسمي بيوم الفصل حيث ينفصل فيه بين الناس بالحق بلا إجمحاف وعاباة ( وما أدر اك ما يوم الفصل ) . مسا الذي تعرفه عن هذا اليوم الذي لا يقاس بهوله هول ؟ ( ويل يومثذ للمكذبين ) . هذا تهديد ووعيد لمن كذب بيوم الدين، وأيضاً لمن آمن به ولم يعمل له .

(ألم بهلك الأولين) كقوم نوح لأنهم كذبوا رسولهم (ثم نتبعهم الآخرين) كقوم لوط (كذلك نفعل بالمجرمين) الذين كذبوا محمداً (ص) لأن السبب واحد، وهو الإعراض عن الحق ( ويل يومئذ للمكذبين ) تكررت هذه الآية عشر مرات تبعاً لاختلاف معنى الآية التي قبلها ( ألم نخلقكم من ماء مهين فجعلناه في قرار مكين الى قدر معلوم فقدرناه فنعم القادرون ) . أتنكرون البعث وتقولون : من عين العظام وهي رميم ؟ وأنتم تعلمون ان الله أنشأكم من ماء حقير ، وأودعكم في ظلمات ثلاث أمداً معيناً ينقلكم فيه من خلق الى خلق ، وحدد هذا الأمد في منتهى الدقة والحكمة . أبعد هذا كله تكفرون بأنعم الله ، وتكذبون بقدرته على البعث والحساب والجزاء ؟.

( ألم نجعل الأرض كفاتاً أحياء وأمواتاً ) ؟. كفات جمع كفت، وهو الوعاء، وقد شبّه سبحانه الأرض بالأوعية ، والخلق بما تضمه الأوعية وتجمعه ، والمعنى ان الأرض تضم الخلائق أحياء على ظهرها ، وأموائاً في بطنها .. والأرض مفعول أول لنجعل ، وكفاتاً مفعول ثان ، وأحياء وأمواتاً حال من مفعول فعل مقدر أي تكفتهم الأرض أحياء وأمواتاً ، وقيل : مفعول ( وجعلنا فيها رواسي شامخات)

جبالاً ثابتات عاليات كيلا تميد بكم ( وأسقيناكم ماء فراتاً ) عذباً ، وهو حياة لكم وللأرض ، فتفيض عليكم بالخيرات والبركات .

## الى ظل ذي ثلاث شعب الآية ٢٩ ... ٥٠:

إِنْطَلِقُوا إِلَى مَا كُنْتُمْ بِهِ تُكَذَّبُونَ ﴿ إِنْطَلِقُوا إِلَى ظِلَّا ذِي ثَلاَثُ شَعْبِ ﴿ لَا طَلِيلِ وَلَا يُغْنِي مِنَ اللَّهِ ﴿ إِنَّهَا تَرْمِي بِشَرَدِ كَالْقَصْرِ ﴿ وَكَا يَمْ لَا يَنْطِقُونَ ﴿ وَلاَ مَنْ لَلهُ كَذَّ بِينَ ﴿ هَذَا يَوْمُ لاَ يَنْطِقُونَ ﴿ وَلاَ يَوْمُ الْفَصْلِ مِوْذَنَ لَهُمْ فَيَعْتَذِرُونَ ﴿ وَيَسِلُ يَوْمَئِذِ لِلْهُ كَذِّ بِينَ ﴿ هَذَا يَوْمُ الْفَصْلِ مَعْنَا كُمْ وَالْأَوْلِينَ ﴿ فَإِنْ كَانَ لَكُمْ كَيْبِ دُونِ ﴿ وَيُل يَوْمَئِذِ لِلْهُ كَذِّ بِينَ ﴿ هَذَا يَوْمُ الْفَصْلِ مَعْنَا كُمْ وَالْأَوْلِينَ ﴿ فَإِنْ كَانَ لَكُمْ كَيْبِ دُ فَكِيدُونِ ﴿ وَيُلُ يَوْمَئِذٍ لِلْهُ كَذِّ بِينَ ﴿ وَالْمُ اللَّهُ مِنْ مَعْنَا كُمْ وَالْمُ مِنْ وَيَلْ يَوْمَئِذٍ لِلْهُ كَذَٰ لِكَ مَجْوِمُونَ ﴿ وَيُلُ يَوْمَئِذِي الْمُحْسِنِينَ ﴾ لَمُوا وَتَمْتَعُوا فَلِيلاً إِنَّكُمْ مُجْوِمُونَ ﴿ وَيُلُ يَوْمَئِذِي الْمُحْسِنِينَ ﴾ وَلِمُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا لا يَوْمَئِذٍ لِلْهُ مَنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ وَا لَا يَرْ لَعُونَ ﴿ وَيُلُ يَوْمَئِذِ لِلْهُ كُذَّ بِينَ ﴿ وَإِلَّا لَهِ مِنْ مُنْ اللَّهُ مِنْ مَنِ لَا لَهُ مُونَ ﴿ وَيُلُ لَكُونَ اللَّهُ مَا وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَالِكُ اللَّهُ مُونَ ﴿ وَيُلُ لَونَ مُولَا لَا يَرْ لَعُونَ ﴿ وَيُلُ لَمُ مَنْ اللَّهُ مُونَ ﴿ وَيُلُ لَا مُنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مُؤْمِنَ ﴿ وَيُلُ لَا يَلِلْ اللَّهُ مُؤْمِنَ ﴿ وَيُلْ لَا مُؤْمِنَ اللَّهُ مَلِيلًا لِلْكُونَ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُؤْمِنَ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَلَ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ الللَّهُ مُنَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنَالِقُونَ اللَّهُ مَا اللَّهُ مُؤْمِنَ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُؤْمِنَ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُؤْمِلًا لِلْكُونَ اللَّهُ مُنَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُؤْمِلًا لَا مُؤْمِلُ الللَّهُ اللَّهُ مُؤْمِنَ الللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنَا اللَّهُ مُؤْمِلًا لِلْمُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُولِلًا لِلْ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّه

## المعنى :

( انطلقوا الى ما كنتم به تكذبون ) . كذبوا بعذاب الله ، بــل سخروا منه وممن توعدهم به .. وغداً تقول لهم زبانية جهنم في سخرية وتهكم تماماً كما تهكموا من قبلُ برسلهم ، تقول لهم : اذهبوا الآن الى مــا كنتم تهزؤون ( انطلقوا الى

## سورة المرسلات

ظل ذي ثلاث شعب ) من دخان جهنم : شعبة تظللهم من فوق رؤوسهم ، وثانية عن شمالهم ( لا ظليل ولا يغني من اللهب ) . هو ظل ، ولكنه لا يقي المستظلين به من عذاب الحريق ، بل يزيدهم عذاباً على عذاب ، ومثله و وظل من محموم لا بارد ولا كريم — 22 الواقعة ، ( أنها ترمي بشرر كالقصر كأنه جالة صفر ) . ضمير أنها يعود أنى جهنم ، وجالة جمع جمل ، والمعنى أن شرر جهنم يتطاير و بملا الفضاء ، وكل شرارة كالقصر حجاً ، والجمل الأصفر لوناً .

( هذا يوم لا ينطقون ولا يؤذن لهم فيعتذرون ) . الضمير للمجرمين. وللعباد يوم القيامة مواقف يؤذن لهم بالكلام في بعضها دون بعض . انظر تفسير الآية من سورة يس ج ٦ ص ٤٢١ . وقيل في معنى الآية : ان المجرمين لا ينطقون عما ينفعهم ، ولا عذر لهم عند الله ( هذا يوم الفصل ) يتفصل فيه بالحق بسين الخلائق ( جمعناكم والأولين ) من المجرمين أمثالكم وحشرناكم جميعاً في موقف واحد لنقاش يوم الحساب. ثم تساقون الى مقر واحد هو جهم وبشس القرار ( فان كان لكم كيد فكيدون ) . هذه هي نهايتكم ، فان كان لديكم حيلة أو وسيلة تمتنعون بها من العذاب فأتوا بها ... وفيه تقريع وتوبيخ عسلى مكرهم وخداعهم في الحياة الدنيا .

( ان المتقن في ظلال وعيون وفواكه مما يشتهون ) . هذا على عادة القرآن الكريم ، يقرن علله المجرمين بثواب المتقلب لغرض البرغيب والبرهيب . فللمجرمين ظلال من دخان جهنم ، وللمتقين ظلال من نعيم الجنة ، وعيون جارية وفواكه متنوعة مع الكرامة والمهابة من العلي الأعلى ، من ذلك قول الملائكة لهم: ( كلوا واشربوا هنيئاً بما كنتم تعملون ) . تقدم مثله بالحرف الواحد في الآية ١٩ من سورة الطور ( كذلك نجزي المحسنين ) . هذه هي سنتنا في الحلق « انا لا نضيع آجر من أحسن عملاً — ٣٠ الكهف ».

ر كلوا وتمتعوا قليلاً ). الخطاب للمجرمين، والمراد به التهديد والوعيد، ومعناه تمتعوا في حطام الدنيا كما تشاءون ، فما هي إلا ايام قلائل ، ثم تزول المتعة كما يزول السراب ( انكم مجرمون ) وسنة الله في المجرمين ان يمهلهم قليلاً ثم يذيقهم

عذاب السعير ( واذا قبل لهم اركعوا لا يركعون ) . اذا أمرهم الرسول بالمحشوع والتواضع لله أصروا على الزهو والكبرياء . قال الشيخ عبد القادر المغربي عند تفسير هذه الآية : و روي ان النبي (ص) سأل هند زوجة أبي سفيان بعد أن أسلمت يوم الفتح : كيف رأيت الاسلام ؟ قالت : حسن لولا ثلاث . قال : وما هن ؟ قالت : التجبيه - أي الركوع والسجود في الصلاة - والحار، ورقي هذا العبد الأسود على الكعبة - تريد بلالا وأذانه من على الكعبة - فأجابها الرسول (ص) بقوله : أما التجبيه فلا صلاة من دونه ، وأما الحار فهو أحسن ستر ، وأما الأسود فنعم العبد هو » .

( فبأي حديث بعده يؤمنون ) . ان عظمة الله سبحانه تتجلى في القرآن تمامآ كما تتجلى في القرآن تمامآ كما تتجلى في الكون ، فمن لم يقتنع وينتفع بالقرآن فلا يقنعه شيء. وتقدم بالحرف الواحد في الآية ١٨٥ من سورة الأعراف ج ٣ ص ٤٢٩ .

# ميورخ البستا

٤٠ آية مكية .

# بني ليوالحمز التحمير التحمير

## عم يتساءلون الآية ١ – ١٦:

عُمُّ يَتَسَاءُلُونَ \* عَنِ النَّبَأِ الْعَظِيمِ \* الذِي ثُمْ فِيهِ مُخْتَلِفُونَ \* كَلا سَيَعْلَمُونَ \* أَمَّ نَجْعَلِ الْأَرْضَ مِهَاداً \* وَالْجِبَالَ أَوْتَاداً \* وَخَلَفْنا كُمْ ثُمُّ كَلَّا سَيَعْلَمُونَ \* أَلَمْ نَجْعَلِ الْأَرْضَ مِهَاداً \* وَالْجِبَالَ أَوْتَاداً \* وَخَلَفْنا النَّهَارَ أَوْاجاً \* وَجَعَلْنَا النَّهَارَ أَوْاجاً \* وَجَعَلْنَا النَّهَارَ أَوْاجاً \* وَجَعَلْنَا النَّهَارَ مَعَاشاً \* وَبَعَلْنَا فَوْقَكُمْ سَبْعاً شِدَاداً \* وَجَعَلْنَا سِرَاجاً وَهَاجاً \* وَأَنْوَلْنَا مِنَ الْمُعْصِرَاتِ مَاءً ثَجَّاجاً \* لِلْنُحْرِجَ بِهِ حَبًّا وَنَبَاتاً \* وَجَعَلْنَا أَلْفَافاً \* مِنَ الْمُعْصِرَاتِ مَاءً ثَجًّا جاً \* لِلْنُحْرِجَ بِهِ حَبًّا وَنَبَاتاً \* وَجَعَلْنَا أَلْفَافاً \*

#### اللغة :

النبأ هو الحبر الذي يهم له والمهاد الفراش وأزواجاً ذكراً وأنثى والسبات بضم السين الموت ، والنوم إحدى الميتين والمراد بالمعاش وقت طلب العيش . والمعصرات السحائب ، والثجاج المنصب بكثرة ، وألفافاً ملتفة الشجر لتقارب الأغصان .

## سورة النبأ

## الإعراب:

عم كلمتان : عن وما ، وادغمت الميم بالنون . وحذفت الألف للفرق بين الاستفهام والحبر، ومثلها مم وبم ولم والى م وعلى م وحتى م، وعم متعلق بيتساءلون. وعن النبأ متعلق بمقدر كأن سائلا يسأل: عن أي شيء يتساءلون فأجابه سبحانه وعن النبأ العظيم ، أي يتساءلون عن النبأ العظيم . الذي صفة للنبأ . وكلا حرف ردع وزجر . وأزواجا حال .

## المعنى :

(عم يتساءلون عن النبأ العظيم الذي هم فيه مختلفون). أصول الاسلام ثلاثة: الايمان بوحدانية الله ، ونبوة محمد ، وباليوم الآخر ، وقوم رسول الله (ص) كانوا أبعد الناس عن هذه المبادىء ، ولذا تساءلوا وقالوا مستغربين : ه أجعل الآلهة إلها واحداً ان هذا لشيء عجاب - ٥ ص » وأيضاً استكثروا على محمد (ص) ان يكون نبياً لا لشيء إلا لأنه فقير من المال، وقالوا فيا قالوا : « لولا انزل عليه كنز - ١٢ هود » .. وقالوا عن البعث : « أإذا مننا وكنسا تراباً وعظاماً أثنا لمدينون - ٣٥ الصافات » .. هذه المبادىء أو الأصول الثلاثة هي النبسأ العظيم المذيون - ٣٥ الصافات » .. هذه المبادىء أو الأصول الثلاثة هي النبسأ العظيم ختلفون » يشير الى انهم كانوا بين مصدق في الباطن دون الظاهر وبين مكذب ظاهراً وباطناً أو متردد .

(كلا سيعلمون ثم كلا سيعلمون). هذا رد لانكارهم، وتهديد على عنادهم، وأكد سبحانه النهديد بالتكرار، تم بين الدلائل على قدرته، وآيات حكمته، عسى أن يؤوب الجاحدون الى وشدهم، ويخافوا يوم الحساب والجزاء الذي أنذرهم به الرسول، فقال عز من قائل: (ألم نجعل الأرض مهاداً) ؟ ألا ترون كيف ذلل الله الأرض تنتفعون بها، وتفترشونها تماماً كالمهد للصبي ؟ (والجبال أوتاداً) الجبال بالنسبة الى الجيمة، ولولا الجبال لاضطربت الخرض ومادت بسكانها.

( وخلقناكم أزواجاً ) أصنافاً ذكوراً واناثاً لحفظ النسل وبناء المجتمع ( وجعلنا نومكم سباتاً ) أي موتاً لأن النوم ضرب من الموت ، قال تعالى : « هو الذي يتوفاكم بالليل - ٦٠ الانعام » .. والنوم ضرورة للروح والجسم ، ولا تستقيم الحياة بدونه ، ولكن الاكثار منه مذموم ، قال الرسول الأعظم : « اباكم وكثرة النوم فان صاحبه فقير يوم القيامة « لأنه كان في الدنيا من البطالين . قال الإمام الصادق (ع) : ان كثرة النوم مذهبة للدين والدنيا ( وجعلنا الليل لباساً ) شبه سبحانه الليل باللباس لأنه يستر من الانسان ما لا يحب أن يطلع عليه غريب .

( وجعلنا النهار معاشاً ) وقتاً للحركة والعمل من أجل الحياة ، وفي آية ثانية وجعل النهار تشوراً ، فالنوم كالموت ، والعمل في النهار كالبعث ( وبنينا فوقكم سبعاً شداداً ﴾ . المراد بالسبع هنـــا الكواكب السيارة المعروفة عند الناس ، وإلا فإن وراءها من الكواكب ما لا يبلغه الاحصاء ، ووصفها سبحانه بالشداد لأنهـا محكمة الصنع . وتكلمنا مفصلاً عن هذا الموضوع عند تفسير الآية ١٢ من سورة الطلاق بعنوان « سبع سموات ومن الأرض مثلهن . ( وجعلنا سراجاً وهاجاً ) . المراد بالسراج هنا الشمس ، وفي ضوثها تعمل الخلائق من أجل الحياة (وأنزلنا من المعصرات ماء تجاجاً ) وهي السحائب تعصرها الرياح ، فتهطل بالماء الغزير . ( لنخرج به حباً ونباتاً ) بالماء تحيا الأرض بعد موتها، وتخرج أقوات الانسان والحيوان وغيرهما ، ومثله : « وأنزل من السياء ماء فأخرجنا به أزواجاً من نبات شتى كلوا وارعوا أنعامكم إن في ذلك لآيات لأولي النهي ــ ٤٥ طه ۽ ج٥ ص٣٢٣ ( وجنات ألفافاً ) . أشجار ملتفة الأغصان يدخل بعضها في بعض .. وليس من شك ان من قدر على هذه العجائب فهو على إحياء الموتى أقوى وأقدر .. وتكرر هذا المعنى في عشرات الآيات ، منها : « حتى إذا أقلَّت سحابــــاً ثفالاً سقناه لبلد ميت فأنزلنا به الماء فأخرجنا به من كل الشمرات كذلك نخرج الموتى لعلكم تذكرون -- ٧٥ الأعراف ، .

يوم الفصل الآية ١٧ – ٣٠:

إِنَّ يَوْمَ ٱلْفَصْلِ كَانَ مِيقَاتاً ﴿ يَوْمَ يُنْفَخُ فِي الصُّورِ فَتَأْتُونَ أَفْوَاجِـاً ﴿

## سورة النبأ

وَ فَتِحَتِ السَّمَاءُ فَكَانَتُ أَبُواباً ﴿ وَسُيُرَتِ الْجِبَالُ فَكَانَتُ سَرَاباً ﴿ إِنْ فَيَهَا أَحْقَاباً ﴿ لَا يَذُونُونَ خَمَّمَ كَانَتُ مِرْصَاداً ﴾ لِلطَّاغِينَ مَآباً ﴿ لاَ بِثِينَ فِيهَا أَحْقَاباً ﴿ لاَ يَذُونُونَ فِيهَا أَحْقَاباً ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوا فِيهَا بَرْدَا وَلا شَرَاباً ﴾ إلّا تحمياً وتحسَّناة ﴿ بَوْنَا وَ فَاقاً ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوا لاَ يَرْبُونَ حِسَابِ اللهِ وَكُلُّ شَيْءً أَحْصَيْنَاهُ لاَ يَرْبُونَ حِسَابِ اللهِ وَكُلُّ اللهِ عَذَاباً ﴾ وتُكابًا ﴿ وَكُلُّ اللهُ عَذَاباً ﴾ وتُكابًا ﴿ وَكُلُّ اللهُ عَذَاباً ﴾ وتُكابًا ﴿ فَذُونُوا فَلَنْ نَوْ يَدَكُمُ إِلَّا عَذَاباً ﴾

#### اللغة :

يوم الفصل هو يوم القيامة . وميقاناً وقتاً للحساب والجزاء . والمرصاد مكنان الارتقاب والانتظار . والمماب المرجع . وأحقاب جمع حقب وهو أمد غير معلوم، وقبل : أنه ثمانون سنة . والحميم الماء الحار . والغساق القيح والصديد . وفاقاً من وافق .

## الإعراب :

أفواجاً حال من فاعل نأتون . للطاغين متعلق بمرصاد . وقيل : مآباً بدل من مرصاد ، والظاهر انه خبر ثان لكانت . ولابثين حال من الطاغين . وأحقاب ظرف والعامل فيه «الابثين» . وجزاء نصب على المصدرية أي جزيناهم جزاء . ووفاقاً صفة لجزاء . وكتاباً مفعول مطلق لأحصيناه لأن الكتاب بمعنى الكتابة ، وأحصينا يتضمن معنى كتبنا .

## المعنى :

( إن يوم الفصل كان ميقاتًا ) . يوم الفصل هو يوم القيامة ، وفيه يفصل بين

الحق والباطل، وله وقت معن ولكن لا يعلمه إلا الله، وفي هذا الوقت يفي العالم، وتنتقل الحلائق الأحياء منهم والأموات الى عالم آخر لا يشبه دنيانا في شيء، عالم لا باطل فيه ولا فناء ، ولا عمل وادعاء .. لا شيء إلا النعيم لمسن أحسن، والجمعيم لمن أساء ، ومن دلائله ما أشار اليه سبحانه بقوله : ( يوم ينفخ في الصور فتأتون أفواجاً ) . والصور بوق يكبر الصوت ، ولا ندري : هل أراد سبحانه هذا المعني أو هو كنايه عن بعث ما في القبور ؟ ومها يكن فإن الله سبحانه لم يكلفنا طلب هذا العلم ، ولا يتصل عياتنا من قريب أو بعيد ( وفتحت السهاء فكانت أبواباً ) . هذا كناية عن خراب العالم العلوي بما فيه حيث يضطرب نظام الكواكب ، ويذهب ما بينها من تماسك ، وقال الشيخ محمد عبده : ه قد تكون السهاء بالنسبة الينا أبواباً في ذلك اليوم ندخل من أبها شئنا بإذن الله » . ( وسيرت الجال فكانت سراباً ) أي شيئاً كلا شيء كما قال سبحانه : « وبست الجبال بساً فكانت هباء " منبئاً — ٦ الواقعة » أي فئتت حسى صارت كالسويق الميتوت أو الغبار المنتشر .

( ان جهنم كانت مرصاداً للطاغين مآباً ) . بعد ان ذكر سبحانه الدلائل على قدرته \_ هـدد المكذبين بنبوة محمد (ص) وبالبعث ، هددهم بأن جهنم لهم في الانتظار ، وهي مرجعهم الوحيد ومقرهم الأخير ( لابثين فيها أحقاباً ) مقيمين في جهنم مدداً طوالاً لا حد لها ولا نهاية إلا أن يشاء الله ( لا يدوقون فيها برداً ولا شراباً ) . وهل مجتمع البرد والماء مع النار ؟ ( الا حميماً وغساقاً ). هـذا استثناء متصل لأن الحميم هو الماء المغلي على النار ، والغساق القيح والصديد اللذان يسيلان من الجسم المحروق بالنار ( جزاء وفاقاً ) عذاباً يوافق أعماهم وسيئاتهم في الحياة الدنيا « وجزاء سيئة سيئة مثلها » .

(انهم كانوا لا يرجون حساباً وكدبوا بآياتنا كذاباً). لقد أعمت الدنيا ونرفها قلوبهم وعقولهم فكيف يرجون لقاء الله، ويرون آياته وبيناته ( وكل شيء أحصيناه كتاباً). لا يخفى على الله من عباده ما اقترفوه في ليل أو نهار حسى ما يختلج في نفوسهم ، ويمر بضائرهم (فذوقوا فلن نزيدكم الا عذاباً). ليس لكم عند الله العذاب ، ولا تأملوا الا بمضاعفته وشدته .

## ان للمتقن مفازا الآية ٣١ ـ ٤٠ :

إِنَّ لِلْمُسْتَقِينَ مَفَازاً \* حَدَائِقَ وَأَعْنَابِاً \* وَكَوَاعِبَ أَثْرَاباً \* وَكَأَساً دِهَاقاً \* لاَ يَسْمَعُونَ فِيبَا لَغُوا وَلَا كِذَّابِاً \* جَزَاء مِنْ رَبِّكَ عَطَاء دِهَا الله لَا يَسْمَعُونَ فِيبَا لَغُوا وَلَا كِذَّابِاً \* جَزَاء مِنْ رَبِّكَ عَطَاء حِسَاباً \* رَبِّ السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُما الرَّحَمْنِ لاَ يَمْلِيكُونَ مِنْهُ خِطَاباً \* يَوْمَ يَقُومُ الرُّوحُ وَٱلْمَلاَئِكَةُ صَفًّا لاَ يَتَكَلَّمُونَ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ لِحَطَاباً \* يَوْمَ يَقُومُ الرُّوحُ وَٱلْمَلاَئِكَةُ صَفًّا لاَ يَتَكَلَّمُونَ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ الرَّحَمْنُ وَقَالَ صَوَاباً \* ذَلِكَ اليَوْمُ الْحَقُ فَمَنْ شَاء اتَّخَذَ إِلَى رَبِّهِ مَآبَا \* إِنَّا أَنْذَرْنَا كُمْ عَذَاباً قَرِيباً \* يَوْمَ يَنْظُرُ ٱلْمَرْءُ مَا قَدَّمَتُ يَدَاهُ وَيَقُولُ الْكَافِرُ لَا لَيْوَى مَا قَدَّمَتُ يَدَاهُ وَيَقُولُ الْكَافِرُ لَا لَيْتَنِي كُنْتُ ثُرَاباً \*

#### اللغة :

مفازاً أي موضع الفوز وهو الجنة . وكواعب جمع كاعب وهي الجارية التي استدار ثديها وبرز . وأتراباً على سن واحدة . ودهاقاً مترعة طافحة . واللغو ما لا فائدة فيه ولا يعتد به . وحساباً أي كافياً وافياً .

## الإعراب:

حدائق وأعناباً بدل بعض من مفاز . وجزاء نصب على المصدرية أي نجازيهم جزاء ، ومثله عطاء ، وحساباً صفة لعطاء لأنسه بمعنى كاف . ورب السموات بدل من ربك . والرحمن صفة للرب . ويوم يقوم . نصب بلاً بملكون . وصفاً في مقام الحال أي مصطفين . وذلك مبتدأ واليوم خبر والحق صفة له . ويوم ينظر متعلق بمحذوف صفة لعذاب . ويا ليتنى « يا » للتنبيه .

### العي

( إن للمتقين مفازاً ) بثواب الله ومرضاته،ومنجاة من عذابه وغضبه (حدائق وأعناباً ) . خص سبحانه الأعناب بالذكر لأهميتها عند المخاطبين(وكواعب أتراباً) حوراً في سن واحدة ولم تندل أثداؤهن (وكأساً دهاقاً) طافحة نما لذ وطاب (لا يسمعون فيها لغواً ولا كذاباً ) . لا يقولون ولا يسمعون كلاماً لا يعتد به ولا أساس له من الحق والواقع ، وفيه إيماء الى ان أهل الجنة وإن كانوا بلا عمـــل فإنهم لا يخوضون بما يخوض فيه أهل البطالة في الحياة الدنيا (جزاء من ربك عطاء حسابًا ) . كلمة جزاء تشر الى ان الثواب على العمل الصالح حق لا بد منه ، وكلمة عطاء توميء الى ان الله يزيدهم من فضله زيادة كافية وافية بمسا يحبُّون ويشتهون . وتقدم مثله في عشرات الآيات،منها الآية ٦ وما بعدها من سورة مرحم. ( رب السموات والأرض وما بينها الرحمن لا علكون منه خطاباً ) . ضمير لا يملكون يعود الى الحلائق الذين يومىء اليهم ذكر السموات والأرض لأن الله ربهما ورب من فيهما، والمعنى ان تلك الحدائق وغيرها مما أنعم الله بها على المتقين، هي من الرحمن الرحيم ومالك الملك الذي لا أحد يملك ان يحاطبه يوم القيامـــة في شأن الثواب والعقاب ، فهو وحده يتصرف ( يوم يقوم الروح والملائكة صفأ لا يتكلمون إلا من أذن له الرحمن وقال صواباً ) . قيل : المراد بالروح هنا جبريل لأن الله سبحانه أسماه بالروح الأمين في الآيـة ١٩٣ من سورة الشعراء : « نزل به الروح الأمين على قلبك لتكون من المنذرين » . .وقال الشيخ عبده : «الروح من مخلوقات الله المغيبة عنـــا التي لم نكلف بالبحث عن حقائقها » . والمعنى ان الملائكة يصطفون في يوم القيامة ، وعملاًون الجو هيبة ورهبة ، وهم على طاعتهم وقربهم من الله لا يتحركون بأية حركة ، ولا ينطقون بأية كلمة إلا بإذن منــه تعالى، وهو لا يأذن بالكلام لهم ولغيرهم إلا من كانت حياته كلها صواباً وصدقاً. وعدلاً وحقاً ، وأيضاً لا يقول المأذون له إلا ما شاء الله وأراد .

( ذلك اليوم الحق فمن شاء اتخذ الى ربه مآباً ) . يوم القيامة حسق لا ريب فيه ، والناس يومذاك فريقان : فريق الى النار والبعد عن الله ورحمته ، وفريق الى القرب من الله وجنته ، والطريق اليها واضح وممهد ، وهو العمل الصالح مع

## سورة النبأ

صدق السريرة ، وما على الانسان إلا أن يشاء ، ويعمل مخلصاً بموجب مشيئت ورغبته في دخول الجنة ( إنا أنفرناكم عذاباً قريباً ) وهو عذاب القيامة لأن كل آت قريب ، ولأن من مات فقد قامت قيامته ، وهل من شيء أقرب الى الانسان من الموت ؟ ( يوم ينظر المرء ما قدمت يداه ) في الحياة الدنيسا خيراً كان أو شراً ، ومثله : « يوم تجد كل نفس ما عملت من خير محضراً وما عملت من سوء – ٣٠ آل عمران » ج ٢ ص ٤٤ ( ويقول الكافر يا ليتني كنت تراباً ). في يوم الحق يتمنى المجرم أن يكون تراباً تدوسه الأقدام لشدة ما هو فيه ويأسه من الحلاص .. وهكذا كل مضيع تذهب نفسه مع الحسرات والعبرات .

# مينوشرة النايرغات

٤٦ آية مكية .

# بني ليوالهم التحمير التحييم

والنازعات غرقاً الآبة ١ – ١٤:

وَالنَّاذِعَاتِ عَرْقاً ﴿ وَالنَّاشِطَاتِ نَشُطا ﴿ وَالسَّاجِاتِ سَبْحاً ﴿ فَالسَّا بِقَاتِ سَبْقا ﴿ فَالْمُدَبِّرَاتِ أَمْراً ﴿ يَوْمَ تَرْجُفُ الرَّاجِفَة ﴿ تَثْبَعُهَا الرَّادِفَة ﴿ تَثْبَعُهَا الرَّادِفَة ﴿ فَالُولِ ثَالَا الْحَفْق ﴿ وَاجْفَة ﴿ أَبْصَارُهَا خَاشِعَة ﴿ يَقُولُونَ أَإِنَّا لَمَرْدُودُونَ فِي قُلُولِ ثَالِه اللَّه وَاجْفَة ﴿ أَبْقَامُ أَخِرَة ﴿ قَالُوا يَلْكَ إِذَا كُرَّة خَاسِرَة ﴿ فَإِنَّا عَظَاماً نَخِرَة ﴿ قَالُوا يَلْكَ إِذَا كُرَّة خَاسِرَة ﴿ فَإِنَّا عَظَاماً نَخِرَة ﴿ قَالُوا يَلْكَ إِذَا كُرَّة خَاسِرَة ﴿ فَإِنَّا عَظَاماً نَخِرَة ﴿ قَالُوا يَلْكَ إِذَا كُرَّة خَاسِرَة ﴿ فَإِنَّا عَظَاماً نَخِرَة ﴿ قَالُوا يَلْكَ إِذَا كُرَّة خَاسِرَة ﴿ فَإِنَّا عَظَاماً نَخِرَة ﴿ قَالُوا يَلْكَ إِذَا كُرَّة خَاسِرَة ﴿ فَإِنَا لَمُ فَاللَّا هِرَةٍ ﴿ فَالْوا لَا يَلْكَ إِذَا كُرَّة فَالِوا مَا يَعْلَى اللَّهُ وَالْحَدَة ﴿ فَالْوا عَلَى اللَّهُ وَالْمَا لَهُ فَا إِلَا اللَّهُ وَالْمَا لَعُلَالًا عَظَاماً فَعَرَة ﴿ قَالُوا يَلْكَ إِذَا كُرَّة وَالْحَلَة ﴿ فَالْمُا عَلَيْكُ إِلَا اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَالَةُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ لَهُ إِلَا اللَّهُ اللَّهُ مَا لَا لَكُوا لَا عَلَالًا عَلَيْكُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللّ

#### اللغة :

النازعات قيل : همي الكواكب . والناشطسات تنقلب من برج إلى برج . والسابحات تتحرك في الهواء . والسابقات تتمم دورتها . والمدبرات كناية عن آثارها كالضياء وما اليه . والراجفة الأرض . والرادفة السهاء . والجفة خافقة . خاشعة ذليلة . والحافرة الحالة الأولى . والساهرة وجه الأرض أو الأرض البيضاء .

#### سورة النازعات

### الإعراب :

غرقاً مفعول مطلق للنازعات لأن الغرق هنا نوع من النزع . وأمراً مفعول به للمديرات . ويوم متعلق بجواب القسم المقدر وهو لتبعثن .

## المعنى :

( والنازعات غرقاً ) . لقد تعددت أقوال المفسرين في النازعات وما بعدها ، ونلخص منها قول الشيخ محمد عبده بشيء من التصرف الذي يتفق مع غرضه .. من تتبع آي الذكر الحكم يجد ان الله تعالى أقسم بالأزمنة والأمكنة وأشياء أخر .. ومن تأمل في جميع ما أقسم به وجده شيئاً قد أنكر الناس وجوده،أو احتقروه، أو لم ينتبهوا الى ما فيه من الدلائل على قدرة الله وعظمته، فيقسم تعالى بما أنكروا لتقرير وجوده ، أو بما احتقروا لتعظيم شأنه ، أو تنبيها إلى ما فيه من الدلائل على قدرته ، جلت عظمته ، وأقسم هنا ببعض مخلوقاته إظهاراً لاتقسان صنعها وغزارة فوائدها لبعلم المكذبون بالبعث ان من قدر على ذلك فهو على إحياء الموتى وأقدى وأقدر .

والمراد بالنازعات الكواكب لأنها ترمي بالشهب ، يقال : نزع عن القوس أي رمى عنها ، وأيضاً يقال : اغرق في الرمي إذا بالغ فيه (والناشطات نشطاً). تقول العرب : نشط فلان نشطاً من المكان اذا خرج من بلد الى بلد ، وعليسه يكون المعنى ان الكواكب تتقلب من برج الى برج (والساحات سبحاً) أي ان الكواكب تتحرك في الفضاء (فالسابقات سبقاً). تتمم دورتها بسرعة حول ما تدور عليه، ومعلوم ان سرعة كل شيء عسبه من حيث الضخامة وعدمها (فالمدبرات أمراً) أي ان الكواكب يظهر أثرها الى الحارج بما ينفع الناس كمعرفة الأوقات والأقطار ، واختلاف الفصول ، وما الى ذلك من أسباب الحياة .

هذا تلخيص لحوالى ثلاث صفحات من جزء عمّ للشيخ محمد عبده ، سطرها في معنى هذه الكلمات ، ونحن لا نجزم بقوله ولا بقول من قال : ان النازعات هى الملائكة أو غيرها وغير الكواكب ، لا نجزم بشيء من هذه الأقوال لأنها لا

### الجزء الثلاثون

تستند الى دليل ، والراسخون في العلم يعترفون بالجهل والعجز عن معرفة الغيب ، ولا يقولون ما لا يعلمون .

( يوم ترجف الراجفة ) أي الأرض لقوله تعالى : « يسوم ترجف الأرض والجبسال – 18 المزمل » والمعنى ان الأرض تضطرب يوم القيامة بمن فيها ، ويعتربها الحراب والدمار ( تتبعها الرادفة ) وهي السهاء وما فيها تردف الأرض أي تتبعها خراباً ودماراً ، قال تعالى: « اذا السهاء انفطرت واذا الكواكب انتثرت – ٢ الانفطال » . ( قلوب يومئذ واجفة أبصارها خاشعة ) . المراد بالقلوب هنا قلوب المجرمين حيث تدرك يوم القيامة ما يحل بها وبأصحابها من أليم العذاب، فتنخلع خوفاً ورعباً ، ويظهر أثر ذلك واضحاً في عيون المجرمين أرباب القلوب الحافقة في ذلك اليوم وقد كانت من قبل كقلوب الانعام السائمة في غباوتها والصخور في قساوتها .

( يقولون أثنا لمردودون في الحافرة ) . الحافره في اللغة الرجوع الى الحالة الأولى بعد الحروج منها ، والمعنى كيف نعود الى الحياة بعد أن ننتقل منها الى الموت ؟ عجباً ( أثذا كنا عظاماً نخرة ) بالية لمبعوثون خلقاً جديداً ! (قالوا تلك اذاً كرة خاسرة ) أنكروا البعث، فهددهم سبحانه بعداب الجحيم ، فقالوا ساخرين : اذن ، نحن أخسر الناس صفقة في يوم القيامة ! . ثم ماذا ؟ وأية غرابة في ذلك؟ ألستم أنصار الباطل والضلال ؟ « ويوم تقوم الساعة يومثذ يخسر المبطلون -- ٢٧ الجاثية » . ( فإنما هي زجرة واحدة ) . هذا من كلامه سبحانه يرد يــه على المكذبين الساخرين ، ومعناه ان إحياء الموتى على الله سهل يسير « إن كانت إلا صيحة واحدة فإذا هم جميع لدبنا بحضرون -- ٣٥ يس » . ( فإذا هم بالساهرة) في ان تنطلق الصيحة حتى يحشر الله الحلق على أرض بيضاء . قال الشيخ محمد عبده : سميت بذلك لأن السراب يجري فيها ، من قولهم : عين ساهرة أي جارية الماء لا ينقطع جريانه منها .

#### سورة النازعات

هل اتاك حديث موسى الآية ١٥ ــ ٣٣ :

#### اللغة:

الوادي سفح الجبل ومجرى الماء . وطوى اسم لمذلك الوادي . تزكى تنطهــر من الشرك . فحشر فجمع . والنكال العذاب . والمراد بسمكها هذا كواكبها . فسواها وضع كل كوكب في مكانه الطبيعي . وأغطش أظلم . ودحاها مهدها . وأرساها أثبتها .

### الإعراب:

طوى بدل من الوادي على القول : انه اسم له . ولك متعلق بمحذوف خبراً لمبتدأ محذوف ، والمصدر من أن تزكى متعلق بالمبتدأ المحذوف أي هل لك حاجة

### الجزء الثلاثون

إلى النزكية ، وأصل تزكى تتزكى . ونكال مفعول مطلق لأخذه لأن الأخذ هنا يتضمن معنى العذاب فكأنه قال : عذبه الله عذاب الآخرة والأولى . وخلقاً تمييز. والأرض مفعول لفعل محذوف بفسره دحاها وكذلك الجبال أرساها . ومتاعاً مفعول من أجله لأخرج .

## المعنى :

(هل أتاك حديث موسى ). هذه تسلية من الله سبحانه لنبيه الكريم محمداً (ص) وان الله سينصره على أعدائه كما نصر موسى الكليم . وتقدم بالحرف في الآية ٩ من سورة طه ( إذ ناداه ربه بالوادي المقدس طوى ) هو واد في أسفل جبل طور سيناء ، وطوى اسم للوادي . وتقدم مثله في الآية ١٢ من سورة طه (اذهب إلى فرعون انه طغى ) وتمادى في طغيانه حتى ادعى الربوبية . وأيضاً تقدم بالحرف في الآية ٢٥ من سورة طه ( فقل هل لك الى ان تزكى ) هل ترغب في التطهير من الشرك والرذائل ؟ ( واهديك إلى ربك فتعتشى ) ومن خشي الله لا يطغى ويعثو في الأرض فساداً .

سخر فرعون من موسى وفال : « أهذا المهين » يهدي ا رب العالمين » !.

( فأراه - موسى - الآية الكبرى ) وهي انقلاب العصاحية ( فكذب وعصى ) أذكر المعجزة وقال : هي سعر ( ثم ادبر يسعى ) في تدبير الكيد لموسى (فحشر فنادى ) جمع السحرة وأعوانه ( فقال أنا ربكم الأعلى ) ما علمت لكم من إله غيري .. هذا بيان وتفسير لندائه في سحرته وأعوانه ، واكثر الناس اليوم وقبله وبعده يدعون الربوبية لو وجدوا من يصدقهم ( فأخذه الله نكال الآخرة والأولى). عذبه بالغرق في الدنيا ، وبالحريق في الآخرة ( ان في ذلك لعمرة لمسن نخشى ) العواقب ، فيحتاط لها ، وينجو منها ، أما من يذهل عنها فتأخذه من مامنه .

( أأنتم أشد خلقاً أم السماء بناها رفع سمكها فسواها ) . المحطاب في و انتم و الله ين كذبوا بالبعث ، والمعنى ابها اعظم: إعادة الانسان كما بدأه اول مسرة ام انشاء هذه السماء واتقانها ونظامها ؟ ومثله : و فاستفتهم أهم اشد خلقاً ام من

خلقنا – 11 الصافات ۽ ج ٦ ص ٣٣٢ قال الشيخ محمد عبده : البناء ضم الأجزاء المتفرقة بعضها إلى بعض حتى يتكون بناء واحد ، وهكذا صنع الله الكواكب ، وضع كل كوكب في مكان على نسبة من الكوكب الآخر يتجاذبان ويتماسكان فكان المجموع بناء واحداً يسمى سماء ، وهذا هو معنى قوله تعالى : و رفع سمكها فسواها ۽ أي رفع أجرامها فوق رؤوسنا فعدلها بوضع كل جرم في موضعه .

( واغطش ليلها واخرج ضحاها ) . أغطش أظلم ، وأخرج أضاء ، والضمير في ليلها وضحاها يعودان إلى السباء لأن منها الظلام بغروب الشمس ، ومنها الضياء بشروق الشمس . ( والأرض بعد ذلك دحاها ) أي بسطها ومهدها بحيث تصبح صالحة للسكن والسير ، وفي كتاب محاولة لفهم عصري للقرآن ما نصه: « دحاها أي جعلها كالدحية « البيضة » وهو ما يوافق أحدث الآراء الفلكية عن شكل الأرض .. ولفظة دحا تعني أيضاً البسط ، وهي اللفظة العربية الوحيدة التي تشتمل على البسط والتكوير في ذات الوقت ، فتكون أولى الألفاظ على الأرض المبسوطة في الظاهر المكورة في الحقيقة .. وهذا منتهى الإحكام والحفاء في اختيار اللفظ الدقيق المبن » .

(اخرج منها ماءها ومرعاها). كل ما في الأرض من الماء هو من السهاء، قال تعالى: « وأنزلنا من السهاء ماء بقدر فأسكناه في الأرض - ١٨ المؤمنون ». ثم يفجر سبحانه هـــذا الماء ينابيع وعيوناً وأبهاراً ، فيخرج النبات يأكله الناس والمدواب ( والجبال أرساها ) . أثبتها كيلا تميد وتضطرب بمن فيها : « وألقى في الأرض رواسي أن تميد بكم - ١٥ النحل » ( متاعاً لكم ولأنعامكم ) . خلق سبحانه الأرض ومهدها وثبتها وفجر فيها المياه وأخرج النبات ، كل ذلك وغير ذلك لخير الانسان والانعام التي ينتفع بها الانسان ، فهل جاء هذا كله صدفة وجزافاً ، أم ان الله ي أوجده وأنشأه أول مرة بعجز عن اعادته وانشائه ثانية ؟ : هوهو الذي يبدأ الخلق ثم يعيده وهو أهون عليه - ٢٧ الروم » .

### الجزء الثلاثون

## الطامة الكرى الآية ٢٤ - ٤٦ :

فَإِذَا جَاءَتُ الطَّامَّةُ ٱلْكُبْرَى \* يَوْمَ يَتَذَكَرُ الْإِنسَانُ مَا سَعَى \* وَ أَبُرْزَتِ الْجَحِيمُ لِمَنْ يَرَى \* فَأَمَّا مَنْ طَغَى \* وَ آثَرَ الْجَيَاةَ الدُّنْيَا \* فَإِنَّ الْجَحِيمَ الْجَحِيمُ لِمَنْ يَرَى \* فَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى النَّفْسَ عَنِ الْهَوَى \* فِي الْمَاوَى \* وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى النَّفْسَ عَنِ الْهَوَى \* فَي الْمَاوَى \* يَسْأَلُو نَكَ عَنِ السَّاعِةِ أَيَّانَ مُرْسَاهَا \* فِيمَ أَنْ الْجَنَّةَ هِيَ الْمَاوَى \* يَسْأَلُو نَكَ عَنِ السَّاعِةِ أَيَّانَ مُرْسَاهَا \* فِيمَ أَنْ الْجَنَّةَ مِي الْمَاوَى \* يَسْأَلُو نَكَ عَنِ السَّاعِةِ أَيَّانَ مُرْسَاهَا \* فِيمَ أَنْ الْجَنَّةُ وَيُ اللَّا عَشِيَّةً أَوْ صُحَاهَا \* اللَّهُ مَنْ يَخْشَاهَا \* إِلَى رَبِّكَ مُنْتَهَاهَا \* إِنَّا أَنْتَ مُنْذِرُ مَنْ يَخْشَاهَا \* كَانَتُ مِنْ ذِكْرَاهَا \* إِلَى رَبِّكَ مُنْتَهَاهَا \* إِنَّا أَنْتَ مُنْذِرُ مَنْ يَخْشَاهَا \* كَانَتُ مِنْ ذِكْرَاهَا لَمْ يَلْبَشُوا إِلَّا عَشِيَّةً أَو صُحَاهَا \*

#### اللغة :

الطامة الكبرى القيامة لأنها تطم على كل داهية . والمأوى المستقر . ومقام الله الجلال والعظمة . والعشية آخر النهار ، والضحى أوله .

### الإعراب :

يوم يتذكر «يوم» مفعول لفعل محذوف اي اعني يوم يتذكر . فأما من طغى جواب إذا جاءت . وإيان خبر مقدم ومعناها منى ، ومرساها مبتدأ مؤخر . فيم خبر وأنت مبتدأ ومن ذكراها منعلق بما تعلق به الحبر . وإلى ربك منتهاها مبتدأ وخبر على حذف مضاف اي منتهى علمها . وعشية على حذف مضاف ايضاً اي عشية يوم ، وضمير ضحاها يعود إلى عشية لأن كلاً من العشية والضحى جزء من يوم واحد .

### المعنى :

( فإذا جاءت الطامة الكبرى ) . إذا قامت القيامة دمرت الكون بأرضه وسمائه ، ولم يبق من شيء إلا خالق كل شيء . . وهذه هي الطامة الكبرى ، واي شيء اكبر منها واعظم ، ومن هنا قيل : ما من طامة إلا وفوقها طامة ، والقيامة فوق كل طامة ( يوم يتذكر الانسان ما سعى ) . إذا انتقل من الفانية إلى الباقية يرى صحيفة أعماله مع الجزاء ، إن خيراً فخير وإن شراً فشر ، وعندئذ يتذكر سعيه في الحياة الدنيا وما كسبت يداه ( وبرزت الجحيم لمن يرى ) لا يحجبه عن رؤينها حاجب ، ولا يحرسها منه حارس ، وفوق ذلك : « وان منكم إلا واردها كان على ربك حما مقضياً - ٧١ مرم » .

( فأما من طغى وآثر الحياة الدنيا فإن الجحيم هي المأوى وأما من خاف مقام رب ونهي النفس عن الهوى فإن الجنة هي المأوى ) . من انقاد إلى أهوائه أوردته المهالك ، ومن تغلب عليها أبصر الطريق ، وبلغ من الحير غايته .. والهوى علة العلل ، وصدق من قال : من أطاع هواه اعطى عدوه مناه . وقال آخر : إن حقيقة الانسان هي نفسه ، فإذا تغلب عليها الهوى اصبح مخلوقاً آخر لا يشبه الانسان في قلبه ولا عقله . ومما قاله الإمام علي (ع) في وصف من قاس الحق بأهوائه : « لا يعرف باب الهدى فيتبعه ، ولا باب العمى فيجتنبه ، فذلك ميت الأحياء » . وتجدر الاشارة إلى ان المراد بالهوى ما خالف الحق والعدل، وإلا فإن النفس تشتهى الحلال كما تشتهى الحرام .

( يسألونك عسن الساعة ايان مرساها ) متى تقوم القيامة ؟ ( فيم أنت من ذكراها الى ربك منتهاها انما أنت منذر من يخشاها ) . يطلبون منك يا محمد أن تحدد لهم اليوم اللهي تقوم فيه القيامة ، ولا يدخل هذا في اختصاصك ، ولا في شيء من وظيفتك ، والمطلوب منك ان تخوف الناس من القيامة وأهوالها ، أما متى تكون فعلم ذلك عنسد الله ، وقد شاءت حكمته أن مخفيها عن عباده حتى الأنبياء والمقربين ، وأن لا تأتيهم إلا بغتة . وتقدم مثله في الآية ١٨٧ من سورة الأعراف : ويسألونك عن الساعة ايان مرساها قل إنما علمها عند ربي لا يجليها

### الجزء الثلاثون

لوقتها الا هو ثقلت في السموات والارض لا تأتيكم إلا بغنة يسألونك كأنك خفي ً عنها قل انما علمها عند الله » ج ٣ ص ٤٣١ .

(كأنهم يوم يرونها لم يلبثوا إلا عشية أو ضمحاها). أنكروا القيامة حتى اذا رأوها أيقنوا انها الحق الذي لا ريب فيه ، وانها دار القرار ، وان الدنيا طريق اليها وهمر ، فإذا طوت أهلها بالموت أدركوا ان أعمارهم فيها كانت أشبه بطيف او بساعة من نهار .. ومثله الآية ٤٥ من سورة يونس : « ويوم يحشرهم كأن لم يلبثوا إلا ساعة من النهار، ج ٤ ص ١٦٤ .

# ميروسرم عبيس

٤٢ آية مكية .

# بينير التجازات المتعارية

عبس وتولى الآية ١ - ١٦:

عَبَسَ وَتَوَلَّى ﴿ أَنْ تَجَاءَهُ الْأَعْمَى ﴿ وَمَا يُدْرِيكَ لَعَسَلَّهُ يَرُّ كَى ﴿ أَوْ

يَذَّكُو ۗ فَتَنْفَعَهُ الذَّكْرَى ﴿ أَمَّا مَنِ اسْتَغْنَى ﴿ فَأَنْتَ لَهُ تَصَدَّى ﴿ وَمَا

عَلَيْكَ أَلّا يَرْكَى ﴿ وَأَمَّا مَنْ تَجَامِكَ يَسْعَى ﴿ وَهُو يَخْشَى ﴿ فَأَنْتَ عَنْهُ

عَلَيْكَ أَلّا يَرْكَى ﴿ وَأَمَّا مَنْ تَجَامِكَ يَسْعَى ﴿ وَهُو يَخْشَى ﴿ فَأَنْتَ عَنْهُ

تَلَمَّى ﴿ كَلاَ إِنَّهَا تَذْكِرَةُ ﴿ فَمَنْ شَاء ذَكَرَهُ ﴿ فِي صُحْفٍ مُكَرَّمَةٍ ﴿

مَرْفُوعَةٍ مُطَهِّرَةٍ ﴿ إِنَّهَا تَذْكِرَةً ﴿ فَمَنْ شَاء ذَكَرَهُ ﴿ فِي صُحْفٍ مُكَرَّمَةٍ ﴿

مَرْفُوعَةٍ مُطَهِّرَةٍ ﴿ إِنَّهَا يَذْكِرَةً ﴿ فَمَنْ شَاء ذَكَرَهُ ﴿ فِي صُحْفٍ مُكَرَّمَةٍ ﴿

مَرْفُوعَةٍ مُطَهِّرَةٍ ﴿ إِنَّهَا يَذَكِي سَفَرَةٍ ﴿ كِرَامٍ بَرَرَةٍ ﴿

#### اللغة:

صحف كتب . ومكرمة من التكريم والتعظيم . ومرفوعة من رفعة القدر وعلو الشأن . ومطهرة منزهة عن العبث والضلال . وسفرة وسفراء جمع سفير وسافر والمراد بهم هنا الملائكة والأنبياء . والبررة جمع بار ً .

## الإعراب :

المصدر من ان جاءه مفعول من أجله لعبس . وما يدريك مبتدأ وخبر . ومن

### الجزء الثلاثون

استغنى مبتدأ وأنت مبتدأ ثان وجملة تصدى خبر الثاني والجملة منه ومن خبره خبر الأول وأصل تصدى تتصدى . وما عليك «ما» نافية تعمل عمل ليس واسمها محذوف . وعليك متعلق محذوف خبراً لما النافية، والمصدر من ان لا تزكى مجرور بفي المقدرة والمجرور متعلق باسم «ما» أي ما بأس كائن عليك في عدم تزكيته . وضمير انها لآيات القرران . وضمير ذكره لله أو للقرران . وفي صحف صفة لتذكرة أي مثبتة في صحف مكرمة ، ويجوز ان تكون في صحف خبراً لمبتدأ محذوف اي هي في صحف .

## من هو العابس ؟

اتفق المفسرون على ان الأعمى هو ابن ام مكتوم صاحب رسول الله (ص) وابن خال خديجة زوجة الرسول ، واختلفوا في العابس . فقيل : انه مجهول ، ولهذا القول وجه ، لأن الله سبحانه ذكره بضمير الغائب، ولم يبين لنا من هو ؟ . ومثله كثير في القرآن، ومنه : « ثم ذهب الى أهله يتمطى القيامة -- ٣٣ ، وقيل : هو رجل من بني أمية كان عند رسول الله (ص) فلما رأى الأعمى تقدر منه ، وأعرض عنه . والمشهور بين المفسرين وغيرهم ان الله عبس وتولى هو رسول الله (ص) ، وان السبب لللك ان ابن مكتوم اتاه وهو في مكة ، وكان عنده عتاة الشرك من ذوي الجاه والمال : عتبة وشيبة ابنا ربيعة وابو جهل والوليد بن المفيرة وغيرهم ، وكان مقبلاً عليهم ، ومشغولاً بهم دون الجالسين ، يذكرهم بالله ، وعذرهم عاقبة الشرك والبغي ، ويعدهم خير الدنيا والآخرة ان أسلموا ، بالله ، وعذرهم عاقبة الشرك والبغي ، ويعدهم خير الدنيا والآخرة ان أسلموا ، الأقل -- وكان الاسلام ضعيفاً آنذاك وفي محنة وشدة من كيدهم وعدائهم .

فقطع الفقير الأعمى كلام الرسول مع القوم ، وقدال : علمني يا رسول الله شيئاً أنتفع به مما علمك الله .. فضى الرسول في كلامه مع القوم ، ولما أعاد الأعمى وكرر كره الرسول منه ذلك ، وظهرت كراهيته في وجهه ، فعاتب سبحائه نبيه الكريم بضمير الغائب و عبس وتولى ، ثم بضمير المخاطب ، واما من استغنى فأنت له تصدى .

هذا ما ذهب اليه أكثر المفسرين ، وله وجه أرجح وأقوى من الوجه الأول لمكان ضمير المخاطب «أنت » فان المراد به الرسول - بحسب الظاهر - وعليه يكون بياناً وتفسيراً للضمير الغائب في عبس والنفاتاً من الغائب الى الحاضر.. ولكن قول المفسرين : ان الله عاتب الذي على ذلك لا وجه له على الاطلاق حيث لا موجب للعتاب في فعل الرسول (ص) لأنه أراد أن يغتنم الفرصة قبل فواتها مع أولئك العتاق ، أن يغتنمها ويستغلها لمصلحة الاسلام والمسلمين لا لمصلحته ومصلحة أهله وذويه ، أما تعليم المسلم الأحكام والفروع فليس له وقت محدود بل هو ممكن في كل وقت ، وبتعبير الفقهاء ان اسلام الكافر مضيتي يفوت بفوات وقته ، أما تعليم المسلم أحكام الدين فوستع يمكن القيام به في أي حين ، والمضيق أهم ، والموسع مهم والأهم مقدم بحكم العقل . اذن ، عمل الرسول آنسذاك كان خيراً وحكمة .

وتسأل : على هذا ينبغي أن يوجه اللوم والعتاب على الأعمى دون غــــيره مع ان الله سبحانه قد أثنى عليه ، ودافع عنه ؟

الجواب: لا لوم ولا عتاب على الذي ولا على الأعمى في هذه الآيات، وانما هي في واقعها تحقير وتوبيخ للمشركين الذين أقبل عليهم الذي بقصد أن يستميلهم ويرغبهم في الاسلام لأن الله يقول أنبيه في هذه الآيات: لماذا تتعجل النصر لدين الله ، وتسلك اليه كل سبيل حتى بلغ الأمر ان ترجو الحير وتأميل هداية أشقى الحلق وأكثرهم فسادا وضلالاً .. دعهم في طغياتهم ، وأغلظ لهم ، فأتهم أحقر من أن ينتصر الله بهم لدينه ، وأضعف من أن يقفوا في طريق الاسلام وتقدمه ، فإن الله سيذل أعداءه مها بلغوا من الجاه والمال ، ويظهر دينه على الدين كلسه ولو كره المشركون .. فهذه الآيات قريبة في معناها من قوله تعالى : و قلا تذهب نفسك عليهم حسرات - ٨ فاطر » . ثم انتقل سبحانه الى تقرير الحقيقة المطلقة ، في ويزكى وتنفعه الذكرى هو الذي يستحق التكريم والتعظيم ، أما من يعرض عسن ويزكى وتنفعه الذكرى هو الذي يستحق التكريم والتعظيم ، أما من يعرض عسن الحق ولا ينتفع بمواعظ الله فيجب نبذه واحتقاره ، وان كان أغنى الأغنياء وسيد الوجهاء .

### المعنى :

(عبس وتولى ان جاءه الأعمى) وهو ابن ام مكتوم، قصد الرسول الأعظم (ص) ليسأله عن أحكام دينه ، فأعرض عنه لاشتغاله بما هو أهم كما ذكرنا .. وكان هذا الأعمى من المهاجرين الأولين ، والمؤذن الثاني لرسول الله (ص) واستخلف على المدينة يصلي في الناس أكثر من مرة . وقيل: انه ولد أعمى وان اسمه عبدالله، ووصفه سبحانه بالأعمى للاشارة الى عذره في الالحاح بالمسألة ( وما يدربك لعله يزكى أو يذكر فتنفعه الذكرى ) . أي شيء جعلك دارياً وعارفاً بحقيقة هـذا الأعمى؟ ولو استجبت لرغبته وألقيت بعض أحكام الدين لانتفع وعمل بما تلقيه عليه.

(أما من استغنى فأنت له تصدى ).أعرضت عن يشعر بالحاجة انى ما عندك من علم الله ، وأقبلت على من يرى نفسه في غنى عن الله وعنك بما يملك من جاه ومال ، ترجو هدايته ورجوعه عن الضلال . وهل ترجى الهداية بمن أعماه الهوى والجهل : « فأنت تهدي العمي ولو كانوا لا يبصرون - ٤٣ يونس » . ( وما عليك أن لا يزكى ) . لا شيء عليك ولا على الاسلام من كفر الكافر فضلاله ، ومثلمه : « وان تعرض عنهم فلن يضروك شيئاً - ٤٢ المائدة » . ( واما من جاءك يسعى وهو يخشى فأنت عنه تلهى ) . تشاغلت بالمشركين طمعاً بإسلامهم وهدايتهم ، وتعافلت عن المؤمن الذي قصدك للاستفادة من عملك اتكالاً على ايمانه ، وان في وقت التعليم سعة وفسحة . . فدع الطفاة لله وحده فهو لهم بالمرصاد ، وأقبل على من تفتح قلبه للهدى والحير .

(كلا) ان الله لا ينصر دينه بمن يرى نفسه في غنى عن الله وعنك بما عنده من جاه ومال ، وانما ينصر الحق بالطيبين أمثال هسذا الأعمى ، وان كانوا من الفقراء والمساكين ( انها تذكرة فمن شاء ذكره ) . صمير انها يعود إلى آيات القرآن أو الى الهداية التي فيه ، وضمير ذكره يعود الى الله او الى القرآن، والمعنى ان هذا القرآن كاف واف في الهداية لمن طلبها ، وما عليك يا محمد إلا البلاغ والتذكير ، ومن شاء فليؤمن ومن شاء فليكفر ، ثم وصف سبحانه هداية القرآن وتعاليمه وأحكامه بقوله : ( في صحف مكرمة ) لها شأنها وكرامتها عناد الله

### سورة عبس

( مرفوعة ) عالية بتعاليمها النافعة ، وحكمها البالغة ( مطهسرة ) من العبث والضلال ( بأيدي سفرة كرام بررة ) . أن تلك الصحف الإلهية في حصن حصين ينقلها الملائكة المقربون عن العلي الأعلى الى أذبيائه المعصومين، وهم يبلغونها بدورهم الى الناس بدقة وأمانة .

## قتل الانسان ما اكفره الآية ١٧ – ٤٢:

تُتِلَ الْإِنسَانُ مَا أَكُفَرَهُ مِن أَيُّ شَيْء خَلَقَهُ مِن نُطْفَة يَخَلَقَهُ مَا أَنسَرَهُ مُ مُمَّ أَمَا أَنهُ فَأَقْبَرَهُ مُ مُمَّ إِذَا شَاء أَنشَرَهُ مُ مُمَّ أَمَا أَنهُ فَأَقْبَرَهُ مُ مُمَّ إِذَا شَاء أَنشَرَهُ مُ مُمَّ أَمَا أَنهُ وَلَا نَشَرَهُ مُ مُمَّ أَمَا أَنهُ وَلَا نَشَرَهُ مُ مُمَّ أَلَا يَقْضِ مَا أَمْرَهُ مُ فَلْيَنظُو الْإِنسَانُ إِلَى طَعَامِهِ أَنَّا صَبَيْنَا الْإَن صَبَيْنَا الْإَن صَبَيْنَا الْإَن صَبَيْنَا الْإَن صَبَيْنَا الْإَن صَبَيْنَا الْإَنْ صَبَيْنَا الْإَنْ صَبَيْنَا الْإَنْ صَبَيْنَا الْإَنْ صَبَيْنَا الْإَنْ صَبَيْنَا الْإَنْ مَن أَنِيهِ وَأَنْبَعْنَا وَقَطْبَا مُ وَكَالِمَة وَأَنابًا مِن أَخِيهِ وَأَنْسِهِ وَأَنْفِيهُ وَأَنْفِيهُ وَأَنِيهِ وَأَنْهِ مُن أَخِيهِ وَأَنْكُومُ مَوْ مَيْدُ مَا أَنْ يُغْنِيهِ وَأَنْفِيهِ وَأَنِيهِ مُنْ أَنْ يُغْنِيهِ وَأَنْفِقُ مَن أَخِيهِ وَأَنْمِ وَالْمِومُ مِن أَخِيهِ وَأَنْمِ وَمُنْ مَن أَخِيهِ وَأَنْمِ وَالْمِهُ مَن أَخِيهِ وَالْمِومُ مَن أَخِيهِ وَالْمِومُ مَن أَنْ يُغْنِيهِ وَالْمِومُ مَن وَمَيْذِ عَلَيْهَا عَبَرَةً مُ وَالْمِومُ مَن وَمُنْذِ عَلَيْهَا عَبَرَةً مُ وَالْمُومُ مَن وَمُنْذِ عَلَيْهَا عَبَرَةً مُ وَالْمُومُ وَالْمُومُ مَا الْمَرَةُ مُ الْكَفَرَةُ الْفَجَرَةُ \* وَوُنُجُوهُ مَوْدُ وَمُؤْدُ عَلَيْهُا عَبَرَةً \* وَوُنُوهُ مَن وَمُؤْدُ عَلَيْهِا عَبَرَةً \* وَوُنُوهُ مَنْ وَمُؤْدُ عَلَيْهَا عَبَرَةً \* وَوُنُوهُ مَنْ فَالْمُؤْمُ وَلَالْمُ مُعْمِلًا عَبَرَةً \* وَلُولُولُ مُ مُ الْكَفَرَةُ الْفَجَرَةُ \*

#### اللغة:

المراد بقتل هنا الدعاء بالعذاب والهلاك . والمراد بالانسان المجرم . فقدره اي أنشأه خلقاً بعد خلق وطوراً بعد طور . وأنشره أحياه بعد الموت . والقضب ما

### الجزء الثلاثون

يؤكل رطباً طريباً من الخضار والبقول ويقطع مرة بعد مرة . وغُلباً ضخمة وعظيمة . والأب مرعى الدواب . والمراد بالصاخة القيامة مشمل القارعة ، وفي تفسير الرازي : معنى الصاخة الصاكة للآذان بشدة صوتهما . وترهقها تغشاها . وقترة سواد .

### الإعراب:

ما أكفره و ما و نكرة بمعنى شيء عظيم ومحلها الرفع بالابتداء. وأكفره فعل ماض لا يتصرف ، وفيه ضمير مستر يعود على «ما» والهاء مفعول به لأن المعنى شيء عظيم جعله كافراً. السبيل مفعول لفعل مقدر أي يستر السبيل يستره للانسان. ولما يقض أي لم يقض . وما اسم موصول مفعولاً ليقض والعائد محذوف اي ما أمره به . والمصدر من أذا بدل اشهال من طعامه . وغنلباً صفة لحدائق وهي جمع غلباء . ومتاعاً مفعول من أجله لانبتنا . وجواب إذا جاءت محذوف أي فما أعظم ندم المجرمين .

## المعنى :

(قُتل الانسان ما أكفره). جاء في تفسير الرازي نقلاً عن جاعة من المفسرين: وان المراد بالانسان هنا كل غني ترفع على فقير بسبب الغني والفقر » . ونحن مع هذا القول أولاً ، لأن الواقع يؤيده ويشهد به ، فلولا الطمع والتكالب على الحطام وكنز المال لعاش الناس في رفاهية وأمان . قال الشيخ محمد عبده : وان هذا الدعاء على الانسان بأبشع الدعوات هو كناية عن انه قد بلغ من القبع مبلغاً لا يستحق معه الحياة ، ومنشأ الشناعة نسيانه لما يتقلب فيه من النعم ، وذهوله عن مسديها حتى اذا ذكر بالحق أعرض عن الذكرى » .. ولا شك في نعمة الوجود والادراك والسمع والبصر ، بل هي من أعظم النعم ، ولكن نعمة الوجود وما اليه لا تبعث على التعالي والطغيان ما دامت عامة شاملة ، وانما الذي يخرج الانسان المجرم عن حده ويبعثه على البغي والعدوان هو احساسه بثروته وامتيازه عن غيره .

( من أي شيء خلقه من نطفة خلقه فقدره ) . من أنت أيها الانسان الضعيف حتى تستنكف عن طاعة الله ، وتتطاول على عباده ؟ فكر في أصلك ، وفي انتقالك من خلق الى خلق ، وفي مصيرك ومآلك .. فسن الذي أوجدك ولم تك شيئا ، وأنشأك في بطن أمك حالا بعد حال ، ثم أخرجك في أحسن تقويم .. هل الصدفة فعلت هذا كله ؟ ( ثم السبيل يسره ) . مهد للانسان الطريق الى الخير بشيئين : الأول الارشاد اليه والترغيب فيه . الثاني العقل والقدرة على العمل. وأيضا مهد له الطريق الى الحياة بشيئين : الأول ما أودعه تعالى في الطبيعة من الخيرات الكافية عاجاته . الثاني ما أودعه في الانسان من الطاقة والاستعداد لاستغلال الطبيعة وتكبيفها كما يشاء . وتقدم مثله في العديد من الآيات . انظر تفسير الآية الأولى وما بعدها من سورة الانسان .

(ثم أماته) بعد انقضاء أجله (فأقبره) أمر سبحانه بدفن الانسان بعد موته، ونهبى عن تركه مطروحاً للوحوش والطيور اشارة الى كرامته عند الله حيى بعد خروج الروح منه فكيف اذا كان حياً ؟ (ثم اذا شاء نشره). خلقه ثم أماته فأقبره، ثم يبعثه كما كان للحساب والجزاء. ولولا هذا البعث لكان وجود الانسان عبثاً في عبث. انظر تفسير الآية في من سورة يؤنس فقرة و الحساب والجزاء حتم و. أما قوله تعالى: واذا شاء وفيشير الى انه هو وحده يعلم منى يكون الحشر والنشر (كلا لما يقض ما أمره). الضمير في يقضي يعبود الى الانسان المجرم المهمل، والمعنى لقد زودنا الانسان بجميع الطاقات والمعدات لفعل الحسير وصالح الأعمال، وما تركنا له من عذر يتعلل به، ومع ذلك أهمل وقصر أكبر الناس ، بل ان الكثير منهم طغوا وبغوا واتخذوا من نعم الله عليهم وسيلة للفساد والاعتداء على العباد.

( فلينظر الانسان الى طعامه ) وهو بين يديه ، وفيه قوام حياته ووجوده ، فلينظر اليه ، ويسأل عقله : من الذي يسر له هذا الطعام ؟ الطبيعة ؟ ومن الذي أوجد الطبيعة ؟ الصدفة ؛ وهل للصدفة عقل يقدر ويدبر ؟ فأوجدت الطبيعة بما فيها من أسباب الطعام والشراب وما الى ذلك من الدقة واحكام الصنع ( انبا صببنا الماء صباً ) . كلا . الله وحده هو الذي أوجد الماء وأنزله من السماء ، وسبق أكثر من مرة ان الظواهر الكونية تسند اليه تعالى لأنه مصدر الوجود وسبب الأسباب

(ثم شققنا الأرض شقاً فأنبتنا فيها حباً وعنباً وقضباً) أي ان النبات يشق تربة الأرض ليخرج منها تماماً كما يشق الفرخ قشرة البيضة التي هو فيها (وزيتوناً ونخلاً وحدائق غُلباً) جمع غلباء وهي الضخمة العظيمسة من الشجر وغيرها: والمعنى ان تلك الحدائق عظيمة بأشجارها وثمارها ، وظلالها وجالها .

( وفاكهة واباً متاعاً لكم ولأنعامكم ) . والاب المرعى ، والمتاع ما يتمتع به الانسان والحيوان . قال الشيخ محمد عبده : « روي ان أبا بكر الصديق سئل عن الأب فقال : أي سماء تظلني وأي أرض تقلني اذا قلت في كتاب الله ما لا علم لي به ٢ وعن عمر بن الحطاب انه قرأ هذه الآية فقال : كل هذا عرفناه فحا الأب ؟ . ثم رفض عصاً كانت بيده أي كسرها وقال : هذا لعمر الله التكلف، وما عليك يا ابن أم عمر أن لا تدري ما الاب ٢ . ولا تظن ان سيدنا عمر ينهى عن تتبع معاني القرآن ، وانما يريد أن يعلمك ان الذي عليك من حيث انت مؤمن ان تفهم جملة المعنى » .

( فإذا جاءت الصاخة ) القيامة ، وهي تصك الآذان بصوتها حتى تكاد تصمها (يوم يفر المرء من أخيه وأمه وأبيه وصاحبته وبنيه لكل امرىء منهم يومئذ شأن يغنيه ) . لا أحباب ولا أنساب يوم القيامة لأن كل انسان مشغول بنفسه منصرف لما هو فيه عن غيره .. هذا ، إلى انه أعزل من كل شيء . وفيه ايماء الى ان الذين يحرص الانسان عليهم في الحياة الدنيا ، ويعصي الله من أجلهم – لا يغنون عنه شيئاً في الآخرة ، ولا هو عنهم بمغن شيئاً . وفي بعض النفاسير : ان ذكر الأرحام في الآية جاء على الترتيب الطبيعي حيث قدمت الأخ ثم الأبوين ثم الزوجة والولد لأن عاطفة الانسان نحو أبويه أقوى منها نحو أخيه ، وعاطفته نحو زوجته وولده أقوى منها نحو أبويه . فكأنه قال تعالى : يفر المرء من اخيه بل من امه وأبيه بل من صاحبته وبنيه .

( وجوه يومثذ مسفرة ) اي مضيئة ، من أسفر الصبح ( ضاحكة مستبشرة ) فرحاً وسروراً بما أعد الله لها من المقام الكريم والأجر العظيم ( ووجوه يومثذ عليها غبرة ) الذل والهوان ( ترهقها قترة ) يعلوها سواد الحزن والكابة ( اولئك هم الكفرة الفجرة ). ووصف الكفرة بالفجور يومىء الى ان الفاجر المتهتك هو والكافر بمنزلة سواء عند الله حتى ولو حافظ على الصلوات الخمس في اوقاتها .

وللشيخ محمد عبده كلام طويل حول هذه الآية نلخصه بالآتي : « من طلب الحتى لوجه الحتى وعمل به » او ادركه الموت وهو لا يزال في طلبه – من كان هذا شأنه في الحياة الدنيا فهو الذي يضحك ويستبشر يوم القيامة بفضل الله ، ومن احتقر عقله وشغل نفسه بتبرير الأهواء والناس الحيل لتقرير الباطل كما كان يفعل أعداء الأنبياء فهو الذي يعلو وجهه سواد الحزن ، وغيرة الذل يوم القيامة لأنه من الكفرة الفجرة ، ذلك ان الدين ينهى عن الفواحش ، وهو يقترفها ، الدين يأمر بصيانة المصالح العامة ، وهو يفتك بها ، الدين يطالب أهله ببذل المال في سبيل الشر ، الدين يأمر بالعدل ، وهو أظلم الظالمين ، الدين يأمر بالعدل ، وهو يكذب وعب الكاذبين .. ومن كان هذا شأنه فحاذا يكون حاله يوم يتجلى الجبار ، ويرتفع الستار » لأ.

## ميوشرة التكويز

٢٩ آية مكية .

# بنير للهُ البَّمْ الْحَمْ الْح

اذا الشمس كورت الآية ١ ـ ١٤:

إِذَا الشَّمْسُ كُورَتِ ﴿ وَإِذَا النَّجُومُ الْكَدَرَتِ ﴿ وَإِذَا الْجِبَالُ سُيْرَتِ ﴿ وَإِذَا الْجِبَالُ سُيْرَتِ ﴿ وَإِذَا الْجِبَالُ سُيْرَتِ ﴿ وَإِذَا الْجِبَالُ سُيْرَتِ ﴿ وَإِذَا النَّفُوسُ زُورَ جَتِ ﴿ وَإِذَا الْمُو وَوَدَةُ سُيْلَتِ ﴿ بِأَيْ ذَنَّ لَيْجَالُ سُيْرَتِ ﴿ وَإِذَا النَّهَا وَإِذَا النَّهَا كُشِطَت ﴿ وَإِذَا الْجَجِيمُ سُعْرَت ﴿ وَإِذَا السَّمَا كُشِطَت ﴿ وَإِذَا الْجَجِيمُ سُعْرَت ﴿ وَإِذَا السَّمَا كُشِطَت ﴿ وَإِذَا الْجَجِيمُ سُعْرَت ﴿ وَإِذَا الْجَاءِ أَنْ لَا لَنَّا السَّمَا وَاذَا السَّمَا وَهُو رَبِّ اللَّهُ وَإِذَا الْجَاءِ أَنْ لِلْمَاتِ ﴿ وَإِذَا الْجَاءِ فَاللَّهُ اللَّهُ وَاذَا السَّمَا وَاذَا الْجَاءِ فَا لَا لَهُ وَاذَا الْجَاءِ فَا اللَّهُ وَاذَا الْجَاءِ فَا لَا لَهُ وَاذَا اللَّهَا وَهُ وَلَا اللَّهُ وَاذَا الْجَاءِ فَا لَا لَهُ وَاذَا اللَّهُ وَاذَا اللَّهُ وَاذَا اللَّهُ وَاذَا الْجَاءِ فَا لَا لَهُ وَاذَا اللَّهُ اللَّهُ وَاذَا اللَّهُ وَاذَا اللَّهُ وَاذَا اللَّهُ وَاذَا اللَّهُ وَاذَا اللَّهُ وَاذَا اللَّهُ اللَّهُ وَاذَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاذَا اللَّهُ اللَّهُ وَاذَا اللَّهُ اللَّهُ وَاذَا اللَّهُ وَاذَا اللَّهُ اللَّهُ وَاذَا اللَّهُ اللَّهُ وَاذَا اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاذَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ الللللللّهُ اللللللللّهُ اللللللللللللللللللل

## الإعراب :

إذا ظرف زمان بمعنى وقت ، وتتضمن معنى الشرط ، ومحلها النصب بجوابها وهو ، علمت نفس ما أحضرت ، وارتفعت الشمس بفعل محذوف يفسره الموجود اي اذا كُورِّرت الشمس كورت ، ومثلها اذا النجوم انكدرت وما بعدها .

### المعنى :

أشار سبحانه في هذه الآيات الى بعض ما يحدث يوم القيامة الى ساعة الحساب، وتلك الحوادث هي :

### سورة التكوير

۱ – ( اذا الشمس كورّرت ) . معنى التكوير اللف ، ومنه تكوير العامة ، والمراد من تكوير الشمس طيها وخفاؤها بعد ان كانت ظاهرة للعيان، بل ومضرب المثل في الوضوح والظهور ، وسبب طيها ما يعتريها من الحراب .

٢ – ( واذا النجوم انكدرت ) . وانكدار الشيء انقلابه حتى يصير أسفله أعلاه ؛ والمراد من انكدار النجوم تساقطها وانتثارها . وفي الآيــة ٢ من سورة الانفطار : « واذا الكواكب انتثرت » .

٣ ... ( واذا الجبال سيرت ) . اقتلعت من أماكنها ، وسارت في الهواء .

٤ – ( واذا العشار عطلت ) . العشار النوق الحوامل ، وهـي أنفس وأثمن مال عند العرب ، وعطلت تركت واهملت . وهذا كناية عن شدة الهول وذهول الانسان عن كل شيء في ذلك اليوم .

ه \_ ( واذا الوحوش حشرت ) . تنفر مذعورة عند خراب الكون ، وتموت خوفاً . وقال الرازي وصاحب مجمع البيان : « ان الله بجمع الوحوش حتى يقتص لبغضها من يعض » . ويلاحظ بأن الله لا بحاسب حتى يكلف ، ولا يكلف حتى سبب العقل .. به يثيب ، وبه يعاقب ولو كان للوحوش عقل لامتنعت عن الانسان ، وكانت معه بمنزلة سواء .

7 – ( واذا البحار سجرت ) . في كتب اللغة ستجر البحر فاض ماؤه ، وعليه يكون المعنى ان مياه البحار تنطلق هنا وهناك، لا يمسكها شيء نتيجة لحراب الكون ، ومثله « واذا البحار فجرت – الانفطار » . وقال الشيخ محمد عبده : قد يكون تسجيرها ضرامها ناراً ، فإن ما في بطن الأرض من النار يظهر إذ ذاك بتشققها ، وعندئذ يذهب الماء مخاراً ، ولا يبقى في البحار إلا النار ، وقد ورد في بعض الأخبار ان البحر غطاء جهم ، والبحث العلمي أثبت ذلك، ويشهد عليه غليان البراكن والزلازل .

۷ — ( واذا النفوس زوجت ) . أي عادت كل نفس آدمية الى الجسم الأول
 الذي فارقته عند الموت .

٨ ــ ( واذا الموءودة سئلت بأي ذنب قتلت ) . وهـي البنت الصغيرة تُدفن

حية ، فإنها تبعث وتسأل على مسمع من وائدها : لماذا وأدك الوائدون ؟ ليكون أشد وقعاً على الوائد . أنظر تفسير الآية ٥٨ من سورة النحل ج ٤ ص ٥٢٣ . أشد و اذا الصحف نشرت ) . يعطى لكل انسان غداً كتاب اعماله خيرها وشرها . وقد يكون هذا كناية عن ان أعمال العباد يوم القيامة تظهر لهم بكاملها

كما هي ، ومها يكن فما علينا ان نبعث عن حقيقة تلك الصحف والكتب . ١٠ ــ ( واذا السهاء كشطت ). اي كشفت وأزيل منها الكواكب التي كانت تحجب ما وراءها كما يُزال الجلد عن الذبيحة ، ويظهر ما تحته من اللحم .

١١ ــ ( واذا الجحيم سعرت ) . أوقدت واضرمت .

١٢ - ( واذا الجنة الزلفت ) . قُربت من أهلها، وقربوا منها الأنها أعدت لهم،
 وأعدوا لها . ومثله « وأزلفت الجنة للمتقن غبر بعيد - ٣١ ق » .

(علمت نفس ما أحضرت). هذا جواب الشروط الاثني عشر المتقدمة ، والمعنى اذا حدث ما سبق ذكره أقدم كل انسان على ربه ، وهو يعلم ماذا يحمل معه من الأعمال ، وما تزود به من خير أو شر . وفي نهج البلاغة : «وان قادماً يقدم – على ربه – بالفوز أو الشقوة لمستحتى الأفضل العدة ، فتزودوا في المدنيا من الدنيا ما تجزون به أنفسكم » .

## الخنس والكنس الآية ١٥ – ٢٩ :

فَلَا أَفْسِمُ بِالْخُنْسِ لِهِ الْجَسُوارِ الْكُنْسِ لِهِ وَاللَّيْلِ إِذَا عَسْعَسَ لِهِ وَالصَّبْحِ إِذَا تَنَفَّسَ لِهِ إِنَّفُ لَهُ لَقُولُ رَسُولِ كَرِيمٍ لللهِ فِي قُوقٍ عِنْدَ ذِي الْعَرْشِ مَكِينِ لِهِ مُطَاعٍ مَمَّ أَمِينٍ لِهِ وَمَا صَاحِبُكُمْ بِمَجْنُونِ لِهِ وَلَقَدْ رَآهُ بِالْأَفْقِ الْمُبِينِ لِهِ وَمَا هُوَ بِقَوْلِ شَيْطَانِ رَجِيمٍ لِللَّهُ فَي الْمُبِينِ لِهِ وَمَا هُوَ بِقَوْلِ شَيْطَانِ رَجِيمٍ لِهِ اللَّهُ وَمَا هُوَ بِقَوْلِ شَيْطَانِ رَجِيمٍ لِهِ اللَّهُ وَمَا هُوَ بِقَوْلِ شَيْطَانِ رَجِيمٍ لِهِ أَنْ يَسْتَقِيمٍ لِهِ اللَّهُ وَمَا هُوَ بِقَوْلِ شَيْطَانِ رَجِيمٍ لِهِ وَمَا نُونَ لِللَّهُ إِلَّا ذِكْنُ لِلْعَالِمِينِ لِهِ وَمَا هُو بَقَوْلِ شَيْطَانِ رَجِيمٍ لِهِ فَا أَنْ يَسْتَقِيمٍ لِهِ وَمَا نَشَاءُ وَنَ إِلَّا أَنْ يَسْتَقِيمٍ لِهِ اللَّهُ وَلَا أَنْ يَسْتَقِيمٍ لِهِ اللَّهُ وَلَا أَنْ يَشَاءُ اللّهُ رَبُّ الْعَالِمُ لِينَ لَمَا وَنَ إِلّا أَنْ يَشَاءِ الللهُ رَبُّ الْعَالِمُ لِينَ لَمُ اللّهُ وَلَا أَنْ يَشَاءُ اللّهُ وَلَا أَنْ يَشَاءُ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللللللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللللللللّ

### سورة التكوير

#### اللغة:

الحنس جمع خانس وخانسة من خنس الشيء اذا رجع والجواري جمع جارية من الجري . والكنس جمع كانس وكانسة من كنس الظبي اذا استر في المكان الذي يأوي اليه، والمراد بالحنس والكنس هنا النجوم . وعسعس الليل من الاضداد يستعمل عمني أقبل وأدبر ، والمراد هنا الإدبار لقوله تعالى : • والليل اذا أدبر والصبح أن أسفر وامتلد نوره . والمراد بالرسول هنا جبريل . وذو العرش الله . ومكين صاحب مكانة . والأفق المبين هو الأفق المبين أنجل ، وضنين نجبل .

### الاعراب:

الجواري صفة للخنس . وضمير انه يعود الى القرآن الذي دل عليه السياق ، والجملة جواب القسم . وكريم وما بعده صفة لرسول. وما صاحبكم عطف على انه لقول النح وكذلك وما هو . أين تذهبون و أين ، ظرف مكان منصوب محلاً بنزع الخافض أي الى أين،وفي مجمع البيان : تقول العرب : ذهبت الشام وخرجت الشام أي منها وإليها . ولمن شاء بدل بعض من العالمين بإعادة حرف الجر .

### المعنى

( فلا اقسم ). أسلفنا ان ولا يه هذه عند أكثر المفسرين زائدة ، وعند البعض منهم نافية على أساس ان الأمر واضع لا محتاج الى قسم .. ونتيجية القولين واحدة ، قال الشيخ محمد عبده : يؤتى هذه العبارة اذا أريد تعظيم المقسم به ، وانه لا يعظم بالقسم لأنه عظيم بنفسه (بالحنس الجواري الكنس ) المراد بالحنس الكنس جميع النجوم ، وقيل : بل النجوم الحمس فقط : عطارد والزهرة والمربخ والمشتري وزحل ، وهي جوار لأنها تدور في أفلاكها ، واختلفوا لماذا وصفت بالحنس الكنس ؟. قال الشيخ محمد عبده ما معناه: ان الله سبحانه وصفها بالكنس

لأنها تختفي عن الرائي في ضوء الشمس كما تختفي الظبية في كناسها ، ووصفها سبحانه بالخنس لأنها ترجع الى الظهور للعيان بعد غياب الشمس ، ويتفق هذا في نتيجته مع تفسير الطبرسي في مجمع البيان حيث قال ما نصه بالحرف : • هي النجوم تخنس بالنهار ، وتبدو بالليل » . والفرق بن التفسيرين ان الخنس هنا عند صاحب المجمع هو الاختفاء ، والكنس الظهور ، والعكس عند الشيخ محمد عبده .. وعلى أية حال فإن الله سبحانه أقسم بالنجوم للتنبيه الى ما في صنعها من الدلائل على قدرة المبدع وحكمته .

( والليل إذا عسعس والصبح إذا تنفس ) . هذا قسم ثان منه تعالى بإدبار الليل وإقبال النهار لأنه عطف على القسم . وفي كتاب محاولة لقهم عصري للقرآن: و تقرأ في القرآن ألفاظاً فتترك في السمع رنيناً وأصداء وصوراً حيناً يقسم الله بالليل والنهار فيقول : « والليل إذا عسعس والصبح إذا تنفس ، «عسعس» . «عسعس» . هذه الحروف الأربعة هي الليل مصوراً بكل ما فيه . . « والصبح إذا تنفس ، ان ضوء الفجر هنا مرثي ومسموع . . انك تكاد تسمع سقسقة العصفور وصيحة الديك ، .

( انه لقول رسول كريم ذي قوة عند ذي العرش مكسين ) . هذا جواب القسم ، وضمير انه للقرآن المفهوم من السياق ، والمراد بالرسول جبريل، وأضاف سبحانه القرآن الى جبريل لأنه حامله وناقله عن الله الى رسول الله (ص)، ولجبريل كرامة ومكانة عند الله ، وهو امين على التنزيل ، وقوي على أدائمه وعلى غيره من الأعمال الموكلة اليه . وتقدم مثله في الآية ٦ من سورة النجم (مطاع ثم أمين) ثم عمى هناك ، وهي اشارة الى المكان الذي يطاع فيه جبريل ، وهو من عالم الغيب الذي لا يعرف حقيقته إلا الله .

( وما صاحبكم بمجنون ) . الخطاب لعتاة قريش ، وصاحبهم محمد (ص) ، وقد رماه بعضهم بالجنون كما جاء في الآية ٢ من سورة الحجر « وقالوا يا ايها الذي نزل عليه الذكر انك لمجنون » ج ٤ ص ٤٦٨ . فبرأه الله مما يفترون . وتقدم مثله في الآية ٢ من سورة القلم ( ولقد رآه بالأفق المبين ) . أتقولون : محمد مجنون حين يخبركم عن الجنة والنار ؟. كلا ، ان القرآن وحي من الله، أوحاه

### سورة التكوير

الى رسوله بلسان جبريل الذي رآه محمد في الأفق الواضح عــــلى صورته وحقيقته رؤية صادقة لا شك فيها . وتقدم مثله في الآبة ١٢ من سورة النجم .

( وما هو على الغيب بضنين ) . ضمير هو لرسول الله(ص) والغيب القرآن ، وللعنى ما كان محمد ليكم القرآن ، ويسكت عن إعلان الحق مخافة ان تقولوا ايها المشركون : هو مجنون ، بل يعلنه على الاشهاد ولا تأخذه في الحق لومة لائم ( وما هو بقول شيطان رجيم ) . هذا رد لزعمهم بأن ما يتكلم به الرسول قسد نقته الشيطان على لسانه .. وهل توحي الشياطين بالهدى والحير ، والحق والعدل ؟ ( فأين تذهبون ) في أحكامكم وضلالكم ؟ ( إن هو إلا ذكر للعالمين ). ان القرآن آمر بالحير ، زاجر عن الشر ، وفوق هذا كله فيه تبيان كل شيء فكيف يكون قول شيطان رجيم ؟.

( لمن شاء منكم أن يستقيم ) . القرآن هدى وصلاح لمن يرغب في الهدايسة والاستقامة ، أما من يصر على الضلال فلا ينتفع بذكر ، ولا تؤثر فيه عظة (ولا تشاءون إلا أن يشاء الله رب العالمين ) . قال الرازي : هذه الآية تدل على ان الانسان مسير غير غير .. ويرده أن معنى الآية هو أن الله سبحانه طلب من العبد أن يستقيم على جادة الحق والعدل ، ولكن المعاند يأبى إلا الانحراف، ولا يستقيم إلا إذا أجره الله على ذلك .. وهذا يتنافى مع عدل الله وحكمته ، وبتعبير ثان أن الله سبحانه خلق الانسان محتاراً ذا عقل وارادة ، وميزه بذلك عن الحيوان ، ومن ثم كلفه بالطاعة من دونه ، ولو شاء سبحانه لسلب الانسان ارادة العقل ، وجعله كالحيوان أو أحظ منه .

# ميوشخ الأنفظاز

١٩ آية مكية .

# بيني كيله أل م التحمير التحمير

إِذَا السَّمَاءُ انْفَطَرَتْ ﴿ وَإِذَا الْكُو الْكِبُ انْتَثَرَتْ ﴿ وَإِذَا الْبِحَارُ فُجِّرَتْ ﴿ وَإِذَا الْفُبُورُ بُعِيْرَتْ ﴿ وَإِذَا الْفُبُورُ بُعِيْرَتْ ﴿ وَإِذَا الْفُبُورُ بُعِيْرَتْ ﴿ وَإِنَّ عَلِمَتْ نَفْسٌ مَا قَدَّمَتْ وَأَخْرَتُ ﴿ وَإِنَّ الْإِنْسَانُ مَلِ اللّهِ مِنْ اللّهُ اللّهُ مَا تَفْعَلُونَ ﴿ وَمَا أَوْمَ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ الللّهُ مِنَا اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ ال

## الإعراب:

السياء فاعل لفعـــل مقدر يفسره الفعل الموجود ، وكذلك الكواكب والبحار والقبور . علمت نفس جواب اذا . وما غرك «ما » استفهام مبتدأ وجملة غرك

#### سورة الانقطار

خبر . والذي خلقك صفة ثانية لربك . وفي أي صورة متعلق بركبك وما زائدة إعراباً وجملة شاء صفة لصورة، ولم يقرن ركبك بالفاء لأنها بيان لعدلك . وكراماً صفة لحافظين وكذلك كاتبين . وما أدراك هما » مبتدأ وجملة أدراك خبر . وما يوم الدين هما » خبر مقدم ويوم مبتدأ مؤخر . ويوم لا تملك « يسوم » مفعول لفعل مقدر أي اذكر يوم لا تملك .

### المعنى :

هذه السورة تماماً كالسورة السابقة ، تعرض صوراً لبعض ما يحدث عند قيام الساعة ، وما بعدها من الحساب والجزاء .

( اذا الساء انفطرت ) انشقت وتساقطت كواكبها ، ومثلمه « فإذا انشقت الساء فكانت وردة كالدهان – ٣٧ الرحمن » . ( واذا الكواكب انترت ) هوت وبادت ( واذا البحار فجرت ) ارتفعت أمواجها وانطلقت مشر قسة ومغربة ... أو تبخر ماؤها ، واندلعت النيران من باطنها . انظر تفسير « واذا البحار سجرت» في انسورة السابقة . ( واذا القبور بعثرت ) البعثرة والبحثرة في اللغة اثارة الشيء بقلب باطنه الى ظاهره ، وبالعكس ، والمراد هنا من البعثرة ان الساعسة آتية لا ربب فيها « وان الله يبعث من في القبور ... ٧ الحج » . ( علمت نفس ما قدمت وأخرت ) . بعد البعث يعلم كل انسان ما قدمت يداه من خير أو شر، وما ترك منها .

( يا أيها الانسان ما غرك بربك الكريم الذي خلقك فسواك فعدلك). فسواك أي أودع فيك من القوى الظاهرة والباطنة ما جعلك انساناً كاملاً ، وعدلك أي جعل أعضاءك منوازية ، فلم يجعل احدى يديك أطول من الأخرى ، ولا احدى العينين أصغر ، ولا بعض الأعضاء اسود والبعض الآخر ابيض الخ .

واختلفوا : ما هو المراد من الكريم في قوله تعالى : ١ ما غرك بربك الكريم ٢٠ فقال البعض : وصف سبحانه نفسه هنا بالكريم ليلهم عبسده المذنب الجواب ، وبعلمه ان يقول غداً اذا سئل عن ذنبه : غرني عفوك وكرمك .. وقال الشيخ

### الجزء الثلاثون

محمد عبده : هذا تلاعب بالتأويل ، وتضايل للناظر في كتاب الله .. واللائق ان يفسر الكريم هنا بالعظيم في جميع صفاته تعالى ، وان من كان كذلك فلا يترك عبيده سدى بلا سؤال ولا جزاء ، يل يحاسبهم ويثيب الأخيار منهم ، ويعاقب الأشرار ، وعليه فلا ينبغي للانسان أن بغثر بالدنيا وزخرفها .

وللإمام على (ع) كلام طويل حول هذه الآية،أدرج مع خطب بهج البلاغة، ويتلخص في مجمله بالآتي : ما الذي جرأك ابها الانسان على معصية ربك، وأنت تقيم في كنفه ، وتتقلب في نعمه ؟ هل غرك منه إقباله عليك بالنعم، وأنت منول عنه الى غيره ؟. أما تعلم ان هذا الإقبال تفضل منه عليك ، وإمهال لك كسي تؤوب الى رشدك وترجع عن غيك ؟.

وعلى هذا يكون المراد بكرمه تعالى في الآيسة هو إمهاله لعبده المذنب وعدم أخذه بالعقوبة العاجلة ، وان عليه أن يبادر الى التوبة والإنابة ، ولا يغتر بالإمهال والإمداد .

( في أي صورة ما شاء ركبك ) قال بعض المفسرين : أي لم بجعلك خنزيراً أو حماراً . وقال آخر : صورك كما أراد طولاً أو قصراً ، سواداً أو بياضاً .. والذي نفهمه من هذه الآية هو فكتر أبها الانسان في إحكام خلقك، واتقان تركيبك لتدرك عظمة الله في خلقه ، وان الذي أنشأك في أحسن نقويم قادر على ان يعيدك الى الحياة ثانية ( كلا بل تكذبون بالدين ) . ارتدعوا عن ضلالكم الذي لا مصدر له إلا التكذيب بالبعث .. فإنكم محاسبون ومشؤولون لا محالة عما كنتم تعملون ( وان عليكم لحافظين كراماً كاتبين يعلمون ما تفعلون ) من خير أو شر ، ولا يستركم منهم شيء ، ومعنى كرام انهم أقوياء أمناء يؤدون مهمتهم على أتم الوجوه وأكملها . وتقدم مثله في الآية ٨٠ من سورة الزخرف . وتجدر الاشارة الى ان قاحن غير مسؤولن عن ذلك .

(ان الأبرار لفي نعيم وان الفجار لفي جمعم يصلونها يوم الدين ). الأبرار هم أهل الصدق وصالح الأعمال ، وجزاؤهم عند رسهم مغفرة وأجر كريم ، والفجار هم هم الذين يعيثون في الأرض فساداً ، وجزاؤهم نزل من حميم وتصلية جمعيم ( وما هم عنها بغائبين ) مطرف عين . أبداً شفاء لازم ، وعداب دائم ( وما أدراك

### سورة االانفطار

ما يوم الدين ). الله تجهل حقيقة اليوم الآخر.. الله فوق التصور بشدائده وأهواله ( ثم ما أدراك ما يوم الدين ). هذا تأكيد وتضخيم لنكاله وأثقاله ( يوم لا تملك تفس لنفس شيئاً ). لا أحد بملك نفعاً ولا ضرآ في ذاك اليوم لنفسه ولا لغيره ( والأمر يومثذ الله ) فهو المتفرد بالأمر والنهي ، فلا مشير ولا نصير ، بل ولا شفيع إلا لمن اذن له الرحمن وقال صواباً .

## سيوسرة المطقفين

٣٦ آية مكية ، وقيل مدنية .

# بيني ليوال من التحييم

## ويل للمطففين الآية ١ -- ١٧:

وَيُدُ لِنُ لِلْمُطَفِّفِينَ \* الَّذِينَ إِذَا اكْتَالُوا عَلَى النَّاسِ يَسْتَوْفُونَ \* وَإِذَا كَالُوهُمْ أَوْ وَزَنُوهُمْ يُخْسِرُونَ \* أَلَا يَظُنُ أُولَئِكَ أَنَّهُمْ مَبْعُوثُونَ \* لِيَوْمِ كَالُوهُمْ أَوْ وَزَنُوهُمْ يُخْسِرُونَ \* أَلَا يَظُنُ أُولِئِكَ أَنَّهُمْ مَبْعُوثُونَ \* لِيَوْمِ عَظِيمٍ \* يَوْمَ يَقُومُ النَّاسُ لِرَبِ الْعَالِمَينَ \* كَلَّا إِنَّ كِتَابَ الْفُجَّارِ لَفِي عَظِيمٍ \* وَمَا أَدْرَاكَ مَا سِجِينَ \* كِتَابُ مَرْقُومٌ \* وَيُلُ يَوْمَثِذِ لِلْمُكَدِّبِينَ \* سِجِينِ \* وَمَا أَدْرَاكَ مَا سِجِينَ \* كِتَابُ مَرْقُومٌ \* وَيُلُ يَوْمَثِذِ لِلْمُكَدِّبِينِ \* وَمَا يُحَدِّبُ بِهِ إِلَّا كُلُّ مُغْتَدِ أَيْمِ \* الَّذِينَ \* وَمَا يُحَدِّبُ بِهِ إِلَّا كُلُّ مُغْتَدِ أَيْمِ \* الدِّينِ \* وَمَا يُحَدِّبُ بِهِ إِلَّا كُلُّ مُغْتَدِ أَيْمِ \* اللَّذِينَ \* كَذَّبُ بِي مَعْدَدُ أَيْمِ مَا الدِّينِ \* وَمَا يُحَدِّبُ بِهِ إِلَّا كُلُّ مُغْتِدٍ أَيْمِ مَا الذِينِ \* وَمَا يُحَدِّبُ بِهِ إِلَّا كُلُّ مُغْتَدِ أَيْمِ مَا الذِينِ \* كَلَّا إِنَّهُ مَا يَكُذَبُ بِهِ إِلَّا كُلُّ مُعْتَدِ أَيْمِ فَي وَمَيْذِ لَمَتَالُوا مَعْ وَمُؤْلِنَ \* ثُمَّ إِنَّهُمْ عَنْ رَبِّهِمْ يَوْمَيْذِ لَمُحْبُوبُونَ \* ثُمَّ إِنَّهُمْ عَنْ رَبِّهِمْ يَوْمَيْدُ لَمُحْبُوبُونَ \* ثُمَّ إِنَّهُمْ عَنْ رَبِّهِمْ يَوْمَيْدُ لَلْكُوبُونَ \* ثُمَّ إِنْهُمْ عَنْ رَبِّهِمْ يَوْمَيْدُ لَلْكُوبُونَ \* ثُمَّ إِنْهُمْ عَنْ رَبِّهِمْ يَوْمَيْدُ لَكُوبُونَ \* ثُمَّ إِنْهُمْ عَنْ رَبِّهِمْ يَوْمَيْدُ لَكُوبُونَ \* ثُمَّ إِنْهُ مُعْتَدِ أَنْهُونَ \* لَمُعْتَدِ أَنْهُ لِللْمُعْتَدِ أَنْهُمْ عَنْ رَبِّهِمْ يَوْمَيْدُ لَكِعْبُونَ \* ثُمَّ إِنْهُمْ عَنْ رَبِيمُ عَنْ وَكُنْهُمْ عَنْ وَمُؤْلِلَ الْمُعْتِدِ لَكُوبُونَ \* لَكُولُونَ \* لَكُونُ وَلَا الْمُعْتَدِ اللّذِي كُنْتُمْ بِهِ تُكَذِّ بُونَ \* وَلِي لَا اللّذِي كُنْتُمْ بِهِ تُنْ وَلَا اللّذِي كُنْمُ لِلْهُ الْمُؤَالُ مُعْتَدِ اللّذِي كُنْهُمْ لِلْمُ اللّذِي لَالِهُ الْمُؤَالُ اللّذِي كُنْهُ لِلللْمُعْتِدُ لَكُولُ الْمُؤَالُ مُعْتَدِ اللْمُعْتِدُ لِلْمُ لِلْكُولُ اللْمُعْتِدُ لَا اللّذِي لَكُولُولُ لَاللّذَا اللّذِي الْمُؤَالُ لَا اللْمُعْتَدُ اللْمُؤَالُ لَالْمُؤَالُ لَمُ الْمُؤَالُولُولُولُ لَا إِلَا لَالْمُولِ

### الإعراب :

ويل مبتدأ، وللمطففين خبر . الذين صفة للمطففين. والمصدر من أنهم مبعوثون

### سورة المطففين

ساد مسد المفعولين ليظن ويوم يقوم اليوم المنصوب بمبعوثين وما أدراك مبتدأ وخبر ، ومثله ما سبخين وكتاب خبر لمبتدأ مقدر أي هو كتاب مرقوم والذين يكذبون صفة للمكذبين وأثيم صفة لمعتد وأساطير خبر لمبتدأ مقدر أي هي أساطير .

## المعنى :

( ويل للمطففن ). الويل الهلاك والعذاب، والمطففون فئة من الأقوياء يتاجرون بقوتهم ونفوذهم .. الهم يبيعون ويشترون ، ولكنهم يشترون بأغس الأثمان ، ويبيعون بأغلاها ، وفي الحالين محققون أقصى حد من الأرباح ، ويرغمون الناس بطريق الاحتكار أو بغسيره على الاستسلام لجورهم ، ويبررونه باسم العمل الحر والتجارة الحرة .. وتطورت أساليب الاستغلال مع الزمن وبتقدم العسلم واكتشاف الأسواق ، وظهور البرول وغيره من المعادن .. وأخيراً وجد مطففو هذا العصر في صناعة الحرب وسياسة الركض وراء التسلع - أفضل الوسائل لتركيم البروات ، وحفظ الأرباح في أعلى المستويات .

ويبتدى، تاريخ التطفيف بما أشار اليه سبحانه بقوله: ( الذين اذا اكتالوا على الناس يستوفون واذا كالوهم أو وزنوهم بخسرون ) . أي كالوا لحسم أو وزنوا لهم .. انهم يستعملون الكيل والميزان ، ولكن عندهم مكيالان وميزانان ، فيأخذون بالأعلى ويعطون بالأدنى .. ويدل هذا على ان المطففين كان لهم من القوة ما يكرهون به الناس على ما يريدون ، وقد تكون هذه القوة مالا أو جاها أو احتكاراً أو غير ذلك فالمهم عندهم هو الربح أيا كان سببسه ! .. ومها كان معنى التطفيف والمطففين فإن المراد هنا كل من أخذ من الناس بالباطل أو منعهم الحق ظلماً وعدواناً .

( ألا يظن اولئات المهم مبعوثون ليوم عظيم يوم يقوم الناس لرب العالمين ) . لنفترض ان الذين يأكلون أموال الناس بالباطل لا يعتقدون بلقاء الله وناره وجنته. ولكن ألا يظنون ذلك أو يحتسلونه - على الأقسل - ومجرد الاحتمال بأن الانسان سيقوم بين يدي رب العالمين لنقاش الحساب كاف في الردع والإحجام .. وكيف

يحجم الانسان عما يظن بل يتوهم انه يعود عليه بالضرر اليسير في الحياة الدنيا ، ولا يحجم اذا ظن انه ملاق ربه الذي لا يغسادر صغيرة ولا كبيرة إلا أحصاها وعاقب عليها ؟.. اللهم إلا أذا جحد من غير شك وتردد .

(كلا). لا يظن الذين بأكلون أموال الناس بالباطل أنهم غير مبعوثين ليوم عظم يقف فيه الناس بين يدي الله للحساب والجزاء. قال الشيخ محمد عبده: لا فرق بين من أنكر اليوم الآخر وبين من تأول فيا يدفع عنه العقاب وينجيه من الحساب، فإن التأويل لا يبتعد به عن منزلة المنكر ، بل هو معه في النار وبشس القرار (ان كتاب الفجار لغي سجين). كتاب هنا مصدر بمعنى الكتابة . واختلفوا في معنى سجين ، وأقرب الأقوال الى الاقهام انه اسم للسجل الذي أثبت فيه أسماء الفجار وأعمالهم ، واني هذا ذهب صاحب مجمع البيان لأنه قال : « هو ظاهر التلاوة ، ووافقه الشيخ محمد عبده وقيل : هو من السجن بمعنى الحبس ( وما أدراك ما سجين ) . من الذي جعلك به دارياً ؟ فان علمه عند الله وحده (كتاب مرقوم) فيه علامات تدل على أعمال المسيئين .

( ويل يومئذ للمكذبين الذين يكذبون بيوم الدين ) . هذا تهديد ووعيد لمن يكذب باليوم الآخر . وتقدم في العديد من الآيات . انظر سورة المرسلات ( وما يكذب به إلا كل معتد أثيم اذا تتلى عليه آياتنا قال أساطير الأولين ) . ضمير به يعود الى يوم الدين ، والمراد بآياتنا القرآن .. واليوم الآخر عذاب وجحيم عسلى الطغاة المعتدين فكيف يؤمنون به ؟ قال الشيخ محمد عبده : من كان ميالاً الى العدل في أخلاقه وأفعاله فأيسر شيء عليه التصديق باليوم الآخر ، ومن اعتسدى على حقوق الناس يكاد يمتنع عليه الاذعان بأخبار الأخرة لأن في ذلك قضاء على نفسه بالسفه ، وحكماً عليها بالظلم ( كسلا ) ليس القرآن واليوم الآخر بأساطير وخرافات كما يزعم الجاحدون ( بل ران على قلومهم ما كانوا يكسبون). تراكمت الذنوب على قلوب المجرمين حتى أعمتها عن رؤية الحق .

(كلا) . ارتدعوا عن الذنوب التي تعميكم عن الحق ( أنهم عن ربهم يومئذ لمحجوبون ) . لقد حجبتهم المعاصي عن الله ، وحالت بينهم وبين رحمته ( ثم أنهم لصالو الجحيم ) . بعد أن يطردوا من رحمة الله يتُقذف بهم في سواء الجحيم

### سورة المطففين

( ثم يقال هذا الذي كنتم به تكذبون ) . يقول لهم ملائكة العذاب هـذا القول زيادة في الايلام والتنكيل . وتقـــدم مثله مرارآ ، من ذلك الآية ٢٠ من سورة السجدة .

## ختامه مسك الآية ١٨ – ٣٦:

## الإعراب :

## المعنى :

(كلا) . ارتدعوا عن التكذيب باليوم الآخر (ان كتاب الأبرار لفي عليين) هو سجل أثبت فيه أسماء الأبرار وأعمالهم ، وقد أُودع في مكان عال يُنفق منع مقام الأبرار وعليه يكون معنى كتاب الكتابة ( وما أدراك ما عليون ) لا يُدرك بوهم ، ولا يقدر بفهم (كتاب مرقوم) . فيه علامات تدل على كريم الأفعال، وجليل الصفات ( يشهده المقربون ) . هذا الكتاب لا ريب فيه ، وهو محسوس يراه كل من يقترب منه . وقيل: المراد بالمقربين الملائكة ( ان الأبرار لفي نعيم ). هذا بيان لثواب أهل البر والاحسان (على الأرائك ينظرون) . الأرائك الأسير ة وينظرون أي تتمتع أبصارهم بأبهى المناظر وأجملها ( تعرف في وجـوههم نَضَرة النعيم ).تدل ملامحهم انهم من أهل الجنة. وتقدم مثله في الآية ٣٨ من سورة عبس. ختمت أوانبها بالمسك بدل الطن ( وفي ذلك فليتنافس المتنافسون ) . نعيم الجنة هو الذي يستحق السباق والتنافس لأنه باق ببقاء الله، أما حطام الدنيا فإلى زوال، وكل حي فيها الى فناء ( ومزاجه من تسنيّم عيناً يشرب بها المقربون ) . ضمير مزاجه يعود الى الرحيق ، وهذا الرحيق ممزوج بماء من عبن اسمها تسنيم ، وانما سميت بذلك لأن ماءها يأتي من العلو ، فطابق الاسم المسمى كما قال الشَّيخ محمد عبده . والمقربون هم الأبرار الذين أعد الله لهم ما ذكره من النعيم ، والغرض من هذه الآيات الحث والترغيب في الانمان وصالح الأعمال .

( ان الذين أجرموا كانوا من الذين آمنوا يضحكون ) . يعد أن ذكر سبحانه المتقين ذكر المجرمين، والهم كانوا في الدنيا يختالون ويتعالون على المؤمنين، ويتخذون منهم مادة للضحك والسخريسة .. لا لشيء إلا لعجزهم عن رد الأذى ( واذا مروا بهم يتغامزون ) عليهم ساخرين بهم كما هو دأب الارافل والانذال ( واذا انقلبوا الى أهلهم انقلبوا فكهين ) . متلذذين بالغيبة وذكر السوء ( واذا رأوهم قالوا ان هؤلاء لضالون ) . وهكذا الحونة يزرون بالمخلصين ، والفجرة بالمتقين. وفي تفسير الرازي : مر الإمام علي (ع) ونفر من المسلمين بجاعة من المنافقين ، فضحكوا وتغامزوا ، ثم رجعوا الى أصحابهم وقالوا رأينا اليوم الأصلع، فضحكوا

#### سورة المطففين

منه . فنزلت هذه الآية قبل ان بصل على إلى رسول الله (ص) .

( وما أرسلوا عليهم حافظين ) . ضمير أرسلوا للكفار، وضمير عليهم للمؤمنين، والمعنى ان الله سبحانة ما أرسل الكفار رقباء على المؤمنين بحفظوا أعمالهم ، ويحصوا حركاتهم . وقال الشيخ محمد عبده : ضمير أرسلوا للمؤمنين ، وضمير عليهم للكافرين، والمعنى قال الكافرون : ما أرسل الله المؤمنين ليرشلونا ويعظونا . وهذا القول خلاف الظاهر وبعيد عن الافهام .

( فاليوم الذين آمنوا من الكفار يضحكون ) . وضحك المؤمنين من المجرمين في اليوم الآخر – خير وفضيلة لأنه استخفاف بأعداء الله ، أما ضحك المجرمين من المؤمنين في الدنيا فهو جريمة كبرى لأنه استخفاف بأولياء الله ( على الأراثك ينظرون ) الى صنع الله بأعدائه وأعدائهم ، وتنكيله بمن كان بهزأ بهم ويضحك منهم ( هل ثور ب الكفار ما كانوا يفعلون ) . ثور ب أي جوزي . ضحك الكفار من المؤمنين في الدنيا ، فأضحك الله المؤمنين من الكفار في الآخرة ، واحدة بواحدة ، ولكن شتان ما بين الاثنتين .

## ميوسرة الأنشيقاق

۲٥ آية مكية .

## بنير ألله البحن التحييم

اذا الساء انشقت الآية ١ - ١٥:

إِذَا النَّهَاهُ انْشَقَّتُ ﴿ وَأَذِنَتُ لِرَبِّهَ الرَّجْقَتُ ﴿ وَإِذَا الْأَرْضُ مُدَّتَ ﴿ وَأَلْقَتُ مَا فِيهَا وَتَحَقَّتُ ﴿ وَأَذِنَتُ لِرَبُّهَا وَتُحَقِّتُ ﴿ وَإِلَىٰ الْإِنسَانُ إِنَّكَ كَارَحًا فَمُلاَ فِيهِ ﴿ فَأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كِتَابَهُ بِيمِينِهِ ﴿ فَسَوْفَ كَادِحُ إِلَى رَبُّكَ كَدْحًا فَمُلاَ فِيهِ ﴿ فَأَمَّا مَنْ أُوتِي كِتَابَهُ بِيمِينِهِ ﴿ فَسَوْفَ يُحَاسِبُ حِسَابًا يَسِيرًا ﴿ وَيَنْقَلِبُ إِلَى أَهْلِهِ مَسْرُورًا ﴿ وَأَمَّا مَنْ أُوتِي كِتَابَهُ وَرَاءً فَلْمِوهِ ﴿ فَسَوْفَ يَدْعُو أَنْهُورًا ﴿ وَيَصْلَى سَعِيرًا ﴿ إِنَّهُ كَانَ لِهِ بَصِيرًا ﴾ وَلَا يَعُورً ﴿ فَلَ إِنَّ لَنْ يَعُورً ﴿ فَلَ إِنَّ لَنْ يَعُورً ﴿ فَلَى إِنَّ رَبُّهُ كَانَ لِهِ بَصِيرًا ﴿ فَي أَهْلِهِ مَسْرُورًا ﴿ وَيَصْلَى سَعِيرًا ﴿ إِنَّهُ كَانَ لِهِ بَصِيرًا ﴾ في أَهْلِهِ مَسْرُورًا ﴿ وَيَصْلَى سَعِيرًا ﴿ إِنَّهُ فَلَنَّ أَنْ لَنْ يَعُورَ ﴾ فِي أَهْلِهِ مَسْرُورًا ﴿ وَلَا مَا إِنَّهُ فَلَنْ أَنْ لَنْ يَعُورَ ﴾ فَلَى إِنْ رَبَّهُ كَانَ بِهِ بَصِيرًا ﴿ فَاللَّهُ مِنْ أَنْ لَنْ يَعُورً ﴾ فَلَ إِنَّ وَبُهُ وَا أَنْ لِنْ يَعُورً ﴾ فَلَا أَنْ رَبَّهُ كَانَ بِهِ بَصِيرًا ﴿ فَانَ إِنّهُ فَلَا أَنْ لَنْ يَعُورً ﴾ فَلَا إِنَّ وَلَا عَلَى إِنْ رَبَّهُ كَانَ بِهِ بَصِيرًا ﴿ فَا أَنْ لَنْ لَنْ يَعُورً ﴾ فَلَا أَنْ رَبُّهُ كَانَ بِهِ بَصِيرًا ﴿ فَلَوْلُ أَنْ لَنْ يَعُورً ﴾ فَلَا أَنْ لَنْ يَعُورًا ﴿ فَلَا أَنْ لَنْ لَنْ يَعُولُ الْمَالِمُولِ الْمُؤْلِدُ اللَّهُ عَلَا لَا يَعْلَى إِلَى الْمُلْفِلَ الْمُعْلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِ اللَّهُ وَلَا لَا لَهُ إِلَا لَا لَكُونُ عَلَى اللَّهُ وَلَا لَا لِلْمُ اللَّهُ إِلَا لَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِلَا لَا لَا لَا لَا لَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَا لَا لَهُ إِلَا لَا لَهُ إِلَا لَا لَا لَا لَا لَا لَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَلَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَلَّهُ اللَّهُ لَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ ا

#### الإعراب:

العامل بإذا محذوف أي أذكر اذا السهاء المخ وأيضاً جواب اذا محذوف أي لقي الانسان خالقه . فملاقيه خبر لمبتدأ محذوف أي أنت ملاقيسه . ومسروراً حال . وان لن و ان ، مخففة من الثقيلة أي انه . بلي انجاب بعد النفي .

#### سورة الانشقاق

### المعنى :

هذه السورة كسورتي التكوير والانفطار ، تبين أهوال القيامة ، وانقسام الناس يوم الدين الى فريقين : فريق في الجنة ، وفريق في السعير (اذا السهاء انشقت). تنشق وتنفط حين يريد الله خراب العالم الذي نحن فيه ( وأذنت لربها ) . ومعنى أذن في اللغة استمع ، يقال : حدثته فأذن لي أي استمع لي ، وعليه يكون المعنى ان السهاء استجابت وأذعنت لأمسر الله ، وبكلمة ان الله على كهل شيء قدير ( وحقت ) أي وحق لها ان تمتثل وتنقاد لأمره تعالى لأنها محلوقة له وفي قبضته ( واذا الأرض مدت ) . اذا قامت القيامة فقدت الأرض تماسكها وزال ما فيها من جبال وغيرها ، وعند ثذ تصبح الأرض ملساء ( وألقت ما فيها ) أي ما في جوفها من الأموات وغيرهم (وتخلت) . أصبح باطنها خالياً مما كان فيه ( وأذنت لربها وحقت ) تماماً كالسهاء . انه تعالى يتصرف في الكون بأرضه وسمائه خلقاً وبقاء و فناء .

(يا أيها الانسان انلث كادح الى ربك كدحاً فلاقيه ). المواد بالكدح هنا عمل الانسان لنفسه من خير وشر ، والمعنى ان الانسان غير محلد في الحياة اللدنيا، وهو مجد في السير الى ربه ، وملاقيه بأعماله لا محالة ، وليس بينه وبين لقاء الله الا الموت ، وما دام العمر في إدبار ، والموت في إقبال في السرع الملتقى .. فلينظر ناظر ماذا أعد للقاء الله وحسابه ؟ ( فأما من أوتي كتاب بيمينه فسوف فلينظر ناظر ماذا أعد للقاء الله وحسابه ؟ ( فأما من أوتي كتاب بيمينه فسوف يحاسب حساباً يسيراً وينقلب الى أهله مسروراً ) . كسل من آمن وعمل صافحاً يؤتى غداً كتابه بيمينه ، والمراد بأهله هنا المؤمنون الصالحون من أمثاله حيث يوتى غداً كتابه بيمينه ، والمراد بأهله هنا المحساب اليسير فهو الخفيف الهين الذي يجتمعون في الجنة على سرر متقابلين ، أما الحساب اليسير فهو الخفيف الهين الذي لا حرج فيه ولا مشقة ، وفي الحديث : من حاسب نفسه في الدنيا هان الحساب عليه في الآخرة .

( واما من أُوتي كتــابه وراء ظهره فسوف يدعو ثبوراً ويصلى سعيراً ) . المراد بمن أوتي كتابه وراء ظهره المجرم الآثم،والثبور الهـــلاك ، والسعير النار . وتقدم مثله في الآية ١٤ من سورة الفرقان .

#### الجزء الثلاثون

وتسأل : قال تعالى هنا : ان المجرم يُعطى كتابه من وراء ظهره ، وقـــال في الآية ٢٥ من سورة الحاقــة : « واما من أوتي كتابه بشياله فيقول يا ليتني لم أوت كتابيه » فما هو وجه الجمع بين الآيتين ؟.

وأجاب كثير من المفسرين بأن بمن المجرم تأخل الى عنقه يوم القيامة ، أما شماله فتسجعل وراء ظهره ، فيأخذ بها كتابه . وقال الشيخ محمد عبسده : إتيان الكتاب باليمين أو اليسار أو وراء الظهر هو تمثيل وتصوير لحال المطلع على أعماله في ذلك اليوم .. فن الناس من اذا كشف له عمله ابتهج واستبشر ، وهو التناول باليمين ، ومنهم من اذا تكشفت له سوابق أعماله عبس وبسر ، وتمنى لو لم تكشف له ، وهذا هو التناول باليسار ، أو وراء الظهر ، اذن لا داعي الى الجمع بين الآيتين باختراع معنى لا يليق بكتاب الله كما جرى عليه كثير من المفسرين . بن الآيتين باختراع معنى لا يليق بكتاب الله كما جرى عليه كثير من المفسرين . ( انه كان في ألمله ، يلهو ويلعب ، ولا يفكر في حساب وجزاء ( انه ظن ان لن يحور ) أي لن يرجع ومسؤول ما يعد الموت الى ربه ، ولا أحد يسأله عن ذنبه ( بلى ) . هو راجع ومسؤول ما في ذلك ربب ( ان ربه كان به بصراً ) لا يخفى عليه شيء من أقواله وأفعاله ، فيحاسبه عليها ان خيراً فيخبر ، وان شراً فشر .

## فلا اقسم بالشفق الآية ١٦ \_ ٢٥:

فَلَا أَفْسِمُ بِالشَّفَقِ \* وَاللَّيْلِ وَمَا وَسَقَ \* وَالْقَمَرِ إِذَا اتَّسَقَ \* لَتَرْكُبُنَّ طَبَقاً عَنْ طَبَقِ \* فَإَ لَهُمْ لَا يُوْمِنُونَ \* وَإِذَا قُرِىءَ عَلَيْهِمُ الْقُرْآنُ لَا طَبَقاً عَنْ طَبَقٍ \* فَإِلَّا اللَّهِ مِنُونَ \* وَإِذَا قُرِىءَ عَلَيْهِمُ الْقُرْآنُ لَا يَسْجُدُونَ \* وَإِنَّهُ أَعْلَى بَهِ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ كَفَرُوا يُحَدِّبُونَ \* وَاللهُ أَعْلَى بَهَا يُوعُونَ \* وَاللهُ أَعْلَى بَعْدَابِ اللّهِ مِنْ اللّهِ اللّهِ مِنْ اللّهِ اللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ اللّهِ مِنْ اللّهِ اللّهِ مِنْ اللّهِ اللّهِ مِنْ اللّهُ اللّهِ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ

#### سورة الانشقاق

### المعنى :

( فلا أقسم بالشفق ) . سبق الكلام عن و لا أقسم ، أكثر من مرة . انظر تفسير الآية ٥٠ من سورة الواقعة والآية ١٥ من سورة التكوير .. والشفق الحمرة الباقية في الأفق من آثار غروب الشمس ، وقد يكون الغرض من القسم هو التنبيه الى هذا الوقت لأنه مرحلة الانتقال من النهار وأتعابه الى الليل وراحته .

( والليل اذا وسق ) أي ضم وجمع ما تفرق وانتشر في النهار ، فأفراد الاسرة بجمعهم الليل بعد ان فرقهم عمل النهار ، وكذا الجيران والأصحاب بجتمعون في الليل للسمر ، قال الشيخ محمد عبده : لا يخفى عليك ان ما انتشر بالنهار بجتمع بالليل حتى ان جناحيك اللذين تمدهما الى العمل في النهار تضمها الى جنبيك في الليل .. والليل يضم الامهات الى أفراخها ، وبرد السائمات الى مناخها ( والقمر اذا اتسق ) . تم وتكامل نوره ليلة ١٣ و ١٤ و ١٥ ، وتسمى هذه الليالي بالليالي البيض .

( لتركبن طبقاً عن طبق ) . هذا جواب القسم ، وقرىء بفتح الباء خطاباً للانسان ، وبضمها خطاباً للناس ، والمعنى لا بد أن بمر الانسان بالعديد من الأطوار ، فن النطفة الى الجنبن ، ومنه الى الطفولة ، الى الشباب ، ثم الكهولة، الى الهرم وارذل العمر .. وأيضاً يلاقي في حياته ألوانساً من الصحة والمرض ، والغنى والفقر ، والحزن والفرح .. وكذلك الجاعات تتقدم وتتأخر .. وهكذا تتصرف الدنيما بأهلها حالاً بعد حال حتى يقفوا جميعاً بين يدي الله للحساب والجزاء .

( فما لهم لا يؤمنون ) مع ان الأسباب الموجبة للايمان لا يبلغها الاحصاء في القسهم ( واذا قرىء القسرآن لا يسجدون ) لا يعترفون به ولا يسلمون ، وقال الشيخ محمد عبده : لا تظن ان قرع القرآن لم يكسر أغسلاق قلومهم ، ولم يبلغ صوته أعماق ضمائرهم .. بلي قد بلغ واقنع فيا بلغ ، ولكن العناد هو الذي يمنعهم عن الايمان ، فليس منشأ التكذيب قصور الدليل ، وانما هو تقصير المستدل وإعراضه عن الهدى ( بل الذين كفسروا يكذبون ) بالحق

#### الجزء الثلاثون

مكابرة منهم وعناداً ( والله أعلم عا يوعون ) أي عا يضمرون في صدورهم من الأهداف والأغراض ، وما هي إلا الحرص على مناصبهم ومكاسبهم ( فبشرهم بعذاب ألم ) جزاء عا كانوا يعملون ( إلا الذين آمنوا وعملوا الصالحات لهم أجر غير ممنون ) . الاستثناء هنا منقطع أي ولكن الذين آمنوا النخ ، وغير ممنون أي غير مقطوع ولا منقوص ولا عن به عليهم . وتقدم بالحرف في الآية ٨ من سورة فصلت ج ٢ ص ٤٧٦ .

## سِيُوَسِّرُةُ الْبُرُوجِ

۲۲ آية مكية .

## بنِيرِ لَيْ الْمُ الْحَمْرِ الْحَيْثِيمِ

وَالسُّمَاءِ ذَاتِ ٱلْبُرُوجِ \* وَٱلْيَوْمِ ٱلْمَوْعُودِ\* وَشَاهِدٍ وَمَشْهُودٍ\* قُتِـــلَ أَصْحَابُ الْأَخْدُودِ\* النَّارِ ذَاتِ ٱلْوَقُودِ\* إِذْ ثُمْ عَلَيْمَــا قُعُودُ\* وَثُمْ عَلَى مَا يَفْعَلُونَ بِالْمُوْمِنِينَ شُهُودٌ ﴿ وَمَـا نَقَمُوا مِنْهُمْ إِلَّا أَنْ يُؤْمِنُوا باللهِ ٱلْعَزيزِ الْحَمِيدِ\* الَّذِي لَهُ مُلْكُ السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضِ وَاللهُ عَلَى كُلُّ تَشَيُّهِ شَهِيدٌ ﴿ إِنْ ۚ الَّذِينَ فَتَنُوا الْمُوْمِنِينَ وَٱلْمُوْمِنَاتِ ثُمَّ لَمْ يَتُوبُوا فَلَهُمْ عَذَابُ جَهَنَّمَ وَكَلُّمُ عَذَابُ الْحَريقِ ﴿ إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَهُمْ رَجَّنَاتٌ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ ذَٰلِكَ ٱلْفُوزُ ٱلْكَبِيرُ ﴿ ٱلْوَدُودُ★ ذُو ٱلْعَرْشِ ٱلْمَجِيدُ★ فَعَّـــالٌ لِمَا يُريدُ★ هَلْ أَتَاكَ حَدِيثُ الْجُنُودِ\* فِرْعُونَ وَتَمُنُودَ\* بَلِ الَّذِينَ كَفَرُوا فِي تَكْذيب\* وَاللَّهُ مِنْ وَرَائِهُمْ مُحِيطٌ\* بَلْ هُوَ ثُرْآنَ تَجِيدٌ\* فِي لَوْحٍ مَحْفُوظٍ\*

#### الجزء الثلاثون

#### الإعراب :

والسهاء الواو للقسم . وذات البروج صفة للسهاء . واليوم وما بعده عطف على السهاء . وقدُل جواب القسم ، وقيل الجواب محذوف . دل عليه قوله تعالى : « قتل أصحاب الاخدود » والتقدير : لقد ابتلي المؤمنون من قبلكم بأكثر جمها ابتليتم . والنار بدل اشتمال من الاخدود . وذات الوقود صفة للنار . اذ هم «اذ» في محل نصب بقدُل . والمصدر من أن يؤمنوا مفعول لنقموا .. وفرعون وثمود بدل من الجنود على حذف مضاف أي جنود فرعون وثمود .

### المعنى :

( والسهاء ذات البروج ) . كل ما علاك فهو سماء ، أما البروج فقيل : هي الكواكب العظيمة ، لأن كل كوكب منها يبدو للعيان كالبرج العظيم ، وقيل : هي المنازل الاثنا عشر التي تعرفها العرب ، وتقطعها الشمس في سنة بظاهر الرؤية وهي برج الحمل والثور والجوزاء ، والسرطان والأسد والسنبلة والميزان والعقرب والقوس والجدي والسدلو والحوت .. وسواء أريد المعنى الأول أم الثاني أم هما معاً فان الغرض هو التنبيه الى ما في الكواكب من دقة الصنع وبالغ الحكمة لنستدل بذلك على وجود الخالق وعظمته ( واليوم الموعود ) هو يوم القيامة .

( وشاهد ومشهود ) . تعددت الأقوال وتضاربت في معنى الشاهد والمشهود هنا ، وقد أنهى بعض المفسرين الأقوال الى ٤٨ قولاً ، منها ١٦ في معنى الشاهد ، و ٣٢ في معنى المشهود ! . وقال الشيخ محمد عبده : المراد بالشاهد هنا كل ما له حس يشاهد به ، والمراد بالمشهود الشيء المحسوس الذي وقعت عليه المشاهدة ، واستدل على صحة هذا التفسير بأمرين : الأول انه الحقيقة الظاهرة من دلالة اللفظ . الثاني ان الله سبحانه أقيم أول ما أقسم بكواكب السهاء ، وفي هذه الكواكب غيب وشهادة ، أما الشهادة فلأن نورها وحركاتها وطلوعها ومغيبها كل ذلك يُرى بالحس والمشاهدة ، وأما الغيب فلأن حقيقتها وما فيها من قوى لا يدرك بالمشاهدة والحواس .. ثم أقسم سبحانه باليوم الآخر ، وهو غيب صرف

لا يتصل بالمشاهدة من قريب أو بعيد ، ثم أقسم بالشاهد والمشهود أي بما هو شهادة صرف ، وعلى هذا يكون سبحانه قد أقسم بجميع العوالم ، سواء منها ما كان من عالم الغيب فقط ، أم من عالم الشهادة فقط ، أم منها معاً ، والغرض من ذلك هو ان يلفت الناظرين الى الكائنات بشي أنواعها ، ويعتبروا بما ظهر منها من الإحكام والنظام ، ويبذلوا الجهد لمعرفة ما غاب واستتر .

(قُتُل أصحاب الأنحدود النار ذات الوقود إذ هم عليها قعود وهم على ما يفعلون بالمؤمنين شهود). الأحدود شق في الأرض محفر مستطيلاً ، وأصحابه قوم كافرون لهم يأس وسلطان ، وقيل : المراد بهم ذو نواس وقومه، وهو أحد ملوك اليمن . وأياً كان اصحاب الأخدود فإن هذه الآيات تشير الى أناس طغاة قد حفروا خندقاً وأضرموه بنار تسطيع باللهب ، ثم جاءوا بالمؤمنين المخلصين وعرضوهم على النار ، فن رجع عن دينه ووافقهم على الكفر والبغي تركوه، ومن أصر على الايمان والاخلاص أحرقوه ، وهم قاعدون على جوانب الحندق حول أصر على الايمان والاخلاص أحرقوه ، وهم قاعدون على جوانب الحندق حول النار يتلذذون ويتمتعون عشاهدة الأجسام تحترق حية طرية ( وما نقموا منهم إلا ان يؤمنوا بالله العزيز الحميد الذي له ملك السموات والأرض والله على كل شيء العالم بكل شيء والمستحق وحده للحمد. ووصف سبحانه نفسه بهذه الصفات للاشارة الى انه لا مفر للطغاة من سلطان الله وعذابه . ومثله ه أتقتلون رجلاً ان يقول ربسي الله حد ٢٨ غافر » .

(ان الذين فتنوا المؤمنين والمؤمنات ثم لم يتوبوا فلهم عذاب جهم ولهم عذاب الحريق). بعد أن أشار سبحانه الى أهسل الأخدود الجبابرة عرض بعتاة قريش الذين آذوا المؤمنين ليفتنوهم عن دينهم ، ويردوهم كفاراً بعد اعالهم ، وقد هددهم سبحانه إذا لم يرتدعوا ، هددهم وتوعدهم بأليم العذاب .. وعطف عذاب الحريق على عذاب جهم من باب عطف التفسير والتوضيح ، والغرض منه تأكيد الوعيد والتهديد، وزيادة التخويف والتهويل (ان الذين آمنوا وعملوا الصالحات تأكيد الوعيد من تحتها الأنهار ذلك الفوز الكبير ) . تقدم مثله في العديد من الآيات ، وجاء ذكره هنا على طريقة القرآن الكريم حيث يقرن هلاك المجرمين بفوز المتقين ، ونعيم هؤلاء بجحيم أولتك (ان بطش ربك لشديسد) . البطش بغوز المتقين ، ونعيم هؤلاء بجحيم أولتك (ان بطش ربك لشديسد) . البطش

الأخذ بعنف ، فكيف اذا كان شديداً، ومن جبار السموات والأرض ؟. والخطاب هنا لرسول الله (ص) والغرض منه تهديد الذين يؤذون الرسول ومن آمن معه (انه هو يبدىء ويعيد ) . ومن كان قادراً على بدء الحلق واعادته فهو عسلى البطش بالطغاة أقدر (وهو الغفور الودود). لما ذكر سبحانه شدة العذاب قرنها بمغفرته ولطفه ليرجع اليه العاصون بالتوبة ولا ييأسوا من رحمته ، فإن غضبه تعالى على المذببن لا يمنعه من الرحمة بهم ( ذو العرش المجيد ) صاحب الملك والسيطرة .

( فعالى لما يريد ) . ومراده تعالى يتحقق بمجرد ارادته من غير حاجة لشيء آخر ، قال الإمام علي (ع) : « فاعل لا باضطراب آلة مقدر لا بجولة فكر .. يريد ولا يضمر .. يقول لمن أراد كونه : كن فيكون لا بصوت يقرع ، ولا بنداء يسمع ، وانما كلامه سبحانه فعل منه » . وقد أراد ، جلت حكمته، هلاك الأمم السابقة الذين كذبوا رسلهم فكان ما اراد ( هل أتاك حديث الجنود فرعون وثمود ) . وهم من الذين اهلكهم الله بتكذيب رسلهم ، وهل هنا بمعني قد مثل « هل اتى على الانسان » . والمعنى قد سمعت يا محمد وسمع قومك ما حل بثمود قوم صالح وبفرعون ومله ، وكيف انتقم الله منهم لما كذبوا الرسل ، فكذلك ينتقم سبحانه من الذين كذبوك متى أراد .

( بل الذين كفروا في تكذيب ) . ان فئة من الذين كفروا ، ومنهم عناة قريش بجحدون الحق لا لشيء إلا لأبهم مولعون بتكذيبه ومعاندته ايها كان ويكون، وإلا فأي عذر لهم في انكاره وقد قامت عليه الدلائل والبيئات، وظهرت كوضح النهار ؟ . ( والله من ورائهم محيط ) . انهم في قبضة الله يقلبهم كيف يشاء ، وبهلكهم مني أراد . . وفيه اعاء الى انهم لا يرتدعون عن التكذيب بالحق حتى يروا العذاب ( بل هو قرآن تجيد ) عظيم الشأن ، لأن كل ما فيه حتى وعدل مع قيام الحيجة ويضوح البرهان ، وما كذب به إلا المجرمون ( في لوح محفوظ) من التحريف مصون من التغيير والتبديل . . وللمفسرين كلام طويل وعريض حول اللوح المحفوظ ، ونحن غير مسؤولين عن تحديده ومعرفة حقيقته . . والراسخون في العلم يؤمنون بالغيب المحجوب ، وبحجمون عن الشروح والتفاصيل .

## شيؤشرة الطايرق

١٧ آية مكية .

## بني ليوالهم التحمير التحييم

وَالسَّمَاءِ وَالطَّارِقِ \* وَمَا أَدْرَاكَ مَا الطَّارِقِ \* النَّجْمُ الشَّارِقِ \* النَّجْمُ الشَّارِقِ \* النَّمْ مَاء نَفْسِ لَمَّا عَلَيْهَا حَافِظُ \* فَلْيَنْظُرِ الْإِنْسَانُ مِمَّ خُلِقَ \* خُلِقَ مِنْ مَاء دَافِقِ \* يَغْرُجُ مِن بَيْنِ الصَّلْبِ وَالتَّرَايْبِ \* إِنَّهُ عَلَى رَجْعِهِ لَقَادِرُ \* يَوْمَ نَبْلِي الصَّلْبِ وَالتَّرَايْبِ \* إِنَّهُ عَلَى رَجْعِهِ لَقَادِرُ \* يَوْمَ نَبْلَى السَّرَائِرُ \* فَهَا لَهُ مِن أَسْدِوْ وَلَا نَاصِرٍ \* وَالشَّمَاءِ ذَاتِ الرَّجْعِ \* ثُبْلَى السَّرَائِرُ \* فَهَا لَهُ مِن أُسْدِوْ وَلَا نَاصِرٍ \* وَالشَّمَاءُ ذَاتِ الرَّجْعِ \* وَاللَّرْضِ ذَاتِ الصَّدْعِ \* إِنَّهُ لَقُولُ فَصَلُ \* وَمَا هُمُو بِالْهَزِلِ \* إِنَّهُمْ وَالْأَرْضِ ذَاتِ الصَّدْعِ \* إِنَّهُ لَقُولُ فَصَلُ \* وَمَا هُمُو بِالْهَرْئِلِ \* إِنَّهُمْ وَالْمَاءِ فَالَ الْمَافِرِ بِنَ أَمْهِلُهُمْ رُو بُدَا \* وَاللَّمْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَمَا أُمُولُهُمْ رُو الدَّا اللَّهُ وَاللَّهُ الْمَافِرِ بِنَ أَمْهِلُهُمْ رُو الدَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا الْكَافِرِ بِنَ أَمُولُولُ الْوَالِمُ وَاللَّهُ وَالَالِهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّافِرِ مِنَ أَمُولُولُهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُولُولُولُ اللَّهُ وَالْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْمِلُولُ الْفَافِرُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُولُولُهُ وَالْمُؤْمِ وَاللَّهُ وَالْمُؤْمِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَاللَّهُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَاللَّهُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْ

### الإعراب:

والسهاء الواو للقسم . والطارق عطف على السهاء . وما أدراك د ما م اللفظ استفهام والمعنى التعجب ، ومحلها الرفع بالابتداء ، وأدراك فعل ماض ، والكاف مفعول ، والفاعل مستر ، والجملة خبر . وما الطارق مبتدأ وخبر . والنجم بدل من الطارق . والثاقب صفة النجم . وان نافية ، وكل نفس مبتدأ : ولما بمعنى الا ، وحافظ خبر ، والجملة جواب القسم . فلينظر مجزوم بلام الأمر . ودافس صفة لماء ، وهو اسم مفعول بصيغة اسم الفاعل أي مدفوق مثل عيشة راضية أي مرضية . ويوم تبلى « يوم » متعلق برجعه . وذات الرجع صفة للسهاء . وذات

#### الجزء الثلاثون

الصدع صفة للأرض. انه لقول فصل جواب القسم . ورويداً صفة لمفعول مطلق محذوف أي امهالاً رويداً والمعنى امهالاً قليلاً .

### المعنى :

( فلينظر الانسان مم خلق، خلق من ماء دافق يخرج من بين الصلب والتراثب). الماء الدافق هو النطفة ، والصلب كل عظم من الظهر فيه فقار ، والتراثب موضع القلادة من الصدر ، والمراد بالصلب صلب الرجل ، وبالتراثب تراثب المرأة ، وهما مصدر النطفة التي يتولد منها الانسان، ومنذ أمد غير بعيد اهتدى العلم الحديث الى هذه الحقيقة التي جاءت على لسان الأمي العربي ، ومعنى الآيسة اذا عرفت أبها الانسان ان الله سبحانه يعلم سرك وجهرك فعليك أن تنظر الى نفسك ، وتفكر في وجودك ، فلقد بدثت من نطفة خرجت من ظهسر أبيك وتراثب أمك ، ثم وضعت في قرار مكين الى أجل معلسوم .. الى ان صرت في أحسن تقويم مملوءاً وضعت في قرار مكين الى أجل معلسوم .. الى ان صرت في أحسن تقويم مملوءاً بالحياة والعاطفة والادراك ، فكر وتدبر ذلك لتعلم ان الذي أنشأك وهسداك قادر على ان يعيدك ثانية الى الحياة ، وهذا معنى قوله تعالى : (انه على رجعه لقادر). فالنشأة الثانية ( يوم تبلى السرائر فما له من قوة ولا ناصر ) .

#### سورة الطارق

السرائر جمع سريرة،وتُبلى أي مختبر بكشفها واظهارها ، والمعنى ان الله سبحانه يبعث الانسان في يوم لاستر فيه ولا خفاء ، ولا جدال ولا حجاج ، ولا حول ولا قوة لأحد من نفسه أو من غيره إلا قوة الايمان وصالح الأعمال .

( والسهاء ذات الرجع والأرض ذات الصدع ) . الرجع الماه ، والصدع النبات. اقسم سبحانه بالسهاء التي تفيض عاء الحياة ، وبالأرض التي تجود بالحيرات والأقوات ( انه لقول فصل وما هو بالهزل ) . ضمير انه للقرآن ، وهو جهد لا عبث فيه ، وحق لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه . وهذا رد على من قال : انه سحر وأساطير ( انهم يكيدون كيداً وأكيد كيداً فهل الكافرين امهلهم رويداً ) . ضمير انهم يعود الى الذين كذبوا الرسول الأعظم (ص) ، ويكيدون أي يدبرون الدسائس والمؤامرات ضد الرسول والمؤمنين ، وأكيد أبطل كيدهم ، وانقض مؤامراتهم ، ورويداً قليلاً ، والمعنى اني بالمرصاد ... يا محمد – لمن محاول ابطال أمرك بالدسائس والمكايد : . انتظر قليلاً ، وترى ما محل بهم من الحزي والنكال . وتقدم مثله مع التفسير في الآية ٤٥ من سورة آل عمران ج ٢ ص ١٨ فقرة دالله خير الماكرين ،

## ميوشرة الأعلى

١٩ آية مكية .

# 

سَبِّحِ اسْمَ رَبِّكَ الْأَعْلَى ﴿ الَّذِي خَلَقَ فَسوَّى ﴿ وَالَّذِي قَدْرَ فَهَدَى ﴿ وَالَّذِي أَخْرَجَ الْمَوْعَى ﴿ فَجَعَلَهُ عُقَاء أَحْوَى ﴿ سَنُقُو لُكَ فَلَا تَنْسَى ﴿ وَالَّذِي أَخْرَجَ الْمَوْعَى ﴿ وَمَا يَخْفَى ﴿ وَنَيَسِّرُكَ لِلْيُسْرَى ﴿ فَلَا تَنْسَى ﴿ وَلَا مَا شَاء اللهُ إِنَّهُ يَعْلَمُ الْجَهْرَ وَمَا يَخْفَى ﴿ وَيَتَجَنَّبُهَا الْأَشْقَى ﴿ اللَّذِي إِنْ نَفَعَتِ الذَّكُرَى ﴿ سَيَذَّكُو مَنْ يَخْشَى ﴿ وَيَتَجَنَّبُهَا الْأَشْقَى ﴿ اللَّذِي اللَّهُ وَيَتَجَنَّبُهَا الْأَشْقَى ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمَالَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُ وَاللَّهُ وَالْمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُولُ وَاللَّهُ وَلَا الللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللّه

## الإعراب :

اسم ربك مفعول به لسبتح ، وهذا الفعل يتعدى بنفسه كهذه الآية وبالباء كقوله تعالى : « فسبتح بحمد ربك – ٣ النصر » . والأعلى صفة لربك ، ومثله الذي خلق . فلا تنسى « لا » نافية أي فما تنسى . وما شاء « ما » بمعنى الذي ومحلها النصب على الاستثناء أي لا تنسى شيئاً من القسرآن إلا الذي أراد الله ان تنساه منه . والذي يصلى النار نعت للأشقى .

### المعنى :

(سبّح اسم ربك الأعلى). الحطاب خاص بالرسول (ص) والتكليف يعم الجميع، والمعنى نزه الله عن الشريك والصاحبة والولد، وكل ما لا يليق بعظمته وجلاله، ولا شيء أدل على تنزيه الحالق من كلمة و لا إله إلا الله ، وانما أمر سبحانه بتسبيح الاسم دون الذات لأن مبلغ جهسد الانسان ان يعرف الله بأسمائه الحسنى وصفاته العظمى، أما الذات فلا تقع عليها العقول والافهام ( الذي خلق فسوّى ). خلق ما خلق فأقام حده، وصور ما صور فأحسن صورته ( والذي قدر فهدى ). جعل لكل شيء غاية ويسره اليها، وخير تفسير لهذه الآية قول الإمام على (ع): قدر ما خلق فأحكم تقديره، ودبره فألطف تدبيره، ووجهه لوجهته فلم يتعد حدود منزلته، ويقصر دون الانتهاء لغايته (والذي أخرج المرعى) متاعاً للأنام، ورزقاً للأنعام ( فجعله غثاء أحوى ). الغثاء الجاف اليابس، والأحوى عيل لونه الى السواد، وبديهة ان النبات ينتفع به غضاً طرباً، وأيضاً ينتفع به هشيماً عيث يكون علفاً للحيوانات .. وفيه انماء الى ان كل حي الى زوال .

(سنقرئك فلا تنسى ) . هذه بشرى من الله لنبيه الكريم بأن القرآن سينزل على قلبه ويرسخ فيه ، ولا يفوته منه حرف واحد . وتقدم مثله في الآية ١٧ من سورة القيامة ( الا ما شاء الله ) . قال بعض المفسرين : معناه ان الله لا ينسي نبيه شيئاً من القرآن إلا الآية التي ينسخها . ونحن مع الذين قالوا : ان الغرض من الاستثناء هو التنبيه على ان الحفظ وعدم النسيان هو تفضل وتكرم من الله على نبيه ، وليس بالأمر الحتم والواجب ، ولو أراد سبحانه أن ينسي النبي لفعل ، ولم يعجزه شيء ، ومثله « خالدين فيها ما دامت السموات والأرض إلا ما شاء ربك ان ربك فعال لما يريد — ١٠٧ هود » أي ان الخلود هو عشيئة الله وارادته ولو أراد اخراجهم من جهنم لا يمنعه من ذلك مانع .

( انه يعلم الجهر وما يخفى ) . ليس من شك ان الله بكل شيء عليم، وأشار سبحانه هنا الى ذلك بعد ذكر النسيان ليقول لنبيه الكريم : نحن نعلم ما في نفسك وانك كنت تخاف أن يفوتك شيء من القرآن .. كلا ، لن بفوتك شيء ، كن في أمان واطمئنان ( ونيسرك لليسرى ) . المراد باليسرى الشريعة السهلة السمحة،

والمعنى أن الله سبحانه يسهل لك يا محمد سبيل الوحي بآياته وأحكامه حتى تحفظها وتبلغها وتعمل بها كما أراد الله .

( فذكر ان نفعت الذكرى ) . ليس من شك ان التذكير واجب حتى مع العلم بأنه لا يجدي نفعاً لالقاء الحجة وقطع المعذرة والا امتنع الحساب والعقاب ، قال تعالى: « رسلا مبشرين ومنذرين لئلا يكون للناس على الله حجة بعد الرسل وان النساء » . وعليه تكون «ان» هنا بعيدة كل البعد عن معنى الشرط والقيد، وان المراد بها بيان الواقع أي ان الذكرى ينتفع بها من يبتغي الهداية ، أما من يصر على الضلال فلا ينتفع بشيء ، ويدل على ارادة هذا المعنى قوله تعالى بلا فاصل : ( سيذكر من يخشى ويتجنبها الأشقى ) . فالذكرى تنفع لا محالة من يوقظه الحوف من الله ، ولا يعرض عنها إلا شقي أعمت الشهوات بصيرته، وغلبت عليه شقوته ( الذي يصلي النار الكبرى ) بشدائدها وأهوالها ( ثم لا بموت فيها عليه شقوته ( الذي يصلي النار الكبرى ) بشدائدها وأهوالها ( ثم لا بموت فيها عليه من عنها ) . ونفسره بقوله تعالى : « والذين كفروا لهم نار جهتم لا يقضى عليهم فيموتوا ولا يخفف عنهم من عذابها — ٣٦ فاطر « ج ٢ ص ٢٩٢ .

وقال الشيخ محمد عبده وهو يفسر « فذكر ان نفعت الذكرى»: اياك ان ننخدع عا يقوله اولئك الذين يلبسون لباس العلماء ، ويزعمون مزاعم السفهاء من انه لا يجب عليهم التذكير لأنه لا ينفع ، ومحتجون بقوله تعالى : و فذكر إن نفعت الذكرى » فإن ذلك منهم ضلال وتضليل ، ولو صدق قولهم لما وجب التذكير في وقت من الأوقات لأنه لا مخلو زمان من معاندين، ولا يسلم قائل من جاحدين، وقد يعرف بعضهم انه ينطق عن الهوى ولكنه يدافع عن جبنه ، ومحتج لكسله ، وعب ان يزين نفسه في أعين الناس ، وان أوقعها في سخط الله » .

(قد أفلح من تزكى) . المراد بالفلاح هنا النجاة من غضب الله وعدابه ، وبالتزكية التطهير من الذنوب والآثام (وذكر اسم ربه فصلى) . المراد بالذكر هنا ما يقرّب من الحير ، ويبعد عن الشر،أما حركة اللسان من حيث هي فليست غاية في نفسها .. ولا شيء من أمر الله ونهيه إلا وهو وسيلة لفعل الحير والبعد عن الشر ، وكفى دليلا على هذه الحقيقة قول الرسول الأعظم (ص) : انما بعثت لأتمم مكارم الأخلاق ، وقوله تعالى : « وما أرسلناك إلا رحمة للعالمين \_ بعثت الأنبياء » أما الصلاة فالمراد بها الصلوات الحمس لأنها عمود الدين .

### سورة الأعلى

( بل تؤثرون الحياة الدنيا ) . هنا يكمن السر الأول والأخير لإعراض من أعرض عن الحق عامداً متعمداً .. ملكته الدنيا ملك السيد لعبده ، وأقبل عليها إقبال الطفل على ثدي أمه ، فذهبت به عن الله والحق والانسانية ( والآخرة خير وأبقى ) بل لا خير في الدنيا إطلاقاً إلا ما كان وسيلة لحير الآخرة ، لأن عمار الدنيا الى خراب ، وسلطانها الى زوال ، ومالها الى نفاد . وفي نهج البلاغة : كل شيء من الدنيا سماعه أعظم من عبانه، وكل شيء في الآخرة عبانه أعظم من سماعه . واعلموا ان ما نقص من الدنيا وزاد في الآخرة خبر مما نقص من الدنيا وزاد في الآخرة خبر مما نقص من الآخرة وزاد في الدنيا .

( ان هذا لفي الصحف الأولى صحف ابراهيم وموسى ) . هـذا اشارة الى قوله تعالى : و قد أفلح من تزكى و والمعنى ان دعوة الرسل من ناحية العقيدة واحدة لأن الذي أرسلهم واحد ، وقوله واحد لا تهافت فيه ولا تناقض ، واذا كان هناك اختلاف فهو في بعض الفروع التي يستدعيها تطور الزمن وتغير المجتمع، وما دام الأمر كذلك فعلى من يؤمن بابراهيم كالعرب وعوسى كاليهود أن يؤمنوا أيضاً بمحمد (ص) وإلا كانوا من الذين يؤمنون بالمبدأ الواحد ويكفرون بسه في أن واحد .

## ميوشخ الغاشية

٢٦ آبة مكية.

## بينيه البحرال التحييم

قَلْ أَتَاكَ حَدِيثُ الْغَاشِيَةِ وَ وَجُوهُ يَوْمَيْدِ خَاشِعَةً عَامِلَةٌ نَاصِبَةً اللهِ مَنْ الْمَا عَلَى الْمَا اللهِ ال

#### سورة الغاشية

#### الإعراب :

قال ابن خالویه فی کتاب إعراب ثلاثین سورة : هل لفظه استفهام ، ومعناه ه قد ه و کل ما فی القرآن من « هل أتاك » فهو بمعنی قد أتاك . وجهوه مبتدأ وخاشعة خبر ویومئذ متعلق به ، وعاملة خبر ثان وناصبة خبر ثالث . وراضیة بدل من ناعمة ولسعیها متعلق براضیة . وفیها خبر مقدم ، وسرر مبتدأ مؤخر ، ومرفوعة نعت لسرر . کیف مفعول مطلق بمعنی أي خلق خگفت أو حال أي علی أي حال خلقت . الا من تولی استثناء منقطع أي لکن من تولی .

### المعنى :

( هل أثاك حديث الغاشية ) . الخطاب الرسول (ص) ولكن السبب الموجب يعم الجميع ، والغاشية القيامة ، سميت بذلك الأنها تغشى الناس بشدائدها وأهوالها، والمعنى هل تعرف شيئاً عن يوم القيامة ؟. ان الناس فيه فريقان : الفريق الأول ( وجوه يومئذ خاشعة ) يظهر عليها أثر الذل والخزي والهوان ( عاملة ناصبة ) من النصب وهو التعب ، والمعنى ان أصحاب هذه الوجوه علوا في الدنيا كثيراً، وتعبوا كثيراً، ولكن لغير الله . . فما أصابوا من عملهم إلا التعب والكد في الدنيا، والحسرة والعذاب في الآخرة ، فكان المهنأ لغيرهم ، والعبء على ظهرهم . وفي الحسرة والعذاب في الآخرة ، فكان المهنأ لغيرهم ، والعبء على ظهرهم . وفي ماله ولم تساعده المقادير على ارادته ، فخرج من الدنيا عسرته ، وقدم على الآخرة بتبعته ( تصلى ناراً حامية ) تُكوى بنار مستعرة ( تسقى من عين آنية ) وهي الشديدة الحرارة ، مسن أنى الماء يأنى اذا سخن ، وبلغ من الحرارة غايتها ، ومثله و يطوفون بينها وبين حميم آن – ٤٤ الرحمن » ( ليس لهم طعام إلا من ضريع ) قال صاحب القاموس المحيط : الضريع نبت لا تقربه دابة لحبثه . ومها يكن فإنه رديء وبيل ، ويكفي أن يكون طعام أهل النار ( لا يسمن ولا يغني من جوع ) لا يدفع ضراً ، ولا يجلب نفعاً .

وهذا هو الفريق الثاني : ( وجوه يومئذ ناعمة ) ذات بهجة وحسن ( لسعيها راضية ) رضيت أجرها في الآخرة على عملها في الدنيا ( في جنة عالية ) رفيعة وعظيمة في جميع صفاتها ومزاياها ، ومئله « فهو في عيشة راضية في جنة عالية \_ ٢١ الحاقة ي . ( لا تسمع فيها لاغية ) كلاماً لا جدوى منه ، ومئله « لا يسمعون فيها لغواً ولا تأثيماً \_ ٢٥ الواقعة ي . ( فيها عين جارية ) جنات تجري من تحتها الأنهار ( فيها سرر مرفوعة ) عن الأرض ( وأكواب موضوعة ) على جانب العين ، فاذا أرادوا الشراب تناولوا بها الماء ( ونمارق مصفوفة ) الهارق جمع نمرقة ، وهي الوسادة \_ المسند أو المخدة \_ ( وزرابي مبثوثة ) الزرابي البسط ، ومبثوثة متفرقة هنا وهناك ، وكل ما جاء هنا في وصف الجنة هو بعض ما تقدم في عشرات الآيات ، وكل ما قيل أو يقال في وصفها فهو تفسير وبيان لقوله تعالى : « وفيها ما تشتهيه الأنفس وتلذ الأعن \_ ٢١ الزخرف ي .

( أفلا ينظرون الى الإبل كيف خلقت ) . وتسأل : لماذا خص سبحانه الإبل بالذكر دون الحيوانات ؟.

وأجاب الشيخ محمد عبده بأنها أفضل دواب العرب وأعمها نفعاً ، ولأنها خلق عجيب ، فانها على شدتها تنقاد للضعيف ، ثم في تركيبها ما أعد لحمل الأثقال ، وهي تبرك لتحمل ، ثم تنهض بما تحمل مع الصبر على السير والعطش والجوع ، وفيها غبر ذلك ما لا بماثلها حيوان آخر .

( والى السباء كيف رفعت ) فوق الأرض بكواكبها اللامعة النافعة ( والى الجبال كيف نصبت ) أوتاداً للأرض : فسكنت على حركتها ، ولولا الجبال لادت بأهلها ، وزالت عن مواضعها ( والى الأرض كيف سطحت ) فجعلها الله للالت بأهلها ، وزالت عن مواضعها ( والى الأرض كيف سطحت ) فجعلها الله للملقة مهاداً يقيمون عليها ويمشون في مناكبها. وتجدر الاشارة الى ال المراد بالتسطيح هنا تسطيح الأرض في رؤية العين لا في الواقع ، وقد أشار سبحانه الى كروية الأرض في الآية ه من سورة الزمر . أنظر ج ٦ ص ٣٩٥ . وقال الشيخ محمد عبده : انما حسن ذكر الجمال مع السهاء والجبال والأرض لأن هذه المخلوقات هي ما تقع تحت نظر العرب في أوديتهم وبواديهم .

( فذكر انما أنت مذكر ). هذا أبلغ وأوضح تحديد لمهمة الرسول: التذكير،

## سورة الغاشية

ومثله و وما على الرسول إلا البلاغ المين – ٥٤ النور و . ( لست عليهم بمسيطر إلا من تولى وكفر فيعذبه الله العذاب الأكبر ان الينا ايابهم ثم إن علينا حسابهم). لست – يا محمد – مسلطاً عليهم حتى تتكرههم على الانجان ، ولكن ليس معنى هذا ان الذين كذبوك يتركون سدى .. كلا ، انهم الينا راجعون ، وبأعمالهـم ومقاصدهم مرتهنون ، ولا جزاء لهم إلا عذاب الجزي والهون .

## ميوش والنجر

٣٠ آية مكية .

## بنيب إللهُ الْجَمْزِ الْحَمْزِ الْحَمْزِ الْحَمْدِ الْحَمْزِ الْحَمْدِ الْحَمْزِ الْحَمْدِ الْحَمْدِ الْحَمْدِ

والفجر وليال عشر الآية ١ ــ ١٦ :

### الإعراب :

والفجر الواو للقسم . وليال عطف . وعشر صفة لليــــال . والأصل يسري بالياء ، وحذفت لتوافق رؤوس الآيات والكسرة دليل عليها . وإرّم لا تنصرف

### سورة الفجر

للتعريف والتأنيث وهي اسم قبيلة ، وإعرابها بدل أو عطف بيسان لعاد . وذات العاد صفة لإرم . والتي لم يخلق صفة ثانية . ونمود عطف على عاد ، وهو اسم لا ينصرف للتعريف والتأنيث لأنه اسم قبيلة والذين جابوا نعت له . الانسان مبتدأ واذا ما ه ما ه زائدة . وجملة بقول خبر لمبتدأ محذوف أي هو يقول والجملة منه ومن خبره خبر الانسان . والأصل أكرمني وأهانني وحذفت الباء للوقف وتدل عليها الكسرة على نون الوقاية .

### المعنى :

( والفجر وليال عشر والشفع والوتر والليل اذا يسر ) . المراد بالفجر كل فجر أخداً بظاهر اللفظ ، أما ليال عشر فلا ظهور لها في عشر معينة ، ولا قرينة تعينها ، ولا هي معهودة لنا ، ومن أجل هذا نسكت عما سكت الله عنه ، أما القول بأنها أوائل ذي الحجة أو المحرم أو الأواخر مسن رمضان — فيحتاج الى دليل .. وحاول الشيخ محمد عبده ان يعينها بالأوائل من كل شهر، وانفد وسعه ، ولكنه لم يأت محجة مقنعة .. والغريب ان تلميذه المراغي قلده في كل ما قال ، ونقل عبارته — على طولها — دون أن يشير الى مصدرها كما هي عادته .. وفي تفسير الشفع والوتر أقوال ، أقربها الى ظاهر اللفظ الها اشارة الى الحساب وضبط المقادير ، وأقسم سبحانه بالحساب للتنبيه الى فوائده . والمراد بسير الليسل مضيه وذهابه ، ومهذا جمع سبحانه في قسمه بين اقبال النهار وادبار الليل ، كما في الآية ٣٣ من سورة المدثر : « والليل اذا أدبر والصبح اذا أسفر » .

( هل في ذلك قسم لذي حجر ) . هذا الاستفهام لتقرير السواقع ، والمراد بالقسم هنا الحجة والدليل لأن فيه تأكيداً لثبوت الحق ، والحيجر – بكسر الحاء وسكون الجيم – له معان منها ديار ممود ، وحجر الكعبة : والمراد هنسا العقل لأنه يحجر صاحبه وبمنعه عن كثير من التصرفات ، والمعنى ان في الأشياء السيى أقسم بها سبحانه حجة كافية على وجود الله وقدرته وحكمته لأن ما فيها مسن التدبير والحكمة يدل على ذلك بوضوح تماماً كما يدل الزرع على وجود الزارع .

(ألم تركيف فعل ربك بعاد إرم ذات العاد التي لم يخلق مثلها في البلاد). عاد قوم هود ، وارم اسم قبيلة عاد نسبة الى أحد أجدادها المسمى بإرم . وقال الشيخ محمد عبده : المراد بالعاد هنا أعمدة خيامهم ، أو هو كناية عما كان لهم من القوة والمنعة .. والأقرب الى العمواب ان المراد بالعاد هنا المباني والمصانع لأن نبيهم قال لهم مقرعاً : « أتبنون بكل ربع آية تعبثون وتتخذون مصانع لعلكم تخلدون – ١٢٨ الشعراء » . أجل ، نحن مع الشيخ محمد عبده في قوله : « روى المفسرون هنا حكايات في تصوير إرم ذات العماد ، كان بجب أن يُنزه عنها المفسرون هنا حكايات في تصوير إرم ذات العماد ، كان بجب أن يُنزه عنها رم وإباك ان تنظر فيه » . وتقدم الكلام عن عاد ونبيهم هود في ج ٣ ص ٣٤٧ و ج ٥ ص ٢٣٩ و ج ٥ ص ٢٣٩ .

( وثمود الذين جابوا الصخر بالواد ) . ثمود قوم صالح ، وجسابوا الصخر إشارة الى ما جاء في الآية ١٤٩ من سورة الشعراء : « وتنحتون من الجبال بيوتاً فارهين » . وتقدم الكلام عن ثمود ونبيهم صالح في ج٣ ص ٣٥٠ و ج٤ ص ٢٤٤ و ج ه ص ١٥١ و ج٣ ص ٢٦ و ض ٢٦ و ض ٢١٠ أي المباني العظيمة الثابتة كالأهرام ( الذين طغواً في البلاد فأكثروا فيها الفساد فصب عليهم ربك سوط عذاب ) . الذين وما بعده صفة لعاد وثمود وفرعون ، وخص سبحانه السوط لأنه يومى الى تكرار العذاب ، وقد أخذ سبحانه عاداً بالريح ، وثمود بالصيحة ، وفرعون وقومه بالغرق ( ان ربك لبالمرصاد ) . همدا جواب القسم بالصيحة ، وفرعون وقيل الجواب محذوف والتقدير ليعذبن المجرمين ، والنتيجة واحد في أول السورة ، وقيل الجواب محذوف والتقدير ليعذبن المجرمين ، والنتيجة واحد على التقديرين ، والمعنى واضح ، وهو انه تعالى يعلم مقاصد العباد وأفعالهم ، وبجازيهم بحسبها .

( فأما الانسان اذا ما ابتلاه ربه فأكرمه ونعمه فيقول ربسي اكرمن وأما إذا ما ابتلاه فقدر عليه رزقه فيقول ربسي أهانن ) . الانسان هنا اسم جنس، وأكرمه ونعمه وسع عليه في الرزق ، وقدر عليه ضيق عليه ، والابتلاء الاختبار ، ومعنى اختباره سبحانه لعبده ان يوجد له سبباً يُظهره على حقيقته كالغنى والفقر ، فان شكر مع الغنى وصبر مع الفقر استحق الثواب ، وان كفر مسع الفقر وطغى مع

### سورة الفجر

الغنى استحق العذاب ، وبكلام آخر ان الاختبار منه تعالى هو ان يُوجد المحك الذي يُظهر أفعال الطيب والحبيث تمهيداً لجزاء من أحسن بالحسنى ، ومن أساء عا كسبت يداه مع قيام الحجة عليه بما ظهر من اساءته .. هذا شأن الله مع عبده الانسان ، أما شأن الانسان الضال فهو ان يقيس كرامته عند الله بما يمن عليه من نعمه ، فان وسع الرزق عليه ظن انه أقرب المقربين الى الله ، وانه لا يسأله عن شيء ولا يعاقبه على شيء مها قال وفعل ، وينطبق هذا تماماً على عتاة المشركين، فقد كانوا يستدلون على اكرام الله لهم بكثرة الأموال ، وعلى اهانته تعالى للمؤمنين بالفقر والعوز .. واذا ضيق تعالى على الضال في الرزق عسى أن يسوب ويرتدع ظن ان الله قد أذله وأهانه ، وكفى بالعبد لؤماً وتمرداً على خالقه ان يظن بسه ظن السوء . وعن الإمام على (ع) : اذا ضاق المسلم فلا يشكون من ربه ، وليشك طن السوء . وعن الإمام على (ع) : اذا ضاق المسلم فلا يشكون من ربه ، وليشك الى ربه الذي بيسده مقاليد الأمور . وتقدم مثله في الآية ٣٥ من سورة الأنبياء جه ص ٢٧٠ .

## وتحبون المال حباً جماً الآية ١٧ \_ ٣٠ :

#### الإعراب:

كلا حرف ردع وزجسر . وتحاضون الأصل تتحاضون لأن المعنى لا يحض بعضاً . ولما صفة لأكل . وجمأً صفة لحب . ودكاً حال أي مكرراً . وصفاً مصدر في موضع الحال أي مصطفين . والذكرى مبتدأ مؤخر وانتى خبر مقدم . وراضية حال وكذلك مرضية .

### المعنى :

( كلا ) . ليست الكرامة عند الله بالمال ، بل بالتقوى،ولا الاهانة بالفقر ، بل بسوء المقاصد والأعمال ( بل ) أنتم أشر خلق الله للأسباب التالية :

١ – ( لا تكرمون اليتيم ) . لا تحسنون الى المشردين الذين لا حامي لهـــم
 ولا كفيل من الدولة ولا من ذويهم ، ولا تهتمون بشأتهم ورعايتهم .

٢ – ( ولا تحاضون على طعام المسكن ) . لا عث بعضكم بعضاً على البذل
 والانفاق من أجل البائسين وإصلاح شأمهم .

٣ ... ( وتأكلون التراث أكلاً لما ) . التراث هو المال الذي ينتقل من الميت الى ورثته، واللم الشديد، وأكثر الثروات الموروثة فيها حق معلوم للسائل والمحروم، ولكن الورثة بحرمون صاحب الحق من حقه .

عبون المال حباً جماً ) ميراثاً كان أم غير ميراث ، حلالاً كان أم
 حراماً ، والجم معناه الكثير .

(كلا). لا ينبغي للانسان أن يشح بالمال في سبيل الحير فانه مسؤول عن ذلك ( اذا د كت الأرض دكاً دكاً ). اللك الدق والضرب ، وتكرار كلمة اللك تشير الى التتابع أي دكاً بعد دك ، والمعنى تزول الجاذبية والهاسك بين أجزاء الأرض يوم القيامة ، ويدلك بعضها بعضاً ، ويتوالى السدك والضرب حتى ينهار كل ما على وجه الأرض من جبال وعمار. وتقدم مثله في الآية ١٤ من سورة الحاقة ( وجاء ربك والملك صفاً صفاً ) . جاء ربك أي أمره وقضاؤه وهيبته وجلاله وحكمه وسلطانه ، وصفاً صفاً أي صفوفاً متعددة ( وجيء يومئذ بجهم ) .

#### سورة الفجر

يكشف عنها يوم القيامة لكل ناظر ، وتصبح في عالم الشهادة بعد ان كانت في عالم الغيب .

( يومئذ يتذكر الانسان وانتي له الذكرى يقول يا ليتني قدمت لحيــاتي ) . قال الناصحون والمنذرون للمجرم المتمرد : اعمل لحياتك في الدنيا والآخرة . فقال : وأية آخرة ؟.. انها وهم وخيال .. ولما جاء يوم الفصل ، ورأى مكانه في جهنم قال : هنا حياتي الباقية ومقري الدائم ، أما الحياة الدنيا فقد كانت ممرآ ومجازاً ..ُ يا لينني أخذت من الفانية الى الباقية .. نسي الآخرة وهو في الدنيا حيث تنفعـــه التوبة والذكري ، وتذكر وهو في الآخرة .. وانتي له الذكرى ؟ ( فيومشذ لا يعذب عذابه أحد ولا يوثق وثاقه أحد ) . قرىء لا يعذب ولا يوثق بالبنـــاء للفاعل ، وأيضاً قرىء بالبناء لمفعول لم يسمُّ فاعله، والمعنى على القراءتين ان أسوأ عذاب من عذاب الدنيا هو عافية اذا قيس بأدني عذاب من عذاب الآخرة . ﴿ يَا أَيْتِهَا النَّفْسِ الْمُطْمَئْنَةِ ارْجِعِي الَّى رَبِّكُ رَاضِيَةً مَرْضَيَةً فَادْخَـــلِّي في عبادي وادخلي جنَّى ) . بعد ان ذكر سبحانه النفس الامارة التي لا تطمئن إلا لمصالحها وأهوائها -- ذكر النفس المطمئنة ، وهي التي آمنت بالله وصغت الى ذكره،وعملت بأمره ونهيه ، وقد بيتن سبحانه أصمحاب هذه النفس بقوله: ﴿ الَّذِينَ آمَنُوا وَتَطْمَئُنَ ۗ قلومهم بذكر الله ألا بذكر الله تطمئن القلوب الذين آمنوا وعملوا الصالحات طوبسي لهم وحسن مآب — ٢٩ الرعد » . ومعنى راضية مرضية آنها تحمد أجرها ومقامها عند الله لأن الله حمد سعيها وأعمالها . وقال الشيخ محمد عبده في معسني الرجوع البه تعالى والدخول في عباده : « الرجوع الى الله تمثيل للكرامة عنده وإلا فإن الله معنا حيث كنا ، واللخسول في عباده ان تكون منهم ، والعباد الذين يستحقون نسبة الاختصاص به هم العباد المتقون المكرمون ، والجنة معروفة ۽ .

## سيورة البسكلد

٢٠ آبة مكية .

# بنيه النم التحمير التحييم

لَا أَفْسِمُ بِهٰذَا ٱلْبَلَدِ وَأَنْتَ حِلُّ بِهٰذَا ٱلْبَلَدِ وَوَالِدِ وَمَا وَلَدَ لَقَدُ لَا أَفْسِمُ بِهٰذَا الْإِنْسَانَ فِي كَبْدِ أَيْحَسَبُ أَنْ لَنْ يَقْدِرَ عَلَيْهِ أَحَدُ لَا يَفُولُ الْفَلَحْتُ مَالاً لُبَدَا لَمُ أَيْحَسَبُ أَنْ لَمْ يَرَهُ أَحَدُ لَلَمْ تَجْعَلْ لَهُ عَيْنَانِ لَمُ الْفَلَحْتُ مَالاً لُبَدَا لَهُ أَيْحَسَبُ أَنْ لَمْ يَرَهُ أَحَدُ لَلَمْ أَلَمْ فَعَلْ لَهُ عَيْنَانِ لَا أَلْعَقَبَةً لَا وَشَفَتَيْنِ لِهُ وَهَدَيْنَاهُ النَّجْدَيْنِ لِمَ فَلَا اقْتَحَمَ الْعَقَبَةً لِهِ وَمَا أَدْرَاكَ مَا الْعَقَبَةُ لِهُ وَمَا أَدْرَاكَ أَلْ أَلْكُونَ مِنَ اللّذِينَ آمَنُ وَا مَقْرَبَةٍ لِهُ وَمَا أَدْرَاكَ وَتَوَاصُوا بِالطّبُرِ وَمَا أَدْرَاكَ أَنْ مِنَ الّذِينَ آمَنُوا وَتَوَاصُوا بِالطّبُرِ وَمَا أَدْ مَنْ الّذِينَ آمَنُوا وَتَوَاصُوا بِالطّبُرِ وَمَا أَنْ مَنْ الّذِينَ آمَنُ وَاللّذِينَ صَحَالًا اللّهُ مَنْ أَلَا مُنْ أَلُولُوا اللّهُ مَلّهُ إِلْمَالُهُ عَلَى اللّهُ مُنْ أَلُولُكُ أَصُوالًا اللّهُ مَالّهُ مُؤْمِلًا مَا أَلْهُ مَالُولُكُ أَلْهُ مُنْ اللّهُ مُولَادُ مِنْ اللّهُ مُؤْمِدَةً لَا مُعْرَادًا مُؤْمُولًا اللّهُ الْمُعَلَّمُ مُنْ اللّهُ مُؤْمِدَةً لَا مُؤْمَدَةً لَهُ مُنْ أَنْ مُؤْمَدَةً لَا مُؤْمُولًا اللّهُ اللّهُ مُؤْمِدَةً اللّهُ الْمُعْلَقِ لَا مُؤْمِدَةً اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُو

### الإعراب :

لا أقسم « لا » زائدة ، وقيل : نافية ، وتقدم الكلام عنها عنسد تفسير الآية ٥٠ من سورة الواقعة و ١٥ من سورة التكوير . والبلد عطف بيان من هذا . لقد خلقنا جواب القسم . وفي كبد متعلق بمحذوف حالاً من الانسان أي مكابداً .

أن لن يقدر أي انه لن, والنجدين مفعول ثان لهديناه لأن المعنى عرفناه النجدين، وما أدراك دما، مبتدأ وخر . وفك خبر لميدأ عدوف أي هي فك . ويتيما مفعول اطعسام ، وأصل تواصوا تواصيوا ، وحذفت الياء لالتقاء الساكنين .

## المعنى :

( لا أقسم بهذا البلد ) . المراد بالبلد مكة المكرمة بأشرف بيت وضع للناس مباركاً ، وبأعظم نبي ُولد فيها ، وأرسل رحمة للعالمين ( وأنت حل " بهذا البلد). الحطاب لمحمد (ص) وحل أي حال ومقيم ، والواو للحال ، وعليه يكون القسم بمكة مقيداً بإقامة الرسول فيها إشعاراً بأن مكة زادت رفعة بمولده وإقامته. واختار الشيخ محمد عبده قول من قال : ان حلاً هنا بمعنى الحلال لا بمعنى الحلول أي ان أهل مكة استحلوا ابذاء الرسول في البلد الأمين حتى اضطروه الى الهجرة منه . وهذا المعنى صحيح في نفسه ، ولكنه بعيـد عن مدلول اللفظ ، فإن المتبادر الى الافهام من و أنت حل بهذا البلد ، هو أنت مقيم فيه ، لا أنت حلال فيه . ( ووالد ما ولد ) . هذا داخل في المقسم به ، وقال جماعة من المفسرين : المراد بالوالد هنا آدم ، وبالولد ذريته ، وانمأ قال تعالى : ومنا ولد ولم يقل : ومن ولد ــ ما زال الكلام للجاعة ــ ليشير سبحانه الى ان المولـود عظيم الشأن كما في قوله : ﴿ وَاللَّهُ أَعْلَمُ بَمَا وَضَعَتَ ﴿ ٣٦ آلُ عَمِرَانَ ﴾ . وقبال آخرون : منهم ابن عباس والطبري والشيخ محمد عبده : أن المراد كل والد ومولود انساناً كان أم حيواناً أم نبأتاً .. وهذا القول أقرب الى ظاهر اللفظ من غيره ، أمسا الغرض من القسم بالوالد والمولود فهو التنبيـــه الى انشاء الكائنات الحية وتطورها من خلق الى خلق ، من النطفة الى الانسان أو الحيوان ، ومن الحبة الى الشجرة وغبرها من النبات .

ر لقد خلقنا الانسان في كبد ) . هذا جواب القسم . وكبد التعب والمشقة ، والمعنى ان الله سبحانه خلق الانسان مجداً كادحاً بتصارع مع ميوله ورغباته ، ومع أتعاب الحياة وشدائدها، ثم بعد هذا يقاسي سكرات الموت ، وظلمة القبر ووحشته،

ثم أهوال القيامة والعرض على الله لنقاش الحساب عما قال وفعل ( أيحسب ان لن يقدر عليه أحد ) . في بحسب ضمع يعسود الى الانسان باعتبار بعض أفراده ، والمعنى ان بعض الناس يظن انه قد بلغ من القوة والمنعة الى حيث لا يقدر عليه أحد كائناً من كان ، وينسى انه خلق ضعيفاً ، يقاسي الأهوال والشدائد ، وانه مكتوم الأجل ، مكنون العلل ، محفوظ العمل ، تؤلمه البقة ، وتقتله الشرقة ، وتنتنه العرقة كما قال الإمام على (ع) .

(يقول أهلكت مالاً لبداً) أي كثيراً ، ويدل السياق ان في يقول ضميراً يعود الى الغني الذي ينفق أمواله للشهرة وحسن الاحدوثة ، وبمسك عن الانفاق في سبيل الله والحير ، والمعنى اذا قيل لهذا المبلد : لماذا لا تنفق في سبيل الله ؟ قال : انا انفق الكثير حتى أوشك مالي على النفاد والهلاك ، ولكني لا انفقه في السبيل التي تدعونني اليها (أيحسب ان لم يره أحد ) . أيظن هذا المفتون بالشهرة والظهور ان الله غافل عنه وعن أعماله وأهدافه . وفي الحسديث : يسأل المره غداً عن جسمه فيم أبلاه ؟ وعن عمره فيم أفتاه ؟ وعن ماله مم اكتسبه ؟ وفيم أنفقه ؟

(ألم نجعل له عنين ولساناً وشفتن وهديناه النجدين). جاء في تفسير الرازي: ان الذي قال : « أهلكت مالاً لبداً » قال أيضاً بلسان المقال أو الحسال : من الذي يحاسبني على ماني أمسكته أو أنفقته ؟. فأجابه سبحانه : بحاسبك الذي جعل لك هذه الأعضاء .. وهذا قريب جداً الى واقع الحال ، ومها يكن فإن العينين اشارة الى نعمة الرؤية والبصر ، واللسان الى نعمة الكلام والبيان، والهداية الى نعمة العقل والادراك ، والمرأد بالنجدين طريقا الحير والشر، وبالعقل بحذر الانسان من هذا ، ويسلك ذاك ، وفي نهج البلاغة : « كفاك من عقلك انه أوضع لك سبيل غيك من رشدك » . ويتفرع على هذا الايضاح ان الانسان مسؤول عسن أقواله وأنعاله ، وان لله الحجة عليه اذا أساء حيث وهبه القدرة والادراك وأمره ونهاه .

والتعظيم ، واقتحم العقبة وما أدراك ما العقبة ) . صيغة ما أدراك تستعمل للتفخيم والتعظيم ، واقتحم الشيء دخل فيه بشدة ، والعقبة في اللغــة الطريق الصعب في الجبل ، والمراد بها هنا الأعمال الصالحة لأنها تحتاج الى جهد وجهاد ، وصدر على

المشاق ، والى كبع الميول والرغبات مخاصة بذل المال في سبيل الحبر، ومن الأعمال الصالحة أو من أهمها ما أشار اليه سبحانه بقوله : ( فلك رقبة أو إطعام في يوم ذي مسغبة يتيماً ذا مقربة او مسكيناً ذا مقربة ثم كان من الذين آمنوا وتواصوا بالمصر وتواصوا بالمرحة ) . فلك الرقبة عتقها حيث كان في المجتمع آنذاك عبيد واماء ، والمسغبة المجاعة ، والمقربة القرابة في النسب ، والمقربة الفقر الشديد محيث بلسغ بصاحبه ان يفترش القراب ، والتواصي بالصر ان يوصي المؤمنون بعضهم بعضاً بالصر على الجهاد لإحقاق الحق، ورفض الاستسلام للباطل، وأيضاً ان يتواصوا بالرحة ، وهي المواساة وحب الانسان لأخيه ما يحبه لنفسه ، ومجمل المعني ان الذي انفق أمواله حباً بالشهرة والظهور لم يتجاوز العقبة التي بينه وبين النجاة من العذاب والهلاك ، بل هو أخسر الناس صفقة ومن أكثرهم عذاباً ، ولو انه انفق في سبيل الله وكان من الذين تواصوا بالصر والرحمة — لتجاوز تلك العقبة، وكان في أمن وأمان من غضب الله وعذابه .

( اولئك اصحاب الميمنة ) . اولئك اشارة الى الذين آمنوا وأنفقوا وتواصوا بالصبر والمرحمة ، وأصحاب الميمنة هم الميامين الاخيار الذين يعطون غداً كتب الأمان والسعادة بإيمامهم ( والذين كفروا بآياتنا هم اصحاب المشأمة عليهم نار موصدة ) . أصحاب المشأمة هم المشؤومون الأشرار الذين يعطون كتب الحنوي والشقاء بشهائلهم ومن وراء ظهورهم ، ويساقون الى جهم زمراً حتى اذا حاءوها فتحت لهم ابوابها ، فإذا دخلوها أطبقت عليهم الى ما لا نهاية .

#### الجزء الثلاثون

## ميورخ الشيقين

مكية وآياتها ١٥ .

## بنير كِللْهُ الْبِحَمْزِ الرَّحِمْزِ الرَّحِينَ مِ

وَالشَّمْسِ وَصَنحَاهَا ﴿ وَٱلْقَمَرِ إِذَا تَلَاهَا ﴿ وَالنَّهَارِ إِذَا جَلَّاهً ﴿ وَاللَّيْلِ إِذَا يَغْشَاهَا ﴿ وَاللَّمَا ﴿ وَمَا لَمَاهَا ﴿ وَاللَّمُ وَمَا طَحَاهَا ﴿ وَاللَّمُ مَا اللَّهُ وَاللَّمَ مَنْ زَكَّاهَا ﴿ وَقَدْ خَالِ سَوَّاهَا ﴿ فَالْمَا لَا فَعُورَهَا وَتَقُواهَا ﴿ قَدْ أَفْلَحَ مَنْ زَكَّاهَا ﴿ وَقَدْ خَالِ مَنْ ذَسَّاهَا ﴿ كَذَّبُتُ مَنْ وَتَعَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ وَسُقْيَاهًا ﴿ فَكَذَّ بُوهُ فَعَقَرُوهَا فَدَمْدَمَ عَلَيْهِمْ رَبُّهُمْ وَشُولُ اللهِ فَاقَةَ اللهِ وَسُقْيَاهًا ﴿ فَكَذَّبُوهُ فَعَقَرُوهَا فَدَمْدَمَ عَلَيْهِمْ رَبُّهُمْ وَلَا يَخَافُ عُقْبَاهًا ﴿ إِذَا لِنَهِمُ فَسَوَّاهَا ﴿ وَلَا يَخَافُ عُقْبَاهًا ﴿ إِذَا لَهُ فَا فَرَوْهَا فَدَمْدَمَ عَلَيْهِمْ رَبُّهُمْ وَلَا يَخَافُ عُقْبَاهًا ﴿ إِذَا لَنهِ فَلَا اللهِ فَاقَالَ اللهِ فَاقَالَ اللهِ فَاقَالًا فَلَا اللهِ فَاقَالًا اللهِ فَاقَالَ اللهِ فَلَا اللهِ فَاقَالَ اللهِ فَاقَالَ اللهِ فَاقَالَ اللهِ فَاقَالَ اللهِ فَاقَالَ اللهِ فَاقَالَ اللهِ فَاقَالُهُ وَلَا يَخَافُ عُقْبَاهًا ﴿ وَلَا يَخَافُ عُقْبَاهًا ﴿ وَلَا يَخَافُ مُ عُقْبَالُهُ إِذَا لَهُ إِلَا لَهُ اللهِ فَاقَالَ اللهُ فَاقَالَ اللهِ فَاقَالَ اللهِ فَاقَالَ اللهِ فَاقَالَ اللهِ فَاقَالًا وَلَا يَخَافُ مُعْقَالًا اللهِ فَاقَالَ اللهِ فَاقَالَا اللهُ فَاقَالَ اللهُ فَاقَالًا اللهُ فَاقُولُوا أَلَا اللهُ فَاقُولُ اللهُ فَا فَاللَّهُ اللهُ فَالْمُ اللَّهُ فَا لَا لَهُ فَا لَا لَهُ فَاللَّهُ اللَّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ فَا اللهُ اللَّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللَّهُ اللهُ اللَّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللَّهُ اللهُ اللهُ اللَّهُ اللهُ اللَّهُ اللهُ اللهُ اللَّهُ اللهُ اللَّهُ اللهُ اللَّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللَّهُ اللهُ اللهُ اللَّهُ اللهُ اللَّهُ اللهُ اللَّهُ اللهُ اللَّهُ اللهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ ال

## الإعراب:

والشمس الواو للقسم وما بعدها عطف . وما في وما بناها وما طحاها ومسا سوّاها مصدرية، والمصدر المنسبك معطوف على ما قبله أي وبنائها وطحوها وتسويتها. فقد أفلح جواب القسم مع حذف اللام الواقعة في الجواب أي لقد أفلح . ناقــة الله مفعول لفعل محذوف أي احذروا ناقة الله .

### المعى :

أقسم سبحانه في هذه السورة بالضياء وبالظلمة ، وبكواكب السهاء وإحكامها،

#### سورة الشمس

والأرض وتمهيدها ، والنفس واستعدادها ، أقسم بذلك كله ان التقي هـو الرابح الناجح ، والمجرم هو الحائب الحاسر ، والتفصيل فيما يلي :

( والشمس وضحاها). أقسم سبحانه بالشمس من حيث هي ظهرت أم احتجبت لأنها خلق عظيم ، وأيضاً أقسم بضيائها لأن المراد بالضحو هذا الظهور والوضوح، فإذا أضيف الى الشمس كان معنى ضحاها ضياءها (والقمر اذا تلاها). ضمير تلاها يعود الى الشمس ، والمعنى ان الله سبحانه أقسم بالقمر حين يتصل ضوءه بضوء الشمس بحيث لا تفصل الظلمسة بينها ، وذلك في الليالي البيض : الثالثة عشرة والرابعة عشرة والحامسة عشرة ( والنهار اذا جلاها ) . أيضاً الماء في جلاها تعود الى الشمس ، والمعنى اته تعالى أقسم بالنهار الدي أظهر الشمس وأبرزها للعيان جلية واضحة، والغرض من القسم بالضياء التنبيه الى فوائده العظمى لنشكر الله ونحمده .

( والليل اذا يغشاها ) . أيضاً الهاء تعود الى الشمس ، واقسم، بجلت حكمنه، بالليل حين يغطي ضوء الشمس ، ولا يبقى لها من أثر، لا مباشرة كما هي الحال في النهار ، ولا بواسطة ضوء القمر المستفاد من الشمس ، وذلك في الليلة الأولى والأخيرة من الشهر الهلالي حيث لا يظهر الهلال للعيان أو يظهر ضعيفاً .. ولليل منافع كما للنهار ، ومن منافع الليل السكينة والراحة .

( والسياء وما بناها ) اي وبنائها لأن و ما و هنا مصدرية ، والمراد بناء ما فيها من الكواكب السابحة في أفلاكها ، وشد بعضها بعضاً برباط الجاذبية . وتقدم مثله في الآيسة ٤٧ من سورة الذاريات و ٦ من سورة ق و ١٢ من سورة النبأ ( والأرض وما طحاها ) أي وطحوها ، وفي الآيسة ٣١ من سورة النازعات : و والأرض بعد ذلك دحاها و والدحو والطحو عمى واحد، وهو البسط والتمهيد . وتقدم مثله في العديد من الآيات منها الآية ٢٢ من سورة البقرة .

### النفس وتسويتها :

( ونفس وما سواها ) أي وتسويتها ، والنفس شيء يكون به الانسان انساناً، والحيوان حيواناً ، ولا نعرف هذا الشيء بحقيقته بل بآثاره كالنمو والحركة والسمع

والبصر والشعور بالألم في الانسان والحيوان ، وكعلم الانسان بالكليات . والمسراد بالنفس هنا نفس الانسان فقط لقوله تعسالى : ( فألهمها فجورها وتقواها ) فإن الفجور والتقوى من صفات الانسان لا الحيوان، وعليسه يكون معى تسوية نفس الانسان ان الله سبحانه خلق فيها الاستعداد التام لعمل الحبر والشر معا عيث تكون قدرته على أحدهما مساوية لقدرته على الآخر ، ثم نهاه عن المشر ، وأمره بالحبر، والذي يدلنا على ارادة هذا المعنى قوله تعالى : و إنا هديناه السبيل إما شاكسراً وإما كفوراً — ٣ الانسان ، وانحسا خلق سبحانه في نفس الانسان الاستعداد لفجور والتقوى معا لأن الانسان انحا يكون انساناً عربته وارادته ، وبقدرته على الحسن والقبيح ، ولو قدر على أحدهما دون الآخر لكان كريشة في مهب المربح الحسن والقبيح ، ولو قدر على أحدهما دون الآخر لكان كريشة في مهب المربح لا يستحق مدحاً ولا ذماً ، ولا ثواباً ولا عقاباً على ما يفعل ويترك .

( قد أفلح من زكاها وقد خاب من دساها ) . هذا جواب القسم ، والفلاح الفوز ، والزكاة الطهارة ، والحيبة الحسران ، والتدسية النقص .. بعد أن أقسم سبحانه بالضياء والظلمة والكواكب وبنائها، والأرض وتمهيدها ، والنفس واستعدادها بعد هذا قال : من اختار الحير على الشر وطهر نفسه من دنس الآثام فهو الفائز الرابح ، ومن اختار الشر على المحير ولوث نفسه بالذنوب والقبائح فهدو الحائب الحاسر .

(كذبت ثمود بطغواها). مفعول كذبت محذوف أي كذبت ثمود نبيها صالحاً ، وثمود اسم قبيلة ، ولا ينصرف للتأنيث والتعريف ، وطغوى مصدر بمعنى الطغيان ( اذ انبعث أشقاها ). انبعث أي أسرع الى عقر الناقة ، وهذا الأشقى يضرب المثل يشقائه منذ آلاف السنين ( فقال لهم رسول الله ناقة الله وسقياها ). وسول الله هو صالح ، وناقة الله ناقته التي جُعلت معجزة له ، وسقياها إشارة الى ما جاء في الآية ١٥٥ وما بعدها من سورة الشعراء : ٩ قال - صالح لقومه هذه ناقة لها شرب ولسكم شرب يوم معلوم ولا تمسوها بسوء فيأخذكم عذاب يوم عظم فعقروها فأصبحوا نادمين فأخذهم العذاب ، ج ٥ ص ١٥٥ .

( فكذبوه فعقروها فدمدم عليهم ربهم بذنبهم فسواها ) . قال سبحانه عقروها مع ان العاقر واحد لأنهم رضوا عن فعلم ، بل حرضوه عليه كما في الآيسة ٢٩ من سورة القمر ، فنادوا صاحبهم فتعاطى فعقر ، ودمدم عليهم أي أطبق عليهم

#### سورة الشمس

العداب . فسواها أي دمر مساكنها على أهلها أجمعين ولم يقلت منهم كبر ولا صغير « واتقوا فتنة لا تصين الذين ظلموا منكم خاصة -- ٢٥ الأنفال » . وتقدم الكلام عن ثمود ونبيهم صالح مرات ، آخرها في الآية ٩ من سورة الفجر . ( ولا يخاف عقباها ) . قال أكثر المفسرين : الضمير المستبر في يخاف يعود اليه تعالى أي ان الله سبحانه أهلك ثمود ولا يخاف عاقبة اهلاكهم ، وقال البعض : يعود الضمير الى أشقاها ، وفي الكلام تقديم وتأخير ، والتقدير « اذ انبعث أشقاها ولايخاف عقباها فقال لهم رسول الله الخ . ويجوز أن يعود الضمير اليسه تعلى على معنى ان الله سبحانه لا معارض له ولا منازع في أمره « قل أن الأمر كله لله حد الله الله عران » .

## ميوشخ الكيل

۲۱ آية مكية .

## بنيه الجمزال جينيم

وَاللَّيْلِ إِذَا يَغْشَى \* وَالنَّهَارِ إِذَا تَجَلَّى \* وَمَا خَلَقَ الذَّكَرَ وَالْانْشَى \* إِنَّ سَعْيَكُم لَشَتَّى \* وَالنَّهَ فَامَّا مَنْ أَعْطَى وَاتَّقَى \* وَصَدَّقَ بِالْحُسْنَى \* فَسَنْيَسَّرُهُ لَلْيُسْرَى \* وَأَمَّا مَنْ بَخِلَ وَاسْتَغْنَى \* وَكَــذَّب بِالْحُسْنَى \* فَسَنْيَسِّرُهُ لِلْيُسْرَى \* وَأَمَّا مَنْ بَخِلَ وَاسْتَغْنَى \* وَكَــذَّب بِالْحُسْنَى \* فَسَنْيَسِّرُهُ لِللَّهُ مِنْ مَعْلِي وَاسْتَغْنَى \* وَكَــذَّب بِالْحُسْنَى \* فَسَنْيَسِّرُهُ لَلَّهُ مِنْ مَالُهُ إِذَا تَرَدّى \* إِنَّ عَلَيْنَا لَلْهُدَى \* وَإِنْ لَنَا لَلْمُدَى \* وَإِنْ لَنَا لَلْمُونَى \* وَالْأُولَى \* فَأَنْذَرُ ثُنَّكُم فَاراً تَلَظّى \* لاَ يَصْلاَهَا إلَّا الْأَشْقَى \*

الذي كذَّب وَتُولَى وَسَيُجَنَّبُهَا الْأَنْقَى ﴿ الَّذِي يُولِي مَالَهُ يَنْزَكَّى ﴿ الَّذِي يُولِي مَالَهُ يَنْزَكَّى ﴿ الَّذِي يُولِي مَالَهُ يَنْزَكَّى ﴿ وَمَا لِأَعْلَى ﴿ وَمَا لِأَعْلَى ﴿ وَمَا لِأَعْلَى ﴿ إِلَّا ابْتِغَاءَ وَجَسِهِ رَبِّهِ الْأَعْلَى ﴿ وَلَمَ نَا مَا يُعْمَلُهُ مَنْ نِعْمَةً نَجُزَى ﴿ إِلَّا ابْتِغَاءَ وَجَسِهِ رَبِّهِ الْأَعْلَى ﴿ وَلَمَ اللَّهُ عَلَى ﴿ وَلَمَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى ﴿ وَلَمَ مَنْ نِعْمَةً نَعْمَةً مَنْ فِعْمَةً مَعْمَةً مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ مَا لَهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ وَمَعْمَلُهُ عَلَيْهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهِ عَلَّهُ عَلَيْهِ عَلَه

#### الإعراب:

والليل الواو للقسم . وما خلق الذكر «ما» مصدرية أي وخلق الذكر . ان سعبكم جواب القسم . فأما للتفصيل . وبالحسنى صفة لمحدوف أي بالحصلة الحسنى، ومثله لليسرى . تلظى الأصل تتلظى . الذي كذّب صفة للأشقى . والذي يؤتي صفة للأثقى . ومن زائدة إعراباً ونعمة مبتدأ وجملة تجزى صفة لنعمة . وابتغاء مفعول من أجله لتجزى .

### المعنى:

( والليل اذا يغشى والنهار اذا تجلى ) . يغشى يُغطي الأشياء ، وتجلى ظهر ، وهذا القسم منه تعسل مثله في السورة السابقة « والنهار اذا جلاها ، والليل اذا يغشاها » . وبيّنا هناك ان الغرض من القسم بالضياء والظلام هو التنبيه الى ما لهما من منافع ( وما خلق الذكر والانتى ) . « ما » هنا مصدرية أي وخلق المذكر والأنثى ، ويطرد هذا الخلق في كل حي انساناً كان أم حيواناً أم نباتاً ، ويسه يتم التناسل وتمتد الحيساة ، وهنا أسئلة تطرح نفسها ، وهي : من الذي أوجد الحياة في هذا الكائن دون ذاك ؟ ومن الذي أعد الحي وأهله لوظيفة التناسل ؟ ولماذا يأتي المولود تارة ذكراً وأنثى أخرى مع ان مصدرهما واحد ، فهل فعلت المادة العمياء كل هذا الفعل الدقيق المحكم،أو هو من باب الصدفة ؟ وهل اكتشف العلم ان المادة الواحدة تكون علة لأحوال شي دون أن يتدخل عنصر آخسو في شأنها ؟. أما الصدفة فهي جهد العاجز . فلم يبق من الفروض والتفاسير إلا المدبر العلم الذي يرسم ويخطط وفقاً للحكمة البالغة ، والنظام الكامل الشامل .

( ان سعيكم لشتى ) . هذا جواب القسم ، والمعنى ان أعمال الانسان منهــــا الحيرات ومنها الهفوات ..

وتسأل: ان هذه قضية بديهية لاتحتاج الى يمين، فلهاذا أكدها سبحانه بالقسم؟ الجواب: أجل، « ان سعيكم لشي » قضية بديهيئة من حيث هي وبصرف النظر عن عواقبها ونتائجها، أما مع النظر الى ما يترتب عليها كتيسير المحسن لليسرى والمسيء للعسرى وما الى ذلك – فإنها تحتاج الى التأكيد أو لا مانع من تأكيدها – على الأقل – والمقسم عليه هنا هو مجموع قوله تعالى : « ان سعيكم لشي » وما يعده ، وهو :

( فأما من أعطى ) بذل في سبيل الحير لوجه الحير (واتقى ) ابتعد عن الحرام والآثام ( وصدق بالحسنى ) . آمن بالجنة والنار والحلال والحرام ، وعمل بموجب المانه وإلا فإيمانه سراب لأن الايمان وسيلة الى العمل وليس غاية في نفسه (فسنيسره لليسرى ) اختلف المفسرون في معنى اليسرى ، فمن قائل : انها الجنة، وقائل: هي الحير ، وقال الشيخ محمد عبده : « هي خطة تكميل النفس وانمائها بالكمال». أما نحن فنفسر اليسرى هنا بقوله تعالى : « ومن يتق الله بمعل له من أمره يسرآ ... ٤ الطلاق ، أي يشمله الله بعنايته ، ويوفقه الى ما فيه خبره وصلاحه .

( واما من عمل ) بالبذل في سبيل الله ( واستغنى ) عاله عن الاعانة بالله ، وعن آخرته بدنياه ( وكذب بالحسى ) فقال : لا جنة ولا نار ولا حلال ولا حرام (فسنيسره للعسرى) . المراد بالعسرى هنا السقوط في هوة السيئات والانحرافات، والدليل على ارادة هذا المعنى قوله تعالى : « اذا تردى ، والمراد بتيسيره ندعه وأهواءه ، ولا نردعه بالقوة عما نحتاره لنفسه من البردي والهلاك ( وما يغني عنه ماله إذا تردى ) . « ما ، استفهام عمنى الانكار ، وبجوز أن تكون نفياً محضاً ، والمراد بالبردي السقوط في حضيض الرذائل والقبائح .

ويتلخص معنى هذه الآيات من قوله تعالى : فأما من أعطى الى قوله تردى، يتلخص بأن سنة الله في خلفه أن يبين لهم طريقي الصلاح والفساد ، وبمنحهم القدرة على فعلها وتركها ، ثم يعامل كلا بما بختاره لنفسه، فإن آثر الحير والصلاح شمله بتوفيقه وعنايته، وإن اختار الشر والفساد تخلى عنه ، وأوكله الى نفسه وأهوائه تقوده الى الشدائد والمهالك .

(ان علينا للهدى). هذا جواب عن سؤال مقدر، وهو: كيف تخسلي سبحانه عن المسيء ووكله الى نفسه وأهوائه ؟ ألا يتنافى هذا مع لطفه ورحمته ؟. فأجاب سبحانه بأن عليه أن يزود العبد بالقدرة على العمل، وبالعقل الذي يميز بين الحير والشر، ثم يبين له ويرشده ويبشره وينذره، وقسد تحقق ذلك كله على أكمل وجه، وهو منتهى اللطف والرحمة، أما العمل والاهتداء فعلى العبد وحده، ولا يلجئه الله اليه لأن الإلجاء يسلب الانسان حريته وارادته، بهل وانسانيته لأن الإنسان نحريته وارادته، بهل وانسانيته لأن الانسان نحريته وارادته. وتجدر الاشارة الى ان كلمة هعلى هنا تدل على الوجوب خلافاً للشييخ محمد عبده وغيره من الأشاعرة لأن الوجوب اذا نسب الى العبد فعناه هو ان الغبر أوجب عليه، ولو ترك لكان مسؤولاً، واذا نسب اليه تعالى فمعناه هو الذي أوجب على نفسه ما أوجب أي انه وعد وليس لوعده مترك. قال تعالى:

( وان لنا للآخرة والاولى ) . الله وحده مالك الملك في الدنيا والآخرة ، ولا تنفعه طاعة من أطاع ، ولا معصية من عصى ، ولا يجد العاصون مفراً من حكمه وسلطانه ( فأنذرتكم ناراً تلظى ). أمر سبحانه ولهى وحذر من عصى ناراً تتلهب وتتسعر لعله يتوب من ذنبه ويرجع الى ربه ( لا يصلاها إلا الأشقى الذي كذب وتولى ) . يصلاها أي يدخل النار ويعذب فيها ، وقيل : المراد بالأشقى هنا الكافر وقال الشيخ محمد عبده : ه الأشقى من هو أشد شقاء من غيره » . والصحيح ان التفضيل هنا غير مقصود من جهة دخول النار ، لأنسه ما من شقى إلا هو ذاتقها : ه فأما الذين شقوا ففي النار لهم فيها زفير وشهيق – ١٠٦ هود » . والتفاوت بين الشقي والأشقى اعا هو في أليم العذاب وشدته لا في أصل العذاب، وعليه يكون المراد بالأشقى هنا من عصى الله وأعرض عن أمره سواء أعرض عنه لأنه لا يؤمن بالله وشريعته ، أم آمن به وبشريعته ولكنه قصر وتهاون ، لا فرق بين الاثنين لأن الاعان وسيلة للعمل ، وليس غاية في نفسه ، فقد ثبت بنص بن الاثنين لأن الاعان وسيلة للعمل ، وليس غاية في نفسه ، فقد ثبت بنص نفساً اعانها لم تكن آمنت من قبل أو كسبت في اعالها خيراً – ١٩٥ الانعام ، في غم تؤمن اطلاقاً أو آمنت ولم تعمل .

﴿ وسيجنبها الأتقى ﴾ . الهاء في سيجنبها تعود الى النار ، ومعنى بجنبها يبتُعد

#### سورة الليل

عن الأسباب المؤدية اليها ، وهي محارم الله ، وعليه يكون المراد بالاتقى النقي ( الذي يؤتى ماله يتزكى ) . يؤتى من الايتاء ، وهو الاعطاء ، والمعنى يُعطي ماله وينفقه في سبيل الحبر ليطهر نفسه من الذنوب ، ويتقرب الى الله ، ولا ينفقه للشهرة والاستعلاء ، ولا للتجارة والرياء .

( وما لأحد عنده من نعمة تجزى ). قد يكون الانفاق بدافع الشهرة والظهور ، أو من باب هل جزاء الاحسان إلا الاحسان ، كما لو اهديت من أسدى اليك يداً للرد اليه احسانه ، وقد يكون الانفاق بقصد الربح والتجارة ، فتنفق بيد لتأخذ باليد الأخرى كما ينفق رجال السياسة على المشاريع الحيرية وغيرها أيام الانتخابات لاكتساب الأصوات .. والمؤمن لا يقصد شيئاً من ذلك أو غيره ( الا ابتغاء وجه ربه الأعلى ) طالباً ثوابه خاتفاً من عذابه ، انما نطعمكم لوجه الله لا فريد منكم جزاء ولا شكوراً اذا نخاف من ربنا يوماً عبوساً قطريراً – ٩ الانسان، ولسوف يرضى ) . يعطي الله من أنفق لوجهه كل ما يرضيه ، وفوق ما كان يرجو ويأمل . وقيل : الضمير في يرضى يعود الى الله لا الى الأتقى ، والممنى واحد على التقديرين لأن الله أذا رضى على عبده إرضاه لا محالة .

وقال الشيخ محمد عبسده: روى المفسرون هنا أسباباً للنزول ، وان الآيات نزلت في أبسي بكر ، ومتى وجدشيء من ذلك في الصحيح لم يمنعنا من التصديق به مانع ، ولكن معنى الآيات لا يزال عاماً .

### ميتوسرة الضيجي

١١ آية مكية .

### بيني ليواله مَزال مِينَا لِللهُ الرَّهِمُزال مِينَ مِي

وَالضَّحَى \* وَاللَّيْلِ إِذَا سَجَى \* مَا وَدَّعَكَ رَبُّكَ وَمَا قَلَى \* وَلَلْآخِرَةُ لَكَ مِنَ الْأُولَى \* وَلَسَوْفَ بِعْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْضَى \* أَلَمْ يَجِدْكَ يَغِيْرُ لَكَ مِنَ الْأُولَى \* وَلَسَوْفَ بِعْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْضَى \* أَلَمْ يَجِدْكَ يَتِيمًا فَآوَى \* وَوَجَدَكَ عَائِلًا فَأَغْنَى \* فَأَمَّا يَتِيمًا فَآوَى \* وَوَجَدَكَ عَائِلًا فَأَغْنَى \* فَأَمَّا السَّائِلُ فَلَا تَنْهَرُ \* وَأَمَّا بِنِعْمَةِ رَبُكَ فَحَدِّث \* السَّائِلُ فَلَا تَنْهَرُ \* وَأَمَّا بِنِعْمَةِ رَبُكَ فَحَدِّث \*

### الإعراب :

والضحى الواو للقسم ، والليل عطف على الضحى ، و هما الغية ، والجملة جواب القسم . وما قلى المفعول محذوف أي وما قلاك . وللآخرة اللام للتأكيد ومثلها لسوف وجملة سوف يعطيك ربك خبر لمبتدأ محذوف أي ولأنت سوف يعطيك ربك لأن لام الابتداء المؤكدة لا تدخل إلا على الأسماء . ويتيما مفعول ثان ليجدك . ومفعول آوى محذوف أي فاآواك ، فهدى فهداك ، فأغنى فأغناك . فأما اليتم هأما هنا تتضمن معنى الشرط أي مها يكن من شيء فلا تقهر اليتم ، فاليتم مفعول مقدم لتقهر ولا ناهية ، ومثله وأما السائل فلا تنهر .

### المعنى :

( والضحى والليل اذا سجى ) . المراد بالضحى هنا النهار كله بدليل مقابلته ۷۷۰ التفسر الكاشف ــ ۳۷

#### سورة الضحي

بالليل، وانما عبر سبحانه عن النهار بالضحى لأن الضحى عدر النهار على حد تعبير الرازي، أو شباب النهار على تعبير الشيخ محمد عبده، ومعنى السجو السكون، يقال : ليل ساج اذا سكنت ربحه واشتدت ظلمته ، وبحر ساج اذا سكن ، والمراد بسجو الليل سكون أهله وانقطاعهم عن الحركة ، مثل ليل نائم وبها صائم أي فيه ، وأقسم سبحانه بهاتين الآيتين لابها من آياته الكبرى .. وتجدر الاشارة الى ان كثيراً من الفقهاء قالوا : ان الذي (ص) صلى صلاة الضحى يوم فتح مكة ، وهي ركعتان عند البعض ، وأكثر عند آخرين، وندب عند الجميع . وقال الشيعة الإمامية : لا حصر للصلاة المندوبة ، فهي قربان كل تقي فن شاء استكثر، ولكل انسان أن يصلي ركعتين ابتداء في كل زمان ومكان ينية القربة المطلقة اليه تعالى .

(ما ودعك ربك وما قلى ) . هذا جواب القسم ، ومعناه ما تركك وما ابغضك ، واتفق الرواة والمفسرون على ان الوحي قد احتبس عن رسول الله(ص) اياماً ، فقال المشركون : ان إله محمد قد قلاه ، وان الناموس قد أبغضه، فأنزل الله تعالى : و ما ودعك ربك وما قلى ي . وقال الشيخ محمد عبده ، ونعم ما قال : ليس في نسق السورة ما يشير الى ذلك ، ومن أين للمشركين أن يعلموا فترة الوحي ؟ . ولكن الذي كان قد اشتاق الى الوحي بعد ان ذاق حلاوته، وكل ذوق يصحبه قلق ، وكل قلق يشوبه خوف وقد جاء في الصحيح ان النبي (ص) حزن لفترة الوحى حزناً كبراً .

وبهذه المناسبة أشير الى اني قرأت كل ما نشر للشيخ محمد عبده ، فاكتشفت ان عظمة هذا الرجل وشهرته لا تكمن في علمه فقط ، ولا في سعة اطلاعه ، فان بعض تلاميذه – على ما رأيت – أوسع منه اطلاعاً على الحواشي والشروح ، ومعرفة بأقوال السلف والحلف ، وانحا السر الوحيد لعظمة هذا الشيخ يكمن في ثقته بالحق واخلاصه له وجرأته على اعلانه ولو خالف الأولين والآخرين .. ومن أجل هذا كفرته عمائم السوء .. ولكن التاريخ قد أنصفه منها ، فوضعه في مكان الصدارة ، وألقى بها في سلة المهملات .

( وللآخرة خبر لك من الأولى ولسوف يعطيك ربك فنرضى ) . الحطاب للرسول الأعظم (ص) والمراد بالآخرة هنا الحياة الآخرة ، والحياة الدنيا ابتداء من

نزول الوحي عليه الى يوم القيامسة لأنه ما من يوم بمر إلا ويولد فيه المئات من المسامين ، بالاضافة الى من يدخل في دين الله من الآم والطوائف ، وكل ذلك كسب لمحمد (ص) ورسالة محمد ، ومعنى الآية ان الله سبحانه سيزيدك يا محمد من فضله يوماً بعسد يوم حتى قيام الساعة ، وفوق ذلك أنت في الآخرة أجل وأعظم ، فهل يرضيك هسذا ؟ وهل لك وراءه من مطلب ؟ ثم ذكر سبحانه نبيه الكريم بجانب من نعمه عليه قبل البعثة ، وكأنه يقول له : لقد أنعمت عليك منذ يومك الأول الى ما لا نهاية . وهذه بعض النعم السابقة على البعثة :

١ – ( ألم يجدك يتيا قاوى ) . هذا الاستفهام لتقرير الواقع أي لقد كنت كذلك . قال الشيخ محمد عبده : « كان النبي (ص) يتيا لأن والده توفي بالمدينة ، وهو في بطن أمه ، فكفله جده عبد المطلب خير كفالة ، ثم مات جده وهو في الثامنة من عمره ، فكفله عمه أبو طالب بوصية من أبيه عبد المطلب ، وكان شديد العناية به في صغره ، عظيم المحبة له في كبره ، وما زال يحميه وينصره بعد ان أكرمه الله بالنبوة حتى قبض ، فتجرأت عليه قريش بعد موت عمه حتى اضطرته الى الهجرة ، فذاك أبواء الله لنبيه وهو يتم » .

٧ \_ ( ووجدك ضالاً فهدى ) . اختلف المفسرون مسا هو المراد بالضلال هنا ؟ وقد أنهى الرازي أقوالهم الى عشرين قولاً ! . أقربها الى الصواب والواقع ان النبي (ص) كان حائراً في أمر قومه ، وضلالهم في عقائدهم وتقاليدهم ، وفساد أعمالهم وجهلهم وتفرق كلمتهم . ولا يدري ما هو السبيل الى هدايتهم حتى نزل عليه الوحي فيه تبيان كل شيء ، وهدى ورحمة للعالمين ، فضلال النبي (ص) : حيرته كيف يهدي الكافرين ، وهداه نزول القرآن عليه .

٣ – ( ووجدك عائلاً فأغنى ) . العائل هو الفقير سواء أكان عنده عيال أم لم يكن ، وقال الرواة : ان الرسول (ص) لم يرث من أبيه إلا ناقة وجارية ، ولكن الله قد أغناه برعاية عمه أبسي طالب ، ومال خديجة بنت خويلد، وبالغنائم .

( فأما اليتيم فلا تقهر وأما السائل فلا تنهر ) . ومن كان يتيا ً وفقيراً فما أجدره برعاية الفقراء والأيتام والاهتمام بشأنهم .. وليس من شك ان هذا تعريض وتأديب لكل من حاول أو يحاول أن يقهر يتيا ً أو ينهر فقيراً والا فسإن رسول

#### سورة الضحى

الرحمة على خلق عظيم وبالضعفاء رؤوف رحيم ( واما بنعمة ربك فحدث) شكراً لله وحداً . وفي الحديث الشريف ان التحدث بنعم الله شكر له . وقسال الإمام الصادق (ع) في معنى هذه الآية : فحدث بما أعطاك الله وفضلك ورزقك وأحسن اليك وهداك . وقال الشيخ محمد عبده: « فحدث أي أوسع في البذل على الفقراء» . وتبعه في هذا التفسير تلميذه المراغي ، وهو بعيد عن ظاهر اللفظ ومداوله ، فان المتبادر الى الافهام من كلمة « فحدث » هو التحدث بنعم الله شكراً له وحمداً . وما أكثر ما يستدل الشيخ محمد عبده بالتبادر .

# ميتوسرة الأنييراج

۸ آیات مکیة .

## بيني كله والجمز التحييم

أَمْ نَشْرَحُ لَكَ صَدْرَكَ \* وَوَضَعْنَا عَنْكَ وِزْرَكَ \* الَّذِي أَنْفَضَ ظَهْرَكَ \* وَرَفَعْنَا لَكَ ذِكْرَكَ \* فَإِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْراً \* إِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْراً \* فَإِذَا فَرَغْتَ فَانْصَبْ \* وَإِلَى رَبِّكَ فَارْغَبْ \*

#### الإعراب:

الذي أنقض نعت لوزرك . ويسرآ اسم ان ومع العسر خبرها .

### المعنى :

 كالعطف على قوله: « ألم بجدك يتيماً » . وقال صاحب مجمسع البيان : روى أصحابنا ... أي الشيعة الإمامية ... الهما سورة واحسدة لتعلق إحداهما بالأخرى ، وجمعوا بينها في الركعة الواحدة في الفريضة ، وكذلك في سورة ألم تر كيف .. ولإيلاف قريش . وقال الشيخ المراغي: « نزلت هذه السورة بعد سورة الضحى، وهي شديدة الاتصال بما قبلها » . وقال صاحب الظلال : « نزلت هذه السورة بعد سورة الضحى ، وكأنها تكملة لها » .

( ألم نشرح لك صدرك ) . ضاق الذي (ص) ذرعاً بفساد المجتمع الذي كان يعيش فيه ، وحار في أمره وهو يلتمس الطريق لاصلاح قومه وهدايتهم حتى نزل عليه القرآن ، وأنار له السبيل الى ما يبتغيه من صلاح وإصلاح ، فاطمأن قلبسه وانشرح صدره ( ووضعنا عنك وزرك الذي أنقض ظهرك ). الوزر الحمل الثقيل، والمراد به هنا هم الذي وغمه لما كان عليه قومه من الشرك والضلال ،فأراح الله نبيه بالقرآن الكريم من الهم والغم ، وعليه يكون المراد من وضعنا عنك الخهو عين المراد من ألم نشرح لك صدرك . ولا فرق إلا في الأسلوب والتعبر ،والغرض زيادة الايضاح والتأكيد ( ورفعنا لك ذكرك ) . وأي شيء أعلى وأرفع من اقتران السم محمد باسم الله ، وطاعته بطاعته ه من يطع الرسول فقد أطاع الله — ٨٠ النساء يا له ومن يعص الله ورسوله فقد ضل ضلالاً مبيناً — ٣٦ الأحزاب ه . النساء يا لا أن قول محمد (ص) هو قول الله بالذات .

( فإن مع العسر يسراً ان مع العسر يسراً ) . المعنى واضح ، وهو ان الشدة يعقبها الفرج عاجلاً أو آجلاً لأن المراد بمع هنا تأكيد الأمل في وقوع اليسر وان طال الزمن ، وليس المراد بها المصاحبة والمقارنة .

وتسأل : ما هو القصد من هذا التكرار : فإن مع العسر يسراً ان مع العسر يسراً ؟

الجواب: لا نرى له وجها إلا تأكيد هذه القضية في النفوس وتمكينها من القلوب لأنها موضع الشك والريب عند أكثر الناس أو الكثير منهم ، أما الرواية القائلة : لا لن يغلب عسر يسرين به فقد تأملناها ملياً ، وفهمنا اليسر الأول وانه كشف العسر ، ولكن لم نفهم اليسر الثاني . وقيل : هو ثواب الآخرة . وهذا أبعد من بعيد عن ظاهر اللفظ وسياق الآية لأنها تتكلم عن عسر الدنيا ويسرها ،

وليس عن الآخرة وثوابها .. وأيضاً قيل : ان العسر الثاني هو عين العسر الأول لأن كلاً منها مقرون بالألف واللام للجنس ، أما البسر فقد أعيد على التنكير ، وإذا أعيدت النكرة كان المراد من الثاني غير المراد من الأول !.. ولا يستند هذا القول الى حجة ، وما هو إلا لعب بالألف اظ ، لأنك اذا قلت لحصمك : في عليك درهمان . فقال: ان لك درهما ان لك درهما لا يكون هذا اقراراً منه بالدرهمين.

وحاول الشيخ محمد عبده ان يخالف بين العسرين ، لا بين اليسرين ، فقال: المراد بالعسر الأول العسر المعهود عند المخاطبين ، أما العسر الثاني فأعم ، وقد أطال الشرح والبيان لتأييد رأيه ، ولكنه لم يأت بشيء تركن اليه النفس ، فإن المتبادر من العسر الأول هو عين المتبادر من الثاني ، ولا فرق بينها في المبنى ولا في المعنى .

سؤال ثان : لقـــد رأينا كثيراً من الناس يلازمهم العسر حتى المات ، ولا يتفق هذا مع ظاهر الآبة ، فما هو الجواب ؟.

الجواب : ان الحكم في الآية مبني على الأعم الأغلب، لا على العموم والشمول.. هذا ، الى أنها تبعث الأمل في النفوس ، وتدفعها على العمل للخلاص مما تعانيه مع الاعتصام بالله والتوكل عليه .

( فإذا فرغت فانصب ) المراد بالنصب هنا التعب، والمعنى اذا فرغت يا محماء من العمل لأجل الحياة فاتعب واجتهد للحياة من أجل الآخرة. وتجدر الاشارة الى ان بعض المأجورين الفتنة وبث النعرات بين أهل المذاهب الاسلامية قد نسب الى الشيعة الإمامية انهم يفسرون كلمة فانصب في الآية الكريمة بأنصب علياً للخلافة .. ويكني في الرد على هذا الافتراء ما قاله صاحب مجمع البيان ، وهو من شيوخ المفسرين عند الشيعة الإمامية ، قال عند تفسير هذه الآية ما نصه بالحرف: الومعنى انصب من النصب ، وهو التعب أي لا تشتغل بالراحة » . ( وانى ربك فارغب ) . لا تتجه بقلبك لغير الله ، ولا تستعن بأحد سواه . قال الرسول الأعظم (ص): اذا سألت فاسأل الله ، واذا استعنت فاستعن بالله ، واعلم انه لو اجتمعت الانس والجن على ان ينفعوك بشيء لم ينفعوك إلا بشيء قد كتبه الله لك ، ولو اجتمعت على ان يضروك لم يضروك إلا بشيء كتبه الله عليك .

### مييؤمرة الميتين

۸ آیات مکیة .

### بنير ليوالهم التحمير التحييم

وَالنَّيْنِ وَالزَّيْتُونِ \* وَطُورِ سِينِينَ \* وَهٰذَا ٱلْبَلَدِ الْأَمِينِ \* لَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمٍ \* ثُمَّ رَدَدْنَاهُ أَسْفَ لَ سَافِلِينَ \* إِلَّا الَّذِينَ الْإِنْسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمٍ \* ثُمَّ رَدَدْنَاهُ أَسْفَ لَ سَافِلِينَ \* إِلَّا الَّذِينَ آمُنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ فَلَهُمْ أَجْرُ غَيْرُ تَمْنُونِ \* فَمَا يُكَذَّبُكَ بَعْدُ أَلْكَ بَعْدُ الْمُنافِظ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ فَلَهُمْ أَجْرُ غَيْرُ تَمْنُونِ \* فَمَا يُكذَّبُكَ بَعْدُ إِلَا يَعْدُ إِلَادَينِ \* أَلَيْسَ اللهُ بِأَحْكُم الْحَاكِمِينَ \*

### الإعراب :

والتين الواو للقسم.وأسفل صفة لموصوف محذوف أي الى مكان اسفل السافلين. وبعد ظرف مبني على الضم . وبأحكم الحاكمين خبر ليس والباء زائدة .

### المعنى :

( والنين والزيتون ) . اختلفوا ما هو المراد بالتين والزيتون ، على أقوال ، أبعدها عن ظاهر اللفظ ومدلوله ما ذهب اليه الشيخ محمد عبده حيث قال : التين اشارة الى آدم ومحواء ، وهما في الجنة لا وعندما بدت لها سوآتها طفقا يخصفان عليها من ورق التين والزيتون اشارة الى عهد نوح وذريته لا . ولا نرى مبرراً لهذا التأويل لأن المتبادر الى الافهام من كلمة التين هذا التين الذي يكوكل ، ومن كلمة الزيتون هذا الزيتون الذي يكوكل ، ومن كلمة الزيتون هذا الزيتون الذي يكوكل ، ومن مبدحانه بما شاء من خلقه باعتراف الشيخ محمد عبده ، وما أكثر ما يستند الشيخ مبدحانه بما شاء من خلقه باعتراف الشيخ محمد عبده ، وما أكثر ما يستند الشيخ

محمد عبده الى التبادر في تفسيره لآي الذكر الحكيم .. أما الحكمة من القسم فقد تكون للتنبيه الى مسالما من فوائد ، وقد تكون غير ذلك ، ومسا أكثر ما نجهل . ( وطور سينين ) الطور الجبل الذي كلّم الله عليه موسى وسينين سيناء .

(وهذا البلد الأمن). وهو مكة التي شرفها الله يميلاد محمد (ص) وكرمها ببيته الحرام، ومثله و لا أقسم بهذا البلد و . (لقد خلقنا الانسان في أحسن تقويم). هذا جواب القسم، وهو القصد من السورة كلها، والتقويم التعديل والتنظيم .. أقسم سبحانه انه شمل الانسان بلطفه وعنايته حين أوجده وأنشأه، فخلق جسمه في أبدع الصور والأشكال، وأودع في روحه من القوى والغرائز ما تسمو به على جميع المخلوقات ان شاء وأراد، أو بهوي به الى الحضيض ان انحرف مع أهوائه ونزواته، واذا كان الله سبحانه قد اعتنى بالانسان هذه العناية وأهله الى الرفعة والكال فجدير بالانسان أن يعتني بنفسه، ولا ينحرف بها عما خلقت له وعليه من الجمال والكال. ومثله و وصوركم فأحسن صوركم . ٦٤ غافر و .

(ثم رددناه أسفل سافلين). الهاء في رددناه تعود الى الانسان باعتبار بعض أفراده ، والمراد بأسفل سافلين هنا جهم ، ولولا السياق لقلنا : المراد به أرذل العمر من الهرم والكبر،ولكن قوله تعالى : و إلا الذين آمنوا وعملوا الصالحات و قرينة واضحة على ارادة جهم من أسفل سافلين .. والمعنى لقد خلقنا الانسان في أحسن خلقة جسماً وروحاً ، ولكن بعض أفراده أو أكثرهم عصوا الله وكفروا بأنعمه ، فردهم الى الدرك الأسفل من النار ( إلا الذين آمنوا وعملوا الصالحات فلهم أجر غير ممنون ). لكن الذين آمنوا وعملوا علصين عوجب ايمانهم يتنعمون في الآية ٨ من سورة فصلت .

( فلا يكذبك بعد بالدين ) . « ما » لفظها استفهام ومعناها إنكار، ويكذبك أي ما يحملك على التكذيب بدين الله بعد ان قامت عليه الأدلة والبراهين ، ومنها خلق الأنسان في أحسن تقويم ( أليس الله بأحكم الحاكمين ) ؟ بلى انه أحكمهم صنعاً وتدبيراً ، وأعدلهم قولاً وفعلاً ، وهو يقضي بالحق على من كذب به استكباراً وعناداً .

# ميئوش العنكق

١٩ آية مكية .

### بني ليوال من التحييم

### الإعراب:

الذي خلق نعت لربك. وخلق الانسان بدل بعض من خلق الاولى لانه تخصيص بعد تعميم . وربك مبتدأ والاكرم نعت والذي علم بالقلم خبر . وعلم الانسان بدل اشتمال من علم بالقلم . كلا ردع . والمصدر من ان رآه مفعول من أجله ليطغى. ولنسفعا الاصل لنسفعن بنون التوكيد الحفيفة وكتبت ألفا لانها كالتنوين . وناصية كاذبة بدل من الناصية . وناديه على حذف مضاف أي أهل ناديه .

#### المعنى :

قيل : أول ما نزل على رسول الله (ص) فاتحة الكتاب ، وهذا القول يتناسب مع الاسم ، ولكنه قول نادر . وقيل : أول ما نزل يا أيها المدثر ، والقائلون بهذا قليل . وذهب أكثر المفسرين والرواة والعلماء الى ان أول ما نزل سورتنا هذه او أوائلها . قال الشيخ محمد عبده : وصح في الاخبار ان النبي (ص) أول ما تمثل له الملك الذي تلقى عنه الوحي قال له : اقرأ باسم ربك الذي خلق حتى بلغ ما لم يعلم » ومها يكن فان على المسلم أن يؤمن ايماناً لا ريب فيه ان كل ما في القرآن هـو من عند الله ، ولا يُطلب منه البحث عن زمن الآيات وتاريخ نزولها .

والذي لا شك فيه ان الوحي نزل على الرسول الاعظم (ص) وهو في الاربعين من عمره الشريف ، وانه كان من قبل يؤمن بإله واحد ولا يشرك بــه شيئاً ، وكانت ثقته به لا تتزعزع أبداً ، أما مصدر هذا الإيمان فأمران : الأول ذاتي وهو عقله وفطرته . والثاني موروث عن جده ابراهيم الخليل (ع) .. ومن تتبع حياة النبي (ص) وسيرته بجد الكثير من الشواهد على ايمانه بإله واحد ، من ذلك انه ما سجد لصنم قط في صغره وكبره . ونقل الرواة ان أحد المشركين قال له قبل أن يبلغ سن الرجال : يا غلام أسألك عني اللات والعزى ألا أخبرتني عن كذا . فقال له محمد (ص) : لا تسألي باللات والعزى فوالله ما بغضت شيئاً بغضها . وكان بينه وبين مشرك خلاف في شيء قبل البعثة ، فقال له المشرك : احلف باللات والعزى أعرض عنها .

وأيضاً من ذلك قول زوجته السيدة خديجة حين شكا اليها ما أصابه عند نزول الوحي : « والله ما يخزيك الله أبداً ، الله تصل الرحم ، وتحمل الكمل ، وتكسب المعدوم ، وتقري الضيف ، وتعين على نوائب الحق » . وفي هذه العبارة التاريخية للعدوم ، والله ما يخزيك الله — تظهر لنا بطريقة لا تحتمل الجدل فكرة الإله الواحد تشيع في الوسط العائلي المحمدي حتى قبيسل دعوته حسكتساب الظاهرة القرآنية لمالك بن نبى » .

وفي كل عصر من العصور حتى في عصر الجاهلية الجهلاء وجد أفراد آمنوا بالإله الواحد بدافع من عقولهم وصفاء فطرتهم ، ومنهم ورقة بن نوفل ، وزيد ابن عمرو ، وعيان بن الحويرث وغيرهم . أنظر ج ه من هذا التفسير ص ٩٦ فقرة والحنفاء ، فهل يكثر على سيد الكونين وأشرف الحلق من الأولين والآخرين أن بهتدي بعقله الى الله الواحد القهار ؟.

( اقرأ باسم ربك الذي خلق ) . هذا أول ما نزل من القرآن كما أشرنا ، ويؤيده الأمر بالابتداء باسمه تعالى . وقال سبحانه : الذي خلق مع حذف المفعول تعميماً له وانه خالق لجميع الكائنات ، قال علماء العربية : ان حذف المتعلق يدل على العموم .

وتسأل : كان النبي (ص) أمياً لا يقرأ ولا يكتب ، والله سبحانه يعلم ذلك من نبيّه ، فكيف يوجه له الأمر بالقراءة ؟ أليس هذا تكليفاً بما لا يطاق ؟.

وأجاب الشيخ محمد عبده بأن الأمر في قوله تعالى : اقرأ باسم ربك هو أمر تكويني يقول للشيء : كن فيكون ، وليس أمسرا تكليفيا مثل أقيموا الصلاة وآنوا الزكاة . أنظر ج ١ ص ٧٧ فقرة « التكوين والتشريع ، وعليه يكون المعنى كن الآن قارئا ، وإن لم تكن كذلك من قبسل ، فإن الرب الذي خلق السموات والأرض قادر على أن بجعلك يا محمد قارئا من غير أن تتعلم القراءة .

(خلق الانسان من علق). بعد أن ذكر سبحانه انه خالق كل شيء خص الانسان تكريماً له و ولقد كرمنا بني آدم – ٧٠ الإسراء و وتنبيها على عظيم قدرته تعالى التي جعلت من العلقة – وهي دم جامد – هذا الانسان العظيم العجيب بتركيبه وغرائزه كي يستدل بذلك على وجود الحالق القادر و أولا يذكر الانسان أنا خلقناه من قبل ولم يك شيئاً – ٧٠ مريم .

(اقرأ وربك الأكرم الذي علم بالقلم ). اقرأ هذا الأمر تأكيد للأمر الأول بالقراءة . وربك الأكرم الذي علم بالقلم جملة مستأنفة ، ومعناها ان الله كريم ولا حد لكرمه تماماً كقدرته وعلمه ، ولا شيء أدل على جوده وفضله من انه بالمقلم عظمته ،ارتقى بالانسان من أدنى المراتب وهي العلقة الى أعلاها وهي الكتابة بالقلم ،ولها من الفوائد ما لا يبلغه الاحصاء ، من ذلك انها تربط الماضي بالمستقبل ، وشرق الأرض بغربها ، مخاصة بعد اكتشاف الطباعة التي جعلت العلم مشاعاً للجميع حتى العميان يقرأون الكتابة بالحروف البارزة ، واذا كان اللسان يفصح عمل في الجنان فإن كلامه يذهب مع الربح ، ومن هنا قبل : القلم ينوب عن اللسان ، واللسان لا ينوب عن اللسان ،

( علم الانسان ما لم يُعلم ) . الله سبحانه لايقذف العلم بقلب الانسان ، واتما

#### سورة العلق

يمنحه العقل الذي هو مصدر العلوم ، وليس للعقل حد ينتهي اليه لا الصعود إلى القمر ولا الى المريخ ، وكذلك علوم الانسان ، فإنها تزداد يوماً بعد يوم الى ما لا نهاية .. واتفق أكثر المفسرين على ان هذه الآيات من أول السورة الى هنا نزلت دفعة واحدة ، أما بقية السورة فمتأخرة زماناً .

#### المال والطغيان :

( كلا ان الانسان ليطغي ان رآه استغني ) . كلا للردع،والطغيان تجاوز الحد، والحكم على الانسان باعتبار الأغلب من أفراده .. وأكثر الناس – وكنت منهم --يستشهدون بهذه الآية على ان الانسان يستعلي ويظلم حين بملك من المــــال والثروة أكثر من غيره .. وعلى هذا جمهور المفسرين . قسال الرازي : ﴿ أُولُ السورة يدل على مدّح العلم ، وآخرها على مذمة المال ۽ . وقال صاحب مجمع البيـان : « أي إن رأى نفسه مستغنية عن ربه بعشيرته وأمواله وقوته » . وقال الشيخ محمد عبده : « أي منى أحس من نفسه وبقطع النظر عما قبلها ، وهو قوله تعـالى : و علم الانسان ما لم يعلم ي . أما إذا نظرنا الى مجموع الآيتين ، وانهما وردنا في كلام واحد بلا فاصل بينها، ولا بد من هذا النظر ، اذاً فعلنا ذلك كان المعنى ان الانسان يتجاوز الحدود المشروعة حين يرى نفسه غنياً بالعلم وأدواته كالمختبرات والمصانع ، ويظلم من هو دونه بقسوة وضراوة ، ويؤيد هذا التفسير بالاضافة الى ظاهر السياق - انه الواقع الذي تعيش قيه الانسانية الآن ، فإن الذين عملكون العلم يحاولون أن مخضعوا العالم كله لسيطرتهم واستغلالهم ، بعد أن اتجهـــوا بالعلم الى الانتاج الحربي والصناعة العسكرية ، وأصبح لديهم من الأسلحة ما يقضونُ به على الكرة الأرضية بما فيها في بضع ساعات .. هذا هو التفسير الصحيح لقوله تعالى : • أن رآه استغنى ، نقول هـــذا ، ونحن من المؤمنين بالحقيقــة الشائعة و الانسان ان استغنى بطر وفتن ، وان افتقر قنط ووهـن ، ولكن الحقيقــة في ذاتها شيء ، ودلالة اللفظ والسياق شيء آخر .

( إنَّ الى ربك الرجعي ) لا تغيّر بالدنيا وزينتها أيها الطاغية،ولا بالعلم وقنابله والمال وخداعه فإن قوة الحق أمضي من القنابل النووية .. فهذه ثورة الانسان ضد

الاستغلال والاستعباد في الهنـــد الصينية وغيرها قد لقنت أرباب المعامل والصناعة العسكرية في المربكا أبلغ الدروس، ثم يردون ألى عالم الغيب والشهادة فينبثهم بما كانوا يعملون .

( سندع الزبانية ) . وهم ملائكة العذاب ، والزبانية من الزبن بفتح الزاي ، وهو الدفع أي ان الملائكة يدفعون بالطاغية الى نار جهم ، وأصل ، سندع » بالواو في آخر الكلمة ولكنها حذفت في كتابة المصاحف (كلا) زجر عن متابعة الطاغية والاصغاء لدعاياته المضللة ( لا تطعه واسجد ) لله وحده ، ولا تخش من مخلوق كائناً من كان ( واقترب ) أي وتقرب إلى الله بأعمال الخير ، وأفضلها جهاد الطغاة .

وقت الفقهاء السجود إلى سجدة الصلاة المعهودة ، وسجدة السهو ومكانها بعد الصلاة بلا فاصل وموجبها الحلل في الصلاة زيادة أو نقصاناً ، والتفصيل في كتب الفقه ، وسجدة الشكر عند تجدد نعمة أو دفع نقمة ، وسجدة التلاوة ، وقد أوجبها الإمامية عند تلاوة آية السجدة من سورة ألم تنزيسل ، وسورة حم فصلت ، وسورة النجم ، وسورة العلق ، وما عدا ذلك فهو ندب لا فرض .

### ميؤترة الفتهزر

آیات مکیة .

### بينير للوالهم فألتحم في التحميل التحمي

إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْفَدْرِ ﴿ وَمَا أَدْرَاكَ مَا لَيْلَةُ الْقَدْرِ ﴿ لَيْلَةُ الْفَدْرِ الْمُ الْمُدَرِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

### الإعراب :

ما أدراك و ما مبتدأ وجملة أدراك خبر . ما ليلة القدر مبتدأ وخبر . وليلة القدر مبتدأ وخبر . وليلة القدر مبتدأ وخبر خبر . تنزل أي تننزل . وسلام خبر مقدم وهو مصدر بمعنى المم الفاعل أي سلامة ، وهي مبتدأ مؤخر . وحتى حرف جر بمعنى الى ومطلع مجرور بها متعلقاً بسلام وقبل بتنزل .

### المعنى :

( إنا أنزلناه في ليلة القلر ). الضمير في أنزلناه للقرآن لحضوره في الأذهان، وليلة القدر هي إحدى ليالي شهر رمضان المبارك للأحاديث المتضافرة ، ولقولسه تعالى : و شهر رمضان الذي أنزل فيه القرآن – ١٨٥ البقرة ، فإذا عطفنا هذه الآية على قوله تعالى : و إنا أنزلناه في ليلة القدر ، كانت النتيجة ان ليلة القدر

هي احدى لياني شهر رمضان . وتعددت الأقوال في تعيين هذه الليلة من الشهـر المذكور تبعاً لتعدد الأحادبث ، وسكت كتــاب الله عن ذلك للحث على إحياء جميع ليالي شهر رمضان بالعبادة كما قيل .

وفي رواية عن الإمام جعفر الصادق (ع) : ان سائلاً سأله عنها فقال له : اطلبها في تسع عشرة واحدى وعشرين وثلاث وعشرين ، وجرت العادة عند أهل السنة أن يقيموا شعائرها في ليلة ٢٧ .

وأطرف ما قرأته حول تعيين هذه الليلة ما جاء في كتاب أحكام القرآن لأبي بكر المعروف بابن العربي المعافري الأندلسي المالكي ، قال صاحب الكتاب مسا نصه بالحرف : « أما في ليلة ٢٧ لأن العلماء عدوا حروف السورة فلم بلغوا الى كلمة « هي » وجدوها سبعة وعشرين حرفا ، فحكموا عليها بها – أي حكموا على ليلة القدر بالحروف المعدودة – وهو أمر " بين وعلى النظر بعد التفطن لسه هين ، ولا بهتدي له إلا من كان صادق الفكر سديد العبرة » . وليست هده « العبقرية » في الاستنتاج ، وهذا « الورع » في تفسير كلام الله – بالشيء الغريب عن الذي فال معلقاً على فتوى للإمام الشافعي: « هذا كلام من لم يذق طعم الفقه». وأيضاً قال تعليقاً على فتوى للإمام أبي حنيفة : « هذا فقه ضعيف » . أنظر وأيضاً قال تعليقاً على فتوى للإمام أبي حنيفة : « هذا فقه ضعيف » . أنظر كتاب « أحكام القرآن » ج ٢ ص ٢٣٩ طبعة ٣٣١ « .

وقال الشبخ محمد عبده: ليلة القدر هي ليلة عبادة وخشوع وتذكر لنعمة الحق والدين .. ولكن المسلمين في هذه الايام يتحدثون فيها بما لا ينظر الله اليهم، ويسمعون شيئاً من كتاب الله لا ينظرون فيه ولا يعتبرون بمعانيه ، بل إن أصغوا فإنما يصغون لنغمة ثالي القرآن .. ولهم خيالات في ليلة القدر لا تليق بعقول الأطفال فضلاً عن الراشدين من الرجال .

واختلفوا : هل نزل القرآن جملة واحدة أو نجوماً ؟ والحق انه نزل نجوماً ، والحق انه نزل نجوماً ، وان معنى أنزلناه في ليلة القدر ان ابتداء النزول كان في هذه الليلة . وتكلمنا عن ذلك مفصلاً عند تفسير الآية ١٠٦ من سورة الإسراء ج ٥ ص ٩٥ فقرة ٩ هل نزل القرآن نجوماً ، ؟. وأيضاً اختلفوا : لماذا سميت هذه الليلة بليلة القددر ؟ فمن قائل : لأن الله سبحانه يقدر ويقسم الأرزاق والآجال في هذه الليلة بن عباده،

وقائل : ان المراد بالقدر هنا الشرف والعظمة . وهذا القول أقرب الى كلمة القدر لأنه يقال : فلان له قدر أي شرف وعظمة ، ويؤيده ان الله سبحانه وصف هذه الليلة بالمباركة في الآية ٣ من سورة الدخان و انا أنزلناه في ليلة مباركة » والبركة السعادة والنمو ، وليس من شك ان الانسانية تنمو وتسعد لو سارت على نهيج القرآن الذي نزل في ليلة القدر .

( وما أدراك ما ليلة القدر ). هذا تعظيم لشأنها وعلو قدرها وانه فوق التصور ( ليلة القدر خير من ألف شهر ) لا قدر فيه وإلا لزم تفضيل الشيء على نفسه ، والمعنى ان من أحيا ليلة القدر بالعبادة وعمل الحبر فكأنما عبد الله ألف شهر . قال الرازي : و هذه الآية فيها بشارة عظيمة ، وفيها تهديد عظيم ، أما البشارة فهي انه تعالى ذكر ان هذه الليلة خير ولم يبين قدر الحيرية ، وهذا كقول النبي (ص) لعلي (ع) كمبارزة على مع عمر بن ود أفضل من عمل المي الى يوم القيامة ، فلم يقل مثل عمله بل قال أفضل ، كأنه يقول : حسبك هذا من الوزن والباقي جزاف » .

( تنزل الملائكة والروح فيها بإذن ربهم من كل أمر ) . كترت في هذه الآية التفاسر والأقوال ، ونذكر أولا معاني مفردانها ثم مجمل المعنى . وتنزل لا يحتاج الى تفسير ، ولكن الله سبحانه لم يذكر الى أين تنزل ملائكته ليلة القدز ؟ هل تنزل الى أرضنا أو الى غيرها من الأفلالة أو الى كل مكان كما يقتضيه حذف المتعلق ؟ . والروح هو جبريل ، وضمير فيها يعود الى ليلة القدر ، وبإذن ربهم أي بأمره ، ومن كل أمر ه من » سببية أي لأجل ، وكل أمر يعم كل شيء في السموات والأرض ، ومجمل المعنى ان الله سبحانه يأمر في ليلة القدر الملائكة في السنول الى كل مكان من أجل كل شيء . . واذا سئلنا : ما هو المراد من أجل كل شيء ؟ هل هو تدبير الأشباء وتقرير مصيرها أو معاينتها واحصاؤها أو غير كل شيء ؟ هل هو تدبير الأشباء وتقرير مصيرها أو معاينتها واحصاؤها أو غير ذلك ، اذا سئلنا عن ذلك قلنا : الله أعلم . وقال الشيخ محمد عبده : المراد ان في ليلة القدر ! . وهذا بعيد عن ظاهر اللفظ .

( سلام هي حتى مطلع الفجر ) . ضمير هي يعود الى ليلة القدر ، ولكن

هل المراد ان السلام الى مطلع الفجر يكون في جميع ليالي القدر وانه لا يقع شيء من الشرور والآفات في أية ليلة من ليالي القدر ، أو ان السلام الى مطلع الفجر كان في خصوص الليلة التي نزل فيها القرآن على قلب رسول الله ؟. الظاهر من عبارة المفسرين العموم ، ومن عبارة الشيخ محمد عبده المحصوص ، قال : «انها كانت ليلة سالمة من كل شر وأذى .. فرج الله فيها عن نبيه وفتح له فيها سبيل الهداية ، فأناله بذلك ما كان. يتطلع اليه » .

# ميوشرة المنتيزة

٨ آيات . قيل مدنية وقيل مكية .

### بنير المُ الجَالَ مِنْ الْحِينَ مِ

لَمْ يَكُنِ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ وَالْمُشْرِكِينَ مُنْفَكِّينَ حَتَّى تَأْتِيهُمُ الْبَيِّنَةُ ﴿ رَسُولُ مِنَ اللهِ يَتُلُو صُحُفاً مُطَهَّرَةً ﴿ فِيهَا كُتُبُ قَيِّمَةٌ ﴿ وَمَا تَفَرَّقَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَتُهُمُ الْبَيِّنَةُ ﴿ وَمَا أَمِرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللهَ مُخْلِطِينَ لَهُ الدِّينَ خُنَفَ ال وَيُقِيمُوا الصَّلَاةَ وَيُوتُوا الزَّكَاةِ وَيَوْلُولُ وَيَنُ الْقَيِّمَةِ ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ وَالْمُشْرِكِينَ فِي نَارِ جَهَنَّمَ خَالِدِينَ فِيهَا أُولَيْكَ مُ شَرُّ الْبَرِيَّةِ ﴿ إِنَّ الَّذِينَ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهِ اللَّهِ مِنْ الْفَرِينَ فِيهَا أُولَيْكَ مُ شَرُّ الْبَرِيَّةِ ﴿ إِنَّ الَّذِينَ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا وَاللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ إِلَّا لَهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَا أَنْهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُ مَنْ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ الللَّهُ اللَّهُ مِنْ الللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ مِلَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُو

جَنَّاتُ عَدْنِ تَجْرِي مِنْ تَحْتِبَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَداً رَضِيَ اللهُ عَنْهُمْ وَرَصُوا عَنْهُ ذَٰلِكَ مِلْ خَشِيَ رَبَّهُ\*

### الإعراب :

منفكين خبر لم يكن . ورسول بدل من البينة . ومن الله متعلق بمحذوف صفة لرسول . وفيها خبر مقدم وكتب مبتدأ مؤخر والجملة صفة لصحف . وعلصين حال من فاعل ليعبدوا . والدين مفعول مخلصين . وحنفاء حال ثانيسة . في نار جهنم خبر ان الذين كفروا . وأولئك مبتدأ أول وهم مبتدأ ثان وشر خبر الثاني والجملة خبر الأول . وأبدأ ظرف زمان متعلق بالحلود ومؤكد له .

### المعنى :

(لم يكن الذين كفروا من أهل الكتاب والمشركين منفكين حتى تأتيهم البينة). المراد بأهل الكتاب اليهسود والنصارى ، وبالمشركين عبدة الأوثان من العرب ، ومنفكين أي مفارقين .. وكان أهل الكتاب قعد قرأوا في كتبهم ان الله سيبعث نبياً جدي الى الحق ، وأيضاً سمع المشركون بهذا الذي ، فكان بين الفريقين شبه اجماع على بعثة الذي الموعود، وكثيراً ما كان يقع الحصام والعناد بين أهل الكتاب والمشركين ، ويدعي كل فريق انه المحق والآخر هو المبطل ، ثم يتفقون على ان يرجئوا حكم الفصل بينهم الى مجيء الذي الموعود ، وأنهم متى جاء آمنوا به وأذعنوا لحكمه ، وهو المقصود بالبينة التي بينها سبحانه بقوله: ( رسول من الله يتلو صحفاً مطهرة فيها كتب قيمة ) . المراد برسول الله هنا محمد (ص) وبالصحف القرآن ، والجمع باعتبار تعدد سوره أو أوراقه لأن كل ورقة مكتوبة يقال لها القرآن ، ومطهرة أي منزهة عن الباطل والتحريف ، وضمير فيها يعود الى الصحف، والمراد بالكتب ان القرآن فيه تبيان الكثير عما أنزله الله في الكتب الساوية السابقة كصحف ابراهيم والتوراة والانجيل والزبور بل فيه تبيان ما نزل على جميع السابقة كصحف ابراهيم والتوراة والانجيل والزبور بل فيه تبيان ما نزل على جميع

الأنبياء من الهدى وأصول الدين ، والمراد بالقيمة المستقيمة على نهج الحق، والمعنى ان محمداً (ص) لما جاء بالقرآن الذي فيه تبيان كل شيء أعرض عنه المشركون وأهل الكتاب ، ونكثوا العهد الذي كانوا قد أبرموه على أن يتحاكموا لدى النبي الموعود .

( وما تفرق الذين أوتوا الكتاب إلا من بعد ما جاءتهم البينة ) . هذه البينة جاءت أهل الكتاب على ألسنة أنبيائهم ، فالمراد بها غير المراد بالبينة في الآية السابقة ، والمعنى ان أهل الكتاب تمادوا في الغي والضلال بإعراضهم عن دعوة محمد (ص) الذي جاءهم بالبينات تماماً كما تمادوا في السفاهة والضلالة بعد أنبيائهم الذين جاءوهم بالأدلة والحجج ، وذلك ان اليهود انقسموا الى فرق بعد موسى ، وكذلك النصارى تفرقوا شيعاً بعد عيسى ، وما كان هذا الاختلاف والانقسام عن جهل بالدين ، وإنما فرقتهم الأهواء والمنافع . وتقدم مثله في الآية ١٠٥ من سورة آلم عمران ج ٢ ص ١٢٧ والآية ١٠ من سورة الجائية .

( وما أمروا إلا ليعبدوا الله مخلصين له الدين حنفاء ويقيموا الصلاة ويؤتوا الزكاة وذلك دين القيمة ) . حنفاء جمع حنيف ، وهو من استقام على الحق ماثلاً عن كل باطل ، والمعنى ان أهل الكتاب تفرقوا في دينهم مع ان دين الله واحد وواضع ، وهو الاخلاص لله وحده ، والاستقامة على الحق والهدى، واقامة الصلاة ، وايتاء الزكاة ، وهذا دين الكتب السهاوية المستقيمة على الصراط القوم، فن أين جاء تعدد الأديان والطوائف والمذاهب ؟. قال الشيخ محمد عبده : « هذا ما نعاه الله من حال أهل الكتاب، فما نقول نحن في حالنا ؟ ألا ينعى كتابنا الشاهد علينا بسوء أعمالنا في افتراقنا في الدين بعد أن صرفا فيسه شيعاً ، وملاناه بدعاً ومدئات ، أنظر ج ١ ص ١٨٠ فقرة « أيضاً المسلمون يكفر بعضهم بعضاً » .

( إن الذين كفروا من أهل الكتاب والمشركين في نار جهم خالدين فيها أولئك هم شر البرية ) . المراد بالكافرين هنا كل من جحد الحق الذي قام عليه الدليل ، سواء أجحده عناداً وبعد ان علم به ، أم لأنه يأبى البحث عن الحق والنظر اليه والى دليله ، وقد اتفق علماء المسلمين على ان حكم الجاهل المقصر في البحث عن الحق تماماً كحكم العالم به التارك له عن قصد وعمد، وليس من شك ان من أعرض

#### سورة البينة

عن الحق بلا مبرر هو شر أهل الأرض تماماً كمن جعل لله شريكاً ، ولا جزاء لهذا وذاك إلا الحزي والعذاب .

( ذلك لمن خشي ربه ) . لقد أعد سبحانه الجنزاء الحسن لمن خشي الرحمن بالغيب وقال صواباً . قال الشيخ محمد عبده : « أراد سبحانه سبده الكلمة الرفيعة ان يدفع سوء الفهم الذي وقع فيه العامة والحاصة وهو ان مجرد الاعتقاد الموروث من الأبوين ومعرفة ظواهر بعض الأحكام وأداء بعض العبادات ، مجرد هذا يكفي في نيل ما أعده الله للمؤمنين، وان امتلأت قلوبهم بالحقد والحسد والكبرياء والرياء، وأفواههم بالكذب والنميمة والافتراء ، وسرائرهم بالرق والعبودية للأمراء بل لمن دون الأمراء .. كلا ، لا ينالون حسن الجزاء لأن خشية الله لم تحل قلوبهم ، ولم شيئاً من نفوسهم ، ولا يكون ذلك إلا لمن خشي ربه ، وأشعر خوفه قلبه » .

### سيؤشرة الزلترلة

٨ آيات مكية وقيل مدنية .

### بنير للوالهمزال ميزال وينايم

إِذَا رُنُولِتِ الْأَرْضُ زِلْزَالَهَا ﴿ وَأَخْرَجْتِ الْأَرْضُ أَنْقَالُهَا ﴿ وَقَالَمَا ﴿ وَأَخْرَجْتِ الْأَرْضُ أَنْقَالُهَا ﴿ وَقَالُمُ ﴿ وَأَخْرَبُونَ الْمُوانُ مَا لَهَا ﴿ مَا لَمُ مَا لَا يُسَانُ مَا لَهَا ﴿ فَا مَا لَمُ ﴿ فَا أَخْبَارَهَا ﴿ فَاللَّهِ مِنْ النَّاسُ أَشْتَاناً لِيُرَوْا أَعْمَالُهُم ﴿ فَمَنْ يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْراً يَرَهُ ﴾ وَمَنْ يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْراً يَرَهُ ﴾ وَمَنْ يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًا يَرَهُ ﴾

### الإعراب:

زلزالها مفعول مطلق . ومالها ؟ مبتدأ وخبر . ويومثذ تحدّث: « يومئذ » بدل من « إذا » لأنها عملى حين . والمصدر من ان ربك أوحى متعلق بتحدث . ويومئذ منصوب بيصدر . وأشتاناً حال . والمصدر من ليروا متعلق بيصدر . وخيراً تمييز مبن لمثقال ذرة لأن المعنى ذرة من خبر ، ومثله شراً .

#### المعنى :

( إذا زلزلت الأرض زلزالها ) . هذا تخويف من أهوال يوم القيامــة الذي تضطرب فيه الأرض وتهتز اهتزازاً شديداً ، ومثله « يا أيها الناس اتقوا ربكم ان زلزلة الساعة شيء عظيم – ١ الحج ، ج ٥ ص ٣٠٨ (وأخرجت الأرض أثقالها). أخرجت كل ما طوت في جوفها من أموات وكنوز ومدن وحضارات (وقال الانسان مالها) ؟ ما لهذه الأرض تموج على غير عادمها ؟ ما الذي جرى لها ؟ ريومند تحديث أخبارها). حديث الانسان أن يظهر ما يكنه في نفسه ، وحديث الأرض يوم القيامة أن تبرز للعيان ما ابتلعته من عجائب وغرائب مسدى الدهور والعصور .. ولست أدري : هل بشاهد يومنذ علماء الآثار هذا المعرض المذهب المدهش ؟.

( بأن ربك أوحى لها ) . كل ما محدث للأرض يوم القيامة هو بأمر الله تعالى . وقال الشيخ محمد عبده : « ولا مانع من أن يكسون خواب الأرض في آخر عمرها بسبب من الأسباب التي تهدم بناءها وتجعلها هباء منثوراً » . وكأنه يشير بقوله هذا الى التفجيرات النووية على سطح الأرض وجوفها مع العلم بأنها لم تكن في أيامه .. وقوله قريب جداً لأن عمر الأرض لا ينتهي بمرور الزمسن كما هو شأن الكائنات الحية ، بل مخلل يعرض لها أو لجزء من أجزائها الرئيسية .

( يومئذ يصدر الناس أشتاناً لبروا أعمالهم ) . يوم القياسة يبدل الله الكون غير الكون ، ويلحق آخر الحلق بأوله ، ويذهبون بقضهم وقضيضهم الى حيث يرى كل واحد منهم جزاء عمله ( فن يعمل مثقال ذرة خيراً يره ومن يعمل مثقال ذرة شراً يره ) . في تفسير الرازي وغيره : ان الذرة أصغر النمل . وفي كتاب و القرآن والعلم الحديث و لنوفل و الذرة هي أقل جسزه يمكن أن يصل اليه تقسيم المادة ، ولا يزيد حجمها على جزء من عشرة بلايين من المليمر ويقال أيضاً : ان الذرة لا تُرى أبداً حتى بأعظم المجاهر ، وانما تُعرف بآثارها، والمعنى واضح ، وهو ان الانسان بجد غداً عند الله جزاء عمله إن خيراً فخير ، وإن شراً فشر بالغاً ما بلغ العمل من الصغر .. وبديهة ان جزاء كل شيء يحسبه وإن شراً فشر بالغاً ما بلغ العمل من الصغر .. وبديهة ان جزاء كل شيء يحسبه كماً وكيفاً .

وتسأل : هل المؤمن والكافر في ذلك سواء ، أم ان من كفر بالله لا يقبل منه عمل الخير ولا يثاب عليه حتى ولو أتى به لوجه الخير والانسانية ؟

الجواب : كل شيء بحسابه ، فإذا فعل الكافر خيراً يُعذب عذاب الكفر ، ومُجزى على على الخير بما تستدعيه الحكمة الإلهية من ثواب الدنيا أو التخفيف من

عذاب الآخرة . وتكلمنا عن هذا الموضوع مفصلاً في ج ٢ ص ٢١١ بعنوان : الكافر وعمل الخبر .

سؤال ثان : لقد دل كثير من الآيات ان الكفر يحبط الأعمال ، وإن كانت كلها حسنات ؟.

وقد أجاب عن هذا بعض العلماء بأن معنى الاحباط ان حسنات الكافر لا تنجيه من عذاب الكفر ، وليس معناه ان الله سبحانه لا يثيبه عليها إطلاقاً حتى في الدنيا.

### سيوترة الغاديات

١١ آية مكية وقبل مدنية .

### بنيب أللوالزم فالتحيير

وَ ٱلْعَادِيَاتِ صَبْحاً \* فَالْمُورِيَاتِ قَدْحاً \* فَالْمُغِيرَاتِ صُبْحاً \* فَاثَرُنَ بِهِ نَفْعاً \* فَوَسَطْنَ بِهِ جَمْعاً \* إِنَّ الْإِنْسَانَ لِرَبِّهِ لَكَنُودُ \* وَإِنَّهُ عَلَى ذَلِكَ نَفْعاً \* وَإِنَّهُ عَلَى ذَلِكَ لَشَهِيدُ \* وَإِنَّهُ لِحَدِّ لَشَدِيدُ \* أَفَلَا يَعْلَمُ إِذَا بُغَيْرَ مَا فِي ٱلْقُبُورِ \* لَشَدِيدُ \* أَفَلَا يَعْلَمُ إِذَا بُغَيْرَ مَا فِي ٱلْقُبُورِ \* لَشَدِيدُ \* أَفَلَا يَعْلَمُ إِذَا بُغَيْرَ مَا فِي ٱلْقُبُورِ \* وَرُحَصِّلَ مَا فِي الصَّدُورِ \* إِنْ رَبِّهُمْ بِهِمْ يَوْمَيْذِ لَخَبِيرُ \*

### الإعراب:

ضبحاً مصدر في موضع الحال أي ضائحة . وقدحاً مفعول مطلق للموريات لأن الوري فيه معنى القدح ، فهو مثل قمت وقوفاً . وصبحاً منصوب على الظرفية . فأثرن النون علامة التأنيث . ونقعاً مفعول به ، ومثله جمعاً ، وقال أبو البقاء: جمعاً حال . إن الانسان الخ جواب القسم . لربه متعلق بكنود . على ذلك متعلق بشهيد . لحب الحبر متعلق بشديد . يومئذ متعلق نخبير .

### المعنى :

جاء في مجمع البيان وغيره ان رسول الله (ص) أرسل سربة الى حي من بني كنانة ، فأبطأت عليه ، فقال المنافقون : ان رجالها قتلوا ، فنزلت هذه السورة تخبر النبي (ص) بسلامتهم وتكذب المرجفين .

( والعاديات ضبحاً ) . العاديات جمع العادية من العدو، وهو الجري بسرعة ، والمراد بالعاديات هذا الحيل ، وقيل الإبل ، والضبح صوت أنفاسها عند العسدو ( فالموريات قدحاً ) . الموريات من قولهم : أورى النار اذا أوقدها ، والقدح الضرب لاخراج النار ، والمعنى ان الحيل عنسد عدوها تضرب الحجارة بحوافرها فيتطاير منها الشرر ، ( فالمغيرات صبحاً ) أغارت الحيل على العدو وقت الصبح لتأخذه على غفلة منه ( فأثرن به نقعاً ) . أثرن حركن ، والضمير في به يعود الى وقت الصبح ، والباء ظرفية أي فيه ، والنقع الغبار ( فوسطن به جمعاً ) . وسطن توسطن ، وأبضاً ضمير به يعود الى وقت الصبح، والمراد بالجمع هنا جمع العدو ، والمعنى هاجمت الحيل العدو وقت الصباح .

أقسم سبحانه نحيل المعركة، والآسلَّع بالقوة وإعداد العدة ليحث المؤمنين على الجهاد في سبيل الله ، والتسلَّع بالقوة لردع أعداء الله والانسانية .. ومن تتبع آي الذكر الحكيم بجد ان الله سبحانه قد حث المؤمنين في العديد من آياته وبشي الأساليب أن يكون لديهم أمضى سلاح يرهبون به الطغاة المعتدين الذين لا يفهمون إلا بلغة القوة .. من فلك قوله تعالى : « وأعدوا لهم ما استطعتم من قوة ومن رباط الحيل ترهبون به عدو الله وعدوكم — ٢٠ الأنفال » . وقوله : « ود الذين كفروا لو تغفلون عن أسلحتكم — ٢٠١ النساء » وقوله « ولا تكونوا كالتي نقضت غزلها من بعد قوة — ٢٠ النحل » . الى غير ذلك من الآيات التي تأمر بكل ما من شأنه أن بجعل كلمة الحق هي العليا ، وكلمة الباطل هي السفلي. ومهذا يتبين معنا ان ذكر الحيل وضبحها ، وقدحها ونقعها انما هو كناية عسن إعداد العدة لصيانة الحق والدفاع عن أهله ، وكلى سبحانه بالحيل عن القوة لأنها إعداد العدة لصيانة الحق والدفاع عن أهله ، وكلى سبحانه بالحيل عن القوة لأنها كانت آنذاك من أبرز مظاهرها .

وقال الشيخ محمد عبـــذه ، وهو يفسر هذه الآيات : أليس غريباً ان اناساً

يزعمون ان القرآن كتابهم ، وهم أبعد الناس عن الرجولة وصفاتها ، لقد كلمت أستاذاً منهم بشار اليه بالبنان في منافع بعض العلوم كي تُدرس في الأزهر فقال: « اذن بجب أن نعلم الطلبة ركوب الحيل أيضاً » . قال هذا ليفحمني ، فهسل يتفق قوله مع الإيمان بكتاب الله ؟ أنصف ثم احكم .

(ان الآنسان لربه لكنود). هذا جواب القسم، والكنود جاحد النعمة، والحكم في الآية على الانسان باعتبار الأغلب من أفراده، والمعنى ان أكثر الناس ينسون الله عند النعم، ويشكرونه عليها بالبذل منها في سبيله، قال الرسول الأعظم (ص): الكنود هو الذي يأكل وحده، ويضرب عبده، ويمنع رفيده (وانه على ذلك لشهيد) أي ان أفعال الكنود تشهد عليه بلسان الحال انه كافر بأنعم الله .. وأشد أنواع الكفر بالله ونعمه ان يستظهر ما الانسان على عباد الله وعماله .

( وانه لحب الحير لشديد) . قال المفسرون : المراد بالحير هنا المال .. وليس من شك ان من اشتد حبه للمال فقد تجرد عن انسانيته وكفر بكسل القيم إلا اذا كانت وسيلة لجمع المال .. ولو محتنا عن الأسباب الموجبة لمآسي الانسانية وويلاتها لوجدناها تكمن في التنافس على الثروات وجمع المال . قال هربرت ماركيوز الذي عمل استاذاً للفلسفة في جامعات كولومبيا، وهارفارد ، وبرانديز في الولايات المتحدة قال في كتابه الانسان ذو البعد الواحد : « من أين يأتي الحير في عصر لا يخلق قال الشر حيث سيطرت المادة بشكل جعل الانسان هو العبد ، وهي السيد القوي المتحكم » .

(أفلا يعلم إذا بعثر ما في القبور وحُصل ما في الصدور ان رسم بهم يومئذ لحبير). الضمير المستر في يعلم يعود الى الانسان أو الى الكنود، ومفعول يعلم محذوف أي أفلا بعلم الانسان مآله ومصيره ؟ وبعثر ما في القبور خرج منها الموتى للحساب والجزاء ، وحُصل ما في الصدور ظهر ما فيها من النبات والمخبآت ، وضمير بهم يعود الى المبعوثين من القبور ، وخبير اشارة الى انه تعسالي محيط بمقاصدهم وأعماهم ومجازيهم عليها بما يستحقون ، والآية تهديد ووعيد لكمل من كفر بأنعم الله وتطاول بها على عباده ، وتقدم مثله في العديد من الآيات ، منها الآية ٥٣٧ من سورة البقرة .

# سيؤثرة المتايزعة

١١ آية مكية .

### بنِيرِ النَّهُ الْجَمْزِ الرَّحْمِزِ الرَّحِينَ مِ

الْقَارِعَةُ \* مَا الْقَارِعَةُ \* وَمَا أَدْرَاكَ مَا الْقَارِعَةُ \* يَوْمَ يَكُونُ النَّاسُ كَالْفَرَاشِ الْمَبْتُونِ \* وَتَكُونُ الْجِبَالُ كَالْعِبْنِ الْمَنْفُوشِ \* فَأَمَّا مَنْ ثَقُلَتْ مَوَازِينُهُ \* فَهُوَ فِي عِيشَةٍ رَاضِيَةٍ \* وَأَمَّا مَنْ خَفَّتْ مَوَازِينُهُ \* فَأُمَّهُ هَاوِيَةٌ \* وَمَا أَدْرَاكَ مَاهِيَة \* فَارْ حَامِيَة \*

#### الإعراب:

القارعة مبتدأ ، ما القارعة وما ، مبتدأ ثان والقارعة خبر والجملة خبر المبتدأ الأول . وما أدراك وما الدراك وما أدراك وما أدراك خبر . ما القارعة مبتدأ وخبر . يوم منصوب بفعل محذوف أي تحدث القارعة يوم يكون اللخ . ماهيه «ما ، خبر مقدم وهي مبتدأ مؤخر والهاء للسكت . نار خبر لمبتدأ محذوف أي هي نار حامية.

### المعنى :

( القارعة ) من أسماء القيامة لأنها تقرع القلوب بأهوالها، ومثلها الحاقة والصاخة والطامة وما اليها ( ما القارعة ) استفهام أريد بـــه تعظيم شأنها ( وما أدراك ما القارعة ) ما الذي جعلك بها دارياً ؟. انها فوق التصور (يوم يكون الناس كالفراش المبثوث ) . هذا بيان لبعض ما يحدث فيها لا لبيان حقيقتها ، والفراش معلوم وهو الطبر الصغير الذي يترامى ليلاً على السراج ، والمبثوث المتفرق المنتشر ..

شبئه سبحانه حال الحلق يوم القيامة بحال الفراش في الجهل والحيرة وتساقط أكثرها في النار ( وتكون الجبال كالعهن المنفوش ) . العهن الصوف ، ونفشه ان تفرق شعراته بعضها عن بعض .

( فأما من ثقلت موازينه ) . والمراد به من طابت سريرته وصلح عمله (فهو في عيشة راضية ) أي يرضاها وبهنأ بها ( واما من خفت موازينه ) . والمراد به من خبثت سريرته وساء عمله . وتكلمنا مفصلاً عن حقيقة الميزان يوم القيامة في ج ه ص ٢٨٠ فقرة ه الميزان يوم القيامة وصاحب الأسفار» ( فأمه هاوية ) المراد بأمه هنا ما يأويه وبحضنه، وبالهاوية جهنم لأن المجرم بهوي بها ، وقد بينها سبحانه بقوله : ( وما أدراك ماهيه نار حامية ) هذا كل ما يمكن أن تعرفه عن جهنم، أما إدراك حقيقتها فتعجز عنه الافهام لأن قعرها بعيد ، وعذابها جديد

### سيؤمرة التسكار

٨ آيات مكية وقيل مدنية .

# بني أللهُ الجَمْزِ الرَّحِينَ مِ

أَلْهَا كُمُّ التَّكَاثُرُ \* حَتَّى ذُرْثُمُ ٱلْمَقَابِرَ \* كَلاَّ سَوْفَ تَعْلَمُونَ \* ثُمُّ كَلاَّ سَوْفَ تَعْلَمُونَ \* ثُمُّ كَلاَّ سَوْفَ تَعْلَمُونَ \* كَلاَّ لَوْ تَعْلَمُونَ عِلَمَ ٱلْيَقِينِ \* لَتَرَوُنُ الْجَحِيمَ \* ثُمُّ لَسُوْفَ تَعْلَمُونَ عِلَمَ الْيَقِينِ \* لَتَرَوُنُ الْجَحِيمَ \* ثُمُّ لَنُسْأَلُنَ يَوْمَثِذِ عَنِ النَّعِيمِ \* لَلْمَالُنَ يَوْمَثِذِ عَنِ النَّعِيمِ \*

### الإعراب :

كلا حرف ردع وزجر والثانية والثالثة تأكيــــد . لو تعلمون الجواب محذوف أي لما ألماكم التكاثر . أو لارتدعتم عما أنتم فيه . وعلم اليقين مفعول مطلق وهو

### سورة التكاثر

من باب إضافة الشيء الى نفسه مثل مسجد الجامع. لترون ً اللام في جواب القسم . لترونها تأكيد لترون . لتسألن اللام في جواب القسم . ويومثذ منصوب بتسألن .

### المعنى:

( الهاكم التكاثر ) . الهاكم شغلكم وصرفكم عن الحق وصالح الأعمال، والتكاثر التفاخر يكثرة الأموال وما إليها من قول المباهي : أنا أكثر منك مالاً أو جاهاً (حتى زرتم المقابر ) . مضيم في الغفلة والضلال حتى أدرككم الموت . وللإمام علي (ع) كلام طويل قاله بعد تلاوة هذه الآية الكريمة ، وقد أدرج في بهج البلاغة ، ومنه « ابمصارع آبائهم يفخرون ؟ أم بعديد الهلكي يتكاثرون ؟ ولأن يكونوا عبراً أحق من أن يكونوا مفتخراً » .

(كلا) ارتدعوا عن التكاثر والتفاخر فإنه لا بجديكم نفعاً (سوف تعلمون) ما يحل بكم من العذاب (ثم كلا سوف تعلمون). هذا تأكيد للتهديد (كلا لو تعلمون علم اليقين) أي لو كنتم تعلمون علما قاطعاً مآل المتكاثرين لارتدعتم عن التكاثر والتفاخر، وفيه ابماء الى ان العلم بلا عمل هو والجهل سواء، وفي ذلك يقول الإمام (ع): والعلم ستف بالعمل، فإن أجابه وإلا ارتحل عنه ». (لمرون الجحيم). هذا تهديد لمن كذب بها أو آمن ولم يعمل بموجب إعانه، وقلد كنتي سبحانه برؤية الجحيم عن الدخول فيها (ثم لترونها عين اليقسين). هذا تأكيد للعلم بها، وإنه علم العيان والمشاهدة، وتجدر الاشارة الى ان أية نظرية هذا تأكيد للعلم بها، وإنه علم العيان والمشاهدة من العلم في شيء، فالعلم لا تستند الى العيان والمشاهدة مباشرة أو بالواسطة فما هي من العلم في شيء، فالعلم علم العيان، والثاني علم البرهان.

ر ثم لتسألن بومثذ عن النعيم ). المراد بالنعيم هنا الأموال التي يتكاثر ويتفاخر بها أربابها بلسان المقال أو الحال، وهم مسؤولون عنها أمام الله : من أين اكتسبوها؟ وفي أي شيء انفقوها ؟ هل اكتسبوها من كد اليمين وعرق الجبين ، أو من السلب والنهب؟. وهل أنفقوها في حلال أو حرام ؟ أما ما تدعو اليه الحاجة من المأكل والملبس والمسكن فليس من النعيم المقصود في هذه الآية .

### مسيوش العضير

٣ آيات مكية .

### بنير النوالجمز التحييم

وَٱلْعَصْرِ ۗ إِنَّ الْإِنْسَانَ لَفِي نُحْسَرِ ۗ إِلَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَتَوَاصَوْا بِالْحَقِّ وَتَوَاصَوْا بِالصَّبْرِ \*

### المعنى :

( والعصر ) . اختلفوا : ما هو المراد بالعصر ، وفي ذلك أقوال : الأول الله سبحانه أقسم بصلاة العصر لا بالعصر نفسه ، فهو من باب حذف المضاف وإقامة المضاف اليه مقامه ، أما الغرض من القسم بصلاة العصر فهو التنبيه على فضلها كما في الآية ٢٣٨ من سورة البقرة «حافظوا على الصلاة والصلاة الوسطى » . وهذا بعيد عن الفهم العام . . القول الثاني ان المراد بالعصر عهد الرسول (ص) . وهذا أبعد من الأول . . القول الثالث ان المراد به الطرف الأخير من النهار، وانه تعالى أقسم بآخر النهار في هذه الآية كما أقسم بأوله في الآية ١ من سورة الشمس و والشمس و صحاها » . وهذا القول غير بعيد عن دلالة اللفظ ، وأقرب منه القول الرابع وهو ان المراد بالعصر الدهر أي الزمن الذي تقع فيه الحوادث والأفعال ، والسياق يومى الى ذلك فإن قوله تعالى بـلا فصل : « ان الانسان لفي خسر و والسياق يومى الى ذلك فإن قوله تعالى بـلا فصل : « ان الانسان لفي خسر و يشعر بأن الخاسر هو الانسان وليس الزمان لأنه لا يعد شيئاً في نفسه يخسر أو يربح، ويذم أو يمدح ! قال الشيخ محمد عبده : كان من عادة العرب ان مجتمعوا وقت العصر ويتذاكروا في شؤونهم ، وقد يؤدي حديثهم الى ما يكرهون، فيتوهم وقت العصر ويتذاكروا في شؤونهم ، وقد يؤدي حديثهم الى ما يكرهون، فيتوهم

الناس ان هذا الوقت منسوم ، فأقسم الله به لينبه على ان الزمان لا يذم ، وانما هو ظرف للحسنات والسيئات ولشؤون الله الجليلة من خلق ورزق وإعزاز وإذلال، وانما يذم ما فيه من الأفعال الممقوتة .

(ان الانسان لفي خسر إلا الذين آمنوا وعملسوا الصالحات) . هذا جواب القسم ، والمراد بالانسان من كان موضوعاً للتكليف ومسؤولاً عن أقواله وأفعاله، وهذا الانسان خالب خالس محكم القرآن وإن كان ثرباً بملك الملايين، وعالماً يكشف أسرار الطبيعة ويسخرها لمصلحته ، وقوياً كفضع الناس لسيطرته ، وبليغاً عسن صناعة الكلام والوعظ .. انه خائب خالس إلا اذا آمن باقة وحلاله وحرامه وناره وجنته ، وانعكس هذا الايمان على أقواله وأفعاله ، وإلا فإن الايمان بلا عمل مجرد فكرة ونظرية .. ولقد قرأت فيا قرأت ان الطبارين الأمريكان الثلاثة الذين ألقوا القنبلة الذرية على هروشها في اليابان ، ومات وتشورة بسببها مئات الألوف ، كان كل واحد منهم محمل معه نسخة من هالكتاب المقدس، الى جانب قنبلة الفناء والدمار!! كل واحد منهم محمل معه نسخة من هالكتاب المقدس، الى جانب قنبلة الفناء والدمار!! الانسان خاسر بطبعه ، وان جميع أفراده في الحسر سواء ، واذ كان الأمر كذلك فلا يصح تقسم الانسان الى صالح وطالح وخاسر ورابح لأن ما بالذات لا يتغير؟ فلا يصح تقسم الانسان الى صالح وطالح وخاسر ورابح لأن ما بالذات لا يتغير؟ والتالي فا هو المرر لقوله تعالى : « إلا الذين آمنوا وعملوا الصالحات ، ؟. الجواب ان الله سبحانه لم محكم على طبيعة الانسان بالحسر من حيث هو وباعتبار المحميع أفراده .. كلا ، وانما حكم عليه باعتبار الأعم الأغلب من أفراده ، ومثله جميع أفراده .. كلا ، وانما حكم عليه باعتبار الأعم الأغلب من أفراده ، ومثله جميع أفراده .. كلا ، وانما حكم عليه باعتبار الأعم الأغلب من أفراده ، ومثله جميع أفراده .. كلا ، وانما حكم عليه باعتبار الأعم الأغلب من أفراده ، ومثله

جميع أفراده .. كلا ، وانحا حكم عليه باعتبار الأعم الأغلب من أفراده ، ومثله كثير في الفرآن كقوله تعالى : و ان الانسان لظلوم كفار و وقوله : و وكان الانسان قتوراً و . فالانسان بطبعه لا يعد خاسراً ولا رايحاً لأنه من هسله الحيثية علك الأهلية والاستعداد لها معاً ، فالحكم عليه بأحدهما ترجيح بلا مرجح ، وانحا يحكم عليه بأحد الوصفين بالنظر الى عقيدته واعماله ، لا بالنظر الى ذاته وطبعه ، فقد أشرنا فيا سبق أكثر من مرة ان الله سبحانه وهب الانسان العقل والقدرة على الشر والحير وأمره بهذا ونهاه عن ذلك، وخلى بينه وبين ما يختار ولم يفرض الدين والعمل عليه فرضاً ويخلقها فيه كما يخلق الكائنات ، ولو فعل لسلخ الانسانية عن الانسان اذ لا انسانية بسلا حرية وإرادة ، وعليه فلا يكون الانسان خاسراً ولا رايحاً إلا باعتبار عقيدته وأعماله ، فقوله تعالى : و ان الانسان لفي خسر الا الذين رايحاً إلا باعتبار عقيدته وأعماله ، فقوله تعالى : و ان الانسان لفي خسر الا الذين

آمنوا وعملوا الصالحات ، معناه ان الذين لم يؤمنوا أو آمنوا ولم يعملوا هم الحائبون الحاصرون ، أما الذين آمنوا وعملوا فهم الفائزون الرابحون .

( وتواصوا بالحق وتواصوا بالصبر ) . هذا عطف على آمنوا وعلوا، والمعتى ان الفائزين غداً هم الذين آمنوا بالله وشريعته ، وعملوا بما ممليه هـ ذا الإبمان ، وأوصى بعضهم بعضاً بالحق والصسبر ، وعرف الشيخ محمد عبده الحق بقوله : و ما ارشد اليه دليل قاطع أو عيان ومشاهدة ، وهذا تعريف للحقيقة لا للحق، والفرق بينها ان الحقيقة بنت البرهان ، أما الحق فهو قائم بنفسه سواء أدلت عليه البينات أم لم تدل، فإن كثيراً من الناس يعجزون عن اثبات حقهم بالدليل القاطع والهيان. وعلى أية حال فإن كل عمل فيه لله رضى وللناس صلاح فهو حتى وخير وعدل، أما الصبر فالمراد به ان نثبت على الحق ، ونقول للمبطل : لا ، مها كانت النتائيج . والحلاصة ان أعظم ما في الانسان ، وأهم ما أنعم الله به على الانسان هو انه تعالى أعطاه القدرة الكافية الوافية على أن يكون ملاكا أو شيطاناً ، راعاً أو خاسراً ، وانحسران ، والربح والسعادة ، وان الله يعامله عا يختاره لنفسه ما يشاء من الشقاء بعد أن هداه النجدين . وأي فضل أعظم من هذا الفضل ، وعدل أعظم من هذا العدل ؟ بعد أن هداه النجدين . وأي فضل أعظم من هذا الفضل ، وعدل أعظم من هذا العدل ؟

# ميتوش الهمزة من ميتوش الهمزة التحييم الميتوس الميتوس

وَ يَلُ لِكُلُّ مُمَزَةٍ لُمَزَةٍ لُمَزَةٍ اللَّذِي جَمَعَ مَالاً وَعَدَّدَهُ ﴿ يَحْسَبُ أَنْ مَالَهُ الْحَلَمَةِ ﴿ وَمَا أَدْرَاكَ مَا الْحُطَمَةُ ﴿ نَارُ اللهِ أَخْلَدَهُ ﴾ كَلاَّ لَيُنْبَذَنَّ فِي الْحُطَمَةِ ﴿ وَمَا أَدْرَاكَ مَا الْخُطَمَةُ ﴿ نَارُ اللهِ الْمُوقَدَةُ ﴾ وَلَيْ اللَّهُ وَقَدَةً ﴾ وَاللَّهُ وَقَدَةً ﴾ وأنها عَلَيْهِمْ مُوقَدَةً ﴿ فِي عَدْ مُمَدَّدَةٍ ﴾ اللهوقدة ﴿ اللَّهُ وَقَدَةً ﴾ وأنها عَلَيْهِمْ مُوقَدَةً ﴿ فِي عَدْ مُمَدَّدَةٍ ﴾ اللهوقدة ﴿ اللهوقدة ﴿ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَكُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَعَدْدُهُ وَاللَّهُ وَلَمْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا أَنْ وَلَهُ وَلَهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا أَنْهُ وَلَالَهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللّ

ويُل مبتدأ ، وصبح الابتداء بالنكرة لأنها مفيدة ومعناها الدعاء ، ولكل همزة

خبر ، ولمزة بدل من همزة ، والتاء المضمومة فيها للمبالغة . والذي جمع مالاً بدل من همزة لمزة . وعدد و فعل ماض من العدد . كلا حرف ردع وزجر . ولينبذن اللام في جواب القسم والنون للتوكيد ، والضمير المستر في الفعل يعود الى كل همزة لمزة جمع مالاً وعدده . وما أدراك « ما ، مبتدأ وجملة أدراك خبر . ما الحطمة مبتدأ وخبر . ونار خبر لمبتدأ محذوف أي هي نار . والتي صفة لنار . وموصدة خبر انها . وعليهم متعلق به . وفي عمد متعلق بمحذوف صفة لموصدة . ومحددة صفة لعمد .

### المعنى :

( ويل لكل همزة لمزة ) . الويل الحزي والهوان . ويقال : رجل همزة لمزة أي عيّاب مغتاب ، وقيل : الهمز يكون بالعين والشدق واليد ، واللمز باللسان . وسواء أكان الوصفان بمعنى " أم بمعنين فان القاسم المشترك بينها إبذاء الناس واطعن في أعراضهم بالقول أو بالفعل . . وهذا دأب الوضيع اللئيم الذي يحقصد على كل نبيل لا لشي إلا لشعوره النقص من نفسه ، فيحاول تغطيته بالنيل من كرامة الآخرين . قال الإمام على : أسوأ الناس من لم يثق بأحد لسوء ظنه ، ولا يثق به أحد لسوء فعله . ( الذي جمع مالا " وعدده ) . يجمع المال من حل وحرام ، وعسبه ويعده آنا بعد آن شغفاً به ، وهو الذي حمله ودفعه الى غمز الناس ولمزهم وعسبه ويعده آنا بعد آن شغفاً به ، وهو الذي حمله ودفعه الى غمز الناس ولمزهم فاهلا" انه عما قليل يفارقه وتبقى عليه تبعته وحسابه .

(أيحسب ان ماله أخلده). أيظن ان هذا المال الذي جمعه وعدده يدفع عنه الموت اذا نزل بساحته، أو ينجيه من حساب الله وعذابه (كلا) ان المال لا يدفع حتفه، ولا يشفع به عند الله (لينبذن في الحطمة). وهي جهنم تحطم وتدمر الطغاة المتغطرسين، والنبذ يشعر بالازدراء والاحتقار (وما أدراك ما الحطمة) انها فوق التصور (نار الله الموقدة) هي نار الله لا نار الناس، ونار الغضب لا نار الله المواب (التي تطلع على الأفئدة). المراد بتطلع هنا العلو والطلوع، يقال: طلع الجبل وأطلع عليه إذا علاه. وقيل: المراد العلم والمعرفة .. وهذا بعيد عن الفهم العام، والأفئدة كنايسة عن ان النار تعلو وتحرق كل عضو مسن أعضاء المجرمين، وخص سبحانه الأفئدة بالذكر لأنها موطن الكفر واللؤم (انها عليهم موصدة) مطبقة لا مفر لهم منها إلا اليها (في عمد ممددة) هذا كناية عن شدة الاطباق والأحكام. وتقدم مثله في الآية ٢٠ من سورة البلد.

### ميوكرة الفيتل

ه آيات مكية .

### بنِيرِ لَيْهُ الْجُمْزِ الْحِينِ مِ

أَلَمْ تَرَكَيْفَ فَعَلَ رَبُكَ بِأَصْحَابِ الْفِيلِ ﴿ أَلَمْ يَجْعَلْ كَيْدَهُمْ فِي تَصْلِيلِ ﴿ وَأَرْسَلَ عَلَيْهِمْ طَيْراً أَبَابِيلَ ﴿ تَرْمِيهِمْ بِحِجَارَةٍ مِنْ سِجِيلٍ ﴿ فَجَعَلَهُمْ وَأَرْسَلَ عَلَيْهِمْ طَيْراً أَبَابِيلَ ﴿ تَرْمِيهِمْ بِحِجَارَةٍ مِنْ سِجِيلٍ ﴿ فَجَعَلَهُمْ كَعَصْفِ مَأْكُولٍ ﴾ فَجَعَلُهُمْ كَعَصْفِ مَأْكُولٍ ﴾

### الإعراب :

كيف مفعول مطلق لفعل لأن المعنى أي فعل فعل ربك. و تَسَرَ هذا معلقة عن العمل لوجود كيف التي لا يعمل ما قبلها فيا بعدها . وأبابيل صفحة للطير ومعناه جاعات . وكعصف الكاف بمعنى مثل وهي مفعول ثان لجعل .

### ملخص القصة :

هذه القصة حدثت في عام مولد الرسول الأعظم(ص) واختصارها ان الأحباش بعد أن تغلبوا على اليمن قصدوا مكة مزمعين أن بهدموا الكعبة ، فساروا يتقدمهم فيل أو أكثر حتى وصلوا انى مكان بالقرب من مكة يقال له ، المغمس فنزلوا فيه ، وأرسل رئيسهم أبرهة – كما تسميه الرواة – الى قريش من يخبرهم بأنه لم يأت لحربهم ، وانما أتى لهدم البيت ، فإن لم يعرضوا له بحرب فلا حاجة له

بدمائهم .. وما ان هم أبرهة بهدم البيت حتى أرسل الله عليه وعلى جيشه أسراباً من الطير ترميهم بحصى صغيرة لا تصيب أحداً منهم إلا أصيب بمرض الجدري يتناثر منه اللحم ويتساقط ، فذعر الجيش وصاحبه ، ورحلوا هاربين، وقد أصيب أبرهة بهذا الداء ، ومات في صنعاء .

وقال الدكتور طه حسين في كتاب « مرآة الاسلام » : « وفي هذه الموقعة أظهر عبد المطلب من الصبر والجلد ، ومن الشجاعة والثقة ما لم يظهره غيره من أشراف قريش ، ذلك انه قد أشار على قريش ان تخلي مكة ، فسمع له قومه ، وأقام هو بمكة لم يعتزلها ، وانما أقام عند الكعبسة يدعو الله ويستنصره . ويقول الرواة : أن الجيش أغار على إبل قريش فاحتازها ، وجاء عبد المطلب الى أبرهة ، ولما دخل عليه لم يكلمه إلا في إبل له ، فصغر في نفس ابرهسة ، وقال له : كنت أظن انك تكلمي في شأن مكة وشأن هذا البيت الذي تعظمونه . قال عبد كنت أظن انك تكلمي في مالي الذي أملكه، أما البيت الذي تعظمونه . قال عبد المطلب : إني اكلمك في مالي الذي أملكه، أما البيت فإن له ربساً عميه إن شاء . فأرسل الله على ابرهة وجيشه من تلك الطير الذي رمتهم بمجارة من سجيل فجعلتهم كعصف مأكول ، وعادت قريش الى مكة ، فازداد إكبارهم لعبد المطلب وشجاعته وثفته وثباته » .

### المعنى :

(أم تر كيف فعل ربك بأصحاب الفيل) ؟. الخطاب لرسول الله (ص) والاستفهام لتقرير الواقع أي اللك تعلم يا محمد ما صنع الله بأصحاب الفيل ، وهم الأحباش الذين أشرنا الى قصتهم ، والقصد من هذا الخطاب هو تسلية الرسول بأن الذي أهلك أصحاب الفيل قادر على اهلاك المكذبين برسالة محمد (ص) . (ألم يجعل كيدهم في تضليل) . الكيد والمكر بمهني واحد ، وهو تدبير السوء في الخفاء ، والمراد بالتضليل هنا التضييع ، يقال : ضلل كيده اذا جعله ضائعاً ، والمعنى ان الأحباش دبروا السوء لبيت الله الحرام ، ولكن الله سبحانه ضيع كيدهم وخيب سعيهم ( وأرسل عليهم طيراً أبابيل ) أي جاعات ، قسال المقسرون والرواة : جاءت طيور صغيرة من جهة البحر فوجاً بعد فوج ( ترميهم بحجارة من سجيل )

وهو الطـــين المتحجر ( فجعلهم كعصف مأكول ) . العصف ورق الشجر سمي بذلك لأن الربح تعصف به اذا قطع ، ومأكول أي كالذي تأكله الدواب .

وقال الشيخ محمد عبده : و فيجوز لك أن تعتقد ان هذا الطير من جنس البعوض أو الذباب الذي بحمل جراثيم بعض الأمراض ، وان تكون هذه الحجارة من الطين المسموم الذي تحمله الرياح فيعلق بأرجل هذه الحيوانات ، فإذا اتصل بحسد دخل في مسامه، فأثار تلك القروح التي تنتهي بإفساد الجسم وتساقط لحمه و .

ويلاحظ بأن قوله: « بجوز لك أن تعتقد ان هذا الطبر من جنس البعوض أو الذباب .. وان هذه الحجارة من الطبن المسموم « ان هسندا القول يفتقر الى الحجة لأن القطع لا يكون علما وحقا إلا اذا استند الى دليل قاطع أو عيان ومشاهدة على حد تعبير الشيخ محمد عبده ، ولو قال : بجوز لك أن تعتمل لكان أقرب الى الصواب .. أما نحن فنأخذ بظاهر النص كما فعل المسلمون الأولون ما دام العقل لا يأباه .

# ميتوشرج فريش

٤ آبات مكية .



لإِيلَافِ تُرَيْشٍ\* إِيلَافِهِمْ رِحَلَةَ الشَّتَاءِ وَالصَّيْفِ\* فَلْيَعْبُدُوا رَبَّ هَذَا البَيْتِ\* الَّذِي أَطْعَمَهُمْ مِنْ بُحوعٍ وَآمَنَهُمْ مِنْ خَوْفِ\*

#### سورة قريش

#### الإعراب:

من جعل هذه السورة وسورة الفيل واحدة قال : لإيلاف قريش يتعلق بقوله تعالى : 8 فجعلهم ، في آخر السورة السابقة اي ان الله أهلك اصحاب الفيل لتطمئن قريش في بلدها ، ومن جعلها سورة مستقلة قال : لايلاف قريش يتعلق بفليعبدوا ، او بمحدوف اي اعجبوا لايلاف قريش . وايلافهم بدل من ايلاف قريش . ورحلة مفعول ايلافهم . فليعبدوا مجزوم بلام الأمسر . والذي أطعمهم صفة لرب هذا البيت .

#### المعنى :

اختلفوا: هل هذه السورة مستقلة عن سورة الفيل ، او هما سورة واحدة ؟ قال الحافظ محمد بن احمد الكلبي في تفسير التسهيل: « ويؤيد القول بأنها سورة واحدة انهما في مصحف أبي بن كعب كذلك لا فصل بينها ، وقد قرأهما عمر في ركعة واحدة من المغرب » . ويتفق هذا مع قول الشيعة الإمامية، وقال صاحب الظلال: « هذه السورة تبدو امتداداً لسورة الفيل قبلها من قاحية موضوعها وجوها » .

( لايلاف قريش ) . الايلاف هو الايناس ضد الايحاش، وقريش اسم لقبائل عربية من ولد النضر بن كنانة ، وفي بعض التفاسير : إن قريشاً تصغير قرش ، وهي التجارة ، سمّوا بذلك لأنهم كانوا يتجرون ، ويومى الى ذلك قوله تعالى: ( ايلافهم رحلة الشناء والصيف ) . كان سكان مكة في القرن السادس للمسيح ولاث فئات : الأولى قريش ، ولها كل الحقوق . الثانية حلفاء قريش وهم أناس من العرب . الثالثة العبيد الذين لا مملكون شيئساً حتى أنفسهم ، وكان لقريش رحلتان للتجارة : إحداهما الى اليمن في الشناء ، والثانية إلى الشام في الصيف ، وكانوا يذهبون في تجارئهم آمنين ، ويعودون سالمسين لا بمسهم أحد بأذى لأنهم سكان مكة وجيران بيت الله ألحرام كما قال المفسرون ، أو كما نظن نحن من أن

العرب لا غنى لهم عن الحج إلى مكة ، فإذا تعرضوا لقوافل قريش اقتصوا منهم حين يحجون إلى بلدهم .

ويقول الرواة: ان محمداً (ص) ذهب ذات عام مع عمه أبي طالب في تجارة إلى الشام، وكان في الثانية عشرة من عمره الشريف، وان عمه لم يكد يبلخ مشارف الشام حتى عاد به مسرعاً الى مكة، لأن راهباً من رهبان النصارى أوصاه بأن يحرزه في مكة من مكر اليهود والنصارى .. وأيضاً قال الرواة: ان محمداً (ص) خرج مع عمه الزبير الى اليمن في رحلة الشتاء، وكان قد جاوز العشرين بقليل. كان هذا قبل أن نخرج الى الشام ممال خديجة .

( فليعبدوا رب هذا البيت ) الضمير يعود الى قريش ، يأمرهم الله سبحانه بترك الأصنام وعبادة الواحد الأحد (الذي أطعمهم من جوع وآمنهم من خوف). يذكر سبحانه بهذه الآية طغاة قريش الذين عبدوا الأصنام من دون الله، وكذبوا نبيه الكريم محمداً ، يذكرهم محادث الفيل كيف أنجاهم من ابرهة وجيشه ولولا فضله تعالى لكانوا هم العصف المأكول دون أصحاب الفيل . وأيضاً يذكرهم تعالى بما أنعم عليهم من الرزق بسبب الرحلتين ولولاهما لهلكوا جوعاً لأمهم بواد غير ذي زرع، وفوق ذلك كله جعلهم آمنين مطمئنين على أموالهم وأرواحهم في حلهم وترحالهم، ولولا فضله عز وجل لتخطفهم الناس من كل مكان .. أبعد هــــــذا كله يعبدون ولولا فضله عز وجل لتخطفهم الناس من كل مكان .. أبعد هـــــذا كله يعبدون الأصنام ويكفرون بأنعم الله ويتوسلون بسواه ، ويكذبون رسوله العظيم ؟ حقاً ان الانسان لظلوم كفار .

## سيؤسرة الماعون

∨ آيات مكية . وقيل غير ذلك .

## بني \_ لِلْهُ الْجُمْزِ الْحَالِ الْحَالُ الْحَالِ الْحَالِ الْحَالِ الْحَالِ الْحَالِ الْحَالِ الْحَالُ الْحَالِ الْحَالِ الْحَالِ الْحَالِ الْحَالِ الْحَالِ الْحَالَ الْحَالِ الْحَالَ الْحَالِ الْحَلْلُ الْحَالِ الْحَالِ الْحَلْلِ الْحَلْ الْحَلْلِ الْحَلْلِيْلِيْلِيْلِ الْحَلْلِ الْحَلْلِ الْحَلْلِيْلِيْلِ الْحَلْلِ الْحَلْلِيْلِ الْحَلْلِ الْحَلْلِ الْحَلْلِ الْحَلْلِ الْحَلْلِ الْحِلْلِيْلِ الْحَلْلِ الْحَلْلِ الْحَلْلِ الْحَلْلِ الْحَلْلِي الْحَلْلِي الْحَلْلِي الْحَلْلِ الْحَلْلِ الْحَلْلِ الْحَلْلِ الْحَلْلِي الْحَلْلِي الْحَلْلِي الْحَلْلِ الْحَلْلِ الْحَلْلِي الْحَلْلِي الْحَلْلِي الْحَلْلِ الْحَلْلِي الْحَلْلِي الْحَلْلِي الْحَلْلِي الْحَلْلِي الْمِلْلِي الْمِلْلِيْلِيْلِ الْعِلْلِي الْمِلْلِي الْمِلْلِيِي الْمِلْلِي الْمِلْلِيْلِيْلِي الْمِلْلِيِلْلِيْ

أَرَأَيْتَ الَّذِي يُكَذِّبُ بِالدِّينِ \* فَذَٰلِكَ الَّذِي يَدُعُ الْيَتِيمَ \* وَلَا يَحُضُ عَلَى طَعَامِ الْمِسْكِينِ \* فَوَ يُلُ لِلْمُصَلِّينَ \* الَّذِينَ هُمْ عَنْ صَلَاتِهِمْ سَاهُونَ \* الَّذِينَ هُمْ نُرَاوُونَ \* وَيَمْنَعُونَ الْمَاعُونَ \*

### الإعراب:

فذلك مبتدأ ، والذي يدع خبر . فويل مبتدأ وللمصلين خبر . الذين هم عن صلاتهم صفة للمصلين . والذين هم يراءون بدل من الذين الأولى .

### المعنى :

ر أرأيت الذي يكذب بالدين ) . أرأيت أي هل علمت؟ والصيغة للاستفهام . ومعناها استنكار ما حدث والحطاب عام للجميع، لأن هذه السورة بمجموعها تدل بوضوح على التآخي بين الدين والعمل وتعتبره جزءاً منه أو لازماً لا ينفك عنه ، ومن ثم نفت الدين عن الذي يتصف بالرذائل التالية :

( فذلك الذي يدع اليتيم ) . والمراد بيدعة يدفعه عن حقه بعنف أو غسير عنف ، أو يهينه ويؤذبه ، أو يتسلط عليه بنحو من الأنحاء ظلماً وعدواناً،والمراد باليتيم كل ضعيف لا يستطيع الذب عن نفسه،صغيراً كان أم كبيراً . وخص سبحانه اليتيم بالذكر لأنه أضعف من كل ضعيف،والمعنى كل ظالم هو كافر مكذب بدين

الله ، وإن صلَّى وصام لأن دين الله لا تغني فيه المظاهر والشعائر إلا مع التقوى والكف عن المحارم .. أجل ، من قال : لا إله إلا الله محمد رسول الله يعامل في الدنيا معاملة المسلم ، ولكن حكمه في الآخرة حكم الكافر . أنظر تفسير الآية ٥٥ من سورة الفرقان ج ٥ ص ٤٧٨ .

( ولا يحض على طعام المسكين ) . المراد بالحض هنا التعاون مع الآخرين على الاهتمام بشأن المعوزين والعاطلين عن العمل،والمراد بالمسكين من لا يملك سبباً للرزق وسد الحاجة. وتقدم مثله مع التفسير في الآية ٣٤ من سورة الحاقة والآية ١٨ من سورة الفجر .

( فويل للمصلى الذين هم عن صلاتهم ساهون ) . السهو هنا النسيان ، وهذا غير مراد هنا لأن الناسي غير مسؤول عقلا وشرعاً ، قال الرسول الأعظم (ص): و رفع عن أمني الحطأ والنسيان ، اذن ، لا بد من حمل السهو هنا على معنى آخر غير النسيان ، وقد بيس سبحانه هذا المعنى الآخر بقوله : ( الذين هم يراءون و عنعون الماعون ) أي لا يعبرون الماعون تقرباً الى الله بل يعبرونه رثاء الناس ، وبحمل المعنى ان الساهين عن صلاتهم يصلون ، ولكن نفاقاً وخوفاً من الناس لا من الله .. انهم يبدون حسن الظاهر ، ويخفون القبائع والرذائل .. هذا هو شأنهم في جميع أعمالهم ، يتقربون بها الى عباد الله ، ويتباعدون عنه تعالى وعن مرضاته في جميع أعمالهم ، يتقربون بها الى عباد الله ، ويتباعدون عنه تعالى وعن مرضاته حتى الماعون لا يعبرونه إلا رياء ونفاقاً .. وبهذا يتضع ان الله سبحانه ذكر الماعون التمثيل على ريائهم في كل شيء لا في الصلاة فقط بل بأتفه الأشياء أيضاً كإعارة الماعون .

# ميتوشرة البكؤير

٣ آيات مكية .

## بينير للهُ البَّمْ الْحَمْ الْعِلْحِمْ الْمُعْ الْحَمْ الْحَمْ الْحَمْ الْحَمْ الْحَمْ

إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ ٱلْكُوثَرَ\* فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَانْحَرْ\* إِنَّ شَانِثَكَ هُوَّ الْأَبْتَرُ\*

### الإعراب:

الكوثر مفعول ثان لأعطيناك . ومفعول انحـــر محذوف أي انحر أضحيتك . و « هو » ضمير فصل .

#### العي :

(إنا أعطيناك الكوثر). الكوثر مبالغة في الكثرة ، واختلفوا : ما هو المراد بهذه الكثرة البالغة ، وأقرب الأقوال الى الافهام ما نقله المفسرون عن ابن عباس وسعيد بن جبير من ان المراد بالكوثر هنا جميع نعم الله على رسوله الأعظم لأن لفظ الكوثر يتناول الكثرة الكثيرة التي لا حد ولا حصر لها ، وقيل لسعيد : ان أناساً يقولون : ان الكوثر بهر في الجنة . فقال : « إن هذا النهر من الحير الكثير الذي أعطاه الله لمحمد (ص) » .. ولكن الطغاة المترفين يستخفون بهذا الكوثر ولا يرونه شيئاً، ويقولون عن الرسول الأعظم : «لولا أنزل عليه كنز – ١٧ هود». (فصل لربك وانحر) . بعد أن ذكر سبحانه نبيه الكريم بما أعطاه من النعم أمره بالشكر ، وأن تكون صلاته ونسكه لله وحده . وفي رواية ان المراد بالنحر هنا رفع اليدين حذاء الوجه عند استقبال القبلة للصلاة ( ان شافتك هو الأبتر ) .

هذه جملة مستأنفة ، والشانيء المبغض من الشنآن بمعنى العداوة،واختلفوا في المراد من الأبتر ، وأقرب الأقوال ان عدو محمد (ص) هباء لا أثر له ولا ذكر ، أما ذكره (ص) وأثره فباق ببقاء الله،وأكثر المفسرين على ان أحد المشركين قال : محمد أبتر لا ولد له ، فأخبر سبحانه ان هذا القائس هو الأبتر ، وان كان له أولاد .. ولا مانع من الجمع بين المعنيين .

قال الشيخ محمد عبده : « ان شائيء الرسول (ص) لم يكسن يشنؤه لشخصه لأن شخصه كان محبباً الى النفوس ، وانما كان الشانئون يشنئون وبمقتون ما جاء به من الحدى .. وممن يشنأ ما جاء به الرسول ، ويدخل فها يضمه معنى الأبير اولئك الذين يتركون كتاب الله ، ويتمسكون بالظنون وأقوال غير المعصومين .. ويلصقون البدع بالدين ، فإذا تُذكّبروا بالقرآن لووا رؤوسهم .. فلا عجب ان ترى الغضب الإلهي يتبعهم في كل مكان ، ويقذف بهم من ذلة الى ذلة وهم لا يشعرون بل ويضحكون . .

## سيوترة المكافرون

٦ آيات مكية .

## بنيه ألخمز التحييم

قُلْ يَا أَيْبَا ٱلْكَافِرُونَ ﴿ لَا أَعْبُدُ مَا تَعْبُدُونَ ﴿ وَلَا أَنْتُمْ عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ ﴿ وَلَا أَنْتُمْ عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ ﴿ وَلَا أَنْتُمْ عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ ﴿ لَكُمْ وَلَا أَنْتُمْ عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ ﴿ لَكُمْ وَلِي دِينِ ﴿ وَلَا أَنْتُمْ عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ ﴿ لَكُمْ وَلِي دِينِ ﴿

#### سورة الكافرون

#### المعي :

قيل ان قوماً من كفار قريش ذهبوا الى النبي (ص) وقالوا له : أنت سيد بني هاشم وابن ساداتهم ، ولا ينبغي أن تسفه أحلام قومك ، ولكن نعبـــد نحن إلهك سنة ، وتعبد أنت آلهتنا سنة ، فنزلت هذه السورة .

وتسأل : ما هو القصد من هذا التكرار ؟ فإن قوله و لا أعبد ما تعبدون » هو عين قوله : و ولا أنا عابد ما عبدتم » ولا فرق إلا ان هذه جملة اسمية ، وتلك جملة فعلية ، أما قوله : «ولا أنتم عابدون ما أعبد » فقد أعاده بالحرف الواحد ٢.

وأجابوا عن ذلك بأجوبة ، منها ما ذهب اليه صاحب مجمع البيان ، وهو أن المراد بقوله أولاً : و لا أعبد ما تعبدون ولا أنتم عابدون ما أعبد ، أي الآن وفي هذه الحال ، وقوله ثانياً : و ولا أنا عابد ما عبدتم ولا أنتم عابدون مسا أعبد » أي في المستقبل ، فالفرق انما هو في الزمان حالاً واستقبالاً! ويلاحظ بأن كلاً منها يصلح للحال والاستقبال ، والتعليل يحتاج الى دليل .

ومن الأجوبة ما قاله أبو مسلم واختاره الشيخ محمد عبده ، وهمو ان «ما » الأولى اسم موصول بمعنى الذي والمراد به نفس المعبود، و «ما » الثانية مصدرية، والمراد بها نفس العبادة ، وعليه يكون المعنى معبودي غير معبودكم ، وعبادتي غير عبادتكم ، وأنا لا أعبد معبودكم ولا عبادتكم ، وأنتم كذلك . ويلاحظ بأنه لا عبادة من غير معبود ، وان ذكر أحدهما يغني عن ذكر الآخر .

ومنها ان هذا تكرار يفيد التأكيد ، وكلما كانت الحاجة الى التأكيد أشدكان التكرار أحسن ، ولا شيء أحسوج الى التأكيد من نفي الشرك بالله ، ومن ثم حسن التأكيد . وتحن على هذا الرأي .

( لكم دينكم ولي دين ) على حذف ياء المتكلم أي ديني ، والمعنى لكم الكفر والشرك ، ولي الاخلاص والتوحيد ، ولا علاقة لي بكم ولا بمنا تعبدون ، وأنتم كذلك .. وهذا تهديد ووعيد . ومثله وأنتم بريثون مما أعمل وأنا برىء مما تعملون 21 يونس ، ج ٢ ص ١٦٢ .

## شيؤترة النتيضير

٣ آيات مدنية .

## بيني ألغ الجمز الحينيم

إذَا تَجَمَّاء نَصْرُ اللهِ وَٱلْفَتْحُ\* وَرَأَيْتَ النَّاسَ يَدُخُلُونَ فِي دِينِ اللهِ أَفْوَاجاً\* فَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَاسْتَغْفِرُهُ إِنَّهُ كَانَ تَوَّاباً\*

### الإعراب:

جملة يدخلون حال من النــاس أي داخلين ورأيت بصرية تعمل في مفعول واحد ، وهو هنا الناس . وأفواجاً حال ثانية .

#### المعنى :

( اذا جاء نصر الله والفتح ) . قال جمهور المفسرين : ان هذه بشارة من الله سبحانه لنبيه الكريم بفتح مكة والنصر على أعداء الله وأعدائه ( ورأيت الناس يدخلون في دين الله أفواجاً ) . المراد بدين الله الاسلام ، وأفواجاً أي جماعة بعد جماعة ، وزمرة بعد زمرة ، وكان الكثير من أحياء العرب ينتظرون بإسلامهم فتح مكة ، فلما فتحها الله على نبيه عظم أمر الاسلام وانتشر في الجزيرة العربية كلها في أمد قصير ، وخلق الاسلام العرب خلقاً جديداً ، فوحدهم بعد تفرقهم وأعزهم بعد مذلتهم ، وجعلهم في طليعة الأمم وقادتها الى الحير والعملاح .

﴿ فُسبِع بحمد ربك واستغفره ﴾ . أمر سبحانه نبيه الأكرم بالحمسد والتسبيع

#### سورة النصر

بعد رؤية الفتح والنصر شكراً على أنعمه تعالى ، وتنزيها للنفس عن الزهو بالنصر ، والفرحة بالظفر ، وليس من شك ان الغرض من ذلك أن نتخلق بأخلاق القرآن ، ونتعظ بآدابه . قال الإمام على (ع) : اذا قدرت على عدول فاجعل العفو عنه شكراً للقدرة عليه ( إنه كان تو اباً ) . توبة الله على المعصوم معناها الرحمة لسه والرضوان عنه ، وتوبته على غيره قبولها منه . وسبق الكلام عن ذلك عند تفسير الآية ١١٧ من سورة التوبة ج ٤ ص ١١٣ .

وروي ان النبي قال عند نزول هذه السورة : نعيت إلي نفسي ، وان ابنته فاطمة عندما سمعت ذلك منه بكت . فقال لها : لا تبك ، فإنك أول أهلي لحوقاً بي فضحكت . وكأن الرسول (ص) قد أدرك من هسده السورة دنو أجله ، وانتهاء مهمته بعد حصول النصر والفتــح ودخول الناس في دين الله أفواجاً .

## وسير ويرس

ه آبات مكية .

## بني ليوالهم فالتحم فالتحييم

تَبَّتُ يَدَا أَبِي لَهَبٍ وَ تَبَّ\* مَا أَغْنَى عَنْهُ مَالُهُ وَمَا كَسَبَ\* سَيَصْلَى نَاراً ذَاتَ لَهَبٍ\* وَامْرَأْنُهُ حَمَّالَةُ الْحَطَبِ\* فِي جِيدِهَا حَبْلٌ مِنْ مَسَدٍ\*

#### الإعراب:

تبت فعل ماض ، ويدا فاعل ، وتب أيضاً فعل ماض . وما أغنى «ما» نافية

ومثلها ما كسب . وذات لهب صفة لنار . وامرأته مبتدأ وحمالة خبر . وفي جيدها خبر مقدم ، وحبل مبتدأ مؤخر ، ومن مسد متعلق بمحذوف صفة لحبل .

### المعنى :

( تبت يدا أبي لهب وتب ) . التب الهلاك ، وتبت الأولى دعاء عليه بالهلاك والخسران ، وتب الثانية إخبار بأنه هالك خاسر لا محالة ، ويدا أبي لهب كناية عن شخصه ، مثل « على اليد ما أخذت حتى تؤدي » لأن اليد مظهر القوة وأداة العمل ، وأبو لهب هو عبد العزى بن عبد المطلب بن هشام، فهو عم النبي (ص) ولكنه من أشد الناس عداوة له .. قال المفسرون والرواة : ان النبي (ص) صعد في ذات يوم على الصفا ، ونادى بطون قريش فاجتمعوا ومن جملتهم أبو لهب . فقال : أرأيتم لو أخبرتكم ان خيلا بالوادي تريد الغارة عليكم أكنتم تصدقوني ؟ . قالوا : نعم ، ما جربنا عليك إلا صدقا . فقال : انا نذير لكم بين يدي عذاب شديد . فقال أبو لهب : ألهذا جمعتنا ، تبا لك . فنزلت هذه السورة .

ر ما أغنى عنه ماله وما كسب ). لا يغني عنه مال ولا جاه ولا أولاد غداة الحساب والجزاء ، فكل ذلك حجة عليه ، وحسرة له ( سيصلى ناراً ذات لهب). هذا هو جزاؤه ، ومآله جهنم وساءت مصيراً .

( وامرأته حمّالة الحطب ) . امرأة أبي لهب هي أم جميل بنت حرب أخت أبي سفيان وعمة معاوية ، والحطب كناية عن الشر والإثم الذي يقودها الى النار، فلقد كانت في غاية العداوة لرسول الله (ص) تمشي بالنميمة عليه بين الناس لاطفاء دعوته ، والمناسبة بين النار والحطب واضحة .. هذا، الى ان العرب يلقبون المفسد اللهم محامل الحطب لأنه يوقد نار الفتنة . وقيل : أنها كانت تجمع الشوك وتنثره في طريق الرسول الأعظم (ص) ( في جيدها حبل من مسد ) . الجيد العنق ، والمسد الليف .. بعد أن وصفها سبحانه محمّالة الحطب أعطاها هذه الصورة العجيبة: تشد الحطب على رأسها بطرف من الحبل ، وطرفه الآخر في عنقها، فكأن الحطب تاج ، والحبل قلادة .

وتسأل: لقد حارب دعوة الرسول وآذاه كثير من طغاة الشرك كعقبة بن أبي معيط وأبي جهل والوليد بن المغيرة والعاص بن واثل وغيرهم، ومع ذلك لم يصرح القرآن بأسمائهم، فلهاذا خص أبا لهب بالذكر وأنزل الله فيه هذه السورة دون غيره؟ وأجاب الشيخ محمد عبده: بأن أبا لهب كان أشهر المعاندين لدعوة الرسول (ص) والممثل الأكبر لهم، وقد تأثر الذي من حركاته، ومن ثم خصه الله بالذكر من دوسهم وخم الشيخ محمد عبده تفسير هذه السورة بقوله: من قال لك: لا بجوز ان تستند في حكم من الأحكام الى كتاب الله وسنة نبيه بالغا ما بلغت من العلم ، بل بجب عليك ان ترجع الى قول فلان ورأي فلان ، من قال لك هذا فهو أبو لهب ، وكل امرأة تمثي بالنميمة والفساد بين الناس فهي حمّالة الحطب في جيدها حبل من مسد .

## سيؤثرة الأجلاص

١٤ آيات مكية .



قُلْ هُوَ اللهُ أَحَدُ ﴿ اللهُ الصَّمَدُ ﴿ لَمْ يَلِدُ وَلَمْ يُولَدُ ﴿ وَلَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُواً أَحَدُ ﴿

#### الاعراب:

ضمير هو يعود الى خالق الكون ، كأن سائسلاً يسأل : من هو الحالق ؟ فأجيب هو الله أحد ، فهو مبتدأ أول ، والله مبتدأ ثان وأحسد خبره والجملة خبر الأول . الله الصمد مبتدأ وخبر . وهنا سؤال يطلب الجواب ، وهو لمساذا

قال : يلد بلا واو ، ويولد بالواو مع ان كلاً منهما مضارع مجزوم ؟ وأجاب ابن خالويه - ت ٣٠٠ ه في كتاب إعراب ثلاثين سورة بأن لم يليد الأصل فيه يوليد بكسر اللام، فلما حلت الواو بين ياء وكسرة حذفت لأن الياء تشبه الكسرة ، فإن حلت الواو بين ياء وضمة لم تحذف مثل يوطئ ويوجل والواو في يولد حلت الواو بين ياء وفتحة لا بين ياء وكسرة ، ولذا لم تحذف . وأحد اسم بكن ، وكفؤا خبرها ، وله متعلق بكفؤ .

#### المعنى

أصول الاسلام ثلاثسة : التوحيد ، والنبوة ، والبعث ، ويتفرع عن الأول صفاته تعالى ، وعــن الثاني القرآن والشريعة ، وعن الثالث الحساب والجزاء . وهذه السورة الشريفة تقرر الأصل الأول .

(قل هو الله أحد) في ذاته وصفانه وأفعاله، لا شريك له في شيء، ولا فعل شيئاً لجلب منفعة له أو دفع مضرة عنه و تكلمنا مفصلاً عن التوحيد ونفي الشريك عند تفسير الآية ٤٨ من سورة النساء ج ٢ ص ٣٤٤ بعنوان «دليل التوحيد والأقانم الثلاثة .

( ألله الصمد ) . ومعناه في اللغة السيد الذي يُلجأ اليه في الحاجات والمهات، والمراد به هنـــا الغني عن كل شيء ، ويفتقر اليه كل شيء لأنه خالق الأشياء ومصدرها .

( لم يلد ) . هذا رد على من زعم ان نقد ابناً أو بنات . قال علماء الكلام: لو كان نقد ولد لكان مركباً ، ولكل مركب نهاية بانحلال أجزائه ، وأصح من هذا وأوضح أن يقال : لو كان نقد ولد لكان لمه شبيه ووارث لأن الولد يشبه والده ويرثه ، ولا شبيه نقد ولا وارث . قال الإمام على (ع) « لم يولد سبحانه فيكون في العز مشاركاً ، ولم يلد فيكون موروثاً وهالكاً » .

( ولم يولد ) . هذا رد عسلى من زعم ان في الوجود آلهة مولودين . ولو كان الإلـ مولوداً لكان حادثاً يبتدى وجوده بتاريخ ولادته . قال الإمام أمسير المؤمنين (ع) : « لم يلد فيكون مولوداً ، ولم يولد فيصير محدوداً ، أي تكون بداية وجوده من يوم ولادته .

#### سورة الاخلاص

( ولم يكن له كفواً أحد ) لا في وجوده وذاته ، ولا في صفاته وأفعاله.. وقد راجعت عشرات المصادر ، وأنا أفسر هذه السورة ، من كتاب الأسفار للملا صدرا والمواقف للايجي الى أبسط التفاسير كالبيضاوي ، ودققت فيها طويلاً لاختار أفضلها ، فما وجدت أخصر وأصدق وأوضح من قول الإمام الحسين (ع) فقد سأله أهل البصرة عن معنى الصمد ؟ فقال : ان الله سبحانه قد فسر الصمد بقوله : و لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفوا أحد ». وعلى هذا التفسير المختصر المفيد يسوغ لنا أن نقول : معنى الله أحد : انه الصمد ، ومعنى الصمد انه لم يلد ولم يولد ولم يولد : انه لم يكن له كفوا أحد .

## سيؤثرة الفتكلق

ه آيات مكية وقيل غير ذلك .

## بنير المُ الجَمْزِ الرَّحْمِزِ الرَّحِينَ مِ

قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ ٱلْفَلَقِ\* مِنْ شَرِّ مَا خَلَقَ\* وَمِنْ شَرِّ غَاسِقِ إِذَا وَقَبَ\* وَمِنْ شَرِّ النَّفَّاتَاتِ فِي ٱلْعُقَدِ\* وَمِنْ شَرِّ حَاسِدٍ إِذَا حَسَدَ\*

#### المعنى :

( قل أعود برب الفلق ) . فلق الشيء أي شقة ، ويطلق الفلق على الحلق كله ، لأن الله سبحانه نقله من العدم الى الوجود ، فكأنه كان مستوراً فكشف عنه ، وأيضاً يُطلق الفلق على الصبح لأنه يزيل الظلام ويحل مكانه ، وهو المراد

هنا عند أكثر المفسرين ، ويؤيده ما جاء في الآية ٩٦ من سورة الأنعام « فالق الأصباح وجعل الليل سكناً » ومها يكن فإن الله سبحانه هو رب الصبح والحلق كله .. وقد أمر نبيه الكريم ان يعتصم به ( من شر ما خلق ) أي من شر كل ذي شر انساناً كان أم غير انسان .. وما من مخلوق إلا وفيه الأهلية التامة للخبر والشر ، قوة موجبة وأخرى سالبة ، ولا شيء في الوجود خير محض بذاته إلا خالق الوجود . أنظر ج ٢ ص ٣٨٤ فقرة « ليس بالامكان أبدع مما كان » .. وبعد أن أمر سبحانه نبيه الأكرم أن يتعوذ من شر كل ذي شر خص بالذكر ما أشار اليه فما يلى :

( ومن شر غاسق اذا وقب ) . الغاسق هو الليل المظلم، والوقب هنا الدخول، والمراد بشر الليل ما يحدث فيه من مكروه كتنفيذ الدسائس والمؤامرات، والسرفة والاغتيالات ، والفسق والفجور ، وما الى ذلك من شر يكبر بليل .

( ومن شر النفائات في العقد ) . ليس المسراد بالنفائات هنا الساحرات أو جاعات السحرة ذكوراً واناثاً كما قال كثير من المفسرين .. كلا، وانما المراد كل مشعوذ محتال يتاجر بالشعارات والمبادىء سواء أنفث في العقد مدعياً تسخير الجن كذباً ونفاقاً ، أم لم ينفث .. وخص سبحانه النفائات بالذكر لأنها مظهر الشعوذة وعنوان النفاق .

وروى الرواة عن عائشة ان يهودياً اسمه لبيد بن الأعصم سحر النبي (ص) وأثر فيه سحره حيى كان يخيل له ان يفعل الشيء وهو لا يفعله ، وان همده السورة والتي بعدها نزلت في ذلك !. وهذه الرواية بجب طرحها شرعاً وعقلا ، أما عقلا فلأن النبي معصوم لا ينطق إلا بالوحي ، فيستحيل ان يحيل له انه يوحي اليه ، وأما شرعاً فلأن الله سبحانه قد كذب السحر وأهله حيث قال عز من قائل ، و يحيل اليه من سحرهم انها تسعى – الى قوله -- ولا يفلح الساحر حيث أتى – 71 طه ، وأيضاً كذب المشركين الذين وصفوا النبي بالمسحور: ه إذ يقول الظالمون ان تتبعون إلا رجلا مسحوراً – ٤٧ الإسراء ، . أنظر ما كتبناه عن السحر وحكمه في ج١ ص ١٦٤ وفي ج٣ ص ٣٧٩ بعنوان وحول السحر ، ومن الطريف ما نقله الشيخ محمد عبده عن كثير من المقلدين على حد تعبيره، ومن الطريف ما نقله الشيخ محمد عبده عن كثير من المقلدين على حد تعبيره، حيث قالوا : لقد صع الخبر بتأثير السحر في نفس رسول الله (ص) ومن أنكر حيث قالوا : لقد صع الخبر بتأثير السحر في نفس رسول الله (ص)

ذلك فقد أبدع في الدين لأن القرآن قد جاء بصحة السحر ، وعلق الشيخ محمد عبده على ذلك بقوله : فانظر كيف ينقلب الدين الصحيح الى بدعة عند المقلدين، ويحتجون بالقرآن الذي نفى السحر على ثبوت السحر وتأثيره في رسول الله تمساماً كما قال المشركون عنه : انه رجل مسحور .

( ومن شرحاسد إذا حسد ) . الحاسد هو الذي يتمبى زوال النعمة عن أهلها ، وان تكون له من دولهم . وفي الحديث المنافق بحسد ، والمسؤمن يغبط أي يتمبى أن يكون لسه من النعمة مثل ما لأخيه ، ولا يتمبى زوالها عنه . والحسد من أمهات الكثير من الرذائل كالحقد واللؤم والكذب والغيبة والنميمة والمكر والحداع والسعي بكل سبيل لازالة النعمة عن المحسود ، ومن هنا أمر الله سبحانه نبيه الكريم ان يتعوذ من شر الحاسد ، ومهذا يتضح ان المراد مسن شره سوء مقاصده وأقواله وأفعاله ، لا نظرات عينيه وإضرارها بالمحسود كما قال أكثر المفسرين .. ومن الطريف ما ذكره بعضهم في تفسيره ان رجالاً كان مشهوراً بإصابة العين ، حي كان الناس يستأجرونه لحذه الغاية ، وفي ذات يوم استأجرته المرأة ليحسد عدواً لها ويقتله بعينيه ، وصحبته الى الرجل ، وقالت له : هسذا مرأة ليحسد عدواً لها الحاسد : ما أجمل عينيك ! فا أتم كلامه حتى عميت .

## ميتوشرخ التنايين

۲ آيات مدنية .

### بنير أله ألهم التحييم

قُلْ أَعُوذُ بِرَبُ النَّاسِ\* مَلِكِ النَّاسِ\* إلهِ النَّاسِ\* مِنْ شَرَّ الْوَسُواسِ الْخَنَّاسِ\* الَّذِي يُوَسُوسُ فِي صُدُورِ النَّاسِ\* مِنَ الْجِنَّةِ وَالنَّاسِ\*

#### الإاعرب:

ملك الناس عطف بيان لرب الناس، ومثلة إله الناس. والحناس صفة للوسواس، ومثله الذي يوسوس .

### المعنى :

(قل أعوذ برب النساس ملك الناس إله الناس). الحطاب للنبي (ص) ، والمراد به الناس لأن النبي لا يلجأ ولن يلجأ إلا الى الله وحده. وكلمة الرب تطلق عسلى المالك والسيد والمنعم ، وكلمة الملك على المهيمن والمنصرف والقادر ويطلق الإله على الحالق والمبدع والمصور والقابض والباسط. والله سبحانه خالق النساس والمنعم عليهم والمتصرف بهم والمدبر لشؤونهم ، فجدير بهم ان يعبدوه ويعتصموا به وحده.

وتسأل : أليس الله خالق كل شيء ، ومالك كل شيء ، فلماذا خص الناس بالذكر ؟

الجواب : لأن الناس هم الذين ارتابوا بخالقهم ، وكفروا بأنعمــه واستعانوا بغيره ، أو كانوا أكثر طغياناً من سائر المخلوقات على وجه العموم ، فخصهم سبحانه بالذكر لعلهم بهتدون .

(من شر الوسواس) . الوسواس يفتح الواو اسم مصدر بمعنى الوسوسة ، وهو الصوت الخفي الذي لا يحس ، وبكسر الواو مصدر ، والفرق بين المصدر واسم المصدر لا ينظر واسم المصدر ان الأول ينظر اليه نسبة الفعل الى فاعل ، واسم المصدر لا ينظر الى الفاعل بل الى الفعل فقط وبصرف النظر عن الفاعل ، وعلى أية حسال فإن المراد بالوسوسة هنا ما يحاك في النفس من الأفكار السوداء التي تصد عن الحق وسبيله .. وما من أحد ينجو من حديث النفس ووسوستها إلا من عصم الله ، وهو سبحانه لا يؤاخذ العباد على الوسوسة إلا إذا انعكست على قول أو فعل ، وهو سبحانه لا يؤاخذ العباد على الوسوسة إلا إذا انعكست على قول أو فعل ، قال الرسول الأعظم (ص) : « لكل قلب وسواس ، فإذا فتق الوسواس حجاب القلب ، ونطق به اللسان أخذ به العبد ، وإذا لم يفتق الحجاب ولم ينطق ب

#### سورة الناس

اللسان فلا حرج به . (الحناس) من خنس اذا تأخر وتنحى ، والمراد بهذا الوصف هنا ان الانسان اذا تنبه للوسوسة الشيطانية ، وتعوذ بالله منهـا مخلصاً ذهبت عنه واختفت .

( الذي يوسوس في صدور الناس من الجنة والناس ) . ظاهر الآيسة يدل بوضوح ان الموسوس اليه نوع واحد ، وهم الناس فقط ، أما الذي يوحي بالوسوسة فنوعان : أحدهما من الجن والآخر من الانس ، ووسوسة انسي لإنسي مثله أن يزين له الجريمة ويغريه بها ، وهذا واضح وكثير ، أما كيف يوسوس جني لإنسي فائلة أعلم .. وقد يكون المسراد بوسوسة الجن للانس حديث النفس الذي ينبع من داخلها لا من أقوال الآخرين .. وأياً كان مصدر الوسوسة فإن على العبد أن يلجأ الى ربه وبعتهم به وحده من كل شر سواء أكان من نفسه أم من غيره .

وكان الفراغ من هسلما النفسير مناء ١٥ جادى الآخرة من سنة ١٣٩٠ هـ الموافق ١٨ آب سنة ١٩٧٠ م ، وقد استغرق حوالي أربع سنوات من العمـــل المتواصل ليل نهار .

والحمد الله الذي أعاني على تفسير قرآنه ، وسهل على توضيح بيانه ، وهو سبحانه وحده المسؤول أن بجعلي من المعتصمين بحبله ، وبجعله لي ذخيرة ليوم تذخر له الدخائر ، وتبلى فيه السرائر ، وان يزيدني من فضله وإحسانه .. انه منان كريم . والصلاة على محمد وآله الطيبين .

### الفهمي

### سورة الدخان

|            | <b>77</b>                                       |
|------------|-------------------------------------------------|
| ٥          | إنا أنزلناه في ليلة مباركة الآية ١ ٩            |
| ٧          | يوم تأتي السماء بدخان مبين الآية ١٠ ٢١          |
| •          | هؤلاء قُوم مجرمون الآية ٢٣ ٣٣                   |
| 11         | أهم خير ُأَم قوم تبع الآية ٣٤ – ٤٢              |
| ١٤         | طعام الأثيم وطعام المتقين الآية ٤٣ ــ ٥٩        |
|            | سورة الجاثية                                    |
| ۱۷         | إن في السموات والأرض لآيات للمؤمنين الآية ١ – ٦ |
| 11         | ويل لكل أفاك أثيم الآية ٧ – ١٥                  |
| **         | أيضًا بنو اسرائيل الآية ١٦ – ٢٠                 |
| <b>7 £</b> | <i>ضُر</i> بت الذلة على اسرائيل بحكم التوراة    |
| Y7         | اتخذ إلهه هواه الآية ٢١ ٢٦                      |
| ٣.         | كل أمة تدعى الى كتابها الآية ٢٧ – ٣١            |
| 44         | اليوم ننساكم الآية ٣٧ ــ ٣٧                     |
|            | سورة الأحقاف                                    |
| ۳۷         | أين الدليل إن كنتم صادقين الآية ١ ــ ٦          |
| 44         | الوثنية في عصر الفضاء                           |
|            |                                                 |

| ٤٠         | أم يقولون أفتراه الآية ٧ 🗕 ١٢             |  |  |  |
|------------|-------------------------------------------|--|--|--|
| 24         | وحمله وفصاله ثلاثون شهراً الآية ١٣ ـــ ١٦ |  |  |  |
| ٤٧         | قال لوالديه أف لكما الآية ١٧ ــ ٢٠        |  |  |  |
| ۰۰         | هود الآية ۲۱ ــ ۲۸                        |  |  |  |
| ٥٣         | الجن يستمعون القرآن الآية ٢٩ ــ ٣٢        |  |  |  |
| 70         | أليس هذا بالحق الآية ٣٣ ــ ٣٥             |  |  |  |
|            | سورة محمد                                 |  |  |  |
| ٥٩         | وآمنوا بما نزل على محمد الآية ١ ــ ٣      |  |  |  |
| 37         | ان تنصرُوا الله ينصركم الآية ٧ — ١٤       |  |  |  |
| 7.8        | الدولمة الاسلامية                         |  |  |  |
| ٦٧         | صفة الجنة الآية ١٥ ــ ١٩                  |  |  |  |
| ٧١         | طاعة وأول معروف الآية ٢٠ ــ ٢٣            |  |  |  |
| ٧٣         | أفلا يتدبرون الفرآن الآية ٢٤ ــ ٣١        |  |  |  |
| ٧٦         | ولا تبطلوا أعمالكم الآية ٣٢ ــ ٣٨         |  |  |  |
| ٧٨         | القرآن وسياسة الحرب                       |  |  |  |
| سورة الفتح |                                           |  |  |  |
| ٨٢         | إذا فتحنا لك الآية ١ ــ ٥                 |  |  |  |
| ۸۰         | ويعذب المنافقين الآية ٦ – ٩               |  |  |  |
| ۸٦         | بيعة الرضوان ُتحت الشجرة الآية ١٠ ١٤      |  |  |  |
| ۸۷         | خلاصة القصة                               |  |  |  |
| ٨٩         | المخلفون من الاعراب                       |  |  |  |
| 41         | ذرونا نتبعكم الآية ١٥ – ١٧                |  |  |  |
| 94         | اذ يبايعونك تحت الشجرة الآية ١٨ – ٢٤      |  |  |  |
| 4٧         | وصدوكم عن المسجد الحرام الآية ٢٥ – ٢٦     |  |  |  |
| 11         | رؤيا الرسول الآبة ٧٧ ــ ٢٩                |  |  |  |
| 1.4        | الصحابة والقرآن                           |  |  |  |
| 1.5        | هل الاثنا عشرية باطنيون ؟                 |  |  |  |

### سورة الحجرات

| 1.7 | لا ترفعوا أصواتكم فوق صوت النبي الآية ١ ٥       |
|-----|-------------------------------------------------|
| 1.4 | ان جاءكم فاسق بنبأ فتبينوا الآية ٦ "            |
| 111 | الله حبب البكم الايمان الآية ٧ - ٨              |
| 117 | وان طائفتان مُن المؤمنين اقتتلوا الآية ٩ ـــ ١٠ |
| 311 | الاخوة الدينية والاخوة الانسانية                |
| 110 | لا يسخر قوم من قوم الآية ١١                     |
| 117 | كيف تكسب الأصدقاء ؟                             |
| 114 | الظن والتجسس والغيبة الآية ١٢                   |
| 114 | المظين                                          |
| 11. | التجسس                                          |
| 111 | الغيبة                                          |
| 177 | أكرمكم عند الله أثقاكم الآية ١٣ ١٨              |
|     | سورة ق                                          |
| 144 | والقرآن المجيد الآية ١ – ١١                     |
| 111 | شبهة الآكل والمأكول                             |
| 141 | أفعيينا بالحلق الأول الآية ١٢ ــ ٢٢             |
| 122 | منّاع للخير الآية ٢٣ – ٣٥                       |
| ۱۳۷ | يوم ينادي المنادي الآية ٣٦ ٤٥                   |
|     | سورة الذاريات                                   |
| 181 | والذاريات ذرواً الآية ١ ــ ١٤                   |
| 124 | حق السائل والمحروم الآية ١٥ ـــ ٣٠              |
| 127 | الله والمعرفة الحسية                            |
| 104 | فما خطبكم أنها المرسلون الآية ٣١ – ٤٦           |
| 100 | ومن كلُّ شِّيء خلقنا زوجين الآبة ٤٧ ــ ٦٠       |

### سورة الطور

| 17.         | والطور الآية ١ – ١٦                        |
|-------------|--------------------------------------------|
| 177         | أهل الجنة الآية ١٧ – ٢٨                    |
| 170         | لا عذر لمن أنكر نبوة محمد الآية ٢٩ – ٤٤    |
| 174         | فذرهم حتى يلاقوا يومهم الآية ١٥ ٤٩         |
|             | سورة النجم                                 |
| †V <b>Y</b> | رآه عند سدرة المنتهى الآية ١ – ١٨          |
| ۱۷۳         | فكان قاب قوسين                             |
| 177         | اللات والعزى وُمناة الآية ١٩ – ٢٦          |
| ۱۷۸         | الظن لا يغني عن الحق الآية ٢٧ – ٣٢         |
| 141         | ليس للانسان إلا ما سعى الآية ٣٣ – ٤١       |
| ۱۸۳         | الى ربك المنتهى الآية ٤٢ – ٦٣              |
| ۹۸۰         | المادة والحياة                             |
|             | سورة القمر                                 |
| ۱۸۸         | وانشق القمر الآية ١ – ٨                    |
| 141         | نوح الآية ٩ ١٧                             |
| 194         | هود وصالح الآية ١٨ ــ ٣٢                   |
| 777         | لوط الآية ٣٣ – ٤٤                          |
| 144         | كل شيء خلقناه بقدر الآية على 🗕 👓           |
| 4.1         | كل شيء بمقدار                              |
|             | سورة الرحمن                                |
| 7.4         | خلق الانسان علمه البيان الآية ١ – ١٣       |
| 4.7         | كلُّ يوم هو في شأن الآية ١٤ – ٣٠           |
| Y • 4       | الله والأنيسان وابن عربسي                  |
| ۲1.         | لا تنفذون إلا بسلطان الآية ٣١ – ٤٥         |
| 717         | هل جزاء الاحسان إلا الاحسان الآية ٤٦ ــ ٧٨ |
| 710         | الأجر حق والزيادة تفضل                     |

### سورة الواقعة

| 414          | إذا وقعت الواقعة الآية ١ ٢٧                      |
|--------------|--------------------------------------------------|
| **1          | أصحاب أليمين الآية ٢٨ – ٤١                       |
| **           | أصحاب الشيأل الآية ٤٢ - ٥٧                       |
| 440          | أفرأيتم ما تحرثون الآية ٥٨ ــ ٧٠                 |
| 774          | لا عَسْهُ إِلَّا الْمُطْهِرُونَ الْآيَةِ ٧٦ – ٩٦ |
| ***          | الاسلام وقادة الفكر الأوروبـي                    |
|              | سورة الحديد                                      |
| <b>77</b> 7  | هو الأول والآخر الآية ١ ٢                        |
| 71.          | وانفقوا نما جعلكم خلفاء فيه الآية ٧ – ١١         |
| 717          | باطنه الرحمة وظاهره العذاب الآية ١٢ – ١٥         |
| 727          | ألم يأن للذين آمنوا الآية ١٦ ١٩                  |
| 40.          | الْحياة الدنيا لعب ولهو الآية ٢٠ – ٢٤            |
| 707          | المصائب وصاحب الظلال                             |
| YPE          | الحديد فيه بأس شديد الآية ٢٥ ٢٩                  |
|              | سورة المجادلة                                    |
| 777          | الظهار الآية ١ – ٤                               |
| 377          | ماخص القصة                                       |
| <b>777</b>   | النجوى الآية ٥ ـــ ١٠                            |
| **           | فافسحوا يفسح الله لكم الآية ١١ ١٣                |
| <b>Y Y Y</b> | صدر المجلس                                       |
| YVE          | اتخذوا ايمانهم جنة الآية ١٤ ١٩                   |
| 777          | لاغلبن أنَّا ورسلي الآية ٢٠ ـــ ٢٢               |
|              | سورة الحشر                                       |
| 44.          | سبح لله الآية ١ _ ٥                              |
| 441          | ملخص قصة بني النضير                              |
| ۲۸۳          | الدعابات المضللة والوقت المناسب                  |

| YAE         | كيلا يكون دولة بين الأغنياء الآية ٦ ٨           |
|-------------|-------------------------------------------------|
| YAA         | ويؤثرون على أنفسهم الآية ٩ ــ ١٥                |
| 777         | فلما كفر قال اني بريء منك الآية ١٦ ٢٠           |
| 141         | لو أنزلنا هذا القرآن على جبل الآية ٢١ – ٢٤      |
|             | سورة المنتحنة                                   |
| Y4V         | لا تتخذوا عدوي وعدوكم أولياء الآية ١ – ٣        |
| <b>Y</b> ¶A | ملخص القصة                                      |
| Y99         | أسوة حسنة في ابراهيم الآية ٤ – ٧                |
| ۳۰۲         | لا ينهاكم الله عن الذين لم يقاتلوكم الآية ٨ – ٩ |
| 4.4         | الدول الصديقة والمعادية                         |
| 4.0         | . اذا جاءكم المؤمنات مهاجرات الآية ١٠ ١١        |
| ٣٠٨         | اذا جامكُ المؤمنات يبايعنك الآية ١٢ ـــ ١٣      |
|             | سورة الصف                                       |
| 711         | كأنهم بنيان مرصوص الآية ١ ٦                     |
| 317         | تحريف التوراة والانجيل                          |
| 717         | والله متم" نوره الآية ٧ – ١٤                    |
|             | سورة الجمعة                                     |
| 441         | بعث في الأمين رسولاً الآية ١ – ٤                |
| 414         | كمثل الحار يحمل أسفاراً الآية ٥ – ٨             |
| ***         | صلاة الجمعة الآية ٩ – ١١                        |
|             | سورة المنافقين                                  |
| 444         | هم العدو فاحذرهم الآية ١ – ٦                    |
| ***         | البخرجنُ الأعزَ منها الأذل الآية ٧ ــ ١٩        |
|             | سورة التغابن                                    |
| 441         | فمنكم كافر ومنكم مؤمن الآية ١ – ٦               |
|             | 444                                             |

| TTA         | ذلك يوم التغابن الآية ٧ — ١٣                           |  |  |
|-------------|--------------------------------------------------------|--|--|
| <b>727</b>  | عداوة الأزواج والأولاد الآية ١٤ ـــ ١٨                 |  |  |
|             | سورة الطلاق                                            |  |  |
|             |                                                        |  |  |
| 717         | فطلقوهن لعدتهن الآية ١ – ٥                             |  |  |
| 404         | لينفق ذو سعة الآية ٣ – ٧                               |  |  |
| 707         | وكأين من قرية الآية ٨ – ١٢                             |  |  |
| <b>***</b>  | سبع سموات ومن الأرض مثلهن                              |  |  |
|             | سورة التحريم                                           |  |  |
| 44.         | لم تحرم ما أحل الله لك الآية ١ – ٥                     |  |  |
| 771         | ملخص القصة                                             |  |  |
| 478         | وقودها الناس والحجارة الآية ٦ ــ ٩                     |  |  |
| 414         | امرأة نوح وامرأة لوط الآية ١٠ ~ ١٢                     |  |  |
|             | ے<br>سور <b>ۃ</b> الملك                                |  |  |
| ***         | تبارك الذي بيده الملك الآية ١ – ١١                     |  |  |
| ***         | فامشوا في مناكبها الآية ١٢ ــ ١٩                       |  |  |
| ۳۸۰         | بمشيّ مكباً على وجهه الآية ٢٠ ــ ٣٠                    |  |  |
|             | سورة القلم                                             |  |  |
| <b>*</b> ** | ما أنت بمجنون الآية ١ – ١٦                             |  |  |
| <b>TA9</b>  | فأصبحت كالصريم الآبة ١٧ – ٣٣                           |  |  |
| *4*         | أفنجعل المسلمين كالمجرمين الآية ٣٤ ٤٣                  |  |  |
| 444         | فذرني ومن يكذب الآية ٤٤ ــ ٥٢                          |  |  |
| سورة الحاقة |                                                        |  |  |
| 1           | الحاقة ما الحاقة الآية ( - ١٨                          |  |  |
| t·t         | حملة العرش                                             |  |  |
| ٤٠٥         | يا ليتها كانت القاضية الآبة ١٩ ــ ٣٧                   |  |  |
| £ • A       | مَا تَبْصُرُونَ وَمَا لَا تَبْصُرُونَ الْآيَةِ ٣٨ _ ٢٥ |  |  |

### سورة المعارج

| £14          | مقداره ٥٠ ألف سنة الآية ١ ١٨                              |
|--------------|-----------------------------------------------------------|
| 113          | الشيطان والبحث عن الغيب                                   |
| ٤١٦          | من هم المصلون الآية ١٩ ــ ٣٥                              |
| ٤١٩          | فلرهم يخوضوا ويلعبوا الآية ٣٦ ـــ ٤٤                      |
|              | سورة نوح                                                  |
| ٤٢٣          | دعوت قومي ليلاً ونهاراً الآية ١ ١٢                        |
| 177          | الايمان والرخاء                                           |
| ٤٢٨          | خلقَكُمُ أَطُواراً الآية ١٣ – ٢٠                          |
| £ Y 4        | ولا تُلْـرن وداً ولا سواعاً الآية ٢١ — ٢٨                 |
|              | سورة الجن                                                 |
| 177          | استمع نفر من الجن الآبة ١ ٧                               |
| <b>£</b> ٣٦  | وإنا لمسنا السهاء الآية ٨ ١٧                              |
| <b>£ £</b> • | إن المساجد لله الآية ١٨ – ٢٨                              |
|              | سورة المزمل                                               |
| £££          | يا أيها المزمل الآية ١ - ٩                                |
| <b>£</b> £7  |                                                           |
| 111          | شخصية الرسول الأعظم<br>واهجرهم هجراً جميلاً الآية ١٠ – ١٩ |
| 10.          | فاقرأوا مَا تيسر من القرآن الآية ٢٠                       |
|              | سورة المدثر                                               |
| 101          | يا أمها المدثر الآية ١ ١٠                                 |
| <b>1</b> • V | ذرني ومن خلقت وحيداً الآية ١١ ــ ٣١                       |
| 209          | ملخص القصة                                                |
| <b>፥</b> ጉዮ  | وكنا نخوض مع الخائضين الآبة ٣٢ – ٥٦                       |
|              |                                                           |

### سورة القيامة

|                | <b>-</b>                               |
|----------------|----------------------------------------|
| <b>£</b> 7.A   | سوي بنانه الآية ١ ــ ١٩                |
| 141            | بل تحبون العاجلة الآية ٣٠ ــ ٤٠        |
|                | سورة الانسان                           |
| 573            | على أتى على الانسان الآية ١ ــ ٣       |
| ٤٨٠            | ويطعمون الطعام على حبه الآية ٧ — ٢٢    |
| £A£            | إن هؤلاء يحبون العاجلة الآية ٢٣ ـــ ٣١ |
|                | سورة المرسلات                          |
| £AA.           | والمرسلات عرفاً الآية ١ ــ ٢٨          |
| 143            | إلى ظل ذي ثلاث شُعب الآية ٢٩ ـ ٥٠      |
|                | سورة النبأ                             |
| <b>£</b> ¶V    | عمم ً بِتساءلون الآية ١ – ١٦           |
| 144            | يوم الفصل الآية ١٧ ــ ٣٠               |
| ø• Y           | إن للمتقين مفازاً الآية ٣١ ــ ٤٠       |
|                | سورة النازعات                          |
| a • a          | والنازعات غرقاً الآية ١ ـــ ١٤         |
| ۸۰۰            | هل أناك حديث موسى الآية ١٥ ــ ٣٣       |
| <b>&gt;</b> }} | الطامة الطبرى الآية ٣٤ ـ ٤٦            |
|                | سورة عبس                               |
| 118            | عبس وتولى الآية ١ – ١٦                 |
| 10             | من حو العايس ؟                         |
| 114            | قتل الانسان ما أكفره الآية ١٧ ــ ٤٢    |
|                |                                        |

### سورة التكوير

| ۰۲۳         | إذا الشمس كورِّرت الآية ١ ــ ١٤      |
|-------------|--------------------------------------|
| 070         | الخنس والكنس الآية ١٥ ــ ٢٩          |
|             |                                      |
|             | سورة الانفطار                        |
|             | سورة المطففين                        |
| ٥٣٣         | ويل للمطففين الآية ١ – ١٧            |
| 041         | ختامه مسك الآية ١٨ ــ ٣٦             |
|             | سورة الانشقاق                        |
| 044         | إذا السياء انشقت الآية ١ — ١٥        |
| 011         | فلا اقسم بالشفق الآية ١٦ ــ ٢٥       |
| oti         | سورة البروج                          |
| OEA         | سورة الطارق                          |
| 001         | سورة الأعلى                          |
| 000         | سورة الغاشية                         |
| 004         | سورة الفجر                           |
| 009         | والفجر وليال عشر الآية ١ ــ ١٦       |
| 770         | ونحبون المال حباً جماً الآية ١٧ _ ٣٠ |
| ٥٦٥         | سورقالبلد                            |
| 979         | سورة الشمس                           |
| ۰۷۰         | النفس وتسويتها                       |
| ٥٧٣         | سورة الليل                           |
| <b>6</b> VV | سورة الضبحي                          |
| ٥٨٠         | سورة الانشراح                        |
| ۳۸۵         | سورة التين                           |
| o A o       | سورة العلق                           |
| ۵۸۸         | المال والطغيان                       |
| 04.         | سورة القدر                           |
|             |                                      |

| 094   | سورة البينة   |
|-------|---------------|
| 097   | سورة الزلزلة  |
| 044   | سورة العاديات |
| 3 · Y | سورة القارعة  |
| 4.4   | سورة التكاثر  |
| 7.0   | سورة العصر    |
| 7.4   | سورة الهمزة   |
| 4.4   | سورة الفيل    |
| 4.4   | ملخص القصة    |
| 311   | سورة قريش     |
| 311   | سورة الماعوت  |
| 313   | سورة الكوثر   |
| 117   | سورة الكافرون |
| 714   | سورة النصر    |
| 771   | سورة تبت      |
| 777   | سورة الاخلاص  |
| 345   | سورة الفلق    |
| 777   | سورة الناس    |
| 774   | الفهوس        |

مُحْدِثُ بَيْنَ الْحِيْثِ الْحَيْثِ الْحَيْلِ الْحَيْثِ الْحَيْثِ الْحَيْثِ الْحَيْثِ الْحَيْثِ الْحَيْلِ الْعَلِيلِ الْحَيْلِ الْمِيلِ الْعَلِيلِ الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلْمِ الْعَلْمِ الْعِ