



# تهنين يُرُكُ الْمُ اللّهُ اللّه

الطبغة المنقبجة

الجيئ الآوَلُ

لِلْعَالِمُنَّةُ لِلْفُنْتُ لِلْهُ الْمُنْكُلُولُونِيْنَ الْمُنْكُلُولُونِيْنَ الْمُنْكُلُونِيْنَ الْمُنْكُلُونِيْنَ الْمُنْكِلُونِيْنَ الْمُنْكِلُونِيْنَ الْمُنْكِلُونِيْنَ الْمُنْكِلُونِيْنَ الْمُنْكِلُونِيْنَ الْمُنْكِلُونِيْنَ الْمُنْكِلُونِيْنَ الْمُنْكِلُونِيْنَ اللّهِ الْمُنْكِلُونِيْنَ اللّهُ الْمُنْكِلُونِيْنَ اللّهُ الْمُنْكِلُونِيْنَ اللّهُ الْمُنْكِلُونِيْنَ اللّهُ الْمُنْكِلُونِيْنَ اللّهُ الْمُنْكُلُونِيْنَ اللّهُ الْمُنْكُلُونِيْنَ اللّهُ الْمُنْكُلُونِيْنَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

ۼؖۼؾ؇ێ۪ؿؙ ڂۣؠؘێؽؙؽ۬ۮڒڲٵۿؚؽ



: قمی مشهدی، محمّد بن محمّد رضا، قرن ۱۲ ق. سرشناسه

: تفسير كنز الدقائق و بحر الغر اتب/محمّد بن محمد رضاالقمي المشهدي؛ تحقيق حسين درگاهي. عنوان و پدیدآور مشخصات نشر : تهران: شمس الضحي، ١٣٨٧.

مشخصات ظاهری :۱۴ ج.

ISBN 978 - 964 - 8767 - 07 - 0 ؛ (آج): شابک

(دوره)؛ 3 - 66 - 8767 - 964 - 988 (دوره)؛

وضعبت فهرستنوبسي : فييا.

:کتاب حاضر در سال های مختلف توسط ناشرین مختلف منتشرشده است. يادداشت

موضوع : تفاسير ماثوره -- شيعه اماميه.

موضوع : تفاسير شيعه -- قرن ١٢ ق.

: درگاهی، حسین، ۱۳۳۱ – ، مصحح. شناسه افزوده

: ۱۳۸۷ کی ۸ تی / ۳/ BP 48 رده بندی کنگره YAV/ IVTF: رده بندی دیویی

شماره کتابخانه ملی: ۱۶۳۰۶۱۷

#### تفسير كنز الدقائق و بحر الغرائب، البزء الأول

تأليف: الشيخ محمّد بن محمّد رضا القمّي المشهدي

تحقیق: حسین درگاهی

منشورات مؤسسة شمس الضحئ

الطبعة الاولى: ١٣٨٧ هـ ق ـ ١٣٨٧ هـ.ش..

طبع في ١٩٠٠ نسخة

المطبعة: نكارش

سعر الدُّورة في. ١٧ مجلداً: ١١٠/٠٠٠ توماناً

شابك (ردمك ): الجزء الأول: 944 \_ 954 \_ 4464 \_ + 4 \_ +

شابك (ردمك) الدُورة في ١۴ مجلداً: ٣- ١٤- ٨٧٤٧) الدُورة في

صندوق البريد: تهران ۲۱۴۱\_۱۹۳۹۵

#### مراكز الترزيم:

۱) قسم، شبارع منعلم، سناحة روح الله، رقسم ۶۵، هناتف و فكس: ۷۷۳۳۴۱۳ - ۷۷۲۲۴۹۸۸ (۹۸۲۵۱)

۱) قسم، شارع صفانیه، مقابل زقاق رقسم ۲۸، منشورات دلیل ما، هانف ۷۷۳۷۰۱۱ ـ ۷۷۳۷۰۱۱

٢) طهران. شارع إنقلاب، شارع فخررازي، رقم ٣٢، منشورات دليـل مـا. هـاتف ۶۶۴۶۴۱۴۱ - ٢١.

٣) مشمسهد . شمارع الشمهداء ، شمسهمالي حمديقممة النمسادري، زقماق خمسوراكسيان ، بناية كنجينه كنتاب الشجارية ، الطابق الأول ، منشورات دليل ما . هاتف ٥ ـ ٢٢٣٧١١٣ ـ ٥١١٠

بسوالمارج



#### الإهداء إلى:

إمامنا ومحقق زماننا، اليوم الموعود، والشاهد والمشهود، والنور الأزهر، والضياء الأنور، المنصور بالرعب، والمظفّر بالسعادة، فصّلٌ اللهم عليه عدد الثمر وأوراق الشجر وأجزاء المدر وعدد الشعر والوبر، وعدد ما أحاط به علمك وأحصاه كتابك، صلاة يغبطه بها الأوّلون والآخرون. المحقّق

# كلمة المحقّق

# بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله ربّ العالمين، والصلاة والسلام على محمّد نبيّنا وآله الطيّبين الطاهرين، والسيّما بقيّة الله في الأرضين، واللمنة الدائمة على أعدائهم أجمعين. ويعد:

الناف القرآن الكريم كلام الله تعالى أنزله إلى رسوله ﷺ، وقال فيه: ﴿كتابٌ أَنْزَلْناهُ اللَّهُ لِتُعْرِجَ النَّاسَ مِنَ الظلماتِ إلى النُّور بِإِذْنِ رَبِّهِمْ إلى صراطِ العريز الحميد ﴾ (١) وتجلّى له فيه علا مجده. قال أبو عبدالله ﷺ: لقد تجلّى الله لخلقه في كملامه ولكنهم لا يبصرون (٢) فيبدو أنّ القرآن أوّلاً تعريف الله تعالى نفسه المقدّسة لنبيّه ﷺ.

٢. إنّ القرآن نور، وبرهان وذكر. قال تبارك وتعالى: ﴿قد جاءكم من الله نورٌ وكتابٌ مبينٌ ﴾ (١) و ﴿ إِنّه لَـذِكُرٌ لَكَ وَلِـقَوْمِكَ مبينٌ ﴾ (١) و ﴿ إِنّه لَـذِكُرٌ لَكَ وَلِـقَوْمِكَ مبينٌ ﴾ (١) و ﴿ إِنّه لَـذِكُرٌ لَكَ وَلِـقَوْمِكَ وَسَوْفَ تُسْأَلُونَ ﴾ (٥) وكلّها هي الحقيقة المحمّديّة في الباطن. قال أبوجعفر على الذكر رسول الله على المسؤولون (١) ، فيعلم أنّه ثانياً تعريف الله تعالى نبيّه لنفسه الشريفة عَلَيْلًا .

۱. ابراهیم (۱٤)/۱.

٣. المائدة (٥)/١٥٠.

ه. الزخرف (٤٣)/٤٤.

٢. التنبيهات العليّة /١٣٩، عوالي اللئالي ١١٦/٤.

٤. النساء (٤)/١٧٤.

٦. بصائر الدرجات ٥٨/.

٣. إنّ القرآن حقّ. قال اللَّه و اللَّه الله الله الله الله الله الله من ربّك الحقّ ﴾ (١) وهو علي بن أبي طالب علي كما قال الباقر علي وابن عبّاس (١). فيظهر أنّه ثالثاً تعريف الله العرزيز علياً لرسوله صلّى الله عليهما و آلهما.

٤. إنّ القرآن آيات بينات وفاتحته السبع المثاني. قال رَافَانَ ﴿ وَلَقَدْ آنْوَلْنَا إِلَيْكَ آياتٍ بِينَاتٍ ﴾ (٣) و ﴿ لَقَدْ آتَيْنَاكَ سَبْعاً مِنَ المثاني والقرآنَ العظيمَ ﴾ (٤) وهي في الباطن حقيقة أهل البيت عليه . قال الباقر عليه في سبع من المثاني: نحن هم (٥) ، فهو رابعاً تعريف الله تعالى أهل البيت لنبية عليه .

ولاشك في أن هذا القرآن الذي بين الدفتين كتاب صامت و لابُد له من ناطق. قال الصادق علي في قوله تعالى: ﴿ هذا كتابُنا ينطق عليكم بالحق ﴾ (١) إن الكتاب لايستطق ولكن محمد وأهل بيته عليه هم الناطقون بالكتاب (١). وقال جدّه الأمين عليه في حديث الغدي :

معاشر الناس تدبّروا القرآن وافهموا آياته وانظروا إلى محكماته ولاتتّبعوا متشابهه، فو الله لن يبيّن لكم زواجره ولايوضح لكم تفسيره إلّا الذي أنا آخذه بيده ومصعّده إليّ وشائل بعضده ومعلّمكم: أنّ من كنت مولاه فهذا عليّ مولاه، وهو عليّ ابن أبي طالب إلى (^).

فنحن إذا تأمّلنا ذلك كلّه علمنا السرَّ في اقتران القرآن واهل البيت المَيَّنُ وعرفنا أنّهما ليسا حقيقتين متباينتين بل هما حقيقة واحدة تجلّت في صورتين وتلك الحقيقة النورانيّة ليست إلّا الحقيقة النبويّة والعلويّة. لذلك قال تَيَّنِنُهُ في الحديث الشريف المتّفق عليه:

إِنِّي تَارِكُ فَيِكُمُ الثَّقَلِينَ كَتَابِ اللهُ وعَتَرْتِي أَهِلَ بِيتِي فَتَمَسَّكُوا بِهِمَا فَإِنَّهِمَا لَن يَفْتَرُقَا حَتَّى

١. الوعد (١٣)/١٩.

٣. البقر. (٢)/٩٩.

٥. بحار الأنوار ، ١١٧/٢٤.

٧. بحار الأنوار ١٩٧/٢٣ ـ ١٩٨.

٢. تأويل الأيات ٢٣١٨.

٤. الحجر (١٥)/٨٧.

٦. الجائية (٤٥)/٢٩.

٨. بحار الأنوار ٩/٣٧ ٠٠٠.

والحوض في اللغة: مجتمع الماء. أي: إنّ هاتين الحقيقتين تلحقان بي و تجتمعان عندي.

و نعلم أيضاً أنّ من يريد القرآن فليبدأ بهم ويتعلّم منهم الكلا لامن غيرهم ، فإنّ الحقّ معهم وفيهم ومنهم وإليهم ، وهم أهله ومعدنه ، وميراث النبوّة عندهم . قال الباقر الله قرائد في الأمثال للناس وخاطب الله نبيّه فيه ونحن ، فاليس يعلمه غيرنا »(٢) .

من هنا، كانت مكانة أهل البيت الميلا في تفسير القرآن وبيانه مدعاة إلى اهتمام علماننا الأبرار بجمع الروايات المبينة للقرآن الكريم وتدوينها في الموسوعات الكبيرة كدالبرهان في تفسير القرآن» للسيد هاشم البحراني و «نورالشقلين» للعلامة الحويزي و «كنز الدقائق وبحر الغرائب» للشيخ محمد المشهدي قدس الله أسرارهم الزكية و شكر مساعيهم الجميلة.

# المؤلّف:

سمّى نفسه في مقدّمة كتابه الفارسي (ستّة ضروريّة): «ميرزا محمّد بن محمّد رضا القمي أصلاً، المشهديّ مولداً ومسكناً»، وفي مقدّمة تفسيره هذا بـ «ميرزا محمّد المشهدي ابن محمّد رضا بن اسماعيل بن جمال الدين القسمي»، ووصفته ابنته في الوقفيّة المسجّلة على ظهر نسخة من تفسير «كنز الدقائق» فقالت: المرحوم مولانا ميرزا محمّد الشهير بخيّاط. والذي بدلّ على شهرته هذه ماكتب على ظهر النسخة المحفوظة بالمكتبة الرضوية في مشهد برقم ٩٤٣٩.

يبدو من كلمات العلماء المترجمين أنّه كان فاضلاً كاملاً محقّقاً مدقّقاً بدلاً نحريراً

.....

١. بصائر الدرجات /١٤٤.

٢. تفسير القمى ٤٢٥/٢.

أديباً محدّثاً فقيهاً مفسّراً، قد عاصر العلّامة المجلسي، والمحقق السبزواري. والفيض الكاشاني، والمحقق الخوانساري، والحرّ العاملي، والمولى خليل القزويني (١) ولم نجد في كتبهم تاريخ ولادته ووفاته؛ ولكن يعلم من تراثه أنّه كان حيّاً قبل سنة ١٠٧٤ه وميّتاً بعد سنة ١١٠٧ه.

#### أقوال العلماء فيه:

قد اختلف أصحاب التراجم فيه على أقوال:

١. إنّه كان مجازاً من العلامة المجلسي(٢).

٢. إنّه كان تلميذه (٣).

٣. إنّه هو محمّد بن رضا القمّي نفسه، وليسا شخصين مختلفين.

٤. لا يبعد أنّه كان حيّاً حتّى سنة ١١٣٥ه، التي شنّ فيها أعداء الحقّ الأفغان هجومهم
 الوحشى على عاصمة التشيّع أنذاك مدينة اصفهان عاصمة الصفويّين.

أمّا القول الأوّل فقال الميرزا حسين النوريّ في تأييده:

رأيت على ظهر المجلّد الاوّل منه مدحاً عظيماً وثناءً بليغاً من العلامة المجلسي له ولتفسيره وإجازته له(٤).

و كذلك قال الشيخ أغا بزرگ الطهراني:

منظومه في المعاني والبيان ... هو للميرزا محمّد بن محمّد رضا بن اسماعيل بن جمال الدين القمي المجاز من المجلسي الثاني على ظهر تفسيره الموسوم بكنز الحقايق »(٥).

ولكنّ معاصريه كالحرّ العامليّ والميرزا عبدالله الأفندي لم يـذكرا هـذه الاجـازة.

١. روضات الجنّات ١١٠/٧.

٢. الذريعة ١٣٦/٢٣ ؛ الفوائد الرضويّة /٦١٨؛ الفيض القدسي المطبوع مع البحار ١٠٠/١٠٥.

٣. أعيان الشيعة ٣٢٨/٤٥؛ الذريعة ١٥٢/١٨؛ الفوائد الرضويّة /٦١٨.

٤. الفيض القدسي المطبوع مع البحار ١٠٠/١٠٥. ٥. الذريعة ١٣٧/٢٣ ـ ١٣٦.

والمذكور في ظهر التفسير ليس إلّا التقريظ المؤرّخ بذلك التاريخ، وليس فيه أيّ ذكر عن الإجازة بالرواية(١).

و من العجب أنّ مصحّحي (بحار الأنوار) طبعة الآخوندي قالوا في تكميل عبارة النوري: «يأتي في باب الإجازات وفي تتميم «أمل الآمل »! والحال أنّه لايوجد في باب إجازات البحار إجازة من العلامة المجلسي لصاحب التفسير. والنسخ الخطية الموجودة من تتميم (أمل الآمل) للشيخ عبدالنبيّ القزويني قمد وصلت إلى حرف «ش» فلذا لم يكن ترجمة المفسّر موجودة فيها فضلاً عن أن يكون إجازة من العلامة موجودة فيه.

ويمكن أن يقال أنَّ مراد المصحَحين من تتميم (أمل الأمل) يكون تكملة (أمل الآمل) للسيّد حسن الصدر رحمه الله تعالى، ولكن لم نجد فيه أيضاً خبراً عن صاحب الترجمة!

وأمّا القول الثاني فقد ذهب إليه السيد محسن الأمين، والشيخ عباس القمي، والشيخ آغا بزرگ الطهراني، وهم الأولون فيه، ولكنّ السابقين والمعاصرين للمفسّر كأصحاب (أمل الآمل) و (رياض العلماء) و (روضات الجنّات) و (الفيض القدسي) لم يذكرو هذا المطلب. وأحسبُ أنّ هذا من استظهاراتهم واستنباطاتهم. ولعلّ هذا القول نابع من ذكر النوري مفسّرنا في عداد الراوين عن العكلمة المجلسي ... ممّا يفيد أنّ المفسّر كان يقيم في اصفهان، بينما تدلّ آثاره على كان مقيماً بمشهد، وفيها صنف

و يؤيّد هذا المعنى ما جاء في رسالة ابنه المسمّى بـ « ترجمه وشرح قبصيدة سيّد اسماعيل حميري » المحفوظة مع رسالتين أُخريين احداهما تصحيح كلمات قصيدة السيّد إسماعيل الحميري و ترجمتها لمحمّد قباسم هنزار جريبي تبلميذ العلامة

انظر: فهرست مكتبة السيد المرعشي ٢٤٢/٣ رقم ١٠٥٤ ومكتبة مجلس الشورى الاسلامي رقم ١٢٠٧٣.

المجلسي والمجاز منه، والثانية ترجمة حديث الغمامة والوسادة في مكتبة ملك في طهران برقم ( ٧٩٢) وهو ما ترجمته:

هذه رسالة مشتملة على حديثين يدلان على فيضل السيد إسماعيل الحميري وشرح قصيدته وترجمتها بشكل مختصر لخادم محبّي عليّ بن أبي طالب الله محمّد رضا بن ميرزا محمّد بن محمّد رضا بن إسماعيل القمي أصالاً المشهدي مولداً ومسكناً، وتاريخها جمادي الآخرة سنة ١١٢٣٪.

و يؤيّده أيضاً الوقفيّة التي كتبتها ابنة المفسّر على ظهر المجلّد الثالث من التفسير في سنة ١١١١ه حيث وقفت على المتوطّنين بمشهد وشرطت أن لاتُخرَج من تلك البلدة المقدّسة. ومتنها ما يأتي:

# بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله الواقف على الضمائر ، والصلاة على محمّد وآله أولي البصائر يوم تبلى السرائر .

وبعد: وقف مؤبد وحبس مخلد نمود ابتغاء لوجه الله وطلباً لمرضاته بنت مرحوم مغفور مبرور مولانا ميرزا محمد الشهير بخياط ومؤلف هذا الكتاب كه موسوم گرديده به كنز الدقائق وبحر الخرائب بر كافّه مؤمنين ومتوطّنين مشهد مقدس كه مطالعه ومباحثه نموده ودر مثوبات واجور واقف ومؤلّف شريك بوده باشند، ومتولى وقف نمود ارشد واصلح واعلم اولاد مرحوم مشار إليه را بطناً بعد بطن به نظارت حاجى الحرمين الشريفين حاجى محمد رفيع، وبعد وفاته به تجويز اصلح اولاد مؤمى إليه مشروط آن كه اگر متولى وناظر خود در كار داشته باشند فبها وإلّا به هر يك از صلحا وزوار ساكنين مشهد مقدس كه معتمد بوده باشند بدهند وزياده از سه ماه نزد كسى

١. فهرست مكتبة ملك بطهران ١٧٧/٥ و ١٧٨ وفيه أنَّ الكاتب هو ابن المفسّر.

نباشد مگر به تجدید اذن ، واز حصار بند مشهد مقدس بیرون نبرند و نفروشند و رهن ننمایند و هبه ننمایند . فمن بدّله بعد ما سمعه فإنّما اثمه علی یالذین یبدّلونه و الله سمیع علیم .

وأمّا القول الثالث فنقول فيه:

قال الشيخ الحرّ العاملي في « أمل الآمل »:

مولانا محمّد بن الرضا القمي ، فاضل معاصر ، له شرح منظومة في المعاني والبيان مائة بيت سمّاها «إنجاح المطالب ».

وقال صاحب «رياض العلماء» مثله. وليس فيهما غير هذا المطلب.

وأمّا صاحبو التراجم بعدهما كصاحب «الفيض القدسي» و«الأعيان» و «ريحانة الأدب» فلم يذكروه.

ولم يستبعد صاحبا «روضات الجنّات» و«الفوائد الرضويّة» كَـوْنَ الاسمين أي: محمّد بن رضا القمي، ومحمّد بن محمّد رضا بن إسماعيل بن جمال الدين القمي هما لشخص واحد لا لشخصين.

وفي «هدية العارفين» و «ايضاح المكنون» و «الذريعة» و «الكواكب المنتثره» و «معجم المؤلّفين» و «زندگينامهٔ علامهٔ مجلسي» ومجلّة «تراثنا» جاء «إنجاح المطالب» في عداد مؤلّفات المفسّر، وبه علمنا أنّهم قالوا إنّهما شخص واحد لا شخصان.

ينبغي أن نضيف إلى ذلك أنّ الاختلاف نابع من التضارب في تعريف المؤلّف نفسه في مقدّمة كتبه . فقد ذكر في بعضها اسمه فقط ، و في بعضها الآخر اسمه واسم أبيه . ممّا ولّد الاختلاف في تعريفه .

والنقطة الجديرة بالذكر كتاب أنَّ « أمل الآمل » ألَّف في سنة ١٠٩٦ ـ ١٠٩٧هـ (١) . و أنّ

١. الذريعة ٣٥٠/٢.

«رياض العلماء» ألف في سنة ١١٠٧ ـ ١١٣٠ ه(١). وجاء فيه تراجم العلماء إلى سنة ١١٩٩ هـ. وكان تاريخ تأليف «كنز الدقائق» سنة ١٠٩٤ ـ ١١٠٣ هـ. فلما ذالم يَرد فيهما أيّ ذكر للتفسير وصاحبه على القول إنهما شخص واحد؟ ونحن نعلم أنّ «كنز الدقائق» كان أهم آثار المترجم له حتى أنّ صاحب «الفيض القدسي» عرّفه بهذا الكتاب فحسب.

وعلى القول أنّهما اثنان فإنّ بعض الكتب كـ «إنـجاح المطالب» و «تـفسير تـبيان سليماني» و «معاد وحشر أجساد» و «رسالهاي در وجود» ليست من تأليف المترجم له.

وأمّا القول الرابع فقد ذهب إليه بعض المعاصرين وقال: إذا لم يدل دليل على وفاته قبل ١١٣٥ فلا يبعد أنّه كان حيّاً حتّى هذه السنة التي شنّ فيها أعداء الحقّ (الأفغان) هجومهم الوحشي على عاصمة التشيّع آنذاك مدينة اصفهان عاصمة الصفويّين. فليس مستبعداً أنّه قتل باعتباره واحداً من كبار العلماء المرتبطين بالبلاط الصفويّ، فانمحى أثره مثل الكثير من رجال ذلك العصر في تلك البلاة (٢).

وهذا القول كما ذكرنا يستند إلى الكلام الوارد في فهرست المكتبة المركزية لجامعة طهران ١٨٣/١ نقلاً عن «منتخب التواريخ» إذ قال: هو من تلامذة العلامة المجلسي وقبره باصفهان. ولا يخفى أنّ الحاج محمّد هاشم الخراساني صاحب «منتخب التواريخ» ذكر صاحب التفسير في موضعين دون الإشارة إلى أنّهما شخص واحد.

قال في ص ٦٤١ ضمن ذكر عرفاء خراسان متصوّفتها ما ترجمته:

العاشر: الآغا ميرزا محمّد المشهدي الطوسي صاحب تفسير «كنز الحقائق و بحر الدقائق» ابن مولانا اسماعيل، كان من تلامذة المرحوم الفيض، ولم يعلم شيء عن تاريخ ولادته ووفاته ومدفنه.

١. الذريعة ٣٣١/١١.

وجاء في ص ٦٧٩ «ذكر المدفونين من علماء خراسان في اصفهان » و قال ما تعريبه:

الثالث والعشرون: محمّد بن محمّد رضا القمي صاحب تفسير «كنز الدقائق» في أربعة مجلّدات. كان من تلامذة المرحوم العلامة المجلسي، وأثنى المحلسيّ عليه وعلى تفسيره ثناءً بالغاً.

و لا يخفى أنّ صاحب «منتخب التواريخ» أورد في هذا الباب من كتابه مصادر المدفونين باصفهان وعيّن مدفنهم ولكن لم يورد في المترجم له سنداً وذهب إلى أنّه مدفون باصفهان. ويحتمل أن يكون دليله تلمذته للعلّامة المجلسي، وقد تقدّم أنّه مقدوح فيه. والحقّ المبين قوله الأوّل المارّ ذكره، ويؤيّده أننا لانجد أثراً من ضالتنا (المترجم له) في «تذكرة القبور»، للمولى عبدالكريم الجزهاي الاصفهاني ولا في تتمّاته.

ويصدق هنا أيضاً ما ذكرناه عند مناقشة القول الثاني في سياق الحديث عن مولد المفسّر وإقامته في مشهد، كما أنّ تأريخ الوقفيّة المارّ ذكرها يدلّنا بجزم على أنّ تأريخ وفات المترجم له كان قبل سُنة ١١١١ هـ.

### كلمات العلماء في الثناء عليه:

تستبين مكانة المترجَم له ومنزلته من التقريظين اللّذين كتبهما العلامة المجلسي. والمحقّق الخوانساري، وغيرهم ممّن ترجم له.

قال الخوانساري «صاحب الروضات»: كان فاضلاً عالماً عاملاً جامعاً أَذَيَّباً محدّثاً فقيهاً مفسّراً نبيها موثّقاً وجيهاً(١).

قال النوري: العالم الجليل والمفسّر النبيل، المتبحّر الفاضل اللوذعيّ (٢).

قال القمي: عالم جليل ومفسّر نبيل ومحدّث كامل ومتبخر فاصل، كشّاف دقائق

١. روضات الجنّات ١١٠/٧.

المعاني بفكره الثاقب، ونقّاد جواهر الحقائق برأيه الصائب(١).

قال المدرّس: عالم عامل جامع أديب فاضل بارع فقيه مفسّر محدّث موثّق من أعاظم علماء عصر المجلسي، والمحقّق السبزواري، والفيض الكاشاني(٢).

# ١ - تقريظ العلامة المجلسي:

# بسم الله الرحمن الرحيم

«لله درّ المولى الأولى الفاضل الكامل المحقق المدقق البديل النحرير ، كشّاف دقائق المعاني بفكره الثاقب، ومخرج جواهر الحقائق برأيه الصائب، أعني الخبير الأسعد الأرشد مولانا ميرزا محمد ، مؤلّف هذا التفسير لازال مؤيّداً بتأييدات الرب القدير ، فلقد أحسن وأتقن وأفاد وأجاد ، فسر الآيات البينات بالآثار المروية عن الأثمة الأطياب ، فامتاز من القشر اللباب . وجمع بين السنة والكتاب ، وبذل جهده في استخراج ما تعلّق بذلك من الأخبار . وضم إليها لطائف المعاني والأسرار . جزاه الله عن الايمان وأهله خير جزاء المحسنين ، وحشره مع الأئمة الطاهرين صلوات الله عليهم أجمعين .».

# ٢ ـ تقريظ المحقّق الخوانساريّ:

# بسم الله الرحمن الرحيم

«الحمد لله الذي نزّل على عبده الكتاب وجعله آية لمن أوتي جوامع الكلم وفصل الخطاب، والصلاة والسلام على نبيّه الأمّي الذي أرسله بشواهد بيئناته، وبعثه في الأمّيين رسولاً منهم يتلو عليهم آياته، وعلى آله الأئمّة الذين هم الراسخون في علم القرآن تفسيراً وتأويلاً، ومُرَتّلوهُ حقّ الترتيل والمفضّلون فيه على كثير ممّن خلق تفصيلاً.

٢. ريحانة الأدب ٢٢٠/٥.

١. الفوائد الرضويّة /٦١٨.

أمّا بعد: فقد أيّد الله تعالى بفضله الكامل، جناب المولى العالم العارف الألمعي الفاضل، مجمع فضائل الشيم، جامع جوامع العلوم والحكسم، عالم معالم التنزيل وأنواره، عارف معارف التأويل وأسراره، حلال كلّ شبهة عارضة، كشّاف كل مسألة دقيقة غامضة، الذي أحرق بشواظ طبعه الوقّاد شوك الشكوك والشبهات. ونقّد بلحاظ ذهنه النقّاد نقود الأحكام الشرعية المستفادة من الآيات والروايات؛ أعني المكرم بكرامة الله الأحد الصمد، مو لانا ميرزا محمّد أعانه الله في كلّ باب وأثابه جزيل الثواب إذ وفّقه الله لتأليف هذا الكتاب الكريم، في تفسير القرآن وجمعه من التفاسير المعتبرة وسائر كتب الأخبار المشتهرة. فهو كاسمه كنز الدقائق وبحر الغرائب الذي يُصاد بغوص النظر فيه أصداف درر الحقائق. فنفع الله به الطالبين، وجعله ذخراً لمؤلفه الفاضل يوم الدين.

وأنا العبد المفتقر إلى عفو ربه الباري، جمال الدين محمّد بن حسين الخوانساري أعانهما الله تعالى يوم الحساب وأوتيا فيه بيمينهما الكتاب. وقد كتب ذلك في شهر محرم الحرام من شهور سنة ١١٠٧».

وأمّا آثاره العلميّة فإنّها تدلّ أيضاً على جلالته ومشربه الاعتقادي ومنهجه الفكري، منها «ستّة ضروريّة » باللغة الفارسيّة. يقول في مقدمته الرابعة:

يجب على كلّ أحد أن يتتبّع كتاب الله وأحاديث الرسول والأئمّة الله بالقدر الذي يحصل فيه العلم بكيفيّة العمل من كلامهم.

# ويقول في مقدّمته الخامسة:

علم من التقرير السابق أنّ على كلّ مكلّف بذل الجهد من أجل فهم قول الله ورسوله والعمل به، وعليه ألّا يقلّد غير المعصوم، وإن لم يفعل يؤاخذ و تحبط أعماله.

ومن آثاره «رسالهاي در وجود» [رسالة في الوجود] ردّ فيها على المولى رجب على ( ١٠٦٥ ـ ١٠٨٠ه) في رسالته المشهورة «الاشتراك اللفظي والمعنوي في الوجود». والمترجم له وإن كان أديباً حَسن الذوق بيد أنّه لم ينسجم مع الصوفيّة تبعاً لمشربه العقيديّ الخاص المارّ ذكره في الفقر من المتقدّمتين. يقول في تفسير «اهدنا الصراط المستقيم» بعد نقل كلام من الصوفيّة: ولا يخفى عليك أنّ هذا وما سبق من التأويل وما سيأتي منه مبنيّ على ما ذهب إليه الصوفيّة من الأصول الفاسدة، والغرض من نقله الاطّلاع على فساده.

و يقول أيضاً في تفسير «و من الناس من يقول آمنًا...» بعد نقل كلام من الصوفيّة: والغرض من أمثال هذه المباحث الاطّلاع على الآراء الفاسدة والأهواء المضلّة، فإنّ الحقّ يعرف بضدّه.

وتؤلّف الكتب الأدبيّة عدداً من آثاره، وتدلّ حواشيه على الكشّاف، وحاشية الشيخ البهائي على تفسير البيضاوي، بخاصّة المباحث الأدبيّة في هذا التفسير على أنّ له يداً طولي في الأدب.

ورغم أنَّ معظم آثاره تنحصر بالنطاق الأدبيّ والروائيّ إلَّا أنَّه قد بلغ في هذا التفسير الذي يعدَّ أكبر أثر له، الذروة العُليا في الجمع بينهما.

#### والده:

سمّاه المؤلّف في تفسيره ـ كما مرّ بنا ـ «محمّد رضا» وهو من تلاميذ شيخنا البهائي (م ١٠٣٠ هـ) حكي في «الرياض» ٢٠٠/٤ في ترجمة القطب الراوندي عن خطّ صاحب الترجمة حكاية أستاذه البهائي بعض ما يتعلّق بترجمة القطب الممذكور في حاشية البهائي حوزل على فهرس منتجب الدين (ذ ٦ قم ٩١٣) وكذا في ترجمة الصهرشتي سليمان بن الحسن (الرياض ٢٠/٧٤) وكتب المترجم له بخطّه نسخة من فهرست المنتجب المذكور عن نسخة والد البهائي التي عليها حواشي البهائي (ذ ٦ قم ٩١٣)، ونقل تلك الحواشي على نسخة أخرى، ذكر ذلك في «الرياض» ١٤٥/٤ في ترجمة ونقل تلك الحواشي على نسخة أخرى، ذكر ذلك في «الرياض» ١٤٥/٤ في ترجمة

منتجب الدين<sup>(١)</sup>.

وكتب له البهائي إجازة في آخر نسخة «خلاصة الأقوال في أحوال الرجال » للعلامة الحلّي التي قرأها المترجم له على الشيخ البهائي مرّتين، وهذا نصّها:

# بسم الله الرحمن الرحيم

امًا بعد الحمد والصلاة، فقد استخرت الله سبحانه وأجرت للأخ الأعرّ الفاضل التقي الذكي الزكي، تاج الأتقياء وخلاصة الفضلاء، مولانا محمد رضا المشهدي النخادم أدام الله تعالى فضائله أن يروي عنّي هذا الكتاب الشريف بسندي المتصل إلى مؤلفه شيخنا الأعظم آية الله العكرمة أحلّه الله دار الكرامة. وذلك بعد ما صرف سلّمه الله جملة من الأيّام في تصحيحه واستكشاف مبهماته وتحقيق مستوراته، وكذلك أجزت له مُدّت أيّام إفضاله أن يروي كتاب الفهرست لشيخ الطائفة وسراج الأمّة أن وكتاب الرجال للشيخ الأفضل ثقة الدين الحسن بن داود طاب ثراه، وفهرست النجاشي الله بطرقي المتصلة بهم، فليرو ذلك لمن شاء وأحب، والمأمول أن لاينساني من صوالح الدعوات في مظان الإجابة ومحال الانابة.

حرّره الفقير إلى الله تعالى محمّد المشتهر ببهاء الدين العاملي في قم المحروسة، سنة ألف وستَ حامداً مصلياً مسلّماً (٢).

وكتب الشيخ البهائي أيضاً:

#### هو

«... و قد قرأ عليّ الأخ الأعزّ الفاضل المشار إليه هذا الكتاب مرّة ثانية ، وكان الفراغ من قراءته في العشر الثالث من الشهر الثاني من السنة السادسة عشرة بعد الألف.

١. الروضة النضرة في علماء المائة الحادية عشرة /٢٢٠.

٢. آخر فهرست المكتبة العامة لآية الله العظمي النجفي المرعشي ١٣/١٥.

حرّره الفقير محمّد المشتهر ببهاء الدين العامليّ حامداً مصلّياً مسلّماً»(١).

#### أولاده:

يدل أثره المسمّى بـ «الفوائد الشارحة » على أنّ له ولداً اسمه اسماعيل ، وذكرت نسخة منه محفوظة في مكتبة ملك بطهران ورقمها ( ٧٩٢) أنّ له ولداً آخر اسمه محمّد رضا. وتشير الوقفية التي كتبت على جزء من ظهر المجلّد الثالث من تفسيره «كنز الدقائق» في سنة ١١١١ إلى أنّ له بنتاً كما ذكرناه آنفاً.

# مؤلَّفاته:

# ١. « إنجاح المطالب في الفوز بالمآرب ،

هو شرح المنظومة المحبّية التي نظمها محمّد بن محمّد بن محمود أبو الوليد محبّ الدين الشهير بابن الشحنة الحنفي (ت ٨١٥) وقد طبعت تلك المنظومة في العدد الرابع من مجلّة «تراثنا» ص ٢٠٩ ـ ٢١٧ باسم «الأرجوزة اللطيفة» وطبع شرحها هذا في العدد (٢٥) من المحلّة المذكورة ص ١١٥ ـ ٢٤٢ باهتمام السيّد محمّد رضا الحسيني.

# قال الشارح في مقدّمتها:

أمّا بعد، فيقول المحتاج إلى الله الغنيّ ميرزا محمّد بن رضا القميّ: هذه فوائد علّقتها على الأرجوزة المنظومة في فنّ البلاغة لأنّها فائقة على سائر ما صنّف في هذه الصناعة لكونها قليلة اللفظ، كثيرة المعاني، قريبة إلى فهم المقاصد للأجانب والأداني، وسمّيتها بـ «إنجاح المطالب» ومن الله الفوز بالمآرب.

# وقال في نهايتها:

<sup>1.</sup> آخر فهرست المكتبة العامّة لآية الله النجفي المرعشي ١٣/١٥.

قد فرغ من تأليف النجاح المطالب في الفوز بالمآرب اقل عباد الله وأذل خلق الله محمّد بن رضا القمّي بلّغهما الله إلى آمالهما، يوم السبت التاسع والعشرين من شهر رمضان المبارك سنة ألف وأربع وسبعين مضين من الهجرة النبويّة في مشهد شامن الأثمّة عليّ بن موسى الرضا عليه التحيّة والثناء، وعلى الله التوكّل ومنه الاستعانة في كلّ الأمور.

وقال الشيخ آغا بزرك الطهراني: وما وقع في «الأمل» و«الروضات» من التعبير بـ «نجاح المطالب» لعلّه من تصحيف النشاخ(١).

والنسخ المخطوطة التي عثرنا عليها من هذا الكتاب هي كما يأتي:

نسخة مكتبة السيد آية الله المرعشى برقم (١٥٨٧).

نسخة مكتبة الإمام الرضا على في مشهد برقم ( ٣٩٨٥).

نسخة مكتبة الامام الرضا علي مشهد برقم ( ٤٠٣٥).

٢. «كنز الدقائق وبحر الغرائب» وهو هذا الكتاب الذي نقدم له.

# 

قد فرغ من تأليفه في مشهد على الظاهر ليلة السادس عشر من شهر ربيع الأخر سنة ١٠٧٥.

تحتفظ مكتبة مجلس الشوري الإسلامي في طهران بنسخة منه رقمها (٢٠٠٠)(٢).

# ٤. « تبيان سليماني ، بالفارسية ، وهو تفسير مأثور للقرآن الكريم .

تقتني مكتبة الإمام الرضا علي بمشهد جزئين منه:

الأوّل ورقمه ( ٩٤٣٨) من ابتداء القرآن إلى نـهاية سـورة المـائدة و تــاريخ كــتابته ( ١٠٨٥هـ).

۱. الذريعة ٢/٣٦٣.
 ۲. فهرست مكتبة المجلس ٩ (٢)٧٠٤/.

الثاني ورقمه ( ٩٤٣٩) من الآية ( ٩٥) من سورة التوبة إلى الآية ( ٤٤) من سورة العنكبوت وتاريخ كتابته سنة ( ١١١١هـ).

لم يذكر هذا التفسير أيّ أحد ممّن ترجم له. كما لانجده في «الذريعة» بيد أنّه ورد في فهرس مكتبة الإمام الرضاط الله عند التعريف بالنسخة. ولعل النسخة المثبتة في ص ٦١٣ من المجلد الخامس من كتاب (نسخه هاى خطى) [المخطوطات] بعنوان «تفسير فارسى ميرزا محمّد بن رضاى قمى » هي هذا التفسير نفسه.

وذكر المفسّر أيضاً تفسيراً آخر له به عنوان « تبيان » عند تفسير قوله تعالى « ماكادوا يفعلون » (البقرة /٧١). ومن المحتمل أنّه هو هذا التفسير نفسه.

# قال المفسّر في مقدّمة الجزء الأوّل منه:

امّا بعد [چنین گوید] این فقیر حقیر کثیر التقصیر احقر عباد الله القدیر میرزا محمّد بن رضا القمی أحسن الله أحوالهما چون مدتی بود که در خاطر داشت که تفسیری به زبان فارسی که موافق احادیث ائمه ﷺ و طرق علماء شیعه رضوان الله علیهم بسوده باشد در سمط تحریر و سلك تقریر منتظم سازد و به واسطه قصور بضاعت و کوتاهی دست فطنت از اجرای این عزم عظیم و فوز به این مرتبه جسمیه متقاعد بود تا از پردگیان سراپرده توفیق اشارت به حلّ این عقده شرف صدور یافت. بعد از استخاره و توکّل عنان مرکب سعی را به عرصهٔ جهد منعطف ساخته از ارواح ائمه صلوات الله علیهم اجمعین مستمد گردیده در نوشتن این تفسیر مبادرت نمود، و بشارت به این اشارت در زمان دولت پادشاه جم ... أعنی شاه سلیمان الحسین الموسوی الحیدری الصفوی بهادرخان خلد الله ملکه وسلطانه شد ... و این کتاب را [به] تبیان سلیمانی موسوم ساخت، والله الموفق والمعین .

# وفى نهايته

تمّ الجزء الاوّل من التفسير الموسوم بالتبيان السليماني على يد مؤلفه الفقير ميرزا

محمّد بن رضا المشهدي في منتصف رجب المرجّب سنة ١٠٨٥.

۵. «رسالة في الوجود» بالفارسيّة وهو ردّ على المولى رجب عليّ ( ١٠٦٥ ـ ١٠٨٠)
 في رسالته المشهورة المسمّاة بـ «اشتراك لفظى و معنوى در وجود».

وقد رأى صاحب «الذريعة » نسخة من هذه الرسالة مُلحقةً بنسخة من كتاب «الكافي» عند السيّد محمّد على القاضي الطباطبائي في تبريز (١). وهي مؤرّخة بسنة ١٠٨٥.

#### «شرح الزيارة الرجبيّة» بالفارسيّة

بدایته: بعد از ادای ستایش و ظائف خالق...

ذكر اوّلاً سندها إلى الشيخ الحسين بن روح النوبختي

وأسلوبه في هذا الكتاب أنّه ذكر الإعراب أوّلاً، ثمَّ تُنّيٰ باللغة، وانتهىٰ إلى الترجمة والمعنىٰ.

ألَّفه في مشهد سنة ١٠٨٧هـ.

وتوجد نسخة منه عند الشيخ نصر الله الشبستري في تـبريز ، تــاريخ كــتابتها ســنة ١٠٩٧هـ(٢).

#### ٧. وشرح الصحيفة السجّاديّة،

وتوجد عدّة نسخ منه في المكتبات الآتية:

مكتبة الإمام الرضا على برقم ١٠٢٠.

مكتبة السيد آية الله المرعشى برقم ٢٥٢٢.

المكتبة المركزيّة لجامعة طهران برقم ٣٧.

مكتبة مجلس الشوري الإسلامي برقم ٤٧٤٤.

ونسخة منه في مكتبة السيّد محمّد المحيط في طهران كما ذكرها الشيخ أغا بزرگ(١).

# قال الشارح في مقدّمته:

«امّا بعد فيقول الفقير إلى الله الغني ميرزا محمّد بن محمّد رضا المشهدي: هذه فوائد اتفقت منّي على الصحيفة الكاملة السجاديّة الملقبة بزبور أهل البيت وانجيل آل محمّد عَيَّا الله على الخكرة للخكرة والاخوان وتبصرة لذوي الأفهام والأذهان ...»

### وفي نهايته :

«قد وقع الفراغ من تسويد هذه الأوراق يوم الجمعة ثامن شوّال بعد الشروع فيه في أوّل شهر رمضان المبارك بعد مضي ألف وتسعين سنة من الهجرة النبويّة في مشهد ثامن الائمة على مشرفها ألف ألف سلام وتحية ، على يد مؤلفه الفقير المفتاق إلى الله العزيز الغني ميرزا محمّد بن محمّد رضا بن اسماعيل بن جمال الدين القمّي ، واقعة العبد القاصر إلى رحمة ربّه الغافر ابن محمّد تقى شهمرزادى محمّد باقر ...»(٢).

٨. «الفوائد الشارحة لمشكلات المنظومة الصرفيّة» الموسوم بـ «شرح الترصيف المنظوم في علم التصريف» فرغ من تأليفها ظهيرة يموم الثلاثاء الخمامس من شهر جمادى الآخرة سنة ١٠٩٠ ه.

#### بدايتها:

«الحمد لمصّرف الأمور والصلاة على من أرسله لنظم الدهور وآله الشفعاء يوم النشور ... » وقد رأى الشيخ آغابزرگ الطهراني نسخة منه في مكتبة الحاج محمّد حسن كُبّة بسامرًاء بعنوان وشرح الترصيف »(٣).

١. الذريعة ٣٠٦/١٣ والكواكب المنتثرة /٢٠٨.

٢. هذا الكاتب هو محرّر النسخة الأصل من نسخ «كنز الدقائق» وقد اعتمد عليها عند تصحيح التفسير.
 ٣. أنظر : الذريعة ١٤٥/١٣ و ١٦٩/٤ و ٣٤٣/١٦ والكواكب المنتثرة /٢٠٨.

٩. «معاد وحشر اجساد» بالفارسيّة يبيّن فيه حقيقة المعاد وحشر الأرواح والأجساد
 ومعنى الإيمان والكفر.

ألَّفه باسم السلطان سليمان الصفوي (١٠٧٧ ـ ١١٠٥).

يحتوي على ملاحظة ومطلب فيه أربعة أركان وفصول وتكملة تشتمل على عدد من الفصول أيضاً. ونقل فيه من كتاب «شرح حكمة الإشراق» للحلّي ﴿

#### بدايته:

زيباترين كلام و دُرّ هر مرام ذكر ملك علام است كه رشحه اى از بحر رحمت او ... توجد نسخة منه في مكتبة الشورى الإسلامي برقم ٥٦٧٣(١).

١٠ مالتحفة الحسينية بالفارسية ، في آداب الصلاة ومقدّماتها وتعقيباتها ونواف لها الليلية والنهارية ، وآداب الوصية ، وأحكام الأموات ، وأعمال الأسبوع والشهر والسنة ، وآداب السفر ، وأدعية الأعراض والأمراض .

ألّفه باسم السلطان حسين الصفوي، ورتّبه على مقدّمة وأبواب فيها سبعة فصول، وخاتمة فيها ثلاث وعشرون فائدة.

رأى صاحب «الذريعة» نسخة منه عند السيد محمد الواعظ الخوانساري الاصفهاني بالكاظمية (٢).

11. «سلّم درجات الجنّة في معرفة فضائل أبي الأثمّة ؛ بالفارسيّة ، ترجم فيه أربعين حديثاً في فضائل أميرالمؤمنين الله وشرحها. توجد نسخة منه في مكتبة ملك بطهران ورقمها ( ٥٩٢٠) ، وخطّها نسخيّ جيّد. ويحتمل أن يكون كاتبها هو أحمد النيريزي.

١. انظر: الذريعة ١٧٤/٢١ ، الكواكب المنتثرة /٢٠٢.

٢. الذريعة ٤٣٩/٣ و ٤٣٠ والكواكب المنتثرة /٢٠٨.

# قال المؤلّف في مقدّمته:

(و بعد، چنین گوید اقل عباد الله میرزا محمّد بن محمّد رضابن اسماعیل بن جمال الدین القمی که این رساله ایست در ترجمه بعض احادیث مشتمل بر فنضائل أبی الائمة الائمة امیرالمؤمنین مسمّی به «سلّم درجات الجنّة فی معرفة فضائل أبی الائمة» و بعد از اتمام تحفه مجلس شهنشاه سلیمان بارگاه ... شاه سلطان حسین بهادرخان ... که طبع شریف او ونز دیکانش در نشر فضائل ائمه اهتمام عظیم دارند خواهند نمود واین رساله مشتمل است بر مقدمه و چهل حدیث و خاتمه ).

# وقي نهايته:

تمّت ١٠٥٥، وليس فيها خاتمة.

ورأى صاحب «الذريعة» نسخة منه في مجموعة من كـتب الشبيخ قـاسم مـحيى الدين في النجف، تاريخ كتابتها (١١١٧)(١).

١٢. «ستة ضروريّة» بالفارسيّة وهو في الإمامة يحتوى على ستّ مقدّمات يقوم
 عليها الإيمان. ويجب على المكلّف أن يتعلّمها.

# قال المصنّف في بدايتها:

«امّابعد، چنین گوید فقیر حقیر میرزا محمّد بن محمّد رضا القمي أصلاً المشهدي مولداً ومسكناً كه این چند مسأله است كه به اعتقاد فقیر مبنای ایمان است وبه گوش خاصّ وعام رسانیدنِ آن لازم به واسطهٔ بعضی موانع در بیان آن متقاعد بود تا در زمان دولت پادشاه جمجاه سلطان بارگاه كیوان مكان قضا تو أمان مروّج الحقّ والیقین ناهج مناهج آبائه المعصومین الخاقان بن الخاقان بن الخاقان السلطان بسن السلطان بن السلطان شاه سلطان حسین الموسوی الحسینی بهادرخان ...

و آن بیان مشتمل است بر شش مقدّمه که در هر مقدّمه بیان شده امری که مبنای

١. الذريعة ٢٢٠/١٢ والكواكب المنتثرة /٢٠٨.

بسيارى از قواعد دين است وضرور است كه هر مكلّف او را بداند و از اين جهت به رسالهٔ ستّه ضروريّه مسمّى گرديد والله الموفّق والمعين ».

# والمقدّمات الستّ المذكورة هي كما يأتي:

مقدّمة اولى: نصب امام معصوم كه هر چه در دين ودنيا ضرور شود مردم از او بپرسند واو از روى علم جواب گويد وبر مردم حمجّت باشد در هر زمان بعد از پيغمبر سَرِّ بُلُون بر خداى گات واجب است واين قول نزد شيعهٔ اثنى عشرى اتّفاقى است و هيچ يك از ايشان در آن خلافى ندارند ...

مقدّمة ثانیه: در بیان آن که در زمان حضور ماکه امام بای غایب است سبب غیبت آن امام یا مقتضی غیبت و وجود مانع از ظهور است یا وجود مقتضی غیبت یا وجود مانع از ظهور است یا وجود مقتضی غیبت یا و مقتضی از ظهور و سببیت و جود مقتضی باطل است زیراکه آنچه مقتضی غیبت باشد مقتضی عدم نصب است و معلوم شد که نصب مقتضی دارد پس عدم نصب مقتضی نمی تواند داشت...

مقدّمة ثالثه: در بيان آن كه مانع از ظهور امام ﷺ چه چيز است؟

مقدّمة رابعه: متفرّع بر این قاعده پس لازم باشد بر هر کسی که آن قدر سعی نماید که کتاب خدا واحادیث رسول وائم هرا تتبّع نماید به قدری که علم به کیفیّت عمل از کلام ایشان حاصل نماید و به آنچه علم بهم رساند عمل نماید...

مقدّمة خامسة: از تقرير سابق معلوم شدكه بر هر مكلّف لازم است كه سعى نمايد كه قول خدا ورسول را بفهمد وبه آن عمل كند و تقليد غير معصوم نكند و اگر سعى نكند مؤاخذ و اعمال او باطل خواهد بود...

مقدّمة سادسه: در نتایج تقریرهای سابق. بدان که از مقدّمات مذکوره لازم آمد که بر همه کس لازم باشد که طلب آن نماید که علم به خدا ورسول وائمّه که اوصیای رسولند به هم رساند و علم به کیفیّت اعمال که بر او واجب است از قول ایشان بهم رساند واین

۲۸ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

واجب عيني است ...

17. «كتاب الصيد والذبائح»: كبير استدلالي(١).

12. «مراصد العصمة والضلالة». ذكره المصنّف في مقدّمة «كاشف الغمّة »(٢).

10. «حاشية على كشّاف الزمخشري»<sup>(٣)</sup>.

أشار المؤلّف إليها في بداية «كنز الدقائق».

١٦. دحاشية على حاشية البهائي على تفسير البيضاويّ (٤).

ذكر ها المؤلّف في بداية «كنز الدقائق» أيضاً.

١٧. «تصحيح نسخة من شرح شواهد ابن الناظم» في سنة ١٠٨٧.

أهداه المؤلِّف إلى الشيخ لطف الله المشهدي.

والنسخة المذكورة موجودة عند السيد محمد الموسوي الجزائري كما قال المرحوم الشيخ أغا بزرگ الطهراني(٥).

## «كنز الدقائق وبحر الغراثب»:

قال مؤلفه في تعريفه: قد رقمت [تعليقات] على التنفسير المشهور للعلامة الزمخشري، وأجلت النظر فيه ثم على الحاشية للعلامة النحرير والفاضل المهرير الشيخ الكاملي بهاء الدين العاملي، ثم سنح لي أن أؤلف تفسيراً يحتوي على دقائق أسرار التنزيل ونكات أبكار التأويل مع نقل ما روي في التفسير والتأويل عن الائمة الأطهار والهداة الأبرار إلا أن قصور بضاعتي يمنعني عن الإقدام ويشبطني عن الانتصاب في هذا المقام حتى وفقني ربي للشروع في ما قصدته والإتيان بما أردته.

١. الذريعة ١٠٧/١٥.

٣. الذريعة ٣/٦٤.

٥. أنظر: الكواكب المنتثرة /١٦٩.

٢. فهرس مكتبة المجلس ٩ (٢)٧٠٤.

٤. أعيان الشيعة ٣٢٨/٤٥.

(كنز الدقائق ٢/١)

قال السيّد محمّد باقر الخوانساري: وله كتاب كبير في التفسير ... لم يسبقه إلى وضعه أحد من العلماء قديماً وجديداً وذلك لأنّ تفسير (نور الثقلين) الذي مرّت الإشارة إلى ... وإن سبقه إلى إعمال هذه الرويّة إلّا أنّه أسقط أسانيد الأخبار الموردة فيه بالكليّة ولم يتكلّم فيه على ربط ألفاظ القرآن وحلّ مشكلاته ووجوه أعاريبه ولغاته وقراءاته، ولم يوجد النقل فيه أيضاً عن كتاب تفسير الآيات الباهرة في شأن العترة الطاهرة وبعض آخر من التفاسير النادرة كما ينقل عنهما جميعاً في هذا الكتاب وإن لم يحط مع ذلك كلّه بجميع الأحاديث المتعلّقة بأطراف الأبواب (روضات الجئات الجئات).

قال الميرزا حسين النوريّ: «... من أحسن التفاسير وأجمعها وأتمّها وهو أنفع من (الصافي) وتفسير (نور الثقلين). (الفيض القدسي) المطبوع في (بـحار الانـوار ١٠٥/).

وبالجملة فالتفسير للذكور كتب علله العلامة محمّد باقر المجلسي تـقريظاً سنة وبالجملة فالتفسير للذكور كتب علله العلامة محمّد باقر المجلسي تـقريظاً سنة ١١٠٧هـ، وكذلك قرّظه المحقّق آغا جمال الخوانساري سنة ١١٠٧هـ، وهو يتألف من أربعة مجلّدات كبار ، قمنا بتحقيقه ولله الحمد على ذلك. وبذلنا الجهد المـمكن في الحصول على النسخ التي تسعفنا في تحقيقه ، وظفرنا منها بما يأتي:

\* نسخة محفوظة بالمكتبة المركزية في جامعة طهران برقم (١٤) وقد رمزنا لها
 بالحرف «أ».

\* نسخة إلى آخر سورة المائدة مكتوبة في زمن المؤلّف بل في سنة التأليف. وهي كانت للأستاذ الفقيد شانه جي (الأستاذ في جامعة مشهد) وانتقلت ضمن مخطوطاته إلى المكتبة الرضويّة بمشهد. ورمزنا لهاب «اصل ». وجدير بالذكر أنّ هذه النسخة هي نفسها النسخة (أ) إلّا أنّ بعض الألفاظ والموضوعات قد شطب وأضيف مكانه روايات ومطالب في الهامش. وثمّ توقيع هذه الهوامش بألفاظ نحو: بألفاظ «منه»،

«منه سلّمه الله»، «منه دام ظلّه العالى»، «منه أدام الله بـقاءه»، «صبح »، «بلغ»، «بلغ قبالاً».

\* نسخة إلى آخر سورة المائدة مكتوبة في سنة التأليف، محفوظة في المكتبة المركزيّة بجامعة طهران برقم ( ٧٣٥٣) وقد رمزنا لها بالحرف « ر » و لا يخفى أنّ هذه النسخة هي النسخة السابقة إلّا أنّه قد أدخلت التصحيحات والهوامش في المتن وحذفت العبارات المشطوبة. ويظهر من اختلاف النسخ المذكورة أنّ النسخة الأصل كانت نسخة «أ» وقد صحّحها المفسّر بعد إتمامها ولكنّ المستنسخين استنسخوا منها قبل تصحيح المفسّر وأصبحت في متناول أيدي القرّاء. وإنّما جعلنا النسخة الثانية أصلاً لوجود تصحيح المفسّر وتكملته فيها.

و استبان من النظر والتنقيب في سائر النسخ الموجودة من الربع الأوّل أنّ النسخة المرقّمة «٢٣٤٨» المحفوظة في مكتبة السيّد المرعشيّ مطابقة لنسخة الجامعة المرقّمة (١٤) ولبقيّة النسخ نظراً إلى المتن والحاشية.

واعتمدنا في رفع الإشكالات الموجودة في النسخة الأصل على النسخة المحفوظة في مكتبة مجلس الشورئ الإسلامي برقم «١٢٠٧٣» ورمزنا لهاب «ج».

وفي ما يأتي الخطوات التي اتبعناها في التصحيح:

- ١. ضبط النصّ وتقويمه بالاعتماد على النسخ المتقدّمة.
  - ٢. تخريج الروايات ومقابلتها مع المتن.
- ٣. التعرّض للاختلافات المهمّة بين النسخ وبينها وبين المصادر .
  - تخريج الأقوال(١).

استفدنا كثيراً في هذه المقدّمة مِن: مجلّة «تراثنا» انعدد (٤)/٢١٠ و ٢١١ والعدد (٢٥)/١٤٣ ـ ١٥٦.
 روضيات الجنّات ١١٠/٧ ورياحانة الادب ٣٢٠/٥ و ٣٢١. منعجم المؤلّفين ٢١٧/١١، الفوائد الرضويّة /٦١٨، أمل الآمل ٢٧٢/٢، الفيض القدسي المطبوع مع بحار الأنوار ، ١٠٠/١٠، أعيان الشيعة

وفي نهاية المطاف أقدّم شكري الجزيل إلى الإخوة الأعزّاء الذين آزروني في إنجاز هذا المشروع وإحيائه وطبعه بهذه الصورة القشيبة ، سيّما أخي الفاضل المحقق السيّد حسن القمي نجل المرحوم حجة الاسلام والمسلمين السيّد ماجد الحسيني القمي ، وصديقي الفاضل الأديب صباح صالح الهنداوي ، والعلّامة المحقّق السيّد عبدالعزيز الطباطبائي عنى وصديقي المكرّم آقا احمد مسجد جامعي لجدّه الحري عبدالعزيز الطباطبائي عنى ، وصديقي المكرّم آقا احمد مسجد جامعي لجدّه الحري المحقق عبد الله العُفراني لتصحيحه تمام الكتاب وإشرافه على الشؤون الفنيّة ، وققه الله المحقق عبد الله العُفراني لتصحيحه تمام الكتاب وإشرافه على الشؤون الفنيّة ، وققه الله تعالى لمرضاته ، والحمد لله ربّ العالمين .

حسين درگاهي ۱۰ ربيع الثاني ۱٤۲۰هـ طهران

۱۳۲۸\_ ۱۳۲۹ و ۱۰۷/۹ م. ۱۰۷/۹ الذريعة إلى تبصانيف الشبيعة ، ۱۵۱/۱۲ م ۱۵۲/۱۳ و ۱۳۵/۲۳ و ۱۳٦/۲۳ و ۱۳٦/۲۳ و ۱۳٦/۲۳ و ۱۳٦/۲۳ الكواكب المنتثرة في القرن الثاني بعد العشرة (المخطوط) /۱٦٩.

بحسب للخفق والعود دانكاني

Maria Maria

17 TA

I LA

أيعم والمصادا فادة المسترميع بعيد لمثد المعادم بدا المعن وإرتشر الفلاتكيادمن تنزيرا للغط احصر غريب كعوله والمطعل ثماسه السّلام عليّاه والماطلي الدائري اللجاد بالثمالعتنة وعينته منده لأكرنغ والمعطونين والمتأليره وربره تراوس عدسالتنام منطنة لمعطفا النبع غرارا لأسرع المتروع والصفيرميارة غضاب المروار بررا لللوائيا مبرس تتره يخطف والمتحريط الوات الأهية ومنعز لاحتروا لغادم سنفرا لغرز بإحداالام عرابيتي تيكيب وافسفاه لللغط لمراسياه حذه الأشكا والمساخة المنضمط التقديمين لاميذ والمراوب مبغراج إرمآ لمفتضيطية والتعريجيج ومكران برادم حذه الاصاء بنسوصا بغربته المتسيج بعاويحقال بكون الأضافة بيان تبارا للقالية لام المكف العن واماعلى لدخيان برار بالاشعاء المثل الفنها الاصابينا ويكون الزيز الذيم جاربين عليق عليديك عكاديد بالمفود لاستعان والتولن الناذ باجرانها ط الكيا واخطاده عاينا بالبال وبلاما في خلاها بالبال وأجواه الساميدا علاهك والخوالاس لكون البترل والاستنشاجات والفرق ميزالي بزيوا يقروا بكتب فالف كمكوة المركيج وتطويلالبه مومزجندواعه أسله لالمفذت الخزغ وعوشت منها حوف الترجيز ولذلك تيلها بعد بالقطع طإلكآ الوأجبال تخريج المأمد ومتلب تعلة المبرو بللقطاذا والذليل وللاطا ولمانطة الاالدادة حبيدا لندع ويتك آحيّاره وعليه شرومة وبالاتّعان مثلثاء علواريك طالم يكرمف وأوهونك وطالثناً مؤارقتا بعوادر فالتعويّ فبلاه لميكنطان لراديخة العالواف اسمالا اماسطار العبتوف كمراه للالعبتو بالخرف إنراستفناء اكثرخ فضيعت بآن لمل المبرود بلقويلا يلوز استثناد النوسنياه نظاؤه مستاق بإلغالي عشف بغره مُريني مُعلَّى في كان يوسف كمايون يم فكانزلا بوارزا يعابره فيدسفاندولا بسيالهما يطلق يليرسواه ويرد بانديكان وتازكان والإسراع سفالكندانك مليجب لانستعل مين مساركالعل سل الثباء الستراج عنطي فلجاء الرسن على لماستدل المذاعبود المان كانقاف سلاصفاضله يأذ وأخوطت موبلاده بارارحة فالعضاء فيهعنوا البشفلا بكرك بواسط والذوران كمك والمنسوسة لمااه وطاعرة والمتناء عواص فاليتن للعصيران بالمستوالية سمان عوكون احداله لمين مشاركا لكآ فاللغوا لذكب ودساسل بندوبزيبض المالغا أوالخوب فالأول ادبكوف الرضع والنطة الذار الخرصيت ديع مسعول البشرة عوافي بانا مذب المزمل بلوط مغدم المسترعبازا وخالياك بالداشسة وزلف اخولان اوكل شاكران المشتقان لفظ مراحنه فم وشدر لشئ سيح مواشقا فرمزاله المدوال عبز عبوج ومشراله وارتاله فالالاته آوفرالها ذاغيل العقول غيرة معرفة اوفرالمت فلاما اعسكف البعة فالفلوب فالمؤفظه والاداح فسكر للمعرفية لوظ لمعانة أفزع مزاء وللعليدا والمدلعان اوالداب وبغرج البدا وعويم متبعة اوبزعرا وااطلوع اسركا لمالانوالة عالبتجا وتأليا لمغيدا ذاولح ماتراذا لبراد برلعون بالتفوجاليه فأليشا مُذاومُ في إذا غيره تنبط عقلع كاذلى ولاد فعلع الوادين لاستفادا لكسن ميلها اشتعال الفعن فحرجه فيثل ليكاعاه واشلع ويرد مإلى على المعتدون آملة وقيلاسلال معدد فاه ولمرتبعا وكامااذ العجيان اوتع لانه تشاعيرب فرادي ك الابعثا ومرتبع عاك ثمري لابليوي وبسيد لدفول الساعد وكملة فزاي ماح ومها أناه إلكاده وقبال سلاها بالتوانية من بعد فاله الأخرة وادخال الله عليد مبلة غير الدم إذا النفع ما مبله لوانعن منه وفيل مكر مستف الفر لحرفيف و براست أدة والا يعد وبرين البعن و عدم الدين والشرع والايمار الي من عبل اداما باراكة من السائم في عَلَالْذَاتَ الْمُنْسَيْرَ فِيلَ بِولِسِمَا مَدَاوَا مَعْلِمُ لِيَعْرِجِ بِالنَّدَقِ فَيْرِسَالُكَ وَمِينَم و فَحَذَبُ الدَّعَ كُلُّا يَكُرُوا لَمُ يَعْرَدُ

بداية نسخة ١٤ (أ)، مكتبة جامعة طهران

المذابط المتعاد الدائري بالأدوي أبياه وزيك وبالمعان المدزة وسنتسرج ومازيذب والمال المسايكة خغالنا للوك مقتعوالين فلالشناج فيرخانهم تعربين الملويان والتدخذ أيردنن السارتينية من ناخ بدم بالنصبط الدخرف لقائده خرصة عدة وف ونزن مستفروق خاوالعوصة المذرى وزين مبدورة بكي بنغ وقبال زخره ككن سنطط المؤاه فشأة المنطف لابوج تايدان الشف المرمسوب والمرلد بالعشير متسيب كاذالناف ملكان عاللانكار وأنش وطن إركم برحادة كالعاض أيجيب عنطاب المتخطئ يرتهي تم فاقاله حدًا يوم ينفع العبار تيزيب وتايم ذلك كان يوم القية وحشوال للرغيث بالفرور والعوال وراتينية بسنون إلى لعرب عريضه واجد والمستوراء اليسود بفناه المرستردين المبنا على ويوم موسي مده والعرب بدا بسع لفلا يُواجعَدُن بسنديه عدرَ والمؤلف فالعاب منظ بمند موقف في المرف للم في بسلبكم وانبعته حقيق المريئ دهولت ثرثم تم يدعط يرعذه بناغوذ الميثاعاته نم يدع يتبين أشر معسرنان المنبيز للاخوروا فالمرموم مفغر ويؤجداد الغراقي أداول مريوع فيستله الفؤن وابتنا بعلص فيصوبرة الادمينرخول يدحل خزز فالنوح مااغدك دامرتك مرائع وفيفيا المعانع تيزم خلطك مَلاسَعْهِ فَاللهِ مِالْمَهُ وَاغِمَوْهِ مِرْمِصِيلَة فِعُولِكَ مَرْبُطُ وَلِنَا بِذَلِكَ فِعُولَ بِعَرَ وَعَلَا لَمَ عِلْمُ فَاتَّا بِيَكُو خالة فالمفينول لاكفيت جنك تاليم بدعوالين فيستنعط مورة الادمين يتخلقت الفروكول لعل مم المغاضي بغزل مراب وملت جرشل مينام بجبائها لمبتعام خيتف حاسره لميغوا لتيه لرحالها كمثرا ماطة معلو مقرارب وبلغنزج ابنيالك وانفائه المرجيع فالمواخ فارين والمعترك المفخ ربه ولرسول وبلغتم مل وحبك وسمكك وكتبك واز الورطفية وسألاتك ووحيك وسحتك وعلت م وكلامك عوضيوته العرابي كمولك يسببك قالما يوجنون فاولرون يحتضا كمأوم فلسنارع وثبث فيديداد وخري ون خلواني الماليريوسة مسرفية وللصرباعد حل بغلي ميلما اوحيدا التوادلة برائبك متطلع ومكان وملاح والمدالك فيغول وسولك بهم وكأدباوب فللغفط مأأذ البدواريسك ميرم كالباء وحكك

mer e

كالاخذالنبي بآيف عليالديد بالميتها نغالانا للإايع ابناء ديع دينا هاللبيت ناصروج بي لجولنا ووج حلالده والماروي والمتراج والالمناط الرارت واليوحون المدر بكسن فبشكاعيل سيبج ولحتن عابرتض بنعدة برتقة بونغ درساكم السلط فالامري لمعن للحسن برمساقة الحافذ وناله ين ابكان وسن بدل معلق والتخذي وكراسين عن أصبح ب بناتة قالقالسعلي العطاليط للنطائذ الغال الديال عزيه فينا ويبعة اسل شأوديم سيان وامتال وديع فرليع واحتاج ولناكرا يرانغ لاوق لابهت قات الوالخدير ومقداد من على المؤلخ أذع العرشنا إوالقي بدائي العراه الخريد فالعد أعلى سعيد ا دحه المتفاق ي رب عبيه بالذكرا قال من ناعبد الربي المين المصفية كم قاد براعين عربي المحن عدالة تمتئ لامسع بن سأنذع إمرائي نرع بطري المبطيخ والمتع القران ادبع المياع دبع منياره بعداعدا شاود بع فراسزد - يرمود بعداد وحرام ولمناكرا يرانع وأعكم للالمرا ملناطلسط مطن ولعظور سفايظه فإفاخا الصعنهم مدلات المعطيم تنع ولياكل فارتكوه لاتهاعل يدلعلع الرواد صالعيت يم كتيا فيناه تعن على يخيئ وتين العضل عن يكي جابر زيد والسالسا احجعن ليتكنئ وتغير العران فأجابي فرسالت فاجاجه والم اخرفنك بملت غوالذاجبتي فصان المستلة بجليغ يرهذا فغالة فإجابرا تلقال بعيناب "- والجل عاظهم والعلم طهروابس فوا مين معقد القالد يخسر العران والتاكديد بزار وبنئ ولغرهاا فينخلعهم كلزم تتعسل نيقتض عرص وبئن ويؤة بصنادواه والشييخا وجعفرليكم باستمنأ المالغعنوبن شأنان عن داود من كثيمة لقلتكا عصدا تشعليته لمانته العثلق فحكناب الندم وبروانم النكرة ولنم للجونف كيادا ومعن المتلوة فكفا لمضمرة وجرة وكمن النكافة فأنم الدميا وأتم الجوم النه والمرام وانزائيا والخروه كعية المفاحة فتبايزا مفا واحروم المقاف المشتط فابغآ قاتي وجرانه ويحزين لتغذال بالمتدعده فأفكارك وتوالفتأ والمنكح البغى لخروا لميفري مشاكب ناعمته وكاحت أقطاع فالموت والعيث والتهت والمثرة لمرخن براءاده الناه فلقنا فالعرطقنا وفقلنا وجعلنا أمنا وصفظ فوخزا علي ف

مربة رياية بنتى ويلى جسده بندا. جاينة ما عَيْلَان ويشَّ اللهِ

المحددف مرقب متدح

وخلالات سيال شعايس حامدة حسالاحن كاردس شعاءمت فتيك فلاج الجاملانية يقامين الطالبينة أوالمغ يفقدو بالماراني أأني مسهرا والدريسين ودنواس مايد سغرد مبيرة بأبينية فامتاك البكتابية كالين يونهوه نيوبدو كرسابت بالأزق مقاوسا بأخالكنا اختدميه متروك أحدره أشنده والمتراثب أأمان المراد معاحد ليبيانه ويدورو ومعاطفات والمتيان المألة ولها فتستاين لينديعنه احتزنه كازبنعن واشتشعني وناموا يبش وفاتوف وأيثر واخرواس فاتست ونهيشنواحا ولربعين مافائقا تديج فحاسين لمايمت فنتلوه فيق فعاعرض كأ بغث فمتن وجد معسنده الاصرراد عبادى وينواي سيوا ميعرا ميولها ميتاه والرياضة فيهش فيتخروا ونبث نبيت لمنتدى مرزاج شاذي سانعه يؤيز لجعا الميما ولادوق المام وأهل مد فيحتني لابد بيه في تول ند سنان ع ويعيز عبى غرة وكي تول لله هذا يوم يعه للد صرفه وفصب الشرمة ونامذ مقافية فيصريه فرو ومسنداء رتا يقيف تنكيد المتأجر كؤه كالمتناف ميسا وميران أيث لبنند بستنت لينت صرة بن والعامة ومن موارات الماري المتاريق مَرِّ وجِهَعَد يومِرَسِعُ الفَّأُ وَقِينَ سَادَيْنَ عَلَمْ جَنَّاتُ مَيْرِ فَسُمِنْ عَيَّيَّا الْأَخَا لَا خَالِهِ بَيْنَ جِهَا أَيُّذُونِينَ النفة كنهم وتنسى تنف ذيك العبر والعيكيلم كيان النبع يتي ملك التفلي توالا ويطرونا ينمال و هُوَعًا كُلْ يَكُ يَكُ يَدُونِهِ بَهِرُواكُ بِالمَعْارَى وَفِئا وَدَمِي مِ اللَّهِ وَحَرُوا وَالْمُ لِيرَاسَ عَلِب للعقلة غلانا بالعاظمة أكاللهبنا وكآبا لنواوا إرارة الغادم فدونعت كابالوج ماوا منكتاب كتراعة إيود الزالولين تأليا كامل ورود منواء من الاجتماع المرابة برداد المن التوفه و مستعباً ما عيوب والدون الفي الما الله والفرم المالفات. أبن عسكن عنداني لنه وإي سنه وبعدما للأنبذا النه نعزم لأفعادك بتقريط

نهایة نسخة ۷۳۵۳ (ر)، مکتبة جامعة طهران

#### بعتديثرومشتم بأخس

المسسسسان الزواليه

الحديشا لذك فزل لمصرك امتكاب جعسله للتاس فيرا ونديوا ويزيعنيه لاول لالبارينيات لدلبيان كملتى وسراجان برأاز لدمالئ معدقا كمابين وبدس الكبروانطعاء بالعتدن لما يعول عليه من الترب بتعنى له بصعب له الفلام كالترب بومرد الدين عنى الما فكم بسرمد ينه مدين معلى المعنى معلى الدوساند في الدوساند في الدوساند في الدوساند في الدوساند في الدوساند في الدوس معكم بما لدمن قد مه و كليما دروانعن مل في الدوساند في ال لخلعت هالتوه والغيثاء وارتفعت فلهمه أتذبرى ف مككه الإراشاء وآلمتلق والتلام والتنبية م كاللانام والخيرا لانياء ونيرا لاصنياء المدع يجبيها مند والادمن التاء مخد المصطفيق البرية بالخبلو النصا اللرمنية المعوث بخابان عج بعصاحنه معاقع عنطباء والكم بلآخل شعانوالبلف أوعل إنتة ألمادين من عنهدا لاتندين صلى المنة دايد الدائدي عنانهم وثهاد عنائهم وسكم شليما كنيرا كالمراد ويعول الفتير إلى ودربه الفني ويزاعد المشدى بناكل معناونا معيل وجالااة يزالط تائ ادكم اصطف ف تنسيله كنوز الاعاره الغقت ف يدله المعرد الانتكار علم النفير المذعور بآمر العدام الدنية وراسها ومن واعدا لنترع والمام بم لتعاطيه دا جالغا التغوي والمن فائ والعلوم الدينية كلها والعتنا ما الادية بالأاء بأوقلكن فيسامني فالرثت تعليفات الماغنيرالنه ويرافع لامة الزعيزي واحلت التعلوب ومحالها يتد للعلامة الغرووالغاضل تعرب نشيخ انكامل الدين العاملية خوكات والمت تعسبرا بمنوى علي قاير آسراد المتنزل كأشار عدالتناويل بعرهالوي مروأ لتناويل والمنة الآلهارة المعال الارارا لان تصوريمنا عن معنى من الانارا ويبطي والانتعاب مذاللا معنى فقنى بالانتروع ف انقدته والإيان مااردته ومن فيتم كأت استيه بعد يمامه بكنز الله فآين وتج الغراب ليعابن امه ما احتواه ولفظه معناه في المن في الميان وعجم نين في المن من المنه من المنه من المنه من المنه من المنه من الله من المنه الله الم المنا الماد القيمة وجه الن بزار فالخداد كالميانية الكريري شهد القدو اللاهمة من الن المالياتية فوار بغيرهاب تعلقن العربن الدينين ويتاشج آب وقلن بارب وبطا الارالد فرب

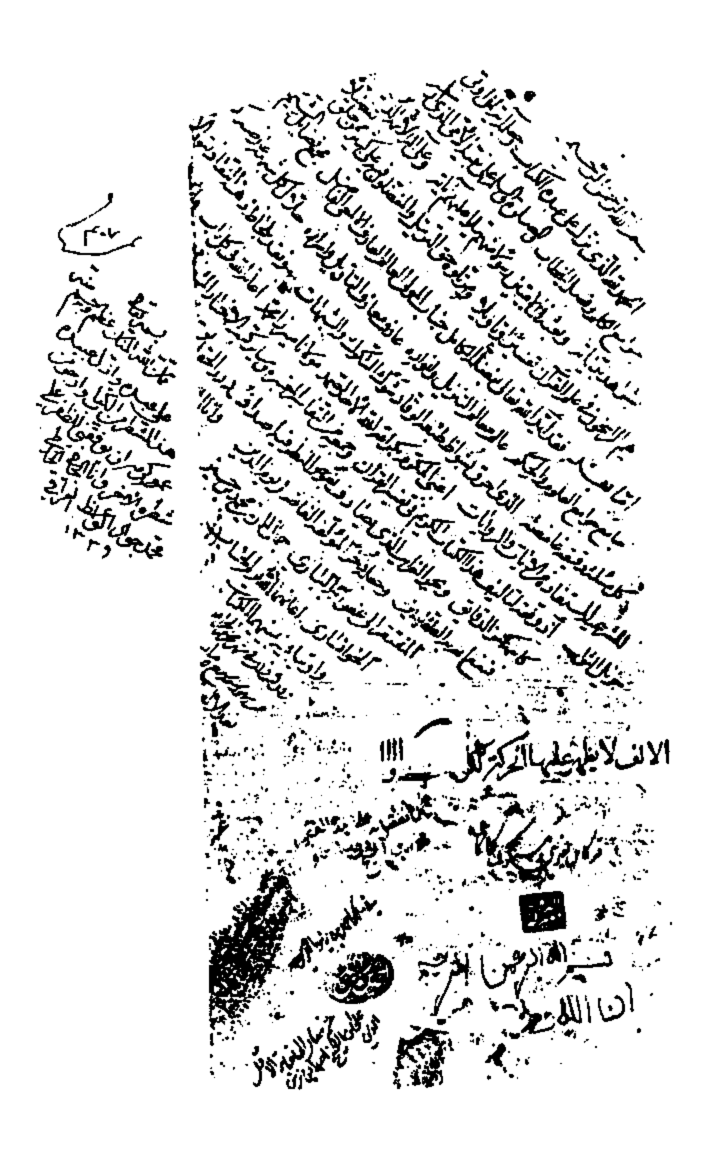
بداية نسخة الأصل، مكتبة الامام الرضا ﷺ

نه الدولال الفار المراح المرا

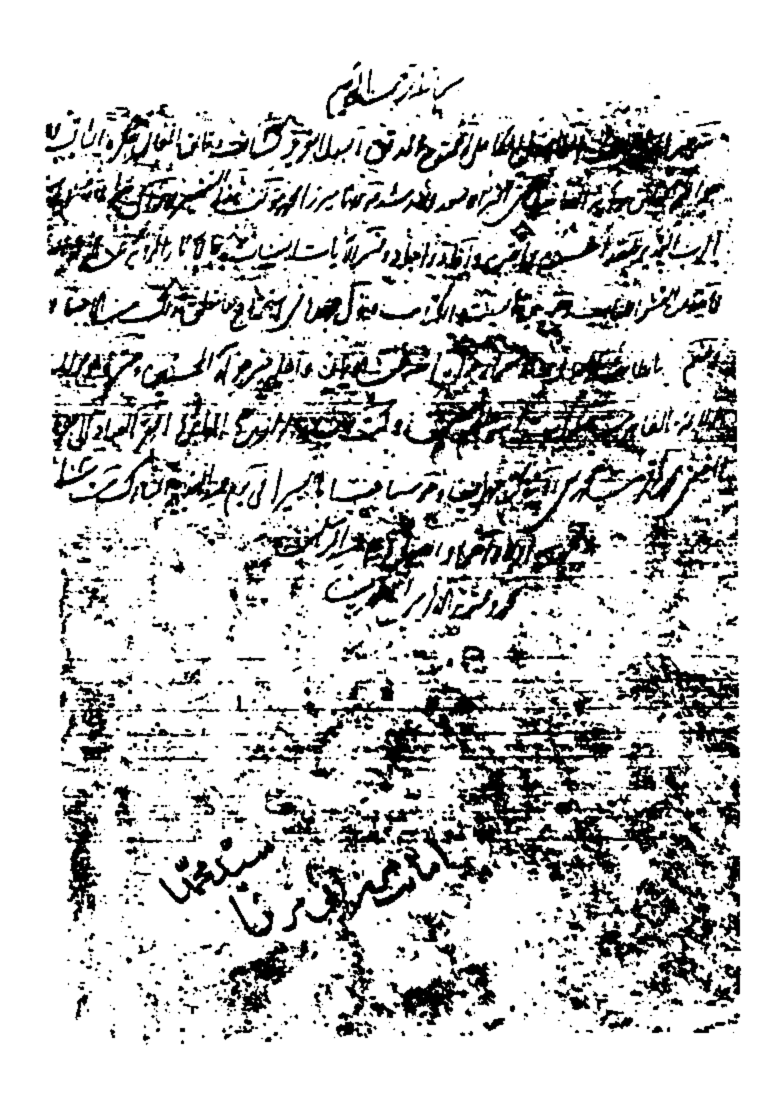
مَّتَ بَيَنِ كَامُنَوْر ِ جنسب حلِفُوالِحُن الْحِيمَ وَهِ حِيثَ مُعَهِّنٍ إِ (مَا بِسُ إِي لَى

المعت الذعافرا على عبينا كفاف حله الناس في العناد العالم المناس المعالمة ال تبنالت لحضي وبهاجا منيما انتها كمخ بمستغا لما بنصريب من اكتفها مظعنه بالعند فرابع كال عليه والتوب يعطله بعيف والمنه كالمحاجع وذلا يعنول المكا وسيدة به معدد معلى فرويانه غاله يحتيم بناله من له ته فكافا حبّر واخذي ما خاله المنتقل المنتخ بلا ما لتؤود الجنيا وارمَعَن عَدّ التخيرى فتكله الأناشا والمتلف الناوالت والمقيذ مركاله فأم مل خير آماين ادميزا وهمنا المدين بجبالي فألاس بالتاع المسلف البريد والمتن والمنية المن كالمان والمناع المناع المناع المناع المناع المناع والمناع سنات للطبا وليكريه المفرد شفاعن الهلفا وهلا فتكلها ويوس متعدي الكارندي سلطفات المناع المنافية والمعرب المساكم المناكم المناكبة المناكبة المناهدة المناكبة المناكبة المناكبة المناكبة المتعادية والمامير في الما والمتعالية المناطقة المنطقة المعالمه فالمنوالن والمنع فيعيرا فكن الدينة وعالها وسفادا عدادته والساسها المنظمة المية والمنافية التطوية التوكن فالرجالة فم المنتبة بمنها والشباعات المتناب المتناب المتناب المتناب متكن خامون كم والمات على النسولة والمائية والزعمة عاجل العرام علااله عدورة المروالانا منالغية أنتيافا كروا الدرالمناط فهم كان ولمن ما يعنو عليه فاعل ماديا السكاو المادية الموادية الماديدة المعمدة المعمدة المادية المادية المرادية المادية والتساط المبتعث المثام وطيان والانعاد فعداللها مطروسن والفائح فالمسة والانتان بالديه وس ولال است مس مما كتي الدفا فروسي المرائب الطابق المدم المطابق وستار فراد برساية والمساد العانب ونهاء والعدر ميدورا المدر والمالية والمالية فالمالية والاستاسان المساهيات ويتحالون الماسية والمسانية فالاستناعل والمسلمة اساله بعال الموج والمعطم المتحدد الماسور استخري التراك المالة المنطاب المالزادا بعاساع فرجونا ويع فاعدات وربع والماك مناج فالمخام والكام الزان وقال فالمتامنة إلى المناسلة والمال عالمان المدامة الموامنة المالناء وبالتعن المرفا لمن السناعين ومدين وم المراد وعلما المراد والمتناعيالين وخل فالمتناه والعال المروم والمرس المتعددة الدلائمني اليالظال قاللال المقارة ويدون الدرم فاصالنا ووج فالموز واحكم

من المعرف المساوحة المساوحة المعرف المساوحة المعرف المساورة ا



تقريظ العلَّامة الفيلسوف جمال الدين محمَّد الخوانساري، بخطَّه



تقريظ العلّامة الأكبر المولى محمّد باقر المجلسي ، بخطّه.



# ربٌ يسر وتمّم بالخير(١) بسم الله الرحمن الرحيم(٢)

## مقدّمة المؤلّف

الحمد لله الذي أنزل على عبده الكتاب وجعله للنّاس بشيراً ونذيراً، وبيّن فيه لأولى الألباب بيّنات، وجعله تبيان كلّ شيء وسراجاً منيراً، أنزله بالحقّ مصدّقاً لما بين يديه من الكتب، وأنطقه بالصدق لما يعول عليه من السرب. يقضي له بصفة القدم كلّ شيء بجوهر ذاته، يقضي إلى الحكم بسرمديّته حدوث معلولاته وسماته، فيا له من حكيم بما له من قدرته في كلّ ما دبّر وأتقن من أفعاله، أبت حكمته أن يرضى لخلقه السوء والفحشاء، وارتفعت قدرته أن يجرى في ملكه إلّا ما شاء.

والصلاة والسلام والتحيّة من كلّ الأنام على خير الأنبياء ونيّر الأصفياء، المدعو بحبيب الله في الأرض والسماء، محمّد المصطفى على البرية بالخلق والفضايل المرضية، المبعوث بكتاب أزعج بفصاحته مصاقع الخطباء، وأبكم ببلاغته شقاشق البلغاء، وعلى الأئمّة الهادين من عترته الراشدين، صلاة تامة دائمة توازي غناءهم وتجازى عناءهم وسلّم تسليماً كثيراً كثيراً.

أمّا بعد: فيقول الفقير إلى رحمة ربّه الغني ؛ ميرزا محمّد المشهدي ابن محمّد رضا بن إسماعيل بن جمال الدين القمي:

١. في ج: ربّ يشر ولا تعشر.

٢. في ج: إضافة: وبه نستعين.

إنّ أولى ما صرفت في تحصيله كنوز الأعمار ، وأنفقت في نيله المهج والأفكار علم التفسير ، الذي لايتمّ لتعاطيه وإجالة النظر فيه إلّا من فاق في العلوم الدينية كلّها والصناعات الأدبية بأنواعها.

وقد كنت فيما مضى، قد رقمت تعليقات على التفسير المشهور للعلامة الزمخشري، وأجلت النظر فيه. ثمّ على الحاشية للعلامة النحرير والفاضل المهرير الشيخ الكاملي؛ بهاء الدّين العاملي. ثمّ سنح لي أن أؤلف تفسيراً يحتوي على دقائق أسرار التنزيل ونكات أبكار التأويل، مع نقل ما روي في التفسير والتأويل، عن الائمة الأطهار والهداة الأبرار، إلّا أنّ قصور بضاعتي يمنعني عن الإقدام، ويشتطني عن الانتصاب في هذا المقام، حتى وفقني ربّي للشروع في ما قصدته، والإتيان بما أردته. الانتيان أسمّيه بعد تمامه بكنز الدقائق وبحر الغرائب، ليطابق اسمه ما احتواه، ولفظه معناه.

فرات بن إبراهيم الكوفي، أستاذ المحدّثين في زمانه، قائل في تفسيره (١): حدثنا أحمد بن موسى، قال: حدثني الحسن بن ثابت، قال: حدثني أبي، عن شعبة بن الحجّاج، عن الحكم، عن ابن عبّاس عبّاس عبّان أخذ النبي عَبَالُهُ بيد (٣) علي الله فقال: إنّ القرآن أربع (٤) أرباع: ربع فينا أهل البيت خاصة، وربع في أعدائنا، وربع حلال وحرام، وربع فرائض وأحكام، وأنزل (٥) لناكرائم القرآن.

وقال (١) أيضاً: حدثنا أحمد بن [موسى، قال: حدثنا] الحسن (١) بن إسماعيل بن صبيح، والحسن بن عليّ بن الحسن بن عبيدة بن عقبة (١) بن نزار بن سالم السلولي، قال: حدثنا محمّد بن الحسن بن مطهرة، قال: حدثنا صالح؛ يعني: ابن الأسود، عن

٢. إلى هنا ليس في أ.

٤. المصدر: أربعة،

٦. تفسير فرات، ٤٨.

٨. المصدر: عتبة.

۱. تفسير فرات، ٤٨.

٣. النسخ: يد، والمثبت من المصدر.

٥. ليس في المصدر .

٧. النسخ: حدثنا أحمد بن الحسن.

جميل بن عبدالله النخعي، عن زكريا بن ميسرة، عن الأصبغ بن نباتة، قال: قال عليّ بن أبي طالب عليه انزل(١) القرآن أربع أرباع: فربع فينا، وربع في أعدائنا(٢)، وربع سنن و <sup>(٣)</sup> أمثال، وربع فرائض و أحكام، ولناكراثم القرآن.

وقال(٤) أيضاً: حدثنا أبوالخير مقداد بـن عـلى الحـجازي المـدني، قـال: حـدثنا أبو القاسم (°) عبدالرحمن العلوي الحسيني ، قال : حدثنا «الفاضل أستاذ المحدثين في زمانه؛ فرات بن إبراهيم الكوفي رحمة الله عليه قال: حدثني »(٢٠ محمّد بن سعيد بـن وخيم (٧) الهمداني ومحمّد بن عيسي بن زكريا، قالا(٨): حدثنا عبدالرحمن بن سراج، قال: حدثنا حماد بن أعين، عن الحسن (٩) بن عبدالرحمن، عن الأصبغ بن نباتة، عن أميرالمؤمنين(١٠) علىّ بن أبيطالب الله قال: القرآن أربعة أرباع: ربع فينا، وربع في أعدائنا(١١)، وربع فرائض وأحكام، وربع حلال وحرام، ولناكرائم القرآن.

واعلم أنَّ للقرآن بطناً وللبطن بطن، وله ظهر، وللظهر ظهر. فإذا جاءك عنهم صلوات الله عليهم شيء وله باطن، فلا تنكره، لأنّهم أعلم به.

يدلُّ على هذا، مارواه صاحب شرح الآيات الباهرة(١٢): عن عليّ بن محمّد، عين محمّد بن الفضل(١٣)، عن شريس، عن جابر بن يزيد، قال: سألت أبـاجعفر ﷺ عـن شيء من تفسير القرآن، فأجابني. ثمّ سألته ثانية، فأجابني بجواب آخر.

فقلت : جعلت فداك ، أجبتني (١٤) في هذه المسألة بجواب غير هذا ؟!

فقال لي: يا جابر ! إنَّ للقرآن بطناً. وللبطن بطن، وله ظهر وللظهر ظهر. وليس شيء

٢. المصدر: عدونا.

2. تفسير فرات، ٧٤.

٦. لا يوجد في المصدر .

٨. النسخ: قال.

١٠. المصدر: على أميرالمؤمنين.

١٢. تأويل الأيات الباهرة، ٢/٩.

١٤. المصدر: كنت أجبتني.

١. المصدر: نول.

٣. ليس في المصدر .

٥. في ج: و، والأظهر أنَّها زائدة.

٧. المصدر: رحيم.

المصدر: الحسين.

١١. المصدر : عدونا.

١٣. المصدر: الفضيل.

أبعد من عقول الرجال من تفسير القرآن. وإنّ الآية ينزل أوّلها في شيء وآخـرها فـي شيء، وهو كلام متصل، يتصرّف عن(١) وجوه.

ويؤيده: مارواه (٢) عن الشيخ أبي جعفر الطوسي، بإسناده إلى الفضل بن شاذان، عن داود بن كثير، قال: قلت لأبي عبدالله على أنتم الصلة في كتاب الله الله؟ وأنتم الزكاة؟ [وأنتم الصيام؟] (٣) وأنتم الحج؟

فقال: يا داود! نحن الصلاة في كتاب الله تظلق. ونحن الزكاة. ونحن الصيام. ونحن الحج. «ونحن الشهر الحرام» (٤). ونحن البلد الحرام، ونحن كعبة الله، ونحن قبلة الله. ونحن وجه الله قال الله تعالى: «فأينما تولُّوا فئم وجه الله» (٥). ونحن الآيات. ونحن البينات. وعدونا في كتاب الله الفحشاء والمنكر والبغي والخمر والميسر والأنصاب والأزلام والأصنام والأوثان والجبت والطاغوت والميتة والدم ولحم الخنزير.

يا داود! إن الله خلقنا، فأكرم خلقنا، وفضّلنا، وجعلنا أمناءه وحفظته وخزّانه على ما في السماوات وما في الأرض، وجعل لنا أضداداً وأعداءً، فسسمّانا فسي كتابه، وكنى عن السمائنا بأحسن الأسماء وأحبّها إليه، تكنية عن العدد. وسمّى أضدادنا وأعداءنا في كتابه. وكنى عن أسمائهم، وضرب لهم الأمثال (٧) في كتابه في أبغض الأشياء (٨) إليه وإلى عباده المتقين.

١، في ج: من. والمصدر : على.

٣. من المصلار ،

٥. البقرة / ١١٥.

٧. المصدر: الأسماء مثال.

٢. نفس المصدر ، ٢/١.

٤. ليس في المصدر.

٦. المصدر: في.

المصدر وج: الأسماء.

سورة فاتحة الكتاب

#### سورة فاتحة الكتاب

في مجمع البيان (١): روى جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن آبائه، عن النبي عَبَالِلهُ [أنّه قال ] (٢): لمّا أراد الله عَلَى أن ينزل فاتحة الكتاب وآية الكرسي، وشهد الله، وقبل اللّهم مالك الملك إلى قوله بغير حساب، تعلّقن بالعرش وليس بينهن وبين الله حجاب وقلن: يا ربّ! تهبطنا إلى دار الذنوب وإلى من يعصيك، ونحن معلّقات بالطهور والقدس ؟ (٣)

فقال: وعزتي وجلالي! ما من عبد قرأكن في دبر كلّ صلاة (1) ، إلّا أسكنته حظيرة القدس على ماكان فيه. ونظرت إليه (٥) بعيني المكنونة ، في كلّ يوم سبعين نظرة . وإلّا قضيت له في كلّ يوم سبعين حاجة ، أدناها المغفرة . وإلّا أعذته من كلّ عدو ونصرته عليه . ولا يمنعه من دخول الجنّة إلّا الموت (١).

وفي كتاب ثواب الأعمال (٢٧ بإسناده: قال أبو عبدالله على الله الأعظم مقطّع في أمّ الكتاب.

وفي كتاب الخصال (^): عن أبي عبدالله عليه قال: رنّ إبليس أربع رنات: أوّ لهنّ يوم لعن، وحين أهبط إلى الأرض، وحين بُعث محمّد ﷺ على حين فـترة مـن الرسـل، وحين أُنزلت أمّ الكتاب.

١. مجمع البيان، ٤٢٦/١.

٣. المصدر: بالعرش.

٥. المصدر : وإلَّا نظرت اليه.

٧. ثواب الأعمال، ١٣٢.

٢. من المصدر.

المصدر: صلاة مكتوبة.

٦. المصدر: أن يموت.

٨. الخصال ٢٦٣، ح ١٤١ وله تتمة.

وعن الحسن بن على الله على حديث طويل (١)، قال: جاء نفر من اليهود إلى رسول الله تَهَالَّةُ فسأله أعلمهم عن أشياء، فكان فيما سأله: أخبرنا عن سبع خصال أعطاك الله من بين النبي الأمم. فقال النبيّ مَهَالًا: أعطاني الله فاتحة الكتاب.

إلى قوله: صدقت يا محمّد! فما جزاء من قرأ فاتحة الكتاب؟

فقال رسول الله عَيَّالُهُ : من قرأ فاتحة الكتاب، أعطاه الله تعالى بعدد كل آية نزلت من السماء ثواب تلاوتها.

وعن جابر ، عن النبيّ ﷺ في حديث طويل (٢). يقول فيه ﷺ حاكياً عن الله تعالى : وأعطيت أمّتك كنزاً من كنوز عرشي ؛ فاتحة الكتاب .

وفي أصول الكافي (٣): محمّد بن يحيى ، عن أحمد بن محمّد بن عيسى ، عن محمّد ابن إسماعيل بن بزيع ، عن عبدالله بن الفضل النو فلي ـرفعه \_قال : ما قرأت الحمد على وجع سبعين مرة ، إلّا سكن .

محمّد بن يحيى (٤)، عن أحمد بن محمّد، عن محمّد بن سنان، عن سلمة بن محمّد بن سنان، عن سلمة بن محرز، قال: سمعت أبا جعفر على يقول: من لم يبرئه الحمد، لم يبرئه شيء.

عليّ بن ابراهيم (٥)، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن معاوية بـن عـمار، عـن أبـي عبدالله عليّ الله عليه الروح، مـاكـان عبدالله عليه قال: لو قرأت الحمد على ميّت سبعين مرة، ثمّ رُدّت فيه الروح، مـاكـان عجـاً ٥٠٠.

وفي عيون الأخبار (٧): حدثنا محمّد بن القاسم المفسّر المعروف بأبي الحسن الجرجاني على قال: حدثنا يوسف بن محمّد بن زياد وعليّ بن محمّد بن سيار ، عن أبويهما ، عن الحسن بن على ، عن أبيه عليّ بن محمّد ، عن أبيه محمّد بن على ، عن أبيه

١. نفس المصدر ٣٥٥، ضمن ح ٣٦.

۲. الکافی ۱۳۲۲، ح ۱۵.

٥. نفس المصدر ٦٢٣/٢، ح ١٦.

٢. نفس المصدر ٤٢٥ ٤٢٦ ضمن ح١.

٤. نفس المصدر ٦٢٦/٢، ح ٢٢.

٦. المصدر : ذلك عجباً.

٧. عيون الأخبار ٢٠١ ٣٠٠ـ ٣٠٢. مع اختصار في السند واسقاط في صدر الحديث.

الرضا، عن آبائه، عن علي الملك أنه قال: سمعت رسول الله تَكُلُ يبقول: إن الله تبارك و تعالى قال لي: «ولقد آتيناك سبعاً من المثاني والقرآن العظيم »(۱) فأفرد علي الامتنان (۱) بفاتحة الكتاب، وجعلها بإزاء القرآن العظيم. وإنّ فاتحة الكتاب أشرف ما في كنوز العرش. وإنّ الله فكل خص (۱) محمداً وشرقه بها، ولم يشرك معه فيها أحداً من أنبيائه، ما خلا سليمان الله فإنّه أعطاه منها «بسم الله الرحمن الرحيم». ألا ترى (٤) يحكي عن بلقيس حين قالت: «(إنّي)(٥) ألقي إليّ كتاب كريم. إنّه من سليمان وإنّه بسم الله الرحمن الرحيم»?(١)

ألا فمن قرأها معتقداً لموالاة محمد صلى الله عليه وآله الطيبين [وعلي]، منقاداً لأمرهما (٢) مؤمناً بظاهرهما وباطنهما، أعطاه الله تعالى بكل حرف منها حسنة، كلل واحدة منها أفضل له من الدنيا وما فيها، من أصناف أموالها وخيراتها. ومن استمع إلى قارئ يقرأها، كان له قدر (١) ما للقارئ. فليستكثر أحدكم من هذا الخير المعرض لكم، فإنّه غنيمة لايذهبن أوانه. (فيبقى في قلوبكم) (١) الحسرة.

وفي تفسير الإمام أبي محمّد الحسن العسكري(١٠) عليه وعلى آبائه السلام قال: ألا فمن قرأها ـ إلى آخر ما نقلنا عن العيون ـ بأدنى تغيير .

وفي تفسير العياشي (١١): عن الحسن بن عليّ بن أبي حمزه البطائني ، قال : قال أبو عبدالله الله الله الأعظم مقطّع في أمّ الكتاب.

عن محمّد بن سنان(۱۲)، عن أبي الحسن موسى بن جعفر ، عن أبيه ﷺ قال: قـال لأبي حنيفة: ما سورة أولها تحميد وأوسطها إخلاص وآخرها دعاء؟

١. الحجر /٨٧.

٢. المصدر: الامتنان على.

۳. ر:شرف.

2. «ألا ترى» ليست في المصدر.

٥. ليس في المصدر .

٦. النمل ٣٠٠.

٧. المصدر: لأمرها.

٨. المصدر: بقدر،

٩. المصدر: فيبقى قلوبكم في،

١٠. تفسير العسكري ﷺ ، ٢٩؛ تأويل الآيات، ٢٣/١.

١١. تفسير العياشي، ١٩/١.

١٢. تفسير العياشي، ١٩/١.

فبقي متحيراً، ثم قال: لا أدري!

فقال أبو عبدالله الله الله الله الله التي أولها تحميد وأوسطها إخلاص وآخرها دعاء، سورة الحمد.

عن اسماعيل بن أبان (١)، يرفعه إلى النبي ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ لجابر بن عبدالله: يا جابر! ألا أعلّمك أفضل سورة أنزلها الله (٢) في كتابه ؟

قال: فقال جابر: بلي بأبي أنت وأمي يا رسول الله(٣)! علّمنيها.

قال: فعلَّمه الحمد لله أم الكتاب.

قال: ثمّ قال(٤): يا جابر! ألا أخبرك عنها؟

قال: بلي بأبي أنت وأمي فأخبرني.

قال: هي شفاء من كل داء إلّا السام. يعني: الموت.

عن أبي بكر الحضرمي، [قال:]<sup>(٥)</sup> قال أبو عبدالله الله الذاكانت لك حاجة فاقرأ المثاني وسورة أخرى، وصلَّ ركعتين، وادع الله.

قلت: أصلحك الله، وما المثاني؟

قال: فاتحة الكتاب(١).

﴿ بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيم ﴾ ۞ ﴿ الْحَمْدُ اللهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ ۞: مكية قيل (٧٠ ، ومدنية أيضاً. لأنّها نزلت بمكّة حين فرضت الصلاة ، وبالمدينة لمّا حُوّلت القبلة إليها (٩٠ .

سبع آيات بالاتفاق.

إِلَّا أَنَّ بعضهم عدَّ "بسم الله الرحمن الرحيم " آية ، دون " أنعمت عليهم "، وهم

٢, في ج: الله تعالى.

٤. المصدر: قال له.

٦. تفسير العياشي، ٢١/١.

١. نفس المصدر، ٢٠/١.

٣. في ج: يا رسول الله تَتَلِيجُهُ .

٥. من المصدر .

٧. أنوار التنزيل ٥/١.

٨. مجمع البيان، ١٨/١؛ أنوار التنزيل، ٥/١. وفي مجمع البيان الجزء الأوّل صفحة ٣٥: مكّية عن ابن عباس وقتادة، ومدنية عن مجاهد.

الإماميّة وقرّاء مكة والكوفة وفقهاؤهما وابن المبارك والشافعي.

ومسنهم من عكس، وعليه قبرًا، المدينة والبصرة والشام وفيقهاؤها ومالك والأوزاعي.

واستدلت الإمامية بما روي في تفسير أبي محمّد العسكري الله (١) عنه، عن آبائه، عن على الله الرحمن الرحيم (١). الكتاب، وهي سبع آيات، تمامها ببسم الله الرحمن الرحيم (١).

وفى تفسير العياشي (٣): عن يونس بن عبدالرحمن ، عمن رفعه ، قال : سألت أبا عبدالله الله عن قول الله تعالى : «ولقد آتيناك سبعاً من المثاني والقرآن العظيم »؟ قال : هي سورة الحمد ، وهي سبع آيات ، منها «بسم الله الرحمن الرحيم ». وإنما سُمّيت «المثانى » ، لأنها تثنّى في الركعتين .

وعن أبي حمزة (٤)، عن أبي جعفر طلي قال: سرقوا أكرم آية في كتاب الله: «بسم الله الرحمن الرحيم».

وفي تهذيب الأحكام (٥): محمّد بن عليّ بن محبوب، عن العبّاس، عن محمّد ابن (١) أبي أيوب، عن محمّد بن مسلم، قال: سألت أبا عبدالله الله عن «السبع المثاني والقرآن العظيم »(٧)، هي الفاتحة ؟

قال: نعم.

قلت: «بسم الله الرحمن الرحيم » من السبع المثاني (^)؟

قال: نعم، هي أفضلهنّ.

١. تفسير العسكري الله ، ٢٩.

٢. كذا في المصدر وفي النسخ: بسم الله الرحمن الرحيم.

٣. تفسير العياشي، ١٩/١.

٥. تهذيب الأحكام ٢٨٩/٢، ح ١١٥٧. ٦. في ج: أبي عمير، عن،

٧. الحجر /٨٧. ٨. ليس في المصدر .

وفي عيون الأخبار (١) - بإسناده إلى أميرالمؤمنين الله [في] حديث طويل، وفيه: قيل لأميرالمؤمنين الله الرحيم الله المتاب؟

فقال: نعم .كان رسول الله عَلِيْلِهُ يقرأها، ويعدّها آية منها، ويقول: فاتحة الكتاب هي السبع المثاني.

وبإسناده (٣): عن الرضائل عن آبائه بهلا عن علي الله أنّه قال: إنّ «بسم الله الرحمن الرحمن الرحيم ». أية من فاتحة الكتاب. وهي سبع آيات، تمامها «بسم الله الرحمن الرحيم». وفيه (٣) عن الرضائل قال: والإجهار به «بسم الله الرحمن الرحيم» في جميع الصلوات سنة.

وعن الرضا على الله الله الله الرحمن الرحيم » في جميع صلوات بالليل والنهار .

وفي الكافي (٥): عليّ بن ابراهيم، عن محمّد بن عيسى، عن يونس، عن معاوية بن عمار، قال: قلت لأبي عبدالله عليه إذا قمت للصلاة، أقرأ «بسم الله الرحمن الرحيم» في فاتحة الكتاب؟(١)

قال: نعم.

قلت: فإذا قرأت فاتحة الكتاب، أقرأ «بسم الله الرحمن الرحيم» مع السورة؟ قال: نعم.

محمّد بن يحيى (٢٠) عن أحمد بن محمّد ، عن عليّ بن مهزيار ، عن يحيى ابن أبي عمران الهمداني ، قال : كتبت إلى أبي جعفر ﷺ : جعلت فداك ، ما تقول في رجل ابتدأ

١. عيون الأخبار ، ٣٠١/١، ذيل ح ٥٩.

٣. نفس المصدر ، ١٢٣/٢ .

٥. الكافي ٣١٢/٣، ح ١.

٧. نفس المصدر ٣١٣/٢، ح ٢.

٢. نفس المصدر ٣٠٣/١، صدر ح ٦٠.

٤. نفس المصدر ، ١٨٢/٢ ـ ١٨٣.

٦. المصدر: فاتحة القرآن.

به بسم الله الرحمن الرحيم» في صلاته وحده في أمّ الكتاب، فعلمًا صار إلى غير أمّ الكتاب من السورة، تركها؟

فقال العبّاسي: ليس بذلك بأس!

فكتب بخطه: يعيدها مرتين، على رغم أنفه. يعنى: العباسي.

محمد بن يحيى (١) ، عن أحمد بن محمد ، عن الحسين بن سعيد ، عن القاسم بن محمد ، عن صفوان الجمّال ، قال : صليت خلف أبي عبدالله الله أيّاماً . فكان إذا كانت صلاة لا يجهر فيها ، جهر به بسم الله الرحمن الرحيم » . وكان يجهر في السورتين ، جميعاً .

وفي تفسير عليّ بن ابراهيم (٢): عن ابن أذينة ، قال: قال أبو عبدالله الله السم الله الرحمن الرحيم » أحق ما أجهر به . وهي الآية التي قال الله الله الذاذكرت ربّك في القرآن وحده ولوا على أدبارهم نفوراً (٣)».

وفي مجمع البيان (٤): عن رسول الله عَنَالِهُ الله عَنَالِهُ الله عَنَالِي من علي بفاتحة الكتاب من (٥) كنز الجنة ، فيها «بسم الله الرحمن الرحيم » الآية التي يقول الله (تعالى) (١٠): «وإذا ذكرت ربّك في القرآن وحده ولوا على أدبارهم نفوراً »(٧).

وفي تفسير العيّاشي (^): عن أبي بصير (^)، عن أبي جعفر الله عَلَيْ قال: كان رسول الله عَلَيْ يُجهر به «بسم الله الرحمن الرحيم». ويرفع بها صوته. فإذا سمعها المشركون ولوا مدبرين. فأنزل الله: «وإذا ذكرت ربّك في القرآن وحده ولوا على أدبارهم نفوراً» (١٠).

١. نفس المصدر ٣١٥/٣، ح ٢٠.

٣. الإسراء /23.

٥. النسخ: فيها من.

٧. الإسراء / ٤٦.

٩. المصدر: أبي حمزة.

٢. تفسير القمي، ٢٨/١.

٤. مجمع البيان، ٣١/١.

٦. المصدر: الله فيها.

٨. تفسير العياشي، ٢٠/١. ح ٦.

١٠. الإسراء/٤٦.

وفيه (١): عن عيسى بن عبدالله ، عن أبيه ، عن جدّه ، عن علي الله قال: إنّ أناساً ينزعون «بسم الله الرحمن الرحيم»! فقال: هي آية من كتاب الله ، أنساهم إيّاها الشيطان.

عن خالد بن المختار (٢)، قال: سمعت جعفر بن محمد الله الهول: ما لهم قاتلهم الله (٣) عمدوا (٤) إلى أعظم آية في كتاب الله، فزعموا أنّها بدعة إذا أظهروها، وهي «بسم الله الرحمن الرحيم».

وفي كتاب الخصال (٥): عن الأعمش، عن جعفر بن محمّد الله أنّه قال: والإجهار بـ «بسم الله الرحمن الرحيم» في الصلاة واجب.

واعلم: أنَّ بعض تلك الأخبار يدلُّ على أنَّها آية، وبعضها يؤيده.

#### وأمّا فضلها :

ففي تفسير العياشي (٢٠): عن صفوان الجمّال، قال: قال أبو عبدالله على : ما أنزل الله من السماء كتاباً إلّا وفاتحته «بسم الله الرحمن الرحيم»، وإنّما كان يعرف انقضاء السورة بنزول «بسم الله الرحمن الرحيم» ابتداءً للأخرى.

وفي الكافي (٢): محمّد بن يحيى ، عن عليّ بن الحسين بن علي ، عن عباد بن يعقوب ، عن عمرو بن مصعب ، عن فرات بن أحنف (٨) ، عن أبي جعفر عليه قال : سمعته يقول: أول كلّ كتاب نزل من السماء «بسم الله الرحمن الرحيم» ، فإذا قرأت «بسم الله الرحمن الرحيم» فإذا قرأت «بسم الله الرحمن الرحيم» فالأرث تستعيذ . وإذا قرأت «بسم الله الرحمن الرحيم»

١. تفسير العياشي ٢١/١، ح ١٢.

٣. ليس في المصدر.

٥. الخصال ٦٠٤، ضمن ح ٩.

۷. الکافی ۳۱۳/۳، ح ۳.

٩. المصدر: فلا تبالى ألَّا.

٢. تفسير العياشي ٢١/١، ح ١٦.

٤. في النسخ: وعمدوا.

٦. تفسير العياشي ١٩/١، ح ٥.

٨. المصدر وج:أخنف.

ويمكن الجمع بين هذين الخبرين وخبر سليمان السابق، أنّ غير سليمان أُعـطي البسملة بغير العربية، وسليمان أعطيها بالعربية.

عدة من أصحابنا (٢) عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن محمّد بن عليّ، عن الحسن ابن عليّ، عن يوسف بن عبدالسلام، عن سيف بن هارون مولى آل جعدة، قال: قال أبو عبدالله عليّ المحمد الله الرحمن الرحيم » من أجود كتابك، ولا تمدّ الباء حتّى ترفع السين (٣).

عنه (٤) عن عليّ بن الحكم ، عن الحسن بن السري ، عن أبي عبدالله على قال: [الا(٥)] تكتب «بسم الله الرحمن الرحيم» لفلان. والأبأس أن تكتب على ظهر الكتاب لفلان.

عدة من أصحابنا (٢)، عن سهل بن زياد، عن ادريس الحارثي (٧)، عن محمّد بن سنان، عن المفضل (٨) بن عمر، قال: قال أبو عبدالله على: احتجبوا (٩) من الناس كلّهم بد «بسم الله الرحمن الرحيم» وبد «قل هو الله أحد»، اقرأها عن يمينك، وعن شمالك، ومن بين يديك، ومن خلفك، ومن فوقك، ومن تحتك. وإذا دخلت على سلطان جائر، فاقرأها حين تنظر إليه ثلاث مرات، واعقد بيدك اليسرى. ثم لا تفارقها حتى تخرج من عنده.

۱. الكافي ۲/۲/۲، ح ۱. ۲. نفس المصدر ۲۷۲/۲، ح ۲.

٣. قال الفييض الله في الوافي: ولا تمد الباء؛ يعني: إلى الميم، كما وقع التصريح به في حديث أميرالمؤمنين الله ، ورفع السين تضرّ به . (انتهى)

وقيل: استحباب رفع السين قبل مدّ الباء يحتمل اختصاصه بالخطّ الكوفيّ.

نفس المصدر ٦٧٢/٢، ح ٣.

٦. نفس المصدر ٦٢٤/٢، ح ٢٠. ٧. في ج: عن الحارث.

٨. في ج: الفضل : يا مفضل : احتجز . ٨. فه المصدر : يا مفضل : احتجز .

وفي كتاب التوحيد (١) بإسناده إلى أبي عبدالله طلى حديث طويل وفيه: قال رسول الله عَلَيْهُ عن حزنه أمر يتعاطاه (٢) فقال «بسم الله الرحمن الرحيم» وهو يخلص (٣) لله ويقبل بقلبه إليه، لم ينفك من احدى اثنين: إمّا بلوغ حاجته في الدنيا، وإمّا يعدَّ له عند ربّه، ويدّخر لديه. وما عند الله خير وأبقى للمؤمنين.

وفيه (٤) عن الصادق الله حديث طويل، وفيه: ولربّما ترك بعض شيعتنا في افتتاح أمره «بسم الله الرحمن الرحيم». فيمتحنه الله الله الله على شكر الله تبارك وتعالى والثناء عليه، ويمحق عنه وصمة (٥) تقصيره عند تركه قول «بسم الله الرحمن الرحيم».

وفي تهذيب الأحكام (٢): محمّد بن عليّ بن محبوب، عن محمّد بن الحسين، عن محمّد بن الحسين، عن محمّد بن حماد بن زيد، عن عبدالله بن يحيى الكاهلي، عن أبي عبدالله، عن أبيه المنظمة عن أبيه المنظمة عن أبيه المنظمة المنافظة المرحمن الرحيم المرب إلى اسم الله الأعظم من ناظر العين إلى بياضها.

وفي مهج الدعوات (٧): بإسناده إلى محمّد بن الحسن الصفّار، من كتاب فيضل الدعاء، بإسناده إلى معاوية بن عمار، عن الصادق على أنّه قال: «بسم الله الرحمن الرحيم» اسم الله الأكبر. أو قال: الأعظم.

وبرواية ابن عبّاس (^): قال مَتَنَافَةُ: « بسم الله الرحمن الرحميم » اسم من أسماء الله الأكبر. وما بينه وبين اسم الله الأكبر إلّاكما بين سواد العين وبياضها.

وفي عيون الأخبار (١): بإسناده إلى محمّد بن سنان ، عن الرضا(١٠) عليه قال: إنّ « بسم الله الرحمن الرحمن الرحيم » أقرب إلى اسم الله الأعظم من سواد العين إلى بياضها.

٢. المصدر: تعاطاه،

١. التوحيد ٢٣٣، ذيل ح ٥.

٤. نفس المصدر ٢٣١، ضمن ح ٥.

٣. المصدر: مخلص.
 ٥. محق الشيء: أبطله ومحاه، والوصمته: العار والعيب.

٧. مهج الدعوات ٣١٦.

٦. تهذيب الأحكام ٢٨٩/٢، ح ١١٥٩.

٩. عيون الأخبار، ٥/٢.

٨. مهج الدعوات، ٣١٩.

١٠. المصدر:الرضاعليّ بن موسى.

وفي كتاب علل الشرائع (١): بإسناده إلى الصادق الله حديث طويل، يقول فيه الله العد أن حكى عن النبي عَلَيْهُ ما رأى إذ عرج (١) به وعلّة الأذان والافتتاح: فلما فرغ من التكبير والافتتاح قال الله الله: الآن وصلت إليّ، فسمّ باسمي!

فقال: « بسم الله الرحمن الرحيم. »

فمن ذلك جعل «بسم الله الرحمن الرحيم» في أوّل السورة (٣).

ثم قال له: احمدني.

فقال: « الحمد لله ربّ العالمين ».

وقال النبي ﷺ في نفسه: شكراً.

فقال الله: يا محمّد! قطعت حمدي. فسمّ باسمي.

فمن [أجل](٤) ذلك جُعل في «الحمد لله»، «الرحمن الرحيم» مرّتين.

فلمًا بلغ « ولا الضالين »، قال النبي عَبَيْنَا : « الحمد لله ربّ العالمين » شكراً.

فقال العزيز الجبّار: قطعت ذكري. فسمّ باسمي.

[فقال: «بسم الله الرحمن الرحيم»](٥).

فمن [أجل] (٢) ذلك جُعل «بسم الله الرحمن الرحيم»، بعد الحمد، في استقبال السورة الأخرى.

وفي تفسير العياشي (٧) قال الحسن بن خرزاد: وروي عن أبي عبدالله عليه قال: إذا أمّ الرجل القوم، جاء شيطان إلى الشيطان الذي هو قريب الإمام، فيقول: هل ذكر الله؟ يعنى: [هل](٨) قرأ «بسم الله الرحمن الرحيم»؟ فإن قال: نعم. هرب منه، وإن قال: لا.

١. علل الشرائع ، ٣١٥. ٢ في ج: أعرج .

٣. المصدر : كلّ سورة . ٤ من المصدر .

٥. من المصدر.

٧. تفسير العياشي ، ٢٠/١. ٨. من المصدر .

ركب عنق الإمام، ودلّى رجليه في صدره. فلم يزل الشيطان أمام القوم حتّى يفرغوا من صلاتهم.

وفي الكافي (١): عليّ بن ابراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير ومحمّد بن اسماعيل، عن الفضل بن شاذان، عن ابن أبي عمير وصفوان بن يحيى - جميعاً - عن معاوية بن عمار عن أبي عبدالله عليه قال: فإذا جعلت رجلك في الركاب فقل: «بسم الله الرحمن الرحيم» بسم الله، والله أكبر.

﴿ بِسَمِ اللهِ ﴾ : «الباء » متعلّقة بمحذوف. تقديره : بسم الله أقرأ ، لأنّ الذي يتلوه مقروء. وكذلك يضمر كلّ فاعل ما يجعل التسمية مبدءاً له ، دون «أبدأ » لعدم ما يطابقه ، أو «ابتدائى » لزيادة إضمار فيه .

و تقديم المفعول هنا، كما في «بسم الله مجريها ومرسيها»(٢)، لأنّه أهمَ. لكونه أدلَ على الاختصاص، وأدخل في التعظيم، وأوفق للوجود٣).

فإنّ اسمه تعالى متقدّم على القراءة، من حيث أنّه جعل آلة لها، من أجل أنّ الفعل لايتمّ ولايعتدّ به شرعاً ما لم يصدر باسمه تعالى(٤).

« فالباء » للاستعانة.

وقيل(٥): للمصاحبة. والمعنى: متبرّ كأباسم الله أقرأ.

وهو أحسن<sup>(٢)</sup> لرعاية الأدب. ولم يزد في هذا المقام على هذين الاحتمالين.

وهذا وما بعده مقول على ألسنة العباد ليعلموا كيف يُتبرَّك باسمه، ويُحْمَد على نعمه.

۱. الكافي ٢٨٥/٤. ضمن ح ٢. هود / ٤١.

٣. في أنوار التنزيل ٥/١: وتقديم المفعول هاهنا أوقع: كما في قوله: «بسم الله مجراها» وقوله: «إيّاك نعبد»
 لأنّه أهم وأدلّ ... الخ (وهو أظهر).
 ٤. أنوار التنزيل، ٥/١.

٥. نَفْسَ المصدر . ٢ . في ج : وهو حسن .

ويحتمل أنّه تعالى صدّر كتابه به للإشعار بأنّ التصدير به في كلّ فعل و تأليف أمر واجب، وإن كان مؤلفه هو الله سبحانه.

والتعبير بلفظ الغائب للتعظيم ؛ كقول بعض الخلفاء : الأمير بأمرك بكذا.

وكسر الباء ولام الأمر ولام الإضافة، داخلاً على المظهر. وحق الحروف المفردة الفتح لاختصاصها بلزوم الجرّ والامتياز عن لام الابتداء. وإنّما كان حقها ذلك؛ لأنّه أخت السكون في الخفّة.

و «الاسم»: عند أهل البصرة من الأسماء المحذوفة الأعبجاز لكثرة الاستعمال المبنيّة أوائلها على السكون. وهي عشرة: اسم واست وابن وابنة وابنم واثنان، واثنتان وامرؤ وامرأة وأيمن في القسم عند البصرية، أدخل عليها مبتدأ بها همزة الوصل، لأنّ من دأبهم أن يبتدئوا بالمتحرك ويقفوا على الساكن.

ومنهم: من ابتدأ بتحريك الساكن، فقال: سم وسم. فقال: «بسم» الذي في كلّ سورة، سمه. واشتقاقه من السموّ، لأنّه رفعة للمسمّى، وإشارة إليه. ويدلّ عليه تصريفه على أسماء وأسامي وسمي وسميت. ومجيء سمى كهدي. قال:

والله أسماك سمى مباركاً آئــرك الله بــه تـباركا ومن المقلوبة الأوائل عند الكوفيين، أصله «وسم»، قلبت واوه همزة. وقيل(١): حذفت واوه، وعوضت عنها همزة الوصل ليقل إعلاله.

ورُدُ: بأنَّ الهمزة لم تعهد داخلة على ما حذف صدره في كلامهم.

ورُدّ: بأنّ كلمة «أنصر » قد حذفت منها التاء وأدخلت عليها الهمزة.

ورُدَ ذلك بأنَ غير المعهود ما حذف صدره، وأدخلت عليه الهمزة، وهـو ليس كذلك.

۱. أنوار التنزيل ۲/۱.

وأجيب بكلمة «أكرم» فإنّه حذف الهمزة التي صدره، وأدخل عليه همزة المتكلّم. فتأمل!

والمراد منه اللفظ المغاير (١) للمسمّى، الغير المألف من الأصوات، المتحد باختلاف الأمم والأعصار . وإرادة المسمّى منه بعيد لعدم اشتهاره بهذا المعني .

وقوله تعالى: «سبِّح اسم ربِّك الأعلى »(٢) المراد منه: تنزيه اللفظ. أو هو مقحم فيه كقوله:

### إلى الحول ثمّ اسم السلام عليكما

قيل (٣): [و](٤) رأي أبي الحسن الأشعري أنّ المراد بالاسم: الصفة. وهي تنقسم عنده إلى ما هو نفس المسمّى، وإلى ما هو غيره، وإلى ما ليس هو ولا غيره.

قيل: وهو عند أهل الظاهر من الألفاظ.

فعلى هذا لا يصحّ قوله(٥): الاسم عين المسمّى.

وعند الصوفية: عبارة عن ذات الحق، والوجود المطلق، إذا اعتبرت مع صفة معيّنة و تجلّ خاص. « فالرحمن » مثلاً هو ( أ الذات الإلهيّة مع صفة الرحمة. « والقهّار » مع صفة (٧) القهر.

فعلى هذا، الاسم عين المسمّى بحسب التحقّق والوجود، وإن كان غيره بمحسب التعقّل. والأسماء الملفوظة هي أسماء هذه الأسامي.

وإضافته إلى «الله » ـ على التقديرين ـ لاميّة ، والمراد بـ ه: بـعض أفـراده الذي مـن جملتها «الله» و «الرحمن الرحيم »(^). ويمكن أن يراد به هـذه الأسسماء بمخصوصها، بقرينة التصريح بها.

١. من أوّل الكتاب إلى هنا ليس في نسخة أ.

٣. أنوار التنزيل، ٦/١.

٥. في ج: قولهم.

٧. في ج: مع صفة معيّنة .

٢. الأعلى ١/.

<sup>£.</sup> مِن ج.

٦. في غير نسخة ج من نسخنا: هو مع!

٨٠ في ج: والرحيم.

ويحتمل أن تكون الإضافة بيانية. أمّا على التقدير الثاني، فظاهرة. وأمّا على الأول، فبأن يراد بالأسماء الثلاث أنفسها، لا معانيها. ويكون «الرحمن الرحيم» جاريين على الله على سبيل الحكاية عمّا أريد به من المعنى، والاستعانة والتبرّك بالألفاظ بإجرائها على اللسان وإخطار معانيها بالبال، وبالمعاني بإخطارها بالبال وإجراء أساميها على اللسان.

وأقحم الاسم لكون التبرّك والاستعانة باسمه، والفرق بين اليمين والتيمّن. ولم يكتب الألف لكثرة الاستعمال، وتطويل الباء عوض عنه.

و « الله » أصله : « الإله » فحذفت الهمزة وعوضت عنها حرف التعريف. ولذلك قيل : يا الله ـ بالقطع ـ عَلَم للذات (١) الواجب المستحقّ لجميع المحامد.

وقد يستعمل في المعبود بالحق، مجازاً.

والدليل على الأوّل: أنّ كلمة «لا إله إلّا الله» تفيد التوحيد، من غير اعتبار عهد وغلبة ضرورة، وبالاتفاق من الثقات. فلو لم يكن علماً لم يكن مفيداً. وهو الظاهر (٢).

وعلى الثاني: قوله تعالى: «وهو الله في السماوات».

قيل: لو لم يكن علماً، فالمراد بكلمة «إله» الواقعة اسم «لا»: إمّا مطلق المعبود، فيلزم الكذب. أو المعبود بالحق، فيلزم استثناء الشيء عن نفسه.

ورُدّ بأنّ المراد: المعبود بالحق، ولايلزم استثناء الشيء عنه؛ لأنّ كلمة «الله» صارت بالغلبة مختصّة بفرد من مفهومها.

وقيل(٣): لأنّه يوصف ولا يوصف به . ولأنّه لابدٌ له من اسم يجري عليه صفاته ، ولا يصلح له ممّا يطلق عليه سواه .

ورُدَ بأنّه يمكن أن يقال: إنّه كان في الأصل وصفاً، لكنّه لما غلب عليه بحيث

٣. أنوار التنزيل، ٦/١.

لا يستعمل في غيره، وصار كالعلم مثل: الثريا والصعق، أجري مجراه في إجراء الوصف عليه.

واستدلّ الذاهبون إلى أنّه كان في الأصل وصفاً فغلّب، بأنّ ذاته -من حيث هو -بلا اعتبار أمر حقيقي أو غيره، غير معقول للبشر. فلا يمكن أن يدلّ عليه بلفظ، وبأنّه لو دلّ على مجرّد ذاته المخصوصة، لما أفاد ظاهر قوله تعالى: «وهو الله في السماوات»(١) معنى صحيحاً. وبأنّ معنى الاشتقاق هو كون أحد اللفظين مشاركاً للآخر في المعنى والتركيب، وهو حاصل بينه وبين بعض الألفاظ.

والجواب عن الأول: أنّه يكفي في الوضع ملاحظة الذات المخصوصة (٢) بوجه، أو هو (٣) معقول للبشر.

وعن الثاني: بأنّا قد بيّنا أنّه قد يطلق على مفهوم المعبود، مجازاً.

وعن الثالث: بأنّ اشتقاقه من لفظ آخر لاينافي عَلَميّته، لجواز اشتقاق لفظ من لفظ، ثمّ وضعه لشيء مخصوص.

واشتقاقه من «أله» و «آلهـ » و «ألوهـ » و «ألوهـ » بمعنى : «عبد» ومنه «تأله» و «استأله » فالإله : المعبود.

أو من أله: إذا تحيّر، إذ العقول تحيّر (٤) في معرفته.

أو من ألهت «فلاناً »، أي: سكنت إليه. لأنّ القلوب تطمئنّ بذكره ، والأرواح تسكن إلى معرفته.

أو من « أله »: إذا فزع من أمر نزل عليه.

أو « آلهه » : أجاره ، إذ العابد (٥) يفزع إليه (١٦ . أو هو يجيره حقيقة ، أو بزعمه إذا أطلق

١. الأنعام ٣/.

٣. في ج: و. ٤ . تتحيّر،

٥. في ج: العائذ. ٦. في ج: عليه.

الجزء الأوّل / سورة فاتحة الكتاب ....... ١٥٠٠ ... ١٥٠٠ ... ١٥٠٠ ... ١٥٠٠ ... ١٥٠٠

على غير (١) الله ؛ كإطلاقهم الإله على الصبح.

أو من « أله الفصيل »: إذا ولع (٢) بأمّه ، إذ العباد يولعون بالتضرّع إليه في الشدائد.

أو من «وله»: إذا تحيّر وتخبّط عقله. وكان أصله «ولاه» فقلبت الواو همزة،

لاستثقال الكسرة عليها ، استثقال الضمة في وجوه . فقيل « أله » ، كأعاد وأشاح .

ويردِّه الجمع على « آلهة » دون « أولهة . »

وقيل: أصله «لاه» مصدر «لاه، يليه، ليهاً، ولاهاً »: إذا احتجب وارتفع (٣) لأنَّه تعالى محجوب عن إدراك الأبصار ، ومرتفع على كلّ شيء وعمّا لا يليق به. ويشهد له قول الشاعر:

كحلفة من أبي رباح يسمعها لاهه الكبار

وقيل: أصله «لاها» بالسريانيّة. فعرّب بحذف الألف الأخيرة، وإدخال اللّام عليه. وقيل<sup>(٤)</sup>: تفخيم لامه ، إذا انفتح ما قبله ، أو انضمّ ، سنّة .

وقيل: مطلقاً، وحذف ألفه لحن يفسد به الصلاة، ولاينعقد به صريح اليمين. وقد جاء لضرورة الشعر:

> ألا لا بارك الله في سهيل إذا ما بارك الله في الرجال هذا أصله. ثمّ وضع علماً للذات المخصوصة (٥).

قيل: وهو اسم الله الاعظم، لأنَّه لايخرج بالتصرِّف فيه ما أمكن عن معني.

(وفي عيون الأخبار (١)، حديث ذكرته في شرح «قل هو الله أحـد» وفـيه: قـلت: «الأحد الصمد» وقلت: لايشبه شيئاً. والله واحد، والأنسان واحد. أليس قد تشابهت الوحدانية ؟

١. ليس في أ.

٣. في ج: أو ارتفع .

٥. أنوار التنزيل، ٦/١.

٢. في ج: أولع.

٤. في ج: قيل. ٦. عيون الأخبار ١٢٧/١ . ح ٣٣. قال: يا فتح! أحلت ـ ثبّتك الله ـ إنّما التشبيه في المعاني، فأمّا في الأسماء فهي واحدة، وهي دلالة على المسمّى.

وبإسناده (۱) إلى محمّد بن سنان، قال: سألت الرضا ﷺ عن الاسم، ما هـو ؟ قـال: صفة لموصوف.

وبإسناده (٢) إلى الحسن بن عليّ بن فضال ، عن أبيه ، قال : سألت الرضا على عن «بسم الله»؟ قال : معنى قول القائل «بسم الله» أي : أسِمُ على نفسي بسمة من سمات الله الله العبادة (٣).

قلت له: ما السمة ؟

قال: العلامة (٤).

وفي كتاب التوحيد(٥): عن أبي عبدالله عليه حديث طويل، وقد سأله(١) بعض الزنادقة عن الله ﷺ وفيه: قال السائل: فما هو؟

قال: أبو عبدالله طلح: هو الربّ، وهو المعبود، وهو الله. وليس قولي: «الله» إثبات هذه الحروف: أ، ل (٧) ه. ولكن راجع (٨) إلى معنى: هو (٩) خالق الأشياء وصانعها، وقعت عليه هذه الحروف. وهو المعنى الذي سُمّي به «الله» و «الرحمن» و «الرحيم» و «العزيز» وأشباه ذلك من أسمائه، وهو المعبود جلّ وعزّ.

وبإسناده (١٠) إلى أميرالمؤمنين الله أنّه قال وقد سئل ما الفائدة في حروف الهجاء \_: ما من حرف إلّا وهو اسم من أسماء الله ﷺ.

١. نفس المصدر ٢٩/١، ح ٢٥.

٣. المصدر: العبودية.

٥. التوحيد ٢٤٥، ح ١.

في ج: سأل.

٩. المصدر: هو شيء.

٢. نفس المصدر ٢٦٠/١، ح ١٩.

٤. في ج: العلامة له.

٦. في ج: ألف، لام.

٨. المصدر: لكني أرجع.

١٠. تفس المصدر ٢٣٥، ح ٢.

فقال: «الله» هو (٢) مشتق من «أله»، و «أله» يقتضى مألوها. والاسم غير المسمى. فمن عبد الاسم دون المعنى فقد كفر ولم يعبد شيئاً. ومن عبد الاسم والمعنى فقد أشرك وعبد اثنين. ومن عبد المعنى دون الاسم فذلك التوحيد. أفهمت يا هشام؟ قال: قلت: زدنى.

قال: لله ﷺ تسعة و تسعون اسماً. فلو كان الاسم هو المسمّى، لكان كلّ اسم منها هو إلهاً، ولكن الله ﷺ معنى يدلّ عليه هذه الأسماء، وكلّها غيره.

يا هشام! الخبز اسم للمأكول. والماء اسم للمشروب. والثوب اسم للملبوس. والنار اسم للمحرق. أفهمت يا هشام فهماً تدفع به وتنافر به أعداءنا والملحدين في الله والمشركين مع الله الله عليه ؟

قلت: نعم.

قال: نفعك الله به و ثبّتك، يا هشام.

قال هشام: فو الله ، ما قهرني أحد في التوحيد [حينئذ] (٣) ، حتَى قمت مقامي هذا. وبإسناده (٤) إلى عبدالأعلى ، عن أبي عبدالله الثيلا حديث طويل ، قال الثيلا في آخره: والله يسمّى بأسمائه . وهو (٥) غير أسمائه . والأسماء غيره .

وفيه : واسم الله غير الله . وكلّ شيء وقع عليه اسم شيء ، فهو مخلوق ، ما خلا الله .
وبإسناده (١) إلى الحسن بن راشد ، عن أبي الحسن موسى بن جعفر عليه قال : سألته
عن معنى «الله »؟

قال: استولى على ما دقّ وجلّ.

١. نفس المصدر ٢٢١، ح ١٣.

٣. من المصدر.

ه. المصدر: فهو.

۲. في ج:وهو.

نقس المصدر ، ١٤٢ ـ ١٤٢ ، ح ٧.

٦. نفس المصدر ٢٣٠، ح ٤.

وفي كتاب معاني الأخبار (١)، بإسناده إلى أبي إسحاق الخزاعي، عن أبيه، قال: دخلت مع أبي عبدالله على بعض مواليه، يعود، فرأيت الرجل يكثر من قول: «آه»! فقلت له: يا أخى! اذكر ربك، واستغث به.

فقال أبو عبدالله على : إنّ « آه » اسم من اسماء الله الله الله عن قال « آه » فقد استغات بالله تبارك و تعالى )(۲).

(وفي تهذيب الاحكام (٣): محمّد بن عليّ بن محبوب، عن محمّد بن الحسين، عن محمّد بن حماد بن زيد، عن عبدالله بن يحيى الكاهلي، عن أبي عبدالله، عن أبيه عليه الله على الله الله الرحمن الرحيم» أقرب إلى اسم الله الأعظم من ناظر العين إلى بياضها. وفي مهج الدعوات (٤): بإسنادنا إلى محمّد بن الحسن الصفّار، من كتاب فضل الدعاء بإسناده إلى معاوية بن عمار، عن الصادق على أنّه قال: «بسم الله الرحمن الرحيم» من (٥) اسم الله الأكبر.

أو قال: الأعظم.

وبرواية ابن عبّاس (٢) قال عَلَيْظُ: «بسم الله الرحمن الرحميم » اسم من أسماء الله الأكبر. وما بينه وبين اسم الله الأكبر إلاكما بين سواد العين وبياضها) (٧).

﴿ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ ﴾ ن صفتان للمبالغة . من «رحم » بالضم (^) ؛ كالغضبان من غضب . والعليم من علم ، بعد نقله إلى فعل . وهي انعطاف (٩) للقلب . يصير سبب الإحسان . ومنه الرحم لانعطافها على ما فيها .

معاني الأخبار ٣٥٤، ح ١.
 معاني الأخبار ٣٥٤، ح ١.

٣. تهذيب الأحكام ٢٨٩/٢، ح ١١٥٩؛ مجمع البيان ١١٨/١ عيون الأخبار ٥/٢.

مهج الدعوات، ٣١٧.

<sup>7.</sup> نفس المصدر ، ۳۱۹.  $v = v^*$ 

٨. ليس في ج.

٩. روج. وهي بالضم. والرحمة انعطاف ... الخ إلَّا أنَّ كلمة «هي » ليس في ج.

وأسماء الله تعالى تؤخذ باعتبار الغايات التي هي الأفعال، دون المبادئ التمي همي الانفعالات.

في نهج البلاغة(١): رحيم لايوصف بالرّقة.

وفي كتاب الأهليلجة (٢): قال الصادق الله : إنّ الرحمة وما يحدث لنا، منها شفقة ومنها جود. وإنّ رحمة الله ثوابه لخلقه. والرحمة من العباد شيئان:

أحدهما: يحدث في القلب الرأف والرقّة، لما يسرى بالمرحوم من الضمرر") والحاجة وضروب البلاء.

والآخر: ما يحدث منّا بعد (٤) الرأفة واللطف على المرحوم. والرحمة (٥) منّا بما نزلت به.

وقد يقول القائل: انظر إلى رحمة فلان، وإنّما يريد الفعل الذي أحدث (٢) عن الرأفة (٧) التي في قلب فلان. وإنّما يضاف إلى الله كالله ما عنى (٨) من هذه الأشياء. وأمّا المعنى الذي في (١) القلب، فهو منفي عن الله، كما وصف عن نفسه، فهو رحيم، لارحمة (١٠) رقّة.

وفي «الرحمن» من المبالغة ، ما ليس في «الرحيم» ؛ لأنّ زيادة البناء يكون لزيادة المعنى كما يكون للإلحاق والتزيين . ويكون ذلك باعتبار الكميّة ، أو الكيفية .

فعلى الأوّل: يقال: رحمان الدنيا، لأنّه يعمّ المؤمن والكافر. ورحيم الآخرة، لأنّه يخصّ المؤمن.

٢. بحار الأنوار ، ١٦٩/٣.

١. نهج البلاغة، ط ١٧٩.

٣. في ج: الضرّ،

٤. أ: يحدث منّا ما بعد الرأفة. المصدر: ما يحدث منّا من بعد الرأفة.

٥. في ج: والمعرفة.

٦. المصدر: حدث.

٧. المصدر: الرقة.

٨. أ: ما حدث بحال. المصدر: ما حدث عنا.

٩. المصدر: هو في.

١٠. أ: ليس للرحمة في.

وعلى الثاني: رحمان الدنيا والآخرة، ورحيم الدنيا، لأنّ النعم الأخروية كلّها جسام. وأمّا الدنيوية فجليلة وحقيرة.

و [إنّما](١) قُدِّم، والقياس يقتضي الشرقّي من الأدنى إلى الأعملي(٢)، لأنّـه صار كالعلم، من حيث أنّه لايوصف به غيره.

أو، لأنّ «الرحمن» لمّا دلَّ على أصول النعم، ذكر «الرحيم» ليشمل ما يخرج منها. فيكون كالتتمّة له.

أو، للمحافظة على رؤوس الآي.

أو ، لتقدّم نعم الدنيا .

أو ، لما ذهب إليه الصوفية ، من أنَّ « الرحمة » هي الوجود .

فإن اعتبرت من حيث وحدتها وإطلاقها، نظراً إلى وحدتها (٣)، اشتقّ منه «الرحمن»، وإن اعتبرت من حيث تخصّصها وتخصّصها باعتبار متعلّقاتها، اشتقّ منه «الرحيم».

ولا شكّ أنّ الحيثية الأولى متقدمة على الثانية ، وهو غير منصرف ، حملا على نظيره في بابه ، وإن منع اختصاصه بالله ، أن يكون له مؤنث على فعلى أو فعلانة .

(وفي مجمع البيان (عني أبوسعيد الخدري ، عن النبيّ ﷺ : أنّ عيسي بن مريم قال : «الرحمن » رحمن الدنيا . و «الرحيم » رحيم الآخرة .

وروي عن الصادق على (٥): «الرحمن » اسم خاص ، بصفة عامّة. و «الرحيم » اسم عامّ ، بصفة خاصّة.

وفي عيون الأخبار (١)، بإسناده: عن الرضا على أنَّه قال في دعائه: رحمان الدنيا

١. من تفسير البيضاوي ٧/١ووجودها هو الصحيح.

أنوار التنزيل ٧/١: لتقدّم رحمة الدنيا و. ٣. في ج: محتدها.

٤. مجمع البيان، ٢١/١. ٥. في ج: أنَّه قال.

٦. عيون الأخبار ١٦/٢، ح٣٧.

والآخرة ورحيمهما. صلّ على محمّد وآل محمّد.

وقال الإمام على: وأمّا قوله: «الرحيم»، فإنّ أميرالمؤمنين على قال: رحيم بعباده المؤمنين. ومن رحمته أنّه خلق مائة رحمة، وجعل منها رحمة واحدة في الخلق كلّهم، فبها تتراحم الناس، وترحم الوالدة ولدها(^)، وتحنّ الأمهات من الحيوان على أولادها. فإذا كان يوم القيامة، أضاف هذه الرحمة الواحدة (^) إلى تسع وتسعين رحمة، فيرحم بها أمّة محمّد عَنَيْ ثمّ يشفعهم فيمن يحبّون له الشفاعة من أهل الملّة، حتى أنّ الواحد ليجيء إلى مؤمن من الشيعة، فيقول له (١٠): اشفع لي!

فيقول له(١١): أيّ حقّ لك عليٌّ ؟

ليس في المصدر.

٤. المصدر: رحمته.

٦. المصدر: آل محمّد.

٨. المصدر: لولدها.

١٠. ليس في المصدر ،

١. تفسير العسكري الله ، ٣٤.

٣. المصدر: قطعته.

٥. المصدر: آل محمّد.

٧. المصدر: حرمته.

٩. ليس في المصدر.

١١. ليس في المصدر .

يقول: سقيتك يوماً ماءً.

فيذكر ذلك، فيشفع له، فيشفع فيه.

ويجيء آخر فيقول: أنا(١) لي عليك حق [فاشفع لي!](٢).

فيقول: [و](٣) ما حقك؟

فيقول: استظللت بظلّ جداري ساعة في يوم حارً.

فيشفع له (٤) فيشفع فيه. فلا يزال يشفع حتى يشفع في جيرانه و خلطائه ومعارفه. وإنّ المؤمن أكرم على الله تعالى ممّا يظنّون.

وفي كتاب التوحيد(٥): بإسناده إلى عبدالله بن سنان، قال: سألت أبا عبدالله عليه عن «بسم الله الرحمن الرحيم»؟

فقال: «الباء» بهاء الله، و «السين» سناء الله، و «الميم» منجد الله ـ وروى بنعضهم: ملك الله ـ، و «الرحيم» بالمؤمنين خلصه، و «الرحيم» بالمؤمنين خاصة.

وفي أصول الكافي(١) مثله ، سواء.

وفي كتاب التوحيد (٣) أيضاً بإسناده إلى صفوان بن يحيى، عمن حدّثه، عن أبي عبدالله عليه أنّه سئل عن « بسم الله الرحمن الرحيم ».

فقال: «الباء» بهاء الله. و « السين » سناء الله. و « الميم » ملك الله.

قال: قلت: «الله»؟

قال: «الألف» آلاء الله عملي خملقه من النعيم بولايتنا، و«اللام» إلزام الله خملقه ولايتنا.

٦. الكافي، ١١٤/١.

١. المصدر: إنّ. ٢. من المصدر.

٣. من المصدر . ٤ ليس في المصدر .

٥. التوحيد، ٢٣٠.

٧. التوحيد، ٢٣٠.

قلت: فالهاء؟

قال: هوان لمن خالف محمّداً وآل محمّد صلوات الله عليهم.

قلت: «الرحمن»؟

قال: بجميع العالم.

قلت: «الرحيم»؟

قال: بالمؤمنين خاصة.

وفيه (١) أيضاً: حدثنا محمّد بن القاسم الجرجاني المفسّر الله قال: حدثنا أبو يعقوب يوسف بن (٢) محمّد بن زياد ، وأبو الحسن عليّ بن محمّد بن سيار وكانا من الشيعة الإمامية عن أبويهما ، عن الحسن بن عليّ بن محمّد الله في قول الله في الله الله المحلوق الرحمن الرحيم » ، فقال: «الله » هو الذي يتألّه إليه عند الحوائج والشدائد ، كلّ مخلوق عند انقطاع الرجاء من كلّ من دونه (٣) ، وتقطّع الأسباب عن (٤) جميع ما سواه . يقول: بسم الله أي: أستعين على أموري كلّها بالله الذي لاتحقّ العبادة إلّا له . المغيث إذا استغيث ، المجيب إذا دعي .

وهو ما قال رجل للصادق الله : يا ابن رسول الله! دلّني على الله، مـا هــو؟ فــقد كثر (٥) عليَّ المجادلون وحيّروني.

فقال له: ياعبدالله! هل ركبت سفينة قط؟

قال: نعم.

قال: فهل كسر بك حيث لاسفينة تنجيك ولاسباحة تعينك ؟(١٦

قال: نعم.

قال: فهل تعلق قلبك هنالك، أنّ شيئاً من الأشياء قادر على أن يخلصك من ورطتك؟

١. نفس المصدر ، ٢٣٠\_٢٣٢.

٣. المصدر : من هو .

٥. المصدر: أكثر.

٢. في ج:بن يوسف.

٤. المصدر: من،

٦. المصدر: تغنيك.

٧٤ ..... تقسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

قال: نعم.

قال الصادق الله : فذلك الشيء هو الله ، القادر على الإنجاء حيث لامنجي ، وعملى الإغاثة حيث لامنجي . وعملى الإغاثة حيث لامغيث .

[ثمّ قال الصادق](١): وقام رجل إلى عليّ بن الحسين الله فقال: أخبرني ما(١) معنى «بسم الله الرحمن الرحيم»؟

فقال عليّ بن الحسين الله : حدثني أبي ، عن أخيه الحسن ، عن أبيه أميرالمؤمنين الخيم الحسن ، عن أبيه أميرالمؤمنين المي عن المسم الله المرالمؤمنين الخيرني عن المسم الله الرحمن الرحيم » ما معناه ؟

فقال: [إنّ ] (٣) قولك: «الله » أعظم اسم من أسماء الله على وهو الاسم الذي لاينبغي أن يسمّى به غير الله ، ولم يتسمّ به مخلوق.

فقال الرجل: فما تفسير قول(1) « الله »؟

فقال: هو الذي يتألّه إليه عند الحوائج والشدائد كل مخلوق عند انقطاع الرجاء، من جميع من [هو] (٥) دونه، وتقطّع الأسباب من كلّ من سواه. وذلك أنّ كل مترائس في هذه الدنيا (١) ومتعظّم فيها، وإن عظم غناؤه وطغيانه وكثرت حوائج من دونه إليه، فإنّهم سيحتاجون حوائج لا يقدر عليها هذا المتعاظم. وكذلك هذا المتعاظم يحتاج حواثج لا يقدر عليها، فينقطع إلى الله عند ضرورته وفاقته، حتى إذا كفي همّه عاد إلى شركه. أما تسمع الله فكل يقول: «قل أرأيتكم إن أتاكم عذاب الله أو أتتكم الساعة أغير الله تدعون إن كنتم صادقين. بل إيّاه تدعون فيكشف ما تدعون إليه إن شاء وتنسون ما تشركون »(٧).

من المصدر . وفي بج «قال » بدل «ثم قال الصادق» .

٢. المصدر: عن . ٣. من المصدر .

المصدر: قوله.
 المصدر: قوله.

ليس في ج؟ أعنى: الواو .
 ليس في ج؟ أعنى: الواو .

فقال الله عَلَى لعباده: أيها الفقراء إلى رحمتي! إنّي قد ألزمتكم الحباجة إليّ فمي كمل حال، وذلّة العبودية في كل وقت.

قال: فافزعوا في كل أمر تأخذون فيه وترجون تمامه وبلوغ غايته ، فإنّي إن أردت أن أعطيكم لم يقدر غيري على أعطيكم لم يقدر غيري على منعكم ، وإن أردت أن أمنعكم لم يقدر غيري على إعطائكم . فأنا أحق من سئل ، وأولى من تضرّع إليه . فقولوا عند افتتاح كل أمر صغير أو عظيم : «بسم الله الرحمن الرحيم » أي : أستعين على هذا الأمر بالله الذي لاتحق العبادة لغيره ، المغيث إذا استغيث ، المجيب إذا دعي ، الرحمن الذي يرحم ، ويبسط (١) الرزق علينا ، الرحيم بنا في أدياننا ودنيانا و آخر تنا ، وخفّف علينا الدين ، وجعله سهلاً خفيفاً ، وهو يرحمنا بتمييز من أعدائه )(١).

(وفي الحديث (٣): إذا قال العبد: «بسم الله الرحمن الرحيم » قال الله الله الله عبدي بالسمي، حقّ عليّ أن أتمم (٤) أموره، وأبارك له في أحواله.

وفي الكافي (٥): محمّد بن يحيى ، عن عليّ بن الحسين بن علي ، عن عباد بن يعقوب ، عن عمر بن مصعب ، عن فرات بن أحنف ، عن أبي جعفر عليه قال: سمعته يقول: أول كتاب نزل من السماء: «بسم الله الرحمن الرحيم» فإذا قرأت «بسم الله الرحمن الرحيم» فلا تبال ألّا تستعيذ. إذا قرأت «بسم الله الرحمن الرحيم» علا تبال ألّا تستعيذ. إذا قرأت «بسم الله الرحمن الرحيم» سدّتك فيما بين السماء والأرض.

وفي أصول الكافي (٢٠): محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن عمر بن عبد العزيز ، عن جميل بن دراج ، قال أبو عبدالله الله الله الله الله الرحمن الرحيم » وإن كان بعده شعر .

١. ليس في ج.

٣. تفسير العسكري ع 🛱 ، ٥٨.

٥. الكافي ٣١٣/٣، ح ٣.

٢. ما بين القوسين ليس في أ.

٤. المصدر: أتمم له.

تفس المصدر ٦٧٢/٢ - ١.

عدة من أصحابنا (۱) ، عن أحمد بن محمّد بن خالد ، عن محمّد بن علي ، عن الحسن بن علي ، عن يوسف بن عبدالسلام ، عن سيف بن هارون مولى آل جعدة ، قال : لا تكتب «بسم الله الرحمن الرحيم » لفلان ، ولابأس أن تكتب على ظهر الكتاب لفلان . عدة من أصحابنا (۲) ، عن سهل بن زياد ، عن ادريس الحارثي ، عن محمّد بن سنان ، عن مفضل بن عمر ، قال : قال أبو عبدالله على : اكتب «بسم الله الرحمن الرحيم » من أجود كتابك ، ولا تمدّ الباء حتّى ترفع السين .

عنه (٣): عن عليّ بن حكم ، عن الحسن بن السري ، عن أبي عبدالله عليه : احتجبوا (١) من الناس كلّهم «ببسم الله الرحمن الرحيم» و «بقل هو الله أحد» ، اقرأها عن يحينك ، وعن شمالك [ومن بين يديك ] (٥) ومن خلفك ، ومن فوقك ، ومن تحتك ، وإذا (١) دخلت على سلطان جائر فاقرأها حين (٣) تنظر إليه ثلاث مرات ، واعقد بيدك اليسرى ، ثمّ لاتفارقها حتى تخرج من عنده .

وفي كتاب التوحيد (^): بإسناده إلى أبي عبدالله الله في حديث طويل، فيه: قال رسول الله يَكِلُهُ : من حزنه أمر يتعاطاه، فقال: «بسم الله الرحمن الرحيم» وهو مخلص لله ويقبل بقلبه إليه، لم ينفك من احدى اثنتين: إمّا بلوغ حاجته في الدنيا، وأمّا يُعَدُ له ويدّخر لديه. وما عند الله خير وأبقى للمؤمنين.

وفيه (٩): عن الصادق الله في حديث طويل، فيه: ولربّما تـرك بـعض شيعتنا فـي افتتاح أمره «بسم الله الرحمن الرحيم» فيمتحنه الله الله بمكروه لينبّهه عـلى شكـر الله

١. نفس المصدر ٦٧٢/٢، والسند سندح ٢، والمتن متن ح ٣.

٢. نفس المصدر، والسند سند ح ٢٠، ٢٠٤/٢ والمتن منن ح ٢، ٦٧٢/٢.

٣. نفس المصدر، والسند سندح ٣، ١٧٢/٢ والمتن متن ح ٢٠، ١٩٢٤/٢.

٤. المصدر: قال أبو عبدالله ﷺ : يا مفضل الحتجز . وهو الصحيح كما مرّ .

٥. من المصدر: فإذا.

٧. في النسخ : حتّى ، والمثبت من المصدر . ٨. التوحيد ، ٢٣٢.

٩. نفس المصدر ، ٢٣١.

تبارك وتعالى والثناء عليه، ويمحق عنه وصمة تـقصيره عـند تـركه قـول: «بسـم الله [الرحمن الرحيم](١)».

وفي عيون الأخبار (٢)، في تأويل «بسم الله الرحمن الرحيم»: بإسناده إلى الحسن ابن عليّ بن فضال، عن أبيه، قال: سألت الرضا الله عن «بسم الله الرحمن الرحيم»؟ قال: معنى قول القائل: «بسم الله »: أسِمُ على نفسي بسمة من سمات الله الله وهي العبادة.

قلت له: ما السمة ؟

قال: العلامة.

وبالإسناد(٣)، إلى عبدالله بن سنان، قال: سألت أبا عبدالله على عن (٤) « بسم الله الرحمن الرحيم »؟

فقال (٥): «الباء» بهاء الله. و «السين» سناء الله. و «الميم» مجد الله \_ وروى بعضهم: ملك الله (١) \_ و «الرحيم» بالمؤمنين ملك الله (١) \_ و «الرحيم» بالمؤمنين خاصة.

وفي كتاب التوحيد(٧) بإسناده إلى صفوان بن يحيى، عمن حدثه، عن أبي عبدالله عن «بسم الله الرحمن الرحيم»؟

فقال: الباء بهاء الله. و « السين » سناء الله. و « الميم » ملك الله.

قال: قلت: الله؟

قال: «الألف» آلاء الله على خلقه من النعيم بولائنا(^). و«اللام» إلزام الله خلقه ولايتنا.

١. من المصدر .

٣. الكافي ١١٤/١، ح ١.

٥. المصدر: قال.

٧. التوحيد، ٢٣٠.

٣. عيون الأخبار، ٢٦/١.

٤. المصدر: عن تفسير.

٦. المصدر: الميم ملك الله.

٨. المصدر: بولايتنا.

قلت: فالهاء؟

قال: هوان لمن خالف محمّداً وآل محمّد صلوات الله عليهم.

قلت: الرحمن؟

قال: بجميع العالم.

قلت: الرحيم؟

قال: بالمؤمنين خاصة.

وبإسناده (١) إلى الحسن بن أبي راشد، عن أبي الحسن موسى بن جعفر الله قسال: سألته عن معنى «الله»؟

قال: استوى على ما دق وجلّ. وخصّ التسمية بهذه الاسماء ليعلم العارف أنّ الحقيق الذي هو مولى النعم الحقيق الذي هو مولى النعم كلها، عاجلها و آجلها، جليلها وحقيرها، فيتوجّه بشراشره إلى جنابه )(٢).

﴿ الْحَمْدُ شُو﴾: «الحمد» هو الثناء باللسان، على الجميل الاختياري، من نعمة أو غيرها.

و « المدح » : هو الثناء على الجميل ، مطلقاً .

وفي الكشّاف(٣): إنّهما أخوان لتخصيصه المدح أيضاً بالجميل الاخـتياري. وقـد صرّح به في تفسير قوله تعالى: «ولكن الله حبَّب إليكم الإيمان»(٤).

لا يقال: إذا خصّ «الحمد» بالجميل الاختياري، لزم أن لا يحمد الله تعالى على صفاته الذاتية ،كالعلم والقدرة والإرادة ، بل اختصّ بأفعاله الصادرة عنه باختياره ؛ لأنّا نقول: تجعل تلك الصفات ، لكون ذاته كافية فيها بمنزلة أفعال اختيارية ، يستقلّ بها فاعلها .

١. نفس المصدر ، ٢٣٠. ٢. ما بين القوسين يوجد في أ.

٣. لم نعثر عليه في الكشاف، ولكنه موجود في أنوار التنزيل، ٧/١.

٤. الحجرات /٧.

ولا يخفى على المتأمل أنّ ذلك الجعل لا يقتضي صحة «الحمد» على الصفات الذاتية، بل يقتضي صحّة إطلاق لفظ «الحمد» على الثناء على صفاته تـجوزاً، وأيس أحدهما عن الآخر ؟

وحقيقته عند العارفين: إظهار كمال المحمود . قولاً أو فعلاً أو حالاً ـ سواء كان ذلك الكمال اختيارياً، أو غير اختياري.

والشكر ، مقابلة النعمة قولاً وعملاً واعتقاداً. قال:

أفسادتكم النعماء منتي شلاثة يدي ولساني والضمير المحجب فهو أعمّ منها من وجه، وأخصّ من آخر. ولمّاكان «الحمد» من شعب «الشكر» أشيع للنعمة وأدلّ على مكانها لخفاء الاعتقاد وما في آداب الجوارح من الاحتمال، جعل رأس الشكر والعمدة فيه.

فقال على الحمد لله » رأس الشكر ، ما شكر الله من لم يحمده .

« والذم » نقيض « الحمد ».

و «الكفران » نقيض «الشكر ».

ورفعه بالابتداء. وخبره «لله»، وأصله النصب، وقد قرى به(١).

وإنَّما عدل به إلى الرفع ، دلالة على الدوام والثبات.

وقرئ: «الحمد لله» باتباع الدال اللام، وبالعكس \_ تنزيلاً لهما \_لكثرة استعمالهما معاً بمنزلة كلمة واحدة ،كقولهم: منحدر (٢) الجبل ومغيره.

و «اللام» فيه لتعريف الجنس. وهو الإشارة إلى ما يعرفه كل أحد من معنى «الحمد» بناءً على أنّ الاختصاص يكون حيننذ مستفاداً من جوهر الكلام من غير استعانة بالأمور الخارجة ، ويكون مستلزماً لاختصاص جميع الافراد.

أو للاستغراق(٣) بناءً على أنّ المتبادر إلى الذهبن من المحلّي ببلام الجنس في

١. أنوار التنزيل، ٧/١.

۲. ر : ظهر .

٣. أي: اللام فيه للاستغراق.

المقامات الخطابية ، هو الاستغراق. وهو الشائع في الاستعمال. وحينئذ يكون الختصاص الأفراد مصرّحاً به.

فإن قلت: لا يصبح تخصيص جنس الحمد ولا تخصيص أفراده به. فإنّ خلق الأفعال إن كان من عند الله فللكسب فيه مدخل فيرجع إليه بهذا الاعتبار. وأمّا عند المعتزلة: فلأنّ خالق الأفعال هو العبد، وبمجرّد تمكين الله وإقداره عليها، لا يختص «الحمد» به، بل يرجع إليه سبحانه \_أيضاً \_كلّ باعتبار. وهو لا يفيد التخصيص، بل الاشتراك.

قلت: لا يبعد أن يقال: أنّه جعل الجنس في المقام الخطابي، منصر فأ إلى الكامل، كأنّة كلّ الحقيقة. فاختص الجنس من حيث هو أو أفراده به سبحانه.

فإنّ قلت: كيف يصحّ قصد تخصيص الجنس أو أفراده، والحال أنّ قوله تعالى: «الحمد لله» كان في الأصل: أحمد الله حمداً، أو نحمده حمداً. فلا يكون المراد إلّا الحمد المستند إلى المتكلّم الواحد، أو مع الغير. فبعد إفادة الكلام التخصيص لايفيد إلّا تخصيص المخصوص، لامطلقاً.

قلت: كما أنّه في صورة الرفع يتجرّد الكلام عن التجدّد والحدوث، كذلك يتجرّد على عن النسبة إلى فاعل مخصوص. وأيضاً يمكن أن يكون صيغة المتكلم مع الغير على ألسنة جميع الحامدين، حقّاً وخلقاً.

ثمّ قيل: اعلم! أنّه إذا كان الحامد في مقام الجمع، فالمناسب أن يحمل اللام على الجنس وإن كان في مقام الفرق قبل الجمع، فالمناسب الاستغراق، ولكن بالتأويل. وإن كان في مقام الفرق بعد الجمع، فالمناسب الاستغراق، ولكن بلا تأويل. وإن كان في مقام الفرق بعد الجمع، فالمناسب الاستغراق ولكن بلا تأويل وإن كان في مقام جمع الجمع، فالمناسب الجنس والاستغراق معاً من غير احتجاب بأحدهما عن الآخر.

ثمُ اعلم! أنَّه يمكن أن يراد «بالحمد» الحامدية والمحمودية \_جميعاً \_بناءً على أنَّه

١. أ: من.

مشترك معنوي ، فإنّه فعل واحد بين الحامد والمحمود . وإذا اعتبر نسبته (١) إلى الحامد ، يكون حامدية . وإن اعتبر إلى المحمود ، يكون محمودية .

أو لفظى<sup>(٢)</sup>.

ويجوز استعمال المشترك في معنيّيه أو معانيه ؛ كما ذهب إليه المحقّقون. أو يكون مجازاً عن معنى مشترك بين المعنيين.

( وفي كتاب الخصال (٣٠): بإسناده إلى عليّ بن الحسين المُثَلِّة قال: ومن قال: « الحمد لله» ، فقد أدّى شكر كلّ نعمة لله تعالى .

وفي أصول الكافي (4): محمد [بن يحيى ] (6) عن أحمد، عن عليّ بن الحكم، عن صفوان الجمال، عن أبي عبدالله الله قال: قال لي: ما أنعم الله عبلى عبده (١) بنعمة، صغرت أو كبرت، فقال: «الحمد لله» إلّا أدّى شكرها.

وبإسناده (٢٠ إلى حماد بن عثمان، قال: خرج أبوعبدالله الله من المسجد، وقد ضاعت دابته.

فقال: لئن ردّها الله عليّ الأشكرنّ الله حقّ شكره.

قال: فما لبث أن أتي بها.

فقال: الحمد لله.

فقال قائل له (^): جعلت فداك، أليس قلت: لأشكرنَّ الله حقَّ شكره؟ فقال أبو عبدالله على : ألم تسمعني قلت: الحمد لله؟) (١)

﴿ رَبُّ الْعَالَمِين ﴾: الرَّب في الأصل هو المالك.

٢. أي: أو على أنَّه مشترك لفظي.

٤. الكافي ٩٦/٢، ح ١٤.

٦. المصدر: عبد.

٨. المصدر: له قائل.

١. أ: نسبة.

٣. الخصال ٢٩٩١، ح ٧٢.

٥. من المصدر .

٧. نفس المصدر ٩٧/٢، ح ١٨.

٩. ما بين القوسين ليس في أ.

فهو إمّا صفة مشبّهة ، من فعل متعدّ لكن بعد جعله لازماً ، من «ربه» «يربه» بـفتح العين في الماضي ، وضمّها في الغابر .

وإمّا وصف بالمصدر للمبالغة .كما وصف بالعدل . وهو مفرد لا يطلق على غير الله ، إلّا نادراً.

وقرئ بالنصب على المدح، أو النداء، أو بالفعل الذي دلَ عليه الحمد.

قيل: هذا الاسم يفيد إثبات خمسة أحكام للحق سبحانه وتعالى ؛ وهي: الثبات والسيادة والإصلاح والملك والتربية. لأن «الرب» في اللغة هو المصلح والسيد والمالك والثربي. ففيه دليل على أنّ الممكنات كما هي مفتقرة إلى المحدث حال حدوثها ، مفتقرة إلى المبقى حال بقائها.

«والعالم»: اسم لما يعلم به؛ كالخاتم لما يختم به. غلب فيما يعلم به ، الصانع مما سوى الله من الجواهر والأعراض. فإنها لإمكانها وافتقارها إلى مؤثر واجب لذاته ، تدل على وجوده .

وقيل: اسم [وضع](١) لذوي العلم، من الملائكة والثقلين، وتناوله لغيرهم على سبيل الاستتباع.

وقيل: عني به «الناس» هنا(٢). فإنّ كلّ واحد منهم عالم، من حيث أنّه يشتمل على نظائر ما في العالم الكبير (من جنس واحد ممّا سمّي به، أو إلى حقيقة القدر)(٣) من الجواهر والأعراض، يعلم بها الصانع. كما يعلم بما أبدعه في العالم. ولذلك سوّى بين النظر فيهما. وقال(٤): «وفي أنفسكم أفلا تبصرون»(٥).

وإنّما جمعه لنلا يتوهم أنّ القصد إلى استغراق أفراد جنس واحد ممّا سمي به. أو إلى حقيقة القدر المشترك.

١. من المصدر (أنوار التنزيل). ٢. المصدر: ههنا.

٣. ما بين القوسين في أ، وليس في المصدر . ٤. الذاريات / ٢١.

٥. أنوار التنزيل، ٨/١.

فلمًا جمع وأشير بصيغة الجمع إلى تعدّد الأجناس وبالتعريف إلى استغراق أفرادها، أزال التوهّم بلا شبهة.

وإنَّما جمعه بالواو والنون، مع أنَّه مختص بصفات العقلاء أو ما في حكمها من أعلامهم، لمشابهته الصفة في دلالته على الذات، باعتبار معنى هو كونه يعلم أو يعلم

واختصاصه بأولى العلم، حقيقة أو تغليباً.

وقيل: وصفيّة «العالمين» إنّما هي بتقدير ياء النسبة. يعني العالميين، كالأعجمين بمعنى الأعجميين، واختصاصه بأولى العلم على سبيل التغليب.

ويمكن أن يجعل جمعه بالواو والنون ، إشارة إلى سريان الصفات الكمالية من العلم والحياة وغيرهما في كلِّ موجود من الموجودات، فالكلِّ أولو العلم. وقد ذهب إليه بعض كما يعلم من عبارة بعض.

(وفي كتاب التوحيد(١)كلام للرضاء الله في التوحيد، وفيه: وربّ إذ لامربوب. وفيه(۲)، عن عليّ ﷺ مثله )(۳).

وعن أبي جعفر ﷺ في (٤) حديث طويل (٥) وفيه : لعلّك (٢) ترى أنّ الله إنّما خلق هذا العالم الواحد، أو (٧) ترى أنَّ الله لم يخلق بشراً غيركم! بلي والله لقد خلق ألف ألف عالم وألف ألف آدم، أنت في آخر تلك العوالم وأولئك الأدميين.

و في كتاب الخصال(^): بإسناده إلى أبي عبدالله ﷺ أنَّه قال ـ في حديث طويل ـ : إنَّ [علم](١) عالم المدينة(١٠) ينتهي إلى حيث لايقفو الأثر ويزجو(١١) الطير. ويعلم في

٢. نفس المصدر ، ٤٢ ضمن خطبة طويلة .

٦. في ج: ولعلَك.

٤. ليس في ج.

١. التوحيد ٥٧، ضمن حديث طويل.

٣. ما بين القوسين ليس في أ.

٥. نفس المصدر ٢٧٧، ضمن ح ٢.

٧. المصدر: و.

٩. من المصدر،

٨. الخصال، ٢/ ٤٩٠.

١٠. أ: المديّنة. ج: المدنيّة: والصحيح ما في المتن. والمراد نفسه عَيُّكُم . والمدينة مدينة الرسول يَكُّونُه .

١١. المصدر وج: يزجر.

اللحظة الواحدة مسيرة الشمس تقطع اثني عشر (برجاً، واثني عشر برّاً، واثني عشر بحراً، واثني عشر عالماً)(١).

وبإسناده (٢) إلى العباد (٣) بن عبدالخالق، عمن حدّثه، عن أبي عبدالله على قال: أنّ لله الله على قال: أنّ لله الله علم علم منهم (٤) أكبر من سبع سماوات وسبع أرضين، ما يرى (٥) عالم منهم أنّ لله الله عالماً غيرهم، وأنا الحجّة عليهم.

وفي عيون الأخبار (٢) حدثنا محمّد بن القاسم الإسترآبادي المفسّر على قال: حدثني (٢) يوسف بن محمّد بن زياد وعليّ بن محمّد بن سيار، عن أبويهما، عن الحسن بن عليّ بن محمّد بن عليّ بن الحسين الحسن بن عليّ بن محمّد بن عليّ بن الحسين بن عليّ بن أبي طالب (٨)، (عن أبيه عن جده) (٩) عليّ ، قال: جاء رجل إلى الرضاع الله فقال له: يا ابن رسول الله! أخبرني عن قول الله تعالى: «الحمد لله ربّ العالمين» ما تفسيره؟

فقال: لقد حدثني أبي، عن جدي، عن الباقر، عن زين العابدين، عن أبيه ﷺ: أنّ رجلاً جاء إلى أميرالمؤمنين ﷺ فقال: أخبرني عن قول الله تعالى: «الحمد لله ربّ العالمين» ما تفسيره ؟

فقال: «الحمد لله» هو أن عرّف عباده بعض نعمه عليهم جملاً، إذ لايقدرون على معرفة جميعها بالتفصيل؛ لأنها أكثر من أن تحصى أو تعرف، فقال لهم: قولوا: «الحمد لله» على ما أنعم به علينا «ربّ العالمين» وهم الجماعات من كل مخلوق من الجمادات والحيوانات.

١. مابين القوسين لبس في أ.

٣. أ: العبازي. ج: عباد.

٥. المصدر: ما تري.

٧. المصدر: حدثنا.

٩. ليس في أ.

٢. نفس المصدر ، ٦٣٩/٢.

٤. ليس في أ.

٦. عيون الأخبار ٢٨٤/١، ح ٣٠.

٨. في ج: عليهم السلام.

فأمّا(١) الحيوانات، فهو يقلّبها في قدرته ويغذوها من رزقه ويحوطها بكنفه ويدبر كلًا منها بمصلحته. وأمّا الجمادات، فهو يمسكها بقدرته ويمسك المتصل منها أن يتهافت، ويمسك المتهافت منها أن يتلاصق، ويمسك السماء أن تقع على الأرض إلّا بإذنه، ويمسك الأرض أن تنخسف إلا بأمره، أنّه بعباده رؤوف (٢) رحيم.

[و] (٣) قال على : و (ربّ العالمين مالكهم و خالقهم وسائق أرزاقهم إليهم من حيث يعلمون ومن حيث لا يعلمون. فالرزق مقسوم، وهو يأتي ابن آدم على أيّ سيرة سارها من الدنيا، ليس تقوى متّق بزائده، و لا فجور فاجر بناقصه، وبينه وبينه ستر وهو طالبه. فلو أنّ أحدكم يفرّ من رزقه لطلبه رزقه كما يطلبه الموت. فقال الله على ان نكون (١).

ففي هذا إيجاب على محمّد وآل محمّد صلوات الله عليهم وعملي شيعتهم، أن يشكروه بما فضّلهم.

وذلك أنّ رسول الله عَيَّاتُهُ قال: لمّا بعث الله تَكُلّ موسى بن عمران على واصطفاه نجيّاً وفلق له البحر ونجى بني أسرائيل وأعطاه التوراة والألواح، رأى مكانه من ربّه عَلَى فقال: يا ربّ! لقد أكرمتنى بكرامة لم تكرم بها أحداً قبلى.

فقال الله جلّ جلاله: يا موسى! أما علمت أنّ محمّداً أفـضل عـندي(٥) مـن جـميع ملائكتي وجميع خلقي؟

قال موسى: ياربٌ! فإن كان محمداً عَيَالُهُ أكرم عندك من جميع خلقك، فهل في آل الأنبياء أكرم من آلى؟

قال الله ﷺ: يا موسى! أما علمت أنّ فضل آل محمّد على جميع آل النبيين كفضل محمّد على جميع المرسلين؟

٣. من المصدر.

١. المصدر: وأمّا. ٢. المصدر: لرؤوف.

أ: يكون، روج: تكون.

٥. المصدر: أنَّ محمّداً عندى أفضل.

فقال موسى: يا ربّ! فإن كان آل محمّد كذلك، فهل في أمم الأنبياء أفضل عندك من أمّتي؛ ظلّلت عليهم الغمام، وأنزلت عليهم المنّ والسلوى، وفلقت لهم البحر؟ فقال الله على: يا موسى! أما علمت أنّ فضل أمة محمّد على جميع الأمم كفضله على جميع خلقى؟

فقال موسى ﷺ : يا ربّ البتني كنت أراهم.

قال(٢): نعم الهي!

قال الله على: قم بين يدي واشدد منزرك! قيام العبد الذليل بين يدي الملك الجليل. ففعل ذلك موسى الله فنادي ربّنا الله: يا أمّة محمّد!

فأجابوه كلّهم، وهم في أصلاب آبائهم وأرحام أمّهاتهم: لبيك، اللّهمَ لبيك، لبيك لاشريك لك لبيك، إنّ الحمد والنعمة والملك لك، لاشريك لك لبيك٣٠.

قال: فجعل الله على تلك الإجابة شعار الحج(٤).

ثم نادى ربّنا على: يا أمّة محمد ا إنّ قضائي عليكم أنّ رحمتي سبقت غضبي، وعفوي قبل عقابي. فقد استجبت لكم من قبل أن تدعوني، وأعطيتكم من قبل أن تسألوني، من لقيني منكم بشهادة أنّ لا إله إلّا الله وحده لاشريك له، وأنّ محمّداً عبده ورسوله، صادق في أقواله، محقّ في أفعاله، وأنّ عليّ بن أبي طالب أخوه ووصيه من بعده ووليه، ويلتزم طاعته كما يلتزم طاعة محمّد، وأنّ أولياءه المصطفين الطاهرين،

٢. المصدر: فقال.

١. تبحيح الرجل: تمكّن في المكان والحلول به، ويمكن أن يكون من قولهم: تبحيح الدار؛ أي توسطها.
 وقيل: أي يتوسطون في أوساط الجنان لا في أطرافها، لأنّ الوسط خير من الطرف.

٣. ليس في أو في المصدر أيضاً.

٤. المصدر وأ: الحاج.

المطهرين المنبئين (١) بعجائب آيات الله ودلائل حجج الله من بعدهما أولياؤه، أدخلته جنتي وإن كانت ذنوبه مثل زبد البحر .

ثمّ قال الله على ما اختصني به من هذه العالمين » على ما اختصني به من هذه الفضيلة. وقال لأمّته: قولوا أنتم: «الحمد لله ربّ العالمين » على ما اختصنا به من هذه الفضائل.

(وفي شرح الآيات الباهرة: قال الإمام أبو محمّد الحسن العسكري (٢) عليه : حدثني أبي ، عن جدي ، عن الباقر ، عن زين العابدين عليه : أنّ رجلاً أتسى أمير المؤمنين عليه فقال له: أخبرني عن قول الله فلك « الحمد لله ربّ العالمين » ما تفسيره ؟

فقال: «الحمد لله» هو أنّ الله قد (٣) عرّف عباده بعض نعمه (٤) عليهم جملاً، إذ لا يقدرون على معرفة جميعها بالتفصيل؛ لأنّها أكثر من أن تحصى أو تعرف.

فقال لهم: قولوا: «الحمد لله»(٥) على ما أنعم به علينا، وذكرنا به من خير في كتب الأوّلين، من قبل أن نكون.

ففي هذا إيجاب على محمّد وآل محمّد لما فيضلهم به(٢)، وعيلي شيعتهم أن يشكروه بما فضلهم به على غيرهم.

وفي كتاب الخصال (٧٠): عن أبي عبدالله لما على قال: قال رسول الله تَتَلِيلُهُ : أربع من كنّ فيه كان في نور الله الأعظم.

١. أ: المبانين،

۰، ۱۰، العبالين

٢. تفسير العسكري على ، ٣٠. مع تفاوت في النقل ، تأويل الأيات ، ٢٥/١.

٣- ليس في ج. نعمته.

٥. في ج: الحمد لله ربّ العالمين.
 ٦. المصدر: بما فضله و فضلهم.

٧. الخصال ٢٢٢/١، ح ٤٩.

إلى قوله: ومن أصاب خيراً قال: «الحمد لله ربّ العالمين ».

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): في الموثّق عن أبي عبدالله علي في قوله: «الحمد لله »، قال: الشكر لله.

وفي قوله: «ربّ العالمين»، قال: خالق(٢) المخلوقين.

وفي [كتاب] من لا يحضره الفقيه (٣): وفيما ذكره الفضل من العلل، عن الرضا الله أنه قال: «الحمد لله » إنّما هو أداء لما أوجب الله الله على خلقه من الشكر، وشكر (٤) لما وفق عبده من الخير.

«ربّ العالمين»، توحيد له وتحميد (٥) وإقرار بأنّه هو الخالق المالك لاغيره.

وفي مجمع البيان (٢٠): وقال رسول الله ﷺ: أنَّ الله تعالى منَّ عليٌّ بفاتحة الكتاب.

إلى قوله: «الحمد لله ربّ العالمين» دعوى أهل الجنّة، حين شكروا الله حسن الثواب.

وفي أصول الكافي (٧) ، بإسناده إلى أبي عبدالله عليه قال: من قال أربع مرات إذا أصبح: «الحمد لله ربّ العالمين» فقد أدّى شكر يومه . ومن قالها إذا أمسى ، فقد أدّى شكر ليلته .

وبإسناده (^) إلى أبي عبدالله عليه قال: كان رسول الله عَلَيْكُلُهُ إذا أصبح قال: «الحمد لله ربّ العالمين »كثيراً على كلّ حال، ثلاثمائة وستين مرة. وإذا أمسى قال مثل ذلك.

عليّ بن إبراهيم (٩)، عن ابن أبي عمير ، عن بعض أصحابه ، قال : عطس رجل عند

١. تفسير القمي، ٢٨/١.

٣. من لا يحضر الفقيه ٢١٠/١، ضمن ح ٩٢٦؛ عيون الأخبار ١٠٧/٢ . ح ١.

٤. في ج: والشكر. مجيد.

٦. مجمع البيان ، ٢١/١.

المصدر ۵۰۳/۲،۰۰۰ ع.

٩. نفس المصدر ٦٥٤/٢، ح ١٤. في ج علي بن إبراهيم عن أبيه ....

أبي جعفر الله فقال: «الحمد لله » فلم (١) يسمّته أبو جعفر الله وقال: نقصنا حقنا.

ثمّ قال: إذا عطس أحدكم فليقل: «الحمد لله ربّ العالمين » وصلّى الله على [نبيه](٢) محمّد وأهل بيته.

قال: فقال الرجل، فسمّته أبو جعفر ﷺ.

وبإسناده (٣) إلى مسمع بن عبدالملك ، قال : عطس أبو عبدالله الله فقال : «الحمد لله ربّ العالمين » ثمّ جعل أصبعه على أنفه ، فقال : رغم أنفى لله رغماً داخراً .

وبإسناده (٤) إلى محمّد بن مروان رفعه ، قال : قال أميرالمؤمنين الله : من قال إذا عطس : «الحمد لله ربّ العالمين » على كلّ حال ، لم يجد وجع الأذنين والأضراس .

وبإسناده (٥) إلى أبي عبدالله الله قال: من عطس ثمّ وضع يده على قصبة أنفه، ثمّ قال: «الحمد لله ربّ العالمين» [حمداً ] (٢) كثيراً (٧) كما هو أهله، وصلّى الله على محمّد النبي وآله وسلم، خرج من منخره الأيسر طائر أصغر من الجراد وأكبر من الذباب، حتى يصير تحت العرش، يستغفر الله له إلى يوم القيامة ) (٨).

(وفي الحديث (٩): إذا قال العبد: «الحمد لله ربّ العالمين »، قال الله: حمدني عبدي، وعلم أنّ النعم التي له من عندي، وأنّ البلايا التي اندفعت (١٠) عنه بتطوّلي. أشهدكم أنّي أضيف له إلى نعم الدنيا نعم الآخرة، وأدفع عنه بلايا الآخرة كما دفعت عنه بلايا الدنيا) (١١).

﴿ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ ﴾: قد مرّ تفسيرهما . وكرَّرهما للتفصيل .

وقيل: يحتمل أنَّ يكون المراد «بالرحمن الرحيم »(١٢) في البسملة، هـو المـتجلّي

۲. في ر.

٤. نفس المصدر ٢٥٥/٢، ح ١٥.

٦. من المصدر .

٨. ما بين القوسين ليس في أ.

١٠. المصدر: دفعت،

١٢. في ج: والرحيم.

١. في ج: ولم.

٣. نفس المصدر ٦٥٥/٢، ح ٩.

٥. نفس المصدر ٦٥٧/٢، ح ٢٢.

۷. ليس في ر.

٩. عيون الأخبار ٣٠٠/١.

١١. ما بين القوسين يوجد في أ.

بصور الأعيان الثابتة بفيضه الأقدس، فإنّه تعالى باعتبار عموم هذا الفيض وإطلاقه هو «الرحمن»، وباعتبار تخصّصه، وتخصّصه (١) هو «الرحيم». والمراد بهما فيما بعدها، هو المتجلّي بصور الأعيان الوجودية بالاعتبارين المذكورين.

وقيل: ذكر الرحمة بعد ذكر «العالمين» وقبل ذكر «ملك يوم الدين» ينطوي على فائدتين عظيمتين في تفصيل مجاري الرحمة:

إحداهما: تنظر إلى الرحمة في خلق العالمين ، وأنّه خلقه على أكمل أنواعها وأتاها كلّما احتاجت اليه .

وأخراهما: تشير إلى الرحمة في المعاد، يوم الجزاء، عند الإنعام بالملك المؤبّد في مقابلة كلمة وعبادة.

وهو يلائم ما ورد من قولهم: يا رحمان الدنيا ورحيم الآخرة، حيث قورن «الرحمن» «بربّ العالمين» المشير إلى المبدأ، و«الرحيم» «بملك يوم الدين» المشير إلى المعاد.

وفي [كتاب] من لا يحضره الفقيه (٢): فيما ذكره الفضل من العلل عن الرضا على أنّه قال -بعد أن شرح «ربّ العالمين»: «الرحمن الرحيم» استعطاف وذكر لآلائه ونعمائه على جميع خلقه.

وفي تفسير على بن إبراهيم (٣): في الموثّق، عن أبي عبدالله عليه الله على أنه قال بعد أن شرح «الحمد لله ربّ العالمين »: «الرحمن » بجميع خلقه. «الرحيم » بالمؤمنين خاصة.

(وفي الحديث (3); إذا قال العبد: «الرحمن الرحيم» قال الله تعالى: شهد لي بأنّي «الرحمن الرحمن الرحيم»، أشهدكم لأوفّرن من رحمتي حنظه، ولأجرلن من عطائي نصيبه)(٥).

١. في ج: وتخصيصه.

٢. من لا يحضره الفقيه ٣١٠/١، مقطع من ح ١٩٢٦؛ عيون الأخبار ١٠٧/٢.

٣. تفسير القمي، ٢٨/١. ٤. عيون الأخبار، ٣٠٠/١.

٥. بين القوسين غير موجود في روج.

﴿ مُلِكِ يَوْمِ الدُّيْنِ ﴾ ٢: وقرئ «مالكِ» و «مَلْكِ» - بتخفيف اللام - ، و «مَلَكَ» بصيغة الفعل ، ونصب «اليوم» ، وملك ومالك ، بالنصب على المدح والحال ، ويحتمل النداء . و «مالك » بالرفع ، منوناً ومضافاً على أنّه خبر مبتدأ محذوف .

ويعضّد قراءته على اسم الفاعل قوله تعالى: «يوم لاتملك نفس لنفس شيئاً والأمر يومئذ لله»(١). وعلى الصفة المشبّهة قوله تعالى: «لمن الملك»(١)، وهي أولى؛ لأنّه قراءة أهل الحرمين، ولأنّ بعض معاني «الرب» هو المالك.

فَذِكْره ثانياً لا يخلو عن تكرار. ولأنّ الآخر، وهو سورة الناس، نظير الأول. والمذكور فيها بعد ذكر «الرب» هو «الملك» لا «المالك». ولأنّ للملك زيادة عموم ليست للمالك. لأنّ ما تحت حياطة الملك من حيث أنّه ملك، أكثر ممّا تحت حياطة المالك، فإنّ الشخص يوصف بالمالكية، نظراً إلى أقلّ قليل. ولايوصف بالملكية إلّا بالنظر إلى أكثر كثير، وللتناسب الحاصل بينه وبين الآيتين الأوّلتين ".

و «يوم الدِّين»: يوم الجزاء.

وقيل(٤): زمان الجزاء. ومنه: كما تدين تدان. وبيت الحماسة:

ولم يسبق سِسوى العُدُوا ﴿ وَنَسَاهُم كَسَمَا دَانَسُوا

وفي اختياره على سائر الأسامي رعاية للفاصلة (٥)، وإفادة للعموم. فإنّ الجزاء يتناول جميع أحوال القيامة إلى السرمد.

و«للدين» معان أخر؛ مثل العبادة والطاعة والشريعة والشأن.

و « دانه » \_ في اللغة \_: أذله واستعبده وساسه وملكه.

ويمكن حمله على كلّ واحد، بل على الكل بالمرة. وقد يظهر وجهه بصدق التأمّل. وأمّا إضافة «ملك يوم الدين»، فمن قبيل إضافة الصفة المشبّهة إلى غير معمولها؛

١. الانفطار / ١٩. عافر / ١٦.

٣. في ج: الأوليتين. ٤. الكشاف ١١/١؛ أنوار التنزيل ٨/١.

٥. حاشية ج: تعليل واحد، فإنَّ الجزاء ـأيضاً \_يفيد العموم ولا يحصل به رعاية الفاصلة. (منه دام عزَّه).

كما في «ربّ العالمين»، فتكون حقيقية لالفظية، فإنّ اللفظية إضافتها إلى الفاعل لا غير، فيصحّ جعله صفة «شه».

وأمّا إضافة «مالك يوم الدين» [فمن قبيل إضافة اسم الفاعل إلى الظرف، على سبيل التجويز (١)، وهي - أيضاً -حقيقية ؛ لأنّ المراد به الاستمرار. أو الماضى لا الحال، أو (٢) الاستقبال. ويصحّ جعل مالكية اليوم مستمرة، مع أنّ يوم الدين] (٣) وما فيه ليس مستمراً في جميع الأزمنة، لكونه لتحقّق وقوعه وبقائه أبداً كالمتحقّق المستمر، كما يصحّ جعله لتحقّق وقوعه كالماضي. وتخصيص «اليوم» بالإضافة إمّا لتعظيمه أو لتفرّده تعالى بنفوذ الأمر فيه.

ولمّا دلّ بلامّي التعريف والاختصاص على أنّ جنس الحمد مختصّ به وحـق له، أجريّ عليه تلك الأوصاف العظام ليكـون حـجّة قـاطعة عـلى انـحصار الحـمد فـيه واستحقاقه إيّاه.

فذكر أوّلاً: ما يتعلّق بالابداء ، من كونه ربّاً مالكاً للأشياء كلّها ، بإفاضة الوجود عليها وأسباب الكمالات لها .

وثانياً: ما يتعلَّق بالبقاء من إسباغه عليها نعماً ظاهرة وباطنة جليلة ودقيقة.

وثالثاً: ما يتعلُق بالإعادة، من كونه مالكاً للأمر كله يوم الجزاء، فلا يستأهل غيره أن يحمد فضلاً عن أن يعبد.

(وفي تفسير عليّ بن ابراهيم (٤): في الموثق، عن أبي عبدالله عليه أنّه بعد أن شرح «الحمد لله ربّ العالمين، الرحمن الرحيم، مالك يوم الدين » قال: يوم الحساب.

وفي مجمع البيان (٥): وقال رسول الله ﷺ: إنّ الله تعالى منّ عليّ بفاتحة الكتاب إلى قوله (٢): « مالك يوم الدين ».

٣. في ج: و .

٤. تفسير القمى، ٢٨/١.

٦. النسخ: قول.

١. في ج:التجوّز.

٣. ليس في أ.

٥. مجمع البيان، ٣١/١.

قال جبر ثيل(١): ما قاله(٢) مسلم إلّا صدّقه الله(٣) وأهل سمائه.

وفيه (٤): وقيل «الدين » الحساب. وهو المروي عن أبي جعفر الله.

وفي أصول الكافي(٥): بإسناده إلى الزهري، قال: كان عليّ بن الحسين عَلِيُّكُ إذا قرأ «مالك يوم الدين» يكرّرها حتى كاد(١٠) أن يموت.

وفي من لا يحضره الفقيه (٧٠): وفيما ذكره الفضل من العلل، عن الرضا عليه أنَّه قال: « مالك يوم الدين » إقرار له بالبعث [والحساب] (^) والمجازاة ، وإيجاب ملك الأخرة له كإيجاب ملك الدنيا.

وفي شرح الآيات الباهرة: قال الإمام الحسن العسكري الله (١٠): قال أميرالمؤمنين صلوات الله عليه: « يوم الدين » هو يوم الحساب. سمعت رسول الله عَبِّينَا يقول: ألا أخبركم بأكيس الكيّسين وأحمق الحمقي ؟

قالوا: بلي، يا رسول الله!

قال: أكيس الكيّسين من حاسب نفسه، وعمل لما بعد الموت. وإنّ أحمق الحمقي من اتَّبع نفسه هواها ، وتمنَّى على الله تعالى الأماني .

فقال الرجل: يا أميرالمؤمنين! فكيف يحاسب الرجل نفسه؟

قال: إذا أصبح ثمّ أمسى رجع إلى نفسه، فقال: يا نفس! إنّ هذا يوم مضى عليك، لايعود إليك أبداً، والله تعالى يسألك عنه(١٠) بما أفنيته وما الذي عملت فيه، أذكرت الله ؟ أحمدته (١١) ؟ أقضيت حقّ أخ (١٢) مؤمن ؟ أنفست عنه كربته ؟ أحفظته بظهر الغيب

٢. في المصدر: ما قالها.

٤. نفس المصدر ، ٢٤/١.

١٠. أ:منه.

١. في المصدر : جبرتيل ﷺ .

٣. في المصدر: الله تعالى.

٦. النسخ: يكاد، والمتن موافق المصدر.

٥. الكافي ٦٠٢/٢، ح ١٣. ٧. من لا يحضره الفقيه ٢١٠/١؛ ضمن ح ٩٢٦؛ عيون الأخبار ١٠٧/٢.

٩. تفسير العسكري على ، ٣٨؛ تأويل الأيات، ٢٦/١.

٨. من المصدر .

١١. المصدر: حمدته.

١٢. المصدر وأ: حوائج، وهو الظاهر.

ومن النكتة الخاصة في الالتفات من الغيبة إلى الخطاب في هذا المقام، بعد اشتماله على فائدة عامة من جهة المتكلّم، وهي التصرف والافتنان في وجوه الكلام وإظهار القدرة عليها، ومن جهة المخاطب، وهي تطرية نشاطه في سماع الكلام، وإيقاظه للإصغاء إليه. إنّه لما قيل: «إيّاك» بدل «إيّاه» فقد نزل الغائب بواسطة أوصافه المذكورة التي أوجب تميّزه وانكشافه، حتّى صاركانه تبدل خفاء غيبته بجلاء حضوره منزلة المخاطب في التمييز والظهور. ثمّ أطلق عليه ما هو موضوع للمخاطب. ففي إطلاقه ملاحظة لتلك الأوصاف؛ كأنّه قيل: أينها الموصوف المتميّز بهذه الأوصاف؛ نخصّك بالعبادة والاستعانة. فيفهم منه عرفاً أنّ العبادة والاستعانة، لتميزه بتلك الصفات.

ومنها: التنبيه على أنّ القراءة إنّما يُعتدُ بها، إذا صدرت عن قلب حاضر و تأمّل وافر يجد القارئ في ابتداء قراءته محرّكاً نحو الإقبال على منعمه الذي أجرى حمده على لسانه. ثمّ يزداد قوّة ذلك المحرك بحسب إجراء تلك الصفات العظام، حتى إذا آل الأمر إلى خاتمتها أوجب إقباله عليه وخطابه بحصر العبادة والاستعانة فيه.

ومنها: الإعلام بأنّ «الحمد» «والثناء» ينبغي أن يكون على وجه يوجب ترقي الحامد(١) من حضيض بعد الحجاب والمغايبة ، إلى ذروة قرب المشاهدة والمخاطبة . ومنها: الإشارة إلى أنّ العبادة المستطابة والاستعانة المستجابة في مقام العبودية ، إنّما يليق بهما أن تعبد ربّك كأنّك تراه وتخاطبه .

ومنها: الإشارة إلى أنّه ينبغي أن يكون تالي كلامه سبحانه بحيث يتجلّى له المتكلّم فيه ويصير مشهوداً له ، فيخاطبه بـتخصيص العبادة والاستعانة بـه ؛ كـما روي عـن الصادق الله أنّه قال : لقد تجلّى الله تعالى لعباده (٣) في كلامه ، ولكن لا يبصرون .

١. في ج: الحامدين.

٢. المحجة البيضاء ٢٤٧/٢؛ نقلاً عن أسرار الصلاة للشهيد ٢٠٤؛ مفتاح الفلاح ، ٢٩٢.

٣. المصدر: لخلقه.

وعنه (١) ـ أيضاً ـ: أنّه خرّ مغشياً عليه ، وهو في الصلاة ـ ، فسئل عن ذلك . فقال : ما زلت أردّد الآية ، حتّى سمعتها من المتكلّم بها .

والضمير المستكن في الفعلين، للقارئ ومن معه؛ من الحفظة أو حاضري الجماعة، أو له ولسائر الموحّدين، أو له فقط الاستجماعه القوى والحواس. فكان(٢) لكلّ منها عبادةً واستعانة، (أو لأنّ العبادة وسيلة)(٣).

قيل: أو لوصوله إلى مقام الجمع ، فيرى العبادات والاستعانات كلّها صادرة عنه . وتقديم العبادة على الاستعانة لرعاية الفاصلة ، أو لأنّ العبادة وسيلة إلى الاستعانة إن كان المراد بها الاستعانة على ما عدا العبادة من المهمّات .

ولاشك أنّ تقديم الوسيلة أدخل في استيجاب الإجابة ، وإن كان المراد بها الاستعانة على العبادة ، أو الاستعانة مطلقاً بحيث يدخل فيه العبادة أيضاً.

فوجه تقديمها ظاهر أيضاً؛ لأنّها مقصودة بالنسبة إلى الاستعانة ، وإن كان طلب المعونة على الشيء مقدّماً عليه .

وقيل: لا يبعد أن يجعل العبادة إشارة إلى الفناء في الله؛ لأنّ غاية الخفوع هي الرجوع إلى العدم الأصلي، والاستعانة إشارة إلى طلب البقاء بعد الفناء لتيسر (٤) السير في الله. وحينئذ وجه التقديم ظاهر كما لا يخفى، وفيه ما لا يخفى.

وإنّما أطلق الاستعانة ولم يقيّدها بكلّ مستعان فيه ولاببعض ليحتمل الكلّ. ويحمله القارئ على ما يناسب حاله.

وقرئ: «نستعين» بكسر النون، وهي لغة تميم. فإنّهم يكسرون حروف المضارعة، سوى الياء، إذا لم ينضم ما بعدها »(٥).

١. بحار الأنوار ٢٤٧/٨٤ ، ح ٣٩. نقلاً عن فلاح السائل.

٢. ر: فكأنّه. ٣. ما بين القوسين يوجد في أ.

في ج: لتيسير .
 في ج: لتيسير .

وقيل: «الواو » للحال. والمعنى: نعبدك مستعينين بك(١).

فأقول: لمّا نسب المتكلّم العبادة إلى نفسه، أوهم ذلك تبجّحاً واعتداداً منه بما صدر عنه، فعقّبه بقوله: «وإيّاك نستعين» ليدلّ على أنّ العبادة أيضاً ممّا لاتتم ولاتستتب، إلّا بمعونة الله.

(وفي من لايحضره الفقيه (٢): وفيما ذكره الفضل من العلل عن الرضا على الله الله الله الله الله تعالى ذكره وإخلاص له بالعمل دون غيره. و «إياك نعبد » رغبة وتقرّب إلى الله تعالى ذكره وإخلاص له بالعمل دون غيره. و «إياك نستعين » استزادة من توفيقه وعبادته ، واستدامة لما أنعم الله عليه ونصره.

وفي مجمع البيان (٣): قال رسول الله عَلَيْهِ : إنّ الله تبارك و تعالى من عليّ بفاتحة الكتاب. إلى قوله: «إيّاك نعبد» إخلاص للعبادة. «وإيّاك نستعين» أفضل ما طلب به العباد حوائجهم.

وفي تفسير العياشي<sup>(3)</sup>: عن الحسن بن محمّد الجمّال، عن بعض أصحابنا، قال: بعث عبدالملك بن مروان إلى عامل المدينة أن وجّه إليّ محمّد بن عليّ بن الحسين ولاتهيّجه ولاتروّعه، واقض له<sup>(6)</sup> حوائجه، وقد كان ورد على عبدالملك رجل من القدرية، فحضر جميع من كان بالشام، فأعياهم جميعاً.

فقال: ما له(١) إلّا محمّد بن علي.

فكتب إلى صاحب المدينة ، أن يحمل محمّد بن علي إليه . فأتاه صاحب المدينة بكتابه .

فقال له أبوجعفر عليه إلى شيخ كبير لا أقوى على الخروج. وهذا جعفر ابني ، يقوم مقامي . فوجّهه إليه .

١. نفس المصدر.

٢. من لا يحضره الفقيه ٣١٠/١، ضمن ح ١٩٢٦، عيون الأخبار ١٠٧/٢.

٣. مجمع البيان، ٣١/١. ٤. تفسير العياشي ٣٣/١، ح ٢٤.

٥. ليس في ج. ٦. المصدر: لهذا.

فلمّا قدم على الأموي ازدراه (١) لصغره، وكره أن يجمع بينه وبين القدري مخافة أن يغلبه. وتسامع الناس بالشام بقدوم جعفر لمخاصمة القدري (٢). فلمّا كان من الغد، اجتمع الناس لخصومتهما (٣).

فقال الأموي لأبي عبدالله عليه إنّه قد أعيانا أمر هذا القدري . وإنّما كتبت إليك لأجمع بينك وبينه ، فإنّه لم يدع عندنا أحداً إلّا خصمه .

فقال: إنَّ الله يكفيناه.

[قال: ](1) فلمَا اجتمعوا، قال القدري لأبي عبدالله الله : سل عمّا شئت!

فقال له: اقرأ سورة الحمد!

قال: فقرأها.

فقال الأموي \_و(°) أنا معه \_: ما في سورة الحمد علينا. إنّا لله وإنّا إليه راجعون. [قال: ](١) فجعل القدري يقرأ سورة الحمد، حتّى بلغ قول الله تبارك و تعالى: «إيّاك نعبد وإيّاك نستعين».

وفي كتاب الاحتجاج للطبرسي (١٠) على حديث عن النبي عَلَيْلَلَهُ ، وفيه : يقول لأصحابه : قولوا : «إيّاك نعبد » أي : [نعبد] (٩) وحدك (١٠) ، ولا نقول كما قالت الدهرية : إنّ الأشياء لابدء لها ، وهي دائمة . ولاكما قالت (١١) الثنوية (الذين قالوا) (١٢) : إنّ النور والظلمة هما

١. المصدر: اذدراه. ٢. في ج: لخصومتها.

٣. في ج: لخصومتها. ٤. من المصدر.

٥. الواو موجودة في نور الثقلين ج ١، ح ٨٣. ص ٢٠. والأظهر وجودها.

٦. من المصدر . ٧ . البقرة / ٢٥٨ .

٨. الاحتجاج ٢٥/١.

١٠. المصدر: واحداً. المصدر: واحداً.

١٢. ليس في المصدر.

المدبّران، ولاكما قال مشركو العرب: إنّ أوثاننا آلهة. فلا نشرك بك شيئاً، ولاندعو من دونك إلها كما يقول هؤلاء الكفار، ولاكما تقول النصاري واليهود(١) إنّ لك ولداً، تعاليت عن ذلك علواً كبيراً)(٢).

وفي شرح الآيات الباهرة: قال الإمام (٣) على: «إيّاك نعبد وإيّاك نستعين». قال: قال الله تعالى: قولوا أيّها الخلق المنعم عليهم: «إيّاك نعبد» أيّها المنعم علينا. ونطيعك مخلصين مع التذلّل والخضوع، بـ لا رياء ولاسمعة. «وإيّاك نستعين» منك نسأل المعونة على طاعتك، لنؤ ديهاكما أمرت، ونتقي من دنيانا ما عنه نهيت (٤)، ونعتصم من الشيطان [الرجيم](٥) ومن سائر مردة [الجنّ و](١) الإنس المضلّين و [من](١) المؤذين الظالمين بعصمتك)(٨).

(وفي الحديث (١): إذا قال العبد: «إيّاك نعبد» قال الله: صدق عبدي ، إيّـاي يـعبد. أشهدكم لأثيبه على عبادته ثواباً يغبطه كلّ من خالفه في عبادته لي.

فإذا قال: «وإيّاك نستعين» قال الله: بي استعان، وإليّ التجأ. أشهدكم لأعيننّه فسي شدائده(١٠) ولآخذنّ بيده يوم نوائبه (١١).

﴿ إِهْدِنَا الصِّراطَ الْمُسْتَقِيمَ ﴾ ۞: بيان للمعونة المطلوبة ، أو إفراد لما هو المقصود الأعظم.

و «الهداية »: دلالة بلطف. ولذلك يستعمل في الخير. فقوله تعالى: « فاهدوهم إلى

المصدر: لانقول كما قالت اليهود والنصاري. ٢. ليس في المصدر.

٣. تفسير العسكري ﷺ ، ٣٩؛ تأويل الآيات ، ٢٧/١.

المصدر: نهيت عنه.
 المصدر: نهيت عنه.

٦. من المصدر . ٧ من المصدر .

٨. ما بين القوسين ليس في أ. ٩. عيون الأخبار، ٣٠١/١.

١٠. المصدر: لأعينتُه على أمره ولأغيثتَه في شدانده.

١١. ما بين القوسين مشطوب في المتن وليس في ر.

صراط الجحيم »(١) على التهكّم. ومنه «الهدية »، و«هوادي الوحش » لمقدّماتها.

والفعل منه هدى . وأصله أن يُعدّى باللام و(٢) إلى فعومل معه(٣) معاملة «اختار » في قوله تعالى : «واختار موسى قومه »(٤) .(٥)

ومن هنا يظهر أن لافرق بين المتعدّي بنفسه والمتعدّي بالحرف.

لكن نقل عن صاحب الكشاف: أنّ هداه لكذا وإلى كذا، إنّما يقال إذا لم يكن في ذلك فيصل بالهداية إليه. وهداه كذا، لمن يكون فيه (فيزداد أو يثبت، ولمن لايكون فيصل. وقد يقال: لا نزاع في الاستعمالات الثلاث، إلّا أنّ منهم من فرق بأنّ معنى المتعدّي بنفسه: هو الإيصال إلى المطلوب، ولا يكون إلّا فعل الله. فلا يسند إلّا إليه. كقوله: «لنهدينهم سبلنا» (٢) ومعنى المتعدّي بحرف الجز: هو الدلالة على ما يوصل إليه، فيسند تارة إلى القرآن وأخرى إلى النبي عَلَيْهُم.

«قيل »(٧): وهداية الله تعالى تتنوّع أنواعاً لايحصيها عدّ، لكنّها تنحصر في أجناس مترتّبة:

الأوّل ـ إفاضة القوى التي يتمكّن بها من العبد الاهتداء (^) إلى مـصالحه ؛ كـالقوى العقلية والحواس الباطنة والمشاعر الظاهرة .

والثاني \_نصب الدلائل الفارقة بين الحق والباطل، والصلاح والفساد.

والثالث -الهداية بإرسال الرسل وإنزال الكتب.

الرابع ـ أن يكشف على قلوبهم السرائس، ويسريهم الأشسياء كـما هـي، بـالوحي(١٠)

۱. الصافات /۲۳.

ني أنوار التنزيل: «أو » بدل «و.» وهو الأظهر.

٣. ليس في أنوار التنزيل.

٤. الأعراف / ١٥٥.

ه. أنوار التنزيل، ٩/١.

٦. العنكبوت / ٦٩.

٧. أنوار التنزيل، ١٠/١ ـ ٩.

٨. أنوار التنزيل وج: يتمكّن بها العبد من الاهتداء. وهو إلّا أنّه في أنوار التنزيل. الصحيح: بها يتمكّن المرء.

٩. أنوار التنزيل: بالوحى أو الإلهام. ج: بالوحى أو الإلهام.

والمنامات الصادقة. وهذا القسم(١) يختصّ بنيله الأنبياء والأولياء.

وطلب الهداية وغيرها من المطالب قد يكون بلسان القول، وقد يكون بلسان الاستعداد. فما يكون بلسان الاستعداد لايتخلف عنه المطلوب، وما يكون بلسان القول ووافقه الاستعداد استجيب، وإلا فلا.

فإن قلت: فعلى هذا لاحاجة إلى لسان القول.

قلت: يمكن أن يحصل في بعض استعداد المطلوب، من الطلب بلسان القول. فالاحتياط أن لايترك الطالب الطلب بلسان القول. فبالنسبة إلى بعض المراتب يطلب بلسان الاستعداد، وفي بعضها بلسان القول انتهى كلامه.

وطلب الهداية بعد الاهتداء. فإنّ من خصّص «الحمد» بالله سبحانه وأجرى عليه تلك الصفات العظام، وحصر العبادة والاستعانة فيه، كان مهتدياً. محمول على طلب زيادة الهداية أو الثبات عليها.

وقيل: إذا كان السالك في مقام السير إلى الله ، ولم يصل إلى مطلوبه ، فلا شكّ أنّ بينه وبين مطلوبه مسافة ينبغي أن يقطعها حتّى يصل إليه ، فلا بدّله من طلب الهداية ليقطع تلك المسافة .

وإذا كان في السير في الله، فليس لمطلوبه نهاية. ولاينتهي سيره أبد الآبدين، فلابدّ له أيضاً من طلب الهداية (٢).

ولا يخفى عليك، أنّ هذا وما سبق من التأويل وما سيأتي منه، مبني على ما ذهب إليه الصوفية من الأصول الفاسدة. والغرض من نقله الاطّلاع على فساده.

[فبالجملة ، لابد من طلبها ، وإن كانت حاصلة في بعض المراتب ](٣). وهذه الصيغة ، موضوعة لطلب الفعل مطلقاً ، لكنه من الأعلى أمر ومن الأدنى دعاء ومن

١. أنوار التنزيل: وهذا قسم.

٢. في ج بعد كلمة «الهداية »: وبالجملة لابد من طلبها، وإن كانت حاصلة في بعض المراتب.

٣. ما بين القوسين ليس في ج.

المساوي التماس. واعتبر بعضهم في الأمر الاستعلاء، وفي الدعاء التـضرّع، وفي الالتماس عدمهما.

و «السراط »: الجادّة. سمّي به على ما توهّم أنّه يبتلع سالكه، أو يبتلعه سالكه؛ كما يقال: أكلته المفازة: إذا أضمرته، أو أهلكته. وأكل المفازة: إذا قطعها. ولذلك سمّي باللقم؛ لأنّه يلتقمهم أو يلتقمونه.

وقيل: يناسب ابتلاع الصراط السالك السير إلى الله، فإنّ هذا السير ينتهي إلى فناء السالك، وذلك هو ابتلاع الصراط إيّاه.

وابتلاع السالك الصراط، يناسب السير في الله، فإنّ السالك حينتذ يبقى ببقاء الله سبحانه ويسير في صفاته، ويتحقّق بها، فكأنّه يبتلعها ويتغذّى بها.

و «الصراط» من قلب السين صاداً لأجل الطاء؛ لأنّها مستعلية، فتوافقها الصاد، لكونها أيضاً من المستعلية، بخلاف السين، فإنّها من المنخفضة. ففي الجمع بينهما بعض الثقل، ويشم الصاد صوت الزاي، ليكتسى بذلك نوع جهر فيزداد قربها من الطاء.

وقيل: ليكون أقرب إلى المبدل عنه.

وقرئ بهن، جميعاً. والأفصح، اخلاص الصاد. وهي لغة قريش. والجمع، سُرُط؛ ككُتُب.

و «الصراط» يذكر ويؤنّث ؛ كالطريق ، والسبيل (١).

وقرأ ابن مسعود: أرشدنا.

قيل: المراد «بالمستقيم»: ما يؤدّي إلى المقصود، سواء كان أقرب الطرق أم لا. فغير المستقيم ما لايؤدّي إلى المقصود أصلاً.

أو المراد أقرب الطرق إلى المقصود، فإنّ أقرب خطّ وصل بين نقطتين هو

١. أنوار التنزيل، ١٠/١.

المستقيم. فغير المستقيم ـعلى هذا ـلا يجب أن يكون من طرق الضلال المطلق، بل يكون أعم.

أو المراد به أعدل الطرق، وهو غير المائل عنه يمنة ويسرة.

قيل: فطلب الهداية إلى الأول يناسب أهل السعادة مطلقاً.

وإلى الثاني، يناسب المتوجّهين إليه بالوجه الخاص، فإنّه أقرب الطرق.

وإلى الثالث، يناسب طالبي مرتبة الجمع بين الجمع والفرق. فإنّ طريقهم غيرمائل إلى يمين الجمع، ولا إلى يسار الفرق.

وقيل(١): المرادبه: ملَّة الإسلام.

وفي من لا يحضره الفقيه (٢): وفي ما ذكره الفضل من العلل، عن الرضا على أنّه قال: «اهدنا الصراط المستقيم» استرشاد لدينه، واعتصام بحبله، واستزادة في المعرفة لربّه على ولعظمته وكبريائه.

وفي مجمع البيان (٣): قال رسول الله عَيَّلُولُهُ: إنّ الله تعالى منَ عليَّ بفاتحة الكتاب. إلى قوله: «اهدنا الصراط المستقيم» صراط الأنبياء، وهم الذين أنعم الله عليهم.

وفيه (٤): قيل في معنى «الصراط» وجوه: أحدها أنّه كتاب الله. وهو المرويّ عن النبي عَيِّيْلَةٌ وعن على الله .

وفي تفسير عليّ بن ابراهيم (°): في الموثّق، عن أبي عبدالله للله السدنا الصراط المستقيم » قال: الطريق ومعرفة الإمام.

وبإسناده (١)، إلى أبي عبدالله الله قال: والله! نحن الصراط المستقيم.

وفسي كتاب معاني الأخبار (٧): بـإسناده إلى أبـي عـبدالله عليه فـي قـول الله عَلَى:

<sup>. •</sup> 

٢. من لا يحضره الفقيه ٣١٠/١، ح ٩٢٦.

٤. نفس المصدر .

٦. نفس المصدر ، ٦٦/٢.

١. الكشاف ١٥/١؛ أنوار التنزيل ١٠/١.

٣. مجمع البيان، ٣١/١.

٥. تفسير القمي، ٢٨/١.

٧. معاني الأخبار ٢٨، ح ٣.

وبإسناده (٤) إلى المفضّل بن عمر ، قال : سألت أبا عبدالله الله عن «الصراط »؟ فقال : هو الطريق إلى معرفة الله كالله. وهما صراطان ، صراط في الدنيا ، وصراط في الآخرة .

فأمًا الصراط [الذي] (٥) في الدنيا، فهو الإمام المفترض الطاعة. من عرفه في الدنيا واقتدى بهداه، مرّ على الصراط الذي هو جسر جهنّم في الأخرة، ومن لم يعرفه في الدنيا، زلّت قدمه عن الصراط في الآخرة، فتردى في نار جهنّم.

وفي تفسير عليّ بن ابراهيم (٢٠: أيضاً بإسناده إلى حفص بن غياث، قال: وصف أبو عبدالله عليه «الصراط»، فقال: ألف سنة صعود، وألف سنة هبوط، وألف سنة حدال (٧).

وإلى سعدان بن مسلم (^) ، عن أبي عبدالله عليه قال: سألته عن « الصراط » ؟

قال: هو أدقّ من الشَّعر، وأحدٌ من السيف. فمنهم من يمرّ عليه مثل البرق، ومنهم من يمرّ عليه مثل البرق، ومنهم من يمرّ عليه مثل عدو الفرس، ومنهم من يمرّ عليه ماشياً، ومنهم من يمرّ عليه حبواً ومنهم من يمرّ عليه متعلّقاً، فتأخذ النار منه شيئاً وتترك منه شيئاً.

وفي كتاب معاني الأخبار (٩): بإسناده إلى أبي عبدالله على قال: «الصراط المستقيم» أميرالمؤمنين (١٠).

١. في ٣ج» والمصدر وفي نور الثقلين ج ١ ح ٩٠، ص ٢١ بعد قبول الله عزّ وجلّ هكذا: «اهدنا الصراط المستقيم». قال: هو أميرالمؤمنين ومعرفته. والدليل على أنّه أميرالمؤمنين قبول الله عزّ وجلّ ... وهو الصحيح.
 ٢. من المصدر، وهي في الزخرف، ٤.

٣. ليس في ج. ٤. نفس المصدر ٢٨، ح ١.

٥. من المصدر . ٢٠ تفسير القمي ، ٢٩/١ .

٧. في النسخ : حذاك ، والمثبت من المصدر وهو الأظهر . وحَدِل : شي في ميل إلى أحد جانبيه .

٨. تفسير القمي ، ٢٩/١.
 ٩. معاني الأخبار ٢٨، ح ٢.

١٠. في المصدر: أميرالمؤمنين علي ﷺ.

حدثنا(۱) محمّد بن القاسم الإسترآبادي المفسر، قال: حدثني يوسف بن محمّد بن زياد وعليّ بن محمّد بن سيار (۲) عن أبويهما، عن الحسن بن عليّ بن محمّد بن عليّ بن موسى بن جعفر بن محمّد بن عليّ بن الحسين بن عليّ بن أبي طالب عليه في قبوله: «اهدنا الصراط المستقيم»، قال: أدم لنا توفيقك الذي به أطعناك في ما مضى من (۳) أيّامنا، حتّى نطيعك كذلك في مستقبل أعمارنا.

و «الصراط المستقيم» هو صراطان (٤): صراط في الدنيا، وصراط في الآخرة.

فأمّا الطريق المستقيم (٥) في الدنيا، فهو ما قصر عن الغلو وارتفع عن التقصير واستقام، فلم يعدل إلى شيء من الباطل.

و (٢) الطريق الآخـر ، [فـهو ](٧) طـريق المـؤمنين إلى الجـنة ، الذي هـو مسـتقيم ، لا يعدلون عن الجنة إلى النار ، ولا إلى غير النار سوى الجنة .

قال: وقال جعفر بن محمّد الصادق على قوله و الله على الصراط المستقيم». قال: يقول: أرشدنا الصراط المستقيم. أرشدنا للزوم الطريق المؤدّي إلى محبّتك، والمبلغ دينك، والمانع من أن نتّبع هوانا (^) فنعطب أو نأخذ بآرائنا فنهلك.

وبإسناده (١) إلى محمّد بن سنان ، عن المفضل بن عمر ، قال : حدثني ثابت الثمالي ، عن سيّد العابدين عليّ بن الحسين الله قال : نحن أبواب الله ، و نحن الصراط المستقيم . وبإسناده (١٠) إلى سعد بن طريف ، عن أبي جعفر الله قال : قال رسول الله تَهَا أَنْ يَا على الإنادة أَنَا وَأَنْت و جبر ثيل على الصراط ، فلم يجز أحد إلّا من كان معه كتاب فيه براءة بو لايتك .

٢. المصدر: يسار.

٤. المصدر: وأمّا الصراط المستقيم.

٦. المصدر: وأمّا.

٨. العصدر: أهواءنا.

١٠. نفس المصدر ٣، ح ٦.

١. نفس المصدر ٣٣، ح ٤.

٣. ليس في المصدر .

٥. المصدر: وأمّا الصراط المستقيم.

٧. من المصدر .

٩. نفس المصدر ٣، ح ٥.

وفي أصول الكافي (١): بإسناده إلى أبي جعفر النَّا قال: أو حى الله تعالى إلى نبيّه تَقَيَّنَا : « «فاستمسك بالّذي أو حي إليك إنّك على صراط مستقيم »(٢).

قال: إنَّك على ولاية عليِّ عليُّ ، وعليَّ عليُّ هو الصراط المستقيم.

عليّ بن محمد (٣)، عن بعض أصحابنا، عن ابن محبوب، عن محمد بن الفضيل، عن أبي الحسن الماضي الله قال: قلت: «أفمن يمشي مكبّاً على وجهه أهدى أم من يمشي سويّاً على صراط مستقيم »(٤).

قال: إنّ الله ضرب مثل من حاد عن ولاية علي، كمثل (٥) من يمشي على وجهه لايهتدي لأمره. وجعل من تبعه سويّاً على صراط مستقيم، و«الصراط المستقيم» أميرالمؤمنين الله .

وفي شرح الآيات الباهرة (١): قال الإمام الله : قال جعفر بن محمّد الصادق الله فقوله فقل : « اهدنا الصراط المستقيم » : يقول : أر شدنا الصراط المستقيم ، للزوم الطريق المؤدي إلى محبّتك والمبلغ [إلى ] (٧) جنّتك ، والمانع من أن نتبع أهواءنا فنعطب ، أو نأخذ بآرائنا فنهلك .

وقال أميرالمؤمنين الله على الله عَلَيْهُ عن جبرئيل، عن الله عَلَيْهُ أَنَّه قال : يا عبادي الله على الله على أنَّه قال : يا عبادي اكلكم ضال إلّا من هديته . فسلوني الهدى أهدكم .

ومنه: يا عبادي! اعملوا أفضل الطاعات وأعظمها لأسامحكم، وإن قصرتم فيما سواها. واتركوا أعظم المعاصي وأقبحها، لئلا أناقشكم في ركوب ما عداها. إن أعظم الطاعات توحيدي وتصديق نبيّي والتسليم لمن نصبه بعده، وهو عليّ بن أبي طالب والأئمة الطاهرون المنظم من نسله. وإنّ أعظم المعاصي عندي الكفر بي وبنبيّي ومنابذة

٢. الزخرف/٤٣.

٤. الملك / ٢٢.

٦. تأويل الآيات الباهرة /٥.

۱. الكافي ۲۱، ۲۱، ح ۲٤.

٣. الكافي، ٢/٣٣/١.

٥. المصدر:كمن.

٧. من المصدر .

وصيّ محمّد من بعده عليّ بن أبي طالب وأوليائه بعده . فإن أردتم أن تكونوا عندي في المنظر الأعلى والشرف الأشرف، فلا يكوننّ أحد من عبادي آثر عنده من محمّد، وبعده من أبنائهما القائمين بأمور عبادي بعدهما . فإنّ من كانت تلك عقيدته ، جعلته من أشراف ملوك جنّاتي .

واعلموا أنّ أبغض الخلق إليّ، من تمثّل بي وادّعى ربوبيّتي. وأبغضهم إليّ بعده، من تمثّل بوصيّ من تمثّل بمحمّد ونازعه نبوّته وادّعاها. وأبغضهم إليّ بعده، من تمثّل بوصيّ محمّد تَنْ أنه ونازعه محلّه وشرفه وادّعاهما. وأبغض الخلق إليّ من بعد هؤلاء، المدّعين لما به لسخطي يتعرّضون من كان لهم على ذلك من المعاونين. وأبغض الخلق إليّ بعد هؤلاء، من كان بفعلهم من الراضين وإن لم يكن لهم من المعاونين.

وكذلك أحبّ الخلق إليّ، القوّامون بحقي. وأفضلهم لديّ وأكرمهم عليَّ محمّد سيّد الورى. وأكرمهم وأفضلهم بعده عليّ أخو المصطفى، المرتضى. ثمّ بعدهما القوّامون بالقسط من (١) أثمة الحق. وأفضل الناس بعدهم مَنْ أعانهم على حقهم. وأحبّ الخلق إليّ (٢) بعدهم مَنْ أحبّهم وأبغض أعداءهم، وإن لم يمكنه معونتهم.

﴿ صِراطَ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ ﴾: بدل من الأوّل ، بدل الكلّ ، لفائدتين :

احداهما: التأكيد بذكر «الصراط» مرّتين لفظاً، وتكرير العامل تقديراً. ويـلزمهما تكرير النسبة.

وثانيتهما: الإيضاح بتفسير المبهم. وفيه ـأيضاً ـنوع تأكيد، فإنّ ذكر الشيء مبهماً وتفسيره يفيد تقريره وتأكيده.

وقرئ: «من أنعمت عليهم». و «عليهم» في محل النصب على المفعولية.

و «الإنعام» إيصال النعمة. وهي في الأصل الحالة التي يستلذّها الانسان، فأطلقت على ما يستلذّه من النعمة، وهي التنعّم.

١. ليس في المصدر.

ونعم الله وإن كانت لاتحصى ؛ كما قال: «وإن تعدّوا نعمة الله لاتحصوها »(١). تنحصر في جنسين: دنيوي وأخروي.

والأول قسمان: موهبي، وكسبي.

والموهبي قسمان: روحاني كالروح، وما يتبعه من القوى كالفهم والفكر والنطق. وجسماني كالبدن والقوى الحالة فيه والهيئات العارضة (٢) له من الصحة وكمال الأعضاء.

والكسبي: تزكية النفس عن الرذائل، وتحليتها بـالأخلاق والمـلكات الفـاضلة. وتزيين البدن بالهيئات المطبوعة والحلي المستحسنة، وحصول الجاه والمال.

والثاني: أن يغفر ما فرط منه، ويرضى عنه، ويبوّأه في أعلى علّيين، مع الملائكة المقرّبين، أبد الآبدين.

والمراد هو القسم الأخير وما يكون وصلة إلى نيله من القسم الآخر . وما عدا ذلك ، يشترك فيه المؤمن والكافر .

فالمراد بالمنعم عليهم، هم المؤمنون مطلقاً. وأطلق الإنعام ولم يقيد بنعمة خاصة، ليشمل كلّ إنعام. ووجه صحة الشمول هو ادّعاء أنّ من أنعم الله عليه بنعمة الإسلام، لم يبق نعمة إلا أصابته.

وقيل: الأنبياء المتكلاً.

وقيل: أصحاب موسى )(٣) وعيسى الله قبل التحريف والنسخ.

٢. في ج: العارضيَّة.

٤. معاني الأخبار ٣٦. ح ٧.

٦. من روج.

۱. ابراهیم /23.

٣. ما بين القوسين ليس في أ.

٥. نفس المصدر ٣٦، ح ٩.

(المتوكل، عن) (^) محمّد بن زياد وعليّ بن محمّد بن سيار، عن أبويهما، عن الحسن ابن عليّ بن محمّد بن عليّ بن الحسين بن عليّ ابن عليّ بن الحسين بن عليّ ابن أبي طالب المبيّلا في قول الله تعالى: «صراط الذين أنعمت عليهم» أي: قولوا: اهدنا صراط الذين أنعمت عليهم، بالتوفيق لدينك وطاعتك. وهم الذين قال الله عليه، والشهداء يطع الله والرسول فأولئك مع الذين أنعم الله عليهم من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين وحسن أولئك رفيقاً (٩).

وحكى هذا بعينه عن أميرالمؤمنين الله قال: ثمّ قال: ليس هؤلاء المنعم عليهم بالمال وصحة البدن، وإن كان كلّ هذا نعمة من الله ظاهرة. ألا تسرون أنّ هؤلاء قد يكونون (١٠) كفّاراً أو فسّاقاً. فما ندبتم إلى أن تدعوا بأن ترشدوا إلى صراطهم. وإنّما أمرتم بالدعاء إلى أن (١١) ترشدوا إلى صراط الذين أنعم عليهم بالإيمان بالله وتصديق رسوله وبالولاية لمحمّد وآله الطيّبين وأصحابه الخيّرين المنتجبين (١٢)، وبالتقيّة الحسنة التي يسلم بها من شرّ أعداء (١٢) الله ومن الزيادة في آثام أعداء الله وكفرهم، بأن تداريهم (١٤) ولا تغريهم (١٥) بأذاك وأذى المؤمنين، وبالمعرفة بحقوق الإخوان من المؤمنين.

(حدثنا الحسن بن محمّد بن سعيد الهاشمي، قال: حدثنا فرات بن ابراهيم، قال: حدثنا عبيد بن يحيى بن حدثني عبيد بن كثير، قال: حدثنا (١٦) محمّد بن مروان، قال: حدثنا عبيد بن يحيى بن مهران العطار، قال: حدثنا محمّد بن الحسين، عن أبيه، عن جده، قال: قال رسول الله عَنَا الله عنهم ولا

٨. ليس في المصدر.

١٠. في ج: يكون. وهو خطأ.

١٢. ليس في المصدر.

١٤. أ: تداويهم.

١٦. المصدر: حدثني.

٧. من ج. ووجودها الأصحّ.

٩. النساء / ٦٩.

١١. المصدر : يأن.

١٣. المصدر: عباد.

١٥. المصدر: ولا تعزيهم.

الضالين». قال: شيعة على المثل الذين أنعمت عليهم بمولاية عمليّ بمن أبمي طالب الله ، لم يغضب عليهم ولم يضلّوا)(١).

(وفي شرح الآيات الباهرة: ذكر أبوعلي الطبرسي ﴿ في تفسيره (٣): إنّهم النبيّ والأئمة صلوات الله عليهم ، بدليل قوله: «فأولئك مع الذين أنعم الله عليهم من النبيين »(٤). (الآية)

ويؤيد ذلك ما جاء في تفسيره (٥) على قال الإمام صلوات الله عليه: «صراط الذين أنعمت عليهم بالتوفيق لدينك أنعمت عليهم بالتوفيق لدينك وطاعتك، وهم الذين قال الله: «ومن يطع الله ورسوله فأولئك مع الذين أنعم الله عليهم من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين وحسن أولئك رفيقاً». وليس هؤلاء المنعم عليهم بالمال والولد وصحة البدن. وإن كان كل ذلك (٩) نعمة من الله ظاهرة. ألا ترون أن هؤلاء قد يكونون كفاراً أو فساقاً؟ فما ندبتم إلى (٧) أن تدعوا بأن ترشدوا إلى صراطهم، وإنّما أمرتم بالدعاء أن ترشدوا إلى صراطهم، وإنّما ألم تم بالدعاء أن ترشدوا إلى صراط الذين أنعم عليهم بالإيمان بالله وتصديق رسوله والولاية (٨) لمحمد وآله الطيبين وأصحابه الخيرين المنتجبين، وبالتقيّة الحسنة التي تسلم بها من شر أعداء (٩) الله، ومن الزيادة (١٠) في آثام (١١) أعداء الله

١. مابين القوسين مشطوب في العتن وليس في ر.

٢. كمال الدين وتمام النعمة ٢٠٥/١، ح ٢٠.

٤. النساء / ٦٩.

٦. المصدر: هذا،

٨. المصدر : بالولاية .

١٠. المصدر: شر الزنادقة.

٣. مجمع البيان، ٣٠/١.

٥. تفسير العسكري ﷺ ، ٤٧؛ تأويل الآيات، ٢٩/١.

٧. ليس في المصدر .

٩. المصدر: عباد،

١١. المصدر: أيّام.

وكفرهم (۱) ، بأن تداريهم ولا تغريهم (۲) بأذاك ولا أذى المؤمنين ، وبالمعرفة بحقوق الإخوان من المؤمنين . فإنّه ما من عبد ولاأمة والى محمّداً وآل محمّد وأصحاب محمّد ، وعادى أعداءهم (۱) ، إلّا كان قد اتّخذا (۱) من عذاب الله حصناً منيعاً وجنة حصينة ) (۱) .

﴿ غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ ﴾: بدل من «الذين أنعمت عليهم »(٠٠.

أو صفة له مبيّنة ، بناءاً على إجراء الموصول مجري النكرة ؛ كقوله :

## ولقد أمر على اللئيم يسبّني

أو على جعل «غير المغضوب عليهم» معرفة ، بناءاً على اشتهار المنعم عليهم بمغايرة «المغضوب عليهم»؛ كما في قولك: عليك بالحركة (٧)، غير السكون.

أو مقيّدة (^) على معنى أنّ المنعم عليهم، هم الذين جمعوا بـين النـعمة المـطلقة، وهي نعمة الإيمان، وبين السلامة من الغضب والضلال.

وقرئ بالنصب على الحال. وذوي (١) الحال، الضمير في «عليهم»، والعامل «أنعمت». أو بإضمار أعني أو بالاستثناء، إن فُسّر النعم بما يعمّ القبيلين (١٠).

و «الغضب»: ثوران النفس، إرادة الانتقام. فإذا أسند إلى الله أريد الانتهاء والغاية. و «عليهم» في محل الرفع على الفاعلية. وإنّما جاء الإنعام مبيّناً للفاعل، ليدلّ على

المصدر: بكفرهم.
 المصدر: فلا تعزيهم.

النسخ: كانا قد اتّخذا.

المصدر: من عاداهم.
 ما بين القوسين ليس في أ.

ليس في أور . وفي ج فقط كلمة «عليهم» غير موجودة.

٧. ليس في أ.

٨. يعني: أو صفة له مقيّدة. فمبيّنة، إذا كان المراد من «الذين أسعمت عليهم »المسلمين الكاملين، تكون الصفة مبيّنة؛ لأنّ الكاملين منهم أمنون من الغضب والضلال مطلقاً. وإذا أريد المؤمنون من غير تقييده بالكمال كانت هذه الصفة مقيّدة، لأنّها مختصة ببعضهم.

٩. في ج: وذو.
٩. في ج: القبيلتين.

ثبوت إنعام الله عليهم. وبالغضب (١)، مبيّناً للمفعول، لأن من (٢) طلبت منه الهنداية ونُسِب إليه الإنعام، لايناسبه نسبة الغضب إليه. لأنّ المقام مقام تبلطف و ترضي (٣)، لطلب الإحسان، فلا يحسن مواجهته بصفة الانتقام.

وفي كتاب الإهليلجة (٤): قال الصادق الله : وأمّا الغضب، فهو منّا إذا غضبنا، تغيرت طبائعنا و تر تعد أحياناً مفاصلنا، وحالت (٥) ألواننا. ثمّ نجيء (١) من بعد ذلك بالعقوبات. فسمى غضباً، فهذا كلام الناس المعروف.

والغضب شيئان: أحدهما في القلب، وأمّا المعنى: الذي هو في القلب، فهو منفي عن الله ﷺ. وكذلك رضاه وسخطه ورحمته على هذه الصفة.

(وفي كتاب الاحتجاج (٧)، للطبرسي الله : وروينا بالأسانيد المقدم ذكرها، عن أبي الحسن العسكري الله أنّ أبا الحسن الرضا قال: إنّ من تجاوز بأميرالمؤمنين العبودية، فهو من المغضوب عليهم ومن الضالين )(٩).

﴿ وَلَا الضَّالُّينَ ﴾ ۞: وقرى « وغير الضالين ».

و « لا » هذه هي المسماة بالمزيدة عند البصريين. وهي إنّما (١) تقع بعد الواو في سياق النفي للتأكيد والتصريح بتعلّق النفي بكل من المعطوفين ، لئلا يتوهم أنّ المنفي هو المجموع من حيث هو ، فيجوز حينئذ ثبوت أحدهما. والنفي الذي وقعت « لا » بعد الواو في سياقه هو ما يتضمنه « غير ». تقول: أنا زيداً غير ضارب. مع امتناع قولك: أنا زيداً مثل ضارب؛ لأنّه بمنزلة قولك: أنا زيداً لاضارب.

وقال الكوفيون: هي بمعنى «غير»، وهذا قريب من كونها زائدة، فإنه لو صرّح

٢. أ:الأمن.

٤. بحار الأنوار ، ١٩٦/٣.

٦. أ: يجيء.

٨. يوجد في أ.

١. أي: وإنَّما جاء بالغضب.

٣. أ: ترقى، وج: ترَفق،

ه. أ: مالت.

٧. الاحتجاج ٢٣٣/٢؛ تفسير الامام، ٥٠.

۹. ر:وإنماهي.

١١٤ ...... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

«بغير »كان للتأكيد أيضاً.

(وقرئ: «ولا الضالُون» بالرفع. «ولا الضالين» بالهمزة(١)، على لغة من جـد فـي الهرب عن التقاء الساكنين)(٢).

و «الضلال »: العدول عن الطريق السويّ عمداً أو خطأً. وله عرض عريض. والتفاوت ما بين أدناه وأقصاه كثير.

قيل (٣): «المغضوب عليهم» اليهود، لقوله تعالى: «لعنه الله وغضب عليه »(٤). و «الضالين» النصارى، لقوله تعالى: «قد ضلّوا من قبل وأضلّوا كثيراً»(٥) [وقد روي مرفوعاً ](٢).

وقيل (٧): يتّجه أن يقال: «المغضوب عليهم» العصاة، «والضالّون» الجاهلون بالله؟ لأنّ المنعم عليه من وفق للجمع بين معرفة الحق لذاته والخير للعمل به. فكان (٨) المسقابل له، من اختلّ احدى قوتيه العاقلة والعاملة. والمنخل بالعمل فاسق فمغضوب (٩) عليه، لقوله تعالى في القاتل عمداً: «وغضب الله عليه »(١٠)، والمنخل بالعلم (١١) جاهل ضالّ، لقوله تعالى: «فماذا بعد الحق إلّا الضلال »(١٢).

وأقول: يحتمل أن يكون المراد ، بالمغضوب عليهم »: الكفار الذين غضب عليهم ، فلم يهتدوا إلى طريق من طرق الحق أصلاً. و ، بالضالين »: الذين منّ الله عليهم بالإسلام وأدخلهم في زمرة أهل الإيمان ، فضلّوا الطريق ولم يتفطّنوا لما هو المرام.

وفي تفسير عليّ بن ابراهيم (١٣): حدثني أبي، عن حماد، عن حريز، عن أبي

١. أي: وقرئ: وإلّا الضالين .... ٢. ما بين القوسين ليس في أ.

٣. انظر : أنوار التنزيل، ١١/١.

ع. المائدة / ٦٠. في المصدر: فيهم «من لعنه الله وغضب عليه». وفي ج: منهم «من لعنه الله وغضب عليه».
 وهو الأصح.

٦. من المصدر . ٧ ليس في المصدر .

المصدر: وكان.
 المصدر: مغضوب.

١٠. النساء / ٩٢. المصدر: بالعقل.

١٢. يونس / ٣٢.

عبدالله الله الله المدنا الصراط المستقيم، صراط الذين (٢) أنعمت عليهم غير المستغضوب

عليهم وغير الضالين »، قال: «المغضوب عليهم »النصّاب. «والضالين » اليهود والنصاري.

وعنه (٣): عن ابن أبي عمير ، عن ابن أذينة ، عن أبي عبدالله عليه في قوله : «غير المغضوب عليهم » النصاب . « والضالين » المغضوب عليهم » النصاب . « والضالين » الشكّاك الذين لا يعرفون الإمام .

وفي كتاب معاني الأخبار (٤): حدثنا الحسن بن محمّد بن سعيد الهاشمي، قال: حدثنا فرات بن ابراهيم، قال: حدثنا عبيد بن كثير، قال: حدثنا محمّد بن مروان، قال: حدثني عبيد بن يحيى بن مهران العطار، قال: حدثنا محمّد بن الحسين، عن أبيه، عن جده، قال: قال رسول الله عَلَيْلُهُ في قول الله عَلَيْد: «صراط الذين أنعمت عليهم غير المغضوب عليهم ولا الضالين». قال: شيعة على الله الذين أنعمت عليهم بولاية على ابن أبى طالب الله المعضب عليهم، ولم يضلوا.

وفي من لا يحضره الفقيه (٥): وفيما (٢) ذكره الفضل من العلل عن الرضا عليه أنّه قال: «صراط الذين أنعمت عليهم» توكيد في السؤال والرغبة ، وذكر لما قد تقدّم (٧) من نعمه على أوليائه ، ورغبة في مثل تلك النعم .

«غمير المسغضوب عليهم» استعاذة من أن يكون من المعاندين الكافرين، المستخفّين به وبأمره ونهيه.

«ولا الضالين » اعتصام من أن يكون من الذين ضلّوا عن سبيله من غير معرفة ، وهم

١. في نور الثقلين ج ١٠٦ -١٠٦ ص ٢٤: أنَّه قرأ ....

نور الثقلين: «من» بدل «الذين» وهو الأظهر.

٣. نفس المصدر . ٤ معاني الأخبار ٣٦، ح ٨.

٥. من لا يحضره الفقيه ٣١٠، ح ٩٢٦؛ عيون الأخبار ١٠٧/٢، ح ١.

٣. في ج: وفيمن ، ٧. ليس في ج .

يحسبون أنّهم يحسنون صنعاً.

وفي مجمع البيان (١): وقال رسول الله عَلَيْهُ : إنّ الله تعالى منَ عليَّ بـفاتحة الكـتاب \_ إلى قوله \_: «غير المغضوب عليهم » اليهود. «ولا الضالين » النصاري.

وفي كتاب الاحتجاج (٢) للطبرسي الله : وروينا بالأسانيد المقدّم ذكرها ، عن أبي الحسن العسكري الله : أنّ أبا الحسن الرضا الله قال : إنّ من تجاوز بأميرالمؤمنين العبودية فهو من المغضوب عليهم ومن الضالين .

وفي الاستبصار (٣): روى الحسين بن سعيد، عن حماد بن عيسى، عن معاوية بن وهب، قال: قلت لأبي عبدالله الله أقول آمين إذا قال الإمام: «غير المغضوب عليهم ولا الضالين»؟

قال: هم اليهود والنصاري.

فقال(١): كانت له سكتتان: إذا فرغ من أمّ القرآن، وإذا فرغ من السورة.

٢. الاحتجاج ، ٢٣٣/٢.

۱. مجمع البيان، ۲۱/۱.

٤. تهذيب الأحكام ٢٩٧/٢، ح ١١٩٦.

٣. الاستبصار ٢١٩/١، ح ١١٨٨.
 المصدر: الحسن.

٦. المصدر: قال.

٧. تفسير العسكرى الله ، ٥٠؛ تأويل الآيات، ٣٠/١.

النسخ: يسألوا.
 النسخ: يسألوا.

قال الله تعالى فيهم (١): « قل هل أنبِّنكم بشرّ من ذلك مثوبة عند الله من لعنه الله وغضب عليه (وجعل منهم القردة والخنازير )(٢)» وأن يستعيذوا به من طريق «الضالين» وهم الذين قال الله تعالى فيهم: «قل يا أهل الكتاب لاتغلوا في دينكم غير الحق ولاتتّبعوا أهواء قوم قد ضلوا من قبل وأضلوا كثيراً وضلوا عن سواء السبيل » وهم النصاري.

وفي عيون الأخبار (٣): حدثنا محمّد بن القياسم المفسر الإسترآبادي علي قيال: حدثنا يوسف بن محمّد بن زياد وعليّ بن محمّد بن سيار ، عن أبويهما ، عن الحسن بن علىّ (بن محمّد بن عليّ بن موسى بن جعفر بن محمّد بن عليّ بن الحسين بن عليّ بن أبيطالب )(٤)، عن أبيه على بن محمّد ، عن أبيه محمّد بن على ، عن أبيه على بن موسى الرضا، عن أبيه موسى بن جعفر ، عن آباته ، عن أميرالمؤمنين علي قال: قال رسول الله عَبَيْنَ : قال الله عَلَى: قسّمت فاتحة الكتاب بيني وبين عبدي ، فينصفها لي ونيصفها لعبدي، ولعبدي ما سأل.

إذا قال العبد: «بسم الله الرحمن الرحيم». قال الله علل: بدأ عبدي باسمى، وحق عليَّ أن أتمّم له أموره، وأبارك له في أحواله.

فإذا قال: «الحمد لله ربّ العالمين». قال الله على: حمدني عبدي، وعلم أنّ النعم التي له من عندي ، وأنَّ البلايا التي دفعت (٥) عنه فبتطوَّ لي (١). أشهدكم أنِّي أضيف له إلى نعم الدنيا نعم الآخرة ، وأدفع عنه بلايا الآخرة كما دفعت عنه بلايا الدنيا .

وإذا(٧) قال: «الرحمن الرحيم». قال الله على: شهد لي عبدي أنَّى الرحمن الرحيم. أشهدكم لأوفّرنّ من رحمتي حظّه، ولأجزلنّ من عطائي نصيبه.

فإذا قال: «مالك يوم الدين». قال الله تعالى: أشهدكم كما اعترف أنّى أنا الملك يوم

٢. ليس في المصدر.

٤. ما بين القوسين ليس في المصدر.

٦. المصدر: فبطولي.

١. المائدة / ٦٠.

٣. عيون الأخبار .

٥، في ج: الدفعت.

٧. المصدر : فإذا.

الدين، لأسهلنّ يوم الحساب حسابه، ولأتجاوزنٌ عن سيئاته.

فإذا قال العبد(١): «ايّاك نعبد». قال الله ﷺ: صدق عبدي، إيّاي يعبد، أشهدكم لأثيبنّه على عبادته ثواباً يغبطه كل من خالفه في عبادته لي.

فاذا قال: « وإيّاك نستعين ». قال الله تعالى: بي ( استعان عبدي )(٢). و ( إليّ التجأ (٣) ). أشهدكم لأعيننَه على أمره ، و لأغيثنَه في شدائده ، و لآخذنّ بيده يوم نوائبه .

فاذا قال: «اهدنا الصراط المستقيم» ـ إلى آخر السورة ـ قال الله عظم: هـذا لعـبدي، ولعبدي ما سأل. فقد استجبت لعبدي، وأعطيته ما أمل، وأمنته ما منه و جل (٤٠).

(وقرئ: «ولا الضالون» بالرفع. «ولا الضألين» بالهمزة، على لغة من جدّ في الهرب عن التقاء الساكنين.

وفي الحديث (٥): إذا قال العبد: «اهدنا الصراط المستقيم» ـ إلى آخرها ـ قال الله: هذا لعبدي، ولعبدي، ولعبدي ما سأل. قد استجبت لعبدي، وأعطيه ما أمل، وأمنته ما منه وجل. وروى عليّ بن ابراهيم (٢) بإسناده، عن عليّ بن عقبة، عن أبي عبدالله عليه قال: إنّ ابليس رنّ رنتين (٧)، لمّا بعث الله نبيه عَلَيْهِ على حين فترة من الرسل، وحين نبزلت أمّ الكتاب.

وروي عن أبي محمّد العسكري ، عن آبائه ، عن علي المنطق قال: قال رسول الله عَلَيْهُ: إِنَّ ابسم الله الرحمن الرحيم » آية من فاتحه الكتاب ، وهي سبع آيات ، تمامها «بسم الله الرحمن الرحيم ». سمعت رسول الله عَلَيْهُ يقول: إنّ الله عَلَق قال لي (^): يا محمّد « ولقد آتيناك سبعاً من المثاني والقرآن العظيم ». فأفرد الامتنان عليّ بفاتحة الكتاب ، وجعلها بإزاء القرآن العظيم . وإنّ فاتحة الكتاب أشرف ما في كنوز العرش . وأنّ الله عَلَيْ خصّ

۲. ليس في ج.

ما بين القوسين ليس في أ.

٦. تفسير القمي، ٢٩/١.

٨. الحجر / ٨٧.

١. ليس في المصدر.

٣. المصدر : النجأ إلى.

٥. عيون الأخبار ، ٣٠١/١.

٧. المصدر: أنيناً.

محمداً وشرّفه بها، ولم يشرك معه فيه (١) أحداً من أنبيائه ما خلا سليمان. فإنه أعطاه منها «بسم الله الرحمن الرحيم». ألا فمن قرأها معتقداً لموالاة محمد وآله الطاهرين، منقاداً لأمرهم، مؤمناً بظاهرهم وباطنهم (٢)، أعطاه الله ظالة بكل حرف منها حسنة، كل حسنة (٣) منها أفضل من الدنيا وما فيها، من أصناف أموالها وخيراتها. ومن استمع قارئا يقرأها، كان له ما للقارئ. فليكثر أحدكم من هذا الخير المعرض لكم، فإنّه غنيمة لايذهبن أوانه فيبقى في قلوبكم الحسرة (٤) (٥).

واعلم أنّ « آمين » ليس من القرآن، ولايجوز قراءته بعد فاتحة الكتاب(٢) عند الشيعة، لا للإمام ولا للمأموم ولا للمنفرد. وعليه الآثار الواردة عن الأئمة رضوان الله عليهم.

روي في الصحيح (٧)، عن أبي عبدالله الله أنّه قبال: إذا كنت خيلف إمام، فيقرأ «الحمد» وفرغ من قراءتها، فقل أنت (٨):

﴿ الْحَمْدُ لِلهِ رَبِّ الْعُالَمِينَ ﴾ ، ولاتقل: آمين.

وروي(١٠) ـ أيضاً ـ : أنّ (محمّد بن علي الحلبي)(١٠) قال : سألت أبا عبدالله عليه القول إذا فرغت من فاتحة الكتاب : آمين ؟

قال: لا.

(وفي عيون الأخبار (١١)، باب(١٢) ذكر أخلاق الرضا ووصف عبادته: وكان إذا فرغ

المصدر: فيها.
 المصدر: لأمرهما، مؤمناً بظاهرهما وباطنهما.

٣. المصدر: كل واحدة. ٤. المصدر: فيبقى قلوبكم في الحسرة.

٥. ما بين القوسين يوجد في أ، ومشطوب في المتن.

٦. في ج: الفاتحة .

٧. الكافي ٣١٣/٣، ح ٥؛ تهذيب الأحكام ٧٤/٢، ح ٢٧٥.

٨. ليس في أ.
 ٩. تهذيب الأحكام ٧٤/٢ - ٢٧٦.

١٠. أ: محمّد بن الحلبي، المصدر: محمّد الحلبي.

١١. عيون الأخبار ، ١٨٣/٢. 1٨٣/٤ عيون الأخبار ، ١٨٣/٢.

من الفاتحة ، قال: الحمد لله ربّ العالمين )(١).

لكن المتسنّنة ذهبوا إلى أنّ قراءته بعد فاتحة الكتاب للمأموم مستحبة ، لكنه ليس عندهم من القرآن ، إلّا عند مجاهد . وذكروا في ذلك أحاديث تـدلّ عـلى تأكّـد استحبابها ، لانعرفها .

> قالوا(٢): قال على الكتاب علمني جبر ثيل « آمين » عند فراغي من قراءة الفاتحة ! وقال: إنّه كالختم على الكتاب !

وفي معناه ، قول على على الله : « أمين » خاتم ربّ العالمين ، ختم به دعاء عبده ؛ يعني : كما أنّ الختم يحفظ الكتاب عن فساد ظهور مضمونه على غير المكتوب إليه ، كذلك يحفظ قول : « أمين » دعاء العبد عن فساد ظهور الخيبة وعدم الإجابة فيه .

وعن النبي (٣ \_ أيضاً \_ قال: إذا قال الإمام: «غير المغضوب عليهم و لاالضالين » قال الملائكة: آمين. فقولوا: آمين. فمن وافق تأمينه تأمين الملائكة، غفر له ما تقدّم من ذنه.

وأحاديثنا(٤) الصحيحة تدلّ على وضع تلك الأخبار كما مرّ.

وبالجملة ، هو اسم فعل ، معناه : استَجِبْ . مبنيّ على الفتح . وفيه (٥) لغـتان : المـد والقصر .

وقيل: تشديد الميم خطأ. لكنه يجوز التشديد، من أمّ، إذا قصد؛ أي: حال كوننا قاصدين نحوك.

١. ما بين القوسين ليس في أ. وفي ج بعد كلمة «العالمين » كلمة «انتهى ».

٢. أنوار التنزيل، ١١/١. ٣. نفس المصدر.

في ج: وأحاديثها.
 في ج: وفيها.



## سورة البقرة

أي: سورة يذكر فيها قصة البقرة . وإنّما سمّيت بها لغرابة قصّتها وامتياز هذه السورة بها عن سائر السور .

(وهي مدنية)(١) بل أول سورة نزلت بالمدينة . إلّا آية نزلت يوم النحر بمني ، في حجة الوداع : «واتقوا يوماً ترجعون فيه إلى الله »(٢) الآية .

وآيها، مائتان وسبع وثمانون.

## بسم الله الرحمن الرحيم<sup>(٣)</sup>

في كتاب ثواب الأعمال (٤)، بإسناده إلى أبي عبدالله الله قال: من قرأ سورة البقرة و آل عمران جاء (٥) يوم القيامة، تظلانه على رأسه مثل الغيابتين (٢).

> وفي مجمع البيان (^): وسئل رسول الله عَلَيْلَةُ: أيّ سور القرآن أفضل؟ قال: البقرة.

> > قال: أيّ آية (١) آي (١٠) القرآن (١١) أفضل؟

٢. البقرة / ٢٨١.

۱. ليس في ج.

٤. ثواب الأعمال، ١٣٠.

٣. ليس ف*ي* أ.

٦. الغيابة من كلّ شيء: ما سترك منه.

٥. المصدر: جاءتا.

٨. مجمع البيان، ٣٢/١.

٧. نفس المصدر .

١٠. ليس في أو ر.

٩. ليس في روفي المصدر.

١١. المصدر : أي البقرة.

قال: أية الكرسيّ.

وفي تفسير العياشي (١): عن سعد الاسكاف، قال: سمعت أبا جعفر عليه يقول: قال رسول الله عَلَيْهُ الله الإنجيل، وأعطيت المثاني مكان الزبور. وفضّلت بالمفصّل، سبع وستين سورة.

﴿ بِسُمِ اللهِ الرَّحْمُنِ الرَّحِيمِ (٢) \* الم ﴾ ۞ (٣): وسائر الألفاظ التي يُتهجّى بها أسسماء، مسمّياته (٤) الحروف المبسوطة التي رُكّبت منها.

وقد روعيت (٥) في هذه (١) التسمية لطيفة ، وهي أنّ المسمّيات لمّاكانت كأساميها ، وهي حروف وحدان ، والأسامي عدد حروفها مرتق إلى الثلاثة ، اتّجه لهم طريق إلى أن يدلّوا في التسمية على المسمّى فلم يغفلوها . وجعلوا المسمّى صدر كل اسم كما ترى (٧) إلّا في «الألف» فإنّهم استعاروا الهمزة مكان مسمّاها ؛ لأنّه لايكون إلّا ساكناً . وإنّماكانت أسماء لدخولها في حدّ الاسم واعتوار ما ينختص به من (٩) التعريف والتنكير والجمع والتصغير ونحو ذلك عليها . وبه صرّح الخليل وأبو على .

وما روى ابن مسعود أنه على قال: من قرأ حرفاً من كتاب الله فله حسنة ، والحسنة بعشر أمثالها. لاأقول: «الم» حرف، بل «ألف» حرف، و «لام» حرف، و «لام» حرف، و «لام» حرف، و « ميم »

فالمراد فيه من الحرف، الكلمة. فيحتمل أنّه سبحانه أراد بها الحروف الملفوظة (١٠٠) على قصد تعديدها، أو تسمية بعض السور أو القرآن أو ذاته سبحانه بـقسم أو غير قسم.

<sup>.</sup> 

١. تفسير العياشي، ٢٥/١.

٣. مشطوبة في المتن وغير موجودة في ر.

في ج: رويت.

٧. ليس في أ.

٩. أنوار التنزيل، ١٢/١.

٢. ١ بسم الله الرحمن الرحيم ٥ ليس في ج.

في ج وأنوار التنزيل ١١/١: وهو الصحيح.

٦. ليس في أ.

٨. ليس في أ.

١٠. الأصل: الملفوظ.

فالنكتة في ذلك التعديد أو التسمية على هذا الوجه أمران:

الأول: أنّه لمّاكانت مسمّيات هذه الأسماء بسائط الكلام التي يتركّب منها، افتتحت السور بطائفة منها على وجه التعديد أو التسمية بها، تنبيهاً لمن تحدّى بالقرآن، على أنّ المتلوّ عليهم كلام منظوم ممّا ينظمون منه كلامهم. فلو كان من عند غير الله، لما عجزوا عن الإتيان بما يدانيه.

والثاني: أن يكون أول ما يقرع(١) الأسماع مستقلاً بنوع من الإعجاز.

فإنّ النطق بأسماء الحروف مخصوص بمن خطّ ودرس. فأمّا الأمّيّ الذي لم يخالط أهل الكتاب، فمستبعد مستغرب خارق للعادة ؛ كالتلاوة والكتابة. وقد راعى في ذلك ما يعجز عنه الأديب الأريب الفائق في فنّه من إيراد نصف أسماء الحروف بحيث ينطوي على انصاف مسمّياتها، تحقيقاً وتقريباً، في تسعة (٢) وعشرين سورة، على عدد الحروف، مع نكات أخر.

قيل (٣): ويمكن أن يكون تلك الحروف الملفوظة باعتبار مخارجها، إشارة إلى معان دقيقة لطيفة ،كما يشيرون «بالألف» باعتبار مخرجها الذي هو أقصى الحلق، إلى مرتبة الغيب، و «بالميم» باعتبار مخرجها الذي هو الشفة ، إلى مرتبة الشهادة ، وبمخرج «اللام» الواقع بينهما، إلى ما يتوسط من المراتب.

فالمشار إليه بقوله (٤): «الم» مرتبة الغيب والشهادة وما بينهما. وذلك المشار إليه، هو الكتاب الوجودي الذي لا يخرج منه شيء.

ويمكن حملها على معانيها الحسابية ، إشارة إلى مدد أقوام و آجال ، أو غير ذلك بحساب ذلك ( يدل عليه )().

٢. في ج: تسع، وهو الصحيح.

٤. ليس في أ.

١. أ: تقرع .

٣. أنظر أنوار التنزيل، ٣٢/١.

٥. ليس في ج.

(وروي(١): أنّه ﷺ لمّا أتاه اليهود، تلاعليهم « آلم \_البقرة ». فحسبوا، وقالوا: كيف ندخل في دين مدّته احدى وسبعون سنة ؟

فتبسم رسول الله عَلَيْكُمْ .

فقالوا: وهل غيره؟

فقال: « آلمص » و « آلر » و « آلمر ».

فقالوا: خلطت علينا، فبلا نبدري بأيّمها نأخيذ! فبإنّ تبلاوته إيّماها بهذا الترتيب وتقريرهم على استنباطهم دليل على ذلك )(٢).

وقيل (٣): يمكن حمله على الإشارة بصورها الكتابية الرقمية إلى معان أخر ؛ كما يشيرون «بالألف» إلى الوجود النازل من علق غيب الإطلاق إلى مراتب التقييد من غير انعطاف. و «باللام» (إليه، مع انعطاف من غير أن يتم دائرته. [و](٤) «بالميم» إلى تمام دائرته، فيعم مراتب الوجود.

وقيل: يمكن أن يجعل تلك الحروف إشارة إلى كلمات، هي منها اقتصر عليها )(٥). « فالألف » آلاء الله. « واللام » لطفه. « والميم » ملكه.

وروي: أنّ «الم» معناه: أنا الله أعلم. وأنّ «الألف» من الله. «واللام» من جبرئيل. و «الميم» من محمّد؛ أي (١٠): القرآن منزل من الله، على لسان جبرئيل، إلى محمّد القرآن منزل من الله، على لسان جبرئيل، إلى محمّد الحسن العسكري الله قال (١٠): قال الصادق الله : [ثمّ](١) «الألف» حرف من حروف قولك: «الله»، دلّ «بالألف» على قولك: «الله» ودلّ «باللام» على قولك: «الملك العظيم القاهر للخلق أجمعين» ودلّ «بالميم» على أنّه

١. معاني الأخبار، ٢٢. في باب (معنى الحروف المقطّعة في أواثل السور من القرآن).

٢. ما بين القوسين مشطوب في الأصل وغير موجود في ر ، و ج .

٣. أنوار التنزيل، ١٣/١. ٤. يُوجد في ج: ووجوده هو الصحيح.

٥. ما بين القوسين ليس في أ. ٢. ليس في أ.

٧. في ج: وعن . ٧. تفسير العسكري الله . ٦٣.

٩. ليس في ج.

«المجيد المحمود في كل أفعاله ».

(وفي شرح الآيات الباهرة (١) (٣): روى (٣) عليّ بن ابراهيم الله عن أبيه ، عن محمّد ابن أبي عمير ، عن جميل بن صالح ، عن المفضل ، عن جمابر ، عن أبي جمعفر الله ابن أبي عمير ، عن جميل بن صالح ، عن المفضل ، عن جمابر ، عن أبي جمعفر الله وقال ](٤): «الم » وكلّ حرف في القرآن منقطعة (٥) من حروف اسم الله الأعظم ، الذي يؤلّفه الرسول والإمام الله الله فيدعو [به](١) فيجاب.

(وفي كتاب معاني الأخبار (٧): بإسناده إلى أحمد (^) بن زياد بن جعفر [الهمداني] (١) عن (١٠) علي [بن ابراهيم] (١١) ، عن أبيه ، عن يحيى بن [أبي ] (١٢) عمران ، عن يونس [بن عبدالله علي قال: «الم» هو حرف من حروف عبدالله علي قال: «الم» هو حرف من حروف اسم الله الأعظم ، المقطع في القرآن الذي يؤلفه النبي عَنَيْنَ والإمام ، فإذا دعا به أجيب .

وبإسناده (١٤) إلى سفيان بن سعيد الثوري ، عن الصادق الله حديث طويل ، يـقول فيه الله الملك .

وبإسناده (١٥٠) إلى محمّد بن قيس، قال: سمعت أباجعفر على يقول: إنّ حيياً وأبا ياسر ابني أخطب، ونفراً من يهود أهل نجران أتوا رسول الله عَلَيْلُهُ فقالوا له: أليس فيما تذكر فيما أنزل الله عليك «الم»؟

قال: بلي.

قالوا: أتاك بها جبرئيل من عند الله؟

ما بين القوسين ليس في أ.

٤. من المصدر.

٦. من المصدر.

٨. في ج:محمد.

١٠. المصدر: قال حدثنا.

١٢. من المصدر .

١٤. نفس المصدر ١٩، ضمن ح ١.

١. تأويل الآيات الباهرة، ٣١/١.

٣. المصدر: قال.

٥. وفي المصدر : مقطّعة .

٧. معاني الأخبار ، ٢٣.

٩. يوجد في المصدر. وبعد «الهمداني»: ﴿ فَإِنَّ اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَيْكَ .

١١. من المصدر.

١٣. من المصدر.

١٥. نفس المصدر ٢٣٠. ح٣.

قال: نعم.

قالوا: لقد بعثت (١) أنبياء قبلك ، وما نعلم نبياً منهم أخبر ما(٢) مدّة ملكه وما أجل أمّته غيرك!

قال: فأقبل حييّ بن أخطب على أصحابه، فقال لهم: «الألف» واحد، و«اللام» ثلاثون، و«المميم» أربعون. فهذه احدى وسبعون سنة. فعجب ممّن(٣) يدخل في دين مدّة ملكه وأجل أمته احدى وسبعون سنة!

قال: ثمَّ أقبل على رسول الله عَيَّاللَّهُ فقال له: يا محمّد! هل مع هذا غيره؟

قال: نعم.

قال: فهاته (<sup>4)</sup>!

قال: «المص».

قال: هذه أثقل وأطول. «الألف» واحد، «واللام» ثـ لاثون، و«الميم» أربـعون، و«الصاد» تسعون. فهذه مائة واحدى وستون سنة.

ثم قال لرسول الله عَلَيْنَ : فهل مع هذا(٥) غيره ؟

قال: نعم.

قال: هاته!

قال: « الر ».

قال: هذه أثقل وأطول. «الألف» واحد، و«اللام» ثلاثون، و«الراء» مائتان.

ثم قال [لرسول الله عَلَيْنَ ](٢): فهل مع هذا(٧) غيره؟

قال:نعم.

٣. المصدر: أخبرنا.

١. النسخ: بعث.

٤. المصدر: هاته.

٣. النسخ: أن.

٦. مابين المعقوفتين ليس في ج.

٥. في ج: هذه.

٧. في ج: هذه.

قال: هاته!

قال: «المر».

قال: هذه أثقل وأطول، «الألف» واحمد، و«اللام» شلاثون، و«المميم» أربعون، و«الراء» مائتان.

ثمّ قال له: فهل(١) مع هذا غيره؟

قال: نعم.

قالوا: قد التبس علينا أمرك، فما ندري ما أعطيت!

ثمّ قاموا عنه.

ثمّ قال أبو ياسر لحييّ (٢) أخيه: ما يدريك لعلّ محمّداً قد جمع له هذاكله وأكثر منه .
قال: فذكر أبوجعفر عليه : أنّ هذه الآيات أنزلت فيهم: «منه آيات محكمات هنّ أم الكتاب وأخر متشابهات (٣) ». قال: وهي تجري في وجه آخر على غير تأويل حييّ وأبى ياسر وأصحابهما.

وفيه (٤): في حديث طويل، عن أبي محمّد العسكري الله : وجعل هذا القول حجّة على اليهود. وذلك أنّ الله تعالى (٥) لما بعث موسى بن عمران ثمّ مَن بعده مِن الأنبياء إلى بني إسرائيل، لم يكن فيهم قوم (٦) إلّا أخذوا عليهم العهود والمواثيق ليؤمنن بمحمّد العربي الأمّي المبعوث بمكة، الذي يهاجر إلى المدينة، يأتي بكتاب بالحروف (٧) المقطّعة افتتاح بعض سوره. يحفظه أمته، فيقرؤونه قياماً وقعوداً ومشاة وعلى كلّ الأحوال. يسهّل الله قَبَلًا حفظه عليهم [و] (٨) يقرنون بمحمّد مَنَا الله وصيه على بن

١. المصدر: هل،

٣. أل عمران ٧/.

٥. ليس في المصدر وج.

٧. المصدر : من الحروف.

٢. المصدر: للحيي.

٤. نفس المصدر ٢٤ ـ ٢٨، ح ٤.

٦. المصدر: أحد.

٨. من المصدر .

أبيطالب اللِّل الأخذ عنه علومه التي علمها، والمتقلِّد عنه الأمانة التي قـلَّدها(١). ويذلّل(٢)كلّ من عاند محمّداً بسيفه الباتر ، ويفحم كلّ من حاوله(٣) وخاصمه بـدليله القاهر(٤)، يقاتل عباد الله على تنزيل كتاب الله، حتى يقودهم إلى قبوله طائعين الإيمان، وحرّفوا تأويلاته، وغيّروا معانيه، ووضعوها على خلاف وجوهها. قاتلهم بعد ذلك على تأويله ، حتى يكون ابليس الغاوي لهم ، هو الخاسئ(^) الذليل المطرود المغلول.

قال: فلمّا بعث الله محمّداً وأظهره بمكة ، ثمّ سيّره منها إلى المدينة وأظهره بها ، ثمّ أنزل عليه (٧) الكتاب، وجمعل افتتاح سورته (^) الكبرى «بآلم» يمعني: «الم، ذلك الكتاب» وهو ذلك الكتاب الذي أخبرت الأنبياء (٩) السالفين أنّى سأنزله عليك، يا محمّد «لا ريب فيه»، فقد ظهر كما أخبرهم به أنبياؤهم أنّ محمّداً ينزل عليه كتاب مبارك لا يمحوه الباطل، يقرؤه هو وأمّته على سائر أحوالهم. ثمّ اليهود يحرّفونه عن جهته ويتناولونه(١٠) على غير وجهه، ويتعاطون التوصّل إلى علم ما قد طواه الله عنهم من حال آجال هذه الأمّة وكم مدّة ملكهم.

فسجاء إلى رسول الله عَيْنَ جسماعة مسنهم (١١)، فولى رسول الله عَيَنَ عليًّا عليًّا عليًّا عليًّا مخاطبتهم(۱۲).

فقال قائلهم: إن كان ما يقول محمّد حقاً، لقد علمناكم قدر ملك أمّته، هو احدى (١٣)

١. المصدر: قدرها.

٣. المصدر: جادله.

٥. المصدر: وارتدّ.

٧. المصدر: إليه،

٩. المصدر: أنبيائي.

١١. المصدر: منهم جماعة.

١٣. النسخ : أحد.

٢. المصدر: مذلل.

٤. المصدر:الظاهر.

٦. المصدر: الخاسر.

٨. النسخ: سوره.

١٠. المصدر : يتأولونه.

١٢. المصدر: فخاطبهم.

وسبعون سنة. «الألف» واحد، و«اللام» ثلاثون، و«الميم» أربعون.

فقال على الله : فما تصنعون «بالمص»، وقد أنزلت(١) عليه؟

فقالوا(٢): هذه احدى وستون ومائة سنة.

قال(٣): فماذا تصنعون «بالر»، وقد أنزلت عليه؟

فقالوا: هذه أكثر . هذه مائتان واحدى و ثلاثون سنة .

فقال على الله : فما تصنعون بما أنزل عليه «المر »؟

قالوا: هذه مائتان واحدى وسبعون سنة.

فقال على الله : فواحدة من هذه له ، أو جميعها له ؟

فاختلط كلامهم. فبعضهم قال: له واحدة منها. وبعضهم قال: بل يجمع (٤) له كلها وذلك سبعمائة وأربع [وثلاثون سنة ](٥) ثم يرجع الملك إلينا؛ يعني: إلى اليهود.

فقال(٢٠ بعضهم: كتاب الله نطق به. وقال آخرون منهم: بل أراؤنا دلّت عليه.

فقال على الله : فائتوا بالكتاب من عند الله ينطق بما تقولون.

فعجزوا عن إيراد ذلك.

وقال(٧) للآخرين: فدلّونا على صواب هذا الرأي.

فقالوا: صواب رأينا دليله أنَّ هذا حساب الجمل.

فقال على الله : كيف دلّ على ما تقولون، وليس في هذه الحروف إلّاما اقترحتم بلا بيان؟ أرايتم إن قيل لكم : أنّ هذه الحروف ليست دالة على هذه المدة لملك أمّة محمّد مَنْ الله ولكنّها دالة على أنّ كل واحد منكم قد لعن بعدد هذا الحساب، أو أنّ عدد

١. المصدر: أنزل. ٢. المصدر: قالوا،

٣. في ج: قال على ﷺ . ٤ في ج: قال عليّ ﷺ .

٥. من المصدر وهو الصواب، وفي النسخ: سبعمائة وأربع سنين.

المصدر: قال.
 المصدر: قال.

ذلك لكل واحد منكم ومنا بعدد هذا الحساب دراهم(١) أو دنانير . أو أنّ لعلي [على ](٢) كل واحد منكم دين(٣)، عدد ماله مثل عدد هذا الحساب!

فقالوا: يا أبا الحسن! ليس شيء مما ذكرته منصوصاً عليه في «الم» و «المص » و «الر» و «المر».

فقال على على الله على الله على الله عليه في «الم » و «المص » و «الر » و «المر ». فإنّ بطل قولنا لما قلنا ، بطل قولك لما قلت .

فقال خطيبهم ومنطيقهم: لا تفرح يا على! بأن عجزنا عن إقامة حجة [فيما نقول](٤) على دعوانا . فأي حجة لك في دعواك إلّا أن تجعل عجزنا حجتك ، فإذا ما لنا حجة فيما نقول ، ولا لكم حجة فيما تقولون .

قال على علي الله : لا سواء (٥)، إنَّ لنا حجة هي المعجزة الباهرة.

ثمّ نادي جمال اليهود: يا أيتها(٢) الجمال! اشهدي لمحمّد ولوصيه.

فتبادرت(٧) الجمال: صدقت صدقت ، يا وصيّ محمّد! وكذب هو لاء اليهو د.

فقال على الله عنس من الشهود. يا ثياب اليهود التي عليهم! اشهدي لمحمد ولوصيه.

فنطقت ثيابهم -كلّها - (^): صدقت صدقت ، يا علي! نشهد أنّ محمّداً رسول الله (٩) حقاً وأنّك يا علي وصيّه حقاً. لم يثبت محمّد (١٠) قدماً في مكرمة ، إلّا وطئت على موضع قدمه بمثل مكرمته . فأنتما شقيقان ، من أشر ف (١١) أنوار الله تميز تما (١٢) اثنين . وأنتما في الفضائل شريكان ، إلّا أنّه لا نبى بعد محمّد عَيَاتِينًا .

١. ليس في المصدر .

٣. النسخ : ديناً.

٥. النسخ: لاسواه.

٧. المصدر: فتبادر.

٩. في ج بعد ﴿رسول اللهِ عَلَيْمَالُهُ.

١١. المصدر: اشراق.

٢. من المصدر.

٤. من المصدر.

٦. يوجد في المصدر والنسخ: أيها.

٨. النسخ: كلُّهم!

١٠. من ج ونور الثقلين ج ١ ح٧، ص ٣٠: محمد.

١٢. المصدر: فميرتما.

فعند ذلك خرست اليهود، وآمن بعض النظارة منهم برسول الله تَتَلِيلُهُ وغلب(١) الشقاء على اليهود وسائر النظارة الآخرين. فذلك ما قال الله تعالى: «الاريب فيه» أنه كما قال محمد (٢) ووصى محمد، عن قول محمد تَتَهَالُهُ عن قول ربّ العالمين.

وفي مجمع البيان (٣): اختلف العلماء في الحروف المعجمة المفتتحة (١) بها السور. فذهب بعضهم إلى أنّها من المتشابهات التي استأثر الله بعلمها. ولا يعلم تأويلها إلّا هو. وهذا هو المروى عن أثمتنا عليمًا .

وروت (٥) العامة عن أميرالمؤمنين عليه أنّه قال: لكل كتاب صفوة، وصفوة هذا الكتاب حروف التهجي.

وروى أبو اسحاق الثعلبي في تفسيره حديثاً مسنداً ( ) إلى عليّ بن موسى الرضا الله الله عليّ بن موسى الرضا الله النه قال : سئل جعفر بن محمّد الصادق الله عن قوله : « الم » ؟

الابتداء، فإنّ الله على المتداء (٧) جميع الخلق، و«الألف» ابتداء الحروف.

والاستواء، فهو عادل غير جائر، و«الألف» مستو في ذاته.

والانفراد، فالله فرد، و « الألف » فرد.

واتصال الخلق بالله. والله لا يتصل بالخلق. وكلهم يسحتاجون إليه (^)، والله غني عنهم والألف كذلك (١) لا يتصل بالحروف، والحروف متصلة به، وهو منقطع عن (١٠) غيره.

والله تعالى بائن بجميع صفاته من خلقه.

١. المصدر: فغلب.

٣. مجمع البيان ، ٣٢/١-٣٣.

٥. كذا المصدر والنسخ: روي.

٧. المصدر: ابتدأ.

٩. المصدر: كذلك الالف.

٣. في المصدر: محمد ﷺ.

٤. كذا المصدر والنسخ: المفتح.

كذا المصدر و «ج» والنسخ: سنداً.

٨. المصدر: محتاجون إلى الله.

١٠. المصدر: من.

ومعناه من الألفة، وكان (١) الله على سبب ألفة الخلق، فكذلك الألف عليه تألفت الحروف، وهو سبب ألفتها )(٢).

وأقول (٣): ويحتمل أن يكون الكل، مع احتمالات أخر، لاينافي الشرع. ليس هاهنا موضع ذكرها مراداً(٤). والله أعلم بحقيقة الحال.

وهذه الأسماء معربة. وإنما سُكنت سكون زيد وعمر وبكر ، حيث لا يمسها إعراب لفقد مقتضيه. والدليل على أن سكونها وقف ، أنه يقال: «ص» و«ق» و«ن» مجموعاً فيها بين الساكنين. وإذا وقف على آخرها قصرت؛ لأنها في تلك الحالة خليقة بالأخف الأوجز ، ومُدّت في حال الإعراب. وهي إمّا مفردة ك «ص» أو على زنة مفرد ك «حم». فإنّه كهابيل ، أو لا.

الأول: يجوز فيه الإعراب والحكاية.

والثاني: ليس فيه إلّا الثاني.

فقوله: «الم» في محل النصب، على حذف حرف القسم، وإعمال (٥) فعله. أو الجرّ على تقديره. أو الرفع على أنّه مبتدأ ما بعده خبره، أو خبر محذوف المبتدأ.

﴿ ذَٰلِكَ ﴾: اسم إشارة ، مركب من اسم وحرفين .

فالاسم «ذا» للمذكر الواحد.

أمّا ذكورة المشار إليه، فلتأثيره في نفس المخاطب، وانتاجه فيها معرفة الحقّ وصفاته سبحانه.

وأمّا افراده ، فلأنّ المشار إليه وإن كان متعدّداً في نفسه لكنه ملحوظ من حيث أحدية الجمعية ؛كما تدل عليه الاخبار عنه «بالكتاب» المنبئ عن الجمعية أو توصيفه به.

١. المصدر: فكما أنَّ. وج: فكان.

٣. ليس في أ.

ه. أ: اعماله.

٢. ما بين القوسين ليس في أ.

ع. أ: مرادأ.

وأحد الحرفين «اللام» الدال بتوسطه بين اسم الإشارة والمخاطب، على بعد المسافة بينه وبين المشار إليه. ووجد البعد عدم إمكان إحاطة فهم المخاطب بما يقصد به.

والآخر «الكاف»، الدال على ذكورة المخاطب وإفراده.

وأمّا ذكورة المخاطب فلأنّ المخاطب أوّلاً هو النبي ﷺ بمحسب حقيقة مرتبة الأبوة، بالنسبة إلى جميع أفراد الآدميين ؛كما قيل بلسان مرتبته:

واني وإن كنت ابن آدم صورة فلي فيه معنى شاهد بأبوتي وأمّا إفراده، فلانمحاء كثرته النسبية في الواحدة الحقيقيّة.

﴿ الْكِتَابُ ﴾: الكتب، الجمع.

يقال:كتبت القربة؛ أي: جمعتها(١). ومنه الكتيبة للجيش. والكتاب بمعناه سمّي به المفعول مبالغة.

وقيل: فعال (٢) ، بني للمفعول كاللباس. ثمّ أطلق على الحبارات المنظومة قبل الكتابة ، لأنّ من شأنها أن تكتب. والحقائق العلمية إن كانت معتبرة لابأحوالها تسمّى حروفاً غيبية ، ومع أحوالها كلمات غيبيه ، والوجودية بلا أحوالها حروفاً وجودية ، ومع أحوالها كلمات وجودية . والدالة على جملة مفيدة آية . والبعض الجامع لتلك ومع أحوالها كلمات وجودية . والدالة على جملة مفيدة آية . والبعض الجامع لتلك الجمل سورة . ومجموع تلك المعقولات والموجودات «كتاباً» و«فرقاناً» و«قرآناً»

وفي تركيب قوله: «الم» مع ما بعده ، أوجه:

أن جعلت «الم» اسماً للسورة أو للقرآن، إن يكون «الم» مبتدأ، و « ذلك » مبتدأ ثانياً، « والكتاب » خبره، والجملة خبر المبتدأ الأول. ومعناه: أنّ ذلك الكتاب هو الكتاب الكامل، كان ما عداه من الكتب في مقابلته (٣) ناقص. وأنّه الذي يستأهل أن يسمّى كتاباً؛

٢. ليس في أ.

١. النسخ: جمعته،

٣. أ: مقابله،

كما تقول: هو الرجل؛ أي: الكامل في الرجولية، الجامعة لما يكون فمي الرجال من مرضيّ الخصال.

وأن يكون «الم» خبر مبتدأ محذوف؛ أي: هذه الم. ويكون «ذلك» خبراً ثانياً، أو بدلاً على أن «الكتاب» صفة.

وأن يكون(١) «هذه الم» جملة ، و « ذلك الكتاب » جملة أخرى.

وأن جعلت «الم» بمنزلة الصوت، كان «ذلك» مبتدأ، خبره «الكتاب»؛ أي: ذلك الكتاب المنزل هو الكتاب الكامل.

أو «الكتاب» صفته (٢) وما بعده خبره. أو قدر مبتدأ محذوف؛ أي: هـ و؛ يـعني: المؤلّف من هذه الحروف «ذلك الكتاب».

وقرأ عبدالله: «الم تنزيل الكتاب». وتأليف هذا ظاهر.

وليس شيء منها آية عند غير الكوفيين. وأمّا عندهم « فالم » في مواقعها (٣). والمص وكهيعص وطه وطسم ويس وحم ، آية . وحم عسق ، آيتان . والبواقي ليست بآيات (٤). قيل : إنّ المفسّرين متّفقون على أنّ « ذلك » في موضع الرفع . فإمّا أن يكون خبراً عن « الم » ، أو عن محذوف ، أو مبتدأ وخبره « الم » .

وأقول: المبتدأ والخبر إذا كانا معرفتين، وجب تقديم المبتدأ. فالخبر في هـذه الصورة مع كونه معرفة ،كيف يجوز تقديمه ؟

﴿ لأَرَيْبَ فِيهِ ﴾: «الريب» في الأصل مصدر رابني الشيء: إذا حصل فيه الريبة، وهي قلق (٥) النفس واضطرابها (٢).

١. أ: كان. ٢. أ: صفة.

٣. في ج: مواقعتها . ٤ . أنوار التنزيل ، ١٤/١.

ه. أ: فلق.

٦. مجمع البيان، ٣٧/١. وأنوار التنزيل ١٤/١. إلّا أنّ في أنوار التنزيل «فيك » بدل «فيه ».

قال الله : دع ما يريبك إلى ما لايريبك، فإنَّ الشك ريبة، والصدق طمأنينة (١).

أي: كون الأمر مشكوكاً فيه، مما ينقلق(٣) النـفس له ولايسـتقر، وكـونه صـحيحاً صادقاً مما يطمئنٌ له ويسكن. ومنه «ريبة الزمان» لما يقلق(٣) النفوس من نوائبه. فالمراد به الشك، لا معناه المصدري.

وضمير « فيه »، راجع إلى الحكم السابق، إن كان هناك حكم. أو إلى « الكتاب »، أو إلى « ذلك ».

وإنّما نفي الريب مع كثرة المرتابين؛ لأن الريب مع وضوح مزيحه (٤)، كلا ريب.

ويحتمل أن يكون المراد أنَّ القرآن ليس مظنة للريب. بمعنى: أنَّ العاقل إذا رجع إلى عقله وترك العناد، ظهر حقيّته وصدقه عليه غاية الظهور، ولم يبق معه شك وريب،أصلاً.

وأن يكون أنَّ «لاريب فيه » «للمتقين »، و« هدى »، حالاً عن الضمير المجرور .

وأن يكون الريب المنفى هو الريب بمعناه المصدري؛ أي: ليس فيه إيقاع شك، بأن يكون فيه شيء يوقع في الشك ؛ كالاختلاف المذكور في قوله تعالى(٥): «ولو كان من عند غير الله لوجدوا فيه اختلافاً كثيراً».

وأن يكون أنَّه لا ريب فيه ، في الواقع ، وإن كانوا مظهرين للريب ؛ كما روي عن أبي محمّد العسكري (٢٠)، أنّه قال على الله : « لا ريب فيه » لا شك فيه لظهوره عندهم ؛ كما أخبرهم أنبياؤهم: أنَّ محمَّداً نزل(٧) عليه كتاب لا يمحوه الماء، يقرؤه(٨) هو وأمَّته على ساثر أحوالهم.

١. أنوار التنزيل، ١٥/١.

في أ: يطلق.

٥. النساء / ٨٢.

٧. المصدر: ينزل.

٢. أ: ينفلق.

٤. أ:مزيجه،

٦. تفسير العسكري الله ، ٦٢/١.

٨. المصدر: يقرء.

ولم يقدّم الظرف،كما قدّم في قوله: «لا فيها غول»(١) لأنّه لم يقصد ـ هنا ـ انحصار نفي الريب فيه،كما قصد ـ هناك ـ انحصار نفي الغول في خمور الجنة .

وقرأ أبو الشعثاء (٣) « لا ريب فيه » بالرفع . والفرق (الأول ونظيره )(٣) بينها وبين القراءة المشهورة ، أنّ المشهورة توجب الاستغراق ، وهذه تجوّزه (٤) . والوقف على دفيه دهو المشهور .

وعن نافع وعاصم: أنّهما وقفا على «لاريب»، ولابدّ للواقف من أن ينوي خبراً ليتمّ الكلام الأول. ونظيره قوله تعالى: «قالوا لا ضير »(٥)، وقول العرب: «لا بأس». وهي كثيرة في لسان أهل الحجاز. والتقدير: «لاريب فيه» فيه.

فعلى التقدير الأول، يحتمل أن يكون «فيه» صفة «للريب»، والخبر محذوفاً. وأن يكون هو الخبر، والمجموع جملة وقعت مؤكّدة «لذلك الكتاب»، أو خبراً بعد خبر «لذلك»، أو لقوله: «الم».

وعلى التقدير الثاني، يحتمل \_ أيضاً \_ تلك الاحتمالات، وأن يكون « فيه » الثاني خبر «الهدى » مقدّماً عليه.

﴿ هُدَى ﴾ : هو مصدر على فُعل ؛ كالسُرى والبُكى . وهو الدلالة الموصلة إلى البغية ، بدليل وقوع الضلالة في مقابلته . قال الله تعالى : « أولئك الذين اشتروا الضلالة بالهدى »(^).

٨. البقرة / ١٧٥.

١. الصافات /٤٧.

٣. منأ. ٣. منأ.

٥. الشعراء / ٢٦. تفسير القمي، ٣٠/١.

٧. ما بين القوسين يوجد في أ.

ويقال: «مهدي» في موضع المدح، كمهتد. ولأن «اهتدى» مطاوع «هدى»، ويكون(١) المطاوع في خلاف معنى أصله. ألا ترى إلى قولهم(٢): غمّه فاغتمّ، وكسره فانكسر. وأشباه ذلك؟

وهو إمّا مبتدأ ، خبره مقدّم عليه أو محذوف . وعلى التقديرين فهو على حقيقته (٣) ، أو خبر مبتدأ محذوف ، أو خبر بعد خبر ، أو حال كما سبق . إمّا على المبالغة ، كأنّه نفس الهدى . أو على حذف المضاف ، أي : ذو هداية . أو على وقوع المصدر ، بمعنى اسم الفاعل .

(قال أبو جعفر (٤) عليه : « الكتاب » أميرالمؤ منين ، لاشك فيه أنّه إمام هدى )(٥).

﴿ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ ۞: «المتقي » اسم فاعل، من قولهم: وقاه (١)، يـقي، والوقاية: فـرط الصيانة وشدّة الاحتراس من المكروه. ومنه فرس واق: إذا كان يقي حافره أذى شيء مصيمه.

وهو في عرف الشرع ، اسم لمن يقي نفسه عما يضرّه في الآخرة . وله ثلاث مراتب:

الأولى - التوقّي عن الشرك المفضي إلى العذاب المخلد. وعليه قوله تعالى: «وألزمهم كلمة التقوى »(٧).

والثانية ـ التجنّب عن كل ما يؤثم من فعل أو ترك، حتى الصغائر عند قوم. وقيل: الصحيح أنّها لا يتناولها؛ لأنّها تقع مكفرة عن مجتنب الكبائر.

والثالثة - أن يتنزّه عما يشغل سرّه عن الحق. ويستبتّل إليه بكليّته. و هـو التـقوى الحقيقي المطلوب بقوله تعالى: « واتقوا الله حقّ تقاته » (^).

۱. أور:وأن يكون. ٢. أ: نحو.

سرا - -- در اوران پاتون. سرا - -- در است

٣. أ: حقيقة . ٤ . تفسير القمي ، ٢٠/١.

٥. ما بين القوسين مشطوب في الأصل وغير موجود في روج.

٦. في ج: وقي. ٧. الفتح /٢٦.

٨. أل عمران /١٠٢.

قيل(١): ومن جملة معانى باب «الافتعال» الاتخاذ. فمعنى «اتّقى » على هذا: اتخذ الوقاية . ولهذا قال بعض العلماء في قوله تعالى : « يا أيها الناس اتقوا ربكم »(٢) : اجعلوا ما ظهر منكم وقاية لربكم، واجعلوا ما بطن منكم وهـو ربّكـم وقـاية. فـإنّ الأمـر ذمّ وحمد. فكونوا وقايته في الذم. واجعلوه وقايتكم في الحمد، تكونوا أدباء عالمين. فإنَّ توحيد الأفعال يقتضي إسناد المحامد والمذامِّ إلى الله. فالسالك إذا أسندهما إليمه قبل زكاء(٣) النفس وطهارتها، يقع في الإباحة. وبعد طبهارتها يكون مسيئاً للأدب بإسناد القبائح إليه. فعلى هذا «المتقون»، هم الذين يتخذون ربَّهم وقياية لأنهسهم. وينسبون الكمالات إلى ربّهم، لا إلى أنفسهم، ليكون لهم الخلاص(٤) من ظهور نيًاتهم(٥)، ويتخذون أنفسهم وقاية ربّهم، وينسبون النقائص إلى أنفسهم لا إلى ربّهم، ولو كانت في حقيقة التوحيد منسوبة إلى الله تعالى(١) لئلًا يسينون الأدب إليه سبحانه. وإنَّما قال: «هدى للمتَّقين»، مع أنَّ المتَّقين مهتدون، إمَّا بناء عبلي أنَّ المراد بالمتقين: المشارفون على التقوى، أو المقصود زيادة هدايتهم، بأن يراد بالهدى زيادة الهدى إلى مطلب آخر ، أو التثبّت على ماكان حاصلاً لهم.

ويحتمل أن يراد بالمتّقي: الموحّد مطلقاً.

روى الصدوق في كتاب التوحيد(٢٠): بإسناده عن أبي بصير ، عن أبي عبدالله ﷺ في قول الله على: « هو أهل التقوى وأهل المغفرة » (^) قال : قال الله تبارك و تعالى : أنا أهل أن اتَّقى، ولا يشرك بي عبدي(١) شيئاً. وأنا أهل إن لم يشرك بي عبدي شيئاً(١٠) أن أدخله الجنة.

٢. النساء / ١. ا في ج: وقيل: من.

٤. أ:إخلاص. ٣. أ: تكاء.

٥. أ: أمنياتهم. ٦. في ج: «إليه «بدل «إلى الله ».

٧. التوحيد / ٢٠. ٨. المدثر /٥٦.

١٠. ليس في ج. ٩. ليس في أ.

قال صاحب الكشف(١): الأظهر، أنَّه لا يتحتاج إلى أحد التجوّزين، من حمل «الهدى» على الازدياد، «والمتقى» على المشارف؛ لأنّه إذا قيل: السلاح عصمة للمعتصم أو عصام له، والمال غنيَّ للغنيِّ ـعلى معنى سبب غنائه ـلم يلزم أن يكونا سببي عصمة وغني ، حادثين غير ما هما؛ أي: المعتصم والغني فيه ، إذ لا دلالة له(٢) على الزمان.

وأجيب: بأنَّ المتبادر إلى الفهم من تعلَّق الفعل بشيء، هو اتصاف ذلك المتعلق بما عبّر عنه عند اعتبار المتعلّق(٣)، حتى يقال فيه: شفاء للمريض، ومرض للصحيح. ولو عكس لم يصح إلّا بتأويل.

وعن أبي محمّد العسكري(٤) الله : أنّ معناه : بيان وشفاء للمتقين ، من شيعة محمّد وعلى ﷺ . اتقوا أنواع الكفر فتركوها ، واتقوا الذنوب الموبقات فـرفضوها ، واتـقوا إظهار أسرار الله تعالى وأسرار أزكياء عباده الأوصياء بعد محمّد صلوات الله عليهم فكتموها، واتقوا ستر العلوم عن أهلها المستحقّين لها ففيهم (٥) نشروها.

( وفي شرح الآيات الباهرة (٢٠ : \_ في الحديث المنقول سابقاً ـ عن أبي جعفر عليه قال: قلت: قوله: «ذلك الكتاب لاريب فيه».

قال(٧): «الكتاب» أميرالمؤمنين علي الاشك فيه أنّه إمام «هدى للمتقين».

وفي كتاب معانى الأخبار (^): حدثنا محمّد بن القاسم الإسترآبادي المعروف بأبي الحسن الجرجاني المفسر على قال: حدثني أبو يعقوب يوسف بن محمّد بـن زيـاد، وأبو الحسن علىّ بن محمّد بن سيار ، عن أبويهما ، عن الحسن بن علىّ بن محمّد بن

١. الكشف والبيان، مخطوط والنسخة التي عثرنا عليها ناقصة الأول.

ليس في أ.

<sup>2.</sup> تفسير العسكري الله ، ٦٧. ٥. المصدر: وفيهم.

٦. تأويل الآيات الباهرة، ٣١/١. ٧. المصدر: فقال.

٨. معاني الأخبار ، ٢٤ ـ ٢٥.

٣. ر:التعلق.

عليّ بن موسى بن جعفر بن محمّد بن عليّ بن الحسين بن عليّ بن أبيطالب صلوات الله عليهم أجمعين أنّه قبال: كذّبت قبريش واليهود ببالقرآن، وقبالوا: سبحر مبين [تقوّله](١).

فقال الله: «الم، ذلك الكتاب» أي: يا محمد! هذا الكتاب الذي أنزلته (٣) عليك هو بالحروف المقطّعة ، التي منها «الف، لام، ميم»، وهي بلغتكم وحروف هجائكم، فائتوا بمثله إن كنتم صادقين ، واستعينوا على ذلك بسائر شهدائكم. ثم بيّن أنهم لا يقدرون عليه بقوله (٣): «قل لئن اجتمعت الإنس والجنّ على أن يأتوا بمثل هذا القرآن لا يأتون بمثله ولو كان بعضهم لبعض ظهيراً».

ثمّ قال الله: «الم»، هو القرآن الذي افتتح بـ «الم» هو «ذلك الكتاب» الذي أخبرت به موسى، فمّن بعده مِن الأنبياء. فأخبروا بني إسرائيل أنّي سأنزله عليك يا محمّد! كتاباً عزيزاً «لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه تنزيل من حكيم حميد» (٤)، «لاريب فيه » لا شك فيه لظهوره عندهم ؛ كما أخبرهم [به] (٥) أنبياءهم، أنّ محمّداً ينزل عليه كتاب لا يلحقه (١ الباطل، يقرؤه هو وأمّنه على سائر أحوالهم . «هدى» بيان من الضلالة «للمتقين» الذين يتّقون الموبقات، ويتّقون تسليط السفه على أنفسهم، حتى إذا علموا ما يجب عليهم علمه، عملوا بما يوجب لهم رضا ربهم ) (٧).

﴿ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ ﴾: يحتمل الرفع والنصب والجرّ . والظاهر الجرّ ، عملي أنّه صفة «للمتقين»، كما هو الظاهر ، أو بدل ، أو عطف بيان.

فأمّا الرفع ، فإمّا على أنّه خبر مبتدأ محذوف ، أي : هم الذين يؤمنون . أو مبتدأ ، خبر ه « أولئك على هدى » .

١. من المصدر: أنزلناه.

٣. الأسراء / ٨٨.

٥. من المصدر : يمحوه .

٧. ما بين القوسين ليس في أ.

وأمّا النصب، فعلى المدح بتقدير: أعني.

وإذا كان صفة ، فهي إمّا مقيّدة إن فُسّر التقوى: بترك ما لاينبغي ؛ كما هو المناسب لمعناه اللغوي ، وهو الاحتراز ، فحينئذ يراد بالمتّقي: من يحترز عن المعاصي ، أي ؛ فعل القبائح والمنهيات . سواء يمتثل الأوامر ويأتي بالحسنات ، أم لا . فعلى هذا تكون الصفة مقيّدة مخصّصة .

فإن قلت: اجتناب المعاصي كلّها يستلزم الإتيان بالطاعات؛ لأنّ ترك الطاعة معصية.

قلت: إنّ المراد بالمعاصي، كما هو المتبادر، ما يتعلق به صريح النهي، وترك المأمور به منهيّ عنه -ضمناً. أو أنّ مبنى هذا الكلام على أنّ المعصية فعل ما نهي عنه، وأنّ الترك ليس بفعل، وكذا إن أريد بالتقوى الأولى من مراتبها الثلاث، فإنّ المراد بالمتقين حينئذ: من يجتنبون عن الشرك. فتوصيفهم «بالّذين يـؤمنون» لا يكون إلّا تقييداً و تخصيصاً، أو كاشفة إن فسر بما يعمّ فعل الحسنات و ترك السيئات، وحمل «الذين يؤمنون» -إلى آخره -على ما يساويه، والتقوى بهذا المعنى: بعينه، هو المرتبة الثانية من مراتبه. وهو حقيقة معناه عند الجمهور.

وأمّا إذا أريد به المرتبة الثالثة التي لا يتحقّق بها إلّا الخواص ، فيمكن أن يكون - أيضاً حملة (١) كاشفة يظهر وجهه للمتأمل الصادق فيما سيأتي من بعض بطون الآية . أو مادحة ، ذكرت لمجرّد المدح والثناء . وتخصيص ما ذكر ، إظهاراً لفضله على سائر ما يدخل تحت اسم التقوى .

وقد فرّق بين المدح صفة والمدح اختصاصاً، بأنّ الوصف في الأول أصل والمدح تبع. وفي الثاني بالعكس. وبأنّ المقصود الأصلي من الأول إظهار كمال الممدوح والاستلذاذ بذكره، ومن الثاني إظهار أنّ تلك الصفة أحقّ باستقلال المدح من باقي

١. ليس في أ.

صفاته الكمالية ، إمّا مطلقاً أو بحسب ذلك المقام .

و «الإيمان»: إفعال، من الأمن. المتعدّي إلى مفعول واحد.

والهمزة للتعدية إلى مفعولين. تقول: أمنت عمرؤ أو آمنينه زيد، أي: جعلني آمناً نه.

وقيل: الهمزة للصيرورة ، نحو: أعشب المكان ، بمعنى : صار ذا عشب. فمعنى أمن: صار ذا أمن.

وقيل: المطاوعة ، نحو: كبّه فأكبّه (١) ، أي: أمنه فأمن . ثمّ نقل إلى التصديق ووضع له لغة . ثمّ إنّك إذا صدقت زيداً ، فقد اعترفت بكلامه . فعدّى بالباء على تـضمين معنى الاعتراف .

وفي عرف الشرع: هو التصديق بما علم بالضرورة ، من دين محمّد عَيَّاتُهُ ؛ كالتوحيد والنبوة والإمامة والبعث والجزاء ـ كما هو ظاهر.

وقيل: مجموع ثلاثة أمور: اعتقاد الحق، والإقرار به، والعمل بمقتضاه. وهذا مذهب المعتزلة والخوارج. فمن أخل بالاعتقاد وحده فهو منافق. ومن أخل بالإقرار فكافر. ومن أخل بالعمل ففاسق وفاقاً، وكافر عند الخوارج، خارج عن الإيمان غير داخل في الكفر عند المعتزلة(٢).

واختلف القائلون بأنّ الإيمان هو التصديق وحده، في أنّ مجرّد التصديق بالقلب هل هو كاف في المقصود، أو لابدّ من انضمام الإقرار للمتمكّن (٣) منه ؟

ولعلّ الحق هو الثاني؛ لأنّه تعالى ذمّ المعاند أكثر من ذم الجاهل المقصّر ، وللمانع أن يجعل الذم للإنكار لا لعدم الإقرار .

ولابأس علينا أن نذكر معنى «التضمين» هنا، فإنّه يناسبه. فنقول: «التـضمين» أن يقصد بفعل معناه الحقيقي، ويلاحظ معه فعل آخر يناسبه ويدلّ عليه بذكر شيء من

٢. أنوار التنزيل، ١٦/١.

١. تفسير البحر المحيط، ٣٨/١.

٣. أ: للتمكن

متعلَقات الآخر ؛ كقولك: أحمد إليك فلاناً. فإنّك لمّا جعلت فيه مع الحمد معنى الإنهاء، ودللت عليه بذكر صلته ؛ أعني : كلمة «إلى » كأنّك قلت : أنهى حمده إليك. ثمّ إنّهم اختلفوا.

فذهب بعضهم إلى أنّ اللفظ مستعمل في معناه الحقيقي فقط، والمعنى الآخر مراد بلفظ محذوف يدلّ عليه ذكر ما هو من متعلّقاته. فتارة يجعل المذكور أصلاً والمحذوف قيداً على أنّه حال، وتارة يعكس.

وذهب آخرون إلى أن كلا المعنيين مراد بلفظ واحد على طريق الكناية ، إذ يراد بها معناه الأصلي ، ليتوسل بفهمه إلى ما هو المقصود الحقيقي . فلا حاجة إلى تقدير إلا لتصوّر المعنى .

وفيه ضعف؛ لأنّ المعنى: المكنّى به في الكناية قد لايقصد ثبوته، وفي «التضمين» يجب القصد إلى ثبوت كل من المضمن والمضمن فيه. والأظهر أن يقال: اللفظ مستعمل في معناه الأصلي، فيكون هو المقصود أصالة. لكن قصد بتبعيّته (١) معنى أخر، يناسبه من غير أن يستعمل فيه ذلك اللفظ ويقدّر لفظ آخر. فلا يكون من باب الكناية، ولا من الإضمار، بل من قبيل الحقيقة التي قصد بمعناها الحقيقي معنى آخر يناسبه ويتبعه في الإرادة. فاحفظ هذه المسألة، فإنّها مفيدة (٧).

﴿ بِالْغَيْبِ ﴾ : «الغيب » مصدر غاب غيباً ، حمل على «الغائب » مبالغة ، أو على حذف مضاف ، أو على حذف مضاف ، أو على جعل المصدر ، بمعنى اسم الفاعل . وإمّا مخفّف فيعل ؛ كهيّن وهين وأمثاله .

ورُدّ ذلك بأنّ هذا لا يدعى إلّا فيما يسمع مثتقلاً (٣) كنظائره. وذلك ليس من هذا القبيل. والمراد به الخفي الذي لا يكون محسوساً ولا في قوّة المحسوس كالمعلومات ببديهة العقل. وذلك كذاته سبحانه وأسمائه الحسنى وصفاته العلى وأحوال الآخرة،

١. أ: بتبعية. ٢. أ: مقيدة.

٣. أ: منتقلاً . وج: مثقلاً .

إلى غير ذلك من كل ما يجب على العبد أن يؤمن به، وهو غائب عنه، لا يشاهده ولا يعاينه. فالإيمان لا يكون عن المؤمن إلا عن غيب، سواء كنان تنقليداً أو ننظراً أو استدلالاً.

قيل (١): فإذا ارتفع عن درجة الإيمان، كان عارفاً مشاهداً. ولهذا فرّق جبرئيل بين درجة الإيمان وما فوقه عند سؤاله النبي (٢) ﷺ حيث قال: يا محمد! أخبرني ما الإيمان وما فوقه ؟

قال على الإيمان» أن تؤمن بالله والملائكة والكتب والنبيّين، و تؤمن بالقدر كله. ثمّ قال: يا محمّد! أخبرني ما الإحسان؟

قال: أن تعبد الله كأنك تراه، (فإن لم تكن تراه) (٣) فإنّه يراك.

فقوله: «أن تعبد الله كأنّك تراه»، أي: تعبده حين تراه بعين بصيرتك وقوة يقينك، كأنّك تراه. فكما أنّ المبصر بعين البصر لا يحتاج إلى الاستدلال، فكذلك بعين البصيرة وقوّة اليقين لا يحتاج إليه. فهو بالنسبة إليك بمنزلة المشهود المحسوس.

فدرجة الإحسان فوق درجة الإيمان، وإنّما سمّي ذلك إحساناً لأنّـه إنـعام مـن الله تعالى وفضل، ليس للعبد فيه تسبب، بخلاف الإيمان فإنّه مكتسب.

ويمكن أن يراد «بالغيب» غيب الغيوب، الذي هو ذاته المطلقة وهويته الغيبية السارية في الكل، علماً وعيناً.

و «الباء» على هذه التقادير (٤) للتعدية (٥)، متعلّقة المضمن للإيمان.

ويمكن أن تكون للمصاحبة ، متعلقة بمحذوف يقع حالاً. و«الغيب» بمعناه المصدري ، أي : يؤمنون حال كونهم متلبّسين بغيبتهم عن المؤمن به ، أو بغيبة المؤمن

١. ليس في أ،

٣. سنن التزمذي ١٢٠/٤، ضمن حديث طويل مع بعض الاختلاف.

٣. ليس في ج: التقدير .

٥. ليس في ج.

به عنهم. أو المعنى: أنّهم يؤمنون غائبين عنكم، لاكالمنافقين الذين «إذا لقوا الذين أمنوا قالوا أمنًا وإذا خلوا إلى شياطينهم قالوا إنّا معكم(١)».

وأن تكون للاستعانة، أي: يؤمنون باستعانة غيوبهم التي هي نفوسهم الناطقة وأرواحهم المجرّدة، التي هي غيب وجوداتهم. فإن نسبة الحق سبحانه إلى العالم كنسبة النفس الناطقة إلى البدن، فبالقياس إليها يعرفون الحق سبحانه ويؤمنون به وبصفاته الكمالية. وعلى هذا، حمل بعضهم قوله الله : من عرف نفسه فقد عرف ربه. وقيل: المراد «بالغيب» القلب، أي (٢): يؤمنون بقلوبهم، لاكمن يقولون بأفواههم ما ليس في قلوبهم » (٣).

ومفعول «يؤمنون» على هذه التقادير، محذوف يعمّ جميع ما يجب أن يؤمن به. ويحتمل أن يكون المراد «بالغيب» قيام القائم الله على .

(وفي تفسير عليّ بن ابراهيم (٤): حدثني (٥) أبي ، عن يحيى بن أبي عمران ، عن يونس ، عن سعدان بن مسلم ، عن أبي بصير ، عن أبي عبدالله عليه قال : « الذين يؤمنون بالغيب » ، قال : يصدّقون بالبعث والنشور والوعد والوعيد .

وبإسناده (^) إلى عليّ بن أبي حمزة ، عن يحيى بن أبي القاسم ، قال : سألت الصادق جعفر بن محمّد الله عن قول الله تَكَالَى: «الم ، ذلك الكتاب لاريب فيه هدى للمتقين ، الذين يؤمنون بالغيب ».

١. البقرة / ١٤.

٣. أنوار التنزيل، ١٧/١.

٥. في ج: حدثنا.

٧. من المصدر .

٢. المصدر: لأنَّه مستور والمعني.

٤. تفسير القمي، ٣٠/١.

٦. كمال الدين وتمام النعمة ٣٤٠/٢ ، ح١٩.

٨. نفس المصدر ٣٤٠/٢، ح ٢٠.

فقال: «المتقون» شيعة على الله و«الغيب» هو الحجّة الغائب. وشاهد ذلك قول الله ﷺ: « ويقولون لولا أنزل عليه آية من ربه فقل إنَّما الغيب لله فانتظروا إنَّى معكم من المنتظرين <sup>۱۱</sup>۱.

فأخبر كالأأن «الآية » هي « الغيب » ، و « الغيب » هو « الحجة » . و تصديق ذلك قول الله ﷺ: « وجعلنا ابن مريم وأمّه آية »(٢)، يعني: حجّة.

وفي مجمع البيان(٣): « يؤمنون بالغيب » قيل: بما غاب عن العباد علمه ، عن ابن مسعود وجماعة من الصحابة. وهذا أولى لعمومه. ويدخل فيه ما رواه أصبحابنا من [زمان](٤) غيبة المهدى [ﷺ](٥) ووقت خروجه )(١).

﴿ وَيَدُلُّ عَلَيْهُ مَا رُوِّي (٧) عَنْ دَاوَدُ [بن كثير ]الرقى ، عَنْ أُبِّى عَبْدَالله ﷺ فَـى قَـول الله على: « ( هدى للمتقين ) ( أ) الذين يؤمنون بالغيب » قال : من أقرّ بقيام القائم عليه أنَّه

وروى(٩) \_ أيضاً \_ : بإسناده عن يحيى بن أبي القاسم ، قال : سألت الصادق الله عن قول الله على: «الَّم، ذلك الكتاب لا ريب فيه هدى للمتقين، الذين يؤمنون بالغيب».

فقال: «المتقون»، شيعة على الله و«الغيب» هو الحجّة الغائب)(١٠٠.

﴿ وَيُقِيمُونَ الصَّلاٰءَ ﴾ : « القيام » في الأصل : الانتصاب . وإقامة الشيء : جعله منتصباً . فكأنَّهم يجعلون الصلاة منتصبة من حضيض ذلَّ العدم أو النقصان، إلى ذروة عزّ الوجود أو الكمال، أي: يحصّلونها أو يأتون بها على ما ينبغي. و -أيـضاً-«قـيام الشيء» وجوده. ومنه قولهم: أنَّه قائم بنفسه أو بغيره. وقبولهم: القيرُّوم؛ هبو القبائم

٢. المؤمنون / ٥٠.

الأعراف / ٧١.

٤. من المصدر.

٣. مجمع البيان، ٣٨/١.

٥. من المصدر .

٦. ما بين القوسين ليس في أ.

٧. كمال الدين وتمام النعمة ٣٤٠ ح ١٩؛ ج ١٧/١. ما بين القوسين ليس في المصدر .

٩. نفس المصدر ،

١٠. ما بين القوسين مشطوب في المتن وغير موجود في روج.

بنفسه ، المقيم لغيره . والقوام ؛ لما يقام به الشيء ، أي : يحصل . فعلى هذا ، معنى « إقامة الصلاة » : تحصيلها وإيجادها كما في الوجه الأول من الإقامة بمعنى : الانتصاب .

ويلانم الوجه (١) الثاني، جعله مِن أقام العود: إذا قوّمه، أي: سوّاه، على أن يستعار من تسوية الأجسام كالعود ونحوه لتعديل الأركان، نقلاً من المحسوس إلى المعقول. ويحتمل أن يجعل من «قامت السوق»: إذا نفقت، أي: راجت. وأقامها، أي: جعلها نافقة رائجة، ويقصد بها الدوام والمحافظة عليها؛ لأنها إذا حوفظت عليها، كانت كالشيء النافق الذي يتوجّه إليه الرغبات. وإذا عطلت وأضيعت، كانت كالشيء الكاسد الذي لا يرغب فيه.

وأن يجعل من قولهم: قام بالأمر، أي: تجلّد وتشمّر له. فإقامة الصلاة على هـذا، جعلها متجلّدة متشمّرة (٢) لإخراج المصلّي عن عهدة أدائها، أو إنقاذها عن تبعة تركها، ولا يتيسّر ذلك إلّا بتجلّد المصلّى وتشمّره لها، فَجُعل كناية عنه.

وبالجملة، فالمراد بإقامتها: تحصيلها الذي هو أداؤها مطلقاً، أو تعديل أركانها الظاهرة، وتقويم حقائقها الباطنة، أو الدوام والمحافظة عليها، أو التجلّد والتشمّر لأدائها.

و «الصلاة » فعلة ، من « صلى » ، كالزكاة من زكى ، كتبت بالواو ، على لفظ المفخم اسم الفاعل . والتفخيم هنا إمالتها نحو الواو .

وقيل: للدلالة على أنَّها واوية.

والمشهور أنّها في اللغة ، بمعنى : « دعا » وورود «الصلاة » بمعنى «الدعاء » في كلام العرب ، قبل شرعية الصلاة المشتملة على الأركان المخصوصة ، وفي كلام من لا يعرفها ، دليل على ذلك . ثمّ نُقلت إلى ذات الأركان لاشتمالها على الدعاء .

أو لأنّها دعاء بتمامها، بـالألسنة الشلاثة: القـول والفـعل والحـال. ووجـه إطـلاق المصلّي على الداعي ظاهر.

١. أ:الوجود,

ني «ج» بعد «متشمرة»: أي: كالمتجلَّدة المتشمّرة.

وقيل : إنَّها من «صلى » بمعنى : حرك الصلوين(١)، أي : طرفي الأليتين ، وذلك لأنَّ أول ما يشاهد من أحوال الصلاة إنّما هنو تنجريك الصلوين للركوع، فإنّ القيام لا يختصّ بالصلاة، وإنّما سمّي الداعي مصلياً، تشبيهاً له في تخضّعه بالراكع والساجد. وإقامة الصلاة أعمّ من المفروضات والمسنونات.

﴿ وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنْفِقُونَ ﴾ ٢: «الرزق » في الأصل : الاخراج ؛ لأنّ التركيب وقبلبه - أعنى زرق <u>- ي</u>دلّان عليه.

وشاع في اللغة أوّلاً على إخراج حظّ إلى آخر ينتفع به. وهذا يلائم ما يذهب إليــه بعضهم، حيث يجعلون الرزق عاماً بحيث يتناول كل غذاء جسماني كالأطعمة والأشربة وغيرهما، وروحاني كالعلوم والمعارف.

ثمَّ شاع ـ استعمالاً وشرعاً ـ على إعطاء الحيوان ما يـنتفع بـ ه، ويسـتعمل بـمعنى المرزوق كثيراً.

والمعتزلة لمّا استحالوا من الله أن يمكّن من الحرام؛ لأنّه منع من الانتفاع بــه وأمــر بالزجر عنه، قالوا: الحرام ليس برزق. وأسند الرزق هنا(٢) إلى نفسه إيذاناً بأنَّهم ينفقون الحلال [المطلق](٣)، فإنّ إنفاق الحرام لايوجب المدح، وذمّ المشركين على تحريم بعض ما رزقهم الله بقوله: «قل أرأيتم ما أنزل الله لكم من رزق فمجعلتم منه حراماً و حلالاً <sup>(٤)</sup> »(٥).

والأشعرية جعلوا الإسناد للتعظيم والتحريص على الإنفاق، والذمّ لتحريم ما لم يحرم. واختصاص ما رزقناهم بالحلال للقرينة. وتمسّكوا في شمول الرزق له بقوله الله الله في حديث عمرو بن قرّة: لقد رزقك الله طيّباً، فاخترت ما حرم الله عليك من رزقه مكان ما أحلّ الله لك من حلاله. وبأنّه لو لم يكن رزقاً، لم يكن المغتذي به طول

١. أنوار التنزيل، ١٧/١.

٣. من المصدر .

٤. يونس/٥٩.

ه. أنوار التنزيل، ١٧/١.

٢. في المصدر: ألا ترى أنَّه تعالى أسند الرزق ها هنا....

عمره مرزوقاً. وليس كذلك لقوله تبعالى: «وما من دابة في الأرض إلّا على الله رزقها»(١).

وأنفق الشيء وأنفده، أخوان. وكذا كلّ ماكان فاؤه نوناً وعينه فاء، يدلّ على معنى الذهاب والخروج.

والمراد من «إنفاق ما رزقهم الله»: صرف المال في سبيل الخير ، من الفرض والنفل(٢). ومن فسره بالزكاة ، ذكر أفضل أنواعه ، والأصل فيه(٣) ، أو خيصصه بها لاقترانه بما هو شقيقها.

وتقديم المفعول للاهتمام. أو لتخصيص الإنفاق ببعض المال الحلال، تأكيداً لما يفيده (٤) «من » التبعيضية ، أو للمحافظة على رؤوس الآي .

و « ما » المجرورة موصولة ، أو موصوفة ، والعائد محذوف ، والتقدير : رزقناهموه ، أو رزقناهم إيّاه . وإنّما حذف العائد الذي هو كناية عن الرزق لا العائد إلى المرزوقين ، ليكون الوجود اللفظي على طبق الوجود العيني ؛ لانطواء الرزق في المرزوق واختفائه فه .

ويحتمل أن يكون «ما» مصدرية، ويكون المصدر بمعنى المفعول، وأن يكون «من» لابتداء الغاية، لا للتبعيض.

أقول: إنّما كنّي بضمير الجمع عن نفسه، وهو واحـد لا شـريك له؛ لأنّـه خـطاب الملوك وهو مالك الملوك.

ووجه ذلك عند بعضهم ، أنَّ ما يصدر عن الله سبحانه من الأفعال إنَّما هو بوساطة (٥)

١. هود/٦. ٢. أ: النقل.

٣. قوله: ٩ ذكر أفضل أنواعه والأصل فيه ١ كون الزكاة أفيضل أنواع الإنفاق، لأنّ الأفيضلية باعتبار أكثرية الثواب فإنّ ثواب الفرض أكثر من ثواب النفل. وأمّا كون الزكاة أصلاً في الإنفاق فباعتبار أنّ الزكاة من أصول الإسلام، بخلاف سائر أنواع الإنفاقات فإنّها من الفروع.

أ: يقيده.
 أ: يقيده.

الأسماء. وللاسماء جهتان: وحدة حقيقية من حيث الذات، وجهة كثرة نسبية (١) من حيث النسب والاعتبارات. فإذا اقتضى المقام اعتبار الجهة الأولى، أتى بما يدل على الوحدة (٢). (وإذا اقتضى المقام اعتبار الجهة الثانية، أتى بما يدلّ على الكثرة) (٣). ولما اعتبر هنا جانب المرزوقين روعيت الجهة الثانية، فإنّ لكل مرزوق استعداداً خاصاً يطلب رزقه من اسم خاص يناسبه.

قيل: ولا يبعد أن يقال: المراد «بالانفاق» أنّهم يتصدّقون للفطر حين يتصومون، ولأداء الزكاة عند وجود النصاب وحولان الحول، وينفقون لأداء الحج للزاد والراحلة لأنفسهم ولرفقائهم. فيكون قوله تعالى: «بالغيب» إشارة إلى أول ركن من أركان الإسلام. وقوله: «وممّا رزقناهم» إلى الثلاثة الباقية.

وقد (٤) روي (٥) في معنى الآية: أنّ المتقين هم الشيعة الذين يؤمنون بالغيب.

وهو البعث والنشور وقيام القائم والرجعة. و«مما رزقناهم ينفقون»: ممّا علّمناهم من القرآن يتلون.

(وفي مجمع البيان (٢٠): «ومما رزقناهم ينفقون» روى محمّد بن مسلم، عن الصادق الله أنّ معناه: وممّا علّمناهم يبثّون) (٢٠).

﴿ وَالَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ ﴾: مرفوع، أو منصوب، عطفاً على «الذين يؤمنون بالغيب»، أو مجرور، عطفاً عليه، أو على «المتقين».

فعلى الأوّل، يكون دخوله تحت «المتقين» دخول أخصّين تحت أعمَ. إذ المراد «بأولئك»: «الذين آمنوا» عن شرك وإنكار، وبهؤلاء مقابلوهم. فيكون الآيتان تفصيلاً «للمتقين».

٢. أ: الكثرة.

٤. ليس في أ.

٦. مجمع البيان، ٣٩/١.

١. أ: نسية.

٣. ما بين القوسين غير موجود في أ.

٥. تفسير العياشي، ٢٦/١.

٧. ما بين القوسين ليس في أ.

وعلى الثاني، لا يكون مندرجاً تحت «المتقين»، والمعنى: «هدى للمتقين» عن الشرك، و«الذين آمنوا» من أهل الملل.

فعلى هذا، يكون المراد بالأولين: المؤمنين عن الشرك، وبالأخيرين (١): المؤمنين من أهل الكتاب كعبد الله بن سلام وأضرابه.

وعلى التقديرين، يحتمل أن يراد بهم: الأولون بأعيانهم.

ووسّط العاطف، كما وسّط في قوله:

إلى الملك القَرْم وابن الهمام وليث الكتيبة في المزدحم وقوله:

يا كهف") زيابة" للحارث الصالح" والغانم" فالايب والمعنى: أنّهم الجامعون بين الإيمان بما يدركه العقل جملة، والإتيان بما يصدّقه من العبادات البدنية والمالية، وبين الإيمان بما لا طريق إليه غير السمع.

وكرّر الموصول تنبيهاً على (٢) تباين السبيلين، أو طائفة منهم، وهم مؤمنوا أهل الكتاب، ذكرهم مخصّصين عن الجملة ،كذكر جبرئيل وميكانيل بعد الملائكة ، تعظيماً لشأنهم و ترغيباً لأمثالهم (٧).

ويحتمل أن يكون مع ما عطف عليه مبتدأ، و «أولئك » خبره.

و «الإنزال » تحريك الشيء من العلو إلى السفل.

فالمراد بالمنزل، إن كان الكلام الذي هو صفته، فإنزاله: تحريكه بالحركة المعنوية إلى مظاهره السفلية، بعد ظهوره في المظاهر العلوية. فإنّه يظهر أوّلاً في المظاهر العقلية، ثمّ النفسية، ثمّ المثالية، ثمّ الحسّية.

ن . ۲ المصدر : يالهف .

١. في ج:الآخرين.

<sup>.</sup> ٤. في أنوار التنزيل وج: الصائح.

٣. في أنوار التنزيل: ذئابه .

٦. في المصدر: على تغاير القبيلين و ....

٥. المصدر: فالغانم.

٧. أنوار التنزيل، ١٨/١.

(وإن كان كلامه الذي هو القرآن المنتظم من الحروف والكلمات، فإنزاله: تحريكه من المعاني العلمية الإلهية العقلية النفسية(١)، ثم إلى صور الحروف والكلمات المثالية، ثمّ الحسّية)(٢).

وعلى هذا(٣)، يكون الإنزال مستعملاً في معناه المجازي، فيكون من قبيل المجاز في المفرد. ولك أن تجعله من قبيل المجاز في الاسناد، بأن يكون الإنزال مستعملاً في معناه الحقيقي، ويسند إلى القرآن باعتبار حامله الذي هو جبرئيل عليه .

وإنّما جاء بصيغة الماضي - وإن كان بعضه مترقباً - تغليباً للموجود على ما لم يوجد، أو تنزيلاً للمنتظر منزلة الواقع. ونظيره قوله تعالى (٤): «إنّا سمعنا كتاباً أنزل من بعد موسى » فإنّ الجن لم يسمعوا جميعه، ولم يكن الكتاب كله حينئذ منزلاً. والمعنى: «الذين يؤمنون بالقرآن الذي أنزل إليك بعد ظهورك» بالوجود الجسماني الشهادي. وإنّما قيدنا بذلك لأنّه بحسب الوجود الروحاني العيني مقدّم على الكل.

قال عَنَّالُهُ : كنت نبياً مبعوثاً (٥) من عند الله في العالم الروحاني إلى الأرواح البشريين والملكيين ، وآدم بين الماء والطين ، أي : لم يكمل بدنه الجسماني الشهادي بعد ، فكيف من دونه من أنبياء أولاده ؟

والإيمان به جملة فرض عين، وتفصيلاً (١)، من حيث إنا متعبّدون بتفاصيله فرض لكن على الكفاية ؛ لأنّ وجوبه على كلّ أحد يوجب الحرج وفساد المعاش.

﴿ وَمَا أُنْزِلَ مِنْ قَبْلِكَ ﴾: مجرور ، معطوف على «ما أنزل قبله » ، أي : قبل وجودك الجسماني الشهادي . والمراد به : التوراة والانجيل وغيرهما ، والإيمان به جملة فرض عين .

١. في ج: إلى العقليّة ثمّ النفسيّة. وهو الأصوب. ٢. ما بين القوسين ليس في أ.

٣. في ج: على. ٤٦. الأحقاف، ٤٦.

ه. في ج: أي مبعوثاً.

٦. في أنوار التنزيل ١٨/١ هكذا: والإيمان بهما جملة فرض عين، وبالأوّل دون الثاني تفصيلاً.

وقرأ يزيد بن قطيب: «بما أنزل إليك وما أنزل من قبلك » على لفظ ما سُمّي فاعله. أقول: ومن جملة ما أنزل إلى النبي وإلى الأنبياء قبله الليلا بال العمدة والأصل. خلافة عليّ بن أبي طالب الله عنه بلا وساطة (١) أحد غيره.

يدلٌ على ذلك ما روي في التفسير المنسوب إلى الحسن العسكري (٢) على الخصر رجل على حضر رجل عند علي بن الحسين عليه فقال (٣): ما تقول في رجل يؤمن بما أنزل على محمّد وما أنزل [على](٤) من قبله ، ويؤمن بالآخرة ، ويصلّي ويزكّي ، ويصل الرحم ، ويعمل الصالحات ، لكنه يقول مع ذلك (٥): لا أدري الحق لعليّ أو لفلان ؟

فقال (<sup>(۱)</sup>: فكذلك (<sup>(1)</sup> صاحبك هذا. كيف يكون مؤمناً بهذه الكتب (وبالآخرة أو منتفعاً بشيء) (<sup>(1)</sup> لا يدري (<sup>(1)</sup>) أمحمّد النبي أو (<sup>(1)</sup>) مسيلمة [الكذاب] (<sup>(1)</sup>) فكذلك كيف يكون مؤمناً بهذه الكتب وبالآخرة (<sup>(1)</sup>) أو منتفعاً بشيء (<sup>(0)</sup>) (من أفعاله) (<sup>(1)</sup>) من لا يدري أعلى المحقّ أم فلان ؟

(وفي شرح الآيات الباهرة(١٧)، منقول عن التفسير المذكور: قال الإمام ﷺ: قـال

١. أ: واسطة. ٢. نفسير العسكري على ١٩٥٠.

٣. في ج: فقال له. ٤ من المصدر.

٥. المصدر: مع ذلك يقول. ٦. من المصدر.

٧. أ: على . ٨ ليس في المصدر . وفي ج: قال .

٩. المصدر: وكذلك.

١٠. ما بين القوسين مشطوب في المتن وغير موجود في روج. ويوجد في المصدر.

١١. المصدر: من لايدري، ١٦. المصدر وأ: أم.

١٣. من المصدر.

١٥. المصدر: به بشيء، ١٥. ليس في المصدر.

١٧. تأويل الآيات الباهرة، ٨٨/١.

الحسن بن علي المثللة : من دفع فضل أميرالمؤمنين الله فقد كذب بالتوراة والانجيل والزبور وصحف ابراهيم وبسائر كتب الله المنزلة . فإنّه ما (نزل)(١) شيء منها إلّا وأهم ما فيه بعد الأمر بتوحيد الله والإقرار بالنبوة ، الاعتراف بولاية علي والطيبين من آله(٢)(٣).

﴿ وَبِالْآخِرَةِ هُمْ يُوقِئُونَ ﴾ ٢: معطوفة على «يؤمنون»، أي: يوقنون إيقاناً زال معه ما كانوا عليه، من أنّ الجنة لا يدخلها إلّا من كان هوداً أو نصارى. وأنّ النار لم تمسّهم إلّا أيّاماً معدودة، واختلافهم في نعيم الجنة أهو من جنس نعيم الدنيا أو غيره، وفي دوامه وانقطاعه.

و «الآخر» اسم فاعل من «اخر» بالتخفيف، بمعنى: تأخر. إلّا أنّه لم يستعمل. و «الآخرة» تأنيثها. وهي صفة الدار أو النشأة، بدليل قوله: «تلك الدار الآخرة» (أ) و «ينشئ النشأة الآخرة» (أ)، وهي صفة غالبة على «تلك الدار» أو «النشأة»، كالدنيا على هذه حتى قلما يستعملان (أ) في غيرهما. وقد جرتا (الاسماء بترك موصوفيهما، حتى كأنّهما ليستا من قبيل الصفات.

وإنّما سميت «آخرة» لتأخّرها عن الدنيا، كما سمّيت «الدنيا» دنيا لكونها أدنى وأقرب إلينا من الآخرة. أو لكونها أقرب النشئات إلى الآخرة. وذلك لأنّ للنفس (^) الناطقة حالتين: حالة تعلّقها بالبدن، واشتغالها (٩) بتدبيره، والإتيان بواسطته بالأعمال الحسنة والسيئة. وحالة انقطاعها عن البدن وعدم التمكّن من الاشتغال بتدبيره و ترتّب الأجزية على أعمالها من اللذّات والآلام.

٢. في المصدر وج: من آله ﷺ.

٤. القصص /٨٣

٦. أ: يستعملون.

٨۔في ج: النفس. وهو خطأ.

١. المصدر: أنزل.

٣. ما بين القوسين ليس في أ.

٥. العنكبوت ٢٠/.

٧. في ج: جريا.

٩. أ: اشغالها.

ولا شكّ أنَّ الانتقال من الحالة الأولى التي هي الدنيا إلى الثانية التي هي الآخرة ، آني دفعي ، لا زماني تدريجي ، بخلاف سائر النشئات ، فإنّه يتخلّل بينها وبين الآخرة النشأة الدنيوية .

وعن نافع(١)، أنّه خفّفها بحذف الهمزة، وإلقاء حركتها على اللام.

و«الإيقان»: إتقان العلم بنفي الشك والشبهة عنه بالاستدلال. ولذلك لا يوصف به علم الباري تعالى والعلوم الضرورية.

لا يقال: أيقنت أنَّ السماء فوقى. يقال: يقنت ـ بالكسر ـ يقيناً.

وأيقنت واستيقنت وتيقّنت ـكلّه ـ بمعنى ، وهو في أصل اللغة ينبئ (٢) عن السكون والظهور . يقال : يقن الماء : إذا سكن ، فظهر ما تحته .

وقرئ: «يوقنون» بقلب الواو همزة لضمّ ما قبلها ، إجراء لها مجرى المضمومة في وجوه «ووقتت» ونظيره:

لحب الموقدان (٣) الي موسى وجعدة إذ أضاءهما الوقود وفي هذا الكلام تقديمان، يفيدكل منهما القصر:

أحدهما: تقديم الظرف، أعني: «بالآخرة» للقصر عليه، كما في قوله تعالى: «لَإلى الله تحشرون »(٤)، يعني: إنّهم يوقنون بحقيقة الآخرة، لا بما هو على خلاف حقيقتها، كما يزعم بعض اليهود.

وثانيهما: تقديم المسند إليه، أعني «هم» وبناء الفعل عليه، كما في قولك: أنا سعيت في حاجتك، يعنى: أنّ الإيقان بالآخرة مقصور عليهم، لا يتجاوزهم إلى أهل الكتاب.

وفي هذين القصرين، التعريض ببعض أهل الكتاب، وبما هم عليه من أمر الآخرة.

١. أنوار التنزيل ١٨/١. ٢. أ: بني.

٣. أ: المؤتدان. ٤ أل عمران / ١٥٨.

(وفي شرح الآيات الباهرة (۱): قال الإمام أبو محمّد العسكري الله: ثمّ وصف هؤلاء الذين يقيمون الصلاة، فقال: «والذين يؤمنون بما أنزل إليك» يا محمّد! «وما أنزل من قبلك » على الأنبياء الماضين، كالتوراة والانجيل والزبور وصحف ابراهيم وسائر كتب الله (۲) المنزلة على أنبيائه، بأنها (۳) حق وصدق من عند ربّ العالمين العزيز الحكيم (٤)، «وبالآخرة هم يوقنون» بالدار الآخرة بعد هذه الدنيا يوقنون، لا يشكّون فيها أنها الدار التي فيها جزاء الأعمال الصالحة بأفضل مما عملوا (٥)، وعقاب الأعمال السيئة بمثل ما كسبوا (١٥) (٧).

﴿ أُولَٰئِكَ عَلَىٰ هُدَى مِن رَبِّهِم ﴾: الجملة في محل رفع (^)، إن جعل أحد (١) الموصولين مفصولاً عن «المتقين »، خبر له. وكأنّه لمّا قيل: «هدى للمتقين »، قيل: ما بالهم تُحصّوا بذلك ؟ فأجيب بقوله: الذين -الخ. وإلّا فاستثناف لا محل لها. وكأنّه نتيجة الأحكام والصفات المتقدّمة، أو جواب سائل قال: [ما](١٠) للموصوفين بهذه الصفات: اختصّوا بالهدى.

و يحتمل أن يكون الموصول الأول موصولاً «بالمتقين »، والثاني مفصولاً عنه (١١). مبتدأ «وأولئك » خبره.

و «أولئك» اسم إشارة، يشترك فيه جماعة الذكور والاناث. وهي هنا إشارة إلى «المتقين» الموصوفين بتلك الصفات، لا إلى ذواتهم المجردة؛ لأنّه مأخوذ في حدّ اسم الإشارة أن يكون المشار إليه محسوساً، أو في حكم المحسوس، وإنّما صار المشار إليه عامسوس بإجراء هذه الأوصاف عليه و تميّزه بها عمّا عداه،

٢. المصدر: الكتب.

٤. المصدر: ربّ عزيز وصادق حكيم.

٦. المصدر وج: بماكسبوه.

٨. في ج: الرفع.

١٠. أنوار التنزيل ١٨/١. وج. و وجودها هو الصحيح.

١. تأويل الآيات الباهرة، ٨٨/١.

٣. المصدر : فأنَّها.

٥. في ج: عملوه.

٧. مابين القوسين ليس في أ.

٩. في ج: أوّل.

١١. أ: منه.

فيجب أن يكون ملحوظة في الإشارة. فإذن يكون قوله: «أولئك على هدى من ربّهم» كالبناء على المشتق. ففيه إعلام بأنّ الأوصاف المذكورة قبل اسم الإشارة علّة، لكون المذكورين «على الهدى».

وكلمة «أولئك» يمدّ ويقصر، والمدّ أولى.

وكلمة «على» هذه استعارة تبعية.

وإنّماكانت استعارة لأنّه شبّه تمسّك المتقين بالهدى باستعلاء الراكب على مركوبه في التمكّن والاستقرار. فاستعير له الحرف الموضوع للاستعلاء، كما شبّه استعلاء المصلوب على الجذع باستقرار المظروف في الظرف (١) لجامع (٣)، فاستعير له الحرف الموضوع للظرفية.

وإنّما كانت تبعية لأنّ الاستعارة في الحرف يقع أوّلاً في متعلّق معناه كالاستعلاء والظرفية مثلاً منه تسرى إليه تبعيّته ،كما حقّق في موضعه .

ولك أن تعتبر تشبيه هيئة (٣) منتزعة من «المتقي» و «الهدى» و تمسكه به بالهيئة المنتزعة من الراكب والمركوب واعتلائه عليه ، فيكون هناك استعارة تمثيلية تركب كل من طرفيها ، أو تعتبر تشبيهه بالمركوب على طريقة الاستعارة بالكناية ، و تسجعل كلمة «على » قرينة لها .

وتنكير «هدى» للتعظيم؛ أي: هدى لا يُبلّغ كنهه، ولا يقادر قدره، وكيف يبلغ كنهه، أو للنوع(٥).

و « مِن » للابتداء .

وقيل (١): إنّما قال: «من ربّهم» لا «من الله» تنبيها على أنّ لكل أحد اسما خاصاً من أحدية جمع الأسماء هو ربّه، ومنه يصل إليه ما يصل، وليس لأحد أحدية جمع

١. للظرف. ٢. أ: لمجامع.

٣. أ.ر: هيئته. ٤. ليس في أ.

٥. يعني: أو وتنكير «هدئ اللنّوع. ٦. ليس في أ.

الاسماء إلا للانسان الكامل، فإنّ ربّه الخاص به هو الاسم(١) الجامع. فمعنى قوله: «من ربّهم» أنّ لكل أحد هديّ من ربّه الخاص، لا من غيره.

والنكتة في إضافة «الهدى» إلى «الكتاب» أوّلاً وإلى «ربّهم» ثانياً: أنّ المتقين قبل كشف حجب المظاهر عن نظر شهودهم كانوا يشاهدون «الهدى» عن مظاهر الاسم التي كان «ذلك الكتاب» واحداً منها، فلذلك أضيف إليه «الهدى» أوّلاً، فلمّا تمكّنوا في التقوى وتحقّقوا بالصفات الجارية عليهم، كشف عنهم حجب المظاهر وشاهدوا فيها الظاهر، فلهذا أضيف إليه ثانياً. وهو \_أي قوله: «من ربّهم» -إمّا في محل الجرّصفة «لهدى»، أو النصب على أنّه حال من «هدى».

## ﴿ وَأُولَٰتِكَ هُمُ الْمُقْلِحُونَ ﴾ ۞: عطف على الجملة الأولى.

وأصل «الفلاح» القطع والشقّ. ومنه سمّي الزارع (٢) فللاحاً؛ لأنّه يشقّ الأرض. والزراعة: فلاحة. ومنه المثل: الحديد بالحديد يفلح. بل كلما يشاركه في الفاء والعين يدلّ على ذلك المعنى، نحو: فلق وفلذ وفلا وفلج \_بالجيم \_.

و «المفلح » هو الفائز بالمطلوب، كأنّه الذي انفتحت له وجوه الفوز والظفر، ولم تستغلق عليه.

وكرّر اسم الإشارة للتنبيه على أنّ كل واحد من المسندين على انفراده يكفي في إثبات الفضيلة للمسند إليهم، فلا احتياج إلى انضمام الآخر ليعدّ من الفضائل، بخلاف ما لو اقتصر على واحد منهما، فإنّه يمكن أن يستوهّم حينئذ أنّ الفضيلة في الجمع بينهما، لا في كل واحد.

و « هم » فصل . وفيه ثلاث فوائد و ثلاث مذاهب .

أمّا الفوائد:

فالأولى منها، الدلالة ابتداء (٣) على أنَّ ما بعده خبر ، لا نعت. ولذلك سمّي فصلاً.

١. أ: اسم.

٣. أ: ابتداءه.

والثانية ، تأكيد الحكم لما فيه من زيادة الربط.

وقيل: تأكيد المحكوم عليه ؛ لأنّه راجع إليه ، فيكون تكريراً له .

والثالثة ، إفادة قصر المسند على المسند إليه.

فإن قلت: إنّ هذا إنّما يتمّ إذا ثبت القصر في مثل: «زيد هو أفضل من عمرو »مما(١) الخبر فيه نكرة. وإلّا فتعريف الخبر بلام الجنس يفيد قصره على المبتدأ وإن لم يكن هناك ضمير فصل، مثل: زيد الأمير.

قلت: ندّعي القصر في صورة النكرة أيضاً، فإنّ قولك: «زيد هو أفضل من عمرو» معناه بالفارسية: زيد اوست كه أفضل است از عمرو. فعلى هذا، قد اجتمع في قولك: «زيد هو الأمير»، أمران يدلّان على قبصر المسند أحدهما تأكيد للآخر: تعريف المسند. وضمير الفصل (٢).

ونوقِشَ: بأنَّ تعريف المبتدأ بلام الجنس يفيد قصره على الخبر دون قصر الخبر عليه وإن كان مع ضمير الفصل، كقولك: الكرم هو التقوى، أي: لاكرم إلَّا التقوى.

و أجيب بأنّ القول بإفادة الفصل، قصر المسند على المسند إليه إنّما هو على تقدير أن لا يكون هناك معارض، كتعريف المسند إليه لإفادة قصره على المسند في هذه الصورة.

وأمّا المذاهب:

فأحدها، أنَّ ضمير الفصل حرف لا محلِّ له، وفائدته ما مرّ.

وثانيها، أنّه اسم لا محلّ له، وهو سخيف؛ لأنّه ليس له نظير في كلام العرب من اسم لا يكون له محل.

و شالتها، أنّه اسم مرفوع المحل. فعلى هذا ينجوز أن يكون «هم » مبتدأ، و«المفلحون » خبره، والجملة خبر «أولئك».

٢. أ: ضمير الفصل من عمرو .

و «اللام» إمّا للعهد، أي: المتقون هم الذين بلغك أنّهم يفلحون واشتهروا بـذلك، فإنّهم حصّة معيّنة من جنس المفلحين مطلقاً. وإمّا للجنس، أي: جـنس المـفلحين، مقصور على المتقين، لا يتجاوزهم إلى غيرهم.

والمبالغة في الثاني أتمّ؛ لأنّ قصر الجنس يستلزم قصر الحصّة من غير عكس.

وهاهنا معنى (١) آخر أدق وألطف، ذكرها (٢) الشيخ في دلائل الإعجاز، وهو: أن تشير باللام إلى حقيقة، ثمّ تصوّر تلك الحقيقة في الوهم بصورة تناسب ما يحكم بها عليه، ثمّ تحكم بالاتّحاد بين تلك الحقيقة المصورة بهذه الصورة الوهمية وبين المبتدأ من غير ملاحظة الحصر من أحد الجانبين، وإنّما اعتبرت الصورة الوهمية المناسبة؛ لأنّ الحقيقة لو تركت على حالها لم يكن ادّعاء كون المبتدأ متّحداً بها مستحسناً مقبولاً. فالمراد «بالمفلحين» على هذا المعنى: جنس المفلحين، مصوراً بصورة وهمية يلائم المتقين، يحكم بالاتحاد بينها وبين المتقين.

لا يقال: على هذا التقدير لم يتصوّر هناك حصر أصلاً، فكيف يستعمل فيه ضمير الفصل؟

قلنا: يجرُد حيننذ لتميز الخبر عن النعت، وتأكيد الحكم دون القصر.

فإن قلت: قوله: «أولئك على هدى من ربّهم وأولئك هم المفلحون » جملتان مصوغتان لمدح المتقين، فَلِمَ وقعت إحداهما بطريق القصر والحكم بالاتحاد، والأخرى بدونه؟

قلنا: لظهوره التلازم بين مسنديهما، فقصر أحدهما في قوّة قصر الآخر (٣). وكذلك الحكم بالاتحاد في الأخرى. وإنّما اختير ذلك في الحكم بالاتحاد في الأخرى. وإنّما اختير ذلك في الجملة الأخيرة، ليقع خاتمة صفاتهم على وجه أبلغ.

١. أ: غير معنى. ٢. الأظهر: ذكره،

٤. هكذا في ج: وفي النسخ: أحدهما.

٣. هكذا في ج: وفي النسخ: الأخرى.

وفي التفسير المنسوب إلى أبي محمّد العسكري صلوات الله عليه وعلى آبائه (١): قال الإمام عليه الشريفة ، فقال الإمام عليه الخبر عن جلالة هؤلاء الموصوفين بهذه الصفات الشريفة ، فقال : «أولئك» أهل هذه الصفات ، «على هدى» بيان (٢) وصواب ، «من ربّهم» وعلم بما أمرهم به ، «وأولئك هم المفلحون» الناجون مما منه يوجلون ، الفائزون بما يؤملون .

قال: وجاء رجل إلى أميرالمؤمنين الله فقال: يا أميرالمؤمنين! إنّ بلالاً كان يناظر اليوم فلاناً، فجعل يلحن في كلامه، وفلان يعرب ويضحك من بلال.

فقال أميرالمؤمنين الله : يا عبدالله ! إنّما يراد إعراب الكلام و تقويمه لتقويم الأعمال و تهذيبها . ماذا ينفع فلاناً إعرابه و تقويمه لكلامه ، إذا كانت أفعاله ملحونة أقبح لحن ؟ وما يضرّ بلالاً لحنه في كلامه ، إذا كانت أفعاله مقوّمة أحسن تقويم ، مهذّبة أحسن تهذيب ؟

قال الرجل: يا أميرالمؤمنين! وكيف ذلك؟

قال الله على الله عن التقويم لأفعاله والتهذيب لها (٣) أنّه لا يرى أحداً نظيراً لمحمّد رسول الله عَلَيْهُ ثمّ لا يرى أحداً بعد محمّد (٤) نظيراً لعليّ بن أبي طالب الله ويرى أنّ كل من عاند علياً فقد عاند الله ورسوله ، ومن أطاعه فقد أطاع الله ورسوله وحسب فلان من الإعوجاج واللحن في أفعاله التي لا ينتفع معها بإعرابه لكلامه بالعربيّة وتقويمه للسانه ، أن يقدم الأعجاز على الصدور والأستاه (٥) على الوجوه ، وأن يفضل الخلّ في الحلاوة على العسل ، والحنظل في الطيب والعذوبة على اللبن . يقدّم على ولي الله عدو الله ١٤ لا يناسبه بشيء (٧) من الخصال في (٨) فضله ، هل هو إلّا على ولي الله عدو الله ١٤ لا يناسبه بشيء (٧) من الخصال في (٨) فضله ، هل هو إلّا الله على ولي الله عدو الله ١٤ لا يناسبه بشيء (٧) من الخصال في (٨) فضله ، هل هو إلّا الله على ولي الله عدو الله ١٤ لا يناسبه بشيء (٧) من الخصال في (٨) فضله ، هل هو إلّا الله على ولي الله عدو الله ١٤ له يناسبه بشيء (٧) من الخصال في (٨) فضله ، هل هو إلّا الله على ولي الله عدو الله ١١٠ له و الله و الله

١. تفسير العسكري عليه ٩٠/١.

٣. أ: لما، المصدر: بها.

٥. أ: الاسناء.

٧. المصدر: في شيء.

٢. المصدر: وبيان.

ع. المصدر: بعده.

٦. ليس في أ.

۸. أ: من .

كمن قدّم مسيلمة على محمّد في النبوة في (١) الفضل (٢). ما هو إلّا من الذين قبال الله تعالى: «قل هل ننبّئكم بالأخسرين أعمالاً، الذين ضلّ سعيهم في الحيوة الدنيا وهم يحسبون أنّهم يحسنون صنعاً »(٣).

قال بعض الفضلاء: وإذا انتهى الكلام إلى هاهنا، فحريّ بنا أن نشير إلى بعض بطون هذه الآيات، فنقول: هذا (٤) كلام من باطن الجمع إلى ظاهر الفرق، يخاطب أكمل صورة أوّلاً ومتابعيه آخراً.

فيقول: «الم»، أي أقسم بالأول وذي الأمر والخلق، أنَّ «ذلك» الموجود المعلوم المشهود، أعنى: العالم، هو «الكتاب» الجامع لحروف وكلمات مخطوطة مرقومة في رقّ الوجود المنشور ، للدلالة على أسماء الله الحسني وصفاته العليا، ولا يزال الكتابة فيه دائمة أبداً لا ينتهي. «لاريب فيه» لأنَّ تلك الدلالة قطعية عقلية أو كشفية، لا مجال للريب والشك فيها. « هدى » للمشارفين على الترقّي من الحجب المانعة عن التحقق بشهود الوحدة والكثرة «الذين يؤمنون بغيب» الهوية وسريانها أوّلاً في الصور العلمية الباطنة التي هي الأعيان الثابتة ولها الأولية، وثانياً في الصور العينية الظاهرة التي هي الأعيان الخارجية ولها الأخرية، فهو الأول والآخر، والظاهر والباطن. وبعد الإيمان بها، يسلكون طريق الوصول إلى شهودها في تبلك الصور بوحدتها، فـ « يبقيمون الصلاة» التي هي العبادة التامّة الجامعة الموصلة إلى شهود الجمعية الإلهية، بتحريك صلاتهم الروحانية والجسمانية، للسير إليها والفناء فيها. «وممّا» أفيض عمليهم بعد الفناء من أنوار المعرفة وأسرار الوحدة، يفيضون على من سواهم لجعلهم بالتربية والكمال مستعدّين لفيضانها. و « الذين » يصدّقون ، لصفاء استعدادهم « بما أنزل إليك » وبما أنزل إلى الأنبياء والمرسلين من تلك الأنوار والأسرار ، حيث يـفهمونها بـلسان الإشارة عنك، فيرغبون فيها ويسلكون للوصول إليها. «وبالأخرة» أي: بعاقبة

١. المصدر: و.

٢. أ: وظاهر في الفضل.

٣. الكهف / ١٠٤.

في ج: هاهنا.

سلوكهم ومآل أمرهم إلى فيضان تلك الأنوار والأسيرار ، فيي أثناء سيلوكهم لظهور آثارها متيقّنون. «أولئك على هدي» مشهود «من ربّهم» الظاهر بـالاسم الهـادي فـي مظاهره، لا يحتجبون بالمظاهر (١) عن الظاهر . و«أولئك هم المفلحون» الذين خرقوا حجب المظاهر وشقَوها، فيشاهدون مشهودهم كفاحاً.

﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا ﴾: لمّا ذكر خاصّة أوليائه وخالصة عباده بـصفاتهم التي أهـلتهم لإصابة الزلفي عنده، وبيّن أنَّ «الكتاب» هدى ولطف لهم خاصة، قفّي على أثره بذكر أضدادهم، وهم العتاة المردة من الكفار، الذين(٢) لا ينفع فيهم الهندي، ولا ينجدي عليهم اللطف. «سواء عليهم» وجود الكتاب وعدمه، وإنذار الرسول وسكو ته(٣).

وروي عن الإمام الحسن العسكري الله (٤) في معنى الآية: أنَّه لمَّا ذكر المؤمنين ومدحهم ، ذكر الكافرين المخالفين لهم في كفرهم . فقال : « إنَّ الذين كفروا » بالله وبما آمن به هؤلاء المؤمنون بتوحيد الله تعالى وبنبوة محمّد رسول الله عَيَالِيُّهُ وبوصيّة عملي أميرالمؤمنين وليّ الله ووصيّ رسوله ، وبالأئمة الطيبين الطاهرين خيار عباده الميامين ، القوّامين بمصالح خلق الله تعالى ، « سواء عليهم أأنذر تهم أم لم تنذرهم » ، أي : خوّ فتهم أو(٥) لم تخوَّفهم، أخبر عن علم بأنَّهم لا يؤمنون. انتهي كلامه اللُّه .

ولم يوسّط العاطف بين الجملتين لتباينهما في الغرض والأسلوب.

أمًا الغرض، فلأنَّ الغرض من الأولى، بيان كون الكتاب بالغاَّ في الهداية حدَّ الكمال. ومن الثانية، وصف الكفار بأنّه لا يؤثر فيهم الانذار.

وأمًا في الأسلوب، فلأنَّ الطريق الأولى، الحكم عبلي الكتاب بمجملة محذوفة المبتدأ موصولة بغيرها، من ذكر المتقين وأحوال المؤمنين. وطريق الثانية، الحكم على الكافرين قصداً بجملة تامّة مصدرة بـ «انّ » المشعرة بالأخذ في فنّ آخر لتسجرّد

٢. النسخ: الذي.

١. ليس في أ. ٣. أ: وسكونه. ٤. تفسير العسكري الله ، ٩١، باختلاف فيه.

٥. في ج: أم.

الأولى عنها، بخلاف قوله: «إنّ الأبرار لفي نعيم، وإنّ الفجّار لفي جحيم »(١) لتوافقهما في الغرض والأسلوب، وهو ظاهر.

ويحتمل أن يقال: لمّاكانت النسبة بين المؤمنين والكافرين كمال المباينة ، وبين الكافرين والمناسبة ، قطع ماكان الكافرين والمنافقين (على ما هو في شأن المنافقين ) (٢) ، كمال المناسبة ، قطع ماكان في شأن الكافرين عمّاكان في شأن المؤمنين ، وعطف ماكان في شأن المنافقين على ما هو في شأن الكافرين ، تنبيهاً على تينك النسبتين .

و «إنّ » من الحروف التي شابهت الفعل في عدد الحروف ، والبناء على الفتح ، ولزوم الأسماء ، وإعطاء معانيه والمتعدّي خاصة ، في دخولها على اسمين . ولذلك أعملت عمله الفرعي ، وهو نصب الجزء الأول ورفع الثاني ، إيذاناً بأنّه فرع في العمل . وقال الكوفيّون: الخبر قبل دخولها كان مرفوعاً بالخبرية ، وهي بعدُ باقية مقتضية للرفع قضية (٣) للاستصحاب ، فلا يرفعه الحرف .

ورُدّ: بأنّ اقتضاء الخبرية الرفع مشروط بالتجرد لتخلفه عنها في خبر «كان»، وقد زال بدخولها فتعين إعمال الحرف، وفائدتها تأكيد النسبة وتحقيقها. ولذلك يُتلقى بها القسم، ويُصدّر بها الأجوبة، وتذكر في معرض الشكّ.

روي: أنّ الكندي المتفلسف ركب (الى المبرّد)(٤) وقال: إنّي أجد في كلام العرب حشواً؛ أجد العرب يقول: عبدالله قائم. ثمّ تقول: إنّ عبدالله قائم. ثمّ تقول: إنّ عبدالله لقائم!

فقال المبرّد: المعاني مختلفة ، فقولهم: عبدالله قائم ، إخبار عن قيامه . وقولهم (٥): إنّ عبدالله قائم ، جواب عن سؤال سائل . وقولهم : إنّ عبدالله لقائم ، جواب عن إنكار منكر لقيامه .

١. الانفطار /١٣ ـ ١٤.

<sup>-</sup>٣. أ: قضيته .

٥. أ: قوله.

٢. مابين القوسين ليس في ج.

٤. ليس في أ.

و «الكفر» لغة: ستر النعمة. وأصله الكفر، بالفتح، وهو الستر. ومنه سمّي الليل: كافراً لستره الأشياء بظلمته. والزارع: كافراً؛ لأنّه يستر الحبّ في التراب. وكمام الثمرة: كافوراً، لسترها الثمرة.

وفي الشرع: إنكار ما علم بالضرورة مجيء الرسول على به ؛ كوجوب الصوم والصلاة والزكاة وغير ذلك.

وإنّما عُدّ لبس الغيار وشدّ الزنّار كفراً؛ لأنّهما تدلّان على التكذيب، فإنّ من صدّق الرسول علي لا يتجرّأ(١) عليهما(٢)، لا لأنّهما(٣) كفر في أنفسهما.

واحتجّت المعتزلة بما جاء في القرآن بلفظ الماضي ، على حدوثه ، لاستدعائه سابقة مخبر عنه .

وحيث لا يصحّ الحكم على الكافرين مطلقاً باستواء الانذار وتركه لتحقق الإيمان من بعضهم، فتعريف الموصول إمّا للعهد، والمراد به ناس بأعيانهم؛ كأبي لهب وأبي جهل والوليد بن المغيرة وأحبار اليهود، فإنّ هؤلاء وأضرابهم أعلام الكفرة، فهم كالحاضرين في الذهن. فإذا أطلق اللفظ، التفتّ الخاطر إليهم. أو لاستغراق الجنس، وهو الشائع في الاستعمال، أمّا مطلقاً فيستغرق المصرين وغير المصرين، وخصّ منه غير المصرين بقرينة الخبر.

أقول: وإمّا<sup>(1)</sup> مقيّد بالإصرار بهذه القرينة ، فإنّه ـ أيـضاً ـ جـنس ، فـيستغرق أفـراد جنس المصرّين فقط ، أو لبعض أفراد الجنس من غير عهد واستغراق ، ويكون تعيين المصرّين بقرينة الخبر .

أقول: ويحتمل أن يكون المرادبه، مالك بن الضيف، وكعب بن أشرف، وحيي بن أخطب وحدي بن أخطب(٥) تابعي(٢) أبي لبابة بن المنذر، يدلّ على إرادة ذلك ما روي

١. أ: لا تجرء. وفي ج: لا يجترئ.

٣. أ: لأنَّها. وهو خطأ.

٥. ليس في أ.

٢. هكذا في ج: وهو الصحيح.

٤. أ: ويحتمل وأمّا.

٦. في ج: وتابعي.

عن محمّد بن على الباقر على إن رسول الله عَيَّالَيُّ لمّا قدم المدينة وظهرت آثار صدقه وآيات حقّه وبينات نبوته كادته اليهود أشدّ كيد، وقصدوه أقبح قصد، يقصدون أنواره ليطمسوها، وحججه (٢) ليبطلوها. فكان ممّن قصده للرد عليه وتكذيبه مالك بـن الضيف، وكعب بن أشرف(٣)، وحيى بن أخطب(٤)، وحدى بن أخطب(١)، وأبو لبابة ابن عبدالمنذر (١) وشيعته.

فقال مالك لرسول الله عَيَيْنَ : يا محمّد! تزعم أنّك رسول الله؟

(قال رسول الله عَلَيْكُ :) (٢) كذلك قال الله خالق الخلق أجمعين.

قال: يا محمّد! لن نؤمن أنّك رسوله(^)، حتى يؤمن لك هذا البساط الذي تحتى . ولن نشهد لك أنَّك عن الله جئتنا حتى يشهد لك هذا البساط!

وقال أبولبابة بن عبدالمنذر : لن نؤمن لك [يامحمّد](٩) أنّك رسول الله ، ولا نشهد لك به حتى يؤمن لك(١٠) ويشهد لك(١١) هذا السوط الذي في يدي!

وقال كعب بن أشرف(١٢): لن نؤمن لك أنّك رسول الله، ولن نـصدّقك بــه، حـتّى يؤمن لك هذا الحمار الذي أركبه!

فقال رسول الله عَبُّولُهُ: [إنّه ](١٣) ليس للعباد الاقتراح على الله ، بل عليهم التسليم لله والانقياد لأمره والاكتفاء بما جعل(١٤)كافياً. أماكفاكم إن نطق التوراة والانجيل والزبور وصحف ابراهيم بنبوّتي، ودلّ على صدقي، وبيّن فيها ذكر أخي ووصييّ وخليفتي في

١١. المصدر: به هذا.

۲. أ: حجته، ١. تفسير العسكري الله ، ٩٢.

٤. المصدر: الأخطب. ٣. المصدر:الأشرف.

المصدر: وحدى بن الأخطب وأبو ياسر بن الأخطب.

٦. المصدر: المنذر، ٧. ليس في أ.

٨. أ:لرسوله. ٩. من المصدر. ١٠. ليس في المصدر .

١٢. المصدر: الأشرف. ١٣. من المصدر.

١٤. المصدر: جعله.

أمّتي وخير من أتركه على الخلائق من بعدي عليّ بن أبيطالب، وأنزل عليّ هذا القرآن الباهر للخلق أجمعين (١)، المعجز لهم عن أن يأتوا بمثله وأن تكلفوا (٢) شبهه ؟ وأمّا (١) الذي اقترحتموه، فلست أقترحه على ربّي كالله، بل أقول: أنّ ما أعطاني (١) ربّي كالله دلالة (٥) هو حسبي وحسبكم. فإن فعل كالله ما اقترحتموه، فذاك زائد في تطوّله علينا وعليكم. وإن منعنا ذلك، فلعلمه (٢) بأنّ الذي فعله (٧)كاف فيما أراده منّا.

قال: فلمّا فرغ رسول الله عَيَّتِيُّهُ من كلامه هذا، أنطق الله البساط.

والحديث طويل، مضمونه: أنّ كلاً من البساط والسوط والحمار شهد بالوحدانية والنبوة والولاية، وظهر من كلّ منها آيات عجيبة. ولم يؤمن أحدهم إلّا أبولبابة، فإنّه أظهر الإسلام ولم يحسن إسلامه.

ثمّ قال على النصرف القوم من عند رسول الله على ولم يومنوا، أنزل الله: يا محمد! «إنّ الذين كفروا سواء عليهم » في العظة ( » ه و أنذر تهم » ووعظتهم وخوقتهم «أم لم تنذرهم لا يؤمنون »، لا يصدّقون بنبوتك، وهم قد شاهدوا هذه الآيات وكفروا، فكيف يؤمنون [بك عند قولك ودعائك] ( ).

﴿ سَوَاءٌ عَلَيْهِمْ ءَأَنْذُرْتَهُمْ أَمْ لَمْ تُنْذِرْهُمْ لَا يُوْمِنُونَ (١٠) ﴾ ٢: «سواء» اسم مصدر، بمعنى: الاستواء، أجري على ما يتصف بالاستواء، كما يجري (١١) المصادر على ما يتصف بها. وهو مرفوع على أنّه خبر «إنّ».

وقوله: «ءأنذرتهم أم لم تنذرهم» بتأويل المصدر مرفوع على الفاعلية، أي: إنّ

٢. أ: تكلفوا.

المصدر: أعطانيه.

٦. أ: فلعلّه.

٨. ليس في المصدر.

١٠. «لا يؤمنون» ليس في ج.

١. المصدر: أجمع.

٣. المصدر : وأمّا هذا.

٥. المصدر: دلالته و .

٧. في ج: كان.

٩. من المصدر.

١١. في ج: تجري.

الذين كفروا مستوٍ عليهم إنذارك وعدمه ، أو هو مرفوع بالابتداء ، و « سواء » خبره مقدّماً عليه .

والفعل إنّما يمتنع الاخبار عنه ، إذا أريد به تمام ما وضع له . أمّا لو أطلق وأريد به اللفظ و (١) مطلق الحدث المدلول عليه \_ضمناً \_على الاتّساع ، فلا . وإنّما عدل عنه إلى الفعل ، لما فيه من إيهام التجدّد وحسن دخول الهمزة .

قيل(٢): لا يجوز أن يكون «سواء» خبراً؛ لأنّ الجملة لمّاكانت مصدرة بالاستفهام، لا يجوز تقديم ما في حيّزها عليها.

ورُد بأنّ «الهمزة» و«أم» دخلتا عليه لتقرير معنى الاستواء وتأكيده، فإنّهما جرّدتا عن معنى الاستفهام لمجرّد الاستواء، كما جرّدت حرف النداء عن الطلب لمجرّد التخصيص في قولهم: «اللّهمّ اغفر لنا أيّتها العصابة »(٣)، بل هو أولى من أن يكون فاعلاً للاستواء؛ لأنّه لمّاكان اسماً غيرصفة فالأصل أن لا يعمل، وإذا جعله بمعنى اسم الفاعل، فأتت المبالغة المقصودة من الوصف بالمصادر. ووجه افراده على الأول ظاهر، وعلى الثاني لجهة مصدريّته، ولمّاكان الاستواء المستفاد من الحرفين غير الاستواء المفهوم من «سواء»، فلا تكرار.

وذهب بعض النحاة إلى أنّ «سواء» في (٤) مثل هذا المقام خبر مبتدأ محذوف ، أي : الأمران سواء عليهم .

وأنّ الهمزة بما بعدها ، بيان للأمرين . والفعلان في معنى الشرط ، عـلى أن يكـون الهمزة بمعنى أنّ الشائع استعمالها في غير المتيقّن .

و «أم » بمعنى «أو »؛ لأنّ كليهما لأحد الأمرين.

والجملة الاسمية \_ أعنى(٥): «الأمران سواء » \_ دالّة على الجزاء ، فعلى هـ ذا يكـون

۲. ليس في ج.

<sup>.</sup> ل. الفي امن نسخة ج.

١. في ج: أو .

٣. أي: أخصّ هذه العصابة بالمغفرة لهم.

٥. ر:يعني.

خبر «إنّ » هو الجملة الشرطية . والمعنى : إنّ الذين كفروا إن أنذرت أو لم تنذر ، فهما سواء عليهم .

و«عليهم» متعلّق بالاستواء.

و «الإنذار »: التخويف. أريد به التخويف من عقاب الله، وإنّما اقتصر (١) عليه دون البشارة ؛ لأنّه أوقع في القلب وأشدّ تأثيراً في النفس، من حيث أنّ دفع الضرّ أهمّ من جلب النفع، فإذا لم ينفع فيهم، كانت البشارة بعدم النفع أولى.

وقرئ «ءأنذرتهم» بتحقيق الهمزتين، وتخفيف الثانية بين وقلبها ألفاً، وهو لحن؟ لأنّ المتحركة لا تقلب، ولأنّه يؤدّي إلى التقاء الساكنين على غير حدّه، وبتوسيط ألف بينهما محققتين، وبتوسيطها. والثانية بين بين، وبحذف الاستفهامية وبحذفها، وإلقاء حركتها على الساكن قبلها.

«لا يؤمنون» تأكيد أو بيان للجملة التي قبلها \_أعني: «سواء عليهم ءأنذرتهم أم لم تنذرهم» \_وحينئذ يكون محله الرفع، إن جعل ما قبله جملة من مبتدأ وخبر، لاصفة مع الفاعل، فإنّه على هذا التقدير لم يكن لقوله: «يؤمنون» محل، أو خبر بعد خبر، أو جملة مستأنفة، أو حال من مفعول «أنذرتهم»(٢).

قيل: أو خبر .

وقوله: «سواء» الخ، اعتراض بين المبتدأ والخبر.

وردّ بأنّ الإخبار عن المصرّين على الكفر بعدم الإيمان لا فائدة فيه.

واحتجّت المجوّزة لتكليف ما لا يطاق بالآية ، بأنّه سبحانه أخبر عنهم بأنهم لا يؤمنون وأمرهم بالإيمان ، فلو آمنوا انقلب خبره كذباً ، وشمل إيمانهم الإيمان بأنهم لا يؤمنون ، فيجتمع الضدّان!

والجواب: أنَّ الإخبار بوقوع الشيء أو عدمه لا ينفي القدرة عليه، كاخباره تمعالي

١. أ: اقتصرت.

٢. قوله: «أو خبر بعد خبر ... الخ «أي: أو « لايؤمنون » خبر بعد خبر ... الخ.

عما يفعله هو العبد باختياره. وفائدة الإنذار بعد العلم بأنّه لا ينجع إلزام الحجة وحيازة الرسول فضل (١) الإبلاغ، ولذلك قال: «سواء عليهم»، ولم يقل «سواء عليك»، كما قال لعبدة الأصنام: «سواء عليكم أدعو تموهم أم أنتم صامتون» وقد حقّق الكلام في هذا الجواب العلامة النحرير القزويني (٢) \_ أدام الله ظلّه العالي \_ في حاشيته الشريفة على العدّة.

(وفي أصول الكافي (٣): على بن ابراهيم ، عن أبيه ، عن بكر بن صالح ، عن القسم (١) ابن يزيد ، عن أبي عمرو الزبيري ، عن أبي عبدالله على قال : قلت له : أخبر ني عن وجوه الكفر في كتاب الله على .

قال: الكفر في كتاب الله على خمسة أوجه:

فمنها كفر الجحود، على وجهين، فالكفر (٥) بترك ما أمر الله، وكفر البراءة، وكفر النعم.

١. أ: أفضل -

هو العالم الفاضل المدقق المولى خليل بن الغازي القزويني الأصل والمسكن والوفاة ، ذكره الشيخ الحر العاملي في أمل الآمل ١١٢/٢ والميرزا عبدالله الأفندي في رياض العلماء ، ٢٦١/٢.

كتب وألف العديد من المؤلفات منها: «شرح الكافي» فارسي، وشرح عربي و «رسالة الجمعة» و حاشية مجمع البيان» و «الرسالة النجفية» و «الرسالة القمية » و «الجمل » في النحو و «رموز التفاسير الواقعة في الكافي والروضة » و «شرح العدة».

كانت وفاته الله بقزوين، سنة تسع وثمانين بعد الألف، ودفس بنها فني المندرسة المنعروفة بنه. (عندة الأصول، المقدمة، ٢١-٢٢). ٣٠ الكافي، ٣٨٩/٢.

المصدر: القاسم.
 المصدر: القاسم.

٦. الجاثية / ٢٤. ٧. الجاثية / ٢٤.

يقولون. وقال (١): «إنّ الذين كفروا سواء عليهم ءأنذرتهم أم لم تنذرهم لا يـؤمنون»، يعني بتوحيد الله [تعالى](٢). فهذا أحد وجوه الكفر. والحديث طويل، أخـذت مـنه موضع الحاجة.

وفي تفسير عليّ بن ابراهيم (٣): حدثني أبي، عن بكر بن صالح، عن أبي عمرو الزبيري، عن أبي عمرو الزبيري، عن أبي عبدالله الله قال: الكفر في كتاب الله على خمسة أوجه (٤). فمنه كفر الجحود (٥)، وهو على وجهين: جحود بعلم، وجحود بغير علم.

فأمّا الذين جحدوا بغير علم، فهم الذين حكى الله عنهم في قوله تعالى (٢٠: «فقالوا وما هي إلّا حيوتنا الدنيا نموت ونحيى وما يهلكنا إلّا الدهر وما لهم بذلك من علم إن هم إلّا يظنون ». وقوله (٢٠: «إنّ الذين كفروا سواء عليهم ءأنـذرتهم أم لم تـنذرهم لا يؤمنون ». فهؤلاء كفروا وجحدوا بغير علم. والحديث طويل، أخـذت مـنه مـوضع الحاجة ) (٨٠).

﴿ خَتَمَ اللهُ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ وَعَلَىٰ سَمْعِهِمْ وَعَلَىٰ أَبْصَارِهِمْ غِشَاوَةٌ ﴾ : بيان و تأكيد للحكم السابق، أو تعليل له.

و «الختم » قريب من الكتم ، لفظاً ، لتوافقهما في العين واللام ومعنى ؛ لأنّ «الختم » على الشيء يستلزم كتم ما فيه ، فيناسبه في اللازم .

و «الغشاوة» فعالة. من غشاه إذا غطاه. بنيت لما يشتمل على الشيء كالعصابة والعمامة. ولا ختم ولا تغشية، ثُمّ (٩): على الحقيقة، بل على سبيل المجاز والاستعارة. فإن كان المشبّه به في «ختم الله على قلوبهم» المعنى: المصدري الحقيقي للختم،

٢. من المصدر.

١. البقرة /٦.

٤. المصدر: وجوه.

٣. تفسير القميء ٣٢/١.

٦. الجائية / ٢٤.

٥. المصدر: بجحود.

٨. ما بين القوسين ليس في أ.

٧. البقرة / ٦.

٩. ثُمَّ أي: هناك.

والمشبّه إحداث حالة في قبلوبهم مانعة من نفوذ الحق فيها، كنان طرفا التشبيه مفردين(١)، والاستعارة مصرّحة.

وإن جعل المشبّه به هيئة مركبة منتزعة من الشيء والختم الوارد عليه ومنعه صاحبه من الانتفاع به ، والمشبه هيئة منتزعة من القلب والحالة الحادثة فيه ومنعها صاحبها عن الانتفاع به في الأمور الدينية (٢) ، كان طرفا التشبيه مركبين والاستعارة تمثيلية . قد افتصر فيها من ألفاظ المشبّه به ، على ما معناه عمدة في تصوير تلك الهيئة واعتبارها - أعني : المختم - وباقي الألفاظ منوي مراد وإن لم يكن مقدراً في نظم الكلام ، والاقتصار على بعض الألفاظ للاختصار في العبارة (٣) وتكثير محتملاتها ، بأن يحمل تارة على التشبيه و تارة على التمثيلية وأخرى على غيرهما ، ولو صرح بالكلّ ، تعيّنت التمثيلية . وإن قصد تشبيه قلوبهم بأشياء مختومة ، وجعل ذكر «الختم» الذي هو من روادف المشبّه به المسكوت عنه تنبيهاً عليه ورمزاً ، كان من قبيل الاستعارة بالكناية . وقس عليه قوله : «وعلى أبصارهم غشاوة».

والمعتزلة لمّا اضطرّت في معنى ظاهر الآية ، ذكروا له وجوهاً من التأويل :

منها: أنّ القوم لمّا أعرضوا وتمكّن ذلك في قلوبهم حتى صار كالطبيعة لهم، شبه بالوصف الخلقي المجبول عليه.

ومنها: أنّ المراد «بالختم»: وسم على (٤) قلوبهم بسمة تعرفها الملائكة ، فيبغضونهم ، ويتنفّرون عنهم . وعلى هذا يحمل كلّ ما يضاف إلى الله من طبع وإضلال . يبدل (٥) على هذا التأويل ما روي في تفسير الحسن العسكري على (٢) عن الصادق على أنّه قال: إنّ رسول الله تَنَافِي لما دعا هؤلاء المعيّنين (٧) في الآية المقدمة (٨) ،

٢. أ: الدنيوية.

٤. ليس في أ.

٦. تفسير العسكري ﷺ ، ٩٩.

٨. المصدر: المتقدمة.

١. في ج: منفردين.

٣. أ:العبادة .

٥. في ج: ويدلّ.

٧. في النسخ: المعينين، والمثبت من المصدر.

[في قوله: إنّ الذين كفروا سواء عليهم ءأنذرتهم أم لم تنذرهم لا يؤمنون] (١) وأظهر لهم (٣) تلك الآيات، فقابلوها بالكفر، أخبر الله على آلهم (٣) بأنّه «ختم الله على قلوبهم وعلى سمعهم » ختماً يكون علامة للملائكة (٤) المقربين القرّاء لما في اللوح المحفوظ من أخبار هؤلاء المذكورين فيه أحوالهم، حتى إذا ننظروا إلى أحوالهم وقلوبهم وأسماعهم وأبصارهم (٥)، شاهدوا ما هنالك (١) من ختم الله تكات عليها از دادوا بالله معرفة، وعلموا بما يكون قبل أن يكون (٧) يقيناً.

قال(^): فقالوا: يا رسول الله! فهل من عباد الله من يشاهد هذا الختم كما يشاهده(٩) الملائكة ؟

فقال رسول الله عَلَيْقَالُمُ : بلى، محمّد رسول الله يشاهده (١١) بـإشهاد (١١) الله وَالله وَالله وَالله وَالله ويشاهده من أمّته أطوعهم لله وَ الله وأشدٌهم جداً (١٣) في طاعة الله وأفضلهم في دين الله. فقالوا: من هو ، يا رسول الله ؟ ــوكلّ منهم تمنّى أن يكون هو ــ.

فقال رسول الله عَنَا الله عَنَا الله عَنَا الله عَنا الله عند عند الله عنه المناء، يوفقه للأعمال الصالحة تكرمه لها(١٤)، فيبلغه أفضل الدرجات وأشرف المراتب. إنّ الله سيكرم بذلك من تريكموه (١٥) في غد، فجدوا في الأعمال الصالحة. فمن وفق الله

١. من المصدر.

٣. من المصدر. ٤. أ: الملائكة.

٥. ليس في المصدر: هؤلاء.

٧. ليس في المصدر وفيه يوجد كذا: المختومين على جوارحهم يجدون على قروه من اللـوح المحفوظ ،
 وشاهدوه في قلوبهم وأسماعهم وأبصارهم ، أزادوا نعم الله بالغائبات .

٨. ليس في المصدر. ٩. النسخ: يشاهدها.

١٠. النسخ: يشاهدها. ١٠. أ: بشهادة.

١٢ ليس في أ. ١٣

١٤. في ج:بها. ١٥. أوج: يريكموه.

له(١) ما يوجب عظيم كرامته عليه(٢)، فللَّه عليه بذلك الفِضل العظيم.

قال: فلما أصبح رسول الله عَلَيْكُ وغص مجلسه بأهله، وقد جـد بـالأمس كـل مـن خيارهم في خير عمله وإحسانه إلى ربّه و٣٠ قـدم يـرجـو أن يكـون هـو ذلك الخـير الأفضل، قالوا: يا رسول الله! من هذا؟ عرّفناه بصفته، وإن لم تنصّ لنا على اسمه.

فقال رسول الله عَلَيْهُ : هذا الجامع للمكارم، الحاوي للفضائل، المشتمل على الجميل. ثمَّ بعد ذكر كلام طويل، مشتمل على كرامات ومجاهدات وقعت في تلك الليلة من أميرالمؤمنين على ذكر أنه (4) قال رسول الله على الله على الله على الله على الله على الله علم الله

فنظر إلى عبدالله بن أبيّ وإلى سبعة من اليهود، فقال: شاهدت ختم الله على قلوبهم وأسماعهم<sup>(٥)</sup>.

فقال رسول الله عَلِينا : أنت يا على! أفضل شهداء الله في الأرض بعد محمد رسول الله .

قال: فذلك قوله تعالى: «ختم الله على قلوبهم وعلى سمعهم وعلى أبـصارهم غشاوة» تبصرها الملائكة فيعرفونهم بها، ويبصرها رسول الله محمّد (٢٠)، ويبصرها خير خلق الله بعده علىّ بن أبيطالب.

وفي عيون الأخبار (٧): بإسناده إلى ابراهيم بن أبي محمود، قال: سألت أبا الحسن الرضا الله عن قول الله على الله على قلوبهم وعلى سمعهم ».

قال: «الختم» هو الطبع على قلوب الكفار ، عوقبة على كفرهم ، كما قال(^) ﴿إِنَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال «بل يطبع الله عليها بكفرهم فلا يؤمنون إلَّا قليلا»(١٠).

٢. ليس في المصدر.

١. ليس في المصدر .

٤. ليس في أ.

٣. ليس في المصدر .

٥. المصدر: على سمعهم وعلى أبصارهم غشاوة. ٦. في ج بعد رسول الله : عُلِيْرُالُهُ .

٧. عيون الأخبار، ١٢٣/١.

٨. في ج: قال الله.

٩. النساء / ١٥٥.

١٠. ليس في أ.

و «على سمعهم » يحتمل أن يكون معطوفاً على «قلوبهم» ومعطوفاً عليه لـ «على المصارهم». ورُجّح الأول بقوله (١): «وختم على سمعه وقلبه وجعل على بمصره غشاوة». وبالوقف «على سمعهم» اتفاقاً، ولأنهما لماكان إدراكهما من جميع الجوانب، جعل المانع عنه بما يكون كذلك لظهور أنّ الغشاء (٢) يكون بين المرئي والرائي.

وكرّر الجار للدلالة على أنّ الختم يتعلّق بكل واحد منهما بالاستقلال ، فيكون أشدّ ، ولأن تعلّق فعل بمجموع أمرين لا يستلزم تعلّقه بكل واحد .

وإفراد «السمع» للأمن من اللبس مع الخفة والتفنّن، أو لأنّه في الأصل مصدر، وهو لا يجمع، أو على تقدير مضاف، أي: مواضع سمع، أو لرعاية المناسبة بين المدرِك والمدرّك، فإنّ مدرك السمع واحد، وهو الصوت، ومدركاتهما أنواع.

وقرئ: «وعلى أسماعهم».

ووجه الترتيب: أنّه تعالى لما ذكر هذه الطائفة أوّلاً بالكفر وثانياً باستواء الإنذار وعدمه عليهم، فالختم على قلوبهم ناظر إلى كفرهم؛ لأنّ الكفر والإيمان من صفات القلب. والختم على سمعهم ناظر إلى ذلك الاستواء؛ لأنّ محل ورود الإنذارات ليس إلّا السمع. ولمّا حكم عليهما بالختم، فصار مكان أن يقال: علمنا وقوع الختم عليهما: ألم يكن لهم أبصار يبصرون بها الآيات الظاهرة والمعجزات الباهرة؟ فقال: «وعلى أبصارهم غشاوة». ولمّا لم يكن في نظم الكلام ما ينظر إليه التغشية. غير الأسلوب.

و «البصر » قوة أودعت في ملتقى العصبتين المجوفتين، النابتتين (٣) من مقدم الدماغ، وقد يطلق على العضو. وكذلك «السمع»، وهو قوة أودعت في باطن الصماخ (٤).

وه غشاوة »، مرفوع مبتدأ و « على أبصارهم » خبره عند سيبويه . و فاعل الظرف عند

٣. أ: النابتين.

٣. أ: الفناء .

١. الجائية / ٢٣.

الصماخ: قناة الأذن التي تفضى إلى طلبته.

الأخفش لاعتماده على ما قبله ، ويؤيده العطف على الجملة الفعلية .

وقرئ بالنصب، على معنى وجعل على أبصارهم غشاوة. أو على حــذف الجــار، وإيصال الفعل نفسه إليها، والمعنى: وختم على أبصارهم بغشاوة.

وقرئ بالضم والرفع ، وبالفتح والنصب.

و (۱)«غشوة» بالكسر، مرفوعة. و (بالفتح، مرفوعة )(۲) و منصوبة.

و الأعشى، وهو الذي لا ين الغير معجمة (٤). من العشا، مصدر الأعشى، وهو الذي لا يبصر بالليل.

## ﴿ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ ٢: وعيد وبيان لما يستحقّونه.

« والعذاب » كالنكال ، بناءً ومعنى . يقال : أعذب عن الشيء ونكل : إذا أمسك عنه . ومنه الماء العذب ؛ لأنّه يقمع العطش ويردعه . فسمّي « العذاب » عذاباً ؛ لأنّه يسردع الجاني عن المعاودة إلى الجناية . ثم اتّسع ، فأطلق على كل ألم شديد وإن لم يكن نكالاً ، أي : عقاباً يرتدع به الجانى عن المعاودة .

وقيل (٥): اشتقاقه من التعذيب، الذي هو إزالة العذب (٢) كالتغذية والتمريض ».

أو من العذبة ، وهي القذاة . وماء ذو عذب ، أي: كثير القذى . فكما أنّ القذاة تنغص (٧) الماء كذلك (٨) العذاب ينغص (٩) العيش .

أو من أعذب حوضك ، أي: انزع ما فيه من قذى . فكذلك العنذاب ينزع (١٠) من الجانى ما فيه من الجناية .

٢. ليس في أ.

٤. في ج: المعجمة.

٦. أ: العذاب.

٨. في النسخ: وكذلك!

١٠. أ:نزع.

١. أي: وقرئ.

٣. أي: وقرئ.

٥. أنوار التنزيل، ٢١/١\_٢٢.

٧. أ: تنقص.

٩. أ: ينقص.

أو من العذوبة ؛ لأن عذاب كلّ أحد مما(١) يستعذبه به ضدّه ، فعذاب الكافرين مما يستعذبه المؤمنون.

و «العظيم » ضد الحقير ، والكبير ضد الصغير . كما أنّ الحقير دون الصغير ، فالعظيم فوق الكبير .

قيل (٢): ومعنى التوصيف به: أنّه إذا قيس بسائر ما يجانسه، قصر عنه جميعه وحقر بالإضافة إليه. ومعنى التنكير في الآية أنّ على أبصارهم غشاء (٣) ليس مما يتعارفه الناس، وهو التعامي عن الآيات. ولهم من الآلام العظام نوع [عظيم، لا](٤) يعلم كنهه إلّا الله تعالى، أي: في الآخرة.

وقال بعضهم: إنّ لهم عذاباً في الدنيا والآخرة ؛ لأنّ عذابهم الأخروي ليس إلّا صور اعتقاداتهم ونتائج أعمالهم من دركات النيران وما فيها من الآلام كانت في الدنيا معاني فصارت في الآخرة صوراً، فهم دائمون فيها. لكنهم لا يتألّمون بها في الدنيا لكثافتهم (وغلظ حجابهم)(٥). والذين صاروا في الدنيا أهل الآخرة يرونهم داخلين في النار، وما فيها من أنواع العذاب.

قال بعض الصوفية: وإذ قد علمت ما بيّن لك من المعاني الظاهرة ، فألق سمعك تسمع بطناً من بطونها:

فنقول: "إنّ الذين كفروا» خرجوا() من الإيسمان الرسمي المنوط بغيبتهم عن المؤمن به، و دخلوا في الكفر الحقيقي بستر وجوداتهم في الفناء في الله. "إن أنذرتهم » بسوء عاقبة ارتدادهم من هذا الكفر إلى ذلك الإيسمان، "أم لم تنذرهم » فهما سيّان عليهم (٧)؛ لأنّهم "لا يؤمنون »، أي: لا يرجعون إلى الإيسمان الرسمي أبداً؛ لأن الفاني

ا. ليس في أ.

٢. نفس المصدر ، ٢٢/١.

٣. في المصدر: «نوع غشاوة» بدل «غشاء».

٤. من المصدر .

٥. ليس في أ.

٦. أور:أي خرجوا.

٧. أ: لهم عليهم.

لا يرد. وكأنّه إلى هذا الإيمان والكفر أشار من قال:

كفرت بدين الله والكفر واجب(١) لديّ وعسند المسلمين قبيح

«ختم الله على قلوبهم»، فلا يدخل فيها شيء مما سوى الله وإن دخل فيها شيء فهو صورة من صور تجلّياته انخلعت من لباس الغيرية. وختم «على أسماعهم» فلا يسمعون شيئاً مما سواه، فإنّه المتكلم على ألسنة الموجودات. فكلّما يسمعونه بلسان الحال أو المقال، فهو من صور كلامه لا غير.

و «على أبصارهم غشاوة» مانعة من رؤية غيره سبحانه. فكلّما يرونه ليس إلّا من صور تجلّياته، تجلّي به على نظر شهودهم.

«ولهم عذاب» أي: أمر يعدّه (٢) المحجوبون عذاباً. وهو استهلاكهم في الوجود الحق، وإمساكهم عن اللذات العاجلة والراحات الآجلة.

«عظيم» أي: جليل قدره، لا يعرفه إلّا من ذاقه (٣).

(وفي كتاب الاحتجاج (٤) للطبرسي الله : بإسناده إلى أبي محمّد العسكري الله أنّه قال في قوله تعالى : لاختم الله على قلوبهم وعلى سمعهم وعلى أبصارهم غشاوة ولهم عذاب عظيم »، أي : وسمها بسمة يعرفها (٥) من يشاء من ملائكته إذا نظروا إليها ، بأنهم الذين لا يؤمنون . لا وعلى سمعهم »كذلك بسمات (٢) لا وعلى أبصارهم غشاوة ». وذلك لما أعرضوا عن النظر فيما كلفوه ، وقصروا فيما أريد منهم ، وجهلوا ما لزمهم من الإيمان [به] (٧) ، فصاروا كمن على عينيه غطاء لا يبصر ما أمامه . فإن الله الله يتعالى عن العبث والفساد وعن مطالبة العباد بما منعهم بالقهر منه ، فلا يأمرهم بمغالبته ولا بالمصير إلى ما قد صدّهم بالقسر عنه .

٤. الاحتجاج، ٢٦٠/٢.

٦. في ج: سمات.

\_\_\_\_\_

١. ليس في أ. ٢. أ: بعده.

٣. أ: ذاته.

٥. النسخ: يعرف.

٧. من المصدر .

[ثم ](١) قال: «ولهم عذاب عظيم» يعني: في الآخرة، العذاب المعدّ للكافر، وفي الدنيا \_أيضاً \_لمن يريد أن يستصلحه بما نزل(٢) به من عذاب الاستصلاح لينبّهه لطاعته، أو من عذاب الاصطلام(٣) ليصيّره إلى عدله وحكمته)(٤).

﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَقُولُ آمَنًّا ﴾ : لإنشاء الإيمان. أو للإخبار بوقوعه فيما مضي.

وإفراد الضمير في «يقول» بالنظر إلى اللفظ، وجمعه فيما بعدُ بالنظر إلى المعنى؛ لأنهم في قولهم: « آمنا» بمنزلة شخص واحد، لا تفاقهم عليه في (٥) غير اختلاف. وأمّا إتيانهم بما ينافي الإيمان، فالتعدد فيه ممكن، بل واقع. فذلك لوحظ فيه جهة كثرتهم بإيراد ضمير الجماعة.

و «الناس» اشتقاقه من الأناس، حذفت همزته تخفيفاً [و] (١) منه انسان وأناس وأنس. وحذفها (١) مع لام التعريف واجب، لا يكاد يقال: الأناس. وهو مأخوذ من الأنس - بالضم - ضد الوحشة ؛ لأنهم مدنيّون بالطبع، يستأنسون بأمثالهم أشد استئناس. أو من الإنس - بالكسر - بمعنى الايناس، وهو الابصار.

قيل: وهذا أشبه ليناسب المقابل، أعني: الجن؛ لأنّهم سمّوا به لاجتنانهم. ويوافق اسمه الآخر، أعني البشر؛ لأنّه من البشرة (^) ظاهر الجلد.

وذهب الكسائي إلى أنّه من نون وواو وسين. والأصل: نوس. فـقلبت الواو ألفـاً. لتحرّ كها وانفتاح ما قبلها. والنوس: الحركة.

وقيل (٩): «من نسي، فقلبت اللام إلى موضع العين فصارت نيس (١٠)». ثم قلبت الياء ألفاً. سموا بذلك لنسيانهم. فوزنه على الأول عال، وعلى الثالث فلع.

١. من المصدر .

من المصدر .
 المصدر : ينا
 الاستيصال .
 الاستيصال .

٥. في ج:من. ٦. من

٧. أي:الهمزة.

٩. تفسير البحر المحيط، ٥٢/١.

٢. المصدر: ينزل.

٤. ما بين القوسين ليس في أ.

٦. من ج: روجوده هو الصحيح.

٨. أ:البشيرة.

١٠. أ: فصار نيسا.

قيل: لا يجب في كل لفظ أن يكون مشتقًا من شيء آخر ، وإلّا لزم التسلسل. وعلى هذا، لا حاجة إلى جعل لفظ «الانسان» مشتقًا من شيء آخر.

ورد بأنّ المقصود من ذلك، تقليل اللغات بحسب الوسع، ولا شك أنّ الألفاظ المتعددة إذا ردّت إلى أصل واحد صارت اللغات أقلّ.

و «اللام» فيه لتعريف الجنس. أو العهد، إشارة إلى «الذين كفروا» أي: المصرين على الكفر مطلقاً، أو مقيداً بكونهم غير ماحضين، أو جماعة معهودين منهم. فلها أربع احتمالات.

و « مَن » في « مَن يقول » إمّا موصولة ، أو موصوفة (١). إمّا لتعريف الجنس ، أو العهد ، إشارة إلى جماعة معهودين ؛ كابن أبيّ وأضرابه . ففيها ثلاثة احتمالات ، يحصل من ضربها في أربع احتمالات اثناعشر وجهاً. فعليك بالتأمل حتى يظهر وجهها .

ثمّ المراد «بالذين كفروا» إن كان ناساً معهودين ماحضين للكفر غير منافقين. أو الجنس المخصوص مما عدا المنافقين، إمّا بقرينة المقابلة، أو لتبادر الفهم إليه من إطلاق المعرّف بلام الجنس. فالمقصود من هذه الآيات استيفاء الأقسام، حيث ذكر أولاً المؤمنين (٢)، ثمّ الماحضين ثمّ المنافقين.

وإن كان المراد بهم ما يعمّ الماحضين والمنافقين ، فذكر المنافقين من قبيل ذكر الخاص بعد العام ؛ لكمال الاهتمام بالنداء على تفاصيل صفاتهم الذميمة (٣) وأعمالهم الخبيثة ، لكونهم أخبث الكفرة وأبغضهم إليه تعالى ؛ لأنّهم خلطوا الإيمان بالكفر تمويهاً وتدليساً ، وبالشرك استهزاء وخداعاً .

و «القول»: هو التلفظ بما يفيد. ويقال: بمعنى المقول، وللمعنى المتصور في النفس والمعبر عنه باللفظ وللرأي (٤) والمذهب مجازاً.

١. في ج: إمّا موصوفة أو موصولة. ٢. المتن: للمؤمنين.

٣. أ: الذمية .

٤. هكذا في أنوار التنزيل ٢٢/١، وج. وهو الصحيح. وفي النسخ: والرأي.

وقصة المنافقين، معطوفة على قصة الذين كفروا. وليس ذلك من باب عطف جملة على جملة على جملة ليطلب مناسبة الثانية مع السابقة، بل من باب ضم جمل مسوقة لغرض إلى آخر مسوقة لآخر، وشرطه المناسبة بين الغرضين. فكلما كانت المناسبة أشد (١) وأمكن، كان العطف بينهما أشد وأحسن.

قال بعض المفسرين (٢): هذه الآية مع الاثني عشر الآيات التي بعدها أنزلت في ذم المنافقين ، الذين أظهروا الإيمان وأبطنوا الكفر لمصالح دعتهم إلى ذلك.

ثمَ قال: ودخل فيهم من كان على صفة النفاق حال نزول الآية واشتهر به ، أو كان ولم يشتهر ، وظهر بعد ذلك نفاقه وخبثه ، أو حدث النفاق (٣ بعد ذلك في زمان النبي الميلاك أو بعد زمانه عليه (٤) أو بعد زمانه . فإنّ كل هؤلاء مصداق هذه الآيات .

ثمّ قال: ولا يتوهّم أنّه يلزم في الدخول تحقّق المخاطبات التي ذكرت في الآيات الآتية، فيخرج من لم يتحقّق فيه تلك الأقوال. فلا يمكن أن يقال: إنّ (٥) الآيات نزلت فيهم؛ لأن الشرطية لا تقتضى وقوع الطرفين.

أقول: يظهر من كلام ذلك الفاضل، أنّ «إذا» الواقعة في تلك الآيات شرطية. ويرد احتمالها التأمل الصادق في تلك الآيات. ويحتمل أن يكون المراد منه الخلفاء الثلاثة مع شيعتهم.

(يدل على ذلك ما روي عن أبي محمّد العسكري الله المنهود الآيات المعروف أمير الآيات الباهرة (١٠): قال العالم (١) موسى بن جعفر الله الله الله الله الله المنهود المعروف ، قال (١٠): يا عباد الله! عليّ بن أبي طالب الله في يوم الغدير موقفه المشهور المعروف ، قال (١٠): يا عباد الله! أنسبوني.

١. في ج: أشهد.

٣. ليس في ج.

في ج: تلك.

٧. مابين القوسين ليس في ج.

٩. في ج بعد «الباهرة»: قال الإمام على .

٢. وهو الزمخشري ،انظر الكشاف ٥٤/١.

في ج: صلّى الله عليه وآله.

٦. تفسير العسكري الله ١١١٠.

٨. تأويل الآيات الباهرة، ٣٤/١.

١٠. أ: ثمّ قال.

فقالوا: أنت محمّد بن عبدالله بن عبدالمطلب بن هاشم بن عبد مناف.

ثمّ قال: أيها الناس! ألست أولى بكم من أنفسكم(١)، وأنا مـولاكـم وأولى(٢) بكـم منكم بأنفسكم؟

قالوا: بلي، يا رسول الله!

فنظر إلى السماء، وقبال: اللّهم اشهد. يـقول هبو (٣) ذلك ثـلاثاً، ويـقولون ذلك ثلاثاً(٤).

ثمّ قال: ألا من(٥)كنت مولاه وأولى به، فهذه علي مولاه وأولى به. اللّهمّ وال من والاه، وعاد من عاداه، وانصر من نصره، واخذل من خذله.

ثم قال: قم يا أبابكر! فبايع له(٢) بإمرة المؤمنين.

ثمَ قال: قم يا عمر! فبايع له بإمرة المؤمنين (١٥/١).

فقام، فبايع له بإمرة المؤمنين(٩).

ئم قال بعد ذلك لتمام التسعة من رؤساء (١٠) المهاجرين والأنصار ، فبايعوه كلهم . فقام من بين جماعتهم عمر بن الخطاب ، فقال : بخ بخ يا ابن أبي طالب! أصبحت (١١) مولاي ومولى كل مؤمن ومؤمنة .

ثمّ تفرّ قوا عن ذلك. وقد أكّدت(١٣) عليهم العهود والمواثيق.

ئمَ إِنَّ قوماً من متمرَّديهم وجبابرتهم تواطئوا(١٣) بينهم: لئن كانت لمحمَّد عَيَّ اللهُ (١٤)

٢. المصدر: مولاكم أولى. ٣. ليس في أ.

المصدر: يقول هؤلاء ذلك وهو يقول.
 المصدر: فمن.

٦. ليس في أ. ٧. ليس في أ.

٨. في ج بعد «بإمرة المؤمنين » هكذا: ثمّ قال: قم يا عمر! فبايع له بإمرة المؤمنين. فقام، فبايع له بإمرة المؤمنين. (وأسلوب ج هو الأصحّ).
 ٩. ليس في أ.

١٠. أ: لرؤساء.

١٢. المصدر: وكدت. ١٣. أ: وطنوا.

١٤. ليس في ج. والأظهر عدم وجودها.

١. المصدر: ثمّ قال: أيها الناس! ألست أولى بكم من أنفسكم بأنفسكم، قالوا: بلي. قال مَنْ اللهُ المُنْ ا

الجزء الأوّل / سورة اليقرة . . . . . . . . . .

كائنة لندفعنّ (١) هذا الأمر عن (٢) على، ولا نتركه (٣) له.

فعرف الله تعالى ذلك(1) من قلبهم. وكانوا يأتون رسول الله تَهَالِيُّ ويقولون: لقد أقسمت علينا(٥) أحب الخلق(٦) إلى الله وإليك والينا، فكفيتنا بــه مــؤنة الظلمة لنــا والجبارين في سياستنا. وعلم الله تعالى من قلوبهم خلاف ذلك من مواطأة بمعضهم لبعض، أنَّهم على العداوة مقيمون ولدفع الأمر عن مستحقَّه مؤثرون.

فأخبر الله الله الله محمّداً عنهم، فقال: يا محمّد! « ومن الناس من يتقول أمنًا بالله » الذي (٧) أمرك بنصب على إماماً وسائساً (٨) ولأمّتك مدبّراً (١)، «وما هم بمؤمنين» بذلك، ولكنهم يتواطؤون على إهلاكك وإهلاكه (١٠)، ويوطِّئون أنفسهم على التمرِّد على على إن كانت بك كائنة.

﴿ بِاللهِ وَبِالْيَوْمِ الْآخِرِ ﴾: أي بالمبدأ والمعاد، اللذين هما المقصود الأعظم من الإيمان. ولهذا اختُصًا بالذكر.

والمراد «باليوم» الذي هو اسم لبياض النهار : زمان ممتدّ من وقت الحشر إلى الأبد، أو إلى زمان استقرار كلِّ في مستقره من الجنة والنار . وهذا أشبه بـاليوم الحـقيقي فـي تحقِّق الحد من الطرفين.

وأمّاكونه «آخراً»، فلتأخّر (١١) هذين الزمانين عن الأيّام الدنيوية المنقضية.

وقيل في الثاني: لأنّه آخر الأوقات المحدودة(١٢) الذي لا وقت بعده.

ورد بأنَّه لا شك أنَّ في كل من الجنة والنار أحوالاً وحوادث كـلَّية يــمكن تــحديد

١. المصدر : ليدفعن .

٣. المصدر: ولا بتركونه.

ه. أ: علياً.

٧. ليس في أ.

٩. المصدر: ومدبراً. وفي ج: هلاكك وهلاكه.

١١. ر: فلتأخره من.

٢. المصدر: من.

ليس في أ.

٦. المصدر: خلق الله.

٨. ليس في المصدر.

١٠. ليس في المصدر.

١٢. الكشاف ٥٦/١، أنوار التنزيل، ٢٢/١.

الأوقات بها، وقد شهدت الكلمات النبوية بوجودها. اللّهمّ إلّا أن يقال: المنفيّ، هـو الحد المشهور غاية الاشتهار.

وفي تكرير «الباء» ادّعاء الإيمان بكل واحد على الأصالة والاستحكام.

﴿ وَمَا هُمْ يِمُومِنِينَ ﴾ ۞: نفي لما ادّعوا. والأصل يقتضي أن يقول: «وما آمنوا» ليطابق قولهم، لكنه قدم المسند إليه وجعل المسند صفة، فصارت الجملة اسمية غير دالة على زمان (١)؛ لأنّ في ذلك سلوكاً لطريق الكناية في ردّ دعواهم الكاذبة. فإنّ انخراطهم في سلك المؤمنين وكونهم طائفة من طوائفهم، من لوازم ثبوت الإيمان الحقيقي لهم. وانتفاء اللازم، دلّ على انتفاء الملزوم. ففيه من التأكيد والمبالغة ما ليس في الملزوم ابتداء. وأيضاً فيه مبالغة في نفي اللازم، بالدلالة على دوامه المستلزم لانتفاء حدوث الملزوم مطلقاً. وأكد ذلك النفي «بالباء» أيضاً، وأطلق الإيمان لزيادة التأكيد على معنى المهر ليسوا من الإيمان في شيء. أو أراد: وما هم بمؤمنين بالله وباليوم الآخر، بقرينة ما أجيب به عنه، ولما اعتبر التأكيد والاستمرار بعد ورود النفي، لم يفد إلا تأكيد النفي. واستدلّ من ذهب إلى أنّ الإيمان ليس هو الإقرار فقط بالآية.

وأقول: الآية تدلّ على أنّ من ادّعى الإيمان، وخالف قلبه لسانه بالاعتقاد، لم يكن مؤمناً. ولا تدلّ على أنّ من تكلّم بالشهادتين بـدون الاعـتقاد، لم يكـن مـؤمناً. وهـو المتنازع فيه.

(وأيضاً يجوز أن يكون قولهم: « آمنًا» لإخبار الإيمان، لا لإنشائه )(٢).

وقوله: «وما هم بمؤمنين » جملة متعلّق خبره محذوف. والتقدير: وما هم بمؤمنين بالله واليوم الآخر، أو بشيء من الأشياء.

فعلى الأول، وجهه ظاهر.

وعلى الثاني، توجيهه: أنَّ نفي الإيمان منهم مطلقاً، مع أنَّ منافقي أهل الكتاب كانوا

١. أ: على ذات زمان.

مؤمنين بالله واليوم الآخر، بناء على أنّ إيسمانهم (كلاً إيسمانهم) (١) لاعتقاد التشبيه، واتخاذ الولد، وأنّ الجنة لا يدخلها غيرهم، وأنّ النار لا تمسّهم إلّا أيّاماً معدودة. فلو قالوا ما قالوه (٢)، لاعلى وجه الخداع والنفاق وعقيدتهم هذه لم يكن إيماناً، كيف وقد قالوه تمويهاً على المسلمين وتهكماً بهم، فظهر من ذلك أنّ إطلاق رفع الإيجاب الكلّي والسلب الكلّي في هذه الحملية، مسامحة ارتكبها العلامة السبزواري، حيث قال في توجيه التقدير الثاني: إنّ قولهم هذا، كناية عن تصديقهم بجميع الشرائع. فإذا لم يؤمنوا ببعض، صدق رفع الإيجاب الكلّي.

مع أنّه يمكن أن يقال: عدم الإيمان بالبعض ،كاشف عن عدم الإيمان بالكلّ . فيصحّ السلب الكلّي على أنّه يرد احتمال أن لا يكون قولهم هذا كناية عن الإيمان بالجميع . وأيضاً ، لو قدر المتعلّق خاصاً بقرينة سابقة ،كان رفعاً للإيجاب الكلّي ، فلا حاجة حينئذ إلى تقدير عمومه . فليتأمّل .

وأقول: يحتمل أن يكون قوله: «بمؤمنين» غير متعدّ إلى شيء أصلاً. والمعنى: ليس لهم وجد حقيقة الإيمان، بل ما وجد لهم من النفاق.

وفي كتاب الخصال (٣): عن الأصبغ بن نباتة ، قال: قال أمير المؤمنين عليه في حديث طويل: والنفاق على أربع دعائم: على الهوى ، والهوينا (٤) ، والحفيظة (٥) ، والطمع .

فالهوى (٢) على أربع شعب: على البغي ، والعدوان ، والشهوة ، والطغيان . فمن بغي ، كثرت (٢) غوائله وعلاته . ومن اعتدى ، لم تؤمن بوائقه ولم يسلم قلبه . ومن لم يعزل نفسه عن الشهوات، خاض في الخبيثات. ومن طغى ، ضلّ على غير يقين . ولا حجّة له .

١. ليس في أ. ٢. في ج: ما قالوا.

٣. الخصال، ٢٣٤/١.

٤. الهوينا تصغير الهوني، مؤنث الأهوان. والمراد منه التهاون في أمر الدين و ترك الاهتمام به.

٥. والحفيظه: الحميّة والغضب.
 ٦. المصدر: والهوى.

۷. في ج: کثر .

وشعب الهوينا: الهيبة والغرّة (١)، والمماطلة (٢) والأمل. وذلك لأنّ الهيبة تردّ على دين الحق، وتفرط المماطلة في العمل حتّى يقدم الأجل. ولو لا الأمل علم الانسان حسب ما هو فيه. ولو علم حسب ما هو فيه، مات من الهول والوجل.

وشعب الحفيظة: الكبر، والفخر، والحمية، والعصبية. فمن استكبر، أدبر. ومن فخر، فجر، ومن حمى، أضرّ. ومن أخذته العصبيّة، جار. فبنس الأمر أمر بين الاستكبار والإدبار، وفجور وجور.

وشعب الطمع أربع: الفرح، والمرح، واللجاجة، والتكاثر. فالفرح مكروه عند الله كالوالمرح خيلاء. واللجاجة بلاء لمن اضطرّته إلى حبائل الأنام. والتكاثر لهو وشغل واستبدال الذي هو أدنى بالذي هو خير. فذلك النفاق ودعائمه وشعبه.

(وفي أصول الكافي (٣): محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن النضر بن سويد، عن يحيى الحلبي، عن معلّى بن عثمان، عن أبي بصير، قال: قال لي: إنّ الحكم بن عيينة (٤) ممّن قال الله تعالى: «ومن الناس من يقول آمنًا بالله وباليوم الآخر وما هم بمؤمنين » فليشرّق (٥) الحكم وليغرّب. أما والله! لا يصيب العلم إلّا من أهل بيت نزل عليهم جبرئيل الله (١).

﴿ يُخَادِعُونَ اللهَ وَالَّذِينَ آمَنُوا ﴾ : «الخدع » : أن توهم صاحبك خلاف ما تريد به من المكروه وتصيبه به ، مع خوف واستحياء من المجاهرة به .

وقيل: للإصابة؛ لأنّ مجرّد الإرادة لا يكفي في تحقّق الخدع.

الغفلة. ٢. المماطلة: التسويف.

۳. الكافي ۳۹۹/۱، ح ٤.

٤. المصدر: عتيبة . الحكم بن عتيبة الكوفي الكندي كان من فقهاء العامّة. وقيل: إنّه كان زيديّاً. وحكي عن ابن فضال أنّه قال: كان الحكم من فقهاء العامّة ، وكان أستاذ زرارة وحمران والطيار قبل أن يروا هذا الأمر ، وقيل: كان موجياً. مات حدود سنة ١١٥. و قد ورد في ذمّة روايات كثيرة ، منها هذه الرواية . وإن شمنت تفصيل الحال فراجع تنقيح المقال وغيره من كتب الرجال .

٥. المتن ور: فليتزق.
 ٦. ما بين القوسين ليس في أ.

وقوله: مع خوف أو<sup>(۱)</sup> استحياء ليخرج الاستدراج الذي هو من أفعال الله تـعالى، لعدم جواز الخوف<sup>(۲)</sup> والحياء عليه سبحانه.

وهو من قولهم: ضبّ خادع أو خَدِع: إذا أحسّ بالحارش ـ أي: الصائد ـ على باب جحره وأوهمه إقباله عليه من هذا الباب، ثمّ خرج من باب آخر .

وأصله: الاخفاء. ومنه المخدع، على صيغة المفعول، للخزانة. والاخـدعان، لعرقين خفيين في العنق.

وصيغة المخادعة ، يقتضي صدور الفعل من كل واحد من الجانبين متعلقاً بالآخر .
وخداعهم مع الله ليس على ظاهره ؛ لأنه لا يخفى عليه خافية ، ولأنهم لم يقصدوا
خديعته . بل المراد إمّا مخادعة رسوله ، على حذف المضاف ، أو على أنّ معاملة
الرسول معاملة الله ، من حيث أنّه خليفته ، كما قال تعالى : \* من يطع الرسول فقد أطاع
الله (٣) » . [و] «الذين يبايعونك إنّما يبايعون الله »(٤).

يدلٌ على ذلك ما روي في شرح الآيات الباهرة: عن أبي محمّد العسكري الله الله المعالم الله على وسوء عن الله على ال

فقال (٩) أوّلهم: يا رسول الله! والله ما اعتددت بشيء كاعتدادي بهذه البيعة. ولقد رجوت أن يفسح الله بها لي في قبصور الجنان، وينجعلني فيها من أفيضل النزّال والسكّان.

وقال ثانيهم: بأبي أنت وأمي يا رسول الله! ما وثقت بدخول الجنة والنجاة من النار

۲. في أ: أو .

١. في ج: و.

٤. الفتح /١٠.

النساء / ۸۰.
 تفسير العسكري ، ۱۱۳.

٦. ليس في أ.

٧. المصدر وأ: قبلهم.

٨. المصدر: فدعاهم.

٩. المصدر: وقال.

إلا بهذه البيعة . والله ما يسرّني أن نقضتها أو نكثت بعد ما أعطيت من نفسي ما أعطيت ، ولو أنّ لي(١) طلاع(٢) ما بين الثرى إلى العرش لثالي رطبة وجواهر فاخرة .

وقال ثالثهم: والله (٣) يا رسول الله! لقد صرت من الفرح بهذه البيعة والسرور (٤) والفسح من الآمال في رضوان الله (٥) وأيقنت أنّه لو كانت ذنوب أهل الأرض كلها علي ، لمحقت (٢) عني بهذه البيعة . وحلف (٧) على ما قال من ذلك ، ولعن من بلّغ عنه رسول الله ﷺ خلاف ما حلف عليه .

ثمّ تتابع بمثل هذا الاعتذار ، من بعدهم من الجبابرة والمتمردين .

قال (^) الله عَلَى لمحمّد تَنِيَّالُهُ: « يخادعون الله »، يعني ؛ يخادعون رسول الله بأيسمانهم خلاف ما في جوانحهم ، « والذين آمنوا » لذلك (٩) أيضاً ، الذين سيّدهم و فاضلهم عليّ ابن أبي طالب الله .

ويحتمل أن يقال: المقصود أنّ بينهما حالة شبيهة بالمخادعة \_ لاحقيقة المخادعة \_ صورة صنعهم مع الله من إظهار الإيمان واستبطان الكفر، وضع الله معهم بإجراء أحكام المسلمين عليهم \_ وهم عنده أخبث الكفّار \_ استدراجاً (١٠) لهم، وامتئال الرسول والمؤمنين أمر الله في إخفاء حالهم وإجراء حكم الإسلام عليهم، صورة صنع المخادعين (١١). فشبّهت تلك الصورة بهذه الصورة. فاستعمال لفظ هذه فيها إن وقع كان استعارة تصريحية، واشتقاق «يخادعون» منه استعارة تبعية.

أو (١٢) يقال: «المخادعة » محمول على حقيقتها ، لكنّها ترجمة عن معتقدهم الباطل

١. و:أنَّ لي.

٢. طلاع الشيء: ملؤه.

٣. ليس في المصدر . ٤ ليس في المصدر .

٥. المصدر: وما. ٦. أ: لمحضت.

٧. أ: خلف. ٨. المصدر: فقال.

٩. في ج:كذلك.

١٠. هكذا في أنوار التنزيل ٢٢/١، وج. وفي النسخ: واستدراجاً.

١١. أ: الخادعين. ١٢. أ: و.

وظنهم الفاسد؛ كأنّه قيل: يزعمون أنّهم يخدعون، وأنّه يخدعهم، وكذلك المؤمنون يخدعونهم.

أو يقال: المراد: يخدعون الذين آمنوا.

وذكر «الله» ليس لتعليق الخدع به، بل لمجرد التوطئة. وفائدتها التنبيه على قوة اختصاص المؤمنين بالله وقربهم منه، حتى كان الفعل (١) المتعلق بهم دونه ينصح أن يعلق به أيضاً. وكذلك الحال في «أعجبني زيد وكرمه»، فإن ذكر زيد توطئة وتنبيه على أن الكرم قد شاع فيه و تمكن ، بحيث يصح أن يسند إليه -أيضاً -الإعجاب الذي لكرمه. ومثل هذا العطف، يسمّى جارياً مجرى التفسير.

ووجه العدول عن خدع إلى خادع، قصد المبالغة؛ لأنّ المفاعلة في الأصل للمغالبة (٢)، وهي أن يفعل كلّ من الجانبين مثل صاحبه ليغلبه. وحينئذ يقوى الداعي إلى الفعل، ويجيء أبلغ وأحكم.

«ويخادعون» بدل أو بيان «ليقول»؛ لأنّه وإن كان واضحاً في نفسه، ففيه خفاء بالنسبة إلى الغرض. ولمّا كان خفاؤه باعتبار الغرض منه، اكتفى في بيانه بذكره وهمو الخداع.

ويجوز أن يكون مستأنفاً ؛ كأنّه قيل : ولِمَ يَدّعون الإيمان كاذبين ؟ فقيل : يخادعون . وكان غرضهم من المخادعة إمّا دفع المضرّة عن أنفسهم كالقتل والأسر ، أو جذب المنفعة كأخذ الغنائم ، أو إيصال (٣) المضرة إلى المؤمنين كإفشاء أسرارهم إلى أعدائهم من الكفار .

أقول: ويحتمل أن يكون معنى « يخادعون »: يريدون أن يخدعوا. إمّا لدلالة جوهر الصيغة عليه، وإمّا باعتبار أنّ الأفعال التي من شأنها أن تصدر بالإرادة والاخـتيار، إذا نسبت إلى ذوي الاختيار، فهم إرادتها.

١. أ: العقل. ٢. أ: المبالغة.

۳. أ:ابصار.

﴿ وَمَا يَخْدَعُونَ إِلَّا أَنْفُسَهُمْ ﴾: قراءة نافع وابن كثير وأبي عمرو (١).

والمعنى: أنّ دائرة المخادعة التي سبقت \_وهي المخادعة المستعارة \_للمعاملة الجارية بينهم وبين الله والمؤمنين، المشبّهة بمعاملة المخادعين.

أو المخادعة المحمولة على حقيقتها ، لكن في ظنَّهم الفاسد .

أو المخادعة الواقعة بينهم وبين الرسول.

أو بينهم وبين المؤمنين راجعة إليهم، وضررها يحيق بهم لا يعدوهم.

أو أنّهم في ذلك خدعوا أنفسهم لما غرّوها بـذلك، وخـدعتهم أنـفسهم حـيث حدّثتهم بالأماني الفارغة وحملتهم على مخادعة من لا يخفي عليه خافية.

فعلى الأول، يكون العبارة الدالّة على قصّة المخادعة مجازاً، أو كناية عن انحصار ضررها فيهم. ويحتمل أن يجعل لفظ الخداع مجازاً مرسلاً عن ضرره في المرتبة الأولى أو الثانية.

وعلى الثاني، يكون المخادعة مستعملاً في معناه حقيقة.

وقرأ الباقون: وما يخدعون.

قيل (٢): لأنَّ المخادعة لا يتصوّر إلّا بين اثنين.

أقول: نعم، لكن الاثنين أعمّ من أن يكون اثنين حقيقة أو اعتباراً. اللّهمَ إلّا أن يقال: الاثنينية الحقيقية مشروطة لحسن (٣) المخادعة.

وقرئ: «يُخدّعون «من خدّع ويَخدعون ، بفتح الياء ، والأصل يختدعون ، بمعنى : يخدعون ؛ كيقتدرون ، بمعنى : يقدرون ، فأدغم . ويخدعون ، ويخادعون ، على لفظ ما لم يسمّ فاعله . وحيننذ يكون «إلّا أنفسهم » معناه : إلّا عن أنفسهم ، على حذف حرف الجرّ . يقال : خدعت زيداً نفسه ، أي عن نفسه ؛ نحو : «واختار موسى قومه »(٤) . ويحتمل النصب على التميّز عند من يجوّز كونه معرفة .

١. أور:أبوعمر.

أنوار التنزيل، ٢٣/١.
 الأعراف/ ١٥٥.

٣. أ: بحسن،

واستعمال الخدع بناء على تضمينه معنى الصدور ، أي: مـا يـخدعون إلّا خـدعاً صادراً عن أنفسهم ، منشئاً عنها .

و «النفس»: الذات. ويقال للقلب بمعنى العضو الصنوبري: نفس؛ لأن قوام النفس بمعنى الذات بذلك. ولهذا المعنى \_ أيضاً \_ يقال للروح وللدم: نفس. وللماء؛ لفرط حاجتها إليه. وللرأي، في قولهم: فلان يؤامر نفسه، أي: يشاورها؛ لأنه ينبعث عنها تسمية للمسبّب باسم السبب، أو يشبه ذاتاً تأمره وتشير عليه، فيكون استعارة مبنية على التشبيه.

والمراد بالأنفس -هنا - ذواتهم . ويحتمل حملها على أرواحهم وأرائهم .

قيل: إنّ المختار عند المحققين من الفلاسفة وأهل الإسلام من الصوفية وغيرهم: أنّها -أي النفس -جوهر مجرّد في ذاته، متعلق بالبدن تعلّق التدبير والتصرف. ومتعلّقه - أوّلاً حهو الروح الحيواني القلبي، المتكوّن في جوفه الأيسر من بخار الغذاء ولطيفه، ويفيد قوة لها يسري في جميع البدن فيفيد كل عضو قوة بها يتم نفعه. وقد يطلق على هذا الجوهر المجرد: القلب والروح - أيضاً -. فعلى هذا يحكن أن يسراد بالأنفس: النفوس المتعلّقة بأبدانهم على سبيل الحقيقة، بأن يكون موضوعاً لهذا الجوهر المجرد؛ كما للذات. [و](١) على تقدير وضعه للذات - فقط -إطلاقه عليه إمّا بالحقيقة أو المجاز. فإنّ الذات لو كانت عبارة من (١) مجموع الجثّة والروح المجرد، فإطلاق النفس عليه من إطلاق اسم الكل على الجزء. وإن كانت عبارة عن الروح المجرد فقط - وهو الظاهر - فإنّ عليه لعلاقة واقعة بينهما. وإن كانت عبارة عن الروح المجرد فقط - وهو الظاهر - فإنّ الذات في الحقيقة ما يعبّر عنه بلفظ «أنا»، وهو الباقي من أول العمر إلى آخره، وما عداه كالعوارض بالنسبة إليه. ولا شكّ أنّ هذا الأمر، هو الروح المجرد لا الجثة، فإنّها عداه كلّ يوم تتبذّل. فعلى هذا إطلاق النفس -بمعنى الذات -عليه حقيقة، وفيما عداه مجاز.

١. من ج. ووجوده هو الصحيح.

وإذا أريد «بأنفسهم» النفوس الناطقة المتعلقة بأبدانهم، أو القلوب، أو الأرواح بمعناه (١)، فلا شك أنّ ضرر المخادعة الواقعة بينهم وبين الله والمؤمنين راجع إليها، مقصور عليها، لكن قصراً إضافياً. فإنّ ذلك الضرر يعود إلى جئتهم وقلوبهم الصنوبرية وأرواحهم الحيوانية أبضاً، فإنّ عذابهم لا يكون روحانياً فقط.

﴿ وَمَا يَشْعُرُونَ ﴾ ۞: معطوف على قبوله: «وما ينخدعون»، أو على قبوله: «يخادعون».

وقيل: معترضة ، من الشعور ، وهو إدراك الشيء بالحاسة . مشتق من الشعار ، وهو ثوب يلي شعر الجسد . ومنه مشاعر الإنسان ، أي : حواسه الخمسة التي يشعر بها ؛ لأنّها متلبّسة بجسده كالشعار . أو من الشعر ، وهو إدراك الشيء من وجه يدقّ ويخفي .

والأول أبلغ وأنسب بالمقام؛ لأنّ فيه إشعاراً بانحطاطهم عن مرتبة البهائم، حيث لا يدركون أجلى المعلومات \_أعني المحسوسات \_التي تدركه البهائم. ولذلك اخـتاره على ما يعلمون.

ومفعوله محذوف. فإمّا أن يبقدر للعلم به ، والمعنى: وما يشعرون أنّ وبال خداعهم (٢) راجع إلى أنفسهم. أو اطلاع الله عليهم. أو ينزل منزلة اللازم، ولا يبقدر له مفعول. وحينئذ إمّا أن لا يجعل كناية عنه متعلّقاً بمفعول خاص، أو يبجعل والثاني أبلغ منه.

(وفي شرح الآيات الباهرة (٤) ـ في الحديث السابق ـ : عن موسى بن جعفر المنتلا : ثمّ قال : و هما يخدعون إلّا أنفسهم ، فإنّ الله قال : و هما يخدعون إلّا أنفسهم ، فإنّ الله غني (٢) عن نصرتهم . ولو لا إمهاله لهم (٧) ، لما قدروا عملي شيء من فجورهم

٢. في ج: إخداعهم.

٤. تفسير العسكري عليه ١١٤؛ تأويل الآيات، ٣٦/١.

٦. المصدر: غني عنهم.

١. ليس في ج.

٣. أ: والثاني أبلغ والثالث أبلغ منه.

٥. ليس في المصدر ؛ أي « يخدعون أنفسهم ».

٧. النسخ: أمهالهم.

وطغيانهم. «وما يشعرون» أنّ الأمركذلك، وأنّ الله يطلع نبيّه على نـفاقهم وكـفرهم وكذبهم، ويأمره بلعنهم في لعنة الظالمين الناكثين. وذلك اللعن لا يفارقهم في الدنيا، يلعنهم خيار عباد الله. وفي الآخرة يبتلون بشدائد عذاب(١) الله.

وفي كتاب ثواب الأعمال(٣): بإسناده إلى مسعدة بن زياد، عن جعفر بن محمّد، عن أبيه المؤليلة : أنّ رسول الله عَبَالِيَّةُ سئل فما(٣) النجاة غداً ؟

قال: إنّما النجاة في أن لا تخادعوا الله، فيخدعكم. فإنّه من يخادع الله يخدعه ويخلع (1) منه الإيمان، ونفسه يخدع لو يشعر.

قيل به: وكيف(٥) يخادع الله؟

قال: يعمل ما أمره الله عَلَىٰ ثمّ يريد به غيره. فاتّقوا الله والرياء، فإنّه شرك بالله.

وفي مصباح الشريعة (١): قال الصادق الله : واعلم ! إنّك لا تقدر على إخفاء شيء من باطنك عليه (١)، و تصير مخدوعاً بنفسك . قال الله تعالى : « يـخادعون الله ورسـوله (١) والذين آمنوا، وما يخدعون إلّا أنفسهم وما يشعرون »(١).

﴿ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ ﴾: جملة مستأنفة لبيان الموجب لخداعهم، وما همم فيه من النفاق. ويحتمل أن يكون مقدّرة (١٠) لعدم شعورهم.

وقرئ «مَرْض» بسكون الراء، وهو صفة توجب وقوع الخلل في الأفعال الصادرة عن موضع تلك الصفة. ويمكن اتصاف القلب به، وذلك لأنّ الانسان إذا صار مبتلياً بالحسد والنفاق ومشاهدة المكروه، فإذا دام به ذلك، صار سبباً لتغيّر مزاج القلب وتألّمه. واتصاف قلوب المنافقين بهذا التغيّر (١١)، غير معلوم. فالمراد به هنا: المعنى

١. المصدر: عقاب،

٣. المصدر، فيم، وج: فيما.

٥. المصدر: فكيف.

٧. المصدر: عليك.

٩. ما بين القوسين ليس في أ.

١١. أ: التفسير .

٢. ثواب الأعمال ٣٠٣٠.

٤. المصدر: ينزع.

۳. مصباح الشريعة ، ۲۸۱\_۲۸۲.

٨، ليس في المصدر .

١٠. في ج: مقرّرة. وهو الأظهر .

المجازي الذي هو آفته؛ كسوء الاعتقاد والكفر، أو هيئة باعثة على ارتكاب الرذائل، كالغلُّ والحسد والبغض، أو مانعة عن اكتساب الفضائل، كالضعف أو (١) الجبن والخوف؛ لأنَّ قلوبهم كانت متصغة بهذه الأعراض كلُّها.

وفي تقديم الخبر فائدتان: تخصيص المبتدأ النكرة، وإفادة الحصر ادّعاء.

﴿ فَزَادَهُمُ اللهُ مَرَضاً ﴾: معطوف على الجملة السابقة. والمعنى: أنَّه لماكان في قلوبهم مرض واستعداد للمرض، فزيد مرضهم.

والمراد «بالزيادة » الختم على قلوبهم حتّى لا يخرج شيء من هذه النقائص ، ولا يدخل شيء ممّا لها(٢) من النقائض. وإنّما أتي بالجملة الفعلية في المعطوف دون المعطوف عليه، لتجدُّد ذلك التزايد يوماً فيوماً، بخلاف أصل المرض، فإنَّه كان ثابتاً مستقرأ في قلوبهم.

ويمكن أن يراد «بالزيادة» زيادته بحسب زيادة التكاليف وتكرير الوحي و تضاعف النصر ، فحينئذ يكون إسناد الزيادة إلى الله من حيث أنّه مسبّب من فعله . أو دعانية، والمتعيّن حينئذ هو المعنى الأوّل.

و«الزيادة» يجيء لازماً ومتعدّياً إلى مفعولين ؛كما في الآية أيضاً. فحينئذ يكون مفعوله الثاني «مرضاً»، أو محذوفاً، أي: فزادهم الله مرضهم.

وقيل: الأوّل محذوف. وهو تكلّف.

﴿ وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ ﴾: قال البيضاوي (٣): أي مؤلم. يقال: ألم فهو أليم، كوجع فهو وجيع(٤). وصف به العذاب للمبالغة ، كقوله :

## تحيئة بينهم ضرب وجيع

وردّ بأنَّ فعيل بمعنى مفعل ، اسم فاعل غير ثابت ، على ماسيجيء في قوله: «بديع

١. في ج: و. ۲. في ج: له. ٣. أنوار التنزيل، ٢٤/١.

٤. أ:كرجع فهو رجيع.

السموات والأرض (() فهو بمعنى المؤلم ، اسم مفعول ، كوجع فهو وجيع بمعنى الموجع . وإنّما أسند إلى العذاب ؛ لأنّه من ملابسات فاعله الذي هو المعذب ؛ كما أسند الربح إلى التجارة في قوله تعالى (٢): «فما ربحت تجارتهم » لأنّها من ملابسات التاجر . وفيه مبالغة و تنبيه على أنّ الألم بلغ الغاية بحيث عرض لصفة المعذب ، كما عرض له . وعلى هذا يكون المجاز في الإسناد .

ولو جعل المؤلم<sup>(٣)</sup> بمعنى ما يلابسه الألم؛ لأنّهما متلاقيان في مـوصوف واحـد، فيكون المجاز في المفرد، لكن يفوت المبالغة .

ووجه أنّه تعالى قال في حقّ المصرين على الكفر: «ولهم عذاب عظيم»، ولم يذكر له سبباً، وفي حق المنافقين: «ولهم عذاب أليم بماكانوا يكذبون»، وبيّن أنّ سببه الكذب: أنّ الكافرين المصرين هم المطرودون، فينبغي أن يكون عذابهم عظيماً، لكنّهم لا يجدون شدّة ألمه لعدم صفاء قلوبهم ؛ كحال العضو الميت أو المفلوج إذا وقع عليه القطع. والمنافقين لثبوت استعدادهم في الأصل وبقاء إدراكهم في الجملة يجدون شدّة الألم، فيكون عذابهم مؤلماً مسبباً عن الكذب ولواحقه، بخلاف عذاب المصرين، فإنّه ذاتى لهم لا لأمر عارض.

وفي تقديم الخبر هاهُنا ـ أيضاً ـ فائدتان : زيادة تخصيص المبتدأ النكرة ، وإفادة الحصر ادّعاء.

﴿ بِمَا كَانُوا يَكْذِبُونَ ﴾ ۞: قراءة عاصم وحمزة والكسائي (٤) ١٥٥٠).

«والكذب»: الإخبار عن الشيء بغير ما هو عليه.

وقرئ «يكذبون» من كذّبه، نقيض صدّقه. أو من كذّب، الذي هو للمبالغة

٢. البقرة / ١٦.

١. البقرة /١١٧، الأنعام / ١٠١.

٤. ر. أنوار التنزيل، ٢٤/١.

أي: قراءة عاصم وحمزة والكسائي بفتح الياء في «يكذبون» والمعنى: بسبب كذبهم أو ببدله، جزاء لهم، وهو قولهم: « آمنا».

والتكثير . أو من كذّب الوحشي : إذا جرى شوطاً ، ووقف لينظر ما وراءه ، فإنّ المنافق متحيّر متردّد.

«والباء» للسببية، أو البدلية المتعلقة(١) بالظرف في قوله: «لهم عذاب أليم» و«ما» مصدرية، ويحتمل الموصولية والموصوفية.

واستدلّ الذاهبون إلى قبح الكذب \_مطلقاً \_بالآية بأنّه جعل عذابهم الأليم سبباً (٢) لكذبهم . وتخصيصة بالذكر من بين جهات استحقاقهم إيّاها مع كثرتها ، مبالغة في قبح الكذب لينزجر السامعون عنه .

وقيل: نمنع قبحه مطلقاً، فإنّه قد يمكن أن يتضمّن عصمة دم مسلم بـل نـبيّ، ولا يتيسّر التعريض فيحسن.

ورد بأنّ الحسن العارضي لا ينفي القبح (٣) الذاتي. وهو المراد بالقبح هاهنا. فعلى هذا يحرم الكذب، سواء تعلّق به غرض، أو لم يتعلّق. أمّا إذا لم يتعلّق، فظاهر. وأمّا إذا تعلّق، فلأنّ في المعاريض لمندوحة عنه، والتعريض ليس بكذب إذا كان المعرض به مطابقاً للواقع، فإنّ مرجع الصدق والكذب إلى المراد من الكلام الخبري لا إلى مطلق مدلوله. وما ينسب إلى إبراهيم من الكذبات الثلاث:

من قوله: «إنّي سقيم»(٤)، [أراد:](٥) سأسقم، وقد علمه بأمارة من النجوم. أو إنّي سقيم الآن، بسبب غيظي وحنقي من اتخاذكم الآلهة.

وقوله: «بل فعله كبيرهم »(٢٠)، والمرادبه: أنّه إذا لم يقدر على دفع المضرة عن نفسه وغيره، فكيف يصلح إلهاً! أو أنّ تعظيمه كان هو الحامل له على كسرها.

وقوله: لملك الشام: أنَّ سارة أُختى. ومراده الأخوّة في الدين.

١. في ج: متعلقة .

٣. في ج: القبيح. ٤. الصافات / ٨٩.

٥. من ج. 1. الأنبياء /٦٣.

وقيل(١)كذباته الثلاث: قوله: في الكواكب: «هذا ربي »(٢) ـ ثلاث مرات ـ وقصد به الحكاية أو الفرض، ليرشدهم إلى عدم صلاحية الألوهية، فمحمول على التعريض. ولكن لمّاكان صورته صورة الكذب، سمّى به.

ووجه إيراد «كان» الدالة على المضي، و«يقولون» (٣) و«يخادعون» و«يخدعون» للحال، ووقوع كلام المنافقين قبلها، ليس بمعلوم أنَّ كذبهم سبب لثبوت العذاب لهم في الاستقبال أو للحكم به في الحال، فينبغي أن يكون متقدّماً على ما هـو سـبب له. فالمراد بالمضى هذا التقدّم، سواء كان بالزمان أو بالذات.

قال بعض الفضلاء: وإذ قد أوقعنا المباحث اللفظية فيي وادي التفرقة ، فـ لابدَ أن نستريح باستشمام روائح رياض الجمعيّة ، فنقول :

و « من الناس » الناسين اعترافهم في معهد « ألست بربكم » بربوبية ربّهم ، بـتجلّيه العلمي \_ أوَّلاً \_بصور أعيانهم الثابتة على نـفسه، وتـجلَّيه الوجـودي \_ ثـانياً \_بـصور أعيانهم الخارجية، وتربيته (٤) إيّاهم، طوراً بعد طور ومرتبة بعد مرتبة إلى أن وصلوا إلى هذه النشأة الجسمانية العنصرية . «من يقولون» بألسنة أقوالهم : « آمنًا بالله » أحدية جمع الأسماء الإلهية السارية بالكل في الكل. فلا فاعل بل لا موجود في الوجود إلّا هو. فهو الفاعل في كل عين، إذ لا فعل للعين، بل الفعل له. ولكن فيها «وباليوم الأخر»، أي بتجلّيه(°) النوري الوجودي آخراً بالاسم المجازي لجزاء(١) الأعمال، فلا مجازي إلَّا هو . فهو العامل وهو المجازي على العمل . فهم وإن كانوا مؤمنين بالقول صورة، فما هم بمؤمنين بالحال حقيقة. إذ حقيقة الإيمان بالله سبحانه، يـقتضي أن لا يسند الأثار إلّا إليه، بل لا يرى في الوجود إلّا هو. فحيث قالوا: « أمنا » وما قالوا

١. الكشاف ٦١/١؛ أنوار التنزيل ٢٤/١.

٣. في ج: وا يقول ا وهو الأظهر.

٥. وفي ج: بتجليله.

٢. الأنعام / ٧٨.

٤. أ: ترتيبه.

٦. في ج: بجزاء،

بتجلّى (١) الحق في صورة منوطة باسمه المؤمن ، اشتقوا الإيمان لأنفسهم . وهذا شركة (٢) في التوحيد . « يخادعون الله » ، أي يظهرون بألسنة أقوالهم الظاهرة ما لم يتحقّقوا به في بواطنهم ، وهو الإيمان بالله ، فلا يوافق ظاهرهم باطنهم . وكذلك يخادعون «الذين آمنوا» ، أي الذين تبجلّى عليهم بالاسم المؤمن ، فسوى (٣) هذا التجلي في ظاهرهم وباطنهم ، فأمنوا صورة وحقيقة . « وما يخادعون إلّا أنفسهم » إذ الأشياء في حقيقة الوحدة الجمعية إلهيّة (٤) ، متحدة بعضها مع بعض ، ومع تلك الحقيقة - أيضاً - من هذه الحيثية . « و » لكنهم «ما يشعرون » بذلك الاتبحاد ؛ لاغتشاء مشاعرهم بصورة (٥) التعيّنات الحجابية والتعدّدات المظهرية . « في قلوبهم » التي من صفتها صحة التقلّب التعيّنات الحجابية والتعدّدات المظهرية . « في قلوبهم » التي من صفتها صحة التقلّب مع الشؤون الإلهية ، بحيث لا يحجبها شأن من شهوده تعالى «مرض » ينضاد هذه الصحة . ويمنعها عن الظهور . « فزادهم الله مرضاً » على مرض ، بازدياد أضداد تلك الصحة و تتابعها . « ولهم عذاب أليم » بسبب كذبهم في قولهم : « آمنا » و تكذيبهم إيًا هسبب حالهم .

والغرض من نقل أمثال هذه المباحث، الاطّلاع على الآراء الكاسدة والأهواء المضلّة، فإنّ الحق يُعَرف بضّده.

و « في شرح الآيات الباهرة » (١): وقد جاء في هذه الآية منقبة عظيمة وفضيلة جسيمة لمولانا أميرالمؤمنين الله في تفسير الإمام العسكري الله (٧): قال: قال موسى ابن جعفر المؤللة : إنّ رسول الله عَبَالُهُ لمّا اعتذر هؤلاء المنافقون (٨) بما اعتذروا، وتكرّم

٢. النسخ: شركه، والمثبت من ر.

٤. في ج: الإلهية.

٦. ليس في أ. تأويل الآيات: ٣٧/١.

٨. المصدر: لما اعتذر هؤلاء المنافقون إليه.

١. أ: تجلي.

٣. في ج: فسرئ.

٥. في ج: فصورة.

٧. تفسير العسكري على ١١٤٠.

عليهم بأن قبل ظواهرهم ، و« أمّا »(١) بواطنهم إلى ربّهم . لكن جبر نيل إلله أتاه فقال : [يا محمّد ](٢) إنّ العلى الأعلى يقرأ عليك السلام، ويقول: أخرج هؤلاء(٣) المردة الذيس اتصل بك عنهم في على ونكثهم لبيعته وتوطينهم نفوسهم على مخالفته (٤) (ما اتصل، حتى )(٥) يظهر (٦) من عجائب ما أكرمه الله به من طاعة(٧) الأرض والجبال والسماء له وسائر ما خلق الله لما أوقفه موقفك وأقامه مقامك ؛ ليعلموا أنّ ولي الله عليّ ، غنّي عنهم وأنّه لا يكف عنهم انتقامه (^) إلّا بأمر الله الذي له فيه وفيهم التدبير الذي هو بالغه، والحكمة التي هو عامل بها وممض لما يوجبها.

فأمر رسول الله عَيَالِمُ الجماعة [من الذين اتصل به عنهم ما اتصل في أمر على علي الله والمواطاة على مخالفته ](٩) بالخروج.

ثمَ قال(١٠) لعلي على الله استقرّ عند سفح بعض جبال المدينة: يما عملي! إنَّ الله عَلَقَ أمر هؤلاء بنصرتك ومساعدتك، والمواظبة على خدمتك والجدّ فيي طاعتك. فإن أطاعوك فهو خير لهم(١١)، يصيرون في جنان الله ملوكاً خالدين ناعمين. وإن خالفوك فهو شرّ لهم، يصيرون في جهنّم خالدين معذّبين.

ثمّ قال رسول الله عَلَيْكُ لتلك الجماعة: اعلموا أنّكم إن أطعتم علياً، سعدتم. وإن خالفتموه (١٢) شقيتم، وأغناه الله عنكم بمن سيريكموه (١٣).

ثمّ قال رسول الله عَيَالَةُ : ياعلي! سل ربك بجاه محمّد وآله الطيبين، الذين أنت بعد محمّد سيّدهم ، أن يقلب لك هذه الجبال ما شئت .

١. المصدر: وكل.

٣. المصدر: بهؤلاء،

اليس في المصدر .

٧. المصدر: طواعية.

٩. من المصدر ، الكم.

١٣. المصدر : عن سيريكموه وبما سيريكموه.

٢. من المصدر.

٤. المصدر: في نعتهم علياً.

٦. في النسخ: ليظهر.

٨. المصدر: انتقامه منهم.

١٠. المصدر: عليه فقال.

١٢. في ج:خالفتموهم.

فسأل ربه(١)، فانقلبت الجبال فضّة. ونادته الجبال: يا علي! يا وصبي رسول ربّ العالمين! إنّ الله قد أعدّنا لك. فإن أردت إنفاقنا في أمرك، فمتى دعو تنا أجبناك، لتمضي فينا حكمك و تنفذ(٢) فينا قضاءك.

ثمّ انقلبت (٢) ذهباً (٤) كلّها، فقالت مثل مقالة الفضة.

ثمّ انقلبت مسكاً وعنبراً وعبيراً وجواهر ويواقيت.

وكل شيء ينقلب منها، يناديه (٥): يا أبا الحسن! يا أخا رسول الله! (١) نحن المسخّرات لك. ادعنا متى شئت لتنفقنا فيما شئت، نجبك، ونتحوّل لك إلى ما شئت. ثمّ قال رسول الله عَبَالِيُهُ : يا على! سل الله بمحمّد وآله الطيبين، الذين أنت سيّدهم (٧)، أن يقلب لك أشجارها رجالاً شاكين الأسلحة، وصخورها أسوداً ونموراً أفاعى.

فدعى الله علي الله بذلك. فامتلأت الجبال والهضبات وقرار الأرض من الرجال الشاكين (٩) الأسلحة ، الذين لا يفي (٩) الواحد منهم عشرة آلاف من الناس المعنودين (١٠). ومن الأسود والنمور والأفاعي (١١). وكل ينادي : ياعلي ! ياوصي رسول الله ! ها (١٢) نحن قد سخّرنا الله لك ، وأمرنا بإجابتك كلّما دعوتنا إلى اصطلام كل من سلّطتنا (١٣) عليه فسمّنا ما شئت وادعنا (١٤) نجبك ، وآمرنا (١٥) نطعك .

يا على ! يا وصي رسول الله ! إنّ لك عند الله من الشأن ، إن سألت الله أن يصير لك أطراف الأرض وجوانبها هذه صرة واحدة كصرة كيس ، لفعل . أو يحط لك السماء إلى

١. المصدر: ربّه ذلك. ٢. النسخ: أنفذ.

٣. أ: أنقلب. ع. المصدر: ذهباً أحمر.

٥. المصدر: ولكنها نادته.
 ٦. في ج: رسول الله عَلِيْتِهِ إلله .

٧. المصدر: سيدهم بعد محمّد رسول الله. ٨. المصدر: الشاكي.

٩. المصدر: لايذي. ١٠. المصدر: المعهودين.

١١. المصدر : والأفاعي حتى طبقت تلك الجبال والأراضي والهضبات بذلك .

١٢. ليس في المصدر: سلطنا.

١٤. المصدر: فادعنا... فأمرنا به. المصدر: فادعنا... فأمرنا به.

الأرض لفعل، ويرفع لك الأرض إلى السماء لفعل. أو يقلب لك ما في بحارها أجاجاً ماء عذباً أو زئبقاً أو باناً أو ما شئت من أنواع الأشربة والأدهان، لفعل. ولو شئت أن يجمد البحار ويجعل سائر الأرض مثل البحار، لفعل. ولا يتحزنك تمرّد هؤلاء المتمردين وخلاف هؤلاء المخالفين، فكأنّهم بالدنيا وقد (١) انقضت عنهم، وكأن لم يكونوا فيها، وكأنّهم بالآخرة إذا وردوا عليها (٢) لم يزالوا (٣) فيها.

يا علي! إنّ الذي (٤) أمهلهم مع كفرهم وفسقهم في تمردهم عن طاعتك، هو الذي أمهل فرعون ذا الأو تاد ونمرود وكنعان (٥) ومن ادّعى الإلهية من ذوي الطغيان، وأطغى الطغاة إبليس رأس الضلالات. وما خلقت أنت ولاهم لدار الفناء، ولكن (١) خلقتم لدار البقاء، ولكنكم تنقلون من دار إلى دار، ولا حاجة لربّك إلى من يسوسهم ويرعاهم، ولكنّه (٧) أراد تشريفك عليهم وإبانتك بالفضل فيهم (٨). ولو شاء لهداهم أجمعين (٩).

قال: فمرضت قلوب القوم لما شاهدوا من ذلك، مضافاً إلى ماكان في قلوبهم من مرض (١٠). فقال الله عند ذلك: «في قلوبهم مرض فزادهم الله مرضاً ولهم عذاب أليم بماكانوا يكذبون».

﴿ وَإِذَا قَبِلَ لَهُمْ لَا تُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ ﴾: معطوف على «يكذبون»، أو على «يقول آمنا»، ورُجّح الأول بقربه وبإفادته تسبّب الفساد. فيدلّ على وجوب الاحتراز عنه كالكذب.

وفيه بحث؛ لأنّه يفيد تسبّب هذا القول منهم في جواب «لا تفسدوا» للعذاب، لا تسبّب الفساد له. والثاني، تكون الآيات حينئذ على نمط تعديد قبائحهم وبإفادتها اتصافهم بكل من تلك الأوصاف استقلالاً، وبدلالتها على أنّ لحوق العذاب الأليم

١. المصدر: فقد.

٣. أوالمصدر : وكان لم يزالوا،

٥. المصدر: نمرود بن كنعان.

٧. في ج: ولكنّهم.

أيس في المصدر.

٢٠. المصدر: وردت عليهم.

٤. أ:الذين.

٦. أوالمصدر:بل.

٨. المصدر: منهم.

١٠. المصدر: مرض أجسامهم لعلي بن أبي طالب للتُّلُّةِ .

بسبب كذبهم الذي هو أدنى أحوالهم في كفرهم ونفاقهم ، فما ظنّك بسائرها .

ويحتمل أن تكون معطوفة على قوله: «ومن الناس من يـقول آمـنّا بـالله وبـاليوم الآخر » إلى آخره ، لكنه بعيد لعدم دلالته على اندراج هذه الصفة وما بعدها في قـصّة المنافقين وبيان أحوالهم . إذ لا يحسن حينئذ عود الضمائر التي فيها إليهم .

ويخطر بالبال، احتمال أن يكون معطوفاً على قوله: « يخادعون الله » إلى آخره.

و ﴿ إِذَا ﴾ ظرف زمان. ويلزمها معنى الشرط غالباً. ولا يكون إلّا في الأمر المحقق، أو المرجّح وقوعه، ويختصّ بالدخول على الجملة الفعلية، ويكون الفعل بعدها ماضياً كثيراً، ومضارعاً دون ذلك.

و «الفساد»: خروج الشيء عن كونه منتفعاً به. والصلاح ضدّه.

وكان من جملة فسادهم في الأرض هيج الحروب والفتن بمخادعة المسلمين ومعاونة الكفار عليهم، بإفشاء(١) أسرارهم إليهم.

ومنها: الإخلال بالشرائع ـ التي برعايتها ينتظم العالم ـ بإظهار المعاصي .

ومنها: الدعوة في السرّ إلى تكذيب المسلمين، وجحد الإسلام، وإلغاء السنّة.

والقائل، هو الله سبحانه، بلسان الرسول. أو الرسول. أو بعض المؤمنين.

﴿قَالُوا إِنَّمَا نَحْنُ مُصْلِحُونَ ﴾ ۞: جواب ﴿إذا »، ورد للناصح على سبيل المبالغة ؛ لأنّ «إنّما » هي كلمة «إنّ » التي لإثبات المسند للمسند إليه ، ثمّ اتصلت بها «ما » الكافّة ، لزيادة التأكيد ، فقصدوا بها قصر ما دخلته على ما بعده . فهذا من باب المسند على المسند ، لكن قصر إفراد ؛ لأنّهم لمّا سمعوا قول المسلمين لهم : «لا تفسدوا في الأرض » توهّموا أنّهم يجعلونهم مصلحين تارة ، ومفسدين أخرى ؛ لاستبعادهم إن يجعلوهم مفسدين في جميع الأحوال .

فأجابوا بأنّهم مقصّرون على الإصلاح ، لا يتجاوزونه إلى الإفساد . فإصلاحهم غير مشوب بإفساد .

١. في ج: وافشاء.

وكلمة «إنّما» دالة على أنّ ذلك أمر مكشوف لا ينبغي أن يشك فيه. فإنّ الشرط فيها أن يدخل على حكم يكون بيّناً في نفس الأمر ، أو بحسب الادّعاء. وإنّما قالوا ذلك لأنّهم ممّن زيّن له سوء عمله ، فرآه حسناً.

وروي(١) (في تفسير أبي محمّد العسكري الله(١) (٣): عن (١) العالم موسى [بن جعفر ](١) لله في تفسير الآية: «إذا قيل » لهؤلاء الناكثين للبيعة في يبوم الغدير: «لا تفسدوا في الأرض» بإظهار نكث البيعة لعباد الله المستضعفين، فتشوّشون عليهم دينهم وتحيّرونهم في مذاهبهم «قالوا إنّما نحن مصلحون»؛ لأنّا لا نعتقد دين محمّد ولا غير دين محمّد، ونحن في الدين متحيّرون. فنحن نرضى في الظاهر محمّداً، بإظهار قبول دينه وشريعته ، ونفضي في الباطن إلى شهواتنا(١) ، فنمتنع ونتركه(١) ونعتق أنفسنا من رقّ محمّد ونفكها من طاعة ابن عمه عليّ ، لكي لا(١) نذلّ (١) في الدنيا، كنا(١) قد سلمنا على (١) أعدائه .

﴿ أَلَا إِنَّهُمْ هُمُ الْمُفْسِدُونَ وَلٰكِنْ لَا يَشْعُرُونَ ﴾ (إلا، وأمّا» مركَبتان من همزة الاستفهام وحرف النفي ؛ لإعطاء معنى التنبيه على تحقق ما بعدها. فإنّ الاستفهام إذا كان للإنكار ودخل على النفي ، أفاد تحقيقاً ؛ لأنّ نفي النفي إثبات وتحقيق ؛ كقوله : «أليس ذلك بقادر».

والأكثرون على أنّهما حرفان موضوعان لذلك المعنى لا تركيب فيهما.

ويدخلان على الجملتين، ويشاركهما في الدلالة على معنى التنبيه «الهاء»، لكنّها تختصّ بالدخول على أسماء الإشارة والضمائر غالباً.

٢. ليس في أ.

٤. في ج:وروي عن ....

٦. في ج:شهوتنا.

٨. ليس في المصدر وأ.

٠١. أ: ك.

١٢. المصدر: من سبي. أ: من بين.

١. ليس في ج.

٣. تفسير العسكرى عليه ، ١١٤.

٥. من المصدر.

٧. المصدر : فنتمتع ونترفه . أ : فنمتنع ونسترقه .

٩. المصدر وأ:أديل.

١١. أ: لنا.

ولما بالغ المنافقون في إظهار الإصلاح، بولغ في إفسادهم من جهات متعددة الاستئناف. فإنه (١) يقصد به زيادة تمكن الحكم في ذهن السامع لوروده عليه بعد (٢) السؤال والطلب، وما في كل واحدة من كلمتي «ألا» و «إنّ » من تأكيد الحكم و تحقيقه، و تعريف الخبر المفيد (٢)، وحصر المسند على المسند إليه قيصر قيلب، و توسيط الفعل (٤) المؤكد لهذا الحصر.

وقوله: «لا يشعرون» لدلالته على أنّ كونهم (٥) مفسدين قد ظهر ظهور المحسوس، لكن لا حسّ لهم ليدركوه.

وقيل المبالغة في تعريف المفسدين، على قياس ما مرّ في «المفلحين». أنّه إن حصلت صفة المفسدين و تحقّقوا و تصوّروا بصور تهم الحقيقة، فالمنافقون هم (٢) هم لا يعدون تلك الحقيقة، فيكون الفصل مؤكّداً لنسبة الاتحاد الذي هو أقوى من القصر في إفادة المطلوب.

وروي في تفسير (أبي محمّد العسكري على (الله عن موسى بن جعفر في تفسير) (١٠) تلك الآية: «ألا إنّهم هم المفسدون» بما يغفلون أموراً لنفسهم (١٠)؛ لأنّ الله يعرّف نبيّهم (١٠) نفاقهم، فهو يلعنهم، ويأمر المسلمين بلعنهم. ولا يثق (١١) بهم أيضاً (١٠) أعداء المؤمنين؛ لأنّهم يظنّون أنّهم ينافقونهم ينافقونهم أيضاً (١٠) -كما ينافقون أصحاب محمّد عَلَيْ فلا يرتفع (١٤) لهم عندهم منزلة، ولا يحلّون (١٥) عندهم محلّ أهل الثقة (١١).

٤. في ج: الفصل. وهو الأظهر.

٦. ليس في أ.

٨. ليس في أ.

١٠. المصدر: نبيه. أ. بينهم.

١٢. ليس في أ.

١٤. المصدر وأ: يرفع.

١٦. أ: أهل النعمة.

۲. أ: بعض،

١. في ج: بأنّه.

٣. الواو ليس في ج.

٥. في ج:كونه.

٧. تفسير العسكري للله ، ١١٨.

٩. المصدر : من أمور أنفسهم .

١١. أ: فهم.

١٣. ليس في أ.

١٥. أ: يحل لهم. ر: يخلون.

﴿ وَإِذَا قِبِلَ لَهُمْ آمَنُوا ﴾ : هذا من تمام النصح والإرشاد، فإنّ الإيمان مجموع أمرين : الإعراض عمّا لا ينبغي ، وهو المقصود بقول (١) « لا تفسدوا » . والإتيان بما ينبغي ، وهو المطلوب بقوله : « آمنوا » .

وأمرهم بالإيمان بعد نهيهم عن الإفساد؛ لأنّ التحلية لا تتيسّر إلّا بعد التخلية (٢).

﴿كُمَّا آمَنَ النَّاسُ ﴾: «ما» في «كما» إمّاكافة ، كما في قوله: « فبما رحمة من الله لنت لهم »(٣). أو مصدرية ، كما في قوله تعالى: « واذكروا الله كما هداكم »(٤). فإن كانت كافة للكفّ (٥) عن العمل مصحّحة لدخولها على الجملة ، كان التشبيه بين مضموني الجملتين ، أي: حقّقوا إيمانكم ، كما حقق الناس إيمانهم . وإن كانت مصدرية ، فالمعنى: آمنوا إيماناً كإيمانهم .

وعلى التقديرين، قوله: «كما آمن الناس» في موضع النصب، على المصدرية.

و «اللام» للعهد، أي: كما آمن رسول الله ﷺ ومن معه؛ وهم ناس معهودون على الإطلاق عندهم. أو من آمن من أهل بلدتهم اكابن سلام وأصحابه، وهم ناس معهودون عندهم.

أو للجنس، والمراد به: الكاملون في الانسانية، العاملون بقضية العقل. فإنّ اسم الجنس، كما يستعمل لمسمّاه (٢) مطلقاً، يستعمل لما يستجمع المعاني المخصوصة به والمقصودة منه. ولذلك يسلب عن غيره، فيقال: زيد ليس بإنسان.

وقد جمع الاستعمالين [في إ٧٠) قول الشاعر :

إذا الناس ناس والزمان زمان

٢. في ج: التحلية.

ه. في ج: للكاف.

١. في ج: بقوله.

البقرة / ١٩٨ . والصحيح : « واذكروه كما هداكم » .

٣. آل عمران /١٥٩.

٦. أ: المسماه.

ليس في ج. ووجودها خطأ. فإن كان لابد من وجودها فيجب أن نقول: وقد جمع الاستعمالان في قـول الشاعر.

واستدلٌ به على مطلبين: أحدهما، أنّ توبة الزنديق مقبولة. وثـانيهما، أنّ الإقـرار باللسان إيمان.

تقرير الأول: أنّ الكافرين مأمورون بالإيمان. فلو لم يكن توبتهم مقبولة ، لم يكونوا مكلفين . ضرورة أنّ كونهم مكلفين مع عدم قبول توبتهم جبر . وهذا إنّما يتم لو كان دعوة بعض المؤمنين إلى الإيمان تكليفاً. ولو سلّم ، فإنّما يدلّ على ذلك لوكان قولهم ذلك بطريق دعوة (١) . والحقّ ، أنّ توبة الزنديق عن غير فطرة مقبولة مطلقاً (٢) غير مقبولة ظاهراً . لكن لا بدلالة الآية ، بل بدلالة الآيات الأخر والأحاديث المروية .

وتقرير الثاني: أنّه لولم يكن إيماناً، لم يفد التقييد بقوله: «كما آمن الناس»، والتالي باطل، فالمقدّم مثله، والملازمة ممنوعة، والمستند أنّ ذلك مبنّي على أن يكون المراد من الناس: المنافقين المذكورين سابقاً، وليس كذلك، بل المراد: المؤمنون.

وفائدة التقييد، التحريص. ونظيره قوله: أكرم أخاك، كما أكرمه عمرو.

(وبعض استدل من قوله: «ومن الناس من يقول آمنًا وما هم بـمؤمنين » عـلى أنّ الإقرار فقط ليس بإيمان. وهو \_أيضاً \_باطل، لجواز أن يكون قولهم: «آمـنًا» لإخـبار الإيمان، لاإنشائه) ٣٠.

﴿ فَالُوا أَنُوْمِنُ كُمَا آمَنَ السُّفَهَاءُ ﴾: «الهمزة» فيه للإنكار مجازاً. إذ الأصل فيها(٤) الاستفهام، استعملت فيه لعلاقة عدم اعتقاد الشبوت فيهما. وإذا كانت للاستفهام، يطلب بها التصور والتصديق ؛ (كما يطلب بهل التصديق) (٥) وبباقي أدوات الاستفهام التصور والحق أن الكل لطلب التصور في المآل. ومعنى الإنكار فيه أن ذلك لا يكون أصلاً.

و «اللام » للعهد ، إشارة إلى «الناس » المذكور سابقاً.

١. في: الدعوة .

٣. ما بين القوسين مشطوب في المتن وليس في روج.

٤. أ: فيه. ٥. مابين القوسين ليس في ج.

أو الجنس. وهم مندرجون تحت مفهومه، على زعمهم وتسفيههم، إمّا لجعل الإيمان سفها، أو لجعل المؤمنين المشهورين به، أو ليجعلونهم مشهورين به، أو لاعتقادهم فساد رأيهم، أو لتحقير شأنهم، فإنّ أكثر المؤمنين كانوا فقراء ومنهم موالي كصهيب وبلال. أو للتجلّد وعدم المبالاة لهم بمن آمن منهم، إن فسر الناس بعبد الله بن سلام وأشياعه.

و «السفه» خفّة العقل وقلّته. ويقابله الحلم ـ بالكسر ـ وهو الأناة. وكأنّ هذا الكلام مقولاً فيما بينهم، لا في وجوه المؤمنين؛ لأنّهم كانوا منافقين، يقولون بأفواهم ما ليس في قلوبهم. فأخبر سبحانه بذلك نبيّه، وردّ عليهم أبلغ ردّ وقال:

﴿ أَلَا إِنَّهُمْ هُمُ السُّفَهَاءُ وَلٰكِنْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ (3: تفصيل هذه الآية «بلا يعلمون» والتي قبلها «بلا يشعرون» لأنه أكثر طباقاً لذكر السفه، ولأنّ الوقوف على أمر الدين والتميّز بين الحق والباطل ممّا يفتقر إلى نظر وتفكر، وأمّا النفاق وما فيه من النقص والفساد فممّا(١) يدرك بأدنى تفطّن و تأمل فيما يشاهد من أقوالهم وأفعالهم.

وروي في تفسير تلك الآية (في تفسير أبي محمد العسكري الله (١٥) عن موسى الله : إذا قيل لهؤلاء الناكثين للبيعة ، قال لهم خيار (١) المؤمنين كسلمان والمقداد وأبي ذر وعمار: «آمنوا» برسول الله وعلي (٥) الله الذي أوقفه موقفه ، وأقيامه مقامه ، وأناط (٢) مصالح الدين والدنيا كلها به ، و «آمنوا» بهذا النبي ، وسلموا لهذا الإمام ، وسلموا له ظاهرة (٧) وباطنة ، «كما آمن الناس» المؤمنون (٨) ، قالوا في الجواب (لمن ينفيضون إليهم (١) لا لهؤلاء المؤمنين ، فإنهم لا يسجرؤون على مكاشفتهم بهذا

<sup>1.</sup> أ: فلما. ٢. ما بين القوسين ليس في أ.

٣. تفسير العسكري للله ١١٩٠.

٥. المصدر: بعلي.

٧. المصدر: ظاهر الأمر.

٨. أ: المتقدمون ، المصدر : المؤمنون ، كسلمان والمقداد وأبي ذر وعمار .

٩. المصدر ، اليه .

الجواب)(۱). ولكنهم يذكرون لمن يفيضون إليهم(٢) من أهليهم(٣) الذين يثقون بهم [من المنافقين ومن المستضعفين، أو المؤمنين الذين هم بالستر عليهم واثقون بهم ](٤)، يقولون لهم: «أنؤمن كما آمن السفهاء»! يعنون سلمان وأصحابه، لما أعطوا عليّاً خالص دينهم وودّهم، ومحض طاعتهم، وكشفوا رؤوسهم لموالاة(٥) أوليائه ومعاداة أعدائه (حتى إن اضمحل أمر محمد، طحطحهم أعداؤه وأهلكهم بسائر(١) الملوك والمخالفين لمحمد، أي: فهم بهذا التعرض لأعداء محمد جاهلون سفهاء. قال الله تعالى: «ألا إنهم هم السفهاء» الأخفّاء العقول والآراء)(٧).

(فرد الله عليهم) (١) الذين لم ينظروا في أمر محمد (١) حق النظر، فيعرفوا نبوته ويعرفوا به صحة ما ناطه بعلي عليه من أمر الدين والدنيا، حتى بقوا لتركهم تأمل حجج الله جاهلين، وصاروا خانفين وجلين من محمد وذريّته (١٠) (ومن مخالفيهم، لا يؤمنون أنّهم يغلبون (١١) فيهلكون معه (١١). فهم السفهاء حيث لا يسلم لهم بنفاقهم هذا جنبة (١١) جنبة (١١) محمد والمؤمنين، ولاجنبة اليسهود وسائر الكافرين؛ لأنّهم (١٥) يظهرون لمحمد على موالاته وموالاة أخيه على، ومعاداة أعدائهم اليهود والنصارى (٢١) والنواصب، كما (١٧) يظهرون لهم من معاداة محمد وعلى صلى الله عليهما وآلهما وموالاة أعدائهم. فهم يقدّرون (١٨) أنّ نفاقهم معهم كنفاقهم مع محمد عليهما وآلهما وموالاة أعدائهم.

٢. المصدر: إليه.

٤. من المصدر .

٦. في ج: سائر.

ما بين القوسين ، مشطوب في المتن وموجود في أ.

١٠. ليس في أ.

١٢. المصدر: منه.

١٤. ليس في ج.

١٦. ليس في المصدر .

١٨. المصدر: يقدرون فيهم.

١. ما بين القوسين ليس في أ.

٣. المصدر: أهلهم.

٥. أوالمصدر: بموالاة.

٧. ما بين القوسين ليس في أ.

٩. ر: الذين ينظرون أوامر محمّد.

١١. المصدر: أيّهم يتغلب.

١٣. المصدر: لاجنبة وج: جنبته.

١٥. المصدر : لأنَّه به وبهم .

١٧. المصدر: وهو كما،

وعلى الله الله الله الله و لكن لا يعلمون » أنّ الأمر كذلك ، وأنّ الله يطلع نبيه ﷺ على أسرارهم ، فيخسئهم (٢) ويلعنهم ويسفّههم (٣).

قال بعض الفضلاء: وإذا سمعت شيطراً من الأحكام اللفظية، فياسمع نبذاً من المعاني البطنية. فنقول:

« وإذا قيل » لهؤلاء المتوسّمين بالإيمان الرسمي ، المدّعين التوحيد الحقيقي : « لا تفسدوا في أرض» استعدادكم لذلك التوحيد، ولا تبذروا فيها بذر فساد الشرك بإضافة الأفعال إلى أنفسكم. «قالوا إنّما نحن مصلحون » لها، بـارتكاب الأعـمال الصـالحة واكتساب الأفعال الحسنة . ليترتّب عليها الأجزية (٤) الأخروية ، من الجنات وما فيها من أنواع النعيم المقيم. فقيل في ردهم: « ألا إنّهم هم المفسدون » لها، فإنّ ترتّب تلك الأجزية لا يتوقّف إلّا على نفس الأعمال ، لا على إضافتها إلى أنفسهم . بل بهذه الإضافة يبقون محرومين عن التوحيد، ولا يتحقّقون به أصلاً. وكيف يتحقّقون وهم لا يصلون إلى توحيد الأفعال، فكيف بتوحيد الصفات والذات. فلا يحظون بما يترتّب عليه مما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر. ولكنهم «لا يشبعرون» ببذلك الإفساد؛ لأنَّه من قبيل الشرك الخفي، الذي هو أخفى من دبيب النمل. « وإذا قيل لهم آمنوا» إيمانا حقيقياً «كما آمن الناس» المتحققون بحقائق الحقيقة الانسانية الكمالية. الباذلون وجودهم بالفناء(٥) في الله. «قالوا» أنؤ من كما آمن السفهاء ؟ فإنّ من السفه بذل الوجود الذي هو رأس مال الحظوظ (٢) العاجلة والأجلة. فقيل في ردّهم: « ألا إنّهم هم السفهاء ». فإنّ من يبذل وجوده الفاني يبقى ببقاء الحق سبحانه . وأين الوجود الفاني من البقاء بالحق؟ «ولكنهم لا يعلمون» ذلك؛ لأنّ هذا العلم لا يحصّل بالحجة والبرهان، بل بالذوق والوجدان.

١. مابين القوسين ليس في أ.

٣. المصدر: يسقطهم.

٥. في ج: بالغناء.

٢. المصدر: فيخسهم.

أ: الأجرية.

٦. أ: الخطوط.

﴿ وَإِذَا لَقُوا الَّذِينَ آمَنُوا قَالُوا آمَنًا ﴾: وقرئ «ولاقوا».

هذه الجملة مع ما عطف عليها في حكم كلام واحد، مساقة لبيان معاملتهم مع المؤمنين وأهل دينهم وتنافي قوليهم لهما. بخلاف صدر قصّتهم، فإنّه مسوق (١) لبيان أصل نفاقهم من غير تعرّض للقائهم المؤمنين وقولهم معهم، ولخلوَهم مع شياطينهم وقولهم لهم فيما يتوهّم في أجزاء الشرطية الأولى من التكرر (٢)، مضمحل بالكلية.

تقول: لقيته ولاقيته: إذا استقبلته قريباً منه. ومنه ألقيته: إذا طرحته؛ لأنَّك بطرحــه جعلته بحيث يلقى.

﴿ وَإِذَا خَلُوا إِلَىٰ شَيَاطِبِنِهِمْ ﴾: من خلوت بفلان وإليه: إذا انفردت معه، أي: إذا انفردوا مع شياطينهم. أو من خلاك ذم، أي: عداك ومضى عنك. ومنه القرون الخالية، أي: الماضية، أي: إذا مضوا عن المؤمنين إلى شياطينهم.

واستعمال «خلا» بـ « إلى » على هذين المعنيين ، ظاهر .

أو خلوت به: إذا سخرت منه (٣). وحينئذ يحتاج في استعماله بـ « إلى » إلى تضمين معنى الإنهاء، أي: إذا سخروا من المؤمنين، منهين هذه السخرية إلى شياطينهم. وهذا كما تقول: أحمد إليك فلاناً، أي: أحمده منهياً ذلك الحمد إليك.

و «شياطينهم »: أصحابهم الذين ماثلوا الشياطين في تـمردهم، مـنافقين كـانوا أو مشركين. فيكون من قبيل الاستعارة.

وجعل سيبويه تارة نونه أصليّة، على أنّه من شطن (٤): إذا بسعد، فهو بسعيد عن الصلاح، ويشهد له قولهم: «تشيطن». وأخرى زائدة، على أنّه من شاط: إذا بطل، ومن أسمائه الباطل.

﴿ قَالُوا إِنَّا مَعَكُمْ ﴾: في عدم الإيمان بمحمد عَبَيْنَا اللهِ .

وخاطبوا المؤمنين المنكرين بالفعلية مجرّدة عن التأكيد، وشياطينهم الذين

١. أ: مسبوق. ٢. في ج: التكرار.

٣. أ: ومنه. ٤. في ج: شيطن.

لا ينكرون (١) بالاسمية مؤكدة. والقياس العكس ؛ لأنهم كانوا مع المؤمنين بصدد (٢) الاخبار بحدوث الإيمان منهم ، وتركوا التأكيد لعدم الباعث عليه (٣) من بواطنهم من صدق رغبة (٤) ووفور اعتقاد ، أو لعدم رواجه عنهم عند المخاطبين الذين هم أرباب فهم وكياسة بلفظ التأكيد ، بخلاف مخاطبتهم مع شياطينهم ، فإنهم فيما أخبر وهم (٥) به على صدق رغبة ووفور نشاط ، وهو رائج عنهم متقبّل منهم على لفظ التأكيد .

﴿إِنَّمَا نَحْنُ مُسْتَهْزِوُونَ ﴾ (٢): تأكيد لسابقه. إذ معنى «إنّا معكم »: هو الثبات على اليهودية. وقوله: «إنّما نحن مستهزؤون» وإن لم يكن بظاهره تأكيداً لهذا المعنى ، لكن له لازم ، وهو أنّه ردّ ونفي للإسلام يؤكّده ؛ لأنّ دفع نقيض الشيء تأكيد لثباته.

أو بدل. وتقريره: أنّه لمّاكان قصدهم إلى إظهار تصلّبهم (٢) في دينهم، وكان في الكلام الأول قصور عن إفادته، إذ كانوا يوافقون المؤمنين في بعض الأحوال، فاستأنفوا القصد إلى ذلك بأنّهم يعظمون كفرهم بتحقير الإسلام وأهله، فهم أرسخ قدماً من شياطينهم.

أو استئناف. كأنّ الشياطين قالوا: إن صحّ ذلك، فما بـالكم تـوافـقون المـؤمنين؟ فأجابوا بذلك. وهو أوجه لزيادة الفائدة، وقوّة المحرك للسؤال.

وهذه الوجوه الثلاثة بيان لترك العاطف في كلامهم. وأمّا تبركه في حكمايته، فللموافقة فيما هو بمنزلة كلام واحد(٣).

و «الاستهزاء»: السخرية والاستخفاف. يقال: هزأت واستهزأت، بمعنى؛ كأجبت واستجبت.

وأصله: الخفة، من الهزء ـ بالفتح ـ وهو القتل السريع. وهزأ يهزأ ـ بالفتح فيهما ـ :

١. أ: يذكرون. ٢. أ: بصدر.

٣. أ: إليه. ٤. أ: وفيه.

٥. أ: جزائهم. ٦. أ: تصليهم.

٧. أ:وواحد.

مات على المكان. وناقته تهزأ به، أي: تسرع وتخف.

(وفي مجمع البيان (١٠): وروي عن أبي جعفر الباقر الله انهم قالوا: «إنّا معكم »، أي على دينكم . «إنّما نحن مستهزؤون »، أي: نستهزئ بأصحاب محمّد ونسخر بهم في قولنا: « آمنًا »(٢)).

﴿ الله يَسْتَهْزِئُ بِهِم ﴾: المراد باستهزاء الله: مجازاته إيّاهم على استهزائهم بالمؤمنين، لما بين الفعل وجزائه ملابسة قوية ونوع سببية، مع المشاكلة المحسنة (٣) من مقابلة اللفظ باللفظ والمماثلة في القدر، فيكون من قبيل المجاز المرسل.

فقال: إنّ الله تبارك وتعالى لا يسخر ولا يستهزئ ولا يمكر ولا يخادع، ولكنه على يجازيهم جزاء السخرية وجزاء الاستهزاء وجزاء المكر والخديعة، تبعالى الله عما يقول الظالمون علوّاً كبيراً.

(وفي عيون الأخبار (٢)، بإسناده عن (٧) الحسن بن عليّ بن فيضال، قيال: سألت الرضاطية إلى أن قال: فقال: إنّ الله تعالى لا يسخر ولا يستهزئ ولا يمكر ولا يخادع. لكنه تعالى يجازيهم جزاء السخرية وجزاء الاستهزاء وجزاء المكر والخديعة ـ تعالى الله عما يقول الظالمون علوّاً كبيراً) (٩) انتهى.

١. مجمع البيان، ١/١٥.

٣. في ج المستحسنة.

٥. في ج: الحسن،

٧. في ج: إلى.

٢. ما بين القوسين ليس في أ.

٤. التوحيد، ١٦٣.

٦. عيون الأخبار ، ١٢٦/١.

٨. مابين القوسين ليس في أ.

أو(١) إنزال الهوان والحقارة بهم؛ لأنّه الغرض مـن(٢) الاسـتهزاء. فـهذا أبـضاً مـن المجاز المرسل، لعلاقة السببية في التصور والمسبّبية في الوجود. وفي هذا التوجيه تنبيه على أنّ مذهبهم حقيق بأن يسخر منه ويستهزئ به لأجله.

أو معاملته سبحانه ، معاملة المستهزئ بمن يستهزئ به . واستعمل لفظ المشبّه به في المشبّه ، فيكون استعارة . وهي في الدنيا فبإجراء أحكام المسلمين عليهم واستدراجهم بالإمهال والزيادة في النعمة مع تماديهم في الطغيان ، وفي الآخرة فبأن يفتح -وهم في النار -باب إلى الجنّة فيسرعون إليه ، فإذا قربوا منه شدّ عليهم .

أو إرجاع وبال الاستهزاء إليهم، فيكون كالمستهزئ بهم. فيكون استعارة أيضاً.

أو لازم معناه. وهي إظهار خفة عقل المستهزأ به وقلّته، فيكون سبحانه مستهزئ بهم في عين استهزائهم بالمؤمنين. فإنّ من استهزائهم بهم، مع ظهور أمرهم، ينظهر خفة عقولهم وقلّتها.

وهو استثناف (٣). فإنّهم لمّا بالغوا في استهزاء المؤمنين مبالغة تامة، ظهر بها شفاعة ما ارتكبوه، وتعاظمه على الأسماع على وجه يحرك السامع أن يقول: هؤلاء الذين هذا شأنهم، ما مصير أمرهم وعقبي حالهم، وكيف معاملة الله والمؤمنين إيّاهم؟

وفي تصدير الاستئناف بذكر «الله»، دلالة أوّلاً على أنّ الاستهزاء بالمنافقين هو الاستهزاء الأبلغ الذي لا اعتداد معه باستهزائهم، وذلك لصدوره عمّن يضمحل علمهم وقدرتهم في جنب علمه وقدرته وثانياً، على أنّه تعالى يكفي مؤنة عباده المؤمنين وينتقم (٤) لهم ولا يحوجهم إلى معارضة المنافقين ؟ تعظيماً لشأنهم.

وإنّما قال: «يستهزئ»: ولم يوافق لقولهم(٥)، ليفيد حدوث الاستهزاء وتجدّده وقتاً بعد وقت.

١. أي: المراد باستهزاء الله مجازاته، أو إنزال الهوان ... الخ. فهو مربوط بما سبق.

٢. ليس في أ. ٣. في ج: سبحانه معهم.

أ: ولاينتقم.
 أ: ولاينتقم.

أمّا إفادته الحدوث؛ فلكونه فعلاً.

وأمّا إفادة تجدده وقتاً بعد وقت؛ فلأنّ المضارع لمّاكان دالاً على الزمان المستقبل الذي يحدث شيئاً بعد شيء على الاستمرار، ناسب(١) أن يقصد به إذا وقع موقع غيره، أنّ معنى مصدره المقارن لذلك الزمان يحدث مستمرّاً استمراراً تجدّدياً لا ثبوتياً ؛ كما في الجملة الاسمية. وإنّما أفيد ذلك ليكون على طبق نكايات الله فيهم وبلاياه النازلة. أو لا يرون أنّهم يفتنون في كل عام مرّة أو مرّتين ؟

﴿ وَيَمُدُّهُمْ فِي طُغُيانِهِمْ يَعْمَهُونَ ﴾ (3: من مدّ الجيش وأمدّه: إذا زاده وقوّاه. ومددت السراج والأرض: إذا استصلحتهما بالزيت والسماد. ومنه مدّ الدواة وأمدّها: إذا أراد أن يصلحها. لا من مدّ العمر، بمعنى: الإملاء والإمهال، فإنّه يُعدّى باللام كأملى له. والحذف والإيصال خلاف الأصل، فلا يصار إليه إلّا بدليل. ويؤيّده قراءة ابن كثير: و« يُمدهم » بضم الياء، من الإمداد، بمعنى إعطاء المدد. وليس من المدّ في العمر والإمهال في شيء.

والأصل في الطغيان ـ بالضمّ والكسر ـ كَلُقيان ولِقيان: تجاوز الشيء عن مكانه. والمراد: تجاوز الحد في الكفر والغلوّ في العصيان. والمراد: زيادة طغيانهم بسبب تمكين الشيطان من إغوائهم.

أو أنّه لمّا منعهم ألطافه التي يمنحها المؤمنين وخذلهم بسبب كفرهم وإصرارهم وسدّهم(٢) طرق التوفيق على أنفسهم، فتزايدت بسببه قلوبهم ريناً وظلمة تزايد قلوب المؤمنين انشراحاً ونوراً.

فإسناد الفعل إلى الله ، إسناد إلى المسبّب (٣). وإضافة الطغيان إليهم ، لئلا يستوهم أنّ إسناد الفعل إليه على الحقيقة . و «العمه » قيل : مثل العمى . إلّا أنّ العمى عام في البصر والرأى خاصة .

\_\_\_\_\_

١. أ: ناصب. ٢. روج: صدهم.

٣. في ج: السبب.

وقيل: العمى في العين، والعمه في القبلب، هنو التنجيّر والتنزد، لا يندري أين يتوجّه. يقال: رجل عامه وعمه. وأرض عمهاء: لا مارّ بها.

ولعل التخصيص يكون (حيث يكون)(١) المقابلة.

و «في طغيانهم » إمّا متعلق بـ « يمدّهم » ، وحينئذ يكون « يعمهون » حالاً من مفعول « يمدّهم » ، أو فاعل « الطغيان » ، وإمّا متعلق بـ « يعمهون » قُدّم عليه لرعاية الفاصلة ، وحينئذ يتعيّن أن يكون حالاً من الأول .

(وفي كتاب الاحتجاج (٢) للطبرسي (١ عن أميرالمؤمنين (١ عن طويل، وفيه: ولو علم المنافقون لعنهم الله ما عليهم من ترك هذه الآيات التي بيّنتُ لك تأويلها، لأسقطوها مع ما أسقطوا منه. ولكن الله تبارك اسمه ماض حكمه بإيجاب الحجة على خلقه، كما (٣) قال (٤): « فَلِلّه الحجة البالغة ». أغشى أبصارهم، وجعل على قلوبهم أكنة عن تأمل ذلك، فتركوه بحاله، وحجبوا عن تأكيد الملتبس بإبطاله. فالسعداء يتنبّهون (٥) عليه، والأشقياء يعمهون (٢) عنه ) (٧).

قال بعض الفضلاء: وإذا قد وقع الفراغ من حلّ ظاهر عباراته ، فاسمع بطناً من بطون إشاراته . فنقول:

إذا لاقى المتوسّمون بالإيمان الرسمي، الذين آمنوا إيماناً حقيقياً وتحققوا بحقيقة التوحيد، وانعكست إليهم أنوارهم الايمانية فتوهّموا أنّها من أنفسهم وملك لهم، قالوا بلسان حالهم: « آمنا » إيماناً كإيمانهم. و «إذا » فارقوا و «خلوا إلى شياطينهم » المبعدين، وانفصلت منهم تلك الأنوار، ورجعوا إلى ظلمتهم الأصلية الحجابية، وتضاعفت به (^) ظلمتهم لاجتماعهم مع هؤلاء الشياطين، «قالوا» لهم: «إنّا معكم » متّفقون بكم فيما

٢. الاحتجاج، ٢٧٦/١.

٤. الأنعام /١٤٩.

٦. المصدر: يعمون.

۸. أ: به في.

١. ليس في أ.

٣. المصدر: كما قال الله تعالى.

٥. المصدر: ينهون.

٧. ما بين القوسين ليس في أ.

آمنتم فيه، من إثبات ذواتكم وإسناد الصفات والأفعال إليها «مستهزؤون» بالذين لا يثبتون إلا وجوداً واحداً، ويسندون إليه الأفعال والصفات كلها. فإن ذلك شيء (١) لا يحكم بصحته العقل. «الله يستهزئ بهم» في عين استهزائهم بهم. ذلك (٢) الاستهزاء فعل الحق فيهم، انصبغ بصبغ الاستهزاء لإلحاق الهوان والحقارة بهم في (٣) عيون أرباب البصيرة فيكون استهزاء بهم «ويمدهم في طغيانهم»، أي: غلوهم في نفي التوحيد الحقيقي، مترددين متحيّرين بين المؤمنين إيماناً حقيقياً وبين شياطينهم الجاحدين ذلك الإيمان، مذبذبين بين ذلك، لا إلى هؤلاء ولا إلى هؤلاء.

﴿ أُولَٰئِكَ الَّذِينَ اشْتَرُوا الضَّلاَلَةَ بِالْهُدىٰ ﴾: معلّلة للجملة الدالّـة على استحقاقهم الاستهزاء، على سبيل الاستئناف. أو مقررة لقوله: «يمدّهم في طغيانهم» على سبيل التوكيد.

وأصل الاشتراء: بذل الثمن لتحصيل ما يُطلّب من الأعيان. فإن كان أحد العوضين ناضًا، تعين من حيث أنّه لا يطلب لعينه أن يكون ثمناً. وبـذله اشـتراء، وأخـذه بيع. ولذلك عُدّت الكلمتان من الأضداد. والنض والناض: الدنانير والدراهم، عـند أهـل الحجاز، وإلّا فأيّ العوضين تصوّرته (٤) بصورة الثمن، فباذله مشتر وآخذه بائع.

ثم استعبر للأعراض عما في يده محصّلاً به غيره ، سواء كان من المعاني أو الأعيان. ثم اتسع فاستعمل للرغبة عن الشيء طمعاً في غيره . فإن اكتفى بجعل الطرفين أعم من أن يكون الأعيان أو المعاني أو مختلفين ، وبقي الاستبدال محفوظاً والاستبدال موقوف على تملك ما هو كالثمن ، فاحتيج في اشتراء الضلالة بالهدى إلى أن نزل (٥) التمكّن من الهدى ، بحسب الفطرة منزلة تملكه . فيكون التجوّز في نسبة الهدى بالتمكّن من الهدى ، نفسه .

٢. في ج: فإنَّ ذلك.

٤. أ: بصورته.

١. ليس في أ.

٣. ليس في أ.

٥. في ج: ينزل. وهو الأظهر.

أو أريد «بالهدى» ما جبلوا عليه من تمكّنهم منه، وهو فطرة الله التي فيطر النياس عليها. فيكون التجوّز في نفس الهدى، لا في نسبته إليهم بالتملّك. فإنّ التمكّن من الهدى ثابت لهم من غير تجوّز وإن لم يبق الاستبدال أيضاً محفوظاً، كما إذا استعمل للرغبة عن الشيء طمعاً في غيره، فلا حاجة إلى ذلك التنزيل أو التجوّز.

﴿ فَمَا رَبِحَتْ تِجَارَتُهُمْ ﴾ : وقرأ ابن عبلة : « تجاراتهم » بصيغة الجمع .

وذكر «الربح» ترشيح للمجاز الواقع في كلمة «اشترى»، وهو أن يقرن بالمجاز ما يلائم المعنى الحقيقي. فإنّه لمّا استعمل الاشتراء في معاملتهم، أتبعه بما يشاكله تمثيلاً لخسارتهم.

والمعنى: ضرّت تجارتهم؛ لأن عدم الربح، وإن كان أعم من الخسران لوجود الواسطة بينهما، لكن المقام يخصّه به؛ لأنّ المقصود ذمّ المنافقين، والذمّ في الخسران أكد من عدم الربح. وإنّما عبر عن الخسران بنفي الربح للتصريح أوّلاً بانتفاء ما هو مقصود من التجارة، والدلالة ثانياً على إثبات ضدّه، والإفادة ثالثاً المبالغة بأنّ نفي الربح بالبيع والشرى.

و «الربح» الفضل على رأس المال. وإسناده إلى التجارة - نفياً وإثباتاً - لتلبسه بالتجارة، مجاز عقلي، وهو إسناد شيء إلى غير ما هو له نفياً أو إثباتاً ؛ كما أنّ الحقيقة العقلية إسناده إلى ما هو (١) كذلك. لكن في الحقيقة، فالموجبة (٢) صادقة، والسالبة كاذبة. وفي المجاز بالعكس. فلا حاجة في كونه من المجاز العقلي إلى تأويل ما ربحت بدخسرت» ولا إلى أن يفرق بين إسناد النفي ونفي الإسناد. هكذا قيل، وفيه نظر يعرف بالتأمل والتحقيق، ما ذكره السكاكي من أنّ المراد بالتجارة: المشترون مجازاً، والإسناد حقيقة. فتأمّل!

﴿ وَمَا كَانُوا مُهْتَدِينَ ﴾ ۞: عطف على «ما ربحت تجارتهم »، أي: ماكانوا مهتدين لطرق التجارة. فحذف المفعول لدلالة الكلام عليه، وليمكّن حمله على العموم وإن

١. أ: ما هو له. ٢. أ: الموجبة.

اشتمل على تكرار «ما». فالحمل على الأول أولى؛ لأنّه لما وصفوا بالخسارة في هذه التجارة أشير إلى عدم اهتدائهم لطرق التجارة، كما يهتدي إليه التجار البصراء بالأمور التي يربح فيها ويخسر. فهو راجع إلى الترشيح.

ويحتمل عطفه على «اشتروا» بل هو أولى؛ لأنّ عطفه على «ما ربحت» يـوجب ترتّبه على ما تقدم «بالفاء» فيلزم تأخره عنه، لكن الأمر بالعكس.

ويحتمل أن يكون حالاً من فاعل «اشتروا»، أو «ربحت»، أو ضمير «تجارتهم». وإنّما حكم بانتفاء الربح (١) عن تجارتهم وعدم اهتدائهم لطرق التجارة؛ لأنّ مقصود التجار منها سلامة رأس المال والربح. وهؤلاء قد أضاعوا رأس المال، فكيف يفوزون بالربح الذي هو الفضل عليه؟

وقال جماعة أخرى بحضرته: إنّ فلاناً كان في سعة ودعة وكثرة مال، فسافر في البحر، فغرقت سفينته (٥)، وتلفت أمواله، ونجى بنفسه في كمال الفقر والفاقة والحيرة. فقال لهم رسول الله عَبَيْنَا أُ الحبركم بالأحسن من الأول، والأسوأ من الثاني ؟(١) فقالوا: بلى يا رسول الله!

فقال: أمّا الأول، فرجل اعتقد في عليّ بن أبيطالب ما يـجب اعـتقاده، مـن كـونه وصي رسول الله وأخاه ووليه وخليفته ومفروض الطاعة، فشكر له ربّه ونبيه ووصي نبيه، فجمع الله له بذلك خير الدنيا والآخرة، فكانت تجارته أربح وغنيمته أكثر وأعظم.

١. في ج:الرابح.

٢. تفسير العسكري الله ، ١٢٦، مع اختلاف كثير في الألفاظ.

٣. في ج: موسى بن جعفر ﷺ . ٤. ما بين القوسين ليس في أ .

٥. في ج: سفينة . ٢. المصدر: الثاني حالاً .

وأمّا الثاني، فرجل أعطى علياً بيعته، وأظهر له موافقته. ثمّ نكث بعد ذلك وخالفه ووالله أعداءه، فختم له سوء أعماله، فصار إلى عذاب لا يبيد ولا ينفد(١). «ذلك هو الخسران المبين »(٢).

قال بعض الفضلاء: إنّ تأويل الآية ، بالإشارة إلى بطن من بطونها ، أن يقال: «أولئك » المستوسمون بالإيمان الرسمي ، هم «الذين اشتروا ضلالة (٣) » ظلمة جحدانيًا تهم «بهدى» نور استعدادهم الفطري ، لكشف حقائق التوحيد الحقيقي ، واختاروها عليه . «فما ربحت تجارتهم » هذه ؛ لأنّهم أضاعوا رأس مالهم الذي هو هدى ذوي الاستعداد ، فكيف تربح تجارتهم بعد إضاعتهم إيّاه . «و » الحال أنّهم «ما كانوا مهتدين » لطرق تلك التجارة ، سالكين سبيل الفوز بها ، على وجه يربحون ولا يخسرون .

﴿ مَثَلُهُمْ ﴾ : لمّا بين حقيقة صفة المنافقين ، أراد أن يكشف عنها كشفاً (٤) تامّاً ويبرزها في معرض المحسوس المشاهد . ففيها يضرب المثل مبالغة في البيان ، و لأمر ما ، أكثر الله في كتبه الأمثال وكثر في كلام الأنبياء والحكماء ، ومن سور الانجيل سورة الأمثال و «المثل » في الأصل ، بمعنى : المِثْل . وهو النظير . يقال : مَثَل ومِثْل ومثيل ؛ كشَبَه وشبيه .

ثمّ قيل: مثل، للقول السائر. ويعتبر فيه أن يكون تشبيهاً تمثيلياً على سبيل الاستعارة. ومن ثمّ حوفظ عليه، ولم يغيّر فيكون بعينه لفظ المشبّه به. فإن وقع تغيير لم يكن مثلاً، بل هو مأخوذ منه وإشارة إليه ؛ كما في قولك (٥): بالصيف ضيّعت اللبن ـ بالفتح ـ .

وقيل: لم يغيّر؛ لأنّه ينبغي أن يكون فيه غرابة من بعض الوجوه. فلو غُيّر لربّما

١. ر: لاينفذ. ٢. الحج ١١٠.

٣. في ج: الضلالة. ٤. ليس في أ.

٥. في ج: قوله.

انتفت تلك الغرابة. وإنّما سمّي مثلاً؛ لأنّه جعل مضربه وهو ما يضرب فيه\_ثانياً\_مثلاً لمورده وهو ما ورد فيه أوّلاً.

ئم استعير لكل حال أو قصة ، أو صفة لها بيان ، وفيها غرابة . ويمكن حمله هناك على كل واحد من تلك المعاني .

﴿كَمَثُلِ الَّذِي اسْتَوْقَدَ فَاراً ﴾: معناه : حالهم العجيبة الشأن ، كحال من استوقد ناراً.

و «الذي » بمعنى الذين؛ كما في قوله: «وخضتم كالذي خاضوا»، إن جُعل مرجع الضمير في «بنورهم»، وإنّما جاز ذلك ولم يجز (١) وضع «القائم» موضع «القائمين»؛ لأنّه غير مقصود بالوصف، بل الجملة التي هي صلته، وهو وصلة إلى وصف المعرفة بجملة موصولة بها؛ ولأنّه ليس باسم تامّ بل هو كالجزء منه، فحقه أن لا يجمع كما لا يجمع أخواتها، ويستوي فيه الواحد والجمع، وليس «الذين» جمعه المصحح، بل ذو يجمع أخواتها، ويستوي فيه الواحد والجمع، وليس «الذين» جمعه المصحح، بل ذو زيادة زيدت لزيادة المعنى، ولذلك جاء بالياء - أبداً - على اللغة الفصيحة التي جاء التنزيل عليها. ولكونه مستطالاً بصلته استحق التخفيف، ولذلك بولغ فيه، فحذف ياؤه ثمّ كسرته، ثمّ اقتصر على اللام في أسماء الفاعلين والمفعولين. أو قصد به جنس المستوقدين، أو الفوج الذي استوقد.

وإن لم يجعل مرجعاً لذلك الضمير ، فلا حاجة إلى ذلك ؛ لأنّ المقصود تشبيه الحال بالحال ، وهما متطابقتان . إلّا أن يقصد رعاية المطابقة بين الحالين ، في كو نهما بالواحد أو(٢) الجماعة \_ أيضاً \_ . فإنّ المماثلة حينئذ أقوى ، والتشبيه إلى القبول أقرب .

و «الاستيقاد»: طلب الوقود والسعي في تحصيله، وهو سطوع النار وارتفاع لهبها. و «الاستيقاد» و النار» من نار ينور: إذا نفر؛ لأنّ فيها حركة واضطراباً. و «النور» مشتق منها (٣). فإنّ الحركة والاضطراب يوجد في النار أوّلاً وبالذات، وفي نورها ثانياً وبالعرض. فاشتقاق «النور» منها (١)، أولى من اشتقاقها (٥) منه.

١. أ: ولم يخبر. ٢. في ج: و.

٣. في ج: عنها. ٤

هكذا في روج، وهو الصحيح. والنسخ: اشتقاقه.

﴿ فَلَمَّا أَضَاءَتْ مَا حَوْلَهُ ﴾: عطف على الصلة. فيكون التشبيه بمحال المستوقد الموصوف بمضمون الشرطية ، أعنى : «لمّا» مع جوابه.

و « لمّا » تدلّ على وقوع الشيء لوقوع غيره ، بمعنى الظرف ، والعامل فيه جوابه . و « الإضاءة » : فرط الإنارة ، كما أنّ الضوء فرط النور . ومصداق ذلك قبوله تبعالى : «هو الذي جعل الشمس ضياء والقمر نوراً » (١) .

ويناسبه ما اصطلح عليه(٢) الحكماء من أنّ الضوء ما يكون للشيء من ذاتـه كـما للشمس، والنور ما يكون من غيره كما للقمر.

«وأضاء» في الآية:

إمّا متعدّ. فيكون «ما حوله» مفعولاً به، أي: جعلت النار ما حول المستوقد مضيئاً. وإمّا لازم. فيكون مسنداً إلى «ما حوله»، أي: صارت (٣) الأماكن والأشياء التي حوله مضيئة بالنار، أو إلى ضمير «النار».

[و](1) حينئذ، إمّا أن يكون كلمة «ما» زائدة و «حوله» ظرفاً لغواً لـ «أضاءت».

وإمّا موصولة ، وقعت عبارة عن الأمكنة ، فيكون مع صلتها مفعولاً فيه لـ «أضاءت».

ويُردّ على الأول: أنّ إضاءة النار حول المستوقد يقتضي دورانها حـوله، وهـو (٥) خلاف المعهود.

وأجيب: بأنّ المراد دوران ضوئها، لكنه (٢) جعل دوران الضوء بمنزلة دوران النار إسناداً إلى السبب.

وعلى الثاني، بأنّه (٢٠ كان ينبغي أن يصرح بكلمة «في »؛ لأنّ حذفها في لفظ مكان

۲. ليس في ج.

۱. يونس/٥.

٤. من ج.

٣. في ج: صارته. ٥. ليس في أ.

٦. ر:لكنها.

٧. أوج: أنّه.

إنّماكان(١) لكثرة الاستعمال، ولاكثرة في الموصول الذي عبّر به عن الأمكنة، اللّهمَ إلّا أن يحمل على أنّه من قبيل: عسل الطريق الثعلب, وعلى هذا التوجيه، يلزم دوران مكان النار، وهو لا يستدعى استيعاب النار جميعه، بل بعضه(٢).

و«حوله» نُصِب على الظرفية.

وتأليف حروفه على هذا الترتيب، للدوران والإطافة.

وقيل(٣) للعام: حول؛ لأنَّه يدور.

ومنه حال الشيء واستحال: إذا تغيّر. وحال الانسان: وهي عوارضه التي تمتغيّر عليه. والحوالة(٤): وهي اسم من أحال عليه بدينه.

﴿ ذَهَبَ اللهُ بِنُورِهِمْ ﴾: جواب « لمّا »، كما هو الظاهر .

وفيه مانعان: لفظي ومعنوي:

الأول: توحيد الضمير في «استوقد» و «حوله» وجمعه في «بنورهم».

والثاني: أنّ المستوقد لم يفعل ما يستحقّ به إذهاب نوره، بخلاف المنافق، فجعله جواباً غير مناسب.

والجواب عن الأول: أنّ توحيد الضمير ، بالنظر إلى لفظ الموصول وجمعه ، بالنظر إلى معناه على أحد الوجوه المذكورة فيما سبق .

وعن الثاني: أنّه يمكن أن يكون إذهاب نوره بسبب سماوي، ريح أو مطر، لا بسبب فعل المستوقد. ولذلك أسند إلى الله سبحانه. أو يكون المراد بالمستوقد: مستوقد نار لا يرضى (٥) بها الله (١) ، كما أوقدها الغواة ليتوصّلوا بالاستضاءة بها إلى بعض المعاصي، فأطفأها الله.

ويحتمل أن يكون جواب «لمّا» محذوفاً. وقوله: «ذهب الله »\_إلى آخره\_استئنافاً.

١. ليس في أ. ٢. أ: بقصد.

٣. أنوار التنزيل ، ٢٧/١.

٥. أ: يُوضئها. ٢. قي ج: لايرضا هما الله.

والمصحّح لهذا الحذف، قرينة المقام، والمرجّح المبالغة في سوء حال المستوقد بإيهام(١) أنّ الجواب ممّا يقصر العبارة عنه.

وتقدير الاستئناف: أنّه لما شُبّهت حالهم بحال المستوقد الذي خمدت ناره، سأل سائل وقال: ما بالهم قد شُبّهت حالهم بحال هذا المستوقد؟ فقيل له: ذهب الله بنورهم. وحيئنذ يكون ضمير الجماعة للمنافقين.

ويحتمل أن يكون بدلاً (٢) من الجملة التمثيلية وبياناً له ، كأنّه قيل : كمثل الذي ذهب الله بنورهم . وحينئذ يكون مرجع الضمير «الذي استوقد» عملى أحد الوجوه التي سبقت .

وإنّما قال: «بنورهم»، ولم يقل: «بنارهم» لأنّه المقصود من إيقادها. ولم يقل: «بضوئهم» كما هو مقتضى اللفظ؛ لأنّ في «الضوء» دلالة على الزيادة. فلو علق الذهاب به لأوهم الذهاب بالزيادة وبقاء ما يسمّى نوراً. والمقصود إزالة النور عنهم رأساً.

وإنّما اختير - أوّلاً - «أضاءت» على «أنارت»، تنبيهاً على مزيد الحيرة والخيبة، وإشعاراً بالبطلان، لما تقرر في الأذهان من قوة أمر الباطل في بدء الحال واضمحلاله سريعاً في المآل.

وإنّما قال: « ذهب الله بنورهم » ولم يقل: « أذهب الله نورهم » -كما قرأ بعضهم - لأنّ معنى « أذهبه »: أزاله ، و جعله ذاهباً. ويقال: ذهب به: إذا استصحبه.

ومعنى «به»: معه. فإنّ «الباء» وإن كانت للتعدية كالهمزة، إلّا أنّ فيها معنى المصاحبة واللصوق. وذهب السلطان بماله: أخذه، فالمعنى: أخذ الله نورهم وأمسكه. وما يمسك (٣)، فلا مرسل له. وهو أبلغ من الإذهاب لما فيه من معنى الأخذ والإمساك.

١. في ج: بإبهام.

أي: «فهب الله بنورهم » يكون بدلاً ، فهناك ثلاثة احتمالات لـ «فهب الله بنورهم »: إمّا جـواب «لمّـا » أو استثناف أو بدل .

أمّا الأخذ فظاهر ، وأمّا الإمساك فلما يقتضيه المصاحبة واللصوق.

قال بعض الفضلاء: وعند العارفين، النكتة فيه غير ما ذكر، فإنّ مجيء الله سبحانه بالنور ليس إلّا بتجلّيه بالنور على المتجلى له. فهو عند تجلّيه بالنور متلبس به، غير منفصل (٢) عنه. وكذلك ذهابه بالنور ليس إلّا متعلقاً دون هذا التجلي، فهو يذهب مكتسباً بالنور لا منفصلاً عنه. فهو المتلبس بالنور في الحالين، بل هو النور في العلم (والعين لا) (٣) نور سواه.

ثمَ أكَّد ذلك ، وقرَّره بقوله:

﴿ وَتَرَكَهُمْ فِي ظُلُمَاتِ لَا يُبْصِرُونَ ﴾ (3): ففيه زيادة على ما يدلّ عليه إذهاب نورهم، من وقوعهم في الظلمة كمّاً وكيفاً. أمّاكماً، فلما (في الظلمات من) الجمعية. وأمّاكيفاً، فلما فيها من تنوين التعظيم وإردافها بقوله: «لا يبصرون »، فإنّه يدلّ على أنّها بحيث لا يتراثى فيها شبحان.

و «الظلمة »: عدم النور مطلقاً..

وقيل: عما(٤) من شأنه ذلك.

وقال بعض(٥) المتكلِّمين: وهي(٢) عرض ينافي النور.

فعلى الأول، التقابل بينهما، تقابل الإيجاب والسلب.

وعلى الثاني، تقابل العدم والملكة.

وعلى الثالث، (تقابل التضاد) (٢٠ وهي مأخوذة من قولهم: ما ظلمك إن تفعل كذا، أي: ما منعك ؛ لأنّها تسدّ البصر، وتمنع الرؤية.

وقرئ «في ظلمة» بالتوحيد. وتوحيدها ظاهر.

١. أ: يتجلّيه. ٢. ر:منفعل.

٣. ما بين القوسين ليس في أ. ٤. أ: ما.

٥. أ: من. ٦. في ج: هي.

٧. ما بين القوسين ليس في أ.

وأمّا جمعها، فباعتبار انضمام ظلمة الليل إلى ظلمتي الغمام وتبطبيقه مثلاً هذا على(١) تقدير أن يكون ضمير الجماعة ،كناية عن المستوقدين ،كما هو الظاهر .

وأمّا إذا كان كناية عن المنافقين، فقيل: «ظلماتهم»، ظلمة الكفر، وظلمة النفاق، وظلمة يوم القيامة. أو ظلمة الضلال، وظلمة سخط الله، وظلمة العقاب السرمدي.

وقيل: المراد بها على التقديرين: ظلمة شديدة، كأنّها ظلمات متراكمة (٢). فيكون الجمعية ـأيضاً ـلزيادتها في الكيف.

و قوله (٣): «لا يبصرون» نزل منزلة اللازم. وقطع النظر عن مفعوله المتروك وقصد إلى نفس الفعل ؛ كأنّه قيل: ليس لهم أبصار. وهو أبلغ من أن يـقدّر المـفعول، أي: لا يبصرون شيئاً؛ لأنّ الأول يستلزم الثاني، دون العكس.

و « ترك » في الأصل بمعنى : خلّىٰ وطرح . وله مفعول واحد .

وقد يضمّن معنى : صيّر ، فيقتضي مفعولين . فعلى هذا قوله : « في ظلمات » مفعوله الثاني ، وقوله : « لا يبصرون » حال من مفعوله الأول .

ويحتمل أن يترك على معناه الأصلي، ويكون «في ظلمات لا يبصرون» حالين مترادفين، أو متداخلين.

وفي آخر روضة الكافي (٤): بإسناده عن أبي جعفر عليه في تفسير الآية ، ما مضمونه : أنّه أضاءت الأرض بنور محمّد تَنَالُهُ كما تضيء الشمس. فلما قبض الله محمّداً ظهرت الظلمة ، فلم يبصروا فضل أهل بيته عليه .

وفي عيون الأخبار (٥): بإسناده إلى ابراهيم بن أبي محمود، قال: سألت أبا الحسن الرضا عليه عن قول الله تبارك و تعالى: « و تركهم في ظلمات لا يبصرون ».

فقال: إنَّ الله تعالى لا يوصف بالترك، كما يوصف خلقه. ولكنهم (١) متى علم أنَّهم

٢. انظر: أنوار التنزيل، ٢٨/١.

٤. الكافى، ٣٧٩/٨.

٦. المصدر: لكنه.

٣. ليس في أ .

١. أ: على هذا.

٥. عيون الأخبار، ١٢٣/١.

لا يرجعون عن الكفر والضلالة(١)، منعهم المعاونة واللطف، وخلّى بينهم وبين اختيارهم.

## ﴿صُمٌّ بُكُمٌّ عُمْيٌ ﴾: خبر مبتدأ محذوف.

والضمير المحذوف، إن كان كناية عن المستوقدين، فإطلاق هذه الصفات عليهم على سبيل الحقيقة، والمعنى: أنّهم أوقدوا ناراً، ذهب الله بنورهم. وتركهم في ظلمات هائلة أدهشتهم بحيث اختلت حواسهم وانتقصت قواهم، فصاروا صمّاً بكماً عمياً.

وإن كان عبارة عن المنافقين ، فإطلاقها عليهم على طريقة التشبيه ؛ لأنهم لمّا سدّوا آذانهم عن إصغاء الحق ، وألسنتهم عن النطق به ، وأبصارهم عن مشاهدة آياته ، جعلوا كأنما أيفت (٣) مشاعرهم وانتفت لا على سبيل الاستعارة (٣) ، إذ من شرطها أن يطوى ذكر المستعار له ، أي : لا يكون مذكوراً على وجه ينبئ عن التشبيه . وهو أن يكون بين طرفيه حمل ، أو (٤) ما في معنا . كذا في الكشاف (٥) .

قيل: وهنا بحث. وهو أنّه لا نزاع في أنّ تقدير الآية: هم صمّ. لكن مع ذلك ليس المستعار له مذكوراً هاهنا؛ لأنّه أحوال مشاعر المنافقين وحواسَهم لا ذواتهم. في في هذه الصفات استعارة تبعية مصرحة؛ لأنّها استعير مصادرها لتلك الأحوال، ثمّ اشتقّت هي منها.

أقول: فعلى هذا: «الصمّ» جمع الأصمّ، و«البكم» جمع الأبكم، و«العمي» جمع الأبكم، و«العمي» جمع الأعمى. وقد صرّح به بعض أهل اللغة . فحينئذ ما ذكره بعض المفسرين من أنّ الحمل على سبيل المبالغة في غاية السقوط.

وغاية ما يتكلّف عما في الكشاف، أن يقال: تشبيه ذوات المنافقين بـذوات الأشخاص الصمّ متفرّع على تشبيه حالهم بالصمّ. لكن القصد إلى إثبات هـذا الفرع

٣. أيفت: أصابتها آفة، فهي مؤوفة.

٤. أ:وما.

١. المصدر : الضلال .

٣. وإنّما على طريقة التمثيل.

ه. الكشاف، ٧٥٨.

أقوى وأبلغ إشارة إلى أنّ المشابهة بين الحالين قويت حتى كأنّها تعدّت إلى الذاتين. فحمل الآية على هذا التشبيه إنّـما هـو لرعـاية المـبالغة فـي إثـبات الآفـة(١)، وإلّا(٢) فمقتضى ظاهر الصناعة الحمل على الاستعارة بتبعيّة المصادر.

وقرئ في الكلّ ، بالنصب على الحال ، من مفعول « تركهم ».

و «الصمم» الانسداد. تقول: قناة صماء: إذا لم تكن مجوّفة. وصممت القارورة: إذا سددتها و «الصمم» لما تسدّها به. فالأصم : من انسدت سامعته، فبلا يدخلها هواء يسمع الصوت بتموّجه.

و « البكم » الخرس.

و «العمى » عدم البصر عمّا من شأنه أن يبصر . وقد استعير لعدم البصيرة .

﴿ فَهُمْ لَا يَرْجِعُونَ ﴾ ۞: يقال: رجع عن كذا إلى كذا. فالمعنى: إنّهم لا يرجعون عن الضلالة التي اشتروها، إلى الهدى الذي باعوه.

فيندفع ما قاله بعض المفسرين من أنّ المراد به (٣): لا يرجعون إلى الهدى، أو عن الضلالة.

وليعلم أنّ توضيح تمثيل المنافقين بالمستوقدين الموصوفين بما ذكر وتشبيه حالهم العجيبة بحالهم، موقوف على تحقيق طرفي التشبيه ووجه الشبه.

فنقول: أمّا المشبّه به فهو صفة المستوقدين نباراً، كلّما أضاءت ما حولهم من الأماكن والأشياء، أذهب الله (٤) نورهم عند الإضاءة وأمسكه، وتبركهم في ظلمات متعددة شديدة أدهشتهم بحيث اختلّت مشاعرهم وقواهم، فهم لا يقدرون على الرجوع إلى ماكانوا عليه من قبل.

وأمّا المشبّه فهو صفة المنافقين الذين إظهارهم الإيمان باللسان بمنزلة إيقاد النار العظيمة وانتفاعهم به، بسلامة الأموال والأولاد وغيرذلك ؛ كإضاءتها ما حولهم،

٢. أ:الآية. ٢. ليس في ج. ٣. ليس في ج. ٣. ليس في أ. ٣. ليس في أ.

وزوال ذلك الاستنفاع عنهم على القرب بإهلاكهم. أو إفشاء نفاقهم (١) على النبي تَلَيَّلُهُ هو ذهاب نورهم وإلقاءهم في أحيان ظهور النفاق والوعيد بالعذاب السرمد، أو الوقوع فيه على مراتبه (٢) تركهم في الظلمات المتعددة الشديدة وعدم استعمالهم قواهم فيما خلقت له بمنزلة إخلالها، ورسوخهم وتمكنهم فيما أوقعهم فيه بسما يخالف فطرتهم ؛ كعدم القدرة من المستوقدين على الرجوع إلى ماكانوا عليه.

وأمّا وجه الشبه، فإن اعتبرته بين مفردين من مفردات طرفي التشبيه ـكما سبقت الإشارة إليه ـ فذلك من قبيل التشبيه المفرد، وهـ وأن تأخـذ أشـياء فـرادى فـتشبهها بأمثالها ؛كقوله:

كأنّ قسلوب الطير رطباً ويابساً لدى وكرها العناب والخشف البالي (٣) وإن اعتبرته بأن تنزع من مفردات أحد الطرفين هيئة اجتماعية واحدانية (٤) وشبهتها بهيئة انتزعتها من مفردات الطرف الآخر من غير ملاحظة تفاصيل مفردات الطرفين ومشابهة بعضها مع بعض فذلك من قبيل التشبيه المركّب المسمّى عند أرباب البيان بالتمثيل. وهو الذي يهتم به أرباب البلاغة.

وكل كلام يحتملهما فذكرهم الأول احتمال لفظي، ولامساغ للذهاب إلّا إلى الثاني. وذلك لأنّه يحصل في النفس من تشبيه الهيئة المركبة ما لا يحصل من تشبيه مفرداتها. ولعبد القاهر(٥)كلام مشهور، في أنّ اعتبار التركيب في قول الشاعر:

وكأنّ أجرام النجوم لوامعاً درر نشرن (٢) عملي بساط أزرق أحقى وأولى، وإن صحّ التشبيه بين مفرداته.

(وفي روضة الكافي(٧): محمّد بن يعقوب الكليني ، قال : حدثني عليّ بن إبراهيم ،

۲. في ج: مراتبة.

١. أ: نفاتهم .

٤. في ج: وحدانية.

٣. أنوار التنزيل، ٣١/١.٥. انظر أسرار البلاغة، ١٦٩.

٦. النسخ: نشرن.

٧. الكافي ، ٨/٢٠٤.

عن أبيه ، عن ابن فضّال ، عن حفص المؤذن ، عن أبي عبدالله على . وعن محمّد بن اسماعيل بن بزيع ، عن محمّد بن سنان ، عن اسماعيل بن جابر ، عن أبي عبدالله على أنّه قال في رسالة طويلة إلى أصحابه : فإنّ ذلك (١) اللسان فيما يكره الله وفيما نهى (٢) عنه مرداة للعبد عند الله ، ومقت من الله ، وصم وعمي وبكم يبور ثه الله إيّاه يبوم القيامة . فتصيروا (٣) كما قال الله : «صم بكم عمي فهم لا يرجعون » ، يعني : لا ينطقون ، ولا يؤذن لهم فيعتذرون ) (٤).

قال بعض الفضلاء: تأويل الآية ببعض بطونها، أن يقال: مثل المتوسّمين بالإيمان الرسمي كمثل المستوقدين الذين سبق ذكرهم، حيث تنوّرت بواطنهم بارتكاب بعض العبادات في بعض الأوقات، فتنبّهوا(٥) لما في أنفسهم من النقائص(١) والكمالات، ولم ينفذ فيهم ذلك النور بحيث يتعدّى من معرفة أنفسهم إلى معرفة ربهم، بل تنقص ببعض الغفلات فبقوا متروكين في ظلمات حجب أنيّاتهم(٧)، لا يبصرون ما في الآفاق وما في أنفسهم من لوائح الوحدانية. فهم صمّ عن سماع ما ينطق به دلائلها، بكم لا يسألونه بلسان استعدادهم، عمي لا يرونه ببصر بصيرتهم. فهم لا يرجعون عما هم فيه من أسباب الشقاوة، إلى ما فاتهم من موجبات السعادة.

﴿ أَوْ كَصَيْبٍ مِنَ السَّمَاءِ ﴾: ثمّ ثنّي الله سبحانه في شأنهم بتمثيل آخر ، ليكون تحقيقاً لحالهم بعدكشف ، وإيضاحاً غبّ (^) إيضاح .

وكما يجب على البليغ في مظانّ (٩) الإجمال والإيجاز أن يجمل ويوجز ، فكذلك الواجب عليه في موارد التفصيل والإشباع ، أن يفصّل ويشبع .

١. في المصدر وج: ذلق. وهو من قولهم: لسان ذلق؛ أي: فصبح ببليغ ذرب. وفي نورالشقلين ج ١، ح ٢٧ ص ٣٧: « زلق» بدل ذلق. وما في المصدر وج هو الأظهر.

٣. المصدر: فيصيروا.

المصدر: ينهي.
 ما بين القوسين ليس في أ.

٥. أ: فتسبهروا.

٦. أ: النقايض.

٧. أ: نياتهم .

٨، غِبّ، بمعنى: بَعْدَ.

٩. المظان : المراجع التي يشد فيها الباحث طَلِبَته.

وهو عطف على قوله: «كمثل الذي استوقد»، أي: مثلهم كمثل الذي استوقد. أو كمثل ذوى صيّب.

وإنَّما قدّر كذلك، لتعيين مرجع الضمائر الآتية وتحصيل كمال الملائمة مع المعطوف عليه ومع المشبه \_أيضاً \_أعنى(١): مثلهم.

وأمّا نفس التشبيه فلا يقتضي تقدير شيء ، إذ لا يلزم في التشبيه المركّب أن يكون ما يلى الكاف هو المشبه به ؛ كما في قوله تعالى : «إنّما مثل الحيوة الدنيا ، كماء »(٢).

ومما ثنّي من التمثيل في التنزيل قوله: «وما يستوي الأعمى والبصير ولا الظلمات ولا النور ولا الظل ولا الحرور وما يستوي الأحياء ولا الأموات »(٣).

و«أو» موضوعة في أصلها للتساوي، ولذلك اشتهرت بأنَّها كلمة شك، فـتكون مخصوصة بالخبر. ثمّ استعيرت للتساوي في غير الشك، فاستعمل في غير الخبر بالمعنى: المجازي فقط ؛ كالتساوي في استصواب المجالسة في قولهم: جالس الحسن أو ابن سيرين. وفي الخبر بكلا المعنيّين، أعنني: الحقيقي الذي هـو الشك، والمجازي كالتساوي في الاستقلال بوجه التمثيل كما في هذه الآية. فيستفاد صحة التشبيه بكل واحد(٤) من هاتين القصّتين صريحاً وبهما معاً بالطريق الأولى. وهذا بناء على تبادر معنى الشك منه. وهو المفهوم من الكشاف(٥).

والمفهوم من المفصّل (٢)، أنّ كلمة «أو » لأحد الأمرين. ولا شك أنّ هذا معنى يعمّ مواردها من الإنشاء والإخبار كلها. وأمّا الشك والتشكيك والإبهام والتخيير والإباحة فليس شيء منها داخلاً في مفهومها، بل يستفاد من مواقعها في الكلام.

« والصيّب » فيعل ، من الصوب. وهو فرط الانسكاب والوقوع. يقال على المطر وعلى السحاب. والأية يحتملهما.

۱. أ:أي.

٣. فاطر / ١٩ ـ ٢٢.

٥. الكشاف ج ١، ضمن ص٧٨\_ ٨٢.

۲. يونس /۲٤.

في ج: واحدة.

٦. المفصل في النحو : ١٦٦.

وتنكيره ؛ لأنّه أريد به نوع شديد هائل.

وقرئ «كصائب»، والأول أبلغ.

و «السماء» هو المظلّة. أو جهة العلوّ. وتعريفها للجنس، للدلالة على أنّ الصيّب منطبق آخذ بآفاق السماء كلها. فإنّ كل أفق ككلّ طبقة منها، يسمّى سماء. فتعريف الجنس من غير قرينة البعضية يدلّ على أنّه منطبق (١) آخذ بكلها، لا يختص بسماء دون سماء.

وفي الدلالة على التطبيق إمداد لسائر المبالغات التي في الصيّب، من جهة مادته الأولى، أي: الحروف، فإنّ «الصاد» من المستعلية، و«الياء»، مشدّدة، و«الباء» من الشديده. ومادته الثانية: أي: الصوب، فإنّه فرط الانسكاب كما مرّ.

ومن جهة البناء، أعني: الصورة، فإنّ «فيعلا» صفة مشبّهة دالة على الثبوت. ومن جهة البناء، أعني التهويل والتعظيم، كتنكير النار في الآية الأولى.

وإذا أريد «بالصيّب» المطر، فيحتمل أن يراد «بالسماء» السحاب. ويجعل اللام لاستغراق جميع ما يمكن أن يظل قطعة من وجه الأرض، فإنّه يصلح أن يطلق عليه اسم السحاب.

وإن أريد «بالصيب» السحاب، وبالسماء ـ أيضاً ـ فالمعنى : هذا النوع من السحاب، وليس فيه كثير فائدة .

والتمثيل الثاني أبلغ؛ لأنّه أدلَ على فرط الحيرة وشدة الأمر وفظاعته. ولذلك أُخَر. وهم يتدرّجون في نحو هذا، من الأهون إلى الأغلظ.

﴿ فِيهِ ظُلُمَاتٌ ﴾ : بضم الفاء والعين.

وقرئ بفتح اللام وسكونه. جمع ظلمة ، بضم الفاء وسكون العين ، فاعل الظرف لاعتماده على الموصوف.

١. في ج: مطبق.

ومن المتّفق عليه بينهم، أنّ الظرف إذا اعتمد على موصوف أو موصول أو حرف استفهام أو حرف نفي، فإنّه يجوز أن يرفع الظاهر بخلاف ما إذا لم يعتمد، فإنّه لا يجوز إعماله عند سيبويه.

ويجوز في جميع ذلك، أنّ الظرف خبر متقدم على مبتدئه. فعلى هذا يظهر فساد ما قاله البيضاوي(١) من أنّ ارتفاعها بالظرف وفاقاً.

وإن أريد بالصيّب المطر، فظلماته: ظلمة (٢) تكاثفه وتتابع قطراته، لأنّ تقارب القطرات ومتابعتها يقتضي قلة الهواء المتخلّل المنير، وظلمة أظلام غمامه، وظلمة الليل المستفادة من قوله: «كلّما أضاء لهم». والمراد بها ما يتوزّع على الأجرام من ظلمته، لاظلمته كلّها، حتى يرد أنّ المطر في ظلمة، لاظلمة الليل فيه. ولا شك أنّ نسبة الظلمة المتوزّعة عليه كنسبة العرض إلى موضوعه والصفة إلى موصوفها، فيصح انتسابها (٣) إليه.

وإن أريد به السحاب، فظلماته: ظلمة سحمته (٤)، أي: سواده المسبّب عن تراكمه وكثرة مائه، وظلمة تطبيقه وإحاطته بجميع الآفاق، وظلمة الليل.

وعلى ما حقّقناه يندفع ما قاله بعض المفسرين من أنّ الظرفية هنا باعتبار الملابسة ؛ لأنّه يكون بناء عليه انتساب الظرف إلى مظروفه بقى جائزاً، وهو غير جائز.

﴿ وَرَعْدٌ وَبَرْقٌ ﴾: «الرعد » من الرعدة \_ بالكسر \_ وهو صوت يسمع من السحاب. وسببها \_على المشهور \_اضطراب أجرام السحاب واصطكاكها إذا ساقتها الريح.

«والبرق» الأحسن فيه أن يكون معطوفاً على «رعد»، ويكون المجموع معطوفاً على «الظلمات» بعاطف واحد، من برق الشيء بريقاً: إذا لمع. وهو ما يلمع من السحاب بواسطة اصطكاكها.

٣. في ج: بانتصابها.

١. أنوار التنزيل ، ٢٩/١. ٢. أ: ظلمات.

٤. أ: سحنه . المتن : سحبته .

الجزء الأوّل / سورة البقرة .

وقيل(١): «الرعد» ملك موكّل بالسحاب، يسبّح.

وقيل(٢): صوت ملك يزجر السحاب.

وقيل<sup>(٣)</sup>: هو ريح تحتبس تحت السماء.

(وفي مجمع البيان(1): وقيل: «الرعد» هو ملك موكّل بالسحاب، يسبّح. وهمو(٥) المروى عن أئمتنا ﷺ.

وفي من لا يحضره الفقيه(٢): وقال على(٧) طالخ : «الرعد» صوت الملك. و «البرق» سوطه.

وروي (^): أنّ الرعد صوت ملك أكبر من الذباب، وأصغر من الزنبور.

وسأل أبو بصير (٩) أبا عبدالله علي عن الرعد، أيّ شيء يقول؟

قال: إنَّه بمنزلة الرجل يكون في الإبل، فيزجرها: هاي هاي، كهيئة ذلك.

قال: قلت: جعلت فداك! فما حال البرق؟

قال(١٠): تلك مخاريق الملائكة تضرب(١١) السحاب. فتسوقه إلى الموضع الذي قضى الله عَلَى فيه المطر)(١٢).

ولم يجمعا(١٣) كالظلمات، لمصدريّتهما في الأصل.

ويحتمل أن يكون المراد بهما معنييهما المصدرين(١٤) \_ أيـضاً \_ أعـني : الإرعـاد

١. مجمع البيان، ٥٧/١. ٢. نفس المصدر .

٣. نفس المصدر . ٤. نفس المصدر .

٥. المصدر: روي ذلك عن ابن عبّاس ومجاهد وهو ....

٦. من لا يحضره الفقيه ، ٥٢٦.

٧. ليس في المصدر . والحديث الذي قبله عن أبي عبدالله على .

٨. نفس المصدر ، ٥٢٦. ٩. نفس المصدر، ٥٢٥.

١٠. المصدر : فقال.

ما بين القوسين ليس في أ.

١٤. أ: المصدرية. وج المصدرين.

١١. ر، المتن وج: لضرب. وفي المصدر: تضرب.

١٣. أي: الرعد والبرق.

والإبراق، ولأنّهما ليسا أنواعاً مختلفة بالنظر إلى أسبابهما(١)كالظلمة.

وكينونتهما في السحاب ظاهرة، وأمّا في المطر فلأنّهما لمّاكانا في محلّ يتصل به أعلاه ومصبّه -أعني: السحاب -جعلاكأنّهما فيه، أو لأنّ المطركما ينزل من أسفل السحاب، ينزل من أعلاه -أيضاً -فهو شامل للفضاء(٢) الذي فيه السحاب، فهما في جزء من المطر يتصل بالسحاب.

وإنّما جاءت الأشياء نكرة ؛ لأنّ المراد أنواع منها. كأنّه قيل: فيه ظلمات داجية ٣٠٠، ورعد قاصف(٤)، وبرق خاطف.

والأصل في كلمة «في» أن تستعمل (٥) في ظرفية (١) الأجسام للأجسام. ثم اتسع فيها، فاستعمل في ظرفية الزمان للأحداث، ولمحلّية المعروضات لأعراضها، والموصوفات لصفاتها إلى غير ذلك.

﴿ يَجْعَلُونَ أَصَابِعَهُمْ فِي آذَانِهِمْ ﴾: الضمائر ترجع إلى أصحاب «الصيّب». ولفظ «الأصحاب» وإن حُذف وأقيم «الصيّب» مقامه، لكن معناه باق، فيجوز أن يعوّل عليه. وهو استئناف لا محل له من الإعراب. فكأنّه لمّا ذكر ما يؤذن بالشدة والهول، قيل: فكيف حالهم مع ذلك ؟ فأجيب: بأنهم يجعلون أصابعهم في آذانهم (٧).

فإن قلت: الجواب ـ حينئذ ـ لا يكون مطابقاً للسؤال. فإنّه بيّن ـ حينئذ ـ حالهم مع الصواعق دون الرعد.

قلت: لمّاكانت الصاعقة قصفة رعد تنقض معها شقة من نار ، كان الجواب مطابقاً ؛ كأنّه قيل: يجعلون أصابعهم في آذانهم من شدة صوت الرعد، وانقضاض قـطعة نـار معها.

١. في غير أوج: أسبابها. ٢. أ: للقضاء.

٣. أوج: واجية، المتن: داجينة. ٤. أ: فاصف.

٥. أ: يستعمل. ٦. أ: طرفيه.

٧. أنوار التنزيل، ٢٩/١.

ويحتمل أن يكون حالاً من المضاف إلى الصيّب المحذوف(١).

«وجعل» جاء متعدّياً إلى مفعولين، نحو: جعلت الطين خزفاً، أي: صيّرت. وإلى مفعول واحد، كقوله: «وجعل الظلمات والنور» (٢)، أي: صنع. وبمعنى التسمية، كقوله: «وجعلوا لله أنداداً» (٣)، أي: سمّواله. وبمعنى أفعال المقاربة، نحو، جعل زيد يفعل. واليد تتجزّ أ(٤) إلى الأنملة والإصبع والكف والساعد والعضد. والمتعين منها لسد الأذان أنملة السبابة. فإطلاق الأصابع موضع الأنامل بل بعضها من اتساعات اللغة. والنكتة المبالغة التي ليس في ذكر الأنامل وبعضها، وهي أنّهم لشدة الأمر عليهم وخوفهم من تقصيف الرعد يجعلون أصابعهم بالكلية في آذانهم لئلا يسمعوه أصلاً، وفوض من تقصيف الرعد يجعلون أصابعهم بالكلية في آذانهم لئلا يسمعوه أصلاً، وأو لفرط دهشتهم وحيرتهم يفعلون ذلك ولا يدرون ما يفعلون.

وعدم تخصيص ما هو متعين لسد الآذان من الأصابع \_أعني السبابة \_للإشارة إلى أنّه لم يبق لهم من فرط الدهشة والحيرة قوة التمييز (٥) بينها (٢). أو لما في السبابة من معنى السبّ. ولذلك استكرهوها، فكنوا عنها بالمسبّحة والسبّاحة وغيرهما طوى ذكرها، إذ لم يكن لها اسم وراءها يتعارفه الناس في ذلك العهد.

﴿ مِنَ الصَّوَاعِقِ ﴾ : متعلق بـ « يجعلون » .

ولفظة «من» في أمثال ذلك ابتدائية على سبيل العلّية. فيقال: قعد من الجبن. وقد يكون ما بعدها غرضاً مطلوباً ممّا وقع قبله إذا صرّح بما يدلّ على ذلك، كقولك: ضربت من أجل التأديب. بخلاف «اللام» فإنّها وحدها يستعمل في كل منهما. ويشاركهما في التعليل «في»، كما في قوله الله الأنام أة دخلت النار في هرة ربطتها، ولم تدعها حتى تأكل من حشاش (٧) الأرض.

١. أي: وجملة \* يجعلون ... الخ \* يحتمل أن تكون حالاً من المضاف إلى الصيّب المحذوف ، أي: أصحاب الصيّب.
 ٢. الأنعام / ١.

٣. ابراهيم / ٣٠.

٥. في ج: التميّز. ٦. أوج: بينهما.

٧. أ: حشاس.

و «الصواعق» جمع الصاعقة. وهي قصفة رعد، أي: شدة صوت منه ينقض معها شقة، أي: قطعة من نار. وهي في الأصل إمّا صفة لقصفة (١) الرعد والتاء للتأنيث، أو للرعد والتاء للمبالغة، كما في الراوية، أو مصدر كالعافية والكاذبة.

وقرئ «من الصواقع»، وليس بقلب من الصواعق؛ لأنّ كلاً من البنائين سواء في التصرف يبنى على كل منها كثير من الأمثلة. تقول: صقع الديك: إذا صاح. وسقعه (٢) على رأسه، وصقع رأسه، أي: ضرب صوقعته؛ وهي موضع البياض في وسط الرأس. وخطيب مصقع، أي: مجهر -بكسر الميم -. وهو الذي من عادته أن يجهر بكلامه.

أقول: الصاعقة والصاقعة ، إذا كانتا اسمي صفتين فجمعهما على الفواعل (٣) مطرد . وأمّا إذا كانتا مصدرين ، فلا . لكن ذلك شيء ذكره صاحب الكشاف والبيضاوي .

﴿ حَذَرَ الْمَوْتِ ﴾: وقرأ ابن أبي ليلي: «حذار الموت».

فقد جاء حذر ، يحذر ، حذار (٤) وحذاراً ، منصوب على أنّه مفعول له لـ « يجعلون » . فهو علة للجعل المعلل ، أي : جعلهم أصابعهم في آذانهم (٥) لأجل الصواعق ، واقع لأجل الحذر من الموت المتوهم لشدة الصوت .

و «الموت » عدم الحياة عما من شأنه ذلك. فالتقابل بينه وبين الحياة تـقابل العـدم والملكة.

وقيل: عرض يمنع الاحساس، يعرض عقيب الحياة، أي: لا يجمعها، فيكون التقابل بينهما تقابل التضاد. واستدل عليه بقوله تعالى: «خلق الموت والحيوة »(٢)، فإنّ الخلق والإيجاد لا يتعلق إلّا بالأمور الوجودية.

وأجيب: بأنّ المقصود من الخلق التقدير ، ولو سلم فالعدم يمكن أن يخلق باعتبار. استمراره . ولو سلم فالذي لا يخلق هو العدم ، بمعنى السلب ، والموت ليس كذلك كما مرّ .

٣. أ: القوابل.

١. أ: لفصقة.

۲. في ج: وصقعه.

٤. في ج: حذراً.

٦. الملك / ٢.

٥. انظر تفسير البحر المحيط، ٨٧/١.

البجزء الأوَّل / سورة البقرة ........... البجزء الأوَّل / سورة البقرة ...... ٢٩

﴿ وَاللهُ مُحِيطٌ بِالْكَافِرِينَ ﴾ ۞: أمال أبو عَمرو الكاف من «الكافرين» في موضع الخفض والنصب. وروي ذلك عن الكسائي. والباقون لا يميلون.

ووجه حسنه لزوم كسرة الراء التي تجري مجرى الكسرتين، بعد الفاء المكسورة. وتلك اعتراضية، لا محلّ لها من الإعراب(١).

وفائدتها، أنَّ المحذر عن الموت لايفيد.

ووضع «الكافرين» موضع المضمر ، للدلالة على أنّ أصحاب الصيّب كفار ، ليظهر استحقاقهم شدّة الأمر .

وقيل: هذه المعترضة لبيان أحوال المشبّه، على أنّ المراد «بالكافرين»: المنافقون، دلّ بها على أنّهم لا مدفع لهم من (٢) عذاب الله في الدنيا والآخرة. ووسطت بين أحوال المشبه به، مع أنّ القياس يقتضي تقديمها أو تأخيرها، تنبيهاً على شدّة الاتصال بين المشبّه والمشبّه به، ودلالة على فرط الاهتمام بشأن المشبّه.

وإحاطة الله مجاز. فإن شبته (") شمول قدرته تعالى بإحاطة المحيط (بما أحاط به في امتناع فوات (ع)، كان هناك استعارة تبعية في الصفة سارية إليها من مصدرها. وإن شبه حاله تعالى معهم بحال المحيط ) (") مع المحاط \_ أي : شبه (") هيئة منتزعة من عدة أمور بأخرى مثلها \_ كان هناك استعارة تمثيلية (") لا تصرّف في (أ") شيء من ألفاظ مفرداتها . إلا أنّه لم يصرّح منها إلا بلفظ ما هو العمدة في الهيئة المشبه بها \_ أعني : الإحاطة \_ والبواقي من الألفاظ منوية (١) في الإرادة .

وإحاطة الله سبحانه، عند الصوفية بالكافرين، بل بالموجودات كلّها، عبارة عن تجلّيه بصور الموجودات. فهو سبحانه بأحدية جميع أسمائه سار في الموجودات

۲. ر:عن. ۳. في ج: مشبه.

٤. في ج: الفوات. ٥. ليس في أ.

٦. في ج: شبهه . ٧ أ: تبعية تمثيلية .

٨. ليس في أ. ٩. في ج: معنوية.

أى: وجملة « والله محيط بالكافرين » اعتراضية ... الخ.

كلّها ذاتاً وعلماً وقدرة إلى غير ذلك من الصفات. والمراد بإحاطته تعالى، هذه السراية، أنّه لا يعزب(١) عنه مثقال(٢) ذرة في السماوات والأرض، إذ كل ما يعزب(٣) عنه يلتحق بالعدم.

وقالوا: هذه الإحاطة ليست كإحاطة الظرف بالمظروف، ولا كإحاطة الكل بأجزائه، ولا كإحاطة الكلي بجزئياته، بل كإحاطة الملزوم بلوازمه. فإنّ التعيّنات اللاحقة لذاته المطلقة إنّما هي لوازم له بواسطة أو بغير واسطة. وبشرط أو بغير شرط. ولا يقدح كثرة اللوازم في وحدة الملزوم، ولا تنافيها.

﴿ يَكَادُ الْبَرْقُ يَخْطُفُ أَبْصَارَهُمْ ﴾: استئناف ثان، كأنّه قيل: ما حالهم مع تلك الصواعق؟ فأجيب(٤).

و « يكاد » مضارع كاد . وهو من كدت ، تكاد ،كيداً ومكادة . وحكى الأصمعي : كوداً . فيكون كخفت ، تخاف ، خوفاً . والأول أشهر .

و «كاد» من أفعال المقاربة ، وضعت لمقاربة الخبر من الوجود لعروض سببه ، لكنه لم يوجد إمّا لفقد شرط أو لعروض مانع . والشرط في خبره أن يكون فعلاً مضارعاً بدون «ان»، وقد يكون معها بخلاف «عسى» فإنّه لرجائه وقد يدخل على خبرها «ان».

وقرئ «يخطف» بكسر الطاء، «يختطف» و «يخطف» بفتح الياء والخاء، وأصله يختطف، نقلت حركة التاء إلى الخاء، ثمّ أدغمت في الطاء. و «يخطف» بكسرهما بحذف حركة التاء إلى الإدغام، وبتحريك الخاء بالكسر إمّا لالتقاء الساكنين، وإمّا لمتابعة الطاء، ويجعل حرف المضارعة تابعاً للخاء.

و « يخطف » مضارع خطف ، من باب التفعيل . و « يتخطّف » مضارع تخطّف ، مـن باب التفعّل .

١. ر: يغرب. ٢. ليس في أ.

م. را يغرب. ع. انظر أنوار التنزيل، ٣٠/١.

٥. في ج. الطاء.

﴿كُلُّمَا أَضَاءَ لَهُمْ مَشَوْا فِيهِ وَإِذَا أَظْلَمَ عَلَيْهِمْ قَامُوا﴾: استئناف ثـالث. جـواب لمـن يقول:كيف يصنعون عند خفوق(١) البرق وخفيه(٢) ؟(٣)

وكلمة «كل» في «كلما» منصوب على الظرفية باتفاق. ونـاصبها الفـعل الذي هـو جوابها ـأعني: «مشوا» ـوإفادتها الظرفية من جهة «ما»، فإنّها(٤) محتملة لوجهين:

أحدهما: أن يكون حرفاً مصدرياً، والجملة صلة له، فلا محلّ لها. فالأصل: كل وقت اضاءته. ثمّ عبّر عن المصدر «بما» والفعل، ثمّ أنيبا(ه) عن الزمان بتقدير «الوقت».

والثاني: أن يكون اسماً نكرة ، بمعنى: وقت. فلايحتاج على هذا إلى تـقدير «وقت»، والجملة بعده في موضع خفض على الصفة، فيحتاج إلى تقدير عائد فيها(١)، أي: كل وقت أضاء لهم البرق فيه. هكذا قيل.

وأقول: «ما» المصدرية قسمان: مصدرية صرفة ومصدرية ظرفية. وكلمة «ما» المركبة مع «كل» مصدرية ظرفية. فعلى هذا لاحاجة إلى تقدير، ولا إلى حذف عائد. و «أضاء» إمّا متعد والمفعول محذوف. والتقدير: كلما أضاء طريقاً لهم مشوا فيه. وضمير «فيه» حينئذ، إمّا عائد إلى المفعول المحذوف \_ وإليه ذهب المبرّد \_ أو إلى «البرق» \_ وعليه الجمهور \_.

وإمّا لازم، بمعنى: كلّما لمع لهم مشوا فيه. ويتعين عود الضمير إليه. وإذا عاد الضمير إلى «البرق» -على التقديرين -فلابدٌ في الظرفية من (٧) تقدير مضاف، أي: في ضوئه.

١. أ:خطوف.

٢. أ: خفية ، وج: وخفيفه . والصحيح : خفيفة ؛ أي : استتاره .

٣. أنوار التنزيل ، ٣٠/١.

ه. أ: أبينا. ٦. أ: منها.

٧. أ: فلابد من في الظرفية تقدير مضاف.

وكذلك «أظلم» إمّا لازم أو متعدٍّ من ظلم الليل ـ بالكسر ـ ويؤيده قراءة : «أظلم» على البناء للمفعول.

ورُدّ باحتمال أن يكون «عليهم» قبائماً مقام الفاعل. فيكون تبعدية «أظلم» بـ «على»، لا بنفسه.

وأجيب بأنّ (عليهم)(۱) أن يقابل «لهم»، في «أضاء لهم»، فإن جُعلا مستقرين، لم يصلح «عليهم» لأن يقوم مقام الفاعل. وإن جعلا صلتين للفعل، على تضمين معنى النفع والضر(۱)، لم(۱) يصلح «عليهم» لأن يقوم مقام فاعل المضمن ولا المضمن فيه. وعلى تقدير صلوحه، فعطف «إذا أظلم» على «كلما أضاء» مع كونها جواباً للسؤال عما يضعون (٤) في تارتي خفوق (٥) البرق. وخفيته (١) يقتضي أن يكون «أظلم» مسند للى ضمير «البرق»؛ كأضاء، على معنى: كلما نفعهم البرق بإضاءته (٧) افترضوه، وإذا ضرة هم بإضلامه واختفائه دهشوا.

وقد يجاب - أيضاً -: بأنّ بناء الفعل للمفعول من المتعدي بنفسه أكثر ، فالحمل عليه أولى وأنسب . وإنّما قال في الإضاءة : «كلما» ، وفي الإظلام : «إذا» ؛ لأنّهم حرّاص على المشى . فكلّما صادفوا منه (^) فرصة انتهزوها ، ولا كذلك التوقف .

ومعنى «قاموا»: وقفوا. بدليل وقوعه في مقابلة «مشوا»، ومنه: قام الماء جمد. وقام السوق: إذا كسد وسكن (٩). وقد مرّ استعماله بمعنى نفق: مأخوذاً من القيام، بمعنى: الانتصاب. فهو من الأضداد.

﴿ وَلَوْ شَاءَ اللهُ لَذَهَبَ بِسَمْعِهِمْ وَأَبْصَارِهِمْ ﴾: معطوفة إمّا على الجملة الاستئنافية

١. ليس في ج. ٢. أ: الضرر.

٣. كذا في ج وهو الصحيح. وفي النسخ «ولم». ٤٠ ر: يصنعون.

٥. أ: حقوق. ٦. أ: خفية.

٧. أوج: بإضاءة. ٨. ليس في أ.

٩. في أنوار التنزيل ٣٠/١: إذا جمده وقامت السوق: إذا ركدت.

- أعني : « يجعلون » - وإمّا على (١) جملة «كلما أضاء لهم مشوا فيه ».

وكلمة «لو » عند المحققين ، يدلّ (٢) على ثلاثة أمور : عقد السببية والمسببية بين الجملتين بعدها ، وكونهما في الماضي وانتفاء السبب. ولا دلالة لها على امتناع الجواب ، ولكنه إن كان مساوياً للشرط في الواقع ، أو عند المتكلم \_كما في قولك : لو كانت الشمس طالعة ، لكان النهار موجوداً . وقولك : لو جئتني ، لأكرمتك \_لزم انتفاؤه . وإن كان أعم \_كما في قولك : لو كانت الشمس طالعة ، لكان الضوء موجوداً \_فلا .

وإنّما يلزم انتفاء القدر المساوي منه للشرط، يعني: الضوء المستفاد من الطلوع في المثال المذكور مثلاً. ثمّ إنّه يحتمل أن يكون المقصود هنا بيان (٣) مسببية (٤) ذهاب سمعهم وبصرهم لمشية الحق سبحانه، كما هو شأن الحوادث كلها، لا الدلالة على انتفاء أحدهما لانتفاء الآخر. فلذلك قال بعضهم: «لو» هنا مستعمل لربط جزائها بشرطها، مجردة عن الدلالة على انتفاء أحدهما لانتفاء الآخر، فهو بمنزلة «إن».

وقد يقال: أنّها باقية على أصلها، وقصد بها التنبيه على أنّ مشقّتهم بسبب الرعد والبرق وصلت غايتها وقاربت إزالة الحواس، بحيث لو تعلّقت بها المشيّة لأزالت بلاحاجة إلى زيادة في وصف الرعد وضوء البرق، كما ذكر أوّلاً.

والنكتة في اختيار «ذهب بسمعهم وأبصارهم» على «أذهب سمعهم وأبصارهم» قد مرّ بيانها في «ذهب الله بنورهم».

والمعنى: لو شاء الله أن يذهب بسمعهم بشدة صوت الرعد، وأبصارهم بقوة لمعان البرق لذهب بهما. فحذف المفعول لدلالة الجواب عليه. ولهذا تكاثر حذف المفعول في «شاء» و«أراد» ومتصرّفاتهما إذا وقعتا في حيز (٥) الشرط، لدلالة الجواب على ذلك المحذوف ومع (١) وقوعه في محله لفظاً، ولأنّ في ذلك نوعاً من التفسير بعد

٢. أ، المتن : بدل.

ك. أ:مسببة.

٣. كذا في ج وهو الأظهر . وفي النسخ : ومع .

١. ليس في أ.

٣. ليس في أ.

٥. أ: خبر .

الإبهام. إلَّا في الشيء المستغرب فإنَّه لا يكتفي فيه بدلالة الجواب عليه، بل يصرّح به إغناء بتعيينه ودفعاً لذهاب الوهم إلى غيره، بناء على استبعاد تعلَّق الفعل به واستغرابه، كقوله:

ولو شئت أن أبكي دماً لبكيته عليه ولكن ساحة الصبر أوسع وقرئ: «لأذهب بسمعهم وأبصارهم»، بزيادة الباء، كقوله تـعالى(١): «ولا تـلقوا بأيديكم إلى التهلكة »<sup>(٢)</sup>.

﴿إِنَّ اللهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ ۞: تقرير لما قبلها.

و «الشيء » يختص بالموجود في الأصل (٣). مصدر شاء ، أطلق بمعنى شاءٍ (٤) تارة ، وحيننذ يتناول الباري ، كما قال: «أي شيء أكبر شهادة قبل الله شهيد »(٥). وبمعنى مشيء أخرى(٢٠، أي: مشيء وجوده . وما شاء الله وجوده ، فهو موجود في الجملة .

قال المعتزلة : الشيء ما يصح أن يعلم ويخبر عنه(٧).

وقيل: والشيئة(^) على قسمين: ثبوتية (وهي ثبوت)(٩) المعلومات فيي علم الله تعالى ، متميّزاً بعضها عن بعض .

وهي<sup>(١٠)</sup> على ثلاثة أقسام.

أحدها: ما يجب وجوده في العين، كذات الواجب.

وثانيها: ما يمكن بروزه من العلم إلى العين، وهو الممكنات.

وثالثها: ما لايمكن، وهو الممتنعات.

والثبوتية في الأول والثالث باعتبار الوجود العلمي، وفي الثاني باعتباره.

١. البقرة / ١٩٥٨.

٣. في أنوار التنزيل: لأنَّه في الأصل. وهو الأظهر.

٤. أي: بمعنى اسم فاعل.

٦. أي: بمعنى اسم مفعول أخرى.

٨. ر:الشيئية.

١٠. أتوهو.

۲. أنوار التنزيل، ۳۰/۱.

٥. الأنعام / ٩.

٧. أنوار التنزيل، ٣٠/١.

ما بين القوسين ليس في أ.

وباعتبار الثبوت العيني ـ أيضاً ـ فإنّهم قسّموا الكون في الخارج إلى ما يترتّب عليه الآثار الخارجية ، وسمّوه وجوداً عينياً ، وما لا يترتّب عليه الآثار الخارجية سمّوه ثبوتاً خارجياً .

ومتعلق قدرة الله من تلك الأقسام هو الثاني، دون الأول والثالث. ومشية وجودها هي وجودها خارج العلم، والموجودات الخارجية من حيث تعلق القدرة بإخراجها من العلم إلى العين لا يتعلق بها قدرة أخرى، لاستحالة تحصيل الحاصل. فإن تعلقت قدرة بها، فباعتبار إعدامها. فذات الواجب تعالى وصفاته والممتنعات والموجودات الممكنة، من حيث أنها تعلقت القدرة بها، مستثناة \_عقلاً \_من الحكم على الله تعالى بأنّه على كل شيء قدير.

و القدرة » في اللغة : التمكّن.

وقدرة الله(١) عند الحكيم، بمعنى: إنّه إن شاء فعل، وإن لم يشأ لم يفعل. لكن شاء، ففعل بالمشيّة القديمة. وحاصله إمكان الفعل والترك بالنظر إلى الذات، ووجوب الفعل وامتناع الترك بالنظر إلى الإرادة.

وعند الأشاعرة: صفة يقتضي التمكّن.

وقيل (٢): قدرة الانسان هيئة بها يتمكن من الفعل. وقدرة الله نفي العجز عنه. والقدير: الفعّال لما يشاء. ولذلك قلّما يوصف به غير الباري تعالى. وإنّما شمّي القدير قديراً؛ لأنّه يوقع الفعل على مقدار قوّته، أو على مقدار ما يقتضيه مشيّته، أو على مقدار علمه.

وعلى ما حققنا في الآية دليل على أنّ الحادث حال حدوثه، والممكن حال بقائه، مقدوران. وأنّ مقدور العبد مقدور الله؛ لأنّه شيء، وكلّ شيء مقدور . وهذا التمثيل كالتمثيل الأول، يحتمل أن يكون من قبيل تشبيه المفرد، وأن يكون من قبيل تشبيه

انوار التنزيل، ١/٣١٠.

المركب. فشبّه على الأول ذوات المنافقين بأصحاب الصيّب في اشتمال كل منهما على أمر كثير النفع، وشبّه إسلام المنافقين من حيث مطلق الأقسام لا من حيث أنّه مضاف إليهم بالصيّب، في أنّ كل واحد منهما سبب للحياة.

فالأول سبب لحياة القلوب. والثاني سبب لحياة الأرض.

وشبّهت شبههم التي يتمسّكون بها في الاستمرار على كفرهم ونفاقهم بالظلمات، ووعدهم (١) في الظاهر على إسلامهم بالرعد فإنّه صياح بلا طائل، ووعيدهم في نفس الأمر بالبرق فإنّه نار محرقة، وما يصيبهم من الأفزاع والبلايا من جهة المسلمين بالصواعق، وإظهارهم الإيمان حذراً عن إصابة هذه المصيبات بجعل (٢) الأصابع في الأذان من الصواعق حذر الموت، واحتيازهم لما يلمع لهم وشديد ركونه بمشيهم في مطرح ضوء البرق كلما أضاء لهم، وتحيّرهم وتوقّفهم من الأمر حين يعن لهم مصيبة بتوقّفهم إذا أظلم عليهم.

وشبّه على الثاني، ما وقع المنافقون فيه من الضلالة، وما خبطوا فيه من الحيرة والدهشة، بحال من أخذتهم السماء في ليلة تكاثف ظلمتها بتراكم السحب والبصال قطراتها، وتواتر فيها الرعود الهائلة والبروق المخفية والصواعق المهلكة، وهم في أثناء ذلك يزاولون غمرات الموت.

ولا شكّ أنّك إذا تصوّرت حالهم بهذه المثابة، حصل في نفسك هيئة عجيبة توصلك إلى معرفة حال المنافقين على وجه يتقاصر عنه تشبيهك إسلام المنافقين والشبهات.

(وفي كتاب التوحيد (٣): بإسناده إلى أبي هاشم الجعفري ، عن أبي جعفر الثاني عليه المحديث طويل ، وفيه يقول عليه : قولك إنّ الله قدير ، خبّرت أنّه لا يعجزه شيء ، فنفيت بالكلمة العجز ، وجعلت العجز سواه .

١. أ، ر: ورعدهم.

٣. التوحيد، ١٩٣.

وبإسناده(١) إلى أبي بصير ، قال: سمعت أبا عبدالله عليه يقول: لم يزل الله على ربـنا ، والعلم ذاته ولا معلوم ، والسمع ذاته ولا مسموع ، والبصر ذاته ولا مبصر ، والقدرة ذاته ولا مقدور. فلمّا أحدث الأشياء وكان المعلوم، وقع العلم منه على المعلوم، والسمع على المسموع، والبصر على المبصر، والقدرة على المقدور.

وبإسناده(٢) إلى محمّد بن أبي إسحاق الخفّاف، قال: حدثني عدّة من أصحابنا: أنّ عبدالله الديصاني أتى هشام بن الحكم، فقال له: ألك رس؟

فقال: بلي.

قال: قادر ؟

قال: نعم، قادر قاهر.

قال: يقدر أن يدخل الدنياكلها في البيضة، لا تكبر البيضة ولا تصغر ٣٠) الدنيا؟ فقال هشام: النظرة.

فقال له: قد أنظر تك حولاً.

ثم خرج عنه ، فركب هشام إلى أبي عبدالله علي فاستأذن عليه ، فأذن له . فقال له : يا ابن رسول الله! أتاني عبدالله الديصاني بمسألة ، ليس المعوّل فيها إلّا على الله وعليك .

فقال له أبو عبدالله الله الله عما [ذا ](٤) سألك؟

فقال: قال لي كيت وكيت.

فقال أبو عبدالله على: يا هشام اكم حواسك؟

قال: خمس.

قال(٥): أيها أصغر؟

قال (٢٠: الناظر.

١. نفس المصدر ١٣٩، ح ١ وله تتمة.

٢. نفس المصدر : ١٣٢.

٤. من المصدر .

٦. المصدر: فقال.

٣. المصدر : يصغر .

٥. المصدر: فقال.

قال(١): وكم قدر الناظر ؟

قال: مثل العدسة ، أو أقلّ منها.

فقال له(٢): يا هشام! فانظر أمامك وفوقك. فأخبرني بما ترى؟

فقال: أرى سماء وأرضاً ودوراً وقصوراً وتراباً وجبالاً وأنهاراً.

فقال له أبو عبدالله الله الله الله الذي قدر أن يدخل الذي تراه العدسة أو أقلّ منها، قادر أن يدخل الدنيا كلها البيضة ، لا تصغر (٣) الدنيا ولاتكبر (٤) البيضة .

فانكبّ هشام عليه وقبّل يبديه ورجليه (٥)، وقبال: حسبي، يبا ابن رسول الله - والحديث طويل -، أخذت منه موضع الحاجة.

وبإسناده (٢٠) إلى ابن (٢٧ أبي عمير ، عمن ذكره ، عن أبي عبدالله الله قال : إنّ ابليس قال لعيسى بن مريم الله الله الأرض ولا تعلى أن يدخل الأرض بيضة ، لا تصغر الأرض ولا تكبر البيضة ؟

فقال عيسى الله : ويلك ! إنّ الله تعالى لا يوصف بعجز ، ومن أقدر ممّن يـلطّف الأرض ويعظّم البيضة ؟

وباسناده(١١) إلى أبان بن عثمان، عن أبي عبدالله على قال: جاء رجل إلى

١. المصدر: فقال.

٣. المصدر: يصغر.

٥. في المصدر وج: يديه ورأسه ورجليه.

٧. المصدر: محمّد بن.

٩. المصدر: يصغر.

١١. نفس المصدر ، ح ١٠.

٢. ليس في المصدر.

٤. المصدر: يكبر.

٦. نفس المصدر ١٢٧، ح ٥.

٨. نفس المصدر، ح ٩.

١٠. المصدر : يكبر .

أميرالمؤمنين عليه فقال: أيقدر الله أن يدخل الأرض في بسيضة، ولا تنصغر (١) الأرض ولا تكبر البيضة؟

فقال له(٢): ويلك ! إنَّ الله لا يوصف بالعجز . ومن أقدر ممن يلطّف الأرض ويعظّم البيضة ؟

وبإسناده (٣) إلى أحمد بن محمّد بن أبي نصر ، قال : جاء رجل إلى الرضا على فقال له : هل يقدر ربك أن يجعل السماوات والأرض وما بينهما في [بيضة؟

قال: نعم، وفي أصغر من البيضة . وقد جعلها في عينك، وهو أقل من البيضة ؛ لأنّك إذا فتحتها عاينت السماء والأرض وما بينهما إ<sup>(٤)</sup> فلو شاء لأعماك عنها )(<sup>٥)</sup>.

﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ ﴾: لمّا عدّد فرق المكلفين وذكر خواصهم [ومصارف أمورهم الله النَّاسُ عليهم بالخطاب على سبيل الالتفات ، تنشيطاً للسامع و تفخيماً لشأن العبادة .

و « يا » حرف وضع لنداء البعيد. وقد ينادي بها القريب، تنزيلاً له منزلة البعيد، إمّا لعظمته، أو لغفلته، أو للاعتناء بالمدعو له وزيادة الحثّ عليه (٧).

وإنَّما قال «ربكم» تنبيها على أنّ الموجب القريب للعبادة هي التربية.

(وفي تفسير فرات بن ابراهيم الكوفي (^) قال: حدثني عبيد بن كثير، قال: حدثنا أحمد بن صبيح، عن الحسين بن علوان، عن جعفر، عن أبيه، عن جده، عن عليّ بن أبي طالب الله قال: قام رجل إلى على فقال: يا أميرالمؤمنين! أخبرنا عن الناس، وأشباه الناس، والنسناس.

١. المصدر: يصغر.

٣. نفس المصدر، ح ١١.

٥. ما بين القوسين ليس في أ.

٧. أنوار التنزيل، ٣١/١.

٢. ليس في المصدر.

٤. مابين المعقوفتين ليس في ج.

٦. من المصدر (أنوار التنزيل).

۸. تفسیر فرات، ۹۶.

قال: فقال [على الله ](١): يا حسن! أجبه (٢).

قال (٣): فقال له الحسن المله : سألت عن الناس، فسرسول الله عَلَيْهُ الناس؛ لأنَ الله يَقْوَل (٤): «ثمّ أفيضوا من حيث أفاض الناس» ونحن منه. وسألت عن أشباه الناس فهم شيعتنا، وهم منّا وهم أشباهنا (٥). وسألت عن النسناس، وهم هذا السواد الأعظم. وهو قول الله تعالى (١): «إن هم إلّا كالأنعام، بل هم أضلّ سبيلاً».

وفي عيون الأخبار (٧)، فيما ذكره الفضل بن شاذان من العلل، عن الرضا على أنَّه قال: فإن قال فلم يعبدونه ؟(٨)

قيل: لئلا يكونوا ناسين لذكره، ولا تاركين لأدبه، ولا لاهين عن أمره ونهيه، إذا كان فيه صلاحهم وقوامهم. فلو تركوا بغير تعبد، لطال عليهم الأمد، فقست قلوبهم.

وفي كتاب التوحيد (٩) ، خطبة للرضا الله يقول فيها: أول عبادة الله معرفته ، وأصل معرفة الله توحيده ، ونظام توحيد الله نفي الصفات عنه ، بشهادة (١٠) العقول أنّ كل صفة وموصوف مخلوق ، وشهادة كل مخلوق أنّ له خالقاً ليس بصفة ولا موصوف ، وشهادة كل صفة وموصوف ] (١٠) بالاقتران بالحدث (١٢) ، وشهادة الحدث بالامتناع من الأزل الممتنع من الحدث .

وفي أصول الكافي (١٣): عليّ بن ابراهيم، عن العبّاس بن معروف، عن عبدالرحمن ابن أبي نجران، قال: كتبت إلى أبي جعفر الله (١٤) وقلت له: جمعلني الله فداك، نعبد الرحمن الرحيم الواحد الأحد الصمد.

\_\_\_\_\_

٢. المصدر: أجبه يا حسن!

١. من المصدر.

٤. البقرة / ١٩٩.

٣. ليس في المصدر .

٥. المصدر: أشباحنا.

٦. الفرقان / ٤٤. في ج: أؤلنك كالأنعام ... الغ اشارة إلى آية ١٧٩ من سورة الأعراف.

٧. عيون الأخبار، ١٠٣/٢.

٨. المصدر : تعبدهم.

٩. التوحيد، ٣٤.

١٠. المصدر : لشهادة .

١١. من المصدر،

١٢. المصدر : بالحدث وشهادة الاقتران بالحدث.

۱۳. الكافي ۸۷/۱ ۸۸، ح ۳.

١٤. المصدر: أو .

قال: فقال: إنّ من عبد الاسم دون المسمى بالأسماء، فقد (١) أشرك وكفر وجحد ولم يعبد شيئاً. بل اعبد الله الواحد الأحد الصمد المسمى بهذه الأسماء دون الأسماء. إنّ الأسماء صفات وصف بها نفسه تعالى.

عدّة من أصحابنا (٢)، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن أحمد بن محمّد بن أصحمًد بن أصحابنا (٢)، عن أبي عبدالله الله قال: أفضل العبادة إدمان التذكّر في الله وفي قدرته.

محمّد بن يحيى (٣)، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن معمر بن خلاد، قال: سمعت أبا الحسن الرضا على يقول: ليس العبادة كثرة الصلاة والصوم، إنّـما العبادة التفكّر في أمر الله على.

وبإسناده (٤) إلى الفضيل بن يسار ، قال : قال أبو جعفر ﷺ : إنَّ أَشدَّ العبادة الورع .

وبإسناده (٥) إلى عليّ بن الحسين الله قال: من عمل بما افترض الله عليه، فهو من أعبد الناس.

عليّ بن ابراهيم (٢)، عن أبيه، عن ابن محبوب، عن جميل، عن هارون بن خارجة، عن أبي عبدالله عليه قال: العبادة (٢) ثلاثة: قوم عبدوا الله على خوفاً، فتلك عبادة العبيد. وقوم عبدوا الله عبادة الأجراء. وقوم عبدوا الله على حبادة الأجراء. وقوم عبدوا الله على حبادة الأجراء. وقوم عبدوا الله عبادة الأحرار، وهي أفضل العبادة.

وفي كتاب معاني الأخبار (^): بإسناده إلى اسماعيل بن مسلم، عن جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن آبائه عليه الله عَلَيْلُهُ : العبادة سبعون جزء، أف ضلها جزء طلب الحلال.

أيس في المصدر .

٣. نفس المصدر ، ح ٤.

٥. نفس المصدر ٨٤/٢، ح ٧.

٧. المصدر: العباد.

٢. نفس المصدر: ٥٥/٢، ح ٣.

٤. نفس الصمدر ٧٧/٢، ح ٥.

٦. نفس المصدر ، ح ٥.

٨. معاني الأخبار ، ٣٦٧\_٣٦٦، ج١.

وفي عيون الأخبار (١): بإسناده إلى الرضا ﷺ أنَّه قال: النظر إلى ذريَّتنا عبادة.

فقيل له: يا ابن رسول الله! النظر إلى الأئمة منكم عبادة ، أو النظر إلى جميع ذريـة النبي ﷺ؟ قال: بل النظر إلى جميع ذرية النبي ﷺ عبادة ، ما لم يفارقوا منهاجه ، ولم يتلوّ ثوا بالمعاصى.

وفي كتاب الخصال(٢): عن أبي عبدالله الله قال: ما عبد الله بشيء أفضل من الصمت والمشي إلى بيته.

عن على بن الحسين المن الله الله قال: لا عبادة إلا بتفقه.

وفيما أوصى به النبي (٤) علياً المَلِيَّكُ (٥)(١٠): يا علي! من أتى (٧) بما افترض الله عليه ، فهو من أعبد الناس )(٨).

﴿ الَّذِي خَلَقَكُمْ ﴾ : صفة جرت عليه للتعظيم (٩).

﴿ وَالسَّدْبِنَ مِسنَ قَسَبُلِكُمْ ﴾: منصوب، معطوف على الضمير المنصوب في اخلقكم (١٠) ه.

وقرئ: «من قبلكم»، على إقحام الموصول الثاني بين الأول وصلته تأكيداً.

﴿ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ ﴾ (بكم ، راجين الفائزين بالهدى والفلاح المستوجبين لجوار الله (١١). أو أن تنخرطوا في سلك المتقين الفائزين بالهدى والفلاح المستوجبين لجوار الله (١١). أو من مفعول «خلقكم »(١٢)، والمعطوف عليه على معنى: أنّه خلقكم ومن قبلكم في صورة من يرجى منه التقوى ، لترجح أمره باجتماع أسبابه وكثرة الدواعي اليه.

۲. الخصال ۲۵/۱، ح ۸.

في ج: النبى تَتَلِيلُهُ.

٦. نفس المصدر ١٢٥، ح ١٢٢.

٨. ما بين القوسين ليس في أ.

١٠. ر. نفس المصدر.

١٢. أي: أو حال من مفعول ﴿ خلقكم ﴾.

١. عيون الأخيار ١٩٦٢، ح ١٩٦.

٣. نفس المصدر ١٨، ح ٦٢.

٥. في ج: عليّاً ﷺ.

٧. المصدر: أتى الله.

٩. أنوار التنزيل، ٣٢/١.

١١. نفس المصدر.

وقيل: تعليل للخلق، أي: خلقكم لكي تتّقوا(١).

قال بعض الفضلاء: المنادى بـ «يا أيها الناس» هو الناس الناسي وطن الوحدة الأنس، بأحكام الكثرة، الواصل إلى غاية الحركة النزولية. وذلك أبعد مسافة يكون في الوجود، ولذلك استعمل فيه ما وضع لنداء البعيد. وحيث كان المنادى الحصة الوجودية المتعينة، من الحقيقة المطلقة الغالبة (٣) عليها، في مبدأ حالها الإطلاق والإبهام، ثمّ يتخصص (٣) ويتخصص بالمرور على المراتب والاتصاف بأحكامها حتى يصل إلى المرتبة الانسانية الوجودية الشهادية العنصرية، عبر عنه ـ أوّلاً ـ بكلمة «أيّ» الدالة على الإبهام، ووصف ـ ثانياً ـ «بالناس» الدال على كمال تخصصها. ولما كان وصولها إلى هذه المرتبة بتوسّط مراتب كثيرة منبعثة من باطن الغيب إلى أقصى مراتب الشهادة، أشير إليها بحرفي التنبيه، المنبعث أولهما من باطن القلب ـ أعنى: الألف.

ومعنى قوله: «اعبدوا ربكم»: تحقّقوا بعبوديته (٢٠ المحضة التي لا يشوبها عبودية السوى، بأن تتوهّموا أنّ فيكم ربوبيته (٢٠ بالنسبة إلى غيره سبحانه.

«الذي خلقكم»، أي: ظهر ظهوركم. فهو الظاهر فيكم، وأنتم المظاهر له. فما ظهر فيكم من خصائص الربوبية فهو من الرب الظاهر فيكم، لا أنتم.

«وخلق الذين من قبلكم»، أي: ظهر بصورة من تقدّمكم بوصول آثار الربوبية منهم اليكم. فهو الظاهر فيهم، وهم المظاهر له. فما وصل منهم إليكم من آثار الربوبية فهو من الرب الظاهر لا منهم، ما انقطعت نسبة عبوديّتكم عنهم. وحيث وصلتم إلى شهود هذا المعنى، فأنتم عبيد متصفون بمحض العبودية، لم يبق فيكم عبودية ولا ربوبية بالنسبة إلى غيره سبحانه.

١. نفس المصدر . ٢ أ: الغالية .

٣. أ: بتخصص، ٤. أ: سارج.

ه. أ: ماو. ٦. أ: بعبودية.

۷. راز<mark>ربوبیه ،</mark>

«لعلكم تتقون»، أي: عمّا يخرجكم عن العبودية المحضة. ولماكان كلامه سبحانه بصورة الصوت والحرف المثاليين أو الحسّيين لا يصدر إلّا بواسطة مظاهره المثالية أو الحسّية، فلا يبعد أن يتحقّق معنى الترجي بالنسبة إلى بعض هذه المظاهر، ويكون إيراد كلمة «لعل» بالنظر إليه. فإنّ نسبة مظاهر التكلّم إلى المتكلّم أقوى مما سواه إليه؛ كما لا يخفى على ذوي البصائر، والله سبحانه يتولّى السرائر.

﴿ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ فِرَاشاً ﴾: منصوب المحل، على الوصفية، كـ «الذي خلقكم»، أو على المدح، بتقدير: «أعني»، أو أخصّ، أو أمدح.

وفي كلام بعض النحاة، ما يشعر بأنّ القطع بالنصب إنّ ما يجوز فيما إذاكان الموصوف مرفوعاً أو مجروراً، وهو الأظهر ؛ لأنّ الإشعار بالمدح إنّ ما يكون حيث يكون في التابع مخالفة للمتبوع وفي الصورة المفروضة، وإنكان مخالفة حكمية لكنّه لا يظهر بالنسبة إلى المخاطب حتى يشعر بقصد المدح. أو على (أنّه مفعول « تتقون »، أو مرفوع على الخبرية ، وفيه ما في النصب من المدح. أو على )(١) الابتداء ، بأن يكون خبره « فلا تجعلوا ».

و « جعل » من الأفعال التامة ، يجيء على ثلاثة أوجه : بمعنى : طفق ، من أفعال القلوب ، فلا يتعدّى . وبمعنى : أوجد ، فيتعدّى إلى مفعول واحد ؛ كمقوله تعالى : « وجعل الظلمات والنور » (٢) . وبمعنى : صير ، فيتعدّى إلى مفعولين ؛ كما في الآية . والتصيير يكون بالفعل تارة ، وبالقول والعقد (٣) أخرى . « فالأرض » مفعوله الأول ، و « فراشاً » ، مفعوله الثانى .

١. ما بين القوسين ليس في أ. ٢. الأنعام / ١.

٣. في ج: المعقد. وفي أنوار التنزيل ٣٢/١: أو العقد. وهو الأظهر.

٤. ليس في أ.

الجزء الأوّل / سورة البقرة .

و «لكم » متعلق «بالجعل ».

واللام للانتفاع ، أي : لانتفاعكم .

وقد جاء ناقصة ، بمعنى : صار ، في قول الشاعر (١) :

فقد جعلت قلوص بني سهيل من الأكوار مرتعها قريب(١) وقرئ «وجعلكم» بالإدغام، لاجتماع حرفين من جنس واحد، وكثرة الحركات. و«الأرض» هي المفروشة، وقوائم الدابة، وعليه قول الشاعر:

وأحمر كسالديباج أمّا سمائه فريّاً وأمّا أرضه فتحول (٣) والرعسدة ، وعسليه فسي كسلام ابن عبّاس: أنزلت(٤) الأرض، أم بني أرض(٥). و «الفراش »: ما يفترش ويستقر عليه.

وقرأ يزيد الشامي: «بساطاً» وطلحة: «مهاداً».

قال الجوهري في الصحاح (٢٠): «المهد» مهد الصبي. و «المهاد» الفراش.

ومعنى جعلها فراشاً، أو بساطاً، أو مهاداً: أنَّه جعل بعض جوانبها على خلاف طبعها، بارزاً من الماء، متوسطاً بين الصلابة واللطافة ، حتى صارت(٧) مهيأة لأن يقعدوا أو(^) يناموا عليها، كالفراش المبسوط.

ولا يدلُ الافتراش عملي التسطيح ؛ لأنَّ الكرة إذا عظم جرمها ، غير مانعة من الافتراش (عليها.

وفي نهجالبلاغة(١): فسبحان من أمسكها بعد موجان مياهها، وأجمدها بعد رطوبة أكنافها، فجعلها لخلقه مهاداً، وبسطها لهم فراشاً، فوق بحر لجّي(١٠) راكد لا يجري،

٢. أنوار التنزيل، ٣٣/١.

١. أور:الشاعرة.

٤. المصدر: أزلزلت،

٣. المصدر: فمحمول.

٦. صحاح اللغة، ٥٤١/٢.

٥. مجمع البيان، ٦٠/١.

٨. في ج: و.

٧. ليس في أ.

٩. نهج البلاغة ، ط / ٢١١. ١٠. أي: كثير الماء، منسوب إلى اللجَّة وهي معظم الماء.

وقائم لا يسري، تكركره الرياح العواصف(١)، وتمخضه الغمام الزوارف(٣). «إنّ في ذلك لعبرة لمن يخشي»)(٣).

﴿ وَالسَّمَاءَ بِنَاءً ﴾: معطوفان على ما قبلهما بعاطف واحد. وإن أبيت، فيقدّر فيعلاً معطوفاً على الفعل الذي قبله.

و «السماء» اسم جنس. أو جمع «سماءة».

و «البناء » مصدر ، بمعنى المفعول ، أي : جعل السماء قبة ، أو قباباً مبنية ، أي : مضروبة عليكم . فإنّ المبني وإن كان أعمّ من القبة ولادلالة للعام على الخاص (٤) ، لكنّه أشبه بالسماء لاستدارتها . ومنه بني على امرأته ؛ لأنّهم كانوا إذ تزوّجوا ، ضربوا عليها خياء جديداً .

﴿ وَأَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً ﴾: عطف على «جعل »، أي: أنزل من جهة العلوّ.

أو من أسباب سماوية تثير الأجزاء الرطبة إلى جوّ الهواء، فتنعقد سحاباً ماطراً، أو من السحاب، فإنّ ما علاك سماء.

ولفظة «من» لابتداء الغاية ، فإنّ ابتداء نزول المطر إنّما هو من السماء بكل واحد من هذه المعاني.

ووضع هنا « أنزل » مكان « نزل » ، للمناسبة مع ما عطف عليه .

﴿ فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ الثَّمَرَاتِ رِزْقاً لَكُمْ ﴾: «الباء» فيه للسببية ، أي: جعل الماء سبباً في خروج الثمرات ومادة لها وهو قادر على إيجاد الأشياء كلّها بلا أسباب ومواد ؛ كما أبدع نفس الأسباب والمواد ، إلّا أنّ له تعالى في إنشاء الأشياء بأسبابها من موادّها تدريجاً حكماً ليست في إنشائها مبادهة وبغتة .

١. الكركرة: تصريف الريح السحاب إذا جمعته بعد تفريق. وأصله يكرر من التكرير فأعادوا الكاف. يقال:
 كركرت الفارس عنى، أي: دفعته ورددته. والرياح العواصف: الشديدة الهبوب.

٢. مخضت اللَّبن: إذا حركته لتأخذ زبدة . والزوارف ، من ذرفت عينه ، أي : دمعت .

ما بين القوسين ليس في أ.
 د ر: لما الخاص. ولفظ « الخاص » ليس في أ.

و «من» فيه تبعيضية ، بشهادة قوله تعالى: «فأخرجنا بمه شمرات» (١) فإنّ تنكير «ثمرات» تدلّ على البعضية لتبادرها منه ، سيّما في جموع القلة . وبشهادة أنّ ما قبله وما بعده -أعني: «ماء» و «رزقاً » - محمولان على البعض (٢) ، فليكن هو موافقاً لهما بشاهدة الواقع . فإنّ الله سبحانه ، لم ينزل من السماء كل الماء بل بعضه . إذ رُبّ ماء هو بعد في السماء ، ولم يخرج بالماء المنزل منها كل الثمرات ، بل بعضها ، فكم من ثمرة هي غير مخرجة ، ولم يجعل المخرج كلّ الرزق بل بعضه ، والثمرات المخرجة بماء السماء كثيرة .

فالتعبير عنها بجمع القلة ، إمّا بناء على أنّ «الثمرات» هنا جمع الثمرة التي يراد بها الكثرة ؛ كالثمار ، لا الوحدة ؛ كما في قولك : أدركت ثمرة بستانه . ويؤيّده قراءة من قرأ «الثمرة» على التوحيد ، فيكون أبلغ ولا أقلّ من المساواة . أو على أنّها جمع قلة وقعت موقع جمع الكثرة ؛ كجنّات ، في قوله (٣) : «كم تركوا من جنات» ، على أنّ المشهور أنّ الفرق بين الجمعين في القلة والكثرة إنّما هو إذا كانا منكرين ، وإذا عُرّف بلام الجنس في مقام المبالغة ، فكل منهما للاستغراق بلا فرق .

و «الرزق» إن كان بمعناه المصدري، فنصبه إمّا على أنّه مفعول له، والمعنى: أخرج شيئاً من الثمرات لأن يرزقكم. أو على المصدرية، فإنّ في إخراج الثمرات معنى الرزق. وعلى التقديرين يكون قوله: «لكم» ظرفاً لغواً مفعولاً به «لرزق»، أو «اللام» إمّا زائدة أو للتقوية. وإن كان بمعنى المرزوق، فانتصابه على أنّه حال من مفعول «أخرج»، أي: «من الثمرات»، أو على أنّه مفعول به له «أخرج»، و «من الثمرات» بيان له. فقدّم عليه، فصار حالاً منه. ولكن يكون «من » بيانية، لا تبعيضيّة. وعلى هذين التقديرين يكون «لكم» ظرفاً مستقراً صفة لـ «رزقاً» (٤). ويحتمل على التقادير، أن يكون متعلقاً «بأخرج».

۱. فاطر /۲۷.

٣. الدخان / ٢٥.

٢. في ج: وبشهادة. وهو الأظهر .

كذا في ج: وفي النسخ « لرزق ».

ثم قال رسول الله عَلَيْظُ لأصحابه: لا تعجبوا لحفظه السماء أن تقع على الأرض، فإنّ الله تكات يحفظ ما هو أعظم من ذلك.

قالوا: وما هو؟

قال: من ذلك، ثواب طاعة(٥) المحبّين لمحمّد وآله.

ثمّ قال: «وأنزل من السماء ماء»، يعني: المطر، ينزل ( ) مع كل قطرة ملك يضعها ( ٧) في موضعها الذي ( ^ ) يأمره ( ٩ ) به ربه ﷺ.

فعجبوا من ذلك.

فقال رسول الله ﷺ: أو تستكثرون عدد هؤلاء؟ إنّ (١٠) الملائكة المستغفرين لمحبّي عليّ بن أبي طالب أكثر من عدد هؤلاء ، وإنّ (١١) الملائكة اللاعنين لمبغضيه أكثر من عدد هؤلاء.

ثمّ قال عَكَانَ: « فأخرج به من الشمرات رزقاً لكم »، ألا ترون كثرة هذه الأوراق والحبوب والحشائش ؟

قالوا: بلي، يا رسول الله! ما أكثر عددها!

٢. مابين القوسين يوجد في ج.

٤. المصدر: الأرض بقدرته.

٦. ليس في أ.

المصدر: التي.

١٠. المصدر: إنَّ عدد.

١. تفسير العسكري الله ١٥٠.

٣. المصدر: أن تقع على.

٥. المصدر: طاعات.

٧. أ: يصنعها،

٩. أ: يأمر .

١١. المصدر: إنَّ عدد.

فقال (١) رسول الله عَيَّقِيَّ : أكثر عدداً (٢) منها ملائكة يبتذلون (٣) في حمل أطباق النور، عليها التحف من عند ربهم، وفوقها مناديل النور، ويخدمونهم في حمل ما يحمل على ال محمد منها إلى شيعتهم ومحبيهم، وإن طبقاً من تلك الأطباق (٤) يشتمل (٥) من الخيرات على (١) ما لا يفي بأقل جزء منه جميع أموال الدنيا.

(وفي كتاب علل الشرايع (٢٠): بإسناده إلى مسعدة بن صدقة ، عن جعفر بن محمّد ، عن أبيه بهي قال : كان على الله يقول في المطر أول مطر يمطر حمتى يستل رأسه ولحيته وثيابه .

فقيل له: يا أميرالمؤمنين! الكنِّ! الكنِّ! (^)

قال: هذا ماء قريب العهد بالعرش. ثمّ أنشأ يحدث.

فقال: إنّ تحت العرش بحراً فيه ما ينبت به أرزاق الحيوانات (٩). وإذا أراد الله على الله على الله على الله على الله على الله على فعلى الله على الله ع

١. المصدر: قال. ٢. أ: عدد،

٣. المصدر : يتبذلون لال محمّد في خدمتهم اتدرون فيما يتبذلون لهم.

المصدر: الطبقات.
 المصدر: الطبقات.

٦. ليس في المصدر . ٧ علل الشرايع ٤٦٣ ، ح ٨.

٨. الكنَّ : كلِّ مايرة الحرِّ والبرد من الأبنية والغيران ونحوها.

٩. المصدر: الحيوان.

١١. في ج: انطلق.

١٢. في المصدر: عباب أو غير عباب. والعباب بالضمّ ـ: معظم الماء وكثرته وارتفاعه. وماء عباب: يسيل سيلاً كثرته.

بقدر معدود ووزن معلوم، إلّا ماكان يوم الطوفان على عهد نوح، فإنّه نزل منها منهمر بلاعدد ولا وزن )(۱).

﴿ فَلا تَجْعَلُوا فِي أَنْدَاداً ﴾: متفرّع على الأمر بالعبادة (٣). والمعنى: إذا استحقّ ربكم الذي خلقكم العبادة ، وكنتم مأمورين بها، فلا تشركوا به أحداً لتكون عبادتكم مبنية على ما هو أصل العبادة وأساسها \_أعنى (٣): توحيده \_وأن لا تجعلوا له نداً (٤).

أو معطوف على الأمر قبله. وفيه أنّ الأولى حينئذ العطف بالواو ؛ كقوله: «اعبدوا الله ولا تشركوا به شيئاً»(°).

أو منصوب بإضمار «ان» في جواب الأمر. كما في: زرني، فأكرمك. وفيه أنّ الشرط في ذلك كون الأول سبباً للثاني، والعبادة لا يكون سبباً للتوحيد الذي هو معناها.

أو منصوب بتقدير «أنّ » في جواب «لعلّ »، نَصْب «فأطلع » في قوله تعالى : «لعلّي أبلغ الأسباب، أسباب السموات فأطلع »(٢) ، بناء على تشبيه «لعلّ » بد «لَيتّ »، والحاقا لها بالأشياء الستة التي يحذف «أنّ » عن (٧) الفعل المضارع بعد الفاء الواقعة بعدها .

أو متعلق «بالذي جعل» إذا كان مرفوعاً، على أنّه خبر مبتدأ محذوف، فيكون نهياً مترتّباً على مايتضمّنه هذه الجملة، أي: هو الذي حفّكم بدلائل التوحيد، فلا تشركوا به شيئاً.

أو على أنّه مبتدأ، و«لا تجعلوا» نهي وقع خبراً عنه، على تأويـل مـقول فـيه: لا تجعلوا.

١. ما بين القوسين ليس في أ.

٢. أو متعلَق بـ «اعبدوا »؛ لأن أول ما يعتبر من العبادة التوحيد.

٣. أ: يعني. ٤. في ج: أنداداً.

٥. النساء / ٣٦. النساء / ٣٦. غافر / ٣٦ ـ ٢٧.

۷. ر :من.

و«الفاء» للسببية ، أدخلت عليه لتضمن المبتدأ معنى الشرط.

والمعنى: أنَّ من حفَّكم بهذه النعم الجسام(١)، ينبغي أن لا يشرك(٢) به.

و «الجعل» هنا بمعنى التصيير (٣). فيتعدّى إلى مفعولين: أولهما «أنداداً»، وثانيهما الجار والمجرور قبله. أو بمعنى الخلق والإيجاد.

والمعنى: لا توجدوا له في اعتقادكم وقولكم أنداداً.

والفائدة في تقديم المفعول الثاني أو الجار والمجرور إفادة الحصر، والإشارة إلى أنّ المنهي عنه جعل الندّ لله تعالى. وأمّا بالنسبة إلى سائر (٤) الفاعلين، فبجعل الندّ والشريك واجب لئلا يلزم التفويض؛ كما قال الله الله عبر ولا تفويض، بل أمر بين أمرين (٢).

وقرئ:«فلا تجعلوا لله ندّاً».

و « الند » المثل المناوئ ، أي : المخالف . من ندِّ ندوداً : إذا نفر .

وفي تسمية (٢) ما يعبدونه «نداً » لما عظموه وسمّوه إلهاً وإن لم يزعموا أنّه يماثله أو يخالفه ، تهكّم بهم.

وفي إيراد صيغة الجمع ، حيث دلّت على أنّهم جعلوا أنداداً لمن يمتنع أن يكون له نذّ واحد ، زيادة تهكّم .

﴿ وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ ۞: حال من فاعل « فلا تجعلوا ». والمقصود منه التوبيخ ، لا تقييد الحكم به . فإنّ العالم والجاهل المتمكّن من العلم ، سواء في التكاليف .

ومفعول «تعلمون» متروك، لتنزيله منزلة اللازم مبالغة، أي: وحالكم وصفتكم أنكم من أهل العلم والتمييز بين الصحيح والفاسد، ثمّ إنّ ما أنتم عليه من أمر دينكم من جعل الأصنام لله أنداداً هو غاية الجهل ونهاية سخافة العقل.

أ: تشرك.
 أ: تشرك.

٣. أ: التبصير. ٤. ليس في أ.

٥. في عيون الأخبار، ج ١، ص ١٢٤، ضمن ح ١٧.

٦. أ: الأمرين.
 ٧. هكذا في ج وهو الأظهر. وفي النسخ « تسميته ».

أو مقدر (١) بوجود القرينة المقالية ، أو الحالية ، أي : وأنتم تعلمون أنّه تعالى لا مثل له ولا ضد . أو وأنتم تعلمون أنها لا ولا ضد . أو وأنتم تعلمون أنها لا تفعل مثل أفعاله ، إلى غير ذلك ممّا يناسب المقام .

وفي كتاب التوحيد (٣) ، في باب أنّ الله تعالى لا يفعل بعباده إلّا الأصلح ، روى بإسناده عن أبي محمّد العسكري ، عن آبائه ، عن عليّ بن الحسين المني في قول الله كالله الذي جعل لكم الأرض فراشاً » ، قال : جعلها ملائمة لطبائعكم ، موافقة لأجسادكم . لم يجعلها شديدة الحمى والحرارة فتحرقكم ، ولا شديدة البرودة (٤) فتجمدكم ، ولا شديدة النتن فتعطبكم (٢) ، ولا شديدة النتن فتعطبكم (٢) ، ولا شديدة اللين كالماء فتغرقكم . ولا شديدة الصلابة فيمتنع (٧) عليكم في دوركم وأبنيتكم وقبور موتاكم . (ولكنه كالتجعل فيها من المتانة ما تنتفعون به وتتماسكون وتتماسك عليها أبدانكم وبنيانكم ، وجعل فيها ما تنقاد به لدوركم وقبوركم ) (٨) وكثير من منافعكم . فلذلك جعل الأرض فراشاً لكم .

ثمّ قال ﷺ: «والسماء بناء» [أي: ](١) سقفاً من فوقكم محفوظاً، يدير فيها شمسها وقمرها ونجومها لمنافعكم.

ثمّ قال الله الله السماء ماء » يعني: المطر. ينزله (١٠) من علو (١١) ليبلغ قلل جبالكم وتلالكم وهضابكم وأوهادكم، ثمّ فرقه رذاذاً ووابلاً وهطلاً وطلاً لتنشفه (١٢) أرضوكم. ولم يجعل ذلك المطر نازلاً عليكم قطعة واحدة، فيفسد أرضيكم وأشجاركم وزروعكم وثماركم.

۲

٧. أ: بينهما.

٤. المصدر: البرد.

٦. أ: تعطيكم.

٨. ما بين القوسين ليس في أ.

١٠. المصدر: نزله.

۱۲. في ج: تنشفه.

١. أي: أو مفعول « تعلمون » مقدّر ... الخ.

٣. التوحيد /٤٠٤.

ە. ر:شدید.

٧. المصدر: فتمتنع.

من المصدر.

۱۱. العلي.

ثمّ قال عُلَاد «فأخرج به من الثمرات رزقاً» (يعني : ممّا يخرجه من الأرض رزقاً) (١) لكم . «فلا تجعلوا لله أنداداً » ، أي : أشباهاً وأمثالاً من الأصنام التي لا تعقل ولا تسمع ولا تبصر ولا تقدر على شيء . و «أنتم تعلمون » أنّها لا تقدر على شيء من هذه النعم الجليلة التي أنعمها عليكم ربّكم تبارك و تعالى انتهى .

وذكر هذا الحديث بعينه في عيون أخبار الرضا، في باب ما جاء عن الرضا عليه من الأخبار في التوحيد(٢).

وقد ذكر بعض المفسرين هذا الحديث في تفسيره (٣). ثم قال: في التفسير المنسوب إلى مولانا العسكري الله (١) قال: قال عليّ بن الحسين الله في قوله تعالى: قوله: «يا أيها الناس اعبدوا »(٥)، يعني: سائر المكلفين من ولد آدم الله . «اعبدوا ربكم» أطيعوا ربكم من حيث أمركم أن تعتقدوا أن لا إله إلّا هو وحده لا شريك له ولا شبيه له ولا مثل له (١) عدل لا يجور (٧)، جواد لا يبخل، حليم لا يعجل (٨). وأنّ محمّداً عبده ورسوله صلّى الله عليه وآله الطيبين. وأنّ آل محمّد أفضل آل النبيين. وأنّ علياً أفضل آل محمّد. وأنّ أصحاب محمّد المؤمنين منهم أفضل صحابة المرسلين. وأنّ أمة محمّد أفضل أمم المرسلين. انتهى.

ثمّ قال: ويفهم من هذا الكلام، أنّ الأمم الماضية كانوا مأمورين بتلك الاعتقادات. وهذا هو الحق؛كما هو مذكور في كثير من الروايات.

أقول: كان (٩) العلامة الله فهم ذلك من تفسيره الله « يا أيّها الناس » بسائر المكلفين ـ يعني : جميع المكلفين ـ وهو غلط فاحش ، فإنّ السائر بمعنى : الباقي ، مبتذل في

٢. عيون أخبار الرضا، ١٣٧/١.

٤. تفسير العسكري الله ، ١٣٥.

٦. ليس في المصدر.

٨. في ج بعد « لا يعجل »: حكيم لا يخطل.

ما بين القوسين ليس في أ والمصدر.

٣. تفسير البرهان، ٦٧/١.

٥. ليس في المصدر، والظاهر هو الصواب.

٧. أ: يجوز.

٩. أ: لوكان.

اللغة. متعارف في العرف. قال بعض أهل اللغة: «السائر» مشتق من «السؤر». وهـو بقية ما يُشرَب. ولا يستعمل بمعنى الجميع، لا في اللغة ولا في العرف. وقد وقع ذلك في كلام بعض المفسرين.

قال بعض الفضلاء: وتأويل الآية في بعض بطونها، أن يقال: هو -أي: ربكم الذي أمرتم أن تعبدوه و تتحققوا (١) بعبوديته المحضة - هو الذي جعل لكم أرض العبودية فراشاً تقلبون (٣) فيها أنواع (٣) العبادات، وسماء الأسماء الربوبية فيه مضروبة عليكم، محيطة بكم بحيث لا يمكنكم الخروج عن إحاطتها وشمول آثارها، وأنزل من هذه السماء ماء العلوم والمعارف على تلك الأرض، فأخرج تمرات الأحوال والأذواق والمواجيد رزقاً لكم تغتذون و تتقون به بقلوبكم وأرواحكم، «فلا تجعلوا لله أنداداً» تعبدونها كما تعبدونه. والحال إنكم تعلمون أنه لا معبود سواه، ولا ينبغي أن يسجعل أحد قبلة عبادته إلا إياه.

﴿ وَإِنْ كُنْتُمْ فِي رَبْعِ ﴾: لما كانت العبادة المأمور بها موقوفة على أمرين: أحدهما إثبات الوحدانية وإبطال الاشراك وقد أشير إليه بالأوصاف المجراة على ربهم الذي أمروا بعبادته والثاني إثبات النبوة التي يقع بها الترغيب والترهيب وتعريف طرق العبادة وتعيينها، فلذلك أشار إليه بإزاحة الشبهة عن كون القرآن معجزاً دالاً على نبوة النبي عَلَيْهُ أَهُمُ .

وهو معطوف على قوله: «يا أيها الناس» والظرف مستقر في موضع خبر «كان». والمعنى: وإن كنتم في ريب، يحيط بكم إحاطة الظرف بالمظروف.

﴿مِمَّا فَزَّلْنَا عَلَىٰ عَبْدِنًا ﴾: أي: من شيء. أو من الذي نزّ لناه.

ويحتمل مرجوحاً أن يكون المعنى: من تنزيلنا.

وإنَّما أتى بكلمة «إن» الدالة على عدم الجزم بالوقوع ، و« الريب » متحقق من هؤلاء

١. في ج: وتحقّقوا. ٢. في ج: تتقلّبون.

٣. في ج: بأنواع .

الكفار، تنبيهاً على أنّه لا ينبغي حصول هذا الريب من العقلاء، فكيف يجزم به ؟ بل لو جوّزه مجوّز، فإنّما يكون بمحض الاحتمال العقلي. ولهذا السبب بعينه قال: «في ريب»، وإن كان أكثرهم ينكرون.

وإنّما أتى «بالتنزيل» المنبيء عن التدريج؛ لأنّ النزول التدريجي كان أحد أسباب طعنهم وارتيابهم في القرآن. فإنّهم كانوا يطعنون في القرآن ويرتابون فيه، من حيث أنّه كان مدرجاً على قانون الخطابة والشعر، فإنّ الناثر لايرمي بمجموع خطبه أو رسائله(۱) دفعة، والناظم لا يلقي ديوان شعره ضربة، بل(۲) مفرّقاً حيناً فحيناً وشيئاً فشيئاً. فكانوا يقولون: لو لا أنزل عليه القرآن خلاف هذه العادة جملة واحدة. فقيل لهم: إن ارتبتم في هذا الذي أنزل تدريجاً، فهاتوا أنتم بنجم من نجومه، وسورة من سوره. فإنّه أيسر عليكم من أن تنزّل الجملة دفعة واحدة، (ويتحدّى بمجموعة)(۲).

قيل: التدريج، هو الذي يعبّر عنه بالتكثير، أي: يفعل مرة بعد مرة. والتضعيف الدال على ذلك من شرطه أن يكون في الأفعال المتعدّية قبل التضعيف غالباً؛ نحو: فتحت الباب.

ولا يقال: جلّس زيد، لإرادة التدريج والتكثير؛ لأنّه لم يكن متعدّياً قبل التضعيف، وإنّما<sup>(٤)</sup> جعله تضعيفه متعدّياً.

وقولنا: «غالباً»؛ لأنّه قد جاء التضعيف دالاً على الكثرة في اللازم؛ نحو: موّت المال. ويعلم من ذلك أنّ التضعيف الدال على الكثرة لا يجعل اللازم متعدياً. فظهر من ذلك أنّ التعدية دون التدريج. و \_أيضاً \_ يحتاج قوله تعالى (٥): «لو لا ذلك أنّ تضعيف «نزل» للتعدية دون التدريج. و \_أيضاً \_ يحتاج قوله تعالى (٩): «لو لا نزل عليه القرآن جملة واحدة»، وقوله (٢٠: «لو لا نزل إعليه آية»، وقوله (٣): «لنزلنا ] (٨)

١. أ: وسائله. ٢. ليس في أ.

٣. ليس في أ. ٤. ليس في أ.

٥. الفرقان / ٣٢. الأنعام / ٣٧.

٧. الإسراء / ٩٥ .

عليهم من [السماء](١) ملكاً رسولا» إلى تأويل.

وفي «نزلنا» التفات من الغيبة إلى التكلم؛ لأنّ قبله «أعبدوا ربكم»، فلو جاء الكلام عليه، لقيل: «مما نزل(٢) على عبده» لكنه التفت للتفخيم. وعبّر عنه بالعبد؛ لأنّ أعلى المقامات مقام العبدية. (وأضافه إلى نفسه تشريفاً له. ولم يصرّح باسمه علي كما في قوله (٣): «واذكر عبدنا أيوب» للدلالة على كماله في العبدية )(٤). فإنّ المطلق لا ينصرف إلّا إلى الكامل.

وقرئ «على عبادنا». والمراد به نبينا عَيَّالَةُ وأمته. فإنّه كما نزل عليه بواسطة جبر نيل نزل على بعض أمته بواسطته، وينزل على بعضهم بواسطة البعض إلى يوم القيامة. أو جميع الأنبياء علي الله الله على المناء عليه المناء عليها المناه المناه عليها المناه عليها المناه عليها المناه المن

(وفي مصباح الشريعة (٥): قال الصادق الله : وحروف العبد ثلاثة: العين والباء والدال. فالعين علمه بالله تعالى ، والباء بونه (١) عما (٧) سواه. والدال دنوّه من الله بلاكم وكيف (٨) (٩).

﴿ فَاتَّتُوا بِسُورَةٍ ﴾: جزاء للشرط.

والأمر تعجيزي ، ليظهر عجزهم ويزول ريبهم .

و « السورة » طائفة من القرآن مترجمة ، لا يكون أقلّ من ثلاث آيات.

فخرج بقولنا: «مترجمة » الآيات المتعددة من سورة واحدة أو متفرّقة ، وما هو أكثر من سورة (۱۱) واحدة ،كمجموع سورتين .

وبقولنا: « لا يكون أقلّ من ثلاث آيات » يخرج آية الكرسي وآية المداينة ، من غير حاجة إلى أن يتكلّف.

د. ص راء.

٥. مصباح الشريعة ، ٥٤١.

٧. المصدر: عمن.

٩. مابين القوسين ليس في أ.

٤. مابين الفوسين ليس في ١.

البَوْنَ والبُون: المسافة بين الشيئين.

٨. المصدر: بلاكيف ولاحجاب.

١٠. أ: منها.

الجزء الأوّل / سورة البقرة ...... ٢٦٧ .... الجزء الأوّل / سورة البقرة .... المجزء الأوّل / سورة البقرة البق

ويقال: هذا مجرّد إضافة، لم يصل إلى حدّ التسمية.

وواوها، إن كانت أصلية، فهي إمّا منقولة من سورة المدينة (١)، وهي حائطها عملي جهين:

أحدهما، أن يجعل السورة بمعنى المسوّرة ؛ كما يراد بالحائط: المحوّطة، وهو البستان. ثمّ يُنقل إلى طائفة محدودة من القرآن، وهو نقل مرتّب على تجوّز. وثانيهما، أن ينقل من «سورة المدينة »(٢) إليها بغير واسطة ؛ لأنّها تحيط بطائفة من القرآن مفرزة محوزة على انفرادها، أو محتوية على أنواع من العلم إحاطة سورة المدينة (٣) بما فيها واحتوائها عليه.

وجمع سورة القرآن: السُّور \_بفتح الواو \_وجمع سورة المدينة على سَوْر \_ بسكونها \_أو من السورة، بمعنى المرتبة. قال النابغة:

ألم تسر أنَّ الله أعسطاك سمورة ترى كل ملك دونها يتذبذب(4)

ثمّ إنّ المرتبة (٥)، إن جُعلت حسية؛ فلأنّ السور كالمراتب والمنازل ينقلب (٢) فيها القارئ ويقف عند بعضها. أو لأنّها في أنفسها منازل مفصّلة بعضها من بعض، متفاوتة في الطول والقصر والتوسط.

وإن جعلت معنوية ، فلتفاوتها في الفضل والشرف والبلاغة .

وإن كانت واوها مبدّلة عن الهمزة، فمن «السؤرة» التي هي البقية، والقطعة من الشيء. وضعّف هذا الوجه إمّا من حيث اللفظ، إذ لم يستعمل مهموزة في السعة (٧) و لا في الشاذة المنقولة في كتاب مشهور، وإن أشعر به كلام الأزهري حيث قال: وأكثر القرّاء على ترك الهمزة في لفظ السورة.

١. كذا في ج. وهو الأظهر . وفي النسخ «سورة المدينة».

الأظهر: سور المدينة.
 الأظهر: سور المدينة.

أ: يذبذب.
 أ: يذبذب.

٦. المتن وأ: تنقلب. ٧. ر:السبعة.

وإمّا من حيث المعنى ؛ فلأنّها اسم ينبئ عن قلة وحقارة . و ـ أيضاً ـ استعماله (١) فيما فضل بعد ذهاب الأكثر ، ولا ذهاب هنا إلّا تقديراً باعتبار النظر إليها نفسها . فكأنّها قد ذهب ما عداها .

﴿ مِنْ مِثْلِهِ ﴾: إمّا ظرف مستقر، صفة «لسورة»، أو ظرف لغو لـ «فائتوا». والضمير على كلّ من التقديرين، إمّا عائد إلى «ما نزّلنا»، أو إلى «عبدنا». فهذه أربع صور:

أولها: أن يكون الظرف صفة «لسورة»، والضمير عائدًا إلى «ما نزلنا»، وكلمة «مِن» بيانية؛ لأنّ السورة المفروضة التي بها الأمر التعجيزي مثل المنزل في حسن النظم والغرابة في البيان والعجز إنّما هو عن الإتيان بالمثل الذي هو المأمور به. وإن جعلت تبعيضية، أوهمت أنّ للمنزّل مثلاً عجزوا عن الإتيان (٣) (ببعضه؛ كأنّه قيل: فائتوا ببعض ما هو مثل للمنزّل) (٣). فالمماثلة المصرّح بها ليست من تتمّة المعجوز عنه، حتّى (٤) يفهم أنّها منشأ العجز. وكذا الحال إن جعلت ابتدائية، فإنّها توهم أنّ للمنزّل مثلا عجزوا عن الإتيان بسورة مبتدئة منه. فالمماثلة ليست من تتمة المعجوز عنه، مع أنّ في مبدئية الكل للجزء خفاء.

وذهب الأخفش إلى أنّها زائدة.

وثانيتها: أن يكون الظرف صفة (٥) «لسورة»، والضمير عائداً إلى «عبدنا»، وحينئذ يتعيّن أن يكون «مِن» ابتدائية ، فإنّ السورة مبتدئة ناشئة من مثل العبد، ولا وجه لسائر المعاني. ولا يذهب عليك أنّ الإتيان بسورة من مثل هذا العبد ليس بمعجوز عنه ، ما لم يعتبر مثلية سورة (٦) للسور القرآنية في حسن النظم وغرابة البيان.

وثالثتها(٧): أن يكون الظرف متعلقاً «بفائتوا»، والضمير عائداً إلى «ما نزلنا»، وهُجر

۱. في ج: استعمل.

٣. مابين القوسين ليس في أ.

فيج:منه.

٧. أ: ثالثها.

٢. أ: الإتيان بسورة مبتدعة منه.

٤. أ: مع أنَّ في مبدئية الكل للجزء خفاء حتى.

٦. في ج: بسورة.

هذا الوجه. فإنّ «فائتوا» أمر قصد به تعجيزهم باعتبار المأتي به. فلو تعلق به «من مثله » وكان الضمير للمنزّل، تبادر منه أنّ له مثلاً محققاً جامعاً لأمثال السور القرآنية، وأنّ عجزهم إنّما هو عن الإتيان بسورة منه، بخلاف ما إذا كان صفة «للسورة»، فإنّ المعجوز عنه حينئذ هو الإتيان بسورة مماثلة للقرآن في حسن النظم وغرابة البيان، وهذا لا يقتضى وجود مثل ذلك.

وحاصله ، أنّ قولنا: اثت من مثل الحماسة ببيت. يقتضي وجود (١) المثل لها ، بأن يكون هناك محقّق (١) جامع لكثير أشعار بلغاء العرب ويؤتى ببيت منه . بخلاف: اثت ببيت من مثل الحماسة ، إذا كانت «من » بيانية . ويكون حاصل المعنى: ببيت يماثل (١) الحماسة في الفصاحة والبلاغة . فإنّ ذلك لا يقتضي تحقّق كتاب جامع مثلها . نعم ، إذا كانت «مِن » ابتدائية أو تبعيضية ، يقتضى ذلك من غير فرق .

ورابعتها: أن يكون الضمير عائداً إلى «عبدنا»، وحينئذ يكون «من» ابتدائية. وهذا لا يقتضي إلّا أن يكون «للعبد» مثل في كونه بشراً، عربياً، أمّياً، لم يقرأ الكتب ولم يأخذ من العلماء. ولا محذور في ذلك، لكن ينبغي أن يعتبر مثلية سورة للسور القرآنية، كما في الصورة الثانية.

ورد الضمير إلى المنزّل أوجه، من ستة أوجه:

الأول: الموافقة لقوله تعالى: « فائتوا بسورة من مثله »(٤) ونظائره ؛ لأنّ المماثلة فيها صفة للمأتي (٥) به . فكذا هاهنا ، إذا جعل الظرف صفة للسورة ، والضمير عائداً إلى المنزّل ، و « من » بيانية أو زائدة .

والثاني: أنّ الكلام واقع في المنزّل؛ لأنّ ارتيابهم المفروض، إنّ ما وقع فيه. ولو ردّ (٢) الضمير إلى العبد، كان حق الترتيب أن يقال: إن كان لكم ريب في عبدنا المنزل عليه القرآن، فائتوا بسورة من مثله.

٢. في ج:كتاب محقّق...

١، ليس في ج.

٤. البقرة / ٢٣.

٣. في ج: مماثل.

كذا في ج: وهو الصحيح. وفي النسخ «ولورود».

٥. في ج: المأتي.

والثالث: أنّ الضمير إذا ردّ إلى المنزّل، يكون طلب المعارضة من الجميع، وإذا كان للمنزّل عليه يكون طلب المعارضة من واحد منهم. إذ لا معنى لخطاب الجماعة بأن التمورة من واحد منكم، بل الطلب بالحقيقة (١)، من واحد منهم. كأنّه قيل (١): فليأت واحد منكم بسورة. ولا شكّ أنّ طلب المعارضة من الجميع أبلغ من طلب المعارضة من واحد، لجواز عجز واحد وإتيان الجميع بها.

والرابع: أنّه معجز في نفسه، لابالنسبة إلى مثله. لقوله تعالى: «لثن اجتمعت الإنس والجن على أن يأتوا بمثل هذا القرآن لا يأتون بمثله »٣٠.

والخامس: أنّه لو كان رجع الضمير إلى «العبد»، لكان ذلك يوهم أنّ صدور القرآن عمن لم يكن مثل العبد في كونه أمّياً ممكن.

والسادس: أنّ ردّ الضمير إلى المنزّل هو الملائم لقوله:

﴿ وَادْعُوا شُهَدَاء كُمْ ﴾: لأنّ معناه على الوجوه المذكورة فيما بعد راجع إلى ادعوا شهداء كم ليعاونوكم، أو يشهدوا لكم. وهذا المعنى لا يلائم إلّا ردّ الضمير في «مثله» إلى المنزّل. ولما ترجع عود الضمير إلى المنزل بهذه الوجوه، ترجع بها (٤) \_ أيضاً \_ كون الظرف صفة للسورة ؛ لأنّه إذا تعلق «بفائتوا» عاد الضمير إلى «العبد» لما تحققته.

و «الشهداء» جمع شهيد، كالظرفاء جمع ظريف. بمعنى الحاضر، أو القائم بالشهادة، أو الإمام. فكأنّه سمّي به لأنّه يحضر النوادي ويبرم بمحضره الأمور. ومنه قيل للمقتول في سبيل الله: شهيد؛ لأنّه حضر ماكان يرجوه، أو الملائكة حضروه.

قال الجوهري في الصحاح (٥): «الشهادة» الخبر (١) القاطع (٧). تـقول مـنه: شهد الرجل على كذا، أو شهد له بكذا؛ أي: أدّى ما عنده من الشهادة، فهو شاهد. ويـقال:

٢. ليس في أ.

١. في ج: الحقيقة.

٤. ليس في أ.

الإسراء / ٨٨.
 صحاح اللغة ، ٤٩٤/٢.

٦. أ: الخير.

٧. المصدر : خبر قاطع.

شهده، شهوداً؛ أي: حضره، فهو شاهد. و «الشهيد» الشاهد. والجمع الشهداء.

فالمراد «بالشهداء»، إمّا المقيمون للشهادة. والمعنى: ادعوا من دون الله شهداء، يشهدون لكم بأنّ ما أتيتم به مثله.

أو الحاضرون الناصرون. والمعنى: ادعوا أعوانكم وأنصاركم، حتى يعينوكم على إتيان مثله.

أو آلهتهم الذين عبدوهم وأطاعوهم. والمعنى: ادعوا آلهـتكم الذيـن تـعبدونهم حتّى يعينوكم بإتيان سورة واحدة من جنس ما أتى(١) به عبدنا.

﴿ مِنْ دُونِ اللهِ ﴾: «دون » في أصله للتفاوت في الأمكنة. يقال لمن أنزل (٢) مكاناً من الأخر: هو دون ذلك. فهو ظرف مكان، مثل: «عند» إلّا أنّه ينبئ عن دنو أكثر وانحطاط قليل. ومنه: تدوين الكتب؛ لأنّه إدناء البعض من البعض. ودونك هذا، أي: خذه من أدنى مكان منك.

ثمّ اتسع فيه، واستعمل في انحطاط لايكون في المكان، كقصر القامة مثلاً. ثمّ استعير منه للتفاوت في المراتب المعنوية، تشبيها بالمراتب المحسوسة. وشاع استعماله أكثر من استعماله في الأصل، نحو: زيد دون عمرو \_أي: في الشرف \_ومنه: الشيء الدون.

ثمّ اتسع في هذا المستعار فاستعمل في كل تجاوز حدّ إلى حدّ، وإن لم يكن هناك تفاوت وانحطاط. فهو في هذا المعنى مجاز في المرتبة الثالثة. قال تعالى: «لا يستخذ المؤمنون الكافرين أولياء من دون المؤمنين »(٣)؛ أي: لا يتجاوز (٤) ولاية المؤمنين إلى ولاية الكافرين. وقال أمية:

يا نفس ا مالك من واق أى: إذا تجاوزت وقاية الله ، فلايقيك غيره .

٢. في ج: أنزله.

۱. ر:أوتي.

٤. في ج: لا يتجاوزوا.

۲. آل عمران / ۲۸.

وهو بهذا المعنى قريب من أن يكون بمعنى «غير »كأنّه أداة استثناء. والأحسن هنا أن يكون بمنزلة أداة استثناء. أو بمعنى أدنى مكان من شيء. فيستعار لصعنى قدام الشيء وبين يديه.

وكلمة «مِن»، إذا كان «دون» بمعنى القدّام(١)، تبعيضية؛ لأنّ الفعل يقع في بعض الجهة. وهو ظرف لغو معمول «لشهدائكم »، إذ يكفيه رائحة الفعل، فلا حاجة إلى اعتماد ولا إلى تقدير «يشهدوا».

وإذا كان بمعنى أدنى مكان من شيء، ابتدائية متعلقة بـ «ادعوا» وكذا إن كان بمعنى التجاوز عن حد إلى حد. لكنه ظرف مستقر وقع حالاً، والعامل فيها «ادعوا» أو «شهداءكم».

وقد يقال:كلمة «من»الداخلة على «دون» في جميع مواضعها بمعنى: في ،كما في سائر الظروف غير المتصرفة (٢) ، أي : التي تكون منصوبة على الظرفية أبداً ، ولا تنجر إلا بـ «مِن »(٣) خاصة .

قال الشيخ الرضي (4): «من » في الظرف (٥) كثيراً ما يقع (١) بمعنى : «في » ، نحو : جنت من قبل زيد ، ومن عنده . ومن بيننا وبينك حجاباً مستوراً (٧) . وكنت من قدامك . 
﴿إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴾ (3): في موضع الحال ، من فاعل «فائتوا» ولهذا لا يحتاج إلى الجزاء .

أو جوابه محذوف دلٌ عليه ما قبله ، ومفعوله محذوف . والمعنى : إن كنتم صادقين أنّه من كلام البشر .

و «الصدق» الاخبار المطابق.

١.١:القدم.

٣. لم ترد «الله في غير ج.

٥. المصدر:الظروف.

٧. ليس في المصدر .

**ق**ي ج: المتصرف.

٤. شرح الكافية ، ٣٢١/٢.

٦. المصدر: تقع.

وقيل (١): مع اعتقاد المخبر أنّه كذلك، عن دلالة أو أمارة؛ لأنّه تعالى كذّب المنافقين في قولهم: «انّك لرسول الله » لما لم يعتقدوا مطابقته. وردّ بمصرف التكذيب إلى قولهم: «نشهد» لأنّ الشهادة إخبار عمّا علمه، وهم ماكانوا عالمين [به](٢).

أو إن كنتم صادقين في ريبكم . والصدق في الريب أن يكون ناشئاً عن شبهة ، لا عن الجحود والإنكار . والمعنى : «إن كنتم في ريب ممّا نزلنا » «فاثتوا بسورة من مثله » . وادعوا الشهداء للمعاونة ، ليظهر عجزكم وعجزهم ، فيزول ريبكم .

وذلك بشرط أن تكونوا من الصادقين في ريبكم ، وذلك إذا نشأ من شبهة . وأمّا إذا كان من الجحود والإنكار ، فلا يمكن زواله .

وفي الآية، دلالة على نبوته على نبوته على نبوته الله على معلوم (٣) الحال موفور العقل والمعرفة بالعواقب. فلو (٤) تطرقت تهمة إلى ما ادّعاه من النبوة، لما استجاز أن يتحدّاهم، ويبلغ في التحدّي إلى نهايته، بل كان ينبغي أن يكون خائفاً، من أن يعارض فتدحض حجته. حاشاه من ذلك عَلَيْهِ .

(وفي عيون الأخبار (٥): حدثنا جعفر بن محمّد بن مسرور على قال: حدثنا الحسين بن محمّد بن عامر، قال: حدثنا أبو عبدالله السياري، عن أبي يعقوب البغدادي، قال: قال ابن السكيت لأبي الحسن الرضاطية: لماذا بعث الله تعالى موسى بن عمران بيده البيضاء والعصا (١) وآلة السحر، وبعث عيسى بالطب، وبعث محمّداً عَلَيْهُ بالكلام والخطب؟

فقال له أبو الحسن على : إنّ الله [تبارك وتعالى ]( " لمّا بعث موسى على كان الأغلب على أهل عصره السحر ، فأتاهم من عند الله تعالى بما لم يكن ( " من عند القوم وفي

٢. من المصدر .

٤. كذا في ج. وهو الصحيح. وفي النسخ « فلا ».

٦. المصدر: موسى بن عمران بالعصا ويده البيضاء.

٨. ليس في ج.

١. أنوار التنزيل، ٣٦١.

٣. في ج: كان من المعلوم.

٥. عيون الأخبار ٧٩/٢، ح ١٢.

٧. من المصدر.

وسعهم مثله، وبما أبطل به سحرهم وأثبت به الحجة عليهم. وإنَّ الله تعالى بعث عيسى التلا في وقت ظهرت فيه الزمانات واحتاج الناس إلى الطب، فأتاهم من عند الله تعالى بما لم يكن عندهم مثله ، وبما أحيى لهم الموتى وأبرأ الأكمه والأبرص ـ بإذن الله ـ وأثبت به الحجة عليهم. وإنّ الله تبارك وتعالى بعث محمّداً عَيَّا في وقت كان الأغلب على أهل عصره الخطب والكلام \_وأظنّه قال: والشعر \_فأتاهم(١) من كتاب الله الله وأحكامه ما أبطل به قولهم، وأثبت به الحجة عليهم.

فقال ابن السكيت: تالله! ما رأيت مثل (٣) اليوم قطِّ ، فما الحجة على الخلق اليوم؟ فقال الله العقل، تعرف به الصادق على الله فتصدقه (٣)، والكاذب على الله فتكذبه (١).

فقال له ابن السكيت: هذا والله الجواب)(٥).

﴿ فَإِنْ لَمْ تَفْعَلُوا وَلَنْ تَفْعَلُوا فَاتَّقُوا النَّارَ الَّتِي وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ ﴾ : لمَا بيّن لهم ما يتعرّفون به أمر الرسول وما جاء به وميّز لهم الحـق عـن البـاطل، رتّب عـليه مـا هـو كالنتيجة له. وهو أنَّكم إذا اجتهدتم في معارضته (٢) وعجزتم جميعاً عن الإتيان بما يساويه أو يدانيه ، ظهر أنَّه معجز والتصديق به واجب ، فآمنوا به واتقوا العذاب المعدّ لمن كذَّب.

فعبّر عن الإتيان المكيف بالفعل الذي يعمّ الإتيان بـ، وغيره إيـجازاً. ونـزل لازم الجزاء منزلته على سببل الكناية ، تقريراً للمكنّي عنه ، وتهويلاً لشأن العناد وتصريحاً بالوعيد مع الإيجاز .

وإنَّما أتى بـ «إن » الذي للشك دون (٧) «إذا » الذي للوجوب، مع أنَّ ظاهر الحال

١. في ج:وأتاهم.

٣. المصدر: فيصدقه.

٥. ما بين القوسين ليس في أ.

٧. أ: ليس في أ.

المصدر: مثلك.

٤. المصدر: فيكذبه.

٦. أ: معارضة.

يقتضي ذلك، تهكماً بهم تهكم الواثق بغلبته على من يبغاويه، حيث يقول له: إن غلبتك، لم أبقي عليك. أو خطاباً معهم على حسب ظنهم، فإن العجز قيل (١): لم يكن محققاً عندهم. أو حفظاً لمشاكلة (٢) صدر الآية السابقة. والمعنى: فإن لم تفعلوا، أي: لم تقدروا على الفعل الذي هو الإنيان المكيف بقرينة ما سبق، ومحقق أنكم لا تقدرون، بناء على أنه اعتراض، «فاتقوا النار» إلى آخره.

وبما قرّرنا، ظهر فساد ما قاله العلامة السبزواري في تفسيره (٣). قال: ويخطر بالبال الحالية في كمال الاستقامة، وإن أطبق المفسّرون على أنّها اعتراضية. والمعنى: أنّكم لم تأتوا بسورة حال كونكم غير قادرين على الإتيان بها، وحينئذ ترتّب الجزاء على الشرط، إذ بمجرّد عدم الفعل لا يعلم عدم صحّة القدرة حتى يترتّب عليه اتقاء النار، بل الشرط، أذ بمتنوا بشأنه. وعدم القدرة من تأبيد النفي، إذ لو تحقّق القدرة منهم لأتى يمكن أن لا يعتنوا بشأنه. وعدم القدرة من تأبيد النفي، إذ لو تحقّق القدرة وذلّ إعطاء واحد من هؤلاء بما طلبوا في زمان من الأزمنة ليتخلّصوا من القتل والغارة وذلّ إعطاء الجزية.

ثمّ كتب في الحاشية: قال الشيخ الرضي في شرح الكافية: ويشترط في المضارع الواقع حالاً خلوّه عن حرف الاستقبال ،كالسين ولن ونحوهما. وذلك لأنّ الحال الذي نحن في بابه والحال الذي يدلّ عليه المضارع - وإن تباينا - حقيقة ، لأنّ في قبولك - مثلاً - : اضرب زيداً غداً يركب . لفظ « يركب » حال بأحد المعنيين ، غير حال بالآخر ؛ لأنّه ليس في زمان التكلّم (٤) ، لكنّهم التزموا تجريد صدر هذه الجملة \_ أي : المصدرة

١. أ، ر: قبل. ٢. أ: لمشاكلته.

٣. الظاهر ، هو المولى حسين بن على الواعظ الكاشفي (م ٩١٠) وتفسيره الموسوم بجواهر التفسير لتحفة الأمير ، ويقال له \*العروس \* أيضاً. وهو تفسير فارسي ألفه باسم الوزير الأمير نبظام الدين علي شير الجعتائي الذي استوزره السلطان حسين ميرزا بايقرا في شعبان ٨٧٦، إلى أن تبوفي في ١١/ج٩/٦٠٩. وهذا التفسير لم يتم تأليفه ، بل لم يبلغ حد النصف من الجزء الخامس . ثم إنه اختصره وكتب تفسيراً آخر سماه «بالمواهب العلية » ويسمّى أيضاً هذا التفسير الآخر \* بتفسير حسينى » . (الذريعة ٢٦٦٥ ـ ٢٦٥).
٤. في ج المتكلم .

بالمضارع ـ عن علم الاستقبال لتناقض الحال والاستقبال في الظاهر ، وان لم يكين التناقض هنا حقيقياً. ولمثله التزموا لفظة «قد» إمّا ظاهرة أو مقدّرة في الماضي إذا كان حالاً ، مع أنَّ حاليته بالنظر إلى عامله . ولفظة « قد » تقرب الماضي من حال التكلم فقط . وذلك لأنَّه كان يتنافي في الظاهر لفظ الماضي والحالية ، فقالوا: جاء زيد العام الأول وقد ركب، فالمجيء(١) بلفظة «قد» هنا لظاهر (٢) الحالية ، كما أنَّ التجريد عن حرف الاستقبال في المضارع لذلك، انتهى.

والعلّامة التفتازاني، اقتفى أثره في المطوّل. والمحقق الشريف في حاشية المطوّل ردٌ عليه، وقال: وهذا الوجه، وإن كان منقولاً في الموضعين عن كلام الرضي، لكنه غير مرضى كما ترى. والصواب أن يقال: إنَّ الأفعال إذا وقعت قيوداً لما له اختصاص بأحد الأزمنة ، فهم منها استقباليتها وحاليتها وماضويتها بالقياس إلى ذلك المقيّد لا إلى زمان التكلم، كما في معانيها الحقيقيّة، وليس ذلك بمستبعد، انتهى.

وابن هشام في مغنى اللبيب(٣)، في تمييز الجمل المعترضة(٤) عن الحالية، صرّح بأنَّ المصدّر بحروف الاستقبال اعتراضية . وشنع على من جعلها حالية ، لكن لم ينقل الوجه هنا<sup>(ه)</sup>.

وأنا أقول: إن كان يُعلِّم من تتبع كلام الفصحاء، من العرب العرباء، أنَّ أمثال هـذه الجمل اعتراضية وليست بحالية ، وانَّهم لم يستعملوها حالاً ، لكان لكلام النحاة وجه ، ويحسن منهم ارتكاب ما ارتكبوا في هذا الباب. ومعلوم أنَّ الأمر ليس كذلك. وعدم شيوع دخول الحروف(٢) الاستقبالية على الجمل الحالية لايوجب الحكم بالامتناع، ووجوب خلق الحال عنها، إذا لم يكن يلزم المفارقة في الزمان بينها وبين صاحبها،

هكذا في ج. وهو الأظهر وفي النسخ «المجيء».

هكذا في ج. وهو الأظهر . وفي النسخ «الظاهر ».

٣. مغنى اللبيب، ٣٩٨/٢. ٤. في ج: المعترضية .

٦. أ:الحرف. ٥. في ج:هذا،

وبمحض قول جماعة إذا علم مأخذ قولهم لا(١) يجب متابعتهم وإن كانوا من المشاهير، خصوصاً إذا لم يوجد ذلك الاشتراط في كلام من هو أشهر منهم . انتهى كلام ذلك العلامة .

## فلينظر إلى ما في هذا الكلام من الخبط!

ثمّ قال: وعلى التقديرين، هذا الكلام معجزة أخرى له الله إذ أخبر وكان كما أخبر. أقول: على تقدير كونه (اعتراضاً، معجزة. وأمّا على تقدير كونه) (٢) حالاً \_كما قال \_فلا. فإنّ الجمل التي لها محلّ من الإعراب وقعت موقع المفردات، فتكون نسبها ملحوظة إجمالاً، ولا يصحّ اتصافها بالصدق والكذب.

و «الوقود» ـ بالفتح ـ الحطب، يرفع به النار . وأمّا المصدر ، فمضموم . وقد جاء فيه الفتح .

## وقرئ بالضمّ:

إمّا(٣) على أنّه مصدر مستعمل، بمعنى المفعول(٤)، مجازاً لغوياً، فأريد بالوقود ما يتوقّد به، كما يراد بفخر قومه: ما يفتخرون به. وبزين بلده: ما يتزيّن به بلده.

أو على أنّه حقيقة ، والمجاز إسناد «الناس» إليه وحمله عليه ، كما في قولك : حياة المصباح السليط ، أي : الزيت الجيّد . فقد جعل السليط ـ الذي به قوام حياته \_عينها ومحمولاً لها .

وفي قراءة فتح الواو ، على تقدير المصدرية ، يجري هذان الوجهان ، ووجه بتقدير مضاف ، إمّا في جانب المبتدأ أو الخبر ، كما يقال : أصحاب وقودها الناس والحجارة . أو وقودها إحراق الناس والحجارة (٥).

و « الحجارة » جمع حجر ، كجمالة ، جمع جمل. وهو قليل غيرمنقاس.

٢. مابين القوسين ليس في أ.

۱. في ج: لما.

في ج: المفعل.

٣. ليس في أ.

٥. ليس في ر .

والمراد بها: إمّا أصنامهم التي نحتوها وعبدوها ، كما يدلّ عليه قوله تعالى : «إنّكم وما تعبدون من دون الله حصب جهنّم »(١)، وإنّما قرنوا بها لأنّهم قرنوا بها أنفسهم بالعبادة لها.

أو لأنَّهاكانت منشأ جرمهم فعذَّبوا بها،كما عذَّب الكافرون بما يكنزونه.

أو لزيادة تحيّرهم، حيث ظهر منها خلاف ما توقّعوا منها من الانـتفاع بشـفاعتها واستدفاع المضار بمكانتها.

أو مطلق الأحجار ، لما فيه من الدلالة على شدَّة إيقاد النار وقوَّ ته.

أو الذهب والفضة ، اللذان كانوا يكنزونهما ويغترّون بهما.

أو حجارة الكبريت. وخُصّت بذلك لاختصاصها من بين الأحجار بسرعة الاتّقاد وبطء الخمود(٢) ونتن الرائحة وكثرة الدخان وشدّة الالتصاق بالأبدان وقوّة حـرّها إذا حمت. هكذا ذكروا.

وفي كتاب الاحتجاج (٣) ، للطبرسي إللهُ : روي (٤) عن موسى بن جعفر ، عن أبيه ، عن آبائه ، عن الحسين بن على الليلا قال : قال أميرالمؤمنين الله : ولقد مررنا مع رسول الله(٥) ﷺ بجبل، وإذا الدموع تخرج من بعضه.

فقال له [النبي] (٢٠: ما يبكيك يا جبل؟

فقال: يا رسول الله! كان المسيح مرّ بي، وهو يخوّف الناس بنار (٧) وقودها الناس والحجارة ، فأنا أخاف أن أكون من تلك الحجارة .

قال(^): لا تخف، تلك الحجارة الكبريت.

فقرّ الجبل وسكن وهدأ وأجاب.

١. الأنبياء / ٩٨.

٣. الاحتجاج، ٣٢٦/١.

٥. المصدر: معه.

٧. المصدر: من نار،

٢. ليس في أ.

**٤**. في ج:وروي.

٦. من المصدر .

٨. المصدر : قال له .

ومضمون(١) الصلة يجب أن يكون قصة معلومة للمخاطب، وهنا كذلك، إمّا بالسماع من أهل الكتاب، أو من النبي عَبَيْنُ أو بسماع آية سورة التحريم. ولا يـرد أنّ سماعهم على هذه الوجوه لا يفيدهم العلم ، إذ لا يعتقدون صدق ما يسمعونه ؛ لأنّ المراد من العلم (٢)، معناه الأعمّ.

﴿ أَعِدُّتْ لِلْكَافِرِينَ ﴾ ۞: أي هُيّئت لهم ، وجعلت عُدّة (٣) لعذابهم .

وقرئ: «اعتدت» من العتاد، بمعنى العدّة.

﴿ وَبَشِّرِ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ أَنَّ لَهُمْ جَنَّاتٍ ﴾: عطف على الجملة السابقة. والمقصود: عطف حال من أمن ووصف ثوابه على حال من كفر، وكيفية عقابه على ما جرت به العادة الإلهية من أن يشفع الترغيب بالترهيب، تنشيطاً لار تكاب(٤) ما ينجى، وتثبيطاً عن اقتراف ما يردي، لاعطف الفعل نفسه، حتّى يطلب له مشاكل من أمر أو نهى فيعطف عليه.

و «الجنة» المرة (٥) من الجنّ. وهو مصدر جنّه: إذا ستره (١٠). ومدار التركيب على الستر، سمّى بها الشجر المظلل (٣) لالتفاف أغصانه للمبالغة ، كأنّه يستر ما تحته سترة و أحدة .

(وفي كتاب علل الشرايع (^): بإسناده إلى يزيد بن عبدالله بن سلام، عن أبيه، عن النبي مَلَيْنُ حديث طويل، وفيه: قال: فلم سمّيت الجنّة جنّة ؟

قال: لأنَّها جنية خيرة نقية ، وعند الله تعالى ذكره مرضية )(٩).

﴿ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ ﴾: صفة «لجنات»، أي: من تحت أشجارها، على حذف

٢. أ: بالعلم.

١. أ: ومضمون الجملة.

٣. العُدَّة: ما أُعدَّ لأمر يحدث.

٤. أ: الارتكاب.

٥. المتن: الحرة. و«المرة» موافق نسخة ر والمصدر (أنوار التنزيل).

٧. في ج: المظلم.

٦. أ:سره.

٩. ما بين القوسين ليس في أ.

٨. علل الشرايع ٤٧٠، - ٣٣.

المضاف. أو إرادة الأشجار بالجنات مجازاً. أو من ضميرها، على طريقة الاستخدام. و«من» إمّا ابتدائية، أو تبعيضية، فإنّ الماء لايجري في جميع أسافل الأشجار، بل في بعضها.

ويحتمل بعيداً أن يكون المراد: في تحتها(١)، على ما مرّ.

و «الأنهار » جمع نهر بالسكون، أو بالفتح .. وهو الأفصح . وجاز فيما عينه أو لامه حرف حلق أربعة أوجه: فتح الفاء والعين . وفتح الأول ، وكسر الثاني ، وكسرهما ، وكسر الأول مع سكون الثاني . لكن لم يسمع من هذه الوجوه «في النهر » إلّا اثنان . وهو المجرى الواسع فوق الجدول ودون البحر ؛ كالنيل والفرات .

والتركيب للسعة. والمراد: ماءها، على الإضمار، أو المجازي أنفسها.

وإسناد الجري إليها مجاز ، كما في قوله تعالى : «وأخرجت الأرض أثقالها »(١) ، أو على التجوز في المفرد ، بإطلاق اسم المكان على المتمكّن .

و «اللام» فيها إمّا للجنس، من غير قصد إلى العموم والاستغراق؛ كما في قولك: لفلان (٣) بستان فيه الماء الجاري. أو بدل (٤) من الإضافة، أي: أنهارها. أو للعهد، إشارة إلى الأنهار المذكورة في قوله تعالى: «أنهار من ماء غير آسن» (٥)، والأول أحسن.

والثاني: مذهب كوفي مرجوح. وقد منعه صاحب الكشاف(٢)، حيث قال في قوله تعالى: «فإن الجحيم هي المأوى »(٢)، المعنى: فإن الجحيم هي مأواه، وليس الألف واللام بدلاً من الإضافة. ولكن لما علم أن الطاغي هو صاحب المأوى، ولأنه لا يقص (٨) الرجل طرف غيره، تركت الإضافة.

والثالث، مع توقّفه على سبق ذكر المنكر على المعروف فيه، بعد لا يخفي.

١- أي: أنَّ ١ من ٢ بمعنى ١ في ١٠. ٢٠ الزلزلة ٢٠.

٣. ليس في أ. ٤. أ: أول.

٥. محمّد / ١٥.

٧. النازعات / ٢٩. ٤ عص.

وإنّما نعت الجنان (١) بجري الأنهار تحتها؛ لأنّ الرياض وان كانت أحسن شيء، إذا لم يجري فيها الماء كانت كتماثيل لا أرواح فيها، وصور لا حياة لها. ولهذا قدّمها على سائر نعوتها.

وعن مسروق: إنّ أنهار الجنة تجري في غير أخدود. و«الأخدود»(٢): الشقّ المستطيل في الأرض.

والمعنى: أنَّ تلك الجنات تجرى من تحتها أنهار (٣) من ماء ولبن وعسل.

﴿كُلُّمَا رُزِقُوا﴾: صفة ثانية « لجنات » ، و ترك العاطف بينهما ، تنبيهاً على أنّ كل واحد منهما صفة على الاستقلال .

أو استئناف. كأنّه لما قيل أنّ لهم جنات وقع في قلب السامع أثمارها مثل ثمار الدنيا أم أجناس آخر ، فأزيح بذلك. أو خبر مبتدأ محذوف. والتقدير: هي ، أو هم.

ورد ذلك الأخير: بأنّ تلك الجملة المحذوفة المبتدأ إن جعلت صفة أو استئنافاً، كان تقدير الضمير مستدركاً. وإن جعلت ابتداء كلام لا يكون صفة ولا استئنافاً، فلتكن كذلك بلا حذف.

وأجيب: بأن تقدير «هي» يظهر معنى الوصفية، وبتقدير «هم» يظهر تـقوّي شأن الاستئناف، فلا استدراك، وفيه ضعف لا يخفى.

﴿مِنْهَا﴾: متعلق بـ «رزقوا».

﴿مِنْ ثَمَرَةٍ ﴾: متعلق به ـ أيضاً ـ.

وكلمة «من» فيهما، لابتداء الغاية.

فإن قلت: لا يصحّ أن يتعلق بفعل واحد حرفا جرّ يتّحدان في المعنى عند النحاة ، إلّا على قصد (٤) الإبدال والتبعيّة.

> ١. في ج: الجنّات. ٢. ليس في أ. ٣. أ: الأنهار. ٤. ر: قصة.

قلت: لا مجال لذلك في الآية الكريمة. فإنَّهما ليستا متعلَّقتين(١) بفعل واحد، بــل بفعلين مختلفين بالإطلاق والتقيّد. فالمطلق \_أعنى: «رزقوا» \_جعل مبتدأ من «الجنات»، وبعد تقييده بالابتداء منها، جعل مبتدأ من «الثمرة»، مع أنّه لقائل أن يمنع عدم صحة الإبدال هاهنا، فإنّه يجوز أن يكون بدلاً من الأولى بتقدير صفة ، أي : من ثمرة كائنة منها. وكلا الطرفين لغو «لِرُزقوا»، فلا حاجة إلى أن يجعل الأول حالاً من «رزقاً»، والثاني من ضميره (٢) فيها، أي: الحال (منه ﷺ )٣٠٠.

﴿ قَالُوا هٰذَا الَّذِي رُزِقْنَا مِنْ قَـبْلُ ﴾: أي: هـذا الظاهر المحسوس من المرزوق، كالمرزوق الذي رزقناه في الشكل واللون لا في الطعم. فحذف أداة التشبيه ووجهه للمبالغة ، كما في: زيد أسد (4).

ويحتمل أن يجعل «هذا» إشارة إلى نوع ما رزقوا، فلا حاجة إلى اعتبار التشبيه نوع المرزوق في الأخرة هو نوع المرزوق في الدنيا من قبل ، أي: من قبل هذا في الدنيا.

وإنَّما جعل الثمران(٥) متشابهين؛ لأنَّ الطبع إلى المألوف أميل، وإلى تناوله أسرع. ووجود المزية أظهر إذ لوكان جنساً لم يعهد ظنّ أنّه لا يكون إلّاكـذلك، وإعـجاب النفس به واستغرابه له أشدّ. أو في الجنّة، لما روي: أنَّ ثمار الجنة إذا جنيت بـدّل الله مكانها مثلها(١٠). فقالوا: «هذا الذي رزقنا من قبل » لاشتباه الأمر عليهم، أو لاستغرابهم ايّاه وابتهاجهم به.

وفيه أنَّ قول ذلك في المرّة الأولى لا معنى له ، كما يقتضيه عموم «كلما».

﴿ وَأَتُوا بِهِ مُتَشَابِها ﴾: جملة معترضة بين أوصاف الجنة لتقرير ما قالوا. أو حال من ف اعل «قالوا» بتقدير «قد» عند البصرية ، كقوله تعالى: «جاؤوكم حصرت

١. في ج: متعلقين. ۲، ر:ضمیر،

٣. ذكرت في هامش النسخ.

أي : حذف أداة التشبيه وهي الكاف ، ووجه الشبه وهو « في القوة » ، وأصل الجملة : زيد كالأسد في القوة .

هكذا في ج. وفي النسخ « الثمرات ». ٦. أ:مثلاً.

صدورهم ١٤(١)، وبدونه عند الكوفية.

وللمرزوق والرزق، من حيث وحدتهما الجنسية، توخد. ومن حيث اثنينيّتهما النوعية، تعدد. فإفراد الضمير، للجهة الأولى. وجعل «متشابهاً»، المقتضى تعدد الفاعل حالاً عنه بالاعتبار الثاني، والمعنى: وأتوا به متشابهاً به، أي: بهذا الجنس، حال كونه متشابهاً في كل من نوعيه نفسه في الآخر.

فمرجعه على الوجه الأول، هو الجنس المرزوق الشامل لكل من مرزوق الدنيا والآخرة، فإنّه يفهم من مضمون ما تقدّم، وعلى الوجه الثاني هو الرزق.

قال عليّ بن ابراهيم(٢): يؤتون من فاكهة واحدة ، على ألوان متشابهة.

﴿ وَلَهُمْ فَيِهَا أَزْوَاجٌ مُطَهَّرَةٌ ﴾: «الزوج » يقال للذكر والأنثى. وهو في الأصل لما له قرين من جنسه .كزوج الخفّ .

فالذين آمنوا، إن كان شاملاً للمؤمنين والمؤمنات تغليباً، فمعنى لهم (٣) أزواج: أنَّ للذكور أزواجاً من جنس الأناث. والمراد به إمّا الحور العين، أو نساء الدنيا سلبت عنها القذرات. وإرادة الأعمّ أولى. وللأناث أزواجاً من جنس الذكور.

وإن كان خاصاً بالمؤمنين، اكتفاء بهم؛ لأنّه يعرف حال المؤمنات بالقياس إلى حالهم، فمعناه: أنّ للمؤمنين أزواجاً مطهّرة.

وقرئ «مُطهِّرة» بتشديد الطاء وكسر الهاء، بمعنى: مطهّرة ومطهّرات. وهي (4) تؤيد (6) الاحتمال الثاني؛ لأنّ القياس على الأول: مطهرون، فإنّه لم يعهد تغليب النساء على الرجال. و«مُطهِّرة» أبلغ من «طاهرة ومطهرة»؛ لأنّها تنبئ من أنّ مطهراً (٢) طهرها. وليس هو إلّا الله الله الله المراد بتطهّرها (٧): أن طهرت مما يختص بالنساء من الحيض

٣. أ: لهم فيها.

۲. تفسير القمي، ۳٤/١.

١. النساء / ٩٠.

٤. ر:هو.

٥. النسخ: يؤيد.

هكذا في ج. وهو الصحيح. وفي النسخ «مطهر».

٧. في ج: أطهرها .

والاستحاضة. وما لا يختص من الأقذار والأدناس. ويجوز لإطلاقه أن يدخل تحته الطهر من ذمائم الأخلاق وقبائح الأفعال.

وإنّما لم يجمع الصفة كالموصوف، إذا أتى بها على قاعدة الرجال والنساء، فعلت للتأويل بالجماعة. وهي لغة فصيحة.

## ﴿ وَهُمْ قِيهًا خَالِدُونَ ﴾ ۞: دائمون.

والخلد والخلود، يطلق على الثبات المديد الدائم، وعلى غير الدائم، بالاشتراك المعنوي أو اللفظي، أو الحقيقة والمجاز.

والأول أولى، نفياً للتجوز والاشتراك اللذين هما خلاف الأصل.

ومنه قيل للأثافيّ (١) والأحجار : خوالد . والجزء الذي يبقى من الإنسان ، على حاله ما دام حيّاً خلداً .

وقيل: وإلا يلزم أن يكون التقييد بالتأبيد، في قوله تعالى: «خالدين فيها أبداً» لغواً.
وبالجملة، المراد به: الدوام هنا عند الجمهور، لما يشهد له من الآيات والسنن. ثم
إنّ مجامع اللذات، المسكن والمطعم والمنكح. فوصف الله تعالى المسكن بقوله:
«جنات تجري من تحتها الأنهار»، والمطمع بقوله: «كلّما رزقوا منها من ثمرة»،
والمنكح بقوله: «ولهم فيها أزواج مطهرة». ثمّ إنّ هذه الأشياء إذا حصلت وقارنها
خوف الزوال، كان التنعّم بها منغصاً (٢)، فأزال تعالى هذا الخوف عنهم بقوله: «وهم
فيها خالدون»، فصارت الآية دالّة على كمال التنعم والسرور.

فإن قلت: فائدة المطعوم، هو التغذي ودفع (٣) ضرر الجوع. وفائدة المنكوح، التوالد وحفظ النوع.

قلت: مطاعم الجنة ومناكحها وسائر أحوالها إنّما تشارك نظائرها الدنيوية في بعض الصفات والاعتبارات، ويسمّى بأسمائها على سبيل الاستعارة والتمثيل، ولا يشاركها

١. الأثافي ـ جمع أُثفيّة ـ: أحد أجمار ثلاثة توضع عليها القدر.

٢. أ: منقصاً. ٣. أ: ليس في أ.

في تمام حقيقتها حتى يستلزم جميع ما يلزمها ويفيد عين فائدتها.

فإن قيل: الأبدان مركّبة من أجزاء متضادة الكيفية ، معرضة للاستحالة المؤدّية إلى الانفكاك والانحلال ، فكيف يعقل خلودها في الجنان ؟

قلت: إنّ الله تعالى يعيدها بحيث لا يعتورها الاستحالة، بأن يجعل أجزائها ـ مثلاً ـ مثلاً ـ متافقة متفاومة (١) في الكيفية ، متساوية في القوة لا يقوى شيء منها على إحاطة الآخر ، متعانقة متلازمة ، لا ينفك بعضها عن بعض ، كما في بعض المعادن .

(وفي تفسير عليّ بن ابراهيم (٢) -حديث طويل -عند قوله تعالى: «يوم نحشر المتقين إلى الرحمن وفداً (٣) يذكر فيه الله أحوال المتقين بعد دخولهم الجنة ، وفيه: ثمّ يرجعون إلى عين أخرى عن يسار الشجرة فيغسلون فيها وهي عين الحياة ، فلا يمو تون (٤).

وفي أصول الكافي (٥): عليّ بن ابراهيم ، عن أبيه ، عن القاسم بن محمد ، عن (١) المنقري ، عن أحمد بن يونس ، عن أبي هاشم ، قال : قال أبو عبدالله على : إنّما خُلَد أهل النار في النار (٧) ؛ لأنّ نيّاتهم كانت (٨) في الدنيا أن لو خلدوا فيها أن يعصوا الله أبداً . وإنّما خُلّد أهل الجنة في الجنة ؛ لأنّ نيّاتهم كانت في الدنيا ، أن لو بقوا فيها أن يطيعوا الله أبداً . فبالنيات خلد هؤلاء وهؤلاء . ثمّ تلا قوله تعالى : «قل كل يعمل على شاكلته »(٩) . قال : على نيّته .

والطائفة الإمامية، هي المقصودة من الآية. فإنّ من لم يؤمن بخلافة على الله عن السول الله عَلَيْهُ عن رسول الله عَلَيْهُ بلا واسطة، لم يؤمن بالقرآن. فهو خارج عن ربقة الإيمان(١٠).

٢. تفسير القمى، ٥٤/٢.

١. أ: متفاوتة.

ما بين القوسين ليس في أ.

مريم / ۸۵.
 الكافئ ۸۵/۲، ح ٥.

٦. ليس في ج.

<sup>.</sup> ٧. ليس في أ.

۸. ر :کان،

٩. الإسراء/٨٤.

١٠. أ:الإسلام.

يدلٌ على ما ذكرنا، ما رواه ثقة الإسلام في الكافي (١): عن جابر، عن أبي جعفر ﷺ قال: نزل جبرئيل بهذه الآية على محمّد ﷺ هكذا: «وان كنتم في ريب ممّا نزّلنا على عبدنا ـ في على ـ فأتوا بسورة من مثله ».

وفي شرح الآيات الباهرة (٣): قال الإمام ﷺ: قال عليّ بن الحسين ﷺ: قوله ﷺ: وله ﷺ: وان كنتم » أيها المشركون واليهود وسائر النواصب ، من المكذّبين لمحمّد بما قاله في القرآن ، في تفضيل أخيه على ، المبرز على الفاضلين ، الفاضل على المجاهدين الذي لا نظير له في نصرة المؤمنين وقمع الفاسقين وإهلاك الكافرين وتبيت دين ربّ العالمين «في ريب مما نزلنا على عبدنا » في إبطال عبادة الأوثان من دون الله ، وفي العلمي عن موالاة أعداء الله ومعاداة أولياء الله ، وفي الحثّ على الانقياد لأخي رسول الله ﷺ واتخاذه إماماً واعتقاده فاضلاً راجحاً لا يقبل الله ﷺ إيماناً ولا طاعة إلا بموالاته ، و تظنّون أنّ محمّداً يقوله من عنده ، وينسبه إلى ربه ، فإن كان كما تظنّون ولم يتلمّذ لأحد ولا تعلّم منه . « وادعوا شهداءكم من دون الله » الذين يشهدون ولم يتلمّذ لأحد ولا تعلّم منه . « وادعوا شهداءكم من دون الله » الذين يشهدون بزعمكم أنكم محقّون ، وأنّ ما تجيئون به نظير لما جاء به محمّد ﷺ «إن كنتم صادقين » في قولكم أنّ محمّداً تقوّله .

ثمّ قال الله: «فإن لم تفعلوا»، أي: ما يأمركم، وتقبلوا (٣) ما يحدثكم به، «ولن تفعلوا»، أي: ولا (٤) يكون ذلك منكم، ولا تقدرون عليه «فاعلموا» أنّكم مبطلون، وأنّ محمّداً الصادق الأمين المخصوص برسالة ربّ العالمين المؤيد بالروح الأمين وبأخيه أميرالمؤمنين وسيّد المتقين، فصدّقوه فيما يخبركم به عن الله من أوامره ونواهيه، وفيما يذكره من فضل علي وصيّه وأخيه. و «اتقوا» بذلك عذاب «النار» التي وقيما يذكره من فضل علي وصيّه وأخيه. و «اتقوا» بذلك عذاب «النار» التي «وقودها» وحطبها «الناس والحجارة» أشدّ حرّاً «أعدّت» تلك النار «للكافرين»

۱. الكافي ۲۱/۱، ح ۲۹.

تفسير المعسكري الثلا، ٢٠٠، بتفاوت كثير.

٣. في ج: ولم تقبلوا لما يحدِّثكم به.

٤. في ج: لا.

بمحمّد والشاكين في نبوته والمدافعين لحق أخيه على، والجاحدين لإمامته.

ثم قال: «وبشر الذين آمنوا» بالله، وصد قوك في (١) نبوتك واتخذوك نبياً، واتخذوا أخاك علياً بعدك إماماً ولك وصياً مرضياً، وانقادوا لما يأمرهم به، وصاروا إلى ما اختارهم إليه، ورأوا له ما يرون لك إلا النبوة التي أفردت بها، أنّ الجنان لا تصير لهم إلا بموالاته وموالاة من نصّ عليه من ذريته وموالاة أهل ولايته ومعاداة أهل مخالفته وعداوته، وأنّ النيران لا تهدن عنهم ولا تعدل بهم عن (٢) عذابها إلا بتنكبهم (٣) عن موالاة مخالفيهم، ومؤازرة شانئيهم (٤). «وعملوا الصالحات» من أداء الفرائض واجتناب المحارم، ولم يكونواكهؤلاء الكافرين بك، «أنّ لهم جنات تجري من تحتها الأنهار» من تحت شجرها ومسكنها. «كلّما رزقوا منها من ثمرة رزقاً قالوا هذا الذي رزقنا من قبل وأتوا به متشابهاً ولهم فيها أزواج مطهرة» من أنواع الأقذار. «وهم فيها خالدون» مقيمون في تلك البساتين والجنان.

وفي تفسير فرات بن ابراهيم الكوفي (٥)، قال: حدثنا الحسن بن الحسين الأنصاري، قال: حدثنا حيان بن على الغنوي، عن الكلبي، عن أبي صالح، عن ابن عبّاس على الغنوي، عن الكلبي، غن أبي صالح، عن ابن عبّاس على الذين آمنوا وعملوا الصالحات» (الآية) نزلت في على وجعفر وحمزة وعبيدة بن الحارث بن عبدالمطلب رضى الله عنهم أجمعين (٩).

قال بعض الفضلاء: وإن أردتَ تأويل الآية في بعض بطونها، فاعلم أنّ الجنات ثلاثة: جنة الاختصاص الإلهي، وهي التي يدخلها الأطفال الذين لم يبلغوا، والمجانين الذين ما عقلوا، وأهل الفترات ومن لم يصل إليه دعوة رسول. والجنة الثانية: جنة

١. في ج: و.

٧. هكذا في تأويل الآيات الطاهرة ج ١، ص ٤٣ ح ١٧. وهو الأظهر . وفي النسخ « عنه » .

٣. النسخ والمصدر : بتنبكهم! والمنن موافق لتفسير البرهان ، الذي نقل فيه عن المصدر .

في ج: شانئهم.
 في ج: شانئهم.

٦. ما بين القوسين ليس في أ.

ميراث ينالهاكل من دخل الجنة ممن ذكرنا ومن المؤمنين، وهي الأماكن التي كانت معيّنة لأهل النار لو دخلوها. والجنة الثالثة: جنة الأعمال، وهي التي ينزل الناس فيها بأعمالهم، فمن كان له من الأعمال أكثر كان له من الجنات أكثر. وفي شأن هذه الجنة (١) ورد (٢) عن النبي عَلَيْلَةُ: أنّ الجنة قاع صفصف، ليس فيها عمارة، فأكثروا من غراس الجنة في الدنيا.

قيل: يا رسول الله! وما غراس الجنة ؟

قال عَلَيْ الله الجنة ، ما فيها من الأشجار والأنهار والثمرات وغيرها من الحور والقصور والغلمان والولدان هي أعمالهم وأخلاقهم ومقاماتهم وأحوالهم ، مثلت وصورت في أمثلة وصور مناسبة ، ثم ردت إليهم . ولهذا يقال لهم : إنّما هي (٣) أعمالكم تردّ إليكم .

وهذه الآية الكريمة إشارة إلى بشارة أهل هذه الجنة ، يعني : "بشّر الذين " تحققوا بالعلوم والمعارف الإيمانية المبنية عليه الأعمال الصالحة والأفعال الحسنة «أنّ لهم جنات » من أشجار ونخيل وأعناب ، وهي صور هذه الأعمال والأفعال . " تجري من تحتها الأنهار » أي : أنهار تلك العلوم والمعارف النابتة أصول هذه الأشجار وفروعها منها . «كلما رزقوا منها من ثمرة » هي من صور نتائج أعمالهم . و تنبّهوا لما بين الصورة وذي الصورة من المناسبة والمشابهة ، "قالوا هذا » المرزوق في الجنة بعينه هو «الذي رزقنا من قبل » في الدنيا . وهذا كما إذا رأيت ليلة في المنام أنك تشرب اللبن وحصل لك غداتها نوع من العلم ، تنبّهت لما بين ما رأيته في المنام وبين ما حصل لك من العلم من المشابهة ، فإنّ اللبن كما أنّه غذاء صالح للأبدان ، كذلك العلم غذاء (4) صالح للقلوب والأرواح ، قلت : هذا ما رأيته البارحة في المنام ، وأتيت بما رزقته في النوم واليقظة

۲. أ،ر:وردماورد،

٤. أ: ليس في أ.

١. أ: الجهة.

٣. ليس في أ.

متشابهاً، أي: يشابه كل واحد منهما(١) الأخر. وعلى هذا القياس معنى «أتوا به متشابهاً ولهم فيها » من صور أبكار المعاني الغيبية التي يقتضيها خـصوصيات استعداداتهم «أزواج مطهرة» من ملابسة الأغيار، لم يطمثهنّ إنس ولا جان. «وهم فيها خالدون» أي: دائمون لا يبرحون عنها. وفي قوله: «وهم فيها خالدون» وإن كبان لهم بشارة بالدوام والبقاء، ولكن فيه تعريض بشأنهم أنَّهم أخلدوا إلى أرض هذه الجنة، فلا يبرحون عنها إلى ما فوقها. ولا يترقون إلى جنات النعيم وجنة الذات، ( فهم لا يزالون مقيّدين بها، بخلاف أهل جنات الصفات، فإنّهم وإن كانوا غير مترقين إلى جنة الذات )(٢) لكنهم ينزلون إلى جنات الأفعال ويتحظون ٣) بما فيها من غير تقيّد بها. وأمّا أهل جنة الذات فلهم السراح والإطلاق، يظهرون في الجنات كلَّها، ويتحظون بما فيها من غير تقييد بشيء منها. رزقنا الله وإيّاكم معالى الأمور، وهو سبحانه الودود الغفور. ﴿إِنَّ اللهَ لَا يَسْتَحْيِي ﴾: لما كانت الآيات السابقة مشتملة (٤) على أقسام من التمثيل، عقّب ذلك ببيان حسنه، وما هو الحقّ له، وما هو شرط فيه من موافقته للممثل له، من الجهة التي تعلَّق بها التمثيل في العظم والصغر والشرف والخسة(٥) دون الممثل. فإنَّ التمثيل إنّما يصار إليه لكشف المعنى الممثل له، ورفع الحجاب عنه وإبرازه في صورة المشاهد المحسوس ليساعد فيه الوهم العقل ويصالحه. فإنَّ المعنى الصرف، إنَّما يدركه العقل مع منازعة من الوهم ؛ لأنّ من طبعه ميل الحس وحبّ المحاكاة لما قاله الجهلة ، من أن ضرب الممثل (٦) بالمحقرات ، كالنحل والذباب والعنكبوت والنمل ، لا يليق بكلام الفصحاء من المخلوقين، ويخلُ بـفصاحته، فكـيف يـليق بـالقرآن الذي تدّعون أنّه كلام الله ، بالغ في الفصاحة حدّ الإعجاز ؟

٢. ما بين القوسين ليس في أ.

٤. أ: المشتملة.

٦. في ج: المثل.

ال أ: منها.

٣. أ: تتحيظون . ر : يحتظون .

٥. أ: الحسنة.

وعن الحسن وقتادة (١): أنّه لما ذكر الله الذباب والعنكبوت (٢) في كتابه وضرب به ضحك (٣) اليهود. وقالوا: ما يشبه (٤) هذا كلام الله. فأنزل الله سبحانه هذه الآية.

وقال: إنّ الله لا يترك ضرب المثل ببعوضة ، ما ترك من يستحيي أن يسمثل بها لحقار تها(٥). وقد مثّل في الانجيل بالنخالة لمن يقول بالبر ولا يعمل به ، كالمنخل يخرج المنخول المختار ويمسك النخالة . قال: لا تكونوا كمنخل يخرج (٢) منه الدقيق ويمسك النخالة . كذلك أنتم ، تخرج الحكمة من أفواهكم و تبقون الغلّ في صدوركم . وبالحصاة للقلوب القاسية ، حيث قال: قلوبكم كالحصاة لا ينضجها النار ، ولا يلينها الماء ولا ينسفها الرياح . وبالزنابير لمقاولة السفهاء ، لما في اثار تها من الضرار . قال: لا تثيروا الزنابير ، فتلدغكم . فكذلك لا تخاطبوا السفهاء فيشتمون .

و «الاستحياء » من الحياء . وهو انقباض النفس عن القبيح ، مخافة الذم . وهو الوسط بين الوقاحة التي هي الجرأة على القبائح وعدم المبالاة بها ، والخجل الذي هو انحصار النفس عن الفعل مطلقاً .

واشتقاقه من الحياة. يقال: حي الرجل: إذا اعتلت قوته الحيوانية ، كما يقال: نسي وحشي: إذا اعتلت نساه وحشاه. والنّسا - بفتح النون والقصر - عرق يخرج من الورك فيبتطن (٧) الفخذين ، ثمّ يمرّ بالعرقوب حتى يبلغ الحافر . ومنه: مرض عرق النسا. والحشا ما احتوت عليه الضلوع . فكأنّه جعل الحيّ (٨) لما يعتريه من التغير والانكسار منتقص (٩) الحياة ، كما يقال: فلان هلك ، أو مات ، أو ذاب حياء من كذا.

و «استحيى » بمعنى حي ، كاستقر ، بمعنى قرّ . و يتعدّى بنفسه و بحرف الجرّ . يقال : استحييته ، و استحييت منه .

مجمع البيان، ١٧/٦.
 مجمع البيان، ١٧/٦.

٣. في ج: ضحكت. 1. أدشيه.

٥. هكذا في ج. وهو الصحيح. وفي النسخ «لحقادتها».

٦. هكذا في ج: خرج. ٧. في ج: فيستبطن.

٨. في ج: الحقّ. ٩. أ: منقص.

والآية تحتمل الوجهين. وإنَّما أتى بالمزيد، لما في المجرَّد من توهَم نفي الحياة. وروى ابن كثير: يستحى، بياء واحدة (١).

ووجهه أنَّه استثقل اجتماع اليائين، فحذفت احداهما بعد نقل حركتها إلى ما قبلها. ولما لم يجز على الله تعالى النغير (٢) والخوف والذم، لم يجز وصفه بالحياء اللازم من نفي الاستحياء المقيد، فإنّه يفهم منه ثبوت مطلق الاستحياء كما يدلّ عليه حديث سلمان رحمة الله عليه (٣) صريحاً ، حيث قال : قال رسول الله عَلَيْكُ : إنَّ الله حيى كريم ، يستحى إذا رفع إليه العبد يديه أن يردّهما صفراً (٤) حتى ينزل (٥) فيهما خيراً.

فلابد أن يراد ما هي سبب عنه، أعني: ترك ما يستحيي عنه فيكون مجازاً من باب إطلاق اسم (١) السبب على المسبب. أو يجعل (٧) من قبيل الاستعارة التمثيلية ، بأن يشبه حال الله سبحانه ، مع ضرب المثل بالمحقرات ، بحال المستحى مع ما يستحى منه . فكما أنَّ المستحى يبترك ما يستحى منه ، كذلك سبحانه (^) يبترك ضرب المثل بالمحقّرات.

فإذا نفي ذلك المعنى ، صار المعنى : أنّه ليس حاله سبحانه \_مع ضرب المثل بها \_ كحال المستحى مع ما يستحى منه في الترك. فلا يترك سبحانه ضرب المثل، كما يترك المستحى ما يستحى منه.

فإن قلت: يلزم حينئذ وقوع الفعل، فيشكل ذلك من أنَّه ما وقع في القرآن ذكر البعوضة والتمثيل بها ولا ذكر ما فوقها إذا أريد به، ما فوقها في الحقارة.

قلت : كما أنَّ للاستحياء لازماً هو ترك المستحى منه ، كذلك لعدم الاستحياء لازم

٢. في ج: التغيّر . ونغر فلان : غلى جوفه من الغيظ .

٤. أ: حقراً.

٦. ليس في أ.

في ج: الله سيحاله.

١. الكشاف، ١١٤/١.

٣. الكشاف، ١١٢/١.

٥. المصدر: يضع.

٧. في ج:أو يحتمل.

. . تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

هو جواز وقوع الفعل. فإنّه لا يلزم من عـدم السـبب إلّا جـواز وقـوع(١) المسـبّب لا وقوعه.

فيصير المعنى: أنَّ الله سبحانه يجوز أن يقع منه ضرب المثل بالبعوضة فما فوقها. ولا شك أنَّ الجواز لا يستلزم الوقوع.

ويجوز أن يكون هذه العبارة مما وقعت في كلام الكفرة ، فقالوا: أما يستحي ربّ محمّد أن يضرب مثلاً بالذبات والعنكبوت ؟ فجاءت هنا على سبيل المشاكلة. وهي أن يذكر الشيء بلفظ غيره لوقوعه في صحبته ، كقوله: قالوا

اقترح شيئاً (٢) نجد لك طبخة.

## قلت:

## اطبخوا لي(٣) جبة وقميصاً(٤)

وقد يجاب بأنَّ وقوعها في القرآن إنَّما هو بالنظر إلى هذه الآية ، وبأنَّ ترك(٥) ضرب المثل بالبعوضة وبما فوقها يكون(٢) بتركهما جميعاً ، فهو في قوة السلب الكلي ، وهو يرتفع بالإيجاب الجزئي، فليكن صدق نفي تركهما بوقوع ضرب المثل بما فوق البعوضة.

والأول ضعيف. فإنّها لم يقع على قصد التمثيل لها(٧) وإن تكلف. ويقال: المراد(١) أنَّه لا يستحي أن يضرب بها مثلاً للآلهة ، فإنَّ المتبادر أنَّها إخبار عما وقع خارجاً عن هذا الكلام.

والثاني لا يتأتى إلّا على تقدير أن يراد «بما فوقها»: ما يفوقها في العظم. مع أنّ حمله على ما يفوقها في الحقارة وإن لم يكن أولى ، فلا أقلَ من أن يكون مساوياً.

١. في ج: وقوعه.

٣. أ: الي.

 ليس في ج. ٦. في ج: إنَّما يكون.

۷. في ج: ٻها.

۲. ليس في ج.

٤. أ: قيصاً.

٨. المرادية.

قال العكامة السبزواري (١): الصعنى: لا يدع ضرب المثل بالأشياء الحقيرة كالبعوضة ، فضلاً عما هو أكبر منها كالذباب والعنكبوت ، وما هو أعظم منهما. أو كالبعوضة فما فوقها في الصغر والحقارة ؛ لأنّ جناح البعوضة أصغر منها وقد ضرب به المثل ، وقد خلق الله من الحيوان ما هو أصغر حجماً من البعوضة بكثير.

أقول: لا يخفى على ما حققنا ما فيه فإنه يدلّ على أنّه ضرب المثل بالبعوضة وما هو أصغر منها وليس كذلك. وأمّا ما روي عن الصادق الله (٢) من أنّه قال: إنّما ضرب الله المثل بالبعوضة؛ لأنّ البعوضة على صغر حجمها خلق الله فيها جميع ما خلق في الفيل مع كبره، وزيادة عضوين آخرين. فأراد الله سبحانه أن ينبّه بذلك المؤمنين على لطف خلقه وعجيب صنيعته (٣). فلا يدلّ على أنّ ضرب المثل بالبعوضة واقع من الله، بل على أنّه جاز وقوعه لهذا الوجه. وهذا المعنى: وإن كان خلاف ما هو المتبادر من لفظ الحديث، لكن يجب أن يصار إليه عند قيام القرينة.

﴿ أَنْ يَضْرِبَ مَثَلاً مَا بَعُوضَةً فَمَا فَوْقَهَا ﴾: في محل النصب ، إمّا على أنّه مفعول الفعلَ المعتقدم ، أو بنزع الخافض . أو الجرّ بتقديره ، كما في : الله لأفعلنّ .

وضرب المثل، اعتماده من ضرب الخاتم. وأصله: إيقاع شيء على شيء، كضرب الشيء باليد والعصى والسيف ونحوها. وضرب الدراهم، اعتباراً بنضربه بالمطرقة. والضرب في الأرض: الذهاب فيها، وهو ضربها بالأرجل. وضرب الخيمة: لضرب أو تادها بالمطرقة. وضرب المثل: هو من ضرب الدراهم. وهو ذكر شيء يظهر أثره في غيره.

والاضطراب: كثرة الذهاب في الجهات، من الضرب في الأرض. و « مثلاً » منصوب، على أنّه مفعول به « ليضرب ».

و « بعوضة » بدل منه . أو عطف بيان . أو مفعول « ليضرب » .

۱. تفسیر حسینی ، ۷/۱.

٣. أ: صفته ، المصدر : صنعه .

۲. مجمع البيان، ۲۷/۱.

و « مثلاً » حال تقدمت ؛ لأنّه نكرة . أو هما مفعولاه لتضمينه معنى الجعل أو لتجوّزه عنه ، ويكون « مثلاً » مفعوله الثاني ؛ لأنّه المناسب بحسب المعنى :

وقرئ بعوضة \_بالرفع \_على أنّه خبر مبتدأ محذوف.

و «ما» هذه إبهامية ، تزيد للنكرة إبهاماً وعموماً ، تسدّ (١) عنها طرق التقييد .

فإمّا اسم ، يقع صفة للنكرة . فمعنى قوله «مثلاً ما»: مثلاً أيّ مثل .

وإمّا زائدة. فيكون حرفاً؛ لأنّ زيادة الحروف أولى من زيادة الأسماء، لاستبدادها بالجزئية.

وأيضاً ثبت زيادتها في نحو : «فيما رحمة من الله لنت لهم »(٢). ووصفيّتها لم تثبت ، فالحمل على ما ثبت في موضع الالتباس .

وفائدة «ما» هذه، إمّا التحقير، نحو: هل أعطيت إلّا أعطية (٣) ما. أو التعظيم، نحو: لأمر ما يسود من يسود

أو التنويع ، نحو : أضربه ضرباً ما ، أي : نوعاً من أنواعه أيها كان .

وتجتمع هذه المعاني كلّها في الإبهام وتأكيد التنكير ، أي: عطيةً لاتعرف من حقارتها، وأمرِ مجهول العظمة ، وضرباً مجهولاً غير معين.

أو غير إبهامية ، بل هي حرف زيدت لتأكيد معنى آخر ، غير التنكير والإبهام. فهي هنا:

إمّا لتأكيد ضرب المثل، أو نفي الاستحياء، أي: يضرب المثل البتّة، أو لا يستحيي البتّة.

وإمًا موصولة. وذلك بشرط أن يقرأ «بعوضة» مرفوعة، وينجعل مع مبتدئه المحذوف صلة.

وإمّا موصوفة. والجملة صفة، ومحلّها النصب على البدلية أو الاختصاص.

الأظهر : وتسدّ.

۲. أل عمران /۱۵۹.

٣. في ج: عطيته.

وإمّا استفهامية مرفوع المحل، على أنّه مبتدأ و «بعوضة » خبره . فإنّه لما قال في رد استبعادهم ضرب الله الأمثال بالمحقرات: «إنّ الله لا يستحيي أن يضرب مثلاً » لا يبعد أن يقال: معناه للمبالغة في الرد، أنّ لله التمثيل بأشياء محقرة لا يتأتى لكم أن تدركوها من الحقارة، فيحسن إرادفه «بما » اإلى آخره . ومعناه: أي شيء البعوضة فما فوقها حتى لا يمثل بهما ؟ بل له أن يمثل بما هو أحقر من ذلك ، ونظيره: فلان لا يبالي بإعطاء المئات والألوف من الدينار، ما دينار و ديناران، حتى لا يعطى ؟

وإمّا(١) زائدة. أو صفة لنكرة، و«بعوضة» خبر مبتدأ محذوف، أي: مثلاً هـو بعوضة.

و «البعوض » من البعض وهو القطع ، كالبضع ، والعضب . ومنه : بعض الشيء ، فإنه قطعة منه ، فمدار هذه الحروف على القطع ، كيفما يترتّب . فهو في أصله صفة على فعول ، كالقطوع ، فُعلّب على البقة كالخموش \_ بفتح الخاء \_ فإنّه أيضاً صفة على فعول ، من خمش وجهه ، يخمشه ؛ أي : يخدشه . فُعلّبت عليها .

و «ما» في «ما فوقها» إن نصبنا (٢) «بعوضة »كانت معطوفة عليها موصولة أو موصوفة أو استفهامية ، فالثانية معطوفة عليها أو على «بعوضة ».

وإن جعلنا «ما» زائدة أو صفة نكرة و «بعوضة » خبراً «لهو »(٣) مضمراً ، كانت «ما» معطوفة على «بعوضة ».

وإن جوّز حذف الموصول مع بعض الصلة ، يجوز أن يكون «ما» في «ما(٤) فوقها» استفهامية ، أي: فما الذي هو فوق البعوضة ؟ والمعنى : إنّ لله التمثيل بالبعوضة ، فأيّ شيء ما هو فوق البعوضة كالذباب والعنكبوت ، حتى لا يمثل به؟

وحيننذ يكون في غاية الطباق لكلام الكفرة. هذا إذا لم يكن « ما » الأولى استفهامية.

١. أ: وما. ٢. أ: تصينا.

٣. في ج: لهواً. ٤. أ: فما.

فإذا كانت هي أيضاً استفهامية يكون ترقياً على ترقّ. والمعنى: إنّ لله التمثيل بأحقر شيء، فأيّ شيء البعوضة حتى لا يمثل بها؟ وبعد ذلك، أيّ شيء مافوق البعوضة كالذباب والعنكبوت، حتى لا يمثل به.

ومعنى «ما فوقها» أي: في الكبر، وهو أوفق لكلام الكفرة. أو في الصغر، وهو أشدّ مبالغة في ردّهم. وما فوق في الصغر، هو جناحها، كما ضربه على مئلاً للدنيا، روى الترمذي (١)، عن سهل (١) بن سعد، عن رسول الله عَلَيْهُ : لو كانت الدنيا تعدل عند الله جناح بعوضة، ما سقى منها كافراً (١) شربة ماء.

﴿ فَأَمَّا الَّذِينَ آمَنُوا فَيَعْلَمُونَ ﴾: «أمّا » بفتح الهمزة وتشديد الميم في جميع اللّغات، إلّا عند بني تميم ، فإنّهم يقولون: «أيما » حرف تفصيل ؛ كإمّا ـ بكسر الهمزة \_مطلقاً عند المبَرّد.

وأمّا الأولى، عند غير المبَرّد، يفيد تفصيل مجمل متعدد سابق في الذكر صريحاً، كقولك: جاءني القوم، أمّا العلماء فكذا، وأمّا الجهلاء فكذا. أو في الذهن من غير سبق ما يدلّ عليه بوجه ما، كقولهم في صدور (٤) الكتب: أمّا بعد. أو مع سبقه، كما نحن فيه من الآية ؛ لأنّ قوله تعالى: «إنّ الله لا يستحيي » دلّ على أنّ ثمّة من يداخله شبهة على ما مرّ ويخطر منه بالبال مقابله، فيحصل في الذهن متعدد يفصله «أمّا» ويتضمّن معنى الشرط، ولذلك يجاب بالفاء.

قال سيبويه: أمّا زيد فذاهب. معناه: مهما يكن(٥) من شيء، فزيد ذاهب، (أي: هو ذاهب)(١) لا محالة، وأنّه منه عزيمة.

ففي تصدير الجملتين به، مبالغة في محمدة المؤمنين ومذمّة الكافرين. وكان الأصل دخول «الفاء» على الجملة؛ لأنّها الجزاء، لكنهم كرهوا إيلانها حرف الشرط فأدخلوا الخبر، وعوّضوا المبتدأ عن الشرط. «فالذين آمنوا» مبتدأ، و«يمعلمون»

۱. سنن الترمذي ۳۸۳/۳، ح ۲٤۲۲.

٣. المصدر :كافراً منها .

٥. أ:يمكن.

٢. المصدر: مبهر.

٤. أ: صدر.

٦. ليس في ج.

الجزء الأوّل / سورة البقرة . 

﴿ أَنَّهُ الْحَقُّ ﴾: في موضع مفعولي « يعلمون »(١). .

والحق أنَّ « أنَّ » الواقعة بعد العلم لا يغيّر معنى الجملة ، أي: لا يؤولها إلى المفرد. فجزءا الجملة منصوبان ـمحلاً ـعلى أنَّهما مفعولاه(٢).

و«الحق» في اللغة: الثابت الذي لا يسوغ إنكاره، يمعم الأعيان الثابتة والأفعال الصائبة والأقوال الصادقة . من قولهم : حق الأمر : إذا ثبت . ومنه : ثوب محقق : محكم النسج. وفي العرف الأخير يخصّ الأخيرين. وفي اصطلاح أرباب المعقول يخصّ الأخير ، فيقولون للأقوال المطابقة للواقع : صادقة وحقة ٣٠)، باعتبارين .

والضمير في «أنّه» للمثل. أو لضربه. أو لترك الاستحياء.

﴿ مِنْ رَبِّهِمْ ﴾ : في محل النصب ، على أنّه حال من «الحق » ، أي : كائناً وصادراً من ربهم. أو من الضمير المستكن (٤)، وهو العامل فيه لكونه مشتقاً. والمعنى: أنَّه حتَّى، حال كونه من ربهم.

أو في محل الرفع ، على البدلية من «الحق ».

ويحتمل أن يجعل ظرفاً «للحق»، أو «ليعلمون»(٥).

﴿ وَأَمَّا الَّذِينَ كَفَرُوا فَيَقُولُونَ ﴾ : إنَّما قال ذلك ، ولم يقل : فلا يعلمون كما هو مقتضى المقابلة ؛ لأنَّ قولهم ذلك يستلزم عدم علمهم بالحق. فكان كذكره مبرهناً عليه ؛ لأنَّ (١) مذمتهم بنفي العلم إنّما هي للتقصير في أسباب حصوله، بخلاف القول السيّء فإنّه مذموم لذاته .

﴿ مَا ذَا أَرْادَ الله ﴾: «ما» للاستفهام، مرفوع المحل، على أنَّه مبتدأ. و «ذا » بمعنى الذي، موصول. وهو مع صلته خبره.

١. أ: جعلوا. ٢. أ:مفعولاها.

٣. أ: وكاذبه. ٤. أي: أو حال من الضمير المستكن.

٥. أ: ليعلموا. ٦. في ج: ولأنَّ وهو الأظهر.

أو منصوب المحل، على أنّه مفعول «أراد» قُـدّم عليه وجـوباً، لتـضمّنه مـعنى الاستفهام. وكلمة «ذا» حينئذ يكون زائدة، لتزيين اللفظ(١).

وقيل (٢): على التقدير الثاني يكون «ما» مع «ذا» كلمة واحدة ، بمعنى أيّ شيء. والأصوب، على الأول، رفع جوابه . وعلى الثاني ، نصبه . ليشاكل الجواب السؤال . ويجوز العكس ، بناء على التأويل (٣) الأول ، بأراد كذا . والثاني ، بمراده كذا ليحصل المشاكلة ، أو بدونه .

والاستفهام ، للتعجّب والإنكار .

و «الإرادة» ضد الكراهة. وهي مصدر أردت الشيء: إذا طلبته نفسك، ومال إليه قلبك. وفي عرف المتكلمين: نزوع النفس وميلانها إلى الفعل، بحيث يحملها عليه. ويقال للقوّة التي هي مبدأ (٤) النزوع.

وشيء من تلك المعاني لا يُتصوَّر اتصاف الباري تعالى به. ولذلك اختلف(٥) في معنى إرادته، فقيل: إرادته لأفعاله أنَّه غير ساه ولا مكره، ولأفعال غيره أمره بها. فعلى هذا، لم يكن المعاصى بارادته.

وقيل (n): علمه باشتمال الأمر على النظام الأكمل والوجه الأصلح ، فإنّه يدعو القادر إلى تحصيله.

وقيل(٣): ترجيح أحد مقدوريه على الآخر ، وتخصيصه بوجه دون وجه . أو معنى يوجب هذا الترجيح ، وهي أعم من الاختيار ، فإنّه ميل مع تفضيل(٨).

﴿ بِهٰذًا مَثَلاً ﴾: متعلق «بأراد».

والمشار إليه «بهذا»، هو ما يرجع إليه الضمير في قوله: «أنّه الحق».

٢. ليس في أ.

٤. في ج: مبتدأ.

٦. أنوار التنزيل، ٤١/١.

٨. أ: مع ميل تفضيل.

١. أ: الفعل.

٣. أ، ر: تأويل.

٥. في ج: اختلفوا.

٧. نفس المصدر .

و «مثلاً »، نصب على التميّز ، كقولك لمن حمل سلاحاً رديئاً: كيف يـنتفع بـهذا سلاحاً؟ عن نسبة التعجب والانكار إلى المشار إليه. إذ لا إبهام فيه هنا، لأنّه المثل.

أو يقال: لما تعدّد المشار إليه «بهذا» بحسب الاحتمال، ميّزه(١) بـقوله: «مثلاً» لتعين(٢) ما هو المقصود.

فلا يرد: أنّه لو كان «هذا» إشارة إلى «المثل»، لصار المعنى: ما ذا أراد الله بالمثل مثلاً.

ولا يحتاج إلى أن يجاب: بأنّ المشار إليه هو الذات، من غير وصف المثلية. وفي لفظ «هذا» استحقار واسترذال لشأنه.

أو على الحالية (٣) من اسم الاشارة. والعامل فيه، إمّا الفعل المذكور، أو فعل التعجب والانكار المفهوم من الاستفهام، أو فعل الاشارة والتنبيه المفهومين من «هذا»، فحيئذ يكون ذوالحال، الضمير المجرور، في عليه أو إليه ؛ كما في قوله تعالى: «هذه ناقة الله لكم آية »(٤).

ولا يخفى أنّ في تفصيل هاتين الجملتين توضيحاً لما ذكر من قبل من اختصاص المتقين، بكون الكتاب هدى لهم دون غيرهم. ويزيد في هذا التوضيح ما أردفهما به، أعنى قوله:

﴿ يُضِلُّ بِهِ كَثْبِراً وَيَهْدي بِه كَثْبِراً ﴾: جواب «ما ذا » أي: إضلال كثير ، وإهـداء كـثير . وضع الفعل موضع المصدر ، لإرادة الحدوث والتجدد .

أو بيان للجملتين المصدّر تين بـ «أمّا». وتسجيل بأنّ العلم بكونه حقاً وهـدى وبيان، وأنّ الجهل(٥) بوجه إيراده والانكار لحسن(٢) مورده ضلال وفسوق.

وكثرة القبيلتين حقيقية ، لا بالقياس إلى مقابليهم ، فإنّ المهتدين قليلون بالنظر إلى

٢. أ: لتعيين.

ع. الأعراف/٧٢، هو د/٦٤.

٦. أ:بحسن.

١. أ: غيره.

٣. أي: أو و امثلاً ، نُصَب على الحالية.

٥. أ: الوجه.

أهل الضلال، كما قال الله: «وقليل من عبادي الشكور »(١) وقــال عليه : النــاس(٣)كــإبل مائة، لا تجد فيها راحلة.

وان كانت إضافية فكثرة (٣) الضالين من حيث العدد، وكثرة المهتدين باعتبار الفضل والشرف، كقوله:

## قسليل إذا عدّوا كثير إذا شدّوا

وقوله:

إنّ الكرام كثير في البلاد وإن قلّوا كما غيرهم قلّ وإن كثروا وإسناد الاضلال والاهداء ، إمّا بناء على أنّ معناه أنّه أضلّ قوماً ضالاً ، وأهدى قوماً مهتدياً ، كما يدل عليه قوله : «وما يضل به إلّا الفاسقين »(٤) أي : إلّا فاسقاً ضالاً .

أو بناء على أنّهما بسببه . والمعنى : انّ الكفار يكذبون به وينكرونه ، ويقولون : ليس هو من عندالله . فيضلّون بسببه ، والمؤمنين لما صدقوا بــه وقــالوا هــذا فــي مــوضعه فيهتدون بسببه .

أو بناء على أنَّ « أضله » بمعنى نسبه إلى الضلال. و « أكفره » : إذا نسبه إلى الكفر . قال كمنت (٥) :

فطائفة قد أكفروني بحبكم وطائفة قالوا مسيء ومذنب أو بناء على أنّ الإضلال بمعنى الإهلاك والتعذيب. ومنه قوله تعالى: «أإذا ضللنا في الأرض»(٢) أي: هلكنا.

أو بناء على أنّ الاضلال بمعنى التخلية على وجه العقوبة ، و ترك المنع بالقهر ، ومنع الألطاف التي تفعل بالمؤمنين جزاء على إيمانهم . ومنه : أفسدت سيفك ، لمن لا يصلح سيفه .

١. سبأ / ١٣. ليس في أ.

٣. أ: لكثرة. ٤. البقرة /٢٦.

٥. مجمع البيان، ٦٨/١.

وأمًا ما يقال من أنَّ إسناد الإضلال وسائر الأفعال إلى الله سبحانه(١)، إسناد الفعل إلى الفاعل الحقيقي الذي لا مؤثر (٢) في الوجود عند الحكماء المتألهين والصوفية المحققين وجمهور أهل السنة والجماعة \_إلا هو ، فيؤدي إلى التظليم والتجوير ، على ما يذهب إليه المجبرة تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً.

و«الباء» في الموضعين ـ على جميع التقادير ـ للسببية .

و «الهداية » في القرآن، يقع (۴) على وجوه:

الأول -الدلالة والإرشاد. وهو بهذا المعنى شامل لجميع المكلِّفين، فلا يكون بهذا المعنى مراده في الآية.

الثاني \_زيادة الألطاف التي بها يثبت على الهدى.

الثالث ـ الإثابة. ومنه قوله تعالى: «والذين قتلوا في سبيل الله فلن يضلّ أعـ مالهم سيهديهم ويصلح بالهم ×(٤).

الرابع ـ الحكم بالهداية .

والخامس(٥) ـ جعل الانسان مهتدياً، بأن يخلق الهداية فيه، كـما يـجعل مـتحركاً بجعل الحركة فيه.

وكل واحد من هذه الوجوه الأربعة الأخيرة، يمكن أن يكون مراداً في تلك الآية. وقدّم الإضلال على الهداية ، لزيادة الاهتمام بتعريضهم وتوبيخهم به. ولذلك سجل عليهم بمجامع الكفر والطغيان ، وختمها بأن حصر فيهم الخسران بقوله :

﴿ وَمَا يُضِلُّ بِهِ إِلَّا الْفَاسِقِينَ ﴾ ۞: وقرئ (٦): «يبضل به كنثير » «وما يبضل به إلَّا الفاسقون». على البناء للمجهول في الموضعين، ورفع «كثير» و «الفاسقون».

والفسق لغة: الخروج. يقال: فسقت الرطبة عن قشرها، أي: خرجت. قال رؤية: فواسقأعن قصدها جوائرا

١. في ج: تعالى.

٤. محمد / ٤. ٣. في ج: فيقع.

o. في ج: الخامس. ٦. في ج: وقرئ به.

٢. في ج: لايؤثر.

والفاسق في الشرع: الخارج عن أمر الله بارتكاب الكبيرة. ومن الكبائر الإصبرار على الصغيرة، فلا حاجة إلى ذكره. وله ثلاث مراتب:

أوليها التغابي، وهو أن يرتكبها أحياناً مستقبحاً إيّاها.

وثانيتها ـ الانهماك، وهو أن يعتاد ارتكابها غير مبال بها. وهو في هاتين المرتبتين مؤمن فاسق، لاتّصافه بالتصديق الذي هو مسمّى الإيمان.

وثالثتها(١) \_ [الجحود. وهـو](٢) أن يـرتكبها مستصوباً إيّـاها. فإذا شــارف هــذه المرتبة ، خلع ربقة الإيمان عن عنقه ولابس الكفر.

والمراد به في الآية يحتمل أن يكون مخصوصاً بالمعنى الأخير ، لكنّه أحسن. والمراد به في قوله تعالى: «إنّ المنافقين هم الفاسقون» (٣) ، هو المعنى الأخير . وبهذا يندفع ما قاله البيضاوي (٤) ، من أنّ المراد به: الخارجون عن حد (٥) الإيمان ، بقوله تعالى: «إنّ المنافقين هم الفاسقون».

والمعتزلة لما قالوا: «الإيمان» عبارة عن مجموع التصديق والإقرار والعمل (١) و «الكفر » تكذيب الحق و جحوده جعلوا (٧) قسماً ثالثاً بين منزلتي المؤمن والكافر لمشاركته كلّ واحد منهما (٨) في بعض الأحكام.

قال صاحب الكشاف (٩): معنى كونه «بين بين» أنّ حكمه حكم المؤمن ، في أنّه يناكح ويوارث ويغسل ويصلّى عليه ويدفن في مقابر المسلمين . وهو كالكافر ، في الذم واللعن والبراءة منه واعتقاد عداوته .

وحصر الاضلال فيهم مرتباً على صفة الفسق، يدلّ على أنّه الذي أعدّ لهم الإضلال

۲. أنوار التنزيل، ٤١/١.

١. في ج: وثالثها.

٤. انظر: أنوار التنزيل، ٤١/١.

۳. التوبة /٦٧. ٥. في ج:هذا.

٦. هنا تقديم وتأخير في العبارات، بين أ ونسختي ر والمتن.

٧. في ج وأنوار التنزيل ٤١/١: جعلوه. وهو الأظهر .

الکشاف، ۱۱۹/۱.

۸. لیس فی ج.

بضرب المثل. فطلبوا بلسان الاستعداد، ان يوجد فيهم صفة الضلال به، فوجد فيهم، فأنكروه وانتهزوا به.

أقول: يحتمل أن يكون قوله: « ينضل بنه كنثيراً وينهدي بنه كنثيراً »، مقول قبول الكافرين. فحينئذ، لا حاجة في إسناد الضلال إلى الله، إلى هذه التوجيهات.

يدلّ على ذلك، ما رواه عليّ بن ابراهيم (١)، عن النضر بن سويد، عن القاسم بن سليمان، عن المعلى بن خنيس، عن أبي عبدالله عليه في المثل هذا المثل، ضربه (٢) الله لأميرالمؤمنين [علي] (٣) صلوات الله عليه في البعوضة (٤) أميرالمؤمنين، وما فوقها رسول الله عَلَيْ الله على ذلك قوله: «فأمّا الذين آمنوا فيعلمون أنّه الحق من ربّهم »(٥)، يعني: أميرالمؤمنين علي كما أخذ رسول الله عَلَيْ الميثاق عليهم له. «فأمّا الذين كفروا فيقولون ماذا أراد الله بهذا مثلاً يضل به كثيراً ويهدي به كثيراً». فرد الله عليهم. فقال: «وما يضل به إلّا الفاسقين» -إلى آخر الآية -.

والمراد من قوله الله : إنّ هذا المثل، ضربه [الله] لأميرالمؤمنين، أنّه يصير مصداق البعوضة المذكورة في الآية أميرالمؤمنين. لا أنّ المثل ببعوضة وقع له. ومن قوله: فالبعوضة أميرالمؤمنين، أنّه مع عظمته بالنسبة إلى جبروته تعالى، ليست له عظمة. وأنّه بالنسبة إلى المخلوقين.

يدلّ على ذلك، ما روي في التفسير المنسوب إلى مولانا العسكري الله من أنّه قيل للباقر الله على الله على التفسير المنسوب إلى مولانا العسكري الله على من ينتحل موالاتكم، يزعم أنّ البعوضة على ، وما(١) فوقها وهو الذباب، محمّد رسول الله عَلَيْها .

فقال الباقر عليه : سمع هؤلاء شيئاً، لم يضعوه على وجهه. إنَّماكان رسول الله عَلَيْلَةُ

٢. ليس في ج.

٤. في ج: بالبعوضة.

٦. تفسير العسكري للله ، ٢٠٩.

١. تفسير القمي، ٣٤/١.

٣. ليس في المصدر .

٥. البقرة /٢٦.

٧. أ: وإنَّ ما.

قاعداً ذات يوم. وعلي (١) طلط إذ سمع قائلاً يقول (٢): ما شاء الله وشاء محمد. وسمع آخر يقول: ما شاء الله وشاء على.

فقال رسول الله عَلَيْهُ: لا تقرنوا محمداً وعلياً بالله على ولكن قولوا: ماشاء الله. ثم (٣) ما شاء محمد، ما شاء الله. ثم (٤) ما شاء على . إنّ مشيئة الله هي (٩) القاهرة التي لا تساوي ولا تكافأ (٩) ولا تداني (٩). وما محمد رسول الله في الله وفي قدرته ، إلّا كذبابة (٩). وما علي في الله وفي قدرته ، إلّا كبعوضة في جملة هذه المماليك (٩). مع أنّ فضل [الله على] محمد (١٦) وعلي [هو إلا ١١) الغضل الذي لا يفي به فضل (١٦) على جميع خلقه ، من أول الدهر إلى آخره . هذا ما قال رسول الله على في ذكر الذباب والبعوضة ، في هذا المكان . فلا يدخل في قوله : «إنّ الله لا يستحيى أن يضرب مثلاً ما بعوضة » انتهى .

أقول: ولا يذهب عليك بعد ما ذكرنا، من الجمع بين الخبرين. والتأمل فيهما وملاحظة ارتباط الآية بما تقدّمها، اندفاع ما قاله العلامة السبزواري في الجمع من أنّه لعل المراد أنهما داخلان في مدلول الآية ؛ لأنّ المراد هما فقط. ولا ريب أنّهما وأولادهما، ضرب بهما المئل في كتاب الله تعالى.

﴿ الَّذِينَ يَنْقُضُونَ عَهْدَ اللهِ ﴾: منصوب المحل ، على أنّه صفة كاشفة للفاسقين أو على الذم .

أو مرفوع على الذم، أو على الابتداء. والخبر «أولئك هـم الخـاسرون»، أو عـلى

١. المصدر: هو وعلي.

٢. أ: قائلًا يقول: ما شاء الله . ثم ما شاء محمَّد ما شاء الله . ثم ما شاء علي . ان مشية الله هي .

٣. «ماشاء الله ثم» ليس في المصدر . ٤ . «ما» ، ليس في المصدر .

٥. مقول قول «قائلاً يقول» ليس في أ، إلا ما ذكر في رقم ٤ الذي مر آنفاً.

٦. المصدر: تكافى . ٧. المصدر: تدانى .

٨. المصدر : كذبابة تطير في هذه الممالك الواسعة.

كذا في المصدر . وفي الأصل و ر:مماليك . ١٠ من المصدر .

١١. من المصدر. وفي الأصل و ر: فضل.

الخبرية . والمبتدأ محذوف ، أي : هم الذين ينقضون .

و «النقض »: فسخ التركيب. ولعلّه في طاقات الجمل ، استعير لإبطال العهد استعارة تحقيقية تصريحية ، حيث شبّه إبطال العهد بفكّ تأليف الحبل. وأطلق اسم المشبّه به على المشبّه. وشرط حسنه ، اعتبار تشبيه العهد بالحبل ، لما فيه من ربط أحد المتعاهدين ، بالآخر . فتشبيه العهد في النفس ، استعارة بالكناية وإثبات النقض ـ سواء أريد منه معناه الحقيقي ، أو المجازي له ـ قرينة لها .

لا يقال: إذا أريد بالنقض معناه الحقيقي، فظاهر أنّه من لوازم الحبل. وأمّا إذا أريد به معناه المجازي، فليس كذلك. فكيف يكون قرينة للاستعارة بالكناية، لأنّا نقول:

المراد باللازم، أعمّ من أنّ إيراد معناه الأصلي الذي هو اللازم الحقيقي، أو يراد ما هو مشبه (۱) بذلك المعنى منزّل منزلته. فإنّه إذا نزل (۲) منزلة الحقيقي وعبّر عنه باسمه، صار لازماً ادّعاء. فاللازم على الأوّل، مذكور لفظاً ومعنى حقيقة. وعلى الثاني مذكور لفظاً حقيقة. ومعنى ادعاء، وكلاهما يصلحان للقرينة.

والعهد الموثق، أي: الميثاق. ويقال للأمان واليمين والذمة والوصية.

ووضعه لما من شأنه ، أن يراعي ويتعهد ، كالوصية واليمين .

ويقال للدار ، من حيث أنَّها يراعي بالرجوع إليها وللتأريخ ؛ لأنَّه يحفظ.

﴿ مِنْ بَعْدِ ميثاقِهِ ﴾: متعلق بد « ينقضون ».

و « من » لابتداء الغاية . فإنّ ابتداء النقض بعد الميثاق .

وقيل: زائدة.

و «الميثاق»: اسم لما يقع به الوثاقة ، وهي الأحكام. أو معنى التوثقة ، كالميلاد والميعاد ، (بمعنى الولادة والوعدة ).

ومرجع الضمير : العهد ، أو الله .

۱. أ: شبه.

وإضافته إلى العهد بمعناه الاسمي للتأكيد؛ لأنّ ميثاق الميثاق، ممّا يؤكّده. وبمعناه المصدري، من إضافة المصدر إلى المفعول، والى الله، من إضافته إلى الفاعل.

وعهده الذي نقضوه من بعد ميثاقه، أمّا ما ركز في عقولهم من قوة التفكر في مصوغاته الذي أخذه الله تعالى على بنى آدم، مصوغاته التي هي دلائل توحيده سبحانه، أو هو الذي أخذه الله تعالى على بنى آدم، حين استخرجهم من ظهره، وأقرّوا بربوبيّته.

وميثاقه على التقديرين إرسال الرسل وإنزال الكتب، على وفقه.

ونقضه:

على الأول: ترك التفكّر فيها المندوب إليه عقلاً وشرعاً.

وعلى الثاني: نسيانهم ما أقرّوا به، وعدم جريهم على مقتضاه، لما أخذوا أرباباً من دون الله.

أو العهد: وصية الله إلى خلقه ، وأمره إيّاهم بما أمرهم به من طاعته ، ونهيه إيّاهم عمّا نهاهم عنه من معصيته ، في الشرايع المتقدمة .

وميثاقه: شريعة نبينا ﷺ.

ونقضهم: إعراضهم عمّا وصّاهم الله به وعمّا وثّقه به.

أو هو ما عهده إلى من أو تي الكتاب، أن بيّنوا نبوة محمّد ﷺ، و لا يكتموا أمره.

وميثاقه: الآيات الظاهرة والمعجزات الباهرة الدالَّة على نبوته عليه إ

ونقضهم: كتمان أمره وإنكار نبوته.

فالآية على هذا، في أحبار اليهود.

وضعّف الشيخ الطبرسي<sup>(١)</sup> الوجه الثاني ، بأنّ الله تعالى لا يحتج على عباده بعهد لا يذكرونه ولا يعرفونه .

ولا يكون عليه دليل.

١. مجمع البيان، ٧٠/١.

وزيّف تنضعيفه العللامة السبزواري ، بأنّ مفاد الآية بأنّ هؤلاء من الفاسقين والخاسرين ، بلا احتجاج عليهم بفعلهم هذا ، كما إذا قيل : ولد الزنا لا يدخل الجنة ، لا يحتج عليه بفعل قبيح صدر عنه . وهو كون تولّده من الزنا . بل المقصود أنّه يصدر عنه أفعال اختيارية موجبة لخلود النار .

وأقول: مبنى كلام الشيخ، أنّ مفهوم الآية أنّ الله ذمّهم بنقض العهد بعد الميثاق. وإذا كان العهد عبارة عما ذكر ،كان الاحتجاج عليهم بعهد لا يذكرونه ولا يعرفونه ، وظاهر أنّه لا يرد على ذلك ما أورده العلامة. وإنّما يرد عليه لو كان مراده أنّ التعليل يفهم من ترتّب الحكم على الوصف ، وليس كذلك.

﴿ وَيَقْطَعُونَ مَا أَمَرَ اللهُ بِهِ أَنْ يُوصَلَ ﴾: محل أن يوصل الجرّ على البدلية من الضمير . وحينئذ ما في أمر الله به ، إمّا موصولة ، أو موصوفة ، أو منصوب على البدلية مما أمر الله به .

فكلمة «ما» موصوفة؛ لأنّ النكرة لا يبدل عن المعرفة، إلّا إذا كمانت مخصّصة، نحو: «بالناصية، ناصية كاذبة»(١).

والأول أحسن، لقرب المبدل منه. ولأنّ القطع، يقع على المتصل، لا على الوصل. قيل (٢): ولاحتياج الثاني إلى تقدير مضاف، أي: يقطعون وصل ما أمر الله بــه أن يوصله.

وأقول: الاحتياج إلى ذلك إنّما يكون إذا كان بدل الكل عن الكل. وأمّا إذا كان بدل الاشتمال فلا. والمراد بما أمر الله كلّما لا يجوز قطعه ـ كائناً ما كان ـ والعمدة (٣ فيه، صلة أميرالمؤمنين المن وصلة الرحم. روى الأوّل في تنفسير عليّ بن ابراهيم (٤)، والثاني في الكافي عن أبي عبدالله المنظ (٩).

٨. العلق/١٦.

٢. تفسير البحر المحيط، ١٢٨/١.

٣. أ:العهدة.

٤. تفسير القمي، ٣٥/١.

٥. الكافي، ٢/٠٥٠.

و «الأمر» الذي واحد الأوامر: طلب الفعل، مع العلو. وقيل (١): مع الاستعلاء. والذي واحد الأمور: المأمور به. تسمية للمفعول به بالمصدر، كمما سمّي الشأن بمعنى المشؤون.

و « الشأن » : الطلب والقصد . يقال : شأنت شأنه ، أي : قصدت قصده .

﴿ وَيُفْسِدُونَ فِي الْأَرْضِ ﴾ : بالمنع من الإيمان، والاستهزاء بالحق، وقبطع الوصل التي بها نظام العالم وصلاحه.

﴿ أُولَٰئِكَ هُمُ الْخُاسِرُونَ ﴾ ۞: لاشترائهم النقض بالوفاء، والقطع بالوصل، والفساد بالصلاح، في الدنيا.

وعقاب المشتري بثواب المشترى به في الآخرة ، فخسروا الدنيا والآخرة ، ذلك هو الخسران المبين .

﴿كَيْفُ تَكُفُرُونَ بِاللهِ﴾: الخطاب مع الذين كفروا، لما وصفهم بالكفر وتوابعه، خاطبهم على طريقة الالتفات، انكاراً لكفرهم، وتوبيخاً لهم عليه، مع علمهم بحال يقتضي خلاف ذلك، فإنّ الانكار والتوبيخ، إذا توجّه إلى المخاطب كان أبلغ، أو معهم، مع المؤمنين، أو مع المؤمنين، فقط.

و «كيف» يصلح للسؤال عن الأحوال كلّها، لا بسمعنى أنّه مستغرق لها، بل قد يستغرق بمعونة المقام وقد لا يستغرق. فإذا قصد به الانكار وهو في معنى النفي ونفي الحال التي يقتضيها. كيف إنّما يتحقّق بنفي جميع أفرادها، بل هي كالنكرة الواقعة في سياق النفي، في إفادة العموم. فكأنّه قيل: لا يصح ولا ينبغي أن يوجد حال ما لكفركم. وقد علمتم أنكم «كنتم أمواتاً» (الآية). وإذا لم ينبغ أن توجد حال من أحوال الكفر، مع وجود هذا الصارف، امّا لأنّه يتضمّن آيات بينات، أو نعماً جساماً حقها أن لا يكفر بمولاها. فينبغي أن لا يوجد كفركم معه؛ لأنّ وجود ذات بلا حال محال. فإن وجد

١. أنوار التنزيل ٤٢/١،البحر المحيط ١٢٨/١.

معه، فهو مظنة توبيخ وانكار وتعجيب وتعجّب. وخصّ بعضهم الحال بـما له مـزيد اختصاص بالكفر بالله. وهو العلم بالصانع والجهل به.

فالمعنى: أفي حال العلم بالله تكفرون؟ أم في حال الجهل؟ والحال حال العلم، بمضمون القصة الواقعة حالاً. والعلم به يقتضي أن يكون للعاقل علم بأنّ له صانعاً متصفاً بالعلم والقدرة وسائر صفات الكمال. وعلمه بأنّ له هذا الصانع، صارف قوي عن الكفر. وصدور الفعل عن القادر مع الصارف القوي، مظنة تعجيب وتعجب وانكار وتوبيخ.

فنفي الكفر، بمعني لا ينبغي أن يقع، على كلا التقديرين، بطريق الكناية. لأنّه كما<sup>(۱)</sup> لزم من إنكار الحال مطلقاً إنكار الكفر، لزم من انكار حاليته مأعني: العلم والجهل أيضاً انكاره، إذ لا ثالث لهما. ولهذا صار «كيف تكفرون» أولى من «أتكفرون»، فاختير عليه. وأوفق (٣) أيضاً لما بعدها من الحال. وهي في الآية منصوبة على التشبيه بالظرف، عند سيبويه، أي: في أيّ حال تكفرون. وعلى الحال عند الأخفش، أي: على أيّ حال تكفرون.

والعامل فيها على التقديرين: تكفرون.

وصاحب الحال، الضمير فيه.

﴿ وَكُنْتُمْ أَمُواتاً فَأَخْياكُمْ ﴾: «الواو »للحال. والجملة حال بتقدير قد. و تأويلها بجملة اسمية ، أو فعلية ، مأخوذاً فيها العلم (٤).

والمعنى: وقد علمتم، أو تعلمون، أو أنتم عالمون، أنّكم كنتم أمواتاً. فإنّ بعض الجمل الواقعة في تلك القصة الواقعة حالاً ماض. وبعضها مستقبل لا يقارن مضمونها مضمونه. فلابد من أخذ العلم.

> ٠. ليس في أ. ٢. ليس في أ. ٣. أ: فيه. ٤.

[والمعنى: وقد علمتم أو تعلمون ](١).

وأيضاً مضمون تلك الجمل، بدون اعتبار تعلق علمهم بها، لا يصح أن يكون صارفاً. واعتبار تعلق علمهم بالموتة (٢) والإحياء الاولين (٣) ظاهر. وأمّا اعتبار تعلقه بالاحياء الثاني والرجوع، فلتمكّنهم من العلم بهما، بالدلائل الموصلة إليه، فكان بمنزلة حصول العلم، سيما وفي الآية تنبيه على ما يدلّ على صحتهما. وهو أنّه تعالى، لمّا قدّر أن أحياهم أوّلاً، قدر أن يحييهم ثانياً. فإنّ بدء الخلق، ليس بأهون من إعادته.

و « الأموات » : جمع ميت ( بالتخفيف ) ، كالأقوال ، جمع قيل .

والمعنى: «كنتم أمواتاً»، أي: عناصر ممتزجة منتقلة، من حال إلى حال، حتى استقر على مزاج معتدل قابل لنفخ الروح فيه. فأحياكم بنفخ الروح فيه.

فعلى هذا، يكون استعمال الأموات في العناصر ، استعارة لاشتراكهما، فـي أن لا روح ولا احساس لهما.

وإنَّما عطف بالفاء؛ لأنَّه متصل بما عطف عليه، غير متراخ عنه. بخلاف البواقي.

﴿ ثُمَّ يُمِيِّكُمْ ﴾: عند تقضي آجالكم.

﴿ ثُمَّ يُحْيِبِكُمْ ﴾: بحياة أبدية يوم النشور ، أو في القبور للسؤال .

﴿ ثُمَّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ (نيحاسبكم أو يجازيكم على أعمالكم.

وإن أريد بقوله: « يحييكم » الحياة في القبر ، فينبغي أن يراد « بترجعون » : الاحياء يوم النشور . ويلزم منه إهمال إماتتهم في القبر . اللّهمّ إلّا أن يقال معنى « إليه ترجعون » : أنّهم يرجعون بتلك الإماتة والإحياء يوم النشور .

ولو جعل «ثمّ يحييكم»، متناولاً لإحيائين جميعاً - أي: يحييكم مرة بعد أخرى -بقرينة المقام، يلزم أيضاً ذلك الاهمال. إلّا أن يقال: يفهم من تعدد الاحيائين، تـخلّل إماتة بينهما. والظاهر أنّه لم يعتد بالاحياء في القبر. لأنّه ليس له زمان يعتد به.

١. لا يوجد في الأصل و ر. ٢. أ: بالمؤنة.

٣. أ: الحينين .

وقرأ يعقوب: تَرجعون -بفتح التاء -في جميع القرآن.

﴿ هُوَ الَّذِي خَلَقَ لَكُمْ مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعاً ﴾: بيان نعمة ثانية مترتبة على النعمة الأولى. فإنّ الانتفاع بالأرض والسماء وما فيهما، إنّما يكون بعد موهبة الحياة.

و « الخلق » في الأصل: التقدير. ويراد منه الإيجاد.

فإن أريد(١) المعنى الأول، عمّ الأرض وجميع(٢) ما فيها(٣). وإن أريد الثاني، احتيج في شموله لما سوى العناصر، إلى ارتكاب تجوز.

و «اللام » للانتفاع.

والمعنى: خلق لانتفاعكم في الدنيا(٤) والآخرة، ما في الأرض جميعاً. فعند الأشاعرة، مدخوله غاية. وعند الحكيم عناية، وعند المعتزلة وأهل الذوق غرض. لكن عند المعتزلة ذلك الغرض عائد إلى العبد. وعند أهل الذوق إلى المعبود. فإنهم قالوا: إنّ للحق كمالين:

كمالاً ذاتياً ، كوجوب وجوده ووحدته وحياته وعـلمه وغـير ذلك مـن الصـفات الذاتية التي لا يحتاج الحق سبحانه في الاتصاف بها إلى سواه .

وكمالاً أسمائياً، يحتاج في الاتصاف بها إليه. فإنّ كمال الأسماء إنّـما هـو بـظهور آثارها وترتب أحكامها عليها. وذلك لا يتم(°) إلّا بوجود(١٠ المظاهر.

فنفي الاحتياج والاستكمال بالغير عنه، إنّما هو بـالنظر إلى كـماله الذاتـي الذي له مرتبة الغني عن العالمين. وأمّا بالنظر إلى كماله الأسمائي، فليس له هذه المرتبة.

وكلمة «ما» للعموم، خصوصاً إذا قيد بالحال الذي وقع بعده. وقد صرح به أنمة الأصول.

فدلَّت الآية على إباحة جميع الأشياء على أيّ وجه ، إلَّا ما أخرجه الدليل. واندفع ما

ا. ليس في أ.
 ا. ليس في أ.
 ا. ليس في أ.
 الوجود.

قاله العلامة السبزواري من أنّـها لماكـانت مـجملة غـيرظاهرة فـي العـموم، لا يـتم الاستدلال بهاعلى ذلك.

والمراد «بالأرض» إمّا جهة السفل، ليشتمل الغبراء وما فيها. وأمّا الغبراء، فللا يتناول إلّا ما فيها، لامتناع (١) ظرفية الشيء لنفسه.

﴿ ثُمَّ اسْتَوىٰ إِلَى السَّمَاءِ ﴾: قصد إليها بارادته ، من قبولهم : استوى إليه ، كالسهم المرسل . إذا قصده قصداً مستوياً ، من غير أن يلوي على شيء .

وأصل الاستواء: طلب السواء. وإطلاقه على الاعتدال، لما فيه من تسوية وضع الأجزاء. يقال: استوى العود وغيره، إذا قام واعتدل. ولا يمكن حمله عليه، لأنّه من خواص الأجسام.

وقيل (۲): استوى ، استولى . قال :

قد استوى بشر على العراق من غير سيف ودم مهراق وهذا المعنى غير مناسب للأصل والصلة المعدى بها.

وقيل (٣): أقبل ، كما يقال : كان فلان مقبلاً على فلان . ثمّ استوى إليَّ وعليَّ يكلمني ، على معنى أقبل إلي وعليً .

وقيل(1): استوى أمره. وصعد إلى السماء.

قال العكامة السبزواري: وهذا بخلاف ما اشتهر أنّ أو امره وقضاياه تنزل من السماء إلى الأرض، وفيه نظر؛ لأنّ المقصود صعد أمره في الخلق إلى السماء. وهذه الآية مع التي في سورة حم السجدة -أعني قوله (٥): «قل أئنّكم لتكفرون بالذي خلق الأرض في يومين - إلى قوله -: ثمّ استوى إلى السماء» -حجة على من ذهب إلى تقدم خلق السماء على الأرض، وما هو في سورة والنازعات، من قوله: «والأرض بعد ذلك دحاها» (٢)،

٢. أنوار التنزيل، ٤٣/١.

٤. نفس المصدر ، ٧١/١.

٦. النازعات / ٣٠.

١. ر: الامتناع.

٣. مجمع البيان، ٧٢/١.

٥. فصلت / ٩.

أي: بعد رفع سمك السماء وتسويتها، دحي الأرض وبسطها، حجة له.

وأجاب عن الأول، بأنّ «ثمّ» لتفاوت ما بين الخلقين وفضل خلق السماء على خلق الأرض، كقوله: «ثمّ كان من الذين آمنوا»(١)، لاللتراخي في الوقت. وبأن الخلق فسي الآيتين بمعنى التقدير، لا بمعنى الايجاد.

وقد أوّلت الآية الثانية بأنّ معناه: اذكر الأرض دحاها، بعد ذكر ما سبق.

والحق أنّ خلق الأرض مقدم على خلق السماء. ودحوها مؤخر عنه. وهذا هو وجه الجمع بين تلك الآيات. يدل على ذلك ما روي من أنّه خلق الله الأرض في موضع بيت المقدس كهيئة الفهر ، عليها دخان ملتزق بها. ثمّ أصعد الدخان ، وخلق منه السموات. وأمسك الفهر في موضعها. وبسط منها الأرض. فذلك قوله: «كانتا رتقاً»(٢).

والفهر : حجر يملأ الكف، أي : في الاستدارة واكتنازها، بحيث لا يتخلّلها خـلاء ولا يتميز فيها شيء عن شيء.

والرتق: الالتزاق.

قال العكامة السبزواري: وما قيل أنّ هذا يناقض قوله تعالى: «والأرض بعد ذلك دحاها» (٣) فغير موجّه. أمّا إذا كان الأرض بمعنى الجهة السفلية. فخلق ما في الأرض، لا يستلزم خلق ذلك الجسم المسمّى بالأرض \_ أيضاً \_ لا الصغير منه ولا العظيم. وإن كان بمعنى التقدير، فلا يستلزم وجودها؛ لأنّ إيجاد مادتها التي هي الماء، يكفي في اسناد الخلق بمعنى التقدير إليها.

أقول: لا يخفى أنّ خلق ما في الأرض، يستلزم خلقها؛ لأنّ المراد به الأجسام المواليد والعناصر الثلاثة الباقية، إن أريد بالأرض معناه الحقيقي، أو الأربعة إن أريد به جهة السفل.

وظاهر، أنَّ وجود جميع ذلك، لا يمكن إلَّا بعد وجود الأرض.

٣. النازعات / ٣٠.

۱. البلد / ۱۷.

٢. الانبياء / ٣٠.

[وفي كتاب العلل الشرائع (١): بإسناده إلى محمّد بن يعقوب، عن علي بن محمّد، بإسناده رفعه، قال: قال علي الله وقد سئل عن مسائل: وسميت السماء سماء؛ لأنها وسم الماء، يعنى: معدن الماء.

والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي تفسير عليّ بن ابراهيم (٢) حديث طويل، عن الحسين بن عليّ بن أبي طالب عليّ إلى السماء أي: استولى على السماء والملائكة إ٣٠.

﴿ فَسَوُّا هُنَّ ﴾: أي: عدل خلقهن ، وقوَّمه وأخلاه من العوج والفطور .

وضمير «هنّ» إمّا راجع إلى السماء، إن فسّرت بالأجرام؛ لأنّه جمع، أو في معنى الجمع. أو مبهم، يفسره ما بعده، كما في رجلاً. وهو أولى، لما فيه من التفسير بعد الإبهام.

﴿ سَبِعٌ سَمُواتٍ ﴾: بدل أو تفسير . وعلى تقدير كون الضمير غير مبهم ، بدل عن الضمير ، أو حال عنه ، أو مفعول للتسوية ، على تقدير «فسوّى منهن سبع سموات» ، من قبيل «واختار موسى قومه» ، أو مفعول ثان لجعل ، على تـضمين التسوية معنى الجعل ، أو تجوزها عنه . لكن على الأخير يفوت معنى التسوية .

فإن قلت: إنّ أصحاب الأرصاد، أثبتوا تسعة أفلاك.

قلت: فيما ذكروه شكوك. وإن صحّ فليس في الآية نـفي الزائـد. مـع أنّـه لو ضـم العرش والكرسي، لم يبق خلاف.

قيل: فوجه التخصيص على هذا، أنّ السموات على قسمين: قسم منها عنصري، يشترك مع الأرض وما فيها في المادة، عند المحققين، ويدل عليه الكتاب والسنة. وهو سبع، تسمّى عند أهل الشرع بالسموات. وقسم منها طبيعي غير عنصري. وهسو

٢. تفسير القمى، ٢٧٢/٢.

١. علل الشرائع، ٢/١.

٣. ما بين القوسين ليس في أ.

الباقيان. منها المسمّيان بالعرش والكرسي، وعند غيرهم بالفلك الأطلس وفلك الثوابت. ولا تميز بينهما عند غيرهم ؛ لأنّ الكل عندهم طبيعي غير عنصري. وكان التميز بينها بلسان أهل الشرع، إنَّما وقع بناء على أنَّ أحكام القيامة كالطي وتكوير (١) الكواكب وانتشارها وغير ذلك مختص بالسموات السبع. لا يبتعدّاها إلى العرش والكرسي.

[وفي عيون الأخبار (٢): حدثنا أبو الحسن محمّد بن عمرو بـن عـليّ بـن عـبدالله البصري بإيلاق، قال: حدثنا أبو عبدالله محمّد بن عبدالله بن أحمد بن جبلة الواعظ. قال: حدثنا أبو القاسم (٣) عبدالله بن أحمد بن عامر الطائي. قال: حدثنا أبي، قال: حدثنا عليّ بن موسى الرضا عليَّةِ . قال : حدثنا أبي موسى بن جعفر . قال : حدثنا أبي جعفر بن محمّد. قال: حدثنا أبي محمّد بن على قال: حدثنا أبي على بن الحسين. قال: حدثنا أبي الحسين بن على المن قال: كان عليّ بن أبي طالب الله بالكوفة في مسجد(١) الجامع ، إذ قام إليه رجل من أهل الشام. فقال: يا أميرالمؤ منين! إنَّى أسألك عن أشياء.

فقال: سل تفقّهاً، ولا تسأل تعنّتاً.

فأحدق الناس بأبصارهم.

فقال: أخبرني عن أول ما خلق الله تبارك وتعالى.

فقال: خلق النور.

قال: فممَّ خلقت السماوات؟

قال: من بخار الماء.

قال: فممَّ خلقت الأرض؟

قال: من زبد الماء.

قال: فممَّ خلقت الجبال؟

۱. أ: تكرير.

٣. المصدر ور: القاسم.

٢. عيون أخبار ٢٤٠ ـ ٢٤١، ح ١ وللحديث تتمة طويلة . ٤. ليس في المصدر .

قال: من الأمواج.

قال: فلم سميت مكة أم القرى؟

قال: لأن الأرض دحيت من تحتها.

وسأله عن السماء الدنيا، مما هي؟

قال: من موج مكفوف.

وسأله عن طول الشمس والقمر وعرضهما.

قال: تسعمائة فرسخ، في تسعمائة فرسخ.

وسأله كم طول الكوكب وعرضه؟

قال: اثنا عشر فرسخاً ، في اثني عشر فرسخاً (١).

وسأله عن ألوان السماوات السبع وأسمائها.

فقال له: اسم سماء الدنيا: رقيع (٢). وهي من ماء ودخان. واسم سماء الثانية: قيدوم (٣). وهي على لون النحاس. والسماء الثالثة اسمها: المأروم (٤). وهي على لون الشبه. والسماء الرابعة اسمها: أرفلون. وهي على لون الفضة. والسماء الخامسة اسمها: هيعون. وهي على لون الذهب. والسماء السادسة اسمها: عروس، وهي من (٥) ياقو تة خضراء. والسماء السابعة اسمها: عجماء. وهي درة بيضاء.

والحديث طويل. أخذت منه موضع الحاجة ](١).

﴿ وَهُوَ بِكُلُّ شَيْءٍ عَلِيمٍ ﴾ (٢): اعتراض لبيان أنّ خلق السموات على سبيل الاحكام وخلق ما في الأرض، على حسب حاجات أهلها؛ لأنّ علمه الكامل، برهان لمّي على تحقّق الإتقان في أفعاله. وظهور الاتقان فيها دليل إنّي على إثبات علمه.

المصدر: في مثلها.
 الأصل و ر: رقيع ، وما في المتن موافق المصدر .

٣. كذا في المصدر وفي الأصل و ر : قيدم . وفي تفسير نور الثقلين ، ٤٨/١ : قيذوم .

كذا في المصدر ، وفي الأصل و ر: المادوم . ٥٠ «من»، ليس في المصدر .

٦. ما بين القوسين ليس في أ.

وقد روى الصدوق في عيون أخبار الرضا(۱)، بإسناده، عن الحسن العسكري عن أبيه، عن آبائه، عن الحسين الله أعلى الله أميرالمؤمنين الله في هذه الآبة (۲): «هو الذي خلق لكم ما في الأرض جميعاً » لتعتبروا ولتتوصلوا به إلى رضوانه. وتتوقوا به من عذاب نيرانه. «ثم استوى إلى السماء» أخذ في خلقها وإتقانها. «فسوّاهن سبع سموات وهو بكل شيء عليم » ولعلمه بكل شيء علم بالمصالح (۳). وخلق (٤) لكم كل ما في الأرض لمصالحكم، يا ابن آدم.

وقد سكّن نافع وأبو عمرو والكسائي «الهاء»، من نحو «فهو» و«وهو»، تشبيهاً له بعضد.

﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ ﴾: تعداد لنعمة ثالثة تعم الناس(٥)، كلهم. فإنّ خلق آدم واكرامه إنعام يعم ذريته.

و «إذ » ظرف ، وضع لزمان عين بإضافته إلى نسبة واقعة في الزمان الماضي ، كما أنّ «إذا » موضوع لزمان عين ، بإضافته إلى نسبة واقعة في الزمان المستقبل . ولهذا وجبت اضافتهما إلى الجملة . والغالب ظرفيتهما لنسبة أخرى مثلهما . وقد يستعمل «إذ » اسما من غير ظرفية ، كما وقع مفعولاً به في قوله (٢٠) : «واذكروا إذكنتم قليلاً فكثركم » وبُنيتا تشبيهاً بالموصولات .

ف «إذ» في الآية ، منصوب المحل بتقدير: اذكر ، أو اذكر الحادث ، أو باقلوا ، أو بمضمر . دل عليه مضمون الآية المتقدمة ، مثل: وبدأ خلقكم إذ قال . وعلى هذا ، فالجملة معطوفة على «خلق لكم» ، داخلة في حكم الصلة .

وقيل: أنَّه مزيد(٧). والقول: الحكاية، نحو قولك: قال زيد: خرج عمرو (٨).

١. عيون أخبار الرضا ١٢/٢، ح ٢٩.

٣. المصدر: علم المصالح، أ: علم بالصالح،

ه. أ:نعم.

٧. أنوار التنزيل، ٤٤/١.

٢. أ: في قول الله ﷺ.

المصدر: فخلق.

٦. الأعراف / ٨٦.

٨. مجمع البيان، ٧٢/١.

ويتعذّى أبداً إلى مفعول واحد. ويكون جملة، أو ما يحكى معناها، إلّا إذا ولي حرف الاستفهام ولم ينفصل عنه بغير ظرف. أو كظرف، أو معمول. فإنّه حينئذ ينصب مفعولين، كظن إلّا عند سليم، فإنهم ينصبون به مفعولين وإن لم يل الاستفهام.

﴿لِلْمَلْئِكَةِ﴾: جمع ملئك، على الأصل. فإنّ أصل «ملك»، ملئك كالشمائل، جمع شمئل. واشتقاقه من م لله ـ ك، بزيادة الهمزة لدورانها، مع الشدة والقوة.

ومعنى الشدة والقوة، ينعم الملائكة الله كلهم. والدليل عليه قوله تنعالى: «يسبحون الليل والنهار لا يفترون »(١).

وانَّ الله ، جعلهم وسائط معظم ما يظهره في هذا العالم.

أو من الألوك والألوكة - بفتح الهمزة - ، بمعنى الرسالة . فالميم زائدة . وفيما بين العين والفاء قلب . والأصل : مألك ، على أنّه موضع الرسالة .

أو مصدر ، بمعنى المفعول . فعلى هذا يكون إطلاقه عليهم باعتبار بعضهم ؛ لأن معنى الرسالة لا يعم كلهم ، لقوله تعالى : «الله يتصطفى من الملائكة رسلاً ومن الناس »(٦).

> وأمّا قوله: «جاعل الملئكة رسلاً »(٣)، فمخصوص جمعاً بين الآيتين. وقيل: قد جاء لاك بمعنى أرسل(٤)، فلاقلب.

و «التاء»، إمّا لتأنيث الجمع. فإنّ الجمع مؤنث، بتأويل الجماعة. أو لتأكيد تأنيث الجمع. أو لتأكيد معنى الجمع. كما في علامة ونسابة.

واختلف العلماء في حقيقتهم، بعد اتفاقهم على أنّها ذوات موجودة قائمة بأنفسها. فذهب أكثر المسلمين إلى أنّها أجسام لطيفة قادرة على التشكّل بأشكال مختلفة، مستدلين بأنّ الرسل كانوا يرونهم كذلك. وهو الحق.

وقالت طائفة من النصاري : هي النفوس الفاضلة البشرية المفارقة للأبدان.

١. الانبياء / ٢٠.

۲. الحج / ۷۵.

٣. فاطر / ١.

٤. مجمع البيان، ٧٣؛ البحر المحيط، ١٣٧١.

وقالت الحكماء: أنَّها هي العقول منقسمة إلى قسمين:

قسم شأنهم الاستغراق في معرفة الحق والتنزه عن الاشتغال بغيره ، كما وصفهم في محكم تنزيله ، فقال: « يسبحون الليل والنهار لا يفترون »(١) وهم العليون ، والملئكة المقربون .

وقسم تدبّر الأمر من السماء إلى الأرض، على ما سبق به القضاء وجرى بــه القــلم الالهي. « لا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون »، وهم المدبرات أمراً. فــمنهم سماوية. ومنهم أرضية.

والمراد بها، إمّاكلهم، لعموم اللفظ وعدم المخصص. وإمّا ابليس ومن كان معه في محاربة الجن. فإنّه تعالى أسكنهم في الأرض أولاً، فأفسدوا فيها. فبعث الله إليهم ابليس في جند من الملائكة، فدمرهم وفرقهم في الجزائر. وأمّا ملائكة الأرض وهو أولى والمخصص قوله: «في الأرض».

﴿ إِنِّي جُاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلْبِفَةً ﴾: وقرئ «خليقة » ـ بالقاف ـ.

و « جاعل » إن كان متعدياً إلى مفعولين ، « فـ في الأرض » مـ فعوله الثـ اني . وإلّا كـ ان متعلقاً به .

و « الخليفة » : من يخلف غيره . و « الهاء » فيه للمبالغة .

والمرادبه، إمّا آدم وحده، أو مع بعض بنيه، أو كلهم.

وإفراد اللفظ، أمّا للاستغناء بذكره، كما استغنى بذكر أبي القبيلة في قـولهم: مـضر وهاشم، أو على تأويل من يخلفكم؛ أو : خلفاً يخفلكم.

فعلى الأول، المراد أنّه خليفة الله في أرضه، أو خليفة من سكن الأرض قبله. وعلى الثاني والثالث، أنّهم يخلفون من قبلهم، أو يخلف بعضهم بعضاً.

والاحتياج إلى الخليفة ، إنَّما هو في جانب المستخلف(٢) عليه ، لقصورهم عن

١. الأنبياء / ٢٠.

٢. أ، ر: المتخلف.

قبول فيضه بغير وسط. ولذلك لم يستنبئ ملكاً. والأنبياء لما فاقت قريحتهم، أرسل إليهم الملائكة. ومن كان منهم أعلى رتبة ،كلّمه بلا واسطة ،كماكلم موسى في الميقات ومحمّداً في المعراج.

وفائدة قوله هذا للملائكة ، تعليم للمشاورة وتعظيم لشأن المجعول ، بأن بشر بوجوده سكّان ملكوته . ولقّبه بالخليفة ، قبل خلقه واظهار فضله الراجح ، على ما فيه من المفاسد ، بسؤالهم وجوابه .

(وفي عيون الأخبار (۱): حدثنا أبوالحسن محمّد بن ابراهيم بن اسحاق بين قال: حدثنا أجمد حدثنا أبو سعيد النسوي. قال: حدثني ابراهيم بن محمّد بن هارون. قال: حدثنا أحمد بن الفضل (۲) البلخي، قال: حدثني خالي (۳) يحيى بن سعيد البلخي، عن عليّ بن موسى الرضا الله عن أبيه، عن آبائه، عن علي المهم قال بينما أنا أمشي مع النبي عَمَا في موسى الرضا الله عن أبيه، عن آبائه، عن علي المهم قال بينما أنا أمشي مع النبي عَمَا في بعض طرقات المدينة، إذ لقينا شيخ طوال، كثّ اللحية، بعيد ما بين المنكبين. فسلم على النبي عَمَا في ورحب به. ثمّ التفت إلي، فقال: السلام عليك يا رابع الخلفاء، ورحمة الله وبركاته. أليس كذلك هو يا رسول الله؟

فقال [له](٤) رسول الله عَلَيْكِاللهُ : بلي.

ثمّ مضى. فقلت: يا رسول الله! ما هذا الذي قال لي هذا الشيخ، و تصديقك له؟ قال: أنت كذلك، والحمد لله. إنّ الله فحق قال في كتابه: «إنّي جاعل في الأرض خليفة»، والخليفة المجعول فيها آدم الله وقال فحق: «يا داود إنّا جعلناك في الأرض خليفة فاحكم بين الناس بالحق» (٥). فهو الثاني. وقال فحق حكاية عن موسى حين قال لهارون المنه الخلفي (١): «أخلفني (٧) في قومي وأصلح» فهو هارون، إذ استخلفه موسى الله في

١. عيون الأخبار ٩/٢\_١٠. ح ٢٣.

٣. المصدر: خال.

ه. ص /۲٦.

٧. المصدر: واخلفني.

٢. المصدر: أبوالفضل.

٤. من المصدر.

٦. الأعراف/١٤٢.

قومه، وهو (١) الثالث. وقال على: « وأذان من الله ورسوله إلى الناس يوم الحج الأكبر »(٢). وكنت (٣) أنت المبلغ عن الله على وعن رسوله. وأنت وصيي ووزيري وقاضي ديني والمؤدّي عني. وأنت مني بمنزلة هارون من موسى، إلّا أنّه لا نبي بعدي. فأنت رابع الخلفاء كما سلّم عليك الشيخ. أو لاتدري من هو ؟

قلت: لا.

قال: ذاك أخوك الخضر عليم فاعلم.

وفي أصول الكافي (٤): بإسناده إلى محمّد بن إسحاق بن عـمار . قـال : قـلت لأبـي الحسن الأول عليه : ألا تدلني على من آخذ عنه ديني ؟

فقال: هذا ابني علي. إنّ أبي أخذ بيدي، فأدخلني إلى قبر رسول الله ﷺ. فقال: يا بني! إن الله ﷺ قال: « إني جاعل في الأرض خليفة » وإن الله ﷺ إذا قال قولاً وفيٰ به.

وفي كتاب الخصال (٥)، عن [أبي ] (٢) لبابة بن عبد المنذر، قال: قال رسول الله ﷺ: إن يوم الجمعة سيّد الأيام وأعظم عند الله تعالى من يوم الأضحى ويموم الفطر. فيه خمس خصال: خلق الله فيه آدم. وأهبط الله فيه آدم إلى الأرض. وفيه توفّى [الله] (٧) آدم) (٨).

﴿ قَالُوا أَتَجْعَلُ فَهِهَا مَنْ يُفْسِدُ فَهِهَا وَيَسْفِكُ الدُّمَاءَ ﴾: تعجّب من استخلاف من يفسد في الأرض، لاصلاحها، أو اختيار أهل المعصية على أهل الطاعة. واستكشاف عما خفي عليهم من الحكمة فيه، وعما يزيل شبهتهم، استكشاف المتعلم عن معلمه عما يخالج صدره.

وليس باعتراض على الله تعالى ولا طعن في بني أدم على وجه الغيبة.

۲. التوبة ۳/.

٤. أصول الكافي ٣١٢/١، ح ٤.

٦. من المصدر وج.

ما بين القوسين ليس في أ.

١. المصدر فهو .

٣. المصدر: فكنت.

٥. الخصال ٣١٥\_٣١٦، ح ٩٧ (صدره).

٧. من المصدر.

وإنّما حكموا بذلك لما علموا أنّ المجعول خليفة ، هو النوع الأخير من الحيوان ، ولما كانوا يشاهدون من أنواعه المتقدمة عليه ، وجود آثار القوة الشهوية والغضبية . تنبهوا لوجودهما فيه ، وحكموا عليه بترتّب آثارهما التي من جملتها الإفساد وسفك الدماء .

أو لمّا عرفوا ذلك باخبار من الله. أو تلق من اللوح المحفوظ. أو استنباط عما ثبت في علمهم، أنّ العصمة من خواصهم. أو قياس لأحد الثقلين على الآخر.

والسفك والسبك والسفح والشن والسن، أنواع من الصبّ.

فالسفك، يقال في الدم. والدمع والسبك، في الجواهر المذابة. والسفح في الصبّ من أعلى. والشن والسن والصب، عن فم القربة (١) ونحوها.

وقرئ: يسفك بضم الفاء ..

ويسفك ويسفّك: من أسفك وسفّك (٢).

ويسفك، على البناء للمفعول، فيكون ضمير «من» الموصولة، أو الموصوفة مقدّراً، أي: يسفك الدماء فيهم.

و «الدماء » جمع الدم ، بحذف لامه واواً كان أو ياء ، لقولهم : في تثنيته : دموان ودميان . « فالدماء » أصله : دماو ، أو دماي . أعلّت إعلال كساء ورداء .

(وفي عيون الأخبار (٣)، في باب ما كتب به الرضا على الله محمّد بن سنان، في جواب مسائله في العلل: وعلة الطواف بالبيت: أن الله كال قال للملائكة: «إني جاعل في الأرض خليفة قالوا أتجعل فيها من يفسد فيها ويسفك الدماء ؟» فردّوا على الله كالأرض خليفة قالوا أتجعل فيها من يفسد فيها ويسفك الدماء ؟» فردّوا على الله كال في الأرض خليفة قالوا أتجعل فيها من يفسد فيها ويسفك الدماء كالمواب، فندموا. فلاذوا بالعرش فاستغفروا. فأحبّ الله كال أن يتعبد بمثل ذلك العبادة. فوضع في السماء الرابعة بيتاً بحذاء العرش، يسمّى الضراح. ثمّ وضع هذا البيت بحذاء البيت السماء الدنيا بيتاً يسمّى المعمور، بحذاء الضراح. ثمّ وضع هذا البيت بحذاء البيت

١. أ، ر: القرية . ٢. أ: سفك .

٣. عيون الأخبار ، ٩١/٢.

المجزء الأوّل / سورة اليقرة .

المعمور. ثمَّ أمر آدم الله فطاف به. فتاب الله الله عليه. فجرى(١) ذلك في ولده إلى يوم القيامة.

وفي بصائر الدرجات(٢): أحمد بن محمّد، عن أحمد بن محمّد عن أبي نصر، عن الحسين (٢) بن موسى، عن زرارة، قال: دخلت على أبي جعفر ﷺ، فسألني ما عندك من أحاديث الشيعة ؟

قلت: إنَّ عندي منها شيئاً كثيراً. قد هممت أن أوقد لها ناراً، ثمَّ أحرقها.

قال: ولم ؟ هات ما أنكرت منها.

فخطر على بالى الأدمون. فقال لى: ماكان علم (٤) الملائكة حيث قالت: « أتسجعل فيها من يفسد فيها ويسفك الدماء».

وفي تفسير فرات بن ابراهيم الكوفي(٥)، قال : حدثنا عليّ بن حمدون . قال : حدثنا عيسي بن مهران. قال: حدثنا فرج بن فروة. قال: حدثنا سعد(٢)، عن صالح بن ميشم، عن أبيه. قال: بينا أنا في السوق إذ أتاني الأصبغ بن نباتة. فقال [لي](٧) و يحك يا ميثم! لقد(^) سمعت عن أميرالمؤمنين على بن أبيطالب الطِّلا (١) أنفأ، حديثاً صعباً شديداً. فإنّه(١٠) يكون كما ذكر.

قلت: وما هو؟

قال: سمعته يقول: إن(١١) حديثنا أهل البيت صعب مستصعب. لا يحتمله(١٢) إلَّا ملك مقرب، أو نبيّ مرسل، أو مؤمن قد امتحن الله قلبه للإيمان.

١. المصدر: وجرى.

٣. المصدر:الحسن.

٥. تفسير فرات، ٥٥.

٧. من المصدر .

٩. «على بن أبي طالب ﷺ «ليس في المصدر .

١١. ليس في المصدر.

٢. بصائر الدرجات، ٢٣٦.

٤، المصدر: على.

٦. المصدر: سعدة.

٨. ليس في المصدر.

١٠. الأصل و ر: فإنَّ.

١٢. المصدر: لايتحمله.

قال: فقمت من فوري، فأتيت أميرالمؤمنين الله فقلت: يا أميرالمؤمنين! جعلت فداك! حديث أخبرني به الأصبغ عنك، قد ضقت به ذرعاً.

قال: فما هو؟ فأخبرنى به. [فتبسم، ثمّ](١) قال لي: اجلس يا ميثم! أو كل علم العلماء يحتمل؟ قال الله لملائكته (١): «إني جاعل في الأرض خليفة قالوا أتجعل فيها من يفسد فيها ويسغك الدماء» (إلى آخر الآية). فهل رأيت الملائكة احتملوا العلم؟ قال: قلت هذه والله أعظم من تلك. [قال](٣): والأخرى، من موسى على أنزل الله عليه التوراة. فظن أن لا أحد في الأرض أعلم منه. فأخبره الله تعالى أنّ في خلقي من هو أعلم منك. وذاك إذ خاف على نبيه العُجب. قال: فدعا ربّه أن يرشده إلى [ذلك](٤) العالم. فجمع (٥) الله بينه وبين الخضر على فخرق السفينة، فلم يحتمل ذلك موسى. وقتل (١) الغلام، فلم يحتمل ذلك موسى. وقتل (١) الغلام، فلم يحتمل، وأقام الجدار فلم يحتمل (١٧ ذلك. وأمّا المؤمن، قال: فنبينا محمّد رسول الله على أخذ بيدي يوم الغدير، فقال (١٠): اللّهمَ من كنت مولاه فعلي مولاه. فهل رأيت المؤمنين احتملوا ذلك إلّا من عصمهم (١) الله منهم. ألا فابشروا، ثمّ ابشروا، فإنّ الله قد خصكم بما لم يختص (١٠) به الملائكة والنبيين والمؤمنين، بما احتملتم من أمر رسول الله على (١١).

﴿ وَنَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدُّسُ لَكَ ﴾ : حال من فاعل « تجعل »، يقرر معنى التعجب والاستكشاف المذكورين. ونظيره : أتحسن إلى فلان، وأنا أحق منه بالإحسان.

والمعنى: أتستخلف عصاة؟ ونحن معصومون، أحقًاء بذلك.

١. من المصدر .

٣. من روالمصدر. ٤. يوجد في المصدر و ج.

٥. الأصل و ر: قال فجمع . والمتن موافق المصدر .

٦. المصدر: وقتل. ٧. المصدر: يحتمله.

٨. المصدر: فأما المؤمن، فإن نبينا محمداً رسول الله عَنْ أخذ بيدي يوم غدير خم فقال ...

٩. المصدر: اعتصمه. ٩. المصدر، ر: لم يخص.

١١. ما بين القوسين ليس في أ.

والمقصود، الاستفسار عن المرجح. لا العجب والتفاخر. وكأنهم علموا أنّ المجعول ذو ثلاث قوى عليها مدار أمره: شهوية وغضبية يؤديان به إلى الفساد. وعقلية، تدعوه إلى المعرفة. ونظروا إليها مفردة. وقالوا: ما الحكمة في استخلاف من هو باعتبار تينك القوتين؟ لا يقتضي الحكمة إيجاده، فيضلاً عن استخلافه!؟ وأمّا باعتبار القوة العقلية، فنحن نقيم ما يتوقع منها، سليماً عن المعارض.

وغفلوا عن فضيلة كل واحدة من القوتين ، إذا صارت مهذبة مطواعة للعقل ، متمرّنة على الخير ، كالعفة والشجاعة ومجاهدة الهوى والانصاف . ولم يعلموا أنّ التركيب يفيد ما يقصر عنه الآحاد ، كالإحاطة بالجزئيات ، واستنباط الصناعات واستخراج منافع الكائنات ، من القوة إلى الفعل الذي هو المقصود من الاستخلاف ، ولذلك(١) حكم عليهم ، بعدم العلم ، بما يعلم هو تعالى .

و «التسبيح»: تبعيد الله من السوء، وكذلك التقديس، من سبح في الأرض والماء، وقدس في الأرض: إذا ذهب فيها وأبعد. ويقال: قدس، إذا طهر؛ لأنّ مطهر الشيء مبعده عن الأقذار.

وفي كلام بعض الفضلاء: إن التسبيح: تنزيه الجناب الإلهي عن النقائص، ونفيها عنه. والتقديس: تنزيهه عن النقائص وعن صلاحية قبوله إياه وإمكانها فيه. فهو أبلغ من التسبيح. ولذلك أخر عنه في هذه الآية وفي قولهم: سبوح قدوس.

و « بحمدك » حال ؛ أي : نسبح ونقدس ، متلبسين بحمدك .

وقيل(٢): [الباء للسببية ]فيتعلق بالتسبيح.

والتسبيح، إشارة إلى الثناء عليه بالصفات الثبوتية، والتقديس إلى الثناء عليه بالصفات السلبية.

و «اللام» في «لك»، مزيدة لتأكيد تعلق التسبيح والتقديس به، لا لتقوية العمل، أو للتعليل.

۱. أ:كذلك.

والمعنى: نطهر نفوسنا [عن المعاصي، لأجلك.

وقيل(١): التسبيح والتقديس، يعدّى بنفسه، وباللام. فاللام في معنى يتعلق بهما ](٢).

﴿ قَالَ إِنِّي أَعْلَمُ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ ، ومن جملة «إني أعلم» ان في (٣) هذا الجعل من الحكم والمصالح، وهو خفي عليكم.

روى عليّ بن ابراهيم في تفسيره (٤)، عن أبيه، عن الحسن بن محبوب، عن عمرو ابن أبي المقدام، عن ثابت الحذاء، عن جابر بن يزيد الجعفي، عن أبي جعفر محمّد ابن عليّ بن الحسين صلوات الله عليه عن أبيه، عن آبائه صلوات الله عليهم عن أميرالمؤمنين على قال: إنّ الله تبارك وتعالى أراد أن يخلق خلقاً بيده، وذلك بعد مامضى من الجن والنسناس في الأرض، سبعة آلاف سنة. وكنان من شأنه خلق آدم. (فكشف) (٥) عن أطباق السموات، وقال للملائكة: انظروا إلى أهل الأرض من خلقي، من الجن والنسناس.

فلما رأوا ما يعملون فيها من المعاصي وسفك الدماء والفساد في الأرض ببغير الحق، عظم ذلك عليهم. وغضبوا شه<sup>(۱)</sup> وتأسّفوا على أهل الأرض، ولم يملكوا غضبهم. فقالوا: ربّنا إنك أنت العزيز القادر الجبار القاهر العظيم الشأن. وهذا خلقك الضعيف الذليل. يتقلبون في قبضتك. ويعيشون برزقك. ويتمتعون بعافيتك. وهم (۷) يعصونك بمثل هذه الذنوب العظام. لا تأسف عليهم، ولا تغضب، ولا تنتقم لنفسك، لما تسمع منهم و ترى ؟ وقد عظم ذلك علينا. وأكبرناه فيك.

قال: فلما سمع ذلك من الملائكة ، قال: «إنّي جاعل في الأرض خليفة » تكون (^)

ماوت. ٢. مابين القوسين ليس في ج.

تفسير القمى، ٣٦/١.

٦. ليس في أ.

٨. المصدر : يكون.

١. نفس المصدر ، بتفاوت.

٣. ليس في ج.

٥. المصدر:كشط.

٧. ليس في ج.

حجة لي في أرضي(١) على خلقي.

فقالت الملائكة: سبحانك! أتجعل فيها من يفسد فيها، كما أفسد بنو الجان؟ ويسفكون الدماء، كما سفك(٢) بنو الجان؟ ويتحاسدون؟ ويتباغضون؟ فاجعل ذلك الخليفة منّا. فإنّا لا نتحاسد ولا نتباغض ولا نسفك الدماء، ونسبح بحمدك ونقدس لك.

فقال جلّ وعزّ: إنّي أعلم ما لا تعلمون. إنّي أريد أن أخلق خلقاً بيدي. وأجعل من ذرّيته الأنبياء والمرسلين وعبادي الصالحين والأثمّة المهتدين. وأجعلهم خلفائي في أرضي (٣). ينهونهم عن معصيتي. وينذرونهم من عذابي. ويبهدونهم إلى طاعتي. ويسلكون بهم طريق سبيلي. وأجعلهم لي حجة عليهم، عذراً نذراً (٤). وأبيد النسناس من أرضي. وأطهرها منهم. وأنقل مردة الجن العصاة من بريتي وخلقي وخيرتي. وأسكنهم في الهواء وأقطار الأرض. فلا يجاورون نسل خلقي منهم. وأجعل بين الجسن وبسين خلقي حجاباً، فلا يحرى نسل خلقي الجن. ولا يتجالسونهم ولا يخالطونهم (٥). فمن عصائي من نسل خلقي الذين اصطفيتهم، أسكنتهم مساكن العصاة وأوردتهم (٩) مواردهم، ولا أبالي.

قال (٧٠): فقالت الملائكة: يا ربّنا! افعل ما شئت. لا علم لنا إلّا ما علمتنا، إنك أنت العليم الحكيم.

قال: فباعدهم الله من العرش مسيرة خمسمائة عام.

قال: فلاذوا بالعرش، وأشاروا بالأصابع. فنظر الربُّ قَالَ اليهم، ونـزلت الرحـمة. فوضع لهم البيت المعمور.

٤. «عذراً نذراً »، ليس في المصدر.

١. المصدر: في الأرض.

٢. كذا في المصدر . والأصل و ر : يسفكوا.

٣. المصدر: أنبياء ومرسلين وعباداً صالحين وأئمة مهتدين. وأجعلهم خلفاء على خلقي في أرضي.

أ: يجالسوهم ولايخالطوهم.

٦. المصدر : وأسكنتهم ... أوردتهم.

٧. ليس في أ.

فقال: طوفوا به، ودعوا العرش، فإنّه لي رضا.

فطافوا به. وهو البيت الذي يدخله كلّ يوم سبعون ألف ملك. لا يعودون إليه(١) أبداً. فوضع الله البيت المعمور توبة لأهل السماء. ووضع الكعبة توبة لأهل الأرض.

فقال الله تبارك وتعالى : «إنِّي خالق بشراً من صلصال من حماٍ مسنون فإذا سـوّيته ونفخت فيه من روحي فقعوا له ساجدين »(٢).

قال(٣): وكان ذلك تقدمة(٤) من الله في آدم، قبل أن يخلقه واحتجاجاً منه عليهم. فاغترف ربّنا عُلَقَ غرفة بيمينه من الماء العذب الفرات. وكلتا يديه يمين. فصلصلها في كفه حتى جمدت.

فقال لها: منك أخلق النبيين والمرسلين وعبادي الصالحين والأثمّة المهتدين والدعاة إلى الجنة وأتباعهم إلى يـوم القـيامة ، ولا أبـالي . ولا أسأل عـما أفـعل ، وهـم بسألون.

ثمَ اغترف غرفة أخرى من الماء المالح الأجاج. فصلصلها في كفه، فجمدت.

ثمّ قال لها: منك أخلق الجبارين والفراعنة والعتاة وإخوان الشياطين والدعاة إلى النار إلى يوم القيامة وأشياعهم ، ولا أبالي . ولا أسأل عما أفعل ، وهم يسألون .

قال: وشرط(٥) في ذلك البداء فيهم(٢)، ولم يشترط في أصحاب اليمين البداء(٧).

ثمّ خلط (^) المائين جميعاً في كفه، فصلصلها. ثمّ كنفأهما(^) قندام عرشه، وهما سلالة من طين. ثمّ أمر الله الملائكة الأربعة، الشمال والجنوب والصبا والدبور، أن يجولوا على هذه السلالة [من](١٠) الطين.

۲. الحجر /۲۸.

ليس في المصدر .

٦. ليس في أ.

٨. المصدر: أخلط.

١٠. من المصدر.

١. «إليه «، ليس في المصدر وهو الظاهر .

٣. ليس في أ.

٥. المصدر: شرطه.

٧. ليس في المصدر.

٩. المصدر: كفهما،

فأجروها(١). وأنشئوها. ثمّ أبروها(٢). وجزّؤوها. وفصّلوها. وأجروا فيها الطبائع الأربعة: الريح والدم والمرة والبلغم. فجالت الملائكة عليها. وهي الشمال والجنوب والصبا والدبور. وأجروا فيها [الطبائع الأربعة](٣): (الريح في الطبائع الأربعة، من ناحية الشمال. والبلغم في الطبائع الأربعة، من ناحية الصبا. والمرة في الطبائع الأربعة، من ناحية الصبا. والمرة في الطبائع الأربعة)، من ناحية الجنوب.

قال: فاستقلت (٥) النسمة ، وكمل البدن . فلزمه من ناحية الريح ، حب النساء وطول الأمل والحرص . ولزمه من ناحية البلغم ، حب الطعام والشراب والبر والحلم والرفق . ولزمه من ناحية العضب (٦) والسفه والشيطنة [والتجبر] (٢) والتمرّد والعجلة . [ولزمه من ناحية الدم ، حب [الفساد و] (٩) اللذات وركوب المحارم والشهوات .

قال أبو جعفر ﷺ: وجدناه في كتاب على ﷺ فخلق الله آدم، فبقي أربعين سنة مصوراً. فكان يمر به ابليس اللعين [فيقول](١٠): لأمر ما خلقت؟

فقال العالم عليه : فقال ابليس: لئن أمرني الله بالسجود لهذه لعصيته (١١).

قال ثمّ نفخ فيه. فلما بلغت الروح إلى دماغه، عطس(١٢). فقال: الحمد لله.

فقال الله: يرحمك الله.

قال الصادق العلا: سبقت له من الله الرحمة.

[وفي الكافي (١٣): عدة من أصحابنا ، عن أحمد بن محمّد ، عن محمّد بن سنان ، عن أبي عباد عمران بن عطية ، عن أبي عبدالله عليه . قال : بينا أبي عليه وأنا في الطواف ، إذ أقبل رجل شرجب من الرجال .

١. أ، المصدر: فأمروها.

٢. أ: أبزوها، المصدر: أنزوها.

٤. مابين القوسين كرزة في ج.

٦. المصدر : الحب والغضب.

٨. يوجد في المصدر وج.

١٠. يوجد في المصدر وج.

٧. يوجد في المصدر.

٥. أ: فاستهلت:

٣، يوجد في المصدر.

٩. يوجد في المصدر.

١١. كذا في المصدر وفي الأصل و ر. ولعل الصواب: لأعصيته.

المصدر: عطس عطسة جلس منها.

١٣. الكافي ١٨٧/٤ ، ح ١.

فقلت: وما الشرجب؟ أصلحك الله.

فقال: الطويل. فقال: السلام عليكم. وأدخل رأسه بيني وبين أبي.

قال: فالتفت إليه أبي وأنا. فرددنا عليه السلام.

ثمّ قال: أسألك رحمك الله؟

فقال له أبي: نقضي طوافنا، ثمّ تسألني.

فلما قضي أبي الطواف ، دخلنا الحجر . فصلّينا الركعات(١).

ثمّ التفت، فقال: أين الرجل؟ يا بني!

فإذا هو وراءه قد صلّى.

فقال: ممن الرجل؟

فقال: من أهل الشام.

قال(٢): ومن أي أهل الشام؟

فقال: ممن يسكن بيت المقدس.

فقال: قرأت الكتابين؟

قال: نعم.

قال: سل عما بدالك.

قال: أسألك عن بدء (٣) هذا البيت، وعن قوله: «ن، والقلم وما يسطرون »(٤) وعن قوله: «والذين في أموالهم حق معلوم للسائل والمحروم »(٥).

فقال: يا أخا أهل الشام! اسمع حديثنا، ولا تكذب علينا. فإنّ (٢) من كذب علينا في شيء فقد كذب على الله. شيء فقد كذب على الله.

٢. المصدر: فقال.

٤. القلم / ١.

٦. المصدر: فإنه.

١. المصدر: الركعتين. وهو الظاهر.

۴. ر:ېدو.

٥. المعارج / ٢٤.

ومن كذب على الله، عذّبه الله على أمّا بدء (١) هذا البيت، فإنّ الله تبارك وتعالى قال للملائكة: «إني جاعل في الأرض خليفة»، فردّت الملائكة على الله تعالى، فقالت: «أتجعل فيها من يفسد فيها ويسفك الدماء» فأعرض عنها. فرأت أنّ في ذلك من سخطه، فلاذت بعرشه. فأمر الله ملكاً من الملائكة أن يجعل له بيتاً في السماء السادسة، يسمى الضراح، بإزاء عرشه. فصيّره لأهل السماء، يطوفون به سبعون ألف ملك في كل يوم، لا يعودون، ويستغفرون. فلما أن هبط آدم إلى السماء الدنيا، أمره بمرمّة هذا البيت، وهو بإزاء ذلك. فصيّره لآدم وذريته، كما صيّر ذلك لأهل السماء.

قال: صدقت، يابن رسول الله!

عليّ بن ابراهيم (٢)، عن أبيه، عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر وابن محبوب، جميعاً عن المفضل بن صالح، عن محمّد بن مروان، قال: سمعت أبا عبدالله على يقول: كنت مع أبي في الحجر. فبينها هو قائم يصلي، إذ أتاه رجل فجلس إليه. فلمّا انصرف سلم عليه. ثمّ قال: إني أسألك عن ثلاثة أشياء لا يعلمها إلّا أنت ورجل آخر.

قال: ما هي؟

قال: أخبرني أي شيء كان سبب الطواف بهذا البيت؟

فقال: صدقت.

٢. نفس المصدر ١٨٨/٤، ح ٢.

۱. ر:بدو.

٣. المصدر : ردوا.

وفي كتاب علل الشرائع (١): حدثنا محمّد بن الحسن ، قال: حدثنا محمّد بن الحسن الصفار ، عن أحمد بن محمّد بن عيسى ، عن الحسن بن محبوب ، عن عمرو بن أبي الصفار ، عن أبي جعفر على قال: قال أميرالمؤمنين على : إنّ الله تبارك و تعالى المقدام ، عن جابر ، عن أبي جعفر على قال: قال أميرالمؤمنين على : إنّ الله تبارك و تعالى لمّا أحب أن يخلق خلقاً بيده ، وذلك بعد ما مضى من الجن والنسناس في الأرض سبعة آلاف سنة .

قال: فلما(٢)كان من شأنه (٣)أن يخلق آدم على للذي أراد من التدبير والتقدير ، لما هو مكوّنه في السماوات والأرض وعلمه لما أراد من ذلك كله ، كشط عن أطباق السماوات ، ثم قال للملائكة : أنظروا إلى أهل الأرض من خلقي ، من الجن والنسناس . فلما رأوا ما يعملون فيها من المعاصي وسفك الدماء والفساد في الأرض بغير الحق ، عظم ذلك عليهم ، وغضبوا لله ، وأسفوا على أهل الأرض (٤) ، ولم يملكوا غضبهم أن قالوا: يا ربّ! أنت العزيز القادر الجبار القاهر العظيم الشأن . وهذا خلقك الضعيف الذليل في أرضك ، يتقلبون في قبضتك ، ويعيشون برزقك ، ويستمتعون بعافيتك ، وهم يعصونك بمثل هذه الذنوب العظام . لا تأسف ولا تغضب ، ولا تنتقم لنفسك لما تسمع منهم وترى . وقد عظم ذلك علينا وأكبرناه فيك ، فلما سمع الله كال ذلك من الملائكة ، قال : «إني جاعل في الأرض خليفة » لي عليهم . فيكون حجة لي عليهم في أرضي على خلقي . فقالت الملائكة : سبحانك! أتجعل فيها من يفسد فيها ويسفك أرضي على خلقي . فقالت الملائكة : سبحانك! أتجعل فيها من يفسد فيها ويسفك الدماء ، ونحن نسبح بحمدك ونقدس لك . [و] (٥) قالوا: فاجعل منا . فإنا لا نفسد في الأرض ، ولا نسفك الدماء .

قال الله على: يا ملائكتي! إني أعلم ما لا تعلمون. إنّي أريد أن أخلق خلقاً بيدي، أجعل ذريته أنبياء مرسلين وعباداً صالحين وأمّة مهتدين، أجعلهم خلفائي على خلقي

٢. المصدر: ولما.

٤. المصدر: الأرض.

١. علل الشرائع، ١٠٤\_١٠٥.

٣. المصدر: شأن الله.

٥. يوجد في المصدر .

في أرضي، ينهونهم عن المعاصي (١)، وينذرونهم عذابي، ويبهدونهم إلى طاعتي، ويسلكون بهم طريق سبيلي. وأجعلهم حجة لي عذراً ونذراً. وأبين النسناس من أرضي، فأطهرها منهم. وأنقل مردة الجن والعصاة عن بريتي وخلقي وخيرتي. وأسكنهم في الهواء وفي أقطار الأرض، لا يجاورون نسل خلقي، وأجعل بين الجن وبين خلقي حجاباً. ولا يرى نسل خلقي الجن، ولا يؤانسونهم (١) ولا يخالطونهم ولا يجالسونهم (٣). فمن عصاني من نسل خلقي الذين أصطفيتهم لنفسي، أسكنتهم مساكن العصاة وأوردتهم مواردهم، ولا أبالي.

فقالت الملائكة: يا ربّنا! افعل ما شئت. والحديث طبويل أخذت منه موضع الحاجة.

وبإسناده (٤) إلى يحيى بن أبي العلاء الرازي، عن أبي عبدالله الله على حديث طويل، يقول فيه على إلى يحيى بن أبي العلاء الرازي، عن هذا البيت، كيف صار فريضة على الخلق أن يأتوه ؟

فردَ عليهم: «إنّي أعلم ما لا تعلمون».

فظنت الملائكة أنّ ذلك سخط من الله الله عليهم. فلاذوا بالعرش يطوفون به. فأمر الله الله الله عليهم ببيت من مرمر ، سقفه ياقوتة حمراء وأساطينه الزبرجد. يمدخله كل يموم

كذا في المصدر . والأصل و ر : معاصى .

٣. كذا في المصدر . وفي الأصل و روج : لا يجانسونهم .

٤. علل الشرائع ٤٠٢، ضمن حديث ٢. ٥. يوجد في المصدر.

٦. المصدر: جاعل في الارض.

سبعون ألف ملك، لا يخرجونه بعد ذلك، إلى يوم القيامة(١).

وبإسناده (٢) إلى عليّ بن حديد، عن ابن أبي عمير، عن بعض (٣) أصحابنا، عن أحدهما المؤلالة أنّه سئل عن ابتداء الطواف. فقال: إنّ الله تبارك وتعالى لما أراد خلق آدم الله قال للملائكة: « إنّي جاعل في الأرض خليفة ».

فقال ملكان من الملائكة : « أتجعل فيها من يفسد فيها ويسفك الدماء » ؟

فقالا للملائكة: ما حيلتنا؟ وما وجه توبتنا؟

فقالوا: ما نعرف لكما من التوبة ، إلَّا أن تلوذا<sup>(1)</sup> بالعرش.

قال: فلاذا بالعرش، حتى أنزل الله تظلق توبتهما، ورفعت الحجب فيما بينه وبينهما. وأحب الله تبارك وتعالى أن يعبد بتلك العباده. فخلق الله البيت في الأرض، وجعل على العباد الطواف حوله. وخلق البيت المعمور في السماء، يدخله كل يوم سبعون ألف ملك، لا يعودون إليه إلى يوم القيامة.

وبإسناده (٥) إلى أبي حمزة الشمالي، عن عليّ بن الحسين، قال: قلت لأبي عبدالله (١) عليه الله عبدالله (١) عليه : لم صار الطواف سبعة أشواط؟

قال: لأن الله تبارك و تعالى قال للملائكة: «إنّي جاعل في الأرض خليفة»، فردّوا على الله تبارك و تعالى وقالوا: «أتجعل فيها من يفسد فيها ويسفك الدماء»؟ قال الله: «إنّي أعلم ما لا تعلمون». وكان لا يحجبهم عن نوره، فحجبهم عن نوره سبعة آلاف عام. فلاذوا بالعرش سبعة آلاف سنة، فرحمهم و تاب عليهم. وجعل لهم البيت

٢. نفس المصدر ٤٠٣، ح ٣.

٤. كذا في المصدر وفي الأصل: تلوذوا... فلاذوا.

٦. ليس في المصدر .

١. المصدر : إلى يوم الوقت المعلوم.

٣. ليس في المصدر .

٥. نفس في المصدر ٤٠٦ ـ ٤٠٨، ح ١.

المعمور الذي في السماء الرابعة. فجعله (١) مثابة. ووضع البيت الحرام تحت البيت المعمور، فجعله مثابة للناس وأمناً. فصار الطواف سبعة أشواط واجباً على العباد، لكل ألف سنة شوطاً واحداً.

وفي عيون الأخبار (٢)، بإسناده إلى الحسين بن بشار ، عن أبي الحسن الرضا الله (٣). قال: سألته أيعلم الله الشيء الذي لم يكن أن لو كان ، كيف كان يكون؟

فلم يزل الله على علمه سابق الأشياء (٧) قديماً قبل أن يخلقها. فتبارك الله ربّنا. وتعالى علوّاً كبيراً. خلق الأشياء كما شاء (٨) وعلمه بهاسابق لهاكما شاء . كذلك ربّنا. لم يزل ربّاً عالماً سميعاً بصيراً.

وفي كتاب علل الشرايع (١): بإسناده إلى أبي خديجة ، عن أبي عبدالله على قال: سأل أبي على الشرايع وفي كتاب على السرايع وفي الملائكة ، حين ردّوا على الرب حيث غضب عليهم ، وكيف رضى عنهم ؟

فقال: إن الملائكة طافوا بالعرش سبع سنين(١٠). يـدعونه ويستغفرونه(١١).

٢. عيون الأخبار ١١٨/١، ح ٨.

١. المصدر : وجعله.

٣. المصدر : أبي الحسن علي بن موسى الرضا ﷺ .

٤. الجاثية / ٢٩.

٥. الأنعام / ٢٨.

٦. المصدر: أنَّه لو ردوهم.

٧. المصدر: سابقاً للاشياء.

٨. «كماشاء»، ليس في المصدر.

٩. علل الشرائع /٤٠٧، مقاطع من ح ٢.

١٠. يوجد في ر والمصدر .

١١. ليس في ج،

ويسألونه أن يرضي عنهم. فرضي عنهم بعد سبع [سنين](١).

فقال: صدقت. ومضي.

فقال أبي الله : هذا جبر ثيل الله أتاكم يعلمكم معالم دينكم. والحديث طويل، أخذت منه موضع الحاجة.

وفي مجمع البيان(٢): روي عن أبي عبدالله الله قال: إنّ الملائكة سألت الله تعالى أن يجعل الخليفة منهم. وقالوا: نحن نقدسك ونطيعك، ولا نعصيك كغيرنا.

قال: فلما أجيبوا بما ذكر في القرآن، علموا أنّهم تجاوزوا ما لهم. فلاذوا بالعرش استغفاراً. فأمر الله تعالى آدم بعد هبوطه أن يبني في الأرض بيتاً، يلوذ به المخطئون، كما لاذ بالعرش الملائكة المقربون. فقال الله تعالى للملائكة: إني أعرف بالمصلحة منكم. وهو معنى قوله: أعلم ما لا تعلمون ](٣).

﴿ وَعَلَمَ آدَمَ الْأَسْمَاءَ كُلُهَا ﴾: وذلك إمّا بخلق علم ضروري بها فيه ، أو إلقاء في روعه ، لا يفتقر إلى سابقة اصطلاح ليتسلسل .

و«التعليم»: جعل الشيء، عارفاً بشيء، من غير انـتساب حكـم إليـه، من العـلم المتعدى إلى مفعول واحد.

و«الإعلام»: جعل الشيء عالماً بنسبة بين الشيئين. من العلم المتعدي إلى مفعولين.

و « آدم »: إمّا من الأدمة - بنضم الهمزة - ؛ أي: السمرة ، والأدمة - بنفتحها - أي: الأسورة ، أو الأدمة الأدمة - بنفتحها - أي: الأسورة ، أو الأدم والأدمة - بالفتح - ؛ أي: الألفة ، أو أديم الأرض ، لما روي : أنّه خمرت طينته من جميع وجه الأرض ، وهو أديمها ، ولذلك يأتي بنوة أصنافاً (٤).

[وفي كتاب علل الشرائع(٥): بإسناده إلى محمّد الحلبي، عن أبي عبدالله على قال:

٢. مجمع البيان، ٧٥/١.

٤. انظر علل الشرائع ٢/١ - ١.

۱. يوجد في ر والمصدر .

٣. ما بين القوسين ليس في أ.

٥. نفس المصدر ١٤/١، ح ١.

إنَّما سمي آدم آدم، لأنّه خلق من أديم الأرض.

وبإسناده (١) إلى عبدالله بن يزيد بن سلام، أنّه سأل رسول الله عَلَيْظٌ فقال: أخبرني عن آدم لم سمّي آدم ؟

قال: لأنَّه من طين الأرض وأديمها].

ووزنه على هذه التقادير: أفعل، أو اسم أعجمي على فاعل، كآذر وعاذر وشالخ. فلا يكون مشتقاً مما ذكر؛ لأنّ اشتقاق الأعجمي من العربي غير معهود.

قيل<sup>(۱)</sup>: وهو أولى، والأول تعسف<sup>(۱)</sup>كاشتقاق ادريس من الدرس، ويعقوب من العقب، وابليس من الابلاس، وهو اليأس.

والاسم في اللغة: ما يكون علامة للشيء، يرفعه من مكمن الخفاء إلى منصة الظهور، من الألفاظ والصفات والأفعال. وفي العرف: اللفظ الموضوع لمعنى، مركباً أو مفرداً، فعلاً كان أو حرفاً، أو غيرهما. وفي الاصطلاح: يخص القسم الأخير. والأول والثاني متلازمان هنا.

فإنَّ العلم بالالفاظ من حيث الدلالة ، متوقف على العلم بالمعاني.

والمعنى: أنّه سبحانه، أراه الأجناس التي خلقها، وألقى في روعه أنّ هـذا، اسـمه فرس. وهذا، اسمه بعير. وهذا، اسمه كذا. وهذا، اسمه كذا. وعلّمه أحوالها وما يتعلق بها من المنافع الدينية والدنيوية.

والذي يدل على إرادة العموم، ما رواه الشيخ الطبرسي، عن الصادق طالع (٤) أنّه سئل عن هذه الآية. فقال: الأرضين والجبال والشعاب والأودية. ثمّ نظر إلى بساط تحته، فقال: وهذا البساط مما علّمه.

[وفي بصائر الدرجات(٥): أحمد بن محمّد ويعقوب بن يزيد، عن الحسن بن عليّ

۲. الكشاف ، ۱۲۵/۱.

١. نفس المصدر ٢/٧١، ح ٣٣.

۳. أ: تصف

<sup>2.</sup> مجمع البيان، ٧٦/١.

٥. بصائر الدرجات ٨٣، صدر حديث ١.

محمّد بن عيسى (٤) ، عن النضر بن سويد ، عن الحسين بن موسى ، عن الحسين بن ورسول الله عَلَيْنَ الله على حبة حبة ، والجوج ، وفحال ] فيه حبّ مختلط . فجعل رسول الله عَلَيْنَ الله على على حبة حبة ، ويسأله أي شيء هذا ؟ وجعل على يخبر .

فقال رسول الله عَلَيْهُ : أمّا إن جبر ثيل أخبر ني أنّ الله علَمك اسم كل شيء كما علم آدم الأسماء كلها.

وفي تفسير عليّ بن ابراهيم (٢٠)، قوله : « وعلم آدم الأسماء كلها » قال : أسماء الجبال والبحار والأودية والنبات والحيوان ](٢٠).

وأمّا ما رواه رئيس المحدثين، في كتاب كمال الدين وتمام النعمة (^)، بإسناده عن الصادق جعفر بن محمّد بليّظ: أنّ الله تبارك وتعالى علم آدم بليّظ أسماء حجج الله تعالى كلّها، ثمّ عرضهم وهم أرواح على الملائكة. فقال: أنبئوني بأسماء هؤلاء إن كنتم صادقين بأنكم أحقًاء (١) بالخلافة في الأرض، لتسبيحكم وتقديسكم، من آدم.

قالوا: سبحانك! لا علم لنا إلَّا ما علَّمتنا. إنك أنت العليم الحكيم.

قال الله تبارك وتعالى: يا آدم! أنبثهم بأسمائهم.

فلما أنبأهم بأسمائهم، وقفوا على عظيم منزلتهم، عند الله تعالى ذكره. فعلموا

١. المصدر: محمّد بن الحلبي.

٣ أن رسول الله عَلِيْتُولَيْهُ قال: » ليس في المصدر. والظاهر أنَّه سقط منه.

٣. يوجد في المصدر.

نفس المصدر ، ٤١٨.
 تفسير القمى ٤٥/١.

٥. يوجد في ر والمصدر وج.

ير ي. ٨. كمال الدين ١٣/١ ـ ١٤، مقدمة المصنف .

٧. ما بين القوسين: ليس في أ.

٩. المصدر: أحق.

أنّهم (١) أحقاء (٢) بأن يكونوا خلفاء الله في أرضه وحججه على بريته. ثمّ (٣) غيّبهم عن أبصارهم واستعبدهم بولايتهم ومحبتهم. وقال لهم: ألم (٤) أقل لكم إني أعـلم غـيب السموات والأرض؟ وأعلم ما تبدون وماكنتم تكتمون؟

فيدل على العموم - أيضاً -. فإنّ المعنى: علّم آدم على أسماء الأشياء؛ أي: صفاتهم المختصة بهم وصفات حججه صلوات الله عليهم - أيضاً - ليظهر أنّهم أحقاء بأن يكونوا خلفاء في أرضه. فإنّه لو لم يعلم أسماء الأشياء، لجاز عند عقولهم مساواة جميع ما سواهم في تلك الأسماء، فلا يظهر أحقية الحجج بالخلافة.

لا يقال: المراد أحقيتهم بالنسبة إلى الملائكة. وهو يظهر بتعليم أسمائهم، فقط.

قلنا: نعم. لكن أحقيتهم بالنسبة إلى سائر ما من نوعهم ، كأنّه معلوم للملائكة. والنزاع إنّما وقع في أحقيتهم بالنسبة إليهم. لكن يظهر من تنزيههم فيها بعد واطمئنانهم أنّه تعالى أظهر خاصية جميع الأشياء وأحوالها لهم وظهر لهم المزيّة. هكذا حقق المقام حتى تنفطن لما قاله العلامة السبزواري في الجمع بين الحديثين ، خصوصاً من أنّ الأخير لا ينافي العموم ؛ لأنه علي يمكن أن يقتضى في هذا الحديث على ما هو الأهم في هذا المقام ، وهو إراءتهم الأنبياء والأوصياء ، خصوصاً خاتم النبيين وسيّد الأولين والآخرين وأولاده المعصومين صلوات الله عليهم أجمعين .

وقرئ: وعلم آدم الأسماء ـعلى البناء للمفعول ـ.

﴿ ثُمَّ عُرَضَهُمْ عَلَى الْمَلاَتِكَةِ ﴾: وقرأ أبي: ثمّ عرضها. وقرأ ابن مسعود: ثمّ عرضهنّ. والضمير على الأول للمسميات: إمّا على الاستخدام. وهو أن يـذكر لفظ وأريـد معنى. وبضميره معنى آخر ، كقوله:

إذا نزلت السماء بأرض قوم رعسيناه وإن كسانوا غيضابا أريد بالسماء المطر، وبضميره النبت النابت به.

١. أَ: أُنَّهِ. ٢. المصدر: أحقَّ.

٣. ليس في ج. ٤. ليس في ج.

أو على حذف المضاف إليه، وإقامته مقامه فسي إفيادة تبعريف المنضاف؛ نبحو: «واشتعل الرأس شيباً»، ويكون من تغليب العقلاء الذكور على غيرهم.

وعلى الثاني والثالث ، للأسماء : إمّا على الاستخدام \_ أيضاً \_ . أو على حذف مضاف .
 والمعنى : عرض مسمّياتهن ، أو مسمّياتها .

﴿ فَقُالَ أَنْبِئُونِي بِأَسْمًاءِ هَٰؤُلاءِ ﴾: الإنباء: إخبار فيه إعلام.

فطلب العالم الإنباء بما يعلمه ، تحصيل للحاصل . وأمر الجاهل بالإنباء بما يجهله ، تكليف بما لا يطاق .

فالأمر هنا، ليس على حقيقته . بل لإظهار عجزهم من أمر الخلافة . فإنّ الجاهل بأحوال المستخلف عليهم، لا يتأتى منه ذلك .

﴿ إِنْ كُتْتُمْ صَادِقِينَ ﴾ ۞: فيما يلزم مقالتكم. وهي أتجعل فيها ـ إلى أخره ـ من دعوى استحقاقكم الخلافة.

والتصديق: متعلق بالإنشاء باعتبار لازمه.

والمعنى: إن كنتم صادقين في دعواكم استحقاق الخلافة، فأنبئوني بأسماء المستخلف عليهم وأحوالهم. فإنّ منصب الخلافة لا يتيسّر بدون ذلك.

﴿ قَالُوا سُبْحَانَكَ لَا عِلْمَ لَنَا إِلَّا مَا عَلَمْتَنَا ﴾: سبحان: مصدر، كغفران. ويندر انقطاعه عن الإضافة. ويمتنع حينئذ من الصرف. ويحكم عليه بأنّه علم الجنس التسبيح، قال: سبحان من علقمة الفاخر

وإذا أضيف، ينتصب بفعل مضمر؛ نحو: معاذ الله.

وتصدير الكلام به، لتنزيه الحق سبحانه عن منقصة ينبئ الكلام عنها، بالنسبة إلى غيره، كنفي العلم في الآية، والتوبة المنبئة عن الذنوب، في قول موسى الله : «سبحانك تبت إليك »(١)، ونسبة الظلم، في قول يونس الله : «سبحانك إني كنت من الظالمين »(١).

١. الأعراف /١٤٣.

وهو إمّا مصدر مضاف إلى المفعول، إن كان قائماً مقام فعل متعد؛ مثل: نسبحك. أو إلى الفاعل، إن كان قائم مقام فعل لازم؛ مثل: تنزهت.

والتقدير في قوله: «إلا ما علمتنا»، إمّا إلا علم ما علمتنا، أو بسبب ما علمتنا، إن كان «ما» موصولاً، أو بسبب تعليمك إيانا، إن كانت مصدرية. أو لا علم لنا إلا ما أعطيتناه، على أن يراد بالتعليم جزء معناه. فإنّ التعليم إعطاء العلم.

﴿ إِنَّكَ أَنْتَ الْعَلِيمُ ﴾ ۞: الذي لا يخفى عليك خافية.

الحكيم المحكم لمدعاته الذي لا يفعل إلّا ما فيه حكمة بالغة.

و « أنت » فصل ، أو تأكيد للكاف ،كما في مررت بك أنت ، وقد يجوز في المتبوع ما لا يجوز في التابع ؛ نحو : يا هذا الرجل . أو مبتدأ خبره ما بعده ، والجمله خبر أنّ .

قال العلامة السبزواري: يمكن أن يقال في بيان أنهم كيف يعلمون أن ما قرّره آدم وبيّنه لهم حق وصدق أنهم علموا بذلك لما شاهدوا تصديق الله إيّاه، أو خلق العلم الضروري فيهم عقيب تقريره، أو تصديق الملائكة الكروبيين إيّاه فيما ناله، أو حصول العلم عن المجموع بمجموع ما قاله وبينه على طريق التوزيع، فلمّا سمع الكلّ الكل صدقوه في الجميع لمطابقة علمهم وتصديق نظرائهم، أو علمهم نبوّته وبعثته على الجان وعلى أو لاده اللذين سيوجد من صلبه بإخبار الله تعالى إيّاهم، أو بظهور خوارق العادة على يده مقارناً لدعوى النبوّة.

وأقول: يحتمل أن يكون ذلك بإراء تهم عند ذلك في اللوح المحفوظ فيحصل لهم المطابقة مع ما فيه ليست حقيقية ولا مانعة الجمع وهو ظاهر العلم، فعلى هذا يلزم على العلامة إمّا إثبات قسم آخر للمنفصلة. أو إبطال منفصلته ؛ لأنّها ليست حقيقية ، ولا مانعة الجمع . وهو ظاهر . ولا مانعة الخلو ، لجواز ارتفاع جميع تلك الوجوه لماذكرنا. اللّهم إلّا أن يقال: أنّها ليست منفصلة . ولا يخفى ما فيه .

[وفي كتاب التوحيد(١): خطبة لعلى الله ويقول فيها: عجزت الملائكة على قربهم من كرسي كرامته وطول ولههم إليه وتعظيم جلال عزّه وقربهم من غيب ملكوته ، أن يعلموا من أمره إلا ما أعلمهم . وهم من ملكوت القدس بحيث هم ، ومن معرفته على ما فطرهم عليه ، أن قالوا: سبحانك لا علم لنا إلا ما علمتنا إنك أنت العليم الحكيم . فما ظنك أيّها السائل بمن هو هكذا؟ ](٢).

﴿ قَالَ يَا آدَم أَنْبِنْهُمْ بِأَسْمَائِهِمْ ﴾: للرد عليهم . والتنبيه على أنّ فيمن يستخلفه ، فضيلة العلم التي هي مناط استثهال الاستخلاف .

وقرئ بقلب الهمزة ياء، وبحذفها ـأيضاً ـ. والهاء مكسورة فيهما.

﴿ فَلَمَّا أَنْبَأَهُمْ بِأَسْمَاثِهِمْ قَالَ أَلَمْ أَقُلْ لَكُمْ ﴾: حيث قلت إنّى أعلم ما لا تعلمون.

﴿ إِنِّي أَعْلَمُ غَيْبَ السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾ : فإنّ ما لا تعلمون ، أعمّ من غيب السماوات والأرض. والقول بالعلم الأعم على وجه الشمول ، قول بالعلم بالأخص.

﴿ وَأَعْلَمُ مَا تُبَدُونَ وَمَا كُنْتُمْ تَكُنَّمُونَ ﴾ ۞: هذا \_ أيضاً \_من تتمة مقول القول. وإنّما يلزم القول به بالطريق الأولى ؛ لأنّه إذا علم ما لا يعلمون، فبالطريق الأولى يمعلم ما يعلمون.

والمراد بالأول أحوالهم الظاهرة. وبالثاني الباطنة.

أو، بالأول قولهم: أتجعل ـإلى آخره ـ. وبالثاني ما يلزمه من استبطانهم أنّهم أحقاء بالخلافة.

أو، بالأول ما أظهروا من الطاعة. وبالثاني ما أسرّ منهم إبليس من المعصية. وفي الآية دلالة:

على أنّ العلوم كلها من جهته تعالى ، والأمر كذلك ؛ لأنّها إمّا ضرورية فعلها الله ، أو نظرية أقام الأدلة عليها . فالعلم كله من عند الله .

١. التوحيد، ٥٠.

٢. ما بين القوسين ، ليس في أ.

وعلى شرف الإنسان، من حيث أنّه إنسان.

وعلى مزيّة العلم على العبادة.

وعلى أنَّه شرط في الخلافة.

وأنّه لا يكون الأسفل خليفة للأفضل. وإن كان له شرف التـقدم. وقـد قـال: «هـل يستوى الذين يعلمون والذين لا يعلمون »(١).

قال بعض الفضلاء: وتأويل الآية في بعض بطونها، أنّ الله سبحانه «علّم آدم»؛ أي: الأناسي الكاملين «أسماءه كلّها»، سواء كانت إلهية، أو كونية. فإنّ الحقيقة الانسانية الكمالية أحدية، جمع (٢) الحقائق المظهرية الكمالية، والأسماء الالهية الظاهرة فيها وبها. فإنّ الكل أسماء وتعينات وجوده. وتعليمهم إيّاه عبارة عن جعلهم عارفين بما في أنفسهم.

«ثمّ عرضهم»؛ أي: أوردهم في معرض المعارضة للملائكة. فقال لهم - أي: للملائكة -: «أنبثوني» من حيث ظهوري فيهم. فإنّ إنبائي من هذه الحيثية، إنباؤهم بأسماء هؤلاء الأناسي الكاملين؛ أي: بأسمائي المودعة فيهم، إلهية كانت أو كونية. وإنباءكم عنها، لا يتصور إلّا بتحققكم بها والظهور بأحكامها.

«قالوا: سبحانك لا علم لنا» بتلك الأسماء، «إلّا ما علمتنا» بإيداعه فينا. وجعلنا عارفين به. وذلك هنا لا يستوعب جميع تلك الأسماء. فكيف ننبئهم بها؟ «إنك أنت العليم» بما فينا وفيهم، «الحكيم» المجري علينا أحكامنا على ما يقتضيه علمك. وبهذا ظهر عدم استحقاق الملائكة للخلافة ؛ لأنّ من شرطها الإحاطة بأحوال المستخلف عليه.

ثمّ أقبل سبحانه على آدم لإظهار استحقاقه لها. «فقال يا آدم أنبئهم بأسمائهم» المودعة فيهم. فإنّه بعض ما أودعنا فيك. فعلمك بتفاصيل ما فيك، يستلزم العلم بما فيهم.

۱. الزمر / ۹.

«فلما أنبأهم بأسمائهم، قال لهم: ألم أقل لكم إني أعلم غيب السموات» الأسماء؛ أي: ما استجنّ فيها من الأحكام والآثار وغيب أرض الحقائق الإمكانية من الاستعدادات الغير الظاهرة، إلا بعد ظهور (١) أحكام الأسماء وآثارها فيها. «وأعلم ما تبدون» لاقتضاء استعدادكم إبدائها من تلك الأحكام والآثار. «وأعلم ما كنتم تكتمون» لعدم وفاء استعدادكم بإبدائه.

وإنّما قال أولاً: « أنبئوني » وثانياً: « أنبئهم » إشارة إلى صحة إسناد الأفعال وإيقاعها على كل من الظاهر والمظهر .

﴿ وَإِذْ قُلْنًا لِلْمَلَاثِكَةِ اسْجُدُوا لِآدَمَ ﴾: عطف على الظرف السابق، إن نصبته بمضمر. وإلّا عطف، مع ما يقدر عاملاً فيه، على الجملة المتقدمة، لبيان نعمة رابعة عامة لجميع الناس.

والمراد بالملائكة:كلهم.

وقيل: المراد، ما عدا الملائكة المهيمنين الذين منذ خلقوا هاموا في جمال الله وجلاله، ولا شعور لهم بوجود العالم، فكيف بوجود آدم؟ وبعد ذلك، إمّا مخصوصة بملائكة الأرضين، أو أعم.

قيل: وهذا القول، بعد الإنباء واظهار فضل آدم، على الملائكة.

والأظهر، أنّه أمرهم به قبل أن يسوى خلقه، لقوله تعالى: «فإذا سويته ونفخت فيه من روحي فقعوا له ساجدين »(٢)، امتحاناً لهم واظهاراً لفضله. ولما رويناه سابقاً من قول أميرالمؤمنين الله وكان ذلك من الله تقدمة في آدم، قبل أن يخلقه واحتجاجاً منه عليهم.

و «السجود»: الخضوع والتذلل، صورته الكاملة: وضع الجبهة على الأرض. وهو لله سبحانه على سبيل العبادة، ولغيره على وجه التكرمة.

والمسجود له، إمّا الله سبحانه، وآدم جعل قبلة، فاللام فيه كاللام في قوله حسّان: أليس أول مسن صلّى لقسبلتكم وأعرف الناس بالقرآن والسُّنن؟ أو سبباً لوجوبه، فاللام فيه كاللام في قوله: «أقم الصلوة لدلوك الشمس »(١). أو آدم، فاللام فيه كاللام في قوله: سجدت له.

﴿ فَسَجَدُوا ﴾ : قيل : الضمير راجع إلى المأمورين بالسجود، أعم من الملائكة والجن . فإنّ الجن كانوا - أيضاً - مأمورين ، لكنه استغنى بذكر الملائكة عن ذكرهم . فإنّه إذا علم أنّ الأكابر مأمورون بالتذلل لأحد والتوسل به ، علم - أيضاً - أنّ الأصاغر مأمورون به .

[وفي تفسير العياشي (٢): عن بدر بن خليل الأسدي ، عن رجل من أهل الشام ، قال : قال أميرالمؤمنين صلوات الله عليه : أول بقعة عبد الله عليها ، ظهر الكوفة . لمّا أمر الله الملائكة أن يسجدوا لآدم ، سجدوا على ظهر الكوفة ](٣).

﴿ إِلَّا اِبْلَيْسَ ﴾: اختلفوا في أنّه من الملائكة ، أو من الجن . والحق هو الثاني . يـدل عليه ما رواه عليّ بن ابراهيم (٤) ، قال : حدثني أبي ، عن ابن أبي عمير ، عن جميل ، عن أبي عبدالله عليه قال : سئل عما ندب الله الخلق (٥) إليه ، أدخل فيه الضلال ؟

قال: نعم. والكافرون دخلوا فيه، لأنّ الله تبارك و تعالى أمر الملائكة بالسجود لآدم، فدخل في أمره الملائكة وابليس، وإنّ (٢) ابليس كان مع الملائكة في السماء يعبد الله، وكانت الملائكة تظن أنّه معهم، ولم يكن منهم. فلما أمر الله الملائكة بالسجود لآدم، أخرج ما كان في قلب ابليس من الحسد. فعلم الملائكة عند ذلك أنّ ابليس لم يكن منهم (٧).

١. الإسراء ٧٨٠.

٣. مابين القوسين ، ليس في أ.

٥. ليس في أ.

٧، المصدر: مثلهم.

٢. تفسير العياشي ٣٤/١، ح ١٨.

٤. تفسير القمى ٣٥/١-٣٦.

٦. المصدر : فإنَّ من .

وما رواه الشيخ الطبرسي (٤)، عن رئيس المحدثين أبي جمعفر ابن بابويه الله في كتاب النبوة ، بإسناده عن ابن أبي عمير ، عن جميل بن دراج ، عن أبي عبدالله عليه قال : سألته عن ابليس ، أكان من الملائكة ، أو كان يلي شيئاً من أمر السماء ؟

قال: كان من الجن، وكان مع الملائكة. وكانت الملائكة ترى أنّـه منها. وكـان الله سبحانه يعلم أنّه ليس منها. فلما أمر بالسجود لآدم، كان منه الذي كان.

وما وقع في القرآن من قوله: «إلّا ابليس كان من الجن »(٥)، ومن قوله: «لا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون »(٦)، فنفي المعصية عنهم، نفياً عاماً.

وفي روضة الكافي (٧): أبو على الأشعري، عن محمّد بن عبدالجبار، عن عليّ بن حديد، عن جليّ بن حديد، عن جميل بن دراج، قال: سألت أبا عبدالله الله عليه عن ابليس، أكان من الملائكة، أم كان يلى شيئاً من أمر السماء؟

فقال: لم يكن من الملائكة ، ولم يكن يلي من أمر السماء ولاكرامة ، فأتيت الطيار فأخبرته بما سمعت ، فأنكره وقال: كيف لا يكون من الملائكة ؟ والله تظافي يقول: «وإذ قلنا للملائكة اسجدوا لآدم فسجدوا إلا ابليس ». فدخل عليه الطيار ، وسأله وأنا عنده . فقال له: جعلت فداك! أرأيت (^) قوله تظاف: «يا أيها الذين آمنوا »، في غير مكان من مخاطبة المؤمنين ؟ أيد خل في هذا المنافقون ؟

٤. مجمع البيان، ٨٢/١.

ف. ٢. المصدر: منهم.

١. كذا في المصدر. والأصل ور: وقع فكيف.

٣. المصدر: وكان.

٥. الكهف/٥٠.

٦. التحريم /٦.

۷. الکافی ۲۷۴/۸ ح ۴۱۳.

٨. المصدر: رأيت.

قال: نعم. يدخل في هذا المنافقون والضلال وكل من أقر بالدعوة الظاهرة.

وفي أصول الكافي(١٠): عليّ بن ابراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن جـميل، قال: كان الطيار يقول لي: ابليس ليس من الملائكة. وإنَّمَا أمرت الملائكة بالسجود لآدم، فقال ابليس: لا أسجد. فما لابليس ينعصي حين لم يستجد، وليس هنو من الملائكة.

قال: فدخلت أنا وهو على أبي عبدالله للطلخ .

قال: فأحسن والله في المسألة.

فقال: جعلت فداك! أرأيت ما ندب الله ١٤٠ إليه المؤمنين من قوله: «يا أيها الذيس آمنوا»؟ أدخل في ذلك المنافقون معهم؟

قال: نعم. والضلاّل وكل من أقر بالدعوة الظاهرة، وكان ابليس ممن أقبر بـالدعوة الظاهرة معهم!

وبإسناده(٢) إلى أبي عبدالله عليه قال: إن الملائكة كانوا يسحسبون أنَّ ابليس منهم. وكان في علم الله أنَّه ليس منهم. فاستخرج ما في نفسه بالحمية والغضب. فقال: خلقتني من نار ، وخلقته من طين.

الحسين بن محمّد (٣) ، عن معلى بن محمّد ، عمن أخبره ، عن عليّ بن جعفر ، قال : سمعت أبا الحسن على يقول: لما رأى رسول الله تَبَيُّكُ تيماً وعدياً وبني أمية يركبون منبره، أفظعه. فأنزل الله تبارك و تعالى قرآناً يتأسّى به: « وإذ قلنا للملائكة اسجدوا لآدم فسجدوا إلّا ابليس أبي». ثمّ أوحى إليه: يا محمّد! إني أمرت فلم أطع. فلا تجزع أنت إذا أمرت فلم تطع في وصيك!

وفي كتاب الاحتجاج(٤)، للطبرسي ﷺ : وروي عن موسى بن جعفر ﷺ عن أبيه، عن أبائه، عن الحسين بن على ﷺ قال: إن يهودياً من يهود الشام وأحبارهم، قال

١. أصول الكافي ٢/٢/٢، ح ١.

٣. نفس المصدر ٤٢٦/١، - ٧٣.

٢. نفس المصدر ٣٠٨/٢، ح ٦.

٤. الاحتجاج، ٢١٤/١.

لعليّ الله في كلام طويل: هذا آدم، أسجد الله له ملائكته، فهل فعل بمحمّد(١) شيئاً من هذا؟

فقال له علي طلخ : لقد كان كذلك، ولئن أسجد الله لآدم ملائكته، سجودهم لم يكن سجود طاعة [و](٢) أنهم عبدوا آدم من دون الله تكلّ ولكن اعترافاً لآدم ٣ بالفضيلة، ورحمة من الله له . ومحمّد على أعطي ما هو أفضل من هذا؛ إن الله كلّ صلّى عليه في جبروته والملائكة بأجمعها، وتعبد المؤمنون بالصلاة عليه، فهذه زيادة له يا يهودي! وفي عيون الأخبار (٤)، عن الرضا الله حديث طويل، وفيه: إن الله تبارك وتعالى خلق آدم وأو دعنا (٥) صلبه . وأمر الملائكة بالسجود له تعظيماً لنا وإكراماً وكان سجودهم لله تعالى عبودية ، ولآدم إكراماً وطاعة لكوننا في صلبه . فكيف لا نكون أفضل من الملائكة ؟ وقد سجدوا لآدم كلهم أجمعون .

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (١)، بإسناده إلى محمّد بن الفضل، عن أبي حمزة الثمالي، عن أبي حمزة الثمالي، عن أبي جعفر محمّد بن علي الباقر الليّظ حديث طويل، يقول فيه الله بعد أن ذكر وفاة آدم الله وهبة الله: حتى إذا بلغ الصلاة عليه، قال هبة الله: يا جبرئيل! تقدم، فصلّ على آدم.

فقال له جبر ثيل على الله الله الله أمرنا أن نسجد لأبيك في الجنة ، فليس لنا أن نؤمّ أحداً من ولده .

وفي كتاب علل الشرائع (٧): بإسناده إلى هشام بن سالم ، عن أبي عبدالله عليه قال: لما أسري برسول الله عليه الصلاة ، أذن جبرئيل وأقام الصلاة . فقال : يا محمّد! تقدم .

٢. يوجد في المصدر.

١. المصدر: لمحمّد.

٣. ليس في المصدر .

٤. عيون الأخبار ٢٦٣/١. والحديث عن الرضا، عن آبانه. عن رسول الله صلوات الله عليهم أجمعين.

٥. المصدر: فأودعنا.
 ٦. كمال الدين وتمام النعمة ، ٢١٤.

٧. علل الشوائع ٨، ح ٤.

فقال له رسول الله عَلَيْكُمْ : تقدم يا جبر ثيل!

فقال له: إنّا لا نتقدم على الآدميين، منذ أمرنا بالسجود لآدم.

وفي كتاب التوحيد (١): عن أبي جعفر للله حديث طويل، يقول في آخره: لعلك ترى أنّ الله إنّما خلق هذا العالم الواحد أو (٢) ترى أنّ الله لم يخلق بشراً غيركم ؟! بلى والله لقد خلق الله (٣) ألف ألف عالم وألف ألف آدم (٤)، أنت في آخر تلك العوالم وأولئك الآدميين.

وقد سبق في الفاتحة.

وفي كتاب معاني الأخبار (٥): باسناده إلى العبّاس بن هلال، عن أبي الحسن الرضا عليه أنّه ذكر أنّ اسم ابليس الحرث (١)، وإنّما قول الله كالله: يا ابليس! يا عاصي! وسمّى ابليس، لأنّه أبلس من رحمة الله كالله.

وفي كتاب الخصال (٧) ، عن أبي عبدالله عليه قال: الآباء ثلاثة: آدم ، ولد مؤمناً. والجان ، ولد كافراً ومؤمناً . وابليس ، ولد كافراً . وليس فيهم نتاج . و (١) إنّما يبيض ويفرخ . وولده ذكور ، ليس فيهم أناث ] (٩) .

﴿ أَبِيٰ وَاسْتَكْبَرَ وَكَانَ مِنَ الْكَافِرِ بِنَ ﴾ ۞: أي: امتنع أشدَ امتناع عن قبول ما أمر به، وتعظّم على آدم.

وكان في علم الله قبل ظهور هذا الامتناع والاستكبار ، من الكافرين المطرودين . فظهر آخراً ماكان أوّلاً .

[وفي أصول الكافي(١٠): بإسناده إلى موسى بن بكير (١١)، قال: سألت أبا الحسن عليه

١. التوحيد ٢٧٧، ذيل حديث ٢.

٣. ليس في ج.

٥. معاني الأخبار ، ١٣٨ ، ح ١.

٧. الخصال، ١٥٢/١.

٩. ما بين القوسين ليس في أ.

١١. الأصل و ر: بكر.

٢. المصدر: و.

٤. ليس في ج.

٦. المصدر:الحارث.

٨. ليس في ج.

١٠. أصول الكافي ٣٨٥/٢، ح ٦.

عن الكفر والشرك، أيهما أقدم؟

قال: فقال لي: ما عهدي بك تخاصم الناس؟

قلت: أمرني هشام بن سالم أن أسألك عن ذلك.

فقال لي: الكفر أقدم، وهو الجحود. قال الله ﷺ: «إلّا ابليس أبي واستكبر. وكان من الكافرين ».

وفي شرح الآيات الباهرة (١): ذكر في تفسير الحسن العسكري على : أن الحسين على قال لأصحابه بالطف: أولا أحد ثكم بأول أمرنا وأمركم ؟ معاشر أوليائنا ومحبينا والمبغضين لأعدائنا يسهل عليكم احتمال ما أنتم له معرضون.

قالوا: بلي، يا ابن رسول الله!

قال: إن الله لما خلق آدم وسوّاه، وعلّمه أسماء كل شيء، وعرضهم على الملائكة، جعل محمّداً وعلياً وفاطمة والحسن والحسين أشباحاً خمسة، في ظهر آدم. وكانت أنوارهم تضيء في الآفاق من السماوات والحجب والجنان والكرسي والعرش. ثم أمر الله الملائكة بالسجود لآدم تعظيماً له. وأنّه [قد] (٢) فضّله بأن جعله وعاء لتلك الأشباح التي قد عمّ أنوارها الآفاق. فسجدوا إلّا ابليس، أبى أن يتواضع لجلال عظمة الله، وأن يتواضع لأنوارنا أهل البيت، وقد تواضعت الملائكة كلها. فاستكبر و ترفّع، وكان بإبائه ذلك و تكبّره من الكافرين (٣).

وفي تفسير فرات بن ابراهيم الكوفي (٤)، قال: حدثني أبوالحسن أحمد بن صالح الهمداني، قال: حدثنا الحسن بن علي، عن (٥) زكريا بن صالح بن عاصم بن زفر البصري، قال: حدثنا زكريا بن يحيى التستري، قال: حدثنا أحمد بن قتيبة الهمداني، عن عبدالله المهلالية قال: إن الله تبارك و تعالى كان و لا شيء.

شرح الآيات الباهرة، 1.21.
 شرح الآيات الباهرة، 21/1.

٣. المصدر : بإبائه ذلك وتكبر وكان من الكافرين .

تفسير فرات، ٥٦.
 تفسير فرات، ٥٦.

فخلق خمسة من نور جلاله، ولكل واحد منهم اسماً من أسمائه المنزلة ؛ فهو الحميد وسمّى [نبيّه] محمّداً عَيِّلُهُ، وهو الأعلى وسمّى أميرالمؤمنين علياً على، وله الأسماء الحسنى، فاشتق منها حسناً وحسيناً، وهو فاطر فاشتق لفاطمة من أسمائه اسمأ(۱). فلما خلقهم جعلهم في الميثاق، فأقامهم (۲) عن يمين العرش. وخلق الملائكة من نور. فلما أن نظروا إليهم وعظموا أمرهم وميثاقهم (۳) وشأنهم ولقنوا التسبيح، فذلك قوله تعالى (۵): «وإنا لنحن الصافون، وإنا لنحن المسبّحون»(۱).

فلما خلق الله تعالى آدم صلوات الله وسلامه عليه نظر إليهم عن يمين العرش، فقال: يا ربّ! من هؤلاء؟

قال: يا آدم! هؤلاء صفوتي وخاصتي. خلقتهم من نور جلالي، وشققت لهم اسماً من أسمائي.

قال: يا ربّ! فبحقّك عليهم ، علّمني أسماءهم.

قال: يا آدم! فهم عندك أمانة سرّى من سرّي، لا يطّلع عليها(١٠) غيرك إلّا بإذني. قال: نعم، يا ربّ.

قال: يا آدم! أعطني على ذلك العهد فأخذ عليه العهد (٧).

ثمّ علمه أسماءهم، ثمّ عرضهم على الملائكة، ولم يكن علّمهم بأسمائهم.

فقال: أنبئوني بأسماء هؤلاء إن كنتم صادقين.

قالوا: سبحانك! لا علم لنا إلّا ما علمتنا، إنك أنت العليم الحكيم.

قال: يا آدم! أنبئهم بأسمائهم.

فلما أنبأهم بأسمائهم ، علمت الملائكة أنّه مستودع ، وأنّه مفضل (^) بالعلم .

٢. المصدر: فإنهم.

٤. ليس في ج.

٦. المصدر: عليه.

٨. النسخ: تفضل، والمثبت من المصدر.

١. المصدر: اسمأ من أسمائه.

٣. ليس في المصدر،

٥. الصافات / ١٦٥.

٧. المصدر: عهداً فأخذ عليه العهد.

وأمروا بالسجود إذكانت سجدتهم لآدم تفضيلاً له وعبادة لله إذكان ذلك يحقّ له. فأبى ابليس الفاسق عن أمر ربّه. فقال: ما منعك أن لا تسجد إذ أمرتك؟ قال: أنا خير منه.

قال: فقد فضّلته عليك، حيث أقر (١) بالفضل للخمسة الذين لم أجعل (٢) لك عليهم سلطاناً ولا من يشبههم. فذلك (٢) استثناء اللعين: «إلّا عبادك منهم المخلصين »(٤).

قال(٥): إنَّ عبادي ليس لك عليهم سلطان ، وهم الشيعة ](١).

﴿ وَقُلْنَا لِمَا آدَمُ اسْكُنْ أَنْتَ وَزَوْجُكَ الْجَنَّةَ وَكُلاْ مِنْهَا رَخَداً حَيْثُ شِنْتُما وَلا تَقْرَبُا خَذِهِ الشَّجَرَةَ فَتَكُونُا مِنَ الظُّالِمِينَ ﴾ ۞: رغداً: وصف للمصدر، أي: أكلارغداً واسعاً: و (٧١ فتكونا) جزم عطف على « تقربا) أو نصب، جواب للنهي (٩).

قيل (٩): الشجرة الحنطة . وقيل : الكرمة . وقيل : التينة .

وفي عيون الأخبار (١٠)، بإسناده إلى عبدالسلام بن صالح (١١) الهروي، قال: قلت للرضا الله ابن رسول الله أخبرني عن الشجرة التي أكل منها آدم وحواء ماكانت؟ فقد اختلف الناس فيها؛ فمنهم من يروي أنها الحنطة، ومنهم من يروي أنها العنب، ومنهم من يروى أنها العنب، ومنهم من يروى أنها العنب،

فقال عليه : كل ذلك حق.

قلت: فما معنى هذه الوجوه على اختلافها؟

فقال: يا أبا الصلت! إن شجرة الجنة تحمل أنواعاً، فكانت(١٢) شجرة الحنطة وفيها

٢. المصدر: لم يجعل.

٤. الحجر / ٤٠.

٦. مابين القوسين ليس في أ.

٨. العبارة الأخيرة ، ليست في أ.

١٠. عيون الأخبار ، ٣٠٦؛ معاني الأخبار ، ١٢٤.

١٢. الأصل ور: وكانت.

١. المصدر: أمر.

٣. المصدر : ولا على شيعتهم ، فبان لك .

٥. الحجر /٤٢.

٧. ليس في ج.

٩. أنوار التنزيل ٤٩/١، مجمع البيان ٨٥/١.

١١. ليس في ج.

عنب، و(١)ليست كشجرة الدنيا. وإن آدم لما أكرمه الله تعالى ذكره بإسجاد ملائكته له وبإدخاله الجنة، قال في نفسه: هل خلق الله بشراً أفضل مني؟ فعلم الله الله على ما وقع في نفسه، فناداه: ارفع رأسك يا آدم! وانظر الى ساق عرشى(١).

فنظر آدم إلى ساق العرش، فوجد عليه مكتوبا: لا إله إلّا الله. محمّد رسول الله ﷺ. عليّ بن أبي طالب الله أميرالمؤمنين. وزوجته فاطمة سيّدة نساء العالمين. والحسن والحسين سيّدا شباب أهل الجنة.

فقال أدم ﷺ : يا ربّ! من هؤلاء ؟

فقال (٣) رهم خير منك وهم خير منك ومن جميع خلقي. ولو لا هم ما خلقتك ولا خلقتك ولا خلقت الجنة والنار ولا السماء ولا الأرض. فإياك أن تنظر إليهم بعين الحسد، [فأخرجك عن جواري.

فنظر إليهم بعين الحسد ](1) و تمنّى منزلتهم. فتسلط عليه الشيطان حتّى أكل من الشجرة التي نُهي عنها، و تسلط على حواء لنظرها إلى فاطمة على (0) بعين الحسد، حتى أكلت من الشجرة، كما أكل آدم. فأخرجهما الله تعالى عن جنته، فأهبطهما من جواره إلى الأرض.

وفي مجمع البيان(٢): «ولا تقربا هذه الشجرة» أي: [لا] تأكلا منها. وهو المروي عن الصادق ﷺ. وقيل: هي شجرة الكافور \_يروى عن على ﷺ.

[وفي شرح الآيات الباهرة (٢٠): قال الإمام ﷺ : إن الله الله العن ابليس بإبائه ، وأكرم الملائكة بسجو دها لآدم وطاعتهم لله الله أمر آدم وحواء إلى الجنة . وقال : يا آدم! أسكن

١. ليس في ج.

٢. المصدر: إلى ساق العرش، فرفع آدم رأسه و « فرفع آدم رأسه ، يوجد أيضاً في أ.

٣. ليس في ج. ٤ مابين القوسين يوجد في المصدر.

٥. ليس في ج. ٦. مجمع البيان، ٨٥/١.

٧. شرح الأيات الباهرة، ٤٥/١؛ تفسير الإمام، ٢٢١.

أنت وزوجك الجنة، وكلا منها رغداً واسعاً حيث شئتما ببلا تعب. ولا تقربا هذه الشجرة، شجرة العلم؛ علم محمّد وآل محمّد الذي آثرهم الله به دون سائر خلقه، فإنّها (۱) لمحمّد وآل محمّد خاصة دون غيرهم. لا يتناول منها بأمر الله إلّاهم. ومنها كان يتناول النبي عَيَّالُهُ وعليّ وفاطمة والحسن والحسين صلوات الله عليهم بعد إطعامهم اليتيم والمسكين (۲) والأسير، حتى لم يحسّوا بعد بجوع (۳) ولا عطش ولا تعب، وهي شجرة تميزت (ع) بين أشجار الجنة، إنّ سائر أشجار الجنة كان كل نوع منها يحمل أنواعاً من الثمار والمأكول. وكانت هذه الشجرة وحدها تحمل (۵) البر والعنب والتين والعناب وسائر أنواع الثمار والفواكه والأطعمة، فلذلك (۲) اختلف الحاكون لذكر الشجرة؛ فقال بعضهم: برة. وقال آخرون: هي عنبة (۲) وقال آخرون: هي تينة. وقال أخرون: هي عنابة. قال الله: «ولا تقربا هذه الشجرة» تلتمسان بذلك درجة محمّد وآل محمّد في فضلهم، فإنّ الله خصهم بهذه الدرجة دون غيرهم. وهي الشجرة التي من محمّد في فضلهم، فإنّ الله عصهم بهذه الدرجة دون غيرهم. وهي الشجرة التي من يتناول (۸) منها بإذن الله، ألهم علم الأولين والآخرين بغير تعلم، ومن تناول منها بغير يتناول منها بغير وعصى ربه، «فتكونا من الظالمين» بمعصيتكما (۱) إذن الله، خاب من مراده، وعصى ربه، «فتكونا من الظالمين» بمعصيتكما والتماسكما درجة قد (۱۰) أو ثر بها غيركما، كما أردتما بغير حكم الله.

فقال: ما من عمل بعد معرفة الله تَهَاقُ ومعرفة رسول الله تَهَافُهُ أفضل من بغض الدنيا. وإن لذلك لشعباً كثيرة، وللمعاصى شعباً: فأول ما عصي الله به الكبر، وهمي معصية

٢. المصدر: المسكين واليتيم.

٤. المصدر: وهي شجرة ممتازة بميزات.

٨. كذا في ر والمصدر ونسخة المتن: يتناول.

١٠. ليس في ج.

١٢. المصدر: الزهري محمّد...

١. المصدر: وأنّها.

٣. المصدر: لم يشعروا الجوع.

٥. كذا في المصدر والأصل و ر: وجنسها يحمل. ٦. المصدر: ولذلك.

٧. العبارة الاخيرة، ليست في المصدر.

٩. المصدر: بمعصيتها.

١١. أصول الكافي ١٣٠/٢، ح ١١. وله تتمة.

ابليس حين أبى واستكبر وكان من الكافرين. ثم (١) الحرص، وهي معصية آدم وحوا حين قال الله فكالله لها له كالله من حيث شئتما، ولا تقربا هذه الشجرة فتكونا من الظالمين. فأخذا ما لا حاجة بهما إليه. فدخل ذلك على ذريتهما إلى يوم القيامة. وذلك أنّ أكثر ما يطلب ابن آدم ما لا حاجة به إليه.

عليّ بن ابراهيم (٢)، عن أبيه ، عن عليّ بن معبد ، عن واصل بن سليمان ، عن عبدالله ابن سنان ، عن أبي عبدالله على قال : سمعته يقول : أمر الله ولم يشأ ، وشاء ولم يأمر ، أمر ابليس أن يسجد لآدم ، وشاء أن لا يسجد ، ولو شاء لسجد . ونهى آدم عن أكل الشجرة ، وشاء أن يأكل منها ، ولو لم يشأ لم يأكل .

عليّ بن ابراهيم (٣) ، عن المختار بن محمّد الهمداني ، ومحمّد بن الحسن ، عن (٤) عبدالله بن الحسن العلوي ، جميعاً ، عن الفتح بن يزيد الجرجاني ، عن أبي الحسن العلل قال : إن لله إرادتين ومشيئتين : إرادة حتم وإرادة عزم ، ينهى وهو يشاء ، ويأمر وهو لا يشاء . أو ما رأيت أنّه نهى آدم وزوجته أن يأكلا من الشجرة وشاء ذلك ؟ ولو لم يشأ أن يأكلا لما غلبت مشيئتهما مشيئة الله . وأمر ابراهيم أن يذبح اسحاق ولم يشأ أن يذبحه . ولوشاء لما غلبت مشيئة ابراهيم مشيئة الله ](٥).

﴿ فَأَزَلُّهُمَا الشَّيْطَانُ عَنْهَا ﴾: أي: الشجرة، أي: بسببها.

﴿ فَأَخْرَجَهُمَا مِمًّا كَانًا فِيهِ ﴾ : من الجنة .

[في كتاب علل الشرائع (٢): حدثنا محمّد بن الحسن الله ، قال: حدثنا محمّد بن الحسن الصفار ، عن ابراهيم بن هاشم ، عن عثمان ، عن الحسن بن بشار ، عن أبي عبدالله الله قال: سألته عن جنة آدم .

١. المصدر: و. ٢. نفس المصدر ١٥٠/١ـ ١٥١، ح٣.

٣. نفس المصدر ١٥١/١، ح ٤. الاصل و ر:ين.

٥. ما بين القوسين ليس في أ. ويوجد فيه: «فتكونا» جزم عطف عملى «تـقربا»، أو نـصب جـواب النـهي.
 وهذه العبارة يورد في المتن ور، في أوائل تفسير الآية.

٦. علل الشرائع ٦٠٠، ٢ ٥٥.

فقال: جنة من جنان الدنيا يطلع (١) عليها الشمس والقمر، ولو كانت من جنان الخلد، ما خرج منها أبداً.

وفي الكافي (٢): عليّ بن ابراهيم، عن أبيه، عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر، عن الحسين بن ميسر، قال: سألت أبا عبدالله الله عن جنة آدم.

فقال: جنة من جنات (٣) الدنيا، يطلع (٤) فيها الشمس والقمر. ولو كانت من جنان الآخرة ما خرج منها أبداً.

وفي تفسير العياشي (\*): عن أبي بصير، قال: قال أبو عبدالله الله ال الولك كفر كفر بالله ، حيث خلق الله آدم ، كفر ابليس ، حيث ردّ على الله أمره . وأول الحسد حيث حسد ابن آدم أخماه . وأول الحسر صرص آدم ، حيث نهي عن الشجرة فأكمل منها . فأخرجه (٢) حرصه من الجنة ] (٧) .

﴿ فَقُلْنًا ﴾ : لأدم وحوا بالمشافهة ، ولذريتهما بالتبعية .

﴿ الْهَبِطُوا بَعْضُكُمْ لِيَغْضِ عَدُوٌّ ﴾ : متعادون (٨).

﴿ وَلَكُمْ فِي الْأَرْضِ مُسْتَقَرٌّ ﴾: أي: محل استقرار.

﴿ وَمَتَاعٌ ﴾: أي: تمتّع.

﴿ **إِلَىٰ حَبِنِ ﴾ ۞:** مجيء الموت، أو القيامة.

وفي تفسير عليّ بن ابراهيم (٩): قال: فهبط آدم على الصفا، وإنّما سميت الصفا؛ لأنّ صفوة الله هبط (١٠) عليها. ونزلت حواء على المروة، وإنّما سميت المروة؛ لأنّ المرأة نزلت عليها.

١. المصدر: تطلع.

٣. المصدر و: جنان.

٥. تفسير العياشي ٣٤/١، ح ١٧.

٧. ما بين القوسين ليس في أ.

٩. تفسير القمى، ٤٤/١.

۲. الکافی ۲٤٨/۳، ح ۲.

٤. المصدر: تطلع.

٦. الأصل و ر: فأخرج.

۸. أ، ر: تتعادون.

١٠. المصدر: نزل.

الجزء الأوّل / سورة البقرة

فبقى أدم أربعين صباحاً ساجداً يبكي على الجنة.

فنزل عليه جبرئيل ﷺ فقال: يا آدم! ألم يخلقك الله بيده، ونفخ فيك من روحـه، وأسجد لك ملائكته ؟

قال: بلي.

قال: وأمرك أن لا تأكل من الشجرة، فلم عصيته؟

قال: يا جبر نيل! إن ابليس حلف لي بالله أنّه لي ناصح، وما ظننت أنّ خلقاً خلقه(١) الله [أنّ ](٢) يحلف بالله كاذباً!

قال: وحدثني أبي، عن ابن أبي عمير، عن ابن مسكان، عن أبي عبدالله عليه قال: إن موسى الله سأل ربه أن يجمع بينه وبين آدم الله ، فجمع . فقال له موسى : يــا أبــة ! ألم يخلقك الله بيده، ونفخ فيك من روحه، وأسجد لك ملائكته، وأمرك أن لا تأكل من الشجرة؟ فلم عصيته؟

قال(٣): يا موسى! بكم وجدت خطيئتي، قبل خلقي في التوراة؟

قال: ثلاثين ألف سنة، [قبل أن خلق آدم ](4).

قال(٥): قال: فهو ذلك.

قال الصادق على : فحج آدم موسى على .

وفيه حديث طويل، عن الصادق الطلالة، وفي آخره: فقال الله لهما: اهبطوا بعضكم لبعض عدو ، ولكم في الأرض مستقر ومتاع إلى حين ، قال: إلى يوم القيامة.

وفي من لا يحضره الفقيه(٧): وروي عن الحسن بن عليّ بن أبي طالب عِلَيِّهِ أنّه قال: جاء نفر من اليهود إلى رسول الله عَلِيالهُ ، فسأله أعلمهم عن مسائل. فكان فيما سأله أنَّه

١. المصدر: بخلقه.

٣. المصدر : فقال .

أيس في المصدر .

٢. يوجد في المصدر.

٤. يوجد في المصدر.

٦. تفسير القمي، ٤٣/١.

٧. من لايحضره الفقيه ٧٥/١، ح ١٧٠.

قال له: لأي شيء فرض الله الله الله الله الله على أمتك بالنهار ثلاثين يوماً، وفرض الله على الأمم أكثر من ذلك؟

فقال النبي عَلَيْكُ : إن آدم الله لله لها أكل من الشجرة ، بقي في بطنه ثلاثين يوماً. ففرض الله على ذريته ثلاثين يوماً الجوع والعطش. والذي يأكلونه بالليل، تفضّل من الله كالله على دريته ثلاثين على آدم.

وفي نهج البلاغة (١): قال عليه بعد أن ذكره عليه : فأهبط بعد التوبة ليعمر أرضه بنسله ، ويقيم الحجة به على عباده .

وفيه -أيضاً -(٢): ثمّ أسكن الله سبحانه آدم داراً أرغد فيها عيشته (٣)، وأمن فيها محلّته، وحذّره ابليس وعداوته. فاغتره عدوّه نفاسة عليه بدار المقام ومرافقة (٤) الأبرار. فباع اليقين بشكه، والعزيمة بوهنه، واستبدل بالجذل وجلاً وبالاغرار ندماً. ثمّ بسط الله سبحانه له في توبته، ولقاه (٥) كلمة رحمته، ووعده الرد(٢) إلى جنته. فأهبطه (٧) إلى دار البلية وتناسل الذرية.

قال: وجدنا في كتاب على [بن أبي طالب ](1) على أن الله على أنه المبط آدم وزوجته حوا الله الله الأرض، كانت رجلاه بثنية الصفا ورأسه دون أفق السماء، وأنه شكا إلى الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على على الله على على الله على الله على الله على الله على على الله على على الله على الله على على الله على ا

١. نهجالبلاغة ١٣٣، ضمن خطبة ٩١.

٣. المصدر: عيشه.

٥. كذا في المصدر ، وفي الأصل و ر: لقيه .

٧. المصدر : وأهبطه.

٩. يوجد في المصدر.

٢. نفس المصدر ٤٣، ضمن خطبة ١.

٤. الاصل و ر : مرافقته.

٦. المصدر:المرد.

۸. الکافی ۲۳۳/۸، ح ۳۰۸.

ما يصيبه من حر الشمس، فاغمزه غمزة وصير طوله سبعين ذراعاً بذراعه. واغمز حوا غمزة، فصير طولها خمسة وثلاثين ذراعاً بذراعها.

وفي عيون الأخبار (1): بإسناده إلى الرضا للله قال: إن الله تعالى لما أهبط آدم للله من الجنة ، أهبطه (٢) على أبي قبيس ، وشكى (٣) إلى ربّه كالاالوحشة ، وأنّه لا يسمع ماكان يسمع في الجنة . فأهبط الله تعالى إليه (٤) ياقو تة حمراء ، فوضعها في موضع البيت . فكان يطوف بها آدم لله . وكان ضوؤها يبلغ موضع الأعلام [فعلمت الأعلام] (٥) على ضوئها ، فجعله الله حرماً .

وبإسناده (٢) إلى صفوان بن يحيى ، عن أبي الحسن الله مثله .

وعن أميرالمؤمنين الله حديث طويل (٧٠). وسأله عن أكرم واد على وجه الأرض؟ فقال: واد يقال له سرنديب، سقط (٨) فيه آدم من السماء.

وفي كتاب الخصال (٩): عن محمّد بن سهل البحراني، يرفعه إلى أبي عبدالله على الله على البحراني، يرفعه إلى أبي عبدالله على قال: البكاؤون خمسة: آدم ويعقوب ويوسف وفاطمة بنت محمّد وعليّ بن الحسين على أمّا آدم فبكى على الجنة حتى صار في خدّيه أمثال الأودية، الحديث.

عن أبي لبابة بن عبدالمنذر (١٠)، قال: قال رسول الله عَلَيْلِللهُ: يوم الجمعة سيّد الأيام؛ خلق الله فيه آدم، وأهبط الله فيه آدم إلى الأرض.

عن جعفر بن محمّد (۱۱)، عن آبائه، عن عليّ ﷺ (۱۲). قال: إنّماكان لبث آدم وحوا في الجنة حتى أهبطهما الله تعالى من في الجنة حتى أهبطهما الله تعالى من يومهما ذلك.

٢. المصدر: أهبط.

٤. كذا في المصدر. وفي الأصل و ر: عليه.

٦. نفس المصدر ٢٨٥/١، ح ٣٢.

٨. المصدر: فبنقط.

١٠. نفس المصدر ، ٣١٥/١.

١. عيون الأخبار ٢٨٤/١ ـ ٢٨٥، ح ٣١.

٣. كذا في المصدر . وفي الأصل و ر : وشكا .

٥. يوجد في المصدر.

٧. نفس المصدر ٢٤٤/١.

٩. الخصال ٢٧٢/١م ح ١٥.

١١. نفس المصدر ٣٩٦ـ٣٩٧، ح ١٠٣. وفيه : عن أبي جعفر محمّد بن علي.

١٢. المصدر: عن علي للنُّلِخ عن رسول الله عَيْنَالِلُهُ . ١٣. الأصل و ر: خرجا.

وفيه (٢): عن أبي عبدالله عليه قال: لما أهبط الله تعالى آدم من الجنة، أهبط معه مائة وعشرين قضيباً (٣) منها أربعون ما يؤكل داخلها وخارجها، وأربعون منها [ما] (٤) يؤكل داخلها ويرمى خارجها (٥)، وأربعون منها [ما] (١) يؤكل خارجها ويرمى داخلها (١). وغرارة فيها بذر كل شيء من النبات (٩).

وفي كتاب علل الشرائع (٩): بإسناده إلى عبدالحميد بن أبي الديلم، عن أبي عبدالله عليه الديلم، عن أبي عبدالله عليه المنه عليه المعلى المن عن المنه عن المنه عليه المنه عليه المنه عليه المنه عن المنه عن المنه المنه

وبإسناده (١٢)، إلى أبي خديجة، عن أبي عبدالله الله الله على إن آدم أُنــزل، فــنزل فــي الهند.

وبإسناده (١٣) إلى عليّ بن حسان الواسطي، عن بعض أصحابه، عن أبي عبدالله عليه قال: أهبط الله آدم من الجنة على الصفا، وحوا على المروة، وقد كان امتشطت في الجنة. فلما صارت في الأرض قالت: ما أرجو من المشط وأنا مسخوط عليًّ. فحلّت

١. نفس المصدر ٢٦٣، ذيل ح ١٤١، مع بعض التغيير في أوله.

٢. نفس المصدر ٦٠١، ح ٤. ٣. المصدر: عشرين ومائة قضيب.

٤. يوجد في المصدر:: بخارجها.

٦. المصدر: بداخلها.

٨. «من النبات »، ليس في المصدر. ٩. علل الشرائع ٤٣١ ـ ٤٣٢.

١٠. بعد هذه العبارة ، يوجد في المصدر : يقول الله تعالى : ١١ إن الله اصطفى آدم ونوحاً وآل ابراهيم وآل عمران على العالمين ».
 على العالمين ».

١٢. نفس المصدر ٤٠٧، قطعة من ح ٢. ١٣. نفس المصدر ٤٩١، ح ١.

مشطتها، فانتشر من مشطتها(١) العطر الذي كانت امتشطت به في الجنة. فطارت به الريح، فألقت أثره في الهند. فلذلك صار العطر بالهند.

وفي حديث أخر(٢): أنَّها حلَّت عقيصتها، فأرسل الله ﷺ على ماكان فيها من ذلك الطيب ريحاً، فهبت به في المشرق والمغرب.

أبي الله قال (٣): حدثنا على بن سليمان الرازي، قال: حدثنا محمّد بن الحسين، عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر ، عن أبي الحسن الرضا على قال: قالت: كيف كان أول الطيب ؟

قال: فقال لي: ما يقول من قبلكم فيه؟

قلت: يقولون: إنَّ آدم لما هبط إلى أرض الهند، فبكي على الجنة، سالت دمـوعه، فصارت عروقاً في الأرض، فصارت طيباً.

فقال: ليس كما يقولون. ولكن حواكانت تعلق(٤) قـرونها مـن أطـراف شـجرة(٥) الجنة ، فلما هبطت إلى الأرض وبليت بالمعصية ، رأت الحيض . فأمرت بالغسل ، فنقضت(^ قرونها. فبعث الله ﷺ ريحاً طارت به وحفظته . فذرت(٧ حيث شاء الله ﷺ. فَمِن ذلك الطيب (كان طيب الدنيا) (^).

وبإسناده إلى عمر بن علي، عن أبيه، عليّ بن أبي طالب عليٌّ : أن النبيّ عَيَّاتُهُ سئل مما خلق الله على الكلب؟

قال: خلقه من بزاق ابليس لعنه الله.

قيل: وكيف ذلك (٩) يا رسول الله؟

١. الأصل و ر: مشطها.

٣. نفس المصدر ٤٩٢، ح ٢.

٥. المصدر: شجر،

٧. المصدر: فذرته.

٩. المصدر: ذاك.

٢. نفس المصدر،

2. المصدر: تغلف.

٦. المصدر: فنفضت.

٨. ليس في المصدر.

قال: لمّا أهبط الله كلّ آدم وحوا إلى الأرض، أهبطهما كالفرخين المرتعشين. فعدا ابليس الملعون إلى السباع، وكانوا قبل آدم في الأرض. فقال لهم: إنّ طيرين قد وقعا من السماء، لم ير الراؤون أعظم منهما. تعالوا فكلوهما. فتعادت السباع معه، وجعل ابليس يحثّهم ويصيح ويعدهم بقرب المساحة. فوقع من فيه من عجلة كلامه بزاق، فخلق الله من ذلك البزاق كلبين ؛ أحدهما ذكر، والآخر أنثى. فقاما حول آدم وحوا؛ الكلبة بجدة، والكلب بالهند. فلم يتركوا السباع أن يتقربوهما. ومن ذلك اليوم (١) الكلب عدق السبع، والسبع عدق الكلب.

وبإسناده (۲) إلى زيد بن عليّ ، عن آبائه ، (عن عليّ) (۳) صلوات الله عليهم قال : قال رسول الله عليه الله عليه أمر آدم أن يهبط ، هبط آدم وزوجته ، وهبط ابليس ولا زوجة له ، وهبطت الحية ولا زوج لها . فكان أول من يلوط بنفسه ابليس لعنه الله . فكانت ذريته من نفسه . وكذلك الحية ، وكانت ذرية آدم من زوجته . فأخبرهما أنهما عدوّان لهما .

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (4): بإسناده إلى أبي الطفيل عامر بن واثلة ، عن علي الله حديث طويل ، يقول فيه الله لبعض اليهود ، وقد سأله عن مسائل: يا يهودي المنا أما أول حجر وضع على وجه الأرض ، فإنّ اليهود يزعمون أنّها صخرة بيت المقدس ، وكذبوا . ولكن الحجر الأسود الذي (٥) نزل به آدم الله معه من الجنة . وأمّا أول شمجرة نبت على وجه الأرض ، فإنّ اليهود يزعمون أنّها الزيتونة ، وكذبوا . ولكنها نخلة من العجوة ، نزل بها آدم الله معه من الجنة ، وبالفجل .

وبإسناده (١) إلى يحيى المدايني (٧)، عن أبي عبدالله على على الله مثله. إلا ذكر

٢. نفس المصدر ٥٤٧، ح ٢.

٤. كمال الدين وتمام النعمة ٢٩٥\_٢٩٦.

٦. نفس المصدر ٢٩٧\_٢٩٨.

١. ليس في ج.

٣. ليس في المصدر .

٥. ليس في المصدر .

٧. المصدر: ابراهيم بن يحيى المديني.

الفجل(١).

وبإسناده (٢) إلى الحكم بن مسكين الثقفي ، عن صالح [بن عقبة ](٣) ، عن جعفر بن محمّد ، عن عليّ ﷺ مثله . إلّا ذكر الفجل ـ أيضاً ـ .

وفي الكافي (٤)، بإسناده إلى مسمع، عن أبي عبدالله على قال: لما هبط آدم (٥) إلى الأرض، احتاج إلى الطعام والشراب، فشكى (٢) إلى جبرئيل.

فقال له جبر ئيل: يا آدم اكن حراثاً.

قال: فعلَّمني دعاء.

قال: قل: «اللّهم اكفني مؤنة الدنيا وكلّ هول دون الجنة. وألبسني العافية حتى تهنئني المعيشة ](٧).

﴿ فَتَلَقَىٰ آدَمُ مِنْ رَبِّهِ كَلِمَاتٍ فَتَابَ عَلَيْهِ إِنَّهُ هُوَ التَّوْابُ الرَّحبِمُ ﴾ (٥): والمراد بالكلمات، إمّا قوله: «ربّنا ظلمنا أنفسنا »(٨). الآية -أو قوله: سبحانك اللّهم وبحمدك، وتبارك اسمك، وتعالى حمدك (٩). لا إله إلّا أنت. ظلمت نفسي فاغفر لي، إنه لا يغفر الذنوب إلّا أنت.

والأصح، أنّ المراد قوله: اللهم بجاه محمّد وآله الطيبين، بجاه محمّد وعليّ وفاطمة والحسن والحسين والطيبين من آلهم، لمّا تفضّلت عليّ بقبول توبتي وغفران زلّتي وإعادتي من كراماتك إلى مرتبتي.

[وفي شرح الآيات الباهرة (١٠): في تفسير الإمام (الحسن) (١١) العسكري على ، قال: قال الله الله الله عليه أنه هو التواب الرحيم ، التواب (١٢):

٢. نفس المصدر ، ٣٠١.

٤. الكافي ٢٦٠/٥ ح ٤.

٦. المصدر: فشكى ذلك.

٨. الأعراف/٣٣.

١٠. شرح الآيات الباهرة، ٤٧/١؛ تفسير الإمام، ٣٢٥.

١٢. ليس في المصدر.

١. المصدر: الفحل.

٣. يوجد في المصدر.

٥. المصدر: بآدم.

٧. ما بين القوسين ليس في أ.

٩. أ: جدك.

١١. يوجد في المصدر.

القابل للتوبة(١)، الرحيم: بالتاثبين. فلما نزلت(٢) من آدم الخطينة، فاعتذر إلى ربّه على قال: يا ربّ! تُب عليّ واقبل معذرتي، وأعدني إلى مرتبتي، وارفع لديك درجتي. فلقد تبين نقص الخطيئة وزلتها (٣) بأعضائي وسائر بدني.

قال الله كلك: يا آدم! أما تذكر أمري إياك أن تبدعوني بمحمّد وآله الطبيبين عند شدائدك ودواهيك ، وفي النوازل تبهضك ؟(٤)

قال آدم: بلى ، يا ربّ! بلى (٥).

قال الله عَلَى: فهم محمّد وعلى وفاطمة والحسن والحسين صلوات الله عليهم خصوصاً ادعني أجبك إلى ملتمسك(٢)، وأزدك فوق مرادك.

فقال آدم: يا ربّ وإلهي! وقد بلغ عندك من محلهم أنَّك بالتوسّل بهم تقبل توبتي وتغفر خطيئتي، وأنا الذي أسجدت لي مـلائكتك وأسكـنته جـنتك وزوجـته أمـتك وأخدمته كرام ملائكتك.

قال: يا آدم! إنَّما أمرت الملائكة بتعظيمك بالسجود، إذ كنت وعاء لهـذه الأنـوار. ولوكنت سألتني بهم قبل خطيئتك أن أعصمك منها وأن أفطنك لدواعي عدوك ابليس حتى تحترز منها، لكنت قد فعلت ذلك. ولكن المعلوم في سابق علمي يجري موافقاً لعلمي ، فالأن [فيهم ]<sup>(٧)</sup> فادعني لأجيبك <sup>(٨)</sup>.

فعند ذلك قال أدم: اللَّهم (بجاه محمّد وآله الطيبين)(١) بجاه محمّد وعلى وفاطمة والحسن والحسين (والطيبين من)(١٠) آلهم، لمّا تفضلت (عـليَّ )(١١) بـقبول تـوبتي وغفران زلتي وإعادتي من كراماتك إلى مرتبتي.

١. المصدر: للتوبات.

٣. المصدر: زلها.

ليس في المصدر .

٧. يوجد في المصدر.

٩. ليس في المصدر.

١١. ليس في المصدر .

٢. المصدر: زالت.

٤. المصدر: التي تبغضك.

٦. الأصل و ر:إلى ملتمسك.

٨. الأصل و ر: لأجيبك.

١٠. ليس في المصدر.

فقال آدم: يا ربّ! لو بيّنتها لي.

فقال الله ﷺ: قد قبلت توبتك، وأقبلت برضواني عليك، وصرفت آلائي ونعمائي إليك، وأعدتك إلى مرتبتك من كراماتي، ووفرت نصيبك من رحماني.

فذلك قول الله على: « فتلقّى آدم من ربّه كلمات فتاب عليه إنّه هو التوّاب الرحيم ».

وقال عليّ بن الحسين المنظلا: حدثني أبي، عن أبيه، عن رسول الله عَلَيْلَا أنّه (١) قال: يا عباد الله الله عَلَيْلَا أنّه (١) قال والله عباد الله إن آدم لما رأى النور ساطعاً في (٦) صلبه، إذ كان الله قد نقل أشباحنا (٣) من ذروة العرش إلى ظهره، رأى النور ولم يتبيّن الأشباح. [فقال: يا ربّ! ما هذه الأنوار؟](٤).

قال() الله على: أنوار أشباح، نقلتهم من أشرف بقاع عرشي إلى ظهرك. ولذلك أمرت الملائكة بالسجود لك، إذكنت وعاء لتلك الأشباح.

فقال آدم: يا ربّ! لوبيّنتها لي (١).

فقال الله ﷺ: أنظر يا آدم إلى ذروة العرش.

(فنظر آدم ﷺ وواقع أشباحنا من ظهر آدم ﷺ إلى ذروة العرش)(٣). فانطبع فيه صور أنوار أشباحنا التي في ظهره،كما ينطبع وجه الانسان في المرآة الصافية. فـرأى أشباحنا فقال: ما هذه الأشباح يا ربّ؟!

قال الله كالى: يا آدم! هذه أشباح أفضل خلائقي وبريّاتي. هذا محمّد وأنا الحميد المحمود (٨) في أفعالي، شققت له اسماً من اسمي. وهذا علي وأنا العليّ العظيم، شققت له اسماً من اسمي. وهذه فاطمة وأنا فاطر السماوات والأرض، فاطم (٩) أعدائي من رحمتي يوم فصل قضائي، وفاطم (١٠) أوليائي عمّا يضرّهم ويشينهم. وشققت (١١)

٢. المصدر: من،

يوجد في المصدر.

٦. ليس في ج،

٨. كذا في المصدر ، والأصل و ر : الحمد والمحمود.

١٠. المصدر: أفاطم.

١. ليس في ج.

٣. المصدر:أرواحنا.

٥. الأصل و ر : وقال .

٧. ليس في المصدر.

٩. المصدر: أفاطم.

١١. المصدر: فشققت.

لها اسماً من (اسمي، وهذان) (١) الحسن والحسين وأنا المحسن المجمل، شقت اسمهما من اسمي. هؤلاء خيار خلقي وكرام (٢) بريّتي. بهم آخذ وبهم أعطي، وبهم أعاقب وبهم أثيب، فتوسّل بهم إليّ يا آدم! وإذا دهتك داهية، فاجعلهم إليّ شفعاءك، فإني (٣) آليت على نفسي قسماً حقاً، لا أخيب بهم آملاً ولا أردّ بهم سائلاً.

فلذلك حين نزلت(٤) منه الخطيئة ، دعا الله ١٤٠٠ [بهم ]٥٠٠. فتاب عليه وغفر له.

ويؤيده ما رواه الشيخ الطوسي ﷺ ٢٠ عن ٣٠ رجاله ، عن ابن عبّاس ، قال : لما خلق الله آدم ﷺ ونفخ فيه من روحه ، عطس . فألهمه الله أن قال : الحمد لله ربّ العالمين . فقال الله : يرحمك ربّك .

فلما أسجد له الملائكة ، تداخله العجب. فقال : يا ربّ ا خلقت خلقاً هو أحب إليك مني ؟

فلم يجب. فقال ثانية ، فلم يجب. فقال الثالثة ، فلم يجب.

ثمّ قال الله سبحانه : نعم ، ولو لا هم ما خلقتك .

فقال: يا ربّ! فأرنيهم.

فأوحى الله إلى ملائكة الحجب: ارفعوا الحجب.

فلما رفعت، فإذا بخمسة (٨) أشباح قدّام العرش.

فقال: ياربٌ!من هؤلاء؟

قال: يا آدم! هذا محمّد نبيي. وهذا عليّ ابن عمه ووصيه. وهـذه فـاطمة بـنت(١) نبيّي. وهذان(١٠) الحسن والحسين ابناهما وولدا نبيّي. ثمّ قال: يا آدم! هم ولدك.

١. المصدر: أسمائي. ٢. المصدر: أكرم.

٣. المصدر: وإني. ٤. المصدر: زالت.

٥. يوجد في المصدر.

٦. نفس المصدر /٤٧٨، اليقين في امرة أميرالمؤمنين /١٧٤.

٧. المصدر: في، ٨. المصدر: الخمسة.

٩. المصدر: ابنت، ١٠. المصدر: هذا،

ففرح [آدم](١) بذلك. فلما اقترف الخطيئة قال: يا ربّ! أسألك بمحمّد وعليّ وفاطمة والحسن والحسين، إلّا(٢) غفرت لي.

فغفر له. وهو قوله تعالى: «فتلقّى آدم من ربّه كلمات فتاب عليه إنّه هـو التـوّاب الرحيم».

ويؤيده (٣) ما رواه الشيخ محمّد ابن بابويه الله في أماليه ، عن (١) رجاله ، عن معمر بن راشد ، قال : سمعت أبا عبدالله الصادق الله يقول : أتى يهو دي النبي عَلَيْلُه ، قال : فقام بين يديه ، وجعل يحدّ النظر إليه!

فقال: يا يهو دي! ما حاجتك؟

قال: أنت أفضل أم موسى بـن عـمران النـبي الذي كـلَمه الله وأنـزل عـليه التـوراة والعصا، وفلق له البحر وظلّله(٥) الغمام؟

فقال له النبيّ عَلَيْهُ : إنّه يكره للعبد أن يزكّي نفسه. ولكن أقول: إن آدم لما أصاب الخطيئة ، كانت توبته : اللّهمّ إني أسألك بحقّ محمّد وآل محمّد إلّا ما (٢) غفرت لي. فغفرها الله له. وإنّ نوحاً لما ركب السفينة وخاف الغرق ، قال : اللّهمّ [إنسي ] (٢) أسألك بحقّ محمّد وآل محمّد ، لمّا نجّيتني من الغرق . فنجاه الله منه . وإن ابراهيم لما ألقي في النار ، قال : اللّهم إني أسألك بحقّ محمّد وآل محمّد ، لمّا نجّيتني منها . فجعلها عليه بردأ

٢. المصدر: إلَّا ما.

١. يوجد في المصدر.

٤. المصدر: من.

٣. المصدر: هو .

٦. المصدر: لما.

٥. المصدر: أظله.

٧. يوجد في المصدر .

وسلاماً. وإن موسى لما ألقي عصاه فأوجس(١) في نفسه خيفة ، قال : اللَّهمَ أسألك بحقّ محمّد وأل محمّد، لما أمّنتني (٢). فقال الله ﷺ: لا تخف ! إنّك أنت الأعلى.

يا يهودي! لو أدركني موسى، ثمّ لم يؤمن بي وبنبوّتي، ما نـفعه إيـمانه شـيئاً، ولا نفعته النبوة.

[يا يهودي]!(٣) ومن ذريتي المهدي. إذا خرج نزل عيسي بن مريم لنصرته ، وقدّمه وصلَّى خلفه.

وفي تفسير فرات بن ابراهيم الكوفي(٤)، قال: حدثنا محمّد بن القاسم بن عبيد، قال: حدثنا الحسن بن جعفر ، قال: حدثنا الحسين بن سواد ، قال: حدثنا محمّد بن عبدالله ، قال : حدثنا شجاع بن الوليد وأبو مليك(٥) السكوني ، قال : حدثنا سليمان بن مهران الأعمش، عن أبي صالح، عن ابن عبّاس على ، قال: قال رسول الله عَلَيْنَ : لما نزلت الخطيئة بآدم وأخرج من الجنة ، أتاه جبر ئيل ﷺ فقال : يا آدم ! ادع ربّك .

قال: يا(١) حبيبي، جبرئيل! ما أدعو؟

قال: قل « يا(٧) ربّ! أسألك بحقّ الخمسة الذين تخرجهم من صلبي [في]، آخرالزمان، إلا تبت على ورحمتني».

فقال له آدم: ياجبرئيل! (هم من)؟ (٨) سمُّهم لي.

قال: قل «اللَّهمّ إني أسألك بحقّ محمّد نبيّك، وبحقّ على وصبي نبيّك، وبحقّ فاطمة بنت نبيّك، وبحقُ الحسن والحسين سبطى نبيّك، إلّا تبت عليٌّ ، فارحمني ».

فدعا بهنّ آدم، فتاب الله عليه. وذلك قول الله تعالى : « فتلقّي آدم من ربّه كلمات فتاب عليه ١٠. وما من عبد مكروب يخلص النية ويدعو بهنّ، إلا استجاب الله له.

المصدر: وأوجس.

٣. يوجد في المصدر و ر .

٥. المصدر: أبو بدر.

٧. ليس في المصدر.

٢. كذا في المصدر ، والأصل و ر : انجيتني .

٤. تفسير فرات، ٥٧.

٦. ليس في المصدر.

٨. ليس في المصدر.

وفي روضة الكافي (١)، وفي رواية أخرى : و(٢) قوله كالله: «فتلقّي آدم من ربّه كلمات» قال : سأله بحقّ محمّد وعلى وفاطمة والحسن والحسين علي (٣).

والحديث طويل، أخذت منه موضع الحاجة.

فقالا: اللّهم إنّا نسألك بحقّ الأكرمين عليك؛ محمّد وعليّ وفاطمة والحسن والحسين والأئمّة، إلّا تبت علينا ورحمتنا.

فتاب الله عليهما ، إنّه هو التوّاب الرحيم .

٥. المصدر: فغفرها.

۱. الكافي ۳۰۵/۸ ذيل ح ٤٧٢. ٢٠ المصدر: في.

٣. المصدر: الحسن والحسين وفاطمة صلّى الله عليهم.

٤. الاحتجاج ٥٥٠٥٤/١.٥٥.

٧. المصدر: يرفعه،

٦. معاني الأخبار ١٢٥، ح ٢.

٩. كذا في المصدر . والأصل و ر : فضلت .

۸. نفس المصدر ، ۱۰۸ ـ ۱۱۰، ح ۱. ۱۰. يوجد في المصدر .

١١. في المصدر: فسلا.

وفي كتاب الخصال(١)، عن ابن عبّاس. قال: سألت النبيّ عَلَيْلَةُ عن الكلمات التي تلقّاها آدم من ربّه، فتاب عليه.

قال: سأله بحقّ محمّد وعليّ وفاطمة والحسن والحسين، إلّا تبت عبليّ. فـتاب علمه.

عن المفضل بن عمر (٢)، عن الصادق جعفر بن محمّد ﷺ قال: سألته عن قول الله تعالى: «وإذ ابتلى ابراهيم ربّه بكلمات» ما هذه الكلمات؟

قال: هي الكلمات التي تلقّاها آدم من ربّه، فتاب عليه. وهو أنّه قال: يا ربّ! أسألك بحقّ محمّد وعليّ وفاطمة والحسن والحسين، إلّا تبت عليّ. فتاب الله عليه، إنّه هـو التوّاب الرحيم.

وأمّا ما رواه العيّاشي في تفسيره (٣)، عن جابر، عن أبي جعفر اللهِ قال: قال رسول الله عَنَيْقُ : إنّ الله حين أهبط آدم إلى الأرض، أمره أن يحرث بيده، فيأكل من كدّه، بعد الجنة ونعيمها. فلبث يحارث (١) ويبكى على الجنة مائتي سنة. ثمّ إنّه سجد لله، فلم يرفع رأسه ثلاثة أيّام ولياليها. ثمّ قال: أي ربي ! ألم تخلقني ؟

فقال الله: و (٥) قد فعلت.

فقال: ألم تنفخ فيّ من روحك.

قال: قد فعلت .

قال: ألم تسكّني جنتك.

قال: قد فعلت.

قال: ألم تسبق لي رحمتك غضبك؟

قال الله: قد فعلت. فهل صبرت أو شكرت؟

٢. نفس المصدر ٣٠٤ـ٣٠٥، صدر ح ٨٤.

۱. الخصال ۲۷۰، ح ۸.

٤. المصدر: يجار.

٣. تفسير العياشي ٢١-٤١-٤١، ح ٢٤.

٥. ليس في ج.

قال آدم: لا إله إلّا أنت. سبحانك إني ظلمت نفسي. فاغفر لي إنك أنت الغفور الرحيم.

فرحم الله نداءه ، فتاب(١) عليه ، إنّه هو التوّاب الرحيم .

عن محمّد بن مسلم (٢) ، عن أبي جعفر طلا : قال [قال ] (٣) : الكلمات التي تلقّاهن آدم من ربّه ، فتاب عليه وهدى ؛ قال : سبحانك اللّهم وبحمدك ، إنّي عملت سوء وظلمت نفسي ، فاغفر لي إنك أنت الغفور الرحيم (٤) . اللّهم إنك (٥) لا إله إلّا أنت ، سبحانك وبحمدك . إني عملت سوء وظلمت نفسي ، فاغفر لي إنك أنت (خيرالغافرين . اللّهم إنّه لا إله إلّا أنت ، سبحانك وبحمدك إني علمت سوء وظلمت نفسي ، فاغفر لي إنك أنت (الرحيم . وانت ) (١) الغفور الرحيم .

وفي روضة الكافي (٣): عليّ بن ابراهيم ، عن أبيه ، عن ابن أبي عمير ، عن ابن ابراهيم صاحب الشعير ، عن كثير بن كلثمة (٨) ، عن أحدهما الملك في قبول الله كالله فتلقى آدم من ربّه كلمات » ، قال: لا إله إلّا أنت . سبحانك وبحمدك ، عملت سوء وظلمت نفسي ، فاغفر لي ، وأنت خير الغافرين . لا إله إلّا أنت . سبحانك اللّهم وبحمدك ، عملت سوء وظلمت نفسي ، فاغفر لي وارحمني وأنت أرحم الراحمين . لا إله إلّا أنت ، سبحانك اللّهم وبحمدك . عملت سوء وظلمت نفسي ، فتب عليّ إنك أنت التواب الرحيم .

فلا ينافي ما تـقدّم لإمكـان الجـمع ، وكـون تـلك الكـلمات للـتحميد والتـمجيد والاعتراف ، والكلمات السابقة لإيجاب المغفرة واستحقاق المثوبة .

٢. نفس المصدر ٢١/١، ح ٢٥.

٤. المصدر : إنك أنت خير الغافرين .

٦. ليس في المصدر . وفي عبارات المتن تكرار .

المصدر: فرحمه الله بذلك و تاب.

٣. يوجد في المصدر.

٥. المصدر: أنّه،

۷. الكافي ۳۰٤/۸، ح ۲۷۲.

٨. كذا في المصدر وهو الصواب. والأصل و ر :كثر بن كلمة.

وفي كتاب علل الشرايع (٥): بإسناده إلى فرات بن أحنف، عن أبي جعفر الباقر عليه قال: لو لا أنّ آدم أذنب، ما أذنب مؤمن أبداً. ولو لا أن الله تظلق تاب على مذنب أبداً.

وبإسناده (٢) إلى الحسن بن عبدالله ، عن آبائه ، عن جدّه الحسن بن عليّ بن أبي طالب عليه عن النبيّ عَلَيْهُ حديث طويل ، يقول فيه عَلَيْهُ وقد سأله بعض اليهود عن مسائل : وأمّا صلاة العصر فهي الساعة التي أكل آدم فيها من الشجرة ، فأخرجه الله من الجنة . فأمر الله عَلَى ذريته بهذه الصلاة إلى يوم القيامة . واختارها لأمتي . فهي من أحب الصلوات إلى الله عَلَى وأوصاني أن أحفظها من بين الصلوات ، وأمّا صلاة المغرب فهي

٢. ليس في المصدر.

المصدر: في.

٦. نفس المصدر ٣٣٨، قطع من ح ١.

١. الخصال ٤٨١ ـ ٤٨٣، ضمن ح ٥٥.

٣. المصدر : فقل .

٥. علل الشرائع ٨٤، ح ١.

الساعة التي تاب الله على أدم وكان بين ما أكل من الشجرة وبين ما تاب الله عليه ثلاثمانة سنة من أيام الدنيا. وفي أيّام الآخرة، يوم كألف سنة ما بين العصر والعشاء. فصلى آدم ثلاث ركعات: ركعة لخطيئته، وركبعة لخطيئة حوا(١)، وركبعة لتوبته. فافترض الله ﷺ هذه الثلاث ركعات على أمّتي. وهي الساعة التي يستجاب فيها الدعاء، فوعدني ربّي ﷺ أن يستجيب لمن دعاه فيها.

وبإسناده(٢) إلى عبدالحميد بن أبي الديلم ، عن أبي عبدالله عليه قال: إن الله تبارك و تعالى لما أراد أن يتوب على آدم الله أرسل إليه جبر نيل. فقال له: السلام عليك يا آدم! الصابر على بليّته ، التائب عن خطيئته . إنّ الله تبارك و تعالى بعثني إليك لأعلّمك المناسك التي يريد أن يتوب عليك بها.

وأخذ جبرئيل بيده ، وانطلق به حتّى أتى به ٣٠ البيت . فنزلت عليه غمامة من السماء. فقال له جبر ثيل: خط برجلك حيث أظلّت (٤) هذا الغمام.

ثمّ انطلق به حتّى أتى به إلى (٥) مني . فأراه موضع مسجد مني ، فخطه و خط المسجد الحرام بعد ما خط مكان البيت. ثمّ انطلق به(١٠) إلى عرفات، فأقامه على عرفة، وقال له: إذا غربت الشمس، فاعترف بذنبك سبع مرات.

ففعل ذلك أدم. ولذلك سمى عرفة (٧٠؛ لأنَّ أدم ﷺ اعترف عليه بذنبه فجعل ذلك سنّة في ولده ، يعترفون بذنوبهم ،كما اعترف أبوهم . ويسألون الله عَلَاالتوبة ،كما سألها أبوهم [آدم]ﷺ<sup>(٨)</sup>.

ثمّ أمره جبرئيل الله فأفاض من عرفات، فمرّ على الجبال السبعة، فأمره أن يكبّر على كل جبل أربع تكبيرات. ففعل ذلك آدم. ثمّ انتهى به إلى جمع ثلث الليل. فجمع

١. ليس في ج.

٣. ليس في المصدر.

٥. ليس في المصدر. ٦. ليس في ج.

٧. النسخ: المعرف. والمصدر: العرفة.

٢. نفس المصدر ٢٠٠٤، ح١٠

٤. المصدر: أظلك.

٨. يوجد في ر والمصدر .

فيها بين صلاة المغرب وبين صلاة العشاء، فلذلك سمي جمعاً؛ لأنّ آدم جمع فيها بين الصلاتين. فهو وقت (١) العتمة [في ] (٢) تلك الليلة، ثلث الليل، في ذلك الموضع. ثمّ أمره أن ينبطح في بطحاء جمع، فانبطح حتّى انفجر الصبح. ثمّ أمره أن يسمعد على الجبل، جبل جمع، وأمره إذا طلعت الشمس أن يعترف بذنبه سبع مرات. ويسأل الله فكال التوبة والمغفرة سبع مرّات. ففعل ذلك آدم كما أمره جبرئيل.

وإنّما جعل اعترافين، ليكون سنّة في ولده، فمن لم يدرك عرفات وأدرك جمعاً فقد وفي بحجّه.

فأفاض آدم من جمع إلى منى، فبلغ منى أضحى. فأمره أن يصلي ركعتين في مسجد منى . ثمّ أمره أن يقرّب إلى الله الله الله الله عليه . ثمّ أمره أن يقرّب إلى الله الله الله الله عليه . ويعلم أنّ الله قد تاب عليه . ويكون سنة في ولده القربان . فقرّب آدم عليه قرباناً ، فقبل الله منه قربانه ، وأرسل الله الله الرأ من السماء ، فقبضت قربان آدم .

فقال له جبرئيل: إنّ الله تبارك و تعالى قد أحسن إليك إذ علّمك المناسك التي تاب عليك بها، وقبل قربانك. فاحلق رأسك تواضعاً لله ﷺ إذ قبل قربانك.

فحلق آدم رأسه تواضعاً لله تبارك و تعالى. ثمّ أخذ جبرئيل بيد آدم، فانطلق به إلى البيت. فعرض له ابليس عند [الجمرة ](٣)العقبة.

فقال له: يا آدم! أين تريد؟

قال جبر ثيل: [يا أدم](٤) ارمه بسبع حصيات، وكبّر مع كل حصاة تكبيرة.

ففعل ذلك آدم كما أمره جبر ئيل. فذهب ابليس، ثمّ أخذ [جبر ثيل ](°) بيده في اليوم الثاني، فانطلق به إلى الجمرة الأولى، فعرض له ابليس.

فقال له [جبرئيل] المن المه بسبع حصيات، وكبّر مع كل حصاة تكبيرة.

١. المصدر: فوقت. ٢. يوجد في المصدر.

٣. يوجد في المصدر.

٥. يوجد في المصدر. ٦. يوجد في المصدر.

ففعل ذلك آدم. فذهب ابليس، ثمّ عرض له عند الجمرة الثانية.

فقال له(١): يا آدم! أين تريد؟

فقال له جبرئيل: ارمه بسبع حصيات، وكبّر مع كل حصاة تكبيرة (٢).

ففعل ذلك آدم. فذهب ابليس، ثمّ عرض له عند الجمرة الثالثة.

فقال له: يا آدم! أين تريد؟

فقال له جبرئيل: ارمه بسبع حصيات، وكبر مع كل حصاة تكبيرة.

ففعل ذلك آدم. فذهب ابليس، ثمّ فعل ذلك [به ](٣) في اليوم الثالث والرابع، فذهب ابليس.

فقال له جبر ثيل الله : إنَّك لن تراه بعد مقامك هذا أبداً.

ثمّ انطلق به إلى البيت، فأمره أن يطوف بالبيت سبع مرات. ففعل ذلك آدم.

فقال له جبرئيل: إن الله تبارك وتعالى قـد غـفر لك، وقـبل تـوبتك، وحـلُت لك زوجتك.

وبإسناده (٤) إلى أبي خديجة ، عن أبي عبدالله الله الله الله الذي عبدالله الله رحل و (٥) قال: حدثني عن رضا الرب عن آدم الله . فقال: إن آدم أنزل ، فنزل في الهند . وسأل ربّه الله هذا البيت . فأمره أن يأتيه فيطوف به أسبوعاً ، ويأتي منى وعرفات ، فيقضى مناسكه كلها . فجاء من الهند ، وكان موضع قدميه حيث يطأ عليه عمران ، وما بين القدم إلى القدم صحارى ليس فيها شيء . ثمّ جاء إلى البيت ، فطاف أسبوعاً ، وأتى مناسكه فقضاها كما أمره الله . فقبل الله منه التوبة وغفر له .

قال: فجعل طواف آدم الله لله لما طافت الملائكة بالعرش سبع سنين. فقال جبرئيل الله : هنيئاً لك يا آدم! لقد غفر لك، لقد طفت بهذا البيت قبلك بثلاثة آلاف سنة.

٢. ليس في المصدر.

٤. نفس المصدر ٤٠٧، ضمن ح ٢.

١. ليس في ج.

٣. يوجد في المصدر.

٥. ليس في ج.

فقال آدم على : يا ربّ ! اغفر لي ولذريتي من بعدي.

فقال: نعم، من آمن بي وبرسلي. فقال: صدقت ومضي.

فقال أبي ﷺ : هذا جبر ثيل ﷺ أتاكم يعلمكم معالم دينكم .

والحديث طويل، أخذت منه موضع الحاجة.

وفي عيون الأخبار (١): حدثنا تميم بن عبدالله بن تميم القرشي الله ، قال: حدثني أبي ، عن حمدان بن سليمان النيسابوري ، عن عليّ بن محمّد بن الجهم ، قال: حضرت مجلس المأمون وعنده الرضا عليّ بن موسى الله . فقال له المأمون: يا ابن رسول الله! أليس من قولك أنّ الأنبياء معصومون؟

قال: بلى.

قال: فما معنى قول الله تعالى(٢): « وعصى آدم ربّه فغوى »؟

فقال على : إن الله تبارك وتعالى قال لآدم: «اسكن أنت وزوجك الجنة وكلا منها رغداً حيث شئتما ولا تقربا هذه الشجرة »، وأشار لهما إلى شجرة الحنطة . «فتكونا من الظالمين ». ولم يقل لهما: [و] (٣ لا تأكلامن هذه الشجرة ، ولا مماكان من جنسها . فلم يقربا تلك الشجرة . [ولم يأكلا منها] (٤) وإنّما أكلا من غيرها ، لما أن وسوس الشيطان إليهما . وقال : ما نهاكما ربّكما عن هذه الشجرة ، وإنّما نهاكما (٥) أن تقربا غيرها ، ولم ينهكما عن الأكل منها ، إلّا أن تكونا ملكين ، أو تكونا من الخالدين . وقاسمهما إنّي ينهكما عن الأكل منها ، إلّا أن تكونا ملكين ، أو تكونا من الخالدين . وقاسمهما إنّي لكما من (١) الناصحين . ولم يكن آدم وحوا شاهدا قبل ذلك من يحلف بالله كاذباً «فدليهما بغرور» فأكلا منها ثقة بيمينه بالله ، وكان ذلك من آدم ، قبل النبوة ، ولم يكن ذلك بذنب كبير استحق به دخول النار . وإنّما كان من الصغائر الموهوبة التي تجوز على الأنبياء قبل نزول الوحي عليهم . فلمّا اجتباه الله تعالى وجعله نبياً ، كان معصوماً

۲. طه/۱۲۱.

٤. يوجد في المصدر.

٦. المصدر: لمن،

١. عيون الأخبار ١٩٥\_١٩٦، صدرح ١.

٣. يوجد في المصدر .

٥. المصدر: ينهيكما.

لا يذنب صغيرة ولاكبيرة. قال الله ﷺ: « وعصى أدم ربه فغوى ، ثمّ اجتباه ربّه فـتاب عليه وهدي »(١). وقال كلُّك: «إنَّ الله اصطفى آدم ونوحاً وآل ابراهيم وآل عمران عملي العالمين »<sup>(۴)</sup>.

> عن على ﷺ حديث طويل(٣). وفيه: وسأله وكم كان عمر أدم ﷺ؟ قال: تسعمائة وثلاثون سنة(<sup>1)</sup>.

وفي كمال الدين وتمام النعمة (٥)، بإسناده إلى محمّد بن جعفر ، عن أبيه، عن جدّه، عن رسول الله تَلِيَّلِهُ قال عاش أبو البشر آدم ﷺ تسعمائة (١) و ثلاثين سنة ](٧).

﴿ قُلْنَا اهْبِطُوا مِنْهَا جَمِيعاً فَإِمَّا يَأْتِيَنَّكُمْ مِنِّى هَلَىً فَمَنْ تَبِعَ هَذَايَ فَلا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ ۞: وقرئ: «فمن تبع هدي » على لغة هذيل، «فلا خوف » بالفتح.

وفي تفسير العياشي (^): عن جابر ، قال: سألت أبا جعفر عليه عن تفسير هذه الآية في باطن القرآن: «فإمّا يأتينّكم مني هدي فمن تبع هداي فلا خوف عليهم ولا هم يحزنون».

قال: تفسيرها: عليَّ الهدى. قال الله فيه: فمن تبع هداي ـ الآية ـ.

﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بِآيَاتِنَا أُولَٰئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فَيِهَا خَالِدُونَ ﴾ ۞ ﴿ يَا بَنَى **إسْرَاثِيلَ ﴾:** يعني أولاد يعقوب.

واسرائيل في الأصل: صفوة الله، أو عبدالله. سمّى به يعقوب للمدح.

وفي كتاب علل الشرائع (٩): بإسناده إلى جعفر بن محمّد بن عمارة، عن أبيه، عن أبي عبدالله للظِّ حديث طويل، يقول فيه للطِّلا: ويعقوب هو اسرائيل، ومعنى اسرائيل:

۲. آل عمران / ۳۳.

١. طه ١٢١٧.

٣. نفس المصدر ٢٤٢/١.

المصدر: فقال تسعمائة سنة وثلاثون سنة.

٥. كمال الدين وتمام النعمة ٥٢٣، قطعة من ح ٣.

٧. ما بين القوسين ليس في أ.

٩. علل الشرائع ٤٣/١، ح ١.

٦. كذا في المصدر . وفي الأصل و ر : سبعمائة . ٨. تفسير العياشي ٤١/١، ح ٢٩.

عبدالله؛ لأنَّ أسرا هو عبد(١)، وايل هو الله ﷺ.

وروي في خبر آخر (٢): أنّ أسرا هو القوة، وأيل هو الله ﷺ. فمعنى اسرائـيل: قــوّة الله ﷺ.

وفي عيون الأخبار (٣): بإسناده إلى أميرالمؤمنين عليه حديث طويل، وفيه: وسأله عن ستّة من الأنبياء لهم اسمان.

[فقال: يوشع بن نون وهو ذو الكفل، ويعقوب وهو اسرائيل](٤).

﴿ اذْكُرُوا نِعْمَتِيَ الَّتِي أَنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ ﴾ : من الإنجاء من فرعون ، مثلاً.

﴿ وَأُولُوا بِعَهْدِي ﴾: من الإيمان بي والطاعة لي.

﴿ أُوفِ بِعَهْدِكُمْ ﴾: من حسن الثواب على حسناتكم .

﴿ وَإِيُّايَ فَارْ مَبُونَ ﴾ ۞: فلا تنقضوا عهدي.

[وفي كتاب معاني الأخبار (٥): بإسناده إلى ابن عبّاس، قال: قال رسول الله على انزّل (٢) الله على «وأوفوا بعهدي أوف بعهدكم» والله لقد خرج آدم من الدنيا وقد عاهد قومه على الوفاء لولده شيث، فما وفي له. ولقد خرج نوح من الدنيا وعاهد قومه على الوفاء لوصيه سام، فما وفت أمّته له. ولقد خرج ابراهيم من الدنيا وعاهد قومه على الوفاء لوصيه اسماعيل، فما وفت أمّته. ولقد خرج موسى من الدنيا وعاهد قومه على الوفاء لوصيه يوشع بن نون، فما وفت أمّته. ولقد رفع عيسى بن مريم إلى السماء وقد الوفاء لوصيه يوشع بن نون، فما وفت أمّته. ولقد رفع عيسى بن مريم إلى السماء وقد عاهد قومه على الوفاء لوصيه شمعون بن حمون الصفا، فما وفت أمّته. وإني مفارقكم عن قريب وخارج من بين أظهركم، ولقد عهدت إلى أمتي في عهد عليّ بن أبي طالب، عن قريب وخارج من بين أظهركم، ولقد عهدت إلى أمتي في عهد عليّ بن أبي طالب، وإنّها لراكبة سنن من قبلها من الأمم، في مخالفة وصيبي وعصيانه. ألا وإني مجدّد

١. ليس في ج.

٣. عيون الأخبار ١٩٢/١، ح ١.

٥. معاني الأخبار ٣٧٢\_٣٧٣، ح ١.

٧. ليس في ج.

٢. تفس المصدر ، ح ٢.

٤. مابين القوسين ليس في أ.

٦. روالمصدر: أنول.

عليكم عهدي في علي، فمن نكث فإنّما ينكث على نفسه، ومن أوفى بما عاهد عليه الله، فسيؤتيه أجراً عظيماً.

أيها الناس إن علياً إمامكم وخليفتي من بعدي عليكم. وهو وصيي ووزيري وأخي وناصري وزوج ابنتي وأبو ولدي وصاحب شفاعتي وحوضي ولوائي. من أنكره فقد أنكرني، ومن أنكرني، ومن أنكرني، ومن أنكرني، ومن أقر بنبوتي. ومن أقر بنبوتي، فقد أقر بنبوتي. ومن أقر بنبوتي، فقد أقر بوحدانية الله على.

يا أيها(١) الناس! من عصى علياً فقد عصاني. ومن عصاني فقد عصى الله. ومن أطاع علياً فقد أطاعني. ومن أطاعني فقد أطاع الله كالله.

يا أيها(٢) الناس! من ردَّ على على في قول أو فعل، فقد رد عليَّ. ومن رد عليَّ فقد رد على الله فوق عرشه.

يا أيها(٣) الناس! من اختار منكم على على إماماً، فقد اختار عليَّ نبياً. ومن اختار عليَّ نبياً، فقد اختار على الله ﷺ رباً.

أيها الناس! إن علياً سيد الوصيين وقائد الغر المحجلين ومولى المؤمنين. و(١)وليه وليي. ووليي ولي الله. وعدوه عدوي. وعدوي عدو الله ﷺ.

أيها الناس! أوفوا بعهد الله [في على ](٥)، يوفّ لكم بالجنة(١) يوم القيامة.

أحمد بن محمّد (^) عن محمّد بن الحسين ، عن عبدالله بن محمّد ، عن الخشاب ،

٢. ليس في المصدر.

١. ليس في المصدر ،

٤. ليس في ج.

٣. ليس في المصدر.

المصدر: في الجنة.

يوجد في المصدر .

٨. نفس المصدر ٢٢١/١، ح ٣.

۷. الكافي ۲/۱۳۱، ح ۸۹.

قال: حدثنا بعض أصحابنا، عن خيثمة، قال: قال لي أبو عبدالله اللَّهِ : يا خيثمة! نـحن عهد الله. فمن وفي بعهدنا فقد وفي بعهد الله. ومن خفرها فقد خفر ذمة الله وعهده.

والحديث طويل، أخذت منه موضع الحاجة.

وفي تفسير عليّ بن ابراهيم (١): حدثني أبي، عن محمّد بن أبي عمير، عن جميل، عن أبي عبد الله عليّ قال له رجل -: جعلت فداك! إن الله يقول: «ادعوني استجب لكم »(٢) وإنّا ندعو فلا يستجاب لنا!

قال: لأنكم لا توفون لله بعهده ، وإن الله يقول: «أوفوا بعهدي أوف بعهدكم » والله! لو وفيتم لله ، لوفي الله لكم .

وفي تفسير فرات بن ابراهيم الكوفي (٣)، قال: حدثني جعفر بن محمّد الفزاري، قال: حدثنا محمّد بن عمران الوشاء، قال: حدثنا محمّد بن عمران الوشاء، عن موسى بن القسم، عن عثمان بن عيسى، عن سماعة بن مهران، عن أبي عبدالله المله قال [في ](٤) قول الله تعالى: «أوفوا بعهدي أوف بعهدكم»، قال: أوفوا بولاية على [بن أبي طالب المله فرضاً من الله لكم، أوف لكم بالجنة ](٩).

وفي شرح الآيات الباهرة (٢): قال الإمام طلط: قال الله كلك: «يا بني إسرائيل» ولد يعقوب اسرائيل الله ، «اذكروا نعمتي التي أنعمت عليكم » لما بعثت (٢) محمّداً وأقررته في مدينتكم (٨)، ولم أجشَمكم (٩) الحطّ والترحال (٢٠) إليه، وأوضحت علاماته ودلائل صدقه لئلا يشتبه عليكم حاله. «وأوفوا بعهدي» الذي أخذته على أسلافكم

۲. غافر /۵۸.

١. تفسير القمي، ٤٩/١.

٤. يوجد في المصدر.

۳. تفسیر فرات/۱۱.

٥. كذا في المصدر . وفي الأصل و ر : فرض من الله ، أوف لكم الجنة .

٦. شرح الأيات الباهرة ٥٠/١، تفسير الامام، ٢٢٧.

٨. المصدر: مرتبتكم.

٧. المصدر: بعث.

١٠. المصدر: الرجال.

٩. المصدر: اجشمك.

وأنبيائهم (۱). و (۱)أمروهم أن يؤدّوه إلى أخلافهم، ليؤمنن بمحمّد العربي القرشي المبان بالآيات والمؤيد بالمعجزات التي منها أن كلّمه ذراع مسموم، وناطقه ذئب، وحنّ إليه عود المنبر، وكثر الله له القليل من الطعام، وألان (۱) له الصلب من الحجارة، وصلبت لديه المياه السائلة. ولم يؤيد نبياً من أنبيائه بدلالة إلّا جعل له مثلها وأفضل منها. والذي جعل من (٤) أكبر آياته، عليّ بن أبي طالب إلى شقيقه (٥) ورفيقه، عقله من عقله، وعلمه من علمه، وحلمه من حلمه، مؤيد دينه بسيفه الباتر، بعد أن قطع معاذير المعاندين بدليله القاهر، وعلمه الفاضل وفضله الكامل. «أوف بعهدكم» الذي أوجبت به لكم نعيم الأبد في دار الكرامة ومستقر الرحمة. «وإياي فارهبون» في مخالفة محمّد. فإني القادر على صرف بلاء من يعاديكم على موافقتي، وهم لا يقدرون على صرف انتقامي إذا آثرتم مخالفتي إ (١٠).

﴿ وَآمَنُوا بِمَا أَنْزَلْتُ ﴾ : من القرآن.

﴿مُصَدِّقاً لِمَا مَعَكُمْ ﴾: من التوراة والانجيل وغيرهما.

﴿ وَلاٰ تَكُونُوا أَوَّلَ كَافِرٍ بِهِ ﴾: أول فوج كفر به.

[وفي تفسير العياشي (٧): عن جابر الجعفي ، قال: سألت أبا جعفر على عن تفسيره هذه الآية في باطن القرآن: «و آمنوا بما أنزلت مصدقاً لما معكم ولا تكونوا أول كافر به » يعني: فلاناً وصاحبه ومن تبعهم ، ومن دان بدينهم . قال الله يعنيهم : «ولا تكونوا أول كافر به » يعني : علياً علياً علياً على الله عليه علياً ع

﴿ وَلا تَشْتَرُوا ﴾: لا تستبدلوا.

۲. ليس في ج.

ليس في المصدر.

٦. ما بين القوسين ليس في أ.

٨. مابين القوسين ليس في أ.

١. المصدر: أنبيانكم.

٣. المصدر: لأن.

٥. المصدر: شفيقه.

٧. تفسير العياشي ٤٢/١، ح ٣١.

﴿ بِآيَاتِي ثَمَناً قَلْبِلاً ﴾: من الرئاسة التي تخافون أن تفوت منكم (١) باتباع محمّد أو الشيء (٢) الذي تأخذونه من رعاياكم على تحريف الكلم، وتسهيل ما صعب عليهم من الشرايع.

﴿ وَإِنَّايَ فَاتَّقُونَ ﴾ فَ: [وفي شرح الآيات الباهرة (٣): قال الإمام ﷺ: ثم قال الله ﷺ لليهود: «وآمنوا » يا أيها اليهود «بما أنزلت » على محمّد من ذكر نبوته وانباء إمامة أخيه على وعترته الطيبين ، «مصدقاً لما معكم » . فإنّ مثل هذا الذكر في كتابكم أنّ محمّداً النبي سيّد الأولين والآخرين ، المؤيد بسيد الوصيين وخليفة ربّ العالمين ، فاروق النبي سيّد الأولين والآخرين ، المؤيد بسيد الوصيين وخليفة ربّ العالمين ، فاروق الأمة ، وباب مدينة الحكمة ، ووصي رسول الرحمة . «ولا تشتروا بآياتي » المنزلة لنبوة الأمة محمّد وإمامة علي والطاهرين من عترته «ثمناً قليلاً » بأن (٤) تجحدوا نبوة النبي وإمامة الإمام ﷺ وتعتاضوا عنها عرض (٥) الدنيا . فإنّ ذلك وإن كثر ، فإلى نفاد وخسار وبوار . ثمّ قال ﷺ: «وإياي فاتقون » في كتمان أمر محمّد وأمر وصيه . فإن لم تتقوا (١) لم تقدحوا في نبوة النبي ولا في وصية الوصي ، بل حجج الله عليكم قيائمة ، وبراهينه بذلك واضحة ، قد قطعت معاذيركم ، وأبطلت تمويهكم . وهؤلاء يبهود المدينة (١٠) بذلك واضحة ، قد قطعت معاذيركم ، وأبطلت تمويهكم . وهؤلاء يبهود المدينة (١٠) بذلك واضحة ، قد قطعت معاذيركم ، وأبطلت تمويهكم . وهؤلاء يبهود المدينة (١٠) بدلك واضحة ، قد قطعت معاذيركم ، وأبطلت تمويهكم . وهؤلاء يبهود المدينة (١٠) محدوا نبوة محمّد وخانوه ، وقالوا: نحن نعلم أنّ محمّداً نبي ، وأنّ علياً وصيه . ولكن بدخافهم التي في أرجلهم ، يقول كل واحد منها لملابسه : كذبت يا عدو الله! بل النبي محمّد هذا ، والوصي على هذا . ولو أذن الله لنا أضغطناكم وعقرناكم وقتلناكم .

فقال رسول الله ﷺ : إن الله ١٠٠ يمهلهم لعلمه بأنَّه سيخرج من أصلابهم ذريّات

أ: محمداً والشيء . ر: محمد والشيء .

٣. شرح الآيات الباهرة ١/١٥؛ تفسير الامام ٢٢٨٠.

٤. الأصل و ر: فانّ.

٥. كذا في تفسير البرهان ٩١/١، نقلاً عن الامام العسكري الثلا . وفي المصدر : عـرض ، وفي الأصـل و ر :
 منها عوض .

٧. المصدر: اليهود بالمدينة . ٨. ليس في المصدر.

طيبات مؤمنات(١). ولو تزيّلوا لعذّب هؤلاء عذاباً أليما(٢)، وإنّما يـعجل مـن يـخاف الفوت.

وفي مجمع البيان (٣)، روي عن النبي عَلَيْكُ : من سنّ سنّة حسنة ، فله أجرها وأجر من عمل بها إلى عمل بها إلى يوم القيامة . ومن سنّ سنة سيئة ، كان عليه وزرها ووزر من عمل بها إلى يوم القيامة .

وروي عن أبي جعفر الله (٤) في هذه الآية ، قال: كان حَي بن أخطب وكعب بن الأشرف وآخرون من اليهود ، لهم مأكلة على اليهود في كل سنة . فكرهوا بطلانها بأمر النبي عَلَيْهُ . فحر فوا لذلك آيات من التوراة فيها صفته وذكره . فذلك الثمن الذي أريد في الآية ](٥).

> فقال لهم رسول الله عَلَيْهُ : أترضون التوراة بيني وبينكم حكماً؟ قالوا: بلي.

٢. ليس في المصدر.

نيس في المصدر.

٦. شوح الآيات الباهوة ٥٢/١، تفسير الامام ٢٣٠.

٨. المصدر : قرائين .

١. المصدر: ومؤمنات.

٣. مجمع البيان، ٩٥/١.

٥. مابين القوسين ليس في أ.

٧. كذا في المصدر. وفي الأصل و ر: لبسوا.

٩. المصدر: عين.

ويصيح الرجلان ويصرخان، وكانت هناك طوامير أخر، فنطقت وقالت: لا تزالان في هذا العذاب حتى تقرءا بما فيها من صفة محمّد ونبوته وصفة على وإمامته، على ما أنزل الله تعالى. فقرءاه صحيحاً، وآمنا برسول الله عَلَيْ وإمامة على ولي الله(١).

فقال الله تعالى: «ولا تلبسوا الحق الباطل» بأن تقرّوا بمحمّد وعملي من وجه، وتمجدوهما من وجه، وتحدوهما من وجه، «وتكتموا(٢) الحق» من نبوة هذا وإمامة هذا «وأنتم تعلمون» إ(٣).

﴿ وَأَقْبِمُوا الصَّلُوةَ ﴾ : أي : صلاة المسلمين .

﴿ وِ آتُوا الزَّكُوٰةَ ﴾ : زكاتهم.

﴿ وَارْكَعُوا مَعَ الرُّاكِمِينَ ﴾ ۞: منهم ؛ لأنَّ اليهود لا ركوع في صلاتهم .

[وفي شرح الآيات الباهرة (٤): قال الإمام الله : شمّ قال الله الله الله الته المكتوبات التي جاء الصلوة و آتوا الزكوة واركعوا مع الراكعين » قال: أقيموا الصلوات المكتوبات التي جاء بها محمّد، و أقيموا - أيضاً - الصلوة على محمّد و آل محمّد الطيبين الطاهرين الذين عليّ سيدهم و فاضلهم. و آتوا الزكاة من أموالكم إذا وجبت، ومن أبدانكم إذا لزمت، ومن معونتكم إذا التمست. واركعوا مع الراكعين؛ أي: تواضعوا مع المتواضعين لعظمة الله الله في الانقياد لأولياء الله؛ لمحمّد نبي الله، ولعلي ولي الله، وللأثمة بعدهما سادات أصفياء الله.

ونقل ابن مردويه وأبونعيم الحافظ (٥) في قوله تعالى: «واركعوا مع الراكعين» أنّها نزلت في رسول الله وفي علي صلوات الله عليهما خاصة؛ لأنّهما أول من صلّيا وركعا (١٠). وفي تفسير فرات بن ابراهيم الكوفي (٧)، قال: حدثنا الحسن بن الحسين

١. المصدر: واعتقدوا إمامة على ولي رسول الله.

٣. ما بين القوسين ليس في أ.

٥. نفس المصدر ،

٧. تفسير فرات ٥٩، في ذيل حديث.

٢. كذا في المصدر وفي الأصل و ر : فتكتمون .

٤. شرح الآيات الباهرة ٥٣/١، تفسير الامام ٢٣١.

٦. كذا في العصدر وفي الأصل و ر: صلى وركع.

الأنصاري. قال: حدثنا عيان بن علي العنزي (١)، عن الكلبي، عن أبي صالح، عن ابن عبّاس على أن قوله: ١ اركعوا مع الراكعين » نزلت في رسول الله وعليّ بن أبي طالب المنتج خاصة. وهما (٦) أول من صلّيا وركعا.

وفي كتاب علل الشرائع (٣): بإسناده إلى زرارة بن أعين، عن أبي جعفر على قال: قلت له: المرأة عليها أذان واقامة ؟

فقال: إن كانت تسمع أذان القبيلة، فليس عليها شيء، وإلّا<sup>(٤)</sup> فليس عليها أكثر من الشهادتين ؟ لأنّ الله تبارك و تبعالى قبال للبرجبال: «أقبيموا الصلاة» وقبال للنساء: «و (٥)أقمن الصلاة و آتين الزكوة وأطعن الله ورسوله».

والحديث طويل، أخذت منه موضع الحاجة.

وفي تهذيب الأحكام (٢٠: الحسين بن سعيد، عن صفوان، عن اسحاق بن المبارك، قال: سألت أبا ابراهيم عليه عن صدقة الفطرة، أهي مما قال الله: « أقيموا الصلاة و آتوا الزكوة » ؟

فقال: نعم.

وفي عيون الأخبار (٧٠): في العلل التي ذكرها الفضل بـن شـاذان، عـن الرضـا ﷺ، قال ﷺ : فإن قال [قائل] (^>: فلم أمروا بالصلاة ؟

قيل: لأن في الصلاة الإقرار بالربوبية، وهو صلاح عام؛ لأنّ فيه خلع الأنداد والقيام بين يدي الجبار بالذلّ والاستكانة والخضوع [والخشوع](٩) والاعتراف وطلب الإقالة من سالف الذنوب ووضع الجبهة على الأرض كل يوم وليلة، ليكون العبد ذاكراً لله

١. كذا في المصدر ، وهو الصواب. وفي الأصل و ر: العزي.

المصدر: فهما.
 المصدر: فهما.

٤. ليس في ج. ٥. ليس في ج.

٦. تهذيب الأحكام ٨٩/٤، صدر ح ٢٦٢. ٧. عيون الأخبار ١٠٣/١-١٠٤.

٨. من المصدر . ٩ . يوجد في المصدر .

تعالى، غيرناس له، ويكون خاشعاً وجلاً متذلّلاً طالباً راغباً في الزيادة للدين والدنيا، مع ما فيه من الانزجار عن الفساد. وصار ذلك عليه في كل يوم وليلة، لئلا ينسى العبد مدبره وخالقه، فيبطر ويطغى. وليكون في ذكر (١) خالقه والقيام بين يدي ربّه، زاجراً له عن المعاصي، وحاجزاً ومانعاً عن أنواع الفساد.

وفيه (٢): بإسناده إلى أبي الحسن الرضا على قال: إن الله على أمر بثلاثة مقرون بها ثلاثة [أخرى] (٣): أمر بالصلاة والزكاة. فمن صلّى ولم يزك، لم تقبل (٤) صلاته ـ الحديث ـ . وفي من لا يحضره الفقيه (٥): وكتب الرضا عليّ بن موسى على إلى محمّد بن سنان، فيما كتب إليه من جواب مسائله: إنّ علة الزكاة من أجل قوت الفقراء وتحصين أموال الأغنياء؛ لأنّ الله على كلّى أهل الصحة القيام بشأن أهل الزمانة والبلوى . كما قال الله (٢): «لتبلون في أموالكم وأنفسكم»: في أموالكم: إخراج الزكاة . وفي أنفسكم: توطين النفس (٣) على الصبر ، مع ما في ذلك من أداء شكر نعم الله على أهل المسكنة ، والحت فيه من الزيادة والرأفة والرحمة لأهل الضعف والعطف على أهل المسكنة ، والحت لهم على المواساة وتقوية الفقراء والمعونة لهم على أمر الدين . وهو عظة لأهل الغنى وعبرة لهم ليستدلوا على فقراء الآخرة بهم . وما لهم من الحث في ذلك على الشكر في أمور المتلهم في أمور كثيرة في أداء الزكاة والصدقات وصلة الأرحام واصطناع المعروف ](٨).

﴿ أَتَأْمُرُونَ النَّاسَ ﴾: من أقاربكم في الخفية .

﴿ فِالْبِرُ ﴾: اتّباع محمّد.

٢. نفس المصدر ٢٥٨/١، صدر ح ١٣.

٤. المصدر: لم يقبل منه.

المصدر: تبارك وتعالى.

٨. ما بين القوسين ليس في أ.

١. المصدر: طاعة.

٣. من المصدر.

٥. من لايحضره الفقيه ٨؛ علل الشرائع ٣٦٩.

٧. المصدر:الانفس.

﴿ وَتَنْسُونَ أَنْفُسَكُمْ وَأَنْتُمْ تَتْلُونَ الْكِتَابَ ﴾: [في شرح الآيات الباهرة (١) من تفسير العسكري الله : إن رؤساء هـ ولاء اليهود اقتطعوا أموال ضعفائهم من الصدقات والمواريث ليأكلوها، وقالوا: نقتل محمّداً عَلَيْلُهُ . فلما جاؤوا (١) دفعهم الله عنه.

فقال لرؤسائهم: أنتم فعلتم وفعلتم، وأخذتم أموال هؤلاء، وهي موجودة عندكم. فأنكروا ذلك. فأمر النبي ﷺ الملائكة بإحضار الأموال. فلمًا حيضرت، اعترفوا بذنوبهم. فأسلم بعض وأقام على دينه بعض.

قال الإمام عليه : فقال الرؤساء الذين هموا بالإسلام: نشهد يا محمّد أنك النبي الأفضل. وأنّ أخاك هذا، هو الوصي الأجل الأكمل. فقد فضحنا الله تعالى بذنوبنا (٣). أرأيت إن تبنا مما اقتطعنا، ما يكون حالنا؟

قال رسول الله عَنَيْهِ : إذاً أنتم في الجنان رفقاؤنا، وفي الدنيا في دين الله إخواننا. ويوسع الله أرزاقكم، وتجدون في مواضع أموالكم التي أخذت منكم أضعافها (٤٠). وينسى هؤلاء الخلق فضيحتكم حتى لا يذكرها أحد منهم.

فقالوا: نشهد أن لا إله إلّا الله وحده لا شريك له. وأنك يــا مــحمّد عــبده ورســوله وصفيّه وخليله. وأنّ علياً أخوك ووزيرك والقيّم بدينك، والنــائب عــنك، والمــنازل دونك. وهو منك بمنزلة هارون من موسى، إلّا أن لا نبي بعدك.

فقال رسول الله عَيَّلِيُّهُ : فإذا أنتم المفلحون.

وفي مجمع البيان (٥): روى أنس بن مالك، قال: قال رسول الله عَلَيْلَا : مررت ليلة أسري بي على أناس تقرض شفاههم بمقاريض من نار. فقلت: من هؤلاء ؟! يا جبرئيل ؟!

فقال: هؤلاء خطباء من أهل الدنيا، ممن كانوا يأمرون الناس بالبرّ وينسون أنفسهم.

١. شرح الآيات الباهرة ، ٥٣/١.

٣. المصدر: لولاك.

٥. مجمع البيان، ٩٨/١.

٢. كذا في المصدر. وفي الأصل و ر: جاء.

المصدر: بأضعافها.

وفي مصباح الشريعة (۱): قال الصادق الله : من لم ينسلخ من هواجسه (۲) حسبه ولم يتخلص من آفات نفسه وشهواتها ولم يهزم الشيطان ولم يدخل في كنف الله تعالى وتوحيده وأمان (۲) عصمته، لا يصلح للأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ؛ لأنّه إذا لم يكن بهذه الصغة ، فكلّما أظهر يكون حجة عليه ، ولا ينتفع الناس به . قال الله تعالى : «أتأمرون الناس بالبرّ وتنسون أنفسكم » ويقال له : يا خائن ، أتطالب خلقي بما خنت به نفسك وأرخيت عنه عنانك ؟

وفي تفسير عليّ بن ابراهيم (4): و[أمّا] (4) قوله: «أتأمرون الناس بالبرّ وتنسون أنفسكم » قال: نزلت في القصّاص والخطّاب. وهو قول أميرالمؤمنين عليه : وعلى كل منبر منهم خطيب مصقع، يكذب على الله وعلى رسوله وعلى كتابه.

وفي أصول الكافي (٢٠): بإسناده إلى أبي عبدالله عليه قال في قول الله الله الكافي الله الكافوه إلى غيره. هم والغاوون » قال: يا أبا بصير! هم قوم وصفوا عدلاً بألسنتهم، ثمّ خالفوه إلى غيره. وبإسناده (٧٠) إلى خيثمة، قال: قال لي أبو جعفر عليه : أبلغ شيعتنا أنّ أعظم الناس حسرة يوم القيامة، من وصف عدلاً ثمّ خالفه إلى غيره.

وبإسناده (^) إلى ابن أبي يعفور ، عن أبي عبدالله الله قال: إنّ من أعظم الناس حسرة يوم القيامة ، من وصف عدلاً ثمّ خالفه إلى غيره .

وبإسناده(١) إلى قتيبة الأعشى، عن أبي عبدالله الله أنَّه قال: [إن](١٠) من أشدَّ الناس

١. شرح فارسي مصباح الشريعة ومفتاح الحقيقة ، ٣٥٧\_٣٥٩.

۲. الأصل و ر: من هوى حسبه. والمصدر: من هبوى حسبه. وقبال مصخح المصدر (العبلامة الفقيد الأرموى الله عن هبواجسه الوهبو الأرموى الله عن هبواجسه الوهبو الأرموى الله عن هبواجسه الوهبو الأصح.
 ٣. كذا في المصدر، وفي الأصل و ر: أوان.

٥. من المصدر.

٧. نفس المصدر ، ذيل ح ٥.

بغس المصدر ، ح ٢.

تفسير القمى، ١٧٦٤.

٦. الكافي ٣٠٠/٢، ح ٤.

٨. نفس المصدر، ح ٣.

١٠. من المصدر .

عذاباً يوم القيامة ، من وصف عدلاً ثمّ (١) عمل بغيره .

وبإسناده إلى معلّى بن خنيس، عن أبي عبدالله الله الله الله الله الله الناس حسرة يوم القيامة (٣)، من وصف عدلاً ثمّ عمل بغيره (٤).

وفي تفسير العياشي (٥)، عن يعقوب بن شعيب، عن أبي عبدالله على قال: قلت له: « أتأمرون الناس بالبرّ و تنسون أنفسكم »(٢٠؟

قال: فوضع يده على حلقه. قال: كالذابح نفسه(٧).

وقال الحجال (^) عن ابن اسحاق ، عمن ذكره : «وتنسون أنفسكم »؛ أي: تتركون ] (^). ﴿ أَفَلا تَعْقِلُونَ ﴾ (): [في كتاب علل الشرائع (١٠) بإسناده إلى عيسى بن جعفر بن محمّد بن عبدالله (١١) بن محمّد بن عمر بن عليّ بن أبي طالب ، عن آبائه ، عن عمر بن على ، عن أبيه عليّ بن أبيه على بن أبي طالب : انّ النبيّ مَنْ الله على الله الله الله الله الله العقل ؟

قال: خلقه ملك له رؤوس بعدد الخلائق، من خلق ومن يخلق إلى يوم القيامة. ولكل رأس وجه، ولكل آدمي رأس من رؤوس العقل، واسم ذلك الانسان على وجه ذلك الرأس مكتوب، وعلى كل وجه ستر ملقى لا يكشف (١٢) ذلك الستر من ذلك الوجه حتى يولد هذا المولود ويبلغ حد الرجال أو حد النساء. فإذا بلغ، كشف ذلك الستر [من ذلك](١٢) فيقع في قلب هذا الانسان نور، فيفهم الفريضة والسنة والجيد والرديء. ألا ومثل العقل في القلب، كمثل السراج في وسط البيت.

وفي تفسير عليّ بن ابراهيم (١٤): وقال الصادق عليه : موضع العقل الدماغ. ألا ترى

١. المصدر: و،

٣. من المصدر ،

٥. تفسير العياشي ٤٣/١، ح ٣٧.

٧. كذا في المصدر وفي الأصل و ر:كما إذا ذبح.

٩. مابين القوسين ليس في أ.

١١. كذا في المصدر. وفي الأصل و ر: عبيدالله.
 ١٣. ليس في المصدر.

٢. نفس المصدر ، ٢٩٩/٢، ح ١.

من المصدر.

٦. كذا في المصدر وفي الأصل و ر:كما إذا ذبح.

٨. نفس المصدر ، ح ٣٨.

١٠. علل الشرائع ٩٨، ح ١.

١٢. كذا في المصدر وفي الأصل و ر : ما يكشف.

١٤. تفسير القمي، ٢٣٩/٢.

الرجل إذا كان قليل العقل، قيل له ما أخفُ دماغك؟

والحديث طويل، أخذت منه موضع الحاجة.

وفي أصول الكافي(١): أحمد بن ادريس، عن محمّد بن عبدالجبار، عن بمعض أصحابنا ، رفعه إلى أبي عبدالله على قال: قلت له: ما العقل؟

قال: ما عُبد به الرحمن، واكتسب به الجنان.

قال: قلت: فالذي كان في معاوية ؟

فقال: تلك النكراء، تلك الشيطنة، وهي شبيهة بالعقل، وليست بالعقل ](٢).

﴿ وَاسْتَعِينُوا ﴾ : في حوائجهم .

﴿ بِالصَّبْرِ ﴾: أي: الصوم.

﴿ وَالصَّلُوةِ وَإِنَّهَا ﴾: أي: الصلاة.

﴿ لَكَبِيرَةٌ إِلَّا عَلَى الْمُحاشِعِينَ ﴾ ۞: [في شرح الآيات الباهرة (٣): قال الإمام ﷺ: قال الله على السائر الكافرين واليهود والمشركين: « واستعينوا بالصبر والصلوة »؛ أي: بالصبر عن(٤) الحرام وعلى تأدية الأمانات. وبالصبر عن(٥) الرياسات الباطلة، و(١)على الاعتراف لمحمّد(٧) بنبوته ، ولعلي (٨) بوصيته . واستعينوا بالصّبر على خدمتها و خدمة من يأمرانكم بخدمته ، على استحقاق الرضوان والغفران ودائم نعيم الجنان في جــوار الرحمن، وموافقة (٩) خيار المؤمنين والتمتّع بالنظر إلى غرة محمّد سيّد الأوّليـن والأخرين، وعلى سيّد الوصيين والسادة الأخيار المنتجبين. فإنّ ذلك أقر لعيونكم وأتمّ لسروركم وأكمل لهدايتكم من سائر نعيم الجنان، واستعينوا \_أيضاً \_[بالصلوات

۱. الكافي ۱۱/۱، ح ٣. ٢. مابين القوسين ليس في أ.

٣. شرح الآيات الباهرة ٥٤/١، تفسير الإمام ٢٣٧.

٤. المصدر: على. ٥. المصدر: على.

٦. ليس في ج. ٧. المصدر: بمحمّد ... بعلى.

٨. المصدر: بمحمّد ... بعلي. ٩. المصدر: مرافق.

الخمس و ](1) بالصلاة على محمّد وآله الطيبين، على قرب الوصول إلى جنّات(٢) النعيم. وأيضاً أنّ هذه الفعلة من الصلوات الخمس، ومن الصلاة على محمّد وآله الطيبين، والانقياد لأوامرهم والإيمان بسرّهم وعلانيتهم، وترك معارضتهم بِلِمَ وكيف، لكبيرة عظيمة إلّا على الخاشعين الخائفين عقاب الله، في مخالفته في فرائضه.

وفي تفسير العياشي (٣): عن عبدالله بن طلحة ، قال أبو عبدالله عليه : « الصبر » همو الصوم.

وفيه (٤)، عن مسمع ، قال: قال أبو عبدالله عليه : يا مسمع ! ما يمنع أحدكم إذا دخل عليه غم من غموم الدنيا ، يتوضّأ ثمّ يدخل مسجده ويركع ركعتين ، فيدعو الله فيهما ، أما سمعت الله يقول: «واستعينوا بالصبر والصلوة ».

وفيه (٥)، عن سليمان الفراء، عن أبي الحسن عليه في قول الله: « واستعينوا بالصبر والصلوة » قال: « الصبر » الصوم. إذا نزلت بالرجل الشدة أو النازلة ، فليصم. قال: الله (١) يقول: « استعينوا بالصبر والصلوة » والصبر الصوم.

وفي الكافي (٧): على ، عن أبيه ، عن ابن أبي عمير ، عن سليمان ، عمن ذكره ، عن أبي عبدالله عليه في قول الله الله الله عليه واستعينوا بالصبر » قال: يعنى بالصبر الصيام (٨).

وقال: إذا نزلت بالرجل النازلة والشدة (٩)، فليصم. فإنَّ الله ﷺ يـقول: «واستعينوا بالصبر » يعني: الصيام.

وفي من لا يحضره الفقيه مرسلاً، عن الصادق على مثله (١٠).

وفي تفسير فرات بن ابراهيم(١١): قال: حدثنا الحسين بـن الحكـم. قـال: حـدثنا

١. ليس في المصدر ،

٣. تفسير العياشي ٤٣/١، ح ٤٠.

٥. نفس المصدر ، ح ٤١.

۷. الكافي ٦٣/٤، ح ٧.

٩. المصدر: الشديدة.

۱۱. تفسير فرات ٦٠.

٢. كذا في المصدر . وفي الأصل و ر : جنان .

٤. نفس المصدر ، ح ٣٩.

٦. ليس في ج.

٨. المصدر: قال: الصبر، الصيام،

١٠. من لايحضره الفقيه ٢٠٢، ح ٢٠٢.

الحسن بن الحسين. قال: حدثنا حيان بن علي، عن الكلبي، عن أبي صالح (١) ، عن ابن عبّاس على عبّاس على في قوله تعالى: «واستعينوا بالصبر والصلوة وإنّها لكبيرة إلا على الخاشعين »: الخاشع ، الذليل في صلاته المقبل عليها رسول الله عَلَيْهِ وعليّ بن أبي طالب عليها )(١).

﴿ اللَّذِينَ يَظُنُّونَ أَنَّهُمْ مُلَاقُوا رَبِّهِمْ وَأَنَّهُمْ إِلَيْهِ رَاجِعُونَ ﴾ (قي كتاب التوحيد (٣)، حديث طويل، عن علي ﷺ يقول فيه وقد سأله رجل عما اشتبه عليه من الآيات: فأمّا قوله: «بل هم بلقاء ربّهم كافرون » (٤) يعنى : البعث. فسماه الله الله الله القاءه (٥). وكذلك ذكر المؤمنين، «الذين ينظنون أنّهم ملاقوا ربّهم »؛ يبعني: أنّهم يبعثون ويحشرون ويحاسبون ويجزون بالثواب والعقاب. والظن هاهنا اليقين.

وفي تفسير عليّ بن ابراهيم (٢)، قال: الظن في كتاب الله (٢) على وجهين: فمنه ظن يقين، ومنه ظن شك. ففي هذا الموضع، الظن يقين. وأمّا (٨) الشك، فقوله: ﴿إِن نظنَ إِلّا ظناً وما نحن بمستيقنين ﴾(٩). وقوله: ﴿ وظننتم ظن السوء ﴾(١٠) ](١١).

﴿ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ اذْكُرُوا نِعْمَتِيَ الَّتِي أَنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ ﴾: التكرير للتوكيد، وتذكير التفضيل الذي هو أجلّ النعم خصوصاً، والربط بالوعيد الشديد، تخويفاً لمن غفل عنها وأخلّ بحقوقها.

﴿ وَإِنِّي فَضَّلْتُكُمْ ﴾ : نصب عطف على نعمتي ، أي : و تفضيلي .

﴿ عَلَى الْعَالَمِينَ ﴾ ۞: أي : عالمي زمانهم . المراد تفضيل آبائهم الذين كانوا في عصر

٥. كذا في المصدر وفي الأصل و ر : لقاءهم .

٧. المصدر: الكتاب.

٢. ما بين القوسين ليس في أ.

٤. السجدة / ١٠.

٦. تفسير القمى، ٢٦/١.

٨. المصدر: انما.

٩. المصدر: وقوله تعالى، وهو في الجاثية /٣٢. ١٠. الفتح /١٢.

١١. ما بين القوسين ليس في أ.

١. ليس في المصدر. والظاهر أنَّه سقط عنه.

٣. التوحيد /٢٦٧.

موسى الله وبعده، قبل أن يغيروا بما منحهم الله من العلم والإيمان والعمل الصالح، وجعلهم أنبياء وملوكاً مقسطين.

ويحتمل أن يكون المعنى: على الجمّ الغفير من الناس، كقوله: «باركنا فيها للعالمين»، يقال: رأيت عالماً من الناس، يراد الكثرة. فعلى هذا، لا يستقيم ما قيل(١) أنّ في الآية دلالة على تفضيل البشر على الملك.

﴿ وَاتَّقُوا يَوْماً ﴾: فيه مجاز عقلي ؛ أي: ما فيه من الحساب(٢) والعـذاب ، والتـنكير للتفخيم .

﴿ لَا تَجْزِي نَفْسٌ عَنْ نَفْسٍ شَيْئاً ﴾: أي: لا تقضي عنها شيئاً من الحقوق، فيكون شيئاً مفعولاً به. أو لا تجزي عنها شيئاً من الجزاء؛ أي: قليلاً منه. فيكون نصباً على المصدر، كقوله: «ولا يظلمون شيئاً »(٣).

وقرئ لا تجزئ، من أجزأ عنه، إذا أغنى. وعلى هذا تعين أن يكون مصدراً؛ أي: شيئاً من الاغناء.

وقرئ ولا تجزي نسمة عن نسمة شيئاً.

وتنكير الشيء مع النفسين(١)، للإقناط الكلي والتعميم.

والجملة في محل النصب، صفة «ليوماً»، والعائد محذوف. والتقدير: لا تجزي فيه، وإن لم يجوز حذف العائد المجرور. يقال: اتسع فيه. فحذف عنه الجار أوّلاً وأجري مجرى المفعول به، ثمّ حذف كما حذف من قوله:

كستبت إليهم كستاباً مراراً فلم يرجع إليّ منهم جوابُ فسما أدري أغسيرهم تناه وطول العهد أم مالٍ أصابوا؟ أي: أصابوه.

١. أنوار التنزيل، ٥٥/١. ٢. أ: الحسنات.

٤. أ: النفيين . والظاهر : النفي .

۳. مریم/۹۰.

﴿ وَلا يُقْبَلُ مِنْهَا شَفَاعَةً ﴾: من الشفع . كأنّ المشفوع كان فرداً ، فجعله الشفيع زوجاً ، بضم نفسه اليه .

وقرأ ابن كثير وأبو عمرو : لا تقبل ـبالتاء ـ.

[وفي تفسير عليّ بن ابراهيم (١): و (٢) قوله: «واتقوا يوماً لا تجزي نفس عن نفس شيئاً ولا يقبل منها شفاعة » وهو قوله ﷺ: لو أنّ كل ملك مقرب وكل نبي (٣) مرسل، شغّعوا في ناصب، ما شفعوا.

وفي كتاب الخصال (٤): عن أبي عبدالله الله قال: ثلاث من كنّ فيه استكمل خصال الإيمان: من صبر على الظلم وكظم غيظه واحتسب وعفا وغفر ، كان ممن يدخله الله تعالى الجنة بغير حساب ، ويشفعه في مثل ربيعة ومضر.

عن الحسن بن علي بن أبي طالب الله (٥) عن النبيّ عَلَيه الله على بن أبي طالب يَقَالُهُ عن النبيّ عَلَيهُ حديث طويل، يقول فيه عَلَيْهُ : وأمّا شفاعتي، ففي أهل الكبائر، ما خلا أهل الشرك والظلم ](١٠.

﴿ وَلا يُؤْخَذُ مِنْهَا ﴾: أي: من النفس الثانية العاصية ، أو الأولى .

﴿عَدْلُ﴾: المراد به الفدية . وقيل (٧): مطلق البدل . وأصله التسوية . سمّيت بـه الفدية ؛ لأنّها سويت بالمفدّي .

والمقصود بالآية ، نفي أن يدفع العذاب أحد عن كل أحد من كل وجه محتمل . فإنه إمّا أن يكون قهراً أو غيره ، والأول إمّا أن يكون مجاناً أو غيره ، والأول أن يشفع له . والثاني إمّا بأداء ماكان عليه ، وهو أن يجزي عنه أو بغيره ، وهو أن يعطي عنه عدلاً .

[وفي مجمع البيان (^): وأمّا ما جاء في الحديث: «لا يقبل الله منه صرفاً ولا عدلاً »

۲. ليس في ج.

الخصال ۱۰۶، ح ۹۳.

٦. ما بين القوسين ليس في أ.

٨. مجمع البيان، ١٠٤/١,

١. تفسير القمى، ٤٧١.

٣. المصدر: أو .

٥. نفس المصدر ٣٥٥، ذيل ح ٣٦.

٧. أنوار التنزيل، ٥٥/١.

فاختلف في معناه. قال الحسن: الصرف، العمل. والعدل، الفدية. وقال الأصمعي: الصرف، التطوع. والعدل، الفريضة. وقبال أبوعبيدة: الصرف، الحبلية. والعدل، الفدية. وقال الكلبي: الصرف، الفدية. والعدل، رجل مكانه.

وفي تفسير العياشي<sup>(١)</sup> عن يعقوب الأحمر ، عن أبي عبدالله الله قال : العدل ، الفريضة .

ورواه أسباط الزطي (٣) قال: قلت لأبي عبدالله الله قول الله: «لا يقبل الله منه صرفاً ولا عدلاً »، قال: الصرف، النافلة. والعدل، الفريضة ](٤).

﴿ وَلَا هُمْ يُنْصَرُونَ ﴾ ۞: الضمير يرجع إلى النفوس الكثيرة التي دلّت عليها النفس الثانية المنكرة الواقعة في سياق النفي .

والنصرة أخصّ من المعونة ، لاختصاصه بدفع الضر .

واستدلَّت المعتزلة بهذه الآية على نفي الشفاعة لأهل الكبائر .

قال البيضاوي(°): وأجيب بأنّها مخصوصة بالكفار ، للآيات والأخاديث الواردة في الشفاعة.

قال: ويؤيده أنّ الخطاب معهم، والآية نزلت رداً لماكانت اليهود تزعم أنّ آباءهم تشفع لهم.

أقول: الآية يحتمل أن تكون مخصّصة للآيات والأحاديث الواردة في الشفاعة الدالة على عمومها، كما أنّ كون الخطاب معهم، يحتمل أن يكون مؤيداً للتخصيص بالكفار، فلا يتمّ الاستدلال من الجانبين. فتأمل!

١. تفسير العياشي ٥٧/١، ح ٨٥. ٢. نفس المصدر، ح ٨٦.

٣. الأصل و ر: أوساط الرجل. والحديث في نفس المصدر ، ح ٨٧.

٤. ما بين القوسين ليس في أ. ٥٥/١ أنوار التنزيل ، ٥٥/١.

وقال الصادق على : وهذا اليوم، يوم الموت. فإنّ الشفاعة والفداء لا يغني فيه. فأمّا يوم القيامة، فإنّا وأهلنا (٤) نجزي عن شيعتنا كل جزاء، لنكونن (٥) على الأعراف بين الجنة والنار (١) ومحمّد وعليّ وفاطمة والحسن والحسين والطيبون من آلهم. فنرى (٧) بعض شيعتنا في تلك (٨) العرصات، ممّا كان منهم مقصراً في بعض شدائدها، فنبعث عليهم خيار شيعتنا كسلمان والمقداد وأبي ذر وعمّار ونظرائهم في العصر الذي يليهم، ثمّ في كل عصر إلى يوم القيامة، فينقضون عليهم (٩) كالبزاة والصقور، تتناولهم كما تتناول الصقور صيدها. ثمّ يزفّون إلى الجنة زفاً. وإنّا لنبعث على آخرين من محبّينا من خيار شيعتنا كالحمام، فيلتقطونهم من العرصات كما يلتقط الطير الحب، ويستقلونهم الى الجنان بحضر تنا. وسيؤتي بالواحد ويوقف (١٠) بإزائه ما بين مائة وأكثر من ذلك إلى مائة ألف من النصاب. فيقال له: هؤلاء فداؤك من النار. فيدخل هؤلاء المؤمنون الجنة، وأولئك النصاب النار. وذلك مما قال الله كان «ربما يود الذيبن كفروا» بالولاية «لو وأولئك النصاب النار. وذلك مما قال الله كان المجمعل مخالفوهم فداءهم من النار).

١. تأويل الآيات الباهرة ، ٥٥/١؛ تفسير الامام ، ٢٤١.

٢. المصدر عنه.

٣. المصدر : و . . . . المصدر : و .

٤. المصدر: فإنا وشيعتنا وأهلنا.

٥. المصدر: ليكونن.

٦. الواو ليس في المصدر.

٧. المصدر: فترى.

٨. المصدر: فبعث.

٩. المصدر: يتناولونهم كما يتناول صيودها.

١٠. كذا في المصدر ، وفي الأصل و ر : يقف.

١١. الحجر /٢.

١٢. ما بين القوسين ليس في أ.

﴿ وَإِذْ تَجَيْنًا كُمْ ﴾: عطف على «نعمتي » كعطف جبرئيل وميكائيل على الملائكة. فصل بعد الإجمال في قوله: «نعمتي » لأنّه أوقع وأمكن في النفس.

وقرئ: نجيناكم وأنجيتكم.

﴿ مِنْ آلِ فِرْعَوْنَ ﴾: أصل آل أهل؛ لأن تصغيره أهيل أعل، وخصّ استعماله بالاضافة إلى أولى الخطر، كالأنبياء والملوك.

قال الكسائي: سمعت أعرابياً يقول: آل وأؤيل وأهل وأهيل، فأصله أءل. - بالهمزة \_.

و « فرعون »: لقب لمن ملك العمالقة ، ككسرى ، لملك الفرس ، وقيصر لملك الروم . ولعتو الفرس ، وقيصر لملك الروم . ولعتو الفراعنة ، اشتق منه : تفرعن الرجل ، إذا عتى وتجبّر .

قال البيضاوي(١): وكان فرعون موسى، مصعب بن ريان. وقيل: اسمه(٢) وليد، من بقايا عاد. وفرعون يوسف الله ريان، وكان بينهما أكثر من أربعمائة سنة.

﴿ يَسُومُونَكُمْ ﴾: أي: يبغونكم. يقال: سامه خسفاً، إذا أولاه ظلماً؛ أي: أصابه ٣٠ إياه. وأصل «السوم»: الذهاب في طلب الشيء.

﴿ سُوءَ الْعَذَابِ ﴾: أي: أفظعه . فإنّه قبيح بالإضافة إلى سائره . يقال : أعوذ بالله من سوء الخلق وسوء الفعل . يراد قبيحهما .

«والسوء» مصدر ساء يسوء. ونصبه على المفعول، ليسومونكم.

والجملة حال(٤) من الضمير ، في « أنجيناكم » أو «من آل فرعون » أو منهما.

﴿ يُذَبِّحُونَ أَبْنَاءَكُمْ ﴾: بيان لـ « يسومونكم »، ولذلك فصل .

وقرئ بالتخفيف.

وإنّما فعلوا بهم ذلك؛ لأنّ فرعون رأى في المنام، أو قال له الكهنة: سيولد منهم من يذهب بملكه. فلم يردّ اجتهادهم من قدر الله شيئاً.

٢. المصدر: ابنه.

أنوار التنزيل ، ٥٥/١.
 ليس في أ.

٤. ليس في أ.

[في كتاب الخصال(١)، عن أبي عبدالله عليه قال: قام رجل إلى أميرالمؤمنين عليه في المجامع بالكوفة، فقال: يا أميرالمؤمنين! أخبرني عن يوم الأربعاء والتطير منه وشقله، أيّ أربعاء هو؟

فقال: أربعاء في آخر الشهر \_إلى قوله \_: يوم الأربعاء أمر فرعون بذبح العلماء ](٣). ﴿ وَيَسْتَحْبُونَ نِسَاءَكُمْ ﴾: أي: يبقونهن طلباً لحياتهن. ويتّخذونهن إماء.

وزعم بعضهم أنّه من طلب الحياء -أي: الفرج -أي: ينظرون هل هنّ حبالى أم لا؟

[وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (٣)، بإسناده إلى سعد بن جبير، عن سيّد العابدين عليّ بن الحسين، عن أبيه سيّد الشهداء الحسين بن عليّ، عن أبيه سيّد الوصيين أميرالمؤمنين عليّ بن أبي طالب الله قال: قال رسول الله عَلَيْهُ : لما حضرت يوسف الله الوفاة، جمع شيعته وأهل بيته، فحمد الله وأثنى عليه، ثمّ حدّ ثهم بشدة تنالهم؛ تقتل فيها الرجال، وتشقّ فيها بطون الحبالى، وتذبح الأطفال، حتى يظهر الله الحق في القائم من ولد لاوي بن يعقوب، وهو رجل أسمر طوال ونعّته لهم بنعته فتمسّكوا بذلك.

ووقعت الغيبة والشدة على بني اسرائيل، وهم ينتظرون (٤) قيام القائم أربعمائة سنة، حتى إذا بشّروا بولادته ورأوا علامات ظهوره ودلالته (٥)، اشتدت البلوى عليهم، وحمل عليهم بالحجارة والخشب. وطلب الفقيه الذي كان (٢) يستريحون إلى أحاديثه، فاستتر وراسلهم (٧). فقالوا: كنا مع الشدة نستريح إلى حديثك.

فخرج [بهم] (^) إلى بعض الصحاري، وجلس يحدّثهم حديث القائم ونعته وقرب الأمر، وكانت ليلة قمراء فبينما هم كذلك إذ طلع عليهم موسى الله . وكان في ذلك

١. الخصال ٣٨٨/٢، ح ٧٨.

٢. مابين القوسين ليس في أ.

٤. النسخ و: ينظرون.

٦. المصدر: كانوا.

٨. يوجد في المصدر .

٣. كمال الدين وتمام النعمة ١٤٥ ـ ١٤٧، ح ١٢.

٥. ليس في المصدر ،

٧. المصدر: راسلوه،

الوقت حديث السن، وقد خرج من دار فرعون، يظهر النزهة. فعدل عن موكبه (۱) وأقبل إليهم، وتحته بغلته (۲) وعليه طيلسان خز. فلما رآه الفقيه، عرفه بالنعت، فقام إليه فانكب على قدميه فقبّلهما، ثمّ قال: الحمد لله الذي لم يمتني حتى رأيتك (۳). فلما رأى الشيعة ذلك، علموا أنّه صاحبهم، فانكبوا على الأرض شكراً لله كالت فلم يردهم إلارائ أن قال: أرجو أن يعجّل الله فرجكم.

ثمّ غاب بعد ذلك، وخرج إلى مدينة مدين، فأقام عند شعيب النبيّ عليه ما أقام.

فكانت الغيبة الثانية ، أشد عليهم من الأولى. وكانت نيفاً وحمسين سنة ، واشتدت البلوى عليهم ، واستتر الفقيه . فبعثوا إليه أنّه لا صبر لنا على استتارك عنا ، فخرج إلى بعض الصحاري واستدعاهم وطيب نفوسهم ، وأعلمهم أنّ الله الله أنّه أوحى إليه أنّه مفرّج عنهم بعد أربعين سنة .

فقالوا بأجمعهم: الحمد لله.

فأوحى الله عَلَق إليه: قل لهم: قد جعلتها ثلاثين سنة لقولهم: « الحمد لله » .

فقالوا: كل نعمة فمن الله.

فأوحى الله إليه: قل لهم: قد جعلتها عشرين سنة.

فقالوا: لا يأتي بالخير إلّا الله.

فأوحى الله إليه: قل لهم: قد جعلتها عشراً.

فقالوا: لا يصرف السوء إلَّا الله.

فأوحى الله على حمار ، فأراد الفقيه أن يعرّف الشيعة ما يستبصرون به فيه ، فجاء موسى الله حتى وقف عليهم وسلّم عليهم .

فقال له الفقيه: ما اسمك ؟

٢. المصدر و: بغلة، وهو الظاهر.

٤، المصدر: على.

١. ليس في ج.

٣. المصدر: أرائيك، وهو الظاهر.

قال: موسى.

قال: ابنُ مَن؟

قال: ابن عمران.

قال: ابنُ مَن ؟

قال: ابن قاهث(١) بن لاوي بن يعقوب.

قال: بماذا جئت؟

قال: جئت بالرسالة من عند الله على.

فقام إليه. فقبل يده، ثمّ جلس بينهم وطيب نفوسهم، وأمرهم أمره ثمّ فارقهم (٢)، فكان بين ذلك الوقت وبين فرجهم بغرق فرعون أربعين سنة.

وبإسناده (٣) إلى محمّد الحلبي ، عن أبي عبدالله على قال: إنّ يبوسف بن يعقوب صلوات الله عليهما حين حضرت الوفاة ، جمع آل يعقوب ، وهم ثمانون رجلاً ، فقال : إن هؤلاء القبط سيظهرون عليكم ، ويسومونكم سوء العذاب . وإنّما ينجيكم الله من أيديهم برجل من ولد لاوي بن يعقوب ، اسمه موسى بن عمران على غلام طوال جعد آدم . فجعل الرجل من بني اسرائيل يسمّي ابنه عمران ، ويسمي عمران ابنه موسى .

فذكر أبان بن عثمان ، عن أبي الحصين (٤) ، عن أبي بصير ، عن أبي جعفر على أنّه قال : ما خرج موسى حتّى خرج قبله خمسون كذاباً من بني اسرائيل ، كلّهم يدّعي أنّه موسى بن عمران . فبلغ فرعون أنّهم يرجفون به ويطلبون هذا الغلام ، وقال له كهنته وسحرته : أنّ هلاك دينك وقومك على يدى هذا الغلام الذي (٥) يولد العام من بني اسرائيل .

فوضع القوابل على النساء، وقال: لايولد العام ولداً إلا ذبح. ووضع على أمّ موسى قابلة.

١. كذا في المصدر . وفي الأصل و ر: ابن قاهب. ٢٠. المصدر و ج: أبي الحسين اللَّهُ إلى الحسين اللُّهُ إ

٣. نفس المصدر ١٤٧ ـ ١٤٨، صدر ح ١٣. ٤. المصدر: فرقهم.

٥. ليس في ج.

فلما رأى ذلك بنو اسرائيل، قالوا: إذا ذبح الغلمان واستحيي النساء هلكنا، فلم نبق. فقالوا(١): لانقرب النساء.

فقال عمران بن وموسى على : بل انتوهن (١٠). فإنّ أمر الله واقع ولو كره المشركون. اللّهم من حرم، فإنّي لا أحرّمه، ومن تركه فإنّي لا أتركه.

فوقع على أمّ موسى، فحملت. فوضع على أمّ موسى قابلة تحرسها. فإذا قامت، قامت، وإذا قعدت، قعدت. فلمّا حملته أمه، وقعت عليه المحبّة. وكذلك حسجج الله على خلقه.

فقالت لها القابلة: ما لك يابنية ، تصفرين و تذوبين ؟

قالت: لا تلوميني ، فإني إذا ولدت ، أخذ ولدي فذبح .

قالت: لا تحزني. فإنّي سوف أكتم عليك، فلم تصدقها.

فلما أن ولدت التفتت إليها وهي مقبلة. فقالت: ما شاء الله.

فقالت لها: ألم أقل إنّي سوف أكتم عليك؟

ثمّ حملته. فأدخلته المخدع وأصلحت أمره، ثمّ خرجت إلى الحرس. فـقالت: انصرفوا ـوكانواعلى الباب ـفإنّما خرج دم مقطع (٣). فانصرفوا ـالحديث، وهو بتمامه مذكور في القصص.

وفي كتاب الغيبة (1): للشيخ الطوسي الله بإسناده إلى الصادق الله حديث طويل، يقول فيه الله : أمّا مولد موسى الله فإنّ فرعون لما وقف على أنّ زوال ملكه على يده، أمر بإحضار الكهنة. فدلّوا على نسبه وأنّه يكون من بني اسرائيل، فلم يزل يأمر أصحابه بشق بطون الحوامل من نساء بني اسرائيل، حتى قتل في طلبه نيف وعشرون ألف مولود. وتعذر عليه الوصول إلى قتل موسى الله بحفظ الله تعالى إياه ](٥).

١. المصدر: فتعالوا.

٢. المصدر: باشروهن.

٣. المصدر: منقطع. وهو الظاهر.

٥. مابين القوسين ليس في أ.

العصدر: باسر
 الغبية /١٠٦.

﴿ وَفِي ذَٰلِكُمْ بَلاٰءٌ ﴾: محنة ، إن أشير بـذلك إلى صـنعهم . ونـعمة ، إن أشير بـه إلى الإنجاء.

وأصله: الاختبار . لكن لماكان اختبار الله عباده ، تارة بالنعمة ، وتارة بالمحنة ، أطلق عليهما . ويجوز أن يشار بذلك إلى الجملة . ويراد به الامتحان الشائع بينهما .

﴿ مِنْ رَبُّكُمْ ﴾: بتسليطهم عليكم، أو ببعث (١) موسى و توفيقه لتخليصكم، أو بهما. ﴿ عَظْمِمٌ ﴾ (٢) بالخير ﴿ عَظْمِمٌ ﴾ (١) صفة «بلاء» وفي الآية إشعار بأنّه قد يكون إصابة العبد (٢) بالخير والشر، من اختبار الله سبحانه العبد. فيجب أن لا يغتر بما أنعم عليه فيطغى (٣). ولا يأس من روح الله بما ضيق عليه فيعيش ضنكاً وأن يكون دائماً راجياً خانفاً مستشعراً لما أريد منه.

قال البيضاوي (٤): وفي الآية تنبيه على أنّ ما يصيب العبد من خير أو شر ، اختبار من الله . فعليه أن يشكر على مساره ويصبر على مضاره ، ليكون من خير المختبرين .

ولا يخفى عليك، أنّه إنّما يصحّ بناء، على قاعدة كسب الأعمال، وقد أبطلناها في مقامها، مع أنّه ينافي ما سبقها من إسناد الذبح والاستحياء إلى آل فرعون. والله أعلم بحقائق الأمور.

﴿ وَإِذْ فَرَقْنَا بِكُمُ الْبَحْرَ ﴾: فصلنا بين بعضه وبعض (٥)، حتى جرت (٦) فيه مسالك بسلوككم فيه، أو بسبب إنجائكم، أو متلبّساً بكم.

و «الفرق» هو الفصل بين شيئين ـ بالفتح ـ مصدر، وبالكسر: الطائفة من كل شيء. و «البحر» يسمّى بحراً لاستبحاره. وهو سعته وانبساطه.

وقرأ الزهري في الشواذ، على بناء التكثير؛ لأنّ المسالك كانت اثني عشر بعدد الأسماط.

١. أ: يبعث. ٢. أ: العهد.

٣. أ: فيطفى. ٤. أنوار التنزيل، ٥٦/١.

٥. أ. يعضه. ٦. أ: حصلت.

﴿ فَأَنْجَيْنَاكُمْ وَأَغْرَقْنَا ﴾ : «الغرق » : الرسوب في الماء.

و «النجاة »: ضد الغرق ، كما أنّها ضد الإهلاك.

﴿ آلَ فِرْعَوْنَ ﴾: أراد به فرعون وقومه . اقتصر على ذكرهم للعلم بأنّه كان أولى يه . وقيل (١): شخصه ، كما يقال: اللّهم صلّ على آل محمّد ؛ أي : شخصه . واستغنى بذكره عن اتباعه . والأحسن فيه أنّه من باب راكب الناقة طليحان ، اعتباراً للمضاف والمضاف إليه ؛ أي : هو والناقة .

﴿ وَأَنْتُمْ تَنْظُرُونَ ﴾ ۞: ذلك، أو غرقهم، أو انقلاق البحر، عن طرق يابسة (٢)، أو جثثهم التي قذفها البحر إلى الساحل، أو ينظر بعضكم بعضاً.

ذكر الشيخ الطبرسي في تفسيره (٣)، عن ابن عبّاس: إن الله تعالى أوحى إلى موسى أن يسري ببني اسرائيل من مصر. فسرى موسى الله (٤) بهم (٥) ليلاً. فأتبعهم فرعون في ألف ألف حصان سوى الإناث. وكان موسى في ستمائة ألف وعشرين ألفاً. فلما عاينهم فرعون، قال: إن هؤلاء لشرذمة قليلون. [وإنهم لنا لغائظون وإنا لجميع حاذرون] (٩).

فسرى موسى بهم (٧) حتى هـجموا عـلى البحر ، فالتفتوا فـإذا هـم بـرهج دواب فرعون.

فقالوا: يا موسى! أوذينا من قبل أن تأتينا ومن بعد ما جئتنا؟ هذا البحر أمامنا، وهذا فرعون قد رهقنا بمن معه.

> فقال موسى على الله : عسى ربّكم أن يهلك عدوٌ كم (الخ). فقال له(^) يوشع بن نون: بم أمرت؟

٢. كذا في أور. والأصل: ياتيه.

٤. المصدر: ببنى اسرائيل.

٦. يوجد في المصدر.

٨. ليس في ج.

١. أنوار التنزيل، ٥٦/١.

٣. مجمع البيان، ١٠٧/١.

٥. العصدر: ببني اسرائيل.

٧. المصدر: ببني اسرائيل.

قال: أمرت أن أضرب بعصاي البحر.

قال: اضرب.

وكان الله تعالى أوحى إلى البحر أن أطع موسى إذا ضربك.

[قال] (١) فبات البحر له أفكل أي: رعدة لا يدري في أي جوانبه يضربه. فضرب بعصاه البحر، فانفلق، وظهر اثني عشر طريقاً. فكنان لكل سبط [منهم] (٢) طريق يأخذون فيه.

فقالوا: [إنّا] ٣ لا نسلك طريقاً ندياً.

فأرسل الله ريح الصباحتى جففت (٤) الطريق، كما قال: فاضرب لهم طريقاً في البحر يبساً. فجروا فيه، فلما أخذوا في الطريق، قال بعضهم لبعض: ما لنا لا نرى أصحابنا؟

فقالوا لموسى: أين أصحابنا؟

فقال: في طريق مثل طريقكم.

فقالوا: لا نرضى حتّى نراهم.

فقال موسى النُّهُ : اللُّهُمُّ أعنِّي على أخلاقهم السيّئة.

فأوحى الله إليه أن قل(٥) بعصاك هكذا وهكذا، يميناً وشمالاً.

فأشار بعصاه يميناً وشمالاً. فظهر كالكواء ينظر منها بعضهم إلى بعض. فلما انتهى فرعون إلى ساحل البحر وكان على فرس حصان أدهم ، فهاب دخول الماء ، فتمثّل (٢) له جبر ثيل على فرس أنثى وريق وتقحم البحر . فلما رآها الحصان ، تـقحم خـلفها ، شمّ تقحم قوم فرعون . ولما خرج آخر من كان مع موسى من البحر ، ودخل آخر من كان مع فرعون البحر ، ودخل آخر من كان مع فرعون البحر ، ودنها قدم فرعون البحر ، أطبق الله عليهم الماء ، فغرقوا جميعاً ، ونجى موسى ومن معه .

٢. يوجد في المصدر.

٤. أ: خففت.

٦. النسخ: تمثل.

١. يوجد في المصدر.

٣. يوجد في المصدر.

٥. المصدر: مل، وهو الظاهر.

واعلم أنّ هذه الواقعة ، من أعظم ما أنعم الله به على بني اسرائيل ، ومن آياته الملجئة إلى العلم بوجود الصانع الحكيم ، وتصديق موسى الله . ثم إنّهم اتّخذوا العجل ، وقالوا: لن نؤمن لك حتى نرى الله جهرة ، ونحو ذلك! فهم بمعزل في الفطنة والذكاء وسلامة النفس وحسن الاتباع عن أمّة محمّد عَيَالِلهُ فإنّهم اتبعوه (١) مع أنّ ما تواتر من معجزاته ، أمور نظرية دقيقة يدركها الأذكياء ، وإخباره عليه عنها ، من جملة معجزاته عَيَالُهُ .

فقال لهم موسى ذلك. فأبوا، وقالوا: نحن لا نسير إلَّا على الأرض.

فأوحى الله علله إلى موسى على أن اضرب بعصاك البحر، وقل: اللّهم بـجاه مـحمّد و آله الطيبين لمّا فلقته لنا.

ففعل، فانفلق وظهرت الأرض إلى آخر الخليج.

فقال موسى: ادخلوها.

قالوا: الأرض وحلة ، نخاف أن نرسب فيها.

فقال كَالَة: يا موسى! قل: اللَّهمّ بحقّ محمد وآله الطيبين، جَفُّفها.

فقالها، فأرسل الله عليها ريح الصبا، فجففت (٣). و(٤) قال موسى: أدخلوها.

قالوا: يا نبيّ الله! نحن اثنتا عشرة قبيلة ، بنو اثني عشر أباً. وإن دخلنا وأمُّ (٥) كل فريق

٢. شرح الآيات الباهرة ٥٦/١؛ تفسير الامام، ٢٤٥.

۱. ر:اتبعوهم،

٤. ليس في المصدر.

٣. المصدر: فجفت. وهو الظاهر.

٥. في الأصل و ر ، وفي المصدر : دام ، ولعل الصواب : رام .

منا تقديم(١) صاحبه، فلا نأمن وقوع الشرّ بيننا. فلو كان لكل فـريق مـنا طـريق عـلى حدته، لأمنا ما نخافه.

فأمر الله كالم موسى أن يضرب (٢) البحر ، بعددهم ، اثنتي عشرة ضربة في (٣) اثني عشر موضعاً ، ويقول : اللّهم بجاه محمّد و آله الطيبين [بيّن الأرض لنا ، وأمط الماء عنا . فصار فيه تمام اثني عشر طريقاً .

فقال: ادخلوها!

قالوا: إن كل فريق يدخل في سكة من هذه السكك، لا يدري ما يحدث على الآخرين.

فقال الله ﷺ: فاضرب كل طود من الماء بين هذه السكك، وقل: اللّهمَ بجاه محمّد وآله الطيبين [<sup>(1)</sup> لمّا جعلت في هذا الماء طبقات واسعة ، يرى بعضهم بعضاً (٥) منها.

فحدثت طبقات واسعة ، يرى بعضهم بعضاً منها ، ثمّ دخلوها . فلما بلغوا آخرها ، جاء فرعون وقومه ، فلما دخل آخرهم (٢) وهمّ بالخروج أولهم ، أمر الله البحر فانطبق عليهم ، فغرقوا . وأصحاب موسى ينظرون إليهم . فقال الله على للني اسرائيل الذين (٧) في عهد محمّد عَلَيْلُهُ : فإذا كان الله فعل هذا كله بأسلافكم ، لكرامة محمّد وآله الله في عهد محمّد عقرب (٨) إلى الله ، أفلا تعقلون أنّ عليكم الإيمان بمحمّد وآله ، إذ شاهد تموه الآن؟ ] (٩).

﴿ وَإِذْ وَاعَدْنَا مُوسَىٰ أَرْبَعِبِنَ لَيْلَةً ﴾: بعد عودهم إلى مصر وهلاك فرعون، وعد الله موسى أن يعطيه التوراة، وضرب له ميقاتاً ذا القعدة وعشر ذي الحجة، وعبر عنها

١. المصدر: يتقدم.

٣. المصدر: بعددهم اثني عشر موضعاً.

٥. لا يوجد في المصدر.

٧. المصدر : الذي .

٩. ما بين القوسين ليس في أ.

٣. المصدر: ليضرب.

ع. مابين القوسين لا يوجد في المصدر.

٦. ساقطة من ج.

٨. المصدر : يتقرب.

بالليالي؛ لأنّها غرر الشهور، أو لأنّ وعد موسى وعد قيام الأربعين، والقيام بالليل أهم. فذكر الليل إشعاراً بوعدةٍ قيام الليل، أو لأنّ الظلمة سابقة على النور.

والقراءة المشهورة: «واعدنا» لأنّه تعالى وعده الوحي، ووعده موسى المجيء للميقات إلى الطور.

[وفي تفسير عليّ بن ابراهيم (١) في قصة حنين: ثمّ رفع رسول الله ﷺ يده، فقال: اللّهمَ لك الحمد وإليك المشتكى، وأنت المستغاث.

فنزل عليه جبرئيل، فقال [له](٢): يا رسول الله! دعوت بما دعا به موسى حين فلق الله له البحر، ونجاه من فرعون.

وفيه (٣) حديث طويل، مذكور في «طه». وفيه قالوا: لن نبرح عليه عاكفين حـــتّـى يرجع إلينا موسى.

فهمّوا بهارون ، فهرب منهم (٤). وبقوا في ذلك حتى تمّ ميقات ربّه (٥) أربعين ليلة . فلمّاكان يوم عشرة من ذي الحجة ، أنزل الله عليه الألواح ، فيها التوراة وما يحتاجون إليه من أحكام السير والقصص .

وفي أصول الكافي (٢٠: الحسين بن محمّد، عن معلى بن محمّد، عن الحسين (٧) بن على الخزاز، عن عبدالكريم بن عمرو (٨) الخثعمي، عن الفضيل (٩) بن يسار، عن أبي جعفر الله قال: قلت: لهذا الأمر وقت؟

فقال: كذب الوقاتون. كذب الوقاتون. كذب الوقاتون. إن موسى الله للما خرج وافداً إلى ربّه، واعدهم ثلاثين يوماً. فلما أن زاده الله على الثلاثين عشراً، قال قومه: قد

١. تفسير القمي، ٢٨٧/١.

٣. نفس المصدر ، ٦٢/٢.

٥. المصدر: موسى.

٧. المصدر:الحسن، وهو خطأ.

٩. المصدر: الفضل، وهو ـأيضاً خطأ ...

٢. يوجد في المصدر.

٤. المصدر: حتى هرب من بينهم.

٦. الكافي ١/٣٦٨\_٣٦٩، ح ٥.

٨. المصدر:عمر،وهو خطأ.

أخلفنا موسى، فصنعوا ما صنعوا. فإذا حدثناكم الحديث، فجاءكم (١) على ما حدثناكم به، به (٢)، فقولوا: صدق الله. وإذا حدثناكم الحديث، فجاء على خلاف ما حدثناكم به، فقولوا: صدق الله، تؤجروا مرّتين ](٣).

﴿ ثُمَّ اتَّخَذْتُمُ الْعِجْلَ ﴾ : معبوداً (4).

فقيل (٥): لأنّهم بنفس فعلهم لصورة العجل، لا يكونون ظالمين؛ لأنّ فعل ذلك ليس بمحظور، بل مكروه. وأمّا الخبر الذي روي عنهم عليه أنّه لعن المصورين، فالمرادبه: من شبّه الله تعالى، أو اعتقد أنّه صورة.

[وفي عيون الأخبار (٢): بإسناده إلى الحسين بن خالد، عن أبي الحسن الله قال: قلت له: [عن ]كم تجزي البدنة ؟

قال: عن نفس واحدة.

قلت: فالبقرة ؟

قال: تجزي عن خمسة ، إذا كانوا يأكلون على مائدة واحدة .

قلت: كيف صارت البدئة ، لا تجزي إلا عن واحدة ، والبقرة تجزي عن خمسة ؟ قال: لأنّ البدئة لم يكن فيها من العلة ماكان في البقرة. إن الذين أمروا قوم موسى بعبادة العجل ، كانوا خمسة أنفس ، وكانوا أهل بيت يأكلون على خوان واحد . وهم أدينونه (٧) ، وأخوه ميندونه (٨) ، وابن أخيه وابنته وامرأته ، هم الذين أمروا بعبادة العجل ، وهم الذين ذبحوا البقرة التي أمر الله تبارك و تعالى بذبحها .

عن الرضا الله (١) عن أميرالمؤمنين الله حديث طويل، وفيه: وسأله عن الثور،

١. العصدر: فجاء،

٣. مابين القوسين ليس في أ.

٥. مجمع البيان، ١٠٩/١.

٧. المصدر: أذينوية.

٩. نفس المصدر ٢٤١/١.

٢. ليس في المصدر.

٤. أ: مصوراً.

٦. عيون الأخبار ٨٣/٢، ح ٢٢، خصال ٢٩٢.

٨. المصدر: مبذونه، ر: يندونه.

الجزء الأوَّل /سورة البقرة ......

ما باله غاض طرفه لا يرفع(١) رأسه إلى اسماء؟

قال: حياء من الله؛ لما عبد قوم موسى العجل، نكس رأسه.

وفي كتاب الخصال(٢): عن الصادق الله شبهه ، بتغيير يسير ١٣٠].

﴿ مِنْ بَعْدِهِ ﴾ : من بعد غيبة موسى ، أو من بعد وعد الله التوراة ، أو من بعد غرق فرعون وما رأيتم من الآيات.

﴿ وَأَنْتُمْ ظَالِمُونَ ﴾ ٢٠: مضرّون بأنفسكم ، بما استحققتم من [العقاب عملي ](٤) اتخاذكم العجل معبوداً.

روى عن ابن عبّاس(٥) أنّه قال: كان السامري رجلاً من أهل باجرما(١)، قيل: كان اسمه مسیحا(۲).

وقال ابن عبّاس (^): اسمه موسى بن ظفر ، وكان من قوم يعبدون البقر ، وكان حب عبادة البقر في نفسه ، وقد كان في أظهر الإسلام في بني اسرائيل . فلما قصد موسى إلى ربّه وخلف هارون في بني اسرائيل، قال هارون لقومه: قد حملتم أوزاراً من زينة(١) القوم \_ يعني (١٠): أل فرعون \_ فتطهروا منها، فإنّها نجس (١١). يعني: أنّهم استعاروا من القبط حلياً، واستبدوا بها. فقال هارون: طهروا أنفسكم منها، فإنّها نجسة.

وأوقد لهم ناراً، فقال: اقذفوا ماكان معكم فيها.

فجعلوا يأتون بماكان معهم من تلك الأمتعة والحلي، فيقذفون به فيها.

قال: وكان السامري رأى أثر فرس جبرئيل على ، فأخذ تراباً من أثر حافره ، ثمّ أقبل إلى النار.

١، المصدر: لم يرفع.

٢. لا يوجد في الخصال. ولكن في علل الشرائع، ٥٩٣ وفي البحار ٧٦/١ نـقلاً عـن عـيون الأخـبار وعـلل الشرائع فقط. ٣. ما بين القوسين ليس في أ.

٤. ليس في أ.

٦. المصدر: باجرمي ... ميحا. ٧. المصدر: باجرمي ... ميحا.

٨. نفس المصدر .

۱۰. ليس في ج.

٥. مجمع البيان، ١٠٩/١.

٥. أ: رتبة.

۱۱. ر:منجس.

فقال: يا هارون! يا نبيّ الله! ألقى ما في يدي؟

قال: نعم. وهو لا يدري ما في يده، ويظن أنّه ممّا ينجيء بنه غيره من الحلي والأمتعة.

فقذف فيها، وقال: كن عجلاً جسداً له خوار. فكان البلاء والفتنة، فقال: هذا إلهكم وإله موسى. فعكفوا(١) عليه، وأحبوه حبّاً لم يحبّوا مثله شيئاً قط.

وقال ابن عبّاس: فكان البلاء والفتنة ، ولم يزد على هذا.

وقال الحسن(٢): صار العجل لحماً ودماً.

وقال غيره (٣): لا يجوز ذلك؛ لأنّه من معجزات الأنبياء.

ومن وافق الحسن، قال: إن القبضة من أثر الملك، كان الله أجرى العادة بأنها إذا طرحت على أي صورة كانت حبيت، فليس ذلك بمعجزة، إن سبيل السامري، سبيل غيره فيه. ومن لم يجز انقلابه حيّاً يؤوّل (٤) الخوار على أنّ السامري صاغ عجلاً، وجعل فيه خروقاً، يدخلها الريح، فيخرج منها صوت كالخوار. ودعاهم إلى عبادته، فأجابوه وعبدوه.

## ﴿ ثُمَّ عَفَوْنًا عَنْكُمْ ﴾: حين تبتم.

و « العفو »: محو الجريمة ، من عفا: إذا درس.

﴿ مِنْ بَعْدِ ذٰلِكَ ﴾: أي: بعد الاتخاذ.

﴿ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ ۞: لكي تشكروا عفوه.

وفي الآية دلالة على وجوب شكر النعمة ، وعلى أنّ العفو عن الذنب بعد التوبة ، نعمة من الله تعالى على عباده ليشكروه .

[وفي شرح الآيات الباهرة(٥): إن الله تبارك وتعالى وعد موسى الله لميقاته أربعين ليلة. فلما غاب عن قومه ، اتخذوا العجل من بعده ، وقصته مشهورة. ولكن قال

١. أ: فيه. ٢. نفس المصدر.

٥. شرح الآيات الباهرة ٥٧/١، تفسير الامام ٢٥١.

الإمام على نفسيره: إن الله الله الموسى: يا موسى بن عمران! (ما خذل هؤلاء بعبادتي واتخاذي إلها إلا تهاونهم) (١) بالصلاة على محمّد وآله الطيبين وجمودهم لموالاتهم ونبوة النبيّ ووصية الوصي، حبّى أداهم ذلك إلى أن اتخذوا العجل إلها فإذا كان الله تعالى إنّما خذل عبدة العجل لتهاونهم بالصلاة على محمّد ووصيّه على، فما تخافون أنتم من الخذلان الأكبر في معاندتكم لمحمّد وعلى. وقد شاهدتموها، وتبيّنتم آياتهما ودلائلهما.

ثمّ قال الله الله عفونا عنكم من بعد ذلك لعلكم تشكرون » أي: عفونا عن أوائلكم وعبادتكم العجل، لعلكم أيها الكائنون في عصر محمّد من بني اسرائيل، تشكرون تلك النعمة على أسلافكم، وعليكم بعدهم.

﴿ وَإِذْ آتَيْنَا مُوسَى الْكِتَابَ وَالْفُرْقَانَ ﴾: يعني: التوراة، الجامع بين كونه كتاباً وحجة، تفرق بين الحق والباطل.

فالعطف لتغاير الوصفين، أو الفرقان: معجزاته الفارقة بين الحق والباطل، أو بين الكفر والإيمان، أو الشرع الفارق بين الحلال والحرام، أو النصر الذي فرق بينه وبين عدوّه، كقوله تعالى: «يوم الفرقان» (٣) يريد يوم بدر.

وقيل (4): الفرقان: القرآن.

والتقدير : «وآتينا موسى التوراة ، وآتينا محمّد الفرقان »، فحذف ما حذف لدلالة ما أبقاه عليه .

١. المصدر: ما حد هؤلاء بعبادتهم واتخاذهم إلهاً غيري.

٤. مجمع البيان، ١١١/١.

﴿لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ﴾۞: لكي تهتدوا بما في التوراة من البشارة بـمحمّد ﷺ وبـيان صفته.

[وفي شرح الآيات الباهرة (١): قال الإمام على: واذكروا إذ آتينا موسى الكتاب، وهو التوراة الذي أخذ على بني اسرائيل الإيمان بها والانقياد لما توجبه. والفرقان، آتيناه أيضاً، وهو فرق ما بين الحق والباطل، وفرق ما بين المحقين والمبطلين. وذلك أنّه لمّا أكرمهم (٢) الله بالكتاب والإيمان (٣) والانقياد له، أوحى الله بعد ذلك إلى موسى: يا موسى! فله بالكتاب قد أقرّوا به، وقد بقي الفرقان فرق ما بين المؤمنين والكافرين والمحقين والمبطلين، فجدّد عليهم العهد به. فإنّي آليت على نفسي قسماً حقاً، لا أقبل (٥) من أحد إيماناً ولاعملاً إلا مع الإيمان به.

فقال موسى ﷺ : ما هو ؟ ياربّ!

قال الله والله المستقلة على بني اسرائيل أنّ محمّداً خير البشر وسيّد المرسلين، وأنّ أخاه ووصيّه خير الوصيين، وأنّ أولياءه الذين يقيمهم سادة الخلق، وأنّ شيعته المنقادين له، المسلّمين له والأوامره ونواهيه ولخلفائه (١٠)، نجوم الفردوس الأعلى و (١٠) ملوك جنات عدن.

قال: فأخذ عليهم موسى على ذلك. فمنهم من اعتقده حقاً، ومنهم من أعطاه بلسانه دون قلبه. فكان المعتقد منهم حقاً، يلوح على جبينه نور مبين، ومن أعطاه بلسانه دون قلبه. فكان المعتقد منهم حقاً، يلوح على جبينه نور مبين، ومن أعطاه بلسانه دون قلبه (^)، ليس له ذلك النور. فذلك الفرقان الذي أعطاه الله كان موسى وهارون (٩)، فرق ما بين المحقين والمبطلين.

١. شوح الآيات الباهرة ٥٨/١، تفسير الامام ٢٥٢.

٢. المصدر: كرمهم. ٣. ليس في المصدر،

ليس في المصدر: أتقبل.

٦. المصدر: الخلفاء به . ٧ ليس في ج .

٨. ليس في المصدر : هو .

﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ يَا قَومِ إِنَّكُمْ ظَلَمْتُمْ أَنْفُسَكُمْ بِالنَّخَاذِكُمُ الْمِجْلَ فَتُوبُوا إِلَىٰ بَارِيْكُمْ ﴾: أي: فاعزموا على التوبة.

﴿ فَاقْتُلُوا أَنْفُسَكُمْ ﴾ : إن كان توبتهم هي قـتل الأنـفس. وإلّا فـالمراد : إتـمام التـوبة بالقتل.

وإنّما جعل القتل توبتهم، أو من تمامها؛ إشارة إلى أنّ من لم يـقتل عـدوّه ـوهـو النفس ـيقتله (٢) ليعتبر غيرهم، أو إشارة إلى أنّهم لمّا صاروا من حزب العجل وتابعيه، جعلوا في زمرته؛ لأنّ العجل خلق للذبح.

و «الباري »: الخالق برياً من التفاوت ، مع التميز ، بصور وهيئات مختلفة . وأصل البرء : الخلوص للشيء من غيره ، إمّا على سبيل التفصّي ، كقولهم : برئ المريض من مرضه ، والمديون من دينه . أو الإنشاء ، كقولهم : برأ الله آدم من الطين .

واختلف في القتل المأمور به، على أقوال:

أحدها: أنَّ(٣) المراد به النجع ـ وهو أن يقتل كل رجل نفسه ، ويهلكه .

وثانيها: أنَّ المراد به قطع الشهوات، والاستسلام للقتل على سبيل التوسّع.

والثالث: أنَّهم أمروا بأن يقتل بعضهم بعضاً.

والرابع: أنّه أمر من لم يعبد العجل، أن يقتل العبدة. روي أنّ الرجل يسرى بمعضه وقريبه، فلم يقدر المضي لأمر الله، فأرسل ضبابة (1) وسحابة سوداء لا يتباصرون تحتها، فأخذوا يقتلون من الغداة إلى العشي حتى دعا موسى وهارون، فكشف السحابة ونزلت التوبة. وكانت القتلى سبعين ألفاً.

١. النسخ: يشرف. ٢. أ: لقتله،

٤. ر: حبابة، الأصل وج: صابة.

٣. ليس في ج.

والخامس: أنّ السبعين الذين كانوا مع موسى في الطور ، هم الذين قتلوا من عبدة العجل سبعين ألفاً.

والسادس: أنّ موسى الله أمرهم أن يقوموا صفّين، فاغتسلوا ولبسوا أكفانهم، وجاء هارون باثني عشر ألفاً ممن لم يعبد العجل، ومعهم الشفار المرهفة، وكانوا يقتلونهم، فلما قتلوا سبعين ألفاً، تاب الله على الباقين، وجعل قتل الماضين شهادة لهم.

﴿ ذَٰلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ هِنْدَ بَارِبِكُم ﴾: من حيث أنّه طهّره من الشرك ووصلة إلى الحياة الأبدية.

﴿ فَتَابَ عَلَيْكُمْ ﴾: جواب شرط محذوف، إن جعل من كلام موسى.

والتقدير : إن فعلتم ما أمرتم به ، فتاب عليكم . ومعطوف على محذوف ، إن جعل من خطابه تعالى لهم على سبيل الالتفات ؛ كأنّه قال : ففعلتم ما أمرتم به ، فتاب عليكم . ﴿إِنَّهُ هُوَ التَّوْابُ ﴾ : الذي يكثر توفيق التوبة ، أو قبولها .

﴿ الرَّحيمُ ﴾ ۞: المبالغ في الإنعام على التائبين.

[وفي شرح الآيات الباهرة(١): قال الإمام الله : وفق الله لهم والقبتل لم يقض بعد إليهم، إذ(٢) قالوا: أو ليس الله قد جعل التوسل بمحمّد وآله الطيبين أمراً لا تخيب معه طلبة ، ولا تردّ به مسألة ؟ وهكذا توسلت الأنبياء والرسل ، فما لنا لا نتوسل بهم ؟

قال: فاجتمعوا، وضجّوا: يا ربّنا! بجاه محمّد الأكرم، وبجاه علي الأفضل ٣٠)، وبجاه فلي الأفضل ٢٥، وبجاه الحسن والحسين سبطي سيّد النبيين وسيّدي شباب أهل الجنان أجمعين، وبجاه الذريّة الطيبة الطاهرة من آل طه ويس، لمّا غفرت لنا ذنوبنا، وغفرت لنا ذنوبنا،

فلذلك حين نودي موسى الله من السماء أن كفّ القتل؛ فقد سألني بعضهم مسألة، وأقسم عليّ قسماً لو أقسم به هو لاء العابدون للعجل (٤)، وسألني بعضهم حتّى

١. شرح الآيات الباهرة ٥٩/١، تفسير الامام ٢٥٥.

٢. كذا في المصدر . وفي الأصل و ر: إن . ٣ المصدر : الافضل الاعظم .

٤. المصدر العجل.

لا يعبدوه، لأجبتهم. ولو أقسم [عليّ بها ابليس لهديته، ولو أقسم ](١) بها شمود وفرعون لنجّيته.

فرفع عنهم القتل، فجعلوا يقولون: يا حسرتنا! [أين] (٢) كنّا عن هذا الدعاء بمحمّد و اله الطيّبين، حتّى كان الله يقينا شرّ الفتنة، ويعصمنا بأفضل العصمة ] (٣).

﴿ وَإِذْ قُلْتُمْ يَا مُوسِينَ لَنْ نُؤْمِنَ لَكَ ﴾: أي: لأجل قولك ، أو لن نقر لك.

﴿ حَتَّىٰ نَرَى اللهَ جَهْرَةً ﴾: عياناً.

وهي في الأصل، مصدر قولك: جهرت بالقراءة، استعير (٤) للمعاينة، والجامع بينهما الإدراك بلاساتر.

ونصبها على المصدر ؛ لأنّه نوع من الرؤية ، أو الحال من الفاعل ، أو المفعول : إمّا على مذهب غير المبرد ، فمطلقاً . وإمّا على مذهبه ، فَلِمَا مرّ من التعليل في المصدر ؛ لأنّه ذهب الى أنّ الحال لا يكون مصدراً إلّا إذا كان نوعاً من عامله .

وقرئ: جهرة \_بالفتح \_على أنّه مصدر ،كالغلبة ، أو جمع جاهر ،كالكتبة . فيكون حالاً.

وقيل (٥): إن قوله: جهرة، صفة لخطابهم لموسى الله . و تقديره: وإذ قلتم جهرة، لن نؤمن لك حتى نرى الله .

وهو ضعيف.

والقائلون: هم السبعون الذين اختارهم موسى للميقات، وقيل: عشرة آلاف من قومه والمؤمن به: جميع ما جاء به موسى. وقيل: إن الله الذي أعطاك التوارة وكلّمك، أو إنّك نبيّ (٢٠).

١. ليس في المصدر. ولكن الكاتب أشار بعلامة إلى وجود سقط، لكنه لم يذكره.

يوجد في المصدر و .
 يوجد في المصدر و .

٤. أ: أستعيرة. ٥. مجمع البيان، ١١٥/١.

٦. أنوار التنزيل، ٥٧/١.

فأخذتهم الصاعقة لفرط العناد والتعنّت وطلب المستحيل، فإنّهم ظنّوا أنّه تمعالى يشبه الأجسام، وطلبوا رؤيته، وهي محال.

روي(١) أنّه جاءت نار من السماء فأحرقتهم.

وقيل:صيحة.

وقيل: جنود سمعوا بحسيسها، فخرّوا صعقين ميّتين يوماً وليلة.

﴿ وَأَنْتُمْ تَنْظُرُونَ ﴾ ٢: إلى ما أصابكم ، أو إلى أثره.

واستدل أبوالقاسم البلخي (٢) بهذه الآية على أنّ الرؤية لا يجوز على الله تعالى. قال: لأنّها إنكار تضمّن أمرين: ردّهم على نبيّهم، وتجويزهم الرؤية على ربّهم. ويؤيد ذلك قوله تعالى (٣): « فقد سألوا موسى أكبر من ذلك فقالوا أرنا الله جهرة » فدل ذلك على أنّ المراد إنكار كلا الأمرين.

أقول: وفي الآية، مع قوله: «فقد سألوا موسى» (آه)، دلالة على أنّ الرد(٤) على النبي واعتقاد جواز الرؤية ؛ كل واحد منها علّة لأخذ الصاعقة والعذاب. ومن البيّن، عدم التفاوت بين عدم جواز الرؤية في الدنيا وعدم جوازها في الآخرة. والمنازع، مكابر مع قضيّة العقل. فمعتقد جوازها في الآخرة، مشارك(٥) معتقد جوازها في الدنيا، في علة استحقاق العذاب، كالراد على النبي. وبذلك يثبت(١) كفر أهل السنة القائلين بجوازها [في] الآخرة للمؤمنين وللافراد من الأنبياء في الدنيا.

قال البيضاوي (٧) بعد عدّه رؤيته تعالى رؤية الأجسام من المستحيلات: بل الممكن أن يرى رؤية منزّهة عن الكيفية. وذلك للمؤمنين في الآخرة، أو للأفراد من الأنبياء في الدنيا، في بعض الأحوال (٩).

٢. مجمع البيان، ١١٥/١.

٤. أ: على المرد.

٦. ر: يظهر.

٨. المصدر: في بعض الأحوال في الدنيا.

١. أنوار التنزيل، ٥٧/١.

٣. النساء /١٥٣.

٥. أ: شارك.

٧. أنوار التنزيل، ٥٧/١.

[وفي تفسير عليّ بن ابراهيم (١) ، قوله: « وإذ قلتم يا موسى لن نؤمن لك حتى نرى الله جهرة » (الآية) ، فهم السبعون الذين اختارهم موسى ، ليسمعوا كلام الله . فلمّا سمعوا الكلام ، قالوا: لن نؤمن لك يا موسى! حتى نرى الله جهرة . فبعث الله عليهم صاعقة فاحترقوا . ثمّ أحياهم الله ، بعد ذلك وبعثهم أنبياء . فهذا دليل على الرجعة ، في أمّة محمّد عَلَيْ الله قال : لم يكن في بنى اسرائيل شيء ، إلّا وفي أمّتى مثله .

وفي كتاب الخصال (٢) ، عن ابن عبّاس ، عن النبيّ عَيَّالِهُ أنّه قال : من الجبال التي تطايرت يوم موسى الله والصاعقة (٢) سبعة (٤) أجبل . فلحقت بالحجاز واليمن منها : بالمدينة أحد وورقان . وبمكة ثور وثبير وحراء . وباليمن صبر وحصون (٥) ](١) .

واعلم! أنّ هذه الآية تدلّ \_أيضا (٣) سعلى أنّ قول موسى الله «ربّ أرني أنظر إليك»، كان سؤالاً لقومه؛ لأنّه لا خلاف بين أهل التوراة أنّ موسى الله لم يسأل الرؤية إلّا دفعة واحدة، وهي التي سألها لقومه.

﴿ ثُمَّ بَعَثْنَاكُمْ ﴾: أحييناكم (^).

﴿ مِنْ بَعْدِ مَوْتِكُمْ ﴾: بسبب الصاعقة .

وقيّد البعث؛ لأنّه قد يكون من إغماء ونوم، لقوله تعالى: ثمّ بعثناهم.

وقيل (٩): انهم سألوا بعد الاحياء أن يبعثوا أنبياء، فبعثهم الله أنبياء. وأجمع المفسّرون ـ إلا شرذمة يسيرة ـ أنّ الله تعالى لم يكن أمات موسى، كما أمات قومه. ولكن غشى عليه، بدلالة قوله تعالى: « فلمّا أفاق » والإفاقة إنّما تكون من الغشيان.

﴿ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ ۞: نعمة التي منها ردّ حياتكم.

٢. الخصال ٣٤٤، ح ١٠.

كذا في المصدر . وفي الأصل و ر : شبير .

٦. ما بين القوسين ليس في أ.

۸. ليس في ج.

١. تفسير القمي، ٤٧/١.

٣. ليس في المصدر.

المصدر: حضور.

٧. ليس في ج.

٩. مجمع البيان ، ١١٥/١.

وفي الآية دلالة على جواز الرجعة.

وقال أبوالقاسم البلخي (١): لا تسجوز الرجعة مع الاعلام بها؛ لأنّ فيها إغراء بالمعاصي، من جهة الاتّكال على التوبة في الكرّة الثانية.

وأجيب بأن من يقول بالرجعة ، لا يذهب إلى أنّ الناس كلّهم يرجعون ، فيصير إغراء بأن يقع الاتكال على التوبة فيها . بل لا أحد من المكلّفين إلّا ويجوز أن لا يرجع . وذلك يكفى في باب الزجر .

[وفي شرح الآيات الباهرة (٢) قال الإمام على : وذلك أنّ موسى على لمّا أراد أن يأخذ عليهم عهد الفرقان، فرّق ما بين المحقّين والمبطلين لمحمّد بنبوّته وعليّ بإمامته وللاثمّة الطاهرين بإمامتهم. قالوا: لن نؤمن لك أنّ هذا أمر ربّك، حتّى نرى الله جهرة عياناً، يخبرنا بذلك.

فأخذتهم الصاعقة معاينة ، وهم ينظرون إلى الصاعقة تنزل عليهم!

وقال الله على: يا موسى! أنا المكرم أوليائي والمصدقين (٣) بأصفيائي ولا أبالي. وكذلك وأنا المعذب لأعدائي الرافعين (٤) حقوق أصفيائي ولا أبالي.

فقال موسى الله للباقين الذين لم يصعقوا: ماذا تـقولون؟ أتـغلبون وتـعترفون؟ وإلاً (٥) فأنتم بهؤلاء لاحقون.

فقالوا: يا موسى! أتدري ما حلّ بهم؟ لماذا أصابتهم الصاعقة؟ ما أصابتهم لأجلك إلّا أنّها(٢) كانت نكبة من نكبات الدهر، تبصيب(٧) البير والفاجر. فإن قبلت(٨) إنّها أصابتهم لردّهم(١) عليك في أمر محمّد وعلى وآلهما، فاسأل الله ربّك بهم، أن يحيى

١. تراجع نفس المصدر.

٣. المصدر: لأوليائي والمصدق.

٥. المصدر: وتقترفون؟ أولا.

٧. كذا في المصدر ، وفي الأصل و ر : يصيب .

٩. كذا في المصدر ، وفي الأصل و ر : بردهم .

٢. شرح الأيات الباهرة ٦٠/١، تفسير الامام ٢٥٦.

٤. المصدر: الرافع.

٦. المصدر: لأنّها.

٨. المصدر: كانت.

هؤلاء المصعوقين لنسألهم لماذا أصابهم(١) ما أصابهم ؟!

فدعا الله على [فأحياهم ](٢) وقال لقومه: سلوهم لماذا أصابهم ؟(٣) فسألوهم.

فقالوا: يا بني اسرائيل! أصابنا ما أصابنا() لإبائنا اعتقاد إمامة على بعد اعتقادنا نبوه (ه) محمد على القد رأينا بعد موتنا هذا ممالك (٢) ربّنا من سماواته وحجبه وكرسية وعرشه وجنانه ونيرانه. فما رأينا أنفذ أمر في (٧) جميع تلك الممالك (٨) ولا أعظم سلطاناً من محمد وعلي وفاطمة والحسن والحسين. وإنّا لمّا (متنا)(١) بهذه الصاعقه، ذهب بنا إلى النيران. فناداهم محمد وعلي: كفّوا عن هؤلاء عذابكم. هؤلاء يحيون بمسألة سائل يسأل ربّنا الله بنا وبآلنا الطيّبين.

وذلك حين لم يقذفونا في الهاوية ، وأخّرونا إلى أن بعثنا بدعائك يا نبيّ الله موسى بن عمران! بمحمّد وآله الطيّبين.

﴿ وَطَلَلْنَا عَلَيْكُمُ الْغَمَامَ ﴾: سخّر الله لهم السحاب، يظلَهم من الشمس حين كانوا في التيه.

وهي جمع غمامة، وهي السحابة. وأصله التغطية والستر، ومنه الغم. ﴿ وَٱنْزَلْنَا عَلَيْكُمُ الْمَنَّ ﴾: قيل (١١): الترنجبين.

وقيل(١٢): الخبز المرقق.

٢. يوجد في المصدر .

٤. ليس في ج.

٦. المصدر: مماليك.

٨. المصدر: مماليك.

١٠. ما بين المعقوفتين ليس في أ.

١٢. مجمع البيان، ١١٦/١.

١. المصدر: أصابتهم.

٣. المصدر: أصابتهم.

٥. المصدر: بنبوة.

٧. المصدر: أمراً من.

٩. المصدر: أصبنا.

١١. أنوار التنزيل، ٧/١٥.

وقيل: جميع النعم التي أتتهم ممّا منّ الله به عليهم، ممّا لا تعب فيه و لا نصب. وروي عن النبيّ ﷺ أنّه قال: الكمأة من المنّ، وماؤها شفاء للعين.

﴿ وَالسُّلُوئُ ﴾: السماني.

وقيل(١): هو طائر أبيض يشبه السماني.

قيل (۲): كان ينزل عليهم (۴) المنّ مثل الشلج ، من الفجر إلى الطلوع (٤). ويبعثه الجنوب عليهم بالسماني.

فيأخذكل انسان منهم كفايته إلى الغد، إلّا يوم الجمعة، يأخذ ليومين؛ لأنّه لم يكن ينزل يوم السبت(٥).

﴿ كُلُوا ﴾: نصب على إرادة القول، أي: وقلنا لهم.

﴿مِنْ طَيِّبَاتِ مَا رَزَّقْتُاكُمْ ﴾: أي: الشهيّ اللذيذ ممّا رزقناكم.

قيل (٥): أو الحلال.

وهذا بناء على تناول الرزق الحرام \_أيضاً \_.

﴿ وَمَا ظَلَمُونًا ﴾: فيه اختصار ، تقديره : فظلموا بأن كفروا هذه النعمة ، وما ظلمونا .

﴿ وَلٰكِنْ كَانُوا أَنْفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ ٢: بالكفران ؛ لأنّه لا يتخطّاهم ضرّه.

وكان سبب إنزال المنّ والسلوى عليهم، على ما ذكر الشيخ الطبرسي (٢) أنّه لمّا ابتلاهم بالتيه، إذ قالوا لموسى (٨): اذهب أنت وربّك فقاتلا، إنّا هاهنا قاعدون. حين أمرهم بالسير إلى بيت المقدس وحرب العمالقة، بقوله (٩): ادخلوا الأرض المقدسة (الخ) فوقعوا في التيه. صاروا كلما ساروا، تاهوا في قدر خمسة فراسخ، أو ستّة.

٢. أنوار التنزيل، ٧/١ه.

١. نفس المصدر .

٣. أ: كان ينزل عليهم يوم السبت كلوا نصب إرادة عليهم.

٤. كذا في المصدر وأ. وفي الأصل و ر: من الطلوع إلى الفجر .

٦. نفس المصدر ، ١١٦/١.

٥. مجمع البيان، ١١٧/١.

٨. المائدة / ٢٤.

٧. مجمع البيان ، ١١٧/١.

٩. المائدة / ٢١.

وكلّما أصبحوا صاروا غادين، فأمسوا فإذا هم في مكانهم الذي ارتحلوا عنه. كذلك حتى تمّت المدّة، وبقوا فيها أربعين سنة. وفي التيه توفّي موسى وهارون. ثمّ خرج يوشع بن نون، وكان<sup>(۱)</sup> الله تعالى يرد الجانب الذي انتهوا إليه من الأرض، إلى الجانب الذي صاروا<sup>(۱)</sup> منه. فكانوا يضلّون عن الطريق لأنّهم كانوا خلقاً عظيماً. فلا يجوز أن يضلّوا كلّهم عن الطريق في هذه المدّة المديدة هذا المقدار من الأرض. ولما حصلوا في التيه، ندموا على ما فعلوا، فألطف الله تعالى لهم بالغمام، لمّا شكوا حرّ الشمس، وأنزل عليهم المنّ والسلوى. فكان يسقط<sup>(۱)</sup> عليهم المنّ من [وقت] طلوع الفجر إلى طلوع الشمس، فكانوا يأخذون منها ما يكفيهم ليومهم.

وقال الصادق الله : كان ينزل المنّ على بني اسرائيل، من بعد طلوع (٥) الفجر إلى طلوع الشمس. فمن نام في ذلك الوقت لم ينزل نصيبه، فلذلك يكره النوم في هذا الوقت إلى طلوع (٢) الشمس.

قال ابن جريح: وكان الرجل منهم إذا (٣) أخذ من المنّ والسلوى زيادة على طعام يوم واحد فسد، إلّا يوم الجمعة، فإنّهم إذا أحذوا طعام يومين لم يفسد. وكانوا يأخذون منها ما يكفيهم ليوم الجمعة والسبت؛ لأنّه كان لا يأتيهم يوم السبت. وكانوا يخبزونه مثل القرصة. ويوجد له طعم كالشهد المعجون بالسمن، وكان الله تعالى يبعث لهم السحاب بالنهار، فيدفع عنهم حرّ الشمس. وكان ينزل عليهم بالليل (٨) عمودٌ من نور، يضيء لهم مكان السراج. وإذا ولد فيهم مولود، يكون عليه ثوب إيطول ](١) بطوله كالجلد.

وفي كتاب الاحتجاج للطبرسي الله(١٠): روي عن موسى بن جعفر ، عن أبيه ، عـن

۲. أ: تساروا.

٤. يوجد في المصدر.

٦. المصدر: بعد طلوع.

٨. المصدر: في الليل من السماء.

١٠. الاحتجاج، ٢٢٥/١.

١. المصدر: وقيل كان.

٣. أ: يسوق.

٥. ليس في المصدر ،

٧. كذا في المصدر . وفي النسخ : ان.

٩. يوجد في المصدر .

آبائه، عن الحسين بن علي الله قال: إن يهودياً من يهود الشام وأحبارهم قال لأميرالمؤمنين الله في (١) أثناء كلام طويل: فإن موسى بن عمران قد أعطى المن والسلوى، فهل فعل بمحمد نظير هذا؟

فقال له على على الله القدكان كذلك. ومحمّد عَلَيْهُ أعطي ما هو أفضل من هذا؛ إنّ الله الله الله العنائم والأمّته، ولم تحلّ الأحد غيره قبل. فهذا أفضل من المنّ والسلوى.

قال له اليهودي: فإنّ موسى الله قد ظلّل عليه الغمام!

قال له على الله على الله : لقد كان كذلك . وقد فعل ذلك لموسى في النيه . وأعطى محمّد عَلَيْهُ افضل من هذا ؛ إنّ الغمامة كانت لمحمّد عَلَيْهُ تظلّه من يموم ولد إلى يموم قبض ، في حضره وأسفاره . فهذا أفضل ممّا أعطى موسى الله .

[وفي شرح الآيات الباهرة (٢): قال الإمام طلا: قال الله فلك: واذكروا يا بني اسرائيل! «إذ ظلّلنا عليكم الغمام » لمّاكنتم في التيه، يقيكم حرّ الشمس وبرد القسمر. «وأنـزلنا عليكم المنّ والسلوى »(٢) وهو الترنجبين والسلوى طير السماني(٤) «كلوا من طيّبات ما رزقناكم».

واشكروا نعمتي، وعظموا من عظمته، ووقروا من وقرته. وأخذت عليكم العهود والمواثيق لهم، محمّداً وآله الطبّبين.

٢. شوح الآيات الباهرة ٦١/١؛ تفسير الإمام /٢٥٨.

٤. كذا في المصدر ، وفي الأصل و ر : السمان.

٦. مابين المعقوفتين ليس في أ.

١. ليس في ج.

٣. ليس في ج.

٥. المصدر: ليسهل.

## القهرس

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 🗆 سورة فاتحة الكتاب                          |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------|
| الأية ١٩٥١ ٨٨١ ــ ١٩٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | لآيات ۱ _ ۲                                  |
| الآية ١٠١٠ الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | الأية ٣                                      |
| الاَية ١١١١ الاَية ١٠ المَا اللهُ ١٠ اللهُ ١١ اللهُ ١٠ اللهُ ١١ اللهُ ١٠ اللهُ ١١ اللهُ ١٠ اللهُ ١١ اللهُ ١٠ اللهُ ١١ اللهُ ١٠ اللهُ ١١ اللهُ ١٠ اللهُ ١١ اللهُ | الآية ع١                                     |
| الآية ١٢١٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | لآية ه ١٠٠ ـ ١٠٠                             |
| الأَيْدَ ١٣١٣ المَّامِدُ ١٢٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | لاَية ٦٠٠ ــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| الأَية ١٤ ٢١٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | الأية ٧                                      |
| الاَية ١٥ ١١٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                              |
| الأية 17 ١٦ الأية 17                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 🗆 سورة البقرة                                |
| الأَيْد ١٧١٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | الأَبِدَ ١١٢٤                                |
| الأَيْدَ ١٨ ٨٢٧ ــ ١٣٢١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | الاَية ٢ ١٣٤                                 |
| الآية ١٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | الأية ٣                                      |
| الأَبِدَ ٢٠ ٢٠ يَلْإِلَا ٢٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | الاَبِد ع ١٥٧ ــ ١٥٨                         |
| الاَية ٢١ ٢١ ع٧٥ ع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | الآية ه٨٥١ ـ ١٦٥                             |
| الاَيْد ٢٢ ١٥٢ ــ ٤٦٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | الأَية ٦١٦٥                                  |
| الأَيْدَ ١٣٣ ١٦٤ ع٧٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | الأَية ٧١٧٣ ــ ١٨١                           |
| الآبة ٢٤ ٢٤ الآبة ٢٧٠ الآبة ٢٧٠ الآبة ٢٧٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الأبة ٨                                      |

| تفسير كنز الدقائق ويحرالغرائب                | £Y£                                          |
|----------------------------------------------|----------------------------------------------|
| الأية ع ٣٨٣ ع٨٣                              | الأَية ٢٥ ٢٧٧ ــ ٢٨٨                         |
| الآية ١٤ 3٨٣ ـ ٢٨٣                           | الآية ٢٧ ١٨٠ ـ ٤٠٣                           |
| الآية ٤٤٢٨٣                                  | الأَيْد ٢٧ ٤٠٣                               |
| الأيدَ ١٥ ٢٩٠                                | الأبة ۲۸ ۸۰۳ ــ ۲۱۱                          |
| ٠ الآية ٦٦                                   | الآية ۲۹ ۲۱۱ ۲۱۳                             |
| الآية ٧٤ ٤٧ يَكَّا                           | الآية ۲۰۰ ۲۱۷                                |
| الْأَيْدَ ٨٤ ٤٨ نَوْتِه ٨٤                   | الآية ۲۱ ۲۲۳                                 |
| الآية 19 ٢٩٣ ٢٠١                             | الآية ٢٧ ـــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| ٠ الاَبِد ٥٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠   | الآية ٢٤٢ ٢٤٠ عه٣                            |
| الاَية ١٥١٠٤٠                                | الآية ٢٤ ١٤٤ ١٧٤                             |
| الآبة ٥٢ ٥٢ لآبة                             | الآية ٢٥٠ ٢٥٠٠٠٠                             |
| الآية ٥٣ ١١١ عـ ١١٢                          | ול <u>ֿ</u> גַ רץ ממץ ביירי                  |
| الاَية ٤٥                                    | الآية ٢٧ ١٧٠٠ الآية ٢٧                       |
| الاَية ٥٥١٥١١٥١                              | الأبة ٢٨                                     |
| الآية ٥٦ ١٧١٧ ــ ١٧٩                         | الآية ٢٧٠                                    |
| الآيد ٥٧ ـــــــــــــــــــــــــــــــــــ | الاَبِة ١٠٤٧٧٠ ٢٨١                           |
| <b>a</b>                                     | الآیة ۱ع ۱۸۳_۲۸۲                             |