



# تهسّن يُولِي الْمَالِي الْمَالِي الْمَالِي الْمَالِي الْمَالِي الْمِلْمِي الْمُلْمِي الْمِلْمِي الْمُلْمِي الْ

الطبغة لأمنقجتها

الجيء الزائع

> ۼؖۼؾ؇ڽٚؿ ڂۣؠێؽؙؽ۬ۮڒڰاۥۿؚؽ



: قمی مشهدی، محمّد بن محمّد رضا، قرن ۱۲ ق. سرشناسه

عنوان و پدیدآور : تفسير كنز الدقائق و بحر الغر الب/محمّد بن محمّد رضاالقمي المشهدي؛ تحقيق حسين درگاهي.

: تهران: شمس الضحيّ، ١٣٨٧. مشخصات نشر

مشخصات ظاهری :۱۴ ج.

ISBN 978 - 964 - 8767 - 10 - 0 - (₹ ;-): شابک

(دوره)؛ 3 - 864 - 8767 - 06 - 3

: فييا. وضعيت فهرستويسي

:کتاب حاضر در سال های مختلف توسط ناشرین مختلف متتشرشده است. يادداشت

> : تفاسير ماثوره -- شيعه اماميه. موضوع

: تفاسير شيعه -- قرن ١٢ ق.

موضوع شناسة افزوده : درگاهی، حسین، ۱۳۳۱ – ، مصحبع،

رده بندی کنگره **BP ۹**۷/۲/ ۵۸ ک۹ ۱۳۸۷ :

**YAV/1VTF:** رده بندی دیویی

شماره کتابخانه ملی: ۱۶۳۰۶۱۷

#### تفسين كنز الدقائق و بحن الغرائب، الجزء الرابع

تأليف: الشيخ محمّد بن محمّد رضا القمّي المشهدي

تحقیق: حسین درگاهی

منشورات مؤسسة شمس الضحئ

الطبعة الاولي: ١٣٣٠ هـ ق ــ ١٣٨٧ هـ.ش.

طبع في ١٩٠٠ نسخة

المطبعة: نكارش

سعر الدُّورة في. ١٧ مجلداً: ١١٠/٠٠٠ توماناً .

977 984 7887 11 - 1 شابك (ردمك): الجزء الرابع:

شابك (ردمك) الدُّورة في ١٩ مجلداً: ٣- ٥٠ - ٨٧٤٧ ع ٩٧٨ ع

صندوق البريد: تهران ٢١٤١\_ ١٩٣٩٥



#### مراكز التوزيع:

۱) قسم، شسارع منعلم، سناحة روح الله، رقسم ۶۵، هناتف و فكس: ۷۷۳۳۴۱۳ - ۷۷۲۳۴۱۸ ( ۹۸۲۵۱+)

۱) قسم، شبارع صفائیه، صفابل زقباق رقسم ۳۸، سنشورات دلیسل سا، هساتف ۷۷۲۷۰۱۱ ـ ۷۷۲۷۰۰۱

۲) طهران، شارع إنقلاب، شارع فخررازي، رقم ۳۲، منشورات دليـل مـا، هـاتف ۶۶۴۶۴۱۴۱ – ۲۱۰

٣) مشمسهد، شمارع الشهداء، شمهداء، شمالي حمديقه النسادري، زقساق خمسوراكيان، بناية كنجينه كتاب التجارية ، الطابق الأول ، منشورات دليل ما ، هاتف ٥ ـ ٢٢٣٧١١٣ - ٥٥١١

## كلمة المحقّق

#### بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله ربّ العالمين، والصّلاة والسلام على نبينا وآله الطيبين الطاهرين، ولاسيّما بقية الله في الأرضين، واللعنة الدائمة على أعدائهم أجمعين.

# النسخ الّتي استفدنا منها في الربع الأوّل من التفسير

١ ـ نسخة موجودة في جامعة طهران، برقم ١٤، ورمزها (أ).

٢ ـ نسخة إلى آخر سورة المائدة ، كتبت في حياة المؤلف ، بل في نفس سنة تأليف
 الكتاب .

وكانت هذه النسخة ضمن مخطوطات المرحوم كاظم الشانه يحي، ثم نقلت إلى مكتبة الروضة الرضوية المقدسة في مشهد الإمام الرضا عليه وهي الأصل.

٣ نسخة أخرى إلى نهاية سورة المائدة أيضاً ، نُسِخَت في نـفس سنة التأليف .
 محفوظة في المكتبة المركزية بجامعة طهران ، برقم ٧٣٥٣ ، ورمزها (ر).

ولابد من توضيح مسألة: وهي إنّ متن النسخة ٢ (الأصل) هو نفسه في النسخة ١ (أ) مع شيءٍ من الاختلاف في العبارات والمواضيع التي حذفت وأبدلت بغيرها في الحاشية.

وقد كانت هذه الحواشي تُذَيّلُ بعبارات مثل: منه، منه سلّمه الله، منه دام ظله العالى، منه أدام الله بقائه، أو صحّ .

ويلاحظ في الحاشية كلمات : «بلغ » و «بلغ قبالاً ».

وفي الواقع، فإنَّ النسخة (٣) هي عين النسخة (٢) التي تموجد التصحيحات والحواشي في متنها. أما الاختلاف الموجود بين النسخة الأولى (أ) والنسختين الأخريين، فهو يوضّح أنّ نسخة التأليف الأول هي نفسها؛ ولكن، وبعد إنهاء الربع الأوّل من التفسير، أعاد المفسّر النظر فيها وأدخل عليها بعض التصحيحات وأكملها.

وكان ذلك بعد ما تداولت الأيدي النسخة غير المصحّحة واستنسختها. حيث بقيت على تلك الحال.

وعلى هذا الأساس، جُعلت النسخة (٢)، التي تم تصحيحها من قبل المفسّر، أصلاً.
وخلال التحقيق في سائر النسخ الموجودة، التي تحتوي على الربع الأول، لوحظ
أنّ النسخة المرقمة ( ٢٣٤٨) الموجودة في مكتبة آية الله المرعشي دام ظلّه مطابقة لنسخة جامعة طهران برقم ( ١٤) وجميع النسخ مع الأخذ بنظر اعتبار المتن والحاشية مطابقة لنسخة الأصل.

ولابدً من القول أنّنا قد اعتمدنا في حلّ غوامض النسخة الأصل، على نسخة مكتبة مجلس الشوري الإسلامي، برقم (١٢٠٧٣).

النسخ التي استفدنا منها في تحقيق الربع الثاني، من سورة الأنعام إلى نهاية الكهف: ١ - نسخة مكتوبة في حياة المؤلّف سنة ١١٠٥ هـ.ق، في مكتبة آية الله العظمى النجفي المرعشى العامة، قم، رقم ١٢٨٣، مذكورة في فهرسها ٨٣/٤. رمزها ج.

٢ ـ نسخة في نفس المكتبة ، رقم ٣٠٧، مذكورة في فهرسها ٣٥٠/١. رمزها ب.

٣-نسخة في مكتبة مدرسة الشهيد المطهري، رقم ٢٠٥٤، مذكورة في فـهرسها
 ١٦٢/١، مكتوبة في سنة ١٢٤٠هـ. ق. رمزها س.

٤ ـ نسخة في مكتبة مجلس الشورى الإسلامي، رقم ١٢٠٧٣، مكتوبة في حياة
 المؤلف وعلى ظهرها تقريظ العلامة المجلسي رحمة الله تعالى عليه رمزها ر.

والحمد لله أوّلاً وآخراً حسين درگاهي



#### سورة المائدة

مدنيّة.

#### بسم الله الرّحمٰن الرحيم

في كتاب ثواب الأعمال(١)، بإسناده إلى أبي جعفر عليه قال: من قرأسورة المائدة في كلّ خميس، لم يلبس إيمانه بظلم ولم يشرك به أبداً.

وفي مجمع البيان (٢)، أُبِيّ بن كعب، عن النبيّ ﷺ: قال من قرأ سورة المائدة ، أعطي من الأجر بعدد كلّ يهوديّ ونصرانيّ يتنفّس في دار الدنيا عشر حسنات ، ومحي عنه عشر سيئات ، ورفع له عشر درجات .

ورُوى العيّاشي (٣) ، بإسناده عن عيسى بن عبدالله ، عن أبيه ، عن جدّه ، عن علي الله قال : كان القرآن ينسخ بعضه بضاً . وإنّما يؤخذ من أمر رسول الله عليه بأخره . وكان من آخر ما نزل عليه سورة المائدة ، نسخت ما قبلها ولم ينسخها شيء . ولقد نزلت عليه وهو على بغلة شهباء ، وثقل عليها الوحي حتّى وقفت وتدلّى بطنها حتّى رأيت سرّتها تكاد تمسّ الأرض ، وأغمي على رسول الله على وضع يده على ذؤابة شيبة بن وهب الجمحيّ ، ثمّ رُفع ذلك عن رسول الله على فقرأ علينا سورة المائدة ، فعمل رسول الله على الله على الله على الله عن الله على الله عن الله

[وبإسناده عن أبي حمزة الثمالي(٤) قال: سمعت أبا عبدالله العلل يقول: نزلت المائدة

٢. مجمع البيان ١٥٠/٢.

١. ثواب الأعمال / ١٣١.

۳. تفسیر العیّاشی ۲۸۸/۱ ح ۲.

لم نعثر عليه في تفسير العيّاشي. ولكن رواه الطبرسي في مجمع البيان ١٥٠/٢ نقلاً عن تـفسير العـيّاشي
 مع حديثين آخرين.

١٠ ..... تقسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

كملاً ونزل معها سبعون ألف ملك(١) ](٢).

وفي تهذيب الأحكام (٣): الحسين بن سعيد، عن صفوان، عن العلاء، عن محمّد بن مسلم، عن أحدهما عليه عن أمير المؤمنين عليه أنّه قال في حديث طويل: سبق الكتاب الخفّين، إنّما نزلت (١) المائدة قبل أن يُقبض بشهرين (٥).

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا آرْفُوا بِالْعُقُودِ ﴾: الوفاء بالعقد، هوالقيام بمقتضاه. وكذلك الإيفاء. والعقد: العهد الموثق. قال الحطيئة (٢٠).

قـوم إذا عـقدوا عـقداً لجـارهم شدّوا لعناج وشدّوا فوقه الكربا وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٧٠)، عن الصادق الله : أي بالعهود.

وأصله ، الجمع بين الشيئين بحيث يعسر الانفصال. والمراد بالعقود هاهنا: كلّ ما عقد الله على عباده وألزمهم إيّاه من الإيمان به وبملائكته وكتبه ورسله وأوصياء رسله و تحليل حلاله وتحريم حرامه والإتيان بفرائضه ورعاية حدوده وأوامره ونواهيه ، وكلّ ما يعقده المؤمنون على أنفسهم لله وفيما بينهم من عقود الأمانات والمعاملات الغير المحظورة. ويحتمل أن يعم بحيث يشمل السنن ، إن حمل الأمر على المشترك بين الوجوب والندب.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (^)، [عن سماعة (١٠). عن إسماعيل بن زياد الكوفي (١٠)،

هكذا في المصدر . وفي النسخ : سبعون ألف ألف .

ما بين المعقوفتين ليس في أ.

٣. تهذيب الأحكام ٣٦١/١ ذيل حديث ١٠٩١، إلا أنّ سنده في المصدر: «الحسين بن سعيد، عن حماد، عن حريز، عن زرارة عن أبي جعفر الله ثم عن أمير المؤمنين الله » والسند المذكور في المتن هو سند الحديث رقم ١٠٩٠ من نفس الموضع في المصدر.

المصدر: أنزلت.
 المصدر: بشهرين أو ثلاثة.

أنوار التنزيل ٢٦٠/١.
 أنوار التنزيل ٢٦٠/١.

٨. بل في تفسير العيّاشي ٢٨٩/١ ح ٤. من المصدر .

١٠ المصدر: «اسماعيل بن أبي زياد السكونيّ ويمكن أن يكون كلّ منهما صحيح . انظر: تنقيح المقال
 ١٢٧/١ ـ ١٢٧، رقم ٧٩٧ وص ١٣٤، رقم ٨١٠ والله العالم.

وفيه(٢) بطريق أخر ، عن عليّ بن الحسين ﴿ يَكُمُ مثله .

وفيه (٣): حدّثني الحسين بن محمد بن عامر ، عن المعلّىٰ بن محمّد البصريّ ، عن ابن أبي عمير ، عن أبي جعفر الثاني صلوات الله عليه [«يا أيّها الذين آمنوا أوفوا بالعقود» قال: إن رسول الله عَلَي هقد عليهم لعليّ صلوات الله عليه بالخلافة في عشرة مواطن ، ثمّ أنزل الله «يا أيّها الذين آمنوا أوفوا بالعقود» التي عقدت عليكم لأميرالمؤمنين الله «يا أيّها الذين آمنوا أوفوا بالعقود» التي عقدت عليكم

﴿ أُحِلَّتْ لَكُمْ بَهِيمَةُ الآنْعَامِ ﴾: تفصيل للعقود.

و «البهيمة » فعيلة ، مشترك مع الإبهام ، بمعنى : الاشتباه في المادّة . وهـ و كـلّ حـيّ لايميّز .

وقيل (٥): كلّ ذات أربع. وإضافتها إلى الأنعام للبيان، كقولك: ثوب خزّ.

وقيل (٢٠): معناه: البهيمة من الأنعام. وهي الأزواج الثمانية، وأُلحق بها الظباء وبـقر الوحش ونحوهما ممّا يماثل الأنعام في الاجترار وعدم الأنياب. وإضافتها إلى الأنعام لملابسة الشبه.

وفي من لا يحضره الفقيه(^): عن عمر بن أذينة ، عن محمّد بن مسلم ، عن

١. من المصدر .

٢٠ نفس المصدر والموضع ، ح ٨.

٣. تفسير القميّ ١٦٠/١.

من المصدر .
 نفس المصدر والموضع .

٥. أنوار التنزيل ٢٦٠/١.

من لا يحضره الفقيه ٢٠٩/٣، ح ٩٦٦.

۷. الكافي ۲۳٤/٦، ح ۱.

أحدهما عليم مثله ، إلّا قوله: «فذلك» إلى آخره.

وفي تفسير العيّاشي (١): عن زرارة عن أبي جعفر الله قال: هي الأجنة التي في بطون الأنعام (٢)، وقد كان أمير المؤمنين يأمر ببيع الأجنة فمحمول على أنّه أحد معانيها. أو على أنّه تحديد لأوّل تسميتها بالبهيمة. أو على أنّه بيان لحلّها، فلا ينافي تعميمها مع أنّه نصّ في حلّ الأمّ.

ويؤيّده ما رواه العيّاشي (٣): عن وهب بن وهب، عن جعفر بن محمّد، عن أبيه أنّ عليّاً عليّاً عليه شنل عن أكل لحم الفيل والدبّ والقرد.

فقال: ليس هذا من بهيمة الأنعام التي تؤكل.

وأمّا ما رواه عن المفضّل (٤) قال: سألت الصادق الله عن هذه الآية، قال: البهمية، الوليّ. والأنعام، المؤمنون. فهو تأويل، والأوّل تفسير. والبهيمة حينئذ من البهيم، بمعنى: الخالص الذي لم يشبه غيره.

﴿ اِللَّهُ مَا يُتْلَىٰ عَلَيْكُمْ ﴾: تحريمه في حرِّمَت عليكم، الميتة وغيره. أو إلّا محرّم ما يتلى عليكم.

﴿ غَيْرَ مُحِلِّي الصَّيْدِ ﴾: حال من الضمير في «لكم».

وقيل(٥): من واو «أوفوا» وهو ضعيف.

وقيل<sup>(١)</sup>: استثناء. وفيه تعسّف.

و «الصيد» يحتمل المصدر ، والمفعول.

﴿ وَآنْتُمْ حُرُمٌ ﴾: حال عمّا استكنّ في « مُحلّي » و « الحرم » جمع حرام. وهو المحرّم. ﴿ إِنَّ اللهَ يَحْكُمُ مَا يُرِيدُ ﴾ ۞: من تحليل وتحريم.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواً لاَ تُحِلُّوا شَعَائِرَ اللهِ ﴾: أي لا تتهاونوا بحدودها التي حدّها للعباد،

٢. ر:الأمهات.

٤. نفس المصدر والموضع، ح ١٣.

٦. نفس المصدر والموضع.

تفسير العيّاشي ٢٨٩/١، ح ١٠.

٣. نفس المصدر ٢٩٠/١، ح ١٢.

٥. أنوار التنزيل ٢٦٠/١.

وجعلها شعائر الدين وعلامته، من أعمال الحجّ وغيره.

وقيل(١): فرائضه. وقيل: دينه. وقيل: مناسك الحجّ. جمع شعيرة، وهي اسم ما أُشعر، أي جُعل شعاراً.

﴿ وَلاَ الشُّهْرَ الْحَرَامَ ﴾ : بالقتال فيه ، أوبالنسيء.

في مجمع البيان (٢): قال أبو جعفر الله نزلت هذه الآية في رجل من بني ربيعة ، يقال له : الحطم .

وقال السدي (٣): أقبل الحطم بن هند البكري حتى أتى النبي يَكِيْلُهُ وحده، وخلف خيله خارج المدينة، فقال: إلى ما تدعو؟ وقد كان النبّي يَكِيْلُهُ قال الأصحابه: يدخل عليكم اليوم رجل من ربيعة، يتكلّم بلسان شيطان. فلمّا أجابه النبيّ يَكِيْلُهُ قال: أنظرني لعلّي أسلم ولي من أشاوره. فخرج من عنده. فقال رسول الله عَيَالُهُ : لقد دخل بوجه كافر وخرج بعقب غادر. فمرّ بسرح من سروح المدينة، فساقه وانطلق به وهو يرتجز، ثمّ أقبل من عام قابل حاجًا قد قلّد، فأراد رسول الله عَيَالِهُ أن يبعث إليه فنزلت.

وفيه(٤): واختلف في هذا. فقيل: هو منسوخ بقوله(٥): «فاقتلوا المشركين حيث وجدتموهم ».

والمرويّ عن أبي جعفر على : أنّه لم ينسخ من هذه السورة شيء ولا من هذه الآية ؛ لأنّه لايجوز أن يُبتدأ المشركون في الأشهر الحرام بالقتال إلّا إذا قاتلوا.

﴿ وَلاَ الْهَدْيَ ﴾: ما أُهدي إلى الكعبة . جمع : هدية . كجدي ، جمع : جدية (١) السرج . ﴿ وَلاَ الْقَلاَئِدَ ﴾ : أي ذوات القلائد من الهدي . وعطفها على الهدي للاختصاص ، فإنّه أشرف الهدي . أو القلائد أنفسها . والنهي عن إحلالها ، مبالغة في النهي عن التعرّض

٢. مجمع البيان ١٥٣/٢.

٤. نفس المصدر ١٥٥/٢.

١. نفس المصدر والموضع.

٣. نفس المصدر والموضع.

٥. التوبة /٥.

٦. الجديه بالفتح: القطعة المحشوة تحت السرج والرحل. منه

للهدي. ونظيره: «و لايبدين زينتهنَ »و «القلائد » جمع: قلادة. و هي ما قلّد به الهدي، من نعل وغيره، ليعلم أنّه هدي فلا يُتعرَّض له.

[في تفسير عليّ بن إبراهيم (١) قال: يقلّدها النعل الذي قد صلّى فيه ](٢).

﴿ وَلا آمِّينَ الْبَيْتَ الْحَرَامَ ﴾: عطف على «القلائد». و «لا» زائدة للتأكيد، أي قاصدين زيارته، يبتغون فضلاً من ربّهم ورضواناً أن يثيبهم ويرضى عنهم. والجملة في موضع الحال من المستكن في « آمّين » وليست صفة له ؛ لأنّه عامل. والمختار أنّ اسم الفاعل الموصوف لا يعمل. وفائدته استنكار تعرّض من هذا شأنه، والتنبيه على المانع له.

﴿ يَبْتَغُونَ فَضَلاً مِنْ رَبِّهِمْ وَرِضُواناً ﴾: قيل (٣): معناه: يبتغون من الله رزقاً بالتّجارة، ورضواناً بزعمهم. إذ قد رُوي: أنّ الآية نزلت عام القضيّة في حجّاج اليمامة لمّا هم المسلمون أن يتعرّضوا لهم، بسبب أنّه كان فيهم الحطيم بن شريح بن ضبيعة، وكان قد استاق سرح المدينة (٤).

﴿ وَاذَا حَلَثُتُمْ ﴾: من الإحرام.

﴿ فَاصْطَادُوا ﴾ : إذنَّ في الاصطياد بعد زوال الإحرام للقرينة ، ولا يلزم منه دلالة الأمر الآتي بعد الحظر على الإباحة مطلقاً . والقرينة هنا ، ما سبق في الآية من أنّ المانع عنه الإحرام .

وقرئ بكسر الفاء، على إلقاء حركة همزة الوصل عليها.

[وقرئ: ]<sup>(٥)</sup> وأحللتم<sup>(١)</sup>.

﴿ وَلاَ يَجْرِمَنَّكُمْ ﴾: لا يحملنَّكم. أو لا يكسبنَّكم.

﴿ شَنَانُ قَوْمٍ ﴾: شدّة بغضهم وعداوتهم . وهو مصدر ، أضيف إلى الفاعل ، أو المفعول .

٢. ما بين المعقوفتين ليس في أ.

٤. الرواية توجد أيضاً في الدر المنثور ٧/٣.

٦. نفس المصدر والموضع.

١. تفسير القمئ ١٦١/١.

٣. أنوار التنزيل ٢٦١/١.

٥. من المصدر،

وقرأ ابن كثير وإسماعيل عن نافع ، وابن عيّاش عن عاصم : بسكون النون . وهمو أيضاً مصدر ، كليان . أو نعت ، بمعنى : بغيض قوم . وفعلان في النعت أكثر (١).

﴿ أَنْ صَدُّوكُمْ عَنِ الْمَسْجِدِ الْحَرامِ ﴾ : لأن صدوكم عام الحديبية .

وقرأ ابن كثير وأبو عمرو ، بكسر الهمزة ، على أنّه شرط معترض أغني عن جوابــه «لايجرمنّكم»(٢).

﴿ أَنْ تَعْتَدُوا ﴾: بالانتقام. ثاني مفعولي «الايجرمنكم » فإنّه يتعدّى إلى واحد وإلى اثنين ،ككسب.

ومن قرأ: «يُجرمنّكم» بضمّ الياء، جلعه منقولاً من المتعدّي إلى مفعول بـالهمزة، إلى مفعولين(٣).

﴿ وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرِّ وَالتَّقُويٰ ﴾: على العفو والإغضاء، ومتابعة الأمر ومجانبة الهوى.

﴿ وَلاَ تَعَاوَنُوا عَلَى الْإِثْم والْعُدُوَانِ ﴾ : للتشفّي والانتقام.

﴿ وَاتَّقُوا اللهَ إِنَّ اللهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ ﴾ ٢: فانتقامه أشدَ.

﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ الْمَيْنَةُ ﴾ : بيان ما يتلى عليكم.

و « الميتة » ما فارقه الروح ، من غير تذكية .

﴿ وَالدَّمُ ﴾ : أي المسفوح ، لقوله تعالى : أو دماً مسفوحاً . قيل (٤) : وكان أهل الجاهليّة يصبّونه في الأمعاء ، ويشوونها .

﴿ وَلَحْمُ الْحِنْزِيرِ ﴾: وإن ذكّي. وإنّما خُصّ بالذّكر دون الكلب وغيرهم ، لاعتيادهم أكله دون غيره.

﴿ وَمَا أَهِلَ لِغَيْرِ اللهِ بِهِ ﴾: أي رفع الصوت لغير الله به ، كقولهم : باسم اللات والعزّى ، عند ذبحه .

١. نفس المصدر والموضع.

٣. نفس المصدر والموضع.

نفس المصدر والموضع.

نفس المصدر والموضع.

﴿ وَالْمُنْخَنِقَةُ ﴾: التي ماتت بالخنق.

﴿ وَالْمَوْقُوذَةُ ﴾: المضروبة بنحو خشب أو حجر حتى تموت. من وقلته: إذا بريته.

﴿ وَالْمُتَرَدِّيَّةُ ﴾: التي تردّت من علو ، أو في بئر ، فماتت .

﴿ وَالنَّطِيحَةُ ﴾: التي نطحتها أخرى ، فماتت . والتاء فيها للنّقل .

﴿ وَمَا أَكُلُ السَّبُعُ ﴾: أي وما أكل منها السبُع حتَّى مات.

﴿ اِللّٰهُ مَا ذَكَيْتُمْ ﴾: إلّا ما أدركتم ذكاته ، وفيه حياة مستقرّة من ذلك . كذا في مجمع البيان (١) عن أمير المؤمنين الريالية .

وفي تفسير العيّاشي (٢): عن الرضاطيّة : المتردّية والنطيحة وما أكل السبع إذا أدركت ذكاته ، فكلّه .

وفي الكافي (٣): عن الصادق الله في كتاب على الله: إذا طرفت العين أو ركضت الرَّجل أو تحرِّك الذنب، فكل منه فقد أدركت ذكاته.

وقيل(4): الاستثناء مخصوص بما أكل السبع.

وفي الخبر الآتي إيماء إليه: «والذكاة» في الشرع: قطع الأعضاء الأربعة: المريء وهو مجرى الطعام والشراب؛ والحلقوم وهو مجرى النفس؛ والودجان وهما عرقان محيطان بالحلقوم. بالحديد أو بمحدّد عند عدمه.

﴿ وَمَا ذُبِحَ عَلَى النَّصُبِ ﴾: «النصب» واحد الأنصاب. وهي أحجار كانت منصوبة حول بيوت النيران، ويعدّون ذلك قربة وما يعبدونه لأصنامهم.

و «على » بمعنى: اللام. أو على أصلها؛ بتقدير: وما ذبح مسمّى على الأصنام. وقيل (٥): هو جمع. والواحد: نصاب.

٢. تفسير العيّاشي ٢٩٢/١ح ١٧.

٤. أنوار التنزيل ٢٦٢/١.

١. مجمع البيان ١٥٧/٢\_١٥٨.

۳. الکافی ۲۳۲/۱، ح ۳.

٥. نفس المصدر والموضع،

﴿ وَأَنْ تَسْتَغْسِمُوا بِالأَزْلامِ ﴾: وهو استقسام الجزور بالأقداح على الأنصباء المعلومة. وواحد الأزلام: زلم، كحمل.

في عيون الأخبار (١): عن أبي جعفر محمّد بن عليّ الباقر اللَّه الله قال في تفسير ها (٢) [قال: ] (٣) الميتة والدم ولحم الخنزير معروف.

«وما أهلّ لغير الله به» يعني ما ذبح للأصنام. وأمّا المنخنقة، فـإنّ المـجوس كـانوا لا يأكلون الذبائح ولا يأكلون (٤) الميتة، وكانوا يخنقون البقر والغنم، فإذا انـخنقت (٩) وماتت أكلوها.

[والموقوذة ،كانوا يشدّون أرجلها ويضربونها حتّى تموت، فإذا ماتت أكلوها ](١٠. والمتردّية ،كانوا يشدّون عينها ويلقونها من السطح ، فإذا ماتت أكلوها . والنطيحة ،كانوا يناطحون بالكباش ، فإذا مات(١٠ أحدها أكلوه(٨).

«وما أكل السبع إلّا ما ذكّيتم» فكانوا يأكلون ما قتله (٩) الذنب والأسد، فحّرم الله عَلَىٰ ذلك.

«وما ذبح على النصب »كانوا يذبحون لبيوت النيران ، وقريش كانوا يعبدون الشجر والصخر فيذبحون لهما.

«وأن تستقسموا بالأزلام ذلكم فسق» قال: كانوا يعمدون إلى الجزور فيجزئونه عشرة أجزاء، ثمّ يجتمعون عليه فيخرجون السهام ويدفعونها(١٠) إلى رجل، وهي(١١) عشرة، سبعة لها أنصباء وثلاثة لا أنصباء لها. فالتي لها أنصباء الفذّ(٢١) والتوأم والمسبل

٣. من المصدر.

١. بل في الخصال / ٤٥١\_٤٥٢، ح٥٧. ولا يوجد حديث في العيون هكذا.

المصدر : ٥ قوله ١٠٠٠ : حرّ مت عليكم الميتة والدم ولحم الخنزير ٥ بدل ٥ تفسيرها ٥.

المصدر وأ: يأكلون.

٥. المصدر: اختنقت.
 ٦. مابين المعقوفتين ليس في المصدر.

٧. المصدر وأ: ماتت. ٨. المصدر وأ: اكلوها.

٩. المصدر: يقتله. أ: يأكله.
 ١٠. هكذا في المصدر. وفي النسخ: في دفعونها.

١١. المصدر: السهام. ١٦. هكذا في المصدر، وفي النسخ: فالقذ.

والنافس والحلس والرقيب والمُغلى. فالفذّ(١) له سهم، والتوأم له سهمان، والمسبل له ثلاثة أسهم، والنافس له أربعة أسهم، والحلس له خمسة أسهم، والرقيب له ستّة أسهم، والمُغلى له سبعة أسهم. والتي لا أنصباء لها، فالسّفيح والمنيح والوغد. وثمن الجزور على من لا يخرج (٢) له من الأنصباء شيء، وهوالقمار، فحرّمه الله تعالى.

وفي تفسير على بن إبراهيم (٣) مثله.

وفي من لا يحضره الفقيه والتهذيب (٤) عن الجواد الطلا ما يقرب منه ، إلّا أنّه قال : «والموقوذة » التي مرضت وقذّها المرض حتّى لم يكن بها حركة .

قال: وكانوا في الجاهليّة يشترون بعيراً فيما بين عشرة أنفس ويستقسمون عليه بالأقداح \_ثمّ ذكر أسماءها السبعة والثلاثة كما ذكر \_قال: فكانوا يجيلون السهام بين عشرة، فمن خرج باسمه سهم من التي لا أنصباء لها ألزم ثلث ثمن البعير، فلا يزالون كذلك حتّى تقع السهام الثلاثة التي لا أنصباء إلى ثلاثة منهم فيلزمونهم ثمن البعير، ثمّ ينحرونه ويأكل السبعة الذين لم ينقدوا ثمنه شيئاً ولم يطعموا منه الثلاثة الذين أنقدوا ثمنه شيئاً ولم يطعموا منه الثلاثة الذين فقال القدوا ثمنه عدرم الله تعالى ذكره ذلك فيما حرّم، فقال الشيدة الذين الم ينقدوا بالأزلام».

### ﴿ ذَلِكُمْ فِسْقٌ ﴾: يعني حرام.

ومعنى تجزأته عشرة أجزاء: اشتراؤه فيما بين عشرة أنفس. كما ذكر في حديث الجواد عليه (٧) لا تجزأة لحمه.

والفذّ، بالفاء والذال المعجمة المشدّدة. والتوأم، بالتّاء المئنّاة الفوقانيّة والهمزة. والمسبل، كمحسن، بالسّين المهملة والباء الموحّدة. والنافس، بالنّون والفاء والسين

٢. هكذا في المصدر. وفي النسخ: لم يخرج.

المصدر: والفذ. أ: فالقذ.

٤. من لا يحضره الفقيه ٣٤٣/٣.

٣. تفسير القميّ ١٦١/١.

٥. هكذا في الفقيه: وفي أ: «نقدوا ». وفي سائر نسخ والتهذيب: وفروا.

٧. مرَ أَنفاً عن الفقيه والتهذيب.

من كلا المصدرين .

المهملة. والحِلس، بكسر الحاء وسكون اللام والسين المهملة، قد يُحرَّك. والرقيب، بالرّاء والقاف، على وزن فعيل. والمعلى بضم الميم وسكون العين وفتح اللام. والسفيح، بالسّين المهملة والفاء والحاء المهملة، على وزن فعيل. كالمنيح (١)، بالنّون والحاء المهملة، والوغد، بالواو والغين المعجمة والدال المهملة.

وقيل (٢): معنى الاستقسام بالأزلام: طلب معرفة ما قُسَّم لهم بالأقداح؛ يعني: السهام. وذلك أنهم إذا قصدوا فعلاً، ضربوا ثلاثة أقدام مكتوب على أحدها: أمرني ربّي. وعلى الآخر: نهاني عنه. وعلى الثالث: غفل. فإن خرج الأمر مضوا على ذلك، وإن خرج الناهي تجنبوا عنه، وإن خرج الغفل أجالوها ثانياً (٣).

وفي بعض الأخبار إيماء إلى ذلك ،كما يأتي في أواخر السورة. ويمكن التوفيق بالتّعميم.

﴿ الْيَوْمَ ﴾: أي الآن. ولم يرد به يوماً معيّناً ، وإنّما أراد الحاضر وما يتّصل به من الأزمنة الآتية.

وقيل (٤): أراد يوم نزولها. وقد نزلت بعد عصر يوم الجمعة ، عرفة حجّة الوداع . ﴿ يَئِسَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ دِينِكُمْ ﴾: انقطع طمعهم من دينكم ، أن تتركوه و ترجعوا منه إلى الشرك .

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥) قال: ذلك لمّا نزلت ولاية أمير المؤمنين إلله.

وفي تفسير العيّاشي(٢): عن عمرو بن شمر ، عن جابر قال: أبوجعفر الله في هـذه الآية: يوم يقوم القائم الله ييأس بنو أميّة. فهم الذين كفروا يئسوا من آل محمّد الله .

﴿ فَلاَ تَخْشُوهُم ﴾: أن يظهروا على دين الإسلام، ويردُوكم عن دينكم.

﴿ وَاخْشُونِ ﴾ : إنْ خالفتم أمري ، أن تحلُّ بكم عقوبتي.

٢. أنوار التنزيل ٢٦١/١.

٤. أنوار التنزيل ٢٦٢/١.

تفسير العيّاشي ۲۹۲/۱ ح ۱۹.

كذا في النسخ والظاهر أنّه: والمنيح.

٣. انظر مجمع البيان ١٥٨/٢.

٥. تفسير القميّ ١٦٢/١.

﴿ الْيَوْمَ آكُمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَآثَمَنْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإِسْلاَمَ دِيناً ﴾: في مجمع البيان (١) عنهما الله إنما نزل بعد أن نصب النبي عَلَيْظُ علياً الله علماً للأنام يوم غدير خمّ عند منصرفه عن حجّة الوداع. قالا: وهي آخر فريضة أنزلها الله تعالى ثمّ لم ينزل بعدها فريضة.

وفي أصول الكافي (٢): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن عمر بن أذينة ، عن زرارة والفضيل بن يسار وبكير بن أعين ومحمّد بن مسلم وبريد بن معاوية قالوا جميعاً: قال أبوجعفر على : فكانت الفريضة تنزيل بعد الفريضة الأخرى، وكانت الولاية آخر الفرائض، فأنزل الله على اليوم أكملت لكم دينكم وأتممت عليكم نعمتي الولاية آخر الفرائض، قد أكملت لكم بعد هذه الفريضة، قد أكملت لكم الفرائض.

محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد (٣) ومحمّد بن الحسين جميعاً، عن محمّد بن إسماعيل بن بزيع، عن منصور بن يونس، عن أبي الجارود قال: سمعت أبا جعفر على يقول: فرض الله على إلى قوله: ثمّ نزلت الآية، وإنّما أتاه ذلك في يوم الجمعة بعرفة، أنزل الله على: «اليوم أكملت لكم دينكم وأتممت عليكم نعمتي ، وكان كمال الدين بولاية على بن أبي طالب على .

فقال عند ذلك رسول الله عَلَيْ : أمّتى حديثوا عهد بالجاهليّة . ومتى أخبرتهم بهذا في ابن عمّى يقول قائل : فقلت في نفسي من غير أن ينطق به لساني . فأتتني عزيمة من الله عَلَيْ بَتْلَة أو عدني إن لم أبلّغ أن يعذّبني . فنزلت : « يا أيّها الرسول بلّغ ما أنزل إليك من ربّك وإن لم تفعل فما بلّغت رسالته والله يعصمك من الناس إن الله لا يسهدى القوم الكافرين » فأخذ رسول الله عَلَيْ الله فقال : يا أيّها الناس ، إنّه لم يكن نبيّ من الأنبياء ممّن كان قبلي إلّا وقد عمره الله ثمّ دعاه فأجابه ، فأوشك أن أدعى فأجيب . وأنا

۲. الكافي ۲۸۹/۱، ح 1.

١. مجمع البيان ١٥٩/٢.

٣. نفس المصدر ٢٩٠/١ - ٦.

مسؤول وأنتم مسؤولون؛ فماذا أنتم قائلون؟ فقالوا: نشهد أنّك قد بلّغت ونصحت وأدّيت ما عليك. فجزاك الله أفضل جزاء المرسلين.

فقال: اللّهم اشهد ـ ثلاث مرّات ـ ثم قال: يا معشر المسلمين ، هـ ذا وليّكم مـن بعدي . فليبلّغ الشاهد منكم الغائب .

وفي روضة الكافي (١) خطبة لأميرالمؤمنين الله وهي خطبة الوسيلة ، يقول فيها الله عد أن ذكر النبيّ عَلَيْهُ وقوله عَلَيْهُ حين تكلّمت طائفة ، فقالوا: نحن موالي رسول الله عَلَيْهُ فخرج رسول الله عَلَيْهُ إلى حجّة الوداع ، ثمّ صار إلى غدير خمّ فأمر . فأصلح له شبه المنبر . ثمّ علاه وأخذ بعضدي حتّى رُئي (٢) بياض إبطيه ، رافعاً صوته قائلاً في محفله : من كنت مولاه فعليّ مولاه . اللهم وال من والاه وعاد من عاداه . وكانت على ولايتي ولاية الله وعلى عداوتي عداوة الله . وأنزل الله كان في ذلك : «اليوم أكملت لكم دينكم وأتممت عليكم نعمتي ورضيت لكم الإسلام ديناً » فكانت ولايتي كمال الدين ورضا الرب جلّ ذكره .

وفي كتاب علل الشرائع (٣) ، بإسناده إلى إسحاق بن إسماعيل النيسابورى: أنّ العالم كتب إليه ـ يعني: الحسن بن علي الله الله الله الله الله الله الله عليه معنية ورحمته لمّا فرض عليكم الفرائض، لم يفرض ذلك عليكم لحاجة منه إليه ، بل رحمة منه إليكم ، لا إله إلّا هو ، ليميز الخبيث من الطيّب، وليبتلي ما في صدوركم ، وليسمخص ما في قلوبكم ، ولتتسابقوا(٤) إلى رحمته ، ولتتفاضل (٥) منازلكم في جنته . ففرض عليكم الحج والعمرة وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة والصوّم والولاية ، وجعل لكم باباً لتفتحوا به أبواب الفرائض ومفتاحاً إلى سبيله . ولو لا محمد عليه والأوصياء من ولده كنتم (٢) حيارى كالبهائم ؛ لاتعرفون فرضاً من الفرائض . وهل تُدخَل قرية إلّا من بابها؟ فلمًا من الله

٢. هكذا في المصدر. وفي النسخ: رأي.

٤. ر: لتسابقوا،

٦. من المصدر وأ.

١. نفس المصدر ٢٧/٨ ح ٦.

٣. علل الشرائع ٢٤٩/١ ، ح ٣.

روأ: لتفاضل.

عليكم بإقامة الأولياء بعد نبيّكم عَلَيْ قال الله الله الله اليوم أكملت لكم دينكم وأتممت عليكم نعمتي ورضيت لكم الإسلام ديناً » والحديث طويل، أخذت منه موضع الحاجة.

[وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): حدّ ثني أبي، عن صفوان بن يحيى، عن العلاء، عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر الله قال: آخر فريضة أنزلها (٢) الله تعالى الولاية، ثمّ لم ينزل بعدها فريضة، ثمّ أنزل: «اليوم أكملت لكم دينكم» بكراع الغميم (٣). فأقامها رسول الله عَمَيْلُهُ بالجحفة (١). فلم ينزل بعدها فريضة.

وفي أمالي الصدوق الله على السناده إلى الصادق جعفر بن محمّد المنظل عن أبيه ، عن أبيه ، عن أبائه المنظل قال: قال رسول الله عَلَيْلُ : يوم غدير خمّ أفضل أعياد أمّتي ، وهو اليوم الذي أمرني الله تعالى ذكره فيه بنصب أخي عليّ بن أبي طالب الله علماً لأمّتي يهتدون به من بعدي ، وهو اليوم الذي أكمل الله فيه الدين وأتم على أمّتي فيه النعمة ورضي لهم الإسلام ديناً. والحديث طويل ، أخذت منه موضع الحاجة .

وبإسناده إلى الحسن بن على المنطق المنطق عن النبي المنطق حديث طويل، يقول فيه المنطخ وحب أهل بيتي وذريتي استكمال الدين، وتلارسول الله مَنَا الله الآية: «اليوم أكملت لكم دينكم وأتممت عليكم نعمتي ورضيت لكم الإسلام ديناً » إلى آخر الآية.

وفي تهذيب الأحكام (٧)، في الدعاء بعد صلاة الغدير المسند إلى الصادق: شهادة الإخلاص (٩) لك بالوحدانية بأنّك أنت الله الذي لا إله إلّا أنت، وأنّ محمّداً عبدك ورسولك، وعليّاً أمير المؤمنين، وأنّ الإقرار بولايته تمام توحيدك والإخلاص

أنزل.
 أنزل.

المصدر: «الغنم» وأشار إلى أنه في خ. ل، الغميم.

هكذا في المصدر . وفي النسخ : بالحجة .
 أمالي الصدوق /١٠٩ ، صدر حديث ٨.

٦. تهذيب الأحكام ١٤٥/٣، ضمن حديث ٣١٧. ٧. نفس المصدر ١٦١/، ضمن حديث،

٨. المصدر:بالإخلاص.

بوحدانيتك وكمال دينك وتمام نعمتك وفضلك على جميع خلقك وبريّتك. فإنّك قلت وقولك الحقّ: «اليوم أكملت لكم دينكم وأتممت عليكم نعمتي ورضيت لكم الاسلام ديناً »اللّهم فلك الحمد على ما مننت به علينا من الإخلاص لك بوحدانيّتك، إذ هديتنا لموالاة وليّك الهادي من بعد نبيّك النبيّ المنذر، ورضيت لنا الإسلام ديناً بموالاته.

وفي عيون الاخبار (١)، بإسناده إلى الرضا الله حديث طويل، وفيه يقول الله : وأنزل في حجّة الوداع وهي في آخر عمره الله «اليوم أكملت لكم دينكم وأتممت عليكم نعمتى ورضيت لكم الإسلام ديناً » وأمرُ (٢) الإمامة من تمام الدين.

وفي كتاب الخصال (٣): عن يزداد بن إبراهيم ، عمّن حدّثه من أصحابنا ، عن أبي عبدالله على عن على على على الله عديث طويل ، يقول فيه في آخره : وإنّ بولايتي أكمل (٤) لهذه الأمة دينهم وأتم عليهم النعمة (٥) ورضي إسلامهم ، إذ يقول يوم الولاية لمحمّد على المجمّد على المجمّد المجمّد المجمّد عليهم يا محمّد (٢) ، أكملت لهم اليوم دينهم وأتممت عليهم نعمتي ورضيت لهم الإسلام ديناً (٨) . كلّ ذلك مِن مَنَ الله به (٨) عليّ ، فله الحمد .

وفي تفسير فرات بن إبراهيم الكوفي (٩) قال: حدثني الحسين بن سعيد معنعناً ، عن أبي جعفر الله : « اليوم أكملت لكم دينكم وأتممت عليكم نعمتي » قال: بعلي بن أبي طالب الله .

وفي شرح الآيات الباهرة (١٠): وروى أبونعيم: عن رجاله، عن أبي سعيد الخدريّ

١. عيون أخبار الرضا ﷺ ٢١٦/١، ضمن حديث ١.

عكذا في المصدر. وفي النسخ: فأمر.
 الخصال /١٥٥، ذيل حديث ٤، وأوله في ص ٤١٤.

المصدر: أكمل الله.
 المصدر: النعم.

٦. المصدر: «يامحمد أخبرهم أنّى «بدل «أخبرهم يامحمد».

٧. المصدر: «رضيت لهم الاسلام ديناً وأتممت عليهم نعمتي » بدل «أتممت عليهم نعمتي ورضيت لهم
 الاسلام ديناً »

١٠. تأويل الآيات الباهرة ١٤٥/١.

٩. تفسير فرات /١١٧.

أنّ رسول الله عَلَيْ الناس إلى عليّ يوم غدير خمّ، وأمر بقلع ما تحت الشجر من الشوك، وقام فدعا [عليّاً] علي فأخذ بضبعيه حتّى نظر [الناس ](1) إلى ابطيه، وقال: من كنت مولاه فعليّ مولاه، اللّهم وال من والاه وعاد من عاداه، وانصر من نصره واخذل من خذله. ثمّ لم يفترقا حتّى أنزل الله على: ««اليوم أكملت لكم دينكم وأتممت عليكم نعمتي ورضيت لكم الاسلام ديناً » فقام النبيّ عَلَيْ فقال: الله أكبر على إكمال الدين وإتمام النعمة، ورضا الربّ برسالتي وبولاية عليّ من بعدي ](1).

﴿ فَمَنِ اضْطُرٌ ﴾: متّصل بذكر المحرّمات، وما بينهما اعتراض، والمعنى: فمن اضطرّ إلى تناول شيء من هذه المحرّمات.

﴿ فِي مَخْمَصَةٍ ﴾: مجاعة.

﴿ غَيْرَ مُتَجَانِفٍ لِإِثْمِ ﴾: غير مائل للإثم.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): عن الصادق الله : غير متعمّد لاثم، انتهى. وذلك بأن يأكلها تلذّذاً. أو مجاوزاً حدّ الرخصة. وهذا كقوله: «غير باغ ولا عاد» وقد مرّ تفسيرهما في سورة البقرة.

﴿ فَإِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ ۞: لا يؤاخذه بأكله.

﴿ يَسْأَلُونَكَ مَا ذَا أَحِلَّ لَهُمْ ﴾: لمّا تضمّن السؤال معنى القول أوقع على الجملة ، وقد سبق الكلام في « ماذا » وإنّما قال : « لهم » ولم يقل : « لنا » على الحكاية ، لأنّ « يسألونك » بلفظ الغيبة ، وكلا الوجهين شائع في أمثاله . والمسؤول ما أحلّ لهم من المطاعم لمّا تلا ما حرّم عليهم منها .

﴿ قُلْ أُحِلَّ لَكُمُ الطَّيْبَاتُ ﴾: ما لم تستخبثه الطبائع السليمة ، ولم تتنفّر عنه . وفيه دلالة على حرمة مستخبثات الطبائع السليمة بالمفهوم ، ودلالة صريحة على أنّ ما لم ينصّ الشرع على حرمته ولم تستخبثه الطبائع حلال ، لا يحتاج في تناوله إلى نصّ عليه

٢. مابين المعقوفتين ليس في أ.

١. من المصدر.

٣. تفسير القمئ ١٦٢/١.

بخصوصه، والمحتاج إلى النصّ إنّما هو المحرّم.

﴿ وَمَا عَلَمْتُمْ مِنَ الْجَوَارِحِ ﴾: عطف على «الطيّبات» إن جُعلت «ما» موصولة ، على تقدير : وصيد ما علّمتم . وجملة شرطيّة إن جُعلت شرطاً ، وجوابها «فكلوا». و «الجوارح» كواسب الصيد على أهلها ، من السباع ذوات الأربع والطير .

﴿ مُكَلِّينَ ﴾: معلّمين إيّاه الصيد. و«المكلّب» مؤدّب الكلب، ومغريها بالصّيد. مشتقٌ من الكلب. وانتصابه على الحال من «علّمتم» وفائدتها المبالغة في التعليم.

وفي من لا يحضره الفقيه (٢): ورُوي عن موسى بن بكير، عن زرارة، عن أبي عبدالله عليه انه قال في صيد الكلب: إن أرسله صاحبه وسمّى فليأكل كلّ ما أمسك عليه وإن قتل، وإن أكل فكُلّ ما بقي. وإن كان غير معلّم فعلّمه ساعته حين يرسله فليأكل منه، فإنّه معلّم. فأمّا ما خلا الكلاب ممّا تصيده الفهود والصقور وأشباهه فلا تأكل من صيده إلّا ما أدركت ذكاته، لأنّ الله على قال «مكلّبين» فما خلا الكلاب، فليس صيده بالذي يؤكل إلّا أن تدرك ذكاته.

وبهذا المعنى أخبار كثيرة. والأخبار التي وردت بخلاف ذلك محمولة على التقيّة، يدلّ على ذلك محمولة على التقيّة، يدلّ على ذلك ما رواه في الكافي (٣): عن أبي عليّ الأشعريّ، عن محمّد بن عبدالجبّار ومحمّد بن إسماعيل، عن الفضل بن شاذان جميعاً، عن صفوان بن يحيى، عن ابن مسكان، عن الحلبيّ قال: قال أبو عبدالله المنظّة : كان أبي المنظة يفتي وكان يتقي ونحن نخاف

٢. من لا يحضره الفقيه ، ٣١٥/٣.

۱. الکافی ۲۰۲/۱، ح۱.

۳. الكافي ۲۰۷/٦، ح ۱.

في صيد البزاة والصقور ، فأمّا الآن فإنّا لانخاف ولايحلّ صيدها إلّا أن تدرك ذكاتها ، فإنّه في كتاب عليّ الله الله الله قلل قال : « وما علّمتم من الجوارح مكلّبين » في الكلاب . ﴿ تُعَلّمُونَهُنَّ ﴾ : حال ثانية ، أو استئناف .

﴿ مِمْ عَلَّمَكُمُ الله ﴾: من طرق التأديب، فإنّ العلم إلهامٌ من الله أو مكتسب بالعقل الذي هو منحة منه. أو ممّا علمكم الله أن تعقموه، باتّباعه الصيد بإرسال صاحبه وينزجر بزجره وينصرف بدعائه. ويمسك عليه الصيد ولا يأكل [منه](١).

﴿ فَكُلُوا مِمَّا آمْسَكُنَ عَلَيْكُمْ ﴾: قيل (٢): هو ما لم تأكل منه.

والظاهر أنَّه ما احتسبه عليكم وإن أكل بعضه ،كما دلَّ عليه الخبر السابق.

وأمّا ما رواه في تهذيب الأحكام (٣): «عن الحسين بن سعيد عن عثمان بن عيسى، عن سماعة بن مهران قال: سألته عمّا أمسك الكلب المعلّم للصّيد وهو قول الله تعالى: وما علّمتم، الآية.

قال: لابأس أن تأكلوا ممّا أمسك الكلب ممّالم يأكل الكلب منه، فإذا أكل الكلب منه قبل أن تدركه فلا تأكل منه » فمحمول على التقيّة، لأنّه موافق لمذاهب أكثر العامّة.

يدلّ على ذلك ما رواه في الكافي (٤): عن محمّد بن يحيى ، عن أحمد بن محمّد ، عن محمّد بن يحيى ، عن جميل بن درّاج قال : حدّثني حكم بن حكيم الصيرفي (٥) قال : قلت لأبي عبدالله عليه : ما تقول في الكلب يصيد الصيد فيقتله ؟

قال: لابأس بأكله.

قال: قلت: فإنّهم يقولون: إنّه إذا قتله وأكل منه، فإنّما أمسك على نفسه فلا تأكله. فقال: كل، أوّليس قد جامعوكم على أنّ قتله ذكاته؟

٢. نفس المصدر والموضع ـ

١. أنوار التنزيل ٢٦١/٣.

٤. الكافي ٢٠٣/٦، ح٦.

٣. تهذيب الأحكام ٢٧/٩، ح ١١٠.

٥. هكذا في المصدر. وفي النسخ: «حكيم بن حكيم الصير في» وهي خطأ. انظر. تنقيح المقال ٢٥٧/١ رقم
 ٣٢٢١.

قال: قلت: بلي.

قال: فما يقولون في شاة ذبحها رجل، أذكَّاها؟

قال: قلت: نعم.

قال: فإنّ السبع جاء بعد ما ذكّاها فأكل منها بعضها، أتؤكل(١) البقيّة؟

قلت: نعم.

قال: فإذا أجابوك إلى هذا، فقل لهم: كيف تقولون: إذا ذكّى ذلك فأكل منها لم يأكلوا وإذا ذكّى (٢) هذا وأكل أكلتم؟

﴿ وَاذْكُرُوا اسْمَ اللهِ عَلَيْهِ ﴾: الضمير «لما علّمتم » والمعنى : سمّوا عليه عند إرساله.

في الكافي (٣): محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن النفر بن سعيد، عن النفر بن سويد، عن القاسم بن سليمان قال: سألت أبا عبدالله على عن كلب أفلت ولم يرسله صاحبه فصاد وأدركه صاحبه وقد قتله، أيأكل منه ؟

فقال: لا. وقال ﷺ: إذا صاد وسمّى فليأكل، وإذا صاد ولم يسمّ فلا يأكل، وهذا ممّا علّمتم من الجوارح مكلّبين.

﴿ وَاتَّقُوا اللهَ ﴾: في محرّماته.

﴿إِنَّ اللهَ سَرِيعُ الْحِسَابِ ﴾ ٢: فيؤاخذكم بما جلَّ ودقّ.

﴿ الْيَوْمَ أُحِلَّ لَكُمُ الطَّيُبَاتُ وَطَعَامُ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ حِلِّ لَكُمْ ﴾: في تفسير علي بن إبراهيم (٤) قال: عنى بطعامهم هاهنا: الحبوب والفاكهة غير الذبائح التي يـذبحونها، فإنّهم لايذكرون اسم الله خالصاً على ذبائحهم. ثمّ [قال:](٥) والله ما استحلّوا ذبائحكم فكيف تستحلّون ذبائحهم.

وفي الكافي (٢): أبوعليّ الأشعريّ ، عن محمّد بن عبد الجبّار ، عن محمّد بن

٢. المصدر: ذكاها.

العصيد (القامن ١٩٣/١).

الکافی ۲٤٠/٦، ح ۱۰.

١. المصدر: أيؤكل.

٣. نفس المصدر ٢٠٦/٦، - ١٦.

٥. من المصدر

إسماعيل، عن عليّ بن النعمان، عن ابن مسكان، عن قتيبة الأعشى قال: سأل رجل أبا عبدالله عليه وأنا عنده، فقال: الغنم يُسرسَل فيها السهوديّ والنصرانيّ فتعرض فيها العارضة فتذبح، أنأكل ذبيحته؟

فقال أبوعبدالله على الاتدخل ثمنها مالك، ولا تأكلها فإنّما هو الاسم، ولا يـؤمن عليها إلّا مسلم.

فقال الرجل: قال الله تعالى: «اليوم أحلَ لكم الطيّبات وطعام الذين أوتوا الكتاب حلّ لكم» فقال أبوعبدالله عليه : كان أبي صلوات الله عليه ينقول: إنّما هو الحبوب وأشباهها.

[عدّة من أصحابنا ، عن أحمد بن محّمد بن خالد(١) ، عن عثمان بن عيسى ، عن سماعة ، عن أبي عبدالله على قال: سألته عن طعام أهل الكتاب وما يحلّ منه ؟ قال: الحبوب ](١).

محمّد بن يحيى (٣) ، عن أحمد بن محمّد ، عن محمّد بن سنان ، عن أبسي الجارود قال : سألت أبا جعفر على عن قول الله على: « وطعام » الآية . قال : الحبوب والبقول .

أبوعليّ الأشعريّ: عن محمّد بن عبدالجبّار (٤)، عن صفوان بن يحيى، عن أبوعليّ الأشعريّ: عن محمّد بن عبدالله الله الله ما تقول في طعام أهل الكتاب؟ فقال: لاتأكله. ثمّ سكت هنيئة وقال: لاتأكله، ولاتتركه تقول: إنّه حرام. ولكن تتركه تنزّهاً عنه، إنّ في آنيتهم الخمر ولحم الخنزير.

وفي تفسير العيّاشي (٥): عن هشام بن سالم، عن أبي عبدالله الله في قوله تعالى «وطعامهم حلّ لكم» قال: العدس والحبوب وأشباه ذلك، يعنى: أهل الكتاب.

﴿ وَطَعَامُكُمْ حِلٌّ لَهُمْ ﴾: فلا عليكم أن تبيعوه منهم و تطعموهم .

٢. مابين المعقوفتين ليس في أ.

٤. نفس المصدر والموضع، ح ٩.

١. نفس المصدر ٢٦٣/٦، ح ١.

٣. نفس المصدر ٢٦٤/٦، ح ٦.

٥. تفسير العيّاشي ٢٩٥/١، ح ٣٦.

﴿ وَالْمُحْصَنَاتُ مِنَ الْمُؤْمِنَاتِ ﴾: وأحلَ لكم العقد على العفائف من المؤمنات.

وفي تفسير العيّاشي(١): عن ابن سنان، عن أبي عبدالله الله قال: « والمحصنات من المؤمنات » قال: هنّ المسلمات.

﴿ وَالْمُحْصَنَاتُ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الكِتَابَ مِنْ قَبْلِكُمْ ﴾ : في من لا يحضره الفقيه (٢) وسُئل الصادق الله عن قول الله فَقَالَ: والمحصنات من النساء.

قال: هنّ ذوات الأزواج.

قال: قلت: « وما المحصنات من الذين أونوا الكتاب من قبلكم » ؟

قال: هنّ العفائف.

وفي تفسير العيّاشي (٣): عن مسعدة بن صدقة قال: سُئل أبوجعفر عليه عن قول الله: والمحصنات من الذين أو توا الكتاب من قبلكم. قال: نسختها «ولا تـمسكوا بـعصم الكوافر ».

وفي الكافي (٤): محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن ابن فضّال، عن الحسن بن الجهم قال: قال لي أبو الحسن الرضا ﷺ: يا أبا محمّد ما تقول في رجل تزوّج نصرانيّة على مسلمة ؟

قلت: جعلت فداك، وما قولي بين يديك؟

قال: تقولنَّ، فإنَّ ذلك يُعلَم به قولي. قلت: لايجوز تزويج النصرانيَّة على مسلمة ولا غير مسلمة.

قال: لم؟

قلت: لقول الله عَلى: ولا تنكحوا المشركات حتى يؤمن.

قال: فما تقول في هذه الآية: « والمحصنات من الذين أو توا الكتاب من قبلكم ».

٢. من لا يحضره الفقيه ٤٣٧/٣.

٤. الكافي ٣٥٧/٥، ح ٦.

١. نفس المصدر ٢٣٥/١، ح ٩٢.

٣. العيّاشي ٢٩٦٧١.

قلت: فقوله(١): «ولا تنكحوا المشركات» نسخت هذه الآية. فتبسّم ثمّ سكت.

عليّ بن إبراهيم: عن ابن محبوب (٢) ، عن عليّ بن رئاب ، عن زرارة بن أعين ، قال: سألت أباجعفر عليًا عن هذه الآية ؟ فقال: هذه منسوخة بقوله (٣): « ولاتمسكوا بعصم الكوافر » .

وفي الكافي (٤): محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن ابن فضّال، عن أحمد بن عمر، عن درست الواسطي، عن عليّ بن رئاب، عن زرارة بن أعين، عن أبي جعفر عليه قال: لا ينبغى نكاح أهل الكتاب.

قلت : جعلت فداك ، وأين تحريمه ؟

قال: قوله(٥): «ولاتمسكوا بعصم الكوافر».

محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد (٢)، عن الحسن بن محبوب، عن معاوية بن وهب وغيره، عن أبي عبدالله على الرجل المؤمن يتزوّج اليهوديّة والنصرانيّة؟ قال: إذا أصاب المسلمة فما يصنع باليهوديّة والنصرانيّة.

فقلت له: يكون له فيها هوي.

فقال: إن فعل فليمنعها من شرب الخمر وأكل لحم الخنزير ، واعلم أنّ عليه في دينه غضاضة.

والجمع بين تلك الأخبار ، الدال بعضها على نسخ نكاح أهل الكتاب ، والدال بعضها على عدم ابتغاء نكاحها ، والدال بعضها على الجواز إذا كان له فيها هوى ، حمل النسخ على نسخ الإباحة وبقاء الجواز بالمعنى الأعمّ ، فيجتمع مع عدم الانبغاء والجواز مع الهوى . وينبغي حمل الجواز على جواز النكاح بالمتعة دون العقد الدائم كما يدل عليه الخبر الأخير بالفحوى ؛ لأنّ منع الخمر من الكافرة لايكون دائماً . وهذا

٢. نفس المصدر ٣٥٨/٥، ح ٨.

١. البقرة ٢٢١/.

نفس المصدر والموضع ، ح٧.

٣. الممتحنة ١٠/.

٦. نفس المصدر ٣٥٦/٥، ح ١.

٥. الممتحنة /١٠.

طريق آخر للجمع. فالمنسوخ عقدهن دواماً. والجائز نكاحهن متعة.

وفي قوله: ﴿إِذَا آتَيْتُمُوهُنَّ أَجُورَهُنَّ﴾: دلالة على هـذا الأخـير؛ لأنّ المـتبادر مـن الأجور مهر المتعة؛ لأنّهنّ مستأجرات كما في الخبر.

﴿ مُحْصِنِينَ ﴾: أعفّاء.

﴿ غَيْرَ مُسَافِحِينَ ﴾ : غير مجاهرين بالزّنا.

﴿ وَلاَ مُتَّخِذِي أَخْدَانٍ ﴾: مسرّينَ به.

و «الخدن » الصديق. يقع على الذكر والأنثي.

﴿ وَمَنْ يَكُفُر بِالْإِيمَانِ فَقَدْ حَبِطَ عَمَلُهُ وَهُوَ فِي الْآخِرَةِ مِنَ الْخُاسِرِينَ ﴾ ۞: يريد بالإيمان، شرائع الإسلام. وبالكفر به، إنكاره.

في أصول الكافي (١): الحسين بن محمّد عن معلى بن محمّد، عن الحسن بن عليّ، عن حمّد، عن الحسن بن عليّ، عن حمّاد بن عثمان، عن عبيد بن زرارة قال: سألت أباعبدالله عليه عن هذه الآية؟ قال: ترك العمل الذي أقرّ به، من ذلك أن يترك الصلاة من غير سقم ولاشغل.

محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد (٢)، عن ابن فضّال، عن ابن بكير، عن عبيد بن زرارة قال: سألت أباعبدالله على عن هذه الآية ؟

فقال: [من] الله ترك العمل الذي أقرّ به.

قلت: فما موضع ترك العمل حتّى يدعه أجمع؟

قال: منه الذي يدع الصلاه متعمّداً لا من سكر ولا من علّة.

[وأمّا ما رواه في أصول الكافي (٤): «عن عليّ بن إبراهيم، عن ابن محبوب وغيره، عن العلاء بن رزين، عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر عليه قال: من كان مؤمناً فعمل خيراً في إيمانه فأصابته (٥) فتنة فكفر ثمّ تاب بعد كفره، كُتب له وحُسب بكلّ شيء

٢. نفس المصدر ٣٨٧/٢، ح١٢.

٤. نفس المصدر ٢/٤٦١، ح١.

١. نفس المصدر ٣٨٤/٢، ح٥.

٣. من المصدر .

٥. المصدر: ثم أصابته.

عمله في إيمانه ولايبطله الكفر إذا تاب بعد كفره » فالمراد بالكفر المذكور فيه ، هو شعب الإيمان المذكور في الجزء الأوّل ، على أنّ الزاني لايزني وهو مؤمن والسارق لايسرق وهو مؤمن ، وهو لايقتضي حبط باقي الأعمال ، ويزول بالتّوبة والشرك ](١).

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢) قال: من آمن ثمّ أطاع الشرك، فقد حبط عمله وكفر بالإيمان وهو في الآخرة من الخاسرين.

وفي تفسير العيّاشي (٣): عن أبان بن عبدالرحمن قال: سمعت أباعبدالله الله يقول: أدنى ما يخرج به الرجل من الإسلام، أن يرى الرأي بخلاف الحقّ فيقيم عليه. قال: ومن يكفر بالإيمان فقد حبط عمله. وقال: الذي يكفر بالإيمان، الذي لا يعمل بما أمر الله ولا يرضى به.

عن محمّد بن مسلم (٤)، عن أحدهما اللّه في هذه الآية قال: هو ترك العمل حتّى يدعه أجمع. قال: منه الذي يدع الصلاة متعمّداً لا من شغل ولا من سكر، يعني: النوم. عن جابر (٥)، عن أبي جعفر الله قال: يعني ولاية عليّ الله الله على الله الله على الله الله على الله عل

عن هارون بن خارجة (٢) قال: سألت أباعبدالله عليه عن هذه الآية ؟ قال: فقال: من ذلك ما اشتق فيه زرارة [بن أعين ](٢) وأبوحنيفة.

وفي بصائر الدرجات (^): عن عبدالله بن عامر ، عن أبي عبدالله البرقي (^) ، عن الحسين بن عثمان (١٠) ، عن محمّد بن الفضيل ، عن أبي حمزة قال : سألت أباجعفر الله عن هذه الآية ؟

قال: تفسيرها في بطن القرآن: من يكفر بولاية عليّ، وعليّ هو الإيمان.

٢. تفسير القمي ١٦٣/١.

نفس المصدر والموضع ، ح٤٣.

٦. نفس المصدر والموضع ، ح ٤٥.

٨. بصائر الدرجات ٧٧/٢، ح٥.

١. مابين المعقوفتين ليس في أ.

٣. تفسير العيّاشي ٢٩٧/١، ح٤٢.

٥. نفس المصدر والموضع ، ح ٤٤.

٧. ليس في المصدر.

٩. هكذًا في أ. وفي سائر النسخ: «أبي عبدالله الرقي ». وهي خطأ. انظر تنقيح المقال ١١٣/٢، رقم ١٠٦٥٩.

١٠ هكذا في المصدر وفي النسخ: ١ الحسن بن عثمان » وهو رهم. انظر تنقيح المقال ٢٣٥/١.

﴿ يَا آَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلَوٰةِ ﴾: قال المفسّرون (١): أي أردتم القيام ؛ كقوله (٢): « فإذا قرأت القرآن فاستعذ بالله » عبّر عن إرادة الفعل بالفعل المسبّب عنها للإيجاز والتنبيه ، على أن من أراد العبادة ينبغي له أن يبادر إليها بحيث لا ينفك الفعل من الإرادة . أو إذا قصدتم الصلاة ؛ لأن التوجّه إلى الشيء والقيام إليه قصد له .

ثمّ قالوا: وظاهر الآية يوجب الوضوء على كلّ قائم إلى الصلاة وإن لم يكن محدثاً، والاجماع على خلافه.

> فقيل (٣): مطلق أريد به التقييد، والمعنى (٤): إذا قمتم إلى الصلاة محدثين. وقيل (٥): الأمر فيه للنّدب.

وقيل (٢٠): كان ذلك أوّل الأمر ثمّ نسخ، وهو ضعيف لقوله الله المائدة من آخر القرآن نزولاً، فأحلّوا حلالها وحرّموا حرامها.

وفي تهذيب الأحكام، وفي تفسير العيّاشي: عن الصادق للله أنّه سُئل ما معنى إذا قمتم؟ قال: إذا قمتم من النوم.

والعيّاشي(^): عن الباقر لليُّلاِّ سُنل ما عني بها؟

قال: من النوم. فلا حاجة إلى ما تكلّفوه وأضمروه. وأمّا وجوب الوضوء بغير حدث النوم، فمستفاد من الأخبار، كما أنّ وجوب الغسل لغير الجنابة مستفاد من محلّ أخر. وكلّ مجملات القرآن إنّما يتبيّن بتفسير أهل البيت الميلا وهم أدرى بما نزل في البيت من غيرهم.

١. انظر مجمع البيان ١٦٣/٢ وأنوار التنزيل ٢٦٤/١.

٢. النحل /٩٨. ٢. أنوار التنزيل ٢٦٤/١.

هكذا في المصدر. وفي النسخ: «المقيد يعني » بدل «التقييد والمعنى».

٥. نفس المصدر والموضع.

٦. هكذا في المصدر . وفي النسخ : « فنيسخ وضعف ذلك بقوله ﷺ » بدل « ثم نسخ و هو ضعيف لقوله ﷺ ».

٧. تهذيب الأحكام ٧/١، ح ٩، وتفسير العيّاشي ٢٩٧/١، ح ٤٨.

٨. تفسير العيّاشي ٢٩٨/١، ح ٤٩.

﴿ فَاغْسِلُوا وَجُوهَكُمْ ﴾: أمرّوا الماء عليه. والمراد بالوجه: مايواجه به. فلا يبجب تخليل الشعر الكثيف ؛ أعني: الذي لايرى بشرة خلاله في التخاطب. إذ المواجهة حينئذ إنّما يكون بالشعر لا بما تحته ، كما رُويعن الباقر عليه الحاط به الشعر ، فليس على العباد (۱) أن يطلبوا (۲) و لا أن يبحثوا عنه ، ولكن يجرى عليه الماء . رواه في التهذيب (۳).

وفيه وفي الكافي (٤): عن أحدهما الله عن الرجل يتوضّأ، أيبطن لحيته ؟ قال: لا.

أمّا حدّ الوجه: ففي من لا يحضره الفقيه والكافي والعيّاشي (6):عن أبي جعفر الله الوجه الذي أمر الله بغسله الذي لا ينبغي لأحد أن يزيد عليه ولا ينقص منه، إن زاد عليه لم يؤجر وإن نقص منه أثم ما دارت عليه السبّابة والوسطى والإبهام من قصاص شعر (7) الرأس إلى الذقن، وما جرت عليه الاصبعان من الوجه مستديراً فهو من الوجه، وما سوى ذلك فليس من الوجه.

قيل: الصدغ ليس من الوجه؟ قال: لا.

﴿ وَالْذِيكُمُ إِلَى الْمَرَافِقِ ﴾: لمّاكانت اليد تطلق على ما تحت [الزند وعلى ما تحت [الزند وعلى ما تحت إلى المرافق وعلى ما تحت المنكب، بين الله تعالى غاية المغسول منهما. كما تقول: أخضب يدك إلى الزند. وللصّيقل: صقّل سيفي إلى القبضة. فلا دلالة في الآية على ابتداء الغسل بالأصابع وانتهائه إلى المرافق، كما أنّه ليس في هاتين العبارتين دلالة

١. المصدر: «للعباد» بدل «على العباد». ٢. المصدر: يعلوه،

٣. تهذيب الأحكام ٣٦٤/١، ح ٣٦.

٤. تهذيب الأحكام ٢٠٦٠/١ ح ١٤، والكافي ٢٨/٣، ح ٢.

٥. من لا يحضره الفقيه ٤٤/١، والكافي ٢٧/٣، وتفسير العيّاشي ٢٩٩/١، ح ٥٢.

٦. ليس في الكافي. ٧. ليس في أ.

على ابتداء الخضاب والتصقيل بأصابع اليد ورفع رأس السيف. فهما مجملة في هـذا المعنى يحتاج إلى تبيين أهل البيت ﷺ.

والمرفق - بكسر أوّله وفتح ثالثه، أو بالعكس - مجمع عظمي الذراع والعضد. ولا دلالة في الآية على إدخاله في غسل اليد، لخروج الغاية تارة ودخولها أخرى. فهي في هذا المعنى مجملة أيضاً يتبيّن بتفسيرهم الميل والأخبار تدلّ على أنّ الابتداء في الغسل من المرفق، و «إلى» لانتهاء المغسول، لا لانتهاء الغسل. كما بيّنًا وبعضها يأتي، وليس في الأخبار ما يدلّ على إدخال المرفق وإخراجه، لكن يجب إدخال جزء من باب المقدّمة لا المغسول بالأصالة.

[وفي الكافي (١): محمد بن الحسن وغيره ، عن سهل بن زياد ، عن عليّ بن الحكم ، عن الهيشم بن عروة التميميّ قال: سألت أبا عبدالله الله عن قبول الله الله الله المرفق ؟ وجوهكم وأيديكم إلى المرافق » فقلت: هكذا ، ومسحت من ظهر كفّي إلى المرفق ؟ فقال: ليس هكذا تنزيلها ، إنّما هي «فاغسلوا وجوهكم وأيديكم من المرافق » ثمّ أمرً يده من مرفقه إلى أصابعه ](٢).

﴿ وَامْسَحُوا بِرُووسِكُمْ ﴾: و «الباء » مزيدة لإفادة التبعيض ، لا للتبعيض . كما مرّ بيانه منّا سابقاً ، فلا ينافيه إنكار سيبويه مجيئها له في سبعة عشر موضعاً من كتابه . والواجب فيه ما يقع عليه اسم المسح .

وفي الكافي (٣): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه ومحمّد بن إسماعيل، عن الفضل بن شاذان جميعاً، عن حمّاد بن عيسى، عن حريز، عن زرارة قال: قلت لأبي جعفر عليه ألا تخبرني من أين علمت وقلت: إنّ المسح ببعض الرأس وبعض الرجلين؟ فضحك، ثمّ قال: يا زرارة، قال رسول الله عَلَيْ في ونزل به الكتاب عن الله، لأنّ الله عَلَى يقول: «فاغسلوا وجوهكم» فعرفنا أنّ الوجه كلّه ينبغي أن يغسل، ثمّ قال: «وأيديكم إلى

٢. مابين المعقوفتين ليس في أ.

۱. الكافي ۲۸/۳، ح ٥.

٣. نفس المصدر ٣٠/٣، ح ٤.

المرافق » ثمّ فصل بين الكلامين (١) فقال: «وامسحوا برؤوسكم » فعرفنا حين قال: «برؤوسكم » أنّ المسح ببعض الرأس لمكان الباء، ثمّ وصل الرجلين بالرأس كما وصل اليدين بالوجه فقال: «وأرجلكم إلى الكعبين » فعرفنا حين وصلها بالرأس أنّ المسح على بعضهما، ثمّ فسر رسول الله عَبَيْنَ ذلك للنّاس فضيّعوه. وللحديث تتمة، أخذت منه موضع الحاجة.

وقوله على الله المسح ببعض الرأس لمكان الباء ، معناه : أنّ الفعل متعدُّ إلى المفعول بنفسه ، فإذا زيد الباء أفاد التبعيض ، لا أنّ الباء للتّبعيض .

﴿ وَارْجُلَكُمْ ﴾: نصبه نافع وابن عامر وحفص ويعقوب، وجرّه الباقون. فالنّصب على العطف على محلّ «رؤوسكم »كقولك: مررت بزيد وعمرو. والجرّ على العطف على لفظه (٢).

وفي كتاب التهذيب (٣): عن الباقر على أنّه سُئل عن قول الله على «فامسحوا برؤوسكم وأرجلكم إلى الكعبين » على الخفض هي أم على النصب؟

قال: بل هي على الخفض.

والعطف على الوجوه على تقدير النصب، وعلى الجواز على تقدير الجرّ ـكما ذهب إليه العامّة ـعربيّ رديء فلا يصار إليه. والعامّة ذهبوا إلى وجوب غسل الرجلين إذا لم يكن عليهما شيء، والمسح على ما عليهما من الخفّ وغيره إذا كان عليه.

وفي كتاب التهذيب (٤): عن أبي جعفر الله : جمع عمر بن الخطّاب أصحاب رسول الله عَيَّالَةُ وفيهم على الخفّين؟

فقام المغيرة بن شعبة وقال: رأيت رسول الله عَلَيْكُ مسح على الخفين.

فقال على الله قبل المائدة أو بعد المائدة؟

فقال: لا أدري.

٢. أنوار التنزيل ٢٦٤/١.

نفس المصدر ٢١/١٦، ح ٢١.

<sup>1.</sup> المصدر: الكلام.

٣. تهذيب الأحكام ٧٠/١، ح /٣٧

فقال عليّ الله : سبق الكتاب الخفّين، إنّما أُنزلت المائدة قبل أن يُقبَض بشهرين أو ثلاثة. والمغيرة بن شعبة، هو أحد رؤساء المنافقين من أصحاب العقبة والسقيفة.

وفي من لايحضره الفقيه (١): روت عائشة عن النبيّ ﷺ أنّه قال: أشدّ الناس حسرة يوم القيامة من رأي وضوءه على جلد غيره.

ورُوي عنها(٢) أنّها قالت: لأن أمسح على ظهر عير بالفلاة أحبّ إليّ من أن أمسح على خفي. ولم يعرف للنّبي خفّ إلّا خفّ أهداه له النجاشي، وكان موضع ظهر القدمين منه مشقوقاً، فمسح النبيّ مَلَيْلُهُ على رجليه وعليه خفّاه. فقال الناس: إنّه مسح على خفيه. وعلى أنّ الحديث في ذلك غير صحيح الإسناد. انتهى كلام الفقيه.

وفي التهذيب (٣): عن الباقر الله أنَّه سُئل عن مسح الرجلين ؟

فقال: هو الذي نزل به جبرئيل.

وفي الكافي(٤): عن الصادق الله : أنّه يأتي على الرجل ستّون وسبعون سنة ما قُـبِل منه صلاة . فقيل : وكيف ذلك ؟

قال: لأنّه يغسل ما أمر الله بمسحه . وفي من لا يحضره الفقيه (٥): عن الصادق عليه : إنّ الرجل ليعبد الله أربعين سنة ما يطيعه في الوضوء ؛ لأنّه يغسل ما أمر الله بمسحه .

وقرئ بالرّفع، على تقدير: وأرجلكم ممسوحة(١٠).

﴿ إِلَى الْكَغَبَيْنِ ﴾ : «الكعب »عظم ماثل إلى الاستدارة ، واقع في ملتقى الساق والقدم ، نات عن ظهره ، يدخل نتوه في طرف الساق ؛ كالذي في أرجل البقر والغنم وربّما يلعب به الأطفال . وقد يُعبَّر عنه بالمفصل لمجاورته له . ولمّا كانت [الرجل] (٢)

٧. نفس المصدر والموضع، ح ١٠.

١. من لا يحضره الفقيه ٣٠/١،

٤. الكافي ٣١/٣، ح ٩.

٣. تهذيب الأحكام ٦٢/١، ح ٢٦.

من لايحضره الفقيه ٢٤/١ ح ٥.

٦٠. أنوار التنزيل ٢٦٤/١\_٢٦٥. وفي «مغسولة» بدل «ممسوحة».

٧. ليس في أ.

تطلق(١) على القدم وعلى ما تحت الركبة وعلى ما يشتمل الفخذ، بيّن الله سبحانه غاية الممسوح بعضها.

وفي الكافي (٢): عن أبي جعفر الله أنَّه وصف الكعب في ظهر القدم.

وفيه (٣): على بن إبراهيم ، عن أبيه ، عن ابن أبي عمير ، عن عمر بن أذينة ، عن زرارة وبكير أنَّهما سألا أبا جعفر علي عن وضوء رسول الله عَلَيْ فدعا بطشت أو تَوْرِ فيه ماء، فغمس يده اليمني فغرف بها غرفة فصبّها على وجهه فغسل بها وجهه ، ثمّ غمس كفّه اليسري فغرف بها غرفة فأفرغ على ذراعه اليمني فغسل بها ذراعه من المرفق إلى الكفّ لايردّها إلى المرفق، ثمّ غمس كفّه اليمني فأفرغ بها على ذراعه اليسري من المرفق وصنع بها مثل ماصنع باليمني(٤)،ثمّ مسح رأسه وقدمه ببلل كفّه لم يحدث لهما ماء جديداً ، ثمّ قال : ولا يدخل أصابعه تحت الشراك .

قال: ثمّ قال: إنّ الله يقول: «إذا قمتم إلى الصلاة فاغسلوا وجوهكم وأيديكم» فليس له أن يدع شيئاً من وجهه إلّا غسله، وأمر بغسل اليدين إلى المرفقين فليس له أن يدع شيئاً من يديه إلى المرفقين إلّا غسله؛ لأنّ الله تعالى يقول: «اغسلوا وجوهكم وأيديكم إلى المرافق» ثمّ قال: « وامسحوا برؤوسكم وأرجلكم إلى الكعبين » فإذا مسح بشيء من رأسه أو بشيء من قدميه ما بين الكعبين إلى أطراف الأصابع فقد أجزأه. قال: فقلنا(٥): أين الكعبان؟

قال: هاهنا، يعني: المفصل، دون عظم الساق.

قال(٢): هذا ما هو ؟

فقال: هذا من عظم الساق، والكعب أسفل من ذلك.

۲. الكافي ۲٦/۳، ح ٧.

هكذا في أ. وفي سائر النسخ : يطلق.

٤. أ:باليسري.

٣. نفس المصدر ٢٥/٣، ح٥.

٥. هكذا في المصدر. وفي النسخ: «قيل » بدل » قال فقلنا ».

٦. أ: قيل.

فقلنا(١): أصلحك الله، فالغرفة الواحدة تجزئ للوجه وغرفة للذّراع؟ قال: نعم، إذا بالغت فيها، والثنتان تأتيان على ذلك كلّه.

في كتاب علل الشرائع (٢)، بإسناده إلى الحسين بن أبي العلاء، عن أبي عبدالله على قال: جاء نفر من اليهود إلى رسول الله على فسألوه عن مسائل، فكان فيما سألوه: أخبرنا يا محمد، لأيّ علّة تُوضًا هذه الجوارح الأربع، وهي أنظف المواضع في الجسد؟ فقال النبيّ على الله أن وسوس الشيطان إلى آدم دنا من الشجرة ونظر إليها فذهب ماء وجهه، ثمّ قام ومشى إليها وهي أوّل قدم مشت إلى الخطيئة، ثمّ تناول بيده (٣) منها ممّا عليها فأكل فطار الحُلِيّ والحلل عن جسده، فوضع آدم يده على أمّ رأسه وبكى، فلمّا تاب الله عليه فرض (٤) عليه وعلى ذرّيته غسل هذه الجوارح الأربع. وأمره بغسل الوجه لمّا نظر إلى الشجرة، وأمره بغسل اليدين إلى المرفقين لمّا تناول منها، وأمره بمسح الرأس لمّا وضع يده على أمّ رأسه، وأمره بمسح القدمين لمّا مشى بها إلى الخطيئة.

﴿ وَإِنْ كُتُتُمْ جُنُباً فَاطَّهُرُوا ﴾: قيل (٥): عطف على جزاء الشرط الأول، أعني: «فاغسلوا وجوهكم » يعني: إذا قمتم من النوم إلى الصلاة فتوضّأوا، وإن كنتم جنباً فاغتسلوا.

قال (٢): يدلّ عليه قوله تعالى (٧): «وان كنتم مرضى » فإنّه مندرج تحت الشرط البتة. فلو كان قوله: «وان كنتم » معطوفاً على قوله «إذا قمتم » أو كان مستأنفاً ، لم يتناسق المتعاطفان وللزم أن لا يستفاد الارتباط بين الغسل والصلاة من الآية ، ولم يحسن لفظة «إن » بل ينبغي أن يقال: وإذا كنتم جنباً . كما هو غير خاف على من تتبّع أساليب الكلام . ومقصوده من ذلك ، أنّ وجوب الغسل للجنب ليس لنفس الجنابة بل للصلاة .

٢. علل الشرائع ٢٨٠/١.

٤. هكذا في المصدر. وفي النسخ: فرض الله.

٦. نفس المصدر والموضع.

هكذا في المصدر . وفي النسخ : قيل .

٣. ليس في ر.

٥. القائل: الفاضل الكاشي في تفسيره. منه

٧. النساء /٤٣.

وقال(١): يدلّ عليه ما في الكافي(٢): عن الباقر عليه عن المرأة يجامعها الرجل فتحيض وهي في المغتسل.

قال: جاءها ما يفسد الصلاة فلا تغتسل.

وفي التهذيب (٣): عن الصادق للله أنَّه سئل عن غسل الجنابة ؟

فقال: تبدأ فتغسل كفيك، ثمّ تفرغ بيمينك على شمالك فتغسل فرجك ومرافقك، ثمّ تمضمض واستنشق، ثمّ تغسل جسدك من لدن قرنك إلى قدميك ليس بعده ولا قبله وضوء، وكلّ شيء أمسسته الماء فقد أنقيته، ولو أنّ رجلاً ارتمس في الماء ارتماسة واحدة أجزأه ذلك وإن لم يدلك جسده.

وفي الكافي (4) مقطوعاً: إن لم يكن أصاب كفّه شيء غمسها في الماء، ثمّ بدأ بفرجه فأنقاه بثلاث غرف، ثمّ صبّ على رأسه ثلاث أكفّ، ثمّ صبّ على منكبه الأيمن مرّتين وعلى منكبه الأيسر مرّتين، فما جرى عليه الماء أجزأه، انتهى كلامه.

وفيه: أنَّ الظاهر المتناسق، عطفه على مجموع الشرطيَّة، لا على الجزاء.

وما ذكره من اندراج قوله: «وان كنتم مرضى» تحت الشرط في محل المنع ، إذ من المحتمل أن يكون معطوفاً على مجموع الشرطيّة أو على ما عطف عليها ، إذ معنى الآية: «إذا قمتم إلى الصلاة فاغسلوا » إن لم يمنع مانع «وإن كنتم جنباً فاطّهروا » كذلك «إن كنتم مرضى» ومنعكم مانع المرض أو غيره «فتيمّموا».

وما ذكره من أنّه يلزم أن لايستفاد الارتباط بين الغسل والصلاة من الآية ، ففيه : أنّه إذا فُهم من الآية وجوب الغسل للجنابة مطلقاً فهم وجوبه للصّلاة ، لا لأنّه واجب لها بخصوصها، بل لأنّ وقتها من مجملة أوقات وجوب الغسل . وإن أراد الارتباط بالمعنى الأوّل . فلا ضير في عدم استفادته من الآية ، بل يكفى استفادة وجوب الغسل من الآية ،

۲. الکافی ۸۳/۳، ح ۱.

٤. الكافي ٤٣/٣، ح ٣.

١. نفس المصدر والموضع.

٣. تهذيب الأحكام ١٤٨/١، ح ١١٣.

ففي الصلاة لو ترك الغسل ارتكب النهي الذي في ضمن الوجوب، والنهي مفسد في العبادات فيبطل الصلاة بدونه.

وما ذكره من أنّه ينبغي أن يقال: حينئذ «وإذاكنتم» كما هو غير خاف ، الخ. ففيه: أنّه إن كان المراد إذا كنتم جنباً في مدّة العمر ، أو في زمان ما ؛ بمعنى الفرد المستشر «فاطّهروا» لكان المنبغي استعمال «إذا» دون «إذ »كونه جنباً في مدّة العمر ، أو في زمان ما مقطوع به أو مظنون. وأمّا إذا كان المراد كونه جنباً في أيّ زمان معيّن من الأزمنة المعيّنة ، أى: «إن كنتم جنباً» في أوّل النهار أو أوسطه أو آخره وكذلك في اللّيل ، فالواجب استعمال «ان» إذ كونه جنباً في أحدها متساوي الطرفين غير مقطوع أو مظنون بأحدهما. نعم ، في بعض ما ذكر من الأخبار دلالة على ذلك ، فإن لم يعارضه غيره من الأخبار فيحتمل أن تكون الآية مجملة مبيّنة بالخبر ، فلا دلالة فيها على ما ذكره من طريق العطف .

وفي الكافي: محمّد بن يحيى، عن محمّد بن الحسين، عن صفوان بن يحيى، عن العلاء بن رزين، عن محمّد بن مسلم، عن أحدهما الملك قال: سألته متى يجب الغسل على الرجل والمرأة؟

فقال: إذا أدخله، فقد وجب الغسل والمهر والرجم.

فإنَّ قوله: ﴿إِذَا أَدَّحُله ﴾ وإن لم يفد العموم مطلقاً ، أفاده إذا ضمّ إليه القرينة . وهي هنا وقوعه موقع «متى » وفي جوابه ، وأيضاً ترتيب وجوب الغسل والمهر والرجم على مجرّد الإدخال مع عدم توقّف الأخيرين على مايجعل الأوّل متوقّفاً عليه ، يدل على وجوبه بمجرّد الإدخال .

عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد (١)، عن محمّد بن عيسى عن محمّد بن المحمّد بن المحمّد بن المحمّد بن إسماعيل قال: سألت الرضا الله عن الرجل يجامع المرأة قريباً من الفرج فلا ينزلان، متى يجب الغسل ؟

١. نفس المصدر ٤٦/٣ ، ح ٢.

فقال: إذا التقى الختانان، فقد وجب الغسل. فقلت: التقاء الختانين هو غيبوبة الحشفة؟

قال: نعم.

وفي هذا الخبر أيضاً دلالة على وجوب الغسل لنفسه، فيمكن أن يُحمَل قوله الله في الخبر الأوّل: « فجاءها ما يفسد الصلاة » على أنّ وقت وجوب الغسل هو وقت لا ينافيه شيء، فإنّ وقت الوجوب على المنزل وقت تمام إنزاله، وإن صار جنباً بأوّل الإنزال فلا يغتسل حتى يتمّ إنزاله، فكذا الجنب الذي جاءها الحيض وقت وجوبه عليها إنّما هو وقت عدم طريان المنافي، وطريان الحيض مناف.

ويمكن أن يُحمّل قوله في الخبر الثاني: «ليس بعده ولا قبله وضوء » على أنّه إن أراد الصلاة يصلّي بالغسل، ولا يحتاج إلى الوضوء فيه بخلاف باقي الأغسال. وليس في الخبر الأخير دلالة حتّى يحتاج إلى الحمل.

وفي من لا يحضره الفقيه (١): جاء نفر من اليهود إلى النبيّ مَنَيَا فَسأله أعلمهم عن مسائل، فكان فيما سأله أن قال: لأيّ شيء أمر الله تعالى بالاغتسال من الجنابة ولم يأمر بالغسل من الغائط والبول؟

فقال رسول الله عَلَيْهُ: إنّ آدم لمّا أكل من الشجرة، دبّ ذلك في عروقه وشعره وبشره. فإذا جامع الرجل أهله خرج الماء من كلّ عرق وشعرة في جسده، فأوجب الله على ذرّيته الاغتسال من الجنابة إلى يوم القيامه. والبول يخرج من فضلة الشراب الذي يشربه الإنسان، والغائط يخرج (٢) من فضلة الطعام الذي يأكله الإنسان، فعليه في ذلك الوضوء.

قال اليهودي: صدقت يا محمّد.

﴿ وَإِنْ كُنْتُمْ مَرْضَىٰ أَوْ عَلَى سَفَرٍ أَوْ جَاءَ أَحَدٌ مِنْكُمْ مِنَ الْغَائِطِ أَوْ لِأَمَسْتُمُ النَّسَاءَ فَلَمْ

٢. ليس في المصدر.

١. من لايحضره الفقيه ٢١١/١.

تَجِدُوا مَاءً فَتَيَمَّمُوا صَعِيداً طَيِّباً فَامْسَحُوا بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُمْ مِنْهُ ﴾: قد مضى تفسيره، ولعلَ تكريره ليتَصل الكلام في بيان أنواع الطهارة.

وفي من لا يحضره الفقيه (١) ، في حديث زرارة السابق آنفاً متصلاً بآخره ، ثمّ قال: «لم تجدوا ماء فتيمّموا صعيداً طيّباً فامسحوا بوجوهكم وأيديكم منه » فلمّا وضع الوضوء إن لم يجدوا الماء أثبت بعض الغسل مسحاً ؛ لأنّه قال: «بوجوهكم » ثمّ وصل بها « وأيديكم » ثمّ قال (٢): «منه » أي من ذلك التيمّم ؛ لأنّه علم أنّ ذلك أجمع لم يجر على الوجه ، لأنّه يعلق من ذلك الصعيد ببعض الكفّ ولا يعلق ببعضها.

وفي تفسير العيّاشي (٣): عن زرارة ، عن أبي جعفر للله قال: فرض الله الغسل على الوجه والذراعين والمسح على الرأس والقدمين ، فلمّا جاء حال السفر والمرض والضرورة وضع الله الغسل وأثبت الغسل مسحاً ، فقال: « وان كنتم مرضى أو على سفر أو جاء أحد منكم من الغائط أو لامستم النساء » إلى « وأيديكم منه ».

وفي الكافي(٤): محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن ابن محبوب، عن عبد الله بن سنان، عن أبي عبدالله عليه قال: ملامسة النساء، هو الإيقاع بهنّ.

عليّ بن إبراهيم، عن أبيه (٥)، عن حمّاد بن عيسى، عن بعض أصحابنا، عن أبي عبدالله على بن إبراهيم، عن التيمّم؟ فتلا هذه الآية (٢): «والسارق والسارقة فاقطعوا أيديهما» وقال: «فاغسلوا وجوهكم وأيديكم إلى المرافق» قال: فامسح على كفيك من حيث موضع القطع. وقال (٧): «وماكان ربّك نسيّاً».

﴿ مَا يُرِيدُ اللهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ حَرَجٍ ﴾: أي مايريد الأمر بالطّهارة للصّلاة، أو الأمر بالتيمّم تضييقاً عليكم.

١. من لا يحضره الفقيه ١٠٣/١.

٣. تفسير العيّاشي ٣٠٢/١، ح ٦٤.

نفس المصدر ٦٢/٣، ح ٢.

۷. مريم /23.

٢. «ثم قال» ليس في المصدر.

٤. الكافي ١٠٩/٦، ح ٤.

٦. المائدة /٣٨.

﴿ وَلَكِنْ يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ ﴾: من الأحداث والذنوب. فإنّ الطهارة كفّارة للذّنوب، كما هي رافعة للأحداث. فمفعول « يريد » في الموضعين محذوف. و « اللام » للعلّة.

وقيل(١): مزيدة. والمعنى: ما يريد الله أن يجعل عليكم من حرج حتّى لايرخــص لكم في التيمّم، ولكن يريد أن يطهّركم. وهو ضعيف؛ لأنّ (أن الأتّقدّر بعد المزيدة.

﴿ وَلِيُتِمَّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكُمْ ﴾: ليتم بشرعه ما هو مطهّر لأبدانكم ومكفّر لذنوبكم نعمته عليكم في الدين.

قيل(٢): أو ليتمّ برخصة إنعامه عليكم بعزائمه، وهو بعيد.

﴿لَمَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ ۞: نعمته.

قيل (٣): والآية مشتملة على سبعة أمور كلّها مثنى: طهارتان أصل وبدل، والأصل اثنان مستوعب وغير مستوعب، وغير المستوعب باعتبار الفعل غسل ومسح وباعتبار المحل للعدول (١) محدود وغير محدود، وأن آلتهما (٥) مانع وجامد، وموجبها حدث أصغر أو أكبر، وأنّ المبيح للعدول إلى البدل مرض أو سفر، وإن الموعود عليهما تطهير الذنوب وإتمام النعمة.

﴿ وَاذْكُرُوا نِعْمَةَ اللهِ عَلَيْكُمْ ﴾: بالإسلام، لتذكركم المنعم، وترغَبكم في شكره.

﴿ وَمِيثَاقَهُ الَّذِي وَاثَقَكُمْ بِهِ ﴾: قيل: يعني الميثاق الذي أخذه على المسلمين حين بايعهم رسول الله ﷺ على السمع والطاعة في العسر واليسر والمنشط والمكره. أو ميثاق ليلة العقبة. أو بيعة الرضوان.

وفي مجمع البيان (٢٠): عن أبي الجارود، عن أبي جعفر طلط أنّ المراد بالميثاق، ما بيّن لهم في حجّة الوداع من تحريم المحرّمات وكيفيّة الطهارة وفرض الولاية وغير ذلك.

١. أنوار التنزيل ٢٦٥/١.

٣. ليس في المصدر . والأظهر أنَّها زائدة .

٥. نفس المصدر والموضع.

٢. نفس المصدر والموضع،

٤. هكذا في المصدر. وفي النسخ: ألتها.

٦. مجمع البيان ١٦٨/٢.

وفي تهذيب الأحكام (١)، في الدعاء بعد صلاة الغدير المسند إلى الصادق على العدير وفي تهذيب الأحكام (١)، في الدعاء بعد صلاة الغدير المسند إلى الصادق على وليكن من قولك إذا التقيتم أن تقولوا: الحمد لله الذي أكرمنا بهذا اليوم، وجعلنا من الموفين بعهده إلينا وميثاقه الذي واثقنا به من ولاية ولاة أمره والقوام بقسطه.

﴿ اِذْ قُلْتُمْ سَمِعْنَا وَاطَعْنَا ﴾: وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢) قـال: لمّـا أخــذ رســول الله عَيَّالِلَهُ الميثاق عليهم بالولاية قالوا: سمعنا وأطعنا، ثمّ نقضوا ميثاقه (٣).

﴿ وَاتَّقُوا اللهَ ﴾: في إنساء نعمته ، ونقض ميثاقه .

﴿ إِنَّ اللهُ عَلِيمٌ بِذَاتَ الصَّدُورِ ﴾ ﴿: بخفيّاتها. فيجازيكم عليها، فضلاً عن جليّات أعمالكم.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُونُوا قَوَّامِينَ فِهِ شُهَدَاءَ بِالْقِسْطِ ﴾: قد مرّ تفسيره.

﴿ وَلاَ يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَانُ قَوْمٍ عَلَى اللَّ تَعْدِلُوا ﴾: عدّاه «بعلى » لتضمّنه معنى الحمل ، والمعنى : لا يحملنكم شدّة بغضكم للمشركين على ترك العدل فيهم ، فتعتدوا عليهم بارتكاب ما لا يحلّ كمثلة وقذف وقتل نساء وصبية ونقض عهد ، تشفّياً ممّا في قلوبكم .

﴿ احْدِلُوا ﴾: في الأولياء والأعداء.

﴿ هُوَ اَقْرَبُ لِلتَّقُوىٰ ﴾: أي العدل أقرب إلى التقوى . صرّح لهم الأمر بالعدل وبيّن أنّه بمكان من التقوى ، بعد ما نهاهم عن الجور وبيّن أنّه مقتضى الهوى . وإذا كان هنا العدل مع الكفّار ، فما ظنّك من العدل بالمؤمنين ؟!

﴿ وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ ۞: فيجازيكم به.

قيل (٤): وتكرير هذا الحكم، إمّا لاختلاف السبب كما قيل: إنّ الأولي نـزلت فـي المشركين وهذه في اليهود. أو لمـزيد الاهـتمام بـالعدل، و [المـبالغة فـي ](٥) إطـفاء

١. تهذيب الأحكام ١٤٤/٣، ح ١.

٣. المصدر:ميثاقهم.

٥. من المصدر.

٢. تفسير القميّ ١٦٣/١.

٤. أنوار التنزيلُ ٢٦٥/١.

٤٦ ...... تفسير كنز الدقائق ويحرالفرائب
 ثائرة (١) الغيظ.

﴿ وَعَدَ اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَهُمْ مَغْفِرَةٌ وَآجُرٌ عَظِيمٌ ﴾ ۞: قيل (٢): إنّـما حُذف ثانى مفعول وعد ، استغناء بقوله: «لهم مغفرة» فإنّه استثناف يبيّنه.

وقيل(٣): الجملة في موقع المفعول(٤). فإنّ الوعد ضرب من القول، فكأ نّـه قـال: وعدهم هذا القول.

﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بِآيَاتِنَا أُولَٰئِكَ أَصْحَابُ الْجَحِيمِ ﴾ ۞: قابل الوعد بالوعيد، وفاء بحقّ الدعوة وفيه مزيد وعدٍ للمؤمنين وتطييب لقلوبهم، وزيادة عقوبةٍ للكافرين وتحسير لهم.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اذْكُرُوا نِعْمَةَ اللهِ عَلَيْكُمْ اِذْ هَمَّ قَوْمٌ أَنْ يَبْسُطُوا اِلَـيْكُمْ أَيْـدِيَهُمْ ﴾: بالقتل والإهلاك.

يقال: بسط إليه يده: إذا بطش به. وبسط إليه لسانه: إذا شتمه.

﴿ فَكَفُّ آيُدِيَهُمْ عَنْكُمْ ﴾: منعها أن تُمَدّ إليكم ، وردٌ مضرّ تها عنكم .

﴿ وَاتَّقُوا اللهَ وَعَلَى اللهِ فَلْيَتُوكِلِ الْمُؤْمِنُونَ ﴾ ۞: فإنّه الكافي لإيـصال الخـير ، ودفع الشرّ.

قيل (٥): إنّ المشركين رأوا رسول الله عَيَّالِيَّةُ وأصحابه بعسفان قاموا إلى الظهر معاً، فلمّا صلّوا ندموا ألاَّ [كانوا] أكبّوا عليهم وهمّوا أن يوقعوا بهم إذا قاموا إلى العصر، فردّ الله [عليهم]كيدهم بأن أنزل [عليهم] صلاة الخوف. والآية إشارة إلى ذلك.

وقيل (٢٠): هو إشارة إلى ما رُوي أنّه على أتى قريظة ومعه علي على الله وأبوبكر وعمر وعمر وعثمان يستقرضهم لدية مسلمَين [أي يطلب منهم الدية ](٢) قتلهما عمرو بن أميّة

ا. هكذا في المصدر . وفي النسخ: ناثرة .
 ٢٠ نفس المصدر ٢٦٦٧١ .

٣. نفس المصدر والموضع.
 ١. هكذا في المصدر. وفي النسخ: المفعول الثاني.

٥. نفس المصدر والموضع وفي: «روي» بدل «قيل».

٦. نفس المصدر والموضع. ٧. ليس في المصدر.

الضمريّ يحسبهما مشركين، فقالوا: نعم يها أبها القاسم، اجملس حتى نطعمك ونقرضك. فأجلسوه وهمّوا بقتله، فعهد عمرو بن جحاش إلى رحى عظيمة يطرحها عليه، فأمسك الله يده، فنزل جبرئيل الملط فأخبره فخرج.

وقيل: نزل رسول الله عَلَيْهُ منزلاً وعلّق سلاحه بشجرة وتفرّق النـاس عـنه، فـجاء أعرابي فسلّ سيفه، فقال: من يمنعك؟

فقال: الله. فأسقطه جبرئيل على من يده، فأخذه رسول الله عَيَّا وقال: من يسمنعك لنّي؟

فقال: لا أحد، أشهد أن لا اله إلَّا الله وأنَّ محمَّداً رسول الله. فنزلت.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): يعني: أهل مكّة من قبل فتحها، فكفّ أيديهم بالصّلح يوم الحديبية.

﴿ وَلَقَدْ اَخَذَ اللهُ مِيثَاق بَنِي إِسْرَائِيلَ وَبَعَثْنَا مِنْهُمُ اثْنَيْ عَشَرَ نَقِيباً ﴾: شاهداً من كلّ سبط، ينقّب عن أحوال قومه، ويفتّش عنها. أو كفيلاً، يكفل عليهم بالوفاء بما أمروا به.

قيل (٢): إنّ بني إسرائيل لمّا فرغوا من فرعون واستقرّوا بمصر، أمرهم الله بالمسير إلى أريحا من أرض الشام، وكان يسكنها الجبابرة الكنعانيّون، وقال: إنّي كتبتها لكم داراً وقراراً، فاخرجوا إليها وجاهدوا مّن فيها، فإنّي ناصركم. وأمر موسى أن يأخذ من كلّ سبط كفيلاً عليهم بالوفاء بما أمروا به، فأخذ عليهم الميثاق واختار منهم النقباء وسار بهم، فلمّا دنا من أرض كنعان بعث النقباء يتجسّسون الأخبار ونهاهم أن يحدّثوا قومهم، فرأوا أجراماً عظيمة وبأساً شديداً فهابوا، فرجعوا وحدّثوا قومهم [فنكثوا الميثاق] (٣) إلّا كالب بن يوفنا(٤) من سبط يهوذا، ويوشع بن نون سبط افرائيم بن يوسف (٥).

١. تفسير القمئ ١٦٣/١.

٣. ليس في المصدر.

٥. المصدر: إفراثيم بن يوسف.

أنوار التنزيل ٢٦٦٧١. وفيه «روي » بدل «قيل ».

المصدر: كالب بن يوقنا.

﴿ وَقَالَ اللهُ إِنِّي مَعَكُمْ ﴾: بالنَّصرة.

﴿ لَئِنْ اَفَمْتُمُ الصَّلَوٰةَ وَاتَنِيْتُمُ الزَّكُوٰةَ وَامَنْتُمْ بِرُسُلِي وَعَزَّرْتُمُوهُمْ ﴾: أي نصرتموهم وقويتموهم. وأصله: الذبّ. ومنه: التعزير،

﴿ وَاقْرَضْتُمُ اللهُ قَرْضاً حَسَناً ﴾: بالإنفاق في سبيل الخير.

و « قرضاً » يحتمل المصدر ، والمفعول.

﴿ لَا كُفِّرَنَّ عَنْكُمْ سَيُناتِكُمْ ﴾: جواب للقسم ، المدلول عليه باللام في «لئن» ساد مسد جواب الشرط.

﴿ وَلاَ دُخِلَنَكُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الآنْهَارُ فَمَنْ كَفَرَ بَعْدَ دْلِكَ ﴾ : بعد ذلك الشرط المؤكّد ، المعلّق به الوعد العظيم .

﴿ مِنْكُمْ فَقَدْ ضَلَّ سَوَاءَ السَّبِيلِ ﴾ ۞: ضلالاً لا شبهة فيه ولا عذر معه ، بخلاف من كفر قبل ذلك ، إذ قد يمكن أن يكون لهم شبهة ويتوهّم له معذرة .

﴿ فَبِمَا نَقْضِهِمْ مِيثَاقَهُمْ ﴾: في تفسير عليّ بن إبراهيم (١): يعني نقض عهد أمير المؤمنين لليَّا .

﴿لَعَنَّاهُمْ ﴾: طردناهم من رحمتنا. أو مسخناهم. أو ضربنا عليهم الجزية.

﴿ وَجَعَلْنَا قُلُوبَهُمْ قَاسِيَةً ﴾: لا تنفعل عن الآيات والنذر .

وقرأ حمزة والكسائئ: «قسيّة» وهي إمّا مبالغة قاسية. أو بمعنى: رديئة. من قولهم: درهم قسيّ، إذا كان مغشوشاً. وهو أيضاً من القسوة، فإنّ المغشوش فيه يبس وصلابة (٢).

وقرئ: «قسية » باتّباع القاف السين (٣).

﴿ يُحَرِّفُونَ الْكَلِمَ عَنْ مَوَاضِعِهِ ﴾: استئناف لبيان قسوة قلوبهم ، فإنَّه لا قسوة أشدّ من

٢. أنوار التنزيل ٢٦٧/١.

١. تفسير القميّ ١٦٣/١،

نفس المصدر والموضع.

تغيير كلام الله تعالى والافتراء عليه. ويجوز أن يكون حالاً من مفعول «لعنّاهم» لا من «القلوب» إذ لاضمير له فيه.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١) قال: من نحّى أمير المؤمنين الله عن موضعه. والدليل على "٢) أنّ الكلمة أمير المؤمنين الله قوله: «وجعلها كلمة باقية في عقبه» يعني به: الولاية.

﴿ وَنَسُوا حَظّاً ﴾: وتركوا نصيباً وافياً.

﴿ مِمَّا ذُكُرُوا بِهِ ﴾: من التوراة . أو من اتباع محمّد ﷺ والمعنى : أنّهم حرّ فوا التوراة و تركوا حظهم ممّا أنزل عليهم ، فلم ينالوه .

وقال (٣): معناه: أنّهم حرّفوها، فزلّت (٤) بشؤمه أشياء منها عن حفظهم، لما رُوي أنّ ابن مسعود على قال: قد ينسى المرء بعض العلم بالمعصية. وتلا هذه الآية.

﴿ وَلاَ تَزَالُ تَطَّلِعُ عَلَىٰ خَائِنَةٍ مِنْهُمْ ﴾: خيانة. أو فرقة خائنة. أو خائن منهم. و«التاء » للمبالغة، والمعنى: أنّ الخيانة والغدر من عادتهم وعادة أسلافهم، لا تزال تـرى ذلك منهم.

﴿ إِلاَّ قَلِيلاً مِنْهُمْ ﴾: لم يخونوا. وهم الذين آمنوا منهم. .

وقيل(٥): استثناء من قوله: « و جعلنا قلوبهم قاسية ».

﴿ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاصْفَحْ ﴾: قيل: إن تابوا وأمنوا. أو إن عاهدوا والتزموا الجزية.

في تفسير على بن إبراهيم (٢) قال: منسوخة بقوله: «اقتلوا المشركين».

﴿ إِنَّ اللهَ يُحِبُّ المُحْسِنِينَ ﴾ ۞: تعليل للأمر بالصّفح، وحثٌ عليه، وتنبيه عملى أنّ العفو عن الكافر الخائن إحسان فضلاً عن العفو عن غيره.

١. تفسير القميّ ١٦٣/١ ١٦٤.

٣. أنوار التنزيل ٢٦٧/١.

٥. نفس المصدر والموضع.

٢. المصدر: على ذلك.

هكذا في المصدر . وفي النسخ : فذلت.

٦. تفسير القمئ ١٦٤/١.

﴿ وَمِنَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّا نَصَارَىٰ اَخَذْنَا مِيثَاقَهُمْ ﴾: أي وأخذنا من النصاري ميثاقهم ،كما أخذنا ممّن قبلهم .

وقيل(١): تقديره: ومن الذين قالوا إنّا نصاري قوم أخذنا. وإنّما قالوا: إنّا نـصاري، ليدلّ على أنّهم سمّوا أنفسهم بذلك ادّعاء لنصرة الله.

﴿ فَنَسُوا حَظًّا مِمًّا ذُكُّرُوا بِهِ فَأَغْرَيْنَا بَيْنَهُمُ الْعَدَاوَةَ ﴾: بالأفعال.

﴿ وَالْبَغْضَاءَ ﴾: بالقلوب.

﴿ إِلَىٰ يَوْمِ الْقِيْمَةِ ﴾: فألزمنا. من غري الشيء: إذا لصق به، بين فرق النصاري وهم نسطوريّة ويعقوبيّة وملكائية. أو بينهم وبين اليهود.

﴿ وَسَوْفَ يُنَبُّهُمُ اللهُ بِمَا كَانُوا يَصْنَعُونَ ﴾ ٢: بالجزاء والعقاب.

وفي الكافي (٢): عليّ بن إبراهيم، عن محمّد بن إسماعيل البرمكيّ (٢)، عن عليّ بن الحسين، عن عمرو بن عثمان، عن الحسين بن خالد، عمّن ذكره، عن أبي الربيع الشاميّ قال: قال لي أبو عبدالله عليه الاتشتر من السودان أحداً، فإن كان لابد فمن النوبة، فإنهم من الذين قال الله في ومن الذين قالوا إنّا نصارى أخذنا ميثاقهم فنسوا حظاً ممّا ذكروا به ، أما إنهم سيتذكرون ذلك الحظ، وسيخرج مع القائم الله منا عصابة منهم. ولا تنكحوا من الأكراد أحداً، فإنهم جنس من الجنّ كُشف عنهم الغطاء.

﴿ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ ﴾: يعني اليهود والنصاري . ووحّد الكتاب لأنّه للجنس .

﴿ قَدْ جَاءَكُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ كَثِيراً مِمَّا كُنْتُمْ تُخْفُونَ مِنَ الْكِتَابِ ﴾ : كنعت محمد عَلَيْهُ و آية الرجم في التوراة ، وبشارة عيسى بأحمد في الانجيل .

﴿ وَيَعْفُو عَنْ كَثِيرٍ ﴾ : ممّا تخفونه ، لا يخبر به إذا لم يضطر إليه أمر ديني . أو عن كثير ً منكم ، فلا يؤاخذه بجرمه .

<sup>1.</sup> أنوار التنزيل ٢٦٧/١. ٢. الكافي ٣٥٢/٥، ح ٢.

٣. المصدر: «اسماعيل بن محمد المكي» وهو اسماعيل بن محمد بن اسماعيل بن هـ لال المخزومي أبومحمد. انظر تنقيح المقال ١٤٢/١، رقم ٨٧٦. وأمّا بالنسبة إلى «محمد بن اسماعيل البرمكيّ» راجع نفس المصدر ٨١/٢، رقم ١٠٣٨٩.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١) قال: يبيّن النبيّ ﷺ كثيراً ممّا أخفيتموه ممّا في التوراة من إخباره ويدع كثيراً لايبيّنه.

وفي مجمع البيان (٢): عن الباقر على عند تفسير «يا أيّها الرسول لا يسحزنك الذين يسارعون في الكفر (٣)» من هذه السورة: أنّ امرأة من خيبر ذات شرف بينهم زنت مع رجل من أشرافهم وهما محصنان، فكرهوا رجمهما، فأرسلوا إلى يهود المدينة وكتبوا إليهم أن يسألوا النبيّ عَلَيْ عن ذلك طمعاً في أن يأتي لهم برخصة، فانطلق قوم منهم كعب بن الأشرف وكعب بن أسيد وشعبة بن عمرو ومالك بن الضيف وكنانة بن أبي الحقيق وغيرهم، فقالوا: يا محمد، أخبرنا عن الزاني والزانية إذا أحصنا ما حدّهما؟ فقال: وهل ترضون بقضائي في ذلك؟

قالوا: نعم. فنزل جبر ثيل الله بالرّجم فأخبرهم بذلك، فأبوا أن يأخذوا به.

فقال جبرئيل على : اجعل بينك وبينهم ابن صوريا. ووصفه له.

فقال النبي عَبَالَةُ: هل تعرفونِ شابّاً أمرد أبيض أعور يسكن فدك، يقال له: ابن صوريا؟

قالوا: نعم.

قال: فأيّ رجل هو فيكم ؟

قالوا: هو أعلم يهودي بقى على ظهر الأرض بما أنزل الله على موسى الله .

قال: فأرسلوا إليه. ففعلوا، فأتاهم عبدالله بن صوريا.

فقال له النبيّ ﷺ: إنّي أنشدت الذي لا إله إلّا هو ، الذي أنزل التوراة على موسى وفلق لكم البحر فأنجاكم وأغرق آل فرعون وظلّل عليكم الغمام وأنزل عليكم المن والسلوى ، هل تجدون في كتابكم الرجم على من أحصن ؟

قال ابن صوريا: نعم، والذي ذكّرتني بـه لو لا خشية أن يـحرقني ربّ التـوراة إن

١. تفسير القميّ ١٦٤/١.

٢. مجمع البيان ١٩٣/٢.

٣. المائدة/٤١.

كذبت أو غيّرت ما اعترفت لك ، ولكن أخبرني كيف هي في كتابك يا محمّد؟ قال: إذا شهد أربعة رهط عدول أنّه قد أدخله فيهاكما يدخل الميل في المكحلة ، وجب عليه الرجم . فقال ابن صوريا: هكذا نزل في التوراة على موسى.

فقال له النبي عَلَيْ : فماذا كان أوّل ما ترخّصتم به أمر الله ؟

قال: كنّا إذا زنا الشريف تركناه وإذا أخذنا الضعيف (١) أقمنا عليه الحدّ؛ فكثر الزنا في أشرافنا حتّى زنا ابن عمّ ملك لنا فلم نرجمه؛ ثمّ زنا رجل آخر فأراد الملك رجمه. فقال له قومه: لا، حتّى ترجم فلاناً \_ يعنون: ابن عمّه \_ فقلنا: تعالوا نجتمع فلنضع شيئاً دون الرجم يكون على الشريف والوضيع، فوضعنا الجلد والتحميم، وهو أن يُبجلَد أربعين جلدة ثمّ يُسوَّد وجوههما ثمّ يحملان على حمارين ويجعل وجوههما من قبل دبر الحمار ويطاف بهما. فجعلوا هذا مكان الرجم.

فقالت اليهود لابن صوريا: ما أسرع ما أخبرته به! وماكنت(٢) لما أثنينا عليك بأهل، ولكنّك كنت غائباً فكرهنا أن نغتابك.

فقال: إنّه أنشدني بالتّوراة، ولولا ذلك ما أخبرته به.

فأمر بهما النبيّ عَلَيْ فَرْجِما عند باب مسجده، وقال: أنا أوّل من أحيا أمرك إذ أماتوه. فأنزل الله سبحانه فيه: «يا أهل الكتاب قد جاءكم رسولنا يبيّن لكم كثيراً ممّا كنتم تخفون من الكتاب ويعفو عن كثير » فقام ابن صوريا فوضع يده على ركبتي رسول الله عَلَيْ ثمّ قال: هذا مقام العائذ بالله وبك أن تذكر لنا الكثير الذي أمرت أن تعفو عنه. فأعرض النبيّ عَلَيْ عن ذلك.

﴿ قَدْ جَاءَكُمْ مِنَ اللهِ نُورٌ وَكِتَابٌ مُبِينٌ ﴾ ۞: قيل (٣): النور محمد. والكتاب القرآن. وقيل: كلاهما من القرآن. وأيّد بتوحيد الضمير في «به».

المصدر: «إذا زنا الضعيف» بدل «إذا أخذنا الضعيف».

هكذا في المصدر . وفي النسخ : وماكنت لنا .

٣. التفسير الكبير للفخر الرازي ١٨٩/١١ ـ ١٩٠ باختلاف بسيط في بعض الألفاظ.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم(١) قال: يعني بالنّور أمير المؤمنين والأئمّة ﴿ اللَّهُ مُ

﴿ يَهْدِي مِهِ الله ﴾: توحيد الضمير إمّا لأنّ المراد بهما واحد، أو أنّهما في الحكم احد.

﴿ مَنِ اتَّبَعَ رِضُوانَهُ ﴾: [من اتَّبع موجب رضاه ، وهو الإيمان ]<sup>(٢)</sup>.

﴿ سُبُلُ السَّلاَم ﴾: طرق السلامة من العذاب، أو سبل الله.

﴿ وَيُخْرِجُهُمْ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ ﴾ : من أنواع الكفر إلى الإسلام.

﴿ بِإِذْنِهِ ﴾: بإرادته و توفيقه.

﴿ وَيَهْدِيهِمْ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ ۞:طريق هو أقرب الطرق إلى الله والى جنّته.

﴿ لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللهَ هُوَ الْمَسِيحُ ابْنُ مَرْيَمَ ﴾: قيل ٣٠: هم الذين قالوا بالاتّحاد هم.

وقيل (٤): لم يصرّح به أحد منهم، ولكن لمّا زعموا أنّ فيه لاهوتاً وقالوا: لا إله إلّا واحد، لزمهم أن يكون هو المسيح، فنسب إليهم لازم قولهم توضيحاً لجهلهم وتفضيحاً لمعتقدهم.

﴿ قُلْ فَمَنْ يَمْلِكُ مِنَ اللهِ شَيْناً ﴾: فمن يمنع من قدرته وإرادته شيئاً.

﴿إِنْ أَرَادَ أَنْ يُهْلِكَ الْمَسِيحَ ابْنَ مَرْيَمَ وَ أُمَّهُ وَمَنْ فِي الْأَرْضِ جَمِيعاً ﴾: استدلّ به على فساد قولهم.

وتقريره: أنّ المسيح مقدور ومقهور قابل للفناء كسائر الممكنات، ومن كان كذلك فهو بمعزل عن الألوهية.

﴿ وَشِهِ مُلْكُ السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ وَاللهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ ۞: إزاحة لما عرض لهم في أمره من الشبهة. والمعنى: أنّه تعالى قادر على الإطلاق يخلق من غير أصل كما خلق السماوات والأرض، ومن أصل كخلق ما بينهما. فينشئ من

٢. مابين المعقوفتين ليس في أ.

٤. نفس المصدر والموضع.

١. تفسير القميّ ١٦٤/١.

٣. أنوار التنزيل ٢٦٨/١.

أصل ليس من جنسه كآدم وحوّاء وكثير من الحيوان. أو من أصل يجانسه من أنشى وحدها كعيسى. أو منهما كسائر الناس.

﴿ وَقَالَتِ الْيَهُودُ وَالنَّصَارَىٰ نَحْنُ ابْنَاءُ اللهِ وَآجِبَاؤُهُ ﴾: قيل (١): أشياع أبنيه: عزير والمسيح . كما قيل لأشياع [خبيب عبدالله] (٢) بن الزبير: الخبيبون . أو المقرّبون عنده ، قرب الأولاد من الآباء (٣).

﴿ قُل فَلِمَ يُعَذِّبُكُمْ بِذُنُوبِكُمْ ﴾: في الدنيا بالقتل والمسخ والأسر. واعترفتم أنه سيعذّبكم بالنّار « أيّاماً معدودة » فلا يصحّ ما زعمتم.

﴿ بَلْ أَنْتُمْ بَشَرٌ مِمَّنْ خَلَقَ ﴾: ممن خلقه الله.

﴿ يَغْفِرُ لِمَنْ يَشَاءُ ﴾: وهو من آمن به وبرسله.

﴿ وَيُعَدُّبُ مَنْ يَشَاءُ ﴾: وهو من كفر.

والمعنى: أنَّه يعاملكم معاملة سائر الناس، لا مزيَّة لكم عليهم.

﴿ وَلَٰهِ مُلْمُكَ السَّمَواتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا ﴾: كلَّها، سواء في كونه خلقاً وملكاً.

﴿ وَإِلَيْهِ الْمَصِيرُ ﴾ ۞: فيجازي المحسن بإحسانه ، والمسيء بإساءته .

﴿ يَا اَهْلَ الْكِتَابِ قَدْ جَاءَكُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ ﴾: قيل (١٠): أي الدين ، وحذف لظهوره . أو ماكتمتم ، وحذف لتقدّم ذكره .

وقيل: ما يحتاج إلى البيان، وهو أولى. ويجوز أن لايُقدّر مفعول، على معنى: يبذل لكم البيان. والجملة في موضع الحال، أي جاءكم رسولنا مبيّناً لكم.

﴿عَلَى قَتْرَةٍ مِنَ الرُّسُلِ ﴾: متعلّق «بجاءكم» أي جاءكم على حين فتور من الإرسال وانقطاع من الوحي.

قيل(٥): أو يبيّن حال من الضمير فيه(١).

ليس في المصدر .

<sup>1.</sup> نفس المصدر والموضع،

<sup>1.</sup> نفس المصدر والموضع،

المصدر: « والدهم » وهو الظاهر .

ه. نفس المصدر ٢٦٩/١.

٦. هكذا في المصدر . وفي النسخ : أو حال من الضمير في يبيّن .

قال الصدوق الله في كتاب كمال الدين وتمام النعمة (١): معنى الفترة: أن لا يكون نبي ولا وصي ظاهر مشهور، وقد كان بين نبينا وبين عيسى الليك أنبياء وأئمة مستورون خائفون، منهم خالد بن سنان العبسي لا يدفعه دافع ولا ينكره منكر، وكان بين مبعثه ومبعث نبينا خمسون سنة. انتهى كلامه.

وتصديق ذلك، قول أمير المؤمنين ﷺ (٢): لاتخلو الأرض من قائم لله بحجّة، إمّا ظاهر مشهور وإمّا خائف مغمور.

وفي أصول الكافي (٣): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه وأحمد بن محمّد الكوفيّ، عن عليّ بن عمرو بن أيمن جميعاً، عن محسن بن أحمد بن معاذ، عن أبان بن عثمان، عن بشير النبّال، عن أبي عبدالله عليه قال: بينا رسول الله عليه الماء إذ جاءته امرأة، فرحب بها وأخذ بيدها وأقعدها، ثمّ قال: ابنة نبيّ ضيّعه قومه، خالد بن سنان دعاهم فأبوا أن يؤمنوا. والحديث طويل، أخذت منه موضع الحاجة.

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (٤): حدّثنا محمّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد الخزّاز والسندي الوليد على قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، قال: حدّثنا محمّد بن الوليد الخزّاز والسندي بن محمّد البزّاز جمعياً، عن محمّد بن أبي عمير، عن أبان بن عثمان الأحمر، عن بشير النبّال، عن أبي جعفر الباقر وأبي عبدالله الصادق عليها قال: جاءت ابنة خالد بن سنان العبسي إلى رسول الله عَلَيها فقال لها: مرحباً بابنة أخي (٥). وصافحها وأدناها وبسط لها رداءه، ثمّ أجلسها عليه إلى جنبه، ثمّ قال: هذه ابنة نبيّ ضيّعه قومه، خالد بن سنان العبسي ](٢) وكان اسمها محياة ابنة خالد بن سنان.

وفي تفسير عليّ بن إبراهـيم(٧): حـدّثني أبـي، عـن الحسـن بـن مـحبوب، عـن

كمال الدين وتمام النعمة ٦٥٩/٢، بتفاوت في النقل.

٢. نهج البلاغة /٤٩٧، حكمة ١٤٧. ٣. الكافي ٢٨٢/٨، ح ٥٤٠.

٤. كمال الدين وتمام النعمة ٢٩٥/٦ ـ ٦٦٠، ح٣. ٥٠. هكذا في المصدر. وفي النسخ: بابنتي.

٦. من المصدر . ٧ تفسير القمي ٢٣٢/١.

أبي حمزة الثماليّ، عن أبي الربيع قال: سأل نافع الأزرق أبا جعفر محمّد بن عليّ الباقر ﷺ فقال: أخبرني كم بين عيسي ومحمّد من سنة ؟

فقال: أخبرك بقولك أم بقولي ؟(١)

قال: أخبرني بالقولين جميعاً.

قال: أمّا بقولي (٢) فخمسمائة [سنة ] (٣) وأمّا بقولك (٤) فستّمائة [سنة ] (٥) والحديث طويل، أخذت منه موضع الحاجة.

[وفي أصول الكافي (٢٠): عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن الحسن بن محمّد بن خالد، عن الحسن بن محبوب، عن أبي حمزة ثابت بن دينار الثماليّ، وأبو منصور عن أبي الربيع، مثله.

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (٣ أيضاً بإسناده إلى محمّد بن إسماعيل القرشيّ [عمّن حدّثه] (٩) عن النبيّ عَلَيْ القرشيّ [عمّن حدّثه] (٩) عن النبيّ عَلَيْ القرشيّ [عمّن حدّثه] (٩) عن النبيّ عَلَيْ وملوك زمانهم: فلمّا أراد الله أن بعد أن ذكر عيسى ثمّ يحيى ثمّ عزير ثمّ دانيال الميّن وملوك زمانهم: فلمّا أراد الله أن يقبض دانيال أمره أن يستودع (١٠) نور الله وحكمته مكيخابن دانيال ففعل، وعند ذلك ملك هرمز ثلاثة وستين سنة وثلاثة أشهر وأربعة أيّام، وملك بعده بهرم [بن بهرام (١١) ستاً وعشرين سنة، وولي أمر الله مكيخا بن دانيال وأصحابه المؤمنون وشبيعته الصديقون غير أنّهم لايستطيعون أن يظهروا الإيمان في ذلك الزمان ولا أن ينطقوا به، وعند ذلك ملك بهرام بن بهرام سبع سنين وفي زمانه انقطعت الرسل وكانت الفترة،

هكذا في المصدر. وفي النسخ: «بقولي وبقولك»، بدل «بقولك أم بقولي».

٢. المصدر: في قولي. ٣. من المصدر.

المصدر: في قولك.
 المصدر: في قولك.

٦. بل في روضة الكافي، ١٢٠/٨ ـ ١٢١، ضمن حديث ٩٣.

٧. كمال الدين وتمام النعمة /٢٢٦ ـ ٢٢٧، ضمن حديث ٢٠ وأوَّله في ص ٢٢٤.

٨. من المصدر . ٩ من المصدر .

هكذا في المصدر ، وفي النسخ : استودع ، ١١٠ ليس في المصدر .

وولي أمر الله يومئذ مكيخا بن دانيال وأصحابه المؤمنون، فلمّا أراد الله على أن يقبضه أوحى إليه في منامه: أن يستودع (١) نور الله وحكمته ابنه أنشوا بن مكيخا، وكانت الفترة بين عيسى ومحمّد عَلَيْنَ أربعمائة سنة و ثمانين سنة، وأولياء الله في الأرض ذرّية أنشوا بن مكيخا يرث ذلك منهم واحد بعد واحد. ممّن بختاره الجبّار على.

وبإسناده إلى مقاتل بن سليمان بن دوال دوز (١)، عن أبي عبدالله على عن النبي عَلَيْهُ عن النبي عَلَيْهُ حديثاً طويلاً، وفي آخره يقول عَلَيْهُ : وأوصى عيسى إلى شمعون بن حمّون الصفا، وأوصى شمعون إلى منذر، وأوصى منذر وأوصى منذر الله على منذر، وأوصى منذر إلى سليمة، وأوصى سليمة إلى بردة. ثم قال رسول الله عَلَيْهُ : ودفعها بردة إلى (أوأنا أدفعها إليك يا على .

قال رأس الجالوت: هذا قول داود نعرفه ولاننكره، ولكن عنى بـذلك: عـيسى، وأيّامه هي الفترة.

قال الرضا الله : جهلت، إنّ عيسى لم يخالف السنّة، وقد كان موافقاً لسنة التوراة حتى رفعه الله إليه. وفي الإنجيل مكتوب: إنّ ابن البرّة ذاهب والفار قليطا جاء من بعده، وهو الذي يخفّف الآصار ويفسّر لكم كلّ شيء ويشهد لي كما شهدت له، أنا جئتكم بالأمثال وهو يأتيكم بالتّأويل. أتؤمن بهذا في الانجيل؟ قال: نعم، لاأنكره.

هكذا في المصدر. وفي النسخ: استودع.

٢٠ نفس المصدر ٢١٣/١، ضمن حديث ١. وفي النسخ: «مقاتل بن سليمان بن داود» وهي خطأ، وما أثبتناه
 في المتن موافق المصدر. انظر تنقيح المقال ٣٤٤/٣، رقم ١٢٠٩٤.

المصدر: «إلى بردة» بدل «بردة إلى ».
 التوحيد ٤٢٨ ـ ٤٢٩.

المصدر: تقرأ.

وفي الكافي (١): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن حمّاد، عن حريز، عن زرارة، عن أبي جعفر طلح قال: من الله على الله ع

فقال: قد سئل، فقال: الله أعلم بماكانوا عاملين. ثمّ قال: يا زرارة، وهل تدري قوله: «الله أعلم بماكانوا عاملين»؟

قلت<sup>(۲)</sup>: لا.

قال: لله فيهم المشيئة، إنّه إذا كان يوم القيامة جمع الله كالأطفال والذي مات من الناس في الفترة والشيخ الكبير الذي أدرك النبيّ عَلَيْهُ وهو لا يعقل والأصم والأبكم الذي لا يعقل والمجنون والأبله الذي لا يعقل وكلّ واحد منهم يحتج على الله كاف فيبعث الله إليهم ملكاً من الملائكة فيؤجّج لهم ناراً، ثمّ يبعث الله إليهم ملكاً فيقول لهم: إنّ ربّكم يأمركم أن تثبوا فيها. فمن دخلها كانت عليه برداً وسلاماً وأدخل الجنة، ومن تخلّف عنها دخل النار.

عليّ بن إبراهيم، عن أبيه (٣)، عن ابن أبي عمير، عن هشام، عن أبي عبدالله الله أنه سئل عمّن مات في الفترة وعمّن لم يدرك الحنث والمعتوه ؟

فقال: يحتجّ الله عليهم، يرفع لهم ناراً فيقول لهم: ادخلوها. فمن دخلها كانت عليه برداً وسلاماً، ومن أبي قال ها أنتم قد أمرتكم، فعصيتموني.

وبهذا الإسناد قال (4): ثلاثة يحتجّون عليهم: الأبكم والطفل ومن مات في الفترة، فتُرفع (6) لهم نار (7) فيقال لهم: ادخلوها. فمن دخلها كانت عليه برداً وسلاماً، ومن أبي قال الله تبارك و تعالى: هذا قد أمر تكم فعصيتموني ] (٧).

وفي كتاب الخصال (^): عن أبي عبدالله علي قال: رنّ إبليس أربع رنّات: أوّلهنّ يوم

۱. الکافی ۲۶۸/۳، ح ۱.

٣. نفس المصدر ٢٤٩/٣ ح ٦.

هكذا في العصدر . وفي النسخ : في رفع .

٧. ما بين المعقوفتين ليس في أ.

٢. هكذا في المصدر. وفي النسخ: قال.

نفس المصدر والموضع ، ح ٧.

٦. هكذا في المصدر. وفي النسخ: نارأ.

٨. الخصال ٢٦٣/١، ح ١٤١.

لُعن، وحين أُهبط إلى الأرض، وحين بُعث محمّد ﷺ على حين فسرة من الرسل، الحديث.

﴿ أَنْ تَقُولُوا مَا جَاءَنَا مِنْ بَشِيرٍ وَلاَ نَذِيرٍ ﴾ :كراهة أن تقولوا ذلك ، وتعتذروا به.

﴿ فَقَدْ جَاءَكُمْ بَشِيرٌ وَنَذِيرٌ ﴾ : متعلِّق بمحذوف ؛ أي فلا تعتذروا فقد جاءكم.

﴿ وَاللّٰهُ عَلَىٰ كُلُّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ (١): فيقدر على الإرسال تترى كما فعل بين موسى وعيسى المرفح إذ كان بينهما ألف وسبعمائة سنة وألف نبي، وعلى الإرسال على فترة كما فعل بين عيسى ومحمّد المرفح إذ كان بينهما ستّمائة أو خمسمائة وتسع وستّون سنة وأربعة أنبياء، ثلاثة من بني إسرائيل وواحد من العرب خالد بن سنان العبسي.

وفي الآية امتنان عليهم ، بأن بعث إليهم حين انطمست آثار الوحي وكانوا أحـوج مايكونون إليه .

وقد سبق في الخبر: أنّ بين عيسي ونبيّنا خمسمائة سنة.

وانطماس آثار الوحى ؛ بمعنى : عدم ظهوره للنّاس، وكون النبيّ خافياً مقهوراً.

[وفي كتاب الاحتجاج (٢) للطبرسي الله عن أمير المؤمنين الله حديث طويل يذكر فيه أحوال يوم القيامة، وفيه: فيقام الرسل، فيكسألون عن تأدية الرسالات (٣) التي حملوها إلى أممهم [فأخبروا أنهم قد أدّوا ذلك إلى أممهم ] (٤) و تُسأل الأمم فتجحد (٥) كمال قال (٢): « فلنسألنّ الذين أرسل إليهم ولنسألنّ المرسلين » فيقولون : «ماجاءنا من بشير ولا نذير » (٧) فتشهد الرسل رسول الله عَلَيْ الله فيشهد بصدق الرسل و تكذيب من جحدها من الأمم، فيقول لكل أمّة منهم: بلى « فقد جاءكم بشير و نذير والله على كلّ شيء قدير » (٨) أي مقتدر على شهادة جوارحكم عليكم بتبليغ الرسل إليكم رسالاتهم.

٢. الاحتجاج ٢/١٣٩٠ ٣٦١

١. أنوار التنزيل ٢٦٩/١.

مابين المعقوفتين ليس في المصدر.

٣. المصدر:الرسالة.

٦. الأعراف/٦.

٥. هكذا في المصدر . وفي النسخ : فيجحدون .

٨. النساء /٤١.

٧. المائدة /١٩.

وكذلك قال الله لنبيّه: « فكيف إذا جئنا من كلّ أمّة بشهيد وجئنا بك على هؤلاء شهيداً » فلا يستطيعون ردّ شهادته خوفاً من أن يختم الله على أفواهم وتشهد عليهم جوارحهم بماكانوا يعملون ](١).

﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ يَا قَوْمِ اذْكُرُوا نِعْمَةَ اللهِ عَلَيْكُمْ اِذْ جَعَلَ فِيكُمْ أَنْبِيَاءَ ﴾: فأرشدكم وشرّفكم بهم. ولم يبعث في أمّة ما بعث في بني إسرائيل من الأنبياء.

﴿ وَجَعَلَكُمْ مُلُوكًا ﴾: أي جعل منكم، أو فيكم. وقد تكاثر فيهم الملوك تكاثر الأنبياء بعد فرعون حتى قتلوا يحيى، وهمّوا بقتل عيسى.

وقيل(٢): لمّاكانوا مملوكين في أيدي القبط فأنقذهم وجعلهم مالكين لأنفسهم وأمورهم، سمّاهم ملوكاً.

﴿ وَ آتَاكُمْ مَا لَمْ يُؤْتِ اَحَداً مِنَ الْعَالَمِينَ ﴾ ۞: من فلق البحر ، وتظليل الغمام ، وإنزال المنّ والسلوى ، ونحوها ممّا أتاهم .

وقيل (٣): المراد بالعالمين ، عالمي زمانهم .

﴿ يَا قَوْمِ ادْخُلُوا الْاَرْضَ الْمُقَدِّسَةَ ﴾: قيل أرض بيت المقدس. سمّيت بذلك لأنّها قرار الأنبياء ومسكن المؤمنين.

وقيل: الطور وما حوله.

وقيل: دمشق وفلسطين وبعض الأردن.

وقيل: الشام. وهو المرويّ في تفسير العيّاشي(٤)، عن أبي جعفر ﷺ.

﴿ الَّتِي كَتَبَ اللهُ لَكُمْ ﴾ : في اللّوح المحفوظ ، أن تكون مسكناً لكم إن أطعتم و آمنتم ، لقوله لهم بعد ما عصوا: « فإنّها محرّمة عليهم » .

وفي تفسير العيّاشي(٥): عن أبي بصير قال: أبوعبدالله الله الله : إنّ بني إسرائيل قال

٢. أنوار التنزيل ٢٦٩/١.

٤. تفسير العيّاشي ٧٠٦٠، ضمن حديث ٧٥.

ما بين المعقوفتين ليس في أ.

٣. نفس المصدر والموضع،

٥. نقس المصدر ٢٠٤/١، ح ٧٢.

[الله](١) لهم «ادخلوا الأرض المقدّسة» فلم يدخلوها حتّى حرّمها عليهم وعلى أتباعهم وعلى أبنائهم، وإنّما دخلها أبناء الأبناء.

وعن إسماعيل الجعفي (٢)، عن أبي عبدالله النظاة قال: قلت له: أصلحك الله «ادخلوا الأرض المقدّسة التي كتب الله لكم » أكان كتبها لهم ؟

قال: أي والله كتبها لهم، ثمّ بدا له لايدخلوها.

قال: ثمّ ابتدأ هو فقال: إنّ الصلاة كانت ركعتين عند الله فبجعلها (٣) للمسافر وزاد للمقيم ركعتين فجعلها أربعاً.

وعن مسعدة بن صدقة (٤)، عن أبي عبدالله الله الله أنّه سُئل عن قبول الله الله الدخيلوا الأرض المقدّسة التي كتب الله لكم.

قال: كتبها لهم ثمّ محاها، ثمّ كتبها لأبنائهم فدخلوها، والله يمحو ما يشاء ويـثبت وعنده أمّ الكتاب.

[وعن أبي بصير (٥)، عن أحدهما الله الله : أنّ رأس المهديّ يهدى إلى موسى بن عيسى على طبق.

قلت: فقد مات هذا وهذا.

قال: فقد قال الله: «ادخلوا الأرض المقدّسة التي كـتب الله لكـم » فـلم يـدخلوها ودخلها الأبناء، أو قال: أبناء الأبناء، فكان ذلك دخلوهم (١٠).

فقلت: لوترى أنّ الذي قال في المهدى و [في ] ( ابن عيسى يكون مثل هذا؟ فقال: نعم يكون في أولادهم. فقلت: ما تنكر أن يكون [ما] ( ) قال في ابن الحسن يكون في ولده ؟

انفس المصدر

٢. نفس المصدر والموضع ، ح ٧١.

١. ليس في المصدر . .

٣. المصدر: «فجعلهما». وكلا اللفظين صحيحان.

نفس المصدر والموضع ، ح ٧٢.
 نفس المصدر ٣٠٣/١ ح ٣٠.

٦. هكذا في المصدر . وفي النسخ : دخول .

٧. نفس المصدر ،

قال: [نعم ](١) ليس ذلك مثل ذاك.

وعن زرارة (٢)، عن حمران، ومحمّد بن مسلم عن أبي جعفر وأبي عبدالله عليه عن قوله: « يا قوم ادخلوا الأرض المقدّسة التي كتب الله لكم ».

قال: كتبها لهم ثمّ محاها ](٣).

﴿ وَلاَ تَرْتَدُّوا عَلَىٰ اَدْبَارِكُمْ ﴾: ولا ترجعوا مدبرين، خوفاً من الجبابرة.

قيل(٤): لمّا سمعوا حالهم من النقباء بكوا وقالوا : ليتنا متنا بمصر ، تعالوا نجعل علينا رأساً ينصرف بنا إلى مصر ، أو لا ترتدّوا عن دينكم بالعصيان وعدم الوثوق على الله.

﴿ فَتَنْقَلِبُوا خَاسِرِينَ ﴾ ۞: ثواب الدارين.

ويجوز في « فتنقلبوا » الجزم على العطف ، والنصب على الجواب.

﴿ قَالُوا يَا مُوسَىٰ إِنَّ فِيهَا قَوْماً جَبَّارِينَ ﴾: متغلّبين، لايتأتّى لنا مقاومتهم. و «الجبار » فعّال. من جبره على الأمر ؛ بمعنى: أجبره. وهو الذي يجبر الناس على ما يريده. ﴿ وَإِنَّا لَنْ نَدْخُلُهَا حَتَّىٰ يَخْرُجُوا مِنْهَا فَإِنْ يَخْرُجُوا مِنْهَا فَإِنَّا دَاخِلُونَ ﴾ ((): إذ لا طاقة لنا

بهم.

﴿ قَالَ رَجُلاَنِ ﴾: هما يوشع بن نون، وكالب بن يوفنا. وهما ابنا عمّه. كذا رواه العيّاشي (٥) عن الباقر ﷺ.

﴿مِنَ الَّذِينَ يَخَافُونَ ﴾: أي يخافون الله ويتَقوله.

وقيل (١): كانا رجلين من الجبابرة أسلما وسارا إلى موسى عليه فعلى هذا الواو لبنو إسرائيل، والراجع إلى الموصول محذوف؛ أي من الذين يُخافهم بنو إسرائيل. ويشه له أنّه قرى: «الذين (٧) يُخافون» بالضّم ؛ أي المخوّفين. وهو مردود بما ذكر في الخبر

٢. نفس المصدر ٣٠٤/١، ح ٦٩.

١. نفس المصدر،

٤. أنوار التنزيل ٢٦٩/١.

٣. مابين المعقوفتين ليس في أ.

٦. أنوار التنزيل ٢٦٩/١.

ه. تفسير العيّاشي ٣٠٣/١ ح ٦٨.

٧. هكذا في المصدر. وفي النسخ: « وأيَّده بقراءة » بدل « ويشهد له أنَّه قرئ الذين » .

وعلى المعنى الذي ذكر في الخبر يكون هذا من الإخافة؛ أي الذين يُخوَّ فون من الله بالتّذكير . أو يخوّفهم الوعيد .

﴿ أَنْعَمَ اللهُ عَلَيْهِمًا ﴾: بالإيمان والتثبّت. وهو صفة ثانية «لرجلين » أو اعتراض.

﴿ ادْخُلُوا عَلَيْهِمُ الْبَابَ ﴾: باب قريتهم ؛ أي باغتوهم وضاغطوهم في المضيق وامنعوهم من الأصحار .

﴿ فَإِذَا دَخَلْتُمُوهُ فَالِنَّكُمُ غَالِيُونَ ﴾: لتعسّر الكرّعليهم في المضائق من عظم أجسامهم، وقوله: ولأنهم أجسام لا قلوب فيها. ويجوز أن يكون علمهما بذلك من إخبار موسى، وقوله: «كتب الله لكم». أو ممّا علما من عادته تعالى في نصرة رسله وما عهدا من صنعه لموسى في قهر أعدائه.

﴿ وَعَلَى اللهِ فَتَوَكَّلُوا إِنْ كُتْتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ ۞: أي مؤمنين به ومصدّقين لوعده.

[وفي مصباح الشريعة (۱) قال الصادق الله في كلام طبويل: وقال الله وعلى الله فتوكّلوا إن كنتم مؤمنين ، جعل التوكّل مفتاح الإيمان، والإيمان قفل التوكّل، وحقيقة التوكّل الإيثار، وأصل الإيثار تقديم الشيء بحقّه. ولا ينفك المتوكّل في توكّله من إثبات أحد الإيثارين، فإن آثر معلول التوكّل وهو الكون حجب به، وإن آثر [معلل] (۱) علّة التوكّل وهو الباري سبحانه بقي معه ] (۱).

﴿ قَالُوا يَا مُوسَىٰ إِنَّا لَنْ نَدْخُلَهَا آبَداً مَا دامُوا فِيهَا ﴾: بدل من « أبداً » بدل البعض. ﴿ فَاذْهَبْ آنْتَ وَرَبُّكَ فَقَاتِلاً إِنَّا هَهُنَا فَاعِدُونَ ﴾ ۞: قالوا ذلك ، استهانة بالله ورسوله ، وعدم مبالاة بهما.

وقيل(1): تقديره: اذهب أنت وربّك يعينك.

[وفي كتاب الاحتجاج(٥) للطّبرسيّ، وعن أبان بن تغلب، عن الصادق عليًّا حديث

١. شرح فارسي لمصباح الشريعة ومفتاح الحقيقة ٤١٥، مع إسقاط في أوّله.

من المصدر.
 من المصدر.

أنوار التنزيل ٢٧٠/١.
 أنوار التنزيل ٢٧٠/١.

طويل، وفيه قال: قال علي الله لعمر بن الخطاب في أوّل جلوس أبي بكر: يابن صهاك الحبشية، لولاكتاب من الله سبق وعهد من رسول الله على تقدّم لأريتك أيّنا أضعف ناصراً وأقلّ عدداً. ثمّ التفت إلى أصحابه فقال: انصرفوا رحمكم الله. فوالله لا دخلت المسجد إلاكما دخل أخواي موسى وهارون إذ قال له أصحابه: «فاذهب أنت وربّك فقاتلا إنّا ههنا قاعدون » والله لا دخلته إلّا لزيارة رسول الله عَيَالَهُ أو لقضية أقضيها. فإنه لا يجوز لحجّة (١) أقامها رسول الله عَيَالُهُ أن يترك الناس في حيرة ](٢).

﴿قَالَ رَبُ إِنِّي لِآمَلِكَ إِلاَّ نَفْسِي وَآخِي ﴾: يشكو حزنه إلى الله لمّا خالفه قومه وأيس منهم، لم يبق معه موافق يثق به غير هارون الله والرجلان المذكوران. وإن كانا يوافقانه، لم يثق عليهما، لماكابد من تلوّن قومه.

ويجوز أن يريد «بأخي» من يؤاخيني في الدين، فيدخلان فيه.

و «أخي » إمّا منصوب ، معطوف على «نفسي » أو على اسم «إنّ » مرفوع ، معطوف على النصمير في « لاأملك » أو على محل «إنّ » واسمها . وإمّا مجرور معطوف على الضمير في «نفسي » عند الكوفيين (٣) .

﴿ فَاقْرُقْ بَيْنَنَا وَبَيْنَ الْقَوْمِ الْفَاسِقِينَ ﴾ ۞: بأن تحكم علينا بما نستحقه، وعليهم بسما يستحقّونه. أو بالتّبعيد بيننا وبينهم، وتخليصنا من صحبتهم.

﴿ قَالَ فَإِنَّهَا ﴾: أي الأرض المقدّسة.

﴿ مُحَرَّمَةٌ عَلَيْهِمْ ﴾: لا يدخلونها ولا يملكونها بسبب عصيانهم.

﴿ اَرْبَعِينَ سَنَةً يَتَيهُونَ فِي الْأَرْضِ ﴾: متعلق «بيتيهون» لا «بمحرّمة» لأنّه ما دخل أحد منهم الأرض المقدّسة، بل دخلها أبناء أبنائهم كما مرّ في الخبر؛ أي يسيرون فيها متحيّرين لايرون طريقاً.

نُقل: أنَّهم لبثوا أربعين سنة في ستّة فراسخ، يسيرون من الصباح إلى المساء فإذا هم

٢. مابين المعقوفتين ليس في أ.

١. المصدر: بحجّة.

٣. أنوار التنزيل ٢٧٠/١.

بحيث ارتحلوا عنه، وكان الغمام يظلّهم من الشمس وعمود من نـور يـطلع بـاللّيل فيضيء لهم، وكان طعامهم المنّ والسلوى وماؤهم من الحجر الذي يحملونه(١).

﴿ فَلاَ تَأْسَ عَلَى الْقَوْمِ الْفاسِقِينَ ﴾ ۞: خاطب به موسى ﷺ لمّا نـدم عـلى الدعـاء عليهم، وبيّن أنّهم أحقّاء بذلك لفسقهم.

وفي تفسير العيّاشي (٢): عن حريز ، عن بعض أصحابه ، عن أبي جعفر طلِلا قال : قال رسول الله ﷺ : والذي نفسي بيده لتركبنَ سنن من كان قبلكم حذو النعل بالنّعل ، والقذّة بالقذّة ، حتى لاتُخطئون طريقهم ولاتُخطئكم سنّة بني إسرائيل .

ثمَ قال أبوجعفر عليه : قال موسى لقومه : « يا قوم ادخلوا الأرض المقدّسة التي كتب الله لكم » فردّوا عليه ، وكانوا ستّمائة ألف فقالوا : « يا موسى إنّ فيها قوماً جبّارين » الآيات.

قال: فعصى أربعون ألفاً (٣)، وسلم هارون وابناه ويوشع بن نون وكالب بن يوفنا، فسمّاهم الله فاسقين فقال: « ولا تأس على القوم الفاسقين » فتاهوا أربعين سنة ؛ لأنّهم عصوا. فكانوا حذوا النعل بالنّعل. إنّ رسول الله عَلَيْ لمّا قُبض لم يكن على أمر الله إلّا عليّ والحسن والحسين وسلمان والمقداد وأبوذرٌ، فمكثوا أربعين حتى قام عليّ فقاتل من خالفه.

وعن داود الرقي (٤) قال: سمعت أبا عبدالله عليه [يقول:] (٥) كان أبوجعفر عليه يقول: نعم الأرض الشام، وبئس القوم أهلها. وبئس البلاد مصر. أما إنها سجن من سخط الله عليه. ولم يكن دخول بني إسرائيل [مصر] (٢) إلا [من سخطه و] (٢) معصية منهم لله. لأنّ الله قال: «ادخلوا الأرض المقدّسة التي كتب الله لكم » يعني: الشام. فأبوا أن

١. نفس المصدر والموضع.

٣. المصدر: أربعون ألف.

ه. ليس في أ.

٧. ليس في أ.

۲. تفسير العيّاشي ۳۰۳/۱، ح ۸۳.

٤. نفس المصدر ٣٠٥/١، ح ٧٥.

٦. ليس في أ.

يدخلوها فتاهوا في الأرض أربعين سنة في مصر وفيافيها، ثمّ دخلوها بعد أربعين سنة. قال: وما خروجهم من مصر ودخولهم الشام، إلّا بعد توبتهم ورضا الله عنم.

وفي قرب الإسناد (١) للحميريّ: أحمد بن محمّد بن عيسى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر، عن الرضا عليه قال: قلنا له: إنّ أهل مصر يزعمون أنّ بلادهم مقدّسة.
قال: وكيف ذلك؟

قلت: جعلت فداك، يزعمون أنّه يُحشر من جبلهم سبعون ألفاً يدخلون الجنّة بغير حساب.

قال: لا، لعمري ما ذاك كذلك، وما غضب [الله](٢) على بني إسرائيل إلا أدخلهم مصر (٣) ولا رضي عنهم إلا أخرجهم منها إلى غيرها، ولقد أوحى الله تبارك وتعالى إلى موسى أن يخرج عظام يوسف منها، ولقد قال رسول الله تَنْظِيلُ : لاتنغسلوا رؤوسكم بطينها ولا تأكلوا في فخارها. فإنها تورث الذلة. والحديث طويل، أخذت منه موضع الحاحة.

[في تفسير العيّاشي(1):](٥) عن الحسين بن أبي العلاء، عن أبي عبدالله الله قال الذكر أهل مصر ](١) وذكر قوم موسى وقولهم: «اذهب أنت وربّك فقاتلا إنّا هاهنا قاعدون» قال: فحرّمها الله عليهم أربعين سنة وتيّههم، فكان إذا كان العشاء وأخذوا في الرحيل نادوا: الرحيل الرحيل الوحا الوحا. فلم يزالوا كذلك حتّى تغيب الشمس، حتّى إذا ارتحلوا واستوت بهم الأرض قال الله تعالى للأرض: ديري بهم. فلم يزالوا كذلك حتّى إذا أسحروا وقارب الصبح قالوا: إنّ هذا الماء قد أتيتموه فانزلوا. فإذا أصبحوا إذا هم في منازلهم التي كانوا فيها بالأمس، فيقول بعضهم لبعض: يا قوم لقد ضللتم وأخطأتم الطريق. فلم يزالوا كذلك حتى أذن لهم فدخلوها. وقد كان كتبها لهم.

۲. من أ.

تفسير العيّاشي ٣٠٥/١، ح ٧٤.

٦, ليس ف*ي* ر.

أ. قرب الإسناد /١٦٥ - ١٦٦.

٣. هكذا في أ. وفي سائر النسخ: مصراً.

٥. ليس في أ.

قوله الله الله : حتى أذن الله ، أي في أبناء الأبناء . كما مرّ في الخبر السابق .

وفي الكافي (١): عليّ بن إبراهيم، عن ابن فضّال، عن محمّد بن الحصين، عن محمّد بن الفضيل، عن عبدالله عليه قال: قال رسول محمّد بن الفضيل، عن عبدالله عليه قال: قال رسول الله عليه الله عليه عن عبدالله عليه عليه عن السبت [مفجوءاً فأظلته الطير بأجنحتها] (٢) ومات موسى كليم الله في التبه، فصاح صائح من السماء: مات موسى. وأيّ نفس لا تموت؟ وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): عن الباقر عليه على مارون قبل موسى، وماتا جميعاً في التبه.

وفيه: لمّا أراد موسى أن يفارقهم فزعوا وقالوا: إن خرج موسى من بيننا ينزل علينا العذاب. ففزعوا إليه (٤) وسألوه أن يقيم معهم، ويسأل الله أن يتوب عليهم.

[وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (٥)، بإسناده إلى أبي حمزة، عن أبي جعفر المللة حديثاً طويلاً، يقول فيه: إنّ الله تبارك وتعالى أرسل يوشع بن نون إلى بني إسرائيل من بعد موسى، فنبو ته بدؤها (١) في البريّة التي تاه فيها بنو إسرائيل ](٨).

﴿ وَاتْلُ عَلَيْهِمْ نَبُأُ ابْنَيْ آدَمَ ﴾: قابيل وهابيل. وقيل (^): لم يرد بسهما ابني آدم من صلبه (^)، وإنهما رجلان من بني إسرائيل. ولذلك قال (١٠): «كتبنا على بني إسرائيل» والأوّل أصحّ وأشهر.

﴿ بِالْحَقِّ ﴾: صفة مصدر محذوف ؛ أي متلبّسة بالحقّ. أو حال من الضمير في «اتل » أو من «نبأ » أي تلاوة متلبّساً بالصّدق ، موافقاً لما في كتب الأوّلين .

١. الكافي ١١١٨٣ ـ ١١١٨ ح ٤. ٢٠ ليس في أ.

٣. تفسير القمي ١٣٧/٢.

٥. كمال الدين وتمام النعمة ٢٢٠/١، ضمن حديث ١.

هكذا في المصدر . وفي النسخ : «بنبؤته يبدؤها » بدل « فبنبؤته بدؤها » .

٧. مابين المعقوفتين ليس في أ. ٨. أنوار التنزيل ٢٧١/١.

٩. المصدر: لصلبه. ٩٠. المائدة /٣٢.

﴿ إِذْ قُرَّبًا قُرْبَانَاً ﴾: ظرف «لنبأ» أو حال منه . أو بدل على حذف المضاف أي واتل عليهم نبأ ذلك الوقت .

و «القربان» اسم ما يتقرّب به إلى الله من ذبيحة أو غيرها. كما أنّ الحلوان اسم لما يحلى -أي يعطى -وهو في الأصل مصدر، ولذلك لم يثنّ.

وقيل(١): تقديره: إذ قرّب كلّ واحد منهما قرباناً.

﴿ فَتَقُبُّلَ مِنْ آحَدِهِمَا وَلَمْ يُتَقَبَّلُ مِنَ الآخَرِ ﴾ : لأنّه سخط حكم الله ، ولم يخلص النيّة في قربانه ، وقصد إلى أخسَ ما عنده ،كما يجيء في الخبر .

﴿ قَالَ لَاَقْتُلَنَّكَ ﴾: تو عَده بالقتل، لفرط حسده على تقبّل قربانه.

﴿ قَالَ إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ اللهُ مِنَ الْمُتَّقِينَ ﴾ (\*): في جوابه، أي أوتيت من قبل نفسك بـترك التقوى لا من قبلي، فلِمَ تقتلني؟

وفيه إشارة إلى أنّ الجاهل ينبغي أن يرى حرمانه من تقصيره، ويجتهد في تحصيل ما به صار الحسود محفوظاً لا في إزالة حظه. فإنّ ذلك ممّا يضرّه ولا ينفعه، وإنّ الطاعة لاتُقبَل إلّا من مؤمن مُتَق.

وفي كتاب معانى الأخبار (٢): حدّثنا محمّد بن القاسم الإستر آباديّ المفسّر قال: حدّثني يوسف بن محمّد بن زياد وعليّ بن محمّد بن سنان، عن أبويهما، عن الحسن بن عليّ بن عليّ بن محمّد بن عليّ بن الحسين بن عليّ بن أبي طالب المثلا قال: قال الصادق الله : إنّ من اتبع هواه وأعجب برأيه كان كرجل سمعت غثاء العامّة تعظمه وتصفه، فأحببت لقاءه من حيث لايعرفني لأنظر مقداره ومحلّه، فرأيته قد أحدق به كثير خلق من غثاء العامّة، فوقفت منتبذاً عنهم متغشّياً بلئام أنظر إليه وإليهم، فما زال يراوغهم حتى خالف طريقهم وفارقهم ولم يقرّ، فتفرّقت (٣) القوم لحوائجهم و تبعته أقتفي أثره، فلم يلبث أن مرّ بخبّاز فغفله فأخذ من دكّانه

ا. نفس المصدر والموضع.
 ١٠. نفس المصدر والموضع.

٣. هكذا في المصدر والنسخ. والظاهر: فتفرّق.

رغيفين، فتعجّبت ثمّ قلت في نفسي: لعلّه معامله. ثمّ مرّ بعده بصاحب رمّان فما زال به حتّى تغفّله (۱) فأخذ من عنده رمّانتين مسارقة، فتعجّبت منه ثمّ قلت في نفسي: لعلّه معامله. ثمّ أقول: وما (۲) حاجته إذاً إلى المسارقة ؟ ثمّ لم أزل أتبعه حتّى مرّ بمريض فوضع الرغيفين والرمانتين بين يديه ومضى، وتبعته حتّى استقرّ في بقعة من الصحراء. فقلت له: يا عبدالله، لقد سمعت بك خيراً (۳) وأحببت لقاءك فلقيتك، ولكنّي رأيت منك ما شغل قلبي، وإنّي سائلك عنه ليزول به شغل قلبي.

قال:ما هو؟

قلت: رأيت مررت بخبّاز وسرقت منه رغيفين، ثمّ بصاحب الرمّان وسرقت مـنه رمّانتين!

قال: فقال لي قبل كلِّ شيء حدّثني من أنت؟

قلت: رجل من ولد آدم من أمّة محمّد ﷺ.

قال حدّثني من أنت؟

قلت: رجل من أهل بيت رسول الله ﷺ.

قال: أين بلدك؟

قلت: المدينة.

قال: لعلَّك جعفر بن محمّد بن عليّ بن الحسين بن عليّ بن أبي طالب صلوات الله عليهم.

قلت: بلي.

قلت: وما هو؟

١. هكذا في المصدر. وفي النسخ: يغفّله. ٢. هكذا في روأ. وفي المصدر وسائر النسخ: فما.

٣. ليس في المصدر.

قال: القرآن كتاب الله.

قلت: وما الذي جهلت منه ؟

قال: قول الله على: «من جاء بالحسنة فله عشر أمثالها ومن جاء بالسيّئة فلا يجزى إلا مثلها» وإنّي لمّا سرقت الرغيفين كانت سيّئتين ولمّا سرقت الرمّانتين كانت سيّئتين فهذه أربع سيّئات، فلمّا تصدّقت بكلّ واحدة منهاكان لي بها أربعون حسنة، فانتقص من أربعين حسنة أربع بأربع وبقي لي ستّ وثلاثون حسنة.

قلت: ثكلتك أمّك، أنت الجاهل بكتاب الله، أما سمعت الله يقول: «إنّما يتقبّل الله من المتقين» إنّك لمّا سرقت الرغيفين كانت سيّئتين ولمّا سرقت الرمانتين (١) كانت أيضاً سيّئتين، فلمّا(١) دفعتها إلى غير صاحبيهما(١) بغير أمر صاحبيهما(١) كنت إنّما أضفت أربع سيّئات إلى أربع سيّئات فلم تضف (٥) أربعين حسنة إلى أربع سيّئات. فجعل يلاحظني، فانصرفت وتركته. والحديث طويل، أخذت منه موضع الحاجة.

﴿ لَئِنْ بَسَطْتَ اِلَيَّ يَدَكُ لِتَقْتُلَنِي مَا أَنَا بِبَاسِطٍ يَدِيَ اِلَيْكَ لِأَفْتُلَكَ اِنْمِ أَخَافُ اللهَ رَبَّ الْعَالَمِينَ ﴾ (٢٠ : كان هابيل أقوى منه، ولكن تحرّج عن قتله واستسلم له خوفاً من الله، لأنّ الدفع لم يبح بعد. أو تحرّياً لما هو الأفضل.

[ورُوي في فضل التحرّي أنّه ]( " قال الله : كن عبدالله المقتول ولا تكن عبدالله القاتل. وإنّما قال: «ما أنا بباسط» في جواب «لئن بسطت» للتّبرّي عن هذا الفعل الشنيع رأساً، والتحرّز من أن يوصف به ويُطلق عليه. ولذلك أكّد النفي بالباء.

﴿إِنِّي أُرِيدُ أَنْ تَكُوءَ ﴾: ترجع.

﴿ بِإِنْمِي وَاِنْمِكَ فَتَكُونَ مِنْ أَصْحَابَ النَّارِ وَذَلِكَ جَزَاءُ الظَّالِمِينَ ﴾ ۞: تعليل ثان للامتناع عن المعارضة والمقاومة .

المصدر: رمانتين.
 المصدر: ولمًا.

٣. هكذا في المصدر . وفي النسخ : «صاحبها » بدل «صاحبيهما ».

غيس المصدر : ولم تضف .

٦. أنوار التنزيل ٢٧١/١. ٧٠ ليس في المصدر.

وقيل (١): والمعنى: أستسلم لك إرداة أن تحمل إثمي لو بسطت إليك يدي ، وإثمك بسطك (٢) يدك إليّ. ونحوه: المستبان ما قالا فعلى البادي ما لم يعتد المظلوم . على أنّ البادي عليه إثم سبّه ومثل إثم سبّ صاحبه ، لأنّه كان سبباً فيه . إلّا أنّ الإثم محطوط عن صاحبه معفوَّ عنه ، لأنّه مكافئ رافع عن عرضه . ألا ترى إلى قوله: «ما لم يعتد المظلوم» لأنّه إذا خرج عن حدّ المكافأة واعتدى عليه لم يسلم .

وقيل (٣): معنى بإثمي: بإثم قتلي. وبإثمك: الذي لم يتقبّل من أجله قربانك.

وفي كتاب ثواب الأعمال (٤): أبي الله قال: حدّثني محمّد بن القاسم (٥)، عن محمّد بن عليّ الكوفيّ، عن محمّد بن (٢) مسلم الجبليّ، عن عبدالرحمن بن مسلم (٧)، عن أبيه قال: قال أبو جعفر الله : من قتل مؤمناً متعمّداً أثبت الله على قاتله (٨) جميع الذنوب وبرئ المقتول منها، وذلك قول الله قال: «إنّي أريد أن تبوء بإثمي وإثمك فتكون من أصحاب النار ٤. وكلاهما متعلق بمحذوف في موضع الحال من فاعل «تبوء» أي متلبّساً بالاثمين، حاملاً لهما.

قيل (٩): ولعلّه لم يرد معصية أخيه وشقاوته، بل قصده بهذا الكلام إلى أن ذلك إن كان لا محالة واقعاً، فأريد أن يكون [الإثم] (١٠) لك لالي. فالمراد بالذّات أن لايكون له، لا أن يكون لأخيه. ويجوز أن يكون المراد بالإثم عقوبته. وإرادة (١١) عقاب العاصي جائزة.

﴿ فَطُوَّعَتْ لَهُ نَفْسُهُ قَتْلَ آخِيهِ ﴾: فسهلته له ، ووسعه . من طاع له المرتع : إذا اتّسع .

٢. المصدر: يبسط.

٤. ثواب الأعمال ٣٢٨، - ٩.

٥. المصدر: «محمّد بن أبي القاسم» وكلاهما واحد وهو ابن المفسر الإسترآبادي. انظر تنقيح المقال ١٧٥/٣، رقم ١١٢٧١ و ١٤/٣، رقم ١٠٢٧٤.
 ٦. المصدر: محمّد بن أسلم.

المصدر: «عليه » بدل «على قاتله».

١٠. من المصدر.

١. نفس المصدر والموضع.

٣. نفس المصدر والموضع.

٧. المصدر: عبدالرحمن بن أسلم.

٩. أنوار التنزيل ٢٧١/١.

١١. هكذا في المصدر . وفي النسخ : عقوبة .

وقرئ: « فطاوعت » على أنّه فاعل ، بمعنى : فعل . أو على أنّ قتله أخيه كأنّه دعاه إلى الإقدام عليه ، فطاوعته .

و «له» لزيادة الربط ؛ كقولك : حفظت لزيد ماله(١).

﴿ فَقَتَلَهُ فَأَصْبَحَ مِنَ الْخَاسِرِينَ ﴾ ۞: ديناً ودنياً . إذ بقي مدّة عمره مطروداً محزوناً .

قيل: قُتل هابيل، وهو ابن عشرين سنة، عند عقبة حراء.

وقيل(٢): بالبصرة في موضع المسجد الأعظم.

في تفسير العيّاشي(٣): عن سليمان بن خالد قال: قلت لأبي عبدالله الله الله الله الله عليه الله عليه الله عليه ال فداك ، إنّ الناس يزعمون أنّ آدم زوّج ابنته من أبنه ؟

فقال أبوعبدالله الله الناس في ذلك. ولكن يا سليمان، أما علمت أن رسول الله علمت أن رسول الله علمت أن آدم زوج ابنته من ابنه لزوج زينب من القاسم، وماكنت لأرغب عن دين آدم.

فقلت: جعلت فداك، إنّهم يزعمون أنّ قابيل إنّما قتل هابيل لأنّـهما تـغايرا عـلى أختهما؟

فقال له: يا سليمان، تقول هذا، أما تستحي أن تروي هذا على نبيّ الله آدم؟ فقلت: جعلت فداك، ففيم (٤) قتل قابيل هابيل؟

فقال: في الوصية. ثمّ قال لي: يا سليمان، إنّ الله تبارك وتعالى أوحى إلى آدم أن يدفع الوصية واسم الله الأعظم إلى هابيل، وكان قابيل أكبر منه. فبلغ ذلك قابيل، فغضب فقال: أنا أولى بالكرامة والوصية. فأمرهما أن يقرّبا قرباناً بوحي من الله إليه؛ ففعلا. فقبل الله قربان هابيل. فحسده قابيل فقتله.

وأمّا ما رواه في مجمع البيان (٥): «عن الباقر عليه : أنّ حوّاء امرأة آدم كانت تلد في كلّ

٢. نقس المصدر والموضع.

<sup>2.</sup> هكذا في المصدر. وفي النسخ: قيم،

١. نفس المصدر والموضع،

٣. تفسير العيّاشي ٢١٢/١، ح ٨٢.

٥. مجمع البيان ١٨٣/٢.

بطن غلاماً وجارية ، فولد في أوّل بطن قابيل ـ وقيل: قابين ـ وتوأمته إقليما بنت آدم ، والبطن الثاني هابيل و توأمته ليوذا ، فلمّا أدركوا جميعاً ، أمر الله تعالى آدم أن ينكح قابيل أخت هابيل وهابيل أخت قابيل ، فرضي هابيل وأبي قابيل لأنّ أخته كانت أحسنهما وقال: ما أمر الله [سبحانه](۱) بهذا ولكن هذا من رأيك . فأمرهما [آدم] أن يقرّبا قرباناً فرضيا بذلك ، فغدا(۲) هابيل وكان صاحب ماشية فأخذ من خير غنمه وزبداً ولبناً ، وكان قابيل صاحب زرع فأخذ من شرّ زرعه ، ثمّ صعدا فوضعا القربان على الجبل ، فأتت النار فأكلت قربان هابيل و تجنّبت قربان قابيل ، وكان آدم غائباً بمكة خرج إليها ليزور البيت بأمر ربه .

فقال قابيل: لاعشت يا هابيل في الدنيا وقد تقبّل قربانك ولم يُتقبّل قرباني، وتريد أن تأخذ أختى الحسناء وآخذ أختك القبيحة.

فقال له هابيل ما حكاه الله تعالى فشدخه بحجر فقتله ». فمحمول على التقية ، لأنّه موافق لمذاهب العامّة.

و [كذا ما رُوي ] (٣) في كتاب كمال الدين وتمام النعمة (٤): بإسناده إلى محمّد بن الفضل (٥)، عن أبي حمزة الثمالي، عن أبي جعفر محمّد بن عليّ الباقر عليه أنّه قال: لمّا أكل آدم من الشجرة أهبط إلى الأرض فولد له هابيل وأخته توأم، وولد له قابيل وأخته توأم، ثمّ إنّ آدم أمر قابيل وهابيل أن يقربا قرباناً، وكان هابيل صاحب غنم وكان قابيل صاحب زرع، فقرّب هابيل كبشاً وقرّب قابيل من زرعه ما لم ينق، وكان كبش هابيل من أفضل غنمه وكان زرع قابيل غير منقى، فتقبّل قربان هابيل ولم يتقبّل قربان قابيل. وهو قول الله شكل: «واتل عليهم» الآية، وكان القربان إذا قبل تأكله النار.

فعمد قابيل [إلى النار](٢) فبني لها بيتاً ـ وهو أوّل من بني للنّار البيوت ـ وقال:

١. من المصدر.

٣. ليس في روأ.

٥. المصدر: محمّد بن الفضيل.

هكذا في المصدر . وفي النسخ : فعمد .

٤. كمال الدين وتمام النعمة ٢١٣/١، ح٢.

٦. من المصدر.

لأعبدنَ هذه النار حتّى يتقبّل قرباني. ثمّ أنّ عدوّ الله إبليس قال لقابيل: إنّه قـد تـقبّل قربان هابيل ولم يتقبّل قربانك، وإن تركته يكون له عقب يفتخرون على عقبك. فقتله قابيل.

فلمًا رجع آدم ﷺ قال له: يا قابيل، أين هابيل؟ فقال: ما أدري، وما بعثتني راعياً له.

فانطلق آدم فوجد هابيل مقتولاً فقال: لعنت من أرض كما قبلت دم هابيل. فبكى آدم على على هابيل أربعين ليلة. ثمّ أنّ آدم على سأل ربّه كان يهب له ولداً، فولد له غلام فسمّاه هبة الله لان الله كان وهبه له، فأحبّه [آدم ](۱) حبّاً شديداً. فلمّا انقضت نبوة آدم على الله إلى الله أن يا آدم، إنّه قد انقضت نبوّتك واستكملت أيّامك، فاجعل العلم الذي عندك والإيمان والاسم الأكبر وميراث العلم وآثار علم النبوّة في العقب من ذرّيتك عند ابنك هبة الله.

وقال على فقال المحديث أيضاً: ثمّ أنّ هبة الله لمّا دفن آدم [أباه] (٣) أتاه قابيل فقال له: يا هبة الله ، إنّي قد رأيت آدم قد (٤) خصّك من العلم بمالم أخصّ به ، وهو العلم الذي دعا به أخوك هابيل فتقبّل قربانه ، وإنّما قتلته لكيلا يكون له عقب فيفتخرون على عقبي ، فيقولون: نحن أبناء الذي تُقبّل قربانه وأنتم أبناء الذي لم يتقبّل قربانه ، فإنّك إن أظهرت من العلم الذي اختصك به أبوك شيئاً قتلتك كما قتلت أخاك هابيل . فلبث هبة الله والعقب منه مستخفين بما عندهم من الإيمان والعلم والإسم الأكبر وميراث العلم وآثار علم النبوّة حتى بعث نوح عليه . والحديث طويل ، أخذت منه موضع الجاجة .

وفي روضة الكافي(٥) عنه اللِّه مثله، من غير تغيير مخلَّ بالمعنى المقصود.

١. نفس المصدر.

يوجد في الأصل وأبعد هذه العبارة: « وآثار علم النبوة في العقب إلى من ». والظاهر هي زائدة ، لأنه لا علاقة لها بما قبلها وبعدها.

٥. الكافي ١١٣/٨، ح ٩٢.

٤. ليس في المصدر،

وفي كتاب علل الشرائع (١)، بإسناده إلى محمّد بن سنان، عن إسماعيل بن جابر، وكرام بن عمرو (٢) عن عبدالحميد بن أبي الديلم، عن أبي عبدالله على قال: إنّ قابيل لمّا رأى النار قد قبلت قربان هابيل قال له إبليس: إنّ هابيل كان يعبد تلك النار.

فقال قابيل: لا أعبد النار التي عبدها هابيل ولكن أعبد ناراً أخرى وأقرّب قرباناً لها فتقبل قرباني. فبني بيوت النيران، فقرّب ولم يكن له علم بربّه الله ولم يرث منه ولده إلّا عبادة النيران.

وفي عيون الأخبار (٣)، في باب ما جاء عن الرضا على من خبر الشاميّ وما سأل عنه أمير المؤمنين على في جامع الكوفة، حديث طويل وفيه: وسأله عن أوّل من قال الشعر ؟

فقال: آدم ﷺ.

قال: وماكان شعره؟

قال: لمّا أنزل إلى الأرض من السماء فرأى تربتها وسعتها(٤) وهواها وقـتل قـابيل هابيل فقال آدم ﷺ:

ت خيرت البلاد ومن عليها فوجه الأرض مغبر قبيح تسخير كل ذي لون وطعم وقل بشاشة الوجه المليح (٥) فأجابه إبليس لعنه الله:

. ------

أرى طول الحياة عليَّ غماً وهل أنا من حياتي مستريح؟ وما لي لا أجود بسكب دمع وهسابيل تنضمنه الضريح قستل قسابيل هابيلاً أخاه فسوا حزني لقد فقد المليح

٢. هكذا في المصدر. وفي النسخ: الدارم بن عمر.

١. علل الشرائع ٣/١، ح ١.

٣. عيون أخبار الرضا ﷺ ٢٤٢/١ ٢٤٨، ضمن حديث ١.

في هامش الأصل: «وشمسها ، خ . ل . » وهو الظاهر .

٥. يوجد في المصدر بعد هذين البيتين ، أبيات الآتي :

وقيل في هامشه : ولم يذكر بعض هذه الأبيات في البحار ، فراجع .

نسنح عن البلاد وساكسنيها فبي في الخلد ضاق بك الفسيح (۱)
وكسنت بها وزوجك في قرار وقبلك من أذى الدنسيا مريح
فيلم تنفك من كيدي ومكري إلى أن فساتك الشمن الربسيح
فيلو لا رحمة الجبّار أضحى بكفك من جنان الخلد ريح
وفيه: ثمّ قام إليه رجل آخر فقال: يا أمير المؤمنين، أخبرني عن يوم الأربعاء

قال: آخر أربعاء في الشهر وهو محاق. وفيه قتل قابيل هابيل أخاه.

وفي كتاب الخصال (٢): عن الحسين بن علي المؤلف قال: كان عليّ بن أبي طالب الله بالكلف الكلف الكلف المؤمنين، إنه رجل من أهل الشام فقال يا أمير المؤمنين، إنه أسألك عن أشياء.

فقال: سل تفقّها ولا تسأل تعنّتاً. فسأله عن أشياء، فكان فيما سأله أن قبال له: أخبرني عن أوّل من قال الشعر؟ وذكر كما في عيون الأخبار، إلّا أنّه زاد لآدم بيتاً ثالثاً بعد البيتين وهو:

قـــتل قـــابيل هـــابيل أخــاه فــوا أسفاً على الوجه الفليح (٣) وأبدل المصراع الثاني من البيت الأول لأبليس لعنه الله بهذا المصراع:
وبالفردوس ضاق بك الفسيح (١)

وعن جابر الجعفى (٥)، عن أبي جعفر الله حديث طويل، يقول في آخره: وأسلم رأس الجالوت (١) على يد علي الله من ساعته، ولم يزل مقيماً حتى قتل أمير المؤمنين الله وأخذ ابن ملجم لعنه الله فأقبل رأس الجالوت حتى وقف على

١. هكذا في ر والمصدر . وفي سائر النسخ: القبيح.

٢. الخصال ٢٠٨/١ ح ٣٠. هذا البيت ليس في المصدر،

٤. المصدر: فبي في الخلد ضاق بك الفسيح. ٥٠. نفس المصدر ٣٨٢/٢، ح ٥٨، وأوَّله في ص ٣٦٤.

٦. المصدر: رأس اليهود،

الحسن الله والناس حوله وابن ملجم لعنه الله بين يديه فقال له: يا أبا محمّد اقتله ، قتله الله . فقله الله عند الله جرماً من ابن الله . فإنّى رأيت في الكتب التي أنزلت على موسى أنّ هذا أعظم عند الله جرماً من ابن آدم قاتل أخيه ، ومن القدار عاقر ناقة ثمود.

وعن جعيد همدان (١) قال: قال أمير المؤمنين الله : إنّ في التابوت الأسفل [من النار اثني عشر ] (٣) ستّة من الأولين وستّة من الآخرين. ثمّ سمّى الستّة من الأولين: ابن آدم الذي قتل أخاه، وفرعون، وهامان، الحديث.

وفي من لا يحضره الفقيه (٣): رُوي عن جابر ، عن أبي جعفر الله قال: قال رسول الله ﷺ: إنّ أوّل ما يحكم الله قال فيه يوم القيامة الدماء ، فيوقف ابنا آدم فيفصل بينهما ، ثمّ الذين يلونهما من أصحاب الدماء حتى لا يبقى منهم أحد من الناس بعد ذلك حتى يأتي المقتول بقاتله ، فيشخب دمه في وجهه فيقول: أنت قتلته . فلا يستطيع أن يكتم الله حديثاً .

وفي علل الشرائع (1) ، بإسناده إلى حمّاد بن عثمان ، عن أبي عبدالله الله قال: كانت الوحوش والطير والسباع وكلّ شيء خلق الله فكالله مختلطاً (٥) بعضه ببعض ، فلمّا قتل ابن آدم أخاه نفرت و فزعت ، فذهب كلّ إلى شكله .

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢٠): عن عليّ بن الحسين اللَّمَا الله لمّا طوّعت له نفسه قتل أخيه، لم يدر (٢٧) كيف يقتله حتّى جاء إبليس فعلّمه فقال: ضع رأسه بين حجرين ثمّ أشدخه.

﴿ فَبَعَثَ اللهُ عُرَاباً يَبْحَثُ فِي الْأَرْضِ لِيُرِيهُ كَيْفَ يُوَارِي سَوْأَةَ آخِيهِ ﴾ : «كيف » حال من الضمير في «يواري » والجملة ثاني مفعولي «يرى» والمراد بسوأة أخيه: جسده الميت. فإنّه ممّا يُستقبَح أن يُرى.

١. نفس المصدر ٤٨٥/٢، ح ٥٩.

٣. من لا يحضره الفقيه ٦٩/٤، ح ١٦.

٥. هكذا في المصدر , وفي النسخ : يختلط .

٧. المصدر: قلم يدر.

٢. ليس في المصدر،

٤. علل الشرائع ٤/١، باب ٥، ح١.

٦. تفسير القمئ ١٦٥/١.

﴿ قَالَ يَا وَيُلَتِينَ ﴾: كلمة جزع وتحسّر . والألف فيها بدل من ياء المتكلّم ، والمعنى : يا ويلتي أحضري فهذا أوانك .

والويل والويلة: الهلكة.

﴿ اَعَجَزْتُ أَنْ اَكُونَ مِثْلَ هَذَا الْغُرَابِ فَأُوادِيَ سَوْأَةَ اَخِي ﴾: لا أهتدي إلى ما اهتدى إليه.

وقوله: «فأواري» عطف على «أكون» وليس جواب الاستفهام. إذ ليس المعنى هاهنا: لو عجزت لواريت.

وقرئ، بالسّكون، على معنى: فأنا أواري. أو على تسكين المنصوب تخفيفاً (١).

وفي كتاب الخصال (٢)، عن الحسين بن عليّ بن أبي طالب المؤلِظ أنّه قال في حديث طويل له مع ملك الروم، وقد سأله عن سبعة أشياء خلقها الله لم تخرج من رحم آدم وحوّاء: والغراب الذي بعثه الله يبحث في الأرض.

﴿ فَأَصْبَحَ مِنَ النَّادِمِينَ ﴾ ۞: على قتله ، لما كابد به من التحيّر في أمره ، وحمله على رقبته سنة أو أكثر على ما قيل ، و تلمذه للغراب ، واسوداد لونه ، و تبرّؤ أبويه منه ، وعدم الظفر بما فعله لأجله .

في تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): حدّثني أبي، عن الحسن بن محبوب، عن هشام بن سالم، عن أبي حمزة الشماليّ، عن ثوير بن أبي فاختة قال: سمعت عليّ بن الحسين المنتي يحدّث رجلاً من قريش، وذكر حتّى بلغ قوله: فلمّا قتله لم يدر ما يصنع به، فجاء غرابان فأقبلا يتضاربان حتّى اقتتلا، فقتل (٤) أحدهما صاحبه، ثمّ حفر الذي بقي الأرض بمخالبه ودفن فيها صاحبه. قال قابيل: «يا ويلتى» الآية، فحفر له حفيرة فدفنه فيها فصارت سنّة يدفنون الموتى. فرجع قابيل إلى أبيه فلم ير معه هابيل.

١. أنوار التنزيل ٢٧٢/١.

٢. الخصال ٣٥٣/٢، ح ٣٤، وفيه: عن الحسن بن على بن أبي طالب الليلا.

تفسير القمئ ١٦٥/١ \_ ١٦٦.
 المصدر: «قتل » بدل «اقتتلا فقتل ».

فقال له آدم: أين تركت ابني؟

قال له قابيل: أرسلتني عليه راعياً؟

فقال آدم: انطلق معي إلى مكان القربان. وأوجس قلب آدم بالذي فعل قابيل، فلمّا بلغ مكان القربان (١) استبان قتله، فلعن آدم الأرض التي قبلت دم هابيل وأمر آدم أن يلعن قابيل، ونودي قابيل من السماء: لُعِنت كما قتلت أخاك، ولذلك لاتشرب الأرض الدم.

فانصرف آدم. فبكى على هابيل أربعين يوماً وليلة. فلمّا جزع عله شكى ذلك إلى الله. فأوحى الله إليه: إنّي واهب لك ذكراً يكون خلفاً من هابيل. فولدت حوّاء غلاماً زكيّاً مباركاً. فلمّاكان اليوم السابع أوحى الله إليه: يا آدم، إنّ هذا الغلام هبة منّي لك. فسمّه هبة الله.

وفي مجمع البيان (٢): روت العامّة عن الصادق للله : قتل قابيل هابيل و تركه بالعراء لا يدري ما يصنع به . فقصده السباع فحمله في جراب على ظهره حتى أروح ؛ وعكفت عليه الطير والسباع تنتظر (٣) متى يرمى به فتأكله . فبعث الله غرابين ف اقتتلا . فقتل أحدهما صاحبه . ثمّ حفر له بمنقاره وبرجليه . ثمّ ألقاه في الحفيرة وواراه وقابيل ينظر إليه . فدفن أخاه .

وفي تفسير العيّاشي (٤): عن الباقر الله إنّ قابيل بن آدم معلّق بقرونه في عين الشمس، تدور به حيث دارت في زمهريرها وحميمها إلى يوم القيامة. فإذا كان يـوم القيامة صيّره الله إلى النار.

وعنه ﷺ (٥) وذكر ابن آدم القاتل، فقيل له: ما حاله، أمن أهل النار هو؟ فقال: سبحان الله، الله أعدل من ذلك أن يجمع عليه عقوبة الدنيا وعقوبة الآخرة.

٢. مجمع البيان ١٨٥/٢.

١. المصدر : المكان القربان .

٣. ليس في المصدر .

تفسير العيّاشي ٢١١/١، ح ٨٠.

٥. نفس المصدر والموضع، ح ٨١.

وفي الاحتجاج (١) [عن أبان بن تغلب قال: ](٢)قال طاووس اليماني لأبي جعفر ﷺ: هل تعلم أيّ يوم مات ثلث الناس؟

فقال: يا أبا عبدالرحمن، لم يمت ثلث الناس قطّ. إنّما أردت ربع الناس.

قال: وكيف ذلك؟

قال: كان أدم وحوّا وقابيل وهابيل [فقتل قابيل هابيل] (٣) فذلك ربع الناس.

قال: صدقت.

قال أبو جعفر على الله على تدري ما صُنع بقابيل؟

قال: لا.

قال: عُلِّق بالشَّمس، يُنضَح بالماء الحارّ إلى أن تقوم الساعة.

﴿ مِنْ أَجْلِ ذَلِكَ كَتَبْنَا عَلَىٰ بَنِي اسْرَائيل ﴾: بسببه قضينا عليهم.

في تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): لفظ الآية خاصّ في بني إسرائيل؛ ومعناها جارٍ في الناس كلّهم.

وأجل في الأصل: مصدر أجل شرّاً: إذا جناه . استعمل في تعليل الجنايات ؛ كقولهم : من جراك فعلته ؛ أي من أن جررته ؛ أي جنيته . ثمّ اتّسع فيه ، فاستعمل في كلّ تعليل .

و « من » ابتدائية ، متعلّقة « بكتبنا » أي ابتداء الكتب ونشؤه من أجل ذلك .

﴿ أَنَّهُ مَنْ قَتَلَ نَفْساً بِغَيْرٍ نَفْسٍ ﴾: بغير قتل يوجب الاقتصاص.

﴿ أَوْ فَسَادٍ فِي الأَرْضِ ﴾: أو بغير فساد فيها . كالشّرك ، وقطع الطريق .

﴿ فَكَانَّمَا قَتَلَ النَّاسَ جَمِيعاً ﴾: من حيث هتك حرمة الدماء من القتل، وجرّ أ الناس عليه . أو من حيث أنّ قتل الواحد والجميع سواء في استجلاب العذاب وغضب الله.

٣. ليس في أ.

٢. ليس في أ.

١. الاحتجاج ٦١/٢.

٤. تفسير القميّ ١٦٧/١.

في من لا يحضره الفقيه(١): روى حنان بن سدير ، عن أبي عبدالله الله اله على الله عليه عبدالله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله الناس جميعاً كان فيه ، ولو قتل نفساً واحدة كان فيه .

وفي الكافي (٢): عن أبي جعفر عليه : يوضع في موضع من جهنّم إليه ينتهي شدّة عذاب أهلها لو قتل الناس جميعاً [إنّماكان] (٣) يدخل ذلك المكان.

قلت: فإنّه (٤) قتل آخر ؟

قال: يضاعف عليه.

وفي رواية أخرى (°): له في النار مقعد لو قتل الناس جميعاً لم يسرد إلّا إلى (٢) ذلك المقعد.

﴿ وَمَنْ آخْيَاهَا فَكَأَنَّمَا آخْيَا النَّاسَ جَمِيعاً ﴾: ومن تسبّب لبقاء حياتها بعفو أو منع عن القتل أو استنفاذ من بعض أسباب الهلكة ، فكأ نَما فعل ذلك بالنّاس جميعاً . والغرض منه تعظيم قتل النفس وإحيائها في القلوب ، وترهيباً عن التعرّض لها ، وترغيباً في المحاماة عليها .

في أصول الكافي (٧): صالح بن عقبة ، عن نصر بن قابوس ، عن أبي عبدالله عليَّا قال : لَإطعام مؤمن أحبّ إليَّ من عتق عشر رقاب وعشر حجج .

قال: قلت: عشر رقاب وعشر حجج؟

قال: فقال: يا نصر، إن لم تطعموه مات، أو تذلّونه فيجيء إلى ناصب فيسأله والموت خير له من مسألة الناصب. يا نصر، من أحيا مؤمناً فكأ نّما أحيا الناس جميعاً. فإن لم تطعموه فقد أمتّموه، وإن أطعمتموه فقد أحييتموه.

١. من لا يحضره الفقيه ج ٤، ص ٩٤، ح ٥١٥٩. ٢٠ الكافي ٢٧١/٧، ضمن حديث ١.

من المصدر.
 من المصدر.
 من المصدر.

نفس المصدر ۲۷۲/۷، ح ٦.

٦. هكذا في المصدر. وفي النسخ: «لم يزدد على «بدل «لم يرد إلا إلى ».

٧. الكافي ٢٠٤/٢، ح ٢٠.

عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد(١)، عن عشمان بن عيسى، عن سماعة، عن أبي عبدالله على قال: قلت له: قول الله على: «من قتل نفساً بغير نفس فكأ نّما قتل الناس جميعاً ».

قال: من أخرجها من ضلال إلى هدى فكأ نّما أحياها، ومن أخرجها من هـدى إلى ضلال فقد قتلها.

عنه (٢)، عن عليّ بن الحكم، عن أبان بن عثمان، عن فضيل بن يسار قال: قلت لأبي جعفر عليه : قول الله كان في كتابه: «ومن أحياها فكأ نّما أحيا الناس جميعاً».

قال: من حرق أو غرق.

قلت: فمن أخرجها من ضلال إلى هدى؟

قال: ذاك تأويلها الأعظم.

محمّد بن يحيى، عن أحمد (٣) وعبدالله ابني محمّد بن عيسى، عن عليّ بن الحكم، عن أبان بن عثمان مثله.

محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد (٤)، عن محمّد بن خالد، عن النضر بن سويد، عن يحيى بن عمران الحلبيّ، عن أبي خالد القمّاط، عن حمران قال: قلت لأبى عبدالله على : أخبرني عن قول الله تكان: «ومن أحياها فكأ نّما أحيا الناس جميعاً » قال: من حرق أو غرق. ثمّ سكت. ثمّ قال: تأويلها الأعظم؛ إن دعاها فاستجابت له. والحديث طويل، أخذنا منه موضع الحاجة.

[وفي كتاب الاحتجاج (٥) للطّبرسي الله عن أمير المؤمنين الله حديث طويل، وفيه: قال النبيّ ﷺ: ومن استنّ بسنّة حتّ كان له أجرها وأجر من عمل بها إلى يوم القيامة[

١. نفس المصدر ٢١٠/٢، ح ١. ٢٠ نفس المصدر ٢١٠/٢ ٢١١، ح ٢.

٣. نفس المصدر ٢١١/٢، ذيل الحديث أنف الذكر،

نفس المصدر والموضع ، ضمن حديث ٣٠ . ٥ . الاحتجاج ٣٧٤/١.

ومن استن بسنة باطل كان عليه وزرها ووزر من عمل بها إلى يـوم القـيامة ](١) ولهـذا القول من النبي عَلَيْهُ شاهد من كتاب(٢) الله ، وهو قول الله كان في قصّة قابيل قاتل أخيه: «من أجل ذلك كتبنا على بني إسرائيل أنّه من قتل نفساً بغير نفس أو فساد في الأرض فكأ نّما قتل الناس جميعاً » ](٣).

وفي من لا يحضره الفقيه (٤) روى معاوية بن عمّار: عن أبي عبدالله عليه قال: من سقى الماء في موضع سقى الماء في موضع للماء ، كان كمن أعتق رقبة ، ومن سقى الماء في موضع لا يوجد فيه الماء ، كان كمن أحيا نفساً «ومن أحيا نفساً فكأ نَما أحيا الناس جميعاً».

فقال له أمير المؤمنين ﷺ : ما تقول؟

قال: يا أمير المؤمنين، أنا قتلته.

قال: اذهبوا به فاقتلوه به. فلمّا ذهبوا بـه ليـقتلوه بـه أقـبل رجـل مسـرعاً فـقال: لاتعجلوه وردّوه إلى أمير المؤمنين عليه فردّوه.

فقال: والله يا أمير المؤمنين ما هذا صاحبه، أنا قتلته.

فقال أمير المؤمنين المنظل للأوّل: ما حملك على إقرارك على نفسك [ولم تفعل؟] (١٠. فقال: يا أمير المؤمنين، ماكنت أستطيع أن أقول وقد شهد عليَّ أمثال هؤلاء الرجال فأخذوني (١٠ وبيدي سكين ملطّخ بالدم والرجل يتشخط في دمه وأنا قائم عليه، وخفت الضرب، فأقررت؛ وأنا رجل كنت ذبحت بجنب هذه الخربة شاة وأخذني

١. مابين المعقوفتين ليس في المصدر.

٣. مابين المعقوفتين ليس في أ.

٥. الكافي ٢٨٩٨٧، ح ٢.

٧. المصدر: وأخذوني.

هكذا في المصدر . وفي النسخ : قول .

٤. من لايحضره الفقيه ٦٤/١.

٦. من المصدر.

البول فدخلت الخربة فرأيت الرجل يتشخط في دمه فقمت متعجّباً. فذخل عليّ هؤلاء فأخذوني.

فقال أمير المؤمنين على خذوا هذين فاذهبوا بهما إلى الحسن عليه [وقيصوا عليه قصّتهما(١) و،قولوا له: ما الحكم فيهما؟]

قال: فذهبوا إلى الحسن عليه وقصّوا عليه قصّتهما.

فقال الحسن عليه : قولوا لأمير المؤمنين عليه : إنّ هذا إن كان ذبح ذلك فقد أحيا هذا. وقد قال الله : «ومن أحياها فكأ نّما أحيا الناس جميعاً ». يـخلّى عـنهما وتُـخرَج ديـة المذبوح من بيت المال.

[وفي تفسير فرات بن إبراهيم الكوفيّ قال: حدّثني الحسين بن سعيد معنعناً ، عن سليمان بن دينار البارقيّ قال: سألت زيد بن عليّ الله عن هذه الآية: ومن أحياها فكأ نما أحيا الناس جميعاً .

قال: فقال لي: هذا الرجل من آل محمّد ﷺ بخرج ويدعو إلى إقامة الكتاب والسنة، فمن أعانه حتّى يظهر أمره فكأ نّما أحيا الناس جميعاً، ومن خذله حتّى يقتل (٢) فكأ نّما قتل الناس جميعاً إ٣٠٠.

﴿ وَلَقَدْ جَاءَتُهُمْ رُسُلُنا مِالْبَيْنَاتِ ﴾ : بعد ماكتبنا عليهم هذا التشديد العنظيم ، تأكيداً و تجديداً للعهد كي يتحاموا عن أمثال هذه الجنايات.

﴿ ثُمَّ إِنَّ كَثِيراً مِنْهُمْ بَعْدَ ذَلِكَ فِي الْأَرْضِ لَـمُسْرِفُونَ ﴾ ۞: مجاوزون عن الحقّ، ويقتلون ولا يبالون به وبغيره من المحرّمات.

وفي مجمع البيان(٤): عن أبي جعفر ﷺ : المسرفون، هم الذين يستحلّون المحارم ويسفكون الدماء.

٢. هكذا في المصدر. وفي النسخ: قتله.

٤. مجمع البيان ١٨٧/٢.

ليس في المصدر .

٣. مابين المعقوفتين ليس في أ.

﴿ إِنَّمَا جَزَاءُ الَّذِينَ يُحَارِبُونَ اللهَ وَرَسُولَهُ ﴾: أي يحاربون أولياءهما. جعل محاربتهم محاربتهما تعظيماً. وأصل الحرب: السلب.

قيل<sup>(١)</sup>: المراد به هاهنا قطع الطريق. وقيل<sup>(٢)</sup>: المكابرة باللّصوصيّة وإن كانت في مصر. والأخبار تدلّ على العموم.

﴿ وَيَسْعَوْنَ فِي الْأَرْضِ فَسَاداً ﴾: أي مفسدين. ويجوز نصبه على العلّة، أو المصدر لأنّ سعيهم كان فساداً ؛ فكأنّه قيل (٣): ويفسدون في الأرض فساداً.

﴿ أَنَّ يُقَتَّلُوا ﴾: أي من غير صلب قصاصاً ، إن أفردوا القتل.

﴿ أَوْ يُصَلَّبُوا ﴾: أي يصلبوا مع القتل، إن قتلوا وأخذوا المال.

﴿ اَوْتُقَطَّعَ اَيْدِيهِمْ وَاَرْجُلهُمْ مِنْ خِلاَفٍ ﴾: أي تقطّع أيديهم اليمني وأرجلهم اليسري، إن أخذوا ولم يقتلوا.

﴿ **اَوْ يُنْفُوا مِنَ الاَرْضِ ﴾**: إن قبطعوا الطريق ولم يأخبذوا مبالاً ولم يبقتلوا. و«أو » للتفصيل.

ففي الكافي (٤): عليّ بن محمّد، عن عليّ بن الحسن التميميّ، عن عليّ بن أسباط، عن داود بن أبي يزيد، عن أبي عبيدة بن بشر الخثعميّ قال: سألت أبا عبدالله الله عن قاطع الطريق وقلت: إنّ الناس يقولون: إنّ الإمام فيه مخيّر أيّ شيء شاء صنع ؟ قال: ليس أيّ شيء شاء صنع ولكنّه (٥) يصنع بهم على قدر جنايتهم (٢)؛ من قطع الطريق فقتل وأخذ المال قطعت يده ورجله وصلب، ومن قطع الطريق فقتل ولم يأخذ المال قتل، ومن قطع الطريق فاخذ (٧) المال ولم يقتل قُطِعت يده ورجله (٨)، ومن قطع الطريق ولم يأخذ المال ولم يقتل نفى من الأرض.

١. أنوار التنزيل ٢٧٣/١. ٢. نفس المصدر والموضع.

٣. نفس المصدر والموضع. ٤. الكافي ٢٤٧٧، ح ١١.

٥. هكذا في أوالمصدر. وفي سائر النسخ: لكنّ.

٦. المصدر: جناياتهم. ٧. المصدر: وأخذ.

٨. المصدر : «قطعت يده ورجله [من خلاقه]» ولعل الصواب: من خلاف.

وفي حديث آخر (١)، أنَّه سُئل عن هذه الآية ؟

فقال: ذلك إلى الإمام يفعل به ما شاء.

قيل(٢): فمفوّض ذلك إليه؟

قال: لا، ولكن نحو الجناية.

وفي معناه أخبار أخر٣).

وما رُوي مطلقاً من «أنّ الإمام مخير» محمول على هذا المعنى. وكذا ما رُوي «أنّ كلّ شيء في القرآن «أو» فصاحبه بالخيار» (4) فمعناه: أنّ الإمام فيه بالخيار على قدر جنايته. فإنّ الخيار فيه بالقياس إلى الإمام، لأنّه لم يتعيّن عليه أحدها لم يمكنه التجاوز ولو في مادّة، وإن يجز التجاوز بالنّظر إلى خصوص المادة. وفيه دقّة، فتأمّل.

وعن الرضا ﷺ (٥) ما يقرب منه ، وأنَّه سُئل : كيف يُنفيٰ ، وما حدَّ نفيه ؟

فقال: يُنفئ من المصر الذي فعل فيه ما فعل إلى مصر آخر غيره، ويُكتب إلى أهل ذلك [المصر:](٢) بأنّه منفيّ، فلا تـجالسوه ولا تبايعوه ولاتـناكـحوه ولا تـؤاكـلوه ولاتشاربوه. فيُفعل ذلك به سنة، فان خرج من ذلك المصر إلى غيره كُتب إليهم بمثل ذلك حتّى تتمّ السنة.

وفي خبر آخر (٧): فإنّه سيتوب قبل ذلك وهو صاغر . قيل: فإن توجّه إلى أرض الشرك ليدخلها ؟

١. نفس المصدر ٢٤٦٧٠ - ٥. ٢٠ المصدر: قلت،

٣. انظر نفس المصدر ٢٤٥/٧، باب حدّ المحارب.

نفس المصدر ٣٥٨/٤، ح ٦.
 نفس المصدر ٣٥٨/٤، ح ٨.

٦. من المصدر.

٧. نفس المصدر ٢٤٦/٧ - ٢٤٧، ح ٨ و ٩. والمفسر خلط بين الحديثين. قيل في حديث ٨: ٥ قبلت: فإن
توجّه إلى أرض الشرك ليدخلها ؟ قال: إن توجّه إلى أرض الشرك ليدخلها قو تل أهلها ٥ وقيل في حديث
٩: ٥ قال في آخره (أبي الحسن الرضا، في آخر الحديث الذي مثله): يفعل به ذلك سنة فإنّه سيتوب قبل
ذلك وهو صاغر. قال: قلت: فإن أمّ أرض الشرك يدخلها ؟ قال: يقتل ٥.

قال: إن توجّه إلى أرض الشرك ليدخلها قوتل أهلها.

وفي رواية أخرى للعيّاشي(١): يضرب عنقه إن أراد الدخول في أرض الشرك.

وفي رواية ، عن الجواد للله (٢) في جماعة قطعوا الطريق؟ قال: فإن كمانوا أخمافوا السبيل فقط ولم يقتلوا أحداً ولم يأخذوا مالاً أمر بإيداعهم الحبس. فإنّ ذلك معنى نفيهم من الأرض.

ومراده ﷺ أنَّ ذلك في معناه وقائم مقامه.

وفي رواية في الكافي (٣): أنّ معنى نفي المحارب: أن يُقذف في البحر ، ليكون عدلاً للقتل والصلب. ومعناه: أنّ المحارب إذا قتل وأخذ المال يقوم ذلك مقام جزائه.

وعن الباقر على السلاح بالليل فهو محارب، إلّا أن يكون رجلاً ليس من أهل الريبة.

وفي الكافي (٤): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، وأبو عليّ الأشعريّ، عن محمّد بن عبدالجبّار جميعاً، عن صفوان بن يحيى، عن طلحة النهديّ (٥)، عن سورة بن كليب قال: قلت لأبي عبدالله عليه : رجل يخرج من منزله يريد المسجد أو يريد الحاجة، فيلقاه رجل أو (١) يستقفيه فيضر به ويأخذ ثوبه ؟

قال، أيّ شيء يقول فيه من قبلكم ؟

قلت: يقولون: هذه زعارة معلنة ، وإنَّما المحارب في قرى مشركيَّة.

فقال: أيّهما أعظم؟ حرمة دار الإسلام أو دار الشرك؟

قال: فقلت: دار الإسلام.

فقال: هؤلاء من أهل هذه الآية: «إنَّما جزاء» إلى آخر الآية.

١. تفسير العيّاشي ٣١٧/١، ضمن حديث ٩١. ٢. نفس المصدر ٣١٥/١، ضمن حديث ٩١/

٣. الكافي ٢٤٧/٧م- ١٠. وما في المتن هو مضمون الرواية. فراجع.

نفس المصدر ٢٤٦٧، ح٦.
 هكذا في المصدر . وفي النسخ: الهندي .

٦. هكذا في المصدر , وفي النسخ : و .

[محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد (١)، عن ابن محبوب، عن أبي أيوب، عن محمد بن مسلم، عن أبي جعفر الله قال: من شهر السلاح في مصر من الأمصار فعقر، اقتص منه ونفي من تلك البلدة. ومن شهر السلاح في غير الأمصار وضرب وعقر وأخذ المال ولم يقتل، فهو محارب. فجزاؤه جزاء المحارب وأمره إلى الإمام، إن شاء قتله، وإن شاء قطع يده ورجله.

قال: وإن ضرب وقتل وأخذ المال، فعلى الإمام أن يقطع يده اليمني بالسرقة، شمّ يدفعه(٢) إلى أولياء المقتول فيتبعونه بالمال ثمّ يقتلونه.

قال: فقال له أبو عبيدة: أصلحك الله، أرأيت إن عفا عنه أولياء المقتول؟ قال: فقال أبو جعفر عليه : إن عفوا عنه فإنّ على الإمام أن يقتله، لأنّه قد حارب وقتل وسرق.

قال: فقال أبوعبيدة: أرأيت إن [أراد] (٣) أولياء المقتول أن يأخذوا منه الدية ويدعونه، ألهم ذلك؟

قال [فقال:] لا، عليه القتل](2).

وفي مجمع البيان (°): المرويّ عن أهل البيت ﷺ: أنّ المحارب هو كلّ من شهر السلاح وأخاف الطريق، سواء كان في المصر أو خارج المصر.

﴿ ذَلِكَ لَهُمْ خِزْيٌ فِي الدُّنْيَا ﴾: فضيحة.

﴿ وَلَهُمْ فِي الْآخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ ۞: لعظم ذنوبهم.

في الكافي (٢): محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد، عن عليّ بن الحكم، وحميد ابن زياد عن ابن سماعة، عن غير واحد من أصحابه، جميعاً عن أبان بن عثمان، عن أبي صالح، عن أبي عبدالله على قال: قدم على رسول الله عَلَيْ قوم من بني ضبّة مرضى، فقال لهم رسول الله عَلَيْ أَنْ الله عَلَيْ أَلَا الله عَلَيْ الله عَلْهُ الله عَلَيْ الله عَلْهُ عَلَيْ الله عَلَيْ اللهُ عَل

عكذا في المصدر ، وفي النسخ : يدفع .

٤. مابين المعقوفتين ليس في أ.

٦. الكافي ١٤٥٨، ح ١.

١. نفس المصدر ٢٤٨/٧، ح ١٢.

٣. من المصدر.

٥. مجمع البيان ١٨٨/٢.

فقالوا: أخرجنا من المدينة. فبعث بهم إلى إبل الصدقة يشربون من أبوالها ويأكلون من ألبانها، فلمّا برئوا واشتدّوا قتلوا ثلاثة ممّن كانوا في الإبل [وساقوا الإبل] (١) فبلغ رسول الله عَلَيْظُ الخبر. فبعث إليهم عليّاً المله وهم في واد قد تحيّروا ليسوا(٢) يقدرون أن يخرجوا منه قريباً من أرض اليمن. فأسرهم وجاء بهم إلى رسول الله عَلَيْظُ. فنزلت عليه هذه الآية. فاختار رسول الله عَلَيْظُ القطع. فقطع أيديهم وأرجلهم من خلاف.

[محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد (٣)، عن محمّد بن يحيى، عن طلحة [بن زيد] (٤) قال: سمعت أبا عبدالله على يقول: كان أبي على يقول: إنّ للحرب حكمين؛ إذا كانت الحرب قائمة لم تضع أوزارها ولم يثخن أهلها فكلّ أسير أُخذ في تلك الحال فإنّ الإمام فيه بالخيار، إن شاء ضرب عنقه، وإن شاء قطع يده ورجله من خلاف بغير حسم وتركه يتشخط في دمه حتى يموت. وهو قول الله كان الأنما جزاء الذين يحاربون الله ورسوله ويسعون في الأرض فساداً أن يقتلوا أو يصلّبوا أو تقطّع أيديهم وأرجلهم من خلاف أو ينفوا من الأرض ذلك لهم خزي في الدنيا ولهم في الآخرة عذاب عظيم الا ترى أن المخيّر الذي خيّر الله الإمام على شيء واحد وهو الكفر، وليس هو على أشياء مختلفة.

فقلت لأبي عبدالله صلوات الله عليه: قول الله تعالى: «أوينفوا من الأرض».

قال: ذلك الطلب أن تطلبه الخيل حتّى يهرب، فإن أخذته الخيل حُكم عليه ببعض الأحكام التي وصفت لكم. والحديث طويل، أخذت منه موضع الحاجة.

قال: لايبايع ولا يؤوي ولا يتصدّق عليه ]<sup>(١)</sup>.

٢. المصدر:ليس.

من المصدر .

٦. ما بين المعقوفتين ليس في أ.

١. ليس في المصدر.

٣. نفس المصدر ٢٣/٥، ح ١. وله تتمّة.

٥. نفس المصدر ٢٤٦٧، ح ٤.

﴿ إِلاَّ الَّذِينَ تَابُوا مِنْ قَبْلِ أَنْ تَقْدِرُوا عَلَيْهِمْ ﴾: قيل (١): استثناء مخصوص بما هو حقّ الله تعالى ويدلّ عليه قوله:

﴿ فَاعْلَمُوا أَنَّ اللهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ ۞: أمّا القتل قصاصاً ، فإلى الأولياء . ويسقط بالتّوبة وجوبه ؛ أي عن الإمام . لاجوازه ؛ أي للأولياء .

وتقييد التوبة بالتقدّم على القدرة، يدلّ على أنّها بعد القدرة لاتسقط الحدوإن أسقطت عذاب الآخرة. وإنّ الآية في قطّاع المسلمين؛ لأنّ توبة المشرك تدرأ عنه العقوبة قبل القدرة وبعدها.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): حدّثني أبي، عن عليّ بن حسّان، عن أبي جعفر عليه قال: من حارب الله وأخذ المال وقتل، كان عليه أن يقتل ويصلب. ومن حارب وقتل ولم يأخذ المال، كان عليه أن يقتل ولا يُصلّب. ومن حارب فأخذ المال ولم يقتل، كان عليه أن تُقطع يده ورجله من خلاف. ومن حارب ولم يأخذ المال ولم يقتل، كان عليه أن تُقطع يده ورجله من خلاف. ومن حارب ولم يأخذ المال ولم يقتل، كان عليه أن يُنفَى. ثمّ استثنى شكل فقال: «إلّا الذين تابوا من قبل أن تقدروا عليهم» يعني: يتوب من قبل أن يأخذه (٣) الإمام.

﴿ يَا آَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللهُ وَابْتَغُوا اِلَيْهِ الْوَسِيلَةَ ﴾: أي ما تـتوسّلون بـه إلى ثـوابـه والزلفىٰ منه، من فعل الطاعات وترك المعاصي، وهو معرفة الإمام واتّباعه. مِن وسل إلى كذا: تقرّب إليه.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤) قال: تقرّبوا إليه بالإمام.

وفي عيون الأخبار (٥)، في باب ما جاء عن الرضاط الله من الأخبار المجموعة، وبإسناده قال: قال رسول الله عَلَيْهُ: الأئمة من ولد الحسين من أطاعهم فقد أطاع الله، ومن عصاهم فقد عصى الله. هم العروة الوثقى. وهم الوسيلة إلى الله تعالى.

٢. تفسير القمئ ١٦٧/١ ـ ١٦٨.

أنوار التنزيل ٢٧٣/١.

٣. المصدر: بأخذهم،

٤. نفس المصدر /١٩٨.

٥. عيون أخبار الرضا للله ٥٨/٢ ، ح٢١٧.

وفي مجمع البيان (١): روى سعد بن طريف، عن الأصبغ بن نباتة ، عن علي الله قال: في الجنة لؤلؤ تان إلى بطنان العرش، أحدهما بيضاء والأخرى صفراء، في كل واحدة منهما سبعون ألف غرفة أبوابهما وأكوابهما من عرق واحد، فالبيضاء الوسيلة لمحمد منهما بيته، والصفراء لإبراهيم وأهل بيته.

وفي كتاب علل الشرائع (٢) بإسناده إلى أبي سعيد الخدريّ قال : كان النبيّ عَلَيْظُ يقول : إذا سألتم الله لي فاسألوه الوسيلة .

فسألنا النبيّ ﷺ عن الوسيلة؟

فقال: هي درجتي في الجنّة. وهي ألف مرقاة. ما بين المرقاة إلى المرقاة حضر الفرس فرس الجواد شهراً، وهي ما بين مرقاة جوهر إلى مرقاة زبرجد إلى مرقاة ياقوت إلى مرقاة ذهب إلى مرقاة فضّة. فيؤتى بها يوم القيامة حتّى تنصب مع درجة النبيين. فهي في درج (٣) النبيّين كالقمر بين الكواكب. فلا يبقى يومئذ نبيّ ولا صدّيق ولا شهيد إلا قال: طوبى لمن كانت هذه الدرجة (٤) درجته. فيأتي النداء من عند الله عنى في سمع الخلق (٥): هذه درجة محمّد.

[قال] (١٦ رسول الله: فأقبل (٧) أنا يومئذ متزراً (٨) بريطة من نور، عليّ تاج الملك وإكليل الكرامة [والملائكة الكرام (٩) وأخي (١٠) عليّ بن أبي طالب على أمامي وبيده لوائي وهو لواء الحمد، مكتوب عليه: لا إله إلّا الله، محمّد وعليّ هم المفلحون

١. مجمع البيان ١٨٩/٢. ٢. علل الشرائع ١٦٦/١٦٤/١، ح٦.

٣. أ: «بين درج»، وسائر النسخ: «في درجة». وما أثبتناه في المتن موافق المصدر.

هكذا في المصدر . وفي النسخ : لدرجات .

٥. المصدر: «نادى مناد يسمع النداء جميع النبيّين والصدّيقين والشهداء والمؤمنين» بدل «فيأتي النداء ...
 وجميع الخلق». وما في المصدر أظهر.
 ٦. من المصدر.

٧. أ: « وأقبل » وسائر النسخ: « فأقبلت ». وما أثبتناه في المتن موافق المصدر.

هكذا في المصدر .
 من المصدر .

١٠. ليس في المصدر .

الفائزون بالله. فإذا مررنا بالنبيين قالوا: هذان ملكان مقرّبان(١) [لم تعرفهما ولم نرهما ](٢) وإذا مررنا بالملائكة قالوا: [هذان ملكان لم نعرفهما ولم نرهما. وإذا مررنا بالمؤمنين قالوا: إلى هذان نبيّان مرسلان. حتّى أعلو الدرجة (٤) وعلى يتبعني، حتّى إذا صرت في أعلى درجة منها<sup>(٥)</sup> وعليّ أسفل منّي بدرجـة [وبـيده لواثـي]<sup>(١)</sup> فــلا يــبقى يومئذ نبيّ [ولا صدّيق ولا شهيد إلّا قال: إلى طوبي لهذين العبدين (٨)، ما أكرمهما على الله! فسيأتي النداء من قبل (١) الله يسمع النبيين و [الصديقين والشهداء والصالحين: إ(١٠) هذا حبيبي محمّد وهذا وليّي عليّ ؛ طوبي لمن أحبّه . وويـل لمـن أبغضه وكذب عليه. ثمّ قال رسول الله عَيَّالِلهُ [لعليّ: يا عليّ ، ](١١) فلا يبقى يومنذ [في مشهد القيامة ] أحد يحبّك (١٢) إلّا استروح إلى هذا الكلام وأبيضٌ وجهه وفرح قبلبه. ولا يبقى يومئذ(١٣) أحد عاداك(١٤) أو نصب لك حدًا أو جحد لك حقّاً إلّا اسود وجهه واضطراب قلبه (١٥). [ثم قال رسول الله عَلِينا : ](١٦) فبينا أنا كذلك إذا ملكان قد أقبيلا إلى (١٧)، إمّا أحدهما فرضوان خازن الجنّة وأمّا الآخر فمالك خازن النار. فيدنو رضوان

> ٢. ليس في المصدر. المصدر: ملكين مقربين.

- ٤. هكذا في المصدر وفي النسخ: «علوت درجتي » بدل: «أعلو الدرجة».
  - ٥. هكذا في المصدر. وفي النسخ: «درجتي » بدل «درجة منها».
    - ٦. من المصدر.
- ٧. ليس في المصدر ، وبدله فيه : ولا وصيّ ولا مؤمن الّا رفعوا رؤوسهم إليّ يقولون :
  - ٨. هكذا في المصدر. وفي النسخ: غلامين. ٩. المصدر:عند.
  - ١٠. ليس في المصدر. وبدله فيه : جميع الخلق. ١١٠. من المصدر.
    - ١٢. هكذا في المصدر، وفي النسخ: أحبَّك يا عليّ.
- ١٣. ليس في المصدر. ١٤. هكذا في المصدر. وفي النسخ: و.
  - أ: « واضطر ب قدمه ». المصدر : « واضطر بت قدماه ».
- ١٧. هكذا في المصدر. وفي النسخ: علي. ١٦. من المصدر.

٣. من المصدر .

[فيسلّم على ](١) فيقول: السلام عليك يا أحمد(٢).

وأقول: وعليك السلام أيّها الملك (٣)، من أنت [فما أحسن وجهك وأطيب ريحك؟! ](١)

فيقول: أنا رضوان خازن الجنّة [وهذه مفاتيح(٥) الجنّة بعث بها ربّ العزّة ](٢) فخذها يا أحمد.

فأقول: قد قبلت ذلك من ربّي. فله الحمد على ما فضّلني به (٧٠). [فآخذها ] (١٠) فأدفعها إلى عليّ (١٠). ثمّ (١٠) يرجع رضوان فيدنو (١١) مالك فيقول: السلام عليك يا أحمد. فأقول: السلام عليك أيّها الملك. من أنت؟ فما أقبح وجهك وأنكر رؤيتك؟! فيقول: أنا مالك خازن النار [وهذه مقاليد النار بعث بها إليك ربّ العزّة، فخذها يا أحمد] (١٢).

فأقول: قد قبلت ذلك من ربّي. فله الحمد على ما فضّلني به. [فآخذها فأدفعها إلى عليّ ](١٣) ثمّ يرجع مالك، فيقبل عليّ يومئذ (١٤) ومعه مفاتيح الجنّة ومقاليد النار حتّى يقف على عجزة (١٥) جهنّم (١٦) وقد تطاير شرارها وعلا زفيرها واشتدّ حرّها [وعليّ

١. من المصدر.

٢. المصدر: فيقول: السلام عليك يا رسول الله، فأرد عليه السلام.

٣. المصدر: أيّها الملك الطيب الربح الحسن الوجه الكريم على ربّه.

ليس في المصدر.
 ليس في المصدر.
 ليس في المصدر.

المصدر: «أمرني ربّي أن آتيك بمفاتيح الجنّة فأدفعها إليك».

٧. المصدر: أنعم به عليّ. ٨. ليس في المصدر،

٩. المصدر: إلى أخي عليّ بن أبي طالب. فيدفعها إليّ عليّ.

١٠. المصدر: و. المصدر: ثم يدنو،

١٢. بدله في المصدر: أمرني ربّي أن آتيك بمقاليد النار.

١٣. بدله في المصدر: أدفعها إلى أخي عليّ بن أبي طالب، فيدفعها إليّ عليّ.

اليس في المصدر.
 السخ: حجرة.

١٦. يوجد في المصدر بعد هذه العبارة: فيأخذ زمامها بيده.

تفسيركنز الدقائق وبحرالغرائب

آخذ بز مامها ]<sup>(۱)</sup>.

فتقول<sup>(٣)</sup> جهنّم: جزني يا عليّ [فقد]<sup>(٣)</sup> أطفأ نورك لهبي.

فيقول [لها](٤) على: قرّي ، قرّي يا جهنّم . [خذي هذا واتركى هذا ] خذي هذا عدوّي واتركي هذا وليّي. فلجهنّم يومئذ أشدّ مطاوعة لعليّ من غلام أحدكم لصاحبه، فان شاء يذهبها يمنة وإن شاء يذهبها يسرة، فهي(٥) مطاوعة لعليّ فيما يأمرها به من جميع الخلائق.

وفي روضة الكافي(١)، خطبة لأميرالمؤمنين الله وهي خطبة الوسيلة، قال فيها الله: أيّها الناس، إنّ الله عُلِقُ وعد نبيّه محمّداً عَيَّاللهُ الوسيلة، ووعده الحّق، ولن يخلف الله وعده. ألا وإنّ الوسيلة أعلى درج الجنّة. وقد مرّ تتمّة الحديث في تفسير قوله (٣): «وأمّا الذين ابيضّت وجوههم » الآية.

- ﴿ وَجَاهِدُوا فِي سَبِيلِهِ ﴾: بمحاربة أعدائه.
- ﴿ لَعَلَّكُمْ تُغْلِحُونَ ﴾ ۞: بالوصول إلى كرامته .
- ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوْ أَنَّ لَهُمْ مَا فِي الْآرْضِ ﴾: من صنوف الأموال.
  - ﴿جَمِيعاً وَمِثْلَهُ مَعَهُ لِيَفْتَدُوا بِهِ ﴾: ليجعلوه فدية لأنفسهم.

﴿ مِنْ عَذَابٍ يَوْمِ الْقِيامَةِ ﴾ : و « اللام » متعلّق بمحذوف ، يستدعيه « لو » إذ التقدير : لو ثبت أنَّ لهم ما في الأرض. وتوحيد الضمير في «به» والمذكور شيئان، إمَّا لإجرائه مجرى اسم الإشارة في قوله تعالى: «عوان بين ذلك» أو لأنّ الواو في مثله بمعنى: مع. ﴿ مَا تُقَبِّلَ مِنْهُمْ ﴾: جواب «لو » ولو بما في حيزه خبر «إنّ ». والجملة تمثيل للزوم العذاب لهم ، وأنَّه لا سبيل لهم إلى الخلاص منه .

اليس في المصدر.

٣. ليس في المصدر وأ.

٥. المصدر: فلجهتُم يومئذ أشدّ.

٧. آل عمران /١٠٧

٢. المصدر: فتنادي.

٤. من المصدر.

٦. الكافي ٢٤/٨م ع.

﴿ وَلَهُمْ عَذَابٌ ٱلِيمٌ ﴾ ۞: تصريح بالمقصود منه.

﴿ يُرِيدُونَ أَنْ يَخْرُجُوا مِنَ النَّارِ ﴾: وقرى: « يُخرجوا » مِن أخرج (١).

﴿ وَمَا هُمْ بِخَارِجِينَ مِنْهَا وَلَهُمْ عَذَابٌ مُقِيمٌ ﴾ ۞: في تفسير العيّاشي (٢): عن أبي بصير قال: سمعت أبا جعفر الله يقول: عدو عليّ الله هم المخلّدون في النار. قال الله تعالى: وما هم بخارجين منها.

عن منصور بن حازم (٣) قال: قلت لأبي عبدالله على : « وما هم بخارجين من النار ». قال: أعداء على على هم المخلّدون في النار ، أبد الأبدين ودهر الداهرين.

[وفي تفسير فرات بن إبراهيم الكوفي (٤) قال: حدّثني عليّ بن يزداد القميّ معنعناً، عن حمران قال: سألت أبا عبدالله الله عن قول الله تعالى: «وما هم بخارجين من النار». قال: كأنّك تريد الآدميّين؟

قال(٥): قلت: نعم.

قال: كانوا حوسبوا وعذّبوا، وأنتم المخلّدون في الجنّة. قال الله: «إنّ أعداء عليّ هم المخلّدون في النار أبد الأبدين ودهر الداهرين » هكذا تنزيلها، صدق الله وصدق رسوله (٢) وصدق الوصيّ الوليّ (٧) وإنّما قال: «وما هم بخارجين» بدل «وما يخرجون» للمبالغة باسميّة الجملة، والتأكيد للنّفي بالباء.

﴿ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقْطَعُوا آيْدِيَهُمَا ﴾: جملتان عند سيبويه . إذ التقدير : فيما يتلى عليكم السارق والسارقة ؛ أي حكمهما . وجملة عند المبرّد .

و «الفاء » للسّببيّة ، دخل الخبر لتضمّنها معنى الشرط . إذ المعنى : والذي سرق والتي سرقت .

أنوار التنزيل ٢٧٤/٢٧٣/١.

٢. تفسير العيّاشي ٣١٧/١، ح ١٠٠.

٣. نفس المصدر ٣١٧/١ ـ٣١٨ ح ١٠١.

٤. تفسير فرات /١٢٢.

٥. ليس في المصدر.

٦. المصدر: النبي.

 <sup>«</sup> حكذا في المصدر , وفي النسخ : « والله » بدل « الوصي الولي » .

مابين المعقوفتين ليس في أ.

وقرئ بالنّصب، وهو المختار في أمثاله. لأنّ الإنشاء لايقع خبراً إلّا بـإضمار وتأويل(١).

والسرقة: أخذ مال الغير خفية. وإنّما توجب القطع إذا كان من حرز ، والمأخوذ ربع دينار أو ما يساويه (٢).

قيل (٣): والمراد بالأيدي: الأيمان. ويؤيده قراءة ابن مسعود: «أيمانهما» ولذلك جاز وضع الجمع موضع المثنى، كما في قوله تعالى: «فقد صغت قلوبكما» اكتفاء بتثنية المضاف إليه. و«اليد» اسم يطلق (٤) لتمام العضو [ولبعضه، وموضع القطع: من وسط الكف، ولا يُنقطع الإبهام] و [لذلك] (٥) ذهب الخوارج [إلى] أنّ المقطع هو المنكب، ذهاباً إلى ظاهر إطلاق اليد.

وفي الكافي (١٠): [عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن حمّاد بن عيسى، عن بعض أصحابنا، عن أبي عبدالله لله أنه سئل عن التيمّم؟ فتلا هذه الآية: «والسارق والسارقة فاقطعوا أيديهما» وقال: «فاغسلوا وجوهكم وأيديكم إلى المرافق» قال: فامسح على كفّيك من حيث موضع القطع. قال (٣): «وماكان ربّك نسيّاً».

عليّ بن إبراهيم، عن أبيه (<sup>٨)</sup>، ومحمّد بن يحيى عن أحمد بن محمّد، جميعاً عن ابن أبي عمير، عن حمّاد، عن الحلبيّ، عن أبي عبدالله الله الله قلت له: من أيس يجب القطع؟ فبسط أصابعه وقال: من هاهنا؛ يعني من مفصل الكفّ ](٩).

محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد (١٠)، عن عليّ بن الحكم، عن عليّ بن أبي حمزة، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله الله قال: القطع من وسط الكفّ، والأيقطع

٢. أنوار التنزيل ٢٧٤/١.

ليس في المصدر .

٦. الكافي ٦٢/٣، ح ٢.

٨. نفس المصدر ٢٢٢/٧، ح ١.

١٠. نفس المصدر والموضع ، ح ٢٠

١. أنوار التنزيل ٢٧٤/١.

٣. نفس المصدر والموضع،

ه. من المصدر.

۷. مریم/۱۴.

٩. مابين المعقوفتين ليس في أ.

الإبهام. وإذا قطعت الرجل تُرك العقب ولم يُقطع.

محمّد بن يحيى ، عن محمّد بن الحسين (١) ، عن محمّد بن [عليّ ، عن ] (٢) عبدالله بن هلال ، عن أبيه ، عن أبي عبدالله عليه قال : قلت له : أخبرني عن السارق ، لِمَ تُقطع يده اليمنى ورجله اليمنى ؟

فقال الله المعنى سقط على جانبه المنى ورجله اليمنى سقط على جانبه الأيسر ولم يقدر على القيام، فإذا قطعت يده اليمنى ورجله اليسرى اعتدل واستوى قائماً. قلت له: جعلت فداك، وكيف يقوم وقد قطعت رجله؟

قال: إنّ القطع ليس من حيث رأيت يقطع ؛ إنّما يُقطع الرّجل من العكب ويُترَك له (٣) من قدمه ما يقوم عليه يصلّي ويعبد الله. قلت له: من أين تقطع اليد ؟ قال: تقطع الأربع أصابع. وتُترك الإبهام يعتمد عليها في الصلاة ويغسل بها وجهه للصّلاة. فقلت: فهذا القطع من أوّل من قطع ؟(٤)

قال: قد كان عثمان بن عفّان حسّن ذلك لمعاوية.

محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد (٥)، عن ابن محبوب، عن أبي أيّـوب، عـن محمّد بن مسلم قال: قلت لأبي عبدالله الله الله : في كم يُقطع السارق؟

قال: في ربع دينار. قال، قلت له: في درهمين؟

قال: في ربع دينار [بلغ الدينار ما بلغ. قال: فقلت له: أرأيت من سرق أقل من ربع دينار ]() هل يقع عليه حين سرق اسم السارق، وهل هو سارق عند الله في تلك الحال؟ قال: كلّ من سرق من مسلم شيئاً قد حواه وأحرزه فهو يقع عليه اسم السارق، وهو عند الله سارق. ولكن لا يقطع إلّا في ربع دينار أو أكثر. ولو قُطعت أيدي السرّاق فيما

٢. ليس في المصدر.

م مدد ال

هكذا في المصدر وأ. وفي سائر النسخ: يقطع.

١. نفس المصدر ٢٢٥/٧، ح ١٧.

٣. ليس في المصدر.

٥. نفس المصدر ٢٢١٨٠ ح ٦.

٦. ليس في ر . و «بلغ الدينار ما بلغ » في المصدر بين المعقوفتين .

هو أقلّ من ربع دينار لألفيت عامّة الناس مقطعين.

وفي تفسير العيّاشي(١): عن أبي جعفر الثاني الله أنّه سأله المعتصم عن السارق، من أيّ موضع يجب أن يُقطع ؟

فقال الله : إنَّ القطع يجب أن يكون من مفصل أصول (٢) الأصابع، فيُترك الكفِّ.

قال: وما الحجّة في ذلك؟ قال: قول رسول الله عَلَيْهُ: السجود على سبعة أعضاء: الوجه، واليدين (٢)، والركبتين، والرّجلين. فإذا قطعت يده من الكرسوع (٤) أو المرفق، لم يبق له يد يسجد عليها. وقال الله: «وأنّ المساجد لله» يعني به هذه الأعضاء السبعة التي يسجد عليها «فلا تدعوا مع الله أحداً »(٥) وما كان لله فلا يُقطع (١). والحديث طويل، أخذت منه موضع الحاجة.

وفيه (٧): عن أمير المؤمنين على أنه كان إذا قطع يد السارق ترك له الإبهام والراحة. فقيل له: يا أمير المؤمنين، تركت عامّة يده!

فقال لهم: فإن تاب فبأيّ شيء يتوضّأ؟ يقول الله: «فمن تاب من بعد ظلمه وأصلح فإنّ الله غفور رحيم».

وفي الكافي (4): عن الباقر على قال: قضى أمير المؤمنين على السارق إذا سرق قطعت يمينه، فإذا سرق مرّة أخرى قطعت رجله اليسرى، ثمّ إذا سرق مرّة أخرى سجنته و تركت رجله اليمنى يمشي عليها إلى الغائط ويده اليسرى يأكل بها ويستنجي بها.

١. تفسير العيّاشي ١/٣١٩٠ ح ١٠٩.

٣. ر:الكفّين.

هكذا في المصدر . وفي أ : «الكرموع». وفي سائر النسخ : الكربوع .

٥. الجزّ ١٨٠.

٧. نفس المصدر ٣١٨/١، ح ١٠٣. وفيه ذكر الآية بطولها.

۸. الکافی ۲۲۲/۷، ح ٤.

وقال: إنّي لأستحي من الله أن أتركه لاينتفع بشيء. ولكنّي أسجنه حتّى يموت في السجن.

وقال: ما قطع رسول الله ﷺ من سارق بعد يده ورجله.

وفي العيّاشي(١)ما يقرب منه.

وفي عيون الأخبار (٢)، في ماكتب به الرضا الله إلى محمّد بن سنان في جواب مسائله: وحرّم الله السرقة لما فيه من فساد الأموال وقتل النفس لو كانت مباحة، ولما يأتي في التخاصب من القتل والتنازع والتحاسد، وما يدعو إلى ترك التجارات والصناعات في المكاسب، واقتناء الأموال إذا كان الشيء المقتنى لا يكون أحد أحقّ به من أحد. وعلّة قطع اليمين من السارق، لأنّه يباشر الأشياء بيمينه وهي أفضل أعضائه وأنفعها له، فجعل قطعها نكالاً وعبرة للخلق لئلاً يبتغوا أخذ الأموال من غير حلها.

وبإسناده إلى محمّد بن عيسى بن عبيد (٣)، رفعه إلى أبي الحسن الرضا على قال: لا يزال العبد يسرق حتّى إذا استوفى ثمن يده أظهره الله عليه.

﴿ جَزَاءً بِمَا كَسَبَا نَكَالاً مِنَ اللهِ ﴾: منصوبان على المفعول له، أو المصدر. دلّ على فعلهما «فاقطعوا».

﴿ وَاللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ ۞.

﴿ فَمَنْ قَابَ ﴾: من السرّاق.

﴿ مِنْ بَعْدِ ظُلُّمِهِ ﴾: أي سرقته.

﴿ وَاصْلَحَ ﴾: أمره ، برد المال والتفصّي عن التبعات والعزم على أن لا يعود إليها.

﴿ فَإِنَّ اللهَ يَتُوبُ عَلَيْهِ إِنَّ اللهَ خَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ ۞: يقبل توبته ، فلا يعذّبه في الآخرة . ولا يقطع إلا إذا كانت توبته بعد أن يقع في يد الإمام ، فلا يسقط حينئذ وإن عفا عنه صاحبه .

٢. عيون أخبار الرضا ﷺ ٩٤/٢ ٩٥-٩٥، ح ١.

أ. تفسير العيّاشي ١٩/١، ح ١٠٦.

٣. نفس المصدر ٢٢٥/١، ح ٣٦.

ففي الكافي(١)، بإسناده عن أحدهما الليّلة في رجل سرق أو شرب الخمر أو زنا، فلم يعلم ذلك منه ولم يؤخذ حتّى تاب وصلح ؟

فقال: إذا صلح وعرف منه أمر جميل لم يُقَم عليه الحدّ.

وعن الصادق الله الإمام قطعه المحدد المادة المحدد المادة الله المحدد المحدد المحدد المحدد الله الإمام قطعه المحتى يقطعه إذا رفعه (٤) إليه وإنّما فإن قال الذي سرق منه: «أنا أهب له » لم يدعه الإمام حتّى يقطعه إذا رفعه (٤) إليه وإنّما الهبة قبل أن يرفع إلى الإمام وذلك قول الله تعالى (٥): «والحافظون لحدود الله » فإذا انتهى إلى الإمام فليس لأحد أن يتركه .

وفي كتاب الخصال (٢): عن أبي عبد الله الله قال: جرت في صفوان بن أميّة الجمحيّ ثلاث من السنن - إلى أن قال الله الله الله على الله

فقال: أتقطع [يده ](١) من أجل ردائي يا رسول الله ؟ فأنا أهبه له.

فقال: ألاكان هذا قبل أن تأتيني به؟ فقُطعت يده.

﴿ يُعَذُّ بُ مَنْ يَشَاءُ وَيَغْفِرُ لِمَنْ يَشَاءُ واللهُ عَلَىٰ كُلُّ شَيْءٍ قَلِيرٌ ﴾ ۞: قدّم التعذيب على المغفرة، أو المغفرة، أو المغفرة، أو المغفرة، أو المؤنّ المتحقاق التعذيب مقدّم على المغفرة، أو الأنّ المراد به القطع، وهو في الدنيا.

﴿ يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ لاَ يَحْزُنُكَ الَّذِينَ يُسَارِعُونَ فِي الْكُفْرِ ﴾: أي صنع الذين يقعون في الكفر سريعاً إذا وجدوا منه فرصة.

٢. نفس المصدر ٢٥١٨، ح ١.

الكافي ٢٥٠٨، ح ١.

المصدر: رفع،

٣. المصدر: فإن،

٦. الخصال ١٩٣/١، ح ٢٦٨.

٥. التوبة /١١٢.

٧. من أوليس في سائر النسخ. وفي المصدر: فجاء.

٩. من المصدر،

٨. المصدر: وخرج.

﴿ مِنَ الَّذِينَ قَالُوا آمَنًا بِأَفْوَاهِهِمْ وَلَمْ تُؤْمِنْ قُلُوبُهُمْ ﴾: أي من المنافقين، و «الباء » متعلّقة « بقالوا » و «الواو » تحتمل الحال والعطف.

[وفي أصول الكافي (١): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن بكر بن صالح، عن القاسم بن بريد (٢) قال: حدّثنا أبو عمر و الزبيريّ ، عن أبي عبدالله على أنّه قال في حديث طويل: فأمّا ما فرض على القلب من الإيمان فالإقرار والمعرفة ، والعقد والرضا ، والتسليم بأن لا إله إلّا الله وحده لاشريك له إلها واحداً لم يتخذ صاحبة ولا ولدا وأنّ محمّداً عبده ورسوله ، والإقرار بما جاء به من عند الله من نبيّ أو كتاب. فذلك ما فرض الله على القلب من الإقرار والمعرفة وهو عمله . وهو قول الله على الإيمان ولكن من شرح بالكفر صدره » . وقال (٤): «ألا بذكر الله تسطمئن القلوب» . وقال (٥): «الذين آمنوا بأفواههم ولم تؤمن قلوبهم » . وقال (٢): «إن تبدوا ما في أنفسكم أو تخفوه يحاسبكم به الله فيغفر لمن يشاء ويعذّب من يشاء » . فذلك ما فرض الله على القلب من الإقرار ، وهو عمله ، وهو رأس الإيمان .

وفي من لا يحضره الفقيه (٧): قال أمير المؤمنين في وصيّته لابنه محمّد بن الحنفيّة: وفرض على القلب وهو أمير الجوارح الذي به تعقل وتفهم وتصدر عن أمره ورأيه، - إلى قوله \_وقال فكال حين أخبر عن قوم أعطوا الإيمان بأفواههم ولم تؤمن قلوبهم: «الذين قالوا آمنًا بأفواههم ولم تؤمن قلوبهم».

وفي كتاب الاحتجاج (^) للطّبرسي الله : عن أمير المؤمنين الله حديث طويل يقول فيه الله : وليس كلّ من وقع عليه اسم الإيمان كان حقيقاً بالنّجاة ممّا هلك بــه الغــواة ،

١. الكافي ٣٤/٢ ٣٥، ضمن حديث ١٢.

عكذا في المصدر . وفي النسخ : «القاسم بن يزيد». وهي خطأ ، انظر تنقيح المقال ١٨/٢ ، رقم ٩٥٥٥.

٣. النحل ١٠٦/١.

٥. المائدة /١٤. والآية هكذا: من الذين قالوا آمنًا بأفواههم ولم تؤمن قلوبهم.

٦. البقرة /٦٨٤. ٧. من لا يحضره الفقيه ٦٢٧/٢، ضمن حديث ٣٢١٥

٨. الاحتجاج ٣٦٨١، مع إسقاط بعض الجمل من أخره.

ولو كان كذلك لنجت اليهود مع اعترافها بالتّوحيد وإقرارها بالله، ونجا سائر المقرّين بالوحدانيّة من إبليس فمن دونه في الكفر ، وقد بيّن الله ذلك بقوله: «الذين قالوا أمنًا بأفواههم ولم تؤمن قلوبهم». فالإيمان بالقلب هو التسليم للربّ ومن سلّم الأمور لمالكها لم يستكبر عن أمره ](١).

﴿ وَ مِنَ الَّذِينَ هَادُوا ﴾: عطف على « من الذين قالوا ».

﴿ سَمَّاعُونَ لِلْكَذِبِ ﴾: خبر مبتدأ محذوف ؛ أي هم سمّاعون [والضمير للفريقين. أو «للّذين يسارعون».

و يجوز أن يكون مبتدأ « ومن الذين » خبره ، أي ومن اليهود قوم سمّاعون ](٢) واللام في « للكذب » إمّا مزيدة للتّأكيد ، أو لتضمّن السماع معنى القبول ؛ أي قابلون لما تفتريه الأحبار . أو للعلَّة والمفعول محذوف؛ أي سمَّاعون كلامك ليكذبوا عليك .

﴿ سَمَّاعُونَ لِقُومِ أَخَرِينَ لَـمْ يَأْتُـوكَ ﴾: أي لقوم آخرين من اليهود لم يحضروا مجلسك، وتجافوا عنك تكبّراً وإفراطاً في البغضاء، والمعنى عملي الوجمهين: أنَّهم يصغون لهم، قابلون كلامهم. أو سمّاعون منك لأجلهم والإنهاء إليهم.

ويجوز أن تتعلّق اللام «بالكذب» لأنّ «سمّاعون» الثاني مكرّر للمّأكيد، أي سمّاعون ليكذبوا لقوم آخرين.

[وفي مجمع البيان(٣): «سمّاعون لقوم أخرين » أرسلوهم في قصّة زانٍ محصن ، فقالوا [لهم](4): إن أفتاكم محمّد بالجلد فخذوه ، وإن أفتاكم بالرّجم فلا تقلبوهُ لأنّهم كانوا حرّ فوا [حكم ](٥) الرجم الذي في التوراة.

عن ابني عبّاس وجابر وسعيد بن المسيّب والسديّ (٢).

ما بين المعقوفتين ليس في أ.

٣. مجمع البيان ١٩٤/٢.

من المصدر.

ما بين المعقوفتين ليس في أ.

٤. من المصدر.

هكذا في المصدر ، وفي النسخ : السندي .

وقال أبوجعفر المن الله الله الله عن أمر بني النضير وبني قريظة إلى.

﴿ يُحَرِّفُونَ الْكَلِمَ مِنْ بَعْدِ مَوَاضِعِهِ ﴾: أي يميلونه عن مواضعه التي وضعه الله فيها، إمّا لفظاً بإهماله، أو تغيير وضعه. وإمّا معنى بحمله على غير المراد، وإجرائه في غير مورده.

والجملة صفة أخرى «لقوم» أو صفة «لسمّاعون» أو حال من الضمير فيه، أو المتئناف لا موضع له، أو في موضع الرفع خبر المحذوف؛ أي هم يحرّفون. وكذلك ﴿ يَقُولُونَ إِنْ أُوتِيتُمْ هَذَا فَخُذُوهُ ﴾: أي إن أوتيتم هذا المحرّف، أو ما اتّفق عليه رأيكم فاقبلوه واعملوا به.

﴿ وَإِنْ لَمْ تُؤْتُوهُ ﴾: بل أفتاكم محمّد بخلافه.

﴿ فَاحْذَرُوا ﴾: قبول ما أفتاكم به.

قال البيضاوي (٣): رُوي أنّ شريفاً من خيبر زنى بشريفة وكانا محصنين. فكرهوا رجمهما، فأرسلوهما مع رهط منهم إلى بني قريظة ليسألوا رسول الله عَلَيْظُ عنه؛ وقالوا: إن أمركم بالجلد والتحميم فاقبلوه، وإن أمركم بالرّجم فلا. فأمرهم بالرّجم فأبوا عنه. فجعل ابن صوريا حكماً بينه وبينهم، وقال له: أنشدك بالله الذي لا إله إلا هو، الذي فلق البحر لموسى على وفع فوقكم الطور وأنجاكم وأغرق [آل] (٤) فرعون، والذي أنزل عليكم كتابه وحلاله وحرامه، هل تجد فيه الرجم على من أحصن؟

قال: نعم . فو ثبوا عليه فقال: خفت إن كذبته أن ينزل علينا العذاب .

فأمر رسول الله عَلَيْكُ بالرّ الليين فرُجِمًا عند باب المسجد.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥): كان سبب نزولها: أنّه كان في المدينة بطنان من اليهود من بني هارون وهم النضير وقريظة. وكمانت قريظة سبعمائة والنضير ألفاً.

مأبين المعقوفتين ليس في أ.

٤. من المصدر وأ.

نفس المصدر والموضع.

٣. أنوار التنزيل ٢٧٥/١.

ه. تفسير القميّ ١٦٨/١ـ١٦٩.

وكانت النضير أكثر مالاً وأحسن حالاً من قريظة. وكانوا حلفاء لعبد الله بن أُبيّ، فكان إذا وقع بين قريظة والنضير قتيل(١) وكان القتيل(٢) من بني النضير قالوا لبني قريظة: لا نرضى أن يكون قتيل منّا بقتيل منكم.

فجرى بينهم في ذلك مخاطبات كثيرة حتى كادوا أن يقتتلوا (٣)، حتى رضيت قريظة وكتبوا بينهم كتاباً على أنّه: أيّ رجل من اليهود من النضير قتل رجلاً من بني قريظة أن يحينه (٤) و يحمّم و التحينة: أن يُقعَد على جمل ويُولِّى وجهه إلى ذنب الجمل و يلطّخ وجهه (٩) بالحمأة و يدفع نصف الدية، و أيّما رجل من بني قريظة قتل رجلاً من النضير أن يدفع إليه الدية كاملة و يُقتل به.

فلمًا هاجر رسول الله عَلَيْهُ إلى المدينة ودخل الأوس والخزرج في الإسلام ضعف أمر اليهود، فقتل رجل من بين قريظة رجلاً من بني النضير. فبعثوا (١٠) إليهم بنو النضير: ابعثوا إلينا بدية المقتول وبالقاتل حتى نقتله.

فقالت قريظة : ليس هذا حكم التوراة وإنّما هو شيء غلبتمونا عليه ؛ فإمّا الدية وإمّا القتل ، وإلّا فهذا محمّد بيننا وبينكم فهلمّوا نتحاكم إليه .

فمشت بنو النضّير إلى عبدالله بن أُبِيّ فقالوا: سل محمّداً أن لاينقض شرطنا في هذا الحكم الذي بيننا وبين بني قريظة في القتل.

فقال عبدالله بن أبيّ: ابعثوا معي رجلاً يسمع كلامي وكلامه. فإن حكسم لكسم بـما تريدون وإلا فلا ترضوا به.

فبعثوا معه رجلاً فجاء إلى رسول الله عَلَيْ فقال: يا رسول الله ، إن هؤلاء القوم قريظة والنضير ، قد كتبوا بينهم كتاباً وعهداً وثيقاً تراضوا به ، والآن في قدومك يريدون نقضه ، وقد رضوا بحكمك فيهم فلا تنقض كتابهم عليهم وشرطهم ، فإن بنى النضير لهم

٢. المصدر: القاتل.

١. المصدر: قتل،

هكذا في المصدر . وفي النسخ : يجنب .

٣. روأ: يقتلوا.

٦. الظاهر: فبعث.

٥. ليس في المصدر .

القوّة والسلاح والكراع(١) ونحن نخاف [الغوائل و ](٢) الدوائر.

فاغتمّ رسول الله عَيَالَيْهُ من ذلك (٣) ولم يجبه (١) بشيء، فنزل جبرئيل بهذه الآيات.

قال: « يحرّفون الكلم من بعد مواضعه » يعني: عبدالله بن أبيّ وبني النضير. « وإن لم تؤتوه فاحذروا » يعني: عبدالله [بن أبيّ حيث ](٥) قال لبني النضير: إن لم يحكم (١) بما تريدون فلاتقبلوا.

وفي مجمع البيان (٣): قال أبوجعفر ﷺ :كان ذلك في أمر بني النضير وبني قريظة . ﴿ وَمَنْ يُردِ اللهُ فِتْنَتُهُ ﴾ : اختباره .

﴿ فَلَنْ تَمْلِكَ لَهُ مِنَ اللهِ شَيْناً ﴾: فلن تستطيع له من الله شيئاً في دفعها.

﴿ أُولَئِكَ الَّذِينَ لَمْ يُرِدِ اللهُ أَنْ يُطَهِّرَ قُلُوبَهُمْ ﴾: من العقوبات المترتّبة عـلى الكـفر ، كالختم والطبع والضيق.

﴿ لَهُمْ فِي الدُّنْيَا خِزْيُّ ﴾ : هوان بإلزام الجزية على اليهود، واجلاء بني النضير منهم، وإظهار كذبهم في كتمان الحق، وظهور كفر المنافقين، وخوفهم جميعاً من المنافقين.

﴿ وَلَهُمْ فِي الْآخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ ۞: وهو الخلود في النار . والضمير «للذين هادوا» إلا فللفريقين .

﴿ سَمَّاعُونَ لِلْكَذِبِ ﴾: تكريره للتّأكيد.

﴿ اَكَالُونَ لِلسُّحْتِ ﴾: أي الحرام كالرّشا. مِن سحته: إذا استأصله ؛ لأنّه مسحوت البركة.

وقرأ ابن كثير وأبو عمرو والكسائيّ ويسعقوب بـضمّتين. وهــما لغــتان، كــالعُنْق، والعُنُق.

١. الكراع: اسم لجمع الخيل. منه. ٢. من المصدر.

٣. المصدر: فاغتم لذلك رسول الله عَلَيْ بدل ﴿ فاغتم رسول الله عَلَيْهُ من ذلك ، .

المصدر: فلم يجبه.
 المصدر: فلم يجبه.

٦. المصدر: لم يحكم لكم. ٧. مجمع البيان ١٩٤/٢.

وقرئ ، بفتح السين ، على لفظ المصدر (١).

في عيون الأخبار (٢)، عن الرضا على بإسناده عن على بن أبي طالب الله في قول الله عُكَاد: « أكَّالُون للسَّحت » قال: هو الرجل الذي يقضى لأخيه الحاجة ثمَّ يقبل هديَّته.

وفي الكافي(٣): عدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، وأحمد بن محمّد عن ابن محبوب، عن عمّار بن مروان قال: سألت أبا جعفر ﷺ عن الغلول؟ فقال: كلّ شيء غلّ من الإمام فهو سحت ، وأكل مال اليتيم وشبهه سحت. والسحت أنواع كثيرة منها أجور الفواجر وثمن الخمر والنبيذ المسكر والربا بعد البيّنة. فأمّا الرشا في الحكم فإنّ ذلك الكفر بالله العظيم وبرسوله عَبَيْلِلْهُ .

عليّ بن إبراهيم، عن أبيه (٤)، عن النوفليّ ، عن السكونيّ ، عن أبي عبدالله الله قال : السحت، ثمن الميتة وثمن الكلب وثمن الخمر ومهر البغيّ والرشوة في الحكم وأجر الكاهن.

عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن أبي عبدالله (٥)، عن الجامورانيّ، عن الحسن بن على بن أبي حمزة ، عن زرعة ، عن سماعة قال : قال أبو عبدالله المنه السحت أنواع ، منها كسب الحجّام إذا شارط وأجر الزانية وثمن الخمر . فأمّا الرشا في الحكم فهو الكفر بالله العظيم .

محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد (٢)، عن محمّد بن سنان، عن ابن مسكان، عن يزيد بن فرقد، عن أبي عبدالله علي قال: سألته عن السحت ؟ فقال: الرشا في الحكم. على بن محمّد بن بندار ، عن أحمد بن أبي عبدالله (٧) ، عن محمّد بس علي ، عن

٢. عيون أخبار الرضا على ٢٨/٢، ح١٦.

٤. نفس المصدر ١٢٧/١٢٦/٥ ع ٢.

٦. نفس المصدر والموضع ، ح ٤.

٥. نفس المصدر ١٢٧/٥، ح ٣.

٧. نفس المصدر والموضع ، ح ٥. وفي أ: «عن أبي عبد ربّه » بدل «عن أحمد بن أبي عبدالله ».

١. أنوار التنزيل ٢٧٥/١.

۳. الكافي ١٢٦/٥ ح ١.

عبدالرحمن بن أبي هاشم (١)، عن القاسم بن الوليد [العماري ](٢) عن عبدالرحمن الأصم، عن مسمع بن عبدالله على عبدالله على الأصم، عن مسمع بن عبدالملك، عن أبي عبدالله القماري (٣) قال: سألت أبا عبدالله على عن ثمن الكلب الذي لا يصيد؟

فقال: سحت، وأمّا الصيود فلا بأس.

وبإسناده عن مسمع بن عبدالملك(٤)، عن أبي عبدالله الله الله قال: الصنّاع إذا سهروا الليل كلّه، فهو سحت.

وفي كتاب الخصال (٥): عن أبي عبدالله عليه قال: السحت أنواع كثيرة، منها ما أصيب من أعمال الولاة الظلمة.

وفي من لايحضره الفقيه (٢): روى الحسن بن محبوب، عن عبدالله بن سنان قال: سئل أبوعبدالله الخلاعن قاض بين قريتين يأخذ من السلطان على القضاء الرزق؟ قال: ذلك سحت.

## ﴿ فَإِنْ جَاؤُوكَ فَاحْكُمْ يَيْنَهُمْ أَوْ أَغْرِضْ عَنْهُمْ ﴾: تخيير له ﷺ.

في تهذيب الأحكام (٧): سعد بن عبدالله ، عن محمّد بن الحسين بن أبي الخطّاب (٨) عن سويد ، بن سعيد القّلاء (٩) ، عن أبي أيّوب (١٠) ، عن أبي بصير ، عن أبي جعفر المؤلِّ قال : إنّ الحاكم إذا أتاه أهل التوراة وأهل الإنجيل يتحاكمون إليه كان ذلك إليه ، إن شاء حكم بينهم وإن شاء تركهم .

١. أ: عبدالرحمن بن عبدالله.

٣. المصدر:العامري.

٢. من المصدر ، وفي نور الثقلين : ١ القماريِّ ١ . وهي خطأ ، انظر تنقيح المقال ٢٦/٢ ، رقم ٩٦١٥ .

نفس المصدر والموضع ، ح ٧.

٥. الخصال ٣٢٩/١، ٦٢٢.

٦. من لايحضره الفقيه ٦٧٣.

٧. تهذيب الأحكام ٣٠٠/٦، ح ٤٦.

٨. هكذا في المصدر. وفي النسخ: «محمد بن الحسن بن أبي الخطّاب». وهـي خطأ، انـظر تـنقيح المـقال
 ١٠١/٣ ، رقم ١٠٥٨٣.

٩. هكذا في المصدر. وفي النسخ: «سعد بن سعيد». انظر تنقيح المقال ٧٢/٢، رقم ٥٣٥٧.

١٠. المصدر:أيُوب.

وفي مجمع البيان(١): والظاهر في روايات أصحابنا أنّ هذا التخيير ثابت في الشرع للأئمّة والحكّام.

﴿ وَإِنْ تُعْرِضْ عَنْهُمْ فَلَنْ يَضُرُوكَ شَيْناً ﴾: بأن يعادوك لإعراضك(٢) عنهم، فإنّ الله يعصمك من الناس.

﴿ وَإِنَّ حَكَمْتَ فَاحْكُمْ بَيْنَهُمْ بِالْقِسطِ ﴾ : بالعدل الذي أمر الله به .

﴿إِنَّ اللهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ ﴾ ۞: فيحفظهم ، ويعظم شأنهم .

﴿ وَكَيْفَ يُحَكِّمُونَكَ وَعِنْدَهُمُ التَّوْرِيَةُ فِيهَا حُكُمُ اللهِ >: تعجيب مِن تحكيمهم مَن لا يؤمنون به، والحال أنّ الحكم منصوص عليه في الكتاب الذي عندهم. وتنبيه على أنهم ما قصدوا بالتّحكيم معرفة الحقّ وإقامة الشرع، وإنّما طلبوا به ما يكون أهون عليهم وإن لم يكن حكم الله في زعمهم.

«وفيها حكم الله» حال من «التوراة» إن رفعتها بالظرف، وإن جعلتها مبتدأ فمن ضميرها المستكن فيه. وتأنيثها لكونها نظيرة المؤنّث في كلامهم لفظاً ، كموماة ودوداة.

﴿ ثُمَّ يَتَوَلَّوْنَ مِنْ يَعْدِ ذَلِكَ ﴾: ثمّ يعرضون عن حكمك الموافق لكتابهم بعد التحكيم. وهو عطف على « يحكمونك » داخل في حكم التعجيب.

﴿ وَمَا أُولَئِكَ بِالْمُؤْمِنِينَ ﴾ ۞: بكتابهم لإعراضهم عنه أوّلاً ، وعمّا يوافقه ثانياً . أو بك وبه .

﴿إِنَّا اَنْزَلْنَا التَّوْرِيٰةَ فِيهَا هُدِّي ﴾: يهدي إلى الحقّ.

﴿ وَتُورٌ ﴾ : يكشف ما اشتبه عليهم من الأحكام.

﴿ يَحْكُمُ بِهَا النَّبِيُّونَ الَّذِينَ اَسْلَمُوا ﴾: وصف النبيّين به مدحاً لهم، وتنويها لشأن المسلمين، وتعريضاً باليهود، وأنّهم بمعزل عن دين الأنبياء واقتفاء هديهم.

١. مجمع البيان ١٩٦٧٢. ٢. ر: بإعراضك.

﴿لِلَّذِينَ هَادُوا﴾: متعلَّق «بأنزل» أو «بيحكم» أي يحكمون بها في تحاكمهم. ﴿ وَالرَّبَّائِيُّونَ وَالاَحْبَارُ ﴾: عطف على «النبيّون».

﴿ بِمَا اسْتُحْفِظُوا مِنْ كِتَابِ اللهِ ﴾: بسبب أمر الله إيّاهم أن يحفظوا كـتابه مـن التـغيير والتحريف. والراجع إلى «ما» محذوف. و«من» للتّبيين.

﴿ وَكَانُوا عَلَيْهِ شَهَدًاءً ﴾ : رقباء ، لايتركون أن يُغيّر . أو شهداء يبيّنون ما يخفي منه . قيل (١) : هم علماؤهم وزهّادهم ، السالكون طريقة أنبيائهم .

وعن أبي عمرو الزبيري (٣)، عن أبي عبدالله على : أنّ ممّا استحقّت به الإمامة التطهير والطهارة من الذنوب والمعاصي الموبقة التي توجب النار، ثمّ العلم النور (٤) بجميع ما يحتاج إليه الأمّة (٥) من حلالها وحرامها، والعلم بكتابها خاصّة وعامّة والمحكم والمتشابه ودقائق علمه وغرائب تأويله وناسخه ومنسوخه.

قلت: وما الحجّة بأنّ الإمام لايكون إلّا عالماً بهذه الأشياء التي ذكرت؟

قال: قول الله في من أذن [الله] (٢) لهم في الحكومة (٧) وجعلهم أهلها: «إنّا أنزلنا التوراة فيها هدى ونور يحكم بها النبيّون الذين أسلموا للّذين هادوا والربّانيّون والأحبار » فهذه الأثمّة دون الأنبياء الذين يربّون الناس بعلمهم ، وأمّا الأحبار فهم العلماء دون الربانيّين. ثمّ أخبرنا (٨) فقال: «بما استحفظوا من كتاب الله وكانوا عليه شهداء» ولم يقل: بما حملوا منه.

\_\_\_\_\_

٣. نفس المصدر والموضع ، ح ١١٩.

۲. تفسير العيّاشي ۳۲۲/۱، ح ۱۱۸.

١. أنوار التنزيل ٢٧٦/١.

المصدر: «العنور » وفي تفسير البرهان ٤٧٥/١، ح ٢: «العنور وفي نسخة المكنون.» ولعله الأظهر.

٥. هكذا في المصدر . وفي المصدر . وفي النسخ : الأمر .

من المصدر .
 من المصدر .
 وفي النسخ : بالحكومة .

٨. المصدر: أخير.

[وفي كتاب التوحيد (١) ، في باب مجلس الرضا عليه مع أصحاب المقالات والأديان. قال الرضا عليه لرأس الجالوت: وقد قال داود في زبوره وأنت تقرأه: اللّهم ابعث مقيم السنة بعد الفترة غير محمد مَنْ اللهم؟

قال رأس الجالوت: هذا قول داود نعرفه ولاننكره . ولكن عنى بـذلك عـيسى، وأيّامه هي الفترة .

قال الرضاط الله : جهلت أنّ عيسى لم يخالف السنّة، وقد كان موافقاً لسنّة التسوراة حتى رفعه الله إليه إ(٢).

﴿ فَلاَ تَخْشُوا النَّاسَ وَاخْشَوْنِ ﴾: قيل (٣): نهي للحكام أن يخشوا غير الله في حكوماتهم، ويداهنوا فيها خشية ظالم أو مراقبة كبير.

[وفي أصول الكافي (٤): عدّة من أصحابنا ، عن أحمد بن محمّد بن خالد ، عن بعض أصحابه ، عن صالح بن حمزة رفعه قال : قال أبو عبدالله الله المنادة شدّة الخوف من الله على الله على الله عن من الله على الله عن عباده العلماء ٤ . وقال جلّ ثناؤه : « إنّما يخشى الله من عباده العلماء ٤ . وقال جلّ ثناؤه : « فلا تخشوا الناس واخشون » والحديث طويل ، أخذت منه موضع الحاجة ] (١).

﴿ وَلاَ تَشْتَرُوا بِا يَاتِي ثَمَناً قَلِيلاً ﴾: ولا تستبدلوا بأحكامي التي أنزلتها ثمناً قليلاً. وهو الرشوة والجاه.

﴿ وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الْكَافِرُونَ ﴾ (الله عموم من حكم بغير ما أنزل الله ، للاستهانة أو غيره .

وفي تفسير العيّاشي (٣)؛ عن أبي بصير ، عن أبي عبدالله للله قال: من حكم في درهمين بغير ما أنزل الله ، فقد كفر . ومن حكم في درهمين فأخطأ كفر .

مابين المعقوفتين ليس في أ.

٤. الكافي ٦٩/٢، صدر حديث ٧.

٦. مابين المعقوفتين ليس في أ.

١. التوحيد /٤٢٨، ضمن حديث ١.

٣. أنوار التنزيل ٢٧٦/١.

٥. فاطر /٢٨.

٧. تفسير العيّاشي ٣٢٣/١، ح ١٢١.

وعن بعض أصحابه (١) قال: سمعت عمّاراً يقول على منبر الكوفة: ثلاثة يشهدون على عثمان أنّه كافر وأنا الرابع، وأنا أسمّي الأربعة. ثمّ قرأ هذه الآيات في المائدة: [« ومن لم يحكم بما أنزل الله فأولئك هم الكافرون والظالمون والفاسقون».

وعن أبي العبّاس (٣)، عن أبي عبدالله ططّ قال: من حكم في درهمين بغير ما أنزل الله فقد كفر. قلت: كفر بما أنزل الله ] (٣) أو بما أنزل الله على محمّد؟

قال: ويلك إذا كفر بما أنزل الله على محمّد أليس قد كفر بما أنزل الله؟

وعن أبي بصير (٤)، عن أبي جعفر ﷺ قال : قال عليّ ﷺ : من قضى في دره مين بغير ما أنزل الله فقد كفر .

وفي الكافي (٥): عدّة من أصحابنا ، عن أحمد بن محّمد ، عن الحسين بن سعيد ، عن بعض أصحابنا ، عن عبدالله بن كثير ، عن عبدالله بن مسكان رفعه قال : قال رسول الله عَلَيْلَةً : من حكم في درهمين بحكم جور ثمّ جبر عليه كان من أهل هذه الآية : «ومن لم يحكم بما أنزل الله فأولئك هم الكافرون ».

فقلت: وكيف يجبر عليه؟

فقال: يكون له سوط وسجن فيحكم عليه. فـإن(١) رضـي بـحكمه(١) وإلّا ضـربه بسوطه وحبسه في سجنه.

عليّ بن إبراهيم (٨)، عن أبيه، عن ابن فضّال، عن ثعلبة، عن صالح الأزرق، عن حكم الحنّاط (٩)، عن أبي بعفور، عن أبي جعفر الله وحكم، عن ابن أبي يعفور، عن أبي عبدالله الله الله على من له سوط أو عصاً،

٢. نفس المصدر ٢٢٤/١، ح ١٢٧.

٤. نفس المصدر ٣٢٣/١، ح ١٢٤.

١. نقس المصدر والموضع ، ح ١٢٣.

٣. مابين المعقوفيتن ليس في أ.

٥. الكافي ٤٠٨/٧، ح ٣.

٧. المصدر: بحكومته.

المصدر: فإذا.
 المصدر: فإذا.

٨. نفس المصدر ٤٠٧/٧، ح ١.

٩. هكذا في المصدر. وفي النسخ: حكيم الخيّاط. انظر تنقيح المقال ٣٥٦/١، رقم ٣٢١٤.

فهو كافر بما أنزل الله على محمّد مَتَالِلهُ .

﴿ وَكُتَبُّنَا عَلَيْهِمْ ﴾: فرضنا على اليهود.

﴿ فِيهَا ﴾: في التوراة.

﴿ أَنَّ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ ﴾: أي أنَّ النفس تُقتل بالنَّفس.

﴿ وَالْعَيْنَ بِالْعَيْنِ وَالْأَنْفَ بِالْأَنْفِ وَالْأَذُنَ بِالْأَذُنِ وَالسِّنَّ بِالسِّنِّ ): رفعها الكسائي على انها جمل معطوفة على « أنّ » وما في حيّزها باعتبار المعنى ، وكأنّه قيل : كتبنا عليهم النفس بالنّفس والعين بالعين . فإنّ الكتابة والقراءة يقعان على الجمل كالقول .

أو جملة مستأنفة؛ ومعناها: وكذلك العين مفقودة بالعين، والأنف مجدوعة بالأنف، والأذن مصلومة بالأذن، والسنّ مقلوعة بالسّنّ. أو على أنّ المرفوع منها معطوف على المستكنّ في قوله: «بالنّفس» وإنّما ساغ لأنّه في الأصل مفصول عنه بالظرف، والجارّ والمجرور، حال، مبيّنة للمعنى (۱).

وقرأ نافع: «والأذن» وفي «أذنيه» بإسكان الذال حيث وقع (٣).

[وفي كتاب الخصال (٣): عن أبي عبدالله الله قال: سأل رجل أبي (١) عن حروب أمير المؤمنين الله وكان السائل من محبّينا.

فقال له أبي (٥): إنّ الله تعالى بعث محمّداً عَيَّلِهُ بخمسة أسياف: ثلاثة منها شاهرة لا تُغمّد إلى أن تضع الحرب أو زارها، ولن تضع الحرب أو زارها حتى تطلع الشمس من مغربها آمن الناس كلّهم في ذلك اليوم فيومئذ «لاينفع نفساً إيمانها لم تكن آمنت من قبل أو كسبت في إيمانها خيراً » (٢) إلى وسيف منها ملفوف، وسيف منها مغمد سلّه إلى غيرنا وحكمه إلينا -إلى أن قال -: وأما السيف

١. أنوار التنزيل ٢٧٦١. ٢. نفس المصدر والموضع.

٣. الخصال ٢٧٤ و٢٧٦، ضمن حديث ١٨. وفيه: عن حفص بن غياث عن أبي عبدالله عليه.

٤. المصدر: أبا عبدالله على المصدر: أبو عبدالله على المصدر: أبو عبدالله على الله على المصدر المصدر المعالم على المصدر الم

الأنعام ١٥٨/.
 الأنعام ١٥٨/.

المغمود فالذي (١) يقام به القصاص ، قال الله تعالى : « أنّ النفس بالنّفس » فسلّه إلى أولياء المقتول وحكمه إلينا ](٢).

﴿ وَالْجُرُوحَ قِصَاصٌ ﴾: أي ذات قصاص. وقرأه الكسائيّ أيضاً بالرّفع. ووافقه ابس كثير وأبوعمرو. وعلى كلّ تقدير إجمال للحكم بعد التفصيل(٣).

[وفي الكافي (٤): محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن فضالة، عن أبان، عن رجل، عن أبي عبدالله الله الله على الله عن أعور فقأ عين صحيح متعمّداً؟

قال: تُفقأ عينه.

قلت: يكون أعمى!

قال: الحقّ أعماه.

محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد (٥)، عن ابن أبي عمير، وعليّ بن حديد جميعاً، عن جميعاً، عن جميل بن درّاج، عن بعض أصحابه، عن أحدهما الله أنّه قال: في سنّ الصبيّ يضربها الرجل فتسقط ثمّ تنبت؟

قال: ليس عليه القصاص، وعليه الأرش.

محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد (٢)، عن الحسين بن سعيد، عن النضر بن سويد، عن عن النظر بن سويد، عن عاصم بن حميد، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله على قال: سألته عن السنّ والذراع يكسران عمداً، ألهما أرش أو قود؟

فقال: قود.

قلت: فإن أضعفوا الدية ؟

قال: إن أرضوه بما شاء فهو له.

ما بين المعقوفتين ليس في أ.

<sup>&</sup>lt;del>....</del>

المصدر: فالسيف الذي.

٣. أنوار التنزيل ٢٧٧/١.

٤. الكافي ٣٢١٨٠ ح ٩.

٥، نفس المصدر ٣٢٠٠٧، صدر حديث ٨. ٦. نفس المصدر ٣٢٠٠٧، ح٧.

عليّ بن إبراهيم، عن أبيه (١)، عن ابن محبوب [عن إسحاق بن عمّار](٢) عن أبي عبدالله على قال: قضى أمير المؤمنين الله فيما كان من جراحات الجسد، أنّ فيها القصاص أو يقبل المجروح دية الجراحة [فيعطاها].

محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محّمد (٣)، عن عليّ بن حديد، عن جميل بن درّاج، عن بعض أصحابنا، عن أحدهما المرجل في رجل كسر يد رجل ثمّ برثت يد الرجل ؟ قال: ليس في هذا قصاص، لكن يعطى الأرش ](١).

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥): أنّه منسوخ بقوله: «كتب عليكم القصاص في القتلى الحرّ بالحرّ والعبد بالعبد والأنثى بالأنثى »: وقوله: «والجروح قصاص » لم يُنسخ.

وفي تهذيب الأحكام (٢٠): الحسين بن سعيد، عن فضالة، عن أبان، عن زرارة، عن أحدهما عليه في قول الله على الأنف النفس بالنفس والعين بالعين والأنف بالأنف الآية، قال: هي محكمة.

والجمع بين الخبرين ، إمّا بأنّ المراد بقوله: «محكمة » أنّ الجروح قـصاص محكمة ، وإمّا بأنّ المراد بالمنسوخة ما ظاهره منسوخ ، أي عمومه . وإنكان في الحقيقة تخصيصاً بالنّفس المساوى لها .

﴿ فَمَنْ تَصَدُّقَ ﴾ : من المستحقّين.

﴿ بِهِ ﴾: بالقصاص، فمن عفا عنه.

﴿ فَهُوَ كُفًّا رَةً لَهُ ﴾: للتصدّق، فيكفّر الله به ذنوبه.

وقيل(٧): الجاني يسقط عنه ما لزمه.

٢. من المصدر.

٤. ما بين المعقوفتين ليس في أ.

٦. تهذیب الأحكام ١٨٤/١٨٣/١٠ ، ح ١٥.

نفس المصدر والموضع، ح ٥.

٣. نفس المصدر والموضع ، ح ٦.

٥. تفسير القميّ ١٦٩/١.

٧. أنوار التنزيل ٢٧٧/١.

وفي الكافي (١): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن حمّاد بن عثمان، عن الكافي عبدالله الله عنه الله عن المائه عن المائه عن أبي عبدالله الله عن الله عن قول الله الله عن أبي عبدالله الله عن قول الله الله عن أبي عبدالله الله عن قول الله عن قول الله عن أبي عبدالله الله عنه الله عن قول الله عن أبي عبدالله الله عنه الله عن قول الله عن أبي عبدالله الله عنه الله الله عنه عنه الله عنه عنه عنه عنه عنه الله عنه عنه الله عنه الله عنه الله عنه عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه عنه الله عنه عنه الله عنه اله عنه الله عنه الله عنه الله عنه عنه الله عنه عنه الله عنه عنه ال

فقال: يكفّر عنه من ذنوبه بقدر ما عفا.

محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد (٢)، عن عليّ بن الحكم، عن [عليّ بن ] (٣) أبي حمزة، عن أبي بصير قال: سألت أبا عبدالله الله عن قول الله كالله: «فمن تصدّق به فهو كفّارة له».

قال: يكفّر عنه من ذنوبه بقدر ما عفا من جراح أو غيره.

وفي من لا يحضره الفقيه (٤)، روى جعفر بن بشير ، عن معلّى بن عثمان ، عن أبي عبدالله الله الله عنه عن أبي عبدالله الله عنه عن قول الله الله الله عنه عنه عنه عنه على قدر ما عفا عن العمد .

﴿ وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَنْزَلَ الله ﴾: من القصاص وغيره.

﴿ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ ﴾ (في روضة الكافي (٥): أبان، عن أبي بصير قال: كنت جالساً عند أبي عبدالله عليه إذ دخلت علينا (٦) أمّ خالد التي كان قطعها يوسف بن عمر، تستأذن عليه. فقال أبو عبدالله عليه أيسرَك أن تسمع كلامها؟

قال: قلت: نعم.

قال: فأذن لها [قال: ](٢) وأجلسني معه على الطنفسة. قال: ثمّ دخلت فـتكلّمت، فإذا امرأة بليغة. فسألته عنهما، فقال [لها: ] تولّيهما.

قالت: فأقول لربّي إذا لقيته إنّك أمرتني بولايتهما!

٢. نفس المصدر والموضع ، ح ٢.

٤. من لايحضره الفقيه ١٠٨/٤.

هكذا في المصدر ، وفي النسخ: عليه.

۱. الكافي ۳۵۸/۷، ح ۱.

٣. من المصدر.

٥. الكافي ١٠١/٨، ح ٧١.

٧. من المصدر.

قال: نعم.

قالت: فإنَّ هذا الذي معك على الطنفسه يأمرني بالبراءة منهما وكثير النوا يأمرني بولايتهما، فأيّهما خير وأحبّ إليك؟

قال: هذا والله أحبّ إليّ من كثير النوا وأصحابه، إنّ هذا يخاصم (١) فيقول « ومن لم يحكم بما أنزل الله فأولئك هم الكافرون » « ومن لم يحكم بما أنزل الله فأولئك هم الظالمون » « ومن لم يحكم بما أنزل الله فأولئك هم الظالمون » « ومن لم يحكم بما أنزل الله فأولئك هم الفاسقون » .

الحسين بن محمّد الأشعريّ، عن [محمّد(٢) عن ](٣) معلّى بن محمّد، عن الحسن بن على الوشّاء، عن أبان بن عثمان، عن أبي بصير مثله سواء ](٤).

﴿ وَقَفَيْنَا عَلَى آثَارِهِمْ ﴾: أي وأتبعناهم على آثارهم. فحذف المفعول لدلالة الجارّ والمجرور عليه، والضمير للتّبيين.

﴿ بِعِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ ﴾ : مفعول ثان ، عدّي إليه الفعل بالباء

﴿مُصَدِّقاً لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ التَّوْرَيْةِ وَآتَيْنَاهُ الْإِنْجِيلَ ﴾: وقرى: بفتح الهمزة (٥).

﴿ فِيهِ هُدَى وَنُورٌ ﴾ : في موضع النصب بالحال.

﴿ وَمُصَدُّقاً لِمَا بَيْنِ يَدَيْهِ مِنَ التَّوْرَيْةِ ﴾ : عطف عليه ، وكذا قوله .

﴿ وَهُدَى وَمَوْعِظَةً لِلْمُتَّقِينَ ﴾ ۞: ويلجوز نصبهما على المفعول له، عطفاً على محذوف. أو تعلّقاً به، وعطف.

﴿ وَلْيَحْكُمْ أَهْلُ الْإِنْجِيلِ بِمَا أَنْزَلَ الله فيهِ ﴾: «عليه» في قراءة حمزة . وعلى الأوّل اللام متعلّقة بمحذوف ؛ أي وآتيناه ليحكم . وقرئ «وأن (٢) ليحكم »(٧) على أنّ «أن» موصولة بالأمر . كقوله : أمرتك بأن قم ، أي وأمرنا بأن ليحكم .

١. المصدر: تخاصم.

٣. ليس في المصدر.

ه. أنوار التنزيل ٢٧٧/١.

٧. مابين المعقوفتين ليس في أ.

٢. نفس المصدر ٢٣٧/٨ ، ح ٣١٩.

٤. مابين المعقوفتين ليس في أ.

تفس المصدر والموضع.

## ﴿ وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَثْرَلَ اللهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ ﴾ ۞: عن الإيمان.

ففي مجمع البيان (١): روى البراء بن عازب، عن النبيّ عَلَيْلَا أَنَّ قوله: «ومن لم يحكم بما أنزل الله فأولئك هم الظالمون» وبعده «فأولئك هم الفاسقون» كلّ ذلك في الكفّار خاصة. أورده مسلم في الصحيح.

وفي تفسير العيّاشي (٢): عن أبي جميلة ، عن بعض أصحابه ، عن أحدهما الله قال: قد فرض الله في الخمس نصيباً لآل محمّد؛ فأبى أبوبكر أن يعطيهم نصيبهم حسداً وعداوة. وقد قال الله: «ومن لم يحكم بما أنـزل الله فأولئك هم الفاسقون». وكان أبوبكر أوّل من منع آل محمّد الله حقهم وظلمهم وحمل الناس على رقابهم.

ولمّا قُبِض أبوبكر استخلفه عمر على غير شورى من المسلمين ولا رضاً مـن آل محمّد، فعاش عمر بذلك لم يعط آل محمّد حقّهم وصنع ما صنع أبوبكر.

﴿ وَ أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ ﴾: أي القرآن.

﴿ مُصَدِّقاً لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ الْكِتَابِ ﴾ : من جنس الكتب المنزلة . فاللام الأولى للعهد ، والثانية للجنس .

﴿ وَمُهَيْمِناً عَلَيْهِ ﴾ : ورقيباً على سائر الكتب، يحفظه عن التغيير، ويشهد لها بالصّحّة والثبات.

وقرئ: على، بنية المفعول؛ أي هو من عليه، وحوفظ من التحريف. والحافظ له هو الله تعالى، أو الحفّاظ في كلّ عصر (٣).

وفي روضة الكافي (٤): عليّ بن إبراهيم ، عن أبيه ، عن عمرو بن عثمان ، عن عليّ بن عيسى رفعه قال: إنّ موسى صلّى الله عليه ناجاه ربّه تبارك و تعالى ، فقال له في مناجاته: أوصيك يا موسى وصيّة الشفيق المشفق بابن البتول عيسى بن مريم ومن بعده بصاحب الجمل الأحمر الطيّب الطاهر المطهّر ، فمثله في كتابك أنّه مؤمن مهيمن على

١. مجمع البيان ١٩٨/٢.

۲. تفسير العيّاشي ٢/٣٢٥، ح ١٣٠.

٣. أنوار التنزيل ٢٧٧/١. ٤ الكافي

٤. الكافي ٤٣/٨، ح ٨.

الكتب كلُّها. والحديث طويل، أخذت منه موضع الحاجة.

[وفي الكافي (١): عليّ بن إبراهيم، عن صالح بن السنديّ، عن جعفر بن بشير، عن سعد الإسكاف قال: قال رسول الله عَلَيْلُهُ: أعطيت السور الطوال مكان التوراة. وأعطيت المئين مكان الإنجيل وأعطيت المثاني مكان الزبور. وفُضّلت بالمفصّل ثمان وستّون سورة. وهو مهيمن على سائر الكتب. فالتّوراة (٢) لموسى، والإنجيل لعيسى، والزبور لداود بينك.

وفي كتاب الاحتجاج (٣) للطبرسي الله : وعن معمر بن راشد قال: سمعت أباعبدالله الله يقول: قال رسول الله تَلَيُّلُ وقد ذكر الأنبياء المنك : وأن الله جعل كتابي المهيمن على كتبهم ، الناسخ لها. والحديث طويل، أخذت منه موضع الحاجة ](١).

﴿ فَاحْكُمْ بَيْنَهُمْ بِمَا أَنْزَلَ الله ﴾: أي بما أنزل إليك.

﴿ وَلاَ تَتَّبِعُ آهُوَاءَهُمْ عَمَّا جَاءَكُ مِنَ الْحَقِّ ﴾: بالانحراف عنه إلى ما يشتهونه.

«فعن» صلة لـ «لاتتبع» لتضمّنه معنى الانحراف. أو حال من فاعله؛ أي لاتتبع أهواءهم مائلاً عمّا جاءك.

﴿ لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنْكُمْ ﴾: أيها الناس.

﴿ شِرْعَةً ﴾: وهي الطريقة إلى الماء. شبّه بها الدين لأنّه طريق إلى ما هو سبب الحياة الأبديّة.

وقرئ بفتح الشين<sup>(٥)</sup>.

﴿ وَمِنْهَاجاً ﴾ : واضحاً في الدين. من نهج الأمر : إذا وضح.

٢. المصدر: والتوراة.

نفس المصدر ٦٠١/٣، ح ١٠.

٣. الاحتجاج ٥٧/١.

٤. مابين المعقوفتين ليس في أ.

٥. أنوار التنزيل ٢٧٧/١.

[وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١) قال: لكّل نبيّ شرعة وطريق.

قال: لاختلاف الشرائع ](٤).

وفي أصول الكافي (٥): عليّ بن محمّد، عن بعض أصحابه، عن آدم بن إسحاق، عن عبدالرزّاق بن مهران، عن الحسين بن ميمون، عن محمّد بن سالم، عن أبي جعفر الله ، حديث طويل، يقول فيه الله : فلمّا استجاب لكلّ نبيّ من استجاب له من قومه من المؤمنين جعل لكلّ منهم شرعة ومنهاجاً. والشرعة والمنهاج سبيل وسنة. وقال الله تعالى: لمحمّد صلّى الله عليه (٢): «إنّا أوحينا إليك كما أوحينا إلى نوح والنبيّين من بعده » وأمر كلّ نبيّ بالأخذ بالسبيل والسنة. وكان من السبيل والسنة التي أمر الله عليه موسى أن جعل الله عليهم السبت.

﴿ وَلَوْ شَاءَ اللهُ لَجَعَلَكُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً ﴾: جماعة متّفقة على دين واحد في جميع الأعصار، من غير نسخ و تحويل. ومفعول «لو شاء» محذوف، دلّ عليه الجواب.

وقيل (٧): المعنى: لو شاء الله اجتماعكم على الإسلام لأجبركم عليه.

﴿ وَلَكِنْ لِيَبْلُوكُمْ فِيَما آتَيْكُمْ ﴾: من الشرائع المختلفة ، المناسبة لكلَ عصر وقرن. هل تعملون بها مذعنين لها معتقدين أنّ اختلافها بمقتضى الحكمة الإلهيّة ، أم تزيغون من الحقّ وتفرّطون في العمل.

﴿ فَاسْتَبِقُوا الْخَيْرَاتِ ﴾ : فابتدروها ، انتهازاً للفرصة ، وحيازةً لفضل السبق والتقدّم .

١. تفسير القميّ ١٧٠/١.

٢. علل الشرائع /٢١٠.ح ١.

٤. مابين المعقوفتين ليس في أ.

٦. النساء /١٦٣.

٣. هكذا في المصدر. وفي النسخ: لا يسعنا.

٥. الكافي ٢٩/٢. ح ١.

٧. أنوار التنزيل ٢٧٨/١.

﴿ اِلَى اللهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعاً ﴾: استئناف فيه تعليل الأمر بالاستباق، ووعد ووعيد للمبادرين والمقصّرين.

﴿ فَيُنَبِّنُكُمْ بِمَا كُنْتُمْ فِيهِ تَخْتَلِفُونَ ﴾ ٢ : بالجزاء ، الفاصل بين المحقّ والمبطل والعامل والعامل والمقصّر .

﴿ وَاَنِ احْكُمْ بَيْنَهُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللهُ ﴾: عطف على الكتاب؛ أي أنزلنا إليك الكتاب والحكم . أو على الحق ؛ أي أنزلناه بالحقّ وبأن احكم .

ويجوز أن يكون جملة بتقدير : وأمرنا أن احكم.

وفي مجمع البيان (١): عن الباقر على إنّماكرّر الأمر بالحكم بينهم ؛ لأنّهما حكمان أمر بهما جميعاً ، لأنّهم احتكموا إليه في زنا المحصن ثمّ احتكموا إليه في قتل كان بينهم.

﴿ وَلاَ تَشَبِعُ اَهْوَاءَهُمْ وَاحْذَرْهُمْ اَنْ يَفْتِنُوكَ هَنْ بَعْضِ مَا اَنْزَلَ اللهُ اِلَيْكَ ﴾: أي يـضلوك ويصرفوك عنه.

و «أن» بصلته بدل من «هم» بدل الاشتمال؛ أي احذرهم فتنتهم. أو مفعول له، أي احذرهم مخافة أن يفتنوك. نزلت في قريظة والنضير في الحكاية السالفة عنهم.

قيل (٢): رُوي أنَّ أحبار اليهود قالوا: إذهبوا بنا إلى محمّد لعلّنا نفتنه عن دينه. فقالوا: يا محمّد، قد عرفت أنَّا أحبار اليهود، وأنَّا إن اتّبعناك اتّبعنا اليهود كلّهم، وإنّ بيننا وبين قومنا خصومة فنتحاكم إليك فتقضى لنا عليهم، ونحن نؤمن بك ونصدّقك. فأبى ذلك رسول الله عَيَّاتُهُ فنزلت.

﴿ قَاِنْ تَوَلُّوا ﴾: عن الحكم المنزل، وأرادوا غيره.

﴿ فَاعْلَمْ أَنَّمَا يُرِيدُ اللهُ أَنْ يُصِيبَهُمْ بِبَعْضِ ذُنُوبِهِمْ ﴾: يعني: ذنب التولّي عن حكم الله. فعبّر عنه بذلك، تنبيها على أنّ لهم ذنوباً كثيرة، وهذا مع عظمه واحد منها، معدود من جملتها.

٢. أنوار التنزيل ٢٧٨/١.

وفي لفظ «بعض» دلالة على التعظيم، كما في التنكير، ونظيره قول لبيد(١): أو يرتبط بعض النفوس حمامها

﴿ وَإِنَّ كَثِيراً مِنَ النَّاسِ لَفَاسِقُونَ ﴾ ۞: المتمرّ دون في الكفر ، المعتدّون فيه.

﴿ اَفَحُكُمُ الْجَاهِلِيَّةِ يَبْغُونَ ﴾: الذي فيه الميل والمداهنة في الحكم. والمراد بالجاهليّة ، الملّة الجاهليّة التي هي متابعة الهوى.

وقرئ: برفع الحكم، على أنّه مبتدأ و « يبغون » خبره. والراجع محذوف، حذفه في الصلة في قوله: « أهذا الذي بعث الله رسولاً ». واستضعف ذلك في غير الشعر (٢).

وقرئ: «أفحكم الجاهليّة» أي يبغون حاكماً كحكّام الجاهليّة يحكم بمحسب تشهّيهم(٣).

وقرأ ابن عامر : « تبغون » بالتّاء ، على معنى قل لهم : أفحكم الجاهليّة تبغون .

﴿ وَمَنْ أَخْسَنُ مِنَ اللهِ حُكْماً لِقَوْمٍ يُوقِنُونَ ﴾ ٢: أي عندهم.

و «اللام» للبيان، كما في قوله: «هيت لك» أي هذا الاستفهام «لقوم يوقنون» فإنّهم هم الذين يبتدرون الأمور ويتحقّقون الأشياء بأنظارهم، فيعلمون أن لا أحسن حكماً من الله.

وفي الكافي (٤): عدّة من أصحابنا ، عن أحمد بن محمّد بن خالد ، عن أبيه ، رفعه عن أبي عبدالله على قال : الحكم حكمان : حكم الله وحكم الجاهليّة . فمن أخطأ حكم الله حكم بحكم الجاهليّة .

أبوعليّ الأشعريّ، عن محمّد بن عبدالجبّار (٥)، عن ابن فضّال (٢)، عن تعلبة بن ميمون، عن أبي بعفر عليه قال: الحكم حكمان: حكم الله وحكم

٢. نفس المصدر والموضع.

٤. الكافي ٤٠٧٨، ح ١.

١. أنوار التنزيل ٢٧٨/١.

٣. نفس المصدر والموضع.

نفس المصدر والموضع، ح ٢.

٦. المصدر : «ابن فضالة » والظاهر هي خطأ ، انظر تنقيح المقال ، ج ٣، فصل الكني ، ص ٤٤.

الجاهليّة. وقد قال الله على: و «من أحسن من الله حكماً لقوم يوقنون » وأشهد (١) على زيد بن ثابت لقد حكم في الفرائض بحكم الجاهليّة.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَتَتَّخِذُوا الْيَهُودَ وَالنَّصَارِيٰ أَوْلِيَاءَ ﴾: فَـلا تـعتمدوا عـليهم، ولاتعاشروهم معاشرة الأحباب.

﴿ بَعْضُهُمْ اَوْلِيّاءُ بَعْضٍ ﴾ : إيماء إلى علّة النهي ، أي فإنّهم متّفقون على خلافكم ، يوالي بعضهم بعضاً لاتّحادهم في الدين واجتماعهم على مضادّتكم .

[وفي مجمع البيان(٢) عن الصادق الله : لايتوارث(٣) أهل ملّتين، نـحن نـرثهم ولا يرثوننا(٤)](٥).

﴿ وَمَنْ يَتَوَلَّهُمْ مِنْكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمْ ﴾: أي من استنصر بهم فإنّه كافر مثلهم.

في تفسير العيّاشي (٢): عن أبي عمرو الزبيريّ ، عن أبي عبد الله عليه قال: من تولّى آل محمّد عَلَيْ وقدّمهم على جميع الناس بما قدّمهم من قرابة رسول الله عَلَيْ فهو من آل محمّد عَلَيْ لاأنّه من القوم بأعيانهم ، وإنّما هو منهم بتولّيه إليهم واتّباعه إيّاهم . وكذلك حكم الله في كتابه: «ومن يتولّهم منكم فإنّه منهم» وقول إبراهيم: «ومن تبعني فإنّه منهى».

﴿إِنَّ اللهَ لاَيَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ ﴾ ۞: أي الذين ظلموا أنفسهم بموالاة الكفّار أو المؤمنين بموالاة أعدائهم.

﴿ فَتَرَى الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ ﴾ : يعني : ابن أُبِيّ وأضرابه .

﴿ يُسَارِعُونَ فِيهِمْ ﴾: أي في موالاتهم ومعاونتهم.

﴿ يَقُولُونَ نَخْشَىٰ اَنْ تُصِيبَنَا دَائِرَةٌ ﴾: يعتذرون بأنّهم يخافون أن تصيبهم دائـرة مـن دوائر الزمان، بأن ينقلب الأمر وتكون الدولة للكفّار.

٢. مجمع البيان ٢٠٦/٢.

المصدر: يورثوننا.

٦. تفسير العياشي ٢٣١/٢، ج ٣٤.

١. المصدر:أشهدوا،

٣. المصدر: تتوارث.

٥. مابين المعقوفتين ليس في أ.

رُوي أنّ عبادة بن الصامت قبال لرسول الله عَيَّاتُهُ : إنّ لي موالي من اليهود كئيراً عددهم، وإنّي أبرأ إلى الله ورسوله من ولايتهم، وأوالي الله ورسوله. فقال ابن أبيّ: إنّي لرجل أخاف الدوائر، لاأبرأ من ولاية مواليّ. فنزلت(١).

﴿ فَعَسَى اللهُ أَنْ يَأْتِيَ بِالْفَتْحِ ﴾ : لرسول الله تَتَلِيلًا على أعدائه واظهار المسلمين.

﴿ أَوْ أَمْرٍ مِنْ عِنْدِهِ ﴾: يقطعَ شأفة اليهود، من القتل والإجلاء، أو الأمر بإظهار أسرار المنافقين وقتلهم.

﴿ فَيُصْبِحُوا ﴾ : أي هؤلاء المنافقين.

﴿ عَلَىٰ مَا اَسَرُّوا فِي اَنْفُسِهِمْ نَادِمِينَ ﴾ ۞: على ما استبطنوه من الكفر والشكّ في أمر رسول الله ، فضلاً ممّا أظهروه ممّا أشعر على نفاقهم .

وفي تفسير العيّاشي (٢): عن داود الرقيّ قال: سأل أبا عبدالله عليِّ رجل وأنا حاضر عن قول الله: «عسى الله أن يأتي بالفتح أو أمر من عنده فيصبحوا على ما أسرّوا فسي أنفسهم نادمين ».

قال: أذن في هلاك بني أميّة بعد إحراق زيد بسبعة أيّام.

﴿ وَيَقُولُ الَّذِينَ آمَنُوا ﴾ : بالرّفع ، قراءة عاصم وحمزة والكسائيّ ، على أنّه كلام مبتدأ ويؤيّده قراءة ابن كثير ونافع وابن عامر ، مرفوعاً بغير واو ، على أنّه جواب قائل يقول : فإذا يقول المؤمنون حينئذ (٣).

وقرأه بالنّصب أبو عمرو ويعقوب، عطفاً على «أن يأتي» باعتبار المعنى، وكأنّه قال: عسى أن يأتي الله بالفتح ويقول: آمنوا. أو يجعله بدلاً من اسم «الله» داخلاً في اسم «عسى» مغنياً عن الخبر بما تضمّنه من الحدث. أو على الفتح ؛ بمعنى: عسى الله أن يأتي بالفتح وبقول المؤمنين. فإنّ الإتيان بما يوجبه، كالإتيان به (٤).

﴿ أَهٰؤُ لاَّءِ الَّذِينَ أَقْسَمُوا بِاللهِ جَهْدَ أَيْمَانِهِمْ لَمَعَكُمْ ﴾: يقوله المؤمنون بعضهم لبعض،

١. مجمع البيان ٢٠٦/٢، وأنوار التنزيل ٢٧٩/١. ٢. تفسير العيّاشي ٣٢٥/١، ج ١٣٣.

٣. أنوار التنزيل ٢٧٩/١.

تعجّباً من حال المنافقين حلفوا لهم بالمعارضة ، وتبجّحاً بما مَنَّ الله عليهم من الإخلاص. أو يقولون لليهود ، فإنّ المنافقين حلفوا لهم بالمعاضدة كما حكى الله عنهم (١). «وإن قوتلتم لننصرنكم».

وجهد الأيمان، أغلظها. وهو في الأصل مصدر. ونصبه على الحال، على تقدير: وأقسموا بالله يجتهدون جهد أيمانهم. فحذف الفعل وأقيم المصدر ونصبه مقامه، ولذلك ساغ كونها معرفة. أو على المصدر، لأنّه بمعنى: أقسموا.

﴿حَبِطَتْ اَعْمَالُهُمْ فَاصْبَحُوا خَاسِرِينَ ﴾ ۞: إمّا من جملة المقولين. أو من قول الله، شهادة لهم بحبوط أعمالهم. وفيه معنى التعجّب، كأنّه قيل(٢): ما أحبط أعمالهم وما أخسرهم!

وفي تفسير العيّاشي (٣): عن أبي بصير قال: سمعت أبا جعفر عليه (٤) يقول: إنّ الحكم بن عتيبة وكثير النوا (٩) وسلمة وأبا المقدام والتمّار؛ يعني: سالماً، أضلّوا كثيراً ممّن ضلّ من هؤلاء الناس. وإنّهم ممّن قال الله (٢): «ومن الناس من يقول آمنا بالله وباليوم الآخر وما هم بمؤمنين » وإنّهم ممّن قال الله: «أقسموا (٧) بالله جهد أيمانهم المحكم حبطت أعمالهم فأصبحوا خاسرين ».

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا مَنْ يَرْتَدُّ مِنْكُمْ عَنْ دِينهِ ﴾: وقرئ: «يرتدد» بدالين. وجوابه محذوف، يعني: فلن يضرّوا الله شيئاً، فإن الله لا يخلي دينه من أنصار يحمونه. وهذا من الكائنات التي أخبر الله عنها قبل وقوعها.

قيل(٩): وقد ارتدّ من العرب في أواخر عهد رسول الله ﷺ ثلاث فرق: بنومدلج،

٢. نفس المصدر والموضع،

١. الحشر ١١/.

٣. تفسير العيّاشي ٣٢٦/١، ج ١٣٤.

المصدر: «قال أبو جعفر عليه الشلام -بدل سمعت أبا جعفر عليه الشلام - يقول».

٥. المصدر والنسخ: «كثير بن النوا» وهي خطأ. انظر تنقيح المقال ٣٦/٢، رقم ٩٨٤٢.

٦. البقرة / ٨. ١ المصدر والنسخ: وأقسموا.

٩. أنوار التنزيل ٢٨٠/١.

٨. من المصدر.

وكان رئيسهم ذا الخمار الأسود العنسي، تنبأ باليمن واستولى على بلاده. ثم قتله فيروز الديلميّ ليلة قبض رسول الله عَلَيْ عن غدها. وأخبر الرسول في تلك الليلة فسر المسلمون. وأتى الخبر في أواخر ربيع الأول. وبنو حسيفة أصحاب مسيلمة، تنبأ وكتب إلى رسول الله على رسول الله على محمّد رسول الله، أمّا بعد فإنّ الأرض نصفها لي ونصفها لك » فأجاب: «من محمّد رسول الله إلى مسيلمة الكذّاب، أمّا بعد فإنّ الأرض لله يورثها من يشاء من عباده والعاقبة للمتقين » فحاربه أبوبكر بجند من المسلمين وقتله وحشي قاتل حمزة. وبنو أسد قوم طليحة بن خويلد، تنبأ فبعث إليه رسول الله تؤليلاً خالداً، فهرب بعد القتال إلى الشام. ثمّ أسلم وحسن إسلامه.

وفي عهد أبي بكر سبع: فزارة قوم عيينة بن حصين، وغطفان قوم قرّة بن سلمة، وبنوسليم قوم الفجاءة بن عبد ياليل، وبنو يربوع قوم مالك بن نويرة، وبعض تميم قوم سجاح بنت المنذر والمتنبئة زوجة مسيلمة، وكندة قوم الأشعث بن قيس، وبنوبكر بن وائل بالبحرين قوم الحطيم [بن زيد](۱) وكفى الله أمرهم على يده.

وفي امرة(٢) عمر : غسّان قوم جبلة بن الأيهم. تنصّر وسار إلى الشام.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم ﷺ الذين على تفسير عليّ بن إبراهيم ﷺ الذين عصبوا آل محمّد تَقِيلُهُ حقّهم وارتدّوا عن دين الله.

وفي مجمع البيان (٤): روى أبو إسحاق الثعلبيّ في تفسيره بالإسناد، عن الزهريّ، عن سعيد بن المسيّب، عن أبي هريرة أنّ رسول الله عَيَّاتُهُ قال: يرد عليّ يوم القيامة رهط من أصحابي فيُحلَوُون عن الحوض، فأقول: يا ربّ أصحابي أصحابي.

فيقال: إنّك لاعلم لك بما أحدثوا من بعدك، إنّهم ارتدّوا على أدبارهم القهقري. ﴿ فَسَوْفَ يَأْتِي اللهُ بِقَوْمٍ يُحِبُّهُمُ وَيُحِبُّونَهُ ﴾: قيل (٥): هم اليمن. لما رُوي أنّه عليه أشار

٣. تفسير القميّ ١٧٠/١.

٢. المصدر: امارة.

١. من المصدر.

٤. مجمع البيان ٢٠٨/٢.

ه. مجمع البيان ۲۰۸/۲ وأنوار التنزيل ۲۸۰/۱.

إلى أبي موسى [الأشعريّ] وقال: [هم]قوم هذا.

وقيل(١): الذين جاهدوا يوم القادسيّة [ألفان] من النخع وخسمة آلاف مـن كـندة وبجيلة وثلاثة آلاف من أفناء الناس.

وقيل(٢): الفرس؛ لأنّه ﷺ سئل عنهم؟ فضرب يده على عاتق سلمان فـقال: هـذا وذووه.

وفي مجمع البيان (٣): عن الباقر والصادق الليكانة: هم أمير المؤمنين وأصحابه، حين قاتل من قاتله من الناكثين والقاسطين والمارقين.

قال: ويؤيّد هذا، أنّ النبيّ عَيَّالُهُ وصفه بهذه الصفات [المذكورة في الآية، فقال فيه وقد ندبه ](1) حين ندبه لفتح خيبر بعد أن ردّ عنها حامل الراية إليه مرّة بعد أخرى وهو يجبّن الناس ويجبّنونه: لأعطين الراية غداً رجلاً يحبّ الله ورسوله ويحبّه الله ورسوله، كرّاراً غير فرّار حتى يفتح الله على يديه، ثمّ أعطاها إيّاه.

وعن عليّ الله (٥) أنّه قال يوم البصرة : والله ما قوتل أهل هذه الآية حتّى اليوم . وتلا هذه الآية .

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١٠): [أنّها نزلت في مهديّ الأمّة وأصحابه ](٧٠).

[قال ( ): هو مخاطبة لأصحاب رسول الله عَلَيْهُ الذين غصبوا آل محمّد حقّهم وارتدّوا عن دين الله « فسوف يأتي الله بقوم يحبّهم ويحبّونه » نزلت في القائم وأصحابه ، الذين يجاهدون في سبيل الله ولا يخافون لومة لائم .

وفي تفسير العيّاشي(٩): [عن ابن سنان ](١٠) عن سليمان بن هارون قال: قال: والله،

٢. مجمع البيان ٢٠٨/٢ وأنوار التنزيل ٢٨٠/١.

هكذا في المصدر .وفي النسخ :«حين ندبه » بدلاً .

٦. تفسير الفمّى ١٧٠/١.

٨. نفس المصدر والموضع.

١٠. ليس في المصدر .

١. أنوار التنزيل ٢٨٠/١.

٣. مجمع البيان ٢٠٨/٢.

ه. نفس المصدر والموضع.

ليس في ر.

٩. تفسير العيّاشي ٣٢٦/١، ضمن حديث ١٣٥.

لو أنّ أهل السماء والأرض اجتمعوا على أن يحوّلوا هذا الأمر من موضعه (١) الذي وضعه الله فيه ما استطاعوا. ولو أنّ الناس كفروا جميعاً حتّى لايبقى أحد لجاء الله لهذا الأمر بأهل يكونون هم أهله. ثمّ قال: أما تسمع الله يقول: «يا أيّها الذين آمنوا من يرتد منكم عن دينه فسوف يأتي الله بقوم يحبّهم ويحبّونه أذلّة على المؤمنين أعرّة على الكافرين » قال الموالي (٢) ](٣).

ولا منافاة بين الروايتين ، بناء على جواز التعميم . والراجع إلى «من «محذوف ، تقديره : فسوف يأتي الله بقوم مكانهم . ومعنى محبّة الله للعباد ، إرادة الهدى والتوفيق لهم في الدنيا وحسن الثواب في الآخرة . ومحبّة العباد ، إرادة طاعته والاجتناب عن معاصيه .

﴿ أَذِلَةٍ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ ﴾: عاطفين عليهم، متذلّلين لهم. جمع « ذليل » لا « ذلول » ، فإنّ جمعه : ذلل . واستعماله مع «على » إمّا لتضمين معنى العطف والحنّو ، أو للتّنبيه على أنّهم مع علوّ طبقتهم وفضلهم على المؤمنين خاضعون لهم ، أو للمقابلة .

﴿ اَعِزَّةٍ عَلَى الْكَافِرِينَ ﴾ : شداد متغلّبين عليهم . من عزّه : إذا غلبه .

وقرئ ، بالنّصب على الحال<sup>(1)</sup>.

﴿ يُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللهِ ﴾: صفة أخرى «لقوم» أو حال من الضمير في «أعزة».

﴿ وَلاَ يَخَافُونَ لَوْمَةً لاَنْمٍ ﴾: عطف على «يجاهدون» بمعنى: أنّهم الجامعون بين المجاهدة في سبيل الله، والتصلّب في دينه. أو حال، بمعنى: أنّهم يجاهدون وحالهم خلاف حال المنافقين. فإنّهم يخرجون في جيش المسلمين خائفين ملامة أوليائهم من اليهود، فلا يعلمون شيئاً يلحقهم فيه لومٌ من جهتهم.

واللومة ، المرّة من اللّوم . وفيها وفي تنكير « لائم » مبالغتان .

 <sup>«</sup>قال: الموالي» ليس في المصدر.

أنوار التنزيل ٢٨٠/١.

١. المصدر: مواضعه.

٣. مابين المعقوفتين ليس في أ.

وفي كتاب تلخيص الأقوال في تحقيق أحوال الرجال(١) وفي ق: حجر بن عـديّ الكنديّ الكوفيّ، قال الفضل بن شاذان: ومن التابعين الكبار ورؤسائهم وزهّادهم حجر بن عديّ.

وروى كتاب عن الحسين عليه إلى معاوية فيه: ألست القاتل حجر بن عـديّ أخا كـندة (٢)، والمصلّين العابدين الذيـن كانوا يـنكرون الظلم ويستعظمون البدع ولايخافون في الله لومة لائم ؟

وفي كتاب الاحتجاج (٣): قال علي الله في خطبة له: إنّ الله ذا الجلال والإكرام، لمّا خلق الخلق واختار خيرة من خلقه واصطفى صفوة من عباده وأرسل رسولاً منهم وأنزل عليه كتابه وشرّع له دينه وفرض فرائضه، وكانت الجملة قبول الله جلّ ذكره حيث أمر فقال (٤): « أطبعوا الله وأطبعوا الرسول وأولي الأمر منكم » فهو لنا أهل البيت خاصة دون غيرنا، فانقلبتم على أعقابكم ورددتم ونقضتم الأمر ونكثتم العهد ولم تضرّوا الله شيئاً. وقد أمركم الله أن تردّوا الأمر إلى الله وإلى رسوله وإلى أولي الأمر منكم ] (٥) المستنبطين للعلم، فأقررتم وجحدتم .

وبإسناده إلى أبي جعفر محمّد بن عليّ الباقر النِّك (١) عن النبيّ عَيَالُهُ حديث طويل،

١. لعل الصواب " تلخيص الأقوال في معرفة الرجال " الذي ألفه السيد محمد بن عليّ بن إبراهيم الحسيني الإسترآبادي مؤلّف " منهج المقال " وهو كتاب الرجال الوسيط للسيد المؤلف، فرغ من جزئه الثاني في مشهد أمير المؤمنين على في ٩٨٦ ه. ثم إنّه بعد ذلك جاور بيت الله الحرام إلى أن دفن هناك في مقبرة المعلّى في ١٠٢٨ كما أزّ خه في " السلافة ". والظاهر أنّه ألفه بمكة . ( انظر الذريعة إلى تنصائيف الشيعة المعلّى في ١٨٥٨ ) ولم يطبع هذا الكتاب. وأمّا الأقوال التي نقل في المتن توجد في " اختيار معرفة الرجال ، المعروف برجال الكشي " لشيخ الطائفة أبي جعفر محمّد بن الحسن بن علي الطوسي الله ص ٤٩ ، رقم ٩٩ ، ضمن ترجمة " جندب بن ذهير وعبد الله بن بديل وغيرهما ".

النسخ: «كنديّ » وما أثبتناه في المتن موافق المصدر .

٣. الاحتجاج ٢٣٣/١.

٥. من المصدر . ٢٠ تغس المصدر ٧٤/١.

وفيه يقول وقد ذكر علياً عليه : فهو الذي يهدي إلى الحقّ ويعمل به، ويـزهق الساطل وينهى عنه، ولا يأخذه في الله لومة لائم.

وفي كتاب الخصال (١): عن أبي بريدة ، عن أبيه أنّ رسول الله ﷺ قال: إنّ الله ﷺ أمرني بحبّ أربعة.

فقلنا: يا رسول الله، من هم؟ سمّهم لنا.

فقال: علي الله منهم وسلمان وأبوذر والمقداد. وأمرني بحبّهم. وأخبرني أنّه يحبّهم.

وعن أبي بريدة (٢)، عن أبيه قال: قال رسول الله ﷺ: إنّ الله أمرني بحبّ أربعة من أصحابي وأخبرني أنّه يحبّهم.

فقلنا: يا رسول الله، من هم؟ فكلّنا يحبّ أن يكون (٣) منهم.

فقال: ألا إنّ عليّاً منهم. ثمّ سكت، ثمّ قال: ألا إنّ عليّاً منهم. ثمّ سكت، ثمّ قال: ألا إنّ عليّاً منهم وأبوذر وسلمان الفارسي والمقداد بن الأسود الكنديّ (٤).

عن عبدالله بن الصامت (٥)، عن أبي ذرّ الله قال: أوصاني رسول الله عَلَيْهُ بسبع: أوصاني أن لا أخاف في الله لومة لائم، الحديث.

﴿ ذَلِكَ ﴾ إشارة إلى ما تقدّم من الأوصاف.

﴿ فَضْلُ اللهِ يُؤْتِيهِ مَنْ يَشَاءُ ﴾: يمنحه ويوفّق له.

﴿ وَاللَّهُ وَاسِعٌ ﴾: كثير الفضل.

﴿عَلِيمٌ ﴾۞: بمن هو أهله.

١. الخصال ٢٥٣/١، ح ١٦٦. ٢. نفس المصدر ١٥٤/١، ح ١٦٧.

٣. المصدر: «فمن هم فكلنًا نحب أن نكون «بدل «من هم فكلنا يحب أن يكون».

نفس المصدر ٣٤٥/٢، - ١٢.

هكذا في المصدر. وهو ابن أخي أبي ذرّ. وفي النسخ: «عبدالله بن الصلت». وهمي خطأ. انظر تنقيح المقال ١٨٩/٢، رقم ٦٤٠٩ و ٦٩٠٧.

﴿ إِنَّمَا وَلِيُكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا ﴾: لمّا نهى عن موالاة الكفرة ، ذكر عقيبه من هو حقيق بها. وإنّما قال: «وليُكم » ولم يقل: «أولياؤكم » للتّنبيه على أنّ الولاية لله ولرسوله (١) وللمؤمنين واحدة. والمراد بالوليّ: المتولّي للأمور والمستحقّ للتصرّف فيهم.

﴿ الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلَوٰةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكُوٰةَ ﴾: صفة «للّذين آمنوا » لأنّه جرى مجرى الأسماء. أو بدل منه. ويجوز رفعه ونصبه على المدح.

﴿ وَهُمْ رَاكِمُونَ ﴾ ۞: حال من فاعل « يؤتون » أي يؤتون الزكاة في حال ركوعهم في الصلاة ، حرصاً على الإحسان ومسارعة إليه .

في أصول الكافي (٢): الحسين بن محمّد، عن معلّى بن محمّد، عن أحمد بن عبسى، عن أبي محمّد، عن الحسين بن محمّد الهاشميّ، عن أبيه، عن أحمد بن عبسى، عن أبي عبدالله على في تفسير هذه الآية: يعني: أولى بكم، أي أحقّ بكم وبأموركم من أنفسكم وأموالكم «الله ورسوله والذين آمنوا» يعني: عليّاً وأولاده الأثمّة على إلى يوم القيامة. ثمّ وصفهم الله على فقال: «الذين يقيمون الصلاة ويؤتون الزكاة وهم راكعون» وكان أمير المؤمنين على في صلاة الظهر وقد صلّى ركعتين وهو راكع وعليه حلّة قيمتها ألف دينار، وكان النبيّ على أعطاه إيّاها، وكان النجاشي أهداها له، فجاء سائل فقال: السلام عليك يا وليّ الله وأولى بالمؤمنين من أنفسهم، تصدّق على مسكين. فطرح الحلّة إليه وأوماً بيده إليه أن احملها، فأنزل الله فيه هذه الآية، وصيّر نعمة أولاده بنعمته. فكلّ من بلغ من أولاده مبلغ الإمامة يكون بهذه النعمة مثله، فيتصدّقون وهم راكعون. والسائل الذي سأل أمير المؤمنين، هو من الملائكة. والذين يسألون الأثمة من أولاده يكونون

الحسين بن محمّد، عن معلّى بن محمد (٣)، عن أحمد بن محمّد، عن الحسن بن

رسول. ۲. الكافي ۲۸۹/۱ ح ٣.

هكذا في أ. وفي سائر النسخ : للرسول.

٣. نفس المصدر ٢٧/١، ح ٧٧.

محمد الهاشميّ قال: حدّثني أبي، عن أحمد بن عيسى قال: حدّثني جعفر بن محمد، عن أبيه، عن جدّه الله ثمّ ينكرونها » قال: لمّا نزلت «إنّما وليّكم الله ورسوله والذين آمنوا الذين يقيمون الصلاة ويوتون الزكاة وهم راكعون » اجتمع نفر من أصحاب رسول الله عَلَيْنَ في مسجد المدينة، فقال بعضهم لبعض: ما تقولون في هذه الآية ؟

فقال بعضهم: إن كفرنا بهذه الآية نكفر بسائرها، وإن آمنًا فإنّ هذا ذلّ حين يسـلّط علينا عليّ بن أبي طالب!

فقالوا: قد علمنا أنَّ محمَداً صادق فيما يقول، ولكنّا نتولّاه ولا نطيع عليّاً فيما أمرنا. قال: فنزلت هذه الآية(١): «يعرفون نعمة الله ثمّ ينكرونها» يعرفون؛ يعني ولاية عليّ «وأكثرهم الكافرون» بالولاية.

[وفيه (٣): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن عمر بن أذينة، عن زرارة والفضيل بن يسار وبكير بن أعين ومحمّد بن مسلم وبريد بن معاوية وأبي المجارود جميعاً عن أبي جعفر على قال: أمر الله كالرسوله بولاية عليّ، وأنزل عليه: «إنّما وليّكم الله ورسوله والذين آمنوا الذين يقيمون الصلاة ويؤتون الزكاة وهم راكعون» وفرض الله ولاية أولي الأمر فلم يدروا ما هي، فأمر الله محمّداً على أن يفسّر لهم الصلاة والزكاة والصوم والحجّ، فلمّا أتاه ذلك من الله ضاق بذلك صدر رسول الله على وتخوف عن أن يرتدوا عن دينهم وإن يكذبوه، فضاق بذلك صدر وراجع ربّه كان فأوحى الله كان إليه من الله على من ربّك وإن لم تفعل فما بلّغت رسالته والله يعصمك من الناس " فصدع بأمر الله تعالى ذكره فقام بولاية على الله على على غذير خمّ، فنادى الصلاة جامعة وأمر الناس أن يبلّغ الشاهد الغائب.

١. النحل ٨٢/١.

٢. نفس المصدر ٢٨٩/١، ح ٤.

٣. المائدة/٦٧.

قال عمر بن أذينة: قالوا جميعاً غير أبي الجارود، قال أبوجعفر: وكانت الفريضة تنزل بعد الفريضة الأخرى وكانت الولاية آخر الفرائض، فأنزل الله كان: «اليوم أكملت لكم دينكم وأتممت عليكم نعمتي » قال أبوجعفر عليه : يقول الله كان لا أنزل عليكم بعد هذه فريضة، قد أكملت لكم دينكم الفرائض.

بعض أصحابنا، عن محمّد بن أبي عبدالله(١)، عن عبدالوهّاب بن بشير (٣)، عن موسى بن قادم، عن سليمان، عن زرارة، عن أبي جعفر عليه قال: سألته عن قول الله على: «وما ظلمونا ولكن كانوا أنفسهم يظلمون».

قال: إنّ الله أعظم وأعزّ وأجلّ وأمنع من أن يظلم ولكنّه خلطنا بنفسه ، فجعل ظلمنا ظلمه وولايتنا ولايته حيث يقول: «إنّما وليّكم الله ورسوله والذين آمنوا » يعني: الأئمة منّا. ثمّ قال في موضع (٣): «وما ظلمونا ولكن كانوا أنفسهم يظلمون » ثمّ ذكر مثله.

أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم (٤)، عن الحسين بن أبي العلاء قال: ذكـرت لأبي عبدالله قولنا في الأوصياء: إنّ طاعتهم مفترضة ؟

قال: فقال: نعم، هم الذين قال الله تعالى: «أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأُولي الأمر منكم » وهم الذين قال الله تَكَالَى: «إنّما وليّكم الله ورسوله والذين آمنوا».

محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى (٥)، عن محمّد بن خالد البرقيّ، عن محمّد بن خالد البرقيّ، عن محمّد بن القاسم الجوهريّ، عن الحسين بن أبي العلاء قال: قلت لأبي عبدالله الله الله الأوصياء طاعتهم مفترضة ؟

قال: نعم، هم الذين قال الله على: «أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولى الأمر منكم» وهم الذين قال الله تعالى (٢٠: «إنّما وليّكم الله ورسوله والذين آمنوا الذين يقيمون الصلاة ويؤتون الزكاة وهم راكعون».

نفس المصدر ١٤٦٧، ح ١١. وفيه: عن محمد بن عبدالله.

٢. المصدر: عبد الوهاب بن بشر . ٣ . البقرة /٥٧.

نفس المصدر ١٨٧/١، ح ٧.

٦. النباء /٥٩.

وفي عيون الأخبار (١)، في باب مجلس الرضا لله مع المأمون، في الفرق بين العترة والأمّة، له الله حديث طويل، وفيه يقول الله في شأن ذي القربى: فما رضيه لنفسه ولرسوله رضيه لهم، وكذلك الفيء ما رضيه منه لنفسه ولنبيّه رضيه لذي القربى، كما أجراهم في الغنيمة فبدأ بنفسه عله ثمّ برسوله، ثمّ بهم، وقرن سهمهم بسهم الله (٢) وسهم رسوله، وكذلك في الطاعة فقال (٣): «يا أيّها الذين آمنوا أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولي الأمر منكم » فبدأ بنفسه، ثمّ برسوله، ثمّ بأهل بيته. وكذلك آية الولاية: «إنّما وليّكم الله ورسوله والذين آمنوا [الذين يقيمون الصلاة ويوتون الزكاة وهم راكعون»] (ع) فجعل طاعتهم (٥) مع طاعة الرسول مقرونة بطاعته [كذلك ولايتهم مع ولاية رسول الله مقرونة بولايته ] (٢) كما جعل سهمهم مع سهم الرسول بسهمه في الغنيمة والفيء، فتبارك الله وتعالى ما أعظم نعمته على أهل هذا البيت.

وفي تفسير فرات بن إبراهيم الكوفي (٧) قال: حدّثني جعفر بن محمّد بن سعيد، عن المنهال قال: سألت عليّ بن الحسن (٨) وعبدالله بن محمّد عن قول الله تعالى: «إنّما وليّكم الله ورسوله والذين آمنوا » قال: عليّ بن أبي طالب الما الله (٩).

وقال (١٠): حدّ ثني محمّد بن عيسى بن زكريًا الدهقان معنعناً ، عن [أمير المؤمنين ] (١٠) عليّ بن أبي طالب على [قال: ] دخلت على رسول الله عَلَي وهو يقرأ سورة المائدة ، فقال: اكتب. فكتبت حتّى انتهى (١٣) إلى هذه الآية: «إنّها ولتكم الله ورسوله والذين آمنوا » ثمّ أتى رسول الله عَلَي يخفق برأسه كأنّه نائم وهو يملي عليً

١. عيون أخبار الرضا ﷺ ٢٣٨/١.

٣. النساء /٥٩.

٥. هكذا في المصدر. وفي النسخ: ولايتهم.

٧. تفسير فرأت ١٢٥.

٩. المصدر: في عليّ بن أبي طالب اللله .

١١. ليس في المصدر.

٢. هكذا في المصدر. وفي النسخ: بسهمه.

٤. من المصدر،

٦. من المصدر،

٨. المصدر: عليّ بن المحسن.

١٠. نفس المصدر والموضع.

١٢. المصدر: انتهيت.

بلسانه(١) حتّى فرغ من آخر سورة المائدة ، ثمّ انتبه فقال لي: اكتب. فأملى عـليّ مـن الموضع الذي(٢) خفق عنده(٣).

فقلت: ألم تملي عليّ حتّى ختمتها؟

فقال: الله أكبر، ذلك الذي أملى (٤) عليك جبرئيل الله على بن أبي طالب الله : فأملى عليَّ منها رسول الله عَلَيُهِ سبعين (٥) آية، وأملى عليَّ جبرئيل الله الربعا وستين آمة (١).

وقال (٧٠): حدّثني الحسين بن سعيد معنعناً ، عن أبي جعفر الله الله عَلَيْلُهُ كان [يصلّي ] (٨) ذات يوم في مسجد فمرّ به فقير (١٠) ، فقال له رسول الله عَلَيْلُهُ : هل (١٠) تصدّق عليك [أحد] (١٠) بشيء ؟

قال: نعم، مررت برجل راكع فأعطاني خاتمه. وأشار بيده فإذا هو علميّ بـن أبـي طالب، فنزلت هذه الآية: «إنّما وليّكم الله ورسوله و[الذين آمنوا](١٢) الذين يـقيمون الصلاة ويؤتون الزكاه وهم راكعون».

فقال رسول الله تَتَكَالِلُهُ : هو وليَكم من بعدي .

وقال ابن عبّاس(١٣): نزلت في عليّ بن أبي طالب الربي خاصّة.

وقال(١٤): حدَّثني زيد بن حمزة بن محمّد بن عليّ بن زياد القصّار (١٥) معنعناً ، عن

هكذا في المصدر ، وفي النسخ : « بلسان » بدل « علي بلسانه » .

٢. هكذا في المصدر. وفي النسخ: «فأملى على على بن أبي طالب ﷺ من موضع التي » بدل «فأملى عملي ملي من الموضع الذي ».
 ٣. المصدر: «عندها» والنسخ: «غيرها».

هكذا في المصدر. وفي النسخ: «أملاه » بدل «الذي أملى».

٥. المصدر ستّين . ٦. المصدر والنسخ : أربع وستّين آية .

٧. نفس المصدر ١٢٤. ٨. ليس في المصدر .

٩. المصدر: مسكين. ٩. المصدر: لعليّ.

١١. ليس في المصدر . ١١. ليس في المصدر والنسخ .

١٣٠. نفس المصدر والموضع. ١٤٠ نفس المصدر ١٢٨٠.

١٥. المصدر: القصّان.

[أمير المؤمنين] (١) عليّ بن أبي طالب على أنّه كان يقول: من أحبّ الله أحبّ النبيّ ، ومن أحبّ النبيّ عَلَيْ ونحن وشيعتنا من طينة ومن أحبّ النبيّ عَلَيْ ونحن وشيعتنا من طينة واحدة ، ونحن في الجنّة ولا نبغض من يحبّنا (٢) ، ولا نبحبٌ من أبغضنا ، اقرؤوا إن شئتم: «إنّما وليّكم الله ورسوله والذين آمنوا » إلى آخر الآية .

قال الحارث: صدق وصدق (٣ الله، ما نزلت إلّا فيه.

وفي شرح الآيات الباهرة (٤): ذكر أبوعليّ الطبرسيّ الله بحذف الإسناد: عن الأعمش، عن عيابة بن ربعي (٥) قال: بينا عبدالله بن عبّاس جالس على شفير زمزم وهو يقول: قال رسول الله عَلَيْلُهُ ، إذ أقبل رجل معمّم بعمامة، فجعل ابن عبّاس لايقول: قال رسول الله عَلَيْلُهُ إلا قال ذلك الرجل: قال رسول الله عَلَيْلُهُ فقال ابن عبّاس: سألت بالله من أنت ؟ (١)

فكشف العمامة عن وجهه وقال: أيّها الناس، من عرفني فقد عرفني، ومن لم يعرفني فأنا جندب بن جنادة البدريّ أبو ذرّ الغفاريّ، سمعت رسول الله على الله بهاتين وإلّا ضمتا، ورأيته بهاتين وإلّا فعميتا، يقول: عليّ قائد البررة، قاتل الكفرة، منصور من نصره، مخذول من خذله. أما إنّي صلّيت مع رسول الله على يوماً من الأيّام صلاة الظهر، فسأل سائل في المسجد فلم يعطه أحد شيئاً، فرفع السائل يده إلى السماء وقال: اللّهم إنّي سألت في مسجد رسول الله فلم يعطني أحد شيئاً. وكان عليّ راكعاً فأوماً بخنصره اليمنى وكان مختم فيها. فأقبل السائل حتى أخذ الخاتم من خنصره. وذلك بعين (٧) رسول الله قرغ النبيّ عَلَيْ من صلاته رفع رأسه إلى السماء وذلك بعين (٧) رسول الله قرغ النبيّ عَلَيْ من صلاته رفع رأسه إلى السماء

١. ليس في المصدر: أحبّنا.

٣. ليس في المصدر. ٤. مجمع البيان ٢١٠/٢. تأويل الآيات الباهرة ١٥١/١.

٥. هكذا في مجمع البيان الذي نقل عنه في تأويل الآيات. وفي النسخ : «عتبة بن ربعي » وفي المصدر:
 «عباية بن ربعي ».

٧. هكذا في النسخ ومصدر المصدر ، وفي المصدر : " بعيني " وهو الظاهر ،

وقال: اللّهم إنّ أخي موسى سألك فقال (١): «ربّ اشرح لي صدري ويسّر لي أمري واحلل عقدة من لساني يفقهوا قولي واجعل لي وزيراً من أهلي هارون أخي أشدد به أزري وأشركه في أمري وأنزلت عليه قرآناً ناطقاً: «سنشد عضدك بأخيك ونجعل لكما سلطاناً فلا يصلون إليكما». اللهم وأنا محمد صفيّك ونبيّك، فاشرح لي صدري ويسر لي أمري واجعل لي وزيراً من أهلي عليّاً أخي أشدد به أزري.

قال أبوذر : فوالله ما استتم الكلام حتّى نزل عليه جبرئيل من عند الله تعالى فقال : يا محمّد ، اقرأ.

قال: وما أقرأ؟

قال: «إنّما وليّكم الله ورسوله والذين آمنوا الذين يقيمون الصلاة ويـؤتون الزكـاة وهم راكعون». ](۲)

وفي كتاب الاحتجاج (٣) للطّبرسي الله عن أمير المؤمنين الله حديث طويل، وفيه: فقال المنافقون: هل بقي لربّك علينا بعد الذي فرضه علينا شيء آخر يفترضه فتذكره، ولتسكن أنفسنا إلى أنّه لم يبق غيره؟ فأنزل الله تعالى في ذلك (٤): «قُل إنّما أعظكم بواحدة » يعني: الولاية. وأنزل (٥): «إنّما وليّكم الله ورسوله والذين آمنوا الذين يقيمون الصلاة ويؤتون الزكاة وهم راكعون » وليس بين الأمّة خلاف أنّه لم يؤت الزكاة يومئذ أحد منهم وهو راكع [غيره.] (١) ولو ذكر اسمه في الكتاب لأسقط مع ما أسقط.

١. طه/٢٥.

٢. ما بين المعقوفتين ليس في أ.

٣. الاحتجاج ١٣٧/١.

٤. سبأ√٤.

٥. هكذا في المصدر. وفي النسخ: فأنزل الله.

٧. نفس المصدر ٧٣/١.

٦. من هامش الأصل. وفي المصدر: غير الرجل.

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (١) بإسناده إلى سليم بن قيس الهلاليّ، عن أمير المؤمنين عليه أنّه قال في أثناكلام له في جمع من المهاجرين والأنصار في المسجد أيّام خلافة عثمان: فأنشدكم الله على أتعلمون حيث نزلت (٢): «يا أيّها الذين آمنوا أطيعوا الله وأطيعوا الله ورسوله والذين وأطيعوا الرسول وأولي الأمر منكم » وحيث نزلت: «إنّما وليّكم الله ورسوله والذين أمنوا الذين يقيمون الصلاة ويؤتون الزكاة وهم راكعون » وحيث نزلت (٣): «ولم يتخذوا من دون الله ولا رسوله ولا المؤمنين وليجة » دونهم (١).

قال الناس: يا رسول الله ، هذه خاصة في بعض (٥) المؤمنين أم عامّة لجميعهم ؟ فأمر الله على نبيّه على أن يعلّمهم ولاة أمرهم ، وأن يفسّر لهم من الولاية ما فسّر لهم من صلاتهم وزكاتهم وصومهم وحجّهم . فنصبني للنّاس بغدير خم [ثمّ خطب ] (٢) فقال : يا أيّها الناس ، إنّ الله [أرسلني برسالة ضاق بها صدري ، وظننت أن الناس يفتتنون بها . فأوعدني لأبلغنها أو ليعذّبني ] ثمّ أمر فنودي الصلاة جامعة . ثمّ خطب الناس فقال : أيّها الناس ، أتعلمون أنّ الله على من أنفسهم ؟

قالوا: بلي يا رسول الله.

قال: قم يا على، فقمت.

فقال: من كنت مولاه فعليّ مولاه. اللّهمّ وال من والاه، وعاد من عاداه [وانصر من نصره، واخذل من خذله ](٧).

فقام سلمان الفارسيّ فقال: يا رسول الله، ولاؤه كماذا؟

فقال الله تبارك و تعالى: «اليوم أكملت لكم دينكم وأتممت عليكم نعمتي ورضيت فأنزل الله تبارك و تعالى: «اليوم أكملت لكم دينكم وأتممت عليكم نعمتي ورضيت

٢. النساء /٥٩.

١. كمال الدين وتمام النعمة ٢٧٦/١، ح ٢٥.

٣. التوبة /١٦.

أيس في المصدر.

٥. هكذا في المصدر . وفي النسخ : لبعض .

٦. من أ.

٧. من أ.

٨. ليس في أ.

لكم الإسلام ديناً » فكبر رسول الله عَلَيْهِ وقال: الله أكبر، تمام نبوّتي وتمام ديني (١) دين الله على بعدي .

فقام أبوبكر وعمر فقالا: يا رسول الله ، هذه الآيات خاصّة [لعليّ عليه ؟](٢) قال: بلي [خاصّة] فيه وفي أوصيائي إلى يوم القيامة.

قالا: يا رسول الله، بيّنهم لنا.

قال: عليّ أخي ووزيري ووارثي ووصيّي وخليفتي في أمّتي ووليّ كلّ مؤمن بعدي، ثمّ ابني الحسن [ثمّ ابني الحسين] (٣) ثمّ تسعة من ولد الحسين واحد بعد واحد، القرآن معهم وهم مع القرآن. لايفارقونه ولا يفارقهم حتّى يردوا عليّ الحوض(٤).

قالوا: اللَّهمّ نعم، قد سمعنا ذلك، وشهدنا كما قلت سواء.

وقال بعضهم: قد حفظنا ما قلت ولم نحفظه كلّه. وهؤلاء الذين حفظوا أخيارنا وأفاضلنا.

فقال عليه : صدقتم ، ليس كلّ الناس يتساوون في الحفظ.

وفي كتاب الخصال (°)، في احتجاج على الله على البي بكر، قال: فأنشدك بالله، ألِيَ الولاية من الله مع ولاية رسوله في آية زكاة الخاتم أم لك؟

قال: بل لك.

وفيه (٢)، في مناقب أمير المؤمنين على وتعدادها قال طلى : وأمّا الخامسة والستّون، فإنّى كنت أصلّي في المسجد، فجاء سائل فسأل وأنا راكع، فأوليته خاتمي من اصبعي. وأنزل الله بعد فيّ : «إنمّا وليّكم الله ورسوله» الآية.

المصدر: «بتمام النعمة وكمال نبوتى »بدل «تمام نبوتى وتمام ديني ».

٢. من أ. ٣

٤. المصدر . حوضي . ٥. الخصال ١٩٥٢م - ٣٠ .

٦. نفس المصدر ٥٨٠/٢، ح ١.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): عن الباقر علي قال: بينما رسول الله عَلَيْ جالس وعنده قوم من اليهود وفيهم عبدالله بن سلام، إذ أنزلت (٢) عليه هذه الآية، فخرج رسول الله عَلَيْ إلى المسجد، فاستقبله سائل فقال: هل أعطاك أحد شيئاً ؟

قال: نعم، ذلك المصلّي. فجاء رسول الله ﷺ فإذا هو أمير المؤمنين صلوات الله عليه.

والأخبار ممّا روته العامّة والخاصّة في أنّ هذه الآية نزلت في أمير المؤمنين عليه كثيرة جدّاً.

ونقل في مجمع البيان (٣): عن جمهور المفسّرين أنّها نزلت في أمير المؤمنين عليه حين تصدّق بخاتمه في ركوعه. وذكر قصّته عن ابن عبّاس وغيره.

قيل (٤): والتوفيق بين ما رواه في الكافي (٥) أنّ التصدّق به كان حلّة ، وبسين ما رواه غيره واشتهر بين العامّة والخاصّة أنّه كان خاتماً ، بأنّه اللّل لعلّه تصدّق في ركوعه مرّة بالحلّة والأخرى بالخاتم ، والآية نزلت بعد الثانية .

وفي قوله تعالى: «ويؤتون» إشعار بذلك، لتضمّنه التكرار والتعدّد. كما أنّ فيه إشعار بفعل أولاده أيضاً.

﴿ وَمَنْ يَتُولُ اللهُ وَرَسُولَهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا فَإِنَّ حِزْبَ اللهِ هُمُ الْغالِبُونَ ﴾ ﴿ الله الله الغالبون. ولكن وضع الظاهر موضع المضمر تنبيها على البرهان عليه، وكأنه قيل: ومن يتولُ هؤلاء فهم حزب الله، وحزب الله هم الغالبون. وتنويها بذكرهم، وتعظيماً لشأنهم، وتشريفاً لهم بهذا الاسم، وتعريضاً بموالي غير هؤلاء بأنهم حزب الشيطان. وأصل الحزب: القوم يجتمعون لأمر حزبهم.

١. تفسير القميّ ١٧٠/١.

٣. مجمع البيان ٢١٠/٢.

٥. الكافي ٢٨٨/١. ح ٣.

٢. هكذا في أ. وفي سائر النسخ والمصدر: نزلت.

٤. تفسير الصافي ٢٦/٢.

[وفي شرح الآيات الباهرة (١٠): روى الشيخ الصدوق محمّد بن بابويه القميّ، عن عليّ بن حاتم، عن أحمد بن محمّد قال: حدّثنا جعفر بن عبدالله قال: حدّثنا كثير بن عيّاش، عن أبي الجارود، عن أبي جعفر عليه إ(٢) في قول الله على: «إنمّا وليّكم الله» الآية، قال: إنّ رهطاً من اليهود أسلموا، منهم عبدالله بن سلام وأسيد بن تعلبة (٣) وابن يامين وابن صوريا(٤) فأتوا النبي عَلَيْهُ فقالوا: يا نبيّ الله، إنّ موسى الميه أوصي إلى يوشع بن نون. فمن وصيّك يا رسول الله؟ ومن وليّنا بعدك؟ فنزلت هذه الآية: «إنّما وليّكم الله ورسوله» الآية.

قال رسول الله عَيَّالِيَّةُ: قوموا. فقاموا، فأتوا المسجد. فإذا سائل خارج. فقال: يا سائل، أما أعطاك أحد شيئاً؟

قال: نعم، هذا الخاتم، قال: من أعطاكه؟

قال: أعطانيه ذلك الرجل الذي يصلّي.

قال: على أيّ حال أعطاك؟

قال: كان راكعاً. فكبّر النبيّ عَلَيْكُ وكبّر أهل المسجد.

فقال النبي عَيَالُهُ : عليّ بن أبي طالب وليّكم بعدي.

قالوا: رضينا بالله ربّاً وبالإسلام ديناً وبمحمّد نبيّاً وبعليّ بن أبي طالب إماماً ووليّاً. فأنزل الله تعالى: «ومن يتولّ الله ورسوله والذين آمنوا فإنّ حزب الله هم الغالبون».

ورُوي عن عمر بن الخطّاب(٥) أنّه قال: والله لقد تصدّقت بأربعين خاتماً وأنا راكع لينزل فيّ ما نزل في عليّ بن أبي طالب، فما نزل!

أويل الآيات الباهرة، ١٥٢/١، أمالي الصدرق ١٠٨/.

۲. ليس في «أ».

٣. حكذا في تنفسير البرهان ٤٨٠/١، ح ٦. وهنو الصنحيح النظر تنقيح المقال ١٤٨/١، رقم ٩٨٣. وفني المصدر: «أسد وثعلبة».

المصدر: ابن طوريا.
 المصدر: ابن طوريا.

[وفي أمالي الصدوق ﷺ مثله سواء(١) ](٢).

وفي كتاب الاحتجاج (٣) للطبرسي ﴿ عن أمير المؤمنين ﴿ والذين آمنوا » في هذا الموضع ، هم المؤتمنون على الخلائق من الحجج والأوصياء في عصر بعد عصر . وفي كتاب التوحيد (٤): عن الصادق ﴿ يَعَلَيْ يَجِيء رسول الله عَلَيْ يُوم القيامة آخذاً بحجزة ربّه ، ونحن آخذون بحجزة نبيّنا ، وشيعتنا آخذون بحجزتنا ، ونحن وشيعتنا حجز الله ، وحزب الله هم الغالبون . والله ما يزعم أنّها حجزة الإزار ، ولكنّها أعظم من ذلك ، يجيء رسول الله عَلَيْ أَخذاً بدين الله ، ونحن نجيء آخذين بدين نبيّنا ، ويجيء شيعتنا آخذين بدين نبيّنا ، ويجيء شيعتنا آخذين بدين نبيّنا ،

[وفي تفسير العيّاشي (٥): عن صفوان قال: قال أبوعبدالله على القد حضر الغدير اثنا عشر ألف رجل يشهدون لعليّ بن أبي طالب علي فما قدر على أخذ حقه، وإنّ أحدكم يكون له المال وله شاهدان فيأخذ حقه «فإنّ حزب الله هم الغالبون» في علي علي إ ١٠٠. ﴿ يَا اَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَتَتَخِذُوا الَّذِينَ اتّخذُوا دِينكُمْ هُزُوا وَلَعِباً مِنَ اللَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ مِنْ قَبْلِكُمْ وَالْكُمّا مَا الحارث، أظهرا الإسلام مِنْ قَبْلِكُمْ وَالْكُفّارَ أولِيّاءَ ﴾: نزلت في رفاعة بن زيد وسويد بن الحارث، أظهرا الإسلام ثمّ نافقا، وكان رجال من المسلمين يوادّونهما.

وقد رُتَب النهي عن موالاتهم على اتّخاذهم دينهم هزواً ولعباً إيماء إلى (٧) العلّة، وتنبيهاً على أنّ من هذا شأنه بعيد عن الموالاة جدير بالمعاداة [والبغضاء](٨).

وفصل المستهزئين بأهل الكتاب والكفّار ، على قراءة من جرّه ، وهم أبو عمرو والكسائيّ ويعقوب . والكفّار وإن عمّ أهل الكتاب ، يطلق على المشركين خماصة ، لتضاعف كفرهم . ومن نصبه ، عطفه «على الذين اتّخذوا » على أنّ النهي عن موالاة من

٢. ليس في أ.

التوحيد ١٦٦٧، ح ٣.

٦. مابين المعقوفتين ليس في أ.

من المصدر .

١. أمالي الصدوق /١٠٧\_.١٠٨، ح ٤.

٣. الاحتجاج ٢٦٩/١.

٥. تفسير العيّاشي ٣٢٩/١. ذيل حديث ١٤٣.

٧. هكذا في المصدر . وفي النبخ : على ،

ليس على الحق رأساً ، سواء من كان ذا دين تبع فيه الهوى وحرّفه عن الصواب كأهل الكتاب ، ومن لم يكن كالمشركين(١) .

﴿ وَاتَّقُوا اللهَ ﴾: بترك المناهي.

﴿إِنَّ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ ٢: لأنَّ الإيمان حقًّا يقتضي ذلك.

وقيل(٢): إن كنتم مؤمنين بوعده ووعيده.

﴿ وَإِذَا نَادَيْتُمْ اِلَى الصَّلَوٰةِ اتَّخَذُوهَا هُزُواً وَلَعِباً ﴾: أي اتّخذوا الصلاة أو المناداة . وفيه دليل على أنّ الأذان مشروع للصّلاة .

رُوي (٣): أنّ نصرانيًا بالمدينة ، كان إذا سمع المؤذّن يقول: أشهد أنّ محمّداً رسول الله. قال: أحرق الله الكاذب. فدخل خادمه ذات ليلة بنار وأهله نيام ، فتطاير شررها في البيت ، فأحرقه وأهله.

﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لاَيَعْقِلُونَ ﴾ (السفه يؤدّي إلى الجهل بالحّق، والهزء به. والعقل يمنع منه.

﴿ قُلْ يَا اَهْلَ الْكِتَابِ هَلْ تَنْقِمُونَ مِنًّا ﴾: هل تنكرون منًا، وتعيبون.

يقال: نقم منه كذا: إذا أنكره. وانتقم: إذا كافأه.

وقرئ: « تنقمون » بفتح القاف ، وهي لغة (٤).

﴿إِلاَّ أَنْ آمَنًا بِاللهِ وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أَنْزِلَ مِنْ قَبْلُ ﴾: الإيمان بالكتب المنزلة كلّها.

﴿ وَإِنَّ أَكْثَرَكُمُ فَاسِقُونَ ﴾ (٢): عطف على «أن آمنًا» فكأنّ المستثنى لازم الأمرين، وهـو المـخالفة. أي ماتنكرون منّا إلّا مخالفتكم، حيث دخلنا الإيمان وأنتم خارجون منه. أو كان الأصل: واعتقاد أنّ أكثركم فاسقون، فحذف المضاعف. أو على «ما» أي وما تنقمون منّا إلّا الإيمان وما أنزل، وبأنّ أكثركم. أو على علّة محذوفة، والتقدير: هل تنقمون منّا إلّا أن آمنًا لقلة إنصافكم وفسقكم. أو نصب بإضمار فعل، دلّ عليه «هل تنقمون» أي ولا تنقمون أنّ أكثركم فاسقون. أو رفع

٢. نفس المصدر والموضع

٤. أنوار التنزيل ٢٨١/١.

١. أنوار التنزيل ٢٨١/١.

٣. نفس المصدر والموضع

على الابتداء، والخبر محذوف، أي وفسقكم ثابت معلوم عندكم، ولكنّ حبّ الرئاسة والمال يمنعكم من الإنصاف.

والآية خطاب ليهود سألوا رَسول الله عَيَّالَةٌ عمّن يؤمن به؟

فقال: أؤمن بالله وما أنزل إلينا [إلى قوله: ونحن له مسلمون.

فقالوا حين سمعوا ذكر عيسى: لا نعلم ديناً شرّاً من دينكم.

﴿ قُلْ هَلْ أَنْبُنْكُمْ بِشَرِّ مِنْ ذَلِكَ ﴾ :أي ذلك المنقوم.

﴿ مَثُوبَةً عِنْدَ اللهِ ﴾: جزاء ثابتاً عند الله. والمثوبة مختصّة بالخير، كالعقوبة بالشرّ، فوضعت هاهنا موضعها، على طريقة قولهم: تحيّة بينهم ضرب وجيع.

ونصبها على التميز عن «بشر».

﴿ مَنْ لَعَنَهُ اللهُ وَغَضِبَ عَلَيْهِ وَجَعَلَ مِنْهُمُ الْقِرَدَةَ وَالْخَنَازِيرَ ﴾: بدل من «شر » على حذف مضاف ؛ أي بشر من أهل ذلك من لعنه الله. أو بشر من ذلك دين مَن لعنه الله. أو خبر مبتدأ محذوف ؛ أي هو من لعنه الله. وهم اليهود ، أبعدهم الله من رحمته ، وسخط عليهم بكفرهم وانهماكهم في المعاصي بعد وضوح الآيات ، ومسخ بعضهم قردة وهم أصحاب السبت ، وبعضهم خنازير وهم كفّار أهل مائدة عيسى المناه .

قيل<sup>(۱)</sup>:كلا المسخين في أصحاب السبت: مسخت شبابهم قردة ومشايخهم خنازير .

﴿ وَعَبَدَ الطَّاغُوتَ ﴾: عطف على صلة «من». وكذا عُبِد الطباغوتُ، عملي البناء للمفعول ورفع الطاغوت.

و «عبد» بمعنى: صار الطاغوت معبوداً. فيكون الراجع محذوفاً، أي فيهم، أو بينهم.

ومن قرأ: و«عابد الطاغوت» أو «عبد» على أنّه نعت، كفطن. أو «عبدة» أو «عبد

١. أنوار التنزيل ٢٨٢/١.

١٤٤ ..... تفسير كنز الدقائق ويحرالغرائب

الطاغوت» على أنّه جمع، كخدم. أو أنّ أصله: عبدة، فحذف التاء للإضافة عطفه على القردة.

ومن قرأ: «وعبد الطاغوت » بالجرّ ، عطفه على «من ».

والمراد من الطاغوت: العجل.

وقيل(١): الكهنة ، وكلّ من أطاعوه في معصية الله.

وقرأ حمزة «عبدة الطاغوت» بضم الباء، وجرّ التاء. والباقون: بفتح الباء ونصب التاء (٢).

﴿ أُولَيْكَ ﴾ :الملعونون.

﴿ شَرٌّ مَكَاناً ﴾: جعل مكانهم شرّاً ، ليكون أبلغ في الدلالة على شرارتهم .

وقيل(٣: مكاناً منصرفاً.

﴿ وَاضَلَّ عَنْ سَوَاءِ السَّبِيلِ ﴾ ۞: قصد الطريق المتوسّط، بين غلق النصارى وقدح اليهود.

والمراد من صيغتي التفضيل، الزيادة مطلقاً، لا بالإضافة إلى المؤمنين في الشرارة والضلالة.

﴿ وَإِذَا جَازُوكُمْ قَالُوا آمَنًا ﴾: نزلت في يهود نافقوا رسول الله عَلَيْهِ أو في عامّة المنافقين (٤).

﴿ وَقَدْ دَخَلُوا بِالْكُفْرِ وَهُمْ قَدْ خَرَجُوا بِهِ ﴾: أي يخرجون من عندك كما دخلوا، ولم يؤثّر فيهم ما سمعوا منك. والجملتان حالان من فاعل «قالوا».

و «بالكفر» و «به» حالان من فاعلَي « دخلوا» و «خرجوا». و «قد» وإن دخلت لتقريب الماضي من الحال ليصح أن يقع حالاً، أفادت أيضاً لما فيه من التوقّع أنّ أمارة النفاق [كانت لائحة عليهم، وكان الرسول يظنّه.

٢. مجمع البيان ٢١٤/٢.

ئفس المصدر والموضع .

نفس المصدر والموضع .

٣. أنوار التنزيل ٢٨٢/١.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١) قوله: وإذا جاؤوكم قالوا آمنًا [قال:](٢) نزلت في عبدالله بن أبيّ لمّا أظهر الإسلام «وقد دخلوا بالكفر»(٣) قال: «خرجوا به» من الإيمان. ﴿ وَاللهُ أَعْلَمُ بِمَا كَانُوا يَكْتُمُونَ ﴾ (١): أي من الكفر، وفيه وعيد لهم.

﴿ وَتَرَىٰ كَثِيراً مِنْهُمْ ﴾: أي من اليهود والمنافقين ](٤).

﴿ يُسَارِعُونَ فِي الْإِثْمِ ﴾: أي في الحرام، وقيل: الكذب(٥)، لقوله عن قولهم الإثم.

﴿ وَالْعُدُوانِ ﴾ الظلم ، ومجاوزة الحدّ في المعاصي .

وقيل(١): الإثم: ما يختصّ بهم. والعدوان: ما يتعدّى إلى غيرهم.

﴿ وَاكْلِهِمُ السُّحْتَ ﴾: أي الحرام. خصّه في الذكر للمبالغة.

﴿ لَبِئْسَ مَا كَانُوا يَعمَلُونَ ﴾ ۞: لبنس شيئاً عملوه.

﴿ لَوْ لاَ يَنْهَاهُمُ الرَّبَّانِيُّونَ وَالْأَحْبَارُ عَنْ قَوْلِهِمُ الْإِثْمَ وَأَكْلِهِمُ السَّحْتَ ﴾: تحضيض لعلمائهم على النهي عن ذلك. فإنّ «لولا» إذا دخل على الماضي أفاد التوبيخ. وإذا دخل على المستقبل أفاد التحضيض.

﴿ لَبِنْسَ مَا كَانُوا يَصْنَعُونَ ﴾ (): أبلغ من قوله: لبئس ماكانوا يعملون. من حيث أنّ الصنع عمل الإنسان بعد تدرّب فيه و تروّ و تحرّي إجادة. ولذلك ذمّ به خواصّهم. ولأن ترك الحسنة أقبح من مواقعة المعصية ؛ لأنّ النفس تلتذّ بها و تـميل إليها. و لا كـذلك الإنكار عليها، فكان جديراً بأبلغ الذمّ.

عن ابن عبّاس (٧): هي أشدّ آية في القرآن.

وفي الكافي (^): عدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن عبدالرحمن بن أبي نجران، عن عاصم بن حميد، عن أبي حمزة، عن يحيى بن عقيل، عن حسن قال:

٢. من المصدر.

٤. من ر،

٦. نفس المصدر والموضع.

۸. الکافی ۵۷/۵، ح ٦.

١. تفسير القميّ ١٧٠/١.

٣. المصدر: في الكفر.

٥. أنوار التنزيل ٢٨٣/١.

٧. تفسير الدرّ المنثور ١١٢/٣.

خطب أمير المؤمنين صلوات الله عليه فحمد الله وأثنى عليه وقال: أمّا بعد، فإنّه إنّه الله من كان قبلكم حيث ما عملوا من المعاصي ولم ينههم الربّانيّون والأحبار عن ذلك . وإنّهم لمّا تمادوا في المعاصي ولم ينههم الربّانيّون [والأحبار](١) عن ذلك نزلت بهم العقوبات. فأمروا بالمعروف وانهوا عن المنكر. والحديث طويل، أخذنا منه موضع الحاجة.

عدة من أصحابنا، عن سهل بن زياد (٢)، وعليّ بن إبراهيم [عن أبيه ] (٣) جمعياً، عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر [عن أبان، عن أبي بصير ] (٤) عن عمرو بن رياح، عن أبي جعفر على قال: قلت له: بلغني أنّك تقول: من طلّق لغير السنّة أنّك لاترى طلاقه شيئاً ؟! فقال أبو جعفر على : ما أقوله، بل الله يقوله. أما والله لو كنّا نفتيكم بالجور كنّا شرّاً منكم، لأنّ الله على يقول: «لولا ينهاهم الربّانيّون والأحبار عن قولهم الإشم وأكلهم السحت» الآية.

[وفي نهج البلاغة (٥) قال الله في خطبة له، وهي من خطب الملاحم: أين تذهب بكم المذاهب، وتتيه (٢) بكم الغياهب، وتخدعكم الكواذب؟ ومن أين تؤتون، وأنّى تؤفكون؟ فلكل أجل كتاب، ولكل غيبة إياب، فاستمعوا (٧) ربّانيكم، وأحضروه قلوبكم، واستيقظوا أن يهتف بكم ] (٨).

﴿ وَقَالَتِ الْيَهُودُ يَدُ اللهِ مَغْلُولَةً ﴾: قيل (١): أي هو ممسك يقتر بالرّزق.

وغلَ اليد وبسطها، مجاز عن البخل والجود. ولا قصد فيه إلى إثبات يـد، وغـل، وبسط. ولذلك يستعمل حيث لايتصوّر ذلك، كقوله:

۱. من ر.

٢. نفس المصدر ٥٧/٦ ٥٨، ح ١.

ع. من المصدر .

٦. هكذا في المصدر. وفي النسخة: يستر.

۸. من ر .

٣. من المصدر ،

٥. نهج البلاغة /١٥٧، ضمن خطبة ١٠٨.

٧. هكذا في المصدر . وفي النسخة : فاسمعوا .

٩. أنوار التنزيل ٢٨٣/١.

جاد الحمى بسط اليدين بوابل شكرت نداه تلاعه ووهاده ونظيره من المجازات المركّبة: شابت لمّة اللّيل.

وقيل: معناه: أنّه [فقير لقوله تعالى: «لقد سمع الله قول الذين قالوا إنّ الله ](١) فقير ونحن أغنياء».

وفي عيون الأخبار (٢)، في باب مجلس الرضا الله على سليمان المروزي، بعد كلام طويل له الله في إثبات البداء، وقد كان سليمان ينكر، ثم التفت إلى سليمان فيقال: أحسبك (٣) ضاهيت [اليهود في هذا الباب.

قال: أعوذ بالله من ذلك، وما قالت اليهود ](4).

قال: قالت اليهود: « يد الله مغلولة » يعنون: أنّ الله قد فرغ من الأمر ، فليس يحدث شيئاً. فقال الله: « غُلّت أيديهم ولُعنوا بما قالوا ».

وفي كتاب التوحيد (٥) ، بإسناده إلى إسحاق بن عمّار ، عمّن سمعه ، عن أبي عبدالله طلح أنّه قال في قول الله على: «وقالت اليهود يد الله مغلولة » لم يعنوا أنّه هكذا ولكنّهم قالوا: قد فرغ من الأمر ، فلا يزيد ولا ينقص . وقال الله على تكذيباً لقولهم : «غُلّت أيديهم ولُعنوا بما قالوا بل يداه مبسوطتان ينفق كيف يشاء». ألم تسمع الله على يقول: «يمحو الله ما يشاء ويثبت وعنده أمّ الكتاب».

﴿ غُلَّتُ آيْدِيهِمْ وَلُعِنُوا بِمَا قَالُوا ﴾: دعاء عليهم بالبخل والنكد. أو بالفقر والمسكنة. أو بغلّ الأيدي حقيقة ، يُغلّون أسارى في الدنيا ومسحبين إلى النار في الآخرة. فتكون المطابقة من حيث اللفظ وملاحظة الأصل ، كقولك: سبّني ، سبّ الله دابره .

﴿ بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ ﴾: ثنّى اليد مبالغة في الردّ، ونفي البخل عنه، وإثباتاً لغاية الجود، فإنّ غاية ما يبذله السخيّ من ماله أن يعطيه بيديه، وتنبيها على منح الدنيا

٢. عيون أخبار الرضا ﷺ ١٦٢/١، ح١.

اليس في أ.

ليس في ر.

٣. هكذا في المصدر . وفي النسخ : أمسك .

٥. التوحيد /١٦٧،ح ١.

والآخرة وعلى ما يعطى للاستدراج وما يعطى للإكرام.

وفي كتاب التوحيد(١)، بإسناده إلى أبي عبدالله بن قيس، عن أبي الحسن الرضا ﷺ قال: سمعته يقول: «بل يداه مبسوطتان».

فقلت له: يدان هكذا ـوأشرت بيدي إلى يديه ؟ فـقال: لا ](٢) لو كـان هكـذا كـان مخلوقاً.

وبإسناده إلى حنان بن سدير (٣) ، عن أبي عبدالله الله حديث طويل ، يقول فيه الله وقوم وصفوه [باليدين ، وقالوا: «يد الله مغلولة ». وقوم وصفوه [بالرّجلين ، فقالوا: وضع رجله (٥) على صخرة بيت المقدس ، فمنها ارتقى إلى السماء ، ووصفوه بالأنامل فقالوا: إنّ محمّداً عَلَيْهُ قال: إنّي وجدت برد أنامله على قلبي . فلمثل هذه الصفات قال: «ربّ العرش عمّا يصفون ». يقول: ربّ المثل الأعلى ، عمّا به مثّلوه . ولله المثل الأعلى ، الذي لايشبهه شيء ، ولايوصف ، ولايتوهم . فذلك المثل الأعلى .

وبإسناده إلى أبي بصير (٢): عن أبي عبدالله على قال: قال أمير المؤمنين على : أنا يدالله المبسوطة على عباده بالمرحمة والمغفرة. والحديث طويل، أخذنا منه موضع الحاجة. وبإسناده إلى مروان بن صباح (٢) قال: قال أبو عبدالله على : إنّ الله على خلقنا فأحسن خلقنا، وصوّرنا فأحسن صورنا. وجعلنا عينه في عباده، ولسانه الناطق في خلقه، ويده المبسوطة على عباده بالرّأفة والرحمة. والحديث طويل، أخذنا منه موضع الحاجة.

[وفي تفسير العيّاشي (^): عن حمّاد، عنه في قول الله: « يدالله مغلولة » يعنون: أنّه قد فرغ ممّا هو كائن « لُعنوا بما قالوا » قال الله ﷺ: « بل يداه مبسوطتان » ](٩).

١. نفس المصدر ١٦٨، ح ٢.

٣. نفس المصدر /٣٢٣، ح ٥.

٥. ليس في أ.

٧. نفس المصدر /١٥١، ح ١٤٧.

٩. مابين المعقوفتين ليس في أ.

٢. مابين المعقوفتين ليس في الأصل.

ليس في أ.

٦. نفس المصدر /١٦٥، - ٢.

٨. تفسير العيّاشي ٢٣٠١، ح ١٤٧.

﴿ يُنْفِقُ كَيْفُ يَشَاءُ ﴾: على ما تقتضيه الحكمة والصلاح.

﴿ وَلَيَزِيدَنَّ كَثِيراً مِنْهُمْ مَا ٱنْزِلَ اِلَيْكَ مِنْ رَيِّكَ طُغْيَاناً وَكُفُراً ﴾: على طغيانهم وكفرهم. كما يزداد المريض مرضاً من تناول غذاء الأصحاء.

﴿ وَالْقَيْنَا يَيْنَهُمُ الْعَدَاوَةَ وَالْبَغْضَاءَ اِلَىٰ يَوْمِ الْفِيْامَةِ ﴾: فكلماتهم مختلفة ، وقلوبهم شتّى ، فلا يقع بينهم موافقة .

﴿ كُلُّمَا أَوْقَدُوا نَارَاً لِلْحَرْبِ أَطْفَأَهَا الله ﴾ : كلَّما أرادوا محاربة غُلِبوا.

قيل (١): كانوا في أشد بأس وأمنع دار ، حتى أنّ قريشاً كانت تعتضد بهم ، وكان الأوس والخزرج تتكثّر بمظاهر تهم . فذلّوا وقُهروا . وقـتل النبيّ عَلَيْكُ بني قريظة ، وأجلى بني النضير ، وغلب على خيبر وفدك . فاستأصل الله شأفتهم ، حتى أنّ اليوم تجد اليهود في كلّ بلدة أذلّ الناس .

﴿ وَيَسْعَوْنَ فِي الْأَرْضِ فَسَادًا ﴾: للفساد. بمخالفة أمر الله، والاجتهاد في محو ذكر الرسول منكتبهم.

وقيل (٢): لمّا خالفوا حكم التوراة سلّط الله عليهم بخت نّصر [ثم أفسدوا فسلّط عليهم فطرس الروميّ] (٢) ثمّ أفسدوا فسلّط عليهم المجوس، ثمّ أفسدوا فسلّط [الله] (٤) عليهم المسلمين.

﴿ وَاللَّهُ لاَ يُحِبُّ الْمُفْسِدِينَ ﴾ ۞: فلا يجازيهم إلَّا شرّاً.

وفي تفسير العيّاشي (٥): عن جابر ، عن أبي جعفر على عن قوله: «كلّما أوقدوا ناراً للحرب أطفأها الله »كلّما أراد جبّار من الجبابرة هلكة آل محمّد علي قصمه [الله](٨).

﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْكِتَابِ آمَنُوا ﴾: بمحمد عَلَيْ وبما جاء به.

﴿ وَاتَّقَوْا لَكُفَّرْنَا عَنْهُمْ سَيِّئاتِهِمْ ﴾: التي فعلوها. ولم يؤاخذهم بها.

١. مجمع البيان ٢٢١/٢، ببعض الاختلاف. ٢. من المصدر.

٣. من المصدر.

٥. تفسير العيّاشي ٢٩٣٠/١ ح ١٤٨.
 ٦. من المصدر .

﴿ وَلَا ذُخَلْنَاهُمْ جَنَّاتِ النَّعِيمِ ﴾ ٢: فإنّ الإسلام يجبّ ما قبله وإن جلّ.

﴿ وَلَوْ آنَّهُمْ آقَامُوا التَّوْرَيْةَ وَالْإِنْجِيلَ ﴾: بإذاعة ما فيها، والقيام بأحكامها.

﴿ وَمَا أُنْزِلَ اِلَّيْهِمْ مِنْ رَبِّهِمْ ﴾: في الكافي والعيّاشي(١): عن الباقر ﷺ يعني: الولاية.

﴿ لَاَكُلُوا مِنْ فَوقِهِمْ وَمِنْ تَحْتِ أَرْجُلِهِمْ ﴾: لوسّع عليهم أرزاقهم، وأفيض عليهم بركات من السماء والأرض.

في تفسير عليّ بن إبراهيم (٢) قال: «من فوقهم » المطر «ومن تحت أرجلهم» النيات.

﴿ مِنْهُمْ أُمَّةً مُقْتَصِدَةً ﴾ : قد دخلوا في الإسلام.

في تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): قوم من اليهود دخلوا في الإسلام، فسمّاهم الله مقتصدة.

﴿ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ سَاءَ مَا يَعْمَلُونَ ﴾ (): وفيه معنى التعجّب، أي ما أسوأ عملهم، وهم الذين أقاموا على الجحود والكفر.

[وفي تفسير العيّاشي<sup>(3)</sup>: عن زيد بن أسلم، عن أنس بن مالك قال: كان رسول الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ احدى وسبعين ملّة، سبعون منها في النار وواحدة في الجنّة. وتفرّقت أمّة عيسى على اثنتين<sup>(6)</sup> وسبعين فرقة، احدى وسبعون فرقة في النار وواحدة في الجنّة. وتعلو أمّتي على الفرقتين جميعاً بملّة، واحدة في الجنّة و ثنتان وسبعون في النار.

قالوا: من هم يا رسول الله؟

قال: الجماعات [الجماعات] ٩٠٠.

من المصدر.

١. الكافي ٤١٣/١، ح ٥، وتفسير العيّاشي ٢٣٠/١، ح ١٤٩.

تفسير القميّ ١٧١/١.
 تفسير القميّ ١٧١/١.

قسير العياشي ٣٣١/١، ح ١٥١.

٥. المصدر: اثنين،

قال يعقوب بن يزيد(١): كان على بن أبي طالب إذا حدّث هذا الحديث عن رسول الله عَيَّالله عَلَيْها تلا فيه قرآناً: « ولو أنَّ أهل الكتاب آمنوا واتَّقوا لكفّرنا عنهم سيّناتهم » إلى قوله: «ساء ما يعملون». و تلا أيضاً: « وممّن خلقنا أمّة يهدون بالحقّ وبه يعدلون »(٢) يعني: أمّة محمّد عَثَالَةً .

وفي شرح الأيات الباهرة (٣): روى [الشيخ الصدوق ](٤) عن محمّد بن يعقوب، عن محمّد بن أحمد، عن سلمة بن الخطّاب، عن عليّ بن يوسف(٥)، عن العبّاس بن عامر، عن أحمد بن زريق الغمشاني (٢٠، عن محمّد بن عبدالرحمن ، عن أبي عبدالله عليه قال : ولايتنا ولاية الله ﷺ لم يبعث الله نبيّاً إلّا بها.

وروى أيضاً عن أحمد بن محمّد (٧) عن الحسن بن محبوب، عن محمّد بن الفضل، عن أبي الحسن على قال: ولاية على على الله مكتوبة في جميع صحف الأنبياء، ولم يبعث الأنبياء إلّا بنبوّة محمّد ووصيّة علىّ صلوات الله عليهما وقوله: « لأكلوا من فوقهم » بإرسال السماء عليهم مدراراً «ومن تحت أرجلهم» بإعطاء الأرض خيراتها وبركاتها. ومثله: «وأن لو استقاموا على الطريقة لأسقيناهم ماء غدقاً » ]</

﴿ يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلُّغُ مَا أَنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبُّكَ ﴾ : يعني : في علي علي الله ، فعنهم علي كذا نزلت.

﴿ وَإِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَّغْتَ رِسَالَتَهُ ﴾: أي إن تركت تبليغ ما أنزل إليك في ولاية على الله وكتمته ، كنت كأنَّك لم تبلّغ شيئاً من رسالات ربَّك في استحقاق العقوبة. وقرئ: «رسالته» على التوحيد(٩).

٢. الأعراف/١٨١.

المصدر: يعقوب بن زيد.

٤. ليس في المصدر.

٣. تأويل الآيات الباهرة ١٥٥/١.

٥. المصدر: على بن سيف.

٦٠ المصدر: «أحمد بن زرقا الغمشاني» ولعل الصواب: «أحمد بن رزق الغشاني» انظر تنقيح المقال ٦١/١، رقم ٣٦١. ٧. نفس المصدر والموضع.

٩. مجمع البيان ٢٢٢/١.

٨. مابين المعقوفتين ليس في أ.

﴿ وَاللهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ ﴾: يمنعك من أن ينالوك بسوء.

﴿إِنَّ الله لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الْكَافِرِينَ ﴾ ﴿ في الجوامع (١): عن ابن عبّاس وجابر بن عبدالله: أنّ الله أمر نبيه عَبَّلِهُ أن ينصب عليّاً عليه للنّاس ويخبرهم بولايته، فتخوّف عليه أن يقولوا: حابئ ابن عمّه، وأن يشقّ ذلك على جماعة من أصحابه، فنزلت هذه الآية. فأخذه بيده يوم غدير خمّ وقال: من كنت مولاه فعلى مولاه.

[والعيّاشي عنهما، ما في معناه (٢) ](٣).

ورواه في المجمع(٤)، عن الثعلبيّ والحسكانيّ وغيرهما من العامّة.

وفي أصول الكافي (٥): [محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، ومحمّد بن الحسين جميعاً، عن محمّد بن إسماعيل بن بزيع ، عن منصور بن يونس ، عن أبي الجارود ، عن أبي جعفر على الماء قال : سمعت أبا جعفر على وذكر حديثاً طويلاً، وفيه يقول على : (١) ثم تنزلت الولاية ، وإنّما أتاه ذلك في يوم الجمعة بعرفة ، أنزل الله تعالى : (اليوم أكملت لكم دينكم وأتممت عليكم نعمتي ». وكان كمال الدين بولاية عليّ بن أبي طالب صلوات الله عليه .

فقال عند ذلك رسول الله عَلَيْهِ أَمْتي حديثو عهد بالجاهليّة ، ومتى أخبرتهم بهذا في ابن عمّي يقول قائل ويقول قائل ، فقلت في نفسي من غير أن ينطق به لساني ، فأتتني عزيمة من الله بتلة أوعدني إن لم أبلّغ أن يعذّبني ، فنزلت : « يا أيّها الرسول » الآية .

فأَخذ رسول الله عَيَّالَهُ بيد عليّ فقال: يا أيّها الناس، إنّه لم يكن نبيّ من الأنبياء ممّن كان قبلي إلّا وقد عمّره الله، ثمّ دعاه فأجابه. فأوشك أن أدعى فأجيب. وأنا مسؤول، وأنتم مسؤولون. فماذا أنتم قائلون؟

٢. تفسير العيّاشي ٢/٣٣١، ح ١٥٢.

٤. مجمع البيان ٢٢٣/٢.

٦. ليس في أ. وفيه «عن الباقر ﷺ في حديث «بدلاً.

١. جوامع الجامع /١١٤.

٣. من أ.

٥. الكافي ٢٩٠/١ح٦.

فقالوا: نشهد أنّك قد بلّغت ونصحت وأدّيت ما عليك، فمجزاك الله أفـضل جـزاء المرسلين.

فقال: اللّهمَ اشهد ـ ثلاث مرّات ـ ثمّ قال: يا معشر المسلمين، هـ ذا وليّكم مـن بعدي، فليبلّغ الشاهد منكم الغائب.

قال أبوجعفر ﷺ: كان والله عليّ أمين الله على خلقه، وغيبه، ودينه الذي ارتـضاه لنفسه.

[محمّد بن الحسين وغيره ، عن سهل(٤) ، عن محمّد بن عيسى ومحمّد بن يمحيى ومحمّد بن يمحيى ومحمّد بن الحسين جميعاً عن محمّد بن سنان ، عن إسماعيل بن جابر ، وعبدالكريم

٢. ليس في أ.

١. نفس المصدر ٢٨٩/١، ح٤.

٣. ليس في المصدر.

٤. نفس المصدر ٢٩٥/١، ضمن حديث أوّله في صفحة ٢٩٣.

بن عمرو ، عن عبدالحميد بن أبي الديلم ، عن أبي عبدالله ﷺ حديث طويل ، يـقول فيه عليه الله عليه الله عَمَا الله عَمَا الله عَمَا الله عَمَا الله عَمَا الله عليه الله عليه على الله عله الله عما الله عَمَا الله الرسول بلّغ ما أنزل إليك من ربّك وإن لم تفعل فما بلّغت رسالته والله يـعصمك مـن الناس إنّ الله لايهدي القوم الكافرين » فنادي الناس ، فاجتمعوا . وأمر بسمرات فقمّ شوكهنَ. ثمّ قال عَبَّيُّنَّهُ : يا أيّها الناس، من وليّكم وأولى الناس بكم من أنفسكم ؟ فقالوا: الله ورسوله.

فقال: من كنت مولاه فعليّ مولاه ، اللّهمّ وال من والاه وعاد من عاداه \_ثلاث مرّات \_ فوقعت حسكة النفاق في قلوب القوم وقالوا: وما أنزل الله جلِّ ذكره هذا على محمّد قطٌ ، وما يريد إلّا أن يرفع بضبع ابن عمّه ](١).

وفي كتاب الاحتجاج (٢) [للطّبرسي الله بإسناده إلى محمّد بن عليّ الباقر ](٣) عليّ أنّه قال: حجّ رسول الله ﷺ من المدينة ، وقد بلّغ جميع الشرائع قومه غير الحجّ والولاية . فأتاه جبر ثيل إللا فقال له: يا محمّد ، إنّ الله كالله يقرنك السلام ويقول لك: إنّى لم أقبض نبيّاً من أنبيائي ولا رسولاً من رسلي، إلّا بعد إكمال ديني وتأكيد حجّتي، وقد بـقي عليك من ذلك فريضتان ممّا يحتاج أن تبلّغهما قومك: فريضة الحجّ وفريضة الولاية والخلافة من بعدك. فإنَّى لم أخل أرضى من حجّة ولن أخليها أبداً. فإنَّ الله يأمرك أن تبلّغ قومك الحجّ؛ تحجّ و يحجّ معك كلّ (٤) من استطاع إليه سبيلاً من أهل الحضر والأطراف والأعراب، وتعلِّمهم من معالم حجَّتهم مثل ما علَّمتهم من صلاتهم وزكاتهم وصيامهم، وتوقفهم من ذلك على مثال الذي أوقفتهم عليه من جميع ما بلّغتهم من الشرائع.

فنادى منادي رسول الله عَيِّناتُ في الناس: ألا إنّ رسول الله عَيَّلَة يريد الحج، وأن يعلّمكم من ذلك مثل الذي علّمكم من شرائع دينكم، ويبوقفكم من ذلك على

۲. الاحتجاج ۲/۱۲\_۸۹.

ليس في المصدر.

١. مابين المعقوفتين ليس في آ.

٣. ليس في أ. وفيه : «عنه #بدلاً.

ما أوقفكم عليه من غيره. فخرج [رسول الله] (١) عَلَيْ وخرج معه الناس، وأصغوا إليه لينظروا ما يصنع فيصنعوا مثله، فحج بهم. وبلغ مَن حج مع رسول الله عَلَيْ من أهل المدينة وأهل الأطراف والأعراب، سبعين ألف إنسان أو يـزيدون، عـلى نـحو عـدد أصحاب موسى الله السبعين ألف الذين أخذ عليهم بيعة هارون الله فنكثوا واتسبعوا العجل والسامري. وكذلك [أخذ] (٢) رسول الله عَلَيْ البيعة (٣) لعلي بن أبي طالب الله المخلافة على عدد أصحاب موسى الله فنكثوا البيعة واتبعوا العجل [والسامري] (٤) سنة بسنة، ومثلاً بمثل. واتصلت التلبية ما بين مكة والمدينة.

فلمًا وقف بالموقف أتاه جبر ئيل الله عن الله تعالى فقال: يا محمّد، إن الله على يقرئك السلام، ويقول لك: إنّه قد دنا أجلك ومدّتك، وأنا مستقدمك على ما لابدٌ منه ولا عنه محيص. فاعهد عهدك، وقدّم وصيّتك، واعمد إلى ما عندك من العلم وميرات علوم الأنبياء من قبلك والسلاح والتابوت وجميع ما عندك من آيات الأنبياء الميهيلا. فسلّمها(٥) إلى وصيّك وخليفتك من بعدك حجّتي البالغة على خلقي عليّ بن أبي طالب الحي فأقمه للنّاس علماً. وجدّد عهده وميثاقه وبيعته. وذكرهم ما أخذت عليهم من بيعتي وميثاقي الذي واثقتهم به وعهدي الذي عهدت إليهم من ولاية وليّي عليهم من بيعتي وميثاقي الذي واثقتهم به وعهدي الذي عهدت إليهم من ولاية وليّي الأنبياء إلا من بعد إكمال ديني (١) وإتمام نعمتي بولاية أوليائي ومعاداة أعدائي. وذلك أنّي كمال توحيدي وديني وإتمام نعمتي على خلقي، باتباع وليّي وطاعته. وذلك أنّي كان رضي بغير [وليّ ولا](٧) قيّم، ليكون حجّة لي على خلقي ١٠ فاليوم أكملت لكم دينكم الآية(٨)، بولاية وليّي ومولى كلّ مؤمن ومؤمنة . عليّ عبدي، ووصيّ نبييّ، دينكم الآية(٨)، بولاية وليّي ومولى كلّ مؤمن ومؤمنة . عليّ عبدي، ووصيّ نبييّ،

٢. من المصدر.

٤. من المصدر.

٦. المصدر: إكمال ديني وحجتي.

ذكر في المصدر الآية بطولها بدل «الآية».

أيس في المصدر .

٣. النسخ: أخذ البيعة.

٥. المصدر: فسلّمه.

٧. من المصدر .

والخليفة من بعده، وحجّتي البالغة على خلقي، مقرون طاعته بطاعة محمّد نبييّ ومقرون طاعته مع طاعة محمّد بطاعتي. من أطاعه فقد أطاعني، ومن عصاه فقد عصاني. جعلته علماً بيني وبين خلقي، من عرفه كان مؤمناً، ومن أنكره كان كافراً، ومن أشرك ببيعته كان مشركاً، ومن لقيني بولايته دخل الجنّة، ومن لقيني بعداوته دخل النار. فأقم يا محمّد علياً علماً، وخذ عليهم البيعة، وجدّد عليهم (١) عهدي وميناقي لهم الذي واثقتهم عليه. فإنّي قابضك إليّ ومستقدمك عليّ.

فقال: يا جبرئيل، إنّي أخشى قومي أن يكذّبوني، ولا يقبلوا قولي في عليّ (^). فرحل، فلمّا بلغ غدير خمّ قبل الجحفة بثلاثة أميال أتاه جبريل اللله على خمس ساعات مضت من النهار بالزّجر والانتهار (٩) والعصمة من الناس.

١. ليس في المصدر . ٢ من المصدر .

٣. هكذا في المصدر . وفي النسخ : « البغضة » بدل « العداوة والبغضاء ».

٤. من المصدر، ٥٠ من المصدر،

٦. هكذا في المصدر. وفي النسخ: أتي.

٧. المصدر: «أتاه فيه قبل الله «بدل «أتاه به من قبل الله».

٨. يوجد في المصدر بعد هذه العبارة : [فسأل جبر ثيل كما سأل بنزول آية العصمة فأخّره ذلك ].

٩. هكذا في المصدر. وفي النسخ: الانتهاء.

فقال: يامحمد، إنّ الله عَلَى يقرئك السلام، ويقول لك: «يا أيها الرسول بلّغ ما أنزل إليك من ربّك» في عليّ «وإن لم تفعل فما بلّغت رسالته والله يعصمك من الناس».

فأمر رسول الله عَيَّلَ عند ما جاءته العصمة ، منادياً ينادي في الناس بالصّلاة جامعة ، ويردّ من تقدّم منهم ، ويحبس من تأخّر . فتنحّى عن يمين الطريق إلى جنب مسجد الغدير ، أمره بذلك جبر ثيل على عن الله عَلَى و [كان] في الموضع سلمات ، فأمر رسول الله عَلَى أن يقم ما تحتهن وينصب له أحجار كهيئة المنبر ليشرف على الناس . فتراجع الناس ، واحتبس أو اخرهم في ذلك المكان لايزالون .

فقام رسول الله ﷺ فوق تلك الأحجار. ثمّ حمد الله تعالى وأثنى عليه. فقال: الحمد لله الذي علا في توحّده، ودنا في تفرّده، وجلّ في سلطانه، وعظم في أركانه، وأحاط بكلّ شيء علماً وهو في مكانه، وقهر جميع الخلق بقدرته وبرهانه، مجيداً لم يزل محموداً لايزال، بارئ المسموكات، وداحي المدحوّات، وجبّار الأرضين والسماوات. سبّوح قدّوس (٥) ربّ الملائكة والروح. متفضّل على جميع من برأه، متطوّل على من أنشأه (٨). يلحظ كلّ عين، والعيون لاتراه. كريم حليم ذو أناة. قد وسع كلّ شيء برحمته (٧)، ومن عليهم بنعمته. لا يعجل بانتقامه، ولا يبادر إليهم بما استحقّوا من عذابه. قد فهم السرائر، وعلم الضمائر، ولم تخف عليه المكنونات، ولا اشتبهت عليه الخفيّات. له الإحاطة بكلّ شيء، والغوّة في كلّ شيء، والقوّة في كلّ شيء،

١. هكذا في المصدر. وفي النسخ: قربت.

٣. ليس في المصدر .

٥. المصدر: قدّوس سبّوح.

٧. المصدر: رحمته.

٢. هكذا في المصدر. وفي النسخ: فأمره.

٤. من المصدر.

هكذا في المصدر . وفي النسخ : أدناه .

والقدرة على كلّ شيء. ليس مثله شيء. وهو منشئ الشيء حين لا شيء. دائم قائم بالقسط، لا إله إلّا هو العزيز الحكيم. جلّ عن أن تدركه الأبصار، وهو يدرك الأبصار، وهو الطبير، لايلحق أحد وصفه من معاينة، ولا يجد أحد كيف هو من سرّ وعلانية إلّا بما دل كان على نفسه.

وأشهد أنّه الله الذي ملأ الدهر قدسه ، والذي يغشى الأبد نوره ، والذي ينفذ أمره بلا مشاورة مشير ولا معه شريك في تقدير ولا تفاوت في تدبير . صوّر ما أبدع على غير مثال ، وخلق ما خلق بلا معونة من أحد ولا تكلّف ولا احتيال . أنشأها فكانت ، وبرأها فبانت . فهو الله الذي لا إله إلّا هو ، المتقن الصنعة ، الحسن الصنيعة ، العدل الذي لا يجور ، والأكرم الذي ترجع إليه الأمور .

وأشهد أنّه تواضع كلّ شيء لقدرته، وخضع كلّ شيء له يبته. مالك الأملاك(١)، ومفلك الأفلاك، ومسخّر الشمس والقمر كلِّ يجري لأجل مسمّى. يكوّر اللّيل على النهار ويكوّر النهار على اللّيل، يطلبه حثيثاً. قاصم كلّ جبّار عنيد، ومهلك كلّ شيطان مريد. لم يكن معه ضدّ ولا ندّ. أحد صمد، لم يلد ولم يولد، ولم يكن له كفواً أحد. إله واحد، وربّ ماجد. يشاء فيمضي، ويريد فيقضي، ويعلم فيحصي، ويميت ويحيي، ويفقر ويغني، ويضحك ويبكي [ويدني ويقصي](١) ويسمنع ويؤتي. له الملك وله الحمد، بيده الخير، وهو على كلّ شيء قدير. يولج اللّيل في النهار، ويولج النهار في وربّ الجنة والناس. لا يشكل عليه شيء، ولا يضجره صراخ المستصرخين، ولا يبرمه الحاح الملحّين، العاصم للصّالحين، والموفّق للمفلحين، ومولى العالمين. الذي المتحق من كلّ [من](ع) خلق أن يشكره ويحمده.

١. المصدر: ملك الأملاك. ٢. ليس في المصدر.

٣. هكذا في المصدر . وفي النسخ : مستجيب الدعاء .

٤. من المصدر.

[أحمده](1) على السرّاء والضرّاء والشدّة والرخاء. وأوْمن به وبملائكته وكتبه ورسله. أسمع أمره. وأطبع وأبادر إلى كلّ ما يرضاه، وأستسلم لقضائه رغبة في طاعته وخوفاً من عقوبته؛ لأنّه الله الذي لايؤمن مكره ولايخاف جوره. [و](1) أقر له على نفسي بالعبوديّة، وأشهد له بالرّبوبيّة. وأؤدّي ما أوحي إليّ حذراً من أن لا أفعل فتحلّ بي منه قارعة لا يدفعها عني أحد وإن عظمت حيلته. لا إله إلّا هو، لأنه قد أعلمني أنّي إن لم أبلغ ما أنزل إليّ فما بلّغت رسالته. وقد ضمن لي تبارك وتعالى العصمة. وهو الله ](1) الكافي الكريم. فأوحى إليّ: «بسم الله الرحمن الرحيم، يا أيّها الرسول بلّغ ما أنزل إليك من ربّك » في عليّ (3) «وان لم تفعل فما بلّغت رسالته والله يعصمك من الناس».

معاشر الناس، ما قصَرت في تبليغ ما أنزل الله تعالى إليّ<sup>(٥)</sup>. وأنا مبيّن لكم سبب نزول هذه الآية:

إنّ جبرئيل عليه هبط إليّ مراراً ثلاثاً يأمرني عن السلام ربّي وهو السلام، أن أقوم في هذا المشهد، فأعلم كلّ أبيض وأسود أنّ عليّ بن أبي طالب أخي ووصيّي وخليفتي والإمام من بعدي، الذي محلّه منّي محلّ هارون من موسى إلّا أنّه لانبيّ بعدي، وهو وليّكم بعد الله ورسوله. وقد أنزل الله تبارك وتعالى عليّ بذلك آية من كتابه (٢٠): «إنّه ما وليّكم الله ورسوله والذين آمنوا الذين يقيمون الصلاة ويؤتون الزكاة وهم راكعون» وعليّ بن أبي طالب أقام الصلاة و آتى الزكاة وهو راكع، يريد الله على قل حال.

وسألت جبرئيل على أن يستعفي لي عن تبليغ ذلك إليكم - أيّها الناس - لعلمي بقلة المتّقين، وكثرة المنافقين، وإدغال الآثمين، وختل المستهزئين بالإسلام. الذين

٢. من المصدر.

١. من المصدر .

٣. من المصدر.

٤. يوجد في المصدر بعد هذه العبارة: [يعني في الخلافة لعليّ بن أبي طالب الله ].

٥. هكذا في المصدر. وفي النسخ: «أنزله » بدل «أنزل الله تعالى إلى ».

٦. المائدة/٥٥.

وصفهم الله في كتابه ، بأنهم يقولون بألسنتهم ما ليس في قلوبهم ويحسبونه هيّناً وهو عند الله عظيم . وكثرة أذاهم لي في غير مرّة حتّى سمّوني : أذناً . وزعموا أنّي كذلك لكثرة ملازمته ايّاي وإقبالي عليه ، حتّى أنزل الله الله الله الله قرآناً (۱) : «ومنهم الذين يؤذون النبيّ ويقولون هو أذن قل أذن » على الذين يزعمون أنّه أذن «خير لكم» الآية ، ولو شئت أن أسمّي بأسمائهم لسمّيت ، وأن أومي إليهم بأعيانهم لأومأت ، وأن أدل عليهم لدللت . ولكنّي والله عنى أمورهم قد تكرّمت . وكلّ ذلك يرضي الله منّي إلّا أن أبلغ ما أنزل إليّ . ثمّ تلا الله الله على عليّ وإن أدل الم تفعل فما بلغت رسالته والله يعصمك من الناس ».

فاعلموا معاشر الناس، أنّ الله قد نصبه لكم وليّاً وإماماً. مفترضاً طاعته على المهاجرين والأنصار، وعلى التابعين لهم بإحسان، وعلى البادي والحاضر، وعلى الأعجميّ والعربيّ والحرّ والمملوك والصغير والكبير، وعلى الأبيض والأسود، وعلى كلّ موحد ماض حكمه جائز قوله نافذ أمره. ملعون من خالفه، مرحوم من تبعه. ومن صدّقه (٢) فقد غفر الله له ولمن سمع منه وأطاع له.

معاشر الناس، إنّه آخر مقام أقومه في هذا المشهد. فاسمعوا وأطيعوا، وانقادوا لأمر ربّكم. فإنّ الله على هو ربّكم ووليّكم (٣) وإلهكم، ثمّ من دونه محمّد وليّكم (٤) القائم المخاطب لكم، ثمّ بعدي عليّ وليّكم وإمامكم بأمر ألله (٥) ربّكم، ثمّ الإمامة في ذرّيتي من ولده إلى يوم [القيامة، يوم] (١) تلقون الله ورسوله. لاحلال إلّا ما أحلّه الله، ولاحرام إلّا ما حرّمه الله. عرّ فني الحلال والحرام، وأنا أمضيت بما علّمني ربّي من كتابه وحلاله وحرامه إليه.

التوبة/٦٦.
 المصدر: «مؤمن من صدّقه» بدل «ومن صدّقه».

٣. المصدر: «مولاكم » بدل » ربّكم ووليّكم ».

هكذا في المصدر. وفي النسخ: «رسوله محمد ولي» بدل «محمد وليكم».

٥. ليس في المصدر .

معاشر الناس، ما من علم إلّا وقد أحصاه الله فيّ، وكلّ علم علمته (١) فقد أحصيته في عليّ (٢) إمام المتقين. ما من علم، إلّا [وقد](٣) علّمته عليّاً، وهو الإمام المبين.

معاشر الناس، لاتضلّوا عنه، ولا تنفروا منه، ولا تستنكفوا (٤) من ولايته. فهو الذي يهدي إلى الحقّ ويعمل به، ويزهق الباطل وينهى عنه، ولا تأخذه في الله لومة لائم. ثمّ أنّه أوّل من آمن بالله ورسوله، و[هو] (٥) الذي فدى رسول الله (٢) بنفسه، و [هو] (٧) الذي كان مع رسول الله ولا أحد يعبد الله مع رسوله من الرجال غيره.

معاشر الناس، فضَّلوه فقد فضَّله الله، واقبلوه فقد نصبه الله.

معاشر الناس، إنّه إمام من الله. ولن يتوب الله على أحد أنكر ولايته، ولن يغفر الله له حتماً، على الله أن يفعل ذلك بمن خالف أمره فيه، وأن يعذّبه عذاباً نكراً (^) أبد الآباد ودهر الدهور «فاحذروا أن تخالفوه فتصلوا ناراً وقودها الناس والحجارة أعدّت للكافرين »(٩).

أيّها الناس، بي - والله - بشر الأوّلون من النبيّين والمرسلين. وأنا خاتم الأنبياء والمرسلين، والحجّة على جميع المخلوقين من أهل السماوات والأرضين. فمن شكّ في ذلك فهو كافر، كفر الجاهليّة الأولى. ومن شكّ في شيء من قولي هذا فقد شكّ في الكلّ منه، والشاك في الكلّ (١٠) فله النار.

[معاشر الناس، حباني الله بهذه منّاً منه عليّ، وإحساناً منه إليّ. ولا إله إلّا هـو، له الحمد منّي أبد الآبدين ودهر الداهرين على كلّ حال ](١١).

معاشر الناس، فضَلوا عليّاً، فإنّه أفضل الناس بعدي من ذكر وأنـثي، بـنا أنـزل الله

٢. ليس في المصدر.

المصدر: ولا تستكبروا.

٦. المصدر: رسوله.

المصدر: عذاباً شديداً نكراً.

١٠. المصدر: في ذلك.

١. المصدر: علمت.

٣. ليس في المصدر.

٥. من المصدر.

٧. من المصدر،

٩. إشارة إلى آية ٢٤ من سورة البقرة.

١١. ليس في أ.

الرزق وبقي الخلق، ملعون ملعون، مغضوب مغضوب من ردّ قولي هذا ولم يوافقه. ألا إنّ جبرئيل خبّرني عن الله تعالى بذلك ويقول: من عادى عليّاً ولم يـتولّه، فـعليه لعنتي وغضبي «فلتنظر نفس ما قدّمت لغد»(١) واتّقوا الله أن تخالفوه، فتزلّ قدم بـعد ثبوتها، إنّ الله خبير بما تعملون.

معاشر الناس، إنه جَنب الله الذي نزل (٢) في كتابه [فقال تعالى ٣٠): «أن تقول نفس ](٤) يا حسرتي على ما فرطت في جنب الله ».

معاشر الناس، تدبّروا القرآن، وافهموا آياته، وانظروا إلى محكماته، ولا تتبعوا متشابهه. فوالله لن يبيّن (٥) لكم زواجره ولا يوضّح لكم تفسيره، إلّا الذي أنا آخذ بيده ومصعده إليّ وشائل بعضده ومعلمكم: ألا من كنت مولاه فهذا عليّ مولاه. وهو عليّ بن أبي طالب أخي ووصيّى وموالاته من الله على أنزلها على .

معاشر الناس، إنّ عليّاً والطيّبين من ولدي هم الثقل الأصغر، والقرآن هو الثقل الأكبر: فكلّ واحد منبئ عن صاحبه وموافق له. لن يفترقا حتّى يردا عليّ الحوض. هم أمناء الله في خلقه، وحكّامه (٢) في أرضه. [ألا وقد أدّيت، ألا وقد بلّغت، ] (٧) ألا وقد أسمعت، ألا وقد أوضحت، ألا وإنّ الله في قال وأنا قلت عن الله في ألا إنه ليس أمير المؤمنين غير أخى هذا، ولا تحلّ إمرة المؤمنين بعدى لأحد غيره.

ثمّ ضرب بيده إلى عضده ، فرفعه . وكان منذ أوّل ما صعد رسول الله عَلَيْلَةُ شال عليّاً حتى صارت رجله مع ركبة رسول الله عَلَيْلَةً .

ثم قال: معاشر الناس، هذا على أخي ووصيّي وواعي علمي، وخليفتي على أمّتي وعلى تفسير كتاب الله على الله الله والداعي إليه، والعامل بما يسرضاه، والمحارب لأعدائه،

١. الحشر/١٨. ٢. المصدر: ذكر.

٣. الزمر ٥٦/.

هكذا في المصدر. وفي النسخ: لئن يبين. ٦. المصدر: حكمائه.

ليس في أ.

والموالي على طاعته، والناهي عن معصيته. خليفة رسول الله، وأمير المؤمنين، والإمام الهادي، وقاتل الناكثين والقاسطين والمارقين بأمر الله. أقول: ما يبدّل القول لديّ [بأمر الله(١) ربّي. أقول: اللّهمَ وال من والاه، وعاد من عاداه، والعن من أنكره، واغضب ](٢) على من حجد حقّه. اللّهمَ إنّك أنزلت عليّ أنّ الإمامة [بعدي](٣) لعليّ وليّك، عند تبياني ذلك ونصبي إيّاه، بما أكملت لعبادك من دينهم وأتسمت عليهم نعمتك(١) ورضيت لهم الإسلام ديناً، فقلت(٥): «ومن يبتغ غير الإسلام ديناً فلن يقبل منه وهو في الآخرة من الخاسرين». اللّهمَ إنّي أشهدك [وكفي بك شهيداً](١) أنّي قد بلّغت.

معاشر الناس، إنّما أكمل الله على الله على الله على الله على الله الله الذين حبطت من ولدي من صلبه إلى يوم القيامة والعرض على الله على فأولئك الذين حبطت أعمالهم وفي النارهم [فيها] (١) خالدون لا يخفّف الله (١) عنهم العذاب ولاهم يُنظَرون معاشر الناس، هذا علي أنصركم لي، وأحقّكم بي، وأقربكم إليّ، وأعزّكم عليّ. والله على وأله وأنا عنه راضيان. وما نزلت آية رضيّ إلّا فيه، وما خاطب الله الذين آمنوا إلّا بدأ به، ولا نزلت آية مدح في القرآن إلّا فيه. ولا شهد الله (١) بالجنة في «هل أتى على الإنسان» (١١) إلّا له، ولا أنزلها في سواه [ولا مدح بها غيره.

معاشر الناس، هو ناصر دين الله، والمجادل عن رسول الله، وهو التقي النقيّ الهادي المهديّ ](١٢) نبيّكم خير نبيّ، ووصيّكم خير وصيّ، وبنوه خير الأوصياء.

معاشر الناس، ذرّية كلّ نبيّ من صلبه، وذرّيتي من صلب عليّ.

معاشر الناس، إنّ إبليس أخرج آدم من الجنّة بالحسد، فبلا تبحسدوه فيتحبط

٢. ليس في أ.

١٠ ليس في المصدر.

٤. المصدر: بنعمتك.

۳. من المصدر . -

٦. من المصدر،

٥. آل عمران /٨٥.

۱. من المصادر.

٧. هكذا في المصدر. وفي النسخ: الله الله أكمل. ٨. من المصدر.

14. ليس في المصدر.

أيس في المصدر .

١٢. مابين المعقوفتين ليس في أ.

١١. وهي سورة الإنسان (٧٦).

أعمالكم وتزل أقدامكم. فإن آدم الله أهبط إلى الأرض بخطيئة واحدة وهو صفوة الله الله فكال فكيف بكم وأنتم أنتم؟ ومنكم أعداء الله. ألا إنّه لا يبغض عليّاً إلا شقي، ولا يتولّى عليّاً إلا نقيّ، ولا يؤمن به إلاّ مؤمن مخلص. وفي عليّ والله - أنزلت سورة العصر: «بسم الله الرحمن الرحيم، والعصر» إلى آخره.

معاشر الناس، قد استشهدت الله وبلَغتكم رسالتي «وما على الرسول إلّا البلاغ المبين »(١).

معاشر الناس، «اتَّقوا الله حقَّ تقاته ولا تموتنَّ إلَّا وأنتم مسلمون »(٢).

معاشر الناس، « آمنوا بالله ورسوله والنور الذي أنزل معه »(٣). «من قبل أن نطمس وجوهاً فنردّها على أدبارها »(٤).

معاشر الناس، النور من الله الله الله في مسلوك (٥) في على الله النسل منه إلى القائم المهدي ، الذي يأخذ بحق الله وبكل حق هو لنا؛ لأنّ الله الله قال قد جعلنا حجة على المقصّرين والمعاندين والمخالفين والخائنين والآثمين والظالمين من جميع العالمين.

معاشر الناس، إنّي أنذركم «أنّي رسول الله إليكم قد خلت من قبلي الرسل أفإن مت أو قُتلت انقلبتم على أعقابكم ومن ينقلب على عقبيه فلن يضرّ الله شيئاً وسيجزي الله الشاكرين »(٢) ألا وإن عليّاً [هو ](٧) الموصوف بالصّبر والشكر، ثمّ من بعده ولدي من صله.

معاشر الناس، «لا تمنّوا على الله تعالى إسلامكم »(^) فيسخط عليكم ويصيبكم

١. المائدة /٩٩.

٣. إشارة إلى آية ٨، من سورة التغابن.

٥. المصدر:مسلوك ثم.

٧. من المصدر.

٢. أل عمران /١٠٢.

٤. إشارة إلى آية ٤٧، من سورة النساء.

٦. إشارة إلى آية ١٤٤، من سورة آل عمران.

إشارة إلى آية ١٧، من سورة الحجرات.

بعذاب من عنده «إنّه لبالمرصاد»(١).

معاشر الناس، [إنّه]سيكون من بعدي أنمة يلدعون إلى النار، ويلوم القيامة لاينصرون.

معاشر الناس، إنّ الله وأنا بريئان منهم.

معاشر الناس، إنّهم وأشياعهم وأتباعهم وأنصارهم في الدرك الأسفل من النار، ولبئس مثوى المتكبّرين. ألا إنّهم أصحاب الصحيفة، فلينظر أحدكم في صحيفته.

قال: فذهب على الناس - إلا شرذمة منهم - أمر الصحيفة.

معاشر الناس، إنّي أدعها إمامة ووراثة في عقبي إلى يوم القيامة. وقد بلّغت ما أمرت بتبليغه حجّة على كلّ حاضر وغائب، وعلى كلّ أحد، وممّن شهد أو لم يشهد، ولد أو لم يولد. فليبلّغ الحاضر الغائب، والوالد الولد إلى يوم القيامة. وسيجعلونها ملكاً واغتصاباً. ألا لعن الله الغاصبين والمغتصبين. وعندها سنفرغ لكم أيّها الثقلان، فيُرسَل عليكما شواظ من نار ونحاس فلا تنتصران.

معاشر الناس، «إن الله الله الخلالم يكن يذركم على ما أنتم عليه حتى يميز الخبيث من الطيّب وماكان الله ليطلعكم على الغيب (٢).

معاشر الناس، «إنّه ما من قرية إلّا والله مهلكها بتكذيبها» (٣) «وكذلك يهلك القرى وهي ظالمة »(٤) كما ذكر الله تعالى وهذا إمامكم ووليّكم. وهو مواعيد الله، والله يصدق ما وعده.

معاشر الناس، قد ضلّ قبلكم أكثر الأوّلين. والله لقد أهلك الأوّلين، وهـو مـهلك الآخرين، كـذلك نـفعل الآخرين. كـذلك نـفعل

١. اشارة إلى آية ١٤، من سورة الفجر . ٢ ٪ إشارة إلى آية ١٧٩، من سورة آل عمران .

٣. إشارة إلى آية ٢٠٨، من سورة الشعراء.

٤. إشارة إلى آية ١١، من سورة الأنبياء وآية ٤٥، من سورة الحج.

٥. المرسلات ١٦/ ١٩.

بالمجرمين، ويل يومئذ للمكذّبين إ(١).

معاشر الناس، إنّ الله قد أمرني ونهاني، وقد أمرت عليّاً ونهيته فعلم الأمر والنهي من ربّه ﷺ فاسمعوا لأمره تسلموا، وأطيعوه تهتدوا، وانتهوا لنهيه ترشدوا، وصيروا إلى مراده ولا تتفرّق بكم السبل عن سبيله.

٢. من المصدر.

٤. إشارة إلى آية ٦٢، من سورة يونس.

٦. من المصدر.

٨. المجادلة /٢٢.

١٠. إشارة إلى آية ٤٦، من سورة الحجر.

١٢. إشارة إلى آية ١٠٢ ـ ١٠٣، من سورة الأنبياء.

<sup>1</sup>٤. الزمر /٤٠.

١. من المصدر.

٣. المصدر: إلى الحق.

٥. المجادلة ٢٢.

٧. إشارة إلى آية ١١٢، من سورة الأنعام.

٩. الأنعام /٨٢.

١١. من المصدر.

١٣. من المصدر.

١٥. من القرآن المجيد.

الذين يُصلُون سعيراً (١). ألا إنّ أعداءهم الذين يسمعون «لجهنّم شهيقاً وهي تفور »(٢) «ولها زفير »(٣) [ألا إنّ أعداءهم الذين قال الله فيهم (٤): ](٩) «كلّما دخلت أمّة لعنت أختها » الآية ، ألا إنّ أعداءهم الذين قال الله ﷺ (٨) . «كلّما ألقي فيها فوج سألهم خزنتها ألم يأتكم نذير »(١) الآية ، إنّ أولياءهم «الذين يخشون ربّهم بالغيب لهم مغفرة وأجر كبير »(٨).

معاشر الناس، شتّان ما بين السعير والجنّة. عدوّنا من ذمّه الله ولعنه، ووليّنا من أحبّه الله ومدحه.

معاشر الناس، ألا « وإنّي منذر ، وعليّ هاد »(٩).

معاشر الناس، إنّي نبيّ وعليّ وصيّي. ألا إنّ خاتم الأثمّة منا القائم المهديّ [صلوات الله عليه] (١٠) ألا إنّه الظاهر على الدين. ألا إنّه المنتقم من الظالمين. ألا إنه فاتح الحصون وهادمها. ألا إنّه قاتل كلّ قبيلة من أهل الشرك. ألا إنّه مدرك بكلّ ثأر لأولياء الله على ألا إنّه ناصر دين الله على (١١). ألا إنّه الغرّاف في بحر عميق. ألا إنّه يسم كلّ ذي فضل بفضله، وكلّ ذي جهل بجهله. ألا إنّه خيرة الله ومختاره. ألا إنّه وارث كلّ علم، والمحيط به. ألا إنّه المخبر عن ربّه على المنبّه بأمر إيمانه. ألا إنّه الرشيد السديد. ألا إنّه المفوّض إليه. ألا إنّه قد بشّر به من سلف بين يديه. ألا إنّه الباقي حجّة ولاحجة بعده، ولاحق إلا عنده، ولا نور إلّا عنده. ألا إنّه لا غالب له، ولا منصور عليه. ألا إنّه ولي الله في أرضه، وحكمه في خلقه، وأمينه في سرّه وعلانيته.

معاشر الناس، قد بيّنت لكم وأفهمتكم، وهذا عليّ يفهمكم بعدي. ألا وإنّي عند

١. لعل إشارته عَيَّمَ الله الله آية ١٢، من سورة الانشقاق.

إشارة إلى آية ٧، من سورة الملك.

ع. الأعراف ٣٨/.

٦. الملك ٨٨.

٨. الملك ١٢/.

١٠. ليس في المصدر.

٣. إشارة إلى أية ١٠٦، من سورة هود.

٥٠ من المصدر.

٧. المصدر: إلى قوله تعالى ١١ في ضلال مبين ١٠.

٩. إشارة إلى آية ٧، من سورة الرعد.

١١. المصدر:الناصر لدين الله على.

انقضاء خطبتي أدعوكم إلى مصافحتي على بيعته والإقرار به، ثم مصافحته من بعدي. ألا وإنّي قد بايعت الله، وعليّ قد بايعني، وأنا آخذكم بالبيعة له عن الله الله الله فمن نكث فإنّما ينكث على نفسه »(١) الآية.

معاشر الناس «إنّ الصفا والمروة (٢) من شعائر الله فمن حجّ البيت أو اعتمر ١٣٠١ الآية. معاشر الناس: حجّوا البيت، فما ورده أهل بيت (٤) إلّا استغنوا، ولاتخلّفوا عنه إلّا افتقروا.

معاشر الناس، ما وقف بالموقف مؤمن إلّا غفر الله له ما سلف من ذنبه إلى وقبته ذلك، فإذا انقضت حجّته استؤنف عمله.

معاشر الناس، الحجّاج معاونون ونفقاتهم مختلفة، والله لايضيع أجر المحسنين. معاشر الناس، حجّوا البيت بكمال الدين والتفقّه، ولاتـنصرفوا عـن المشاهد إلّا بتوبة وإقلاع.

معاشر الناس، أقيموا الصلاة و آتوا الزكاة كما أمركم الله كالله الناس المعلكم الأمد فقصرتم أو نسيتم، فعلي وليّكم ومبين لكم. الذي نصّبه الله كالابعدي، ومن خلفه الله مني وأنا منه، يخبركم بما تسألون منه ويبيّن لكم ما لاتعلمون. ألا إنّ الحلال والحرام أكثر من أن أحصيهما أو أعرّفهما، فآمر بالحلال وأنهى عن الحرام في مقام واحد. فأمِرتُ أن آخذ البيعة منكم (٥) والصفقة لكم بقبول ما جئت به عن الله كالت في عليّ أمير المؤمنين والأئمة من بعده، الذين هم منّي، ومنه أئمّة قائمة منهم المهدي إلى يوم القيامة، الذي يقضى بالحقّ.

معاشر الناس، وكلّ حلال دللتكم عليه وكلّ (٢) حرام نهيتكم عنه، فإنّي لم أرجع عن

١. الفتح / ١٠.

٣. البقرة /١٥٨. قي النسخ: أهل البيت.

٥. هكذا في المصدر . وفي النسخ : عليكم .
 ٦. المصدر : «أو » بدل «وكل .»

ذلك ولم أبدّل. ألا فاذكروا ذلك، واحفظوه، وتواصوا به، ولا تبدّلوه ولا تغيّروه. ألا وإنّي أُجدّد القول، ألا فأقيموا الصلاة وآتوا الزكاة وأمروا بالمعروف وانهوا عن المنكر. ألا رأس الأمر بالمعروف [والنهي عن المنكر](١) أن تنتهوا لي قولي و تبلّغوه من لم يحضره، و تأمروه بقبوله و تنهوه عن مخالفته، فإنّه أمر من الله الله ومني. ولا أمر بمعروف ولا نهى عن منكر إلّا مع إمام معصوم.

معاشر الناس، القرآن يعرّفكم أنّ الأثمّة من بعده ولده، وعرّفتكم أنّهم (٢) منّي ومنه. حيث يقول الله ﷺ [في كتابه (٣): ](٤) « وجعلها كلمة باقية في عقبه » وقلت: لن تضلّوا ما إن تمسّكتم بهما.

معاشر الناس، التقوى. التقوى. احذروا الساعة كما قال الله تعالى (٥): «إنّ زلزلة الساعة شيء عظيم » اذكروا الممات والحساب، والموازين والمحاسبة بين يدي ربّ العالمين، والثواب والعقاب. فمن جاء بالحسنة أثيب، ومن جاء بالسّيئة فليس له في الجنان نصيب.

معاشر الناس، إنكم أكثر من أن تصافقوني بكف واحدة، وقد أمرني الله على أن آخذ من ألسنتكم الإقرار بما عقدت لعلي من إمرة المؤمنين ومن جاء بعده من الأئمة مني ومنه. على ما أعلمتكم أن ذريتي من صلبه. فقولوا بأجمعكم: إنا سامعون مطيعون، راضون منقادون لما بلغت عن ربنا وربك في أمر علي صلوات الله عليه وأمر ولده من صلبه من الأئمة، نبايعك على ذلك بقلوبنا وأنفسنا وألسنتنا وأيدينا، على ذلك نحيي ونموت ونبعث، ولا نغير ولا نبدل ولا نشك ولانرتاب، ولا نرجع عن عهد، ولاننقض الميثاق، ونطيع الله ونطيعك وعلياً أمير المؤمنين وولده الأشمة الذين

٢. المصدر: أنَّه.

١. من المصدر .

٤. من المصدر.

٣. الزخرف /٢٨.

٦. هكذا في المصدر. وفي النسخ: بما.

٥. الحج /١,

ذكرتهم من ذرّيتك من صلبه بعد الحسن والحسين، اللذين قد عرّفتكم مكانهما مني ومحلّهما عندي ومنزلتهما من ربّي فقد أدّيت ذلك إليكم، وأنّهما سيّدا شباب أهل الجنّة، وأنّهما الإمامان بعد أبيهما عليّ، وأنا أبوهما قبله. وقولوا: أطعنا الله بذلك وإيّاك وعليّاً والحسن والحسين والأثمّة الذين ذكرت عهداً وميثاقاً، مأخوذاً لأميرالمؤمنين من قلوبنا وأنفسنا وألسنتنا ومصافقة أبدينا من أدركهما بيده وأقرّ بهما بلسانه ولا نبتغي بذلك بدلاً ولا نرى من أنفسنا عنه حولاً أبداً. أشهدنا الله وكفى بالله شهيداً، وأنت علينا به شهيد، وكلّ من أطاع ممّن ظهر واستتر، وملائكة الله وجنوده وعبيده، والله أكبر من كلّ شهيد.

معاشر الناس، ما تقولون؟ فإنّ الله يعلم كلّ صوت، وخافية كلّ نفس « فمن اهتدى فلنفسه ومن ضلّ فإنّما يضلّ عليها »(١) « ومن بايع فإنّما يبايع الله عليها »(١) « ومن بايع فإنّما يبايع الله عليها الله فوق أيديهم »(٢).

معاشر الناس، فاتقوا الله وبايعوا عليّاً أمير المؤمنين والحسن والحسين والأثمة، كلمة [طيّبة] (٣) باقية. يهلك الله من غدر، ويرحم الله من وفي «فمن نكث فإنّما ينكث على نفسه »(٤) الآية.

معاشر الناس، قولوا الذي قلت لكم، وسلّموا على عليّ بإمرة المؤمنين وقولوا: «سمعنا وأطعنا غفرانك ربّنا وإليك المصير »(٥) وقولوا: «الحمد لله الذي هدانا لهذا وما كنّا لنهتدى لولا أن هدانا الله »(١).

[معاشر الناس، إنّ فضائل عليّ بن أبي طالب عند الله ﷺ وقد أنزلها في القرآن أكثر من أن أحصيها في مكان واحد، فمن أنبأكم بها وعرّفها فصدّقوه ](٧).

٧. إشارة إلى آية ١٠ ، من سورة الفتح.

الزمر/٣٩٠.
 من المصدر.
 من المصدر.

٤. الفتح /١٠.

٥. البقرة /٢٨٥.

٦. الأعراف ٤٣/.

٧. ليس في أ.

معاشر الناس «من يطع الله ورسوله وعليّاً والأثمّة الذين ذكرتهم فـقد فـاز فـوزاً عظیماً <sup>(۱)</sup> »<sup>(۲)</sup>.

معاشر الناس، السابقون (٣) إلى مبايعته وموالاته والتسليم عليه بإمرة المؤمنين « أولئك هم الفائزون في جنّات النعيم »(٤).

معاشر الناس، قولوا ما يرضي الله به عنكم من القول «فإن تكفروا أنستم ومن في الأرض جميعاً فلن يضرّوا الله شيئاً »(٥) اللّهمّ اغفر للمؤمنين [والمؤمنات ](١) واغضب على الكافرين [والكافرات](٧) والحمد لله ربّ العالمين.

فناداه القوم: نعم (^)، سمعنا وأطعنا على أمر الله وأمر رسوله بـقلوبنا وألسنتنا وأيدينا. وتداكُّوا على رسول الله ﷺ وعلى عليّ فصافقوا بأيديهم. فكان أوّل من صافق رسول الله عَيَالِيُّ الأوّل والثاني والثالث والرابع والخامس، وباقي المهاجرين والأنصار، وباقى الناس على طبقاتهم وقدر منازلهم إلى أن صلّيت المغرب(٩) والعتمة في وقت واحد. وواصلوا(١٠) البيعة والمصافقة ثلاثاً، ورسول الله عَلَيْنَا يقول كلّما بايع قوم: الحمد لله الذي فضّلنا على جميع العالمين. وصارت المصافقة سنّة ورسماً. وربّما يستعملها من ليس له حقّ فيها.

وفي تفسير على بن إبراهيم (١١) قال: نزلت هذه الآية في منصرف رسول الله عَيَيْظُهُ من حجّة الوداع، وحجّ رسول الله حجّة الوداع لتمام عشر حجج من مقدمه المدينة. وكان من قوله [في خطبته](١٢) بمني أن حمد الله وأثني عليه، ثمّ قال: أيّها الناس، اسمعوا

ا. هكذا في روهامش الأصل بدلاً. وفي سائر النسخ والمصدر: مبيئاً.

٢. إشارة إلى آية ٧٢، من سورة النساء.

٤. إشارة إلى آيتي ٢٠- ٢١، من سورة التوبة.

٦. ليس في المصدر.

أيس في المصدر .

١٠. المصدر: وصلوا.

١٢. ليس في المصدر.

٣. المصدر: السابقون السابقون.

إشارة إلى آيتي ١٧٦ - ١٧٧، من سورة آل عمران.

٧. ليس في المصدر.

٩. هكذا في المصدر. وفي النسخ: العشاء.

١١. تفسير القميّ ١٧١/١. ١٧٥.

قولي واعقلوه عنّي ، فإنّي لا أدري لعلّي لا ألقاكم بعد عامي هذا.

ثمّ قال: هل تعلمون أيّ يوم أعظم حرمة ؟

قال الناس: هذا اليوم.

قال: فأيّ شهر؟

قال الناس: هذا الشهر (١).

قال: وأيّ بلد أعظم حرمة؟

قالوا: بلدنا هذا.

قال: فإنّ دماءكم وأموالكم وأعراضكم عليكم حرام، كـحرمة يـومكم هـذا فـي شهركم هذا إلى يوم تلقون ربّكم فيسألكم عن أعمالكم. ألا هل بلّغت أيّها الناس؟ قالوا: نعم.

قال: اللّهم اشهد. ثمّ قال: ألا وكلّ مأثرة أو بدعة (٢) كانت في الجاهليّة أو دم أو مال، فهو تحت قدمي هاتين. ليس أحدكم أكرم من أحد إلّا بالتقوى. ألا هل بلّغت؟ قالوا: نعم.

قال: اللّهم اشهد. ثم قال: ألا وكلّ رباً كان في الجاهليّة فهو موضوع، وأوّل موضوع منه ربا العبّاس بن عبدالمطلب. ألا وكلّ دم كان في الجاهليّة فهو موضوع، وأوّل موضوع منه دم ربيعة. ألا هل بلُغت؟

قالوا: نعم.

قال: اللّهم اشهد. ثمّ قال: ألا وإن الشيطان قد يئس أن يعبد بأرضكم هذه، ولكنّه راض بما تحتقرون من أعمالكم. ألا وإنّه إذا أطيع فقد عُبِد. ألا أيّها الناس، إنّ المسلم أخ المسلم حقّاً، ولا يحّل لامرى مسلم دم امرى مسلم وماله إلّا ما أعطاه بطيبة نفس منه. وإنّي أمِرتُ أن أقاتل الناس حتّى يقولوا: لا إله إلّا الله. فإذا قالوها فقد عصموا منّي

١. ليس في المصدر.

٢. هكذا في المصدر. وفي النسخ: بدع.

دماءهم وأموالهم إلّا بحقّها، وحسابهم على الله ألا هل بلّغت أيّها الناس؟ قالوا: نعم.

قال: اللهم اشهد. ثم قال: أيها الناس، احفظوا قولي تنتفعوا به بعدي، وافقهوه (١) تنتعشوا. لا ترجعوا بعدي كفّاراً يضرب بعضكم رقاب بعض بالسّيف على الدنيا، فإن أنتم (٢) فعلتم ذلك ولتفعلن ولتجدوني في كتيبة بين جبرئيل وميكائيل أضرب وجوهكم بالسيف. ثم التفت عن يمينه وسكت ساعة. ثم قال: إن شاء الله، أو علي بن أبي طالب.

ثمّ قال: ألا وإنّي قد تركت فيكم أمرين، إن أخذتم بهما لن تـضلّوا: كـتاب الله وعترتي أهل بيتي. فإنّه نبّأني اللّطيف الخبير أنّهما لن يفترقا حتّى يردا عليَّ الحوض. ألا فمن اعتصم بهما فقد نجا، ومن خالفهما فقد هلك، ألا هل بلّغت؟

قالوا:نعم.

قال: اللّهم اشهد. ثمّ قال: ألا وإنّه سيرد عليّ الحوض منكم رجال فيُعرفون (٣) فيُدفَعون عنّي، فأقول: يا ربّ أصحابي. فيقال: يا محمّد، إنّهم قد أحدثوا بعدك وغيروا سنتك. فأقول: سحقاً سحقاً.

فلما كان آخر يوم من أيّام التشريق، أنزل الله تعالى: «إذا جاء نصر الله والفتح» فقال رسول الله ﷺ: نُعِيت إليَّ نفسي. ثمّ نادى الصلاة جامعة في مسجد الخيف، فاجتمع الناس. فحمد الله وأثنى عليه، ثمّ قال: نضّر الله امرءاً سمع مقالتي فوعاها، وبلغها من (٤) لم يسمعها. فربّ حامل فقه غير فقيه، وربّ حامل فقه إلى من هو أفقه منه. ثلاث لا يعلَ عليهن قلب امرئ مسلم: إخلاص العمل لله، والنصيحة لأنمة المسلمين، ولزوم جماعتهم فإنّ دعوته محيطة من ورائهم. المؤمنون إخوة تتكافأ دماؤهم، يسعى بذمّتهم أدناهم، وهم يد على من سواهم.

١. المصدر: واقهموه.

٢. ليس في المصدر.

٣. ليس في المصدر. وفي النسخ: لمن.

أيّها الناس، إنّي تارك فيكم الثقلين.

قالوا: يا رسول الله ، وما الثقلان؟

فقال: كتاب الله وعترتي أهل بيتي. فإنّه قد نبّأني اللّطيف النحبير أنّـهما لن يـفترقا حتّى يردا عليّ الحوض، كأصبعيّ هاتين ـوجمع بين سـبّابتيه ـولا أقـول: كـهاتين ـ وجمع بين سبّابتيه والوسطى ـفيتفضّل هذه على هذه.

فاجتمع قوم من أصحابه وقالوا: يريد محمد أن يحل الإمامة في أهل بيته. فخرج منهم أربعة نفر إلى مكة، ودخلوا الكعبة وتعاهدوا وتعاقدوا، وكتبوا فيما بينهم كتاباً: إن أمات الله محمداً أو قتله (۱)، أن لايردوا هذا الأمر في أهل بيته أبداً. فأنزل الله على نبيته في ذلك (۲): «أم أبرموا أمراً فإنّا مبرمون، أم يحسبون أنّا لا نسمع سرّهم ونجواهم بلى ورسلنا لديهم يكتبون» فخرج رسول الله على ألى من مكة يريد المدينة، حتى نزل منزلاً يقال له: غدير خمّ. وقد علم الناس مناسكهم وأوعز إليهم وصيّته، إذ أنزل الله عليه هذه الآية: «يا أيها الرسول بلغ ما أنزل إليك من ربّك» الآية، فقام رسول الله عليه فقال: تهديد ووعيد. فحمد الله (۳) وأثنى عليه، ثمّ قال: أيّها الناس، هل تعلمون من وليّكم ؟ قالوا: نعم، الله ورسوله.

قال: ألستم تعلمون أنّي أولى بكم من أنفسكم؟

قالوا: بلي.

قال: اللّهم اشهد. فأعاد ذلك عليهم ثلاثاً. كلّ ذلك يقول مثل قوله الأوّل، ويقول الناس كذلك، ويقول: اللّهم اشهد.

ثمّ أخذ بيد أمير المؤمنين على فرفعه حتى بدا للنّاس بياض ابطيه. ثمّ قال: ألا من

المصدر: «مات محمد أو قتل» بدل «أمات الله محمداً أوقتله».

۲. الزخرف /۷۹\_۸۰.

المصدر: «بعد أن حمد الله » بدل » تهديد ووعيد فحمد الله ».

كنت مولاه [فهذا عليّ مولاه ](١) اللّهمّ وال من والاه ، وعاد من عاداه ، وانصر من نصره ، واخذل من خذله ، وأحبّ من أحبّه .

ثمّ [رفع رأسه إلى السماء ](٢) فقال: اللَّهمّ اشهد عليهم، وأنا من الشاهدين.

فاستفهمه عمر من بين أصحابه (٣)، فقال: يا رسول الله، هذا من الله أو (٤) من رسوله ؟ فقال رسول الله: نعم، من الله ومن رسوله. إنّه أمير المؤمنين، وإمام المتّقين، وقائد الغرّ المحجّلين، يقعده يوم القيامة على الصراط فيدخل أولياءه الجنة وأعداءه النار.

فقال أصحابه الذين ارتدّوا بعده: قد قال محمّد في مسجد الخيف ما قال وقال هاهنا ما قال، وإن رجع إلى المدينة يأخذنا بالبيعة له. فاجتمع أربعة عشر نفراً وتآمروا على قتل رسول الله عَلَي قتل رسول الله عَلَي العقبة \_وهي عقبة حرشي (٥) بين الجحفة والأبواء \_فقعدوا سبعة عن يمين العقبة وسبعة عن يسارها، لينفروا ناقة رسول الله عَلَي قلما جنّ اللّيل تقدّم رسول الله عَلَي تلك اللّيلة العسكر فأقبل بنعس على ناقته، فلما دنا من العقبة ناداه جبر ثيل: يامحمّد، إنّ فلاناً وفلاناً وفلاناً (٥) قد قعدوا لك. فنظر رسول الله عَلَيْهُ فقال: من هذا خلفي ؟

فقال حذيفة بن اليمان: أنا حذيفة بن اليمان، يا رسول الله.

قال: سمعت ما سمعت؟

قال: بلي.

قال: فاكتم. ثمّ دنا رسول الله عَيَّلَهُ منهم فناداهم بأسمائهم، فلمّا سمعوا نداء رسول الله عَلَيْهُ فرّوا دخلوا في غمار الناس، وقد كانوا عقلوا رواحلهم فتركوها، ولحق الناس برسول الله عَلَيْهُ إلى رواحلهم فعرفهم (٧). فلمّا نـزل

٢. ليس في أ.

١. ليس في أ.

<sup>2.</sup> المصدر: «و»بدل «أو.»

المصدر: فقام من بين أصحابه.
 النسخ والمصدر: هرشى.

٦. ليس في المصدر.

٧. المصدر : «فعرفهم » أ: فعرفها . هكذا في المصدر . وفي أ: «فعرفها . » وفي سائر النسخ : فوقها .

فجاؤوا إلى رسول الله عَلَيْهُ فحلفوا أنهم لم يقولوا من ذلك شيئاً ولم يريدوه ولم يهمّوا بشيء في رسول الله (٣). فأنزل الله (٤): « يحلفون بالله ما قالوا » أن لايردّوا هذا الأمر في أهل بيت رسول الله « ولقد قالوا كلمة الكفر وكفروا بعد إسلامهم وهمّوا بما لم ينالوا » (٥) من قتل رسول الله عَلَيْهُ « وما نقموا إلّا أن أغناهم الله ورسوله من فضله فإن يتوبوا يك خيراً لهم وإن يتولوا يعذّبهم الله عذاباً أليماً في الدنيا والآخرة وما لهم في الأرض من ولئ ولا نصير » (٩).

فرجع رسول الله عَلِيَا إلى المدينة ، وبقي فيها المحرّم (٧) والنصف من صفر لا يشتكي شيئاً ، ثمّ ابتدأ به الوجع الذي توفّي فيه عَلِيْنَا .

[فحد ثني أبي (^)، عن مسلم بن خالد، عن محمّد بن جابر، عن ابن مسعود، قال: قال لي رسول الله عَلَيْ لله لما رجع من حجّة الوداع: يا ابن مسعود، قد قرب الأجل ونعيت إلي نفسي، فمن لذلك بعدي ؟ فأقبلت أعدّ عليه رجلاً رجلاً، فبكى رسول الله عَلَيْ ثمّ قال: ثكلتك الثواكل، فأين أنت [عن] (^) علي بن أبي طالب، لِمَ [لا] ('') تقدّمه على الخلق أجمعين؟ يا ابن مسعود، إنه إذا كان يوم القيامة رُفعت لهذه الأمّة أعلام، فأول الأعلام لوائي الأعظم مع علي بن أبي طالب والناس جميعاً تحت لوائي، ينادي مناد: هذا الفضل يا ابن أبي طالب.

حدّثني أبي (١١) عن ابن أبي عمير ، عن ابن سنان ، عن أبي عبدالله علي قال: لمّا أمر الله

١. المصدر: مات محمد، ٢. المصدر: قتل.

٣. المصدر: «ولم يكتموا شيئاً من رسول الله » بدل «ولم يهموا بشيء في رسول الله ».

التوبة /٧٤.
 التوبة /٧٤.

٦. التوبة /٧٤. ٧. المصدر: وبقي بها محرم.

٨. نفس المصدر ١٧٥/١. ٩. من المصدر.

١٠. من العصدر ٢٠١/٢.

نبيّه عَيِّاتُهُ أَن ينصب أمير المؤمنين الله للناس في قوله: « يا أيّها الرسول بلّغ ما أنزل إليك من ربّك في عليّ « يعلي عليّ بغدير خمّ ، فقال: من كنت مولاه فعليّ مولاه . فجاءت الأبالسة إلى إبليس الأكبر وحثّوا التراب على رؤوسهم .

فقال [لهم](١) إبليس: ما لكم؟ فقالوا: إنّ هذا الرجل [قد](٢)عقد اليوم عقدة لا يحلّها شيء إلى يوم القيامة. فقال لهم إبليس: كلّا، إنّ الذين حوله قد وعدوني فيه عدة لن يخلفوني. فأنزل الله على نبيّه(٣): «ولقد صدق عليهم إبليس ظنّه » الآية.

وفي عيون الأخبار (٤): حدّثنا الحاكم أبوعليّ الحسين بن أحمد البيهقيّ قال: حدّثني محمّد بن يحيى الصوليّ قال: حدّثني سهل بن القاسم النوشجاني قال: قال رجل للرّضا طلي يا ابن رسول الله، إنّه يروى عن عروة بن الزبير أنّه قال: توفّي النبيّ عَلَيْلَةٌ وهو في تقيّة.

فقال: أمّا بعد قوله تعالى: «يا أيّها الرسول بلّغ ما أنزل إليك من ربّك وإن لم تفعل فما بلّغت رسالته والله يعصمك من الناس » فإنّه أزال كلّ تقيّة بضمان الله الله والله بعده. وأمّا قبل نزول هذه الآية ، فلعلّه.

وفي تهذيب الأحكام (٥)، في الدعاء بعد صلاة الغدير ، المسند إلى الصادق على ربنا ، إننا سمعنا بالنّداء (١) ، وصدّقنا المنادي رسول الله عَلَيْ [إذ] (١) نادى بنداء عنك باللذي أمرته به ، أن يبلّغ ما أنزلت إليه من ولاية وليّ أمرك ، فحذّرته وأنذرته إن لم يبلّغ أن تسخط عليه ، وإنّه إن بلّغ رسالاتك عصمته من الناس . فنادى مبلّغاً وحيك ورسالاتك : ألا من كنت مولاه ، ومن كنت وليّه فعليّ وليّه ، ومن كنت نبيّه فعلى أميره .

١. من المصدر.

۳. سيأ/۲۰.

٥. تهذيب الأحكام ١٤٤/٣. ح ١.

٧. من المصدر.

٢. من المصدر.

٤. عيون أخبار الرضا ﷺ ١٣٠/٢، ح ١٠.

هكذا في المصدر. وفي النسخ: بالمنادي.

وفي أمالي الصدوق (١) ، بإسناده إلى النبيّ عَيَالَهُ حديث طويل ، يقول فيه لعليّ طهِ : ولقد أنزل الله عَلَى: «يا أيّها الرسول بلّغ ما أنزل إليك من ربّك » يعني : في ولايتك يا عليّ . «وإن لم تفعل فما بلّغت رسالته » ولو لم أبلّغ ما أمرتُ به من ولايتك لحبط عملي.

وفي تفسير فرات بن إبراهيم الكوفي (٢) قال: حدّثنا الحسين بن الحكم معنعناً، عن عبدالله بن عطاء، قال: كنت جالساً عند أبي جعفر على قال: أوحى الله إلى النبي الله المناس: من كنت مولاه فعليّ مولاه. فأبلغ بذلك وخاف الناس، فأوحى الله إليه: «يا أيها الرسول بلّغ ما أنزل إليك من ربّك وإن لم تفعل فما بلّغت رسالته والله يعصمك من الناس » فأخذ يد عليّ بن أبي طالب على يوم الغدير وقال: من كنت مولاه فعليّ مولاه. وفي شرح الآيات الباهرة (٣): روى الشيخ الصدوق محمّد بن بابويه القميّ في في أماليه حديثاً صحيحاً لطيفاً يتضمّن قصّة الغدير مختصرة (٤) قال: حدّثني أبي في قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، عن أحمد بن عبدالله البرقيّ، عن أبيه، عن خلف بن حمّاد (٥)، حدّثنا سعد بن عبدالله ، عن أحمد بن عبدالله الأعمش، عن عباية بن ربعي (٢)، عن عبدالله بن عن أبي الحسن العبديّ، عن سليمان الأعمش، عن عباية بن ربعي (٢)، عن عبدالله بن عباس [قال:] (٣) إنّ رسول الله عَلَيْ لمّا أسري به إلى السماء انتهى به [جبرئيل إلى نهر عبّاس [قال:] النور. وهو قول الله عَلَيْ قال الطلمات والنور » فلمّا انتهى به إلى الى ذلك بصرك الفلمات والنور » فلمّا انتهى به إلى الى فلي فقال له جبرئيل: يا محمّد، اعبر على بركة الله عَلَيْ فقد نوّر الله لك بصرك، ومدّ لك أمامك. فإنّ هذا نهر لم يعبره أحد لا ملك مقرّب ولا نبيّ مرسل، غير أنّ لي في كلّ

١. أمالي الصدوق /٤٠٠، في ذيل حديث ١٣. ٢. تفسير فرات /١٣٠.

٣. تأويل الآيات الباهرة ١٥٧؛ أمالي الصدوق ٢٩٠.

هكذا في المصدر. وفي النسخ: مختصراً.
 هكذا في المصدر. وفي النسخ: الخلف بن حمّاد.

٦. هكذا في المصدر. وفي النسخ: «عناية بن ربيع» وهي خطأ. انـظر تـنقيح المـقال ١٢٥/٢، رقـم ٦١٩٠
 ونفس المصدر والمجلد، ص ١٣١، رقم ٦٢٥٢.

٧. من المصدر.

[يوم] (١) اغتماسة فيه فأخرج (٢) منه فأنفض أجنحتي، فليس من قطرة تقطر من أجنحتي إلّا خلق الله تبارك و تعالى منها ملكاً مقرّباً، له عشرون ألف وجه وأربعون ألف لسان، كلّ لسان بلفظ ولغة لايفقهها اللسان الآخر. فعبر رسول الله عَيَّالِيُّ حتى انتهى إلى الحجب. والحجب خمسمائة حجاب. من الحجاب إلى الحجاب مسيرة خمسمائة عام. ثمّ قال له جبرئيل: تقدّم يا محمد.

فقال له: يا جبر ثيل ، ولِمَ لاتكون معي؟

قال: ليس لي أن أجوز [هذا] (٣) المكان. فتقدّم رسول الله ﷺ ما شاء الله أن يتقدّم، حتّى سمع ما قال الربّ تبارك و تعالى أنا المحمود، وأنت محمّد. شققت اسمك من اسمي. فمن وصلك وصلته. ومن قطعك بتتّه. انزل إلى عبادي فأخبرهم بكرامتي إيّاك. وإنّى لم أبعث نبيّاً إلّا جعلت له وزيراً. وإنّك رسولى، وإنّ عليّاً وزيرك.

فهبط رسول الله عَلَيْهُ فكره أن يحدّث الناس بشيء كراهة أن يتهموه ؛ لأنهم كانوا حديثي عهد بالجاهليّة. حتى مضى لذلك ستّة أيّام ، فأنزل الله تبارك وتعالى (٤) : «فلعلّك تارك بعض مايوحى إليك وضائق به صدرك » فاحتمل رسول الله عَلَيْهُ ذلك حتى كان اليوم الثامن ، فأنزل الله تبارك و تعالى : «يا أيّها الرسول بلّغ ما أنزل إليك من ربّك وإن لم تفعل فما بلّغت رسالته والله يعصمك من الناس ».

فقال رسول الله عَيَّالَهُ : تهديد بعد وعيد، لأمضين (٥) أمر ربّي. فإن يتهموني ويكذّبوني، أهون عليَّ من أن يعاقبني الموجعة في الدنيا والآخرة.

قال: وسلّم جبرئيل على عليّ ﷺ بإمرة المؤمنين.

فقال عليّ النِّلةِ: يا رسول الله، أسمع الكلام ولا أحسّ الرؤية.

من المصدر .

٢. هكذا في المصدر. وفي النسخ: «أغتمس فيه اغتماسة أخرج» بدل «اغتماسة فيه فأخرج».

٣. من المصدر، ٤. هو د/١٢.

المصدر: الأمضى.

فلمّاكان من الغد، خرج رسول الله عَلَيْ بجماعة من أصحابه. فحمد الله وأثنى عليه، ثمّ قال: أيّها الناس، إنّ الله تبارك وتعالى أرسلني إليكم برسالة. وإنّي ضقت بها ذرعاً، مخافة أن تتهموني وتكذّبوني (١). فأنزل الله تعالى وعيداً بعد وعيد. فكان تكذيبكم إيّاي، أيسر عليّ من عقوبة الله إيّاي. وإنّ الله تبارك وتعالى أسرى بي وأسمعني، وقال: يا محمّد، أنا المحمود، وأنت محمّد. شققت اسمك من اسمي. فمن وصلك وصلته. ومن قطعك بتته. انزل إلى عبادي، فأخبرهم بكرامتي إيّاك. وإنّي لم أبعث نبياً إلّا جعلت له وزيراً. وإنّك رسولى، وإنّ عليّاً وزيرك.

ثم أخذ الله بيد علي الله فرفعها حتى نظر الناس بياض ابطيهما، ولم يُرَ قبل ذلك. ثم قال: أيها الناس، إن الله تبارك و تعالى مولاي وأنا مولى المؤمنين. من كنت مولاه فعلي مولاه. اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه، وانصر من نصره، واخذل من خذله. فقال الشّكاك والمنافقون الذين في قلوبهم مرض: نبراً إلى الله من مقاله ليس بحتم (٢)، ولا نرضى أن يكون على وزيره، وهذه منه عصبية.

فقال سلمان والمقداد وأبوذر وعمّار بن ياسر: والله ما برحنا العرصة حتى نزلت هذه الآية: «اليوم أكملت لكم دينكم وأتممت عليكم نعمتي ورضيت لكم الإسلام ديناً » فكرر رسول الله عَنَيْ ثلاثاً، ثمّ قال: إنّ كمال الدين وتمام النعمة ورضا الربّ برسالتي إليكم، وبالولاية بعدي لعلي بن أبي طالب صلوات الله عليهما وعلى ذريتهما مادامت المشارق والمغارب وهبّت الجنوب [والشمال] "وثارت السحاب] (ع).

هكذا في المصدر . وفي النسخ : يتّهموني ويكذّبوني .

المصدر: «مقالته لم تختم» بدل «مقاله ليس بحتم».

٣. من المصدر . ٤ مابين المعقوفتين ليس في أ .

وفي مجمع البيان (١): رُوي أنّ النبيّ عَلَيْلُهُ لمّا نـزلت هـذه الآيـة قـال لحـرّاس مـن أصحابه يحرسونه: الحقوا بملاحقكم، فإنّ الله تعالى عصمني من الناس.

﴿ قُلْ يَا اَهْلَ الْكِتَابِ لَسُتُمْ عَلَىٰ شَيْءٍ ﴾: أي دين يُعتَدّ به، ويصحّ أن يُسمّى شيئاً، لبطلانه وفساده.

﴿ حَتَّىٰ تُقِيمُوا التُّورِيٰةَ وَالْإِنْجِيلَ وَمَا أَنْزِلَ اِلَيْكُمْ مِنْ رَبِّكُمْ ﴾: ومن إقامتهما الإيسمان بمحمّد، الإذعان لحكمه. والمراد إقامة أصولها، وما لم يُنسخ من فروعها.

في مجمع البيان (٢): قال ابن عبّاس: جاء جماعة من اليهود إلى رسول الله عَلَيْهُ فَالُوا: أُلست (٢) تقول التوراة من عند الله؟ قال: بلى. قالوا: نـؤمن بـها ولا نـؤمن بـما عداها. فنزلت الآية.

وفي تفسير العيّاشي (٤): عن حمران بن أعين ، عن أبي جعفر الله قال : هو ولاية أمير المؤمنين الله .

﴿ وَلَيَزِيدَنَّ كَثِيراً مِنْهُمْ مَا أَنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ طُغْيَاناً وَكُغْراً فَلاَ تَأْسَ عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ ﴾ ۞: فلا تحزن عليهم لزيادة طغيانهم وكفرهم بما تبلّغه إليهم. فإن ضرر ذلك لاحق بهم لايتخطّاهم، وفي المؤمنين مندوحة عنهم.

﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَالَّذِينَ هَادُوا وَالصَّابِثُونَ وَالنَّصَارَى ﴾: ســبق تـفسيره فـي سـورة البقرة .

«والصابئون» رفع على الابتداء، وخبره محذوف. والنيّة به، التأخير عمّا في حيّز «إنّ». والتقدير: إنّ الذين أمنوا والذين هادوا والنصارى حكمهم كذا، والصابئون كذلك؛ كقوله:

## فإنّي وقيار بها لغريب

مجمع البيان ٢٢٤/٢.
 مجمع البيان ٢٣٤/٢.

٣. هكذا في أوالمصدر. وفي سائر النسخ: أنت.

٤. تفسير العيّاشي ٢٣٤/١ ح ١٥٦. وفيه ذكر نفس الآية بين «عن أبي جعفر ﷺ» و «قال »، مصدّراً بـ « في قول الله ».

وقوله:

## وإلّا فاعلموا أنّا وأنتم بغاة ما بقينا في شقاق

وهو كاعتراض، دلّ به على أنّه لمّاكان الصابئون مع ظهور ضلالهم وميلهم عن الأديان كلّها يتاب عليهم - إن صحّ منهم الإيمان والعمل الصالح ـ كان غيرهم أولى بذلك. ويجوز أن يكون «والنصارى» معطوفاً عليه، و«من آمن» خبرهما وخبر «إنّ» مقدّر، دلّ عليه ما بعده، كقوله:

نسحن بسما عندنا وأنت بما عندك راض والرأي مختلف

ولا يجوز عطفه على محلّ «إنّ» واسمها، فإنّه مشروط بالفراغ من الخبر. إذ لو عُطف عليه قبله، كان الخبر خبر المبتدأ وخبر «إنّ» معاً، فيجتمع عليه عاملان. ولا على الضمير في «هادوا» لعدم التأكيد والفصل. ولا يوجب كون الصابئين هوداً.

وقيل (١): «إنّ» بمعنى نعم. وما بعد ما في موضّع الرفع بالابتداء. وقيل: «والصابئون» منصوب بالفتحة. وذلك كما جُوّز بالياء، جُوّز بالواو.

﴿ مَنْ آمَنَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَعَمِلَ صَالِحاً ﴾: في محل الرفع بالابتداء. وخبره ﴿ فَلاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ ۞: والجملة خبر « إنّ » أو خبر المبتدأ ، كما مرّ . والراجع محذوف ؛ أي من آمن منهم . أو النصب على البدل من اسم « إنّ » وما عُـطف عليه .

وقرئ: «والصابئين» وهو الظاهر. «والصابيون» بقلب الهمزة ياء. «والصابون» بحذفها. من صبأ، بإبدال الهمزة ألفاً. أو من صبوت؛ لأنّهم صبوا إلى اتّباع الشهوات ولم يتّبعوا شرعاً ولا عقلاً(٢).

﴿ لَقَدْ اَخَذْنَا مِيثَاقَ بَنِي اِسْرِائِيلَ وَارْسَلْنَا اِلَيْهِمْ رُسُلاً﴾: ليذكّروهم ، وليبيّنوا لهم أمر دينهم .

١. أنوار التنزيل ٢٨٥/١.

﴿كُلَّمَا جَاءَهُمْ رَسُولٌ بِمَا لاَ تَهْوَىٰ أَنْفُسُهُمْ ﴾: بما يخالف هواهم من الشرائع ، وميثاق التكاليف .

﴿ فَرِيقاً كَذَّبُوا وَفَرِيقاً يَقْتُلُونَ ﴾ ٢: جواب الشرط. والجملة صفة «رسلاً» والراجع محذوف؛ أي رسول منهم.

وقيل (١): الجواب محذوف ، دل عليه ذلك. وهو استئناف. وإنّما جيء «بيقتلون» موضع «قتلوا» على حكاية الحال الماضية ، استحضاراً لها ، واستفظاعاً للقتل ، وتنبيها على أنّ ذلك من ديدنهم ماضياً ومستقبلاً ، ومحافظة على رؤوس الآي.

﴿ وَحَسِبُوا اَلاَ تَكُونَ فِتْنَةً ﴾: أي وحسب بنوإسرائيل أن لايصيبهم بلاء وعذاب بقتل الأنبياء وتكذيبهم.

وقرأ أبوعمرو وحمزة والكسائي ويعقوب: «لا تكون » بالرّفع، على أنّ «أن »المخفّفة من الثقيلة. وأصله: أنّه لاتكون فتنة. وإدخال فعل الحسبان عليها وهي للتّحقيق، تنزيل له منزلة العلم لتمكّنه في قلوبهم. أو «أن» بما في حيّزها، سادّ مسدّ مفعوليه (٢).

﴿ فَعَمُوا ﴾: عن الدين ، والدلائل ، والهدي.

﴿ وَصَمُّوا ﴾ : عن استماع الحق. كما فعلوا حين عبدوا العجل.

﴿ ثُمَّ تَابَ اللهُ عَلَيْهِم ﴾: أي ثم تابوا، فتاب الله عليهم.

﴿ ثُمَّ عَمُوا وَصَمُّوا ﴾: كرّة أخرى.

وقرئ بالضمّ فيهما، على أنّ الله أعماهم وصمّهم، أي رماهم بالعمى والصمّ. وهو قليل. واللغة الفاشية: أعمى وأصمّ<sup>(٣)</sup>.

﴿كَثِيرٌ مِنْهُمْ﴾: بدل من الضمير . أو فاعل ، والواو علامة الجمع ، كـقولهم : أكـلوني البراغيث . أو خبر مبتدأ محذوف ؛ أي العمى والصمّ كثير منهم .

١. نفس المصدر ٢٨٥/١ -٢٨٦. ٢. نفس المصدر ٢٨٦/١.

٣. نفس المصدر والموضع.

وقيل(١): مبتدأ، والجملة قبله خبره، وهو ضعيف؛ لأنّ تـقديم الخـبر فـي مـثله متنع.

﴿ وَاللَّهُ بَصِيرٌ بِمَا يَعْمَلُونَ ﴾ ۞: فيجازيهم وفق أعمالهم.

وفي روضة الكافي (٢): محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسين بن سعيد، عن محمّد بن الحصين، عن خالد بن يزيد القيميّ، عن بعض الحسين بن سعيد، عن محمّد بن الحصين، عن خالد بن يزيد القيميّ، عن بعض أصحابه، عن أبي عبدالله على قول الله على وحسبوا ألّا تكون فتنة » قال: حيث كان النبيّ عَلَيْهُ بين أظهرهم، فعموا وصمّوا حيث قبض رسول الله عَلَيْهُ ثمّ تاب الله عليهم حيث قام أمير المؤمنين على ثمّ عموا (٣) وصمّوا إلى الساعة.

﴿ لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللهَ هُوَ الْمَسِيحُ ابْنُ مَرْيَمَ وَقَالَ الْمَسِيحُ يَا يَنِي إِسْرَائِيلَ اعْبُدُوا رَبِّي وَرَبّكُمْ ﴾: أي إنّي عبد مربوب مثلكم ، فاعبدوا خالقي وخالقكم .

﴿إِنَّهُ مَنْ يُشْرِكُ بِاللهِ ﴾: في عبادته . أو فيما يختص به من الصفات والأفعال .

﴿ فَقَدْ حَرَّمَ اللهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ ﴾: يُمنَع دخولها ،كما يُمنَع المحرّم عليه من المحرّم. فإنّها دار الموحّدين.

وفي تفسير العيّاشي (٤): عن زرارة قال: كتبت إلى أبي عبدالله عليّ مع بعض أصحابنا فيما يروي الناس عن النبيّ عَلَيْكُ : أنّه من أشرك بالله فقد وجبت له النار. وأنّ من لم يشرك بالله فقد وجبت له الجنّة.

﴿ وَمَأْوَيْهُ النَّارُ ﴾ : فإنَّها المعدَّة للمشركين .

﴿ وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنْصَارٍ ﴾ ۞: أي وما لهم أحد ينصرهم من النار . فوضع الظاهر

۲. الکافی ۱۹۹۸، ح ۲۳۹.

٤. تفسير العيّاشي ٣٣٥/١، ح ١٥٨.

١. نفس المصدر والموضع.

٣. المصدر:قال:ثم عموا.

موضع المضمر، تسجيلاً على أنّهم ظلموا بالإشراك. وعدلوا عن طريق الحق. وهو يحتمل أن يكون من تمام كلام عيسى، وأن يكون من كلام الله. نبّه على أنّهم قالوا ذلك تعظيماً لعيسى وتقرّباً إليه. وهو معاديهم بذلك ومخاصمهم فيه، فما ظنّك بغيره.

﴿ لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللهَ قَالِتُ قَلَاتُهِ ﴾: قيل (١): القائلون بذلك (٢) جمهور النصارى [من الماكانيّة واليعقوبيّة والنسطوريّة؛ لأنّهم ] (٣) يقولون: ثلاثة أقانيم جوهر واحد. أب، وابن، وروح القدس إله واحد. ولا يقولون: ثلاثة آلهة، ويمنعون من هذه العبارة. وإن كان يلزمهم [أن يقولوا: ثلاثة آلهة، فصح أن يحكى عنهم بالعبارة اللازمة. وإنّما قلنا: إنّه يلزمهم ] (١) ذلك؛ لأنّهم يقولون: الابن إله، والأب إله، وروح القدس إله، والابن ليس هو الأب.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥): وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر لللهِ في حديث: أمّا المسيح فعصوه وعظموه في أنفسهم، حتّى زعموا أنّه إله وأنّه ابن الله، وطائفة منهم قالوا: هو الله.

﴿ وَمَا مِنْ اِللَّهِ اِللَّا اِللَّهُ وَاحِدٌ ﴾: وما في الوجود ذات واجب مستحقّ للعبادة \_ من حيث أنّه مبدأ جميع الموجودات \_ إلّا إله واحد، موصوف بالوحدانية، متعال عن قبول الشركة. و « من » مزيدة للاستغراق.

﴿ وَإِنْ لَمْ يَتْتَهُوا عَمَّا يَقُولُونَ ﴾: ولم يوحدوا.

﴿ لَيمَسَّنَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْهُمْ عَذَابُ الِيمُ ﴾ أي ليمسن الذين بقوا منهم على الكفر. أو ليمسن الذين كفروا من النصارى. وضعه موضع «ليمسنهم» تكريراً للشهادة على كفرهم، وتنبيها على أن العذاب على من أدام على الكفر ولم ينقلع عنه. ولذلك عقبه بقوله:

المصدر: بهذه المقالة.

١. مجمع البيان ٢٢٨/٢.

مجمع البيان ١١٨/١.
 من المصدر.

٤. من المصدر.

٥. تفسير القميّ ٢٨٩/١.

﴿ أَفَلاَ يَتُوبُونَ إِلَى اللهِ وَيَسْتَغْفِرُونَهُ ﴾: أي ألا يستوبون بالانتهاء عن تلك العقائد والأقوال الزائغة ، ويستغفرون بالتوحيد والتنزيه عن الاتّحاد والحلول بعد هذا التقرير والتهديد.

﴿ وَاللهُ غَفُورٌ وَحِيمٌ ﴾ ۞: يغفر لهم، ويمنحهم من فضله إن تابوا. وفي هذا الإستفهام تعجّب من إصرارهم.

﴿ مَا الْمَسِيحُ ابْنُ مَرْيَمَ إِلَّا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ ﴾: أي ما هـ و إلّا رسول كالرّسل قبله . خصّه الله بآيات كما خصّهم بها . فإن أحيا الموتى على يده ، فقد أحيا العصا وجعلها حيّة تسعى على يد موسى ، وهو أعجب . وإن خلقه من غير أب ، فقد خلق آدم من غير أب وأمّ ، وهو أغرب .

﴿ وَأُمُّهُ صِدِّيقَةً ﴾: كسائر النساء اللاتي يلازمن الصدق.

﴿كَانَا يَأْكُلاَنِ الطُّعَامَ ﴾: ويفتقران إليه افتقار الحيوانات.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم(١) قال: يعني: كانا يحدثان، فكنّي عن الحدث. وكـلّ من أكل الطعام يحدث.

وفي كتاب الاحتجاج (٢): عن أمير المؤمنين الله في جواب الزنديق الذي قال له: لو لا ما في القرآن من الاختلاف والتناقض لدخلت في دينكم. ثمّ ذكر من ذلك أنّ الله شهر هفوات أنبيائه، وكنّى عن أسماء أعدائه.

قال على حكمة الله تظلّ الباهرة وقدرته القاهرة وعزّته الظاهرة ؛ لأنّه علم أنّ براهين على حكمة الله تظلّ الباهرة وقدرته القاهرة وعزّته الظاهرة ؛ لأنّه علم أنّ براهين الأنبياء على تكبر في صدور أممهم، وإنّ منهم من يتّخذ بعضهم إلها كالذي كان من النصارى في ابن مريم. فذكرها دلالة على تخلّفهم عن الكمال الذي تفرّد (٣) به على، ألم تسمع إلى قوله في صفة عيسى، حيث قال فيه وفي أمّه: «كانا يأكلان الطعام» يعني: من

١. نفس المصدر ١٧٦/١.

٢. الاحتجاج ٢٠٧١.

هكذا في المصدر . وفي النسخ: انفرد.

أكل الطعام كان له ثقل. ومن كان له ثقل فهو بعيد ممّا ادّعته النصاري لابن مريم.

واعلم أنّه تعالى بيّن أوّلاً أقصى ما لهما من كمال، ودلّ على أنّه لايوجب لهما الألوهيّة؛ لأنّ كثيراً من الناس يشاركهما في مثله. ثمّ نبّه على نقصهما، وذكر ما ينافي الربوبيّة ويقتضي أن يكونا من عداد المركّبات الكائنة الفاسدة، ثمّ عجب ممّن يدّعي الربوبية لهما مع أمثال هذه الأدلّة الظاهرة، فقال:

﴿ انْظُرْ كَيْفَ نُبَيِّنُ لَهُمُ الْآيَاتِ ثُمَّ انْظُرْ آنَىٰ يُؤْفَكُونَ ﴾ ۞: كيف يصرفون عن استماع الحقّ و تأمّله.

و «ثمّ» لتفاوت ما بين العجبين ؛ أي إنّ بياننا للآيات عجب. وإعراضهم عنها أعجب. ﴿ قُلْ اَتَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللهِ مَا لَا يَعْلِكُ لَكُمْ ضَرّاً وَلاَ نَفْعاً ﴾ : يعني : عيسى. وهو وإن ملك ذلك بتمليك الله إيّاه ، لايملكه من ذاته ، ولا يملك مثل ما يضر الله به من البلايا والمصائب ، وما ينفع به من الصحّة والسعة .

وإنّما قال: «ما» نظراً إلى ما هو عليه في ذاته، توطئة لنفي القدرة عنه رأساً، وتنبيهاً على أنّه من هذا الجنس. ومن كان له حقيقة تقبل المجانسة والمشاركة؛ فبمعزل عن الألوهيّة.

وإنَّما قدَّم الضرِّ لأنَّ التحرِّز عنه أهمّ من تحرِّي النفع.

﴿ وَاللّٰهُ هُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾ ۞: بالأقوال والعقائد. فيجازي عليها، إن خيراً فـخير، وإن شرّاً فشرّ.

﴿ قُلْ يَا اَهْلَ الْكِتَابِ لَا تَغْلُوا فِي دِينِكُمْ غَيْرَ الْحَقِّ ﴾: أي غلواً باطلاً. فترفعوا عيسى إلى أن تدّعوا له الألوهيّة ، أو تضعوه وتزعموا أنّه لغير رشده . وقيل (١): الخطاب للنّصاري خاصة.

﴿ وَلاَ تَتَّبِعُوا اَهْوَاءَ قَوْمٍ قَدْ ضَلُوا مِنْ قَبْلُ ﴾: يعني أسلافهم وأنمّتهم ، الذين ضلّوا قبل مبعث محمّد تَيَّالِلهُ في شريعتهم .

١. أنوار التنزيل ٢٨٧/١.

﴿ وَاَضَلُّوا كَثِيراً ﴾: ممّن شايعهم على بدعهم وضلالهم.

﴿ وَضَلُوا عَنْ سَوَاءِ السَّبِيلِ ﴾ ۞: عن قصد السبيل ـ الذي هو الإسلام ـ بعد مبعثه إلى أن كذّبوه وبغوا عليه.

وقيل (١): الأوّل إشارة إلى ضلالهم عن مقتضى العقل. والثاني إشارة إلى ضلالهم عمّا جاء به الشرع.

﴿ لُعِنَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ بَنِي اِسْرَائِيلَ عَلَى لِسَانِ دَاوُدَ وَعِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ ﴾: في روضة الكافي (٢): عدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن ابن محبوب، عن ابن رثاب (٣)، عن أبي عبدالله على في قبول الله على: «لُعن الذيب كفروا من بني إسرائيل على لسان داود وعيسى بن مريم » قبال: الخنازير، على لسان داود. والقردة، على لسان عيسى بن مريم المناها.

ورواه عليّ بن إبراهيم في تفسيره (٤) بطريق آخر عن الصادق ﷺ .

وفي مجمع البيان (٥): عن الباقر طلط أمّا داود ، فإنّه لعن أهل أيلة لمّا اعتدوا في سبتهم . وكان اعتداؤهم في زمانه . فقال : اللّهمّ ألبسهم اللّعنة مثل الرداء ، ومثل المنطقة على الحقوين . فمسخهم الله قردة . وأمّا عيسى ، فإنّه لعن الذين أنزلت عليهم المائدة ، ثمّ كفروا بعد ذلك .

ورواه في الجوامع (٢) مقطوعاً ، وزاد: فقال عيسى على اللهم عذّب من كفر بعد ما أكل من المائدة عذاباً لاتعذّبه أحداً من العالمين ، والعنهم كما لعنت أصحاب السبت . فصاروا خنازير ، وكانوا خمسة آلاف رجل .

﴿ ذَٰلِكَ بِمَا عَصَوْا وَكَاتُوا يَعْتَدُونَ ﴾ ۞: أي ذلك اللّعن الشنيع المقتضي للمسخ، بسبب عصيانهم واعتدائهم ما حرّم عليهم.

١. نفس المصدر والموضع،

۳. ر:ابن ربا*ب*.

٥. مجمع البيان ٢٣١/٢.

۲. الكافي ۲۰۰/۸، ۲٤۰.

٤. تفسير القميّ ١٧٦/١.

٦. جوامع الجامع ١١٦٧.

﴿كَانُوا لاَيَتَنَاهَوْنَ عَنْ مُنْكَرٍ فَعَلُوهُ ﴾: هذا بيان عصيانهم واعتدائهم ؛ يعني : أي لاينهى بعضهم بعضاً عن معاودة منكر فعلوه . أو عن مثل منكر فعلوه . أو عن منكر أرادوا فعله . وتهيّؤوا له . أو لاينتهون عنه ، من قولهم : تناهى عن الأمر وانتهى عنه : إذا امتنع . وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١) ، قال : كانوا يأكلون لحم الخنزير ، ويشربون الخمور ، ويأتون النساء أيّام حيضهنّ .

وفي ثواب الأعمال (٢): عن أمير المؤمنين على : لمّا وقع التقصير في بني إسرائيل، جعل الرجل منهم يرى أخاه على الذنب (٣) فينهاه ، فلا ينتهي . فلا يمنعه ذلك من (٤) أن يكون أكيله وجليسه وشريبه ، حتى ضرب الله قلوب بعضهم ببعض . ونزل فيهم القرآن ، حيث يقول جلّ وعز : « لُعن الذين كفروا » الآية .

و [في تفسير ](٥) العيّاشي(٢): [عن محمّد بن الهيثم التيميّ ](٢) عن أبي عبدالله الله الله الله الله الله الله الما إنّهم لم يكونوا يدخلون مداخلهم ولا يجلسون مجالسهم، ولكن كانوا إذا لقوهم [ضحكوا في وجوههم و ](٨) آنسوا بهم.

﴿ لَبِئْسَ مَا كَانُوا يَفْعَلُونَ ﴾ ٢٠: تعجيب من سوء فعلهم ، مؤكّد بالقسم.

﴿ قَرَىٰ كَثِيراً مِنْهُمْ ﴾ : من أهل الكتاب.

﴿ يَتُوَلُّونَ الَّذِينَ كَفَرُوا ﴾: يوالون المشركين ، بغضاً لرسول الله والمؤمنين .

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٩):حدّثني [أبي قال: حدّثني] (١٠) [هـارون] (١١) بن مسلم، عن مسعدة بن صدقة قال: سأل رجل أبا عبدالله على قوم من الشيعة يدخلون في أعمال السلطان ويعملون لهم ويحبّونهم (١٢) ويوالونهم؟

٢. ثواب الأعمال ٣١١/، ح ٣.

٤. ليس في المصدر.

٦. ليس في أ.

٨. من المصدر.

١٠. ليس في أ.

١٢. هكذا في المصدر . وفي النسخ : يحبّون لهم .

١. تفسير القمئ ١٧٦/١.

٣. هكذا في المصدر . وفي النسخ : في الذنب.

٥. ليس في أ.

٧. تفسير العيّاشي ٣٣٥/١، ح ١٦١.

٩. تفسير القمئ ١٧٦/١.

١١. من المصدر.

قال: ليس هم من الشيعة ، لكنّهم من أولئك. ثمّ قرأ الله : «لعن الذين كفروا [من بني إسرائيل على لسان داود وعيسى ابن مريم» ](١) الآية.

وفي مجمع البيان (٢): عن الباقر الله : يتولّون الملوك الجبّارين ويزيّنون لهم أهواءهم، ليصيبوا من دنياهم.

﴿ لَبِنْسَ مَا قَدَّمَتْ لَهُمْ أَنْفُسُهُمْ ﴾: أي لبنس شيئاً قدّموه ، ليردوا عليه يوم القيامة .

﴿ أَنْ سَخِطَ اللهُ عَلَيْهِمْ وَفِي الْعَذَابِ هُمْ خَالِدُونَ ﴾ : هو المخصوص بالذم، والمعنى: موجب سخط الله والخلود في العذاب. أو علّة الذمّ المخصوص محذوف أي لبنس شيئاً ذلك ؛ لأنّه كسبهم السخط والخلود.

﴿ وَلَوْ كَانُوا يُؤمِنُونَ بِاللهِ وَالنَّبِيِّ ﴾: يعني نبيّهم. وإن كانت الآية في المنافقين ؛ فالمراد نبتنا عَيَالَةً .

﴿ وَمَا أَنْزِلَ إِلَيْهِ مَا اتَّخَذُوهُمْ أَوْلِيَاءَ ﴾ : إذ الإيمان يمنع ذلك.

﴿ وَلَكِنَّ كَثِيراً مِنْهُمْ فَاسِقُونَ ﴾ ۞: خارجون عن دينهم. أو متمرّدون في نفاقهم.

[وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣) متّصلاً بقوله: «وعيسى ابن مريم ـ إلى قوله: ولكنّ كثيراً منهم فاسقون» قال: الخنازير، على لسان داود. والقردة، على لسان عيسى.

حدّثني الحسين بن عبدالله السكيني (٤) ، عن أبي سعيد البجلي ، عن عبدالملك بن هارون ، عن أبي عبدالله الله الله الله أمير المؤمنين الله أمر معاوية وأنّه في مائة ألف ، قال : من أيّ القوم ؟

قالوا: من أهل الشام.

قال: لاتقولوا: من أهل الشام، ولكن قولوا: من أهل الشؤم. هم من أبناء مصر (٦).

٢. مجمع البيان ٢٣٢/٢.

اليس في أ.

٤. نفس المصدر ٢٦٨/٢.

٣. تفسير القميّ ١٧٦/١.

٥. يوجد في المصدر بعد هذه العبارة: عن آبائه ١١١١٪.

٦. المصدر: مضر،

لُعنوا على لسان داود ، فجعل الله منهم القردة والخنازير . والحديث طويل ، أخذت منه موضع الحاجة ](١).

﴿لَتَجِدَنَّ أَشَدَّ النَّاسِ عَدَاوَةً لِلَّذِينَ آمَنُوا الْيَهُودَ وَالَّذِينَ أَشْرَكُوا ﴾: لشدة شكهم، وتضاعف كفرهم، وانهماكهم في اتباع الهوى، وركونهم إلى التقليد، وبعدهم عن التحقيق، وتمرّنهم على تكذيب الأنبياء ومعاداتهم.

﴿ لَتَجِدَنَّ اَقْرَبِهِمْ مَوَدَّةً لِلَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ قَالُوا إِنَّا نَصَارَىٰ ﴾: للين جانبهم ، ورقة قلوبهم ، وقت قلوبهم ، وقلة حرصهم على الدنيا ، وكثرة اهتمامهم بالعلم والعمل .

﴿ ذَلِكَ بِأَنَّ مِنْهُمْ قِسُيسِينَ وَرُهْبَاناً وَأَنَّهُمْ لَا يَسْتَكْبِرُونَ ﴾ ۞: عن قبول الحقّ إذا فهموه. أو يتواضعون ولا يتكبّرون.

وفي تفسير العيّاشي (٢): عن مروان ، عن بعض أصحابنا ، عن أبي عبدالله الله قال: ذكر النصارى وعداوتهم ، فقال: قول الله: «ذلك بأنّ منهم قسّيسين ورهباناً وأنّهم لا يستكبرون» قال: أولئك كانوا بين عيسى الله ومحمّد عَلَيْه وينتظرون مجيء محمّد عَلَيْه .

﴿ وَإِذَا سَمِعُوا مَا أَنْزِلَ إِلَى الرَّسُولِ تَرَىٰ آعْيُنَهُمْ تَفِيضٌ مِنَ الدَّمْعِ ﴾: عطف على « لا يستكبرون » وهو بيان لرقة قلوبهم ، وشدة خشيتهم ، ومسارعتهم إلى قبول الحقّ ، وعدم تأبّيهم عنه .

والفيض: انصباب عن امتلاء. فوضع موضع الامتلاء للمبالغة. أو جُعلت أعينهم من فرط البكاء، كأنّه تفيض بأنفسها.

﴿ مِمَّا حَرَفُوا مِنَ الْحَقِّ ﴾: «من » الأولى للابتداء. والثانية لتبيين «ما عرفوا » أو للتبعيض ، فإنّه بعض الحقّ ، والمعنى أنّهم عرفوا بعض الحقّ فأبكاهم ، فكيف إذا عرفوا كلّه.

١. مابين المعقوفتين ليس في أ.

٢. تفسير العيّاشي ٣٣٥/١-٢٣٦، ح ١٦٢.

﴿ يَقُولُونَ رَبُّنَا آمَنًّا ﴾: بذلك ، أو بمحمد.

﴿ فَاكْتَبْنَا مَعَ الشَّاهِدِينَ ﴾ ۞: من الذين شهدوا بأنّه حقّ. أو بنبوّته. أو من أمّته ، الذين هم شهداء على الأمم يوم القيامة.

﴿ وَمَا لَنَا لاَ نُمُوْمِنُ بِاللهِ وَمَا جَاءَنَا مِنَ الْحَقِّ وَنَطْمَعُ أَنْ يُدْخِلَنَا رَبُّنَا مَعَ الْفَوْمِ الصَّالِحِينَ ﴾ (3): استفهام انكار واستبعاد لانتفاء الإيمان مع قيام الداعي، وهو الطمع في الانخراط مع الصالحين والدخول مداخلهم. أو جواب سائل قال: لم آمنتم ولا نؤمن؟ حال من الضمير.

والعامل ما في «اللام» من معنى الفعل ؛ أي أي شيء حصل لنا غير مؤمنين بالله ؛ أى : بوحدانيّته \_ فإنّهم كانوا مثلّثين \_ أو بكتابه ورسوله ، فإنّ الإيمان بهما إيمان به حقيقة ، وذكره توطئة و تعظيماً .

«ونطمع » عطف على «نؤمن » أو خبر محذوف ، والواو للحال ، أي ونحن نطمع . والعامل فيها ، عامل الأولئ مقيّداً بها ، أو «نؤمن » .

﴿ فَأَثَابَهُمُ اللهُ بِمَا قَالُوا ﴾: أي من اعتقاد. من قولك: هذا وقول فلان ؛ أي معتقده.

﴿ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَخْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا وَذَلِكَ جَزَاءُ اللَّمِحْسِنِينَ ﴾ ۞: الذيس أحسنوا النظر والعمل. أو الذين اعتادوا الإحسان في الأمور.

في تفسير عليّ بن إبراهيم (۱): [كان سبب نزولها] (۲) أنّه لمّا اشتدّت قريش في أذى رسول الله عَلَيْ أن السول الله عَلَيْ أن أن الله عَلَيْ أن الله عَلَيْ أن يخرجوا إلى الحبشة. وأمر جعفر بن أبي طالب أن يخرج معهم. فخرج جعفر ومعه سبعون رجلاً من المسلمين، حتّى ركبوا البحر. فلمّا بلغ قريشاً (۲) خروجهم، بعثوا عمرو بن العاص وعمارة بن الوليد إلى النجاشي ليردّهم (٤) إليهم. وكان عمرو وعمارة متعاديين، فقالت قريش: كيف نبعث رجلين متعاديين؟ فبرئت بنو مخزوم من جناية متعاديين، فقالت قريش كيف نبعث رجلين متعاديين؟ فبرئت بنو مخزوم من جناية

١. تفسير القميّ ١٧٦/١. ٢. ليس في أ.

٣. المصدر: قريش. ٤. روأ: يردّهم.

عمارة وبرئت بنو سهم من جناية عمرو بن العاص. فخرج عمارة وكان حسن الوجه شابًا مترفاً، فأخرج عمرو بن العاص أهله معه. فلمّا ركبوا السفينة، شربوا الخمر.

فقال عمارة لعمرو بن العاص: قل لأهلك تقبّلني.

فقال عمرو: أيجوز هذا، سبحان الله ؟ فسكت عمارة.

فلمّا انتشى (١) عمرو وكان على صدر السفينة دفعه عمارة وألقاه في البحر. فتشبّث عمرو بصدر السفينة ، وأدركوه فأخرجوه ، فوردوا على النجاشي ، وقد كانوا حملوا إليه هدايا ، فقبلها منهم .

فقال عمرو بن العاص: أيّها الملك، إنّ قوماً منّا خالفونا في ديننا وسبّوا آلهتنا وصاروا إليك، فردّهم إلينا.

فبعث النجاشي إلى جعفر فجاءه (٢)، فقال: يا جعفر ، ما يقول هؤلاء؟

فقال جعفر : أيّها الملك ، وما يقولون؟

قال: يسألون أن أردّكم إليهم.

قال: أيّها الملك، سلهم، أعبيد نحن لهم؟

فقال: عمرو: لا، بل أحرار كرام.

فقال: فسلهم، ألهم علينا ديون يطالبوننا<sup>٣</sup> بها؟

فقال: لا، ما لنا عليكم ديون.

قال: فلكم في أعناقنا دماء تطالبوننا بها؟

فقال عمرو: لا.

قال: فما تريدون منّا؟ أذيتمونا فخرجنا من بلادكم.

فقال عمرو بن العاص: أيّها الملك، خالفونا في ديننا وسبّوا آلهتنا وأفسدوا شبابنا وفرّقوا جماعتنا، فردّهم إلينا لنجمع أمرنا.

١. المصدر: انتشأ. ٢. المصدر: فجاؤابه.

٣. هكذا في أ. وفي سائر النسخ والمصدر : يطالبون.

فقال جعفر: نعم أيّها الملك، خالفناهم. بعث الله فينا نبيّاً، أمر بخلع الأنداد وترك الاستقسام بالأزلام، وأمرنا بالصّلاة والزكاة، وحرّم الظلم والجور وسفك الدماء بغير حقّها والزنا والربا والميتة والدم [ولحم الخنزير](١) وأمرنا بالعدل والإحسان وإيتاء ذي القربي، وينهى عن الفحشاء والمنكر والبغي.

فقال النجاشي: بهذا بعث الله عيسى بن مريم. ثمّ قال النجاشي: يـا جـعفر، هـل تحفظ ممّا أنزل الله على نبيّك شيئاً؟

قال: نعم. فقرأ عليه سورة مريم، فلمّا بلغ قوله: «وهزّي إليك بجذع النخلة تساقط عليك رطباً جنيّاً فكلي واشربي وقرّي عيناً »(أ) فلمّا سمع النجاشيّ بهذا، بكى بكاء شديداً وقال: هذا والله هو الحقّ.

فقال عمرو بن العاص: أيّها الملك، إنّ هذا مخالف لنا (٣)، فردّه إلينا. فرفع النجاشي يده فضرب بها وجه عمرو، ثمّ قال: اسكت، والله لئن ذكرته بسوء لأفقدنّك نفسك. فقام عمرو بن العاص من عنده والدماء تسيل على وجهه، وهو يقول: إن كان هذا

وكانت على رأس النجاشي وصيفة له تذبّ عنه. فنظرت إلى عمارة بن الوليد وكان فتى جميلاً - فأحبّته. فلمّا رجع عمرو بن العاص إلى منزله، قال لعمارة: لو راسلت (٤) جارية الملك. فراسلها، فأجابته. فقال عمرو: قل لها تبعث إليك من طيب الملك شيئاً. فقال لها، فبعثت إليه. فأخذ عمرو من ذلك الطيب - وكان الذي فعل به عمارة في قلبه حين ألقاه في البحر - فأدخل الطيب على النجاشيّ، فقال: أيّها الملك، إنّ حرمة الملك عندنا، وطاعته علينا. وما يكرمنا (٥) إذا دخلناه بلاده ونأمن فيه، أن لانغشه ولا نريبه. وإنّ صاحبي هذا الذي معي قد راسل (٢) حرمتك (٢) وخدعها، وبعثت

كما تقول أيها الملك، فإنّا لانتعرّض له.

۲. مریم /۲۵.

اليس في المصدر .

٤. أ:أرسلت،

٣. المصدر: مخالفنا.

٦. روأ.أرسل.

٥. هكذا في المصدر. وفي النسخ: ما يلزمنا.

٧. المصدر: إلى حرمتك.

إليه من طيبك. ثمّ وضع الطيب بين يديه.

فغضب النجاشي، وهم بقتل عمارة. ثم قال: لا يجوز قتله، فإنهم دخلوا بلادي بأمان (١). فدعا النجاشي السحرة فقال لهم: اعملوا به شيئاً أشد عليه من القتل. فأخذوه ونفخوا في احليله الزئبق، فصار مع الوحوش يغدو ويروح. وكان لا بأنس بالنّاس. فبعثت قريش بعد ذلك، فكمنوا له في موضع حتّى ورد الماء مع الوحش فأخذوه. فما زال بضطرب في أيديهم ويصيح حتّى مات.

ورجع عمرو إلى قريش، فأخبرهم أنّ جعفر في أرض الحبشة في أكرم كرامة. فلم يزل بها حتى هادن رسول الله عَلَيْهِ قريشاً وصالحهم، وفتح خيبر، فوافى بـجميع مـن معه.

وولد لجعفر بالحبشة من أسماء بنت عميس عبدالله بن جعفر . وولد للنجاشيّ ابن ، فسمّاه النجاشيّ محمّداً .

وكانت أمّ حبيبة بنت أبي سفيان تحت عبدالله ، فكتب رسول الله عَلَيْ إلى النجاشي يخطب أمّ حبيب ، فبعث إليها النجاشي فخطبها لرسول الله عَلَيْ فأجابته . فزوّجها منه ، وأصدقها أربعمائة دينار ، وساقها عن رسول الله عَلَيْ وبعث إليها بثياب وطيب كثير ، وجهّزها ، وبعثها إلى رسول الله عَلَيْ وبعث إليها بمارية القبطيّة ، أمّ إبراهيم . وبعث إليه بئياب وطيب وفرس . وبعث ثلاثين رجلاً من القسيسين فقال لهم : انظروا إلى كلامه ، وإلى مقعده ومشربه ومصلاه .

فلمًا وافوا المدينة ، دعاهم رسول الله عَيَّالُهُ إلى الإسلام. وقرأ عليهم القرآن (٢): «وإذ قال الله ياعيسى بن مريم اذكر نعمتي » [التي أنعمت ] (٣) «عليك وعلى والدتك » إلى قوله - « فقال الذين كفروا إن هذا إلا سحر مبين » فلمًا سمعوا ذلك من رسول الله بكوا ، و رجعوا إلى النجاشي ، فأخبروه خبر رسول الله عَيَّالُهُ وقرأوا عليه ما قرأ عليهم ،

١. المصدر: بأمان لهم، ٢. المائدة /١١٠.

ليس في المصدر.

فبكى النجاشي وبكى القسيسون. وأسلم النجاشي، ولم يظهر للحبشة إسلامه وخافهم على نفسه. وخرج من بلاد الحبشة يريد (١) النبي عَلَيْ فلمّا عبر البحر، تُوفّي. فأنزل الله على نفسه وخرج من بلاد الحبشة يريد (١) النبيّ عَلَيْ فلمّا عبر البحر، تُوفّي فأنزل الله على رسوله: «لتجدن أشدَ الناس عداوة للذين آمنوا اليهود» إلى قوله: «وذلك جزاء المحسنين».

﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بِآيَاتِنَا أُولِئِكَ أَصْحَابُ الْجَحِيمِ ﴾ 6: عطف التكذيب بآيات الله على الكفر ، وهو ضرب منه ؛ لأن القصد إلى بيان حال المكذّبين وذكرهم في معرض المصدّقين بها جمعاً بين الترغيب والترهيب .

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تُتَحَرِّمُوا ﴾: لا تمنعوا أنفسكم.

﴿ طَيْبُنَاتَ مَا أَحَلُّ اللهُ لَكُمْ ﴾: ما طاب منه ولذً.

قيل (٢): كأنّه لمّا تضمّن ما قبله مدح النصاري على ترهّبهم والحثّ على كسر النفس ورفض الشهوات، عقّبه بالنّهي عن الإفراط في ذلك والاعتداء عمّا حدّ الله بجعل الحلال حراماً، فقال:

﴿ وَلاَ تَغْتَدُوا إِنَّ اللهَ لاَ يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ ﴾ ﴿ وَلاَ تَعَدُوا مَا اللهِ اللهِ عَدْدُوا مَا اللهِ لَكُمْ إِلَى مَا حَرَمَ عَلَيْكُمَ ، فتكون الآية ناهية عن تحريم ما أحل و تحليل ما حرّم ، داعية إلى القصد بينهما .

وفيه: أنّه ينافيه ما رُوي في سبب نزوله. فإنّه قال عليّ بن إبراهيم في تفسيره (٤): حدّ ثني [أبي] عن ابن أبي عمير ، عن بعض رجاله ، عن أبي عبدالله عليه قال: نزلت هذه الآية في أمير المؤمنين عليه وبلال وعثمان بن مظعون. فأمّا أمير المؤمنين ، فحلف أن لاينام باللّيل أبداً. وأمّا عثمان بن مظعون ، فإنّه حلف أن لاينام باللّيل أبداً. وأمّا عثمان بن مظعون ، فإنّه حلف أن لاينكح أبداً. فدخلت امرأة عثمان على عائشة [وكانت امرأة(٥) جميلة] ١٦٠.

١. المصدر: إلى.

۲. أنوار التنزيل

٣. نفس المصدر والموضع .

٥. هكذا في المصدر , وفي النسخ : امرأته .

٢. أنوار التنزيل ٢٨٩/١.

٤. تفسير القمي ١٧٩/١.

٦. من المصدر .

فقالت عائشة: ما لى أراك متعطّلة ؟

فقالت: ولمن أتزيّن؟ فوالله ما قربني زوجي منذكذا وكذا. فإنّه قد ترهّب، ولبس المسوح، وزهد في الدنيا.

فلمًا دخل رسول الله عَلَيْ أخبرته عائشة بذلك. فخرج فنادى: الصلاة جامعة. فاجتمع الناس، وصعد المنبر فحمد الله وأثنى عليه. ثمّ قال: ما بال أقوام يحرّمون على أنفسهم الطيّبات، إنّي أنام باللّيل وأنكح وأفطر بالنّهار. فمن رغب عن سنّتي، فليس منّى.

فقام هؤلاء فقالوا: يا رسول الله، فقد حلفنا على ذلك. فأنزل الله «لايؤ اخذكم » الآية. واعلم، أنّه ليس في هذا الخطاب منقصة على المخاطب. ونظيره قوله (١): «يا أيّها النبيّ لم تحرّم ما أحلّ الله لك » لأنّه من البيّن أنّ منع النفس عن النوم باللّيل عبادة شريفة محبوبة عند الله. فالمنع منه لكمال الرأفة والشفقة، وإن كان المنع على سبيل المعاتبة.

وفي كتاب الاحتجاج (٢): عن الحسن بن علي الله أنه قبال لمعاوية وأصحابه: أنشدكم بالله، أتعلمون أن علياً الله أوّل من حرّم الشهوات على نفسه من أصحاب رسول الله عَلَيْهِ فأنزل الله: «يا أيها الذين آمنوا لاتحرّموا طيّبات ما أحلّ الله لكم ».

﴿ وَكُلُوا مِمَّا رَزَقَكُمُ اللهُ حَلاَلاً طَيِّياً ﴾: أي وكلوا ما حلّ لكم وطاب، ممّا رزقكم الله. فيكون «حلالاً » مفعول «كلوا». و«ممّا» حال منه تقدّمت عليه؛ لأنّه نكرة. ويجوز أن تكون «من» ابتدائية، متعلّقة «بكلوا».

ويجوز أن تكون مفعولاً، و«حلالاً» حالاً من الموصول، أو العائد المحذوف. أو صفة لمصدر محذوف لأنّ «من» لاتزاد في الإثبات.

وفي مجمع البيان(٣): وقد رُوي أنَّ النبيِّ عَلِيَّا كَانَ يأكل الدجاج والفالوذج، وكـان

١. التحريم ١/.

٢. الاحتجاج ٧/١ع.

٣. مجمع البيان ٢٣٦/٢.

يعجبه الحلواء والعسل. وقال: إنّ المؤمن حلو يحبّ الحلاوة. وقال: في بطن المؤمن زاوية ، لايملؤها إلّا الحلواء.

﴿ وَاتَّقُوا اللهَ الَّذِي أَنْتُمْ بِهِ مُؤْمِنُونَ ﴾ ٢: استدعاء إلى التقوى بألطف الوجوه.

﴿ لاَ يُؤَاخِذُكُمُ اللهُ بِاللَّغْوِ فِي آيْمَانِكُمْ ﴾: هو ما يبدو من المرء بلا قصد. كقول الرجل: لا والله، وبلي والله.

وفي من لايحضره الفقيه (١): روى أبوبصير ، عن أبي عبدالله عليه في هذه الآية ، قال: هو لا والله . وبلى والله .

[وفي تفسير العيّاشي (٢): عن أبي بصير قال: سألت أبا عبدالله الله عن هذه الآية؟ قال: هو لا والله. وبلى والله. وكلا والله ولا يعقد عليها إلى ولا يعقد على شيء.

وفي الكافي (٤): عليّ بن إبراهيم ، عن هارون بن مسلم ، عن مسعدة بن صدقة ، عن أبي عبدالله الله قال : سمعته يقول في هذه الآية : قول الرجل : لا والله ، وبلى والله . ولا يعقد على شيء .

أبو عليّ الأشعريّ (٥)، عن محمّد بن عبد الجبّار، عن محمّد بن إسماعيل، عن عليّ بن النعمان، عن سعيد الأعرج قال: سألت أبا عبدالله على الرجل يحلف على اليمين، فيرى إن تركها أفضل، وإن لم يتركها خشي أن يأثم. أيتركها؟ قال: أما سمعت قول رسول الله عَلَيْ : إذا رأيت خيراً من يمينك فدعها.

[محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد (٢٠)، عن محمّد بن سنان، عمّن رواه، عن أبي عبد الله الله الله الله قال: من حلف على يمين فرأى غيرها خيراً منها فأتى ذلك، فهو كفّارة

من لا يحضره الفقيه ٢٢٨/٣ ، ح ٧.

٢٠ تفسير العيّاشي ٣٦١/١، وفيه: عن عبدالله بن سنان، عن أبي عبدالله عليه قال قول الله: « لا يــؤاخــذكم الله باللغو في أيمانكم » قال: هو قول الرجل « لاوالله » و « بلي والله » و لا يعقد قلبه على شيء.

الكافي ١٠٤٤٣٨م ١.

٥. نفس المصدر ٤٤٤٨، ح ٢. نفس المصدر ٤٤٣٨، ح ٢.

٣. مابين المعقوفتين ليس في أ.

يمينه وله حسنة(١) ](٢).

ويمكن أن يراد باللّغو ما يشمل هذا الأخير . ويكون جريانه فيما نُقل باعتبار هذا المعنى ، و « في أيمانكم » صلة « يؤاخذكم » ، أو «اللّغو » لأنّه مصدر ، أو حال منه .

﴿ وَلَكِنْ يُوَّاخِذُكُمْ بِمَا عَقَدْتُمُ الْآيْمَانَ ﴾: بما وثقتم الأيمان عليه بالقصد والنية. والمعنى: ولكن يؤاخذكم بما عقدتم إذا حنثتم. أو بنكث ما عقدتم. فحذف للعلم به. وقرأ حمزة والكسائي وابن عيّاش [عن عاصم: ] (٣) «عقدتم» بالتّخفيف. وابن عامر برواية ابن ذكوان: «عاقدتم» وهو من فاعل، بمعنى: فعل (٤).

﴿ فَكَفَّارَتُهُ ﴾: فكفّارة نكثه ، أي الفعل الذي يذهب اثمه ويستره .

﴿ اِطْعَامُ عَشرَةِ مَسَاكِينَ مِنْ أَوْسَطِ مَا تُطْعِمُونَ اَهْلِيكُمْ ﴾: من أقصده في النوع ، أو القدر.

في مجمع البيان(٥): عن الصادق الله أنَّه قرأ: « أهاليكم ».

ومحلّه النصب؛ لأنّه صفة مفعول محذوف. تقديرهُ: أن تطعموا عشرة مساكين طعاماً من أوسط ما تطعمون. أو الرفع على البدل من «إطعام».

وأهلون،كأرضون.

وفي الكافي (١٠): محمّد بن يحيى ، عن أحمد بن محمّد ، عن عليّ بن حديد ، عن بعض أصحابنا ، عن أبي عبدالله طلا قال: الأيمان ثلاث: يمين ليس فيها كفّارة [ويمين فيها كفّارة ] (١٠) ويمين غموس (٩) توجب النار . فاليمين التي ليس فيها كفّارة ، الرجل يحلف بالله على باب برّ أن لا يفعله ، فكفّار ته أن يفعله . واليمين التي تجب فيها الكفّارة ، الرجل يحلف على باب معصية أن لا يفعله فيفعله فتجب عليه الكفّارة ، واليمين

 <sup>«</sup>وله حسنة » من المصدر.

٣. من المصدر.

٥. مجمع البيان ٢٣٧/٢.

٧. ليس في ر،

ليس في أ.

أنوار التنزيل ٢٩٠/١.

٦. الكافي ٤٣٨/٧ ـ ٤٣٩، ح ١.

٨. ليس في أ.

الغموس التي توجب النار، الرجل يحلف على حقّ امرئ مسلم [على حبس ماله](١). محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد (٢)، عن الحسين بن سعيد، عن فيضالة بن أيوب، عن ابن مسكان، عن حمزة بن حمران، عن زرارة قال: قلت لأبي عبدالله عليه : أيّ شيء الذي فيه الكفّارة من الأيمان؟

فقال: ما حلفت عليه ممّا فيه البّر، فعليه (٣) الكفّارة إذا لم تف به. وما حلفت عليه ممّا فيه المعصية، فليس عليك (٤) فيه الكفّارة رجعت عنه، وماكان سوى ذلك ممّا ليس فيه برّ ولا معصية، ليس بشيء.

عليّ بن إبراهيم، عن أبيه (٥)، عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر، عن أبي جميلة، عن أبي عبدالله الله في كفّارة اليمين عتق رقبة. أو إطعام عشرة مساكين من أوسط ما تطعمون أهليكم. أو كسوتهم. والوسط أخل والزيت (١٠. وأرفعه الخبز واللّحم. والصدقة مدّ من حنطة لكلّ مسكين. والكسوة ثوبان. فمن لم يجد فعليه الصيام. يقول الله على الله يجد فصيام ثلاثة أيّام».

عليّ، عن أبيه (٧)،عن حمّاد، عن حريز، عمّن أخبره، عن أبي عبدالله الله عليه عليه وكلّ وكلّ شيء في القرآن (٨)، أو فصاحبه بالخيار يختار ما يشاء (٩).

﴿ أَوْ كِسُوَتُهُمْ ﴾: عطف على «إطعام». أو «من أوسط» إن جُعل بـدلاً. وهـو ثـوب يغطى العورة.

وقيل (١٠): ثوب جامع قميص. أو رداء. أو إزار.

١. من المصدر ٢٠ نفس المصدر ٤٧٤٦/٠ - ٥.

٣. هكذا في المصدروأ. وفي سائر النسخ: فعليك.

٤. هكذا في المصدروأ. وفي سائر النسخ: عليه. ٥. نفس المصدر ٤٥٢/٧، - ٥.

المصدر ، وفي النسخ : الزيتون . ٧ نفس المصدر ٣٥٨/٤ ، ح ٢ ، قطعة منه .

٨. المصدر: «من القرآن ». وقيل في هامشه: في بعض النسخ «في القرآن ».

٩. المصدر: ماشاء. ١٠ أنوار التنزيل ٢٩٠/١.

وقرئ بضمّ الكاف. وهو لغة. [كقدوة في قدوة ](١) وكأسوتهم، بمعنى أو كمثل ما تطعمون أهليكم إسرافاً أو تقتيراً، تواسون بينهم وبينهم إن لم تـطعموهم [الأوسط. و«الكاف» في محلّ رفع. وتقديره: أو إطعامهم ](٢)كأسوتهم ٣).

وفي مجمع البيان (٤): «أو كسوتهم» الذي رواه أصحابنا: أنّ لكـلّ واحـد ثـوبين، مئزراً وقميصاً وعند الضرورة يجزئ قميص واحد.

﴿ أَوْ تَحْرِيرُ رَقَبَةٍ ﴾: أو إعتاق إنسان.

﴿ فَمَنْ لَمْ يَجِدُ ﴾: واحداً منها.

﴿ فَصِيامٌ ثَلاثَةِ آيًامٍ ﴾: فكفّارته صيام ثلاثة أيّام.

في الكافي (٥): على بن إبراهيم، عن أبيه، عن صفوان بن يحيى، عن إسحاق بن عمّار، عن أبي إبراهيم على قال: سألته عن كفّارة اليمين في قوله: «فمن لم يجد فصيام ثلاثة أيّام» ما حدّ من لم يجد، وإنّ الرجل يسأل في كفّه وهو يجد؟

فقال: إذا لم يكن عنده فضل عن قوت عياله، فهو ممّن لم يجد.

عليّ بن إبراهيم، عن أبيه (٢)، عن ابن أبي عمير، عن عبدالله بن سنان، عن أبي عبدالله علي بن إبراهيم، عن أبي عبدالله علي قال: كلّ صوم يفرّ ق فيه، إلّا ثلاثة أيّام في كفّارة اليمين.

وعنه، عن أبيه (٧)، عن ابن أبي عمير، عن حمّاد، عن الحلبيّ، عن أبي عبدالله للسلِّلا قال: صيام ثلاثة أيّام في كفّارة اليمين متتابعات، لايُفصّل بينهنّ.

عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد (^)، عن الحسن بن عليّ الوشّاء [عن أبان، عن الحسين بن زيد] عن الحسن بن يزيد، عن أبي عبدالله عليه قال: السبعة الأيام

۲. ليس في أ.

اليس في أ. وفي سائر النسخ: «كقدره في قدره».

٣٠ نفس المصدر والموضع .

٤. مجمع البيان ٢٣٨/٢. ٥. الكافي ٤٥٢/٧ - ٢.

تفس المصدر ١٤٠/٤، ح ١، نفس المصدر والموضع ، ح٣.

أفس المصدر والموضع ح ٣٠.

٩. هكذا في المصدر . وفي أ : «الحسن بن زيد». وفي سائر النسخ : الحسين بن يزيد .

والثلاثة الأيّام في الحجّ لاتُفرَّق. إنّما هي بمنزلة الثلاثة الأيّام في اليمين.

﴿ ذَلِكَ ﴾: أي المذكورة.

﴿كَفَّارَةُ ٱيْمَانِكُمْ إِذَا حَلَفْتُمْ ﴾: وحنثتم.

في كتاب الخصال(١): عن الأعمش، عن جعفر بن محمّد اللَّكِيُّ قــال: لا حــنث و لا كفّارة على من حلف تقيّة، يدفع بذلك ظلماً عن نفسه.

وعن أمير المؤمنين ﷺ (٢) قال: لايمين لولد مع والده، ولا للمرأة مع زوجها.

﴿ وَاحْفَظُوا آيُمَانِكُمْ ﴾ : بأن تضنّوا بها، ولا تبذلوها لكلّ أمر . أو بأن تبرّوا فيها ما استطعتم، ولم يفت فيها خير . أو بأن تكفّروها إذا حنثتم.

﴿كَذَٰلِكَ ﴾: أي مثل ذلك البيان.

﴿ يُبَيِّنُ اللهُ لَكُمْ آيَاتِهِ ﴾: أعلام شرائعه.

﴿ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ ۞: نعمة التعليم. أو نعمة الواجب شكرها. فإنّ مثل هذا التبيين يسهّل لكم المخرج.

﴿ يَا آَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّمَا الْخَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْآنصَابُ ﴾: أي الأصنام التي نُصِبت للعبادة.

﴿ وَالْأَزُلامُ ﴾: سبق تفسيرها في أوّل السورة.

﴿رِجْسٌ﴾: قذر، تعاف عنه العقول. وأفرده (٣) لأنّه خبر «للخمر » وخبر المعطوف محذوف. أو لمضاف محذوف، كأنّه قال: إنّما تعاطى الخمر والميسر رجس.

١. الخصال ٦٠٧/٢، ح ٩. ٢. نفس المصدر ٦٢١/٢، من حديث أربعمائة.

٣. النسخ: ﴿ إفراده ﴾ وما أثبتناه في المتن موافق أنوار التنزيل ٢٩٠/١.

٤. الكافي ١٢٢/٥، ح ٢.

فقال: كلّ ما تقومر به ، حتّى الكعاب والجوز .

قيل: فما الأنصاب؟

قال: ما ذبحوه لآلهتهم.

قيل: فما الأزلام؟

قال: قداحهم التي يستقسمون بها.

﴿ مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ ﴾: لأنَّه مسبِّب عن تسويله وتزيينه.

﴿ فَاجْتَنِبُوهُ ﴾: الضمير «للرّجس ». أو لما ذكر . أو للتعاطي .

﴿لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ ﴾ (ع): لكي تفلحوا بالاجتناب عنه، وفي تحريم الخمر والمسير في الآية ضروب من التأكيد: تصدير الجملة بإنّما، وقرنهما بالأنصاب والأزلام، وتسميتهما رجساً، وجعلهما من عمل الشيطان.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر الله في هذه الآية: أمّا الخمر، فكلّ مسكر من الشراب إذا خُمّر (٢) فهو خمر (٣) وما أسكر (٤) كثيره فقليله (٥) حرام. وذلك أنّ أبابكر شرب قبل أن يُحرَّ م الخمر، فسكر. فجعل يقول الشعر، ويبكي على قتلى المشركين من أهل بدر. فسمع النبيّ عَيَّا فقال: اللّهم أمسك على لسانه. فأمسك على لسانه، فلم يتكلّم حتى ذهب عنه السكر. فأنزل الله تحريمها بعد ذلك. وإنّما كانت الخمر يوم حُرّمت بالمدينة فضيخ البسر والتمر. فلمّا نزل بعد ذلك وأنما كانت الخمر يوم حُرّمت بالمدينة فضيخ البسر والتمر. فلمّا نزل بعد ذلك في أمسك مرج رسول الله عَلَيْ فقعد في المسجد (١). ثمّ دعا بآنيتهم التي كانوا ينبذون نحريمها، خرج رسول الله عَلَيْ فقعد في المسجد حرّمها الله. فكان أكثر شيء كُفي من فيها، فكفأها (٧) كلّها وقال: هذه كلّها خمر، وقد حرّمها الله. فكان أكثر شيء كُفي من ذلك يومئذ من الأشربة، الفضيخ ولا أعلم أكّفي يومئذ من خمر العنب بشيء إلّا إناء

٢. المصدر: أخمر.

٤. العصدر: المسكر.

٦. هكذا في أ. وفي سائر النسخ والمصدر: بالمسجد.

أ. تفسير القمي ١٨٠/١.
 ٣. المصدر: حرام.

٥. المصدر: وقليله.

٧. المصدر: فأكفأها.

واحداً كان فيه زبيب وتمر جميعاً. فأمّا عصير العنب، فلم يكن يومئذ بالمدينة منه شيء. حرّم الله الخمر قليلها وكثيرها، وبيعها وشراءها والانتفاع بها.

وقال رسول الله عَنِيْ أَنَّهُ من شرب الخمر فاجلدوه. فإن (١) عاد فاجلدوه. فإن (٢) عاد فاجلدوه فإن (٢) عاد فاجلدوه فاخلدوه في الرابعة ، فاقتلوه ، وقال : حقّ على الله أن يسقي من شرب الخمر ممّا يخرج من فرج المومسات ، والمومسات : الزواني يخرج من فروجهن صديد . والصديد : قيح ودم غليظ مختلط ، يؤذي أهل النار حرّه ونتنه .

وقال رسول الله عَلَيْنَ : من شرب الخمر، لم تقبل منه (٤) صلاة أربعين ليلة. فإن عاد، فأربعين ليلة من يوم شربها. فإن مات في تلك الأربعين ليلة من غير توبة ، سقاه الله يوم القيامة من طينة خبال. وسمّي المسجد الذي قعد فيه رسول الله عَلَيْنَ يوم أكفئت الأشربة: مسجد الفضيخ يومئذ؛ لأنّه كان أكثر شيء أكفى من الأشربة الفضيخ.

وأمّا الميسر ، فالنّر د والشطرنج . وكلّ قمار ميسر .

وأمّا الأنصاب، فالأوثان التي كان يعبدها المشركون.

وأمّا الأزلام فالقداح التي كان(٥) يستقسم بها مشركو العرب [في الأمور](١) في الجاهليّة. كلّ هذا، بيعه وشراؤه والانتفاع بشيء من هذا حرام من الله محرّم. وهو رجس من عمل الشيطان. فقرن الله الخمر والميسر مع الأوثان.

وفي مجمع البيان (٧): وقال الباقر على الدخل في الميسر، اللّعب بالشّطرنج والنرد وغير ذلك من أنواع القمار . حتّى أنّ لعب الصبيان بالجوز من القمار .

وقال ابن عبّاس(^): يريد بالخمر ، جميع الأشربة التي تُسكِر . وقيد قيال رسول

٢. المصدر: ومن.

ع. المصدر:له.

٦. ليس في المصدر.

٨. نفس المصدر والموضع.

١. المصدر:ومن..

٣. المصدر:ومن.

٥. المصدر والنسخ:كانت.

٧. مجمع البيان ٢٣٩/٢.

الله عَيِّهِ الخمر من تسع (١): من البِتْع (٢) وهو العسل، ومن العنب، ومن الزبيب، ومن النبيب، ومن التمر، ومن التمر، ومن التمر، ومن الحنطة، ومن الذرة، ومن الشعير، والسلت. وقال في الميسر: يريد القمار. وهو في أشياء كثيرة (٣)، انتهى كلام ابن عبّاس.

وفي من لا يحضره الفقيه (٤)، بإسناده إلى الصادق الله أنّه قال في حديث طويل، في تعداد الكبائر وبيانها من كتاب الله: وشرب الخمر ؛ لأنّ الله كال عدل بها عبادة الأوثان. وفي عيون الأخبار (٥)، بإسناده إلى الريّان بن الصلت قال: سمعت الرضا الله يقول: ما بعث الله كال نبيّاً إلّا بتحريم الخمر.

وفي كتاب الخصال (٦): عن أبي جعفر عليه قال: لعن رسول الله عَيَالَهُ في الخمر عشرة: غارسها، وحارسها، وعاصرها، وشاربها، وساقيها، وحاملها، والمحمول إليه، وبائعها، ومشتريها، وآكل ثمنها.

وعن الأعمش (٧)، عن جعفر بن محمّد الله قال في حديث: والبراءة من الأنصاب والأزلام وأئمة الضلال وقادة الجور كلّهم أوّلهم وآخرهم، واجبة.

وفي كتاب عيون الأخبار (^) في باب ماكتبه الرضا الله للمأمون من محض الإسلام وشرائع الدين: والبراءة من الأنصاب. «والأزلام» أثمّة الضلالة.

﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَنْ يُوقِعَ بَيِّنَكُمُ الْعَدَاوَةَ وَالْبَغْضَاءَ فِي الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ وَيَصُدُّكُمْ عَنْ ذِكْرِ اللهِ وَعَنِ الصَّلاةِ فَهَلْ آتَتُمْ مُنْتَهُونَ ﴾ ۞: قيل (١): إنّما خصّ الخمر والميسر (١٠) بإعادة

أيل «تسع» وذكر «ثمانية».

المصدر: «التبع» وفي النسخ: «التبغ». وهو نبات من الفصلية الباذنجانية يستعمل تدخيناً وسعوطاً
ومضغاً. ومنه نوع للزينة. (المعجم الوسيط) وأمّا «التبع» هو نبيذ العسل. (انظر نفس المصدر).

٣٠. النخ: \* ونهى عن أشياء كثيرة » بدل \* وهو في أشياء كثيرة ».

٤. من لا يحضره الفقيه ٥٦٤/٣. ٥. عيون أخبار الرضا علي ١٤/٢.

٦. الخصال ٢/١٤٤/ ح ١٤. ٧٠ نفس المصدر ٢٠٧/ ، - ٩.

٨. عيون أخبار الرضا ﷺ ٢٦٦/١، ضمن حديث ١ الذي أوله في ص ١٣١.

٩. أنوار التنزيل ٢٩١/١.

الذكر وشرح ما فيهما من الوبال، تنبيهاً على أنّهما المقصود من البيان. وذكر الأنصاب والأزلام للذَّلالة على أنَّهما مثلهما في الحرمة والشرارة لقوله(١) ﷺ: شارب الخمر كعابد الوثن. وخصّ الصلاة من الذكر بالإفراد للتّعظيم، والإشعار بأنّ الصادّ عنها كالصادّ عن الإيمان، من حيث أنّه عماده والفارق بينه وبين الكفر. ثم أعاد(٢) الحثّ على الانتهاء بصيغة الاستفهام مرتّباً على ما تقدّم من أنواع الصوارف، ايذاناً بأن الأمر في المنع والتحذير بلغ الغاية ، وأنَّ الأعذار قد انقطعت.

[وفي الكافي(٣): بعض أصحابنا مرسلاً، قال: إنَّ أوَّل ما نزل في تحريم الخمر قول الله عَلَى: « يسألونك عن الخمر والميسر » الآية ، ثمّ أنزل الله آية أخرى : « انّـما الخـمر والميسر والأنصاب والأزلام رجس من عمل الشيطان فاجتنبوه لعلكم تـفلحون» وكانت هذه الآية أشدٌ من الأولى، وأغلظ في التحريم. ثمّ ثلَّث بآية أخـري، فكـانت أغلظ من الأولى والثانية وأشدٌ ، فقال الله عَكَا: « إنَّما يريد الشيطان أن يوقع بينكم العداوة والبغضاء في الخمر والميسر ويصدّ كم عن ذكر الله وعن الصلاة فهل أنتم منتهون » فأمر الله ﷺ باجتنابها ، و فسّر عللها التي لها ومن أجلها حرّمها ](٤).

﴿ وَاطِيعُوا اللهُ وَاطِيعُوا الرَّسُولَ ﴾: فيما أمرابه.

﴿ وَاحْذُرُوا ﴾ : ما نهيا عنه . أو عن مخالفتهما .

[وفي تفسير على بن إبراهيم(٥): قال رسول الله عَيَالِلهُ : إنَّه سيكون قوم يبيتون وهم على اللَّهو وشرب الخمر والغناء ، فبينا هم كذلك إذ مُسخوا من ليلتهم وأصبحوا قردة وخنازير . وهو قوله: واحذروا أن تعتدوا كما اعتدى أصحاب السبت. فقد كان أَمْـليَ لهم حتّى آثروا، و(١) قالوا: إنّ السبت لنا حلال، وإنّماكان حرام على أوّلينا وكانوا(٧)

٢. المصدر: أعار. هكذا في المصدر . وفي النسخ

٣. الكافي ٢/٦-٤٠٧، صدر حديث ٢، مع إسقاط جملة من وسطه.

٥. تفسير القميّ ١٨١/١. ٤. مابين المعقوفتين ليس في أ.

هكذا في المصدر . وفي النسخ : « يزداد » بدل « آثروا »

٧. النسخ: وكانوا كما اعتدى أصحاب السبت.

يعاقبون على استحلالهم السبت، فأمّا نحن فليس علينا حرام، وما زلنا بخير منذ استحللناه وقد كثرت أموالنا وصحّت أجسامنا. ثمّ أخذهم الله ليلاً وهم غافلون. فهو قوله: احذروا أن يحلّ بكم مثل ما حلّ بمن تعدّى وعصى آ(۱).

﴿ فَإِنْ تَوَلَّيْتُمْ فَاعْلَمُوا انَّمَا عَلَىٰ رَسُولِنَا الْبَلاَغُ الْمُبِينُ ﴾ ۞: فاعلموا أنّكم لاتنضرون الرسول بتولّيكم، فإنّما عليه البلاغ وقد أدّى، وإنّما ضررتم به أنفسكم.

وفي أصول الكافي (٢): محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن ابن محبوب، عن الحسين بن نعيم الصحّاف قال: سألت أبا عبدالله الله عن هذه الآية؟

فقال: أما والله، ما هلك من كان قبلكم وما هلك من هلك حتى يقوم قائمنا، إلّا في ترك ولايتنا وجحود حقّنا. وما خرج رسول الله عَيْمَا من الدنيا حـتى ألزم رقاب هـذه الأمّة حقّنا. والله يهدي من يشاء إلى صراط مستقيم.

﴿لَيْسَ عَلَى الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ جُنَاحٌ فِيمَا طَعِمُوا ﴾: من المستلذّات، أكلاّكان أو شرباً. فإنّ الطعم يعمّهما.

وفي مجمع البيان (٣): في تفسير أهل البيت المِلِين : فيما طعموا من الحلال.

- ﴿إِذَا مَا اتَّقَوْا ﴾: المحرّم.
  - ﴿ وَآمَتُوا ﴾ : بالله .
- ﴿ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ ثُمَّ اتَّقَوْا ﴾: الإشراك في العمل.
  - ﴿ وَ آمَنُوا ﴾ : إيماناً خالصاً .
  - ﴿ ثُمَّ اتَّقَوْا ﴾: ثم ثبتوا(٤) على اتَّقاء المعاصى.
- ﴿ وَأَحْسَنُوا ﴾: وتحرّوا الأعمال الجميلة ، واشتغلوا بها.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥): لمّا نزل تحريم الخمر والميسر والتشديد في

۲. الكافي ۲/۲۲، ح ۷٤.

هكذا في أ. وفي سائر النسخ: تثبتوا.

١. مابين المعقوفتين ليس في أ.

٣. مجمع البيان ٢٤٠/٢.

٥. تفسير القمئ ١٨١/١\_١٨٢.

أمرهما، قال الناس من المهاجرين والأنصار: يا رسول الله، قتل أصحابنا وهم يشربون الخمر، وقد سمّاه الله رجساً وجعله من عمل الشيطان، وقد قلت ما قلت، أفيضر أصحابنا ذلك شيئاً بعد ما ماتوا؟ فأنزل الله هذه الآية. فهذا لمن مات أو قتل قبل تحريم الخمر. و«الجناح» هو الإثم على من شربها بعد التحريم.

وقيل (١): «فيما طعموا» أي ممّالم يُحرَّم عليهم. «إذا ما اتّقوا» أي المحرّم. «وآمنوا وعملوا الصالحات» أي ثبتوا على الإيمان، والأعمال الصالحة. «ثمّ اتّقوا» أي ما حُرّم عليهم بعد، كالخمر «وآمنوا» بتحريمه «ثمّ أتقوا» أي استمرّوا وشبتوا على اتّقاء المعاصى «وأحسنوا» أي وتحرّوا الأعمال الجميلة واشتغلوا بها.

وما ذكره عليّ بن إبراهيم موافق لهذا القول. وهما موافقان لمذهب العامّة. وقـد سبق ما يدلّ على تحريم الخمر دائماً، فإن ورد من طريق الخاصّة ما يدلّ على ما قاله علىّ بن إبراهيم كان محمولاً على التقيّة.

قيل (٢): ويحتمل أن يكون هذا التكرير باعتبار الأوقات الثلاثة. أو باعتبار الحالات الثلاث: استعمال الإنسان التقوى والإيمان بينه وبين نفسه [وبينه] (٣) وبين الناس، وبينه وبين الله. ولذلك بدّل الإيمان والإحسان في الكرّة الثالثة، إشارة إلى ما قاله عليه في تفسيره. أو باعتبار المراتب الثلاث: المبدأ، والوسط، والمنتهى. أو باعتبار ما يتقي، فإنّه ينبغي أن يترك المحرّمات توقياً من العذاب (١)، والشبهات تحرّزاً عن الوقوع في الحرام، وبعض المباحات تحفّظاً للنفس عن الخِسّة وتهذيباً لها عن دنس الطبيعة.

واعلم، أنّه لمّاكان لكلّ من الإيمان والتقوى درجات ومنازل كما ورد عنهم ﷺ لم يبعد أن يكون تكريرهما في الآية إشارة إلى تلك الدرجات والمنازل.

٠ ٢٠ نفس المصدر والموضع.

المصدر: العقاب.

أنوار التنزيل ٢٩١/١، ببعض الاختلافات.

٣. من المصدر .

ففي الكافي (١): عن الصادق الله : للإيمان حالات ودرجات وطبقات ومنازل. فمنه التامّ المنتهى تمامه، ومنه الناقص البيّن نقصانه، ومنه الراجح الزائد رجحانه.

وعن الباقر على أن المؤمنين على منازل. منهم على واحدة ، ومنهم على اثنتين ، ومنهم على اثنتين ، ومنهم على ست ، ومنهم على خمس ، ومنهم على ست ، ومنهم على سبع . فلو ذهبت تحمل على صاحب الواحدة ثنتين لم يقو ، وعلى صاحب الثنتين ثلاثاً لم يقو . وساق الحديث ، ثم قال : وعلى هذه الدرجات .

وفي مصباح الشريعة (٢)، عنه ﷺ : التقوى على ثلاثة أوجه : تقوى [بالله ] (٣) في الله ، وهو (٤) ترك الحلال فضلاً عن الشبهة ، وهو (٥) تقوى خاصّ الخاصّ . وتقوى من الله ، وهو (٢) ترك الشبهات فضلاً عن الحرام ، وهي تقوى الخاصّ . وتقوى من خوف النار والعقاب ، وهو (٧) ترك الحرام ، وهو (٨) تقوى العامّ .

ومثل التقوى كماء يجري في نهر. ومثل هذه الطبقات الثلاث في معنى التقوى كأشجار مغروسة على حافّة ذلك النهر [من]كلّ لون وجنس، وكلّ شجر (١٠) منها يستمصّ الماء من ذلك النهر على قدر جوهره وطبعه (١٠) ولطافته وكثافته، ثمّ منافع الخلق من تلك الأشجار والثمار على قدرها وقيمتها. قال الله تعالى (١١): «صنوان وغير صنوان يسقى بماء واحد ونفضّل بعضها على بعض في الأكلّ ».

فالتّقوي للطّاعات، كالماء للأشجار. ومثل طبائع الأشجار [والثمار ](١٣) في لونها

۱. الكافي ۳٤/۲، ح ۱.

٢. شرح فارسى لمصباح الشريعة ومفتاح الحقيقة /٤٥٠\_٤٥٣.

٣. من المصدر .

٥. هكذا في المصدر . وفي النسخ : هي.

٧. هكذا في المصدر . وفي النسخ : هي .

٩. هكذا في المصدر . وفي النسخ : كلُّ شجرة .

١١. الوعد/٤.

<sup>2.</sup> هكذا في المصدر. وفي النبخ: هي.

٦. هكذا في المصدر. وفي النسخ: هي.

٨. هكذا في المصدر. وفي النسخ: هي.

١٠. المصدر: طعمه.

١٢. من المصدر.

وطعمها، مثل مقادير الإيمان. فمن كان أعلى درجة (١) في الإيمان وأصفى جوهراً بالروح، كان أتقى [ومن كان أتقى ] (٢) كانت عبادته أخلص وأطهر. ومن كان كذلك، كان من الله أقرب. وكلّ عبادة غير مؤسّسة على التقوى، فهي هباء منثور. قال الله تعالى (٣): «أفمن أسّس بنيانه على تقوى من الله ورضوان خير أم من أسّس بنيانه على شفا جرف هار فانهار به في نار جهنّم » انتهى كلامه صلوات الله عليه وسلامه.

بيان ذلك: أنّ أوائل درجات الإيمان تصديقاً، مشوبة بالشّبهة والشكوك على اختلاف مراتبها. ويمكن معها الشرك؛ كما قال سبحانه (٤): «وما يؤمن أكثرهم بالله إلّا وهم مشركون» ويُعبَّر عنها بالإسلام، كما قال الله الله الله الأعراب آمنًا قبل لم تؤمنوا ولكن قولوا أسلمنا ولمّا يدخل الإيمان في قلوبكم ».

والتقوى المتقدّمة عليها، هي تقوى العامّ. وأوسطها تصديقات، لايشوبها شكّ ولا شبهة كما قال (٢): «الذين آمنوا بالله ورسوله ثمّ لم يرتابوا » وأكثر إطلاق الإيمان عليها خاصّة ،كما قال: «إنّما المؤمنون الذين إذا ذكر الله وجلت قلوبهم وإذ تليت عليهم آياته زادتهم إيماناً وعلى ربّهم يتوكّلون ».

والتقوى المتقدّمة عليها، هي تقوى الخاص. وأواخرها (٧) تصديقات. كذلك مع إيقان كامل ومحبّة كاملة شه كالك كما قال (٨): «يحبّهم ويحبّونه» ويعبّر عنها تارة بالإحسان، كما ورد في الحديث النبويّ (٩): الإحسان أن تعبد الله كأنّك تراه. والأخرى بالإيقان؛ كما قال (١٠): «وبالآخرة هم يوقنون».

والتقوى المقدّمة عليها، هي تقوى خاصَ الخاصّ. وإنّـما قُـدّمت التـقوى عـلى

هكذا في المصدر. وفي النسخ: على درجة. ٢. ليس في أ.

٣. التوبة /١٠٩.

٥. الحجرات/١٤. ٦. الحجرات/١٥.

٧. أ: آخرها. ٨. المائدة /٥٤.

٩. مسند أحمد ١٢٩/٤.

الإيمان، لأنّ الإيمان إنّما يتحصّل ويتقوّى بالتقوى؛ لأنّها كلّما از دادت از داد الإيمان بحسب از ديادها. وهذا لاينافي تقدّم أصل الإيمان على التقوى، بل از ديادها بحسب از ديادها لأنّ الدرجة المتقدّمة لكلّ منها غير الدرجة المتأخّرة. ومثل ذلك مثل من يمشي بسراج في ظلمة، فكلّما أضاء له من الطريق قطعة مشى فيها. فيصير ذلك المشى سبباً لإضاءة قطعة أخرى منه، وهكذا.

وفي الكافي (١): [يونس، عن عبدالله بن سنان قال: قال أبـوعبدالله عليه الحدّ في الخمر، إن شرب قليلاً أو كثيراً.

قال: ثمّ ](٢) قال: أتي عمر بقدامة بن مظعون، وقد شرب الخمر، وقامت عليه البيّنة. فسأل أمير المؤمنين عليه فأمره أن يُجلد ثمانين.

فقال قدامة: يا أمير المؤمنين، ليس عليّ حدّ. أنا من أهل هـذه الآيـة: «ليس عـلى الذين آمنوا وعملوا الصالحات جُناح فيما طعموا».

قال: فقال عليّ عليّ الله : لست من أهلها، إنّ طعام أهلها لهم حلال. ليس يأكلون ولايشربون إلّا ما أحلّه الله لهم. ثمّ قال عليّ عليه الله : إنّ الشارب إذا شرب، لم يدر مايأكل ولا ما يشرب. فاجلدوه ثمانين جلدة.

[ ﴿ وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ ﴾ ۞: ويجازيهم أحسن جزاء ](٣).

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَيَبْلُوَنَّكُمُ اللهُ بِشَيْءٍ مِنَ الصَّيْدِ تَنَالُهُ آيْدِيكُمْ وَرِمَاحُكُمْ ﴾: يعني في حال إحرامكم.

وفي تحقير «شيء» بالتّنكير، تنبيه على أنّه ليس من العظام التي تدحض الاقدام، كالابتلاء ببذل الأنفس والأموال. فمن لم يثبت عنده، فكيف يثبت عند ما هو أشدّ منه؟! وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤) قال: نزلت في غزوة الحديبية، جمع الله عليهم الصيد فدخلوا بين رحالهم.

۱. الكافي ۲۱۵/۷، ح ۱۰.

٤. تفسير القمي ١٨٢/١.

٣. ليس في أ.

ليس في أ. وفيه: «عن الصادق ﷺ » بدلاً.

وفي الكافي(١): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن حمّاد، عن الحلبيّ قال: سألت أبا عبدالله الله عن هذه الآية؟

قال: حُشر عليهم الصيد في كلّ مكان حتّى دنا منهم، ليبلوهم به.

عليّ بن إبراهيم، عن أبيه (٢)، عن حمّاد بن عيسى، عن ابن أبي عمير، عن معاوية بن عمّار، عن أبي عمير، عن معاوية بن عمّار، عن أبي عبدالله عليه قال: حُشرت لرسول الله عَلَيْهِ في عمرة الحديبية (٣) الوحوش، حتّى نالتها أيديهم ورماحهم.

وفي رواية (٤): ما تناله الأيدي: البيض والفراخ. وما تناله الرماح: فهو ما لاتصل إليه الأيدي.

وفي مجمع البيان (٥): عن أبي عبدالله الله : الذي تناله الأيدي: فراخ الطير، وصغار الوحش، والبيض. والذي تناله الرماح: الكبار من الصيد.

﴿ لِيَعْلَمَ اللهُ مَنْ يَخَافُهُ بِالْغَيْبِ ﴾ : ليتميّز الخائف من عقابه وهو غائب منتظر لقوة إيمانه ، ممّن لايخافه لضعف قلبه وقبلة إيمانه . فذكر العلم ، وأراد وقوع المعلوم وظهوره . أو تعلّق العلم .

﴿ فَمَن اعْتَدَىٰ بَعْدَ ذَلِكَ ﴾: الابتلاء

﴿ فَلَهُ عَذَابٌ اَلِيمٌ ﴾ ۞: فإنّ من لايملك نفسه في مثل ذلك ولا يراعي حكم الله فيه ، فكيف به فيما تكون النفس أميل إليه وأحرص عليه ؟!

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَتَقْتُلُوا الصَّيْدَ وَأَنْتُمْ حُرُمٌ ﴾: أي محرمون. جمع حَرَام. كرَدَاح، ورُدُح. فذكر القتل دون الذبح والذكاة للتعميم.

وفي الكافي (٢٠): عليّ ، عن أبيه ومحمّد بن إسماعيل ، عن الفضل بن شاذان جميعاً ، عن ابن أبي عمير وصفوان ، عن معاوية بن عمّار ، عن أبي عبدالله الله قال : إذا أحرمت

٣. أ: غزوة الحديبية.

١. الكافي ٣٩٦/٤ ح ٢. ١ نفس المصدر والموضع ، ح ١.

٤. نفس المصدر ٣٩٧/٤، ح ٤.

٦. الكافي ٣٦٣/٤، ح ٢.

٥. مجمع البيان ٢٤٤/٢.

فاتق قتل الدواب كلّها، إلّا الأفعى والعقرب والفأرة. [فأمّا الفأرة] (١) فإنّها توهي السقاء وتضرم على أهل البيت. وأمّا العقرب، فإنّ النبيّ عَيَّاتِهُ مدّ يده إلى الحجر فلسعته عقرب، فقال: لعنكِ الله لا برّاً تدعين (٢) ولا فاجراً. والحيّة إذا أرادتك فاقتلها، وان لم تردك فلا تردها. والكلب العقور والسبع إذا أراداك فاقتلهما، فإن لم يريداك فلا تردهما. والأسود الغدر فاقتله على كلّ حال. وارم الغراب رمياً والحدأة على ظهر بعيرك. وفي التهذيب مثله (٣).

عليّ بن إبراهيم ، عن أبيه (٤) ، عن ابن أبي عمير ، عن معاوية بن عمّار ، عن الحلبيّ ، عن أبي عمر أبي عن الحلبيّ ، عن أبي عبدالله الله الله الله المحرم يصيد الطير . قال : عليه الكفّارة في كلّ ما أصاب .

عليّ، عن أبيه (٥)، عن ابن أبي عمير، عن حمّاد، عن الحلبيّ، عن أبي عبدالله عليه الله عليه الله عليه المحرم والإحرام، الأفعى والأسود الغدر وكلّ حيّة سوء والعقرب والفأرة وهي الفويسقة. ويُرجَم الغراب والحدأة رجماً. فإن عرض لك لصوص، امتنعت منهم.

محمّد بن يحيى ، عن أحمد بن محمّد بن يحيى (٢) ، عن غياث بن إبراهيم ، عن أبيه ، عن أبي عبدالله على : قال : يقتل المحرم الزنبور والنسر والأسود الغدر والذئب وما خاف أن يعدو عليه . وقال : الكلب العقور : هو الذئب .

عليّ بن إبراهيم، عن أبيه (٧)، عن حماد بن عيسى، عن حريز، عمّن أخبره عن أبيء عن المحرم على نفسه من السباع والحيّات وغيرها، فليقتله. فإن لم يردك، فلا ترده.

ليس في المصدر .

٢. هكذا في المصدر. وفي النسخ: لاتدعين برّاً.
 ٤. الكافى ٣٩٤/٤، ح ١.

٣. تهذيب الأحكام ٣٦٥/٥، ح ١٨٦.

ه. نفس المصدر ٣٦٣/٤، ح ٣.

٦. نفس المصدر والموضع ، ح ٤. وفيه : محمّد بن يحيي ، عن أحمد بن محمّد ، عن محمّد بن يحيي .

٧. نفس المصدر والموضع، ح١.

﴿ وَمَنْ قَتَلَهُ مِنْكُمْ مُتَعَمَّداً ﴾: والتقييد به؛ لأنّ الآية نزلت فيمن تعمّد على ما نُقِل (١): أنّه عن (٢) لهم في عمرة الحديبية حمار وحش، فطعنه أبواليسر برمحه فقتله. فنزلت. وليترتّب عليه قوله: «ليذوق وبال أمره ومن عاد فينتقم الله منه» لا لتقييد وجوب الجزاء. فإنّ إتلاف العامد والمخطئ والناسي، واحد في إيجاب الكفّارة.

في مجمع البيان (٣): فأمّا إذا قتل الصيد خطأ أو ناسياً، فهو كالمتعمّد في وجـوب الجزاء عليه. وهو مذهب عامّة أهل التفسير والعلم.

وهو المرويّ عن أنمّتنا المنظر وكذا ما رواه عليّ بن إبراهيم في تفسيره (٤) وسيأتي ، . ﴿ فَجَزَاءٌ مِثْلُ مَا قَتَلَ مِنَ النَّعَمِ ﴾ : قرأ الكوفيّون ويعقوب برفع «الجزاء» و «المثل» بمعنى : فعليه ، أي فواجبه جزاء يماثل ما قتل من النعم . وعلى هذا ، لا يتعلّق الجارّ «بجزاء» للفصل بينهما بالصّفة . فإنّ متعلّق المصدر كالصّلة له . فلا يوصف ما لم يتم بها ، وإنّما يكون صفته .

وقرأ الباقون، على الإضافة إلى المفعول. وإقحام «مثل» كما في قولهم: مثلي لا يقول كذا، والمعنى: فعليه أن يجزئ مثل ما قبتل، وقرئ: «فجزاء مثل ما قبتل» بنصبهما على: فليجزئ جزاء. أو فعليه أن يجزئ جزاء يماثل ما قبل ها.

في مجمع البيان (٢): اختلف في هذه المماثلة ، أهي في القيمة أو الخلقة ؟ والذي عليه معظم أهل التفسير ، أنّ المماثلة معتبرة في الخلقة . ففي النعامة ، بدنة . وفي حمار الوحش وشبهه ، بقرة . وفي الضبي والأرنب ، شاة . وهو المرويّ عن أهل البيت عليه ألله وفي تفسير العيّاشي (٧): عن زرارة ، عن أبي جعفر عليه في هذه الآية ، قال : من أصاب نعامة فبدنة . ومن أصاب ظبياً فعليه شاة .

٢. عن:ظهر.

٤. تفسير القمي ١٨٢/١، باختلاف في اللفظ.

٦. مجمع البيان ٢٤٥/٢.

١. انوار التنزيل ٢٩٢/١.

٣. مجمع البيان ٢٤٤/٢.

٥. أنوار التنزيل ٢٩٢/١.

۷. تفسير العيّاشي ۳٤٣/۱، ح ١٩٥.

وفي تهذيب الأحكام(١): الحسين بن سعيد، عن أبي الفضيل، عن أبي الصباح قال: سألت أبا عبدالله على عن هذه الآية ؟

قال: في الظبي شاة. وفي حمار وحش بقرة، وفي النعامة جزور.

ورُوي عنه (٢)، عن حمّاد، عن حريز عن أبي عبدالله الله الله في هـذه الآيــة قــال: فــي النعامة بدنة. وفي حمار وحش بقرة. [وفي الظبي شاة.](٣) وفي البقرة بقرة.

﴿ يَحْكُم بِهِ ذُوا عَدْلِ مِنْكُمْ ﴾ : صفة « جزاء ».

ويحتمل أن يكون حالاً من الضمير في «جزاء» أو منه إذا أضفته، أو وصفته ورفعته بخبر مقدّر: لمن.

وفي مجمع البيان(٤): عن الباقر والصادق الليُّكا: « ذوعدل ».

وفي الكافي (٥) عنهما، وفي روضته (١)، عن أبي عبدالله، وفي تفسير العيّاشي (٧) عن أبي جعفر الحيّالله الله عَلَيْلُهُ والإمام من بعده. ثمّ قالا: هذا ممّا أخطأت بــه الكتاب.

وزاد العيّاشي في رواية (^): رجلاً واحداً ، يعني: الإمام ﷺ.

ومعنى قوله الله الله الله الخطأت به الكتّاب» أنّ رسم الألف في «ذوا عدل» من تصرّف نسّاخ القرآن وخطأ. والصواب عدم نسخها. وذلك لأنّه يفيد أنّ الحاكم اثنان. والحال أنّه واحد. وهو الرسول في زمانه. ثمّ كلّ إمام في زمانه، على سبيل البدل.

وفي تهذيب الأحكام (٩): محمّد بن الحسن الصفّار ، عن محمّد بن الحسين بن أبي الخطّاب، عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر ، عن حمّاد بـن عـثمان ، عـن زرارة ، عـن

نفس المصدر والموضع ، ح ٩١.

١. تهذيب الأحكام ٣٤١/٥، ح ٩٣.

٣. ليس في أ.

٤. مجمع البيان ٢٤٣/٢، والقطعة الأخيرة بلفظ آخر في ص ٢٤٢، في ذيل فقرة «القراءة».

٦٠. نفس المصدر ٢٠٥/٨، ح ٢٤٧.

٥. الكافي ٢٤٣٩٦، ح ٣.

انفس المصدر والموضع ، ح ١٩٨.

٧. تفسير العيّاشي ٣٤٤/١، ح ١٩٧.

٩. تهذيب الأحكام ٣١٤/٦، ح ٨٦٧.

أبي جعفر عليه في هذه الآية: العدل: رسول الله تَتَلِيلُهُ والإمام من بعده يحكم به. وهو ذو عدل. فإذا علمت ما حكم به رسول الله تَتَلِيلُهُ والإمام، فحسبك ولاتسأل عنه.

والوجه في الرجوع إلى ذي العدل ، أنّ الأنواع تتشابه كثيراً . فيحتاج تحقيق المماثلة الرجوع إليه .

﴿ هَذِياً ﴾: حال من الهاء في «ربه» أو من «جزاء» وإن نوّن، لتخصّصه بالصّلة. أو بدل عن «مثل» باعتبار محلّه، أو لفظه فيمن نصبه.

﴿ بَالِغَ الْكَعْبَةِ ﴾: وصف به «هدياً » لأنّ إضافته لفظيّة.

وفي الكافي (١): عدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن أحمد بن محمّد، عن بعض رجاله، عن أبي عبدالله عليه قال: من وجب عليه هدي في إحرامه، فله أن ينحره حيث شاء، إلّا فداء الصيد، فإنّ الله تعالى يقول: «هدياً بالغ الكعبة ».

أبو عليّ الأشعريّ ، عن محمد بن عبد الجبّار ، عن صفوان بن يحيى ، عن عبدالله بن سنان قال : قال أبو عبدالله الله الله الله الله : من وجب عليه فداء صيد أصابه وهو محرم ، فإن كان حاجًا نحر هديه الذي يجب عليه بمنيّ ، وإن كان معتمراً نحر بمكّة قبالة الكعبة .

وعن أبي جعفر ﷺ (٢) مثله . وزاد : وإن شاء تركه إلى أن يقدم فيشتريه ، فإنّه يجزي عنه .

﴿ أَوْ كُفًّا رَةٌ ﴾ : عطف على « جزاء » إن رفعته . وإن نصبته فخبر محذوف .

﴿ طَعَامٌ مَسَاكِينَ ﴾: عطف بيان. أو بدل منه. أو خبر مبتدأ محذوف، أي هي طعام. وقرأ نافع وابن عامر، بالإضافة للتبيين (٣٠).

﴿ اَوْ عَدُلُ ذَلِكَ صِياماً ﴾: أي ما ساواه من الصوم. وهو في الأصل مصدر، أطلق للمفعول.

وفي الكافي (٤): عليّ بن إبراهيم ، عن أبيه ، عن ابن أبي عمير ، عن جميل ، عن بعض

نفس المصدر والموضع، ح ٤.

٤. الكافي ٣٨٦/٤، ح ٥، قطعة منه.

<sup>1.</sup> الكافي ٢٨٤/٤، ح ٢.

٣. أنوار التنزيل ٢٩٢/١.

أصحابنا، عن أبي عبدالله على في محرم قتل نعامة. قال: عليه بدنة، فإن لم يجد فإطعام ستين مسكيناً، لم يكن عليه إلا قيمة البدنة أقل من إطعام ستين مسكيناً، لم يكن عليه إلا قيمة البدنة.

أحمد بن محمّد، عن الحسن بن عليّ بن فضّال (١)، عن ابن بكير، عن بعض أصحابنا، عن أبي عبدالله الله في قول الله تعالى: «أو عدل ذلك صياماً » قال: يثمّن (٢) قيمة الهدي طعاماً، ثمّ يصوم لكلّ مدّ يوماً. فإن (٣) زادت الأمداد على شهرين، فليس عليه أكثر.

وفيه (٤)، عن الصادق الله أنّه سُئل عن محرم أصاب نعامة أو حمار وحش؟ قال: عليه بدنة.

قيل(٥): فإن لم يقدر على بدنة ؟

قال: فليطعم ستّين مسكيناً.

قيل(١٠): فإن لم يقدر على أن يتصدّق؟

قال: فليصم ثمانية عشر يوماً ، والصدقة مدّ على كلّ مسكين.

وسُئل(٧) عن محرم أصاب بقرة؟

قال: عليه بقرة.

قيل(^): فإن لم يقدر على بقرة؟

قال: فليطعم ثلاثين مسكيناً.

قيل (٩): فإن لم يقدر على أن يتصدّق؟

٢. هكذا في المصدر. وفي النسخ: ثمن.

١. نفس المصدر،

٤. نفس المصدر ٣٨٥/٤، ح ١.

٣. المصدر: فإذا.

٦. المصدر:قلت.

٥. المصدر:قلت.

٨. المصدر:قلت.

٧. المصدر:قال:وسألته.

٩. المصدر:قلت.

قال: فليصم تسعة أيّام.

قيل(١): فإن أصاب ضبياً ؟

قال: عليه شاة.

قيل(٢): فإن لم يقدر ؟

[قال: فإطعام عشرة مساكين. فإن لم يجد ما يتصدّق به، فعليه صيام ثلاثة أيّام.

وما ذكر في هذا الخبر: «أنّه يصوم شمانية عشر إن لم يقدر ](") على التصدّق» محمول على أنّه إذا لم يقدر على التصدّق فصيام شهرين. أو الزيادة على الثمانية عشر على الاستحباب. حتى يوافق ما في الخبر الأوّل من أنّه: يصوم شهرين.

وفي من لايحضره الفقيه، وتفسير عليّ بن إبراهيم (١)، عن السجّاد في حديث الزهريّ: أو تدري كيف يكون عدل ذلك صياماً، يا زهريّ ؟

قال: لا أدري.

قال: يقوّم الصيد قيمة، ثمّ تُفَضَّ تلك القيمة على البرّ، ثمّ يكال ذلك البرّ أصواعاً، فيصوم لكلّ نصف صاع يوماً.

وما يتراءى من المنافاة بين ما ذُكر في هذا الخبر ، الذى ذُكر فيه : « أنّه يصوم لكلّ مدّ يوماً » محمول على أنّه يصوم شهرين . فربّما يساوي مدّاً من البرّ من قيمة البدنة . وربّما يساوي مدّين .

وفي مجمع البيان (<sup>ه)</sup>: واختلفوا في هذه الكفّارات الثلاث ، فقيل : إنّها مرتّبة . وقيل : إنّها على التخيير . وكلا القولين رواه أصحابنا .

وفي تفسير العيّاشي<sup>(١)</sup>: عن أبي حمزة ، عن أبي جعفر لللله قال : كلّ شيء في القرآن ، أو فصاحبه فيه بالخيار .

١. المصدر:قلت.

\_\_\_\_\_-<del>\_\_\_</del>-

٢. المصدر:قلت.

٣. مابين المعقوفتين ليس في أ.

٤. من لا يحضره الفقيه ٤٧/٢، ضمن حديث ٢٠٨، تفسير القمي ١٨٦/١.

٥. مجمع البيان ٢٤٥/٢. ٦. تفسير العيّاشي ٣٣٨/١ - ١٧٥.

وفي الكافي (١): عن أبي عبدالله طلط مثله. وزاد فيه: يختار ما يشاء. فوقع المنافاة ، فمن ثَمَّ ذهب إلى كلَّ قوم. ويمكن أن يقال في الجمع: أنّ المراد أنّ كلّ ما في القرآن، أو فصاحبه بالخيار فيما لم يكن بيان من السنّة. وأمّا ماكان فيه بيان، فمستثنى منه. فتأمّل. في فعليه بالخيار فيما لم يكن بيان من السنّة . وأمّا ماكان فيه بيان، فمستثنى منه . فتأمّل . في فعليه الجزاء، أو الطعام ليذوق ثـقل فعله وسوء عاقبة هتكه بحرمة الإحرام. أو الثقل الشديد على مخالفة أمر الله.

وأصل الوبل: الثقل. ومنه: الطعام الوبيل.

﴿عَفَا اللهُ عَمَّا سَلَفَ ﴾: من قتل الصيد في الجاهليّة. أو قبل التحريم. أو في هذه المرّة.

﴿ وَمَنْ عَادَ ﴾: إلى مثل هذا.

﴿ فَيَتْتَقِمُ اللهُ مِنْهُ ﴾: فليس عليه كفّارة. فهو ممّن ينتقم الله منه.

﴿ وَاللَّهُ عَزِيزٌ ذُو اثْتِقَامٍ ﴾ ۞: ممّن أصرٌ على عصيانه.

في الكافي (٢): عليّ بن إبراهيم ، عن أبيه ، عن ابن أبي عمير ، عن حمّاد ، عن الحلبي ، عن أبي عبدالله على عمرم أصاب صيداً .

قال: عليه الكفّارة.

قلت: فإن أصاب آخر ؟

قال: إذا أصاب آخر ، فليس عليه كفّارة. وهو ممّن قال الله تعالى: «ومن عاد فينتقم الله منه».

هذا إذ أصاب متعمّداً. وأمّا إذا أصاب خطأ، فدائماً عليه الكفّارة. كما رواه في التهذيب (٣): عن يعقوب بن يزيد، عن ابن أبي عمير، عن بعض أصحابه [عن أبي عبدالله عليه الكفّارة. فإن أصاب ثانية خطأ، فعليه الكفّارة. فإن أصابه ثانية خطأ، فعليه الكفّارة. فإن أصابه ثانية خطأ، فعليه الكفّارة فإن أصابه ثانية ثانية فعليه الكفّارة أبداً إذا كان خطأ. فإن أصابه متعمّداً، كان عليه الكفّارة. فإن أصابه ثانية

٢. نفس المصدر ٣٩٤/٤، ح ٦.

۱. الكافي ۳۵۸/۶، ح۲.

٣. تهذيب الأحكام ٢٧٢/٥-٣٧٣، ح ١٢٩٨.

متعمّداً، فهو ممّن ينتقم الله منه ولم يكن عليه الكفّارة.

وفي الكافي (۱): محمّد بن يحيى عن أحمد بن محّمد، عن الحسين بن سعيد، عن بعض أصحابه ] (۲) عن أبي جميلة، عن زيد الشحّام، عن أبي عبدالله على قول الله على: «ومن عاد فينتقم الله منه» قال: إنّ رجلاً انطلق وهو محرم. فأخذ ثعلباً، فجعل يقرّب النار إلى (۳) وجهه، وجعل الثعلب يصيح ويحدث من أسته، وجعل أصحابه ينهونه عمّا يصنع. ثمّ أرسله بعد ذلك، فبينا (۱) الرجل نائم إذ جاءته حيّة فدخلت في فيه، فلم تدعه حتّى جعل يحدث كما أحدث الثعلب، ثمّ خلت عنه.

والخبر الذي وعدنا [به] سابقاً، هو ما ذكره عليّ بن إبراهيم في تفسيره (٥) قال: حدّ ثني محمّد بن الحسين (١) عن محمّد بن عون النصيبيّ قال: لمّا أراد المأمون أن يزوّج أبا جعفر محمّد بن عليّ بن موسى الميّل ابنته أمّ الفضل ، اجتمع إليه أهل بيته الأدنين منه فقالوا: يا أمير المؤمنين ، ننشدك الله أن تخرج (١) عنّا أمراً قد ملكناه ، وتنزع عنّا عزّاً قد ألبسنا الله . فقد عرفت الأمر الذي بيننا وبين آل على قديماً وحديثاً .

فقال المأمون: اسكتوا، فوالله لا قبلت من أحد منكم (^) في أمره.

فقالوا: يا أمير المؤمنين، أفتزوج (٩) قرّة عينك صبيّاً لم يتفقّه في دين الله، ولا يعرف فريضة ولا سنّة، ولا يميّز بين الحق والباطل ولأبي جعفر يومئذ عشر سنين، أو احدى عشرة (١٠) سنة فلو صبرت عليه حتّى يتأدّب ويقرأ القرآن، ويعرف فرضاً من سنة.

الكافي ٣٩٧/٤ ح ٦.
 الكافي ١٩٩٧/٤ ح ٦.

٣. هكذا في المصدر . وفي النسخ : إلى النار .

٤. هكذا في أ. وفي المصدر: «فبينما » وهو الصحيح أيضاً. وفي سائر النسخ: فبين.

٥. تفسير القميّ ١٨٢/١. ٦. المصدر: محمّد بن الحسن.

٧. هكذا في ر. وفي الأصل: «نخرج» وفي أ: «يخرج».

٨. المصدر: أحدكم.
 ٩. هكذا في أ. وفي سائر النسخ والمصدر: تزوج.

١٠. المصدر:أحدعشر.

فقال لهم المأمون: والله إنّه لأفقه منكم، وأعلم بالله ورسوله وفرائضه وسننه وأحكامه، وأقرأ لكتاب الله، وأعلم بمحكمه ومتشابهه وخاصّه وعامّه وناسخه ومنسوخه وتنزيله وتأويله منكم. فاسألوه، فإن كان الأمر كما قلتم قبلت منكم في أمره، وإن كانت كما قلت علمتم أنّ الرجل خير منكم. فخرجوا من عنده، وبعثوا إلى يحيى بن أكثم، وأطمعوه في هداياهم بأن (١) يحتال على أبي جعفر بمسألة لايدري كيف الجواب فيها عند المأمون إذا اجتمعوا للتّزويج. فلما حضروا وحضر أبوجعفر بلل قالوا: يا أمير المؤمنين، هذا يحيى بن أكثم، إن أذنت له أن يسأل أبا جعفر عن مسألة.

فقال المأمون: يايحيي، سل أباجعفر عن مسألة في الفقه، لننظر كيف فقهه.

فقال يحيى: يا أباجعفر ، أصلحك الله ، ما تقول في محرم قتل صيداً ؟

فقال أبوجعفر على : قتله في حل أو حرم ، عالماً أو جاهلاً ، عمداً أو خطأ ، عبداً أو خفا الطير حراً ، صغيراً أو كبيراً ، مبتدئاً أو معيداً ، من ذوات الطير أو من غيرها ، من صغار الطير أو كبارها ، مصرّاً عليه (٢) أو نادماً ، بالليل في وكرها أو في النهار (٣) عياناً ، محرماً للعمرة أو للحجّ ؟

قال: فانقطع يحيى بن أكثم انقطاعاً لم يخف على أهل المجلس. وأكثر (1) الناس تعجّباً من جوابه. ونشط المأمون فقال: نخطب (٥) يا أبا جعفر ؟

فقال: أبوجعفر للله : نعم، يا أمير المؤمنين.

فقال المأمون: الحمد لله إقراراً بنعمته، ولا إله إلا الله إخلاصاً لعظمته، وصلى الله على محمّد عند ذكره. وقد كان من (١) فضل الله على الأنام، أن أغناهم بالحلال عن

١. هكذا في أ. وسائر النسخ: «هذا أن »بدل «هداياهم بأن».

هكذا في أ. وسائر النسخ والمصدر: عليها. ٣. المصدر: بالنهار.

هكذا في المصدر . وفي النسخ : كثرة .
 هكذا في المصدر . وفي النسخ : تخطب .

٦. هكذا في أ. وفي سائر النسخ: يصلّي.

الحرام. فقال(١): «وأنكحوا الأيامي منكم والصالحين من عبادكم وإمائكم إن يكونوا فقراء يغنهم الله من فضله والله واسع عليم» ثمّ أنّ محمّد بن عليّ ذكر أمّ الفضل بنت عبدالله، وبذل لها من الصداق خمسمائة درهم، وقد زوّجتك(٢). فهل قبلت يا أبا جعفر ؟

فقال أبوجعفر عليه : نعم يا أمير المؤمنين، قد قبلت هذا التزويج بهذا الصداق. ثمّ أولم عليه المأمون. وجاء الناس على مراتبهم الخاص والعامّ.

قال: فبينما نحن كذلك، إذ سمعنا كلاماً كأنّه من كلام الملاحين في محاوراتهم. فإذا نحن بالخدم يجرّون سفينة من فضّة، وفيها نسائج من ابريسم مكان القلوس، مملوءة غالية. فخضّبوا لحاء أهل الخاصّ بها، ثمّ مرّوا بها (٣) إلى دار العامّة فطيّبوهم. فلمّا تفرّق الناس قال المأمون: يا أبا جعفر، إن رأيت أن تبيّن لنا ما الذي يجب على كلّ صنف من هذه الأصناف التي ذكرت في قتل الصيد.

فقال أبوجعفر عليه : نعم يا أمير المؤمنين، إنّ المحرم إذا قتل صيداً في الحلّ والصيد من ذوات الطير من كبارها، فعليه شاة. وإذا أصابه في الحرم، فعليه الجزاء مضاعفاً.

وإذا قتل فرخاً في الحلّ ، فعليه حمل قد فطم. وليس عليه قسمته ، لأنّـه ليس في الحرم. وإذا قتله في الحرم ، فعليه الحمل وقيمته لأنّه في الحرم.

وإن كان من الوحوش (٤)، فعليه في حمار الوحش بدنة. وكذلك في النعامة. وإن لم يقدر ، فإطعام (٥) ستّين مسكيناً. فإن لم يقدر ، فصيام ثمانية عشر يوماً.

وإن كانت بقرة ، فعليه بقرة . فإن لم يقدر ، فإطعام عشرة مساكين . فإن لم يـقدر ، فصيام ثلاثة أيّام .

وإنكان في الحرم، فعليه الجزاء مضاعفاً هدياً بالغ الكعبة حقاً واجباً عليه أن ينحره

١. النور /٣٢.

هكذا في المصدر. وفي النسخ: زوجته.

٣. هكذا في المصدر . وفي النسخ : مدّوها .

المصدر: الوحش.

٥. المصدر: فعليه إطعام.

[حيث ينحر الناس ](١) [فإن كان في حج بمني ](١) وإن كان في عمرة ، ينحره بمكة ويتصدِّق بمثل ثمنه حتَّى يكون مضاعفاً.

وكذلك إذا أصاب أرنباً، فعليه شاة.

وإذا قتل الحمامة، تصدّق بدرهم. أو يشتري به طعاماً لحمام [الحرم]٣٠ وفي الفرخ نصف درهم. وفي البيضة ربع درهم.

وكلَّما أتى به المحرم بجهالة ، فلا شيء عليه فيه إلَّا الصيد ، فإنَّ عليه الفداء بجهالة كان أو بعلم ، بخطأ كان أو بعمد.

وكلِّما أتى به العبد، فكفّارته على صاحبه بمثل ما يـلزم صـاحبه. وكـلَّما أتـي بــه الصغير الذي ليس ببالغ ، فلا شيء عليه فيه .

وإن كان ممّن عاد، فهو ممّن ينتقم الله منه ليس عليه كفّارة، والنقمة في الآخرة.

[وإن دلّ على الصيد و هو محرم فقُتل، فعليه الفداء، والمصرّ عليه يلزمه بعد الفداء عقوبة الآخرة ]<sup>(٤)</sup>.

والنادم عليه، لا شيء عليه بعد الفداء.

وإذ أصاب ليلاً في وكرها خطأ ، فلاشيء عليه إلّا أن يتعمّده . فإن تعمّد بليل أو نهار ، فعليه الفداء.

والمحرم بالحج، ينحر الفداء(٥) بمني حيث ينحر الناس: والمحرم بالعمرة(١)، ينحر بمكَّة. فأمر المأمون أن يُكتَّب ذلك كلَّه عن أبي جعفر ﷺ. والحديث طويل، أخذت منه موضع الحاجة.

وفي كتاب الاحتجاج (٧) للطّبرسي الله كلام لعليّ الله فيه: وأمّا قولكم إنّي حكمت

۱. من ر.

المصدر: «لحمامة الحرم» والزيادة من المصدر.

مابين المعقوفتين ليس في ر.

٦. المصدر: للعمرة.

۲. لیس ف*ی* ر.

هكذا في المصدر . وفي النسخ : فداءه .

٧. الاحتجاج ٢٧٨/١.

في دين الرجال، فما حكمت الرجال. وإنّما حكمت كلام ربّي، الذي جعله الله حكماً بين أهله. وقد حكم الله الرجال كما في طائر فقال: «ومن قتله منكم متعمّداً فجزاء مثل ما قتل من النعم يحكم به ذوا عدل منكم » فدماء المسلمين أعظم من دم طائر.

﴿ أُحِلَّ لَكُمْ صَيْدُ الْبَحْرِ ﴾: في حال الإحرام.

قيل (١): هو ما صيد منه ، ممّا لا يعيش إلّا في الماء .

﴿ وَطَعَامُهُ ﴾: قيل (٢): ما قذفه ، أو نضب عنه.

وقيل: الضمير «للصّيد». و«طعامه» أكله.

وفي تفسير العيّاشي (٣):عن زيد الشحّام، عن أبي عبدالله الله الله عن قـول الله : « أحلّ لكم صيد البحر وطعامه متاعاً لكم وللسيّارة ».

قال: هي الحيتان، المالح وما تزوّدت منه أيضاً وإن لم يكن مالحاً، فهو طعام.

وفي الكافي: عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن حمّاد، عن حريز، عمّن أخبره، عن أبي عبدالله الله الله قال: لا بأس بأن يصيد المحرم السمك، ويأكل مالحه وطريّه ويتزوّد. وقال: «أحلّ لكم صيد البحر وطعامه متاعاً لكم وللسيّارة» قال: مالحه، الذي يأكلون. وفصل ما بينهما: كلّ طير يكون في الآجام يبيض في البرّ ويفرخ في البرّ، فهو من صيد البرّ. وماكان من صيد البرّ يكون في البرّ ويبيض في البحر [ويفرخ في البحر](ع) فهو من صيد البرّ. وماكان من صيد البرّ يكون في البرّ ويبيض في البحر المناهد في البحر.

عليّ بن إبراهيم، عن أبيه (٥)، عن ابن أبي عمير، عن معاوية بن عمّار، عن أبي عبد الله عليّ بن إبراهيم، عن أبي عبد الله على قال: كلّ شيء يكون أصله في البحر ويكون في البرّ والبحر، فلا ينبغي للمحرم أن يقتله. فإن قتله، فعليه الجزاء كما قال الله على الله عليه الجزاء كما قال الله عليه المحرم أن يقتله.

محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد (٢)، عن عليّ بن الحكم، عن العلاء بن رزين،

٢. نفس المصدر والموضع.

٤. من المصدر.

٦. نفس المصدر والموضع ، ح ٦.

١. أنوار التنزيل ٢٩٣/١.

۳. تفسير العيّاشي ۲۱۰، ح ۲۱۰.

٥. نفس المصدر ٣٩٣/٤ ح ٢.

عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر الله قال: مرّ عليّ الله على قوم يأكلون جراداً فقال: سبحان الله وأنتم محرمون؟ فقالوا: إنّما هو من صيد البحر. فقال: ارمسوه(١) في الماء إذاً.

أحمد بن زياد، عن الحسن بن محمّد(٢) بن سماعة، عن غير واحد، عن أبان، عن الطيّار، عن أحدهما الليّليّة قال: لايأكل المحرم طير الماء.

- ﴿ مُتَاعاً لَكُمْ ﴾: تمتيعاً لكم. نُصِب على الغرض.
  - ﴿ وَلِلسَّيَّارَةِ ﴾ : ولسيّارتكم . يتزوّدونه قديداً .
- ﴿ وَحُرَّمَ عَلَيْكُمْ صَيْدُ الْبَرِّ ﴾: أي ما صيد فيه . وإن صاده المحلّ في الحلّ .
  - ﴿ مَا دُمْتُمْ حُرُماً ﴾: محرمين . وقرئ بكسر الدال . من دام ، يدام ٣٠) .

﴿ وَاتَّقُوا اللهَ الَّذِي اِلَيْهِ تُحْشَرُونَ ﴾ ۞: لأنه إذا حُشِرتم إليه ، جازاكم على أعمالكم . فيجب اتقاؤه فيما نهي عنه .

﴿ جَعَلَ اللهُ الْكَعْبَةَ ﴾: صيرها.

في كتاب علل الشرائع (٤)، بإسناده إلى الحسن بن عبدالله، عن آبائه، عن جدّه، عن الحسن بن عليّ بن أبي طالب المينالي قال: جاء نفر من اليهود إلى رسول الله عَلَيْلُمْ فسألوه عن أشياء. فكان فيما سألوه عنه، أنّه قال له أحدهم: لأيّ شيء سمّيت الكعبة كعبة ؟

[فقال النبئ عَلَيْلُهُ : لأنّها وسط الدنيا.

وروي عن الصادق على أنَّه سئل: لم سمّيت الكعبة كعبة ؟ ](٥)

قال: لأنَّها مربّعة. فقيل له: ولِمَ صارت مربّعة؟

قال: لأنَّها بحذاء البيت المعمور ، وهو مربّع.

المصدر: «ارموه» وهو نفس المعنى.

٢. نفس المصدر ٣٩٤/٤، ح ٩. وفيه: حميد بن زياد عن الحسن بن محمّد.

٤. علل الشرائع /٢٩٨، ح ١.

٣. أنوار التنزيل ٢٩٣/١.

من المصدر.

فقيل له: ولِمَ صار البيت المعمور مربّعاً؟

قال: لأنّه بحذاء العرش [وهو مربّع ](١).

فقيل له: ولم صار العرش مربّعاً؟

قال: لأنّ الكلمات التمي بُـني عـليها [الإسـلام]٣ أربـع [وهـي:]٣ سـبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلّا الله، والله أكبر.

﴿ الْبَيْتَ الْحَرَامَ ﴾ : عطف بيان ، على جهة المدح . أو مفعول الثاني .

وفي العلل (٤)، بإسناده إلى حنان قال: قالت لأبني عبدالله عليه لله مُسمّي بنيت الله الحرام ؟(٥) قال: لأنّه حرام على المشركين أن يدخلوه.

﴿ قِيَاماً لِلنَّاسِ ﴾: انتعاشاً لهم ؛ أي سبب انتعاشهم في أمر معاشهم ومعادهم . يلوذ به الخائف ، ويأمن فيه الضعيف ، ويربح فيه التجّار ، ويتوجّه إليه الحجّاج والعمّار . أو ما يقوم به أمر دينهم ودنياهم .

وفي مجمع البيان (٩): عن الصادق الله : من أتى هذا البيت يريد شيئاً للدّنيا والآخرة، أصابه.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١٠) قال: ما دامت الكعبة قائمة ويحجّ الناس إليها، لم يهلكوا. فإذا هُدمت و تركوا الحجّ، هلكوا.

وقرأ ابن عامر : «قيماً » على أنّه مصدر على فعل ، كالشبع . أُعلّ عينه ، كما أُعلّت في

١. من المصدر.

٣. من المصدر . ٤ نفس المصدر الموضع .

٥. هكذا في المصدر . وفي النسخ : لم سمّيت البيت الحرام .

تفسير العيّاشي ٢/١٦، ح ٢١١.
 تفسير العيّاشي ٣٤٦/١، ح ٢١١.

المصدر: معائشهم.
 المصدر: معائشهم.

١٠. تفسير القميّ ١٨٧/١ ـ ١٨٨.

فعله. ونصبه على المصدر، أو الحال(١).

﴿ وَالشَّهْرَ الْحَرَامَ وَالْهَدْيَ وَالْقَلَالَا ﴾: مضى تفسيرها. والمراد بالشهر: الشهر الذي يؤدّي فيه الحجّ؛ لأنّه المناسب لقرنائه. وقيل (٢): الجنس.

﴿ ذَلِكَ ﴾ : إشارة إلى الجعل . أو إلى ما ذكر من الأمر ، بحفظ حرمة الإحرام وغيره .

﴿ لِتَعْلَمُوا أَنَّ اللهَ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ ﴾ : فإنّ شرع الأحكام لدفع
المضارّ قبل وقوعها وجلب المنافع المترتّبة عليها ، يدلّ على حكمة الشارع لها وكمال
علمه .

﴿ وَاَنَّ اللهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ ۞: تعميم بعد تخصيص. ومبالغة بعد إطلاق.

﴿ اعْلَمُوا اَنَّ اللهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ وَاَنَّ اللهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ ۞: وعد ووعيد لمن انتهك محارمه، ولمن حافظ عليها. أو لمن أصرّ عليها، ولمن انقلع عنها.

في كتاب التوحيد (٣): حدّ ثنا أبي الله قال: حدّ ثنا عليّ بن إبراهيم بن هاشم، عن أبيه، عن محمّد بن أبي عمير، عن معاذ الجوهريّ، عن جعفر بن محمّد الصادق الله عن أبائه صلوات الله عليهم أجمعين عن رسول الله عَيْلُهُ عن جبر ثيل قال: قال الله عليه أذنب ذنبا صغيراً أو كبيراً وهو لا يعلم أنّ لي أن أعذّ به [به] (٤) أو أعفو منه ، لا غفرت له ذلك الذنب أبداً. ومن أذنب ذنباً صغيراً [كان] (٥) أو كبيراً وهو يعلم أنّ لي أن أعذّ به وأن أعفو عنه ، عفوت عنه .

﴿ مَا عَلَى الرَّسُولِ اِلَّا الْبَلاَعُ ﴾: تشديد في إيجاب القيام بما أمر ، أي الرسول أتى بما أمر به من التبليغ ، ولم يبق لكم عذر في التفريط .

﴿ وَاللهُ يَعْلَمُ مَا تُبْدُونَ وَمَا تَكْتُمُونَ ﴾ ۞: من تصديق وتكذيب، وفعل وعزيمة.

﴿ قُلْ لَا يَسْتَوِي الْخَبِيثُ وَالطَّبُّ ﴾: حكم عام في نفي المساواة عند الله ، بين الرديء

تفس المصدر والموضع.

٤. أمن المصدر.

١. أنوار التنزيل ٢٩٣/١.

٣. التوحيد/٤١٠.ح.١٠

ه. من المصدر.

من الأشخاص والأعمال والأموال وجيّدها. رغّب به في صالح العمل والحـلال مـن المال.

﴿ وَلَوْ اَعْجَبَكَ كَثْرَةُ الْحَبِيثِ ﴾: فإنّ العبرة بالجودة والرداءة ، دون القلّة والكثرة . فإنّ المحمود القليل ، خير من المذموم الكثير .

والخطاب لكل معتبر ، ولذلك قال:

﴿ فَاتَّقُوا اللهَ يَا أُولِي الْآلْبَابِ ﴾: أي فاتّقوه في تحرّي الخبيث وإن كثر ، وآثروا الطيّب وإن قلّ .

﴿لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ ﴾ ۞: راجين أن تبلغوا الفلاح.

نُقل: أنّها نزلت في حجّاج اليمامة ، لمّا همّ المسلمون أن يوقعوا بهم. فنُهوا عنه وإن كانوا مشركين(١).

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَسْأَلُوا عَنْ أَشْيَاءَ إِنْ تُبَدَ لَكُمْ تَسُوْكُمْ وَإِنْ تَسْأَلُوا عَنْهَا حِينَ يُنَزُّلُ الْقُوْآنُ تُبَدّ لَكُمْ ﴾: الشرطية وما عُطف عليها، صفتان «لأشياء». والمعنى: لاتسألوا رسول الله عن أشياء إن تظهر لكم تغمّكم، وإن تسألوا عنها في زمان الوحي تظهر لكم. وهما كمقدّمتين، تنتجان ما يمنع السؤال. وهو أنّه ممّا يغمّهم. والعاقل لايفعل ما يغمّه.

« وأشياء » اسم جمع ، كطرفاء . غير أنّه قُلبت لامه ، فجعلت لفعاء .

وقيل(٢): أفعلاء، حُذفت لامه. جمع لشيء. على أنّ أصله: شيء، كهين. أو شيء، كصديق، مخفّف.

وقيل: أفعال. جمع له من غير تغيير ،كبيت وأبيات. ويردّه منع صرفه.

في روضة الكافي: عن الباقر ﷺ: «لا تسألوا عن أشياء لَم تبد لكم إن تبد لكم تسؤكم »(٣).

أنوار التنزيل ٢٩٤/١.

نفس المصدر والموضع.

۳. الکافی ۲۰۵/۸ ح ۲٤۸.

وفي تفسير العيّاشي(١): عن أحمد بن محمد قال: كتبت إلى أبي الحسن الرضا الله وكتب في آخره: أو لم تنتهوا عن كثرة المسائل، فأبيتم أن تنتهوا. إيّاكم وذلك، فإنّما هلك من كان قبلكم بكثرة سؤالهم. فقال الله: «يا أيّها الذين آمنوا لا تسألوا عن أشياء» إلى قوله: «كافرين».

وفي المجمع (٢)،عن أمير المؤمنين : الخِلطب رسول الله عَيَالَةُ فقال: إنّ الله كتب عليكم الحجّ. فقام عكاشة بن محصن ـ ويروى سراقة بن مالك ـ [فقال: ] (٣) أفي كـلّ عام يا رسول الله ؟ فأعرض عنه حتّى عاد مرّتين أو ثلاثاً.

فقال رسول الله: ويحك، وما يؤمنك أن أقول: نعم، والله لو قلت: نعم، لوجبت. ولو وجبت ما استطعتم. ولو تركتم لكفرتم. فاتركوني كما تركتكم. فإنّما هلك من كان قبلكم بكثرة سؤالهم، واختلافهم على أنبيائهم. فإذا أمرتكم بشيء، فائتوا منه ما استطعتم. وإذا نهيتكم عن شيء فاجتنبوه.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): حدّثني أبي، عن حنان بن سدير، عن أبيه، عن أبي جعفر الله الله عن أبي جعفر الله الله عن أبي جعفر الله الله عندالمطلب مات ابن لها. فأقبلت فقال لها عمر: غطي قرطك، فإنّ قرابتك من رسول الله عَلَيْلُهُ لاتنفعك شيئاً.

فقالت له: هل رأيت لي قرطاً يا ابن اللّخناء؟ ثمّ دخلت على رسول الله، فأخبرته بذلك وبكت. فخرج رسول الله عَبَالِيَّةُ فنادى: الصلاة جامعة. فاجتمع الناس.

فقال: ما بال أقوام يزعمون أنّ قرابتي لاتنفع. لو قمد قربت (٥) المقام المحمود، لشفعت في أحوجكم (١٠. لا يسألني اليوم أحد من أبوه (٧) إلّا أخبرته.

فقام إليه رجل فقال: من أبي يا رسول الله؟ ](^)

٢. مجمع البيان ٢٥٠/٢.

٤. تفسير القمق ٨٨/١.

٦. هكذا في المصدر. وفي النسخ: خارجكم.

مابين المعقوفتين ليس في أ.

١. تفسير العيّاشي ٣٤٧-٣٤٧،

٣. من المصدر،

٥. هكذا في المصدر . وفي النسخ : قمت.

٧. المصدر: أبواه.

فقال: أبوك غير الذي تدعى له. أبوك فلان بن فلان!

فقام آخر : قال : من أبي يا رسول الله ؟

فقال: أبوك الذي تدعى له. ثمّ قال رسول الله عَلِيْلَةُ: ما بـال الذي يـزعم أنّ قـرابـتي لاتنفع لايسألني عن أبيه؟

فقام إليه عمر ، فقال له: أعوذ بالله \_ يا رسول الله \_ من غضب الله وغضب رسوله (١). اعف عنّي عفا الله عنك . فأنزل الله : « يا أيّها الذين آمنوا » الآية .

وفي مجمع البيان (٢): وقيل: إنّ تقديره: لاتسألوا (٣) عن أشياء عفا الله عنها، إن تبد لكم تسؤكم. فقدّم وأخّر. فعلى هذا يكون قوله: «عفا الله عنها» صفة «لأشياء» (٤) أيضاً. ومعناه: كفّ (٥) الله عن ذكرها و (٢) لم يوجب فيها حكماً. وإلى هذا [المعنى] (٧) أشار أمير المؤمنين المؤلّ [في قوله: ] (٨) إنّ الله فرض (٩) عليكم فرائض، فلا تنضيعوها. وحدّ لكم حدوداً، فلا تعتدوها. ونهاكم عن أشياء، فلا تنتهكوها. وسكت لكم عن أشياء ولم يدعها نسياناً، فلا تتكلّفوها.

١. هكذا في المصدر وأ. وفي سائر النسخ: رسول الله.

٢. مجمع البيان ٢/٢٥٠، مع إسقاط عبارة من وسطه. وفي أ: وفي الكافي.

المصدر: تسألوه.
 المصدر: تسألوه.
 المصدر: تسألوه.
 المصدر: تسألوه.

٥. هكذا في المصدر. وفي النسخ: كفي. ٦. هكذا في المصدر. وفي النسخ: أو

٧. من المصدر.

٩. المصدر: افترض.
 ٩. المصدر: افترض.

١١. من المصدر. وهو الصحيح. انظر تنقيح المقال ١٧٩/٣، رقم ١١٣٣١.

يقول: «يا أيّها الذين آمنوا لا تسألوا عن أشياء إن تبد لكم تسؤكم» إنّه لم يكن أحد(١) من آبائي، إلّا وقد وقعت(٢) في عنقه بيعة الطوغية زمانه. وإنّي أخرج حين أخرج، ولا بيعة لأحد من الطواغيت في عنقي.

[وفي أصول الكافي (٣): عليّ بن إبراهيم [عن أبيه ](١) عن محمّد بن عيسى، عن يونس، عن حمّاد، عن عبدالله بن سنان، عن أبي الجارود قال: قال أبوجعفر على : إذا حدّ نتكم بشيء، فسألوني من كتاب الله [ثمّ](٥) قال في بعض حديثه: إنّ رسول الله عَلَيْلُهُ نهي عن القيل والقال، وفساد المال، وكثرة السؤال.

فقيل له: يا ابن رسول الله، أين هذا من كتاب الله؟

وفي الكافي (^): على بن إبراهيم ، عن أبيه ، عن محمّد بن عيسى ، عن يونس وعدّة من أصحابنا ، عن أحمد بن أبي عبدالله ، عن أبيه جميعاً عن عبدالله بن سنان وابن مسكان ، عن أبي الجارود قال: قال أبوجعفر المثلة إذا حدّثتكم بشيء ، فاسألوني من كتاب الله . ثمّ قال في حديثه : إنّ الله نهى عن القيل والقال . وذكر مثله ](٩).

﴿ عَفَا اللهُ عَنْهَا ﴾: صفة أخرى «الأشياء» يعني: أشياء عفا الله عنها، ولم يكلّف بها. ويؤيّده ما روى سابقاً عن أمير المؤمنين الله .

أو استئناف، أي عفا الله عمّا سلف من مسألتكم، فلا تعودوا إلى مثلها.

٢. هكذا في المصدر. وفي النسخ: أوقعت.

١. المصدر: لاحد.

٤. من المصدر.

الكافي في المصدر. وفي النسخ: أوقعت.

٦. النساء /١١٤.

٥. من المصدر.٧. النساء ٥٠.

٨. نفس المصدر ٣٠٠/٥ ح ٢. وفيه : على بن إبراهيم [عن أبيه].

٩. مابين المعقوفتين ليس في أ.

﴿ وَاللَّهُ خَفُورٌ حَلِيمٌ ﴾ ۞: لا يعاجلكم بعقوبة ما يفرط منكم ، ويعفو عن كثير .

﴿ قَدْ سَأَلُها قَوْمٌ ﴾: الضمير للمسألة التي دلّ عليها « تسألوا ». ولذلك لم يُعَدّ « بعن ». أو « لأشياء » بحذف الجارّ .

﴿ مِنْ قَبُلِكُمْ ﴾ :متعلّق «بسألها».

قيل(١): وليست صفة «لقوم». فإنّ ظرف الزمان، لايكون صفة للمجتّة، ولا حمالاً منها، ولا خبراً عنها. وفيه نظر (٢).

﴿ ثُمَّ أَصْبَحُوا بِهَا كَافِرِينَ ﴾ ۞: حيث لم يأتمروا بما سألوا، وجحدوا.

﴿ مَا جَعَلَ اللهُ مِنْ بَحِيرَةٍ وَلاَ سَائِبَةٍ وَلاَ وَصِيلَةٍ وَلاَ حَامٍ ﴾: ردّ وإنكار لما ابتدعه أهل الجاهليّة.

في كتاب معاني الأخبار (٣): حدّثنا أبي الله قال: حدّثنا محمّد بن يحيى العطّار، عن محمّد بن مسلم، عن أبي عبدالله عليه قال: إنّ أهل الجاهليّة كانوا إذا ولدت الناقة ولدين في بطن واحد، قالوا: وصلت، فلا يستحلّون ذبحها ولا أكلها. وإذا ولدت عشراً، جعلوها سائبة، ولا يستحلّون ظهرها ولا أكلها.

و «الحام» فحل الإبل. لم يكونوا يستحلّونه. فأنزل الله الله الله إنّه لم يكن يحرّم شيئاً من ذلك.

وفيه (٤): وقد روي أنّ «البحيرة» الناقة إذا أنتجت خمسة أبطن. فإن كان الخامس ذكراً، نحروه فأكله الرجال والنساء. وإن كان الخامس أنشى، بمحروا (٩) أذنها، أي

١. أنوار التنزيل ٢٩٤/١.

٢- يوجد في هامش الأصل: القائل البيضاوي. ووجه النظر أنّ الاخبار بظرف الزمان عن الجئة واقع حيث يفيد. وقد قال ابن مالك:

ولا يكون اسم زمان خبراً عن جُنَّة وإن يـفد فـاخبرا (منه سلّمه الله تعالى) ٣. معاني الأخبار /١٤٨، ح ١.

نفس المصدر والموضع.
 هكذا في المصدر. وفي النسخ: جزّوا.

شقوه (۱). وكانت حراماً على النساء [والرجال] (۲) لحمها ولبنها. فإذا ماتت (۳) حلّت للنساء. و «السائبة » البعير يسيب بنذر يكون على الرجل إن سلّمه الله كان مرض أو بلغه منزلة أن يفعل ذلك. و «الوصيلة » من الغنم ، كانوا إذا ولدت الشاة سبعة أبطن ، فإن كان السابع ذكراً ذبح فأكل منه الرجال والنساء. وإن كانت أنثى تُركت في الغنم . وإن كانت ذكراً وأنثى قالوا: وصلت أخاها. فلم تُذبّح . وكان لحومها حراماً على النساء ، إلا أن يموت منها شيء فيحل أكلها للرّجال والنساء . و «الحام » الفحل ، إذا ركب ولد ولده قالوا: قد حمى ظهره . وقد يروى «الحام » هو من الإبل . إذا أنتج عشرة أبطن ، قالوا: قد حمى ظهره . فلا يُركب ولا يُمنّع من كلاً ولا ماء ، انتهى .

[وفي تفسير العيّاشي (٤): قال: قال أبوعبدالله الله البحيرة ، إذا ولدت وولد ولدها بحرت. و ] (٥) المعنى «ما جعل »: ما شرّع ووضع الله ذلك. ولذلك تعدّى إلى مفعول ، وهو «بحيرة» و «من » مزيدة.

﴿ وَلَكِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا يَفْتَرُونَ عَلَى اللهِ الْكَذِبَ ﴾: بتحريم ذلك ، ونسبته إليه.

﴿ وَأَكْثَرُهُمْ لاَ يَغْقِلُونَ ﴾ نا الحلال من الحرام، والمبيح من المحرّم. أو الآمر من الناهي. وأنّ ذلك افتراء. بل يقلّدون في تحريمها رؤساءهم، الذين يمنعهم حبّ الرئاسة عن الاعتراف به.

في مجمع البيان (٢): عن ابن عبّاس، عن النبيّ عَبَّالُهُ: أنّ عمر بن يحيى بن قمعة بن جندب (٢) كان قد ملك مكة. وكان أوّل من غيّر دين إسماعيل، فاتّخذ الأصنام، ونصب الأوثان، وبحر البحيرة، وسيّب السائبة، ووصل الوصيلة، وحمى الحامي. قال رسول الله عَبَالُهُ : فلقد رأيته في النار تؤذي أهل النار ريح قصبته. ورُوي: بمحر قصبته (٨) في النار.

١. كذا في المصدر والنسخ. والظاهر : شقُّوها.

٣. المصدر:وإذا مات.

٥. مابين المعقوفتين ليس في أ.

٧. المصدر: عمرو بن لهي بن قمعة بن خندف. ٨. القصب بالضم: العظام. منه

٢. من المصدر.

٤. تفسير العيّاشي ٣٤٨/١، ذيل حديث ٢١٥.

٦. مجمع البيان ٢٥٢/٢.

﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالُوا اِلَىٰ مَا أَنْزَلَ اللهُ وَالَى الرَّسُولِ قَالُوا حَسْبُنَا مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ آبَاءَنَا ﴾: بيان لقصور عقلهم، وإنهماكهم في التقليد، وأن لا سند لهم سواه.

﴿ اَوَلَوْ كَانَ آباؤُهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ شَيْئاً وَلاَ يَهْتَدُونَ ﴾ في: الواو للحال. والهمزة دخلت عليها لإنكار الفعل على هذه الحال، أي أحسبهم ما وجدوا عليه آباءهم ولو كانوا جهلة ضالين.

والمعنى: أنّ الاقتداء إنّما يصحّ بمن عُلِم أنّه عالم مهتد. وذلك لايُعرف إلّا بالحجّة ، فلايكفي التقليد.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا عَلَيْكُمْ أَنْفُسَكُمْ ﴾: أي احمفظوها والزموا إصلاحها. والجارّ والمجرور جُعل اسماً « لألزموا». ولذلك نصب «أنفسكم».

وقرئ ، بالرّفع على الابتداء .

﴿ لاَ يَضُرُّكُمْ مَنْ ضَلَّ إِذَا اهْتَدَيْتُمْ ﴾: لا يضرّ كم الضالَ إذا كنتم مهتدين.

قيل(١): نزلت لمّاكان المؤمنون يتحسّرون على الكفرة ويتمنّون إيمانهم.

وقيل : كان الرجل إذا أسلم ، قالوا له : سفّهت آباءك [أو لاموه ](٢) فنزلت .

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): أصلحوا أنفسكم، ولا تتّبعوا عورات النـاس، ولا تذكروهم. فإنّه لايضرّ كم ضلالتهم إذاكنتم صالحين.

وفي مجمع البيان (٤): [روي أنّ ] (٥) أبا ثعلبة سأل رسول الله عَيَّلِيَّةُ عن هذه الآية؟ فقال: ائتمروا بالمعروف، وتناهوا عن المنكر. فإذا رأيت دنياً مؤثرة وشحًا مطاعاً وهوئ متعباً وإعجاب كلّ ذي رأي برأيه، فعليك بخويصة نفسك وذر عوامهم.

و « لا يضرَ كم » يحتمل الرفع على أنّه مستأنف ، ويؤيّده أنّه قرئ : « لا يضيركم ». والجزم على الجواب ، أو النهي . لكنّه ضُمّت الراء اتّباعاً لضمّة الضاد المنقولة إليها من

٢. من المصدر.

٤. مجمع البيان ٢٥٤/٢.

١. أنوار التنزيل ٢٩٥/١.

٣. تفسير القميّ ١٨٨/١.

٥. من المصدر.

الراء المدغمة. وتنصره قراءة من قرأ: «لايضرّكم» بفتح الراء. و«لا يضِرّكم» بكسر الضاد وضمّها. من ضاره، يضيره. ويضوره.

﴿ إِلَى اللهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعاً فَيُنَبُّنُكُمْ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ في: وعد ووعيد للفريقين. وتنبيه على أنّ أحداً لايؤاخذ بذنب غيره.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا شَهَادَةً بَيْنكُمْ ﴾: أي فيما أمرتم شهادة بينكم.

والمراد بالشّهادة: الإشهاد. وإضافتها إلى الظرف على الاتّساع.

وقرئ: «شهادة» بالنَّصب والتنوين، على ليقم(١).

﴿إِذَا حَضَرَ اَحَدَكُمُ الْمَوْتُ ﴾: إذا شارفه ، وظهرت أماراته . وهو ظرف «للشّهادة ».

﴿حِينَ الْوَصِيَّةِ ﴾: بدل منه . وفي الابدال تنبيه على أنّ الوصيّة ممّا ينبغي أن لايتهاون فيها . أو ظرف «حضر ».

﴿ اثْنَانِ ﴾ : فاعل «شهادة ». ويجوز أن يكون خبرها ، على حذف المضاف .

﴿ ذَوَا عَدْلٍ مِنْكُمْ ﴾: من المسلمين . أو من أقاربكم . وهما صفتان « لاثنان » .

﴿ أَوْ آخَرَانِ مِنْ غَيْرِكُمْ ﴾: عطف على «اثنان » أي من أهل الكتاب والمجوس.

﴿إِنَّ أَنْتُمْ ضَرَبْتُمْ فِي الْأَرْضِ ﴾: سافرتم فيها

﴿ فَأَصَابَتُكُمْ مُصِيبَة الْمَوْتِ ﴾: أي قاربتم الأجل.

﴿ تَحْبِسُونَهُمَا ﴾: تقفونهما وتصبّرونهما. صفة «الآخران».

والشرط بجوابه المحذوف ، المدلول عليه بقوله: «أو آخران من غيركم » اعتراض ، فائدته الدلالة على أنّه ينبغي أن يشهد اثنان منكم ، فإن تعذّر كما في السفر فمن غيركم . أو استئناف ؛ كأنّه قيل (٢) : كيف نعمل إن ارتبنا بالشّاهدين ؟ فقال : تحبسونهما .

﴿ مِنْ بَعْدِ الصَّلَوٰة ﴾: لتغليظ اليمين بشرف الوقت ، ولأنّه وقت اجتماع الناس. ﴿ فَيُقْسِمَانِ بِاللهِ ﴾: أي الآخران.

١. أنوار التنزيل ٢٩٥/١.

﴿إِنِ إِرْتَبْتُمْ ﴾: أي ارتاب الوارث منكم. وهو اعتراض.

﴿ لاَ نَشْتَرِي بِهِ ثَمَناً ﴾: مقسم عليه. والمعنى: لا نستبدل بالقسم أو بالله عرضاً من الدنيا، أي لانشتري.

﴿ وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَيٰ ﴾: ولو كان المقسم له قريباً منًا. وجوابه أيضاً محذوف، أي لانحلف بالله كاذباً لطمع.

﴿ وَلاَنكَتُمُ شَهَادَة اللهِ ﴾: أي الشهادة التي أمرنا بإقامتها.

وعن الشعبي (١): أنّه وقف على «شهادة» ثمّ ابتدأ «آلله» بالمدّ، على حذف القسم وتعويض حرف الاستفهام. وروي عنه بغيره، كقولهم: آلله لأفعلنّ.

﴿ إِنَّا إِذا لَمِنَ الْآثِمِينَ ﴾ ۞: أي إن كتمنا.

وقرئ: «لملاثمين» بحذف الهمزة، وإلقاء حركتها على اللام، وإدغام النون فيها(٢). ﴿ قَانَ عُثِرَ ﴾: فإن اطلع.

﴿ عَلَى أَنَّهُمَا اسْتَحَقًّا إِثْماً ﴾: أي فعلا ما أُوجبا إثماً ، بسبب تحريف الشهادة .

﴿ فَأَخُرانِ ﴾ : فشاهدان آخران.

﴿ يَقُومَانِ مَقَامَهُمَا مِنَ اللَّذِينَ اسْتَحَقَّ عَلَيْهِم ﴾: من الذين جنى عليهم. وهم الورثة. وقرأ حفص: «استحق» على البناء للفاعل. وهو الأوليان.

﴿ الْأَوْلَيَانِ ﴾ : الأحقان بالشهادة لقرابتهما ومعرفتهما . وهو خبر مبتدأ محذوف ؛ أي هما الأوليان . أو خبر « آخران » أو مبتدأ ، خبره « آخران » أو بدل منهما ، أو من الضمير في « يقومان » .

وقرأ حمزة ويعقوب وأبوبكر ، عن عاصم : «الأولين» على أنّه صفة «للّـذين» أو بدل منه ، أي من الأولين الذين استحقّ عليهم .

أنفس المصدر والموضع.
 أنفس الصمدر والموضع.

وقرئ: «الأوّلين» عل التثنية، وانتصابه على المدح. و«الأولان» وإعرابه إعراب «الأوليان» (١). «الأوليان» (١).

﴿ فَيُقْسِمَانِ بِاللهِ لَشَهَادَتُنَا اَحَقُّ مِنْ شَهَادَتِهِمَا ﴾: أصدق منهما، وأولى بأن تُقبَل. سمّي اليمين شهادة، لوقوعها موقعها. كما في اللّعان.

﴿ وَمَا اعْتَدَيْنَا ﴾: ماتجاوزنا فيها الحقّ.

﴿ إِنَّا إِذَا لَمِنَ الظَّالِمِينَ ﴾ ۞: الواضعين الباطل موضع الحقّ. أو الظالمين أنفسهم إن اعتدينا.

﴿ ذَلِك ﴾: أي الحكم الذي تقدّم. أو تحليف الشاهدين.

﴿ أَذْنَىٰ ﴾: أقرب.

﴿ أَنْ يَأْتُوا بِالشَّهَادَةِ عَلَىٰ وَجُهِهَا ﴾: على نحو ما حملوها، من غير تحريف وخيانة فيها.

﴿ اَوْ يَخَافُوا اَنْ تُرَدَّ اَيْمَانُ بَعْدَ اَيْمَانِهِمْ ﴾: أن تردُ اليمين على المدّعين بعد أيمانهم، فيفتضحوا بظهور الخيانة واليمين الكاذبة.

قيل: وإنّما جمع الضمير لأنّه حكم يعمّ الشهودكلّهم.

﴿ وَاتَّقُوا اللهَ وَاسْمَعُوا ﴾ : ما توصون به سمع إجابة.

﴿ وَاللّٰهُ لاَيَهْدِي الْقَوْمَ الْفَاسِقِينَ ﴾ ۞: الخارجين عن الحقّ بالخيانة في الشهادة إلى حجّة ، أو إلى طريق الجنّة.

ومعنى الآيتين: أنّ المحتضر إذا أراد الوصيّة، ينبغي أن يُشهد عدلين من ذوي نسبه أو دينه على وصيّته، أو يوصي إليهما احتياطاً. فإن لم يجدهما بأن كان سفر، فآخران من غيرهم، ثمّ وقع نزاع وارتياب، أقسما على صدق ما يقولان بالتّغليظ في الوقت. فإن اطلع على أنّهما كذبا بأمارة ومظنّة، حلف آخران من أولياء الميّت.

١. نفس المصدر والموضع.

وفي الكافي، ومن لا يحضره الفقيه، والتهذيب (١): عن الصادق على : اللذان منكم، مسلمان. واللذان من غيركم، من أهل الكتاب. فإن لم تجدوا من أهل الكتاب، فمن المحوس؛ لأنّ رسول الله عَلَيْ سنّ في المجوس سنّة أهل الكتاب في الجزية. وذلك إذا مات الرجل في أرض غربة فلم يجد مسلمين، أشهد رجلين من أهل الكتاب يحبسان بعد الصلاة (٢) فيقسمان بالله تعالى «لا نشتري به ثمناً ولو كان ذا قربي ولا نكتم شهادة الله إنّا إذاً لمن الآثمين».

قال: وذلك إن ارتاب (٣) وليّ الميّت في شهادتهما. «فإن عثر على أنّهما» شهدا بالباطل، فليس له أن ينقض شهادتهما حتّى يجيء بشاهدين فيقومان مقام الشاهدين الأوّلين «فيقسمان بالله لشهادتنا أحقّ من شهادتهما وما اعتدينا إنّا إذا لمن الظالمين» فإذا فعل ذلك، نقض شهادة الأوّلين وجازت شهادة الآخرين. يقول الله تعالى: «ذلك أدنى أن يأتوا» الآية.

وفي الكافي (٤) مرفوعاً: [خرج] (٥) تميم الداريّ وابن بيدى وابن أبي مارية في سفر. وكان تميم الداريّ مسلماً، وابن بيدى وابن أبي مارية نصرانيّين. وكان مع تميم الداريّ خرج له فيه متاع وآنية منقوشة بالذّهب وقلادة، أخرجها إلى بعض أسواق العرب للبيع. فاعتلّ تميم الداريّ علّة شديدة. فلمّا حضره الموت، دفع ماكان معه إلى ابن بيدى وابن أبي مارية وأمرهما أن يوصلاه إلى ورثته. فقدما المدينة، وقد أخذا من المتاع الآنية والقلادة، وأوصلا سائر ذلك إلى ورثته. فافتقد القوم الآنية والقلادة، فقال أهل تميم لهما: هل مرض صاحبنا مرضاً طويلاً، أنفق فيه نفقة كثيرة؟ فقالا: لا، ما مرض إلّا أيّاماً قلائل.

الكافي ١٤٧٧-٥، ح ٦؛ من لا يحضره الفقيه ١٤٢/٤، ح ٤٨٧، ببعض الاختلاف، تهذيب الأحكام ١٧٨/٩ ـ
 ١٧٩، ح ٧١٥، ايضاً.

٣. الكافي: إذا ارتاب. 2. الكافي ٥/٥، ح٧.

ه. من المصدروأ.

قالوا: فهل سرق منه شيء في سفره هذا؟

قالا: لا.

قالوا: فهل اتّجر تجارة خسر فيها؟

قالا: لا.

قالوا: فقد افتقدنا أفضل شيء كان معه؛ آنية منقوشة بالذّهب مكلّلة بالجوهر وقلادة.

فقال: ما دفع إلينا، فقد أدّيناه إليكم. فقدّموهما إلى رسول الله عَلَيْهُ فأوجب [رسول الله عَلَيْهُ أَا الآنية والقلادة الله عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ أَا الآنية والقلادة عليهما. فجاء أولياء تميم إلى رسول الله عَلَيْهُ فقالوا: يا رسول الله، قد ظهر على ابن عليهما. فانتظر رسول الله عَلَيْهُ من الله تعالى الحكم في بيدى وابن أبي مارية ما ادّعيناه عليهما. فانتظر رسول الله عَلَيْهُ من الله تعالى الحكم في ذلك. فأنزل الله تبارك و تعالى: «يا أيّها الذين آمنوا شهادة بينكم » الآية.

فأطلق الله تعالى شهادة أهل الكتاب على الوصية فقط إذا كان في سفر ولم يجد المسلمين «فأصابتكم مصيبة الموت تحبسونهما من بعد الصلاة فيقسمان بالله إن ارتبتم لانشتري به ثمناً ولو كان ذا قربى ولانكتم شهادة الله إنّا إذاً لمن الآثمين » فهذه الشهادة الأولى التي جعلها رسول الله عَنْ «فإن عُثر على أنهما استحقاً إثماً »أي أنهما الشهادة الأولى التي جعلها رسول الله عَنْ عنى: من أولياء المدّعي «من الذين استحق حلفا على كذب «فآخران يقومان مقامهما» يعني: من أولياء المدّعي «من الذين استحق عليهم الأوليان فيقسمان بالله » يحلفان بالله أنهما أحق بهذه الدعوى منهما. وأنهما قد كذبا فيما حلفا بالله «لشهادتنا أحق من شهادتهما وما اعتدينا إنّا إذاً لمن الظالمين ».

فأمر رسول الله عَلَيْهُ أولياء تميم الداريّ، أن يحلفوا بالله على ما أمرهم به، فحلفوا. فأخذ رسول الله عَلَيْهُ القلادة والآنية من ابن بيدى وابن أبي مارية، وردّهما إلى أولياء تميم الداريّ.

١. من المصدر.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم(١)، مايقرب منه.

وفي الكافي(٢)، في عدّة أخبار، عن الصادق الله إذا كان الرجل في أرض غربة لا يوجد فيها مسلم، جاز شهادة من ليس بمسلم على الوصيّة.

واعلم، أنّه ينبغي أن يحمل الإحلاف على ما إذا كانا وصيّين. وأمّا إذا كانا شاهدين على الوصيّة فلا يحلف الشاهد وإن كان ذمّيّاً بالإجماع.

﴿ يَوْمَ يَجْمَعُ اللهُ الرُّسُلَ ﴾: قيل (٣): ظرف «للايهدي».

وقيل (٤): بدل من مفعول «واتّقوا» بدل اشتمال. أو مفعول «واسمعوا» على حذف المضاف أي اسمعوا خبر يوم جمعهم أو منصوب بإضمار «اذكر».

﴿ فَيَقُولُ ﴾: للرسل.

﴿ مَاذَا أَجِبْتُمْ ﴾: أي أي إجابة أُجبتم؟ على أنّ «ماذا» في موضع المصدر. أو بأيّ شيء أُجبتم؟ فحذف الجارّ. وهذا السؤال لتوبيخ قومهم، كما أنّ سؤال «الموؤدة» لتوبيخ الوائد. ولذلك:

﴿قَالُوا لاَ عِلْم لَنَا ﴾: أي لا علم لنا بماكنت تعلمه.

﴿ إِنَّكَ أَنْتَ عَلَامُ الْغَيُوبِ ﴾ ق: قيل (٥): فتعلم ما نعلمه ممّا أجابونا وأظهروا لنا، وما لم نعلم ممّا أضمروا في قلوبهم. وفيه التشكّي منهم، وردّ الأمر إلى عمله بماكابدوا منهم.

وقيل (٢): المعنى: لاعلم لنا إلى جنب علمك. أولا علم لنا بما أحدثوا بعدنا، وإنّما الحكم للخاتمة.

وقسرى: «علام» بالنصب. على أنّ الكلام قيد تيم بيقوله: «إنّك أنت» أي إنّك

١. تفسير القمئ ١٨٩/١.

۲. الكافي ۳/۷.

٣. أنوار التنزيل ٢٩٧/١. وفيه: «ظرف له » بدل «ظرف للايهدي».

٦. نفس المصدر ، ۲۹۸/۱.

الموصوف بصفاتك المعروفة. و«علام» منصوب على الاختصاص، أو النداء(١). وقرأ حمزة وأبوبكر :«الغيوب» بكسر الغين حيث وقع(٢).

وفي كتاب معاني الأخبار (٣): حدّثنا أحمد بن محمّد بن عبدالعزيز (٤) المقري قال: [قال: حدّثنا أبوعمرو محمّد بن جعفر المقري الجرجانيّ] (٩) حدّثنا أبوبكر محمّد بن الحسن الموصلي ببغداد قال: حدّثنا محمّد بن عاصم الطريقي (٢) قال: حدّثنا أبوزيد بن عبّاس (٣) بن يزيد بن الحسن بن عليّ الكحّال مولى زيد بن عليّ، قال، حدّثنا أبي زيد (٨) بن الحسن قال: حدّثني موسى بن جعفر المنط قال: قال الصادق عليه : يقولون: لاعلم لنا بسواك. وقال: القرآن كلّه تقريع، وباطنه تقريب.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١١): عنه عليًّا مثله ، من دون أن يسمّيه تأويلاً.

﴿إِذْ قَالَ اللهُ يَا عِيسَى ابنَ مَرْيَمَ اذْكُرْ نِعْمَتِي ﴾: التي أنعمت.

﴿ عَلَيْكَ وَعَلَىٰ وَالِدَتِكَ ﴾ :بدل من « يوم يجمع ». وهو على طريقة « ونادي أصحاب الجنّة ».

والمعنى: أنَّه تعالى يوبّخ الكفرة يومئذ بسؤال الرسل عن إجابتهم وتعديد ما أظهر

٢٠ نفس المصدروالموضع.

المصدر: عبدالرحمن.

المصدر: الطريفي.

١. نفس المصدر والموضع .

٣. معاني الأخبار ٢٣١١، ح ١.

٥. من المصدر .

٧. المصدر: «عياش ». وقيل في هامشه: في بعض النسخ «عباس».

٨. المصدر: «حدّثني أبي يزيد» وفي أ «حدثنا محمد بن أبي زيد».

الكافي ٣٣٨/٨ ح ٥٣٥.
 الكافي ٣٣٨/٨ ح ٥٣٥.

١١. تفسير القميّ ١٩٠/١.

عليهم من الآيات، فكذّبتهم طائفة وسمّوهم: سحرة. وغلا آخرون، فاتخذوهم آلهة. أو نصب بإضمار «اذكر».

﴿إِذْ أَيَّدْتُكَ ﴾: قوّيتك. وهو ظرف «لنعمتي » أو حال منه.

وقرئ: «أيدتك ه<sup>(۱)</sup>.

﴿ بِرُوحِ الْقُدُسِ ﴾ : بجبر ثيل ﷺ أو بالكلام الذي به يحيا الدين أو النفس حياة أبديّة ، ويطهّر من الآثام .

﴿ تُكَلِّمُ النَّاسَ فِي الْمَهْدِ وَكَهْلاً ﴾: أي كائناً في المهد وكهلاً. والمعنى تكلّمهم في الطفوليّة والكهولة على سواء. والمعنى: إلحاق حاله في الطفوليّة بحال الكهولة في كمال العقل، والتكلّم وبه استُدِلَّ على أنّه سينزل، فإنّه رُفع قبل أن يكتهل.

﴿ وَإِذْ عَلَّمْتُكَ الْكِتَابَ والْحِكْمَةَ وَالتَّوْرَيْةَ وَالْإِنْجِيلَ وَإِذْ تَخْلُقُ مِنَ الطِّينِ كَهَيْئَةِ الطَّيْرِ بإِذْنِي فَتَنْفُخُ فِيهَا فَتَكُونُ طَيْراً بِإِذْنِي وَتُبْرِئُ الْآكْمَةَ وَالْآبْرَصَ بِإِذْنِي وَإِذْ تُنخرِجُ الْمَوتَىٰ بِإِذْنِي ﴾: سبق تفسيره في آل عمران.

[وفي عيون الأخبار (٢) في باب مجلس الرضا الله مع أهل الأديان وأصحاب المقالات في التوحيد: قال الرضا الله يا نصراني، أسألك عن مسألة.

قال: سل. فإن كان عندي علمها، أجبتك.

قال الرضا على: ما أنكرت أنَّ عيسى على كان يحيى الموتى بإذن الله على؟

قال الجاثليق: أنكرت ذلك، من أجل أنّ من أحيا الموتى وأبرأ الأكمه والأبـرص، فهو ربّ مستحقّ لأن يُعبَد.

قال الرضا على الماء، وأحيا البسع قد صنع مثل ما صنع عيسى على الماء، وأحيا الموتى، وأبرأ الأكمه والأبرص. فلم تتّخذه أمّته ربّاً، ولم يعبده أحد من دون الله على، ولقد صنع حزقيل النبيّ على مثل ما صنع عيسى بن مريم. فأحيا خمسة وثلاثين ألف

٢. عيون أخبار الرضاط الله ١٥٩/١.

١. أنوار التنزيل ٢٩٨/١.

رجل من بعد موتهم بستين سنة. ثم التفت إلى رأس الجالوت فقال له: يا رأس الجالوت، أتجد هؤلاء في شباب بني إسرائيل في التوراة، اختارهم بخت نصر من سبي بني إسرائيل حين غزا بيت المقدس ثم انصرف بهم إلى بابل، فأرسله الله الله الله الله فأحياهم ؟ هذا في التوراة لا يدفعه إلا كافر منكم.

قال رأس الجالوت: قد سمعنا به وعرفناه.

قال: صدقت. ثمّ قال: يا يهوديّ ، خذ على هذه السفر من التوراة. فتلا على علينا من التوراة أيات ، فأقبل اليهوديّ يترجّح لقراءته ويتعجّب. ثمّ أقبل على النصرانيّ فقال: يا نصرانيّ ، أفهؤ لاء كانوا قبل عيسى ، أم عيسى كان قبلهم ؟

قال: بل كانوا قبله.

فقال الرضا الله على الله على الله على الله عَلَى أَنْ الله عَلَى أَنْ الله عَلَيْلُهُ فَسَأَلُوهُ أَن يحيى لهم موتاهم. فوجّه معهم على بن أبي طالب الله الله الله على ال

فقال له: اذهب إلى الجبّانة، فناد بأسماء هؤلاء الرهط الذين يسألون عنهم بأعيلى صوتك يافلان ويافلان ويافلان، يقول لكم محمّد رسول الله على أمورهم. ثمّ فقاموا ينفضون التراب عن رؤوسهم. فأقبلت قريش تسألهم عن أمورهم. ثمّ أخبروهم أنّ محمّداً قد بُعث نبيّاً، فقالوا: وددنا أنّا أدركناه فنؤمن به. ولقد أبرأ الأكمه والأبرص والمجانين، وكلّمه البهائم والطير والجنّ والشياطين، ولم نتخذه ربّاً من دون الله على أخذت منه موضع دون الله على أخذت منه موضع الحاجة إلا).

﴿ وَإِذْ كَفَفْتُ بَنِي إِسْرَائِيلَ عَنْك ﴾ : يعني : اليهود حين همّوا بقتله .

﴿إِذْ جِئْتَهُمْ بِالْبِيُّنَاتِ ﴾: ظرف «لكففت ».

﴿ فَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْهُمْ إِنْ هَذَا إِلاَّ سِحْرٌ مُبِينٌ ﴾ ۞: أي ما هذا الذي جــنت بــه إلّا

١. مابين المعقوفتين ليس في روأ.

وقرأ حمزة والكسائئ: «إلّا ساحر » فالإشارة إلى عيسي السلالاً).

﴿ وَإِذْ أَوْحَيْتُ إِلَى الْحَوَارِيِّينَ ﴾: أي أمرتهم على ألسنة رسلي.

[وفي تفسير العيّاشي(٢): محمّد بن يوسف الصنعانيّ، عن أبيه قال: سألت أبا جعفر عليه : «إذ أوحيت إلى الحواريين».

قال: ألهموا ](٣).

﴿ أَنْ آمِنُوا بِي وَبِرَسُولِي ﴾: يجوز أن تكون « أن » مصدريّة ، وأن تكون مفسّرة .

﴿ قَالُوا آمَنَّا وَاشْهَدْ بِأَنَّنَا مُسْلِمُونَ ﴾ ۞: مخلصون.

﴿إِذْ قَالَ الْحَوَارِيُّونَ يَا عِيسِيَ ابْنَ مَرْيَمَ ﴾: منصوب «باذكر ».

[وفي كتاب التوحيد(٤)، في باب مجلس الرضا الله مع أصحاب المقالات والأديان: قال الرضا ﷺ للجاثليق: سل عمّا بدالك.

قال الجاثليق: أخبرني عن حواريّ عيسي ابن مريم كم كان عدّتهم، وعـن عـلماء الانجيل كم كانوا؟

قال الرضا على الخبير سقطت. أمّا الحواريّون، فكانوا اثني عشر رجلاً. وكان أفضلهم وأعملهم ألوقا. وأمّا علماء النصاري، فكانوا ثلاثة رجال: يوحنًا الأكبر بأجّ، ويوحنًا بقرقيسا، ويوحنا الديلميّ بزجّان (٥). وعنده كان ذكر النبيّ ﷺ وذكر أهل بيته وأمَّته. وهو الذي بشّر أمَّة عيسي وبني إسرائيل به.

وفي عيون الأخبار (٦)، بإسناده إلى علىّ بن الحسن بن علىّ بن فضّال، عن أبيه قال: قلت لأبي الحسن الرضا ﷺ : لم سمّى الحواريّون الحواريّين؟

قال: أمّا عند الناس، فإنّهم شمّوا حواريّين؛ لأنّهم كانوا قصّارين يخلّصون الثياب من الوسخ بالغسل. وهو اسم مشتقَ من الخبز الحوار. وأمّا عندنا، فشمّي الحواريّون

١. أنوار التنزيل ٢٩٨/١.

٣. ما بين المعقوفتين ليس في أ.

٥. المصدر: بزجار،

۲. تفسير العيّاشي ۳۵۰/۱ ح ۲۲۱

٤. التوحيد /٤٢١، ح ١، وأوله في ص ٤١٧.

٦. عيون أخبار الرضا ﷺ ٧٩/٢، ح١٠.

الحواريّين؛ لأنّهم كانوا مخلصين في أنفسهم ومخلصين لغيرهم من أوساخ الذنـوب بالوعظ والتذكير ](١).

وقيل(٢): «إذا» ظرف «لقالوا» تنبيهاً على أنّ ادّعاءهم الإخلاص مع قولهم.

﴿ هَلْ يَسْتَطِيعُ رَبُّكَ أَنْ يُنَزُّلَ عَلَيْنَا مَائِدَةً مِنَ السَّمَاءِ ﴾: لم يكن بعد عن تحقيق واستحكام معرفة .

[وفي تفسير العيّاشي (٣) عن يحيى الحلبيّ في قـوله: «هـل يسـتطيع ربّك» قـال: قراءتها: «هل تستطيع ربّك» يعنى: هل تستطيع أن تدعو ربّك ](٤).

وقيل (٥): هذه الاستطاعة ، على ما تقتضيه الحكمة والإرادة. لا عملي مما تقتضيه القدرة.

وقيل: المعنى: هل يطيع ربّك؛ هل يجيبك. واستطاع بمعنى: أطاع. كـاستجاب، وأجاب.

وقرأ الكسائي: «تستطيع ربّك» أي سؤال ربّك. والمعنى: هل تسأله ذلك من غير صارف. و«المائدة» الخوان، إذا كان عليه الطعام. من ماد [الماء] (٢) يميد: إذا تحرّك. أو ماده: إذا أعطاه. وكأنّها تميد من تقدّم إليها. ونظيرها [قولهم: ]شجرة مطعمة (٧).

﴿ قَالَ اتَّقُوا الله ﴾: من أمثال هذا السؤال.

﴿إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ ۞: بكمال قدرته ، وصحة نبوّتي. أو صدقتم في إدّعاثكم الإيمان.

﴿ قَالُوا نُرِيدُ أَنْ نَأْكُلَ مِنْهَا ﴾: تمهيد عذر ، وبيان لما دعاهم إلى السؤال . وهو أن يتمتّعوا بالأكل منها .

۲. أنوار التنزيل ۲۹۸/۱.

أنوار التنزيل ۲۹۸/۱.

٦. من المصدر،

مابين المعقوفتين ليس في روأ.

۳. تفسير العيّاشي ۳۵۰/۱م ۲۲۲.

ه. من المصدر،

٧. نفس المصدر والوضع.

﴿ وَتَطْمَئِنَّ قُلُوبُنَا ﴾: بانضمام علم المشاهدة إلى علم الاستدلال بكمال قدرته.

﴿ وَنَغْلُمَ أَنْ قَدْ صَدَقْتَنَا ﴾: في ادّعاء النبوّة. أو أنّ الله يجيب دعوتنا.

﴿ وَنَكُونَ عَلَيْهَا مِنَ الشَّاهِدِينَ ﴾ ۞: إذا استشهدتنا للعين ، دون السامعين للخبر .

﴿قَالَ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ ﴾: لمّا رأى أنّ لهم عرضاً صحيحاً في ذلك، أو أنّهم لايقلعون عنه، وأراد الزامهم الحجّة بكمالها.

﴿ اللَّهُمَّ رَبُنَا آنْزِلْ عَلَيْنَا مَائِدَةً مِنَ السَّمَاءِ تَكُونُ لَنَا عِيداً ﴾: قيل (١): أي يكون يوم نزولها عيداً نعظمه ، وكان يوم الأحد. ولهذا اتّخذه النصاري عيداً.

وقيل (٢): العيد: السرور العائد. ولذلك سمّى يوم العيد عيداً.

وقرئ: «تكن» على جواب الأمر ٣٠.

﴿ لِاَوَّلِنَا وَآخِرِنَا ﴾: بدل من «لنا» بإعادة العامل؛ أي عيداً لمتقدّمينا ومتأخّرينا.

وقيل(٤): يأكل منها أولنا وآخرنا.

وقرئ: « لأولانا وأخرانا » بمعنى: الأمّة. أو الطائفة (٥)

﴿ وَآيَةً ﴾: عطف على «عيداً ».

﴿ مِنْكَ ﴾ : صفة لها؛ أي وآية كائنة منك على كمال قدرتك ، وصحّة نبوّتي .

﴿ وَارْزُفْنَا ﴾: المائدة . أو الشكر عليها .

﴿ وَأَثْتَ خَيْرُ الرَّازِقِينَ ﴾ ۞: خير من يرزق؛ لأنَّك خالق الرزق ومعطيه بلاعوض.

﴿ قَالَ اللهُ إِنِّي مُنَزِّلُهَا عَلَيْكُمْ ﴾: إجابة إلى سؤالكم.

وقرأ نافع وابن عامر ، بالتَشديد<sup>(١)</sup>.

﴿ فَمَنْ يَكُفُرْ بَعْدُ مِنْكُمْ فَاِنِّي أَعَذَّبُهُ عَذَاباً ﴾: أي تعذيباً . ويجوز أن يجعل مفعولاً به ، على السعة .

٢. نفس المصدر ٢٩٩/١.

٤. نفس المصدر والموضع.

٦. نفس المصدروالموضع.

١. نفس المصدر ٢٩٩٨.

٣. نفس المصدر والموضع.

٥. نفس المصدر والموضع.

﴿ لا اُعَذِّبُهُ ﴾: الضمير للمصدر ، أو «للعذاب » إن أريد به ما يعذّب به ، على حذف حرف الجر.

﴿ أَحَداً مِنَ الْعَالَمِينَ ﴾ ۞: أي من عالمي زمانهم.

قيل(١): أو العالمين مطلقاً. فإنّهم مُسخوا قردة وخنازير ، ولم يـعذّب بـمثل ذلك غيرهم.

في مجمع البيان (٢): اختلفت العلماء في المائدة ، هل نزلت أم لا ؟ والصحيح أنّها نزلت لقوله سبحانه : « إنّي منزّلها عليكم » فلايجوز أن يقع في خبره الخلف . ولأنّ الأخبار قد استفاضت عن النبيّ عَنَيْنَا وأصحابه التابعين أنّها نزلت .

وعن الباقر على الله ما شئتم يعطكموه. فصاموا ثلاثين يوماً، فلمّا فرغوا قالوا [ياعيسى] أنا إنّا لهم سلوا الله ما شئتم يعطكموه. فصاموا ثلاثين يوماً، فلمّا فرغوا قالوا [ياعيسى] أنه إنّا لو عملنا لأحد من الناس فقضينا عمله، لأطعمنا طعاماً. وإنّا صمنا وجعنا. فادع الله أن ينزّل علينا مائدة من السماء، فأقبلت الملائكة بمائدة يحملونها، عليها سبعة أرغفة وسبعة أحوات حتى وضعتها (أ) بين أيديهم. فأكل منها آخر الناس كما أكل أولهم.

وعن عمّار بن ياسر (٢)، عن النبيّ عَلَيْهُ قال: نزلت المائدة خبزاً ولحماً. وذلك لأنّهم سألوا عيسى طعاماً لاينفد يأكلون منه. قال: فقيل لهم: فإنّها مقيمة لكم مالم تخونوا، أو تخبّئوا، أو ترفعوا. فإن فعلتم ذلك عذّبتكم. قال: فما مضى يومهم حتّى خبّؤوا ورفعوا وخانوا.

وعن سلمان الفارسي على الله على : والله ، ما تبع عيسى شيئاً من المساوئ قطّ ، ولا انتهر يتيماً ، ولا قهقه ضحكاً ، ولا ذبّ ذباباً عن وجهه ، ولا أخذ عن أنفه من شيء

٢. مجمع البيان ٢٦٦٦/٢.

٤. من المصدر.

نفس المصدر والموضع.

١. نفس المصدر والموضع.

٣. نفس المصدروالموضع .

٥. المصدر:وضعوها.

٧. نفس المصدر ٢٦٦٧ ـ ٢٦٧.

نتن (١) قطّ، ولاعبث قطّ ولمّا سأله الحواريّون أن ينزّل عليهم المائدة ، لبس صوفاً وبكى وقال: «اللّهمّ ربّنا أنزل علينا مائدة من السماء » الآية ، فنزلت سفرة حمراء بين غمامتين ، وهم ينظرون إليها وهي تهوي منقضة حتى سقطت بين أيديهم . فبكى عيسى الله وقال: اللّهمّ اجعلني من الشاكرين . اللّهمّ ، اجعلها رحمة ولا تجعلها مثلة وعقوبة . واليهود ينظرون إليها . ينظرون إلى شيء لم يروا مثله قطّ ، ولم يجدوا ريحاً أطيب من ريحه .

فقام عيسى الله و توضّأ، وصلّى صلاة طويلة، ثمّ كشف المنديل عنها وقال: بسم الله خير الرازقين. فإذا هو سمكة مشويّة ليس عليها فلوس، تسيل سيلاً من الدسم. وعند رأسها ملح. وعند ذنبها خلّ. وحولها من ألوان (٢) البقول ما عدا الكرّاث. وإذا خمسة أرغفة، على واحد منها زيتون، وعلى الثاني عسل، وعلى الثالث سمن، وعلى الرابع جبن، وعلى الخامس قديد.

فقال شمعون: يا روح الله، أمن طعام الدنيا هذا أم طعام الآخرة؟

فقال عيسى: ليس شيء ممّا ترون من طعام الدنيا، ولا من طعام الآخرة. ولكنّه شيء افتعله الله تعالى بالقدرة الغالبة. كلوا ممّا سألتم، يمددكم ويزدكم (٣) من فضله.

فقال الحواريّون: يا روح الله ، لو أريتنا من هذه الآية اليوم آية أخرى .

فقال عيسى الله يا سمكة ، أحيي بإذن الله تعالى فاضطربت السمكة وعاد عليها فلوسها وشوكها ، ففزعوا (٤) منها . فقال : ما لكم تسألون أشياء إذا أعصيتموها كرهتموها . ما أخوفني عليكم أن تُعذّبوا ؟ يا سمكة ، عودي كما كنت بإذن الله تعالى فعادت السمكة مشوية كما كانت .

فقالوا: يا روح الله، كن أوّل من يأكل منها، ثمّ نأكل نحن.

١. هكذا في المصدر. وفي النسخ: نتن شيء. ٢. المصدر وأ. أنواع.

٣. هكذا في المصدر وأ. وفي سائر النسخ: يرزقكم.

هكذا في المصدر، وفي النسخ: وفرقوا.

فقال عيسى الله : معاذ الله أن آكل منها ، ولكن يأكل منها من سألها . فخافوا أن يأكلوا منها منها . فدعا لها عيسى الله أهل الفاقة والزمنى والمرضى والمبتلين ، فقال : كلوا منها جميعاً ولكم الهناء ، ولغيركم البلاء . فأكل منها ألف وثلاثمائة رجل وامرأة من فقير ومريض ومبتلى ، وكلّهم شبعان يتجشّأ . ثمّ نظر عيسى إلى السمكة ، فإذا هي كهيئتها حين نزلت من السماء . ثمّ طارت المائدة صعداً ، وهم ينظرون إليها حتى توارت عنهم . فلم يأكل يومئذ منها زَمِن إلا صحّ ، ولا مريض إلا برئ ، ولا فقير إلا استغنى ولم يزل غنيًا حتّى مات . وندم الحواريون ومن لم يأكل منها .

وكانت إذا نزلت، اجتمع الأغنيا والفقراء والصغار والكبار يتزاحمون عليها. فلمًا رأى ذلك عيسى جعلها نوبة بينهم. فلبثت أربعين صباحاً تنزل ضحى. فلا تزال منصوبة يؤكل منها، حتى إذا فاء الفيء طارت صعداً وهم ينظرون في ظلها حتى توارت عنهم.

وكانت تنزل غبّاً، يوماً ويوماً لا. فأوحى الله تعالى إلى عيسى الله : اجعل مائدتي للفقراء دون الأغنياء. فعظم ذلك على الأغنياء حتى شكّوا وشكّكوا الناس فيها. فأوحى الله إلى عيسى الله : إنّي شرطت على المكذّبين شرطاً، إنّ من كفر بعد نزولها «أعذّبه عذاباً لا أعذّبه أحداً من العالمين».

فقال عيسى الله : «إن تعذّبهم فإنهم عبادك وإن تغفر لهم فإنّك أنت العزيز الحكيم» فمسخ منهم ثلاثماثة وثلاثة وثلاثون رجلاً، باتوا من ليلتهم على فرشهم مع نسائهم في ديارهم فأصبحوا خنازير يسعون في الطرقات والكناسات ويأكلون العذرة في الحشوش. فلمّا رأى الناس ذلك، فزعوا إلى عيسى الله وبكوا وبكى على الممسوخين أهلوهم. فعاشوا ثلاثة أيّام، ثمّ هلكوا.

وفي تفسير أهل البيت الميكا(١):كانت المائدة تنزل عليهم، فيجتمعون عليها

١. نفس المصدر ٢٦٧/١.

ويأكلون منها ثمّ تُرفَع. فقال كبراؤهم ومترفوهم: لا ندع سفلتنا يأكلون منها. فرفع الله المائدة ببغيهم، ومُسخوا قردة وخنازير.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١)، واقتصر على ما نسبه إلى تفسير أهل البيت مقطوعاً.

[وفي تفسير العيّاشي (٢): عن عيسى العلويّ، عن أبيه، عن أبي جعفر طلاق قال: المائدة التي نزلت على بني إسرائيل مدلاة بسلاسل من ذهب. عليها تسعة ألوان (٣) [وتسعة ](٤) أرغفة.

الفضيل بن يسار ، عن أبي الحسن الله (٥) قال: إنّ الخنازير من قوم عيسى ، سألوا نزول المائدة فلم يؤمنوا بها ، فمسخهم الله خنازير .

عن عبدالصمد بن بندار (٦) قال: سمعت أبا الحسن عليه يقول: كانت الخنازير قوماً من القصّارين. كذّبوا بالمائدة، فمسخوا خنازير.

وفي تهذيب الأحكام (٣):أحمد بن محمد، عن محمد بن الحسن الأشعريّ، عن أبي الحسن الرضاطيَّة قال: الفيل مسخ - إلى قوله: والجرّيث والضبّ قوم (٨) من بني إسرائيل، حيث نزلت المائدة على عيسى بن مريم المنته لم يؤمنوا فتاهوا. فوقعت فرقة في البحر، وفرقة في البرّ.

وفي كتاب الخصال (٩):عن جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن جدّه، عن عليّ بن أبي طالب عليه قال: سألت رسول الله عَيَّالِهُ عن المسوخ؟

فقال: هي(١٠) ثلاثة عشر: الفيل [والدبّ](١١) والخنزير ـإلى قوله: ـوأمّا الخنازير،

٢. تفسير العيّاشي ٢٠٥٠/٣٥٠٢.

٤. من المصدر،

نفس المصدر والموضع ، ح ۲۲۷.

٨. المصدر: فرقة.

١٠. المصدر:هم،

١. تفسير القمئ ١٩٠/١.

٣. المصدر: أخونة.

٥. نفس المصدر ٢٥١/١، ح ٢٢٦.

٧. تهذيب الأحكام ٣٩/٩، ضمن حديث ١٦٦.

٩. الخصال /٤٩٤، ضمن حديث ٢.

١١. من المصدر.

فكانوا قوماً (١) نصارى سألوا ربّهم تعالى إنزال المائدة عليهم. فلمّا أنـزلت عليهم، كانوا أشدَ ماكانواكفراً وأشدَ تكذيباً ](٢).

﴿ وَإِذْ قَالَ اللهُ يَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ ءَانْتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ اتَّخِذُونِي وَأُمِّيَ الْهَيْنِ مِنْ دُونِ اللهِ ﴾ يريد به توبيخ الكفرة وتبكيتهم. «ومن دون الله » صفة «الإلهين » أو صلة «اتّخذوني » ومعنى «دون »: إمّا المغايرة. فيكون فيه تنبيه على أنّ عبادة الله تعالى مع عبادة غيره كلا عبادة. فمن عبده مع عبادتهما ، كأنّه عبدهما ولم يعبده . أو القصور ، فإنّهم لم يعتقدوا أنّهما مستقلان باستحقاق العبادة ، وإنّما زعموا أنّ عبادتهما توصل إلى عبادة الله تعالى فكأنّه قيل : اتّخذوني وأمّي متوصّلين بنا إلى الله .

وفي تفسير العيّاشي (٣):عن أبي جعفر الله قال: لم يقله، وسيقوله. إنّ الله إذا علم أنّ شيئاً كائن، أخبر عنه خبر ما قد كان.

وعن أبي عبدالله ﷺ (٤) مثله .

وفي تفسير علي بن إبراهيم (٥): وذلك أنّ النصارى زعموا أنّ عيسى قال: «اتّخذوني وأمّي إلهين من دون الله » فإذا كان يوم القيامة يجمع الله بين النصارى وبين عيسى فيقول: «أأنت قلت » الآية.

﴿ قَالَ سُبْحَانَكَ ﴾: أي أنزهك تنزيها ، من أن يكون لك شريك.

﴿ مَا يَكُونُ لِي أَنْ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي بِحَقٌّ ﴾: ما ينبغي لي أن أقول قولاً لايحقّ لي.

﴿إِنْ كُنْتُ قُلْتُهُ فَقَدْ عَلِمْتَهُ تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلآ اَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِك ﴾: تعلم ما أخفيته في نفسي ، كما تعلم ما أعلنته ، ولا أعلم ما تخفيه من معلومات . وقوله : «في نفسك » للمشاكلة .

هكذا في المصدر ، وفي النسخ : «فقوم » بدل «فكانوا قوماً».

٢. ما بين المعقوفتين موجود في أولكن باختصار .

٣- تفسير العيّاشي ٢/١٥٥، ح ٢٢٨. ٤. نفس المصدر والموضع ، ح ٢٢٩.

٥. تفسير القمى ١٩١/١.

﴿ إِنَّكَ أَنْتَ عَلَّامُ الْغُيُوبِ ﴾ ۞: تقرير للجملتين ، باعتبار منطوقه ومفهومه.

وفي تفسير العيّاشي(١): عن جابر الجعفيّ ، عن أبي جعفر الله في تفسير هذه الآية : « تعلم ما في نفسي ولا أعلم ما في نفسك إنّك أنت علام الغيوب».

قال: إنّ الاسم الأكبر ثلاثة وسبعون حرفاً، فاحتجب الربّ تعالى منها بحرف. فمن ثم لا يعلم أحد ما في نفسه فك [و] أعطى آدم اثنين وسبعين حرفاً. فتوارثتها الأنبياء حتى صارت إلى عيسى الله فذلك قول عيسى: «تعلم ما في نفسي» يعني: اثنين وسبعين حرفاً من الاسم الأكبر. يقول: أنت علمتنيها، فأنت تعلمها ولا أعلم ما في نفسك. يقول: لأنّك احتجبت من خلقك بذلك الحرف، فلا يعلم أحد ما في نفسك. فسك. يقول: لأنّك احتجبت من خلقك بذلك الحرف، فلا يعلم أحد ما في نفسك.

﴿ أَنِ اعْبُدُوا الله وَبِي وَرَبَّكُم ﴾: عطف بيان للضّمير في «به» أو بدل منه. وليس من شرط البدل جواز إسقاط المبدل منه مطلقاً ، حتى يلزم منه بقاء الموصول بلا عائد. أو خبر مضمر. أو مفعوله ؛ مثل : هو. أو أعني. ولا يجوز إبداله من «ما أمرتني به» لأن المصدر لا يكون مقول القول. ولا أن تكون «أن» مفسّرة ؛ لأنّ الأمر مسند إلى الله. وهو لا يقول : اعبدوا الله ربّي وربّكم. والقول لا يفسّر ، بل الجملة تحكي بعده. إلّا أن يؤول القول بالأمر ، فكأنّ مثل ما أمرتهم «إلّا بما أمرتنى به أن اعبدوا الله ».

﴿ وَكُنْتُ عَلَيْهِمْ شَهِيداً مَا دُمْتُ فِيهِمْ ﴾: أي رقيباً عليهم، أمنعهم أن يـقولوا ذلك ويعتقدوا. أو شاهداً لأحوالهم من كفر وإيمان.

﴿ فَلَمَّا تَوَفَّيْتَنِي ﴾ : قيل (٢) : بالرّفع إلى السماء لقوله : « إنّي متوفّيك ورافعك ».

[وعلى ما سبق في الخبر «من أنّه قُبض روحه بين السماء والأرض ثمّ رُدّت إليه» لاحاجة إلى هذا التوجيه ]٣٠.

٢. أنوار التنزيل ٣٠٠/١.

أ. تفسير العيّاشي ٢٥١/١، ح ٢٣٠.

٣. مابين المعقوفتين ليس في أ.

والتوفّي: أخذ الشيء وافياً . والموت نوع منه . قال الله تعالى : «الله يتوفّى الأنـفس حين موتها والتي لم تمت في منامها».

﴿ كُنْتَ أَنْتَ الرَّقِيبَ عَلَيْهِمْ ﴾: المراقب لأحوالهم، فتمنع من أردت عصمته من القول به، بالإشارة بالدلائل والتنبيه بإرسال الرسل وإنزال الآيات.

﴿ وَأَنْتَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ﴾ ۞: مطّلع مراقب له.

﴿ إِنْ تُعَدِّبُهُمْ فَانِّهُمْ عِبَادُكَ ﴾: تملكهم وتطلع على جرائمهم. فيه تـنبيه عـلى أنّـهم استحقّوا ذلك؛ لأنّهم عبادك وقد عبدوا غيرك.

﴿ وَإِنْ تَغْفِرْ لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ في: فلا عجز ولا استقباح. فإنّك القادر القوي على الثواب والعقاب، الذي لايثيب ولايعاقب إلّا عن حكمة وصواب. فإن المغفرة مستحسنة (١) لكل مجرم. فإن عذبت فعدل ، وإن غفرت تفضّل. وعدم غفران الشرك بمقتضى الوعيد، فلا امتناع فيه لذاته ليمتنع الترديد والتعليق «بأن».

﴿ قَالَ اللهُ هَذَا يَوْمُ يَنْفَعُ الصَّادِقِينَ صِدْقُهُمْ ﴾: قرأ نافع: «يوم» بالنصب، على أنّه ظرف «لقال». وخبر «هذا » محذوف. أو ظرف مستقرّ وقع خبراً، والمعنى : هذا الذي مرّ من كلام عيسى واقع يوم ينفع (٢).

وقيل (٣): إنّه خبر ، ولكن مبنيّ على الفتح بإضافته إلى الفعل.

و [هو غير صحيح ](٤) لأنّ المضاف إليه معرب. والمراد بالصّدق: الصدق في الدنيا. فإنّ النافع ماكان في حال التكليف.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥): حدّثني أبي، عن الحسن بن محبوب، عن محمّد بن النعمان، عن ضريس، عن أبي جعفر الله في قوله: «هذا يوم ينفع الصادقين صدقهم».

هكذا في أنوار التنزيل. وفي النسخ: ممتحنة. ٢. أنوار التنزيل ٣٠١/١.

٣. نفس المصدر والموضع . ٤ - ليس في المصدر .

٥. تفسير القمى ١٩١/١ ١٩٣٠.

قال: إذا كان يوم القيامة وحشر الناس للحساب، فيمرّون بأهوال يوم القيامة، فـلا ينتهون إلى العرصة حتّى يجهدوا جهداً شديداً.

قال: فيقفون بفناء العرصة، ويشرف الجبّار عليهم وهمو عملى عرشه. فأوّل من يدعى بنداء يسمع الخلائق أجمعين، أن يهتف باسم محمّد بن عبدالله النبيّ القرشيّ العربيّ.

قال: فيتقدّم حتّى يقف على يمين العرش.

قال: ثمّ يدعى بصاحبكم عليّ، فيتقدّم حتّى يقف على يسار رسول الله عَلَيْلُهُ، ثمّ يدعى بنبيّ نبيّ وأمّته معه من يدعى بنبيّ نبيّ وأمّته معه من أوّل النبيّين إلى آخرهم وأمّتهم معهم، فيقفون عن يسار العرش.

قال: ثمّ أوّل من يدعى للمساءلة القلم.

قال: فيتقدّم فيقف بين يدي الله في صورة الآدميّين.

فيقول الله: هل سطَّرت في اللُّوح ما ألهمتك وأمرتك به من الوحي؟ .

فيقول القلم: نعم يا ربّ، قد علمت أنيّ قد سطّرت في اللّوح ما أمر تني و ألهمتني به من وحيك.

فيقول الله: فمن يشهد لك بذلك؟

فيقول: يارب، وهل اطّلع على مكنون سرّك خلق غيرك؟

قال: فيقول له الله: أفلحت حجّتك.

قال: ثمّ يدعى باللّوح، فيتقدّم في صورة الآدميّين حتّى يقف مع القلم. فيقول له: هل سطّر فيك القلم ما ألهمته وأمرته به من وحي ؟

فيقول اللّوح: نعم يا ربّ، وبلّغته إسرافيل (١). [فيدعى بإسرافيل فيتقدّم مع القلم واللّوح في صورة الآدميّين، فيقول الله: هل بلّغك اللّوح ما سطّر فيه القلم من وحيي ؟

١. أ: جبرئيل.

فيقول: نعم يا ربّ، وبــلّغته جــبرئيل ](١) فــيدعى بــجبرئيل فــيتقدّم حــتَى يــقف مــع إسرافيل، فيقول الله له: هـل بلّغك إسرافيل ما بُلّغ؟

فيقول: نعم يا ربّ، وبلّغته جميع أنبيائك، وأنفذت إليهم جميع ما انتهى إليَّ من أمرك، وأدّيت رسالاتك إلى نبيّ نبيّ ورسول رسول وبلغتهم كلّ وحيك وحكمتك وكتبك، وأنّ آخر من بلّغته رسالاتك ووحيك وحكمتك وعلمك وكتابك وكلامك محمّد بن عبدالله العربيّ القرشيّ الحرميّ حبيبك.

قال أبوجعفر عليه : فإن أوّل من يدعى من ولد آدم للمساءلة محمّد بن عبدالله . فيدنيه الله حتى لا يكون خلق أقرب إلى الله يومئذ منه . فيقول الله : يا محمّد ، هل بلّغك جبرئيل ما أوحيت إليك وأرسلته به إليك من كتابي وحكمتي وعلمي ، وهل أوحى ذلك إليك [يا محمّد؟](٢).

فيقول رسول الله ﷺ: نعم [يا ربّ] (٣) قد بلّغني جبر ثيل جميع ما أوحيته إليه وأرسلته به من كتابك وحكمتك (٤) وعلمك، وأوحاه إلىّ.

فيقول الله لمحمّد: هل بلّغت أمّـتك ـ يـا محمّد ـ مـا بـلّغك جـبرئيل مـن كـتابي وحكمتي وعلمي؟

فيقول رسول الله ﷺ: نعم يا ربّ. قد بلّغت أمّتي جميع ما أوحيت (٥) إليَّ من كتابك وحكمتك وعلمك، وجاهدت في سبيلك.

فيقول الله لمحمّد عَلِيُّولَةُ: فمن يشهد لك بذلك؟

فيقول محمّد: يا ربّ، إنّك أنت الشاهد لي في تبليغ (٢) الرسالة وملائكتك والأبرار من أمّتي، وكفي بك شهيداً. فيدعى بالملائكة فيشهدون لمحمّد بتبليغ الرسالة. شمّ

ما بين المعقوفتين ليس في أ.
 ما بين المعقوفتين ليس في أ.

٣. من المصدر وأ. عنا تمَّت نسخة أ.

٥. المصدر: «ماأوحى «بدل» جميع ماأوحيت».

٦. المصدر: بتبليغ،

يدعى بأمّة محمّد فيُسألون: هل بلُغكم محمّد رسالتي وكـتابي وحكـمتي وعـلمي وعلّمكم ذلك؟ فيشهدون لمحمّد بتبليغ الرسالة والحكمة والعلم.

فيقول الله لمحمّد: فهل استخلفت في أمّتك من بعدك من يـقوم فـيهم بـحكمتي وعلمي، ويفسّر لهم كتابي، ويبيّن لهم ما يختلفون فيه من بعدك حجّة لي وخليفة في الأرض؟

فيقول محمّد: نعم يا ربّ. قد خلّفت فيهم عليّ بن أبي طالب أخي ووزيري [ووصيّي ](١) وخير أمّتي، ونصبته لهم علماً في حياتي، ودعوتهم إلى طاعته، وجعلته خليفتي في أمّتي وإماماً تقتدي به الأمّة بعدي(٢) إلى يوم القيامة.

فيدعى بعليّ بن أبي طالب عليه فيقال له: هل أوصى إليك محمّد واستخلفك في أمّته ونصبك علماً لأمّته في حياته، وهل قمت فيهم من بعده مقامه؟

فيقول له عليّ الله على الربّ. قد أوصي إليّ محمّد، وخلّفني في أمّته، ونصبني لهم علماً في حياته. فلمّا قبضت محمّداً إليك، جحدتني أمّته، ومكروا بسي، واستضعفوني، وكادوا يقتلونني، وقدّموا قدّامي من أخّرت، وأخّروا من قدّمت، ولم يسمعوا مني ولم يطبعوا أمري، فقاتلتهم في سبيلك حتّى قتلوني.

فيقال لعليّ: هل خلّفت من بعدك في أمّة محمّد حجّة وخليفة في الأرض، يدعو عبادي إلى ديني وإلى سبيلي؟

فيقول عليّ ﷺ: نعم يا ربّ. قد خلّفت فيهم الحسن ابني وابن بنت نبيّك. فيدعى بالحسن بن عليّ فيُسأل عمّا سئل عنه عليّ بن أبي طالب.

قال: ثمّ يدعى بإمام إمام وبأهل عالمه، فيحتجّون بـحجّتهم. فـيقبل الله عــذرهم، ويجيز حجّتهم.

قال: ثمّ يقول الله: « هذا يوم ينفع الصادقين صدقهم ».

المصدر: «الأثمة من بعدي » بدل «الأمة بعدي ».

وفي مصباح الشريعة (١): قال الصادق الله في حديث طويل: وحقيقة الصدق، ما يقتضي تزكية الله تعالى لعبده. كما ذكر عن صدق عيسى بن مريم الله في القيامة، بسبب ما أشار إليه من صدقه براءة (٢) للصادقين من رجال أمّة محمّد عَلَيْنَ فقال الله الله هذا يوم ينفع الصادقين صدقهم».

﴿ لَهُمْ جَنَّاتٌ تَجْرِي مِنْ تَخْتِهَا الْآنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا اَبَداً رَضِيَ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُسوا عَـنْهُ ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴾۞: بيان النفع.

﴿ اللهِ مُلْكُ السَّمَوٰاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا فِيهِنَّ وَهُوَ عَلَىٰ كُلُّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ ﴿: فيه تنبيه على كذب النصارى ، وفساد دعواهم في المسيح وأمّه . وإنّما لم يقل : « من » تغليباً للعقلاء . لأنّ « ما » يطلق متناولاً للأجناس كلّها ، فهو أولى بإرادة العموم .

تمّ الربع الأوّل من كتاب كنز الدقائق وبحر الغرائب، بحمد الله وحسن توفيقه، على يد مؤلّفه الفقير إلى الله الغنيّ ميرزا محمّد بن محمّد بن رضا بن إسماعيل بن جمال الدين القميّ في مشهد ثامن الأثمّة الليّلان . يوم الخميس ، السابع من جمادي الآخرة بعد مضيّ أربع و تسعين سنة بعد الألف من الهجرة النبويّة .

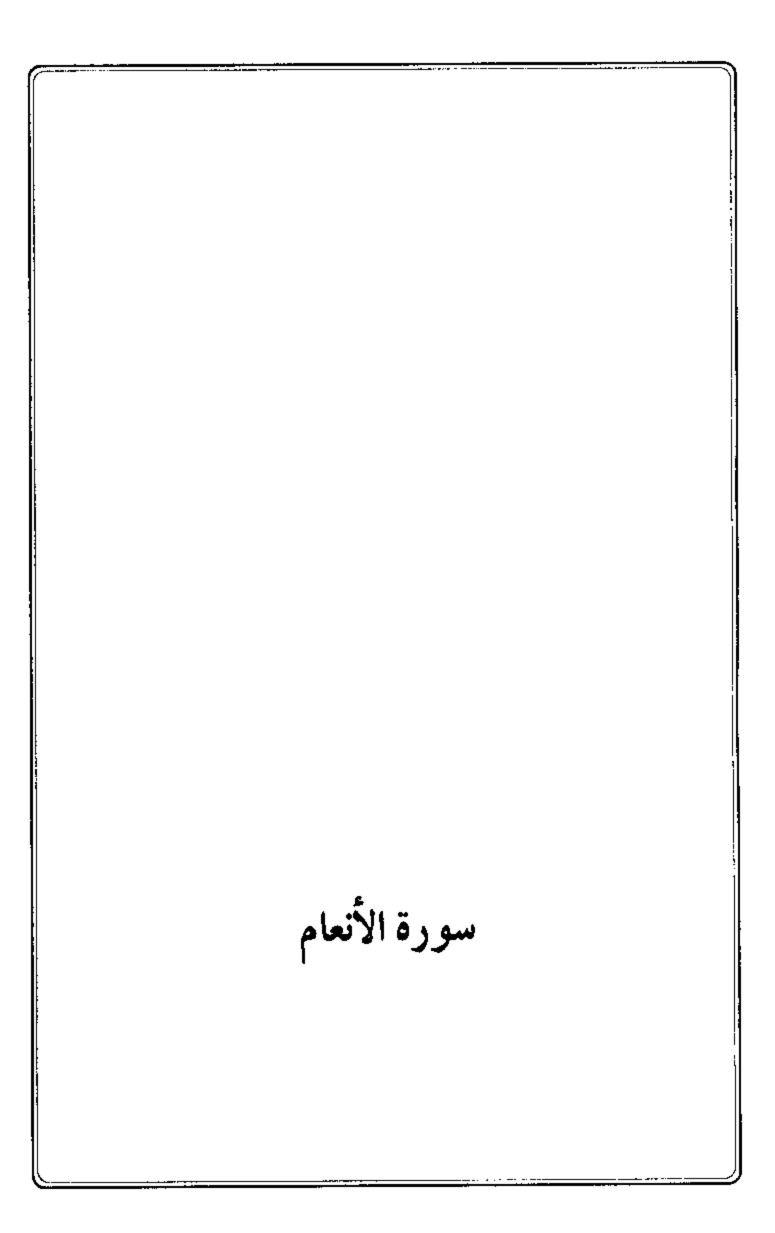
ويتلوه تفسير سورة الأنعام في الربع الثاني. والحمد لله أوّلاً وآخراً ٣٠٠.

[راقمه: العبد المحتاج إلى رحمة ربّه الغافر، ابن محمّد تـقيّ شـهمرزاديّ مـحمّد باقر. غفر الله لكاتبه ولمصنّفه ولوالديهما. والحمد لله في الأوّل والآخر. وكان الفراغ من تنميقه: سلخ شهر رمضان المبارك للسنة المذكورة ](1).

١. مصباح الشريعة ٤٠٩. ٢. المصدر: وهو مرآة.

٣. هنا آخر نسخة مجلس الشوري الاسلامي المرموز بِلاأله.

٤. نهاية نسخة الأصل، ونهاية نسخة رهكذا: تم تنميقه على يـد أحـقر عباد الله وأفـقرهم إلى الله . ابـن عسكري محمّد تقي السبزواري في سنة أربع ومائة بعد الألف. اللهم اغفر لمن ألّفه وكاتبه وقارئه وناظره ووالديهم وجميع المؤمنين والمؤمنات.



## سورة الأنعام

مكِّيّة، ومائة وخمس وستّون آية.

## بسم الله الرّحمن الرّحيم

في كتاب ثواب الأعمال(١)، بإسناده عن ابن عبّاس، قال: من قرأ سورة الأنعام في كلّ ليلة، كان من الآمنين يوم القيامة، ولم ير بعينه مقدم النار(٢).

وقال أبو عبدالله الله الله الله المنطقة الأنعام جملة واحدة ، يشيّعها (٤) سبعون ألف ملك ، حتى أنزلت (٥) على محمّد عَبِيلَة فعظموها وبجّلوها ، فإنّ اسم الله فيها في سبعين موضعاً ، ولو علم الناس ما فيها ما تركوها .

وفي أصول الكافي (٢)، بإسناده إلى الحسن بن عليّ بن أبي حمزة رفعه قبال: قبال أبو عبدالله الله الله الله الأنعام نزلت جملة [واحدة] (٧). وذكر كما في كتاب ثبواب الأعمال سواء، إلّا أنّ في آخر الحديث: ولو يعلم الناس ما في قراءتها ما تركوها.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (^): حدّثني أبي، عن الحسن (^) بن خالد، عن أبي الحسن الرضا علي قال: نزلت الأنعام جملة واحدة يشيّعها سبعون ألف ملك، لهم

٧. المصدر: «النار بعينه أبداً » بدل « بعينه مقدم النار ».

١. ثواب الأعمال ١٣٤.

٤. المصدر: شيّعها.

٣٠ نفس المصدر والموضع.

٥. هكذا في المصدر. وفي ب: \* نزل \*. وفي سائر النسخ. نزلت.

ليس في المصدر ور.

٦. الكافي ٦٢٢/٢٦، ح ١٢.

٨. تفسير القمي ١٩٣/١.

٩. المصدر: «الحسين» وكما قال الأردبيلي في جامع الرواة ١٩٦/١: الحسن بن خالد، في بعض النسخ وبعضها «الحسين».

زجل بالتّسبيح والتهليل والتكبير ، فمن قرأها سبّحوا له إلى يوم القيامة .

وفي مجمع البيان (١): أُبِيّ بن كعب، عن النبيّ ﷺ قال: نزلت (٢) عليّ الأنعام جملة واحدة يشيّعها سبعون ألف ملك، لهم زجل بالتّسبيح والتحميد، فمن قرأها صلّى عليه أولئك السبعون ألف ملك بعدد كلّ آية من الأنعام يوماً وليلة.

وروى جابر بن عبدالله الأنصاري (٣)، عن النبيّ عَيَّلَ قال: من قرأ ثلاث آيات من أوّل سورة الأنعام إلى قوله «ويعلم ما تكسبون» وكل الله به أربعين ألف ملك يكتبون له مثل عبادتهم إلى يوم القيامة، وينزل ملك من السماء السابعة ومعه مرزبة (٤) من حديد، فإذا أراد الشيطان أن يوسوس (٥) أو يرمي (٢) في قلبه شيئاً، ضربه بها ضربة (٧).

﴿ الْحَمْدُ شِهِ الَّذِي خَلَقَ السَّمَواتَ وَالْأَرْضَ ﴾: أخبر بأنّه تعالى حقيق بالحمد، ونبه على أنّه المستحقّ له على هذه النعم الجسام حُمِد أو لم يُحمَد، ليكون حجّة على الذين هم «بربَهم يعدلون».

وجمع «السماوات» دون «الأرض» وهي مثلهنّ؛ لأنّ طبقاتها مختلفة بالذّات، متفاوتة الآثار والحركات، وقدّمها لشرفها وعلق مكانها وتقدّم وجودها.

﴿ وَجَمَلَ الظُّلُمَاتِ وَالنُّورَ ﴾: أنشأهما.

والفرق بين «خلق» و «جعل » الذي له مفعول واحد، أنّ الخلق فيه معنى التقدير، والجعل فيه معنى التقدير، والجعل فيه معنى التضمين. ولذلك عبّر عن إحداث النور والظلمة بالجعل، تنبيها على أنّهما لايقومان بأنفسهما ؛ كما زعمت الثنويّة (^).

وجمع «الظلمات» لكثرة أسبابها والأجرام الحاملة لها، أو أنّ المراد بالظّلمة:

١. مجمع البيان: ٢٧١/٢. ٢. المصدر: أنزلت.

٣. أنفس المصدر والموضع.

المرزبة: عصاءة كبيرة من حديد تتخذ لتكسير المدر.

٥. هكذا في المصدر. وفي النسخ: يوسوسه. ٦. هكذا في المصدر. وفي النسخ: يوحي.

٧. ليس في المصدر.

٨. ويكمل فيه معنى التضمين إنشاء و تصييراً ونقلاً من التغيير المغني . (هكذا في هامش ج).

الضلالة ، وبالنّور : الهدى ، والهدى واحد والضلال متعدّد . وتقديمها لتقدّم (١) الإعدام على الملكات . ومن زعم أنّ الظلمة عرض يضادّ النور احتجّ بهذه الآية ولم يعلم أنّ عدم الملكة كالعمى ، ليس صرف العدم حتّى لايتعلّق به الجعل .

﴿ ثُمَّ الَّذِينَ كَفَرُوا مِرَبِّهِمْ يَعْدِلُونَ ﴾ (2): عطف على قوله تعالى «الحمد لله » على معنى: أنّ الله حقيق بالحمد على ما خلقه نعمة على العباد « ثمّ الذيبن كفروا بربهم يعدلون » فيكفرون نعمته. ويكون «بربّهم» للتنبيه على أنّه خلق هذه الأشياء أسباباً لتكوّنهم و تربّيهم، فمن حقّه أن يُحمّد عليها ولا يُكفّر. أو على قوله: «خلق » على معنى أنّه خلق ما لايقدر عليه أحد سواه (٢)، ثمّ هم يعدلون به ما لايقدر على شيء منه. ومعنى « ثمّ » استبعاد عدولهم بعد هذا البيان.

والباء على الأوّل متعلّق بـ «كفروا» وجملة «يعدلون» محذوفة ، أي يعدلون عنه ، ليقع الإنكار على نفس الفعل . وعلى الثاني متعلّقة بـ «يـعدلون» والمـعنى أنّ الكـفّار يعدلون بربّهم الأوثان ، أي يسوّونها به .

وفي كتاب الاحتجاج (٣) للطبرسي الله قال أبومحمّد الحسن العسكريّ الله : ذكر عند الصادق الله الجدال في الدين، وأنّ رسول الله تَقِيلُهُ والأثمّة الله قد نهوا عنه.

فقال الصادق الله : لم ينه عنه مطلقاً ، ولكن نهى عن الجدال بغير التي هي أحسن ، وقوله أما تسمعون قول (٤) الله تعالى : «ولا تجادلوا أهل الكتاب إلا بالتي هي أحسن » وقوله تعالى : «ادع إلى سبيل ربّك بالحكمة والموعظة الحسنة وجادلهم بالتي هي أحسن » الى أن قال الصادق على : ولقد حدّثني أبي الباقر ، عن جدّي عليّ بن الحسين [عن أبيه الحسين ](٥) بن عليّ سيّد الشهداء ، عن [أبيه ](١) أمير المؤمنين صلوات الله عليهم أنّه الحسين ](٥)

١. من ج وړ.

هنا زيادة في النسخ سوى ج. وهي: «متعلّقة يعدلون».

٣. الاحتجاج ١٤/١ ـ ٢٥ ـ ٢٥ المصدر: أما تسمعون الله يقول.

٥. من المصدر .

اجتمع يوماً عند رسول الله عَنَيْلُمُ أهل [خمسة ](١) أديان؛ اليهود والنصارى والدهريّة والشنويّة ومشركو العرب. إلى أن قال على الدهريّة.

فقال: وأنتم، فما الذي دعاكم إلى القول بأنّ الأشياء لا بدء لها وهي دائمة لم تزل ولا تزال؟

فقالوا: لأنّا لانحكم إلّا بما نشاهده، ولم نجد للأشياء مُحدثاً(٢) فـحكمنا بأنّـها لم تزل، ولم نجد لها انقضاء وفناء فحكمنا بأنّها لاتزال.

فقال رسول الله ﷺ: أو جدتم لها قدماً أم وجدتم لها بقاء أبد الآباد؟ فإن قلتم إنّكم وجدتم ذلك، أنهضتم لأنفسكم أنّكم لو تزالوا على هيئتكم وعقولكم ببلا نهاية ولا تسزالون كذلك، ولئن قبلتم هذا، دفعتم العيان وكذّبكم (٣) العالمون الذين (١) يشاهدونكم.

قالوا: بل لم نشاهد لها قدماً ولا بقاء أبد الآباد.

قال رسول الله عَلَيْهِ فَلِمَ صرتم بأن تحكموا بالقدم والبقاء دائماً ؛ لأنّكم لم تشاهدوا حدوثها وانقضاءها أولى من تارك التميّز لها مثلكم فيحكم لها بالحدوث والانقضاء والانقطاع، لأنّه لم يشاهد لها قدماً ولا بقاء أبد الآباد، أو لستم تشاهدون اللّيل والنهار وأحدهما بعد الآخر ؟

فقالوا: نعم.

فقال: أترونهما (°) لم يزالا ولا يزالان؟

فقالوا: نعم.

قال: أفيجوز عندكم اجتماع اللّيل والنهار؟

فقالوا: لا.

٢. المصدر:حدثاً.

١. من المصدر،

المصدر: والذين.

٣. كذا في المصدر، وفي النسخ؛ لكذَّبكم.

٥. هكذا في المصدر .وفي النسخ: أترونها.

فقال: ﷺ: فإذاً ينقطع (١) أحدهما عن الآخر فيسبق أحدهما ويكون الثاني جارياً بعده!

قالوا:كذلك هو.

فقال: قد حكمتم بحدوث ما تقدّم من ليل ونهار ولم تشاهدوهما، فلا تنكروا لله قدرته (۲).

ثمّ قال ﷺ: أتقولون ما قبلكم من اللّيل والنهار متناه أم غير متناه ؟ فإن قلتم : غير متناه ، فقد كان ولا شيء متناه ، فقد كان ولا شيء منهما.

قالوا:نعم.

فقال لهم: أقلتم: إنّ العالم قديم غير محدث، وأنتم عارفون بمعنى ما أقررتم بــه وبمعنى ما جحدتموه؟

قالوا:نعم.

قال: قال رسول الله عَلَيْهِ : فهذا الذي تشاهدونه من الأشياء بعضها إلى بعض يفتقر ؛ لأنّه لا قوام للبعض إلّا بما يتصل به ، ألا ترى (٣) البناء محتاجاً بعض أجزائه إلى بعض وإلّا لم يتسق ولم يستحكم ، وكذلك سائر ما نرى .

قال: فإذا كان هذا المحتاج بعضه إلى لقوّته وتمامه هو القديم ، فأخبروني أن لوكان محدثاً كيف كان يكون [ربّاً ](٤) وماذا كانت تكون صفته ؟

قال: فبهتوا، وعلموا أنّهم لايجدون للمحدث صفة يصفونه بها إلّا وهي موجودة في هذا الذي زعموا أنّه قديم [فوجموا](٥) وقالوا: سننظر في أمرنا.

ئمّ أقبل رسول الله عَلَيْ الثنوية الذين قالوا: إنّ النور والظلمة هما المدبّران.

المصدر: منقطع.
 الله قدرة.

٣. المصدر: كما نرى. ح: أترى، ٤. ليس في المصدر.

٥٠ من المصدر . و « وجم » : سكت و عجز عن التكلم .

فقال: وأنتم فما الذي دعاكم إلى ما قلتموه من هذا؟

فقالوا: لأنّا وجدنا العالم صنفين ؛ خيراً وشرّاً. ووجدنا الخير ضدّاً للشرّ، فأنكرنا أن يكون فاعل واحد يفعل الشيء وضدّه، بل لكلّ واحد منهما فاعل. ألا ترى أنّ الشلج محال أن يسخن، كما أنّ النار محال أن تبرد، فأثبتنا لذلك صانعين قديمين ؛ ظلمة ونوراً.

فقال لهم رسول الله عَيَّالُهُ: أفلستم [قد وجدتم](١) سواداً وبياضاً وحمرة وصفرة وخضرة وزرقة ، وكل واحد ضد لسائرها لاستحالة اجتماع اثنين منها(٢) في محل واحد ؛ كما كان الحرّ والبرد ضدّين لاستحالة اجتماعهما في محلّ واحد ؟

قالوا: نعم.

قال: فهلا أثبتَم بعدد كلّ لون صانعاً قديماً ، ليكون فاعل كلّ ضدٌ من هـذه الألوان غير فاعل الضدّ الآخر؟

قال: فسكتوا.

ثمّ قال عَيَّالَهُ : وكيف اختلط النور والظلمة وهذا من طبعه الصعود وهذا من طبعه (٣) النزول ؟ أرأيتم لو أنّ رجلاً أخذ شرقاً يمشي إليه والآخر غرباً أكان يـجوز عـندكم أن يلتقيا ما داما سائرين على وجوههما ؟(١)

قالوا: لا.

قال الله : فوجب أن لا يختلط النور والظلمة لذهاب كلّ واحد منهما في غير جهة الآخر، فكيف وجدتم حدث هذا العالم من امتزاج ما لامجال (٥) أن يمتزج بل هما مدبّران جميعاً مخلوقان ؟

فقالوا: سننظر في أمرنا.

١. من المصدر . ١ من المصدر : اجتماع مثلين منهما .

٣. المصدر: وهذه من طبعها. ٤. المصدر: وجههما.

٥. المصدر: «ما هو محال» بدل دما لا مجال ».

الجزء الرابع / سورة الأنعام.

ئمَ أقبل رسول الله عَيَالِهُ على مشركي العرب فقال: وأنتم فلم عبدتم الأصنام من دون الله تعالى ؟

فقالوا: نتقرّب بذلك إلى الله تعالى.

فقال لهم: أو هي سامعة مطيعة لربّها عابدة له حتّى تتقرّبوا بتعظيمها إلى الله الله الله الله الله الله قالوا: لا.

قال: فأنتم الذين نحتّموها(١) بأيديكم ؟

[قالوا: نعم.

قال: ](٢) فلأن تعبدكم هي ـ لو كان يجوز منها العبادة \_ أحرى من أن تعبدوها ، إذا لم يكن أمركم بتعظيمها من هو العارف بمصالحكم وعواقبكم والحكيم فيما يكلّفكم.

قال: فلمَا قال لهم رسول الله تَتَلِيُّهُ هذا اختلفوا.

فقال بعضهم: إنَّ الله قد حلٌّ في هياكل رجال كانوا على هذه الصورة، فصوَّرنا هذه الصور نعظمها لتعظيمنا تلك الصورة التي حلّ فيها [ربّنا]٣٠.

وقال أخرون منهم: إنَّ هذه صور أقوام سلفواكانوا بها(٤) مطيعين لله قبلنا، فـمثَّلنا صورهم وعبدناها تعظيماً لله.

وقال آخرون منهم: إنَّ الله لمَّا خلق آدم وأمر الملائكة بالسَّجود له [فسجدوه تقرُّباً لله ](٥)كنّا نحن أحقّ بالسّجود لآدم من الملائكة ، ففاتنا ذلك ، فصوّرنا صورته، فسجدنا لها [تقرّباً](١) إلى الله ؛ كما تقرّبت الملائكة بالسّجود لآدم إلى الله ، وكما أمرتم بالسّجود بزعمكم إلى جهة مكّة ففعلتم، ثمّ نصبتم في غير ذلك البلد بأيديكم محاريب سجدتم إليها وقصدتم الكعبة لا محاريبكم ، وقصدكم (٧) بالكعبة إلى الله لا إليها.

۱. ر:یختموها.

٣- من المصدر.

٥. ليس في المصدر.

٧. المصدر:قصدتم.

٢- من المصدر.

كذا ولكن وجودها ضعيف.

٦. من ج ور.

فقال رسول الله على الخطاتم الطريق وضللتم، أمّا أنتم وهو على يخاطب الذين قالوا: إنّ الله يحلّ في هياكل رجال كانوا على هذه الصورة التي صوّرناها، فصوّرنا هذه الصور نعظَمها (۱) لتعظيمنا تلك الصور التي حلّ فيها ربّنا ـ فقد وصفتم ربّكم بصفة المخلوقات، أو يحلّ ربّكم في شيء حتى يحيط به ذلك الشيء ؟! فأيّ فرق بينه إذا وبين ساثر ما يحلّ فيه من لونه وطعمه وراثحته ولينه وخشونته وشقله وخفّته ؟ ولم صار هذا المحلول فيه محدثاً وذلك قديماً دون أن يكون ذلك محدثاً وهذا قديماً وكيف يحتاج إلى المحلّ (۲) من لم يزل قبل المحلّ (۳) وهو كان كان لم يزل. وإذا وصفتموه بصفة المحدثات في الحلول، فقد لزمكم أن تصفوه بالزّوال وما وصفتموه بالزّوال والحدوث فصفوه بالفناء ؛ لأنّ ذلك أجمع من صفات الحالّ والمحلول (۵) فيه، وجميع ذلك متغيّر الذات. فإن كان لم يتغيّر ذات الباري تعالى بحلوله في شيء، جاز أن لا يتغيّر، بأن يتحرّك ويسكن ويسود ويبيضٌ ويحمرٌ ويصفرٌ وتحلّه (۱) الصفات التي تتعاقب على الموصوف بها حتى يكون فيه جميع صفات المحدثين ويكون محدثاً تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً (۱).

ثمّ قال رسول الله عَلَيْكُ : فإذا بطل ما ظننتموه من أنّ الله تعالى يحلّ في شيء، فقد فسد ما بنيتم عليه قولكم.

قال: فسكت القوم وقالوا: سننظر في أمورنا.

ثمّ أقبل [رسول الله ﷺ] (^) على الفريق الثاني فقال: أخبرونا عنكم إذا عبدتم صور من كان يعبد الله فسجدتم لها وصلّيتم فوضعتم الوجوه الكريمة على التراب بالسّجود

١. هكذا في المصدر، وفي أوب: «تعظيماً ». وفي جور: «تعظمها».

٢. المصدر: المحالّ، ٣. المصدر: المحالّ.

هكذا في المصدر . وفي النسخ : كما .
 هكذا في المصدر . وفي النسخ : كما .

٦. أ، ب وج: تحمله.

٧. هكذا في المصدر . وفي النسخ : ﴿ عزَّ الله تعالى عن ذلك ؛ بدل ﴿ تعالى . . . كبيراً » .

من المصدر .

لها، فما الذي أبقيتم لربّ العالمين؟ أما علمتم أنّ من حقّ من يلزم تعظيمه وعبادته أن لايساوى به عبده؟ أرأيتم ملكاً أو عظيماً إذا سوّيتموه بعبيده (١) في التعظيم والخشوع والخضوع أيكون في ذلك وضع من الكبير كما يكون زيادة في تعظيم الصغير؟ فقالوا: نعم.

قال: أفلا تعلمون أنّكم من حيث تعظمون الله بمتعظيم صور عباده المطيعين له تزرون على ربّ العالمين؟!

قال: فسكت القوم بعد أن قالوا: سننظر في أمرنا.

ثمّ قال رسول الله عَبَيْنُ للفريق الثالث: لقد ضربتم لنا مثلاً وشبّهتمونا بأنفسكم ولسنا سواء، وذلك أنّا عباد الله مخلوقون مربوبون، نأتمر فيما أمرنا وننزجر عمّا زجرنا ونعبده من حيث يريده منّا. فإذا أمرنا بوجه من الوجوه أطعناه ولم نتعد إلى غيره ممّا لم يأمرنا الله به ولم يأذن لنا؛ لأنّه لاندري لعلّه وإن أراد منّا الأوّل فهو يكره الثاني وقد نهانا أن نتقدّم بين يديه. فلمّا أمرنا أن نعبده بأن نتوجّه (٢) إلى الكعبة أطعناه، ثمّ أمرنا بعبادته بالتوجّه نحوها في ساثر البلدان التي نكون بها فأطعناه. فلم نخرج في شيء من ذلك من اتباع أمره، والله فلك حيث أمر (٣) بالسّجود لآدم، لم يأمر (٤) بالسّجود لصورته التي غيره، فليس لكم أن تقيسوا ذلك عليه لأنكم لاتدرون لعلّه يكره ما تفعلون إذ لم يأمركم به.

ثمّ قال لهم رسول الله ﷺ: أرأيتم لو أذن لكم رجل دخول داره يوماً بعينه ، ألكم أن [تدخلوها بعد ذلك بغير أمره ، أو لكم أن ](\*) تدخلوا داراً له أخرى مثلها بغير أمره ؟ أو وهب لكم رجل ثوباً من ثيابه أو عبداً من عبيده أو دابّة من دوابّه ، ألكم أن تأخذوا ذلك ؟

٧. المصدر: \*بالتوجّه "بدل "بأن نتوجّه ".

٤. هكذا في المصدر. وفي النسخ: لم يأمرنا.

١. المصدر:بعيده.

٣. هكذا في المصدر. وفي النسخ: أمرنا.

٥. من المصدر،

[قالوا:نعم.

قال: ](١) فإن لم تأخذوه ألكم أخذ(١) آخر مثله؟

قالوا: لا، لأنّه لم يأذن لنا في الثاني ؛ كما أذن في الأوّل.

قال رسول الله مَنْظِيلًا : فأخبروني الله أولى بأن لايتقدّم على ملكه بغيره أمره ، أو بعض المملوكين ؟

قالوا: بل الله أولى بأن لايتصرّف في ملكه بغير إذنه (٣).

قال: فلم عملتم (٤) ومتى أمركم (٥) أن تسجدوا لهذه الصور؟

قالن: فقال القوم: سننظر في أمرنا(٦)، ثم سكتوا.

وقال الصادق الله على الله عنه بالحق نبياً، ما أتت على جماعتهم إلا ثلاثة أيّام حتى أتوا رسول الله عَلَيْهُ فأسلموا، وكانوا خمسة وعشرين رجلاً، من كل فرقة خمسة، وقالوا: ما رأينا مثل حجّتك يا محمّد، نشهد أنّك رسول الله عَبَالِيَّةُ.

وقال الصادق الله : قال أمير المؤمنين الله فأنزل الله تعالى «الحمد لله الذي خلق السماوات والأرض وجعل الظلمات والنور ثمّ الذين كفروا بربّهم يعدلون» وكان في هذه الآية ردّ على ثلاثة أصناف منهم، لما قال «الحمد لله الذي خلق السماوات والأرض » كان ردّاً على الدهريّة الذين قالوا: إنّ الأشياء لابدء لها وهي دائمة. ثمّ قال: [«وجعل الظلمات والنور» فكان ردّاً على الثنويّة الذين قالوا: إنّ النور والظلمة هما المدبّران. ثمّ قال: « ثمّ ] (٢) الذين كفروا بربّهم يعدلون » فكان ردّاً على مشركي العرب الذين قالوا: إنّ أو ثاننا آلهة. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

من المصدر.

 <sup>«</sup> هكذا في المصدر ، وفي النسخ : « فإن لم تأخذوا أخذتم » بدل «فإن . . أخذ » .

٣. هكذا في المصدر: وفي النسخ: أمره. ٤. المصدر: فعلتم.

٥. المصدر: أمركم بالسجود. ٦. المصدر: أمورنا.

٧. من جوالمصدر.

وفي تفسير العيّاشي (١): عن جعفر بن أحمد، عن العمركيّ بن عليّ، عن العبيديّ، عن يونس بن عبدالرحمن، عن عليّ بن جعفر، عن أبي إبراهيم قال: لكلّ صلاة وقتان، ووقت يوم الجمعة زوال الشمس. ثمّ تلاهذه الآية: «الحمد لله الذي خلق السماوات والأرض وجعل الظلمات والنور ثمّ الذين كفروا بربّهم يعدلون» [قال: يعدلون] (١) بين الظلمات والنور وبين الجور والعدل.

وفي كتاب التوحيد (٣) ، خطبة لعليّ الله يقول فيها: فمن ساوى ربّنا بشيء فقد عدل به ، والعادل به الكافر ، تنزّلت (٤) به محكمات آياته ونطقت به شواهد حجج بيّناته ؛ لأنّه الله الذي لم يتناه في العقول ، فيكون في نهب (٥) فكرها مكيفاً وفي حواصل رويّات همم النفوس محدوداً مصرّفاً . المنشئ أصناف الأشياء به لا رويّة احتاج إليها ، ولا قريحة غريزة أضمر عليها ، ولا تجربة أفادها من مرّ حوادث (١) الدهور ، ولا شريك أعانه على ابتداع عجائب الأمور .

وفيها أيضاً:كذب العادلون بالله إذ شبّهوه بمثل أصنافهم، وحلّوه حلية المخلوقين بأوهامهم وجزّوه (٧) بتقديره منتج (٨) خواطرهم وقدّروه على الخلق المختلفة القـوى بقرائح عقولهم.

وفي تهذيب الأحكام<sup>(٩)</sup>: عن أبي عبدالله الثلج قال: إذا قرأتم «الذين كـفروا بـربّهم يعدلون» ينبغى(١٠) أن تقول:كذب العادلون بالله.

قلت له: فإن لم يقل الرجل شيئاً من هذا إذا قرأ؟

١. تفسير العيّاشي ٢٥٤/١، ح ٤/

من المصدر . وفي النسخ: «يعدل» . وهي ليس في ج.

٣. التوحيد /٥١ - ٥٤، ح٤. ٤. المصدر: نزلت.

٥. المصدر:مهب.

٦. النسخ وهامش المصدر، نقلاً عن بعض النسخ: موجودات.

٧. هكذا في المصدر . وفي النسخ : جبروه . . . . . هكذا في المصدر : وفي النسخ : شبح .

٩. تهذيب الأحكام ٢٩٧/٢، ح ٥١. ليس في المصدر.

قال: ليس عليه شيء. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

﴿ هُوَ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ طِينٍ ﴾: ابتدأ خلقكم منه، فإنّه المادّة الأولى. أو أنّ آدم الذي هو أصل البشر خُلق منه.

قيل(١): أو خلق آباءكم ، فحذف المضاف.

وفي أصول الكافي (٢): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن حمّاد بن عيسى، عن ربعي بن عبدالله، عن رجل، عن عليّ بن الحسين المنظ قال: إنّ الله فلل خلق النبيّين من طينة عليّين قلوبهم وأبدانهم، وخلق قلوب المؤمنين من تلك الطينة، وجعل خلق أبدان المؤمنين من دون ذلك. وخلق الكفّار من طينة سجّين [قلوبهم وأبدانهم] (٣) فخلط بين الطينتين. فمن هذا يلد المؤمن الكافر ويلد الكافر المؤمن، ومن هاهنا يصيب المؤمن السيئة، ومن هاهنا يصيب الكافر الحسنة، فقلوب المؤمنين تحنّ إلى ما خلقوا منه، وقلوب الكفّار تحنّ إلى ما خلقوا منه، وقلوب الكفّار تحنّ إلى ما خلقوا منه.

محمّد بن عيسى (3) ، عن محمّد بن الحسين (6) ، عن النضر بن شعيب ، عن عبدالغفّار الجازي (7) ، عن أبي عبدالله عليه قال: سمعته يقول: الطينات ثلاثة: طينة الأنبياء والمؤمن من تلك الطينة ، إلّا أنّ الأنبياء من صفوتها ، هم الأصل ولهم فضلهم ، والمؤمنون الفرع من طيب لازب ، لا يفرّق الله تعالى بينهم وبين شيعتهم .

وقال: طينة الناصب من حماً مسنون. وأمّا المستضعفون فـمن تـراب لايـتحوّل مؤمن من إيمانه ولا ناصب عن نصبه. ولله المشيئة فيهم.

عليّ بن إبراهيم (٧)، عن أبيه، عن ابن محبوب، عن صالح بن سهل قالت: قلت لأبي

٣. من المصدر .

الكافي ٢/٢، ح ١.

١. أنوار التنزيل ٣٠٢/١.

٤. نفس المصدر ٣/٢، ح ٢.وفيه: محمد بن يحيي.

٥. المصدر:الحسن.

٦. النسخ: «الجمازى». وما أثبتناه في المتن موافق المصدر وهو الصحيح. انظر: جامع الرواة ٤٦١/٢.

٧. نفس المصدر والمجلد، ص ٣، ح ٣.

المجزء الرابع /سورة الأنعام......البحزء الرابع /سورة الأنعام....

عدّة من أصحابنا (٢)، عن سهل بن زياد وغير واحد، عن الحسين بن الحسن جميعاً، عن محمّد بن أورمة، عن محمّد بن عليّ، عن إسماعيل بن يسار، عن عثمان بن يوسف قال: أخبرني عبدالله بن كيسان، عن أبي عبدالله الله قال: قلت له: جعلت فداك، مو لاك عبدالله بن كيسان.

قال: أمّا النسب فأعرفه، وأمّا أنت فلست أعرفك.

قال: قلت له: إنّى ولدت بالجبل ونشأت في أرض فارس، وإنّني أخالط [الناس في التجارات وغير ذلك، فأخالط ](٣) الرجل فأرى له حسن السمت (٤) وحسن الخلق وكثرة أمانة، ثمّ أفتَشه [فأفتَشه عن عداوتكم. وأخالط الرجل فأرى منه سوء الخلق وقلّة أمانة ودعارة (٥)، ثمّ أفتَشه ](٢) فأفتَشه (٧) عن ولايتكم. فكيف يكون ذلك؟

قال: فقال لي: أما علمت يا ابن كيسان، أنّ الله ظَلَقُ أخذ طينة من الجنّة وطينة من النار فخلطهما جميعاً، ثمّ نزع (٨) هذه من هذه وهذه من هذه، فما رأيت من أولئك من الأمانة وحسن الخلق وحسن السمت فممّا مسّهم من طينة الجنّة، وهم يعودون إلى ما خلقوا منه، وما رأيت من هؤلاء من قلّة الأمانة وسوء الخلق والدعارة (٩) فممّا مسهم من طينة النار، وهم يعودون إلى ما خلقوا.

﴿ ثُمَّ قَضَىٰ اَجَلاً ﴾: كتب غير مسمّى، يمحوه ويثبت غيره للصّدقة والدعاء وصلة الرحم وغيرها. وفيه البداء.

١. المصدر: فلم تنجس.

٣. من المصدر.

٥. الدعارة: الفسوق والفساد والفجور

٧. المصدر: فأتبيّنه.

٩. المصدر: الزعارة.

٢٠ نفس المصدر والمجلد، ص٥٤، ح٥.

٤. المست: هيئة أهل الخير.

٦. ليس في المصدر .

٨. هكذا في المصدر . وفي النسخ : فرع .

﴿ وَاَجَلَّ مُسَمِّى عِنْدَهُ ﴾: لا يتقدّم ولا يتأخّر ، وهو المحتوم . والأوّل يسمّى موقوفاً . وقد أُطلق في بعض الأخبار «المسمّى» في مقابل «المحتوم» عليه ، وسيأتي .

وفي تفسير العيّاشي(١): عن مسعدة بن صدقة ، عن أبي عبدالله طلِلا في قول الله تعالى: «ثمّ قضى أجلاً وأجل مسمّى عنده» قال: الأجل الذي غير مسمّى موقوف يقدّم منه ما يشاء (٢) ، وأمّا الأجل المسمّى فهو الذي ينزل ممّا يريد أن يكون من ليلة القدر إلى مثلها [من قابل] (٣). قال: فذلك قول الله تعالى: «إذا جاء أجلهم فلا يستأخرون ساعة ولا يستقدمون» (٤).

عن حمران (٥)، عن أبي عبدالله على قال: سألته عن قول الله الله الله قال: « ثم قصى أجلاً وأجل مسمّى ».

قال: المسمّى عنده (٢) ما يسمّى (٧) لملك الموت في تلك اللّيلة، وهو الذي قال الله تعالى: «إذا جاء أجلهم فلا يستأخرون ساعة ولا يستقدمون » وهو الذي يُسمّى (٨) لملك الموت في ليلة القدر. والآخر له فيه المشيئة، إن شاء قدّمه، وإن شاء أخره.

وفي رواية حمران عنه (٩): وأمّا الأجل الذي غير مسمّى عنده، فهو أجل موقوف يقدّم فيه ما يشاء ويؤخّر فيه ما يشاء. وأمّا الأجل المسمّى، فهو الذي سمّي في ليلة القدر.

عن حصين (١٠)، عن أبي عبدالله للله في قوله: «قضى أجلاً وأجل مسمّى عنده »قال: [ثمّ قال أبو عبدالله الله ](١١) الأجل الأوّل هو ما نبذه إلى الملائكة والرسل والأنبياء، والأجل المسمّى عنده هو الذي ستره عن الخلائق.

١. تفسير العيّاشي ٣٥٤/١، ح ٥.

٣. من المصدر .

٥. نفس المصدر ٣٥٤، ح٦.

٧. المصدر: سمّى.

٩. نفس المصدر والمجلد، ص ٣٥٥، ح ٨.

١١. ليس في المصدر.

٢. المصدر: ماشاء (ويؤخر منه ما شاء).

٤. يونس/٤٩.

٦. ليس في المصدر.

٨. المصدر: سمّى.

انفس المصدر والموضع ، ح ٩.

قال هما أجلان: أجل محتوم وأجل موقوف.

وأمّا ما رواه عليّ بن إبراهيم في تفسيره (٢) قال: «حدّثني أبي، عن النضر بن سويد (٣)، عن عبدالله بن مسكان، عن الحلبيّ (٤)، عن أبي عبدالله الله قال: الأجل المقضيّ [هو] (٥) المحتوم الذي قضاه [الله] (٦) وحتمه، والمسمّى (٨) هو الذي فيه البداء، يقدّم ما يشاء ويؤخّر ما يشاء. والمحتوم ليس فيه تقديم ولاتأخير «٨) فمعناه: أنّ الأجل المقضيّ إمّا محتوم أو غير محتوم والمقضيّ المحتوم هو ما ليس فيه البداء [والمقضيّ الغير المحتوم فيه البداء] (٩) ويطلق عليه المسمّى لكن بالقرينة، كما في الخبر . لا أنّ المراد في الآية بالمسمّى ذلك حتّى ينافي الأخبار الأوّلة. والدليل على ما ذكرنا أنّ المقضيّ في الخبر موصوف بالمحتوم ، فلو كان المقضيّ هو المحتوم لم يفد التوصيف.

ثمّ قال(١٠): وحدّ ثني ياسر، عن الرضا الله قال: ما بعث الله نبيّاً إلّا بتحريم الخمر، وأن يقرّ له بالبداء أن يفعل الله ما يشاء، وأن يكون في تراثه الكُندُر(١١).

﴿ وَاَجَلَّ ﴾: نكرة نُحصّت بالصّفة، ولذلك استغنى عن تقديم الخبر، والاستئناف به لتعظيمه، ولذلك نُكِّر ووُصف بأنّه «مسمّى».

﴿ ثُمَّ آتْتُمْ تَمْتَرُونَ ﴾ ۞: استبعاد لامترائهم بعد ما ثبت أنَّه خالقهم وخالق أصولهم

٨. هكذا في المصدر: وفي النسخ: تقدم والاتأخر.

۱. الکافی ۱۹۷۱، ح ع. ۹. ۲

٥. من المصدر .

٧. ر،بوأ:المعنى.

٩. ليس في ٻوأ.

١٠. نفس المصدر والموضوع.

١١. الكندر: اللُّبَان؛ نبات من الفصلية البخوريَّة يفرز صمغاً.

٢. تفسير القمئ ١٩٤/١.

٤. ليس في المصدر.

٦. من المصدر.

ومحييهم (١) إلى آجالهم. فإن من قدر على خلق المواد وجمعها وإبداع الحياة فيها وإبقائها ما شاء، كان أقدر على جمع تلك المواد وإحيائها ثانياً. فالآية الأولى دليل التوحيد، والثانية دليل البعث.

والامتراء: الشكُّ. وأصله: المري، وهو استخراج اللَّبن من الضرع.

﴿ وَهُوَ اللهُ ﴾: الضمير لله، و « الله » خبره.

﴿ فِي السَّمَوٰاتِ وَفِي الْأَرْضِ ﴾: متعلّق باسم الله . والمعنى : هـ و المستحقّ للعبادة فيهما لا غير ؛ كقوله : « وهو الذي في السماء إله وفي الأرض إله » أو بقوله :

﴿ يَعْلَمُ سِرَّكُمْ وَجَهْرَكُمْ ﴾: خبر ثان. أو هي الخبر و «الله »بدل. ويكفي لصحة الظرفية [كون المعلوم فيهما ؛ كقولك : رميت الصيد في الحرم ، إذا كنت خارجه والصيد فيه ](١) أو ظرف مستقر وقع خبراً ، بمعنى أنّه تعالى لكمال علمه بما فيهما [كأنّه فيهما ](١) و «يعلم سرَّكم وجهركم » بيان و تقرير له وليس متعلقاً بالمصدر ، لأنّه صفته لاتتقدّم عليه.

في كتاب التوحيد (٤) ، عن أبي عبدالله الله الله في هذه الآية قال: كذلك هو في كلّ مكان. قلت (٥): بذاته ؟

قال: ويحك، إنّ الأماكن أقدار. فإذا قلت في مكان بذاته، لزمك أن تقول في أقدار وغير ذلك. ولكن هو بائن من خلقه، محيط بما خلق علماً وقدرة [وإحاطة](١) وسلطاناً [وملكاً](١) وليس علمه بما في الأرض بأقل ممّا في السماء، ولا يبعد منه شيء، والأشياء عنده(١) سواء علماً وقدرة وسلطاناً وملكاً وإحاطة.

﴿ وَيَعْلَمُ مَا تَكْسِبُونَ ﴾ ٢٠: من خير أو شرر.

۲. من ج ور.

التوحيد ١٣٢، ح ١٥.

٦. من المصدر،

٨. المصدر:له.

١. هكذا في ج. وفي سائر النسخ: مجيئهم.

٣. من ج.

٥. هكذا في المصدر. وفي النسخ: قيل.

٧. من المصدر .

قيل(١): ولعلّه أريد بالسرّ والجهر ما يخفى وما يـظهر مـن أحـوال الأنـفس، وبالمكتسب أعمال الجوارح.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢) قال: السرّ ما أسـرّ في نـفسه. والجـهر مـا أظـهره. والكتمان (٣) ما عرض بقلبه، ثمّ نسيه.

﴿ وَمَا تَأْتِيهِمْ مِنْ آيَةٍ مِنْ آيَاتِ رَبِّهِمْ ﴾: «من» الأولى زائدة للاستغراق. والثانية للتّبعيض، أي ما يظهر لهم دليل قطّ من الأدلّة، أو معجزة من المعجزات، أو آيـة مـن آيات القرآن.

﴿ إِلاَّ كَانُوا عَنْهَا مُعْرِضِينَ ﴾ ۞: تاركين النظر فيه غير ملتفتين.

﴿ فَقَدْ كُذَّ بُوا مِالْحَقَّ لَمَّا جَاءَهُم ﴾: قيل (٤): يعني القرآن. وهو كاللازم لما قبله ؛ كأنّه قيل: إنّهم لمّا كانوا معرضين عن الآيات كلّها، وكذّبوا به لمّا جاءهم. أو كالدّليل عليه، على معنى أنّهم لمّا أعرضوا عن القرآن وكذّبوا له وهو أعظم الآيات، فكيف لا يعرضون عن غيره، ولذلك رتّب عليه بالفاء.

﴿ فَسَوْفَ يَأْتِيهِمْ أَنْبَاءُ مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِؤُونَ ﴾ ۞: قيل (٥): أي ما يخبرهم النبّي ﷺ من أحوال استهزائهم.

وقيل<sup>(١)</sup>: أي سيظهر لهم ماكانوا به يستهزؤون عند نزول العذاب بــهم فــي الدنــيا والآخرة. أو عند ظهور الإسلام وارتفاع أمره.

﴿ أَلَمْ يَرَوْا كُمْ أَهْلَكُنَّا مِنْ قَبْلِهِمْ مِنْ قَرْنٍ ﴾: أي من أهل زمانهم.

قيل(٧): القرن: مدّة أغلب أعمار الناس، وهي سبعون سنة.

وقيل(^): ثمانون.

٢. تفسير القمق ١٩٤/١.

أنوار التنزيل ٣٠٢/١ ٣٠٣.

٦. أنوار التنزيل ٣٠٣/١.

أنوار التنزيل ٣٠٣/١.

١. أنوار التنزيل ٣٠٢/١.

٣. كذا في المصدر ، وفي النسخ : والكسب.

٥. يوجد ما في معناه في مجمع البيان ٢٧٤/٢.

٧. أنوار التنزيل ٣٠٣/١.

وقيل(١): القرن: أهل عصر فيه نبيّ أو فائق قلّت المدّة أو كثرت.

وفي مجمع البيان (٢): ألم يرواكم أهلكنا من قبلهم من قرن. قبال الزجماج: والذي يقع عندي، أنّ القرن أهل كلّ مدّة كان فيها نبيّ، أو كان فيها طبقة من أهل العلم قبلت السنون أو كثرت. والدليل عليه قول النبي عَنْ الله العلم قرني ثمّ الذين يلونكم. مأخوذ من قرنت (٣) لاجتماعهم (٤) في العصر.

﴿ مَكَنَّاهُمْ فِي الْأَرْضِ ﴾: جعلنا لهم فيها مكاناً ، وقرّرناهم فيها. أو أعطيناهم من القوى والآلات ما تمكّنوا من أنواع التصرّف فيها.

﴿ مَا لَمْ نُمَكِّنْ لَكُمْ ﴾: ما لم نجعل لهم في السعة وطول المقام، يا أهل مكّة. أو ما لم نعطكم من القوّة والسعة في المال والاستظهار بالعدد والأسباب.

﴿ وَاَرْسَلْنَا السَّمَاءَ عَلَيْهِمْ ﴾: أي المطر والسحاب، أو المظلّة. فإنّ مبدأ المطر منها. ﴿ مِدْرَاراً ﴾: مغزاراً.

﴿ وَجَعَلْنَا الْأَنْهَارَ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهِمْ ﴾ : فعاشوا في الخصب بين الأنهار والأثمار .

﴿ فَا هُلَكْنَاهُمْ بِذُنُوبِهِمْ ﴾: أي لم يغن ذلك عنهم شيئاً.

﴿ وَانْشَأْنَا ﴾ : وأحدثنا.

﴿ مِنْ بَعْدِهِمْ قَرْناً آخَرِينَ ﴾ ٢: بدلاً منهم.

والمعنى: أنّه تعالى كما قدر أن يهلك من قبلكم كعاد و ثمود وينشئ مكانهم آخرين يعمر بهم بلاده، يقدر أن يفعل ذلك بكم.

﴿ وَلَوْ نَزَّلْنَا عَلَيْكَ كِتَابًا فِي قِرْطَاسٍ ﴾: مكتوباً في ورق.

﴿ فَلَمَسُوهُ بَآيْدِيهِمْ ﴾: فمسّوه . وتخصيص اللـمس ، لأنّ التزوير لايـقع فـيه فـلا يمكنهم أن يقولوا: إنّما سكّرت أبصارنا. ولأنّه يتقدّمه الأبصار حيث لامانع . وتقييده بالأيدي ، لرفع التجوّز . فإنّه قد يتجوّز به للفحص ؛ كقوله : « وإنّا لمسنا السماء ».

٢. مجمع البيان ٢٧٥/٢.

أفس المصدر والموضع.

ليس في المصدر.

٣. المصدر: اقرانهم.

الجزء الرابع /سورة الأنعام......البحزء الرابع /سورة الأنعام.....

﴿ لَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ هَذَا إِلَّا سِحْرٌ مُبِينٌ ﴾ ۞:تعنَّتاً وعناداً.

﴿ وَقَالُوا لَوْلاَ أَنْزِلَ عَلَيْهِ مَلَكٌ ﴾: يكلّمنا أنّه نبي.

﴿ وَلَوْ آنْزَلْنَا مَلَكًا لَقُضِيَ الْآمْرُ ﴾: جواب لقولهم، وبيان لما هو المانع ممّا اقترحوه ؛ يعني: أنّ الملك لو أنزل بحيث عاينوه كما اقترحوا، لحقّ إهلاكهم. فإنّ سنّة الله جرت بذلك فيمن قبلهم.

﴿ ثُمَّ لاَيُنْظُرُونَ ﴾ ۞: بعد نزوله طرفة عين.

﴿ وَلَوْجَعَلْنَاهُ مَلَكًا لَجَعَلْنَاهُ رَجُلاً ﴾ : جواب ثان، إن جُعِل الهاء للمطلوب. وإن جُعل للرّسول، فإنّه جواب اقتراح ثانٍ. فإنّهم تارة ينتحلون «لولا أنزل عليه ملك» وتارة يقولون: لو شاء ربّنا لأنزل ملائكة ؛ يعني : ولو جعل قريناً لك ملكاً يعاينونه. أو الرسول ملكاً لمثلناه رجلاً ؛ كما مثلنا جبرئيل في صورة دحية. فإنّ القوى البشرية لاتقوى على رؤية الملك في صورته.

﴿ وَلَلْبَسْنَا عَلَيْهِمْ مَا يَلْبِسُونَ ﴾ ۞: قيل (١): جواب محذوف ؛ أي ولو جعلناه رجلاً للبسنا ؛ أي لخلطنا عليهم ما يخلطون على أنفسهم، فيقولون : ما هذا إلّا بشر مثلكم .

والظاهر أنّه جواب للشّرط المذكور بعد اعتبار تقييده بالجواب الأوّل، فحينئذ لا احتياج إلى تقدير .

وقرئ (٢): «لبسنا» بلا « لام» و «لبّسنا» بالتّشديد، للمبالغة.

في كتاب الاحتجاج (٣): عن أبي محمّد الحسن العسكري الله قال: قلت لأبي عليّ بسن محمّد الله عليّ الله عليّ الله علي الله عليّ الله عليّ الله علي الله علي الله عليه الله عليه الله عليه الله على ال

قال: بلى، مراراً كثيرة ـ إنّ رسول الله عَيَّالِيَّةُ كان قاعداً ذات يوم بمكّة بفناء الكعبة إذ ابتدأه عبدالله بن أبي أميّة المخزوميّ .

٢. نفس المصدر والمجلد، ص ٣٠٤.

هكذا في المصدر ، وفي النسخ: يناظرهم .

١. أنوار التنزيل ٣٠٣/٣٠٤.

٣. الاحتجاج ٢٦/١\_٣٠، بتقطيع للرواية.

فقال: يا محمد، فقد ادّعيت دعوى عظيمة وقلت مقالاً هائلاً، زعمت أنّك رسول ربّ العالمين، [وما ينبغي لربّ العالمين] (١) وخالق الخلق أجمعين أن يكون مثلك رسوله ولو كنت نبيّاً، لكان معك ملك يصدّقك ونشاهده، بل لو أراد الله أن يبعث إلينا نبيّاً لكان إنّما يبعث إلينا ملكاً لا بشراً مثلنا. ما أنت يا محمّد، إلّا رجلاً مسحوراً ولست بنبيّ!

فقال رسول الله عَيَّالُهُ : اللّهم أنت السامع لكلّ صوت والعالم بكلّ شيء ، تعلم ما قاله عبادك . فأنزل عليه يا محمد : « وقالوا لولا أنزل عليه ملك ولو أنزلنا ملكاً لقضي الأمر » إلى قوله : « وللبسنا عليهم ما يلبسون » .

١. من ج والمصدر .

﴿ وَلَقَد اسْتُهْزِيٌّ بِرُسُلِ مِنْ قَبْلِكَ ﴾: تسلية لرسول الله تَتَلَيْلُهُ على ما يرى من قومه.

﴿ فَحَاقَ بِالَّذِينَ سَخِرُوا مِنْهُمْ مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِءُونَ ﴾ ۞: فأحاط بـهم الذي كـانوا يستهزئون به، حيث أُهلكوا لأجله. أو فنزل بهم وبال استهزائهم.

﴿ قُلْ سِيرُوا فِي الْأَرْضِ ثُمَّ انْظُروا كَيْفَ كَانَ عَافِيَةُ الْمُكَذَّبِينَ ﴾ ۞: أي كيف أهلكهم الله بعذاب الاستنصال ،كي تعتبروا.

قيل (١): والفرق بينه وبين قوله: «قل سيروا في الأرض فانظروا» أنّ السير ثـمّة (٢) لأجل النظر ، ولاكذلك هاهنا . ولذلك قيل : معناه إباحة السير للتّجارة وغيرها وإيجاب النظر في آثار الهالكين .

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم<sup>(٣)</sup>؛ أي انظروا في القرآن وأخبار الأنبياء فانظروا.

وقد مضى نظيره عن الصادق الله في سورة آل عمران.

﴿ قُلْ لِمَنْ مَا فِي السَّمْوَاتِ وَالْآرْضِ ﴾: خلقاً وملكاً. وهو سؤال تبكيت.

﴿ قِلْ شُو﴾: تقرير لهم، وتنبيه على أنّه المتعيّن للجواب بالاتّفاق بحيث لايمكنهم أن يذكروا غيره.

﴿كُتُبَ عَلَىٰ نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ ﴾: التزمها تفضَّلاً وإحساناً.

والمراد بالرّحمة: ما يعمّ الدارين. ومن ذلك الهداية إلى معرفته، والعلم بتوحيده بنصب الأدلّة، وإنزال الكتب، والإمهال على الكفر والذنوب لتدارك ما فرط.

وفي روضة الكافي (٤)، في رسالة أبي جعفر الله إلى سعد الخير: فكتب على نفسه الرحمة، فسبقت قبل الغضب فتمت صدقاً وعدلاً. فليس يبتدئ العباد بالغضب قبل أن يغضبوه، وذلك من علم اليقين وعلم التقوى.

﴿لَيَجْمَعَنَّكُمْ ﴾: قرناً بعد قرن.

١. أنوار التنزيل ٣٠٤/١. ٢. ثمّة: هناك.

<sup>2.</sup> الكافي ٥٣/٨، ضمن - ١٦.

٣. تفسير القميّ ١٩٤/١.

﴿ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ ﴾: قيل (١): استئناف، وقسم للوعيد على إشراكهم وإغفالهم النظر، أي ليجمعنكم في القبور [مبعوثين] (٢) إلى يوم القيامة فيجازيكم على شرككم. أو في يوم القيامة.

و « إلى » بمعنى « في ».

وقيل (٣): بدل من الرحمة ، بدل البعض . فإنّ من رحمته بعثه إيّاكم وإنعامه عليكم . ﴿ لاَ رَيْبَ فِيهِ ﴾ : في اليوم ، أو الجمع .

﴿ اللَّذِينَ خَسِرُوا أَنْفُسَهُمْ ﴾: بتضييع رأس مالهم ، وهو الفطرة الأصليّة والعقل السليم . ومحلّ «الذين » نصب على الذمّ [أو رفع على الخبر ؛ أي وأنتم الذين ](4) أو رفع على الابتداء والخبر ﴿ فَهُمْ لاَ يُؤْمِنُونَ ﴾ (3): والفاء للدلالة على أنّ عدم إيمانهم مسبب عن خسرانهم . فإنّ إبطال العقل باتباع الحواسّ والوهم والانهماك في التقليد وإغفال النظر ، أدّى بهم إلى الإصرار على الكفر والامتناع عن الإيمان .

﴿ وَلَهُ ﴾: عطف على «الله ».

﴿ مَا سَكَنَ ﴾: فاعل الظرف ، لاعتماده على المعطوف عليه.

﴿ فِي اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ ﴾: و «سكن » إمّا من السكنى والتعدية بـ « في » كـما في قـوله: « وسكنتم في مساكن الذين ظلموا » يعني : ما اشتملا عليه. أو من السكون ؛ أي ماسكن فيهما و تحرّك. فاكتفى بأحد الضدّين عن الآخر.

ذكر في الأوّل السماوات والأرض المشتملين على الأمكنة جميعاً، وهنا اللّيل. والنهار المشتملين على الأزمنة جميعاً، ليعمّ الموجودات التي تستدرج تحت الظرفين.

## ﴿ وَهُوَ السَّمِيعُ ﴾: لكلّ مسموع.

۱. أنوار التنزيل ۳۰٤/۱

٣. أنوار التنزيل ٣٠٤/١.

٢. من ج ور.

٤. من نفس المصدر.

﴿ الْعَلِيمُ ﴾ ۞: بكلِّ معلوم، فـ لا يـخفي عـليه شـيء. ويـجوز أن يكـون وعـيداً للمشركين على أقوالهم وأفعالهم.

﴿ قُلْ اَغَيْرَ اللهِ اتَّخِذُ وَلِيّاً ﴾: إنكار لاتّخاذ غير الله وليّاً ، لا لاتّخاذ الوليّ. فلذلك قُدِّمَ الوليّ وأولى الهمزة.

والمراد بالوليّ: المعبود؛ لأنّه ردّ لمن دعاه إلى الشرك.

﴿ فَاطِرِ السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾ : مبدعهما . ابتدأ بقدرته وحكمته من غير احتذاء مثال . وعن ابن عبّاس(١)، ما عرفت معنى الفاطر حتّى أتاني أعرابيان يختصمان في بئر، فقال أحدهما: أنا فطرتها؛ أي ابتدأتها.

وجرّه على الصفة « لله ». فإنّه بمعنى الماضي ، ولذلك قرئ : فطر .

وقرئ (٢) بالرّفع والنصب، على المدح.

﴿ وَهُوَ يُطْعِمُ وَلاَ يُطْعَمُ ﴾: يرزق ولايُرزَق؛ يعني: المنافع كلَّها من عنده، ولا يجوز عليه الانتفاع. و تخصيص الطعام لشدّة الحاجة إليه.

وقرئ (٣): « ولا يَطعم » بفتح الياء ، وبعكس الأوّل ، على أنّ الضمير لغير الله .

والمعنى: كيف أشرك بمن هو فاطر السماوات والأرض ما هـو نـازل عـن رتـبة الحيوانات.

وبناؤهما للفاعل، على أنَّ الثاني من أطعم، بمعنى: استطعم. أو على معنى: أنَّه يطعم تارة ولا يطعم أخرى ؛كقوله: يقبض ويبسط(٤).

﴿ قُلْ إِنِّي أُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ أَوَّلَ مَنْ أَسْلَمَ ﴾: لأن النبيِّ عَلَيْكُ سابق أمّته في الدين.

﴿ وَلاَ تَكُونَنَّ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ ٢٠: وقيل لي: ولا تكوننَّ. ويجوز عطفه على «قل ».

﴿ قُلْ إِنِّي آخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّي عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴾ ۞: مبالغة أخرى في قبطع أطماعهم، وتعريض لهم بأنّهم عصاة مستوجبون للعذاب. والشرط معترض بين

١. أنوار التنزيل ٣٠٤/١.

٣. نفس المصدر والموضع. نفس المصدر والموضع.

٢. نفس المصدر والموضع.

الفعل والمفعول به، وجوابه محذوف دلٌ عليه الجملة.

وفي تفسير العيّاشي (١): عن منصور بن حازم عن أبي عبدالله الله قال: لم يـزل (٢) رسول الله عَلَيْلُهُ يقول: «إنّي أخاف إن عصيت ربّي عذاب يوم عظيم » حتّى نزلت سورة الفتح، فلم يعد إلى ذلك الكلام.

﴿ مَنْ يُصْرَفْ عَنْهُ يَومَثِذٍ ﴾: أي يصرف العذاب عنه.

وقرأً (٣) حمزة والكسائي وأبوبكر عن عاصم: «يصرف» على أنّ الضمير فيه لله.

وقرئ (٤)، بإظهاره، والمفعول بـه مـحذوف. أو «يـومئذ» بـحذف المـضاف، أي عذاب يومئذ.

﴿ فَقَدْ رَحِمَهُ ﴾: نجّاه وأنعم عليه.

في مجمع البيان (٥): روى أنّ النبيّ تَتَكِيلُهُ قال: والذي نفسي بيده، ما من الناس أحــد يدخل الجنّة بعمله.

قالوا: ولا أنت يا رسول الله؟

قال: ولا أنا، إلَّا أن يتغمّدني الله برحمة منه وفضل.

﴿ وَذَلِكَ الْفَوْزُ الْمُبِينُ ﴾ ۞: أي الصرف، أو الرحم.

﴿ وَإِنْ يَمْسَسُكُ اللَّهُ بِضُرٌّ ﴾: ببليَّة ؛ كمرض وفقر.

﴿ فَلاَ كَاشِفَ لَهُ إِلَّا هُوَ ﴾: فلا قادر على كشفه إلَّا هو.

﴿ وَإِنَّ يَمْسَسُكَ بِخَيْرٍ ﴾: بنعمة ؛ كصحّة وغنيّ .

﴿ فَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ ۞: فلا يقدر غيره على دفعه ؛ لأنّ الله على كلّ شيء قدير ، فلا يقاوم معه أحد. وأقيم علّة الجزاء مقامه.

أ. تفسير العيّاشي ١٢٠/٢ ـ ١٢١، ح١٢.

أنوار التنزيل ٣٠٥/١.

٥. مجمع البيان ٢٨٠/٢.

هكذا في المصدر . وفي النسخ: ماترك .

٤. أنوار التنزيل ٣٠٥/١.

﴿ وَهُوَ الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ ﴾: تصوير لقهره وعلوّه بالقدرة والغلبة ؛ يعني: أنّهم تحت تسخيره وتذليله .

﴿ وَهُوَ الْحَكِيمُ ﴾: أي في أمره و تدبيره .

﴿ الْنَحَبِيرُ ﴾ ۞: بالعباد وخفايا أحوالهم ، وبكلُّ شيء .

وفي كتاب التوحيد (١): عن الرضاط الله حديث طويل. وفيه يقول الله : وأمّا القاهر، فإنّه ليس على معنى علاج ونصب واحتيال ومداراة ومكر ؛ كما يقهر العباد بعضهم بعضاً، فالمقهور منهم يعود قاهراً والقاهر يعود مقهوراً، ولكن كلّ ذلك من الله تبارك وتعالى على أنّ جميع ما خلق متلبّس بالذلّ لفاعله [وعدم الامتناع] لما أراد به، فلم يخرج منه طرفة عين إنّه يقوله له: كن فيكون. والقاهر منّا على ما ذكرت (٢)، فقد جمعنا الاسم واختلف المعنى.

﴿ قُلْ آيُّ شَيْءٍ آكْبُرُ شَهَادَةً ﴾: الشيء يقع كلّ موجود. وجاز إطلاقه على الله تعالى لإخراجه عن حدّ التعطيل، ولكنّه شيء بخلاف الأشياء ؛ كما في الكافي (٣) عن الصادق عليه .

وقد سبق في سورة البقرة ، أي قل أيّ موجود أعظم وأصدق شهادة ؟ ﴿قُلِ اللهُ ﴾ : أي الله أكبر شهادة . ثمّ ابتدأ ﴿شَهِيدٌ بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ ﴾ : أي هو شهيد .

ويجوز أن يكون «الله شهيد» هو الجواب؛ لأنّه تعالى إذا كان شهيداً ،كان أكبر شيء شهادة .

في تفسير عليّ بن إبراهيم (4): في رواية أبي الجارود عن أبي جعفر عليه في هذه الآية: أنّ مشركي أهل مكة قالوا: يا محمّد، ما وجد الله رسولاً يرسله غيرك، ما نـرى أحداً يصدّقك بالذي تقول ـوذلك في أوّل ما دعاهم يومئذ بمكة ـقالوا: ولقد سألنا

٢. المصدر: ما ذكرته ووصفت.

٤. تفسير القميّ ١٩٥/١.

۱. التوحيد/۱۹۰،ذيل ح ۲.

٣. الكافي ٨٣/١ ذيل ح ٥.

عنك اليهود والنصاري ، فزعموا أنّه ليس لك ذكر عندهم ، فائتنا من أمر يشهد أنّك رسول الله .

قال رسول الله ﷺ: «الله شهيد بيني وبينكم ».

وفي كتاب التوحيد(١): بإسناده إلى محمّد بن عيسى بن عبيد قال: قال لي أبو الحسن على : ما تقول إذا قيل لك: أخبرني عن الله كالله أشيء هو أم لا؟

قال: فقلت له: قد أثبت قَطَّلَ نفسه شيئاً حيث يقول: «قل أيّ شيء أكبر شهادة قل الله شهيد بيني وبينكم » إنّه شيء لاكالأشياء، إذ في نفي الشيئيّة عنه إبطاله ونفيه.

قال لي: صدقت وأصبت.

﴿ وَٱوحِيَ اِلَيَّ هَذَا الْقُرْآنُ لِأَنْذِرَكُمْ بِهِ ﴾: أي بالقرآن. واكتفى بذكر الإنذار عن ذكر البشارة.

﴿ وَمَنْ بَلَغَ ﴾: عطف على ضمير المخاطبين، أي لأنذركم به يا أهل مكّة، وسائر من بلغه من الأسود والأحمر أو من الثقلين. أو لأنذركم أيّها الموجودون، ومن بـلغه إلى يوم القيامة (٢).

في كتاب علل الشرائع (٣): حدّ ثني محمّد بن يحيى العطّار الله قال: حدّ ثنا سعد بن عبدالله قال: حدّ ثنا عبدالله بن عبّاس، عن عبدالرحمن بن أبي نجران، عن يحيى بن عمران الحلبي، عن أبيه، عن أبي عبدالله الله قال: سئل عن قول الله قال: «وأوحى اليّ هذا القرآن لأنذركم به ومن بلغ».

قال: لكلّ إنسان(4).

وفيه دلالة على أنّ أحكام القرآن تعمّ الموجودين وقت نزوله ومن بـعدهم، وأنّـه لايؤخذ به من لم يبلغه. ولا ينافي ذلك ما رواه في أصول الكافي(٥): عن الحسين بن

٢. أنوار التنزيل ٣٠٥/١.

المصدر: «بكل لسان» بدل «لكل انسان».

۱. التوحيد ۱۰۷، ح ۸.

٣. علل الشرايع /١٢٥، ح ٣.

٥. الكافي ٤١٦/١، ح ٢١.

محمّد، عن معلّى بن محمّد، عن الوشّاء، عن أحمد بن عائد(١)، عن ابن أُذيـنة، عـن مالك الجهنيّ قال: قلت لأبي عبدالله اللهِ في هذه الآية.

قال: من بلغ أن يكون إماماً من آل محمّد ﷺ فهو ينذر بالقرآن كما أنذر به رسول الله ﷺ.

أحمد بن عبدالعظيم (٢)، عن ابن أُذينة ، عن مالك الجهنيّ قال : قلت لأبي عبدالله طلِلة : « وأوحي إليّ هذا القرآن » الآية .

قال: من بلغ أن يكون إماماً من آل محمّد ينذر بالقرآن كما ينذر به رسول الله عَلَيْهُ؛ لأنّه ليس في الخبر أنّ معنى الآية هذا، بل أنّ الإمام من آل محمّد ينذر به كما ينذر رسول الله عَلَيْهُ، لا أنّه معنى الآية، وعلى تقدير أن يكون المراد أنّه معنى الآية بأن يكون «من بلغ » عطفاً على الضمير في « لأنذركم » ويكون مفعول «بلغ » محذوفاً، أي ينذر من بلغ الإمامة به. فلا ينافيه أيضاً؛ لأنّ للقرآن ظهراً وبطناً ولبطنه بطن، كما سبق الخبر الدالّ عليه.

وأمّا ما في مجمع البيان وفي تفسير العيّاشي (٣): قال أبوجعفر وأبو عبدالله اللَّهِ اللهِ عَلَيْظٍ: ومن بلغ أن يكون إماماً من آل محمّد مَنْظِيلُهُ فهو ينذر بالقرآن كما أنـذر رسـول الله عَنْظِيلُهُ فمحمول على الوجه الأخير.

﴿ اَنِنَّكُمْ لَتَشْهَدُونَ اَنَّ مَعَ اللهِ آلِهَةً ٱخْرَىٰ ﴾: تقرير لهم مع إنكار واستبعاد.

في عيون الأخبار (٤)، بإسناده إلى الحسين بن خالد قال: سمعت الرضا الله يقول: لم يزل الله الله الله عليماً قادراً حيّاً قديماً سميعاً بصيراً.

فقلت له: يا ابن رسول الله، إنّ قوماً يقولون لم يزل الله عالماً بعلم وقادراً بقدرة وحيّاً بحياة [قديماً بقدم](٥) وسميعاً بسمع وبصيراً ببصر.

۱. المصدر، ج ور: عائذ. ۲. الكافي ٤٢٤/١، ح ٦١.

٣. مجمع البيان ٢٨٢/٢، وتفسير العيّاشي ٣٥٦/١، ح ١٢ مع اختلاف يسير.

٤. عيون أخبار الرضا ﷺ ١١٩/١. 💎 ٥. من المصدر .

فقال على الله أخرى وليس من ولايستنا على شه أنهة أخرى وليس من ولايستنا على شيء.

ثم قال ﷺ: لم يزل الله عليماً قادراً حيّاً قديماً سميعاً بصيراً لذاته ، تعالى عمّا يقول المشركون والمشبّهون علواً كبيراً.

﴿قُلْ لاَ أَشْهَدُ ﴾: بما تشهدون.

﴿ قُلْ إِنَّمَا هُوَ إِلَّهُ وَاحِدٌ ﴾: أي بل أشهد أن لااله إلَّا هو.

وفي كتاب التوحيد (٢)، بإسناده إلى الفضل بن شاذان قال: سأل رجل من الثنويّة أبا الحسن عليّ بن موسى الرضا عليه وأنا حاضر فقال: إنّي أقول: إنّ صانع العالم اثنان، فما الدليل على أنّه واحد؟

فقال: قولك: إنّه اثنان، دليل على أنّه واحد؛ لأنّك لم تدع الثناني إلّا بعد إثباتك الواحد. فالواحد مجمع عليه، والأكثر من واحد مختلف فيه.

وفي نهج البلاغة (٣): قال ﷺ: يا بُنيَ ، أنّه لوكان لربّك شريك لأتتك رسله ، ولرأيت آثار ملكه وسلطانه ، ولعرفت أحواله وصفاته ، ولكنّه إله واحد ؛ كما وصف نفسه ، لايضادّه في ملكه أحد ولا يزول أبداً.

﴿ وَإِنَّنِي بَرِيءٌ مِمَّا تُشْرِكُونَ ﴾ ٢: يعني الأصنام.

﴿ الَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ يَعْرِفُونَهُ ﴾: أي يعرفون رسول الله عَيَّالِلَهُ بحليته المذكورة في التوراة والانجيل.

﴿كُمَا يَغْرِفُونَ آئِنَاءَهُمْ ﴾: بحلاهم.

في تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): حدّثني أبي، عن ابن أبي عسمير، عن حـمّاد، عـن حـمّاد، عـن حـريز، عن أبي عبدالله عليه قال: نزلت هذه الآية في اليهود والنصاري. يقول الله تبارك

كذا في المصدر ، وفي النسخ : «ذان وذان » بدل «ذلك و دان به ».

٢. التوحيد /٢٦٩، ح ٦. نهج البلاغة /٣٩٦، كتاب ٣١.

٤. تفسير القمّى ٣٣/١.

وتعالى: «الذين آتيناهم الكتاب» [يعني التوراة والانجيل] (١) «يعرفونه » يعني رسول الله على «كما يعرفون أبناءهم » لأنّ الله على قد أنزل عليهم في التوراة والانجيل والزبور صفة محمّد بن عبدالله على وصفة أصحابه ومبعثه وهجرته (٢). وهو قبوله تعالى: «محمّد رسول الله والذين معه أشدّاء على الكفّار رحماء بينهم تراهم ركّعاً سجّداً يبتغون فضلاً من الله ورضواناً سيماهم في وجوههم من أثر السجود ذلك مثلهم في يبتغون فضلاً من الله ورضواناً سيماهم في وجوههم من أثر السجود ذلك مثلهم في التوراة والإنجيل، وصفة التوراة ومثلهم في الإنجيل، فهذه صفة رسول الله عَلَيْ في التوراة والإنجيل، وصفة أصحابه. فلما بعثه الله على عرفه أهل الكتاب كما قال على «فلما جاءهم ما عرفوا كفروا أصحابه.

﴿ الَّذِينَ خَسِرُوا أَنْفُسَهُمْ ﴾ : من أهل الكتاب والمشركين.

﴿ فَهُمْ لاَيُوْمِنُونَ ﴾ ٢ : لتضييعهم ما يكتسب به الإيمان.

﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ افْتَرَىٰ عَلَى اللهِ كَلَهِ اللهِ كَلَهِ اللهِ اللهِ اللهِ . وهـ وْلاء شفعاؤنا عند الله .

﴿ اَوْ كُذَّبَ مِا يَاتِهِ ﴾: كأن كذَّبوا بالقرآن والمعجزات، وسمّوها سحراً. وإنّما ذكر «أو » وهم قد جمعوا بين الأمرين، تنبيها على أنّ كلاً منهما وحده بالغ غاية الإفراط في الظلم على النفس.

﴿إِنَّهُ ﴾: الضمير للشَّأن.

﴿ لا يُفْلِحُ الظَّالِمُونَ ﴾ ۞: فضلاً عمن الأحد أظلم منه.

﴿ وَيَوْمَ نَحْشُرُهُمْ جَمِيعاً ﴾: منصوب بمضمر، تهويلاً للأمر.

﴿ ثُمَّ نَقُولُ لِلَّذِينَ آشُرَكُوا آيْنَ شُرَكَاؤكُمْ ﴾: أي آلهتكم التي جعلتموها شركاء لله. ويأتي ما ورد فيه ، وأنّ المراد شركاؤهم في الولاية.

وقرأ (٣) يعقوب: «يحشر» و «يقول» بالياء.

من المصدر ، وفي النسخ : مهاجره .

٣. أنوار التنزيل ٣٠٦/١.

﴿ الَّذِينَ كُنْتُمْ تَزْعُمُونَ ﴾ ۞: أي تزعمونهم شركاء، فمحذف المفعولان. والمراد بالاستفهام التوبيخ.

قيل (١): ولعله يحال بينهم وبين آلهتهم ـحينئذ ـ ليفقدوها في الساعة التي علّقوا بها الرجاء فيها. ويحتمل أن يشاهدوهم، ولكن لمّا لم ينفعوهم (٢) فكأ نّهم غيب عنهم. ﴿ ثُمَّ لَمْ تَكُنْ فِتْنَتُهُمْ اِلّا اَنْ قَالُوا﴾: قيل (٣): أي كفرهم، والمراد عاقبته.

وقيل (٤): جوابهم ، وإنّما سمّاها « فتنة » لأنّه كذب . أو لأنّهم قصدوا به الخلاص . وفي مجمع البيان (٥): المرويّ عن الصادق الله : أنّ المراد لم يكن معذر تهم «إلّا أن

وهي مجمع البيان ١٠٠٠ المروي عن الصادق عيد ان المراد لم يكن معدر لهم «إلا ان قالوا».

وعلى هذا سمّاه «فتنة » لأنّهم يتوهّمون أنّه بها يتخلّصون من العذاب. من فنتنت الذهب: إذا خلصته.

وقرأ(٦) ابن كثير وابن عامر وحفص: «لم تكن» بالتّاء ورفع «فتنة» على أنّه الاسم. ونافع وأبوعمرو وأبوبكر عنه، بالتّاء والنصب، على أنّ الاسم «أن قالوا» والتأنيث للخبر ؛ كقولهم: من كانت أمّك. والباقون: بالياء والنصب.

﴿ وَالله رَبُّنَا مَا كُنًّا مُشْرِكِينَ ﴾ أن يكذبون ويحلفون عليه، مع علمهم بأنّه من فرط الحسرة والدهشة ؛ كما يقولون: «ربّنا أخرجنا منها» (٧) وقد أيقنوا بالخلود.

في تفسير عليّ بن إبراهيم (^): أخبرنا الحسين بن محمّد [عن المعلّى بن محمد] (١) عن عليّ بن محمد] عن عليّ بن أبي حمزة ، عن أبي بصير ، عن أبي عبدالله عليه في قوله: «والله ربّنا ماكنّا مشركين » بولاية على .

١. أنوار التنزيل ٣٠٦/١.

٣. أنوار التنزيل ٣٠٦/١.

٥. المجمع ٢٨٤/٢.

٧. المؤمنون /١٠٧.

٩. من المصدر.

٢. كذا في المصدر ، وفي النسخ : لم ينفعهم .

٤. أنوار التنزيل ٣٠٦/١.

٦. أنوار التنزيل ٣٠٦/١.

٨. تفسير القمّى ١٩٩٨.

قال: يعنون بولاية عليّ ﷺ.

وفي تفسير العيّاشي (٤): عن هشام بن سالم ، عن أبي عبدالله عليِّ قال: إنّ الله يعفو يوم القيامة عفواً (٥) لا يخطر على بال أحد ، حتى يقول أهل الشرك: «والله ربّنا ماكنّا مشركين ».

وقرأ(١) الكسائي: «ربّنا» بالنّصب، على النداء أو المدح.

﴿ انْظُرْ كَيْفَ كَذَّبُوا عَلَىٰ أَنْفُسِهِمْ ﴾: بنفي الشرك عنها.

﴿ وَضَلَّ عَنْهُمْ مَا كَانُوا يَفْتَرُونَ ﴾ ۞: من الشركاء.

في كتاب التوحيد (٧): عن أمير المؤمنين الله حديث طويل، ذكر فيه أحوال أهل المحشر، وفيه يقول الله ثم يجتمعون في موطن آخر فيستنطقون فيه، فيقولون: «والله ربّنا ماكنّا مشركين » فيختم الله تبارك و تعالى على أفواههم ويستنطق الأيدي والأرجل والجلود، فتشهد بكل معصية كانت منهم، ثم يرفع (٨) عن ألسنتهم الختم فيقولون: لجلودهم: لِمَ شهدتم علينا ؟ قالوا: أنطقنا الله الذي أنطق كل شيء.

وفي كتاب الاحتجاج للطبرسي (١) الله عن أمير المؤمنين الله حديث طويل يذكر فيه أحوال أهل القيامة ، وفيه: ثمّ يجتمعون في موطن (١٠) آخر فيستنطقون فيه ، فيقولون: «والله ربّنا ماكنًا مشركين» وهؤلاء خاصة هم المقرّون في دار الدنيا

٣. من المصدر .

۱. الكافي ۲۷۸/۸، ضمن ح ٤٣٢.

٢. المصدر:الحسن.

٤. تفسير العيّاشي ٣٥٧/١م ١٥٠.

٥. كذا في المصدر ، وفي النسخ : يعلو يوم القيامة علواً.

أنوار التنزيل ٣٠٦/١.

٧. التوحيد/٢٦١،ضمن ح ٥.

كذا في المصدر ، وفي النسخ: يزيغ.

٩. الاحتجاج ٣٦٠/١.

١٠. المصدر:مواطن.

بالتوحيد، فلم ينفعهم إيمانهم بالله تعالى لمخالفتهم (١) رسله وشكهم فيما أتوا به عن ربّهم ونقضهم عهودهم في أوصيائهم واستبدالهم الذي هو أدنس بالذي هو خير. فكذّبهم الله فيما انتحلوه من الإيمان بقوله: «انظر كيف كذبوا على أنفسهم».

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): حدّ ثنا أحمد بن محمّد قال: حدّ ثنا جعفر بن عبدالله قال: حدّ ثناكثير بن عبّاش، عن أبي الجارود، عن أبي جعفر الله في قوله: «الذين كذّبوا با ياتنا صمّ وبكم ». يقول: صمّ عن الهدى وبكم لا يتكلّمون بنخير « في الظلمات » يعني: ظلمات الكفر. « من يشأ الله يضلله ومن يشأ يجعله على صراط مستقيم » فهو ردّ على قدريّة الأمّة، يحشرهم الله يوم القيامة مع الصابئين والنصارى والمجوس فيقولون: « والله ربّنا ماكنّا مشركين » يقول: [الله] (٣) «انظر كيف كذبوا على أنفسهم وضلّ عنهم ماكانوا يفترون ».

قال: وقال رسول الله عَلَيْكُ : إنّ لكلّ أمّة مجوساً، ومجوس هذه الأمّة الذين يقولون: لا قَدَر. ويزعمون أنّ المشيئة والقدرة إليهم ولهم.

﴿ وَمِنْهُمْ مَنْ يَسْتَمِعُ اللَّيْكَ ﴾: حين تتلو القرآن.

قيل (٤): المراد أبوسفيان والوليد والنضر وعتبة وشيبة وأبوجهل وأضرابهم، اجتمعوا فسمعوا رسول الله عَمَالِينَ يقرأ.

فقالوا للنَّضر: ما يقول؟

فقال: والذي جعلها بيته، ما أدري ما يقول، إنّه يحرّك لسانه ويقول أساطير الأوّلين؛ مثل ما حدّثتكم.

﴿ وَجَعَلْنَا عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ أَكِنَّةٌ ﴾: أغطية . جمع كنان ، وهو ما يستر الشيء . ﴿ وَجَعَلْنَا عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ أَكِنَّةٌ ﴾: أغطية . جمع كنان ، وهو ما يستر الشيء . ﴿ أَنْ يَفْقَهُوهُ ﴾ : كراهة أن يفقهوه .

كذا في المصدر، وفي النسخ: مع مخالفتهم. ٣. تفسير القمق ١٩٨/١.

٣. من المصدر . ٤ أنوار التنزيل ٣٠٦/١.

﴿ وَقِي آذَانِهِمْ وَقُراً ﴾: يمنع من استماعه. كناية عن نبو (١) قلوبهم وأسماعهم عن القبول.

﴿ وَإِنْ يَرَوْا كُلُّ آيَةٍ لاَ يُؤْمِنُوا بِهَا ﴾ : لفرط عنادهم واستحكام التقليد فيهم.

﴿حَستَّىٰ إِذَا جَاءُوكَ يُعجَادِلُونَكَ﴾: أي بسلغ تكذيبهم الآيات إلى أنَهم جاؤوك يجادلونك. و«حتى» هي التي تقع بعدها الجمل لاعمل لها، والجهلة «إذا جاؤوك» وجوابه وهو.

﴿ يَقُولُ الَّذِينَ كَغَرُوا إِنْ هَذَا إِلاَّ اَسَاطِيرُ الْأَوْلِينَ ﴾ ۞: فبإنّ جعل أصدق الحديث خرافات الأوّلين غاية التكذيب. ﴿ يجادلونك ﴾ حال لمجيئهم.

ويجوز أن تكون جارّة «وإذا جاوؤك» في موضع الجرّ و«يجادلونك» في موضع جواب و«يقول» تفسير له.

والأساطير: جمع أسطورة، كالأراجيف، جمع أرجوفة. أو إسطارة أو أسطار، جمع سطر. وأصله السطر بمعنى: الخطّ.

﴿ وَهُمْ يَنْهُوْنَ مَنْهُ ﴾: قيل (٢): أي ينهون الناس عن القرآن، أو الرسول والإيمان به. ﴿ وَيَتْأَوْنَ مَنْهُ ﴾: بأنفسهم، أي مع أنهم أنفسهم لايومنون، يمنعون الناس عن الإيمان.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣) قال: بنوهاشم كانوا ينصرون رسول الله عَيَالِلهُ ويمنعون قريشاً عنه «وينأون عنه» أي [يباعدون عنه و](١) يساعدونه ولا يؤمنون به. ﴿ وَإِنْ يُهْلِكُونَ إِلَّا أَنْفُسَهُمْ ﴾: أي بذلك الفعل.

﴿ وَمَا يَشْعُرُونَ ﴾ ۞: إنَّ ضررهم لايتعدَّاهم إلى غيرهم.

﴿ وَلَوْ تَرَىٰ إِذْ وُقِقُوا عَلَى النَّارِ ﴾ : جوابه محذوف ، أي لو تراهم حين يقفون على النار حتّى يعاينوها أو يطلعون عليها أو يدخلونها فيعرفون مقدار عذابها، لرأيت أمراً شنيعاً.

۲. أنوار التنزيل ۳۰۷\_۳۰۷.

انبا السيف: كلّ ورجع من غير قطع.

٤. من المصدر.

٣. تفسير القمّى ١٩٦٧.

وقرئ (١): « وقفوا » على البناء للفاعل. من وقف عليه.

وفي تفسير عليٌ بن إبراهيم (٢)، قال: نزلت في بني أُميّة.

﴿ فَقَالُوا يَا لَيْتَنَا نُرَدُّ ﴾: تمنّياً للرّجوع إلى الدنيا.

﴿ وَلاَ نُكذُّب بِآيَاتِ رَبِّنَا وَنَكُونَ مِنَ الْمُؤمِنِينَ ﴾ ﴿ استئناف كلام منهم على وجه الإثبات ؛ كقولهم: دعني ولا أعود ؛ أي أنا لا أعود تركتني أو لم تتركني . أو عطف على «نرد» أو حال من الضمير فيه فيكون في حكم التمني . وقوله : «وإنهم لكاذبون» راجع إلى ما تضمنه التمني من الوعد . ونصبهما حمزة ويعقوب وحفص على الجواب بإضمار «أن» بعد الواو إجراء لها مجرى الفاء .

وقرأ<sup>(٣)</sup> ابن عامر ، برفع الأوّل على العطف ، ونصب الثاني على الجواب.

﴿ بَلْ بَدَا لَهُمْ مَا كَانُوا يُخْفُونَ مِنْ قَبْلُ ﴾: الإضراب عن إرادة الإيسمان المفهوم من التمنّى.

والمعنى: أنّه ظهر لهم ماكانوا يخفون من نفاقهم أو قبائح أعمالهم، فمتمنّوا ذلك ضجراً لاعزماً على أنّهم لو رُدّوا لأمنوا.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤)، قال: من عداوة أمير المؤمنين الله على .

﴿ وَلَوْ رُدُّوا ﴾ : إلى الدنيا بعد الوقوف واالظهور .

﴿ لَعَادُوا لِمَا نُهُوا عَنْهُ ﴾ : من الكفر والمعاصي .

﴿ وَاِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ ﴾ ۞: فيما وعدوا من أنفسهم، لايفون به.

وفي تفسير العيّاشي (٥): عن محمّد بن مسلم ، عن جعفر ، عن محمّد ، عـن جـدّه قال : قال أمير المؤمنين الله في خطبته : فلمّا وفقوا عليها «قالوا يا ليتنا ـ إلى قوله ـ إنّهم لكاذبون ».

١. أنوار التنزيل ٣٠٧/١.

٣. أنوار التنزيل ٣٠٧/١.

٥. تفسير العيّاشي ٣٥٨/١، ح ١٧.

٢. تفسير القمَى ١٩٦٧.

تفسير القمي ١٩٦/١.

عن عثمان بن عيسى (١) ، عن بعض أصحابه عنه الله : إنّ الله قال لماء : كن عذباً فراتاً أخلق منك ناري وأهل أخلق منك ناري وأهل معصيتي . فأجرى المائين على الطين ثمّ قبض قبضة بهذه [وهي يحين] (٢) فخلقهم معصيتي . فأجرى المائين على الطين ثمّ قبض قبضة بهذه [وهي يحين] (١) فخلقهم [خلقاً] (٣) كالذرّ ، ثمّ أشهدهم على أنفسهم : ألست بربّكم وعليكم طاعتي ؟ قالوا: بلى . قال: فقال للنّار : كوني ناراً (٤) ، فإذا نار تأجّج وقال لهم : قعوا ، فمنهم من أسرع ومنهم من أبطأ في السعي ومنهم من لم يبرح (٥) مجلسه . فلمّا وجدوا حرّها ، رجعوا فلم يدخلها منهم أحد .

ثمّ قبض قبضة بهذه فخلقهم خلقاً مثل الذرّ مثل أولئك، ثمّ أشهدهم على أنفسهم مثل ما أشهد الآخرين، ثمّ قال لهم: قعوا في هذه النار. فمنهم من أبطأ ومنهم من أسرع ومنهم من مرّ بطرف (٢) العين فوقعوا فيها كلّهم. فقال: اخرجوا منها سالمين، فخرجوا لم يصبهم شيء. وقال الآخرون: [يا ربّنا] (٢) أقلنا أن (٩) نفعل كما فعلوا. قال: قد أقلتكم، فمنهم من أسرع في السعي ومنهم من أبطأ ومنهم من لم يبرح (١) مجلسه مثل ما صنعوا في المرّة الأولى. وذلك قوله: «ولو ردّوا لعادوا لما نهوا عنه وإنّهم لكاذبون». عن خالد (١٠)، عن أبي عبدالله عليه قال: «ولو ردّوا لعادوا لما نهوا عنه» إنّهم ملعونون في الأصل.

وفي عيون الأخبار (١١)، بإسناده إلى الحسن بن بشّار، عن أبى الحسن على بن

١. تفسير العيّاشي ٣٥٨/١ ح ١٨. ٢. من المصدر،

٣. من المصدر .

كذا في المصدر ، وفي النسخ : «برداً وسلاماً »بدل «ناراً ».

٥. كذا في المصدر، وفي النسخ: لم يرم.

كذا في المصدر ، وفي النسخ : «من مطرف » بدل «من مرّ بطرف».

٩. كذا في المصدر، وفي النسخ: لم يرم.
 ١٠. تفسير العيّاشي ١٩٥٨، ح ١٩.

۱۱. العيون ۱۱۸/۱،ح ۸.

موسى الرضاط الله قال: سألته أيعلم الله الشيء الذي لم يكن أن لو كان كيف كان ؟(١) فقال: إنّ الله تعالى هو العالم بالأشياء قبل كون الأشياء. وقال الله: «إنّا كنّا نستنسخ ما كنتم تعملون». وقال لأهل النار: «ولو ردّوا لعادوا لما نهوا عنه وإنّهم لكاذبون». فقد علم الله أنّه لو ردّهم لعادوا لما نهوا عنه.

وفي كتاب التوحيد (٢)، بإسناده إلى الفتح بن يزيد الجرجانيّ: عن أبي الحسن عليه حديث طويل. وفي آخره قلت: جعلت فداك، بقيت مسألة.

قال: هات، لله أبوك.

قلت: يعلم القديم الشيء لم يكن أن لو كان كيف كان يكون؟

قال: ويحك، إنّ مسائلك لصعبة، أما سمعت الله يقول: «لو كان فيهما آلهة إلّا الله لفسدتا» وقوله: «ولعلا بعضهم على بعض». وقال يحكي قول أهل النار: «ارجعنا نعمل صالحاً غير الذي كنّا نعمل ». وقال: «ولو ردّوا لعادوا لما نهوا عنه » فقد علم الشيء لم يكن أن لو كان كيف كان يكون.

وفي شرح الآيات الباهرة (٣) بحذف الإسناد: روي (٤) عن جابر بن عبدالله على قال: رأيت أمير المؤمنين علي بن أبي طالب على وهو خارج من الكوفة ف تبعته من ورائه حتى صار إلى جبّانة اليهود ووقف في وسطها ونادى: يايهود.

فأجابوه من جوف القبور: لبّيك لبّيك مطاع(٥). يعنون ذلك: يا سيّدنا.

فقال: كيف ترون العذاب؟

فقالوا: بعصياننا لك كهارون. فنحن ومن عصاك في العذاب إلى يوم القيامة.

ثم صاح صبحة كادت السماوات ينقلبن، فوقعت مغشيّاً على وجهي من هول ما رأيت، فلمّا أفقت رأيت أمير المؤمنين الله على سرير من ياقوت حمراء، على رأسه

المصدر: «كيف كان يكون» بدل «كيف كان». ٢. التوحيد /٦٥، ذيل ح ١٨.

ليس في المصدر.

٣. تأويل الآيات الباهرة ١٦٣/١.

٥. المصدر: مطلاع.

الجزء الرابع / سورة الأنعام.

إكليل من الجوهر ، عليه حلل خضر وصفر ، ووجهه كدائرة(١) القمر . فقلت : ياسيّدي ، هذا ملك عظيم.

قال: نعم يا جابر ، إنّ ملكنا أعظم من ملك سليمان بن داود ، وسلطاننا أعظم من سلطانه.

ثمّ رجع ودخلنا الكوفة ودخلت خلفه إلى المسجد، فجعل يخطو خطوات وهـو يقول: لا والله لافعلت (٢)، لاوالله لاكان ذلك أبداً.

فقلت: يا مولاي ، لمن تكلُّم ولمن تخاطب وليس أرى أحداً ؟

فقال: يا جابر ، كُشِف لي عن برهوت فرأيت شنبونة (٣) وصير (٤) وهما يُعذُّبان في جوف تابوت في برهوت، فنادياني: يا أبا الحسن، يا أمير المؤمنين، ردّنا إلى الدنيا نقرّ بفضلك ونقرّ بالولاية لك. فقلت: لا والله، [لا والله لا والله ](٥) لاكان ذلك أبدأ (٠). ثمّ قرأ هذه الآية : «ولو ردّوا لعادوا لما نهوا عنه وإنّهم لكاذبون». يا جابر، وما مـن أحـد يخالف وصيّ نبيّ إلّا حُشِر أعمى يتكبكب(٣) في عرصات القيامة.

﴿ وَقَالُوا ﴾: عطف على «عادوا » أو على «إنَّهم لكاذبون » أو على «نهوا » أو استئناف بذكرما قالوه في الدنيا.

﴿ إِنْ هِيَ إِلَّا حَيَاتُنَا الدُّنْيَا ﴾: الضمير للحياة .

﴿ وَمَا نَحْنُ بِمَبْعُوثِينَ ﴾ ۞: من القبور أبداً.

﴿ وَلَوْ تَرَىٰ إِذْ وُقِفُوا عَلَىٰ رَبِّهِمْ ﴾: قيل (^): مجاز عن الحبس للسّؤال والتوبيخ. وقيل(٩): معناه، وقفوا على قضاء ربّهم، أو جزائه، أو عرفوه حقّ التعريف.

المصدر: حيتر،و ﴿جِ٤: وجتر،و ﴿ رِ٤: حتر.

المصدر: كدارة.

كذا في المصدر ، وفي النسخ : فقلت .

المصدر: ستونة، و «ج» و «ر» شُبنونة.

أيس في المصدر .

٣- ٣ ج » و « ر » : فقلت : لا والله ، لا فقلت لا والله لا كان ذلك ابدأ .

٨. أنوار التنزيل ٣٠٧/١. ٧. من المصدر، وفي النسخ: ينتكب.

٩. أنوار التنزيل ٣٠٧/١.

﴿ قَالَ ٱلنِّسَ هَذَا بِالْحَقِّ ﴾ : كأنّه جواب قائل قال : ماذا قال ربّهم حينئذ ؟ والهمزة للتّقريع على التكذيب. والإشارة إلى البعث وما يتبعه من الثواب والعقاب.

- ﴿ قَالُوا بَلَيْ وَرَبُّنَا ﴾ : إقرار مؤكّد باليمين لانجلاء الأمر غاية الانجلاء.
- ﴿ قَالَ فَذُوفُوا الْعَذَابَ بِمَا كُنْتُمْ تَكُفُّرُونَ ﴾ ٢: بسبب كفركم ، أو ببدله .
- ﴿ قَدْ خَسِرَ الَّذِينَ كَذَّبُوا بِلِقَاءِ اللهِ ﴾: إذ فاتهم النعيم واستوجبوا العذاب المقيم. ولقاء الله: البعث وما يتبعه.
- ﴿ حَتَّىٰ إِذَا جَاءَتْهُمُ السَّاعَةُ ﴾: غاية «لكذَّبوا» لا «لخسر» لأنّ خسرانهم لا غاية له.
  - ﴿ بَغْتَةً ﴾: فجأة ، ونصبها على الحال . أو المصدر ، فإنَّها نوع من المجيء.
    - ﴿ قَالُوا يَا حَسْرَ تَنَّا ﴾ : أي تعالى ، فهذا أوانك .
      - ﴿ عَلَىٰ مَا فَرَّطْنَا ﴾: قصّرنا.

﴿ فِيهَا ﴾: في الحياة الدنيا، أُضمرت وإن لم يجر ذكرها للعلم بها. أو في الساعة، يعني: في شأنها والإيمان بها. أو في الجنّة؛ يعني: في طلبها والعمل لها.

﴿ وَهُمْ يَحْمِلُونَ أَوْزَارَهُمْ عَلَىٰ ظُهُورِهِمْ ﴾: تمثيل لاستحقاقهم آصار الآثام.

وفي مجمع البيان (١): روى الأعمش، عن أبي صالح، عن النبيّ عَلَيْظُهُ في هذه الآية قال: يرى أهل النار منازلهم من الجنّة فيقولون: يا حسرتنا «وهم يحملون أوزارهم» أي هي [«على ظهورهم»](٢).

﴿ اَلاَ سَاءَ مَا يَزِرُونَ ﴾ ٢٠: بنس شيئاً يزرونه وزرهم.

﴿ وَمَا الْحَبَاةُ الدُّنْيَا اِلَّا لَعِبٌ وَلَهُو ﴾: أي وما أعمالها، إلّا لعب ولهو يلهي الناس ويشغلهم عمّا يعقب منفعة دائمة ولذّة حقيقيّة. وهو جواب لقولهم: «إن هي إلّا حياتنا الدنيا».

١. مجمع البيان ٢٩٢/٢.

٢. هذه الزيادة نقلت عند نقل حديث المجمع بواسطة نور الثقلين أو الصافي . ويأتي بعدها \_في الصافي
 ونور الثقلين \_تفسير . فلا مورد لذكرها هنا .

﴿ وَلَلدَّارُ الْآخِرَةُ خَيْرٌ لِلَّذِينَ يَتَّقُونَ ﴾: لدوامها وخلود منافعها ولذّاتها.

وقوله: «للّذين يتّقون» تنبيه على أنّ ما ليس من أعمال المتّقين لعب ولهو.

وقرأ(١) ابن عامر: «ولدار الأخرة».

﴿ اَفَلا تَعْقِلُونَ ﴾ ۞: أيّ الأمرين خير ؟!

وقرأ(٢) نافع وابن عامر ويعقوب بالتّاء، على خطاب المنافقين به. أو تغليب الحاضرين على الغائبين.

وفي أصول الكافي (٣): [أبو عبدالله الأشعري، عن ](1) بعض أصحابنا رفعه، عن هشام بن الحكم قال: قال لي أبو الحسن موسى بن جعفر الللم الهشام، إنّ الله وعظ أهل العقل ورغّبهم في الآخرة فقال: «وما الحياة الدنيا إلّا لعب ولهو \_إلى \_أفلا تعقلون ».

﴿ قَدْ نَعْلَمُ اِنَّهُ لَيَحْزُنُكَ الَّذِي يَقُولُونَ ﴾: معنى «قد » زيادة الفعل وكثرته ؛كما في قوله : ولكنه قد يهلك المال نائله

و «الهاء » في «إنّه » للسّأن.

وقرئ: « يُحزنك » من أحزن.

﴿ فَإِنَّهُمْ لا يُكذِّبُونَكَ ﴾: في الحقيقة.

وقرأ(°) نافع والكسائيّ : « لا يكذبونك » من أكدبه : إذا وجده كاذباً ، أو نسبه إلى الكذب.

﴿ وَلَكِنَّ الظَّالِمِينَ بِآيَاتِ اللهِ يَجْحَدُونَ ﴾ ۞: ولكنّهم يجحدون آيات الله ويكذّبونها. فوضع «الظالمين» موضع الضمير، للذّلالة على أنّهم ظلموا بمجحودهم أو لتمرّنهم على الظلم.

١. أنوار التنزيل ٣٠٨/١. وفيه أورد الآية بالياء، ولذلك قال: وقرأ نافع ، الخ.

٢. أنوار التنزيل ٣٠٨/١. وفيه أورد الآية بالياء ، ولذلك قال: وقرأ نافع ، الخ.

٤. من المصدر.

٣. الكافي ١٤/١، ضمن ح ١٢.

٥. أنوار التنزيل ٣٠٨/١.

و «الباء » لتضمّن الجحود معنى التكذيب.

نقل(١): أنّ أبا جهل كان يقول: ما نكذّبك وإنّك عندنا لصادق، وإنّـما نكـذّب بـما جئتنا به. فنزلت.

وفي روضة الكافي (٢): محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن النضر بن سعيب، عن سعيد، عن النضر بن سويد، عن محمّد بن أبي حمزة، عن يعقوب بن شعيب، عن عمران بن ميثم، عن أبي عبدالله الله قال: قرأ رجل على أمير المؤمنين الله : «فإنهم لا يكذّبونك ولكنّ الظالمين بآيات الله يجحدون».

فقال: بلى والله لقد كذّبوه أشد التكذيب، ولكنّها مخفّفة « لا يكذبونك » لايأتون (٣) بباطل يكذبون به حقّك.

وفي تفسير العيّاشي (٤): عن الحسين بن بندار ، عن أبي عبدالله الله في قوله: «فإنّهم لا يكذّبونك » قال: لا يستطيعون إبطال قولك.

ونسبه عليّ بن إبراهيم في تفسيره (٥) إلى الصادق عليه إلّا أنّـه قـال: لايأتـون بـحقّ يبطلون حقّك.

﴿ وَلَقَدْ كُذَّبَتْ رُسُلٌ مِنْ قَبْلِكَ ﴾: لتسلية رسول الله ﷺ.

﴿ فَصَبَرُوا عَلَىٰ مَا كُذُّبُوا وَأَذُوا ﴾: على تكذيبهم وإيذائهم ، فتأسّ بهم واصبر .

﴿حَتَّىٰ أَتَاهُمْ نَصْرُنَا ﴾: فيه إيماء بوعد النصر للصّابرين.

وفي أصول الكافي (٢): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه وعليّ بن محمد القاسانيّ (٢) جميعاً، عن القاسم بن محمد الإصفهانيّ، عن سليمان بن داود المنقريّ، عن حفص بن غياث قال: قال أبو عبدالله المنظم : يا حفص، إنّ من صبر صبر قليلاً، وإنّ من جزع جزع

١. أنوار التنزيل ٣٠٨/١.

٣. كذا في المصدر، وفي النسخ: لا يأتونك.

٥. تفسير القمّي ١٩٦٧.

٧. ج: محمد بن علي بن محمد القاساني.

۲. الکافی ۲۰۰۸، ح ۲٤۱.

تفسير العياشي ٢٥٩/١، ح ٢١.

٦. الكافي ٨٨/٢، صدرج ٣.

قليلاً. ثمّ قال: عليك بالصبر في جميع أمورك، فإنّ الله على بعث محمّداً عَلَيْهُ فأمره بالصبر والرفق.

قال: فصبر عَلَيْ حتى نالوه بالفطائم (١) بالعظام ورموه بها، فضاق صدره، فأنزل الله عَلَى: «ولقد نعلم أنك يضيق صدرك بسما يقولون، فسبتح بحمد ربّك وكن من الساجدين». ثم كذّبوه ورموه، فحزن لذلك، فأنزل الله عَلى: «قد نعلم إنّه ليحزنك الذي يقولون فإنّهم لا يكذّبونك ولكنّ الظالمين بآيات الله يجحدون، ولقد كُذّبت رسل من قبلك فصبروا على ماكذّبوا وأوذوا حتى أتاهم نصرنا». فألزم النبي عَلَيْ نفسه الصبر.

محمد (۱) بن الحسن (۱) وغيره، عن سهل (۱) [عن محمد بن عيسى] ومحمد بسن يحيى ومحمد بن الحسين جميعاً، عن محمد بن سنان، عن إسماعيل بسن جابر وعبدالكريم بن عمرو، عن عبدالحميد بن أبي الديلم، عن أبي عبدالله الله عن حديث طويل. يقول فيه حاكياً عن رسول الله عَلَيْلَةُ: فذكر من فضل وصيّه ذكراً، فوقع النفاق في قلوبهم، فعلم رسول الله عَلَيْلَةُ ذلك وما يقولون. فقال الله جلّ ذكره: يا محمد «ولقد نعلم أنّه يضيق صدرك بما يقولون» «فإنّهم لا يكذّبونك ولكنّ الظالمين بآيات الله يجحدون» لكنّهم يجحدون بغير حجة لهم.

وكان رسول الله عَلَيْلَةُ يتألُّفهم ويستعين ببعضهم على بعض، ولا يزال يُـخرِج لهـم شيئاً في فضل وصيّه حتّى نزلت هذه السورة. فاحتجّ عليهم حين أعلم بموته، ونُعِيت إليه نفسه.

وفي روضة الكافي (٥): حدّثنا عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن فضّال، عن حفص المؤذّن، عن أبي عبدالله عليه أنّه قال في رسالة طويلة إلى أصحابه: إنّه لايتم الأمر حتّى

كذا في المصدر، جور، وفي سائر النسخ: بالعظام.

٢. الكافي ٢٩٤/١، ضمن ح ٣. ٢. المصدر: محمد بن الحسين.

كذا في المصدر ، وفي النسخ : سهل بن محمد.

٥. الكافي ٤/٨\_٥،ضمن ح١.

يدخل عليكم مثل الذي دخل على الصالحين قبلكم، وحتى تبتلوا في أنفسكم وأموالكم، وحتى تسمعوا من أعداء الله أذى كثيراً فتصبروا وتعركوا بجنوبكم، وحتى يستذلّوكم ويبغضوكم، وحتى تحملوا الضيم (١) فتحتملوه (٢) منهم تلتمسون بذلك وجه الله والدار الآخرة، وحتى تكظموا الغيظ الشديد في الأذى في الله جلّ وعزّ يجترمونه إليكم، وحتى يكذّبوكم بالحقّ ويعادوكم فيه ويبغضوكم عليه فتصبروا على يجترمونه إليكم، وحتى يكذّبوكم بالحقّ ويعادوكم فيه ويبغضوكم عليه فتصبروا على ذلك منهم. ومصداق ذلك كلّه في كتاب الله الذي أنزله جبرئيل على نبيّكم، سمعتم قول الله من الرسل ولا تستعجل لهم».

ثمّ قال: «وإن يكذّبوك فقد كُذّبت رسل من قبلك فيصبروا على ماكذّبوا وأوذوا» (٣) فقد كُذّب نبيّ الله والرسل من قبله «وأوذوا» مع التكذيب بالحقّ.

و في أمالي الصدوق (٤) ، بإسناده إلى أبي عبدالله على أنه قال لعلقمة : إنّ رضى الناس لا يُملَك ، وألسنتهم لا تُضبَط . وكيف يسلمون ممّا لم يسلم منه أنبياء الله ورسله وحجج الله عليه ألم ينسبوه إلى الكذب في قوله : إنّه رسول من الله إليهم ، حتى أنزل الله على عليه : «ولقد كُذّبت رسل من قبلك فصبروا على ماكذّبوا وأوذوا حتى أتاهم نصرنا». والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة .

﴿ وَلاَ مُبَدُّلَ لِكَلِمَاتِ الله ﴾: قيل (٥): لمواعيده . من قوله : « [ولقد ](١) سبقت كملمتنا لعبادنا المرسلين ».

﴿ وَلَقَدْ جَاءَكَ مِنْ نَبَإِ الْمُرْسَلِينَ ﴾ ۞: أي من قصصهم، وماكابدوا من قومهم. ﴿ وَإِنْ كَانَ كَبُرَ عَلَيْكَ ﴾ : عظم وشقّ.

﴿ اِعْرَاضُهُمْ ﴾: عنك وعن الإيمان بما جثت به.

١. المصدر: تحملوا [عليكم]الضيم. ٢. المصدر: فتحملوا.

٣٤/ الأنعام /٣٤: « ولقد كذّبت رسل » بدل « وإن يكذّبوك فقد كذبت رسل ».

٤. أمالي الصدوق ٩٦ـ٩١، ح٣. ٥. أنوار التنزيل ٣٠٨/١.

٦. من المصدر.

في تفسير عليّ بن إبراهيم (١): وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر اللهِ قال: كان رسول الله عَلَيْ الله عَلْ الله عَلَيْ عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ اللهُ عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ الله عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَ

﴿ فَانِ اسْتَطَعْتَ أَنْ تَبْتَغِيَ نَفَقاً فِي الْأَرْضِ أَوْسُلُماً فِي السَّمَاءِ فَتَأْتِيَهُمْ بِآيَةٍ ﴾: منفذاً تنفذ فيه إلى الأرض فتطلع له آية ، أو مصعداً تصعد به إلى السماء فتنزل منها آية .

و « في الأرض » صفة « لنفقاً ». و « في السماء » صفة « لسلماً ».

ويجوز أن يكونا متعلَّقين «بتبتغي »، أو حالين من المستكنِّ.

وجواب الشرط الثاني محذوف، أي فافعل. والجملة جواب الأوّل.

والمقصود بيان حرصه البالغ على إسلام قومه ، وأنّه لو قدر أن يأتيهم بآية من تحت الأرض أو من فوق السماء لأتى بها ، رجاء إيمانهم .

﴿ وَلَوْ شَاءَ اللهُ لَجَمَعَهُمْ عَلَى الْهُدَىٰ ﴾: أي لو شاء الله جمعهم على الهدى لجمعهم، بأن يأتيهم آية يخضعوا، لها ولكن لايفعل لخروجه عن الحكمة.

في كتاب المناقب (٣) لابن شهر أشوب، بإسناده إلى سلمان الفارسي، عن النبي عَلَيْهُ الله في كتاب المناقب (١) لابن شهر أشوب، بإسناده إلى سلمان الفارسي، عن النبي عَلَيْهُ الله على الله قد قضى الفرقة والاختلاف على هذه الأمّة. ولو شاء الله لجمعهم على الهدى، حتى لا يختلف اثنان من هذه الأمّة ولا ينازع في شيء من أمره، ولا يححد المفضول لذى الفضل فضله.

﴿ فَلا تَكُونَنَّ مِنَ الْجَاهِلِينَ ﴾ ۞: بالحرص على ما لا يكون والجزع في مواطن الصبر . فإنّ ذلك من دأب الجهلة .

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): مخاطبة للنبيّ ﷺ والمعنى للنّاس.

١. تفسير القمّى ١٩٧/١.

ليس في المصدر: «وجهد به».

٣. لم نعثر عليه في المناقب، ولكن يوجد في كمال الدين ٢٦٤، ضمن ح ١٠. وتفسير الصافي ١١٧/٢ عنه،
 ونور الثقلين ٧١٤/١، ح ٦٣ عن المناقب ولعله سهو.

تفسير القمّى ١٩٨/١.

وفي كتاب الاحتجاج للطبرسي (۱): عن أمير المؤمنين على حديث طويل. وفيه يقول على مجيباً لبعض الزنادقة \_ وقد قال: وأجده يقول قد بين فضل نبيته على سائر الأنبياء، ثم خاطبه في أضعاف ما أثنى عليه في الكتاب من الإزراء عليه وانتقاص (۱) محلّه وغير ذلك من تهجينه وتأنيبه ما لم يخاطب به أحداً من الأنبياء، مثل قوله: «ولو شاء الله لجمعهم على الهدى فلا تكونن من الجاهلين »: والذي بدا في الكتاب من الإزراء على النبي عَلَيْنَ من فرية (۱) الملحدين. وهناكلام طويل مفصّل يطلب عند قوله تعالى: «إنّ الذين يلحدون في آياتنا لا يخفون علينا».

﴿ إِنَّمَا يَسْتَجِيبُ الَّذِينَ يَسْمَعُونَ ﴾: بفهم وتأمّل، يعني: إنّ الذين تحرص على إيمانهم بمنزلة الموتى الذين لايسمعون.

﴿ وَالْمَوْتَىٰ يَبْعَثُهُمُ الله ﴾: فيعلمهم حين لاينفعهم الإيمان.

﴿ ثُمَّ اِلَّيْهِ يُرْجَعُونَ ﴾ ۞: للجزاء.

﴿ وَقَالُوا لَوْ لَا نُزُلَ عَلَيْهِ آيَةً مِنْ رَبِّهِ ﴾ : أي آية ممّا اقترحوه . أو آية أخرى سوى ما أنزل من الآيات المتكاثرة لعدم اعتدادهم بها عناداً .

﴿ قُلْ إِنَّ اللهَ قَادِرٌ عَلَىٰ أَنْ يُنَزِّلُ آيَةً ﴾ :ممّا اقترحوه. أو آية تنضطرَهم إلى الإيمان، كنطق الجبل. أو آية إن جحدوا هلكوا.

وقرى (٤): « ينزل » بالتّخفيف. والمعنى واحد.

﴿ وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ ۞: إنّ الله قادر على إنزالها، وإنّ إنزالها يستجلب عليهم البلاء، وإنّ لهم مندوحة فيما أنزل عن غيره.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥) قال: [لا يعلمون ](١) أنّ الآية إذا جاءت ولم يؤمنوا بها يهلكوا.

۱. الاحتجاج ۳۲۲۷و۳۸۳.

٣. المصدر: فرقة.

٥. تفسير القمّي ١٩٨/١.

٢. كذا في المصدر ، وفي النسخ : وانخفاض .

٤. أنوار التنزيل ٣٠٩/١.

٦. من المصدر.

وفي رواية أبي الجارود(١) عن أبي جعفر اللله في هذه الآية : سيريكم في آخر الزمان آيات؛ منها دابّة الأرض والدجّال ونزول عيسى بن مريم وطلوع الشمس من مغربها .

﴿ وَمَا مِنْ دَابَّةٍ فِي الْأَرْضِ ﴾: تدبّ على وجهها.

﴿ وَلاَ طَائِرٍ يَطِيرُ بِجَنَاحَيْهِ ﴾: في الهواء.

قيل(٢): وصفه به قطعاً ، لمجاز السرعة ونحوها.

إذ كثيراً ما يقال: طار ، بمعنى: أسرع. والأولى أنّ الوصف بما هـو مـن خـصائص الجنس ، لإفادة زيادة التعميم.

وقرئ (٣): «طائر » بالرّفع ، عطفاً على المحلّ.

﴿ إِلَّا أُمَمٌ اَمْثَالُكُمْ ﴾: محفوظة أحوالها، مقدّرة أرزاقها وآجالها، مخلوقة أبدانها، مربوبة أرواحها؛ كما أنتم كذلك.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤) يعني : خلق مثلكم . قال (٥) وقال : كلّ شيء ممّا خلق خلق مثلكم .

قيل (٢٠): المقصود من ذلك الدلالة على كمال قدرته وشمول علمه وسعة تـدبيره، ليكون كالدّليل على أنّه قادر على أن ينزّل آية. وجمع الأمم للحمل على المعنى.

﴿ مَا فَرَّطُنَا فِي الْكِتَابِ مِنْ شَيْءٍ ﴾: قيل (٧٠ : يعني اللّوح المحفوظ. فإنّه مشتمل على ما يجري في العالم من جليل ودقيق لا يهمل فيه أمر حيوان ولا جماد.

وما يستفاد من الأخبار أنَّه القرآن.

في نهج البلاغة (^)، في كلام له الله في ذمّ اختلاف العلماء في الفتيا: أم أنـزل الله سبحانه ديناً ناقصاً فاستعان بهم على إتمامه ، أم كانوا شركاء له ، فلهم أن يقولوا وعليه أن

۲. أنوار التنزيل ۳۰۹/۱.

٤. تفسير القمني ١٩٨/١.

٦. أنوار التنزيل ٣٠٩/١.

٨. نهج البلاغة/٦١، خطبة ١٨.

١. نفس المصدر والموضع.

٣. نفس المصدر والموضع،

٥. ليس في المصدر.

٧. نفس المصدر والموضع.

يرضى (١)، أم أنزل [الله سبحانه](٢) ديناً تامّاً فقصّر الرسول عن تبليغه وأدائه، والله يقول: «ما فرّطنا في الكتاب من شيء» وفيه تبيان كلّ شيء.

وفي حديث وصف الإمامة (٣) عن الرضا الله في العيون وغيره: جهل القوم وخدعوا عن أديانهم. إنّ الله لم يقبض نبيّه ﷺ حتّى أكمل له الدين وأنزل عليه القرآن. فيه تفصيل كلّ شيء، بيّن فيه الحلال والحرام والحدود والأحكام وجميع ما يحتاج إليه كملاً. فقال الله: «ما فرّ طنا في الكتاب من شيء».

و « من » مزيدة . و « شيء » في موضع المصدر لا المفعول به ؛ لأنّ « فرط » لايُـعدّى بنفسه ، وقد يُعدّى بـ « في » إلى الكتاب .

وقريُ (٤): « ما فرطنا » بالتّخفيف.

﴿ ثُمَّ اِلَّىٰ رَبِّهِمْ يُحْشَرُونَ ﴾ ٢٠: يعني الأمم كلّها، فينتصف بعضها عن بعض.

وفي من لايحضره الفقيه (٥): قال الصادق الله : أيّ بعير حُجّ عليه ثلاث سنين (٢٠، جُعل من نعم الجنّة.

وروی<sup>(۷)</sup>:سبع سنین.

وروي (^) السكوني بإسناده أنّ النبيّ ﷺ أبصر ناقة معقولة وعليها جهازها، فقال: أين صاحبها؟ [مروه ](١) فليستعد غداً للخصومة.

وفي مجمع البيان<sup>(١٠)</sup>: وعن أبي ذرّ قال: بينا أنا عند رسول الله ﷺ إذ انتطحت<sup>(١١)</sup> عنزان.

فقال رسول الله عَلَيْكُ : أتدرون فيما انتطحا؟

كذا في المصدر : وفي النسخ : فعليهم أن يقولوا وعليه أو أن يرضى .

٢. من المصدر.

أنوار التنزيل ٣٠٩/١.

<sup>7.</sup> المصدر: «حجج» بدل «سنين».

٨. نفس المصدر والصفحة، ح ٨٩٧.

١٠. المجمع ٢٩٨/٢.

٣. العيون ٢١٦٧١، ح ١. والكافي ١٩٩٨، صدر ح ١.

٥. الفقيه ١٩١/٢، ح ٨٦٧.

٧. نفس المصدر والصفحة، ح ٨٧٣.

٩. من المصدر.

١١. المصدر:إذنطحت.

فقالوا: لا ندري.

قال: لا و(١) لكنّ الله يدري، وسيقضي(٢) بينهما.

وفي كتاب ثواب الأعمال (٣): عن الصادق الله قال: قال علي بن الحسين المنه محمّد حين حضرته الوفاة: إنّي قد حججت على ناقتي هذه عشرين حجّة فلم أقرعها بسوط قرعة ، فإذا توفّت (1) فادفنها لايأكل لحمها السباع . فإنّ رسول الله عَيَّالُهُ قال: ما من بعير يوقف (6) موقف عرفة سبع حجج ، إلّا جعله الله من نعم الجنّة وبارك في نسله . فلمّا توفّت (٢) حفر ل ، ها أبو جعفر الله ودفنها .

وفي كتاب الخصال (٣): عن سعيد بن جبير ، عن ابن عبّاس قال: قال رسول الله عَيَّالَةُ: إِنّه لن يركب يومئذ إلّا أربعة ؛ أنا وعليّ وفاطمة وصالح نبيّ الله . فأمّا أنا فعلى البراق، وأمّا فاطمة ابنتي فعلى ناقتي العضباء ، فأمّا صالح فعلى ناقة الله التي عُقرت ، وأمّا عليّ فعلى ناقة من نوق الجنة (٨) زمامها من ياقوت عليها حلّتان خضراوان . الحديث .

وفي أصول الكافي (٩): الحسين بن محمّد، عن المعلّى بن محمّد، عن محمّد بن على على أصول الكافي (٩): الحسين بن محمّد على الكلبيّ النسّابة قال: قلت لجعفر بن محمّد على الخفين؟

فتبسّم ثمّ قال: إذا كان يموم القيامة وردّ الله كلّ شيء إلى شيئه وردّ الجلد إلى الغنم (١٠)، فيرى أصحاب المسح أين يذهب وضوؤهم ؟! والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

١. ليس في المصدر: لاو.

كذا في المصدر ، وفي النسخ: يستقضي.

٣. ثواب الأعمال ٧٤/ ح ١.

المصدر: نفقت.

٥. كذا في المصدر، وفي النسخ: توقّف.

٦. المصدر:نفقت.

٧. الخصال /٢٠٤، ح ٢٠.

٨. كذا في المصدر ، وفي النسخ : فعلى ناقة الله من نور .

٩. الكافي ٣٥٠/١٤، ضمن ح ٦.

١٠. كذا في المصدر ، وفي النسخ : إلى سيدًه ردّ بكذا إلى العتم !

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): حدّ ثني أبي، عن الحسن بن خالد، عن أبي الحسن الرضاط الله : أنّه قد أُعطي بلعم بن باعور الاسم الأعظم، وكان يدعو به فيستجاب (١) له. فمال إلى فرعون. فلمّا أمر فرعون في طلب موسى وأصحابه، قال فرعون لبلعم: ادع (١) الله على موسى وأصحابه ليحبسه علينا. فركب على حمارته ليمرّ في طلب موسى [وأصحابه] فانطقها الله على على حمارة في طلب موسى

فقالت: ويلك، على ما تضربني، أتريد أن أجيء معك فتدعو على نبئ الله وقوم مؤمنين؟ فلم يزل يضربها حتى قتلها، وانسلخ الاسم [الأعظم]<sup>(٩)</sup> من لسانه. وهو قوله: «فانسلخ منها فأتبعه الشيطان فكان من الغاوين، ولو شئنا لرفعناه بها ولكنه أخلد إلى الأرض واتبع هواه، فمثله كمثل الكلب إن تحمل عليه يلهث أو تتركه يلهث «وهو مثل ضربه.

فقال الرضا صلوات الله عليه: فلا يدخل الجنّة من البهائم إلّا ثلاث: حمارة بلعم، وكلب أصحاب الكهف، والذئب. وكان سبب الذئب أنّه بعث ملك ظالم رجلاً شرطيّاً ليحشر قوماً من المؤمنين ويعذّبهم، وكان للشرطيّ ابن يحبّه، فجاء ذئب فأكل ابنه، فحزن الشرطيّ عليه، فأدخل الله ذلك الذئب الجنّة لما أحزن الشرطيّ.

﴿ وَالَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا صُمٌّ ﴾: لايسمعون مثل هذه الآيات الدالة على ربوبيّته، وكمال علمه، وعظم قدرته، سماعاً تتأثّر به نفوسهم.

﴿ وَيُكُمُّ ﴾: لايتكلُّمون بخير وحقّ.

﴿ فِي الظُّلُمَاتِ ﴾: خبر ثالث، أو حال من المستكنّ في الخبر. والمراد إمّا ظلمات الكفر، أو ظلمات الجهل والعناد (٢٠ والتقليد.

Y6A/4 (20) 25 4

١. تفسير القمّي ٢٤٨/١.

٢. كذا في المصدر ، وفي ١ ج ، فيجيب ، وفي سائر النسخ : فيستجيب .

٣. المصدر: ادعو، ٤. من المصدر.

٥. من المصدر. ٩. دره: والفساد.

﴿ مَنْ يَشَا الله ﴾: خذلانه بمعاصيه.

﴿ يُضْلِلْهُ ﴾: يخذله فيضلّ ؛ لأنّه ليس من أهل الهدى .

﴿ وَمَنْ يَشَأَى : توفيقه.

﴿ يَجْعَلْهُ عَلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ ٢ : يرشده إلى الهدى بلطفه ، ويحمله عليه .

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): حدّثنا أحمد بن محمّد قال: حدّثنا جعفر بن عبدالله قال: حدّثنا كثير بن عيّاش، عن أبي الجارود، عن أبي جعفر على في هذه الآية: «صمّ» عن الهدى، و«بكم» لايتكلّمون بخير. «في الظلمات» يعني: ظلمات الكفر. «من يشأ الله يضلِلْهُ ومن يشأ يجعله على صراط مستقيم» وهو ردّ على قدريّة هذه الأمّة، يحشرهم الله يوم القيامة مع الصابئين والنصارى والمجوس.

فيقولون: « والله ربّنا ماكنّا مشركين ».

يقول الله: «انظر كيف كذبوا على أنفسهم وضلَّ عنهم ماكانوا يفترون ٩.

قال: فقال رسول الله عَيِّالُهُ: ألا إنّه لكلّ أمّه منجوساً، ومنجوس هذه الأمّة الذين يقولون: لا قدر. ويزعمون أنّ المشيئة والقدرة إليهم ولهم(٢).

حدّثنا جعفر بن أحمد (٣) قال: حدّثنا عبدالكريم قال: حدّثنا محمّد بن عليّ قال: حدّثنا محمّد بن عليّ قال: حدّثنا محمّد بن الفضيل عن أبي حمزة قال: سألت أبا جعفر علي عن قول الله: «والذين كذّبوا بآياتنا صمّ وبكم \_إلى قوله \_صراط مستقيم».

فقال أبوجعفر على الذين الذين كذّبوا الأوصياء، هم «صمّ وبكم» كما قال الله «في الظلمات» من كان من ولد إبليس، فإنّه لايصدّق بالأوصياء ولا يؤمن بهم أبداً، وهم الذين أضلَهم الله. ومن كان من ولد آدم، آمن بالأوصياء، وهم عملى صراط مستقيم.

قال: وسمعته يقول: «كذّبوا بآياتنا كلّها» في بطن القرآن، أن كذّبوا بالأوصياء كلّهم.

١. تفسير القئي ١٩٨٧\_١٩٩.

٣. تفسير القمّى ١٩٨/١\_١٩٩.

٢. كذا في المصدر ، وفي النسخ : ليست إليهم ولا لهم.

﴿ قُلُّ أَرَأَيْتِكُمْ ﴾: استفهام تعجيب.

و «الكاف» حرف خطاب، أكّد به الضمير للتأكيد، لا محلّ له من الإعراب؛ لأنّك تقول: أرأيتك زيداً ما شأنه. فلو جعلت الكاف مفعولاً كما قاله الكوفيّون، لعدّيت الفعل إلى ثلاثة مفاعيل، وللزم في الآية أن يقال: أرأيتموكم. بل الفعل معلّق، أو المفعول محذوف تقديره: أرأيتكم [أي أخبروني إ(١) الهتكم تنفعكم إذ تدعونها.

وقرأ(٢) نافع فيه وفي «أرأيت» و «أفرأيت» و «أرأيتم» وشبهه إذا كان قبل الراء همزة ، بتسهيل الهمزة التي بعد الراء. والكسائي بحذفها أصلاً. والباقون يخفّفونها. وحمزة إذا وقف، وافق نافعاً.

﴿ إِنْ آتَاكُمْ عَذَابُ اللهِ ﴾: في الدنيا كما أتى من قبلكم.

﴿ أَوْ اَتَتُكُمُ السَّاعَةُ ﴾: القيامة وهولها.

﴿ أَغَيْرُ اللهِ تَدْعُونَ ﴾: هو تبكيت لهم.

﴿ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴾ ٢: أنَّ الأصنام آلهة . وجوابه محذوف ، أي فادعوه .

﴿ بَلْ اِيَّاهُ تَدْعُونَ ﴾ : بل تخصّونه بالدّعاء كما حكى عنهم في مواضع . وتـقديم المفعول لإفادة التخصيص.

﴿ فَيَكْشِفُ مَا تَدْعُونَ إِلَيْهِ ﴾ : كشفه.

﴿إِنْ شَاءَ ﴾: إن شاء أن يتفضّل عليكم بكشفه.

﴿ وَتَنْسَوْنَ مَا تُشْرِكُونَ ﴾ ۞: وتنسون آلهتكم في ذلك الوقت ، لما ركز في العقول أنّه القادر على كشف الضرّ دون غيره. أو تنسونه من شدّة الأمر وهوله.

في تفسير على بن إبراهيم (٣): ثمّ ردّ عليهم فقال: «بل إيّاه تدعون فيكشف ما تدعون إليه إن شاء وتنسون ماتشركون».

قال: تدعون الله إذا أصابكم ضرّ، ثمّ إذا كشف عنكم ذلك تنسون ما تشركون، أي

١- ليس في أنوار التنزيل ٣٠٩/١.

٣. تفسير القمّي ١٩٩٨.

٢. نفس المصدر، والموضع.

تشركون تتركون (١) الأصنام.

وفي كتاب التوحيد (٢): حدّثنا محمّد بن القاسم الجرجاني الله قال: حدّثنا أبو يعقوب يوسف بن محمّد بن زياد وأبوالحسن على بن محمّد بن سيّار وكانا من الشيعة الإماميّة عن أبو يهما، عن الحسن بن عليّ [بن محمّد] (٣) المؤمنين أنه قال له رجل فما تفسير قوله: «الله».

فقال: هو الذي يتألّه إليه عند الحوائج والشدائد كلّ مخلوق عند انقطاع الرجاء من جميع من هو دونه، وتقطّع الأسباب من كلّ من سواه. وذلك أنّ كلّ مترقّس في هذه الدنيا ومتعظّم فيها وإن عظم غناه وطغيانه وكثرت حوائج من دونه إليه، فإنّهم سيحتاجون حوائج لايقدر عليها هذا المتعاظم. وكذلك هذا المتعاظم يحتاج حوائج لايقدر عليها، فينقطع (٤) إلى الله عند ضرورته وحاجته (٥)، حتّى إذا كفي همّه عاد إلى شركه. أما تسمع الله ظنّ يقول: «قل أرأيتم إن أتاكم عذاب الله أو أتتكم الساعة أغير الله تدعون إن كنتم صادقين، بل إيّاه تدعون فيكشف ما تدعون إليه إن شاء وتنسون ما تشركون». والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا إِلَىٰ أُمَمِ مِنْ قَبْلِكَ ﴾: أي قبلك.

و « من » مزيدة ، أي الرسل فكذَّبوهم.

﴿ فَأَخَذُنَاهُمْ بِالْبَأْسَاءِ ﴾ : بالشَّدة والفقر .

﴿ **وَالضَّرَّاءِ ﴾ :** والضرّ والأفات ، كنقصان الأنفس والأموال . وهما صيغتا تأنيث لا مذكّر لهما .

﴿لَعَلَّهُمْ يَتَضَرَّعُونَ ﴾ ٢٠ يتذلّلون، ويتوبون عن ذنوبهم.

في نهج البلاغة(١): قال على لو أنَّ الناس حين تنزل بهم النقم وتنزول عنهم النعم

۲. التوحيد/۲۳۱\_۲۳۲،ضمن ح ٥.

٤. كذا في المصدر، جور، وفي سائر النسخ: فيقع.

نهج البلاغة /٢٥٧، خطبة ١٧٨.

كذا في المصدر ، وفي النسخ : تشركون .

٣. من المصدر.

المصدر: فاقته.

فزعوا إلى ربّهم بصدق من نيّاتهم وَولَهِ من قلوبهم ، لردّ عليهم كلّ شارد ، وأصلح لهم كلَ فاسد.

﴿ فَلَوْ لاَ إِذْ جَاءَهُمْ بَأْسُنَا تَضَرَّعُوا ﴾: معناه نفي تضرّعهم في ذلك الوقت مع قيام الداعي. وبُخهم على ترك التضرّع؛ لأنّه لاعذر لهم في ذلك إلّا عنادهم وقسوة قلوبهم. وفي أصول الكافي(١)، بإسناده إلى مروك بيّاع اللؤلؤ، عمّن ذكره، عن أبي عبدالله الله الله قال في حديث طويل: وهكذا التضرع. وحرّك أصابعه يميناً وشمالاً.

وعن أبي عبدالله(٢) على قال في حديث طويل: [التضرّع] أن تحرّ ك اصبعك السبّابة ممّا يلي وجهك. وهو دعاء الخيفة ٣٠).

محمّد بن يحيى(٤)، عن أحمد بن محمّد، عن ابن محبوب، عن أبي أيّـوب، عـن محمّد بن مسلم قال: قال أبوجعفر الله : والتضرّع رفع اليدين، والتضرّع بهما. ثمّ قال:

﴿ وَلَكِنْ قَسَتْ قُلُوبُهُمْ وَزَيَّنَ لَهُمُ الشَّيْطَانُ مَاكَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ ٢: استدراكاً على المعنى، وبياناً للصّارف لهم من التضرّع، وأنَّه لا مانع لهم إلَّا القساوة والإعجاب بالأعمال التي زيّنها الشيطان لهم.

﴿ فَلَمَّا نَسُوا مَا ذُكِّرُوا بِهِ ﴾: من البأساء والضرّاء ، ولم يتّعظوا به.

﴿ فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ أَبُوابَ كُلِّ شَيْءٍ ﴾: من الصحّة والتوسعة في الرزق؛ إمّا امتحاناً لهــم بالشَّدة والرخاء، أو مكراً بهم استدراجاً لهم.

وقرأ(٥) ابن عامر : « فتّحنا » بالتّشديد في جميع القرآن ، ووافقه يعقوب فيما عدا هذا والذي في الأعراف.

﴿حَتَّىٰ إِذَا فَرحُوا ﴾: عجبوا.

۱. الكافي ٤٨٠/٢، خطبة ١٧٨.

٣. كذا في المصدر، وفي النسخ: الخفية.

٥. أنوار التنزيل ٣١٠/١.

۲. الکافی ۴۸۱/۲ ذیل ح ۵.

٤. الكافي ٤٨١/٢، ذيل ح ٦.

﴿ بِمَا أُوتُوا ﴾: من النعم. ولم يزيدوا إلا على البطر والاشتغال بالنعمة من المنعم والقيام بحقة.

﴿ أَخَذْنَاهُمْ بَغْتَةً ﴾ :مفاجأة .

﴿ فَإِذَاهُمْ مُبْلِسُونَ ﴾ ٢٠: متحيّرون آيسون.

﴿ فَقُطِعَ دَابِرُ الْقَوْمِ الَّذِينَ ظَلَمُوا ﴾ : أي آخرهم ، بحيث له يبق منهم أحد . مِن دبره دبراً ودبوراً : إذا تبعه .

﴿ وَالْحَمْدُ اللهِ رَبُّ الْعَالَمِينَ ﴾ ﴿ وَالْحَمْدُ اللهِ وَاعْدَاءَ اللهِ وَإِعَلاَءَ كَلَمْتُهُ مِن حيث أنّه تخليص لأهل الأرض من شؤم عقائدهم وأعمالهم، نعمة جليلة يحقّ أن يُحمَد عليها.

قال: أمّا قوله: «فلمّا نسوا ما ذُكروا به» يعني: فلمّا تركوا ولاية عليّ بن أبي طالب على وقد أمروا بها «فتحنا عليهم أبواب كلّ شيء» يعني: دولتهم في الدنيا وما بسط لهم فيها. وأمّا قوله: «حتّى إذا فرحوا بما أو توا أخذناهم بغتة فإذا هم مبلسون» يعني بذلك: قيام القائم على حتّى كأنّهم لم يكن لهم سلطان قطّ. فذلك قوله: «بغتة» فنزل آخر هذه الآية على محمّد.

حدّ ثني (٤) أبي ، عن القاسم بن محمّد عن سليمان بن داود المنقريّ ، عن حفص بن غياث، عن أبي جعفر (٥) عليه قال: كان في مناجاة الله لموسى عليه : يا موسى ، إذا رأيت

تفسير القمّى ٢٠٠/١.
 تفسير القمّى ٢٠٠/١.

٣. كما في جامع الرواة ٢٦٣/١. وفي المصدر: عبدالكريم بن عبدالرحيم.

نفسير القمّى ٢٠٠/١.
 نفسير القمّى ٢٠٠/١.

الفقر مقبلاً، فقل مرحباً بشعار الصالحين. وإذا رأيت الغني مقبلاً فقل ذنب عُمجَلت عقوبته.

وفي مجمع البيان(١): ( فلمّا نسوا ما ذكّروا به فتحنا » الآية. وروي عن النبيّ ﷺ أنّه قال: إذا رأيت الله تعالى يعطي على المعاصي ، فإنّ ذلك استدراج منه. ثمّ تلا هذه الآية. ونحوه ما روي عن أمير المؤمنين للله أنه قال: يا ابن آدم، إذا رأيت ربّك يتابع عليك نعمه، فاحذره.

وفي كتاب تلخيص الأقوال في تحقيق أحوال الرجال(٢): عن الكشّي، بإسناده إلى أبي الحسن صاحب العسكريّ : أنَّ قنبراً مولى أمير المؤمنين عليه أدخل على الحجّاج. فقال له: ما الذي كنت تلى من على بن أبي طالب؟

قال:كنت أوضَّته.

فقال له: ماكان يقول إذا فرغ من وضوئه؟

فقال:كان يتلو هذه الآية: «فلمّا نسوا ماذُكّروا به فتحنا عليهم أبوابكلّ شيء حتّى إذا فرحوا بما أوتوا أخذناهم بغتة فإذا هم مبلسون، فـقُطِع دابـر القـوم الذيـن ظـلموا والحمد لله ربّ العالمين ».

فقال الحجّاج: أظنّه كان يتلوها علينا؟

قال: نعم.

وفي تفسير العيّاشيّ<sup>(٣)</sup>، مثله سواء.

وفي التفسير (٤) عن أبي حمزة الثماليّ، عن أبي جعفر اللِّه في قول الله تعالى: « فلمّا نسوا ما ذُكّروا به فتحنا».

قال: لمّا تركوا ولاية على الله وقد أمروا بها « أخذناهم بغتة فإذا هم مبلسون ، فقطع دابر القوم الذين ظلموا والحمد لله ربّ العالمين ».

١. المجمع ٣٠٢/٢.

٢. اختيار معرفة الرجال ٧٤/، ح ١٣٠.

٤. نفس المصدر /٣٦٠، ١٣٣٠.

٣. تفسير العيّاشي ٢٥٩/١، ح٢٢.

الجزء الرابع / سورة الأنعام.

قال: نزلت في ولد العبّاس.

وفي كتاب معانى الأخبار (١): أبي الله قال: حدَّثنا سعد بن عبدالله، عن القياسم بـن محمّد الإصبهانيّ، عن سليمان بن داود المنقريّ، عن فيضيل بن عياض، عن أبي عبدالله عليه أنَّه قال: من أحبّ بقاء الظالمين فقد أحبّ أن يُعصَى الله. إنَّ الله تبارك وتعالى حمد نفسه بهلاك(٢) الظلمة ، فقال : « فقُطع دابر القوم الذين ظلموا والحمد لله ربّ العالمين». والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي الكافي(٣): على بن إبراهيم، عن أبيه وعلى بن محمّد القاساني، عن القاسم بن محمّد، عن سليمان بن داو د المنقريّ ، عن الفضيل بن عياض ، عن أبي عبدالله عليه مثله.

﴿ قُلْ آرَايْتُمْ إِنْ آخَذَ اللهُ سَمْعَكُمْ وَآبُصَارَكُمْ ﴾: أصمّكم وأعماكم.

﴿ وَخَتَمَ عَلَىٰ قُلُوبِكُمْ ﴾ : بأن يغطّي عليها مايزول به عقلكم وفهمكم .

﴿ مَنْ إِلَّهُ غَيْرُ اللهِ يَأْتِيكُمْ مِهِ ﴾: أي بذلك. أو بسما أخذ وختم عليه. أو بأحد هذه المذكورات.

﴿ انْظُرْ كَيْفَ نُصَرِّفُ الْآيَاتِ ﴾: فكرّرها تارة من جهة المقدّمات العقليّة، وتارة من جهة الترغيب والترهيب، وتارة بالتّنبيه والتذكير بأحوال المتقدّمين.

﴿ ثُمَّ هُمْ يَصْدِفُونَ ﴾ ٢٠ : يعرضون عنها.

و« ثمّ» لاستبعاد الإعراض بعد تصريف الآيات وظهورها.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤) في هذه الآية قال : قل لقريش : «إن أخذ الله سمعكم وأبصاركم وختم على قلوبكم» من يردّه (٥) عليكم إلّا الله. وقوله: «ثمّ هم يصدفون» أي يكذّبون.

وفي رواية أبي الجارود(٢)، عن أبي جعفر الله في هذه الآية يقول: إن أخذ الله منكم

المصدر: على إهلاك.

٤. تفسير القمّي ٢٠١/١.

٦. نفس المصدر، والموضع.

١. معاني الأخبار /٢٥٢، ح ١.

۳. الكافي ۱۰۸/۵، ح ۱۱.

٥. المصدر: يرددالكم عليكم.

الهدى «من إله غير الله يأتيكم به، انظر كيف نصرّف الآيات ثمّ هم يصدفون». يقول: يعرضون(١).

﴿ قُلْ اَرَايْتَكُمْ اِنْ اَتَاكُمْ عَذَابُ اللَّهِ بَغْتَةً ﴾ : من غير مقدّمة ، وظهور أمارة .

﴿ أَوْ جَهْرَةً ﴾ :تتقدّمها أمارة تؤذن بحلولها . قابل البغتة بالجهرة ، لما في البغتة من معنى الخفية .

وقيل(٢): ليلاً أو نهاراً.

وقرئ (٣): «بغتة» و «جهرة » [بكسر الفاء](٤).

﴿ هَلْ يُهْلَكُ ﴾: أي ما يهلك هلاك تعذيب وسخط.

﴿ إِلاَّ الْقَوْمُ الظَّالِمُونَ ﴾ ۞: ولأنَّه بمعنى النفي ، صحّ الاستثناء المفرغ منه.

وقرئ<sup>(٥)</sup>: « يهلك » بفتح الياء.

وفي تفسير العيّاشي (٢٠): عن منصور بن يونس، عن رجل، عن أبي عبدالله الله قال: أخذ بني أميّة بغتة، وبني العبّاس جهرة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٧): [نزلت] (١) لمّا هاجر رسول الله ﷺ إلى المدينة وأصاب أصحابه الجهد والعلل والمرض، فشكوا ذلك إلى رسول الله ﷺ فأنزل الله قل لهم يا محمّد: «أرأيتكم إن أتاكم عذاب الله بغتة أو جهرة هل يسهلك إلا القوم الظالمون»؛ يعني: لا يصيبكم إلا الجهد والضرّ في الدنيا. فأمّا العذاب الأليم الذي فيه الهلاك، فلا يصيب إلّا القوم الظالمون.

﴿ وَمَا نُرْسِلُ الْمُرْسَلِينَ إِلاَّ مُبَشِّرِينَ ﴾: بالنَّواب والجنة.

١. المصدر: يعترضون.

٣. أنوار التنزيل ٣١١/١.

٥. نفس المصدر، والمصدر،

٧. تفسير القمّى ٢٠١/١.

٢. أنوار التنزيل ٣١١/١.

٤. ليس في المصدر.

٦. تفسير العيّاشي ٢٦٠/١. ح ٢٤.

٨. من المصدر.

- ﴿ وَمُنْذِرِينَ ﴾: بالعقاب(١) والنار . ولم نرسلهم ليُقتَرح عليهم .
- ﴿ فَمَنْ آمَنَ وَأَصْلَحَ ﴾: بما يجب إصلاحه من العمل والاعتقاد.
  - ﴿ فَلاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ ﴾: من العذاب.
  - ﴿ وَلاَ هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ ۞: بفوت الثواب.
- ﴿ وَالَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا يَمَسُّهُمُ الْعَذَابُ ﴾: جعل العذاب ماسًا له كأنّه الطالب للوصل اليهم ، واستغنى بتعريفه عن التوصيف .
  - ﴿ بِمَا كَانُوا يَفْسُقُونَ ﴾ ۞: بسبب خروجهم عن التصديق والطاعة .
    - ﴿ قُلْ لَا اَقُولُ لَكُمْ عِنْدِي خَزَائِنُ اللهِ ﴾: مقدوراته . أو خزائن رزقه .

في كتاب التوحيد والمعاني والأمالي(٢): عن أبي عبدالله ﷺ: أنّه لمّا صعد مـوسى إلى الطور فنادى ربّه ﷺقال: ياربّ أرني خزائنك.

فقال: يا موسى، إنَّما خزائني إذا أردت شيئاً أن أقول له: كن، فيكون.

- ﴿ وَلاَ أَعْلَمُ الْغَيْبَ ﴾: ما لم يوح إليّ. وهو من جملة المقول.
- ﴿ وَلاَ أَقُولُ لَكُمْ إِنِّي مَلَكٌ ﴾: من جنس الملائكة . أو أقدر على ما يقدرون عليه .

﴿إِنْ أَتَّبِعُ إِلاَّ مَا يُوحَىٰ إِلَيَّ ﴾: لاأتبع شيئاً آخر غير الوحي. تبرّاً عن دعوى الألوهيّة والملكيّة، وادّعى النبوّة التي هي من كمالات البشر ردّاً لاستبعادهم دعواه وجزمهم على فساد مدّعاه. ولا يلزم منه كون الملائكة أفضل منه ؛ كما أنّه لايلزم كون من تبع غير الوحي أفضل منه.

وفي كتاب التوحيد (٣)، بإسناده إلى أحمد بن محمّد الميثميّ على أنّه سأل الرضا الله عنده قوم من أصحابه، وقد كانوا يتنازعون في الحديثين المختلفين عن رسول الله عَلَيْلَةً في الشيء الواحد.

١. ج: العذاب.

٢. التوحيد ١٢٣، ح ١٧، وأمالي الصدوق ٤١٣، ح ٤، والمعاني /٤٠٢، ح ٦٥.

٣. لايوجد في التوحيد، ولكن في العيون ٢٠/٢، صدر ح ٤٥، وتنفسير الصافي ١٢٢/٢، ونـور الثنقلين
 ٧٢٠/١ ح ٩١ عن التوحيد، ولعله سهو.

فقال الله : إنّ الله حرّم حراماً وأحلّ حلالاً وفرض فرائض. فما جاء في تحليل ما حرّم الله وتحريم ما أحلّ الله أو دفع فريضة في كتاب الله رسمها بين قائم بلا ناسخ (۱) نسخ ذلك. فذلك شيء لايسع الأخذبه ؛ لأنّ رسول الله عَلَيْلُهُ لم يكن ليحرّم ما أحلّ الله ، ولا ليحلّل ما حرّم الله ، ولا ليغيّر فرائض الله وأحكامه. وكان في ذلك كله متبعاً مسلّماً مؤدّياً عن الله عَلَى وذلك قول الله عَلى: «إن أتبع إلا ما يوحى إليّ ». فكان متبعاً لله ، مؤدّياً عن الله عا أمره به من تبليغ الرسالة.

﴿ قُلْ هَلْ يَسْتَوِي الْآعْمَىٰ وَالْبَصِيرُ ﴾: إمّا مثل الجاهل والعالم ، قاله عليّ بن إبراهـيم في تفسيره(٢).

ونسبه في مجمع البيان (٣) إلى أهل البيت المَيَلِا .

أو للــضالُ والمــهتدى أو لمــدّعي المستحيل ؛ كـالألوهيّة والمـلكيّة ، ومـدّعي المستقيم ؛ كالنبوّة. قاله البيضاوي وغيره (٤).

﴿ أَفَلاَ تَتَفَكَّرُونَ ﴾ ٢٠ فتهتدوا. أو فتميّزوا بين ادّعاء الحقّ والباطل. أو فـتعلموا أنّ اتّباع الوحي ممّا لامحيص عنه.

﴿ وَٱنْذِرْ بِهِ ﴾: الضمير لـِ «ما يوحى إليّ » وهـو القـرآن وغـيره ، بـحسب المـفهوم . والمراد هنا القرآن ، كما يأتي في الخبر .

﴿ الَّذِينَ يَخَافُونَ أَنْ يُحْشَرُوا إِلَىٰ رَبِّهِمْ ﴾: قيل (٥): هم المؤمنون المفرّطون في العمل. أو المجوزون للحشر ، مؤمناً كان أو كافراً ، مقرّاً به أو متردّداً فيه . فإنّ الإنذار ينفع فيهم دون الفارغين الجازمين باستحالته .

وفي مجمع البيان (١٠): قال الصادق على وأنذر بالقرآن من يرجون الوصول إلى ربّهم ترغبهم فيما عنده، فإنّ القرآن شافع مشفّع.

۲. تفسير القمّى ۲۰۱/۱.

أنوار التنزيل ٣١١/١، والكشاف ٢٠/٢.

٦. المجمع ٣٠٤/٢.

١. كذا في المصدر، وفي النسخ: نسخ.

٣. المجمع ٣٠٤/٢.

٥. أنوار التنزيل ٣١١/١.

﴿ لَيْسَ لَهُمْ مِنْ دُونِهِ وَلِيٌّ وَلاَ شَفِيعٌ ﴾: في موضع الحال من مرفوع «يحشروا». فإنّ المخوّف هو الحشر على هذه الحال.

﴿لَعَلَّهُمْ يَتَّقُونَ ﴾ ۞:لكي يتقوا.

﴿ وَلاَ تَطْرُدِ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ بِالغَدَاةِ وَالْعَشِيِّ ﴾: يعبدونه على الدوام.

وقيل(١): المراد صلاة الصبح والعصر .

وقرأ ابن عامر : «بالغدوة » هاهنا وفي الكهف.

﴿ يُرِيدُونَ وَجُهَهُ ﴾ : حال من فاعل « يدعون » أي يدعون ربّهم مخلصين فيه .

قيّد الدعاء بالإخلاص، تنبيهاً على أنّه ملاك الأمر. ورتّب النهي عليه إشعاراً بأنّـه يقتضي إكرامهم وينافي إبعادهم.

﴿ مَا عَلَيْكَ مِنْ حِسَابِهِمْ مِنْ شَيْءٍ وَمَا مِنْ حِسَابِكَ عَلَيْهِمْ مِنْ شَيْءٍ ﴾: أي ليس عليك حساب إيمانهم ، أي إيمان الذين يدعون ربّهم بالغداة والعشيّ . فإن إيمانهم عند الله أعظم من إيمان من تطردهم بسؤالهم ، وهم المشركون ، نسبوا إلى هو لاء أنّ باطنهم غير مرضي وطعنوا في إيمانهم . فإنّهم لمّا اتّسموا بسيرة المتّقين ، وجب عليك إكرامهم ؛ لأنّ حساب إيمانهم في الباطن عليهم لايتعدّاهم إليك ، كما أنّ حسابك لا يتعدّاك عليهم .

وقيل(٢): ما عليك من حساب رزقهم ؛ أي من فقرهم.

وقيل (٣): الضمير للمشركين. والمعنى: لاتُؤاخَذ بحسابهم ولا هم بحسابك حتّى يهمَك إيمانهم، بحيث تطرد المؤمنين طمعاً فيه.

﴿ فَتَطُرُدُهُمُ ﴾: فتصدّهم. وهو جواب النفي.

﴿ فَتَكُونَ مِنَ الظَّالِمِينَ ﴾ ۞: جواب النهي.

وفي الكشّاف(1): ويجوز أن يكون عطفاً على « فتطردهم » على وجه التسبّب؛ لأنّ

٢. أنوار التنزيل ٣١٢/١.

٤. الكشاف ٢٢/٢.

١. أنوار التنزيل ٣١١/١.

٣. أنوار التنزيل ٣١٢/١.

كونه ظالماً مسبّب عن طردهم.

واعترض عليه بأنّ الطرد المسبّب عن كون حسابهم عليه لايصير سبباً لكونه فيه من الظالمين ؛ لأنّه لدفع الضرر عن نفسه.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): أنّه كان سبب نزولها، أنّه كان بالمدينة قوم فقراء مؤمنون يسمّون أصحاب الصفّة. وكان رسول الله عَلَيْ أمرهم أن يكونوا في الصفّة يأوون إليها. وكان رسول الله عَلَيْ يتعاهدهم بنفسه، وربّما حمل إليهم ما يأكلون. وكانوا يختلفون إلى رسول الله عَلَيْ فيقرّبهم ويقعد معهم ويؤنسهم. وكان إذا جاء الأغنياء والمترفون من أصحابه أنكروا عليه ذلك، ويقولون له: اطردهم عنك. فجاء يوما رجل من الأنصار إلى رسول الله عَلَيْ وعنده [رجل] (٢) من أصحاب الصفة قد لزق برسول لله عَلَيْ يحدّثه. فقعد الأنصاري بالبعد عنهما. فقال له رسول الله عَلَيْ يحدّثه. فقعد الأنصاري بالبعد عنهما. فقال له رسول الله عَلَيْ : تقدّم. فلم يفعل.

فقال له رسول الله عَيَّاتُهُمُّ : لعلَك خفت أن يلزق فقره بك!

فقال الأنصاري: اطرد هؤلاء عنك. فأنزل الله الآية.

وفي تفسير العيّاشي (٣): عن الأصبغ بن نباتة قبال: بينما عبليّ الله يخطب يوم الجمعة على المنبر، فجاء الأشعث بن قيس (٤) يتخطّى (٥) رقاب الناس.

فقال: يا أمير المؤمنين، حالت الحمد(n) بيني وبين وجهك.

وقال: فقال عليّ ﷺ: ما لي وللضّياطرة (٧)، أطرد قوماً غدوا أوّل النهار يطلبون رزق الله و آخر النهار ذكروا الله، فأطردهم فأكون من الظالمين!

٢. من المصدر.

أ. تفسير القمّى ٢٠٢/١.

كذا في المصدر، وفي النسخ: عقيل.

٣. تفسير العيّاشي ٢٦٠/١، ح ٢٦.

كذا في المصدر ، وفي النسخ: يخطا.

 <sup>7.</sup> كذا في المصدر، وفي النسخ: حالت الحدا. وكلاهما لا يخلوان عن التصحيف. هامش نـور الثـقلين
 ٧. الضياطرة: العظيم من الرجال لا غناء عندهم.

﴿ وَكَذَٰلِكَ فَتَنَّا بَعْضَهُمْ بِيَعْضٍ ﴾: ومثل ذلك الفتن وهو اختلاف أحوال النـاس فـي أمور الدنيا.

« فتنًا »؛ أي ابتلينا بعضهم ببعض في أمر الدين. فقدّمنا هؤلاء الضعفاء على أشراف قريش بالسّبق إلى الإيمان.

﴿لِيَقُولُوا أَهٰؤُلَاءِ مَنَّ اللهُ عَلَيْهِمْ مِنْ يَيِّنِنَا ﴾: أي أهؤلاء من أنعم الله عليهم بالهداية والتوفيق لما يسعدهم دوننا، ونحن الأكابر والرؤساء، وهم المساكين والضعفاء. وهو إنكار لأن يخصّ هؤلاء من بينهم بإصابة الحقّ والسبق إلى الخير.

و « اللام » للعاقبة ، أو للتعليل ، على أنّ « فتنّا » متضمّن معنى : خذلنا .

﴿ أَلَيْسَ اللهُ مِاعْلَمَ بِالشَّاكِرِينَ ﴾ ٢: بمن يقع منه الإيمان والشكر فيوفقه ، وبمن لا يقع منه فيخذله .

وفي مجمع البيان (١): روى الثعلبيّ ، بإسناده: عن عبدالله بن مسعود قال: مرّ الملأ من قريش على رسول الله عَنَيْقَةُ وعنده صهيب وخبّاب وبـلال وعـمّار وغـيرهم من ضعفاء المسلمين.

فقالوا: يا محمّد، أرضيت بهؤلاء من قومك، أفنحن نكون لهم تبعاً لهم «أهـؤلاء الذين مَنّ الله عليهم »؟ اطردهم عنك فلعلّك إن طردتهم اتّبعناك فأنزل الله تعالى «ولا تطرد الذين ».

وقال سلمان وخبّاب: فينا نزلت هذه الآية. جاء الأقرع بن حابس التميميّ وعيينة بن حصين الفزاري وذووهم من المؤلّفة قلوبهم فوجدوا النبيّ عَلَيْكُ قاعداً مع بـلال وصهيب وعمّار وخبّاب، في ناس من ضعفاء المؤمنين فحقّروهم.

فقالوا: يا رسول الله ، لو نحّيت هؤلاء عنك حتّى نخلو بك ، فإنّ وفود العرب تأتيك فنستحي أن يرونا مع هؤلاء الأعبد ، ثمّ إذا انصرفنا فإن شئت فأعدهم إلى مجلسك . فأجابهم النبيّ ﷺ إلى ذلك .

١. المجمع ٣٠٥/٢\_٣٠٦.

فقالوا له: اكتب لنا بهذا على نفسك كتاباً.

فدعا بصحيفة وأحضر عليًا (١) عليًا ليكتب قال: ونحن قعود في ناحية ، إذ ننزل جبرئيل عليه بقوله: «ولا تطرد الذين يدعون - إلى قوله - أليس الله بأعلم بالشّاكرين » فنحّى رسول الله يَتَلِيلُهُ الصحيفة وأقبل علينا ودنونا منه . وهو يقول: «كتب ربّكم على نفسه الرحمة ».

وفي تفاسير العامّة (٢)، نقل سبب النزول على هذا الوجه، وزيد فيه: وروي أنّ عمر قال له: لو فعلت حتّى ننظر إلى ماذا يصيرون.

﴿ وَإِذَا جَاءَكَ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِآيَاتِنَا فَقُلْ سَلَامٌ عَلَيْكُمْ كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَىٰ نَفْسِهِ الرَّحْمَة ﴾:
قيل (٣): نزلت في الذين نهى الله عن طردهم. وكان النبي عَيَّلِيً إذا رآهم بدأهم بالسّلام.
وقيل (٤): نزلت في حمزة وجعفر وعمّار ومصعب بن عمير [وعمّار] (٥) وغيرهم.
وقيل (٢): إنّ جماعة أتوا رسول الله عَلَيْلُ فقالوا: إنّا أصبنا ذنوباً كثيرة. فسكت عنهم رسول الله عَلَيْلُ فقالوا: إنّا أصبنا ذنوباً كثيرة.

وفي مجمع البيان (٢): عن أبي عبدالله ظلى [بعد قوله: ] (^) وقيل: نزلت في التائبين. ﴿ أَنَّهُ مَنْ عَمِلَ مِنْكُمْ سُوءً ﴾: استئناف بتفسير الرحمة.

وقرأً(أ) نافع وابن عامر وعاصم ويعقوب: بالفتح، على البدل منها.

﴿ بِجَهَالَةٍ ﴾: في موضع الحال؛ أي من عمل ذنباً جاهلاً بحقيقة ما يتبعه من المضارّ والمفاسد، أو متلبّساً بفعل الجهلة. فإنّ ارتكاب ما يؤدّي إلى الضرر، من أفعال أهل السفه والجهل.

كذا في المصدر ، وفي النسخ: «على «بدل « وأحضر علياً ».

التفسير الكبير ٢٣٤/١٢، والدرّ المنثور ١٣/٣ باختلاف يسير.

٣. المجمع ٣٠٧/٢.

نفس المصدر ، والموضع .

٥. من المصدر.

٦. نفس المصدر ، والموضع .

٧. نفس المصدر، والموضع.

أيس في المصدر .

٩. أنوار التنزيل ٣١٢/١.

﴿ ثُمَّ تَابَ مِنْ بَعْدِهِ ﴾ : بعد العمل ، أو السوء.

﴿ وَأَصْلَحَ ﴾ : بالتدارك والعزم على أن لا يعود إليه.

﴿ فَاَنَّهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ ۞: فتحه من فتح الأوّل غير نافع على إضمار مبتدأ، أو خبر ؛ أي فأمره، أو فله غفرانه.

في تفسير العيّاشي (1): عن أبي عمرو الزبيريّ ، عن أبي عبدالله طلح أنه قال: رحم الله عبداً تاب إلى الله قبل الموت. فإنّ التوبة مطهّرة من دنس الخطيئة ، ومنقذة من شقاء الهلكة ، فرض الله بها على نفسه لعباده الصالحين فقال: «كتب ربّكم على نفسه الرحمة أنّه من عمل منكم سوءً بجهالة ثمّ تاب من بعده وأصلح فأنّه غفور رحيم ». «ومن يعمل سوءً أو يظلم نفسه ثمّ يستغفر الله يجد الله غفوراً رحيماً ».

﴿ وَكَذَٰلِكَ ﴾ : مثل ذلك التفضيل الواضح.

﴿ نُفَصِّلُ الْآيَاتِ ﴾: آيات القرآن، في صفة المطيعين والمجرمين المصرّين منهم والأوّابين.

﴿ وَلِتَسْتَبِينَ سَبِيلُ الْمُجْرِمِينَ ﴾ ۞: قرأ (٢) نافع بالتّاء، ونصب «السبيل» على معنى: ولتستوضح يا محمّد سبيلهم، فتعامل كلاً منهم بما يحقّ له، فصّلنا هذا التفصيل.

وابن عامر(٣) ويعقوب وحفص عن عاصم برفعه، على معنى: ولتبيّن.

والباقون بالياء والرفع ، على تذكير السبيل ، فإنَّه يُذكِّر ويؤنُّث.

ويحتمل أن يعطف على علَّة مقدّرة؛ أي نفصّل الآيات ليظهر الحقّ وليستبين.

﴿ قُلْ اِنِّي نُهِيتٌ ﴾: صُرِفتُ وزُجِرتُ بما نُصِب لي من الأدلّة وأنزل عليَّ من الآيات في أمر التوحيد.

﴿ أَنْ أَعْبُدَ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللهِ ﴾: أي تعبدونه . أو ما تسمّونه آلهة من دونه .

﴿ قُلْ لاَ اَتَّبِعُ اَهْوَاءَكُمْ ﴾: تأكيد لقطع أطماعهم، وإشارة إلى الموجب للنهي، وعلَّة

۲. أنوار التنزيل ۳۱۲/۱.

أ. تفسير العيّاشي ٢٦١/١، ح ٢٧.

٣. نفس المصدر والموضع .

الامتناع عن مشايعتهم واستجهال وبيان لمبدأ ضلالهم وأنّ ما هم عليه هـ وي وليس بهدي، وتنبيه لمن تحرّي الحقّ على أن يتّبع الحجّة ولا يقلّد.

﴿ قَدْ ضَلَلْتُ إِذاً ﴾: أي إن اتّبعت أهواءكم، فقد ضللت.

﴿ وَمَا أَنَا مِنَ الْمُهْتَدِينَ ﴾ ۞: أي في شيء من الهدى حتّى أكون من عدادهم . وفيه تعريض بأنّهم كذلك .

﴿ قُلْ إِنِّي هَلَىٰ بَيِّنَةٍ ﴾: تنبيه على ما يجب اتّباعه ، بعد ما بيّن ما لا يجوز اتّباعه.

قيل (١): «البيّنة » الدلالة الواضحة ، التي تفصل الحقّ من الباطل.

وقيل(٢): المراد بها، القرآن والوحي. أو الحجج العقليّة، أو ما يعمّها.

﴿ مِنْ رَبِّي ﴾ : من معرفته ، وأنَّه لامعبود سواه . ويجوز أن يكون صفة «لبيّنة » .

﴿ وَكَذَّبْتُمْ بِهِ ﴾: الضمير «لربّي» أي كذّبتم بربّي حيث أشركتم به سواه. أو للتّنبيه باعتبار المعنى.

﴿ مَا عِنْدِي مَا تَسْتَغْجِلُونَ بِهِ ﴾: يعني: العذاب الذي استعجلوه بقولهم: « فأمطر علينا حجارة من السماء أو ائتنا بعذاب أليم ».

﴿إِنِّ الْحُكُمُ إِلاَّ شُوِ﴾: في تعجيل العذاب وتأخيره.

﴿ يَقُصُّ الْحَقَّ ﴾ : أي القضاء الحقّ. أو يصنع الحقّ ويدبّره . من قولهم : قضى الدرع : إذا صنعها ، فيما يقضي من تعجيل و تأخير .

وأصل القضاء: الفصل بتمام الأمر.

وقرأ(٣) ابن كثير ونافع وعاصم: « يقصّ » من قصّ الأثر ، أو قصّ الخبر .

﴿ وَهُوَ خَيْرُ الْفَاصِلِينَ ﴾ ۞: القاضين.

﴿ قُلْ لَوْ أَنَّ عِنْدِي ﴾ : أي في قدرتي ومكنتي .

﴿ مَا تَسْتَعْجِلُونَ بِهِ ﴾ : من العذاب.

۲. أنوار التنزيل ۳۱۳/۱.

١. أنوار التنزيل ٣١٣/١.

٣. أنوار التنزيل ٣١٣/١.

﴿ لَقُضِيَ الْأَمْرُ بَيْنِي وَيَيْنَكُمْ ﴾ : لأهلكتكم (١) عاجلاً غضباً لربّي ، وانقطع ما بيني وبينكم .

﴿ وَاللّٰهُ اَعْلَمُ بِالظَّالِمِينَ ﴾ ۞: في معنى الاستدراك ، كأنّه قال : ولكنّ الأمر إلى الله ، وهو أعلم بمن ينبغي أن يؤخذ بمن ينبغي أن يُمهَل منهم .

وفي روضة الكافي (٢): عن عليّ بن محمّد، عن عليّ بن العبّاس، عن عليّ بن حمّد، عن عليّ بن حمّاد، عن عمرو بن شمر، عن جابر، عن أبي جعفر علي قال في حديث طويل: قال الله على الله عل

قال: لو أنّي أمرت أن أعلمكم الذي أخفيتم في صدوركم من استعجالكم بموتي، لتظلموا أهل بيتي من بعدي، فكان مثلكم، كما قال الله كالله: «كمثل الذي استوقد ناراً فلمّا أضاءت ما حوله».

يقول: أضاءت الأرض بنور محمّد عَلَيْلًا كما تضيء الشمس.

﴿ وَعِنْدَهُ مَفَاتِحُ الْغَيْبِ ﴾: خزائنه. جمع مفتح، بفتح الميم. وهو المخزن، أو ما يتوصّل به إلى المغيبات. مستعار من المفاتح الذي هو جمع مفتح بالكسر، وهو المفتاح. ويؤيّده أن قرئ (٣): «مفاتيح». والمعنى: أنّه المتوصّل إلى المغيبات المحيط علمه بها.

﴿ لاَ يَعْلَمُهَا إِلاَّ هُوَ ﴾: فيعلم أوقاتها وما في تعجيلها وتأخيرها من الحكم ، فيظهرها على ما اقتضته حكمته و تعلّقت به مشيئته .

وفيه دليل على أنَّه يعلم الأشياء قبل وقوعها.

﴿ وَيَعْلَمُ مَا فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ ﴾: عطف للإخبار عن تعلّق علمه بالمشاهدات، على الإخبار عن اختصاص العلم بالمغيبات به.

﴿ وَمَا تَسْقُطُ مِنْ وَرَقَةٍ إِلاًّ يَعْلَمُهَا ﴾: مبالغة في إحاطة علمه بالجزئيات.

۱. ۱ با با الأهلكنكم.
 ۲. الكافي ۸/۰۳۸، ذيل ح ٥٧٤.

أنوار التنزيل ٣١٣/١.

﴿ وَلاَحَبَّةٍ فِي ظُلُمَاتِ الْأَرْضِ وَلاَ رَطْبٍ وَلاَ يَابِسِ اِلاَّ فِي كِتَابٍ مُبِينٍ ﴾ ۞: معطوفات على « ورقة ». وقوله : « إلّا في كتاب مبين » بدل من الاستثناء الأوّل بدل الكلّ ، على أنّ « الكتاب المبين » علم الله . أو بدل الاشتمال إن أريد به اللّوح .

وقرئت(١) بالرّفع، للعطف على محلّ «من ورقة». أو الابتداء، والخبر «في كتاب مبين».

وفي كتاب معاني الأخبار (٢)، بإسناده إلى أبي بصير قال: سألته عن قول الله تَكَانَ: « وما تسقط من ورقة إلا يعلمها ولا حبّة في ظلمات الأرض ولا رطب ولا يابس إلا في كتاب مبين ».

قال: فقال: «الورقة» السقط. و«الحبّة» الولد. و«ظلمات الأرض» الأرحام. و«الرطب» ما يحيى. و«اليابس» ما يُقبَض (٣). وكلّ ذلك في كتاب مبين.

وفي روضة الكافي (٤): محمّد بن يحيى ، عن أحمد بن محمّد بن عيسى ، عن محمّد بن خالد والحسين بن سعيد (٥) جميعاً ، عن النضر بن سويد ، عن يحيى الحلبيّ ، عن عبدالله بن مسكان ، عن زيد بن الوليد الخثعميّ ، عن أبي الربيع الشاميّ قال : سألت أبا عبدالله عن قول الله تَعَالى: « وما تسقط من ورقة إلّا يعلمها ولا حبّة في ظلمات الأرض ولا رطب ولا يابس إلّا في كتاب مبين ».

قال: فقال: «الورقة» السقط. و «الحبّة» الولد. و «ظلمات الأرض» الأرحام. و «الرطب» ما يحيى [من] الناس. و «اليابس» ما يُقبَض. وكلّ ذلك في كتاب (٢٠ مبين. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي تفسير العيّاشي(٧): عن الحسين بن خالد(٨) قال: سألت أباالحسن عليَّة عن قول

۲. المعاني /۲۱۵، ح ۱.

١. أنوار التنزيل ٣١٣/١.

٤. الكافي ٢٤٨/٨م ٣٤٩.

٣. المصدر: يغيض،

٥. كذا في المصدر ، ج ور ، وفي سائر النسخ : سيّد .

٦. المصدر: إمام. ٧. تفسير العياشي ٣٦١/١، ح ٢٩.

٨. كذا في المصدر ، وجامع الرواة ٢٣٨/١ . وفي النسخ : الحسين بن خلف .

الله على: «وما تسقط من ورقة إلا يعلمها ولا حبّة في ظلمات الأرض ولا رطب ولا يابس إلّا في كتاب مبين».

فقال: « الورقة » السقط، يسقط من بطن أمّه من قبل أن يهلّ الولد.

قال: فقلت: وقوله: «ولا حبّة »؟

قال: يعنى: الولد في بطن أمّه إذا أهلّ (١) ويسقط من قبل الولادة.

قال: قلت: قوله: «ولا رطب»؟

قال: يعني المضغة إذا أُسكنت في الرحم قبل أن يتمّ خلقها قبل أن ينتقل.

قال: قلت: قوله: «ولا يابس»؟

قال: الولد التام.

قال: قلت: « في كتاب مبين » ؟

قال: في إمام مبين.

وفي من لايحضره الفقيه (٢)، خطبة لأميرالمؤمنين عليه وفيها: وما تسقط من ورقة من شجرة ولا حبّة في ظلمة الأرض (٣) إلا يعلمها، لا إله إلا هو، ولا رطب ولا يابس إلا في كتاب مبين.

وفي الاحتجاج (٤) للطّبرسي الله : عن أبي عبدالله الله حديث طويل. وفيه : وقال لصاحبكم أمير المؤمنين : «قل كفي بالله شهيداً بيني وبينكم ومن عنده علم الكتاب». وقال الله الكان «ولا رطب ولا يابس إلّا في كتاب مبين». وعلم هذا الكتاب عنده.

﴿ وَهُوَ الَّذِي يَتَوَفَّاكُمْ بِاللَّيْلِ ﴾: يميتكم ويراقبكم. استعير التوفّي من الموت للنّوم، لما بينهما من المشاركة في زوال الإحساس والتميّز. فإنّ أصله قبض الشيء بتمامه.

﴿ وَيَعْلَمُ مَا جَرَحْتُمْ بِالنَّهَارِ ﴾ :كسبتم فيه . خصّ اللّيل بالنّوم والنهار بالتّكسّب ، جرياً على المعتاد .

١. المصدر: هلّ. ٢. الفقيه ٢٣٦١، ذيل ح ٣٠.

٤. الاحتجاج ١٤٠/٢.

٣. ليس في المصدر.

﴿ ثُمَّ يَبِّعَثُكُمْ ﴾: يوقظكم. أطلق البعث ترشيحاً للتوقّي.

﴿ فِيهِ ﴾: في النهار .

﴿ لَيُقْضَىٰ آجَلٌ مُسَمَّى ﴾: ليبلغ المتيقظ آخر أجله المسمّى له في الدنيا.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): في رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر الله قال: هو الموت.

﴿ ثُمَّ إِلَيْهِ مَرْجِعُكُمْ ﴾: بالموت.

﴿ ثُمَّ يُنَبُّكُمْ بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ ۞: بالمجازاة عليه.

﴿ وَهُوَ الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ وَيُرْسِلُ عَلَيْكُمْ حَفَظَةً ﴾: ملائكة يحفظونكم ويحفظون أعمالكم، يذبّون عنكم مردة الشياطين وهوام الأرض وسائر الآفات، ويكتبون ما تفعلون.

وقيل (٢): المراد الكرام الكاتبون. والحكمة فيه أنّ العبد (٣) إذا علم أنّ أعماله تُكتَب عليه و تُعرّض على رؤوس الأشهاد، كان أزجر عن المعاصي. وأنّ العبد إذا وثق بلطف سيّده واعتمد على عفوه وستره، لم يحتشم منه احتشامه من خدمه المطلعين (٤) عليه.

وسيأتي ما يقرب منه عن الصادق الله في سورة الانفطار إن شاء الله تعالى.

﴿حَتَّىٰ إِذَا جَاءَ أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ تَوَفَّتُهُ رُسُلُنَا ﴾: ملك الموت وأعوانه.

وقرأ(°) حمزة: « توفّاه » بألف ممالة.

﴿ وَهُمْ لاَ يُفَرِّطُونَ ﴾ ۞: بالتّواني والتأخير .

وقرئ (٦)، بالتّخفيف. والمعنى: لايجاوزون ما حُدّ لهم بزيادة ولا نقصان.

﴿ ثُمَّ رُدُّوا إِلَى اللهِ ﴾: إلى حكمه وجزائه.

﴿ مَوْلاً هُم ﴾: الذي يتولَّىٰ أمرهم.

٢. أنوار التنزيل ٣١٤/١.

كذا في المصدر ، وفي النسخ : خدمة المتطلعين .

٦. نفس المصدر والموضع.

١. تفسير القمّي ٢٠٣/١.

٣. المصدر:المكلّف.

٥. أنوار التنزيل ٣١٤/١.

﴿ الْحَقُّ ﴾: العدل الذي لا يحكم إلَّا بالحقّ.

وقرئ (١) ، بالنّصب ، على المدح.

﴿ اَلَّا لَهُ الْحُكْمُ ﴾ : يومئذ لاحكم لغيره فيه.

﴿ وَهُوَ اَسْرَعُ الْحَاسِيِينَ ﴾ ۞: روي (٢): أنّه سبحانه يحاسب جميع عباده على مقدار حلب شاة.

وروي (٣) عن أميرالمؤمنين طالح أنه سئل كيف يحاسب الله سبحانه الخلق ولايرونه؟ قال: كما يرزقهم ولا يرونه.

وفي الاعتقادات (٤): أنّ الله تعالى يخاطب عباده من الأوّلين والآخرين يوم القيامة بمجمل حساب عملهم مخاطبة واحدة. فيسمع منها كلّ واحد قضيّته دون غيره، ويظنّ أنّه المخاطب دون غيره لا يشغله كالله مخاطبة عن مخاطبة، ويفرغ من حساب الأوّلين والآخرين في مقدار نصف ساعة من ساعات الدنيا.

وروي(٥) بعضهم: أنّه يحاسب الخلائق في مقدار لمح البصر.

ولا منافاة بينها؛ لأنّها كلّها تقريب. والمراد إسراع المحاسبة في زمان أقلَ ما يكون. والمراد بكلّ التعبيرات واحد، وهو نصف ساعة من ساعات الدنيا تقريباً. ويقرب منه زمان حلب الشاة ولمح البصر.

وفي تفسير العيّاشي (١٠): عن داود بن فرقد ، عن أبي عبدالله عليه قال : دخل مروان بن الحكم المدينة ، فاستلقى على السرير وتُمَّ (١٧) مولى للحسين عليه الصلاة والسلام فقال : «ردّوا إلى الله مولاهم الحقّ \_إلى قوله \_أسرع الحاسبين ».

قال: فقال الحسين عليه لمولاه: ماذا قال هذا حين دخل؟

۲. المجمع ۳۱۲/۲.

تفسير الصافى ١٢٧/٢.

٦. تفسير العيّاشي ٢٦٢/١، ح ٣٠.

١. نفس المصدر والموضع،

٣. المجمع ٣١٣/٢.

٥. نفس المصدر والموضع.

٧. ثم: هناك.

قال: استلقى على السرير فقرأ: «ردّوا إلى الله مولاهم الحقّ ـ إلى قوله \_ أسرع الحاسبين ».

قال: فقال الحسين عليه : نعم والله ، رددت أنا وأصحابي إلى الجنّة وردّ هو وأصحابه إلى النار.

﴿ قُلْ مَنْ يُنَجِّيكُمْ مِنْ ظُلُمَاتِ الْبَرِّ وِالْبَحْرِ ﴾ : من شدائدهما . استعيرت الظلمة للشّدّة ، لمشاركتهما في الهول وإبطال الإبصار . فقيل لليوم الشديد : يبوم مظلم ، ويبوم ذو كواكب . أو من الخسف في البرّ ، والغرق في البحر .

وقرأ(١) يعقوب: «ينجيكم» بالتّخفيف. والمعنى واحد.

﴿ تَدْعُونَهُ تَضَرُّعاً وَخُفْيَةً ﴾: متضرّعين بالسنتكم ، ومسرّين في انفسكم . أو إعلاناً وإسراراً .

وقرئ: «خفية» بالكسر.

﴿ لَئِنْ ٱنْجَانَا مِنْ هَذِهِ لَنَكُونَنَّ مِنَ الشَّاكِرِينَ ﴾ ۞: على إرادة القول، أي يقولون: لئن أنجيتنا.

وقرأ(٢) الكوفيّون: «لئن أنجانا» ليوافق قوله: «تدعونه». وهذه إشارة إلى الظلمة.

﴿ قُلِ اللَّهُ يُنَجِّيكُمْ مِنْهَا ﴾ : شدَّده الكوفيّون وهشام ، وخفَّفه الباقون .

﴿ وَمِنْ كُلِّ كَرْبٍ ﴾ : غمّ سواها.

﴿ ثُمَّ أَنْتُمْ تُشْرِكُونَ ﴾ ۞: تعودون إلى الشرك، ولا توفون بالعهد. وإنّما وضع «تشركون» موضع «لا تشكرون»، تنبيها على أنّ من أشرك في عبادة الله فكأ نّه لم يعبده رأساً.

﴿ قُلْ هُوَ الْقَادِرُ عَلَىٰ اَنْ يَبْعَتَ عَلَيْكُمْ عَذَاباً مِنْ فَوْقِكُمْ ﴾:كما فعل بقوم نوح ولوط وأصحاب الفيل.

۱. أنوار التنزيل ۳۱٤/۱.

٣. أنوار التنزيل ٣١٤/١.

﴿ أَوْ مِنْ تَحْتِ أَرْجُلِكُمْ ﴾ : كما أغرق فرعون وخسف بقارون.

﴿ أَوْ يَلْبِسَكُمْ ﴾: يخلطكم.

﴿ شِيَعاً ﴾ : فرقاً مختلفي الأهواء . كلّ فرقة منكم شايعة لإمام ، فينشب القتال بينكم . ﴿ وَيُذِيقَ بَعْضَكُمْ بَأْسَ بَعْضِ ﴾ : يقاتل بعضكم بعضاً .

﴿ انْظُرْ كَيْفَ نُصَرُّفُ الْآيَاتِ ﴾: بالوعد والوعيد.

﴿ لَعَلَّهُمْ يَفْقَهُونَ ﴾ (): في تفسير عليّ بن إبراهيم (١): وفي رواية أبي الجارود ، عن أبي جعفر الله في قوله: «هو القادر على أن يبعث عليكم عذاباً من فوقكم »هو الدخان والصيحة . «ومن تحت أرجلكم »هو الخسف . «أو يلبسكم شيعاً »هو الاختلاف في الدين وطعن بعضكم على بعض . «ويذيق بعضكم بأس بعض » وهو أن يقتل بعضكم بغضاً . وكلّ هذا في أهل القبلة . يقول الله: «انظر كيف نصرّف الآيات لعلّهم يفقهون ».

وفي مجمع البيان (٢): عن أبي عبدالله الله الله الله المسلاطين الظلمة . «أو يلبسكم شيعاً » يضرب «ومن تحت أرجلكم » العبيد السوء ومن لا خير فيه . «أو يلبسكم شيعاً » يضرب بعضكم ببعض ممّا يلقيه بينكم من العداوة والعصبيّة «ويذيق بعضكم بأس بعض » هو سوء الجوار .

وفيه (٣): روي عن النبيّ تَتَلِّبُاللهُ: سألت ربّي أن لايظهر على أمّتي أهل دين غيرهم. فأعطاني. وسألته أن لايهلكهم جوعاً، فأعطاني. وسألته أن لايجمعهم على الضلال، فأعطاني. وسألته أن لايلبسهم شيعاً، فمنعني.

قال (1) وفي تفسير الكلبي: أنّه لمّا نزلت هذه الآية ، قام النبيّ عَلَيْهُ فيتوضّأ وأسبغ وضوءه. ثمّ قام وصلّى، فأحسن صلاته. ثمّ سأل الله سبحانه على (٥) أن لا يبعث على أمّته

١. تفسير القمّي ٢٠٤/١.

۲. المجمع ۳۱۵/۲.

٣. نفس المصدر والموضع.

٤. المجمع ٣١٥/٢.

٥. ليس في المصدر.

عذاباً من فوقهم، ولا من تحت أرجلهم، ولا يلبسهم شيعاً، ولا يبذيق بـعضهم بأس بعض.

فنزل جبرئيل على الله فقال: يا محمّد، إنّ الله تعالى سمع مقالتك، وأنّه قد أجارهم من خصلتين ولم يجرهم من خصلتين؛ أجارهم من أن يبعث عليهم عذاباً من فوقهم أو من تحت أرجلهم، ولم يجرهم من الخصلتين الأخريين(١).

فقال عليه : يا جبر ثيل ، ما بقاء أمتي (٢) مع قتل بعضهم بعضاً!

فقام وعاد إلى الدعاء ، فنزل «الم ، أحسب الناس أن يتركوا » الآيتين ، فقال : لابدّ من فتنة تبتلي بها الأمّة بعد نبيّها ، ليتبيّن لها الصادق من الكاذب ؛ لأنّ الوحي قمد انقطع ، وبقى السيف وافتراق الكلمة إلى يوم القيامة .

قال وفي الخبر : أنَّه ﷺ قال: إذا وضع السيف في أمَّتي، لم يُرفَع (٣ عـنها إلى يسوم القيامة.

﴿ وَكُذَّبَ بِهِ قَوْمُكَ ﴾: قيل (٤): أي بالعذاب. أو بالقرآن.

﴿ وَهُوَ الْحَقُّ قُلْ لَسْتُ عَلَيْكُمْ بِوَكِيلٍ ﴾ ۞: حفيظ وكّل إليّ أمركم فأمنعكم أو أجازيكم. إنّما أنا منذر والله الحفيظ.

﴿لِكُلُّ نَبَإٍ ﴾ :خبر . يريد أنباء العذاب ، أو الإيعاد به .

﴿مُسْتَقَرُّ﴾: وقت استقرار ووقوع.

﴿ وَسَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴾ ۞: عند وقوعه في الدنيا، أو في الآخرة.

﴿ وَإِذَا رَائِتَ الَّذِينَ يَخُوضُونَ فِي آيَاتِنَا ﴾: بالتّكذيب والاستهزاء بها، والطعن فيها.

﴿ فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ ﴾: فلا تحاسبهم ، وقم عنهم .

وفي تفسير العيّاشي(٥): عن ربعي بن عبدالله، عمّن ذكره، عن أبي جعفر اللله في

٤. أنوار التنزيل ٢١٥/١.

١. كذا في المصدر، وفي النسخ: الأخيرتين. ٢٠ كذا في المصدر، وفي النسخ: ما بقي من أمّتي.

٣. كذا في المصدر و ١ج و وراد و في النسخ: لم يدفع.

٥. تفسير العيّاشي ٣٦٢/١، ح ٣١.

هذه الآية ، قال : الكلام في الله والجدال في القرآن.

قال: ومنه القصّاص.

﴿حَتَّىٰ يَخُوضُوا فِي حَدِيثٍ غَيْرٍهِ ﴾: غير ذلك.

قيل(١): أعاد الضمير على معنى الآيات؛ لأنَّها القرآن.

﴿ وَإِمَّا يُنْسِيِّنَّكَ الشَّيْطَانُ ﴾: النهي بأن تشتغل بأمر يذهب النهي عن نظرك.

وقرأ(٢) ابن عامر : « ينسينَك » بالتّشديد.

ولمَاكان أكثر مخاطبات النبيّ ﷺ في القرآن على سبيل التعريض بالأمّة، ليس في الآية دلالة على عروض النسيان له ﷺ. مع أنّ في استعمال «ان» دون «إذا» إشعاراً بأنّ عروضه له على سبيل الفرض والتقدير.

﴿ فَلاَ تَقْعُدُ بَعْدَ الذُّكْرَىٰ ﴾: بعد أن تذكره.

﴿ مَعَ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ ﴾ ۞: أي معهم. فوضع الظاهر موضعه، دلالة على أنَّهم ظلموا بوضع التكذيب والاستهزاء موضع التصديق والاستعظام.

في كتاب علل الشرائع (٣)، بإسناده إلى عبدالعظيم بن عبدالله الحسني قال: حدّثني عليّ بن جعفر، عن أخيه موسى بن جعفر، عن أبيه المؤلظ قال: قال عليّ بن الحسين المؤلظ: ليس لك أن تقعد مع من شئت، لأنّ الله تبارك و تعالى يقول: « وإذا رأيت الذين » الآية. وفي هذا الخبر دلالة على أنّه لو لم يقل الله ذلك لجاز القعود مع من شاء المكلّف. وفيه دلالة على أنّ كلّما ليس فيه نهي، يجوز ارتكابه إذا شاء ولم يستخبثه الطبع السليم.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): أخبرنا أحمد بن ادريس، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن فضالة بن أيّوب، عن سيف بن عميرة، عن عبدالأعلى بن أعين قال: قال رسول الله عَمَالَةُ : من كان يؤمن بالله واليوم الآخر، فلا يجلس في مجلس يُسَبّ

۲. أنوار التنزيل ۳۱۵/۱.

تفسير القمني ٢٠٤/١.

١. أنوار التنزيل ٣١٥/١.

٣. العلل ٢٠٥٥ ح ٨٠.

فيه إمام أو يغتاب فيه مسلم. إنّ الله يقول في كتابه: « وإذا رأيت الذين » الآية.

وفي أصول الكافي (١): الحسين بن محمّد ومحمّد بن يحيى جميعاً، عن عليّ بن محمّد بن سعد (٢)، عن محمّد بن مسلم، عن أحمد بن زكريّاء، عن محمّد بن خالد بن مبمون، عن عبدالله بن سنان، عن غيات بن إبراهيم، عن أبي عبدالله الله [قال] (٣) ما اجتمع ثلاثة من الجاحدين إلّا حضرهم عشرة أضعافهم من الشياطين. فإن تكلّموا، تكلّم الشياطين بنحو كلامهم، وإذا ضحكوا، ضحكوا معهم، وإذا نالوا من أولياء الله، نالوا معهم، فمن ابتلى من المؤمنين بهم فإذا خاضوا في ذلك، فليقم ولا يكن شرك شيطان ولاجليسه، فإنّ غضب الله شكل لا يقوم له شيء، ولعنة (٤) الله لا يردّها شيء.

ثمّ قال: فإن لم يستطع ، فلينكر بقلبه وليقم ولو حلب شاة أو فواق ناقة.

وفيه (٥): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن بكر بن صالح، عن القاسم بن بريد (٢) قال: حدّ ثنا أبو عمر و الزبيريّ، عن أبي عبدالله على أنّه قال في حديث طويل: إنّ الله تبارك و تعالى فرض الإيمان على جوارح ابن آدم وقسّمه عليها وفرّقه فيها. وفرض على السمع أن يتنزّه عن الاستماع إلى ما حرّم الله، وأن يعرض عمّا لا يحلّ له ممّا نهى الله عنه، والإصغاء إلى ما أسخط الله عنى. فقال في ذلك: «وقد نزّل عليكم في الكتاب أن إذا سمعتم آيات الله يكفر بها ويُستهزأ بها فلا تقعدوا معهم حتى يخوضوا في حديث غيره».

ثم استثنى الله موضع النسيان فقال: «وإمّا ينسينك الشيطان فلا تقعد بعد الذكرى مع القوم الظالمين».

۱. الكافي ۱۸۷/۲\_۱۸۸، ح٦.

٢. كذا في المصدر ، وجامع الرواة ٥٩٨/١. وفي النسخ: سعيد.

٣. من المصدر : العنته .

٥. الكافي ٣٤/٢ ـ ٣٥، ضمن ح١.

٦. كذا في المصدر ، وجامع الرواة ١٥/٢، وفي النسخ: يزيد.

عليّ بن إبراهيم (١) ، عن أبيه ، عن ابن أبي عمير ، عن ابن زياد النهديّ ، عن عبدالله بن صالح ، عن أبي عمير ، عن ابن زياد النهديّ ، عن عبدالله ولا صالح ، عن أبي عبدالله للله قال : لاينبغي للمؤمن أن يجلس مجلساً يُعصى الله فيه ولا يقدر على تغييره (٢) .

عدّة من أصحابنا (٣)، عن أحمد بن محمّد، عن بكر بن محمّد، عن الجعفريّ قال: سمعت أبا الحسن على يقول: ما لي رأيتك عند عبدالرحمن بن يعقوب؟ فقلت: إنّه خالي.

فقال: إنّه يقول في الله قولاً عـظيماً ، يـصف الله ولا يـوصف. فـإمّا جـلست مـعه وتركتنا ، وإمّا جلست معنا وتركته.

> فقلت: هو يقول ما شاء، أيّ شيء عليَّ منه إذا لم أقل ما يقول؟ فقال أبو الحسن عليه : أما تخاف أن تنزل به نقمة فتصيبكم جميعاً؟!

وفيه (٤): الحسين بن محمّد ، عن عليّ بن محمّد بن سعد (٥) ، عن محمّد بن مسلم ، عن إسحاق بن موسى بن قال: حدّثني أخي وعمّي ، عن أبي عبدالله الله قال: ثلاثة مجالس يمقتها الله ويرسل نقمته على أهلها ، فلا تقاعدوهم ولا تجالسوهم : مجلساً فيه من يصف لسانه كذباً في فتياه ، ومجلساً ذكر أعدائنا فيه جديد وذكرنا فيه رثّ ، ومجلساً فيه من يصدّ عنّا وأنت تعلم .

قال: ثمّ تلا أبوعبدالله على ثلاث آيات من كتاب الله ؛ كأنّما كنّ في فيه ، أو قال: في كفّه (٢): « ولا تسبّوا الذين يدعون من دون الله فيسبّوا الله عدواً بغير علم » (٧). « وإذا رأيت الذين يخوضون في آياتنا فأعرض عنهم حتّى يخوضوا في حديث غيره » . « ولا

١. الكافي ٣٧٤/٢، ح ١. ٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: غيره.

٣. نفس المصدر ٣٧٤\_ ٣٧٥، صدر ح٢. ٤. نفس المصدر والمجلّد ٣٧٨، ح ١٢.

٥. كذا في المصدر وجامع الرواة ٥٩٨/١. وفي النسخ: سعيد.

كذا في المصدر . وفي النسخ : «كيف» بدل «في كفّه».

٧. الأنعام /١٠٨.

تقولوا لما تصف ألسنتكم الكذب هذا حلال وهذا حرام لتفتروا على الله الكذب »(١).

وفي من لا يحضره الفقيه (٢): قال أمير المؤمنين المؤلفي وصية لأبنه محمّد بن الحنفية: ففرض على السمع أن لا تصغي به إلى المعاصي، فقال الموضي « وإذا رأيت الذين يخوضون في آياتنا فأعرض عنهم حتّى يخوضوا في حديث غيره ». ثمّ استثنى جلّ وعزّ موضع النسيان، فقال: « وإمّا ينسينك الشيطان فلا تقعد بعد الذكرى مع القوم الظالمين ».

وروى محمّد بن مسلم (٣) قال: مرّ بي أبوجعفر الله وأنا جالس عند القاضي بالمدينة، فدخلت عليه من الغد.

فقال لي: ما مجلس رأيتك فيه أمس؟

قال: قلت له: جعلت فداك، إنّ هذا القاضي لي مكرم، فربّما جلست إليه.

فقال لي: وما يؤمنك أن تنزل اللّعنة (٤) [فتعمّ من في المجلس ] (٩) فتعمّك معه ؟! وفي عيون الأخبار (٢) ، بإسناده إلى عبدالعظيم بن عبدالله الحسنيّ قال: قلت لأبي جعفر محمّد بن عليّ: يا ابن رسول الله ، حدّ ثني بحديث آبائك المَيْلِيّلِ .

قال: قال أمير المؤمنين ﷺ: مجالسة الأشرار تورث سوء الظنّ بالأخيار .

وفي نهج البلاغة (٧): قال عليه : وإيّاك ومصاحبة الفسّاق، فإنّ الشرّ بالشرّ ملحق.

وفي كتاب كمال الدين و تمام النعمة (٨)، بإسناده إلى داود بن القاسم الجعفري: عن محمّد بن علي الثاني على قال: أقبل أمير المؤمنين على ذات يوم ومعه الحسن بن علي وسلمان الفارسي، وأمير المؤمنين على على على يد سلمان الله، فدخل المسجد الحرام، فجلس إذ أقبل رجل حسن الهيئة واللّباس فسلّم على أمير المؤمنين على فرد عليه السلام، فجلس.

١. النحل ١١٦٧.

٣. الفقيه ١٦،٥ ح ١.

٥. من المصدر.

٧. نهج البلاغة /٤٦٠ ذيل كتاب ٦٩.

٢. الفقيه ٣٨٢/٢، ذيل ح ١.

كذا في المصدر. وفي "ج» و"ر ": النقمة.

٦. العيون ٥٣/٢، ح ٢٠٤.

كمال الدين /٣١٣، ح ١.

ثمّ قال: يا أمير المؤمنين، أسألك عن ثلاث مسائل، إن أخبرتني بهنّ علمت أنّ القوم ارتكبوا من أمرك ما أقضي عليهم أنّهم ليسوا بمأمونين في دنياهم ولا في آخرتهم، وإن تكن الأخرى علمت أنّك وهم شرع سواء.

فقال له أمير المؤمنين عليه : سلني عمّا بدا لك.

قال: أخبرني عن الرجل إذ انام، أين تـذهب ورحـه؟ وعـن الرجـل، كـيف يـذكر وينسى ؟ وعن الرجل، كيف يشبه [ولده](١) الأعمام والأخوال.

قال: فالتفت أمير المؤمنين الله إلى أبي محمّد الحسن ولده، فقال: يا أب محمّد، أجبه.

فقال: على الرجل في حُق وعلى المنكر والنيسان، فإنّ قلب الرجل في حُق وعلى الحُق طبق. فإن صلّى الرجل عند ذلك على محمّد وآل محمّد صلاة تامّة، انكشف ذلك الطبق عن ذلك الحُق فأضاء القلب وذكر الرجل ماكان نسيه. وإن لم يصلّ على محمّد وآله أو نقص من الصلاة عليهم، انطبق ذلك الطبق على ذلك الحُق، فأظلم القلب ونسى الرجل ماكان ذكر.

﴿ وَمَا عَلَى الَّذِينَ يَتَّقُونَ ﴾: وما يلزم المتّقين من قبائح أعمالهم وأقوالهم.

﴿مِنْ حِسَابِهِمْ مِنْ شَيْءٍ ﴾: ممّا يحاسبون عليه.

﴿ وَلَكِنْ ذِكْرَىٰ ﴾: ولكن عليهم أن يذكّروهم ذكرى، ويمنعوهم عن الخوض في القبائح، ويظهروا كراهتها. وهو يحتمل النصب على المصدر، والرفع على «ولكن عليهم ذكرى».

ولا يجوز عطفه على محلّ «من شيء» لأنّ «من حسابهم» يأباه ولا على «شيء» لذلك. ولأنّ «من» لا تُزاد في الإثبات.

﴿ لَعَلَّهُمْ يَتَّقُونَ ﴾ ۞: يجتنبون ذلك حياء أو كراهة ، لمساءتهم .

١. من المصدر.

و يحتمل أن يكون الضمير «الذين يتّقون». والمعنى: لعلّهم يثبتون على تقواهم، ولا تنثلم بمجالستهم.

وفي مجمع البيان (١): عن أبي جعفر طلط فلمّا نزل «فلا تقعد بعد الذكرى مع القوم الظالمين » قال المسلمون: كيف نصنع إن كان كلّما استهزأ المشركون بالقرآن قمنا وتركناهم، فلا ندخل إذاً المسجد الحرام ولا نطوف بالبيت الحرام.

فأنزل الله تعالى: «وما على الذين يتّقون من حسابهم من شيء ». أمرهم بتذكيرهم وتبصيرهم ما استطاعوا.

﴿ وَذَرِ الَّذِينَ اتَّخَذُوا دِينَهُمْ لَعِباً وَلَهُوا ﴾: حيث سخروا به واستهزؤوا منه. أو بنوا أمر دينهم على التشهي. أو جُعلوا عيدهم الذي جُعِل ميقات عبادتهم زمان لعب ولهو.

والمعنى: أعرض عنهم ولا تبال بأفعالهم وأقوالهم.

ويجوز أن يكون تهديداً لهم ؛ كقوله : « ذرني ومن خلقت وحيداً ».

ومن حمله على الأمر بالكفّ عنهم وترك التعرّض لهم، جعله منسوخاً بآية السيف.

﴿ وَغَرَّتْهُمُ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا ﴾ : فألهتهم عن الآخرة .

﴿ وَذَكُّرْ بِهِ ﴾: أي بالقرآن.

﴿ أَنْ تُبْسَلَ نَفْسٌ بِمَا كَسَبَتْ ﴾: مخافة أن تسلم إلى الهلاك، وترتهن بسوء عملها.

وأصل الإبسال والبسل: المنع. ومنه: أسد باسل؛ لأنَّ فريسته لاتفلت منه.

والباسل: الشجاع لامتناعه من قرنه. وهذا بسل عليك، أي حرام.

﴿ لَيْسَ لَهَا مِنْ دُونِ اللهِ وَلِئِي وَلاَ شَفِيعٌ ﴾: يدفع عنها العذاب.

﴿ وَإِنْ تَعْدِلْ كُلَّ عَدْلٍ ﴾ : وإن تفدكل فداء .

والعدل: الفدية. وهاهنا الفداء.

و «كلّ » نصب على المصدر.

١. المجمع ٢١٦/٢.

﴿ لاَ يُؤْخَذُ مِنْهَا ﴾: الفعل مسند إلى «منها» لا إلى ضميره، بخلاف قوله: ولا يؤخذ منها عدل. فإنّه المفدي به.

﴿ أُولَئِكَ الَّذِينَ أَبْسِلُوا بِمَا كَسَبُوا ﴾: أي سلموا إلى العذاب ، بسبب أعمالهم القبيحة وعقائدهم الزائغة .

﴿ لَهُمْ شَرَابٌ مِنْ حَمِيمٍ وَعَذَابٌ اَلِيمٌ بِمَا كَانُوا يَكُفُرُونَ ﴾۞: تأكيد وتفصيل لذلك. والمعنى: هم بين ماء يغلي يتجرجر في بطونهم، ونار تشتعل بأبدانهم، بسبب كفرهم.

﴿ قُلْ آنَدُمُو ﴾: أنعبد.

﴿ مِنْ دُونِ اللهِ مَا لاَ يَنْفَعُنَا وَلاَ يَضُرُّنَا ﴾: ما لايقدر على نفعنا وضرّنا.

﴿ وَنُرَدُّ عَلَى أَعْقَابِنَا ﴾: ونرجع إلى الشرك.

﴿ بَعْدَ إِذْ هَدَانَا اللهُ ﴾: فأنقذنا منه ورزقنا الإسلام.

﴿كَالَّذِي اسْتَهُوَتُهُ الشَّيَاطِينُ ﴾: كالذي ذهب به مردة الجنّ في المهامة. استفعال من هوى يهوى هوياً: إذا ذهب.

وقرأ(١) حمزة: «استهواه» بألف ممالة.

و محلّ «الكاف» النصب عل الحال من مرفوع «نرد» أي مشبّهين الذي استهوته. أو على المصدر، أي ردًا مثل ردّ الذي استهوته.

﴿ فِي الْأَرْضِ حَيْرًانَ ﴾: متحيّراً ضالّاً عن الطريق.

﴿ لَهُ أَصْحَابُ ﴾: لهذا المستهوى رفقة.

﴿ يَدْعُونَهُ إِلَىٰ الْهُدَىٰ ﴾: إلى أن يهدوه الطريق المستقيم، أو إلى الطريق المستقيم. وسمّاه هدى، تسمية المفعول به بالمصدر.

﴿ الْتِتَا ﴾ : يقولون له : انتنا. وقد اعتسف التيه تابعاً للجنّ ، لايجيبهم ولا يأتيهم . وهذا

١. أنوار التنزيل ٣١٦/١.

مبنىّ على ما تزعمه العرب أنّ الجنّ تستهوي الإنسان.

﴿ قُلْ إِنَّ هُدَى اللهِ ﴾: الذي هو الإسلام.

﴿ هُوَ الْهُدَىٰ ﴾: وحده . وما عداه ضلال.

﴿ وَأُمِرْنَا لِنُسْلِمَ لِرَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ ۞: من جملة المقول، عطف على « إنَّ هدى الله ».

و « اللام » لتعليل الأمر ؛ أي أمرنا بذلك لنُسلِم.

وقيل(١): بمعنى الباء.

وقيل(٢): زائدة.

﴿ وَاَنْ اَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَاتَّقُوهُ ﴾: عطف على «نُسلِم» أي للإسلام و لإقامة الصلاة. أو على «لِنُسلِم» بزيادة اللام، كأنه قيل: وأمرنا أن نسلم، وأن أقيموا.

﴿ وَهُوَ الَّذِي إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ ﴾ ۞: يوم القيامة . فيجازي كلّ عامل منكم بعمله .

﴿ وَهُوَ الَّذِي خَلَقَ السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ بِالْحَقُّ ﴾: قائماً بالحقّ والحكمة . حال من الفاعل .

ويحتمل كونه من المفعول، أي متلبّساً بالحقّ والصواب.

﴿ وَيَوْمَ يَقُولُ ﴾ : له .

﴿كُنْ فَيَكُونُ قَوْلُهُ الْحَقَّ ﴾: مبتدأ ، وصفته وخبره « يوم » قُدّم عليه ، أي قوله الحقّ نافذ في الكائنات يوم يقول .

وقيل (٣): «يوم» منصوب بالعطف على «السماوات» أو «الهاء» في «واتّـقوه» أو بمحذوف دلّ عليه بالحقّ. «وقوله الحقّ» مبتدأ وخبر، أو فاعل «يكون» على معنى: وحين يقول [لقوله الحق، أي ](4) لقضائه كن فيكون. «قوله الحقّ» أي قضاؤه.

والمراد حين يكون الأشياء ويحدثها، أو حين تقوم القيامة فيكون التكوين حشر الأموات وإحياؤها.

١. أنوار التنزيل ٣١٦/١.

٢. أنوار التنزيل ٢١٦/١.

٤. من المصدر،

٣. نفس المصدر، والصفحة.

﴿ وَلَهُ الْمُلْكُ يَوْمَ يُتَفَعُ فِي الصُّورِ ﴾ : كقوله : «لمن الملك اليوم لله الواحد القهار ».

و « الصور » قرن من نور التقمه إسرافيل ، فينفخ فيه . كذا عن النبيّ عَلَيْلَمْ (١).

وروي<sup>(٢)</sup>: أنَّ فيه بعدد كلَّ انسان ثبقبة فيها روحه، ووصف بالسّعة والضيق، واختلف في أنَّ أعلاه ضيّق وأسله واسع، أو بالعكس.

وفي مجمع البيان (٣): قيل فيه: أنّه قرن ينفخ فيه اسرافيل اللِّل نفختين، فتفنى الخلائق كلّهم بالنّفخة الأولى، ويحيون بالنّفخة الثانية.

وقال الحسن(٤): هو جمع صورة.

ويؤيّد القول الأوّل ما رواه أبوسعيد الخدريّ، عن النبيّ ﷺ أنّه قال: وكيف أنـعم وقد التقم صاحب القرن وحنا جنبيه (٥) وأصغى سمعه ينتظر أن يؤمر فينفخ.

قالوا: فكيف نقول، يا رسول الله؟

قال: قولوا: حسبنا الله ونعم الوكيل.

﴿ عَالِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ ﴾: أي هو عالم كلّ غيب وكلّ شهادة.

﴿ وَهُوَ الْحَكِيمُ الْخَبِيرُ ﴾ ۞: وهذا كفذلكة للآية؛ لأنّ «الحكيم » جامع يجمع أفعاله الموافقة للمصلحة ، و«الخبير » جامع للعلم بالغيب والشهادة.

﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ لِأَبِيهِ آزُرَ ﴾: عطف بيان « لأبيه ».

في كتب التواريخ (٢٠): أنّ اسم أبيه تـارخ. فـقيل (٧): هـما عـلمان له، كـإسرائـيل ويعقوب. وقيل (٨): العلم تارخ، و آزر وصف؛ معناه: الشيخ [أو ]المعوج.

والصحيح (٩): أنَّ تارخ أبوه، وآزر عمَّه أو جدَّه لأمَّه. والعرب تسمَّي الجدُّ والعمِّ:

٢. تفسير الصافي ١٣٠/٢.

3. **المجمع ٢/**٢١/٢.

٦. أنوار التنزيل ٣١٧/١.

٨. أنوار التنزيل ٣١٧/١.

١. تفسير الصافي ١٣٠/٢.

T. المجمع ٣٢١/٢.

٥. المصدر: جبينه.

٧. أنوارالتنزيل ٣١٧/١.

٩. المجمع ٣٢٢/٢.

أباً. لإجماع الطائفة على أنّ آباء النبيّ عَنَيْقُ إلى آدم عَلَيْ كانواكلَهم موحدين، وروايتهم عن النبيّ عَنَيْق أنّه قال: لم يزل ينقلني الله تعالى من أصلاب الطاهرين إلى أرحام المطهّرات حتى أخرجني في عالمكم هذا، لم يدنسني بدنس الجاهليّة. ولوكان في آبائه كافر، لم يصف جميعهم بالطّهارة مع قوله: «إنّما المشركون نجس».

في أصول الكافي (١): أحمد بن إدريس، عن الحسين بن عبدالله الصغير (٣)، عن محمد بن إبراهيم الجعفري، عن أحمد بن علي بن محمد بن عبدالله بن عمر بن علي بن أبي طالب عن أبي عبدالله على قال: إنّ الله كان إذ لاكان، فخلق الكان والمكان. وخلق نور الأنوار الذي نوّرت منه الأنوار، وأجرى فيه من نوره الذي نوّرت منه الأنوار. وهو النور الذي خلق منه محمداً وعليّاً، ولم يزالا نورين أوّلين إذ لا شيء كُوّن قبلهما، فلم يزالا يجريان طاهرين مطهرين في الأصلاب الطاهرة حتّى افترقا في أطهر طاهرين، في عبدالله وأبي طالب عليها.

أمّا ما رواه في روضة الكافي (٣): عن عليّ بن إبراهيم [عن أبيه] (٤) عن ابن أبي عمير ، عن هشام بن سالم ، عن أبي أيّوب الخزّاز ، عن أبي بصير ، عن أبي عبدالله عليه قال: إنّ آزر أبا إبراهيم عليه كان منجماً لنمرود ولم يكن يصدر إلّا عن أمره ، فنظر ليلة في النجوم ، فأصبح وهو يقول لنمرود: لقد رأيت عجباً.

قال: وما هو؟

قال: رأيت مولوداً يولد في أرضنا يكون هلاكنا على يديه، ولا يلبث إلّا قليلاً حتّى يحمل به.

قال: فتعجّب من ذلك، وقال: وهل حملت به النساء؟

قال: لا.

قال: فحجب النساء عن الرجال، فلم يدع امرأة إلّا جعلها في المدينة لايُخلَص

٢. كذا في المصدر ، وفي النسخ: الصفير .

الكافي ١٤٤١-٤٤٢، ح٩.
 الكافي ٣٦٦٧، ح٥٥.

من المصدر .

إليها. ووقع آزر بأهله، فعلقت بإبراهيم الله فظن أنه صاحبه، فأرسل إلى نساء من القوابل في ذلك الزمان لايكون في الرحم شيء إلا علمن (١) به. فنظرن، فألزم الله فكال ما في الرحم الظهر. فقلن: ما نرى في بطنها شيئاً. وكان فيما أو تي من العلم أنّه سَيُحرَق بالنّار، ولم يؤت علم أنّ الله تبارك و تعالى سينجيه.

قال: فلمّا وضعت أمّ إبراهيم، أراد آزر أن يذهب به إلى نمرود ليقتله.

فقالت له امرأته: لاتذهب بابنك إلى نمرود فيقتله، دعني أذهب به إلى بعض الغير أن أجعله فيه حتّى يأتي عليه أجله، ولا تكون أنت الذي تقتل ابنك.

فقال لها: فامضى به.

قال: فذهبت به إلى غار، ثم أرضعته، ثمم جعلت على باب الغار صخرة، ثمّ الصرفت عنه.

قال: فجعل الله تبارك و تعالى رزقه في إبهامه ، فجعل يمصّها فيشخب (٢) لبنها. وجعل يشبّ في اليوم كما يشبّ غيره في الجمعة . ويشبّ في الجمعة كما يشبّ غيره في الشهر . ويشبّ في الشهر كما يشبّ غيره في السنة . فمكث ما شاء الله أن يمكث . ثمّ أنّ أمّه قالت لأبيه : لو أذنت لي حتّى أذهب إلى ذلك الصبيّ فعلت .

قال: فافعلى <sup>(٣)</sup> ففعل .

فذهبت، فإذا هي بإبراهيم ﷺ وإذا عيناه تزهران كأنّهما(٤) سراجان.

قال: فأخذته فضمّته إلى صدرها وأرضعته، ثمّ انصرفت عنه.

فسألها آزر عنه.

فقالت: قد واريته في التراب.

فمكثت تفعل، فتخرج في الحاجة فتذهب إلى إبراهيم الله فيتضمّه إلى صدرها

١. كذا في المصدر ، وفي النسخ : علموا . ٢ . يخشب : أبي يسيل .

٣. كذا في المصدر . وفي لاج ١٥ : نفعل . وفي سائر النسخ : ففعل .

٤. المصدر: كأنها.

و ترضعه ثمّ تنصرف. فلمّا تحرّك أتته كما كانت تأتيه فـصنعت بـه كـما [كـانت](١) تصنع. فلمّا أرادت الانصراف أخذ بثوبها.

فقالت له: ما لك؟

فقال لها: اذهبي بي معك.

فقالت له: حتّى أستأمر أباك.

فجاءت (٢) أمّ إبراهيم الله إلى آزر فأعلمته القصّة.

فقال لها: اثتني به، فأقعديه على الطريق. فإذا(٣) مرّ بــه إخــوته، دخــل مـعهم ولا يُعرَف.

قال: وكان إخوة إبراهيم الله يعملون الأصنام ويذهبون بها إلى الأسواق ويبيعونها. قال: فذهبت إليه، فجاءت به حتى أقعدته على الطريق. ومرّ اخوته، فدخل معهم. فلمّا رآه أبوه، وقعت عليه المحبة منه، فمكث ما شاء الله. فبينا إخوته يعملون يوماً من الأيّام الأصنام، إذ أخذ إبراهيم القدّوم وأخذ خشبة فنحت (٤) منها صنماً لم يسروا قط مناه

فقال آزر لأمّه: إنّي لأرجو أن نصيب خيراً ببركة ابنك هذا.

قال: فبينا هم كذلك، إذ أخذ إبراهيم الله القدّوم فكسّر الصنم الذي عمله. ففزع أبوه من ذلك فزعاً شديداً.

فقال له: أيّ شيء عملت؟

فقال إبراهيم على: وما تصنعون به؟

فقال آزر: نعبده.

فقال إبراهيم الله : « أتعبدون ما تنحتون » ؟!

١. من المصدر: فأتت.

٣. كذا في المصدر، وفي النسخ: فإنّه. ٤. المصدر وج: فنجر.

فقال آزر [لأمّه ](١):هذا الذي يكون ذهاب ملكنا على يديه.

وفي تفسير العيّاشي (٢): عن أبي عبدالله طلط أنّه سئل عن قوله تعالى: «وإذ قال إبراهيم لأبيه آزر ».

قال: كان اسم أبيه آزر ، فوردا موافقاً لمذاهب العامّة ، والعلم عند الله .

ومنع صرف « آزر » قيل (٣): لأنّه أعجميّ حُمِل على موازنه ، أو نعت مشتقّ من الأزر أو الوزر .

وقيل (٤): أنَّه علم أعجميَّ على فاعل، كغابر وشالخ (٥).

وقيل (٢): اسم لصنم يعبده ، يلقّب (٧) به للزوم عبادته . أو أطلق عليه بحذف المضاف.

وقيل (^): المراد به الصنم. ونصبه بفعل مضمره يفسّره ما بعده ، أي أتعبد آزر ؟ ثمّ قال : ﴿ اَتَتَخِذُ اَصْنَاماً آلِهَةً ﴾ : تفسيراً وتقريراً. ويدلّ عليه أن قرئ (٩): « أأزر أتتّخذ أصناماً » بفتح همزة « آزر » وكسرها . وهو يدلّ على أنّه علم .

﴿ إِنِّي أَرَاكَ وَقَوْمَكَ فِي ضَلاَلٍ مُبِينٍ ﴾ ۞: ظاهر الضلالة.

﴿ وَكَذَٰلِكَ نُرِى إِبْرَاهِيمَ ﴾: ومثل هذا التبصير نبصره. وهو حكاية حال ماضية.

وقرئ (١٠): « ترى » بالتّاء ، ورفع « ملكوت » . ومعناه : تبصّره دلائل الربوبيّة .

﴿ مَلَكُوتَ السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾: ربوبيَّتها وملكها.

وقيل(١١): عجائبها وبدائعها.

١. من المصدر وتوجد المعقوفتان في المصدر أيضاً.

٢. تفسير العيّاشي ٣٦٢/١، خ ٣٦. ٣٠ أنوار التنزيل ٣١٧/١.

أنوار التنزيل ٣١٧/١.

٥. كذا في المصدر ، وفي ١ ج ، كعابر وشالخ . وفي ١ ر ١ : كعامر وسانح . وفي سائر النسخ : كعامر وشائخ .

٦. نفس المصدر ، والصفحة . ٧ المصدر : فلقب به .

المصدر ، والصفحة .
 الفس المصدر ، والصفحة .

١٠. نفس المصدر، والصفحة. ١١. نفس المصدر، والصفحة.

و «الملكوت » أعظم للملك. والتاء فيه للمبالغة.

﴿ وَلِيَكُونَ مِنَ الْمُوقِنِينَ ﴾ ٢٠ أي ليستدلّ وليكون. أو وفعلنا ذلك ليكون.

في كتاب المناقب (١) لابن شهر آشوب: جابر بن يزيد قال: سألت أبا جعفر الله عن قوله تعالى: سألت أبا جعفر الله عن قوله تعالى: «وكذلك نري إبراهيم ملكوت السماوات والأرض». فرفع أبوجعفر الله يبده وقال: ارفع رأسك.

فرفعته ، فوجدت السقف متفرّقاً . ورمق ناظري في ثلمة حتّى رأيت نوراً حاز عنه بصرى .

فقال: هكذا رأى إبراهيم ملكوت السماوات والأرض. وانظر إلى الأرض ثمّ ارفع رأسك.

فلمّا رفعته، رأيت السقف كماكان. ثمّ أخذ بيدي وأخرجـني مـن الدار وألبسـني ثوباً.

وقال: غمّض عينيك ساعة. ثمّ قال: أنت في الظلمات التي رأى ذوالقرنين. ففتحت عيني، فلم أر شيئاً. ثمّ تخطاً خطاً فقال: أنت على رأس عين الحياة للخضر.

ثمّ خرجنا من ذلك العالم حتّى تجاوزنا خمسة ، فقال: هذا ملكوت الأرض.

ئمّ قال: غمّض عينك. و أخذ بيدي ، فإذا نحن بالدار التي كنّا فيها. و خلع عنّي ماكان ألبسنيه.

فقلت: جعلت فداك، كم ذهب من اليوم؟ فقال: ثلاث ساعات.

وفي بصائر الدرجات(٢): وعنه ، عن محمّد المثنّى(٣) [عن أبيه ](٤) الميثميّ ، عن

١. المناقب ج ١٩٤/٤. ٢. البصائر ١٩٤/٤ ع ٤.

٣. كذا في المصدر ، وجامع الرواة ١٨٧/٢ . وفي النسخ : الميثمي .

٤. من المصدر.

عثمان بن يزيد(١)، عن جابر بن عبدالله [عن أبي جعفر ](٢) قال: سألته عن قول الله على: « وكذلك نري إبراهيم ملكوت السماوات والأرض ، وكنت مطرقاً إلى الأرض .

فرفع يده إلى فوق، ثمّ قال لي: ارفع رأسك.

فرفعت رأسي ونظرت إلى السقف قد انفجر حتّى خلص بصري إلى نور (٣) ساطع حار بصرى دونه.

قال: ثم قال لي(٤): رأى إبراهيم ملكوت السماوات والأرض هكذا.

ثمّ قال لى: أطرق. فأطرقت. ثمّ قال: ارفع رأسك.

فرفعت رأسي، فإذا السقف على حاله.

ثمّ أخذ بيدي، وقام وأخرجني من البيت الذي كنت فيه، وأدخلني بيتاً آخر. فخلع الثياب التي كانت عليه، ولبس ثياباً غيرها. ثمّ قال: غضٌ بصرك. فغضضت بصري(٥).

وقال لي: لاتفتح عينيك. فلبثت ساعة.

ثمَ قال لي: أتدري أين أنت؟

قلت: لا، جعلت فداك.

قال: أنت في الظلمة التي سلكها ذو القرنين.

فقلت له: جعلت فداك، أتأذن لي فأفتح (٢) عيني؟

فقال: فافتح ، فإنّك لاترى شيئاً.

ففتحت [عيني](٧) فإذا أنا في ظلمة لا أبصر فيها موضع قدمي!

١. كذا في المصدر، وفي النسخ: يزيد. قال الأردبيلي في جامع الرواة ٥٣٣/١: الظاهر أنّ ابن يمزيد اشتباه لعدم وجوده في كتب الرجال والله أعلم.
 ٢. من المصدر.

٣. كذا في المصدر. وفي ٣ ج ١: ٣ ثقب ١ بدل « إلى نور ١، وفي سائر النسخ: « لهب » بدل « إلى نور ١، ٣.

٤. كذا في المصدر ، وفي النسخ : « جاز بعدي منه ثمّ قال » بدل « حار ... ثم قال لي ».

٥. كذا في المصدر ، وفي النسخ : بعده. ٦. المصدر : أن أفتح.

٧. من المصدر.

قال: ثمّ سار (١) قليلاً ووقف، فقال: هل تدري أين أنت؟ فقلت: لا.

فقال: أنت واقف على عين الحياة التي شرب منها الخضر.

وشرب(٢) وخرجنا من ذلك العالم إلى عالم آخر فسلكناه ، فرأيناه كهيئة عالمنا في بنيانه ومساكنه وأهله . ثمّ خرجنا إلى عالم ثالث كهيئة الأوّل والثاني حتّى وردنا خمسة عوالم .

قال: ثمّ قال لي: هذه ملكوت الأرض ولم يرها إبراهيم، وإنّ ما رأى ملكوت السماوات. وهي اثنا عشر عالماً كهنية ما رأيت. كلّما مضى منّا إمام، سكن احدى (٣) هذه العوالم حتّى يكون آخرهم القائم في عالمنا الذي نحن ساكنوه.

قال: ثم قال: غض بصرك.

فغضضت بصري [ثم أخذ بيدي ](٤) فإذا نحن بالبيت الذي(٥) خرجنا منه. فنزع تلك الثياب ولبس الثياب التي كانت عليه وعدنا(٦) إلى مجلسنا.

فقلت: جعلت فداك، كم مضى من النهار؟

قال: ثلاث ساعات.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٧): قوله: ١ وكذلك نري إبراهيم ملكوت السماوات والأرض وليكون من الموقنين ٥ فإنه حدّ ثني أبي، عن إسماعيل بن مراد، عن يونس بن عبدالرحمن، عن هشام، عن أبي عبدالله على قال: كشط له عن الأرض ومن عليها، وعن السماء ومن فيها، والملك الذي يحملها، والعرش ومن عليه. وفعل ذلك كله برسول الله عَيَالِيَةٌ وأمير المؤمنين على .

كذا في هامش المصدر . وفي متن المصدر ، والنسخ : صار .

٢. ليس في المصدر: وشرب. وفي نور الثقلين ٧٣١/١، ح ١٣١ توجد بين المعقوفتين.

٣. كذا في المصدر، وفي النسخ: آخر. ٤. من المصدر.

٥. كذا في المصدر، وفي النسخ: التي.
 ٦. كذا في المصدر، وفي النسخ: التي.

٧. تفسير القمّي ٢٠٥/١.

وحد ثني (١) أبي، عن ابن أبي عمير، عن أبي أيّوب الخزاز، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله عليه قال: لمّا رأى إبراهيم ملكوت السماوات والأرض، التفت فرأى رجلاً يزني، فدعا عليه فمات. ثمّ رآى آخر، فدعا عليه فمات، ثمّ رأى ثلاثة، فدعا عليهم فماتوا.

فأوحى الله إليه: يا إبراهيم، إن دعوتك مستجابة فلا تدع على عبادي، فإنّي لو شئت لم أخلقهم. إنّي خلقت خلقي على ثلاثة أصناف: صنف يعبدني ولا يشرك بي شيئاً، فأثيبه. وصنف يعبد غيري، فأخرج من صلبه من يعبدني.

وفي روضة الكافي (٣): محمّد بن يحيى ، عن أحمد بن محمّد بن عيسى وعليّ بن إبراهيم ، عن أبيه جميعاً ، عن ابي أبي عمير ، عن أبي أيّوب الخزاز ، عن أبي بصير ، عن أبي عبدالله على مثله .

وفي أصول الكافي (٤): عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد البرقيّ رفعه قال: سأل الجاثليق أمير المؤمنين الله فقال له: أخبرني عن قوله: «ويحمل عرش ربّك فوقهم يومئذ ثمانية». فكيف قال ذلك، وقلت: إنّه يحمل العرش والسماوات والأرض؟

فقال أمير المؤمنين على إلى العرش خلقه الله من أنوار أربعة : نور أحمر منه احمرت الحمرة ، ونور أخضر منه اخضرت الخضرة ، ونور أصفر منه اصفرت الصفرة ، ونور أسفر منه اصفرت الصفرة ، ونور أبيض منه [ابيض ](0) البياض . وهو العلم الذي حمّله الله الحملة . وذلك نور من عظمته . فبعظمته ونوره أبصر قلوب المؤمنين ، وبعظمته ونوره عاداه الجاهلون ،

نفس المصدر، والمجلّد ٢٠٥/١-٣٠٦.
 المصدر: يعبدون،

٣. الكافي ٣٠٥/٨، ح ٤٧٣. ٤. الكافي ١٢٩/١ ـ ١٣٠، ح ١.

٥. كذا في المصدر ، وتوجد المعقوفتان فيه أيضاً ، وفي أ ، ب : «نور أبيض ابيضَ منها » بدل «نور أبيض منه .
 [ بيضً ] » وفي «ج » و « ر » : نور ابيض منه .

وبعظمته ونوره ابتغى من في السماوات والأرض من جميع خلائقه إليه الوسيلة بالأعمال المختلفة والأديان المشتبهة (١). فكل محمول يحمله الله بنوره وعظمته وقدرته ، لايستطيع لنفسه ضرًا ولانفعاً ولاموتاً ولاحياة ولانشوراً.

فكل شيء محمول، والله تبارك وتعالى الممسك لهما أن تزولا والمحيط بهما من شيء. وهو حياة كل شيء ونور كل شيء، سبحانه وتعالى عمّا يقولون علوّاً كبيراً. فالذين يحملون العرش، هم العلماء الذين حمّلهم الله علمه. وليس يخرج عن هذه الأربعة شيء خلقه الله في ملكوته، وهو الملكوت (٢) الذي أراه الله أصفياءه وأراه خليله على فقال: «وكذلك نري إبراهيم ملكوت السماوات والأرض وليكون من الموقنين» وكيف يحمل حملة العرش الله، وبحياته حييت قلوبهم وبنوره اهتدوا إلى معرفته.

محمّد بن يحيى (٣) ، عن أحمد ، عن صفوان بن يحيى ، عن أبي حمزة ، عن أبي جعفر الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عنه الله من المسلمين ، أطعمه الله من ثلاث جنان في ملكوت السماوات: الفردوس ، وجنّة عدن ، وطوبى ، وهي شجرة تخرج في جنّة عدن غرسها ربّنا بيده .

عليّ بن إبراهيم (٤)، عن أبيه، عن النوفليّ، عن السكونيّ، عن أبي عبدالله الله قال: قال النبيّ عَيَّالُهُ : طوبي للمساكين بالصّبر، وهم الذين يسرون ملكوت السماوات والأرض.

وفي كتاب الاحتجاج (٥) للطّبرسي الله حديث طويل عن النبيّ عَلَيْهُ يقول فيه على : يا أبا جهل، أما علمت قصّة إبراهيم الخليل لمّا رفع في الملكوت ؟ وذلك قول ربّي : «وكذلك نري إبراهيم ملكوت السماوات والأرض وليكون من الموقنين » قوى الله

ليس في المصدر: وهو الملكوت.

۱. «ج»و«ر»المشبهة.

٤. الكافي ٢٦٣/٢، ح ١٣.

٣. الكافي ٢٠٠/٢ ـ ٢٠١، ح٣.

٥. الاحتجاج ٣٦/١.

بصره لمّا رفعه دون السماء، حتّى أبصر الأرض ومن عليها ظاهرين ومستترين.

وفي تفسير العيّاشي (١): عن زرارة عن أبي جعفر الله : «وكذلك نسري إبراهيم ملكوت السماوات والأرض».

قال: أعطى بصره من القوّة ما نفذ السماوات والأرض (٢)، فرأى السماوات و (٣) ما فيها، ورأي العرش وما فوقه، ورأى ما في الأرض وما تحتها.

وفي بصائر الدرجات (٤): [أحمد بن محمّد، عن محمّد بن ] (٥) محمّد بن عبدالله بن محمّد المحمّد بن عبدالله بن محمّد الحجّال، عن ثعلبة ، عن عبدالرحيم ، عن أبي جعفر الله في هذه الآية «وكذلك نرى إبراهيم ملكوت السماوات والأرض وليكون من الموقنين ».

قال: كشط الله عن الأرض حتّى رآها ومن فيها [وعن السماء حتّى رآها ومن فيها](٢) والملك الذي يحملها(٧)، والعرش ومن عليه، وكذلك أرى صاحبكم.

وفي الخرائج والجرائح (^): عن أحمد وعبدالله ابني محمّد بن عيسى ، عن أبيه ، عن عبدالله بن المغيرة ، عن عبدالله بن مسكان قال: قال أبو عبدالله الله في قوله تعالى: «وكذلك نرى إبراهيم ملكوت السماوات والأرض».

قال: كشط الله لإبراهيم السماوات حتى نظر إلى ما فوق العرش، وكشط له الأرض حتى رأى ما تحت تخومها وما فوق الهواء. وفعل بمحمد عَبِيَّاللهُ مثل ذلك، وإنّي لأرئ صاحبكم. والأئمة من بعده فعل بهم مثل ذلك.

وسأله أبوبصير: هل رأى محمّد ملكوت السماوات والأرض كما رأى ذلك إبراهيم الله ؟

٢. ليس في المصدر : والأرض.

أفسير العيّاشي ٣٦٤/١، ح ٣٦.
 أيس في المصدر: السماوات و.

٤. البصائر ١٣٦، ح ١.

ه. مابين المعقوفتين لا يوجد في المصدر.

٦. من المصدر.

٧. كذا في المصدر، وفي النسخ: يحملونها.

٨. نور الثقلين ٧٣٤/١، ح ١٤١ عنه الخرائج والجرائح ٨٦٦/٢، ح ٨١.

قال: نعم، وصاحبكم والأثمة من بعده.

وقال أبوجعفر (١) عليه في ذلك: كُشِط له السماوات [السبع ](٢) حتّى نظر إلى السماء السابعة وما فيها والأرضون السبع حتّى نظر إليهنّ وما فيهنّ. وفعل بمحمّد كما فعل بإبراهيم عليه وإنّي لأرى صاحبكم قد فعل به مثل ذلك والأثمّة من بعده بمثل ذلك.

وبإسناده (٣) إلى بريدة الأسلمي، عن رسول الله تَلَيُّ [أنّه قيال] (١) يباعليّ، إنّ الله أشهدك معي سبع مواطن. فذكرها حتّى ذكر الموطن الثاني، فقال: أتباني جبرئيل فأسرى بي إلى السماء.

فقال: أين أخوك؟

قلت: ودّعته خلفي.

فقال: ادع الله يأتيك به.

فدعوت الله، فإذا أنت معي. كشط لي عن السماوات السبع والأرضين السبع حتى رأيت سكّانها وعمّارها وموضع كلّ ملك فيها، لم أر(٥) من ذلك شيئاً إلّا وقد رأيته.

وفي كتاب الخصال (٢): عن يزداد بن إبراهيم، عمّن حدّثنا من أصحابنا، عن أبي عبدالله على قال: سمعته يقول: قال أمير المؤمنين على : والله لقد أعطاني الله تبارك وتعالى تسعة أشياء لم يعطها أحداً قبلي خلاالنبي عَلَي الله الله فتحت لي السبل، وعُلمت الأنساب (٢)، وأجري لي السحاب، وعُلمت المنايا والبلايا وفصل الخطاب، ولقد نظرت في الملكوت بإذن ربّي على فما غاب عني ماكان قبلي وما يأتي بعدي. الحديث. وفي عوالي اللئالي (١): وقال عَلى أن الشياطين يحومون حول قلب ابن آدم، لنظر إلى الملكوت.

١. نفس المصدر، والموضع.

تفس المصدر ، والصفحة ، ح ٨٣.

كذا في المصدر، وفي النسخ: الأارى.

٧. كذا في المصدر ، وفي النسخ: الأسباب.

٢. من المصدر.

من المصدر.

٦. الخصال /٤١٤، م ٤.

٨. عوالي اللثالي ١٣/٤، ح١٧٤.

وفي كتاب علل الشرائع (١)، بإسناده إلى عليّ بن سالم، عن أبيه، عن ثابت بن دينار قال: سألت زين العابدين عليّ بن الحسين الله عن الله على مل يوصف بمكان؟ فقال: تعالى عن ذلك.

قلت: فلِمَ أسرى بنبيّه محمد عَلَيْ إلى السماء؟

قال: ليريه ملكوت السماوات والأرض (٢) وما فيه من عجائب صنعه وبدائع خلقه. قلت: فقول الله على: « ثمّ دني فتدلّى فكان قاب قوسين أو أدنى ».

قال: ذلك رسول الله ﷺ دنا<sup>(٣)</sup> من حجب النور فرأى ملكوت السماوات. شمّ تدلّى على فنظر من تحته إلى ملكوت الأرض حتّى ظن أنّه دنى في القرب [من الأرض](٤) كقاب قوسين أو أدنى.

﴿ فَلَمَّا جَنَّ عَلَيْهِ اللَّيْلُ رَأَى كَوْكَبا قَالَ هَذَا رَبِّي ﴾: تفصيل وبيان «كذلك ».

وقيل (٥): عطف على «قال إبراهيم».

« وكذلك نري إبراهيم » اعتراض. فإنّ أباه وقومه كانوا يعبدون الأصنام والكواكب، فأراد أن ينبّههم على ضلالتهم ويرشدهم إلى الحقّ من طريق النظر والاستدلال.

و « جنّ عليه الليّل » ستره بظلامه.

و «الكوكب» الزهرة. وقيل (٢) المشتري.

وقوله: «هذا ربّي» على سبيل الوضع. فإنّ المستدلّ على فساد قول، يحكيه على ما يقول الخصم، ثمّ يكرّ (٧) عليه بالإفساد.

قيل (^): أو على وجه النظر والاستدلال. وإنّـما قـال زمـان مـراهـقته، أو أوّل أوان بلوغه.

العلل/١٣١١، ح ١.

٣. كذا في المصدر ، وفي النسخ: أدني .

٥. أنوار التنزيل ٣١٧/١.

٧. كذا في المصدر ، وفي النسخ : ينكر .

٧. ليس في المصدر : والأرض.

ع. من المصدر،

٦. نفس المصدر، والصفحة.

أفس المصدر، والصفحة.

﴿ فَلَمَّا اَفَلَ ﴾: أي غاب.

﴿ قَالَ لاَ أُحِبُّ الْآفِلِينَ ﴾ ۞: فضلاً عن عبادتهم . فإنّ الانتقال والاحتجاب بالاستتار يقتضي الإمكان والحدوث ، وينافي الألوهيّة .

﴿ فَلَمَّا رَأَى الْقَمَرَ بَازِهَا ﴾: مبتدناً في الطلوع.

﴿ قَالَ هَذَا رَبِّي فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لَئِنْ لَمْ يَهْدِنِي رَبِّي لَآكُونَنَّ مِنَ الْقُومِ الضَّالِّينَ ﴾ ۞:
استعجز نفسه واستعان بربه في درك الحقّ. فإنه لايمهتدى إليه إلا بتوفيقه، إرشاداً
لقومه، وتنبيها لهم على أنّ القمر أيضاً لتغيّر حاله لايصلح للألوهيّة، وأنّ من اتّخذه إلهاً
فهو ضالَ.

﴿ فَلَمَّا رَأَى الشَّمْسَ بَازِعَةً قَالَ هَذَا رَبِّي ﴾: ذكر اسم الإشارة لتذكير الخبر ، وصيانة للربّ عن شبهة التأنيث.

﴿ هَذَا أَكْبَرُ ﴾ : كبره ، استدلالاً وإظهاراً لشبهة الخصم .

﴿ فَلَمَّا أَفَلَتْ قَالَ يَا قَوْمِ إِنِّي بَرِيءٌ مِمَّا تُشْرِكُونَ ﴾ ۞: من الأجرام المحدثة المحتاجة إلى مُحدِث يُحدِثها، ومخصّص يخصّصها بما يختصّ به ثمّ تبرّ أعنها، وتوجّه إلى موجدها ومبدعها الذي دلّت عليه هذه الممكنات، وقال:

﴿إِنِّي وَجَّهْتُ وَجْهِي لِلَّذِي فَطَرَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ حَنِيفاً ﴾: مسلماً.

﴿ وَمَا اَنَا مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ ۞. قيل (١): إنّما احتجّ بالأفول دون البزوغ مع أنّه أيـضاً انتقال، لتعدّد دلالته، ولأنّه رأى الكوكب الذي يعبدونه في وسط السماء حين حاول الاستدلال.

وفي عيون الأخبار (٢)، في باب ذكر مجلس الرضا الله عند المأمون في عصمة الأنبياء المؤتل المؤتل المؤتل المؤتل المؤتل الأنبياء الله المؤتل المؤتل

١. أنوار التنزيل ٣١٨/١.

فقال له المأمون: يا ابن رسول الله ، أليس من قولك: إنّ الأنبياء معصومون؟ قال: بلي .

قال: فأخبرني عن قول الله تعالى في حقّ إبراهيم: « فلمّا جنّ عليه الليل رأى كوكباً قال هذا ربّي ».

فقال الرضاطية: إنّ إبراهيم عَلَيْ وقع على ثلاثة أصناف: صنف يعبد الزهرة، وصنف يعبد القمر، وصنف يعبد الشمس. وذلك حين خرج من السّرَب(١) الذي أخفي فيه «فلمّا جنّ عليه اللّيل» رأى على الإنكار والاستخبار. «فلمّا أفل» الكوكب «قال لا أحبّ الأفلين» لأنّ الأفول من صفات المحدّث، لا من صفات القديم. «فلمّا رأى القمر بازغاً قال هذا ربّي» على الإنكار والاستخبار. «فلمّا أفل قال لئن لم يهدني ربّي لأكونن من القوم الضالين». يعقول: لئن الم يهدني ربّي لأكونن من القوم الضالين». يعقول: لئن الم يهدني ربّي للكونن من القوم الضالين، يعقول:

فلمًا أصبح «رأى الشمس بازغة قال هذا ربّي هذا أكبر» من الزهرة والقمر على الإنكار والاستخبار، لاعلى الإخبار والإقرار. «فلمًا أفلت قال» للأصناف الثلاثة من عبدة الزهرة والقمر والشمس «يا قوم إنّي بريء مما تشركون، إنّي وجهت وجهي للذي فطر السماوات والأرض حنيفاً وما أنا من المشركين». وإنّما أراد إبراهيم الله بما قال أن يبيّن لهم بطلان دينهم، ويثبت عندهم أنّ العبادة لاتحقّ لمن كان بصفة الزهرة والقمر والشمس، وإنّما تحقّ العبادة لخالقها وخالق السماوات والأرض. وكان ما احتج به على قومه ممّا ألهمه الله و آتاه كما قال الله تعالى: «و تلك حجّتنا آتيناها إبراهيم على قومه نرفع درجات من نشاء».

فقال المأمون: لله درّك يا أبا الحسن.

وفي تفسير العيّاشي(٣): عن أبي عبيدة عن أبي جعفر عليه في قول إبراهيم صلوات

المصدر: «لو» بدل «لئن».

١. السرب بالتحريك: الكهف.

٣. تفسير العيّاشي ٢٦٤/١، ح ٣٩.

الله عليه: « لئن لم يهدني ربّي لأكونن من القوم الضالين » أي ناس للميثاق.

عن مسعدة (١)، عن أبي عبدالله الله في قول الله: «كان الناس أمّة واحدة» الآية.

حديث طويل وفي آخره: قلت: أفضلًالأً(٢)كانوا قبل النبيّين(٣) أم على هدى؟

قال: لم يكونوا على الهدى ، كانوا على « فطرة الله التي فطرهم عليها لاتبديل لخلق الله » . ولم يكونوا ليهتدوا حتى يهديهم بهم الله . أما تسمع لقول (1) إسراهيم : « لشن لم يهدني ربّي لأكونن من القوم الضالين » أي ناسياً للميثاق .

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (أ): قوله: « فلمّا جنّ عليه اللّيل رأى كوكباً قال هذا ربّي فلمّا أفل » [أي غاب ](أ) « قال لا أحبّ الأفلين ». فإنّه حدّ ثني أبي ، عن صفوان ، عن ابن مسكان قال: قال أبو عبدالله عليه : إنّ آزر أبا إبراهيم كان منجّماً لنمرود بن كنعان.

فقال له: إنّي أرى في حساب النجوم أنّ هذا الزمان يحدث رجلاً، فينسخ هذا الدين ويدعو إلى دين آخر.

ففقال له نمرود: في أيّ بلاد يكون؟

قال: في هذه البلاد. وكان منزل نمرود بكوثي ربا.

فقال له نمرود: قد خرج إلى الدنيا؟

قال آزر: لا.

قال: فينبغي أن يُفرُّق بين الرجال والنساء.

ففرَق بين الرجال والنسّاء. فحملت أمّ إبراهيم بإبراهيم اللَّه ولم يتبيّن حملها. فلمّا حان ولادتها قالت: يا آزر، إنّي قد اعتللت وأريد أن أعتزل عنك.

وكان في ذلك الزمان، المرأة إذا اعتلّت اعتزلت عن زوجها. فخرجت (٣) واعتزلت

تفسیر العیّاشی ۱۰۵/۱ ذیل ح ۲۰۹.

٥. تفسير القمّي ٢٠٦/١\_٢٠٨.

٢. كذا في المصدر، وفي النسخ: أفضال.

٣. كذا في المصدر ، في النسخ : النبق . ٤ المصدر : يقول .

٦. من المصدر.

٧. المصدر: فخرجت واعتزلت عن زوجها واعتزلت في غار.

في غار، ووضعت إبراهيم الله . فهيّئته وقمّطته ورجعت إلى منزلها وسدّت باب الغار بالحجارة. فأجرى الله لإبراهيم الله لبناً من إبهامه. وكانت أمّه تأتيه.

ووكل نمرود بكلّ امرأة حامل، وكان يذبح كلّ ولد ذكر. فهربت أمّ إبراهيم بإبراهيم من الذبح. وكان يشبّ إبراهيم الله في الغار يوماً كما يشبّ غيره في الشهر، حتّى أتى له في الغار ثلاثة عشر سنة.

فلمّاكان بعد ذلك، زارته أمّه. فلمّا أرادت أن تفارقه، تشبّث بها فقال: يا أمّي، أخرجيني.

فقالت له: يا بنيَّ ، إنَّ الملك إن علم أنَّك وُلدت في هذا الزمان ، قتلك .

فلمًا خرجت أمّه من الغار وقد غابت الشمس، نظر إلى الزهرة في السماء. فقال: «لا «هذا ربّي». فلمّا غابت الزهرة (1) قال: لو كان هذا ربّي ما تحرّك ولا برح. ثمّ قال: «لا أحبّ الآفلين». والآفل: الغائب. «فلمّا رأى القمر بازغاً (٣) قال هذا ربّي» هذا أكبر وأحسن. فلمّا تحرّك وزال «قال لئن لم يهدني ربّي لأكونن من القوم الضالين». فلمّا أصبح وطلع الشمس ورأى ضوءها وقد أضاءت الدنيا لطلوعها «قال هذا ربّي هذا أكبر» وأحسن. فلمّا تحرّكت وزالت. كشط (٣) الله له عن السماوات حتّى رأى العرش ومن عليه، وأراه ملكوت السماوات والأرض. فعند ذلك «قال يا قوم إنّي بريء ممّا تشركون، إنّي وجّهت وجهى للّذي فيطر السماوات والأرض حنيفاً وما أنا من المشركين». فجاء إلى أمّه وأدخلته دارها وجعلته بين أو لادها.

قال (٤): وسئل أبوعبدالله على عن قول إبراهيم: «هذا ربّي » أشرك في قوله: هذا ربّي؟ فقال: لا ، بل من قال هذا اليوم ، فهو مشرك . ولم يكن من إبراهيم شرك ، وإنّماكان في طلب ربّه وهو من غيره شرك .

١. المصدر: " فلمّا أفلت " بدل " فلما غابت الزهرة ".

المصدر: فلمًا نظر إلى المشرق رأى وقد طلع القمر قال: «هذا ربّى».

٣. المصدر:كشف. ٤. نفس المصدر، والصفحات.

فلمّا أدخلت أمّ إبراهيم إبراهيم دارها، نظر إليه آزر فقال: من هذا الذي قد بقي في سلطان الملك، والملك يقتل أولاد الناس؟

فقالت: هذا ابنك ولدته في وقت كذا وكذا حين اعتزلت عنك.

قال: ويحك، إن علم الملك بهذا زالت(١) منزلتنا عنده.

وكان آزر صاحب أمر نمرود ووزيره. وكان يتّخذ الأصنام له وللنّاس، ويدفعها إلى ولده فيبيعونها [وكان على دار الأصنام ](٢).

فقالت أمّ إبراهيم لآزر: لا عليك إن لم يشعر الملك به يبقى لنا ولدنا، وإن شعر به كفيتك (٣) الاحتجاج عنه.

وكان آزر كلّما نظر إلى إبراهيم، أحبّه حبّاً [شديداً] (٤) وكان (٥) يدفع إليه الأصنام ليبيعها كما يبيع إخوته. فكان يعلّق في أعناقها الخيوط ويجرّها على الأرض ويقول: من يشتري ما لايضرّه وما لاينفعه. ويغرقها في الماء والحماءة ويقول لها: [كلي و] (١) اشربي و تكلّمي. فذكر ذلك إخوته لأبيه، فنهاه فلم ينته، فحبسه في منزله ولم يدعه يخرج. «وحاجّه قومه». فقال إبراهيم: «أتحاجّوني في الله وقد هدان» أي بيّن لي. «ولا أخاف ما تشركون به إلّا أن يشاء ربّي شيئاً وسع ربّي كلّ شيء علماً أفلا تتذكّرون».

ثمّ قال لهم: وكيف أخاف ما أشركتم ولا تخافون أنّكم أشركتم بالله ما لم ينزّل بـه عليكم سلطاناً فأيّ الفريقين أحقّ بالأمن إن كنتم تعلمون » أي أنا أحقّ بالأمن من حيث أعبد الله ، أو أنتم الذين تعبدون الأصنام ؟!

وفي تفسيرالعيّاشي(٧): عن محمد بن مسلم، عن أحدهما اللِّيك ، قال في إبراهيم اللِّلا الله عليه الله

كذا في المصدر . وفي النسخ : «لزال » بدل «بهذا زالت».

ليس في المصدر .
 ليس في المصدر ، وفي النسخ : كفيك .

من المصدر ، وفي النسخ : وكلّما .

٦. من المصدر. ٧. تفسير العيّاشي ٣٦٤/١ ح ٣٨.

إذ رأى كوكباً ، قال : إنّماكان طالباً لربّه ، ولم يبلغ كفراً . وإنّه من فكّر (١) من الناس في مثل ذلك ، فإنّه بمنزلته .

عن حجر (٢) قال: أرسل العلاء بن سيابة يسأل أبا عبدالله على قول إبراهم على الله على الله على الله على الله على ا «هذا ربّى». قال (٣) إنّه من قال هذا اليوم، فهو عندنا مشرك.

قال: لم يكن من إبراهيم شرك، إنّماكان في طلب ربّه [وهو من غيره شرك ](٤).

وفي كتاب الاحتجاج (٥) للطّبرسي: عن أمير المؤمنين الله حديث طويل. يـقول فيه الله يعب لبعض الزنادقة وقد قال: وأجده شهر هفوات أنبيائه بوصف إبراهيم الله أنّه عبد كوكباً مرّة ومرّة قمراً ومرّة شمساً:

وأمّا هفوات الأنبياء علي وما يثبته (٢) الله في كتابه، فإنّ ذلك من أدلّ الدلائل (٣ على حكمة الله فظال الباهرة وقدرته وعزّته الظاهرة ؛ لأنّه علم أنّ براهين الأنبياء عليه تكبر في صدور أممهم، وأنّ منهم من اتخذ بعضهم إلهاً ؛ كالّذي كان من النصارى في ابن مريم. فذكرها دلالة على تخلّفهم عن الكمال الذي انفرد به فظال.

وفي من لايحضره الفقيه (^): روى بكر بن محمّد، عن أبي عبدالله ﷺ أنّه سأل سائل عن وقت المغرب.

فقال: إنّ الله تبارك وتعالى يقول في كتابه لإبراهيم ﷺ: «فلمّا جنّ عليه اللّيل رأى كوكباً قال هذا ربّي» فهذا أوّل الوقت، وآخره ذلك غيبوبة الشفق.

وفي روضة الكافي (٩): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبيعمير، عن ابن أذينة، أنّ رجلاً دخل على أبي عبدالله عليه فقال: رأيت كأنّ الشمس طالعة عملى رأسمي دون جسدي ؟

كذا في المصدر، وفي النسخ: كفر.

٣. ليس في المصدر .

٥. الاحتجاج ٣٦٤/١ و٣٦٥ و٣٧٠.

٧. كذا في المصدر ، وفي النمخ : الدلالة .

۹. الكافي ۲۹۱/۸ ح ٤٤٥.

٢. تفسير العيّاشي ٣٦٥/١، ح ٤١.

٤. من المصدر.

٦. المصدر: بيَّته.

كذا في المصدر ، وفي النسخ : الدلالة .

فقال: تنال أمراً جسيماً، ونوراً ساطعاً، وديناً شاملاً. فلو غطّتك، لانغمست(١) فيه ولكنّها غطّت رأسك. أما قرأت «فلمّا رأى الشمس بازغة قال هذا ربّي» «فلمّا أفلت» تبرّ أمنها إبراهيم لللله .

قلت: جعلت فداك، إنّهم يقولون: إنّ الشمس خليفة، أو ملك.

فقال: ما أراك تنال الخلافة ، ولم يكن في آبائك وأجدادك ملك. وأيّ خلافة وملكوت أكثر(٢) من الدين والنور ترجو به دخول الجنّة ؟ إنّهم يغلطون.

قلت: صدقت، جعلت فداك.

﴿ وَحَاجُّهُ قُومُهُ ﴾: وخاصموه في التوحيد.

﴿ قَالَ ٱتُّحَاجُّونِّي فِي اللهِ ﴾ : في وحدانيته.

وقرأ<sup>٣)</sup> نافع وابن عامر ، بتخفيف النون.

﴿ وَقَدُ هَدَانِ ﴾: إلى التوحيد.

﴿ وَلاَ اَخَافُ مَا تُشْرِكُونَ بِهِ ﴾: أي لا أخاف معبوداتكم في وقت؛ لأنّها لاتـضرّ بأنفسهم ولا تنفع.

﴿ إِلاَّ أَنْ يَشَاءَ رَبِّي شَيْئاً ﴾: أن يصيبني بمكروه من جهتها. ولعلّه جواب لتخويفهم إيّاه من آلهتهم و تهديد لهم بعذاب الله.

﴿ وَسِعَ رَبِّي كُلَّ شَيءٍ عِلْماً ﴾ : كأنّه علّة الاستثناء ، أي أحاط به عملماً . فملا يبعد أن يكون في علمه أن يحقّ بي مكروه من جهتهم .

﴿ أَفَلاَ تَتَذَكُّرُونَ ﴾ ۞: فتميّزوا بين الصحيح والفاسد، والقادر والعاجز.

﴿ وَكَيْفُ أَخَافُ مَا أَشُرَكْتُمْ ﴾: ولا يتعلَّق به ضرّ .

﴿ وَلاَ تَخَافُونَ اَنَّكُمْ اَشْرَكْتُمْ بِاللهِ ﴾ : وهو حقيق بأن يخاف منه كلّ الخوف ؛ لأنّه إشراك للمصنوع بالصّانع ، وتسوية بين المقدور العاجز بالقادر الضارّ النافع .

كذا في المصدر، وفي النسخ: لأنعمت. ٢. المصدر: أكبر.

٣. أنوار التنزيل ٢١٨/١.

﴿ مَا لَمْ يُتَزِّلْ بِهِ عَلَيْكُمْ سُلْطَاناً ﴾: ما لم ينزّل بإشراكه كتاباً. أو لم ينصب عليه دليلاً. ﴿ فَاكِيُّ الْفَرِيقَيْنِ آحَقُّ بِالْأَمْنِ ﴾: أي المو حدون أو المشركون. وإنّما لم يقل: أيّنا، أنا أم أنتم. احترازاً عن تزكية نفسه.

﴿إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ ٢ : ما يحقّ أن يخاف منه.

﴿ الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوا إِيْمَانَهُمْ بِظُلْمِ أُولَئِكَ لَهُمُ الْأَمْنُ وَهُمْ مُهْتَدُونَ ﴾ (١٠: استئناف منه، أو من الله بالجواب عمّا استفهم عنه. والمراد بالظلم هنا الشرك، لما رُوي أنّ الآية لمّا نزلت، شقّ ذلك على الصحابة.

وقالوا: أيّنا لم يظلم نفسه؟

فقال الله : اليس ما تظنّون، إنّما هو ما قال لقمان لابنه : اليابنيّ لاتشرك بالله إنّ الشرك لظلم عظيم ». وليس الإيمان به أن تصدّق بوجود الصانع الحكيم، ويُخلّط بهذا التصديق الإشراك به. وقيل (٢): المعصية.

في تفسير العيّاشي (٣): عن أبي بصير ، عن أبي عبدالله الله قال: قلت له: « الذين آمنوا ولم يلبسوا إيمانهم بظلم » الزنا منه ؟

قال: أعوذ بالله من أولئك، لا ولكنّه ذنب إذا تاب تاب الله عليه.

وقال: مدمن الزنا والسرقة وشارب الخمر كعابد الوثن.

يعقوب بن شعيب(٤) ، عنه في قوله: « ولم يلبسوا إيمانهم بظلم ».

قال: الضلال فما فوقه.

وفي مجمع البيان (٥): «الذين آمنوا ولم يلبسوا إيمانهم بـظلم » الآيــة. وروي عــن عبدالله بن مسعود قال: لمّا نزلت هذه الآية ، شقّ على الناس.

وقالوا: يا رسول الله، وأيّنا لم يظلم نفسه؟

٢. نفس المصدر ، والموضع .

٤. نفس المصدر، والصفحة، ح ٤٧.

١. أنوار التنزيل ٣١٨/١\_٣١٩.

٣. تفسير العيّاشي ٢٦٦٦، ح ٤٦.

٥. المجمع ٣٢٧/٢.

فقال على الله : إنّه ليس الذي تعنون. ألم تسمعوا إلى ما قال العبد الصالح : «يا بنيّ لا تشرك بالله إنّ الشرك لظلم عظيم».

قال: آمنوا بما جاء به محمّد من الولاية ، ولم يخلطوها بولاية فلان وفلان [فهو الملبّس بالظّلم ](٢).

وبإسناده (٣) إلى أبي بصير قال: سألت أبا عبدالله على عن قول الله على: «الذين آمنوا ولم يلبسوا إيمانهم بظلم ». قال: بشك.

وفي شرح الآيات الباهرة (٤)، مثله.

وعن أمير المؤمنين (٢) على حديث طويل. وفيه: وأمّا قوله: «فسمن يعمل من الصالحات وهو مؤمن فلا كفران لسعيه » وقوله: «وإنّي لغفّار لمن تاب وآمن وعمل صالحاً ثمّ اهتدى ». فإنّ ذلك كلّه لا يغني إلّا مع الاهتداء. وليس كلّ من وقع عليه اسم الإيمان، كان حقيقاً بالنّجاة ممّا هلك به الغواة. ولو كان ذلك كذلك، لنجت اليهود مع

٢. من المصدر.

تأويل الآيات الباهرة ١٦٤/١.

٦. نفس المصدر ٣٦٨.

۱. الكافي ۱۳/۱، ح۳.

٣. الكافي ٣٩٩/٢، ح ٤.

٥. الاحتجاج ٧٩/١.

اعترافها بالتوحيد وإقرارها بالله ، ونجى سائر المقرّين بالوحدانيّة من إبليس فمن دونه في الكفر . وقد بيّن الله ذلك بقوله: «الذين آمنوا ولم يلبسوا إيمانهم بظلم أولئك لهم الأمن وهم مهتدون ». وبقوله: «الذين قالوا آمنًا بأفواههم ولم تؤمن قلوبهم ».

وفي الخرائج والجرائح (١): وفي روايات الخاصّة (٢) رُوي أنّ أبا عبدالله اللَّهِ قال: إنّ رسول الله ﷺ كان يسير في بعض مسيره، فقال لأصحابه: يطلع عليكم من بعض هذه الفجاج شخص ليس له عهد بأنيس منذ ثلاثة أيّام.

فما لبثوا أن (٣) أقبل أعرابيّ قد يبس جلده على عظمه، وغارت عيناه برأسه، واخضرّت شفتاه من أكل البقل. فسأل عن النبيّ ﷺ في الزقاق حتّى لقيه.

فقال له أعرض عليّ الإسلام.

فقال: قل: أشهد أن لا إله إلَّا الله، وأنَّ محمَّداً رسول الله.

قال: أقررت.

قال: تصلّي الخمس، وتصوم شهر رمضان.

قال: أقررت.

قال: تحجّ البيت، وتؤدّي الزكاة، وتغتسل من الجنابة.

قال: أقررت.

فتخلّف بعير الأعرابي، ووقف النبيّ تَلَكُلُهُ فسأل عنه. فرجع الناس في طلبه، فوجدوه في آخر العسكر قد سقط بعيره في حفرة من حفر الجرذان، فسقط فانقذفت عنق الأعرابيّ وعنق البعير وهما ميّتان!

فأمر النبي عَلِيْ فَضُرِبت خيمة ، فغُسِّل فيها ، ثمّ دخل النبيّ عَلِيْ فكفّنه . فسمعوا للنّبيّ حركة . فخرج وجبينه يرشح عرقاً وقال : إنّ هذا الأعرابي مات وهو جائع ، وهو ممّن آمن ولم يُلبِس إيمانه بظلم ، فابتدره الحور العين بثمار من الجنّة يحشون بها

١. نور الثقلين ٧٤٠/١ ٧٤٠ ح ١٦٢ عنه الخرائج ٨٨/١.

٢. كذا في المصدر ، وفي النسخ: العامّة. ٣. كذا في المصدر ، وفي النسخ: إذا.

شدقه، وهذه تقول: يا رسول الله ﷺ اجعلني من أزواجه.

وفي تفسير فرات بن إبراهيم الكوفي معنعناً (١): عن أبان بن تغلب قال: قلت لأبي جعفر محمّد بن علي الله في قوله تعالى: «الذين آمنوا ولم يلبسوا إيمانهم بظلم أولئك لهم الأمن وهم مهتدون».

قال أبوجعفر على: يا أبان، أنتم تقولون: هو الشرك بالله، ونحن نقول: هذه الآية نزلت في أمير المؤمنين على وأهل بيته على لأنهم لم يشركوا (٢) بالله طرفة عين ولم يعبد (٣) اللات والعزى. وهو أوّل من صلى مع النبيّ تَتَلِيلُهُ إلى القبلة. وهو أوّل من صدّقه فهذه الآية نزلت فيه.

وأيضاً حدّثني الحسين بن سعيد معنعناً ، عن أبي مريم قال: سألت جعفر بن محمد الله عن قول الله: «الذين آمنوا ولم يلبسوا إيمانهم بظلم أولئك لهم الأمن وهم مهندون ».

قال: يا أبا مريم، هذه والله نزلت في عليّ بن أبي طالب عليّ خاصة. ما ألبس إيمانه بشرك، ولا ظلم، ولاكذب، ولا سرقة، ولاخيانة.

﴿ وَتِلْكَ ﴾ : إشارة إلى ما احتج به إبراهيم على قومه من قوله : « فلمًا جنّ » إلى قوله : « وهم مهتدون » . أو من قوله : « أتحاجَونَي في الله » .

﴿ حُجَّتُنَا آتَيْنَاهَا إِبْرَاهِيمَ ﴾: أرشدناه إليها، وعلمناه إياها.

﴿ عَلَىٰ قَوْمِهِ ﴾: متعلق «بحجتنا» إن جعل خبر «تلك». وبمحذوف إن جعل بدله، أي آتيناها إبراهيم حجّة على قومه.

﴿ نَرْفَعُ دَرَجَاتٍ مَنْ نَشَاءُ ﴾: في العلم والحكمة.

وقرأ (٤) الكوفيّون ويعقوب بالتّنوين.

﴿إِنَّ رَبُّكَ حَكِيمٌ ﴾: في رفعه وخفضه.

٢. المصدر: لأنَّه لم يشرك.

أنوار التنزيل ٣١٩/١.

أ. تفسير فرات الكوفي ١٣٤.

٣. جور: لم يعبدوا.

﴿ عَلِيمٌ ﴾ ٢٠ : بحال من يرفعه واستعداده له.

﴿ وَوَهَبُّنَا لَهُ إِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ كُلَّا هَدَيْنَا ﴾: أي كلَّ منهما.

﴿ وَنُوحاً هَدَيْنَا مِنْ قَبْلُ ﴾: إبراهيم الله هداه نعمة على إبراهيم. من حيث أنّه كان أباه، و وشرف الوالد يتعدّى إلى الولد.

في كتاب كمال الدين و تمام النعمة (١)، بإسناده إلى محمد بن الفضل، عن أبي حمزة الشماليّ، عن الباقر الله حديث طويل ذكره في باب اتّصال الوصيّة (٢) من لدن آدم الله يقول فيه الله : يعني: هدينا لنجعل الوصيّة في أهل بيتهم.

وفي الكافي (٢) وفي تفسير العيّاشيّ (٤)، مثله.

﴿ وَمِنْ ذُرِّيِّتِهِ ﴾: الضمير لإبراهيم الله ، لأنَّ الكلام فيه.

وقيل (٥): لنوح؛ لأنّه أقرب، ولأنّ يونس ولوطاً ليسا من ذريّة إبراهيم. فلوكان لإبراهيم، اختصّ البيان بالمعدودين في تلك الآية والتي بعدها. والمذكورون في الآية الثالثة عطف على «نوحاً».

﴿ دَاوُدَ وَسُلَيْمانَ وَأَيُّوبَ ﴾: بن أموص من أسباط (٢) عيسى (٧)بن إسحاق.

﴿ وَيُوسُفَ وَمُوسَىٰ وَهَارُونَ ۚ وَكَذَٰلِكَ نَجْزِي الْمُحْسِنِينَ ﴾ ۞: أي نجزي المحسنين جزاء مثل ما جزينا إبراهيم برفع درجاته وكثرة أولاده والنبوّة فيهم .

﴿ وَذَكِرِيًّا وَيَحْيَى وَعِيسَىٰ ﴾: في تفسير العيّاشي (٨): عن بشير الدهان (٩)، عن أبي عبدالله طلة : والله، لقد نسب الله عيسى بن مريم في القرآن إلى إبراهيم من قبل النساء. ثمّ تلا هذه الآية.

١. كمال الدين /٢١٦، ضمن ح ٢.

۳. الکافی ۱۱۶/۸، ضم ح ۹۲.

أنوار التنزيل ٣١٩/١.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: \* بن أسباط بن ، بدل « من أسباط ».

٧. كذا في المصدر، وفي النسخ: عيص. ٨. تفسير العيّاشي ٢٦٧٧١، ح ٥٢.

٩. أ، ب: ١ الدهقان ١. انظر : جامع الرواة ١٢٣/١.

٢. كذا في المصدر، وفي النسخ: التوحيد.

٤. تفسير العيّاشي ٣٦٧/١، ضمن ح ٥١.

وفي عيون الأخبار (١) ، في باب جمل من أخبار موسى بن جعفر الله مع هارون الرشيد ومع موسى بن المهدي ، حديث طويل بينه وبين هارون . وفيه ثم قال : كيف قلتم : أنّا ذرّية النبي الله والنبي الله لم يعقب ، وإنّما العقب للذّكر لا للأنثى ، وأنتم ولد لابنته (٢) ولا يكون لها العقب ؟

فقلت: أسألك بحقّ القرابة والقبر ومن فيه، إلّا ما أعفيتني من هذه المسألة.

فقال: لا، أو تخبرني بحجّتكم فيه، يا ولد عليّ، وأنت يا موسى يعسوبهم وإمام زمانهم، كذا أُنهى إليَّ. ولست أعفيك في كلّ ما أسألك عنه حتّى تأتيني فيه بحجّة من كتاب الله. وأنتم تدّعون معشر ولد عليّ، أنّه لا يسقط عنكم منه شيء لا ألف ولا واو إلّا و تأويله عندكم، واحتججتم بقوله كالله: «ما فرّطنا في الكتاب من شيء». وقد استغنيتم عن رأى العلماء وقياسهم.

فقلت: تأذن لي في الجواب؟

قال: هات .

قلت: أعوذ بالله من الشيطان الرجيم، بسم الله الرحمن الرحيم «ومن ذرّيَته داود وسليمان وأيّوب ويوسف وموسى وهارون وكذلك نجزي المحسنين، وزكريًا ويحيى وعيسى وإلياس». من أبو عيسى النبئ، يا أمير المؤمنين؟

قال: ليس لعيسي أب.

فقلت: إنّما ألحقناه (٣) بذراريّ الأنبياء الميّلا من طريق مريم الله وكذلك ألحقنا بذراريّ النبيّ عَيَالِهُ من قبل أمّنا فاطمة الله .

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): قال: وكان بين موسى وبين داود خمسمائة سنة ، وبين داود وعيسي ألف سنة .

١. العيون ٨٤/١ ذيل ح ٩. ٢. المصدر: البنت.

٣. كذا في المصدر ، والنسخ ، والظاهر : ألحق.

٤. نور الثقلين ٧٤١/١٧٤١، ح ١٦٤، عنه تفسير القميّ ١٦٥/١.

وحدَ ثني (١) أبي ، عن ظريف بن ناصح ، عن عبدالصمد بن بشير ، عن أبي الجارود ، عن أبي الجارود ، عن أبي الحسن عن أبي جعفر الله ، قال لي أبو جعفر الله : يا أبا الجارود ، ما يقولون في الحسن والحسين ؟

قلت: ينكرون علينا أنّهما ابنا رسول الله ﷺ!

قال: فبأيّ شيء احتججتم عليهم؟ قال: قلت: احتججنا عليهم بـقول الله الله الله الله عليهم بـقول الله الله الله عليهم عيسى بن مريم: « ومن ذرّيته داود وسليمان ـ إلى قوله: وكذلك نجزي المحسنين ». فجعل عيسى بن مريم من ذرّية إبراهيم.

قال: فأيّ شيء قالوا لكم؟

قال: قلت: قالوا: قديكون ولد الابنة من الولد ولا يكون من الصلب.

قال: فبأيّ شيء احتججتم عليهم؟

قال: قلت: احتججنا عليهم بقول الله الله الله عليهم الله الله عليهم الآية. قال تعالوا ندع أبناءنا وأبناءكم الآية. قال: فأيّ شيء قالوا لكم؟

قلت: قالوا: قد يكون في كلام العرب أبناء رجل والآخر يقول أبناؤنا<sup>(٢)</sup> [وإنّما هو ابن واحد ]<sup>٣)</sup>.

قال: فقال أبوجعفر طلط : والله يا أبا الجارود، لأعطينَكها (٤) من كتاب الله أنّهما من صلب (٥) رسول الله ولا يردّها إلّا كافر.

قال: قلت: جعلت فداك، وأين؟

قال: حيث قال الله: « حُرّمت عليكم أمّهاتكم -إلى قوله : وحلائل أبنائكم الذين من

أ. تفسير القمّى ٢٠٩/١.

كذا في المصدر، وفي النسخ: في كلام العرب ابنى رجل واحد فيقول: أبناؤنا.

٣. ليس في المصدر.

٤. كذا في نور الثقلين ٧٤٢/١ ح ١٦٥، وفي الج اوار ع: والأعطيتم. وفي سائر النسخ: أعطيتم.

٥. كذا في المصدر ، وفي النسخ : «مسمّى لصلب» بدل «أنهما من صلب».

أصلابكم ». فسلهم يا أبا الجارود، هل يحلّ لرسول الله عَلَيْ نكاح حليلتهما ؟(١) فإن قالوا: نعم، فكذبوا والله وفجروا. وإن قالوا: لا، فهما والله ابناه لصلبه وما حرمت(٢) عليه إلا للصلب.

وفي روضة الكافي(٣): عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمد بين خالد، عن الحسن بن ظريف، عن عبدالصمد بن بشير، عن أبي الجارود، عن أبي جعفر عليه قال: قال لي أبوجعفر التلج: يا أبا الجارود، ما يقولون لكم في الحسن والحسين المُثَلِثِينَا ؟ قلت: ينكرون علينا أنّهما ابنا رسول الله ﷺ.

قال: فبأيّ شيء احتججتم عليهم؟

قلت: احتججنا عليهم بقول الله كالله في عيسى بن مريم الله : « ومن ذرّيّته داود وسليمان وأيُوب ويوسف وموسى وهارون وكذلك نجزي المحسنين، وزكريًا ويحيى وعيسى » فجعل عيسى بن مريم من ذرية نوح. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة. [إنّما ألحق عيسى بذراريّ الأنبياء من طريق مريم، وكذلك ألحقنا بذراري النبي عَيَّالِيُّ من قبل أمنا فاطمة عِلِكُ ](4).

﴿ وَإِلْيَاسَ ﴾: قيل (٥): هو إدريس جدّ نوح. فيكون البيان مخصوصاً بمن في الآيـة الأولى.

وقيل(١٠): هو من أسباط هارون أخي موسى.

﴿ كُلِّ مِنَ الصَّالِحِينَ ﴾ ۞: الكاملين في الصلاح. وهو الإتيان بما يـنبغي، والتـحرّز عمّا لاينبغي.

﴿ وَإِسْمَاعِيلَ وَالْيَسَعَ ﴾ : قيل (٧) : هو اليسع بن أخطوب.

١. كذا في المصدر ، وفي النسخ : شيء من حليلتهما .

٢. المصدر:حزمتا.

۳. الکافی ۳۱۷/۸، ح ۵۰۱. ٤٠ ليس في المصدر . والظاهر أنه زائد . -٥. أنوار التنزيل ٣١٩/١.

٦. أنوار التنزيل ٣١٩/١.

٧. نفس المصدر، والموضع.

وقرأ(١) حمزة والكسائي: «والليسع» [بفتح اللام وسكون الياء وفتح السين ](٣) وعلى القراءتين علم أعجمي أُدخل عليه السلام كما أدخل على يزيد في قوله:

رأيت الوليد بن اليزيد مباركاً شديداً بأعباء الخلافة كاهله

﴿ وَيُونُسُ ﴾ : بن متّى.

﴿ وَلُوطاً ﴾: قيل ٣٠ : ابن هاران (٤) أي أخى إبراهيم.

﴿ وَكُلَّا فَضَّلْنَا عَلَى الْعَالَمِينَ ﴾ ۞: بالنَّبوَّة.

﴿ وَمِنْ آبَائِهِمْ وَذُرِّيَّاتِهِمْ وَاخْوَانِهِمْ ﴾: عطف على «كلاً» أو «نـوحاً » أي فـضّلناكـلاً منهم ، أو هدينا هؤلاء وبعض آبائهم وذرّياتهم وإخوانهم . فإنّ منهم من لم يكن نبيّاً ولا مهديّاً .

﴿ وَاجْتَبَيْنَاهُمْ ﴾: عطف على « فضّلنا » أو « هدينا ».

﴿ وَهَدَيْنَاهُمْ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ ۞: تكرير لبيان ما هدوا إليه.

﴿ ذَلِكَ هُدَىٰ اللهِ ﴾: إشارة إلى اللهدى إلى صراط مستقيم.

﴿ يَهْدِى بِهِ مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ ﴾: يدلّ على أنّه متفضّل بالهداية ، بمعنى الإيصال.

﴿ وَلَوْ أَشْرَكُوا ﴾: أي هؤلاء الأنبياء مع فضلهم وعلق شأنهم.

﴿لَحَبِطَ عَنْهُمْ مَاكَاتُوا يَعْمَلُونَ ﴾ في كانواكغيرهم في حبوط أعمالهم، بسقوط ثوابها.

﴿ أُولَٰئِكَ الَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ ﴾ : يريد به الجنس.

﴿ وَالْحُكْمَ ﴾ : الحكمة ، أو فصل الأمر على ما يقتضيه الحقّ.

﴿ وَالنُّبُوُّةَ ﴾ : والرسالة .

﴿ فَإِنْ يَكُفُرْ بِهَا ﴾: أي بهذه الثلاثة.

﴿هَوُّلاءِ﴾: يعنى: قريشاً.

ليس في المصدر.

كذا في المصدر ، وفي النسخ : جازان .

١٠ نفس المصدر، والموضع.

٣. نفس المصدر، والموضع.

﴿ فَقَدْ وَكَلَّنَا بِهَا ﴾: أي بمراعاتها.

﴿قَوْماً لَيْسُوا بِهَا بِكَافِرِينَ ﴾ (٥): هم الأنبياء المذكورون ومتابعوهم. وقيل (٧): هم الأنصار، أو أصحاب النبي عَلَيْلَةُ ، أو كلّ من آمن به ، أو الفرس (٣). وقيل (٤): الملائكة.

وفي محاسن البرقيّ (٥): عنه، عن أبيه، عن محمّد بن سنان، عنه ابن عيينة، عن أبي عبدالله عليه قال: إنّ قوماً وسّع الله عليهم في أرزاقهم حتّى طغوا، فاستخشنوا الحجارة، فغدوا (١) إلى النقيّ (٧) فصنعوا منه كهيئة الأفهار (٨)، فجعلوه في مذاهبهم (١)، فأخذهم الله بالسّنين. فغدوا (١٠) إلى أطعمتهم (١١)، فجعلوها في الخزائن، فبعث الله على ما في الخزائن (٢٠) ما أفسده حتّى احتاجوا إلى ماكانوا يستطيبون به في مذاهبهم (٣٠)، فجعلوا يغسلونه ويأكلونه!

ثمّ قال أبو عبدالله الله الله الله المحلس، فمدّ يده الي أبو عبدالله الله المحلس، فمدّ يده الي (١٤) والسفرة بين يديه موضوعة، فأخذ بيدي، فذهبت لأخطو إليه فوقعت رجلي على طرف (١٥) السفرة، فدخلني من ذلك ما شاء الله أن يدخلني. إنّ الله تعالى يقول: «فإن يكفر بها هؤلاء فقد وكلنا بها قوماً ليسوا بها بكافرين ». قال (١٦):قوماً يقيمون الصلاة ويؤتون الزكاة ويذكرون الله كثيراً.

١. أنوار التنزيل ٣٢٠/١.

٢. أنوار التنزيل ٣٢٠/١.

٣. كذا في المصدر ، وفي النسخ : القريش .

نفس المصدر، والموضع.

٥. المحاسن /٥٨٨، ح ٨٨.

٦. المصدر: فعمدوا.

٧. النقيّ: الخبز المعمول من لباب الدقيق.

٨. الفهر : الحجر قدر ما يدق به الجوز أو يملأ به الكف.

٩. كذا في المصدر ، وفي النسخ : فجعلوا منه أصنامهم.

١١. كذا في المصدر ، وفي النسخ: أطعمة.

المصدر: فعمدوا.
 المصدر: خزائنهم.

١٣. كذا في المصدر، وفي النسخ: مذابلهم.

١٤. كذا في المصدر ، وفي النسخ : «في زبداني » بدل «فمد يده إلى ».

١٦. ليس في المصدر.

١٥. كذا في المصدر ، وفي النسخ: طوق.

قال: فقال: وما أصنع؟ قال الله: «فإن يكفر بها هؤلاء فقد وكَلنا بها قوماً ليسوا بـها بكافرين». وأومأ بيده إلينا.

فقلت: نعقلها(٢)، والله.

﴿ أُولَٰتِكَ الَّذِينَ هَدَى اللهُ ﴾: يريد به الأنبياء المتقدّم ذكرهم.

﴿ فَبِهُدَاهُمُ اقْتَدِهُ ﴾: فاختص طريقهم بالاقتداء. والمراد «بهداهم »: ما توافقوا عليه من التوحيد وأصول الدين، دون الفروع المختلف فيها. فإنّها [ليست ](٣ هدى مضافاً إلى الكلّ، ولا يمكن التأسّى بهم جميعاً.

وفي مصباح الشريعة (1): قال الصادق على : لاطريق للأكياس من المؤمنين أسلم من الاقتداء ؛ لأنه المنهج الأوضح والمقصد الأصح . قال الله تعالى لأعزّ خلقه محمّد عَلَيْلُهُ : «أولئك الذين هدى الله فبهداهم اقتده». فلو كان لدين الله مسلك أقوم من الاقتداء لندب أولياءه وأنبياءه إليه .

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥)، خطبة له الله الهله الهدى هدى الأنبياء. وفي تفسير العيّاشي (٢): عن العبّاس بن هلال، عن الرضا الله : أنّ رجلاً أتى عبدالله بن الحسن، فسأله عن الحجّ.

فقال له: هذاك جعفر بن محمّد قد نصب نفسه لهذا، فاسأله.

فأقبل الرجل إلى جعفر النَّا فسأله.

فقال له: قد رأيتك واقفاً على عبدالله بن الحسن ، فما قال لك؟

٢. كذا في المصدر ، وفي النسخ : نفعلها .

٤. مصباح الشريعة /٣٣٢ ٢٣٣٠.

٦. تفسير العيّاشي ٢/٣٦٨، ح ٥٥.

١. تفسير العيّاشي ٣٦٧/١، ح ٥٤.

٣. من المصدر.

٥. تفسير القمّي ٢٩١/١.

قال: سألته فأمرني أن أتيك، وقال: هذا جعفر بن محمّد قد نصب نفسه لهذا.

فقال جعفر عليه : نعم، أنا من الذين قال الله في كتابه : «أولئك الذين هدى الله في كتابه : «أولئك الذين هدى الله فبهداهم اقتده ». سل عمّا شئت.

فسأله الرجل، فأنبأه عن جميع مسائله.

وفي نهج البلاغة(١): فاقتدوا بهدى نبيّكم، فإنّه أفضل الهدى.

و « الهاء » في « اقتده » للوقف.

ومن أثبتها في الدرج ساكنة ؛ كابن كثير ونافع وأبي عمرو وعاصم ، أجرى الوصل مجرى الوقت .

ويحذف الهاء في الوصل خاصّة، حمزة والكسائيّ.

وأشبعها ابن عامر ، لرواية ابن ذكوان ، على أنّهاكناية المصدر . ويكسر «الهاء» بغير إشباع ، لرواية هشام .

﴿ قُلْ لا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ ﴾: أي التبليغ.

وقيل(٢): أو على القرآن.

﴿ أَجْراً ﴾: جعلاً من جهتكم ؛ كما لم يسأل من قبلي من النبيّين. وهذا من جملة ما أمر بالاقتداء بهم فيه.

﴿إِنْ هُوَ ﴾: أي التبليغ.

[وقيل (٣): أو على القرآن، أو الغرض](٤).

﴿ إِلَّا ذِكْرَىٰ لِلْعَالَمِينَ ﴾ ۞: إلَّا تذكير وعظة لهم.

﴿ وَمَا قَدَرُوا اللهَ حَقَّ قَدْرِهِ ﴾: وما عرفوه حقّ معرفته في الرحمة والإنعام على العباد. في أصول الكافي (٥): محمّد بن إسماعيل، عن الفضل بن شاذان، عن حـمّاد بـن

۲. أنوار التنزيل ۳۲۰/۱.

٤. ليس في «ج»و «ر».

١. نهج البلاغة /١٦٣، خطبة ١١٠.

٣. أنوار التنزيل ٣٢٠/١.

ه. الكافي ١٠٣/١ح ١١.

عيسى، عن ربعي بن عبدالله ، عن الفضيل بن يسار ، قال: سمعت أبا عبدالله المله يقول: إن الله لا يوصف وقد قال في كتابه: «وما قدروا الله حق قدره». فلا يوصف إلا كان أعظم من ذلك.

عليّ بن إبراهيم (٢)، عن أبيه ، عن حمّاد ، عن ربعي ، عن زرارة ، عن أبي جعفر ﷺ ، مثل الحديث السابق سواء .

﴿إِذْ قَالُوا مَاأَنْزَلَ اللهُ عَلَىٰ بَشَرٍ مِنْ شَيْءٍ ﴾: حين أنكروا الوحي وبعثة الرسل. وذلك من عظائم (٥) رحمته، وجلائل نعمته، وفي السخط على الكفّار وشدّة البطش بهم حين جروا على هذه المقالة. والقائلون هم اليهود وقريش. على ما في تفسير عليّ بن إبراهيم (٢).

قالوا ذلك مبالغة في إنكار إنزال القرآن، بدليل نقض كلامهم وإلزامهم بقوله (٧٠): ﴿ قُلْ مَنْ أَنْزَلَ الْكِتَابَ الَّذِي جَاءَ بِهِ مُوسَىٰ نُورًا وَهُدَى لِلنَّاسِ ﴾: وقرأ (٨) الجمهور في قوله:

﴿ تَجْعَلُونَهُ قَرَاطِيسَ تُبْدُونَهَا وَتُخْفُونَ كَثِيراً ﴾: بالتّاء. وإنّما قرأ بالياء ابس كـثير وأبـو عمرو حملاً على «قالوا»، «وما قدروا». وتضمين ذلك توبيخهم على سوء حـملهم التوراة(٩)، وذمّهم على تجزئتها، بإبداء بعضِ انتخبوه وكـتبوه فـى ورقـات مـتفرّقة،

۲. الكافي ۱۸۲/۲، صدر ح ۱٦.

١. من المصدر.

۳. الکافی ۱۸۳/۲، صدر ح ۲۰.

كذا في المصدر، وفي النسخ السند هكذا: الحسين بن محمد، عن أحمد بن محمد، عن إسحاق بن بكر، عن إسحاق بن بكر، عن إسحاق بن محمد قال.
 ه. كذا في "ج» و « ر»، وفي سائر النسخ: عظيم.

٦. تفسير القميّ ٢١٠/١. ٧. ليس في ١ ب٠٠٠.

٩. ج ور: للتوراة.

أنوار التنزيل ٣٢٠/١.

وإخفاء بعض لايشتهونه.

نقل(١): أنّ مالك بن الصيف قال(٢) لمّا أغضبه الرسول عليه بقوله: أنشدك بالّذي أنزل التوراة على موسى، هل تجد فيها أنّ الله يبغض الحبر السمين.

[قال: نعم.

قال: ]<sup>(٣)</sup> فأنت الحبر السمين.

وقيل (٤): هم المشركون. وإلزامهم بإنزال التوراة؛ لأنّه كان من المشهورات (٥) الذائعة عندهم. ولذلك كانوا يقولون: لو أنّا أنزلنا عليك الكتاب، لكنّا أهدى منهم.

و في تفسير العيّاشي (٢): عن أبي عبدالله الله الله الله الله عن هذه الآية.

قال: كانوا يكتمون ما شاؤوا، ويبدون ما شاؤوا.

وفي رواية [أخرى(٢) عنه ﷺ قال ](٨):كانوا يكتبونه في القراطيس، ثمّ يبدون مـــا شاؤوا ويخفون ما شاؤوا.

وفي تفسير عليّ إبراهيم (١) [وتخفون كثيراً ](١) يعني: من أخبار رسول الله عَيَيْلَلْهُ. ﴿ وَعُلِّمْتُمْ ﴾: على لسان محمّد عَيَلِللهُ.

﴿ مَا لَمْ تَعْلَمُوا أَنْتُمْ وَلَا آبَاؤُكُمْ ﴾: زيادة على ما في التوراة ، وبياناً لما التبس عبليكم وعلى آبائكم الذين كانوا أعلم منكم . ونظيره : «إنّ هذا القرآن يقصّ على بني إسرائيل أكثر الذي هم فيه يختلفون ».

« وقيل (١١): إنَّ (١٣) الخطاب لمن آمن من قريش.

﴿ قُلِ الله ﴾: أي أنزله الله ، أو الله أنزله ، أمره بأن يجيب عنهم إشعاراً بأنّ الجواب

٢. المصدر وج ور: قاله.

أنوار التنزيل ٣٢٠/١.

٦. تفسير العيّاشي ٣٦٩/١، ضمن ح ٥٨.

٨. من المصدر.

١٠. كذا في المصدر ، وفي النسخ : تخفون .

اليس في المصدر و ﴿ ج ﴾ . ﴿ ر ﴾ .

١. نفس المصدر، والموضع.

٣. من المصدر.

o. «ج»: المشهودات.

٧. نفس المصدر .

٩. تفسير القميّ ٢١٠/١.

١١. أنوار التنزيل ٣٢١/١.

متعيّن لايمكن غيره، وتنبيهاً على أنّهم بهتوا بحيث لايقدرون على الجواب.

﴿ ثُمَّ ذَرْهُمْ فِي خَوْضِهِمْ ﴾ : في أباطيلهم. فلا عليك بعد التبليغ وإلزامهم الحجّة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١)، يعني: فيما (٢) خاضوا فيه من التكذيب.

﴿ يَلْعَبُونَ ﴾ ۞: حال من «هم» الأوّل. والظرف صلة «ذرهم»، أو «يلعبون». أو حال من مفعوله. أو من «هم» الثاني. والظرف متّصل بالأوّل.

﴿ وَهَذَا كِتَابٌ آنْزَلْنَاهُ مُبَارَكُ ﴾ : كثير الفائدة والنفع.

﴿ مُصَدِّقُ الَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ ﴾ : يعني : التوراة والكتب التي قبله .

﴿ وَلِتُنْذِرَ أُمَّ الْقُرَىٰ ﴾: عطف على ما دلّ عليه «مبارك» أي للمبرّ كات ولتنذر . أو علّة محذوف، أي ولتنذر أهل أمّ القرى أنزلناه .

وإنّما سُمّيت مكّة بذلك؛ لأنّها قبلة أهل القرى ومحجّهم ومجتمعهم، وأعظم القرى شأناً.

وقيل (٣): لأنّ الأرض دحيت من تحتها. [أو ](4) لأنّها مكان أوّل بيت وُضع للنّاس. وقرأ(٥) أبوبكر عن عاصم بالياء، أي ولينذر الكتاب.

﴿ وَمَنْ حَوْلَهَا ﴾: أهل الشرق والغرب.

﴿ وَالَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ يُؤْمِنُونَ بِهِ وَهُمْ عَلَىٰ صَلاَتِهِمْ يُحَافِظُونَ ﴾ ﴿ وَاللَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ يُؤْمِنُونَ بِهِ وَهُمْ عَلَىٰ صَلاَتِهِمْ يُحَافِظُونَ ﴾ ﴿ وَاللَّذِينَ عَلَى النظر والتدبّر، حتّى يؤمن بالنّبيَ والكتاب. والضمير يحتملهما. ويحافظ على الطاعة. وتخصيص الصلاة لأنّها عماد الدين وعلم الإيمان.

﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ افْتَرَىٰ عَلَى اللهِ كَذِباً ﴾: فزعم أنّه بعثه نبيّاً، كـمسيلمة والأسـود العنسيّ. أو اختلف عليه أحكام (٢)، كعمرو بن لحي ومتابعيه.

٢. كذا في المصدر، وفي النسخ: ما.

من المصدر .

٦. كذا في أنوار التنزيل ٣٢١/١، وفي النسخ: أحكامه.

١. تفسير القمئ ٢١٠/١.

٣. أنوار التنزيل ٣٢١/١.

٥. نفس المصدر ، والموضع .

﴿ أَوْ قَالَ أُوحِيَ اِلْيَ وَلَمْ يُوحَ اِلَيْهِ شَيْءٌ ﴾ : كعبدالله بن أبي سرح ، كان يكتب لرسول الله يَتَلِيَّهُ . فلمّا نزلت « ولقد خلقنا الإنسان من سلالة من طين » فلمّا بلغ قوله : « ثمّ أنشأناه خلقاً آخر » قال عبدالله : فتبارك الله أحسن الخالقين . تعجّباً من تفصيل خلق الإنسان . فقال عليه : اكتبها ، فكذلك نزلت .

فشكّ عبدالله وقال: لئن كان محمّد صادقاً ، لقد أو حي إليّ كما أو حي إليه ، ولئن كان كاذباً ، لقد قلت كما قال .

قال: نزلت في ابن أبي سرح الذي كان عثمان استعمله على مصر. وهو ممّن كان رسول الله عَلَيْهُ يُوا أنزل الله عَلَيْ وم فتح مكة هدر دمه. وكان يكتب لرسول الله عَلَيْهُ فإذا أنزل الله عَلَيْ الله عَلَيْم حكيم الله عزيز حكيم الكتب إنّ الله عليم حكيم الله عنون له رسول الله عَلَيْهُ : دعها فإنّ الله عليم حكيم. وكان ابن أبي سرح يقول للمنافقين : إنّي لأقول من نفسي مثل ما يجيء الله عليم حكيم . وكان ابن أبي سرح يقول للمنافقين : إنّي لأقول من نفسي مثل ما يجيء الله عليم عليم في الذي أنزل (٥). وفي تنفسير العيّاشي (١) فما يغيّر (٤) وفي تنفسير العيّاشي (١) مثله .

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٧٠: حدّثني أبي ، عن صفوان ، عن ابن مسكان ، عن أبي بصير ، عن أبي عبدالله الله قال : إنّ عبدالله بن سعد بن أبي سرح \_ أخو عثمان [بن عفان ] (٨) من الرضاعة \_قدم المدينة وأسلم (٩) . وكان له خطّ حسن . وكان إذا نزل الوحي

٢. من المصدر وقع ١٠.

١٠ من المصدر و الله عن المصدر: يتغير، و في الله المصدر: يتغير، و في الله و الله الله يعز.

٦. تفسير العياشي ٣٦٩/١ ٣٧٠. ح ٦٠.

٨. من المصدر.

١. نفس المصدر والموضع.

٣. من المصدر.

ليس في المصدر و " ج ».

٧. تفسير القمَي ٢١٠/١\_٢١١.

٩. كذا في المصدر ، وفي النسخ: أسلم وقدم المدينة .

على رسول الله عَلَيْهِ دعاه [ليكتب، فيكتب] (١) ما يمليه عليه رسول الله عَلَيْهُ [من الوحي ] (٢) فكان (٣) إذا قال له رسول الله عَلَيْهُ : «سميع بصير ». يكتب: «سميع عليم ». وإذا قال: «والله بما تعملون خبير ». يكتب: «بصير ». ويفرّق بين التاء والياء.

وكان رسول الله ﷺ يقول: هو واحد.

فارتدّ كافراً ورجع إلى مكّة ، وقال لقريش: والله مايدرى محمّد مايقول. أنــا أقــول مثل ما يقول فلا ينكر عليّ ذلك. فأنا<sup>(٤)</sup> أنزل مثل ما ينزل(٩).

فأنزل الله على نبيّه في ذلك «ومن أظلم ممّن افترى على الله كذباً أو قال أوحي إليَّ ولم يوح إليه شيء ومن قال سأنزل مثل ما أنزل الله».

فلمّا فتح رسول الله تَتَلِيُّا مكّة ، أمر (١) بقتله . فجاء به عثمان قد أخـذ بـيده ورسـول الله تَتَلِيُّا في المسجد .

فقال: يا رسول الله اعف عنه. فسكت [رسول الله عَلَيْهُ ](٧) ثمّ أعاد [فسكت رسول الله عَلَيْهُ ](١) ثمّ أعاد [فسكت رسول الله عَلِيْهُ ثمّ أعاد ](٨).

فقال: هو لك.

فلمّا مرّ قال رسول الله عَلَيْهِ الصحابه: ألم أقل مَن رآه فليقتله؟

فقال رجل كانت عيني إليك يا رسول الله أن تشير إلى فأقتله.

فقال رسول الله عَلَيْكُ : إنَّ الأنبياء لايقتلون بالإشارة.

فكان من الطلقاء.

وفي تفسير العيّاشي (٩): عن أبي بصير ، عن أبي جعفر الله في تأويله ، قال : من ادّعي الإمامة دون الإمام .

٢. من المصدر.

كذا في المصدر ، وفي النسخ : فإنّما .

٦. المصدر: أمر رسول الله عَلَيْلِيُّهُ.

يوجد في «ج»و«ر»، المصدر.

كذا في النسخ ، وفي المصدر : فكتب .

٣. المصدر: وكان.

٥. المصدر: أنزل الله.

من المصدر و ﴿ ج ﴾ و ﴿ ر ﴾ .

قسير العيّاشي ٢٧٠/١ح ٦١.

﴿ وَمَنْ قَالَ سَأَنْزِلُ مِثْلَ مَا أَنْزَلَ الله ﴾: كالذين قالوا: لو نشاء لقلنا مثل هذا.

﴿ وَلَوْ تَرَىٰ إِذِ الظَّالِمُونَ ﴾: حذف مفعوله لدلالة الظرف عليه ، أي ولو ترى الظالمين .

﴿ فِي غُمَرَاتِ الْمَوْتِ ﴾: شدائده ، من غمره (١) الماء : إذا غشيه .

﴿ وَالْمَلاثِكَةُ بَاسِطُوا أَيْدِيهِمْ ﴾: لقبض أرواحهم ؛ كالمتقاضي المتسلّط. أو بالعذاب.

﴿ أَخْرِجُوا أَنْفُسَكُمْ ﴾: أي يقولون لهم: أخرجوها من العذاب، وخلّصوها من أيدينا.

﴿ الْيَوْمَ ﴾ : يريد به وقت الإماتة ، أو الوقت الممتدّ من الإماتة إلى ما لا نهاية له .

﴿ تُجْزَوْنَ عَذَابَ الْهُونِ ﴾ :أي الهوان. يريد العذاب المتضمّن لشدّة وإهانة. وإضافته إلى الهون لعراقته و تمكّنه فيه.

و في تفسير العيّاشي(٢): عن الفضيل قال: سمعت أبا عبدالله عليه يقول: العطش يوم القيامة (٣).

﴿ بِمَا كُنْتُمْ تَقُولُونَ عَلَى اللهِ غَيْرَ الْحَقُّ ﴾ :كادُعاء الولد، والشريك له، ودعوى النبوّة والوحى كاذباً.

﴿ وَكُنتُمْ عَنْ آيَاتِهِ تَسْتَكْبِرُونَ ﴾ ٢٠: فلا تتأمّلون فيها، ولا تؤمنون.

﴿ وَلَقَدُ جِنْتُمُونَا ﴾: للحساب والجزاء.

﴿ فَرَادَىٰ ﴾: منفر دين عن الأموال والأولاد سائر ما آثر تموه من الدنيا. أو عن الأعوان والأوثان التي زعمتم أنّها شفعاؤ وكم. وهو جمع فرد، والألف(٤) للتّأنيث، ككسالي. وقرئ (۵):فراد، كرخال. وفرادي، كسكري.

﴿كُمَا خَلَقْنَاكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ ﴾: بدل منه ، أي على الهيئة التي ولدتم عليها في الانفراد. أو حال ثانية إن جُوّز التعدّد فيها، أو حال من الضمير في « فرادي » أي مشبهين ابتداء

١. كذا في أنوار التنزيل ٣٢١/١، وفي النسخ: غمر.

۲. تفسير العيّاشي ۳۷۰/۱ ح ٦٣.

الألف.

٣. ليس في المصدر : يوم القيامة .

٥. أنوار التنزيل ٣٢٢/١.

خلقكم عراة حفاة غَرَلاً (١) بهما. أو صفة مصدر «جنتمونا» أي مجيئاً كخلقنا إيّاكم. في الخرائج والجرائح (٢): عن النبيّ عَلَيْظُ أنّه قرأ على فاطمة بنت أسد هذه الآية. فقالت: وما فرادى ؟

فقال: عراة .

فقالت: وا سوأتاه.

فسأل الله أن لايبدي عورتها وأن يحشرها بأكفانها.

وفي معناه حديث في الكافي (٣)عن الصادق للطُّلِّا.

وعنه (٤) ﷺ تنوّ قوا (٥)في الأكفان، فإنّكم تُبعَثون بها.

وفي كتاب الاحتجاج (٠٠ : عنه الله أنَّه سئل عن الناس : [أيحشرون ](٧ عراة ؟

قال: بل يحشرون في أكفانهم. قيل (^): أنَّى لهم بالأكفان وقد بُلِيت!

قال: إنَّ الذي أحيى أبدانهم جدِّد أكفانهم.

قال: فمن مات بلاكفن؟

قال: ستر الله عورته بما يشاء من عنده.

قال: أفيعرضون صفوفاً؟

قال: نعم، هم يومئذ عشرون ومائة ألف صفّ في عرض الأرض.

﴿ وَتُرَكُّتُمْ مَا خَوَّلْنَاكُمْ ﴾: ما تفضّلنا به عليكم في الدنيا، فشغلتم به عن الآخرة.

١. غرل الصبيّ غرلاً: عظمت غرلته ، والغرلة : جلدة الصبيّ التي تقطع في الختان . ج : غرل .

٢. تفسير نور الثقلين ٧٤٧/١، ح ١٨٨، عنه الخرائج والجرائح ٨٣/١.

٣. الكافي ٤٥٢/١ ٤٥٤. ضمن ح ٢. ٤. الكافي ١٤٩/٣ ، ح ٦.

٥٠ تنوق فيه: بالغ في تجويده. يقال: تنوق في منطقه، وتنوق في ملبسه.

٦. الاحتجاج، ٩٨/٢.

٧. ما بين المعقوفتين موافق النسخ، وفي المصدر: يحشرون يوم القيامة.

٨. المصدر: قال.

﴿ وَرَاءَ ظُهُورِكُمْ ﴾ : ما قدّمتم منه شيئاً ولم تحتملوا نقيراً (١).

﴿ وَمَا نَرَىٰ مَعَكُمْ شُفَعَاءَكُمُ الَّذِينَ زَعَمْتُمْ أَنَّهُمْ فِيكُمْ شُـرَكَاءٌ ﴾: أي شـركاء الله فـي ربوبيّتهم واستحقاق عبادتكم.

﴿ لَقَدْ تَقَطَّعَ بَيْنَكُمْ ﴾: أي تقطّع وصلكم وتشتّت جمعكم. والبين من الأضداد، يستعمل للوصل والفصل.

وقيل (٢): هو الظرف أسند إليه الفعل [على الاتّساع] (٣) والمعنى: وقع التقطّع بينكم. ويشهد له قراءة نافع والكسائي وحفص عن عاصم بالنّصب، على إضمار الفاعل لدلالة ما قبله عليه. أو أقيم مقام موصوفه. وأصله: لقد تقطّع ما بينكم. وقد قرئ به.

﴿ وَضَلَّ عَنْكُمْ ﴾ : ضاع وبطل.

﴿ مَا كُنْتُمْ تَزْعُمُونَ ﴾ ۞: أنَّها شفعاؤكم ، وأنَّ لا بعث ولا جزاء .

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): عن أبي عبدالله عليه [أنّه قال:] (٥) نزلت هذه الآية في معاوية وبني أميّة، و « شركاؤهم » وأئمّتهم.

«لقد تقطّع بينكم» يعني: المودّة (٢٠).

﴿إِنَّ اللهَ فَالِقُ الْحَبِّ وَالنَّوَىٰ ﴾: بالنّبات والشجر.

وقيل (٧): المراد به الشقاق الذي في الحنطة والنواة.

﴿ يُخْرِجُ الْحَيُّ ﴾: يريد به ما ينمو من الحيوان والنبات ، [ليطابق ما قبله.

﴿ مِنَ الْمَيِّتِ ﴾: ممّا لاينمو ، كالنّطف والحّب.

﴿ وَمُخْرِجُ الْمَيِّتِ مِنَ الْحَيِّ ﴾: ومخرج ذلك من الحيوان والنبات ] (^). ذكره بلفظ

٣. المصدر: اتساعاً.

٢. أنوار التنزيل ٣٢١/١.

٥. من المصدر،

٤. تفسير القميّ ٢١١/١ مسنداً.

٧. أنوار التنزيل ٣٢٢/١.

٦. نفس المصدر والموضع،

١. النقير : ثقب دقيق في القصرة -غلاف البذرة - يوجد في العادة في الطرف الأماميّ للبذرة .

ما بين المعقوفتين يوجد في اج او ار ا.

الاسم حملاً على «فالق الحبّ والنوى » فإنّ قوله: «يخرج الحيّ » واقع موقع البيان له. وفي أصول الكافي (١): عليّ بن محمّد، عن صالح بن أبي حمّاد، عن الحسين بن زيد (٢)، عن الحسن بن عليّ بن أبي حمزة، عن [إبراهيم عن ] (٣) أبي عبدالله علي قال في حديث الطينة: فالحبّ طينة المؤمنين (٤) [التي ] (٩) ألقى الله عليها محبّته. والنوى طينة الكافرين الذين نأوا عن كلّ خير. وإنّما سمّي «النوى » من أجل أنّه نأى عن كلّ خير وتباعد عنه. وقال الله عليه الحيّ من الميّت ومخرج الميّت من الحيّ ».

فالحيّ المؤمن الذي تخرج طينته من طينة الكافر . والميّت الذي يخرج [من الحيّ هو الكافر الذي يخرج ](٢) من طينة المؤمن.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٧): قال: الحبّ [ما أحبّه] (٨) والنوى ما نأى (١) عن الحقّ. وقال أيضاً [الحبّ ] (١١) أن يفلق العلم من (١٢) الأثمّة. والنوى ما بعد عنه.

وفي تفسير العيّاشي (١٣): عن المفضّل قال: سألت أبا عبدالله عليِّلاً عن قوله: « فالق الحبّ والنوى ».

قال: الحبّ المؤمن. وذلك قوله: «وألقيت عليك محبّة منّي »(١٤) والنوى هـو(١٥) الكافر الذي نأى عن الحقّ فلم يقبله.

﴿ ذَٰلِكُمُ اللهُ ﴾: أي ذلكم المحيي المميت هو الذي يحقّ له العبادة.

٢٠ في بعض نسخ المصدر: يزيد بدل زيد.

٤. كذا في المصدر ، وفي النسخ : طينة المؤمن .

من المصدر، و ﴿ ج ﴾ و ﴿ ر ».

من المصدر و «ج» و « ر ».

١٠. من المصدر،

١٢. ليس في المصدر.

<sup>18.</sup> de: 79.

۱. الكافي ٥/٢ ضمن ح ٧.

٣. يوجد في المصدر و٣ ج ٣ و٣ ر ٣.

٥. من المصدر،

٧. تفسير القمئ ٢١١/١.

٩. المصدر:ناء،

١١. ليس في المصدر.

١٣. تفسير العيّاشي ٢٧٠/١ ح ٦٥.

١٥. كذا في المصدر، وليس في «ج» و «ر».

﴿ فَأَنَّىٰ تُؤْفَكُونَ ﴾ ٠ : تصرفون عنه إلى غيره.

﴿ فَالِقُ الْاِصْبَاحِ ﴾: شاقٌ عمود الصبح عن ظلمة اللّيل، أو عن بياض النهار. أو شاقٌ ظلمة الإصباح، وهو الغبش الذي يليه.

والإصباح في الأصل مصدر أصبح: إذا دخل في الصبح. سمّي به الصبح.

وقرئ ، بفتح الهمزة على الجمع . وقرئ : « فالق » بالنّصب على المدح .

﴿ وَجَعَلَ اللَّيْلَ سَكَناً ﴾: يسكن إليه التعب في النهار ، لاستراحته فيه . من سكن إليه : إذا اطمأن إليه ، استئناساً به . أو يسكن فيه الخلق من قوله : « لتسكنوا فيه »(١) .

وفي نهج البلاغة (٢): قال الله : و (٣) لا تسر أوّل اللّيل، فإنّ الله جعله سكناً، وقـدّره مقاماً لا ضعناً. فأرح فيه بدنك، وروّح (٤) ظهرك.

وفي الكافي<sup>(٥)</sup>: عن أبي جعفر للله : [يا ميسر ]<sup>(١)</sup> تزوّج<sup>(٧)</sup> في اللّيل. فإنّ الله جعله سكناً.

وفي تفسير العيّاشي (^): عن عبدالله بن الفضل ، عن (١) النوفليّ [عمّن ] (١) رفعه إلى أبي جعفر عليه إن الله جعل الحياء في أبي جعفر عليه : فإن الله جعل الحياء في العينين . فإذا (١٢) تزوّجتم فتزوّجوا باللّيل ، فإنّ (١٤) الله جعل اللّيل سكناً .

عن عليّ بن عقبة (١٥)، عن أبيه، عن أبي عبدالله طائح قال: تزوّجوا باللّيل، فإنّ الله جعل اللّيل (١٦) سكناً. ولا تطلبوا الحوائج باللّيل، فإنّه مظلم.

١. يونس: ٦٧، القصص: ٧٣، غافر: ٦١.

۳. ليس في «ب».

٥. الكافي ٣٦٧/٣.

٧. كذا في المصدر ، النسخ: تروح.

٩. ليس في المصدر.

<sup>11.</sup> المصدر: قال اذا.

١٣. المصدر: واذا.

١٥. تفسير العيّاشي ٢٧١/١ح ٦٨.

٢. نهج البلاغة /٣٧٢ ضمن كتاب ١٢.

٤. ۵ب، زرح.

٦. من المصدر.

م. تفسير العيّاشي ٢٧٠/١، ح ٦٦.

١٠. من المصدر.

۱۲. «ج»و«ر»: فأتوها.

١٤. المصدر:قال،

١٦. المصدر: جعله بدل جعل الليل.

وفي كتاب الإهليلجة (١): قال الصادق على بعد أن ذكر الليل والنهار: ولو جعل أحدهما سرمداً، ما قام لهم معاش أبداً (١). فجعل مدبّر هذه الأشياء وخالقها النهار مبصراً واللّيل سكناً.

وفي تهذيب الأحكام (٣)، بإسناده إلى أبان بن تغلب: عن أبي عبدالله الله [قال] (٤): كان عليّ بن الحسين الله الله علم علمانه (٥) أن لا يذبحوا حتّى يطلع الفجر . ويقول: إنّ الله جعل اللّيل سكناً لكلّ شيء .

قال: قلت: جعلت فداك، فإن خفنا؟

فقال(١٠): إن كنت تخاف الموت، فاذبح.

وفي الكافي (٧): الحسين بن محمّد، عن معلّى بن محمّد، عن الحدن بن عليّ الوشّاء، عن أبي الحسن الرضا الله قال: سمعته يقول في التزويج: من السنّة التزويج باللّيل؛ لأنّ الله جعل اللّيل سكناً.

محمّد بن يحيى (^)، عن أحمد بن محمّد، عن الحسن بن عليّ بن فضّال، عن عليّ بن عقبة، عن أبيه، عن ميسر بن (٩) عبدالعزيز، عن أبي جعفر عليّه قال: يا ميسر (١٠)، تزوّج باللّيل فإنّ الله جعله سكناً.

ونصبه بفعل دلّ عليه «جاعل» في معنى الماضي. ويدلّ عليه قراءة الكوفيّين: «وجعل اللّيل» حملاً على معنى المعطوف عليه. فإنّ «فالق» بمعنى: فلق. ولذلك قرئ به على أنّ المراد منه جعلّ مستمرّ في الأزمنة المختلفة. وعلى هذا يجوز أن يكون

١. البحار ١٩١٨.

٢. المصدر: ولو كان كل واحد منهما سرمداً على العباد لما قامت لهم معايش أبداً.

التهذيب ٢٠/٩- ح ٢٥٤.
 التهذيب ٢٠/٩- ح ٢٥٤.

٥. كذا في المصدر ، وفي النسخ : غلمته.
 ٦. المصدر : قال .

۷. الكافي ٣٦٦/٥ - ١. ١ الكافي ٣٦٦٠ - ٣٦٧ صدر ح ٣.

٩. كذا في المصدر ، وفي النسخ: ميسرة عن عبدالعزيز .

١٠. كذا في المصدر ، وفي النسخ : ميسرة .

﴿ وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ ﴾ : عطفاً على محلِّ «اللَّيل ». ويشهد له قراءتهما بالجرّ . والأحسن نصبهما «بجعل» مقدّراً.

وقرئ (١)بالرّفع على الابتداء . والخبر محذوف ، أي مجعولان .

﴿ حُسْبَانًا ﴾: أي على أدوار مختلفة يُحسَب بهم الأوقات، ويكونان على الحسبان. وهو مصدر «حسِب» بالكسر.

وقيل(٢): جمع حساب ؛ كشهاب وشهبان.

﴿ ذَلِكَ ﴾: أي جعلهما حسباناً . أو ذلك التسيير بالحساب المعلوم .

﴿ تَقْدِيرُ الْعَزِيزِ ﴾: الذي قهرهما وسيّرهما على الوجه المخصوص.

﴿ الْعَلِيمُ ﴾ ۞: بتدبير هما ، والأنفع من الأوضاع الممكنة لهما .

﴿ وَهُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ النُّجُومَ ﴾: خلقها لكم.

﴿ لِتَهْتَدُوا بِهَا فِي ظُلُمَاتِ الْبَرِّ وَالْبَحْرِ ﴾ : في ظلمات اللّيل في البرّ والبحر . وإضافتها إليهما للملابسة. أو في مشتبهات الطرق والأمور. وسمّاها « ظلمات » على الاستعارة. وهو إفراد لبعض منافعها بالذِّكر بعد ما أجملها بقوله: «لكم ».

﴿ قَدْ فَصَّلْنَا الْآيَاتِ ﴾: بيناها فصلاً فصلاً.

﴿ لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ ﴾ ۞: فإنّهم المنتفعون (٣) به.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): قال: «النجوم» آل محمّد.

وفي شرح الآيات الباهرة (٥): قال عليّ بن إبراهيم في تفسيره: إنّ « النجوم » هم آل محمّد عَلِينَ لأنّ الاهتداء لا يحصل إلّا بهم، ولقول أمير المؤمنين علي : مثل آل محمّد كمثل النجوم؛ إذا هوى(٢) نجم طلع نجم. وإنَّ (٧) هدى النجوم من هـداهـم (٨)، وهـو

۲. أنوار التنزيل ۳۲۳/۱.

١. أنوار التنزيل ٣٢٢/١.

كذا في المصدر و ﴿ ج » ، وفي سائر النسخ : المتقون .

٥. تأويل الآيات الباهرة ١٦٤/١. ٤. تفسير القميّ ٢١١/١.

٦. المصدر: حقى.

٨. كذا في المصدر ، وفي النسخ : هدايتهم .

٧. كذا في المصدر ، وفي النسخ: أين .

الهدى الذي يوصل إلى جنّات النعيم. وهدى النجوم لمن لايهتدي بهداهم (١) يوصل إلى دركات الجحيم. فعلى محمّد وآله من ربّنا الكريم أكمل (١) الصلاة وأفضل التسليم. ﴿ وَهُوَ الَّذِي أَنْشَأَكُمْ مِنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ ﴾: وهو آدم الله .

﴿ فَمُسْتَقَرِ ۗ وَمُسْتَوْدَعٌ ﴾. قيل (٣): أي فلكم استقرار في الأصلاب، أو فوق الأرض، واستيداع. واستيداع.

وقرأ(٤) ابن كثير والبصريّان بكسر القاف، على أنّه اسم فاعل. والمستودع [اسم](٥) مفعول، أي فمنكم قارّ ومنكم مستودع؛ لأنّ الاستقرار منّا دون الاستيداع.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢٠: قال: «المستقرّ »الإيمان الذي يثبت في قلب الرجل إلى أن يموت. و «المستودع » هو المسلوب منه الإيمان.

وفي تهذيب الأحكام (٧)، في الدعاء بعد صلاة الغدير المسند إلى الصادق الله اللهم إنّي أسألك بالحق الذي جعلته عندهم وبالذي فضّلتهم على العالمين جميعاً، أن تبارك لنا في يومنا هذا الذي أكرمتنا فيه، وأن (٨) تمتم علينا نعمتك. وتجعله عندنا مستقرّاً، ولا تسلبناه (٩) أبداً، ولا تجعله مستودعاً، فإنّك مستقرّ ومستودع. فاجعله مستقرّاً ولا تجعله مستودعاً.

وفي تفسير العيّاشي (١٠): عن أبي بصير، عن أبي جعفر الله قال: قلت: «هـو الذي أنشأكم من نفس واحدة فمستقرّ ومستودع».

قال: ما يقول أهل بلدك الذي أنت فيه ؟

قال: قلت: يقولون: مستقرّ في الرحم ومستودع في الصلب.

٠ ١

١. كذا في المصدر ، وفي النسخ : بهدايتهم .

٣. أنوار التنزيل ٣٢٣/١.

٥, من المصدر.

٧. التهذيب ١٤٧/٣، ذيل ح ١.

٩. كذا في المصدر ، وفي النسخ : لا تسلبنا.

٢. كذا في المصدر ، وفي النسخ: أجمل.

٤. أنوار التنزيل ٣٢٣/١.

٦. تفسير القمئ ٢١٢/١.

كذا في المصدر ، وفي النسخ ؛ بأن .

۱۰. تفسير العيّاشي ۲۷۱/۱، ح ٦٩.

فقال: كذبوا، المستقرّ ما استقرّ الإيمان في قلبه، فلا ينزع منه أبداً. والمستودع الذي يستودع الإيمان زماناً ثمّ يسلبه، وقد كان الزبير منهم.

وعن سعيد بن أبي الأصبغ (١) قال: سمعت أبا عبدالله الله الله وهو سئل (٢) عن «مستقرّ ومستودع».

قال: «مستقر » في الرحم. و «مستودع » في الصلب. وقد يكون مستودع الإيمان ثمّ ينزع منه. ولقد مشى الزبير في ضوء الإيمان ونوره حين قبض رسول الله عَلَيْاتُهُ حـتّى مشى بالسيف وهو يقول: لا نبايع إلاً (٣) عليّاً.

محمّد بن الفضل(٤)، عن أبي الحسن الله [في قوله ](٥) «هو الذي أنشأكم من نفس واحدة فمستقرّ ومستودع».

قال: ماكان من الإيمان المستقر، فمستقر إلى يوم القيامة [أو] (١٠) أبداً. وماكان مستودعاً سلبه الله قبل الممات.

عن صفوان (٧) قال: سألني أبوالحسن التله ومحمّد بن خلف جالس، فقال لي: مات يحيى بن القاسم الحدّاء؟

فقلت [له] (٨): نعم، ومات زرعة.

فقال: كان جعفر الله يقول: «فمستقر ومستودع». فالمستقر قوم يعطون الإيمان ويستقر في قلوبهم. والمستودع قوم يعطون الإيمان ثم يسلبونه (٩).

وعن أبي الحسن الأوّل(١٠) عليه : قال: المستقرّ الإيمان الثابت، والمستودع العار.

تفسير العيّاشي ٢٧١/١، ح ٧١.

٣. ليس في ٣ج، وهو الصحيح.

تفسير العيّاشي ٢٧١/١-٣٧٢، ح ٧٢ وفيه: «الفضيل » بدل «الفضل ».

٥. من المصدر.

٦. من المصدر، وذكر في الهامش بأنّه ترديد من الراوي وكذلك في حاشية نور الثقلين ٧٥١/١، ح ٢٠٧.

٧. تفسير العيّاشي ٣٧٢/١، ح ٧٣. ٨. من المصدر.

٩. كذا في المصدر، وفي السنخ: يسلبون.
 ١٠. تفسير العيّاشي ٢٧٢/١، ح ٧٤.

الجزء الرابع / سورة الأنعام.

وعن أبى عبدالله(١) الله مثله.

و في الكافي(٢) عنه(٣) على : إنَّ الله خلق النبيّين على النبوّة، فلا يكونون إلّا أنبياء. وخلق المؤمنين على الإيمان، فلا يكونون إلّا مؤمنين. وأعار قوماً إيماناً، فإن شاء تمّمه لهم وإن شاء سلبهم (٤) إيّاه.

قال: وفيهم جرت «فمستقرّ ومستودع».

وقال [لي ](°): إنَّ فلاناً كان مستودعاً إيمانه ، فلمّا كذب علينا سلب إيمانه ذلك.

وكنّي بفلان، عن أبي الخطّاب محمّد بن قلاص (٢٠، كما يستفاد من حديث آخر (٧).

﴿قَدْ فَصَّلْنَا الْآيَاتِ لِقَوْم يَفْقَهُونَ ﴾ ۞: ذكر مع ذكر «النجوم» « يعلمون » لأنَّ أمرها ظاهر ، ومع ذكر تخليق بني آدم « يفقهون » لأنّ إنشاءهم من نفس واحدة و تـصريفهم بين أحوال مختلفة ، دقيق غامض يحتاج إلى استعمال فطنة و تدقيق نظر .

﴿ وَهُوَ الَّذِي أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً ﴾ : من السحاب ، أو من جانب السماء .

﴿ فَأَخْرَجْنَا ﴾: على تلوين الخطاب.

﴿بِهِ ﴾: بالماء.

﴿ نَبَاتَ كُلِّ شَيْءٍ ﴾: نبت كلّ صنف من النبات. والمعنى: إظهار القدرة في إنبات الأنواع المتفنَّنة بماء واحد، وتفضّل بعضها على بعض في الأكل.

﴿ فَأَخْرَجْنَا مِنْهُ ﴾: من النبات، أو الماء.

﴿خَضِراً ﴾: شيئاً أخضر (^).

يقال: أخضر وخضراء، كأعور وعوراء. وهو الخارج من الحبّة المتشعّب.

۲. الكافي ۲/۸/۸، ح ٤.

كذا في المصدر ، وفي النسخ : يسلبهم .

١. تفسير العيّاشي ٣٧٣/١ ذيل ح٧٥.

٣. المصدر: عن أبي الحسن.

٥. من المصدر.

۱. «ج» و « ر »: مقلاص الغالى كما في جامع الرواة ٢٠٣/٢.

٨. كذا في «ج» و «ر»، وفي سائر النسخ: أشياء خضر.

۷. الکافی ۲۸/۲، ح ۳.

﴿ نُخْرِجُ مِنْهُ ﴾: من الخضر.

﴿ حَبًّا مُتَرَاكِباً ﴾: قد ركب بعضه بعضاً. وهو السنبل.

﴿ وَمِنَ النَّخْلِ مِنْ طَلْعِهَا قِنْوَانٌ ﴾: أي وأخرجنا من النخل نخلاً من طلعها قنوان. أو من النخل شيئاً من طلعها قنوان.

ويجوز أن يكون «من النخل » خبر «قنوان »، و «من طلعها » بدلاً منه.

والمعنى : وحاصله من طلع النخل قنوان . وهو الأعذاق ، جمع قنو ، كصنوان ، جمع صنه .

وقرئ (١): بضم القاف، كـذُنب وذناب. وبـفتحها عـلى أنّـه اسـم جـمع. إذ ليس «فعلان» من أبنية الجمع.

﴿ دَانِيَةٌ ﴾ : قريبة من المتناول (٢) ، أو ملتفّة قريب بعضها من بعض . وإنّما اقتصر على ذكرها عن مقابلها ، لدلالتها عليه وزيادة النعمة فيها .

﴿ وَجَنَّاتٍ مِنْ اَعْنَابٍ ﴾: عطف على «نبات كلِّ شيء ».

وقرئ (٣) بالرّفع، وفي مجمع البيان (٤): أنّه قراءة أمير المؤمنين ﷺ على الابتداء، أي ولكم، أو ثمّ جنّات، أو من الكرام جنّات.

ولا يجوز عطفه على «قنوان» إذ العنب لايخرج من النخل.

﴿ وَالزَّيْتُونَ وَالرُّمَّانَ ﴾: أيضاً عطف على «نبات». أو نصب على الاختصاص، لعزّة هذين الصنفين عندهم.

﴿ مُشْتَبِها ۗ وَغَيْرَ مُتَشَابِهِ ﴾: حال من «الرمّان». أو من الجميع، أي بعض ذلك متشابه، وبعضه غير متشابه في الهيئة والقدر والطعم.

﴿ انْظُرُوا إِلَى ثَمَرِهُ ﴾ : إلى ثمر كلّ واحد من ذلك.

٣. أنوار التنزيل ٣٢٣/١.

أنوار التنزيل ٣٢٣/١.
 أنوار التنزيل ٣٢٣/١.

٤. مجمع البيان ٣٤٠/٢.

الجزء الرابع / سورة الأنعام.

وقرأ(١) حمزة والكسائي، بضمّ الثاء. وهو جمع ثمرة؛ كخشبة وخشب. أو ثمار؛ ككتاب وكتب.

﴿إِذًا أَثْمَرَ ﴾: إذا أخرج ثمره كيف يثمر ضئيلاً لايكاد ينتفع به.

﴿ وَيَنْعِهِ ﴾ : وإلى حال نضجه ، أو إلى نضجه كيف يعود ضخيماً ذا نفع ولذَّة . وهو في الأصل مصدر ، ينعت الثمرة : إذا أدركت.

وقيل(٢): جمع يانع ؛كتاجر وتجر.

وقرئ<sup>(٣)</sup> بالضّم، وهو لغة فيه. ويانعة.

﴿إِنَّ فِي ذَلِكُمْ لَآيَاتٍ لِقَوْمٍ يُمؤْمِنُونَ ﴾ ۞: أي لآيات على وجود القادر الحكيم وتوحيده. فإنّ حدوث الأجناس المختلفة والأنواع المفنّنة من أصل واحد ونقلها من حال إلى حال، لايكون إلّا بإحداث قادر يعلم تفاصيلها ويرجّح ما تقتضيه حكمته ممّا يمكن من أحوالها، ولا يعوقه من فعله ندّ يعارضه أو ضدّ يعانده.

ولذلك عقبه بتوبيخ من أشرك به والردّ عليه ، فقال : ﴿ وَجَعَلُوا للهِ شَرَكَاءَ الْجِنِّ ﴾ : أي الملائكة ، بأن عبدوهم وقالوا: الملائكة بنات الله. سمّاهم جنّاً ؛ لاجتنانهم تحقيراً لشأنهم. أو الشياطين؛ لأنَّهم أطاعوهم: كما يطاع الله. أو عبدوا الأوثان بتسويلهم وتحريضهم. أو قالوا: الله خالق الخير وكلّ نافع، والشيطان خالق الشر وكلّ ضارّ، كما رأي الثنويّة.

ومفعولا «جعلوا لله» «شركاء»، و«الجنّ» بدل من «شركاء». أو «شركاء الجنّ» و « لله » متعلّق « بشركاء » أو حال منه .

وقرئ (٤): «الجنّ » بالفرع ، كأنّه قيل: من هم ؟ فقيل: «الجنّ ». وبالجرّ على الإضافة للتّبيين. « و خَلَقَهُمْ » حال بتقدير « قد ». والمعنى : وقد علموا أنّ الله خالقهم دون الجنّ ، وليس من يخلق كمن لايخلق.

۲. أنوار التنزيل ۳۲٤/۱.

١. أنوار التنزيل ٣٢٤/١.

٤. أنوار التنزيل ٣٢٤/١.

٣. نفس المصدر والموضع.

وقرئ (١): «وخلقهم » عطفاً على «الجنّ » أي وما يخلقونه من الأصنام. أو على «شركاء» أي وجعلوا له اختلاقهم للإفك حيث نسبوه إليه.

﴿ وَخَرَقُوا لَهُ ﴾: افتعلوا وافتروا له(٢).

و قرأ<sup>(٣)</sup> نافع بتشديد الراء للتكثير .

وقرئ<sup>(٤)</sup>: «وحرّفوا» أي وزوّروا.

﴿ بَنِينَ وَبَنَاتٍ ﴾: فقالت اليهود: عزيز ابن الله، وقالت النصارى: المسيح ابـن الله، وقالت العرب: الملائكة بنات الله.

﴿ بِغَيْرٍ عِلْم ﴾: من غير أن يعلموا حقيقة ما قالوا، ويروا عليه دليلاً، بل جهلاً منهم بعظمة الله. وهو في موضع الحال من «الواو». أو المصدر؛ أي خرقاً بغير علم. ﴿ سُبْحَانَهُ وَتَعالَىٰ عَمَّا يَصِفُونَ ﴾ ۞: وهو أنَّ له شريكاً وولداً.

﴿ بَدِيعُ السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ ﴾: من إضافة الصفة المشبّهة إلى فاعلها. أو إلى الظرف ؛ كقولهم: ثبت الغدر . بمعنى : أنَّه عديم النظير فيهما .

وقيل(٥): معناه: المبدع. وقد سبق الكلام فيه.

وما رواه في مجمع البيان (٢٠: عن أبي جعفر عليه : « أنَّ معناه أنَّه مبدعهما ومنشئهما (٧٠ [بعلمه ](^) ابتداء ، لا من شيء ولا على مثال سبق » فمحمول على أنّه حاصل المعنى . ورفعه على الخبر ، والمبتدأ محذوف. أو على الابتداء وخبره:

﴿ أَنَّى يَكُونُ لَهُ وَلَدٌ ﴾ :أي من أين ، أو كيف يكون له ولد؟

﴿ وَلَمْ تَكُنَّ لَهُ صَاحِبَةٌ ﴾: يكون منها الولد.

۲. ليس في «ج».

٤. نفس المصدر والموضع.

٦. مجمع البيان ٣٤٣/١.

٨. من المصدر .

١. نفس المصدر والموضع.

٣. أنوار التنزيل ٣٢٤/١.

٥. أنوار التنزيل ٣٢٤/١.

٧. كذا في المصدر ، والنسخ : مبدعها ومنشئها .

وقرئ (١) بالياء للفصل. أو لأنّ الاسم ضمير الله، أو ضمير الشأن.

﴿ وَخَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ ۞: لاتخفى عليه خافية . وإنّما لم يقل : به لتطرّق التخصيص إلى الأوّل.

وقيل(٢): في الآية استدلال على نفي الولد من وجوه:

الأوّل: الله (٣) من مبدعاته السماوات والأرضون. وهي مع أنّها من جنس ما يوصف بالولادة، مبرّأة عنها لاستمرارها وطول مدّتها، فهو أولى بأن يتعالى عنها [أو أنّ ولد](٤) الشيء نظيره، ولا نظير له فلا ولد.

والثاني: أنّ المعقول من الولد ما يتولّد من ذكر وأنثى متجانسين. والله تعالى منزّه عن المجانسة.

والثالث: أنَّ الولدكفؤ الوالد. ولاكفؤ له لوجهين:

الأوّل: أنّ كلّ ما عداه مخلوق فلا يكافئه.

والثاني: أنّه [سبحانه وتعالى ](٥) لذاته عالم بكلّ المعلومات، ولاكذلك غيره بالإجماع.

﴿ ذَلِكُمُ ﴾: إشارة إلى الموصوف بما سبق من الصفات، وهو مبتدأ.

﴿ اللهُ رَبُّكُمْ لاَ اِلْهَ الاَّ هُوَ خَالِقُ كُلُّ شَيْءٍ ﴾: أخبار مترادفة.

ويجوز أن يكون البعض بدلاً أو صفة ، والبعض خبراً.

وفي كتاب الخصال (٢٠: عن أبي جعفر (٧٠ ﷺ، وفي العيون (٨٠: عن الرضا ﷺ: أفعال العباد مخلوقة خلق تقدير لا خلق تكوين، والله خالق كلّ شيء، ولا نـقول بـالجبر والتفويض.

١. أنور التنزيل ٣٢٤/١.

٣. المصدر: أنَّ.

٥. من المصدر.

٧. المصدر: جعفر بن محمّد.

٢. أنوار التنزيل ٣٢٤/١ ٣٢٥.

ليس في المصدر.

٦. الخصال /٦٠٨.

۸. العيون ۱۲۵/۲، ح ۵۰.

وفي عيون الأخبار (١) ، بإسناده إلى الحسين بن خالد: عن أبي الحسن الرضا على أنّه قال: اعلم ، علمك الله الخير ، أنّ الله (٢) تبارك و تعالى قديم ، والقدم (٣) صفة دلّت العاقل على أنّه لا شيء قبله ولا شيء معه (٤) في ديموميّته . فقد بان لنا بإقرار العامّة مع معجزة الصفة ، أنّه لا شيء قبل الله ولا شيء مع الله [في بقائه ] (١) . وبطل قول من زعم أنّه كان قبله أو كان معه شيء في بقائه ، لم يجز أن يكون خالقاً له ، لأنّه لم يزل معه ، فكيف يكون خالقاً لمن لم يزل معه . ولو كان قبله شيء ، كان الأوّل ذلك الشيء لا هذا . وكان الأوّل أولى بأن يكون خالقاً للثاني (١) .

وفي أصول الكافي (٧٠ : عليّ بن محمّد مرسلاً ، عن أبي الحسن الرضا ﷺ مثله سواء. ﴿ فَاعْبُدُوهُ ﴾ : حكم مسبّب عن مضمونها ، فإنّ من استجمع هذه الصفات استحقّ مادة .

﴿ وَهُوَ عَلَىٰ كُلُّ شَيْءٍ وَكِيلٌ ﴾ ۞: أي هو مع تلك الصفات متولَي أموركم. فَكِلوها إليه و توسّلوا بعبادته إلى إنجاح مآربكم. و [قيل: أي حفيظ مدّبر] (^) [رقيب على أعمالكم فيجازيكم عليها] (١٠).

﴿ لا تُدُرِكُهُ ﴾: لا تحيط به.

﴿ الْأَبْصَارُ ﴾ : جمع بصر . وهي حاسّة النظر . وقد يقال للعين ، من حيث أنّها محلّها . ﴿ وَهُوَ يُدُرِكُ الْأَبْصَارَ ﴾ : يحيط بها علمه .

﴿ وَهُوَ اللَّطِيفُ الْخَبِيرُ ﴾ ۞: فيدرك ما لا تدركه الأبصار ، كالأبصار .

ويجوز أن يكون من باب اللَّفَ، أي لا تدركه الأبصار لأنَّه اللَّطيف، وهـ و يُـدرك

٢. كذا في المصدر ، وفي النسخ : و .

١. العيون ١٤٥/١ صدر ح ٥٠.

٣. كذا في المصدر و ١ و في سائر النسخ: القديم.

كذا في المصدر، وفي النسخ: بعده.
 من المصدر.

٦. في نسخة من المصدر : خالقاً للأوّل وفي أخرى منه : خالقاً للأوّل الثاني .

٧. الكافي ١٢٠/١، صدر ح ٢. ٨. ليس في أنوار التنزيل ٣٢٥/١.

٩. يوجد في نفس المصدر والموضع.

الأبصار لأنّه الخبير . فيكون «اللّطيف» مستعاراً من مقابل «الكـثيف» لما لايـدرك بالحاسّة ولا ينطبع فيها.

وفي كتاب التوحيد (١)، بإسناده إلى صفوان بن يحيى قال: سألني أبوقرة المحدّث أن أدخله على (٢) أبي الحسن الرضا الله في فالنته في ذلك، فأذن لي، فدخل عليه. فسأله عن الحلال والحرام والأحكام، حتى بلغ سؤاله التوحيد.

فقال أبوقرة: إنّا روينا أنّ الله الله قلل قسم الرؤينة والكلام بين نبيّين (٣). فقسم لموسى الله الكلام، ولمحمّد عَلَيْهُ الرؤية.

فقال أبوالحسن على : فمن المبلغ عن الله فك إلى الثقلين ؛ الإنس والجنّ «لا تدركه الأبصار وهو يدرك الأبصار» «ولا يحيطون به علماً» (٤) «وليس كمثله شيء» (٥) أليس محمّد عَمَد عَمَد عَمَد الله عنها الله عنه الله عنه علماً » (٤) « وليس كمثله شيء » (٥) أليس

قال: بلي.

[قال:](٢) فكيف(٢) يجيء رجل إلى الخلق جميعاً، فيخبرهم أنّه جاء من عند الله وأنّه يدعوهم إلى الله بأمر الله ويقول: «لا تدركه الأبصار وهو يدرك الأبصار» و«لا يحيطون به علماً» «وليس كمثله شيء» ثمّ يقول: أنا رأيته بعيني، وأحطت به علماً، وهو على صورة البشر. أما تستحيون (٨) ما قدرت الزنادقة أن ترميه بهذا، أن يكون يأتي عن الله بشيء ثمّ يأتي بخلافه من وجه آخر ؟ والحديث طويل أخذت منه موضع الحاحة.

وبإسناده (١) إلى [عبدالله بن سنان عن ](١٠) أبي عبدالله الله الله الأبصار ١٠ قال:

٢. كذا في المصدر، والنسخ: إلى.

<sup>3.</sup> de: 11

٦. من نور الثقلين ٧٥٢/١ ح ٢١٥.

٨. كذا في المصدر وفي النسخ: يستحيون.

١٠. يوجد في المصدر و«ج»و«ر».

١. التوحيد/١١٠ـ١١١صدر ٩.

٣. المصدر: اثنين.

٥. الشورى: ١١.

٧. كذا في المصدر وفي النسخ: كيف.

٩. التوحيد/١١٢، ح ١٠.

إحاطة الوهم. ألا ترى إلى قوله: «قد جاءكم بصائر من ربّكم » ليس يعني: بصر العيون. «فمن أبصر فلنفسه » ليس يعني: من أبصر (١) بعينه. «ومن عمي فعليها » لم يعن: عمى العيون. إنّما عنى إحاطة الوهم ؛ كما يقال: فلان بصير بالشّعر، وفلان بصير بالفقه، وفلان بصير بالنّياب. الله أعظم من أن يُرى بالعين.

وبإسناده (٢) إلى أبي هاشم الجعفريّ ، عن أبي الحسن الرضّا عليٍّ قال : سألته عن الله كالله على يوصف؟

فقال: أما تقرأ القرآن؟

قلت: بلي.

قال: أما تقرأ قوله على: « لا تدركه الأبصار وهو يدرك الأبصار »؟

قلت: بلي.

قال: فتعرفون الأبصار؟

قلت: نعم<sup>(۳)</sup>.

قال: وما هي؟

قلت: أبصار العيون.

فقال: إنّ أوهام القلوب أكبر (٤) من أبصار العيون. فهو لا تدركه الأوهام، وهو يدرك الأوهام.

وبإسناده (٥) إلى أبي هاشم [الجعفري، قال: قلت لأبي جعفر ابن الرضا على : «لا تدركه الأبصار وهو يدرك الأبصار».

فقال: يا أبا هاشم ](٢ أوهام القلوب أدقّ من أبصار العيون. أنت قد تدرك بوهمك

۲. التوحيد ۱۱۲\_۱۱۳،خ ۱۱.

٤. المصدر: أكثر.

٦. من المصدر،

١. المصدر:البصر.

٣. المصدر: بلي.

٥. التوحيد /١١٣، ح ١٢.

السند والهند والبلدان التي لم تدخلها، ولم(١) تدركها ببصرك. فأوهام(٢) القلوب لا تدركه، فكيف أبصار العيون؟!

وفي أصول الكافي (٣) هذه الأحاديث الأربعة إسناداً ومتناً سواء.

قال: لا تدركه أوهام القلوب، فكيف تدركه أبصار العيون؟!

وبإسناده (٥) إلى إسماعيل بن الفيضل قبال: سألت أبا عبدالله جعفر بن محمد الصادق الله عن الله تبارك و تعالى هل يرى في المعاد؟

فقال: سبحان الله وتعالى [عن ذلك] المعلوّاً كبيراً. يـا ابـن الفـضل، إنّ الأبـصار لاتدرك إلّا ما [له](٧) لون وكيفيّة. والله تعالى خالق الألوان والكيفيّة.

وبإسناده (^) إلى أبي عبدالله عليه قال: إيّاكم والتفكّر في الله [والنظر في الله ](^) فإنّ التفكر في الله لايزيد إلّا تيهاً. إنّ الله ﷺ لا تدركه الأبصار، ولا يوصف بمقدار.

وفي كتاب التوحيد(١٠) خطبة لعليّ الله ، يقول فيها: ولم تدركه الأبـصار ، فـيكون بعد انتقالها حائلاً.

وخطبة أخرى (١١) له ﷺ، وفيها: وانحسرت الأبصار عن أن تناله، فيكون بالعيان موصوفاً، وبالذّات التي لايعلمها إلّا هو عند خلقه معروفاً.

٥. أمالي الصدوق ٣٣٤ ح ٣.

١. المصدر: لا. ٢. كذا في المصدر، والنسخ: وأوهام.

٣. الحديث الأوّل في الكافي ١٩٥١ - ٩٦، صدر ح ١. الحديث الثاني في الكافي ١٩٨١، ح ٩. والحديث الثالث في الكافي ١٩٨١.
 الثالث في الكافي ١٩٨١ - ٩٩، ح ١٠. والحديث الرابع في الكافي ٩٩/١، ح ١١.

٤. أمالي الصدوق /٣٣٤. ح ٣.

من المصدر و «ج».

٦. ليس في المصدر .

٩. ليس في المصدر.

أمالي الصدوق /٣٤٠، ح ٣.

١١. التوحيد /٥٠، ضمن ح ١٣.

١٠. التوحيد ٣١،ضمن ح ١.

وفيه (١) حديث طويل، عن أمير المؤمنين الله ، يقول فيه ـ وقد سأله رجل عمّا اشتبه عليه من الآيات: وأما قوله: «لا تدركه الأبصار هو يدرك الأبصار» فهو كما قبال: «لا تدركه الأبصار» يعني: يحيط بها. تدركه الأبصار» يعني: يحيط بها. وفي مجمع البيان (٣): لا تحيط به الأوهام. «وهو يدرك الأبصار» يعني: يحيط بها. وفي مجمع البيان (٣): روى العيّاشي بإسناده المتصل: أنّ المفضّل (٤) بن سهل ذا الرئاستين سأل أبا الحسن عليّ بن موسى الرضا الله فقال: أخبرني عمّا اختلف فيه الناس من الرؤية.

فقال: من وصف الله سبحانه بخلاف ما وصف به نفسه، فقد أعظم الفرية على الله «لا تدركه الأبصار» وهذه الأبصار ليست هذه (٥) الأعين، إنّما هي الأبصار التي في القلوب. ولا يقع عليه الأوهام ولا يُدرَك كيف هو.

وفي عيون الأخبار (١٦)، في باب ما جاء عن الرضا على من الأخبار في التوحيد، حديث طويل عنه على وفيه قال: قال السائل: رحمك الله، فأوجدني (٧٠ كيف هو وأين هو ؟

قال: ويلك، إنّ الذي ذهبت إليه غلط، وهو أيّن الأين، وكان ولا أين. هو (٩) كيّف الكيف، وكان ولا أين. هو (٩) كيّف الكيف، وكان ولا كيف. فلا يُعرَف بكيفوفيّة، ولا بأينونيّة، ولا [يُدرك] (٩) بحاسّة، ولا يقاس بشيء.

قال الرجل: فإذا(١٠) أنَّه لا شيء إذاً لم يُدرك بحاسة من الحواس.

فقال أبوالحسن ﷺ: ويلك، لمّا عجزت حواسّك عن ادراكه، أنكرت ربوبيّته. ونحن إذا عجزت حواسّنا عن إدراكه أيقنّا أنّه ربّنا، وأنّه [شيء](١١) بخلاف الأشياء.

١. التوحيد /٢٦٢. ح ٥. ٢. كذا في المصدر ، والنسخ : و .

٣. مجمع البيان ٣٤٤/٢. ٤. المصدر: الفضل.

٥. المصدر: هي. ٦. العيون ١٣١/١ ـ ١٣٢، ضمن ح ٢٨.

٧. كذا في المصدر و ﴿ ج ٤ : فأوجد لي ، وفي سائر النسخ : فما وجدني .

٨. المصدر: و . من المصدر .

١٠. كذا في المصدر ، وفي النسخ : فأذن له.
 ١١. من المصدر .

البجزء الرابع / سورة الأنعام................. ٩٧ ..... البجزء الرابع / سورة الأنعام.....

وفيه بعد سطور قال الرجل: فَلِمَ احتجب؟

فقال أبوالحسن ﷺ : إنّ الحجاب عن(١) الخلق لكثرة ذنوبهم. فأمّا هو ، فلا تخفي عليه خافية في آناء اللّيل والنهار .

قال: فَلِم لاتدركه (٢) حاسة البصر ؟ (٣)

قال: للفرق بينه وبين خلقه الذين تدركهم حاسّة الأبصار منهم من غيرهم. [ثمّ](٤) هو أجلّ من أن يدركه بصر (١٠)، أو يحيط (٢) به وهم.

وفي أصول الكافي (٧): أحمد بن إدريس، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن عليّ بن سيف، عن معمّد بن عيسى، عن عليّ بن سيف، عن محمّد بن عبيد قال: كتبت إلى أبي الحسن الرضا على أسأله عن الرؤية، وما ترويه العامّة والخاصّة، وسألته أن يشرح لى ذلك.

فكتب بخطّه: اتّفق الجميع لا تمانع بينهم، أنّ المعرفة من جهة الرؤية ضرورة. فإذا جاز أن يرى الله بالعين، وقعت المعرفة ضرورة. ثمّ لم تخل تلك المعرفة من أن تكون إيماناً، أو ليست بإيمان.

فإن كانت تلك المعرفة التي من جهة الرؤية إيماناً، فالمعرفة التي في دار الدنيا من جهة الاكتساب ليست بإيمان ؛ لأنّها ضدّه ، فلايكون في الدنيا مؤمن ، لأنّهم لم يروا الله في الدنيا مؤمن ، لأنّهم لم يروا الله في أن لم تكن (^) تلك المعرفة التي من جهة الرؤية إيماناً ، لم تخل هذه المعرفة التي من جهة الاكتساب أن تزول ، ولا تزول في المعاد . فهذا دليل على أنّ الله تعالى عز ذكره لا يُرى بالعين ، إذ العين تؤدّى إلى ما وصفناه .

عليّ بن إبراهيم(٩): عن المختار [بن محمد بن المختار ](١٠) الهمدانيّ ومحمّد بن

٢. المصدر: يدركه.

٤. من المصدر.

٦. المصدر: يحيطه.

كذا في المصدر ، والنسخ: لم يكن.

١٠. من المصدر.

١. المصدر:على.

٣. المصدر:الأيصار.

٥. هكذا في المصدر، والنسخ: البصر.

۷. الكافي ۹٦/۱-۹۷، ح ٣.

الكافي ١١٩/١ ـ ١٢٠، ضمن ح ١.

الحسن ، عن عبدالله بن الحسن العلويّ جميعاً ، عن الفتح بن يزيد الجرجانيّ ، عن أبي الحسن المسلط حديث طويل ، وفيه : فقو لك اللّطيف الخبير . فسّر ه لي كما فسّرت الواحد. فإنّي أعلم أنّ لطفه على خلاف لطف خلقه للفصل (١) ، غير أنّي أحبّ أن تشرح لي ذلك . فقال : يا فتح ، إنّما قلنا : «اللّطيف » للخلق اللّطيف ، [و] (١) لعلمه بالشّيء اللّطيف . فقال : يا فتح ، إنّما قلنا : «اللّطيف » للخلق اللّطيف وغير اللّطيف ، ومن الخلق أو لا ترى \_وفقك و نبّتك \_إلى أثر صنعه في النبات اللّطيف وغير اللّطيف ، ومن الخلق اللّطيف ، ومن الحيوان الصغار ، ومن البعوض والجرجس (٣) وما هو أصغر منها ، ما لا يكاد تستبينه العيون بل لايكاد يستبان لصغره الذكر من الأنثى ، والحدث (٤) المولود من القديم . فلما رأينا صغر ذلك في لطفه واهتدائه للسّفاد (٥) والهرب من الموت والجمع لما يصلحه وما في لجج البحار وما في لحاء الأشجار والمفاوز القفار وافهام (١) بعضها عن بعض منطقها وما يفهم به أو لادها عنها و نقلها الغذاء إليها ، ثمّ تأليف ألوانها حمرة مع صفرة وبياض مع حمرة [وأنّه] (١) ما لا تكاد عيوننا تستبينه لدمامة (١٠) خلقه لا تراه عيوننا ولا تلمسه أيدينا ، علمنا أنّ خالق هذا الخلق لطيف لطف بخلق ما سمّيناه بلا علاج ولا أداة ولا آلة ، وأنّ كلّ صانع [شيء] (١) فمن شيء صنع ، والله الخالق اللّطيف الجليل خلق وصنع لا من شيء .

عليّ بن محمّد (١٠) مرسلاً، عن أبي الحسن الرضا عليّ حديث طويل، وفيه: وأمّا اللّطيف، فليس على النفاذ في الأشياء اللّطيف، فليس على النفاذ في الأشياء والامتناع من أن يدرك، كقولك للرّجل: لطف عنّي هذا الأمر، ولطف فلان في مذهبه.

٩. من المصدر .

١. كذا في المصدر ، وفي النسخ : المخلق المفضل.

٢. من المصدر .

٣. الجرجس: البعوض الصغار.

٤. كذا في المصدر ، وفي النسخ: الحديث.

٥. سفد ذكر الحيوان انثاه، وعلى انثاه: نزا عليها.

٦. كذا في المصدر، وفي النسخ: افهامه.

٧. من المصدر .

٨. الدميم: الحقير، يقال: رجل دميم وبه دمامة: إذا كان قصير الجنَّة حقير الجشمان.

۱۰. الكافي ۱۲۲/۱، ضمن ح ۲.

١١. قضف قضافة: نحف و دقّ.

ع. ۱۲. كذا في المصدر ، و « ج » و « ر »: صفر .

وقوله يخبرك أنّه غمض فيه العقل، وفات الطلب(١)، وعاد متعمّقاً متلطّفاً لا يـدركه الوهم. فكذلك لطف الله تبارك وتعالى عن يدرك بحدّ أو يُحَدّ بوصف. واللّطافة مـنّا الصغر والقلّة، فقد جمعنا الاسم واختلف المعنى.

محمّد بن أبي عبدالله (٣) ، رفعه إلى أبي هاشم الجعفريّ ، عن أبي جعفر الثاني المنه حديث طويل ، وفيه قال الله : [وكذلك] (٣) سمّيناه لطيفاً لعلمه بالشّيء اللّطيف ؛ مثل البعوضة وأخفى من ذلك ، وموضع النشوء (٤) منها ، والعقل ، والشهوة للسّفاد (٥) والحدب (٢) على نسلها ، واقام (٧) بعضها على بعض ، ونقلها الطعام والشراب إلى أولادها في الجبال والمفاوز والأودية والقفار . فعلمنا أنّ خالقها لطيف بلاكيف . وإنّما الكيفيّة للمخلوق المكيف .

وفي كتاب الاهليلجة (^): قال الصادق الله : إنّما سمّيناه لطيفاً للخلق اللّطيف ولعلمه بالشّيء اللّطيف، ممّا خلق من البعوض (١) للبعوضة والذرّة وما(١٠) أصغر منها.

وفي أصول الكافي (١١): عليّ بن محمّد مرسلاً، عن أبي الحسن الرضا الله حديث طويل، وفيه: وأمّا الخبير، فالذي لا يعزب (١٢) عنه شيء ولا يفوته. ليس للتجربة ولا للاعتبار (١٣) بالأشياء، فعند التجربة والاعتبار علمان ولولا هما ما علم؛ لأنّ من كان كذلك كان جاهلاً، والله لم يزل خبيراً بما يخلق. والخبير من الناس، المستخبر عن جهل المتعلّم. فقد (١٤) جمعنا الاسم واختلف المعنى.

﴿ قَدْ جَاءَكُمْ بَصَائِرُ مِنْ رَبِّكُمْ ﴾: «البصائر » جمع بصيرة ، وهي للنفس كالبصر للبدن.

۲

٢. الكافي ١١٧/١، ضمن ح ٧.

٤. كذا في المصدر ، وفي النسخ : والنفس .

٦. الحدب: العطف، والشفقة.

٨. البحار ١٩٤/٣ ـ ١٩٥.

١٠. المصدر: ممًا.

١٢. كذا في المصدر ، وفي النسخ: لا يغرب.

١٤. كذا في المصدر ، وفي النسخ : وقد .

١. كذا في المصدر ، وفي النسخ : اللَّطف.

٣. يوجد في المصدر و «ج» و «ر».

كذا في المصدر ، وفي النسخ : والسفاد .

٧. كذا في المصدر ، وفي النسخ : اقامة .

٩. كذا في المصدر ، وفي النسخ : للبعوضة .

<sup>11.</sup> الكافي ١٢٢/١، ضمن ح ٢.

١٣. كذا في المصدر، وفي النسخ: الاعتبار

سمّيت بها الدلالة لأنّها تجلي لها الحقّ وتبصرها به.

﴿ فَمَنْ آبُصَرَ ﴾: أي أبصر الحقّ وآمن به.

﴿ فَلِنَفْسِهِ ﴾: أبصر ؛ لأنَّ نفعه لها.

﴿ وَمَنْ عَمِيَ ﴾: عن الحقّ وضلّ.

﴿ فَعَلَيْهَا ﴾: وباله.

﴿ وَمَا أَنَا عَلَيْكُمْ بِحَفِيظٍ ﴾ ۞: وإنّه أنا منذر. والله هو الحفيظ عليكم، يمحفظ أعمالكم ويجازيكم عليها. وهذا كلام ورد على لسان الرسول ﷺ

﴿ وَكَذَلِكَ نُصَرُفُ الْآيَاتِ ﴾: ومثل ذلك التصريف نصر ف الآيات. وهو إجراء المعنى الدائر في المعاني المتعاقبة. من الصرف: وهو نقل الشيء من حال إلى حال. ﴿ وَلِيَقُولُوا دَرَسْتَ ﴾: أي وليقولوا: درست صرفها. و«اللام» لام العاقبة. والدرس: القراءة والتعلّم.

وقرأ(١) ابن كثير وأبوعمرو: « دارست » أي دارست أهل الكتاب و ذاكرتهم. وابن عامر ويعقوب: « درست » من الدروس ؛ أي قُدّمت هذه الآيات وعفت ؛ كقولهم: أساطير الأولين.

وقرئ (۲): « دُرست » بضم الراء ، مبالغة في « درست » و « درست » على البناء للمفعول ، بمعنى : قرئت ، أو عفيت . و دارست بمعنى : درست ، أو دارست اليهود محمّداً عليه . و دارسات ، أي قديمات ، أو ذوات درس ؛ كقوله : « عيشة راضية » .

وفي تفسير علي بن إبراهيم (٣٠: كانت قريش تقول لرسول الله ﷺ: [إنّ ](٤) الذي تخبرنا به من الأخبار تتعلّمه من علماء اليهود و تدرسه (٥).

﴿ وَلِنْبَيِّنَهُ ﴾: «اللام » على أصله ؛ لأنّ التبيين مقصود التصريف.

٢. نفس المصدر ، والموضع .

١. أنوار التنزيل ٣٢٥/١.

٣. تفسير القمّى ٢١٢/١.

٤. من المصدر .

٥. كذا في المصدر، وفي النسخ: تدارسه.

والضمير للآيات، باعتبار المعنى. أو للقرآن، وإن لم يـذكر لكـونه مـعلوماً. أو للمصدر.

﴿لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ ﴾ ۞: فإنَّهم المنتفعون به.

﴿ اتَّبِعْ مَا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِنْ رَبُّكَ ﴾ : بالتَّديِّن به.

﴿ لاَ اِلْهَ اِلاَّ هُوَ ﴾: اعتراض، أكّد به إيجاب الاتّباع. أو حال مؤكّدة بمعنى: منفرداً في الألو هيّة.

﴿ وَاَعْرِضْ عَنِ الْمُشْرِكِينَ ﴾ ۞: ولا تحتفل بأقوالهم ، ولا تلتفت إلى رأيهم . ومن جعله منسوخاً بآية السيف ، حمل الإعراض على ما يعمّ الكفّ عنهم .

﴿ وَلَوْ شَاءَ الله ﴾: توحيدهم وعدم إشراكهم.

﴿ مَا أَشُرَكُوا ﴾ : وفي مجمع البيان (١) : في تفسير أهل البيت الجيني : ولو شاء الله أن يجعلهم كلّهم مؤمنين معصومين حتى كان لا يعصيه أحد ، لماكان يحتاج إلى جنة ولا إلى نار . ولكنه أمرهم ونهاهم وامتحنهم وأعطاهم ما له عليهم به الحجة [من] (٢) الآلة والاستطاعة ، ليستحقّوا الثواب والعقاب .

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣) ما يقرب منه.

﴿ وَمَا جَعَلْنَاكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظاً ﴾: رقيباً.

﴿ وَمَا أَنْتَ عَلَيْهِمْ بِوَكِيلٍ ﴾ ۞: تقوم بأمورهم.

﴿ وَلاَ تَسَبُّوا الَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللهِ ﴾ : ولا تذكروا آلهتهم التي يعبدونها بما فيها من القبائح.

﴿ فَيَسُبُّوا اللهَ عَدُواً ﴾ : تجاوزاً عن الحقّ إلى الباطل.

﴿ بِغَيْرِ عِلْم ﴾: جهالة بالله ، وبما يجب أن يذكر به.

وقرأ<sup>(2)</sup> يعقوب: «عدواً». يقال: عدا فلان عدواً وعدواً وعداء وعدواناً.

<sup>:</sup> ٢. من ألمصدر و«ج»و«ر».

أنوار التنزيل ٣٢٦/١.

١. مجمع البيان ٣٦٤/٢.

٣. تفسير القمّى ٢١٢/١.

نقل أنه عليه كان يطعن في آلهتهم، فقالوا: لتنتهينَ عن سبّ آلهتنا أو لنهجونَ إلهك! فنزلت.

وقيل(١): كان المسلمون يسبّونها، فنهوا لئلًا يكون سبّهم سبباً لسبّ الله.

قيل(٢): وفيه دليل على أنّ الطاعة إذا أدّت إلى معصية راجحة وجب تركها. فإنّ ما يؤدّي إلى الشرّ شرّ.

وفي أصول الكافي (٣): الحسن بن محمد، عن عليّ بن محمد بن سعد، عن محمد بن محمد بن سعد، عن محمد بن مسلم، عن إسحاق بن موسى قال: حدّ ثني أخي وعمّي، عن أبي عبدالله عليه قال: ثلاثة مجالس يمقتها الله ويرسل نقمته على أهلها، فيلا تقاعدوهم ولا تجالسوهم: مجلساً فيه من يصف لسانه كذباً في فتياه، ومجلساً ذكر أعدائنا فيه جديد وذكرنا فيه رثّ، ومجلساً فيه من يصدّ عنّا وأنت تعلم.

قال: ثمّ تلا أبوعبدالله المله ثلاث آيات من كتاب الله كأنّما كنّ [في ] (4) فيه - أو قال: [في ] (9) كفّه: «ولا تسبّوا الذين يدعون من دون الله فيسبّوا الله عدواً بغير علم». «وإذا رأيت الذين يخوضون في آياتنا فأعرض عنهم حتّى يخوضوا في حديث غيره» (١٠). «ولا تقولوا لما تصف ألسنتكم الكذب هذا حلال وهذا حرام لتفتروا على الله الكذب» (٧٠).

محمّد بن يحيى (^)، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن ابن محبوب، عن هشام بن سالم، عن حبيب السجستاني، عن أبي جعفر الله قال: في التوراة مكتوب فيما ناجى الله قال به موسى بن عمران الله يا موسى، اكتم مكتوم سرّي في سرير تك، وأظهر في

١. أنوار التنزيل ٣٢٦/١.

۳. الکافی ۳۷۸/۲، ح ۱۲.

٥. من المصدر.

٧. النحل: ١١٦.

٢. نفس المصدر، والموضع.

من المصدر ولاج» ولار».

٦. الأنعام: ٦٨.

۸. الكافي ۱۱۷/۲، ح ۳.

علانيتك المداراة عنّي(١) لعدوّي وعدوّك من خلقي، ولا تستسبّ(٢) لي عنده بإظهار مكتوم سرّي فتشرك عدوّي وعدوّك في سبّي.

وفي تفسير العيّاشي (٣): عن عمر الطيالسي ، عن أبي عبدالله الله قال: سألته عن قول الله على: « ولا تسبّوا الذين يدعون من دون الله فيسبّوا الله عدواً بغير علم ».

قال: فقال: يا عمر، أرأيت(٤) أحداً يسبّ الله؟

قال: فقلت: جعلني الله فداك، فكيف؟

قال: من سبّ وليّ الله، فقد سبّ الله.

وفي الاعتقادات(٥): عن الصادق الله أنّه قيل له: إنّا(٢) نرى في المسجد رجلاً يعلن بسبّ أعدائكم ويسمّيهم (۲).

فقال: ما له، لعنه الله، تعرّض بنا. قال الله تعالى: «ولا تسبّوا الذين يدعون» الآية. قال: وقال الصادق الربي الله في تفسير هذه الآية: لاتسبّوهم، فإنّهم يسبّون عليكم. وقال: من سبّ وليّ الله، فقد سبّ الله.

وقال: النبيُّ عَلَيْكُ لِعليُّ اللَّهِ: من سبُّك، فقد سبّني. ومن سبّني، فقد سبّ الله. ومس سب الله ، فقد أكبه الله على منخريه في نار جهنم.

وفي روضة الكافي (^)، بإسناده إلى أبي عبدالله للله حديث طويل، يقول فيه لله : وإيّاكم وسبّ أعداء الله حيث يسمعونكم «فيسبّوا الله عدواً بغير علم ».

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٩): حدّثني أبي، عن مسعدة بن صدقة، عن أبي عبدالله علي قال: [إنّه ](١٠) سنل عن قول النبيّ عَلَيْلُ : إنّ الشرك أخفي من دبيب النمل على

١. كذا في المصدر ، وفي النسخ: أعني. ۲. هج ۵ تسبّب.

٣. تفسير العيّاشي ٣٧٣/١ ٣٧٤. ح ٨٠. ٤. المصدر: هل رأيت.

٥. تفسير الصافي ١٤٧/٢ ـ ١٤٨، عن اعتقادات الصدوق ١٠٧/.

٦. كذا في المصدر و ﴿ جِ ﴾ و ﴿ رِ »، وفي سائر النسخ . اما .

٧. كذا في المصدر و ١ ج ١ و ١ ر ١ : يبهم . ۸. الكافي ۷/۸، ضمن ح ۱.

٩. تفسير القمّى ٢١٣/١.

١٠. من المصدر.

صفاة سوداء في ليلة ظلماء.

فقال: كان المؤمنون (١) يسبّون ما يعبد المشركون من دون الله ، وكان (٢) المشركون يسبّون ما يبعبد المؤمنون . فنهى الله عن سبّ آلهتهم ، لكي لايسبّ (١) الكفّار إله المؤمنون قد أشركوا بالله من حيث لايعلمون . فقال : «ولا تسبّوا الذين يدعون من دون الله فيسبّوا الله عدواً بغير علم ».

وفي عيون الأخبار (٥)، في باب ما جاء عن الرضاط المنظر من الأخبار المتفرقة حديث طويل، وفي آخره قال المنظر: إن مخالفينا وضعوا أخباراً في فضائلنا وجعلوها على ثلاثة أقسام: أحدها الغلق، وثانيا التقصير [في أمرنا] (١) وثالثها التصريح بمثالب أعدائنا. فإذا سمع الناس الغلق [فينا] (١) كفّروا شيعتنا ونسبوهم إلى القول بربوبيتنا. وإذا سمعوا التقصير اعتقدوه فينا. وإذا سمعوا مثالب أعدائنا بأسمائهم، سبونا (١) بأسمائنا وقد قال الله تعالى: «ولا تسبوا الذين يدعون من دون الله فيسبوا الله عدواً بغير علم».

﴿كَذَٰلِكَ زُيِّنَ لِكُلِّ أُمَّةٍ عَـمَلَهُمْ﴾: من الخبير والشرّ بإحداث ما يـمكنهم منهم ويحملهم عليه، توفيقاً وتخذيلاً.

قيل (٩): ويجوز تخصيص العمل بالشر. و«كلّ أمّة» بالكفرة؛ لأنّ الكلام فيهم، والمشبّه به تزيين سبّ الله لهم.

﴿ ثُمَّ إِلَىٰ رَبِّهِمْ مَرْجِعُهُمْ فَيُنَبِّنُهُمْ بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ في: بالمحاسبة والمجازاة عليه. ﴿ وَاقْسَمُوا بِاللهِ جَهْدَ آيْمَانِهِمْ ﴾ : مصدر في موقع الحال. والداعي لهم إلى هذا القسم والتأكيد فيه ، التحكم على رسول الله في طلب الآيات واستحقار ما رأوا منها.

٢. كذا في المصدر، وفي النسخ: فكانوا.

المصدر: فيكونوا.

٦. من المصدر .

٨. المصدر: ثلبونا.

كذا في المصدر، وفي النسخ: للمؤمنين.

٣. كذا في المصدر ، وفي النسخ: لايسبُوا.

٥. العيون ٢٠٤/١، ذيل ح ٦٣.

٧. من المصدر.

٩. أنوار التنزيل ٣٢٦/١.

وفي تفسير على بن إبراهيم(١) يعني: قريشاً.

﴿ لَئِنْ جَاءَتُهُمْ آيَةٌ ﴾: من مقترحاتهم.

﴿ لَيُؤْمِنُنَّ بِهَا قُلْ إِنَّمَا الْآيَاتُ عِنْدَ اللهِ ﴾: هو قادر عليها يظهر منها ما يشاء ، وليس شيء منها بقدرتي وارادتي.

﴿ وَمَا يُشْعِرُ كُمْ ﴾: ما يدريكم ، استفهام إنكار.

﴿أَنُّهَا ﴾: الآية المقترحة.

﴿إِذَا جَاءَتْ لَايُؤْمِنُونَ ﴾ ۞: أي لاتدرون أنَّهم لايؤمنون. وأنا أعلم أنَّها إذا جاءت لايؤمنون بها. أنكر السبب مبالغة في المسبّب.

قيل(٢): وذلك أنَّ المؤمنين كانوا يطمعون في إيمانهم عند مجيء الآيــة ويــتمنّون مجيئها، فأخبرهم الله سبحانه أنّهم ما يدرون ما سبق علمه (٣) به من أنّهم لايؤمنون.

وقيل (٤): « لا » مزيدة.

وقيل (٥): « أنَّ » بمعنى : لعلَّ . إذ قرئ : لعلَّها.

وقرأله ابن كثير وأبوعمرو وأبوبكر عن عاصم ويعقوب: ﴿ إِنَّهَا ﴾ بالكسر. كأنَّه (٧) قال: وما يشعركم ما يكون(^) منهم. ثمَّ أخبرهم بما علم منهم.

وقرأً (٩) ابن عامر وحمزة: « لا تؤمنون » بالتّاء ، على أنّ الخطاب للمشركين.

وقرئ (١٠): ﴿ وَمَا يَشْعُرُهُمُ أَنَّهَا إِذَا جَاءِتُهُم \* فَيَكُونَ إِنْكَاراً لَهُمْ عَلَى حَلْفَهُم ؛ أي ومايشعرهم أنَّ قلوبهم حينتذ لم تكن مطبوعة ؛كماكانت عند نزول القرآن وغيره من الآيات، فيؤمنون بها.

١. تفسير القمئ ٢١٣/١.

٣- كذا في المصدر ، وفي النسخ : في علمه .

٥. نفس المصدر والموضع.

۷. يوجد في «ج» و «ر».

٩. أنوار التنزيل ٣٢٦/١.

٢. تفسير الصافي ١٤٨/٢.

أنوار التنزيل ٣٢٧١.

٦. أنوار التنزيل ٣٢٦/١.

ا. يوجد في اج او ار ۱.

١٠. تفسير المصدر ، والموضع .

﴿ وَنُقَلُّبُ اَفْتِدَتَهُمْ وَاَبْصَارَهُمْ ﴾: قيل (١): عطف على «الايؤمنون» أي ومايشعركم أنّا حينئذ نقلّب أفئدتهم عن الحقّ فلا يفقهونه، وأبصارهم فلا يبصرونه فلا يؤمنون بها.

﴿كُمَا لَمْ يُؤْمِنُوا بِهِ ﴾: بما أنزل من الآيات.

﴿ أَوَّلَ مَرَّةٍ ﴾ : وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢) يعني : في الذرّ والميثاق.

﴿ وَنَدَدُوهُمْ فِي طُغْيَانِهِمْ يَعْمَهُونَ ﴾ ۞: وندعهم متحيّرين، لانهديهم هداية المؤمنين.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر للله في هذه الآية يقول: ننكس قلوبهم، فيكون أسفل قلوبهم أعلاها. ونعمي أبصارهم، فلا يبصرون الهدى (٤).

وقال عليّ بن أبي طالب الله إنّ أوّل ما يقلبون (٥) عليه من الجهاد [الجهاد] (١٦) بأيديكم، ثمّ الجهاد بألسنتكم، ثمّ الجهاد بقلوبكم. فمن لم يعرف قلبه معروفاً ولم ينكر منكراً، نُكِس قلب فجعل أسفله أعلاه فلا (٧) يقبل خيراً أبداً.

وقرئ: «ويقلّب» و «يذرهم » على الغيبة ، و «تُقلّب » على البناء للمفعول ، والإسناد إلى الأفئدة.

﴿ وَلَوْ آنَنَا نَزَّلُنَا إِلَيْهِمُ الْمَلاَئِكَةُ وَكَلَّمَهُمُ الْمَوْتَىٰ وَحَشَرْنَا عَلَيْهِمْ كُلَّ شَيْءٍ قُبُلاً ﴾: كما اقترحوه، فقالوا «لولا أنزل علينا الملائكة »(^). «فأتوا بآبائنا »(^). «أو تأتي بالله والملائكة قبيلاً »(^).

و « قبلاً » جمع قبيل ، بمعنى : كفيل ؛ أي كفلاء بما بُشَروا به وأُنذروا. أو جمع قبيل ،

٢. تفسير القميّ ٢١٣/١.

المصدر: بالهدى.

٦. من المصدر.

١. أنوار التنزيل ٣٢٦/١.

٣. تفسير القمى ٢١٣/١.

٥. نسخة من المصدر: يغلبون،

٧. كذا في المصدر ، والنسخ : وجعل أعلاه أسفله فلم.

٨. الفرقان: ٢١/. ٩. الدخان: ٣٦والجاثية: ٢٥.

الإسراء: ٩٢.

الذي هو جمع قبيلة ؛ بمعنى: جماعات. أو مصدر ؛ بمعنى: مقابلة ؛ كقِبَلاً. وهو قراءة (١) نافع وابن عامر ، أي عياناً. وهو على الوجوه حال من «كلّ ». وإنّما جماز ذلك لعمومه.

﴿ مَاكَانُوا لِيُؤْمِنُوا ﴾: إخبار بعدم إيمانهم لعلمه تعالى بعدم إيمانهم، وهو لايوجب امتناع إيمانهم.

﴿ إِلَّا أَنْ يَشَاءَ الله ﴾: إيمانهم مشيئة حتم، ويجبرهم على الإيمان.

وفي مجمع البيان(٢): أنَّه المرويِّ عن أهل البيت ﴿ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ

وهو استثناء من أعمّ الأحوال.

وقيل(٣): منقطع.

﴿ وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ يَجْهَلُونَ ﴾ (3): أنّهم لو أتوا بكلّ آية لم يؤمنوا، فيقسمون بالله جهد أيمانهم على ما لا يشعرون. ولذلك أسند الجهل إلى أكثرهم، مع أنّ مطلق الجهل يعمّهم، أو لكنّ أكثر المسلمين يجهلون أنّهم لايؤمنون، فيتمنّون نزول الآية طمعاً في إيمانهم.

﴿ وَكَذَٰلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِيٍّ عَدُوّاً ﴾: أي كما جعلنا لك عدواً، جعلنا لكلّ نبيّ سبقك عدواً، بمعنى: التخلية بينهم وبين أعداثهم للامتحان.

في تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): حدّ ثني أبي، عن الحسين بن سعيد، عن [عليّ بن أبي حمزة] (٥) عن أبي عبدالله الله قال: ما بعث الله نبيّاً إلّا وفي أمّته شيطانان يوذيانه ويضلان الناس بعده. فأمّا صاحبا نوح فقنطيقوس (٢) وخزامة (٣)، وأمّا صاحبا إبراهيم فمكثل ورزام، وأمّا صاحبا موسى فالسّامريّ ومرعقيبا، وأمّا صاحبا عيسى فبولس

١. أنوار التنزيل ٣٢٧/١.

٣. أنوار التنزيل ٣٢٧/١.

٥. المصدر: بعض رجاله.

٧. المصدر: خرام،

٢. مجمع البيان ٣٥١/٢.

تفسير القمق ٢١٤/١.

المصدر: فغنطيغوص.

ومرسون(١)، وأمّا صاحبا محمّد ﷺ فحبتر(٢) وزريق.

[زريق: ] بتقديم الزاء على الراء، مصغّر أزرق. والحبتر: بالمهملة ثمّ الموحدة ثمّ المثنّاة من فوق ثمّ الراء، على وزن جعفر: الثعلب. وإنّما كنّي عنهما بهما، لزرقة عين أحدهما و تشبّه الآخر بالتُعلب في الحيلة.

وفي تفسير فرات (٣) بن إبراهيم الكوفي: [فرات ](٤) قال: حدّثني الحسين بن الحكم معنعنا ، عن ابن عبّاس [ الله في قوله تعالى في كتابه ](٥): «وإذا جاءك الذين يؤمنون بآياتنا فقل سلام عليكم كتب ربّكم على نفسه الرحمة ».

قال: نزلت الآية (٢) في عليّ بن أبي طالب وحمزة وزيد. وفي قوله: « وكذلك جعلنا لكلّ نبئ عدوّاً » نزلت في النبيّ وأبي جهل.

﴿ شَيَاطِينَ الْإِنسِ وَالْجِنُّ ﴾: مردة الفريقين.

وهو بدل من «عدوًاً». أو أوّل مفعولي «جعلنا» و«عدوًاً» مفعوله الثاني. و«لكلّ» متعلّق به، أو حال منه.

﴿ يُوحِي بَعْضُهُمْ اِلَىٰ بَعْضِ ﴾: يوسوس شياطين الجنّ إلى شياطين الإنس. أو بعض الجنّ إلى بعض، وبعض الإنس إلى بعض.

﴿ زُخُرُفَ الْقَوْلِ ﴾ : الأباطيل المموّهة . مِن زَخرفه : إذا زيّنه .

﴿ غُرُورًا ﴾: مفعول له. أو مصدر في موضع (٧) الحال.

وفي روضة الكافي (^) بإسناده إلى أبي عبدالله الله حديث طويل، يقول فيه الله الله : فإنّ من لم يجعله (٩) الله من أهل صفة الحقّ، فأولئك هم شياطين الإنس والجنّ.

١. المصدر: مريتون.

٣. تفسير فرات /١٣٤.

ليس في المصدر .

۷. «ج»:موقع.

٩. المصدر: لم يجعل،

٢. كذا في المصدر ، والنسخ : فجتر !

 <sup>3.</sup> yeek is lhamkeel el + let (1).

٦. ليس في المصدر.

٨. الكافي ١١/٨، ضمن ح ١.

وفي كتاب الخصال (١): عن أبي عبدالله الله الله قال: الإنس على ثلاثة أجزاء: فجزء تحت ظلّ العرش يـوم لا ظـل إلا ظـله، وجـزء عـليهم الحسـاب والعـذاب، وجـزء وجوههم وجوه الآدميّين وقلوبهم قلوب الشياطين.

وفي كتاب الاحتجاج (٢) للطّبرسي الله بإسناده إلى الباقر الله عن النبيّ عَلَيْهُ حديث طويل، وفيه خطبة الغدير، وفيها: ألا إنّ أعداء علي هم [أهل] (٣) الشقاق [والنفاق، والحادون و ] (٤) هم العادون وإخوان الشياطين الذين يوحي بعضهم إلى بعض زخرف القول غروراً.

وفي مجمع البيان (٥): وروي عن أبي جعفر الله أنّه قال: الشياطين يأتي (١) بعضهم بعضاً ، فيلقى إليه ما يغوي به الخلق حتّى يتعلّم بعضهم من بعض .

﴿ وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ ﴾: إيمانهم.

﴿ مَا فَعَلُوهُ ﴾ : أي ما فعلوا ذلك ، يعني : معاداة الأنبياء وإيحاء الزخارف.

ويجوز أن يكون الضمير للإيحاء، أو الزخرف، أو الغرور.

وفي كتاب الخصال (٣) ، مرفوعاً إلى على الله : قال: الأعمال على ثلاثة أحوال: فرائض وفضائل ومعاصي ... إلى قوله الله : وأمّا المعاصي فليست بأمر الله ، ولكن بقضاء الله وبقدره (٨) وبمشيئته وعلمه ، ثمّ يعاقب عليها.

﴿ فَذَرْهُمْ وَمَا يَفْتَرُونَ ﴾ ١٠ من كفرهم.

﴿ وَلِتَصْغَىٰ اِلَيْهِ اَقْئِدَةُ الَّذِينَ لاَ يُؤْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ ﴾: قيل (١): عطف عـلى \* غـروراً » إن جعل علّة. أو متعلّق بمحذوف ، أي وليكون ذلك جعلنا لكلّ نبيّ عدوّاً.

٢. الاحتجاج ٧٩/١.

من المصدر.

٦. المصدر و (ج): يلقى.

٨. المصدر: بقدر الله.

١. الخصال /١٥٤، ذيل ح ١٩٢.

٣. من المصدر،

٥. مجمع البيان ٢٥٢/٢.

٧. الخصال /١٦٨، ح ٢٢١ مسنداً.

٩. أنوار التنزيل ٣٢٧/١.

والأظهر أنّ «اللام» لام العاقبة ، أو لام القسم ، كسرت لمّا لم يؤكّد الفعل بالنّون ، أو لام الأمر .

و الصغو: الميل والضمير لما له الضمير في «فعلوه».

﴿ وَلِيَرْضُونُ ﴾: لأنفسهم.

﴿ وَلِيَقْتَرِفُوا ﴾: وليكتسبوا.

﴿مَا هُمْ مُقْتَرِفُونَ ﴾۞: من الآثام.

﴿ اَفَغَيْرَ اللهِ اَبْتَغِي حَكَماً ﴾: على إرادة القول ، أي قل لهم يا محمّد: أفغير الله أطلب من يحكم بيني وبينكم ، ويفصل (١) بيني وبينهم ونفصل المحقّ منّا من المبطل .

و «غير » مفعول «أبتغي » و «حكماً » حال منه ويحتمل عكسه. و «حكماً » أبلغ من «حاكم » ولذلك لايوصف به غير العادل.

﴿ وَهُوَ الَّذِي أَنْزَلَ إِلَيْكُمْ الْكِتَابَ ﴾: القرآن المعجز.

﴿ مُقَصَّلاً ﴾: مبيّناً فيه الحقّ والباطل، بحيث ينفي التخليط والالتباس.

وفيه تنبيه على أنَّ القرآن بإعجازه وتقريره مغن عن سائر الآيات.

﴿ وَالَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ يَعْلَمُونَ آنَّهُ مُنَزَّلُ مِنْ رَبُكَ بِالْحَقِّ ﴾: تأكيد لدلالة الإعجاز على أن القرآن حقّ مُنزَّل من عند الله تعالى يعلم أهل الكتاب به لتصديقه ما عندهم ، مع أنّه على أن القرآن حقّ مُنزَّل من عند الله تعالى يعلم أهل الكتاب به لتصديقه ما عندهم ، لأن أنه على لله يمارس كتبهم ولم يخالط علماءهم . وإنّه ما وصف جهيعهم بالعلم ، لأن أكثرهم يعلمونه . ومن لم يعلم ، فهو متمكن منه بأدنى تأمّل .

وقيل(٢): المراد مؤمنو أهل الكتاب.

وقرأ(٣) ابن عامر وحفص [عن عاصم: ](٤) «منزَل » بالتشديد(٥).

۲. أنوار التنزيل ۳۲۸/۱.

كذا في ٣ ج ٣ و ﴿ ر ٣ ، وفي سائر النسخ : وبينهم ونفصل .

٣٠ نفس المصدر والموضع .

من المصدر .

٥. لا يخفى أنّ \* منزل \* بالتشديد يوجد في منن القرآن ، وعلى هذا فلا داعي لذكر ه .

﴿ فَلاَ تَكُونَنَّ مِنَ الْمُمْتَرِينَ ﴾ ۞: في أنّهم يعلمون ذلك. أو في أنّه منزّل بجحود أكثرهم وكفرهم به. فيكون من باب التهييج ، كقوله: «ولا تكوننّ من المشركين» ومن قبيل: إيّاك أعني واسمعي يا جاره. أو خطاب الرسول كخطاب الأمّة.

وقيل(١): الخطاب لكّل أحد، على معنى: أنّ الأدلّة لمّا تعاضدت على صحّته، فلا ينبغي لأحد أن يمتري فيه.

﴿ وَتَمَّتْ كَلِمَةً رَبُّكَ ﴾ : بلغت الغاية أخباره وأحكامه ومواعيده.

﴿صِدْقاً ﴾: في الأخبار والمواعيد.

﴿ وَعَدْلاً ﴾ : في الأقضية والأحكام. ونصبهما يحتمل التمييز والحال والمفعول له.

﴿ لاَ مُبَدِّلَ لِكَلِمَاتِهِ ﴾ (٢): لا أحد يبدّل شيئاً منها بما هو أصدق أو أعدل، ولا أحد يقدر أن يحرّفها تحريفاً شائعاً ذائعاً ؛ كما فُعل بالتّوراة. على أنّ المراد بها القرآن، فيكون ضماناً من الله بالحفظ، كقوله: «إنّا له لحافظون». أو لا نبيّ ولا كتاب بعدها ينسخها و بدّل أحكامها.

وقرأ (٣) الكوفيّون ويعقوب: «كلمة ربّك» أي ما تكلّم به، أو القرآن.

﴿ وَهُوَ السَّمِيعُ ﴾ : لما يقولون.

﴿ الْعَلِيمُ ﴾ ١٠ : بما يضمرون، فلا يهملهم.

١. أنوار التنزيل ٣٢٨/١.

٢. وفي تفسير تبديل الكلمات إشعار بضمان حفظ كلماته عن التبديل، فلا ينافيه ما يدل على إسقاط بعض
 كلماته. منه دام عزّه.

٥. كما في جامع الرواة ١١٥/٢ ، وفي «ر»: الرزاحي.

٤. الكافي ٣٦٨/١. ضمن ح ١٠

يكونون منها وأحوالهم، وفيه يقول الله : و(١) إنّ نطفة الإمام ممّا أخبرتك. وإذا سكنت النطفة في الرحم أربعة أشهر وانشئ فيها الروح، بعث الله تبارك وتعالى ملكاً يقال له: حيوان، فكتب على عضده الأيمن: «وتمّت كلمة ربّك صدقاً وعدلاً لامبدّل لكلماته وهو السميع العليم».

محمّد بن يحيى (٢) ، عن محمّد بن الحسين ، عن موسى بن سعدان (٣) عن عبدالله بن القاسم ، عن الحسن بن راشد قال : سمعت أبا عبدالله طلط يقول : إنّ الله تبارك و تعالى إذا أحبّ أن يخلق الإمام ، أمر ملكاً فأخذ شربة من ماء تحت العرش فيسقيها أباه ، فسمن ذلك يُخلّق الإمام . فيمكث أربعين يوماً وليلة في بطن أمّه لايسمع الصوت ، ثمّ يسمع بعد ذلك الكلام . فإذا ولد ، بعث ذلك الملك فيكتب بين عينيه : « و تمّت كلمة ربّك صدقاً وعدلاً لا مبدّل لكلماته وهو السميع العليم » . فإذا مضى الإمام الذي كان قبله ، رفع لهذا منار من نور ينظر به إلى أعمال الخلائق . فبهذا يحتج الله على خلقه .

محمّد بن يحيى (ع)، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن حديد، عن منصور بن يونس، عن يونس بن ظبيان قال: سمعت أبا عبدالله الله يقول: إنّ الله ظافي إذا أراد أن يخلق الإمام من الإمام، بعث ملكاً فأخذ شربة ماء من تحت العرش، ثمّ أوقعها (٥) أو دفعها إلى الإمام فشربها، فتمكث (٢) في الرحم أربعين يوماً لا يسمع الكلام، ثمّ يسمع الكلام بعد ذلك. فإذا وضعته أمّه، بعث [الله] (٢) إليه ذلك الملك الذي أخذ الشربة فكتب على عضده الأيمن: «وتمّت كلمة ربّك صدقاً وعدلاً لا مبدّل لكلماته وهو السميع العليم». فإذا قام بهذا الأمر، رفع الله [له] (٨) في كلّ بلدة مناراً ينظر به إلى العباد.

١. ليس في المصدر . ١ . الكافي ٢٨٧/١ - ٢.

٣. كذا في المصدر ، وجامع الرواة ٢٧٧/٢، وفي النسخ : سعد.

الكافي ١/٣٨٧، ح ٣.
 الكافي ١/٣٨٧، ح ٣.

٦. المصدر، فيمكث. ٧. من المصدر،

٨. من المصدر.

عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد، عن ابن محبوب، عن الربيع بن محمّد المسلمي (١)، عن محمّد بن مروان قال: سمعت أبا عبدالله الله يقول: إنّ الإمام يسمع (١) في بطن أمّه. فإذا وُلد، خُطّ بين كتفيه «و تمّت كلمة ربّك صدقاً وعدلاً لا مبدّل لكلماته وهو السميع العليم ». فإذا صار الأمر إليه، جعل الله له عموداً من نور يبصر به ما يعمل أهل كلّ بلدة.

ويمكن حمل الأخبار على تعدّد الكتب، وعلى عدم التعيّن بوقت وموضع.

وفي روضة الكافي (٣): عليّ بن إبراهيم، عن أحمد بن محمّد بن خالد البرقيّ ، عن أبيه ، عن محمّد بن سنان ، عن محمّد بن مروان قال: تلا<sup>(٤)</sup> أبوعبدالله ﷺ: وتمّت كلمة ربّك الحسنى صدقاً وعدلاً.

فقلت: جعلت فداك، إنّا نقرأها: «وتمّت كلمة ربّك صدقاً وعدلاً ».

فقال: إنّ فيها « الحسني ».

﴿ وَإِنْ تُعلِغُ أَكْثَرَ مَنْ فِي الْأَرْضِ ﴾: أي أكثر الناس. يريد الكفّار، أو الجهّال، أو أتباع الهوى.

وقيل(٥):الأرض مكّة.

﴿ يُضِلُّوكَ عَنْ سَبِيلِ اللهِ ﴾: عن الطريق الموصل إليه ؛ لأنّ الضالّ في غالب الأمر لايأمر إلّا بما فيه ضلال.

وفي أصول الكافي (٢): [أبو عبدالله الأشعري، عن ](٢) بعض أصحابنا، رفعه عن هشام بن الحكم، قال: قال [لي ](٨) موسى بن جعفر أبوالحسن على : يا هشام، ثم ذمّ

١. كما في المصدر و ١ ج ، و جامع الرواة ٣١٧/١ ، وفي سائر النسخ : المسلمي .

٢. المصدر: ليسمع. ٣. الكافي ٢٠٥٨\_٢٠٦ح ٢٤٩.

٤. كذا في المصدر و ﴿ ج ٤، و في سائر النسخ : قال.

٥. أنوار التنزيل ١٩٨١.
 ٦. الكافي ١٩٥١، ح ١٢.

٧. من المصدر . ٨ من المصدر .

الكثرة فقال: « وإن تطع أكثر من في الأرض يضلّوك عن سبيل الله ».

﴿ إِنْ يَتَبِعُونَ إِلاَّ الظَّنَ ﴾: وهـ و ظنهم أنّ آباءهم كانوا عـلى الحـق، أو جـهالاتهم و آراؤهم الفاسدة. فإنّ الظنّ يطلق على ما يقابل العلم.

﴿ وَإِنْ هُمْ اِلاَّ يَخْرُصُونَ ﴾ ۞: يكذبون على الله فيما ينسبون إليه ؛ كاتّخاذ الولد، وجعل عبادة الأوثان وسيلة إليه، وتحليل الميتة، وتحريم البحائر. أو يـقدّرون أنّهم على شيء، وحقيقته ما يقال عن ظنّ وتخمين.

﴿إِنَّ رَبَّكَ هُوَ اَعْلَمُ مَنْ يَضِلُّ عَنْ سَبِيلِهِ وَهُو اَعْلَمُ بِالْمُهْتَدِينَ ﴾ (أي أعلم بالفريقين. و «من » موصولة ، أو موصوفة ، في محل النصب بفعل دلّ عليه «أعلم » لا به ، فإنّ «أفعل » لا ينصب الظاهر في مثل ذلك . أو استفهامية مرفوعة بالابتداء ، والخبر «يضلّ » والجملة معلّق عنها الفعل المقدّر.

وقرئ (١): «من يضله» أي يضله الله. فيكون «من» منصوبة أيضاً بالفعل المقدّر، أو مجرورة بإضافة «أعلم» إليه؛ أي المضلّين. من قوله: «من يضلل الله». أو من أضللته: إذا وجدته ضالاً. والتفضيل في العلم وإحاطته بالوجوه التي يمكن تعلّق العلم بها ولزومه، وكونه بالذّات لا بالغير.

﴿ فَكُلُوا مِمَّا ذُكِرَ اسْمُ اللهِ عَلَيْهِ ﴾: مسبّب عن إنكار اتّباع المضلّين الذين يحرّمون الحلال(٢) ويحلّون الحرام.

والمعنى: كلوا ممّا ذكر اسم الله على ذبحه، لا ممّا ذكر عليه اسم غيره أو مات حتف أنفه.

﴿ إِنْ كُنْتُمْ بِاَيَاتِهِ مُؤْمِنِينَ ﴾ ۞: فإنّ الإيمان بها يقتضي استباحة ما أحلَ الله واجتناب ما حرّمه.

﴿ وَمَا لَكُمْ اَلَا تَأْكُلُوا مِمًا ذُكِرَ اسْمُ اللهِ عَلَيْهِ ﴾: وأيّ غرض لكم في أن تتحرّجوا عن أكله، وما يمنعكم عنه؟

١. أنوار التنزيل ٣٢٨/١.

﴿ وَقَدْ فَصَّلَ لَكُمْ مَا حَرَّمَ عَلَيْكُمْ ﴾ : ممّا لم يحرّم بقوله : « حرّمت عليكم الميتة ».

وقرأ(١) ابن كثير وأبوعمرو وابن عامر: « فُصّل » على البناء للمفعول، ونافع و يعقوب وحفص: على البناء للفاعل.

﴿ إِلاَّ مَا اضْطُرِ زُتُمْ إِلَيْهِ ﴾: ممّا حرّم عليكم ، فإنّه أيضاً حلال حال الضرورة.

﴿ وَإِنَّ كَثِيراً لَيُضِلُّونَ ﴾ : بتحليل الحرام وتحريم الحلال.

وقرأه(٢) الكوفيّون بضمّ الياء ، والباقون بالفتح.

﴿ بَأَهُو اللِّهِمْ بِغَيْرِ عِلْم ﴾: بتشهيهم من غير تعلَّق بدليل يفيد العلم.

﴿إِنَّ رَبَّكَ هُوَ اَعْلَمُ بِالْمُعْتَدِينَ ﴾ ۞: المتجاوزين الحقّ إلى الباطل، والحلال إلى الحرام. الحرام.

﴿ وَذَرُوا ظَاهِرَ الْإِثْمِ وَبَاطِنَهُ ﴾: ما يُعلَن وما يُسَرّ. أو ما بالجوارح وما بالقلب.

وقيل(٣): الزنا في الحوانيت، واتّخاذ الأخدان.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): قال: الظاهر من الإثم المعاصي. والباطن الشرك والشك في القلب.

وفي روضة الكافي (٥)، رسالة طويلة لأبي عبدالله الله الله اله الله فيها: واعلموا أنّ الله لم يذكره أحد من عباده المؤمنين، إلّا ذكره بخير. فاعطوا الله (٢) من أنفسكم الاجتهاد في طاعته. فإنّ الله لايُدرك شيء من الخير عنده إلّا بطاعته واجتناب محارمه التي حرّم الله في ظاهر القرآن وباطنه، فإنّ الله تبارك و تعالى قال في كتابه وقوله الحقّ: «وذروا ظاهر الإثم وباطنه».

﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَكْسِبُونَ الْإِثْمَ سَيُجْزَوْنَ بِمَا كَانُوا يَقْتَرِفُونَ ﴾ ٢٠ يكسبون.

٢. أنوار التنزيل ٣٢٩/١.

٤. تفسير القمي ٢١٥/١.

كذا في المصدر ، «ج» و «ر»، وفي سائر النسخ : شه.

<sup>1.</sup> أنوار التنزيل ٣٢٨/١.

٣. أنوارالتنزيل ٣٢٩/١.

٥. الكافي ٧/٨.

﴿ وَلاَ تَأْكُلُوا مِمَّا لَمْ يُذْكُرِ اسْمُ اللهِ عَلَيْهِ ﴾ : في من لايحضره الفقيه(١): رُوى أبـوبكر الحضرمي، عن الورد(٢) بن زيد قال: قلت لأبي جعفر عليه : حدّثني حديثاً وأمله عليّ حتّى أكتبه.

قال (٣): أين حفظكم ، يا أهل الكوفة ؟

قلت: حتّى لايردّه عليَّ أحد. ما تقول في مجوسي قال: بسم الله وذبح؟ فقال: كل.

فقلت: مسلم ذبح ولم يسمّ ؟

فقال: لا تأكل. إنَّ الله يقول: « وكلوا ممّا ذكر اسم الله عليه » ويقول: « ولا تأكلوا ممّا لم يذكر اسم الله عليه».

وفي تفسير على بن إبراهيم (٤): قوله: « ولا تأكلوا ممّا لم يذكر اسم الله عليه ».

قال: [من ذبائح](٥) اليهود والنصاري، وما يذبح على [غير](١) الإسلام.

وفيه (٧) أيضاً: وقوله: « وطعام الذين أوتوا الكتاب حلّ لكم وطعامكم حلّ لهم ».

قال: طعامهم هاهنا الحبوب والفاكهة ، غير الذبائح التي يذبحونها . فإنّهم لايذكرون اسم الله [عليها خالصاً](٨) على ذبائحهم.

وفي الكافي(٩): عليّ بن إبراهيم، [عن أبيه ](١٠) عن حنان بن سدير قال: دخلنا على أبي عبدالله عليه أنا وأبي، فقلنا له: فديناك(١١)، إنَّ لنا خلطاء من النصاري، وإنَّا نأتيهم فيذبحون [لنا](١٢) الدجاج والفراخ والجداء. أفنأكله؟

۱. الفقيه ۲۱۰/۳ ح ۹۷۳.

٢. كذا في المصدر ، وجامع الرواة ٢٩٩/٢ ، وفي النسخ : المورد .

٣. المصدر: فقال.

٥. كذا في المصدر ، والنسخ : ذابع . ٦. من المصدر.

٧. تفسير القمّي ١٦٣/١. اليس في المصدر .

۹. الکافی ۲٤١/٦، ح ۱۵. ١٠. من المصدر.

١١. المصدر: جعلنا الله فداك.

٤. تفسير القمئ ١٦٣/١.

١٢. من المصدر،

قال: فقال: لا(١) تأكلوها ولا تقربوها. فإنّهم يقولون على ذبائحهم ما لا أحبّ لكم أكلها.

قال: فلمّا قدمنا(٢)الكوفة دعانا بعضهم، فأبينا أن نذهب.

فقال: ما بالكم كنتم تأتونا ثمّ تركتموه اليوم؟

قال: فقلنا: إنّ عالماً لنا اللِّه نهانا، وزعم أنّكم تقولون على ذبائحكم شيئاً (٣) لايحبّ لنا أكلها.

فقال: من هذا العالم؟ هذا والله أعلم الناس وأعلم من خلق الله، صدق والله، إنّا لنقول باسم المسيح عليه .

وفي تهذيب الأحكام(٤): الحسين بن سعيد، عن فضّال(٥)، عن أبي المغرا، عن سماعة، عن أبي إبراهيم ﷺ قال: سألته عن ذبيحة اليهوديّ والنصرانيّ.

فقال: لا تقربها<sup>(١)</sup>.

عنه (٧)، عن عليّ بن النعمان، عن ابن مسكان، عن قتيبة قال: سأل رجل أبا عبدالله عليه وأنا عنده، فقال: الغنم نرسل معها اليهوديّ والنصرانيّ، فتعرض فيها العارضة، فتُذبح (٩). أنأكل ذبيحته ؟

فقال له الرجل: «اليوم أحلّ لكم الطيّباب وطعام الذين أو تـوا الكـتاب حـلّ لكـم وطعامكم حلّ لهم».

٦. المصدر: قال لا تقربنها.

١. كذا في المصدر ، وفي النسخ: فلا،

٢. كذا في المصدر ، وفي النسخ: قدمت.

٣. يوجد في المصدر وهج «وهر».

٤. التهذيب ٦٣/٩، ح ٢٦٦.

كذا في المصدر ، وجامع الرواة ٢/٢، وفي النسخ: فضال.

۷. التهذیب ۲۶/۹، ح ۲۷۰.

٨. المصدر: فيذبح.

فقال: كان أبي الله يقول: إنَّما هو الحبوب وأشباهها.

محمّد بن أحمد بن يحيى (١)،عن سهل بن زياد، عن أحمد بن بشير ، عن أبي عقيلة (٢) الحسن بن أبي غيلان (٤) عقيلة (٢) الحسن بن أيوب ، عن داود بن كثير الرقيّ ، عن بشير (٣) بن أبي غيلان (٤) الشيبانيّ قال : سألت أبا عبدالله على ذبائح اليهود والنصارى [والنصّاب]؟(٥)

قال: فلوى شدقه، وقال: كُلُّها إلى يوم ما.

الحسن بن محبوب (٢٠)، عن العلاء بن رزين ، عن محمّد بن مسلم قال : سألته عن رجل ذبح فسبّح أو كبّر أو هلّل أو حمّد الله ؟

فقال(٧) هذا كلّه من أسماء الله، ولا بأس به.

وفي مجمع البيان (^): «ولا تأكلوا ممّالم يذكر اسم الله عليه » وقيل: يحلّ أكلها، إذا ترك التسمية ناسياً بعد أن يكون معتقداً لوجوبها. ويحرم أكلها إذا تركها متعمّداً. عن أبى حنيفة وأصحابه، وهو المرويّ عن أئمّتنا الميرالية.

﴿ وَإِنَّهُ لَفِسْقٌ ﴾: فإنّ الفسق ما أهلّ لغير الله به.

والضمير لـِ«ما». ويجوز أن يكون للأكل الذي دلّ عليه «لا تأكلوا».

﴿ وَإِنَّ الشَّيَاطِينَ لَيُوحُونَ ﴾: ليوسوسون.

﴿ إِلِّي أَوْلِيَاتِهِمْ ﴾: من الكفّار .

﴿ لِيُجَادِلُوكُمْ ﴾ : بقولهم ، تأكلون ما قتلتم أنتم وجوارحكم وتدعون ما قتله الله .

﴿ وَإِنْ أَطَعْتُمُوهُمْ ﴾: في استحلال ما حرّم.

٧. المصدر : قال .

۱. التهذيب ۷۰/۹-۷۱ ح۲۹۹.

٢. بعض نسخ الاستبصار موافق المتن، ولكن في المصدر: «أبني عقيلة». وفني جامع الرواة ١٩٠/١:
 «عفيلة » وفي بعض نسخ الاستبصار: «عقيل».

٣. المصدر وجامع الرواة ١٢١/١ بشر.

٤. كذا في المصدر وجامع الرّواة ١٢١/١ وفي النسخ: عقيلان.

٥. من المصدر . ٢٤٩ من المصدر .

٨. مجمع البيان ٣٥٨/٢.

﴿ إِنَّكُمْ لَمُشْرِكُونَ ﴾ ٢ : فإنّ من ترك طاعة الله إلى طاعة غيره واتّبعه في دينه ، فقد أشرك. وإنّما حسن حذف الفاء فيه؛ لأنّ الشرط بلفظ الماضي.

وفي كتاب تلخيص الأقوال في تحقيق أحوال الرجال، وفي [رجـال]الكشـي(١): محمّد بن مسعود قال: حدّثني عبدالله بن محمّد قال: حدّثني الوشّاء، عن عمليّ بن عقبة ، عن داود بن فرقد قال : قلت لأبي عبدالله على : جعلت فداك ، [كنت ](٢) أصلّي عند القبر وإذا رجل خلفي يقول: «أتريدون أن تهدوا من أضلَ الله» «والله أركسهم بماكسيوا»!

قال: فالتفتّ إليه وقد تأوّل [عليّ ](٣) هذه الآية وما أدري من هو ، وأنا أقول: «وإنّ الشياطين ليوحون إلى أوليائهم ليجادلوكم وإن أطعتموهم إنَّكم لمشركون». فإذا هـو هارون بن سعد<sup>(٤)</sup>.

قال: فضحك أبو عبدالله على الله على إذاً (٥) أصبت (١) الجواب قبل (١) الكلام بإذن الله. حمدويه (^) قال: حدَّثني (٩) أيُوب قال: حدّثني صفوان، عن داود بن فرقد قبال: قلت لأبي عبدالله عليه : إنَّ رجلاً خلفي حين صلّيت المغرب في مسجد رسول الله عَبَّلِهُ الله عَبَّلِهُ فقال: «ما لكم في المنافقين فئتين والله أركسهم بماكسبوا أتريدون أن تهدوا من أضلّ الله ١٠٠١). فعلمت أنَّه يعنيني، فالتفتِّ إليه فقلت: «إنَّ الشياطين ليوحون إلى أوليائهم ليجادلوكم». وذكر مثله إلى آخر الحديث.

﴿ اَوَمَنْ كَانَ مَيْنَا ۚ فَاَحْيَيْنَاهُ وَجَعَلْنَا لَهُ نُوراً يَمْشِي بِهِ فِي النَّاسِ ﴾: مثَّل به من هـــداه الله تعالى وأنقذه من الضلال، وجعل له نوراً يحتج به وآيات يتأمّل بها في الأشياء، فيميّز

٢. من المصدر.

۱. رجال الکشی /۳٤٥، ح ٦٤٠.

٣. من المصدر.

٤. كذا في المصدر ، وجامع الرواة ٧٦٠٦، وفي النسخ : جعفر .

٥. كذا في المصدر ، وفي النسخ : وبدل إذاً. ا

٧. المصدر: قل.

٩. المصدر:حدَّثنا.

أمين نسخة المصدر: أصيب الجواب قبل.

٨. رجال الكشى /٣٤٦ ٣٤٥، ح ٦٤١.

١٠. النساء: ٨٨.

بين الحقّ والباطل والمحقّ والمبطل.

وقرأ(١) نافع ويعقوب: «ميَّتاً » على الأصل.

﴿كَمَنْ مَثَلُّهُ ﴾: صفته . وهو مبتدأ خبره .

﴿ فِي الظُّلُمَاتِ ﴾: وقوله:

﴿ لَيْسَ بِخَارِجٍ مِنْهَا ﴾: حال من المستكنّ في الظرف، لا من الهاء في «مثله » للفصل. وهو مثل لمن بقي على الضلالة لايفارقها بحال.

﴿كَلَلِكَ ﴾ :كما زيّن للمؤمنين إيمانهم.

﴿ زُيِّنَ لِلْكَافِرِينَ مَا كَانُوا يَغْمَلُونَ ﴾ (٢٠: الآية نزلت (٣) في حمزة وأبي جهل. وفي مجمع البيان (٤٠: عن الباقر ﷺ: أنّ الآية نزلت في عمّار بن ياسر [حين آمن] (٩٠) وأبي جهل.

وفي أصول الكافي (٢): محمّد بن يحيى، عن أحمد بن [محمد، عن ] (٢) محمّد بن إسماعيل، عن منصور بن يونس، عن بريد قال: سمعت أبا جعفر الله يقول في هذه الآية: «ميتاً» لا يعرف شيئاً. و «نوراً يمشي به في الناس» إماماً يؤتم به. «كمن مثله في الظلمات [ليس بخارج منها» قال: ] (١) الذي لا يعرف الإمام.

وفي تفسير العيّاشي(٩) مثله.

وفيه(١٠) عن بريد العجليّ (١١) قال: سألت أبا جعفر عليٌّ عن هذه الآية؟

قال: الميت الذي لا يعرف هذا الشأن، يعني: هذا الأمر. «وجعلنا له نوراً» إماماً يأتم به، يعني: عليّ بن أبي طالب. [قلت: فقوله](١٢) «كمن مثله في الظلمات [ليس بخارج

١. أنوار التنزيل ٣٢٩/١.

٣. يوجد في المصدر و ١ ج ١ و ١ ر ١.

٥. من المصدر.

٧. من المصدر،

٩. تفسير العيّاشي ٣٧٥/١-٣٧٦، ح ٨٩.

١١. تفسير العيّاشي ٣٧٦/١، ح ٩٠.

٢. أنوار التنزيل ٣٢٩/١.

٤. مجمع البيان ٣٥٩/٢.

٦. الكافي ١٨٥/١، ح ١٣.

٨. من المصدر.

١٠. يوجد في الج اوارا.

١٢. من المصدر،

منها ٤ ](١) قال(٢): بيده هكذا: هذا الخلق الذين(٣) لا يعرفون شيئاً.

وفي كتاب المناقب لابن شهر أشوب(٤): قال الصادق الله : كان ميتاً عنًا، فأحسيناه بنا.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥): قال: جاهلاً عن (١) الحقّ والولاية ، فهديناه إليها . و«جعلنا نوراً يمشي به في الناس » قال: النور الولاية . «كمن مثله في الظلمات ليس بخارج منها » يعنى: [في ](١) ولاية غير الأثمّة الميكالية .

وفي أصول الكافي (^): عليّ بن محمّد، عن صالح بن أبي حمّاد عن الحسين بن زيد (^)، عن الحسين بن عليّ بن أبي حمزة، عن أبي (^\) إبراهيم، عن أبي عبدالله الله قال في حديث طويل: وقال الله قال: «يخرج الحيّ من الميّت ويخرج الميّت من الحيّ ه. فالحيّ المؤمن الذي تخرج طينته من طينة الكافر، والميّت الذي يخرج من الحيّ [هو ] (^\) الكافر الذي يخرج من طينة المؤمن.

فالحيّ المؤمن، والميّت الكافر. وذلك قوله فكل: «أو من كان ميتاً فأحييناه ». فكان موته اختلاط طينته مع طينة (١٢) الكافر. وكان حياته حين فرّق الله فك بينهما بكلمة (١٣). كذلك يخرج الله فك المؤمن في الميلاد من الظلمة بعد دخوله فيها إلى النور، ويخرج الكافر من النور إلى الظلمة بعد دخوله إلى (١٤) النور. وذلك قوله فك: «لينذر من كان حيّاً ويحقّ القول على الكافرين »(١٥).

المصدر: فقال.

من المصدر .
 المصدر : الذي .

٤. عنه: تفسير الصافي ١٥٣/٢، ونور الثقلين ٧٦٤/١، ح ٢٧٣؛ المناقب ٢٧٠/٣.

٥. تفسير القميّ ٢١٥/١ ٢١٦.

٦. يعض النسخ: من.

٧. من المصدر.

۸. الكافي ٥/٢ ـ ٦، ذيل ح٧.

٩. نسخة المصدر: يزيد.

١٠. ليس في المصدر.

١١. من المصدر.

يوجد في المصدر و (ج) و ( ( ).

١٣. هكذا في المصدر ، وفي النسخ: بكلمة.

١٤. هكذا في المصدر ، وفي النسخ: في .

١٥. يس: ٧٠.

﴿ وَكَذَٰلِكَ جَعَلْنَا فِي كُلِّ قَرْيَةٍ أَكَابِرَ مُجْرِمِيهَا لِيَمْكُرُوا فِيهَا ﴾: أي كما جعلنا في مكّـة أكابر مجرميها ليمكروا فيها.

و « جعلنا » بمعنى : صيّرنا . ومفعولاه « أكابر مجرميها » على تقديم المفعول الثاني . أو « في كلّ قرية أكابر » و « مجرميها » بدل . ويجوز أن يكون مضافاً إليه .

ومعنى « صيرنا » خليناهم وشأنهم ولم نكفّهم عن المكر .

وأفعل التفضيل إذا أضيف، جاز فيه الإفراد والمطابقة. ولذلك قرئ: «أكبر جرميها».

وتخصيص الأكابر ؛ لأنَّهم أقوى على استتباع الناس والمكر بهم.

﴿ وَمَا يَمْكُرُونَ إِلاَّ بِأَنْفُسِهِمْ ﴾: لأنَّ وباله يحيق بهم.

﴿ وَمَا يَشْعُرُونَ ﴾ 😁: ذلك.

﴿ وَإِذَا جَاءَتْهُمْ آيَةٌ قَالُوا ﴾: أي الأكابر.

﴿ لَنْ نُوْمِنَ حَتَّىٰ نُوْتَىٰ مِثْلَ مَا أُوتِيَ رُسُلُ اللهِ ﴾: روي (١) أنّ أباجهل قال: زاحمنا بني عبدمناف في الشرف حتى إذا صرنا كفرسي رهان قالوا: منّا نبيّ يوحى إليه. والله (٢) لا نرضى به إلّا أن يأتينا وحى كما يأتيه. فنزلت.

﴿ اللهُ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسَالَتَهُ ﴾: استنناف للردّ عليهم بأنّ النبوّة ليست بالنّسب ولا بالمال، وإنّما هي بفضائل نفسانيّة يخصّ الله بها من يشاء من عباده، فيجتبي لرسالته من علم أنّه يصلح لها. وهو تعالى أعلم بالمكان الذي فيه يضعها.

وقرأ (٣) ابن كثير وحفص عن عاصم: «رسالته»(٤).

﴿ سَيُصِيبُ الَّذِينَ أَجْرَمُوا صَغَارٌ ﴾ :ذلَّ وحقارة بعد كبرهم.

﴿عِنْدَ اللهِ ﴾: يوم القيامة.

وقيل(٥): تقديره: من عند الله.

كذا في المصدر، وفي النسخ: الله، وليس في «ج».

لا يخفى أنّ متن الآية في المصدر: رسالاته.

١. أنوار التنزيل ٣٣٠/١.

٣. أنوار التنزيل ٣٣٠/١.

٥. أنوار التنزيل ٣٣٠/١.

﴿ وَعَذَابٌ شَدِيدٌ بِمَا كَانُوا يَمْكُرُونَ ﴾ ٠ : بسبب مكرهم ، أو جزاء على مكرهم .

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): يعصون الله في السرّ.

(فَمَنْ يُرِدِ اللهُ أَنْ يَهْدِيَهُ ﴾: يعرّفه طريق الحقّ، ويوفّقه للإيمان.

﴿ يَشْرَحُ صَدْرَهُ لِلْإِسْلاَمِ ﴾ : فيتّسع له ، ويتفسّح فيه مجاله . وهـو كـناية عـن جـعل النفس قابلة للحقّ ، مهيّأة لحلوله فيها ، مصفّاة عمّا يمنعه وينافيه .

وفي مجمع البيان(٢): وقد وردت الرواية الصحيحة أنّه لمّا نزلت هذه الآية ، سُـئل رسول الله ﷺ عن شرح الصدر ، ما هو ؟

فقال: نور يقذفه الله في قلب المؤمن فينشرح له [صدره] (٣) وينفسح.

فقالوا: هل(٤) لذلك أمارة(٥) يُعرف بها؟

قال: نعم، الإنابة إلى دار الخلود والتجافي عن دار الغرور والاستعداد للموت قبل نزوله(١٠).

وفيه يقول طلط : ثم (^) إن الله جلّ ذكره لسعة رحمته ورأفته بخلقه ، وعلمه بما يحدثه (^) المبدّلون من تغيير كلامه (^) قسم كلامه ثلاثة أقسام : فجعل قسماً منه يعرفه العالم والجاهل ، وقسماً لا يعرفه إلا من صفا ذهنه ولطف حسّه وصح تمييزه ممّن شرح الله صدره للإسلام ، [وقسماً لا يعرفه إلا الله وأمناؤه والراسخون في العلم ](١٠).

﴿ وَمَنْ يُرِدْ أَنْ يُضِلُّهُ يَجْعَلْ صَدْرَهُ ضَيُّقاً حَرَجاً ﴾: بحيث ينبو عن قبول الحقّ، فسلا يدخله الإيمان.

١. تفسير القمّى ٢١٩/١.

٣. من المصدر،

٥. المصدر: من أمارة.

٧. الاحتجاج ٢٧٦/١.

۹. «ج»و«ر»: جرته.

١١. من المصدر.

٢. مجمع البيان ٣٦٣/٢.

المصدر: قالوا: فهل.

٦. المصدر: نزول الموت.

٨. يوجد في المصدر ولار ١١.

١٠. المصدر :كتابه.

وقرأ(١) ابن كثير: «ضيقاً » بالتخفيف. ونافع وأبوبكر عن عاصم: « حَرِجاً » بالكسر ، أي شديد الضيق. والباقون بالفتح، وصفاً بالمصدر.

وفي كتاب معاني الأخبار (٢): حدّثنا أبي الله قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسن بن عليّ بن فضّال، عن ثعلبة بن ميمون، عن زرارة، عن عبدالله الله في قول الله: « ومن يرد أن يضلّه يجعل صدره ضيّقاً حرجاً».

فقال: قد يكون ضيّقاً وله منفذ يسمع منه ويبصر . والحرج : هو الملتأم الذي لا منفذ له ، يسمع به (٣) ولا يبصر منه .

وفي تفسير العيّاشي (٤): عنه على أنّه قال لموسى بن أشيم (٥): أتدري ما الحرج ؟ قال: قلت: لا.

فقال بيده وضم أصابعه، كالشّيء المصمت(١) الذي لايدخل فيه شيء ولا يمخرج منه شيء.

﴿كَأَنَّمَا يَصَعَدُ فِي السَّمَاءِ﴾ : شبّهه مبالغة في ضيق صدره بمن يزاول ما لا يقدر عليه. فإنّ صعود السماء مثل فيما يبعد عن الاستطاعة . ونبّه به على أنّ الإيمان يمتنع منه كما يمتنع عليه الصعود إلى السماء .

وقيل(٧): معناه: كأنّما يتصاعد إلى(^ السماء، نبواً به(١) عـن الحـقّ، وتـباعداً فـي الهرب منه.

١. أنوار التنزيل ٣٣٠/١.

المانور السريل الماند

٢. المعاني /١٤٥. ح ١، ونور الثقلين ٧٦٥/١، ح ٢٧٦ عن الخصال. وفيه : اللثام بدل الملتأم.

قسير العيّاشي ٣٧٧/١ ذيل ح ٩٥.

٣. المصدر: [به].
 ٥. كذا في المصدر، وجامع الرواة ٢٧١/٢.

٦. المصمت:الذي لا جوف له.

٧. أنوار التنزيل ٣٣٠/١.

كذا في المصدر ، وفي النسخ : يصعد في .

٩. ليس في المصدر: به.

وأصل: «يصّعد» يتصعّد، وقد قرئ به. وقرأ(١) ابن كثير «يصعد». وأبوبكر عن عاصم: «يصاعد» بمعنى: يتصاعد.

﴿كَذَٰلِكَ ﴾: أي كما يضيق صدره ويبعد قلبه عن الحقّ.

﴿ يَجْعَلُ اللهُ الرِّجْسَ عَلَى الَّذِينَ لاَ يُؤمِنُونَ ﴾ ۞: يجعل العذاب والخذلان عليهم. ووضع الظاهر موضع المضمر للتِّعليل.

في تفسير العيّاشي (٢): عن الصادق الله : هو الشك.

وفي أصول الكافي (٣): عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن ابن فضّال، عن أبي جميلة، عن محمّد الحلبي، عن أبي عبدالله عليه القال إنه القالب المحمّد الحلبي، عن أبي عبدالله عليه الجوف يطلب الحقّ. فإذا أصابه اطمأن وقرّ. ثمّ تلا(٥): «فمن يرد الله أن يهديه» الآية.

وفي تفسير العيّاشي (٢): عن أبي بصير ، عن أبي جهينة (٢) قال: سمعت أبا جعفر الله يقول: إنّ القلب ينقلب من [لدن] (٨) موضعه إلى حنجرته ما لم يصب الحقّ فإذا أصاب الحقّ ، قرّ . [ثمّ ضمّ اصابعه ] (٩) ثمّ تلا (١٠) هذه الآية : [فمن يسرد الله أن يهديه يشسر صدره للإسلام ومن يرد أن يضلّه يجعل صدره ضيّقاً حرجاً ] (١١).

وفي أصول الكافي (١٢): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن عبدالحميد بن أبي العلاء، عن أبي عبدالله الله [قال: ](١٣) إنّ الله الله إذا أراد بعبد خيراً،

۱. أنوارالتنزيل ۲/۰۳۳. ۲. تفسير العيّاشي ۲۷۷۱، ح ۹٦.

٣. الكافي ٢/١/٢ء - ٥. عن المصدر .

٥. المصدر: ثلا أبوعبدالله هذه الآية.
 ٦. تفسير العيّاشي ٢٧٧٧، ح ٥٩.

٧. كذا في المصدر ، وجامع الرواة ٣٨٣/٢، وفي النسخ: أبي جهينة .

من المصدر .
 من المصدر .

١٠. المصدر: قرأ. من المصدر.

الكافي ٢١٤/٢، ح ٦.

نكت في قلبه نكتة من نور فأصاء لها [سمعه و](١) قلبه، حتّى يكون أحرص على ما في أيديكم [منكم](١). وإذا أراد بعبد سوءً، نكت في قلبه نكتة سوداء وأظلم لها سمعه وقلبه. ثمّ تلا: « فمن يرد الله أن يهديه » الآية.

وفي كتاب التوحيد (٣) حدّثني أبي الله قال: حدّثنا عليّ بن إبراهيم بن هاشم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن محمّد بن حمران، عن سليمان بن خالد، عن أبي عبدالله الله قال: إنّ الله تبارك و تعالى إذا أراد بعبد خيراً، نكت في قلبه نكتة من نور وفتح مسامع قلبه ووكّل به ملكاً يسدّده. وإذا أراد بعبد سوء، نكت في قلبه نكتة سوداء وسدّ مسامع قلبه ووكّل به شيطاناً يضلّه. ثمّ تلاهذه الآية: [فمن يرد الله أن يهديه يشرح صدره فلله ومن يرد أن يضلّه يجعل صدره ضيّقاً حرجاً كأنّما يصّعد في السماء](٤).

وفي روضة الكافي (٥): بإسناده إلى أبي عبدالله على في حديث طويل: واعلموا أنّ الله إذا أراد بعبد خيراً، يشرح (٢) صدره للإسلام (٧) فإذا (٨) أعطاه ذلك، نطق (١) لسانه بالحق وعقد قلبه عليه فعمل (١١) به. فإذا جمع الله له ذلك تمّ إسلامه، وكان عندالله إن مات على تلك الحال من المسلمين حقّاً. وإذا لم يرد الله بعبد خيراً، وكله إلى نفسه فكان صدره ضيّقاً حرجاً. فإن جرى على لسانه حقّ، لم يعقد قلبه عليه. وإذا لم يعقد قلبه عليه، لم يعطه الله العمل به. فإذا اجتمع ذلك عليه حتى يموت وهو على تلك الحال، و(١١) كان عند الله من المنافقين. وصار ما جرى على لسانه من الحقّ الذي لم يعطه الله، أن يعقد قلبه عليه ولم يعطه الله العمل به حجّة عليه. فاتّقوا الله واسألوه (١٢) أن يشسرح صدوركم قلبه عليه ولم يعطه العمل به حجّة عليه. فاتّقوا الله واسألوه (٢١) أن يشسرح صدوركم

٢. من المصدر،

٤. من المصدر.

كذا في المصدر، وفي النسخ: يشرح.

٨. بعض النسخ: واذا.

١٠. كذا في المصدر : وفي النسخ : ويحمل .

١٢. المصدر: سلوه.

من المصدر .

٣. التوحيد /٤١٥ ح ١٤.

٥. الكافي ١٣/٨\_١٤، ضمن ح ١.

٧. يوجد في المصدر و٣ج».

٩. المصدر: أنطق.

١١. ليس في المصدر.

للإسلام، وأن يجعل ألسنتكم تنطق بالحق (١) بالحكمة حتى يتوفّاكم وأنتم على ذلك. وفي عيون الأخبار (٢)، في باب ما جاء عن الرضا الله في التوحيد: حدّثنا عبدالواحد (٣) بن محمّد بن عبدوس العطّار الله قال: حدّثنا عليّ [بن محمّد](٤) بن قبدالواحد (٣) بن محمّد بن عبدوس العطّار الله قال: حدّثنا عليّ [بن محمّد](٤) بن قبدالوري قبد النيشابوري ومدان بن سليمان النيسابوري وهذه الآية ؟

فقال: من يرد الله أن يهديه بإيمانه في الدنيا و (١) إلى جنته وإلى (١) دار كرامته في الآخرة ، يشرح صدره للتسليم (١) لله والثقة به والسكون إلى ما وعده من ثوابه حتى يطمئن إليه. ومن يرد أن يضلّه عن جنته ودار كرامته في الآخرة لكفره به وعصيانه له في الدنيا، يجعل صدره ضيّقاً حرجاً حتى يشك في كفره ويضطرب من (١) اعتقاد (١٠) قلبه حتى يصير كأنّما يصعد في السماء «كذلك يجعل الله الرجس على الذين لا يؤمنون».

﴿ وَهٰذَا ﴾: إشارة إلى البيان الذي جاء به القرآن، أو إلى الإسلام، أو إلى ما سبق من التوفيق والخذلان.

﴿ صِرَاطُ رَبُّكَ ﴾ : الطريق الذي ارتضاه ، أو عادته . أو طريقه الذي اقتضته حكمته .

﴿ مُسْتَقِيماً ﴾: لاعوج فيه، أو عادلاً مطّرداً. وهو حال مؤكّدة، كقوله تعالى: «وهو الحقّ مصدّقاً». أو مقيّدة، والعامل فيها معنى الإشارة.

﴿قَدْ فَصَّلْنَا الْآيَاتِ لِقَوْمٍ يَذَّكَّرُونَ﴾۞: فيعلمون أنّ القادر هو الله تـعالى، وأنّ كـلّ

١. كذا في المصدر ، وفي ٣ ج ١: للحكمة ، وفي سائر النسخ: بالحكمة.

۲. العيون ١٣١/١، ح ٢٧.

ع. من المصدر.

٦. ليس في المصدر.

٠٠ عيس في المصدر ، والنسخ : بالتسليم . ٨. كذا في المصدر ، والنسخ : بالتسليم .

١٠. كذا في المصدر، وفي النسخ: اعتقاده.

ا کال ال

٣. كذا في المصدر ، وفي النسخ : أبو أحمد .

من المصدر.

٧. ليس في المصدر.

٩. بعض النسخ: عن.

ما يحدث من خير أو شرّ بقضائه وخلقه، وأنّه تعالى عالم بأحوال العباد، حكيم عادل فيما يفعل بهم.

﴿ لَهُمْ دَارُ السَّلاَمِ ﴾: دار الله . أضاف الجنّة إلى نفسه تعظيماً لها . أو دار السلامة من المكاره . أو دار تحيّتهم فيها سلام .

﴿عِنْدَ رَبِّهِمْ ﴾: في ضمانه ، أو ذخيرة لهم عنده لا يعلم كنهها غيره .

﴿ وَهُوَ وَلِيُّهُمْ ﴾: مولاهم ، أو ناصرهم .

﴿ بِمَاكَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ ( بسبب أعمالهم. أو متولّيهم بجزائها، فيتولّي إيصاله إليهم. ﴿ وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ جَمِيعاً ﴾: نصب بإضمار «اذكر» أو «نقول». والضمير لم يشر من الثقلين.

وقرأ(١) حفص عن عاصم وروح عن يعقوب بالياء.

﴿ يَا مَعْشَرَ الْجِنُّ ﴾: يعني الشياطين.

﴿ قَد اسْتَكُثَرْتُم مِنَ الْإِنْسِ ﴾: أي من إغوائهم وإضلالهم، أو منهم، بأن جمعلتموهم أتباعكم فحشروا معكم ؛ كقولهم: استكثر الأمير من الجنود.

﴿ وَقَالَ أَوْلِيَا أُهُمْ مِنَ الْإِنْسِ ﴾: الَّذين أطاعوهم.

﴿ رَبُّنَا اسْتَمْتَعَ بَعْضُنَا بِبَعْضِ ﴾: أي انتفع (٣) الإنس بالجنّ بأن دلّوهم على الشهوات وما يتوصّل به إليها، والجنّ بالإنس بأن أطاعوهم (٣) وحصّلوا مرادهم.

وقيل (٤): استمتاع الإنس بهم أنّهم كانوا يعوذون بهم (٥) في المفاوز [و](١) عند المخاوف. واستمتاعهم بالإنس اعترافهم بأنّهم يقدرون على إجارتهم.

في تفسير عليّ بن إبراهيم (٧): في هذه الآية ، قال : كلّ من والى قوماً ، فهو منهم وإن لم يكن من جنسهم .

۱. أنوار التنزيل ۲۳۱/۱. ۲. ۴ب،:اشفع.

٣. كذا في أنوار التنزيل ٢٣١/١ وفي النسخ: أطاعوه.

أنوار التنزيل ٢٣١/١.
 أنوار التنزيل ٢٣١/١.

٦. من المصدر . ٧ تقسير القمّي ٢١٦/١.

﴿ وَبَلَغَنَا آجَلُنَا الَّذِي آجَلْتَ لَنَا ﴾: أي البعث. وهـ و اعـ تراف بـ ما فـ علوا مـن إطـاعة الشيطان واتباع الهوى و تكذيب البعث، و تحسّر على حالهم.

﴿ قَالَ النَّارُ مَثْوَاكُمْ ﴾: منزلكم ، أو ذات مثواكم.

﴿ خَالِدِينَ فِيهَا ﴾: حال. والعامل فيها «مثواكم » إن جُعل مصدراً ، ومعنى الإضافة إن جُعل مكاناً.

﴿ إِلاَّ مَا شَاءَ اللهُ ﴾: قيل (١): إلّا الأوقات التي يُنقَلون فيها من النار إلى الزمهرير. وقيل (٢): إلّا ما شاء الله قبل الدخول، كأنّه قيل (٣): النار مثواكم أبداً إلّا ما أمهلكم. ﴿ إِنَّ رَبَّكَ حَكِيمٌ ﴾: في أفعاله.

﴿عَلِيمٌ ﴾ ۞: بأفعال الثقلين وأحوالهم .

﴿ وَكَذَلِكَ نُولِي بَعْضَ الظَّالِمِينَ بَعْضاً ﴾: نكل (٤) بعضهم إلى بعض. أو نجعل بعضهم يتولّي بعضاً فيغويهم . أو أولياء وقرناءهم في العذاب كماكانوا في الدنيا .كذا في تفسير علىّ بن إبراهيم (٥).

وفي أصول الكافي (٢) بإسناده إلى أبي بصير ، عن أبي جعفر ﷺ قال: قال: ما انتصر الله من ظالم إلّا بظالم. وذلك قول الله ﷺ: « وكذلك نولَي بعض الظالمين بعضاً ».

﴿ بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾ ۞: من الكفر والمعاصى.

﴿ يَا مَعْشَرَ الْجِنِّ وَالإِنْسِ اللَّمْ يَأْتِكُمْ رُسُلُ مِنْكُمْ ﴾: الرسل من الإنس خاصة ، لكن لمّا جمعوا مع الجنّ في الخطاب صحّ ذلك ، ونظيره : «يخرج منهما اللّولو والمرجان». والمرجان يخرج من الملح دون العذب. وتعلّق بظاهره قوم وقالوا: بعث إلى كلّ من الثقلين رسل من جنسهم.

۱. أنوار التنزيل ۳۳۱/۱.

٢. نفس المصدر ، والموضع .

٣. نفس المصدر والموضع ، ٤ كذا في ٣ ج ٧ و ١ ر ٧ ، وفي سائر النسخ ؛ وكُل .

٥. لايوجد شيء ممّا ذكر في تفسير القميّ ٢١٦٧، والموجود هكذا: قال نولّي من تولّى أولياءهم فيكونون
 معهم يوم القيمة.

وقيل(١): الرسل من الجنّ ، رسل الرسل إليهم بقوله تعالى: «ولُـوا إلى قـومهم منذرين».

وفي كتاب العيون (٢) في خبر الشاميّ : أنّه سأل أمير المؤمنين هل بعث الله تعالى نبيّاً إلى الجنّ ؟

فقال: نعم، بعث إليهم نبيّاً يقال له: يوسف. فدعاهم إلى الله على، فقتلوه.

وعن الباقر على الله على حديث: إنَّ الله عَكَ أرسل محمَّداً إلى الجنَّ والإنس.

وفي نهج البلاغة (٤): قال الله : هو الذي أسكن الدنيا خلقه . وبعث إلى الجن والإنس رسله ، ليكشفوا لهم عن (٥) غطائها ، وليحذر وهم من (٥) ضرّائها ، وليضربوا لهم أمثالها ، وليبصّر وهم عيوبها ، ولينهجوا (٧) عليهم بمعتبر من تصرّف مصاحّها (٨) وأسقامها وحلالها وحرامها (١) وما أعد الله سبحانه للمطيعين منهم والعصاة من [جنّة ونار وكرامة] (١٠) وهوان .

﴿ يَقُصُّونَ عَلَيْكُمْ آيَاتِي وَيُنْذِرُونَكُمْ لِقَاءَ يَوْمِكُمْ هٰذَا ﴾: يوم القيامة.

﴿قَالُوا﴾: جواباً.

﴿ شَهِدْنَا عَلَىٰ أَنْفُسِنَا ﴾: بالجرم والعصيان. وهو اعتراف منهم بالكفر واستيجاب العذاب.

﴿ وَغَرَّتْهُمُ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا وَشَهِدُوا عَلَىٰ أَنْفُسِهِمْ أَنَّهُمْ كَانُوا كَافِرِينَ ﴾ ٢٠: ذم لهم على سوء

۱. أنوار التنزيل ۲۲۱/۱. ۲. العيون ۲۲۲/۱ ح۱.

٣. العيون ٧١/٥٦، صدر ح ٢١. ومن هنا لا يوجد في نسخة «ج» إلى موضع سيأتي .

نهج البلاغة /٢٦٥، صدر خطبة ١٨٣.

٦. كذا في المصدر، والنسخ: وليحذروا عن. ٧. المصدر: ليهجموا.

٨. كذا في المصدر، وفي النسخ: مصاحبها والمصاحّ ـ جمع مصحّة ـ : بمعنى الصحّة والعافية.

٩. كذا في المصدر، و « ر »: صرفها، وفي سائر النسخ: نصرفها.

١٠. كذا في المصدر ، وفي النسخ : جنَّته ومكرمته بدل ما بين المعقوفتين .

نظرهم وخطأ رأيهم. فإنهم اغترّوا بالحياة الدنياويّة واللذّات المخدجة (١)، وأعرضوا عن الآخر بالكلّيّة حتّى كان عاقبة أمرهم أن اضطرّوا إلى الشهادة على أنفسهم بالكفر والاستسلام للعذاب، تحذيراً للعذاب، وتحذيراً للسّامعين من مثل حالهم.

﴿ ذَلِكَ ﴾ : إشارة إلى إرسال الرسل . وهو خبر مبتدأ محذوف ، أي الأمر ذلك .

﴿ أَنْ لَمْ يَكُنْ رَبُّكَ مُهْلِكَ الْقُرَىٰ بِظُلْم وَأَهْلُهَا خَافِلُونَ ﴾ ۞: تعليل للحكم.

و «أن » مصدرية ، أو مخفّفة من الثقيلة (٢) ، أي الأمر ذلك لانتفاء كون ربّك ، أو لأنّ الشأن لم يكن ربّك مهلك القرى بسبب ظلم فعلوه . أو ملتبسين (٣) بظلم . أو ظالماً وهم غافلون لم يُنبَّهوا برسول . أو بدل من «ذلك».

﴿ وَلِكُلُّ ﴾: من المكلَّفين.

﴿ دَرَجَاتُ ﴾: مراتب.

﴿مِمَّا عَمِلُوا﴾: من أعمالهم، أو من جزائها، أو من أجلها.

﴿ وَمَا رَبُّكَ بِغَافِلٍ عَمَّا يَعْمَلُونَ ﴾ (): فيخفى عليه عمل، أو قدر ما يستحقّ بـ ه مـن ثواب أو عقاب.

وقرأ(٤) ابن عامر بالتّاء، على تغليب الخطاب على الغيبة.

﴿ وَرَبُّكَ الْغَنِيُّ ﴾ : عن العبادة .

﴿ ذُو الرَّحْمَةِ ﴾ : يترحَم عليهم بالتكليف تكميلاً لهم ، ويمهلهم على المعاصي .

وفيه تنبيه على أنّ ما سبق ذكره من الإرسال ليس لنفعه، بل لترحّمه على العباد، وتأسيس لما بعده وهو قوله تعالى:

﴿إِنْ يَشَأْ يُذْهِنِكُمْ ﴾: أي ما به إليكم حاجة (٥) «إن يشأ يذهبكم » أيها(١) العصاة.

كذا في اراء وسائر النسخ: المثقّلة.

المخدجة: الناقصة.
 المخدجة: الناقصة.
 المخدجة: الناقصة.
 المخدجة: الناقصة.

٤. أنوار التنزيل ٢٣٢/١.

ه. أنوار التنزيل ٣٣٢/١.

٦. كذا في أنوار التنزيل ٣٣٢/١، والصافي ٥٩/٢، وفي النسخ: أي.

﴿ وَيَسْتَخْلِفٌ مِنْ بَعْدِكُمْ مَا يَشَاءُ ﴾ : من الخلق.

﴿كُمَا أَنْشَأَكُمْ مِنْ ذُرِّيَّةِ قَوْمٍ آخَرِينَ ﴾ ۞: أي قرناً بعد قرن . لكنّه أبـقاكـم تـرحـماً عليكم .

﴿إِنَّ مَا تُوعَدُونَ ﴾: من البعث وأحواله.

﴿ لَآتِ ﴾: لكائن لا محالة.

﴿ وَمَا أَنْتُمْ بِمُعْجِزِينَ ﴾ ۞: طالبكم به.

وقيل(١): بخارجين من(٢) ملكه.

يقال: أعجزني كذا، أي فاتني وسبقني.

﴿ قُلْ يَا قَوْمِ اعْمَلُوا عَلَىٰ مَكَانَتِكُمْ ﴾: في غاية تمكّنكم واستطاعتكم. يـقال: مكـن مكانة: إذا تمكّن أبلغ التمكّن. أو على ناحيتكم وجهتكم التي أنتم عليها. من قولهم: مكان ومكانة، لمقام ومقامة.

وقرأ<sup>را)</sup> أبوبكر عن عاصم: «مكاناتكم» بالجمع في كلّ القرآن، وهو أمر تهديد. والمعنى: اثبتوا على كفركم وعداوتكم.

﴿ إِنِّي عَامِلٌ ﴾: على ماكنت عليه من المصابرة والثبات على الإسلام.

والتهديد بصيغة (٤) الأمر ، مبالغةً في الوعيد كأنّ المهدّد يريد تعذيبه مجمعاً عليه فيحمله بالأمر على ما يفضي إليه ، وتسجيل بأنّ المهدّد لايتأتّى منه إلّا الشرّ كالمأمور به الذي لايقدر أن يتفصّى (٥) عنه .

﴿ فَسُوفَ تَعْلَمُونَ مَنْ تَكُونُ لَهُ عَاقِبَةُ الدَّارِ ﴾: إن جُعِل «من» استفهاميّة بمعنى: أيّنا تكون له العاقبة الحسنى التي خلق الله لها هذه الدار ، فمحلّها الرفع ، وفعل العلم معلّق عنه. وإن جعلت خبريّة فالنّصب «بتعلمون» أي فسوف تعرفون الذي يكون له العاقبة .

١. مجمع البيان ٣٦٩/٢ وفيه: يقال.

۳. أنوار التنزيل ۳۳۲/۱.

٥. تفصّي عن الشيء: تخلّص منه.

٢. كذا في المصدر ، وفي النسخ : عن .

٤. كذا في ﴿ ر ٤، وفي سائر النسخ: بصفة.

وفيه مع الإنذار إنصاف في المقال وحسن الأدب، وتنبيه على وثوق المنذر بأنَّه محتى .

وقرأ(١) حمزة والكسائي: « يكون » بالياء ؛ لأنّ تأنيث العاقبة غير حقيقي.

﴿ إِنَّهُ لاَ يُفْلِحُ الظَّالِمُونَ ﴾ ۞: وضع الظالمين موضع الكافرين ؛ لأنَّه أعمَ وأكثر فاثدة.

﴿ وَجَعَلُوا ﴾: أي مشركو العرب.

﴿ للهِ مِمَّا ذَرَأَ ﴾: خلق الله.

﴿ مِنَ الْحَرْثِ وَالْأَنْعَامِ نَصِيباً فَقَالُوا هَذَا شِي بِزَهْمِهِمْ ﴾: من غير أن يؤمروا به.

﴿ وَهَذَا لِشُرَكَائِنَا ﴾: أصنامهم التي أشركوها في أموالهم.

﴿ فَمَا كَانَ لِشُرَكَائِهِمْ فَلاَ يَصِلُ إِلَى اللهِ وَمَا كَانَ للهِ فَهُوَ يَصِلُ إِلَى شَرَكَائِهِمْ ﴾ : وفي قوله :

«بزعمهم» تنبيه على أنّ ذلك ممّا اخترعوه، لم يأمرهم الله به.

وقرأ(٢) الكسائي بالضم في الموضعين. وهو لغة فيه. وقد جاء فيه الكسر أيضاً. ﴿سَاءَ مَا يَحْكُمُونَ ﴾ ۞: حكمهم هذا.

روي (٣) أنهم كانوا يسعينون شيئاً من حرث ونتاج لله ويسرفونه إلى الضيفان والمساكين، وشيئاً منهما لآلهتهم وينفقونه (٤) على سدنتها ويذبحون عندها. ثم إن رأوا ما عينوا لله أزكى، بدّلوه بما لآلهتهم. وإن رأوا ما لآلهتهم أزكى، تركوه لها حبّاً لآلهتهم. واعتلّوا لذلك بأنّ الله غنى.

وفي مجمع البيان (٥): عن أنمَتنا ﷺ: [أنّه ] (٢) كان إذا (٧) اختلط ما جُعل للأصنام بما جُعل لله، ردّوه. وإذا اختلط ما جُعل لله بـما جـعلوه (٨) للأصنام، تـركوه وقـالوا: الله

٢. أنوار التنزيل ٢٣٣٣/١.

كذا في المصدر ، وفي النسخ : ينفقون .

٦. من المصدر .

٨. المصدر: جعل.

١. أنوار التنزيل ٣٣٢/١.

٣. أنوار التنزيل ٣٣٣/١.

٥. مجمع البيان ٢٧٠/٢.

إلى هنا لايوجد في «ج».

غنيّ (١). وإذا انخرق(٢) الماء من الذي لله في الذي للأصنام، لم يسدّوه. وإذا انخرق(٣) من الذي للأصنام في الذي لله، سدّوه وقالوا: الله غنيّ (٤).

قيل(٥): وفي قوله: «ممّا ذرأ» تنبيه على فرط جهالتهم. فإنّهم أشركوا الخالق في خلقه جماداً لايقدر على شيء، ثمّ رجّحوه عليه بأن جعلوا الزاكي له.

﴿ وَكَذَلِكَ ﴾: مثل ذلك التزيين في قسمة القربات.

﴿ زُبِّنَ لِكَثِيرٍ مِنَ الْمُشْرِكِينَ قَتْلَ اَوْلاَدِهِمْ ﴾: بالوأد ، خيفة العيلة أو العار . أو نـحرهم لآلهتهم .

﴿ شُرَكَاؤُهُمْ ﴾: من الجنّ ، أو من السدنة . وهو فاعل « زيّن » .

وقرأ (٢) ابن عامر: «زين» على البناء للمفعول الذي هو القتل، ونصب الأولاد، وجرّ الشركاء بإضافة القتل إليه مفصولاً بينهما بمفعوله. وهو ضعيف في العربيّة، معدود من ضرورات الشعر.

وقرئ (٧)، بالبناء للمفعول، وجرّ «أولادهم» ورفع «شركاؤهم» بإضمار فعل دلّ عليه «زيّن».

﴿ لِيُرْدُوهُمْ ﴾ : ليهلكوهم بالإغواء.

﴿ وَلِيَلْبِسُوا عَلَيْهِمْ دِينَهُمْ ﴾: وليخلطوا عليهم ماكانوا عليه من دين إسماعيل ﴿ وَلِيَلْبِسُوا عَلَيْهِ . أو ما وجب عليهم أن يتديّنوا به .

و « اللام » للتعليل إن كان التزيين من الشياطين ، وللعاقبة إن كان من السدنة .

﴿ وَلَوْ شَاءَ اللهُ مَا فَعَلُوهُ ﴾: ما فعل المشركون ما زيّن لهم، أو الشرّكاء التربين، أو الفريقان جميع ذلك.

١. المصدر: أغني.

٢. المصدر: تخرّق.

٤. المصدر: أغنى.

٦. أنوار التنزيل ٣٣٣/١.

۱۰ المصدر ۱۰ عبی .

المصدر: تخرق.
 أنوار التنزيل ٣٣٣/١.

٧. نفس المصدر والموضع.

﴿ فَذَرُّهُمْ وَمَا يَفْتَرُونَ ﴾ ۞: افتراءهم. أو ما يفترونه من الإفك.

﴿ وَقَالُوا هٰذِهِ ﴾ : إشارة إلى ما جعل لألهتهم.

﴿ أَنْعَامٌ وَحَرْثٌ حِجْرٌ ﴾ : حرام. فعل بمعنى : مفعول ، كالذبح يستوي فيه الواحد والكثير والذكر والأنثى.

وقري (١): « حُجر » بالضّم . وحرج ، أي مضيق.

﴿ لاَ يَطْعَمُهَا إِلاًّ مَنْ نَشَاءُ ﴾: من خدم الأوثان والرجال دون النساء.

﴿ بِزَعْمِهِمْ ﴾ : من غير حجة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢) قال :كانوا يحرّمون على قوم.

﴿ وَأَنْعَامٌ حُرِّمَتْ ظُهُورُهَا ﴾: يعني البحائر والسوائب والحوامي.

﴿ وَأَنْعَامُ لَا يَذْكُرُونَ اسْمَ اللهِ عَلَيْهَا ﴾: في الذبح. وإنّما يذكرون أسماء الأصنام عليها.

وقيل(٣): لايحجّون على ظهورها.

﴿ افْتِرَاءً عَلَيْهِ ﴾: نصب على المصدر ؛ لأنّ ما قالوا تقوّل على الله تعالى . والجارّ متعلّق «بقالوا» أو بمحذوف هو صفة له .

أو على الحال، أو المفعول له. والجارّ متعلّق به، أو بالمحذوف.

﴿سَيَجْزِيهِمْ بِمَا كَانُوا يَفْتَرُونَ ﴾ ۞: بسببه أو بدله.

﴿ وَقَالُوا مَا فِي يُطُونِ هُذِهِ الْأَنْعَامِ ﴾: يعنون أجنَّة البحائر والسوائب.

﴿خَالِصَةً لِذُكُورِنَا وَمُحَرَّمٌ عَلَىٰ أَزُواجِنَا﴾: حلال للذكور خاصّة دون الإناث إن ولد حيّاً ، لقوله:

﴿ وَإِنْ يَكُنْ مَيَّنَةً فَهُمْ فِيهِ شُرَكَاءً ﴾: فالذَّكور والإناث فيه سواء.

و تأنيث «الخالصة » للمعنى ، فإنّ «ما » في معنى : الأجنّة . ولذلك وافق عاصم في رواية أبي بكر ابن عامر في «تكن » بالتّاء ، وخالفه هو وابن كثير في «ميتة » فنصب

٢. تفسير القمئ ٢١٧/١.

١. أنوار التنزيل ٣٣٣/١.

٣. أنوار التنزيل ٣٣٣/١.

كغيرهم. أو التاء فيه للمبالغة ؛كما في رواية الشعر. وهو مصدر كالعافية، وقع موقع الخالص.

وقرئ (١)، بالنّصب، على أنّه مصدر مؤكّد، والخبر «لذكورنا». أو حال من الضمير الذي هو في الظرف، لا من الذي في «ذكورنا» ولا من الذكور؛ لأنّها لاتـتقّدم عملى العامل المعنويّ ولا على صاحبها المجرور.

وقرئ (٢): « خالص » بالرّفع والنصب. و « خالصة » بالرّفع والإضافة إلى الضمير ، على أنّه بدل من «ما» أو مبتدأ ثان. والمراد به ماكان حيّاً. والتذكير في « فيه » لأنّ المراد بالميتة ما يعمّ الذكور والأنشى ، فغلّب الذكر .

﴿سَيَجْزِيهِمْ وَصْغَهُمْ﴾: أي جزاء وصفهم الكذب على الله تعالى في التحريم والتحليل، من قوله تعالى: «و تصف ألسنتهم الكذب».

﴿ إِنَّهُ حَكِيمٌ عَلِيمٌ ﴾ ۞ ﴿ قَدْ خَسِرَ الَّذِينَ قَتَلُوا أَوْلاَدَهُمْ سَفَها ﴾: يـريد بـهم العـرب الذين كانوا يقتلون بناتهم ، مخافة السبي والفقر .

وقرأ(٢) ابن كثير وابن عامر: «قتّلوا» بالتّشديد، بمعنى: التكثير.

﴿ بِغَيْرِ عِلْمٍ ﴾: لخفّة عقلهم، وجهلهم بأنّ الله رازق أو لادهم.

ويجوز نصبه على الحال، أو المصدر.

﴿ وَحَرَّمُوا مَا رَزَّقَهُمُ اللهُ ﴾: من البحائر والسبائب ونحوها.

﴿ افْتِرَاءً عَلَى اللهِ ﴾: يحتمل الوجوه المذكورة في مثله.

﴿ قَدْ ضَلُّوا وَمَا كَانُوا مُهْتَدِينَ ﴾ ۞: إلى الحقّ والصواب.

﴿ وَهُوَ الَّذِي أَنْشَأَ جَنَّاتٍ ﴾: من الكروم.

﴿مَعْرُوشَاتٍ ﴾: مرفوعات على ما يحملها.

﴿ وَغَيْرَ مَعْرُوشَاتِ ﴾: ملقيات على وجه الأرض.

٢. أنوار التنزيل ٣٣٤/١.

١. أنوار التنزيل ٣٣٤/١.

٣. أنوار التنزيل ٣٣٤/١.

وقيل(١): «المعروشات» ما غرسه الناس فعرشوه. «وغير معروشات» ما نبت في البراري والجبال.

﴿ وَالنَّخُلَ ﴾ : في كتاب علل الشرائع (٢) ، بإسناده إلى أبي يحيى الواسطيّ ، عن بعض أصحابنا ، عن أبي عبدالله عليه قال : إنّ الله ظلالما خلق آدم من طينة ، فضل (٣) من تلك الطينة فضل فخلق الله منها النخلة . فمن أجل ذلك إذا قطع رأسها ، لم تنبت وهي تحتاج إلى اللقاح ، أي الكفاح (٩).

﴿ وَالزُّرْعَ مُخْتَلِفاً ٱكُلُّهُ ﴾: ثمره الذي يؤكل في الهيئة والكيفيّة.

والضمير «للزرع» والباقي مقيس عليه، إذ النخل والزرع داخل في حكمه؛ لأنّه معطوف عليه. أو للجميع، على تقدير أكل ذلك، أو كلّ واحد منهما.

«ومختلفاً » حال مقدّرة ؛ لأنّه لم يكن كذلك عند الإنشاء.

﴿ وَالزَّيْتُونَ ﴾ : في كتاب كمال الدين وتمام النعمة (٥) ، بإسناده إلى أبي الطفيل عامر بن واثلة (٢) ، عن علي الله حديث طويل ، يقول فيه لبعض اليهود وقد سأله عن مسائل : وأمّا أوّل شجرة نبتت على وجه الأرض ، فإنّ اليهود يزعمون أنّها الزيتون ، وكذبوا ولكنّها النخلة من العجوة ، نزل بها آدم الله معه من الجنّة بالفحل (٢) . وأصل النخل كلّه من العجوة .

قال له اليهودي: أشهد بالله لقد (٨) صدقت.

﴿ وَالرُّمَّانَ مُتَشَابِهِ ۗ وَغَيْرَ مُتَشَابِهِ ﴾: يتشابه بعض أفرادهما في اللَّون والطعم ، ولا يتشابه بعضها.

۲. العلل/٥٧٥، ح ١.

١. أنوارالتنزيل ٣٣٤/١.

٣. المصدر: فضلت.

٤. الظاهر أنَّه تصحيف النكاح، والزيادة ليست من الحديث.

٥. كمال الدين /٢٩٥ ـ ٢٩٦ ضمن ح ٣.
 ٦. «ب»: واعلة .

٧. كذا في المصدر ، وفي ٦ ج ١ : فالفحل ، وفي سائر النسخ : فالفجل.

٨. كذا في المصدر ، وفي النسخ : قد

﴿ كُلُوا مِنْ تَمَرِهِ ﴾: من ثمر كلّ واحد من ذلك.

﴿إِذًا أَثْمَرُ ﴾: وإن لم يدرك ولم ينع بعد.

وقيل(١): فائدته رخصة المالك في الأكل، ومنه قبل أداء حقّ الله تعالى.

وإنَّما يصحّ ذلك إذا خرص ما يأكل.

﴿ وَ آتُوا حَقَّهُ يَوْمَ حَصَادِهِ ﴾: في تفسير العيّاشي (٢):عن سماعة ، عن أبي عبدالله ظلِيّة ، عن أبيه عبدالله ظلِيّة ، عن أبيه ، عن النبيّ ﷺ: أنّه كان يكره أن يصرم (٣) النخل بالليل وأن يحصد الزرع بالليل ؛ لأنّ الله يقول: « و آتوا حقّه يوم حصاده » .

قيل: يا نبيّ الله، وما حقّه؟

قال: ناول منه (٤) المسكين والسائل.

وعن أبي عبدالله الطُّلِمُ (٥) في قوله: «و آتوا حقّه يوم حصاده »كيف يعطي ؟ قال: تقبض بيدك الضغث(٩).

في حديث آخر (٧)، عن الحلبيّ (٨): فسمّاه الله حقّاً (٩).

قال: قلت: وماحقّه يوم حصاده؟

قال: الضغث تناوله من حضرك من أهل الحاجة(١٠).

أبوالجارود(١١) [زياد بن المنذر ](١٢) قال: قـال أبـوجعفر للله : «وآتـوا حـقّه يـوم حصاده».

قال: الضغث تناوله (١٣) من المكان بعد المكان تعطى المسكين (١٤).

۲. تفسير العيّاشي ۲/۳۷۹، ح ۱۰۸.

يوجد في المصدر و اج او و ر ا .

الضغث: قبضة الحشيش المختلط رطبها ويابسها.

٨. المصدر: أبي بصير.

١٠. المصدر:أهل الخاصّة.

١٢. من المصدر.

١٤. العصدر: المساكين.

١. أنوار التنزيل ٣٣٤/١.

٣. صرام النَّخل: قطع ثمرتها.

٥. تفسير العيّاشي ٢٨٠/١صدر ح ١١٣ و ١١٢.

٧. تفسير العيّاشي ٧/٠٣، تتمة ح ١١٢.

٩. بعض النسخ: حقّه.

١١. تفسير العيّاشي ٢٨٠/١ح ١١٤.

١٣. ليس في المصدر .

وفي الكافي(١): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن معاوية بن شريح قال: سمعت أبا عبدالله عليه يقول: في الزرع حقّان: حق تؤخذ به، وحقّ تعطيه.

قلت: [و](٢) ما الذي أؤخذ به، وما الذي أعطيه ؟

عليّ بن إبراهيم (٥)، عن أبيه ، عن حمّاد بن عيسى ، عن حريز ، عن زرارة ومحمّد بن مسلم وأبي بصير ، عن أبي جعفر ظلا في قول الله الله على: « و آتوا حقّه يوم حصاده » .

فقالوا جميعاً: قال أبوجعفر على : هذا من الصدقة ، تعطي (٢) المسكين القبضة بعد القبضة . ومن الجذاذ الحفنة (٢) بعد الحفنة حتى يفرغ (٨). ويعطى الحارث (١٠) أجراً معلوماً ، ويترك للحارس (١٢) يكون في الحائط العذق (١٢) والعذقان والثلاثة لحفظه إيّاه .

عدّة من أصحابنا (١٤)، عن أحمد بن محّمد، عن الحسن بن عليّ الوشّاء، عن عبدالله بن مسكان، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله طللا قال: لاتصرم باللّيل، ولا تحصد باللّيل، ولا تضحّ باللّيل، ولا تبذر باللّيل. فإنّك إن تفعل لم يأتك القانع والمعترّ.

١. الكافي ٥٦٤/٣، ح ١. من المصدر.

٣. كذا في المصدر ، وفي النسخ : فيقول . ٤. كذا في المصدر ، وفي النسخ : تفرغ .

٥. الكافي ٣-،٥٦٥، ح ٣. المصدر: يعطى،

٧. الجذاذ: ما تكسر من الشيء، والحفنة: مل، الكفّ.

كذا في المصدر ، والنسخ: تفرغ .
 كذا في المصدر : الحارس .

١٠. كذا في المصدر، والنسخ: فيترك.
 ١١. معافارة وأمّ جعرور: ضربان رديثان من التمر.

١٢. كذا في المصدر ، والنسخ : للحارسين .

١٣. العذق: النخلة بحملها، والعذق: كلّ غصن له شعب، وقنو: النخلة، وعنقود: العنب.

<sup>14.</sup> الكافي ٥٦٥/٢، ح٣.

فقلت: وما القانع والمعترّ ؟

قال: القانع (١) الذي يقنع بسما أعطيته. و «المعترّ » الذي يسرَ بك فيسألك. وإن حصدت باللّيل لم يأتك السؤال. وهو قول الله فكان: « وآتوا حقّه يوم حصاده » عند الحصاد، يعني: القبضة بعد القبضة إذا حسدته. وإذا خرج فالحفنة بعد الحفنة. وكذلك عند الصرام. وكذلك [عند] (١) البذر. [و] (١) لا تبذر باللّيل لأنّك تعطي من البذر كما تعطى من (٤) الحصاد.

محمّد بن يحيى (١) ، عن أحمد بن محمّد ، عن ابن أبي نصر ، عن أبي الحسن طلِلهِ قال: سألته عن قول الله علل: « و آتوا حقّه يوم حصاده ] (١) ولا تسرفوا » قال: كان أبي طلِله يقول: من الإسراف في الحصاد والجذاذ (٩) أن يتصدّق (١) الرجل بكفّيه جميعاً ، وكان أبي إذا حضر شيئاً من هذا فرأى أحداً من غلمانه يتصدّق بكفّيه صاح به: أعط بيد واحدة القبضة [بعد القبضة ] (١٠) والضغث بعد الضغث من السنبل.

٢. من المصدر.

كذا في المصدر ، والنسخ : في .

٦. الكافي ٦٦٦٣، ح ٥.

٨. المصدر: أن يصدّق.

١٠. من المصدر.

١. يوجد في المصدر و١ج ١ ولار ١٠.

٣. من المصدر،

الكافي ٣٥٦٥، ح ٤.

٧. من المصدر.

٩. المصدر: أن يصدّق.

١١. الكافي ٥/٥٥، ح ٥.

فقال: كان فلان ابن فلان الأنصاري \_و(١) سمّاه \_وكان له حرث، وكان إذا أخذ يتصدّق به ويبقى هو وعياله بغير شيء. فجعل الله الله الله الله على سرفاً(٢).

عليّ بن إبراهيم (٣) [عن أبيه ] (٤) عن هارون بن مسلم ، عن مسعدة بن صدقة ، عن أبي عبدالله الله يحقول : «إنّه أبي عبدالله الله يحديث طويل ، يقول فيه الله : وفي غير آية من كتاب الله يحقول : «إنّه لا يحبّ المسرفين ٥ . فنهاهم عن الإسراف ، ونهاهم عن التقتير (٥) ، لكن أمر بين أمرين ، لا يعطى جميع ما عنده ثمّ يدعو الله أن يرزقه ، فلا يستجيب له .

وفي قرب الإسناد للحميري (١٠: أحمد بن محمّد بن أبي نصر قال: سألت الرضا علله عن قول الله على: سألت الرضا علله عن قول الله على: « و آتوا حقّه يوم حصاده ولا تسرفوا » [أيّ شيء الإسراف]؟ (٧) قال: هكذا يقرأها من قبلكم؟

قلت: نعم.

قال: افتح(^) الفم بالحاء.

[قلت: حصاده ]<sup>(۱)</sup>.

[قال على الله الله الله عنه على الإسراف وذكر إلى آخر ما نقلناه عنه على من الأسراف وذكر إلى آخر ما نقلناه عنه على من الكافى سواء.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم(١١) قوله: « و آتوا حقّه يوم حصاده ».

قال: يوم حصاد(١٣) [و](١٣)كذا نزلت.

قال: فرض الله يوم الحصاد من كلِّ قطعة أرض قبضة للمساكين. وكذا في جذاذ(١٤)

١. ليس في المصدر.

٣. الكافي ٦٧/٥، ضمن ح ١.

٥. التقتير: التضييق في النفقه.

٧. من المصدر.

٩. من المصدر .

١١. تفسير القمّي ٢١٨/١.

١٣. من المصدر .

٢. كذا في المصدر، والنسخ: مسرفاً.

ليس في المصدر .

٦. قرب الإسناد ١٦٢/١.

٨. المصدر: افتتح.

١٠. ما بين المعقوفتين ساقطة من المصدر والنسخ.

١٢. كذا في المصدر ، وفي النسخ : حصاده .

١٤. نسخة من المصدر: جزاز.

النخل، وفي الثمرة(١)كذا عند البذر (٢).

[أخبرنا] (٣) أحمد بن إدريس (٤) قال: حدّثنا أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن أبان بن عثمان، عن شعيب العقرقوفيّ قال: سألت أبا عبدالله الله عن قوله: «و آتوا حقّه يوم حصاده»

قال: الضغث من السنبل، والكفّ من التمر إذا خرص.

قال: وسألته (٥) هل يستقيم إعطاؤه إذا أدخله ؟

قال: لا، هو أسخى لنفسه قبل أن يدخله بيته!

وعنه (١)، عن أحمد البرقيّ، عن سعد بن سعد، عن الرضا ﷺ قال: قلت: فإن (٧) لم يحضر المساكين وهو يحصد (٨)، كيف يصنع ؟

قال: ليس عليه شيء.

قيل (٩): يريد بالحقّ ما [كان](١٠) يتصدّق به يوم الحصاد لا الزكاة المقدّرة؛ لأنّ الزكاة (١١) فرضت بالمدينة والآية مكيّة. وقيل (١٢): [بل هو](١٣) الزكاة.

أي لاتؤخّره عن أوّل وقت يمكن فيه الإيتاء، والآية مدنيّة. وما سبق من الأخبار يدلّ أنّه غير الزكاة، وأنّ إيتاءه على الاستحباب المؤكّد دون الوجوب.

﴿ وَلاَ تُسْرِفُوا ﴾ : في التصدّق، كقوله : « ولا تبسطها كلّ البسط ».

﴿إِنَّهُ لاَ يُحِبُّ الْمُسْرِفِينَ ﴾ ۞: لاير تضي فعلهم.

في الكافي(١٤): محمّد بن يحيى، عن محمّد بن الحسين، عن محّمد بن إسماعيل

1

٢. كذا في المصدر ، وفي النسخ: البذار .

تفسير القمّي ٢١٨/١.

٦. تفسير القمّى ٢١٨/١.

٨. كذا في المصدر ، وفي النسخ : يحضر .

١٠. من المصدر.

١٢. نفس المصدر والموضع.

١٤. الكافي ٧٤ه، ح ١٠.

١. كذا في المصدر ، وفي النسخ : التمر .

٣. من المصدر.

٥. المصدر: سألت.

٧. كذا في المصدر، وفي النسخ: ان.

٩. أنوار التنزيل ٣٣٤/١.

المصدر: « لأنّها » بدل « لأنّ الزكاة ».

١٣. ليس في المصدر.

بن بزيع، عن صالح بن عقبة، عن سليمان بن صالح قال: قلت لأبي عبدالله الله الدني ما يجيء من حدّ الإسراف؟

فقال: إبذالك ثوب صونك، وإهراقك فضل إنائك، وأكلك التمر ورميك بالنّوى(١) هاهنا وهاهنا.

وفي كتاب الخصال (٢): عن محمّد بن أحمد بن يحيى بن عمران الأشعريّ ، بإسناده يرفعه (٣) إلى أبي عبدالله طلح : قال : ليس في الطعام من (٤) سرف .

عن (°) أبي عبدالله (٢) ﷺ قال: للمسرف ثلاث علامات: يشتري (٧) ما ليس له، ويلبس له، ويأكل (٨) ما ليس له.

﴿ وَمِنَ الْاَنْعَامِ حُمُولَةً وَفَرُسًا ﴾: عطف على «جنّات» أي وأنشأ من الأنعام ما يحمل الأثقال ومن يفرش للذبح. أو ما يفرش المنسوج من شعره وصوفه ووبره.

وقيل (٩): الكبار الصالحة للحمل. والصغار الدانية من الأرض، مثل الفرش المفروش عليها.

﴿كُلُوا مِمَّا رَزَّقَكُمُ الله ﴾:كلوا ممّا أحل لكم منه.

﴿ وَلاَ تَتَّبِعُوا خُطُوَاتِ الشَّيْطَانِ ﴾: في التحليل والتحريم من عند أنفسكم.

وفي أصول الكافي (١٠): عليّ بن إبراهيم ، عن أبيه ، وعدّة من أصحابنا ، عن سهل بن زياد ومحمّد بن يحيى ، عن أحمد بن محمّد جميعاً ، عن ابن محبوب ، عن محمّد بن النعمان الأحول ، عن سلام بن المستنير قال : قال أبو جعفر على : [أما] (١١) إنّ أصحاب محمّد عَلَى الوا: يا رسول الله ، نخاف علينا النفاق .

١. المصدر:النّوي.

٣. يوجد في المصدر و ٣ ج ١١ و ١١ ر ٥.

٥. الخصال /٩٨، ح ١٥.

٧. المصدر: يأكل.

٩. أنوار التنزيل ٣٣٤/١.

١١. من المصدر،

٢. الخصال ٩٣، ذيل ح ٣٧.

٤. ليس في المصدر.

٦. المصدر: أمير المؤمنين.

٨. المصدر: يشتري.

١٠. الكافي ٤٢٣/٢، ضمن ح ١.

قال: فقال: ولم تخافون ذلك؟

قالوا: إذا كنّا عندك فذكرتنا ورغّبتنا، وجلنا ونسينا الدنيا وزهدنا حتّى كأنّا نعاين الآخرة والجنّة والنار ونحن عندك. فإذا خرجنا من عندك و دخلنا هذه البيوت وشممنا الأولاد ورأينا [الأهل والعيال](١) نحوّل عن الحال التي كنّا عليها عندك حتّى كأنّا لم نكن على شيء. أفتخاف علينا أن يكون ذلك نفاقاً ؟

فقال لهم رسول الله ﷺ: كلا، إنّ هذه خطوات الشيطان فيرغّبكم في الدنيا. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

﴿إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوٌّ مُبِينٌ ﴾ ۞: ظاهر العداوة .

﴿ ثَمَانِيَةَ أَزْوَاجِ ﴾: بدل من وحمولة » ووفرشاً ». أو صفعول اكلوا » (ولا تتبعوا » معترض بينهما ، أو فعل دلّ عليه . أو حال من «ما » بمعنى : مختلفة أو متعدّدة . والزوج : ما معه آخر من جنسه يزاوجه ، وقد يقال لمجموعهما . والمراد الأوّل .

﴿ مِنَ الضَّأْنِ اثْنَيْنِ ﴾ :زوجين اثنين ، الأهليّ والوحشيّ .

وقيل(٢): الكبش والنعجة . وهو بدل من ا ثمانية ١٠

وقرئ (٣): «اثنان » على الابتداء.

و «الضأن » اسم جنس كالإبل. وجمعه: ضئين، أو ضائن، كتاجر وتجر.

وقرئ (٤) بفتح الهمزة. وهو لغة فيه.

﴿ وَمِنَ الْمَعْزِ اثْنَيْنِ ﴾: الأهليّ والوحشيّ.

وقيل(٥): التيس والعنز .

وقرأً(<sup>۱)</sup> ابن كثير وابن عامر ويعقوب بالفتح. وهو جمع ماعز ، كصاحب وصحب ، وحارس وحرس .

٢. أنوار التنزيل ٣٣٥/١.

٤. نفس المصدر والموضع.

تفس المصدر والموضع.

١. المصدر: العيال والأهل يكادأن.

٣. تفس المصدر والموضع.

ه. أنوار التنزيل ٣٣٥/١.

وقرئ<sup>(۱)</sup>:معزى.

﴿ قُلْ ءَ ٱلذَّكَرَيْنِ ﴾ : ذكر الظأن وذكر المعز .

﴿حَرَّمَ أَمِ الْأَنْتَيَيْنِ ﴾: أم أنثيبهما. ونصب «الذكرين » « والأنثيين » بـ « حرّم ».

﴿ أَمَّا اشْتَمَلَتْ عَلَيْهِ أَرْحَامُ الْأَنْتَيَيْنِ ﴾: وما حملت أناث الجنسين ، ذكراً كان أو أنثي.

﴿ نَبُتُونِي بِعِلْم ﴾ : بأمر معلوم يدلّ على أنّ الله تعالى حرّم شيئاً من ذلك.

﴿إِنْ كُنْتُمْ صَادِفِينَ ﴾ @: في دعوى التحريم عليه.

﴿ وَمِنَ الْاِبِلِ اثْنَيْنِ وَمِنَ الْبَغَرِاثَنَيْنِ قُلْ ءَالذُّكَرَيْنِ حَرَّمَ أَمِ الْأَثْنَيْيْنِ أَمَّا اشْتَمَلَتْ عَسَلَيْهِ اَرْحَامُ الْأَنْنَيَيْن ﴾:كما سبق.

والمعنى إنكار أنّ الله تعالى حرّم من الأجناس الأربعة ذكراً أو أنشى أو ما يحمِل أناثها، ردّاً عليهم. فإنّهم كانوا يحرّمون ذكور الأنعام تارة، [وإناثها تارة] (٢) وأولادها كيف كانت تارة، زاعمين (٣) أنّ الله تعالى حرّمها.

﴿ أَمْ كُنْتُمْ شُهَدًاءً ﴾ (٤) : كنتم حاضرين شاهدين.

﴿ إِذْ وَصَّاكُمُ اللهُ بِهَذَا ﴾ :حين وصّاكم بهذا التحريم . إذ أنتم لاتؤمنون بنبيّ ، ولا طريق لكم إلى معرفة أمثال ذلك إلّا المشاهدة والسماع .

﴿ فَمَنْ أَظْلَمُ مِمِّنِ افْتَرَىٰ عَلَى اللهِ كَذِباً ﴾: فنسب إليه تحريم ما لم يحرّم، والمراد كبراؤهم المقرّرون لذلك. أو عمرو بن لحى (٥) المؤسّس له، الذي بحّر البحائر وسيّب السوائب.

﴿ لِيُضِلَّ النَّاسَ مِغَيْرِ عِلْمِ إِنَّ اللهَ لاَيَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ ﴾ ﴿ لِيُضِلُّ النَّاسَ مِغَيْرِ عِلْمِ إِنَّ اللهَ لاَيَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ ﴾ ﴿ لِيُضِلُّ النَّاسَ مِغَيْرِ عِلْمِ إِنَّ اللهُ لاَيَهُ مِن محمّد، عن السلمي (٧) عن داود الرقي قال: سألني

٣. كذا في ٣ ج » و « ر » و في سائر النسخ : داعين .
 ٤. كذا في ٣ ج » و « ر » و في سائر النسخ : داعين .

٥. كذا في المصدر و اج او ار او في سائر النسخ: يحيى.

الكافي ٤٩٢/٤، ح ١٧.
 المسلمي.

بعض الخوارج عن هذه الآية: «من الضأن اثنين ومن المعز اثنين قل اَلذكرين حرّم أم الأنثيين » « ومن الإبل اثنين ومن البقر اثنين ». ما الذي أحلّ الله من ذلك وما الذي حرّم؟ فلم يكن عندي فيه<sup>(١)</sup> شيء!

فدخلت على أبي عبدالله الله وأنا حاج، فأخبرته بما(٢)كان. فقال: إنَّ الله تعالى أحلَّ في الأضحيّة [بمني الضأن والمعز ٣٠ الأهليّة، وحرّم أن يضحّي بالجبليّة. وأمّا قوله: «ومن الإبل اثنين ومن البقر اثنين» فإنّ الله تعالى أحلّ في الأضحيّة ](4) الإبل العراب(6)، وحرّم فيها البخاتيّ، وأحلّ البقر الأهليّة أن يضحّي بها، وحرّم الجبليّة. فانصرفت إلى الرجل، فأخبرته بهذا الجواب. فقال: هذا شيء حملته الإبل من الحجاز.

وفي روضة الكافي(١٠): محمد بن أبي عبدالله ، عن محمّد بن الحسين ، عن محمّد بن سنان، عن إسماعيل الجعفيّ وعبدالكريم بن عمرو وعبدالحميد بن أبي الديلم،عن أبي عبدالله عليه قال: حمل نوح عليه في السفينة الأزواج الثمانية [التي](٧) قبال الله عليه: « ثمانية أزوج من الضأن اثنين ومن المعز اثنين ومن الإبل اثنين ومن البقر اثنين ». فكان من الضأن اثنين ؛ زوج داجنة يربّيها الناس ، والزوج الآخر الضأن التي تكون في الجبال الوحشيّة أحلّ لهم صيدها. من المعز اثنين ؛ زوج داجنة يربّيها الناس، والزوج الآخر الظباء (^) التي [تكون في المفاوز](١) ومن الإبل اثنين ؛ البخاتيّ والعراب. ومن البقر اثنين ؛ زوج داجنة للنّاس، والزوج الآخر البقرة الوحشيّة. وكلّ طير طيّب وحشي و<sup>(۱۰)</sup>انس*يّ.* 

١. ليس في المصدر. ٢. بعض النسخ: عمّا.

٣. المعز : ذوات الشعر والأذناب من الغنم. والضأن خلافه.

٤. يوجد في المصدر، «ج».

٥. إبل عراب : كرائم سالمة من العيب ، والبخاتي - جمع البخت - الإبل الخراسانية طويل العنق .

٦. الكافي ٢٨٢/٨\_٢٨٤، ح ٤٢٧. ٧. من المصدر .

٨. المصدر:الظبي.

٩. كذا في المصدر ، وفي النسخ : يكون في الجبال الوحشيّة أحلّ لهم صيدها .

١٠. المصدر:[أ]و.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): قال عَيَالَةُ: قوله: «من الضأن اثنين » عنى الأهليّ والحبليّ. «ومن البقر اثنين » يعني والحبليّ. «ومن البقر اثنين » يعني الأهليّ والوحشي الجبليّ. «ومن البقر اثنين » يعني الأهليّ والوحشي الحبليّ. «ومن الإبل اثنين » يعني البخاتيّ والعراب. فهذه أحلّها الله. وفي تفسير العيّاشي (٢): عن أيّوب بن نوح بن درّاج قال: سألت أبا الحسن الثالث الله عن الجاموس ، وأعلمته أنّ أهل العراق يقولون أنّه مسخ ؟!

فقال: أو ما سمعت قول الله على: «ومن الإبل اثنين ومن البقر اثنين ».

وكتبت إلى أبي الحسن الأوّل الله بعد مقدمي من خراسان أسأله عما حدّثني [به](٣) أيّوب في الجاموس؟

فكتب: هو كما<sup>(٤)</sup> قال لك.

﴿ قُلْ لَا آجِدُ فِيمًا أُوحِيَ إِلَى ﴾: أي في القرآن. أو فيما أوحى اليّ مطلقاً.

وفيه تنبيه على أنّ التحريم إنّما يعلم بالوحي لا بالهوى. وأنّ الأصل في كلّ شيء لم يوح تحريمه، تحليله.

﴿مُحَرَّماً ﴾: طعاماً محرّماً.

﴿ عَلَىٰ طَاعِم يَطْعَمُهُ إِلاَّ أَنْ يَكُونَ ﴾: الطعام « مَيْتَةُ ».

وقرأ(٥) ابن كُثير وحمزة: « تكون » بالتاء، لتأنيث الخبر.

وقرأ(١) ابن عامر بالتّاء، ورفع «ميتة» على أنّ «كان» هي التامّة.

﴿ اَوْ دَمَا مَسْفُوحاً ﴾: عطف على «أن» مع ما في حيّزه، أي إلّا وجوده ميتة، أو دماً مسفوحاً، أي مصبوباً كالدّم في العروق. لاكالكبد والطحال والمختلط باللّحم بحيث لايمكن تخليصه.

﴿ أَوْ لَحْمَ خِنْزِيرٍ فَإِنَّهُ وِجْسٌ ﴾ :فإنّ الخنزير ولحمه قذر ؛ لتعوّده أكل النجاسة . أو خبيث مخبث .

۲. تفسير العيّاشي ۳۸۰/۱ ۳۸۱، ح ۱۱۵.

كذا في المصدر ، وفي النسخ : ما.

٦. نفس المصدر والموضع.

١. تفسير القميّ ٢١٩/١.

٣. من المصدر .

ه. أنوار التنزيل ٣٣٥/١.

﴿ أَوْ فِسْقاً ﴾: عطف على «لحم خنزير » وما بينهما اعتراض للتعليل.

﴿ أُهِلَّ لِغَيْرِ اللهِ بِهِ ﴾: صفة له موضّحة . وإنّما سمّي ما ذبح على اسم الصنم «فسقاً » لتوغّله في الفسق .

وينجوز أن يكون «فسقاً» مفعولاً له من «أهل » وهو عطف على «يكون» والمستكنّ فيه راجع إلى ما رجع إليه المستكنّ في «يكون».

﴿ فَمَنِ اضْطُرٌّ ﴾: فمن دعته الضرورة إلى تناول شيء من ذلك.

﴿ غَيْرٌ بَاغٍ ﴾: على مضطر آخر مثله.

﴿ وَلاَ عَادٍ ﴾: قدر الضرورة.

﴿ فَإِنَّ رَبُّكَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ ۞: لايؤاخذه بأكله . وقد مضى تفسير الباغي والعادي .

فإن قيل: لم خصّ هذه الأشياء الأربعة هنا بذكر التحريم، مع أنّ غيرها محرّم أيضاً، فإنّه سبحانه ذكر في المائدة تحريم المنخنقة والموقوذة والمتردّية وغيرها. وقد ورد الأخبار الصحيحة بتحريم كلّ ذي (١) مخلب من الطير وكلّ ذي ناب من الوحش وما لا قشر له من السمك، إلى غير ذلك؟

قلنا: أمّا المذكورات في المائدة ، فكلّها يقع عليها (٢) اسم الميتة فيكون في حكمها . فأجمل هاهنا وفصّل هناك . وأمّا غيرها ، فليس بهذه المثابة في الحرمة . فخصّ هذه الأشياء بالتّحريم تعظيماً لحرمتها . وبيّن تحريم ما عداها رسول الله عَيَالِيَّةُ وورد أنّه ممّا يعاف عنه .

ففي التهذيب (٣): الحسين بن سعيد، عن عبدالرحمن بن أبي نجران، عن عاصم بن حميد، عن محمّد بن مسلم قال: سألت أبا عبدالله على عن الجرّيّ و [المارماهي وما ليس ](٤) له قشر من السمك، حرام هو؟

کذا فی ۴ ج » وفی سائر النسخ: ذات.
 کذا فی ۴ ج » وفی سائر النسخ: ذات.

٤. المصدر: المارماهي والزمير وما.

٣. التهذيب ٦/٩، ح ١٦.

فقال لي: يا محمد، اقرأ هذه الآية التي في الأنعام: «قل لا أجد فيما أوحي إليّ محرّماً على طاعم يطعمه».

فقال(١): فقرأتها حتّى فرغت منها.

فقال: إنّما الحرام ما حرّم الله ورسوله في كتابه. ولكنّهم قد كـانوا يـعافون أشـياء، فنحن نعافها.

الحسين بن سعيد (٢)، عن حمّاد بن عيسى، عن حريز، عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر على أنه سئل عن سباع الطير والوحش، حتّى ذكر له (٣) القنافذ والوطواط والحمير والبغال والخيل.

فقال: ليس الحرام إلّا ما حرّم الله في كتابه، وقد نهى رسول الله عَلَيْظُ يوم خيبر عن أكل لحم (٤) الحمير . وإنّما نهاهم من أجل ظهورهم [أن يفنوه ](٥) فليست(١) الحمير بحرام.

ثمّ قال: اقرأ هذه الآية: «قل لا أجد» الآية.

الحسين بن سعيد(٧)، عن محمّد بن أبي عمير ، عن ابن أذينة ، عن زرارة قال سألت أبا الحسن عليه (٨) عن الجرّيث.

فقال: وما الجرّيث؟

فنعتّه <sup>(٩)</sup> له.

فقال: « لا أجد » الآية.

ثمّ قال: لم يحرّم الله شيئاً من الحيوان في القرآن، إلّا الخنزير بعينه. ويكره كلّ شيء

۲. التهذيب ۱۷۲،٤۲/۹.

المصدر و عج و و ر ع: لحوم .

٦. المصدر:وليست.

المصدر و ۱ ج ۱ و ۱ ر ۱: أبا جعفر .

١. المصدر:قال.

٣. يوجد في المصدر والجا والراء.

ه يوجد في المصدرو «ج» و «ر»: يفنوه.

٧. التهذيب ٥/٩ -٦، ح ١٥.

٩. كذا في المصدر ، وفي النسخ : فنعت ،

من البحر ليس له قشر مثل الورق، وليس بحرام، إنّما هو مكروه.

وعن أحدهما اللهَّظِيُّ (١): أنَّ أكل الغراب ليس بحرام ، إنَّما الحرام ما حـرٌ مه (٣) الله فـي كتابه ، ولكنّ الأنفس تتنزّه عن كثير من ذلك تقزّزاً.

قال صاحب التهذيب (٣): قوله: «ليس الحرام إلّا ماحرّم الله في كتابه». المعنى فيه: أنّه ليس الحرام المخصوص المغلّظ الشديد الحظر ، إلّا ما ذكره الله في القرآن. وإن(٤) كان فيما عداه أيضاً محرّمات كثيرة ، إلّا أنّها دونه في التغليظ.

وفي تفسير العيّاشي<sup>(ه)</sup>: عن حريز ، عن أبي عبدالله للطلخ قال: سئل عن سباع الطير والوحش<sup>(١)</sup> حتّى ذكر القنافذ والوطواط والحمير والبغال والخيل.

فقال: ليس الحرام إلا ما حرّم الله في كتابه. وقد نهى رسول الله ﷺ يوم خيبر عن أكل لحوم الحمير ، وإنّما نهاهم من أجل ظهورهم أن يفنوه وليست (٧) الحمير بحرام. أكل لحوم الحمير . وإنّما نهاهم من أجل ظهورهم أن يفنوه وليست (١) الحمير بحرام. ثمّ (٨) قال: اقرأ هذه الآية (٩): «قل لا أجد في ما أوحي إليَّ محرّماً على طاعم يطعمه إلا أن يكون ميتة أو دماً مسفوحاً أو لحم خنزير ، فإنّه رجس أو فسقاً أهل لغير الله به ١٠١٠).

عن محمّد بن مسلم (١١)، عن أبي جعفر الله قال: قد كان أصحاب المغيرة يكتبون الي أن أسأله عن (١٢) الجرّي والمارماهي والزمّير وما ليس له قشر من السمك، أحرام (١٣) هو أم لا؟

قال: فسألته عن ذلك؟

فقال: يا محمّد، اقرأ هذه الآية التي في الأنعام: «قل لا أجد في ما أوحي إليَّ محرّماً

٢. كذا في المصدر، والنسخ: حرّم.

٤. "ج" و "ر": فإن.

كذا في المصدر ، وفي النسخ : الوحشي .

٨. المصدر:و.

بوجد في المصدر و «ج» و «ر».

١٢. كذا في المصدر ، وفي النسخ : من .

۱. التهذيب ۱۸/۹، ح ۷۲.

٣. التهذيب ٤٢/٩، ذيل ح ١٧٦.

٥. تفسير العيّاشي ٣٨٢/١، ح ١١٨.

٧. «ج»و «ر»: ليس.

٩. المصدر: قرأ هذه الآيات.

١١. تفسير العيّاشي ٣٨٢/١،ح ١١٩.

١٣. في المصدر: حرام.

على طاعم يطعمه إلّا أن يكون ميتة أو دماً مسفوحاً أو لحم خنزير ».

قال: فقرأتها حتّى فرغت منها.

فقال: إنَّما الحرام ما حرَّم الله في كتابه، ولكنَّهم كانو يعافون أشياء ونحن(١) نعافها.

عن زرارة (٢) قال: سألت أبا جعفر ﷺ عن الجرّي.

فقال: [و](١٣) ما الجرّيّ؟ فنعتّه له.

فقال: « لا أجد في ما أوحى إليَّ محرّماً على طاعم يطعمه » الآية.

ثمّ قال: لم يحرّم الله شيئاً من الحيوان في القرآن إلّا الخنزير [بعينه](٤). ويكره كلّ شيء من البحر ليس فيه قشر.

قال: قلت: وما القشر؟

قال: [وهو ](٥) الذي مثل الورق. وليس هو بحرام، إنّما هو مكروه.

﴿ وَعَلَى الَّذِينَ هَادُوا حَرَّمْنَا كُلَّ ذِي ظُفُرٍ ﴾ : كلّ ما له إصبع كالإبل والسباع والطيور . وقيل (٢) : كلّ ذي مخلب وحافر . وسمّى الحافر ظفراً ، مجازاً . ولعلّ المسبّب عن

الظلم تعميم التحريم.

وفي عيون الأخبار (٧): عن الرضا على حديث طويل، وفيه يقول على: قبال [أبو عبدالله ](١) على ذي ناب من السباع وذي مخلب من الطير حرام.

وفيه (٩) أيضاً : وحرّم الإرنب لأنّها بمنزلة السنّور ، ولها مخالب كمخالب (١٠) السنّور وسباع الوحش (١١).

وفي باب ماكتبه الرضاط الله (١٢) للمأمون من محض الإسلام وشرائع الدين: ويحرّ م(١٣)

١. المصدر: فنحن.

٣. من المصدر.

٥. ليس في المصدر.

العيون ٩٣/٢. ح٠٠.

العيون ٩٣/٢. ح ١.

١١. كذا في المصدر، وفي النسخ: الوحشيّ.

١٣. المصدر: تحريم.

٢. تفسير العياشي ٣٨٣/١، ح ١٢٠.

٤. من المصدر.

٦. أنوار التنزيل ٢٣٦/١.

المصدر: أبي.

١٠. المصدر: مخاليب كمخاليب.

۱۲. العيون ۱۲٦/۲،ح ۱

كلّ ذي ناب من السباع ، وكلّ ذي مخلب من الطير .

وفي كتاب الخصال (١): عن الأعمش، عن جعفر بن محمّد اللَّهِ في أنّه قال في حديث طويل: وكلّ ذي ناب من السباع و [ذي ](٢) مخلب من الطير، [فأكله ](٣) حرام.

﴿ وَمِنَ الْبَقَرِ وَالْغَنَمِ حَرَّمْنَا عَلَيْهِمْ شُحُومَهُمَا ﴾: الثروب وشحوم الكلى. والإضافة لزيادة الربط.

﴿ إِلاَّ مَا حَمَلَتْ ظُهُورُهُمًا ﴾: إلَّا ما علقت بظهورهما.

﴿ اَوِ الْحَوَايَا ﴾: أو ما اشتمل على الأمعاء. جمع حاوية، أو حاوياء، كقاصعاء وقواصع . أو حوية، كسفينة وسفائن.

وقيل (1): هو عطف على « شحومهما » و « أو » بمعنى الواو.

﴿ أَوْ مَا اخْتَلُطَ بِعَظْمٍ ﴾ : وهو شحم الإلية ؛ لاتّصالها بالعصعص.

وفي تفسير العيّاشي (٥): عن [محمّد] (٢) الحلبيّ ، عن أبي عبدالله الله قال: حرّم على بني إسرائيل كلّ ذي ظفر والشحوم إلّا ما حملت ظهورهما، أو الحوايا، أو ما اختلط بعظم.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٧) ، بإسناده إلى أبي عبدالله الله في قوله الله الله الله من الذين هادوا حرّمنا عليهم طيّبات أحلّت لهم وبصدّهم عن سبيل الله كثيراً ١٠٥٠ [يعني لحوم الإبل والبقر والغنم ](٩) . هكذا أنزلها الله ، فاقرأوها هكذا . وماكان الله ليحلّ شيئاً في كتابه ثم [يحرّمه من ](١٠) بعدما أحله ، ولا يحرّم شيئاً [ثمّ يحلّه ](١١) [من ](١٠) بعدما حرّمه .

١. الخصال /٦٠٩.

٣. من المصدر.

٥. تفسير العيّاشي ٣٨٣/١، ح ١٢١.

٧. تفسير القمّي ١٥٨/١.

٩. ليس في المصدر.

یوجد في لاج ۵ والمصدر.

٢. من المصدر.

٤. أنوار التنزيل ٢٧٣٦/١.

٦. من المصدر،

٨. النساء: ١٦٠.

١٠. كذا في المصدر ، والنسخ : يحرّم.

١٢. من المصدر،

قلت: وكذلك أيضاً [قوله](١): «ومن البقر والغنم حرّمنا عليهم شحومهما»؟ قال: نعم.

- ﴿ ذَلِكَ ﴾ : التحريم ، أو الجزاء .
- ﴿جَزَيْنَاهُمْ بِبَغْيِهِمْ ﴾: بسبب ظلمهم.
- ﴿ **وَإِنَّا لَصَادِقُونَ ﴾ ۞:** في الاخبار والوعد والوعيد.

﴿ فَاِنْ كَذَّبُوكَ فَقُلْ رَبُّكُمْ ذُو رَحْمَةٍ وَاسِعَةٍ ﴾: يمهلكم على التكذيب. فبلا تنغتروا بإمهاله، فإنّه يمهل.

﴿ وَلاَ يُرَدُّ بَأْسُهُ عَنِ الْقَوْمِ الْمُجْرِمِينَ ﴾ ، حين ينزل. أو ذو رحمة واسعة للمطيعين وذو بأس شديد للمجرمين. فأقام مقامه «ولا يرد بأسه» لتضمنه التنبيه على إنزال البأس عليه، مع الدلالة على أنّه لازب بهم لايمكن ردّه عنهم.

وفي كتاب معاني الأخبار (٢) خطبة طويلة لعليّ ﷺ ، وفيها يــقول ﷺ : أنــا قـــابض الأرواح وبأس الله الذي لا يردّه عن القوم المجرمين .

﴿ سَيَقُولُ الَّذِينَ آشُرَكُوا ﴾: إخبار عن مستقبل. ووقوع مخبره يدلُّ على إعجازه.

﴿ لَوْ شَاءَ اللهُ مَا اَشْرَكْنَا وَلا آبَاؤُنَا وَلا حَرَّمْنَا مِنْ شَيْءٍ ﴾: أي لو شاء الله خلاف ذلك مشيئة ارتضاء \_ كقوله: « فلو شاء لهداكم أجمعين » \_ لمّا فعلنا نحن ولا أباؤنا. ولمّا احتمل أنّهم أرادوا بذلك أنّهم على الحق المشروع المرضي عند الله ، لا الاعتذار عن ارتكاب هذه القبائح بإرادة الله تعالى إيّاها منهم ، انتهض ذمّهم به دليلاً للمعتزلة .

وعطف « آباؤنا » على الضمير في «أشركنا » من غير تأكيد، للفصل بـ « لا ».

﴿كَذَلِكَ كَذَّبَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ ﴾: أي مثل هذا التكذيب لك في أنَّ الله منع الشرك ولم يحرّم ما حرّموه ، كذّب الذين من قبلهم الرسل .

﴿ حَتَّىٰ ذَاقُوا بَأْسَنَا ﴾: الذي أنزلنا عليهم بتكذيبهم.

١. من المصدر . ٢ من المعاني ٥٨/، ضمن ح ٩.

﴿ قُلْ هَلْ عِنْدَكُمْ مِنْ عِلْمٍ ﴾ : من أمر معلوم يصحّ الاحتجاج به على ما زعمتم. ﴿ فَتَخْرِجُوهُ لَنَا ﴾ : فتظهروه لنا.

﴿ إِنْ تَتَّبِعُونَ إِلاَّ الظَّنَّ ﴾: ما تتّبعون في ذلك إلّا الظنّ .

﴿ وَإِنْ أَنْتُمْ إِلاَّ تَخْرُصُونَ ﴾ ۞: تكذبون على الله.

قيل(١): وفيه دليل على المنع من اتّباع الظنّ ، سيّما في الأصول. ولعلّ ذلك حيث يعارضه قاطع ، إذ الآية فيه .

﴿ قُلْ فَلِلْهِ الْحُجَّةُ الْبَالِغَةُ ﴾: البيّنة الواضحة ، التي بلغت غاية المتانة والقوة على الإثبات، أو بلغ بها صاحبها صحّة دعواه . وهي من الحجّ ، بمعنى : القصد ، كأنّها تقصد إثبات الحكم و تطلبه .

﴿ فَلَوْ شَاءَ لَهَدَاكُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ ۞: بالتَّوفيق لها والحمل عليها.

في تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): « فَلِلّه الحجّة البالغة فلو شاء لهداكم أجمعين ». قال: لو شاء لجعلكم كلّكم على أمر واحد، ولكن جعلكم على الاختلاف.

وفي كتاب الاحتجاج للطبرسي (٤) الله عن أمير المؤمنين الله حديث طويل، وفيه يقول الله : ولو علم المنافقون لعنهم الله ما عليهم من ترك هذه الآيات التي بيتنت لك تأويلها لأسقطوها مع ما أسقطوا منه. ولكنّ الله تبارك اسمه ماض حكمه بإيجاب الحجة على خلقه، كما قال [الله تعالى] (٥): «فلله الحجة البالغة» أغشى أبصارهم، وجعل على قلوبهم أكنة عن (٢) تأمّل ذلك، فتركوه (٣) بحاله وحجبوا عن تأكيده

١. أنوار التنزيل ٣٣٦/١.

٣. تفسير القمّي ٢٢٠/١.

٥. من المصدر،

٧. كذا في المصدر ، والنسخ : فتركوها .

۲. تفسير العيّاشي ۳۸۳/۱ ح ۱۲۲.

٤. الاحتجاج ٢٧٦/١.

٦. كذا في المصدر ، والنسخ : على .

الملتبس(١) بإبطاله. فالسّعداء يتنبّهون(٢) عليه، والأشقياء يعمون(٣) عنه.

وفي أمالي شيخ الطائفة (٤) ﷺ، بإسناده إلى مسعدة بن صدقة (٥) قال: سمعت جعفر بن محمّد عليه وقد سئل عن قول الله ﷺ: « فلله الحجّة البالغة ».

فقال: إنَّ الله تعالى يقول للعبد يوم القيامة: عبدي ، أكنت عالماً ؟

فإن قال: نعم. قال له: أفلا عملت بما علمت؟ وان قال: كنت جاهلاً. قال له: أفسلا تعلّمت حتّى تعمل؟ فيخصمه. فتلك الحجّة البالغة.

وفي أصول الكافي (٢): [أبو عبدالله الأشعري، عن ] (٢) بعض أصحابنا، رفعه (٨) عن هشام بن الحكم قال: قال لي أبو الحسن موسى بن جعفر ﷺ: يا هشام، إن لله على الناس حجّتين: حجّة ظاهرة، وحجّة باطنة. فأمّا الظاهرة، فالرسل والأنبياء والأئمّة ﷺ. وأمّا الباطنة، فالعقول.

محمّد بن يحيى العطّار (٩) ، عن أحمد بن محمّد بن عيسى ، عن ابن أبي عمير ، عن الحسن بن محبوب ، عن داود الرقيّ ، عن العبد الصالح الله قال : إنّ الحجّة لا تقوم لله على خلقه إلّا بإمام حتّى يعرف .

عليّ بن موسى (١٠)، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن (١١) محمد بن خالد البرقيّ، عن النضر بن سويد، رفعه عن سدير، عن أبي جعفر عليه قال: قلت له: جعلت فداك، ما أنتم؟

قال: نحن خزّان علم الله، ونحن تراجمة وحي الله، نحن الحجّة البالغة على من دون السماء و [من](١٢) فوق الأرض.

٢. المصدر: ينهون.

أمالي الطوسي ١/٨٩٩.

٦. الكافي ١٦/١، ضمن ح ١٢.

٨. يوجد في ﴿ جِ ﴾ و ﴿ ر ﴾ والمصدر .

۱۰. الکافی ۱۹۲/۱ ، ح ۳.

١٢. من المصدر.

كذا في المصدر ، والنسخ : تأكيد الملبس.

٣. كذا في المصدر ، والنسخ : يعمهون ،

٥. المصدر: «زياد» بدل «صدقة».

٧. من المصدر،

۹. الكافي ۱/۱۷۷/ ح ۱.

١١. المصدر:و.

أحمد بن مهران (۱)، عن محمّد بن عليّ ومحمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، جميعاً عن محمّد بن سنان، عن المفضّل بن عمر، عن أبي عبدالله الله قال: كان أمير المؤمنين الله باب الله الذي لايؤتى إلّا منه، وسبيله الذي من سلك بغيره هلك. وكذلك «نجزي المحسنين» لأثمّة الهدى واحد بعد واحد، جعلهم الله أركان الأرض أن تميد بأهلها وحجّته (۲) البالغة على من فوق الأرض ومن تحت الثرى.

محمد بن يحيى (٣) ومحمد بن عبدالله، عن عبدالله بن جعفر، عن الحسن بن ظريف وعليّ بن محمد، عن صالح بن أبي حمّاد، عن بكر بن صالح ، عن عبدالرحمن بن سالم، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله الله الله الله وفيه أسماء الأثمة الله و بعلت حسيناً خازن وحيي، وأكرمته بالشهادة، وختمت له بالسّعادة. فهو أفضل من استشهد، وأرفع الشهداء درجة. جعلت كملمتي التامّة معه وحجتي البالغة عنده، والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

محمّد بن أبي عبدالله (٥) ومحمّد بن الحسن ، عن سهل بن زياد ومحمّد بن يحيى ، عن أحمد بن أبي عبدالله عن الحسن بن العبّاس بن الجريش (٢) عن أبي جعفر الثاني الله قال : قال أبو عبدالله الله عن الياس [أبي الله ](٧) فقال : يا ابن رسول الله ، باب غامض ، أرأيت إن قالوا حجّة الله القرآن ؟

قال: إذن أقول لهم: إنّ القرآن ليس بناطق يأمر وينهى، ولكن للقرآن أهل يأمرون وينهى، ولكن للقرآن أهل يأمرون وينهون. وأقول لهم (^): قد عرضت لبعض أهل الأرض مصيبة ما هي في السنّة والحكم الذي ليس فيه اختلاف وليست في القرآن، أبى الله لعلمه بتلك الفتنة أن تنظهر في

١. الكافي ١٩٦٧، ضمن ح ١. ٢. كذا في المصدر، والنسخ: حجّتها.

يوجد في "ج"و "ر".

٣. الكافي ٥٢٨/١، ضمن ح ٣.

٥. الكافي ٢٦٤/١، ذيل ح ١.

٦. كذا في المصدر ، وجامع الرواة ٢٠٥/١، وفي المصدر : حريش.

يوجد في اج» و « ر » والمصدر.
 ليس في المصدر.

الأرض وليس في حكمه رادٌ لها، ولا(١) مفرّج عن أهلها.

قال(٣): فقال: هاهنا تفلجون(٣)، يا ابن رسول الله، أشهد أنّ الله عزّ ذكره قد علم بما يصيب من مصيبة في الأرض أو في أنفسهم من الدين أو غيره، فوضع القرآن دليلاً.

قال: فقال: هل تدري يا ابن رسول الله، دليل ما هو؟

قال أبوجعفر طلع : نعم، فيه جمل (٤) الحدود (٥) وتفسيرها عند الحكم، فقال: أبى الله أن يصيب عبداً بمصيبة في دينه، أو في نفسه، وماله (٢) وليس في أرضه من حكمه قاض بالصواب في تلك المصيبة.

قال: فقال: أما في هذا الباب، فقد فلجتم (٢) بحجّته إلّا أن يفتريَ خصمكم على الله فيقول: ليس لله جلّ ذكره حجّة. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

﴿ قُلْ هَلُمَّ شُهَدَاءَكُمُ ﴾: أحضروهم.

اسم فعل لايتصرّف، عند أهل الحجاز .

وفعل يؤنّث ويجمع ، عند بني تميم .

وأصله عند البصريّين «هالم» من لمّ: إذا قصد. حذفت الألف لتقدير السكون في اللام، فإنّه الأصل.

وعند الكوفيّين «هل أمّ» فحذفت الهمزة بإلقاء حركتها على اللام وهو بمعيد؛ لأنّ «هل» لاتدخل الأمر ويكون متعدّياً،كما في الآية. ولازماً،كما في قوله تعالى: «هلمّ البنا».

﴿ الَّذِينَ يَشْهَدُونَ أَنَّ اللهَ حَرَّمَ هُلَا ﴾: يعني قدوتهم فيه. استحضرهم ليلزمهم الحجّة، ويظهر بانقطاعهم ضلالتهم، وأنّه لامتمسّك (^) لهم، كمن يقلّدهم. ولذلك قيّد

١. ليس في المصدر. ١. ليس في المصدر.

٣. فلج بحجّته: أحسن الادلاء بها فغلب خصمه . ٤. «ب، جلّ.

٥. «ر»و«ب»: للحدود. ٦. المصدر: أو [في].

٧. المصدر: فلجتهم. ٨. ﴿جَ ﴾: ممسك.

الشهداء بالإضافة ، ووصفهم بما يقتضي العهد بهم.

﴿ فَإِنْ شَهِدُوا فَلاَ تَشْهَدْ مَعَهُمْ ﴾: فلا تصدّقهم فيه وبيّن لهم فساده . فإنّ تسليمهم موافقة لهم في الشهادة الباطلة .

﴿ وَلاَتَتَّبِعُ اَهْوَاءَ الَّذِينَ كَذَّبُوا بِآياتِنَا ﴾: من وضع المظهر موضع المضمر . للدّلالة على أنّ مكذّب الآيات متّبع الهوى لاغير ، وأنّ متّبع الحجّة لايكون إلّامصدّقاً بها .

﴿ وَالَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ ﴾ : كعبدة الأوثان.

﴿ وَهُمْ بِرَبِّهِمْ يَعْدِلُونَ ﴾ ٢٠ يجعلون له عديلاً.

﴿ قُلْ تَعَالُوا ﴾: أمر من التعالي. وأصله أن يقول من كان في علوّ لمن كان في سفل. فاتّسع فيه للتعميم.

﴿ أَثُلُ ﴾: أقرأ.

﴿ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ ﴾: منصوب بيد أتل ».

و «ما» يحتمل الخبريّة والمصدريّة. ويجوز أن تكون استفهامية منصوبة «بحرّم». والجملة مفعول «أتل» [لأنّه بمعنى: أقل ](١) أيّ شيء حرّم ربّكم.

﴿ عَلَيْكُمْ ﴾ : متعلقة «بحرّم » أو « أتل » .

﴿ اَلاً تُشْرِكُوا بِهِ ﴾: أي لا تشركوا، ليصحّ عطف الأمر عليه. ولا يمنعه تعليق الفعل المفسّر بما حرّم، فإنّ التحريم باعتبار الأوامر يرجع إلى أضدادها.

ومن جعل «أن» ناصبة، فمحلّها النصب «بعليكم». على أنّه للاغراء، أو بالبدل من «ما» أو من عائده المحذوف على «أن لا» زائدة، أو الجرّ بتقدير اللام، أو الرفع على التقدير المتلوّ «أن لاتشركوا» أو المحرّم أن لا تشركوا به.

﴿ شَيْئاً ﴾: يحتمل المصدر، والمفعول.

﴿ وَبِالْوَالِدَيْنَ إِحْسَاناً ﴾: أي وأحسنوا بهم إحساناً.

ا. يوجد في المصدر و ﴿ ج ﴾ وفيه: «أتل » بدل ه أقل ».

وضعه موضع النهي عن الإساءة إليهما للمبالغة ، وللدلالة على أنّ ترك الإساءة في شأنهما غير كاف بخلاف غيرهما.

وفي تفسير علي بن إبراهيم (١) :قال : الوالدان رسول الله عَلَيْلَةُ وأمير المؤمنين على . ﴿ وَلاَ تَقْتُلُوا اَوْلاَدَكُمْ مِنْ اِمْلَاقٍ ﴾ : من أجل فقر أو من خشيته ، كقوله : «خشية إملاق».

﴿ نَحْنُ نَرْزُقُكُمْ وَإِيَّاهُمْ ﴾: منع لموجبيّة ماكانوا يفعلون لأجله ، واحتجاج عليه . ﴿ وَلاَ تَقْرَبُوا الْفَوَاحِشَ ﴾ : كبائر الذنوب ، أو الزنا .

﴿ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ ﴾ : بدل منه ، وهو مثل قوله تعالى : « ظاهر الإثم وباطنه » .

في الكافي (٢) و (٣) في تفسير العيّاشي : عن السجاد عليه : « ما ظهر » نكاح امرأة الأب. « وما بطن » الزنا .

وفي تفسير العيّاشي: عمرو بن أبي المقدام، عن أبيه، عن عليّ بن الحسين صلوات الله عليه: «ما ظهر » نكاح امرأة الأب. «وما بطن » الزنا.

وفي مجمع البيان (٤):عن الباقر على : «ما ظهر » هو الزنا. «وما بطن» [هو المخالّة (٥)] (٢).

وفي الكافي (٧): عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن عثمان بن عيسى، عمّن ذكره، عن أبي عبدالله على قال: إنّ الله تبارك وتعالى غيور [يحبّ كلّ غيور] (٨). ولغيرته حرّم الفواحش ظاهرها وباطنها.

١. تفسير القميّ ٢٢٠/١.

٢. الكافي ٥٦٧/٥، ح ٤٧، وتفسير العيّاشي ٣٨٣/١، ح ١٢٤ ملخَصاً في بعض العبارات فيهما.

٣. الظاهر من ٩ و ٩ إلى آخر الحديث زائد لأنَّ هذا نفس الحديث الآتي.

ع. مجمع البيان ٣٨٢/٢.
 ه. المخالة: من الخلة ، يعني: اتخاذ الخليل .

٦. كذا في المصدر ، وفي النسخ: المحالة .
 ٧. الكافي ٥٣٥/٥٣٦ ـ ٥٣٦ ، خ ١ .

٨. من المصدر.

﴿ وَلاَ تَمَقَّتُلُوا النَّـفْسَ الَّـتِي حَرَّمَ اللهُ إِلاَّ بِالْحَقِّ ﴾: كالقود، وقمتل المرتد، ورجم المحصن.

﴿ ذَلِكُمْ ﴾ :إشارة إلى ما ذكر مفصلاً.

﴿ وَصَّاكُمْ بِهِ ﴾: أي بحفظه.

﴿ لَعَلَّكُمْ تَمْقِلُونَ ﴾ ۞: ترشدون . فإنّ كمال العقل هو الرشد .

﴿ وَلاَ تَقْرَبُوا مَالَ الْيَتِيمِ إِلاَّ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾: إلّا بالفعلة التي هي أحسن ما(١) يفعل بماله كحفظه(٢) و تميّزه .

﴿ حَتَّىٰ يَبْلُغَ أَشُدُّهُ ﴾: حتى يصير بالغاً.

وهو جمع، شدّة، كنعمة وأنعم. أو شدّ، كصرّ وأصرّ.

وقيل<sup>(٣</sup>): مفرد [كأتك ]<sup>(٤)</sup>.

في من لايحضره الفقيه والتهذيب (٠): عن الصادق الله [قال:] (١) انقطاع يتم اليتيم الإحتلام، وهو أشده. وإن احتلم ولم يؤنس منه (١) رشد وكان سفيها أو ضعيفاً، فليمسك عنه وليّه ماله.

وفيهما، وفي الكافي (^) عنه [قال:] (^) إذا بلغ [الغلام] ('') أشدَّه ثلاث عشرة سنة ودخل في الأربع عشرة، وجب عليه ما وجب على المحتلمين، احتلم أو لم يحتلم. و (١١) كتبت عليه السيّئات، وكتبت له الحسنات، وجاز له كلّ شيء إلّا أن يكون ضعيفاً أو (١١) سفيهاً.

٢. كذا في وج، وور،، وفي سائر النسخ؛ لحفظه.

۱. يوجد في ۱ج، ودر.. ۳. أنوار التنزيل ۲۲۷/۱.

٤. من المصدر.

الماكور السرين الماك

٥. الفقيه ١٦٣/٤ ح ٥٦٩، والتهذيب ١٨٣/٩ح ٧٣٧، والكافي ١٨٨٠ ح ٢.

٦. من المصادر . عض النسخ : عنه .

٨. الفقيه ١٦٤/٤ ح ٥٧١، والتهذيب ١٨٣/٩ ـ ١٨٤ ح ٧٣٩، والكافي ١٨٨ ح ٢.

١٠ من التهذيب، والفقيه.

٩. من المصادر .

١٢. التهذيب: و.

١١. ليس في التهذيب، والكافي.

و في كتاب الخصال(١): عن عبدالله بن سنان، عنه الله مثله.

وفيه (٢): عن عبدالله بن سنان، عن أبي عبدالله الله قال: سأله أبي وأنا حاضر عن اليتيم، متى يجوز أمره ؟

قال: حتّى يبلغ أشده.

قال: قلت<sup>(٣</sup>): وما أشدّه؟

قال: احتلامه (٤).

قلت: قد يكون الغلام ابن ثمان عشرة سنة أو أقلّ أو أكثر ولايحتلم ؟!

قال: إذا بلغ وكتب عليه الشيء، جاز أمره إلّا أن يكون سفيها أو ضعيفاً.

﴿ وَاوْفُوا الْكَيْلَ وَالْمِيزَانَ بِالْقِسْطِ ﴾: بالعدل والسوية.

﴿ لاَ نُكَلُّفُ نَفْساً إِلاَّ وُسْعَهَا ﴾ : إلَّا ما يسعها ، ولا يعسر عليها .

وفي اتّباع إيفاء الكيل والوزن بذلك، تنبيه على تعسّره. وأنّ ما وراء الوسع فـيه، عفوّ .

﴿ وَإِذَا قُلْتُمْ ﴾ : في حكومة ونحوها.

﴿فَاعْدِلُوا﴾: فيه.

﴿ وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَيْ ﴾: ولو كان المقول له أو عليه من ذوي قرابتكم.

﴿ وَبِعَهْدِ اللهِ أَوْقُوا ﴾: يعني ما عهد إليكم من ملازمة العدل و تأدية أحكام الشرع.

﴿ ذَلِّكُمْ وَصَّاكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ ٢ : تتَعظون به.

وقرأ(٥) حمزة وحفص والكسائي : « تذكرون » بتخفيف الذال حيث وقع في القرآن، والباقون بتشديدها.

وفي تفسير العيّاشي(٢): عن أبي بصير قال: كنت جالساً عند أبي جـعفر عليُّ وهـو

٢. الخصال /٤٩٥، ح ٣.

٤. المصدر: الاحتلام.

تفسير العيّاشي ٢٨٣/١، ح ١٢٣.

١. الخصال: ٤٩٥، ح ٤.

٣. ليس في المصدر.

ه. أنوار التنزيل ٣٣٨/١.

متّكى، على فراشه ، إذ (١) قرأ الآيات المحكمات التي لم ينسخهنّ شيء من الأنعام . فقال (٢): شيّعهنّ سبعون ألف ملك «قل تعالوا أتل ما حرّم ربّكم عليكم ألّا تشركوا به شيئاً » الآيات .

وفي مجمع البيان (٣)، عن ابن عبّاس: أنّ (٤) هذه الآيات محكمات، لم يـنسخهنّ شيء من جميع الكتب. وهي محرّمات على بني آدم كلّهم. وهنّ أمّ الكتاب. من عمل بهنّ دخل الجنّة، ومن تركهنّ دخل النار.

﴿ وَاَنَّ هُٰذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيماً ﴾: قيل (٥): الإشارة فيه إلى ما ذكر في السورة، فإنّها بأسرها في إثبات التوحيد والنبوّة، وبيان الشريعة.

وقرأ(١) حمزة والكسائي: «إنّ » بالكسر ، على الاستئناف. وابن عامر ويعقوب بالفتح والتخفيف. والباقون به مشدّدة ، بتقدير «اللام» على أنّه علّة لقوله:

﴿ فَاتَّبِعُوهُ ﴾ : وقرأ (٧) ابن عامر : « صراطيَ » بفتح الياء .

وقرئ (^): «هذا صراطي». و «هذا صراط ربّكم». و «هذا صراط ربّك».

﴿ وَلاَ تَتَّبِعُوا السُّبُلَ ﴾: الأديان المختلفة المشعّبة عن الأهوية المتباينة. فإنّ مقتضى الحجّة واحد، ومقتضى الهوى متعدّد، لاختلاف الطبائع والعادات.

﴿ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ ﴾: فتفرّ قكم وتزيلكم.

﴿عَنْ سَبِيلِهِ ﴾: الذي هو اتّباع الوحي واقتضاء البرهان.

﴿ فَلِكُمْ ﴾: الاتّباع.

﴿ وَصَّاكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ ٢: الضلال، والتفرّق عن الحقّ.

٢. المصدر: قال.

٤. ليس في المصدر .

٦. نفس المصدر والموضع.

٨. أنوار التنزيل ٣٣٨/١.

١. بعض النسخ: اذا.

٣. مجمع البيان ٣٨٤/٢ ـ ٣٨٥.

ه. أنوار التنزيل ٣٣٨/١.

٧. نفس المصدر والموضع.

وفي تفسير العيّاشي(١): عن بريد العجليّ، عن أبي جعفر عليٌّ قال: [أ](٢) تــدري ما يعني بــِ « صراطي مستقيماً »؟

قلت: لا.

قال: ولاية علىّ والأوصياء.

قال: و تدري ما يعني « فاتبعوه » ؟

قلت: لا.

قال: يعني عليّ بن أبي طالب صلوات الله عليه.

قال: وتدري ما يعني «ولا تتبعوا السبل فتفرّق بكم عن سبيله»؟

قلت: لا.

قال: ولاية فلان وفلان، والله.

قال: وتدري ما يعني «فتفرّق بكم عن سبيله»؟

قلت: لا.

قال: يعنى: سبيل على للطُّلِّهِ.

عن سعد(٣)، عن أبي جعفر عليه «وأنَّ هذا صراطي مستقيماً فاتَّبعوه».

قال: آل محمّد عليه الصراط الذي دلّ عليه.

وفي روضة الواعظين (٤) للمفيد ﴿ قال رسول الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ مستقيماً فا تَبعوه ولا تتبعوا السبل [فتفرّق بكم ». قال: ] (٥) سألت الله أن يجعلها لعلى ، ففعل.

وفي شرح الآيات الباهرة (٢): وذكر عليّ بن يوسف بن جبير (٧) في كتاب نهج الإيمان قال: «الصراط (٨) المستقيم» هو عليّ بن أبي طالب الله في هذه الآية لما رواه

٢. من المصدر.

٤. روضة الواعظين ١٠٦/.

٦. تأويل الأيات الباهرة ١٦٧/١.

٨. المصدر: صراط.

۱. تفسير العيّاشي ۲۸۳/۱-۲۸۶، ح ۱۲۵.

٣. تفسير العيّاشي ٣٨٤/١، - ١٢٦.

ه. من المصدر.

٧. المصدر: جبر.

إبراهيم الثقفيّ في كتابه بإسناده إلى أبي (١) بريدة الأسلميّ قال: قال رسول الله عَلَيْهُ: «أَنَّ هذا صراطي مستقيماً فاتبعوه ولا تتبعوا السبل فتفرّق بكم عن سبيله » قد سألت الله أن يجعلها لعليّ الله أي (٢) سبيله التي هي الصراط (١) المستقيم، ففعل. فقوله: « يجعلها لعليّ الله أي (١) سبيله التي هي الصراط (١) المستقيم، وسبيله القويم الهادي إلى جنّات النعيم.

وفي بصائر الدرجات (٤): عمران بن موسى [عن موسى ](٥) بن جعفر ، عن عليّ بن أسباط ، عن محمّد بن فضيل ، عن أبي حمزة الثماليّ ، عن أبي عبدالله عليه قال : سألته عن قول الله تبارك و تعالى : « و أنّ هذا صراطى مستقيماً فاتّبعوه » .

قال: هو والله عليّ (٢) [هو والله ](٢) الميزان والصراط.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (^): أخبرنا الحسن بن الحسن بن عليّ بن عليّ، عن أبيه، عن الحسن (<sup>1)</sup> بن سعيد، عن محمّد بن سنان، عن أبي خالد القمّاط، عن أبي بصير، عن أبي جعفر الله في هذه الآية، قال: نحن السبل (۱۱)، فمن أتى فهذه السبل (۱۱). وفي كتاب الاحتجاج (۱۲) للطبرسيّ، بإسناده إلى الإمام محمّد بن عليّ الباقر الله المن عن النبي عَمَّالُهُ حديث طويل، وفيه خطبة الغدير، وفيها: معاشر الناس، إنّ الله قد أمرني ونهاني وقد أمرت عليّاً ونهيته، فعلم الأمر والنهي من ربّه، فاسمعوا لأمره تسلموا، وأطبعوه (۱۳) تهتدوا، وانتهوا لنهيه ترشدوا، وصيروا إلى مراده ولا تتفرّق بكم السبل

ا. ليس في المصدر: أبي كما في جامع الرواة ١١٩/١.

٢. المصدر: أن. ٣. المصدر: صراط.

٤. البصائر /٩٩، ح ٩. من المصدر .

بوجد في المصدر و «ج» و «ر».
 بوجد في المصدر و «ج» و «ر».

٨. تفسير القمّي ٢٢١/١.
 ٩. المصدر و (ج) و (ر): الحسين.

١٠. المصدر:السبيل.

١١. المصدر: فمن أبى فهذه السبل فقد كفر، ونور الثقلين ٧٧٩/١ح ٣٤٧نسخة منه موافقة للمتن وفي نسخته المصححة: فمن أبى فهذه السبل.
 ١٢. الاحتجاج ٧٨٠ ـ٧٩.

١٣. المصدر: أطيعوا.

عن سبيله. معاشر الناس، أنا الصراط(١) المستقيم الذي أمركم باتباعه، ثممّ عمليّ من بعدي، ثمّ ولدي من صلبه أثمّة يهدون بالحقّ(٢) وبه يعدلون.

وفي تفسير فرات بن إبراهيم الكوفي (٣): حدّثني جعفر بن محمّد الفزاريّ معنعناً ، عن أبي مالك الأسدي قال: قلت لأبي جعفر طلط قول الله تعالى: «وأنّ هذا صراطي مستقيماً فاتبعوه ولا تتبعوا السبل» [إلى آخر الآية ](٤).

فبسط أبوجعفر على يده اليسرى (٥)، ثم دور فيها يده اليمنى، ثم قال: نحن الصراط (١) المستقيم. فاتبعوه ولا تتبعوا السبل، فتفرّق بكم عن سبيله يميناً وشمالاً. [ثم خط ](١) بيده.

فرات (^) قال: حدّثني جعفر بن محمّد الفزاريّ معنعناً ، عن حمران قال: سمعت أبا جعفر عليه يقول في قول الله تعالى: «وأنّ هذا صراطي مستقيماً فاتّبعوه ولا تـتّبعوا السبل».

قال: عليّ بن أبي طالب والأئمة من ولد فاطمة الله إصراط الله إلا فمن أتماه سلك السبل (١٠).

فرات (١١) قال: حدّ ثني محمّد بن القاسم بن عبيد (١٢) معنعناً ، عن حمران قال: سمعت أبا جعفر على [٢٥) في قول الله تعالى: «وأنّ هذا صراطي مستقيماً فاتّبعوه ولا تتّبعوا السبل».

١. المصدر: صراط الله.

۳. تفسیر فرات ۱۳.

٥. كذا في المصدر، والنسخ: اليسار.

٧. كذا في المصدر ، والنسخ : خطّه .

٩. المصدر: صراطه،

۱۱. تفسير فرات/١٣٥.

١٢. المصدر: «جعفر بن محمد الفزاريّ «بدل «محمد بن القاسم بن عبيد ».

٦٣. من المصدر،

٢. المصدر: إلى الحقّ،

<sup>2.</sup> المصدر: فتفرّق بكم عن سبيله، قال.

۲. دج ، و در ،: صراطه .

۸. تفسیر فرات ۱۳۸٪

١٠. المصدر: السبيل.

قال: عليّ بن أبي طالب والأئمة من ولد فاطمة الليّلان. هم صراط الله. فمن أتاه سلك السبل. (١).

فرات (٢) قال: حدّثني محمّد بن الحسن بن إبراهيم (٣) معنعناً ، عن أبي جعفر قال: حدّثنا أبوبرزة قال: بينما نحن عند رسول الله عَلَيْ إذ قال، وأشار بيده إلى عليّ بن أبي طالب عليه : و « أنّ هذا صراطي مستقيماً فاتّبعوه ولا تتّبعوا السبّل » إلى آخر الآية.

فقال رجل: أليس إنّما يعني الله فضل هذا الصراط على ما سواه؟

فقال النبي تَنَيُّ : هذا جفاء بك (٤) يا فلان. أمّا قولك: «فضّل الإسلام على ما سواه» كذلك (٥). وأمّا قول الله: «هذا صراط عليّ مستقيم» فإنّي (٢) قلت لربّي مقبل من (٧) غزوة تبوك الأولى: اللّهم إنّي جعلت عليّاً مني بمنزلة هارون من موسى إلّا أنّه لا نبوّة له من بعدي. فصدّق كلامي، وأنجز وعدي. واذكر عليّاً [بالقرآن كما ذكرت] (٨) هارون، فإنّك قد ذكرت اسمي في القرآن. فقرأ آية، فأنزل تصديق قولي، فرسخ حسده (٩) من أهل هذه القبلة، وتكذيب المشركين حتّى شكّوا في منزلة (١١) عليّ بن أبي طالب الله فنزل «هذا صراط عليّ مستقيم» وهو هذا (١١) جالس عندي. فاقبلوا نصيحته (١١)، فقد سبّني. واتبعوا (١٣) قوله. فإنّه من [سبّني، فقد سبّ] (١٤) الله. ومن سبّ عليّاً، فقد سبّني.

﴿ ثُمَّ آتَيْنَا مُوسَى الْكِتَابِ ﴾: عطف على «وصّاكم» و«ثمّ» للتراخي في الاخبار، أو للتفاوت في الربية ، كأنّه قيل: ذلكم وصّاكم به قديماً وحديثاً ، ثمّ أعظم من ذلك أنّا آتينا موسى الكتاب.

١. المصدر: السبيل. ٢. تفسير فرات/١٣٧.

٣. المصدر: محمد بن الحسين بن إبراهيم. ٤. المصدر: جفاؤك.

٥. المصدر: فكذلك.
 ٦. كذا في المصدر: والنسخ: قال.

٧. المصدر: عن،
 ٨. كذا في المصدر، والنسخ: بالقلب كما ذكر.

٩. كذا في المصدر ، وفي «ج »: حيله ، وفي سائر النسخ : جسده .

١٠. كذا في المصدر، وفي النسخ: منزل. الله في المصدر.

١٢. كذا في المصدر ، وفي ج ور : لنصيحته ، وفي سائر النسخ : النصيحة .

١٣. المصدر: وأقبلوا. ١٤. كذا في المصدر وفي النسخ: يسبّني يسبّ.

﴿ تَمَاماً ﴾: للكرامة والنعمة.

﴿عَلَى الَّذِي اَحْسَنَ ﴾: على من أحسن القيام. ويتؤيّده أن قرئ: «على الذين أحسنوا» أو «على الذي أحسن تبليغه» (١) وهو موسى الله ، أو تماماً على ما أحسنه ، أي أجاده من العلم والشرائع ، أي زيادة على علمه إتماماً له.

وقرئ (٢) بالرّفع، على أنّه خبر مبتدأ محذوف، أي على الدين الذي هو أحسن. أو على الوجه الذي هو أحسن ما يكون عليه الكتب.

﴿ وَتَقْصِيلاً لِكُلِّ شَيْءٍ ﴾: بياناً مفصّلاً لكلّ ما يحتاج في الدين. وهو عطف على « تماماً ». ونصبهما يحتمل العلّة، والحال، والمصدر.

﴿ وَهُدَى وَرَحْمَةً لَعَلَّهُمْ ﴾ : لعلَّ بني إسرائيل.

﴿ بِلِقَاءِ رَبِّهِمْ يُؤْمِنُونَ ﴾ ۞: أي بلقاء الجزاء.

﴿ وَهٰذَا كِتَابٌ ﴾: يعني القرآن.

﴿ أَنْزَلْنَاهُ مُبَارَكً ﴾ : كثير النفع .

﴿ فَاتَّبِعُوهُ وَاتَّقُوا لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ ٢: بواسطة اتّباعه. وهو العمل بما فيه.

﴿ أَنْ تَقُولُوا ﴾ : كراهة أن تقولوا ، علَّة « لأنزلناه ».

﴿إِنَّمَا ٱنْزِلَ الْكِتَابُ عَلَىٰ طَائِفَتَيْنِ مِنْ قَبْلِنَا ﴾: أي اليهود والنصارى .

قيل (٣): ولعلّ الاختصاص في «إنّـما» لأنّ الباقي المشهور حيننذ من الكتب السماويّة لم يكن غيركتبهم.

﴿ وَإِنْ كُنَّا ﴾ : «إن » هي المخفّفة . ولذلك دخلت اللام الفارقة على خبر كان ، أي وإنّه كنّا .

﴿عَنْ دِرَاسَتِهِمْ ﴾: قراءتهم.

﴿ لَغَافِلِينَ ﴾ ٢٠ لا ندري ما هي ، أو لا نعرف مثلها .

٢. أنوار التنزيل ٣٣٨/١.

۱. «ج»:بتبلیغه.

٣. أنوار التنزيل ٣٣٨/١.

﴿ أَوْ تَقُولُوا ﴾: عطف على الأوّل.

﴿ لَوْ أَنَّا أُنْزِلَ عَلَيْنَا الْكِتَابُ لَكُنَّا آهْدَىٰ مِنْهُمْ ﴾: لحدة أذهاننا وثقابة أفهامنا. ولذلك تلقفنا من العلم ، كالقصص والأشعار (١) والخطب ، على أنّا أمّيون.

﴿ فَقَدْ جَاءَكُمْ بَيِّنَةٌ مِنْ رَبِّكُمْ ﴾: حجّة واضحة تعرفونها.

﴿ وَهُدَى وَرَحْمَةٌ ﴾ : لمن تأمّل فيه وعمل به.

﴿ فَمَنْ أَظْلُمُ مِمَّنْ كَذَّبَ بِآيَاتِ اللهِ ﴾: بعد أن عرف صحتها، أو تمكّن من معرفتها.

﴿ وَصَدَفَ ﴾: وأعرض، أو صدّ.

﴿عَنُّهَا﴾: فضلَ وأضلٌ.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢) أي (٣) دفع عنها [فضلّ وأضلّ ](٤).

﴿ سَنَجْزِي الَّذِينَ يَصْدِفُونَ عَنْ آيَاتِنَا سُوءَ الْعَذَابِ ﴾: لشدّته.

﴿ بِمَا كَانُوا يَصِدنُونَ ﴾ ٢٠ : بإعراضهم ، أو صدّهم ، أو دفعهم .

في كتاب كمال الدين و تمام النعمة (٥)، بإسناده إلى الحسين بن المختار قال: دخل حيّان (١) السراج على الصادق جعفر بن محمّد المليم ، فقال له: يا حيّان ، ما يقول أصحابك في محمّد ابن الحنفيّة ؟

قال: يقولون: إنّه حيّ يرزق!

فقال الصادق الله : حدّثني أبي أنّه كان فيمن عاده في مرضه، وفيمن أغمضه، وأدخله حفرته، وزوّج نسائه، وقسّم ميراثه.

فقال: يا أبا عبدالله، إنّما مثل محمد ابن الحنفيّة في هذه الأمّة، كممثل عيسى بن مريم الله شبّه أمره للنّاس.

١. كذا في المصدر، وفي ر: الألقان، وفي سائر النسخ: الألغاز.

٢. تفسير القميّ ٢٢١/١.

٤. ما بين المعقوفتين لا يوجد في المصدر. ٥. كمال الدين ٣٦٠.

٦. كذا في المصدر ، وجامع الرواة ٢٨٨/١ ، وفي ﴿جِ ﴾ : حنان .

فقال الصادق على أشبّه أمره على أوليائه أو على أعدائه؟

قال:[بل]<sup>(١)</sup>على أعدائه.

فقال: أتزعم أنّ أبا جعفر محمّد بن عليّ الباقر الله الله عدوّ عمّه محمّد بن الحنفيّة؟ فقال: لا.

فقال الصادق على يا حيّان (٢)، إنّكم صدفتم عن آيات الله، وقد قبال الله تبارك و تعالى: «سنجزي الذين يصدفون عن آياتنا سوء العذاب بماكانوا يصدفون».

﴿ هَلْ يَنْظُرُونَ ﴾: إنكار، أي ما ينتظرون، يعني أهل مكة. وهم ماكانوا منتظرين لذلك، ولكن لمّاكان يلحقهم ما يلحق المنتظر من الإعراض والصد شبّهوا بالمتنظرين.

﴿ إِلَّا أَنْ تَأْتِيَهُمُ الْمَلاَئِكَةُ ﴾: ملائكة الموت، أو العذاب.

وقرأاً حمزة والكسائي بالياء.

﴿ اَوْ يَأْتِيَ رَبُّكَ ﴾ : أي أمره بالعذاب . أو كلّ آياته ، يعني : آيات القيامة والهلاك الكلّيّ ، قوله :

﴿ اَوْ يَأْتِي بَعْضُ آيَاتِ رَبُّكَ ﴾ : قيل (1): يعني أشراط الساعة .

وفي كتاب الاحتجاج (٥): عن أمير المؤمنين طلا في معنى هذه الآية: فإنّما خاطب نبيّنا عَلَيْتُ هل ينتظر (١) المنافقون والمشركون إلّا أن تأتيهم الملائكة فيعاينوهم (٧)، أو يأتي ربّك، أو يأتي بعض آيات ربّك، يعني بذلك أمر ربّك. والآيات هي العذاب في دار الدنيا، كما عذّب الأمم السالفة والقرون الخالية.

وفيه ، وفي كتاب التوحيد (^): عنه الله : يخبر محمّداً ﷺ عن المشركين والمنافقين

١. من المصدر.

٣. أنوار التنزيل ٣٣٩/١.

٥. الاحتجاج ٢٧٢/١.

٧. المصدر:فيعاينونهم،

٢. كذا في المصدر ، وفي النسخ : حنان .

٤. نفس المصدر والموضع.

٦. كذا في المصدر ، وفي النسخ : ينظرون .

٨. الاحتجاج ٣٦٢/١-٣٦٣، والتوحيد ٢٦٦.

الذين لم يستجيبوا لله ولرسوله، فقال: «هل ينظرون إلّا أن تأتيهم الملائكة». وحيث لم يستجيبوا لله ولرسوله «أو يأتي ربّك أو يأتي بعض آيات ربّك» يمعني بذلك العذاب، يأتيهم في دار الدنيا، كما عذّب القرون الأولى.

وفي رواية العامّة (١)، عن حذيفة والبراء بن عازب: كنّا نتذاكر الساعة، إذ أشرف علينا رسول الله ﷺ.

فقال: ما تتذاكرون؟

قلنا: نتذاكر الساعة.

قال: إنّها لاتقوم حتّى تروا قبلها عشر [آيات: الدخان] (٢) ودابّة الأرض، وخسفاً بالمشرق، وخسفاً بالمغرب وخسفاً بجزيرة العرب، والدجّال، وطلوع الشمس من مغربها، ويأجوج ومأجوج، ونزول عيسى، وناراً تخرج من عدن.

﴿ يَوْمَ يَأْتِي بَعْضُ آيَاتِ رَبِّكَ لاَيَنْفَعُ نَفْساً إِيمَانُهَا ﴾:كالمحتضر ، إذا صار الأمر عياناً ، والإيمان برهانيّ.

وقرئ (٣): « تنفع » بالتّاء ، لإضافة الإيمان إلى ضمير المؤنّث.

﴿ لَمْ تَكُنْ آمَنَتْ مِنْ قَبْلُ ﴾: صفة «نفساً».

﴿ أَوْ كُسَبَتْ فِي إِيمَانِهَا خَيْراً ﴾: عطف على « آمنت ».

والمعنى: أنّه لاينفع الإيمان حينئذ نفساً غير مقدّمة إيمانها. أو مقدّمة إيمانها غير كاسبة في إيمانها خيراً.

وفي كتاب التوحيد (٤): في الحديث السابق: «من قبل» يعني: من قبل أن تجيء هذه الآية، وهذه الآية طلوع الشمس من مغربها.

وفي كتاب الخصال(٥): عن [حفص بن غياث، عن ](١) أبي عبدالله عليه قال: سأل

١. أنوار التنزيل ٣٣٩/١.

٣. أنوار التنزيل ٣٣٩/١.

٥. الخصال/٢٧٤، صدر ح ١٨.

٢. كذا في المصدر ، وفي النسخ : آيات الله الدخان .

٤. التوحيد، ٢٦٦.

٦. من المصدر.

رجل أبي(١) على عن حروب أمير المؤمنين عليه . وكان السائل من محبّينا.

فقال له أبي (٣): إنّ الله تعالى بعث محمّداً بخمسة أسياف؛ [ثلاثة] (٣) منها شاهرة لا تُغمّد إلى أن تضع الحرب أوزارها، ولن تضع الحرب أوزارها حتّى تطلع الشمس من مغربها، آمن الناس كلّهم في ذلك اليوم، فيومئذ «لا ينفع نفساً إيمانها لم تكن آمنت من قبل أو كسبت في إيمانها خيراً ». والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي الكافي(٤) مثله.

وفي تفسير العيّاشي(٥): عن زرارة وحمران ومحمّد بن مسلم، عن أبي جعفر وأبي عبدالله عليِّك في قوله: « يوم يأتي بعض آيات ربّك لاينفع نفساً إيمانها ».

قال: طلوع الشمس من المغرب، وخروج الدابّة، والدجّال، والرجل يكون مصرّاً ولم يعمل(٢) عمل(١) الإيمان، ثمّ تجيء الآيات، فلا ينفعه إيمانه.

عن عمرو بن شمر (^)، عن أحدهما على قوله: «أو كسبت في إيمانها خيراً ». قال: المؤمن العاصي حالت بينه وبين إيمانه كثرة ذنوبه وقلة حسناته، فلم يكسب في إيمانه خيراً.

وفي كتاب كمال الدين و تمام النعمة (٩): حدّثنا أبي الله ، قال: حدّثنا سعد بن عبدالله ، قال: حدّثنا محمّد بن الحسين بن أبي الخطّاب ، عن الحسن بن محبوب ، عن عليّ بن رئاب ، عن أبي عبدالله عليه أنّه قال في هذه الآية: «الآيات» هم الأنمة المنتظرة القائم عليه . والمرينه عن نفساً إيمانها لم تكن آمنت من قبل » قيامه المنتظرة القائم عليه . فيومئذ «لاينه عنفساً إيمانها لم تكن آمنت من قبل » قيامه

٢. المصدر: أبوعبدالله.

١. المصدر: أبا عبدالله.

٤. الكافي ١٠/٥، صدر ح ٢.

٣. من المصدر .

٥. تفسير العيّاشي ٣٨٤/١ ٢٨٥ـ ٣٨٥، ح ١٢٨.

٦. كذا في المصدر وج ور . وفي سائر النسخ: لم يحمل.

٧. المصدر: على . ٨٠ تفسير العيّاشي ١٣٠٥/٦ ح ١٣٠.

٩. كمال الدين ٣٣٦، ح ٧.

بالسيف، وإن آمنت بمن تقدّمه من آبائه ﴿ إِلَّهُ عَلَيْكُ ا

وبإسناده (١) إلى عليّ بن أبي حمزة: عن أبي بصير قال: قال الصادق جعفر بن محمّد الله عليّ الله عليّ بن أبي بعض آيات ربّك لاينفع نفساً إيمانها لم تكن أمنت من قبل أو كسبت في إيمانها خيراً » يعني: خروج القائم المنتظر منّا.

وبإسناده (٢) إلى النزال بن سبرة ، عن أمير المؤمنين الله حديث طويل ، يلكر فيه خروج الدجّال وقاتله . وفي آخره يقول: ألا إنّه بعد ذلك الطامّة الكبرى .

قيل (٣): وما ذلك يا أمير المؤمنين؟

قال: خروج دابّة [من] (4) الأرض عند الصفا، معها خاتم سليمان وعصا موسى المنتخطة تضع (6) الخاتم على وجه كلّ مؤمن فينطبع فيه: هذا مؤمن حقّاً. و تضعه (7) على وجه كلّ كافر فيكتب: هذا كافر حقّاً. حتّى أنّ المؤمن لينادي: الويل لك ياكافر. وأنّ الكافر لينادي: طوبي لك يامؤمن، وددت أنّي [اليوم] (٢) كنت مثلك، فأفوز فوزاً عظيماً. ثمّ ترفع الدابّة رأسها فيراها من بين الخافقين بإذن الله جلّ وجلاله، وذلك بعد طلوع الشمس من مغربها. فعند ذلك ترفع التوبة، فلا توبة تقبل (٨) ولا عمل يرفع «ولاينفع نفساً إيمانها لم تكن آمنت من قبل أو كسبت في إيمانها خيراً».

ثمّ قال ﷺ: لاتسألوني عمّا يكون بعد هـذا، فـإنّه [عـهده](١) إليَّ حـبيبي رسـول الله تَنَالِقُ أن لا أخبر به غير عترتي.

وبإسناده(١٠) إلى [الربيع بن] محمّد بن المسلي(١١) عـن(١٢) عـبدالله بـن سليمان

١. كمال الدين /٣٥٧، صدر ح ٥٤. ٢. كمال الدين /٥٢٧.

٣. المصدر: قلنا. ٤ من المصدر.

٥. المصدر: يضع. ٦. المصدر: يضعه.

٧. من المصدر: فلا تقبل توبة.

٩. من المصدر . ٩٠ كمال الدين /٢٢٩، ح ٢٤.

١١. كذا في المصدر، وفي جامع الرواة ٤٨٦/١: ربيع بن محمد المسليّ، وفي النسخ: «محمد بن مسلم » بدل
 الربيع بن محمد بن المسليّ ».
 ١٢. كذا في المصدر، وفي النسخ: و.

العامريّ، عن أبي عبدالله المثالة المثالة على الله على الأرض ولله تعالى ذكره فيها حجّة ، يعرف الحلال والحرام ويدعو إلى سبيل الله جلّ وعنز . ولا ينقطع الحجّة من الأرض إلا أربعين يوماً قبل يوم القيامة . فإذا رفعت الحجّة ، أغلقت أبواب التوبة . «ولن ينفع نفساً إيمانها لم تكن آمنت من قبل » أن ترفع الحجّة . أولئك شرار من (١) خَلَق الله ، وهم الذين تقوم عليهم القيامة .

وفي أصول الكافي (٢): محمّد بن يحيى ، عن حمدان بن سليمان ، عن عبدالله بن محمّد اليماني ، عن منيع الحجّاج ، عن يونس ، عن هشام بن الحكم ، عن أبي عبدالله الله في قول الله فكل: « لا ينفع نفساً إيمانها لم تكن آمنت من قبل » يعني : في الميثاق . «أو كسبت في إيمانها خيراً ». قال : الإقرار بالأنبياء والأوصياء ، وأمير المؤمنين خاصة . قال : لا ينفع إيمانها لأنها سلبت .

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): حدّ ثني أبي، عن صفوان، عن ابن مسكان، عن أبي بصير، عن أبي بعض أبي بعض أبي بعض أبي بعض أبي بعض الله عن أبي بعض الله أبي ينفعه إيمانه.

واعلم أنّه من لم يعتبر الإيمان المجرّد عن العمل ، استدلّ بهذه الآية وبعض الأخبار السالفة . وللمعتبر تخصيص هذا الحكم بذلك اليوم . وحمل الترديد على اشتراط عدم النفع بأحد الأمرين على معنى : لاينفع نفساً خلت عنها إيمانها . والعطف على «لم تكن » بمعنى : لا ينفع نفساً إيمانها الذي أحدثته حينئذ وإن كسبت فيه خيراً . وحمل بعض الأخبار على ما إذا حالت معاصيه بينه وبين إيمانه ، أي صار قساوة المعاصي سبب زوال إيمانه واعتقاده .

﴿ قُلِ الْتَظِرُوا إِنَّا مُتَتَظِرُونَ ﴾ ۞: وعيد لهم، أي انتظروا إتيان أحد الأمور الثلاثة فإنّا منتظرون، وحينئذ لنا الفوز وعليكم الويل.

١. المصدر: [من]. ٢. الكافي ٢٨/١، ح ٨١.

٤. كذا في المصدر ، وفي النسخ : لم.

٣. تفسير القميّ ٢٢١/١.

﴿إِنَّ الَّذِينَ فَرَّقُوا دِينَهُمْ ﴾: بدّدوه . فآمنوا ببعض وكفروا ببعض . وافترقوا فيه .

وقرأ(١) حمزة والكسائيّ: «فارقوا» أي باينوا.

ونسبها في مجمع البيان إلى أمير المؤمنين الثُّلِّا.

وفي تفسير العيّاشيّ (٢): عن الصادق للله قال: كان عليّ للله يقرأها: «فارقوا دينهم».

ثمّ قال: فارق والله القوم [دينهم ](٣).

﴿ وَكَانُوا شِيَعاً ﴾: فِرَقاً، يتشيّع كلّ فرقة إماماً.

وفي مجمع البيان (٤): عن الباقر ﷺ: إنّهم أهل الضلالة (٥) وأصحاب الشبهات والبدع من هذه الأمّة.

وفي تفسير عليّبن إبراهيم (٢٠): قال: فارقوا أمير المؤمنين الله وصاروا أحزاباً.

وعن الصادق على الله عنه الآية: فارق القوم [والله] (^) دينهم.

وعن النبي عَيَالُهُ (١) أنّه قال: افترقت اليهود على احدى وسبعين فرقة ، كلّها في الهاوية إلّا واحدة . وافترقت النصاري على اثنتين وسبعين فرقة ، كلّها في الهاوية إلّا واحدة . وستفترق (١١) أمّتي على ثلاث وسبعين فرقة ، كلّها في الهاوية (١١) إلّا واحدة .

وفي رواية أخرى(١٢) عنه عليه الله : ستفترق أمّتي على ثلاث وسبعين فرقة ، كملّها في النار إلّا واحدة ، وهي التي تتّبع وصيّى عليّاً.

﴿لَسْتَ مِنْهُمْ فِي شَيْءٍ ﴾: قيل(١٣): أي [في شيء ](١٤) من السؤال عنهم وعن

۲. تفسير العياشي ۳۸۵/۱ ح ۱۳۱.

٤. مجمع البيان ٣٨٩/٢.

٦. تفسير القمى ٢٢٢/١.

٨. من المصدر.

١٠. كذا في المصدر ، وفي النسخ: تفرق.

١٢. تفسير الصافي ١٧٤/٢.

١٤. من المصدر.

١. مجمع البيان ٣٨٨/٢.

٣. من المصدر .

٥. كذا في المصدر ، وفي النسخ : الضلال .

٧. نفس المصدر والموضع.

٩. أنوار التنزيل ٣٣٩/١.

١١. كذا في المصدر، وفي النسخ: النار.

١٣. أنوار التنزيل ٣٣٩/١.

تفرّقهم، أو من عقابهم، أو أنت بريء منهم.

وقيل (١): معناه أنّك على المباعدة التامّة من الإجتماع معهم في شيء (٢) من مذاهبهم الفاسدة. والحمل على العموم أولى.

وقيل(٣): هو نهي عن التعرّض لهم، وهو منسوخ بآية السيف.

﴿ إِنَّمَا أَمْرُهُمْ إِلَى اللهِ ﴾: يتولَّى جزاءهم.

﴿ ثُمَّ يُنَبُّتُهُمْ بِمَا كَانُوا يَفْعَلُونَ ﴾ ۞: بالعقاب.

﴿ مَنْ جَاءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ آمْثَالِهَا ﴾: أي عشر حسنات أمثالها فضلاً من الله.

وقرأ(٤) يعقوب: «عشرٌ» بالتّنوين، «وأمثالها» بالرّفع على الوصف. وهذا أقل ما وعد من الأضعاف. وقد جاء الوعد بسبعين وبسبعمائة وبغير حساب. ولذلك قيل: المراد بالعشرة، الكثرة دون العدد.

وفي مجمع البيان (٥): عن أبي عبدالله عليه [أنه قال: ] (١) لمّا نزلت هذه الآية «من جاء بالحسنة فله خير منها » (٧) قال رسول الله عَلَيْهُ : ربّ زدني. فأنزل الله سبحانه «من جاء بالحسنة فله عشر أمثالها » الحديث.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (^): فهذه ناسخة لقوله: «من جماء بالحسنة فمله خمير منها».

وأقول: إنَّما تكون ناسخة إذا كان بينهما منافاة وليس بل هي تفصيل لها.

وفي أصول الكافي(٩): عدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد ومحمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد جميعاً، عن ابن محبوب، عن عليّ بن رئاب، عن حمران بن أعـين،

المصدر: معنى،

٤. أنوار التنزيل ٣٤٠/١.

٦. من المصدر.

٨. تفسير القمّى ٢٢٢/١. .

١. المجمع ٣٨٩/٢.

٣. أنوار التنزيل ٣٣٩/١.

٥. المجمع ٢٤٩/١.

٧. النحل /٨٩، والقصص /٨٤.

الكافي ٢٦/٢ ٢٧، ضمن ح٥.

عن أبي جعفر على قال: قلت: هل للمؤمن فضل على المسلم في شيء من الفضائل والأحكام والحدود وغير ذلك؟

فقال: لا، هما يجريان في ذلك مجرى واحد. ولكن للمؤمن فضل على المسلم في أعمالهما وما يتقرّبان به إلى الله على.

قلت(١): أليس الله على يقول: «من جاء بالحسنة فله عشر أمثالها» وزعمت أنّهم مجتمعون على الصلاة والزكاة والصوم والحج مع المؤمن؟

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): حدّثنا محمّد بن سلمة قال: حدّثنا [محمّد بن جعفر ، قال: حدّثنا ] (٩) يحيى بن زكريّا اللّؤلؤيّ ، عن عليّ بن حسّان ، عن عبدالرحمن بن كثير ، عن أبي عبدالله عليه في هذه الآية [قال:] (١) هي للمسلمين عامّة ، والحسنة الولاية . فمن عمل حسنة ، كتب له عشراً (١).

قال: فإن لم تكن له ولاية ، دفع (^) عنه بما عمل من حسنة في الدنيا ، وما له في الآخرة من خلاق.

﴿ وَمَنْ جَاءَ بِالسِّيُّةِ فَلا يُجْزَىٰ إِلاَّ مِثْلَها ﴾: قضيّة للعدل.

﴿ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴾ ۞: بنقص الثواب وزيادة العقاب.

٢. البقرة /٢٤٥.

تفسير القمّى ١٣١/٢.

٦. من المصدر.

٨. المصدر: رفع،

١. كذا في المصدر ، وفي النسخ : قيل .

٣. من المصدر.

٥. من المصدر،

٧. كذا في المصدر ، وفي النسخ : عشرة .

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): حدّثني أبي، عن ابن أبي عمير، عن جميل، عن زرارة، عن أبي عمير القوة (٢)، قال زرارة، عن أبي عبدالله الله قال: لمّا أعطى الله تعالى إبليس ما أعطاه من القوة (٢)، قال آدم: يا ربّ، سلّطته على ولدي وأجريته فيهم (٣) مجرى الدم في العروق، وأعطيته ما أعطيته. فما لي ولولدي ؟

فقال: لك ولولدك السيّئة بواحدة ، والحسنة بعشر (٤) أمثالها.

قال: ربّ زدني.

قال: التوبة مبسوطة إلى [أن تبلغ](٥) النفس الحلقوم.

فقال: يا ربّ زدني.

قال: أغفر ولا أبالي.

قال: حسبي.

وفي كتاب معاني الأخبار (٢): أبي الله ، قال: حدّثنا سعد بن عبدالله ، عن يعقوب بن يزيد ، عن ابن أبي عمير ، عن هشام بن سالم ، عن أبي عبدالله الله قال: كان عليّ بن الحسين الله الله يقول: ويل لمن غلبت آحاده [أعشاره] (٢).

فقلت له: وكيف هذا؟ فقال: أما سمعت الله الله يقول: «من جاء بالحسنة فله عشر أمثالها ومن جاء بالسيئة فلا يجزى إلا مثلها». فالحسنة الواحدة إذا عملها كتبت له عشراً، والسيئة الواحدة إذا عملها كتبت له واحدة. فنعوذ بالله [ممّن يسرتكب] (٨) في يوم واحد عشر سيئات ولا يكون له حسنة واحدة، فتغلب حسناته سيئاته.

وفي الكافي(١): عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد، عن البرقيّ، عن القاسم بن

١. تفسير القمّى ٤٢/١.

٣. ليس في المصدر: فيهم،

٥. المصدر: حين يبلغ.

٧. أمن المصدر .

٩. الكافي ١٥٠/٤، ح٢.

٣ + ٩ و ١ ر ١ : الحياة .

ع. المصدر:بعشرة،

٦. المعاني ٢٤٨، ح ١.

٨. كذا في المصدر ، وفي النسخ : من يركب.

محمّد، عن العيص، عن نجم بن حطيم، عن أبي جعفر طلي قال: من نوى الصوم ثمّ دخل على أخيه، فسأله أن يفطر عنده، فليفطر وليدخل عليه السرور. فإنّه يحسب له بذلك اليوم عشرة أيّام. وهو قول الله تعالى: «من جاء بالحسنة فله عشر أمثالها».

عليّ بن إبراهيم (١) ، عن أبيه ، عن ابن أبي عمير ، عن حمّاد ، عن حمّاد ، عن الحلبيّ ، عن أبي عبدالله عليه أنّه سئل عن الصوم في الحضر .

فقال: ثلاثة أيّام في كلّ شهر ؛ الخميس من جمعة ، والأربعاء من جمعة ، والخميس من جمعة أخرى .

وقال: [قال] (٢) أمير المؤمنين على : صيام شهر الصبر [وثلاثة أيّام من كلّ شهر يذهبن ببلابل الصدور] (٢) وصيام ثلاثة أيّام من كلّ شهر صيام الدهر (٤). إنّ الله الله عنه عنه عشر أمثالها ».

وفي كتاب التوحيد (٥)، بإسناده إلى زيد بن عليّ الله قال: سألت أبي سيّد العابدين الله فقلت: يا أبة، أخبرني عن جدّنا رسول الله تَتَلِيلُهُ لمّا عُرج به إلى السماء وأمره ربّه فكلّ بخمسين صلاة، كيف لم يسأله التخفيف عن أمّته حتّى قال له موسى بن عمران: ارجع إلى ربّك فاسأله التخفيف، فإنّ أمّتك لا تطيق ذلك؟

فقال: يا بنيَّ ، إنَّ رسول الله عَيَّالُهُ [كان] (١) لايقترح على ربّه كَلُقُولا يراجعه في شيء يأمره به. فلمّا سأله موسى الله ذلك وصار شفيعاً لأمّته إليه ، لم يجز له رد شفاعة أخيه موسى الله يأمره به. فرجع إلى ربّه فسأله التخفيف إلى أن ردّها(١) إلى خمس صلوات.

قال: فقلت له: يا أبة ، فلِمَ لم يرجع إلى ربّه فَاكُ ولم يسأله التخفيف بعد (^) خمس صلوات ؟

٢. من المصدر،

٤. كذا في المصدر ، وفي النسخ : الشهر .

٦. من المصدر،

٨. كذا في المصدر، وفي النسخ: عن.

۱. الكافي ۹۲/٤\_۹۳، ح٦.

٣. من المصدر .

٥. التوحيد ١٧٦/ ١٧٧٠، صدر ح٨.

٧. كذا في المصدر، وفي النسخ: يردّها.

فقال: يا بنيَّ، أراد عَيِّ أن يحصل لأمَّته التخفيف مع أجر خمسين صلاة. لقول(١) الله كان: «من جاء بالحسنة فله عشر أمثالها». والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي تفسير فرات بن إبراهيم (٢) الكوفيّ ، قال: حدّثني محمّد بن القاسم بن عبيد معنعناً ، عن أبي عبدالله على قوله (٣): «من جاء بالحسنة فله عشر أمثالها » فإذا جاء بها مع الولاية ، فله عشر أمثالها . « ومن جاء بالسيّئة فكبّت وجوههم »(٤) في نار جهنّم لا يخرج منها ولايخفّف عنها العذاب. «ومن جاء بالسيّئة» من غيرهم «لايجزي(٥) إلّا مثلها».

قوله: [ « من جاء بالحسنة » ] (٢٠ أمن من فزع يوم القيامة . قال : الحسنة و لايتنا وحبّنا . «ومن جاء بالسيّئة فكبّت وجوههم في النار » ولم يقبل لهم عدلاً ولا صرفاً ولا عملاً، فهم بغضنا أهل البيت. «هل يجزون إلّا ماكانوا يعملون»؟

قال بعض الموافقين(٧): لعلّ السرّ في كون الحسنة بعشر أمثالها والسيّئة مثلها، أنّ الجوهر الإنساني المؤمن [بطبعه مائل] (٨) إلى العالم العلوي؛ لأنَّه مقتبس عنه. وهبوطه إلى القالب الجسمانيّ، غريب من طبيعته. والحسنة [إنّما](٩) تـرتقي إلى مـا يوافق طبيعة ذلك الجوهر ؛ لأنّها من جنسه . والقوّة التي تحرّك الحجر إلى [ما ](١٠) فوق ذراعاً واحداً [هي إ(١١) بعينها إن استعملت في تحريكه إلى أسفل حرّ كته عشرة أذرع وزيادة. فلذلك(١٢)كانت الحسنة بعشر أمثالها إلى سبعمائة ضعف، ومنها ما يؤفي(٦٣) بغير حساب. والحسنة التي لايدفع تأثيرها سمعة أو رياء أو عجب، كالحجر الذي

٤. النحل /٩٠.

۲. تفسير فرات/۱٤۸.

كذا في المصدر، وفي النسخ: يقول.

٣. المصدر:قرأ.

من المصدر .

المصدر و (ج) البجازى.

٧. هو المولى الفيض الكاشاني كما في تفسير الصافي ١٧٦/٢. كذا في المصدر ، وفي النسخ : لطيفة مائلة .

٩. من المصدر .

١٠. من المصدر.

<sup>11.</sup> من المصدر،

١٢. كذا في المصدر ، وفي النسخ: فكذلك.

١٣. كذا في المصدر، وفي النسخ: يؤتي.

يدور من شاهق لايصادفه دافع ؛ لأنه (۱) لايتقدّر مقدار هويته (۲) بحساب حتّى تبلغ الغاية . انتهى كلامه .

ولا يخفى أنّه لوتم لناسب ادعاء كون النفس إلى ارتكاب الحسنة أميل وعليه من ارتكاب الحسنة أميل وعليه من ارتكاب السيّئة أقدر. ولا يخفى كذب ذلك الادّعاء كلّياً وعدم ادّعائه هاهنا جزئيّاً. فهذا خبط في أمانة السرّ، وعلى الله التكلان في التوفيق للبرّ.

﴿ قُلْ إِنَّنِي هَدَانِي رَبِّي اِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾: بالوحي والإرشاد إلى ما نـصب مـن الحجج.

وفي أمالي شيخ الطائفة (٣) ﷺ، بإسناده إلى النبي ﷺ حديث طويل، فيه يـقول لعلى الله الله الدينك (٤) وأخذ بسبيلك، فهو ممّن هُدي إلى صراط مستقيم.

﴿ دِيناً ﴾: بدل من محل «إلى صراط» إذ المعنى: هداني صراطاً. أو مفعول فعل مضمر ، دلّ عليه الملفوظ.

﴿قِيَماً ﴾: فيعل، من قام، كسيّد من ساد، وهيّن من هان. وهو أسلغ من المستقيم باعتبار الصيغة.

وقرأ(ه) ابن عامر وحمزة والكسائي: «قيماً» على أنّه مصدر نُعت به. وكان قياسه «قوماً» كعوض فاعل لإعلال فعله ،كالقيام.

﴿ مِلَّهَ إِبْراهِيمَ ﴾: عطف بيان له ديناً ».

﴿ حَنِيفاً ﴾ : حال من «إبراهيم ». وهو أحد المواضع الثلاثة التي يجوز فيها الحال عن المضاف إليه.

﴿ وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ ۞: في كتاب الخصال (٢٠): عن زرارة ، قال أبوجعفر ﷺ:

كذا في المصدر، وفي النسخ: قإنه.
 كذا في المصدر، وفي النسخ: قإنه.

٣. أمالي الطوسي ١٠٦/٢.

كذا في المصدر ، وفي النسخ : «ثمّ يأتيك » بدل «ليدينك ».

٥. أنوار التنزيل ٣٤٠/١. ٦. الخصال /٤٤٧، صدر ح٤٧.

قال رسول الله عَلَيْكُمْ : بُني الإسلام على عشرة أسهم : على شهادة أن لا إله إلّا الله ، وهي الملّة . والصلاة (١) ، وهي الفريضة . الحديث .

وفي تفسير العيّاشيّ (٢): عن أبي عبدالرحمن، عن أبي كلدة، عن أبي جعفر النِّلا ، عن النبيّ عَنَالِيًّا وقد ذكر إبراهيم النِّلا : دينه ديني وديني دينه، وسنّته سنّته، وفضلي فضله، وأنا أفضل منه.

وعن زرارة (٣)، عن أبيجعفر للله قال: ما أبقت الحنيفيّة (٤) شيئاً حتّى أنّ منها قصّ الأظفار والأخذ من الشارب والختان.

وعن جابر الجعفيّ (٥)، عن محمّد بن عليّ الله قال: ما من أحد من هذه الأمّـة (١) يدين بدين إبراهيم الله غيرنا، وغير (٧) شيعتنا.

وعن (١٠) عمر بن أبي تميم، قال: سمعت عليّ بن الحسين صلوات الله عليه يقول: ما من (١١) أحد على ملّة إبراهيم إلّا نحن وشيعتنا، وسائر الناس منها براء.

﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي ﴾: عبادتي كلّها، أو قرباني، أو حجّي.

﴿ وَمَحْيَايَ وَمَمَاتِي ﴾: وما أنا عليه في حياتي وأموت عليه من الإيمان والطاعة . أو طاعات الحياة وخيرات الممات ، كالوصيّة والتدبير . أو الحياة والممات أنفسهما.

وقرأ(١٢) نافع «محياي» بإسكان الياء ، إجراء للوصل مجري الوقف.

٢. تفسير العياشي ١٦٩/١، ضمن ح٢٣٠

كذا في المصدر ، وفي النسخ : الحنفية .

كذا في المصدر ، وفي النسخ : الآية .

٨. تفسير العيّاشي ٣٨٨/١، ح١٤٥.

١٠. تفسير العيّاشي ٣٨٨/١، ح١٤٦.

۱۲. أنوار التنزيل ۳٤٠/١.

١. كذا في المصدر، وفي النسخ: الصلة.

تفسير العياشي ٣٨٨/١، ح١٤٣.

٥. تفسير العياشي ٣٨٨/١، ١٤٣٠.

٧. ليس في المصدر .

٩. كذا في المصدر، وفي النسخ: بالحنفيّة.

١١. ليس في المصدر.

﴿ ثِهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ @: خالصة.

﴿ لا شَرِيكَ لَهُ ﴾: لا أشرك فيها غيره.

﴿ وَبِذَلِكَ ﴾: أي القول، أو الإخلاص، أو الأعمّ.

﴿ أُمِرْتُ ﴾: من الله .

﴿ وَانَّا اَوُّلُ الْمُسْلِمِينَ ﴾ ۞: قيل (١): لأنَّ إسلام كلِّ نبيِّ متقدّم على إسلام أمّته.

وقيل(٢): بل لأنّه ﷺ أوّل من أجاب في الميثاق في عالم الذرّ ،كما ورد عنهم ﷺ . فإسلامه متقدّم على إسلام الخلائق كلّهم .

ويمكن إرجاع القولين إلى شيء واحد، إن قال القائل الأوّل: بأنّ الأنبياء السابق من أمّته أيضاً، كما ورد ذلك في بعض الأخبار.

﴿ قُلْ اَغَيْرَ اللهِ اَبغِي رَبّاً ﴾: فأشركه في عبادتي . وهو جواب عن دعائهم له إلى عبادة الهتهم .

﴿ وَهُوَ رَبُّ كُلُّ شَيْءٍ ﴾: حال في موضع العلّة للإنكار والدليل له ، إذ كـلَ مـا سـواه مربوب مثلي لايصحّ للربوبيّة.

﴿ وَالْأَتَكُسِبُ كُلُّ نَفْسٍ ﴾: جزاء عمل من طاعة أو معصية.

﴿ إِلَّا حَلَيْهَا ﴾: فعليها عقاب معصيتها ولها ثواب طاعتها.

﴿ وَلاَ تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ اُخُرِيٰ ﴾: لاتحمل نفس آثمة إثم نفس أخرى. جواب عن قولهم: «اتّبعو سبيلنا ولنحمل خطاياكم».

٢. تفسير الصافي ١٧٧/٢.

٤. كذا في المصدر ، وفي النسخ : لأنّه .

١. أنوار التنزيل ٣٤٠/١.

٣. الخصال ٦٠٨.

وفي مجمع البيان (١): روى عن النبيّ عَلَيْهِ أنّه قال: لا تجن (٢) يمينك على شمالك. وفي عيون الأخبار (٣): حدّ ثنا أحمد بن زياد بن جعفر الهمداني على ، قال: حدّ ثني عليّ بن إبراهيم بن هاشم، عن أبيه، عن عبدالسلام بن صالح الهروي قال: قلت لأبي الحسن الرضا عليه : يا ابن رسول الله، ما تقول في حديث روي عن الصادق عليه أنّه قال: إذا خرج القائم قتل ذراري قتلة الحسين عليه بفعال آبائهم ؟ (٤).

فقال ﷺ هو كذلك.

فقلت: قول الله تعالى: «ولاتزر وازرة وزر أخرى » ما معناه ؟

قال: صدق الله في جميع أقواله، ولكن ذراري قتلة الحسين الله يرضون بفعال (٥) آبائهم ويفتخرون بها. ومن رضي شيئاً، كان كمن أتاه. ولو أنّ رجلاً قُتل بالمشرق فرضي بقتله رجل في المغرب، لكان الراضي عند الله تالله شريك القاتل. وإنّما يقتلهم القائم الله إذا خرج، لرضاهم بفعل آبائهم.

وفيه (١) ، في باب ماكتبه الرضا الله للمأمون من محض الإسلام وشرائع الدين : ولا يأخذ الله تعالى البريء بالسقيم ، ولا يعذّب الله تعالى الأطفال بذنوب الآباء «ولاتنزر وازرة وزر أخرى ».

وفي كتاب الاحتجاج للطّبرسي (٧)، بإسناده إلى الباقر على حديث طويل، يقول فيه على ابن عليّ بن الحسين على لمّا حدّث بهذا الحديث قال له بعض من في مجلسه: يا ابن رسول الله، كيف يعاتب (٨) الله ويوبّخ هؤلاء الأخلاف على قبائح أتاها أسلافهم وهو يقول: «ولا تزر وازرة وزر أخرى»؟

فقال زين العابدين على القرآن نزل بلغة العرب، فهو يخاطب فيه أهل اللَّسان

٢. المصدر: تحنّ.

كذا في المصدر ، وفي النسخ : آبائها .

٦. العيونُ ١٢٥/٢.

كذا في ار ، وفي سائر النسخ: يعاقب.

١. المجمع ٤٠٤/٣.

٣. العيون ٢٧٣/١، ح٥.

٥. نسخة من المصدر: أفعال.

٧. الاحتجاج ٢١/٢.

بلغتهم. يقول الرجل لتميمي (۱) قد أغار قومه على بلد وقتلوا من فيه: أغرتم على بلد كذا، أو فعلتم كذا، ويقول العربي : ونحن فعلنا ببني فلان، ونحن سبينا آل فلان، ونحن خير بنا بلد كذا. لايريد أنهم باشروا ذلك، ولكن يريد هؤلاء بالعذل وأولئك بالافتخار (۲) أنّ قومهم فعلواكذا. وقول الله كان في هذه الآيات إنّما هو توبيخ لأسلافهم وتوبيخ العذل على هؤلاء الموجودين ؛ لأنّ (۳) ذلك هو اللغة التي نزل بها القرآن، ولأنّ (٤) هؤلاء الأخلاف [أيضاً] (٥) راضون بما فعل أسلافهم، مصوّبون ذلك (١) لهم، فجاز أن يقال: أنتم فعلتم [أي] (٧) إذا رضيتم قبيح فعلهم.

﴿ ثُمَّ إِلَىٰ رَبِّكُمْ مَرْجِعُكُمْ ﴾: يوم القيامة.

﴿ فَيُنَبُّنُكُمْ بِمَا كُنْتُمْ فِيهِ تَخْتَلِفُونَ ﴾ ۞: فيبيّن الرشد من الغييّ، ويسميّز المحقّ من لمبطل.

﴿ وَهُوَ الَّذِي جَمَلَكُمْ خَلاَئِفَ الْأَرْضِ ﴾: يخلف بعضكم بعضاً. أو خلفاء الله في أرضه تتصرّفون فيها، على أنّ الخطاب عامّ. أو خلفاء الأمم السابقة، على أنّ الخطاب للمؤمنين.

﴿ وَرَفَعَ بَعْضَكُمْ فَوْقَ بَعْضِ دَرَجَاتٍ ﴾ : في الشرف والغني .

﴿ لِيَبْلُوَكُمْ فِي مَا آتَاكُمْ ﴾: من الجاه والمال كيف تشكرون نعمه.

﴿إِنَّ رَبَّكَ سَرِيعُ الْعِقَابِ ﴾: لأنّ ما هو آت قريب، ولأنّه يسرع إذا أراده.

﴿ وَإِنَّهُ لَغَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ أن وصف العقاب، ولم يضفه إلى نفسه. ووصف ذاته بالمغفرة، وضم إليه الوصف بالرّحمة. وأتى ببناء المبالغة واللام المؤكّدة، تنبيها على أنّه تعالى غفور بالذّات، معاقب بالعرض، كثير الرحمة مبالغ فيها، قليل العقوبة مسامح فيها.

٢. كذا في المصدر ، وفي النسخ: بالامتحان.

٤. المصدر: الآن،

٦. ليس في المصدر.

١. المصدر:التميميّ.

٣. كذا في المصدر ، وفي النسخ : فإنَّ .

٥. من المصدر.

٧. من المصدر .

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): قوله: «وهو الذي جعلكم خلائف الأرض ورفع بعضكم فوق بعض درجات» قال: في القدر والمال. «ليبلوكم» أي يختبركم. «في ما أتاكم إنّ ربك سريع العقاب وإنّه لغفور رحيم »(٢).

١. تفسير القمّي ٢٢٢/١.

٢. هُنا انتهى الجزء الرابع من هذا التفسير ، وقد فرغت من تصحيحه : وقت السحر ، الثامن مِن شهر رمضان لسنة ١٤٢٥ للهجرة ، وأنا الأقل : عبدالله الغُفراني كان الله له .

## الفهرس

| الآية ١٧ ٥٤ ـ ٤٥     | 🗆 سورة المائدة                                    |
|----------------------|---------------------------------------------------|
| الآية ١٨ ١٥ ـ ١٥     | الآية ١٠                                          |
| الآية ١٩             | الآية ٢١٥_١٥                                      |
| الآية ۲۰ ۲۰ يَكِا    | الأية ٣١٥                                         |
| الأية ٢١٠٠٠          | الأَية ٤ ٢٧_٧٢                                    |
| الآية ۲۲ ۲۲ ــ ۲۲    | الآية ه٧٧ ــ ٢٧                                   |
| الأَيْدَ ٢٣ ٢٦ ــ ٣٢ | الاَية ٦٣٣ عا                                     |
| الآية ع٢ ٣٢ ـ ع٦     | الآية ٧ ١٤ عــ ٥٠                                 |
| الأَيْدَ ٢٥ ع٦٠ ع٦٠  | الآية ٨                                           |
| الاَية ٢٦ ١٢         | الآية ٩ 13                                        |
| الاَبِد ۲۷٧٢ ـ ٠٧    | الآية ١٠ ٢١ـــــــــــــــــــــــــ              |
| الاَية ٨٨١٧٠         | الاَية ١١                                         |
| الاَية ٢٩٠٠          | الآية ١٢٧٤ معــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| الآية ۳۰             | الآية ١٣٨٤ ــ ٤٩                                  |
| الاَية ٣١٠٠٠         | الآية ١٤١٤                                        |
| الأَبِدَ ٢٣١         | الأَية ١٥٠٠٠                                      |
| الآية ٣٣٥٨ ٨٩.٨٥     | الآية ١٦٣٥ ـ٣٥                                    |

| تفسير كنز الدقائق ويحرالغرائب     | £AA                                           |
|-----------------------------------|-----------------------------------------------|
| الاَية ٥٧١٤١ ٢٤١ ٢٤١              | الآية ٢٤ ٣٤ الآية                             |
| الآية ٥٨١٤٢ ـ ٢٤١                 | الآية ٢٥ ٢٥ ع                                 |
| الآية ٥٩ ١٤٢ ـ ٣٤١                | الآية ٣٦ 48 ــ 90                             |
| الآية ١٤٣ ٣٠ ياكا ـ ١٤٤           | الآية ٣٧٥٠ ـ ٩٥ ـ ٩٥                          |
| الآية ٢١ 331 ـ ١٤٥                | الاَية ٢٨ ٩٥ ـ ٩٩                             |
| الأَية ٢٢ ١٤٥ مـ ١٤٥              | الآية ٢٠٠ ـــ ٢٠٠ ـــ ٢٠٠                     |
| الآية ١٤٥ ١٤٥                     | الآية ١٠٠ ــــــــــــــــــــــــــــــــــ  |
| الاَيِدَ عَ٦ ٢٤١ ــ ١٤٩           | الآية ٤١                                      |
| الآية ١٥٠ ١٤٩                     | الآية ٤٢١٠٥                                   |
| الآية ٦٦ ١٥٠ ــ ١٥١               | الآية ٢٣ ١٠٨                                  |
| الاَّيْدَ ١٥١ ١٥١ ٢٧ ليِّنَهُ ١٨١ | الأَيْهُ ٤٤ ٨٠١ ــ ١١٢                        |
| الأَيْدَ ١٨١ ١٨١ ــ ١٨١           | الآية ٥٤١١٢ ــ٢١١                             |
| الأية ٦٩ ١٨١ ـ ٢٨١                | الآية 13 111 ـــــــــــــــــــــــــ        |
| الاًية ٧٠ ٢٠٠ ـ ١٨٢               | الأَية ٤٧ ١١٦ ــ٧١١                           |
| الآية ٧١ ٧١ عدد                   | الأَيْة ٨٤١٧٠ عند                             |
| الاَية ٢٧ ١٨٤ ١٨٤                 | الآية 24                                      |
| الآية ٧٣ ١٨٥ ١٨٥                  | الآية ١٧٠ ـــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| الآية ٤٧ ٢٨١ ـ ٢٨١                | الآية ١٥١٢٢                                   |
| الأية ٧٥ ٢٨١ ـ ٧٨٧                | الآية ٥٢ ١٧٢ ـ ١٧٣                            |
| الآية ٧٠٧١ ـ٧٨١ ـ٧٨١              | الآية ٥٣ ١٧٣                                  |
| الآبة ٧٧ ١٨٧ ـ ٨٨٠ ـ ٨٨٨          | الآية ٤٥ ١٧٤ ــ ١٧٩                           |
| الآية ۷۸ ۱۸۸ ـ ۱۸۸                | الآية ٥٥ا                                     |
| الأية ٧٩ ١٨٩ ١٨٩ ــ ١٨٩           | الاَية ٥٦ ١٣٩ ــ ١٤١                          |

| £A4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | الجزء الرابع / القهرس                    |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|
| الاَية ١٠٣١٠٣ يَكَّا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | الآية ٨٠١٨٩ ـ ١٩٠                        |
| الآية ١٠٤ ١٧٤ ع٣٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | الاَية ٨١١٩٠                             |
| الأَبْدَ ١٠٥ ١٧٥ ١٧٥ ــ ٢٣٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | الاَية ٨٢ ١٩١ ـ ١٩١                      |
| الآية ١٠٦ ١٠٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | الآية ٨٣ ١٩١ ـ ١٩٢                       |
| الأبة ١٠٧ ـ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | الآية ١٩٢_١٩٢ ١٩٢                        |
| الأَيْدَ ١٠٨١٠٨ الأَيْدَ ١٠٨ اللَّهُ ١٠٨ اللّهُ ١٠٨ اللّهُ ١٠٨ اللّهُ ١١٨ اللّهُ ١٨ اللّهُ ١١٨ اللّهُ ١١٨ اللّهُ ١١٨ اللّهُ ١٨ اللّهُ ١١٨ اللّهُ ١١٨ اللّهُ ١١٨ اللّهُ | الاَية ٨٥ ١٩٢ ـ ٢٩١                      |
| الأَيْدَ ١٠٩ ١٠٩ وَإِنَّ ١٠٩ اللَّهِ ١٤٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | الآية ٦٦ ٢٩١ ـ ٢٩١                       |
| الآية ١١٠١١٠ عع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | الآية ۸۷ ١٩٧٠ ـ ١٩٧                      |
| الآية ١١١ ١١١ ع٢ ــ ٤٤٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | الآية ٨٨                                 |
| الأَية ١١٧ ١١٢ عام ـ ٥٤٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | الآية ٨٩                                 |
| الآية ١١٣ ١١٣٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | الآية ۹۰ ۲۰۲ و ۲۰۰                       |
| الأَيْدَ ١١٤١١٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | الآية ١٩ ٥٠٠ الآية ١٩                    |
| الآية ١١٥١١٥ الآية ١١٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | الاَية ٩٧ ـ                              |
| الآية ١١٦ ١٥٦ ـ ٢٥٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | الأَبِة ٩٣ ٢٠١٧                          |
| الاَية ١١٧ ٢٥٧ ــ٣٥٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | الآية ١٤٠ ١١٧ ـ ٢١٢                      |
| الآية ١١٨ ١١٨ تاكية ١٨٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | الآية ه ٩                                |
| الآية ١١٩١١٩ ـ ٢٥٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | الاَية ٩٦ ١٩٢٤ ١٧٢٥ و ٢٢٥                |
| الآية ١٢٠ ٢٥٧ ــ ٢٥٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | الآية ٧٧ ٥٧٧ ـ ٧٢٧                       |
| 🗆 سورة الأنعام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | الاَية ٨٨٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |
| الاَيْد ١١ ١٧٠٠ ــ ٢٧٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | الآية ٩٩ ٩٩٠ ع٢٧٠                        |
| الآية ٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | الآية ١٠٠ ٧٧٧ ــ ٨٢٨                     |
| الآية ٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | الأيد ١٠١ ٨٢٧ ـ ٢٣٢                      |
| الاَية ٤١٧٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | الآية ۲۰۲ ۱۰۲ يآية                       |

| تقسير كنز الدقائق وبحرالغرائب | £9·                  |
|-------------------------------|----------------------|
| الآية ۲۸ ١٩٤ ١٩٤٠             | الآية ه              |
| الآية ٢٩ ٢٩٠ إلاَّية          | الآية ٦              |
| الآية ٢٠٢٠ يَكِا              | الآية ٧١٧٠ ـ ٢٧٩     |
| الآية ٢١٨١                    | الآية لم             |
| الآية ٢٧١٨٠٠ ١٩٠٠             | الأية ٩              |
| الآية ٢٣ ٢٩٩                  | الأية ١٠١٠ ٢٨١ ـ ٢٨١ |
| الأَيْدَ ٢٤                   | الاَية ١١١١ ٢٨١٠     |
| الأية ٣٠٠ ٣٥٠ إلاً يت ٣٠٤     | الأية ١٢١٢ ٢٨٠       |
| الآية ٢٦١٤٠٠                  | الآية ١٣١ ٢٨٠ ـ ٢٨٨  |
| الاَيْد ٢٧١٠٠٠ الاَيْد ٢٧     | الآية ١٤ ١٨٣ ـ ٣٨٣   |
| الآية ٢٨ ٥٠٠٣                 | الآية ١٥١٠٠٠ ع٨٢ ع٨٢ |
| الآية ٢٩ ٢٠٨ ي ٣٠٩            | الأية ١٦ ١٨٤ ع٨٢ ع٨٢ |
| الآية ١٠ ٢٠ س                 | الآية ١٧ ١٧          |
| الآية ١٤ ١١٠ إلا ١١٠          | الاَية ١٨            |
| الآية ٤٢ ٢١ ياس ٢١٠           | الأية ١٩ ١٨٠ ٨٨٢     |
| الآبة ٢٣ ٢١٣                  | الآية ۲۰ ۸۸۲ ـ ۲۸۹   |
| الآبة ٤٤                      | الآية ۲۱ ۴۸۹ ــ ۴۸۹  |
| الآية 10 ـ                    | الآية ٢٧ ٢٨٠ ٢٨٠     |
| الأَيْدَ ٦٦ ٤٦                | الآية ٢٣ ٢٣٠         |
| الأية ٤٧ ٤٧ ع                 | الآية ۲۲ ۲۶ الآية    |
| الأية ١٨ ٢١٦ ـ ٣١٧            | الآية ٢٥ ٢٥٠ ـ ٢٩٣   |
| الأية 29 ٢٩١٧ ي ٣١٧           | الآية ٢٦ ٢٦ الآية ٢٦ |
| الآية ٥٠٠٠٠٠                  | الآية ۲۷ ۲۷ گية ۱۹۴  |

| ٤٩١                     | الجزء الرابع / الفهرس   |
|-------------------------|-------------------------|
| الاَيْد ١٤٤ ٧٤ يَا      | الآية ١٥١٨٠٠            |
| الآية ٧٥ ١٥٥ ـ ٣٤٥      | الأية ٥٢ ـ              |
| الآية ٦٧ ٢٥٣ . 30٣      | الآية ٥٣ ٢٣١ ٢٣١        |
| الآية ٧٧ 30٣ ـ 30٣      | الآية ٤٥ ٣٢٣ ـ ٣٢٣      |
| الآية ٧٨ ١٥٥٣_١٥٥       | الأية ٥٥ ٣٢٣ ـ ٣٢٣      |
| الآية ٧٩ ١٩٥٤ ١٩٥٤      | الآية ٥٦ ٣٢٣ ع٣٣        |
| الآية ٨٠ ٨٠٠ الآية      | الآية ٥٧ ١٧٤            |
| الآية ٨١ ١٦٠٠ الآية     | الآية ٥٨١ ٢٢٥           |
| الآية ٢٧ ١٦٣ ــ ١٢٣     | الآية ٥٩ ٢٢٥            |
| الآية ٨٣ ١٣٦٤           | الاَية ٦٠ ٣٢٧           |
| الآبة ٤٤ ١٧٦٥ ما ١٣٦٥   | الاَية ١٦ ٨٢٣ ـ ٨٣٨     |
| الاَية ٨٥ ٢٦٥           | الاَية ٢٢ ٢٧٨ ـ ٢٣٠     |
| الآية ٨٦ ٨٦ قياً        | الآية ٦٣ ٦٣ يَآيَا      |
| الاَية ٨٧ ١٧٩ ١٧٩       | الأَيْدُ ١٤٠ ٦٤ نِيْاً  |
| الآية ٨٨ ١٣٦٩           | الآية ٦٣٠ ٦٥٠ الآية     |
| الآية ٨٩ ٢٦٩ ٢٧١ ٢٧١    | الآية ٦٦ ٢٣٣١           |
| الآية ٩٠ ٢٧٧ ـ ٢٧٢      | الأية ٧٧ ١٧٧٠ الأية ١٧٠ |
| الاَبِد ١١١١ الاَبِد ١١ | الاَية ١٨٠٠١١           |
| الأية ٢٧ ٥٧٧ ـ ٥٧٣      | الآية ٦٩ ٧٣٧            |
| الاَية ١٣٠ ٥٧٣ ـ ٨٧٣    | الأيد ٧٠                |
| الآية ع٩ ٨٧٨ ٨٧٣ ـ ٠٨٣  | الآية ۷۱ ۲۲۳۹           |
| الاَية ه٥ ٩٥٠ الآية     | الآية ٧٧ ٧٤٠            |
| الاَيْد ٢٨ ٩٦ يُلاِيا   | الأَيْدَ ٢٣ ١٧٣         |

| تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب | £9Y                                       |
|-------------------------------|-------------------------------------------|
| الآية ١٢٠١٢٠٠١١               | الآية ۹۷ ۹۸۳ ـ ۳۸۵                        |
| الآية ١٢١١٢١                  | الآية ٨٨ ٥٨٣ ـ ٣٨٧                        |
| الآية ١٧٧ ١٧٧                 | الأية ٩٩ ٩٨٧ ٩٩                           |
| الآية ١٢٣١٢٣١٢٣               | الأية ١٠٠١٠٠                              |
| الأَيْدَ ١٧٤ ١٧٤ ٢٢٤          | الآية ١٠١١٠١                              |
| الأية ١٢٥ ١٢٥ عـ ٧٧٤          | الأية ١٠٢١٠٢                              |
| الآية ١٢٦ ٧٢٦                 | الآية ۱۰۳ ۱۰۳ تيآنا                       |
| الآية ۲۷۷ ۸۲۶ ۸۲۶             | الآية ١٠٤١٠٤                              |
| الاَية ١٧٨ ٨٧٨ ـ ١٧٨          | الآية ١٠٥١٠٥ الآية                        |
| الأية ٢٩٩١٧٩ الأية ٢٩٩        | الآية ٢٠١١٠٦                              |
| الآية ١٣٠١٣٠                  | الآية ۱۰۷                                 |
| الآية ١٣١١٣١١٣١               | الآبة ١٠٨١٠٨                              |
| الآية ١٣٧١٣٧١٣٩               | الآية ١٠٩١٠٩                              |
| الآية ١٣٣١٣٣١٣٣               | الآية ١١٠١١٠                              |
| الآية ١٣٤ ١٣٤ ٢٣٤             | الآية ١١١١١١١١١                           |
| الآية ١٣٥١٣٥                  | الأية ١١٢ ١١٢ ق                           |
| الآية ١٣٦١٣٦ ي ٢٣٤            | الآية ١١٣١١٣                              |
| الأية ١٣٧                     | الأَية ١١٤١١٤١١٤                          |
| الآية ١٣٨١٣٨                  | الأية ١١٥١١٥ قالم الله ١١٥ الله الله ١٣٠٤ |
| الآية ١٣٩١٣٩ الآية            | الأية ١١٦١١٦                              |
| الآية ١٤٠١٤٠                  | الآية ١١٧١١٧                              |
| الآية ١٤١١٤١                  | الآية ١١٨١١٨                              |
| الآية ١٤٢١٤٢                  | الأية ١١٩١١٩                              |

| ٤٩٣                     | الجزء الرابع / القهرس    |
|-------------------------|--------------------------|
| الآية ١٥٥١٧٦٤ ـ ٢٦٧     | الأِية ١٤٣ ١٤٣ لَـ اللهِ |
| الآية ١٥٦ ٧٦٧ عـ ٧٦٧    | الآية ١٤٤ ١٤٤            |
| الأية ١٥٧ ٨٦٤ ـ ٢٦٩     | الأَية ١٤٥١٤٥            |
| الآية ١٥٨ ١٦٨ الآية ١٥٨ | الآية ١٤٦ ١٤٦ قامة عمدة  |
| الآية ١٥٩ ١٥٩ الآية     | الآية ١٤٧١٤٧             |
| الآية ١٦٠ ١٦٠           | الآية ١٤٨ ١٤٨            |
| الأية ١٦١١٦١            | الآية ١٤٩ ١٤٩ الآية      |
| الآية ١٦٧ ١٨١ ــ ٢٨١    | الاَية ١٥٠١٥٠            |
| الآية ١٦٣ ٢٨٤ ـ ٢٨٤     | الأية ١٥١١٥١             |
| الآية ١٦٤ ١٨٤ ـ ١٨٤     | الآية ١٥٧ ١٥٠            |
| الآية ١٦٥ ١٦٥ عماء ٥٨٥  | الآية ١٥٣١٢٤ ٢٦٤         |
|                         | الآية ١٥٤ ١٥٤ يَآيًا     |