



•

# تَهْسِنَ يُرُدُ الْمُ الْمُلْأِلْفِي الْمُ الْمُلْمُ لِلْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ لِلْمُلْمُ لِلْمُلْمُ لِلْمُلْمُ الْمُلْمُ لِلْمُلْمُ لِلْمُلْمُلْمُ لِلْمُلْمُلْمُ لِلْمُلْمُ لِلْمُلْمُلْمُ لِلْمُلْمُلِمُ لِلْمُلْمُلْمُلْمُلُمُ لِلْمُلْمُلْمُلِمُ لِلْمُلْمُلْمُلْمُلْمُلْم

(لَطَبَعْتُمُ لِلْمُنَقِّحِيُّ)

الججزء الخامين

> ۼٛۼٙؾۣڬؠٚؿؙ ځښێێڹٚۮڒڰا؋ێؽ



سرشناسه : قمی مشهدی، محمّد بن محمّد رضا، قرن ۱۲ ق.

: تفسير كنز الدقائق و بحر الغر اثب المحمد بن محمد رضاالقمي المشهدي؛ تحقيق حسين دركاهي. عنوان و پدیدآور

مشخصات نشر : تهران: شمس الضحي، ١٣٨٧.

مشخصات ظاهری : ۱۴ ج .

شابک ISBN 978 - 964 - 8767 - 11 - 7 ( ( 5):

(دوره)؛ 3 - 06 - 764 - 964 - 978 (دوره)؛

وضعيت فهرستنويسي

:کتاب حاضر در سال های مختلف توسط ناشرین مختلف متنشرشده است. يادداشت

: تفاسير ماثوره -- شيعه اماميه. موضوع

: تفاسير شيعه -- قرن ١٢ ق. موضوع

شناسة افزوده : درگاهی، حسین، ۱۳۳۱ – 🕠 مصحح,

> : ۱۳۸۷ کی ۸ تی / BP ۹۷/۳ رده بندی کنگره

> > YAV/IVTF: رده بندی دیریی

شماره کتابخانه ملی: ۱۶۳۰۶۱۷

#### تفسير كنز الدقائق و بحر الغرائب، البزء النامس

تأليف: الشيخ محمد بن محمد رضا القمي المشهدي

تحقیق: حسین درگاهی

منشورات مؤسسة شمس الضحئ

الطبعة الأولى: ١٣٣٠ هـ ق ـ ١٣٨٧ هـ.ش.

طبع في ١٠٠٠ نسخة

المطبعة: نكارش

سعر الدُّورة في. ١٧ مجلداً: ١١٠/٠٠٠ توماناً

شابك (ردمك): الجزء الخامس: ١١٠٧ ـ ١١٩ ـ ٩٧٨ ـ ٩٥۴ ـ ٩٧٨

شابك (ردمك) الدّورة في ١۴ مجلداً: ٣- ٥٤- ٨٧٤٧ عام ٩٧٨ عام ٩٧٨

صندوق البريد: تهران ٣١٤٦ \_١٩٣٩٥



#### مراكز التوزيع:

۱) قسم، شسارع مسملم، مساحمة روح الله، رقسم ۶۵، هساتف و فكس: ۷۷۳۳۴۱۳ -- ۷۷۴۴۹۸۸ ( ۹۸۲۵۱+)

۱) قسم، شبارع صنفائيه، منقابل زقباق رقسم ۳۸، منشورات دليل منا، هياتف ۷۷۳۷۰۱۱ ـ ۷۷۳۷۰۰۱

٢) طهران، شارع إنقلاب، شارع فخررازي، رقم ٣٢، سنشورات دليـل مـا، هــاتف ۶۶۴۶۴۱۴۱ ــ ٢١٠

٣) منسسهد، شسارع الشهداء، شسسمالي حسديقسة النسادري، زقساق خسوراكسان، بناية كنجينه كتاب التجارية ، الطبابق الأول ، منشورات دليــلما ، هــاتف ٥ ـ ٢٢٣٧١١٣ - ٥١١٠

### كلمة المحقق

#### بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله ربّ العالمين، والصلاة والسلام على نبيتًا وآله الطبيّبين الطاهرين، ولاسيّما بقيّة الله في الأرضين، واللعنة الدائمة على أعدائهم أجمعين.

النسخ الّتي استفدنا منها في تحقيق الربع الثاني من تفسير كنز الدقائق وبحر الغرائب [من أول سورة الأتعام إلى آخر سورة الكهف]:

١ - نسخة مكتوبة في حياة المؤلّف سنة ١١٠٥ هـ. ق، في مكتبة آية الله العظمى
 النجفي المرعشي العامة في قم، رقم ١٢٨٣، مذكورة في فهرسها ٨٣/٤ رمزها: ج.

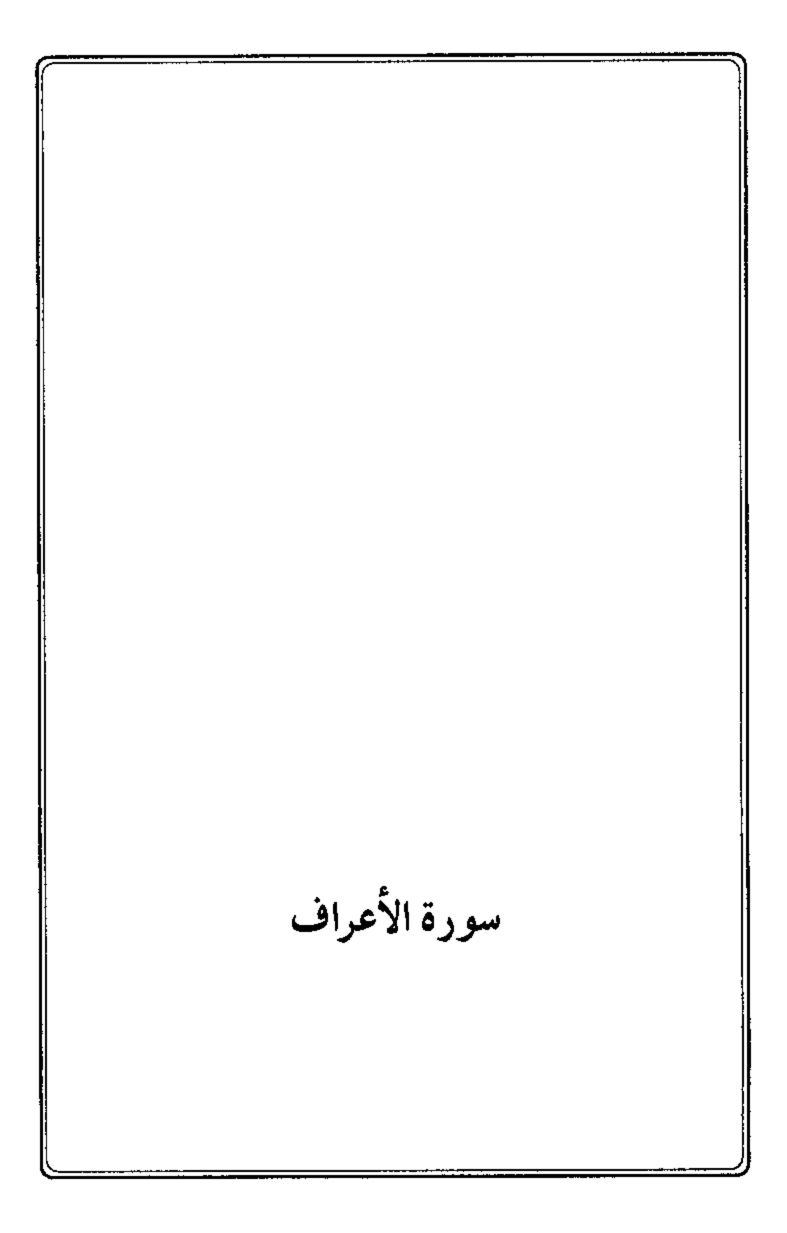
٢ ـ نسخة في تلك المكتبة، رقم ٣٠٧، مذكورة في فهرسها ٣٥٠/١. رمزها: ب.

٣-نسخة في مكتبة مدرسة الشهيد المطهري، رقم ٢٠٥٤، مـذكورة فـي فـهرسها
 ١٦٢/١، مكتوبة في سنة ١٢٤٠هـ. ق. رمزها: س.

٤ ـ نسخة في مكتبة مجلس الشورى الإسلامي، رقم ١٢٠٧٣، مكتوبة في حياة المؤلّف وعلى ظهرها تقريظ العلامة المجلسيّ رحمة الله تعالى عليه، رمزها: ر.

والحمد لله أوّلاً وآخراً حسين درگاهي





#### سورة الأعراف

قيل (١): مكَيّة إلّا ثمان آيات من قوله تعالى : «واسألهم» (٢) إلى قوله تعالى : «وإذ نتقنا الجبل» (٣).

وقيل (1): وكلُّها محكم.

وقيل (٥): إلّا قوله: «وأعرض عن الجاهلين» (٦).

وآيها مئتان وخمس [أو ستّ ]<sup>(٧)</sup>آيات.

# بسم الله الرّحمٰن الرّحيم

في كتاب ثواب الأعمال (^): عن أبي عبدالله للنظارة المن قرأ سورة الأعراف في كلّ شهر، كان يوم القيامة من الذين لا خوف عليهم ولا هم يحزنون. فإن قرأها في كلّ جمعة، كان ممّن لا يحاسب يوم القيامة. أما إنّ فيها محكماً فلا تَدَعوا قراءتها، فإنّها تشهد يوم القيامة لمن قرأها.

وفي مصباح الكفعميّ (١٠): عنه عَيَّا : من قرأها، جعل الله بينه وبين إبليس ستراً (١٠)، وكان آدم عليِّ شفيعاً له يوم القيامة.

﴿ المص ﴾ ٢٠ قد سبق الكلام في تأويله في أوّل سورة البقرة.

٢. الأعراف /١٦٣.

١. أنوار التنزيل ٣٤١/١.

٣. الأعراف /١٧١.

أنوار التنزيل ٢٤١/١.

٥. أنوار التنزيل ٣٤١/١

٦. الأعراف /١٩٩.

٧. من المصدر.

٨. ثواب الأعمال /١٣٢، ح ١.

٩. مصباح الكفعمي ٤٣٩/

۱۰. ب: سداً.

وفي كتاب معاني الأخبار (١)، بإسناده إلى سفيان بن سعيد الثوريّ، عن أبي عبدالله الله المقتدر الصادق. عبدالله الله المقتدر الصادق.

وبإسناده (٣) إلى سليمان بن الخضيب (٤) قال: حدّثني ثقة، قال: حدّثني أبو جمعة (٥) [ رحمة ] (٦) بن صدقة قال: أتى رجل من بني أميّة ـ وكان زنديقاً ـ جعفر بن محمّد، فقال له: قول الله ﷺ في كتابه: «المصس» أيّ شيء أراد بهذا، وأيّ شيء فيه من الحلال والحرام، وأيّ شيء فيه ممّا ينتفع به الناس ؟

قال: فاغتاظ (٧) عليه من ذلك، فقال: أمسك، ويحك. «الألف» واحد، و«اللام» ثلاثون، و«الميم» أربعون، و«الصاد» تسعون، كم معك؟

فقال الرجل: مائة وإحدى وستّون (^).

فقال عليُّلا : إذا انقضت سنة إحدى وستُّون (١) ومائة ، ينقضي ملك أصحابك.

قال: فنظر، فلمّا انقضت إحدى وستّون (١٠٠) ومائة يوم عاشوراء دخل المسوّدة (١١٠) الكوفة وذهب ملكهم.

وفي تفسير العيّاشيّ (١٢): خيثمة الجعفي (١٣)، عن أبي لبيد (١٤) المخزوميّ قال: قال أبو جعفر عليّا : يا أبالبيد، إنّه يملك من ولد عبّاس اثنا عشر، ويقتل بعد الشامن منهم أربعة، فتصيب أحدهم الذبيحة (١٥)، هم فئة قصيرة أعمارهم، قليلة مدّتهم، خبيئة

٢. كذا في المصدر، و في النسخ: ألَّ.

٤. المصدر: الخصيب. ب: الخضب.

١. المعاني /٢٢، ضمن ح ١.

٣. نفس المصدر /٢٨، ح٥.

٥. ب: حميدة.

٧. ب: فاغتلظ.

٩. المصدر: ثلاثين.

من المصدر.
 المصدر: أحد وثلاثون ومائة.

١٠. المصدر: ثلاثين.

١١. المسؤدة، أي: لابسي سواد. والمراد أصحاب الدّعوة العباسيّة؛ لأنّهم كانوا يلبسون ثياباً سوداء.

١٢. تفسير العياشي ٣/٢، ح٣.

١٣. كذا في المصدر وجامع الزّواة ٢٩٩/١. وفي النسخ: الجعفريّ.

١٤. كذا في المصدر، وفي النسخ: «حدّثني أبووليد» بدل «عن أبي لبيد».

١٥. المصدر: «الذبحة فتذبحه» بدل «الذبيحة».

سيرتهم. منهم الفويسق المقلّب بالهادي والناطق والغاوي(١) والمعادي.

يا أبالبيد، إنّ لي في حروف القرآن المقطّعة لعلماً جمّاً. إنّ الله تبارك وتعالى أنزل: «الم، ذلك الكتاب» فقام محمّد ﷺ حتّى ظهر نوره وثبتت كلمته وولد يوم ولد، وقد مضى من الألف السابع مائة سنة وثلاث سنين.

ثمّ قال: وتبيانه في كتاب الله في الحروف المقطّعة إذا أعددتها (٢) من غـير تكـرار. وليس من حروف مقطّعة حرف ينقضي أيّامه، إلّا وقائم من بنيهاشم عند انقضائه.

ثمّ قال: «الألف» واحد، و «اللام» ثلاثون، و «الميم» أربعون، و «الصاد» تسعون. فذلك مائة وإحدى وستّون. ثمّ كان بدء (٢) خروج الحسين المليلة «الم، الله» فلما بلغت مدّته، قام قائم ولد العبّاس عند «المص». ويقوم قائمنا عند انقضائها [ «بالر» ] (٤) فافهم ذلك وعه (٥) واكتمه (٢).

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٧): حدّثني أبي، عن الحسن بن محبوب، عن عليّ بن رثاب، عن محموب، عن عليّ بن رثاب، عن محمّد بن قيس، عن أبي جعفر طلِيّة : أنّ حيّ (١) بن أخطب وأبا ياسر بن أخطب ونفراً من اليهود من أهل نجران أتوا رسول الله عَيَلِيّة، فقالوا له: أليس تذكر فيما أنزل إليك «الم»؟

قال: بلي.

قالوا: أتاك (٩) بها جبرئيل من عند الله؟

قال: نعم.

كذا في المصدر، وفي النسخ: المعادي. ٢. المصدر: عدّدتها.

٣. كذا في المصدر، وفي ب: عدد. و في سائر النسخ؛ مدد.

٤. من المصدر،

٥. كذا في المصدر، وفي ب: واعلم وفي سائر النسخ: وعد.

٦. كذا في المصدر وفي ر: والتمس. وفي سائر النسخ: واكتم.

٧. تفسير القمّي ٢٢٣/١. ٨. كذا في المصدر، وفي النسخ: يحيى.

٩. كذا في المصدر، وفي النسخ: أتي.

قالوا: لقد بعث أنبياء قبلك، ما نعلم نبيّاً منهم أخبرنا (١) مدّة ملكه ومـا أحـل الله (٢) غيرك!

قال: فأقبل حيّ (٢) بن أخطب على أصحابه فيقال لهم: «الألف» واحد، و«اللام» ثلاثون، و«المميم» أربعون، فهذه إحدى وسبعون سنة. فعجب ممّن يدخل في دين مدّة ملكه وأجل (٤) أمّته إحدى وسبعون سنة!

قال: ثمَّ أُقبِل على رسول الله ﷺ فقال له: يا محمَّد، هل مع هذا غيره؟

قال: نعم.

قال: هاته.

قال: «المصى».

قال: إنّها أثقل وأطول. «الألف» واحد، و«اللام» ثلاثون، و«الميم» أربعون، و«الصاد» تسعون، فهذه مائة وإحدى وستّون سنة.

ثمّ قال لرسول الله عَيْظٌ: فهل مع هذا غيره؟

قال: نعم.

قال: هاته.

قال: «الر».

قال: هذا أثقل وأطول. «الألف» واحد، و«اللام» ثلاثون، و«الراء» مائتان. فهل مع هذا غيره؟

قال: نعم.

قال: هاته.

قال: «المر».

المصدر: «ما أكل أمّته» بدل «ما أحل الله».

٤. المصدر: أكل.

<sup>1.</sup> المصدر: «أخبر ما الدل «أخبرنا».

٣. كذا في المصدر، وفي النسخ: يحيي.

قال: هذا أثقل وأطول. «الألف» واحد، و«اللاّم» ثلاثون، و«الميم» أربعون، و«الراء» مائتان.

ثمّ قال: هل مع هذا غيره؟

قال: نعم.

قالوا: قد التبس علينا أمرك، فما ندري ما أعطيت. ثمّ قاموا عنه.

ثمّ قال أبوياسر لحيّ (١٠) أخيه: وما يدريك لعلّ محمّداً ﷺ قد جمع هذا كلّه وأكثر نه.

فقال أبوجعفر صلوات الله عليه: إنّ هذه الآيات أنزلت فيهم «منه آيات محكمات هنّ أمّ الكتاب وأُخر متشابهات». وهي تجري في وجوه أخر على غير ما تأوّل (٢) بـه حيّ (٣) وأبوياسر وأصحابه.

﴿ كِتَابٌ ﴾: خبر مبتدأ محذوف، أي هو كتاب. أو خبر «المص». والمراد به السورة أو القرآن.

﴿ أُنزِلَ إِلَيْكَ ﴾: صفة.

﴿ فَلاَ يَكُنْ فِي صَدْرِكَ حَرَجٌ مِنْهُ ﴾ : أي شك، فإنّ الشك حرج الصدر. أو ضيق قلب من تبليغه، مخافة أن تُكذّب فيه أو تقصّر في القيام بحقّه.

وتوجيه النهي إليه للمبالغة ، كقولهم : لا أرينَك هاهنا.

و«الفاء» تحتمل العطف والجواب، فكأنّه قيل: إذا أُنزل إليك لتنذر به، فلا يـحرج صدرك.

وفي مجمع البيان (٤): وقد روي في الخبر: أنَّ الله تعالى لمَّنا أنزل القرآن إلى

١. كذا في المصدر، و في النسخ: ليحيي.

من بداية تفسير سورة الأنعام إلى هنا لا يوجد في نسخة «أ».

٣. كذا في المصدر، وفي النسخ: يحيى. ٤. مجمع البيان ٣٩٥/٢.

رسول الله ﷺ قال: إنِّي أخشَى أن يكذِّبني الناس ويقطعوا(١) رأسى، فيتركوه كالجزّة (٢)، فأزال الله تعالى الخوف عنه.

﴿ لِتُنْذِرَ بِهِ ﴾: متعلَّق «بأنزل إليك» أو بـ «لا يكن» لأنَّه إذا أيقن أنَّه من عند الله، جسر على الإنذار. وكذا إذا لم يخف منهم، أو علم أنَّه موفَّق للقيام بتبليغه.

﴿ وَذِكْرَىٰ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ ٢٠: يحتمل النصب بإضمار فعلها، أي لتنذر به و تذكّر ذكري. فإنّها بمعنى التذكير.

والجرّ عطفاً على محلّ «تنذر».

والرفع عطفاً على «كتاب» أو خبراً لمحذوف.

﴿ اتَّبِعُوا مَا أَنْزِلَ اِلَّيْكُمْ مِنْ رَبِّكُمْ ﴾ : يعمّ القرآن والسنة ، لقوله تعالى : «وما ينطق عن الهوي إن هو إلا وحي يوحي».

﴿ وَلاَ تَتَّبِعُوا مِنْ دُونِهِ أَوْلِيَاءَ ﴾: يضلُّونكم ٣٠ من الجنّ والإنس.

وقيل (٤): الضمير في «من دونه» «لما أنزل» أي ولا تتبعوا من دون دين الله دين أولياء.

وقرئ<sup>(٥)</sup>: «ولاتبتغوا» <sup>(٧)</sup>.

﴿ قَلِيلاً مَا تَذَكُّرُونَ ﴾ ٢ : أي تذكّراً ١٧ قليلاً. أو زماناً قليلاً تذكّرون، حيث تـتركون دين الله وتتّبعون غيره.

و«ما» مزيدة لتأكيد القلّة. وإن جعلت مصدريّة، لم ينتصب «قليلاً» «بتذكّرون».

وقرأ (٨) حمزة والكسائيّ وحفص، عن عاصم: «تذكّرون» بحذف التاء. وابن عامر «يتذكّرون» بالياء، على أنّ الخطاب بعدُ مع النبيّ ﷺ.

المصدر: يثلغوا. ثلغ رأسه: شدخه وكسره.

٣. ب: يضلُّوكم.

٥. أنوار التنزيل ٣٤١/١

٧. ب: تذكّروا.

٢. المصدر: كالخبزة.

٤. أنوار التنزيل ٣٤١/١.

٦. كذا في المصدر، وفي النسخ: ولاتتبعوا.

٨. أنوار التنزيل ٣٤١/١.

وفي تفسير العيّاشيّ (١): عن مسعدة بن صدقة، عن أبي عبدالله للله قال: قال أميرالمؤمنين للله في خطبة: قال الله: «اتّبعوا ما أنزل إليكم من ربّكم ولاتتّبعوا من دونه أولياء قليلاً ما تذكّرون». ففي اتّباع ما جاءكم من الله الفوز العظيم، وفي تـركه الخطأ المبين.

﴿ وَكُمْ مِنْ قَرْيَةٍ ﴾ : وكثيراً من القرى.

﴿ اَهْلَكُنَّاهَا ﴾: أردنا إهلاك أهلها. أو أهلكناها بالخذلان.

﴿ فَجَاءَهَا ﴾: فجاء أهلها.

﴿ بَأْسُنَا ﴾ : عذابنا.

﴿ بَيَاتًا ﴾ : بائتين ، كقوم لوط . مصدر وقع موقع الحال.

﴿ أَوْ هُمْ قَائِلُونَ ﴾ ٢ : عطف عليه ، أي قائلين نصف النهار ، كقوم شعيب .

وإنّما حذفت «واو» الحال استثقالاً، لاجتماع حرفي عطف. فبإنّها «واو» عطف استعيرت للوصل، لا اكتفاء بالضّمير فإنّه غير فصيح.

وفي التعبيرين مبالغة في غفلتهم وأمنهم عن العذاب، ولذلك خـص الوقـتين. ولأنّهما وقت دعة واستراحة، فيكون مجيء العذاب فيهما أفظع.

﴿ فَمَا كَانَ دَعْوَاهُمْ ﴾ : أي دعاؤهم واستغاثتهم. أو ماكانوا يدّعونه من دينهم.

﴿ إِذْ جَاءَهُمْ بَأْسُنَا إِلاَّ اَنْ قَالُوا إِنَّا كُنَّا ظَالِمِينَ ﴾ ۞: إلّا اعترافهم بظلمهم فيما كانوا عليه وبطلانه، تحسّراً عليه.

﴿ فَلَنَسْأَلَنَّ الَّذِينَ أُرْسِلَ اِلَّيْهِمْ ﴾ : عن قبول الرسالة وإجابتهم الرسل.

﴿ وَلَنَسْأَلَنَّ الْمُرْسَلِينَ ﴾ ٢: عن تأدية ما حُمِّلُوا من الرسالة . والمراد من هذا السؤال ، توبيخ الكفرة وتقريعهم .

والمنفيّ في قوله: «ولا يسأل عن ذنوبهم المجرمون» سؤال الاستعلام. أو الأوّل في موقف الحساب، وهذا عند حصولهم على العقوبة.

١. تفسير العيّاشي ٩/٢، ح٤.

في كتاب الاحتجاج (١) للطّبرسيّ ، عن أميرالمؤمنين عليه في حديث : فيقام الرسل ، فيُسأَلُون عن تأدية الرسالات (٢) التي حملوها إلى أممهم . [ فيخبرون أنّهم قد أدّوا ذلك إلى أممهم ] (٣) وتُسأَل الأمم فيجحدون (٤) ، كما قال الله : «فلنسألنّ الذين أرسل إليهم ولنسألنّ المرسلين» الحديث .

وقد مضى تمامه في سورة النساء عند تفسير «فكيف إذا جئنا من كلّ أمّة بشهيد» (٥). ﴿ فَلَتَقُصَّنَّ عَلَيْهِمْ ﴾ : على الرسل، حين يقولون: «لا علم لنا [إلا ما علّمتنا ]إنّك أنت علّام الغيوب». أو على الرسل والمرسل إليهم ما كانوا عليهم.

﴿ بِعِلْم ﴾: عالمين بظاهرهم وبواطنهم، أو بمعلومنا منهم.

﴿ وَمَا كُنَّا غَائِبِينَ ﴾ ٢٠ : عنهم، فيخفى علينا شيء من أحوالهم.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): قوله: «فلنسألنّ اللّذين أرسل إليهم ولنسألنّ الله الله عليّ بن إبراهيم ولنسألنّ المرسلين». قال: الأنبياء عمّا حُمِّلوا من الرسالة. «فلنقصّن عليهم بعلم وماكنّا غائبين». قال: لم نغب عن أفعالهم.

﴿ وَالْوَزْنُ ﴾ : أي القضاء. أو وزن الأعمال، وهو مقابلتها بالجزاء.

والجمهور على أنّ صحائف الأعمال توزن بميزان له لسان وكفّتان ينظر إليه الخلائق، إظهاراً للمعدلة، وقطعاً للمعذرة، كما هو يسألهم عن أعمالهم فتعترف بمها ألسنتهم ويشهد لها جوارحهم.

ويؤيده ما روي أنّ الرجل يؤتى به إلى الميزان، فينشر عليه تسعة وتسعين سجلًا، كلّ سجلٌ مدّ البصر. فتخرج له بطاقة فيها كلمتا الشهادة، فيوضع السجلات في كفّة والبطاقة في كفّة، فطاشت السجلات وثقلت البطاقة.

١. الاحتجاج ٣٦٠/١.

<sup>، ،</sup> ۱۱ حجوج

٣. ليس في المصدر.

٥. النساء /٤١.

٢. المصدر: الرسالة،

٤. المصدر: فتجحد

٦. تفسير الفتي ٢٢٤/١.

وقيل (١): توزن الأشخاص، لما روي عنه لله أنّه قال: ليأتي العظيم السمين يـوم القيامة لايزن عند الله جناح بعوضة.

﴿ يَومَئِذٍ ﴾ : خبر المبتدأ الّذي هو «الوزن».

﴿ الْحَقُّ ﴾ : صفة ، أو خبر مبتدأ محذوف. ومعناه : العدل السويّ.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): المجازاة بالأعمال، إن خيراً فخيرٌ وإن شـراً فشـرًا. قال وهو قوله: «فمن ثقلت» الآية.

﴿ فَمَنْ تَقَلَتُ مَوَازِينُهُ ﴾: حسناته، أو ما يوزن به حسناته. وجمعه باعتبار اخـتلاف الموزونات وتعدّد الوزن. فهو جمع موزون، أو ميزان.

﴿ فَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾ ۞: الفائزون بالنّجاة والثواب.

﴿ وَمَنْ خَفَّتْ مَوَازِينَهُ فَأُولَئِكَ الَّذِينَ خَسِرُوا آنْفُسَهُمْ ﴾: بتضييع الفطرة السليمة الّتي فطرت عليها، واقتراف ما عرّضها للعذاب.

﴿ بِمَا كَانُوا بِآيَاتِنَا يَظْلِمُونَ ﴾ ٢٠ فيكذَّبون بدل التصديق.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣) قال: بالأثمّة يجحدون.

وفي كتاب الاحتجاج (٤): عن الصادق للطِّلْجُ أنَّه سئل: أو ليس توزن الأعمال؟

قال: لا؛ لأنّ الأعمال ليست أجساماً، وإنّما هي صفة ما عملوا. وإنّما يحتاج إلى وزن الشيء من جهل عدد الأشياء ولايعرف ثقلها وخفّتها. وإنّ الله لايخفي عليه شيء.

قيل: فما معنى الميزان؟

قال: العدل.

قيل: فما معناه في كتابه «فمن ثقلت موازينه»؟

قال: فمن رجح عمله.

٢. تفسير القمّي ٢٢٤/١.

الاحتجاج ٩٨/٢ ٩٩ ٩٩.

١. أنوار التنزيل ٣٤٢/١.

٣. تفسير القشي ٢٢٤/١.

قيل (۱): وسرّ ذلك أنّ ميزان كلّ شيء هو المعيار الذي به يُعرَف قدر ذلك الشيء. فميزان الناس يوم القيامة ، ما يوزن به قدر كلّ إنسان وقيمته على حسب عقيدته وخلقه وعمله ، لتُجزى كلّ نفس بما كسبت. وليس ذلك إلّا الأنبياء والأوصياء ، إذ بهم وباتباع شرائعهم واقتفاء آثارهم وترك ذلك وبالقرب من سيرتهم والبعد عنها يُعرَف مقدار الناس وقدر حسناتهم وسيّئاتهم. فميزان كلّ أمّة هو (۱) نبيّ تلك الأمّة ووصِيّ نبيّها والشريعة الّتي أتى بها. فمن ثقلت حسناته وكثرت «فأولئك هم المفلحون». «ومن خفّت موازينه (۱) فأولئك الذين خسروا أنفسهم» بظلمهم عليها من جهة تكذيبهم للأنبياء والأوصياء وعدم اتباعهم.

وفي الكافي (1) وفي معاني الأخبار (٥)، عن الصادق للسلام أنَّه سئل عن قـول الله ﷺ . «ونضع الموازين القسط ليوم القيامة».

قال: هم الأنبياء والأوصياء.

وفي رواية أخرى <sup>(٦)</sup>: نحن الموازين القسط.

وفي مصباح الشريعة (٧): قال الصادق الله في كلام طويل: فإذا أردت أن تعلم أصادق أنت أم كاذب، فانظر في قصد معناك وغور دعواك وعيرهما (٨) بقسطاس من الله الله كاذب، فالله تعالى: «والوزن يومئذ الحق». فإذا اعتدل معناك بدعواك، ثبت لك الصدق.

وفي كتاب الخصال (١): عن محمّد بن موسى (١٠) قال: سمعت [أبا عبدالله (١١) للتلا

٢. كذا في المصدر، وفي النسخ: هي.

٤. الكافي ٤١٩/١، ح٣٦.

٦. تفسير الصافي ١٨٢/٢.

١. تفسير الصّافي ١٨١/٢.

۳. المصدر: «وقلُت» بدل «موازينه».

المعاني /٣١\_٣٢، ح ١.

٧. مصباح الشريعة ٣٥.

٨. كذا في المصدر. وفي ب: عيّر. وفي سائر النسخ: عيرهما.

٩. الخصال /١٧، ح ٦١.

١١. المصدر: أباجعفن

١٠. المصدر: محمد بن مسلم.

يقول: إنّ الخير ثقل على أهل الدنيا على قدر ثقله في موازينهم يوم القيامة، وإنّ الشرّ خفّ على أهل الدنّيا على قدر خفّته في موازينهم يوم القيامة.

عن أبي مسلم (١) راعي رسول الله عَلَيْظُ أنّه قال: سمعت رسول الله عَلَيْظُ ] (٢) يـقول: خمس ما أثقلهن في الميزان: سبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلّا الله، والله أكبر، والوالد الصالح يتوفّى لمسلم فيصبر ويحتسب.

﴿ وَلَقَدْ مَكَّنَّاكُمْ فِي الْآرْضِ ﴾: أي مكنّاكم من سكناها وزرعها والتصرّف فيها.

﴿ وَجَعَلْنَا لَكُمْ فِيهَا مَعَايِشَ ﴾ : أسباباً تعيشون بها. جمع معيشة.

وعن نافع (٣)، أنَّه همِّزه تشبيهاً بما «الياء» فيه زائدة، كصحائف.

﴿ قَلِيلاً مَا تَشْكُرُونَ ﴾ ٢ : فيما صنعت إليكم.

﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَاكُمْ ثُمَّ صَوَّرْنَاكُمْ ﴾ : قيل (٤): أي خلقنا أباكم آدم النَّا طيناً غير مُصوَّر، ثُمَّ صورناه. نزّل خلقه وتصويره، منزلة خلق الكلّ وتـصويره. أو ابـتدأنا خـلقكم ثـمّ تصويركم، بأن خلقنا آدم النَّا لِا ثمّ صوّرناه.

والحامل على هذا التخصيص قوله: «ثمّ قلنا». ولا حاجة إليه، إذ يمكن أن يكون كلّمه.

«ثمّ» لتأخير الإخبار.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥): «خلقناكم» أي في أصلاب الرجال. و «صوّ رناكم» أي في أرحام النساء.

ثمّ قال: وصوّر ابن مريم في الرحم دون الصلب، وإن كـان مـخلوقاً فـي أصــلاب الأنبياء، ورُفع وعليه مدرعة من صوف.

حدِّثنا (٦) أحمد بن محمّد، عن جعفر بن عبدالله المحمّديّ، قال: حدّثنا كـثير بـن

مابين المعقوفتين ليس في «ب».

٤. أنوار التنزيل ٣٤٢/١ ``

٦. نفس المصدر والموضع.

١. الخصال ٢٦٧، ح ١. وفيه: أبي سالم.

٣. أنوار التنزيل ٣٤٢/١.

٥. تفسير القمّي ٢٢٤/١.

عيّاش (۱)، عن أبي الجارود، عن أبي جعفر طليّة قال: أمّا «خلقناكم» فنطفة ثمّ علقة ثمّ مضغة ثمّ عظماً ثمّ لحماً. وأمّا «صوّرناكم» فالعين والأنف والأذنين والفم واليدين والرجلين. صوّر هذا ونحوه، ثمّ جعل الدميم (۲) والوسيم (۳) والجسيم (۵) والطويل والقصير وأشباه هذا.

﴿ ثُمَّ قُلْنَا لِلْمَلاَئِكَةِ اسْجُدُوا لِآدَمَ فَسَجَدُوا اِلاَّ اِبْلِيسَ لَمْ يَكُنْ مِنَ السَّاجِدِينَ ﴾ ۞: ممّن سجد لأدم.

﴿ قَالَ مَا مَنَعَكَ آلاً تَسْجُدَ ﴾: أي أن تسجد.

و «لا» صلة مثلها في لثلًا يعلم، مؤكّدة معنى الفعل الّذي دخلت عليه، ومنبّهة على أنّ الموبَّخ عليه ترك السجود.

وقيل (٥): الممنوع من الشيء مضطرّ إلى خلافه، فكأنّه قيل: ما اضطرّك إلى أن لا سجد.

﴿إِذْ آمَرْتُكَ ﴾: دليل على أنّ مطلق الأمر للوجوب والفور.

﴿ قَالَ آنَا خَيْرٌ مِنهُ ﴾: جواب من حيث المعنى، استأنف به استبعاداً لأن يكون مثله مأمور بالسّجدة، كأنّه قال: المانع أنّي خير منه، ولا يحسن للفاضل أن يسجد للمفضول فكيف يحسن أن يؤمر به. فهو الذي سنّ القياس أوّلاً، وتبعه فيه غيره.

﴿ خَلَقْتَنِي مِنْ نَارٍ وَخَلَقْتُهُ مِنْ طِينٍ ﴾ ﴿ : تعليل لفضله ٢٠ عليه . وقد غلط في ذلك بأن رأى الفضل كلّه باعتبار العنصر، وغفل ممّا يكون باعتبار الفاعل، كما أشار إليه بـقوله تعالى : «ما منعك أن تسجد لما خلقت بيديّ بغير واسطة . وباعتبار الصورة ، كما نبّه بقوله تعالى : «ونفخت فيه من روحي فقعوا له ساجدين» . وباعتبار الغاية ، وهو ملاكه .

١. كذا في المصدر، وجامع الرّواة ٢٧/٢. وفي النسخ: كثير بن عبّاس.

٢. الدميم: القبيح المنظر، والوسيم: خلافه. ٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: الدسيم.

ليس في المصدر: والجسيم.
 ليس في المصدر: والجسيم.

كذا في ب، أ، ر. وفي سائر النسخ: «تغضّله» بدل «لفضله».

ولذلك أمر الملائكة بسجوده له لما بيّن لهم أنّه أعلم منهم، وأنّ له خواصَ ليست لغيره.

وقيل (1): الآية دليل الكون والفساد، وأنّ الشياطين أجسام كاثنة. وفيه نظر؛ لأنّها إنّما تدلّ على الكون والفساد لوكان حدوث المركّبات بزوال صور البسائط، وليس كذلك كما حقّق في موضعه. ولعلّ إضافة خلق الإنسان إلى الطين والشيطان إلى النار، باعتبار الجزء الغالب.

وفي أصول الكافي (٢): محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن [الحسن بن] (٢) عليّ بن يقطين، عن الحسين بن ميّاح (١)، عن أبيه، عن أبي عبدالله للطِّلِ قال: إنّ إبليس قاس نفسه بآدم، فقال: «خلقتني من نار وخلقته من طين». فلو قاس الجوهر الذي خلق الله منه آدم للطِّلِ بالنّار، كان ذلك أكثر نوراً وضياء من النار.

وبإسناده (٥) إلى داود بن فرقد، عن أبي عبدالله للسلام الملائكة كانوا يحسبون أنّ الملائكة كانوا يحسبون أنّ البلس منهم، وكان في علم الله أنّه ليس منهم. فاستخرج ما في نفسه من الحميّة، فقال: «خلقتني من نار وخلقته من طين».

وفي كتاب علل الشرائع (٢)، بإسناده إلى جعفر بن محمّد بن عمارة (٧) القرشيّ رفع الحديث، قال: دخل أبوحنيفة على أبي عبدالله للظِّلا فقال له: يا أبا حنيفة، بلغني أنّك تقيس.

قال: نعم، أنا أقيس.

۲. الكافي ۸/۱، ح۱۸،

١. أنوار التنزيل ٣٤٣/١.

٣. من المصدر.

غ. كذا في المصدر، وجامع الرواة ٢٥٧/١. وفي النسخ: «صباح» بدل «مياح». وفي «ب»: «الحسن» بدل «الحسين». قال الأردبيلي في جامع الرواة: الظاهر أن الحسن مكبراً سهو لعدم وجوده في كتب الرجال، والله أعلم.
 ٥. الكافي ٣٠٨/٢، ح٦.

٦. العلل /٨٦، ح١.

٧. المصدر: «عيسى بن عبدالله» بدل «جعفر بن محمد بن عمارة».

قال: لاتقس، فإن أوّل من قاس إبليس حين قال: «خلقتني من نار وخلقته من طين». فقاس ما بين النار والطين. ولو قاس نوريّة آدم الله بنوريّة النار، عرف الفضل ما بين النورين وصفاء أحدهما على الآخر. ولكن قس لي رأسك (١)، أخبرني عن أذنيك ما لهما مُرّتان؟

قال: لا أدري.

قال: فأنت لاتحسن أن تقيس رأسك، [فكيف](٢) تقيس الحلال والحرام؟!

قال: يا ابن رسول الله، أخبرني ما هو؟

قال: إنّ الله على جعل الأذنين مُرّتين لئلاً يدخلهما شيء إلّا مات، ولولا ذلك لقتل ابن آدم الهوام. وجعل الشفتين عذبتين (٣) ليجد ابن آدم طعم الحلو والمرر. وجعل العينين مالحتين لأنهما شحمتان، ولولا ملوحتهما لذابتا. وجعل الأنف بارداً سائلاً لئلاً يدع في الرأس داءً إلّا أخرجه، ولولا ذلك لئقل الدماغ وتدؤد.

وبإسناده (٤) إلى ابن شبرمة قال: دخلت أنا وأبوحنيفة على جعفر بن محمّد الله الله قال فقال لأبي حنيفة: اتّق الله ولاتقس الدين برأيك، فإنّ أولّ من قاس إبليس. أمره الله الله السّجود لأدم، فقال: «أنا خير منه خلقتني من نار وخلقته من طين». والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وبإسناده (٥) إلى ابن أبي ليلى قال: دخلت أنا والنعمان على جعفر بن محمّد عليه الله فرحّب بنا.

فقال: يا ابن أبي ليلي ، من هذا الرجل؟

قلت: جعلت فداك، هذا رجل من أهل الكوفة له رأي ونظر ونقاد.

قال: فلعله الذي يقيس الأشياء برأيه. ثمّ قال: يا نعمان، إيّاك والقياس. فإنّ أبي

كذا في المصدر، وفي النسخ: «ما سألت» بدل «رأسك».

٣. كذا في المصدر، وفي النسخ: عند تبيين.

من المصدر.
 العلل ۸٦٧، صدر ح٢.

ه. نفس المصدر /٨٨ ـ ٨٩، ح٤.

حدَثني عن آبائه أنّ رسول الله ﷺ قال: من قاس شيئاً في (١) الدين برأيه ، قرنه الله مع إبليس في النار فإنّه أوّل من قاس حين قال: «خلقتني من نار وخلقته من طين». والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

قال: أصلحك الله، أقيس وأعمل فيه برأيي.

قال: يا أبا حنيفة، إنّ أوّل من قاس إبليس الملعون، قاس على ربّنا تبارك وتعالى، فقال: «أنا خير منه خلقتني من نار وخلقته من طين».

فسكت أبوحنيفة. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وبإسناده (۱) إلى جعفر بن محمّد بن عمارة، عن أبيه، عن جعفر بن محمّد على المقاييس. حديث طويل، يقول علي في آخره: إنّ أمر الله تعالى ذكره لا يحمل على المقاييس، ومن حمل أمر الله على المقاييس، هلك وأهلك. إنّ أوّل معصية ظهرت؛ الأنانيّة من إبليس اللعين حين أمر الله ملائكته بالسّجود لآدم فسجدوا وأبي [إبليس] (۱) اللعين أن يسجد. فقال الله على: «ما منعك ألّا تسجد [إذ أمرتك قال أنا خير منه خلقتني من نار وخلقته من طين». فكان أوّل كفره قوله: «أنا خير منه» ثمّ قياسه بقوله: «خلقتني من نار وخلقته من طين». إ(١) فطرده الله على عن جواره، ولعنه وسمّاه رجيماً. وأقسم بعزّته لايقيس أحد في دينه، إلّا قرنه مع عدوّه إبليس في أسفل درك من النار.

۲. العلل /۹۰، ضمن ح٥.

١. المصدر: من.

٤. المصدر: أبي زهير بن شبيب بن أنس.

٣. ب: ابن أبي زهير.

٦. ب: أورد.

المصدر: عن بعض أصحابه عن أبي عبدالله.

٨. من المصدر.

۷. العلل /٦٣، ضمن ح ۱.

٩. كذا في المصدر، وفي النَّسخ: «الآية» بدل ما بين المعقوفتين.

أبي (١) والله عنه الله بن جعفر الحميري [عن أحمد بن محمد ] (٢) عن أحمد بن محمد ] عن أبي أحمد بن محمد الحلبي، عن أبي أحمد بن أبي نصر، عن أبان بن عثمان، عن محمد الحلبي، عن أبي عبدالله عليه قال: إن القبضة التي قبضها الله من الطين الذي خلق منه آدم عليه أرسل إليها جبر ثيل عليه أن يقبضها.

فقالت الأرض: أعوذ بالله أن تأخذ منَّى شيئاً.

فرجع إلى ربّه، فقال: يا ربّ، تعوّذت بك منّى.

فأرسل إليها إسرافيل، فقالت له مثل ذلك.

فأرسل إليها ميكائيل، فقالت له مثل ذلك.

فأرسل إليها ملك (٢) الموت، فتعوّذت بالله منه أن يسبى (٤) منها شيئاً.

فقال ملك الموت: وأنا أعوذ بالله أن أرجع إليه حتّى أقبض منك!

قال: وإنَّما سمَّي آدم: آدم؛ لأنَّه خُلق من أديم الأرض.

وبإسناده (ه) إلى [عبدالله بن ] (٢) يزيد بن سلام، أنّه سأل رسول الله ﷺ فـقال: آدم خُلق من الطين كلّه أو من طين واحد؟

فقال: بل من الطين كلّه. ولو خُلق من طين واحد، لما عرف الناس بعضهم بعضاً، وكانوا على صورة واحدة.

قال: فلهم في الدنيا مثل؟

قال (۱): التراب فيه أبيض، وفيه أخضر، وفيه أشقر، وفيه أغبر، وفيه أحمر، وفيه أرق وفيه أخمر، وفيه أرق وفيه عذب، وفيه ملح، وفيه خشن، وفيه ليّن، وفيه أصهب. فلذلك صار الناس فيهم ليّن، وفيهم خشن، وفيهم أبيض، وفيهم أصفر وأحمر وأصهب وأسود على

<sup>1.</sup> العلل/٥٧٩، ح ٩. من المصدر.

٣. كذا في أ، ب، ر، المصدر، وفي غيرها: ملكوت.

٤. المصدر: يأخذ. ٥. العلل ٤٧١/، ضمن ح٣٣.

ليس في المصدر.
 ليس في المصدر.
 الوان» بدل «قال».

ألوان التراب، والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي أصول الكافي (1): عليّ بن محمّد، عن صالح بن أبي حمّاد، عن الحسن بن زيد (٢)، عن الحسن (٣) بن عليّ بن أبي حمزة، عن إبراهيم، عن أبي عبدالله المثلِل قال: إن الله على لما أراد أن يخلق آدم المثلِل بعث جبرئيل المثلِل في أوّل ساعة من يوم الجمعة، فقبض بيمينه قبضة [بلغت قبضته] (1) من السماء السابعة إلى السماء الدنيا وأخذ من كلّ سماء تربة، وقبض قبضة أخرى من الأرض السابعة العليا إلى الأرض السابعة القصوى.

فأمر الله على كلمته (٥)، فأمسك القبضة الأولى بيمينه والقبضة الأخرى بشماله. ففلق الطين فلقتين، فذرا من الأرض ذرواً (٥) ومن السماوات ذرواً. فقال للذي بيمينه: منك الرسل والأنبياء والأوصياء والصديقون والمؤمنون والسعداء ومن أريد كرامته، فوجب لهم ما قال كما قال. وقال للذي بشماله: منك الجبّارون والمشركون والكافرون والطواغيت ومن أريد هوانه وشقوته، فوجب لهم ما قال كما قال. ثم إنّ الطينتين خُلطتا جميعاً. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٧)، عنه طليّه الله الله على السحاق ] (١٠) ما خلقه الله [إلّا] (٩) من طين. قال الله الله الله الله على الشجر الأخضر ناراً» (١٠) قد خلقه الله من تلك النار، و [النار] (١١) من تلك الشجرة، والشجرة أصلها من طين.

١. الكافي ٥/٢، صدر ح٧.

بعض نسخ المصدر: الحسن بن زيد. قال الأردبيلي في جمامع الرواة ٢٠١/١: الظماهر أنّ ابسن يسؤيد فيه اشتباه لعدم وجوده في كتب الرجال.

٣. كذا في أ، ب، ر، المصدر، وجامع الرواة ٢٠٨/١. وفي غيرها: الحسين.

٤. من المصدر. ٥. أ، ر: كلمة.

٦. الذرو: الإذهاب والتقريق. ٧. تفسير القمّي ٢٤٤٠ ـ ٣٤٥.

٨. من المصدر. ٩. من المصدر.

١٠. يس / ٨٠٠

﴿ قَالَ فَاهْبِطْ مِنْهَا ﴾ : من السماء، أو الجنّة، أو من المنزلة الّتي أنت عليها.

﴿ فَمَا يَكُونُ لَكَ ﴾ : فما يصحّ.

﴿ أَنْ تَتَكَبَّرَ فِيهَا ﴾ : وتعصى، فإنّها مكان الخاشع المطيع. وفيه تنبيه على أنّ التكبّر لايليق بأهل الجنّة، وأنّه تعالى إنّما طرده وأهبطه لتكبّره، لا لمجرّد عصيانه.

﴿ فَاخْرُجْ إِنَّكَ مِنَ الصَّاغِرِينَ ﴾ ٢ : ممن أهانه الله تعالى لتكبّره.

قال (١) النبي عَيْمُ اللهُ: من تواضع لله، رفعه الله. ومن تكبّر، وضعه الله.

﴿ قَالَ ٱنْظِرْنِي إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ ﴾ ۞: أمهلني إلى يوم القيامة، فلا تمتني، ولا تـعجّل عقوبتي.

﴿ قَالَ إِنَّكَ مِنَ الْمُنْظَرِينَ ﴾ ﴿ يقتضي الإجابة إلى ماسأله ظاهراً، لكنّه محمول على ما جاء مقيّداً بقوله تعالى: «إلى يوم الوقت المعلوم» وهو النفخة الأولى. ويوم البعث والقيامة، هو النفخة الثانية.

في كتاب العلل (٢): عن الصادق للسلام يموت إبليس ما بين النفخة الأولى والثانية. وفي تفسير العيّاشي (٣) عنه للسلام أنظره (٤) إلى يوم يُبعَث فيه قائمنا.

وفي إسعافه إليه، ابتلاء للعباد وتعريضهم للثُّواب بمخالفته.

﴿ قَالَ فَبِمَا اَغْوَيْتَنِي ﴾ : أي بعد أن أمهلتني لأجهدن (٥) في أغوائهم بأيّ طريق يمكنني بسبب إغوائك إيّاي بواسطتهم، تسمية أو حملاً على المعنى، أو تكليفاً بـما غـويت لأجله.

و «الباء» متعلّقة بفعل القسم المحذوف لا «بأقعدنّ» فإن «اللام» تصدّ عنه. وقيل (٦): «الباء» للقسم.

﴿ لَاَقْعُدَنَّ لَهُمْ ﴾: ترصداً بهم ، كما يقعد القطاع للقابلة .

١. أنوار التنزيل ٣٤٣/١.

٣. تفسير العيّاشي ٢٤٢/٢، ضمن ح١٤.

٥. ب، ر: لأجتهدن.

٢. العلل /٢٠٤، ضمن ح٢.

٤. كذا في المصدر، وفي النسخ: النظرة.

٦. أنوار التنزيل ٣٤٣/١.

## ﴿ صِرَاطَكَ الْمُسْتَقِيمَ ﴾ ٢٠ قيل (١): طريق الإسلام. ونصبه على الظرف، كقوله: كما عسل الطريق الثعلب

وقيل (٢): تقديره: على صراطك، كقولهم: ضرب زيد الظهر والبطن.

وفي تفسير العيّاشيّ (٣): عن الصادق للطِّلْج : الصراط هنا (٤) على للطِّلْج .

وفي الكافي (٥): عـن البـاقر لليِّلاِ: يـا زرارة، إنّـما عـمد(٦)لك ولأصـحابك. فأمّـا الآخرون، فقد فرغ منهم.

وفي رواية العيّاشيّ (٧): إنّما صمد (٨).

﴿ ثُمَّ لَآتِيَنَّهُمْ مِنْ بَيْنِ اَيْدِيهِمْ وَمِنْ خَلْفِهِمْ وَعَنْ اَيْمَانِهِمْ وَعَنْ شَمَائِلِهِمْ ﴾ : أي من جميع الجهات، مثل قصده إيّاهم بالتسويل والإضلال من أيّ وجه يمكنه بإتيان العدوّ من الجهات، مثل قصده إيّاهم بالتسويل والإضلال من أيّ وجه يمكنه بإتيان العدوّ من الجهات الأربع. ولذلك لم يقل: من فوقهم ومن تحت أرجلهم.

وقيل (١٠): لم يقل: من فوقهم؛ لأنّ الرحمة تنزل (١٠) منه. ولم يقل: من تحتهم؛ لأنّ الإتيان (١١) منه يوحش [الناس](١٢).

وعن ابن عبّاس (١٣) «من بين أيديهم» من قبل الأخرة. «ومن خلفهم» من قبل الدنيا. «وعن أيمانهم وعن شمائلهم» من جميع جهة حسناتهم وسيّئاتهم.

وقيل (١٤): يحتمل أن يقال: «من بين أيديهم» من حيث يعلمون ويقدرون على التحرّز عنه. «وعن أيمانهم وعن

٢. أنوار التنزيل ٣٤٣/١.

٤. المصدر: هو.

٦. المصدر: صمد

٨. بعض تسخ المصدر: عمد.

١٠. المصدر: تنزيل.

١٢. من المصدر.

١٤. أنوار التنزيل ٣٤٣/١ ٣٤٤.

١. أنوار التنزيل ٣٤٣/١.

٣. تفسير العيّاشي ٩/٢، ح٦.

٥. الكافي ١٤٥/٨، ح١١٨.

٧. تفسير العياشي ٩/٢، ح٧.

٩. أنوار التنزيل ٣٤٣/١.

١١. ب: الإيمان.

١٣. نفس المصدر والموضع.

شمائلهم» من حيث يتيسّر (١)لهم أن يعلموا ويتحرّزوا، ولكن لم يفعلوا لعدم تيقّظهم واحتياطهم.

وإنّما عُذَي الفعل إلى الأوّلين بحرف الابتداء؛ لأنّه منهما متوجّه إليهم. وإلى الأخيرين بحرف المجاوزة، فإنّ الآتي منهما كالمنحرف عنهم المارّ على عرضهم. ونظيره قولهم: جلست عن يمينه.

وفي مجمع البيان (٢): عن الباقر الله المنظم المنه المنه الله الموال والبخل بها عن الحقوق لتبقى عليهم أمر الآخرة. «ومن خلفهم» آمرهم بجمع الأموال والبخل بها عن الحقوق لتبقى لورثتهم. «وعن أيمانهم» أفسد عليهم أمر دينهم بتزيين الضلالة وتحسين الشبهة. «وعن شمائلهم» بتحبيب اللذّات إليهم، وتغليب (٣) الشهوات على قلوبهم.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤) ما يقرب منه ببيان أبسط.

وفي نهج البلاغة (٥)، من كتاب له للظِّهِ إلى زياد بن أبيه، وقد بلغه أنَّ معاوية قد كتب إليه يريد خديعته باستلحاقه: وقد عرفت أنَّ معاوية كتب إليك يستزلّ (٦) لبّك ويستفلّ غَرْبَك (٧) فاحذره، فإنّما هو الشيطان يأتي المرء من (٨) بين يديه ومن خلفه وعن (١) يمينه وعن (١٠) شماله ليقتحم غفلته ويستلب غِرّته.

﴿ وَلاَتَجِدُ أَكْثَرَهُمْ شَاكِرِينَ ﴾ (3): مطيعين. وإنّما قاله ظنّاً لقوله تعالى: «ولقد صدّق عليهم إبليس ظنّه لمّا رأى فيهم (١١) مبدأ الشرّ متعدّداً، ومبدأ الخير واحداً. وقيل (١٢): سمعه من الملائكة.

١. ب: يتسنّى. ٢. مجمع البيان ٤٠٤/٢.

٣. أ: تغلب. ٤. تفسير القمّي ٢٢٤/١.

٥. نهج البلاغة /٤١٦ ـ ٤١٦، صدر كتاب ٤٤. ٦. ب، ر: يتنزّل.

٧. ب: غيرتك. والغرب: الحدّة والنشاط.

٨. كذا في المصدر، وفي أ، ر، ب: المؤمن من. وفي غيرها: المؤمنين.

٩. أدمن. ١٠. أدمن.

١١. أنوار التنزيل ٣٤٤/١: لمنا رأوا فيه. ١٢. أنوار التنزيل ٣٤٤/١.

﴿ قَالَ اخْرُجْ مِنْهَا مَذْهُوماً ﴾: مذموماً. من ذأمه: إذا ذمّه.

وقرئ (۱): «مذوماً» (۲)؛ كمسول، في مسؤول. أو كمكول (۲)، في مكيل. من ذامه يذيمه ذيماً.

﴿مَدْحُوراً﴾: مطروداً.

﴿ لَمَنْ تَبِعَكَ مِنْهُمْ ﴾ : «اللام» فيه لتوطئة القسم، وجوابه.

﴿ لَأَمْلَأُنَّ جَهَنَّمَ مِنْكُمْ آجْمَعِينَ ﴾ ۞: وهو سادٌ مسدٌ جواب الشرط.

وقرئ (٤): «لِمن» بكسر اللام، على أنّه خبر «لأملأنّ» على معنى: لِمن تبعك هذا الوعيد. أو علّه «لاخرج» و «لأملأنّ» جواب قسم محذوف. ومعنى «منكم»: منك ومنهم، فغلّب المخاطب.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥)؛ عن الصادق الليّ في قوله تعالى: «اخرج منها فإنّك رجيم، وإنّ عليك لعنتي إلى يوم الدين».

فقال إبليس: يا ربّ، فكيف وأنت العدل الذي لاتجور، فنواب عملي (٢) بطل؟ قال: لا، ولكن سلني من أمر الدنيا ما شئت ثواباً لعملك أعطك.

فأوّل ما سأل البقاء إلى يوم الدين.

فقال الله: قد أعطيتك.

قال: سلّطني على ولد آدم.

قال: سلّطتك.

قال: أُجرِني فيهم مجرى الدم في العروق.

قال: قد أجريتك.

٢. المصدر: مذموماً.

٤. نفس المصدر والموضع.

٦. ب: عبادت*ي.* 

۱. أنوار التنزيل ۳٤٤/۱.

٣. المصدر: ككول.

٥. تفسير القمّي ٤٢/١.

قال: لا يولد(١) لهم واحد إلّا وُلد(٢) لي اثنان، وأراهم ولايروني، وأتصوّر لهم في كلّ صورة شئت.

قال: قد أعطيتك.

قال: يا ربّ، زدني.

قال: قد جعلت لك [ولذرّيّتك](٣) صدورهم أوطاناً.

قال: ربّ حسبي. [و] قال إبليس عند ذلك: «فبعزّتك لأغوينّهم أجمعين، إلّا عبادك منهم المخلصين» (٤) «ثمّ لآتينّهم» إلى قوله: «شاكرين».

قال (٥): وحدّثني أبي، عن ابن أبي عمير، عن جميل، عن زرارة، عن أبي عبدالله عليّا قال: لمّا أعطى الله تعالى إبليس ما أعطاه من القوّة، قال آدم عليّا : يا ربّ، سلّطت إبليس على ولدي، وأجريته فيهم مجرى الدم في العروق، وأعطيته ما أعطيته، فما لي ولولدي؟

فقال: لك ولولدك السيّئة بواحدة، والحسنة بعشر أمثالها.

قال: يا رب، زدني.

قال: التوبة مبسوطة إلى أن تبلغ النفس الحلقوم.

فقال: يا رب، زدني.

قال: أغفر ولا أبالي.

قال: حسبي.

قال: قلت له: جعلت فداك، بماذا استوجب إبليس من الله أن أعطاه ما أعطاه؟

فقال: بشيء ٧٠ كان منه شكره الله عليه.

قلت: وماكان منه، جعلت فداك.

٢. المصدر: ويلد

١. المصدر: ولا يلد.

٤. ص /٨٢

٣. ليس في المصدر.

٦. ب، أ: لشيء.

٥. تفسير القمّي ٤٢/١.

قال: ركعتين ركعهما في السماء في أربعة ألاف سنة.

﴿ وَيَا آدَمُ ﴾ : أي وقلنا: يا آدم.

﴿ اسْكُنْ آنْتَ وَزَوْجُكَ الْجَنَّةَ فَكُلاَ مِنْ حَيْثُ شِيئْتُما وَلاَ تَـفُّرَبَا هَـٰذِهِ الشَّجَرَةَ ﴾ : وقرئ (١):«هذي» (٢) وهو الأصل لتصغيره على «ذيا» و«الهاء» بدل من الياء.

﴿ فَتَكُونَا مِنَ الظَّالِمِينَ ﴾ ٢٠ فتصيرا من الَّذين ظلموا أنفسهم.

«فتكونا» يحتمل الجزم على العطف، والنصب على الجواب.

﴿ فَوَسُوسَ لَهُمَا الشَّيْطَانُ ﴾: أي فعل الوسوسة لأجلهما. وهي في الأصل: الصوت الخفيّ، كالهينمة (٢) والخشخشة (١). ومنه وسوس الحلي وسوسة. وقد سبق في البقرة كيفيّة وسوسته.

والفرق بين وسوسه ووسوس له؛ أنّ الأوّل بمعنى: ألقى إلى قلبه المعنى وبصوت خفّى. والثاني، أنّه أوهمه النصيحة له بذلك.

﴿لِيُبْدِيَ لَهُمَا﴾: ليُظْهِر لهما.

و «اللام» للعاقبة. أو للغرض على أنّه أراد أيضاً بموسوسته أن يسموأهما بمانكشاف عورتيهما، ولذلك عبّر عنهما بالسّوءة، وفيه دليل على أنّ كشف العورة في الخلوة وعند الزوج من غير حاجة، قبيح مستهجن في الطباع.

﴿ مَا وُورِيَ عَنْهُمَا مِنْ سَوْءَاتِهِمَا ﴾: ما غُطّي عنهما من عوراتهما. وكانا لايريانها من أنفسهما، ولا أحدهما من الآخر. وإنّما لم تُقلّب الواو المضمومة همزة في المشهور، كما قلبت الواو في «أو يصل» تصغير «واصل» لأنّ الثانية مَدّه.

وقرى (٥): «سواتهما» بحذف الهمزة، وإلقاء حركتها على الواو، وبـقلبها واواً، وإدغام الواو الساكنة فيها.

١. أنوار التنزيل ٣٤٤/١. ٢. المصدر: هذه

٣. كذا في أنوار التنزيل ٢٤٤/١. وفي ب: كالهنيمة، وفي سائر النسخ: كالهيمنة.

٤. ب: الحشحشة. ٥. أنوار التنزيل ٣٤٤/١.

﴿ وَقَالَ مَا نَهَاكُمَا رَبُّكُمَا عَنْ هٰذِهِ الشَّجَرَةِ إِلَّا أَنْ تَكُونَا ﴾ : إلَّا كراهة أن تكونا.

﴿ مَلَكَيْنِ أَوْتَكُونَا مِنَ الْخَالِدِينَ ﴾ ۞: الّذين لايموتون، أو يخلدون في الجنّة.

واسْتُدِلُّ به على فضل الملائكة على الأنبياء المَيِّكَا .

وجوابه: أنّه كان من المعلوم أنّ الحقائق لاتنقلب، وإنّـما كانت رغبتهما في أن يحصل لهما أيـضاً ما للـملائكة من الكـمالات الفـطريّة والاسـتغناء عن الأطـعمة والأشربة. وذلك لايدلّ على فضلهم مطلقاً.

﴿ وَقَاسَمَهُمَا إِنِّي لَكُمَا لَمِنَ النَّاصِحِينَ ﴾ ۞: أي أقسم لهما على ذلك. وأخرجه على زنة المفاعلة، للمبالغة.

وقيل (١): أقسما له بالقبول.

وقيل (٢): أقسما عليه بالله أنّه لمن الناصحين، فأقسم لهما. فجعل ذلك مقاسمة.

﴿ فَدَلاً هُمَا ﴾ : فنزّلهما إلى الأكل من الشجرة . نبّه به على أنّه أهبطهما بذلك من درجة عالية إلى رتبة سافلة . فإنّ التدلية والإدلاء : إرسال الشيء من أعلى إلى أسفل .

﴿ بِغُرُورٍ ﴾: بما غرَهما به من القسم، فإنّهما ظنّا أنّ أحداً لايحلف بالله كاذباً. أو ملتبسين بغرور.

قال: فقال له المأمون: يا ابن رسول الله، أليس من قولك: إنّ الأنبياء معصومون؟ قال: بلي.

قال: فما معنى قول الله ﷺ: «وعصَى آدم ربّه فغوى» ؟ (٤)

١. أنوار التنزيل ٣٤٤/١.

۲. أنوار التنزيل ۳٤٤/۱.

٣. العيون ١٦٥/١ ـ١٩٦، صدر ح ١.

٤. طه /١٢١.

فقال عليه : إنّ الله تعالى قال لأدم عليه : «اسكن أنت وزوجك الجنّة وكلا منها رغداً حيث شئتما ولاتقربا هذه الشجرة». وأشار لهما إلى شجرة الحنطة «فتكونا من الظالمين» (۱). ولم يقل: ولا تأكلا من هذه الشجرة ولا ممّا كان من جنسها. فلم يقربا تلك الشجرة [ولم يأكلا منها] (۲). وإنّما أكلا من غيرها لمّا أن وسوس الشيطان إليهما، وقال: «مانها كما ربّكما عن هذه الشجرة» وإنّما نها كما أن تقربا غيرها، [ولم ينهكما] (۳) عن الأكل منها «إلّا أن تكونا ملكين أو تكونا من الخالدين، وقاسمهما إنّي لكما لمن الناصحين».

ولم يكن آدم وحوّاء شاهدا قبل ذلك من يحلف بالله كاذباً. «فدلاهما بغرور» فأكلا منها ثقة بيمينه بالله. وكان ذلك من آدم قبل النبوّة. ولم يكن ذلك بذنب كبير استحقّ به دخول النار، وإنّماكان من الصغائر الموهوبة الّتي تجوز على الأنبياء قبل نزول الوحي عليهم. فلمّا اجتباه الله تعالى وجعله نبيّاً، كان معصوماً لايذنب صغيرة ولاكبيرة. قال الله تعالى: «وعصى آدم ربّه فغوى، ثمّ اجتباه ربّه فتاب عليه وهدى» (١٤). وقال الله الله الله الصطفى آدم ونوحاً وآل إبراهيم وآل عمران على العالمين» (١٠).

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٦): وروي عن أبي عبدالله عليِّلا قال: لمّا أخرج الله آدم من الجنّة ، نزل عليه جبرئيل عليّلا فقال: يا آدم ، أليس الله خلقك بيده ونفخ فيك من روحه وأسجد لك ملائكته وزوّجك أمته حوّاء وأسكنك الجنّة وأباحها لك ونهاك مشافهة أن تأكل (٧) من هذه الشجرة ، فأكلت منها وعصيت الله ؟

فقال آدم عليه الله عليه إن إبليس حلف بالله أنّه لي ناصح، فما ظننت أنّ أحداً من المخلق يحلف بالله كاذباً!

٢. من المصدر.

٦. تفسير القمّي ٢٢٥/١.

١. البقرة /٣٥٪

٣. من المصدر.

٥. آل عمران ٣٤/

٧. المصدر: ألا تأكل.

وفي تفسير العياشي (١): عن جميل بن درّاج (٢)، عن بعض أصحابنا، عن أحدهما علي قال: سألته كيف أخذ الله آدم بالنسيان؟

فقال: إنّه لم ينس، وكيف ينسى وهو يذكّره ويقول له إبليس: ما نهاكما عن تلكما الشجرة «إلّا أن تكونا ملكين أوتكونا من الخالدين».

عن مسعدة بن صدقة (٣)، عن أبي عبدالله عليلاً رفعه إلى النبي ﷺ: أنَّ مـوسى عليلاً سأل ربّه أن يجمع بينه وبين آدم حيث عرج إلى السماء في أمر الصلاة، ففعل.

فقال له موسى طلط : [يا آدم] (٤) أنت الذي خلقك الله بيده ، ونفخ فيك من روحه ، وأسجد لك ملائكته ، وأباح لك جنّته ، وأسكنك جواره ، وكلّمك قُبلاً. ثمّ نهاك عن شجرة واحدة ، فلم تصبر عنها حتى أهبطت إلى الأرض بسببها . فلم تستطع أن تضبط نفسك عنها حتى أغراك (٥) إبليس ، فأطعته . فأنت الذي أخرجتنا من الجنّة بمعصيتك .

فقال له آدم: ارفق بأبيك، أي بنيّ، محنه ما لقي في أمر هذه الشجرة. يما بنيّ، إنّ عدوّي أتاني من وجه المكر والخديعة، فمحلف لي بالله أنّ مشورته عليّ «لمن الناصحين». وذلك أنّه قال مستنصحاً (٢): إنّي لشأنك يا آدم، لمغموم.

قلت: وكيف؟

قال: قد كنت أنست بك وبقربك منّي، وأنت تخرج ممّا أنت فيه إلى ما ستكرهه (٧). فقلت: وما الحيلة؟

فقال: إنّ الحيلة هو ذا معك، قال (^) أفلا أدلَك على شجرة الخلد وملك لايبلى ؟ فكلا منها أنت وزوجك فتصيرا معي في الجنّة أبداً «من الخالدين».

١. تغسير العيّاشي ٩/٢ ـ ١٠ ، ح ٩.

٢. كذا في المصدر، وفي ب: أحمد بن حميد بن درّاج. وفي سائر النسخ: حميد بن درّاج.

٣. تفسير العيّاشي ١٠/٢، ح ١٠.

٥. ب: أغواك. ٦. ب، ر: منتصحاً.

٧. كذا في المصدر، وفي النسخ: ما استكرهه. ٨. ليس في المصدر.

وحلف بالله كاذباً أنّه «لمن الناصحين». ولم أظنّ يا موسى، أنّ أحداً يـحلف بـالله كاذباً. فوثقت بيمينه. فهذا عذري. فأخبرني يا بنيّ، هل تجد فـيما أنــزل الله إليك أنّ خطيئتي كائنة من قبل أن أُخلق.

قال له موسى: بدهر طويل (١).

قال رسول الله ﷺ: فحجّ آدم موسى العلام . قال ذلك ثلاثاً .

عن عبدالله بن سنان (٢) قال: سئل أبوعبدالله للسلاِّ وأنا حاضر: كم لبث آدم وزوجته في الجنّة حتّى أخرجهما منها بخطيئتهما؟

فقال: إنّ الله تبارك وتعالى لمّا (٣) نفخ في آدم من روحه بعد زوال الشمس من يوم الجمعة ، برأ (٤) زوجته من أسفل أضلاعه . ثمّ أسجد له ملائكته ، وأسكنه جنّته من يومه ذلك . فوالله ، ما استقرّ فيها إلّا ستّ ساعات في يومه ذلك حتّى عصّى الله ، فأخرجهما الله منها بعد غروب الشمس . وما باتا فيها وصيّرا بفناء الجنّة حتّى أصبحا «فبدت لهما سوءاتهما» «وناداهما ربّهما ألم أنهكما عن تلكما الشجرة» . فاستحى آدم من ربّه وخضع ، وقال: «ربّنا ظلمنا أنفسنا» واعترفنا بذنوبنا «فاغفر لنا» . قال الله لهما: اهبطا من سماواتي إلى الأرض ، فإنّه لايجاورني في جنّتي عاص ولا في سماواتي .

﴿ فَلَمَّا ذَاقًا الشَّجَرَةَ بَدَتْ لَهُمَا سَوْءَاتُهُمَا ﴾: أي فلمّا وجدا طعمها آخذين في الأكل منها، أخذتهما العقوبة فتهافت عنهما لباسهما، فظهرت لهما عوراتهما.

۲. تفسير العياشي ۱۰/۲ ـ ۱۱، ح ۱۱.

٤. المصدر: ثمّ برأ.

٦. المصدر: فرارك.

١. كذا في المصدر. وفي ب، ر: بمدَّة طويلة.

٣. ليس في المصدر.

٥. ج: يتنحى، أ: ليضحى، ب: لتضحى.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١) والعيّاشيّ (٢)، عن الصادق للطِّه : كانت سوءاتسهما لاتبدو لهما فبدت (٣)، يعني :كانت من داخل.

واختلف في أنّ الشجرة كانت السنبلة أو الكرام أو غيرهما، وقد مرّ في سورة البقرة توجيهه، وأنّ اللباس كان نوراً أو حلّة أو ظفراً.

﴿ وَطَفِقًا يَخْصِفًانِ ﴾ : أخذا يرقعان ويلزقان ورقة فوق ورقة.

﴿ عَلَيْهِمَا مِنْ وَرَقِ الْجَنَّةِ ﴾ : يغطّيان سوءاتهما به.

قيل <sup>(1)</sup>: كان و رق التين.

وقرئ (٥): «يُمخصفان» من أخصف، أي يُمخصفان أنفسهما. و «يمخصفان» من خصف . و «يمخصفان» من خصف . و «يخصفان» أصله : يختصفان .

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٦٠): حدّثني أبي الله ، رفعه قال: سئل الصادق الله عن عن جنّة آدم: أمن جنان الدنياكانت أم من جنان الآخرة ؟

فقال: كانت من جنان الدنيا، تطلع فيها الشمس والقمر. ولو كانت من جنان الآخرة ما أخرج (٢) منها أبداً لمّا أسكنه الله الجنّة وأباحها له إلّا الشجرة؛ لأنّه خلق خلقه لا يبقى إلّا بالأمر والنهي والغذاء واللباس والأكنان (٨) والتناكح. ولا يدرك ما ينفعه ممّا يضرّه إلّا بالتّوقيف. فجاءه إبليس فقال له إن أكلتما من هذه الشجرة الّتي نهاكما الله عنها، صرتما ملكين وبقيتما (١) في الجنّة أبداً. وإن لم تأكلا منها، أخرجكما من الجنّة. وحلف لهما أنّه لهما ناصح. فقبل آدم قوله، فأكلا من الشجرة. وكان كما حكى الله «بدت لهما سوءاتهما». وسقط عنهما ما ألبسهما الله من لباس الجنّة، وأقبلا يستتران من ورق الجنّة.

٢. تفسير العيّاشي ١١/١، ح١٢.

٤. أنوار التنزيل ٣٤٥/١.

تفسير القمّي ٤٣/١ باختلاف في بعض الالفاظ.

٨. الأكنان ـ جمع الكنّ ـ : البيت.

١. تفسير القمّي ٢٢٥/١.

٣. ليس في تفسير القمي.

٥. أنوار التنزيل ٣٤٥/١

٧. كذا في المصدر، وفي النسخ: خرج.

٩. كذا في المصدر، وفي النسخ: تقيماً.

﴿ وَنَادَاهُمَا رَبُّهُمَا اَلَمْ اَنْهَكُمَا عَنْ تِلْكُمَا الشَّجَرَةِ وَاقُلْ لَكُمَا إِنَّ الشَّيْطَانَ لَكُمَا عَـدُوِّ مُبِينٌ ﴾ ۞: عتاب على مخالفة النهي، وتوبيخ على الاغترار بقول العدة.

﴿ قَالًا رَبُّنَا ظَلَمْنَا ٱنْفُسَنَا﴾: أضررناها بالمخالفة، والتعريض للإخراج عن الجنّة.

﴿ وَإِنْ لَمْ تَغْفِرْ لَنَا وَتَرْحَمْنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ الْخَاسِرِينَ ﴾ ۞: إنَّما قالا ذلك على عادة المقرّبين في استعظام الصغير من العثرات، واستحقار العظيم من الحسنات.

وفي كتاب معاني الأخبار (١)، بإسناده إلى محمّد بن سنان، عن المفضّل بن عمر، عن أبي عبدالله للطّلِا حديث طويل، وفيه قبال للطّلِا: فيلمّا أسكن الله كلّا أدم وزوجته الجنّة، قال لهما: «كلا منها رغداً حيث شئتما ولاتقربا هذه الشجرة» يعني: شجرة الحنطة (٢). «فتكونا من الظالمين». فنظرا (٣) إلى منزلة محمّد وعليّ وفاطمة والحسن والحتين والأثمّة بعدهم المنظم فوجداها أشرف منازل أهل الجنّة.

فقالا: ربّنا، لمن هذه المنزلة؟

فقال الله على: ارفعا رأسكما (٤) إلى ساق العرش (٥).

فرفعا رؤوسهما، فوجدا أسماء محمد وعليّ وفاطمة والحسن والحسين والأئمة [بعدهم] (٢) الملكيّ مكتوبة على ساق العرش بنور من نور الله الجبّار على الفقالا: يا ربّنا، ما أكرم أهل هذه المنزلة عليك، وما أحبّهم إليك، وما أشرفهم لديك؟ فقال الله على الولاهم ما خلقتكما. هؤلاء خزنة علمي وأمنائي على سرّي. إيّا كما أن تنظرا إليهم بعين الحسد وتتمنّيا (٨) منزلتهم عندي ومحلّهم من كرامتي، فتدخلا (١) بذلك في نهيني وعصياني «فتكونا من الظالمين».

٢. ب: الحنّة.

٤. المصدر: رؤوسكما.

من المصدر.

٨. كذا في المصدر، وفي النسخ: تمنّي.

١. المعاني /١٠٩ ـ ١١٠، ضمن ح١.

٣. كذا في المصدر، وفي النَّسخ: فنظر.

٥. المصدر: ساق عرشي.

٧. من المصدر.

٩. كذا في المصدر، وفي النسخ: فتدخلان.

قالا: ربّنا، ومن الظالمون؟

قال: المدّعون لمنزلتهم بغير حقّ.

قالا: ربّنا، فأرنا منزلة ظالميهم في نارك حتّى نراها، كما رأينا منزلتهم في جنّتك. فأمر الله تبارك وتعالى النار، فأبرزت جميع ما فيها من ألوان النكال والعذاب.

وقال الطالعين لهم المدّعين لمنزلتهم، في أسفل درك منها «كلّما أرادوا أن يخرجوا منها أعيدوا فيها» و«كلّما نضجت جلودهم» بدّلناها (١) سواها «ليذوقوا العذاب» الأليم. يا آدم ويا حوّاء، لا (٢) تنظروا إلى أنواري وحججي بعين الحسد فأهبطكما عن جواري وأحلّ بكما هواني.

«فوسوس لهما الشيطان ليبدي لهما ما ووري عنهما من سوءاتهما وقال ما نهاكما ربّكما عن هذه الشجرة إلّا أن تكونا ملكين أو تكونا من الخالدين، وقاسمهما إنّي لكما لمن الناصحين، فدلاهما بغرور» وحملهما على تمنّي منزلتهم. فنظرا إليهم بعين الحسد، فخذلا حتّى أكلا من شجرة الحنطة. فعاد مكان ما أكلا شعيراً. فأصل الحنطة كلّها مما لم يأكلاه. وأصل الشعير كلّه مما عاد مكان ما أكلاه.

فلمًا أكلا من الشجرة طار الحلي والحلل عن أجسادهما، وبقيا عريانين «وطفقا يخصفان عليهما من ورق الجنّة وناداهما ربّهما ألم أنهكما عن تلكما الشجرة وأقل لكما إنّ الشيطان لكما عدو مبين، فقالا ربّنا ظلمنا أنفسنا وإن لم تغفر لنا وترحمنا لنكونن من الخاسرين».

قال: اهبطا من جواري، فلا يجاورني في جنّتي من يعصيني. فهبطا مـوكولين إلى أنفسهما في طلب المعاش.

﴿ قَالَ الْهَبِطُوا ﴾: الخطاب لآدم وحوّاء وذرّيّتهما، أو لهما ولإبليس. كرّر الأمر له تبعاً، ليعلم أنّهم قرناء أبداً. وأخبر عمّا قال لهم متفرّقاً.

١. أنوار التنزيل ٣٤٥/١.

﴿ بَعْضُكُمْ لِبَعْضِ عَدُوٌّ ﴾ : في موضع الحال، أي متعادين.

﴿ وَلَكُمْ فِي الْأَرْضِ مُسْتَقَرُّ ﴾: استقراراً، أو موضع استقرار.

﴿ وَمَتَاعٌ ﴾ : وتمتّع.

﴿ إِلَى حِينِ ﴾ ۞: إلى أن تنقضي آجالكم.

﴿ قَالَ فِيهَا تَحْيَوْنَ وَفِيهَا تَمُوتُونَ وَمِنْهَا تُخْرَجُونَ ﴾ ٢٠ للجزاء.

وقرأ(١) حمزة والكسائيّ وابن ذكوان: «ومنها تَخرُجون». وفي الزخـرف «كـذلك تَخْرُجون»(٢) بفتح التاء وضمّ الراء.

﴿ يَا بَنِي آدَمَ ﴾: في تفسير العيّاشيّ (٣) عنهما عليُّك قالا: هي عامّة.

﴿ قَدْ آنْزَلْنَا عَلَيْكُمْ لِبَاساً ﴾: أي خلقناه لكم بتدبيرات سماويّة وأسباب نازلة. ونظيره قوله تعالى: «وأنزل لكم من الأنعام» وقوله: «وأنزلنا الحديد».

﴿ يُوَارِي سُوْءَاتِكُمْ ﴾ : الَّتي قصد الشيطان إبداءها، ويغنيكم عن خصف الورق.

قيل (1): روي أنّ العرب كانوا يطوفون بالبيت عراة، ويقولون: لا نطوف في ثياب عصينا الله فيها. فنزلت، ولعلّه ذكر قصة آدم تقدمة لذلك، حتّى يُعلَم أنّ انكشاف العورة أوّل سوء أصاب الإنسان من الشيطان، وأنّه أغواهم في ذلك، كما أغوى أبويهم.

﴿ وَرِيشًا ﴾ : ولباساً تتجمّلون به.

و «الريش»: الجمال.

وقيل (٥): مالاً. ومنه ترّيش الرجل: إذا تموّل.

وقرئ (<sup>(٦)</sup>: «رياشاً». وهو جمع ريش، كشعب وشعاب.

﴿ وَلِبَاسُ التَّقْوَىٰ ﴾ : خشية الله.

٢. الزخرف /١١.

٤. أنوار التنزيل ٣٤٥/١.

٦. نفس المصدر والموضع.

١. أنوار التنزيل ٣٤٥/١.

٣. تفسير العياشي ١١/٢، - ١٣.

٥. نفس المصدر، والموضع.

وقيل (١): الإيمان الحسن (٢).

وقيل (٢): السمت الحسن.

وقيل (٤): لباس الحرب.

ورفعُه بالابتداء، وخبره «ذَلِكَ خَيْرً» أو «خير» و«ذلك» صفته، كأنّه قيل: «ولبـاس التقوى» المشار إليه «خير».

وقرأ (٥) نافع وابن عامر والكسائي: «ولباس التقوى» بالنصب، عطفاً على «ريشاً» (٢). وفي تفسير على بن إبراهيم (٧): قال: «لباس التقوى» الثياب البيض.

وعن الباقر الليلام اللياس، فالثياب التي تلبسون. وأمّا الرياش، فالمتاع والمال. وأمّا «لباس التقوى» فالعفاف؛ لأنّ العفيف لا تبدو له عورة وإن كان عارياً من الثياب، والفاجر بادي العورة وإن كان لابساً (٩) من الثياب. «ذلك خير» يقول؛ العفاف (١٠) خير.

وفي كتاب الخصال (١١)، فيما علَم أميرالمؤمنين على أصحابه من الأربعمائة بـاب: البسوا ثياب القطن، فإنها لباس رسول الله عَلَى [وهو لباسنا](١٢). ولم نكن نـلبس (١٣) الشعر والصوف إلا من علّة.

وقال: إنَّ الله جميل يحبُّ الجمال، ويحبُّ أن يرى أثر نعمته على عبده.

عن أمّ الدرداء قالت (١٤): قال (١٥) رسول الله عَلَيْلًا: من أصبح معافى في جسده، آمناً

٢. ليس في المصدر: الحسن.

٤. نفس المصدر، والموضع.

٦. المصدر: لباساً.

نفس المصدر والمجلّد ٢٢٦٧.

١٠. كذا في المصدر، وفي النسخ: العقاب.

١٢. من المصدر.

١٤. الخصال /١٦١ ـ١٦٢، ح ٢١١.

١. نفس المصدر، والموضع.

٣. نفس المصدر، والموضع.

ه. أنوار التنزيل ٣٤٥/١.

٧. تفسير القمّى ٢٢٥/١.

٩. المصدر:كاسياً.

١١. الخصال /٤١٣.

١٣. كذا في المصدر، وفي النسخ: لم يكن يلبس.

١٥. المصدر: عن أمّ الدرداء عن أبي الدرداء قال.

في سربه، عنده قوت يومه، فكأنّما حيزت له الدنيا. يا ابن آدم (۱)، يكفيك من الدنيا ما سدّ جوعتك ووارى عورتك. فإن يكن لك بيت يكنّك، فـذاك. وإن يكـن لك دابّـة تركبها، فبخ، بخ والخير وما الخير (۲) وما بعد ذلك حساب عليك وعذاب.

عن أبي عبدالله عليه (٤) قال: سمعت أبي بحدّث عن أبيه، عن جدّه عليه قال: قال رسول الله على العفيض (١) مع رسول الله على العفيض (١) مع العبيد، وركوب الحمار مردفاً (١)، وحلب العنز بيدي، ولبس الصوف، والتسليم على الصبيان لتكون سنّة [من] (٨) بعدي.

وفي الكافي (٩): أحمد بن محمّد بن سعيد، عن جعفر بن عبدالله العلوي وأحمد بن محمّد الكوفي، عن علي بن العبّاس، عن إسماعيل بن إسحاق جميعاً، عن أبي روح فرج بن قرّة، عن مسعدة (١٠) بن صدقة قال: حدّثني ابن أبي ليلى، عن عبدالرحمن السلميّ قال: قال أميرالمؤمنين المنظّ : أمّا بعد، فإنّ الجهاد باب من أبواب الجنّة، فتحه الله لخاصة أوليائه، ومنحهم (١١) كرامة منه لهم ونعمة ذخرها. والجهاد لباس التقوى، ودرع الله الحصينة، وجنّته الواقية (١١). والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

١. المصدر: يا ابن ختعم. وقد أشير في هامشه إلى أنَّ الصواب: يا ابن آدم جفينة.

المصدر: فيخ فلق الخبز وماء الجرّ. وقد أشير في هامشه إلى أنّه في النسخ المطبوعة «بـخ والخير ومـاء الخير» ولكنّه تصحيف من النساخ، انتهى.
 الخير، ولكنّه تصحيف من النساخ، انتهى.

٤. نفس المصدر /٢٧١، ح١٢. ه. من المصدر.

٦. الحضيض: القرار من الأرض. ٧. المصدر: مؤكفاً.

٨. من المصدر. ٩. الكافي ١٥٥، صدر ح٢.

١٠. كذا في المصدر وجامع الرواة ٢٢٨/٢. وفي النسخ: سعد بن صدقة.

١١. المصدر: سوغهم. ١٦. المصدر: جنَّته الوثيقة.

وفي نهج البلاغة (١)، نحوه من غير حذف مغيّر للمعنى.

- ﴿ ذَلِكَ ﴾: أي إنزال اللباس.
- ﴿ مِنْ آيَاتِ الله ﴾: الدالَّة على فضله ورحمته.
- ﴿ لَعَلَّهُمْ يَذَّكُّرُونَ ﴾ ٢٠ فيعرفون نعمته. أو يتّعظون، فيتورّعون عن القباثح.
- ﴿ يَا بَنِي آدَمَ لاَ يَـفْتِنَنَّكُمُ الشَّـيْطَانُ ﴾: لايـمحننَكم بأن يـمنعكم مـن دخـول الجـنّة بإغواثكم.
  - ﴿ كُمَّا أَخْرَجَ أَبُوَيْكُمْ مِنَ الْجَنَّةِ ﴾ : كما محّن أبويكم ، بأن أخرجهما منها.
    - والنهى في اللفظ للشيطان. والمعنى: نهاهم عن اتّباعه والافتتان به.
- ﴿ يَنْزِعُ عَنْهُمَا لِبَاسَهُمَا لِيُرِيَهُمَا سَوْءَاتِهِمَا ﴾ : حال من «أبويكم». أو من فاعل «أخرج». وإسناد النزع إليه للتسبّب.
- ﴿ إِنَّهُ يَرَاكُمْ هُوَ وَقَبِيلُهُ مِنْ حَيْثُ لاَ تَرَوْنَهُمْ ﴾: تعليل للنهي، وتأكيد للتحذير من فتنته. «وقبيله» جنوده.
- ورؤيتهم إيّانا من حيث لا نراهم في الجملة، لاتقتضي امتناع رؤيتهم وتمثّلهم لنا. وفي الحديث (٢): إنّ الشيطان ليجري من ابن آدم مجرى الدم منه.
- وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): عن العالِم للسَّلِةِ حديث طويل. وفيه ذكر طلب إبليس من الله وإجابته. ومن جملة الطلب قال: وأراهم ولايروني، وأتصوّر لهم في كلّ صورة شئت.

فقال: قد أعطيتك.

﴿ إِنَّا جَعَلْنَا الشَّيَاطِينَ اَوْلِيَاءَ لِلَّذِينَ لاَ يُؤْمِنُونَ ﴾ ﴿ إِنَّا جَعَلْنَا الشَّيَاطِينَ اَوْلِيَاءَ لِلَّذِينَ لاَ يُؤْمِنُونَ ﴾ ﴿ إِنَّا جَعَلْنَا الشَّيَاطِينَ اَوْلِيَاءَ لِلَّذِينَ لاَ يُؤْمِنُونَ ﴾ ﴿ إِرسالهم على ما سوّلوا لهم. بإرسالهم عليهم، وتمكينهم من خذلانهم، وحملهم على ما سوّلوا لهم. والآية مقصود القصّة، وفذلكة الحكاية.

٢. تفسير الصافي ١٨٧/٢.

١. نهج البلاغة /٦٩، صدر خطبة ٢٧.

٣. تفسير القمّي ٤٢/١.

﴿ وَإِذَا فَعَلُوا فَاحِشَةٌ ﴾: فعلة متناهية في القبح، كعبادة الأصنام، والاثنتمام بأئمة الجور، وكشف العورة في الطواف.

﴿ قَالُوا وَجَدْنَا عَلَيْهَا آبَاءَنَا وَالله آمَرَنَا بِهَا﴾: اعتذروا واحتجّوا بأمرين: تقليد الآبــاء، والافتراء على الله. فأعرض عن الأوّل لظهور فساده. وردّ الثاني بقوله:

﴿ قُلْ إِنَّ اللهَ لاَ يَأْمُرُ بِالْفَحْشَاء ﴾: لأنّ عادته جرت على الأمر بـمحاسن الأفـعال، والحتّ على مكارم الخصال.

قيل (١): ولا دلالة فيه على أنّ قبح الفعل بمعنى ترتّب الذمّ عليه [عاجلاً والعقاب](٢) أجلاً، عقليّ. فإنّ المراد بالفاحشة ما ينفر عنه الطبع السليم ويستنقصه (٣) العقل المستقيم.

وفيه: أنّه يدلّ على أنّ قبح الفعل، بمعنى أنّ فيه شيئاً يقتضي النهي عنه، وترتّب الذمّ آجلاً، عقليّ. وهو المدّعي.

وقيل (٤): هما جوابا سؤالين مترتبين، كأنّه قيل لهم لمّا فعلوها: لِمَ فعلتم؟ فقالوا: «وحدنا عليها آباءنا» فقيل: ومن أين أخذ آباؤكم؟ فقالوا: «الله أمرنا بها». وعلى الوجهين يمنع التقليد مطلقاً إلّا ما دلّ دليل على جوازه.

وفي الكافي <sup>(ه)</sup> مضمراً ، وفي تفسير العيّاشِيّ <sup>(٦)</sup>: عن عبدٍ صالح قبال : هبل رأيت أحداً زعم أنّ الله أمر بالزّنا وشرب الخمر وشيء من هذه المحارم ؟

فقيل: لا.

قال: ما هذه الفاحشة الَّتي يدّعون أنَّ الله أمرهم بها؟

قيل: الله أعلم ووليّه!

فقال: فإنّ هذا في أنمّة الجور؛ ادّعوا أنّ الله أمرهم بالاثتمام [بـقوم لم يأمـرهم الله

٢. أنوار التنزيل ٣٤٦/١

٤. نفس المصدر، والموضع.

٦. تفسير العياشي ١٢/٢، ح١٥ ببعض الاختلاف.

١. أنوار التنزيل ٣٤٦/١.

٣. كذا في المصدر.

٥. الكافي ٣٧٣/١، ح٩.

بالاثتمام ](١) بهم. فردَّ الله ذلك عليهم، فأخبر أنَّهم قد قالوا عليه الكذب، ويسمّى ذلك منهم فاحشة.

وفي أصول الكافي (٢): الحسين بن محمّد، عن معلّى بن محمّد، عن الحسين بسن علي أصول الكافي (٢): الحسين بن محمّد، عن أبي عبدالله علي قال: من زعم أنّ الوشّاء، عن حمّاد بن عثمان، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله علي قال: من زعم أنّ الخير والشرّ إليه، فقد كذب على الله. ومن زعم أنّ الخير والشرّ إليه، فقد كذب على الله. ﴿ اَتَقُولُونَ عَلَى اللهِ عَلَى الله وَمَن زعم أنّ النهي عن الافتراء.

﴿ قُلْ اَمَر رَبِّي بِالْقِسْطِ ﴾: بالعدل ـ وهو الوسط من كلّ أمـر ـ للـتّجافي عـن طـرفي الإفراط والتفريط.

﴿ وَاَقِيمُوا وَجُوهَكُمْ ﴾: وتوجّهوا إلى عبادته مستقيمين غير عادلين إلى غيرها. أو أقيموها نحو القبلة.

﴿عِنْدَ كُلِّ مَسْجِدٍ﴾: في كلّ وقت سجود. أو مكانه، وهو الصلاة. أو في أيّ مسجد حضرتكم الصلاة. ولا تؤخّروها حتّى تعودوا إلى مساجدكم.

وفي كتاب تهذيب الأحكام (٣): علي بن الحسن <sup>(٤)</sup> الطاطريّ، عـن [ابـن]<sup>(٥)</sup>أبـي حمزة، عن ابن مسكان، عن أبي بصير عن أبي عبدالله عليّلًا: هذه في <sup>(١)</sup> القبلة.

وعنه علي (٧): مساجد محدثة ، فأمروا أن يقيموا وجوههم شطر المسجد الحرام.

وفي تفسير العياشي (٨) مثل الحديثين، وزاد في الأوّل: ليس فيها عبادة الأوثبان خالصاً مخلصاً.

وعنه طلِّلًا (٩): «كلِّ مسجد» يعني: الأثمَّة اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

۲, الكافي ١٥٦/١٠٢، ح٢.

من الكافي.

٣. التهذيب ٤٣/٢، ح ١٣٤.

كذا في المصدر وجامع الرواة ١/٨٥٠. وفي النسخ: علي بن الحسين. قال الأردبيلي: الظاهر أنّ علي بن الحسين مصغراً سهو.

٧. التهذيب ٤٣/٢، ح١٣٦.

آ. ليس في المصدر: في.
 ٨. تفسير العياشي ١٢/٢، ح١٩ و ٢٠.

٩. نفس المصدر والمجلّد ١٣/، ح٢٢.

الجزء الخامس / سورة الأعراف

﴿ وَادْعُوهُ ﴾: واعبدوه.

﴿ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ ﴾ : أي الطاعة ، فإنَّ إليه مصيركم.

﴿كُمَا بَدَأَكُمْ ﴾ : كما أنشأكم ابتداء.

﴿ تَعُودُونَ ﴾ ۞: بإعادته، فيجازيكم على أعمالكم. وإنّما شبّه الإعادة بالإبداء (١)؛ تقريراً لإمكانها والقدرة عليها.

وقيل (٢): «كما بدأكم» من التراب. «تعودون» إليه.

وقيل (٣): «كما بدأكم» حفاة عرافة غرلاً (٤). «تعودون».

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥): عن الباقر للظِّ في هذه الآية: خلقهم من طينتهم (٦) مؤمناً وكافراً وشقيّاً وسعيداً. وكذلك يعودون يوم القيامة مهتدٍ وضالً.

﴿ وَفَرِيقاً حَقَّ عَلَيْهِمُ الضَّلاَلَةُ ﴾ : أي الخذلان، إذ لم يـقبل الهـدى. وانـتصابه بـفعل يفسّره ما بعده، أي وخذل فريقاً.

﴿ إِنَّهُمُ اتَّخَذُوا الشَّيَاطِينَ أَوْلِيَاءَ مِنْ دُونِ اللهِ ﴾: تعليل لخذلانهم، أو تحقيق لضلالتهم. ﴿ وَيَحْسَبُونَ آنَّهُمْ مُهْتَدُونَ ﴾ ٢٠ يدلُ على أنَّ الكافر المخطئ والمعاند سواء في استحقاق الذمّ. وللفارق أن يحمله المقصّر في النظر.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٧): وهم القدريّة الذين يقولون: لا قدر. ويزعمون أنّهم قادرون (٨) على الهدى والضلال. وذلك إليهم إن شاؤوا اهتدوا، وإن شاؤوا ضلوا. وهم مجوس هذه الأمّة. وكذب أعداء الله، المشيئة والقدرة لله، كما بـدأهم يـعودون، مَـن

۲. أنوار التنزيل ٣٤٦/١.

١. ب: بالابتداء.

٣. من المصدر.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: غرلاً. والغرل جمع الأغرل: وهو الأقلف.

٥. تقسير القمّى ٢٢٦٧١.

المصدر: «حين خلقهم» بدل (من طيئتهم». ٧. تفسير القمّى ٢٢٦٦ ـ ٢٢٧. ٨. كذا في المصدر، وفي النسخ: قاصرون.

خلقه الله شقيّاً يوم خلقه ، كذلك يعود إليه [شقيّاً ](١)ومن خلقه سعيداً يوم خلقه ، كذلك يعود إليه سعيداً.

قال رسول الله عَلَيْهِ: الشقيّ، من شقي في بطن أمّه. والسعيد من سعد في بطن أمّه. وفي العلل (٢)، عنه عليه : ﴿ إِنّهم اتّخذوا الشياطين أولياء من دون الله » يـعنى: أشمّة [الجور] (٣) دون أئمّة الحقّ.

﴿ يَا بَنِي آدَمَ خُذُوا زِينَتَكُمْ ﴾: ثيابكم لمواراة عوراتكم.

﴿عِنْدَ كُلِّ مَسْجِدٍ ﴾: لصلاة أو طواف.

قيل (1): كانوا يطوفون عراة بالبيت، الرجال بالنهار والنساء بالليل، فأمرهم الله بلبس الثياب.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥): قال: في العيدين والجمعة يختسل ويلبس ثياباً بيضاً ٧).

وروي (٧) أيضاً: المشط عندكل صلاة.

قال: في العيدين والجمعة.

وفي مجمع البيان (٩٠): عن الباقر التلا : أي خذوا ثيابكم الّتي تتزيّنون بها للصلاة في الجمعات والأعياد.

١. من المصدر.

٣. من المصدر،

٥. نفس المصدر والموضع.

٧. نفس المصدر والموضع.

٩. المجمع ٤١٢/٢.

٢. علل الشرائع /٦٠؛ ذيل ح/٨١

تفسير القمّى ٢٢٩/١.

٦. كذا في المصدر، وفي النسخ: بياضاً.

۸. الکافی ۲۲٤۳، ح۸

وفي تفسير العيّاشيّ (١): عن محمّد بن الفضل (٢)، عن أبي الحسن الرضاط الله قال: الثياب.

وعن الصادق علي (٣): هي الأردية في العيدين والجمعة.

وفي الجوامع (٤) وفي تفسير العيّاشي (٥): كـان الحسـن بـن عـلميّ عِلْمُثِلِثًا إذا قـام إلى الصلاة، لبس أجود ثيابه، فقيل له في ذلك.

فقال: إنَّ الله جميل يحبُّ الجمال، فأتجمَّل لربَّي. وقرأ الآية.

وفي من لايحضره الفقيه (١٠)، عن الرضاعظ : من ذلك التمشط عندكل صلاة.

وفي تفسير العيّاشيّ (٧)، عن الصادق للطِّلْخ مثله.

وفي كتاب الخصال (^)، عنه النِّلْإِ في هذه الآية: تمشّط، فإنّ التمشّط يجلب الرزق ويحسن الشعر وينجز الحاجة ويزيد في ماء الصلب ويقطع البلغم. وكان رسول الله عَيْنِي يسرح لحيته أربعين مرّة ويمرّ (٩) فوقها سبع مرّات، ويقول: إنّه يزيد في الذهن ويقطع البلغم.

وفي تهذيب الأحكام (١٠)، عنه لِمُنْظِلِا في هذه الآية، قال: الغسل عند لقاء كلّ إمام. وفي تفسير العيّاشي (١١)، عنه عليه الله يعني الأئمة.

وفي أصول الكافي (١٢): عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن أبيه، عمن ذكره، عن محمد بن عبدالرحمن بن أبي ليلي، عن أبيه، عن أبي عبدالله عليه أنه قال: وصل (١٣)الله طاعة وليّ أمره بطاعة رسوله، و [طاعة رسوله ](١٤) بطاعته. فمن ترك

تفسير العيّاشي ١٢/٢ ، ح ٢١.

٣. نقس المصدر والمجلد ١٣/، ح٧٧.

٥. تفسير العياشي ١٤/٢، ح٢٩ ببعض الاختلاف.

٦. الفقيه ٥/١١، ح٣١٩.

٨. الخصال /٢٦٨، ح٣.

١٠. التهذيب ١١٠/٦، ح١٩٧.

الكافي ٤٨-٤٧/٢ ضمن ح ١.

٢. المصدر: محمّد بن الفضيل.

٤. جوامع الجامع /١٤٤.

٧. تفسير العيّاشي ١٣/٢ ، ح ٢٥.

A. المصدر: «من» بدل «يمر».

١١. تفسير العيّاشي ١٣/٢، ح٢٢.

١٣. كذا في المصدر، وفي النسخ: وسل.

## ﴿ وَكُلُوا وَاشْرَبُوا ﴾ : ما طاب لكم.

نُقل ١٧٧)أنَّ بنيعامر في أيّام حجّهم كانوا لايأكلون الطعام إلّا قوتاً، ولايأكلون دسماً. يعظّمون بذلك حجّهم، فهم المسلكون به. فنزلت.

﴿ وَلاَ تُسْرِفُوا ﴾: بالإفراط والإتلاف والتعدّي إلى الحرام، ويتحريم الحلال وغير ذلك.

قال عليّ بن الحسين بن واقد (١٨): قد جمع الله تعالى الطبّ في نصف آية، فـقال: «كلوا واشربوا ولا تسرفوا».

## ﴿إِنَّهُ لاَ يُحِبُّ الْمُسْرِفِينَ ﴾ ٢: أي لايرضَى فعلهم.

وفي تفسير العيّاشيّ (١١): عن أبي عبدالله طلط قال: أترى الله أعطى من أعطى من أعطى من كرامته (٢٠) عليه، ومنع من منع مِن هوان به عليه؟ لا، ولكنّ المال مال الله يضعه عند الرجل ودائع. وجوّز لهم أن يأكلوا قصداً، ويشربوا قصداً، ويلبسوا قصداً، وينكحوا قصداً، ويركبوا قصداً، ويعودوا بما سوى ذلك على فقراء المؤمنين ويلمّوا به شعثهم. فمن فعل ذلك، كان ما يأكل حلالاً ويشرب حلالاً ويركب [حلالاً] (٢١) وينكح حلالاً. ومن عدا ذلك كان عليه حراماً. ثمّ قال: «ولاتسرفوا إنّه لا يحبّ المسرفين». أترى الله

١٤. من المصادر،

١٦. النور ٣٧/

١٨. أنوار التنزيل ٣٤٧/١

٢٠. كذا في المصدر، وفي النسخ: كرامة.

١٥. كذا في المصدر، و في النسخ: والتمس.

أنوار التنزيل ٣٤٧/١ وفيه «روى» بدل «نقل».

١٩. تفسير العيّاشي ١٣/١، ح٢٣.

٢١. من المصدري

اثتمن رجلاً على ما (١) خوّل له أن يشتري فرساً بعشرة آلاف درهم ويجزئه فـرس بعشرين درهماً، ويشتري جاريته (٢) بألف دينار ويجزئه [جارية ](٢) بعشرين ديناراً؟ وقال: «ولا تسرفوا إنّه لايحبّ المسرفين».

وفي عيون أخبار الرضاء الليلا<sup>(٤)</sup> بإسناده، قال: قال رسول الله ﷺ: ليس شيء أبغض على الله من بطن ملاَن (٥).

وبإسناده (١) قال: قال عليّ بن أبي طالب للسِّلاني أبوجحيفة النبيّ ﷺ وهو يتجشّأ. فقال: اكفف جشأك، فإنّ اكثر الناس في الدنيا شبعاً أكثرهم يوم القيامة جوعاً.

قال: فما ملأ أبو جحيفة بطنه من طعام حتّى لحق بالله تعالى.

وفي كتاب الخصال (٧)، عن أميرالمؤمنين عليه قال: أبعد ما يكون العبد من الله إذاكان همّه فرجه وبطنه.

عن أبي عبدالله علي (^) قال: قال رسول الله عَلَيْهُ: المؤمن يأكل في معاء واحد، والكافر يأكل في سبعة أمعاء.

وفي كتاب علل الشرائع (١)، بإسناده إلى عمر بن عليّ، عن أبيه، عـن (١٠)عـليّ بـن أبي طالب عليّه إنّ النبيّ عَيَّلِهُ قال: مرّ أخي عـيسى (١١) عليّه بـمدينة فـيها رجـل وامـرأة يتصايحان (١٢).

فقال: ما شأنكما؟

فقال: يا نبيِّ الله، هذه امرأتي وليس بها بأس وصالحة، ولكنِّي أحبِّ فراقها!

٢. المصدر: جارية.

المصدر: «مال» بدل «ما».

٤. العيون ٢٧٧٢، ح ٨٩

٣. من المصدر.
 ٥. كذا في المصدر، وفي النسخ: فلان.

٦. نفس المصدر والمجلّد /٣٨\_٣٩، ح١١٣.

٧. نور الثقلين ٢٠/٢، ح٧٣عن الخصال ج٢٠/٢.

٩. العلل /٤٩٧، ح ١.

۸. الخصال /۳۵۱، – ۲۹.
 ۱۰. ليس فى المصدر.

١١. كذا في ب والمصدر. وفي سائر النسخ: موسى.

. ١٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: يتصاحبان.

قال: فأخبرني على كلّ حال، ما شأنها؟

قال: هي خلقة الوجه من غير كبر!

قال لها: يا امرأة، أتحبّين أن يعود ماء وجهك طريّاً؟

قالت: نعم.

قال لها: إذا أكلت، فإيّاك أن تشبعي (١). لأنّ الطعام إذا تكاثر على الصدر فزاد في القدر، ذهب ماء الوجه.

ففعلت ذلك، فعاد وجهها طريّاً.

﴿ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ اللهِ ﴾ : من الثياب، وسائر ما يتجمّل به.

﴿ الَّتِي اَخْرَجَ لِعِبَادِه ﴾ : من الأرض ، كالقطن والكتّان والإبريسم والصوف والمعادن والجواهر .

﴿ وَالطَّيْبَاتِ مِنَ الرِّزْقِ ﴾ : المستلذّات من المآكل والمشارب. وفيه دلالة على أنّ الأصل في المطاعم والملابس وأنواع التجمّلات الإباحة ؛ لأنّ الاستفهام في «من» للإنكار. وكذا في قوله تعالى : «كلوا واشربوا»، دلالة على أنّ الأصل في كلّ المأكولات والمشروبات الإباحة إلّا ما أخرجه الدليل.

وفي الكافي (٢): محمّد بن يحيى ، عن عبدالله بن محمّد ، عن (٣) عليّ بن الحكم ، عن أبان بن عثمان ، عن يحيى بن أبي العلاء ، عن أبي عبدالله عليّة قال : بعث أمير المؤمنين عليّة عبدالله بن عبّاس إلى ابن الكوّاء وأصحابه ، وعليه قميص رقيق وحلّة . فلمّا نظروا إليه ، قالوا : يا ابن عبّاس ، أنت خيرنا في أنفسنا وأنت تلبس هذا اللباس!

فقال: وهذا أوّل ما أخاصمكم فيه «قل من حرّم زينة الله الّتي أخرج لعباده والطيّبات من الرزق» (٤). وقال الله: «خذوا زينتكم عند كلّ مسجد».

١. المصدر: أن تشبعين. ٢. الكافي ١/١٤٤٦-٤٤٢، ح٦.

٣. كذا في المصدر، وفي النسخ: «عن» بدل «بن». ٤. الأعراف ٣١/.

الجزء الخامس / سورة الأعراف

وفي تفسير العيّاشيّ (١) عنه لِلنِّلْإِ ما في معناه.

وفي الكافي (٢): عليّ بن محمّد بن بندار، عن أحمد بن أبي عبدالله، عن محمّد بن علي [رفعه](٣) قال: مرّ سفيان الثوريّ في المسجد الحرام، فرأى أبا عبدالله عليه وعليه ثياب كثيرة القيمة حسان.

فقال: والله، لآتينّه ولأوبّخنّه.

فدنا منه، فقال: يا ابن [ رسول الله، ما لبس ](٤) رسول الله عَيَالِيٌّ مثل هذا اللباس ولا على ولا أحد من آبائك!

فقال لما الله عَلَيْهُ في زمان قتر مقتر، وكان يأخذ لقتره وإقتاره (٥٠). وإنَّ الدنيا بعد ذلك أرخت عزاليها (٦)، فأحقّ أهلها بها أبرارها. ثمّ تلا: «قل من حرّم زينة الله الَّتي» الآية، فنحن أحقَّ من أخذ منها ما أعطاه الله. غير أنِّي يا ثوريٍّ، ما ترى عليَّ من ثوب إنّما لبسته للناس.

ثمّ اجتذب (٧) يد سفيان، فجرَها إليه. ثمّ رفع الثوب الأعلى، وأخرج ثـوباً تـحت ذلك على جلده غليظاً ، فقال : هذا لبسته لنفسى ، وما رأيته للناس.

ثمّ اجتذب ثوباً على سفيان أعلاه غليظ خشن وداخل ذلك ثوب ليّن! فقال: لبست هذا الأعلى للناس، ولبست هذا لنفسك تسرّها.

عدّة من أصحابنا (٨)، عن سهل بن زياد، عن جعفر بن محمّد الأشعريّ، عن ابن القدّاح قال: كان أبوعبدالله للطُّلْإِ متَّكَّناً على بعض أصحابه، فلقيه عبَّاد بن كـشير وعـليه ثياب مزيّنة (٩) حسان.

۲. الكافي ۲/۲٤٤ـ ٤٤٣، ح۸.

أ. تفسير العيّاشي ١٥/٢، ذيل ح ٣٢.

٣. من المصدر.

٤. من المصدر.

٥. المصدر: اقتداره.

٦. كذا في المصدر. وفي ب: غزالتها. وفي سائر النسخ: غزاليها. يقال: أرخت الدُّنيا عزاليها: كثرت نعيمها. ٧. ب: أجذب. ٨. الكافي ٤٤٣/٦، ح١٣.

٩. المصدر: مرويّة. يعني المنسوب إلى مرو.

فقال: يا أبا عبدالله، إنّك من أهل بيت النبوّة وكان أبوك وكان. فما لهذه الثياب المزيّنة (١) عليك؟ فلو لبست دون هذه الثياب.

وكان عباد يلبس ثوبين من قطن <sup>(٣)</sup>.

وعنه طلط (٤) أنّه قيل له: أصلحك الله، ذكرت أنّ عليّ بن أبي طالب للطِّه كان يلبس الخشن؛ يلبس القميص بأربعة دراهم وما أشبه ذلك، ونرى عليك اللباس الجيّد!

فقال له عليه إن علميّ بن أبي طالب عليه كان يلبس ذلك في زمان لاينكر. ولو لبس مئل ذلك اليوم، لشهر به. فخير لباس كلّ زمان لباس أهله. غير أنّ قائمنا عليه إذا قام، لبس لباس علىّ وسار بسيرته.

سهل بن زياد (٥)، عن محمّد بن عيسى، عن العبّاس بن هلال الشاميّ مولى أبي الحسن عليّة ، عنه قال: قلت: جعلت فداك، ما أعجب إلى الناس من يأكل الجشب ويلبس الخشن ويتخشّع.

فقال: أما علمت أنّ يوسف النبيّ التي النبيّ ابن نبيّ الاكان يلبس أقبية الديباج مزرورة (٧) بالذهب، ويجلس في مجالس آل فرعون ويحكم. فلم يحتج الناس إلى لباسه، وإنّما احتاجوا إلى قسطه. وإنّما يحتاج من الإمام إلى أن إذا قال صدق، وإذا وعد أنجز، وإذا حكم عدل. إنّ الله لم يحرّم طعاماً ولا شراباً من حلال، وإنّما حرّم الحرام قلّ أو كثر. وقد قال على أن الرزق».

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: فلا تؤذوني.

١. المصدر: المروية.

٤. الكافي ٤٤٤٤، ح ١٥، باختصار سنده.

المصدر: «قطريّين» بدل «من قطن».

٥. الكافي ٤٥٣/٦ ـ ٤٥٤، ح٥. وفي بعض نسخ المصدر: حميد بن زياد.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: مزورة.

٦. من المصدر.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): عن الحكم بن عيينة قال: رأيت أباجعفر عليَّةٍ وعليه إزار أحمر. فأحددت (٢) النظر إليه.

فقال: يا أبا محمد، إن هذا ليس به بأس. ثمّ تلا: «قل من حرّم زينة الله الّتي أخرج لعباده والطيبات من الرزق».

عن الوشَّاء (٣)، عن الرضا للسُّلِا قال: كان عليّ بن الحسين الشِّلا يلبس الجبّة والمطرف والخزّ والقلنسوة، ويبيع المطرف ويتصدّق بثمنه ويقول: «قل من حرّم زينة الله الّتي أخرج لعباده والطيّبات من الرزق».

عن يوسف بن إبراهيم (٤) قال: دخلت على أبي عبدالله اللِّه وعليّ جبّة خزّ وطيلسان خزّ، فنظر إلىّ.

فقلت: جعلت فداك، عليَّ جبّة خزّ وطيلسان خزّ، ما تقول فيه؟

قال: ولا بأس بالخزّ.

قلت: وسداه أبريسم.

فقال: [الابأس به، فقد ](٥) أصيب الحسين بن عليّ السِّلا وعليه جبّة خزّ.

عن أحمد بن محمّد (٦)، عن أبي الحسن علي قال: كان علي بن الحسين علي يلبس الثوب بخمسمائة [دينار](٧) والمطرف بخمسين ديناراً يشتو (٨) فيه. فإذا ذهب الشتاء، باعه وتصدّق بثمنه.

وفي خبر (١٠)عمر بن عليّ (١١٠)، عن أبيه علي بن الحسين (١١) أنّه كان يشتري الكساء

١. بل في تفسير العيّاشي ١٤/٢، ح ٣٠.

٣. تفسير العيّاشي ١٤/٢، ح ٣١.

٥. من المصدر.

٧. من المصدر.

بغس المصدر و الصفحة، ح٣٥.

١٠. كذا في المصدر وجامع الرواة ٦٣٦/١. وفي النسخ: عمير بن علي.

١١. كذا في المصدر. وفي النسخ: «عن الحسين» بدل «على بن الحسين».

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: فأجدت.

٤. نفس المصدر و المجلّد /١٥، صدر ح٣٢.

٦. نفس المصدر و المجلّد ١٦٧، ح٣٤.

٨. كذا في المصدر. وفي النسخ: يشتي.

الحسن بخمسين ديناراً، فإذا صاف تصدّق به. ولايرى بذلك بأساً ويقول: «قـل مـن حرّم زينة الله الّتي أخرج لعباده والطيّبات من الرزق».

- ﴿ قُلْ هِيَ لِلَّذِينَ آمَنُوا فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا ﴾ : بالأصالة . والكفرة وإن شاركوهم ، فتبع .
  - ﴿خَالِصَةً يَوْمَ الْقِيَامَةِ ﴾ : لايشاركهم فيها غيرهم. وانتصابها على الحال.

وقرأ (١) نافع بالرّفع، على أنّها خبر بعد خبر.

وفي أمالي الصدوق (١)، عن أميرالمؤمنين الله في حديث: واعلموا يا عباد الله، إنّ المتقين حازوا عاجل الخير وآجله. شاركوا أهل الدنيا في دنياهم، ولم يشاركهم أهل الدنيا في آخرتهم. أباحهم الله في الدنيا ما كفاهم به وأغناهم. قال الله الله الله الله المن من حرّم زينة الله الى آخر الآية. سكنوا الدنيا بأفضل ما سكنت، وأكلوها (١) بأفضل ما أكلت. شاركوا أهل الدنيا في دنياهم فأكلوا معهم من طيّبات ما يأكلون، وشربوا من طيّبات ما يشربون، ولبسوا من أفضل ما يلبسون، وسكنوا من أفضل ما يسكنون، وتزوّجوا من أفضل ما يتزوّجون، وركبوا من أفضل ما يركبون. وأصابوا لذّة الدنيا مع أهل الدنيا، وهم غداً جيران الله، يتمنّون عليه فيعطيهم ما يتمنّون، لا تردّ لهم دعوة ولاينقص لهم نصيب من اللذّة. فإلى هذا يا عباد الله، يشتاق إليه من كان له عقل.

﴿كَذَلِكَ نُفَصَّلُ الْآيَاتِ لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ ﴾ في: أي كتفصيلنا هـذا الحكم نـفصّل ساثر الأحكام لهم.

﴿ قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّيَ الْفَوَاحِشَ ﴾ : [ما تزايد قبحه.

وقيل <sup>(1)</sup>: ما يتعلّق بالفروج ]<sup>(ه)</sup>.

﴿ مَا ظُهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ ﴾ : [جهرها وسرّها.

٢. بل في أمالي الطوسي ٢٥/١-٢٦.

أنوار التنزيل ٣٤٧/١.

١. أنوار التنزيل ٣٤٧/١

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: أكلوه.

٥. ما بين المعقوفتين ليس في ب.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): «قل إنّما حرّم ربّي الفواحش ما ظهر منها وما بطن» ](٢).

قال: من ذلك أئمّة الجور.

﴿ وَالْإِثْمَ ﴾ : وما يوجب الإثم، تعميم بعد تخصيص.

وقيل (٣): شرب الخمر.

﴿ وَالْبَغْيَ ﴾ : الظلم، أو الكبر. أفرده بالذكر للمبالغة.

﴿ بِغَيْرِ الْحَقُّ ﴾: متعلَّق «بالبغي» مؤكَّد له معنى.

﴿ وَاَنْ تُشْرِكُوا بِاللهِ مَا لَمْ يُنَزُّلْ بِهِ سُلطَاناً ﴾: تهكم بالمشركين، وتنبيه على حرمة اتباع ما لايدل عليه برهان.

﴿ وَاَنْ تَقُولُوا عَلَى اللهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ ۞: بالإلحاد في صفاته والافتراء عليه ، كقولهم : «والله أمرنا بها».

وفي الكافي (٤): أبوعليّ الأشعريّ، عن بعض أصحابنا وعليّ بن إبراهيم، عن أبيه جميعاً، عن الحسن بن عليّ بن أبي حمزة، عن أبيه، عن عليّ بن يقطين قال: سأل المهديّ أبا الحسن عليًا عن الخمر: هل محرّمة في كتاب الله جلّ اسمه؟

فقال: نعم، يا أميرالمؤمنين.

فقال له: في أيّ موضع محرّمة في كتاب الله جلّ اسمه يا أبا الحسن؟

فقال: قول الله على: «قل إنّما حرّم ربّي الفواحش ما ظهر منها وما بطن والإثم والبغي بغير الحقّ». وأمّا قوله: «ما ظهر منها» يعني: الزنا المعلن، ونصب الرايات الّتي كانت ترفعها الفواجر للفواحش في الجاهليّة. وأمّا قوله على: «وما بطن» يعني: ما نكح من أزواج الآباء؛ لأنّ الناس كانوا قبل أن يبعث النبيّ عَلَيْهُ إذا كان للرجل زوجة ومات عنها،

٢. مابين المعقوفتين ليس في ب.

۱. تفسير القمّي ۲۳۰/۱.

٣. أنوار التنزيل ٣٤٧/١

٤. الكافي ٧٦، ٤٠ م الخص المؤلف صدر الخبر وله تتمة.

وفي تفسير العيّاشيّ (٢) مثله سواء. إلّا أنّه بعد قوله: «والميسر» أخيراً، فقال: فهي النرد [ والشطرنج ] (٢) وإثمهما كبير [كما قال الله ] (٤) وأمّا قوله: «والبغي» فهو الزنا سرّاً.

وفي الكافي (٥): عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن أبي وهب، عن محمّد بن منصور قال: سألت [أبا عبدالله عليّلًا ](٢) عن قول الله ﷺ إنّما حرّم ربّي الفواحش ما ظهر منها وما بطن».

قال: فقال: إنّ القرآن له ظهر وبطن. فجميع ما حرّم الله في القرآن هو الظاهر، والباطن من ذلك أثمّة الجور. وجميع ما أحلّ الله في الكتاب هو الظاهر، والباطن من ذلك أثمّة الحقّ.

وفي كتاب الخصال (٧)، عن مفضًل بن يزيد (٨) قال: قال أبوعبدالله عليه الله عليه الله عليه عن خصلتين فيهما هلك الرجال: أن تدين الله بالباطل، وتفتي الناس بما لاتعلم.

عن عبدالرحمن بن الحجّاج (٩) قال: قال لي أبوعبدالله للنِّلِّ : إيّاك وخصلتين فيهما هلك من هلك: إيّاك أن تفتي الناس برأيك، وتدين بما لاتعلم.

وفي كتاب التوحيد (١٠٠)، بإسناده إلى جعفر بن [محمّد، عن ] (١١) سماعة، عن غير واحد، عن زرارة قال: سألت أباجعفر الله ما حجّة الله على العباد؟ فقال: أن يقولوا ما يعلمون، ويقفوا عند ما لا يعلمون.

٢. تفسير العيّاشي ١٧/٢، ح ٣٨.

٤. من المصدر.

المصدر: «عبداً صالحاً» بدل ما بين المعقوفتين.

٨. المصدر: المفضّل بن مزيد.

١٠. التوحيد/٤٥٩، ح٢٧.

١. البقرة /٢١٦.

٣. من المصدر. ويوجد المعقوفتان فيه أيضاً.

۵. الكافي ۳۷٤/۱، ح ۱۰.

٧. الخصال /٥٢، ح ٦٥.

٩. نفس المصدر و الصفحة، ح٦٦.

١١. ليس في المصدر،

وفي من لا يحضره الفقيه (١)، عن أميرالمؤمنين النِّه في وصيَّته لابنه محمَّد ابن الحنفيّة: يا بني، لاتقل ما لاتعلم، بل لا تقل كلّ ما تعلم.

وفي عيون الأخبار (٢)، بإسناده عن عليّ بن أبي طالب للطِّلِج قال: قال رسول الله ﷺ: من أفتى الناس بغير علم، لعنته ملائكة السماوات والأرض.

وفي نهج البلاغة (٣): وقال اللَّهِ : علامة الإيمان أن تؤثر الصدق حيث يضرُّك على الكذب حيث ينفعك، وأن لايكون في حديثك فضل عن علمك(٤)، وأن تتّقي الله في حديث غيرك.

﴿ وَلِكُلُّ أُمَّةٍ آجَلُّ ﴾ : مدّة ، أو وقت لنزول العذاب بهم.

قيل (٥): وهو وعيد لأهل مكّة.

﴿ فَإِذَا جَاءَ آجَلُهُمْ ﴾ : انقرضت مدّتهم ، أو حان وقتهم .

﴿ لَا يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَلَا يَسْتَقُدِمُونَ ﴾ ۞: أي لايتأخّرون ولايتقدّمون أقصر وقت. أو لايطلبون التأخّر والتقدّم لشدّة الهول.

وفي تفسير العيّاشيّ (٢): عن مسعدة بن صدقة ، عن أبي عبدالله عليَّا قوله : «ثمّ قَضي أجلاً وأجل مسمّى عنده».

قال: الأجل الَّذي غير مسمَّى موقوف، يقدِّم منه ما شاء ويؤخِّر ما شاء. وأمَّا الأجل المسمّى، فهو الّذي ينزل ممّا يريد أن يكون من ليلة القدر إلى مثلها من قابل. فذلك قول الله: «إذا جاء أجلهم لا يستأخرون ساعة ولا يستقدمون».

عن حمران (٧)، عن أبي عبدالله لما الله قال: سألته عن قول الله: «ثمّ قضَى أجلاً وأجل مسمّى عنده».

۲. العيون ۲۷۲، -۱۷۳.

٤. بعض نسخ المصدر: عن عملك.

٦. تفسير العيّاشي ٣٥٤/١، ح٥.

١. من لايحضره الفقيه ٦٢٦٧، - ٣٢١٥.

٣. نهج البلاغة /٥٥٦، حكمة ٤٥٨.

٥. أنوار التنزيل ٣٤٧/١

٧. تفسير العيّاشي ٣٥٤/١، ح٦. وله تتمة.

قال: المسمّى، ما يسمّى لملك الموت في تلك الليلة. وهو الّذي قال الله: «إذا جاء أجلهم لا يستأخرون ساعة ولايستقدمون». وهو الّذي سمّي لملك الموت فمي ليلة القدر.

وفي الكافي (1): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن بكر بن محمد الأزديّ، عن أبيه عبدالله عليه الله عليه إلى قوله: أبي عبدالله عليه قال: «إنّ الموت الدي تفرّون منه فإنّه ملاقيكم» إلى قوله: «تعملون» (٢). قال: تعد (٣) السنين، ثمّ تعد (١) الشهور، ثمّ تعد الأيّام، ثمّ تعد النفس «فإذا جاء أجلهم لا يستأخرون ساعة ولا يستقدمون».

وفي كتاب التوحيد (٥): حدّثنا أحمد بن الحسن القطّان، قال: حدّثنا عليّ بن زياد، قال: بن زكريّا القطّان، قال: حدّثنا عليّ بن زياد، قال: حدّثنا مروان بن معاوية، عن الأعمش، عن أبي حسّان (٦) التيميّ، عن أبيه، وكان مع عليّ الله يوم صفّين، وفيما بعد ذلك قال: بينما عليّ بن أبي طالب الله يعبّأ الكتائب يوم صفّين ومعاوية مستقبله على فرس له يتأكّل له (٢) تحته تأكّلاً وعليّ الله على فرس رسول الله عَيْله المرتجز وبيده حربة رسول الله عَيْله وهو متقلّد سيفه ذا الفقار، فقال رجل من أصحابه: احترس، يا أميرالمؤمنين. فإنّا نخشي أن يغتالك هذا الملعون.

فقال الله الله الله الله على مأمون على دينه، وأنّه لأشقى (١) القاسطين وألعن الخارجين على الأثمّة المهتدين، ولكن كفى بالأجل حارساً. إنّه ليس أحد من الناس إلا ومعه ملائكة حفظة، يحفظونه من أن يتردّى في بئر أو يقع عليه حائط أو يصيبه سوء. فإذا جاء (٩) أجله، خلّوا بينه وبين ما يصيبه. وكذا إذا حان أجلى، انبعث أشقاها

٢. الجمعة /٨

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: بعد.

المصدر: أبى حيّان.

٨. كذا في المصدر. وفي ب: لأتقى.

۱. الکافی ۲۲۲/۳، ح £2.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: بعد

٥. التوحيد ٣٦٧-٣٦١، ح٥.

٧. ليس في المصدر: له.

٩. المصدر: حان.

فخضّب هذه من هذا وأشار إلى لحيته ورأسه عهداً معهوداً ووعداً غير مكذوب.

وبإسناده إلى الأصبغ بن نباتة (١) قال: إنّ أميرالمؤمنين علي عدل من عند حائط مائل إلى حائط آخر.

فقيل له: يا أميرالمؤمنين، أتفرّ من قضاء الله ؟!

قال: [أفرّ من قضاء الله ](٢) إلى قدر الله كلُّك.

وبإسناده إلى عمرو بن جميع (٣)، عن جعفر بن محمّد قال: حدّثني أبي، عن أبيه، عن جدّه اللِّلِلّا قال: دخل الحسين بن عليّ اللِّلّا على معاوية.

فقال له: ما حمل أباك على أن قتل أهل البصرة ثمّ دار عشياً (٤) في طرقهم في ثوبين ؟ فقال عليه : حمله على ذلك علمه أنّ ما أصابه لم يكن ليخطئه، وأنّ ما أخطأه لم يكن ليصيبه.

قال: صدقت.

قال: وقيل لأميرالمؤمنين لمّا أراد قتال الخوارج: لو احترزت يا أميرالمؤمنين. فقال للطِّلِا:

أيّ يسوميَّ من المسوت أفسر يسوم لم يسقدر أو يسوم قسدر يسوم قسدر يسوم قسدر يسوم لم يسقدر لا أخشى الردى وإذا قسدر لم يسغن الحدر وبإسناده (٥) إلى يحيى بن [أبي] (٦) كثير قال: قيل لأميرالمؤمنين عليًا إذا المرى أجله. قال: حرس كلّ امرى أجله.

وباسناده إلى سعيد بن وهب (٧) قال: كنّا مع سعيد بن قيس بصفّين ليلاً، والصفّان

التوحيد /٣٦٩، ح٨

٣. التوحيد/٣٧٤\_٥٣٥، ح١٩.

٥. التوحيد /٣٧٩، ح ٢٥.

٧. نفس المصدر و الصفحة ، ح٢٦.

٢. مابين المعقوفتين ليس في ب.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: عيشاً.

٦. من المصدر.

ينظر كلّ واحد منهما إلى صاحبه حتّى جاء أميرالمؤمنين عليَّةٍ. فنزلنا على فنائه (١). فقال له سعيد بن قيس: أفي هذه الساعة، يا أميرالمؤمنين، أما خفت شيئاً؟

قال: وأيّ شيء أخاف؟ إنّه ليس من أحد إلّا ومعه ملكان موكّلان به أن يقع في بئر أو تضربه دابّة أو يتردّي من جبل حتّى يأتيه القدر، فإذا أتى القدر، خلّوا بينه وبينه.

﴿ يَا بَنِي آدَمَ إِمَّا يَأْتِيَنَّكُمْ رُسُلٌ مِنْكُمْ يَقُصُّونَ عَلَيْكُمْ آيَاتِي ﴾: قيل (٢): شرط ذكره بحرف الشك للتنبيه على أنّ إتيان الرسل أمر جائز غير واجب، كما يظنّه أهل التعليم. وفيه أنّ الإتيان بحرف الشك إنّما هو بالنظر إلى كون الرسل كثيرة \_كما يدلّ عليه الجمع \_ وكونهم منكم، كما يدلّ عليه تقييده به، فلا تنبيه فيه على ما ادّعاه.

وضُمّت إليها «ما» لتأكيد معنى الشرط. ولذلك أكّد فعلها بالنون. وجوابه:

﴿ فَمَنِ اتَّقَى ﴾: التكذيب.

﴿ وَاصْلَحَ فَلا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَخْزَنُونَ ﴾ ﴿ وَالَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا وَاسْتَكْبَرُوا عَنْهَا اللَّالِهُ مَا يُعْلَمُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَخْزَنُونَ ﴾ ﴿ وَاللَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا وَاسْتَكْبَرُوا عَنْهَا أُولِئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾ ﴿ وَالمعنى : فمن اتّقى التكذيب وأصلح عمله منكم، والذين كذَّبوا بآياتنا منكم.

وإدخال «الفاء» في الخبر الأوّل دون الثاني، للمبالغة فـي الوعـد والمسـامحة فـي الوعيد.

﴿ فَمَنْ اَظْلَمُ مِمَّنِ افْتَرَىٰ عَلَى اللهِ كَذِباً اَوْكَذَّبَ بِآيَاتِهِ ﴾ : ممّن تقوّل على الله تعالى ما لم يقله ، أو كذّب ما قاله .

﴿ أُولَئِكَ يَنَالُهُمْ نَصِيبُهُمْ مِنَ الْكِتَابِ ﴾ : ممّا كتب (٣) لهم من الأرزاق والآجال. وقيل (٤): «الكتاب» اللوح، أي ما أثبت لهم فيه.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥) قال: ينالهم ما في كتابنا من عقوبات المعاصي.

۲. أنوار التنزيل ۳٤٧/۱.

١. كذا في المصدر. وفي ب: فناه. وفي سائر النسخ: قفاه.

۳. ب:کست.

٤. أنوار التنزيل ٣٤٨/١.

۰۰ ب. تسبت. ۵. تفسیر الفکی ۲۳۰/۱.

﴿حَتَّى إِذَا جَاءَتْهُم رُسُلُنَا يَتَوَفُّونَهُمْ ﴾ : أي يتوفُّون أرواحهم.

وهو حال من الرسل.

و «حتى» غاية نيلهم. وهي الّتي يُبتدأ بعدها الكلام.

﴿ قَالُوا ﴾ : جواب ﴿إذا».

﴿ أَيْنَمَا كُنْتُمْ تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللهِ ﴾ : أين الآلهة الَّتي كنتم تعبدونها؟

و«ما» وُصلت «بأينَ» في خطّ المصحف (١)، وحقّها الفصل؛ لأنّها موصولة.

﴿ قَالُوا ضَلُّوا عَنَّا﴾: غابوا عنَّا.

﴿ وَشَهِدُوا عَلَى أَنْفُسِهِمْ أَنَّهُمْ كَانُوا كَافِرِينَ ﴾ ۞: اعترفوا بأنّهم كانوا ضالّين فيما كانوا علمه.

﴿ قَالَ ادُّخُلُوا ﴾: أي قال الله لهم يوم القيامة. أو واحد من الملائكة.

﴿ فِي أُمَم قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِكُمْ ﴾ : أي كائنين في جملة أمم مصاحبين لهم يوم القيامة .

﴿ مِنَ الْجِنُّ وَالْإِنْسِ ﴾: يعني كفّار الأمم الماضية من النوعين.

﴿ فِي النَّارِ ﴾ : متعلَّق بد «ادخلوا».

﴿ كُلُّمَا دَخَلَتْ أُمَّةٌ ﴾ : أي في النار.

﴿ لَعَنَتْ أَخْتَهَا ﴾: الَّتي ضلَّت بالاقتداء بها.

﴿حَتَّى إِذَا ادَّارَكُوا فِيهَاجَمِيعاً ﴾ : أي تداركوا وتلاقوا في النار.

في أصول الكافي (٢): عليّ بن محمّد، عن بعض أصحابه، عن آدم بن إسحاق، عن عبدالرزاق بن مهران، عن الحسين بن ميمون، عن محمّد بن سالم، عن أبي جعفر عليه عبدالرزاق بن مهران، عن الحسين بن ميمون، عن محمّد بن سالم، عن أبي جعفر عليه حديث طويل، يقول فيه عليه الضلاء (٩) أضلنا إلا المجرمون (٣) يعنون: المشركون (١) الذين اقتدوا بهم هؤلاء، فاتبعوهم على شركهم. وهم قوم محمّد عَلَيْهُ ليس فيهم من اليهود

١. أي المصحف الَّذي هو متن أنوار التنزيل وإلَّا جاءت في غيره مفصولة.

٢. الكافي ٣١/٢.

٤. المصدر: يعنى المشركين.

والنصارى. وتصديق ذلك قول الله ﷺ: «كذّبت قبلهم قوم نوح» (١). «وكذّب أصحاب الأيكة» (٢). «كذّبت قوم لوط» (٣). ليس فيهم (٤) اليهود الّذين قالوا: عزير ابن الله. ولا النصارى الذين قالوا: المسيح ابن الله. وسيدخل الله اليهود والنصارى النار، ويدخل [كلّ] (٥) قوم بأعمالهم.

وقولهم: «وما أضلنا إلا المجرمون» إذ دعونا إلى سبيلهم. ذلك قول الله على فيهم حين جمعهم إلى النار: «قالت أخراهم لأوليهم ربّنا هؤلاء أضلونا فاتهم عذاباً ضعفاً من النار». وقوله: «كلّما دخلت أمّة لعنت أختها حتّى إذا ادّاركوا فيها جميعاً» برئ بعضهم من بعض ولعن بعضهم بعضاً، يريد بعضهم أن يحجّ بعضاً رجاء (٢) الفلج، فيفلتوا (٢) من عظيم ما نزل بهم. وليس بأوان بلوى ولااختبار (٨) ولا قبول معذرة. ولات حين نجاة.

﴿ قَالَتْ ٱخْرَاهُمْ ﴾ : دخولاً ومنزلة.

﴿ لِأُولَيْهُمْ ﴾: أي لأجل أولاهم. إذ الخطاب مع الله، لا معهم. وهم القادة والرؤساء.

وفي مجمع البيان (١٠): عن أبي عبدالله للثِّلا : يعني أَنْمَة الجور.

﴿ رَبُّنَا هٰؤُلاَءِ أَضَلُّونَا ﴾: سنُّوا لنا الضلال، فاقتدينا بهم.

﴿ فَآتِهِمْ عَذَاباً ضِعْفاً مِنَ النَّارِ ﴾: مضاعفاً ؛ لأنَّهم ضلَّوا وأضلُّوا.

﴿ قَالَ لِكُلِّ ضِعْفٌ ﴾: أمّا القادة، فبكفرهم وتـضليلهم. وأمّا الأتباع، فبكفرهم وتقليدهم.

﴿ وَلَكِنْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ ۞: ما لكم، أو لكلّ فريق.

٢. الشعراء ١٧٦/.

٤. كذا في المصدر، وفي النسخ: هم.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: وجاء.

٨. كذا في ب والمصدر. وفي سائر النسخ: ولا اختيار.

۱. ص ۱۲٪

٣. الشعراء /١٦٠.

٥. من المصدر.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: فيغلبوا.

٩. المجمع ٤١٧/٢.

وقرأ(١)عاصم برواية أبي بكر بالياء، على الانفصال.

﴿ وَقَالَتْ أُولاَهُمْ لِأُخْرَاهُمْ فَمَاكَانَ لَكُمْ عَلَيْنَا مِنْ فَضْلٍ ﴾ : عطفوا كلامهم على جواب الله لأخراهم عليه ، أي فقد ثبت أن لا فضل علينا، إنّا وأيّاكم متساوون في الضلال واستحقاق العذاب.

﴿ فَذُوقُوا الْعَذَابَ بِمَا كُنْتُمْ تَكْسِبُونَ ﴾ ٢٠ : من قول القادة . أو من قول الله للفريقين . أو من قول الفريقين .

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): قال: شماتة بهم.

﴿إِنَّ الَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا وَاسْتَكْبَرُوا عَنْهَا ﴾: أي عن الإيمان بها.

﴿ لَاتُفَتَّحُ لَهُمْ آبُوابُ السَّمَاءِ ﴾ : لأدعيتهم وأعمالهم أو لأرواحهم ، كما تُفَتَّح لأعمال المؤمنين وأرواحهم لتتصل بالملائكة .

وفي مجمع البيان (٢): عن الباقر عليه : أمّا المؤمنون، فترفع أعمالهم وأرواحهم إلى السماء فتفتح لهم أبوابها. وأمّا الكافر (٤)، فيصعد بعمله وروحه حتّى إذا بـلغ السـماء نادى مناد: اهبطوا به إلى سجّين. وهو واد بحضرموت يقال له: برهوت.

و «التاء» في «تفتّح» لتأنيث الأبواب، والتشديد لكثرتها.

وقرأ (٥) أبو عمرو بالتّخفيف. وحمزة والكسائيّ بــه وبــالياء. ولأنّ التأنــيث غــير حقيقيّ، والفعل مقدّم.

وقرئ (٢) على البناء للفاعل، ونصب «الأبواب» على أنّ الفعل «للآبات». وبالتاء، على أنّ الفعل لله تعالى.

﴿ وَلَا يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ حَتَّى يَلِجَ الْجَمَلُ فِي سَمِّ الْخِيَاطِ ﴾ : أي حتّى يدخل ما هو مثل في عظم الجرم وهو البعير، فيما هو مثل في ضيق المسلك وهو ثقبة الإبرة. وذلك ممّا لا يكون، فكذا ما نوقف عليه.

١. أنوار التنزيل ٣٤٨/١.

۲. تفسير القمّى: ۲۳۰/۱.

٣. المجمع ٤١٨/٢.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: الكافرون.

ه. أنوار التنزيل ٣٤٨/١

٦. أنوار التنزيل ٣٤٨/١.

وقرئ (١): «الجُمَّل» كالقُمَّل. و«الجُمْل» كالقُفْل. و«الجَمِل» كـالنَّصِب. و«الجَـمْل» كالحَبل. وهي الحبل الغليظ من القنب. وقيل (٢): حبل السفينة.

و «سم» بالضم والكسر.

و«في سمّ المخيط» وهو و «الخياط» ما يخاط به ، كالحزام والمحزم.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): حدّثني أبي، عن فضالة بن أيّـوب، عـن أبـان بـن عشمان، عن ضريس، عن أبـان بـن عشمان، عن ضريس، عن أبي جعفر عليَّةٍ قال: نزلت هذه الآية في أهل الجمل (٤)؛ طلحة وزبير. و «الجمل» جملهم.

وفي تفسير العيّاشيّ (٥): عن منصور بن يونس، عن رجل، عن أبي عبدالله عليّه في قول الله: «إنّ الّذين كذّبوا بآياتنا واستكبروا عنها لا تفتّح لهم أبواب السماء ولا يدخلون الجنّة حتّى يلج الجمل في سمّ الخياط» نزلت في طلحة والزبير. و«الجمل» جملهم. وفي كتاب الخصال (٢)، عن أميرالمؤمنين عليه قال: تفتح أبواب السماء في خمس مواقيت: عند نزول الغيث، وعند الزحف، وعند الأذان، وعند قراءة القرآن مع زوال الشمس، وعند طلوع الفجر.

وعن عليّ للله السماوات، فالشّرك بعض اليهود عن مسائل: أمّا أقفال السماوات، فالشّرك بالله. ومفاتيحها، قول: لا إله إلّا الله.

وفي شرح الآيات الباهرة (١٠): في بيان ذلك، أنّ أهل الجمل هم الّذين كذّبوا بآياته، وأعظم آياته أميرالمؤمنين صلوات الله عليه «واستكبروا عنها» وبغوا عليها (١٠). «لاتفتّح لهم أبواب السماء» أي لأرواحهم الخبيثة وأعمالهم القبيحة. [فهي الّـتي لا تـفتح لها أبواب السماء](١٠).

١. أنوار التنزيل ٣٤٩/١.

٣. تفسير القمّي ٢٣٠/١.

٥. العيّاشي ١٧/٢، ح ٤٠.

٧. نقس المصدر /٤٥٦، ضمن ح١.

٩. المصدر: عنها.

٢. أنوار التنزيل ٣٤٩/١.

٤. ليس في المصدر: أهل الجمل.

٦. الخصال ٣٠٣/

٨. تأويل الأيات ١٧٢/١؛ تفسير الإمام /١٧.

١٠. ليس في المصدر.

كما جماء في تنفسير مولانا الإمام أبي محمّد الحسن العسكريّ لللِّهِ قبول رسول الله ﷺ وقد حكى لأصحابه عن حال من يبخل بالزّكاة.

فقالوا له: ما أسوأ حال هذا!

فقال: رسول الله ﷺ: أولا أنبّئكم بأسوأ حالاً من هذا؟

فقالوا: بلي، يا رسول الله.

قال: رجل حضر الجهاد في سبيل الله، فقُتِل مقبلاً غير مدبر. وحور العين يطّلعن إليه، وخزّان الجنان يتطلّعون ورود روحه عليهم، وأملاك الأرض يتطلّعون نـزول حور العين إليه والملائكة وخزّان الجنان، فلا يأتونه!

فتقول ملائكة الأرض حوالي ذلك المقتول: ما بال الحور العين (١) لا ينزلن، وما بال خزّان الجنان لا يردون؟

فينادون من فوق السماء السابعة: أيّتها الملائكة، انظروا إلى آفاق السماء ودونيها فينظرون، فإذا توحيد هذا العبد وإيمانه برسول الله عَلَيْ وصلاته وزكاته وصدقته وأعمال برّه كلّها محبوسات دوين السماء. قد أطبقت آفاق السماء كلّها، كالقافلة العظيمة، قد ملأت مابين أقصَى المشارق والمغارب ومهاب الشمال والجنوب.

وتنادي أملاك تلك الأفعال الحاملون لها الواردون بها: ما بالنا لا تفتّح لنا أبـواب السماء، فندخل إليها أعمال هذا الشهيد؟

فيأمر الله ﷺ بفتح أبواب السماء، فتُفتَح. ثمّ ينادي هـؤلاء الأمـلاك: ادخـلوها إن قدرتم.

فلم تقلّها اجنحتهم، ولا يقدرون على الارتفاع بتلك الأعمال. فيقولون: يا ربّـنا، لا نقدر على الارتفاع بهذه الأعمال.

فيناديهم منادي ربّنا على: يا أيتها الملائكة ، لستم حمّالي هذه الأثقال الصاعدين بها.

١. ليس في المصدر: العين.

إذ حملتها الصاعدون بها مطاياها الّتي ترفعها إلى دوين العرش، ثمّ تقرّها في درجات الجنان.

فتقول الملائكة: يا ربّنا، وما مطاياها؟

فيقول الله تعالى: وما الّذي حملتم من عنده ؟

فيقولون: توحيده لك وإيمانه بنبيّك.

فيقول الله تعالى: فمطاياها موالاة عليّ أخ نبيّي وموالاة الأنسمة الطاهرين. فإن أوتيت، فهي الحاملة الرافعة الواضعة (١) لها في الجنان.

فينظرون، فإذا الرجل مع ما له من هذه الأشياء ليس له موالاة عليّ والطيّبين من آله، ومعاداة أعدائهم.

فيقول الله تبارك وتعالى للأملاك الّذين كانوا حامليها: اعتزلوها والحقوا بمراكزكم من ملكوتي، ليأتيها من هو أحقّ بحملها ووضعها في موضع استحقاقها.

فتلحق تلك الأملاك بمراكزها المجعولة لها.

ثمّ ينادي منادي ربّنا ﷺ: يا أيّتها الزبانية، تناوليها وحطّيها إلى سواء الجحيم. لأنّ صاحبها لم يجعل لها [مطايا](٢)من مطايا موالاة عليّ والطيّبين من آله.

قال: ويقلب الأملاك، ويقلب الله على تلك الأثقال أوزاراً وبلايا على باعثها (٣) لما فارقتها مطاياها من موالاة علي بن أبي طالب عليه ونوديت تلك الأملاك إلى مخالفته لعلي وموالاته لأعدائه. فيسلطها (٤) الله على وهي في صورة الأسد على تلك الأعمال وهي كالقربان والقوقس (٥). فيخرج من أفواه تلك الأسد نيران تحرقها، ولايبقى له عمل إلا حبط، ويبقى عليه موالاة أعداء علي وجحد ولايته، فيقر ذلك في سواء الجحيم. فإذا هو قد حبطت أعماله وعظمت أوزاره وأثقاله. فهذا أسوأ حالاً من مانع الزكاة.

١. المصدر: الواصفة. ٢. من ال

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: باغيها. ٤. كذا في المصدر. وفي النسخ فيسلّطهما.

٥. المصدر: القرقيس.

٢. من المصدر.

الجزء الخامس / سورة الأعراف .....١٠٠٠...١٧

﴿ وَكَذَٰلِكَ ﴾: ومثل ذلك الجزاء الفظيع.

﴿ نَجْزِي الْمُجْرِمِينَ ﴾ ۞ ﴿ لَهُمْ مِنْ جَهَنَّمَ مِهَادٌ ﴾ : فراش.

﴿ وَمِنْ فَوْقِهِمْ غَوَاشٌ ﴾: أغطية.

والتنوين فيه للبدل عن الإعلال، عند سيبويه. وللصرف، عند غيره.

وقرئ (١): «غواش» على إلغاء المحذوف.

﴿ وَكَذَلِكَ نَجْزِي الظَّالِمِينَ ﴾ ٢ : عبّر عنهم بالمجرمين تارة وبالظالمين أخرى، إشعاراً بأنّهم بتكذيبهم الآيات اتّصفوا بهذه الأوصاف الذميمة. وذكر الجرم مع الحرمان من الجنّة والظلم مع التعذيب بالنار، تنبيهاً على أنّه أعظم الاجرام.

﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لآنُكَلُّفُ نَفْساً إلَّا وُسْعَهَا ٱولٰئِكَ آصْحَابُ الْجَنَّةِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾ ۞: جرى على عادته سبحانه في أن يشفع الوعيد بالوعد.

و«لا نكلّف نفساً إلّا وسعها» اعتراض بين المبتدأ وخبره، للترغيب في اكتساب النعيم المقيم بما يسعه طاقتهم ويسهل عليهم.

وقرى (٢<sup>)</sup>: «لاتُكلَّف نفس».

﴿ وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُودِهِمْ مِنْ غِلٌ ﴾: أي نخرج من قلوبهم أسباب الغلّ . أو يُطهّروا منه ، حتّى لايكون بينهم إلّا التوادّ.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): عن الباقر عليِّلا : العداوة تُنزَع منهم، أي من المؤمنين في الجنّة.

- ﴿ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهِمُ الْأَنْهَارُ ﴾ : زيادة في لذَّتهم وسرورهم.
  - ﴿ وَقَالُوا الْحَمْدُ شِهِ الَّذِي هَدَانَا لِهٰذَا ﴾ : لما جزاؤه هذا.
- ﴿ وَمَا كُنَّا لِنَهْتَدِى لَوْلاً أَنْ هَدَانَا اللهُ ﴾ : لولا هداية الله و توفيقه .

و «اللام» لتأكيد النفي. وجواب «لولا» محذوف دلّ عليه ما قبله.

٢. أنوار التنزيل ٣٤٩/١

١. أنوار التنزيل ٣٤٩/١.

٣. تفسير القمّي ٢٣١/١.

وقرأ ابن عامر: «ما كنّا» بغير واو، على أنّها مبيّنة للأولى.

وفي كتاب الاحتجاج (٤) للطّبرسي الله ، عن النبيّ ﷺ حديث طويل في خطبة الغدير، وفيها: معاشر الناس، سلّموا على عليّ بإمرة المؤمنين، وقولوا (٥) «الحمد لله الّذي هدانا لهذا وماكنًا لنهتدي لولا أن هدانا الله».

وفي مجمع البيان (٦): عن عاصم بن ضمرة (٧)، عن علي الله ذكر أهل الجنة، فقال: يجيئون ويدخلون، فإذا أساس بيوتهم من جندل اللؤلؤ وسرر مرفوعة وأكواب موضوعة ونمارق مصفوفة وزرابي مبثوثة. ولولا أنّ الله قدّرها لهم، لالتمعت أبصارهم بما يرون. يعانقون الأزواج ويقعدون على السرر، ويتقولون: «الحمد لله الذي هدانا لهذا».

وفي الكافي (١٠): عليّ بن إبراهيم، عن محمّد بن عيسى، عن الدهقان، عن درست، عن إبراهيم بن عبدالحميد، عن أبي الحسن الثيلا قال: قال رسول الله عَيَّالاً: من قال إذا ركب الدابّة: بسم الله لا حول ولا قوة إلا بالله «الحمد لله الذي هدانا لهذا وما كنّا لنهتدي» الاية، سبحان الله (١١) إلا (١١) حفظت له

٢. المصدر: أبي السفاتج.

۱. الكافي ۲۱۸/۱، ح۲۳.

٤. الاحتجاج ٨٣/١

۳. المصدر: أبي بصير.

٦. المجمع ٤٨٠/٥.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: قوله.

٧. كذا في المصدر وجامع الرواة ٤٢٦١. وفي النسخ: عاصم بن حمزة.

۸. الکانی ۱۰/۱ه، ذیل ح۱۷.

٩. المصدر: ﴿وَ الله عَلَمُ عَلَى الله الله الله عَلَمُ عَلَمُ الله عَلَمُ الله عَلَمُ الله عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ الله عَلَمُ عَلَم عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلِمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلِمُ عَلَمُ عَلّه

۱۰. لیس فی ب

١١. الزخرف/١٣.

١٢. ليس في المصدر: إلاً.

دابّته ونفسه [حتّى ينزل ](١).

﴿ لَقَدْ جَاءَتْ رُسُلُ رَبُّنَا بِالْحَقِّ ﴾: فاهتدينا بإرشادهم. يقولون ذلك اغتباطاً وتبجّحاً، بأنّ ما علموه يقيناً في الدنيا صار لهم عين اليقين في الآخرة.

﴿ وَنُودُوا أَنْ تِلْكُمُ الْجَنَّةُ ﴾ : إذا رأوها من بعيد، أو بعد دخولها والمنادي له بالذات.

﴿ أُورِثْتُمُوهَا بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ ٢ : قيل (١): أي أعطيتموها بسبب أعمالكم.

وفي مجمع البيان (٣): عن النبي ﷺ: ما من أحد إلّا وله منزل في الجنّة ومنزل في الجنّة . النار. فأمّا الكافر، فيرث المؤمن منزله في النار. والمؤمن يرث الكافر منزله من الجنّة. فذلك قوله: «أورثتموها بما كنتم تعملون».

وهو حال من «الجنّة» والعامل فيها معنى الإشارة. أو خبر. والجملة صفة «تلكم». و «أن» في المواقع الخمسة هي المخفّفة، أو المفسّرة؛ لأنّ المناداة والتأذين من القول.

﴿ وَنَادَىٰ أَصْحَابُ الْجَنَّةِ أَصْحَابَ النَّارِ أَنْ قَدْ وَجَدْنَا مَا وَعَدَنَا رَبُّنَا حَقَّا فَهَلْ وَجَدْتُمْ مَا وَعَدَ رَبُّكُمْ حَقَّا ﴾: إنّما قالوه تبجّحاً بحالهم وشماتة بأصحاب النار وتحسيراً لهم. وإنّما لم يقل: ما وعدكم، كما قال: «ما وعدنا» لأنّ ما ساءهم من الموعود لم يكن بأسره مخصوصاً وعده بهم، كالبعث والحساب ونعيم أهل الجنّة لأهلها.

﴿ قَالُوا نَعَمْ ﴾ : وقرأ (٤) الكسائيّ حيث وقع بكسر العين. وهما لغتان.

﴿ فَاَذَّنَّ مُؤَذِّنَّ ﴾: قيل (٥): هو صاحب الصور.

وفي أصول الكافي (٢): الحسن بن محمّد (٧)، عن معلّى بن محمّد، عن الوشّاء، عن أحمد بن عمر (٨)الحلاّل قال: سألت أبا الحسن للثِّلِ عن قوله: «فأذّن مؤذّن بينهم أن لعنة الله على الظالمين».

١. من المصدر.

٣. المجمع ٤٢٠/٢.

٥. أنوار التنزيل ٣٤٩/١

٧. المصدر: الحسين.

٨. كذا في المصدر وجامع الرواة ٧/١٥. وفي النسخ: عبدالله بن عمر.

٢. أنوار التنزيل ٣٤٩/١.

٤. أنوار التنزيل ٣٤٩/١.

٦. الكافي ٤٢٦٧١، ح ٧٠.

قال: «المؤذّن» أميرالمؤمنين الريالية.

وفي مجمع البيان (١): روى الحاكم أبوالقاسم الحسكانيّ بإسناده، عن محمّد ابس الحنفيّة، عن عليّ للسِّلِا أنّه قال: أنا ذلك المؤذّن.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): حدّثني أبي، عن محمّد بن الفيضل (٥)، عن أبي الحسن عليّه وفي تفسير العيّاشيّ (٢) عن الرضا عليّه : المؤذّن (٧) أميرالمؤمنين. يؤذّن أذاناً يسمع الخلائق.

وفي مجمع البيان (^) أيضاً بإسناده: عن أبي صالح، عن ابن عبّاس أنّه قال: لعليّ النِّه في كتاب الله أسماء لا يعرفونها الناس. قوله تعالى: «فأذّن مؤذّن بينهم» وهو المؤذّن «أن لعنة الله على الظالمين» (٩).

﴿ بَيْنَهُمْ ﴾ : بين الفريقين.

﴿ أَنْ لَعْنَةُ اللهِ عَلَى الظَّالِمِينَ ﴾ ﴿ وقرأ (١٠) ابن كثير برواية البزّي، وابن عامر وحمزة والكسائي: «أنّ لعنة الله» بالتّشديد والنصب.

و قرئ (١١) بالكسر، على إرادة القول. أو إجراء «أذَّن» مجرى قال.

٢. المعاني /٥٩.

١. المجمع ٤٢٢/٢.

تفسير القمّي ٢٣١/١.

٣. التوبة ٣.

٦. تفسير العيّاشي ١٧/٢، ح ٤١.

٥. المصدر: محمّد بن الفضيل.

٧. كذا في المصدر وتقسير القمّي. وفي النسخ: الأذان.

٨. المجمع ٤٢٢/٢.

٩. المصدر: فهو المؤذن بينهم، يقول ألا لعنة الله على الَّذين كذَّبوا بولايتي واستخفُّوا بحقِّي.

۱۱. أنوار التنزيل ۳٤٩/۱.

١٠. أنوار التنزيل ٣٤٩/١

﴿ الَّذِينَ يَصُدُّونَ عَنْ سَبِيلِ اللهِ ﴾ : صفة للظالمين مقرّرة. أو ذمّ مرفوع أو منصوب. ﴿ وَيَبْغُونَهَا عِوَجاً ﴾ : زيغاً وميلاً عمّا هو عليه.

و «العوج» بالكسر، في المعاني والأعيان، ما لم تكن منتصبة. وبالفتح في المنتصبة، كالحائط والرمح.

﴿ وَهُمْ بِالْآخِرَةِ كَافِرُونَ ﴾ ﴿ وَبَيْنَهُمَا حِجَابٌ ﴾: أي بين الفريقين، لقوله تعالى: «فضرب بينهم بسور». أو بين الجنّة والنار، ليمنع وصول أثر إحداهما إلى الأخرى.

﴿ وَعَلَى الْأَعْرَافِ ﴾: أي على أعراف الحجاب، أي أعاليه. وهو السور المضروب بينهما. جمع عرف. مستعار من عرف الفرس.

وقيل (١): العرف، ما ارتفع من الشيء، فإنّه يكون بظهوره أعرف من غيره.

﴿ رِجَالٌ ﴾: من الموحّدين العارفين المعروفين، كالأنبياء والأوصياء وخيار المؤمنين.

وقيل (٢): طائفة من الموحّدين قصّروا في العمل، فيُحبَسون بين الجنّة والنار حتّى يقضى الله فيهم ما يشاء.

وقيل (٣): أو ملائكة يُرَوْنَ في صورة الرجال.

﴿ يَعْرِفُونَ كُلّاً ﴾ : من أهل الجنّة والنار.

﴿ بِسِيماهُم ﴾: بعلامتهم الَّتي أعلمهم الله بها؛ لأنَّهم من المتوسَّمين أهل الفراسة.

في كتاب معاني الأخبار (٤)، خطبة لعليّ للسلِّ يذكر فيها نعم الله على عليه، وفيها يقول الله الله على الأعراف؛ أنا وعمّي وأخي وابن عمّي. والله فالق الحبّ والنوى، لا يلج النار لنا محبّ، ولا يدخل الجنّة لنا مبغض؛ لقول الله على: «على الأعراف رجال يعرفون كلاّ بسيماهم».

١. أنوار التنزيل ٣٥٠/١.

٣. نقس المصدر والموضع.

٢. تفس المصدر والموضع.

٤. المعاني /٥٩.

وفي مصباح الشريعة (١): قال الصادق عليه : ولأهل التواضع سيماء يعرفه أهل السماء من الملائكة ، وأهل الأرض من العارفين. قال الله تعالى: «وعملى الأعراف رجال يعرفون كُلا بسيماهم».

وفي مجمع البيان (٢) والجوامع (٢): عن أميراًلمؤمنين عليه : نحن نوقف يوم القيامة بين الجنّة والنار. فمن نصرنا، عرفناه بسيماه فأدخلناه الجنّة. ومن أبغضنا، عرفناه بسيماه فأدخلناه الأر.

وفيهما (٤)، وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥): عن الصادق للسلِّهِ: «الأعراف» كثبان بين الجنّة والنار. و «الرجال» الأثمّة صلوات الله عليهم. ويأتي تمام الحديث.

وفي الكافي (٢)، عن أميرالمؤمنين الله في هذه الآية: نحن على الأعراف، نعرف أنصارنا بسيماهم. ونحن الأعراف الذين لايُعرَف الله فلا إلا بسبيل معرفتنا. ونحن الأعراف يوقفنا (١) الله فلا يوم القيامة على الصراط. فلايدخل الجنّة إلا من عرفنا وعرفناه، ولا يدخل النار إلا من أنكرنا وأنكرناه.

ومثله في بصائر الدرّجات (٨).

وكذا في كتاب الاحتجاج (٩)، إلّا أنّه قال: نوقف (١٠) يوم القيامة بين الجنّة والنار. فلا يدخل الجنّة، الحديث. وزاد في آخره: وذلك بأنّ الله تبارك وتعالى لو شاء، عرّف للناس نفسه حتّى يعرفوه ووحّدوه ويأتوه من بابه. ولكن جعلنا أبوابه وصراطه وسبيله وبابه الّذي (١١) يؤتى منه.

وفي تفسير العيّاشيّ (١٣): عن مسعدة بن صدقة ، عن جعفر بن محمّد ، عن أبيه ، عن

١. مصباح الشريعة /٣٢٣.

٣. المجمع ٤٢٣/٢ وجوامع الجامع ١٤٦.

ه. تفسير القتي ٢٣١/١.

٧. المصدر: يعرّفنا.

٩. الاحتجاج ٢٣٨/١

١١. كذا في المصدر. وفي النَّسخ: الَّذين.

٢. المجمع ٢٣٣٦ وجوامع الجامع ١٤٦٠.

٤. المجمع ٤٢٣/٢ وجوامع الجأمع ١٤٦٠.

٦. الكافي ١٨٤/١، ح٩.

٨. البصائر /٥١٧، ضمن ح٨

المصدر: «ونحن الأعراف» بدل «نوقف».

١٢. تفسير العيّاشي ١٧/٢ ـ ١٨، ح٤٢.

جدّه، عن عليّ للهِ قال: أنا يعسوب المؤمنين. وأنا أوّل السابقين، وخليفة رسول الله ربّ العالمين. وأنا قسيم الجنّة والنار. وأنا صاحب الأعراف.

عن هشام (١)، عن أبي جعفر عليه قال: سألته عن قول الله على: «وعلى الأعراف رجال» ما يعنى بقوله: «وعلى الأعراف».

قال: ألستم تعرفون عليكم عرفاء على قبائلكم، لتعرفون من فيها من صالح أو طالح؟

قلت: بلي.

قال: فنحن أولئك الرجال الّذين يعرفون كلّاً بسيماهم.

عن زاذان (٢)، عن سلمان قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول لعليّ على الكرمن عشر مرّات: يا عليّ، إنّك والأوصياء من بعدك أعراف بين الجنّة والنار. ولايدخل الجنّة إلّا من عرفكم وعرفتموه، ولايدخل النار إلّا من أنكركم وأنكرتموه.

عن سعد بن طريف (٣)، عن أبي جعفر التلل في هذه الآية «وعملي الأعراف رجال يعرفون كلاً بسيماهم».

قال: يا سعد، هم آل محمّد. لايدخل الجنّة إلّا من عرفهم وعرفوه، ولايدخل النار إلّا من أنكرهم وأنكروه.

وعن الثمالي (٤) قال: سئل أبو جمعفر للنِّلِا عن قبول الله: «وعملي الأعراف رجمال يعرفون كلّاً بسيماهم».

فقال أبوجعفر للنظير : نحن على (٥) الأعراف الذين لا يُعرَف الله إلا بسبب معرفتنا. ونحن الأعراف الذين لا يدخل الجنّة إلا من عرفنا وعرفناه ، ولا يدخل النار إلا من أنكرنا وأنكرناه . وذلك بأنّ الله لو شاء أن يعرّف الناس نفسه ، لعرّفهم . ولكن جعلنا سببه وسبيله وبابه الذي يؤتى منه .

٤. نفس المصدر /١٩، ح٤٨.

<sup>1.</sup> نفس المصدر والمجلّد /١٨، ح٤٣. وفيه: «هلقام» بدل «هشام».

تفسير العيّاشي ١٨/٢، ح ٤٤.
 تفسير العيّاشي ١٨/٢، ح ٤٤.

٥. ليس في المصدر: على.

وفي بصائر الدرجات (١)، عنه عليه الرجال» هم الأئمة من آل محمّد عَلَيه الله وها الأعراف، صراط بين الجنّة والنار. فمن شفع له الأثمّة منّا من المؤمنين المذنبين، نجا. ومن لم يشفعوا له، هوى.

وعنه (٣) على قال: نحن أولئك الرجال. الأئمة منا يعرفون من يدخل الجنة ومن يدخل النار، كما تُعرَفون في قبائلكم الرجل منكم يعرف من فيها من صالح أو طالح. والأخبار في هذا المعنى كثيرة. وزاد في بعضها (٣): لأنهم عرفاء العباد، عرفهم الله إيّاهم عند أخذ المواثيق عليهم بالطّاعة لهم. فوصفهم في كتابه فقال: «وعلى الأعراف رجال يعرفون كلاً بسيماهم». وهم الشهداء على الناس، والنبيّون شهداء لهم بأخذهم (١) لهم مواثيق العباد بالطّاعة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥)، عن الصادق للله يحاسبها إمام زمانها، ويعرف الأثمّة أولياءهم وأعداءهم بسيماهم. وهو قوله: «وعلى الأعراف رجال يعرفون كلاّ بسيماهم». فيعطون أولياءهم كتابهم بيمينهم، فيمرّون إلى الجنّة بلاحساب. ويعطون أعداءهم كتابهم ، فيمرّون إلى النار بلاحساب.

وروى الشيخ أبوجعفر الطوسيّ (٦)، عن رجاله، عن أبي عبدالله عليّ وقد سُئل عن قول الله ﷺ: «وبينهما حجاب».

فقال: سوربين الجنّة والنار قائم عليه محمّد وعليّ والحسن والحسين وفاطمة وخديجة الله . فينادون: أين محبّونا، وأين شيعتنا؟ فيقبلون إليهم، فيعرفونهم بأسمائهم وأسماء آبائهم. وذلك قوله: «يعرفون كلاّ بسيماهم». فيأخذون بأيديهم، فيجوزون بهم على الصراط ويدخلونهم الجنّة.

٢. نفس المصدر ٥١٥\_٥١٦، ح١.

<sup>1.</sup> البصائر /٥١٦، ذيل ح٥.

٣. نفس المصدر /٥١٨، ضمن ح ٩. وكشف المحجّة /١٩٠ ـ ١٩١.

٥. تفسير القمّي ٣٨٤/٢.

٤. المصدر: بأخذه.

٦. تأويل الآيات الباهرة ١٧٦١.

وفي بصائر الدرجات، وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): عن الباقر عليِّ أنّه سئل عن أصحاب الأعراف.

فقال: إنّهم قوم استوت حسناتهم وسيّثاتهم، فقصرت بهم الأعمال. وإنّهم لكما قال الله ﷺ.

وفي الكافي (٢)، عن الصادق للطِّلا أنَّه سئل عنهم.

فقال: قوم استوت حسناتهم وسيّئاتهم. فإن أدخلهم النار، فبذنوبهم. وإن أدخلهم الجنّة، فبرحمته.

وفي رواية العيّاشيّ (٣): فإن أدخلهم الله الجنّة، فبرحمته. وإنّ عذّبهم، لم يظلمهم. قيل (٤): لا منافاة بين هاتين الروايتين وبين ما تـقدّمهما مـن الأخـباركـما زعـمه الأكثرون؛ لأنّ هؤلاء القوم يكونون مع الرجال الّذين على الأعراف، وكلاهما أصحاب الأعراف. يدلّ على ما قلناه صريحاً حديث الجوامع.

﴿ وَنَادَوْا ﴾ : يعني ونادي أصحاب الأعراف. أريـد بـهم مـن كـان مـع الأثـمّة عـلى الأعراف من مذنبي شيعتهم، الذين استوت حسناتهم وسيّئاتهم.

﴿ أَصْحَابَ الْجَنَّةِ أَنْ سَلاَمٌ عَلَيْكُمْ ﴾ : أي إذا نظروا عليهم، سلَّموا عليهم.

﴿ لَمْ يَدْخُلُوهَا ﴾ : استثناف لا محلّ له . كأنّ سائلاً سثل عن دخولهم الجنّة . فقيل : «لم يدخلوها».

﴿ وَهُمْ يَطْمَعُونَ ﴾ ٢٠ : حال من «الواو» ومن «الأصحاب».

وفي تفسير العيّاشي (٥): عن كرام قال: سمعت أباعبدالله النِّلِي يـقول: إذا كـان يـوم القيامة، أُقبل سبع قباب من نور يواقيت خضر وبيض. في كـلّ قبّة إمـام دهـره، قـد أحفّ (٦) به أهـل دهـره بـرّها وفـاجرها حـتّى يـقفون بـباب الجـنّة (٧). فـيطّلع أوّلهـا

١. تفسير الصافي ١٩٩/٢ عنهما.

۲. الکافی ۳۸۱/۲، ذیل ح۱.

ل ح ٤٦. ٤ تفسير الصافي ٢٠٠/٢.

٦. المصدر: احتف.

٣. تفسير العيّاشي ١٨/٢، ذيل ح٤٦.
 ٥. تفسير العيّاشي ١٨/٢ ـ ١٩، ح٤٧.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: حتّى تغيب عن باب الجنّة.

[صاحب] (۱) قبّة اطلاعة ، فيميّز أهل ولايته من عدوّه . ثمّ يقبل على عدوّه فيقول : أنتم «الّذين أقسمتم لا ينالهم الله برحمة ادخلوا الجنّة لا خوف عليكم» اليوم . [يقوله] (۱) لأصحابه ، فتسوّد وجوه الظالمين . فيصير (۱) أصحابه إلى الجنّة ، وهم يقولون : «ربّنا لا تجعلنا مع القوم الظالمين» .

فإذا نظر أهل القبّة الثانية إلى قلّة من يدخل الجنّة وكثرة من يدخل النار، خافوا أن لايدخلوها. وذلك قوله: «لم يدخلوها وهم يطمعون».

﴿ وَإِذَا صُرِفَتْ آبْصَارُهُمْ تِلْقَاءَ آصْحَابِ النَّارِ قَالُوا ﴾ : تعوّذاً بالله.

﴿ رَبُّنَا لِآتَجْعَلْنَا مَعَ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ ﴾ ٢: أي في النار.

وفي مجمع البيان (٤): أنَّ في قراءة الصادق عليه : «قالوا ربّنا عائذاً بك أن (٥) مع القوم الظالمين».

﴿ وَنَادَىٰ أَصْحَابُ الْأَعْرَافِ ﴾: أي الأئمّة منهم. والإسنادكما في قولهم: بنوتميم قتلوا زيداً. وإنّما قتلوه بعضهم.

﴿ رِجَالاً يَعْرِفُونَهُمْ بِسِيَماهُمْ ﴾: من رؤساء الكفرة.

﴿ قَالُوا مَا اَغْنَى عَنْكُمْ جَمْعُكُمْ ﴾ : كثرتكم، أو جمع المال.

﴿ وَمَا كُنْتُمْ تَسْتَكْبِرُونَ ﴾ ٢ : عن الحقّ، أو على الخلق.

وقرئ (٦): «تستكثرون» من الكثرة.

﴿ اَهَوُلاَهِ الَّذِينَ اَقْسَمْتُمْ لَايَنَالُهُمُ اللهُ بِرَحْمَةٍ ﴾ : من تتمة قولهم للرجال. والإشارة إلى شيعتهم الذين كانت الكفرة يحتقرونهم في الدنيا ويحلفون أنَّ الله لا يدخلهم الجنّة.

١. من المصدر، ٢. من المصدر،

٣. المصدر: فيسودُ وجه الظالم فيميز أصحابه إلى الجنّة.

٤. المجمع ٤٢٤/٢. 0. ليس في المصدر: لا.

٦. أنوار التنزيل ٣٥٠/١

﴿ ادْخُلُوا الْجَنَّةَ لَا خَوْفٌ عَلَيْكُمْ وَلَا أَنْتُمْ تَحْزَنُونَ ﴾ ۞: أي فالتفتوا إلى أصحاب الجنّة وقالوا لهم: «ادخلوا». وهو أوفق.

وقيل (١): فقيل لأصحاب الأعراف: «ادخلوا الجنّة» بفضل الله، بعد أن حبسوا حتّى أبصروا الفريقين وعرفوهم وقالوا لهم ما قالوا.

وقيل (٢): لمّا عيّروا أصحاب النار، أقسموا أنّ أصحاب الأعراف لا يدخلون الجنّة. فقال الله أو بعض الملائكة: «أهؤلاء الّذين أقسمتم».

وقرئ <sup>(٣)</sup>: «ادخلوا» أو «دخلوا» على الاستثناف وتقديره: دخلوا الجنّة مقولاً لهم: «لا خوف عليكم».

في الجوامع (٤): عن الصادق للريالية: «الأعراف» كثبان بين الجنّة والنار. يوقف عليها كلّ نبيّ وكلّ خليفة نبيّ مع المذنبين من أهل زمانه، كما يقف صاحب الجيش مع الضعفاء من جنده، وقد سبق المحسنون إلى الجنّة.

فيقول ذلك الخليفة للمذنبين الواقفين معه: انظروا إلى إخوانكم المحسنين قـد سبقوا(٥) إلى الجنّة.

فيسلّم عليهم المذنبون. وذلك قوله: «سلام عليكم لم يدخلوها وهم يطمعون». أن يدخلهم الله إيّاها بشفاعة النبيّ عَلَيْ والإمام. وينظر هؤلاء إلى أهل النار فيقولون: «ربّنا لاتجعلنا مع القوم الظالمين».

وينادي «أصحاب الأعراف» وهم الأنبياء والخلفاء. «رجالاً» من أهل النار ورؤساء الكفّار، يقولون لهم مقرّعين: «ما أغنى عنكم جمعكم» واستكباركم. «أهؤلاء اللذين أقسمتم لاينالهم الله برحمة». إشارة إلى أهل الجنّة الذين كان الرؤساء يستضعفونهم ويحتقرونهم بفقرهم، ويستطيلون عليهم بدنياهم، ويقسمون أنّ الله لا يدخلهم الجنّة.

٢. نقس المصدر والموضع.

٤. جوامع الجامع ١٤٦/.

١. نفس المصدر و الموضع.

٣. نفس المصدر والموضع.

٥. المصدر: سيقوا.

«ادخلوا الجنّة» يقول أصحاب الأعراف لهؤلاء المستضعفين عن أمر من الله على لهم بذلك: «ادخلوا الجنّة لا خوف عليكم ولاأنتم تحزنون» أي لا خائفين ولا محزونين.

وفي تفسير على بن إبراهيم (١): حدَّثني أبي ، عن الحسن بن محبوب ، [عن أبي أيوب ](٢) عن بريد (٣)، عن أبى عبدالله عليه إلا عراف» كتبان (٤) بين الجنّة والنار. و«الرجال» الأثمّة صلوات الله عليهم. يقفون على الأعراف مع شيعتهم، وقد سبق (٥٠ المؤمنون إلى الجنّة [بلا حساب](٢) فيقول الأثمّة لشيعتهم من أصحاب الذنـوب: انظروا إلى إخوانكم في الجنّة قد سبقوا (٧) إليها بلا حساب. وهو قول الله تعالى: «سلام عليكم لم يدخلوها وهم يطمعون».

ثمّ يقال لهم: انظروا إلى أعداثكم في النار. وهو قوله: «وإذا صرفت أبصارهم تلقاء أصحاب النار قالوا ربّنا لاتجعلنا مع القوم الظالمين، ونادى أصحاب الأعراف رجـالاً يعرفونهم بسيماهم» في النار. «قالوا ما أغنى عنكم جمعكم» في الدنسيا «وما كنتم تستكبرون».

ثمّ يقولون لمن في النار من أعدائهم: هؤلاء شيعتي وإخواني اللذين كنتم أنـتم تحلفون في الدنيا «لاينالهم الله برحمة».

ثمّ يقول الأثمّة لشيعتهم: «ادخلوا الجنّة لاخوف عليكم ولا أنتم تحزنون».

﴿ وَنَادَى أَصْحَابُ النَّارِ أَصْحَابَ الْجَنَّةِ أَنْ أَفِيضُوا عَلَيْنَا ﴾ : أي صبّوا. وهو دليل على أنّ الجنَّة فوق النار.

﴿ مِنَ الْمَاءِ أَوْ مِمَّا رَزَقَكُمُ اللهُ ﴾: من سائر الأشربة ، ليلائم الإفاضة. أو من المطاعم، كقوله:

## علفتها تبنأ وماءً باردا

١. تفسير القمئ ٢٣١/١ ـ ٢٣٢.

٣. ب: يزيد.

٥. المصدر: سيق.

٦. من المصدر.

٤. ب: كثيبان.

٢. من المصدر،

٧. المصدر: سيقوا.

وفي تفسير العيّاشيّ (١): عن إبراهيم بن عبدالحميد، عن أحدهما عليُّكِ قال: إنّ أهل النار يموتون عطاشاً [ويدخلون قبورهم عطاشاً (ويحشرون عطاشاً) إ(٢) ويدخلون جهنّم عطاشاً. فيرفع لهم قراباتهم من الجنّة، فيقولون: «أفيضوا علينا من الماء أو ممّا رزقكم الله».

عن الزهريّ (٣)، عن أبي عبدالله للنظِّ : يوم التناد؛ يوم ينادي أهل النار أهل الجنّة «أن أفيضوا علينا من الماء».

وفي كتاب الاحتجاج (1) للطبرسي الله : عن عبدالرحمن بن عبدالله الزهري قال : حج هشام بن عبدالملك. فدخل المسجد الحرام متكناً على يد سالم مولاه، ومحمد بن على بن الحسين عليه جالس في المسجد.

فقال له سالم: يا أميرالمؤمنين هذا محمّد بن عليّ بن الحسين.

فقال هشام: المفتون به أهل العراق؟

فقال: نعم.

قال: اذهب إليه فقل له: يقول لك أميرالمؤمنين: ما الّذي يأكل الناس ويشربون إلى أن يفصل بينهم يوم القيامة؟

فقال أبوجعفر للطِّلِا: يحشر الناس على مثل قرصة البرّ النقيّ <sup>(ه)</sup>، فيها أنهار مفجّرة، يأكلون ويشربون حتّى يفرغ الناس من الحساب.

قال: فرأى هشام أنّه ظفر به، فقال: الله أكبر، اذهب<sup>(٦)</sup> إليه فقل له: ما أشغلهم عن الأكل والشرب يومئذ!

فقال أبو جعفر للنظِير : هم في النار أشغل [ولم يشغلوا](٢)عن أن قالوا: «أفيضوا علينا من الماء أو ممّا رزقكم الله».

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: ادخل.

١. تفسير العيّاشي ١٩/٢، ح ٤٩.

٢. من المصدر.

٣. نفس المصدر والصفحة، ح٥٠.

٤. الاحتجاج ٥٧/٢.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: «نقيّ» بدل «البرّ النقيّ».

٧. من المصدر.

فسكت هشام لايرجع كلاماً.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١) حدّ ثني أبي ، عن الحسن بن محبوب ، عن أبي حمزة الثماليّ ، عن أبي الربيع قال: سأل نافع مولى عمر بن الخطّاب أبا جعفر محمّد بن عليّ اللهاليّ .

فقال: يا أبا جعفر، أخبرني عن قول الله تبارك وتعالى: «يـوم تـبدّل الأرض غـير الأرض والسماوات» أيّ أرض تُبدَّل؟

فقال أبو جعفر طلي : بخبزة (٢) بيضاء، يأكلون منها حتى يـفرغ الله مـن حسـاب الخلائق.

فقال نافع: إنّهم عن الأكل لمشغولون!

فقال أبو جعفر عليِّلا : أهم حينئذ أشغل أم هم في النار؟

فقال نافع: بل وهم في النار.

قال: فقد قال الله: «ونادى أصحاب النار أصحاب الجنّة أن أفيضوا علينا من الماء أو ممّا رزقكم الله». ما شغلهم إذ دعوا الطعام، فأطعموا الزقّوم. ودعوا الشراب، فسقوا الحميم.

فقال: صدقت، يا ابن رسول الله. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

﴿ قَالُوا إِنَّ اللهَ حَرَّمَهُمَا عَلَى الْكَافِرِينَ ﴾ ٢: منعهما عنهم، منع المحرّم عن المكلّف.

﴿ الَّذِينَ اتَّخَذُوا دِينَهُمْ لَهُواً وَلَعِباً ﴾: و «اللهو» صرف الهمّ بما لا يحسن أن يُصرَف به. و «اللعب» طلب الفرح بما لا يحسن أن يُطلَب به.

﴿ وَغَرَّتُهُمُ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا فَالْيَوْمَ نَنْسَاهُم ﴾: نفعل بهم فعل الناسين، فنتركهم في النار. ﴿ كَمَا نَسُوا لِقَاءَ يَوْمِهِمْ هٰذَا ﴾: فلم يخطروه ببالهم، ولم يستعدّوا له.

في عيون الأخبار ٣٠)، عن الرضا للسلا حديث طويل. وفيه: وإنَّما يجازي من نسيه

٢. كذا في المصدر، وفي النسخ: بحر بيضاء،

<sup>1.</sup> تفسير القمّي ٢٣٢/١\_٢٣٥.

٣. العيون ١٢٥/١، ضمن ح١٨.

ونسي لقاء يومه بأن ينسيهم (١) أنفسهم، كما قال تعالى: «ولا تكونوا كالَّذين نسوا الله فأنساهم أنفسهم أولئك هم الفاسقون» (٢). وقال ﷺ: «فاليوم ننساهم كمما نسوا لقاء يومهم هذا» أي نتركهم، كما تركوا الاستعداد للقاء يومهم هذا.

وفي كتاب التوحيد (٣)، عن أميرالمؤمنين الطّيِّلِ في تفسيره: يعني بالنّسيان أنّه لم يشهم، كما يثيب أولياءه الذين كانوا في دار الدنيا مطيعين ذاكرين حين آمنوا به وبرسله وخافوه بالغيب. وقد يقول العرب في باب النسيان: قد نسينا فلان فلا يذكرنا، أي أنّه لا يأمر لهم بخير ولا يذكرهم به.

﴿ وَمَا كَانُوا بِآيَاتِنَا يَبَخْحَدُونَ ﴾ ٢٠ ولمّا كانوا منكرين أنّها من عند الله.

﴿ وَلَقَذْ جِنْنَاهُمْ بِكِتَابِ فَصَّلْنَاهُ ﴾: بيّنًا معانيه من العقائد والأحكام والمواعظ مفصّلة.

﴿ عَلَىٰ عِلْمٍ ﴾ : عالمين بوجه تفصيله حتّى جاء حكيماً. وفيه دليل على أنّه تعالى : عالم بعلمه. أو مشتملاً على علم، فيكون حالاً من المفعول.

وقرئ (٤): «فضّلناه» أي على سائر الكتب، عالمين بأنّه حقيق بذلك.

﴿ هُدَى وَرَحْمَةً لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴾ ٢ :حال من «الهاء».

﴿ هَلُ يَنْظُرُونَ ﴾ : هل ينتظرون.

﴿ اِلاَّ تَأْوِيلَهُ ﴾: إلّا ما يؤول إليه أمره، من تبيين صدقه بظهور ما نطق به مـن الوعـد والوعيد.

﴿ يَوْمَ يَأْتِي تَأْوِيلُهُ ﴾: قبل يوم القيامة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥): ذلك في قيام القائم عليُّلًا.

﴿ يَقُولُ الَّذِينَ نَسُوهُ مِنْ قَبْلُ ﴾ : تركوه ترك الناسي.

﴿ قَدْ جَاءَتْ رُسُلُ رَبُّنَا بِالْحَقُّ ﴾: أي قد تبيّن أنَّهم جاؤوا بالحقّ.

كذا في المصدر. وفي النسخ: ينسيه.
 ٢. الحشر ١٩٨.

٣. التوحيد/٢٥٩ ـ ٢٦٠. أسقط المؤلف جملة من وسطه.

أنوار التنزيل ٢٥١/١.
 أنوار التنزيل ٢٥١/١.

﴿ فَهَلْ لَنَا مِنْ شُفَعَاءَ فَيَشْفَعُوا لَنَا ﴾ : اليوم.

﴿ أَوْ نُرَدُّ ﴾: أو هل نردَ إلى الدنيا؟

وقرئ (١) بالنّصب، عطفاً على «فيشفعوا». أو لأنّ «أو» بمعنى «إلى أن». فعلى الأوّل المسؤول أحد الأمرين. وعلى الثاني المسؤول أن يكون لهم شفعاء، إمّا لأحد الأمرين أو لأمر واحد وهو الردّ.

﴿ فَنَعْمَلَ غَيْرَ الَّذِي كُنَّا نَعْمَلُ ﴾ : جواب الاستفهام الثاني.

وقرئ (٢) بالرفع، أي فنحن نعمل.

﴿ قَدْ خَسِرُوا أَنْفُسَهُمْ ﴾: بصرف أعمارهم في الكفر.

﴿ وَضَلَّ عَنْهُمْ مَا كَانُوا يَفْتَرُونَ ﴾ ٢٠: بطل عنهم، فلم ينفعهم.

﴿إِنَّ رَبَّكُمُ اللهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ آيَامٍ ﴾: أي في ستة أوقات، كقوله «ومن يولَهم يومئذ دبره». أو في مقدار ستة أيّام، فإنَّ المتعارف في اليوم زمان طلوع الشمس إلى غروبها ولم تكن حينئذٍ وفي خلق الأشياء مدرجاً مع القدرة على إيجادها دفعة، دليل الاختيار واعتبار النظام (٣) وحثّ على التأنّي في الأمور.

في تفسير علي بن إبراهيم (٤) قال: في ستّة أوقات.

وفي الاحتجاج (٥) للطبرسي: عن أميرالمؤمنين المؤلل حديث طويل، وفيه: وأمّا قوله: «إنّما أعظكم بواحدة» (١) فإنّ الله كلّ ذكره أنزل عزائم الشرائع وآيات الفرائض في أو قات مختلفة، كما خلق السماوات والأرض في ستّة أيّام. ولو شاء أن يخلقهما في أقلّ من لمح البصر، لخلق. ولكنّه جعل الأناة والمداراة أمثالاً (٧) لأنبيائه وإيجاباً للحجّة على خلقه.

١. أنوار التنزيل ٣٥١/١.

٣. ب: للنظار.

٥. الاحتجاج ٢٧٩/١.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: مثالاً.

نقس المصدر، والموضع.

٤. تفسير القمّى ٢٣٦/١.

٦. سبأ ٤٧.

وفي عيون الأخبار (١): عن الرضاط الله : وكان قادراً على أن يخلقهما في طرفة عين. ولكنّه الله خلقها في ستّة أيّام، ليظهر على الملائكة (٢) ما يخلقه منها شيئاً بعد شيء، فيستدلّ بحدوث ما يحدث على الله تعالى مرّة بعد مرّة.

وفي روضة الواعظين (٣) للمفيد ﷺ : وروي أنّ اليهود أتت النبيّ ﷺ فسألته عن خلق السماوات والأرض.

قال: خلق الله الأرض يوم الأحد والاثنين. وخلق الجبال وما فيهن يـوم الثـالاثاء. وخلق يوم الثـالاثاء. وخلق يوم الخميس وخلق يوم الخميس الخميس المساء. [وخلق يوم الجمعة النجوم والشمس والقمر و ](٤) الملائكة.

قالت اليهود: ثمّ ماذا يا محمّد؟

قال: «ثم استوى على العرش».

وفيها (٥) قال رسول الله عَلَيْلُم : خلق الله الجنَّة يوم الخميس، وسمَّاه مؤنساً.

وفي الكافي (٢)، عن الصادق النظام : أنّ الله خلق الخيريوم الأحد، وماكان ليخلق الشرّ قبل الخير. وفي [يوم] (٧) الأحد والاثنين خلق الأرضين، وخلق أقواتها يوم الثلاثاء. وخلق السماوات يوم الأربعاء ويوم الخميس، وخلق أقواتها يوم الجمعة. وذلك قوله تعالى: «خلق السماوات والأرض وما بينهما في ستّة أيّام».

قيل (٨): هذه الآية المشتملة على قوله: «وما بينهما» إنّما هي في سورة الفرقان وفي سورة الفرقان وفي سورة التالية للقمان. ويستفاد منها ومن هذا الحديث وأمثاله ممّا ورد من هذا القبيل، أنّ «ما بينهما» أيضاً داخل في المقصود من الآية الّتي نحن بصدد تفسيرها.

٢. المصدر: للملائكة.

٤. أمن الهامش.

٦. الكافي ١٤٥/٨، ح١١٧.

٨. تفسير الصافي ٢٠٣/٢\_٢٠٤.

١. العيون ١٣٤/١ ـ ١٣٥، ضمن ح٣٣.

٣. روضة الواعظين /٣٤٩.

٥. روضة الواعظين ٣٩٤/

٧. من المصدر.

وفي الكافي (١)، عن الصادق للرهائة : أنَّ الله تبارك وتعالى خلق الدنيا في ستَّة أيَّام، ثمَّ اختزلها عن أيّام السنة. والسنة ثلاثمائة وأربعة وخمسون يوماً.

وفي من لايحضره الفقيه (٢) والتهذيب (٣)، عنه الطلابة أنَّ الله تبارك وتعالى خلق السنة ثلاثمائة وستّين يوماً، وخلق السماوات والأرض في ستّة أيّام، فحجزها من ثلاثمائة وستّين يوماً. فالسّنة ثلاثمائة وأربعة وخمسون يوماً. الحديث.

وفي كتاب الخصال (٤)، عن أبي جعفر طلي قال: إن الله تعالى خلق الشهور اثني عشر شهراً. وهو ثلاثمائة وستون يوماً. فحجز (٥) منها ستة أيّام خلق فيها السماوات والأرض، فمِن ثَمَّ تقاصرت الشهور.

عن بكر بن عليّ (٦) بن عبدالعزيز (٧)، عن أبيه قال: سألت أبا عبدالله للطِّلا عن السنة، كم يوماً هي؟

قال: هي ثلاثمائة وستّون يوماً. منها ستّة أيّام خلق الله فيها السماوات والأرض، فطرحت من أصل السنة، فصارت السنّة ثلاثماثة وأربعة وخمسين يوماً.

وفي تفسير العيّاشيّ (٨)، عن الباقر عليُّ ما يقرب منه.

قيل (٩): فإن قيل: إنّ الأيّام إنّ ما تتقدّر وتتمايز بحركة الفلك، فكيف خُلقت السماوات والأرض في الأيّام المتمايزة قبل تمايزها؟ قلنا: مناط تمايز الأيّام وتقدّرها، إنّما هو حركة الفلك الأعلى دون السماوات السبع [ والمخلوق في الأيّام المتمايزة، إنّما هو السماوات السبع ] (١٠) والأرض وما بينهما [ دون ما فوقها ] (١٠) ولايلزم من ذلك خلاء لتقدّم الماء الذي خُلِق منه الجميع على الجميع.

٢. الفقيه ١١١/٢، ضمن ح٤٧٢.

١. الكافي ٧٨/٤، صدر ح٢.

٤. الخصال /٤٨٦، ح ٢٢.

٣. التهذيب ١٧١/٤ -١٧٢، ضمن ح ٤٨٤.

٦. نفس المصدر /٢٠٢، صدر ح٧.

٥. المصدر: فحجر.
 ٧. المصدرأ، ب، ر: عن بكرين علي بن عبدالعزيز.

\_,

٨. تفسير العيّاشيّ ١٢٠/٢، ح٧.

٩. تفسير الصافي ٢٠٤/٢.

١٠. من المصدر.

١١. من المصدر.

وفيه نظر؛ لأنّ مناط تقدّر الزمان، إنّما هو الفلك الأعلى. وأمّا مناط تـقدّر الأيّـام، فإنّما هو الشمس المنوط بغيره من الأفلاك، فافهم. وليُعلَم أنّ هذه الآية وأمثال هـذه الأخبار من المتشابهات الّتي تأويلها عند الراسخين في العلم.

﴿ ثُمَّمَ اسْمَتُوَىٰ عَسلَى الْمَعَرْشِ ﴾ : في كتاب الاحتجاج (١) للطبرسي الله : عن أميرالمؤمنين الله : استوى تدبيره وعلا أمره .

وعن أبي الحسن موسى (٢) علي استولى على ما دقَّ وجلَّ .

وفي الكافي (٣)، عن الصادق الليِّلِا: ثمّ استوى على كلّ شيء، فليس شيء أقرب إليه من شيء.

وفي رواية أخرى (٤): استوى في كلّ شيء، فليس شيء أقرب إليه من شيء. لم يبعد منه بعيد ولم يقرب منه قريب، استوى (٥) في كلّ شيء.

قيل (1): قد يراد «بالعرش» الجسم المحيط بجميع الأجسام. وقد يراد به ذلك الجسم مع جميع ما فيه من الأجسام، أعني: العالم الجسمانيّ بتمامه. وقد يراد به ذلك المجموع مع جميع ما يتوسّط بينه وبين الله سبحانه من الأرواح الّتي لاتتقوم الأجسام إلا بها، أعني: العوالم كلّها بتمامها بملكها وملكوتها وجبروتها، وبالجملة ما سوى الله عليه.

وقد يراد علم الله سبحانه المتعلّق بما سواه. وقد يراد به علم الله الّذي اطّلع عليه أنبياؤه ورسله وحججه صلوات الله عليهم وقد وقعت الإشارة إلى كلَّ منها في كلامهم اللّث وربما يُفسَّر بالملك. و«الاستواء» بالاحتواء، كما يأتي في سورة «طه» ويرجع إلى ما ذكر.

١. الاحتجاج ٢٧٣/١.

۳. الکافی ۱۲۷/۱\_۱۲۸، ح٦و۷.

٥. ب: استولى.

٢. نفس المصدر ١٥٧/٢.

نفس المصدر و المجلّد ۱۲۸ ، ح٨.

٦. تفسير الصافي ٢٠٥٠٢-٢٠٥.

ثم قال (١): أقول: فسر الصادق التله «الاستواء» في روايات الكافي باستواء النسبة، و «العرش» بمجموع الأشياء.

ضمن الاستواء [في الرواية الأولى ](٢) ما يتعذى «بعلى» كالاستيلاء والإشراف ونحوهما لموافقة القرآن. فيصير المعنى: استوى نسبته إلى كلّ شيء حال كونه مستولياً على الكلّ. ففي الآية دلالة على نفي المكان عنه سبحانه، خلاف ما يفهمه الجمهور منها. وفيها أيضاً إشارة إلى معيّته (٣) القيّوميّة واتّصاله المعنويّ بكلّ شيء على السواء، على الوجه الذي لاينافي أحديّته وقدس جلاله. وإلى إفاضة الرحمة العامة على الجميع على نسبة واحدة، وإحاطة علمه بالكلّ على نحو واحد، وقربه من كلّ شيء على نهج سواء.

وأتى بلفظة «من» في الرواية الثانية، تحقيقاً لمعنى الاستواء في القرب والبعد. وبلفظة «في» في الثالثة، تحقيقاً لمعنى ما يستوي فيه.

وأمّا اختلاف المقرّبين؛ كالأنبياء والأولياء مع المبعدين، كالشياطين والكفّار في القرب والبعد، فليس ذلك من قبله سبحانه، بل من جهة تفاوت أرواحهم في ذواتها. وفي التوحيد (١٠): عن أميرالمؤمنين التليّل في حديث الجاثليق قال: إنّ الملائكة تحمل العرش. وليس العرش كما تنظن كهيئة السرير، ولكنّه شيء [محدود](٥) مخلوق مدبّر و ربّك على مالكه، لا أنّه عليه، ككون الشيء على الشيء.

﴿ يُغْشِي اللَّيْلَ النَّهَارَ ﴾: يغطّيه به . ولم يذكر عكسه للعلم به ، أو لأنّ اللفظ يحتملها . ولذلك قرئ (٢) بنصب «الليل» وبرفع «النهار» .

وقرأً (٧) حمزة والكسائي ويعقوب وأبوبكر عن عاصم بالتّشديد فيه وفي الرعـد،

١. يعني صاحب الصافي. ٢. من المصدر.

٣. كذا في المصدر، و في ب: معيّة. وفي سائر النسخ: معنى،

٤. التوحيد ٣١٦، ضمن ح٣. ٥٠ من المصدر.

أنوار التنزيل ٣٥١/١.
 أنوار التنزيل ٣٥١/١.

ن مون

للدلالة على التكرار. والجملة في موضع الحال من فاعل «خلق». ويحتمل كونها خبراً بعد خبر لِـ «إنّ».

وإيراد الخبرين مختلفين بالماضي والمضارعة، للتنبيه على تـقدّم أحـدهما عـلى الآخو.

﴿ يَطْلُبُهُ حَثِيثاً ﴾: يعقبه سريعاً ، كالطّالب له لايفصل بينهما شيء.

و «الحثيث» فعيل، من الحثّ. وهو صفة مصدر محذوف. أو حال من الفاعل بمعنى: حاثاً. أو المفعول بمعنى: محثوثاً.

﴿ والشَّمْسَ وَالْقَمَرَ وَالنَّجُومَ مُسَخَّرَاتٍ بِأَمْرِهِ ﴾ : بقضائه وتصريفه. ونصبها بالعطف على «السماوات» ونصب «مسخّرات» على الحال.

وقرأ(١) ابن عامر كلّها بالرّفع، على الابتداء والخبر.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢)، بإسناده إلى عليّ بن الحسين الله حديث طويل. وفي آخره: وقال أميرالمؤمنين الله : الأرض مسيرة خمسمائة سنة، الخراب منها مسيرة أربعمائة عام، والعمران منها مسيرة مائة عام. والشمس ستّون فرسخاً في ستّين فرسخاً. والقمر أربعون فرسخاً في أربعين فرسخاً. بطونهما يضيئان الأهل السماء، وظهورهما الأهل الأرض. والكواكب كأعظم جبل على الأرض. وخلق الشمس قبل القمر.

وقال سلام بن المستنير: قلت لأبي جعفر طليه الم صارت الشمس أحرّ من القمر؟ قال: إنّ الله خلق الشمس من نور النار وصفو الماء، طبق من هذا وطبق من هذا، حتى إذا صارت سبعة أطباق ألبسها لباساً من نار. فمن هنالك صارت [الشمس] (٣) أحرّ من القمر.

قلت: فالقمر؟

١. أتوار التنزيل ٣٥٢/١.

٢. تفسير القمّي ١٧/٢.

٣. من المصدر.

قال: إنّ الله خلق القمر من ضوء نور النار وصفو الماء، طبق من هذا وطبق من هذا، حتّى إذا صارت سبعة أطباق ألبسها لباساً من ماء. فمن هـنالك صـار القـمر أبـرد مـن الشمس.

﴿ اَلاَ لَهُ الْخَلْقُ وَالْآمُرُ ﴾: فبإنّه الموجد والمتصرّف، إذ له عالم الأجسام وعالم الأرواح.

﴿ تَبَارَكَ اللهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ ﴾ ﴿ تَعالى بالوحدانيّة في الألوهيّة ، وتعظّم بالتفرّد في الربوبيّة ، لكونه تعالى متباركاً بكلّ ما هو من لوازم الألوهيّة وخصائص الربوبيّة . فإنّه خلق العالم على ترتيب قويم وتدبير حكيم ، كما فصّله أوّلاً وأجمله ثانياً في قوله تعالى : «ألا له الخلق والأمر».

وفي الخرائج والجرائح (١): قال أبوهمام: سأل محمّد بن صالح أبا محمّد عليه عن قوله تعالى: «لله الأمر من قبل ومن بعد» (٢).

فقال: له الأمر من قبل أن يأمر به، وله الأمر من بعد أن يأمر به ممّا يشاء.

فقلت في نفسي: هذا قول الله: «ألا له الخلق والأمر تبارك الله ربّ العالمين».

فأقبل عليَّ وقال: هو كما أسررت في نفسك «ألا له الخلق والأمر تبارك الله ربّ العالمين».

وفي أصول الكافي (٣): محمّد بن يحيى، عن عبدالله بن جعفر، عن السيّاريّ، عن محمّد بن بكر (٤)، عن أبي الجارود، عن الأصبغ بن نباتة، عن أميرالمؤمنين الله أنّه قال: من بات بأرض قفر فقرأ هذه الآية: «إنّ ربّكم الله الذي خلق السماوات والأرض في ستّة أيّام ثمّ استوى على العرش، إلى قوله: «تبارك الله ربّ العالمين» حرسته الملائكة وتباعدت عنه الشياطين.

١. نور الثقلين ٤٠/٢، ح ١٦١ عنه الخرائج والجرائح ٨/٦٨٦/٣.

الروم /1. مسمن ح ۲۱. الكافي ٢/٥/٦ ـ ٦٢٦، ضمن ح ٢١.

٤. ج: محمد بن كثير.

قال: فمضى الرجل، فإذا هو بقرية خراب فبات فيها ولم يقرأ هذه الآية. فتغشَّاه الشيطان (١)، فإذا هو آخذ بخطمه (٢). فقال له صاحبه: أنظره. واستيقظ الرجل، فقرأ الآية. فقال الشيطان لصاحبه: أرغم الله أنفك واحرسه الآن حتّى يصبح.

فلمًا أصبح رجع إلى أميرالمؤمنين التلا وأخبره، وقال له: رأيت في كلامك الشفاء والصدق. ومضى بعد طلوع الشمس، فإذا هو بأثر ٣٠) شبعر الشيطان مجتمعاً فيي الأرض. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي من لايحضره الفقيه (٤)، في وصيّة النبئ ﷺ لعلى الله على على ، من يـخاف ساحراً أو شيطاناً ، فليقرأ : «إنّ ربّكم الله الّذي خلق السماوات والأرض، الآية .

﴿ ادْعُوا رَبُّكُمْ تَضَرُّعا لَخُفْيَةً ﴾ : أي ذوي تنضرّع وخفية. فإنّ الإخفاء أدعى إلى الإخلاص.

ويجوزأن يكون التقدير: دعوة تضرّع وخفية.

وفي أصول الكافي (٥)، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله عليَّا إِنَّه قال: دعاء التضرّع أن تحرّك أصبعك السبّابة ممّا يلي وجهك. وهو دعاء الخفية (٢) والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

﴿ إِنَّهُ لاَ يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ ﴾ ٢٠ : المجاوزين ما أمروا به في الدعاء وغيره.

وفي مجمع البيان (٧): عن النبيَّ ﷺ أنَّه كان في غزاة، فأشرف (٨) على واد. فـجعل الناس يهلّلون ويكبّرون ويرفعون أصواتهم.

فقال: أيّها الناس، أربعوا(٩) على أنفسكم. أما إنّكم لاتدعون الأصمّ ولاغائباً، إنّكم

١. كذا في المصدر. وفي النسخ: الشياطين.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: بعظمه. والخطم من كل دابّة: مقدّم أنقه وفمه.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: باشر.

٥. الكاني ٤٨١/٢ ذيل ح٥.

٧. المجمع ٤٢٩/٢.

٩. أربع على نفسك، أي: توقّف.

٤. الفقيه ٢٦٩/٤.

٦. المصدر: الخيفة.

المصدر: فأشرفوا.

٩٠ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

تدعون سميعاً قريباً، إنَّه معكم.

وفي مصباح الشريعة (١)، عن الصادق النائج : استعن بالله في جميع أمورك متضرّعاً إليه آناء الليل والنهار. قال الله تعالى : «ادعوا ربّكم تضرّعاً وخفية إنّه لايحبّ المعتدين».

ولا يخفى دلالة الآية والخبر على أنّ الإجهار المفرط بالدعاء وغيره، اعتداء لا يحبّه الله. والذي يحبّه هو الإخفاء والتضرّع، فالذين ينتحبون إلى الله بالترنّم بالأصوات والإجهار بالأشعار والأبيات، عن الصراط لناكبون، ولطريق الاعتداء سالكون.

﴿ وَلاَ تُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ ﴾: بالكفر والمعاصي.

﴿ بَعْدَ إِصْلاَحِهَا ﴾ : ببعث الأنبياء، ونصب الأوصياء، وشرع الأحكام.

وفي تفسير عليّ بن إبراهميم (٢)؛ أصلحها بـرسول الله ﷺ وأميرالمـؤمنين عليَّة . فأفسدوها حين تركوا أميرالمؤمنين [وذريّته اللَّهِ عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه المؤمنين المؤمن المؤمنين المؤمن المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمن

﴿ وَادْعُوهُ خَوْفاً وَطَمَعاً ﴾ : ذوي خوف من الردّ لقصور أعمالكم وعدم استحقاقكم، وطمع في إجابته تفضّلاً وإحساناً لفرط رحمته.

﴿إِنَّ رَحْمَةَ اللهِ قَرِبَ مِنَ الْمُحْسِنِينَ ﴾ (3: ترجيح للطمع، وتنبيه على ما يتوصّل به إلى الإجابة، وتذكير قريب؛ لأنّ الرحمة بمعنى الرحم، أو لأنّه صفة محذوف، أي أمر قريب، أو على تشبيهه بفعيل، الذي بمعنى: المفعول، أو الذي هو مصدر، كالنقيض. أو للفرق بين القريب من النسب والقريب من غيره.

﴿ وَهُوَ الَّذِي يُرْسِلُ الرِّيَاحَ ﴾: وقرأ (٤) ابن كثير وحمزة والكسائي: «الريح» على الوحدة.

﴿ بُشْراً ﴾ : جمع بشور، بمعنى باشر.

٢. تفسير القمّى ٢٣٦٧.

٤. أنوار التنزيل ٣٥٢/١.

١. مصباح الشريعة /٣٧٤\_٣٧٥.

٣. من المصدر،

وقرأ (١) ابن عامر: «نُشْراً» بالتخفيف حيث وقع. وحمزة والكسائي: «نَشْراً» بـفتح النون حيث وقع، على أنّه مصدر في موضع الحال، بمعنى ناشرات. أو مفعول مطلق، فإنّ الإرسال والنشر متقاربان.

وعاصم: «بُشْراً». وهو تخفيف «بُشر» جمع بشير. وقد قرئ به. و «بَشْراً» بفتح الباء مصدر بشره، أي باشرات. أو للبشارة.

﴿ بَيْنَ يَدَيْ رَحْمَتِهِ ﴾: قدّام رحمته، يعني المطر. فإنّ الصبا تثير السحاب، والشمال تجمعه، والجنوب تحلبه، والدبور تفرّقه.

﴿حَتَّى إِذَا اَقَلَّتْ ﴾: أي حملت. واشتقاقه من القلَّة، فإنَّ المقلِّ للشيء يستقلُّه.

﴿سَحَاباً ثِقَالاً ﴾: بالماء.

و «السحاب» اسم جمع بمعنى: السحائب.

﴿ سُقْنَاهُ ﴾: أي السحاب. وإفراد الضمير باعتبار اللفظ. وفيه تلوين الخطاب.

﴿لِيَلَدِ مَيِّتِ﴾: لأجله ولإحيانه، أو لسقيه.

وقرئ <sup>(۲)</sup>: «میت».

﴿ فَآنْزَلْنَا بِهِ الْمَاءَ ﴾: بالبلد، أو بالسّحاب، أو بالسّوق، أو بالرّيح. وكذلك ﴿ فَأَخْرَجْنَا بِهِ ﴾.

ويحتمل فيه عود الضمير إلى الماء. وإذا كان للبلد، فبالباء للإلصاق في الأوّل، وللظرفيّة في الثاني. وإذا كان لغيره، فهي للسببية.

﴿ مِنْ كُلِّ الثَّمَراتِ ﴾ : من كلِّ أنواعها.

﴿كَذَٰلِكَ نُغُرِجُ الْمَوْتَى ﴾ : الإشارة فيه إلى إخراج الثمرات، أو إلى إحياء البلد الميّت، أي كما نحييه بإحداث القوّة النباتيّة (٢) فيه وتطرءتها بأنواع النبات والثمرات، نخرج

٢. نفس المصدر والموضع.

١. نفس المصدر والموضع.

٣. أنوار التنزيل ٣٥٣/١: القوّة النامية.

الموتى من الأجداث ونحييها برد النفوس إلى مواد أبدانها بعد جمعها تجزءتها بالقوى والحواس.

﴿ لَعَلَّكُمْ تَذَكُّرُونَ ﴾ ٢٠ فتعلمون أنّ من قدر على ذلك، قدر على هذا.

﴿ وَالْبَلَدُ الطَّيِّبُ ﴾: الأرض الكريمة التربة.

﴿ يَخْرُجُ نَبَاتُهُ وِإِذْنِ رَبِّهِ ﴾: بأمره وتيسيره. عبّر به عن كثرة النبات وحسنه وغزارة نفعه، بقرينة المقابلة.

﴿ وَالَّذِي خَبُثَ ﴾ : كالحَرَّة (١) والسبخة.

﴿ لاَ يَخْرُجُ إِلاُّ نَكِداً ﴾: قليلاً، عديم النفع. ونصبه على الحال.

وتقدير الكلام: والبلد الذي خبث لا يخرج نباته إلّا نكداً. فحذف المضاف وأقيم المضاف إليه مقامه، فصار مرفوعاً مستتراً.

وقرئ (٢): «يُخرج» أي يخرجه البلد. فيكون «إلّا نكداً» مفعولاً. ونكداً على المصدر، أي ذا نكد. أو بالإسكان، للتخفيف.

﴿كَذَٰلِكَ نُصَرِّفُ الْآيَاتِ ﴾ : نردُدها ونكرّرها.

﴿ لِقَوْمٍ يَشْكُرُونَ ﴾ ٢٠ : نعمة الله. فيتفكّرون فيها، ويعتبرون بها.

قيل (٣): والآية مثل لمن تدبّر في الآيات وانتفع بها، ولمن لم يرفع إليها رأساً ولم يتأثّر بها.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): [وهو](٥) مثل للأثمّة الله على يخرج علمهم بإذن ربّهم. «و[الذي خبث» مثل الاعدائهم. «لايخرج» علمهم إلّا «نكداً» كذباً (٧) فاسداً.

۳. أنوار التنزيل ۳۵۳/۱

٢. أنوار التنزيل ٣٥٣/١.

٥. من المصدر.

٤. تفسير القمّى ٢٣٣٧١.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: «كدراً» بدل تكداً كذباً.

٦. من المصدر.

١. الحرّة: أرض ذات حجارة سود، كأنها أحرقت.

فقرأ هذه الآية.

﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحاً اِلَىٰ قَوْمِهِ ﴾: جواب قسم محذوف. ولاتكاد تُطلَق هذه «اللام» إلا مع «قد» لأنّها مظنّة التوقّع. فإنّ المخاطب إذا سمعها، توقّع وقوع ما صدر بها.

قيل <sup>(٣)</sup>: هو نوح بن ملك بن متوشلخ بن إدريس. أوّل نبيّ بعث بـعده. وهـو ابـن خمسين سنة، أو أربعين.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): روي في الخبر أنّ اسم نوح عبدالغفّار. وإنّما سمّي نوحاً؛ لأنّه كان ينوح على نفسه.

وفي علل الشرائع (٥): عن الصادق عليه مثله.

قال (٦): وفي رواية: اسمه عبدالأعلى.

وفي <sup>(٧)</sup> أخرى: عبدالملك.

وفي رواية (٨): إنّما سمّي نوحاً؛ لأنّه بكي خمسمائة عام.

وفي روضة الكافي (١٠): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن الحسن بن محبوب، عن محمّد بن الفضيل (١٠)، عن أبي حمزة، عن أبي جعفر (١١) المليّة حديث طويل. وفيه يقول النيّة: وبشّر آدم بنوح المليّة. فقال: إنّ الله تبارك و تعالى باعث نبيّا اسمه نوح، وإنّه يدعو إلى الله على ويكذّبه قومه، فيهلكهم الله بالطوفان. وكان بين آدم وبين نوح المليّة يدعو إلى الله على وأوصياء كلّهم. وأوصى آدم المليّة إلى همة الله أنّ من أدركه منكم فليؤمن

١. المناقب ٢٧/٤.

٣. أنوار التنزيل ٣٥٣/١.

٥. العلل /٢٨، ح ١.

٧. نقس المصدر و الصفحة، صدر ح٢.

٩. الكافي ١١٤/٨\_١١٥، ضمن ح٩٢.

١١. ب: أبي عبدالله.

٢. المصدر: ما بال لحاؤكم أوفر من لحائنا؟

٤. تفسير القشى ٣٢٨/١.

٦. نفس المصدر والصفحة، ح٣.

٨. نفس المصدر والصفحة ، تتمة ح٢ و أيضاً تتمة ح٣.

١٠. ب: محمّد بن الفضل.

به وليتَّبعه وليصدَّق به، فإنَّه ينجو من الغرق. ثمَّ إنَّ أدم عليُّلًا مرض المرضة الَّتي مات فيها، إلى قوله: ثمّ إنّ هبة الله لمّا دفن أباه، أتاه قابيل. فقال: يا هبة الله، إنَّى قد رأيت أبي آدم قد خصَّك من العلم ما لم أُخَصِّ به أنا. وهو العلم الّذي دعا به أخوك هابيل فقُبِل قربانه. وإنّما قتلته، لكي لايكون له عقب فيفتخرون على عقبي، فيقولون: نحن أبناء الَّذي تُقبِّل قربانه، وأنتم أبناء الَّذي تُرِك قـربانه. فـإنَّك إن أظـهرت مـن العـلم الَّـذي اختصُّك به أبوك شيئاً قتلتك كما قتلت أخاك هابيل.

فلبث هبة الله والعقب منه مستخفين بما عندهم من العلم والإيمان والاسم الأكبر وميراث النبوّة وآثار علم النبوّة، حتّى بعث الله نوحاً عليِّه . وظهرت وصيّة هبة الله حين نظروا في وصيّة آدم، فوجدوا نوحاً عليَّةِ نبيّاً قد بشَر بــه آدم عليَّةٍ. فأَمـنوا بــه واتّـبعوه وصدًقوه.

وكان آدم للري الله وصي هبة الله أن يتعاهد هذه الوصيّة عند رأس كلّ سنة فيكون يــوم عيدهم، ويتعاهدون نوحاً وزمانه الّذي يخرج فيه. وكذلك جاء في وصيّة كلّ نبيّ حتّى بعث الله محمّداً ﷺ. وإنّما عرفوا نوحاً بالعلم الّذي عندهم. وهو قول الله ﷺ: «ولقد أرسلنا نوحاً إلى قومه» إلى آخر الآية. وكان مَن بين أدم ونوح مِن الأنبياء مستخفين. ولذلك خفي ذكرهم في القرآن فلم يُسمُّواكما سمَّى من استعلن من الأنبياء المَثِّكُ .

وفي مجمع البيان(١): روى الشيخ أبو جعفر ابن بابويه، بإسناده في كـتاب النبوّة، مرفوعاً إلى أبي عبدالله علي قال: لمّا أن بعث الله على نوحاً، دعا قومه علانية. فلمّا سمع عقب هبة الله من نوح تصديق ما في أيديهم من العلم وعرفوا أنَّ العلم الَّذي في أيديهم هو العلم الَّذي جاء به نوح ، صدَّقوه وسلَّمواله . فأمَّا ولد قابيل فإنَّهم كذَّبوه ، وقالوا: إنَّ الجنّ كانت قبلنا، فبعث الله إليهم ملكاً. فلو أراد الله أن يبعث إلينا، لبعث إلينا ملكاً من الملائكة.

١. المجمع ٤٣٤/٢.

وفي تفسير العسكري (١) للظِّلِم: كانت شريعة نوح أن يُعبَد الله بالتوحيد والإخلاص وخلع الأنداد، وهي الفطرة الّتي فطر الناس عليها. وأخذ الله ميثاقه على نوح والنبيّين أن يعبدوا الله، ولايشركوا به شيئاً. وأمر بالصّلاة والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر والحلال والحرام، ولم يفرض عليهم أحكام حدود ولا فرض مواريث.

﴿ فَقَالَ يَا قَوْم اعْبُدُوا اللهَ ﴾: أي اعبدوه وحده، لقوله:

﴿ مَا لَكُمْ مِنْ اِلَّهِ غَيْرُهُ ﴾: وقرأ (٢) الكسائي: «غيره» بالجرّ [نعتاً أو بدلاً ] (٣) على اللفظ. وقرئ (٤) بالنّصب، على الاستثناء.

﴿ إِنِّي آخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴾ ۞: إن لم تؤمنوا. وهو وعيد وبيان للداعي إلى عبادته تعالى.

و «اليوم» يوم القيامة ، أو يوم نزول الطوفان.

﴿ قَالَ الْمَلَأُ مِنْ قَوْمِهِ ﴾ : أي الأشراف، فإنّهم يملؤون العيون رواء.

﴿ إِنَّا لَنَرَاكَ فِي ضَلاكِ ﴾: زوال عن الحقّ والصواب.

﴿مُبِينٍ ﴾ ۞: بيِّن.

﴿ قَالَ يَا قَوْمٍ لَيْسَ بِي ضَلاَلَةً ﴾ : بالغ في النفي كما بالغوا في الإثبات ، وعرّض لهم به . ﴿ وَلَكِنِّي رَسُولٌ مِنْ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ ﴿ وَلَكِنِّي رَسُولُ مِا عِلْمَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللّ

هدى، كأنَّه قال: ولكنِّي على هدى في الغاية؛ لأنِّي رسول من الله.

﴿ ٱبَلَّغُكُمْ رِسَالاَتِ رَبِّي وَٱنْصَحُ لَكُمْ وَآعُلَمُ مِنَ اللهِ مَا لاَ تَعْلَمُونَ ﴾ ۞: صفات لرسول، أو استثناف. ومساقها على الوجهين، لبيان كونه رسولاً.

وقرأ (٥) أبوعمرو: «أبلغكم» بالتخفيف.

وجمع «الرسالات» لاختلاف أوقاتها، أو لتنوّع معانيها، كالعقائد والمواعظ

٢. أنوار التنزيل ٣٥٣/١

٤. نفس المصدر والموضع.

۱. الكافي ۲۸۲/۸.

٣. من المصدر.

٥. أنوار التنزيل ٣٥٤/١.

والأحكام. أو لأنّ المراد بها ما أوحي إليه وإلى الأنبياء قبله ، كصحف شيث وإدريس. وزيادة «اللام» للدلالة على إمحاض النصح لهم.

وفي «أعلم من الله» تقرير لما أوعدهم به. فإنّ معناه: أعلم من قدرته وشدّة بطشه، أو من جهته بالوحي أشياء لا علم لكم بها.

﴿ أَو عَجِبْتُمْ ﴾ : «الهمزة» للإنكار. و«الواو» للعطف على محذوف، أي أكذّبتم وعجبتم.

﴿ أَنْ جَاءَكُمْ ﴾ : من أن جاءكم.

﴿ ذِكْرٌ مِنْ رَبُّكُمْ ﴾ : رسالة ، أو موعظة .

﴿ عَلَى رَجُلِ ﴾: على لسان رجل.

﴿ مِنْكُمْ ﴾ : من جملتكم، أو من جنسكم. فإنهم كانوا يتعجّبون من إرسال البشر، ويقولون : «لو شاء الله لأنزل ملائكة ما سمعنا بهذا في آبائنا الأوّلين».

﴿ لِيُنْذِرَكُمْ ﴾ : ليحذّركم عاقبة الكفر والمعاصي.

﴿ وَلِتَتَّقُوا ﴾: منهما، بسبب إنذاره.

﴿ وَلَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ ٢: بالتقوى.

وفي إيراد حرف الترجّي، تنبيه على أنّ التقوى غير موجب، وأنّ المتّقي لاينبغي أن يعتمد على تقواه ولايأمن سوء العاقبه.

﴿ فَكَذَّابُوهُ فَٱنَّجَيْنَاهُ وَالَّذِينَ مَعَهُ ﴾ : وهم من آمن به.

قيل (١): كانوا أربعين رجلاً، وأربعين امرأة.

وقيل (٢): تسعة ؛ بنو سام وحام ويافث، وستَّة ممَّن أمن به.

﴿ فِي الْفُلْكِ ﴾: متعلّق «بمعه» أو «بأنجينا». أو حال من الموصول، أو الضمير في «معه».

١. أنوار التنزيل ٣٥٤/١. ٢. أنوار التنزيل ٣٥٤/١.

﴿ وَاعْرَفْنَا الَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا ﴾: بالطّوفان.

﴿ إِنَّهُمْ كَانُوا قَوْماً عَمِينَ ﴾ ۞: عمي القلب، غير مستبصرين. وأصله «عميين» خُفّف.

وقرئ: «عامين». والأوّل أبلغ لدلالته على الثبات. ويأتي تمام قصّة نوح على نبيّنا وآله وعليه السلام في سورة هود إن شاء الله تعالى.

﴿ وَإِلَى عَادٍ آخَاهُمْ ﴾: عطف على «نوحاً إلى قومه».

﴿ هُوداً ﴾ : عطف بيان «لأخاهم». والمراد به الواحد منهم، كقولهم : يا أخا العرب. وإنّما جُعل منهم لأنّهم أفهم لقوله وأعرف بحاله وأرغب في اقتفائه (١).

وفي تفسير العيّاشي (٢): عن يحيى بن المساور (٢) الهمدانيّ ، عن أبيه : جاء رجل من أهل الشام [إلى عليّ بن الحسين ](٤) فقال : أنت عليّ بن الحسين ؟

قال: نعم.

قال: جدّك الّذي قتل المؤمنين؟

فبكي عليّ بن الحسين عليِّهِ ثمّ مسح عينه، فقال: ويلك، كيف قطعت على جدّي أنّه قتل المؤمنين؟

قال: إخواننا قد بغوا علينا، فقاتلناهم على بغيهم.

فقال: ويلك، أما تقرأ القرآن؟

قال: بل*ى*.

قال: فقد قال الله: «وإلى عاد أخاهم هوداً» (٥). «وإلى مدين أخاهم شعيباً». «وإلى ثمود أخاهم صالحاً». فكانوا إخوانهم في دينهم، أو إخوانهم في عشيرتهم؟

فقال الرجل: لا بل في عشيرتهم.

٢. تفسير العياشي ٢٠/٢، ح٥٣.

۱. ب: اقتضائه.

٣. كذا في المصدر وجامع الرواة ٣٣٩/٢ وفي النسخ: يحيي بن المثاور.

٤. من المصدر. ٥. الآية ليست في المصدر.

قال: فهؤلاء إخوانهم في عشيرتهم، وليسوا إخوانهم في دينهم.

قال: فرّجت عنّى، فرّج الله عنك.

وفي رواية أخرى(١) قال: فأهلك الله عاداً، وأنجى هوداً. وأهلك شموداً، وأنجى صالحاً.

وفي كتاب الاحتجاج (٢)، عن عليّ بن الحسين عليًّا لل حديث طويل. وفيه: لقد علمت صاحبة الحرب (٣) والمستحفظون من آل محمّد، أنّ أصحاب الجمل وأصحاب صفين وأصحاب النهروان لُعنوا على لسان النبيّ الأمِّيّ عَيَّا اللهُ . وقد خاب من افترى .

فقال شيخ من أهل الكوفة: يا عليّ بن الحسين، إنّ جدّك كان يقول: إخواننا بـغوا علينا.

فقال على بن الحسين عليَّا ! أما تقرأ كتاب الله «وإلى عاد أخاهم هوداً» أنَّهم مثله، نجّى الله (٤) ﷺ هوداً والّذين معه، وأهلك عاداً بالريح العقيم.

قيل (٥): إنّه هود بن عبدالله بن رياح (٦) بن الخلود بن عاد بن عوص بن إرم بن سام [بن نوح ]<sup>(۷)</sup>.

وقيل <sup>(٨)</sup>: هود بن شالخ بن أرفخشد بن سام بن نوح .

[وقيل (٩): هود بن شالخ بن أرفخشد بن سام ](١٠٠)ابن عمّ أبيعاد.

وفي روضة الكافي (١١): عن عليّ بن إبراهيم ، عن أبيه ، عن الحسن بن محبوب ، عن محمّد بن الفضيل، عن أبي حمزة، عن أبي جعفر للنَّالْإ حديث طويل. وفيه يقول: وبشّر

<sup>1.</sup> تفسير العياشي ١٥٢/٢ ، ذيل ح ٤٣ ببعض التصرّف.

٢. الاحتجاج ٤٠/٢.

٣. المصدر: الجدب. كذا في النسخ والمصدر. ولعلُّه كناية.

المصدر: فهم مثلهم، أنجى الله. ٥. أنوار التنزيل ٣٥٤/١.

٦. المصدر: رباح.

٨. نفس المصدر والموضع.

١٠. من المصدر.

٧. من المصدر.

٩. نفس المصدر والموضع.

<sup>11.</sup> الكافي ١١٥/٨ ـ ١١٦، ضمن ح٩٢.

نوح ساماً بهود. فكان فيما بين نوح وهود أنبياء. وقال نوح: إنّ الله ﷺ يهلكهم بالريح. فمن أدركه منكم، فليؤمن به وليتّبعه. فإنّ الله ﷺ ينجيه من عذاب الربح.

وأمر نوح عليه ابنه ساماً أن يتعاهد هذه الوصية عند رأس كلّ سنة، فيكون حينئذ عيداً لهم. فيتعاهدون فيه ما عندهم من العلم والإيمان والاسم الأكبر وموارث العلم و [آثار]() علم النبوة. فوجدوا هوداً نبيّاً عليه قد بشّر به إبراهيم و () نوح عليه فامنوا به واتبعوه وصدّقوه، فنجوا من عذاب الريح. وهو قول الله على: «وإلى عاد أخاهم هوداً». وقوله على: «كذّبت عاد المرسلين، إذ قال لهم أخوهم هود ألا تتّقون» ().

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (٤)، بإسناده إلى عليّ بن سالم، عن أبيه قال: قال الصادق جعفر بن محمّد عليه الما حضرت نوحاً (٥) الوفاة، دعا الشيعة. فقال لهم: اعلموا أنّه سيكون من بعدي غيبة يظهر فيها الطواغيب. وأنّ الله الله سيفرّج عنكم بالقائم من ولدي اسمه هود، له سمت وسكينة ووقار، يشبهني في خلقي وخلقي.

وبإسناده (٢) عبدالحميد بن أبي الديلم، عن الصادق أبي عبدالله جعفر بن محمّد علمي الله عبدالله جعفر بن محمّد علم الله عبد الله الله الله الله الله العقب من ولد سام. وأمّا الآخرون فقالوا: من أشدٌ منّا قوّة، فأهلكوا بالريح العقيم. وأوصاهم هود وبشّرهم بصالح.

وفيه (٧)، بإسناده إلى محمّد بن الفضيل، عن أبي حمزة الثماليّ، عن أبي جعفر محمّد بن عليّ الباقر طليّة حديث طويل، فيه: أنّ الأنبياء (١٠) بُعثوا خاصّة وعامّة. أمّا هود، فإنّه أرسل إلى عاد بنبوّة خاصّة.

﴿ قَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا اللهَ مَا لَكُمْ مِنْ اللهِ غَيْرُهُ ﴾: استأنف به ولم يعطف كما في قبصة نوح، كأنه جوابهم في القصّتين.

١. من المصدر.

٣. الشعراء /١٢٣\_١٢٤.

٥. ليس في «ب» : نوحاً.

٧. نقس المصدر /٢١٩ ـ ٢٢٠.

المصدر: «أبوهم» بدل «إبراهيم و».

٤. كمال الدين /١٣٥، صدر ح٤.

٦. كمال الدين ١٣٦/، ح٥.

٨. كذا في المصدر. وفي النسخ: الأوصياء.

﴿ أَفَلاَ تَتَّقُونَ ﴾ ۞: عذاب الله. ووصف الملأ في:

﴿ قَالَ الْمَلَأُ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ قَوْمِهِ ﴾ : إذ كان من أشرافهم من آمن به ، كمرثد بن سعد . على ما نُقل .

﴿ إِنَّا لَنَوَاكَ فِي سَفَاهَةٍ ﴾ : متمكّناً في خفّة عقل راسخاً فيها ، حيث فارقت دين قومك . ﴿ وَإِنَّا لَنَظُنُّكَ مِنَ الْكَاذِبِينَ ﴾ ٢٠ : فيما تقوله .

﴿ قَالَ يَا قَوْمٍ لَيْسَ بِي سَفَاهَةٌ وَلَكِنِّي رَسُولٌ مِنْ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ ﴿ أَبَلِّغُكُمْ رِسَالاَتِ رَبِّى وَأَنَا لَكُمْ نَاصِحٌ ﴾ : فيما أدعوكم من توحيد الله وطاعته.

﴿ آمِينٌ ﴾ ١٠ : ثقة مأمون في تأدية الرسالة ، فلا أكذب ولا أغيّر.

وفي تفسير العيّاشيّ <sup>(۱)</sup>: وقال سـليمان: قـال سـفيان: قـلت لأبـيعبدالله للنَّالِّي: مـا يجوز<sup>(۱)</sup>أن يزكّى الرجل نفسه.

قال: نعم، إذا اضطرّ إليه. أما سمعت قول يوسف: «اجعلني على خزائن الأرض إنّي حفيظ عليم» (٣). وقول العبد الصالح: «وأنا لكم ناصح أمين».

﴿ أَوَ عَجِبْتُمْ أَنْ جَاءَكُمْ ذِكْرٌ مِنْ رَبُّكُمْ عَلَى رَجُلٍ مِنْكُمْ لِيُتْذِرَكُمْ ﴾: مرّ تفسيره.

وفي إجابة الأنبياء المنجا الكفرة عن كلماتهم الحمقاء بما أجابوا والإعراض عن مقابلتهم بمثلها، مع علمهم بأنهم أضل الخلق وأسفههم، أدب حسن. وحكاية الله ذلك؛ تعليم لعباده كيف يخاطبون السفهاء ويدارونهم. وفي قوله: «وأنا لكم ناصح أمين» تنبيه على أنهم عرفوه بالأمرين.

﴿ وَاذْكُرُوا إِذْ جَعَلَكُمْ خُلَفَاءَ مِنْ بَعْدِ قَوْمِ نُوحٍ ﴾: قيل (٤) أي في مساكنهم [من رمل عالج إلى شجر عمّان ] (٥) أو في الأرض ، بأن جعلكم ملوكاً. فإنّ شدّاد بن عاد ممّن ملك معمورة الأرض (٢).

۲. ب: أيجوز.

۱. تفسير العيّاشي ۱۸۱/۲، ح.٤٠

٤. أنوار التنزيل ٣٥١/١.

٣. يوسف /٥٥.

٥. ليس في المصدر.

٦. المصدر: ممّن ملك معمورة الأرض من رمل عالج الى بحر عمان.

وقيل (١): أو خلّفتموهم في الأرض بعد هلاكهم بالعصيان.

خوقهم من عقاب الله، ثمّ ذكّرهم بإنعامه.

﴿ وَزَادَكُمْ فِي الْخَلْقِ بَصْطَةً ﴾: قامة وقوّة.

وفي مجمع البيان (٢)، عن الباقر الله : كانوا كالنّخل الطوال. وكان الرجل منهم ينحو الجبل بيده، فيهدم منه قطعة.

﴿ فَاذْ كُرُوا آلاَءَ اللهِ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ ۞: لكي يفضي ذكر النعم إلى الشكر المؤدّي إلى الفلاح.

وفي أصول الكافي (٢): الحسين بن محمّد، عن معلّى بن محمّد، عن محمّد بن محمّد بن محمّد بن جمهور، عن عبدالله بن عبدالرحمن، عن الهيشم بن واقد، عن أبي يوسف (٤) البزّاز قال: قال أبو عبدالله عليه في هذه الآية: أو تدري ما «آلاء الله»؟

قلت: لا.

قال: هي أعظم نعم الله على خلقه، وهي ولايتنا.

﴿ قَالُوا آجِئْتَنَا لِنَعْبُدَ اللهَ وَحْدَهُ وَنَذَرَ مَا كَانَ يَعْبُدُ آبَاؤُنَا ﴾: استبعدوا اختصاص الله بالعبادة والإعراض عمّا أشرك آباؤهم، انهماكاً في التقليد وحبّاً لما ألفوه.

ومعنى المجيء في «أجئتنا» : إمّا المجيء من مكان اعتزل به عن قومه ، أو من السماء على التهكّم ، أو القصد على المجاز ، كقولهم : ذهب يسبّني .

﴿ فَائْتِنَا بِمَا تَعِدُنَا ﴾ : من العذاب، المدلول عليه بقوله : «أفلا تتّقون».

﴿ إِنْ كُنْتَ مِنَ الصَّادِقِينَ ﴾ ۞: فيه.

﴿ قَالَ قَدْ وَقَعَ عَلَيْكُمْ ﴾: وجب وحقَّ عليكم، أو نـزل عليكم، على أنَ المتوقَع كالواقع.

١. تقسير الصافي ٢١٠/٢.

۲. المجمع ٤٣٧/٢.

۳. الكافي ۲۱۷/۱، ح۲.

٤. كذا في المصدر وجامع الرّواة ٢٦٦/٢. وفي النسخ: ابن يوسف.

﴿ مِنْ رَبِّكُمْ رِجْسٌ ﴾: عذاب. من الارتجاس، وهو الاضطراب.

﴿ وَغَضَبٌ ﴾ : إرادة انتقام.

﴿ أَتُجَادِلُونَنِي فِي أَسْمَاءٍ سَمَّيْتُمُوهَا أَنْتُمْ وَأَبَاؤُكُمْ ﴾: أي في أشياء سمّيتموها ألهة ، وليس فيها معنى الإلهيّة ؛ لأنّ المستحقّ للعبادة بالذات ، هو الموجد للكلّ . وأنها لو استحقّت ، كان استحقاقها بجعله تعالى أو نصب حجّة .

﴿ مَا نَزَّلَ اللَّهُ بِهَا مِنْ سُلْطانٍ ﴾ : من آية ونصب حجّة.

ومنتهى حجّتهم سندهم أنّ الأصنام تسمّى آلهة من غير دليل يدلّ على تحقّق المسمّى، وإسناد الإطلاق إلى من يُؤْبَهُ بقوله. واستُدِلّ به على أنّ الاسم عين المسمّى، إذ المجادلة في المسمّيات لا في الأسماء. وأنّ اللغات توقيفيّة، إذ لو لم يكن كذلك لم يتوجّه الذمّ والإبطال بأنّها أسماء مخترعة لم ينزل بها سلطان. وهو ضعيف، إذ الذمّ للمجادلة في المسمّيات ولإطلاق أسماء الإله والمعبود عليها واتّباع معاني تلك الأسماء فيها، لا لمجرّد المجادلة في الأسماء وإطلاقها عليها.

﴿ فَانْتَظِرُوا ﴾ : لمّا وضح الحقّ، وأنتم مصرّون على العناد نزول العذاب.

﴿ إِنِّي مَعَكُمْ مِنَ الْمُتَتَظِرِينَ ﴾ ٢ في تفسير العيّاشيّ (١): عن أحمد بن محمّد، عن أبي الحسن الرضاط الله قال: سمعته يقول: ما أحسن الصبر وانتظار الفرج. أما سمعت قول العبد الصالح: «إنّى معكم من المنتظرين».

﴿ فَأَنَّجَيْنَاهُ وَالَّذِينَ مَعَهُ ﴾ : في الدين.

﴿ بِرَحْمَةٍ مِنَّا ﴾ : عليهم.

﴿ وَقَطَعْنَا دَابِرَ الَّذِينَ كَذُّبُوا بِآياتِنَا ﴾: استأصلناهم.

﴿ وَمَا كَانُوا مُؤْمِنِينَ ﴾ ٢٠ : تعريض بمن آمن منهم، وتنبيه على أنّ الفارق بين من نجا وبين من هلك هو الإيمان.

١. تفسير العيّاشي ٢٠/٢، ح٥٢.

نقل (1): أنّهم كانوا يعبدون الأصنام، فبعث الله إليهم هوداً فكذّبوه وازدادوا عتواً. فأمسك الله القطر عنهم ثلاث سنين، حتّى جهدهم، وكان الناس حينئذ مسلمهم ومشركهم إذا نزل بهم بلاء، توجّهوا إلى البيت الحرام وطلبوا من الله الفرج. فجهزوا إلى عثر (٢) ومرثد بن سعد في سبعين من أعيانهم. وكان إذ ذاك بمكة العمالقة أولاد عمليق بن لاوذ بن سام، وسيّدهم معاوية بن بكر.

فلمًا قدموا عليه، وهو بظاهر مكّة، أنزلهم وأكرمهم. وكانوا أخواله وأصهاره. فلبثوا عنده شهراً يشربون الخمر وتغنّيهم جاريتان بنتان له. فلمّا رأى ذهولهم باللهو عمّا بعثوا له، أهمّه ذلك. واستحيا أن يكلّمهم فيه، مخافة أن يظنّوا به ثقل مقامهم. فعلم المغنّيتين (٣):

ألا يا قيل ويحك قم فهينم فييسقي أرض عادٍ إنّ عاداً [وفي التفسير المغنى بعد هذا الكلام:

من العطش الشديد ليس يرجو وأنَّ الوحش تأتيهم جهاراً وأنَّ الوحش تأتيهم جهاراً وأنتم هاهنا فيما اشتهيتم فيقبّح وفدكم من وفد قوم غنّتا به فأذ عجه ذلك.

حتّى غنّتا به. فأزعجهم ذلك.

ب الشيخ الكبير ولا الغلاما فسلا تخشى لعادي سهاما نسهاركم وليسلكم تسماما ولا لقوا التحية والسلاما ](٤)

فقال مرثد: والله، لاتسقون بدعائكم. ولكن إن أطعتم نبيّكم وتبتم إلى الله، سُقيتم. فقالوا لمعاوية: أحسبه عنّا، لايقدمنّ معنا مكّة. فإنّه قد تبع (٥) دين هود، وترك ديننا. ثمّ دخلوا مكّة.

۱. أنوار التنزيل ۳۵۵۱ـ۳۵۱. وفيه «روي» بدل «نقل».

المصدر: قبل بن عنز.
 المصدر: القينتين.

مابين المعقوفتين ليس في أ، ب، ر. ٥. المصدر: اتبع.

فقال قيل : اللهم اسق عاداً ما كنت تسقيهم.

فأنشأ الله سبحانه سحابات ثلاثاً؛ بيضاء وحمراء وسوداء. ثمّ نادي مناد من السماء: يا قيل، اختر لنفسك ولقومك.

فاخترت السوداء، فإنَّها أكثرهنِّ ماء.

فخرجت السحابة على عادٍ من وادي المغيث، فاستبشروا بها وقالوا: هذا عارض ممطرنا. فجاءتهم منها ريح عقيم، فأهلكتهم. ونجا هود والمؤمنون معه، فأتوا مكّة وعبدوا الله فيها حتّى ماتوا.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١)، عن أبي جعفر المثللة : الريح العقيم تخرج من تحت الأرضين السبع. وما [خرجت منها ريح على قوم (٢) قطّ ، إلّا على قوم عاد حين غضب الله عليهم. فأمر الخزّان أن يخرجوا منها مثل سعة الخاتم، فقست على الخزّان (٢) فخرج منها على مقدار منخر الثور تغيّظاً منها على قوم عاد. فضج الخزنة إلى الله تعالى من ذلك.

فقالوا: يا ربّنا، إنّها قد عتت عن أمرنا. ونحن نخاف أن يهلك من لم يمعصك من خلقك وعمّار بلادك.

فبعث الله إليها جبرئيل، فردّها بجناحه. وقال لها: اخسرجي عبلى مـا أمـرت بـه. فخرجت على ما أمرت به، وأهلكت قوم عاد ومن كان بحضرتهم.

وفي مجمع البيان (1): وروى أبو حمزة الثماليّ، عن سالم، عن أبي جعفر عليه إن لله تبارك و تعالى بيت ربح مقفّل عليه. لو فتح الأذرت (٥) ما بين السماء والأرض. ما أرسل على قوم عاد إلّا قدر الخاتم.

١. تفسير القمّي ٣٣٠/١.

٧. المصدر: ويخرج منها شيء، بدل «خرجت منها ربح على قوم».

المصدر: «فعصت على الخزنة» بدل «فقست على الخزّان».

٤. المجمع ٤٣٩/٢. واذهبته.

قال: وكان هود وصالح وشعيب وإسماعيل ونبيّنا اللِّكِ يتكلّمون بالعربيّة.

﴿ وَالِّي ثَمُودَ ﴾: قبيلة أخرى من العرب سمّوا باسم أبيهم الأكبر ثمود بن عابر بـن إرم (١) بن سام.

وقيل: سمّوا به لقلّة ماثهم. من الثمد: وهو الماء القليل.

وقرئ (٢) مصروفاً بتأويل الحيّ. أو باعتبار الأصل.

قيل (٣): كانت مساكنهم الحجر، بين الشام والحجاز إلى وادي القرئ.

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (٤)، وبإسناده إلى محمّد بن الفيضل (٥)، عن أبي حمزة الثمالي، عن أبي جعفر محمّد بن عليّ الباقر طليّلًا حديث طويل: أمّا صالح، فإنّه أرسل إلى ثمود، وهي قرية واحدة لاتكمل أربعين بيتاً على ساحل البحر (١) صغيرة.

﴿ اَخَاهُمْ صَالِحاً ﴾ : صالح بن عبيد بن أصف بن مساح بن عبيد بن حاذر بن ثمود.

﴿ قَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا اللهَ مَا لَكُمْ مِنْ اللهِ غَيْرُهُ قَدْ جَاءَتْكُمْ بَيِّنَةٌ مِنْ رَبِّكُم ﴾: معجزة ظاهرة الدلالة على صحّة نبوتي.

﴿ هَذِهِ نَاقَةُ اللهِ لَكُمْ ﴾: استئناف لبيان البيّنة.

﴿ آيَةً ﴾ : نصب على الحال، والعامل فيها معنى الإشارة. و «لكم» بيان لمن هي له آية. ويجوز أن تكون «ناقة الله» أن يكون (٧) بدلاً، أو عطف بيان. و «لكم» خبراً عاملاً في «آية».

وإضافة الناقة إلى الله لتعظيمها، ولأنّمها جماءت من عمنده بملا وسمائط وأسماب معهودة. ولذلك كانت آية.

١. أ، ر: أدم.

۳. أنوار التنزيل ۱/۳۵۳

٥. المصدر، ب: محمّد بن الفضيل.

٧. ليس في ب: أن يكون.

۲. أنوار التنزيل ۳۵٦/۱

٤. كمال الدين /٢٢٠.

٦. ب: «ماحل بحر» بدل «ساحر البحر».

﴿ فَذَرُوهَا تَأْكُلُ فِي آرْضِ اللهِ ﴾ : العشب.

﴿ وَلاَ تَمَسُّوهَا بِسُوءٍ ﴾ : نهي عن المسّ الذي هو مقدّمة الإصابة بالسّوء الجامع لأنواع الأذي، مبالغة في الأمر وإزاحة للعذر.

﴿ فَيَأْخُذُكُمْ عَذَابٌ ٱلِيمٌ ﴾ ٢٠: جواب للنهي.

﴿ وَاذْ كُرُوا إِذْ جَعَلَكُمْ خُلَفَاءَ مِنْ بَعْدِ عَادٍ وَبَوَّأَكُمْ فِي الْأَرْضِ تَتَّخِذُونَ مِنْ سُهُولِهَا تُصُوراً ﴾: تبنون في سهولها. أو من سهولة الأرض بما تعملون منها، كاللبن والآجر.

﴿ وَتَنْجِنُونَ الْجِبَالَ بَيُوتاً ﴾ : وقرئ (١): «تنحتون» بالفتح. و «تنحاتون» بالإشباع.

وانتصاب «بيوتاً» على الحال المقدّرة، أو المفعول. على أنّ التقدير: بيوتاً من الجبال. أو «تنحتون» بمعنى: تتخذون.

وفي مجمع البيان (٢): يروى أنّهم لطول أعمارهم، كانوا يحتاجون إلى أن ينحتوا في الجبال بيوتاً؛ لأنّ السقوف والأبنية كانت تبلى قبل فناء أعمارهم.

﴿ فَاذْكُرُوا آلاَءَ اللهِ وَلاَتَعْثَوْا فِي الْأَرْضِ مُفْسِدِينَ ﴾ ۞: أي ولاتبالغوا في الفساد.

﴿ قَالَ الْمَلَأُ الَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا مِنْ قَوْمِهِ ﴾: أي عن الإيمان.

﴿لِلَّذِينَ اسْتُضْعِفُوا ﴾: للذين استضعفوهم واستذلُّوهم.

﴿ لِمَنْ آمَنَ مِنْهُمْ ﴾: بدل من «للذين استضعفوا» بدل الكلّ ، إن كان الضمير «لقومه». وبدل البعض ، إن كان «للذين» .

﴿ اَتَعْلَمُونَ اَنَّ صَالِحاً مُرْسَلٌ مِنْ رَبِّهِ ﴾ : قالوه على الاستهزاء.

﴿ قَالُوا إِنَّا بِمَا أُرْسِلَ بِهِ مُؤْمِنُونَ ﴾ ن عدلوا به عن الجواب السويّ الذي هم «نعم» تنبيها على أنّ إرساله أظهر من أن يشك فيه عاقل أو يخفى على ذي رأي. وإنّما الكلام فيمن آمن به ومن كفر. فلذلك قال:

﴿ قَالَ الَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا إِنَّا بِالَّذِي آمَنْتُمْ بِهِ كَافِرُونَ ﴾ ۞: على المبالغة. ووضعوا «آمنتم

٢, المجمع ٤٤٠/٢.

به» موضع «أرسل به» ردّاً لما جعلوه معلوماً مسلّماً.

في كتاب كمال الدين وتمام النعمة (١)، بإسناده إلى زيد الشخام: عن أبي عبدالله عليه قال: إنّ صالحاً عليه غاب عن قومه زماناً. وكان يوم غاب عنهم كهلاً، مبدّح البطن (١)، حسن الجسم، وافر اللحية، خميص البطن، خفيف العارضين، مجتمعاً ربعة (١) من الرجال. فلمّا رجع إلى قومه، لم يعرفوه بصورته، فرجع إليهم وهم على ثلاث طبقات: طبقة جاحدة لاترجع أبداً، وأخرى شاكة فيه، وأخرى على يقين.

فبدأ عليه عن رجع بالطبقة الشاكة فقال لهم: أنا صالح. فكذّبوه وشتموه و زجروه، وقالوا: برئ (٤) الله منك، إنّ صالحاً كان في غير صورتك.

قال: فأتى الجحّاد، فلم يسمعوا منه القول ونفروا منه أشدّ النفور.

ثمَّ انطلق إلى الطبقة الثالثة ، وهم أهل اليقين. فقال لهم: أنا صالح.

فقالوا: أخبرتنا خبراً لا نشك فيه معك أنّك صالح، فإنّا لانمتري. فإنّ الله تبارك وتعالى ينقل ويحوّل في أيّ صورة شاء وقد خبرنا وتدارسنا فيما بيننا بعلامات القائم إذا جاء، وإنّما يصحّ عندنا إذا أتى الخبر من السماء.

فقال لهم: أنا صالح الّذي أتيتكم بالناقة.

فقالوا: صدقت، وهي الَّتي نتدارس، فما علامتها؟

فقال: «لها شرب ولكم شرب يوم معلوم»؟

قالوا: آمنًا بالله وبما جثتنا به.

فعند ذلك قال تبارك وتعالى: «أنّ صالحاً مرسل من ربّه».

فقال أهل اليقين: «إنّا بما أرسل به مؤمنون، قال الّـذين استكبروا» وهم الشكّـاك

١. كمال الدين ١٣٦/ ١٣٧، ح٦.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: مبذح البطن. والمبدّح: بمعنى الموسّع، أو واسع البطن.

٣. ربعة ، أي: لا بالطويل ولا بالقصير . ٤ كذا في المصدر ، وفي النسخ : نبرأ .

[ والجحّاد ]<sup>(١)</sup> «إنّا بالذي آمنتم به كافرون».

قلت: هل كان فيهم ذلك اليوم عالم به؟

فإنّ الله أعدل من أن يترك الأرض بلا عالم يدلّ على الله على الله على ولقد مكث القوم بعد خروج صالح للنّ سبعة أيّام على فترة لايعرفون إماماً، غير أنّهم على ما في أيديهم من دين الله على كلمتهم واحدة. فلمّا ظهر صالح للنّ اجتمعوا عليه. وإنّما مَثَل القائم لمليّة : مثل صالح.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر للسلِّلِ في قسوله: «ولقد أرسلنا إلى تسمود أخاهم صالحاً أن اعبدوا الله فإذا هم فريقان يختصمون» (٣).

يقول: مصدّق ومكذّب. قال الكافرون منهم: أتشهدون «أنّ صالحاً مرسل من ربّه». قال المؤمنون: «إنّا بالذي أرسل به مؤمنون». قال الكافرون: «إنّا بىالذي آمنتم بـه كافرون».

وفي كتاب الاحتجاج (٤) للطبرسي الله : روي عن موسى بن جعفر، عن أبيه، عن آبائه، عن الحسين بن علي الله قال الله عن الحسين بن علي الله قال : إن يهودياً من يهود الشام وأحبارهم قال الأمير المؤمنين الله : فإن هذا صالح أخرج الله له ناقة جعلها لقومه عبرة.

ولقد كنّا معه، فإذا نحن بأعرابيّ معه ناقة يسوقها، وقد استسلم للقطع لمّا زوّر عليه

٢. تفسير القمّي: ١٣٢/٢.

<sup>1,</sup> من المصدر.

٤. الاحتجاج ٢١٧/١.

٣. النمل /١٤.

من الشهود، فنطقت الناقة فقالت: يا رسول الله، إنَّ فـلاناً مـنِّي بــريء، وإنَّ الشــهود يشهدون عليه بالزور، وإنَّ سارقي فلان اليهوديّ.

وفي كتاب الخصال (١): عن سعيد بن جبير، عن ابن عبّاس قال: خرج (٢) رسول الله ﷺ ذات يوم وهو آخذ بيد عليّ بن أبي طالب ﷺ وهو يقول: يا معشر الأنصار، يا معشر بني عبدالمطّلب، أنا محمّد رسول الله. ألا إنّي خلقت من طينة مرحومة في أربعة من أهل بيتي ؛ أنا وعلىّ وحمزة وجعفر.

فقال قائل: يا رسول الله، هؤلاء معك ركبان يوم القيامة؟

فقال: ثكلتك أمّك، إنّه لن يركب يومئذ إلّا أربعة؛ أنا وعليّ وفاطمة وصالح نبيّ الله. فأمّا أنا، فعلى البراق. وأمّا فاطمة ابنتي، فعلى ناقتي العضباء. وأمّا صالح، فعلى ناقة الله التي عُقرت. وأما عليّ، فعلى ناقة من نور (١٣) زمامها من ياقوت، عليه حلّتان خضراوان. وفي أصول الكافي (٤٤: عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن حمّاد بن عيسى، عن إبراهيم بن عمر اليمانيّ، عن عمر بن أذينة، عن أبان بن أبي عيّاش، عن سليم بن قيس الهلاليّ، عن أمير المؤمنين عليه قال: بُنِي الكفر على أربع دعائم إلى أن قال: ومن عتا عن أمر الله عن أمير المؤمنين عالى الله عليه وفأذلّه بسلطانه وصغره بجلاله، كما اغترّ بربّه الكريم وفرط في أمره.

﴿ فَعَقَرُوا النَّاقَةَ ﴾: فنحروها. أسند إلى جميعهم فعل بعضهم للملابسة، أو لأنّه كان برضاهم.

﴿ وَعَتُوا عَنْ أَمْرِ رَبِّهِمْ ﴾: واستكبروا عن استثاله. وهـو مـا بـلّغهم صـالح بـقوله: «فذروها».

﴿ وَقَالُوا يَا صَالِحُ اثْنِنَا بِمَا تَعِدُنَا اِنْ كُنتَ مِنَ الْـمُرْسَلِينَ ﴾ ﴿ فَأَخَــذَتْهُمُ الرَّجْـفَةُ ﴾ : الزلزلة .

١. الخصال /٢٠٤\_ ٢٠٥، ح ٢٠.

المصدر: «نوق الجنة» بدل «نور».

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: قال.

٤. الكافي ٣٩١/٣\_٣٩٢.

وفي سورة هود: «وأخذ الذين ظلموا الصيحة» (١). ولعلّها كانت من مبادئها. وفي الحجر «فأخذتهم الصيحة» (٢). ولعلّها كانت من مبادئها.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): فبعث الله عليهم صيحة وزلزلة ، فهلكوا.

﴿ فَأَصْبَحُوا فِي دَارِهِمْ جَاثِمِينَ ﴾ ٢٠: خامدين ميّتين، لايتحرّ كون.

يقال: الناس جثمٌ، أي قعود لاحراك بهم.

وأصل الجثوم: اللزوم في المكان.

في روضة الكافي (1): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن الحسن بن محبوب، عن أبي حمزة، عن أبي جعفر عليّة قال: إنّ رسول الله عَيْنِيّة سأل جبرئيل عليّة : كيف كان مهلك قوم صالح عليّة ؟

فقال: يا محمّد، إنّ صالحاً بُعث إلى قومه وهو ابن ستّ عشرة سنة. فلبث فيهم حتّى بلغ عشرين وماثة سنة، لايجيبونه إلى خير.

قال: وكان لهم سبعون صنماً يعبدونها من دون الله.

فلمًا رأى ذلك منهم قال: يا قوم بُعثت إليكم وأنا ابن ستّ عشرة سنة، وقد بلغت عشرين ومائة سنة. وأنا أعرض عليكم أمرين: إن شئتم فاسألوني، حتى أسأل إلهي فيجيبكم فيما سألتموني الساعة. وإن شئتم سألت آلهتكم، فإن أجابتني بالذي أسألها خرجت عنكم فقد سأمتكم وسأمتموني.

فقالوا: قد أنصفت يا صالح.

فاتعدوا ليوم يخرجون فيه.

فخرجوا بأصنامهم إلى ظهرهم، ثمّ قرّبوا طعامهم وشرابهم فأكلوا وشربوا. فلمّا أن فرغوا، دعوه. فقالوا: يا صالح، سل.

فقال لكبيرهم: ما اسم هذا؟

٢. الحجر ٧٣/.

٤. الكافي ١٨٥/٨ ـ١٨٧ ، ح٣١٣.

۱. هو د /۱۷.

٣. تفسير القمّي ٣٣٢/١.

قالوا: فلان.

فقال له صالح: يا فلان، أجب.

فلم يجبه.

فقال صالح: ما له لايجيب؟

قالوا: ادع غيره.

قال: فدعاها كلُّها بأسمائها، فلم يجبه منها شيء.

فأقبلوا على أصنامهم، فقالوا لها: ما لك لاتجيبين صالحاً؟

فلم تجب.

فقالوا: تنحّ عنّا، ودعنا وآلهتناساعة.

ثمّ نحّوا بسطهم وفرشهم، ونحّوا ثيابهم، وتمرّغوا على التراب، وطرحوا التراب على التراب، وطرحوا التراب على رؤوسهم وقالوا لأصنامهم: لئن لم تجبن صالحاً اليوم لتفضحن (١). قال: ثمّ دعوه. فقالوا: يا صالح، ادعها.

فدعاها، فلم تجبه.

فقال لهم: يا قوم، قد ذهب صدر النهار ولا أرى الهتكم تجيبني، فاسألوني حتّى أدعو إلهي يجيبكم الساعة.

فانتُدِب له منهم سبعون رجلاً من كبرائهم والمنظور إليهم منهم، فقالوا: يا صالح، نحن نسألك. فإن أجابك ربّك، اتّبعناك وأجبناك ويبايعك جميع أهل قريتنا.

فقال لهم صالح: سلوني ما شئتم.

فقالوا: تقدّم بنا إلى هذا الجبل.

وكان الجبل قريباً منهم. فانطلق معهم صالح. فلمّا انتهوا إلى الجبل، قالوا: يا صالح،

١. كذا في المصدر. وفي النسخ: لنفضحنّ.

ادع لنا ربّك يخرج لنا من هذا الجبل الساعة ناقة حمراء شقراء وبراء عشراء (١)، بين جبينها ميل.

فقال لهم صالح: لقد سألتموني شيئاً يعظم عليَّ ويهون على ربّي تعالى.

قال: فسأل الله تعالى صالح ذلك، فانصدع الجبل صدعاً كادت تطير منه عقولهم لمّا سمعوا ذلك. ثمّ اضطرب ذلك الجبل اضطراباً شديداً كالمرأة إذا أخذها المخاض. ثمّ لم يفجأهم إلّا رأسها قد طلع عليهم من ذلك الصدع، فما استتمّت رقبتها حتّى اجترّت. ثمّ خرج سائر جسدها. ثمّ استوت قائمة على الأرض.

فلمًا رأوا ذلك، قالوا: يا صالح، ما أسرع ما أجابك ربّك! ادع لنا [ ربّك ](٢) يخرج لنا نصيلها.

فسأل الله تعالى ذلك، فرمت به، فدبّ حولها.

فقال لهم: يا قوم، أبقي شيء؟

قالوا: لا، انطلق بنا إلى قومنا نخبرهم بما رأينا ويؤمنون بك.

قال: فرجعوا. فلم يبلغ السبعون إليهم حتّى ارتدّ منهم أربعة وستّون رجلاً، وقالوا: سحر وكذب.

قال: فانتهوا إلى الجميع، فقال الستّة: حقّ. وقال الجميع: سحر وكذب.

قال ابن محبوب: فحدّثت بهذا الحديث رجلاً من أصحابنا يقال له: سعيد بن يزيد. وفأخر نا أنّه رأي الحرار الذي منه خرجت والشّام قال: فرأيت حنوما قبد حكّ

فأخبرني أنّه رأى الجبل الّذي منه خرجت بالشّام. قال: فـرأيت جـنبها قـد حكّ الجبل، فأثّر جنبها فيه. وجبل آخر بينه وبين هذا ميل.

وعن الصادق (٣) طليل في قوله تعالى: «كذّبت ثمود بالنذر». هذا فيما كذّبوا صالحاً (٤). وما أهلك الله تعالى قط قوماً، حتى يبعث إليهم قبل ذلك الرسل فيحتجوا

شقراء شديدة الحمرة وبراء كثير الوبر عشراء التي أتت عليها من اليوم اللذي أرسل إليه الفحل عشرة أشهر وزال عنها المخاض. منه دام عزّه.
 ٢. من المصدر.

٣. الكافي ١٨٧/٨ ـ ١٨٩، ح ٢١٤. ٤. المصدر: قال: هذا كان بما كذَّبوا به صالحاً.

عليهم. فبعث الله إليهم صالحاً. فدعاهم إلى الله، فلم يجيبوا وعنوا عليه وقالوا: لن نؤمن لك حتّى تخرج لنا من هذه الصخرة ناقة عشراء. وكانت الصخرة يعظمونها ويعبدونها، ويذبحون عندها في رأس كلُّ سنة ويجتمعون عندها.

فقالوا له: إن كنت كما تزعم نبيّاً، فادع لنا إلهك حتّى يخرج لنا من هـذه الصـخرة الصمّاء ناقة عشراء.

فأخرجها الله كما طلبوا منه.

ثمَّ أوحى الله تعالى إليه أن يا صالح، قل لهم: إنَّ الله قد جعل لهذه الناقة من الماء شرب يوم ولكم شرب يوم.

فكانت الناقة إذا كان يوم شربها، شربت ذلك اليوم الماء. فيحلبونها، فلايبقي صغير ولاكبير إلا شرب من لبنها يومهم ذلك. فإذا كان الليل وأصبحوا، غدوا(١) إلى ماثهم فشربوا منه ذلك اليوم ولم تشرب الناقة ذلك اليوم.

فمكثوا بذلك ما شاء الله. ثمّ إنّهم عتوا على الله، ومشى بعضهم إلى بعض وقــالوا: اعقروا هذه الناقة واستريحوا منها. لانرضي أن يكون لها شرب يوم، ولنا شرب يوم.

ثمّ قالوا: من الّذي يلى قتلها، ونجعل له جعلاً ما أحبّ؟

فجاءهم رجل أحمر أشقر أزرق [ولد زنا](٢) لا يُعرَف له أب. يقال له: قدار. شقى من الأشقياء مشؤوم عليهم. فجعلوا له جعلاً.

فلمًا توجّهت الناقة إلى الماء الّذي كانت ترده، تركها حتّى شربت ذلك الماء وأقبلت راجعة. فقعد لها في طريقها. فضربها بالسيف ضربة، فلم تعمل شيئاً. فضربها ضربة أخرى، فقتلها وخرّت (٣) إلى الأرض على جنبها. وهرب فصيلها حتّى صعد إلى الجبل، فرغا ثلاث مرّات إلى السماء. وأقبل قوم صالح، فلم يبق أحد منهم إلّا شركه في ضربته، واقتسموا لحمها فيما بينهم، فلم يبق منهم صغير ولاكبير إلا أكل منها.

۱. ب: عمدوا. ٢. من المصدر.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: «جرت» بدل «وخرّت».

فلمًا رأى ذلك صالح، أقبل إليهم فقال: يا قوم، ما دعاكم إلى ما صنعتم، أعسيتم ربّكم؟

فأوحى الله تعالى إلى صالح للنظلا: إنّ قومك قد طغوا وبغوا، وقتلوا ناقة بعثتها إليهم حجّة عليهم، ولم يكن عليهم منها ضرر، وكان لهم فيها أعظم المنفعة. فقل لهم: إنّي مرسل إليكم (١) عذابي إلى ثلاثة أيّام. فإن هم تابوا ورجعوا، قبلت توبتهم وصددت عنهم. وإن هم لم يتوبوا فيها ولم يرجعوا، بعثت عليهم عذابي في اليوم الثالث.

فأتاهم صالح عليه . فقال لهم: يا قوم، إنّي رسول ربّكم إليكم. وهو يقول لكم: إن أنتم تبتم ورجعتم واستغفرتم، غفرت لكم وتبت عليكم.

فلمًا قال لهم ذلك، كانوا أعتا ماكانوا وأخبث. وقالوا: يا صالح، اثتنا بما تـعدنا إن كنت من الصادقين.

قال: يا قوم، إنّكم تصبحون غداً ووجـوهكم مصفرة، واليـوم الئـاني وجـوهكم محمرة، واليوم الثالث وجوهكم مسودة.

فلمًا أن كانوا(٢) أوّل يوم، أصبحوا وجوههم مصفرة. فمشى بعضهم إلى بمعض وقالوا: قد جاءكم ما قال لكم صالح.

فقال العتاة منهم: لا نسمع قول صالح ولا نقبل قوله، وإن كان عظيماً.

فلمّاكان اليوم الثاني، أصبحت وجوههم محمرّة. فمشى بعضهم إلى بعض فقالوا: يا قوم، قد جاءكم ما قال لكم صالح.

فقال العتاة منهم: لو أُهلكنا جميعاً، ما سمعنا قول صالح، ولاتركنا آلهتنا الّتي كان آباؤنا يعبدونها. ولم يتوبوا ولم يرجعوا.

فلمّاكان اليوم الثالث، أصبحوا وجوههم مسودة. فمشَى بعضهم إلى بعض وقالوا: يا قوم، قد أتاكم ما قال لكم صالح.

<sup>1.</sup> المصدر: عليكم. ٢. المصدر: كان.

الجزء الخامس / سورة الأعراف

فقال العتاة منهم: قد أتانا ما قال لنا صالح.

فلمًا كان نصف الليل، أتاهم جبرتيل. فصرخ بهم صرخة، خرقت تلك الصرخة أسماعهم وفلقت قلوبهم وصدعت أكبادهم. وقد كانوا في تبلك الثبلاثة الأيّام قـد تحنّطوا وتكفّنوا، وعلموا أنّ العذاب نازل بـهم. فـماتوا أجـمعون فـي طـرفة عـين؛ صغيرهم وكبيرهم. فلم يبق لهم ثاغية (١) ولا راغية (٢) ولاشيء إلّا أهلكه الله، فأصبحوا في ديارهم ومضاجعهم موتى أجمعين. ثمّ أرسل الله عليهم مع الصيحة النار من السماء فأحرقتهم أجمعين وكانت هذه قصّتهم.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣)، ما يقرب من بعض ما في الحديثين في سورة هود. ﴿ فَتَوَلَّى عَنْهُمْ وَقَالَ يَا قَوْمِ لَفَدْ اَبْلَغْتُكُمْ رِسَالَةَ رَبِّي وَنَصَحْتُ لَكُمْ وَلَكِنْ لاَتُحِبُّونَ التَّاصِحِينَ ﴾ ٢٠ : ظاهره أنَّ تولّيه عنهم كان بعد أن أبصرهم جاثمين. ولعلّه خاطبهم به بعد هلاكهم،كما خاطب رسول الله ﷺ أهل قليب بدر. وقال: إنَّا «وجدنا ما وعدنا ربَّنا حقًا فهل وجدتم ما وعد ربّكم حقّاً». أو ذكر ذلك على سبيل التسحّر عليهم.

﴿ وَلُوطاً ﴾ : أي وأرسلنا لوطاً.

﴿ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ ﴾ : وقت قوله لهم. أو اذكر لوطاً. و«إذ» بدل منه.

في الكافي <sup>(1)</sup> عن الصادق لما إلى إنّ <sup>(0)</sup> أمّ إبراهيم لما إلى وأمّ لوط لما يلي كمانتا <sup>(1)</sup> أخــتين. وهما ابنتان للاحج. وكان اللاحج نبيًّا منذراً، ولم يكن رسولاً.

وفي علل الشرائع (٧)، وفي تفسير العيّاشيّ (٨)، عن الباقر للسِّهِ : وكان لوطاً ابن خالة

١. المصدر: ناعقة.

۲. ب: باعية.

٣. تفسير القمّي ٢٣٢٠/١٣٢.

٤. الكافي ٨/٠٧١، صدر ح ٥٦٠.

٥. المصدر: «كانت» بدل «إنّ».

٦. المصدر: «سارة وورقة ـ وفي نسخة ـ رقية» بدل «كانتا».

٨. تفسير العياشي ٢٤٥/٢، ضمن ح٢٦.

٧. العلل /٥٤٩، ضمن ح٤.

إبراهيم وكانت سارة امرأة إبراهيم [أخت لوط. وكان لوط وإبىراهيم نبيّين مـرسلين منذرين ]<sup>(۱)</sup>.

[وفي الكافي(٢)، عن الصادق للله إنَّ إبراهيم ](٢) خرج من بلاد نمرود ومعه لوط لايفارقه وجاءت (٤) سارة ، إلى أن نزل بأعلى الشامات ، وخلّف لوطاً بأدني الشامات.

﴿ اَتَأْتُونَ الْفَاحِشَةَ ﴾ : توبيخ وتقريع على تلك الفعلة المتمادية في القبح.

﴿ مَا سَبَقَكُمْ بِهَا مِنْ آحَدٍ مِنَ الْعَالَمِينَ ﴾ ۞: ما فعلها أحد قبلكم قطُّ.

و «الباء» للتعدية. و «من» الأولى لتأكيد النفي والاستغراق، والثانية للتبعيض. والجملة استثناف مقررة للإنكار، كأنَّه وبَّخهم أوَّلاً بإتيان الفاحشة، ثمَّ باختراعها فإنَّه اسوأ.

وفي كتاب علل الشرائع (٥)، بإسناده إلى أبي حمزة (٦)، عن أحدهما عليم في قوم لوط: أنَّ إبليس أتاهم في صورة حسنة فيها تأنيث، عليه ثياب حسنة. فجاء إلى شبّان منهم، فأمرهم أن يقعوا به. ولو طلب إليهم أن يقع بهم لأبوا عليه، ولكن طلب إليهم أن يقعوا به فلمًا وقعوا به، التذُّوه. ثمَّ ذهب عنهم وتركهم، وأحال بعضهم على بعض.

وفي الكافي ٧٠): على بن إبراهيم، عن أبيه، عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر، عن أبان بن عثمان، عن أبي بصير، عن أحدهما والتَّلِا في قوم لوط: «إنَّكم لتأتون الفاحشة». وذكركما في علل الشرائع سواء.

وفي تفسير العيّاشيّ (^): عن بريد بن ثابت (٩) قال : سأل رجل أميرالمؤمنين اللَّه الله : أن يؤتى النساء في أدبارهنَّ؟

۲. الكافي ۱۸/۸ و ۳۷۳، ح ۵۶۰.

ليس في المصدر.

٨. تفسير العيّاشي ٢٢/٢، ح٥٥.

١. من المصدرين.

٣. ما بين المعقوفتين ليس في النسخ.

٥. العلل /٥٤٨، ح٣. لخص المؤلف صدر الخبر. ٦. المصدر: أبي بصير.

٧. الكاني ٥٤٤/٥، ح٤.

٩. المصدر، أ، ب: يزيد بن ثابت.

فقال سفلت سفل الله بك. أما سمعت الله يقول: «أتأتون الفاحشة ما سبقكم بها من أحد من العالمين»؟

وفي عسيون الأخسبار (١)، عن الرضاطلي من خبر الشامي وما سأل عنه أميرالمؤمنين طلي في جامع الكوفة، حديث طويل. وفيه: وسأله عن أوّل من عمل عمل قوم لوط.

قال: إبليس، فإنّه (٢) أمكن من نفسه.

﴿ إِنَّكُم لَتَأْتُونَ الرِّجَالَ شَهْوَةً مِنْ دُونِ النِّسَاءِ ﴾: بيان لقوله: «أتأتون الفاحشة ما سبقكم». وهو أبلغ في الإنكار والتوبيخ.

وقرأ (٣) نافع وحفص: «إنّكم» على الإخبار المستأنف. و «شهوة» مفعول له، أو مصدر وقع موقع الحال. وفي التقييد بها، وصفهم بالبهيمة الصرفة، وتنبيه على أنّ العاقل ينبغي أن يكون الداعي له إلى المباشرة طلب الولد وبقاء النوع لإقضاء الوطر.

﴿ بَلْ آنَتُمْ قَوْمٌ مُسْرِفُونَ ﴾ (3): إضراب عن الإنكار إلى الإخبار عن حالهم اللتي أدّت بهم إلى ارتكاب أمثالها، وهي اعتياد الإسراف في كلّ شيء. أو عن الإنكار عليها إلى الذمّ على جميع معايبهم. أو عن محذوف، مثل لاعذر لكم فيه، بل أنتم قوم عادتكم الإسراف.

وفي عيون الأخبار (1)، في باب ماكتب الرضاط الله إلى محمّد بن سنان في جواب مسائله في العلل: وعلّة تحريم الذكران [للذكران] (٥) والإناث للإناث، لما رُكِّب في الإناث وما طبع عليه الذكران. ولما في إتيان الذكران [الذكران] (١) والإناث [الإناث] (١) من انقطاع النسل وفساد التدبير وخراب الدنيا.

٢. المصدر: لأنَّه.

١. العيون ٢٤٦/١.

٤. العيون ٩٧/٢.

٣. أنوار التنزيل ٣٥٧/١.

٦. من المصدر.

٥. من المصدر.

٧. من المصدر.

وفي تفسير العيّاشي (١)، عن عبدالرحمن بن الحجّاج قال: سمعت أباعبدالله عليَّا للهُ عليَّا اللهُ عليَّا اللهُ علي أدبارهن .

قال: ما أعلم آية في القرآن أحلّت ذلك إلا واحدة «إنّكم لتأتون الرجال شهوة من دون النساء» الآية.

وفي كتاب الخصال (٢)، عن أبي عبدالله للسلام قال: فماكان من شيعتنا، فلا يكون فيهم ثلاثة إلى قوله: فلا يكون فيهم من يؤتى في دبره.

﴿ وَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ إِلاَّ أَنْ قَالُوا أَخْرِجُوهُمْ مِنْ قَرْيَتِكُمْ ﴾: أي ما جاؤوا بما يكون جواباً عن كلامه، ولكنّهم قابلوا النصيحة بالأمر بإخراجه فيمن معه من المؤمنين من قريتهم والاستهزاء بهم. فقالوا:

- ﴿ إِنَّهُمْ أَنَاسٌ يَتَطَهَّرُونَ ﴾ ٢٠ : أي من الفواحش.
  - ﴿ فَأَنَّجَيْنَاهُ وَأَهْلَهُ ﴾ : أي من آمن به.
- ﴿ إِلَّا امْرَاتَهُ ﴾ : واهلة ٣٠) فإنَّها كانت تسرّ الكفر.

﴿كَانَتْ مِنَ الْغَابِرِينَ﴾ ﴿: من الَّذين بقوا في ديارهم، فهلكوا. والتذكير لتغليب الذكور.

﴿ وَاَ مُطَرْنَا عَلَيْهِمْ مَطَراً ﴾ : أي نوعاً من المطر عجيباً. وهو مُبيَّن بقوله : «وأمطرنا عليهم حجارة من سجيل».

﴿ فَانْظُرْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُجْرِمِينَ ﴾ (3): أنّ لوط بن هاران بن تارخ لمّا هاجر مع عمّه إبراهيم إلى الشام، نزل بالأردن. فأرسله الله إلى أهل سدوم، ليدعوهم إلى الله وينهاهم عمّا اخترعوه من الفاحشة، ولم ينتهوا عنها. فأمطر الله عليهم الحجارة، فهلكوا.

٢. الخصال /١٣١، ح١٢٧.

٤. أنوار التنزيل ٣٥٨/١

١. تفسير العياشي ٢٢/٢، ح٥٦.

٣. واهلة: اسم زوجة لوط.

وقيل (١): خسف الله بالمقيمين منهم، وأمطرت الحجارة على مسافريهم.

وفي مجمع البيان (٢)، قصة لوط عليه على ما روي عن أبي حمزة الثمالي وأبي بصير، عن أبي جعفر عليه أن لوطاً لبث في قومه ثلاثين سنة، وكان نازلاً فيهم ولم يكن منهم، يدعوهم إلى الله وينهاهم عن الفواحش ويحتهم على الطاعة. فلم يجيبوه، ولم يطيعوه. وكانوا لايتطهرون من الجنابة، بخلاء أشحاء على الطعام، فأعقبهم البخل اللهاء الذي لا دواء له في فروجهم. وذلك لأنهم على طريق السيّارة إلى الشام ومصر، وكان ينزل بهم الضيفان. فدعاهم البخل إلى أن كانوا إذا نزل بهم الضيف، فضحوه. وإنّما فعلوا ذلك، لينكل النازلة عليهم من غير شهوة بهم إلى ذلك. فأوردهم البخل هذا وإنّما فعلوا ذلك، وكان لوط سخيّاً كريماً اللهاء، حتى صاروا يطلبونه من الرجال ويعطون عليه الجعل. وكان لوط سخيّاً كريماً يقري الضيف إذا نزل به. [فنهوه عن ذلك وقالوا: لاتقرين ضيفاً جاء ينزل بك، فإنك يقري الضيف إذا نزل به. وكان لوط إذا نزل به ] (٢) الضيف كتم أمره، مخافة أن يفضحه قومه وذلك أنّه لم يكن للوط عشيرة فيهم.

وفي علل الشرايع (٤)، وتفسير العيّاشيّ (٥) عنه ﷺ مثله.

﴿ وَالِّي مَذْيَنَ اَخَاهُمْ شُعَيْباً ﴾: أي وأرسلنا إليهم. وهم أولاد مدين بن إبراهيم [بن شعيب بن ميكيل بن بشخر بن مدين. وكان يقال له: خطيب الأنبياء، لحسن مراجعته قومه. وكان شعيب منهم.

[ وفي تفسير عليّ بن إبراهيم: (٦٠) قال: بعث الله شعيباً إلى مدين، وهي قرية على طريق الشام، فلم يؤمنوا به.

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (٨)، بإسناده إلى محمّد بن الفضيل (٩)، عن أبي

٢. المجمع ٤٤٥/٢.

٤. العلل /٥٤٩ ـ ٥٤٩، ضمن ح ٤.

٦. تفسير القمّي ٢٣٧/١

٨. كمال الدين ٢١٩ و٢٢٠، ح١.

١. نفس المصدر والموضع.

٣. من المصدر.

٥. تفسير العيّاشي ٢/١٥٧/، ٥٥.

٧. ما بين المعقوفتين ليس في ب.

٩. أ: محمد بن الفضل.

حمزة الثماليّ، عن أبي جعفر الله حديث طويل، يقول في آخره: وإنّ الأنبياء بُمعثوا خاصّة وعامّة. أمّا شعيب، فإنّه أرسل إلى مدين وهي لاتكمل (١) أربعين بيتاً.

﴿ قَالَ يَا قَوْمَ اعْبُدُوا اللهَ مَا لَكُمْ مِنْ إلٰهٍ غَيْرُهُ قَدْ جَاءَتْكُمْ بَيَّنَةٌ مِنْ رَبِّكُمْ ﴾: يريد المعجزة التي كانت له، وليس في القرآن أنها ما هي. وما روي من محاربة عصا موسى التنين حين دفع إليه غنمه، وولادة الغنم التي دفعها إليه، الدرع خاصة وكانت الموعودة له من أولادها، ووقع عصا آدم على يده في المرّات السبع، متأخّر عن هذه المقاولة. ويحتمل أن تكون كرامة لموسى، أو إرهاصاً لنبوّته.

﴿ فَاوَفُوا الْكَيْلَ ﴾: أي آلة الكيل على الإضمار. أو إطلاق الكيل على المكيال، كالعيش على المعاش لقوله:

﴿ وَالْمِيزَانَ ﴾ : أو الكيل ووزن الميزان.

ويجوز أن يكون «الميزان» مصدراً، كالميعاد.

﴿ وَلاَ تَبْخَسُوا النَّاسَ أَشْيَاءَهُمْ ﴾: ولا تنقصوهم حقوقهم. وإنَّما قبال: «أشياءهم» للتعميم، تنبيها على أنّهم كانوا يبخسون الجليل والحقير، والقليل والكثير.

وقيل (٢): كانوا مكَّاسين، لايَدَعون شيئاً إلَّا مكسوه.

﴿ وَلاَ تُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ ﴾ : بالكفر والحيف.

﴿ بَعْدَ اِصْلاَحِهَا ﴾ : بعد ما أصلح أمرها وأهلها الأنبياء واتباعهم بالشّرائع وأصلحوا فيها. والإضافة إليها كالاضافة في «بل مكر الليل والنهار».

﴿ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ مُؤمِنِينَ ﴾ ٢ : إشارة على العمل، بما أمرهم به ونهاهم عنه. ومعنى الخيريّة، إمّا الزيادة مطلقاً، أو في الإنسانية وحين الأحدوثة وجمع المال.

﴿ وَلاَ تَقْمُدُوا بِكُلِّ صِرَاطٍ تُوعدُونَ ﴾ : بكل طريق من طريق الدين ، كالشّيطان .

وصراط الحقّ وإن كان واحداً، لكنّه يتشعّب إلى معارف وحدود وأحكام. وكــانوا إذا رأوا أحداً يسعى في شيء منها، منعوه.

كذا في المصدر. وفي النسخ: هؤلاء يكمل. ٢. أنوار التنزيل ٢٥٨/١.

وقيل (١): كانوا يجلسون على المراصد، فيقولون لمن يسريد شمعيباً: إنَّـه كـذَّاب، فلايفتننّك عن دينك. ويوعدون من آمن به.

وقيل (٢): كانوا يقطعون الطريق.

﴿ وَتَصُدُّونَ عَنْ سَبِيلِ اللهِ ﴾ : يعنى الَّذي قعدوا عليه.

وضع الظاهر موضع المضمر، بياناً لكلّ صراط، ودلالة على عظم ما يصدّون عنه، وتقبيحاً لما كانوا عليه. أو الإيمان، أي بالله.

﴿ مَن آمَنَ بِهِ ﴾: أي بالله. أو بكلّ صراط، على الأوّل.

و «مَن» مفعول «تصدّون» على إعمال الأقرب. ولوكان مفعول «توعدون» لقال: وتصدّونهم وتوعدون، بما عطف عليه في موقع الحال من الضمير في «لاتقعدوا».

﴿ وَتَبْغُونَهَا عِوَجاً ﴾: وتطلبون لسبيل الله عوجاً بإلقاء الشبهة أو وصفها للناس بأنّها معوّجة.

﴿ وَاذْكُرُوا إِذْ كُنتُم قَليلاً ﴾ : عددكم.

﴿ فَكَثَّرُكُمْ ﴾: بالبركة في النسل والمال.

قيل (٢٠): إنّ مدين بن إبراهيم الخليل تزوّج بنت لوط، فولدت له. فرمي الله في نسلها بالبركة والنماء (٤) والبقاء، فكثروا.

﴿ وَانْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُفْسِدِينَ ﴾ ۞: من الأمم قبلكم، كقوم نوح وهود وصالح ولوط، وكانوا قريبي العهد بهم.

﴿ وَإِنْ كَانَ طَائِفَةٌ مِنْكُمْ آمَنُوا بِالَّذِي ٱرْسِلْتُ بِهِ وَطَائِفَةٌ لَمْ يُؤْمِنُوا فَاصْبِرُوا ﴾: فتربّصوا. ﴿ حَتَّى يَحْكُمَ اللهُ بَيْنَنَا: ﴾ أي بين الفريقين بنصر المحقّين على المبطلين. فهو وعد للمؤمنين، ووعيد للكافرين.

١. أنوار التنزيل ٣٥٨/١. ٢. أنوار التنزيل ٣٥٨/١

٣. تفسير الصافي ٢١٩/٢.

كذا في المصدر. وفي النسخ: «والبقاء» بدل «والنّماء».

﴿ وَهُو خَيْرُ الْحَاكِمِينَ ﴾ ۞: إذ لا معقّب لحكمه ، ولا حيف فيه.

﴿ قَالَ الْمَلَأُ الَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا مِنْ قَوْمِهِ لَنُخْرِجَنَّكَ يَا شُعَيْبُ وَالَّذِينَ آمَنُوا مَعَكَ مِنْ قَرْيَتِنَا أَوْ لَتَعُودُنَّ فِي مِلَّتِنَا﴾: أي ليكوننّ أحد الأمرين: إمّا إخراجكم عن القرية، أو عودكم في الكفر.

وشعيب لم يكن في ملّتهم قطّ؛ لأنّ الأنبياء لايجوز عليهم الكفر مطلقاً. لكن غُلبوا الجماعة على الواحد، فخوطب هو وقومه بخطابهم. وعلى ذلك أجري الجواب في قوله:

﴿ قَالَ اَوَلَوْ كُنَّا كَارِهِينَ ﴾ ۞: أي وكيف نعود فيها ونحن كارهون لها، أو أتعيدوننا في حال كراهتنا؟

﴿ قَدِ افْتَرَيْنَا عَلَى اللهِ كَذِباً ﴾: قد اختلقنا عليه.

﴿ إِنْ عُدْنَا فِي مِلَّتِكُمْ بَعدَ إِذْ نَجَّانَا اللهُ مِنْها: ﴾ شرط جواب محذوف، دل عليه «قد افترينا» وهو بمعنى المستقبل؛ لأنّه لم يقع. لكنّه جُعل كالواقع للمبالغة، وأدخل عليه «قد» ليقرّبه من الحال، أي قد افترينا الآن إن هممنا بالعود بعد الخلاص منها، حيث نزعم أنّ لله ندّاً. وأنّه قد بيّن لنا أنّ ما كنّا عليه باطل، وما أنتم عليه حقّ.

وقيل (١): أنَّه جواب قسم، تقديره: والله لقد افترينا.

﴿ وَمَا يَكُونُ لَنَا ﴾ وما يصحّ لنا.

﴿ أَنْ نَعُودَ فِيهَا اِللَّ أَنْ يَشَاءَ اللهُ رَبُّنَا﴾: خذلاننا ومنعنا الألطاف، بأن يعلم أنَّه لايـنفع فينا. أو أراد به حسم طمعهم في العود، بالتّعليق على ما لايكون.

﴿ وَسِعَ رَبُّنَا كُلُّ شَيْءٍ عِلْماً ﴾: أي أحاط علمه بكلّ شيء مـمّاكـان ومـا يكـون مـنّا ومنكم.

﴿ عَلَى اللهِ تَوَكَّلْنَا ﴾ : في أن يثبَّتنا على الإيمان، ويخلَّصنا من الأشرار.

١. أنوار التنزيل ٣٥٩/١.

﴿ رَبَّنَا افْتَحْ بَيْنَنَا وَبَيْنَ قَوْمِنَا بِالْحَقّ ﴾: أحكم بيننا. والفتّاح: القاضي. والفتّاحة: الحكومة، أو أظهر أمرنا حتّى ينكشف ما بيننا وبينهم، وتمييز المحقّ من المبطل. من فتح المشكل: إذا بيّنه.

﴿ وَأَنْتَ خَبْرُ الْفَاتِحِينَ ﴾ ٢٠ على المعنيين.

﴿ وَقَالَ الْمَلَأُ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ قَوْمِهِ لَئِنِ اتَّبَعْتُمْ شُعَيْبًا ﴾ : وتركتم دينكم.

﴿ إِنَّكُمْ اِذاً لَخَاسِرُونَ ﴾ ٢ : لاستبدالكم ضلالته بهداكم. أو لفوات ما يحصل لكم بالبخس والتطفيف. وهو سادٌ مسدّ جواب الشرط، والقسم الموطّأ باللام.

﴿ فَلَخَذَتْهُمُ الرَّجْفَةُ ﴾: الزلزلة.

وفي سورة الحجر «فأخذتهم الصيحة». ولعلّها كانت من مبادئها.

في مجمع البيان (١): عن الصادق للسلام : بعث الله عليهم صيحة واحدة، فماتوا. وقد سبق نظيره.

﴿ فَأَصْبَحُوا فِي دَارِهِمْ جَاثِمِينَ ﴾ ٢: أي في مدينتهم.

﴿ الَّذِينَ كَذَّبُوا شُعَيْباً كَانُوا هُمُ الْخَاسِرِينَ ﴾ ٢ : ديناً ودنياً. لا الّذين صدّقوه واتّبعوه كما زعموا، فإنّهم الرابحون في الداريس. وللتنبيه على هذا والمبالغة فيه، كرّر الموصول واستأنف بالجملتين وأتى بهما اسميّتين.

﴿ فَتَوَلَّى عَنْهُمْ وَقَالَ يَا قَوْمِ لَقَدْ ٱبْلَغْتُكُمْ رِسَالاَتِ رِبِّي وَنَصَحْتُ لَكُمْ ﴾ : قاله تأسّفاً بهم، لشدّة حزنه عليهم.

تُمَّ أَنكر على نفسه فقال:

﴿ فَكَيْفُ آسَى عَلَى قَوْمٍ كَافِرِينَ ﴾ ٢ : ليسوا أهل حزن، لاستحقاقهم ما نزل عليهم بكفرهم. أو قاله اعتذاراً عن عدم شدّة حزنه عليهم.

والمعنى: لقد بالغت في الإبلاغ والإنذار وبذلت وسعي في النصح والإشفاق، فلم تصدّقوا قولى «فكيف أسى» عليكم.

١. المجمع ٤٥٠/٢.

و قرئ: «فكيف أيسى» بإمالتين.

﴿ وَمَا اَرْسَلْنَا فِي قَرْيَةٍ مِنْ نَبِيِّ اللَّهُ اَخَذْنَا اَهْلَهَا بِالْبَأْسَاءِ وَالضَّرَّاء ﴾ : بالبؤس والضرّ.

﴿ لَعَلَّهُمْ يَضَّرَّعُونَ ﴾ ۞: كي يتضرّعوا ويتذلّلوا.

﴿ ثُمَّ بَدُّنْنَا مَكَانَ السَّيِّنَةِ الْحَسَنَةَ ﴾ : أي أعطيناهم بدل ما كانوا فيه من الشدّة السلامة والسعة ، ابتلاء لهم بالأمرين.

﴿ حَتَّى حَفَوْا ﴾: كثروا عدداً، فلم ينتقلوا عمَّا كانوا عليه.

يقال: عفا النبات: إذا كثر. ومنه: إعفاء اللحي.

﴿ وَقَالُوا قَدْ مَسَّ آبَاءَنَا الضَّرَّاءُ وَالسَّرَّاءُ ﴾: كفراناً لنعمة الله، ونسياناً لذكره، واعتقاداً بأنّه من عادة الدهر يُعاقَب في الناس بين السرّاء والضرّاء. وقد مس آباءنا منه مثل ما مسّنا.

﴿ فَأَخَذْنَاهُمْ بَغْتَةً ﴾ : فجأة.

﴿ وَهُمْ لاَ يَشْعُرُونَ ﴾ ٢٠ بنزول العذاب.

﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْقُرَى ﴾ : يعني : المدلول عليها بقوله : «ما أرسلنا في قرية من نبيّ».

وقيل(١١): مكّة وما حولها.

﴿ آمَنُوا وَاتُّقُوا ﴾ : مكان كفرهم وعصيانهم.

﴿ لَفَتَحْنَا عَلَيْهِمْ بَرَكَاتٍ مِنَ السَّماءِ وَالْأَرْضِ ﴾ : لوسّعنا عليهم الخير، ويسرناه لهم من كلّ جانب.

وقيل (٢): المراد المطر والنبات.

و قرأ (٣) ابن عامر: «لفتّحنا» بالتشديد.

﴿ وَلَكِنْ كُذَّبُوا ﴾ : الرسل.

﴿ فَأَخَذْنَاهُمْ بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾ ٢٠ : من الكفر والمعاصي.

٢. أنوار التنزيل ٣٦٠/١.

١. أنوار التنزيل ٣٦٠/١.

٣. أنوار التنزيل ٣٦٠/١.

وفي الخرائج والجرائح (۱)، عن الحسن بن علي (۲) الله حديث طويل في الرجعة. وفيه: ولتنزلن البركة من السماء والأرض، حتى أن الشجرة لتصيف بما يريد الله فيها من الثمرة، وليؤكل ثمرة الشتاء في الصيف وثمرة الصيف في الشتاء. وذلك قوله: «ولو أنّ أهل القرى آمنوا واتقوا لفتحنا عليهم بركات من السماء والأرض ولكن كذّبوا». ﴿ اَفَا مِن المُهُ الْقُرَى ﴾: عطف على قوله: «فأخذناهم بغتة وهم لايشعرون» وما بينهما اعتراض.

والمعنى: أبعد ذلك أمن أهل القرى.

﴿ أَنْ يَأْتِيَهُمْ بَأْسُنَا بَيَاتًا ﴾: تبييتاً، أو وقت بيات، أو مبيتاً، أو مبيتين. وهو في الأصل مصدر بمعنى: البيتوتة. ويجيء بمعنى: التبييت، كالسلام بمعنى التسليم.

﴿ وَهُمْ نَائِمُونَ ﴾ ٢٠ : حال من ضميرهم البارز، أو المستتر في «بياتاً».

﴿ اَوَ اَمِنَ اَهْلُ الْقُرَى ﴾: وقرأ (٣) ابن كثير ونافع وابـن عـامر: «أو» بـالسكون عـلى الترديد.

﴿ أَنْ يَأْتِيَهُمْ بَأْسُنَا ضُمحِيٌّ ﴾ : ضحوة النهار. وهمو في الأصل ضوء الشمس إذا ارتفعت.

﴿ وَهُمْ يَلْعَبُونَ ﴾ ٢٠ : يلهون من فرط الغفلة. أو يشتغلون بما لاينفعهم.

﴿ أَفَا مِنُوا مَكُرَ اللهِ ﴾ : تقدير لقوله : «أفأمن أهل القرى».

و «مكر الله» استعارة لاستدراج العبد، وأخذه من حيث لايحتسب.

﴿ فَلاَ يَأْمَنُ مَكْرَ اللهِ إِلاَّ الْقَوْمِ الْخَاسِرُونَ ﴾ ﴿ الّذين خسروا بالكفر، وتسرك النظر والاعتبار. وفيه تنبيه على ما يجب أن يكون عليه العبد من الخوف لعقاب الله واجتناب معصيته.

تفسير نورالثقلين ٥٢/٢، ح١٩٩؛ الخرائج ٦٣/٨٥٠/٢.

٢. المصدر: الحسين بن على. ٣. أنوار التنزيل ٢٦٠/١.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): قوله: «أفأمنوا مكر الله».

قال: المكر من الله، العذاب.

وفي نهج البلاغة (٢): وقال الليلاج الله تأمنن على خير هـذه الأمّـة عـذاب الله، لقـوله سبحانه: «فلا يأمن مكر الله إلا القوم الخاسرون».

وفيه (٣): قال عليه الفقيه كلّ الفقيه من لم يقنّط الناس من رحمة الله، ولم يؤيسهم من روح الله، ولم يؤيسهم من روح الله، ولم يؤمنهم من مكر الله (٤).

وفي تفسير العيّاشي، عن صفوان الجمّال قال: جلست خلف أبي عبدالله عليَّا إلى تسمّ قال: اللهم لاتؤمنّى مكرك. ثمّ جهر فقال: «لا يأمن مكر الله إلّا القوم الخاسرون».

﴿ اَوَ لَمْ يَهْدِ لِلَّذِينَ يَرِثُونَ الْأَرْضَ مِنْ بَعْدِ اَهْلِهَا ﴾ : أي يخلفون من خلا قبلهم ويرثون ديارهم . وإنّما عُدّي «يهدي» باللام ؛ لأنّه بمعنى : يبيّن .

﴿ أَنْ لَوْ نَشَاءُ آصَبْنَاهُمْ بِذُنُوبِهِمْ ﴾: أن الشأن لو نشاء أصبناهم بجزاء ذنوبهم، كما أصبنا من قبلهم. وهو فاعل «يهد».

ومن قرأه بالنون، جعله مفعولاً.

﴿ وَنَطْبَعُ عَلَى قُلُوبِهِمْ ﴾: عطف على ما دلّ عليه «أو لم يهد» أي يغفلون عن الهداية. أو منقطع عنه، بمعنى: ونحن نطبع، ولايجوز عطفه على «أصبناهم» على أنّه بمعنى: وطبعنا؛ لأنّه في سياقه جواب «لو» لإفضائه إلى نفي الطبع عنهم.

﴿ فَهُمْ لا يَسْمَعُونَ ﴾ ٢٠ اسماع تفهم واعتبار.

﴿ تِلْكَ الْقُرَىٰ ﴾: قرى الأمم المارّ ذكرهم.

﴿ نَقُصُّ عَلَيْكَ مِنْ آنْبَائِهَا ﴾ : حال، إن جُعل «القرى» خبراً، ويكون إفـادته بـالتقييد. وخبر، إن جُعلت صفته. ويجوز أن يكونا خبرين.

و «من» للتبعيض، أي نقصّ بعض أنبائها، ولها أنباء غيرها لا نقصّها.

۱. تفسير القمّي ۲۳۳٪.

٣. نفس المصدر /٤٨٣، حكمة ٩٠.

٢. نهج البلاغة، /٥٤٢\_٥٤٣، صدر حكمة ٣٧٧.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: لم يؤمنهم.

الجزء الخامس / سورة الأعراف .......... ٢٧....

﴿ وَلَقَدْ جَاءَتْهُمْ رُسُلُهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ ﴾ : بالمعجزات.

﴿ فَمَا كَانُوا لِيُؤْمِنُوا ﴾ : عند مجيئهم بها.

﴿ بِمَا كَذَّبُوا مِنْ قَبْلُ ﴾: بما كذّبوه من قبل (١) الرسل، بل كانوا مستمرّين على التكذيب. أو فما كانوا ليؤمنوا مدّة عمرهم بما كذّبوا به أوّلاً حين جاءتهم الرسل، ولم يؤثّر فيهم قطّ دعوتهم المتطاولة والآيات المتتالية (٢).

و «اللام» لتأكيد النفي، والدلالة على أنّهم ما صلحوا للإيمان لمنافاته لحالهم في التصميم على الكفر والطبع على قلوبهم.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): قال: لايؤمنون في الدنيا بماكذّبوا في الذرّ. وهو ردّ على من أنكر الميثاق في الذرّ الأوّل.

قال: حدّثني أبي (٤)، عن ابن أبي عمير، عن ابن مسكان، عن أبي عبدالله عليه في قوله: «وإذ أخذ ربّك من بني آدم من ظهورهم ذُرّيّتهم وأشهدهم على أنفسهم ألست بربّكم قالوا بلي» قلت معاينة كان هذا؟

قال: نعم، فثبتت المعرفة ونسوا الموقف وسيذكرونه. ولولاذلك، لم يدر أحد من خالقه ورازقه. فقال الله: «فمما كانوا ليؤمنوا بماكذبوا من قبل».

وفي أصول الكافي (٥): محمّد بن يحيى، عن محمّد بن الحسين، عن محمّد بن إسماعيل بن بزيع، عن صالح بن عقبة، عن عبدالله بن محمّد الجعفري، عن حفص (٦). وعن عقبة، عن أبي جعفر المنظر قال: إنّ الله خلق الخلق. فخلق من (٧) أحبّ ممّا أحبّ، وكان ما أحبّ أن خلقه من طينة الجنّة. وخلق من (٨) بغض ممّا أبغض، وكان

١. ليس في ب: بما كذّبوه من قبل.

٣. تفسير القمّى ٢٣٦/١.

ه. الكافي ٢٦٣١ ـ ٤٣٧. ح٢.

المصدر: «ما» بدل «من».

٢. ب: المتتابعة.

٤. نفس المصدر والمجلّد /٢٤٨.

٦. المصدر: «أبي جعفر» بدل «حفص».

۸. المصدر: «ما» بدل «من».

ما أبغض أن خلقه من طينة السجين. ثمّ بعثهم في الظلال.

فقلت: وأيّ شيء الظلال؟

قال: ألم تر إلى ظلك في الشمس، شيء وليس بشيء؟ ثمّ بعث الله فيهم (١) النبيّين، فدعوهم إلى الإقرار بالله. وهو قوله: «ولئن سألتهم من خلقهم ليقولنّ الله» (٢). ثمّ دعاهم إلى الإقرار بالنبييّن، فأقرّ بعضهم وأنكر بعض، ثمّ دعوهم إلى ولايتنا، فأقرّ بها والله من أحبّ، وأنكرها من أبغض. وهو قوله: «فما كانوا ليؤمنوا بما كذّبوا من قبل». ثمّ قال لليّلا :كان التكذيب [ثمّ] (٣).

وفي تفسير العيّاشي (3): إنّ الله خلق الخلق وهم أظلّة. فأرسل إليهم رسوله محمّداً عَيِّلِهُ فمنهم من آمن به، ومنهم من كذّبه. ثمّ بعثه في الخلق الآخر، فآمن به من آمن به في الأظلّة وجحده من حجده يومئذ. فقال: «ماكانوا ليؤمنوا بماكذّبوا من قبل». وعن الصادق (6) لما الله في هذه الآية: بعث الله الرسل إلى الخلق، وهم في أصلاب الرجال وأرحام النساء. فمن صدّق حينئذ، صدّق بعد ذلك. ومن كذّب حينئذ، كذّب بعد ذلك.

﴿كَذَلِكَ يَطْبَعُ اللهُ عَلَىٰ قُلُوبِ الْكَافِرِينَ ﴾ ﴿ فلا تدين شكيمتهم بالآيات و النذر. ﴿ وَمَا وَجَدْنَا لِأَكْثَرِهِمْ ﴾ : لأكثر الناس. والآية اعتراض. أو لأكثر الأمم المذكورين. ﴿ مِنْ عَهْدٍ ﴾ : وفاء عهد، فإن أكثرهم نقضوا ما عهد الله إليهم في الإيمان و التقوى بإنزال الآيات ونصب الحجج. أو ما عهدوا إليه حين كانوا في ضرّ ومخافة، مثل «لئن أنجيتنا من هذه لنكونن من الشاكرين».

﴿ وَ إِنْ وَجَدْنَا أَكْثَرَهُمْ ﴾: أي عَلِمناهم.

﴿ لَفَاسِقِينَ ﴾ ٢ : من وجدت زيداً ذا الحفاظ. لدخول «أن» المخفّفة و «اللام»

١. كذا في المصدر. وفي ب: بعثه فيهم. وفي أ، ر: بعث فمنهم. وفي سائر النسخ: بعثهم منهم.

٣. من المصدر. ثمّ: هناك.

۲. الزخرف /۸۷

٥. نفس المصدر و الصفحة، ح٣٦.

تفسير العيّاشي ١٢٦/٢، ح ٣٥.

الفارقة. وذلك لا يجوز إلاّ في المبتدأ والخبر والأفعال الداخلة عليهما.

وعند الكوفيّين «إن» للنفي و «اللام» بمعنى «إلا».

في أصول الكافي (١): علّي بن إبراهيم، عن محمّد بن عيسى، عن يونس، عن الحسين بن الحكم قال: كتبت إلى العبد الصالح طلي أخبره أنّي شاك، وقد قال إبراهيم: «رَبّ أرني كيف تحيى الموتى» (٢). وأنا أحبّ أن تريني شيئاً.

فكتب النِّيرِ إليه: إنّ إبراهيم كان مؤمناً، وأحبّ أن يزداد إيمانه. وأنت شاكّ، والشاكّ لا خير فيه. وإنّما الشكّ ما لم يأت اليقين. فإذا جاء اليقين، لم يجز (٣) الشكّ.

وكتب: إنَّ الله ﷺ يقول: «وما وجدنا لأكثرهم من عهد وإن وجدنا أكثرهم لفاسقين». قال: نزلت في الشاك.

﴿ ثُمَّ بَعَثْنَا مِن بَعْدِهِمْ مُوسَىٰ ﴾: الضمير للرسل، في قوله: «ولقد جاءتهم رسلهم». أو اللامم.

﴿ بِآياتِنَا ﴾: يعني المعجزات،

﴿ اِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَ مَلَائِهِ فَظَلَمُوا بِهَا﴾: بأن كفروا بها مكان الإيمان الذي هو من حقّها لوضوحها. ولهذا المعنى وضع «ظلموا» موضع «كفروا».

«و فرعون» لقب لمن ملك مصر، ككسرى لملك فارس، وقيصر لمن ملك الروم، وكان اسمه قابوس.

وقيل (٤): الوليد بن مصعب بن الريّان.

﴿ فَاتَظُرْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُفْسِدِينَ ﴾ ﴿ فَاتَظُرْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُفْسِدِينَ ﴾ ﴿ فَاتَظُرْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُفْسِدِينَ ﴾ ﴿ مَالَ الدين وتمام النعمة (٥)، بإسناده إلى محمّد بن الفضيل، عن أبي حمزه الثماليّ، عن أبي جعفر اللّه عدين طويل، يقول فيه : ثمّ الله تبارك وتعالى أرسل الأسباط اثني عشر بعد يوسف. ثمّ موسى وهارون إلى الله تبارك وتعالى أرسل الأسباط اثني عشر بعد يوسف. ثمّ موسى وهارون إلى

٢. البقرة /٢٦٠.

٤. أنوار التنزيل ٣٦١/١.

۱. الكافي ۳۹۹/۲ ، ح۱

٣. كذا في المصدر. و في النسخ: لم يخبر.

٥. كمال الدين /٢٢٠، ضمن ح١.

فرعون وملائه إلى مصر وحدَّها (١).

وفي تفسير العيّاشِيّ (٢)، عن عاصم المصريّ رفعه قال: إنّ فرعون بنئ سبع مدائن يتحصّن فيها من موسى الله وجعل فيما بينها آجاماً وغياظاً (٣)، وجعل فيها الأسد ليتحصّن (٤) بها من موسى.

قال: فلمّا بعث الله موسى إلىٰ فرعون فدخل المدينة، فلمّا راَه الأُسد تبصبصت (٥) وولّت مدبرة. قال: ثمّ لم يأت مدينة إلّا انفتح له بابها حتّىٰ انتهىٰ إلىٰ قصر فرعون الّذي هو فيه.

قال: فقعد على بابه، وعليه مدرعة من صوف ومعه عصاه. فلمّا خرج الأذن قال له موسى: استأذن لي على فرعون. فلم يلتفت إليه.

[قال: فقال له موسى: إنّى رسول رَبّ العالمين.

قال: فلم يلتفت إليه ]<sup>(٦)</sup>.

قال: فمكث بذلك ما شاء الله، يسأله أن يستأذن له.

قال: فلمّا أكثر عليه، قال له: أما وجد رَبّ العالمين من يرسله غيرك؟

قال: فغضب موسى. فضرب الباب بعصاه، فلم يبق بينه وبين فرعون باب إلّا انفتح حتّى نظر إليه فرعون وهو في مجلسه.

فقال: ادخلوه.

قال: فدخل عليه وهو في قبّة له مرتفعة كثيرة الارتفاع ثمانون ذراعاً.

قال: فقال: إنَّى رسول رَبِّ العالمين إليك.

قال: فقال: فاثت بآية إن كنت من الصادقين.

كذا في المصدر. و في النسخ : وحدودها.
 ٢٠ تفسير العياشي ٢٣/٢ - ٢٤، ح ٦١.

٣. الآجام: الشجر الملتف. والغياض ـ جمع غيضة ..: مجتمع الشجر في مغيض ماء.

كذا في المصدر. و في النسخ : لتحصن.
 بصبص الكلب: حرّك ذنبه. والتبصيص: التملّق.

٦. من المصدر.

قال: فألقىٰ عصاه، وكان لها شعبتان.

قال: فإذا هي حيّة، قد وقع إحدى الشعبتين في الأرض والشعبة الأخرىٰ في أعلى القبّة.

قال: فنظر فرعون إلى جوفها وهو يلتهب نيراناً.

قال: وأهوت إليه، فأحدث وصاح: يا موسى، خذها.

﴿ وَ قَالَ مُوسَىٰ يَا فِرْعَوْنُ إِنِّي رَسُولٌ مِنْ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ ٢٠ إليك.

﴿حَقِيقٌ عَلَىٰ أَنْ لاَ أَقُولَ عَلَى اللهِ إِلاَّ الْحَقَّ ﴾ : كأنّه جواب لتكذيبه إيّاه في دعوى الرسالة ، كأنّ أصله : حقيق عليَّ أن لا أقول ، فقلب «لا» من الالتباس . أو لأنَّ ما لزمك فقد لزمته .أو للإغراق في الوصف بالصدق ، يعني : أنّه حقّ واجب عليَّ القول الحقّ أن أكون أنا قائله ، لا يرضى إلّا بمثلي ناطقاً به . أو ضُمّن حقيق معنى : حريص . أو وُضع على مكان الباء ، كقولهم : رميت على القوس .

وقرئ: «عليَّ» على الأصل.

وعن ابن أُبيّ، أنّه قرأ بالباء.

وقرئ بحذف «على».

﴿ قَدْ جِئْتُكُمْ مِنْ رَبِّكُمْ فَأَرْسِلْ مَعِي بَنِي إِسْرَائِيلَ ﴾ في: فخلّهم، حتّىٰ يرجعوا معي إلى الأرض المقدّسة الّتي هي وطن آبائهم. وكان قد استعبدهم واستخدمهم في الأعمال الشاقة.

﴿ قَالَ إِنْ كُنْتَ جِئْتَ بِآيَةٍ ﴾ : من عند من أرسلك.

﴿ فَانْتِ بِهَا ﴾: فأحضرها عندي، ليثبت بها صدقك.

﴿ إِنْ كُنْتَ مِنَ الصَّادِقِينَ ﴾ ٢٠ في الدعوى.

﴿ فَٱلْقَيٰ عَصَاهُ فَإِذَا هِيَ ثُعْبَانٌ مُبِينٌ ﴾ ۞: ظاهر أمره لا يشك في أنّه ثعبان. وهو الحيّة العظيمة.

﴿ وَنَزَعَ يَدَهُ ﴾ : من جيبه ، أو من تحت إبطه.

﴿ فَإِذَا هِيَ بَيْضًاءُ لِلنَّاظِرِينَ ﴾ ٢٠ أي عليه بيضاء، ينغلب نوره شنعاع الشنمس. أو بيضاء للنظّار، لا أنّها كانت بيضاء في جبلّتها.

نقل (١) أنّ موسى كان [آدم (٢)]شديد الأدمة. فأدخل [يده](٣) في جيبه أو تحت إبطه ثمَّ نزعها، فإذا هي بيضاء نورانيَّة غلب شعاعها شعاع الشمس.

وفي عيون الأخبار (٤) بإسناده إلى [أبي (٥)] يعقوب البغدادي قال: قال ابن السكيت لأبي الحسن الرضا طائِلًا: لماذا بعث الله تعالىٰ موسى بن عمران بيده البيضاء والعصا وآلة السحر، وبعث عيسي بالطبّ، وبعث محمّداً عَيَلِيُّهُ بالكلام والخطب؟

فقال له أبوالحسن لَمُلَيِّكِ : إنَّ الله لمَّا بعث موسىٰ لِمُلِّلِهِ كان الأغلب علىٰ أهــل عــصـره السحر. فأتاهم من عند الله بما لم يكن من عند القوم وفي وسعهم مثله، وبما أبطل به سحرهم وأثبت به الحجّة عليهم. الحديث.

وقد مضى عند قوله تعالىٰ: «فأتوا بسورة من مثله» (٦٠).

وفي باب(٧) ما جاء عن الرضا لما لله من خبر الشامّي وما سأل عنه أميرالمؤمنين لما لله الله الله المؤمنين الما في جامع الكوفة، حديث طويل، وفيه: وسأله عن شيء شرب وهو حيّ وأكل وهـ و

فقال: تلك عصا موسى.

وفيه (٨) وقال: أخبرنا عن أوّل شجرة غرست في الأرض.

فقال: العوسجة، ومنها عصا موسى للسلاج.

﴿ قَالَ الْمَلَأُ مِنْ قَوْم فِرْعَونَ إِنَّ هَذَا لَسَاحِرٌ عَلِيمٌ ﴾ ٢٠ قيل (٩) قاله وأشراف قومه على ا

١. أنوار التنزيل ٣٦٢/١.

٣. من المصدر.

٥. من المصدر.

٧. العيون ٢٤٥/١.

٩. أنوار التنزيل ٣٦٢/١

٢. من المصدر.

٤. العيون ٧٩/٢ ـ ٨٠، صدرح ١٢.

٦. البقرة /٢٣.

٨. نفس المصدر /٢٤٤.

سبيل التشاور في أمره، فحكي عنه في سورة الشعراء [بقوله: «قال للملأ حوله» وعنهم هاهنا ](١).

﴿ يُرِيدُ أَنْ يُخْرِجَكُمْ مِنْ أَرْضِكُمْ فَمَا ذَا تَأْمُرُونَ ﴾ ۞: تشيرون في أن نفعل.

﴿ قَالُوا أَرْجِه وَ أَخَاهُ ﴾ : أخّرهما وأصدرهما عنك، حتّى نرى رأيك فيهما.

و «الارجاء» التأخير، وأصله: أرجئه، كما قرأ أبو عمرو وأبوبكر ويعقوب.

وقرأ (٢) حمزة وحفص: «أرجه » بسكون الهاء.

وقرأ (٣) ابن كثير وهشام، عن ابن عامر: «أرجئهوه».

وقرأ (٤) نافع في رواية ورش وإسماعيل والكسائيّ : «أرجهي».

وقرأ (٥) ابن عامر: «أرجنهِ» بالهمزة وكسر الهاء.

وفي تفسير العياشي (٢): يونس بن ظبيان قال: قال: أنّ موسَى وهارون حين دخلا إلى فرعون لم يكن في جلسائه يومئذ ولد سفاح ؛ كانوا ولد نكاح كلّهم. ولوكان [فيهم ولد سفاح] (١) لأمر بقتلهما، فقالوا: «أرجه وأخاه» وأمروه بالتأنّي والنظر. ثمّ وضع يده على صدره وقال: وكذلك نحن لا يسرع (١) إلينا إلّا كلّ خبيث الولادة.

﴿ وَاَرْسِلْ فِي الْمَدَائِنِ خَاشِرِينَ ﴾ ﴿ وَأَتُوكَ بِكُلِّ سَاحِرٍ عَلِيمٍ ﴾ ﴿ وَالْمَائِي : ﴿ وَالْمَائِي الْمُعَرَاءِ. وَقَرَأُ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ فِي الشَّعْرَاءِ.

﴿ وَجَاءَ السَّحَرَةُ فِرْعَوْنَ ﴾: بعد ما أرسل في طلبهم حاشرين.

﴿ قَالُوا إِنَّ لَنَا لَاَجْراً إِنْ كُنَّا نَحْنُ الْغَالِبِينَ ﴾ ۞: استئناف، كأنّه جواب سؤال قال: مــا قالوا إذ جاؤوا؟

٢. نفس المصدر والموضع،

٤. نفس المصدر والموضع.

٦. تفسير العيّاشي ٢٤/٢، ح ٦٢.

٨. المصدر: لا ينزع.

أيس في المصدر.

٣. نفس المصدر والموضع.

٥. نفس المصدر والموضع.

٧. من الهامش.

أنوار التنزيل ٣٦٢/١.

وقرأ (١) ابن كثيرو نافع وحفص عن عاصم: «إنّ لنا لأجراً» على الإخبار وإيجاب الأجر، كأنّهم قالوا: لا بدّ لنا من الأجر. فالتنكير للتعظيم.

- ﴿ قَالَ نَعَمْ ﴾ : إِنَّ لَكُم أَجِراً.
- ﴿ وَإِنَّكُمْ لَمِنَ الْمُقَرَّبِينَ ﴾ ٢ : عطف على ما سدّ مسدّه «نعم» وزيادة على الجواب لتحريضهم.
- ﴿ قَالُوا يَا مُوسَىٰ إِمَّا أَنْ تُلْقِيَ وَإِمَّا أَنْ نَكُونَ نَحْنُ الْمُلْقِينَ ﴾ في: خيروا موسى مراعاة للأدب، أو إظهاراً للجلادة. ولكن كان رغبتهم في أن يلقوا قبله. فنبهوا عليها بتغيير النظم إلىٰ ما هو أبلغ، وتعريف الخبر وتوسيط الفضل، أو توكيد الضمير المتصل بالمنفصل. فلذلك
  - ﴿ قَالَ أَنْقُوا ﴾ : إكراماً وتسامحاً. أو إزراءً بهم، ووثوقاً علىٰ شأنه.
- ﴿ فَلَمَّا ٱلْقَوْا سَحَرُوا أَعْيُنَ النَّاسِ ﴾: بأن خيّلوا إليها ما الحقيقة بخلافه بالحيل والشعبذة.
  - ﴿ وَاسْتَرْهَبُوهُمْ ﴾ : وأرهبوهم إرهاباً شديداً ، كأنّهم طلبوا رهبتهم .
    - ﴿ وَجَاءُوا بِسِحْرٍ عَظِيمٍ ﴾ ۞: في فنّه.

نقل (٢): أنّهم ألقوا حبّالاً غلاظاً وخشباً طوالاً، كأنّها حيّات، مـلأت الوادي وركب بعضها بعضاً.

- ﴿ وَاوْحَيْنَا إِلَىٰ مُوسَىٰ أَنْ ٱلْقِ عَصَاكَ ﴾: فألقاها، فصارت حيّة عظيمة.
- ﴿ فَإِذَا هِيَ تَلْقَفُ مَا يَأْفِكُونَ ﴾ ۞: ما يزوّرونه. من الإفك: وهـو الصـرف و قـلب الشيء عن وجهه.
  - ويجوز أن يكون «ما» مصدريّة. وهي مع الفعل بمعنى: المفعول.

نقل (٣): أنَّها لمَّا تلقَّفت حبالهم وعصيَّهم وابتلعتها بأسرها، أقبلت على الحاضرين،

٢. أنوار التنزيل ٣٦٣/١.

١. نفس المصدر والموضع.

٣. أنوار التنزيل ٣٦٣/١

فهربوا وازدحموا حتَّىٰ هلك جمع عظيم. ثمَّ أخذها موسى، فصارت عصاً كما كانت. فقالت السحرة: لوكان هذا سحر، لبقيت حبالنا وعصيّنا.

وقرأ (١) حفص: «تلقف» هنا وفي طه (٢) وفي الشعراء.

وفي أصول الكافي (٣) بإسناده إلى محمّد بن العيص، عن أبي جعفر عليه قال: كانت عصا موسى لمائيلًا لآدم لمائيلًا. فصارت إلى شعيب لمائيلًا ثمّ صارت إلى موسى، وإنّها لعندنا. وإنَّ عهدي بها أنفأً وهي خضراء كهيئتها حين انتزعت من شجرتها. وإنَّها لتنطق إذا استُنطِقت، أُعدَّت لقائمنا، يصنع بها ماكان يصنع موسى. و [إنّها إ<sup>(٤)</sup> لتروع وتلقف بها ما يأفكون، وتصنع ما تؤمر به . إنّها حيث أقبلت تلقف ما يأفكون. يتشج (٥)لها شعبتان: إحديهما في الأرض والأخرى في السقف، وبينهما أربعون ذراعاً تلقف ما يأفكون [بلسانها]<sup>(۲)</sup>.

- ﴿ فَوَقَعَ الْحَقُّ ﴾ : فحصل وثبت لظهور أمره.
- ﴿ وَبَطَلَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ ٢٠ : من السحر والمعارضة.

﴿ فَغُلِبُوا هُنَالِكَ وَ انْقَلَبُوا صَاغِرِينَ ﴾ ١٠ صاروا أذلاء مبهوتين. أو رجعوا إلى المدينة أذلاء مقهورين.

والضمير لفرعون وقومه.

﴿ وَٱلْقِيَ السَّحَرَةُ سَاجِدِينَ ﴾ ٢٠ : جعلهم ملقين علىٰ وجوههم، تنبيها علىٰ أنَّ الحقّ بهرهم واضطرّهم إلى السجود بحيث لم يبق لهم تمالك. أو أنّ الله ألهمهم ذلك وحملهم عليه، حتّىٰ ينكسر فرعون بالذين أراد بهم كسر موسى الله وينقلب الأمر عليه. أو مبالغة في سرعة خرورهم وشدّته.

﴿ قَالُوا آمَنَّا﴾: في موضع الحال من ضمير «ساجدين» أو من «السحرة».

من هنا يوجد في الهامش إلى موضع سيأتي.

١. نفس المصدر والموضع.

۳. الكافي ۲۳۱/۱، ح ۱.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: يتشج.

٤. من المصدر،

٦. من المصدر،

﴿ بِرَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ ﴿ رَبِّ مُوسَىٰ وَهَارُونَ ﴾ ﴿ أبدلوا الثاني من الأوّل ، لئلّا يتوهم أرادوا به فرعون.

في الكافي (١): عدَّة من أصحابنا عن أحمد بن أبي عبدالله، عن على بن محمّد القاساني، عمن ذكره، عن عبدالله بن القاسم، عن أبي عبدالله عليه عن أبيه، عن جدّه، قال: قال أميرالمؤمنين صلوات الله عليه: كن لما لاترجو أرجىٰ منك لما ترجو. إلى أن قال: وخرجت سحرة فرعون يطلبون العزّة لفرعون، فرجعوا مؤمنين.

وفي روضة الكافي (٢): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن القاسم بن محمّد، [وعلي بن محمد، عن القاسم بن محمد ] (٣) عن سليمان بن داود المنقريّ، عن حفص بن غياث، عن أبي عبدالله عليُّلِ قال: قال: ومن ذهب يسري أنَّ له عملي الأخسر فسضلاً، فهو من المستكبرين.

فقلت له: إنّما يري [أنّ ]<sup>(٤)</sup>له عليه فضلاً بالعافية إذا رآه مرتكباً للمعاصى!

فقال: هيهات هيهات، فلعلّه أن يكون قد غفر له (٥) ما أتئ وأنت موقوف محاسب. أما تلوت قصّة سحرة موسى للطِّلا . والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

﴿ قَالَ فِرْعُونُ آمَنْتُمْ بِهِ ﴾: أي بالله وبموسى. أو الاستفهام فيه للإنكار.

وقرأ٧٠ حمزة والكسائيّ وأبوبكر عن عاصم، وروح عن يعقوب وهشام، بتخفيف الهمزتين، على الأصل.

وقرأ (٧) حفص: «آمنتم به» على الإخبار.

وقرأ قنبل: «قال فرعون وآمنتم» يبدل في حال الوصل مـن هـمزة الاسـتفهام واوأ مفتوحة، ويمدّ بعدها مدّة، في تقدير ألفين. وقرأ في طه علىٰ الخبر، بـهمزة وألف.

٦. أنوار التنزيل ٣٦٣/١.

۲. الکافی ۱۲۸/۸ ح.۹۸

۱. الکافی ۸۳/۵\_۸٤، ح۳.

من المصدر.

٣. من المصدر.

هكذا في المصدر. وفي النسخ: «غفر أن يكون» بدل: «أن يكون قد غفر له».

٧. نفس المصدر ، والموضع .

وقرأ في الشعراء على الاستفهام بهمزة ومدّة مطوّلة في تقدير ألفين.

وقرأ الباقون بتخفيف الهمزة الأولئ وتليين الثانية.

﴿ قَبْلَ أَنْ آذَنَ لَكُمْ إِنَّ هَذَا لَمَكُرٌ مَكَرُتُمُوهُ ﴾: أي أنّ هذا الصنع لحيلة احتلتموها أنتم موسى.

﴿ فِي الْمَدِينةِ ﴾: في مصر، قبل أن تخرجوا منها للميعاد إلى هـذه الصحراء وتواطأتم.

﴿ لِتُخْرِجُوا مِنْهَا اَهْلَهَا ﴾: يعني القبط، وتخلص لكم ولبني إسرائيل. وكان هذا الكلام من فرعون تمويهاً على الناس لئلا يتبعوا السحرة في الإيمان.

﴿ فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴾ ٢٠ : عاقبة ما فعلتم. وهو تهديد مجمل، تفصيله

﴿ لَأَقَطُّعَنَّ آيْدِيكُمْ وَ آرْجُلَكُمْ مِنْ خِلاَفٍ ﴾: من كلُّ شقَّ طرفاً.

﴿ ثُمَّ لَأُصَلِّبَنَّكُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ ٢: تفضيحاً لكم، وتنكيلاً لأمثالكم.

قيل <sup>(۱)</sup>: إنّه أوّل من سنّ ذلك. فشرعه الله للقطّاع، تعظيماً لجرمهم. ولذلك سمّاه محاربة الله ورسوله، ولكن على التعاقب لفرط رحمته.

﴿ قَالُوا إِنَّا اِلَىٰ رَبِّنَا مُنْقَلِبُونَ ﴾ ﴿ الموت لا محالة ، فلا نبالي بوعيدك . أو إِنَّا لمنقلبون إلى ربّنا وثوابه إن فعلت بنا ذلك ، كأنّهم استطابوه شغفاً على لقاء الله . أو مصيرك ومصيرنا إلى ربنا فيحكم بيننا .

﴿ وَمَا تَنْقِم مِنَّا ﴾ : وما تنكر منَّا وتعيب.

﴿ إِلاَّ اَنْ اَمَنَا بِآياتِ رَبِنًا لَمَّا جَاءَتُنَا﴾: وهو خير الأعمال وأصل المناقب، ليس ممّا يأتي لنا العدول عنه، طلباً لمرضاتك. ثمّ فزعوا إلىٰ الله فقالوا:

﴿ رَبَنًا آفرِغْ عَلَيْنَا صَبْراً ﴾: أفض علينا صبراً يغمرنا، كما يُفرَغ الماء. أو صبّ علينا ما يطهرنا من الآثام، وهو الصبر على وعيد فرعون.

١. أنوار التنزيل ٣٦٣/١.

﴿ وَتُوفُّنَّا مُسْلِمِينَ ﴾ أن ثابتين على الإسلام.

وقيل(١): إنَّه فعل بهم ما أوعدهم به.

وقيل (٢): لم يقدر عليهم، لقوله تعالئ: «أنتما ومن اتبعكما الغالبون».

﴿ وَ قَالَ الْمَلَأُ مِنْ قَوْمٍ فِرْعَوْنَ آتَذَرُ مُوسَىٰ وَقَوْمَهُ لِيُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ ﴾: بتغيير الناس عليك ودعوتهم إلى مخالفتك.

﴿ وَيَذَرَكَ ﴾ : عطفاً على «يفسدوا». أو جواب للاستفهام بالواو ، كقول الحطيئة :

ألم أك جاركم ويكسون بيني وبسينكم المسودة والإخاء

علىٰ معنىٰ: أيكون منك ترك موسى، ويكون تركه إيّاك.

وقرئ (٣) بالرفع، على أنّه عطف على «أتذر». أو استثناف، أو حال.

وقرئ (٤) بالسكون، كأنَّه قيل: يفسدوا ويذرك، كقوله: «فأصَّدَّق وأكن».

﴿ وَ ٱلِهَتَكَ ﴾: معبوداتك.

قيل (٥): كان يعبد الكواكب.

وقيل (٦٠): صنع لقومه أصناماً وأمرهم أن يعبدوها تقرّباً إليه. ولذلك «قال أنا ربّكم الأعلى».

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٧): كان [فرعون](٨) يعبد الأصنام، ثمّ ادّعي بعد ذلك الربوبيّة.

وفي مجمع البيان (١٠): عن أميرالمؤمنين عليه أنَّه قرأ: «ويذرك وآلهتك» (١٠٠) يعني: عبادتك.

١. أنوار التنزيل ٣٦٤/١.

٣. أنوار التنزيل ٣٦٤/١.

٥. نفس المصدر ، والموضع.

٧. تفسير القمّى ٢٣٧/١.

٨. من المصدر.

٢. نفس المصدر ، والموضع .

٤. نفس المصدر، والموضع.

٦. نفس المصدر، والموضع،

٩. مجمع البيان ٤٦٤/٢.

١٠. كذا في المصدر لكن الظاهر أنها اشتباه من النساخ أو المطبعة، والموجود في جوامع الجامع ١٥٢/، وتفسير الصافي ٢٢٧/٢ نقلاً عن المجمع: إلهتك. وفي أنوار التنزيل ٣٦٤/١. قال: قرى إلهتك أي عبادك.

وروي (١): أنّه كان يأمرهم أيضاً بعبادة البقر. ولذلك أخرج السامري لهم عجلاً جسداً له خوار، وقال: هذا إلْهكم وإله موسى.

﴿قَالَ ﴾: فرعون.

﴿ سَنُقَتُّلُ آبُنَاءَهُمْ وَنَسْتَحْبِي نِسَاءَهُمْ ﴾ :كماكنًا نفعل من قبل. ليعلم أنّا على ماكنًا عليه من القهر والغلبة ، ولا يتوهم أنّه المولود الذي حكم المنجّمون والكهنة بذهاب ملكنا علىٰ يده.

وقرأ (٢) ابن كثير ونافع : «سنقتل» بالتخفيف.

﴿ وَإِنَّا فَوْقَهُم قَاهِرُونَ ﴾ ۞: غالبون. وهم مقهورون تحت أيدينا.

﴿ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ اسْتَعِينُوا بِاللهِ وَاصْبِرُوا ﴾ : لمّا سمعوا قول فرعون وتضجّروا منه، تسكيناً لهم.

﴿ إِنَّ الْأَرْضَ شِي يُورِثُهَا مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ ﴾: تسلية لهم، وتقرير للأمر بـالاستعانة بالله، والتثبّت في الأمر.

﴿ وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ ۞: وعد لهم بالنصرة، وتذكير لما وعدهم من إهلاك القبط وتوريثهم ديارهم، وتحقيق له.

وقرئ (٣): «والعاقبة» عطفاً على اسم «إنّ».

و «اللام» في «الأرض» يُحتمَل العهد والجنس.

وفي تفسير العيّاشي (٤): عن عمّار الساباطيّ قال: سمعت أبا عبدالله عليَّا يقول: «إِنّ الأرض لله يورثها من يشاء من عباده».

قال: فما كان لله، فهو لرسوله، وما كان لرسوله، فهو للإمام بعد رسول الله ﷺ.

وفي الكافي (٥): محمّد بن يحيئ عن أحمد بـن مـحمّد [بـن عـيسي ](٦) عـن ابـن

٢. أنوار التنزيل ٣٦٤/١

٤. تفسير العيّاشي ٢٥/٢، ح٥٦.

٦. من المصدر.

نفس المصدر ٤٦٤/٢ ـ ٤٦٥.

٣. أنوار التنزيل ٣٦٤/١.

٥. الكافي ٧/١-٤٠٨ـ، ح١.

محبوب، عن هشام بن سالم، عن أبي خالد الكابلي عن أبي جعفر عليه قال: وجدنا في كتاب علي علي الأرض لله يورثها من يشاء من عباده والعاقبة للمتقين». أنا وأهل بيتي الذين أورثنا الله الأرض، ونحن المتقون. والأرض كلها لنا. فمن أحيئ أرضاً من المسلمين، فليعمرها وليؤد خراجها إلي الإمام من أهل بيتي، وله ما أكل منها. فإن تركها أو أخربها بعد ما عمرها (١) فأخذها رجل من المسلمين من بعده فعمرها وأحياها، فهو أحق بها من الذي تركها، فليؤد (١) خراجها إلى الإمام من أهل بيتي. وله ما أكل منها عمرها أكل منها حتى يظهر القائم من أهل بيتي بالسيف، فيحويها (١) ويمنعها ويخرجهم منها، كما حواها رسول الله عَلَيْ ومنعها، إلا ماكان في أيدي شيعتنا، فإنّه يقاطعهم [على ما في أيديهم] (١) ويترك الأرض في أيديهم.

وفي أصول الكافي (٥): الحسين بن محمّد، عن معلّى بن محمّد (٢) عن عليّ بن أسباط، عن صالح بن حمزة عن أبيه، عن أبي بكر الحضرميّ قال: لمّا حُمل أبو جعفر الله الشام، إلى هشام بن عبدالملك وصار ببابه، قال لأصحابه ومن كان بحضرته من بني أميّة: إذا رأيتموني قد وبّخت محمّد بن عليّ ثمّ رأيتموني قد سكت، فليقبل عليه كلّ رجل منكم وليوبّخه. ثمّ أمر أن يؤذن له.

فلمّا دخل أبوجعفر النيّلا قال بيده: السلام عليكم. فعمّهم جميعاً بالسلام، ثمّ جلس. فازداد هشام عليه حنقاً بتركه السلام عليه بالخلافة، وجلوسه بغير إذن. فأقبل يوبّخه، ويقول فيما يقول له: يا محمّد بن عليّ، لايزال الرجل منكم قد شقّ عصا المسلمين، ودعا إلى نفسه وزعم أنّه الإمام سفها وقلّة علم. ووبّخه بما أراد أن يوبّخه فلمّا سكت القوم، نهض طائلا قائماً، ثمّ قال: أيّها الناس، أين تذهبون، وأين يراد

٢. المصدر : يؤدي.

٤. من المصدر.

٦. من المصدر،

<sup>1.</sup> ليس في المصدر: «بعدما عمرها».

٣. ب ،ح : فيحوزها.

ه. الكافي ٢١/١ ، حه.

بكم! ؟ بنا هدى الله أوّلكم، وبنا يختم (١) آخركم. فإن يكن لكم ملك معجّل، فإنّ لنا مُلكاً مـوّجَلاً. وليس بـعد مُـلكنا مُـلك، لأنّا أهـل العـاقبة. يـقول الله ﷺ: «والعـاقبة للمتّقين».

فأمر به إلى الحبس. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

﴿ قَالُوا ﴾ : أي بنو إسرائيل.

﴿ أُوذِينًا مِنْ قَبْلِ أَنْ تَأْتِينَا ﴾: بالرّسالة، بقتل الأبناء.

﴿ وَ مَنْ بَعْدِ مَا جِنْتَنَا ﴾ : أي بإعادته.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢)؛ قال: قال الّذين آمنوا لموسى (٢)؛ قد «أوذينا» قبل مجيئك يا موسّى (٤) بقتل أولادنا. «ومن بعد ما جئتنا» لمّا حبسهم فرعزن لإِيمانهم بموسى.

﴿ وَقَالَ عَسَىٰ رَبُّكُمْ أَنْ يُهْلِكَ عَدُوًّكُمْ وَيَسْتَخْلِفَكُمْ فِي الْأَرْضِ ﴾: تصريحاً بماكني عنه أولاً، لمّا رأى أنّهم يتسلّوا بذلك. ولعلّه أتى بفعل الطمع، لعدم جزمه بأنّهم المستخلفون بأعيانهم أو أولادهم.

وقد روي (٥): أنَّ مصراً إنَّما فتح لهم في زمن داود ﷺ.

﴿ فَيَنْظُرَ كَيْفَ تَعْمَلُونَ ﴾ ﴿ فَيرىٰ ما تعملون من شكر وكفران وطاعة و عصيان، ليجازيكم علىٰ حسب ما يوجد منكم.

﴿ وَلَقَدْ أَخَذْنَا آلَ فِرْعَوْنَ بِالسِّنِينَ ﴾: بالجدب، لقلّة الأمطار والمياه. والسنة غلبت على عام القحط، لكثرة ما يذكر عنه ويؤرّخ به ثمّ اشتق منها. فقيل (٦): أسنت (٧) القوم: إذا قُحِطوا.

٢. تفسير القمي ٢٣٧/١.

٤. ليس في المصدر.

٦. أنوار التنزيل ٣٦٤/١.

١. هكذا في المصدر ، و في النسخ : يحكم .

٣. المصدر: يا موسى.

٥. أنوار التنزيل ٣٦٤/١

٧. هكذا في المصدر ، و في النسخ : أمنت.

﴿ وَنَقْصِ مِنَ الثَّمَراتِ ﴾ : بكثرة العاهات.

﴿ لَعَلَّهُمْ يَذَّكُرُونَ ﴾ ۞: لكي يتنبّهوا علىٰ أنّ ذلك بشؤم كفرهم ومعاصيه، فيتّعظوا. أو لترقّ قلوبهم بالشدائد، فيفزعوا إلى الله ويرغبوا فيما عنده.

﴿ فَإِذَا جَاءَتُهُمُ الْحَسَنَةُ ﴾ : من الخصب والسعة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): قال: «الحسنة» هاهنا، الصحة والسلامة والأمن السعة.

﴿ قَالُوا لَنَا هٰذِهِ ﴾ : لأجلنا، ونحن مستحقُّوها.

﴿ وَإِنْ تُصِبْهُمْ سَيَّئَةٌ ﴾ : جدب وبلاء.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): قال: «السيئة» هنا، الجوع والخوف والمرض.

﴿ يَطَّيُّرُوا بِمُوسَىٰ وَ مَنْ مَعَهُ ﴾: يتشأموا بهم، ويقولوا: ما أصابتنا إلا بشؤمهم. وهذا إغراق في وصفهم بالغباوة والقساوة. فإن الشدائد ترقق القلوب وتذلّل العرائك وتزيل التماسك، سيّما بعد مشاهدة الأيات، وهي لم تؤثّر فيهم، بل زادوا عندها عتواً وانهما كا في الغيّ.

وإنّما عرَّف «الحسنة» وذكرها مع أداة التحقيق، لكثرة وقوعها وتعلّق الإِرادة بإحداثها بالذات، ونكر «السيّئة» وأتى بها مع حرف الشك، لندورها وعدم القصد بها إلّا بالتبع.

﴿ اَلاَ إِنَّمَا طَائِرُهُمْ عِنْدَ اللهِ ﴾ : أي سبب خيرهم وشرّهم عنده ، وهو حكمه ومشيئته . أو سبب شؤمهم عند الله ، وهو أعمالهم المكتوبة عنده . فإنّها التي ساقت إليهم ما يسوؤهم .

وقرئ (٣): «إِنَّمَا طيرهم». وهو اسم الجمع.

وقيل: هو جمع.

٢. تفسير القمّي ٢٢٧/١.

تفسير القمّي ۲۳۷/۱.

٣. أنوار التنزيل ٣٦٥/١.

﴿ وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمُ لَآيَعْلَمُونَ ﴾ ٢ أن ما يصيبهم من الله تعالى . أو من شؤم أعمالهم . ﴿ وَقَالُوا مَهْمَا ﴾ : أصلها «ما» الشرطية ، ضُمّت إليها «ما» المزيدة للتأكيد ، ثمّ قلبت ألفها هاء استثقالاً للتكرير .

وقيل (١): مركّبة من «مه» الّذي يصوّت به الكاف، و «ما» الجزائيّة.

ومحلّها الرفع على الابتداء، أو النصب بفعل يفسّره «تَأْتِنَا بِه» أي أيّما شيء تحضرنا وتأتنا به.

﴿ مِنْ آيَةٍ ﴾ : بيان «لمهما». وإنّما سمّوها : آية ، علىٰ زعم موسى لا لاعتقادهم. ولذلك قالوا :

﴿ لِتَسْحَرَنَا بِهَا فَمَا نَحْنُ لَكَ بِمُؤْمِنِينَ ﴾ ۞: أي لتسحر بها أعيننا وتشبه علينا.

﴿ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ الطُّوفَانَ ﴾ : ماء طاف بهم وغشي أماكنهم وحروثهم، من مطر أو سيل.

وقيل (٢): الجدري.

وقيل (٢): الموتان.

وقيل (٤): الطاعون.

وفي تفسير العيّاشِيّ: عن الصادق للنِّلْ أنّه سُئل: ما الطوفان؟

فقال: هو طوفان الماء والطاعون.

﴿ وَالْجَرَادَ وَالْقُمُّلَ ﴾ : قيل (٥): هو كبار القردان.

قيل: أولاد الجراد قبل نبات أجنحتها.

٢. أنوار التنزيل ٢/٣٦٥.

٤. نفس المصدر ، والموضع .

١. نفس المصدر، والموضع.

٣. نفس المصدر ، والموضع .

٥. أنوار التنزيل ٢/٥٣٦.

﴿ وَ الضَّفَادِعَ وَالدَّمَ ﴾ : نقل (١): أنّهم مطروا ثمانية أيّام في ظلمة شديدة ، لا يقدر أحد أن يخرج من بيته .

ودخل الماء بيوتهم، حتى قاموا فيه إلى تراقيهم. وكانت بيوت بني إسرائيل مشتبكة ببيوتهم، ولم تدخل فيها قطرة ماء (٢)، وركد على أراضيهم، فمنعهم من الحرث والتصرّف فيها ودام ذلك عليهم أسبوعاً.

فقالوا لموسى: ادع لنا ربّك يكشف عنّا ونحن نؤمن بك.

فدعا، فكشف عنهم ونبت لهم من الكلأ والزرع ما لم يعهد مثله ولم يؤمنوا.

فبعث الله عليهم الجراد، فأكلت زروعهم وشمارهم شمّ أخذت تأكل الأبواب والسقوف والثياب. ففزعوا إليه ثانياً. فدعا، وخرج إلى الصحراء وأشار بعصاه نحو المشرق والمغرب، فرجعت إلى النواحي التي جاءت منها، فلم يؤمنوا.

فسلّط الله عليهم القمّل، فأكل ما أبقاه الجراد. وكان يقع في أطعمتهم ويدخل بين أثوابهم وجلودهم، فيمصّها. ففزعوا إليه، فرفع عنهم.

فقالوا: قد تحقّقنا الآن أنّك ساحر.

ثمّ أرسل الله عليهم الضفادع، بحيث لا يكشف ثـوب ولا طـعام إلّا وجـدت فـيه وكانت تمتلئ منها مضاجعهم، وتثبّ إلى قدورهم وهي تغلي وإلى (٢٠) أفواههم عـند التكلّم. ففزعوا إليه وتضرّعوا. فأخذ عليهم العهود ودعا، فكشف الله عنهم. فنقضوا العهود.

ثمّ أرسل الله عليهم الدم، فصارت مياههم دماء (٤). حتّى كان يجتمع القبطيّ مع الإسرائيليّ على إناء، فيكون ما [يلي القبطي ] (٥) دماً وما يلي الإسرائيليّ ماء. ويسمص الماء من فم الإسرائيليّ، فيصير دماً في فيه.

١. أنوار التنزيل ٣٦٥/١.

ليس في المصدر.

٣. سقطت من المصدر.

٤. المصدر: دما.

٥. كذا في المصدر ، و في النسخ : يليه .

وقيل (١): سلّط الله عليهم الرعاف.

﴿ آيَاتٍ مُفَصَّلاتٍ ﴾: مبيّنات، لا يشكل علىٰ عاقل أنّها آيات الله ونعمته عليهم، أو منفصلات.

قيل (٢): لامتحان أحوالهم، إذ كان بين كلّ اثنتين (٣) منها شــهر. وكــان امــتداد كــلّ واحدة أسبو عاً.

وقيل (٤): إنَّ موسى لبث فيهم، بعد ما غلب السحرة، عشرين سنة يسريهم هذه الأيات علي مهل.

والَّذي في الخبر الأتي: أنَّ المهلة بين أكثر الآيات سنة.

﴿ فَاسْتَكْبَرُوا ﴾ : على الإيمان.

﴿ وَكَانُوا قَوْماً مُجْرِمِينَ ﴾ ﴿ وَلَمَّا وَقَعَ عَلَيْهِمُ الرِّجْـزَ ﴾ : قيل (٥): يسعني العـذاب المفصّل أو الطاعون، أرسله الله عليهم بعد ذلك.

وفي تفسير العيّاشِيّ (٢): عن الرضا للطِّلْإ : «الرجز» هو الثلج. ثمّ قال : خراسان بـلاد رجز.

وفي مجمع البيان (٧): عن الصادق الله أنه أصابهم ثلج أحمر لم يروه قبل ذلك، فماتوا فيه وجزعوا. وأصابهم ما لم يعهدوه قبله.

﴿ قَالُوا يَا مُوسَى ادْعُ لَنَا رَبُّكَ بِمَا عَهِدَ عِنْدَكَ ﴾ : بعهده عندك وهو النبوّة أو بالذي عهده إليك، أن تدعو فيجيبك، كما أجابك لأياتك.

وهو صلة «لادع» أو حال من الضمير فيه. بمعنى: ادع الله مـتوسّلاً إليـه بـما عـهد عندك.

١. أنوار التنزيل ٣٦٥/١.

٣. المصدر : آيتين.

٥. أنوار التنزيل ٣٦٦/١.

٧. مجمع البيان ٤٦٩/٢.

٢. نفس المصدر ، الموضع .

٤. نفس المصدر، والموضع.

٦. تفسير العيّاشي ٢٥/٢ ، ح ٦٨.

أو متعلّق بفعل محذوف دلّ عليه التماسهم، مثل أسعفنا إلى ما نطلب منك بحقّ ما عهد عندك.

أو قسم مجاب بقوله:

﴿ لَئِنْ كَشَفْتَ عَنَّا الرَّجْزَ لَنَوْمِنِنَّ لَكَ وَلَنُوسِلَنَّ مَعَكَ بَنِي إِسْرَائِيلَ ﴾ ﴿ أَي أَقسمنا بعهد الله عندك «لئن كشفت عنّا الرجز لنؤمنن لك ولنرسلنّ».

﴿ فَلَمَّا كَشَفْنَا عَنْهُمُ الرِّجْزَ اِلَىٰ اَجَلِ هُمْ بَالِغُوهُ ﴾: أي حدّ من الزمان هم بالغوه، فمعذّبون فيه. أو مهلكون، وهو وقت الغرق أو الموت.

وقيل (١): إلىٰ أجل عيّنوه لإيمانهم.

﴿ إِذَا هُمْ يَنْكُثُونَ ﴾ ۞: جواب «لما» أي فلمّا كشفنا عنهم، فاجؤوا النكث من غير توقّف وتأمّل فيه.

﴿ فَانْتَقَمْنَا مِنْهُمْ ﴾: فأردنا الانتقام.

﴿ فَآغْرَقْنَاهُمْ فِي الْيَمِّ ﴾: أي البحر الذي لا يدرك قعره.

وقيل (٢): لجّة البحر، ومعظم مائه.

واشتقاقه من التيمّم؛ لأنّ المنتفعين به يقصدونه.

﴿ بِأَنَّهُمْ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا وَكَانُوا عَنْهَا غَافلينَ ﴾ ﴿ بِأَنَّهُمْ كَذَّبُوا فِهم بسبب تكذيبهم بالآيات وعدم فكرهم فيها، حتّى صاروا كالغافلين عنها.

وقيل (٣): الضمير للنقمة ، المدلول عليها بقوله : «فانتقمنا».

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤) مقطوعاً . ونسب حديثه في مجمع البيان (٥) إلى الباقر

٢. أنوار التنزيل ٢٦٦٧١ببعض التصرّف.

١. أنوار التنزيل ٣٦٦/١

٣. أنوار التنزيل ٣٦٦/١.

٤. تفسير القمّي ٢٣٧/١ ـ ٢٣٨ ولا يخفى أن المؤلّف أورده خلطاً من المصدرين ولكن أكثر نقلها من تفسير القمّي وما نقل من مجمع البيان فهو قليل.
 ٥. المجمع ٢٦٧٦ ـ ٤٦٩.

والصادق عليُّك قال: لمّا سجد السحرة و [من](١) أمن به [من](٢) النـاس، قـال هـامان لفرعون: إنَّ الناس قد أمنوا بموسى، فانظر من دخل في دينه فاحبسه.

فحبس كلّ من أمن به من بني إسرائيل. فتابع الله عليهم بالآيات، وأخذهم بالسنين ونقص من الثمرات.

ثمّ بعث عليهم الطوفان، فخرّب دورهم ومساكنهم حتّي خرجوا إلى البريّة وضربوا الخيام. وامتلأت بيوت القبط ماء، ولم يدخل بيوت بني إسرائيل الماء قطرة. وأقام الماء على وجه أرضهم لا يقدروه على أن يحرثوا.

فقال فرعون لموسى: ادع لنا ربّك حتّى يكشف (٣) عنّا الطوفان، حتّى أخـلّي عـن بنى إسرائيل وأصحابك.

فدعا موسى ربّه، فكشف<sup>(١)</sup> عنهم الطوفان. وهم فرعون أن يـخلّي عـن بـني إسرائيل، فقال له هامان: إن خلّيت عن بني إسرائيل، غلبك موسى وأزال ملكك.

فقبل منه ، ولم يخلّ عن بني إسرائيل.

فأنزل الله عليهم في السنة الثانية الجراد. فجردت كلُّ شيء كان لهم من النبت (٥) والشجر، حتى كانت تجرد شعر لحيتهم (٦).

فجزع فرعون من ذلك جزعاً شديداً، وقال: يا موسى، ادع لنا(٧) ربّك أن يكشف (٨) عنّا الجراد حتّى أخلّي عن بني إسرائيل وأصحابك.

فدعا موسى ربّه، فكشف<sup>(٩)</sup> عنهم الجراد. فيلم يبدعه هيامان أن يبخلّي عين بيني إسرائيل.

١. من تغسير القمّي. ٣. المصدر: يكفّ.

هكذا في المصدر. وفي النسخ: البيت.

٧. ليس في المصدرين : لنا.

٩. المصدر: فكف.

من تفسير القمَى.

٤. المصدر: كفّ،

٦. المصدر: شعرهم و لحيتهم.

المصدر: يكفّ.

فأنزل الله عليهم في السنة الثالثة القمّل. فذهبت زروعهم، فأصابتهم المجاعة.

فقال فرعون لموسى: إن دفعت عنّا القمّل، كففت عن بني إسرائيل.

فدعا موسى ربّه حتّى ذهب عنهم القمّل.

وقال: أوّل ما خلق الله القمّل في ذلك الزمان. فلم يخلّ عن بني إسرائيل.

فأرسل الله عليهم بعد ذلك الضفادع، فكانت تكون في طعامهم وشرابهم.

و يقال: إنّها تخرج من أدبارهم وآذانهم وآنافهم.

فجزعوا من ذلك جزعاً شديداً، فجاؤوا إلى موسى فقالوا: ادع الله أن يلذهب عناً الضفادع، فإنّا نؤمن بك، ونرسل معك بني إسرائيل.

فدعا موسى ربّه. فرفع الله عنهم ذلك.

فلمًا أبوا أن يخلّوا عن بني إسرائيل، حوّل الله ماء النيل دماً. فكان القبطيّ يسراه دماً والإسرائيليّ يراه ماء. فإذا شربه الإسرائيليّ، كان ماء. وإذا شربه القبطيّ، كان دماً. فكان القبطيّ يقول للإسرائيليّ: خذ الماء في فمك وصبّه في فمي. [فكان إذا ](١) صبّه في فم القبطيّ، يحوّل دماً.

فجزعوا [من ذلك] (٢) جزعاً شديداً، فقالوا لموسى: لئن رفع [الله] (٣) عنا الدم، لنرسلنّ معك بني إسرائيل.

فلمّا رفع الله عنهم الدم، غدروا ولم يخلُّوا عن بني إسرائيل.

فأرسل الله عليهم الرجز، وهو الثلج، ولم يمروه قبل ذلك. فماتوا فيه وجمزعوا [جزعاً شديداً](٤) وأصابهم ما لم يعهدوه (٥) قبله.

فقالوا: «يا موسى (٦) ادع لنا ربّك بما عهد عندك، لنن كشفت عنّا الرجز لنؤمنن لك ولنرسلنّ معك بني إسرائيل».

١. تفسير القمّى: فإذا.

٣. من تفسير القمي.

ه. تفسير القمّى: لم يعهدوا.

٢. ليس في المصدرين.

٤. من تفسير القمّى.

٦. ليس في تفسير القمّي.

فدعا ربّه، فكشف عنهم الثلج، فخلّي عن بني إسرائيل.

فلمًا خلّى عنهم، اجتمعوا إلى موسى النيلال. وخرج موسى من مصر، واجتمع إليه من كان هرب من فرعون. وبلغ فرعون ذلك. فقال له هامان: قد نهيتك أن تخلّي بني إسرائيل، فقد اجتمعوا (۱) إليه. فجزع فرعون وبعث «في المدائن حاشرين» (۲) وخرج في طلب موسى.

﴿ وَاَوْرَثْمَنَا الْمَقُومَ اللَّذِينَ كَمَانُوا يُسْتَضْعَفُونَ ﴾ : أي بالاستعباد وذبح الأبناء من مستضعفيهم.

﴿ مَشَارِقَ الْأَرْضِ وَمَغَارِبِهَا ﴾: يعني أرض الشام. ملكها بنوإسرائيل بعد الفراعنة والعمالقة، وتمكّنوا في نواحيها.

﴿ الَّتِي بَارَكْنَا فِيهَا ﴾: بالخصب وسعة العيش.

﴿ وَتَمَّتُ كَلِمَةُ رَبِّكَ الْحُسْنَى عَلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ ﴾: ومضت عليهم، واتصلت بالإنجاز عدته إيّاهم سالنصرة والتمكين، وهو قوله: «ونريد أن نمنّ إلى قوله: ما كانوا يحذرون» (٣).

وقرئ (1): «كلمات ربّك» لمتعدّد المواعيد.

﴿ بِمَا صَبَرُوا ﴾: بسبب صبرهم على الشدائد.

﴿ وَوَمَرَّنَا ﴾ : وخرّبنا.

﴿ مَا كَانَ يَصْنَعُ فِرْعَوْنَ وَقَوْمُهُ ﴾ : من القصور والعمارات.

﴿ وَمَا كَانُوا يَعْرِشُونَ ﴾ ۞: من الجنّات. أو ما كانوا يـرفعون مـن البـنيان، كـصرح هامان.

وقرأ (٥) ابن عامر وأبوبكر، هنا وفي النحل: «يعرشون» بالضمّ.

١. كذا في تفسير القمّي، وفي النسخ: استجمعوا. ٢. الأعراف ١١١/.

٣. القصص /٥ ـ ٦.

٥. أنوار التنزيل ٣٦٦/١

وهذا آخر قصّة فرعون وقومه.

وفي أصول الكافي (1): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه وعليّ بن محمّد القاسانيّ جميعاً، عن القاسم بن محمّد الإصبهانيّ، عن سليمان بن داود المنقريّ، عن حفص بن غيات قال: قال أبو عبدالله عليّه : يا حفص، إنّه من صبر، صبر قليلاً -إلى قوله عليه المدّن - ثمّ بشّر في عترته بالأثمّة ووصفوا بالصبر، فقال جلّ ثناؤه: «وجعلنا منهم أئمّة يهدون بأمرنا لمّا صبروا وكانوا بآياتنا يوقنون» (1).

فعند ذلك قال عَيْنِهِ : الصبر من الإيمان كالرأس من الجسد. فشكر الله عَلَى ذلك له ، فأنزل الله عَلَى: «و تمّت كلمة ربّك الحسنى على بني إسرائيل بما صبروا ودمّرنا ماكان يصنع فرعون وقومه وماكانوا يعرشون». [فقال عَيْنَهُ: ] (٢٠) إنّه بشرى وانتقام .

﴿ وَجَاوَزْنَا بِبَنِي إِسْرَائِيلَ الْبَحْرَ ﴾ : هذا وما بعده ذكر ما أحدثه بنوإسرائيل من الأمور الشنيعة ، بعد أن من الله عليهم بالنعم الجسام وأراهم من الآيات العظام ، تسلية لرسول الله عَيْلِيَّ ممّا رأى منهم بالمدينة ، وإيقاظاً للمؤمنين حتّى لايغفلوا عن محاسبة أنفسهم ومراقبة أحوالهم .

نقل (1): أنَّ موسى لللَّهِ عبر بهم يوم عاشوراء بعد مهلك فرعون وقـومه، فـصاموه شكراً.

﴿ فَاتَوْا عَلَى قَوْمٍ ﴾ : فمرّوا عليهم.

﴿ يَعْكُفُونَ عَلَى أَصْنَامِ لَهُمْ ﴾: يقيمون على عبادتها.

قيل (٥): كانت تماثيل بقر، وذلك أوّل شأن العجل. والقوم كانوا من العمالقة الّذين أمر موسى بقتالهم.

وقيل: من لخم.

٢. السجدة /٢٤.

أنوار التنزيل ٣٦٦٧١.

۱. الكافي ۸۸/۲ ۸۹، ح۳.

٣. من المصدر.

ه. أنوار التنزيل ٣٦٧١.

وقرأ حمزة والكسائي: «يعكفون» بالكسر.

﴿ قَالُوا يَا مُوسَى اجْعَلْ لَنَا إِلَهَا ﴾ : مثالاً نعبده .

﴿كُمَّا لَهُمْ ٱلِهَةٌ ﴾: يعبدونها.

و «ما» كافّة «للكاف».

﴿ قَالَ اِنَّكُمْ قَوْمٌ تَجْهَلُونَ ﴾ ۞: وصفهم بالجهل المطلق وأكّده لبُعد ما صدر عنهم، بعد ما رأوا من الآيات الكبري، عن العقل.

وفي نهج البلاغة (١): وقال له بعض اليهود: ما دفنتم نبيَّكم حتّى اختلفتم فيه.

فقال: نرى (٢) إنّما اختلفنا عنه، لا فيه. ولكنّكم ما جفّت أرجلكم من البحر، حـتّى قلتم لنبيّكم: «اجعل لنا إلْها كما لهم آلهة قال إنّكم قوم تجهلون».

﴿إِنَّ هٰؤُلاءِ﴾: إشارة إلى القوم.

﴿ مُتَبَّرٌّ ﴾: مكسّر.

﴿ مَا هُمْ فِيهِ ﴾: يعني إنَّ الله يهدم دينهم الّذي هم عليه، ويحطّم أصنامهم هـذه، ويجعلها رضاضاً.

﴿ وَبَاطِلٌ ﴾: مضمحلٌ.

﴿ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ ٢٠ : من عبادتها ، وإن قصدوا بها التقرّب إلى الله تعالى .

وإنّما بالغ في هذا الكلام بجعل «هؤلاء» اسم «إنّ» والإخبار عمّا هم فيه بالتبار وعمّا فعلوا بالبطلان، وتقديم الخبرين في الجملتين الواقعتين خبراً «لإنّ» للتنبيه على أنّ الدمار لاحق لما هم فيه لا محالة، وأنّ الإحباط الكلّيّ لازب لما مضى عنهم، تنفيراً وتحذيراً عمّا طلبوا.

﴿ قَالَ آغَيْرَ اللهِ ٱبْغِيكُمْ اللَّهَا ﴾: أطلب لكم معبوداً.

﴿ وَهُوَ فَضَّلَكُمْ عَلَى الْعَالَمِينَ ﴾ ٢٠ والحال أنَّه خصَّكم بنعم لم يعطها غيركم.

أ. نهج البلاغة / ٥٣١، الحكمة ٣١٧.

وفيه تنبيه على سوء مقابلتهم. حيث قابلوا تخصيص الله إيّاهم من أمثالهم بـما لم يستحقّوه، تفضّلاً بأن قصدوا أن يشركوا به أخسّ شيء من مخلوقاته.

﴿ وَإِذْ ٱنْجَيْنَاكُمْ مِنْ آلِ فِرْعَوْنَ ﴾ : واذكروا صنيعه معكم في هذا الوقت.

وقرأ(١)ابن عامر: «أنجاكم».

﴿ يَسُومُونَكُمْ سُوءَ الْعَذَابِ ﴾: استئناف لبيان ما أنجاهم. أو حال من المخاطبين، أو من آل فرعون، أو منهما. أي: يبغونكم ويكلّفونكم شدّة العذاب.

﴿ يُقَتُّلُونَ آبْنَاءَكُمْ وَ يَسْتَحْيُونَ نِسَاءَكُمْ ﴾ : بدل مبيّن منه.

وقرأ نافع: «يَقْتُلُون» بفتح الياء، وإسكان القاف، وضمّ التاء، مخفّفاً.

﴿ وَفِي ذَٰلِكُمْ بَلَاءٌ مِنْ رَبِّكُمْ عَظِيمٌ ﴾ ٢٠ : وفي الإِنجاء أو العذاب، نعمة أو محنة عظيمة.

﴿ وَوَاعَدْنَا مُوسَىٰ ثَلاثِينَ لَيْلَةً ﴾: ذا القعدة.

وقرأ(٢)أبو عمرو ويعقوب: «ووعدنا».

﴿ وَأَتُّمَمُّنَاهَا بِعَشْرِ ﴾ : من ذي الحجّة.

وفي مجمع البيان (٣): «وواعدنا موسى ثلاثين ليلة وأتممناها بعشر» ولم يقل: أربعين [ليلة، كِما قاله في سورة البقرة لفائدة] (١) زائدة ذُكر فيها وجوه إلى قوله: وثالثها، أنّ موسى التلا قال لقومه: إنّي أتأخّر عنكم ثلاثين يوماً، ليسهّل عليكم. ثمّ زاد عليهم عشراً (٥) وليس في ذلك خلف، لأنّه إذا تأخّر عنهم أربعين [ليلة] (١) فقد تأخّر ثلاثين قبلها. عن أبي جعفر الملكا .

وفي تفسير العيّاشِيّ (٧): عن محمّد بـن عـليّ (٨) عـن أبـي عـبدالله للطِّلْخِ فـي قـوله:

٢. أنوار التنزيل ٣٦٧/١

١. أنوار التنزيل ٣٦٧/١

٤. من المصدر.

٣. مجمع البيان ٤٧٣/٢.

and the second

٥. كذا في المصدر، وفي النسخ: وعشرة بدل وعليهم عشراً».
 ٢. من المصدر.

٧. تفسير العيّاشي ٢٥/٢، ح ٦٩.

٨. في المصدر: «الحلبي» بدل «ابن علي».

الجزء الخامس / سورة الأعراف ...... ٥٣ .... ٥٣ ... المجزء الخامس / سورة الأعراف

«وواعدنا موسى ثلاثين ليلة وأتممناها بعشر».

قال: بعشر ذي الحجّة.

﴿ فَتَمَّ مِيقَاتُ رَبِّهِ أَرْبَعِينَ لَيْلَةً ﴾ : بالغا أربعين.

نُقل (١) أنّه على وعد بني إسرائيل بمصر، أن يأتيهم بعد مهلك فرعون بكتاب من الله، فيه بيان ما يؤتون وما يذرون. فلمّا هلك، سأل ربّه. فأمره بصوم ثلاثين. فلمّا أتمّ، أنكر خلوف (٢) فيه فتسوّك.

فقالت الملائكة : كنّا نشمّ منك رائحة المسك. فأفسدته بالسواك. فأمره الله أن يزيد عليها عشراً.

وقيل <sup>(٣)</sup>: أمره بتخلّي <sup>(٤)</sup> ثلاثين بالصوم والعبادة. ثـمّ أنــزل الله عــليه التــوراة فــي العشر، وكلّمه فيها.

في أصول الكافي (٥): الحسين بن محمّد، عن معلّى بن محمّد، عن الحسن بن علي أصول الكافي (٥): الحسن بن عمرو الخثعميّ، عن الفضيل (٦) بن يسار، عن أبي جعفر المثلِيد قال: قلت: لهذا الأمر وقت؟

فقال: كذب الوقاتون، كذب الوقاتون، كذب الوقاتون. إنّ موسى الطلا لمّا خرج وافداً إلى ربّه، واعدهم ثلاثين يوماً، فلمّا زاده الله على الثلاثين عشراً، قال قومه: قد أخلفنا موسى. فضيعوا بما صنعوا (٧) فإذا حدّثناكم الحديث فجاء على ما حدّثناكم [به] فقولوا: صدق الله [ورسوله] (٨). وإذا حدّثناكم الحديث فجاء على خلاف

١. أنوار التنزيل ٣٦٧/١.

٢. خلف الشيء خلوفاً: تغير وفسد. يقال: خلف الطعام، وخلف فم الصائم: وفي الحديث الخلوف فم الصّائم أطيب عندالله من ربح المسك».
 ٣. نفس المصدر، والموضع.

٥. الكاني ١/٣٦٨\_٣٦٩، ح٥.

<sup>£.</sup> المصدر:بأن يتخلّى.

٦. المصدر: الفضل. و هو غلط.

٧. المصدر: «فصنعوا ما صنعوا» بدل: «فضيعوا بما صنعوا».

٨. ليس في المصدر.

ما حدّثناكم به، فقولوا: صدق الله. تؤجروا<sup>(١)</sup>مرّتين.

وفي كتاب معانى الأخبار (٢)، بإسناده إلى [محمّد بن يعقوب بن ](٣) شعيب، عن أبيه، عن أبي عبدالله لما عليه قال: ذو القعدة ثلاثون يوماً، لقول الله ﷺ: «و واعدنا صوسى ثلاثين ليلة». والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي الكافي (٤): عدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن محمّد بن إسماعيل، عن بعض أصحابه، عن أبي عبدالله النِّيلاً، في حديث طويل نحوه.

﴿ وَقَالَ مُوسَىٰ لِاَخِيهِ هَارُونَ اخْلُفْنِي فِي قَوْمِي ﴾ : كن خليفتي فيهم.

﴿ وَأَصْلِحْ ﴾ : ما يجب أن يصلح من أمورهم.

﴿ وَلاَ تَتَّبِعْ سَبِيلَ الْمُفْسِدِينَ ﴾ ۞: ولا تتّبع من سلك الإفساد، ولا تطع مـن دعـاك إليه.

وفي أمالي شيخ الطائفة (٥) ﷺ، بإسناده إلى أبـيسعيد الخـدريّ قـال: قـال رسـول الله مَيَّالِيَّةُ لعليّ بن أبي طالب عليَّةِ في غزوة تبوك: اخلفني في أهلي.

فقال عليّ لَمُنْكِلًا: يا رسول الله ، إنِّي أكره أن تقول العرب: خذل ابن عمّه و تخلّف عنه! فقال: أما ترضى أن تكون منّى بمنزلة هارون من موسى ؟

قال: بلي.

قال: فاخلفني.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٦) حدّثني أبي ، عن الحسن بن محبوب ، عن العلاء بن رزين، عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر النِّلْإِ. وذكر حديثاً طويلاً فيه ذكر مـوسى وهارون اللَّهُ في وفيه: فعلت له: أخبرني عن الأحكام والقضايا (٧) والأمر والنهي [أ](٨)كان ذلك إليهما؟

٢. معاني الأخبار /٣٨٣، ضمن ح١٤.

٤. الكافي ٧٩/٤، ضمن ح٢.

٦. تفسير القمّي ١٣٧/٢.

من المصدر.

١. كذا في المصدر، و في النسخ: تؤجرون.

٣. من المصدر.

أمالي الطوسي ٢٦٧/١.

٧. المصدر: القضاء.

قال: كان موسى الذي يناجي ربّه ويكتب العلم ويقضي بين بني إسرائيل، وهارون يخلفه إذا غاب من قومه للمناجاة.

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (١)، بإسناده إلى سليم بن قيس الهلاليّ: عن أميرالمؤمنين عليه أنّه قال في أثناء كلام له في جسمع من المهاجرين والأنصار في المسجد أيّام خلافة عثمان: أنشدكم بالله (٢)، أتعلمون أنّي قلت لرسول الله تَكَلِيلُهُ في غزوة تبوك: لِمَ خلفتني [مع الصبيان والنساء](٣)؟ فقال: إنّ المدينة لا تصلح إلّا بي أو بك. وأنت منّي بمنزلة هارون من موسى إلّا أنّه لا نبيّ بعدي؟

قالوا: اللهم نعم.

وفي روضة الكافي (٤)، خطبة لأميرالمؤمنين للله وهي خطبة الوسيلة. يقول لله فيها بعد أن ذكر النبي تَلَيُله: واختصني بوصيته، واصطفاني بخلافته في أمّته. فقال رسول الله تَلِيله وقد حشده المهاجرون والأنصار وانغصّت بهم المحافل: أيّها الناس، إنّ عليّاً مني كهارون من موسى إلّا أنّه لا نبيّ بعدي. فعقل المؤمنون عن الله نطق الرسول. إذ عرفوني أنّي لست بأخيه لأبيه وأمّه، كما كان هارون أخا موسى لأبيه وأمّه. ولاكنت نبيّاً، فأقتضي نبوّة. ولكن كان ذلك منه استخلافاً لي، كما استخلف موسى هارون الله المفسدين».

﴿ وَلَمَّا جَاءَ مُوسَىٰ لِمِيقَاتِنَا ﴾ : لوقتنا الَّذي وقَتناه.

و «اللام» للاختصاص، أي اختصّ بميقاتنا.

﴿ وَكُلُّمَهُ رَبُّهُ ﴾: من غير وسط، كما يكلّم الملائكة.

﴿ قَالَ رَبِّ اَرِنِي اَنْظُرْ اِلَيْكَ ﴾ : بأن تمكّنني من رؤيتك. أو تـــتجلّى لي، فأنــظر إليك وأراك.

﴿ قَالَ لَنْ تَرَانِي وَلَكِنْ انْظُرْ إِلَى الْجَبَلِ فَإِنِ اسْتَقَرَّ مَكَانَهُ ﴾: لمّا تجلّيت عليه.

٢. المصدر: الله.

٤. الكافي ٢٦/٨.٢٧.

١. كمال الدين /٢٧٨، ضمن ح ٢٥.

٣. من المصدر.

﴿ فَسَوْفَ تَرَانِي ﴾: استدراك، يريد أن يبيّن به أنّه لا يطيقه.

واستدلَّت الأشاعرة بهذه الآية على جواز الرؤية من وجهين:

الأوّل، أنّ موسى طلب الرؤية. وطلب المستحيل من الأنبياء محال، خصوصاً ما يقتضى الجهل بالله.

والثاني، أنّه تعالى عـلّق الرؤيـة بـاستقرار الجـبل، وهـو مـمكن. والمـعلّق عـلى الممكن، يكون ممكناً.

ورد الأوّل، بأنّ سؤال موسى لقومه، وإتمام الحجّة عليهم، فإِنّهم اقترحوا منه أن يسأل الرؤية، فسأل لتمام الحجّة، كما قال في الخبر.

والثاني، بأنّ المعلّق عليه استقرار الجبل بعد التجلّي. وكونه ممكناً، غير ممكن. ﴿ فَلَمَّا تَجَلَّى رَبُّهُ لِلْجَبَلِ ﴾ : ظهر له عظمته، وتصدّى له اقتداره وأمره.

وفي مجمع البيان (١): وقيل: إنّ «تجلّي» بمعنى: جلّى، كقولهم: حدّث وتحدّث. في تقديره: جلّى ربّه أمره للجبل، أي أبرزه من (٢) ملكوته للجبل ما تدكدكه به. ويؤيّده ما جاء في الخبر: أنّ الله تعالى أبرز من العرش مقدار الخنصر (٣)، فتدكدك به الجبل.

وفي علل الشرائع (٤)، بإسناده إلى إسحاق بن غالب، عن أبي عبدالله للطِّلِا كلام طويل. يقول فيه للطِّلِا : فتجلَّى لخلقه من غير أن يكون يُرى، وهو يَرىٰ.

﴿جَعَلَهُ دَكَّا﴾: مدكوكاً مفتَّتاً.

والدكّ والدقّ أخوان، كالشكّ والشقّ.

وقرأ (٥) حمزة والكسائي: «دكاً» أي أرضاً مستوية. ناقة دكّاء: التي لا سنام لها. وقرئ: «دكّاً» أي قطعاً. و«دكّاً» جمع دكّاء.

١. مجمع البيان ٤٧٥/٢. ٢. المصدر: في.

٣. هكذا في المصدر. وفي أوب ور: الخصف.

٤. علل الشرائع /١١٩، ضمن ح١، وعنه تفسير نور الثقلين ٦٦/٢ ح ٢٥١.

٥. أنوار التنزيل ٣٦٨/١.

وفي تفسير العيّاشِيّ (١): عن حفص بن غياث قال: سمعت أبا عبدالله ﷺ يقول في قوله: «فلمًا تجلّئ ربّه للجبل جعله دكاً وخرً موسى صعقاً».

قال: ساخ الجبل في البحر، فهو يهوي حتّى الساعة.

وفي مجمع البيان <sup>(۲)</sup>: عن النبيّ ﷺ: صار الجبل ستّة أجبل. وقعت ثلاثة بالمدينة، وهي أُحد و رقان <sup>(۳)</sup> ورضوى. وثلاثة بمكّة، وهي ثور وثبير وحراء.

فقال: إنّ موسى النظر الما «قال ربّ أرني أنظر إليك» قبال الله الله السبقر الجبل لنوري، فإنّك ستقوى (٥) على أن تنظر إليّ. وإن لم يستقرّ، فلا تطيق إبصاري لضعفك. فلمّا تجلّى الله للجبل تقطّع ثلاث قطع؛ قطعة ارتفعت في السماء، وقطعة ساخت في الرض، وقطعة تفتّت (٧). فهذا الذرّ من ذاك الغبار، غبار الجبل.

ويأتي أنَّه تقطَّع فصار رميماً.

- ﴿ وَخَرَّ مُوسَىٰ صَعِقاً ﴾: مغشيّاً عليه من هول ما رأي.
  - ﴿ فَلَمَّا آفَاقَ قَالَ ﴾: تعظيماً لما رأى.
- ﴿ سُبْحَانَكَ تُبْتُ اِلَيْكَ ﴾ : من الجرأة، والإقدام على مثل هذا السؤال.
  - ﴿ وَأَنَا أَوَّلُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ ۞: بأنَّك لاتُرىٰ.

وفي مجمع البيان <sup>(٨)</sup>: عن الصادق للثِّلِّةِ : معناه : أنا أوّل من آمن بك ، وصدّق بأنّك لا تُرئ.

٢. مجمع البيان ٤٧٥/٢.

٤. علل الشرائع /٤٩٧، ح١.

٦. المصدر: غاصت في.

٨. مجمع البيان ٤٧٩/٢.

١. تفسير العيّاشي ٢٧/٢، ح ٧٥.

٣. هكذا في المصدر، و في النسخ: قار.

٥. كذا في المصدر، و في النسخ: تقوى.

٧. هكذا في المصدر ، و في النسخ: بقيت.

وفي عيون الأخبار (1)، في باب ذكر مجلس الرضاط عند المأمون في عصمة الأنبياء المؤلف : حدّثني أبي، عن أحمد (٣) بن الأنبياء المؤلف : حدّثني أبي، عن أحمد (٣) بن سليمان النيشابوري، عن علي [بن محمد](1) بن الجهم قال : حضرت مجلس المأمون وعنده الرضاط المؤلف : إنّ الأنبياء معصومون؟

قال: بلئ.

قال: فما معنىٰ قول الله ﷺ إلىٰ أن قال: فما معنىٰ قول الله ﷺ: «ولمّا (٥) جاء موسى لميقاتنا وكلّمه ربّه قال ربّ أرني أنظر إليك قال لن تراني» الآية.

كيف يجوز أن يكون كليم الله موسى بن عمران أن (٦) لايعلم أنّ الله تعالىٰ ذكره لا يجوز عليه الرؤية حتّىٰ يسأله هذا السؤال؟

فقال النَّالِةِ: إِنَّ كليم الله موسى بن عمران علم أنَّ الله منزَّه عن أن يُرىُ بالأبصار. ولكنّه لمّا كلّمه الله تَظَلَق وقرّبه نجيّاً، رجع إلى قومه فأخبرهم أنَّ الله كلّمه وقرّبه وناجاه.

فقالوا: لن نؤمن لك حتّئ نسمع كلامه كما سمعته.

وكان القوم سبعمائة ألف رجل. فاختار منهم سبعين ألفاً، ثمّ اختار منهم سبعة الاف، ثمّ اختار منهم سبعمائة، ثمّ اختار منهم سبعين رجلاً لميقات ربّه.

فخرج بهم إلى طور سيناء، فأقامهم في سفح الجبل. وصعد موسى للسلام إلى الطور، وسأل الله تكلّمه ويُسمِعهم كلامه. فكلّمه (١) الله وسمعوا كلامه من فوق ومن (١) أسفل ويمين وشمال ووراء وأمام؛ لأنّ الله كلّ أحدثه في الشجرة، ثمّ (١) جعله منبعثاً

١. عيون الأخبار ٢٠٠/١ ـ ٢٠١ ضمن ح ١.

٢. المصدر، جامع الرواة ١٣٣/١: تميم بن عبدالله بن تميم القرشيّ.

٣. المصدر: حمدان. ٤. من المصدر.

٥. هكذا في المصحف أيضاً، ولكن في المصدر: فلمًا.

٦. ليس في المصدر، وفي النسخ: وكلُّمهم.

٨. ليس في المصدر.
 ٩. المصدر: و.

الجزء الخامس / صورة الأعراف ........ ٥٩

منها حتّى سمعوه من جميع الوجوه.

فقالوا: لن نؤمن بأنّ هذا الّذي سمعناه كلام الله، حتّى نرى الله جهرة.

فلمًا قالوا هذا القول العظيم واستكبروا وعتوا، بعث الله عليهم صاعقة. فأخذتهم الصاعقة بظلمهم، فماتوا.

فقال موسى: يا ربّ، ما أقول لبني إسرائيل إذا رجعت إليهم وقالوا: إنّك ذهبت بهم فقتلتهم؛ لأنّك لم تك صادقاً فيما ادّعيت من مناجاة الله ﷺ إيّاك؟

فأحياهم وبعثهم معه.

فقالوا: إنّك لو سألت الله أن يريك تنظر <sup>(۱)</sup>إليه، لأجــابك. فــتخبرنا <sup>(۲)</sup>كـيف هــو، ونعرفه حتّى معرفته.

فقال موسى: ياقوم، إنّ الله لا يُرئ بالأبصار، ولا كيفيّة له. وإنّـما يُـعرف بآيـاته، ويُعلم بأعلامه.

فقالوا: لن نؤمن لك حتّى تسأله.

فقال موسى: يا ربّ، إنّك قد سمعت مقالة بني إسرائيل، وأنت أعلم بصلاحهم. فأوحى الله إليه: يا موسى، سلني ما سألوك، فلن أوّاخذك بجهلهم.

فعند ذلك قال موسى: «ربّ أرني أنظر إليك قال لن تراني ولكن انظر إلى الجبل فإن استقرّ مكانه (٢) فسوف تراني فلمّا تجلّئ ربّه للجبل» بآية من آياته «جعله دكّاً وخرّ موسى صعقاً فلمّا أفاق قال سبحانك تبت إليك» يقول: رجعت إلى معرفتي بك عن جهل قومي «وأنا أوّل المؤمنين» منهم بأنّك لا تُرئ.

قال المأمون: لله درّك يا أبا الحسن.

وفي كتاب التوحيد (٤): عن أميرالمؤمنين الله في حديث طويل، يقول فيه ـ وقد

المصدر: نظر.
 المصدر: نظر.

٣. هنا يوجد زيادة في المصدر هكذا: «وهو يهوي».

التوحيد/٢٦٢\_٢٦٣.

فقال الله تبارك وتعالى: «لن تراني» في الدنيا حتَىٰ تموت فتراني في الآخرة. ولكن إن أردت أن ترانى في الدنيا، فانظر «إلى الجبل فإن استقرّ مكانه فسوف تراني».

فأبدى الله سبحانه بعض آياته، وتجلّئ ربّنا للجبل، فتقطّع الجبل فسار رميماً. «وخرّ موسى صعقاً» [يعني ميّتاً، فكان عقوبته الموت ](١) ثمّ أحياه الله وبعثه [وتاب عليه](١). فقال: «سبحانك تبت إليك وأنا أوّل المؤمنين» يعني أوّل من آمن بك منهم أنّه لن يراك.

وفي تفسير العيّاشِيّ (٣): عن أبي بصير قال: سمعت أبا عبدالله عليه لل يقول: إنّ موسى بن عمران لمّا سأل ربّه النظر إليه، وعده الله أن يقعد في موضع. ثمّ أمر الملائكة أن تمرّ عليه موكباً ، بالبرق والرعد والريح والصواعق. فكلّما مرّبه موكب من المواكب، ارتعدت فرائصه. فيرفع رأسه، فيسأل: أفيكم ربّى ؟

فيجاب: هو آت، وقد سألت عظيماً، يا ابن عمران.

عن أبي بصير (٤)، عن أبي جعفر وأبي عبدالله عليه الله عاليه الما سأل موسى ربّه تبارك و تعالى: «قال ربّ أرني أنظر إليك قال لن تراني ولكن انظر إلى الجبل فإن استقرّ مكانه فسوف ترانى».

فلمًا صعد موسى على (٥) الجبل، فُتِحت أبواب السماء، وأقبلت الملائكة أفواجاً في أيديهم العمد، وفي رأسها النور، يمرّون به فوجاً بعد فوج. يقولون: يا ابن عمران، أثبت فقد سألت أمراً عظيماً.

١. من المصدر،

٢. من المصدر.

تفسير العيّاشي ٢٦/٢ - ٢٧، ح ٧٢.

٣. تفسير العيّاشي ٢٧/٢، ح ٧٤.

٥. كذا في المصدر، وفي النسخ: إلى.

قال: فلم يزل موسى واقفاً حتَّىٰ تجلَىٰ ربّنا ﷺ. فجعل الجبل «دكاً وخبرٌ موسى صعقاً». فلمّا أن ردّ الله إليه روحه و«أفاق قال سبحانك تبت إليك وأنا أوّل المؤمنين».

وفي رواية (١)أنَّ النار أحاطت بموسى، لئلَّا يهرب لهول ما رأيَّ.

وقال: لمّا «خرّ موسى صعقاً» مات. فلمّا أن ردّ الله إليه روحه أفاق، فقال: «سبحانك تبت إليك وأنا أوّل المؤمنين».

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): في قوله: «ولكن انظر إلى الجبل».

قال: فرفع الله الحجاب ونظر إلى الجبل، فساخ الجبل في البحر. فهو يهوي حتّى الساعة. ونزلت الملائكة: أدركوا موسى أن لا يهرب. موسى أن لا يهرب.

فنزلت الملائكة وأحاطت بموسى، وقالت: تُب<sup>(٣)</sup>يا ابن عمران، فقد سألت الله عظيماً.

فلمًا نظر موسى إلى الجبل قد ساخ والملائكة قد نزلت، وقع على وجهه، فمات من خشية الله، وهول ما رأى. فرد الله الله عليه روحه. فرفع رأسه وأفاق و«قال سبحانك تبت إليك وأنا أول المؤمنين» أي أول من صدّق أنّك لا تُرى.

وفي بصائر الدرجات (٤): بعض أصحابنا، عن أحمد بن محمّد السياريّ قال: وقد سمعت أنا من أحمد بن محمّد قال: حدّثني أبو محمّد عبيد بن أبي عبدالله القاري أو (٥) غيره، رفعوه إلى أبي عبدالله الله الله الله قال: إنّ الكرّوبين قوم من شيعتنا من الخلق الأوّل، جعلهم الله خلف العرش. لو قُسّم نور واحد منهم على أهل الأرض، لكفاهم.

ثمّ قال: إنّ موسى للسِّلِا لمّا سأل ربّه ما سأل، أمر واحد من الكروبيّين، فتجلّىٰ للجبل فجعله دكاً.

٢. تفسير القمّي ٢٣٩/١\_٢٤٠.

٤. بصائر الدرجات /٨٩، ح٢.

١. تفسير العيّاشي ٢٧/٢، ح٧٦.

٣. هكذا في المصدر، و في النسخ: أتيت.

٥. المصدر: أبي عبدالله الفارسي و.

وفي كتاب الاحتجاج (١) للطبرسي الله عن أميرالمؤمنين الله حديث طويل، يقول فيه الله المحينة المؤلف الزنادقة، وقد قال: وأجده قد شهر هفوات أنبيائه بتهجينه موسى حيث «قال ربّ أرنى أنظر إليك قال لن تراني» الآية.

قال في الجوامع: وقيل (٣): في الآية وجه آخر، وهو أن يكون المراد بقوله: «أرني أنظر إليك»: عرقني نفسك تعريفاً واضحاً جليّاً، بإظهار بعض الآيات الأخر الّتي تضطر الخلق إلى معرفتك. «أنظر إليك»: أعرفك معرفة ضرو ريّة، كأنّي أنظر إليك، كما جاء في الحديث: سترون ربّكم كما ترون القمر ليلة البدر. بمعنى: ستعرفونه معرفة جليّة. وهي في الجلاء مثل إبصاركم القمر إذا امتلأ واستوى بدراً. «قال لن تراني»: لن تطيق معرفتي على هذه الطريقة، ولن تحتمل قوّتك تلك الآية. «لكن انظر إلى الجبل» فإنّي أورد عليه آية من تلك الآيات، فإن ثبت (٤) لتجلّيها واستقرّ مكانه، فسوف تثبت بها (٥) وتطيقها. «فلمًا تجلّى ربّه»: فلمًا ظهرت للجبل آية من آيات ربّه، «جعله دكاً وخرّ موسى صعقاً» لعظم ما رأى. «فلمًا أفاق قال سبحانك تبت إليك» ممّا اقترحت. «وأنا أول المؤمنين» بعظمتك وجلالك.

وعن أميرالمؤمنين (٦) عليه : لم تره العيون بمشاهدة الأبصار (٧)، ولكن رأته القلوب

٢. هكذا في المصدر، وفي النسخ: أوّل.

ع. المصدر: ثبتُ.

١. الاحتجاج ٣٦٤/١ و٣٦٥ و٣٧٠.

٣. جوامع الجامع / ٤٦٩.

٥. المصدر: لها.

٦. التوحيد /١٠٨ ، ح٥. والظاهر أنَّ المؤلِّف نقل هذا الحديث و ما بعده من تفسير الصافي ٢٣٥/٢\_٢٣٦.

٧. المصدر: العيان.

بحقائق الإيمان. لا يُعرَف بالقياس، ولا يدرك بالحواس، ولا يشبه بالناس. موصوف بالأيات، معروف بالعلامات.

وقال (١) عليه إلى أعبد (٢) ربّاً لم أره.

وفي كتاب التوحيد (٣): عن الصادق للسلام أنّه شئل عن الله ﷺ: هل يراه المؤمنون يوم القيامة ؟

قال: نعم، وقد رأوه قبل يوم القيامة.

فقيل: متىٰ ؟

قال: حين قال لهم: «ألست بربّكم قالوا بليّ».

ثمّ سكت ساعة. ثمّ قال: وإنّ المؤمنين ليرونه في الدنيا قبل يوم القيامة. ألست تراه في وقتك هذا؟

قيل: فأحدّث بهذا عنك؟

فقال: لا. فإنّك إذا حدّثت به، فأنكره منكر جاهل بمعنى ما تقوله، ثمّ قدّر أنّ ذلك تشبيه، كَفَر. وليست الرؤية بالقلب كالرؤية بالعين. تعالى الله عمّا يـصفه المشبّهون والملحدون.

أقول: ومن هذا ظهر معنى قوله للظِّفِ في الحديث المنقول عنه للظِّفِ من كتاب التوحيد: «لن تراني في الدنيا حتى تموت فتراني في الأخرة» أي ما تراني بمنهاية عظمتي في الدنيا، ممّا يمكنك أن تراني به في الأخرة.

﴿ قَالَ يَا مُوسَىٰ إِنِّي اصْطَفَيْتُكَ ﴾: اخترتك.

﴿ عَلَى النَّاسِ ﴾: أي الموجودين في زمانك. وهارون، وإن كان نبيّاً، كـان مأمـوراً باتباعه. ولم يكن كليماً، ولا صاحب شرع.

﴿ بِرِسَالاً تِي ﴾ : يعني أسفار التوراة.

٢. المصدر: ماكنت أعبد.

١. التوحيد/١٠٩.

٣. التوحيد/١١٧، ح٢٠.

وقرأ (١) ابن كثير و نافع : «برسالتي».

﴿ وَبِكَلاَمِي ﴾ : إيّاك.

﴿ فَخُذْ مَا آتَيْتُكَ ﴾ : أعطيتك من الرسالة.

﴿ وَكُنْ مِنَ الشَّاكِرِينَ ﴾ ﴿: على النعمة فيه.

نُقل (٢) أنَّ سؤال الرؤية كان يوم عرفة ، وإعطاء التوراة يوم النحر.

وفي أصول الكافي (٣): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن عليّ بن يقطين، عن زرارة (٤)، عن أبي عبدالله للطلخ قال: أوحىٰ الله ﷺ إلى موسى أن يا موسى، أتدري لم اصطفيتك بكلامي دون خلقي؟

قال: يارب، ولِمَ ذاك؟

قال: فأوحى الله تبارك وتعالى إليه: يا موسى، إنّي قلّبت عبادي ظهراً لبطن، فلم أجد فيهم أحداً أذلّ لي نفساً منك. يا موسى، إنّك إذا صلّيت وضعت خدّك على التراب. أو قال: على الأرض.

وفي كتاب علل الشرائع (٥)، بإسناده إلى محمّد بن سنان، عن إسحاق بن عمّار قال: سمعت أبا عبدالله عليه يقول: إنّ موسى عليه احتبس عنه الوحي أربعين أو ثـالائين صباحاً.

قال: فصعد على جبل بالشام، يقال له: أريحا. فقال: يا ربّ، إن كنت حبست عنّي وحيك وكلامك لذنوب بني إسرائيل، فغفرانك القديم.

قال: فأوحىٰ الله ﷺ إليه أن يا مـوسى بـن عـمران، أتـدري لم اصـطفيتك لوحـيي وكلامي دون خلقي ؟

فقال: لا علم لي، يا رب.

۲. أنوار التنزيل ۱ / ۳۳۸.

٤. المصدر: عمن رواه، بدل عن زرارة.

١. أنوار التنزيل ٣٦٨/١.

۳. الكافي ۱۲۳/۲/ح٧.

٥. علل الشرائع /٥٦ ـ٥٧ ، ح٢.

فقال: يا موسى، إنّي اطّلعت إلى خلقي اطّلاعة، فلم أجد في خلقي أشدّ تواضعاً لي منك، فمِن ثَمَّ خصصتك بوحيي وكلامي من بين خلقي.

قال: وكان موسى للطِّلِهِ إذا صلَّىٰ، لم ينفتل حتّىٰ يـلصق خـدّه الأيــمن بـالأرض والأيسر.

﴿ وَكُتَبْنَا لَهُ فِي الْأَلُوَاحِ مِنْ كُلِّ شَيْءٍ ﴾: ممّا يحتاجون إليه في أمر الدين.

﴿ مَوْعِظَةً وَتَفْصِيلاً لِكُلِّ شَيْءٍ ﴾: بدل من الجارّ والمجرور، أي كتبنا كلّ شيء من المواعظ وتفصيل الأحكام.

واختُلف في أنَّ الألواح كانت عشرة، أو سبعة. وكانت من زمرَد، أو زبرجد، أو ياقوت أحمر، أو صخرة صمّاء ليّنها الله لموسى فقطعها بيده أو شقّها بأصابعه، وكان فيها التوراة، أو غيرها.

وفي تفسير العيّاشيّ (١) عن الصادق للسلِّهِ: أنَّها كانت زبرجدة من الجنَّة.

وفي بصائر الدرجات (٢): عن أميرالمؤمنين اللَّهِ : أنَّها كانت [ألواح موسى ](٣) من زمرّد أخضر.

ويمكن الجمع بين الروايتين بأنّهما واحدة. أو كان بعضها من زبرجدة، وبـعضها من زمرّد.

﴿ فَخُذُهَا ﴾ : على إضمار القول عطفاً على «كتبنا». أو بدل من قوله : «فخذ ما آتيتك». و «الهاء» للألواح ، أو لكلّ شيء. فإنّه بمعنى الأشياء. أو للرّسالات.

﴿ بِقُوَّة ﴾: بجدّ وعزيمة ، أي قوّة القلب.

﴿ وَاءْمُرْ قَوْمَكَ يَأْخُذُوا بِاَحْسَنِهَا ﴾: أي بأحسن ما فيها، كالصّبر والعفو، بالإضافة إلى الانتصار والاقتصاص، على طريقة الندب والحثّ على الأفضل، كقوله تعالى: «واتّبعوا أحسن ما أنزل إليكم». أو بواجباتها، فإنّ الواجب أحسن من غيره.

أ. تفسير العيّاشي ٢٨/٢ ، ح٧٧.
 ٢. بصائر الدرجات /١٦١ ، ضمن ح٦.

٣. من المصدر.

ويجوز أن يراد بالأحسن: البالغ في الحسن مطلقاً، لا بالإِضافة. وهو المأمور بـه، كقولهم: الصيف أحرّ من الشتاء.

﴿ سَأُورِيكُمْ دَارَ الْفَاسِقِينَ ﴾ ﴿ : دار فرعون وقومه بمصر خاوية على عروشها. أو منازل عاد وثمود وأضرابهم، لتعتبروا ولا تفسقوا. أو دارهم في الآخرة، وهي جهنّم. وقرى (1): «سأريكم» بمعنى: سأبيّن لكم. من: أوريت الزند. و«سأورثكم» ويؤيّده قوله: «وأورثنا القوم».

وفي تفسير العيّاشِيّ (٢): عن أبي حمزة ، عن أبي عبدالله عليه [قال: ] (٣) في الجفر ، إنّ الله عليه النه عليه الذلك الألواح على موسى عليه أنزلها عليه وفيها تبيان كلّ شيء كان أو هو كائن إلى أن تقوم الساعة .

فلمًا انقضت أيّام موسى عليَّهِ ، أوحى الله إليه أن استودع الألواح ـوهي زبرجدة من الجنّة ـجبلاً يقال له: زينة .

فأتىٰ موسى الجبل، فانشق له الجبل، فجعل فيه الألواح ملفوفة. فلمّا جعلها فيه، الطبق الجبل عليها. فلمّ تزل في الجبل حتّىٰ بعث الله نبيّه محمّداً عَلَيْهِاً.

فأقبل ركب من اليمن يريدون الرسول عَلَيْهُ . فلمّا انتهوا إلى الجبل ، انفرج الجبل وخرجت الألواح ملفوفة كما وضعها موسى للله . فأخذها القوم . فلمّا وقعت في أيديهم ، ألقى [الله](٤) في قلوبهم [الرعب](٥)أن لا ينظروا إليها وهابوها حتّى يأتوا بها رسول الله عَلَيْهُ . فأنزل الله جبرئيل على نبيّه عَلَيْهُ فأخبره بأمر القوم وبالذي أصابوه .

فلمًا قدموا على النبيّ عَيَّالِيُّ [ وسلّموا عليه ](١) ابتدأهم فسألهم عمّا وجدوا. فقالوا: وما علمك بما وجدنا؟

أنوارالتنزيل ٢٩٦١.
 أنوارالتنزيل ٢٩٦١.

٣. من المصدر.

٥. من المصدر و يوجد فيه بين المعقوفتين أيضاً.

٦. ليس في المصدر.

قال: أخبرني به ربّي، وهو الألواح.

قالوا: نشهد أنَّك لرسول الله.

فأخرجوها، فوضعوها إليه. فنظر إليها وقرأها، وكانت بالعبراني. ثمّ دعا أميرالمؤمنين الله فقال: دونك هذه، ففيها علم الأوّلين والآخرين. وهي ألواح موسى. وقد أمرني ربّى أن أدفعها إليك.

فقال: [يا رسول الله](١) لست أحسن قراءتها.

فقال: إنّ جبرئيل أمرني أن آمرك أن تضعها تحت رأسك ليلتك هذه. فإنّك تصبح وقد علمت قراءتها.

قال: فجعلها تحت رأسه. فأصبح وقد علّمه الله كلّ شيء فيها. فأمره رسول الله عَيْنِهُ بنسخها في جلد [شاة] (٢) وهو الجفر. وفيه علم الأولين والآخرين. وهو عندنا، والألواح عندنا، وعصا موسى عندنا. ونحن ورثنا النبيّين صلّى الله عليهم أجمعين. قال: قال أبو جعفر عليها الصخرة الّتي حفظت ألواح موسى تحت شجرة في واد يُعرَف بكذا.

وفي بصائر الدرجات (٣): أنَّ الباقر طَالِلًا عرَّف تلك الصخرة ليمانيّ دخل عليه.

وفيه (١٤): محمّد بن عيسى بن عبيد (٥)، عن محمّد بن عمرو (٦)، عن عبدالله بن الوليد السمان (٧) قال: قال لي أبوجعفر الليلا : يا عبدالله ما تـقول الشـيعة فـي عـليّ ومـوسى وعيسم ، ؟

قلت: جعلت فداك، وعن أيّ حالات تسألني؟

٢. من المصدر.

١. من المصدر،

٤. بصائر الدرجات /٢٤٨، ح٣.

٣. بصائر الدرجات /١٥٧، ح٧.

٥. كذا في المصدر، وفي النسخ: جعفر بن محمد بن عيسي بن عبيد.

٦. المصدر: عمر.

٧. كذا في المصدر، و جامع الرواة ٥١٥/١، و في النسخ: السمانيّ.

قال: سألتك عن العلم. [فأمّا الفضل، فهم سواء. قال قلت: جعلت فداك، فما عسى أقول فيهم؟ ](١)

قال: هو [والله]<sup>(٢)</sup>أعلم منهما.

ثمَ قال: يا عبدالله، أليس يقولون: إنّ لعليّ ما لرسول الله ﷺ من العلم؟ قلت: نعم.

فقال: فخاصمهم فيه ، أنّ الله قال لموسى: «وكتبنا له في الألواح من كلّ شيء». وعلّمنا (٣) أنّه لم يبيّن له الأمركله. وقال تبارك وتعالى لمحمّد ﷺ: «وجئنا بك شهيداً على هؤلاء ونزّلنا عليك الكتاب تبياناً لكلّ شيء» (٤).

عليّ (٥) بن إسماعيل (٦)، عن محمّد بن عمر الزيّات، عن عبدالله بن الوليد قال: قال لي أبو عبدالله عليه أيّ شيء يقول الشيعة في عيسى وموسى وأميرالمؤمنين؟

قلت: يقولون: إنَّ عيسى وموسى أفضل من أميرالمؤمنين عليُّلاً.

فقال: أتزعمون أنّ أميرالمؤمنين قد علم ما علم رسول الله ﷺ؟

قلت: نعم، ولكن لا يقدّمون على أولى العزم من الرسل أحداً.

قال أبو عبدالله لله الله الله الله عناب الله.

قلت: في أيّ موضع منه أخاصمهم؟

قال: قال الله [لموسى ] (٧) «وكتبنا له في الألواح من كلّ شيء» علمنا (١٠) أنّه لم يكتب لموسئ كلّ شيء، وقال الله تعالى لعيسى: «ولأبيّن لكم بعض الذي تختلفون فيه» (٩). وقال تبارك وتعالى لمحمّد ﷺ: «وجئنا بك شهيداً على هؤلاء و نزلنا عليك الكتاب تبياناً لكلّ شيء».

١. من المصدر.

٣. المصدر: فأعلمنا.

٥. المصدر: محمّد.

٧. من المصدر.

٩. الزخرف/٦٣.

٢. من المصدر.

ع. النحل: ٨٩

٦. بصائر الدرجات /٢٤٧، ح١.

٨. المصدر: علماً.

وفي كتاب الاحتجاج (١): محمّد بن أبي عمير الكوفي، عن عبدالله بن الوليد السمّان (٢) قال: قال أبو عبدالله طالح : ما تقول الشيعة (٣) في أولي العزم وصاحبكم أميرالمؤمنين ؟

قال: قلت: ما يقدّمون علىٰ أولي العزم أحداً.

قال: فقال أبو عبدالله يلطِّلا: إنّ الله تبارك وتعالى قال لموسى: «وكتبنا له في الألواح من كلِّ شيء موعظة» ولم يقل: كلّ شيء. وقال لعيسى (٤) علطِّلا: «ولأبيّن (٥) لكم بعض الذي تختلفون فيه» (٦) ولم يقل: كلّ شيء. وقال لصاحبكم أميرالمؤمنين: «قل كفئ بالله شهيداً بيني وبينكم ومّن عنده علم الكتاب» (٧). وقال الله ﷺ: «ولا رطب ولا يابس إلّا في كتاب مبين» (٨) وعلم هذا الكتاب عنده.

﴿ سَأَصْرِفُ عَنْ آيَاتِي ﴾: المنصوبة في الآفاق والأنفس.

﴿ الَّذِينَ يَتَكَبَّرُونَ فِي الْأَرْضِ ﴾: بالطبع على قلوبهم. فلا يتفكّرون فيها، ولا يعتبرون با.

وقيل <sup>(٩)</sup> سأصرفهم عن إبطالها وإن اجتهدوا، كما فعل فرعون، فعاد عليه بإعلائها أو بإهلاكهم.

﴿ بِغَيْرِ الْحَقِّ ﴾: [صلة «يتكبّرون»](١٠) أي يتكبّرون بما ليس بحق، وهو دينهم الباطل. أو حال من فاعله.

﴿ وَ إِنْ يَرَوْا كُلَّ آيَةٍ ﴾: مُنزَلة ، أو معجزة.

١. الاحتجاج ١٣٧/٢ ـ ١٣٨.

٢. كذا في المصدر، وجامع الرواة ٥١٥/١، و في النسخ: السّمانيّ.

٣. المصدر: ما يقول الناس....

كذا في المصدر، و في النسخ: عيسى.
 الزخرف /٦٣.

٥. المصدر: ليبيّن.

٨. الأنعام /٥٥.

٧. الرعد /٤٣.

١٠. من المصدر.

٩. أنوار التنزيل ٣٦٩/١.

﴿ لاَ يُؤْمِنُوا بِهَا ﴾: لعنادهم أو اختلال عقلهم، بسبب انهما كهم في الهوى والتقليد. وهو يؤيّد الوجه الأوّل.

في الحديث (١): إذا عظّمت أمّتي الدنيا، نُزِعت عنها سنّة (١) الإِسلام. وإذا تركوا الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، حُرمت بركة الوحي.

﴿ وَإِنْ يَرَوْا سَبِيلَ الرُّشْدِ لاَ يَتَّخِذُوهُ سَبِيلاً ﴾ : لاستيلاء الشيطنة عليهم.

وقرأ (٣) حمزة والكسائيّ : «الرَّشد» بفتحتين.

وقرئ (٤): «الرشاد». وثلاثتها لغات، كالسُّقْم والسُّقَم والسَّقَام.

﴿ وَإِنْ يَرَوْا سَبِيلَ الْغَيِّ يَتَّخِذُوهُ سَبِيلاً ﴾: في تفسير عليّ بن إبراهيم (٥٠): قال: إذا رأوا الإيمان والصدق والوفاء والعمل الصالح، لا يتّخذوه سبيلاً. وإن يروا الشرك والزنا والمعاصى، يأخذوا بها يعملوا بها.

﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَـٰذَّبُوا بِآيَـاتِنَا وَكَـانُوا عَـنْهَا غَـافِلِينَ ﴾ ۞: أي ذلك الصرف، لسبب تكذيبهم وعدم تدبّرهم للآيات.

ويجوزأن ينتصب «ذلك» على المصدر، أي سأصرف ذلك الصرف بسببها.

﴿ وَالَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا وَلِقَاءِ الآخِرَةِ ﴾: أي ولقائهم الدار الآخرة، أو ما وعدالله فـي الآخرة.

- ﴿ حَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ ﴾ : لا ينتفعون بها.
- ﴿ هَلْ يُجْزَوْنَ إِلَّا مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ ١٠ إلَّا جزاء أعمالهم.
- ﴿ وَاتَّخَذَ قُومُ مُوسَىٰ مَنْ بَعْدِهِ ﴾ : أي بعد ذهابه للميقات.

﴿ مِنْ حُلِيّهِمْ ﴾ : الّتي استعاروا من القبط حين همّوا بالخروج من مصر. وإضافتها إليهم، لأنّها كانت في أيديهم أو ملكوها بعد هلاكهم. وهو جمع، حَلْي، كثّدي وثُدِيّ.

٢. المصدر: هيبة.

٤. أنوار التنزيل ٣٦٩/١.

١. تفسير الصّافي ٢٣٨/٢.

٣. أنوار التنزيل ٣٦٩/١.

٥. تفسير القمّي ٢٤٠/١.

وقرأ(١) حمزة والكسائيّ بالكسر بالاتباع، كدلي. ويعقوب، على الإفراد.

﴿عِجْلاً جَسَداً ﴾: بدناً ذا لحم ودم. أو جسداً من الذهب خالياً من الروح. ونصبه على البدل.

﴿لَهُ خُوَارٌ ﴾ : صوت البقر.

نُقل (٢): أنَّ السامريّ لمّا صاغ العجل ألقىٰ في فمه من تراب أثر فرس جبرئيل، فصار حيّاً.

وقيل (٣): صاغه بنوع من الحيل، فتدخل الريح جوفه وتصوّت. وإنّما نسب الاتّخاذ إليهم، وهو فعله، إمّا لأنّهم رضوا به. أو لأنّ المراد اتّخاذهم إيّاه إلهاً.

وقرئ: «جؤار» أي صياح.

وفي تفسير العيّاشِيّ (٤): عن ابن مسكان، عن [الوصاف] (٥) عن الباقر التَّهِ : إنّ فيما ناجئ موسى ربّه، أن قال: يا ربّ، هذا السامريّ صنع العجل، فالخوار من صنعه؟ قال: فأوحى الله إليه: يا موسى، إنّ تلك فتنتى. فلا تفحّص (٢) عنها.

وعن محمّد بن أبي حمزة (٧)، عن الصادق للسلام قال: قال: يا ربّ، ومن أخار الصنم؟ فقال الله تعالىٰ: يا موسى، أنا (٨) أخرته.

فقال موسى : «إن هي إلّا فتنتك تضلّ بها من تشاء وتهدي من تشاء».

وفي كتاب علل الشرائع (٩)، بإسناده إلى جميل بن أنس قال: قـال رسـول الله ﷺ: أكرموا البقرة، فإنّها سيّد البهائم. ما رفعت طرفها إلى السماء حياء من الله ﷺ منذ عُبِد العجل.

١. أنوار التنزيل ٣٦٩/١.

٣. أنوار التنزيل ٣٦٩/١.

٥. من المصدر.

٧. تفسير العيّاشي ٢٩/٢، ح٧٩.

٩. علل الشرائع /٤٩٤، ح٢.

۲. أنوار التنزيل ٣٦٩/١.

٤. تفسير العيّاشي ٢٩/٢، ح ٨٠

٦. المصدر: تفخصني،

٨. ليس في المصدر.

﴿ اَلَمْ يَرَوْا أَنَّهُ لاَ يُكَلِّمُهُمْ وَلاَ يَهْدِيهِمْ سَبِيلاً ﴾: تقريع على فرط ضلالتهم وإخلالهم بالنظر.

والمعنىٰ: ألم يروا حين اتّخذوه إلهاً أنّه لا يقدر على كلام ولا عـلى إرشـاد سـبيل كآحاد البشر؟ حتّىٰ حسبوا أنّه خالق الأجسام والقوى والقدر.

﴿اتَّخَذُوهُ ﴾: تكرير للذمّ، أي اتّخذوه إلهاً.

﴿ وَكَانُوا ظَالِمِينَ ﴾ ﴿ وَاضعين الأشياء في غير موضعها. فلم يكن اتّـخاذ العـجل بدعاً منهم.

﴿ وَلَمَّا سُقِطَ فِي آيْدِيهِمْ ﴾ : كناية من أن اشتدّ ندمهم. فإنّ النادم المتحسّر يعضّ يده غمّاً، فتصير يده مسقوطاً فيها.

وقرئ (1): «سَقَط» على بناء الفاعل، بمعنى: وقع العضّ فيها.

وقيل (٢): معناه: سقط الندم في أنفسهم.

﴿ وَرَاوًا أَنَّهُمْ قَدْ ضَلُّوا ﴾ : باتَّخاذ العجل.

﴿ قَالُوا لَئِنْ لَمْ يَرْحَمْنَا رَبُّنَا﴾: بإنزال التوراة.

﴿ وَيَغْفِرْ لَنَا ﴾ : بالتجاوز عن الخطيئة.

﴿ لَنَكُونَنَّ مِنَ الْخَاسِرِينَ ﴾ ۞: وقرأهما ٣٠ حمزة والكسائيّ: «ترحمنا» و «تـغفر لنـا» بالتاء. و «ربَّنا» على النداء.

﴿ وَلَمَّا رَجَعَ مُوسَىٰ إِلَىٰ قَوْمِهِ غَضْبَانَ آسِفًا ﴾: شديد الغضب.

وقيل(١): حزينا.

﴿ قَالَ بِنْسَمَا خَلَفْتُمُونِي مِنْ بَعْدِي ﴾: فعلتم من بعدي، حيث عبدتم العجل. والخطاب للعبدة. أو قمتم مقامي، فلم تكفّوا العبدة. والخطاب لهارون والمؤمنين معه.

١. أنوار التنزيل ٣٧٠/١.

أنوار التنزيل ٢٠٠/١.
 أن الدراء المعادد

٣. أنوار التنزيل ٢٧٠/١

أنوار التنزيل ٢٧٠/١.

و «ما» نكرة موصوفة تفسّر المستكنّ في «بئس». والمخصوص بـالذمّ مـحذوف، تقديره: بئس خلافة خلفتمونيها بعدي خلافتكم.

ومعنىٰ «من بعدي»: من بعد انطلاقي. أو من بـعد مـا رأيــتم مـنّي مـن التــوحيد، والتنزيه، والحمل عليه، والكفّ عمّا ينافيه.

﴿ أَعَجِلْتُمْ أَمْرَ رَبِّكُمْ ﴾: أتركتموه غير تام، كأنّه ضُمّن «عَجَل» معنى: سبق، فعدّي تعديته. أو أعجلتم وعد ربّكم الذي وعدنيه من الأربعين، وقدّرتم موتي وغيّرتم بعدي، كما غيّرت الأمم بعد أنبيائهم.

﴿ وَٱلْقَى الْأَلْوَاحَ ﴾: طرحها من شدّة الغضب وفرط الضجر، حميّة للدين.

نُقل (١)أنّ التوراة كانت سبعة أسباع في سبعة ألواح. فلمّا ألقاها، انكسرت. فرفعت ستّة أسباعها، وكان فيها تفصيل كلّ شيء. وبقي شبع، كان فيه المواعظ والأحكام.

وفي بصائر الدرجات (٢): عن أميرالمؤمنين عليه الله منها ما تكسّر، ومنها ما بـقي، ومنها ما بـقي، ومنها ما بـقي، ومنها ما الله ومنها ما الله ومنها ما الله على الله ومنها ما الله على الله

وعن الباقر (٣) عليه : أنّه عرّف يمانيّاً صخرة باليمن، ثـمّ قـال: تـلك الصـخرة الـتي [التقمت ما ذهب من التوراة حين ألقى موسى الألواح [<sup>(1)</sup> فلمّا بعث الله رسوله، ردّته إليه. وهي عندنا.

وفي مجمع البيان (٥): عن النبيّ ﷺ: رحم الله أخي موسى. ليس المخبر كالمعاين. لقد أخبره الله بفتنة قومه. ولقد عرف أنّ ما أخبره ربّه حقّ، وأنّه على ذلك لمتمسّك (١) بما في يديه. فرجع إلى قومه ورآهم، فغضب وألقى الألواح.

٢. بصائر الدرجات /١٦١، ح٦.

١. أنوار التنزيل ٢٧٠/١.

٣. بصائر الدرجات /١٥٧، ح٧.

المصدر: حيث غضب موسى فألقى الألواح فما ذهب من التوراة التقمته الصخرة.

٥. مجمع البيان ٤٨٢/٢. ٢. كذا في المصدر، و في النسخ : لتمسّك.

وفي تفسير العيّاشِيّ (١): عن الصادق للسلام ما في معناه.

﴿ وَلَخَذَ بِرَأْسِ لَخِيهِ ﴾ : بشعر رأسه.

﴿ يَجُرُّهُ اِلَيْهِ ﴾: قيل (٢): توهماً بأنّه قصّر في كفّهم. وهارون كان أكبر منه بـثلاث سنين، وكان حمولاً ليّناً. ولذلك كان أحبّ إلىٰ بني إسرائيل.

﴿ قَالَ ابْنَ أُمَّ ﴾: ذكر الأمّ ليرفقه عليه ، وإلّا كانا من أب وأمّ.

في كتاب علل الشرائع (٣)، بإسناده إلى عليّ بن سالم، عن أبيه، قبال: قبلت لأبي عبدالله عليّه إلى الشرائع ولا برأسي. عبدالله عليّه الموسى: يا ابن أمّ لا تأخذ بلحيتي ولا برأسي. ولم يقل: يا ابن أبي ؟

فقال: إنّ العدوان (٤) بين الإخوة أكثرها تكون إذا كانوا بني علاّت (٥) يكون بني أمّهات، ومتى كانوا بني أمّ، قلّت العداوة بينهم، إلّا أن ينزغ الشيطان بينهم فيطيعوه. فقال هارون لأخيه موسى: يا أخي الذي ولدته أمّي تلدني غير أمّه، لا تأخذ بلحيتي ولا برأسي، ولم يقل: يا ابن أبي، لأنّ بني الأب إذا كانت [من أمّهات ا(٢) شتّى، لم تستبعد (٧) العداوة بينهم إلّا من عصمه الله منهم. وإنّما تستبعد (٨) العداوة بين بني أمّ واحدة.

قال: قلت له: فلِمَ أخذ برأسه يجرّه إليه وبلحيته، ولم يكن (٩) في اتّخاذهم العجل وعبادته له ذنب؟ فقال: إنّما فعل ذلك؛ لأنّه لم يفارقهم لمّا فعلوا ذلك ولم يلحق بموسى. وكان إذا فارقهم، نزل بهم العذاب. ألا ترى أنّه قال لهارون: «وما منعك إذ رأيتهم ضلّوا ألا تتّبعن أفعصيت أمري». قال هارون: لو فعلت ذلك لتفرّقوا و «إنّي خشيت أن تقول فرّقت بين بني إسرائيل ولم ترقب قولي».

۲. أنوار التنزيل ۲۷۰/۱

ا. تفسير العيّاشي ٢٩/٢، ح ٨١
 ٢٠٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠ - ١٠ ١٠٠ - ١٠ ١٠ - ١٠ ١٠ ١٠ - ١٠ ١٠ - ١٠ ١٠ - ١٠ ١٠ - ١٠ ١٠ - ١٠ ١٠ - ١٠ ١٠ - ١٠ ١٠ - ١٠ ١٠ - ١٠ ١٠ - ١٠ ١٠ - ١٠ ١٠ - ١٠ ١٠ - ١٠ ١٠ - ١٠ ١٠ - ١٠ ١٠ - ١٠ ١٠ - ١٠ ١٠ - ١٠ ١٠ - ١٠ ١٠ - ١٠ ١٠ - ١٠ ١٠ - ١٠ ١٠ - ١٠ ١٠ - ١٠ ١٠ - ١٠ ١٠ - ١٠ ١٠ - ١٠ ١٠ - ١٠ ١٠ - ١٠ ١٠ - ١٠ ١٠ - ١٠ ١٠ - ١٠ ١٠ - ١٠ ١٠ - ١٠ ١٠ - ١٠ ١٠ - ١٠ ١٠ - ١٠ ١٠ - ١٠ ١٠ - ١٠ ١٠ - ١٠ ١٠ - ١٠ ١٠ - ١٠ ١٠ - ١٠ - ١٠ ١٠ - ١٠ - ١٠ ١٠ - ١٠ ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ -

٤. المصدر: العداوات.

٣. علل الشرائع /٦٨، ح ١.

هكذا في المصدر. وفي النسخ: «يكون بني أمهات» بدل: «تكون إذا كانوا بني علاّت». وبنو علاّت: أي أولاد أمهات شتى من أب واحد.
 المصدر: أمهاتهم.

٨. المصدر: تستبدع.

٧. المصدر: تستبدع.

٩. المصدر: لم يكن له.

وفي روضة الكافي (١): عن أميرالمؤمنين الله في خطبة الوسيلة: أنّه كان أخاه لأبيه وأمّه.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢) مثله ، عن الباقر وعن الصادق عليُّكمّ .

وعن الباقر (٣) عليم أنّ الوحي ينزل على موسى، وموسى يوحيه إلى هارون. وكان موسى الّذي يناجي ربّه، ويكتب العلم، ويقضي بين بني إسرائيل.

قال: ولم يكن لموسى ولد، وكان الولد لهارون.

وقرأ (٤) ابن عامر وحمزة والكسائيّ وأبوبكر، عن عاصم، هنا وفي طه: «قال ابن أمَّ» بالكسر. وأصله: يا ابن أمِّي. فحُذفت الياء اكتفاء بالكسرة تخفيفاً، كالمنادي المضاف إلى الياء. والباقون بالفتح، زيادة في التخفيف لطوله. أو تشبيهاً بخمسة عشر.

﴿ إِنَّ الْقَوْمَ اسْتَضْعَفُونِي وَكَادُوا يَقْتُلُونَنِي ﴾ : إزالة لتوهم التقصير في حقّه.

والمعنىٰ: بذلت وسعي في كفّهم، حتّىٰ قهروني واستضعفوني، وقاربوا قتلي.

في كتاب علل الشرائع (٥)، بإسناده إلى ابن مسعود قال: احتجّوا في مسجد الكوفة، فقالوا: ما لأميرالمؤمنين المهيلاً لم ينازع الثلاثة كما نازع طلحة والزبير وعائشة ومعاوية ؟!

فبلغ ذلك علياً علياً عليه فنادى: الصلاة الصلاة جامعة. فلمّا اجتمعوا، صعد المنبر فحمد الله وأثنئ عليه. فقال. معاشر الناس، إنّه بلغني عنكم كذا وكذا.

قالوا: صدق أميرالمؤمنين، قد قلنا ذلك.

قال: إنّ لي بسنّة الأنبياء أسوة فيما فعلت. قال الله تعالىٰ في محكم كتابه: «لقد كان لكم في رسول الله أسوة حسنة» (٦).

قالوا: ومن هم، يا أميرالمؤمنين؟

٢. عنه تفسير الصافي ٢٤٠/٢.

١. الكافي ٢٧/٨ ببعض التصرف ح 1.

٣. تفسير القمّي ١٣٧/٢ ببعض التصرّف في آخره.

٥. علل الشرائع /١٤٨\_١٤٩، ح٧.

٤. أنوار التنزيل ٣٧٠/١

٦. الأحزاب ٢١/.

قال: أوّلهم إبراهيم للنظير ، إلى أن قال: ولي بأخي هارون للنظر أسوة، إذ قال لأخيه: يا «ابن أمّ إنّ القوم استضعفوني وكادوا يقتلونني». فإن قلتم لم يستضعفوه و لم يشرفوا على قتله ، فقد كفرتم. وإن قلتم: استضعفوه وأشرفوا على قتله فلذلك سكت عنهم، فالوصِيّ أعذر.

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (١)، بإسناده إلى سلمان الفارسِيّ، عن النبيّ ﷺ حديث طويل، يقول فيه لعليّ ﷺ: يا أخي، إنّك ستبقى بعدي. وستلقى من قريش شدّة من تظاهرهم عليك، وظلمهم لك. فإن وجدت عليهم أعواناً، فجاهدهم وقاتل من خالفك بمن وافقك. وإن لم تجد أعواناً، فاصبر وكفّ يدك ولا تلق بها إلى التهلكة. فإنّك مني بمنزلة هارون من موسى. ولك بهارون أسوة حسنة، إذ استضعفه قومه وكادوا يقتلونه. فاصبر لظلم قريش إيّاك وتظاهرهم عليك. فإنّك بمنزلة هارون من موسى. موسى.

وفي كتاب الاحتجاج (٢) للطبرسي الله : وفي رواية سليم بن قيس اله الالي : عن سلمان الفارسي حديث طويل. وفيه قال أميرالمؤمنين اللله لأبي بكر وأصحابه : أما والله ، لو أنّ أولئك الأربعين رجلاً الّذين بايعوني وفوا ، لجاهد تكم (٤) في الله حق جهاده . أما والله ، لا ينالها أحد من عقبكم إلى يوم القيامة . ثمّ نادى [قبل أن يبايع] (٥) يا «ابن أمّ إنّ القوم استضعفوني وكادوا يقتلونني».

وبإسناده (٢) إلى محمّد بن عليّ الباقر عليّ قال: حجّ رسول الله عَيَالَهُ من المدينة ، وبلغ من حجّ مع رسول الله عَيَالُهُ من أهل المدينة وأهل الأطراف والأعراب سبعين ألف إنسان أو يزيدون ، على نحو عدد أصحاب موسى الله السبعين ألف الذين أخذ عليهم بيعة هارون عليه فنكثوا ، واتبعوا العجل والسامريّ . [وكذلك أخذ رسول الله عَيَالُهُ البيعة

٥. من المصدر،

ليس في المصدر: «من موسى».

١. كمال الدِّين /٢٦٤، ح ١٠.

٣. الاحتجاج ١١٠/١.

٤. هكذا في المصدر، و في النسخ؛ وفوا إلى الجهاد لكم....

٦. الاحتجاج ٦٨/١ بتصرف.

لعلميّ للنِّه بالخلافة على عدد أصحاب موسى للنِّه فنكثوا البيعة، واتّبعوا العجل والسامريّ ](١)سنّة بسنّة، ومثلاً بمثل. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

﴿ فَلَا تُشْمِتْ بِيَ الْآعْدَاءَ ﴾ : فلا تفعل بي ما يشمتون بي لأجله.

﴿ وَلاَ تَجْعَلْنِي مَعَ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ ﴾ ﴿ وَلاَ تَجْعَلْنِي مَعَ الْمَوْاخِذَة عليَّ ، أو نسبة التقصير إليَّ .

﴿ قَالَ رَبِّ اغْفِرْ لِي ﴾ : ما صنعتُ بأخي.

﴿ وَلِاَخِي﴾: إن فرّط في كفّهم. ضمّ إليه نفسه بالاستغفار ترضية له ودفعاً للشماتة عنه

﴿ وَادْخِلْنَا فِي رَحْمَتِكَ ﴾ : بمزيد الإِنعام علينا.

﴿ وَأَنْتَ أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ ﴾ ١٠ فأنت أرحم بنا منّا على أنفسنا.

﴿ إِنَّ الَّذِينَ اتَّخَذُوا الْعِجْلَ سَيَنَالُهُمْ غَضَبٌ مِنْ رَبِّهِمْ ﴾ : قيل (٢): هو ما أمرهم به من قتل فسهم.

﴿ وَذِلَّةً فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا ﴾ : قيل (٣) هي خروجهم من ديارهم .

وقيل: الجزية.

﴿ وَكَذَٰلِكَ نَجْزِيَ الْمُفْتَرِينَ ﴾ ۞: على الله . ولا فرية أعظم من فريتهم «هذا إلهكم وإله موسى». ولعلّه لم يفتر مثلها أحد قبلهم ولا بعدهم .

في الكافي (٤): عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن القاسم بن محمّد، عن المنقريّ، عن سفيان بن عين المنقريّ، عن سفيان بن عيينة، عن السديّ (٥)، عن أبي جعفر عليه قال: ما أخلص عبد الإِيمان لله (٦) أربعين صباحاً.

۲. أنوار التنزيل ۳۷۰/۱

٣. أنوار التنزيل ٣٧١/١

٤. الكافي ١٦/٢، ح٦.

١. ما بين المعقوفتين ليس في المتن.

٥. المصدر: السندي، وكلاهما وردا في جامع الرواة ٤٤٦/٢.

٦. المصدر: بالله.

أو قال: وما أجلّ (١) عبد ذكر الله أربعين يوماً، إلّا أن هداه (٢) الله في الدنيا، وبـصّره داءها ودواءها، وأثبت (٣) الحكمة في قلبه، وأنطق بها لسانه.

ثمّ تلا هذه الآية ، فقال : فلا ترى صاحب بدعة إلّا ذليلاً ، ولا مفترياً (٤) على الله وعلى رسوله وأهل بيته عَيْظ إلّا ذليلاً .

وفي تفسير العيّاشِيّ (٥): عن داود بن فرقد قال: قال أبوعبدالله عليَّا إلى عرضت لي (٦) إلى الله حاجة، فهجّرت (١) فيها إلى المسجد. وبينا أنا أصلّي في الروضة، إذا رجل على رأسى.

قال: قلت: ممّن الرجل؟

فقال: من أهل الكوفة.

قال: قلت: ممّن الرجل؟

قال: من أسلم.

قال: قلت: ممّن الرجل؟

قال: من الزيديّة (^).

قال: قلت: يا أخا أسلم، من تعرف منهم؟

قال: أعرف صبورهم (٩) ورشيدهم وأفضلهم هارون بن سعد.

قلت: يا أخا أسلم، ذاك من (١٠) العجليّة. أما (١١) سمعت الله يقول: «إنّ الّذين اتّخذوا العجل سينالهم غضب من ربّهم وذلّة في الحياة الدنيا».

﴿ وَالَّذِينَ عَمِلُوا السَّيِّنَاتِ ﴾ : من الكفر والمعاصى.

Y. المصدر: «زهره» بدل: «أن هداه».

١. المصدر: ما أجمل.

المصدرع «ومفترياً» بحذف «لا».

٣. المصدر: فأثبت.

٦. ليس «لى» في المصدر.

٥. تفسير العيّاشي ٢٩/٢\_٣٠، ح٨٢.

٧. هجّرت أي خرجت وقت المهاجرة، وهي شدّة الحرّ.

. ٨. هكذا في المصدر، وفي النسخ: الزهريّة.

٩. المصدر: خيرهم و سيّدهم.

١٠. المصدر: رأس.

١١, المصدر: كما.

﴿ ثُمَّ تَابُوا مِنْ بَعْدِهَا ﴾ : من بعد السيّئات.

﴿ وَآمَنُوا ﴾ : واشتغلوا بالإيمان، وما هو مقتضاه من الأعمال الصالحة.

﴿ إِنَّ رَبُّكَ مِنْ بَعْدِهَا ﴾ : من بعد التوبة.

﴿ لَغَفُورٌ وَحِيمٌ ﴾ ، وإن عظم الذنب، كجريمة عبدة العجل. وكثر، كجرائم بني إسرائيل.

﴿ وَلَمَّا سَكَتَ ﴾ : سكن. وقد قرئ (١) به.

﴿ عَنْ مُوسَى الْغَضَبُ ﴾: باعتذار هارون، أو بتوبتهم. وفي هذا الكلام مبالغة وبلاغة، من حيث إنّه جعل الغضب الحامل له على ما فعل كالأمر به والمغري عليه. حتّىٰ عبّر عن سكونه بالسكوت.

وقرئ (٢): «سكت» و «أسكت». على أنّ المسكّت هو الله، أو أخوه، أو الّذين تابوا. ﴿ لَخَذَ الْأَلْوَاحَ ﴾ : الّتي ألقاها.

﴿ وَفِي نُسْخَتِهَا ﴾: وفيما نسخ فيها، أي كتب. فعلة بمعنىٰ مفعول، كالخطبة.

وقيل (٣): فيما نسخ منها، أي من الألواح المنكسرة.

﴿ هُدِي ﴾ : بيان للحقّ.

﴿ وَرَحْمَةً ﴾ : إرشاد إلى الصلاح والخير.

﴿لِلَّذِينَ هُمْ لِرَبِّهِمْ يَرْهَبُونَ ﴾ ۞: دخلت اللام على المفعول، لضعف الفعل بالتأخير. أو حُذف المفعول واللام للتعليل. والتقدير: يرهبون معاصي الله لربّهم.

وفي بصائر الدرجات (٤): محمّد بن الحسين، عن موسى بن سعدان، عن عبدالله بن القاسم، عن صباح المزنيّ، عن الحارث بن حصيرة، عن حبّة [بن جوين] (٥) العرنيّ قال: سمعت عليّاً عليه يقول: إنّ يوشع بن نون كان وصِيّ موسى بن عمران، وكانت

٢. أنوار التنزيل ٣٧١/١

٤. بصائر الدرجات /١٦١، ح٦.

١. أنوار التنزيل ٣٧١/١.

٣. أنوار التنزيل ٣٧١/١.

٥. من المصدر.

ألواح موسى من زمرّد أخضر. فلمّا غضب موسى على نبيّنا وآله وعليه السلام ألقى (١) الألواح من يده. فمنها ما تكسّر، ومنها ما بقي، ومنها ما ارتفع.

فلمًا ذهب عن موسى الغضب، قال يوشع بن نون: عندك تبيان ما في الألواح؟ قال: نعم.

فلم يزل يتوارثها (٢) رهط بعد رهط، حتّىٰ وقعت في أيدي أربعة رهط من اليمن. وبعث الله محمّداً ﷺ [بتهامة ](٢) وبلغهم الخبر.

فقالوا: ما يقول هذا النبيَ ؟

قيل: ينهئ عن الخمر والزنا، ويأمر بمحاسن الأخلاق وكرم الجوار.

فقالوا: هذا أولئ بما في أيدينا منّا.

فاتَّفقوا أن يأتوه شهر كذا وكذا.

فأوحى الله إلىٰ جبرئيل للنُّلِهُ: أن انت النبيُّ عَلَيْلُهُ فأخبره الخبر.

فأتاه، فقال: إنَّ فلاناً وفلاناً وفلاناً وفلاناً ورثوا ماكان في (٤) ألواح موسى التَّلِمُ ، وهم يأتونك (٥) في شهر كذا وكذا، في ليلة كذا وكذا.

فسهر لهم تلك الليلة.

فجاء الركب. فدقُّوا عليه الباب، وهم يقولون: يا محمّد.

قال: نعم، يا فلان بن فلان [و] (١٠) يا فلان بن فلان [و] (١٠) يا فلان بن فلان ويا فلان بن فلان. أين الكتاب الذي توارثتموه من يوشع بن نون وصِيّ موسى بن عمران ؟ قالوا: نشهد أن لا إله إلّا الله وحده لا شريك له، وأنّك رسول الله. والله، ما علم بــه

١. المصدر: أخذ.

هكذا في المصدر، وفي النسخ: «نزل كذا توارثها» بدل: «فلم يزل يتوارثها».

ليس في المصدر: «ماكان في».

٣. من المصدر.

٦. من المصدر،

٥. المصدر: يأتوك.

٧. من المصدر،

أحد قطّ منذ وقع عندنا أحد<sup>(١)</sup> قبلك.

قال: فأخذه النبي عَلَيْظُ وإذا هو كتاب بالعبرانيّة دقيق، فدفعه إليَّ. و وضعته عند رأسي، فأصبحت بالكتاب (٢) وهو كتاب بالعربيّة (٣) جليل. فيه علم ما خلق الله منذ قامت السماوات والأرض إلى أن تقوم الساعة، فعلمت ذلك.

﴿ وَاخْتَارَ مُوسَىٰ قَوْمَهُ ﴾: أي من قومه. فحذف الجارّ، وأوصل الفعل إليه.

﴿ سَبْعِينَ رَجُلاً لِمِيقًا تِنَا ﴾: سبقت قصّتهم عند سؤال الرؤية.

﴿ فَلَمَّا لَخَذَتْهُمُ الرَّجْفَةُ ﴾ : نُقل (٤) أنّه تعالىٰ أمره بأن يأتيه في سبعين من بني إسرائيل . فاختار من كلّ بني سبط ستّة ، فزاد اثنان .

فقال: ليتخلّف منكم رجلان. فتشاحّوا(٥).

فقال: إنَّ لمن قعد أجر من خرج.

فقعد كالب ويوشع، وذهب مع الباقين. فلمّا دنوا من الجبل، غشيه غمام. فدخل موسى بهم [الغمام] (٢) وخرّوا سجّداً. فسمعوه يكلّم موسى، يأمره وينهاه، شمّ الكشف الغمام. فأقبلوا إليه وقالوا: «لن نؤمن لك حتّى نرى الله جهرة» «فأخذتهم الرجفة» أي الصاعقة. أو رجفة الجبل، فصعقوا منها.

﴿ قَالَ رَبِّ لَوْ شِئْتَ اَهْلَكُتْهُمْ مِنْ قَبْلُ وَاِيَّايَ ﴾: تمنّىٰ هلاكهم وهلاكه قبل أن يرىٰ ما رأىٰ، أو بسبب آخر. أو عنى به: أنّك قدرت علىٰ إهلاكهم قبل ذلك بحمل فرعون علىٰ إهلاكهم، أو بإغراقهم في البحر وغيرها، فترحّمت عليهم بالإِنقاذ. فإِن ترحّمت عليهم مرّة أخرىٰ، لم يبعد من عميم إحسانك.

﴿ أَتُهْلِكُنَا بِمَا فَعَلَ السُّفَهَاءُ مِنَا ﴾: من العناد والتجاسر على طلب الرؤية. وكأنّ ذلك قاله بعضهم.

١. ليس في المصدر.

٣. كذا في المصدر، و في النسخ: بالعبرانيّة.

٥. المصدر: فتشاجروا.

٢. كذا في المصدر، وفي النسخ: بالغداة.

٤. أنوار التنزيل ٣٧١/١.

٦. من المصدر،

وقيل (١): المراد «بما فعل السفهاء»: عبادة العجل.

في كتاب التوحيد (٢)؛ عن الرضا (٣) عليَّا إذان السبعين لمّا صاروا معه إلى الجبل، قالوا له: إنّك قد رأيت الله سبحانه. فأرناه كما رأيته.

فقال: إنّي لم أره.

فقالوا: «لن نؤمن لك حتى نرى الله جهرة فأخذتهم الصاعقة» واحترقواعن آخرهم وبقى موسى وحيداً.

فقال: يا ربّ، اخترت سبعين رجلاً من بني إسرائيل، فجئت بهم وأرجع وحـدي. فكيف يصدّقني قومي بما أخبرتهم (٤٬٤) فلو «شئت أهلكتهم من قبل وإيّاي أتهلكنا بما فعل السفهاء منّا». فأحياهم الله بعد موتهم.

وفي عيون الأخبار (٥)، ما يقرب منه كما مر.

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (٢)، بإسناده إلى سعد بن عبدالله القمّي، عن الحجّة القائم على حديث طويل، وفيه: قلت: فأخبرني يا مولاي عن العلّة الّتي تمنع القوم من اختيار إمام لأنفسهم.

قال: مصلح، أم مفسد؟

قلت: مصلح.

قال: فهل يجوز أن تقع خيرتهم على المفسد بعد أن لا يعلم أحد ما يخطر ببال غيره من صلاح أو فساد؟

قلت: بلئ.

قال: فهي العلَّة. وأوردها لك ببرهان ينقاد له (٧) عقلك.

٢. التوحيد /٤٢٤ ح ١.

١. أنوار التنزيل ٣٧١/١

٤. المصدر: أخبرهم به.

٣. أ، ب، ر: الصادق.

٦. كمال الدين / ٤٦١\_٤٦٢ ح ٢١.

٥. العيون ١٦٠/١ ـ ١٦١ ح ١.

٧. هكذا في المصدر. وفي النسخ: ذلك.

[ثمّ قال الليلا:](١) أخبرني عن الرسل الذين اصطفاهم الله الله الزل عليهم الكتب ٢) وأيّدهم بالوحي والعصمة، إذ هم أعلام الأمم وأهدى إلى الاختيار منهم، مثل موسى وعيسى الله الله علم يقور مع وفور عقلهما وكمال علمهما، إذا همّا بالاختيار، أن تقع خيرتهما على المنافق، وهما يظنّان أنه مؤمن؟

قلت: لا.

فقال: هذا موسى كليم الله، مع وفور عقله وكمال علمه ونزول الوحي عليه، اختار من أعيان [قومه ووجوه] (٣) عسكره لميقات ربّه كلل سبعين رجلاً ممّن لا يشكّ في إيمانهم وإخلاصهم، فوقعت خيرته على المنافقين. قال الله كلا: «واختار موسى قومه سبعين رجلاً لميقاتنا» إلى قوله: «لن نؤمن لك حتى نرى الله جهرة» «فأخذتهم الصاعقة بظلمهم». فلمّا وجدنا اختيار من قد اصطفاه الله كل بالنبوة واقعاً على الأفسد دون الأصلح، وهو يظن أنّه الأصلح دون الأفسد، علمنا أن [لااختيار إلالمن يعلم ما تخفي الصدور وما تكنّ الضمائر وتنصرف عليه السرائر، وأن لا خطر لاختيار إلى المهاجرين والأنصار بعد وقوع خيرة الأنبياء على ذوي الفساد لمّا أرادوا أهل الصلاح. في إلّا فِنْنَتُكَ ﴾: ابتلاؤك، حين أسمعتهم كلامك حتى طمعوا في الرؤية. أو أوجدت في العجل خواراً، فزاغوا به.

﴿ تُضِلُّ بِهَا مَنْ تَشَاءُ ﴾ : ضلاله بالتجاوز عن حدَّه، أو باتّباع المخايل.

﴿ وَتَهْدِي مَنْ تَشَاءُ ﴾ : هداه ، فيقوى بها إيمانه .

وفي تفسير العيّاشِيّ (٥)عن محمّد بن أبي حمزة ، عمّن ذكره ، عن أبي عبدالله عليًّا في قول الله عَلَيْهِ في قول الله عَلَيْه ، هوار».

فقال موسى للطُّلِّهُ: يا ربّ، ومن أخار الصنم؟

فقال الله: أنا يا موسى (٦)، أخرته.

٢. المصدر: الكتاب.

٤. من المصدر. وفي النسخ: اختيار.

هكذا في المصدر. وفي النسخ: يا موسى أنا.

ليس في المصدر.

٣. من المصدر. و في النسخ: قوم.

٥. تفسير العيّاشي ٢٩/٢، -٧٩.

فقال موسى: «إن هي إلّا فتنتك تضلّ بها من تشاء وتهدي من تشاء».

عن أبي بصير (١)، عن أبي جعفر للله قال: لمّا ناجئ موسى ربّه، أوحى الله إليه أن يا موسى، فتنت قومك.

قال: وبماذا، يا رب؟

قال: بالسامري، صاغ لهم من حليهم عجلاً.

قال: ربّ، إنّ حليّهم لا تحتمل أن يصاغ منها غزال أو تمثال أو عبجل. فكيف فتنتهم؟

قال: صاغ لهم عجلاً، فخار.

قال: يارب، ومن أخاره؟

قال: أنا.

قال موسى: «إن هي إلا فتنتك تضلّ بها من تشاء وتهدي من تشاء».

﴿ أَنْتَ وَلِيُّنَا ﴾: القائم بأمرنا.

﴿ فَاغْفِرْ لَنَا ﴾: بمغفرة ما قارفنا.

﴿ وَارْحَمْنَا وَأَنْتَ خَيْرُ الْغَافِرِينَ ﴾ ٢٠ تغفر السيّئة، وتبدّلها بالحسنة.

﴿ وَاكْتُبُ لَنَا فِي هَٰذِهِ الدُّنْيَا حَسَنَةً ﴾ : حسن معيشة ، وتوفيق طاعة .

﴿ وَفِي الْآخِرَةِ ﴾ : الجنَّة.

﴿إِنَّا هُذْنَا اِلَّيْكَ ﴾: تبنا إليك. من هاد يهود: إذا رجع.

وقرئ (٢) بالكسرة. من هاده يهيده: إذا أماله.

ويحتمل أن يكون مبنيًا للفاعل وللمفعول، [بمعنى: أملنا أنفسنا، أو أملنا إليك ويجوز أن يكون المضموم أيضاً مبنيًا للمفعول ](٣) منه. على لغة من يقول: عود المريض.

٢. أنوار التنزيل ٢٧٢/١.

<sup>1.</sup> تفسير العياشي ٣١/٢، ح ٨٥.

٣. ليس في أ، ب، ر.

﴿ قَالَ عَذَابِي أُصِيبُ بِهِ مَنْ أَشَاءُ ﴾: تعذيبه.

﴿ وَرَحْمَتِي وَسِعَتْ كُلُّ شَيْءٍ ﴾: في الدُّنيا؛ المؤمن والكافر، بل المكلّف وغيره.

وفي روضة الواعظين (١) للمفيد على: قال رسول الله يَتَطَلِق : أوحى الله إلىٰ داود على : يا داود، كما لا تضيق الشمس على من جلس فيها، كذلك لا تضيق رحمتي على من دخل فيها.

وفي مجمع البيان (٢): وفي الحديث: أنَّ النبيِّ عَيَالِمًا قام في الصلاة.

فقال أعرابي، وهو في الصلاة: اللهم ارحمني ومحمّداً، [ ولا ترحم معنا أحداً ](٣).

فلمّا سلّم رسول الله عَلَيْنَ قال: مهلاً لك يا أعرابي، تحجّرت (٤) واسعاً. يريد: رحمة الله عَلَى السعاء على الصحيح.

. . . . ﴿ فَسَأَكْتُبُهَا ﴾ : الكفر والمعاصي.

﴿لِلَّذِينَ يَتَّقُونَ ﴾: الكفر والمعاصي.

﴿ وَيُؤْتُونَ الزَّكَاةَ ﴾ : خصّها بالذكر لأنافتها، ولأنّها كانت أشقّ عليهم.

﴿ وَالَّذِينَ هُمْ بِآيَاتِنَا يُؤْمِنُونَ ﴾ ۞: فلا يكفرون بشيء منها.

﴿ الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ الرَّسُولَ النَّبِيِّ ﴾: مبتدأ خبره «يأمرهم». أو خبر مبتدأ، تقديره: هم الذين. أو بدل من «الذين يتقون» بدل البعض أو الكلّ. والمراد: من آمن بمحمّد ﷺ. وإنّما سمّاه رسولاً، بالإضافة إلى الله تعالىٰ. ونبيّاً، بالإضافة إلى العباد.

في الكافي (٥) عنهما عليه «الرسول» الذي يظهر له الملك، فيكلّمه. و «النبيّ» هو الذي يرئ في منامه. و ربّما اجتمعت النبوّة والرسالة لواحد.

٢. مجمع البيان ٤٨٦/٢.

١. روضة الواعظين ٣٨٢/٢.

٣. من المصدر.

٤. المصدر: قال للأعرابي: لقد تحجّرت... وتحجّر ما وسعه الله: ضيّقه على نفسه.

٥. الكافي ١٧٧/١، ح ٤.

﴿ الْأُمِّيَّ ﴾ : أي المنسوب إلىٰ أمّ القرىٰ، وهي مكّة . [كذا ](١) في مجمع البيان (٢) عن الباقر النِّلة .

وفي تفسير العيّاشِيّ (٣): عنه عليُّلا أنّه سُئل: لم سمّي النبيّ: الأمّيّ ؟

قال: نسب إلى مكّة. وذلك من قول الله: «لتنذر أمّ القرئ ومن حولها» (1). وأمّ القرئ مكّة، فقيل: أمّىً لذلك.

وفي علل الشرائع (٥)، بإسناده إلى جعفر بن محمّد الصوفيّ قال: سألت أبا جعفر محمّد بن عليّ النبيّ ﷺ: الأمّيّ ؟ محمّد بن عليّ الباقر (١) عليه فقلت: يا ابن رسول الله، لِمَ سمّي النبيّ ﷺ: الأمّيّ ؟ فقال: ما يقول الناس؟

قلت: يزعمون أنّه إنّما سمّي الأمّيّ؛ لأنّه لم يحسن أن يكتب!

فقال: كذبوا، عليهم لعنة الله. أنّى ذلك والله يقول: «هو الّذي بعث في الأمّيين رسولاً منهم يتلو عليهم آياته ويزكّيهم ويعلّمهم الكتاب والحكمة» (٧٠). فكيف كان يعلّمهم ما لايحسن؟ والله، لقد كان رسول الله عَيْنَ يقرأ ويكتب باثنين وسبعين أو قال: بثلاثة وسبعين لساناً. وإنّما سمّى: الأمّيّ لأنّه كان من أهل مكة، [ومكّة] (٨٠) من أمّهات القرئ. وذلك قول الله عَلَى: «لتنذر (٩٠) أمّ القرئ ومن حولها».

وبإسناده (۱۰)إلىٰ عليّ بن حسّان وعليّ بن أسباط وغيره، رفعوه عن أبي جعفر ﷺ قال: قلت: إنّ الناس يزعمون أنّ رسول الله ﷺ لم يكتب ولا يقرأ!

فقال: كذبوا، لعنهم الله. أنَّى ذلك، وقد قال الله: «هو الّذي بعث في الأمّيين رسولاً منهم يتلو عليهم آياته ويزكّيهم ويعلّمهم الكتاب والحكمة». [أفيكون ](١١) يـعلّمهم

٤. الأنعام /٩٢.

٥. علل الشرائع /١٢٤ ـ ١٢٥، ح ١.

٦. المصدر: الرضا.

٧. الجمعة /٢.

١. ما بين المعقوقتين منًا.

٨، من المصدر.

. ٩. المصدر: لينذر.

١٠. العلل /١٢٥ ، ح٢.

١١. المصدر: فكيف,

٢. مجمع البيان ٤٨٧/٢.

تفسير العيّاشي ٣١/٢، ح ٦٨ ببعض التصرّف.
 ١٤ الا

الكتاب والحكمة وليس يحسن أن يقرأ ويكتب!؟

قال: قلت: فلِمَ سمّي النبيّ الأمّيّ ؟

قال: لأنّه نسب إلىٰ مكّة. وذلك قول الله ﷺ: «لتنذر أمّ القـرئ ومـن حـولها». فأمّ القرئ مكّة، فقيل: أمّى لذلك.

وبإسناده (۱) إلى أحمد بن محمّد بن أبي نصر، عن بعض أصحابه، عن أبي عبدالله عليه قال: كان ممّا من الله على على رسول الله عَلَيه أنّه كان يقرأ ولا يكتب. فلمّا توجّه أبوسفيان إلى أحد، كتب العبّاس إلى النبيّ. فجاءه الكتاب وهو في بعض حيطان المدينة، فقرأه ولم يخبر أصحابه، وأمرهم أن يدخلوا المدينة. فلمّا دخلوا المدينة، أخبرهم.

وحدّثنا (٢) محمّد بن الحسن الصفّار الله قال: حدّثنا سعد بن عبدالله قال: حدّثنا أحدَثنا محمّد بن عبدالله قال: حدّثنا أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسين بن سعيد ومحمّد بن خالد البرقيّ، عن محمّد بن أبي عمير، عن هشام بن سالم، عن أبي عبدالله عليّة قال: كان النبيّ عَيَالِيّة يقوأ الكتاب، ولا يكتب.

أبي (٣) على الله على

﴿ الَّذِي يَجِدُونَهُ مَكْتُوبًا عِنْدَهُمْ فِي التَّوْرَاةِ وَالْإِنْجِيلِ ﴾: اسما وصفة.

في تفسير العيّاشِيّ (\*): عن الباقر للنِّلْاِ [في قوله: «يـجدونه» إ<sup>(١)</sup> يـعني اليـهود والنصاري صفة محمّد ﷺ واسمه.

۲. العلل ۱۲٦/ ، ح٦.

١. العلل /١٢٥ ـ١٢٦، ح٥.

٤. من المصدر.

۳. العلل /۱۲٦، ح۷.

٦. من المصدر.

تفسير العيّاشي ٣١/٢، ح٨٧

وفي أمالي الصدوق (١): عن أميرالمؤمنين لليلا في حديث طويل، قال يهودي لرسول الله عَلَيْلا : إنّي قرأت نعتك (١) في التوراة: محمّد بن عبدالله، مولده بسمكة، ومهاجره بطيبة. ليس بفظ ولا غليظ ولا سخّاب (٣) ولا مترنّن (٤) بالفحش ولا قول الخنا. وأنا أشهد أن لا إله إلا الله، وأنّك رسول الله. وهذا مالي، فاحكم فيه بما أنزل الله.

وفي روضة الكافي (٥): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن الحسن بن محبوب، عن محمّد بن الفضيل، عن أبي حمزة، عن أبي جعفر طلي قال: إنّ الله تبارك وتعالى عهد إلىٰ آدم. \_إلىٰ أن قال: \_فلمّا أنزلت (٦) التوراة على موسى علي ، بشر بمحمّد ﷺ.

قال: فلم تزل الأنبياء تبشّر به حتى بعث الله المسيح عيسى بن مريم فبشر بمحمّد عَيَّ . وذلك قوله تعالى: «يجدونه» يعني: اليهود والنصارى. «مكتوباً» يعني: صفة محمّد عَيَّ . «عندهم» يعني: في التوراة والإنجيل (٧). وهو قول الله عَلَى يخبر عن عيسى: «ومبشّراً برسول يأتي من بعدي اسمه أحمد» (٨). وبشّر موسى وعيسى بمحمّد، كما بشر الأنبياء صلوات الله عليهم بعضهم ببعض.

وفيه (٩): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن عمرو بن عثمان (١٠)، عن عليّ بـن عـيسـى رفعه، قال: إنّ موسى لليّلِا ناجاه ربّه تبارك وتعالى.

فقال له في مناجاته: أوصيك يا موسى، وصيّة الشفيق المشفق بابن البتول عيسى بن مريم (١١). ومن بعده بصاحب الجمل الأحمر؛ الطيّب الطاهر المطهّر. فمثله في

١. الأمالي /٣٧٦ - ٣٧٧ ، ح٦. ٢٠ ليس في المصدر.

٣. كذا في المصدر، و في النسخ: سحاب، يقال: وجدته مارث السخاب، أي: وجدته مثل الطفل لا علم له جمع سخب.
 ٤. المصدر: متزيّن (متريّن ـخ ل).

٥. الكافي ١١٧/٨، ضمن ح ٩٢. ٩٢ المصدر: نزلت.

لا. في المصدر بعدها: «يأمرهم بالمعروف و ينهاهم عن المنكر».

٨. الصف ٧٠. ٩ . الكافي ٤٢/٨ و ٤٣ ضمن ح ٨

١٠. هكذا في المصدر. وفي النسخ: عمر بن سمان. وهو غلط،

١١. المصدر: عيسي بن مريم صاحب الاتان و البرنس و الزيت و الزيتون و المحراب.

كتابك أنّه [مؤمن](١)مهيمن على الكتب كلّها، وأنّه راكع ساجد راغب راهب. إخوانه المساكين، وأنصاره قوم آخرون. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي الخرائج والجرائح (٢): عن الرضاء الله حديث طويل، وفيه: فقال الرضاء الله : أنت يا جاثليق، آمن في ذمّة الله وذمّة رسوله؛ لأنّك لا يبدأك منّا شيئاً يكره ممّا تخافه وتحذره.

فقال: أنا إذا أمنتني، فإنّ هذا النبيّ الذي اسمه أحمد. وهذا الوصِيّ الذي اسمه عليّ. وهذه البنت الّتي اسمها فاطمة. وهذان السبطان اللذان اسمهما الحسن والحسين، في التوراة والإنجيل والزبور.

وفي كتاب التوحيد، وعيون الأخبار (٣)، في باب مجلس الرضا للسلا مع أصحاب الملل والمقالات، قال الرضا للللا للجالوت: لتسألني أو أسألك؟

فقال: بل أسألك. ولست أقبل منك حجّة إلّا من التوراة، أو من الإِنجيل، أو من زبور داود، أو ممّا في صحف إبراهيم وموسى.

قال الرضاط الله : لا تقبل منّي حجّة إلّا بما تنطق به التوراة عملي لسان موسى بن عمران، والإنجيل على لسان عيسى بن مريم، والزبور على لسان داود.

فقال رأس الجالوت: من أين تُثبت (٤) نبوّة محمّد عَيَالِيٌّ ؟

قال الرضا للطِّلا: بنبوّة موسى (٥) بن عمران، وعيسى بن مريم، وداود خليفة الله في الأرض.

فقال له: أثبت (٦) قول موسى بن عمران.

قال الرضا عليُّه : هل تعلم يا يهوديّ أنّ موسى أوصىٰ بني إسرائيل فقال لهم: إنَّه

١. من المصدر.

٢. عنه تفسيرنور الثقلين ٧٩/٢، ح ٢٩٥ والخرائج /ج ١ /٣٤٦.

٣. التوحيد /٤٢٧ ـ ٤٢٩، والعيون ١٦٤/١ ـ ١٦٦. هكذا في المصدرين. و في النسخ: ثبت.

٥. المصدران: شهدينبوته. ٦. هكذا في المصدر. و في النسخ: ثبت.

سيأتيكم نبيّ هو من إخوانكم، فبه فيصدّقوا، ومنه فياسمعوا؟ فيهل تبعلم أنّ لبني إسرائيل إخوة غير ولد إسماعيل، إن كنت تعرف قرابة إسرائيل من إسماعيل والنسب الذي بينهما من قبل إبراهيم عليماً؟

فقال رأس الجالوت: هذا قول موسى، لا ندفعه.

فقال له الرضا لليُّلا: هل جاءكم من إخوة بني إسرائيل نبيّ غير محمّد ﷺ؟ قال: لا.

قال الرضا علي : أفليس قد صح هذا عندكم ؟

قال: نعم، ولكنّي أحبّ أن تصحّحه (١) لي من التوراة.

فقال له الرضاعاتية : هل تنكر أنّ التوراة تقول لكم : جاء النور من جبل طور سيناء وأضاء للناس (٢) من جبل ساعير، واستعلن علينا من جبل فاران؟

قال رأس الجالوت: أعرف هذه الكلمات، وما أعرف تفسيرها.

قال الرضاع الله : أنا أخبرك به . أمّا قوله : «جاء النور من جبل طور سيناء» فذلك وحي الله تبارك وتعالى الذي أنزله على موسى على جبل طور سيناء . وأمّا قوله : «وأضاء للناس (٣) منك جبل ساعير» فهو الجبل الذي أوحى الله تعالى إلى عيسى بن مريم ، وهو عليه . وأمّا قوله : «واستعلن علينا من جبل فاران» فذلك جبل من جبال مكّة ، بينه وبينها يوم .

وقال شعياء (١) النبيّ فيما تقول أنت وأصحابك في التوراة: رأيت راكبين أضاء لهما (٥) الأرض: أحدهما [راكب] (١) على حمار، والآخر على جمل. فمن راكب الحمار، ومن راكب الجمل؟

قال رأس الجالوت: لا أعرفهما، فأخبرني بهما.

٢. المصدر: لنا.

١. هكذا في المصدر. وفي النسخ: تصحّه.

أ: شعيا، ور: شعيبا.

٣. المصدر: لنا.

٦. من التوحيد.

٥. العيون: لهم.

قال: أمّا راكب الحمار، فعيسى. وأمّا راكب الجمل، فمحمّد ﷺ. أتنكر هذا من التوراة؟

قال: لا، ما أنكره.

قال الرضا عليُّلا : هل تعرف حيقوق النبيّ ؟

قال: نعم، إنّي به لعارف.

قال رأس الجالوت: قد قال ذلك حيقوق [النبئ](٣) ولا ننكر قوله.

قال الرضاع الله عنه على داود في زبوره، وأنت تقرأه: اللهم ابعث مقيم السنّة بعد الفترة. فهل تعرف نبيّاً أقام السنّة بعد الفترة غير محمّد ﷺ؟

قال رأس الجالوت: هذا قول داود نعرفه لا نـنكره. ولكـن عـني بـذلك. عـيسي. وأيّامه هي الفترة.

قال الرضا للني : جهلت. إنّ عيسى لم يخالف السنّة، وقد كان موافقاً لسنّة التوراة حتى رفعه الله إليه. وفي الإنجيل مكتوب: إنّ ابن البرّة لذاهب، والفارقليطا جاءٍ من بعده. وهو الذي [يخفّف الآصار]<sup>(2)</sup> ويفسّر لكم كلّ شيء، ويشهد لي كما شهدت له. أنا جنتكم بالأمثال، وهو يأتيكم بالتأويل. أتؤمن بهذا في الإنجيل ؟

قال: نعم، لا أنكره.

وفي كتاب التوحيد(٥)، بإسناده إلى عبدالرحمٰن بن الأسود، عن جعفر بن محمّد،

٢. المصدران: بالبيان.

٤. من المصدرين. و في النسخ: يحقَّق الأخبار.

١. من المصدرين, و في النسخ: له و.

٣. من العيون.

٥. التوحيد/ ١٨٠\_١٨١ ح١٥.

عن أبيه على الله على نبيّنا وعليه. وأتيا محمّداً [رسول الله](ا) عَلَى الله على نبيّنا وعليه. وأتيا محمّداً [رسول الله](ا) عَلَى الله على نبيّنا وعليه. وأتيا محمّداً [رسول الله](ا) عَلَى الله على الله إراهيم وموسى عَلَيْكُا. وعلما علم الكتب الأولى.

فلمًا قبض الله تبارك وتعالى رسول الله ﷺ أقبلا يسألان عن صاحب الأمر بعده.

وقالا: إنّه لم يمت نبيّ قطّ إلّا وله خليفة يقوم بالأمر في أمّته من بعده، قريب القرابة إليه، من أهل بيته، عظيم القدر، جليل الشأن.

فقال أحدهما لصاحبه: هل تعرف صاحب هذا الأمر من بعد هذا النبيّ؟

قال الآخر: لا أعلمه إلّا بالصفة الّتي أجدها في التوراة، وهو الأصلع المصفّر (٣). فإنّه كان أقرب القوم من رسول الله ﷺ.

فلمًا دخلا المدينة وسألا عن الخليفة ، أرشدا إلى أبي بكر!

فلمًا نظرا إليه، قالا: ليس هذا صاحبنا. ثمّ قالاله: ما قرابتك من رسول الله عَيَّالله؟ قال: إنّى رجل من عشيرته، وهو زوج ابنتي عائشة.

قالا: هل غير هذا؟

قال: لا.

قالا: ليست هذه بقرابة. فأخبرنا أين ربّك؟

قال: فوق سبع سماوات.

قالا: هل غير هذا؟

قال: لا.

قالا: دلّنا على من هو أعلم منك. فإنّك لست بالرجل الّذي نجد صفته في التوراة، إنّه وصّى هذا النبيّ وخليفته.

[قال: فتغيّظ من قولهما وهم بهما ](٣) ثم أرشدهما إلى عمر. [وذلك أنّه عرف من

٢. هكذا في المصدر، و في النسخ: الأضلع المصقر،

<sup>1.</sup> من المصدر.

٣. من المصدر.

عمر أنّهما إن استقبلاه بشئ، بطش بهما ](١).

فلمًا أتياه، قالا: ما قرابتك من هذا النبئ؟

قال: أنا من عشيرته، وهو زوج ابنتي حفصة.

قالا: هل غير ذلك؟

قال: لا.

قالا: ليست بقرابة ، وليست هذه الصفة الَّتي نجدها في التوراة.

ثمّ قالاله: فأين ربّك؟

قال: فوق سبع سماوات.

قالا: هل غير هذا؟

قال: لا.

قالاً: دلَّنا على من هو أعلم منك.

فأرشدهما إلىٰ عليّ لطيُّلا .

فلمّا جاءاه فنظرا إليه، قال أحدهما لصاحبه: إنّه الرجل الّذي نجد صفته في التوراة.

إنَّه وصي هذا النبيّ، وخليفته، وزوج بنته، وأبو السبطين، والقائم بالحقّ من بعده.

ثمَ قالاً لعلَى عليه : أيّها الرجل، ما قرابتك من رسول الله ﷺ؟

قال: هو أخي، وأنا وارثه ووصيّه، أوّل من آمن به، وزوج ابنته فاطمة.

قالاله: هذه القرابة الفاخرة، والمنزلة القريبة. وهذه الصفة الَّتي نجدها في التوراة.

قال اليهوديّان: فما منع صاحبيك أن يكونا جعلاك في موضعك الّذي أنت أهله؟ فوالذي أنزل التوراة على موسى، إنّك لأنت الخليفة حقّاً. نجد صفتك في كتبنا، ونقرأه في كنائسنا(٢). والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم ٣٠): حدّثني أبي، عن ابن أبي عمير، عـن حـمّاد، عـن

١. من المصدر. و في النسخ: كتابنا.

٣. عنه تفسير نور الثقلين ٨٤/٢ ٨٥ ح٣٠٣؛ وتفسير القمّي: ٣٢/١.

حريز، عن أبي عبدالله لله الله عليه قال: نزلت هذه الآية في اليهود والنصاري. يقول الله تبارك وتعالى: «الَّذين أتيناهم الكتاب يعرفونه» يمعنى: رسول الله عَيِّظ . «كما يعرفون أبناءهم (١) لأنَّ الله ﷺ قد أنزل عليهم في التوراة والإنجيل والزبور صفة محمَّد ﷺ وصفة أصحابه، ومبعثه، ومهاجره.

وهو قوله تعالىٰ: «محمّد رسول الله والّذين آمنوا معه أشدّاء عبلي الكفّار رحماء بينهم تراهم ركّعاً سجّداً يبتغون فضلاً من الله ورضواناً سيماهم في وجوههم من أثر السجود ذلك مثلهم في التوراة ومثلهم في الإنجيل» (٢) فهذه صفة رسول الله عَيَالِيُّهُ في التوراة والإنجيل، وصفة أصحابه.

فلمًا بعثه الله عَلَى عرفه أهل الكتاب، كما قال عَلى : «فلمًا جاءهم ما عرفوا كفروا به) (۳)

﴿ يَأْمُرُهُمْ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَاهُمْ عَنِ الْمُنْكَرِ وَيُحِلُّ لَهُمُ الطَّيْبَاتِ ﴾ : مما حمرًم عليهم كالشحوم.

﴿ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْحَبَائِثَ ﴾ :كالدم ولحم الخنزير. أو كالربا والرشوة.

﴿ وَيَضَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَالْآغُلَالَ الَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ ﴾: ويحقف عليهم ما كلَّفوا به من التكاليف الشاقّة، كتعيين القصاص في العمد والخطأ، وقطع الأعضاء الخاطئة، وقرض موضع النجاسة.

وأصل الإصر: الثقل الَّذي يأصر صاحبه، أي يحبسه من الحراك لثقله.

وقرأ (٤) ابن عامر: «إصارهم».

﴿ فَالَّذِينَ آمَنُوا بِهِ وَعَزُّرُوهُ ﴾ : عظموه بالتقوى.

وقرئ (٥) بالتخفيف. وأصله: المنع. ومنه: التعزير.

۲. الفتح /۲۹.

١. البقرة ١٤٧.

٤. أنوار التنزيل ٣٧٢/١.

٣. البقرة /٨٩

٥. نقس المصدر، والموضع.

﴿ وَنَصَرُوهُ وَاتَّبَعُوا النُّورَ الَّذِي ٱنْزِلَ مَعَهُ ﴾ : أي مع نبوَّته.

قيل (١): يعني القرآن. وإنّما سمّاه: نوراً؛ لأنّه بإعجازه ظاهر أمره مظهر غيره. أو لأنّه كاشف الحقائق مظهر لها.

ويجوز أن يكون معه متعلّقاً «باتّبعوا» أي واتّبعوا النـور المـنزل مـع اتّـباع النـبيّ. فيكون إشارة إلى اتّباع الكتاب والسنّة.

وفي تفسير العيّاشِيّ <sup>(٢)</sup>عن أبي بصير، عن الباقر عليِّهِ : «النور» عليّ عليّهِ .

وفي أصول الكافي (٣): عليّ بن إبراهيم، بإسناده إلىٰ أبي عبدالله عليِّهِ قال: «النور» في هذا الموضع على [أميرالمؤمنين](٤) والأئمّة الميِّلةِ.

﴿ أُولَٰئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾ ۞: الفائزون بالرحمة الأبديّة. ومضمون الآية جواب دعاء موسى للبَّلِا .

وفي تأويل هذه الآية ، روى [الكليني ]في أصول الكافي (٥): عدّة من أصحابنا ، عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر ، عن حمّاد بن عثمان ، عن أبي عبيدة الحذّاء قال : سألت أبا جعفر طلي عن الاستطاعة وقول الناس . فقال وتلا هذه الآية : «ولا يزالون مختلفين إلا من رحم ربّك ولذلك خلقهم (٢) يا أبا عبيدة ، الناس مختلفون في إصابة القول وكلّهم هالك .

قال: قلت: قوله «إلّا من رحم ربّك»؟

قال: هم شيعتنا ولرحمته خلقهم. وهو قوله: «ولذلك خلقهم» يقول: لطاعة الإمام، والرحمة التي يقول: «و رحمتي وسعت كلّ شيء» يقول: علم الإمام، ووسع علمه الذي هو من علمه، كلّ شيء» هم شيعتنا.

ثمَ قال: «فسأكتبها للذين يتقون» يعني: ولاية غير الإمام وطاعته.

٢. تفسير العيّاشي ٣١/٢، ح ٨٨.

٤. من المصدر.

۳. هود ۱۱۸٪

١. أنوار التنزيل ٣٧٢/١.

٣. الكافي ١٩٤/١، ح٢.

٥. الكافي ٢٩/١، ح٨٣

ثمّ قال: «يجدونه مكتوباً عندهم في التوراة والانجيل» يعني: النبيّ والوصِيّ والقائم. «يأمرهم بالمعروف» إذا قام. «وينهاهم عن المنكر» [ والمنكر](۱) من أنكر فضل الإمام وجحده. «ويحلّ لهم الطيّبات» أخذ العلم من أهله. «ويحرّم عليهم الخبائث» والخبائث قول من خالف. «ويضع عنهم إصرهم» وهي الذنوب الّتي كانوا فيها قبل معرفتهم فضل الإمام. «والأغلال الّتي كانت عليهم» والأغلال، ما كانوا يقولون ممّا لم يكونوا أمروا به من ترك فضل الإمام. فلمّا عرفوا فيضل الإمام، وضع عنهم إصرهم. والإصر: الذنب. وهي الإصار.

ثمّ نسبهم فقال: «اللذين آمنوا به» يعني النبيّ (٢). «وعزّروه ونصروه واتبعوا النور الذي أنزل معه» وهو أميرالمؤمنين والأثمّة الله (٣) «أولئك هم المفلحون».

محمّد بن يحيى (٤) ومحمّد بن عبدالله [عن عبدالله] (٥) بن جعفر، عن الحسن بن ظريف (٢) وعلّي بن محمّد، عن صالح بن أبي حمّاد، عن بكر بن صالح، عن عبدالرحمٰن بن سالم، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله عليه : أنّ أبا جعفر عليه قرأ اللوح الذي أهداه الله إلى رسوله عله الذي فيه اسم النبيّ عله ، وأسماء الأنمة المه وفي أخره، بعد أن ذكر علي بن محمّد عليه : أخرج منه الداعي إلى سبيلي، والخازن لعلمي الحسن، وأكمل ذلك بابنه «م ح م د» رحمة للعالمين. عليه كمال موسى، وبهاء عيسى، وصبر أيوب. فيُذَلّ أوليائي في زمانه، وتتهادئ رؤوسهم كما تتهادى رؤوس الديلم والترك. فيُقتلون ويُحرَقون، ويكونون خائفين مرعوبين وجلين. تُصْبَعُ الأرض بدمائهم، ويفشوا الويل والرئة (٧) في نسائهم، أولئك أوليائي حقّاً. بهم أدفع (٨)كل فتنة بدمائهم، ويفشوا الويل والرئة (٧) في نسائهم، أولئك أوليائي حقّاً. بهم أدفع (٨)كل فتنة

١. من المصدر: الإمام.

٣. هذه العبارة الموجودة وسط الآية ليست في المصدر.

٤. الكافي ٥٢٨/١ ، ح٣. من المصدر،

المصدر: طريف. و هو غلط.
 الرئة: الصيحة.

٨. هكذا في المصدر. وفي النسخ: أرفع.

عمياء حِندس (١)(٢)، وبهم أكشف الزلازل وأرفع (٣) الآصار والأغلال «أولئك عليهم صلوات من ربّهم ورحمة، وأولئك هم المهتدون» (١).

﴿ قُلْ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اِنِّي رَسُولُ اللهِ إِلَيْكُمْ ﴾: الخطاب عام . وكان رسول الله عَيَالِيُّ مبعوثاً إلىٰ كافّة الثقلين، وسائر الرسل إلىٰ أقوامهم.

﴿جَمِيعاً ﴾: حال من «إليكم».

في أمالي الصدوق (٥): عن الحسن المجتبئ عليه قال: جاء نفر من اليهود إلى رسول الله عَلَيْهِ . فقالوا: يا محمّد، أنت الذي تزعم أنّك رسول الله، وأنّك الذي يوحى إليك كما أوحى (١) إلى موسى.

فسكت النبي عَلَيْظُ ساعة. ثمّ قال: نعم، أنا سيّد ولد آدم ولا فخر. وأنا خاتم النبيّين، وإمام المتّقين، ورسول ربّ العالمين.

قالوا: إلى من، إلى العرب أم إلى العجم أم إلينا؟

فأنزل الله هذه الآية.

﴿ الَّذِي لَهُ مُلْكُ السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ ﴾ : صفة لله، وإن حيل بينهما بما هو متعلَّق المضاف إليه ؛ لأنّه كالمتقدّم عليه .

أو مدح منصوب، أو مرفوع.

أو مبتدأ خبره ﴿ لَا اللَّهَ إِلَّا هُوَ ﴾.

وهو على الوجوه الأول بيان لما قبله. فإنّ ملك العالم، كان هو الإِلْه لا غيره. وفي: ﴿ يُحْيِي وَيُمِيتُ ﴾ : مزيد تقدير لاختصاصه بالألوهيّة.

﴿ فَآمِنُوا بِاللّٰهِ وَرَسُولِهِ النَّبِيِّ الْأُمِّيِّ اللَّهِي يُؤْمِنُ بِاللّٰهِ وَ كَلِمَاتِهِ ﴾ : ما أنزل عــلـيـه ، وعــلـى سائر الرسـل من كتبـه ووحـيـه .

٢. كذا في المصدر، وفي النسخ: مرّ.

٤. البقرة /١٥٧.

٦. هكذا في المصدر. وفي النسخ: يوحي.

١. الحندس: المظلم.

٣. المصدر: أدفع.

الأمالي /١٥٧، ح ١.

وقرى (١) «وكلمته» على إرادة الجنس أو القرآن، أو عيسى. تعريضاً لليهود، وتنبيهاً على أنّ من لم يؤمن به لم يعتبر إيمانه. وإنّما عدل عن التكلّم إلى الغيبة، لإجراء هذه الصفات الداعية إلى الإيمان والاتّباع له.

﴿ وَاتَّبِعُوهُ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ ﴾ ۞: جعل رجاء الاهتداء أثر الأمرين، تنبيهاً على أنّ من صدّقه ولم يتابعه بالتزام شرعه فهو يُعدّ في خطط الضلالة.

﴿ وَمِنْ قَوْمٍ مُوسَىٰ ﴾ : يعني بني إسرائيل.

﴿ أُمَّةً يَهْدُونَ بِالْحَقِّ ﴾ : يهدون الناس محقّين، أو بكلمة الحقّ.

﴿ وَبِهِ ﴾ : وبالحقّ.

﴿ يَعْدِلُونَ ﴾ ۞: بينهم في الحكم.

قيل (٢): هم مؤمنوا أهل الكتاب.

وقيل: المراد بها الثابتون على الإيمان، القائمون بالحقّ من أهل زمانه. أتبع ذكرهم ذكر أضدادهم على ما هو عادة القرآن، تنبيهاً على أنّ تعارض الخير والشرّ وتزاحم أهل الحقّ والباطل أمر مستمرّ.

وفي تفسير العيّاشِيّ <sup>(٣)</sup>: عن عبدالله بن سنان، عن الصادق للسَّلِا في هذه الآية: قوم موسى، هم أهل الإسلام.

وقيل (٤): قوم وراء الصين. رآهم رسول الله ﷺ ليلة المعراج، فأمنوا به.

عن المفضّل بن عمر (٥)، عن أبي عبدالله للنظِّ قال: إذا قام قائم آل محمّد، استخرج من ظهر الكعبة سبعة وعشرين رجلاً؛ خمسة عشر من القوم الذين يهدون (٢) بالحقّ وبه يعدلون، وسبعة من أصحاب الكهف، ويوشع وصِيّ موسى، ومؤمن آل فرعون، وسلمان الفارسِيّ على ، وأبادجانة الأنصاريّ، ومالك الأشتر.

۲. أنوار التنزيل ۲۷۲/۱

٤. أنوار التنزيل ٣٧٣/١.

٦. المصدر: من قوم موسى الذين يقضون....

١. أنوار التنزيل ٣٧٣/١.

٣. تفسير العيّاشي ٣١/٢\_٣٢، ح ٨٩.

٥. تفسير العيّاشي ٣٢/٢، ح ٩٠.

عن أبي الصهبان (١) البكري (٢) قال: سمعت عليّ بن أبي طالب عليّ ودعا رأس الجالوت وأسقف النصارى فقال: إنّي سائلكما (٢) عن أمر وأنا أعلم به منكما [فلا تكتماني] (١). يا رأس الجالوت، بالذي أنزل التوراة على موسى، وأطعمكم المنّ والسلوى، وضرب لكم في البحر طريقاً [يبساً] (٥) وفجّر لكم من الحجر الطوريّ اثنتي عشرة (١) عيناً لكلّ سبط من بني إسرائيل عيناً، إلّا ما أخبرتني، على كم افترقت بنو إسرائيل بعد موسى ؟

فقال: فرقة واحدة.

فقال: كذبت، والّذي لا إله غيره، لقد افترقت على إحدىٰ وسبعين فرقة، كلّها في النار إلّا واحدة. فإنّ الله يقول: «ومن قوم موسى أمّة يهدون بالحقّ وبه يعدلون» [فهذه الّتي تنجو ] (١).

وفي الكافي (٨): عليّ بن إبراهيم، عن هارون بن مسلم، عن مسعدة بن صدقة، عن أبي عبدالله عليه وقال بعده: وبهذا الإسناد قال: سمعت أبا عبدالله عليه يقول وسئل عن الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، أواجب هو على الأمّة جميعاً؟

فقال: لا.

فقلت: له: ولِمَ؟

قال: إنّما هو على القويّ المطاع، العالم بالمعروف من المنكر. لا على الضعيف الذي لا يهتدي سبيلاً إلى أيّ من أيّ، يقول من الحقّ إلى الباطل. والدليـل عـلى ذلك كتاب الله تعالىٰ [قوله: «ولتكن مـنكم أمّة يـدعون إلى الخـير ويأمـرون بـالمعروف

١. هكذا في المصدر. وفي النسخ: أبي الصهباء. و هو غلط.

٢. نفس المصدر و الموضع، ح ٩١.

٣. هكذا في المصدر. وفي النسخ: «قال: سألتكما» بدل «فقال إنّى سائلكما».

٤. من المصدر.

٦. كذا في المصدر، و في النسخ: حجر الطور اثنتي عشر.

٧. من المصدر. ٨. الكافي ٥٩/٥ ـ ٦٠ ـ ٦٠ ـ ٢٠

وينهون عن المنكر» (١). فهذا خاص غير عام كما قال الله تعالى: ] (١) «ومن قوم موسى أمّة يهدون بالحقّ وبه يعدلون». ولم يقل: على أمّة موسى، ولا على كلّ قوم، وهم يومئذ أمم مختلفة. والأمّة واحدة فصاعداً كما قال الله تعالى: «إنّ إبراهيم كان أمّة قانتاً لله» (٣). يقول: مطيعاً لله، والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي مجمع البيان (٤): عن الباقر الله إن هذه الأمّة قوم من وراء الصين. بينهم وبين الصين واد جار من الرمل، لم يغيّروا ولم يبدّلوا.

[قال: و](٥) ليس لأحد منهم مال دون صاحبه. يمطرون بالليل، ويضحون بالنهار، ويضحون بالنهار، ويزرعون. لا يصل إليهم منّا أحد، ولا منهم إلينا، وهم على الحقّ.

قال (٢): وقيل (٧): إنّ جبرئيل انطلق بالنبيّ ﷺ ليلة المعراج إليهم. فقرأ عليهم من القرآن عشر سور نزلت بمكة، فآمنوا به وصد قوه. وأمرهم أن يقيموا مكانهم، ويتركوا السبت. وأمرهم بالصلاة والزكاة، ولم يكن نزلت فريضة غيرهما، ففعلوا.

قال (٨): وروى أصحابنا أنَّهم يخرجون مع قائم آل محمَّد ﷺ.

وروي: أنّ ذا القرنين رآهم. وقال: لو أمرت بالمقام، ليسرّني أن أقيم بين أظهركم». ويمكن الجمع بين الروايتين، بالحمل على عموم الفريقين.

وفي كتاب الاحتجاج (٩) للطبرسِي الله ، بإسناده إلى الإمام محمّد بن علي الباقر الله عن النبي مَنَيْلُه على الباقر الله على السراط عن النبي مَنَيْلُه حديث طويل في خطبة الغدير، وفيها: معاشر الناس، أنا الصراط المستقيم الذي أمركم الله باتباعه. ثمّ عليّ من بعدي. ثمّ ولدي من صلبه، أئمة يهدون بالحقّ وبه يعدلون.

١. أل عمران /١٠٤.

۳. النحل /۱۱۹. ۳. النحل /۱۱۹.

من المصدر.

٧. مجمع البيان ٤٨٩/٢.

٩. الاحتجاج ٧٨/١ـ٩٧.

٢. ما بين المعقوفتين ليس في المتن.

٤. مجمع البيان ٤٨٩/٢.

٦. أي صاحب مجمع البيان.

٨. نفس المصدر والموضع.

وفيه (۱): عن أميرالمؤمنين الله حديث طويل، وفيه: لم يخل أرضه من عالم بسما يحتاج الخليقة إليه ومعلم (۲) على سبيل النجاة. أولئك هم الأقلون عدداً. وقد بيّن الله ذلك من أمم الأنبياء، وجعلهم مثلاً لمن تأخّر، مثل قوله فيمن آمن من قوم (۳) موسى: «ومن قوم (۵) موسى:

﴿ وَقَطَّعْنَاهُمْ ﴾: وصيّرناهم قطعاً متميّزاً، بعضهم عن بعض.

﴿ اثْنَتَيْ عَشْرَةً ﴾ : مفعول ثان «لقطع» فإنّه متضمّن معنى : صيّر. أو حال، وتأنيثه للحمل على الأمّة أو القطعة .

﴿ أَسْبَاطاً ﴾ : بدل منه ، ولذلك جُمع . أو تمييز له ، على أنَّ كُلِّ واحدة من اثنتي عشرة أسباط . أو كأنّه قيل : اثنتي عشرة قبيلة .

وقرئ (٥) بكسر السين ٧٦) وإسكانها.

والأسباط: أولاد الأولاد.

والأسباط في ولد يعقوب، بمنزلة القبائل في ولد إسماعيل.

وفي كتاب التوحيد (٧): عن عبيدالله بن عبدالله بن الحسن بن جعفر بن الحسن [بن الحسن ] (٨) بن عليّ قال: سألت عليّ بن موسى بن جعفر المسلم عليّ عمّا يمقال في بمني الأفطس.

فقال: إنّ الله أخرج من بني إسرائيل، وهو يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم عليه اثنني عشر سبطاً [ وجعل فيهم النبوّة والكتاب] (١٠). وأنشر من الحسن والحسين ابني أميرالمؤمنين لفاطمة بنت رسول الله عَيْلِهُ اثني عشر سبطاً.

١. الاحتجاج ٣٦٨/١.

٢. هكذا في ر. وفي المصدر: متعلّم. وفي سائر النسخ: معمّا.

٤. هكذا في المصدر. وفي النسخ: أمّة.

المصدر: امّة.
 أنوار التنزيل ۲۷۲/۱.

٦. المصدر: الشين.

٧. بل في الخصال ٤٦٥ ـ ٤٦٦ ح ٥، وعنه تفسير نور الثقلين ٨٧/٢ ح٣١٣.

٨. من المصدر. ٩. من المصدر.

ثمَ عدَّد الاثني عشر من ولد إسرائيل فقال: زيلون (١) بن يعقوب، وشمعون بن یعقوب، ویهودا بن یعقوب، [ ویشاجر بـن یـعقوب ]<sup>(۱)</sup> وریکـون <sup>(۳)</sup> بـن یـعقوب، ويوسف بن يعقوب، وبنيامين بن يعقوب، ونشاحن(١) بـن يـعقوب، وتـفشال بـن يعقوب (٥)، وداني (٦) بن يعقوب. وسقط عن [أبي ](٧) الحسن النسّابة ثلاثة منهم.

ثمَّ عدَّ الاثني عشر من ولد الحسن والحسين عِليُّك ، فقال: وأمَّا الحسن، فانتشر منه ستَّة أبطن: بنوالحسن بن زيد بن الحسن بن على، وبنو عبدالله بن الحسن بن الحسن بن على، وبنو إبراهيم بن الحسن بن الحسن بن على، وبنو الحسن بـن الحسـن بـن على، وبنو داود بن الحسن بن الحسن بن على، وبنو جعفر بن الحسن بن الحسن بن على. فعقب الحسن النِّلْةِ من هذه السُّنَّة الأبطن.

ثمّ عدّ بني الحسين عليَّا إلى ، فقال: بنو محمّد بن على الباقر بن على بن الحسين بن على (٨)، وبنو عبدالله الباهر (٩) بن على، وبنو زيد بن على بن الحسين بن على، وبنو الحسين (١٠) بن على بن الحسين بن [على ، وبنو عمر بن عليّ بن الحسين بـن عـليّ ، وبنو على [بن على ](١١)بن الحسين بن ](١٦)على. فهؤلاء الستَّة الأبطن نشر الله منهم ولد الحسين (١٣) بن على عليَّكُ .

﴿ أُمَّما ﴾: على الأوّل، بدل بعد بدل، أو نبعت «أسباط». وعلى الثاني، ببدل من «أسياط».

## ﴿ وَأَوْحَيْنَا إِلَىٰ مُوسَىٰ إِذِ اسْتَسْقَاهُ قَوْمُهُ ﴾: في التيه.

٣. من المصدر.

١. المصدر: روبيل.

٣. المصدر: زيلون. قال مصحّح المصدر في الهامش: الصواب: زيولون.

٤. المصدر: نقتالي.

٦. المصدر: دان.

٨. المصدر: «بطن» بدل «بن على».

١٠. هكذا في المصدر. وفي النسخ: الحسن.

١٢. من الهامش.

٥. ليس في المصدر. ٧. من المصدر.

المصدر: بنو عبدالله بن الباهر. وهو غلط.

١١. من المصدر،

١٣. المصدر: نشر الله من الحسين....

﴿ أَنِ اضْرِبُ بِعَصَاكَ الْحَجَرَ فَانْبَجَسَتْ ﴾: أي فضرب، فانبجست. [وحذفه للإيماء على ](١) أنّ موسى لم يتوقّف في الامتثال، وأنّ ضربه لم يكن مؤثّراً يتوقّف عليه الفعل في ذاته.

- ﴿ مِنْهُ اثْنَتَا عَشْرةَ عَيْنًا قَدْ عَلِمَ كُلُّ أَنَاسٍ ﴾: سبط.
- ﴿ مَشْرَيَهُمْ وَظَلَّلْنَا عَلَيْهِمُ الْغَمامَ ﴾ : ليقيهم حرّ الشمس.
- ﴿ وَأَنْزَلْنَا عَلَيْهِمُ الْمَنَّ وَالسَّلْوَىٰ كُلُوا ﴾ : أي وقلنا لهم : كلوا.
- ﴿ مِنْ طَيِّبَاتِ مَا رَزَقْنَاكُمْ وَمَا ظَلَمُونَا وَلَكِنْ كَانُوا أَنْفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ ۞: مضى تفسيره فى سورة البقرة.

وفي أصول الكافي (٢): عليّ بن محمّد، عن بعض أصحابنا، عن ابن محبوب، عن محمّد بن الفضيل، عن أبي الحسن الماضي عليه إنّه قال في قول الله الله الله و ما ظلمونا ولكن كانوا أنفسهم يظلمون».

فقال: إنّ الله أعزّ وأمنع من أن يظلم، أو ينسب نفسه إلى ظلم. ولكن الله خلطنا بنفسه، فجعل ظلمنا ظلمه، وولايتنا ولايته. ثمّ أنزل بذلك قرآناً على نبيّه، فقال: «و ما ظلمناهم ولكن كانوا أنفسهم يظلمون». والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

بعض أصحابنا (٣)، عن محمّد بن أبي عبدالله، عن عبدالوهّاب بن بشر، عن موسى بن قادم، عن سليمان، عن زرارة، عن أبي جعفر الله قلا قال: سألته عن قول الله تلك «وما ظلمونا ولكن كانوا أنفسهم يظلمون».

قال: إنّ الله أعظم وأعزّ وأجلّ وأمنع من أن يظلم. ولكنّه خلطنا بنفسه، فجعل ظلمنا ظلمه، وولايتنا ولايته. حيث يقول: «إنّما وليّكم الله ورسوله والّذين آمنوا» (٤) [يعني الأثمّة منّا ] (٥). والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

المائدة /٥٥,

١. هكذا في أنوار التنزيل ٣٠/٣؛ وفي النسخ: وفي الحديث إيماء إلى.

۳. الكافي ۱۱٤٦/، ح ۱۱.

۲. الكافي ٤٣٥/١، ح ٩١.

٥. من المصدر.

وفي كتاب الاحتجاج (١) للطبرسِي الله : عن أميرالمؤمنين المؤلل حديث طويل، وفيه : وأمّا قوله : «وما ظلمونا ولكن كانوا أنفسهم يظلمون» فهو تبارك وتعالى اسمه أجل وأعظم من أن يظلم، ولكنّه قرن أمناءه على خلقه بنفسه، وعرّف الخليقة جلالة قدرهم عنده، وأنّ ظلمهم ظلمه [بقوله:](٢) «و ما ظلمونا» ببغضهم أولياءنا وبمعونة أعدائهم عليهم «ولكن كانوا أنفسهم يظلمون» إذ حرّموها الجنّة وأوجبوا عليها خلود النار.

﴿ وَإِذْ قِيلَ لَهُمُ اسْكُنُوا هٰذِهِ الْقَرْيَةَ ﴾ : بإضمار «اذكر».

و «القرية» بيت المقدس.

﴿ وَكُلُوا مِنْهَا حَبْثُ شِنْتُمْ وَقُولُوا حِطَّةٌ وَاذْخُلُوا الْبَابَ سُجَّداً ﴾: قيل (٣): معناه مثل ما [مرّ](١) في البقرة. غير أنّ قوله: «فكلوا منها» بالفاء، أفاد تسبّب سكناهم للأكل منها. ولم يتعرّض له هاهنا اكتفاءً بذكره ثَمَّة، أو بدلالة الحال عليه. وأمّا تقديم «قولوا» على «وادخلوا» فلا أثر له في المعنى ؛ لأنّه لا يوجب الترتيب. وكذا «الواو» العاطفة بينهما.

﴿ نَغْفِرْ لَكُمْ خَطِينَاتِكُمْ سَنَزِيدُ الْمُحْسِنِينَ ﴾ في: وعد بالغفران، والزيادة عليه بالإثابة. وإنّما أخرج الثاني مخرج الاستثناف، للدلالة على أنّه تفضّل محض ليس في مقابلة ما أُمروا به.

وقرأ (٥) نافع وابن عامر ويعقوب: «تُغفَر» بالتاء والبناء للمفعول. و«خطيئاتكم» بالرفع والجمع. غير ابن عامر، فإنّه وحّد.

وقرأ (٦) أبو عمرو: «وخطاياكم».

﴿ فَبَدَّلَ الَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْهُمْ قَوْلاً غَيْرَ الَّذِي قِيلَ لَهُمْ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِجْزاً مِنَ السَّمَاءِ بِمَا كَانُوا يَظْلِمُونَ ﴾ ۞: مرّ تفسيرها فيها.

﴿ وَاسْأَنَّهُمْ ﴾ : سؤال تقريع بتقديم كفرهم وعصيانهم، إعلاماً بما هو من علومهم

٢. من المصدر.

١. الاحتجاج ٢٧٩/١.

٤. من المصدر.

٣. أنوار التنزيل ٣٧٣/١.

٦. أنوار التنزيل ٣٧٣/١.

ه. أنوار التنزيل ٣٧٣/١.

الجزء الخامس / سورة الأعراف

الَّتِي لا تُعلِّم إلَّا بتعليم أو وحي. ليكون ذلك معجزة عليهم.

﴿ عَن الْقَرْيَةِ ﴾ : عن خبرها، وما وقع بأهلها.

﴿ الَّتِي كَانَتْ حَاضِرَةَ الْبَحْرِ ﴾ : قريبة منه.

قيل (١١): هي إيلة ، قرية بين مدين والطور على شاطئ البحر.

وقيل<sup>(۲)</sup>: مدين.

وقيل (٣): طبريّة.

﴿إِذْ يَعْدُونَ فِي السَّبْتِ﴾: يتجاوزون حدود الله بالصيد يوم السبت.

و «إذ» ظرف «لكانت» أو «حاضرة». أو للمضاف المحذوف، أو بدل منه بدل الاشتمال.

﴿ إِذْ تَأْتِيهِمْ حِيتَانُهُمْ ﴾ : ظرف «ليَعْدُون» أو بدل منه.

وقرئ (٤) «يعدون». وأصله: يعتدون. ويعدّون من الإعداد، أي يعدّون آلات الصيد يوم السبت، وقد نهوا أن يشتغلوا فيه بغير العبادة.

﴿ يَوْمَ سَبْتِهِمْ شُرَّعًا ﴾ : يوم تعظيمهم أمر سبتهم. مصدر سبتت اليهود : إذا عظمت سبتها بالتجرّد للعبادة.

و «الشرع» جمع شارع. من شرع عليه: إذا دنا منه وأشرف، أي: ظاهره على وجه الماء.

وقيل (٥): السبت اسم لليوم، والإضافة لاختصاصهم بأحكام فيه. ويؤكِّد الأوِّل أن قرئ: «يوم إسباتهم». وقوله:

﴿ وَيَوْمَ لاَ يَسْبِتُونَ لاَ تَأْتِيهِمْ ﴾ : وقرئ (٦٠): «لا يُسبتون» من أسبت. و «لا يُسبَتون» على البناء للمفعول، بمعنى: لا يدخلون في السبت.

١. أنوار التنزيل ٣٧٤/١.

٣. أنوار التنزيل ٣٧٤/١. ٤. أنوار التنزيل ٣٧٤/١.

٥. أنوار التنزيل ٣٧٤/١.

٢. أنوار التنزيل ٣٧٤/١.

٦. أنوار التنزيل ٣٧٤/١.

﴿كَذَلِكَ نَبُلُوهُمْ بِمَا كَانُوا يَفْسُقُونَ﴾ ۞: أي مثل ذلك البلاء الشديد نبلوهم بسبب فسقهم.

وقيل (١): «كذلك» متّصل بما قبله، أي لا تأتيهم مثل إتيانهم يـوم السبت. والباء متعلّقه «بيعدون».

﴿ وَإِذْ قَالَتْ ﴾ : عطف على «إذ يعدون».

﴿ أُمَّةً مِنْهُمْ ﴾: جماعة من أهل القرية، يمني: صلحاءهم اللذين اجتهدوا في موعظتهم، حتى أيسوا من إيقاظهم.

﴿ لِمَ تَعِظُونَ قَوْمًا اللهُ مُهْلِكُهُمْ ﴾ : مخترمهم في الدنيا.

﴿ أَوْ مُعَذَّبُهُمْ عَذَابًا شَدِيداً ﴾: في الآخرة، لتماديهم في العصيان. قالوه مبالغة في أنّ الموعظة لا تنفع فيهم، أو سؤالاً عن علّة الوعظ ونفعه وكأنّه تقاولٌ بينهم، أو قول من الرعؤى (٢) من الوعظ لمن لم يرعو منهم.

وقيل (٣): المراد طائفة من الفرقة الهالكة أجابوا به وعَاظهم ردًا عليهم، وتـهكَماً هم.

﴿ قَالُوا مَعْذِرَةً اِلَىٰ رَبِّكُمْ ﴾ : جواب للسؤال، أي موعظتنا إنهاء عذر إلىٰ الله تعالىٰ حتّىٰ لا تنسب إلىٰ تفريط في النهي عن المنكر.

وقرأ (٤) حفص: «معذرة» بالنصب على المصدر أو العلَّة، أي اعتذرنا به معذرة أو وعظهم معذرة.

﴿ وَلَعَلَّهُمْ يَتَّقُونَ ﴾ ٢: إذ اليأس لا يحصل إلَّا بالهلاك.

﴿ فَلَمَّا تَسُوا ﴾: تركوا ترك الناسي.

﴿ مَا ذُكُّرُوا بِهِ ﴾ : ما ذكرهم به الواعظون.

١. أنوار التنزيل ٣٧٤/١.

٢. رعاعنه يرعو رَعُواً، ورَعُوَىٰ:كفّ وارتدع ارعَوىٰ عنه : رعا.

٣. أنوار التنزيل ٢٧٤/١. ٤. نفس المصدر، والموضع.

﴿ أَنْجَيْنَا الَّذِينَ يَنْهَوْنَ عَنِ السُّوءِ وَاَخَذْنَا الَّذِينَ ظَلَمُوا ﴾ : بالاعتداء ومخالفة أمر الله.

﴿ بِعَذَابِ بَئِيسٍ ﴾: شديد. فعيل، من بؤس يبأس بأساً: إذا اشتَدَ.

وقرأ أبوبكر (١): «بَيْئس» على فَيْعَل، كضيغم.

وابن عامر: «بِئس» بكسر الباء وسكون الهمزة، على أنّه «بيس» كحذر، كما قرئ به، فخفّف عينه بنقل حركتها إلىٰ الفاء، ككبد في كبد.

ونافع: «بيس» على قلب الهمزة ياء، كما قلبت في ذئب. أو على أنّـه فـعل الذمّ وصف به، فجُعل اسماً.

وقرئ (٢): «بيّس» كريّس، على قلب الهمزة ياء ثمّ إدغامها. و «بيس» على التخفيف للبيس، كهين، وبائس.

﴿ بِمَا كَانُوا يَفْسُقُونَ ﴾ ٢٠ : بسبب فسقهم.

﴿ فَلَمَّا عَنَوْا عَنْ مَا نُهُوا عَنْهُ ﴾: تكبّروا عن ترك ما نهوا عنه ، كقوله: «وعتوا عن أمر ربّهم». أو تكبّروا عن النهي.

﴿ قُلْنَا لَهُمْ كُونُوا قِرَدَةً خَاسِئِينَ ﴾ ۞: مطرودين مبعدين من كلّ خير، كـقوله: «إنّـما قولنا لشيء إذا أردناه أن نقول له كن فيكون،

قيل (٣): الظاهر يقتضي أنّ الله تعالىٰ عذّبهم أوّلاً بعذاب شديد، فعتوا بعد ذلك، فمسخهم.

ويجوز أن تكون الآية الثانية تقريراً وتفصيلاً للأولئ.

وعن مجاهد: مُسخت قلوبهم، لا أبدانهم.

وفي تفسير الإمام (٤) في سورة البقرة عند قوله: «ولقد علمتم الّذين اعتدوا منكم في السبت فقلنا لهم كونوا قردة خاسئين».

٢. أنوار التنزيل ٢٧٤/١.

١. أنوار التنزيل: ٣٧٤/١.

٣. أنوار التنزيل ٢٧٥/١.

٤. تفسير العسكري للله وعنه تفسير البرهان ٤٢/٢، ح٣.

قال على بن الحسين عليه الله على المولا قوم يسكنون على شاطئ بحر، نهاهم الله وأنبياؤه عن اصطياد السمك في يوم السبت. فتوصّلوا إلى حيلة، ليحلّوا بها لأنفسهم ما حرّم الله. فخدّوا أخاديد وعملوا طرقاً تؤدّي إلى حياض تتهيّأ للحيتان الدخول فيها من تلك الطرق، ولا يتهيّأ لها الخروج إذا همّت بالرجوع [منها إلى اللجج ](١) فسجاءت الحيتان يوم السبت جارية على أمان لها، فدخلت الأخاديد وحصلت في الحياض والغُدْران.

فلمّا كانت عشيّة اليوم، همّت بالرجوع منها إلى اللجج لتأمن من صائدها. فرامت الرجوع فلم تقدر. وبقيت ليلها في مكان يتهيّأ أخذها [يوم الأحد] (٢) بلا اصطياد، لاسترسالها فيه وعجزها عن الامتناع لمنع المكان لها. فكانوا يأخذونها يوم الأحد، ويقولون: ما اصطدنا في السبت، بل اصطدنا في الأحد. وكذب أعداء الله، بل كانوا أخذين لها بأخاديدهم الّتي عملوها يوم السبت. حتى كثر من ذلك ما لهم وشراؤهم، وتنعّموا (٣) بالنساء وغيرهم لاتّساع أيديهم به.

وكانوا في المدينة نيفاً وثمانين ألفاً ، فعل هذا منهم سبعون ألفاً وأنكر عليهم الباقون كما قصّ الله : «واسألهم عن القرية الّتي كانت حاضرة البحر» الآية . وذلك أنّ طائفة منهم وعظوهم وزجروهم ، ومن عذاب الله تعالئ خوّفوهم ، ومن انتقامه وشدائد بأسه حذّروهم .

فأجابوهم عن وعظهم: «لِمَ تعظون قوماً الله مهلكهم» بذنوبهم هلاك الاصطلام، «أو معذّبهم عذاباً شديداً». أجابوا القائلين لهم هذا: «معذرة إلى ربّكم». هذا القول منّا لهم معذرة إلى ربّكم، إذ كلّفنا الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، فنحن ننهي عن المنكر، ليعلم ربّنا مخالفتنا لهم وكراهتنا لفعلهم. قالوا: «ولعلّهم يتقون». ونعظهم (٤) أيضاً لعلّهم تنجع فيهم المواعظ، فيتقوا هذه الموبقة ويحذروا عقوبتها.

٢. من المصدر.

١. من المصدر،

٤. كذا في المصدر، وفي النسخ: تعظهم.

٣. المصدر: تمتّعوا.

قال الله رَهَجُكَّ: «فلمًا عتوا» حادوا وأعرضوا وتكبّروا عن قبول الزجر «عمّا نـهوا عـنه قلنا لهم كونوا قردة خاسئين». مبعدين من الخير، مقصين (١).

فلمًا نظر العشرة ألاف والنيف أنَّ السبعين ألفاً لايتقبلون مواعظهم ولايخافون بتخويفهم إيّاهم وتحذيرهم لهم، اعتزلوهم إلى قرية [أخرى قريبة ](٢) من قريتهم، وقالوا: نكره أن ينزل بهم عذاب ونحن في خلالهم.

فأمسوا ليلة، فمسخهم الله كلُّهم قردة. وبقي باب المدينة مغلقاً لا يخرج منه أحد، ولايدخله أحد. وتسامع بذلك أهل القرئ، فقصدوهم وسموا حيطان البلد. فاطَّلعوا عليهم، فإذا هم كلُّهم رجالهم ونساؤهم قردة يموج بعضهم في بعض. يعرف هـؤلاء الناظرين معارفهم وقراباتهم وخلطاءهم، يـقول المـطّلع لبـعضهم: أنتَ فـلان، أنتِ فلانة. فتدمع عينه ويؤمئ برأسه، أو بفمه (٣) بلا ونعم. فما زالوا كذلك ثلاثة أيّام، ثممَ بعث الله تعالىٰ عليهم مطراً وريحاً فجرفهم إلىٰ البحر. وما بقي مُسخ بعد ثلاثة أيّام. و إنَّما الَّذين ترون من هذه المصوِّرات بصورها، فإنَّما هي أشباهها لا هي بأعيانها ولا من نسلها.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): حدّثني أبي ، عن الحسن بن محبوب ، عن عليّ بن رئاب، عن أبي عبيدة، عن أبي جعفر عليَّة قال: وجدنا في كتاب علىّ عليُّة أنَّ قوماً من أهل إيلة من ثمود، وأنَّ الحيتان كانت سيقت إليهم يوم السبت ليختبر الله طاعتهم في ذلك. فشرعت إليهم يوم سبتهم في ناديهم وقدّام أبوابهم في أنهارهم وسواقيهم، فادروا إليها فأخذوا يصطادونها.

فلبثوا في ذلك ما شاء الله، لا ينهاهم عنها الأحبار ولا يمنعهم العلماء من صيدها. ثمّ إنّ الشيطان أوحي إلى طائفة منهم: إنّما نهيتم عن أكلها يوم السبت ولم تنهوا عن صيدها. فاصطادوها يوم السبت، وأكلوها فيما سوى ذلك من الأيّام.

٢. من المصدر.

١. هكذا في المصدر. وفي النسخ، مبغضين.

٤. تفسير القمئ ٢٤٤/١. ٢٤٥.

٣. ليس في المصدر: أو بقمه.

فقالت طائفة منهم: الآن نصطادها. فعتت.

وانحازت طائفة أخرى منهم ذات اليمين، فقالوا: ننهاكم من عقوبة الله أن تتعرّضوا لخلاف أمره.

واعتزلت طائفة منهم ذات الشمال (١)، فسكتت فلم تعظهم، فقالت للطائفة التي وعظتهم: «لم تعظون قوماً الله مهلكهم أو معذّبهم عذاباً شديداً».

فقالت الطائفة الَّتي وعظتهم: «معذرةً إلىٰ ربِّكم و (٢) لعلَّهم يتَّقون».

قال: فقال الله تعالىٰ: «فلمًا نسوا ما ذكّروا به» يعني لمّا تركوا ما وعظوا بــه، مــضوا على الخطيئة.

فقالت الطائفة الّني وعظتهم: لا والله، لا نجامعكم ولانبايتكم الليلة في مدينتكم هذه الّتي عصيتم الله فيها، مخافة أن ينزل بكم البلاء فيعمّنا معكم.

قال: فخرجوا عنهم من المدينة ، مخافة أن يصيبهم البلاء . فنزلوا قريباً من المدينة ، فباتوا تحت السماء . فلمّا أصبح أولياء الله المطيعون لأمر الله تعالى ، غدوا لينظروا ما حال أهل المعصية . فأتوا باب المدينة ، فإذا هو مصمت . فدقّوه ، فلم يجابوا ولم يسمعوا منها حسّ أحد (٣) . فوضعوا سلّماً على سور المدينة ، ثمّ أصعد رجلاً منهم .

فأشرف على المدينة فنظر، فإذا هو بالقوم قردة يتعاوون، [لها أذناب]<sup>(4)</sup>. فقال الرجل لأصحابه: يا قوم [أرى والله]<sup>(ه)</sup> عجباً.

قالوا: وما ترى ؟

قال: أرى القوم [قد صاروا ](٢) قردة [يتعاوون لها أذناب ](١).

فكسروا الباب ودخلوا المدينة (٨).

سقط الواو من المصدر.

٤. ئيس في المصدر،

٦. من المصدر،

٨. سقط من المصدر: ودخلوا المدينة.

١. المصدر: اليسار،

٣. المصدر: «خبر أحد» بدل «حسّ أحد».

ه. من المصدر،

٧. من المصدر.

قال: فعرفت القردة أنسابها من الإنس، ولم تعرف الإنس أنسابها من القردة. فقال القوم للقردة: ألم ننهكم؟

وفي تفسير العيّاشِيّ (٢) عن عليّ بن عقبة ، عن رجل ، عن أبي عبدالله عليّه قال: إنّ اليهود أُمروا بالإمساك يوم الجمعة. فتركوا يوم الجمعة، وأمسكوا (٢) يوم السبت.

عن (٤) هارون بن [عبيد، رفعه ](٥) إلى أحدهم قال: جاء نفر إلى أميرالمؤمنين عليه الله عن الله الله المؤمنين عليه الكوفة، وقالوا: يا أميرالمؤمنين، إنّ هذه الجراري تباع في أسواقنا.

قال: فتبسّم أميرالمؤمنين للتِّلْإِ ضاحكاً. ثمَّ قال: قوموا لأريكم عجباً. و لاتقولوا في وصيّكم إلّا خيراً.

فقاموا معه، فأتوا بشاطئ. فتفل فيه تفلة وتكلّم بكلمات، فإذا بجرّيّة رافعة رأسها فاتحة فاها.

فقال له أميرالمؤمنين الليلا: من أنت؟ الويل لك ولقومك.

فقال: نحن من أهل القرية التي كانت حاضرة البحر. إذ يقول الله في كتابه: «إذ تأتيهم حيتانهم يوم سبتهم شُرّعاً» الآية. فعرض الله علينا ولايتك، فقعدنا عنها، فمسخنا الله. فبعضنا في البرّ، وبعضنا في البحر. فأمّا الّذين في البحر، فنحن الجراري. وأمّا الّذين في البحر، فاحن الجراري. وأمّا الّذين في البرّ، فالضب واليربوع.

قال: ثم التفت أمير المؤمنين عليه إلينا فقال: أسمعتم مقالتها؟

۲. تفسير العيّاشي ۳٤/۲، ح ٩٤.

تفسير العيّاشي ٢٥/٢، ح٩٦.

أ. في المصدر: «وأنجينا» والواو زائدة.

٣. المصدر: فأمسكوا.

٥. كذا في المصدر، وفي النسخ: عبدالله.

قلنا: اللهم نعم.

قال: والَّذي بعث محمّداً عَيَّاتُهُ لتحيض كما تحيض نساؤكم.

عن طلحة بن زيد (١)، عن جعفر بن محمّد، عن أبيه عليه في قول الله: «فلمّا جاء أمرنا» (٢) «أنجينا الّذين ينهون عن السوء» (٣).

قال: افترق القوم ثلاث فرق: فرقة نهت (٤) واعتزلت، وفرقة أقامت ولم تقارف الذنوب، وفرقة قارفت الذنوب. فلم تنج من العذاب إلا من نهى (٥).

قال جعفر: قلت لأبي جعفر: ما صنع بالذين أقاموا ولم يقارفوا الذنوب؟ قال: بلغني أنّهم صاروا ذرّاً.

وفي روضة الكافي (٢): سهل بن زياد، عن عمرو بن عثمان، عن عبدالله بن المغيرة، عن طلحة بن زيد، عن أبي عبدالله الله الله في هذه الآية قال: كانوا ثلاثة أصناف: صنف ائتمروا وأمروا، فنجوا وصنف ائتمروا ولم يأمروا، فمسخوا ذرّاً، وصنف لم يأتمروا ولم يأمروا، فهلكوا.

وفي كتاب الخصال (٧): عن أبي جعفر للشِّلْإِ في قول الله تعالىٰ: «فلمّا نسوا ما ذكّروا به».

قال: كانوا ثلاثة أصناف: فصنف ائتمروا وأمروا [فنجوا إله)، وصنف ائتمروا ولم يأمروا [فمسخوا ذرًا ](٩) وصنف لم يأمروا ولم يأتمروا، فهلكوا.

وفي مجمع البيان (١٠٠): وردت الرواية عن ابن مسعود قال: قال رسول الله عَيَّالِلْهُ: إنَّ الله تَعَالَىٰ لم يمسخ (١١) شيئاً فجعل له نسلاً وعقباً.

۲. هود / ۲۲.

المصدر: التهت.

٦. الكافي ١٥٨/٨، ح ١٥١.

٨. من المصدر.

١٠. مجمع البيان ٤٩٣/٢.

١. تفسير العيّاشي ٣٥/٢ ، ح٩٧.

٣. الأعراف/١٦٥.

٥. المصدر: انتهت.

٧. الخصال / ١٠٠، ح ٥٤.

٩. من المصدر،

<sup>11.</sup> هكذا في المصدر. وفي النسخ: لم ينسخ.

وفي من لايحضره الفقيه (١): وقد روي أنّ المسوخ لم يبق أكثر من ثلاثة أيّام، وأنّ هذه مثلها (٢)، فنهي الله ﷺ عن أكلها.

﴿ وَإِذْ تَأَذَّنَ رَبُّكَ ﴾ : أي أعلم. تفعّل، من الإِيذان بمعناه، كالتوعّد والإِيعاد.

أو عزم؛ لأنَّ العازم على الشيء يؤذن نفسه بفعله. فأجري مجرى فعل القسم، كعَلِم الله، وشهد الله. ولذلك أُجيب بجوابه، وهو:

﴿ لَيَبْعَثَنَّ عَلَيْهِمْ اِلَىٰ يَوْمِ الْقِيَامَةِ ﴾ : والمعنىٰ وإذ أوجب ربّك على نفسه ليسلّطنّ على اليهود.

﴿ مَنْ يَسُومُهُمْ سُوءَ الْعَذَابِ ﴾ : كالإذلال وضرب الجزية.

بعث الله (٣) عليهم بعد سليمان عليه بخت نصّر. فقتل مقاتليهم، وخرّب ديارهم، وسبى نساءهم وذراريهم، وضرب الجزية على من بقي منهم. وكانوا يؤدّونها إلى المجوس حتّى بعث الله محمّداً على الله فعل ما فعل بهم، ثمّ ضرب عليهم الجزية فلا تزال مضروبة [عليهم] إلى آخر الدهر.

وفي مجمع البيان (٤): عن الباقر عليه : إنَّ المعنَّى بهم أمَّة محمَّد عَيَّلِيًّا.

﴿إِنَّ رَبُّكَ لَسَرِيعُ الْعِقَابِ ﴾: عاقبهم في الدنيا.

﴿ وَإِنَّهُ لَغَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ ٢٠ : لمن تاب وآمن.

﴿ وَقَطَّعْنَاهُمْ فِي الْأَرْضِ أَمَماً ﴾: وفرّقناهم فيها، بحيث لا يكاد يخلو قطر منهم تتمّة لأدبارهم حتّىٰ لا يكون لهم شوكة قطّ.

و «أمماً» مفعول ثان، أو حال.

﴿ مِنْهُمُ الصَّالِحُونَ ﴾ : صفة ، أو بدل منه . وهم الَّذين آمنوا بالمدينة ، ونظراؤهم .

﴿ وَ مِنْهُمْ دُونَ ذَلِكَ ﴾: تقديره: ومنهم ناس دون ذلك منحطّون عن الصلاح، وهم كفرتهم وفسقتهم.

٢. المصدر: مثل لها.

٤. مجمع البيان ٤٩٤/٢.

۱. الفقيه ۲۱۳/۳ ، ح ۹۸۹.

٣. أنوار التنزيل ٣٧٥/١.

- ﴿ وَبَلُونَاهُمْ بِالْحَسَنَاتِ وَالسَّيِّئَاتِ ﴾ : بالنعم والنقم.
- ﴿ لَعَلُّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ ۞: ينتهون، فيرجعون عمّا كانوا عليه.
  - ﴿ فَخَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ ﴾ : من بعد المذكورين.
- ﴿ خَلْفٌ ﴾ : بدل سوء. مصدر نُعت به ، ولذلك يقع على الواحد والجمع.

وقيل (١): جمع. وهو بالتسكين شائع في الشرّ. وبالفتح في الخير. والمراد به الّذين كانوا في عصر رسول الله ﷺ.

- ﴿ وَرِثُوا الْكِتَابَ ﴾ : التوراة من أسلافهم، يقرأونها ويقفون على ما فيها.
- ﴿ يَأْخُذُونَ عَرَضَ هٰذَا الْآذُنَىٰ ﴾: حطام هذا الشيء الأدنى، يعني الدنيا. وهـو مـن الدنو، أو الدناءة.

قيل (٢): هو ما كانوا يأخذون من الرشا في الحكومة، وعلى تحريف الكلم. [للتسهيل على العامّة ](٢) والجملة حال من «الواو».

﴿ وَيَقُولُونَ سَيُغْفَرُ لَنَا ﴾ : أي لا يؤاخذنا الله بذلك، ويتجاوز عنه.

وهو يحتمل العطف والحال على تقدير المبتدأ، أي وهم يقولون. والفعل مسند إلى الجارّ والمجرور، أو مصدر «يأخذون».

﴿ وَإِنْ يَأْتِهِمْ عَرَضٌ مِثْلَهُ يَأْخُذُوهُ ﴾: حال من الضمير في «لنا» أي يرجون المغفرة ، مصرّين على الذنب، عائدين إلىٰ مثله، غير تاثبين عنه.

﴿ أَلَمْ يُؤْخَذُ عَلَيْهِمْ مِيثَاقُ الْكِتَابِ ﴾ : أي في الكتاب.

﴿ أَنْ لاَ يَقُولُوا عَلَى اللهِ إِلاَ الْحَقَّ ﴾: عـطف بـيان «للـميثاق». أو مـتعلّق بــه، أي بأن لا يقولوا.

والمراد: توبيخهم على البتّ بالمغفرة مع عدم التوبة، والدلالة على أنّه افتراء على الله و خروج عن ميثاق الكتاب.

١. أنوار التنزيل ٣٧٥/١.

٢. أنوار التنزيل ٢٧٥/١.

٣. ليس في المصدر،

﴿ وَدَرَسُوا مَا فِيهِ ﴾: عطف على «ألم يؤخذ» من حيث المعنىٰ، فإنّه تقرير. أو على «ورثوا» وهو اعتراض.

وفي أصول الكافي (1): عليّ بن إبراهيم ، عن أبيه ، عن ابن أبي عمير ، عن يونس [بن عبدالرحمن ] (7) ، عن أبي يعقوب إسحاق بن عبدالله ، عن أبي عبدالله عليه : إنّ الله خصّ عباده بآيتين من كتابه أن لا يقولوا حتى يعلموا ولا يردّوا ما لم يعلموا . قال على «ألم يؤخذ عليهم ميثاق الكتاب أن لا يقولوا على الله إلا الحقّ». وقال : «بل كذّبوا بما لم يحيطوا بعلمه» (7).

وفي تفسير العيّاشي (٤) عن إسحاق بن عبدالعزيز قال: سمعت أبا عبدالله عليّه يقول: خصّ الله هذه الأمّة بآيتين من كتابه، أن لا يقولوا ما لا يعلمون [ وألا يردّوا ما لا يعلمون ] (٥). ثمّ قرأ: «ألم يؤخذ عليهم ميثاق الكتاب» الآية. وقوله: «بل كذّبوا بما لم يحيطوا بعلمه ولمّا يأتهم تأو يله \_إلى قوله \_الظّالمين».

عن أبي السفاتج (٦) قال (٧): قال أبو عبدالله عليه الله : آيـتان (٨) فــي كـتاب الله خــص الله الناس، ألّا يقولوا ما لا يعلمون. قول الله: «ألم يؤخذ عليهم ميثاق الكتاب أن لا يقولوا على الله إلّا الحقّ». وقوله: «بل كذّبوا بما لم يحيطوا بعلمه ولمّا يأتهم تأويله».

وفي نهج البلاغة (٩): ولن تأخذوا بميثاق الكتاب حتى تعرفوا الذي [نقضه، ولن تمسكوا به حتى تعرفوا الذي نبذه (١٠٠) فالتمسوا ذلك عند أهله، فإنهم عيش العلم وموت الجهل. هم الذين يخبركم حكمهم عن علمهم، وصمتهم عن منطقهم، وظاهرهم عن باطنهم. لا يخالفون الدين ولا يختلفون فيه، فهو بينهم شاهد صادق وصامت ناطق.

٢. من المصدر.

٤. تفسير العيّاشيّ ١٢٣/٢، ح ٢٢.

٣. هكذا في المصدر. وفي النسخ: أبي الفاتح.

٨. كذا في المصدر، وفي النسخ: أيتين.

١٠. من المصدر. وفي النسخ: «بعده» بدل هذه العبارة.

<sup>1.</sup> الكافي ٤٣/١ ، ح٨

۳. يونس /٤٠.

ه. من المصدر.

٧. تفسير العيّاشيّ ١٢٢/٢، ح ٢١.

٩. نهج البلاغة ٢٠٦٧.

﴿ وَالدَّارُ الآخِرَةُ خَيْرٌ لِلَّذِينَ يَتَّقُونَ ﴾: محارم الله ممّا يأخذ هؤلاء.

﴿ اَفَلاَ تَعْقِلُونَ ﴾ ٢٠ فيعلموا ذلك، ولا يستبدلوا الأدنى الدني المؤدّي إلى العقاب بالنعيم المخلّد.

وقرأ<sup>(١)</sup>نافع وابن عامر وحفص ويعقوب بالتاء، على التلوين.

﴿ وَالَّذِينَ يُمَسِّكُونَ بِالْكِتَابِ وَاقَامُوا الصَّلاَةَ ﴾ : عطف على «الَّذين يتَّقون».

وقوله: «أفلا تعقلون» اعتراض، أو مبتدأ خبره:

﴿ إِنَّا لاَ نُضِيعُ اَجْرَ الْمُصْلِحِينَ ﴾ ، على تقدير منهم. أو وضع الظاهر موضع المضمر، تنبيها على أنّ الإصلاح كالمانع من التضييع.

وقرأ (٢) أبوبكر: «يمسكون» بالتخفيف. وإفراد الإقامة لأنافتها على سائر أنواع التمسكات.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر ﷺ : نزلت في آل محمّد وأشياعهم.

﴿ وَإِذْ نَتَقْنَا الْجَبَلَ فَوْقَهُمْ ﴾: أي قلعناه ورفعناه فوقهم.

وأصل النتق: الجذب.

﴿ كَانَّهُ ظُلَّةٌ ﴾ : سقيفة. وهي كلّ ما أظلَك.

﴿ وَظُنُّوا ﴾: وتيقّنوا.

﴿ أَنَّهُ وَاقِعٌ بِهِمْ ﴾ : ساقط عليهم؛ لأنّ الجبل لا يثبت في الجوّ ، ولا نُهم كانوا يوعدون ه.

وإنّما أطلق الظنّ لأنّه لم يقع متعلّقه. وذلك أنّهم أبوا أن يقبلوا أحكام التوراة لثقلها، فرفع الله الطور فوقهم. وقيل لهم: إن قبلتم ما فيها وإلّا ليقعنّ عليكم.

﴿خُذُوا﴾: على إضمار القول، وقلنا: خذوا. أو قائلين: خذوا.

١. أنوار التنزيل ٣٧٦/١. ٢. أنوار التنزيل ٣٧٦/١.

٣. تفسير القمئ ٢٤٦/١.

﴿ مَا آتَيْنَاكُمْ ﴾: من الكتاب.

﴿ بِقُوَّةٍ ﴾ : بجدٌ وعزم على تحمّل مشاقّه. وهو حال من «الواو».

وفي تفسير العيّاشِي (١): وفي رواية إسحاق بن عمّار، عن الصادق عليَّا إنّه سُئل عن هذه الآية : أقوّة في الأبدان أم قوّة في القلوب؟

قال: فيهما جميعاً.

عن محمّد بن أبي حمزة (٢)، عمّن أخبره، عن أبــي عـبدالله عليه فــي قــول الله ﷺ: «خذوا ما آتيناكم بقوّة».

قال: السجود، ووضع [اليدين على ](٣)الركبتين في الصلاة.

﴿ وَاذْكُرُوا مَا فِيهِ ﴾: بالعمل به، ولا تتركوه كالمنسِيّ.

﴿ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ ۞: قبائح الأعمال ورذائل الأخلاق.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): عن الصادق عليه النها أنزل الله التوراة على بني إسرائيل، لم يقبلوه. فرفع الله عليهم جبل طور سيناء فقال لهم موسى عليه إن لم تقبلوا، وقع عليكم الجبل. فقبلوه وطأطأوا (٥) رؤوسهم.

وفي كتاب الاحتجاج (٢) للطبرسِيّ ﷺ عن أبي عبدالله (٧) عليّه حديث طويل، وفيه: قال السائل: أخبرني عن طائر طار مرّة ولم يطر قبلها ولا بعدها، ذكره الله في القرآن، ما هو؟

فقال: طور سيناء، أطاره الله ﷺ على بني إسرائيل حين أظلَهم بجناح منه فيه ألوان العذاب حتى قبلوا التوراة. ذلك قول الله ﷺ: «وإذ نتقنا الجبل فوقهم كأنّه ظلّة وظنّوا أنّه واقع بهم» الآية.

١. تفسير العيّاشي ٢٧/٢، ح١٠.

٣. من المصدر.

٥. هكذا في المصدر. وفي النسخ طأطأ.

٧. المصدر عن الباقر.

٢. نفس المصدر والموضع، ح١٠٢.

٤. تفسير القميّ ٢٤٦/١.

٦. الاحتجاج ٢٥/٢.

﴿ وَإِذْ لَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي آدَمَ مِنْ ظُهُورِهِمْ ذُرِّيَّتَهُمْ ﴾: قيل (١): أي أخرج من أصلابهم نسلهم على ما يتوالدون قرناً بعد قرن.

و «من ظهو رهم» بدل من «بني آدم» بدل البعض.

وقرأ نافع وأبو عمرو وابن عامر ويعقوب: «ذرّيّاتهم».

﴿ وَاَشْهَدَهُمْ عَلَى آنْفُسِهِمْ آلَسْتُ بِرَبِّكُمْ ﴾: قيل (٢): أي نصب لهم دلائل ربوبيّته وركب في عقولهم ما يدعوهم إلى الإقرار بها، حتى صاروا بمنزلة من قيل لهم: «ألست بربّكم قالوا بلئ». فنزّل تمكينهم من العلم بها وتمكنّهم منه بمنزلة الإشهاد والاعتراف على طريقة التمثيل. ويدلّ عليه ﴿ قَالُوا بَلَىٰ شَهدْنَا ﴾.

وقيل (٣) لا يبعد أن يكون ذلك النطق باللسان الملكوتيّ في العالم المثاليّ، الذي دون عالم العقل. فإنّ لكلّ شيء ملكوتاً في ذلك العالم، كما أشير إليه بقوله سبحانه: «فسبحان الذي بيده ملكوت كلّ شيء». والملكوت باطن الملك، وهو كله حياة. ولكلّ ذرّة لسان ملكوتيّ ناطق بالتسبيح والتمجيد والتوحيد والتحميد. وبهذا اللسان نطق الحصَىٰ في كفّ النبيّ عَيَالًا ، وبه تنطق الأرض يوم القيامة «يومئذ تُحدّث أخبارها» وبه تنطق الجوارح. أنطقنا الله الذي أنطق كلّ شيء.

﴿ أَنْ تَقُولُوا يَوْمَ الْقِيَامَةِ ﴾ : أي كراهة أن تقولوا.

﴿إِنَّا كُنَّا عَنْ هَذَا غَافِلِينَ ﴾ ۞: لم نُنبَّه عليه.

﴿ أَوْ تَقُولُوا ﴾ : عطف على «أن تقولوا».

وقرأ أبو عمرو (٤)كليهما بالياء؛ لأنَّ أوَّل الكلام على الغيبة.

﴿ إِنَّمَا اَشْرَكَ آبَاؤُنَا مِنْ قَبْلُ وَكُنَّا ذُرِّيَّةً مِنْ بَعْدِهِمْ ﴾: فاقتدينا بهم ؛ لأنّ التقليد عند قيام الدليل والتمكّن من العلم به لا يصلح عذراً.

﴿ أَفَتُهْلِكُنَّا بِمَا فَعَلَ الْمُبْطِلُونَ ﴾ ٢٠ : يعني آباءهم المبطلين بتأسيس الشرك.

١. أنوار التنزيل ٢٧٦/١.

أنوار التنزيل ٣٧٦/١.

۳. تفسير الصافي ۲۵۱/۲.

أنوار التنزيل ٢/٣٧٦.

وقيل (١): لمّا خلق الله آدم، أخرج من ظهره ذرّيّة كالذرّ، وأحياهم وجعل لهم العقل والنطق، وألهمهم ذلك.

وعلى هذا تدلُّ صريحاً الأحاديث الإماميّة.

والمقصود من إيراد هذا الكلام هاهنا إلزام اليهود بمقتضى الميثاق العام بعد ما ألزمهم بالميثاق المخصوص بهم، والاحتجاج عليهم بالحجج السمعيّة والعقليّة، ومنعهم عن التقليد، وحملهم على النظر والاستدلال، كما قال:

﴿ وَكَذَلِكَ نُفَصُّلُ الآيَاتِ وَلَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ ٢: عن التقليد واتَّباع الباطل.

وفي كتاب التوحيد (٢): أبي الله قال: حدّثنا سعد بن عبدالله ، عن إبراهيم بن هاشم ومحمّد بن الحسين بن أبي الخطّاب ويعقوب بن يزيد جميعاً ، عن ابن أبي عمير ، عن عمر بن أذينة ، عن زرارة ، عن أبي جعفر الله قال: سألته عن هذه الآية .

فقال: أخرج من ظهر آدم ذرّيّته إلىٰ يوم القيامة، فخرجوا كـالذرّ. فـعرّفهم نـفسه، وأراهم صنعه. ولولا ذلك، لم يعرف أحد ربّه.

قال: فطرهم على التوحيد عند الميثاق، وعلى معرفة (٤) أنّه ربّهم.

قلت: وخاطبوه؟

قال: فطأطأ رأسه، ثمّ قال: لولا ذلك، لم يعلموا من ربّهم ولا من رازقهم.

وفيه (٥)، بإسناده إلىٰ أبي بصير : عن أبي عبدالله عليَّةِ قال : قلت له : أخبرني عن الله ﷺ هل يراه المؤمنون (٦) يوم القيامة ؟

١. أنوار التنزيل ٣٧٧/١.

٤. المصدر: معرفته.

۲. التوحيد/۳۳۰\_ ۳۳۱.

٣. التوحيد/٣٢٠، ح٧.

ا، المصدر: معرفته.

٥. التوحيد /١١٧ ، ح ٢٠.

٦. كذا في المصدر، وفي النسخ: المؤمن.

قال: نعم، وقد رأوه (١) قبل يوم القيامة.

فقلت: متى ؟

قال: حين قال لهم: «ألست بربّكم قالوا بلئ».

ثمّ سكت ساعة. ثمّ قال: وإنّ المؤمنين ليرونه في الدنيا قبل يوم القيامة. ألست تراه في وقتك هذا!؟

قال أبو بصير: فقلت له: جعلت فداك، فأحدّث بهذا عنك؟

فقال: لا. فإنّك إذا حدّثت به فأنكره منكر جاهل بمعنى ما تقول، ثمّ قدّر أنّ ذلك تشبيه، كَفَر. وليست الرؤية بالقلب كالرؤية بالعين. تعالى الله عمّا ينصفه المشبّهون والملحدون.

وفي أصول الكافي (٢): عليّ بن إبراهيم ، عن أبيه ، عن ابن أبي عمير ، عن ابن أذينة ، عن زرارة : أنّ رجلاً سأل أباجعفر لليّلاِ عن هذه الآية .

فقال، وأبوه يسمع: حدّثني أبي، أنّ الله على قبض قبضة من تراب التربة الّتي خلق منها آدم عليها. فصبّ عليها الماء العذب الفرات، ثمّ تركها أربعين صباحاً. ثمّ صبّ عليها الماء الأجاج، فتركها أربعين صباحاً. فلمّا اختمرت الطينة أخذها فعركها عركاً شديداً. فخرجوا كالذرّ من يمينه وشماله. وأمرهم جميعاً أن يقعوا في النار. فدخل أصحاب اليمين، فصارت عليهم برداً وسلاماً. وأبئ أصحاب الشمال أن يدخلوها.

عليّ بن إبراهيم (٣)، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن بعض أصحابنا، عن أبي بصير قال: قلت لأبي عبدالله طالية : كيف أجابوا وهم ذرّ؟

فقال: جعل فيهم ما إذا سألهم أجابوه، يعنى: في الميثاق.

محمّد بن الحسن (٤)، عن سهل بن زياد، عن ابن محبوب، عن عبدالرحمن بن

١. كذا في المصدر، وفي النسخ: رآه.

٣. الكاني ١٢/٢، ح ١.

۲. الكافي ۷/۲ ، ح۲.

٤. الكافي ١٣٣/١.

كثير، عن داود الرقيّ، عن أبي عبدالله النِّلِج أنّه قال: لمّا أراد الله أن يخلق الخلق، نثرهم (١) بين يديه. فقال لهم: من ربّكم؟

ثمّ قال للملائكة : هؤلاء حملة ديني وعلمي ، وأمنائي في خلقي ، وهم المسؤولون. ثمّ قال لبني آدم : أقرّوا لله بالربوبيّة (٢)، ولهؤلاء النفر بالولاية والطاعة.

فقالوا: نعم، ربّنا، أقررنا.

فقال الله للملائكة: اشهدوا.

قالت الملائكة: شهدنا.

قال: على أن لا يقولوا غداً: «إنّا كنّا عن هذا غافلين أو تقولوا» الآية.

يا داود، ولايتنا مؤكّدة عليهم في الميثاق.

محمّد بن يحيى (٣)، عن أحمد بن محمّد، عن ابن محبوب، عن ابن رئاب، عن بكير بن أعين قال: كان أبوجعفر الله يقول: إن الله أخذ ميثاق شيعتنا بالولاية لنا، وهم ذرّ، يوم أخذ الميثاق على الذرّ بالإقرار له بالربوبيّة، ولمحمّد عَلَي بالنبوّة. وعرض الله على محمّد أمّته في الطين، وهم أظلّة. وخلقهم من الطينة الّتي خلق منها آدم. وخلق الله أرواح شيعتنا قبل أبدانهم بألفي عام، وعرضهم عليهم (١)، وعرّفهم رسول الله عَلَي وعرّفهم عليه عليهم (١)، وعرّفهم عليه في لحن القول.

١. هكذا في المصدر. وفي النسخ: نشرهم.

٣. الكافي ٢/٧٧١ ـ٤٣٨، ح٦.

٥. الكافي ٢/١٤٤١، ح ٩.

هكذا في المصدر. وفي النسخ: أقرّوا بالله بالعبوديّة.

٤. المصدر: عليه.

قال: إنّي كنت أوّل من آمن بربّي، وأوّل من أجاب حين أخذ الله ميثاق النبيّين «وأشهدهم على أنفسهم ألست بربّكم قالوا بلئ». فكنت أنا أوّل نبيّ قال: بلئ. فسبقتهم بالإقرار بالله.

محمّد بن يحيى (١)، عن محمّد بن الحسين، عن عليّ بن إسماعيل، عن محمّد بن إسماعيل، عن محمّد بن إسماعيل، عن سعدان بن مسلم، عن صالح بن سهيل، عن أبي عبدالله عليه قال: سُئل رسول الله عَلَيْهُ: بأيّ شيء سبقتَ ولد آدم؟

قال: إنّني أوّل من أقرّ بربّي. إنّ الله أخذ ميثاق النبيّين «وأشهدهم على أنفسهم ألست بربّكم قالوا بلئ». فكنت أوّل من أجاب.

محمّد بن يحيئ (٢)، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن داود العجليّ، عن زرارة، عن حمران، عن أبي جعفر التلا قال: إنّ الله تبارك و تعالى حيث خلق الخلق، خلق ماء عذباً وماء مالحاً [أجاجاً] (٣)، فامتزج الماء آن، فأخذ طيناً من أديم الأرض، فعركه عركاً شديداً.

ثمّ قال: «ألست بربّكم قالوا بلئ شهدنا أن تقولوا يوم القيامة إنّاكنًا عن هذا غافلين». ثمّ أخذ الميثاق على النبيّين فقال: «ألست بربّكم» وأنّ (٤) هذا محمّد رسولي، وأنّ هذا عليّ أميرالمؤمنين؟

«قالوا بلئ».

فثبتت لهم النبوّة. وأخذ الميثاق على أولي العزم، أنّي ربّكم ومحمّد رسولي وعليّ أميرالمؤمنين وأوصياؤه من بعده ولاة أمري، وخزّان علمي اللّيك . وأنّ المهديّ أنتصر به لديني، وأظهر به دولتي، وأنتقم به من أعدائي، وأعبّد به طوعاً وكرهاً.

۱. الكافي ۱۲/۲، ح۳.

۲. الکافی ۸/۲، ح۱.

۱۰ الكالمي ۱۳۸۱ع

٣. من المصدر.

قالوا: أقررنا به يا رب، وشهدنا.

ولم يجحد آدم ولم يعزم (١)، فثبت العزيمة لهؤلاء الخمسة في المهدي. ولم يكن لأدم عزم على الإقرار به، وهو قوله ﷺ: «ولقد عهدنا إلىٰ آدم من قبل فنسي ولم نجد له عزماً» (٢).

قال: إنّما هو: فترك.

ثمّ أمر ناراً فأجّجت، فقال لأصحاب الشمال: ادخلوها.

فهابوها.

فقال لأصحاب اليمين: ادخلوها.

فدخلوها، فكانت عليهم برداً وسلاماً.

فقال أصحاب الشمال: يا رب، أقلنا.

فقال: قد أقلتكم، اذهبوا فادخلوها.

فهابوها. فَثَمَّ ٣٠) ثبتت الطاعة والولاية والمعصية.

قال: هي الإسلام. فيطرهم الله حين أخذ ميثاقهم عملي التوحيد، قبال: «ألست بربّكم». وفيه المؤمن والكافر.

محمّد بن يحيى (٥)، عن أحمد بن محمّد، عن ابن محبوب، عن صالح بن سهل، عن أبي عبدالله عليه أن رجلاً جاء أميرالمؤمنين عليه وهو مع أصحابه، فسلّم عليهم. ثمّ قال له: أنا والله، أحبّك وأتولاك.

۲. طه /۱۱۵.

١. المصدر: لم يقرّ.

٤. الكافي ١٢/٢، ح٢.

٣. ثمَّ: هناك.

الكافي ١/٤٣٨١، ح ١.

[فقال له أميرالمؤمنين عليه : كذبت. قال: بلى، والله إنّي أحبّك وأتولاك. فكرر ثلاثاً ](١) فقال له أميرالمؤمنين عليه : كذبت، ما أنت كما قلت. إنّ الله خلق الأرواح قبل الأبدان بألفي عام. ثم عرض علينا المحبّ لنا. فوالله، ما رأيت روحك فيمن عرض. فأين كنت!؟ فسكت الرجل عند ذلك، ولم يراجعه.

وفي رواية أخرى: قال أبو عبدالله لمائيًا :كان في النار.

وفي كتاب علل الشرائع (٢)، بإسناده إلى حبيب قال: حدّثني الثقة، عن أبي عبدالله الله الله الله الله الله تبارك وتعالى أخذ ميثاق العباد وهم أظلّة قبل الميلاد. فما تعارف من الأرواح ائتلف. وما تناكر منها اختلف.

وبـإِسناده (٣) إلىٰ حبيب، عـمّن رواه، عـن أبـي عـبدالله للنِّلِة قـال: مــا تــقول فــي [الأرواح](٤) أنّها جنود مجنّدة. فما تعارف منها ائتلف، وما تناكر منها اختلف.

قال: فقلت: إنّا نقول ذلك.

قال (٥): فإِنّه كذلك. إنّ الله ﷺ أخذ من العباد ميثاقهم، وهم أظلّة قبل الميلاد. وهو قوله ﷺ: «وإذ أخذ ربّك من بني آدم من ظهورهم ذرّيتهم وأشهدهم على أنفسهم» إلى آخر الآية.

قال: فمن أقرّ به يومئذ، جاءت إلفته (٢) هاهنا. ومن أنكره يومئذ [جاء ](٧) خـلافه هاهنا.

۲. العلل /۸٤، ح ۱.

٤. من المصدر،

٦. المصدر: الإلفة.

۸. العلل /۱۱۷\_۱۱۸، ح۲.

١. من المصدر.

٣. العلل /٨٤ ٨٥، ح٢.

٥. ليس في المصدر.

٧. من المصدر.

قال: ثبتت المعرفة ونسوا الوقت (١)، وسيذكرونه يوماً. ولولاذلك، لم يدر أحد من خالقه ولا من رازقه.

وفي أمالي (٢) شيخ الطائفة عَنْيُكَا، بإسناده إلى جابر: عن أبي جعفر، عن أبيه، عن المجدّه الله عَنْ أمالي الله عَلَيْ الله عَلَيْ عَالِيْهِ : أنت الذي احتج الله بك في ابتدائه الخلق، حيث أقامهم أشباحاً. فقال لهم: «ألست بربّكم»؟

«قالوا بلئ».

قال ومحمّد رسولي؟

قالوا: بلي.

قال: وعليّ أميرالمؤمنين (٣) فأبئ الخلق جميعاً إلّا استكباراً وعتواً عن ولايتك إلّا نفر قليل. وهم أقلّ القليل. وهم أصحاب اليمين.

وفي عوالي اللئالي (٤)؛ وقال التَّلِيُّ أخذ الله الميثاق من ظهر آدم بنعمان (٥) ـ يعني: عرفة ـ فأخرج من صلبه كل ذريّة ذرأها، فنشرهم بين يديه كالذرّ. ثمّ كلّمهم. وتـلا: «ألست بربّكم قالوا بلئ».

وفي تهذيب الأحكام (٢)، في الدعاء بعد صلاة الغدير المسند إلى الصادق عليه ومننت علينا بشهادة الإخلاص لك بموالاة أوليائك الهداة المهديين (٢) من بعد النذير المنذر والسراج المنير، وأكملت الدين بموالاتهم والبراءة من عدوهم، وأتممت علينا النعمة التي جدّدت لنا عهدك وذكّرتنا ميثاقك المأخوذ منا في مبدأ خلقك إيانا، وجعلتنا من أهل الإجابة، وذكّرتنا العهد والميثاق ولم تنسنا ذكرك. فإنّك قلت: «وإذ أخذ ربّك من بني آدم من ظهورهم ذرّبتهم وأشهدهم على أنفسهم ألست بربّكم قالوا

المصدر: الموقت، وفي تسخة: «الموقف» كما في البحار ٢٤٣/٥.

٢. أمالي الطوسي ٢٣٨/١. ٣. المصدر: وعليّ بن أبي طالب وصيّي؟

٤. عوالي اللثالي ١٨٢/١ ـ ١٨٣. ح ٢٤٧.

٥. قال الجوهريّ في الصحاح: نعمان ـ بالفتح: وادٍ في طريق الطائف، يخرج إلى عرفات.

٦. التهذيب ١٤٦/٣. ٧. ليس في المصدر.

بلئ (۱) شهدنا» بمنّك ولطفك، بأنّك أنت الله لاإله إلّا أنت ربّنا، ومحمّد عبدك ورسولك نبيّنا، وعليّ أميرالمؤمنين والحجّة العظمئ وآيتك الكبرئ والنبأ العظيم الذي هم فيه مختلفون.

وفي تفسير العيّاشِيّ (٢): عن جابر قال: قال لي أبو جعفر عليه الله علم العيّامية عن جابر، لو يعلم الجهّال متى سمّي أميرالمؤمنين عليّ لم ينكروا حقّه.

قال: قلت: جعلت فداك، متى سمّى؟

فقال لي: قوله: «وإذ أخذ ربّك من بني آدم» إلى «ألست بربّكم» وأنّ محمّداً (٣) رسول الله، وأنّ عليّاً أميرالمؤمنين.

قال: ثمّ قال لي: يا جابر، هكذا والله جاء بها محمّد ﷺ.

عن ابن مسكان (٤)، عن بعض أصحابه، عن أبي جعفر عليه قال: قال رسول الله عَلَيْهُا:
إِنَّ أَمْتِي عُرِضَت عليَّ في الميثاق. فكان أوّل من آمن بي عليّ، وهو أوّل من صدّقني حين بُعِثْت. وهو الصدّيق الأكبر والفاروق، يفرق بين الحقّ و الباطل.

عن أبي بصير (٥)، عن أبي عبدالله للطِّلِّ في قول الله: «ألست بربّكم قالوا بلئ». قالوا بألسنتهم؟

قال: نعم، وقالوا بقلوبهم.

فقلت: وأيّ شيء كانوا يومئذ؟

قال: صنع منهم ما اكتفى به.

عن جابر (٦) قال: قلت الأبي جعفر للسلام: من (٧) سُمّي أميرُ المؤمنين [أميرَ المؤمنين] (١٠) المؤمنين (١٠)

٢. تفسير العيّاشي ٢/١٤، ح ١١٤.

١. المصدر: بلي، اللهم بلي ....

نفس المصدر والموضع ، ح١١٥.

٣. المصدر: محمّداً [نبيّكم].

٦. تغين المصدر ١١٢٤، ح١١٣.

٥. نفس المصدر ٤٠/٢، ح١١٠.

٧. المصدر: متى. والصحيح ما في المتن بقرينة الجواب.

٨. من المصدر.

قال: قال: الله (۱)، أنزلت هذه الآية على محمّد ﷺ: «وأشهدهم على أنفسهم ألست بربّكم وأنّ محمّداً رسول الله (۲) وأنّ عليّاً أميرالمؤمنين». فسمّاه الله والله أميرالمؤمنين. عن الأصبغ بن نباتة (۳)، عن عليّ عليه قال: أتاه ابن الكواء، فقال: يا أميرالمؤمنين، أخبرني عن الله تبارك و تعالى هل كلّم أحداً من ولد آدم قبل موسى؟

فقال علي النجواب. فقال على الله جميع خلقه؛ برهم وفاجرهم، وردّوا عليه الجواب. فثقل ذلك على ابن الكواء ولم يعرفه، فقال له: كيف كان ذلك، يا أميرالمؤمنين؟ فقال له: أو ما تقرأكتاب الله إذ يقول (عالنبية: «وإذ أخذ ربّك من بني آدم من ظهورهم ذرّيتهم وأشهدهم على أنفسهم ألست بربّكم قالوا بلئ»؟ فقد أسمعهم كلامه. وردّوا عليه الجواب، كما تسمع في قول الله يا ابن الكواء «قالوا بلئ». فقال لهم: إنّي أنا الله، لا إله إلا أنا. وأنا الرحمن [الرحيم] (٥). فأقرّوا له بالطاعة والربوبية. وميّز الرسل والأنبياء والأوصياء، وأمر الخلق بطاعتهم، وأقرّوا بذلك في الميثاق (١٠). فقالت الملائكة عند إقرارهم [بذلك] أنا عن هذا إقرارهم الذلك] (١٠): شهدنا عليكم يا بني آدم «أن تقولوا يوم القيامة إنّا كنّا عن هذا غافلين».

عن رفاعة (٨) قال: سألت أبا عبدالله للتلاِ عن قول الله: «وإذ أخذ ربّك من بني آدم من ظهورهم ذرّيتهم».

قال: نعم (٩)، لله الحجّة على جميع خلقه يوم الميثاق هكذا. وقبض يده.

وفي الكافي (١٠٠): أبو عليّ الأشعريّ، عن محمّد بن عبدالجبّار، عن صفوان، عن ابن أبي عمير، عن عبدالرحمن الحذّاء، عن أبي عبدالله عليّلٍ قال: كان عليّ بن الحسين عليّلٍ

٢. المصدر: رسول الله [نبيّكم].

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: وقال.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: ذلك.

٨. نفس المصدر ٢٧/٢ ، ح١٠٣.

۱۰. الكافي ۵۰٤/۵، ح٤.

١. المصدر: والله.

٣. نفس المصدر ٤١/٢ع، ح١١٦.

٥. من المصدر.

٧. من المصدر.

٩. المصدر: أخذ.

لا يرى بالعزل بأساً. فقراً (١) هذه الآية: «وإذ أخذ ربّك من بني آدم من ظهو رهم ذرّيتهم وأشهدهم على أنفسهم ألست بربّكم قالوا بلئ». فكلّ شيء أخذ الله منه الميثاق، فهو خارج، وإن كان على صخرة صمّاء.

محمّد بن يحيئ (٢) وغيره، عن أحمد، عن موسى بن عمر، عن ابن سنان، عن أبي سعيد القمّاط، عن بكير بن أعين قال: سألت أبا عبدالله عليّا : لأيّ علّة وُضع (٢) الحجر في الركن الذي هو فيه ولم يوضع في غيره، ولأيّ علّة يُقبّل (٤)، ولأيّ علّة أُخرِج من الجنّة، و [لأيّ علّة] (٥) وُضع ميثاق العباد والعهد فيه ولم يوضع في غيره، وكيف السبب في ذلك؟ تخبرني، جعلني الله فداك. فإنّ تفكّري فيه لعجب (٢).

قال: فقال: سألت وأعضلت في المسألة (٢) واستقصيت، فافهم الجواب، وفرخ قلبك، وأصغ سمعك، أخبرك إن شاء الله. إنّ الله تبارك وتعالى وضع الحجر الأسود، وهي جوهرة، أخرجت من الجنّة إلى آدم الله فوضعت في ذلك الركن لعلّة الميثاق. وذلك أنّه لمّا أخذ من بني آدم من ظهورهم ذرّيّتهم، حين أخذ الله عليهم الميثاق في ذلك المكان. [ وفي ذلك المكان (٨)] تراءى لهم. وفي (١) ذلك المكان يهبط الطير على القائم الله في فأوّل من يبايعه ذلك الطير. وهو والله جبر ثيل الله في والى ذلك المكان يسند القائم ظهره. وهو الحجّة والدليل على القائم. وهو الشاهد لمن وافئ (١٠) في ذلك المكان، والشاهد على من أدّى إليه الميثاق والعهد الذي أخذ الله وقائل على العباد.

فأمّا القُبلة والالتماس، فلعلّة العهد، تجديداً لذلك العهد والميئاق، وتجديداً للبيعة، ليؤدّوا إليه العهد الذي أخذ الله عليهم في الميثاق، فيأتوه في كلّ سنة ويؤدّوا إليه

٢. الكافي ١٨٤/٤ ـ١٨٦ م-٣.

٤. المصدر: تقبّل.

٦. ب: لعجيب.

٨. من المصدر،

١٠. المصدر: وافا [ه].

١. كذا في المصدر. وفي النسخ: أتقرأ.

٣. المصدر: وضع الله الحجر....

٥. من المصلار.

٧. أي جئت بمسألة معضلة مشكلة.

٩. المصدر: من.

ذلك العهد والأمانة اللذين أخذ الله عليهم. ألا ترئ أنّك تقول: أمانتي أدّيتها وميثاقي تعاهدته، لتشهد لي بالموافاة، ووالله، ما يؤدّي ذلك أحد غير شيعتنا. ولا حفظ ذلك العهد والميثاق أحد غيرشيعتنا. وإنّهم ليأتوه، فيعرفهم [ويصدّقهم](١). ويأتيه غيرهم، فينكرهم ويكذّبهم. وذلك أنّه لَم يحفظ ذلك غيركم. فلكم والله يشهد، وعليهم والله يشهد بالخفر(٢) والجحود والكفر.

وهو الحجّة البالغة من الله عليهم يوم القيامة. يجيء وله لسان ناطق وعينان في صورته الأولى، يعرفه الخلق ولا ينكره. يشهد لمن وافاه، وجدّد العهد والميثاق عنده بحفظ العهد والميثاق وأداء الأمانة. ويشهد على كلّ من أنكر وجحد ونسي الميثاق، بالكفر والإنكار.

فأمّا علَّه ما أخرجه الله من الجنّة ، فهل تدري ماكان الحجر؟ قلت: لا.

قال: كان ملكاً من عظماء الملائكة عند الله. فلمّا أخذ الله من الملائكة الميثاق، كان أوّل من آمن به، وأقرّ ذلك الملك. فاتّخذه الله أميناً على جميع خلقه. فألقمه الميثاق وأودعه عنده، واستعبد (٢) الخلق أن يجدّدوا عنده في كلّ سنة الإقرار بالميثاق والعهد الذي أخذ الله ﷺ عليهم. ثمّ جعله الله مع آدم في الجنّة يذكّره الميثاق، ويجدّد عنده الإقرار في كلّ سنة.

فلمّا عصى آدم وأُخرج من الجنّة، أنساه الله العهد والميثاق الّذي أخذ الله عليه وعلى ولده لمحمّد ﷺ ولوصيّه طلِي وجعله تائهاً حيراناً.

فلمًا تاب الله على آدم، حوّل ذلك الملك في صورة درّة بيضاء. فرماه من الجنّة إلى آدم، وهو بأرض الهند. فلمّا نظر إليه، أنس إليه. وهو لا يعرفه بأكثر من أنّه جوهرة. وأنطقه الله الله في فقال له: يا آدم، أتعرفني؟

من المصدر.
 ١٠ من المصدر.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: استقيد.

٢٣٠ ..... تفسير كنز الدقائق ويحرالغرائب

قال: لا.

قال: أجل، استحوذ عليك الشيطان، فأنساك ذكر ربّك.

ثمّ تحوّل إلى صورته التي كان مع آدم في الجنّة، فقال لآدم: أين العهد والميثاق؟ فوثب آدم إليه، وذكر الميثاق، وبكئ وخضع وقبّله، وجدّد الإقرار بالعهد والميثاق. ثمّ حوّله الله تَظَلّا إلى جوهرة الحجر، درّة بيضاء صافية تنضيء. فحمله آدم عليًا على عاتقه، إجلالاً له وتعظيماً. فكان إذا أعيا، حمله عنه جبرئيل عليًا حتى في وافئ به مكّة. فما ذال يأنس به بمكّة، ويجدّد الإقرار له كلّ يوم وليلة.

ثم إن الله على المحبة ، وضع الحجر في ذلك المكان ؛ لأنّه تبارك وتعالى حين أخذ الميثاق من ولد آدم ، أخذه في ذلك المكان . وفي ذلك [المكان](١) ألقم الله الملك الميثاق ، ولذلك وضع في ذلك الركن . ونحى (٢) أدم من مكان البيت إلى الصفا ، وحوّا ، إلى المروة ووضع الحجر في ذلك الركن .

فلمّا نظر آدم من الصفاء وقد وضع الحجر في الركن، كبّر الله وهلّله ومجّده. فلذلك جرت السنّة بالتكبير واستقبال الركن الذي فيه الحجر من الصفا. فإنّ الله أو دعه الميثاق والعهد دون غيره من الملائكة؛ لأنّ الله تظالمًا أخذ الميثاق له بالربوبيّة، ولمحمّد عَلَيْ بالنبوّة، ولعليّ عليه بالوصيّة، اصطكّت (٣) فرائس (٤) الملائكة. فأوّل من أسرع إلى الإقرار ذلك الملك، ولم يكن فيهم أشدّ حبّاً لمحمّد وآل محمّد عَلَيْ منه. فلذلك اختاره الله من بينهم، وألقمه الميثاق. وهو يجيء يوم القيامة وله لسان ناطق وعين ناظرة، ليشهد لكلّ من وافاه إلى ذلك المكان وحفظ الميثاق.

محمّد بن يحيئ (٥) عن محمّد بن موسى، عن العبّاس بن معروف، عـن ابـن أبـي نجران، عن عبدالله بن سنان، عن ابن أبي يعفور، عن أبي حمزة، عن أبي جـعفر التيللا قال نه رجل: كيف سُمّيت الجمعة؟

<sup>1.</sup> من المصدر،

٣. أي: ارتعدت،

٥, الكافي ٤١٥/٣ ، ح٧.

كذا في المصدر، وفي النسخ: يجيء.

٤. جمع فريصة: لحمة بين الجنب والكتف.

قال: إنَّ الله ﷺ جمع فيها خلقه لولاية محمّد ﷺ ووصيّه في الميثاق. فسمّاه يـوم الجمعة، لجمعه فيه خلقه.

وحدَّثني (٣) أبي ، عن ابن أبي عمير ، عن ابن مسكان ، عن أبي عبدالله للسَّلِا في هـذه الآية . قلت : معاينة كان هذا ؟

قال: نعم فثبتت المعرفة ونسوا الموقف، وسيذكرونه. ولولاذلك، لم يدر أحد من خالقه ورازقه. فمنهم من أقرّ بلسانه في الذرّ ولم يؤمن بـقلبه، فـقال الله: «فـما كـانوا ليؤمنوا بماكذّبوا به من قبل» (٤).

وفي شرح الآيات الباهرة (٥): وفي تفسير عليّ بن إبراهيم قال: قال الصادق عليه : إنّ الله أخد المديناق على الناس لله (٢) بسالرّبوبيّة، ولرسوله ﷺ بالنبوّة، ولعليّ أميرالمؤمنين (٧) والأثمّة الله الإمامة. ثمّ قال: «ألست بربّكم» ومحمّد نبيّكم وعليّ أميركم والأثمّة الهادون أولياؤكم ؟ «قالوا بلئ». فمنهم من أقرّ باللسان، ومنهم من أقرّ بالقلب (٨).

١. تفسير القمئ ٢٤٦٧.

٣. نفس المصدر ٢٤٨/١.

٥. تأويل الآيات الباحرة ١٨٦

٧. المصدر: ولأمير المؤمنين....

٨. المصدر: فمنهم إقرار باللسان، ومنهم تصديق بالقلب.

٢. المصدر: سبق من الرسل ....

٤. الأعراف /١٠١.

٦. ليس في المصدر.

وروي (۱) من طريق العامّة، في كتاب الفردوس لابن شيرويه حديثاً، يرفعه إلى حذيفة اليمانيّ قال: قال رسول الله ﷺ: لو يعلم الناس متى شمّي عليّ أميرالمؤمنين، ما أنكروا فضله. سُمّي أميرالمؤمنين، وآدم بين الروح والجسد. [وقوله تعالى: «وإذ أخذ ربّك من بني آدم من ظهورهم ذرّيّتهم وأشهدهم على أنفسهم ألست بربّكم قالوا بلئ» وقالت الملائكة: بلئ. فقال تبارك وتعالى: أنا ربّكم و ](٢) محمّد نبيّكم وعليّ أميركم.

وروى (٣) الشيخ محمّد بن يعقوب الله ، عن عليّ بن إبراهيم ، عن يعقوب بن يزيد ، عن ابن أبي عمير ، عن أبي الربيع الفرّاز ، عن جابر ، عن أبي عبدالله عليّه قال : قلت له : لِمَ سُمّى على على عليّه : أميرالمؤمنين ؟

قال: الله سمّاه، وهكذا أنزل الله في كتابه. وهو قول الله ﷺ: «وإذ أخذ ربّك من بني آدم من ظهورهم ذرّيتهم وأشهدهم على أنفسهم ألست بـربّكم وأنّ مـحمّداً نبيّكم رسولى وأنّ عليّاً أميرالمؤمنين قالوا بلئ».

ومما (٤) ورد في تسميته بأمير المؤمنين صلّى الله عليه وعلى ذرّيته الطيّبين ما روى الشيخ المفيد الله عليه بإسناده إلى أنس بن مالك قال: كنت خادم رسول الله عليه فلما كانت ليلة أمّ حبيبة بنت أبي سفيان، أتيت رسول الله عليه الساعة من هذا الباب أمير المؤمنين وخير الوصيّين، أقدم الناس إسلاماً (٥) وأكثرهم علماً وأرجحهم حلماً.

فقلت: اللهم اجعله من قومي. [قال] (١٦) فلم ألبث أن دخل عليّ بن أبي طالب من الباب، ورسول الله عَلَيْهُ يتوضّأ. فرمئ رسول الله عَلَيْهُ الماء على وجهه حـتّىٰ امـتلأت عيناه منه.

١. المصدر: ورد.

٢. من المصدر.

٣. الكافي ٤١٢/١، ٤. الإرشاد /٢٧.

٦. من المصدر.

ه. المصدر: سلماً.

الجزء الخامس / سورة الأعراف

فقال: يا رسول الله، أحدث في حدث؟

فقال النبيِّ ﷺ: ما حدث فيك إلّا خير. أنت منّى ، وأنا منك. تؤدّي عنّى [أمانتي ](١) وتفي بذمّتي، وتغسّلني، وتواريني في لحدي، وتُسمِع الناس عـنّي، وتبيّن لهـم مـا «يختلفون فيه بعدي.

وذكر أيضاً حديثاً أسنده إلى ابن عبّاس: أنّ النبيّ عَيْلاً قال لأمّ سلمة: اسمعي واشهدي، هذا على أميرالمؤمنين (٢) وسيّد المسلمين (٣).

وروىٰ أيضاً حديثاً مسنداً إلىٰ معاوية بن تعلبة (٤) قال: قيل لأبي ذرَّ ﷺ: أوصِ. قال: أوصيت.

قيل: إلى من؟

قال: إلىٰ أميرالمؤمنين.

قيل: عثمان؟

قال: لا، ولكنّه أميرالمؤمنين حقّاً؛ على بن أبي طالب. [إنّه لربّ هذه الأرض وربّ هذه الأمّة ](٥). لو فقد تموه، لأنكر تكم (٦) الأرض ومن عليها.

وروئ حديثاً مسنداً [عن أبي بريدة بن الخصيب ](٧) الأسلميّ ـ وهو المشهور بين العلماء ـ قال: إنّ رسول الله عليه أمرني في سابع سبعة ، فيهم أبـوبكر وعـمر وطـلحة والزبير، فقال: سلَّموا على على بإمرة المؤمنين. فسلَّمنا عليه بذلك ورسول الله ﷺ حى بين أظهرنا.

وفي تفسير مجاهد، من طريق العامّة، قال: ما في القرآن «يا أيّها الّـذين آمـنوا» إلّا ولعلى عليَّة سابقة في ذلك؛ لأنَّه سبقهم إلى الإسلام. فسمَّاه الله سبحانه في تسبعة

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: هذا عليّ بن أبي طالب.

١. من المصدر.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: تغلب.

٣. المصدر: الوصيّين. ٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: وفي النسخ: بربِّ هذه الأرض وربِّ هذه الآية.

٦. لأنكرتم ٧. من المصدر، وفي النسخ: أنَّ الحصب.

وثمانين موضعاً أميرالمؤمنين، وسيّد المخاطبين إلى يوم الدين.

فقال: قال رسول الله ﷺ: لمّا أُسري بي إلى السماء الرابعة ، أذّن جبرئيل وأقام، وجمع النبيّين والصدّيقين والشهداء والملائكة ، وتقدّمت وصلّيت بهم. فلمّا انصرفت، قال جبرئيل: قل لهم: بم تشهدون؟

قالوا: نشهد أن لا إله إلا الله، وأنَّك رسول الله ﷺ، وأنَّ عليًّا أميرالمؤمنين.

وروى أخطب خوارزم حديثاً مسنداً، يرفعه إلى سعيد بن جبير، عن ابن عبّاس ٣٠ قال: كان رسول الله عَيَالِيَّةُ في بيته، فغدا عليه عليّ بن أبي طالب بالغداة، وكان يحبّ أن لا يسبقه إليه أحد. فدخل، فإذا النبيّ عَيَالِيَّةً في صحن الدار، وإذا رأسه في حجر دحية.

فقال: السلام عليك، كيف أصبح رسول الله 議議?

فقال له دحية: وعليك السلام، أصبح بخير، يا أخا رسول الله.

فقال له علي: جزاك الله عنّا أهل البيت خيراً.

فقال له دحية: إنّي أحيّيك (1) وإنّ لك عندي مدحة أزفّها إليك؛ أنت أميرالمؤمنين، وقائد الغرّ المحجّلين. وأنت سيّد ولد آدم ما خلا النبيّين والمرسلين. لواء الحمد بيدك يوم القيامة، تُزَفّ أنت وشيعتك مع محمّد وحزبه إلى الجنان. قد أفسلح من تولاك، وخسر من عاداك (٥). محبّو محمّد محبّوك، ومبغضوه مبغضوك. لن تنالهم شفاعة محمّد عَمّد عَمّد أس ابن عمّك؛ فأنت أحقّ به مني.

فأخذ رأس رسول الله ﷺ.

٢. ليس في المصدر.

٤. المصدر: أحبّك.

٦. ليس في المصدر.

١. المصدر: الحسين بن جبر.

٣. المناقب / ٢٣١.

٥. المصدر: تخلاك.

فانتبه، وقال: ما هذه الهمهمة؟

فأخبره الخبر.

فقال: لم يكن دحية، وإنّماكان جبرئيل. سمّاك باسم سمّاك الله. وهو الّـذي ألقـئ محبّتك في صدور المؤمنين، ورهبتك في صدور الكافرين.

وروئ الشيخ الفقيه محمّد بن جعفر الله حديثاً مسنداً عن أنس بن مالك، قال: قال رسول الله عَيْلُهُ لعلي طُلِهُ ؛ يا علي، طوبئ لمن أحبّك وويل لمن أبغضك وكذّب بك. يا علي، أنت العَلَم (١) لهذه الأمّة. من أحبّك فاز. ومن أبغضك هلك. يا علي، أنا مدينة العلم وأنت الباب. يا علي، أنت أميرالمؤمنين، وقائد الغرّ المحجّلين. يا علي، ذكرك في التوراة وذكر شيعتك قبل أن يُخلّقوا بكلّ خير، وكذلك ذكرك في الإنجيل، وما أعطاك الله من علم الكتاب. فإن أهل الإنجيل [يعظمون علياً] (١) وشيعته، وما يعرفونهم، وأنت وشيعتك مذكورون في كتبهم. يا عليّ، خبّر أصحابك، أنّ ذكرهم في يعرفونهم، وأنت وشيعتك مذكورون في كتبهم. يا عليّ، خبّر أصحابك، أنّ ذكرهم في السماء أفضل وأعظم من ذكرهم في الأرض. فليفرحوا بذلك، وليزدادوا اجتهاداً. فإنّ شيعتك على (١) منهاج الحقّ والاستقامة. الحديث.

وفي كتاب حلية الأولياء لأبي نعيم، من الجمهور، روى حديثاً رفعه إلى أنس بن مالك قال: قال النبي عَلَيْلُا: يا أنس، اسكب لي (٤) وضوء . ثم صلّى ركعتين. ثم قال: يا أنس، يدخل عليك من هذا الباب أمير المؤمنين وسيّد المسلمين وقائد الغرّ المحجّلين وخاتم الوصيّين.

قال أنس: فقلت: اللهم اجعله رجلاً من الأنصار. وكتمته إذ جاء على عليه إلى

فقال: من هذا، يا أنس؟

قلت: على.

فقام مستبشراً، واعتنقه. ثمّ جعل يمسح عرق وجه عليّ بوجهه.

٢. من المصدر وفي النسخ: يفرطون.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: يا أنس ائت في.

كذا في المصدر. وفي النسخ: تعلم.

٣. ليس في المصدر،

فقال على عليًّا إنا رسول الله، رأيتك صنعت شيئاً لم تصنعه من قبل.

قال: وما يمنعني وأنت تؤدّي عنّي، وتُسمِعهم صوتي، وتبيّن لهم ما اختلفوا فـيه من بعدي.

وروى الشيخ الفقيه محمّد بن جعفر ﷺ حديثاً مسنداً إلىٰ أنس بن مالك وعبدالله بن عبّاس، قال: قالا جميعاً:كنّا جلوساً مع النبيّ ﷺ إذ جاء عليّ بن أبي طالب عليّلًا .

فقال: السلام عليك يا رسول الله.

قال: و (١)عليك السلام، يا أميرالمؤمنين، ورحمة الله وبركاته.

فقال علميّ : وأنت حيّ ، يا رسول الله ؟!

قال: نعم، وأنا حيّ. إنّك يا عليّ، مررت بنا أمس يومنا وأنا وجبرئيل في حديث ولم تسلّم. فقال جبرئيل: ما بال أميرالمؤمنين مـرّ بـنا ولم يسـلّم؟ أمـا والله لو سـلّم، لسررنا ورددنا عليه.

فقال علميّ للسِّلاِ: يا رسول الله، لقد<sup>(۱)</sup> رأيتك ودحـية قـد اسـتخليتما فــي حــديث، فكرهـت أن أقطعه عليكما.

فقال له النبيّ ﷺ: إنّه لم يكن دحية، وإنّما كان جبرئيل. فقلت: يا جبرئيل، كيف سمّيته أميرالمؤمنين؟

ف قال: إن الله الله الحق أو حى إلي في غزاة بدر أن اهبط إلى محمّد، ف مرّة أن يأمر أمير المؤمنين علي بن أبي طالب التي يجول بين الصفين. فإن الملائكة يحبّون أن ينظروا إليه (٣) وهو يجول بين الصفين. فسمّاه الله في السماء أمير المؤمنين.

فأنت (٤) يا عليّ، أمير من في السماء، وأمير من في الأرض، [وأمير من مضى ](٥) وأمير من مضى ](٥) وأمير من بقي. ولا أمير قبلك، ولا أمير بعدك. إنّه لا يجوز أن يُسمّئ بهذا الاسم من لم يسمّه الله تعالىٰ به.

١. ليس في المصدر. ١

٣. ليس في المصدر: وأنت.

ه. ليس في المصدر.

وروى الشيخ محمّد بن يعقوب الله ، عن محمّد بن يحيى، عن جعفر بن محمّد، بإسناده إلى عمر بن أبي نصر، عن أبي عبدالله الله الله أنّه قال، وقد سأله رجل عن القائم الله الله الله عليه بإمرة المؤمنين؟

قال: لا. ذاك اسم سمّى الله به أميرالمؤمنين، ولم يتسمّ (١) به أحد قبله، ولم (١) يتسمّ (١) به أحد قبله، ولم (١) يتسمّ (١) به أحد (١) بعده [إلا كافر](٥).

قال: قلت: فكيف نسلَم على القائم علي ?

قال: تقول: السلام عليك يا بقيّة الله.

قال: ثمّ قرأ: «بقيّة الله خير لكم إن كنتم مؤمنين» (٦).

وروى أيضاً عن (٧) سهل بن زياد، بإسناده عن سنان بن ظريف، عن أبي عبدالله طليه الله عن أبي عبدالله طليه الله إنّا أهل بيت نوّه الله بأسمائنا لمّا خلق السموات والأرض، وأمر مناديا ينادي: أشهد أن لا إله إلّا الله، ثلاثاً. [أشهد أنّ محمّداً رسول الله، ثلاثاً. أشهد أنّ عليّاً أميرالمؤمنين حقّاً، ثلاثاً ] (٨).

وروى الكراجكي الله على كنز الفوائد حديثاً مسنداً إلى ابن عبّاس قال: قال رسول الله عَلَيْهِ: والذي بعثني بالحق مبشّراً (٥) ونسذيراً، ما استقر الكرسِيّ والعرش ولا دار الفلك ولا قامت السموات والأرض إلّا بأن كتب عليها: لا إله إلّا الله، محمّد رسول الله، علي أميرالمؤمنين. إنّ الله تعالى لمّا عرج بي إلى السماء واختصني بلطيف ندائه قال: يا محمّد.

قلت: لبيّك وسعديك.

٢. كذا في المصدر: وفي النسخ: يسمّ.

٤. ليس في المصدر.

٦. هود/٨٦

أيس في المصدر.

١. كذا في المصدر: وفي النسخ: يسمّ.

٣. المصدر: من.

٥. من المصدر.

٧. ليس في المصدر.

٩. المصدر: بشيراً.

قال: أنا المحمود، وأنت محمّد. شققت اسمك من اسمي، وفضّلتك على جميع بريّتي، فانصب أخاك عليّاً [عَلَماً (١)] لعبادي يهديهم إلى ديني. يا محمّد، إنّي قد جعلت عليّاً أميرالمؤمنين. فمن تأمّر عليه، لعنته. ومن خالفه، عذّبته. ومن أطاعه، قرّبته. يا محمّد، إنّي قد جعلت عليّاً إمام المسلمين. فمن تقدّم عليه، أخرته. ومن عصاه، استخففته (٢). إنّ عليّاً سيّد الوصيّين، وقائد الغرّ المحجّلين، وحجّتي على الخلائق أجمعين. انتهى ما في شرح الآيات الباهرة.

﴿ وَاتُّلُ عَلَيْهِمْ ﴾: أي اليهود.

﴿ نَبَأَ الَّذِي آتَيْنَاهُ آيَاتِنَا﴾: قيل (٣): هو أحد علماء بني إسرائيل. أو أميّة بن أبي الصلت. فإنّه كان قد قرأ الكتب، وعلم أنّ الله تعالىٰ يرسل رسولاً في ذلك الزمان، ورجا أن يكون هو. فلمّا أوتى علم بعض كتب الله.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): نزلت في بلعم بن باعوراء، وكان من بني إسرائيل. [أوتى علم بعض كتب الله](٥).

وفي مجمع البيان (٦): عن الباقر عليه : الأصل فيه بلعم. ثمّ ضربه الله مثلاً لكلّ مؤثر هواه على هدى الله من أهل القبلة.

وفي تفسير العيّاشيّ (١٠): عن سليمان النبّال قال: قال أبو جعفر عليِّه : أتدري ما مثل المغيرة بن سعيد (٨)؟

قال: [قلت: ](١) لا.

قال: مثله مثل بلعم الَّذِي أوتي الاسم الأعظم، الَّذي قال الله تعالى: «آتيناه آياتنا».

۲. المصدر:

١. من المصدر.

٣. أنوار التنزيل ٣٧٧/١.

ه. لا يوجد في المصدر.

٧. تفسير العيّاشي ٤٢/٢، ح١١٨.

٩. من المصدر.

٢. المصدر: استخفته.

٤. تفسير القمئ ٢٤٨/١.

٦. مجمع البيان ٥٠٠/٢.

٨. المصدر: شعبة. والصحيح ما في المتن.

﴿ فَانْسَلَخَ مِنْهَا ﴾ : من الآيات، بأن كفر بها، وأعرض عنها.

﴿ فَاتَّبُعَهُ الشَّيْطَانُ ﴾ : حتَّىٰ لحقه.

وقيل(١): استتبعه.

﴿ فَكَانَ مِنَ الْغَاوِينَ ﴾ ٢٠ : فصار من الضالّين.

قيل (٢): روي أنَّ قومه سألوه أن يدعو على موسى ومن معه.

فقال: كيف أدعو على من معه الملائكة ؟!

فألحّوا عليه حتّىٰ دعا عليهم ، فبقوا في التيه .

وفي تفسير علي بن إبراهيم (٣): حدّثني أبي، عن الحسين بن خالد، عن أبي الحسن الرضا المثل : أنّه أعطي بلعم بن باعوراء الاسم الأعظم. فكان يدعو به فيستجاب (٤) له. فمال إلى فرعون. فلمّا مرّ (٥) فرعون في طلب موسى وأصحابه، قال فرعون لبلعم: ادع (٦) الله على موسى وأصحابه، ليحبسه علينا.

فلم يزل يضربها حتَى قتلها. وانسلخ الاسم [الأعظم](^) من لسانه. وهـو قـوله: «فانسلخ منها».

﴿ وَلَقُ شِئْنَا لَرَفَعْنَاهُ ﴾ : إلى منازل الأبرار من العلماء.

﴿بِهَا﴾: بسبب تلك الآيات وملازمتها.

﴿ وَلَكِنَّهُ آخُلُدَ إِلَى الْآرْضِ ﴾: مال إلى الدنيا، أو إلى السفل.

٢. أنوار التنزيل ٣٧٧/١.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: فيستجيب.

٦. المصدر: ادعو.

٨. من المصدر.

١. أنوار التنزيل ٣٧٧/١.

٣. تفسير القمئ ٢٤٨/١.

٥. كذا في المصدر، وفي النسخ: أمر،

٧. من المصدر،

﴿ وَاتَّبِّعَ هُوَاهُ ﴾ : في إيثار الدنيا واسترضاء قومه، وأعرض عن مقتضى الآيات.

قيل (1): وإنّما علّق رفعه بمشيئة الله ثمّ استدرك عنه بفعل العبد، تنبيها على أنّ المشيئة سبب لفعله الموجب لرفعه، وأنّ عدمه دليل عدمها، دلالة انتفاء المسبّب على انتفاء سببه. لأنّ (٢) السبب الحقيقيّ هو المشيئة، وأنّ ما نشاهده من الأسباب وسائط معتبرة في حصول المشيئة، من حيث أنّ المشيئة تعلّقت به كذلك. وكان من حقّه أن يقول ولكنّه أعرض عنها، فأوقع موقعه «أخلد إلى الأرض واتّبع هواه» مبالغة وتنبيها على ما حمله عليه. وأنّ حبّ الدنيا رأس كلّ خطيئة.

﴿ فَمَثَلُّهُ ﴾: فصفته الَّتي هي مثل في الخسّة.

﴿كُمَثُلِ الْكُلْبِ﴾:كصفته في أخسّ أحواله. وهو

﴿إِنْ تَحْمِلْ عَلَيْهِ يَلْهَتْ أَوْ تَتْرُكُهُ يَلْهَتْ ﴾: أي يلهث دائماً، سواء حُمل عليه بالزجر والطرد أو تُرك ولم يُتعرَّض له، لضعف فؤاده. بخلاف سائر الحيوانات، فإِنّه إذا هُيّج وحُرّك لهث وإلّا لم يلهث.

و «اللهث» إدلاع اللسان من التنفّس الشديد.

والشرطيّة في موضع الحال، والمعنى: لاهثاً في الحالتين.

وخلاصة المعنى: إن وعظته، فهو ضال. وإن لم تعظه، فهو ضال في كلّ حال.

والتمثيل واقع موقع لازم التركيب، الّذي هو نفي الرفع ووضع المنزلة، للمبالغة في البيان.

وقيل (۲): لمّا دعا على موسى للهُلِه ، خرج لسانه فوقع على صدره. وجعل يـلهث كالكلب.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤)، في الحديث السابق «فمثله كمثل الكلب إن تحمل

٢. المصدر: وأنَّ.

تفسير القمئ ٢٤٨/١ ٢٤٩.

١. أنوار التنزيل: ٣٧٧/١.

٣. أنوار التنزيل ٢٧٧/١\_٣٧٨.

عليه يلهث أو تتركه يلهث» وهو مثل ضربه الله (١).

فقال الرضا عليه فلا يدخل الجنة من البهائم إلا ثلاث (٢)؛ حمارة بلعم، وكلب أصحاب الكهف، والذئب. فكان سبب الذئب، أنّه بعث ملك ظالم رجلاً شرطيًا ليحشر قوماً من المؤمنين ويعذّبهم. وكان للشرطيّ ابن يحبّه. فجاء ذئب فأكل ابنه، فحزن الشرطيّ عليه. فأدخل الله ذلك الذئب الجنّة لما أحزن الشرطيّ.

﴿ ذَلِكَ مَثَلُ الْقَوْمِ اللَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا فَاقْصُصِ الْقَصَصَ ﴾: المذكورة عـلى اليـهود. فإنّها نحو قصصهم.

﴿ لَمَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ ۞: تفكّراً يؤدّي بهم إلى الاتّعاظ.

﴿ سَاءَ مَثَلاً الْقَوْمَ ﴾: أي مثل القوم.

وقرئ (٣): «ساء مثل القوم» على حذف المخصوص بالذمّ.

﴿ الَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِنا ﴾: بعد قيام الحجَّة عليها، وعلمهم بها.

﴿ وَأَنْفُسَهُمْ كَانُوا يَظْلِمُونَ ﴾ (3): إمّا أن يكون داخلاً في الصلة معطوفاً على «كذّبوا» بمعنى: الذين جمعوا بين تكذيب الآيات وظلمهم أنفسهم. أو منقطعاً عنها، بمعنى: وما ظلموا بالتكذيب إلّا أنفسهم، فإنّ وباله لا يتخطّاها. ولذلك قدّم المفعول.

﴿ مَنْ يَهْدِ اللهُ فَهُوَ الْمُهْتَدِي وَمَنْ يُضْلِلْ فَأُولَئِكَ هُمُ الْخَاسِرُونَ ﴾ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ الله

والمعنى: إن يهد الله شخصاً، فهو المهتدي. وإن يضلُّه، فهو الخاسر.

وليس فيه أنّه يهديه ويضلّه قطعاً. ولكنّ هداية الله بمعنى الإيصال إلى الحقّ. قـد يختصّ ببعض دون بعض، وأنّها مستلزمة للاهتداء، وإن لم تكن في تلك الآية دلالة على ذلك، فتبصر.

والإِفراد في الأوّل والجمع في الثاني، باعتبار اللفظ. والمعنى تنبيه على أنّ

١. لا يوجد في المصدر.

٣. أنوار التنزيل ٣٧٨/١.

٢. المصدر: ثلاثة.

المهتدين كواحد؛ لاتّحاد طريقهم، بخلاف الضالّين.

والاقتصار في الإخبار عمن هداه الله بالمهندي، تعظيم لشأن الاهنداء، وتنبيه على أنّه كمال في نفسه كمال جسيم ونفع عظيم. لولم يحصل له غيره، لكفاه، وأنّه المستلزم للفوز بالنعم الأجلة، والعنوان لها.

﴿ وَلَقَدُ ذَرَأْنَا ﴾ : خلقنا.

﴿لِجَهَنَّمَ كَثِيراً مِنَ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ ﴾: يعني المصرّين على الكفر في علمه تعالىٰ ،

﴿ لَهُمْ قُلُوبٌ لَا يَفْقَهُونَ بِهَا ﴾ : إذ لا يلقونها إلى معرفة الحقّ، والنظر في دلائله.

﴿ وَلَهُمْ آعْيُنٌ لَا يُبْصِرُون بِهَا ﴾ : أي لا ينظرون إلىٰ ما خلق الله تعالىٰ نظر اعتبار.

﴿ وَلَهُمْ آذَانٌ لَا يَسْمَعُونَ بِهَا ﴾ : الآيات والمواعظ سماع تأمّل وتذكّر.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): وفي رواية أبي الجارود، عن الباقر عليه إفي قوله: ](٢) «لهم قلوب لايفقهون بها». يقول: طبع الله عليها، فلا تعقل. «ولهم أعين» عليها غطاء عن الهدى «لا يبصرون بها ولهم أذان لا يسمعون بها» أي جعل في أذانهم وقرأ فلم يسمعوا الهدى.

﴿ ٱولَٰئِكَ كَالْأَنْعَامِ ﴾ : في عدم الفقه ، والإِبصار للاعتبار ، والاستماع للتدبّر . أو في أنّ مشاعرهم وقواهم متوجّهة إلى أسباب التعيّش ، مقصورة عليها .

﴿ بَلْ هُمُ أَضَلُ ﴾: فإنها تدرك ما يمكن لها أن تدرك من المنافع والمضارّ، وتجتهد في جذبها ودفعها (٣)، وهم ليسوا كذلك، بل أكثرهم يعلم أنّه معاند فيقدم على النار. ﴿ أُولَئِكَ هُمُ الْغَافِلُونَ ﴾ (6): الكاملون في الغفلة.

وفي كتاب علل الشرائع (1)، بإسناده إلى عبدالله بن سنان قال: سألت أبا عبدالله جعفر بن محمّد الصادق للعلاج فقلت: الملائكة أفضل أم بنو آدم ؟

فقال: قال أميرالمؤمنين عليَّا إنَّ الله ركَّب في الملائكة عقلاً بلا شهوة، وركَّب في

٢. من المصدر،

٤. العلل /٤ ٥، ح ١.

١. تفسير القميّ ٢٤٩/١.

٣. أوب: رفعها.

البهائم شهوة بلا عقل، وركّب في بني آدم كليهما. فمن غلب عقله شهوته، فهو خير من الملائكة. ومن غلبت شهوته عقله، فهو شَرّ من البهائم.

﴿ وَشِهِ الاَسْمَاءُ الْحُسْنَىٰ ﴾: قيل (١): لأنّها دالّة على معان هي أحسن المعاني. والمراد بها الألفاظ. وقيل: الصفات.

وفي تفسير على بن إبراهيم (٢): قال: الرحمن الرحيم.

﴿ فَادْعُوهُ بِهَا ﴾: فسمّوه بتلك الأسماء.

وفي تفسير العيّاشِيّ (٣)عن الرضاعليَّا قال: إذا نزلت بكم شدّة، فاستعينوا بنا على الله. وهو قول الله: «ولله الأسماء الحسنئ فادعوه بها».

وفي أصول الكافي (1): الحسين بن محمّد الاشعريّ ومحمّد بن يحيئ جميعاً، عن أحمد بن إسحاق، عن سعدان بن مسلم، عن معاوية بن عمّار، عن أبي عبدالله عليه في قول الله على: «ولله الأسماء الحسنى فادعوه بها».

قال: نحن، والله، الأسماء الحسني الَّتي لا يقبل الله من العباد عملاً إلَّا بمعرفتنا.

وفي كتاب التوحيد (٥)، بإسناده إلى الحسين بن سعيد الخزّاز، عن رجاله، عن أبي عبدالله عليه قال: الله غاية من (٦) ما غيّاه، والمغيّي غير الغاية، توحّد بالربوبيّة، ووصف نفسه بغير محدوديّة. فالذاكر الله، غير الله. والله غير أسمائه. وكلّ شيء وقع عليه اسم شيء سواه، فهو مخلوق. ألا ترى إلى قوله: العزّة لله، العظمة لله. وقال: «ولله الأسماء الحسنى فادعوه بها». قال: «قل ادعوا الله أو ادعوا الرحمن أيًّا ما تدعوا فيله الأسماء الحسنى» (٧). فالأسماء مضافة إليه، وهو التوحيد الخالص.

﴿ وَذَرُوا الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي اَسْمانِهِ ﴾ : واتركوا تسمية الزائغين فيها، الَّذين يسمّونه

١. أنوار التنزيل ٣٧٨/١.

٣. تفسير العيّاشي ٤٢/٢. ح١١٩.

٥. التوحيد/٥٨ ـ ٥٩، ح١٦.

٧. الإسراء /١١٠

٢. تفسير القمئ ٢٤٩/١.

٤. الكافي ١٤٣/١ ١٤٤.

٦. كذا في المصدر، وفي النسخ: ما.

ويصفونه بما يوهم معنى فاسداً كقولهم: يا أبا المكارم، يا أبيض الوجه.

أو لا تبالوا بإنكارهم ما يسمّي به نفسه، كقولهم: ما نعرف إلّا رحمْن اليمامة. أو ذروهم وإلحادهم فيها بإطلاقها على الأصنام واشتقاق أسمائها منها، كاللات، من الله. والعزّى، من العزيز. ولا توافقوهم عليه.

أو أعرضوا عنهم. فإنَّ الله مجازيهم، كما قال:

﴿ سَيُجْزَوْنَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ ﴿ وقرأ (١) حمزة هنا وفي حم السجدة: «يَملحدون» بالفتح. يقال: لحد، وألحد: إذا مال عن القصد.

وفي أصول الكافي (٢): أحمد بن إدريس، عن محمّد بن عبدالجبّار، عن صفوان بن يحيئ قال: سألني أبو قرّة المحدّث، أن أدخله على أبي الحسن الرضاطيّة . فاستأذنته، فأذن لى .

فدخل، فسأله عن الحلال والحرام. ثمّ قال له: أفتقرَ أنَّ الله محمول؟

فقال أبو الحسن عليه إلى المحمول مفعول به ، مضاف إلى غيره ، محتاج . والمحمول اسم نقص في اللفظ . والحامل فاعل ، وهو في اللفظ مدحة . وكذلك قول القائل : فوق ، وتحت ، وأعلى ، وأسفل . وقد قال الله : «لله الأسماء الحسنى فادعوه بها» (٢) ولم يقل في كتبه أنّه المحمول . بل قال أنّه الحامل في البرّ والبحر والممسك السموات والأرض أن تزولا . والمحمول ما سوى الله . ولم يُسمَع أحد آمن بالله وعظمته قط قال في دعائه : يا محمول !

على بن إبراهيم (3)، عن المختار بن محمد المختار ومحمد بن الحسن، عن عبدالله بن الحسن العلوي جميعاً، عن الفتح بن يزيد الجرجاني، عن أبي الحسن الله قال الخالق لا يوصف إلا بما وصف به نفسه. وأنّى يوصف اللذي تعجز الحواس أن تدركه، والأوهام أن تناله، والخطرات أن تحدّه، والأبصار عن الإحاطة به. جلّ عماً

۲. الكافي ۱۳۰/۱، ح۲.

٤. الكاني ١٣٨/١، ح٣.

۱. أنوارالتنزيل ۳۷۸۱.

٣. الإسواء/١١٠.

يصفه الواصفون، وتعالىٰ عمّا ينعته الناعتون. والحديث طويل أخـذت مـنه مـوضع الحاجة.

وفي كتاب التوحيد (١)، بإسناده إلى حنان بن سدير، عن أبي عبدالله على حديث طويل، يقول فيه: وله الأسماء الحسنى التي لا يسمّى بها غيره. وهي التي وصفها (٢) في الكتاب، فقال: «فادعوه بها وذروا الذين يلحدون في أسمائه» جهلاً بغير علم. فالذي يلحد في أسمائه بغير علم يشرك وهو لا يعلم، ويكفر به وهو يظن أنه يحسن. يلحد في أسمائه بغير علم يشرك وهو لا يعلم، ويكفر به وهو يظن أنه يحسن. ولذلك (٣) قال: «و ما يؤمن أكثرهم بالله إلا وهم مشركون» (٤). فهم الذين يلحدون في أسمائه بغير علم، فيضعونها غير مواضعها.

وإذا قد عرفت ممّا رُوي من بطون الآية ، أنّ المراد بأسمائه الحسني : الأثمّة الله المواد بأسمائه الحسني : الأثمّة الله عنهم عرفت بقرينة المقابلة أنّ المراد بالذين يلحدون في أسمائه : هم الّذين يعدلون عنهم إلى أعدائهم الظالمين لهم ، الغاصبين لحقّهم . فإنّهم سيُجزَون بما كانوا يعملون .

﴿ وَمِمَّنْ خَلَقْنَا أُمَّةً يَهْدُونَ بِالْحَقِّ وَبِهِ يَعْدِلُونَ ﴾ (3): ذكر ذلك بعد ما بين أنّه خلق للنار طائفة ضالين ملحدين عن الحقّ، للدلالة على أنّه أيضاً خلق للجنّة أمّة هادين بالحقّ عادلين في الأمر. واستُدِلّ به على صحّة الإجماع؛ لأنّ المراد منه: أنّ في كلّ قرن طائفة بهذه الصفة. إذ لو اختصّ بعهد الرسول أو غيره، لم يكن لذكره فائدة، فإنّه معلوم.

أقول: وفي الآية دلالة على وجود المعصوم في كلّ قرن. إذ لولم يكن في قرن معصوم، لم يُصدُّق أنَّ فيهم من «يهدون بالحقّ وبه يعدلون». إذ فيه تصريح بأنَ الهادين والعادلين بعض الخلق، لاكلّهم. وكلّ بعض لم يكن معصوماً، ما لم يكن هادياً وعادلاً كلّياً. وصحّة الإجماع لوكان، فباعتبار دخوله.

وفي أصول الكافي (٥): الحسين بن محمّد، عن معلّى بن محمّد، عن الوشّاء، عن

۲. أوب وج : وضعها.

ع. يوسف ١٠٦٧.

التوحيد /٣٢٤، ح ١.

٣. المصدر: فلذلك.

٥. الكافي ٤١٤/١، ح١٣.

قال: هم الأثمة ﷺ.

وفي تفسير على بن إبراهيم (١): هذه الآية لآل محمد وأتباعهم.

وفي تفسير العيّاشيّ (٢): عن حمران، عن أبي جعفر النَّا في قـول الله ﷺ: «وممّن خلقنا أمّة يهدون بالحقّ وبه يعدلون».

قال: هم الأثمّة.

عن يحيى بن الصهباء (٥) البكريّ (٧) قال: سمعت أميرالمؤمنين الله يقول: واللذي نفسي بيده، لتفترقن هذه الأمّة على ثلاث وسبعين فرقة، كلّها في النار إلّا فرقة «و ممّن خلقنا أمّة يهدون بالحقّ وبه يعدلون». فهذه الّتي تنجو من هذه الأمّة.

عن يعقوب بن يزيد (٧) قال (٨)؛ قال أميرالمؤمنين عليه ( وممّن خلقنا أمّـة يـهدون بالحقّ وبه يعدلون ».

قال: يعني أمّة محمّد عَيْظِاللهُ.

عن زيد بن أسلم (٩)، عن أنس بن مالك قال: كان رسول الله عَلَيْ يقول: تفرّقت أمّة موسى على إحدى وسبعين فرقة ؛ سبعون ملّة (١٠) منها في النار، وواحدة في الجنّة. وتفرّقت أمّة عيسى على اثنتين وسبعين فرقة ؛ إحدى وسبعون فرقة (١١) في النار،

١. تفسير القمئ ٢٤٩/١.

٢. تفسير العيّاشي ٤٢/٢، ح١٢٠.

٤. من المصدر.

٦. نفس المصدر: ٤٣/٢، ح١٢٢.

٨. نقس المصدر والموضع ، ح١٢٣.

١٠. ليس في المصدر.

٣. نفس المصدر والموضع ، ح ١٢١.

٥. المصدر: أبي الصهبان.

٧. المصدر: يعقوب بن زيد.

٩. نفس المصدر ٢٣١/١، ح ١٥١.

١١. كذا في المصدر. وفي النسخ:ملَّة منها بدل فرقة.

الجزءالخامس / سورة الأعراف .

وواحدة في الجنَّة. وتعلو أمَّتي على الفريقين (١) جـميعاً بـملَّة؛ واحـدة فـي الجـنّة، واثنتان وسبعون في النار.

قالوا: من هم، يا رسول الله؟

قال: الجماعات، [الجماعات](٢).

قال يعقوب بن يزيد: كان على بن أبي طالب إذا حدّث الحديث عن رسول الله عَيْلِيٌّ تلا فيه قرآناً: «ولو أنَّ أهل الكتاب آمنوا واتَّقوا لكفّرنا عنهم سيِّناتهم إلى قوله: ساء ما يعملون» (٣). وتلا أيضاً: «وممّن خلقنا أمّة يهدون بالحقّ وبه يبعدلون» يبعني: أمّة

وفي مجمع البيان (٤): عن النبيِّ ﷺ: هذه لكم، وقد أعطىٰ الله قوم موسى مثلها.

[ وروى ابن جريح (٥) عن النبيِّ ﷺ أنَّه قال: هي لأمَّتي، بالحقِّ يأخــذون وبــالحقَّ يعطون. وقد أعطي القوم بين أيديكم مثلها ](٢٧ «ومن قوم موسى أمّة يهدون بالحقّ وبه يعدلون» <sup>(۷)</sup>.

وفيه (٨): عنه ﷺ: إنَّ من أمَّتي قوماً على الحقّ، حتّىٰ ينزل عيسى بن مريم.

أقول: والجمع بين تلك الأخبار، الدالُّ بعضها على أنَّ المراد الأثمَّة، وبعضها على أنَّ المراد أعمَّ منهم ومن خلَّص اتّباعهم، لا يـفارقهم فـي تـينك الصـفتين. فكأنّهم نفسهم، وليسوا سواهم. والمراد: شدّة المتابعة.

﴿ وَالَّذِينَ كَذُّبُوا بِآيَاتِنَا سَنَسْتَدْرِجُهُمْ ﴾: سنستدنيهم إلى الهلاك، قليلاً قليلاً. وأصل الاستدراج: الاستصعاد. أو الاستنزال، درجة بعد درجة.

﴿ مِنْ حَيْثُ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ ۞: ما نريد بهم. وذلك أن تتواتر عليهم النعم، فيظنُّوا أنَّها

٢. من المصدر.

٤. مجمع البيان ٤٩٠/٢.

٦. من المصدر.

أغس المصدر والموضع.

١. المصدر: الفرقتين.

٣. المائدة /٦٥.

٥. نفس المصدر ٥٠٣/٢.

٧. الأعراف /١٥٩.

لطف من الله بهم، فيزدادوا بطراً وانهما كاً في الغيّ حتّىٰ تحقّ عليهم كلمة العذاب.

وفي أصول الكافي (١): محمّد بن يحيئ، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن محمّد بن عيسى، عن محمّد بن سنان، عن عمّار بن مروان، عن سماعة بن مهران قال: سألت أبا عبدالله عليه عن قول الله الله الله الله عليه عن عمر حيث لا يعلمون».

فقال: هو العبد يذنب الذنب فتُجدَّد له النعمة معه، تلهيه تلك النعمة عن الاستغفار من ذلك الذنب.

عدّة من أصحابنا (٢)، عن سهل بن زياد، وعليّ بن إبراهيم، عن أبيه، جميعاً عن ابن محبوب، عن ابن رئاب، عن بعض أصحابه قال: سئل أبو عبدالله للنبيّة عن الاستدراج. فقال: هو العبد يبذنب الذنب، فيملى له ويبجدد له عندها النعم، فتلهيه عن الاستغفار من الذنوب، فهو مستدرج من حيث لا يعلم.

عليّ بن إبراهيم (٢) [عن أبيه ](٤) عن القاسم بن محمّد، عن سليمان المنقريّ، عن حفص بن غياث، عن أبي عبدالله المنظرة قال: كم من مغرور [بما ](٥) قد أنعم الله عليه. وكم من مستدرج يستر (٢) الله عليه، وكم من مفتون بثناء (٧) الناس عليه.

عدّة من أصحابنا (^)، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن عبدالله بن جندب، عن سفيان بن السمط قال: قال أبو عبدالله الله الله إذا أراد بعبد خيراً، فأذنب أتبعه بنقمة ويذكّره الاستغفار. وإذا أراد بعبد شرّاً، فأذنب ذنباً، أتبعه بنعمة لينسيه الاستغفار ويتمادي (٩) بها. وهو قول الله الله السنستدرجهم من حيث لا يعلمون بالنعم عند المعاصى.

۱. الكافي ٤٥٢/٢.

٣. نقس المصدر والموضع.

ه. من المصدر.

۷. ج: بغی.

٩. كذا في المصدر. وفي النسخ: يتمارى.

٢. تقس المصدر والموضع.

٤. من المصدر.

كذا في المصدر. وفي النسخ: بشر.

٨. نفس المصدر والموضع.

وفي روضة الكافي (١)، خطبة طويلة مسندة إلىٰ أميرالمؤمنين النَّيِّة ، يقول النَّيِّة فيها: إنَّه سيأتي عليكم من بعدي زمان ، ليس في ذلك الزمان شيء أخفىٰ من الحقّ ، ولا أظهر من الباطل ، ولا أكثر من الكذب على الله ورسوله عَيَّالِيَّة.

إلىٰ أن قال على الداخل الداخل لما يسمع من حكم القرآن، فلا يطمئن جالساً حتى يخرج من الدين. ينتقل من دين ملك إلى دين ملك، ومن ولاية ملك إلى ولاية ملك، ومن طاعة ملك إلى طاعة ملك، ومن عهود ملك إلى عهود ملك. فاستدرجهم الله من حيث لا يعلمون، وأن كيده متين بالأمل والرجاء.

وفي نهج البلاغة (٢): إنّه من وُسّع عليه في ذات يده، فلم ير (٣) ذلك استدراجاً، فقد أَمِنَ مخوفاً.

﴿ وَأُمْلِي لَهُمْ ﴾ : وأمهلهم. عطف على «سنستدرجهم».

﴿إِنَّ كَيْدِي مَتِينٌ ﴾ ۞: أي أخذي شديد.

وإنَّما سمَّاه : كيداً ؛ لأنَّ ظاهره إحسان وباطنه خذلان.

﴿ أَوَ لَمْ يَتَفَكَّرُوا مَا بِصَاحِبِهِمْ ﴾ : يعني محمّد ﷺ.

﴿مِنْ جِنَّةٍ ﴾: جنون.

نقل (1): أنّه عَلَيْهُ علا (٥) الصفاء فدعاهم فخذاً فخذاً يحذّرهم بأس الله.

فقال قائلهم: إنّ صاحبكم لمجنون، بات يهوّت (٦) إلى الصباح. فنزلت.

﴿ إِنَّ هُوَ إِلَّا نَذِيرٌ مُبِينٌ ﴾ ٢٠ : موضح إنذاره بحيث لا يخفي على ناظر.

﴿ أَوَ لَمْ يَنْظُرُوا ﴾ : نظر استدلال.

﴿ فِي مَلَكُوتِ السَّمُوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا خَلَقَ اللهُ مِنْ شَيْءٍ ﴾ : ممّا يقع عليه اسم الشيء من الأجناس، الّتي لا يمكن حصرها. ليدلّهم على كمال قدرة صانعها، ووحدة

٢. نهج البلاغة /٥٣٧.

٤. أنوار التنزيل ٣٧٩/١

٦. هؤت به: صاح. وفي المصدر: يهوث.

۱. الكافي ۲۸۷/۸ و ۳۸۸، ح ۵۸٦.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: لم يرد.

٥. المصدر: صعد على.

مبدعها، وعظم شأن مالكها ومتولِّي أمرها. ليظهر لهم صحّة ما يدعوهم إليه.

﴿ وَ أَنْ عَسَىٰ أَنْ يَكُونَ قَدِ اقْتَرَبَ أَجَلُهُمْ ﴾: عطف على «ملكوت». و «أن» مصدريّة، أو خفيفة من الثقيلة. واسمه ضمير الشأن، وكذا اسم «يكون».

والمعنى: أولم ينظروا في اقتراب آجالهم وتـوقّع حـلولها، فـيسارعوا إلى طـلب الحقّ والتوجّه إلى ما ينجيهم قبل معاينة الموت ونزول العذاب.

﴿ فَبِاَيِّ حَدِيثٍ بَعْدَهُ ﴾: بعد القرآن.

﴿ يُؤْمِنُونَ ﴾ ۞: إذا لم يؤمنوا به وهو النهاية في البيان، كأنَّه إخبار عنهم بالطبع والتصميم على الكفر بعد إلزام الحجّة والإرشاد إلى النظر.

وقيل (١٠): هو متعلَّق بقوله: «عسى أن يكون» كأنَّه قيل: لعلَّ أجلهم قد اقترب.

فما بالهم لا يبادرون الإيمان بالقرآن، وماذا ينتظرون بعد وضوحه؟ فإن لم يؤمنوا به، فبأيّ حديث أحقّ منه يريدون أن يؤمنوا به؟ وقوله:

﴿ مَنْ يُضْلِلِ اللهُ فَلَا هَادِيَ لَهُ ﴾ : كالتقرير والتعليل له.

﴿ وَيَذَرُّهُمْ فِي طُغْيَانِهِمْ ﴾ : بالرفع على الاستثناف.

وقرأ أبوعامر وعاصم ويعقوب، بالياء، لقوله: «من يضلل الله». وحمزة والكسائيّ به وبالجزم، عطفاً على محلّ «فلا هادي له»؛ كأنّه قيل: لا يهده أحد غيره ويذرهم.

﴿ يَعْمَهُونَ ﴾ ٢٠٠٠: حال من «هم».

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): قال: يكله إلى نفسه.

﴿ يَسْأَلُونَكَ عَنِ السَّاعَةِ ﴾ : عن القيامة . وهي من الأسماء الغالبة . وإطلاقها عليها ، إمّا لوقوعها بغتة ، أو لسرعة حسابها ، أو لأنّها على طولها عند الله كساعة .

﴿ أَيَّانَ مُرْسَاهَا ﴾ : متى إرساؤها، أي إثباتها واستقرارها.

ورسوّ الشيء: ثباته واستقراره. ومنه: رسا الجبل، وأرسى السفينة.

١. نفس المصدر والموضع.

واشتقاق «أيّان» من «أيّ» لأنّ معناه: أيّ وقت. وهو من: أويت إليه، لأنّ البعض آوِ إلى الكلّ متساند إليه.

﴿ قُلْ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِنْدَ رَبِّي ﴾: استأثر به . لم يُطلِع عليه ملكاً مقرّباً ، ولا نبيّاً مرسلاً .

﴿ لَا يُجَلِّيهَا لِوَقْتِهَا ﴾ : لا يظهر أمرها في وقتها.

﴿ إِلَّا هُوَ ﴾ : والمعنئ : أنَّ الخفاء بها مستمرَّ على غيره إلى وقت وقوعها.

و «اللام» للتوقيت كاللام في قوله: «أقم الصلاة لدلوك الشمس».

﴿ ثَقُلَتْ فِي السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾ : عظمت على أهلها، من الملائكة والثقلين لهولها. وكأنّه إشارة إلى الحكمة في إخفائها.

﴿ لَا تَأْتِيكُمْ إِلَّا بَغْتَةً ﴾: فجأة على غفلة.

في الجوامع (١)؛ قال النِّيلِةِ : إنَّ الساعة تهيج بالناس والرجل يصلح حوضه، والرجل يسقى ماشيته، والرجل يقوّم سلعته في سوقه، والرجل يخفض ميزانه ويرفعه.

﴿ يَسْأَلُونَكَ كَأَنَّكَ حَفِيٌّ عَنْهَا ﴾ : عالم بها. فعيل، من حفي عن الشيء: إذا سأل عنه. فإنّ من بالغ في السؤال عن الشيء والبحث عنه، استحكم علمه فيه. ولذلك عُـدَي «بعن».

وقيل (۲): هي صلة «يسألونك».

وقيل (٣): هو من الحفاوة بمعنى الشفقة. فإنّ قريشاً قالوا له: إنّ بيننا وبينك قرابــة، فقل لنا متى الساعة. والمعنى: يسألونك عنها كأنَّك حفيَّ تتحفّى بهم، فتخصّهم لأجل قرابتهم بك بتعليم وقتها.

وقيل (٤): معناه : كَأُنَّكَ حَفَيَّ بِالسَّوْالِ عَنْهَا ، تَحَبُّه مِنْ حَفَى بِالشِّيء : إذا فرح . لا أنَّك تكره. لأنَّه من الغيب الذي استأثره الله بعلمه.

۲. أنوار التنزيل ۲۸۰/۱

١. جوامع الجامع ١٦٢/.

٣. أنوار التنزيل ٣٨٠/١.

٤. أنوار التنزيل ٣٨٠/١

﴿ قُلْ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِنْدَ اللهِ ﴾: كرّره لتكرير «يسألونك» لما نيط به من هـذه الزيادة، وللمبالغة.

﴿ وَلَكِنَّ اَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ ٢٠ أنّ علمها عند الله ، لم يؤته أحداً من خلقه.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (1): أنَّ قريشاً بعثت العاص بن وائل السهميّ والنضر بن الحارث بن كلدة وعقبة (٢) بن أبي معيط إلى نجران ، ليتعلّموا من علماء اليهود مسائل يسألوا بها رسول الله عَيَّاللهُ. وكان فيها: سلوا محمّداً: متى تقوم الساعة ؟ فإن ادّعى علم ذلك، فهو كاذب. فإنّ قيام الساعة لم يُطلِع الله عليه ملكاً مقرّباً ولا نبيّاً مرسلاً.

فلمًا سألوه، نزلت.

وفي عيون الأخبار (٣): عن الرضاء الله : ولقد حدّثني أبي ، عن أبيه ، عن آبائه ، عـن عليّ عليّ أنّ النبيّ عَيَالِية قيل له : يا رسول الله ، متى يخرج القائم من ذرّيتك ؟

فقال: مثله، مثل الساعة «لا يجلّيها لوقتها إلّا هو ثقلت في السـمُوات والأرض لا تأتيكم إلّا بغتة». والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

﴿ قُلْ لَا اَمْلِكَ لِنَفْسِي نَفْعًا ولَا ضَرّاً ﴾ : جلب نفع ودفع ضرّ. وهو إظهار للـعبوديّة ، والتبرّي عن ادّعاء العلم بالغيوب.

﴿ إِلَّا مَا شَاءَ اللَّهُ ﴾ : من ذلك، فيلهمني إيَّاه ويوفَّقني له.

﴿ وَلَوْ كُنْتُ آغْلَمُ الْغَيْبَ لَاسْتَكْثَرْتُ مِنَ الْخَيْرِ وَمَا مَسَّنِيَ السَّوءُ ﴾: ولو كنت أعلمه، لخالفت حالي ما هي عليه من استكثارالمنافع واجتناب المضارّ حتّىٰ لا يمسّني سوء. وفي تفسير العيّاشِيّ (٤): عن الصادق للظِّلْإ : يعني الفقر.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥): قال : كنت أختار لنفسي الصحّة والسلامة.

١. تفسير القمئ ٢٤٩/١، باختصار لذيل الحديث.

٢. المصدر: عتبة.

٣. عنه تفسير نور الثقلين ١٠٧/٢؛ والعيون ٢٦٦/٢ ح ٣٥.

٤. تفسير العيّاشي ٤٣/٢، ح ١٢٤. ٥. تفسير القمي ٢٥٠/١.

﴿ إِنْ آنَا إِلَّا نَذِيرٌ وَبَشِيرٌ ﴾: وما أنا إلَّا عبد مرسل للإنذار والبشارة.

﴿لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴾ ٢٠ : فإنَّهم المنتفعون بهما.

ويجوز أن يكون متعلَّقاً «بالبشير» ومتعلَّق «النذير» محذوفاً.

﴿ هُوَ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ ﴾ : هو آدم ﷺ .

﴿ وَجَعَلَ مِنْهَا ﴾: من فضل طينتها. أو من جنسها، كقوله: «جعل لكم من أنفسكم أزواجاً».

﴿ زَوْجَهَا ﴾ : حوّاء .

﴿ لِيَسْكُنَ اِلَّيْهَا ﴾: ليأنس بها، ويطمئنَ إليها اطمئنان الشيء إلىٰ جنسه.

وإنّما ذكر الضمير، ذهاباً إلى المعنى ليناسب

﴿ فَلَمَّا تَغَشَّاهَا ﴾ : أي جامعها.

﴿ حَمَلَتْ حَمْلاً خَفِيفًا ﴾ : خفّ عليها، ولم تلق منه ما تلقى منه الحوامل غالباً من الأذي. أو محمولاً خفيفاً، وهو النطفة.

﴿ فَمَرَّتْ بِهِ ﴾ : فاستمرّت به ، وقامت وقعدت.

وقرئ (١): «فمرت» بالتخفيف. و«فاستمرّت» و«فمارت» من المور: وهو المجيء والذهاب. أو من المرية، أي فظنّت الحمل وارتابت به.

﴿ فَلَمَّا أَثْقَلَتْ ﴾: صارت ذات ثقل بكبر في بطنها.

وقرئ (٢): على البناء للمفعول، أي أثقلها حملها.

﴿ دَعَوَ اللَّهَ رَبُّهُمَا لَئِنْ آتَيْتَنَا صَالِحاً ﴾ : ولداً سويّاً قد صلح بدنه.

﴿ لَنَكُونَنَّ مِنَ الشَّاكِرِينَ ﴾ ٢٠ الك على هذه النعمة المجدّدة.

﴿ فَلَمَّا آتَاهُمَا صَالِحًا جَعَلَا لَهُ شُرَكَاءَ فِيهَما آتَساهُمَا فَيَعَالَى اللهُ عَـمًّا يُشْرِكُونَ ﴾ ٢

١. أنوار التنزيل ٣٨٠/١.

﴿ ٱيُشْرِكُونَ مَا لَا يَخْلُقُ شَيْئاً وَهُمْ يُخْلَقُونَ ﴾ ٢٠ قيل (١): لمّا حملت حوّاء ، أتاها إبليس في صورة رجل.

فقال لها: ما يدريك ما في بطنك، لعلَّه بهيمة أو كلب. وما يدريك من أين يخرج؟ فخافت من ذلك، وذكرت لأدم، فهمّا (٢) منه.

ثمّ عاد إليها وقال: إنّي من الله بمنزلة. فإن دعوت الله أن يجعله خلقاً مثلك ويسهّل عليك خروجه، فسمّيه عبدالحارث.

وكان اسمه حارثاً بين الملائكة.

فتقبّلت (٣). فلمّا ولدت، سمّياه عبدالحارث. وأمثال ذلك لا يليق بالأنبياء.

قيل (٤): يحتمل أن يكون الخطاب في «خلقكم» لأل قصِيّ من قريش، فإنّهم خُلقوا من نفس قصِيّ. وكان له زوج من جنسه عربيّة قرشيّة. وطلبا من الله الولد، فأعطاهما أربعة بنين، فسمّياهم: عبدمناف، وعبد شمس، وعبد قبضيّ، وعبد الدار. ويكون الضمير في «يشركون» لهما والأعقابهما المقتدين بهما.

وفي تفسير علىّ بن إبراهيم والعيّاشِيّ (٥): عن الباقر للسِّلاّ : هما (٦) آدم وحوّاء. وإنّما كان شركهما شرك طاعة ، وليس شرك عبادة.

وزاد في تفسير على بن إبراهيم: قال: جعلا للحارث نصيباً في خلق الله، ولم يكن أشركا إبليس في عبادة الله.

ثمّ ذكر في ذلك حديثاً مبسوطاً رواه عن الباقر عليه ، موافقاً لما نقلناه من قول القائل : إنّها ممّا لا يليق بالأنبياء المثلاً.

۲. أي: اغتمًا.

١. أنوار التنزيل ٣٨١/١

٤. أنوار التنزيل ٣٨١/١

٣. أ، ب، ر: فقبلت.

٥. تفسير القميّ ٢٥٣/١، وتفسير العيّاشي ٤٣/٢، ح١٢٥.

٦. المصدران: هو.

وقيل (۱): معناه: التسمية بعبد عزّى، وعبد مناة، وعبد يغوث، وما أشبه ذلك من [أسماء](۲)الأصنام.

ومعنى «جعلاله»: جعل أولادهما له شركاء فيما أتى أولادهما. على حذف المضاف وإقامة المضاف إليه مقامه في الموضعين.

وفي عيون الأخبار (٣)، في باب مجلس الرضاط الله مع المأمون في عصمة الأنبياء الله : حدّثنا تميم بن عبدالله بن تميم القرشِي الله ، قال : حدّثني أبي ، عن حمران (٤) بن سليمان النيشابوري، عن علي بن محمّد بن الجهم قال : حضرت مجلس المأمون وعنده الرضاط إله .

فقال له المأمون: يا ابن رسول الله ، أليس من قولك: إنّ الأنبياء معصومون؟ قال: بلئ.

قال: فما معنىٰ قول الله على: «فلمًا أتاهما صالحاً جعلاله شركاء فيما أتاهما»؟

قال له الرضا الله إن حوّاء ولدت لآدم خمسمائة بطن [في كلّ بطن] (٥) ذكر وأنثى. وأن آدم وحوّاء عاهدا الله تعالى ودعواه وقالا: «لئن آتيتنا صالحاً لنكونن من الشاكرين، فلمّا آتاهما صالحاً» من النسل خلقاً سويّاً بريئاً من الزمانة والعاهة، كان ما آتاهما صنفين: صنفاً ذكراناً (٢٠)، وصنفاً إناثاً. فجعل الصنفان لله سبحانه «شركاء فيما آتاهما» ولم يشكراه كشكر أبويهما له على قال الله تعالى: «فتعالى الله عمّا يشركون».

فقال المأمون: أشهد أنَّك ابن رسول الله حقًّا.

وما يستفاد من هذا الخبر موافق للقول الأخير، إلَّا في شيئين:

الأوّل، أنّه لا حاجة فيه إلى تقدير المضاف في الموضعين؛ لأنّ «صالحاً» لمّا كان

أ. تفسير الصّافى ٢٥٩/٢.

٣. العيون ١٩٥/١ ـ ١٩٧.

٤. كذا في المصدر، وجامع الرواة ٢٧٧/١، وفيالنسخ : حمران.

٥. لا يوجد في المصدر. ٩. كذا في المصدر. وفي النسخ: ذكراً.

صنفين، يمكن إرجاع ضمير التثنية في «جعلا» وفي «آتاهما» إليه، باعتبار المعنى. بخلاف ذلك القول، فإنّه قدّر المضاف في الموضعين.

والثاني، أنّه جعل الشرك عدم الشكر على حدّ ما شكر أبواهما. وهو أعمّ ممّا جعله هذا القائل عبارة منه.

- ﴿ وَلَا يَسْتَطِيعُونَ لَهُمْ نَصْراً ﴾: أي لعبدتهم.
- ﴿ وَلَا أَنْفُسَهُمْ يَنْصُرُونَ ﴾ ٢٠ فيدفعون عنها ما يعتريها.
  - ﴿ وَإِنَّ تَدْعُوهُمْ ﴾ : أي المشركين.
    - ﴿ إِلَىٰ الْهُدَىٰ ﴾: إلى الإسلام.
  - ﴿ لَا يَتَّبِعُوكُمْ ﴾ : وقرأ (١) نافع بالتخفيف.

وقيل (٢): الخطاب للمشركين. و«هم» ضمير الأصنام، أي إن تدعوهم إلى أن يهدوكم، لا يتبعوكم إلى مرادكم، ولا يجيبوكم كما يجيبكم الله.

﴿ سَوَاءٌ عَلَيْكُمْ أَدَعُو تُمُوهُمْ أَمُ أَنْتُمْ صَامِتُونَ ﴾ (الله على الله على الله على المبالغة في عدم إفادة الدعاء، من حيث أنه مسوى بالثبات على الصمات، أو لأنه ما كانوا يدعونها لحوائجهم. فكأنه قيل: سواء عليكم إحداثكم دعاءكم لهم واستمراركم على الصمات عن دعائهم.

- ﴿ إِنَّ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللهِ ﴾ : أي تعبدونهم، وتسمّونهم آلهة.
  - ﴿ عِبَادٌ آمْثَالُكُمْ ﴾ : من حيث أنَّها مملوكة مسخَّرة.
  - ﴿ فَادْعُوهُمْ فَلْيَسْتَجِيبُوا لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴾ ٢ : أنهم آلهة.

ويحتمل أنهم لمّا نحتوها بصور الإناسِيّ، قال لهم: إنّ قصارى أمرهم أن يكونوا أحياء عقلاء أمثالكم، فلا يستحقّون عبادتكم، كما لا يستحقّ بعضكم عبادة بعض. ثمّ عاد عليه بالنقض فقال:

۱. أنوار التنزيل ۱/۱۸۱. ۲. أنوار التنزيل ۱/۱۸۱.

﴿ أَلَهُمْ أَرْجُلٌ يَمْشُونَ بِهَا أَمْ لَهُمْ أَيْدٍ يَبْطِشُونَ بِهَا أَمْ لَهُمْ أَعْبُنُ يُبْصِرُونَ بِهَا أَمْ لَهُمْ أَذَانٌ يَسْمَعُونَ بِهَا ﴾: وقرى (١): «إن الذين». بتخفيف «إن» ونصب «عباد» على أنها نافية عملت عمل «ما» الحجازيّة، ولم يثبت مثله، و «يُبطشون» بالضمّ، هاهنا وفي القصص والدخان.

- ﴿ قُلِ ادْعُوا شُرَكَاءَكُمْ ﴾: واستعينوا بهم في عداوتي.
- ﴿ ثُمَّ كِيدُونِ ﴾ : فبالغوا فيما تقدرون عليه من مكروهي ، أنتم وشركاؤكم .
- ﴿ فَلاَ تُنْظِرُونِ ﴾ ۞: فلا تـمهلوني. فـإِنّي لا أبـالي بكـم، لوثـوقي عـلى ولايـة الله حفظه.
  - ﴿ إِنَّ وَلِيْمِيَ ﴾ : حافظي وناصري.
  - ﴿ اللهُ الَّذِي نَزَّلَ الْكِتَابَ ﴾ : القرآن.
- ﴿ وَهُوَ يَتَوَلَّى الصَّالِحِينَ ﴾ ۞: أي ومن عادته تعالىٰ أن يتولَّى الصالحين من عباده، فضلاً عن أنبيائه.
- ﴿ وَالَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ لَا يَسْتَطِيعُونَ نَصْرَكُمْ وَلَا أَنْفُسَهُمْ يَنْصُرُونَ ﴾ ٢٠ من إتمام التعليل، لعدم مبالاته بهم.
- ﴿ وَإِنْ تَدْعُوهُمْ إِلَى الْهُدَىٰ لَا يَسْمَعُوا وَتَرَاهُمْ يَنْظُرُونَ اِلَـيْكَ وَهُـمُ لَايُـبْصِرُونَ ﴾ ۞: يشبهون الناظرين إليك، بأنهم صوَّروا بصورة من ينظر إلىٰ من يواجهه.

وفي تفسير العيّاشِيّ (٢): عن الحسن (٣) بن عليّ بن النعمان، عن أبيه، عمّن سمع أبا عبدالله للنِّلِدِ وهو يقول: إنّ الله تعالىٰ أدّب رسوله بذلك، أي خذ منهم ما ظهر وما تيسّر.

١. أنوار التنزيل ٣٨١/١. ٢. تفسير العيّاشي ٤٣/٢، - ١٢٦.

٣. كذا في النسخ وجامع الرواة ٢١٧/١، وفي المصدر: الحسين.

وقال: «العفو» الوسط.

وفي من لا يحضره الفقيه (١): عن أميرالمؤمنين عليه قال لرجل من ثقيف: إيّاك أن تضرب مسلماً أو يهوديّاً أو نصرانيّاً في درهم خراج، أو تبيع دابّة عمله (١) أفي درهم ](١) فإنّا أمرنا أن نأخذ العفو.

﴿ وَأَمُرُبِالْعُرْفِ ﴾ : المعروف المستحسن من الأفعال.

﴿ وَاعْرِضْ عَنِ الْجَاهِلِينَ ﴾ ٢٠ فلا تمارهم ولا تكافئهم بمثل أفعالهم.

وهذه الآية جامعة لمكارم الأخلاق، آمرة للرسول تَنَيْلِهُ باستجماعها.

في مجمع البيان (١٤): روى أنّه لمّا نزلت هذه الآية، سأل رسول الله ﷺ جبرئيل عن ذلك.

فقال: لا أدري، حتى أسأل العالِم.

ثمّ أتاه فقال: يا محمّد، إنّ الله يأمرك أن تعفو عمّن ظلمك، وتعطي من حرمك، وتصلى من وتعطي من وتعطي من وتعطي من و

وفي عيون الأخبار (٥)، بإسناده إلى الحارث بن الدلهاث مولى الرضاط الله قال: سمعت أبا الحسن عليه يقول: لا يكون المؤمن مؤمناً حتى يكون فيه ثلاث خصال: سنة من ربه، وسنة من نبيه، وسنة من وليه.

إلى قوله: وأمّا السنّة من نبيّه، فمداراة الناس. [فإنّ الله عَظَّا أمر نبيّه عَيَّالَةُ بمداراة الناس] (نبيّه عَلَيْنَ الله عَلَا العفو وَأُمر بالعرف وأعرض عن الجاهلين».

وفي جوامع الجامع (٧): عن الصادق للهِ : أمر الله نبيّه مَيَّا إللهُ [بمكارم الأخلاق. وليس

٢. المصدر: عمل.

١. الفقيه ١٣/٢.

٤. مجمع البيان ١٢/٢.٥.

٣. من المصدر.

٦. من المصدر.

٥. العيون ٢٥٦/١.

٧. جوامع الجامع /١٦٣.

في القرآن آية أجمع لمكارم الأخلاق منها ](١).

﴿ وَإِمَّا يَنْزِخُنَّكَ مِنَ الشَّيْطَانِ نَزْعٌ ﴾: ينخسنَك منه نخس، أي وسوسة، تحملك على خلاف ما أمرت به كاعتراض غضب.

و «النزغ» و «النسغ» و «النخس»: الغرز. شبّه وسوسته للناس، إغراء لهم على المعاصى وإزعاجاً بغرز السائق وما يسوقه.

وفي الجوامع: لمّا نزلت الآية السابقة، قال النبيّ ﷺ: كيف يــا ربّ، والغــضب؟ فنزلت.

﴿ فَاسْتَعِدْ بِاللهِ إِنَّهُ سَمِيعٌ ﴾: يسمع استعاذتك.

﴿ عَلِيمٌ ﴾ ۞: يعلم ما فيه صلاح أمرك، فيحملك عليه. أو سميع بأقوال من آذاك، عليم بأفعاله، فيجازيه عليها مغنياً إيّاك عن الانتقام ومتابعة الشيطان.

والمراد بالنزغ ومتابعة الشيطان: ما ظاهر صورته ذلك كالغضب. فإنّ غضب الشيء، وإن لم يكن نزغة ومتابعة، لكن ظاهر صورته ذلك. ولهذا أمره بالاستعاذة يدلّ عليه الآية.

ويحتمل أن يكون الخطاب له عليه والمراد الأمّة ، كما في أكثر القرآن.

وفي كتاب الخصال (٢): قال أميرالمؤمنين للسلام : إذا وسوس الشيطان لأحدكم، فليستعذ (٣) بالله، وليقل: آمنت بالله وبرسوله مخلصاً له الدين.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): «وإمّا ينزغنّك من الشيطان نزغ».

قال: إن عرض في قلبك منه شيء ووسوسة (٥)، «فاستعذ بالله إنّه سميع عليم».

١. كذا في المصدر. وفي النسخ: بمداراة النّاس فقال: «خذ العفو» - إلى آخر الآية .. والظاهر أن الخطأ نشأ عند نقل الحديث من تفسير الصافى، فليراجع.

٢. الخصال /٦٢٤، ح١٠.

٤. تفسير القميّ ٢٥٣/١. ٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: وسوس.

﴿إِنَّ الَّذِينَ اتَّقَوْا إِذَا مَسَّهُمْ طَائِفٌ مِنَ الشَّيْطَانِ ﴾ : لمّة (١) منه. وهو اسم فاعل من : طاف يطوف. كأنّها طافت بهم ودارت حولهم، فلم تقدر أن تؤثّر فيهم. أو من : طاف بـه الخيال، يطيف طيفاً.

وقرأ ابن كثير وأبو عمرو والكسائي ويعقوب: «طيف» على أنّه مصدر. أو تخفيف طيّف، كليّن وهيّن.

والمراد بالشيطان: الجنس. ولذلك جمع ضمير «إخوانهم».

﴿ تَذَكُّرُوا ﴾ : ما أمر الله به ونهي عنه .

﴿ فَإِذَا هُمْ مُبْصِرُونَ ﴾ ٢٠ بسبب التذكر مواقع الخطأ ومكائد الشيطان، فسيحترزون عنها ولا يتبعونه فيها.

والآية تأكيد وتقرير لما قبلها.

وفي روضة الكافي (٢)، كلام لعليّ بن الحسين الميليّ في الوعظ والزهد في الدنيا. يقول فيه الله الكافي واحذروا أيها الناس، من الذنوب والمعاصي ما قد نهاكم الله عنها وحذّركموها في كتابه الصادق والبيان الناطق. فلا تأمنوا مكر الله وتحذيره عند ما يدعوكم الشيطان اللعين إليه، من عاجل الشهوات واللذات في هذه الدنيا.

فإِنَّ الله ﷺ يقول: ﴿إِنَّ اللَّذِينِ اتَّقُوا إِذَا مَسَّهُمَ طَائُفُ مِنِ الشَّيْطَانُ تَـذَكَّرُوا فَـإِذَا هُـم مبصرون». فأشعروا [قلوبكم خوف ]<sup>(۱)</sup> الله، وتذكّروا ما قد وعدكم الله في مرجعكم إليه من حسن ثوابه، كما قد خوّفكم من شديد العقاب.

وفي كتاب الخصال (٤): عن أبي بصير، عن أبي جعفر للثيلا قال: ثلاث من أشدّ ما عمل العباد: إنصاف المؤمن من نفسه، ومواساة [المرء أخاه] (٥) وذكر الله على كلّ حال. وهو أن يذكر الله عند المعصية [يهم بها، فيحول ذكر الله بينه وبين تلك

اللمة: الهمة والخطرة تقع في القلب.
 الكافي ٧٤/٨ ح ٢٩.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: قلوبكم لله أنتم خوف.

٤. الخصال ١٣١/، ح ١٣٨. ٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: المؤاخاة.

المعصية ](١). وهو قوله ﷺ: «إنّ الّذين اتّقوا إذا مسّهم طائف من الشيطان تذكّروا فإذا هم مبصرون».

وفي أصول الكافي (٢): أبو عليّ الأشعريّ، عن محمّد بن عبدالجبّار، عن ابن فضال، عن ثعلبة بن ميمون، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله عليه [قال: سألته ](٣) عن قول الله على: «إنّ الذين اتّقوا إذا مسّهم طائف من الشيطان فإذا هم مبصرون».

قال: هو العبديهم بالذنب ثمّ يتذكّر، فيمسك. فـذلك قـوله: «تـذكّروا فـإذا هـم مبصرون».

وفي تفسير العيّاشِيّ (٤) عن عبدالأعلى (٥)، عن أبي عبدالله عليَّا قال: سألته عن قول الله ﷺ قال: سألته عن قول الله ﷺ إنّ الّذين اتّقوا إذا مسّهم طائف من الشيطان تذكّروا فإذا هم مبصرون».

قال: هو الذنب يهم به العبد، فيتذكّر، فيدعه.

عن عليّ بن أبي حمزة (٢٠)، عن أبي عبدالله طليّ قال: سألته عن قول الله ﷺ وإنّ الّذين اتّقوا إذا مسّهم طائف من الشيطان تذكّروا فإذا هم مبصرون». ما ذلك [الطائف] (٧٠؟ فقال: هو السيّئ (٨٠) يهم به العبد، ثمّ يذكر الله، فيبصر ويقصر.

أبو بصير (٩)، عنه قال: هو الرجل يهمّ بالذنب، ثمّ يتذكّر فيدعه (١٠).

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١١): قال : إذا ذكّرهم الشيطان المعاصي وحملهم عليها، يذكرون اسم الله «فإذا هم مبصرون».

﴿ وَإِخْوَانُهُمْ يَمُدُّونَهُمْ ﴾ : أي وإخوان الشياطين الّذين لم يتّقوا يمدّهم الشياطين.

﴿ فِي الْغَيِّ ﴾ : بالتزيين، والحمل عليه.

۲. الکانی ۴۳٤/۲\_۴۳۵ ح۷.

٤. تفسير العيّاشي ٤٣/٢ ـ ٤٤، ح١٢٨.

٦. نفس المصدر ٤٤/٢) ح ١٢٩.

٨. كذا في المصدر. وفي النسخ: شيء.

١٠. كذا في المصدر. وفي النسخ: فيه ويقصر.

أ. من المصدر.

٣. من المصدر.

٥. المصدر: زيد بن أبي اسامة.

٧. من المصدر.

بغس المصدر والموضع، ح ١٣٠.

١١. تفسير القميّ ٢٥٣/١.

وقرئ (١): «يُمدّونهم» من أمدً.

وقرئ (٢): «يمادونهم» كأنّهم يعينونهم بالتسهيل والإغواء، وهـؤلاء يعينونهم بالاتباع والامتثال.

﴿ ثُمَّ لَا يُقْصِرُونَ ﴾ أن الا يمسكون عن إغوائهم حتى يردُوهم.

ويجوز أن يكون الضمير «للإخوان» أي لا يكفّون عن الغيّ ولا يقصرون، كالمتّقين.

ويجوز أن يراد «بالإخوان» الشياطين. ويرجع الضمير إلى الجاهلين، فيكون الخبر جارياً على ما هو له.

﴿ وَإِذَا لَمْ تَأْتِهِمْ بِآيَةٍ ﴾ : من القرآن، أو ممّا اقترحوه.

﴿ قَالُوا لَوْلَا اجْنَبَيْتَهَا﴾: هلا جمعتها تقوّلاً من نفسك كسائر ما تقرأه، أو هلا طلبتها من الله.

﴿ قُلْ إِنَّمَا آتَبِعُ مَا يُوحَىٰ إِلَيَّ مِنْ رَبِّي ﴾ : لست بمختلق للآيات ، أو لست بمقترح لها . ﴿ هٰذَا بَصَائِرُ مِنْ رَبِّكُمْ ﴾ : هذا القرآن بسائر للقلوب ، بها تبصر الحقّ وتدرك الصواب .

﴿ وَهُدَى وَرَحْمَةٌ لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴾ ٢٠ سبق تفسيره.

﴿ وَإِذَا قُرِئَ الْقُرْآنُ فَاسْتَمِعُوا لَهُ وَانْصِتُوا لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ ﴿ وَإِذَا قُرِئَ الْقُرْآنُ فَاسْتَمِعُوا لَهُ وَانْصِتُوا لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ ﴿ وَإِذَا تَلِيمُا مَا لَا يَعْلَمُونَ فَيُهَا ، فأمروا باستماع قراءة الإمام والإنصات له.

وفي الكافي (1): محمّد بن يحيئ، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن النضر بن سويد، عن يحيئ الحلبيّ، عن بريد بن معاوية، عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر عليلا في خطبة يوم الجمعة، الخطبة الأولى: الحمد لله؛ نحمده و نستعينه -إلى أن قال عليلا: -إن كتاب الله الصدق الحديث وأحسن القصص. وقال الله على: «وإذا قرئ

١. أنوار التنزيل ٣٢٨/١.

٣. أنوار التنزيل ٣٨٣/١.

٢. نقس المصدر، والموضع.

٤. الكافي ٢٢٢/٣ ـ ٤٢٣، ح٦.

القرآن فاستمعوا له وأنصتوا لعلّكم ترحمون». [فاستمعوا طاعته ](١) وأنـصتوا ابـتغاء رحمته.

وفي تفسير العيّاشِيّ (٢): عن أحدهما عليَّك قال: إذا كنت خلف [الإِمام تأتمّ ] (٣) به، فأنصت، وسبّح في نفسك.

وعن الصادق (٤) لطالله : يجب الإنصاف للقرآن في الصلاة وفي غيرها. وإذا قـرئ عندك القرآن، وجب عليك الإنصات والاستماع.

وفي مجمع البيان (٥): وروئ زرارة، عن أحدهما علين قال: معناه: إذا كنت خلف إمام تأتم به، فأنصت وسبّح في نفسك فيما لا يجهر الإمام فيه بالقراءة.

وفي من لا يحضره الفقيه (٢): وفي رواية زرارة، عن أبي جعفر الله قال: وإن كنت خلف إمام، فلا تقرأن شيئاً في الأولتين، وأنصت لقراءته، ولا تقرأن شيئاً في الأخيرتين. فإن الله على يقول للمؤمنين: «وإذا قرئ القرآن» يعني: في الفريضة خلف الإمام. «فاستمعوا له وأنصتوا لعلكم ترحمون». والأخيرتان تبعاً للأولتين (٧).

وفي تهذيب الأحكام (^)، بإسناده إلى جعفر بن محمّد طلطًا أنّه سُئل عن القراءة (<sup>())</sup> خلف الإمام.

فقال: إذا [كنت خلف إمام تتولّاه ](۱۰) وتثق به، فإنّه يجزيك قراءته. وإن أحببت أن تقرأ، فاقرأ فيما يخافت به، فإذا جهر، فأنصت. قال الله تعالى: «وأنصتوا لعلكم ترحمون».

الحسين بن سعيد (١١١)، عن حمّاد بس عيسي، عن معاوية بن وهب، عن أبي

٢. تفسير العيّاشي ٤٤/٢، ح١٣٢.

٤. نفس المصدر، والموضع.

٦. الفقيه ١/٢٥٦.

٨. التهذيب ٣٣/٣.

١٠. من المصدر، وفي النسخ:كان الإمام تولاه.

١. المصدر: فاسمعوا طاعة [أ] لله.

٣. المصدر: إمام فأتم.

٥. مجمع البيان ٥١٥/٢.

٧. كذا في المصدر، وفي النسخ؛ للأوليين.

٩. كذا في المصدر، وفي النسخ: القرآن.

التهذيب ٣٥/٣\_٣٦.

عبدالله عليه الله عن الرجل يؤم القوم، وأنت لا ترضى به في صلاة يجهر فيها بالقراءة.

فقال: إذا سمعت كتاب الله يتلى، فأنصت له.

قيل: فإنّه يشهد عليَّ بالشرك.

قال: إن عصى الله، فأطع الله. فرددت عليه، فأبئ [أن] يرخص لي.

قيل: أصلَى إذن [في]بيتي، ثمّ أخرج إليه.

فقال: أنت وذاك.

وقال: إن عليًا عليًا عليًا عليًا عليه كان في صلاة الصبح. فقرأ ابن الكواء وهو خلفه: «ولقد أوحى إليك وإلى الذين من قبلك لئن أشركت ليحبطن عملك ولتكونن من الخاسرين» (١). فأنصت علي عليه تعظيماً للقرآن حتى فرغ من الآية. ثم عاد في قراءته، ثم أعاد ابن الكواء الآية. فأنصت علي عليه أيضاً. ثم قرأ، فأعاد ابن الكواء. فأنصت علي عليه شم قال: «فاصبر إن وعد الله حق ولا يستخفّنك الذين لا يوقنون» (٢) ثم أتم السورة، ثم ركع.

قيل (٣): هذان الحديثان وما في معناهما، ممّا يوافق ظاهر القرآن من عموم وجوب الاستماع والإنصات، محمول عند أصحابنا وعامّة الفقهاء على الاستحباب وتأكّده، بل قد ورد الأمر بالقراءة خلف المخالف، وإن سمعت قراءته، إذا لم تكن هناك تقيّة.

﴿ وَاذْكُرْ رَبُّكَ فِي نَفْسِكَ ﴾ : عام في الأذكار، من القراءة والدعاء وغيرهما.

﴿ تَضَرُّعاً وَخِيفَةً ﴾ : متضرّعاً وخائفاً.

﴿ وَدُونَ الْجَهْرِ مِنَ الْقَوْلِ ﴾ : متكلّما كلاماً فوق السرّ، ودون الجهر. فإنّه أدخل في الخشوع والإخلاص.

﴿ بِالْغُدُولِ وَالْآصَالِ ﴾ : أوقات الغدو والعشيّات.

وقرئ: «الإيصال». وهو مصدر آصل: إذا دخل في الأصيل. مطابق للغدة.

۲. الروم /۲۰.

١. الزمر/٦٥.

٣. تفسير الصّافي ٢٦٣/٢.

عدّة من أصحابنا (٣)، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن ابن فضّال، رفعه قال: قال الله ﷺ: اذكرني في ملئك، الله ﷺ واذكرني في ملئك، أذكرك في نفسي ](١) واذكرني في ملئك، أذكرك في ملؤكرك في ملئك،

وبإسناده (١) إلى أبي المغرا الخصّاف، رفعه قال: قال أمير المؤمنين الله على : من ذكر الله في السرّ، فقد ذكر الله كثيراً. إنّ المنافقين كانوا يذكرون الله علانية ، ولا يـذكرونه فـي السرّ. فقال الله تعالى: «يراءون الناس ولا يذكرون الله إلّا قليلاً» (٧)

وفي تفسير العيّاشِيّ (^): عن إبراهيم بن عبدالحميد، رفعه قال: قال رسول الله عَيَّلِلَهُ: «واذكر ربك في نفسك» يعني: مستكيناً. «وخيفة» يعني: خوفاً من عـذابـه. «ودون الجهر من القول» يعني: دون الجهر من القراءة «بالغدة والأصال» [ يعني: بـالغداة ] (١) بالغدة والعشيئ.

عن الحسين بن المختار (١٠٠)، عن أبي عبدالله طائلًا في قول الله ﷺ: «واذكر ربّك في نفسك تضرّعاً وخيفة ودون الجهر من القول بالغدّق والآصال».

قال: تقول عند المساء: لا إله إلَّا الله، وحده لا شــريك له، له المــلك وله الحــمد،

۲. الکافی ۱۸۱/۲، ح۵.

٤. من المصدر.

٦. الكافي ٥٠١/٢.

٨. تفسير العيّاشي ٤٤/٢، ح ١٣٥.

١٠. نفس المصدر ٤٥/٢، ح١٣٦.

۱. الكافي ۲/۲ ٥٠٠، ح٤.

۳. الكافي ۵۰۲/۲.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: واذكرني.

٧. النساء /١٤٢.

٩. من المصدر. وفي النسخ: بالغدوّ.

٢٦٦ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

يحيي ويميت، ويميت ويحيي، وهو على كلّ شيء قدير (١).

قلت: بيده الخير.

[قال: إنّ بيده الخير](٢) ولكن قل كما أقول لك عشر مرّات. وأعوذ بالله السميع العليم من همزات الشياطين، «وأعوذ بك ربّ أن بحضرون، «إنّ الله هو السميع العليم». [عشر مرّات حين تطلع الشمس وعشر مرّات حين تغرب.

عن محمّد بن مروان (٣) عن بعض أصحابه قال: قال جعفر بن محمد الله قل: أستعيذ بالله السميع العليم من الشيطان الرجيم، وأعوذ بالله أن يحضرون «إن الله هو السميع العليم». و ] (٤) قل: لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد، يحيي ويميت، ويميت، ويحيي، وهو على كلّ شيء قدير.

فقال له الرجل: مفروض هو؟

قال: نعم، مفروض هو محدود. تقوله قبل طلوع الشمس، وقبل الغـروب عشـر مرّات. فإن فاتك شيء منها، فاقضه من الليل والنهار.

وفي كتاب الخصال (٥): حدّثنا أحمد بن الحسين القطّان قال: حدّثنا أحمد بن يحيى بن زبيرة القطّان، عن بكر بن عبدالله بن حبيب قال: حدّثنا تميم بن بهلول، عن أبيه قال: حدّثنا إسماعيل بن الفضل قال: سألت أبا عبدالله عليًا عن قول الله عليّا: «وسبّح بحمد ربّك قبل طلوع الشمس وقبل غروبها» (٧).

فقال على السلام عشر مرّات [وقبل على كلّ مسلم أن يقول قبل طلوع الشمس عشر مرّات [وقبل غروبها عشر مرّات (الله عشر مرّات الله إلا الله وحده لا شريك له اله الملك وله الحمد المحمد يحيي ويميت الهو حيّ لايموت البيده الخير الهو على كلّ شيء قدير ال

١. كذا في المصدر. وفي النسخ قبل العبارة الأخيرة هذه الزيادة: وهو حيّ لايموت بيده الخير.

٢. من المصدر. ٢. نفس المصدر والموضع ، ح١٣٧.

٤. من المصدر. ٥. الخصال ٤٥٢، ح٥٨.

٦. طه /١٣٠.

قال: فقلت: لا إله إلّا الله، وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد، يحيي ويميت، ويميت ويحيى.

فقال: [يا](١) هذا، لا شكّ في أنّ الله يحيي ويميت ويميت ويحيي. ولكن قل كما أقول(٢).

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣)؛ «واذكر ربّك في نفسك تضرّعاً وخيفة» قال: في الظهر والعصر، «دون الجهر من القول بالغدوّ والأصال» قال: بالغداة والعشِيّ (٤).

﴿ وَلَا تَكُنُّ مِنَ الْغَافِلِينَ ﴾ ٢٠ : عن ذكر الله.

وفي الكافي (٥): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن محبوب، عن جميل بن درّاج، عن بعض أصحابه، عن أبي جعفر التلي قال: أيّما مؤمن حافظ على الصلوات المفروضة فصلاها لوقتها، فليس هذا من الغافلين.

وفي كتاب الخصال (٧): عن أبي عبدالله للسلط قال: قال لقمان لابنه: يا بنيَّ ، لكلّ شيء علامة يُعرَف بها ويشهد عليها إلى أن قال: وللغافل ثلاث علامات: اللهو، والسهو، والنسيان.

وفي كتاب ثواب الأعمال (^) بإسناده إلى أبي جعفر عليه قال: قال رسول الله عَيَالِيه : من قرأ عشر آيات في ليلة ، لم يكتب من الغافلين.

١. من المصدر.

٣. تفسير القمئ ٢٥٤/١.

٥. الكافي ٢٧٠/٣ ، ح١٤.

٧. الخصال / ١٢١ ـ ١٢٢، ح١١٣.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: قلت.

كذا في المصدر. وفي النسخ: نصف النهار.

٦. الكافي ٢٥٦/٣، - ٢٣.

٨. ثواب الأعمال /١٢٩، ح١.

وفي أصول الكافي (١): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن النوفليّ، عن السكونيّ، عن أبي عبدالله عليه قال: قال رسول الله عَيْلِهُ : ذاكر الله في الغافلين، كالمقاتل عن الفارّين. والمقاتل عن الفارّين له الجنّة.

﴿ إِنَّ الَّذِينَ عِنْدَ رَبُّكَ ﴾: قيل: يعني الملائكة.

وفي تفسير على بن إبراهيم (٢) يعني: الأنبياء والرسل والأثمّة المرسى المرسل والأثمّة المرسى المرسل والمرسل والمرسل والمرسل المرسل المرسل والمرسل المرسل والمرسل المرسل المرس

﴿ لَا يَسْتَكُبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ وَيُسَبِّحُونَه ﴾ : وينزّهونه.

﴿ وَلَهُ يَسْجُدُونَ ﴾ ۞: ويخصّونه بالعبادة والتذلّل، لا يشركون بــه غـيره. هــذا أوّل سجدات القرآن.

وفي الحديث (٣): إذا قرأ ابن آدم السجدة فسجد، اعتزل الشيطان يبكي ويقول: يا ويله، أمر هذا بالسجود فسجد، فله الجنّة، وأمرت بالسجود فعصيت، فليَ النار.

۱. الكافي ۲/۲ ۵۰۲/۲

٣. أنوار التنزيل ٣٨٣/١.



## سورة الأنفال

وهي مكّية (١). وهي ستّ وسبعون آية.

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

في تفسير العيّاشِيّ (٢): عن أبي بصير، عن أبي عبدالله عليّه قال: سمعته يقول: من قرأ سورة الأنفال وسورة براءة في كلّ شهر، لم يدخله نفاق أبداً. وكان من شيعة أميرالمؤمنين عليّه [حقّاً] (٢) ويأكل (٤) يوم القيامة من موائد الجنّة مع شيعته، حتى يفرغ الناس من الحساب.

وفي كتاب ثواب الأعمال (٥)، بإسناده إلى أبي عبدالله عليه قل : من قرأ سورة الأنفال وسورة براءة في كلّ شهر، لم يدخله نفاق أبداً. وكان من شيعة أميرالمؤمنين عليه .

وفي مجمع البيان (٢): أبيّ بن كعب، عن النبيّ ﷺ أنّه قال: من قرأ سورة الأنفال وبراءة، فأنا شفيع له وشاهد يوم القيامة أنّه بريء من النفاق. وأعطي من الأجر بعدد كلّ منافق ومنافقة في [دار] (٧) الدنيا عشر حسنات، ومُحي عنه عشر سيّئات [ورفع له عشر درجات] (٨). وكان العرش وحملته يصلّون عليه أيّام حياته في الدنيا.

١. بل مدنيّة، كما قال البيضاوي في أنوار التنزيل ٣٨٣/١، والطبرسي في مجمع البيان ٥١٦/٢. وذكر في
المجمع: «غير سبع آيات نزلت بمكّة: «وإذ يمكر بك الذين كفروا» إلى آخرهنّ. وكذلك في شفسير
الصّافي ٢٦٦٧٢.
 ٢٦٦٧٢.

٣. من المصدر: أكل.

٥. ثواب الأعمال ١٣٢/، ح١. ٦. مجمع البيان ١٦/٢٥.

٧. من المصدر. ٨. من المصدر.

﴿ يَسْأَلُونَكَ عَنِ الْأَنْفَالِ ﴾ : أي الغنائم، يعني : حكمها.

وإنّما شمّيت الغنيمة نفلاً؛ لأنّها عطيّة من الله تعالىٰ وفضل، كما شمّي به ما يشرطه الإمام لمقتحم خطر: عطيّة له، وزيادة على سهمه.

وفي مجمع البيان (١٠): قرأ السجّاد والباقر والصادق الله المالونك الأنفال». يعني أن يعطيهم.

وقرئ: «يسألونك عَلنفال» بحذف الهمزة، وإلقاء حركتها على اللام، وإدغام نـون «عن» فيها.

﴿ قُلِ الْأَنْفَالُ اللهِ وَالرَّسُولِ ﴾ : مختصة بهما يضعانها حيث شاءا.

وفي التهذيب (٢): عن الباقر على : «الفيء والأنفال» ماكان من أرض لم يكن فيها هراقة دم (٢)، أو قوم صولحوا وأعطوا بأيديهم، وماكان من أرض خربة (٤) أو بطون أودية. فهو كله من الفيء والأنفال (٥). فهذا كله لله ولرسوله. فماكان لله، فهو لرسوله يضعه حيث شاء. وهو للإمام بعد الرسول.

وفيه (٢): محمّد بن الحسن الصفّار، عن أحمد بن محمّد قال: حدّثنا بعض أصحابنا، رفع الحديث فقال: «الخمس» من خمسة أشياء: من الكنوز، والمعدن (٢)، والغوص، والغنم الذي يُقاتل عليه ولم يحفظ عليه الخامس، وماكان من فتح لم يُقاتَل ما عاملهم، عليه النصف أو النُّلث أو الرُّبع، أو ماكان يسهم له خاصّة وليس لأحد فيه شيء إلّا ما أعطاه هو منه. وبطون الأودية ورؤوس الجبال والموات كلّها هي له. وهو قوله تعالى: «قبل الأنفال عن الأنفال» أن تعطيهم منه. قال: «قبل الأنفال لله والرسول». وليس هو

١. مجمع البيان ١٦/٢٥ و١١٥.

٣. المصدر: الدماء،

٥. ليس في المصدر.

٧. المصدر: المعادن.

۲. التهذيب ۱۳٤/٤، ح ۱۰.

٤. هكذا في المصدر. وفي النسخ: جزية.

٦. التهذيب ١٢٧٤ -١٢٧، ح٥.

«يسألونك عن الأنفال» (١). والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي أصول الكافي (٢): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن حفص بن البختريّ، عن أبي عبدالله عليه إلى قال: «الأنفال» ما لم يوجف عليه بخيل ولا ركاب، أو قوم صالحوا، أو قوم أعطوا بأيديهم، وكلّ أرض خربة (٣) أو بطون الأودية. فهو لرسول الله عَيَيْلُهُ. وهو للإمام من بعده يضعه حيث يشاء.

عدّة من أصحابنا (٤)، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن القاسم بن محمّد، عن القاسم بن محمّد، عن رفاعة، عن أبان بن تغلب، عن أبي عبدالله للسلِّهِ في الرجل يموت ولا وارث له ولا موالي (٥).

قال: هو من أهل هذه الآية: «يسألونك عن الأنفال».

[عدَّة من أصحابنا (٦)، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن عليّ بن أبي حمزة، عن محمّد بن مسلم قال: سمعت أبا جعفر الله يقول: «الأنفال» هو النفل. وفي سورة الأنفال يقال جدع الأنف (٧).

عليّ بن إبراهيم (^)، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن شعيب، عن أبي الصباح قال: قال لي أبوعبدالله عليّا : نحن قوم فرض الله طاعتنا، لنا الأنفال ولنا صفو المال ](٩).

وفي الجوامع (١٠): عن الصادق التله (الأنفال» كلّما أخذ من دار الحرب بغير قتال، وكلّ أرض انجلي أهلها عنها بغير قتال أيضاً، وسمّاها الفقهاء فيئاً [والأرضون

١. قال الفيض ﷺ: يعني ليس المعنى: يسألونك عن حقيقة الأنفال. وإنما المعنى: يسألونك أن تعطيهم من الأنفال.
 ٢. الكافي ٥٣٩/١، ح٣.

٣. هكذا في المصدر. وفي النسخ: جزية. ٤. الكافي ٥٤٦١، ح١٨.

٥. المصدر: مولئ. ٦. الكافي ٥٤٣/١ع٥، ح٦.

٧. جدعه: قطع أنفه. ولعل الوجه في كلامه لمائيلاً هو اشتمال السورة على ذكر الخمس لذوي القربئ، فهذا قطع أنف المخالفين الجاحدين لحقوقهم المائيلاً.

٨. الكافي ٥٤٦/١ - ١٧.
 ٩. مابين المعقوفتين ليس في المتن.

١٠. جوامع الجامع ١٦٤/.

الموات ](١)، والآجام، وبطون الأودية، وقطائع الملوك، وميراث من لا وارث له. وهي لله وللرسول ولمن قام مقامه بعده.

وفي الكافي (٢): أبو عليّ الأشعريّ، عن محمّد بن عبدالجبّار ومحمّد بن إسماعيل، عن الفضل بن شاذان جميعاً، عن صفوان بن يحيئ، عن ابن مسكان، عن محمّد الحلبيّ، عن أبي عبدالله عليه في قول الله علي الله الله عن الأنفال».

قال: من مات وليس له موالي (٢٢)، فما له من الأنفال.

عليّ بن إبراهيم (٤)، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن حمّاد بن عثمان، عن الحلبيّ، عن أبي عبدالله عليه فال: من مات وليس له موالي، فما له من الأنفال.

عدّة من أصحابنا (٥)، عن سهل بن زياد ومحمّد بن يحيئ جميعاً، عـن أحـمد بـن محمّد، عن ابن محبوب، عن العلاء، عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر عليلاً.

قال: من مات وليس له وارث من قرابة (٦) ولا مولى عتاقه قد ضمن جريرته، فما له من الأنفال.

وفي تفسير العيّاشيّ (٧٠): عن زرارة، عن أبي جعفر التَّلِمُ قال: «الأنفال» ما لم يوجف عليه بخيل ولا ركاب.

عن عبدالله بن سنان (٨)، عن أبي عبدالله عليه قال: سألته عن الأنفال.

قال: هي القرئ الَّتي قد جلا أهلها وهلكوا، فخربت. فهي لله وللرسول.

عن أبي أسامة بن زيد (٩)، عن أبي عبدالله عليه قال: سألته عن الأنفال.

فقال: هو كلّ أرض خربة (١٠)، وكلّ أرض لم يوجف عليها خيل ولا ركاب.

۲. الكافي ١٦٩٨، ح٤.

٤. الكافي ١٦٨/٨، ح ١.

٦. المصدر: قرابته.

٨. تفسير العيّاشي ٤٧/٢، ح٦.

١٠. هكذا في المصدر. وفي النسخ: جزية.

١. من المصدر.

٣. المصدر: مولى.

ه. الكافي ١٦٩/٧، ح٢.

٧. تفسير العيّاشي ٤٧/٢، ح٥.

٩. تفسير العيّاشي ٤٧/٣، ح١٠.

عن أبي بصير (١) قال: سمعت أباجعفر عليه يقول: لنا الأنفال.

قلت: وما الأنفال؟

قال: منها المعادن، والأجام، وكلِّ أرض لا ربِّ لها، وكلُّ أرض باد أهلها فهو لنا.

عن أبي حمزة الثماليّ (٢)، عن أبي جعفر للسِّلاِّ قال: سمعته يقول في الملوك الّـذين يقطعون الناس من الفيء والأنفال وأشباه ذلك.

وفي رواية أخرىٰ (٣)، عن الثماليّ قال: سألت أبا جعفر لليِّلاِ عن قول الله: «يسألونك عن الأنفال».

قال: ماكان للملوك، [فهو للإمام.

عن سماعة بن مهران (٤) قال: سألته عن الأنفال. قال: كلّ أرض خربة وأشياء تكون للملوك ](٥) فذلك خاصّ للإمام. ليس للناس فيه سهم. قال: ومنها البحرين لم يوجف عليها بخيل ولا ركاب.

عن داود بن فرقد (٦٠) قال: قلت لأبي عبدالله عليَّالِا: ما الأنفال؟

قال: بطون الأودية، ورؤوس الجبال، والأجام، والمعادن، وكلّ أرض لم يوجف عليها خيل ولا ركاب، وكلّ أرض ميتة قد جلا أهلها، وقطائع الملوك.

عن أبي مريم الأنصاري (٧) قال: سألت أبا عبدالله على عن قوله: «يسألونك عن الأنفال لله وللرسول».

قال: سهم (٨) لله وسهم للرسول.

قال: قلت: فلمن سهم الله؟

فقال: للمسلمين.

٢. تفسير العيّاشي ٤٨/٢، ح١٦.

٤. تفسير العيّاشي ٤٨/٢، ح١٨

٦. تفسير العيّاشي ٤٩/٢، ح ٢١.

٨. ﴿رَهُ: قاسهم.

١. تفسير العيّاشي ٤٨/٢، ح١١.

٣. تفسير العيّاشي ٤٨/٢، ح١٧.

٥. من المصدر.

٧. تقسير العيّاشي ٤٩/٢، ح٢٢.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): حدّثني أبي، عن فضالة بن أيّـوب، عـن أبـان بـن عثمان، عن إسحاق بن عمّار قال: سألت أبا عبدالله عليَّلا عن الأنفال.

فقال: هي القرئ الّتي قد خربت وانجلئ أهلها، فهي لله وللرسول. وماكان للملوك، فهو للإمام. وماكان من أرض خربة (٢)لم يوجف عليها بخيل ولا ركاب، وكلّ أرض لا ربّ لها، والمعادن، ومن مات وليس له مولئ، فماله من الأنفال.

وقال: نزلت يوم بدر لمّا انهزم الناس. كان أصحاب رسول الله عَلَيْ على ثلاث فرق: فصنف كانوا عند خيمة النبيّ عَلَيْنِ ، وصنف أغاروا على النهب، وفرقة طلبت العدوّ وأسروا وغنموا.

فلمًا جمعوا الغنائم والأسارئ، تكلّمت الأنصار في الأسارئ. فأنـزل الله تـبارك وتعالى: «ماكان لنبئ أن يكون له أسرئ حتّىٰ يثخن في الأرض»(٣).

فلمّا أباح الله لهم الأسارئ والغنائم، تكلّم سعد بن معاذ وكان ممّن أقام عند خيمة النبيّ عَلَيْهُ فقال: يا رسول الله، ما منعنا أن نطلب العدوّ زهادة في الجهاد ولا جبناً من العدوّ، ولكنّا خفنا أن يغزئ موضعك فتميل (٤) عليك خيل المشركين. وقد أقام عند الخيمة وجوه المهاجرين والأنصار، ولم يشك أحد منهم. والناس كثير [يا رسول الله](٥) والغنائم قليلة. ومتئ تعطى (٢) هؤلاء، لم يبق لأصحابك شيء.

وخاف أن يقسم رسول الله عَلَيْهُ الغنائم وأسلاب القتلئ بين من قاتل، ولا يعطي من تخلّف على (٧) خيمة رسول الله عَلَيْهُ شيئاً. فاختلفوا فيما بينهم حتى سألوا رسول الله عَلَيْهُ. فقالوا: لمن هذه الغنائم؟

فأنزل الله: «يسألونك عن الأنفال قل الأنفال لله والرسول».

٢. المصدر: الجزية.

٤. هكذا في المصدر، وفي النسخ: فيميل.

٦. المصدر: يعطي.

١. تفسير القمى ٢٥٤/١\_٢٥٥.

٣. الأنفال /٦٧.

٥. من المصدر،

٧. المصدر: عليه عند خيمة....

فرجع الناس وليس لهم في الغنيمة شيء. ثمّ أنـزل الله بـعد ذلك: «واعـلموا أنّـما غنمتم الآية (١). فقسمه (١) رسول الله تَرَالِلْهُ بينهم.

فقال سعد بن أبي وقّاص: يا رسول الله، أتعطى فارس القوم الّذي يحميهم مثل ما تعطى الضعيف؟

فقال النبيّ : ثكلتك أمّك، وهل تُنصرون إلّا بضعفائكم؟

قال: فلم يخمس رسول الله عَلَيْكُ ببدر، وقسم بين أصحابه، ثم استقبل يأخذ الخمس بعد بدر، [فأنزل الله قوله: «يسألونك عن الأنفال» بعد انقضاء حرب بدر. وقد كتب ذلك في أوّل السورة، وكتب بعده خروج النبي ﷺ إلىٰ الحرب إ٣٠.

﴿ فَاتَّقُوا اللهَ ﴾: في الاختلاف والمشاجرة.

﴿ وَأَصْلِحُوا ذَاتَ بَيْنِكُمْ ﴾ : الحالة التي بينكم بالمواساةو المساعدة فيما رزقكم الله، وتسليم أمره إلىٰ الله والرسول.

﴿ وَاطِيعُوا اللهُ وَرَسُولُهُ ﴾ : فيه .

﴿ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ ٢ : فإنَّ الإِيمان يقتضي ذلك. أو إن كنتم كاملي الإِيمان، فإنَّ كمال الإيمان بهذه الثلاثة: طاعة الأوامر، والاتّقاء عن المعاصي، وإصلاح ذات البين بالعدل والإحسان.

﴿إِنَّمَا الْمَوْمِتُونَ ﴾: أي الكاملون في الإيمان.

﴿ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ ﴾ : فزعت لذكره ، استعظاماً له ، وتهيّباً من جلاله . وقيل (٤): هو الرجل يهم بمعصية، فيقال له: اتَّق الله. فينزع عنها خوفاً من عقابه.

و قرئ (٥): «و جَلت» بالفتح. وهي لغة. «فرقت» أي خافت.

﴿ وَإِذَا تُلِيَتْ عَلَيْهِمْ آيَاتُهُ زَادَتُهُمْ إِيمَاناً ﴾: لزيادة المؤمن به. أو لاطمئنان النفس

٢. المصدر: فقشم.

٤. أنوار التنزيل ٣٨٤/١.

١. الأنفال /٤١.

٣. ما بين المعقوفتين ليس في المتن.

٥. نفس المصدر والموضع.

ورسوخ اليقين بتظاهر الأدلّة، بناء على أنّ اليقين يقيل التشكيك. أو بالعمل بموجبها، وهو قول من قال: الإيمان يزيد بالطاعة وينقص بالمعصية، بناء على أنّ العمل داخل فيه.

﴿ وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴾ ۞: يفوضون إليه أمورهم، ولا يخشون ولا يرجون إلا إيّاه. ﴿ اللَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاَةَ وَمِمًّا رَزَقْنَاهُمْ يُنْفِقُونَ ﴾ ۞ ﴿ اللَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاَةَ وَمِمًّا رَزَقْنَاهُمْ يُنْفِقُونَ ﴾ ۞ ﴿ الوَلَئِكَ هُمُ الْمُؤْمِنُونَ حَقَّا ﴾: لأنّهم حققوا إيمانهم بأن ضمّوا إليه مكارم أعمال القلوب من الخشية والإخلاص. والتوكّل، ومحاسن أفعال الجوارح الّتي هي المعيار عليها من الصلاة والصدقة.

و «حقاً» صفة مصدر محذوف، أي إيماناً حقاً. أو مصدر مؤكّد، كقوله: هو عبدالله حقاً.

﴿ لَهُمْ دَرَجَاتٌ عِنْدَ رَبِّهِمْ ﴾ : كرامة وعلق منزلة.

وقيل: درجات الجنّة يرتقونها بأعمالهم (١).

﴿ وَمَغْفِرَةً ﴾ : لما فرط منهم.

﴿ وَرِزْقٌ كُرِيمٌ ﴾ ٢٠: أعدّ لهم في الجنّة ، لا ينقطع عدده ولا ينتهي أمده.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): نزلت في أمير المومنين السِّلاً، وأبي ذرّ، وسلمان، والمقداد.

وفي أصول الكافي (٣): علميّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن بكر بن صالح، عن القاسم بن بريد قال: حدّ ثنا أبو عمرو الزبيريّ، عن أبي عبدالله النظية أنّه قال: بتمام الإيمان دخل المؤمنون الجنّة، وبالزيادة في الإيمان تفاضل المؤمنون بالدرجات عندالله، وبالنقصان دخل المفرطون النار.

ويأتي صدر الحديث في أواخر سورة التوبة إن شاء الله.

﴿كُمَا أَخْرَجَكَ رَبُّكَ مِنْ بَيْتِكَ بِالْحَقُّ ﴾ : خبر مبتدأ محذوف، تقديره : هذه الحال في

٢. تفسير القمّي ٢٥٥/١.

١. أنوار التنزيل ٣٨٤/١.

٣. الكافي ٢٧/٢، ح ١.

البجزء المخامس / سورة الأنفال ...... ١٠٠٠ المبعزء المخامس / سورة الأنفال ..... ١٧٥

كراهتهم إيّاها، كحال إخراجك للحرب في كراهتهم له.

أو صفة مصدر للفعل المقدّر في قوله: «لله والرسول» أي الأنفال ثبتت لله والرسول، مع كراهتهم ثباتاً مثل ثبات إخراجك ربّك من بيتك، يـعني المـدينة؛ لأنّـها مـهاجره ومسكنه. أو بيّته فيها مع كراهتهم.

﴿ وَإِنَّ فَرِيقًا مِنَ الْمُؤْمِنِينَ لَكَارِهُونَ ﴾ ۞: في موقع الحال.

قيل (١): يعني حالهم هذه في كراهة ما حكم الله في الأنفال، مثل حالهم في كراهــة خروجك من بيتك للحرب.

وفي مجمع البيان (٢): في حديث أبي حمزة: فالله ناصرك كما أخرجك من بيتك.

﴿ يُجَادِلُونَكَ فِي الْحَقِّ ﴾ : في إيثارك الجهاد ، إظهاراً للحقّ لإيثارهم تلقّي العير عليه .

﴿ بَعْدَ مَا تَبَيَّنَ ﴾ : أنَّهم يُنصَرون أينما توجّهوا بإعلام الرسول.

﴿ كَانَّمَا يُسَاقُونَ اِلَى الْمَوْتِ وَهُمْ يَنْظُرُونَ ﴾ ۞: أي يكرهون القتال كراهة من يساق إلى الموت وهو يشاهد أسبابه. وكان ذلك لقلّة عددهم، وعدم تأهّبهم.

إذ نقل: أنّهم كانوا رجّالة، وماكان فيهم إلّا فارسان. وفيه إيماء إلىٰ أنّ مجادلتهم إنّما كانت لفرط فزعهم ورعبهم (٣).

﴿ وَإِذْ يَعِدُكُمُ اللهُ إِخْدَى الطَّائِفَتَيْنِ ﴾: على إضمار «اذكر».

و «إحدى» ثاني مفعولي «يعدكم». وقد أبدل عنهما.

﴿ أَنَّهَا لَكُمْ ﴾: بدل الاشتمال.

﴿ وَتَوَدُّونَ أَنَّ غَيْرَ ذَاتِ الشَّوْكَةِ تَكُونُ لَكُمْ ﴾ : يعني العير. فإنّه لم يكن فيها إلّا أربعون فارساً. ولذلك يتمنّونها ويكرهون ملاقاة النفير، لكثرة عددهم وعدّتهم.

و «الشوكة» الحدّة. مستعارة من حدّة الشوك.

وفي تفسير العيّاشِيّ (٤): عن محمّد بن يحيى الخثعميّ ، عن أبي عبدالله عليَّلٍ في هذه

٢. مجمع البيان ٥٢١/٢.

٤. تفسير العيّاشي ٢٩/٢ ٥٠، ح٢٣.

١. تفسير الصافي ٢٦٩/٢.

٣. أنوار التنزيل ٣٨٦/١.

الآية: «ذات (١) الشوكة» الّتي فيها القتال.

﴿ وَيُرِيدُ اللَّهُ أَنْ يُحِقُّ الْحَقُّ ﴾ : أن يثبته ويغلبه.

﴿ بِكُلِّمَاتِهِ ﴾ : الموحئ بها في هذه الحال. أو بأوامره للملائكة بالإمداد.

وفي تفسير على بن إبراهيم (٢): قال: «الكلمات» الأثمّة المجالاً.

و قرئ (۴): «بكلمته».

﴿ وَيَقْطَعَ دَابِرَ الْكَافِرِينَ ﴾ ٢٠ : ويستأصلهم.

والمعنى: أنَّكم تريدون أن تصيبوا مالاً ولا تلقوا مكروهاً، والله يريد إعلاء الديس وإظهار الحقّ وما يحصل لكم فوز الدارين.

﴿ لِيُحِقُّ الْحَقُّ وَيُبْطِلُ الْبَاطِلَ ﴾: أي فعلُ ما فعل. وليس بمتكرير. لأنَّ الأوَّل لبيان المراد وما بينه وبين مرادهم من التفاوت، والثاني لبيان الداعي إلى حمل رسول الله ﷺ على اختيار ذات الشوكة ونصره عليها.

﴿ وَلَوْ كُرِهَ الْمُجْرِمُونَ ﴾ ٢٠: ذلك.

وفي تفسير العيّاشِيّ (٤): عن جابر قال: سألت أبا جعفر للنِّلْا عن تفسير هذه الآية في قول الله: «يريد الله أن يحقّ الحقّ بكلماته ويقطع دابر الكافرين».

قال أبو جعفر عليه : تفسيرها في الباطن «يريد الله» فإنّه شيء يريده (٥) ولم يفعله بعد. وأمًا قوله: «يحقّ الحقّ بكلماته» فإنّه يعني: يحقّ حقّ آل محمّد. وأمّا قـوله سـبحانه: «بكلماته» قال: بكلماته (٢) في الباطن على، هو كلمة الله في الباطن. وأمّا قوله: «و يقطع دابر الكافرين» فهو (٧) بنوأميّة، هم الكافرون، يقطع الله دابـرهم. وأمّا قـوله: «ليـحقّ الحقَّ» فإنّه يعني حقّ آل محمّد حين يقوم القائم للسِّلا . وأمّا قوله: «ويبطل الباطل» يعني

١. المصدر: فقال: الشوكة ....

٣. أنوار التنزيل ٣٨٦/١

هكذا في المصدر. وفي النسخ: فإنه يريد.

٧. المصدر: فهم.

٢. تفسير القمّي ٢٧٠/١.

تفسير العيّاشي ٥٠/٢ ، ح ٢٤.

٦. المصدر: كلماته.

القائم. فإذا قام يبطل بني أميّة (١). وذلك [قوله](٢) «ليحقّ الحقّ ويبطل الباطل ولوكره المجرمون».

﴿ إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمْ ﴾: بدل من «إذ يعدكم». أو متعلّق بقوله: «ليحقّ الحقّ» أو على إضمار «اذكر». واستغاثتهم لمّا علموا أن لا محيص من القتال.

وفي مجمع البيان (٣): عن الباقر عليه : أنّ النبيّ عَلَيْه لمّا نظر إلى كثرة عدد المشركين وقلّة عدد المسلمين، استقبل القبلة وقال: اللهمّ أنجز لي ما وعدتني. اللهمّ إن تهلك هذه العصابة لا تُعبَد في الأرض. فما زال يهتف به (٤) ماداً يديه، حتى سقط رداؤه عن منكبه. فأنزل الله تعالى: «إذ تستغيثون ربّكم» الآية.

﴿ فَاسْتَجَابَ لَكُمْ أَنِّي مُمِدُّكُمْ ﴾: بأنّي ممدّكم. فحذف الجارّ، وسلّط عليه الفعل. وقرأ (٥) أبو عمرو بالكسر، على إرادة القول. أو إجراء «استجاب» مجرئ «قال» لأنّ الاستجابة من القول.

﴿ بِٱلْفِ مِنَ الْمَلائِكَةِ مُرْدِفِينَ ﴾ ٢ : متبعين المؤمنين، أو بعضهم بعضاً. من أردفته: إذا جئت بعده. أو متبعين بعضهم بعض المؤمنين، أو أنفسهم المؤمنين. من أردفته إيّاه، فردفه.

وقرئ (<sup>(1)</sup>: نافع ويعقوب بفتح الدال، أي متبَعين، أو متّبعين. بـمعنى: أنّـهم كـانوا مقدّمة الجيش أو ساقتهم.

وقرأ (٧): «مردفين» بكسر الراء وضمها. وأصله: مرتدفين بمعنى: مترادفين. فأدغمت التاء في الدال، فالتقى ساكنان، فحُرِّكت الراء بالكسر على الأصل أو بالضم على الإتباع.

المصدر: «باطل بنى أميّة» بدل «بنى أميّة».

٣. مجمع البيان ٥٢٥/٢.

أنوار التنزيل ٢٨٦٧١.

٧. أنوار التنزيل ٣٨٦/١

٢. من المصدر.

٤. المصدر: ربّه.

٦. أنوار التنزيل ٣٨٦/١.

وقرئ (۱): «بآلاف» ليوافق ما في سورة آل عمران. ووجه التوفيق بينه وبين المشهور، أنّ المراد بالألف الذين كانوا على المقدّمة، أو الساقة، أو وجوههم وأعيانهم، أو من قاتل منهم.

﴿ وَمَا جَعَلَهُ اللَّهُ ﴾: أي الإمداد.

﴿ إِلَّا بُشْرَىٰ ﴾: أي إلَّا بشارة لكم بالنصر.

﴿ وَلِتَطْمَئِنَّ بِهِ قُلُوبُكُمْ ﴾: فيزول ما بها من الوجل، لقلَّتكم وذلَّتكم.

﴿ وَمَا النَّصْرُ اِللَّا مِنْ عِنْدِ اللهِ اِنَّ اللهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ ۞: وإمداد الملائكة وكنثرة العدد والأهب ونحوها وسائط لا تأثير لها. فلا تحسبوا النصر منها، ولا تيأسوا منه بفقدها.

﴿ إِذْ يُغَشِّيكُمُ النُّعَاسَ ﴾: بدل ثان من «إذ يعدكم» لإظهار نعمة ثالثة. أو متعلّق «بالنصر» أو بما في «عند الله» من معنى الفعل. أو «بجعل» أو بإضمار «اذكر».

وقرأ (٢) نافع بالتخفيف. من أغشيته الشيء: إذا غشيته إيّاه. والفاعل على القراءتين، هو الله تعالىٰ.

وقرأ (٣) ابن كثيرو أبو عمرو: «يغشاكم النعاس» بالرفع.

﴿ اَمَنَةً مِنْهُ ﴾: أمناً من الله. وهو مفعول له، باعتبار المعنى. فإن قوله: «يـغشّيكم النعاس» يتضمّن معنى: تنعسون. ويغشاكم بمعناه.

و «الأمنة» فعل لفاعله. ويجوزأن يرادبها الإيمان، فيكون فعل المغشيّ. وأن تُجعل على القراءة الأخيرة فعل النعاس على المجاز؛ لأنّها لأصحابه، أو لأنّه كان من حقّه أن لا يغشاهم لشدّة الخوف. فلمّا غشيهم فكأنّه حصلت لهم أمنة من الله، لولاها لم يغشيهم، كقوله: يهاب النوم أن يغشَىٰ عيوناً تهابك فهو نقّار شرور.

وقرئ (1): «أمنة» كرحمة. وهي لغة.

﴿ وَيُنَزِّلُ عَلَيْكُمْ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً لِيُطَهِّرَكُمْ بِهِ ﴾: من الحدث والجنابة.

۲. أنوار التنزيل ۳۸۷/۱.

٤. أنوار التنزيل ٣٨٧/١

١. أنوار التنزيل ٢٨٦/١.

٣. نفس المصدر، والموضع.

وفي الكافي (١): عن الصادق التيلا [قال: قال أميرالمؤمنين ](٢) اشربوا ماء السماء، فإنّه يطهّر البدن، ويدفع الأسقام. ثمّ تلا هذه الآية.

ومثله في كتاب الخصال (٣).

﴿ وَيُذْهِبَ عَنْكُمْ رِجْزَ الشَّيْطَانِ ﴾: يعني الجنابة، لأنّها من تخييله، أو وسوسته وتخويفه إيّاهم من العطش.

إذ نقل (1): أنّهم نزلوا في كثيب أعفر، تسوخ فيه الأقدام على غير ماء. وناموا، فاحتلم أكثرهم. وقد غلب المشركون على الماء. فوسوس إليهم الشيطان، وقال: كيف تنصرون وقد غُلبتم على الماء، وأنتم تصلّون محدثين مجنبين، وتزعمون أنّكم أولياء الله، وفيكم رسوله ؟ فأشفقوا. فأنزل الله المطر، فمُطروا [ليلاً] (٥) حتّى جرى الوادي. واتّخذوا الحياض على عدوته، وسقوا الركاب، واغتسلوا، وتوضّأوا. وتلبّد الرمل الذي بينهم وبين العدق، حتّى ثبتت عليه الأقدام وزالت [وسوسة الشيطان] (١).

وفي تفسير العيّاشِيّ (٧): عن رجل، عن أبي عبدالله عليَّلًا في قول الله تعالىٰ: «ويذهب عنكم رجز الشيطان».

قال: لا يدخلنا ما يدخل الناس من الشك.

﴿ وَلِيَرْبِطَ عَلَىٰ قُلُوبِكُمْ ﴾: بالوثوق على لطف الله بكم.

﴿ وَيُثَبِّتَ بِهِ الْآقْدَامَ ﴾ ۞: أي بالمطر، حتّىٰ لا تسوخ في الرمل. أو بالربط على القلوب، حتّىٰ يثبت في المعركة.

وفي تفسير العيّاشِيّ (١٠): عن جابر، عن أبي [عبدالله إ(١٠) جعفر [بن محمّد ](١٠٠) عليها

٢. من المصدر.

أنوار التنزيل ٣٨٧/١.

٦. المصدر:الوسوسة.

٨. تفسير العيّاشي ٢/٥٠/ ح ٢٥.

١٠. من المصدر.

۱. الكافي ۲۸۷/٦ ۲۸۸، ح۲.

۳. الخصال /۱۳۳\_۱۲۷ ، ح۱۰

٥. من المصدر.

٧. تفسير العيّاشي ٥٠/٢ ، ح٢٧.

٩. من المصدر.

قال: سألته عن هذه الآية في البطن: [وينزّل عليكم من السماء ماء ليطهّركم به ويُذهب عنكم رجز الشيطان وليربط على قلوبكم ويثبّت به الأقدام ](١).

قال: «فالسماء» في الباطن رسول الله عَلَيْ و «الماء» عليّ. جعل الله عليّاً من رسول الله. فذلك قوله: «ليطهركم به». فذلك عليّ يطهر الله به قبلب من والاه. وأمّا قوله: «ويذهب عنكم رجز الشيطان» من والئ عليّاً، يذهب الرجز عنه ويقوى عليه. «وليربط على قلوبكم ويثبّت به الأقدام» فإنّه يعني عليّاً. من والئ عليّاً، يربط الله على قلبه بعليّ، فيثبت على ولايته.

﴿ إِذْ يُوحِي رَبُّكَ ﴾ : بدل ثالث. أو متعلَّق «بيثبّت».

﴿ إِلَى الْمَلاَتِكَةِ أَنِّي مَعَكُمْ ﴾: في إعانتهم وتثبيتهم. وهو مفعول «يوحي». وقرئ (٢) بالكسر، على إرادة القول. أو إجراء الوحى مجراه.

﴿ فَنَبُتُوا الَّذِينَ آمَنُوا﴾: بالبشارة، أو بتكثير سوادهم، أو بمحاربة أعدائهم. فيكون قوله:

﴿ سَٱلْقِي فِي قُلُوبِ الَّذِينَ كَفَرُوا الرُّعْبَ ﴾: كالتفسير لقوله: «أنّي معكم فثبّتوا». وفيه دليل على أنّهم قاتلوا.

ومن منع ذلك، جعل الخطاب فيه مع المؤمنين. إمّا على تغيير الخطاب، أو على أنّ قوله: «سألقي» إلى قوله: «كلّ بنان» تلقين للملائكة ما يثبّتون المؤمنين به، كأنّه قال: قولوا لهم قولي هذا.

﴿ فَاضْرِبُوا فَوْقَ الْأَعْنَاقِ ﴾ : أعاليها، الّتي هي المذابح والرؤوس.

﴿ وَاضْرِبُوا مِنْهُمْ كُلَّ بَنَانٍ ﴾ ٢: أي الأصابع، أي جزّوا رقابهم، واقطعوا أطرافهم.

﴿ ذَلِكَ ﴾ : إشارة إلى الضرب، أو الأمربه. والخطاب للرسول، أو لكلّ أحـد مـن المخاطبين.

١. من المصدر. ٢. أنوار التنزيل ٣٨٧/١.

الجزء الخامس / سورة الأتفال

﴿ بِأَنَّهُمْ شَاقُّوااللهُ وَرَسُولُهُ ﴾ : بسبب مشاقَّتهم لهما.

واشتقاقه من الشقّ؛ لأنَّ كلّاً من المتعاندين في شقّ خلاف شقّ الآخر. كالمعاداة، من العدو. والمخاصمة، من الخصم. وهو الجانب.

﴿ وَمَنْ يُشَاقِقِ اللَّهَ وَرَسُولُهُ فَإِنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ ﴾ ۞: تقرير للتعليل. أو وعيد بسما أعدّ لهم في الآخرة، بعد ما حاق بهم في الدنيا.

﴿ ذَلِكُمْ ﴾: الخطاب فيه مع الكفرة، على طريقة الالتفات.

ومحلَّه الرفع، أي الأمر ذلكم، أو «ذلكم» واقع. أو نُصِب بفعل دلَّ عليه ﴿فَذُوقُوهُ ﴾ أو غيره، مثل باشروا. أو عليكم، لتكون الفاء عاطفة.

﴿ وَآنَّ لِلْكَافِرِينَ عَذَابَ النَّارِ ﴾ ٢ : عطف على «ذلكم». أو نصب على المفعول معه. والمعنى: ذوقوا ما عجّل لكم، مع ما أعدّ لكم في الأخرة.

ووضع الظاهر فيه موضع المضمر، للدلالة على أنَّ الكفر سبب العذاب الآجل، أو الجمع بينهما.

و قرئ (١): «إنَّ» بالكسر، على الاستثناف.

وفي تفسير على بن إبراهيم (٢): كان سبب نزول (٢) ذلك، أنَّ عيراً لقريش خرجت إلى الشام فيها خزائنهم. فأمر النبي عَلَيْهُ أصحابه بالخروج ليأخذوها. فأخبرهم أنّ الله قد وعده إحدى الطائفتين: إمّا العير، أو قريش إن ظفر (٤) بـهم. فـخرج فـي ثـلاثمائة وثلاثة عشر رجلاً.

فلمًا قارب بدراً (٥)، كان أبوسفيان في العير. فلمّا بلغه أنّ رسول الله عَيْظِيُّ قد خرج يتعرّض العير، خاف خوفاً شديداً ومضى إلى الشام.

١. أنوار التنزيل ٣٨٨/١.

٣. ليس في المصدر.

۵. المصدر: بدر.

۲. تغسير القمئ ۲۵۳۱\_۲۷۰.

٤. المصدر: أظفر.

فلمًا وافي النَّقرة (١)، اكترى ضمضم بن عمرو الخزاعيّ (٢)بعشرة دنانير. وأعطاه قلوصاً (٣)، وقال له: امض إلئ قريش، وأخبرهم أنّ محمّداً والصباة (٤) من أهل يثرب قد خرجوا يتعرّضون لعيركم، فادركوا العير. وأوصاه أن يخرم ناقته ويقطع أذنها حتى يسيل الدم، ويشقّ ثوبه من قُبُل ودبر، فإذا دخل مكّـة ولّـي وجـهه إلىٰ ذنب البـعير، وصاح بأعلى صوته: يا أل غالب يا أل غالب (٥)، اللطيمة اللطيمة، العير العير، أدركوا أدركوا، وما أراكم تدركون، فإنّ محمّداً والصباة من أهل يثرب قد خرجوا يتعرّضون لعيركم!

فخرج ضمضم يبادر إلى مكّة.

ورأت عاتكة بنت عبدالمطّلب قبل قدوم ضمضم في منامها بثلاثة أيّام، كأنّ راكباً قد دخل مكّة ينادي: يا آل عذر يا آل فهر (٢١)، أغدوا إلى مصارعكم صبح ثالث. ثمّ وافي بحمله على أبي قبيس، فأخذ حجراً فدهدهه (٧) من الجبل، فما تـرك داراً (٨) مـن دور قريش إلّا أصابه منه فلذة. وكأنّ وادي مكّة قد سال من أسفله دماً.

فالتبهت ذعرة. فأخبرت العبّاس بذلك. فأخبر العبّاس عتبة بن ربيعة.

فقال عتبة: هذه (٩) مصيبة تحدث في قريش.

وفشت الرؤيا في قريش. فبلغ ذلك أباجهل، فقال: ما رأت عاتكة هـذه الرؤيا، وهذه نبيّة ثانية في بني عبدالمطّلب! واللات والعزّي، لننظرنَ (١٠) ثلاثة أيّام، فإن كان ما رأت حقًّا فهو كما رأت. وإن كان غير ذلك، لنكتبنّ بيننا كتاباً، أنَّه ما من أهل بيت من العرب أكذب رجالاً ونساء من بني هاشم!

١. الُّنقرة: موضع في طريق مكَّة. كما قال الحموي. وفي المصدر: «البـهرة». قبال الفيروزآبيادي: البـهرة: موضع بنواحي المدينة. ٢. المصدر: ضمضم الخزاعي.

٣. القلوص من الإبل: الشابّة.

٤. الصّباة: جمع الصابي، وهو الّذي خرج من دين إلى دين أخر.

٥. المكرّر ليس في المصدر. ٦. كذا في المصدر، وفي النسخ: عذر.

أيس في المصدر. ٧. المصدر: قدهده

٩. ليس في المصدر. ١٠. المصدر: لننتظر.

فلمًا مضى يوم، قال أبوجهل: هذا يوم قدمضى. فلمًاكان اليوم الثاني، قال أبوجهل: هذان يومان قد مضيا. فلمًاكان اليوم الثالث، وافئ ضمضم ينادي في الوادي: يـا آل غالب، اللطيمة اللطيمة، العير العير، أدركوا أدركوا، وما أراكم تـدركون، فإن محمّداً والصباة من أهل يثرب قد خرجوا يتعرّضون لعيركم الّتي فيها خزائنكم.

فتصايح الناس بمكة، وتهيّؤوا للخروج. وقام سهيل بن عمرو، وصفوان بن أميّة، وأبوالبختريّ بن هشام، ومنبّه ونبيه ابنا الحجّاج، ونوفل بن خويلد، فقالوا (١٠): يا معشر قريش، والله ما أصابكم مصيبة أعظم من هذه؛ أن يطمع محمّد والصباة من (١٦) أهل يثرب، أن يتعرّضوا لعيركم الّتي فيها خزائنكم. فوالله، ما قرشِيّ ولا قرشيّة إلّا ولهما (١٦) في هذا العيرنش (١٤) فصاعداً. وإنّه لَلذلّ والصغار أن يطمع محمّد في أموالكم، فيفرق بينكم وبين متجركم، فاخرجوا.

وأخرج صفوان بن أميّة خمسمائة دينار، وجهّز بها. وأخرج سهيل بن عمرو إخرج صفوان بن أميّة خمسمائة وينار، وجهّز بها. وأخرج سهيل بن عمرو إخمسمائة ] (٥) وما بقي أحد من عظماء قريش إلّا أخرجوا مالاً وحملوا وقوداً (٦). وخرجوا على الصعب والذلول لايملكون أنفسهم كما قال الله تبارك وتعالى: «خرجوا من ديارهم بطراً ورئاء الناس» (٧).

وخرج معهم العبّاس بن عبدالمطّلب، ونوفل بن الحارث وعقيل بن أبي طالب. وأخرجوا معهم المغنّيات، يشربون الخمر ويضربون بالدفوف. وخرج رسول الله ﷺ في ثلاثمائة وثلاثة عشر رجلاً.

فلمّاكان بقرب بدر على ليلة منها، بعث بشير بن أبي الرغباء (٨) ومحمّد بن عمير (٩)

٢. المصدر: عن،

١. المصدر: قال.

٤. النشّ : نصف الأوتية. و في المصدر: شيء

٣. المصدر: لها.

٦. المصدر: وقووا.

من المصدر.

٨. المصدر: الرعبا (الدعناء خ ل).

٧. الأنفال /٤٧.

٩. المصدر: مجدين عمرو.

يتجسسان خبر العير. فأتيا ماء بدر، فأناخا راحلتيهما، واستعذبا من الماء. وسمعا جاريتين، قد تشبّثت إحداهما بالأخرى تطالبها بدرهم كان لها عليها. فقالت: عير قريش نزلت أمس في موضع كذا، وهي تنزل غداً هاهنا وأنا أعمل لهم وأقضيك! فرجعا، فأخبراه بما سمعا.

فأقبل أبوسفيان بالعير. فلمّا شارف بدراً، تقدّم العير وأقبل وحده حتّى انتهئ إلى ماء بدر. وكان بها رجل من جهينة (١) يقال له: كسب الجهنيّ.

فقال له: ياكسب، هل لك علم بمحمّد وأصحابه؟ قال: لا.

قال: واللات والعزّى، لئن كتمتنا أمر محمّد، لا تزال لك قريش معادية آخر الدهر. فإِنّه ليس أحد من قريش إلا وله في هذه العير النشّ (٢) فصاعداً. فلا تكتمني.

فقال: والله، ما لي علم بمحمّد [وما بال محمّد](") وأصحابه بالتجّار؟ إلّا أنّي رأيت في هذا اليوم راكبين أقبلا، فاستعذبا من الماء، وأناخا راحلتيهما ورجعا. فلا أدري من هما؟!

فجاء أبوسفيان إلى موضع مناخ إبلهما، ففت أبعار الإبل بيده، فوجد فيها النوى. فقال: هذه علائف يثرب، هؤلاء والله (٤) عيون محمّد. فرجع مسرعاً، وأمر بالعير، فأخذ بها نحو ساحل البحر وتركوا الطريق ومرّوا مسرعين.

ونزل جبرئيل على رسول الله ﷺ، فأخبره أنّ العير قد أفلتت، وأنّ قريشاً قد أقبلت لتمنع عن عيرها. وأمره بالقتال، ووعده النصر. وكان نازلاً ماء بالصفراء (٥٠). فأحب أن يبلو الأنصار؛ لأنّهم إنّما وعدوه أن ينصروه في الدار. فأخبرهم أنّ العير قد جازت، وأنّ قريشاً قد أقبلت لتمنع عن عيرها، وأنّ الله قد أمرني بمحاربتهم. فجزع أصحاب

٢. كذا في المصدر، وفي النسخ: نشر.

٤. ليس في المصدر.

١. المصدر: جهيئية.

٣. من المصدر.

٥. قرية بين جبلين.

رسول الله ﷺ من ذلك، وخافوا خوفاً شديداً. فقال رسول الله ﷺ: أشيروا علىَّ.

فقام أبوبكر، فقال: يا رسول الله، إنّها قريش وخيلاؤها. ما آمنت منذ كـفرت، ولا ذلّت منذ عزّت، ولم نخرج على هيئة الحرب!

فقال رسول الله عَيْمَا الله عَدْ اجلس.

فجلس.

فقال: أشيروا عليَّ.

فقام عمر، فقال مثل مقالة أبي بكر.

فقال: اجلس.

ثمّ قام المقداد، فقال: يا رسول الله، إنها قريش وخيلاؤها. وإنّا قد آمنًا بك، وصد قناك، وشهدنا أنّ ما جئت به حقّ من عندالله. ولو أمرتنا أن نخوض جمر الغضا(۱) وشوك الهراس(۱)، لخضنا معك. ولا نقول لك ما قالت بنوإسرائيل لموسَى: «اذهب أنت وربّك فقاتلا إنّا هاهنا قاعدون» (۱۳). ولكنّا نقول: اذهب أنت وربّك فقاتلا، إنّا معكما مقاتلون.

فجزاه النبي مَلَيْلِللهُ خيراً. ثم جلس.

ثمّ قال: أشيروا عليَّ .

فقام سعد بن معاذ، فقال: بأبي أنت وأمّي، يا رسول الله، كأنَّك أردتنا؟

قال: نعم.

قال: فلعلَّك خرجت على أمر قد أمرت بغيره ؟ [قال: نعم](1).

قال: بأبي أنت وأمّي، يا رسول الله، إنّنا قد آمنًا بك وصدّقناك و (٥) شهدنا أنّ ما جئت

١. الغضاة: شجر عظيم وخشبة من أصلب الخشب. وهو حسن النار، وجمره يبقى زماناً طويلاً لا ينطفين.

٢. الهراس: شجر كثير الشوك طويلة. وفي المصدر: الهراش.

٣. المائلة /٢٤.

٥. من هنا ليس في «أ» إلى موضع سيأتي.

به حتى من عند الله. فمرنا بما شئت، وخذ من أموالنا ما شئت، واترك منه ما شئت. والذي أخذت منه أحبّ إليً من الذي [تركت منه](١). والله، لو أمرتنا أن نخوض هذا البحر لخضناه معك. [فجزاه خيراً](١).

ثمّ قال [سعد] (٣): بأبي أنت وأمّي، يا رسول الله، [والله] (٤) ما خضت هذا الطريق قطّ وما لي به علم. وقد خلّفنا بالمدينة قوماً، ليس نحن بأشد جهاداً لك منهم. ولو علموا أنّه الحرب، لما تخلّفوا. ولكن نعدّ لك الرواحل، ونلقى عدونا. فإنّا صبر (٥) عند اللقاء، أنجاد في الحرب. وإنّا لنرجو أن يقرّ الله عينيك بنا. فإن يك ما تحب، فهو ذاك. وإن يكن غير ذلك، قعدت على رواحلك فلحقت بقومنا.

فقال رسول الله عَيْرَاللهُ أَوَ يحدث الله غير ذلك؟ كأنّي بمصرع فلان هاهنا، وبمصرع فلان هاهنا، وبمصرع فلان هاهنا، وبمصرع فلان هاهنا، وبمصرع أبي جهل، وعتبة بن ربيعة، وشيبة بن ربيعة، ومنبّه ونبيه ابني الحجّاج. فإنّ الله قد وعدنى احدى الطائفتين، ولن يخلف الله الميعاد.

فنزل جبر ثيل طلط على رسول الله على الله على رسول الله على رسول الله على رسول الله على ماء بدر، وهي العدوة الشامية.

وأقبلت قريش، ونزلت بالعدوة اليمانيّة. وبعثت عبيدها تستعذب من الماء، فأخذهم أصحاب رسول الله ﷺ وحبسوهم.

فقالوا لهم: من أنتم؟

قالوا: نحن عبيد قريش.

قالوا: فأين العير؟

قالوا: لا علم لنا بالعير.

٢. من المصدر،

<sup>£.</sup> من المصدر.

١. كذا في المصدر، وفي النسخ: تركته.

٣. من المصدر،

٥. المصدر: تصير.

فأقبلوا يضربونهم. وكان رسول الله ﷺ يصلّي.

فانفتل من صلاته فقال: إن صدقوكم، ضربتموهم. وإن كذبوكم، تركتموهم. عليَّ بهم.

فأتوا بهم.

فقال لهم: من أنتم؟

قالوا: يا محمّد، نحن عبيد قريش.

قال: كم القوم ؟

قالوا له: لا علم لنا بعددهم.

قال:كم ينحرون في كلّ يوم جزوراً.

قالوا: تسعة إلى (١) عشرة.

فقال رسول الله عَيَّالِيَّةُ: القوم (٢) تسعمائة إلىٰ (٣) ألف.

[ثم ](٤) قال: فمن فيهم من بني هاشم ؟

فقالوا(٥): العباس بن عبدالمطّلب، ونوفل بن الحارث، وعقيل بن أبي طالب.

فأمر رسول الله ﷺ بهم فحبسوا (٦). وبلغ قريشاً ذلك، فخافوا خوفاً شديداً.

ولقي عتبة بن ربيعة أبا البختريّ بن هشام، فقال له: أما ترى هذا البغي، والله، ما أبصر موضع قدمي. خرجنا لنمنع عيرنا وقد أفلت، فجئنا بغياً وعدواناً. والله، ما أفلح قوم قطّ بغوا. ولوددت أنّ ما في العير من أموال بني عبدمناف ذهب كله، ولم نسر هذا المسيو.

فقال له أبوالبختريّ: إنّك سيّد من سادات قريش. [فسر في الناس و ](٧) تـحمل

٢. ليس في المصدر.

٤. من المصدر

٦. المصدر: فحبسوهم.

١. المصدر: أو.

٣. المصدر: أو.

٥. المصدر: قال.

٧. ليس في المصدر، ر، ب.

العير الَّتي أصابها محمَّد وأصحابه بنخلة، ودم ابن الحضرميِّ فإنَّه حليفك.

فقال عتبة: أنت تشير (١) عليَّ بذلك (١). وما على أحد منّا خلاف إلّا ابن الحنظليّة (١) - يعني أبا جهل ـ فسر (١) إليه، وأعلمه أنّي قد تحمّلت العير الّتي [قد ](٥) أصابها محمّد بنخلة (١) ودم ابن الحضرميّ.

فقال أبو البختري: فقصدت خباءه فإذا هو قد أخرج درعاً له.

فقلت له: إنَّ أبا الوليد بعثني إليك برسالة.

فغضب، ثمّ قال: أما وجد عتبة رسولاً غيرك؟

فقلت: أما والله، لو غيره أرسلني ما جئت. ولكن أبا الوليد سيّد العشيرة.

فغضب [أشدّ من الأولى ](٧) غضبة أخرى، فقال: تقول: سيّد العشيرة!

فقلت: أنا أقوله، وقريش كلُّها تقوله. إنَّه قد تحمّل العير ودم ابن الحضرميّ.

فقال: إن عتبة أطول الناس لساناً، وأبلغهم في الكلام، ويتعصّب لمحمّد. فإنّه من بني عبد مناف، وابنه معه، ويريد أن يخذله (٨) بين الناس. لا، واللات والعزّى، حتى نقتحم عليهم بيثرب، ونأخذهم أسارى. فندخلهم مكة، وتتسامع العرب بذلك، ولا يكون بيننا وبين متجرنا أحد نكرهه.

وبلغ أصحاب رسول الله ﷺ كثرة قريش، ففزعوا فـزعاً شـديداً وشكـوا وبكـوا والله على رسوله: ﴿إِذْ تَسْتَغَيْثُونَ رَبَّكُمْ فَاسْتَجَابُ لَكُمْ أَنِّي مَمَدِّكُمْ بِأَلْفُ مِنْ الْمَلَائِكَةُ مَردفين، وما جعله الله إلا بشرئ ولتطمئن به قلوبكم و ما النصر إلا من عند الله إنّ الله عزيز حكيم».

١. ليس في المصدر.

٣. المصدر: حنظلة بدل الحنظليّة.

٥. من المصدر.

٧. كذا في المصدر، وفي النسخ: غضبة أخرى.

٢. أي: قد فعلت، وأنت الشاهد على ذلك.

٤. كذا في المصدر، وفي النسخ: فصر.

٦. ليس في المصدر.

المصدر: يحذر (يخذل \_خ).

فلمّا أمسى (١) رسول الله ﷺ وجنّه الليل، ألقي الله على أصحابه النعاس حتّىٰ ناموا. وأنزل الله تبارك وتعالى عليهم السماء (٢)، وكان نزول (٣) رسول الله ﷺ في مـوضع لا يثبت فيه القدم، فأنزل الله عليهم السماء [ولبّد الأرض](٤) حتى تثبت الأقـدام. وهـو قول الله تبارك وتعالى: «إذ يغشّيكم النعاس أمنة منه وينزل عليكم من السماء ماء ليطهركم به ويذهب عنكم رجز الشيطان». وذلك أنّ بعض أصحاب النبي ﷺ احتلم. «وليربط على قلوبكم ويثبّت به الأقدام».

وكان المطرعلي قريش مثل العزالي (٥). وكان على أصحاب رسول الله عَيْلِيُّ رذاذاً (٦) بقدر ما يلبّد الأرض. وخافت قريش خوفاً شديداً، فأقبلوا يتحارسون يخافون البيات. فبعث رسول الله عَيَالِيُّ عمّار بن ياسر وعبدالله بن مسعود، فقال: ادخــلا فــي القــوم وائتياني <sup>(٧)</sup> بأخبارهم.

فكانا يجولان في عسكرهم. لا يرون إلّا خائفاً ذعراً، إذا سمعوا(^) صهل الفرس وثبوا(٩)على جحفلته. فسمعوا منبّه بن الحجّاج يقول: لا يترك الجوع لنا مبيتاً، لا بدّ أن نموت أو نميتا.

قال: قد والله، كانوا شباعاً، ولكنَّهم من الخوف قالوا هذا!

وألقى الله في (١٠) قلوبهم الرعب،كما قال الله تعالىٰ: «سألقي في قلوب الَّذين كفروا الرعب، (١١).

فلمًا أصبح رسول الله عَلِيلًا عبًا أصحابه. وكان في عسكر رسول الله عَيْلِيُّ فرسان؛ فرس للزبير بن العوّام، وفرس للمقداد بن أسود. وكان في عسكره سبعون جملاً

المصدر: الماء، والسماء هنا بمعنى المطر. ١، المصدر: مشي.

٤. ليس في المصدر. ٣. المصدر: نول.

٥. العزالي: جمع العزلاء: مصبّ الماء من الراوية. ومنه قولهم: أرخت السّماء عزاليها.

٦. الرذاذ: المطر الضعيف. ٧. كذا في المصدر، وفي النسخ: ائتونا.

أيس في المصدر. ٩. المصدر: وثب.

١٠. المصدر: على. ١١. الأشال ١٢/

يتعاقبون عليها. وكان رسول الله عَنَيْلُمْ و عليّ بن أبي طالب ومرثد بن أبي مرثد الغنوي على جمل يتعاقبون عليه، والجمل لمرثد. وكان في عسكر قريش أربعمائة فرس. فعبًا رسول الله عَنَيْلُهُ أصحابه بين يديه، و قال: غضوا أبصاركم، ولا تبدأوهم بالقتال، ولا يتكلّمن أحد.

فلمًا نظرت قريش إلى قلّة أصحاب رسول الله ﷺ، قال أبو جهل: ما هم إلّا أكلة رأس. ولو بعثنا إليهم عبيدنا، لأخذوهم أخذاً باليد.

فقال عتبة بن ربيعة: أترى لهم كميناً ومدداً؟

فبعثوا عمرو بن وهب الجمحيّ. وكان فارساً شجاعاً. فجال بفرسه حتى طاف على (١) عسكر رسول الله عَلَي الله عَمَالِيُ قريش، وصوّت. ثمّ رجع إلى قريش، فقال: ما لهم كمين ولا مدد، ولكن نواضح يثرب قد حملت الموت الناقع. أما ترونهم خرساً لا يتكلّمون؟ يتلمّظون تلمّظ الأفاعي. ما لهم ملجأ إلّا سيوفهم. وما أراهم يولّون حتى يقتلوا بعددهم. فارتأوا رأيكم.

فقال له أبوجهل: كذبت وجبنت، وانتفخ سحرك (٤) حين نظرت إلى سيوف أهل (٥) يثرب.

وفزع أصحاب رسول الله ﷺ حين نظروا إلىٰ كثرة قريش وقوّتهم. فأنزل الله على رسوله «وإن جنحوا للسلم فاجنح لها وتوكّل على الله» (٦). وقد علم الله أنّهم لا يجنحون ولا يجيبون إلىٰ السلم، وإنّما أراد بذلك ليطيّب قلوب أصحاب النبيّ.

فبعث رسول الله ﷺ إلىٰ قريش، فقال: يا معشر قريش، ما أحد من العرب أبغض إلى من أن أبدأ (٧) بكم. فخلوني والعرب. فإن أك صادقاً، فأنتم أعلى بي عيناً. وإن أك

٢. ليس في المصدر.

١. المصدر: إلى.

٣. المصدر: يقتلون.

٤. السحر: الرئة. وانتفاخ السحركناية عن الجبن. وفي المصدر: منخرك.

٥. ليس في المصدر.
 ٦. الأنفال /٦٦.

٧. المصدر: «إليّ ممّن بدأ» بدل: «إلىّ من أن أبدأ».

الجزء الخامس / سورة الأنفال

كاذباً ، كفتكم ذؤبان العرب أمرى. فارجعوا.

فقال عتبة : والله، ما أفلح قوم قطُّ ردُّوا هذا.

ثمّ ركب جملاً له أحمر.

فنظر إليه رسول الله ﷺ يجول في العسكر وينهئ عن القتال، فقال: إن يكن عـند أحد خير، فعند صاحب الجمل الأحمر. إن يطيعوه، يُرشدوا.

فأقبل عتبة يقول: يامعشر قريش، اجتمعوا واسمعوا(١). ثمّ خطبهم، فقال: يمن مع رحب، ورحب مع يمن. يا معشر قريش، أطيعوني اليوم وأعصوني الدهر. وارجعوا إلىٰ مكَّة ، واشربوا الخمور وعانقوا الحور. فإنَّ محمَّداً له إلَّ وذمَّة ، وهو ابن عـمَّكم. فارجعوا، ولا تردّوا(٢) رأيي، وإنّما تطالبون بالعير الّتي أخذها محمّد بـنخلة (٣)، ودم ابن الحضرميّ، و هو حليفي وعليَّ عقله.

فلمًا سمع أبوجهل ذلك، غاظه (٤) وقال: إنَّ عتبة أطول الناس لساناً، وأبلغهم في الكلام. ولئن رجعت قريش بقوله، ليكوننّ سيّد قريش آخر الدهر.

ثمَّ قال: ياعتبة، نظرت إلى سيوف بني عبدالمطَّلب وجبنت وانتفخ سحرك وتأمر الناس بالرجوع، وقد رأينا [ثأرنا(٥)] بأعيننا.

فنزل عتبة عن جمله وحمل على أبي جهل، وكان على فرس، فأخذ بشعره. فقال الناس: يقتله.

فعرقب فرسه وقال: أمثلي يجبن؟ وستعلم قريش اليوم أيّنا ألأم وأجبن (٦)، وأيّـنا المفسد لقومه. لا يمشي إلّا أنا وأنت إلى الموت عياناً. ثمّ قال: هذا جناي وخياره فيه، وكلُّ جان يده إلىٰ فيه.

ثمَّ أخذ بشعره يجرّه.

٢. لاتنبذوا.

٤. هامش المصدر: أي أداره في فيه.

٦. كذا في المصدر، وفي النسخ: الأليم والأجبن.

المصدر: استمعوا.

٣. المصدر: بنخيلة.

٥. من المصدر.

فاجتمع إليه الناس، فقالوا: يا أباالوليد، الله الله، لا تفتّ في أعضاد الناس. تنهئ عن شيء وتكون أوّله.

فخلّصوا أبا جهل من يده.

فنظر عتبة إلىٰ أخيه شيبة ونظر إلىٰ ابنه الوليد، فقال: قم، يا بنيَّ.

فقام، ثمّ لبس درعه. وطلبوا له بيضة يتسع (١) رأسه، فلم يجدوها لعظم هامته. فاعتمّ بعمامتين. ثمّ أخذ سيفه، وتقدّم هو وأخوه وابنه ونادى: يا محمّد، أخرج إلينا أكفاءنا من قريش.

فبرز إليه ثلاثة نفر من الأنصار؛ عوذ ومعوّذ (١) وعوف من بني عفراء.

فقال عتبة: من أنتم؟ انتسبوا لنعرفكم.

فقالوا: نحن بنو عفراء، أنصار الله وأنصار رسوله.

فقالوا: ارجعوا، فإنّا لسنا إيّاكم نريد. إنّما نريد الأكفاء من قريش.

فبعث إليهم رسول الله ﷺ أن ارجعوا، فرجعوا. وكره أن يكون أوّل الكرّة بالأنصار، فرجعوا ووقفوا موقفهم.

ثمّ نظر رسول الله ﷺ إلى عبيدة بن الحارث بن عبدالمطّلب، وكان له سبعون سنة، فقال له: قم يا عبيدة.

فقام بين يديه بالسيف.

ثمّ نظر إلى حمزة بن عبدالمطّلب، فقال له: قم يا عمّ.

ثمّ نظر إلىٰ أميرالمؤمنين للظِّلِا فقال له: قم يا عمليّ وكان أصغر القوم (٣) فاطلبوا بحقّكم الذي جعله الله لكم. فقد جاءت قريش بخيلائها وفخرها، تريد أن تطفئ نور الله ويأبى الله إلّا أن يُتمّ نوره.

٢. المصدر: عود ومعود.

١. المصدر وروب: تسع.

٣. المصدر: وكان أصغرهم فقال ....

ثم قال رسول الله ﷺ: يا عبيدة، عليك بعتبة. وقال لحمزة: عـليك بشـيبة. وقـال لعلي عليك بشـيبة. وقـال لعلي: عليك بالوليد بن عتبة.

فمرّوا حتىٰ انتهوا إلىٰ القوم.

فقال عتبة: من أنتم؟ انتسبوا لنعرفكم.

فقال [عبيدة](١): أنا عبيدة بن الحارث بن عبدالمطلب.

فقال: كفو كريم. فمن هذان؟

فقال: حمزة بن عبدالمطّلب، وعلىّ بن أبي طالب.

فقال: كفوان كريمان. لعن الله من أوقفنا وإيّاكم هذا الموقف.

فقال شيبة لحمزة: من أنت؟

فقال: أنا حمزة بن عبدالمطّلب، أسد الله وأسد رسوله.

فقال له شيبة: لقد لقيت أسد الحلفاء. فانظر كيف تكون صولتك يا أسد الله. فحمل عبيدة على عتبة، فضربه على رأسه ضربة فلق هامته.

وضرب عتبة عبيدة على ساقه، فقطعها وسقطا جميعاً. وحمل حمزة على شيبة، فستضاربا بالسيفين حستى انشلما. وكل واحد منهما يتقي بدرقته. وحمل أميرالمؤمنين للنظير على الوليد بن عتبة، فضربه على حبل عائقه، فأخرج السيف من إبطه. فقال علي للظير: فأخذ يمينه المقطوعة بيساره، فضرب بها هامتي، فظننت أن السماء وقعت على الأرض!

ثمّ اعتنق حمزة وشيبة، فقال المسلمون: يا عليّ، أما ترى الكلب قد بهر (٢) عمّك. فحمل إليه عليّ عليّه "ثمّ قال: يا عمّ، طأطئ رأسك. وكان حمزة أطول من شيبة. فأدخل حمزة رأسه في صدره، فضربه أميرالمؤمنين عليّه على رأسه فطير (٣) نصفه. ثمّ

٢. يهر: غلب. وفي المصدر: أبهر.

١. من المصدر.

٣. إلى هنا ليس في نسخة «أ».

جاء إلىٰ عتبة وبه رمق، فأجهز عليه. وحُمل عبيدة بين حمزة وعليّ حتّىٰ أتيا به رسول الله ﷺ فنظر إليه رسول الله ﷺ فاستعبر.

فقال: يا رسول الله ، بأبي أنت وأمّي ، ألست شهيداً ؟

قال: بلى، أنت أوّل شهيد من أهل بيتى.

فقال: أمّا لوكان عمّك حيّاً، لعلم أنّى أولئ بما قال منه.

قال: وأيّ أعمامي تعني؟

قال: أبو طالب، حيث يقول:

كذبتم وبيت الله نبرى محمّداً ولما نطاعن دونه ونناضل ونسلمه حستًى نصرّع حوله ونذهل عن أبنائنا والحلائل فقال رسول الله عَلَيْلًا: أما ترى ابنه كالليث العادي بين يدي الله ورسوله، وابنه الأخر في جهاد الله بأرض الحبشة ؟

فقال: يا رسول الله، أسخطت على في هذه الحالة؟

فقال: ما سخطت عليك، ولكن ذكرت عمّى فانقبضت لذلك.

وقال أبو جهل لقريش: لا تعجلوا ولا تبطروا، كما عجل وبطر أبناء ربيعة. عليكم بأهل يثرب، فاجزروهم جزراً. وعليكم بقريش، فخذوهم أخذاً حتّى ندخلهم مكّة فنعرّفهم ضلالتهم الّتي كانوا عليها.

وكان فئة (١) من قريش أسلموا بمكّة فأجلسهم (١) آباؤهم، فخرجوا مع قريش إلى بدر وهم على الشك والارتياب والنفاق؛ منهم قيس بن الوليد بن المغيرة، وأبوقيس بن الفاكهة، والحارث بن ربيعة، وعليّ بن أميّة بن خلف، والعاص بن المنبّه. فلما نظروا إلى قلّة أصحاب محمّد عَلَيْ قالوا: مساكين هؤلاء، غرّهم دينهم فيُقتَلون الساعة. فأنزل الله على رسوله «إذ يقول المنافقون والذين في قلوبهم مرض غرّ هؤلاء دينهم،

١. المصدر: فتية. ٢. المصدر: فاحتبسهم.

ومن يتوكّل على الله فإنّ الله عزيز حكيم» (١).

وجاء إبليس عليه اللعنة إلى قريش في صورة سراقة بن مالك، فقال لهم: «إنّي جار لكم» (٢) ادفعوا إليّ رايتكم. فدفعوها إليه. وجاء بشياطينه يمهوّل بمهم عملي أصحاب رسول الله عَيْمَا أَلَيْهُم ويفزعهم. وأقبلت قريش يقدمها إبليس معه الراية.

فنظر إليه رسول الله عَيَّالِيُّ فقال: غضّوا أبصاركم، وعضّوا على النواجذ، ولا تسلّوا حتى آذن لكم. ثمّ رفع يده إلى السماء، فقال: يا ربّ، إن تهلك هذه العصابة لم تُعبِد. وإن شئت أن لا تُعبد، لاتُعبَد.

ثمّ أصابه الغشي، فسري عنه وهو يسكب العمرق عن وجهه وهو يـقول: هـذا جبرئيل قد أتاكم في ألف من الملائكة مردفين.

قال: فنظرنا، فإذا سحابة سوداء فيها برق لائح وقد وقعت على عسكس رسول الله عَلَيْهُ وقائل يقول: أقدم حيزوم، أقدم حيزوم (٣). وسمعنا قعقعة السلاح من الجق.

ونظر إبليس إلى جبرئيل التلطخ فراجع (٤) ورمى باللواء، فأخذ منبّه بـن الحـجّاج بمجامع ثوبه، ثمّ قال: ويلك يا سراقة، تفتّ في أعضاد الناس.

فركله إبليس ركلة في صدره، وقال: إنّي بريء منكم (٥)، إنّي أرئ ما لاترون، إنّي أخاف الله. وهو قول الله: «وإذ زيّن لهم الشيطان أعمالهم لا غالب لكم اليوم من الناس وإنّي جار لكم فلمّا تراءت الفئتان نكص على عقبيه وقال إنّي بريء منكم إنّي أرئ ما لا ترون إنّي أخاف الله والله شديد العقاب» (٦). ثمّ قال كَالَّدُ: «ولو ترى إذ يتوفّى الّذين كفروا الملائكة يضربون وجوههم وأدبارهم وذوقوا عذاب الحريق» (٧).

وحمل جبرئيل على إبليس، فطلبه حتّىٰ غاص في البحر. وقال: ربّ، انجز لي

٢. المصدر: أنا جاركم.

١. الأنفال /٤٩.

٣. حيزوم: اسم فرس جبرئيل. أي: أقدم يا حيزوم.

٤. المصدر: فتراجع. في المصدر: «إنّي بريء منكم».

٦. الأنفال /٤٤.

٧. الأنفال /٥٠.

ما وعدتني من البقاء إلى يوم القيامة (١).

روي في خبر: أنّ إبليس التفت إلىٰ جبرئيل وهو في الهزيمة، فقال: يا هذا، بدا<sup>(٢)</sup> لكم فيما أعطيتمونا؟

فقيل لأبي عبدالله عليه أترى كان يخاف أن يقتله ؟

فقال: لا، ولكنَّه كان يضربه ضربة يشينه منها إلى يوم القيامة.

وأنزل الله على نبيّه: «إذ يوحي ربّك إلى الملائكة أنّي معكم فـثبّتوا الّـذين آمنوا سألقي في قلوب الّذين كفروا الرعب فاضربوا فوق الأعناق واضربوا منهم كلّ بنان» (٣) قال: أطراف الأصابع. فقد جاءت قريش بخيلائها وفخرها تـريد أن تـطفئ نـور الله، ويأبى الله إلّا أن يتم نوره.

وخرج أبوجهل من بين الصفّين، فقال: اللهمّ (٤)، إنّ محمّداً قطعنا الرحم وأتانا بما لا نعرفه، فأهنه (٥) الغداة.

فأنزل الله على رسوله: «إن تستفتحوا فقد جاءكم الفتح وإن تنتهوا فهو خير لكم وإن تعودوا نعد ولن تغنى عنكم فئتكم شيئاً ولو كثرت وانّ الله مع المؤمنين» (٢٠).

ثمّ أخذ رسول الله عَلَيْهُ كفاً من حصاة، فرمى به في وجوه قريش وقال: شاهت الوجوه. فبعث الله رياحاً تضرب في وجوه قريش، فكانت الهزيمة. ثمّ قال رسول الله عَلَيْهُ: اللهم لا يغلبنك (٧) فرعون هذه الأمّة؛ أبوجهل بن هشام.

فقتل منهم سبعين وأسر منهم سبعين.

والتقى عمرو بن الجموح مع أبي جهل، فيضرب عيمرو أبيا جهل على فيخذه، وضرب أبو جهل عمرواً على يده فأبانها من العضد فتعلّقت بجلدة، فأتّكاً عمرو على

٢. المصدر: أبدا.

٤. ليس في المصدر.

٦. الأنفال /١٩.

١. المصدر: يوم الدّين.

٣. الأنفال ١٢/.

٥. المصدر: فأحنه، أي: أهلكه.

٧. المصدر: لا يفلتن.

يده برجله، ثمّ تراخي (١) في السماء حتى انقطعت الجلدة و رمي بيده.

وقال عبدالله بن مسعود: انتهيت إلى أبي جهل وهو يتشخط بدمه، فقلت: الحمد لله الذي أخزاك.

فرفع رأسه ، فقال: إنَّما أخزى الله عبد بن أمَّ عبد. لمن الدين (٢)، ويلك؟

قلت: لله وللرسول، وإنِّي قاتلك. ووضعت رجلي على عنقه.

فقال: لقد <sup>(٣)</sup>ارتقيت مرتقى صعباً، يا رويعي الغنم. أما إنّه ليس شيء أشدّ من قتلك إيّاي في هذا اليوم. ألّا تولّى قتلى رجلاً من المطلبيّين، أو رجلاً من الأحلاف؟

فانقلعت (٤) بيضة كانت على رأسه، فقتلته. وأخذت رأسه وجئت بــه إلى رســول الله ﷺ فقلت: يا رسول الله، البشرى. هذا رأس أبي جهل بن هشام.

فسجد لله شكراً.

وأسر أبو بشير الأنصاري العبّاس بن عبدالمطّلب وعقيل بن أبيطالب، وجاء بهما إلى رسول الله ﷺ.

فقال له: هل أعانك عليهما أحد؟

قال: نعم، رجل عليه ثياب بيض.

فقال رسول الله عَيْظ: ذاك من الملائكة.

ثمَ قال رسول الله ﷺ للعبّاس: أفدِ نفسك وابن أخيك.

فقال: يا رسول الله، قد كنت أسلمت ولكن القوم استكرهوني.

فقال رسول الله عَيَّالِيُّ : أعلم بإسلامك إن يكن ما تذكر حقًا، فإنّ الله يجزيك (٥) عليه. فأمّا ظاهر أمرك، فقد كنت علينا.

ثمّ قال: يا عبّاس، إنّكم خاصمتم الله، فخصمكم.

٢. الدين هنا: القهر والغلبة والاستعلاء.

المصدر: نزا.

٤. المصدر: فاقتلعت.

٣. ليس في المصدر.

٥. المصدر: يجوك

ثمّ قال: أفد نفسك وابن أخيك.

وقدكان العباس أخذ معه أربعين أوقيّة من ذهب.

فغنمها رسول الله عَيْمَ فلما قال رسول الله عَيْمَ للعبّاس: «أفد نفسك» قال: يا رسول الله، أحسبها من فدائي.

فقال رسول الله ﷺ: لا، ذاك شيء أعطانا الله منك. فأفد نفسك وابن أخيك.

فقال العباس: ليس لي مال غير الذي ذهب منّى.

قال: بلئ، المال الّذي خلّفته عند أمّ الفضل بمكّة. وقلت لها: إن حدث عليّ حدث، فاقسموه بينكم.

فقال له: تتركني وأنا أسأل الناس بكفّي ؟!

فأنزل الله على رسوله في ذلك: «يا أيّها النبيّ قل لمن في أيديكم من الأسرى إن يعلم الله في قلوبكم خيراً يؤتكم خيراً ممّا أخذ منكم ويغفر لكم والله غفور رحيم». ثمّ قال الله: «وإن يريدوا خيانتك [في عليّ](١) فقد خانوا الله من قبل فأمكن منهم والله عليم حكيم»(٢).

ثمّ قال رسول الله لعقيل: قد قتل الله، يا أبا يزيد، أبا جهل بن هشام وعتبة بن ربيعة وشيبة بن ربيعة ومنبّه ونبيه؛ ابني الحجّاج ونوفل بن خويلد. وأسر سهيل بن عـمرو والنضر بن الحارث بن كلدة وعقبة بن أبي معيط وفلان وفلان.

فقال عقيل: إذاً لاتنازعوا في تهامة . فإن كنت قد أثخنت القوم ، وإلا فاركب أكتافهم . فتبسّم رسول الله عَلَيْظٌ من قوله .

وكان القتلى ببدر سبعين، والأسرى سبعين. قتل منهم أميرالمؤمين الله السبعة وعشرين، ولم يؤسر أحداً. فجمعوا الأساري، وقرنوهم في الحبال، وساقوهم على أقدامهم، وجمعوا الغنائم. وقتل من أصحاب رسول الله على تسعة رجال فيهم (٣) سعد

۱. من المصدر. ۲. الأنفال /۷۰ و ۷۱.

٣. المصدر: قمتهم.

بن خيثمة، وكان من النقباء. فرحل رسول الله على الله الله الشها و نزل الأثيل عند غروب الشمس وهو من بدر على ستّة أميال، فنظر رسول الله الله الله على عقبة بن أبي معيط وإلى النضر بن الحارث بن كلدة، وهما في قران (١) واحد.

فقال النضر لعقبة: يا عقبة ، أنا وأنت مقتولان.

قال عقبة: من بني (٢) قريش ؟

قال: نعم؛ لأنّ محمداً على قد نظر إلينا نظرة، رأيت فيها القتل.

فقال رسول الله ﷺ: يا عليّ ، علىّ بالنضر وعقبة.

وكان النضر رجلاً جميلاً، عـليه شـعر. فـجاء عـليّ للطِّلاِ فأخـذ بشـعره فـجرّه إلى رسول الله ﷺ.

فقال النضر: يا محمّد، أسألك بالرحم الذي بيني وبينك إلّا أجربتني كرجل من قريش. إن قتلتهم، قتلتني. وإن فاديتهم، فاديتني. وان أطلقتهم، أطلقتني. فقال رسول الله عَيْنِيُّ: لا رحم بيني وبينك، قطع الله الرحم بالإسلام. قدّمه يا عليّ، فاضرب عنقه.

فقال عقبة: يا محمد، ألم تقل: لا تصبر قريش. أي: لا يقتلون صبراً؟

قال: وأنت<sup>٣)</sup> من قريش؟ إنّما أنت علج من أهل صفوريّة. لا أنت في الميلاد أكبر من أبيك الّذي تدعى له، ليس منها. قدّمه يا عليّ، فاضرب عنقه.

فقدّمه، فضرب عنقه. فلمّا قتل رسول الله ﷺ النضر وعقبة، خافت الأنصار أن يقتل الأسارئ كلّهم. فقاموا إلى رسول الله ﷺ وقالوا: يا رسول الله، قد قتلنا سبعين وأسرنا سبعين. وهم قومك وأساراك. هبهم لنا، يا رسول الله، وخذ منهم الفداء وأطلقهم. فأنزل الله عليه: «ماكان لنبيّ أن يكون له أسرى حتى يشخن في الأرض، تريدون عرض الدنيا والله يريد الآخرة والله عزيز حكيم، لولاكتاب من الله سبق

١. المصدر: قرن. والقرن ـ محرّكة ـ الحبل بجمع به البعيران.

٢. المصدر: بين ٣. المصدر

لمسكم فيما أخذتم عذاب عظيم، فكلوا مما غنمتم حلالاً طيباً» (١) فأطلق لهم أن يأخذوا الفداء ويطلقوهم، وشرط أنه يقتل منهم في عام قابل بعدد من يأخذون منهم الفداء. فرضوا منه بذلك. وتمام الحديث مضى في سورة آل عمران.

﴿ يَا اَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اِذَا لَقِيتُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا زَحْفاً ﴾ : كثيراً، بحيث يُرى لكثرتهم كأنّهم يزحفون، أي يدبّون.

وهو مصدر زحف الصبيّ: إذا دبّ عـلى مـقعده قـليلاً. سـمّي بــه، ونُحـمع عـلى زحوف. وانتصابه على الحال.

وفي تفسير على بن إبراهيم (٢)، أي يدنو بعضهم (٢) من بعض.

﴿ فَلا تُوَلُّوهُمُ الْأَدْبَارَ ﴾ ٢٠ بالانهزام، فضلاً أن يكونوا مثلكم أو أقلَ منكم.

والأظهر أنَّها محكمة ، مخصوصة بقوله : «حرَّض المؤمنين» الآية.

ويجوز أن ينتصب «زحفاً» على الحال من الفاعل والمفعول، أي إذا لقيتموهم متزاحفين يدبّون إليكم وتدبّون إليهم، فلا تنهزموا. أو من الفاعل وحده، ويكون إشعاراً بما سيكون منهم يوم حنين حين تولّوا، وهم أثنا عشر ألفاً.

﴿ وَمَنْ يُولِهِمْ يَوْمَئِذٍ دُبُرَهُ إِلَّا مُتَحَرِّفاً لِقِتالٍ ﴾ : يريد الكرّ بعد الفرّ وتغرير العدق، فإنّه من مكاثد الحرب.

﴿ اَوْ مُتَحَيِّراً اِلَى فِنَةٍ ﴾: أي منحازاً إلى طائفة أخرى من المسلمين على القرب، ليستعين بهم.

ومنهم من لم يعتبر القرب، لما نقل (٤) ابن عمر أنّه كان في سريّة بعثهم رسول الله ﷺ ففرّوا إلى المدينة.

فقلت: يا رسول الله، نحن الفرّارون؟

فقال: بل أنتم العكّارون، وأنا فئتكم.

١. الأنفال /٧٧ ـ ٦٩.

العسير العمي ١٧٠/١.
 أنوار التنزيل ٣٨٨/١.

٣. المصدر: بعضكم.

٢. تفسير القمّي ٢٧٠/١.

وانتصاب «متحرّفاً» و«متحيّزاً» على الحال، وإلّا لغو لا عمل لها. أو الاستثناء من المولّين، أي إلّا رجلاً متحرّفاً أو متحيّزاً.

ووزن «متحيّز» «متفيعل» لا «متفعّل» وإلّا لكان متحوّزاً، من حاز يحوز.

﴿ فَقَدْ بَاءَ بِغَضَبٍ مِنَ اللهِ وَمَأْوَاهُ جَهَنَّمُ وَبِنْسَ الْمَصِيرُ ﴾ ﴿ قَيل : هذا إذا لم يزد العدق على الضعف، لقوله : «الآن خفّف الله عنكم» الآية.

وقيل (١): الآية مخصوصة بأهل بيته (٢)، والحاضرين معه في الحرب.

وفي تفسير العيّاشيّ <sup>(٣)</sup>: عن أبي أسامة زيد الشحّام قال: قلت لأبـــي الحســـن عليَّة : جعلت فداك، إنّهم يقولون: ما منع عليّاً إن كان له حقّ، أن يقوم بحقّه ؟

فقال: إنّ الله لم يكلّف هذا أحداً إلّا نبيّه عليه وآله السلام. قال له: «قاتل في سبيل الله لا تكلّف إلّا نفسك» (٤٠). وقال لغيره: «إلّا متحرّفاً لقتال أو متحيّزاً إلىٰ فنة» (٥٠) ولو وجد فئة لقاتل.

ثمّ قال: لوكان جعفر وحمزة حيّين، إنّما هما رجلان (٦). قال: «متحرّفاً لقـتال أو متحيّزاً إلى فئة». قال: متطرّفاً (٧) يريد الكرّة عليهم. «أو متحيّزاً» يعنى: متأخّراً إلى أصحابه من غير هزيمة. فمن انهزم حتّى يخوض (٨) صفّ أصحابه «فقد باء بغضب من الله».

عن زرارة (٩) عن أحدهما عليها ، قال: قلت: الزبير شهد بدراً؟

قال: نعم، ولكنّه فرّ يوم الجمل. فإن كان قاتل المؤمنين فقد هلك بقاتله إيّاهم. وإن كان قاتل كفّاراً «فقد باء بغضب من الله» حين ولاهم دبره.

۲. ح: بدر.

١. أنوار التنزيل ٣٨٨/١.

ع. النساء /٨٤

٣. تفسير العياشي ٥١/٢، ح ٣١.

٥. الأنفال ١٦٧.

٦. للعلامة المجلسي الله بيان فيه. راجع البحار الطبعة الحجريّة ١٥٢/٨.

المصدر: «متطرداً» أي: متباعداً.
 المصدر: «متطرداً» أي: متباعداً.

٩. تفسير العيّاشي ٥١/٣، ح٢٩.

[سئل ](۱) عن أبي جعفر (۱) عليه ما شأن أميرالمؤمنين حين ركب منه ما ركب، [لم يقاتل ](۳)؟

فقال: للذي (1) سبق في علمه أن يكون. ما كان لأميرالمؤمنين اللله أن يقاتل وليس معه إلّا ثلاثة رهط (٥)، فكيف يقاتل ؟ ألم تسمع قول الله الله الله الله الله يها الله يها الله المدين آمنوا إذا لقيتم الذين كفروا زحفاً - إلى - وبئس المصير». فكيف يقاتل أميرالمؤمنين بعدها، وإنّما هو يومئذ ليس معه [مؤمن] (٢) غير ثلاثة رهط ؟

وفي كتاب الخصال (٧)، في مناقب أميرالمؤمنين للنِّلْخ وتعدادها: وقال للسُّخ: وأمّا الثالثة والستّون، فإنّي لم أفرّ من الزحف قطّ، ولم يبارزني أحد إلّا سقيت الأرض من دمه.

وفي عيون الأخبار (^) في باب ما كتب به الرضا على الله محمّد بن سنان في جواب مسائله في العلل: وحرّم الله تعالى الفرار من الزحف لما فيه من الوهن في الدين، والاستخفاف بالرسل والأئمّة العادلة الله المرك نصرتهم على الأعداء، والعقوبة لهم على إنكار ما دعوا إليه من الإقرار بالربوبية، وإظهار العدل، وترك الجور وإماتة الفساد، لما في ذلك من جرأة العدو على المسلمين، وما يكون من السبي والقتل وإبطال دين الله على وغيره من الفساد.

وفي الكافي (٩) عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن بعض أصحابه، عن أبي حمزة، عن عقيل الحرامي أنّ أمير المؤمنين عليه كان إذا حضر الحرب، يوصي المسلمين بكلمات يقول: تعاهدوا الصلاة، إلى أن قال عليه: ثمّ إنّ الرعب والخوف من جهاد المستحقّ

١. مابين المعقوفتين منّا.

٣. من المصدر،

ة. هكذا في المصدر. وفي النسخ: برهط.

٧. الخصال /٥٨٠.

۹. الکافی ۱۳۷۵ و ۳۸.

٢. تفسير العيّاشي ٥١/٢، ح ٣٠.

٤. هكذا في المصدر. وفي النسخ: الله من، بدل: للذي.

٦. من المصدر،

٨. العيون ٩٢/٢.

للجهاد والمؤازرين على الضلال، ضلال في الدين، وسلب للدنيا مع الذلّ والصغار، وفيه استيجاب النار بالفرار من الزحف عند حضرة القتال. يقول الله تـعالى: «يـا أيّـها الَّذين آمنوا إذا لقيتم الَّذين كفروا زحفاً فلا تولُّوهم الأدبار».

أحمد بن محمّد الكوفيّ (١)، عن ابن جمهور، عن أبيه، عن محمّد بن سنان، عـن مفضّل بن عمر عن أبي عبدالله عليَّا إلى عبدالله بن عبدالرحمن الأصم، عن حريز، عن محمّد بن مسلم، عن أبي عبدالله علي قال: قال أميرالمؤمنين علي الصحابه: إذا لقيتم عدوَ كم في الحرب، فأقلُوا الكلام واذكروا الله ﷺ «ولا تولُّوهم الأدبار» فتسخطوا الله تبارك وتعالى وتستوجبوا غضبه.

محمّد بن يحيى (٢)، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن ابن محبوب، عن الحسن بن صالح، عن أبي عبدالله عليَّا قال:كان يقول: من فرّ من رجلين في القتال من الزحف، فقد فرّ. ومن فرّ من ثلاثة في القتال من الزحف، فلم يفرّ.

﴿ فَلَمْ تَقْتُلُوهُم ﴾ : بقوّ تكم.

﴿ وَلَكِنَّ اللَّهَ قَتَلَهُمْ ﴾: بنصركم وتسليطكم عليهم، وإلقاء الرعب في قلوبهم.

نقل (٣): أنَّه لمَّا طلعت قريش من العقنقل، قال الله اله عله قريش جاءت بخيلائها وفخرها يكذَّبون رسولك. اللهم إنِّي أسألك ما وعدتني.

فأتاه جبرئيل للبُّلِّ وقال له: خذ قبضة من تراب، فارمهم بها.

فلمّا التقى الجمعان، تناول كفّاً من الحصباء فرمي بها في وجوههم وقال: شاهت الوجوه. فلم يبق مشرك إلّا شخل بعينيه. فانهزموا، وردفهم المؤمنون يـقتلونهم ويأسرونهم. ثمّ لمّا انصرفوا، أقبلوا على التفاخر. فيقول الرجل: قبتلت وأسرت. فنزلت.

۱. الكاني ۲/۵، ح٥.

٣. أنوار التنزيل ٣٨٨/١.

۲. الکافی ۲٤/٥، - ۱.

و «الفاء» جواب شرط محذوف، تقديره: إن فخرتم (١) بقتلهم فلم تقتلوهم، ولكنّ الله قتلهم.

﴿ وَمَا رَمِّيْتَ ﴾ : يا محمّد ، رمياً توصله إلى أعينهم ولم تقدر عليه .

﴿إِذْ رَمَيْتَ ﴾: أي أتيت بصورة الرمي.

﴿ وَلَكِنَّ اللهَ رَمَىٰ ﴾: أي أتى بما هو غاية الرمي، فأوصلها إلى أعينهم حتَىٰ اللهزموا وتمكّنتم من قطع دابرهم.

وقد عرفت أنَّ اللفظ يطلق على المسمَّى، وعلى ما هو كماله والمقصود منه.

وقيل (٢): معناه: ما رميت بالرعب إذ رميت بالحصباء، ولكنّ الله رمي بالرعب في قلوبهم.

وقيل (٣): إنّه نزل في طعنة طعن بها أبيّ بن خلف يوم أحد، ولم يخرج منه دم، فجعل يخور حتى مات. أو رمية سهم رماه يوم حنين نحو الحصن، فأصاب لبابة بن الحقيق (٤) على فراشه.

وفي تفسير على بن إبراهيم (٥) يعنى: الحصى الذي حمله رسول الله ﷺ ورمى به في وجوه قريش، وقال: شاهت الوجوه.

وفي كتاب الاحتجاج (٢): عن أميرالمؤمنين للنِّلا في حديث طويل، وفيه قــال فــي هذه الآية: سمّى فعل النبيّ ﷺ فعلاً له. ألا ترى تأويله على غير تنزيله؟!

وفي تفسير العيّاشيّ (٧٠): عن محمّد بن كليب الأسديّ، عن أبيه قال: سألت أبا عبدالله عليّا عن قول الله: «وما رميت إذ رميت ولكنّ الله رمي».

قال: عليّ ناول رسول الله القبضة التي رمي بها.

٢. أنوار التنزيل ٣٨٩/١.

٤. المصدر: كنانة بن أبي الحقيق.

٦. الاحتجاج ٢٧٢/١

١. المصدر: افتخرتم.

٣. أنوار التنزيل ٣٨٩/١

٥. تفسير القمّي ٢٧٠/١\_٢٧١.

٧. تفسير العيّاشي ٥٢/٢، ح٣٢.

البجزء الخامس / سورة الأتفال ...... البحزء الخامس / سورة الأتفال ...... المبعزء الخامس / سورة الأتفال

وفي خبر آخر عنه (١): أنَّ عليًّا عليًّا لله قبضة من تراب، فرميّ بها.

عن عمرو بن أبي المقدام (٢)، عن عليّ بن الحسين عليّ قال: نـاول رسـول الله ﷺ على علميّ بن أبي طالب قبضة من تراب التي رمى بها في وجوه المشركين. فـقال [الله](٣): «وما رميت إذ رميت ولكنّ الله رمى».

وفي كتاب الخصال (٤)، في مناقب أميرالمؤمين للله وتعدادها. قال للله ؛ وأمّا الخامسة والثلاثون، فإنّ رسول الله على وجهني يوم بدر فقال: ائتني بكف حصيات مجموعة في مكان واحد. فأخذتها ثمّ شممتها، فإذا هي طيبة تفوح منها رائحة المسك. فأتيته بها، فرمى بها وجوه المشركين. وتلك الحصيات أربع منها كنّ (٥) من الفردوس، وحصاة من المشرق، وحصاة من المغرب، وحصاة من تحت العرش. مع كلّ حصاة مائة ألف ملك مدداً لنا. لم يكرم الله الله الفضيلة أحداً قبلنا ولا بعدنا.

﴿ وَلِيُبْلِيَ الْمُؤْمِنِينَ مِنْهُ بَلَاءً حَسَناً ﴾: ولينعم عليهم نعمة عظيمة بالنصر والغليمة، ومشاهدة الآيات.

﴿إِنَّ اللهَ سَمِيعٌ ﴾: لاستغاثتهم ودعاثهم.

﴿عَلِيمٌ ﴾ ١٠ بنيّاتهم وأحوالهم.

﴿ ذَلِكُمْ ﴾ : إشارة إلى البلاء الحسن، أو القتل، أو الرّمي.

ومحلَّه الرفع، أي: المقصود، أو الأمر «ذلكم».

﴿ وَاَنَّ اللهَ مُوهِنُ كَيْدِ الْكَافِرِينَ ﴾ ۞: معطوف عليه ، أي المقصود إيلاء المؤمنين ، وتوهين كيد الكافرين وإبطال حيلهم.

وقرأ (٦) ابن كثير ونافع وأبوعمرو: «موهّن» بالتشديد. وحفص: «موهن كيد الكافرين» بالإضافة والتخفيف.

١. تفسير العيّاشي ٥٢/٢، ٣٣.

٣. من المصدر.

٥. هكذا في المصدر. وفي النسخ: كان.

٢. تفسير العيّاشي ٥٢/٢، ح ٣٤.

٤. الخصال ٥٧٦، ح ١.

٦. أنوار التنزيل ٢٨٩/١.

﴿ إِنْ تَسْتَفْتِحُوا فَقَدْ جَاءَكُمُ الْفَتْحُ ﴾: قيل (١): خطاب لأهل مكّة على سبيل التهكّم. وذلك أنّهم حين أرادوا الخروج، تعلّقوا بأستار الكعبة وقالوا: اللهمّ النصر أعلى الجندين وأهدى الفئتين وأكرم الحزبين.

وفي مجمع البيان (٢)، في حديث أبي حمزة: قال أبوجهل: اللهم ربّنا، ديننا القديم ودين محمد الحديث. فأي الدينين كان أحبّ إليك وأرضى عندك، فانصر أهله اليوم. وروي أنّه قال: أيّنا أهجر وأقطع للرحم، فأهِنهُ اليوم فأهلكه.

وقيل (٣): خطاب للمؤمنين، وكذا القولان فيما بعده.

﴿ وَإِنْ تَنْتَهُوا ﴾ : عن الكفر، ومعاداة الرسول.

﴿ فَهُوَ خَيرٌ لَكُمْ ﴾: لتضمّنه سلامة الدارين وخير المنزلين.

﴿ وَ إِنْ تَعُودُوا ﴾ : لمحاربته.

﴿نَعُدُ ﴾: لنصره.

﴿ وَلَنْ تُغْنِيَ ﴾ : ولن تدفع.

﴿ عَنْكُمْ فِنَتُكُمْ ﴾: جماعتكم.

﴿شَيْئًا ﴾: من الإغناء، أو المضارّ.

﴿ وَلَوْ كَثُرتْ ﴾: فتتكم.

﴿ وَأَنَّ اللَّهُ مَعَ الْمُوْمِنِينَ ﴾ ۞: بالنصر والمعونة.

وقرأ نافع <sup>(1)</sup> وابن عامر وحفص: «وأنَّ» بالفتح. على تقدير: ولأنَّ الله مع المؤمنين كان ذلك.

وقيل (٥): الآية خطاب للمؤمنين. والمعنى: إن تستنصروا، فقد جاءكم النصر. وإن تنتهوا عن التكاسل في القتال والرغبة عمّا يستأثره الرسول، «فيهو خيرلكم». «وإن

٢. مجمع البيان ٥٣١/٢.

٤. أنوار التنزيل ٣٨٩/١.

١. نقس المصدر، والموضع.

٣. تفسير الصافي ٢٨٨/٢.

ه. نفس المصدر، والموضع.

تعودوا إليه نعد» عليكم بالإنكار أو تهييج العدق. «ولن تغني» حيننذ كثرتكم، إذا لم يكن الله معكم بالنصر. فإنّه مع الكاملين في إيمانهم. ويؤيّد ذلك «يا أيّها الّذينَ آمَنوا أطِيعُوا اللهَ وَرَسولَهُ وَلا تَولُوا عَنْهُ»: ولا تتولُوا عن الرسول. فإنّ المراد من الآية: الأمر بطاعته والنهى عن الإعراض عنه.

وذكر طاعة الله للتوطئة ، والتنبيه على أنّ طاعة الله هي طاعة الرسول لقوله : «من يطع الرسول فقد أطاع الله».

وقيل: الضمير للجهاد، أو للأمر الّذي دلّ عليه الطاعة.

﴿ وَآنَتُمْ تَسْمَعُونَ ﴾ ٢٠ : القرآن والمواعظ، سماع فهم وتصديق.

﴿ وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ قَالُوا سَمِعْنَا ﴾: كالكفرة والمنافقين، الَّذين ادَّعوا السماع.

﴿ وَهُمْ لَا يَسْمَعُونَ ﴾ ٢: ينتفعون به، فكأنَّهم لا يسمعون رأساً.

﴿ إِنَّ شَرَّ الدَّوَابُ عِنْدَ اللهِ ﴾ : شرّ ما يدبّ على الأرض، أو شرّ البهائم.

﴿ الصُّمُّ ﴾: عن الحقِّ.

﴿ الْبُكْمُ الَّذِينَ لَا يَعقِلُونَ ﴾ ۞: إيّاه. عدّهم من البهائم، ثمّ جعلهم شرّها لإبطالهم ما امتازوا به وفضّلوا لأجله.

﴿ وَلَوْ عَلِمَ اللهُ فِيهِمْ خَيْراً ﴾ : سعادة كُتِبت لهم ، أو انتفاعاً بالآيات.

﴿ لَأَسْمَعَهُمْ ﴾: سماع تفهم.

﴿ وَلَوْ أَسْمَعَهُمْ ﴾ : وقد علم أن لا خير فيهم.

﴿ لَتُوَلُّوا ﴾: ولم ينتفعوا به، وارتدُّوا بعد التصديق والقبول.

﴿ وَهُمْ مُعرِضُونَ ﴾ ۞: لعنادهم.

وقيل (۱<sup>۱)</sup>: كانوا يقولون للنبيّ : أحي لنا قصيّاً. فإنّه كان شيخاً مباركاً، حتّى يشهد لك ونؤمن بك.

١. أنوار التنزيل ٣٩٠/١.

والمعنى: لأسمعهم كلام قصيّ.

وفي مجمع البيان (١): عن الباقر لله : نزلت في بني عبدالدار. لم يكن أسلم منهم غير مصعب بن عمير، وحليف لهم يقال له : سويط (٢).

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اسْتَجِيبُوا شِهِ وَلِلرَّسُولِ ﴾ : بالطاعة .

﴿إِذَا دَعَاكُمْ ﴾: وحّد الضمير فيه لما سبق، ولأنّ دعوة الله تُسمَع من الرسول.

نقل (٣): أنَّه عليه مرَّ على أبيَّ وهو يصلِّي. فدعاه، فعجّل في صلاته ثمَّ جاء.

فقال: ما منعك عن إجابتي؟

قال: كنت أصلّى.

قال: ألم تخبر فيما أوحى الله إليَّ: «استجيبوا لله وللرسول»؟

﴿ لِمَا يُحْيِيكُمْ ﴾: قيل (٤): من العلوم الدينيّة ، فإنّها حياة القلب ، والجهل موته. قال: لا تعجبنَ الجهول حلّته فذلك ميت وثوبه كفن.

أو ممّا يورثكم الحياة الأبديّة في النعيم الدائم، من العقائد والأعمال. أو من الجهاد، فإنّه سبب بقائكم. إذ لو تركوه، لغلبهم العدوّ وقتلهم. أو الشهادة لقوله تعالى: «بل أحياء عند ربّهم» (٥).

وفي روضة الكافي (٢): محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن محمّد بن خالد والحسين بن سعيد جميعاً، عن النضر بن سويد، عن يحيى الحلبيّ، عن عبدالله بن مسكان، عن زيد بن الوليد الخثعميّ، عن أبي الربيع الشاميّ قال: سألت أبا عبدالله علي عن هذه الآية.

قال: نزلت في ولاية علميّ لِلنِّلْإِ.

١. مجمع البيان ٥٣٢/٢.

٣. أنوار التنزيل ٣٩٠/١

٥. آل عمران /١٦٩.

٢. المصدر: سويبط.

٤. نقس المصدر والموضع.

٦. الكافي ٢٤٨/٨ - ٣٤٩.

وفي تفسير على بن إبراهيم (١): قال: «الحياة» الجنّة.

حدّثنا أحمد بن محمّد، عن جعفر بن عبدالله، عن كثير بن عبّاش، عن أبي الجارود، عن أبي جعفر للسلِّلِا يقول في هذه الآية: ولاية عليّ بن أبي طالب للسِّلاً. فإنَّ اتّباعكم إيّاه وولايته، أجمع لأمركم وأبقى للعدل فيكم.

وفي شرح الآيات الباهرة (٢)، تأويله أورد من طريق العامّة، نقله ابن مردويه، عن رجاله مرفوعاً إلى الإمام محمّد بن عليّ الباقر عليّظ أنّه قال في قوله تعالى: «يا أيّها الّذين امنوا استجيبوا لله وللرسول إذا دعاكم لما يحييكم».

قال: إلى ولاية عليّ بن أبيطالب.

﴿ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللهَ يَحُولُ بَيْنَ الْمَرْءِ وَ قَلْبِهِ ﴾: قيل (٣): تمثيل لغاية قربه تعالى من العبد، كقوله «ونحن أقرب إليه من حبل الوريد» (٤). وتنبيه على أنّه تعالى مطّلع على مكنونات القلوب ما عسى يغفل عنه صاحبها. أو حتّ على المبادرة إلى إخلاص القلوب وتصفيتها، قبل أن يحول الله بينه وبين قلبه بالموت أو غيره. أو تصوير وتخييل لتملّكه على العبد قلبه، فيفسخ عزائمه ويخيّر مقاصده، ويحول بينه وبين الكفر إن أراد سعادته، وبينه وبين الإيمان إن قضى شقاوته.

وفي تفسير على بن إبراهيم (٥) أي يحول بينه وبين مايريد.

وفيه (٢) بالسند السابق، عن أبي جعفر النظالا يقول: يحول بين المؤمن و معصيته أن تقوده إلى النار. وبين الكافر وبين طاعته أن يستكمل به الإيمان. قبال واعلموا أنّ الأعمال بخواتيمها.

وفي كتاب التوحيد (٧): حدَّثنا محمد بن الحسن بن أحمد بن الوليد قال: حـدَّثنا

٢. تأويل الآيات الباهرة ١٩٦/١.

١. تفسير القمّي ٢٧١/١.

٤. ق ١٦٧

٣. أنوار التنزيل ٣٩٠/١

٦. نفس المصدر والموضع.

ه. تفسر القبّي ۲۷۱/۱.

٧. التوحيد /٣٨٥، ح٦.

محمّد بن الحسن الصفّار وسعد بن عبدالله جميعاً قالا: حدّثنا أيّـوب بـن نـوح، عـن محمّد بن أبي عمير، عن هشام بن سالم، عن أبي عبدالله عليّة في هذه الآية قال: يحول بينه وبين أن يعلم أنّ الباطل حقّ.

وفي مجمع البيان (١): وروى يونس [بن عمّار](١)، عـن أبــي عبدالله لللله معناه: لا يستيقن القلب أنّ الحقّ باطل أبداً. ولا يستيقن القلب أنّ الباطل حقّ أبداً.

وفي تفسير العيّاشي (٣): عن حمزة بن الطيّار، عن أبي عبدالله الله الله قال: هو أن يشتهي الشيء بسمعه وبصره ولسانه ويده. أما إنّه لايغشي شيئاً منها. وإن كان غشي شيئاً ممّا يشتهي، فإنّه لا يأتيه إلّا وقلبه منكر لا يقبل الّذي يأتي، يعرف أنّ الحق ليس فيه.

وعن جابر (٤)، عن أبي جعفر الله قال: هذا الشيء يشتهيه الرجل بـقلبه وسـمعه وبصره، لا تتوق نفسه إلى غير ذلك، فقد حيل بينه وبين قلبه إلا ذلك الشيء.

﴿ وَأَنَّهُ اللَّهِ تُحْشَرُونَ ﴾ ٢ : فيجازيكم بأعمالكم.

﴿ وَاتَّقُوا فِتْنَةً لَاتُصِيبَنَّ الَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْكُمْ خَاصَّةً ﴾: اتّقوا ذنباً يمعمّكم أثره كإقرار المنكر بين أظهركم، والمداهنة في الأمر بالمعروف، وافتراق الكلمة، وظهور البدع والتكاسل في الجهاد.

على أن قوله: «لا تصيبن» إمّا جواب الأمر على معنى: إن أصابتكم لا تصيب الظالمين منكم. وفيه أنَّ جواب الشرط متردد، فلا يليق به النون المؤكّدة. لكنّه لمّا تضمّن معنى النهى ساغ فيه، كقوله: «ادخلوا مساكنكم لا يحطمنّكم».

وإمّا صفة «لفتنة» و«لا» للنفي. وفيه شذوذ؛ لأن النون لاتـدخل المـنفي فـي غـير القسم. أو للنهي على إرادة القول، كقوله: حتّى إذا جنّ الظلام واختلط، جاءوا بـمذق هل رأيت الذئب قطّ.

وإمّا جواب قسم محذوف، كقراءة من قرأ: «لتصيبنَّ»، وإن اختلفا في المعنى.

١. مجمع البيان ٥٣٤/٢.

٣. تفسير العيّاشي ٥٢/٢، ح٣٧

تفسير العيّاشي ٥٢/٢، ح٣٨.

ويحتمل أن يكون نهياً بعد الأمر باتّقاء الذنب عن التعرّض للظلم، فإنّ وباله يصيب الظالم خاصّة ويعود عليه.

و «من» في «منكم» على الوجه الأوّل، للتبعيض. وعلى الأخيرين للتبيين. وفائدته التنبيه على أنّ الظلم منكم أقبح من غيركم.

وفي تفسير العيّاشيّ (۱): عن عبدالرحمن بن سالم، عن الصادق عليّة في هذه الآية قال: أصابت الناس فتنة بعد ما قبض الله نبيّه على الله حتّى تركوا عليّاً وبايعوا غيره. وهي الفتنة الّـتي فـتنوا بـها. وقـد أمـرهم رسـول الله عليه باتّباع عمليّ والأوصياء من آل محمّد الله الله المسلمة.

عن إسماعيل السري (٢)، عن النبيّ عَيَّالِلَهُ في هذه الآية قال: أخبرت أنّهم أصحاب الجمل.

وفي مجمع البيان (٣): عن أميرالمؤمنين للتَّلِهِ وأبى جعفر الباقر للثَّلِهِ أنَّـهما قـرءا: «لتصيبنّ».

وعن ابن عبّاس (٤) أنّها لمّا نزلت: [واتقوا فتنة](٥) قال النبيّ ﷺ: من ظلم عليّاً مقعدي هذا بعد وفاتي، فكأنّما جحد نبوتي ونبوّة الأنبياء قبلي.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): نزلت في طلحة والزبير لمّا حاربوا (٧) أميرالمؤمنين لليُّل وظلموه.

وفي شرح الآيات الباهرة (١٠): وذكر أبوعليّ الطبرسيّ ، عن السيّد أبي طالب الهرويّ ، بإسناده : عن علقمة وعن الأسود قالا: أتينا أبا أيّوب الأنصاريّ فأخبرنا أنّ النبيّ عَيَالِيُهُ قال لعمّار: إنّه سيكون من بعدي هنات ، حتى يختلف السيف فيما بينهم ، وحتى يقتل

١. تفسير العيّاشي ٥٣/٢، ح ٤٠.

٣. مجمع البيان ٥٣٢/٢.

٥. من المصدر.

٧. المصدر: حاربا,

٢. تفسير العيّاشي ٥٣/٢، ح ٤١.

٤. مجمع البيان ٥٣٤/٢ ٥٣٥.

٦. تفسير القمّي ٢٧١/١.

٨. تأويل الآيات ١٩٧/٢ ـ ١٩٨.

بعضهم [بعضاً، وحتى يبرأ بعضهم](١) من بعض. فإذا رأيت ذلك، فعليك بهذا الأصلع عن يميني؛ عليّ بن أبي طالب الله فإن سلك الناس كلّهم وادياً وسلك عليّ وادياً، فاسلك وادياً وسلك عليّ وادياً، فاسلك وادياً عليّ وخلّ الناس. يا عمّار، إنّ عليّ لايردّك عن هدى، ولا يدلّك على ردىّ. يا عمّار، طاعة عليّ طاعتي، وطاعتي طاعة الله.

قال: نعم.

فقلت له: فكنت (٢) للظّالمين [ظهيراً](٤)؟

قال: لا جرم، حلّت بي عقوبة على أن (٥) لم أستأذن إمـامي، كـما اسـتأذن جـندب وعمّار وسلمان. وأنا أستغفر الله وأتوب إليه.

وفي أصول الكافي (٢)، بإسناده إلى أبي عبدالله عليه الله عليّ بن الحسين عليه حديث طويل، وفيه: ثمّ قال في بعض كتابه: «واتّقوا فتنة لا تصيبنّ الّذين ظلموا منكم خاصّة» في إنّا أنزلناه في ليلة القدر (٧). ويقول: إنّ محمّداً حين يموت يقول أهل الخلاف لأمر الله عَلَيْهُ فهذه فتنة أصابتهم خاصة.

٢. نفس المصدر والموضع

١. ليس في المصدر.

٤. من المصدر.

٣. المصدر: فكيف وكنت.

٦. الكافي ٢٤٨١ و٢٤٩، ضمن ح٤.

٥. المصدر: «عملي اتي» بدل: «على أن».

٧. الحديث في «باب شأن إنّا أنزلناه في ليلة القدر وتفسيرها» من كتاب أصول الكافي (الحديث ٤) يمعني:
 هذه الآية نزلت في إنّا أنزلناه في ليلة القدر. وتفسيره يُعرف من كلامه ﷺ.

﴿ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ ﴾ ﴿ وَاذْ كُرُوا إِذْ أَنْتُمْ قَلِيلٌ مُسْتَضْعَفُونَ فِي الْأَرْضِ ﴾ : قيل (١): أرض مكة ، يستضعفكم قريش. والخطاب للمهاجرين. وقيل: للعرب كافّة ، فإنّهم كانوا أذلاء في أيدي فارس والروم.

﴿ تَخَافُونَ اَنْ يَتَخَطَّفَكُمُ النَّاسُ ﴾ : كفّار قريش، أو من عداهم. فإنّهم جميعاً معادين مضادّين لهم.

﴿ فَآوَاكُمْ ﴾ : إلى المدينة. أو جعل لكم مأوى تتحصّنون به عن أعدائكم.

﴿ وَايَّدَكُمْ بِنَصْرِهِ ﴾: على الكفّار، أو بمظاهرة الأنصار، أو بإمداد الملائكة يوم بدر.

﴿ وَرَزَقَكُمْ مِنَ الطَّيِّبَاتِ ﴾ : من المغانم.

﴿ لَمَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ ٢٠ : هذه النعم.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): نزلت في قريش خاصّة.

وفي كشف المحجّة (٣) لابن طاووس: عن أميرالمؤمنين النَّا حديث طويل، وفيه: فأمّا الآيات الَّتي في قريش، فهي قوله: «واذكروا -إلى قوله - لعلَّكم تشكرون».

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَتَخُونُوا اللهَ والرَّسُولَ ﴾: بـتعطيل الفـرائـض والسـنن. أو بأن تضمروا خلاف ما تظهرون. أو بالغلول في المغانم.

وأصل الخون: النقص، كما أنّ أصل الوفاء: التمام. واستعماله في ضد الأمانة لتضمنه إيّاه.

﴿ وَتَخُونُوا أَمَانَاتِكُمْ ﴾: فيما بينكم.

وهو مجزوم بالعطف، على الأوّل. أو منصوب على الجواب بالواو.

﴿ وَآتُتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ ٢٠ أنكم تخونون. أو أنتم علماء، تميّزون الحسن من القبيح.

وفي مجمع البيان (٤): عن الباقر والصادق اللِّليُّلا : نزلت في أبي لبابة بن عـبـدالمــنذر

تفسير القشي ٢٧١/١.

٤. مجمع البيان ٥٣٥/٢ ٥٣٦.

١. أنوار التنزيل ٣٩١/١.

٣. كشف المحجّة /١٧٥.

الأنصاري. وذلك أن رسول الله على حاصر يهود بني قريظة (١) إحدى وعشرين ليلة. فسألوا رسول الله على الصلح على ما صالح عليه إخوانهم من بني النضير، على أن يسيروا إلى إخوانهم إلى أذرعات وأريحا من أرض الشام. فأبى أن يعطيهم رسول الله على أن ينزلوا على حكم سعد بن معاذ.

فقالوا: أرسل إلينا أبا لبابة.

وكان مناصحاً لهم؛ لأنَّ عياله وماله وولده كانت عندهم، فببعثه رسول الله ﷺ فأتاهم.

فقالوا: ماتري يا أبا لبابة ، أننزل على حكم سعد بن معاذ؟

فأشار أبولبابة بيده إلى حلقه: إنّه الذبح، فلا تفعلوا.

فأتاه جبرئيل للتِلْإِ فأخبره بذلك.

قال أبولبابة: فوالله، ما زالت قدماي من مكانهما حتى عرفت أنَّسي قـد خـنت الله ورسوله.

فنزلت الآية فيه. فلمّا نزلت، شدّ نفسه على سارية من سواري المسجد وقال: والله، لا أذوق طعاماً ولا شراباً حتّى أموت أو يتوب الله عليّ.

فمكث سبعة أيّام لايذوق فيها طعاماً ولا شراباً، حتّى خرّ مغشيّاً عليه. ثمّ تاب الله عليه.

فقيل له . يا أبالبابة ، قد تيب عليك .

فقال: لا والله، لا أحل نفسي حتّى يكون رسول الله ﷺ هو الّذي يحلّني. فجاءه، فحلّه بيده.

ثمّ قال أبولبابة: إنّ من تمام توبتي أن أهجر دار قومي الّتي أصبت فسيها الذنب وأن أنخلع من مالي.

١. المصدر: يهود قريظة.

فقال النبي عَلِيلاً: يجزئك الثلث أن تصدّق به.

وفي الكافي (١): عدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن ابن محبوب، عن ابن رئاب، عن سليمان بن خالد قال: سألت أبا عبدالله للنِّلِا عن رجل وقع لي عنده مال، وكابرني عليه وحلف. ثمّ وقع له عندي مال، فآخذه مكان مالي الذي أخذ وأجحده وأحلف عليه كما صنع؟

فقال: إن خانك، فلا تخنه، ولا تدخل فيما عبته عليه.

عليّ بن إبراهيم (٢) عن أبيه ومحمّد بن إسماعيل، عن الفضل بن شاذان، عن ابن أبي عمير، عن إبراهيم عن عبدالله عن أبي عميد، عن معاوية بن عمّار قال: قلت لابي عبدالله عليه الرجل يكون لي عليه الحق، فيجحدنيه. ثمّ يستودعني مالاً، ألي أن آخذ مالي عنده؟ قال: لا، هذه خيانة.

عدّة من أصحابنا (٣)، عن أحمد بن محمّد وسهل بن زياد، عن ابن محبوب، عن سيف بن عميرة، عن أبي بكر الحضرميّ قال: قلت لأبي عبدالله عليه الله على رجل مال، فجحده إيّاه وذهب به. ثمّ صار بعد ذلك للرجل الذي ذهب بماله مال قبله، أيأخذه منه مكان ماله الذي ذهب به منه ذلك الرجل ؟

قال: نعم، ولكن لهذا كلام. يقول: اللهمّ إنّي آخذ هذا المال مكان مالي الّذي أخذه منّي، وإنّي لم آخذها ما أخذت منه خيانة ولاظلماً

قال (٥): نزلت في أبي لبابة بن عبدالمنذر. فلفظ الآية عام ، ومعناها خاص.

۲. الكاني ۹۸/۵، ح۲.

تفسير القمّي ٢٧٢/١.

۱. الكافي ٥٨/٥، ح ١

۳. الکانی ۹۸/۵، ح۳.

٥. تفسير القشي ٣٠٣/١\_٣٠٤.

قال: ونزلت في غزوة بني قريظة في سنة خمس من الهجرة، وقد كتبت في هذه السورة مع أخبار بدر. وكانت على رأس ستّة عشر شهراً من مقدم رسول الله عَلَيْنَ الله عَلْمُ الله عَلَيْنَ الله عَلَيْنَ الله عَلَيْنَ الله عَلَيْنُ الله عَلَيْنَ الله عَلْمُ الله عَلَيْنَ الله عَلَيْنَ الله عَلَيْنَ الله عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَانِ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَانِ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ عَلْمُ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنِ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلْمُ عَلَيْنِ عَلْمُ عَلَيْنُ عَلَيْنُ عَلِيْنُوا عَلْمُ عَلَيْنُ عَلَيْنِ عَلَيْنُ عَل

قال: فهذا الدليل على أن التأليف على خلاف ما أنزل الله على نبيّه.

ثمّ ذكر هذا القصّة هناك، كما يأتى.

﴿ وَاعْلَمُوا أَنَّمَا اَمْوَالُكُمْ وَ اَوْلَادُكُمْ فِتْنَةٌ ﴾: لأنّهم سبب الوقوع في الإثم والعقاب. أو محنة من الله، ليبلوكم فيه. فلا يحمّلنّكم حبّهم على الخيانة، كأبي لبابة.

﴿ وَاَنَّ اللهَ عِنْدَهُ اَجْرٌ عَظِيمٌ ﴾ ٢٠ المن آثر رضا الله عليهم، وراعى حدوده فيهم. فأنيطوا هممكم بما يؤدّيكم إليه.

وفي مجمع البيان (١): عن أميرالمؤمنين المثل الالله الحدكم: اللهم إنّي أعوذ بك من الفتنة ؛ لأنّه ليس أحد إلّا وهو مشتمل على فتنة . ولكن من استعاذ ف ليستعذ من مضلّات الفتن . فإنّ الله سبحانه يقول: «واعلموا أنّما أموالكم وأولادكم فتنة».

وفي كتاب المناقب (٢) لابن شهر آشوب: وروى يحيى بن أبي كثير وسفيان بن عينة ، بإسنادهما أنّه سمع رسول الله عَلَيْ بكاء الحسن والحسين وهم على المنبر، فقام فزعاً. ثمّ قال: أيّها الناس، ما الوليد (٣) إلّا فتنة . لقد قمت إليهم وحقّاً (٤) ما معي عقلي . وفي رواية بريدة (٥): وما أعقل.

عن عبدالله بن بريدة قال: سمعت أبي يقول: كان رسول الله على يخطب على المنبر. فجاء (٢) الحسن والحسين، وعليهما قميصان أحمران يمشيان ويعثران. فنزل رسول الله عَلَيْهُ من المنبر، فحملهما ووضعهما على يديه ثمّ قال: صدق الله «أنّما أموالكم وأولادكم فتنة». إلى آخر كلامه.

١. مجمع البيان ٥٣٦/٢.

٣. المصدر: الولد.

ه. ليس في المصدر.

٢. المناقب ٣٨٥/٣.

٤. ليس في المصدر.

٦. كذا في المصدر، وفي النسخ: فأتى.

الجزء الخامس / سورة الأنفال ....... البحزء الخامس / سورة الأنفال .....

وفي خبر آخر: أولادنا أكبادنا يمشون على الأرض.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ تَتَقُوا اللهَ يَجْعَلُ لَكُمْ فُرْقَاناً ﴾: هداية في قلوبكم، تفرقون بها بين الحقّ والباطل. أو نصراً، يفرق بين المحقّ والمبطل بإعزاز المؤمنين وإذلال الكافرين. أو مخرجاً من الشبهات. أو نجاة عمّا تحذرون في الدارين. أو ظهوراً يشهر أمركم ويثبت نعتكم، من قولهم: بتّ أفعل كذاحتى سطع الفرقان، أي الصبح.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١) يعني: العلم الّذي تفرقون به بين الحقّ والباطل.

﴿ وَيُكَفِّرْ عَنْكُمْ سَيِّنَاتِكُمْ ﴾: ويسترها.

﴿ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ﴾ : ذنوبكم ، بالتجاوز والعفو عنها.

وقيل (٢) «السيّنات» الصغائر. و «الذنوب» الكبائر.

وقيل (٣): المراد: ما تقدّم وما تأخّر؛ لأنّها في أهل بدر، وقد غفرهما (٤) الله لهم.

﴿ وَاللهُ ذُوالْفَضْلِ الْعَظِيمِ ﴾ ٢ : تنبيه على أنّ ما وعده لهم من التقوى، تـفضّل مـنه وإحسان. وأنّه ليس ممّا يوجبه تقواهم عليه، كالسيّد إذا وعد عبده إنعاماً على عمل.

﴿ وَإِذْ يَمْكُرُ بِكَ الَّذِينَ كَفَرُوا ﴾: تذكار لما مكر قريش به حين كان بمكّة ، ليشكر نعمة الله في خلاصه من مكرهم واستيلائه عليهم .

والمعنى: واذكر إذ يمكرون بك.

﴿ لِيُثْبِتُوكَ ﴾: بالوثاق والحبس. أو الإثخان بالجرح، من قولهم: ضربه حتّى أثـبته، ولاحراك به ولابراح.

وقرئ (٥): «ليثبّتوك» بالتشديد. و«ليبيّتوك» من البيات. و«ليقيّدوك».

﴿ أَوْ يَقْتُلُوكَ ﴾: بسيوفهم.

﴿ أَوْ يُخْرِجُوكَ ﴾ : من مكّة.

٢. أنوار التنزيل ٢٩١/١.

كذا في المصدر، وفي النسخ: غفرها.

١. تفسير القمَى ٢٧٢/١

٣. نفس المصدر.

٥. أنوار التنزيل ٣٩٢/١.

﴿ وَيَمْكُرُونَ وَيَمْكُرُ اللهُ ﴾ : برد مكرهم عليهم. أو بمجازاتهم عليه. أو بمعاملة الماكرين معهم، بأن أخرجهم إلى بدر وقلل المسلمين في أعينهم حتى حملوا عليهم فقتلوا.

﴿ وَاللَّهُ خَيْرُ الْمَاكِرِينَ ﴾ ٢٠ إذ لا يُؤبِّه بمكرهم دون مكره.

وإسناد أمثال هذا، إنّما يحسن للمزاوجة. ولايجوز إطلاقها إبتداء، لما فيه من إيهام الذمّ.

في أمالي (١) شيخ الطائفة ﷺ، بإسناده إلى جابر بن عبدالله بن حزام الأنـصاري ﷺ، قال: تمثّل إبليس لعنه الله في أربع صور.

إلى قوله: وتصوّر يوم اجتماع قريش في دار الندوة في صورة شيخ من أهل نجد. وأشار عليهم في النبيّ عليّلًا بما أشار. فأنزل الله تعالى: «واذ يمكر بك الّذين» الآية.

فإذا ذهبوا إليه ليدخلوا، قال: أدخلوني معكم.

قالوا: ومن أنت، ياشيخ؟

قال: أنا شيخ من مصر (٣)، ولي رأي أشير به عليكم.

فدخلوا وجلسوا وتشاوروا، وهو جالس. وأجمعوا أمرهم على أن يخرجوه.

قال: ليس هذا لكم برأي. إن أخرجتموه، جلب عليكم الناس فقاتلوكم.

قالو: صدقت، ما هذا برأي.

ثمّ تشاوروا، وأجمعوا أمرهم على أن يوثقوه.

قال: هذا ليس برأي. إن فعلتم هذا، ومحمّد عليه رجل حلو اللسان، أفسد عليكم

٢. تفسير العيّاشي ٥٣/٢ ـ ٥٤، ح٤٢.

١. أمالي الطوسي ١٨٠/١ ـ ١٨١.

٣. المصدر: بني مضر.

أبناءًكم وخدمكم. وما ينفع أحدكم إذا فارقه أخوه وابنه وامرأته.

ثمّ تشاوروا، فأجمعوا أمرهم على أن يقتلوه. يخرجون من كلّ بطن منهم بشاهر، فيضربونه بأسيافهم جميعاً عند الكعبة.

ثمّ قرأ هذه الآية: «وإذ يمكر بك الّذين». الآية.

عن زرارة وحمران (۱)، عن أبي جعفر لليلا [وأبي عبدالله لليلا الله عنى أتوه ذات يوم الماكرين». قال: إنَّ رسول الله عَلَيْلاً قد كان لقي من قومه بلاء شديداً، حتى أتوه ذات يوم وهو ساجد، حتى طرحوا (۱) عليه رحم شاة. فأتته ابنته، وهو ساجد لم يرفع رأسه، فرفعته عنه ومسحته. ثمّ أراه الله بعد ذلك الذي يحبّ. إنّه كان ببدر وليس معه غير فارس واحد، ثمّ كان معه يوم الفتح اثناعشر ألفاً، حتى جعل أبوسفيان والمشركون فارس واحد، ثمّ كان معه يوم الفتح اثناعشر ألفاً، حتى جعل أبوسفيان والمشركون أحد من قومه بمنزلته. أمّا حمزة فقتل يوم أحد، وأمّا جعفر فقتل يوم مؤتة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥)، في هذه الآية: أنّها نزلت بمكّة قبل الهجرة. وكان سبب نزولها أنّه لمّا أظهر رسول الله ﷺ الدعوة بمكّة، قدمت عليه الأوس والخزرج. فقال لهم رسول الله ﷺ: تمنعوني وتكونون لي جاراً (٦) حتى أتلو عليكم كتاب ربّى، وثوابكم على الله الجنّة ؟

فقالوا: نعم، خذ لربّك ولنفسك ما شئت.

وقال لهم: موعدكم العقبة في الليلة الوسطى من ليالي التشريق.

فحجّوا ورجعوا إلى مني. وكان فيهم ممّن قد حجّ كثيراً.

فلمّاكان اليوم الثاني من أيّام التشريق، فقال لهم رسول الله ﷺ إذاكان الليل، فاحضروا دار عبدالمطّلب على العقبة، ولاتنبّهوا نائماً. ولينسلّ واحد فواحد.

٢. من المصدر.

هكذا في المصدر. وفي النسخ: يستعينون.

٦. هكذا في المصدر. وفي النسخ: حبارا.

أ. تفسير العيّاشي ١٥٤/٢، ح٤٣.

٣. هكذا في المصدر. وفي النسخ: طردوا.

٥. تفسير القمّي ٢٧٢/١-٢٧٦.

فجاء سبعون رجلاً من الأوس والخررج، فدخلوا الدار.

فقال لهم رسول الله ﷺ: تـمنعوني وتـجيروني حـتّى أتـلو عـليكم كـتاب ربّـي، وثوابكم على الله الجنّة؟

فقال سعد بن زرارة والبراء بن معرور وعبدالله بن حزام: نعم، يا رسول الله، اشترط لربّك ولنفسك ما شئت.

فقال: أمّا ما أشترط لربّي، فأن تعبدوه ولا تشركوا به شيئاً. وأشترط لنفسي أن تمنعوني ممّا تمنعون أنفسكم، وتمنعوا أهلي ممّا تمنعون أهليكم (١) وأولادكم.

فقالوا: فما لنا على ذلك؟

قال: الجنّة في الآخرة، وتملكون العرب، وتدين لكم العجم بما تمنعون أهليكم وأولادكم في الدنيا. وتكونون ملوكاً في الجنّة.

فقالوا: قد رضينا.

فقال: أخرجوا إلى منكم اثني عشر نقيباً، يكونون شهداء عليكم بذلك، كما أخذ موسى من بني إسرائيل اثني عشر نقيباً.

فأشار عليهم جبرئيل للنُّكِّةِ.

فقال: هذا نقيب وهذا نقيب وهذا نقيب، تسعة من الخورج وثلاثة من الأوس. فمن الخورج؛ سعد بن زرارة، والبراء بن معرور. وعبدالله بن حزام، وهو أبو جابر بن عبدالله، ورافع بن مالك، وسعد بن عبادة، والمنذر بن عمرو، وعبدالله بن رواحة، وسعد بن الربيع، وعبادة بن الصامت. ومن الأوس؛ أبوالهيثم بن التيهان، وهو من اليمن، وأسد بن حصين، وسعد بن خيثمة.

فلمّا اجتمعوا وبايعوا رسول الله ﷺ صاح إبليس: يا معشر قريش والعرب، هذا محمّد والصباة من أهل يثرب على جمرة العقبة يبايعونه على حربكم. فأسمع أهل

١. المصدر: أهاليكم.

منى وهاجت قريش، فأقبلوا بالسلاح. وسمع رسول الله ﷺ النداء.

فقال للأنصار: تفرّقوا.

فقالوا: يا رسول الله، إن أمرتنا أن نميل عليهم بأسيافنا فعلنا.

فقال رسول الله ﷺ: لم أؤمر بذلك، ولم يأذن الله لي في محاربتهم.

قالوا: فتخرج معنا؟

قال: أنتظر أمر الله.

فحاءت قسريش عملى بكرة أبيها، قمد أخدذوا السلاح. وخرج حمزة وأميرالمومنين عليه [ومعهما السيوف](١)، فوقفا على العقبة.

فلمًا نظرت قريش إليهما، قالوا: ما هذا الّذي اجتمعتم له؟

فقال حمزة: ما اجتمعنا، وما هاهنا أحد. والله، لايجوز هذه العقبة أحد إلّا ضربته بسيفي.

فرجعوا إلى مكّة، وقالوا: لا نأمن من أنّ يفسد أمرنا، ويدخل واحــد مــن مشــايخ قريش في دين محمّد.

فاجتمعوا في الندوة. وكان لايدخل دار الندوة إلّا من أتنى عليه أربعون سنة. فدخلوا أربعين رجلاً من مشايخ قريش.

وجاء إبليس في صورة شيخ كبير، فقال له البّواب: من أنت؟

فقال: أنا شيخ من أهل نجد، لا يعدمكم منّي رأي صائب(٢). إنّي حيث بلغني اجتماعكم في أمر هذا الرجل، فجئت لأشير عليكم.

فقال: ادخل.

فدخل إبليس.

فلما أخذوا مجلسهم، قال أبوجهل: يا معشر قريش، إنَّه لم يكن أحد من العرب

١. من المصدر.

أعزّ منّا. نحن أهل الله، وتغدو إلينا العرب في السنة مرّتين ويكرموننا ونحن في حرم الله، لا يطمع فينا طامع. فلم نزل كذلك، حتّى نشأ فينا محمّد بن عبدالله. فكنّا نسمّيه الأمين ؛ لصلاحه وسكونه وصدق لهجته، حتّى إذا بلغ ما بلغ وأكرمناه، ادّعى أنّه رسول الله، وأنّ أخبار السماء تأتيه. فسفّه أحلامنا، وسبّ آلهتنا، وأفسد شبابنا، وفرق جماعتنا، وزعم أنّه من مات من أسلافنا ففي النار. فلم يرد علينا شيء أعظم من هذا، وقد رأيت فيه رأياً. قالوا: وما رأيت؟

قال: رأيت أن ندسَ إليه رجلاً منّا ليقتله. فإن طلبت بنوهاشم بدمه، أعطيناهم عشر ديات. فقال الخبيث: هذا رأي خبيث.

قالوا: وكيف ذلك؟

قال: لأن قاتل محمّد مقتول لا محالة. فمن هذا الذي يبذل نفسه للقتل منكم؟ فإنّه إذا قتل محمّد، تعصّبت (١) بنوهاشم وحلفاؤهم من خزاعة. وأنّ بنيهاشم لاترضى أن يمشي قاتل محمّد على الأرض، فتقع بينكم الحروب في حرمكم وتتفانوا به.

فقال آخر منهم: فعندي رأي آخر.

قالوا: وما هو؟

قال: نبيّته (٢) في بيت ونلقي إليه قوته، حتّى يأتيه ريب المنون فيموت، كما مات زهير والنابغة وامرؤ القيس.

فقال إبليس: هذا أخبث من الآخر.

قالوا: وكيف ذلك؟

قال: لأنّ بني هاشم لاترضى بذلك. فإذا جاء موسم من مواسم العرب، استعانوا (٣) بهم واجتمعوا عليكم فأخرجوه.

وقال أخر منهم: لا، ولكنًا نخرجه من بلادنا ونتفرّغ نحن لعبادة آلهتنا.

١. المصدر: تغضب. ٢. المصدر: نثبته.

٣. المصدر: استغاثوا.

فقال إبليس: هذا أخبث من الرأيين المتقدّمين.

قالوا: وكيف ذلك؟

قال: لأنكم تعمدون إلى أصبح الناس وجهاً وأنطق الناس لساناً وأفصحهم لهجة، فتحملونه إلى بوادي (١) العرب فيخدعهم ويستجرّهم (١) بلسانه. فلايفجأكم إلا وقد ملأها عليكم خيلاً ورجلاً.

فبقوا حاثرين. ثمّ قالوا لإبليس: فما الرأي فيه يا شيخ؟

قال: ما فيه إلّا رأي واحد.

قالوا: وما هو؟

قال: يجتمع من كلّ بطن من بطون قريش واحد، ويكون معهم من بنيهاشم رجل، فيأخذون سكّينة أو حديدة أو سيفاً، فيدخلون عليه فيضربونه كلّهم ضربة واحدة، حتّى يتفرّق دمه في قريش كلّها. فلا يستطيع بنوهاشم أن يطلبوا بدمه، وقد شاركوا فيه. فإن سألوكم أن تعطوا الدية فاعطوهم ثلاث ديات.

فقالوا: نعم، وعشر ديات.

ثمّ قالوا: الرأي، رأي الشيخ النجدي.

فاجتمعوا، ودخل معهم في ذلك أبولهب عمّ النبيّ ﷺ.

ونزل جبرئيل على رسول الله ﷺ وأخبره أنّ قريشاً قد اجتمعت في دار الندوة يدبّرون عليك. وأنزل الله عليه في ذلك: «واذ يمكر بك الّذين كفروا ليثبتوك أو يقتلوك أو يخرجوك ويمكرون ويمكر الله والله خير الماكرين».

واجتمعت قريش أن يدخلوا عليه ليلاً فيقتلوه. وخرجوا إلى المسجد يصفرون ويصفقون، ويطوفون بالبيت، فأنزل الله: «وماكان صلاتهم عند البيت إلا مكاء وتصدية» (٣). «فالمكاء» التصفير. و«التصدية» صفق اليدين. وهذه الآية معطوفة على

١. المصدر: وادي. ٢. ١١

٣. الأنفال /٣٥٠.

قوله: «وإذ يمكر بك الّذين كفروا» وقد كُتب بعد آيات كثيرة.

فلمّا أمسى رسول الله ﷺ جاءت قريش ليدخلوا عليه.

فقال أبو لهب: لا أدعكم أن تدخلوا عليه الليل. فإنٌ في الدار صبياناً ونساء، ولا نأمن أن تقع بهم يد خاطئة. فنحرسه الليلة، فإذا أصبحنا دخلنا عليه.

فناموا حول حجرة رسول الله ﷺ وأمر رسول الله ﷺ أن يفرش له فراش (١).

فقال لعليّ بن أبي طالب صلوات الله عليه: أفدني نفسك.

قال: نعم، يا رسول الله.

قال: يا علي، نم على فراشي والتحف ببردتي.

فنام على فراش رسول الله عَلَيْ والتحف ببردته. وجاء جبرئيل فأخذ بيد رسول الله عَلَيْ فأخرجه على قريش، وهم نيام. وهو يقرأ عليهم: «وجعلنا من بين أيديهم سداً ومن خلفهم سداً فأغشيناهم فهم لايبصرون» (٢).

وقال له جبرئيل: خذ على طريق ثور. وهو جبل على طريق منى، له سنام كسنام ثور. فدخل الغار وكان من أمره ماكان. فلمّا أصبحت قريش، وأتوا<sup>(٣)</sup> إلى الحجرة وقصدوا الفراش. فوثب على في وجوههم، فقال: ما شأنكم؟

قالوا له: أين محمّد؟

قال: أجعلتموني عليه رقيباً؟ ألستم قلتم: نخرجه من بلادنا؟ فقد خرج عنكم. فأقبلوا يضربون أبا لهب ويقولون: أنت تخدعنا منذ الليلة.

فتفرّ قوا في الجبال. وكان فيهم رجل من خزاعة يقال له: أبو كرز، يقفو الآثار. فقالوا له: يا أباكرز، اليوم اليوم.

فوقف بهم على باب حجرة رسول الله عَيَالَةُ فقال: هذه قدم محمد، و الله، إنّها الأخت القدم الّتي في المقام.

١. المصدر: فقرش له. ٢

٣. ح: وثبوا.

الجزء الخامس / سورة الأنفال

وكان أبوبكر استقبل رسول الله ﷺ فردّه معه.

وقال أبوكرز: وهذه قدم ابن أبي قحافة، أو أبيه. ثمّ قال: وهاهنا عبر ابن أبي قحافة. فما زال يقفو بهم حتى أوقفهم على باب الغار. ثمّ قال: ما جاوزا هذا المكان. إمّا أن يكونوا صعدوا إلى السماء، أو أدخلوا تحت الأرض.

فبعث الله العنكبوت، فنسجت على باب الغار. وجاء فارس من الملائكة حتّى وقف على باب الغار، ثمّ قال: ما في الغار أحد (١).

فتفرّ قوا في الشعاب، وصرفهم الله عن رسوله. ثمّ أذن لنبيّه في الهجرة.

﴿ وَإِذَا تُتَّلِّي عَلَيْهِمْ آيَاتُنَا قَالُوا قَدْ سَمِعْنَا لَوْ نَشَاءُ لَقُلْنَا مِثْلَ هٰذَا ﴾ : وهو قول النضر بن الحارث بن كلدة يوم بدر. وإسناده إلى الجميع إسناد ما فعله رئيس القوم إليهم، فإنّه كان قاصّهم. أو قول الّذين انتمروا في أمره للنِّلا وهذه غاية مكابرتهم وفرط عنادهم. إذ لو استطاعوا ذلك، فما منعهم أن يشاؤوا وقد تحدّاهم وقرّعهم بالعجز عشر سنين ثمّ قارعهم بالسيف. فلم يعارضوا سورة مع أنفتهم وفرط استنكافهم أن يغلبوا، خصوصاً في باب البيان.

﴿ إِنَّ هَٰذَا إِلَّا ٱسْاطِيرُ الْآوَلِينَ ﴾ ٢٠ ما سطّره الأوّلون من القصص.

قيل(٢): قاله النضر أيضاً وذاك أنّه جاء بحديث رستم واسفنديار من بـلاد فـارس، وزعم أنَّ هذا هو مثل ذاك.

﴿ وَإِذْ قَالُوا اللَّهُمَّ اِنْ كَانَ هَذَا هُوَ الْحَقّ مِنْ عِنْدِكَ فَٱمْطِرْ عَلَيْنَا حِجَارَةً مِنَ السَّمَاءِ أَوِ انْتِنَا بِعَذَابِ اَلِيم ﴾ ۞: قيل ٣٠): هذا أيضاً من كلام ذلك القائل أبلغ في الجحود.

ونُقل (أ): أنّه لمّا قال النضر: «إن هذا إلّا أساطير الاوّلين» قال له النبيّ عَلَيْهِ : ويلك، إنّه كلام الله. فقال ذلك.

٢. تفسير الصّافي ٢٩٧/٢.

١. المصدر: واحد

۳. أنوار التنزيل ۲۹۲/۱ ۳۹۳\_۳۹۳.

٤. أنوار التنزيل ٣٩٢/١ ٣٩٣.

والمعنى: إن كان القرآن حقاً منزلاً، فأمطر الحجارة علينا عقوبة على إنكاره. أو ائتنا بعذاب أليم سواه.

والمراد به: التهكُّم، وإظهار اليقين، والجزم التامُّ على كونه باطلاً.

وقرئ (١): «الحقّ» بالرفع على أنّ «هو» مبتدأ غير فصل. وفائدة التعريف فيه ، الدلالة على أنّ المعلّق به كونه حقّاً بالوجه الذي يدّعيه النبيّ ﷺ. وهو تنزيله لا الحقّ مطلقاً ، لتجويزهم أن يكون مطابقاً للواقع غير منزل ، كأساطير الأوّلين .

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): قاله أبو جهل.

وفي روضة الكافي (٣): عدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن محمّد بن سليمان، عن أبيه ، عن أبي بصير قال: بينا رسول الله عَيْلُهُ [ ذات يوم ] (٤) جالساً، وذكر كلاماً طويلاً في فضل علي الله أن قال: فغضب الحارث بن عمرو الفهري، فقال: «إن كان هذا هو الحقّ من عندك» أنّ بني هاشم يتوارثون هرقل بعد هرقل «فأرسل علينا حجارة من السماء أو ائتنا بعذاب أليم».

فأنزل الله عليه مقالة الحارث.

وفي تفسير مجمع البيان (٥)، بإسناده إلى سفيان بن عيينة: عن جعفر بن محمّد الصادق، عن آبائه الملكم قال: لمّا نصب رسول الله عَلَيْهُ علياً الله عَلَيْهِ يوم غدير خمّ، فقال: «من كنت مولاه فعلى مولاه» طار ذلك في البلاد.

فقدم على النبيّ عَلَيْهُ النعمان بن الحارث الفهريّ، فقال: أمرتنا من الله أن نشهد أن لا الله وأنّك رسول الله، وأمرتنا بالجهاد والحجّ والصوم والصلاة والزكاة، فقبلناها. ثمّ لم ترض حتّى نصبت هذا الغلام فقلت: «من كنت مولاه فعليّ مولاه»، فهذا شيء منك أو أمر من عند الله؟

١. أنوار التنزيل ٣٩٢/١ ٣٩٣.

۳. الكافي ۸/۷۸، ح ۱۸.

٥. مجمع البيان ٣٥٢/٢.

٢. تفسير القمّي ٢٧٧/١. بتصرّف.

٤. من المصدر،

قال: والله الَّذي لا إله إلَّا هو، إنَّ هذا من عند الله.

فولّى النعمان بن الحارث وهو يقول: «اللهمّ» الآية. فـرماه الله بـحجرعلى رأسـه، تله.

﴿ وَمَا كَانَ اللهُ لِيُعَذِّبَهُمْ وَآنْتَ فِيهِمْ وَمَا كَانَ اللهُ مُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ﴾ ۞: بيان لما كان الموجب لإمهالهم، والتوقف لإجابة دعائهم.

و «اللام» لتأكيد النفي، والدلالة على أنّ تعذيبهم عـذاب اسـتثصال والنبيّ بـين أظهرهم، خارج عن عادته غيرمستقيم في قضائه.

والمراد بالاستغفار، إمّا استغفار من بقي فيهم من المؤمنين. أو قولهم: اللهمّ غفرانك. أو فرضه على معنى: لو استغفروا لم يُعذَّبوا، كقوله: «وما كان ربّك ليهلك القرى بظلم وأهلها مصلحون».

وفي روضة الكافي (١): عليّ ، عن أبيه ، عن ابن أبي عمير ، عن محمّد بن أبي حمزة وغير واحد ، عن أبي عبدالله على قال : قال رسول الله ﷺ : إنّ لكم في حياتي خيراً وفي مماتى خيراً.

قال: فقيل: يا رسول الله، أمّا حياتك فقد علمنا، فما لنا في وفاتك؟

فقال: أمّا في حياتي، فإنّ الله ﷺ يقول: «ماكان الله ليعذّبهم وأنت فيهم». وأمّا في مماتي، فتُعرَض عليّ أعمالكم فأستغفر لكم.

وفي نهج البلاغة (٢): وحكى أبوجعفر محمّد بن عليّ الباقر عليه أنّه قال: كمان في الأرض أمانان من عذاب الله سبحانه. فرفع إحداهما، فدونكم الآخر، فتمسّكوا به. أمّا الأمان الّذي رفع، هو رسول الله ﷺ. وأمّا الأمان الباقي، فالاستغفار. قال الله ﷺ: «وما كان الله ليعذّبهم» الآية.

وفي من لا يحضره الفقيه (٣): وقال النبئ ﷺ: حياتي خير لكم، ومماتي خير لكم.

۱. الکانی ۱۸۵۸، ح ۲۶۱.

٢. نهج البلاغة /٤٨٣، حكمة ٨٨

٣. الفقيه ١٢١/١، ح ٨٨٥.

فقالوا: يا رسول الله، وكيف ذاك؟

فقال: أمّا حياتي، فإنّ الله يقول: «وماكان الله ليعذَّبهم وأنت فيهم».

والحديث طويل، أخذت منه موضع الحاجة.

وفي كتاب ثواب الأعمال (١): عن أبي جعفر عليَّةِ قال: كـان رسـول الله عَلَيْلَةٌ يـقول: [مقامي فيكم و ](٢) الاستغفار لكم حصن حصين من العذاب. فمضى أكبر الحصنين وبقى الاستغفار. فاكثروا منه، فإنّه ممحاة للذنوب. قال الله ﷺ: «وماكان الله ليعذّبهم» الآية.

وفي تفسير العيّاشيّ (٣): عن عبدالله بن محمّد الجعفيّ قال: سمعت أبا جمعفر عليُّهُ يقول: وكان رسول الله ﷺ يقول: الاستغفار حصن حصين (٤) لكم من العذاب. فمضى أكبر الحصنين، وبقى الاستغفار. فأكثروا منه، فإنّه ممحاة (٥) للذنوب. وإن شنتم فاقرؤوا «وماكان الله ليعذَّبهم» الآية.

وفي كتاب علل الشرائع (٦) بإسناده إلى عمرو بن شمر: عن جابر بن يزيد الجعفي قال: قلت لأبي جعفر محمّد بن علميّ الباقر علميِّك : لأيّ شيء يُحتاج إلى النبيّ والإمام؟ فقال: لبقاء العالم على صلاحه. وذلك أنَّ الله ﷺ يرفع العذاب عن أهل الأرض، إذا كان فيها نبيّ أو إمام. قال الله عَلَى: «وما كان الله ليعذّبهم وأنت فيهم». وقال النبي ﷺ: النجوم أمان لأهل السماء، وأهل بيتي أمان لأهل الأرض. فإذا ذهبت النجوم، أتى أهل السماء ما يكرهون. وإذا ذهب أهل بيتي، أتى أهل الأرض ما يكرهون، يعني بأهل بيته: الأئمة الَّذين قرن الله ﷺ طاعتهم بطاعته.

وفي أمالي شيخ الطائفة (٧) بإسناده إلى سدير: عن أبي جعفر للر قال: قال

٢. من المصدر.

١. ثواب الأعمال /١٩٧، ح٣.

٣. تفسير العيّاشي ٥٤/٢ ، ح ٤٤.

المصدر: وكان رسول الله ﷺ والاستغفار حصنين....

٥. المصدر: منجاة.

٧. أمالي الطوسي ٢٢/٢\_٢٣.

٦. العلل /١٢٣\_١٢٤، ح ١.

رسول الله ﷺ وهو في نفر من أصحابه: إنّ مقامي بين أظهركم خير لكم، وإنّ مفارقتي إيّاكم خير لكم.

فقام إليه جابر بن عبدالله الأنصاريّ، وقال: يا رسول الله، أمّا مقامك بين أظهرنا فهو خير لنا. فكيف يكون مفارقتك إيّانا خيراً لنا؟

فقال: أمّا مقامي بين أظهركم خير لكم؛ لأنّ الله ﷺ يقول: «وماكان الله ليعذّبهم وأنت فيهم وماكان الله معذّبهم وهم يستغفرون» يعني: يعذّبهم والسيف. فأمّا مفارقتي إيّاكم فهو خير لكم؛ لأنّ أعمالكم تُعرض عليّ كلّ اثنين وخميس. فماكان من مسن، حمدت الله عليه. وماكان من شيء، استغفرت لكم.

وبإسناده (٢) إلى جعفر بن محمّد على الله عن آبائه، عن عليّ بن أبي طالب على أنّه قال: أربع للمرء، لا عليه إلى قوله: والاستغفار فإنّه قال: «وماكان الله ليعذّبهم وأنت فيهم وماكان الله معذّبهم وهم يستغفرون».

﴿ وَمَا لَهُمْ اللَّهُ يُعَذِّبَهُمُ اللهُ ﴾: وما لهم ممّا يمنع تعذيبهم متى زال ذلك، وكيف لا يُعذَّبون؟

﴿ وَهُمْ يَصُدُّونَ عَنِ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ ﴾ : وحالهم ذلك. ومن صدّهم عنه إلجاء رسول الله ﷺ والمؤمنين إلى الهجرة، وإحصارهم عام الحديبيّة.

﴿ وَمَا كَانُوا اَوْلِيَاءَهُ ﴾: مستحقين ولاية أمره مع شركهم، وهو ردّ لما كانوا يـقولون: نحن ولاة البيت والحرم، فنصدٌ من نشاء وندخل من نشاء.

﴿إِنْ أَوْلِيَاؤُهُ إِلَّا الْمُتَّقُونَ ﴾: من الشرك، الذين لايعبدون فيه غيره.

وقيل (٣): الضميران لله.

وفي مجمع البيان (1): عن الباقر التيلا: معناه: وما أولياء المسجد الحرام إلّا المتّقون.

۲. أمالي الطوسي ۱۰۸/۲

٤. مجمع البيان ٥٤٩/٢ و ٥٤٠.

١. من المصدر.

۳. أنوار التنزيل ۳۹۳/۱

وفي تفسير العيّاشيّ (۱): عن إبراهيم بن عمر اليمانيّ، عمّن ذكره عن أبي عبدالله عليّا في قول الله: «وهم يصدّون عن المسجد الحرام وما كانوا أولياءه» يعني: أولياء البيت، يعني: المشركين. «إن أولياؤه إلّا المتّقون» حيث ما كانوا، هم أولى به من المشركين. هم أولى به من المشركين.

﴿ وَلَكِنَّ اَكْثَرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ ٢: أن لا ولاية لهم عليه، كأنّه نبّه بالأكثر على أنّ منهم من يعلم ويعاند. أو أراد به الكلّ، كما يراد بالقلّة العدم.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): أنّها نزلت لمّا قال رسول الله ﷺ لقريش: إنّ الله بعثني أن أقتل جميع ملوك الدنيا وأجري الملك إليكم. فأجيبوني إلى ما أدعوكم إليه، تملكوا بها العرب وتدين لكم بها العجم وتكونوا ملوكاً في الجنّة.

فقال أبو جهل: «اللهم إن كان هذا» الذي يقول محمّد «هو الحقّ من عندك فأسطر علينا حجارة من السماء أو ائتنا بعذاب أليم» حسداً لرسول الله عَيَالِينَّ.

ثمّ قال: كنّا وبنو هاشم كفرسي رهان. نحمل إذا حملوا. ونطعن إذ طعنوا. ونوقد إذا أوقدوا. فلمّا استوى بنا وبهم الركب، قال قائل منهم: منّا نبيّ. لا نرضي بذلك أن يكون في بني هاشم، ولا يكون في بني مخزوم.

ثمّ قال: غفرانك اللهمّ.

فأنزل الله في ذلك: «وماكان الله ليعذّبهم وأنت فيهم وماكبان الله معذّبهم وهم يستغفرون» حين قال: غفرانك اللهمّ.

فلمًا همّوا بقتل رسول الله عَيِّلِيُنَ وأخرجوه من مكّة ، قال الله : وما لهم ألّا يعذّبهم الله وهم يصدّون عن المسجد الحرام وما كانوا أولياءه » يعني : قريشاً ما كانوا أولياء مكة . «إن أولياؤه إلّا المتّقون» أنت وأصحابك يا محمّد . فعذّبهم الله بالسيف يوم بدر ، فقُتِلوا . وفي روضة الكافي (٣) : عن أبي بصير قال : بينا رسول الله عَيَّا [ ذات يوم ] (٤) جالس ، إذ أقبل أميرالمؤمنين عليه . فقال له رسول الله عَيْلُه : إنّ فيك شبها من عيسى بن مريم .

٢. تفسير القمّي ٢٧٦/١\_٢٧٧.

٤. من المصدر.

١. تفسير العيّاشي ٥٥/٢، ح٤٦.

٣. الكافي ٥٧/٨ ـ ٥٨، ح ١٨.

ولولا أن يقول فيك طوائف من أمّتي ما قالت النصاريٰ في عيسي بن مريم ، لقلت فيك قولاً لا تمّر بملاً من الناس إلّا أخذوا التراب من تحت قدميك، يلتمسون بذلك البركة.

قال: فغضب الأعرابيّان والمغيرة بن شعبة وعدّة من قريش معهم، فقالوا: ما رضي أن يضرب لابن عمّه مثلاً إلّا عيسي بن مريم!

فأنزل الله على نبيّه ﷺ فقال: «ولمّا ضرب ابن مريم مثلاً إذا قومك منه يـصدّون، وقالوا ءَ الهتنا خير أم هو ما ضربوه لك إلّا جدلاً بل هم قوم خصمون، إن هو إلّا عـبد أنعمنا عليه وجعلناه مثلاً لبني إسرائيل، ولو نشاء لجعلنا منكم» يعني: من بـنيهاشم «ملائكة في الأرض يخلفون» (١) قال: فغضب الحارث بن عمرو الفهري فقال: «اللهمّ إن كان هذا هو الحقّ من عندك» [أنّ بني هاشم يتوارثون ](٢) هرقلاً بعد هرقل «فأرسل علينا حجارة من السماء أو اثتنا بعذاب أليم».

فأنزل الله عليه مقالة الحارث. ونزلت هذه الآية: «وماكان الله ليعذَّبهم وأنت فيهم وماكان الله معذّبهم وهم يستغفرون».

ثمّ قال له: يا ابن عمرو ، إمّا تبت وإمّا رحلت.

[فقال: يا محمّد، بل تجعل لسائر قريش شيئاً ممّا في يديك. فقد ذهبت بنوهاشم بمكرمة العرب والعجم.

فقال له النبيَّ نَيَٰظِيُّهُ: ليس ذلك إلى. ذلك إلى الله تبارك وتعالى.

فقال: يا محمّد، قلبي ما يتابعني على التوبة، ولكن أرحل عنك إ٣٠.

فدعا براحلته، فركبها. فلمّا صار بظهر المدينة، أتته جندلة فرضّت (٤) هامته.

[ثمّ أتى الوحي إلى النبيّ ﷺ فقال: «سأل سائل بعذاب واقع، للكافرين ـ بـولاية على ـ ليس له دافع ، من الله ذي المعارج» (٥).

٢. ليس في المصدر.

٤. المصدر: فرضخت.

الزخرف ٥٧ ـ ٦٠.

٣. من المصدر.

٥. المعارج ١ ـ ٣.

قال: قلت: جعلت فداك، إنَّا لا نقرؤها هكذا.

فقال: هكذا \_والله \_نزل بها جبرئيل على محمّد ﷺ. وهكذا هو \_والله \_مثبت في مصحف فاطمة ﷺ ](١).

فقال رسول الله عَيَّظِيُّ لمن حوله من المنافقين: انطلقوا إلى صاحبكم، فـقد أتـاه مـا استفتح به. قال الله: «واستفتحوا وخاب كلّ جبّار عنيد» (٢).

﴿ وَمَا كَانَ صَلاتُهُمْ عِندَ الْبَيْتِ ﴾: أي دعاؤهم. أو ما يسمّونه صلاة. أو ما ينضعون موضعها.

﴿ إِلَّا مُكَاءً ﴾: صفيراً. فعال ، من مكا يمكو : إذا صفر.

وقرئ (٣) بالقصر، كالبكا.

﴿ وَتَصْدِيَةً ﴾: تصفيقاً. تفعلة، من الصداء، أو من الصدّ. على إبـدال أحـد حـرفي التضعيف بالياء.

وقرئ (٤): «صلاتهم» بالنصب، على أنّه الخبر المقدّم.

ومساق الكلام، لتقرير استحقاقهم العذاب. أو عدم ولايتهم للمسجد، فإنّها لا تليق لمن هذه صلاته.

وفي تفسير العيّاشيّ (٥): عن الصادق للنِّلْإِ أنَّه قال: التصفير والتصفيق.

وفي عيون الأخبار (٢): قال الرضا المُظِيَّةِ: وسمّيت مكّةُ مكّة؛ لأنّ الناس كانوا يمكون فيها. وكان يقال لمن قصدها: قد مكاً. ذلك قول الله تعالى: «وماكان صلاتهم عند البيت إلّا مكاء وتصدية». «فالمكاء» التصفير. و«التصدية» صفق اليدين.

وفي مجمع البيان (٧): روي أنَّ النبيِّ ﷺ إذا صلَّى في المسجد الحرام، قام رجــلان

۲. إبراهيم /۱۵

٤. أنوار التنزيل ٣٩٣/١.

٦. عيون الأخبار ٩٠/٢ ـ ٩١، ح ١.

٦. من المصدر،

٣. أنوار التنزيل ٣٩٣/١.

٥. تفسير العيّاشي ٥٥/٢، ح13.

٧. مجمع البيان ٧/٥٤٠.

الجزء الخامس / سورة الأتفال ...... البحزء الخامس / سورة الأتفال ..... ١٠٠٠ ١٠٠٠ ١٠٠٠ ١٠٠٠

من بني عبدالدار عن يمينه فيصفران، ورجلان عن يساره يصفّقان بأيديهما فيخلطان عليه صلاته. فقتلهم الله جميعاً ببدر.

قيل (١): إنّهم كانوا يطوفون عراة، الرجال والنساء، مشبّكين بين أصابعهم يصفرون فيها ويصفّقون.

﴿ فَذُوقُوا الْعَذَابَ ﴾: يعني القتل والأسريوم البدر.

وقيل (٢): عذاب الاخرة.

و «اللام» يحتمل أن تكون للعهد والمعهود «اثتنا بعذاب أليم».

﴿ بِمَا كُنْتُمْ تَكُفُّرُونَ ﴾ ١٤ اعتقاداً وعملاً.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): هذه الآية معطوفة على قوله: «وإذ يمكر بك الّذين كفروا» كما نقلنا عنه هناك.

﴿إِنَّ اللَّذِينَ كَفَرُوا يُنْفِقُونَ آمُوالَهُمْ لِيَصُدُّوا عَنْ سَبِيلِ اللهِ ﴾: قيل (٤): نزلت في المطعمين يوم بدر. وكان اثنى عشر رجلاً من قريش، يطعم كل واحد منهم كل يوم عشر [جزر، أو](٥) في أبي سفيان، استأجر ليوم أحد ألفين من العرب سوى من استجاش من العرب، وأنفق عليهم أربعين أوقية.

وسيأتي عن عليّ بن إبراهيم، أنّه في أصحاب العير. فإنّه لمّا أصيب قريش ببدر، قيل لهم: أعينوا بهذا المال على حرب محمّد لعلّنا ندرك منه ثأرنا. ففعلوا.

والمراد بسبيل الله: دينه، واتّباع رسوله.

﴿ فَسَيُنْفِقُونَها ﴾ : بتمامها.

قيل (٦): لعلّ الأوّل إخبار عن إنفاقهم في تلك الحال، وهو إنفاق بدر. والثاني إخبار عن إنفاقهم فيما يستقبل، وهو إنفاق أُحد. ويحتمل أن يراد بهما واحد، على أنّ مساق

۲. أنوار التنزيل ۲۹۳/۱

٤. أنوار التنزيل ٣٩٣/١.

٦. أنوار التنزيل ٣٩٣/١.

١. أنوار التنزيل ٣٩٣/١

٣. تفسير القمّي ٢٧٥/١.

٥. كذا في المصدر، وفي النسخ: جزوراً.

الأوّل لبيان غرض الإنفاق. ومساق الثاني لبيان عاقبته، وأنّه لم يقع بعد.

﴿ ثُمَّ تَكُونُ عَلَيْهِمْ حَسْرَةً ﴾: ندماً وغمًا، لفواتها من غير مقصود. جعل ذاتها تُـصير حسرة، وهي عاقبة إنفاقها مبالغة.

﴿ ثُمَّ يُغْلَبُونَ ﴾: آخر الأمر. وإن كان الحرب بينهم سجالاً قبل ذلك.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): نزلت في قريش، لمّا وافاهم ضمضم وأخبرهم بخبر (٢) رسول الله ﷺ في طلب العير. فأخرجوا أموالهم وحملوا وأنفقوا وخرجوا إلى محاربة رسول الله ﷺ ببدر، فقُتلوا وصاروا إلى النار. وكان ما أنفقوا حسرة عليهم.

﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ : أي الَّذين ثبتوا على الكفر منهم ، إذ أسلم بعضهم .

﴿ إِلَى جَهَنَّمَ يُحْشَرُونَ ﴾ ۞: يساقون.

﴿ لِيَمِيزَ اللهُ الْحَبِيثَ مِنَ الطَّيْبِ ﴾: الكافر من المؤمن ، أو الفساد من الصلاح . و «اللام» متعلّقة «بيحشرون» أو «يغلبون» .

أو ما أنفقه المشركون في عداوة رسول الله ﷺ ممّا أنفقه المسلمون في نـصرته. و «اللام» متعلّقة بقوله: «ثمّ تكون عليهم حسرة».

وقرأ (٣) حمزة والكسائي ويعقوب: «ليميّز» من التمييز. وهو أبلغ من الميز.

﴿ وَيَجْعَلَ الْخَبِيثَ بَعْضَهُ عَلَى بَعْضٍ فَيَرْكُمَهُ جَسِيعاً ﴾: فيجمعه وينضم بنعضه إلى بعض، حتى يتراكبوا لفرط إزدحامهم. أو يضم إلى الكافر ما أنفقه ليزيد به عذابه كمال الكانزين.

﴿ فَيَجْعَلَهُ فِي جَهَنَّمَ أُولَئِكَ ﴾ : إشارة إلى الخبيث؛ لأنَّه مقدّر بالفريق الخبيث. أو إلى المنفقين.

﴿ هُمُ الْخَاسِرُونَ ﴾ ٢٠ : الكاملون في الخسران؛ لأنَّهم خسروا أنفسهم وأموالهم.

٢. المصدر: بخروج.

أ. تفسير القمى ٢٧٧/١.

٣. أنوار التنزيل ٣٩٤/١.

وفي علل الشرائع (١) عن الباقر طلط في حديث: إنّ الله سبحانه مزج طينة المؤمن حين أراد خلقه بطينة الكافر، فما يفعل المؤمن من سيئة فإنّما هو من أجل ذلك المزاج. وكذلك مزج طينة الكافر حين أراد خلقه بطينة المومن، فما يفعل الكافر من حسنة فإنّما هو من أجل ذلك المزاج.

أو لفظ هذا معناه، قال: فإذا كان يوم القيامة، ينزع الله تعالى من العدو الناصب سنخ المؤمن ومزاجه وطينته وجوهره وعنصره مع جميع أعماله الصالحة ويبرده على المؤمن، وينزع الله تعالى من المؤمن سنخ الناصب ومزاجه وطينته وجوهره وعنصره مع جميع أعماله السيئة الرديئة، ويرده إلى الناصب عدلاً منه على وتقدّست أسماؤه. ويقول للناصب: لاظلم عليك بهذه الأعمال الخبيئة من طينتك ومزاجك، وأنت أولى بها. وهذه الأعمال الصالحة من طينة المؤمن ومزاجه وهو أولى بها. لا ظلم اليوم، إن الله سريع الحساب.

ثمّ قال: أزيدك في هذا المعنى من القرآن، أليس الله على: يقول: «الخبيثات للخبيثين والخبيثون للطيّبات أولئك مبرّؤون ممّا والخبيثون للخبيثات، والطيّبات للطيّبات للطيّبات أولئك مبرّؤون ممّا يقولون لهم مغفرة ورزق كريم» (٢). وقال على: «والّذين كفروا إلى جهنّم يحشرون. ليميز الله الخبيث من الطيّب ويجعل الخبيث بعضه على بعض فيركمه جميعاً فيجعله في جهنّم أولئك هم الخاسرون».

﴿ قُلْ لِلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ : يعني أبا سفيان وأصحابه.

والمعنى: قل لأجلهم.

﴿ إِنْ يَنْتَهُوا ﴾ : عن معاداة الرسول ﷺ بالدخول في الإسلام.

﴿ يُغْفَرْ لَهُمْ مَا قَدْ سَلَفَ ﴾ : من ذنوبهم.

١٠ عنه: تفسير الصافي ٣٠٢/٢، وشرحه في الوافي المجلّد ١ الجزء ١١/٣ ـ ١٣. والحديث موجود في عــللـ
 الشّرايع ٢٠٦٠، ح ٨١ ولكن لم يرد فيه ذكر للآيتين الواردتين في ذيل الحديث.

٢. النُّور /٢٦.

وقرئ (۱) بالتاء والكاف، على أنّه خطابهم. و«يغفر» على البناء للفاعل. وهـو الله تعالى.

وفي تفسير العيّاشي (٢): عن عليّ بن درّاج الأسديّ قال: دخلت على أبي جعفر عليًّا فقلت له: إنّي كنت عاملاً لبني أميّة، فأصبت مالاً كثيراً، فظننت أنّ ذلك لا يحلّ لي.

قال: فسألت عن ذلك غيري؟

قال: قلت: قد سألت. فقيل لي: إنّ أهلك ومالك وكلّ شيء لك حرام.

قال: ليس كما قالوا لك.

قلت: جعلت فداك، فلي توبة؟

قال: نعم، توبتك في كتاب الله: «قل للذين كفروا إن ينتهوا يغفر لهم ما قد سلف».

﴿ وَإِنَّ يَعُودُوا ﴾ : إلى قتاله.

﴿ فَقَدْ مَضَتْ سُنَّةُ الْأَوَّلِينَ ﴾ ۞: الّذين تخرّبوا على الأنبياء اللَّهُ بالتدبير، كما جرى على أهل بدر، فيتوقّعوا مثل ذلك.

﴿ وَقَاتِلُوهُمْ حَتَّى لَا تَكُونَ فِتْنَةً ﴾ : لا يوجد فيهم شرك.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): أي كفر.

قال: وهي ناسخة لقوله: «كفُّوا أيديكم». ولقوله: «دع أذاهم».

﴿ وَيَكُونَ الدِّينُ كُلُّهُ شِهِ ﴾: وتضمحلٌ عنهم الأديان الباطلة.

فسقال: لم يسجئ تأويل هذه الآية بعد. إنّ رسول الله عَلَيْظُ رخَمَ [ لخاصّة ]

٢. تفسير العيّاشي ٥٥/٢، ح٤٧.

٤. الكافي ٢٠١/٨، ح٢٤٣.

١. أنوار التنزيل ٣٩٤/١.

٣. تغمير القمّى ٢٧٨/١.

أصحابه (۱). فلو قد جاء تأويلها، لم يُقبل منهم. ولكنهم يُقتلون حتّى بوحّدالله ﷺ حتّى لايكون شرك.

وفي تفسير مجمع البيان (٢): «وقاتلوهم حتّى لاتكون» الآية. وروى زرارة وغيره، عن أبي عبدالله الله أنّه قال: لم يجئ تأويل هذه الآية. ولو قد قام قائمنا بعد، سيرى من يدركه ما يكون من تأويل هذه الآية. وليبلغنّ دين محمّد ﷺ ما بلغ الليل حتّى لا يكون شرك على ظهر الأرض، كما قال الله تعالى: «يعبدونني لا يشركون بي شيئاً» (٣).

﴿ فَإِنِّ انْتَهَوَّا ﴾: عن الكفر.

﴿ فَإِنَّ اللَّهَ بِمَا يَعمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ ٢: فيجازيهم على انتهائهم عنه وإسلامهم.

وعن يعقوب (1) بالتاء، على معنى: «فإنّ الله بما تعملون» من الجهاد والدعوة إلى الإسلام، والإخراج من ظلمة الكفر إلى نور الإسلام والإيمان «بصير» يجازيكم. ويكون تعليقه بانتهائهم دلالة على أنّه كما يستدعي إثابتهم المباشرة، يستدعي إثابة مقاتليهم للتسبّب.

﴿ وَإِنَّ تُوَلُّوا ﴾ : ولم ينتهوا.

﴿ فَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ مَوْلَاكُمْ ﴾: ناصركم. فثقوا به، ولا تبالوا بمعاداتهم.

﴿ نِعْمَ الْمَوْلَى ﴾: لا يضيّع من تولاه.

﴿ وَنِعْمَ النَّصِيرُ ﴾ ٢٠ الايغلب من نصره.

﴿ وَاعْلَمُوا أَنَّمَا غَنِمْتُمْ ﴾ : أي الّذي أخذتموه من الكفّار قهراً.

﴿ مِنْ شَيْءٍ ﴾: ممّا يقع عليه اسم الشيء، حتى الخيط.

٢. مجمع البيان ٥٤٣/٢.

٤. أنوار التنزيل ٣٩٤/١.

هكذا في المصدر. وفي النسخ: لخاصة.

٣. النّور /٥٥.

٥. الكافي ١٠٤٤/١، ح١٠.

قول الله عُلَا: «واعلموا أنّما غنمتم من شيء فأنّ لله خمسه وللرسول ولذي القربي».

﴿ فَاَنَّ شِهِ خُمُسَهُ ﴾ : مبتدأ خبره محذوف، أي فثابتٌ أنَّ لله خمسه.

و قرئ (۲): «فإنّ» بالكسر.

والجمهور من العامّة على أنّ ذكر الله تعالى للتعظيم، كما في قوله: «والله ورسوله أحقّ أن يرضوه». وأنّ المراد قسم الخمس على الخسمة المعطوفين.

﴿ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي الْقُرْبَى والْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينِ وَابْنِ السَّبِيلِ ﴾ : في تهذيب الأحكام (٣): علي بن الحسين بن فضّال، عن محمّد بن إسماعيل الزعفراني، عن حمّاد بن عيسى، عن عمر بن أذينة، عن أبان بن أبي عيّاش، عن سليم بن قيس الهلالي، عن أميرالمؤمنين عليه قال: سمعته يقول كلاماً كثيراً.

ثمّ قال: وأعظم (٤) من ذلك كلّه سهم ذي القربى، الذين قال الله تعالى: «إن كنتم آمنتم بالله وما أنزلنا على عبدنا يوم الفرقان يوم التقى الجمعان» نحن والله، عنى بـذي القربى. و[هم](٥) الذين قرنهم الله بنفسه ونبيّه، فقال: «فأنّ لله خمسه وللرسول ولذي القربى واليتامى والمساكين وابن السبيل» منّا خاصّة. ولم يجعل لنا في سهم الصدقة نصيباً، أكرم الله نبيّه وأكرمنا أن يطعمنا أوساخ أيدي الناس.

وفي أصول الكافي (٢): الحسين بن محمّد، عن معلّى بن محمّد، عن محمّد بن أورمة ومحمّد بن عبدالله ، عن عليّ بن حسّان، عن عبدالرحمان بن كثير، عن أبي عبدالله الله في قول الله تعالى: «واعلموا أنّما غنمتم» الآية .

قال: أميرالمؤمنين للطِّلا والأثمّة للتُّكلُّ .

٢. أنوار التنزيل ٣٩٤/١.

٤. المصدر: أعطهم.

٦. الكافي ٤١٤/١، - ١٢.

١. كذا في المصدر، وفي النسخ: ليذكوا.

٣. تهذيب الأحكام ١٢٦/٤، ح٣٦٢.

من المصدر.

قال: هم قرابة رسول الله عَلَيْظُ. والخمس [لله و ](٤) للرسول عَيَالَةُ [ ولنا ](٥).

أحمد (٢)، عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر، عن الرضا عليه قال: سُئل عن قول الله: «واعلموا أنّما غنمتم من شيء فأنّ لله خمسه وللرسول ولذي القربي». فقيل له: فماكان لله، فلمن هو؟

فقال: لرسول الله ﷺ. وماكان لرسول الله ﷺ فهو للإمام.

فقيل له: أرأيت إن كان صنف من الأصناف أكثر وصنف أقل ، ما يصنع به؟

قال: ذاك إلى الإمام. أرأيت رسول الله ﷺ كيف يصنع، أليس إنّماكان يعطي على ما يرى؟ وكذلك الإمام.

وفي روضة الكافي (()، خطبة لأميرالمؤمنين للنبلخ يقول فيها: قد عملت الولاة قبلي أعمالاً خالفوا فيها رسول الله تَنظي [متعمّدين لخلافه، ناقضين لعهده، مغيّرين لسنّته] (() ولو حملت الناس على تركها وحوّلتها إلى مواضعها وإلى ما كانت في عهد رسول الله تَنظي لتفرّق عني جندي حتى أبقى وحدي، أو قليل من شيعتي الّذين عرفوا فضلي وفرض إمامتي من كتاب الله وسنّة رسول الله تَنظيلاً.

إلى أن قال: إذاً لتفرّقوا عنّي. ثمّ قال التيلا والله، لقد أمرت الناس أن لا يجتمعوا فـي شهر رمضان إلّا في فريضة.

۱. الكافي ۲/۵۳۹، ح۲.

<sup>.</sup> ٢. من المصدر.

٣. كذا في المصدر، وفي النسخ: جعفر.

٤. من المصدر.

٥. من المصدر.

٦. الكافي ١/١٤٤١، ح٧.

۷. الکافی ۹۸/۸ و ۹۲\_۹۳، ح ۲۱.

٨. من المصدر.

بالله وما أنزلنا على عبدنا يوم الفرقان يوم التقى الجمعان». فنحن والله، عنى بلذي (١) القربى . الذي قبرننا الله بنفسه وبرسوله ﷺ فقال: «فلله وللرسول ولذي القربى واليتامى والمساكين وابن السبيل» فينا خاصة.

عليّ بن محمّد (٢)، عن عليّ بن عبّاس، عن الحسن بن عبدالرحمن، عن عاصم بن حميد، [عن أبي حمزة ] (٣) عن أبي جعفر للظِّلِ قال: قلت له: إنّ بعض أصحابنا يفترون ويقذفون من خالفهم.

فقال لي: الكفّ عنهم أجمل.

ثمّ قال: والله، يا أبا حمزة، إنّ الناس كلُّهم أولاد بغايا ما خلا شيعتنا.

قلت: فكيف لي بالمخرج من هذا؟

فقال لي: يا أباحمزة ، كتاب الله المنزل يدلّ عليه . إنّ الله تبارك و تعالى جعل لنا أهل البيت سهاماً ثلاثة في جميع الفيء . ثمّ قال على الناس ما خنمتم الآية . فنحن أصحاب الخمس والفيء ، وقد حرّمناه على جميع الناس ما خلا شيعتنا . والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة .

وفي كتاب الاحتجاج للطبرسيّ (٤): عن عليّ بن الحسين عليّ حديث طويل. يقول فيه لبعض الشاميّين: فهل قرأت هذه الآية: «واعلموا أنّما غنمتم من شيء فأنّ لله خمسه وللرسول ولذي القربي»؟

فقال له الشامئ: بلي.

فقال له للظِّلْا: فنحن ذوالقربي.

وفي تهذيب الأحكام (٥): سعد بن عبدالله، عن محمّد بن عبدالجبّار، عن صفوان بن يحيى، عن عبدالله بن مسكان قال: حدّثنا زكريّا بـن مـالك الجـعفيّ، عـن أبـي

۲. الکانی ۱۸۵۸ ۲۸۲۰ ح ۴۳۱.

٤. الاحتجاج ٣٢/٢ ـ ٣٤.

كذا في المصدر، وفي النسخ: بذلك.

٣. من المصدر.

٥. تهذيب الأحكام ١٢٥/٤، ح ٣٦٠.

عبدالله للنِّلِهِ أنَّه سئل عن قول الله عَلَى: «واعلموا أنَّما غنمتم» الآية.

فقال: أمّا خمس الله على فللرسول، ينضعه فني سبيل الله. وأمّا خمس الرسول فلأقاربه، وخمس ذوي القربى فهم أقرباؤه، واليتامي يتامي أهل بيته. فجعل هذه الأربعة أسهم فيهم. وأمّا المساكين وابن السبيل، فقد عرفت أنّا لا نأكل الصدقة ولا تحلّ لنا، فهي للمساكين وابن السبيل.

قال: خمس الله كلل الإمام، وخمس الرسول للإمام، وخمس ذي القربي لقرابة الرسول والإمام، واليتامي إنتامي إنه الرسول، والمساكين منهم، وأبناء السبيل منهم. فلا يخرج منهم إلى غيرهم.

وفي عوالي اللئالي (٣): ونُقل عن عليّ عليًّا أنّه قيل له: إنّ الله تبارك وتعالى يــقول: «واليتامي والمساكين».

فقال: أيتامنا ومساكيننا.

وفي تفسير الثغلبي (٤): عن المنهال بن عمرو، قال: سألت زين العابدين الله عن الخمس.

قال: هو لنا.

فقلت: إنَّ الله تعالى يقول: «واليتامي والمساكين».

قال: أيتامنا ومساكيننا.

وفي كتاب الخصال (٥): عن جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن آبائه، عن عليّ بن أبي طالب المنظلب سنّ في أبي طالب المنظلب سنّ في

٢. من المصدر.

٤. تفسير الثعلبي. عنه نور الثقلين ح١٥٧/٢، ح١٠٨.

١. نفس المصدر والموضع، ح ٣٦١.

٣. عوالي اللثالي ٧٥/٢ ٢٠١، - ٢٠١.

٥. الخصال /٣١٢ ـ ٣١٣، ح ٩٠.

الجاهليّة خمس سنن أجراها الله له في الإسلام.

إلى قوله: ووجد كنزاً، فأخرج منه الخمس وتصدّق به. فأنزل الله تعالى: «واعلموا أنّما غنمتم من شيء فأنّ لله خمسه» الآية.

وفي عيون الأخبار (١)، في باب مجلس الرضا للتلا مع المأمون في الفرق بين العترة والأمّة حديث طويل، وفيه: قالت العلماء له: فأخبرنا هل فسّر الله تعالى الاصطفاء في الكتاب؟

فقال الرضاط الله فسر الاصطفاء في الظاهر دون الباطن في اثني عشر موطناً وموضعاً. فأوّل ذلك قوله ﷺ.

إلى أن قال: وأمّا الآية الثامنة فقوله على: «واعلموا أنّما غنمتم من شيء فأنّ لله خمسه وللرسول ولذي القربى». فقرن سهم ذي القربى مع سهمه وسهم رسوله على فهذا فصل (٢) بين الآل والأمّة؛ لأنّ الله تعالى جعلهم في حيّز وجعل الناس في حيّز دون ذلك، ورضي لهم ورضي لنفسه واصطفاهم فيه. فبدأ بنفسه، ثمّ ثنّى برسوله، ثمّ بذي القربى بكلّ ما كان من الفيء والغنيمة وغير ذلك ممّا رضيه جلّ وعزّ لنفسه ورضيه لهم. فقال وقوله الحقّ: «واعلموا أنّما غنمتم من شيء فأنّ لله خمسه وللرسول ولذي القربى». فهذا تأكيد مؤكّد وأثر قائم لهم إلى يوم القيامة في كتاب الله الناطق «لايأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه تنزيل من حكيم حميد» (٣).

وأمّا قوله: «واليتامى والمساكين» فإنّ اليتيم إذا انقطع يتمه، خرج من الغنائم ولم يكن له فيها نصيب. وكذلك المسكين إذا انقطع مسكنته، لم يكن له نصيب من المغنم ولا يحلّ له أخذه. وسهم ذي القربي إلى يوم القيامة قائم فيهم للغنيّ والفقير منهم؛ لأنّه لا أحد أغنى من الله على ولا من رسوله عَلَيْلاً. فجعل لنفسه منها سهماً، ولرسوله منها سهماً. فما رضيه لنفسه ولرسوله، رضيه لهم. وكذلك الفيء، ما رضيه منه لنفسه

١. عبون الأخبار، ٢٣١/١ و٢٣٧ - ٢٣٩.

٢. المصدر: فقيل.

٣. فصّلت ٤٢/.

ولنبيّه، رضيه لذي القربي، كما أجراهم في الغنيمة، فبدأ بنفسه عَلَيْ ثَمَ برسوله ثمّ بهم، وقرن سهمهم بسهم [الله وسهم](١) رسوله.

وكذلك في الطاعة، قال: «يا أيّها الّذين آمنوا أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولي الأمر منكم» (٢). فبدأ بنفسه، ثمّ برسوله، ثمّ بأهل بيته.

وكذلك آية الولاية: «إنّـما وليّكم الله ورسوله والّـذين آمنوا». فـجعل طاعتهم وولايتهم مع طاعة الرسول مقروناً بطاعته، كما جعل سهمهم مع سهم الرسول مقروناً بسهمه في الغنيمة والفيء. فتبارك الله وتعالى، ما أعظم نعمته على أهل هذا البيت!

فلما جاءت قصة الصدقة، نزّه نفسه ورسوله ونزّه أهل بيته، فقال: «إنّما الصدقات للفقراء والمساكين والعاملين عليها والمؤلّفة قلوبهم وفي الرقاب والغارمين وفي سبيل الله وابن السبيل فريضة من الله» (٣). فهل تجد في شيء من ذلك أنّه رسوله، نزّه أهل لنفسه أو لرسوله أو لذي القربي ؟ لأنّه لمّا نزّه نفسه عن الصدقة ونزّه رسوله، نزّه أهل بيته، لا بل حرّم عليهم ؛ لأنّ الصدقة محرّمة على محمّد وآله. وهي أوساخ أيدي الناس لا تحلّ (٤) لهم، لأنّهم طهروا من كلّ دنس ووسخ. فلمّا طهرهم واصطفاهم، رضي لهم ما رضى لنفسه، وكره لهم ما كره لنفسه، فهذه الثامنة.

قال: هم قرابة رسول الله ﷺ.

فسألته: مِنهم اليتامي والمساكين وابن السبيل؟

قال: نعم.

عن عبدالله بن سنان (٦)، عن أبي عبدالله لله الله قال: سمعته يقول: أنّ نجدة الحروريّ

٢. النساء /٥٩.

٤. المصدر: لايحل.

٦. نفس المصدر والموضع، ح٥٢.

١. من المصدر.

٣. التَوبة /٦٠.

٥. تفسير العيّاشي ٦١/٢، ح٥٠.

كتب إلى ابن عبّاس يسأله عن موضع الخمس: لمن هو؟

فكتب إليه: أمَّا الخمس، فإنَّا نزعم أنَّه لنا. ويزعم قومنا أنَّه ليس لنا، فصبرنا.

عن زرارة <sup>(۱)</sup> ومحمّد بن مسلم وأبي بصير أنّهم قالوا له: ما حقّ الإمام فـي أمـوال الناس؟

قال: الفيء والأنفال والخمس. فكلّ ما دخل منه أو فيء أو أنفال أو خمس أو غنيمة ، فإنّ له (٢) خمسه. فإنّ الله تعالى يقول: «واعلموا أنّما غنمتم من شيء فأنّ لله خمسه وللرسول ولذي القربى واليتامى والمساكين». وكلّ شيء في الدنيا، فإنّ لهم فيه نصيباً. فمن وصلهم بشيء، فما يدعون له أكبر ممّا يأخذون منه.

قال: الخمس لله وللرسول. وهو لنا.

عن الحلبي (٤)، عن أبي عبدالله للها اله الرجل من أصحابنا في لوائمهم، فيكون معهم فيصيب غنيمة.

قال: يؤدّي خمسنا، ويطيب له.

﴿ إِنْ كُنْتُمْ آمَنْتُمْ بِاللهِ ﴾: متعلق بمحذوف دل عليه «واعلموا» أي كنتم آمنتم بالله، فاعلموا أنّه جعل الخمس لهؤلاء. فسلموه إليهم، واقتسموا بالأخماس الأربعة الباقية. فإنّ العلم العمليّ إذا أمر به لم يرد منه العلم المجرّد؛ لأنّه مقصود بالعرض، والمقصود بالذات هو العمل.

﴿ وَمَا أَنْزَلْنَا عَلَى عَبْدِنَا ﴾: محمّد عَلَيْهُ من الآيات والملائكة والنصر.

وقرئ: «عبدنا» بضمّتين، أي الرسول والمؤمنين.

﴿ يَوْمَ الْفُرْقَانِ ﴾ : يوم بدر . فإنّه فرّق فيه بين الحقّ والباطل .

٢. المصدر: لهم.

تفسير العياشي ٦٤/٢، ح٦٦.

أ. نقس المصدر والموضع، ح٥٣.

٣. تفسير العيّاشي ٦٢/٢، ح٥٦.

الجزء الخامس / سورة الأنفال ..... المجزء الخامس / سورة الأنفال ..... ١٤٩

﴿ يَوْمَ الْتَقَى الْجَمْعَانِ ﴾ : المسلمون والكفّار.

وفي كتاب الخصال (١): عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر عليه قال: الغسل في سبعة عشر موطناً؛ ليلة سبع عشرة (٢) من شهر رمضان. وهي ليلة التقى الجمعان ليـلة بدر.

وفي تفسير العيّاشيّ <sup>(٣)</sup>: عن إسحاق بن عمّار، عن أبي عبدالله عليِّلا قال: في تسعة عشر من شهر رمضان يلتقى الجمعان.

قلت: ما معنى قوله: يلتقي الجمعان؟

قال: يجمع فيهما ما يريد من تقديمه وتأخيره وإرادته وقضائه.

﴿ وَاللهُ عَلَى كُلُّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ ۞: فيقدر على نصر القليل على الكثير، والإمداد بالملائكة.

﴿إِذْ أَنْتُمْ بِالْمُدُوِّةِ الدُّنْيَا ﴾: بدل من «يوم الفرقان».

و «العدوة» بالحركات الثلاث: شبط الوادي، وقد قرئ بها. والمشهور الضم والكسر، وهو قراءة ابن كثير وأبي عمرو ويعقوب.

﴿ وَهُمْ بِالْعُدُوةِ الْقُصُوى ﴾: البعدى من المدينة. تأنيث الأقصَى، وكان قياسه قبلب الواو، كالدنيا والعليا، تفرقة بين الاسم والصفة. فجاء على الأصل، كالقود. وهو أكثر استعمالاً من القصيا.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): وقوله ﷺ: ﴿إِذْ أَنتُم بِالْعَدُوةُ الدُنْيَا، الآيَـةُ، يَـعني: قريشاً حين نزلوا بالعدوة اليمانيّه، ورسول الله ﷺ حين نزل بالعدوة الشاميّة.

﴿ وَالرَّكْبُ ﴾ : أي العير، أو قوادها.

وفي تفسير العيّاشيّ (٥): عن أبي عبدالله للنِّلْةِ في قوله: «والركب أسفل منكم». قال: أبا سفيان وأصحابه.

١. الخصال /٥٠٨، ح ١.

٣. تفسير العيّاشي ٦٤/٢، ح٦٧.

٥. تفسير العيّاشي ٢٥/٢، - ٦٩.

هكذا في المصدر. وفي النسخ: سبعة وعشرين.

٤. تفسير القمّي ٢٧٨/١.

وموافق لما ذكره عليّ بن إبراهيم (١) أنّ أباسفيان كان مع العير. ﴿ أَسْفَلَ مِنْكُمْ ﴾: في مكان أسفل من مكانكم، يعني: الساحل.

وهو منصوب على الظرف، واقع موقع الخبر، والجملة حال من الظرف قبله. وفائدتها الدلالة على قوّة العدق، واستظهارهم بالركب، وحرصهم على المقاتلة، وتوطين نفوسهم على أن لايخلوا مراكزهم ويبذلوا منتهى جهدهم، وضعف شأن المسلمين والتياث أمرهم واستبعاد غلبتهم عادة. وكذا ذكر مراكز الفريقين، فإنّ العدوة الدنيا كانت رخوة تسوخ فيها الأرجل ولايمشى فيها إلّا بتعب ولم يكن بها ماء، بخلاف العدوة القصوى.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): وقوله ﷺ: «والركب أسفل منكم» وهو العير الّـتي أفلتت.

﴿ وَلَوْ تَوَاعَدْتُمْ لَاخْتَلَفْتُمْ فِي الْمِيعَادِ ﴾: أي لوتواعدتم أنتم وهم للقتال، ثمّ علمتم حالكم وحالهم، لاختلفتم في الميعاد هيبة منهم ويأساً من الظفر عليهم، ليتحقّقوا أنّ ما اتّفق لهم من الفتح ليس إلّا صنعاً من الله خارقاً للعادة، فيزدادوا إيماناً وشكراً.

﴿ وَلَكِنْ ﴾ : جمع بينكم على هذه الحال من غير ميعاد.

﴿ لِيَقْضِيَ اللَّهُ آمْراً كَانَ مَفْعُولاً ﴾ : حقيقاً بأن يُفعَل. وهو نصر أوليائه، وقهر أعدائه.

وفي كتأب مقتل الحسين الشير لأبي مخنف: أنّ الحسين الشير بعد أن بلغه قتل مسلم وهانئ ونزوله بالعقبة، قال له بعض من حضر: ناشدتك الله، إلّا ما رجعت. فوالله، ما تقدم إلّا على أطراف الأسنة وحرارات السيوف، وأنّ هؤلاء القوم الذين بعثوا إليك لو كان فيهم صلاح، لكفوك مؤنة الحرب والقتال، وطيّبوا لك الطريق، ولكان الوصول إليهم رأياً سديداً. فالرأي عندنا أن ترجع عنهم ولاتقدم عليهم.

فقال له الحسين عليه إلى صدقت يا عبدالله، فيما تقول «ولكن ليقضي الله أمراً كنان مفعولاً».

١. تفسير القمّي ٢٥٦/١.

﴿ لِيَهْلِكَ مَنْ هَلَكَ عَنْ بَيَّنَةٍ وَيَحْيَى مَنْ حَيَّ عَنْ بَيِّنَةٍ ﴾ : بدل منه. أو متعلّق بـقوله : «مفعولاً».

قيل (1): والمعنى: ليموت من يموت عن بيّنة عاينها، ويعيش من يعيش عن حجّة شاهدها لئلًا يكون له حجّة ومعذرة. فإنّ وقعة بدر من الآيات الواضحة. أو ليصدر كفر من كفر، وإيمان من آمن عن وضوح بيّنة. على استعارة الهلاك والحياة، للكفر والإسلام.

والمراد بِـ «من هلك» و «من حيّ»: المشارف للهلاك والحياة. أو من هذا حاله في علم الله وقضائه.

وقرئ (۲): «ليهلك» بالفتح.

وقرأ (٣) ابن كثير برواية البزّي، ونافع وأبوبكر ويعقوب: «من حيي» بفك الإدغام، للحمل على المستقبل.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): قال: يعلم من بقي أنّ الله ﷺ نصره.

﴿ وَإِنَّ اللهَ لَسَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ ، بكفر من كفر وعقابه، وإيمان من آمن وثوابه. ولعلّ الجمع بين الوصفين لاشتمال الأمرين على القول والاعتقاد.

وفي مصباح شيخ الطائفة (٥) يُؤُخُ خطبة لأميرالمؤمنين المُثِلِّ خطب بها في يوم الغدير، وفيها: ولم يدع الخلق في بهم صماً ولا عمياً (٦)، بل جعل لهم عقولاً مازجت شواهدهم وتفرّقت في هياكلهم وحقّقها في نفوسهم واستعبد لها حواسهم. فقدر (٧) بها على أسماع ونواظر أفكار وخواطر، ألزمهم بها حجّته وأراهم بها محجّته وأنطقهم عمّا شهدته بألسن ذَربة بما قام فيها من قدرته وحكمته وبيّن عندهم بها «ليهلك من

١. أنوار التنزيل ٣٩٦/١.

٣. نفس المصدر، والموضع.

٥. مصباح المتهجّد /٦٩٨.

٧. المصدر: فقّر.

۲. أنوار التنزيل ۳۹۳/۱

٤. تفسير القمّي ٢٧٨/١.

٦. المصدر: ولا في عميّ عمياء بكماً.

هلك عن بيّنة ويحيى من حيّ عن بيّنة وإنّ الله لسميع عليم، بصير شاهد خبير.

﴿ إِذْ يُرِيكُهُمُ اللهُ فِي مَنَامِكَ قَلِيلاً ﴾: مقدّر «باذكر». أو بدل ثان من «يوم الفرقان». أو متعلّق بـ «عليم» أي يعلم المصالح.

قيل (١): إذ يقلّلهم في عينك في رؤياك. وهو أن تخبر به أصحابك، فيكون تثبيتاً لهم وتشجيعاً على عدوّهم.

والضمير المخاطب مفعول أوّل. والضمير الغائب مفعول ثـان. و«قـليلاً» ثـالث. و«في منامك» متعلّق بالفعل بعد التجريد.

﴿ وَلَوْ اَرَاكُهُمْ كَثِيراً لَفَشِلْتُمْ وَلَتَنَازَعْتُمْ فِي الْأَمْرِ ﴾ : أي في أمر القتال، وتفرّقت آراؤكم بين الثبات والفرار.

﴿ وَلَكِنَّ اللهَ سَلَّمَ ﴾ : أنعم بالسلامة من الفشل والتنازع.

﴿ إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصُّدُورِ ﴾ ٢٠ يعلم ما سيكون فيها، وما يغيّر أحوالها من الجرأة الجين.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): فالمخاطبة لرسول الله عَيَّالِيَّةُ ، والمعنى لأصحابه. أراهم الله قريشاً في منامهم أنّهم قليل، ولو أراهم كثيراً لفزعوا.

وفي روضة الكافي (٣)، بإسناده إلى زرارة: عن أبي جعفر الله قال: كان إبليس يـوم بدر يقلّل المسلمين في أعين الكفّار، ويكثّر الكفّار في أعين المسلمين (٤). فشدّ عليه جبر ثيل الله بالسيف، فهرب منه. وهو يقول: يا جبر ثيل النّي مؤجّل ](٥). حتّى وقع في البحر.

قال: فقلت لأبي جعفر للنظِّ : لأي شيء كان يخاف، وهو مؤجّل؟ قال: يقطع بعض أطرافه.

١. أنوار التنزيل ٣٩٦/١

٣. الكافي ٢٧٧/٨ ح ١٩٤.

ه, من المصدر.

٢. تفسير القمي ٢٧٨/١.٢٧٩.

٤. هكذا في المصدر. وفي النسخ: النَّاس.

﴿ وَإِذْ يُرِيكُمُوهُمْ إِذِ الْتَقَيْتُمْ فِي اَعْيُنِكُمْ قَلِيلاً ﴾: الضميران مفعولا «يرى».

و «قليلاً» حال من الثاني.

قيل (١): وإنّما قلّلهم في أعين المسلمين، تصديقاً لرؤيا رسول الله ﷺ وتثبيتاً لهم. وفي الجوامع (٢): عن ابن مسعود: لقد قُلّلوا في أعيننا حتّى قلت لرجل إلى جنبي: أتراهم سبعين؟

قال: أراهم مائة!

فأسرنا رجلاً منهم، فقلنا: كم كنتم؟

قال: ألفاً.

﴿ وَيُقَلِّلُكُمْ فِي اَغْيُنِهِمْ ﴾: حتى قال قائل منهم: إنّ محمّداً وأصحابه أكلة جزور. وقال أبو جهل: ما هم إلّا أكلة رأس. لو بعثنا إليهم عبيدنا لأخذوهم باليد، كما مرّ ذكره في القصة.

وإنّما قلّلهم في أعينهم قبل التحام القتال، ليجترئوا عليهم ولايستعدّوا لهم، شمّ كثّرهم حتّى يرونهم مثليهم، لتفاجئهم الكثرة فتبهتهم وتكسر قلوبهم. وهذا من عظائم آيات تلك الواقعة. فإنّ البصر، وإن كان يرى الكثير قليلاً والقليل كثيراً، لكن لاعلى هذا الوجه ولا إلى هذا الحدّ. وإنّما يتصوّر ذلك بصدّ الله الأبصار عن إبصار بعض دون بعض، مع التساوي في الشروط.

﴿ لِيَقْضِيَ اللهُ أَمْراً كَانَ مَفْعُولاً ﴾ : كرّره لاختلاف الفعل المعلّل به . أو لأنّ المراد الأمر ثَمَّة (٣) الاكتفاء على الوجه المحكيّ، وهاهنا إعزاز الإسلام وأهله، وإذلال الشرك وحزبه.

﴿ وَالَى اللهِ تُرْجَعُ الْأُمُورُ ﴾ ﴿ وَالَّهِ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

١. أنوار التنزيل ٣٩٦/١ بتصرّف.

٢. جوامع الجامع /١٧٠.

٣. ثمّة: مناك

﴿ يَا آَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا لَقِيتُمْ فِئَةً ﴾ : حاربتم جماعة . ولم يصفها ؛ لأنّ المؤمنين ما كانوا يلقون إلّا الكفّار . واللقاء ممّا غلب في القتال .

﴿ فَاثْبُتُوا ﴾ : للقائهم.

﴿ وَاذْكُرُوا اللهَ كَثِيراً ﴾: في مواطن الحرب. داعين له، مستظهرين بـذكره، مـترقّبين لنصره.

﴿ لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ ﴾ ٢٠ : تظفرون بمرادكم من النصر والمثوبة.

وفيه تنبيه على أنّ العبد ينبغي أن لايشغله شيء عن ذكر الله، وأن يلتجئ إليه عند الشدائد، ويقبل عليه بشراشره فارغ البال، واثقاً بأنّ لطفه لاينفك عنه فسي شسيء من الأحوال.

﴿ وَالطِيمُوا اللهَ وَرَسُولَهُ وَلاَ تَنَازَعُوا ﴾ : باختلاف الآراء، كما فعلتم ببدر وأحد.

﴿ فَتَفْشَلُوا ﴾ : جواب النهي.

وقيل (١): عطف عليه. ولذلك قرئ ﴿ وَتَذْهَبَ رِيحُكُمْ ﴾ بالجزم.

والربح مستعارة للدولة. من حيث أنّها في تمشّي أمرها ونـفاذه، مشبّهة بـها فـي هبوبها ونفوذها.

وقيل (٢): المراد بها الحقيقة. فإنّ النصرة لاتكون إلّا بريح يبعثها الله. وفي الحديث: نُصرت بالصبا، وأهلكت عادٌ بالدبور.

﴿ وَاصْبِرُوا إِنَّ اللهَ مَعَ الصَّابِرِينَ ﴾ ٢ : بالكلاءة والنصر.

﴿ وَلاَ تَكُونُوا كَالَّذِينَ خَرَجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ ﴾: يعني أهل مكّة ، حين خرجوا منها لحماية العير.

﴿ بَطَراً ﴾: فخراً وأشراً.

﴿ وَرِنَّاءَ النَّاسِ ﴾ : ليثنوا عليهم بالشجاعة والسماحة. وذلك أنَّهم لمّا بـلغوا جـحفة

٢. أنوار التنزيل ٣٩٧/١.

١. أنوار التنزيل ٣٩٧/١

وافاهم رسول أبي سفيان أن ارجعوا فقد سلمت عيركم. فقال أبو جهل: لا والله، حتى نقدم بدراً ونشرب بها الخمور وتعزف علينا القيان ونطعم بها من حضرنا من العرب. فوافوها، ولكن شقواكأس المنايا وناحت عليهم النوائح مكان القيان. فنُهي المؤمنون أن يكونوا أمثالهم بطرين مرائين. وأمرهم بأن يكونوا أهل تقوى وإخلاص، من حيث أن النهى عن الشيء أمر بضدة.

﴿ وَيَصُدُّونَ عَنْ سَبِيلِ اللهِ ﴾: معطوف على «بطراً» إن جُعل مصدراً في موضع الحال. وكذا إن جُعل مفعولاً له ، لكن على تأويل المصدر.

﴿ وَاللَّهُ بِمَا يَعْمَلُونَ مُحِيطًا ﴾ ۞: فيجازيكم عليه.

﴿ وَإِذْ زَيِّنَ لَهُمُ الشَّيْطَانُ ﴾ : مقدر «باذكر».

﴿ أَعْمَالَهُمْ ﴾ : من معاداة الرسول وغيرها، بأن وسوس إليهم.

﴿ وَقَالَ لاَ غَالِبَ لَكُمُ الْيَوْمَ مِنْ النَّاسِ وَإِنِّي جَارٌ لَكُمْ ﴾: قد مرّ تفسيره.

وقيل (۱): قال مقالة نفسانيّة. والمعنى: أنّه ألقى في روعهم وخيّل إليهم أنّهم لا يُغلَبون ولا يُطاقون لكثرة عَددهم وعُددهم، وأوهمهم أنّ اتّباعهم إيّاه فيما يظنّون أنّها قربان (۲) مجيرٌ لهم، حتّى قالوا: اللهمّ انصر أهدى الفئتين وأفضل الدينين.

و «لكم» خبر «لاغالب» أو صفته. وليس صلته، وإلّا لانتصب، كـقولك: لاضــارباً زيداً عندنا.

﴿ فَلَمَّا تَرَاءَتِ الْفِئْتَانِ ﴾: أي تلاقى الفريقان.

﴿ نَكَصَ عَلَى عَقِبَيْهِ ﴾: رجع القهقري.

وقيل (٢): أي بطل كيده، وعاد ما خيّل إليهم أنّه مجيرهم سبب هلاكهم.

﴿ وَقَالَ اِنِّي بَرِيءٌ مِنْكُمْ اِنِّي آرَى مَا لاَ تَرَوْنَ اِنِّي آخَافُ اللهَ ﴾: قيل (1): أي تبرّأ منهم، وخاف عليهم، وأيس من حالهم لمّا رأى إمداد الله المسلمين بالملائكة.

١. أنوار التنزيل ٣٩٧/١. ٢. المصدر: قربات.

٤. نفس المصدر والموضع.

٢. نفس المصدر الموضع.

﴿ وَاللَّهُ شَدِيدُ الْعِقَابِ ﴾ ٢٠ يجوز أن يكون من كلامه، وأن يكون مستأنفاً.

وفي مجمع البيان (١): «وإذ زيّن لهم الشيطان أعمالهم» الآية. اختلف في ظهور الشيطان يوم بدر كيف كان.

فقيل: إنّ قريشاً لمّا أجمعت المسير، ذكرت الذي بينها وبين بني بكر بن عبد مناف بن كنانة من الحرب وكاد ذلك أن يثبتهم (٢). فجاء إبليس في جند من الشياطين، فتبدّى لهم في صورة سراقة بن مالك بن خيثم (٣) الكنانيّ، ثمّ المدلجيّ وكان من أشراف كنانة «وقال لا غالب لكم اليوم من الناس وإنّي جار لكم» أي مجيركم من كنانة. فلما رأى إبليس الملائكة نزلوا من السماء وعلم أنّه لا طاعة له بهم «نكص على عقبيه». عن ابن عبّاس والسديّ والكلبيّ وغيرهم.

وقيل: إنّهم لمّا التقوا، كان إبليس في صفّ المشركين آخذاً بيد الحارث بن هشام فنكص على عقبيه.

فقال له الحارث: يا سراقة، أتخذلنا على هذه الحال!؟

فقال له: «إنّي أرى ما لاترون».

فقال: والله ما نرى إلا جعاسيس<sup>(2)</sup> يثرب. فدفع في صدر الحارث وانطلق وهـزم الناس.

فلمًا قدم (٥) مكّة قالوا: هزم الناس سراقة. [فبلغ ذلك سراقة ](٦) فقال: والله ما شعرت بمسيركم حتّى بلغنى هزيمتكم.

فقالوا: إنَّك أتيتنا يوم كذا!

٢. المصدر: يثنيهم.

١. مجمع البيان ٥٤٩/٢.

٣. المصدر: جشعم.

٤. هكذا في المصدر. وفي النسخ: جواسيس. والجعاسيس: جمع الجعسوس: القصير الدّميم.

٥. المصدر: قدموا. ٦. من المصدر،

وفي تفسير العيّاشيّ (۱): عن عمرو بن أبي المقدام، عن أبيه، عن عليّ بن الحسين قال: لمّا عطش القوم بيوم بدر، انطلق عليّ بالقربة ليستقي. وهو على القليب إذ جاءت ريح شديدة ثمّ مضت، ثمّ جاءته أخرى ثمّ مضت، ثمّ جاءته أخرى كاد أن تشغله وهو على القليب، ثمّ جلس حتّى مضى. فلمّا رجع إلى رسول الله عَيْنَ أَنْ أَخبره بذلك.

فقال رسول الله عَلَيْهُ: أمّا الريح الأولى [فيها] جبرئيل مع ألف من الملائكة ، والثانية فيها ميكائيل مع ألف من الملائكة ، والثالثة فيها إسرافيل مع ألف من الملائكة . وقد سلّموا عليك ، وهم مدد لنا . و (٢)هم الّذين رآهم إبليس فنكص على عقبيه ، يمشي القهقرى حين يقول : «إنّى أرى ما لاترون إنّى أخاف الله والله شديد العقاب».

وفي هذا الخبر دلالة على أنَّ الله شديد العقاب من قول الشيطان.

﴿ إِذْ يَقُولُ الْمُنَافِقُونَ وَالَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ ﴾: قيل (٣): الَّذين لم يـطمئنُّوا إلى الإيمان بعدُ، وبقى في قلوبهم شبهة.

وقيل: هم المشركون.

وقيل: هم المنافقون. والعطف لتغاير الوصفين.

﴿غَرَّ هٰؤُلاًءِ﴾: يعنون المؤمنين.

﴿ دِينَهُمْ ﴾ : حتّى تعرّضوا لما لا قوّة لهم به ، فخرجوا وهم ثلاثمائة وبضعة عشر إلى زهاء ألف.

﴿ وَمَنْ يَتُوكُّلْ عَلَى اللهِ ﴾ : جواب لهم.

﴿ فَإِنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ ﴾ : غالب. لايذلَّ من استجار به، وإن قلُّ.

﴿حَكِيمٌ ﴾۞: يفعل بحكمته البالغة ما يستبعده العقل، ويعجز عن إدراكه.

﴿ وَلَوْ تَرَىٰ ﴾: ولو رأيت؛ لأنَّ «لو» تجعل المضارع ماضياً عكس «أن».

أ. تفسير العيّاشي ٢٥/٢، ح ٧٠.

٣. أنوار التنزيل ٣٩٨/١.

٢. من هنا ليس في المتن إلى موضع سيأتي.

﴿ إِذْ يَتَوَفَّى الَّذِينَ كَفَرُوا الْمَلاَثِكَةُ ﴾: ببدر.

و «إذ» ظرف «ترى». والمفعول محذوف، أي ولو ترى الكفرة، أو حالهم.

و «الملائكة» فاعل «يتوفّى». ويدلّ عليه قراءة ابن عامر بالتاء.

ويجوز أن يكون الفاعل ضمير الله تعالى. وهو مبتدأ، خبره:

﴿ يَضْرِبُونَ وُجُوهَهُمْ ﴾: والجملة حال من «الذين كفروا» واستغنى فيه بالضمير عن الواو. وهو على الأول حال منهم، أو من «الملائكة» أو منهما، لاشتماله على الضميرين.

﴿ وَادْبَارَهُمْ ﴾: قيل (١): ظهورهم وأستاههم. ولعلَ المراد تعميم الضرب، أي يضربون ما أقبل منهم وما أدبر.

وفي تفسير العيّاشيّ (٢): أبوعليّ المحموديّ، عن أبيه، رفعه في قول الله: «يضربون وجوههم وأدبارهم».

قال: إنَّما أراد أستاههم. إنَّ الله كريم يكنِّي.

﴿ وَذُوقُوا عَذَابَ الْحَرِيقِ ﴾ ٢: عطف على «يضربون» بإضمار القول، أي ويقولون لهم: ذوقوا، بشارة لهم بعذاب الآخرة.

وقيل (٣): كانت معهم مقامع من حديد. كلّما ضربوا بها، التهبت النار منها.

وفي مجمع البيان (٤): روى مجاهد، أنّ رجلاً قال للنبيّ ﷺ: إنّي حملت على رجل من المشركين فذهبت لأضربه فندر (٥) رأسه.

فقال: سبقك إليه الملائكة.

وجواب «لو» محذوف، لتفظيع الأمر وتهويله.

﴿ ذَٰلِكَ ﴾: أي الضرب والعذاب.

٢. تفسير العيّاشيّ ٢٥٦٦، ح ٧١.

٤. مجمع البيان ٥٥١/٢.

١. أنوار التنزيل ٣٩٨/١

٣. أنوار التنزيل ٣٩٨/١.

٥, ئدر: س**تط**.

﴿ بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيكُمْ ﴾: بسبب ماكسبتم من الكفر والمعاصي. وهو خبر «لذلك». ﴿ وَاَنَّ اللهُ لَيْسَ بِظَلاَمٍ لِلْعَبِيدِ ﴾ ﴿ وَاَنَّ اللهُ لَيْسَ بِظَلاَمٍ لِلْعَبِيدِ ﴾ ﴿ وَاَنَّ اللهُ لَيْسَ بِظَلاَمٍ لِلْعَبِيدِ ﴾ ﴿ وَاَنَّ اللهُ الله على أن سببيته مقيدة بانضمامه إليه. إذ لولاه لأمكن أن يعذّبهم بغير ذنوبهم، لاأن لايعذّبهم بذنوبهم. فإن ترك التعذيب من مستحقّه ليس بظلم شرعاً ولاعقلاً، حتى ينتهض نفي الظلم سبباً للتعذيب.

و«ظلاّم» للتكثير، لأجل العبيد.

﴿كُذَأْبِ آلِ فِرْعَوْنَ ﴾: أي دأب هؤلاء مثل دأب آل فرعون. وهو عملهم وطريقهم الذي دأبوا فيه، أي داوموا عليه.

﴿ وَالَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ ﴾: من قبل أل فرعون.

﴿ كَفَرُوا بِآيَاتِ اللهِ ﴾ : تفسير لدأبهم.

﴿ فَآخَذَهُمُ اللَّهُ بِذُنُوبِهِمْ ﴾ :كما أخذ هؤلاء.

﴿ إِنَّ اللَّهَ قَوِيٌّ شَدِيدُ الْعِقَابِ ﴾ ۞: لايغلبه في دفعه شيء.

﴿ ذَلِكَ ﴾ : إشارة إلى ما حلّ بهم.

﴿ بِأَنَّ اللَّهُ ﴾: بسبب أنَّ الله.

﴿ لَمْ يَكُ مُغَيِّرًا نِعْمَةً أَنْعَمَهَا عَلَىٰ قَوْمٍ ﴾: مبدَّلًا إيَّاها بالنقمة.

﴿حَنَّى يُغَيِّرُوا مَا بِآنَفُسِهِم ﴾: يبدّلوا ما بهم من الحال إلى حال أسوأ، كتغيير قريش حالهم في صلة الرحم والكفّ عن تعرّض الآيات والرسل، بمعاداة الرسول ومن تبعه منهم والسعي في إراقة دمائهم والتكذيب بالآيات والاستهزاء بها إلى غير ذلك ممّا أحدثوه بعد المبعث. وليس السبب عدم تغيير الله ما أنعم عليهم حتى يغيّروا حالهم، بل ما هو المفهوم له. وهو جرى عادته تعالى على تغييره متى يغيّروا حالهم.

وأصل «يك» «يكون» فحُذفت الحركة للجزم، ثمّ الواو لالتقاء الساكنين، ثمّ النون لشبهه بالحروف الليّنة تخفيفاً.

﴿ وَاَنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ ﴾ : لما يقولون.

﴿عَلِيمٌ ﴾ ٢٠ : بما يفعلون.

وفي أصول الكافي (۱): محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد. وعليّ بن إبراهيم، جميعاً عن أبيه، عن ابن محبوب، عن الهيثم بن واقد الجريريّ (۲) قال: سمعت أبا عبدالله عليه يقول: إنّ الله الله يعث نبيّاً من أنبيائه إلى قومه، وأوحى إليه أن قُل لقومك: إنّه ليس من أهل قرية ولا ناس كانوا على طاعتي فأصابهم فيها سَرّاء فتحوّلوا عمّا أحبّ إلى ما أكره، إلّا تحوّلت بهم عمّا يحبّون إلى ما يكرهون. وليس من أهل قرية ولا أهل بيت كانوا على معصيتي فأصابهم فيها ضَرّاء فتحوّلوا عمّا أكره إلى ما أحبّ، إلّا تحوّلت بهم عمّا يحبّون. الحديث.

محمّد بن يحيى (٣) وأبوعلي الأشعري، عن الحسين بن إسحاق، عن علي بن مهزيار، عن حمّاد بن عيسى، عن أبي عمرو المدائني، عن أبي عبدالله المنظرة قال: سمعته يقول: كان أبي المنظرة إن الله إن قضى قضاء حتماً، لا ينعم على العبد بنعمة فيسلبها إيّاه حتى يحدث العبد ذنباً يستحق بذلك النقمة.

محمّد بن يحيى (٥)، عن أحمد بن محمّد، عن محمّد بن سنان، عن سماعة قال (٢): سمعت أبا عبدالله عليه في قول: ما أنعم الله على عبد بنعمة فسلبها إيّاه، حتّى يذنب ذنباً يستحقّ بذلك السلب.

وفي نهج البلاغة (٧): قال عليه وليس [شيء ](١)أدعى [إلى ](١) تغيير نعم الله وتعجيل نقمته من إقامة عَلَم ظلم. فإن الله سميع دعوة [المضطهدين، وهبو للظالمين ](١١) بالمرصاد.

۱. الكاني ۲۷۲/۲ ۲۷۵، ح ۲۵.

۳. الكافي ۲۷۳/۲، ح۲۲.

٥. الكافي ٢٤/٢، ح ٢٤.

٧. نهج البلاغة /٤٢٩ و٤٤٣، الكتاب ٥٣.

٩. من المصدر.

٢. المصدر: الجزري.

٤. من المصدر.

٦. إلى هنا لايوجد في المتن.

٨. نفس المصدر،

١٠. من المصدر.

وقال الليلا أيضاً (١): إيّاك والدماء وسفكها بنغير حلّها. فإنّه ليس شيء أدعى (٢) لنقمته (٣)، ولا أعظم لتبعته (٤)، ولا أحرى بزوال النعمة (٥) وانقطاع يـده (٦) مـن سـفك الدماء بغير حقّ.

﴿كَدَأْبِ آلِ فِرعَوْنَ وَاللَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ كَذَّبُوا بِآيَاتِ رَبِّهِمْ فَاَهْلَكُنَاهُمْ بِذُنُوبِهِمْ وَاَغُرَقْنَا آلَ فِرْعَوْنَ ﴾: قيل (٧): تكرير للتأكيد، ولما نيط به من الدلالة على كفران النعم بقوله تعالى: «بآيات ربّهم» وبيان ما أخذ به آل فرعون.

وقيل (^): الأوّل، لتشبيه الكفر والأخذبه. والثاني، لتشبيه التغيير في النعمة بسبب تغييرهم ما بأنفسهم.

وفي قوله (٩): «بآيات ربّهم» زيادة دلالة على كفران النعم وجحود الحقّ. وفي ذكر الإغراق بيان للأخذ بالذنوب.

﴿ وَكُلُّ ﴾: من الفرق المكذّبة، أو من غرقي القبط وقتلي قريش.

﴿كَاتُوا ظَالِمِينَ ﴾ ۞: أنفسهم، بالكفر والمعاصي.

﴿ إِنَّ شَرَّ الدُّوَابِّ عِنْدَ اللهِ الَّذِينَ كَفَرُوا﴾: وأصَرّوا على الكفر ورسخوا فيه.

﴿ فَهُمْ لاَيُؤْمِنُونَ ﴾ ۞: فلا يتوقّع منهم إيمان. ولعلّه إخبار عن قوم مطبوعين على الكفر بأنّهم لا يؤمنون.

و «الفاء» للعطف والتنبيه على أن تحقّق المعطوف عليه يستدعي تحقّق المعطوف. وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١٠): حدّثنا جعفر بن أحمد قال: حدّثنا عبدالكريم بن عبدالرحيم، عن محمّد بن عليّ، عن محمد بن الفضيل، عن أبي حمزة، عن أبي جعفر عليه في قوله: «إنّ شَرّ الدوابّ» الآية.

١. من المصدر.

٣. المصدر: لنقمة.

٥. المصدر: تعمة.

٧. أنوار التنزيل ٣٩٩/١.

٩. تفسيرالصّافي ٣١٠/٢.

٢. المصدر: أدني.

٤. المصدر: لتبعة.

٦. المصدر: مدّة.

٨. أنوار التنزيل ٣٩٩/١.

١٠. تفسير القبئي ٢٧٩/١.

قال أبو جعفر عليه : نزلت في بني أميّة. فهم أشَرّ خلق الله. هم الّذين كفروا في باطن القرآن.

وفي تفسير العيّاشيّ (١): عن جابر ، عن أبي جعفر عليُّلا قال: سألته عن هذه الآية: «إنّ شَرّ الدوابّ عند الله الّذين كفروا فهم لا يؤمنون».

قال: نزلت في بني أميّة. هم شَرّ خلق الله. هم الّذين كفروا في بطن القـرآن، وهــم الّذين لا يؤمنون.

﴿الَّذِينَ عَاهَدُتَ مِنْهُمْ ثُمَّ يَنْقُضُونَ عَهْدَهُمْ فِي كُلِّ مَرَّةٍ ﴾: بدل من «الّذين كفروا» بدل البعض، للبيان والتخصيص.

قيل (٢): وهم يهود قريظة. عاهدهم رسول الله عَيَلِيُّ أن لا يسمالنوا عليه، فأعانوا المشركين بالسلاح وقالوا: نسينا. ثمّ عاهدهم، فنكثوا ومالؤوهم عليه يوم الخندق. وركب كعب بن الأشرف إلى مكّة، فحالفهم.

و «من» لتضمين المعاهدة معنى الأخذ.

والمراد بالمرّة: مرّة المعاهدة، أو المحاربة.

﴿ وَهُمْ لَا يَتَقُونَ ﴾ ۞: عاقبة الغدر. وما فيه من العار والنار. أو لايتقون الله فيه. أو نصره للمؤمنين وتسليطه عليهم.

﴿ فَإِمَّا تَثْقَفَنَّهُمْ ﴾ : فإمّا تصادفنّهم وتظفرنٌ بهم.

﴿ فِي الْحَرْبِ فَشَرَّدْ بِهِمْ ﴾: ففرّق عن مناصبتك ومحاربتك، ونكّل عنها قتلهم والنكاية فيهم.

﴿ مَنْ خَلْفَهُمْ ﴾ : مَن وراءهم من الكفرة.

و«التشريد» تفريق على اضطراب.

وقرئ (٢٠): «فشرّذ» بالذال المعجمة. فكأنّه مقلوب «شذر» ومن خلفهم. والمعنى

٢. أنوار التنزيل ٣٩٩/١

أ. تفسير العيّاشيّ ٢٥/٢، ح٧٢.

٣. أنوار التنزيل ٣٩٩/١.

واحد، فإنَّه إذا شرَّد من وراثهم فقد فعل التشريد في الوراء.

- ﴿ لَعَلَّهُمْ يَذَّكُّرُونَ ﴾ ٢٠ لعل المشرّدين يتعظون.
  - ﴿ وَإِمَّا تَخَافَنَّ مِنْ قَوْمٍ ﴾ : معاهدين.
  - ﴿ خِيَانَةً ﴾: نقض عهد، بأمارات تلوح لك.
    - ﴿ فَانْبِذْ اِلَّهِمْ ﴾: فاطرح إليهم عهدهم.

﴿ عَلَىٰ سَواءٍ ﴾: على عدل، وطريق قصد في العداوة. وذلك بأن تخبرهم بنقض العهد إخباراً ظاهراً مكشوفاً، يتبيّن لهم أنّك قطعت ما بينك وبينهم. ولاتناجزهم الحرب، فإنّه يكون خيانة منك.

وقيل (١): أو على سواء في الخوف، أو العلم بنقض العهد. وهو في موضع الحال من النابذ على الوجه الأوّل، أي ثابتاً على طريق سويّ. أو منه. أو من المنبوذ. أو منهما على غيره.

وقوله: ﴿ إِنَّ اللهَ لَا يُحِبُّ الْخَائِنِينَ ﴾ ۞: تعليل للأمر بالنبذ والنهي عن مناجزة القتال، المدلول عليه بالحال على طريقة الاستئناف.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): نزلت في معاوية لمّا خان أميرالمؤمنين عليِّلا .

وفي كشف الغمّة (٣) لابن طاووس عليه الرحمة عن أميرالمؤمنين المنظِرِ حديث طويل، وفيه: وقدمت البصرة (٤)، وقد التفت إليّ (٥) الوجوه كلّها إلّا الشام. فأحببت أن أتخذ [الحجّة] (٢) وأقضي العذر. وأخذت بقول الله: «وإمّا تخافن من قوم خيانة فانبذ إليهم على سواء». فبعثت جرير بن عبدالله إلى معاوية معذراً إليه، متّخذَ الحجّة عليه. فردّ كتابي، وجحد حقّي، ودفع بيعتي.

۲. تفسير القمّي ۲۷۹/۱.

١. من المصدر.

٣. هكذا في النسخ. والصحيح: كشف المحجّة. راجع ص ٨٤ منه.

المصدر: فقدمت الكوفة.
 المصدر: اتسقت لي.

٦. من المصدر.

وفي أصول الكافي (۱): عدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن بعض أصحابه، عن عبدالله بن سنان، عن أبي عبدالله عليه قال: قال رسول الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه منافقاً، وإن صام وصلّى وزعم أنّه مسلم: من إذا ائتمن خان، وإذا حدّث كدب، وإذا وعد أخلف. إن الله على قال في كتابه: «إنّ الله لا يحبّ الخائنين». وقال: «أن لعنة الله عليه إن كان من الكاذبين» (۱). وفي قوله تعالى: «واذكر في الكتاب إسماعيل إنّه كان صادق الوعد وكان رسولاً نبيّاً» (۱).

﴿ وَلاَ يَحْسَبَنَّ ﴾ (٤): خطاب للنبيِّ عَيَّظِيٌّ . أو قوله:

﴿الَّذِينَ كَفَرُوا سَبَقُوا ﴾: مفعولاه.

وقرأ ابن عامر وحمزة وحفص بالياء. على أنّ الفاعل ضمير «أحد» أو «مَن خلفهم» أو «الذين كفروا» والمفعول الأوّل «أنفسهم» فحُذف للتكرار.

أو على تقدير: أن سبقوا. وهـو ضـعيف؛ لأنّ «أن» المـصدريّة كـالموصول، فـلا تُحذَف.

أو على إيقاع الفعل على

﴿ إِنَّهُمْ لاَ يُعْجِزُونَ ﴾ ٢ : بالفتح ، على قراءة ابن عامر . وأنَّ «لا» صلة . و «سبقوا» حال ، بمعنى : سابقين ، أي مفلتين .

والأظهر أنّه تعليل للنهي، أي لا تحسبنَهم سبقوا فأفـلتوا؛ لأنّـهم لا يـفوتون الله، ولايجدون طالبهم عاجزاً عن إدراكهم.

وكذا إن كُسِرت «إنّ» إلّا أنّه تعليل على سبيل الاستثناف. ولعلّ الآية إزاحة لما يحذر به من نبذ العهد وإيقاظ العدق.

۲. النّور /۷

۱. الكافي ۲۹۰/۲ ۲۹۱، ح۸

۳. مريم /۵٤.

٤. أنوار التنزيل ٣٩٩/١: ولاتحسبنّ وفيه: قرأ ابن عامر وحمزة وحفص بياء.

وقيل (١): نزلت في من أفلت من [فلَّ ](٢) المشركين.

﴿ وَآعِدُوا ﴾ : أيَّها المؤمنون.

﴿ لَهُمْ ﴾: لناقضي العهد، أو للكفّار.

﴿ مَا اسْتَطَعْتُمْ مِنْ قُوَّةٍ ﴾ : من كلّ ما يُتقوّى به في الحرب.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): قال: السلاح.

وفي من لايحضره الفقيه (٤): وقال عليه في قول الله الله الله الهم ما استطعتم من قوّة».

قال: منه الخضاب بالسواد.

وفي تفسير العيّاشيّ (٥): عن محمّد بن عيسى، عمّن ذكره، عن أبي عبدالله عليَّا في قول الله عَلَيْكَ: «وأعدّوا لهم ما استطعتم من قوّة».

قال: سيف وترس.

وفي الكافي (٢): عن محمّد بن يحيى، عن عـمران بـن مـوسى، عـن الحسـن بـن طريف، عن الحسـن بـن طريف، عن عبدالله بن المغيرة رفعه، قال: قال رسول الله ﷺ في قول الله ﷺ وأعدّوا لهم ما استطعتم من قوّة ومن رباط الخيل». قال: الرمى.

وفي مجمع البيان (٧): وروي عن عقبة بن عامر، عن النبيُّ يَيُّظِيُّةٌ: أنَّ القوَّة الرمي.

﴿ وَمِنْ رِبَاطِ الْنَحَيْلِ ﴾ : اسم للخيل الّتي تُربَط في سبيل الله. فعال ، بمعنى : مفعول. أو مصدر سُمّي به ، يقال : ربطه ، ربطاً ورباطاً ، ورابطه ، مرابطة ورباطاً . أو جـمع ربـيط ، كفصيل وفصال.

وقرئ: «ربط الخيل» بضمّ الباء وسكونها، جمع رباط. وعطفها على القوّة، كعطف جبرئيل وميكاثيل على الملائكة.

١. أنوار التنزيل ٢/٤٠٠.

٣. تفسير القمئ ٢٧٩/١.

٥. تفسير العيّاشيّ ٦٦/٢، ح٧٣.

٧. مجمع البيان ٧/٥٥٥,

٢. من المصدر. والغلِّ : المنهزم. يقال للواحد والجمع.

٤. الفقيه ٧٠/١، ح ٢٨٢.

٦. الكافي ٥/٩٤ ـ ٥٠، ح١٢.

٣٦٦ .... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

وفي مجمع البيان (١): وروي عن النبي ﷺ: فارتبطوا الخيل. فإنّ ظهورها لكم عزّ، وأجوافها كنز.

﴿ تُرْهِبُونَ بِهِ ﴾ : تخوّفون به.

وعن يعقوب: «ترهّبون» بالتشديد. والضمير لـ «ما استطعتم» أو للإعداد.

﴿ عَدُوَّ اللَّهِ وَعَدُوَّ كُم ﴾ : يعنى كفَّار مكَّة.

﴿ وَٱخْرِينَ مِنْ دُونِهِمْ ﴾ : من غيرهم من الكفرة.

قيل(٢): هم اليهود.

وقيل: المنافقون.

وقيل: الفرس.

﴿ لَا تَعْلَمُونَهُمْ ﴾: لاتعرفونهم بأعيانهم.

﴿ اللهُ يَعْلَمُهُمْ ﴾: يعرفهم.

﴿ وَمَا تُنْفِقُوا مِنْ شَيْءٍ فِي سَبِيلِ اللهِ يُوَفُّ اِلَيْكُمْ ﴾ : جزاؤه.

﴿ وَأَنْتُمْ لَا تُظْلَمُونَ ﴾ ٢٠ بتضييع العمل، أو نقص الثواب.

﴿ وَإِنْ جَنَّحُوا ﴾ : مالوا. ومنه الجناح. وقد يُتعدَّى بِـ «اللام» و «إلى».

﴿ لِلسَّلْمِ ﴾: للصلح، أو الاستسلام.

وقرأ (٣) أبوبكر بالكسر.

﴿ فَاجْنَحْ لَهَا ﴾ : وعاهد معهم.

وتأنيث الضمير لحمل «السلم» على نقيضها فيه. قال:

السلم تأخذ منها ما رضيت به والحرب يكفيك من أنفاسها جرع وقرئ (٤): «فاجنح» بالضمّ.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم: وقوله: «وإن جنحوا للسلم فاجنح لها».

٢. أنوار التنزيل ٢٠٠/١.

١. مجمعالبيان ٥٥٥/٢.

من المصدر.

٣. أنوار التنزيل ٤٠٠/١.

قال: هي منسوخة بقوله: «فلا تهنوا وتدعوا إلى السلم وأنتم الأعلون والله معكم». وفي أصول الكافي (١): الحسين بن محمّد، عن معلّى بن محمّد، عن محمّد بن حمهور، عن صفوان، عن ابن مسكان، عن الحلبيّ، عن أبي عبدالله عليه في قوله را السلم فاجنح لها». قلت: ما السلم ؟

قال: الدخول في أمرنا.

﴿ وَتَوَكَّلُ عَلَى اللهِ ﴾ : ولاتخف من إبطانهم خداعاً فيه . فإنّ الله يعصمك من مكرهم ، ويحيقه بهم .

﴿إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ ﴾: لأقوالهم.

﴿ الْعَلِيمُ ﴾ ۞: بنيّاتهم.

قيل (١): الآية مخصوصة بأهل الكتاب، لاتَّصالها بقصّتهم.

وقيل (٣): عامّة ، نسختها آية السيف.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): أنّها منسوخة بقوله: «فلا تهنوا وتدعوا إلى السلم وأنتم الأعلون والله معكم» (٥).

﴿ وَإِنْ يُرِيدُوا أَنْ يَخْدَعُوكَ فَإِنَّ حَسْبَكَ اللهُ ﴾ : فإنَّ محسبك الله وكافيك .

قال جرير:

إنّي وجدت من المكارم حسبكم أن تلبسوا حرّ الثياب وتشبعوا ﴿ هُوَ الَّذِي آيَّدَكَ بِنَصْرِهِ وَبِالْمُؤْمِنِينَ ﴾ (\*): جميعاً.

وفي شرح الآيات الباهرة (٢): وتأويله ما ذكره أبونعيم في كتابه حلية الأولياء، بإسناده إلى محمّد بن السائب الكلبي، عن أبي صالح، عن أبي هريرة، عن رسول الله على العرش: لا إله إلا الله وحده لا شريك له، محمّد عبدي

٢. أنوار التنزيل ٢٠٠/١.

۱. الكافي ۱/۱۵، ۱۲.

٤. تفسير القميّ ٢٧٩/١.

٣. نقس المصدر، والموضع.

٦. تأويل الأيات الباهرة ٢٠١/١.

٥. محمد ١٥٠٠.

ورسولي، أيّدته بعليّ بن أبي طالب. وذلك قوله: «هو الّذي أيّدك بنصره وبالمؤمنين» يعني: عليّ بن أبي طالب للهِ إلى اللهِ عليه اللهِ .

ويؤيده ما رواه الشيخ أبوجعفر الطوسي الله عن رجاله، قال: أخبرنا الشريف أبونصر محمّد بن محمّد الريسي (١)، بإسناده إلى أبي حمزة الشمالي، عن سعيد بن جبير، عن أبي النجم خادم رسول الله عَلَيْ قال: سمعت رسول الله عَلَيْ يقول: لمّا أسري بي إلى السماء، وأيت على ساق العرش مكتوب: لا إله إلا الله، محمّد رسولي وصفيي من خلقي، أيّدته بعلى ونصرته به.

﴿ وَاَلَّفَ بَيْنَ قُلُوبِهِم ﴾: مع ما فيهم من العصبيّة والضغينة في أدنى شيء، والتهالك على الانتقام بحيث لايكاد يأتلف فيهم قلبان حتّى صاروا كنفس واحدة. وهذا من معجزاته لليّلا .

وفي مجمع البيان (٢): عن الباقر للسلام أنه أراد بالمؤمنين الأنتصار. وهم الأوس والخزرج.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): في رواية أبي الجارود عن أبي جعفر عليه الله عن الله الله بين الأوس والخزرج حرب شديدة وعداوة في الجاهليّة ، فألّف الله بين قلوبهم ونصرهم بنيّه (٤).

وفي أمالي شيخ الطائفة (٥)، بإسناده إلى أميرالمؤمنين على قال: سمعت رسول الله عَيْمَ الله عَلَى الله الله عَلَى الله عَلَى

وقال: سمعت رسول الله عَيَالِيُّ يقول: شرار الناس من يبغض المؤمنين، وتبغضه

۲. مجمع البيان ۲/٥٥٦.

٤. المصدر: وتصربهم نبيّه.

٦. المصدر: عزّ.

١. المصدر:محمّد بن محمّد بن على الزينبي.

٣. تفسير القمّى ٢٧٩/١.

٥. أمالي الطوسي ٧٨/٢.

٧. المصدر: حَبّ.

قلوبهم. المشاؤون (١) بالنميمة، المفرّقون بين الأحبّة، الباغون للناس العيب. أولئك لاينظر الله إليهم، ولايـزكّيهم يـوم القيامة. ثـمّ تـلا ﷺ: «هـو الّـذي أيّـدك بـنصره وبالمؤمنين وألّف بين قلوبهم».

وفي نهج البلاغة (٢): قال طلط : وبلّغ رسالات ربّه. فلمّ [الله ] (٣) به الصدع، ورتق به الفتق، وألّف [به الشمل ] (٤) بين ذوي الأرحام بعد العداوة الواغرة في الصدور دون الضغائن القارحة في القلوب.

﴿ لَوْ أَنْفَقْتَ مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعاً مَا أَلَّفْتَ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ ﴾: تناهي عداوتهم على حدّ، لو أنفق منفق في إصلاح ذات بينهم ما في الأرض جميعاً من الأموال لم يقدر على الإلفة والإصلاح.

﴿ وَلَكِنَّ اللهَ الَّفَ بَيْنَهُمْ ﴾: بقدرته البالغة . فإنّه المالك للقلوب ، يقلّبها كيف يشاء .

﴿ إِنَّهُ عَزِيزٌ ﴾ : تامّ القدرة والغلبة، لايعصي عليه ما يريده.

﴿حَكِيمٌ ﴾ ٢٠ يعلم أنّه كيف ينبغي أن يفعل ما يريده.

﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ حَسْبُكَ اللهُ ﴾: كافيك.

﴿ وَمَنِ اتَّبَعَكَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ ﴿ إِمَّا في محلَّ النصب على المفعول معه، كقوله: إذا كانت الهيجاء واشتجر القنا فحسبك والضحّاك سيف مهنّد

أو الجرّ، عطفاً على المكنّى، عند الكوفيّين.

أو الرفع، عطفاً على اسم الله، أي كفاك الله والمؤمنون.

وقيل<sup>(ه)</sup>: أسلم مع النبيّ ثلاثة وثلاثون رجلاً وستّ نسوة، ثمّ أسلم عمر، فنزلت. ولذلك قال ابنعبّاس: نزلت في إسلامه!

£. من المصدر.

المصدر: وسحقاً بعداً للمشائين بالنميمة، المفرّ قين بين الأحبّة، الباغين ....

٢. نهج البلاغة /٣٥٣، الخطبة ٢٣١. ٣. من المصدر.

٥. أنوار التنزيل ٤٠١/١.

وفي شرح الآيات الباهرة (١): ذكر أبونعيم في حلية الأولياء، بطريقه وإسناده عن أبي هريرة قال: نزلت هذه الآية في عليّ بن أبي طالب الله الله وهو المعنيّ بقوله: «المؤمنين».

﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ حَرِّضِ الْمُؤْمِنِينَ عَلَى الْقِتَالِ ﴾: بالغ في حثَّهم عليه.

وأصله: الحرض. وهو أن ينهكه المرض، حتّى يشفي على الموت.

وقرئ (٢): «حرّص» من الحرص.

﴿إِنْ يَكُنْ مِنْكُمْ عِشْرُونَ صَابِرُونَ يَغْلِبُوا مِائَتَيْنِ وَإِنْ يَكُنْ مِنْكُمْ مِائَةٌ يَغْلِبُوا اَلْفاً مِنَ الَّذِينَ كَفَرُوا﴾: شرط في معنى الأمر، بمصابرة الواحد للعشرة، والوعد بأنهم إن صبروا، غلبوا بعون الله وتأييده.

وقرأ (٣) ابن كثير ونافع وابن عامر: «تكن» بالتاء في الأيتين. ووافقهم البصريّان في «وإن تكن منكم مائة».

﴿ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لاَ يَفْقَهُونَ ﴾ ﴿ بسب أنَّهم جهلة بالله واليـوم الآخـر. لايـثبتون ثبات المؤمنين رجاء الثواب وعوالي الدرجـات قـتلوا أو قـتِلوا، ولايسـتحقّون مـن الله إلّا الهوان والخذلان.

﴿ الْآنَ خَفَّفَ اللهُ عَنْكُمْ وَعَلِمَ آنَّ فِيكُمْ ضَعْفاً فَإِنْ يَكُنْ مِنْكُمْ مِانَةٌ صَابِرَةٌ يَغْلِبُوا مِائَتَيْنَ وَإِنْ يَكُنْ مِنْكُمْ مِانَةٌ صَابِرَةٌ يَغْلِبُوا مِائَتَيْنَ وَإِنْ يَكُنْ مِنْكُمْ الله على الواحد مقاومة العشرة والنبات لهم، وثقل ذلك عليهم، خفف عنهم.

وقيل (1): كان فيهم قلّة أوّلاً فأمروا بذلك. ثمّ لمّا كثروا، خفّف عنهم. وتكرير المعنى الواحد بذكر الأعداد المتناسبة، للدلالة على أنّ حكم القليل والكثير واحد.

والضعف، ضعف البدن. وقيل: ضعف البصيرة، وكانوا متفاوتين فيها. وفيه لغتان: الفتح، وهو قراءة حمزة وعاصم. والضم، وهو قراءة الباقين.

١. تأويل الآيات الباهرة ٢٠١/١.

عن المصدر.

٣. من المصدر.

وفي الكافي (١)؛ عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن هارون بن مسلم، عن مسعدة بسن صدقة، عن أبي عبدالله عليً حديث طويل، يقول فيه: اعلم (٢) أنّ الله على فرض على المؤمنين في أوّل الأمر أن يقاتل الرجل منهم عشرة من المشركين، ليس له أن يولّي وجهه عنهم. ومن ولأهم يومثذ دبره، فقد تبوّأ مقعدة من النار. ثم حوّلهم إعن حالهم الرجل منهم عليه أن يقاتل رجلين من المشركين تخفيفاً من الله على المؤمنين، فنسخ الرجلان العشرة.

وفي تفسير العيّاشيّ (٤): عن أميرالمؤمنين الله حديث طويل، يقول في آخره وقد أكره على بيعة أبي بكر مغضباً: اللهم إنّك تعلم أنّ النبيّ عَيَالِهُ قد قال لي : إن تموا عشرين فجاهدهم. وهو قولك في كتابك: «إن يكن منكم عشرون صابرون يغلبوا مائتين».

قال: وسمعته يقول: اللهم فإنهم لايتموا (٥) عشرين. حتى قالها ثلاثاً، ثم انصرف. عن فرات بن أحنف (٦)، عن بعض أصحابه، عن علي بن أبي طالب عليه أنه قال: ما نزل بالناس أزمة قط، إلاكان شيعتي فيها أحسن حالاً. وهو قول الله: «الآن خفف الله عنكم وعلم أن فيكم ضعفاً».

عن الحسين بن صالح (٧) قال: سمعت أبا عبدالله عليه يقول: كان عليّ صلوات الله عليه يقول: كان عليّ صلوات الله عليه يقول: من فرّ من رجلين في القتال من الزحف، فقد فرّ من الزحف. ومن فرّ من ثلاثة رجال في القتال، فلم يفرّ.

في تفسير عليّ بن إبراهيم (^)، يقرب من معنى الحديثين. ﴿ وَاللهُ مَعَ الصَّابِرِينَ ﴾ ۞: بالنصر والمعونة، فلا محالة يغلبون.

۱. الكافي ۸۹/۵.

٣. من المصدر.

٥. المصدر: وإنهم لم يتموا.

٧. تفسير العيّاشيّ ٢٨/٢، ح٨٧.

٢. المصدر: أما علمتم.

٤. تفسير العيّاشيّ ٢٨/٢، ح٧٦.

٦. تفسير العيّاشيّ ٦٨/٢، -٧٧.

٨. تفسير القشي ٢٧٩/١ ـ ٢٨٠.

﴿ مَا كَانَ لِنَبِيُّ ﴾ : وقرى (١): «للنبِيِّ، على العهد.

﴿ أَنْ يَكُونَ لَهُ أَسْرَىٰ ﴾: وقرأ (٢) البصريّان بالتاء.

﴿ حَتَّى يُثْخِنَ فِي الْأَرْضِ ﴾ : يكثر القتل ويبالغ فيه، حتّى يذلّ الكفر ويسقلّ حــزبه، ويعزّ الإسلام ويستولي أهله.

من أثخنه المرض: إذا أثقله. وأصله: الثخانة.

وقرئ (٣): «يثخّن» بالتشديد، للمبالغة.

﴿ تُرِيدُونَ عَرَضَ الدُّنْيَا ﴾ : حطامها ، بأخذكم الفداء.

﴿ وَاللّٰهُ يُرِيدُ الْآخِرَةَ ﴾ : والله يريد لكم ثواب الأخرة. أو سبب نيل ثواب الأخرة، من إعزاز دينه وقمع أعدائه.

وقرئ بجر «الأخرة» على إضمار المضاف، كقوله:

أكلَ امرئ تحسبين امرئاً ونار تـوقد بـاللّيل نـارا

﴿ وَاللَّهُ عَزِيزٌ ﴾: يغلب أولياءه على أعدائه.

﴿ حَكِيمٌ ﴾ ۞: يعلم ما يليق بكل حال ويخصّه بها، كما أمر بالإثخان ومنع من الافتداء حين كانت الشوكة للمشركين، وخيّر بينه وبين المن لمّا تنحوّلت الحال وصارت الغلبة للمؤمنين. وقد سبق لهذه الآية وما بعدها بيان في قصّة بدر.

﴿ لَوْ لاَ كِتَابٌ مِنَ اللهِ سَبَقَ ﴾ : لولا حكم من الله سبق إثباته في اللوح المحفوظ بإباحة الغنائم لكم.

﴿ لَمَسَّكُمْ ﴾: لنالكم.

﴿ فِيَمَا آخَذُتُمْ ﴾ : من الفدية.

﴿عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ ﴿ فَكُلُوا مِمًا غَنِمْتُمْ ﴾ : من الفدية . فإنه من جملة الغنائم . وقيل (٤): أمسكوا عن الغنائم ، فنزلت .

.

٢. نفس المصدر، والموضع.

٤. أنوار التنزيل ٤٠٢/١.

١. أنوار التنزيل ٤٠١/١.

٣. أنوار التنزيل ١/١ ٤٠.

و«الفاء» للتسبب. والسبب محذوف، تقديره: أبحت لكم الغنائم، فكلوا.

﴿ حَلالًا ﴾ : حال من المغنوم. أو صفة للمصدر، أي أكلاً حلالاً.

وفائدته إزاحة ما وقع في نفوسهم منه بسبب تلك المعاتبة. ولذلك وصفه بقوله: ﴿طَيِّياً﴾.

﴿ وَاتُّقُوا اللَّهَ ﴾ : في مخالفته .

﴿إِنَّ اللهَ خَفُورٌ ﴾: غفر لكم ذنبكم.

﴿ رَحِيمٌ ﴾ أباح لكم ما أخذتم.

﴿ يَا آَيُّهَا النَّبِيُّ قُلْ لِمَنْ فِي آيُدِيكُمْ مِنَ الْآسْرَىٰ ﴾ : وقرأ (١) أبوعمرو : «من الأسارى».

﴿ إِنْ يَعْلَمُ اللَّهُ فِي قُلُوبِكُمْ خَيْراً ﴾: خلوص عقيدة ، وصحّة نيّة في الإيمان.

﴿ يُؤْتِكُمْ خَيْراً مِمَّا أَخِذَ مِنْكُمْ ﴾ : من الفداء.

﴿ وَ يَغْفِرْ لَكُمْ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ ۞: قد مضى لهذه الآية بيان في قصّة بدر.

وفي روضة الكافي (٢): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن معاوية بن عمّار، عن أبي عبدالله للسلام قال: سمعته يقول في هذه الآيـة: إنّـها نــزلت فــي العـبّاس وعقيل ونوفل.

وقال: إنّ رسول الله عَيَّالِلهُ نهى يوم بدر أن يُقتَل أحد من بنيهاشم، فأسروا. فأرسل عليّاً للنَّلِهِ. فقال: انظر من هاهنا من بنيهاشم.

قال: فمرّ عليّ النِّلا على عقيل بن أبي طالب، فحاد عنه.

فقال له عقيل: يا ابن أمّ، عليَّ. أما والله، لقد رأيتَ مكاني.

قال: فرجع إلى رسول الله ﷺ وقال: هذا أبوالفضل في يد فلان، وهذا عقيل في يد فلان، وهذا نوفل بن الحارث في يد فلان.

فقام رسول الله عَلَيْظُ حتَّى انتهى إلى عقيل، فقال له: يا أبايزيد، قُتِل أبوجهل.

١. أنوار التنزيل ٤٠٢/١.

فقال: إذًا لاتَّنازَعوا في تهامة. فقال: إن كنتم أثخنتم القوم، وإلَّا فاركبوا أكتافهم.

قال: فجيء بالعبّاس، فقيل له: أفد نفسك وأفد ابني أخيك.

فقال: يا محمد، تتركني أسأل قريشاً في كفّي!؟

فقال: أعط ممّا خلّفت عند أمّ الفضل، وقلت لها: إن أصابني في وجهي هذا شيء، فأنفقيه على ولدك ونفسك.

فقال له: يا ابن أخي، من أخبرك بهذا؟

فقال: أتاني به جبرئيل لله عند الله تعالى.

فقال: [ممّا محلوفه ](١)ما علم بهذا أحد إلّا أنا وهي. وأشهد أنَّك رسول الله ﷺ.

قال: فرجع الأسرى كلّهم مشركين، إلّا عبّاس وعقيل ونوفل. وفيهم نـزلت هـذه الآية: «قل لمن في أيديكم من الأسرى» الآية.

وفي مجمع البيان (٢): وعن ابن عبّاس قال: لمّا أمسى رسول الله ﷺ يوم بدر والناس محبوسون بالوثاق، بات ساهراً أوّل الليل.

فقال له أصحابه: ما لك لاتنام؟

فقال: سمعت أنين (٣) عمّى العبّاس في وثاقه.

فأطلقوه، فسكت. فنام رسول الله ﷺ.

وروى عبيدة السلمانيّ، عن رسول الله ﷺ أنّه قال لأصحابه يوم بدر في الأسارى: إن شئتم قتلتموهم. وإن شئتم فاديتموهم واستشهد منكم بعدّتهم.

وكانت الأساري سبعين.

فقالوا: نأخذ الفداء ونتمتّع به، ونتقوّى به على عدوّنا ويستشهد منّا بعدّتهم.

ثمّ قال عبيدة: طلبوا الخيرتين كلتيهما، فقُتِل منهم يوم أحد سبعون.

وقال أبو جعفر الباقر (٤) علي : كان الفداء يوم بندر عن كلّ رجل من المشتركين

المصدر: «ومحلوفه». أي: أقسم بالذي تقسم به في شرع محمد على الله المصدر: «ومحلوفه».

مجمع البيان ٩/٩٥٦.
 مجمع البيان ٩/٩٥٦.
 النسخ: ابن.

٤. مجمع البيان ٥٩٩/٢ ٥٦٠.

بأربعين أوقية، والأوقية أربعون مثقالاً، إلّا العبّاس فإنّ فداء، مائة أوقية. وكان أخذ منه حين أسر عشرون أوقية ذهباً.

فقال النبيِّ ﷺ: ذلك غنيمة ، ففاد نفسك وابني أخيك نوفلاً وعقيلاً.

فقال: أين الذهب؟ فقال النبيّ ﷺ: أسلمته إلى أمّ الفضل، وقلت لها: إن حدث فيّ حدث، فهو لك وللفضل ولعبدالله.

فقال: من أخبرك هذا؟

قال: الله تعالى.

فقال: أشهد أنَّك رسول الله. [والله](١) ما اطَّلع على هذا أحد إلَّا الله تعالى.

وفي قرب الإسناد للحميريّ (٢)، بإسناده إلى أبي جعفر (٣)، عن أبيه عليَّا قال: أو تي النبيّ بمال دراهم.

فقال: يا عبّاس، أبسط رداءك وخذ من هذا المال طرفاً.

فبسط رداءه، فأخذ منه طائفة.

ثمّ قال رسول الله عَيَّالِيُّ : هذا من الّذي قال الله تبارك وتعالى : «إن يعلم الله في قلوبكم خيراً مقا أُخذ» الآية .

وفي تفسير العيّاشيّ (١): عن الصادق للطِّلِا مثله.

﴿ وَإِنْ يُرِيدُوا ﴾: يعني الأسرى.

﴿خِيَانَتُكَ ﴾ : نقض عهدك.

﴿ فَقَدْ خَانُوا اللهَ ﴾ : بالكفر، ونقض ميثاقه المأخوذ بالعقل.

﴿ مِنْ قَبْلُ ﴾ : وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥): «وإن يريدوا خيانتك» في عليّ «فـقد خانوا الله من قبل» فيك، كما مضى في قصّة بدر.

٢. قرب الإسناد ١٢/.

١. من المصدر.

تفسير العيّاشيّ ٦٩/٢، ح ٨٠

٣. المصدر: إلى جعفر.

٥. تفسير القمئ ٢٦٩/١.

﴿ فَآمْكُنَ مِنْهُمْ ﴾ : أي أمكنك منهم يوم بدر. فإن أعادوا الخيانة ، فسيمكنك منهم.

﴿ وَاللهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾ ﴿ وَإِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَهَاجَرُوا ﴾ : همه المهاجرون. هاجروا أوطانهم، حبًا لله ولرسوله.

- ﴿ وَجَاهَدُوا بِأَمُوالِهِمْ ﴾: صرفوها في الكراع والسلاح، وأنفقوها على المحاويج.
  - ﴿ وَآنْفُسِهِمْ فِي سَبِيلِ اللهِ ﴾: بمباشرة القتال.
- ﴿ وَالَّذِينَ آوَوْا وَنَصَرُوا ﴾ : هم الأنصار. آووا المهاجرين إلى ديارهم، ونصروهم على أعدائهم.

﴿ أُولَٰذِكَ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضٍ ﴾: في الميراث.

قيل (١): كان المهاجرون والأنصار يتوارثون بالهجرة والنصرة دون الأقارب، حتى نُسمخ بقوله: «وأولوا الأرحام بعضهم أولى ببعض في كتاب الله». أو بالنصرة والمظاهرة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): لمّا هاجر رسول الله عَلَيْ إلى المدينة، آخى بين المهاجرين والأنصار. وكان إذا مات الرجل، يرثه أخوه في الدين ويأخذ المال و[كان له] (٢) ما ترك دون ورثته. فلمّا كان بعد بدر، أنه الله: «النبيّ أولى بالمؤمنين من أنفسهم وأزواجه أمّهاتهم وأولوا الأرحام بعضهم أولى ببعض في كتاب الله». فنسخت آية الأخوّة [بقوله: «أولو الأرحام] (٢) بعضهم أولى ببعض».

وفي مجمع البيان (٥): عن الباقر الله : إنَّهم كانوا يتوارثون بالمؤاخاة الأولى.

﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يُهَاجِرُوا مَا لَكُمْ مِنْ وَلاَيَتِهِمْ مِنْ شَيْءٍ حَتَّى يُهَاجِرُوا ﴾: أي مــن تولّيهم في الميراث.

وقرأ (٦) حمزة: «وِلايتهم» بالكسر. تشبيهاً لها بالعمل والصناعة، كالكتابة والإمارة، كأنّه بتولّيه صاحبه يزاول عملاً.

٢. تفسير القميّ ٢٨٠/١.

١. أنوار التنزيل ٤٠٢/١.

٣. من المصدر.

٤. من المصدر.

٥. مجمع البيان ٥٦١/٢.

٦. أنوار التنزيل ٤٠٣/١.

وفي عيون الأخبار (١)، في باب جمل من أخبار موسى بن جعفر عليه مع هارون الرشيد، ومع موسى المهدي، حديث طويل بينه وبين هارون. وفيه: قال: فلِمَ ادّعيتم أنكم ورثتم النبي عَيَالَهُ والعم يحجب ابن العمم، وقُبض رسول الله عَيَالِهُ وقد توفّي أبوطالب قبله، والعبّاس عمّه حيّ ؟

فقلت له: إن رأى أميرالمؤمنين أن يعفيني من هذه المسألة، ويسألني عن كلّ باب سواه يريده.

فقال: لا، أو تجيب.

فقلت: فآمني.

قال: آمنتك قبل الكلام.

فقلت: إنّ في قول عليّ بن أبي طالب السيّة : إنّه ليس مع ولد الصلب، ذكراً كان أو الثي، لأحد سهم للأبوين والزوج والزوجة. ولم يثبت للعمّ مع ولد الصلب ميراث، ولم ينطق به الكتاب، إلّا أنّ تيماً وعدياً وبني أميّة قالوا: العمّ والد. رأياً منهم بلاحقيقة، ولا أثر عن الرسول عَبَاليّة.

إلى أن قال: زد لي، يا موسى.

قلت: المجالس بالأمانات، وخاصّة مجلسك.

فقال: لا بأس عليك.

فقال: إنَّ النبيِّ ﷺ لم يورث من لم يهاجر، ولا أثبت لهم ولاية حتَّى يهاجروا.

فقال: ما حجّتك فيه ؟

فقلت: قول الله تعالى: «والّذين آمنوا ولم يهاجروا ما لكم من ولايتهم مـن شـيء حتّى يهاجروا». وإنّ عمّي العبّاس لم يهاجر.

فقال: أسألك يا موسى، هل أفتيت بذلك أحداً من أعدائنا، أم أخبرت أحداً من الفقهاء في هذه المسألة بشيء؟

عيون الأخبار ٨٢/١

فقلت: اللهمّ لا. وما سألني عنها إلّا أميرالمؤمنين.

وفي تفسير العيّاشيّ (١): عن زرارة وحمران ومحمّد بن مسلم، عن أبي جعفر وأبي عبدالله عليه الله عليه الله عن قوله: «والذين آمنوا ولم يهاجروا ما لكم من ولايتهم من شيء حتّى يهاجروا». قالا: إنّ أهل مكّة لايولّون أهل المدينة.

﴿ وَإِنِ اسْتَنْصَرُوكُمْ فِي الدِّينِ فَعَلَيْكُمُ النَّصْرُ ﴾: فواجب عليكم أن تنصروهم على المشركين.

﴿ إِلاَّ عَلَى قَوْم بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُمْ مِيثَاقٌ ﴾ : عهد. فإنّه لاينقض عهدهم، لنصرهم عليهم. وفي تفسير على بن إبراهيم (٢): قوله: «والَّذين آمنوا ولم ينهاجروا -إلى - وإن استنصروكم في الدين فعليكم النصر إلا على قوم بينكم وبينهم ميثاق». فإنّها نزلت في الأعراب. وذلك أنَّ رسول الله ﷺ صالحهم على أن يدعهم في ديارهم ولم يـهاجروا إلى المدينة، وعلى أنَّه إذا أرادهم رسول الله ﷺ غزا بهم، وليس لهم في الغنيمة شيء. وأوجبوا على النبيِّ عَلَيْهُ إن أرادهم الأعراب من غيرهم أو دهاهم دهم من عدوّهم، أن ينصرهم إلّا على قوم بينهم وبين الرسول عهد وميثاق إلى مدّة.

﴿ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ ﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُوا بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءٌ بَعْضٍ ﴾ : في الميراث، أو المؤازرة. وهو بمفهومه يدلُّ على منع التوارث، أو المؤازرة بينهم وبين المسلمين.

﴿ إِلَّا تَفْعَلُوهُ ﴾ : إلَّا تفعلوا ما أمرتم به من التواصل بينكم ، وتولِّي البعض حتَّى في التوارث، وقطع العلائق بينكم وبين الكفّار.

﴿ تَكُنْ فِتْنَةً فِي الْأَرْضِ ﴾ : تحصل فتنة فيها عظيمة. وهي ضعف الإيمان، وظهور الكفر.

﴿ وَفَسَادٌ كَبِيرٌ ﴾ ۞: في الدين.

و قرئ <sup>(٣)</sup>: «كثير».

١. تفسير العيّاشيّ ٧٠/٢، ح ٨١

٣. أنوار التنزيل ٤٠٣/١.

وفي من لايحضره الفقيه (١): وروى محمّد بن الوليد، عن الحسين بن بشّار قـال: كتبت إلى أبي جعفر للطِّلِا في رجل خطب إلىّ.

فكتب: من خطب إليكم فرضيتم دينه وأمانته، كائن من كان، فـزوّجوه. و«إلّا تفعلوه تكن فتنة في الأرض وفساد كبير».

﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَهَاجَرُوا وَجَاهَدُوا فِي سَبِيلِ اللهِ وَالَّذِينَ آوَوْا وَنَصَرُوا أُولَئِكَ هُمُ المُؤْمِنُونَ حَقّاً ﴾: لمّا قسم المؤمنين ثلاثة أقسام، بين أنّ الكاملين في الإيمان منهم هم الدوّ منها اللهجرة والجهاد وبذل المال ونصرة الحقّ. ووعد لهم موعده الكريم، فقال:

﴿ لَهُمْ مَغْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كَرِيمٌ ﴾ ٢٠ الاتبعة له ولا منّة فيه.

ثمَّ ألحق بهم في الأمرين من سيلحق بهم ويتَّسم بسمتهم، فقال:

﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا مِنْ بَعْدُ وَهَاجَرُوا وَجَاهَدُوا مَعَكُمْ فَأُولَئِكَ مِنْكُمْ ﴾: أي من جملتكم، أيّها المهاجرون والأنصار.

﴿ وَٱولُوا الْأَرْحَامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَىٰ بِبَعْضٍ ﴾ : في التوارث من الأجانب.

﴿ فِي كِتَابِ اللهِ ﴾ : في حكمه ، أو في اللوح ، أو في القرآن . وفيه دلالة على أنّ من كان أقرب إلى المسبّب في النسب ، كان أولى بالميراث .

وفي الكافي (٢): عليّ بن إبراهيم، عن محمّد بن عيسى، عن يونس، عن أبي بصير، عن أبي بصير، عن أبي بصير، عن أبي جعفر عليمًا أحد. إنّ الله يـقول: «وأولوا الأرحام بعضهم أولى ببعض».

حميد بن زياد (٢)، عن الحسن بن محمّد بن سماعة، عن وهب (١)، عن أبي بصير، عن أبي بصير، عن أبي جعفر طلي قال: سمعته يقول: الخال والخالة يرثان إذا لم يكن معهما أحد يرث غيرهما. إنّ الله يقول: «وأولوا الأرحام بعضهم أولى ببعض في كتاب الله».

۱. الفقيه ۲۲۸/۳ ۲٤۹، ح ۱۱۸۱.

٤. المصدر: وهيب.

٣. نفس المصدر والموضع، ح٣.

۲. الكافي ۱۱۹/۷، ح۲.

وفي أصول الكافي (1): عليّ بن إبراهيم، عن محمّد بن عيسى، عن يونس، عن الحسين بن ثوير بن أبي فاختة، عن أبي عبدالله الله الله الله المامة في أخوين بعد الحسين بن والحسين [أبداً] (٢). إنّما جرت من عليّ بن الحسين كما قال الله تبارك وتعالى: «وأولوا الأرحام بعضهم أولى ببعض في كتاب الله». فلاتكون بعد عليّ بن الحسين إلّا في الأعقاب وأعقاب الأعقاب.

عليّ بن إبراهيم (٣)، عن محمّد بن عيسى، عن يبونس عن ابن مسكان، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله عليه حديث طويل، يقول فيه عليه الحسن أولى بها لكبره. فلمّا توفّي، لم يستطع أن يدخل ولده ولم يكن ليفعل ذلك والله على يقول: «وأولوا الأرحام بعضهم أولى ببعض في كتاب الله» فيجعلها في ولده. إذا لقال الحسين عليه : أمر الله بطاعتي، كما أمر بطاعتك وطاعة أبيك. وبلّغ فيّ رسول الله على الرجس كما أذهب عنك وعن أبيك.

فلمًا صار إلى الحسين، لم يكن أحد من أهل بيته يستطيع أن يدّعي عليه كماكان هو يدّعي عليه كماكان هو يدّعي على أخيه وعلى أبيه لو أرادا أن يصرفا الأمر عنه، ولم يكونا ليفعلا. ثمّ صارت حتّى أفضت إلى الحسين عليه في قدرى تأويل هذه الآية «وأولوا الأرحام بعضهم أولى بعض في كتاب الله». ثمّ صارت من بعد [الحسين لعليّ بن الحسين. ثمّ صارت من على على بن الحسين إلى محمّد بن على .

وقال: «الرجس» هو الشك. والله، لا نشك بربّنا (٥) أبداً.

محمد (٦) بن الحسين (٧)، عن سهل بن زياد، عن محمد بن عيسى، عن صفوان بن يحيى، عن صفوان بن يحيى، عن صباح الأزرق، عن أبي بصير قال: قلت لأبي جعفر المثلا: إن رجالاً من

٢. من المصدر.

ع. من المصدر.

٦. الكافي ٢٩١/١ ٢٩٢ـ ٢٩٢، ح٧

۱. الكافي ۲۸۵/۱\_۲۸۹ ح ۱.

۳. الكافي ۲/۷۸۷\_۸۸۸، ح ۱.

٥. المصدر: في ربّنا.

٧. المصدر: محمّد بن الحسن.

الجزء الخامس / سورة الأنفال

المختاريّة لقيني، فزعم أنّ محمّد بن الحنفيّة إمام!

فغضب أبو جعفر للسِّلا . ثمَّ قال: أفلا قلت له؟

قال: قلت: لا والله، ما دريت ما أقول.

قال: أفلا قلت له: إنَّ رسول الله عَيْظُ أوصَى إلى عليّ والحسن والحسين. فلمَّا مضيّ على عليه أوصَى إلى الحسن والحسين. ولو ذهب يزويها عنهما، لقالاله: نحن وصيّان مثلك. ولم يكن ليفعل ذلك. وأوصَى [الحسن](١) إلى الحسين. ولو ذهب ينزويها عنه، لقال له: أنا وَصِيّ مثلك من رسول الله ﷺ ومن أبي. ولم يكن ليفعل ذلك. قـال الله على «وأولوا الأرحام بعضهم أولى ببعض». هي فينا وفي أبنائنا.

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (٢)، بإسناده إلى محمّد بن قيس، عن ثابت الثمالي، عن علي بن الحسين، عن على بن أبي طالب عليه الله قال: فينا نزلت هذه الآية: «وأولوا الأرحام بعضهم أولى ببعض في كتاب الله».

وفي كتاب علل الشرائع (٢)، بإسناده إلى عبدالرحمن بن كثير قال: قلت لأبي عبدالله علي : ما عنى الله على الله على عنالى : «إنَّما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهَركم تطهيراً» (1).

قال: نسزلت هذه الأيمة في النبي عَلَيْهُ وأميرالمؤمنين والحسن والحسين الحسين عليه ، ثمّ وقع تأويل هذه الآية : «وأولوا الأرحام بعضهم أولى ببعض في كتاب الله ، وكان على بن الحسين عليه [إماماً] (٥). ثمّ جرت في الأثمّة من ولده الأوصياء الله الله . فطاعتهم طاعة الله، ومعصيتهم معصية الله عَلَى.

١. من المصدر.

٤. الأحزاب /٣٣.

٣. علل الشرائع /٢٠٥، ح٢.

٥. من المصدر.

۲. كمال الدين /٣٢٣، ح٨

وفي نهج البلاغة (٤). من كتاب له عليه إلى معاوية: وكتاب الله يجمع لنا ما شذّ عنّا. وهو قوله تعالى: «وأولوا الأرحام بعضهم أولى ببعض في كتاب الله». وقوله: «إنّ أولى الناس بإبراهيم لَلذين اتبعوه وهذا النبيّ والّذين آمنوا والله وليّ المؤمنين». فنحن مرّة أولى بالقرابة، وتارة أولى بالطاعة.

وفي كتاب الاحتجاج (٥) للطبرسي الله: روى عبدالله بن الحسن بإسناده، عن أبائه المثله الله المثله: أنّه لمّا أجمع أبوبكر [وعمر] (٢) على منع فاطمة فدكاً وبلغها ذلك، جاءت إليه وقالت: يا ابن أبي قحافة، أفي كتاب الله أن ترث أباك ولا أرث (٧) أبي ؟ لقد جشت شيئاً فريّاً. [أفستركتم] (٨) كتاب الله [ونبذتموه] (٩) وراء ظهوركم إذ يقول: «وأولوا الأرحام بعضهم أولى ببعض في كتاب الله». والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

١. ما بين المعقوفتين من نور الثقلين وليس في المصدر.

٢. المصدر: إلى الحسين.

٤. نهج البلاغة /٣٨٧ ضمن كتاب ٢٨.

٦. من المصدر.

٨. المصدر: أفعلى عمد تركتم.

١٠. الاحتجاج ٢٣٤/١.

٣. كذا في المصدر، وفي النسخ: لاحد.

٥. الاحتجاج ١٣١/١ و١٣٨ بتصرف هاهنا.

٧. هكذا في المصدر. وفي النسخ: نوث.

٩. من المصدر.

الله». فنحن أولى الناس بإبراهيم، ونحن ورثناء، ونىحن أولوا الأرحمام اللذين ورثنا الكعبة، ونحن آل إبراهيم.

وفي تفسير العيّاشيّ (١): عن عبدالله بن سنان، عن أبي عبدالله للنظيّ ، عن أبيه، عن أبائه للنظيّ قال: دخل عليّ للنظّ على رسول الله ﷺ في مرضه، وقد أغمي عليه، ورأسه في حجر جبرئيل، وجبرئيل على صورة دحية الكلبي.

فلمًا دخل عليّ عليِّهِ قال له جبر ثيل: دونك رأس ابن عمَك. فأنت أحقّ به منّي؛ لأنّ الله تعالى يقول في كتابه: «وأولوا الأرحام بعضهم أولى ببعض في كتاب الله».

فجلس عليه وأخذ رأس رسول الله عَيَلِه فوضعه في حجره. فلم يــزل رأس رســول الله عَلِه أفاق، فرفع رأسه فنظر الله عَلِه أفاق، فرفع رأسه فنظر إلى على.

فقال: يا على، أين (٣) جبرئيل؟

فقال: يا رسول الله، ما رأيت إلا دحية الكلبيّ، رفع (٤) إليَّ رأسك وقال: يا عليّ، دونك رأس ابن عمّك فأنت أحقّ به منّي؛ لأنّ الله تعالى يقول: «وأولوا الأرحام بعضهم أولى ببعض في كتاب الله». فجلست وأخذت برأسك. فلم يزل (٥) في حجري، حتّى غابت الشمّس.

فقال له رسول الله ﷺ أفصليت العصر؟

قال: لا.

قال: فما منعك أن تصلّي؟

فقال: قد أغمي عليك، وكان رأسك في حجري وكرهت أن أشقّ عليك يا رسـول الله، وكرهت أن أقوم وأصلّي وأضع رأسك.

٢. من المصدر،

١. تفسير العيّاشيّ ٧٠/٢ ـ ٧١، ح ٨٢

٤. المصدر: دفع.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: رأيت.

٥. المصدر: قلم تزل.

فقال رسول الله عَيِّلِيُّ : «اللهم إنَّ علياً كان في طاعتك وطاعة رسولك حتَّى فاتته صلاة العصر ، اللهم فرد عليه الشمس حتَّى يصلّي العصر في وقتها .

قال: فطلعت الشمس، فصارت في وقت العصر بيضاء نـقيّة. ونـظر إليـها أهـل المدينة، وإنّ عليّاً عليّاً عليّاً عليها أهمل المعرب،

وفي تفسير علميّ بن إبراهيم (١): ثمّ قال: «والّذين آمنوا من بعد وهاجروا وجاهدوا معكم فأولئك منكم وأولوا الأرحام بعضهم أولى ببعض في كتاب الله».

قال: نسخت قوله: «والَّذين عقدت أيمانكم فآتوهم نصيبهم» (٢).

وفي الكافي (٣): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي نجران، عن عاصم بن حميد، عن محمّد بن قيس، عن أبي جعفر الله قال: قضى أميرالمؤمنين في خالة جاءت تخاصم في مولى رجل [مات](٤). فقرأ هذه الآية: «وأولوا الأرحام بعضهم أولى بعض في كتاب الله». فدع الميراث إلى الخالة، ولم يعط المولى.

أبو عليّ الأشعري (٥)، عن محمّد بن عبدالجبّار، عن صفوان بن يحيى، عن عبدالله بن سنان قال: سمعت أبا عبدالله للسلّ يقول: كان عليّ للسلّ إذا مات مولى له وترك ذات قرابة، لم يأخذ من ميراثه شيئاً ويقول: «وأولوا الأرحام بعضهم أولى ببعض في كتاب الله».

وفي من لا يحضره الفقيه (٢): [روى أحمد بن محمّد بن عيسى، عن محمّد بن سهل، عن الحسن بن الحكم، عن أبي جعفر الله أنه قال في رجل ترك خالتيه ومواليه، قال: «وأولوا الأرحام بعضهم أولى ببعض» ](١) المال بين الخالتين.

وروى أحمد بن محمّد بن أبي نصر (٨)، عن الحسن بن موسى الخيّاط ، عن الفضيل

٢. النّساء /٢٣.

٤. من المصدور

٦. الفقيه ٢٢٣/٤، ح٧٠٨

٨. الفقيه ١٩٠/٤ - ١٩١، ح ٦٦٠.

١. تفسير القمّي ٢٨١/١.

۳. الکانی ۱۳۵/۰ ح۲.

٥. نفس المصدر والموضع، ح٥.

٧. من المصدر،

بن يسار قال: سمعت أبا جعفر للنِّلِج يقول: لا والله، ما ورث رسول الله عَيْلِيُّ العبّاس ولا عليّ لماليًّ [ولا ورثته إلّا فاطمة عليه الله عليّ النّه عليّ النّه السلاح وغيره، إلّا لأنّه قضَى عنه دينه.

ثمّ قال: «وأولوا الأرحام بعضهم أولى ببعض في كتاب الله».

وفي تفسير العيّاشيّ (٢): عن أبي بصير، عن أبي جعفر الباقر عليُّلا قال: الخال والخالة يرثان إذا لم يكن معهم أحد غيرهم. إنّ الله يقول: «وأولوا الأرحام بعضهم أولى ببعض في كتاب الله». إذا التقت القرابات، فالسابق أحقّ بالميراث من قرابته.

عن ابن سنان (٥)، عن أبي عبدالله للنظائل قال: لمّا اختلف عليّ بن أبي طالب للنظاف وعثمان بن عفّان في الرجل يموت وليس له عصبة يرثونه، وله ذو قرابة يرثونه (٦)، ليس له سهم مفروض.

فقال علميّ عليّ الله على الله على على الله تعالى يقول: «وأولوا الأرحام بعضهم أولى ببعض في كتاب الله».

وقال عثمان: أجعلُ ميراثه في بيت مال المسلمين، ولايرثه أحد من قرابته.

﴿ إِنَّ اللهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ ۞: من المواريث والحكمة في إناطتها، بـنسبة الإســـلام والمظاهرة أوَلاً، وباعتبار القرابة ثانياً.

وفي تفسير العيّاشيّ (٧): عن سليمان بن خالد، عن أبي عبدالله عليُّةٌ قال: كان عليّ عليُّه

١. من المصدر.

٢. تفسير العيّاشيّ ٧١/٢، ح٨٣

٤. من المصدر.

٦. المصدر: لايرثونه.

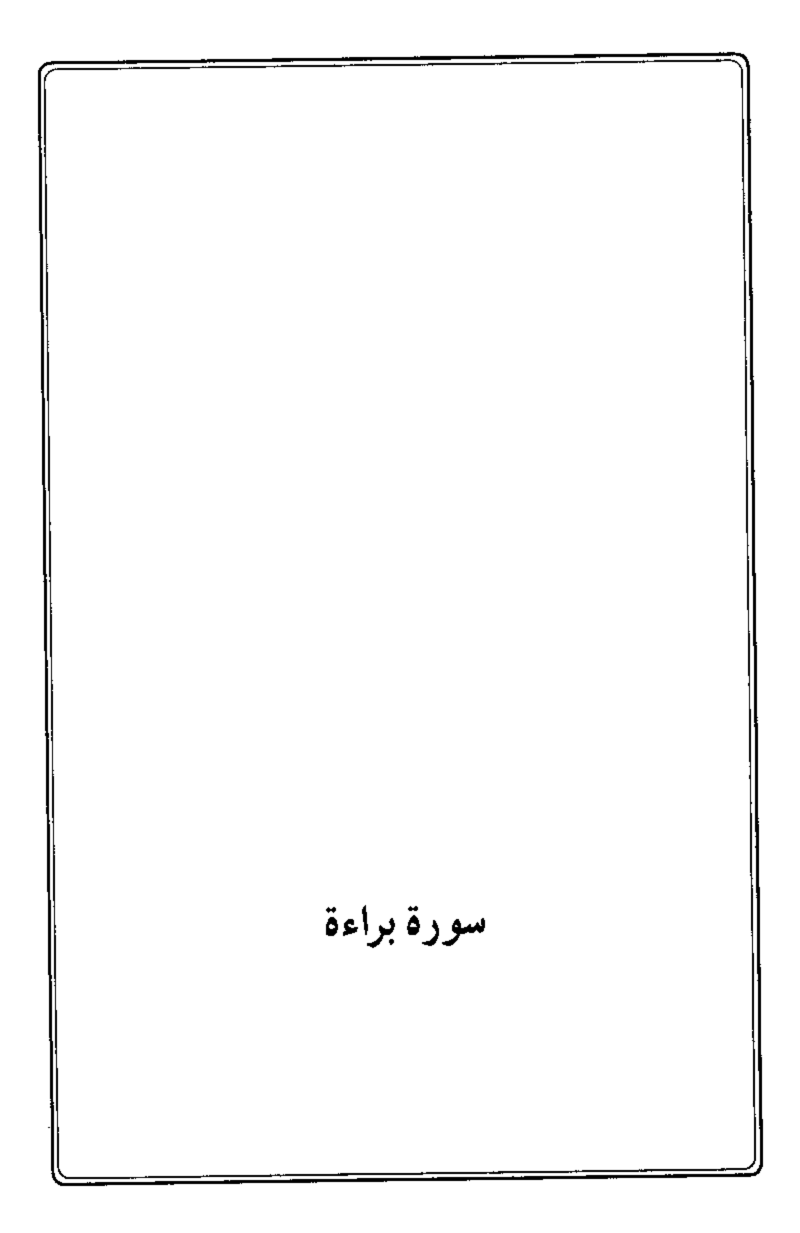
٣. تفسير العيّاشيّ ٧٢/٢، ح٨٦

٥. تفسير العيّاشيّ ٧١/٢، ح ٨٤

٧. تفسير العيّاشيّ ٧١/٢، ح٥٨

لا يعطي الموالي شيئاً مع ذي رحم، شمّيت له فريضة [أم لم تسمّ له فريضة ](١). وكان يقول: «وأولوا الأرحام بعضهم أولى ببعض في كتاب الله إنّ الله بكلّ شيء عليم» قد علم مكانهم، فلم يجعل لهم مع أولي الأرحام حيث قال: «وأولوا الأرحام بعضهم أولى ببعض في كتاب الله».

١. من الهوامش.



## سورة براءة

المشهور أنّها مدنيّة.

وقيل (١): إلّا أيتين من قوله تعالى: «لقد جاءكم رسول». وهي أخر ما نزلت.

قيل: ولها أسماء أخر: التوبة، والمقشقشة، والبحوث، والمبعثرة، والمنقرة، والمثيرة، والمشردة، والمحزية (٢)، والفاضحة، والمنكلة، والمشردة، والمدمدمة، وسورة العذاب. لما فيها من التوبة [للمؤمنين] (٣)، والقشقشة من النفاق وهي التبرى منه، والبحث عن حال المنافقين وإثارتها، والحفر (٤) عنها، وما يخزيهم، ويفضحهم، وينكلهم، ويشردهم، ويدمدم عليهم.

وآيها قيل: مائة وثلاثون. وقيل: تسع وعشرون.

وانّما تُركت التسمية فيها، إمّا لأنّها للأمان والرحمة ونبزلت براءة لدفع الأمان والسيف، وإمّا لأنّ الأنفال وبراءة واحدة.

ففي مجمع البيان (٥): عن أمير المؤمنين عليه الله الرحمن الرحيم» على رأس سورة براءة ؛ لأن «بسم الله» للأمان والرحمة ، ونزلت براءة الدفيع الأمان بالسيف (٦).

وفيه (٧)، في تفسير العيّاشي (٨): عن أبي عبدالله الله الله أنّه قال: الأنفال والبراءة واحدة. ترك البسملة في أوّلها قراءة وكتابة. ويمكن الجمع بين الخبرين بأنّها سورة

١. أنوار التنزيل ٤٠٤/١.

٣. من المصدر.

٥. المجمع ٢/٣.

٧. كذا. والصحيح: وفي.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: النحرية.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: الحضر.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: لدفع الأمان والسيف.

٨. المجمع ١٨٣؛ وتفسير العيّاشي ٧٣/٢.

واحدة. ولذا لم يكتب «بسم الله» على رأس براءة، لكن لمّا كان إفرادها للبعث بمكّة بمنزلة جعلها سورة ورسالة توهم استحباب تصديرها بها، كما هو المتعارف في المكتوبات والرسائل، دفع الله هذا الوهم بقوله: لأنّ «بسم الله» للأمان والرحمة، ونزلت سورة براءة لدفع الأمان والسيف.

ويؤيّد كونها واحدة، ما روي في أوّل الأنفال من كتاب ثواب الأعمال (١)، بإسناده إلى أبي عبدالله عليه قال: من قرأ سورة الأنفال وسورة البراءة في كلّ شهر، لم يمدخله نفاق أبداً، وكان من شيعة أميرالمؤمنين عليه .

وفي تفسير العيّاشي (٢) مثله ، إلّا أنّه زاد [في ] قوله للسَّلا : حقّاً ، وأكل (٣) يوم القيامة من موائد الجنّة مع شيعة عليّ (٤) حتّى يفرغ الناس من الحساب .

وما في مجمع البيان (٥): عن أبّي بن كعب، عن النبيّ عَيَّا اللهُ من قرأ الأنفال وبراءة ، فأنا شفيع له وشاهد يوم القيامة أنّه بريء من النفاق وأعطي من الأجر بعدد كلّ منافق ومنافقة في دار الدنيا عشر حسنات ، ومُحي عنه عشر سيّثات ، ورفع له عشر درجات ، وكان العرش وحملته يصلّون عليه أيّام حياته في الدنيا .

فإن جُعل الثواب المذكور على قراءة المجموع، يدلّ ظاهراً على أنّـهما واحد، خصوصاً الحديث الأخير المحذوف فيه لفظ السورة عن البراءة.

﴿ بَرَاءَةٌ مِنَ اللهِ وَرَسُولِهِ ﴾ : أي هذه براءة.

و«من» ابتدائيّة متعلّقة بمحذوف، تقديره: واصلة من الله ورسوله.

ويجوز أن يكون «براءة» مبتدأ لتخصّصها بصفتها، والخبر.

﴿ إِلَى الَّذِينَ عَاهَدْتُمْ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ ۞: وقرئ بنصبها على تقدير: اسمعوا براءة. والمعنى: أنَّ الله و رسوله بريثان من العهد الّذي عاهدتم به المشركين.

تفسير العيّاشي ٧٣/٢، ح ١.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: مع شيعته ....

<sup>1.</sup> ثواب الأعمال /١٣٢، ح ١.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: يأكل.

٥. المجمع ١٦/٢٥.

وفي مجمع البيان (۱): إذا قيل: كيف يجوز أن ينقض النبيّ ﷺ ذلك العهد؟ فأقول فيه: إنّه يجوز أن ينقض ﷺ ذلك على ثلاثة أوجه: إمّا (۱)أن يكون العهد مشروطاً، بأن يبقى إلى أن يرفعه الله تعالى بوحي. وإمّا أن يكون قد ظهر من المشركين خيانة، وإمّا أن يكون مؤجّلاً إلى مدّة.

وقد وردت الرواية بأنَّ النبيِّ ﷺ شرط عليهم ما ذكرناه.

وروي أيضاً: أنّ المشركين كانوا قد نقضوا العهد وهمّوا بذلك، فأمره الله سبحانه أن ينقض عهدهم. انتهى.

وأمهل المشركين أربعة أشهر يسيروا أين شاؤوا، فقال:

﴿ فَسِيحُوا فِي الْأَرْضِ أَرْبَعَةَ أَشْهُو ﴾ : خطاب للمشركين. أمروا أن يسيحوا في الأرض أربعة أشهر آمنين أين شاؤوا لا يُتعرَّض لهم، ثمّ يُقتَلون حيث وُجدوا.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): «براءة من الله ورسوله إلى الدين عاهدتم من المشركين». قال: حدّ ثني أبي ، عن محمّد بن الفضيل ، عن أبي الصباح الكنانيّ ، عن أبي عبدالله عليه قال: نزلت هذه الآية بعد ما رجع رسول الله عَيَيه من غزوة تبوك في سنة تسع (٤) من الهجرة.

قال: وكان رسول الله عَيَّالُهُ لمّا فتح مكة، لم يمنع المشركين الحج في تلك السنة. وكان سنة من العرب في الحج أنّه من دخل مكة وطاف بالبيت في ثيابه، لم يحلّ له إمساكها. وكانوا يتصدّقون بها، ولا يلبسونها بعد الطواف. وكان من وافي مكة، يستعير ثوباً ويطوف فيه ثمّ يردّه. ومن لم يجد عارية ، اكترى ثياباً. ومن لم يجد عارية ولاكراء ولم يكن له إلّا ثوب واحد طاف بالبيت عرباناً، فجاءت امرأة من العرب وسيمة جميلة، وطلبت ثوباً عارية أو كراءً فلم تجده.

فقالوا لها: إن طفت في ثيابك، احتجت أن تتصدُّ قي بها.

١. المجمع ٢/٣\_٣.

٣. تفسير القمّي ٢٨١/١ ٢٨٢.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: أحدها.

المصدر: سبع. والصحيح ما في المتن.

فقالت: أتصدَّق!؟ وكيف أتصدَّق بها وليس لي غيرها؟!

فطافت بالبيت عريانة. وأشرف عليها الناس. فوضعت إحدى يـديها عـلى قـبلها والأخرى على دبرها وقالت:

اليوم يبدو بعضه أوكله فما بدا منه فلا أحله

فلمًا فرغت من الطواف، خطبها جماعة.

فقالت: إنّ لي زوجاً.

وكانت سيرة رسول الله على قبل نزول سورة براءة أن لايقاتل إلا من قاتله، ولا يحارب إلا من حاربه وأراده. وقد كان نزل عليه في ذلك من الله على «فإن اعتزلوكم فلم يقاتلوكم وألقوا إليكم السلم فما جعل الله لكم عليهم سبيلاً» (1). فكان رسول الله على لايقاتل أحداً قد تنحّى عنه واعتزله حتّى نزلت عليه سورة براءة، وأمره [الله] (٢) بقتل المشركين من اعتزله ومن لم يعتزله، إلا الذين قد كان عاهدهم رسول الله على يوم فتح مكة إلى مدّة. منهم صفوان بن أميّة، وسهيل بن عمرو. فقال الله على: «براءة من الله ورسوله إلى الذين عاهدتم من المشركين، فسيحوا في الأرض أربعة أشهر» ثمّ يُقتلون حيث ما وُجدوا. فهذه أشهر السياحة، عشرون من ذي الحجّة الحرام والمحرّم وصفر وربيع الأوّل، وعشر (٣) من ربيع الآخر.

فلمًا نزلت الآيات من أوّل براءة، دفعها رسول الله ﷺ إلى أبي بكر، وأمره أن يخرج إلى مكّة ويقرأها على الناس بمني (٤) يوم النحر.

فلمًا خرج أبوبكر، نزل جبرئيل على رسول الله ﷺ فقال: يا محمّد، لا يؤدّي عنك إلّا رجل منك.

فبعث رسول الله ﷺ أميرالمؤمنين لله في طلبه. فلحقه بالروحاء، فأخل منه الآيات.

١. النساء /٨٩

٢. من المصدر.

ن. ٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: يمسي.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: عشرين.

فرجع أبوبكر إلى رسول الله ﷺ فقال: يا رسول الله، أنزل فيَّ شيء؟ فقال: لا، إنّ الله أمرني أن لا يؤدّي عنّي إلّا أنا أو رجل منّي.

وفي تفسير العيّاشيّ (٤): عن حريز، عن أبي عبدالله عليَّةِ قال: إنّ رسول الله ﷺ بعث أبابكر مع براءة إلى الموسم، ليقرأها على الناس.

فنزل جبرئيل للنُّلْإِ فقال: لايبلُّغ عنك إلَّا على.

فدعا رسول الله عَيَّا اللهِ عَلَيًا عَلَيًا عَلَيًا عَلَيًا عَلَيًا عَلَيْهِ فأمره أن يركب ناقته (٥) العضباء، وأمره أن يلحق أبابكر فيأخذ منه براءة ويقرأه على الناس بمكة.

فقال أبو بكر: أسخطة؟

فقال: لا، إلَّا أنَّه أنزل عليَّ: أن لايبلِّغ إلاَّ رجل منك.

فلمّا قدم عليّ النِّلِم مكّة ، وكان يوم النحر بعد الظهر وهو يوم الحجّ الأكبر ، قام شمّ قال: إنّي رسولُ [ رسول الله ] (٢) إليكم . فقرأها عليهم : «براءة من الله ورسوله إلى الّذين عاهدتم من المشركين ، فسيحوا في الأرض أربعة أشهر عشرين (٧) من ذي الحجّة والمحرّم وصفر وشهر ربيع الأول ، وعشراً (٨) من شهر ربيع الآخر .

وقال: لايطوف بالبيت عريان ولا عريانة ولا مشرك، إلَّا من كان له عهد عند

٢. من المصدر.

تفسير العيّاشي ٧٢/٢-٧٤، ح٤.

٦. من المصدر.

٨. كذا في المصدر. وفي النسخ: عشرين.

١. تفسير العيّاشي ٧٤/٢، ح٦.

٣. ليس في المصدر.

٥. المصدر: ناقة.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: وعشراً.

رسول الله ﷺ فمدّته (١) إلى هذه الأربعة أشهر.

وفي خبر محمّد بن مسلم (٢): فقال: يا على ، هل نزل في شيء منذ فارقت (٣) رسول 1. 建聚剂

قال: لا، ولكن أبي الله أن يبلّغ عن محمّد إلّا رجل منه.

فوافي (٤) الموسم، فبلّغ عن الله وعن رسوله بمعرفة والمردلفة ويموم النحر علد الجمار وفي أيّام (٥) التشريق كلّها ينادي: «براءة من الله ورسوله إلى الّذين عاهدتم من المشركين، فسيحوا في الأرض أربعه أشهر» ولايطوفنّ بالبيت عريان.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٦) أيضاً قال: وحدّ ثني أبي، عن محمّد بن الفضيل، عن أبي الحسن الرضا عليه قال: قال أميرالمؤمنين عليه إنّ رسول الله عَيْمَا أُلهُ أمرني [أن أبلّغ](٧) عن الله، أن لايطوف بالبيت عريان ولايقرب المسجد الحرام مشرك بعد هذا العام. وقرأ عليهم: «براءة من الله ورسوله إلى الّذين عاهدتم من المشركين، فسيحوا في الأرض أربعة أشهر، فأجّل الله المشركين الّذين حجّوا تلك السنة أربعة أشهر حتّىٰ يرجعوا(٨)إلى مأمنهم، ثمّ يُقتَلُون حيث وُجدوا.

وفي مجمع البيان (٩): وروى أصحابنا أنَّ النبيِّ ﷺ ولَّى عليّاً الموسم. وأنَّه حين أخذ براءة من أبي بكر، رجع أبوبكر.

وروى عاصم بن حميد، عن أبى بصير، عن أبى جعفر لمائيلًا قال: خطب عــلمّ لمائيلًا [الناس](١٠) واخترط سيفه، فقال: لايطوفنّ بالبيت عريان، ولا يحجّن البيت مشرك. ومن كانت له مدَّة، فهو إلى مدَّته. ومن لم تكن له مدَّة، فمدَّته أربعة أشهر. وكان خطب

١. كذا في المصدر. وفي النسخ: قدية.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: فأرقب عند.

٥. كذا في المصدر، وفي النسخ: بأيّام.

٧. من المصدر.

٩. المجمع ٣/٣\_٤.

٢. نفس المصدر ٧٤/٢، ح٥.

كذا في المصدر. وفي النسخ: قوله في.

٦. تفسير القميّ ٢٨٢/١.

٨. كذا في المصدر. في النسخ: يراجعوا.

١٠. من المصدر.

يوم النحر، فكان عشرون من ذي الحجّة ومحرّم وصفر وشهر ربيع الأوّل وعشر من شهر ربيع الأخر.

وروي أنّه طلي قام عند جمرة العقبة وقال: أيّها الناس، إنّي رسول رسول الله إليكم بأن لايدخل البيت كافر ولا يحجّ البيت مشرك ولا يطوف بالبيت عريان. ومن كان له عهد عند رسول الله ﷺ فله عهده إلى أربعة أشهر. ومن لا عهد له، فله [مدّة](١) بقيّة الأشهر الحرم. وقرأ عليهم براءة.

وقيل: قرأ عليهم ثلاث عشرة آية من أوّل براءة.

وفي الكافي (٢) عدّة من أصحابنا، [عن أحمد بن محمّد ] (٣) عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر، عن الحسين بن خالد قال: قلت لأبي الحسن المليل لأيّ شيء صار الحاجّ لايكتب عليه الذنب أربعة أشهر؟

قال: إنَّ الله ﷺ أباح المشركين الحرم في أربعة أشهر، إذ يقول: «فسيحوا في الأرض أربعة أشهر». ثمّ وهب لمن يحجّ من المؤمنين البيت الذنوب أربعة أشهر.

عليّ بن إبراهيم (٤)، بإسناده قال: أشهر الحجّ، شوّال وذو القعدة وعشر من ذي الحجّة. وأشهر السياحة، عشرون من ذي الحجّة والمحرّم وصفر وشهر ربيع الأوّل وعشر من ربيع الأخر.

عدّة مِن أصحابنا (٥)، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن أبي أيّوب، عن سعد الإسكاف قال: سمعت أبا جعفر طلي يقول: إنّ الحاج إذا أخد في جهازه إلى قوله ـ: وكان ذا الحجّة والمحرّم وصفر وشهر ربيع الأوّل [أربعة](١) أشهر تُكتَب له الحسنات ولاتُكتَب عليه السيّئات، إلّا أن يأتي بموجبه. فإذا مضت الأربعة أشهر، خُلط بالناس.

۲. الکافی ۲۵۵/۶، ح۱۰.

٤. الكافي ١٤٠/٤، ح٣.

٦. من المصدر.

١. من المصدر.

٣. من المصدر.

٥. الكافي ٢٥٤/٤ ٢٥٥\_ ٢٥٥، ح٩.

وفي تفسير العيّاشي (١): جعفر بن أحمد، عن عليّ بن محمّد بن شجاع قال: روى أصحابنا [قيل] (٢) لأبي عبدالله عليه إلى (٢) صار الحاجّ لا يُكتَب عليه ذنب أربعة أشهر؟ قال: إنّ الله عليه أمر المشركين، فقال: «فسيحوا في الأرض أربعة أشهر» ولم يكن يقصر بوفده عن ذلك.

قال: عشرون من ذي الحجّة والمحرّم وصفر وشهر ربيع الأوّل وعشر من شهر ربيع الأخر.

وعن داود بن سرحان (٥)، عن الصادق اللي الفتح في سنة ثمان، وبراءة في سنة تسع، وحجّة الوداع في سنة عشر.

وفي كتاب علل الشرائع (٦) بإسناده إلى جميع بن عمّار قال: صلّيت في المسجد الجامع، فرأيت ابن عمر جالساً. فجلست إليه، فقلت: حدّثني عن عليّ التِّلاِ.

فقال: بعث رسول الله عَمَالِيمٌ أبا بكر ببراءة. فلمّا أتى بها ذا الحليفة، أتبعه علي علي الله فأخذها منه.

فقال أبوبكر: يا علّي، ما لي، أنزل فيّ شيء؟ قال: لا، ولكن [ رســول لله قــال: ]^^ لايؤدّي عنّى إلّا [أنا أو رجل ]^^ من أهل بيتى.

قال: فرجع إلى رسول الله ﷺ فقال: يا رسول الله، أنزل في شيء؟

قال: لا، ولكن لايؤدّي عنّي إلّا أنا أو رجل من أهل بيتي.

قال كثير: قلت لجميع: أتشهد على ابن عمر بهذا.

٢. من المصدر.

٤. تفس المصدر والموضع.

٦. العلل /١٨٩، ح ١.

كذا في المصدر. وفي النسخ: رجل أنا أو.

أ. تفسير العيّاشي ٧٥/٢، ح ١١.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: إنَّه.

٥. نفس المصدر ٧٣/٢ ح٢.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: لا يؤدّي قل.

قال: نعم \_ثلاثاً \_.

وبإسناده (۱) إلى ابن عبّاس أنّ رسول الله ﷺ بعث أبابكر ببراءة ، ثم أتبعه عـليّاً ﷺ فأخذها منه.

فقال أبوبكر: يا رسول الله، خيف فيّ شيء؟

قال: لا، إلَّا أَنَّه لا يؤدِّي عنِّي إلَّا أَنَا أَو علَّي.

وكان الذي بعث به علميّ عليّه : لايدخل الجنّة إلّا نفس مسلمة (١)، ولايحجّ بعد هذا العام مشرك، ولايطوف بالبيت عريان ومن كان بينه وبين رسول الله ﷺ عهد، فهو إلىٰ مدّته.

وبإسناده (۳) إلى الحارث بن مالك قال: خرجت إلى مكّة، فلقيت سعد بن مالك، فقلت له: هل سمعت لعلى عليه منقبة؟

قال: قد شهدت له أربع، لئن تكون لي إحداهن أحب إلى من الدنيا أعمر فيها عمر نوح عليه أحدها أن رسول الله على بعث أبا بكر ببراءة إلى مشركي قريش، فسار بها يوماً وليلة. ثم قال لعلى: اتبع أبابكر فبلغها.

وردَّ أبابكر، فقال: يا رسول الله، أنزل فيّ شيء؟

قال: لا، إلَّا أنَّه لا يُبلِّغ عنِّي إلَّا أنا أو رجل منِّي.

وبإسناده (١) إلى أنس بن مالك، أنّ النبيّ ﷺ بعث ببراءة إلىٰ أهل مكّة مع أبـيبكر. فبعث عليّاً ﷺ وقال: لايبلّغها إلّا رجل من أهل بيتي.

وفي كتاب الخصال (٥): عن الحارث بن ثعلبة قال: قلت لسعد (٦): أشهدت شيئاً من مناقب على التَّلِمْ ؟

قال نعم، شهدت له أربع مناقب والخامسة شهدتها. لئن يكون لي منهنّ واحـدة،

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: نفس مؤمن مسلمة.

٤. نفس المصدر والموضع.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: لو.

١. العلل ١٩٠.

٣. نفس المصدر والموضع.

٥. الخصال ٣١١/، ح٨٧

٣٩٨ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

أحب إليّ من حمر النعم. بعث رسول الله عَيَّلِيَّا أبابكر ببراءة، ثمّ أرسل عليّاً عليه فأخذها منه.

> فرجع أبوبكر، فقال: يا رسول الله، أنزل فيَّ شيء؟ قال: لا، إلّا أنّه لايبلّغ عنّى إلّا أنا أو رجل منّى.

وفي احتجاج على (۱) للتلل يوم الشورى على الناس، قال، نشدتكم بالله، هل فيكم أحد أمر الله على رسوله أن يبعث ببراءة بها مع أبي بكر، فأتاه جبرئيل للله فقال: يا محمد، إنه لايؤدي عنك إلا أنت أو رجل منك. فبعثني رسول الله تقليل فأخدتها من أبي بكر. فمضيت بها فأديتها عن رسول الله تقليل فأثبت الله على لسان رسول الله أنبي منه، غيري؟

قالوا: [اللهمّ](٢)لا.

وفي مناقب أميرالمؤمنين (٣) اللي وتعدادها، قال اللي : وأمّا الخمسون، فإنّ رسول الله عَلَي الله عنك إلّا أنت أو رجل منك. فوجهني على ناقته العضباء، فلحقته بذي الحليفة، فأخذتها منه. فخصّني الله بذلك.

عن جابر الجعفي (٤) عن أبي جعفر، عن أميرالمؤمنين عليه وقد سأله رأس اليهود: ولِمَ تُمتحن الأوصياء في حياة الأنبياء وبعد وفاتهم؟

قال: يا أخا اليهود، إنّ الله تعالى امتحنني في حياة نبيّنا ﷺ في سبعة مواطن. فوجدني فيها من غير تزكية لنفسي بنعمة الله له مطيعاً.

قال: فيم وفيم، يا أمير المؤمنين؟

قال: أما أوَّلهنَّ \_إلى أن قال \_: وأمَّا السابعة يا أخا اليهود، فإنَّ رسول الله ﷺ لمَّا

٢. من المصدر.

٤. الخصال / ٣٦٥ و ٣٦٦، ٣٦٩ ـ ٣٧٠.

۱. الخصال /۵۵۸ م ۳۱

٣. الخصال ٥٧٨، ح ١.

توجّه لفتح مكة ، أحبّ أن يعذر إليهم ويدعوهم إلى الله آخراً (١)، كما دعاهم أوّلاً. فكتب إليهم كتاباً يحذّرهم فيه ، وينذرهم عذاب ربّهم ، ويعدهم الصفح ، [ويسمنيهم مغفرة ربّهم] (٢). ونسخ لهم في آخره سورة براءة ، لتُقرّأ عليهم . ثمّ عرض على جميع أصحابه المضيّ إليهم فكلّ يرى التثاقل فيه . فلمّا رأى ذلك ، ندب منهم رجلاً فوجّهه به .

فأتاه جبرئيل لمظلِم فقال: يا محمّد، إنّه لايؤدّي عنك إلّا أنت أو رجل منك.

فأنبأني رسول الله عَلَيْ بذلك، ووجهني بكتابه ورسالته إلى أهل مكة. فأتيت مكة، وأهلها من قد عرفتم، ليس منهم أحد إلا ولو قدر أن يضع على كلّ جبل مني إرباً لفعل، ولو أن يبذل في ذلك نفسه وماله وأهله وولده. فبلغتهم رسالة النبيّ عَلَيْ وقرأت عليهم كتابه. فكلّ تلقّاني بالتهديد (٢) والوعيد، و يبدي لي البغضاء، ويظهر لي الشحناء، من رجالهم ونسائهم. فكان مني في ذلك ما قد رأيتم. ثمّ التفت إلى أصحابه، فقال، أليس كذلك؟

فقالوا: بلئ، يا أميرالمؤمنين.

﴿ وَاعْلَمُوا أَنَّكُمْ غَيْرُ مُعْجِزِي اللهِ ﴾ : لاتفوتونه وإن أمهلكم.

﴿ وَاَنَّ اللَّهَ مُخْزِي الْكَافِرِينَ ﴾ ۞: بالأسر والقتل في الدنيا، والعذاب في الآخرة.

﴿ وَاَذَانٌ مِنَ اللهِ وَرَسُولِهِ إِلَى النَّاسِ ﴾ : أي إيذان وإعلام. فعال، بمعنى: الإفعال، كالأمان والعطاء، بمعنى: الإيمان والإعطاء. ورفعه كرفع براءة على الوجهين.

﴿ يَوْمَ الْحَجَّ الاَكْبَرِ ﴾: قيل (1): يوم العيد؛ لأنّ فيه تمام الحجّ ومعظم أفعاله ، ولأنّ الإعلام كان فيه . ولما نقل: أنّه لما يليِّ وقف يوم النحر عند الجمرات في حجّة الوداع فقال: هذا يوم الحجّ الأكبر.

١. كذا في المصدر وفي روح: أخرى. وفي أو ب: احدى.

٢. من المصدر، وفي النسخ: ينذرهم. ٣. المصدر: بالتهدُّد.

٤. أنوار التنزيل ٥/١.٤.

وقيل: يوم عرفة، لقوله للثِّلانِ: الحجّ عرفة.

وفي تفسير العيّاشي (١): عن أميرالمؤمنين للثِّلِا قال: يوم الحجّ الأكبر، يوم النحر. قال: ولوكان [الحجّ الأكبر](٢) يوم عرفة، لكان أربعة أشهر ويوماً.

وقيل (٣): وصف الحجّ بالأكبر؛ لأنّ العمرة تسمّى بالحجّ الأصغر، أو لأنّ المراد بالحجّ ما يقع في ذلك اليوم من أعماله، فإنّه أكبر من باقي الأعمال، أو لأنّ ذلك الحجّ اجتمع فيه المسلمون والمشركون ووافق عيده أعياد أهل الكتاب، أو لأنّه ظهر فيه عزّ المسلمين وذلّ الكافرين (٤).

وسيأتي بعض تلك الوجوه في الأخبار.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥): حدّثني أبي، عن فضالة بن أيّـوب، عن أبان بن عثمان، عن حكيم بن جبير، عن عليّ بن الحسين عليّ في قوله: «وأذان من الله ورسوله» قال: «أذان» أميرالمؤمنين عليه .

وفي حديث آخر: قال أميرالمؤمنين النَّالِدُ : كنت أنا الأذان في الناس.

وفي أمالي شيخ الطائفة (٢) وفي أمالي شيخ الطائفة (٢) وفي الله الله عبدالرحمٰن بن أبي ليلى قال: قال أبي : قال النبي وفي أمالي شيخ الطائفة ورسوله إلى النبي والنبي والنبي الله ورسوله إلى النبي والنبي المناس يوم الحج الأكبر».

وفي شرح الآيات الباهرة (٧): روى الحسن الديلميّ، بإسناده عن رجاله إلى عبدالله بن سنان قال: قال الصادق عليه إن لأميرالمؤمنين عليه أسماء لا يعلمها إلّا العالمون، وإنّ منها الأذان من الله و رسوله. وهو الأذان.

وفي كتاب الخصال (٨)، في احتجاج علميّ النِّلْةِ على أبي بكر قال: فأنشدك بالله، أنــا

٢. من المصدر،

المصدر: المشركين.

٦. الأمالي ١٦١/١

٨. الخصال /٥٤٩، ح ٣٠.

١. تفسير العيّاشي ٧٧/٢، ح ٢٠.

٣. أنوار التنزيل ٤٠٥/١.

ه. تفسير القمّي ٢٨٢/١.

٧. تأويل الآيات الباهرة ٢٠٣/١.

الأذان من الله ورسوله لأهل الموسم ولجميع الأمّة بسورة براءة أم أنت؟ قال: بل أنت.

وفي كتاب معاني الأخبار (١)، خطبة لعليّ طليّ يذكر فيها نعم الله على الله وفيها يقول عليه! ألا وإنّي مخصوص في القرآن بأسماء، احذروا أن تغلبوا عليها فتضلّوا في دينكم. أنا المعود أن المعند الله تعالى: «فأذّن مؤذّن بينهم أن لعنة الله على الطالمين» (١). أنا ذلك المؤذّن. وقال: «وأذان من الله ورسوله [إلى الناس يوم الحج الأكبر] (١) وأنا ذلك الأذان.

حدّثنا (٤) محّمد بن الحسن بن أحمد بن الوليد الله قال: حدّثنا محّمد بن الحسن الصفّار، عن محّمد بن الحسين بن أبي الخطّاب، عن عليّ بن أسباط، عن سيف بن الصفّار، عن محّمد بن الحسين بن أبي الخطّاب، عن عليّ بن أسباط، عن سيف بن عميرة، عن الحارث بن المغيرة النفريّ، عن أبي عبدالله عليّة قال: سألته عن قول الله علية المحارث بن المغيرة الناس يوم الحجّ الأكبر».

وفي عيون الأخبار (٥) بإسناده عن الرضّا لطيّلاً ، عن أبيه ، عن آبائه ، عـن عـليّ ، عـن النبيّ عَبَيْلًا حديث طويل. يقول فيه لطيّلاً وقال ﷺ : «وأذان من الله و رسوله إلى الناس يوم الحج الأكبر». [ فكنتَ أنت المبلّغ عن الله وعن رسوله.

في كتاب علل الشراثع باسناده إلى حفص بن غياث النخعي القاضي قال: سألت

٢. الأعراف /٤٣.

٤. المعاني /٢٩٨، ح٢.

١. المعاني ٥٩، ح٩.

٣. ليس في المصدر.

٥. العيون ١٠/٢.

أبا عبدالله عليه عن قول الله على: «وأذان من الله ورسوله إلى الناس يوم الحجّ الأكبر»].

فقال: قال أمير المؤمنين عليه : كنت أنا الأذان في الناس.

قلت: فما معنى هذه اللفظة «الحجّ الأكبر»؟

قال: إنّما سمّي «الأكبر» لأنّها كانت سنة حَجَّ فيها المسلمون والمشركون، ولم يحجّ المشركون بعد تلك السنة.

وفي تفسير العيّاشي (١): عن جابر، عن جعفر بن محمّد وأبي جعفر عليه في قـول الله: «وأذان من الله ورسوله إلى الناس يوم الحجّ الأكبر».

قال: خروج القائم. و«أذانٌ» دعوته إلى نفسه.

عن عبدالرحمٰن، عن أبي عبدالله عليه قال: «يوم الحجّ الأكبر» يوم النحر. والحجّ الأصغر العمرة.

وفي رواية ابن سرحان (٢)، عنه عليه قال: «الحجّ الأكبر» يوم عرفة، والجمع، ورمي الجمار بمنى. والحجّ الأصغر بمعنى العمرة.

وفي كتاب معاني الأخبار (٣): حدثنا أبي الله قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، عن القاسم بن محمّد الإصبهاني، عن سليمان بن داود المنقري، عن فضيل بن عياض (٤)، عن أبي عبدالله عليه قال سألته عن الحج [الأكبر](٥)؟

فقال: أعندك فيه شيء؟

فقلت: نعم.

كان ابن عبّاس يقول: «الحجّ الأكبر» يوم عرفة ، يعني أنّه من أدرك يـوم عـرفة إلى

٢. نفس المصدر والموضع.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: غياث.

۱. تفسير العيّاشي ٧٦/٢، ح١٥.

٣. المعاني ٢٩٦٧، ح٥.

٥. من المصدر.

طلوع الفجر من يوم النحر فقد أدرك الحجّ. ومن فاته ذلك، فاته الحجّ. فجعل ليلة عرفة لما قبلها ولما بعدها. والدليل على ذلك أنّ من أدرك ليلة النحر إلى طلوع الفجر، فقد أدرك الحجّ وأجزأ عنه من عرفة.

فقال أبوعبدالله عليه الأرض أميرالمؤمنين: الحج الأكبريوم النحر. واحتج بقول الله تظلن: «فسيحوا في الأرض أربعة أشهر». فهي عشرون من ذي الحجة والمحرّم وصفر وربيع الأوّل، وعشر من شهر ربيع الآخر. ولوكان الحج الأكبريوم عرفة، لكان السّيح ] (١) أربعة أشهر ويوماً. واحتج بقول الله على «وأذان من الله ورسوله إلى الناس يوم الحج الاكبر» وكنت أنا الأذان في الناس.

فقلت له: فما معنى هذه اللفظة «الحجّ الأكبر»؟

فقال: إنّما سمّي «الأكبر» لأنّها كانت سنة حجّ فيها المسلمون والمشركون، ولم يحجّ المشركون، ولم يحجّ المشركون بعد تلك السنة.

أبي (٢) للله ، قال: حدّثنا سعد بن عبدالله ، عن يعقوب بـن يـزيد ، عـن صـفوان بـن يحيى ، عن ذريح المحاربي ، عن أبي عبدالله عليلا قال: «الحجّ الاكبر» يوم النحر.

حدِّثنا (٣) محمَّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد، قال: حدَّثنا محمَّد بن الحسن الصفّار، عن أيّوب بن نوح، عن صفوان بن يحيى، عن معاوية بن عمّار قال: سألت أبا عبدالله عليًا في عن يوم الحجّ الأكبر؟

فقال: هو يوم النحر. والأصغر العمرة.

أبي (٤) على الله على بن إبراهيم بن هاشم، عن أبيه، عن عبدالله بن المغيرة، عن عبدالله بن المغيرة، عن عبدالله على المغيرة، عن عبدالله على قال: «الحجّ الأكبر» يوم الأضحى.

[حدَّثنا محمَّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد الله قال: ](٥) حدَّثنا محمَّد بن الحسن

٢. المعاني /٢٩٥، ح ١.

٤. المعاني / ٢٩٥، ح٣.

١. من المصدر.

٣. المعاني / ٢٩٥، ح٢.

٥. من المصدر.

الصفار، عن محمّد بن عيسى، عن عبيد، عن النضر بن سويد، عن عبدالله بن سنان، عن أبي عبدالله علي مثل ذلك.

أبي (١) الله ، قال : حدّثنا عبدالله بن جعفر الحميريّ عن إبراهيم بن مهزيار ، عن أخيه عليّ بن الحسين ، عن حمّاد بن عيسى ، عن شعيب ، عن أبي بصير والنضر ، عن ابن سنان ، عن أبي عبدالله عليه قال : «الحجّ الأكبر» يوم الأضحى .

وفي الكافي: عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن معاوية بن عمّار قال: سألت أبا عبدالله للسلام عن يوم الحجّ الأكبر؟

فقال: هو يوم النحر. والأصغر العمرة.

أبو عليّ الأشعري (٢) عن محمّد بن عبدالجبّار عن صفوان بن يحيى، عن ذريح، عن أبي عبدالله عليّه قال: «[الحجّ ](٢) الأكبر، يوم النحر.

فقال: «الحجّ الأكبر» الوقوف بعرفة، ورمي الجمار. والحجّ الأصغر العمرة.

﴿ أَنَّ اللَّهُ ﴾: أي بأنَّ الله.

﴿ بَرِيءٌ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾: أي من عهودهم.

﴿ وَرَسُولُهُ ﴾ : عطف على المستكنّ في «بريء». أو على محلّ «أنَّ» واسمها في قراءة من كسرها، إجراء للأذان مجرى القول.

وقرئ بالنصب، عطفاً على اسم «أنّ». أو لأنّ الواو بمعنى: مع. ولا تكرير فيه، فإنّ قوله: «براءة من الله ورسوله» إخبار بثبوت البراءة، وهذه إخبار بوجوب الإعلام. ولذلك علّقه بالناس، ولم يخصّه بالمعاهدين.

۲. الكافي ۲۹۰/٤، ح ۱.

٤. الكافي ٢٦٤/٤\_٢٦٥، ح١.

<sup>1.</sup> المعاني /٢٩٦، ح٤.

٣. من المصدر،

وفي مجمع البيان (١): قال: وقد روي عن أميرالمومنين عليَّة حديثاً طويلاً. روي أنّه لمّا نادى فيهم: «أنّ الله بريء من المشركين» [أي كلّ مشرك ](٢).

قال المشركون: نحن نتبرأ (٣) من عهدك وعهد ابن عمّك.

﴿ فَإِنَّ تُبْتُمُ ﴾ : من الكفر والغدر.

﴿ فَهُوَ ﴾ : فالتوبة .

﴿ خَيْرٌ لَكُمْ وَإِنْ تَوَلَّيْتُمْ ﴾: عن التوبة. أو ثبتم (٤) على التولِّي عن الإسلام والوفاء.

﴿ فَاعْلَمُوا أَنَّكُمْ غَيْرُ مُغْجِزِي اللهِ ﴾ : لاتفوتونه طلباً، ولا تعجزونه هرباً في الدنيا.

﴿ وَبَشِّرِ الَّذِينَ كَفَرُوا بِعَذَابٍ ٱلِيمِ ﴾ ۞: في الآخرة.

﴿ إِلَّا الَّذِينَ عَاهَدْتُمْ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ : استثناء من المشركين. أو استدراك، فكأنّه قيل لهم بعد أن أمروا بنبذ العهد إلى الناكثين : ولكنّ الّذين عاهدوا منهم.

﴿ ثُمَّ لَمْ يَنْقُصُوكُمْ شَيْئاً ﴾: من شروط العهد، ولم ينكثوه، أو لم يـقتلوا مـنكم، ولم ضرّوكم قطّ.

﴿ وَلَمْ يُظَاهِرُوا عَلَيْكُمْ لَحَداً ﴾ : من أعدائكم.

﴿ فَأَتِمُّوا اِلَيْهِمْ عَهْدَهُمْ اِلَى مُدَّتِهِمْ ﴾ : إلى تمام مدّتهم. ولا تجروهم مجرى الناكثين، ولا تجعلوا الوفيّ مجرى الغادر.

﴿ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُتَّقِينَ ﴾ ٢: تعليل وتنبيه على إتمام عهدهم، من باب التقوى.

﴿ فَإِذَا النَّلَخَ ﴾ : انقضى. وأصل الانسلاخ : خروج الشيء ممّن لابسه. من سلخ الشاة.

﴿ الْأَشْهُرُ الْحُرُمُ ﴾ : الَّتِي أبيح للناكثين أن يسيحوا فيها.

وفي تفسير العيّاشيّ (٥): عن زرارة ، عن أبي جعفر للسَّالِا قال : هي يوم النحر إلى عشر مضين من شهر ربيع الأخر.

١. المجمع ٤/٣.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: ثيراً.

٥. تفسير العيّاشي ٧٧/٢ - ٢٢.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: ورسوله.

٤. ح: تثبتم.

- ﴿ فَاقْتُلُوا الْمُشْرِكِينَ ﴾ : الناكثين.
- ﴿حَيْثُ وَجَدْتُمُوهُمْ ﴾ : من حلّ وحرم.
- ﴿ وَخُذُوهُمْ ﴾ : وأسرّوهم. والأخيذ: الأسير.
- ﴿ وَاحْضُرُوهُمْ ﴾: واحبسوهم وحيلوا بينهم وبين المسجد الحرام.
- ﴿ وَاقْعُدُوا لَهُمْ كُلُّ مَرْصَدٍ ﴾ : كل ممرّ ومرصد يرصدونهم ، لثلًا يتبسّطوا في البلاد.
  - ﴿ فَإِنْ تَابُوا ﴾ : عن الشرك بالإيمان.
  - ﴿ وَاقَامُوا الصَّلاةَ وَآتُوا الزُّكَاةَ ﴾ : تصديقاً لتوبتهم وإيمانهم.
    - ﴿ فَخَلُّوا سَبِيلَهُمْ ﴾ : فدعوهم، ولا تتعرَّضوا لهم بشيء.
- ﴿ إِنَّ اللهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ ۞: تعليل للأمر، أي فخلّوهم؛ لأنّ الله غفور رحيم، غفر لهم ما سلف ووعد لهم الثواب بالتوبة.

وفي كتاب الخصال (١): عن النبي ﷺ حديث طويل. وفيه: «منها أربعة حرم» رجب مضر الذي بين جمادي وشعبان، وذوالقعدة، وذوالحجّة، والمحرّم.

وعن محمّد بن أبي عمير (٢)، حديث يرفعه إلى أبي عبدالله عليه وفيه: «منها أربعة حرم» عشرون من ذي الحجّة والمحرّم وصفر وشهر ربيع الأول، وعشر من ربيع الأخر.
الأخر.

وفي تهذيب الأحكام (٣): عن أبي عبدالله للسلال قال: سأل رجل أبسي عن حروب أميرالمؤمنين للسلال وكان السائل من محبينا.

فقال له أبي: إنّ الله تعالى بعث محمّداً عَيَّا بنخمسة أسياف؛ ثلاثة منها شاهرة الاتُغمد إلى أن تضع الحرب أوزارها، ولن تضع الحرب أوزارها حتّى تطلع الشمس من مغربها، آمن الناس كلّهم في ذلك اليوم. فيومئذ لا ينفع نفساً إيمانها لم تكن آمنت من قبل او كسبت في إيمانها خيراً. [وسيف منها

٢. الخصال /٤٨٨، ح٦٤.

١. الخصال /٤٨٧، ح٦٣.

٣. التّهذيب ١١٥/٤.

مكفوف ](١) وسيف منها مغمود سلَّه إلى غيرنا وحكمه إلينا.

فأمّا السيوف الثلاثة الشاهرة، فسيف على مشركي العرب. قال الله تبارك وتعالى: «فاقتلوا المشركين حيث وجدتموهم وخذوهم واحصروهم واقعدوا لهم كلّ مرصد فإن تابوا» يعني: فإن آمنوا [وأقاموا الصلاة وآتوا الزكاة»](٢) في خوانكم في الدين فهؤلاء لايقبل منهم إلّا القتل، أو الدخول في الإسلام. [وأموالهم و](٣) ذراريّهم [تسبى على ما سبى](٤) رسول الله عَمَالِيّهُ. فإنّه سبى وعفا، وقبل الفداء.

- ﴿ وَإِنَّ آحَدٌ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ : المأمور بالتعرّض لهم.
  - ﴿اسْتَجَارَكَ ﴾: استأمنك، وطلب منك جوارك.
    - ﴿ فَأَجِرْهُ ﴾ : فأمنه.

﴿ حَتَّى يَسْمَعَ كَلاَمَ اللهِ ﴾: ويتدبّره ويطّلع على حقيقة الأمر. فإنّ معظم الأدلّة فيه.

وفي الكافي (٥): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن أبي عمير، عن معاوية بن عمّار قال: أظنّه عن أبي حمزة الثماليّ، عن أبي عبدالله عليّلًا قال: كان رسول الله عَيْلِيّ إذا أراد أن يبعث سريّة، دعاهم فأجلسهم بين يديه.

ثمّ يقول: سيروا بسم الله وبالله وفي سبيل الله وعلى ملّة رسول الله ﷺ. لا تغلّوا، ولاتمثّلوا، ولا تغدروا، ولا تقتلوا شيخاً فانياً ولاصبيّاً ولا امرأة، ولاتقطعوا شجراً إلّا أن تضطرّوا إليها. وأيّما رجل من أدنى المسلمين أو أفضلهم نظر إلى رجل (٢) من المشركين، فهو جارحتى يسمع كلام الله. فإن تبعكم، فأخوكم (٧) في الدين. وإن أبى، فأبلغوه مأمنه واستعينوا بالله عليه.

وفي نهج البلاغة (٨): وإنّماكلامه سبحانه فعل منه أنشأه ومثله لم يكن من قبل ذلك

١. من المصدر.

٣. من المصدر. وفي النسخ: وما لهم في.

٥. الكافي ٢٥/٥\_٢٨، ح١.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: فإخواتكم.

من المصدر.

٤. من المصدر. وفي النسخ: سبي على ما أمر.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ. رجلين.

٨. نهج البلاغة ٢٧٤.

كائناً. ولوكان قديماً، لكان [إلها ثانياً](١).

﴿ ثُمَّ آبُلِغُهُ مَأْمَنَهُ ﴾: موضع أمنه إن لم يسلم.

و «أحد» رُفع بفعل يفسره ما بعده ، لا بالابتداء . لأنّ «إن» من عوامل الفعل .

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١٠): قال الباقر (٣) عليّلًا : اقرأ عليه وعرّفه، ثمّ لا تتعرّض له حتّى يرجع إلى مأمنه.

﴿ فَلِك ﴾ : الأمن والأمر.

﴿ بِاللَّهُمْ قَوْمٌ لاَيَعْلَمُونَ ﴾ ﴿ مَا الإِيمان وما حقيقته، وما تـدعوهم إليه. فـلابدّ مـن أمانهم، ريثما يسمعون ويتدبّرون.

﴿كَيْفَ يَكُونَ لِلْمُشْرِكِينَ عَهْدٌ عِنْدَ اللهِ وَعِنْدٌ رَسُولِهِ ﴾: استفهام بمعنى الإنكار، والاستبعاد لأن يكون لهم عهد ولاينكثوه مع وغرة صدورهم. أو لأن يفي الله ورسوله بالعهد، وهم نكثوه.

وخبر «يكون» «كيف» وقُدّم للاستفهام، أو «للمشركين» أو «عند الله». وهو على الأوّلين صفة «للعهد» أو ظرف له، أو «ليكون». و«كيف» على الأخيرين حال من «العهد» و«للمشركين» إن لم يكن خبراً فتبيين.

﴿ إِلاَّ الَّذِينَ عَاهَدْتُمْ عِنْدَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ ﴾ : هم المستثنون قبله.

ومحلّه النصب على الاستثناء. أو الجرّ على البدل. والرفع على أنّ الاستثناء منقطع. أي ولكنّ الذين عاهدتم منهم عند المسجد الحرام.

﴿ فَمَا اسْتَقَامُوا لَكُمْ فَاسْتَقِيمُوا لَهُمْ ﴾ : أي فتربّصوا أمرهم ، فإن استقاموا على العهد فاستقيموا على العهد فاستقيموا على الوفاء . وهو كقوله : «فأتمّوا اليهم عهدهم» غير أنّه مطلق وهذا مقيّد .

و«ما» تحتمل الشرطية والمصدريّة.

﴿ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُتَّقِينَ ﴾ ۞: سبق بيانه .

١. كذا في المصدر. وفي النسخ: أزلاً ثابتاً. ٢. تفسير القميّ ٢٨٣/١.

٣. ليس في المصدر.

﴿كَيْفَ﴾: تكرار لاستبعاد ثباتهم على العهد، أو بقاء حكمه مع التنبيه على العلَّة. وحذف الفعل للعلم به،كما في قوله:

وخبّرتماني إنّما الموت بالقرى فكيف وهاتا هضبة وقبليب أي فكيف مات.

﴿ وَإِنْ يَظْهَرُوا عَلَيْكُمْ ﴾: أي وحالهم أنَّهم إن يظفروا بكم.

﴿ لاَ يَرْقُبُوا فِيكُمْ ﴾: لايراعوا فيكم.

﴿إِلَّا﴾: حلفاً.

وقيل(١): قرأبة. قال حسّان:

لعسمرك إنّ إلّك (٢) من قريش كإلّ السَّقْب (٣) من رأل (٤) النعام وقيل: ربوبيّة. ولعلّه اشتقّ للحلف من الألّ، وهو الجؤار؛ لأنّهم كانوا إذا تحالفوا، رفعوا به أصواتهم وشهروه. ثمّ استعير للقرابة؛ لأنّها تعقد بين الأقارب ما لا يعقده الحلف. ثمّ للربوبيّة والتربية.

وقيل: اشتقاقه من ألَّل الشيء: إذا حدَّده. أو من ألَّ البرق: إذا لمع.

وقيل: إنَّه عبريٍّ، بمعنى الإله؛ لأنَّه قرئ: إيلا، كجبرنل وجبرنيل.

﴿ وَلا فِمَّةً ﴾: عهداً، أو حقاً يعاب على إغفاله.

﴿ يُرْضُونَكُمْ بِاَقْوَاهِهِمْ ﴾: استئناف لبيان حالهم المنافية لثابتهم على العهد المؤدّية إلى عدم مراقبتهم عند الظفر. ولا يجوز جعله حالاً من فاعل «لايرقبوا». فإنّهم بعد ظهورهم لايرضون. ولأنّ المراد إثبات إرضائهم المؤمنين بوعد الإيمان والطاعة والوفاء بالعهد في الحال واستبطان الكفر والمعاداة، بحيث إن ظفروا لم يبقوا عليهم، والحالية تنافيه.

﴿ وَ تَأْبَى قُلُوبُهُمْ ﴾ : ما تتفوّه به أفواههم.

١. أنور التنزيل ٤٠٦/١.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ. إلكم.

٤. الرأل: فرخ النعام.

٣. السقب: ولد الناقة الذكر ساعة يولد.

﴿ وَاكْسَتَرُهُمْ فَاسِقُونَ ﴾ ٢ متمرّدون. لا عقيدة تبرغّبهم، ولا مروءة تبردعهم. و تخصيص الأكثر لما في بعض الكفرة من التفادي عن الغدر والتعفف عمّا يبجرّ إلى أحدوثة السوء.

- ﴿ اشْتَرَوْا بِآيَاتِ اللهِ ﴾ : استبدلوا بالقرآن.
- ﴿ ثَمَناً قَلِيلاً ﴾ : عرضاً يسيراً. وهو اتّباع الأهواء والشهوات.
- ﴿ فَصَدُّوا عَنْ سَبِيلِهِ ﴾ : عن دينه الموصل إليه ، أو سبيل بيته بحصر الحجّاج والعمّار . و «الفاء» للدلالة على أنّ اشتراءهم أدّاهم إلى الصدّ .
  - ﴿إِنَّهُمْ سَاءَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ ٢ : عملهم هذا. أو ما دل عليه قوله:
    - ﴿ لاَ يَرْقُبُونَ فِي مُؤْمِنِ إِلَّا وَلاَ ذِمَّةً ﴾: فهو تفسير لا تكرير.

وقيل (١) الأوّل عام في الناقضين (٢) وهذا خاصّ بالذين اشتروا، وهم اليهود أو الأعراب الذين جمعهم أبوسفيان وأطعمهم.

- ﴿ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُعْتَدُونَ ﴾ ٢٠ نبي الشرارة.
  - ﴿ فَإِنْ تَابُوا ﴾ : أي من الكفر.
- ﴿ وَاقَامُوا الصَّلاَّةَ وَآتَوُا الزَّكَاةَ فَاخْوَانُكُمْ ﴾: فهم إخوانكم.
  - ﴿ فِي الدِّينِ ﴾ : لهم ما لكم ، وعليهم ما عليكم .
- ﴿ وَنُفَصِّلُ الْآيَاتِ لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ ﴾ ٢: اعتراض للحثّ على تأمّل ما فصّل من أحكام المعاهدين، أو خصال التاثبين.
- ﴿ وَإِنْ نَكَثُوا آيْمَانَهُمْ مِنْ بَعْدِ عَهْدِهِمْ ﴾ : وإن نكثوا ما بايعوا عليه من الإيمان أو الوفاء بالعهود.
  - ﴿ وَطَعَنُوا فِي دِينِكُمْ ﴾ : بصريح التكذيب، وتقبيح الأحكام.
- ﴿ فَهَاتِلُوا آئِمَّةَ الْكُفْرِ ﴾: أي فقاتلوهم. فوضع «أئمة الكفر» موضع الضمير، للدلالة

١. أنوار التنزيل ٤٠٧/١.

على أنَّهم صاروا بذلك ذوي الرئاسة والتقدِّم في الكفر أحقًاء بالقتل.

وقيل (١): المراد بالأثمّة، رؤساء المشركين. فالتخصيص إمّا لأنّ قتلهم أهم وهم أحقّ به، أو للمنع من مراقبتهم.

قرأ عاصم وابن عامر وحمزة والكسائي وروح، عن يعقوب: «أَنْمَة» بتحقيق الهمزتين على الأصل، والتصريح بالياء لحن.

وقرأ هشام بإدخال الألف بين الهمزتين.

وروى أيضاً عنه بخلاف ذلك.

﴿ إِنَّهُمْ لَا أَيْمَانَ لَهُمْ ﴾ : على الحقيقة ، وإلَّا لما طعنوا ولم ينكثوا.

قيل (٢): وفيه دليل على أنَّ الذمِّيِّ إذا طعن في الإسلام، فقد نكث عهده.

وقرأ ابن عامر: «لا إيمان» بكسر الهمزة، بمعنى: لا أمان، أو لا إسلام.

ورواها في مجمع البيان (٣)عن الصادق للريلا .

يعني: لا عبرة بما أظهروه من الإيمان.

﴿ لَعَلَّهُمْ يَنْتَهُونَ ﴾ ٢ : متعلّق بقاتلوا، أي ليكن غرضكم في المقاتلة أن ينتهوا عمّا هم عليه، لا إيصال الأذيّة بهم، كما هو طريقة المؤذين. وهذا من غاية كرمه سبحانه وفضله.

وفي تفسير عليّ بن إبراهميم (٤): نـزلت هـذه الآيـة فـي أصـحاب الجـمل. وقـال أميرالمؤمنين عليّه لله يوم الجمل: [والله] (٥) ما قاتلت هذه الفئة الناكثة إلّا بآية من كتاب الله: «وإن نكثوا أيمانهم» الآية.

وفي قرب الإسناد (٢) للحميري: حدّثني محمّد بن عبدالحميد وعبدالصمد بن محمّد جميعاً، عن حنان بن سدير قال: سمعت أبا عبدالله عليّ يقول: دخل عليَّ أناس من أهل البصرة، فسألوني عن طلحة والزبير.

١. أنوار التنزيل ٤٠٧/١.

٣. المجمع ١٠/٣.

٥. من المصدر.

٢. نفس المصدر والموضع.

٤. تفسير القمّي ٢٨٣/١.

٦. قرب الإسناد ٤٦.

فقلت لهم :كانا من أنمّة الكفر . إنّ عليّاً يوم البصرة لمّا صفّ الخيول ، قال لأصحابه : لاتعجلوا على القوم حتّى أعذر فيما بيني وبين الله ﷺ وبينهم .

> فقام إليهم فقال: يا أهل البصرة، هل تجدون عليَّ جور في حكم الله؟ قالوا: لا.

> > قال: فحيفاً في قسمة؟

قالوا: لا.

قال: فرغبة في دنيا أخذتها لي ولأهل بيتي دونكم، فنقمتم عليَّ فنكثتم بيعتي؟ قالوا: لا.

قال: فأقمت فيكم الحدود وعطّلتها عن غيركم؟

قالوا: لا.

قال: فما بال بيعتي تنكث وبيعة غيري لاتنكث؟ إنّي ضربت الأمر (١) أنفه وعينه، فلم أجد إلّا الكفر (٢).

ثمّ ثنى إلى أصحابه (٣) فقال: إنّ الله تبارك وتعالى يـقول فـي كـتابه: «وإن نكـثوا أيمانهم» الآية.

ثم قال: والذي فلق الحبّة وبرأ النسمة واصطفى محمّداً عَيَالِيَ النبوّة، إنّهم لأصحاب هذه الآية، وما قوتلوا منذ نزلت.

وفي أمالي (٤) شيخ الطائفة هُلُ بإسناده إلى أبي عثمان البجليّ مؤذّن بني أقصى، قال بكير: أذن لها أربعين سنة. قال: سمعت علياً عليه يقول [يوم الجمل] (٥): «وإن نكثوا أيمانهم من بعد عهدهم» الآية. ثمّ حلف حين قرأها أنّه ما قوتل أهلها منذ نزلت حتى اليوم.

١. المصدر: الأمرأو السيف.

٣. المصدر: صاحبه.

ه. من المصدر.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: الكفر والسيف.

٤. الأمالي ١٣١/١.

قال بكير: فسألت عنها أبا جعفر.

فقال: صدق الشيخ. هكذا قال على عليه المناخ. هكذا كان.

وفي تفسير العيّاشيّ (١): عن أبي الطفيل قال: سمعت عليّاً لِمَّلِظِ يـوم الجـمل وهـو يحرّض (٢) الناس على قتالهم، ويقول: والله، ما رمى أهل هذه الآية بكنانة قـبل اليـوم «فقاتلوا أئمة الكفر إنّهم لا أيمان لهم لعلّهم ينتهون».

فقلت لأبى الطفيل: ما الكنانة؟

قال: السهم يكون موضع الحديد فيه عظم، تسمّيه بعض العرب: الكنانة.

عن الحسن البصري (٢) قال: خطبنا عليّ بن أبي طالب عليّ على هذا المنبر، وذلك بعد ما فرغ من أمر طلحة والزبير وعائشة، صعد المنبر فحمد الله وأثنى عليه وصلّى على رسوله ﷺ.

ثمّ قال: يا أيّها الناس، والله، ما قاتلت هؤلاء [بالأمس](1) إلّا بآية نزلت (6) في كتاب الله. إنّ الله يقول: «وإن نكثوا أيمانهم من بعد عهدهم وطعنوا في دينكم فقاتلوا أسّمة الكفر إنّهم لا أيمان لهم لعلّهم ينتهون». أما والله، لقد عهد إليّ رسول الله عَلَيْهُ وقال: يا على، لتقاتلن الفئة الباغية والفئة الناكئة والفئة المارقة.

عن عمّار، عن أبي عبدالله للثيلا قال: من طعن في دينكم هذا، فـقد كـفر. قـال الله: «وطعنوا في دينكم إلى قوله: ينتهون».

عن الشعبي (٢) قال: قرأ عبدالله: «وإن نكثوا أيمانهم من بعد عهدهم» إلى آخر الآية. ثمّ قال: ما قوتل أهلها ثمّ قال: ما قوتل أهلها منذ يوم نزلت حتّى كان اليوم.

١. تفسير العيّاشي ٧٨/٢ - ٢٤.

٣. نقس المعبدر والموضع.

٥. المصدر: تركتها.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: يحضَّض.

<sup>£.</sup> من المصدر.

٦. نفس المصدر ٧٩/٢ - ٢٥٪

عن أبي عثمان (١) مولى بنى أقصى قال: سمعت عليّاً صلوات الله عليه يقول: عذرني الله من طلحة والزبير، بايعاني طائعين غير مكرهين ثمّ نكثا بيعتي من غير حدث أحدثته. والله، ما قوتل أهل هذه الآية منذ نزلت حتّى قاتلتهم «وإن نكثوا أيمانهم من بعد عهدهم وطعنوا في دينكم» الآية.

﴿ **اَلاَ تُقَاتِلُونَ قَوْماً ﴾: تحريض على القتال؛ لأنّ الهمزة دخلت على النفي للإنكار،** فأفادت المبالغة في الفعل.

﴿ نَكَثُوا آَيْمَانَهُمْ ﴾: الّتي حلفوها مع الرسول والمؤمنين على أن لايعاونوا عليهم، فعاونوا بني بكر على خزاعة.

﴿ وَهَمُوا بِإِخْرَاجِ الرَّسُولِ ﴾: حين تشاوروا في أمره بدار الندوة. على ما مرّ ذكره في قوله: «وإذ يمكر بك الذين كفروا».

وقيل (٢): هم اليهود، نكثوا عهد الرسول وهمّوا بإخراجه من المدينة.

﴿ وَهُمْ بَدَوُوكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ ﴾ : بالمعاداة والمقاتلة ؛ لأنّه عليه بدأهم بالدعوة وإلزام الحجّة بالكتاب والتحدّي به، فعدلوا عن معارضته إلى المعاداة والمقاتلة، فما يمنعكم إن تعارضوهم وتصادموهم.

﴿ اَتَخْشُونَهُمْ ﴾ : أتتركون قتالهم خشية أن ينالكم مكروه منهم.

﴿ فَاللَّهُ آحَقُّ أَنْ تَخْشَوْهُ ﴾ : فقاتلوا أعداءه ، ولا تتركوا أمره .

﴿ إِنْ كُتَّتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ ٢٠ : فإنَّ قضيَّة الإيمان أن لا يُخشى إلَّا منه.

﴿ قَاتِلُوهُمْ ﴾ : أمرٌ بالقتال بعد بيان موجبه، والتوبيخ على تركه، والتوعّد عليه.

﴿ يُعَذِّبُهُمُ اللهُ بِآيْدِيكُمْ وَيُخْزِهِمْ وَيَنصُرْكُمْ عَلَيْهِمْ ﴾: وعدٌ لهم إن قاتلوهم بالنصر عليهم، والتمكّن من قتلهم وإذلالهم.

﴿ وَيَشْفِ صُدُورَ قَوْم مُؤْمِنِينَ ﴾ ٢٠ قيل (٢٠): يعني بني خزاعة.

٢. أنوار التنزيل ٤٠٨/١.

١. نفس المصدر والموضع.

٣. نفس المصدر والموضع.

وقيل: بطوناً من اليمن وسبأ قدموا مكّة، فأسلموا. فلقوا من أهلها أذى شديداً، فشكوا إلى رسول الله ﷺ. فقال: أبشروا، فإنّ الفرج قريب.

﴿ وَيُذْهِبُ غَيْظَ قُلُوبِهِمْ ﴾: لما لقوا منهم، وقد أوفى الله بـما وعـدهم. والآيـة مـن المعجزات.

وفي تفسير العياشيّ <sup>(۱)</sup>: عن عليّ بن عقبة، عن أبيه قال: دخلت أنا والمعلّىٰ عــلى أبى عبدالله لمائيلًا.

فقال أبشروا. أنتم على إحدى الحسنيين، شفى الله صدوركم وأذهب غيظ قلوبكم وأدالكم (٢) على عدو كم. وهو قول الله الله عدو كم. وهو قول الله الله عدو كم. وهو قول الله الله الله عدو كم عدو كم.

عن أبي الأغرّ اليمنيّ (٥) قال: كنت واقفاً يوم صفّين إذ نظرت إلى العبّاس بن ربيعة بن الحارث بن عبدالمطّلب وهو شاك في السلاح، على رأسه مغفر وبيده صفيحة (١) يمانية، وهو على فرس أدهم (١) [وكان عينيه عينا أفعى. فبينا هو يروض فرسه ويلين عن عريكته ](٨) إذ هتف به هاتف من أهل الشام، يقال له: عرار بن أدهم: يا عبّاس، هلمّ إلى البراز. [قال: فالنزول إذاً ](٩)

قال: ثمّ تكافحا بسيفيهما مليّاً من نهارهم لايصل واحد منهما إلى صاحبه، لكمال لأمته. إلى أن لحظ (١١) العبّاس وهياً (١١) في درع الشاميّ، فأهوى إليه [بيده، فهتكه إلى

٢. المصدر: أنالكم.

١. تفسير العيّاشي ٧٩/٢، ح٢٦.

٤. المصدر: يروا.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: فقال.

٥. نفس المصدر ٧٩/٢\_٨١، ح٧٧.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: صحيفة. والصفيحة: السيف العريض.

٨. من المصدر،

٧. الأدهم:الأسود.

١٠. كذا في المصدر. وفي النسخ: خطّ.

٩. من المصدر.

١١. الوهي: الشقّ في الشيء.

ثندوته. ثمّ عاود لجاولته وقد أصحر له ، ففتق الدرع. فضربه العبّاس [(۱) بالسيف ، فانتظم به جوانح صدره (۱) وخرّ الشاميّ صريعاً. وكبّر الناس تكبيرة ارتجّت [لها الأرض ](۱) فسمعت قائلاً يقول: «قاتلوهم يعذّبهم الله بأيديكم» الآية. فالتفتّ فإذا هو أميرالمؤمنين عليّاً . والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

﴿ وَيَتُوبُ اللهُ عَلَى مَنْ يَشَاءُ ﴾: ابتداء إخبار بأنّ بعضهم يتوب عن كفره. وقـد كـان ذلك أيضاً.

وقرئ: «ويتوب» بالنصب على إضمار «أن» على أنّه من جملة ما أجيب به الأمر. فإنّ القتال كما تسبّب لتعذيب قوم، تسبّب لتوبة آخرين.

﴿ وَاللهُ عَلِيمٌ ﴾: بماكان وبما سيكون.

﴿حَكِيمٌ ﴾ ٢٠ اليفعل ولا يحكم إلّا على وفق الحكمة.

﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ ﴾ : قيل (٤): خطاب للمؤمنين حين كره بعضهم القتال.

وقيل: للمنافقين. و«أم» منقطعة. ومعنى الهمزة فيها: التوبيخ على الحسبان.

﴿ أَنْ تُتُوكُوا وَلَمًا يَعْلَمِ اللهُ الَّذِينَ جَاهَدُوا مِنْكُمْ ﴾: ولم يتبيّن الخلّص منكم، وهم الذين جاهدوا من غيرهم. نفى العلم وأراد نفي المعلوم للمبالغة. فإنّه كالبرهان عليه من حيث أن تعلّق العلم به مستلزم لوقوعه.

﴿ وَلَمْ يَتَّخِذُوا ﴾ : عطف «على جاهدوا» داخل في الصلة.

﴿ مِنْ دُونِ اللهِ وَلاَ رَسُولِهِ وَلاَ الْمُؤْمِنِينَ وَلِيجَةً ﴾ : بطانة يـوالونـهم، وينفشون إليـهم أسرارهم. وما في «لمّا» من معنى التوقّع منبّه على أنّ تبيّن ذلك متوقّع.

وفي تفسير العيّاشيّ (٥): عن أبان قال: سمعت أبا عبدالله عليّه يسقول: يا معشر الأحداث، اتّقوا الله ولا تأتوا الرؤساء، دعوهم حتّى يصيروا (٦) أذناباً. لا تتخذوا

٢. كذا من المصدر. وفي النسخ: الشامّي.

٤. أنوار التنزيل ٤٠٨/١.

٦. المصدر: يسيروا.

١. من المصدر،

٣. من المصدر،

٥. تفسير العيّاشي ٨٣/٢

الرجال ولائج دون الله. أنا والله خيرلكم منهم. ثمّ ضرب بيده إلى صدره.

عن أبي الصباح الكنانيّ (١) قال: قال أبو جعفر لللَّهِ : إيّاكم والولائج. فإنّ كلّ وليجة دوننا، فهي طاغوت. أو قال: ندّ.

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (١)، بإسناده إلى سليم بن قيس الهالالي: عن أميرالمؤمنين عليه أنه قال في أثناء كلام له في جمع من المهاجرين والأنصار في المسجد أيّام خلافة عثمان: فأنشدكم الله على أتعلمون حيث نزلت: «يا أيّها الذين آمنوا أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولي الأمر منكم» (١). وحيث نزلت: «إنّما وليّكم الله ورسوله والذين آمنوا الذين يقيمون الصلاة ويؤتون الزكاة وهم راكعون» (١). وحيث نزلت: «ولم يتخذوا من دون الله ولا رسوله ولا المؤمنين وليجة». قال الناس: يا رسول نزلت: «ولم يتخذوا من دون الله ولا رسوله ولا المؤمنين وليجة». قال الناس: يا رسول ولاة أمرهم، وأن يفسر لهم من الولاية ما فسر لهم من صلاتهم وزكاتهم وصومهم وحجهم. فنصبني للناس بغدير خمة.

إلى قوله: فقام أبوبكر وعمر، فقالا: يا رسول الله، هذه الآيات خاصّة [لعليّ ]<sup>(ه)</sup>؟ قال: بلى، فيّ <sup>(٦)</sup> وفي أوصيائي إلى يوم القيامة.

قالاً: يا رسول الله، بيّنهم لنا.

قال: عليّ أخي ووزيري ووارثي ووصيّي وخليفتي في أمّتي، ووليّ كلّ مؤمن من بعدي. ثمّ ابني الحسن. ثمّ ابني الحسين. ثمّ تسعة من ولد الحسين واحد بعد واحد. القرآن معهم، وهم مع القرآن، لايفارقونه ولا يفارقهم، حتّى يردوا عليّ حوضي.

[فقالوا كلُّهم ](٧): اللهمَّ نعم، قد سمعنا ذلك وشهدنا كما قلت سواء. والحديث

٢. كمال الدّين ٢٧٦\_٢٧٧، ح ٢٥.

ع. المائدة /٥٥,

٦. المصدر: فيه.

١. تفسير العيّاشي ٨٣/٢

٣. النساء /٥٩.

٥. من المصدر.

٧. من المصدر: وفي النسخ: قالوا.

بتمامه مذكور في النساء والمائدة عند الآيتين.

وفي أصول الكافي (1): الحسين بن محمّد، عن معلّى بن محمّد، عن الوشّاء، عن مثنّى، عن عبدالله بن عجلان، عن أبي جعفر للنِّلا في قوله تعالى: «أم حسبتم أن تتركوا ولمّا يعلم الله الّذين جاهدوا منكم ولم يتّخذوا من دون الله ولا رسوله ولا المؤمنين و (7)الأئمة المَنْيُلا ، لم يتّخذوا الولائج من دونهم.

عدّة من أصحابنا (٣)، عن أحمد بن محمّد بن خالد، مرسلاً قال: قال أبو جعفر النِّلاً: لاتتّخذوا من دون الله وليجة ، فلا تكونوا مؤمنين. فإنّ كلّ سبب ونسب وقرابة ووليجة وبدعة وشبهة منقطع ، إلّا ما أثبته القرآن.

عليّ بن محمّد النخعيّ قال: عن إسحاق بن محمّد النخعيّ قال: حدّثني سفيان بن محمّد الضعيّ قال: كتبت إلى أبي محمّد أسأله عن الوليجة، وهو قول الله «ولم يتّخذوا من دون الله ولا رسوله ولا المؤمنين وليجة» [قلت في نفسي لا في الكتاب: من ترى المؤمنين هاهنا؟

فرجع الجواب: الوليجة الذي يقام دون وليّ الأمر. وحدّثتك نفسك عن المؤمنين: من هم في هذا الموضع؟ فهم الأئمّة الّذين يؤمنون على الله، فيجيز أمانهم ](٥).

في تفسير عليّ بن إبراهيم: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر عليَّا في قوله: «ولم يتّخذوا من دون الله ولا رسوله ولا المؤمنين وليجة» (١) يعني بالمؤمنين: آل محمّد. وبالوليجة: البطانة.

﴿ وَاللهُ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ ۞: يعلم غرضكم منه. وهو كالمزيح لما يُتوهَّم من ظاهر قوله: «ولمّا يعلم الله».

﴿ مَا كَانَ لِلْمُشْرِكِينَ ﴾: ما صحّ لهم.

٢. المصدر: يعنى بالمومنين...

٤. الكاني ٥٠٨/١، ح٩.

هكذا في تفسير نور الثقلين ١٩٢/٢، ح ٧٠.

<sup>1.</sup> الكافي ١/٥١٤.

۳. الكافي ۹/۱ه، ح۱۵.

٥. من المصدر،

﴿ أَنْ يَعْمُرُوا مَسَاجِدَ اللهِ ﴾ : شيئاً من مساجده ، فضلاً عن المسجد الحرام .

وقيل (١): هو المراد. وإنّما جمع لأنّه قبلة المساجد وإمامها. فعامره كعامر الجميع. ويدلّ عليه قراءة ابن كثير وأبي عمرو ويعقوب بالتوحيد.

﴿ شَاهِدِينَ عَلَى أَنْفُسِهِمْ بِالْكُفْرِ ﴾ : بإظهار الشرك وتكذيب الرسول. وهو حال من الواو. والمعنى : ما استقام لهم أن يجمعوا بين أمرين متنافيين، عمارة بيت الله وعبادة غيره.

وفي الجوامع (٢): روي أنّ المسلمين عيّروا أسارى بدر، ووبّخ على العبّاس بقتال رسول الله ﷺ وقطيعة الرحم.

فقال العبّاس: تذكرون مساوئنا وتكتمون محاسننا؟

فقالوا: أوَّ لكم محاسن؟

قال (٣) نعم. إنّما نعمر المسجد الحرام، ونحجب الكعبة، ونسقي الحجيج، ونفكُ العاني (٤). فنزلت.

﴿ أُولَئِكَ حَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ ﴾ : الَّتي يفتخرون بها بما قارنها من الشرك.

﴿ وَفِي النَّارِ هُمْ خَالِدُونَ ﴾ ۞: لأجله.

﴿ إِنَّمَا يَعْمُرُ مَسَاجِدَ اللهِ مَنْ آمَنَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَأَقَامَ الصَّلاَةَ وَآتَى الزَّكَاةَ ﴾ : وفي الحديث النبوي (٥٠) : يأتي في آخر الزمان أناس من أمّتي يأتون المساجد، يـقعدون (٦٠) فيها حلقاً، ذكرهم الدنيا وحبّ الدنيا. لاتجالسوهم، فليس لله بهم حاجة.

أي إنّما يستقيم عمارتها لهؤلاء الجامعين للكمالات العمليّة. ومن عمارتها تزيينها بالفرش، وتنويرها بالسراج، وإدامة العبادة فيها، والذكر ودرس العلم فيها، وصيانتها ممّا لم تبن له كحديث الدنيا.

٢. جوامع الجامع /١٧٥.

٤. كذا في المصدر وفي النسخ: المعالي.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: يعدون.

١. أنوار التنزيل ٤٠٨/١.

٣. المصدر: قالوا.

٥. تفسير الصّافي ٢٢٧/٢

عن النبيّ (١) عَلَيْكُ : قال الله تعالى: إنّ بيوتي في أرضي المساجد، وإنّ زوّاري فيها عمّارها. فطوبي لعبد تطهر في بيته، ثم زارني في بيتي. فحقٌ على المزور أن يكرم زائره.

و إنّما لم يذكر الإيمان بالرسول، لما علم أنّ الإيمان بالله قرينه و تمامه الإيمان به، ولدلالة قوله: «وأقام الصلاة وآتي الزكاة» عليه.

﴿ وَلَمْ يَخْشَ اِلَّا اللهَ ﴾ : أي في أبواب الدين. فإنّ الخشية عن المحاذير جبلية لايكاد العاقل يتمالك عنها.

﴿ فَعَسَى أُولَئِكَ أَنْ يَكُونُوا مِنَ الْمُهْتَدِينَ ﴾ (2): ذكره بصيغة التوقّع، قطعاً لأطماع المشركين في الاهتداء والانتفاع بأعمالهم، وتوبيخاً لهم بالقطع بأنهم صهتدون. فإن هؤلاء مع كمالهم، إذا كان اهتداؤهم دائراً بين «عسى» و«لعل» فما ظنك بأضدادهم ؟! ومنعاً للمؤمنين أن يغتروا بأحوالهم ويتكلوا عليها.

﴿ أَجَعَلْتُمْ سِقَايَةَ الْحَاجِّ وَعِمَارَةَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ كَمَنْ آمَنَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَجَاهَدَ فِي سَبِيلِ اللهِ ﴾: «السقاية» و «العمارة» مصدرا سقى وعمر، فلا يشبّهان بالجثث. بل لابد من إضمار تقديره: أجعلتم أهل سقاية الحاجِّ كمن آمن. أو أجعلتم سقاية الحاجِّ كإيمان من آمن. ويؤيّد الأوّل قراءة من قرأ: «سقاة الحاجِّ وعمرة المسجد الحرام» والمعنى: إنكار أن يشبه المشركون وأعمالهم المحبطة بالمؤمنين وأعمالهم المثبتة.

ثمّ قرّر ذلك بقوله:

﴿ لَا يَسْتَوُونَ عِنْدَ اللَّهِ ﴾ : وبيّن عدم تساويهم بقوله :

﴿ وَاللّٰهُ لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ ﴾ ﴿ وَاللّٰهُ لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ ﴾ ﴿ وَاللّٰهُ لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ ﴾ ﴿ وَاللّٰهُ عَلَيْهُ اللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهُ وَاللّٰمُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰمُ وَاللّٰ وَاللّٰهُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ اللّٰمِ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمِ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمِ وَاللّٰمُ واللّٰمُ وَاللّٰمُ اللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ اللّٰمُ وَاللّٰمُ اللّٰمُ وَاللّٰمُ اللّٰمُ وَاللّٰمُ اللّٰمُ وَاللّٰمُ اللّٰمُ وَاللّٰمُ اللّٰمُ الللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللللّٰمُ الللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ الللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰم

<sup>1.</sup> أتوار التنزيل ٤٠٩/١. ٢٠ نفس المصدر والموضع

وفي أصول الكافي (١): حدّثني أبي، عن صفوان، عن ابن مسكان، عن أبسي بصير، عن أبي جعفر للظِّلِ قال: نزلت في عليّ والعبّاس وشيبة.

قال العبّاس: أنا أفضل؛ لأنّ سقاية الحاجّ بيدي.

وقال شيبة: أنا أفضل؛ لأنَّ حجابة البيت بيدي.

وقال عليّ: أنا أفضل، فإنّي آمنت قبلكما، ثمّ هاجرت وجاهدت.

فرضوا برسول الله ﷺ فأنزل الله: «أجعلتم سقاية الحاجّ» الآية.

وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر للنِّلِا قال: نــزلت هــذه الآيــة فــي عــليّ بــن أبى طالب لمائِلِا.

وفي كتاب الخصال (٢): عن جعفر بن محمّد، عن أبيه عن آبائه، عن عليّ بن أبي طالب عليه عن عليّ بن أبي طالب عليه عن النبيّ عَلَيْهُ أنّه قال في وصيّته له: يا عليّ، إنّ عبدالمطلب سن في الجاهليّة خمس سنن أجراها الله في الإسلام.

إلى قوله: ولمّا حفر زمزم، سمّاه (٣) سقاية الحاجّ. فأنزل الله تعالى: «أجعلتم سقاية الحاجّ» الآية.

وفي روضة الكافي (٤): أبوعليّ الأشعريّ، عن محمّد بن عبدالجبّار، عن صفوان بن يحيى، عن ابن مسكان، عن أبي بصير، عن أحدهما وللله الله عن أجعلتم سقاية الحاجّ وعمارة المسجد الحرام كمن آمن بالله واليوم الآخر»: نزلت في حمزة وعليّ وجعفر والعبّاس وشيبة، أنّهم فخروا بالسقاية والحجابة، فأنزل الله عزّ ذكره أجعلتم سقاية الحاجّ وعمارة» الآية.

وفي كتاب الاحتجاج (٥) للطبرسي الله عن أميرالمؤمنين الله حديث طويل. يقول فيه الله تعالى فيه الله فيد المؤمنين الخطّاب: نشدتكم بالله هل فيكم أحد أنزل الله تعالى فيه الله الله تعالى فيه المؤمنين المؤمنين

١. بل في تفسير القشي ٢٨٣/١ ـ ٢٨٤. كما نقل عنه في تفسير نور الثقلين أيضاً.

٣. المصدر: سمّاها.

الخصال ۳۱۲\_۳۱۳، ح ۹۰.
 الكافى ۲۰۳/۸\_۲۰۶، ح ۲۶۵.

٥. الاحتجاج ٢٠٢/١.

«أجعلتم سقاية الحاج وعمارة المسجد الحرام كمن آمن بالله واليوم الآخر وجاهد في سبيل الله لايستوون عند الله عيرى ؟

قالوا: لا.

وفي مجمع البيان (١): عن محمد بن على الباقر عليه أنّه قرأ : سقاة (٢) الحاج وعـمرة المسجد الحرام كمن آمن بالله واليوم الآخر وجاهد في سبيل الله.

وفيه (٣): أنّه قيل: إنّ عليّاً عليّاً عليّاً عليه قال للعبّاس: يا عـم، ألا تـهاجر وتـلحق بـرسول لله ﷺ؟

فقال: ألست في أعظم (٤) من الهجرة، أعمر المسجد الحرام وأسقى حاجّ بيت الله؟ فنزلت: «أجعلتم سقاية الحاجّ وعمارة المسجد الحرام».

وروى الحاكم أبوالقاسم الحسكانيّ (٥) بإسناده عن ابن بريدة، عن أبيه، قـال: بـينا شيبة والعبّاس يتفاخران، إذ مرّ بهما عليّ بن أبيطالب للثِّلْاِ.

فقال: بماذا تتفاخران؟

فقال العبّاس: لقد أو تيت من الفضل ما لم يؤت أحد؛ سقاية الحاجّ.

وقال شيبة: أوتيت عمارة المسجد الحرام.

فقال عليّ الريِّلا : استحييت لكما، فقد أوتيت على صغري ما لم تؤتيا.

فقالا: وما أوتيت يا عليّ ؟

فقال: ضربت خراطيمكما (١) بالسيف حتّى آمنتما بالله [ورسوله] (١).

فقام العبّاس مغضباً يجرّ ذيله (٨)حتّى دخل على رسول الله ﷺ فقال: أما ترى إلى ما استقبلني به عليّ ﷺ!

٢. المصدر: أجعلتم سقاية.

٤. المصدر: أفضل،

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: ضربة بكما.

٨. كذا في المصدر. وفي النسخ: الذيل.

١. المجمع ١٤/٣. بعض التصرّف.

٣. المجمع ١٤/٣ ـ ١٥.

٥. المجمع ١٥/٣.

٧. من المصدر،

فقال: ادعوا لي عليّاً.

فدعى له ، فقال: ما دعاك إلى (١) ما استقبلت به عمّك؟

فقال: يا رسول الله، صدمته بالحقّ. فمن شاء فليغضب. ومن شاء فليرض.

فنزل جبرئيل عليه الله وقال: يا محمّد، إنّ ربّك يقرأ [عليك](٢) السلام، ويقول: اتــل عليهم: «أجعلتم سقاية الحاجّ» الآية.

فقال العبّاس: إنّا قد رضينا ثلاث مرّات.

وفي تسفسير العيّاشيّ (٣): عن أبسي بصير، عن أبي عبدالله للنِّلِا قال: قيل لأميرالمؤمنين للنِّلِا: يا أميرالمؤمنين، أخبرنا بأفضل مناقبك.

قال: نعم. كنت أنا وعبّاس وعثمان بن أبي شيبة في المسجد الحرام. قال عثمان بن أبي شيبة: أعطاني رسول الله ﷺ الخزانة [يعني] (٤) مفاتيح الكعبة. وقبال العبّاس: أعطاني رسول الله ﷺ السقاية، وهي زمزم. ولم يعطك شيئاً يبا عليّ. فأنهزل الله: «أجعلتم سقاية الحاجّ وعمارة المسجد الحرام كمن آمن بالله واليوم الآخر وجاهد في سبيل الله لايستوون عند الله».

﴿ الَّذِينَ آمَنُوا وَهَاجَرُوا وَجَاهَدُوا فِي سَبِيلِ اللهِ بِآمُوَالِهِمْ وَآنْفُسِهِمْ آعْظَمُ دَرَجَةً عِنْدَ اللهِ ﴾: أعلى رتبة وأكثر كرامة ممن لم تستجمع فيه هذه الصفات. أو من أهل السقاية والعمارة عندكم.

﴿ وَأُولَئِكَ هُمُ الْفَائِزُونَ ﴾ ۞: بالثواب، ونيل الحسني عند الله دونكم.

﴿ يُبَشُّرُهُمْ رَبُّهُمْ بِرَحْمَةٍ مِنْهُ وَرِضُوَانٍ وَجَنَّاتٍ لَهُمْ فِيهَا ﴾ : في الجنّات.

﴿ نَعِيمٌ مُقِيمٌ ﴾ ۞: دائم.

وقرأ حمزة: «يبشرهم» بالتخفيف. وتنكير المبشر به إشعار بأنّه وراء التعيين والتعريف.

٢. من المصدر.

١. المصدر: ما حملك على...

٤. أنوار التنزيل ٤٠٩/١.

٣. تفسير العيّاشي ٨٣/٢، ح٣٤.

﴿خَالِدِينَ فِيهَا اَبَداً ﴾ : أكَّد الخلود بالتأبيد؛ لأنَّه قد يستعمل للمكث الطويل.

﴿ إِنَّ اللهَ عِنْدَهُ ٱجْرً عَظِيمٌ ﴾ ۞: يستحقر دونه ما استوجبوه لأجله . أو نعيم الدنيا.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لِأَتَتَّخِذُوا آبَاءَكُمْ وَاخْوَانَكُمْ أَوْلِيَاءَ ﴾: قيل (١): نزلت في المهاجرين. فإنهم لمّا أمروا بالهجرة، قالوا: إن هاجرنا، قطعنا آباءنا وأبناءنا وعشائرنا وذهبت تجاراتنا، وبقينا ضائعين.

وقيل: نزلت نهياً عن موالاة التسعة اللذين ارتـدّوا ولحقوا بـمكة. والمـعنى: لا تتخذوهم أولياء يمنعونكم عن الإيمان ويصدّونكم عن الطاّعة. لقوله:

﴿ إِنِ اسْتَحَبُّوا الْكُفْرَ عَلَى الْإِيمَانِ ﴾ : إن اختاروه وحرصوا عليه.

وفي تفسير العيّاشيّ (٢): عن جابر، عن أبي جعفر عليُّلًا قال: سألته عن هذه الآية.

قال: الكفر في الباطن في هذه الآية ولاية الأوّل والثاني، والإيمان ولاية عليّ بــن أبىطالب للعِلْةِ.

﴿ قُلْ إِنْ كَانَ آبَاؤُكُمْ وَآبْنَاؤُكُمْ وَإِخْوَانُكُمْ وَآزُوَاجُكُمْ وَعَشِيرَتُكُمْ ﴾: أقرباؤكم. مأخوذ من العشرة.

وقيل (٦)؛ من العشرة. فإنَّ العشرة جماعة ترجع إلى عقد، كعقد العشرة.

٢. تفسير العيّاشي ٨٤/٢، ح٣٦، ببعض التصرّف.

٤. الاعتقادات /١٠٢.

٦. أنوار التنزيل ٤١٠/١.

١. أنوار التنزيل ٤٠٩/١.

٣. المجمع ١٦٧٣.

ه. الأنفال /٢٥٠.

وقرأ أبوبكر: «وعشيراتكم».

وقرئ: «وعشائركم».

﴿ وَاَمْوَالٌ اقْتَرَفْتُمُوهَا ﴾ : اكتسبتموها.

﴿ وَتِجَارَةٌ تَخْشُونَ كَسَادَهَا ﴾ : فوات وقت نفاقها.

﴿ وَمَسَاكِنُ تَرْضُوْنَهَا آحَبُ اِلَيْكُمْ مِنَ اللهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ ﴾ : الحبّ الاختياري دون الطبيعي، فإنّه لايدخل تحت التكليف في التحفّظ عنه.

﴿ فَتَرَبَّصُوا حَتَّى يَأْتِيَ اللهُ بِاَمْرِهِ ﴾ : جواب ووعيد. والأمر عقوبة عاجلة ، أو آجلة . وقيل : فتح مكّة .

﴿ وَاللَّهُ لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ الْفَاسِقِينَ ﴾ ۞: لايرشدهم. وفي الآية تشديد عظيم، وقل من يتخلّص منه.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): لمّا أذن أميرالمؤمنين عليّه بمكة أن لايدخل المسجد الحرام مشرك بعد ذلك العام. جزعت قريش جزعاً شديداً وقالوا: ذهبت تجارتنا، وضاع عيالنا، وخربت دورنا (٢). فأنزل الله الله عند ذلك قل يا محمّد: «إن كان آباؤكم» الآية.

وفي الحديث (٢): لا يجد أحدكم طعم الإيمان، حتى يحب في الله ويبغض في الله. وفي نهج البلاغة (٤): ولقد كنّا مع رسول الله ﷺ نقتل (١) آباءنا وأبناءنا وإخواننا وأعمامنا. ما يزيدنا ذلك إلّا إيماناً وتسليماً، ومضيّاً على اللَّقَم (٢)، وصبراً (٢) على مضض الألم، وجدّاً على جهاد العدق.

١. تفسير القمّي ٢٨٤/١.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: دورا.

٤. نهج البلاغة ٩١-٩٢.

٣. تفسير الصّافي ٣٢٩/٢.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: فقتل.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: الهم. ولقم الطريق: الجادّة الواضحة.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: سيروا.

﴿ لَقَدْ نَصَرَكُمُ اللهُ فِي مَوَاطِنَ كَثِيرَةٍ ﴾ : يعني مواطن الحرب، وهي مواقعها.

وفي تفسير العيّاشيّ (١): يوسف بن السخت، قال: اشتكى المتوكّل شكاةً شديدة. فنذر لله إن شفاه الله أن يتصدّق بمال كثير. فعوفي من علّته. فسأل أصحابه عن ذلك، فأعلموه أنّ أباه تصدّق بثمانية ألف ألف درهم، وإن أراد تصدّق (٢) بمخمسة ألف ألف درهم. فاستكثر ذلك.

فقال يحيى بن أبي منصور المنجم: لو كتبت إلى ابن عمّك، يعني: أبا الحسن الله فيسأل.

فأمرأن يكتب له.

فكتب أبوالحسن: تصدّق بثمانين درهم.

فقالوا: هذا غلط، سلوه من أين قال هذا؟

فكتب: قال الله لرسوله: «لقد نصركم الله في مواطن كثيرة» والمواطن الَّتي نصر الله رسوله ﷺ فيها ثمانون موطناً. فثمانون (٣)درهماً من حِلَّه مال كثير.

وفي كتاب معاني الأخبار (٤): حدّثنا محمّد بن موسى بن المتوكّل قال: حدّثنا عليّ بن الحسين السعدآبادي، عن أحمد بن أبي عبدالله البرقي، عن أبيه، عن محمّد بن أبي عمدالله البرقي، عن أبيه عن محمّد بن أبي عمدالله المربي الله عن أبي عبدالله المربي الله عن أبي عبدالله المربي الله عن أبي عبدالله عن أبي عبدالله المربي الله عن أبي عبدالله عبدالله عن أبي الله عن أبي عبدالله عن أبي الله عن أبي عبدالله عن أبي الله عن أبي الله

فقال: الكثير ثمانون فما زاد، لقول الله تبارك وتعالى: «لقد نصركم الله في مواطن كثيرة». وكانت ثمانين موطناً.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥): حدّثني محمّد بن أبي عمير (٦) قال: كان المتوكّل قد اعتلّ علّة شديدة. فنذر إن عافاه الله أن يتصدّق بدنانير كثيرة. أو قال: بدراهم كثيرة.

٢. كذا في المصدر، والنسخ: تتصدُّق.

٤. المعاني /٢١٨.

٦. المصدر: محمد بن عمير.

١. تفسير العيّاشي ٨٤/٢، - ٣٧.

٣. المصدر: فثمانين.

٥. تفسير القمّي ٢٨٤/١\_٢٨٥.

فعوفي، فجمع العلماء، فسألهم عن ذلك. فاختلفوا(١) عليه. قال أحدهم: عشرة آلاف. وقال بعضهم: مائة ألف.

فلمًا اختلفوا، قال له عيّادة: ابعث إلى ابن عـمَك [عـليّ بـن ](٢) مـحمّد بـن عـليّ الرضاء الله فاسأله.

فبعث إليه ، فسأله .

فقال: الكثير ثمانون.

فقال (٣) له : ردّ إليه الرسول، فقل : من أين قلت هذا؟ (٤)

فقال: من قول الله تبارك و تعالى : «لقد نصركم الله في مواطن كثيرة» وكانت المواطن ثمانين موطناً.

وفي الكافي (٥): عليّ بن إبراهيم، [عن أبيه] (٢) عن بعض أصحابه، ذكره قال: لمّا (٢) شمّ المتوكّل، نذر إن عوفي بأن يتصدّق بمال كثير. فلمّا عوفي، سأل الفقهاء عن حدّ المال الكثير. فاخلتفوا عليه، فقال بعضهم: مائة ألف. وقال بعضهم: عشرة آلاف. فقالوا فيه أقاويل مختلفة، فاشتبه عليه الأمر.

فقال: رجل من ندمائه يقال له صنعان (^): ألا تبعث إلى هذا الأسود فتسأل منه؟ فقال له المتوكّل: من تعني، ويحك؟

فقال له: ابن الرضا على إ

فقال له: وهو يحسن من هذا شيئاً؟

فقال له : إن أخرجك من هذا، فلي عليك كذا وكذا. وإلَّا فاضربني مائة مقرعة (١٠).

٢. من المصدر.

كذا في المصدر. وفي النسخ: فاختلفوا.

٣. المصدر: فقالوا.

٤. المصدر: ذلك.

ه. الكافي ٤٦٣/٧ع٤٤٠ ح ٢١.

٦. من المصدر.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: لم.

٨. المصدر: صفعان.

٩. المقرعة: السوط.

فقال المتوكّل: قد رضيت. يا جعفر بن محمود، صر إليه واسأل (١) عن حدّ المال الكثير.

فصار جعفر بن محمود إلى أبي الحسن عليّ بن محمّد عليه فسأله عن حدّ المال الكثير.

فقال له: الكثير ثمانون.

فقال له جعفر: يا سيّدي، إنّه يسألني عن العلّة فيه.

فقال له أبو الحسن عليه الله الله الله الله على الله في مواطن كثيرة ، فعددنا المواطن ، فكانت ثمانين .

﴿ وَيَوْمَ حُنَيْنِ ﴾ : وموطن يوم حنين.

ويجوز أن يُقدر: في أيّام مواطن. أو يُفسّر الموطن بالوقت كمقتل الحسين اللَّهِ.

ولايمنع إبدال قوله:

﴿إِذْ أَعْجَبَتُكُمْ كَثْرَتُكُمْ ﴾: منه أن يعطف على موضع في «مواطن» فإنه لا يقتضي تشاركهما فيما أضيف إليه المعطوف، حتى يقتضي كثرتهم وإعجابها إيّاهم في جميع المواطن.

و «حنين» واد بين مكة والطائف، حارب فيه رسول الله ﷺ والمسلمون.

﴿ فَلَمْ تُغْنِ عَنْكُمْ ﴾: أي الكثرة.

﴿شَيْناً ﴾: من الإغناء، أو أمر العدو.

﴿ وَضَاقَتْ عَلَيْكُمُ الْأَرْضُ بِمَا رَحُبَتْ ﴾ : برحبها، أي سعتها. لاتجدون فيها مفرّاً تطمئن إليه نفوسكم من شدّة الرعب، أو لا تثبتون فيها، كمن لايسعه مكانه.

﴿ ثُمَّ وَلَّيْتُمْ ﴾ : الكفّار ظهوركم.

﴿مُدْبِرِينَ﴾ ۞: منهزمين.

١. المصدر: سله.

و «الإدبار» الذهاب إلى خلف، خلاف الإقبال.

﴿ ثُمَّ أَنْزَلَ اللهُ سَكِينَتَهُ ﴾ : رحمته الَّتي سكنوا بها وأمنوا.

﴿ هَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى الْمُؤْمِنِينَ ﴾: الّذين انهزموا. وإعادة الجارّ للتنبيه على اختلاف حاليهما.

وقيل (١): هم الَّذين ثبتوا مع الرسول ﷺ ولم يفرُّوا.

﴿ وَانْزَلَ جُنُوداً لَمْ تَرَوْهَا ﴾: بأعينكم من الملائكة . وكانوا خمسة آلاف ، أو ثمانية ، أو سبعة عشر على اختلاف الأقوال .

﴿ وَعَذَّبَ الَّذِينَ كَفَرُوا ﴾: بالقتل والأسر والسبي.

﴿ وَذَلِكَ جَزَاءُ الْكَافِرِينَ ﴾ ٢٠ : أي ما فعل بهم إلّا جزاء كفرهم في الدنيا.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): كان سبب غزوة حنين، أنّه لمّا خرج رسول الله على الله على فتح مكة، أظهر أنّه يريد هوازن، فبلغ الخبر (٢) هوازن، فتهيّأوا وجمعوا الجموع والسلاح، واجتمعوا. [ واجتمع ] (٤) رؤساء هوازن إلى مالك بن عوف النضريّ، فرأسوه عليهم، وخرجوا وساقوا معهم أموالهم ونساءهم وذراريّهم، ومرّواحتى نزلوا بأوطاس (٥). وكان دريد بن الصمّة الجشميّ (٢) في القوم (٧)، وكان رئيس جشم (٨)، وكان شيخاً كبيراً قد ذهب بصره من الكبر.

فلمس الأرض بيده، فقال: في أيّ وادٍ أنتم؟ قالوا: بوادي أوطاس.

١. أنوار التنزيل ٤١١/١. ٢. تفسير القميّ ٢٨٨١ـ٨٨٨.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: إلى. ٤ لا يوجد في المصدر.

٥. أوطاس: وادٍ في ديار هوازن كانت فيه وقعة حنين. وفيها قال النّبيّ ﷺ الآن حمي الوطيس. وذلك حين استعرت الحرب. وهي من الكلم التي لم يسبق النبئ ﷺ إليها.

٦. كذا في المصدر. وفي ح: الجثمي. وفي أ، ب، ر: الخيثمي.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: القوّة. ٨. كذا في المصدر. وفي النسخ: جثم.

قال: نِعم مجال خيلٍ، لا حزن (١) ضرس ولا سهل دهس (٢). وقال: ما لي أسمع رغاء البعير ونهيق الحمير (٣) وخوار البقر وثغاء (١) الشاة وبكاء الصبي ؟

فقالوا له : إنّ مالك بن عوف ساق مع الناس أموالهم ونساءهم وذراريهم ، ليقاتل كلّ امرئ عن نفسه وماله وأهله.

فقال دريد: راعي ضأن، وربّ الكعبة. ما له وللحرب.

ثمّ قال: ادعوا(٥)لي مالكاً.

فلمًا جاء، قال: يا مالك، ما فعلت!؟

قال: سقت مع الناس أموالهم ونساءهم وأبناءهم، ليجعل كلّ رجل أهله وماله وراء ظهره فيكون أشدّ لحربه.

فقال: يا مالك، إنّك أصبحت رئيس قومك وإنّك تقاتل رجلاً كريماً. وهذا اليوم لما بعده، ولم تضع في تقدمة (٢) بيضة هوازن (٢) إلى نحور الخيل شيئاً. ويحك، وهل يلوي المنهزم على شيء ؟ اردد بيضة هوازن إلى علياء بالادهم وممتنع محالهم، وأبق (١) الرجال على متون الخيل. فإنّه لاينفعك إلّا رجل بسيفه ودرعه وفرسه. فإن (١) كانت لك، لحق (١١) من ورائك. وإن كانت عليك، لاتكون (١١) قد فضحت في أهلك وعيالك.

فقال له مالك: إنَّك قد كبرت وذهب (١٢) علمك [ وعقلك ] (١٣). فلم يقبل من دريد.

كذا في المصدر. وفي النسخ: الاحزف. والحزن: المرتفع من الأرض. والضرس: الذي فيه حجارة محددة.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: الدهش. والدهس: اللَّبن الكثير التراب.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: الحمار.

٥. المصدر: ادعوهم.

٧. أي جماعتهم.

٩. كذا في المصدر. وفي النسخ: إذا.

١١. كذا في المصدر. وفي النسخ: لاتكن.

١٣. من المصدر.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: ثناء.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: مقدمه.

كذا في المصدر. وفي النسخ: والوا.

١٠. كذا في المصدر. وفي النسخ: الحق.

١٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: كبر.

فقال دريد: ما فعلت كعب وكلاب؟

قالوا: لم يحضر منهم أحد.

قال: غاب الجدّ والحزم. لوكان يوم علاء وسعادة، ماكانت تغيب كعب ولاكلاب.

[قال:](١) فمن حضرها من هوازن؟

قالوا: عمرو بن عامر وعوف بن عامر.

قال: ذانك (٢) الجذعان (٣)، لاينفعان ولايضُرّان.

ثمّ تنفّس دريد، وقال: حرب عوان (1).

ليستني فيها جددع أخب فيها وأضع أقسود وطفاء الزمع كأنها شساة صدع

وبلغ رسول الله ﷺ اجتماع هوازن بأوطاس. فجمع القبائل ورغّبهم في الجهاد ووعدهم النصر، وأنّ الله قد وعده أن يغنمه أموالهم ونساءهم وذراريهم. فرغب الناس، وخرجوا على راياتهم. وعقد اللواء الأكبر ودفعه إلى أمير المؤمنين ﷺ. وكلّ من دخل مكة براية، أمره أن يحملها. وخرج في اثني عشر ألف رجل، عشرة آلاف ممّن كانوا معه.

وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر للهِ قال: وكان معه من بني سليم ألف رجل، رئيسهم عبّاس بن مرداس السلميّ، ومن مزينة ألف رجل.

رجع الحديث إلى عليّ بن إبراهيم، قال: فمضوا حتّى كان من القوم على مسيرة بعض ليلة.

قال: وقال مالك بن عوف لقومه: ليصيّر كلّ رجل منكم أهله وماله خلف ظهره، واكسروا جفون سيوفكم، واكمنوا في شعاب هذا الوادي وفي الشجر. فإذا كان فــى

١. من المصدر. وفي النسخ: ذينك.

٣. الجذع من البهائم: الشابّ الحدث. يريد أنّهما ضعيفان في الحرب بمنزلة الجذع في سنّه.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: هوان. والحرب العوان: أشد الحروب.

غلس الصبح، فاحملوا حملة رجل واحد وهدّوا(١) القوم. فإنّ محمّداً لم يىلق أحـداً يحسن الحرب،

قال: فلمّا صلَّى رسول الله ﷺ الغداة، انحدر في وادي حنين، وهو وادٍّ له انحدار بعيد. وكانت بنوسليم على مقدّمته، فخرج عليهم كتائب هـوازن مـن كـلّ نـاحية، فانهزمت بنوسليم وانهزم مَنْ وراؤهم، ولم يبق أحد إلّا انهزم. وبقي أمير المؤمنين عليَّا يقاتلهم في نفر قليل. ومرّ المنهزمون بـرسول الله عَلَيْظُ لا يـلوون عـلى شـيء. وكـان العبّاس أخذ بلجام بغلة رسول الله عَلَيْظ عن يمينه وأبو سفيان بن الحارث بن عبدالمطلب عن يساره.

فأقبل رسول الله ﷺ ينادي: يا معشر الأنصار، إلى أين المفرّ؟ إلى أنا رسول الله. فلم يلو أحد عليه.

وكانت نسيبة بنت كعب المازنيّة تحثو في وجوه المنهزمين التراب، وتـقول: إلى أين تفرُّون؟ عن الله وعن رسوله؟ ومرّبها عمر، فقالت له: ويلك ما هذا الذي صنعت؟ فقال لها: هذا أمر الله.

فلمًا رأى رسول الله ﷺ الهزيمة، ركض يحوم على بغلته وقد شهر سيفه. فقال: يا عبّاس، اصعد هذا الظرب ٣٠) وناد: يا أصحاب البقرة، ويا أصحاب الشجرة، إلى أين تفرّون؟ هذا رسول الله ﷺ.

ثم رفع رسول الله عَلِي يده فقال: اللهم لك الحمد وإليك المشتكى، وأنت المستعان.

فنزل عليه جبرئيل لله فقال: يا رسول الله ، دعوت بما دعا به موسى حين (٤) فلق الله له البحر ونجّاه من فرعون.

ثمّ قال رسول الله ﷺ لأبي سفيان بن الحارث: ناولني كفّاً من حصى.

1. هذَّ الشيء: كسره.

٢. المصدر: ألا.

كذا في المصدر. وفي النسخ: حيث.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: الطرف.

فناوله، فرماه في وجوه المشركين. ثمّ قال: شاهت الوجوه، ثمّ رفع رأسه إلى السماء وقال: اللهمّ إن تهلك هذه العصابة، لم تُعبَد. وإن شئت أن لا تُعبَد، لا تُعبَد.

فلمًا سمعت الأنصار نداء العبّاس، عطفوا وكسروا جفون سيوفهم وهم يـقولون: لبّيك، ومرّوا برسول الله ﷺ واستحيوا أن يرجعوا إليه ولحقوا بالراية.

فقال رسول الله عَلَيْهُ للعبّاس: من هؤلاء يا أبا الفضل؟

فقال: يا رسول الله، هؤلاء الأنصار.

فقال رسول الله ﷺ: الآن حمي الوطيس.

ونزل النصر من السماء، وانهزمت هوازن، وكانوا يسمعون قعقعة السلاح في الجوّ، وانهزموا في كلّ وجه. وغنّم الله رسوله أموالهم ونساءهم وذراريّهم. وهو قول الله: «لقد نصركم الله في مواطن كثيرة ويوم حنين».

وفي تفسير العيّاشيّ (١): عن عجلان، عن أبي عبدالله عليِّلاً في قول الله : «ويوم حنين» إلى قوله : «ثمّ ولّيتم مدبرين».

فقال: أبو فلان.

عن الحسن بن عليّ بن فضّال (٢) قال: قال أبوالحسن الرضاعليُّ للحسن بن أحمد: أيّ شيء السكينة عندكم؟ قال: لاأدري، جعلت فداك، أيّ شيء هو؟

فقال: ريح من الجنّة <sup>(٣)</sup>، تخرج طيّبة. لها صورة كصورة وجه الإنسان، فتكون مع الأنبياء.

وفي الكافي (٤): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن عليّ بن أسباط، عن أبي الحسن الرضاع الله الله عن أبي الحسن الرضاع الله حديث طويل. وفي آخره: قال عليّ بن أسباط: وسألته فقلت: جعلت فداك، ما السكينة؟

قال: ربح من الجنّة. لها وجه كوجه الإنسان. ربحها أطيب من المسك. وهي الّتي

٢. نفس المصدر ٨٤/٢، ١٩٣٠.

١. تفسير العيّاشي ٤٨/٢، ح٣٨.

الكافي ٥/٧٥٧، ح٣.

٣. المصدر: الله.

أنزلها الله على رسوله بحنين، فهزم (١) المشركين.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): وفي رواية أبي الجارود: «ثمّ أنزل الله سكينته على رسوله وعلى المؤمنين وأنزل جنوداً لم تروها وعذّب الّذين كفروا» وهو القتل. «وذلك جزاء الكافرين».

قال: وقال رجل من بني نضر بن معاوية يقال له: شجرة بن ربيعة ، للمؤمنين وهـ و أسير في أيديهم: أين الخيل البلق، والرجال عليهم الثياب السيض؟ فإنّما كان قتلنا بأيديهم، وماكنًا نراكم فيهم إلاكهيئة الشامة (٣).

قالوا: تلك الملائكة.

﴿ ثُمَّ يَتُوبُ اللهُ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ عَلَى مَنْ يَشَاءُ ﴾: منهم بالتوفيق للإسلام.

﴿ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ ۞: يتجاوز عنهم، ويتفضّل عليهم.

نُقل (٤): أنَّ ناساً منهم جاؤوا إلى رسول الله ﷺ وأسلموا، وقالوا: يا رسول الله، أنت خير الناس وأبرّهم. وقد سُبي أهلونا وأولادنا، وأخذت أموالنا.

وقد شبي يومئذ ستّة ألاف نفس، وأخذ من الإبل والغنم ما لايحصي.

فقال علي اختاروا إمّا سباياكم، وإمّا أموالكم.

فقالوا: ما كنّا نعدل بالأحساب شيئاً.

فقام رسول الله ﷺ وقال: إنّ هؤلاء جاؤوا مسلمين، وإنّا خيرناهم بين الذراريّ والأموال، فلم يعدلوا بالأحساب شيئاً. فمن كان بيده سبي وطابت نفسه أن يردّه، فشأنه. ومن لا، فليعطنا وليكن قرضاً علينا متى نصيب شيئاً فنعطيه مكانه.

فقالوا: رضينا وسلَّمنا.

فقال: إنّي لا أدري، لعلّ فيكم من لا يرضى. فمُروا عرفاءكم، فليرفعوا إلينا فرفعوا إليهم قد رضوا.

٢. تفسير القميّ ٢٨٨/١.

٤. أنوار التنزيل ١١/١.

كذا في المصدر. وفي النسخ: فهزموا.

٣. الشَّامة: الخال.

﴿ يَا اَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّمَا الْمُشْرِكُونَ نَجَسٌ ﴾ : ظاهره أنّ أعيانهم نجسة . ويؤيّده قوله : «فلا يقربوا المسجد الحرام» . وظاهره أنّ النجاسة مطلقاً لاتدخل المسجد الحرام .

وكذا قيل في ساثر المساجد. وبعضهم خصّ المنع بالنجاسة المتعدّية.

قيل (١): لخبث باطنهم. أو لأنّه يجب أن يُجتنَب عنهم كما يُجتنَب عن الأنجاس. أو لأنّهم يتطهّرون ولايجتنبون عن النجاسات، فهم لابسون لها غالباً.

وقرئ: «نِجْس» بالسّكون وكسر النون. وهو ككبد في كبد. وأكثر ما جاء تـابعاً لرجس.

﴿ فَلاَ يَقْرَبُوا الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ ﴾: لنجاستهم. وإنّما نهي عن الاقتراب للمبالغة ، أو للمنع عن دخول الحرم.

وقيل (٢): المرادبه النهي عن الحجّ والعمرة، لا عن الدخول مطلقاً.

﴿ بَعْدَ عَامِهِمْ هَذَا ﴾ : بعد سنة براءة، وهي التاسعة.

وقيل (٣): سنة حجّة الوداع.

﴿ وَإِنْ خِفْتُمْ عَيْلَةً ﴾: فقراً، بسبب منعهم من الحرم، وانقطاع ماكان لكم من قدومهم من المكاسب والأرزاق.

﴿ فَسَوْفَ يُغْنِيكُمُ اللهُ مِنْ فَضَلِهِ ﴾ : من عطائه ، أو تفضّله بوجه آخر. وقد أنجز وعده بأن أرسل السماء عليهم مدراراً ، ووفّق أهل تبالة وجرش فأسلموا وامتاروهم . ثمّ فتح عليهم البلاد والغنائم ، وتوجّه إليهم الناس من أقطار الأرض.

وقرئ: «عائلة». على أنّها مصدر، كالعافية. أو حال.

﴿ إِنْ شَاءَ ﴾: قيّده بالمشيئة، لتنقطع الأمال إلى الله، ولينبّه على أنّه متفضّل في ذلك. وأنّ الغنى الموعود يكون لبعض دون بعض، وفي عام دون عام.

﴿ إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ ﴾: بأحوالكم.

٢. نفس المصدر والموضع.

١. نفس المصدر والموضع.

٣. نفس المصدر والموضع.

﴿حَكِيمٌ ﴾ ۞: فيما يعطي ويمنع.

﴿ قَاتِلُوا الَّذِينَ لاَيُوْمِنُونَ بِاللهِ وَلاَ بِالْيَوْمِ الْآخِرِ ﴾ : أي لايؤمنون بهما على ما ينبغي ، كما بيّنًاه في أوّل البقرة . فإيمانهم كلا إيمان .

﴿ وَلاَ يُحَرِّمُونَ مَا حَرَّمَ اللهُ وَرَسُولُهُ ﴾ : ما ثبت تحريمه بالكتاب والسنّة.

وقيل (١): «رسوله» هو الّذي يزعمون اتّباعه.

والمعنى: أنَّهم يخالفون أصل دينهم المنسوخ اعتقاداً وعملاً.

﴿ وَلاَيَدِينُونَ دِينَ الْحَقُّ ﴾ : الثابت، الذي هو ناسخ سائر الأديان ومبطلها.

﴿ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ ﴾: بيان «الَّذين لايؤمنون».

﴿ حَتَّى يُعْطُوا الْجِزْيَةَ ﴾ : ما تقرّر عليهم أن يعطوه . مشتقٌ من جزى دَينه : إذا قضاه .

﴿ عَنْ يَدٍ ﴾ : حال من الضمير، أي عن يد مؤاتية، بمعنى : منقادين. أو عن يلدهم، بمعنى : مسلّمين بأيديهم غير باعثين بأيدي غيرهم. ولذلك منع من التوكيل فيه.

وقيل (۱): أو عن غنى، ولذلك قيل: لاتؤخذ من الفقير. أو عن يد قاهرة عليهم، بمعنى: عاجزين أذلاء. أو عن إنعام عليهم، فإن إبقاءهم بالجزية نعمة عظيمة. أو من الجزية، بمعنى: نقداً مسلمة عن يد إلى يد.

﴿ وَهُمْ صَاغِرُونَ ﴾ ٢٠ : أذلاء، يعنى: يؤخذ منهم على الصَّغار والذلِّ.

وفي الكافي (٣): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، وعليّ بن محمّد القاسانيّ جميعاً، عن القاسم بن محمّد، عن سليمان بن داود المنقريّ، عن الفضيل بن عياض. إلى أن قال: وبإسناده، عن المنقريّ، عن حفص بن غياث، عن أبي عبدالله عليه [قال: سأل رجل أبي صلوات الله عليه] (٤) عن حروب أمير المؤمنين عليه وكان السائل من محبّينا.

فقال له أبو جعفر للنِّلِا: بعث الله محمّداً ﷺ بخمسة أسياف؛ ثلاثة منها شاهرة فلا تُغمَد حتّى تضع الحرب أوزارها، ولن تضع الحرب أوزارها حتّى تطلع الشَّمس من

٢. نفس المصدر ٤١٢/١.

من المصدر.

١. نفس المصدر والموضع.

٣. الكافي ٥/٩ ـ ١١، ح٢.

مغربها. فإذا طلعت الشمس من مغربها، آمن الناس كلُّهم ذلك اليوم (١).

إلى قوله عليه النافي على أهل الذمة . قال الله تعالى: «وقولوا للناس حسناً» (٢) . [نزلت هذه الآية في أهل الذمة ] (٣) ثمّ نسخها قوله تعالى: «قاتلوا الذين لا يؤمنون بالله ولا باليوم الآخر» الآية . فمن كان منهم في دار الإسلام ، فلن يُقبَل منهم إلا الجزية أو القتل ، وما لهم في ء وذراريهم سبي . فإذا قبلوا الجزية على أنفسهم ، حرم علينا سبيهم وحرمت أموالهم وحلّت لنا مناكحتهم . ومن كان منهم في دار الحرب، حلّ لنا سبيهم [ وأموالهم ] (٤) ولم تحلّ لنا مناكحتهم ، ولم يُقبَل منهم إلا الدخول في الإسلام (٥) أو الجزية أو القتل .

محمّد بن يحيى (٦)، عن أحمد بن محمّد، عن أبي يحيى الواسطيّ، عـن بـعض أصحابنا قال: سئل أبو عبدالله عليّالاً عن المجوس: أكان لهم نبيّ ؟

فقال: نعم. فقال: أما بلغك كتاب رسول الله ﷺ إلى أهل مكّة أن أسلموا وإلّا فأذنوا بحرب من الله (٧).

فكتبوا إلى رسول الله ﷺ: أن خُذ منا الجزية ، ودعنا على عبادة الأوثان.

فكتب إليهم النبيِّ ﷺ: إنِّي لست آخذ الجزية إلَّا من أهل الكتاب.

فكتبوا إليه يريدون بذلك تكذيبه: زعمت أنّك لاتأخذ الجزية إلّا من أهل الكتاب، ثمّ أخذت الجزية من مجوس هجر.

فكتب إليهم النبي عَلَيْهُ: إنَّ المجوس كان لهم نبيّ فقتلوه، وكتاب أحرقوه. أتاهم نبيّهم بكتابهم في اثني عشر ألف جلد ثور.

وفي كتاب علل الشرائع (^)، بإسناده إلى الزهريّ: عن عليّ بن الحسين عليُّ قال: سألته عن النساء كيف سقطت الجزية ورُفعت عنهنّ ؟

٣. من المصدر.

١. كذا في المصدر. وفي النسخ: ذلك كلُّهم اليوم. ٢. البقرة /٨٣

٤. من المصدر.

٥. المصدر: دار الإسلام.

٦. الكافي ٥٦٧/٣ ـ ٥٦٨ ، ح ٤.

٧. المصدر: وإلاً نابذتكم بحرب.

٨. العلل ٢٧٧، ح٢.

فقال: لأنّ رسول الله ﷺ نهى عن قتل النساء والولدان في دار الحرب، إلّا أن تقاتل. وإن قاتلت أيضاً فأمسك عنها ما أمكنك ولم تخف خللاً. فلمّا نهى عن قتلهن في دار الحرب، كان ذلك في دار الإسلام [أولى. ولو امتنعت](۱) أن تؤدّي الجزية، لم يمكنها قتلها. [فلمّا لم يمكن قتلها، رفعت](۱) الجزية عنها. ولو منع الرجال وأبوا أن يؤدّوا الجزية، كانوا ناقضين للعهد وحلّت دماؤهم وقتلهم؛ لأنّ قتل الرجال مباح في دار الشرك، وكذلك المُقعد من أهل الشرك [والذمّة](۱) والأعمى والشيخ الفاني والمرأة والولدان في أرض [الحرب](۱) فمن أجل ذلك رُفعت عنهم الجزية.

عليّ بن إبراهيم (٧)، عن أبيه، عن حمّاد بن عيسى، عن حريز، عن زرارة قال: قلت لأبي عبدالله الله الحرية على أهل الكتاب، وهل عليهم في ذلك شيء موظف لاينبغي أن يجوزوا إلى غيره؟

فقال: ذلك إلى الإمام، يأخذ من كل إنسان منهم ما شاء على قدر ماله بما يطيق. إنّما هم قوم فدوا أنفسهم من أن يُستعبدوا أو يُقتَلوا. فالجزية تؤخذ منهم على قدر ما يطيقون له أن يأخذهم به حتى يسلموا. فإنّ الله تبارك وتعالى قال: «حتى يعطوا الجزية عن يد وهم صاغرون». فكيف يكون صاغراً وهو لايكترث لما يؤخذ منه، حتى لا يجد ذلاً لما أخذ منه، فيألم لذلك، فيسلم.

٢. من المصدر. وفي النسخ: وقعت.

٤. من المصدر.

٦. من المصدر،

١. من المصدر. وفي النسخ: أو إلى.

٣. من المصدر.

ه. الكافي ٥٦٧/٣، ح٣.

۷. الکافی ۱۵۲۲ م-۷۱، ح۱.

قال ابن مسلم: قلت لأبي عبدالله للله الرأيت ما يأخذ هؤلاء من هذا الخمس من أرض الجزية ويأخذ من الدهاقين جزية رؤوسهم، أما عليهم في ذلك شيء موظف؟ فقال: كان عليهم ما أجازوا على أنفسهم، وليس للإمام أكثر من الجزيه، إن شاء الإمام وضع ذلك على رؤوسهم، وليس على أموالهم شيء. وإن شاء فعلى أموالهم، وليس على رؤوسهم شيء.

فقلت: فهذا الخمس؟

فقال: إنَّما هذا شيء كان صالحهم عليه رسول الله ﷺ.

محمّد بن يحيى (١)، عن أحمد بن محمّد، عن الحسن بن محبوب، عن أبي أيّوب، عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر الله في أهل الجزية، يؤخذ من أموالهم ومواشيهم شيء سوى الجزية؟

قال: لا.

﴿ وَقَالَتِ الْيَهُودُ عُزَيْرً ابْنُ اللهِ ﴾: قيل (٢): إنّما قاله بعض من متقدّميهم، أو ممّن كانوا (٣) بالمدينة. وإنّما قالوا ذلك لأنّه لم يبق فيهم بعد وقعة بخت نصّر من يحفظ التوراة. وهو لمّا أحياه الله بعد مائة عام، أملى عليهم التوراة حفظاً. فتعجّبوا من ذلك، وقالوا: ما هذا إلّا لأنّه ابن الله. والدليل على أنّ هذا القول كان فيهم، أنّ الآية قُرنت عليهم فلم يكذّبوا مع تهالكهم على التكذيب.

وقرأ عاصم والكسائيّ ويعقوب: «عزير» بالتنوين. على أنّه عربيّ مخبر عنه «بابن» غير موصوف به. وحذفه في القراءة الأخرى إمّا لمنع صرفه للمعجمة والتعريف، أو لالتقاء الساكنين تشبيهاً للنون بحرف اللين، أو لأنّ «الابن» وصف والخبر محذوف، مثل معبودنا أو صاحبنا. وهو مزيّف؛ لأنّه يؤدّي إلى تسليم النسب وإنكار الخبر المقدّر.

۱. الکافی ۳۸۸۳ه، ح۷

٢. أنوار التنزيل ٤١٢/١.

٣. المصدر:كان.

﴿ وَقَالَتِ النَّصَارَى الْمَسِيحُ ابْنُ اللهِ ﴾ : هو أيضاً قول بعضهم، وإنّما قالوه استحالة لأن يكون ولد بلاأب، أو لأن يفعل ما فعله من إبراء الأكمه والأبرص وإحياء الموتى من لم يكن إلهاً.

فقالت اليهود: نحن نقول: عزيز ابن الله. وقد جنناك يا محمّد، لننظر ما تقول. فإن اتّبعتنا، فنحن أسبق إلى الصواب منك وأفضل. وإن خالفتنا، خصمناك (٢).

وقالت النصارى: نحن نقول: المسيح ابن الله اتّحد به. وقد جنناك لننظر ما نقول. فإن اتّبعتنا، فنحن أسبق إلى الصواب منك وأفضل. وإن خالفتنا، خصمناك.

ثمّ قال عَيْنِا لليهود: اجنتموني لأقبل قولكم بغير حجّة ؟

قالوا: لا.

قال: فما الّذي دعاكم إلى القول بأنّ عزير ابن الله؟

قالوا: لأنَّه أحيا لبني إسرائيل التوراة بعد ما ذهبت، ولم يفعل هذا إلَّا لأنَّه ابنه.

فقال رسول الله عَيَّا : فكيف صار عزير ابن الله دون موسى، وهو الذي جاءهم بالتوراة ورأوا منه من المعجزات ما قد علمتم ؟ فإن كان عزير ابن الله لما ظهر من إكرامه من إحياء التوراة، فلقد كان موسى بالنبوة أحق وأولى. ولئن كان هذا المقدار من إكرامه لعزير يوجب له أنّه ابنه، فأضعاف هذه كرامة لموسى توجب له منزلة أجل من النبوة ؛ لأنكم إن كنتم إنّما تريدون بالنبوة الدلالة على سبيل ما تشاهدونه في دنياكم هذه من

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: أخصمناك.

الاحتجاج ۱۳۱ ـ ۲۰.

ولادة الأمّهات الأولاد بوطئ آبائهم لهنّ، فقد كفرتم بالله وشبّهتموه بخلقه وأوجبتم فيه صفات المحدثين. ووجب عندكم أن يكون محدثاً مخلوقاً، وأن يكون له خمالق صنعه وابتدعه.

قالوا: لسنا نعني هذا. فإن هذا كفركما ذكرت. ولكنًا نعني أنّه ابنه، على معنى الكرامة وإن لم يكن هناك ولادة، كما قد يقول بعض علمائنا لمن يريد إكرامه وإبانته بالمنزلة عن غيره: يا بني، وأنّه ابني. لاعلى إثبات ولادته منه. ولأنّه قد يقول ذلك لمن هو أجنبي، لا نسب له بينه وبينه. وكذلك لما فعل الله بعزير ما فعل، كان قد اتّخذه ابناً على الكرامة لا على الولادة.

فقال رسول الله ﷺ: فهذا ما قلته لكم، أنّه إن أوجب على هذا الوجه أن يكون عزير ابنه، فإنّ هذه المنزلة لموسى أولئ. وأنّ الله يفضح كلّ مبطل بإقراره ويقلب عليه حجّته؛ لأنّ ما احتججتم به يؤدّيكم إلى ما هو أكبر (١١) ممّا ذكرته لكم؛ لأنّكم قلتم: إنّ عظيماً من عظمائكم قد يقول لأجنبي لانسب بينه وبينه: يابني، وهذا ابني. لا على طريق الولادة. فقد تجدون أيضاً هذا العظيم يقول لأجنبي آخر: هذا أخي. ولآخر: هذا شيخي، وأبي، ولاخر: هذا سيّدي، ويا سيّدى. على سبيل الإكرام. وأنّ من زاده في الكرامة؛ زاده في مثل هذا القول. فإذا يجوز عندكم أن يكون موسى أخاً لله أو شيخاً أو أبا أو سيّداً؛ لأنّه قد زاده في الإكرام ممّا لعزير، كما أنّ من زاد رجلاً في الإكرام فقال له: يا سيّدي، ويا شيخي، ويا عمّي، ويا رئيسي. على طريق الإكرام. وأنّ من زاده في الكرامة، زاده في مثل هذا القول. أفيجوز عندكم أن يكون موسى أخاً لله، أو شيخاً، أو الكرامة، زاده في مثل هذا القول. أفيجوز عندكم أن يكون موسى أخاً لله، أو شيخاً، أو ممّا، أو رئيساً، أو سيّداً، أو أميراً؛ لأنّه قد زاده في الإكرام على من قال له: ياشيخي، أو عمّاً، أو رئيساً، أو سيّداً، أو أميراً؛ لأنّه قد زاده في الإكرام على من قال له: ياشيخي، أو يا سيّدي، أو يا عمّى (١)، أو يا رئيسى [أو يا أميري]!؟ (١)

قال: فبهت القوم وتحيّروا، وقالوا: يا محمّد، أجّلنا نتفكّر فيما قد قلته لنا.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: ياأميري.

١. المصدر: أكثر.

٣. من المصدر.

فقال: انظروا فيه بقلوب معتقدة للإنصاف، يهدكم الله.

ثم أقبل على النصارى، فقال: وأنتم قلتم: إنّ القديم التحد بالمسيح الله ابنه، فما الذي أردتموه بهذا القول؟ أردتم (٣) أنّ القديم صار محدثاً لوجود هذا المحدث الذي هو عيسى صار قديماً لوجود (٣) القديم الذي هو الله، أو معنى قولكم: أنّه اتحد به أنّه اختصه بكرامة لم يكرم بها أحداً سواه؟ فإن أردتم أنّ القديم صار محدثاً، فقد أبطلتم؛ لأنّ القديم محال أن ينقلب فيصير محدثاً. وإن أردتم أنّ المحدث صار قديماً، فقد أحلتم (٤)، لأنّ المحدث أيضاً محال أن يصير قديماً. وإن أردتم أنّ المحدث أيضاً محال أن اختصه واصطفاه على سائر عباده، فقد أقررتم بحدوث عيسى وبحدوث المعنى الذي اتحد من أجله؛ لأنّه إذا كان عيسى محدثاً وكان الله قد اتّحد به بأن أحدث به معنى صار به أكرم الخلق عنده، فقد صار عيسى وذلك المعنى محدثين. وهذا خلاف ما بدأتم تقولونه.

فقالت النصارئ: يا محمّد، إن الله لمّا أظهر على يد عيسى من الأشياء العجيبة (٥) ما أظهر، فقد اتّخذه ولداً على جهة الكرامة.

فقال لهم رسول الله ﷺ: فقد سمعتم ما قلته لليهود في هذا المعنىٰ الذي ذكرتموه. ثمّ أعاد ﷺ ذلك كلّه. فسكتوا، إلا رجلاً واحداً منهم قال له: يا محمّد، أو لستم تقولون: إنّ إبراهيم خليل الله؟

قال: قد قلنا ذلك.

فقال: إذا قلتم ذلك، فلِمَ منعتمونا من أن نقول أنّ عيسى ابن الله؟ فقال رسول الله عَيَالِينَّ: إنّهما [لن يشتبها ](١) لأنّ قولنا: إنّ إبراهيم خليل الله، فإنّما هو

كذا في المصدر. وفي النسخ: اتّخذ المسيح. ٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: إن أردتم.

٣. في المصدر: كوجود.

٤. كذا في المصدر. وفي أوب: أبطلتم. وفي ج: أحلهم. وفي ر: احليم.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: القبيحة. ٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: لم يشبها.

مشتقٌ من الخَلّة. والخَلّة إنّما معناها: الفقر والفاقة. فقد كان خليلاً إلى ربّه فقيراً، وإليه منقطعاً، وعن غيره متعفّفاً معرضاً مستغنياً. وذلك لمّا أريد قذفه في النار، فرمي به في المنجنيق، فبعث الله جبرئيل لليّلاِ وقال له: أدرك عبدي.

فجاءه فلقيه في الهواء، فقال: كلّفني ما بدا لك، فقد بعثني الله لنصرتك. فقال: بل حسبي الله ونعم الوكيل، إنّي لا أسأل غيره ولاحاجة لي إلّا إليه. فسمّاه خليله، أي فقيره ومحتاجه والمنقطع إليه عمّن سواه.

وإذا جُعل معنى ذلك من النّحلة (۱) وهو أنّه قد تخلّل معانيه ووقف على أسرار لم يقف عليها غيره كان [النحليل] (۲) معناه: العالم به وبأموره. ولايوجب ذلك تشبيه الله بخلقه. ألا ترون أنّه إذا لم ينقطع إليه لم يكن خليله، وإذا لم يعلم بأسراره لم يكن خليله؟ وإنّ من يلده الرجل وإن أهانه وأقصاه لم يخرج عن أن يكون ولده؛ لأنّ معنى الولادة قائم به. ثمّ [إن وجب لأنّه قال لإبراهيم: خليلي، أن تقيسوا أنتم فتقولوا بأن ] (۱) الذي معه بأن ] (۱) الذي معه من المعجزات لم يكن بدون ماكان مع عيسى. فقولوا: إنّ موسى أيضاً ابنه. وإنّه يجوز أن تقولوا على هذا المعنى: إنّه شيخه وسيّده وعمّه ورثيسه وأميره، كما ذكرته لليهود. فقال بعضهم لبعض: وفي الكتب المنزلة، أنّ عيسى قال: أذهب إلى أبي [وأبيكم] (۱) فقال رسول الله على فإن كنتم بذلك الكتاب تعملون، فإنّ فيه: أذهب إلى أبي وأبيكم. فقولوا: إنّ جميع الّذين خاطبهم عيسى كانوا أبناء الله كماكان عيسى ابنه، من الوجه الذي كان عيسى ابنه. ثمّ إنّ ما (۱) في هذا الكتاب يبطل (۱) عليكم هذا الذي

كذا في المصدر. وفي النسخ: الخلّة والعالم.

٣. من المصدر: وفي النسخ: أنّ من أوجب أن يقول على قول إبراهيم خليله أن يقسوا أنتم كذلك فتقولون:
 إنّ.

٦. ليس في المصدر.

٥. من المصدر.

٧. المصدر: مبطل.

زعمتم أنّ عيسى من جهة الاختصاص كان ابناً له؛ لأنّكم قلتم: إنّما قلنا: إنّه ابنه، لأنّه اختصّه بما لم يختصّ به غيره. وأنتم تعملون أنّ الذي خصّ به عيسى لم يخصّ به هؤلاء القوم الذين قال لهم عيسى: أذهب إلى أبي وأبيكم. فبطل أن يكون الاختصاص بعيسى؛ لأنّه قد ثبت عندكم بقول عيسى لمن لم يكن له مثل اختصاص عيسى. وأنتم إنّما حكيتم لفظة عيسى وتأوّلتموها على غير وجهها(۱)، لأنّه إذا قال: [أذهب إلى](۱) أبي وأبيكم، فقد أراد غير ما ذهبتم إليه وتخيّلتموه. وما يدريكم لعلّه عنى: أذهب إلى آدم (۱) أو إلى نوح المالية؛ لأنّ الله يرفعني إليهم ويجمعني معهم، وآدم أبي وأبيكم وكذلك نوح. بل ما أراد غير هذا.

قال: فسكت النصارئ. وقالوا: ما رأينا كاليوم مجادلاً ولا مخاصماً مثلك، وسننظر في أمورنا. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة. وتتمّته، وهي الردّ على الفرق الثلاثة الباقية، مضئ في أوّل سورة الأنعام.

وفي آخرالحديث قال الصادق للنلخ: فو الذي بعثه بالحقّ نبيّاً، ما أتت على جماعتهم إلا ثلاثة أيّام حتى أتوا رسول الله ﷺ فأسلموا. وكانوا خمسة وعشرين رجلاً، من كلّ فرقة خمسة. وقالوا: ما رأينا مثل حجّتك، يا محمّد، نشهد أنّك رسول الله.

وفي عيون الأخبار (٤) بإسناده إلى الرضا للظِّلِ ، عن أبيه ، عن آبائه ، عن الحسين بن عليّ للظِّلِ قال : إنّ يهوديّاً سأل عليّ بن أبيطالب ، فقال : أخبرني عمّا ليس عند الله ، وعمّا لا يعلمه الله ، وعمّا ليس لله .

فقال عليّ طَالِيًا أمّا ما لايعلمه الله، فذاك قولكم يا معشر اليهود: إنّ عزير ابن الله، والله لا يعلم له ولداً (٥). وأمّا قولك: ما ليس عند الله، فليس عند الله ظلم للعباد. فأمّا قولك: ما ليس لله، فليس لله، فليس لله شريك.

١. كذا في المصدر. وفي النسخ: نعمها. ٢. من المصدر.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: آدم أبي وأبيكم. ٤٠ العيون ٤٦/٢، - ١٧٢.

ه. المصدر:إبناً.

فقال اليهوديّ: أشهد أن لا إله إلّا الله، وأشهد أنّ محمّداً رسول الله.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): حدّ ثني أبي، عن إسحاق بن الهيئم، عن سعد بن طريف (٢)، عن الأصبغ بن نباتة، عن عليّ الله قال: إنّ الشجر لم يزل حصيداً كلّه حتى دُعي للرحمن ولد. عزّ الرحمن وجلّ أن يكون له ولد. [فكادت السماوات يتفطّرن منه، وتنشق الأرض، وتخرّ الجبال هدّاً] (٣). فعند ذلك اقشعر الشجر وصار له شوك، حذراً أن ينزل به العذاب.

وفي تفسير العيّاشي (1): عن عطيّة العوفيّ، عن أبي سعيد الخدريّ قال: قال رسول الله عَلَيْلَةُ: اشتدّ غضب الله على الله على الله على الله على النه على النه على النه على النه على النه على النه على من أراق دمي، وآذاني في النصاري حين قالوا: المسيح ابن الله. واشتدّ غضب الله على من أراق دمي، وآذاني في عترتي.

عن يزيد (٥) بن عبدالملك (٢) عن أبي عبدالله عليه أنّه قال: لم (٧) يغضب لله شيء كغضب الطلح والسدر. إنّ الطلح كانت كالأترج (٨) والسدر كالبطّيخ. فلمّا قالت اليهود: «يدالله مغلولة» تقبّض (١) حملها فصغر، فصارله عجم واشتدّ العجم (١٠). فلمّاأن قالت النصارى: «المسيح ابن الله» [أذعرّتا فخرج لهما هذا الشوك] (١١) وتقبّض (١١) حملهما، وصار النبق (١١) إلى هذا الحمل. وذهب حمل الطلح فلا يحمل حتى يقوم قائمنا.

١. تفسير القميّ، ٨٥/١ ٨٦\_٨

٣. من المصدر.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: بريد.

٧. المصدر: لن.

٩. المصدر: نقّصا.

١١. كذا في المصدر. وفي النسخ: خرج لها الشُّوك.

١٢. المصدر: تقّصتا.

٢. المصدر: ظريف.

تفسير العيّاشي ٢/٢٨، ح ٤٤.

٦. نفس المصدر والموضع.

٨. كذا في المصدر. وفي النسخ:كان كالأ تروج.

١٠. كذا في المصدر. وفي النسخ: عجز فاشتدّ العجز.

١٣. المصدر: الشوك. والنبق: حمل شجر السدر.

ثمٌ قال: من سقى طلحة أو سدرة، فكأنَّما سقى مؤمناً من ظمأ (١).

﴿ ذَلِكَ قَوْلُهُمْ بِأَفْوَاهِهِمْ ﴾ : إمّا تأكيد لنسبة هذا القول إليهم ونفي للتجوّز عنها، أو إشعار بأنَّه قول مجرَّد عن برهان وتحقيق مماثل للمهمل الَّذي يوجد في الأفواه ولا يوجد مفهومه في الأعيان.

﴿ يُضَاهِنُونَ قَوْلَ الَّذِينَ كَفَرُوا ﴾: أي يضاهي قولهم قول الَّذين كفروا، فحذف المضاف وأقيم المضاف إليه مقامه.

﴿ مِنْ قَبْلُ ﴾: من قبلهم. والمراد: قدماؤهم. على معنى أنّ الكفر قديم فيهم. أو المشركون الَّذين قالوا: الملائكة بنات الله. أو اليهود، على أنَّ الضمير للنصاريُّ.

و «المضاهاة» المشابهة. والهمزة لغة فيه.

وقد قرأ به عاصم. ومنه قولهم: امرأة ضهياء، على فعلاء، لِلتي شابهت الرجال في أنّها لا تحيض.

﴿ قَاتَلَهُمُ اللهُ ﴾ : قيل (٢): دعاء عليهم بالإهلاك. فإنّ من قاتله الله ، هلك. أو تعجّب من شناعة قولهم.

وفي كتاب الاحتجاج ٣٠) للطبرسي الله : عن أميرالمؤمنين النِّلِةِ في جديث طويل، أي لعنهم الله [أنّي يؤفكون ](٤). فسمّى اللعنة: قتالاً.

﴿ أَنَّىٰ يُؤْفَكُونَ ﴾ ٢٠: كيف يصرفون عن الحقّ إلى الباطل.

﴿اتَّخَذُوا أَخْبَارَهُمْ وَرُهْبَانَهُمْ أَرْبَابِاً مِنْ دُونِ اللهِ ﴾: بأن أطاعوهم في تحريم ما أحـلَ الله، وتحليل ما حرّم الله.

قيل (٥): أو بالسجود لهم.

وفي مجمع البيان (٦): وروى الثعلبيّ بإسناده عن عدّي بن حاتم قال: أتيت رسول الله ﷺ وفي عنقي صليب.

١. المصدر: ظمان.

٣. الاحتجاج، ٢٧٢/١.

٥. أنوار التنزيل، ٤١٢/١.

٢. أنوار التنزيل، ٤١٢/١.

٤. من المصدر.

٦. المجمع ، ٢٢/٢\_ ٢٤.

فقال لي: يا عدي، اطرح هذا الوثن من عنقك.

قال: فطرحته. ثمّ أتيت إليه وهو يقرأ من سورة براءة هذه الآية: «اتُخذوا أحبارهم ورهبانهم أرباباً» حتّى فرغ منها. فقلت: إنّا لسنا نعبدهم!

قال: أليس يحرّمون ما أحلّ الله، فتحرّمونه. ويحلّون ما حرّم الله، فتستحلّونه؟ قال: فقلت: بلين.

قال: فتلك عبادتهم.

وفي أصول الكافي (1): عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، [عن أبيه ](٢) عن عبدالله بن يحيى، عن عبدالله بن مسكان، عن أبي بصير قال: سألت أبا عبدالله الله الله عن هذه الآية.

فقال: أما والله، ما دعوهم إلى عبادة أنفسهم. ولو دعوهم [إلى عبادة أنفسهم ](٣) لما أجابوهم. ولكن أحلّوا لهم حراماً، وحرّموا عليهم حلالاً. فعبدوهم من حيث لايشعرون.

عليّ بن محمّد (1)، عن صالح بن أبي حمّاد وعليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن رجل، عن أبي عبدالله المؤلِّ قال: من أطاع رجلاً في معصية الله (٥)، فقد عبده. وفي تفسير العيّاشيّ (١): عن أبي بصير، عن أبي عبدالله المؤلِّ في هذه الآية قال: أما والله، ما صاموا لهم ولا صلّوا. ولكنّهم أحلّوا لهم حراماً وحرّموا عليهم حلالًا، فاتبعوهم.

وقال (٧) في خبر آخر، عنه: ولكنّهم أطاعوهم في معصية الله. عن جابر (٨)، عن أبي عبدالله عليّه قال: سألته عن هذه الآية.

۱. الكاني ۵۳/۱.

٣. ليس في المصدر.

أيس في المصدر.

٧. نفس المصدر والموضع.

٢. ليس في المصدر.

٤. الكافي ٢٩٨/٢، ح٧.

٦. تفسير العيّاشيّ ٢/٨٦/، ح٤٥.

٨. نقس المصدر والموضع.

قال: أما إنّهم لم يتخذوهم آلهة، إلّا أنّهم أحلّوا حـرامـاً (١) فأخـذوا بــه، وحــرّموا حلالاً (٢) فأخذوا به. فكانوا أرباباً لهم من دون الله.

﴿ وَالْمَسِيحَ ابْنَ مَرْيَمَ ﴾ : بأن جعلوه ابناً لله.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر الله في هذه الآية: أمّا المسيح، فعصوه، وعظموه في أنفسهم حتّى زعموا أنّه إله وأنّه ابن الله. وطائفة منهم قالوا: هو الله.

وأمّا أحبارهم ورهبانهم، فإنّهم أطاعوهم وأخذوا بقولهم، واتّبعوا ما أمروهم به، ودانوا<sup>(1)</sup> بما دعوهم إليه. فاتّخذوهم أرباباً بطاعتهم لهم، وتركهم أمرالله وكتبه ورسله، فنبذوه (٥) وراء ظهورهم. وما أمرهم به الأحبار والرهبان اتّبعوه وأطاعوهم، وعصوا الله ورسوله. وإنّما ذكر هذا في كتابنا، لكي نتّعظ بهم، فعيّر الله تبارك وتعالى بني إسرائيل بما صنعوا. بقوله (٥):

﴿ وَمَا أُمِرُوا﴾: أي وما أمر المتّخذون، أو المتّخذون أرباباً. فـيكون كـالدليل عـلى بطلان الاتّخاذ.

﴿ إِلاَّ لِيَعْبُدُوا ﴾: ليطيعوا.

﴿ إِلَها ۗ وَاحِداً ﴾ : وهو الله تعالى، وأمّا طاعة الرسل وسائر من أمر الله بطاعته، فهي في الحقيقة طاعة الله.

﴿ لاَ إِلَّهَ إِلاًّ هُوَ ﴾ : صفة ثانية . أو استئناف مقرّر للتوحيد .

﴿ سُبْحَانَهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ ۞: تنزية له عن أن يكون له شريك.

﴿ يُرِيدُونَ اَنْ يُطْفِئُوا ﴾ : يخمدوا.

﴿ نُورَ اللهِ ﴾: حجّته الدالّة على وحدانيّته وتـقدّسه عـن الولد. أو القـرآن. أو نـبوّة محمّد ﷺ.

١. كذا في المصدر. وفي النسخ: حراماً.

٣. تفسير القميء ٢٨٨/١\_٢٨٩.

٥. أوب: فنبذوهم.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: هو حلالاً.

٤. المصدر: دائوا بهم.

٦. جعل المصنّف نصّ الآية ضمن تفسيره.

﴿ بِأَفْوَاهِهِمْ ﴾: بشركهم، أو تكذيبهم.

﴿ وَيَأْبَى اللَّهُ ﴾ : لا يرضى .

﴿ إِلاَّ أَنَّ يُتِمَّ نُورَهُ ﴾ : بإعلاء التوحيد وإعزاز الإسلام.

وقيل (١): إنّه تمثيل لحالهم في طلبهم إبطال نبوّة محمّد ﷺ بالتكذيب، بحال من يطلب إطفاء نور عظيم منبتّ في الأفاق يريد الله أن يزيده بنفخه. وإنّما صحّ الاستثناء المفرغ والفعل موجب؛ لأنّه في معنى النفي.

﴿ وَلَوْ كَرِهَ الْكَافِرُونَ ﴾ ٢٠ : محذوف الجواب، لدلالة ما قبله عليه.

وفي كتاب الاحتجاج (٢) للطبرسي ﷺ: عن أميرالمؤمنين على في هذه الآية: يـعني أنهم أثبتوا في الكتاب ما لم يقله الله، ليلبسوا على الخليقة. فأعمى الله قلوبهم، حـتّى تركوا فيه ما دلّ على ما أحدثوه [وحرّفوا منه] (٣).

وفيه (٤): عنه للنبيخ: وجعل أهل الكتاب المقيمين به والعالمين بظاهره وباطنه من شجرة، أصلها ثابت وفرعها في السماء، وتؤتي أكلهاكل حين بإذن ربّها، أي يظهر مثل هذا العلم لمحتمليه في الوقت بعد الوقت، وجعل أعداءها أهل الشجرة الملعونة الذين حاولوا إطفاء نور الله بأفواههم. فأبئ الله إلا أن يتم نوره.

وفي كتاب الغيبة (٥) لشيخ الطائفة ﴿ وروى محمّد بن أحمد بن يحيى، عن بعض أصحابنا، عن محمّد بن عيسى بن عبيد، عن محمّد بن سنان قال: ذُكر عليّ بـن أبـي حمزة عند الرضا للله فلعنه.

ثمّ قال: إنّ عليّ بن أبي حمزة أراد أن لا يُعبد الله في سمائه وأرضه. «ويأبي الله إلّا أن يتمّ نوره ولو كره المشركون» ولو كره اللعين المشرك.

قلت: المشرك.

٢. الاحتجاج، ٢٧١/١.

٤. الاحتجاج، ٣٧٧١.

١. أنوار التنزيل، ٤١٣/١.

٣. المصدر: فيه.

٥. الغيبة، ٤٦.

قال: نعم، والله، وإن رغم أنفه. كذلك هو في كتاب الله: «يريدون أن يطفئوا نور الله بأفواههم». وقد جرت فيه وفي أمثاله، أنّه أراد أن يطفئ نور الله.

بإسناده (۱) إلى الصادق عليه عليه حديث طويل. يقول فيه عليه وقد ذكر شق فرعون بطون الحوامل في طلب موسى عليه الخلائة بنو أمية وبنو العبّاس لمّا أن وقفوا أن زوال ملك (۱) الأمراء والجبابرة منهم على يدي القائم [منا ] (۱) ناصبونا العداوة ووضعوا سيوفهم في قتل أهل بيت رسول الله عَيَالِه وإبادة نسله، طمعاً منهم في الوصول إلى قتل القائم عليه في الله أن يكشف أمره لواحد من الظلمة «إلّا أن يتم نوره ولو كره المشركون».

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (٤)، مثله سواء.

وفي تفسير العيّاشيّ (٥): عن أحمد بن محمّد قال: وقف عليّ أبو الحسن الثاني عليُّهُ في بني زريق، فقال لي وهو رافع صوته (٦): يا أحمد.

قلت: لبيك.

قال: إنّه لمّا قُبض رسول الله ﷺ جهد الناس على إطفاء نور الله. فأبى الله إلّا أن يتمّ نوره بأميرالمؤمنين.

فقال: إنّ الناس قد جهدوا على إطفاء نور الله حين قبض الله تبارك وتعالى رسول الله عَيَّالِيَّةُ. وأبى الله إلّا أن يتمّ نوره. وقد جهد على بن أبي حمزة على إطفاء نور الله حين

٢. المصدر: مملكة.

<sup>£.</sup> كمال الدّين، ٣٥٤. ح٥٠.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: حبوته.

٨. من المصدر.

١. الغيبة، ١٠٦.

٣. من المصدر.

ه. تفسير العيّاشي ٢/١٣٧٢، ح٧٥.

٧. قرب الإسناد، ١٥١.

قُبض <sup>(۱)</sup> أبوالحسن [الأوّل]<sup>(۲)</sup> فأبئ الله إلّا أن يتمّ نوره. وقد هداكم الله [إلى مـن ]<sup>(۱)</sup> جهله الناس، فاحمدوا الله على ما منّ عليكم به.

﴿ هُوَ الَّذِي اَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَىٰ وَدِينِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدَّينِ كُلِّهِ ﴾ : قيل (1): كالبيان لقوله : «ويأبئ الله إلّا أن يتمّ نوره». ولذلك كرّر.

﴿ وَلَوْ كَرِهَ الْمُشْرِكُونَ ﴾ ۞: غير أنّه وضع «المشركون» موضع «الكافرون» للدلالة على أنّهم ضمّوا الكفر بالرسول إلى الشرك بالله.

والضمير في «ليظهره» للدين الحقّ، أو للرسول.

واللام في «الدين» للجنس، أي على سائر الأديان فينسخها، أو على أهلها فيخذلهم. وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (٥)، بإسناده إلى أبي بصير قال: قال أبو عبدالله عليه في هذه الآية. فقال: والله ما نزل تأويلها بعد، ولاينزل تأويلها حتى يخرج القائم عليه في هذه الآية، لم يبق كافر بالله العظيم ولا مشرك بالإمام إلا كره خروجه. حتى لو كان كافر أو مشرك في بطن صخرة، لقالت: يا مؤمن، في بطني كافر فاكسرني واقتله.

وبإسناده (٢) إلى [عبدالرحمن بن] (١) سليط قال: قال الحسين بن عليّ بن أبي طالب، وآخرهم أبي طالب المؤلفة: منّا اثنا عشرة مهديّاً. أوّلهم أميرالمؤمنين عليّ بن أبي طالب، وآخرهم التاسع من ولدي. وهو القائم بالحقّ، يحيي الله به الأرض بعد موتها، ويظهر به الدين الحقّ ([على الدين كلّه] (٨) ولو كره المشركون». والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

١. المصدر: مضي.

٣. المصدر: إلى الأمر.

٥. كمال الدين ٦٧٠، - ١٦.

٧. من المصدر.

٢. من المصدر.

<sup>£.</sup> أنوار التنزيل، ٤١٣/١.

٦. كمال الدّين ٣١٧، ح٣.

٨. من المصدر.

وبإسناده (۱) إلى محمّد بن مسلم الثقفيّ قال: سمعت أبا جعفر محمّد بن عليّ عليه يقطّ يقطّ القائم منّا منصور بالرعب، مؤيّد بالنصر، تطوى له الأرض، وتظهر له الكنوز، ويبلغ سلطانه المشرق والمغرب، ويظهر الله تظلّ به دينه على الدين كلّه «ولو كره المشركون». فلا يبقئ في الأرض خراب إلّا عمر. وينزل روح الله عيسى بن مريم عليه فيصلّى خلفه. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي أصول الكافي (٢): عليّ بن محمّد، عن بعض أصحابنا، عن ابن محبوب، عن محمّد بن الفضيل، عن أبي الحسن الماضي للتللج قال: قلت: «هو الذي أرسل رسوله بالهدى ودين الحقّ».

قال: هو الّذي أرسله (٣) بالولاية لوصيّه. والولاية هي دين الحقّ.

قلت: «ليظهره على الدين كلُّه».

قال: يظهره على جميع الأديان عند قيام القائم. قال: يقول الله: «والله متمّ [ نوره إ» (<sup>1)</sup> ولاية القائم. «ولو كره الكافرون» <sup>(٥)</sup> بولاية علىّ.

قلت: هذا تنزيل؟

قال: نعم. أمّا هذا الحرف فتنزيل، وأمّا غيره فتأويل. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي كتاب الاحتجاج (٢) للطبرسي الله: عن أميرالمؤمنين الله حديث طويل. وفيه: وغاب صاحب هذا الأمر بإيضاح العذر له في ذلك، لاشتمال الفتنة على القلوب، حتى يكون أقرب الناس إليه أشدهم عداوة له. وعند ذلك يؤيده الله بجنود لم تروها، ويظهر دين نبيّه على يديه ] (١) (على الدين كلّه ولو كره المشركون).

١. كمال الدين ٢٣١، ح١٦.

٣. المصدر: أمر رسوله.

ه. الصف / ٩.

٧. من المصدر،

۲. الكافي ۲/۱۳۲/۱ ح ۹۱.

٤. من المصدر.

٦. الاحتجاج، ٢٨٢/١.

وفي تفسير العيّاشيّ (١): عن أبي المقدام، عن أبي جعفر عليُّلا في هذه الآية: يكون أن لايبقى أحد إلَّا أقرَّ بمحمَّد مَيَّا إللهُ.

وفي مجمع البيان (٢): قال المقداد بن الأسود: سمعت رسول الله ﷺ يقول: لا يبقى على وجه الأرض بيت مدر ولا وبر، إلّا أدخله الله كلمة الإسلام. إمّا بعزٌ عزيز، أو بذلّ ذليل. إمّا يعزّهم فيجعلهم الله من أهله، فيعزّوا به، وإمّا يذلّهم، فيدينون له.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ كَثِيراً مِنَ الْآخْبَارِ وَالرُّهْبَانِ لَيَأْكُلُونَ آمْوَالَ النَّـاسِ بِـالْبَاطِل ﴾ : ليأخذونها بالرشئ في الأموال. سمّى أخذ المال أكلاً؛ لأنّه الغرض الأعظم منه.

﴿ وَيَصُدُّونَ عَنْ سَبِيلِ اللهِ ﴾ : دينه.

﴿ وَالَّذِينَ يَكْنِزُونَ الذَّهَبَ وَالفِضَّةَ وَلاَ يُنْفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ اللهِ ﴾ : يجوز أن يراد به الكثير من الأحبار والرهبان، فيكون مبالغة في وصفهم بالحرص على المال والضنّ به. وأن يراد المسلمون الَّذين يجمعون المال ويتقنونه، ولايؤدُّون حقَّه. ويكنون اقترانه بالمرتشين من أهل الكتاب للتغليظ، وقيّد الكنز بعدم الإنفاق، لنـلاً يـعمّ مـن جـمع للإنفاق بعد إخراج الحقوق.

﴿ فَبَشِّرْهُمْ بِعَذَابِ آلِيم ﴾ ٢٠ : هو الكيّ بهما.

﴿ يَوْمَ يُحْمَىٰ عَلَيْهَا فِي نَارِجَهَنَّمَ ﴾ : أي يوم القيامة توقد النار ذات حميّ شديد عليها. وأصله: تحمى بالنار، فجعل الإحماء للنار مبالغة فيه. ثمّ حُذفت النار وأسند الفعل إلى الجارّ والمجرور، تنبيهاً على المقصود. فانتقل من صيغة التأنيث إلى صيغة التذكير. وإنَّما قال: «عليها» والمذكور شيئان؛ لأنَّ المراد بهما دراهم ودنانير كثيرة. وكذا قوله: «ولا ينفقونها».

وقيل (٣): الضمير فيهما للكنوز، أو للأموال. فإنّ الحكم عامّ، وتخصيصهما بالذكر،

أ. تفسير العيّاشي ٢/٨٧/٢ ح ٥٠.

٣. أنوار التنزيل، ٤١٤/١.

٢. المجمع ، ٢٥/٣.

لأنهما قانون التموّل. أو للفضّة، وتخصيصها لقربها ودلالة حكمها عملي أنّ الذهب أولى بهذا الحكم.

﴿ فَتَكُوى بِهَا جِبَاهُهُمْ وَجُنُوبُهُمْ وَظُهُورُهُمْ ﴾: قيل (١): لأنّ جمعهم وإمساكهم [إيّاه ] (١) كان لطلب الوجاهة بالغنى والتنعّم (٣) بالمطاعم الشهيّة والملابس البهيّة. أو لأنّهم ازورَوا عن السائل وأعرضوا عنه وولّوه ظهورهم. أو لأنّها أشرف الأعضاء الظاهرة، فإنّها المشتملة على الأعضاء الرئيسية الّتي هي الدماغ والقلب والكبد. أو لأنّها أصول الجهات الأربع الّتي هي مقاديم البدن ومآخيره وجنباه (٤).

- ﴿ هَذَا مَا كَنَزُّتُمْ ﴾: على إرادة القول.
- ﴿ لِإِنَّهُ سِكُمْ ﴾ : لمنفعتها. وكان عين مضرّتها، وسبب تعذيبها.
- ﴿ فَذُوقُوا مَا كُنْتُمْ تَكْنِزُونَ ﴾ ٢٠ : أي وبال كنزكم، أو ما تكنزونه.

وقرئ: «تكنزون» بضم النون.

في الكافي (٥): محمّد بن يحيى ، عن أحمد بن محمّد ، عن محمّد بن سنان ، عن معاذ بن كثير قال : سمعت أبا عبدالله للسلام يقول : موسع على شيعتنا أن ينفقوا ممّا في أيديهم بالمعروف . فإذا قام قائمنا ، حرّم على كلّ ذي كنز كنزه حتّى يأتيه به فيستعين به على عدوّه . وهو قول الله تعالى : «والّذين يكنزون الذهب والفضّة إلى قوله فبشّرهم بعذاب أليم».

وفي أمالي (٢) شيخ الطائفة ﴿ بإسناده: لمّا نزلت هذه الآية ، قال رسول الله ﷺ: كلّ ما تؤدّىٰ زكاته ، فهو ما تؤدّىٰ زكاته ، فهو كنز وإن كان تحت سبع أرضين . وكلّ مال لاتؤدّىٰ زكاته ، فهو كنز وإن كان فوق الأرض.

١. أنوار التنزيل، ٤١٤/١.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: المتنعّم.

ه. الكاني ٢١/٤، ح٤.

٢. من المصدر.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: مؤخّره وجنبتاه.

٦. الأمالي، ١٣٣/٢.

وفي مجمع البيان (١٠): وروي عن علميّ لللله: ما زاد على أربعة آلاف، فهو كـنز أدّىٰ زكاته أو لم يؤدّها. وما دونها فهي نفقة.

قيل (٢): لعلَ التوفيق بين هذه الأخبار، أن يقال بجواز الجمع لغرض صحيح إلى ألفي درهم أو إلى أربعة آلاف، بعد إخراج الحقوق. ومن جملة الحقوق حتَّ الإمام عليه إذا كان ظاهراً، وهو ما زاد على ما يكفّ صاحبه.

وروى (٣) سالم بن أبي جعدان، عن رسول الله ﷺ: لمّا نزلت هذه الآية، قـال: تـبّاً للذهب، تبّاً للفضّة يكرّرها ثلاثاً \_فشقّ ذلك على أصحابه.

فسأله عمر، فقال: يا رسول الله، أيّ المال نتّخذ؟

فقال: لساناً ذاكراً، وقلباً شاكراً، وزوجة مؤمنة تعين أحدكم على دينه.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤) حديث طويل، وفيه: نظر عثمان بن عفّان إلى كعب الأحبار، فقال له: يا أبا إسحاق، ما تقول في رجل أدّىٰ زكاة ماله المفروضة، هل يجب عليه فيما بعد ذلك شيء ؟ (٥)

فقال: لا، ولو اتَّخذ لبنة من ذهب ولبنة من فضَّة، ما وجب عليه شيء!

فرفع أبو ذرّ على عصاه فضرب بها رأس كعب. ثمّ قال له: يا ابن اليهوديّة الكافرة، ما أنت والنظر في أحكام المسلمين. قول الله أصدق من قولك حيث قال: «واللذين يكنزون» الآية.

وفي رواية أبي الجارود (٧٠)، عن أبي جعفر التيلاني في قوله: «والّذين يكنزون» الآية فإنّ (١٠) الله حرّم كنز الذهب والفضّة ، وأمر بإنفاقه في سبيل الله . وقوله: «يحمى عليها في نار جهنّم فتكوى» الآية . قال: كان أبوذر الغفاري يغدو كلّ يوم \_وهو بالشام \_ فينادي

١. المجمع، ٢٧٧٣.

٣. مجمع البيان، ٢٧٣.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: في م.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: قال.

٢. تفسير الصَّافي، ٣٤١/٢

٤. تفسير القمّى، ٥٢/١.

٦. نفس المصدر، ٢٨٩/١.

بأعلىٰ صوته: بشر أهل الكنوز بكيّ في الجباه وكيّ بالجنوب وكيّ بالظهور أبداً، حتّى يتردّد (١) الحرّ في أجوافهم.

وفي من لا يحضره الفقيه (٢): عن أبي عبدالله عليه حديث طويل، يذكر فيه الكبائر، وفيه منع (٢) الزكاة المفروضة؛ لأنّ الله ﷺ يقول: «يحمئ عليها في نار جهنّم فـنكوئ» الآية.

وفي كتاب الخصال (1): عن الحارث قال: قال أميرالمؤمنين عليه: قال رسول الله عَلَيْهُ: الدينار والدرهم أهلكا من كان قبلكم، وهما مهلكاكم.

عن محمّد بن أحمد بن يحيى (٥) بن عمران، رفع الحديث قال: الذهب والفضّة حجران ممسوخان. فمن أحبّهما، كان معهما.

﴿ إِنَّ عِدَّةَ الشُّهُورِ ﴾ : إنَّ مبلغ عددها.

﴿عِنْدَ اللهِ ﴾: معمول «عدّة». لأنّها مصدر.

﴿ اثْنَا عَشَرَ شَهْراً فِي كِتَابِ اللهِ ﴾ : في اللوح المحفوظ، أو في حكمه. وهو صفة «لاثنا عشر» وقوله :

﴿ يَوْمَ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ ﴾: متعلّق بما فيه من معنى الثبوت. أو بالكتاب، إن تجعل مصدراً.

والمعنىٰ أنَّ هذا الأمر ثابت في نفس الأمر منذ خلق الله الأجرام والأزمنة.

﴿ مِنْهَا اَرْبَعَةً حُرُمٌ ﴾: يحرم فيها القتال. وأحمد فسرد، وهمو رجب. وثملاثة سسرد، ذوالقعدة وذوالحجّة والمحرّم.

﴿ ذَلِكَ الدِّينُ الْقَيِّمُ ﴾: أي تحريم الأشهر الأربعة هو الدين القويم؛ دين إبراهيم وإسماعيل عِلَيْكُ . والعرب ورثوه منهما.

٢. الفقيه، ٣٦٩/٣.

٤. الخصال ٤٣، ح٢٧.

١. كذا في المصدر. وفي النسخ: تبرد.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: موضع.

٥. الخصال ٤٣، ح٣٧.

﴿ فَلاَ تَظْلِمُوا فِيهِنَّ أَنْفُسَكُمْ ﴾: بهتك حرمتها، وارتكاب حرامها.

وفي الكافي (١): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن عبدالله بن المغيرة، عن عمرو الشاميّ، عن أبي عبدالله الله عليه قال: «إنّ [عدّة] (٢) الشهور عند الله اثنا عشر شهراً في كتاب الله يوم خلق السماوات والأرض». فغرّة الشهور (٣) شهر الله عزّ ذكره، وهو شهر رمضان. [وقلب شهر رمضان] ليلة القدر، ونزل القرآن في أوّل ليلة من شهر رمضان، فاستقبل الشهر بالقرآن.

عليّ بن إبراهيم (٥)، عن أبيه ومحمّد بن إسماعيل جميعاً، عن الفضل بن شاذان عن ابن أبي جعفر عليه أبي عمير، عن عمر بن أذينة، عن زرارة قال: كنت قاعداً إلى جنب أبي جعفر عليه أبي وهو محتب مستقبل القبلة. فقال: أما إنّ النظر إليها عبادة.

فجاءه رجل من بجيلة، يقال له: عاصم بن عمر. فقال لأبي جمعفر عليه إن كعب الأحبار كان يقول: إن الكعبة تسجد لبيت المقدس في كل غداة!

فقال أبو جعفر عَلَيْكِ : فما تقول فيما قال كعب؟ أَصَدَق؟

قلت: أقول: القول ما قال كعب.

فقال أبو جعفر عليَّا : كذبت وكذب كعب الأحبار معك. وغضب.

قال زرارة: ما رأيته استقبل أحداً يقول: كذبتُ، غيره.

ثمّ قال: ما خلق الله بقعة في الأرض أحبّ إليه منها ثمّ أوماً بيده نحو الكعبة ولاأكرم على الله تعالى منها، بها (٦) حرّم الله الأشهر الحرم في كتابه «يـوم خـلق السـماوات والأرض» ثلاثة متوالية للحجّ: شوّال، وذوالقعدة، وذوالحجّة. وشهر مفرد للـعمرة، رجب.

١. الكافي ٢٥/٤\_٦٦، ح ١.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: الشهر.

٥. الكافي ٢٣٩/٤ - ٢٤٠ - ١.

٢. من المصدر.

٤. من المصدر.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: ما.

وفي تفسير العيّاشيّ (١): عن أبي خالد الواسطيّ، عن أبي جعفر عليِّ قال: حدّثني أبي جعفر عليِّ قال: حدّثني أبي الحسين، عن أميرالمؤمنين أنّ رسول الله عَلَيْ لمّا ثقل في مرضه، قال: أبي الناس، إنّ السنة اثناعشر شهراً، منها أربعة حرم.

ثم قال بيده: رجب مفرد، وذوالقعدة وذوالحجّة والمحرّم ثلاث متواليات. ألا وهذا الشهر المفروض رمضان، فصوموا للرؤية (٢) وأفيطروا للرؤية (٤). فإذا خيفي الشهر، فأتمّوا العدّة شعبان ثلاثين وصوموا الواحد والثلاثين.

وقال بيده: الواحد والاثنين والثلاثة.

ثمَ تُنِّيْ إِبهامه، ثمَّ قال: إِنَّها شهر كذا وشهر كذا.

وفي كتاب الخصال (٥): عن محمّد بن أبي عمير، يرفعه إلى أبي عبدالله الله في قول الله عليه الله الله الله على الله الله عشر أبي كتاب الله يموم خلق السماوات والأرض».

قال: المحرّم، وصفر، وربيع الأوّل، وربيع الآخر، وجمادى الأوّل، وجمادى الأوّل، وجمادى الآخرة، ورجب، وشعبان، ورمضان، وشوّال، وذوالقعدة، وذوالحجّة. منها أربعة حرم؛ عشرون من ذي الحجّة والمحرّم وصفر وشهر ربيع الأوّل، وعشر من ربيع الآخر.

عن أبي جعفر الله يخالى الله تعالى خلق الشهور اثني عشر شهراً، وهي ثلاثمائة وستّون يوماً، فحجز (٦) منها ستّة أيّام خلق فيها السماوات والأرض. فمن ثَمَّ تقاصرت الشهور.

وفي شرح الأيات الباهرة (٧)، ذكر (٨) الشيخ المفيد الله في كتاب الغيبة [قال] (٩)

٢. المصدر: أبي عن.

٤. المصدر: لرؤية.

٦. المصدر: فحجر.

٨. المصدر: تأويله ما ذكره بدل ذكر.

١. تفسير العيّاشي ٨٨/٢، ح٥٦.

٣. المصدر: لرَّوْية.

٥. الخصال ٤٨٧ ـ ٤٨٨، ح ٦٤.

٧. تأويل الأبات الباهرة ٢٠٢/١ـ٢٠٦.

٩. من المصدر.

حدّثنا عليّ بن الحسين قال: حدّثنا محمّد بن يحيى، عن محمّد بن الحسين، عن محمّد بن عليّ، عن إبراهيم بن محمّد، عن محمّد بن عيسى، عن عبدالرزّاق، عن محمّد بن سنان، عن فضّال بن سنان (۱)، عن أبي حمزة الثماليّ قال: كنت عند أبي جعفر؛ محمّد بن عليّ الباقر عليّة ذات يوم. فلمّا تفرّق من كان عنده، قال: يا أبا حمزة، من المحتوم الذي حتمه الله قيام قائمنا. فمن شكّ فيما أقول، لقى الله وهو كافر به وله جاحد.

ثمّ قال: بأبي وأمّي، المسمّى باسمي، المكنّى بكنيتي، السابع من ولدي. يأتي فيملأ الأرض عدلاً وقسطاً كما مُلئت جوراً وظلماً. يا أبا حمزة، من أدركه فيسلّم له ما سلّم لمحمّد على وعلي، فقد وجبت له الجنّة. ومن لم يسلّم، فقد حرّم الله عليه الجنّة ومأواه النار وبئس مثوى الظالمين. وأوضح من هذا، بحمد الله وأنور وأبين وأزهر لمن هذاه وأحسن إليه، قول الله في محكم كتابه: «إنّ عدّة الشهور عند الله اثنا عشر شهراً في كتاب الله يوم خلق السماوات والأرض منها أربعة حرم ذلك الدين القيّم فلا تظلموا فيهنّ أنفسكم».

ومعرفة الشهور، المحرّم وصفر والربيع وما بعده. والحرم منها، رجب وذوالقعدة وذوالحجّة والمحرّم. وذلك لايكون ديناً قيّماً؛ لأنّ اليهود والنصارى والمجوس وسائر الملل والناس جميعاً من الموافقين والمخالفين يعرفون هذه الشهور ويعدّونها بأسمائها، وليس هو كذلك. وإنّما عنى بهم: الأثمّة القوّامين بدين الله. والحرم منها أميرالمؤمنين عليّ الذي اشتق الله سبحانه له اسماً من أسمائه العلى (٢)، كما اشتق لمحمّد عَلَيْ اسماً من أسمائه (١) المحمود. وثلاثة من ولده أسماؤهم إعليّ، وهم [٤) عليّ بن الحسين وعليّ بن موسى وعليّ بن محمّد. فصار لهذا الاسم المشتق من أسماء عليّ بن الحسين وعليّ بن موسى وعليّ بن محمّد. فصار لهذا الاسم المشتق من أسماء

المصدر: «فضيل الرسان» بدل «فضّال بن ستان».

٢. المصدر: اسمه العليّ. ٣. المصدر: اسمه.

٤. من المصدر.

الله على الله الله على عنى: أميرالمؤمنين صلوات الله عليه.

وقال أيضاً الله : أخبرنا سلامة بن محمّد قال : حدّثنا أبوالحسن عليّ بن معمر (١) قال : حدّثنا حمزة بن القاسم ، عن جعفر بن محمّد ، عن عبيد بن كثير ، عن أحمد بن موسى ، عن داود بن كثير الرقيّ قال: دخلت على أبي عبدالله جعفر بن محمّد الله إ بالمدينة ](٢). فقال : ما الذي أبطأك عنّا ، ياداود؟

قلت: حاجة لي عرضت بالكوفة.

فقال: من خلّفت بها؟

قلت: جعلت فداك، خلفت بها عمّك زيداً. تركته راكباً على فرس، متقلّداً مصحفاً، ينادي بعلق صوته: سلوني قبل أن تفقدوني، فبين جوانحي علم جمّ. قد عرفت الناسخ والمنسوخ والمثاني والقرآن العظيم. وإنّي العَلَم بين الله وبينكم.

فقال: يا داود، لقد ذهبت بك<sup>(٣)</sup> المذاهب.

ثم نادى: يا سماعة بن مهران، ائتنى بسلّة الرطب.

فأتاه بسلة فيها رطب. فتناول رطبة وأكلها، واستخرج النواة من فيه، وغرسها في الأرض. ففلقت، ونبتت، وأطلعت، وأعذقت (١). فضرب بيده إلى بسرة (٥) من عذق منها، فشقها واستخرج منها رقاً أبيض، [ففضه] (١) ودفعه إليَّ، وقال: اقرأه.

فقرأته، وإذا فيه مكتوب سطران، الأوّل: لا إله إلّا الله، محمّد رسول الله. والشاني: «إنّ عدّة الشهور عند الله اثنا عشر شهراً في كتاب الله يوم خلق السماوات والأرض منها أربعة حرم ذلك الدين القيّم». أميرالمؤمنين عليّ بن أبي طالب، الحسن بن عليّ، الحسين بن عليّ، جعفر بن محمّد، موسى بن الحسين بن عليّ، بعفر بن محمّد، موسى بن جعفر، عليّ بن موسى، محمّد بن عليّ، عليّ بن محمّد، الحسن بن عليّ، الخلف الحجة الميّلة.

١. بعض نسخ المصدر: عمر.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: تلك.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: شيء.

٢. من المصدر،

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: أعزقت.

٦. من المصدر.

ثمّ قال: ياداود، أتدري متى كُتب هذا في هذا؟

قلت: الله ورسوله وأنتم أعلم!

قال: قبل أن يخلق الله آدم بألفي عام.

وفي هذا المعنى ما رواه المقلّد بن غالب الحسني الله عن رجاله، بإسناد متّصل إلى عبدالله بن سنان الأسدي، عن جعفر بن محمّد عليِّك قال: قال أبي يعني: محمّد الباقر عليه لجابر بن عبدالله: لي إليك حاجة، أخلو [بك فيها إ١٠٠].

فلمّا خلابه، قال: يا جابر، أخبرني عن اللوح الذي رأيته عند أمّي فاطمة.

فقال: أشهد بالله، لقد دخلت على سيّدتي فاطمة، لأهنئها (٢) بولدها (٣) الحسين (٤). فإذا بيدها لوح أخضر من زمردة خضراء، في كتابةٍ أنور من الشمس وأطيب رائحة من المسك الأذفر. فقلت: ما هذا، يا بنت رسول الله ﷺ؟

فقالت: هذا لوح أنزله الله على أبي، وقال: لي أحفظيه. ففعلت. فإذا فيه اسم أبي، واسم (٥) بَعلى، واسم ابنيَّ والأوصياء من بعد ولدي الحسين.

فسألتها أن تدفعه إلى لأنسخه. ففعلت.

فقال له [أبي: ما فعلت بنسختك؟ (١٠) ٢)

[فقال: هي عندي.

قال: فهل لك أن تعارضني عليها؟

قال: فمضى جابر إلى منزله، فأتاه بقطعة جلد أحمر.

فقال له: ] (١٨) انظر في صحيفتك حتى أقرأها عليك.

فكانت في صحيفته: بسم الله الرحمن الرحيم، هذا كتاب من الله العزيز العليم، نزل

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: الأهنا.

٤. أ، ب: الحسنين.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: بنسخك.

٨. ما بين المعقوفتين ليس في المصدر.

١. كذا في المصدر. وفي النسخ: فيه.

٣. ب: بولديها.

٥. ليس في المصدر.

۷. ليس في «ب».

به (١) الروح الأمين على محمّد خاتم النبيّين. يا محمّد، «إنّ عدّة الشهور عند الله أثنا عشر شهراً في كتاب الله يوم خلق السماوات والأرض منها أربعة حرم ذلك الدين القيّم فلا تظلموا فيهنّ أنفسكم».

يا محمّد، عظّم أسمائي واشكر نعمائي ولا تجحد الاثي ولا ترجُ سواي ولا تخش غيري. فإنّه من يرجو سواي ويخشئ (٢) غيري، أعذَّبه عذاباً لا أعذَّبه أحداً من العالمين.

يا محمّد، إنّى اصطفيتك على الأنبياء واصطفيت وصيّك [عليّاً إ٣) على الأوصياء. وجعلت الحسن عيبة علمي، بعد القضاء مدّة أبيه. والحسين خير أولاد الأوليس والأخرين، فيه تثبت الإمامة [ومنه](٤) العقب. وعمليّ بن الحسين زين العابدين. والباقر العَلَم الداعي إلى سبيلي على منهاج الحقّ. وجعفر الصادق في القول والعمل، تلبس من بعده فتنة [صمّاء]<sup>(ه)</sup> فالويل كلّ الويل لمن كذّب عترة نبيّي وخيرة خلقي. وموسى الكاظم الغيظ. وعلىّ الرضا، يقتله عفريت كافر، يُدفن بـالمدينة الّـتي بـناها العبد الصالح إلى جنب شرّ خلق الله. ومحمّد الهادي شبيه جدّهِ الميمون. وعلىّ الداعي إلى سبيلي، والذابّ عن حرمي، والقائم في رعيّتي (٦). والحسن الأغرّ، يخرج منه ذو الاسمين (٧) خلف محمّد، يخرج في آخر الزمان وعلى رأسه غمامة بيضاء تـظلّه [عن](٨)الشمس. وينادي منادٍ بلسان فصيح يسمعه الثقلان ومَن بين الخافقين: هــذا المهديّ من آل محمّد. فيملأ الأرض عدلاً كما مُلِئت جوراً. انتهي ما في شرح الآيات الباهرة.

وقال أيضاً في كتاب الغيبة: روى جابر الجعفيّ قال: سألت أبا جعفر للسُّلاِّ عن تأويل

١. كذا في المصدر. وفي النسخ: أنزله.

٤. من المصدر. ٣. من المصدر.

٥, من المصدر.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: الأمين.

٢. المصدر: سوائي ويخش.

٦. المصدر: رغبتي.

٨. من المصدر،

قول الله ﷺ: «إنَّ عدَّة الشهور» (١) الآية. فتنفّس [سيّدي](١) الصعداء، ثمَّ قال: يا جابر، أمَّا السنة، فهي جدِّي رسول الله ﷺ. وشهورها اثنا عشر شهراً، فيهو أميرالمؤمنين، وإليَّ، وإلى ابني <sup>٣)</sup> جعفر، وابنه موسى، [وابنه علىّ ]<sup>(٤)</sup> وابنه محمّد، وابنه عليّ، وإلى ابنه الحسن، وإلى ابنه محمّد الهادي المهديّ، اثنا عشر إماماً حجج الله في خلقه وأمناؤه على وحيه وعلمه. والأربعة الحرم الَّذين هم الدين القيِّم؛ أربعة منهم يخرجون باسم واحد: عليّ أميرالمؤمنين، وأبي عليّ بن الحسين، وعليّ بن موسى، وعليّ بن محمّد. فالإقرار بهؤلاء هو «الدين القيّم فلا تظلموا فيهنّ أنفسكم» أي قولوا بهم جميعاً، تهتدوا.

﴿ وَقَاتِلُوا الْمُشْرِكِينَ كَافَّةً كَمَا يُقَاتِلُونَكُمْ كَافَّةً ﴾ : في تفسير عليّ بن إبراهيم (٥): عن الباقر لله يقول: جميعاً.

وهو مصدر كفّ عن الشيء. فإنّ الجميع مكفوف عن الزيادة، وتقع موقع الحال. ﴿ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللهَ مَعَ الْمُتَّقِينَ ﴾ ٢: بشارة وضمان لهم بالنصرة، بسبب تقواهم.

﴿إِنَّمَا النَّسِيءَ﴾: أي تأخير حرمة الشهر إلىٰ شهرِ آخر. كانوا إذا جاء شهر حرام، وهم محاربون، أحلُّوه وحرَّموا مكانه شهراً آخر، حتَّى رفضوا خـصوص الأشـهر، واعتبروا مجرّد العدد.

وعن نافع (٦): «إنَّما النسيِّ» بقلب الهمزة ياء، وإدغام الياء فيها.

وقرئ (٧): «النسي» بحذفها، كالرمي. ونسبه في مجمع البيان (٨) إلى الباقر عليَّا وفي الجوامع (٩) إلى الصادق عليَّا في و «النسء» و «النساء» و ثلاثتها مصادر نسأه: إذا أخَّره.

١. الغيبة /٩٦.

٣. المصدر: ابنه.

٢. من المصدر،

٤. من المصدر.

٦. أنوار التنزيل، ٤١٤/١.

٨. مجمع البيان ٢٨/٣، وجوامع الجامع ١٧٨.

٥. تفسير القمئ ٢٨٩/١\_٢٩٠، ببعض التصرّف.

٧. نفس المصدر، والموضع.

٩. مجمع البيان ٢٨/٣، وجوامع الجامع ١٧٨.

﴿ زِيَادَةً فِي الْكُفْرِ﴾: لأنّه تحريم ما أحلّ الله، وتحليل ما حرّمه. فهو كفر آخر ضمّوه إلى كفرهم.

﴿ يُضَلُّ بِهِ الَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ : إضلالاً زائداً.

وقرأ(١) حمزة والكسائي وحفص: «يضلُّ» على البناء للمفعول.

وعن يعقوب (٢): «يضلُّ» على أنَّ الفعل الله.

﴿ يُحِلُّونَهُ عَاماً ﴾: يحلُّون «النسيء» من الأشهر الحرم سنة، ويحرّمون مكانه شهراً آخه .

﴿ وَيُحَرِّمُونَهُ عَاماً ﴾: فيتركونه على حرمته.

والجملتان تفسير للضلال، أو حال.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): كان سبب نزولها أنّ رجلاً من كنانة كان يقف في الموسم فيقول: قد أحللت دماء المحلّين طيء وخثعم في شهر المحرّم، وأنسأته وحرّمت بدله صفر. فإذا كان العام المقبل يقول: قد أحللت صفر وأنسأته، وحرّمت بدله شهر المحرّم. فأنزل الله: «إنّما النسيء» الآية.

وقيل (٤): أوّل من أحدث ذلك جنادة بن عوف الكنانيّ. كان يقوم على جمل في الموسم فينادي: إنّ الهتكم قد أحلّت لكم المحرّم، فأحلّوه. ثمّ ينادي في القابل: إنّ الهتكم قد مرّموه.

﴿ لِيُوَاطِئُوا عِدَّةً مَا حَرَّمَ اللهُ ﴾: أي ليوافقوا عدَّة الأربعة المحرّمة.

و «اللام» متعلّقة «بيحرّمونه». أو بما دلّ عليه مجموع الفعلين.

﴿ فَيُحِلُّوا مَا حَرَّمَ اللهُ ﴾ : بمواطأة العدّة وحدّها، من غير مراعاة الوقت.

﴿ زُيِّنَ لَهُمْ شُوءُ أَعْمَالِهِمْ ﴾: وقرئ (٥) على البناء للفاعل، وهو الله تعالى. والمعنى: خذلهم وأضلَهم، حتّى حسبوا قبيح أعمالهم حسناً.

٢. أنوار التنزيل، ١٩/١٤.

٤. أنوار التنزيل، ٤١٥/١.

١. أنوار التنزيل، ٤١٥/١.

٣. تفسير القمئ، ٢٩٠/١.

٥. أنوار التنزيل، ١٥/١.

﴿ وَاللَّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الْكَافِرِينَ ﴾ ۞: هداية موصلة إلى الاهتداء.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا مَا لَكُمْ إِذَا قِيلَ لَكُمُ انْفِرُوا فِي سَبِيلِ اللهِ اثَّاقَلْتُمْ ﴾ : تباطأتم.

وقرئ (١): «تثاقلتم» على الأصل. و«أثاقلتم» على الاستفهام للتوبيخ.

﴿ إِلَى الْأَرْضِ ﴾ : متعلَّق به ، كأنَّه ضمن معنى : الإخلاد والميل ، فعدَّي بِـ «إلى».

وفي الجوامع (٢): كان ذلك في غزوة تبوك، في سنة عشر، بمعد رجموعهم من الطائف. استنفروا في وقت قحط وقيظ مع بعد الشقّة وكثرة العدو، فشقّ ذلك عليهم.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): وذلك أنّ رسول الله ﷺ لم يسافر سفراً أبعد ولا أشدّ منه . وكان سبب ذلك ، أنّ الصيّافة (٤) كانوا يقدمون المدينة من الشام معهم الدرموك (٥) والطعام ، وهم الأنباط ، فأشاعوا بالمدينة أنّ الروم قد اجتمعوا يريدون غزو رسول الله ﷺ في عسكر عظيم ، وأنّ هرقل قد سار (٢) في [ جنوده ، وجلب ] (٧) معهم غسّان وجذام وبهراء وعاملة ، وقد قدم عساكره البلقاء (٨) ، ونزل هو حمص .

فأمر رسول الله عَيَّا أصحابه بالتهيّق إلى تبوك، وهي من بلاد البلقاء (١)، وبعث إلى القبائل حوله وإلى مكّة وإلى من أسلم من خزاعة ومزينة وجهينة، وحقهم على الجهاد. وأمر رسول الله عَيَّا بعسكره فضرب في ثنية الوداع. وأمر أهل الجدة أن يعينوا من لا قوّة به، ومن كان عنده شيء أخرجه. وحمّلوا وقوّوا (١٠) وحثّوا على ذلك. ثمّ خطب خطبته (١١)، ورغّب الناس في الجهاد.

٢. جوامع الجامع، ١٧٨.

١. أنوار التنزيل، ٤١٥/١.

٣. تفسير القمى، ٢٩٠/١\_٢٩١.

٤. أصاف القوم: إذا دخلوا في الصيف، وصائفة القوم: مسيرتهم في الصيف.

٥. الدرمك كجعفر: الدقيق الأبيض.

٧. المصدر: جنود رحلت.

٩. كذا في المصدر. وفي النسخ: البلغا.

١١. الخطبة بتمامها في المصدر.

<sup>.</sup> 

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: صار.

٨. كذا في المصدر. وفي النسخ: البلغا.

١٠. كذا في المصدر. وفي النسخ: قرّوا.

[لمّا سمعوا هذا من رسول الله](١) قدمت القبائل من العرب ممّن استنفرهم، وقعد عنه قوم من المنافقين [وغيرهم](٢).

- ﴿ اَرَضِيتُمْ بِالْحَيَاةِ الدُّنْيَا ﴾ : وغرورها.
- ﴿ مِنَ الْآخِرَةِ ﴾ : بدل الآخرة ونعيمها.
- ﴿ فَمَا مَتَاعُ الْحَيَاةِ الذُّنْيَا: فما التمتّع بها.
  - ﴿ فِي الْآخِرَةِ ﴾: في جنب الأخرة.
    - ﴿ إِلاَّ قَلِيلٌ ﴾ ۞: مستحقر.
- ﴿ إِلاَّ تَنْفِرُوا ﴾ : إن لاتنفروا إلى ما استنفرتم إليه.
- ﴿ يُعَدُّبْكُمْ عَذَاباً آلِيماً ﴾ : بالإهلاك بسبب فظيع ، كالقحط وظهور عدة .
- ﴿ وَيَسْتَبْدِلُ قَوْماً غَيْرَكُمْ ﴾: ويستبدل بكم آخرين مطيعين، كأهل اليمن وأبناء فارس.

﴿ وَلاَ تَضُرُّوهُ شَيْنًا ﴾: إذ لايقدح تثاقلكم في نصر دينه شيئاً. فإنّه الغنيّ عن كلّ شيء، وفي كلّ أمر.

وقيل (٣): الضمير للرسول ﷺ أي: ولاتضرّوه، فإنّ الله وعد له بالعصمة والنصرة. ووعده حقّ.

﴿ وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ ﴿ وَالنصرة بـالا مدد،كما قال:

﴿ إِلاَّ تَنْصُرُوهُ فَقَدْ نَصَرَهُ اللهُ ﴾ : إن لم تنصروه فسينصره الله كما نصره.

﴿إِذْ اَخْرَجَهُ الَّذِينَ كَفَرُوا ثَانِيَ اثْنَيْنِ ﴾: ولم يكن معه إلّا رجل واحد. فحذف الجزاء وأقيم ما هو كالدليل عليه مقامه. أو إن لم تنصروه، فقد أوجب الله له النصرة حتّى نصره في مثل ذلك الوقت، فلن يخذله في غيره.

١. من المصدر وفي النسخ: بدل ما بين المعقوفتين قال.

٢. ليس في المصدر. ٣. أنوار التنزيل، ١٥/١.

وإسناد الإخراج إلى الكفرة، لأنَّ همَّهم بـإخراجـه أو قبتله، تسبّب لإذن الله له بالخروج.

وقرئ (١٠): «ثاني اثنين» بالسكون، على لغة من يجري المنقوص مجري المقصور في الإعراب. ونصبه على الحال.

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (٢)، بإسناده إلى محمّد بـن مـروان، عـن أبـي عبدالله عليُّهِ قال: إنَّ أبا طالب أظهر الكفر وأَسَرَّ (٣) الإيمان. فلمَّا حضرته الوفاة، أوحى الله علا إلى الرسول عَلَيْظ : أخرج منها، فليس لك بها ناصر [فهاجر إلى المدينة ](٤٠).

﴿إِذْ هُمَا فِي الْغَارِ ﴾: بدل من «إذ أخرجه» بدل البعض، إذ المراد به زمان متسع.

و «الغار» نقب في أعلى ثور. وهو جبل في يمين مكة على مسيرة ساعة، مكثا فيه ثلاثاً.

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (٥)، بإسناده إلى سعد بن عبدالله القمّي، عن الحجَّة القائم عليُّ حديث طويل. يقول فيه: يا سعد، وحين ادّعي خصمك أنّ رسول الله عَيَّاتُهُمْ مَا أَخْرِج مع نفسه مختار هذه الأمّة إلى الغار، إلّا علماً منه أنَّ الخلافة له من بعده، وأنَّه هو المقلِّد أمور التأويل، [والملقى](٦) إليه أزمَّة الأمَّة، وعليه المعوَّل في لمّ الشعث وسدّ الخلل وإقامة الحدود وتسرية (٧) الجيوش لفتح بلاد الكفر.

فلمّا (٨) أشفق على نبوّته، أشفق على خلافته. إذ لم يكن من حكم الاستتار والتواري أن يروم الهارب من الشرّ مساعدة من غيره إلى مكان يستخفي فيه. وإنّما أبات عليّاً عليّاً عليّاً علىٰ فراشه، لما لم [يكن ](١) يكترث له [ولم يحفل به ](١٠) لاستثقاله إيّاه، وعلمه أنّه إن

١. أنوار التنزيل، ٤١٥/١.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: ستر.

٥. كمال الدّين ٤٦٢ ـ ٤٦٣، ح ٢١.

٧. المصدر: تسريب,

٩. من المصدر.

٢. كمال الدّين ١٧٤، ح ٢١.

<sup>£.</sup> من المصدر.

٦. من المصدر.

٨. فكما.

١٠. كذا في المصدر. وفي النسخ: لاتجعل له.

قُتِل لم يتعذّر عليه نصب غيره مكانه للخطوب(١)الّتي كانت يصلح لها.

فهلاً نقضت (٢) دعواه بقولك: أليس قال رسول الله عَلَيْلَا : الخلافة بعدي ثلاثون سنة، فجعل هذه موقوفة على أعمار الأربعة الذين هم الخلفاء الراشدون في مذهبكم ؟ وكان لا يجد بدًا من قوله لك: بلئ.

قلت له (٣) حينئذ: أليس كما علم رسول الله ﷺ أنّ الخلافة من بعده لأبي بكر، علم أنّها من بعد أبي بكر لعمر ومن بعد عمر لعثمان ومن بعد عثمان لعليّ عليّه . فكان أيضاً لايجد بدّاً من قوله لك: نعم.

ثمّ كنت تقول له: فكان الواجب على رسول الله عَلَيْ أن يخرجهم جميعاً على الترتيب (٤) إلى الغار، ويشفق عليهم كما أشفق على أبي بكر. ولايستخفّ بقدر هؤلاء الثلاثة بتركه إيّاهم، وتخصيصه أبابكر وإخراجه مع نفسه دونهم.

وفي كتاب علل الشرائع (٥)، بإسناده إلى ابن مسعود قال: احتجوا في مسجد الكوفة، فقالوا: ما بال أميرالمؤمنين لم ينازع الثلاثة كما نازع طلحة والزبير وعائشة ومعاوية ؟

فبلغ ذلك علياً عليه فأمر أن ينادي: الصلاة الجامعة. فلمّا اجتمعوا، صعد المنبر فحمد الله وأثنى عليه. ثمّ قال: يا معاشر الناس، إنّه بلغني عنكم كذا وكذا.

قالوا: صدق أميرالمؤمنين، قد قلنا ذلك.

قال: فإنّ لي بسنّة الأنبياء قبلي (٦) أسوة فيما فعلت. قال الله تعالى في محكم كتابه: «لقد كان لكم في رسول الله أسوة حسنة» (٧).

قالوا: ومن هم، يا أميرالمؤمنين.

٢. المصدر: نقضت عليه.

٤. المصدر: [على الترتيب].

٦. ليس في المصدر.

١. كذا في المصدر. وفي النسخ: للخطور.

٣. في المصدر: «فكيف تقول» بدل «له».

٥. علل الشّرائع ١٤٨ ـ ١٤٩، ح٧.

٧. الأحزاب/٢١.

قال: أوَّلهم إبراهيم للطِّلْإ .

إلى أن قال: ولي بمحمّد ﷺ أسوة حين فرّ من قومه ولحق بالغار من خوفهم، وأنامني على فراشه. فإن قلتم: خافهم وأنامني على فراشه ولحق بالغار من خوفهم، فالوصى أعذر.

﴿إِذْ يَقُولُ ﴾: بدل «ثاني». أو ظرف «لثاني».

﴿ لِصَاحِبِهِ ﴾ : وهو أبوبكر، لعنه الله.

﴿ لَا تَحْزَنْ إِنَّ اللَّهَ مَعَنَا ﴾ : بالعصمة والمعونة.

وفي الكافي (1): حميد بن زياد، عن محمّد بن أيّوب، عن عليّ بن أسباط، عن الحكم بن مسكين، عن يوسف بن صهيب، عن أبي عبدالله للله قال: سمعت أبا جعفر عليه يقول: إن رسول الله تَهَا أقبل يقول لأبي بكر في الغار: اسكن، فإن الله معنا. وقد أخذته الرعدة، وهو لايسكن. فلمّا رأى رسول الله تَهَا حاله قال له: تريد أن أريك أصحابي من الأنصار في مجالسهم يتحدّثون، وأريك جعفراً وأصحابه في البحر يغوصون؟

قال: نعم.

فمسح رسول الله ﷺ بيده على وجهه، فنظر إلى الأنصار يتحدّثون ونظر إلى جعفر وأصحابه في البحر يغوصون. فأضمر تلك الساعة أنّه ساحر.

﴿ فَآنْزَلَ اللهُ سَكِينَتُهُ ﴾: أمنته، الّتي تسكن إليها القلوب.

﴿عَلَيْهِ ﴾: على النبيّ.

قيل (٢): وعلى صاحبه. وهو الأظهر؛ لأنَّه كان منزعجاً.

وفي تفسير العيّاشيّ (٣): عن عبدالله بن محمّد الحجّال قال: كنت عند أبي الحسن الثانى، ومعى الحسن بن الجهم.

٢. أنوار التنزيل، ٢/٤١٦.

۱. الكافي ۲٦٢/۸ ٢٦٣. ح٣٧٧.

٣. تفسير العيّاشي ٨٨/٢ ٨٩، ح٥٨.

فقال له [الحسن](١): إنّهم كانوا(٢) يحتجّون علينا بقول الله تبارك وتعالى: «شاني اثنين إذ هما في الغار»!

قال: وما لهم في ذلك [من حجّة ](٢) فو الله، لقد قال الله: «فأنزل الله سكينته على رسوله». ألا ترى أنّ السكينة إنّما نزلت على رسوله وما ذكره فيها بخير؟!

قال: قلت له: جعلت فداك، هكذا تقرؤونها؟(١)

قال: هكذا قرأتها.

قال زرارة: قال أبو جعفر للنِّلا: «فأنزل الله سكينته إعملي رسوله» إ<sup>(ه)</sup> ألا تسرى أنَّ السكينة إنّما نزلت على رسوله؟

وفي الجوامع (٦)، نسبت القراءة إلى الصادق الله أيضاً.

وفي كتاب الخصال (٧): عن جابر الجعفيّ ، عن أبي جعفر الله المنافقة أنّه قال ، وقد سأله رأس اليهود عمّا امتحن الله به الأوصياء في حياة الأنبياء وبعد وفاتهم : يا أخا اليهود ، إنّ الله تعالى امتحنني في حياة نبيّنا عَلَيْهِ في سبعة مواطن ، فوجدني فيها ـ من غير تزكية لنفسى بنعمة الله ـ له مطيعاً .

قال: فيم وفيم، يا أميرالمؤمنين؟

قال: أمّا أوّلهنّ إلى أن قال: وأمّا الثانية يا أخا اليهود، فإنّ قريشاً [لم تزل تخيّل ] (١٠) الأراء وتعمل الحيل في قتل النبيّ عَيَّلِظُ حتّى كان آخر ما اجتمعت في ذلك في (١٠) يـوم [الدار] (١٠) دار الندّوة، وإبليس المعلون حاضر في صورة أعور ثقيف. فلم تزل تضرب أمرها ظهراً [لبطن] (١١) وبطناً، حتّى اجتمعت آراؤها على أن ينتدب (١٦) من كلّ فخذ من

ليس في المصدر.

<sup>1.</sup> من المصدر.

٤. كذا في المصدر، وفي النسخ: تقرأها.

٣. ليس في المصدر.

ه. من المصدر، وفي النسخ بدل ما بين المعقوفتين: قال.

٦. جوامع الجامع، ١٧٨.

۷. الخصال ۳۱۰ ۲۳۷، ح۸۵.

٨. كذا في المصدر. وفي النسخ: نزل بحيك.

٩. ليس في المصدر.

١٠. من المصدر.

١١. كذا في المصدر. وفي النسخ: وبطناً.

١٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: تندب.

قريش رجل، ثمّ يأخذ كلّ رجل [منهم](١)سيفه، ثمّ يأتي النبيّ ﷺ وهـو نـائم عـلى فراشه، فيضربونه جميعاً بأسيافهم ضربة رجل واحد فيقتلونه. فإذا (٢) قـتلوه، مـنعت قريش رجالها ولم تسلّمها. فيمضى دمه هدراً.

ثمّ أقبل على أصحابه فقال: أليس كذلك؟

قالوا: بلئ، يا أميرالمؤمنين.

وفي احتجاجه (٧) على أبي بكر، قال: فأنشدك بالله، أنا وقيت رسول الله ﷺ بنفسى يوم الغار أم أنت؟

[قال: بل أنت]<sup>(۸)</sup>.

وفي احتجاجه (١) على الناس يوم الشورى، قال: فأنشدكم بالله، هل فيكم أحد وقى رسول الله ﷺ حيث جاء المشركون يريدون قتله، فاضطجعت في مضجعه وذهب رسول الله ﷺ نحو الغار، وهم يرون (١٠) أنّي أنا هو. فقالوا: أين ابن عمّك؟

١. من المصدر

٣. من المصدر.

٥. المصدر: استوى بي وبهم.

٧. الخصال، ٥٤٩.

٩. الخصال /٥٦٠ ح ٣١.

٢. المصدر: فيقتلوه وإذا.

<sup>£.</sup> من المصدر.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: الله.

٨. من المصدر.

١٠. كذا في المصدر. وفي النسخ: يريدون.

٤٧٢ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

فقلت: لا أدري. فضربوني حتَّى كادوا يقتلونني غيري؟

قالوا: اللهم لا.

وفي مناقبه (الطلي وتعدادها، قال طلي الها وأما (۱) السابعة، أنّ رسول الله عَيَالَةُ أنامني على فراشه حيث ذهب إلى الغار، وسجّاني ببرده. فلمّا جاء المشركون ظنّوني محمّداً، فأيقظوني وقالوا: ما فعل صاحبك؟

فقلت: ذهب في حاجة.

فقالوا: لو كان هرب، لهرب هذا معه.

وفي كتاب الاحتجاج (٣) للطبرسي الله : عن أميرالمؤمنين الله حديث طويل. يقول فيه للقوم بعد موت عمر بن الخطّاب: نشدتكم بالله، هل فيكم أحـد كـان يـبعث إلى رسول الله ﷺ الطعام وهو في الغار، ويخبره الأخبار (٤) غيري ؟

قالوا: لا.

وروي (٥) عن موسى بن جعفر، عن أبيه، عن آبائه، عن الحسين بن علي الله أنّ عليًا الله عليًا الله عليًا الله عليًا الله علياً الله قال ليهودي في أثناء كلام طويل: ولئن كان يوسف القبي في الجب، فلقد حبس محمّد مَنَا له نفسه مخافة عدوه في الغار حتّى قال لصاحبه: «لاتحزن إنّ الله معنا» ومدحه [الله](١) في كتابه.

﴿ وَاَيَّدَهُ بِجُنُودٍ لَمْ تَرَوْهَا ﴾: يعني الملائكة ، أنزلهم ليحرسوه في الغار ، أو ليعينوه على العدوّ يوم بدر والأحزاب وحنين . فتكون الجملة معطوفة على قوله : «نصره الله» . ﴿ وَجَعَلَ كَلِمَةَ الَّذِينَ كَفَرُوا السُّفْلَيْ ﴾ : قيل (٧): يعني الشرك ، أو دعوة الكفر .

وفي تفسير العيّاشيّ <sup>(٨)</sup>: قال زرارة: قال أبو جعفر للسِّلاِّ: هو الكلام الّذي يتكلّم بــه عتيق.

۱. الخصال ۵۷۲، ح۱.

٣. الاحتجاج، ٢٠٤/١.

٥. الاحتجاج، ٣٢٠/١.

٧. أنوار التنزيل، ٤١٦/١.

٢. ليس في المصدر.

٤. المصدر: بالاخبار.

٦. المصدر: إليه بذلك.

٨. تفسير العيّاشيّ ٨٩/٢ ذيل ح٥٨.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم، ما في معناه (١).

﴿ وَكَلِمَةُ اللهِ هِيَ الْعُلْيَا ﴾: قيل (٢): يعني التوحيد، أو دعوة الإسلام. والمعنى: وجعل ذلك بتخليص الرسول عن أيدي الكفّار إلى المدينة، فإنّه المبدأ له. أو بتأييده إيّاء بالملائكة في هذه المواطن. أو بحفظه ونصره له حيث حضر.

وقرأ (٣) يعقوب: «كلمة الله» بالنصب، عطفاً على «كلمة الذين». والرفع أبلغ، لما فيه من الإشعار بأنّ كلمة الله عالية في نفسها. وإن فاق غيرها، فلا ثبات لتفوّقه ولا اعتبار. ولذلك وسّط الفصل.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): هو قول رسول الله ﷺ.

﴿ وَاللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ ۞: في أمره وتدبيره.

﴿ انْفِرُوا خِفَافاً وَثِقَالاً ﴾: قيل (٥): لقلّة عيالكم ولكثرتها. أو ركباناً ومشاة. أو خفافاً وثقالاً من السلاح. أو صحاحاً ومراضاً، ولذلك لمّا قال ابن أمّ مكتوم لرسول الله عَيْشِيْنِ: أعليّ أن أنفر؟ قال: نعم. حتّى نزل «ليس على الأعمى حرج» (٦).

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٧٠): قال شبّاناً وشيوخاً ، يعني : إلى غزوة تبوك.

﴿ وَجَاهِدُوا بِأَمْوَالِكُمْ وَأَنْفُسِكُمْ فِي سَبِيلِ اللهِ ﴾: بما أمكن لكم منهما، كليهما أو أحدهما.

﴿ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ ﴾ : من تركه.

﴿ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ ۞: الخير، علمتم أنّه خير لكم. أو إن كنتم تعلمون أنّه خير، إذ إخبار الله به صادق، فبادروا إليه.

﴿ لَوْ كَانَ عَرَضاً قَرِيباً ﴾: لو كانوا ما دعوا إليه نفعاً دنيويّاً قريباً، سهل المأخذ.

١. لم نعثر عليه في تفسير القمّي بل العبارة منقولة من تفسير الصافي ٣٤٤/٢.

٢. أنوار التنزيل، ٤١٦/١.

تفسير القميّ، ٢٩٠/١.
 تفسير القميّ، ٢٩٠/١.

٦. النور / ٦١، والفتح / ١٧. ك. تفسير القميّ، ٢٩٠/١.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١٠): عن الباقر للثِّلا يقول: غنيمة قريبة.

﴿ وَسَفَراً قَاصِداً ﴾: متوسّطاً.

﴿ لاَتَّبَعُوكَ ﴾ : لوافقوك.

﴿ وَلَكِنْ بَعُدَتْ عَلَيْهِمُ الشُّقَّةُ ﴾ : المسافة الَّتي تُقطع بمشقّة ،

وقرئ (٢) بكسر العين والشين.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): إلى تبوك.

وفي كتاب التوحيد (1): حدّثني أبي ومحمّد بن الحسن [بن أحمد بن الوليد] (٥) رضي الله عنهما قالا: حدّثنا سعد بن عبدالله، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن عبدالله بن محمّد الحجّال الأسدي، عن ثعلبة بن ميمون، عن عبدالأعلى بن أعين، عن أبي عبدالله عليه في هذه الآية: [إنّهم كانوا يستطيعون] (٥) وقد كان في العلم أنّه «لوكان عرضاً قريباً وسفراً قاصداً» لفعلوا.

﴿ وَسَيَحْلِفُونَ بِاللهِ ﴾ : أي المتخلّفون ، إذا رجعت من تبوك مقتدرين .

﴿ لَو اسْتَطَعْنَا ﴾ : لو كان لنا استطاعة العدّة ، أو البدن.

وقرئ (٩): «لو استطعنا» بضم الواو، تشبيهاً لها بمواو الضمير في قبوله: «اشتروا الضلالة».

۲. أنوار التنزيل، ۲/۴۱3.

٤. التوحيد ٣٥١، ح١٥.

٦. من المصدر،

٨. من المصدر.

١. تفسير القمى، ٢٩٠/١.

٣. تفسير القمئ، ٢٩٠/١.

٥. من المصدر.

٧. تفسير العيّاشي ٨٩/٢، ح٥٩.

٩. أنوار التنزيل، ٤١٦/١.

﴿ لَخَرَجْنَا مَعَكُمْ ﴾: سادٌ مسدٌ جوابي القسم والشرط. وهذا من المعجزات؛ لأنّـه إخبار عمّا وقع قبل وقوعه.

﴿ يُهْلِكُونَ أَنْفُسَهُمْ ﴾: بإيقاعها في العذاب. وهو بدل من «سيحلفون» لأنّ الحلف الكاذب إيقاع للنفس في الهلاك. أو حال من فاعله.

﴿ وَاللَّهُ يَعْلَمُ إِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ ﴾ ٢٠ : في ذلك، لأنَّهم كانوا مستطيعين للخروج.

وفي كتاب التوحيد (١): حدّثنا أبي ومحمّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد رضي الله عنهما قالا: حدّثنا [سعد بن عبدالله قال: حدّثنا] (٦) أحمد بن محمّد بن عيسى، عن علي بن عبدالله علي هذه الآية. قال: علي بن عبدالله علي في هذه الآية. قال: كذّبهم (٣) الله في قولهم: «لو استطعنا لخرجنا معكم». وقد كانوا مستطيعين للخروج.

﴿ عَفَا اللهُ عَنْكَ لِمَ آذِنْتَ لَهُمْ ﴾ : بيان لما كنَّىٰ عنه بالعفو ، ومعاتبة عليه.

والمعنىٰ: لأيّ شيء أذنت لهم في القعود حين استأذنوك واعتلّوا بأكاذيب، وهلاً ته قُفت؟

﴿حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَكَ الَّذِينَ صَدَقُوا ﴾: في الاعتذار.

﴿ وَتَعْلَمُ الْكَاذِبِينَ ﴾ ٢ : فيه.

قسيل (٤): إنَّــما فــعل رســول الله ﷺ شــيئين لم يسؤمر بـهما: أخـذه الفـداء (٥) وإذنه اللمنافقين. فعاتبه الله عليهما.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (<sup>(۱)</sup>: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر للطِّلاِ يقول: لتعرف <sup>(۷)</sup>أهل الغدر، والّذين جلسوا بغير عذر.

وفي الجوامع (٨): وهذا من لطيف المعاتبة، بدأه بالعفو قبل العتاب. ويجوز العتاب

٢. من المصدر.

٤. أنوار التنزيل، ٤١٧/١.

٦. تفسير القميء ٢٩٤/١

٨. جوامع الجامع، ١٧٩.

١. التوحيد ٣٥١، ح١٦.

٣. المصدر: اكذبهم.

٥. المصدر: للقداء.

٧. المصدر: تعرف.

من الله فيما غيره أولى ، لاسيما للأنبياء . وليس كما قاله جار الله من أنّه كناية عن الجناية . وحاشا سيّد الأنبياء وخير بني حوّاء من أن يُنسَب إليه جناية .

وفي عيون الأخبار (١): عن الرضاع الله إلى على بن محمّد بن الجهم قال: حضرت مجلس المأمون وعنده الرضاع الله فقال له المأمون: يا ابن رسول الله، أليس من قولك: إنّ الأنبياء معصومون؟

قال: بلئ.

قال: فما معنى قول الله ﷺ، إلى أن قال: فأخبرني عن قوله تعالى: «عفا الله عنك لِمَ أذنت لهم».

قال: صدقت، يا ابن رسول الله.

﴿ لاَ يَسْتَأْذِنَكَ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ أَنْ يُجَاهِدُوا بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنْ فُسِهِمْ ﴾: أي ليس من عادة المؤمنين أن يستأذنوك في أن يجاهدوا. وإنّ الخلّص منهم يبادرون إليه ولا يوقفونه (٤) على الإذن فيه، فضلاً أن يستأذنوا في التخلّف عنه. أو أن يستأذنوك في التخلّف، كراهة أن يجاهدوا.

﴿ وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِالْمُتَّقِينَ ﴾ ٢ : شهادة لهم بالتقوى، وعدة لهم بثوابه.

﴿ إِنَّمَا يَسْتَأْذِنُكَ ﴾ : في التخلُّف.

﴿ الَّذِينَ لاَ يُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ﴾: تخصيص الإيسمان بالله واليوم الآخر في الموضعين، للإشعار بأن الباعث على الجهاد والوازع عنه الإيسان وعدم الإيسان بهما. ﴿ وَارْ تَابَتْ قُلُوبُهُمْ فَهُمْ فِي رَبِيهِمْ يَتَرَدَّدُونَ ﴾ ٢٠ يتحيّرون.

۲. الزمر/٦٥.

٤. أ، ب، ر: لايوقنون.

١. العيون ١٩٥/١ و٢٠٢، ح١.

٣. الإسراء / ٧٤

في كتاب الخصال (١): عن الأصبغ بن نباتة ، عن أميرالمؤمنين عليه : من تسرد في الريب ، سبقه الأولون وأدركه الأخرون ووطأته (٢) سنابك الشياطين.

وفي نهج البلاغة (٣): قال عُلَيْلًا: من تردّد في الريب، وطأته سنابك الشياطين.

﴿ وَلَوْ أَرَادُوا الْخُرُوجَ لَآعَدُّوا لَهُ ﴾: للخروج.

﴿عُدَّةٌ ﴾: أهبة.

وقرى (٤)، بحذف التاء عند الإضافة، كقوله: وأخلفوك عدّ الأمر الّذي وعدوا. و«عدّة» بكسر العين، بإضافةٍ وبغيرها.

وفي تفسير العيّاشيّ <sup>(ه)</sup>: عن المغيرة قال: سمعته يـقول فــي قــول الله: «ولو أرادوا الخروج لأعدّوا له عدّة».

قال: يعني بالعدّة النيّة. يقول: لوكان لهم نيّة، لخرجوا.

وفي كتاب الخصال (٦): عن أميرالمؤمنين للسَّلِا قال: إذا أردتم الحجّ، فـتقدّموا فسي شراء (٧) الحوائج ببعض ما يقويكم على السفر. فـإنّ الله يـقول: «ولو أرادوا الخـروج لأعدّوا له عدّة».

﴿ وَلَكِنْ كُرِهَ اللهُ انْبِعَاتُهُمْ ﴾ : استدراك عن مفهوم قوله : «ولو أرادوا الخروج» كأنّه قال : ما خرجوا ، ولكن تُبِّطوا ؛ لأنّه تعالى كره انبعاثهم ، أي نهوضهم للخروج .

﴿ فَتُبَّطُّهُمْ ﴾: فحبسهم بالجبن والكسل.

﴿ وَقِيلَ اقْعُدُوا مَعَ الْقَاعِدِينَ ﴾ ۞: تمثيل لإلقاء الله تعالى كراهة الخروج في قلوبهم. أو وسوسة الشيطان بالأمر بالقعود . أو حكاية قول بعضهم لبعض . أو إذن الرسول لهم . و«القاعدين» يحتمل المعذورين وغيرهم . وعلى الوجهين لايخلو عن ذمّ.

٢. أي: قطعته.

٤. أنوار التنزيل، ٤١٧/١.

٦. الخصال ٦١٧، ح١٠.

۱. الخصال ۳۳، ح ۷٤.

٣. نهج البلاغة ٤٧٤، ذيل حكمة ٣١.

٥. تفسير العيّاشي ٨٩/٢، ح ٦٠.

۷. المصدر: شري.

﴿ لَوْ خَرَجُوا فِيكُمْ مَا زَادُوكُمْ ﴾ : بخروجهم شيئاً.

﴿ إِلاَّ خَبَالاً ﴾: فساداً وشرًا. ولايستلزم ذلك أن يكون لهم خبال، حتّى لو خسرجموا زادوه. لأنّ الزيادة باعتبار أعمّ العامّ الذي وقع منه الاستثناء. ولأجل هذا التوهم جُعل الاستثناء منقطعاً، وليس كذلك لأنّه لايكوم مفرغاً.

﴿ وَلَا وَضَعُوا خِلا لَكُمْ ﴾: ولأسرعوا ركائبهم بينكم بالنميمة والتضريب، أو الهزيمة والتخذيل. من وضع البعير وضعاً: إذا أسرع.

﴿ يَبْغُونَكُمُ الْفِتْنَةَ ﴾: يمريدون أن يمفتنوكم بمإيقاع الخلاف بمينكم، أو الرعب في قلوبكم.

والجملة حال من الضمير في «أوضعوا».

﴿ وَفِيكُمْ سَمَّاعُونَ لَهُمْ ﴾ : ضعفة يسمعون قولهم ويطيعونهم. أو نمّامون يسمعون حديثكم للنقل إليهم.

﴿ وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِالظَّالِمِينَ ﴾ ٢٠ : فيعلم ضمائرهم وما يتأتَّىٰ منهم.

﴿لَقَدِ ابْنَغُوا الْفِتْنَةَ ﴾: تشتيت أمرك، وتفريق أصحابك.

﴿ مِنْ قَبْلُ ﴾ : يعني يوم أحد. فإنّ ابن أبيّ وأصحابه كما تخلّفوا عن تبوك بـعد مـا خرجوا مع الرسول إلى ذي جدة أسفل من ثنية الوداع، انصرفوا يوم أحد.

﴿ وَقَلَّبُوا لَكَ الْأُمُورَ ﴾ : ودَبَرُوا لَكَ المكائد والحيل، وزورُوا الأراء في إبطال أمرك.

﴿حَتَّى جَاءَ الْحَقُّ ﴾: النصر والتأييد الإلهيّ.

﴿ وَظُهَرَ آمُرُ اللَّهِ ﴾ : وعلا دينه.

﴿ وَهُمْ كَارِهُونَ ﴾ ٢٠ أي على رغم منهم.

والآيتان لتسلية الرسول والمؤمنين على تخلّفهم، وبيان ما ثبّطه الله لأجله وكره انبعاثهم له، وهتك أستارهم وكشف أسرارهم وإزاحة اعتذارهم، تـداركـاً لما فـوّت الرسول عليه بالمبادرة إلى الإذن.

﴿ وَمِنْهُمْ مَنْ يَقُولُ ائْذَنْ لِي ﴾ : في القعود.

﴿ وَلاَ تَغْتِنُي ﴾: ولا توقعني في الفتنة ، أي العصيان والمخالفة ، بأن لا تأذن لي. وفيه إشعار بأنّه لا محالة متخلّف أذنه أو لم يأذن.

أو في الفتنة بسبب ضياع المال والعيال، إذ لاكافل لهم بعدي.

أو في الفتنة بنساء الروم، لما يأتي من تفسير عليّ بن إبراهيم.

﴿ اَلاَ فِي الْفِتْنَةِ سَقَطُوا﴾: أي أنّ الفتنة هي الّتي سقطوا فـيها. وهـي فـتنة التـخلّف وظهور النفاق، لا ما احترزوا عنه.

﴿ وَإِنَّ جَهَنَّمَ لَمُحِيطَةٌ بِالْكَافِرِينَ ﴾ ٢٠ : جامعة لهم يسوم القيامة. أو الآن، لإحساطة أسبابها بهم.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): لقي رسول الله ﷺ الحرّ (٢) بن قيس، فقال له: يا أبا وهب، ألا تنفر معنا في هذه الغزوة (٣)، لعلّك أن تحتفد (٤) من بنات الأصفر ؟ (٥)

فقال: يا رسول الله، والله إنّ قومي ليعلمون أنّه ليس فيهم أحد أشدّ عـجباً بـالنساء منّي. وأخاف إن خرجت معك، أن لا أصبر إذا رأيت بنات الأصفر، فلا تفتنّي وائذن لي أن أقيم.

وقال لجماعة من قومه: لاتخرجوا في الحرّ.

فقال ابنه: تردّ على رسول الله ﷺ فتقول (٦) ما تقول. ثمّ تقول لقومك: لاتنفروا في الحرّ. والله، لينزلنّ الله (٧) في هذا قرآناً يقرأه الناس إلى يوم القيامة.

فأنزل الله على رسوله في ذلك «ومنهم من يقول اثذن لي» الآية.

ثمّ قال الحربن قيس (٨): أيطمع محمّد أنّ حرب الروم مثل حرب غيرهم ؟!

٢. المصدر: الجدّ.

۱. تفسير القمى، ۲۹۱/۱ ۲۹۲.

٣. المصدر: الغزاة.

٤. المصدر: تستحفد. حفد فلاناً: خدمه، واحتفد بمعنى: حفد.

٥. أ، ب: الأصغر. بنو الأصغر: الروم وقيل: سموا بذلك لأنّ أباهم الأوّل كان أصفر اللّـون، وهـو روم بن عيصو بن إسحاق بن إبراهيم.
 ٦. المصدر: ونقول له.

٨. المصدر: الجدُّ بن قيس.

٧. ليس في المصدر.

لا يرجع من هؤلاء أحد أبداً.

﴿إِنَّ تُصِبْكَ ﴾: في بعض غزواتك.

﴿ حَسَنَةٌ تَسُؤُهُمْ ﴾ : لفرط حسدهم.

﴿ وَإِنْ تُصِبُّكَ مُصِيبَةً ﴾ : كسر أو شدّة ، كما أصاب يوم أحد.

﴿ يَقُولُوا قَدْ آخَذْنَا آمْرَنَا مِنْ قَبْلُ ﴾: يتبجّحون بانصرافهم، واستحمدوا آراءهم فسي التخلّف.

﴿ وَيَتَوَلُّوا ﴾ : عن متحدَّثهم بذلك ومجتمعهم له. أو عن الرسول.

﴿ وَهُمْ فَرِحُونَ ﴾ ۞: مسرورون.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): عن الباقر عليِّه : أمّا الحسنة ، فالغنيمة والعافية . وأمّا المصيبة ، فالبلاء والشدّة .

﴿ قُلْ لَنْ يُصِيبَنَا إِلَّا مَا كَتَبَ اللهُ لَنَا ﴾: إلّا ما اختصّنا بإثباته وإيجابه من النصرة، أو الشهادة. أو ماكتب لأجلنا في اللوح المحفوظ، لايتغيّر بموافقتكم ولا بمخالفتكم.

وقرئ (٢): «وهل يصيبنا». وهو من فيعل لا من فعل؛ لأنّه من بنات الواو. لقولهم: صاب السهم يصوب. واشتقاقه من الصواب؛ لأنّه وقوع الشيء فيما قصد به.

وقيل <sup>(٣)</sup>: من الصوب.

﴿ هُوَ مَوْلاَنَا ﴾: ناصرنا ومتولَّى أمرنا.

﴿ وَعَلَى اللهِ فَلْيَتُوكُّلِ الْمُؤْمِنُونَ ﴾ ٢٠ لأنَّ حقَّهم أن لايتوكُّلوا على غيره.

﴿ قُلْ هَلْ تَرَبُّصُونَ بِنَا ﴾ : تنتظرون بنا.

﴿ إِلَّا اِحْدَى الْحُسْنَيَيْنِ ﴾ : إلّا إحدى العاقبتين اللتين كلُّ منهما حسني العواقب ؛ النصرة والشهادة .

۲. أنوار التنزيل، ٤١٨/١.

١. تفسير القميّ، ٢٩٢/١.

٣. أنوار التنزيل، ٤١٨/١.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر للسلِّلا يقول: الغنيمة والجنّة.

- ﴿ وَنَحْنُ نَتَرَبُّصُ بِكُمْ ﴾: أيضاً إحدى السوأتين.
- ﴿ أَنْ يُصِيبَكُمُ اللهُ بِعَذَابِ مِنْ عِنْدِهِ ﴾ : بقارعة من السماء.
- ﴿ أَوْ بِآيْدِينَا ﴾ : أو بعذاب بأيدينا، وهو القتل على الكفر.
  - ﴿ فَتَرَبُّصُوا ﴾ : ما هو عاقبتنا.
  - ﴿ إِنَّا مَعَكُمْ مُتَرَبِّصُونَ ﴾ ۞: ما هو عاقبتكم.

وفي نهج البلاغة (٢): قال عليّ للنِّلِهِ: وكذلك المرء المسلم البريء من الخيانة (٣) ينتظر إحدى الحسنيين: إمّا داعي الله، فما عند الله خير له. وإمّا رزق الله، فإذا هو ذو أهل ومال، ومعه دينه وحسبه.

وفي روضة الكافي (٤): عليّ بن محمّد، عن عليّ بن عبّاس، عن الحسن بن عبدالرحمن، عن عاصم بن حميد، عن أبي حمزة، عن أبي جعفر عليه قال: قالت له قوله على: «هل تربّصون بنا إلا إحدى الحسنيين».

قال: إمّا موت في طاعة الله، أو إدراك (٥) ظهور إمامه (١). ونحن نتربّص بهم مع ما نحن فيه من الشدّة «أن يصيبهم الله بعذاب من عنده» قال: هو المسخ. «أو بأيدينا» وهو القتل. قال الله على لنبيّه عَلَيْهُ: «قل تربّصوا فإنّا معكم متربّصون» (٧). و «التربّص» انتظار وقوع البلاء بأعدائهم.

﴿ قُلْ اَتَّفِقُوا طَوْعاً أَوْ كَرْهاً لَنْ يُتَقَبَّلَ مِنْكُمْ ﴾ : أمر في معنى الخبر، أي لن يتقبّل منكم نفقاتكم، أنفقتم طوعاً أو كرهاً.

أ. تفسير القمى ٢٩٢/١، والظاهر أن السند هذا هو سند الشرح الوارد للآية السابقة.

٢. نهج البلاغة ٦٤، ضمن خطبة ٢٣.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: الجناية.
 ٥. المصدر: ادرك.

٤. الكافي ٢٨٦/٨ ٢٨٧٠ ذيل ح ٤٣١.

٧. المصدر: المتربّصون.

٦. المصدر: إمام.

وفائدته المبالغة في تساوي الإنفاقين في عدم القبول، كأنَّهم أمروا بأن يسمتحنوا فينفقوا وينظروا هل يُتقبَّل منهم.

قيل (١): وهو جواب قول حرّ (٢) بن قيس: وأعينك بـمالي. ونـفي التـقبّل يـحتمل أمرين: أن لايؤخذ منهم، وأن لايثابوا عليه. وقوله:

﴿ إِنَّكُمْ كُنْتُمْ قَوْماً فَاسِقِينَ ﴾ ﴿ : تعليل له على سبيل الاستئناف، وما بعده بيان وتقرير له.

﴿ وَمَا مَنَعَهُمْ اَنْ تُقْبَلَ مِنْهُمْ نَفَقَاتُهُمْ اِلاّ اَنَّهُمْ كَفَرُوا بِاللهِ وَبِرَسُولِهِ ﴾ : أي وما منعهم قبول نفقاتهم إلّا كفرهم.

وقرأ (٣) حمزة والكسائي : «أن يُقبل» بالياء ؛ لأنَ تأنيث النفقات غير حقيقي . وقرئ (٤): «يقبل» على أنَّ الفعل لله .

وفي أصول الكافي (٥): محمّد بن عيسى، عن يونس، عن أبن بكير، عن أبي أميّة يوسف بن ثابت قال: سمعت أبا عبدالله لما الله يقول: لا يضُرّ مع الإيمان عمل، ولا ينفع مع الكفر عمل. ألا ترى أنّه قال: «وما منعهم أن تقبل منهم نفقاتهم إلّا أنهم كفروا بالله وبرسوله».

محمّد بن يحيى (٦)، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن ابن فضّال، عن تعلبة، عن أبي أميّة يوسف بن ثابت بن أبي سعدة (١)، عن أبي عبدالله عليّة قال: الإيمان لا يضُرّ معه عمل، وكذلك الكفر لا ينفع معه عمل.

وفي روضة الكافي (٨): أبو عليّ الأشعريّ، عن محمّد بن عبدالجبّار، عن الحسن بن عليّ بن فضّال، عن ثعلبة بن ميمون، عن أبي أميّة يوسف بن ثابت بن أبي سعيدة،

٢. المصدر: جد.

نفس المصدر والموضع.

٦. الكافي ٤٦٤/٢، ح٤.

٨. الكافي ١٠٧/٨، ضمن ح ٨٠

١. أنوار التنزيل، ٤١٩/١.

٣. أنوار التنزيل، ٤١٩/١.

٥, الكافي ٤٦٤/٢، ح٣.

٧. ر: أبي سعيدة.

عن أبي عبدالله عليِّه أنَّه قال في حديث طويل؛ والله، لو أنَّ رجلاً صام النهار وقام الليل، ثمّ لقي الله ﷺ بغير ولايتنا أهل البيت، لقي الله وهو عنه غير راض أو ساخط عليه.

ثمّ قال: وذلك قول الله ﷺ: «وما منعهم أن تقبل منهم نفقاتهم إلّا أنّهم كـفروا بـالله وبرسوله» الآية.

ثمّ قال: وكذلك الإيمان لايضُرّ معه العمل، وكذلك الكفر لاينفع معه العمل.

وفي كتاب الاحتجاج (١) للطبرسي الله : عن أميرالمؤمنين الله حديث طويل. وفيه : فكل [مَن ] عمل [مِن أعمال الخير فجرى ] على غير أيدي أهل الأصفياء وعهودهم وحدودهم (١) وشرائعهم وسننهم ومعالم دينهم، مردود غيرمقبول. وأهله بمحل كفر، وإن شملتهم صفة الإيمان. ألم تسمع قول الله الله وما منعهم أن تقبل منهم نفقاتهم إلا أنهم كفروا بالله وبرسوله». فمن لم يهتد من أهل الإيمان إلى سبيل النجاة، لم يغن عنه إيمانه بالله مع دفع حقّ أوليائه، وحبط عمله (٣)، وهو في الآخرة من الخاسرين.

﴿ وَلاَ يَأْتُونَ الصَّلاَةَ الاَّ وَهُمْ كُسَالَىٰ ﴾ : متثاقلين.

وفي كتاب الخصال (٤): عن أميرالمؤمنين للسلام قال: لايقومن (٥) أحدكم في الصلاة متكاسلاً ولاناعساً، ولايفكّرنَ (٢) في نفسه. فإنّه بـين يـدي الله ﷺ، وإنّـما للـعبد مـن صلاته ما أقبل عليها منها [بقلبه](٧).

﴿ وَلاَ يُنْفِقُونَ اِلاَّ وَهُمْ كَارِهُونَ ﴾ ۞: لأنّهم كانوا لايرجون بهما ثواباً، ولايخافون على تركهما عقاباً.

﴿ فَلاَ تُعْجِبْكَ آمْوَالُهُمْ وَلاَ أَوْلاَدُهُمْ ﴾ : فإنّ ذلك استدراج، ووبال لهم. في مجمع البيان (٨): الخطاب للنبيّ عَيْظٍ . والمراد جميع المؤمنين.

٢. ليس في المصدر.

٤. الخصال، ٦١٣.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ؛ لايكفرون.

٨. مجمع البيان، ٣٩٨٣.

١. الاحتجاج، ٣٦٩/١.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: عملهم.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: لايقوم.

٧. من المصدر.

وقيل (١): الخطاب للسامع.

وفي روضة الكافي (٢): عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن علميّ بن الحكم، عن أبي المغرا، عن زيد الشحّام، عن عمرو بن سعيد بن الهلال، عن أبي عبدالله لله قال: أوصيك بتقوى الله، وصدق الحديث، والورع والاجتهاد. واعلم أنّه لاينفع اجتهاد لا ورع معه. وإيّاك أن تطمح نفسك إلى من فوقك، وكفى بما قال الله الله المرسول الله من قول تعجبك أموالهم ولا أولادهم». والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُعَذِّبَهُمْ بِهَا فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا ﴾ : بسبب ما يكابدون لجمعها وحفظها من المتاعب، وما يرون فيها من الشدائد والمصائب.

﴿ وَتَزْهَقَ أَنْفُسُهُمْ وَهُمْ كَافِرُونَ ﴾ ٢ : فيموتوا كافرين مشتغلين بالتمتّع عن النظر في العاقبة ، فيكون ذلك استدراجاً لهم.

وأصل الزهوق: الخروج بصعوبة.

﴿ وَيَحْلِقُونَ بِاللَّهِ إِنَّهُمْ لَمِنْكُمْ ﴾ : لمن جماعة المسلمين.

﴿ وَمَا هُمْ مِنْكُمْ ﴾ : لكفر قلوبهم.

﴿ وَلَكِنَّهُمْ قَوْمٌ يَفْرَقُونَ ﴾ ٢ يخافون منكم أن تفعلوا بهم ما تفعلون بالمشركين، فيظهرون الإسلام تقيّة.

﴿ لَوْ يَجِدُونَ مَلْجَأً ﴾ : حصناً يلجؤون إليه.

﴿ أَوْ مَغَارَاتِ ﴾ : غيراناً.

﴿ أَوْ مُدَّخَلاً ﴾ : نفقاً ينحجزون فيه. مفتعل، من الدخول.

وقرأ (٣) يعقوب: «مدخلاً». من دخل.

وقرئ (٤): «مدخلاً» أي مكان يدخلون فيه أنفسهم. و«متدخّلاً» من تدخّل.

۲. الكاني ۱۳۸/۸ م ۱۸۹

نفس المصدر والموضع،

١. تفسير الصافي، ٣٤٩/٢.

٣. أنوار التنزيل، ٤١٩/١.

و«مندخلاً» من اندخل.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): قال: موضعاً يلتجنون إليه.

وفي مجمع البيان (٢): قيل: أسراباً في الأرض.

﴿ لَوَلُّوا اِلَيْهِ ﴾ : لأقبلوا نحوه.

﴿ وَهُمْ يَجْمَحُونَ ﴾ ٢٠ يسرعون إسراعاً لا يردّهم شيء ، كالفرس الجموح .

وقري (٣): «يجمزون». ومنه الجمازة.

﴿ وَمِنْهُمْ مَنْ يَلْمِزُكَ ﴾: يعيبك.

وقرأ (1) يعقوب: «يلمزك» بالضمّ. وابن كثير: «يلامزك».

﴿ فِي الصَّدَقَاتِ ﴾: في فينها.

﴿ فَإِنْ أَعْطُوا مِنْهَا رَضُوا وَإِنْ لَمْ يُعْطَوا مِنْهَا إِذَا هُمْ يَسْخَطُونَ ﴾ ﴿ وَاللَّهُ عَلَى اللَّ عَلَى اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّمُ عَلَى اللَّهُ عَلَّ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلّ

و «إذا» للمفاجأة، نائب مناب الفاء الجزانية.

وفي مجمع البيان <sup>(ه)</sup>: عن الباقر للسلا: إذ جاءه ابن ذي الخويصرة <sup>(١)</sup>التميميّ، وهو حرقوص <sup>(٧)</sup>بن زهير أصل الخوارج. فقال: أعدل، يا رسول الله.

فقال: ويلك، ومن يعدل إذا لم أعدل؟! الحديث. إلى أن قال: فنزلت.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (^): نزلت لمّا جاءت الصدقات، وجاء الأغنياء وظنّوا أنّ رسول الله عَلَيْهُ وضعها في الفقراء، تغامزوا رسول الله عَلَيْهُ ولمزوه. وقالوا: نحن الذين نقوم في الحرب وننفر معه ونقوّي أمره، ثمّ يدفع

١. تفسير القميّ ، ٢٩٨/١.

٣. أنوار التنزيل، ١٩٨١ع. ٤. نفس المصدر، والموضع.

٥. مجمع البيان ٤٠/٣ غير مسند إلى أحد من المعصومين، بل أسنده إلى أبي سعيد الخدري، وابس عبّاس وهكذا في نور الثقلين. ولكن في الصافي نقله من المجمع مسنداً إلى الباقر لمن الهافر لمن المجمع مسنداً إلى الباقر لمن المحمد المنافق المناف

٦. المصدر: ابن أبي ذي الخو يصرة. ٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: خرقوص.

٨. تفسير القميّ، ٢٩٨/١.

الصدقات إلى هؤلاء الّذين لا يعينوه ولايغنوا عنه شيئاً.

وفي أصول الكافي (١): عليّ، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن إبراهيم بن عبدالحميد، عن إبراهيم بن عبدالحميد، عن إسحاق بن غالب قال: قال أبو عبدالله عليه : [يا إسحاق] (٢)كم ترى أهل هذه الآية «إن أعطوا منها رضوا وإن لم يعطوا منها إذا هم يسخطون» ؟ قال: ثمّ قال: هم أكثر من ثلثى الناس.

﴿ وَلَوْ آنَّهُمْ رَضُوا مَا آتَاهُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ ﴾: بما أعطاهم الرسول من الغنيمة، أو الصدقة. وذكر الله للتعظيم والتنبيه على أنَّ ما فعله الرسول كان بأمره.

﴿ وَقَالُوا حَسْبُنَا اللَّهُ ﴾ : كفانا فضله.

﴿ سَيُؤْتِينَا اللهُ مِنْ فَضْلِهِ ﴾: صدقة ، أو غنيمة أخرى.

﴿ وَرَسُولُهُ ﴾: فيؤتينا أكثر ممّا آتانا الله.

﴿ إِنَّا اِلَى اللهِ رَاغِبُونَ ﴾ ۞: في أن يغنينا من فضله. والآية بأسرها في حيّز الشـرط، والجواب محذوف؛ تقديره: لكان خيراً لهم.

﴿ إِنَّمَا الصَّدَقَاتُ لِلْفُقَرَاءِ وَالْمَسَاكِينِ ﴾: أي الزكاة لهؤلاء المعدودين دون غيرهم. قيل (٣): وهو دليل على أنّ المراد باللمز: لمزهم في قسم الزكوات دون الغنائم.

﴿ وَالْعَامِلِينَ عَلَيْهَا ﴾: الساعين في تحصيلها وجمعها.

﴿ وَالْمُؤَلَّفَةِ قُلُوبُهُمْ ﴾: قوم وحدوا (٤) الله، ولم تدخل المعرفة في قلوبهم أنَّ محمَداً رسول الله . فكان رسول الله يتألّفهم ويعلّمهم لكي (٥) ما يعرفوا. فجعل الله لهم نـصيباً في الصدقات، لكي يعرفوا ويرغبوا.

وقيل (1): أو أشرف يترقّب بإعطائهم ومراعاتهم إسلام نظرائهم. وقد أعطىٰ رسول الله ﷺ عيينة بن حصين والأقرع بن حابس والعبّاس بن مرداس لذلك.

٢. من المصدر،

١, الكافي ٢/٢ ٤١ - ٤.

٤. أ، ب: وعدوا.

٣. أنوار التنزيل، ٤٢٠/١.

٦. أنوار التنزيل، ٤٢٠/١.

ه. أ، ب: فقط من بدل لكي.

وقيل (١): أشراف يُستألفون.

وقيل (٢): كان سهم المؤلِّفة للتكثير. فلمّا أعزّ الله الإسلام وأهله، سقط.

﴿ وَفِي الرِّقَابِ ﴾: وللصرف في فك الرقاب.

قيل (٣): العدول عن «اللام» إلى «في» للدلالة على أنّ الاستحقاق للجهة لا للرقاب. وقيل (٤): للإيذان بأنّهم أحقّ بها.

﴿ وَالْغَارِمِينَ ﴾: المديونين، الّذين وقعت عليهم ديون أنفقوها في طاعة الله من غير إسراف.

﴿ وَفِي سَبِيلِ اللهِ ﴾: وللصرف في الجهاد، بالإنفاق على المنطوّعة وابـتياع الكـراع والسلاح. والصرف في جميع سبل الخير.

﴿ وَابْنِ السَّبِيلِ ﴾: المسافر المنقطع عن ماله.

﴿ فَرِيضَةً مِنَ اللهِ ﴾: مصدر لما دلّ عليه الآية ، أي فرض الله لهم الصدقات فريضة. أو حال من الضمير المستكنّ في «للفقراء».

وقرئ <sup>(٥)</sup> بالرفع ، على : تلك فريضة .

﴿ وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾ ٢٠ يضع الأشياء في مواضعها.

قيل (١): وظاهر الآية يتقتضي تخصيص استحقاق الزكاة بالأصناف الشمانية، ووجوب الصرف إلى كلّ صنف وُجد منهم. ومراعاة التسوية بينهم، قضيّة للاشتراك.

وفي أصول الكافي (٧): عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن أبان بن عثمان، عن صباح بن سيابة، عن أبي عبدالله عليه قال: قال رسول الله ﷺ: أيما مؤمن أو مسلم مات وترك دَيناً ولم يكن في فساد ولا إسراف، فعلى الإمام أن

٢. أنوار التنزيل، ٤٢٠/١.

٤. نفس المصدر، والموضع.

٦. أنوار التنزيل، ٤٢٠/١.

١. أنوار التنزيل، ٤٢٠/١.

٣. أنوار التنزيل، ٤٢٠/١.

٥. أنوار التنزيل، ٤٢٠/١.

٧. الكافي ٧/١٠٤، ح٧.

يقضيه. فإن لم يقضه، فعليه إثم ذلك. إن الله تبارك وتعالى يقول: «إنّها الصدقات للفقراء والمساكين» الآية. فهو من الغارمين، وله سهم عند الإمام. فإن حبسه، فإثمه عليه.

فقال: إنَّ الإمام يعطى هؤلاء جميعاً؛ لأنَّهم يقرُّون له بالطاعة.

قال: قلت: فإن كانوا [لا]<sup>(٢)</sup> يعرفون؟

فقال: يا زرارة، لوكان يعطي من يعرف [دون من لا يعرف ا<sup>(٣)</sup> لم يوجد (٤) لها موضع. وإنّما يعطى من لا يعرف ليرغب في الدين، فيثبت عليه. فأمّا اليوم، فلا تعطها أنت وأصحابك إلّا من يعرف. فمن وجدت من هؤلاء المسلمين عارفاً، فأعطه دون الناس.

ثمّ قال: سهم المؤلِّفة قلوبهم وسهم الرقاب عامّ، والباقي خاصّ.

قال: قلت: فإن لم يوجدوا؟

قال: لا تكون فريضة فرضها الله ﷺ لايوجد لها أهل.

قال: قلت: فإن لم تسعهم الصدقات؟

فقال: إنّ الله فرض للفقراء في مال الأغنياء ما يسعهم. ولو علم أنّ ذلك لايسعهم، لزادهم. إنّهم لم يؤتوا من قبل فريضة الله، ولكن أوتوا من منع من منعهم حقّهم لا ممّا فرض الله لهم. ولو أنّ الناس أدّوا حقوقهم، لكانوا عائشين بخير.

عليّ بن إبراهيم (٥)، عن أحمد بن محمّد، عن محمّد بن خالد، عن عبدالله بن

٢. من المصدر.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: لم يجد.

۱. الكافي ۴۹٦/۳ و ٤٩٠، ح ١.

٣. من المصدر.

ه. الكاني ٥٠١/٣، ح١٦.

قال: «الفقير» الذي لايسأل الناس، و«المسكين» أجهد منه، و«البائس» أجهدهم. فكل ما فرض الله عليك، فإعلانه أفضل من إسراره. وكل ما كان تطوعاً، فإسراره أفضل من إعلانه. ولو أن رجلاً يحمل زكاة ماله [على عاتقه](١) فقسمها علانية، كان ذلك حسناً جميلاً.

على بن إبراهيم (٢)، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن عمر بن أذينة، عن زرارة، عن عبدالكريم بن عتبة الهاشمي قال: كنت قاعداً عند أبي عبدالله عليه أناس من المعتزلة، فيهم عمرو بن عبيد.

إلىٰ أن قال: قال لما الله العمرو بن عبيد: ما تقول في الصدقة؟

فقرأ عليه الآية: «إنّما الصدقات للفقراء والمساكين والعاملين عليها» إلى أخر الآية. قال: نعم، فكيف تقسّمها؟

قال: أقسمها على ثمانية أجزاء، فأعطى كلّ جزء من الثمانية جزءاً ٣٠).

قال: وإن كان صنف منهم عشرة آلاف، وصنف منهم رجلاً واحداً أو رجلين أو ثلاثة، جعلت لهذا الواحد لما<sup>(٤)</sup> جعلت للعشرة آلاف؟

قال: نعم. [قال: وتجمع صدقات أهل الحضر وأهل البوادي فتجعلهم فيها سواء؟! قال: نعم ](٥).

قال: فقد خالفت رسول الله عَنْ إلله في كلّ ما قلت في سيرته. كان رسول الله عَنْ يُقسّم صدقات أهل البوادي في أهل البوادي، وصدقة أهل الحضر في أهل الحضر. ولا يقسمه بينهم بالسوية، وإنّما يقسمه على قدر ما يحضره منهم وما يرى. وليس عليه

١. من المصدر.

٢٠. الكافي ٢٣/٥ و ٢٦ ـ ٢٧ صدر وقطعة من حديث ١.
 ٤. المصدر: مثل ما.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: جزءه.

٥. من المصدر.

في ذلك شيء موقّت موظّف، وإنّما يصنع (١) ذلك بما يرئ علىٰ قدر ما يحضره منهم. فإن كان في نفسك ممّا قلت شيء، فالق فقهاء أهل المدينة، فإنّهم لايختلفون في أنّ رسول الله ﷺ كذا كان يصنع.

وفي مجمع البيان (٢): أنّ الفقير، هو المتعفّف الّذي لايسأل. والمسكين، الّـذي يسأل. عن ابن عبّاس.

والحسن والزهريّ ومجاهد، ذهبوا إلى أنّ المسكين مشتقٌ من المسكنة بالمسألة. وروي ذلك عن أبي جعفر الباقر للطِّلا .

وقيل (٣): إنّ الفقير الذي يسأل. والمسكين الذي لايسأل. وجاء في الحديث ما يدلّ على ذلك، فقد روي عن النبيّ عَلَيْ أنّه قال: [ليس](٤) المسكين الذي ترده (٥) الأكلة والأكلتان والتمرة والتمرتان، ولكنّ المسكين الذي لا يجد غنياً (٦) فيغنيه ولا يسأل الناس شيئاً ولا يفطن به فيتصدّق عليه.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٧): وبيّن الصادق عليه من فقال: «الفقراء» هم الّذين لايسألون؛ قول لايسألون وعليهم مؤنات من عيالهم. والدليل على أنّهم هم الّذين لايسألون؛ قول الله على أنهم هم الّذين لايسألون؛ قول الله على سبيل الله لايستطيعون ضرباً في الأرض يحسبهم الجاهل أغنياء من التعقف تعرفهم بسيماهم لايسألون الناس إلحافاً» (٨). و «المساكين» هم أهل الزمانة من العميان والعرجان والمجذومين وجميع أصناف الزمنى، الرجال والنساء والصبيان. «والعاملين عليها» [هم] (١) السعاة والجباة في أخذها وجمعها وحفظها، حتى يؤدّوها (١٠) إلى من يقسمها. «والمؤلّفة قلوبهم» قوم

٢. مجمع البيان، ١١/٣.

٤. من المصدر،

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: غني.

٨. البقرة / ٢٧٣.

١٠. المصدر: يردُّوها.

١. كذا في المصدر. وفي النسخ: يصنع.

٣. مجمع البيان، ٤١٨٣.

٥. المصدر: يرده.

٧. تفسير القمئ، ٢٩٨/١\_٢٩٩.

٩. من المصدر،

وحَدوا الله ، ولم تدخل المعرفة في قلوبهم أن محمّداً رسول الله عَلَيْهُ. فكان رسول الله عَلَيْهُ. فكان رسول الله عَلَيْهُ يَتْأَلَفُهم ويعلّمهم كيما يعرفوا. فجعل الله عَلَى لهم نصيباً في الصدقات، لكي يعرفوا ويرغبوا.

وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر الله قال: «المؤلّفة قلوبهم» أبوسفيان بن حرب بن أميّة، وسهل (۱) بن عمرو، وهو من بني عامر بن لؤيّ، وهمام بن عمرو وأخوه، وصفوان بن أميّة بن خلف القرشي ثمّ [الجشمي الجمحي](۱) والأقرع بن حابس (۱) التميمي، ثمّ [عمر](۱) أخو بني حازم، وعيينة بن حصين الفزاريّ، ومالك بن عوف وعلقمة بن علاقة (۱). بلغنا أنّ رسول الله عَيْن كان يعطي الرجل منهم مائة من الإبل ورعاتها، وأكثر من ذلك وأقلّ.

وفي أصول الكافي (٢): محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن موسى بن بكر وعليّ بن إبراهيم، عن محمّد بن عيسى، عن يونس، عن رجل جميعاً، عن زرارة، عن أبي جعفر عليه قال: «المؤلّفة قلوبهم» قوم وحّدوا الله وخلعوا عبادة من يُعبد من دون الله، ولم تدخل المعرفة قلوبهم أنّ محمّداً رسول الله عَلِيهاً. وكان رسول الله عَلَيها يعرفوا، ويعلّمهم.

عليّ بن إبراهيم (٧)، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن عمر بن أذينة، عن زرارة، عن أبي جعفر طليّة [قال: سألته] (٨) عن قول الله ﷺ: «والمؤلّفة».

قال: هم قوم وحّدوا الله ﷺ وخلعوا عبادة من يُعبد من دون الله، وشهدوا أن لا إله إلّا الله وأنّ محمّداً رسول الله ﷺ.

١. المصدر: سهيل.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: الحثمي بدل ما بين المعقوفتين.

٣. أ: فالس. ٤ من المصادر.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ؛ مالك بن عوام، وعلقم بن علامة.

٣. الكافي ٢/١٤١٠م - ١. ٧. الكافي ٤١٠/٢ ، ٢٠ - ٢.

٨. من المصدر.

فانطلق بهم إلى رسول الله عَيَّالِيَّة بالجعرانة، فقال: يا رسول الله، أتأذن لي في الكلام؟ فقال: نعم.

فقال: إن كان هذا الأمر من هذه الأموال الّتي قسّمت بسين قـومك شـيئاً أنــزله الله. رضينا. وإن كان غير ذلك، لم نرض.

قال زرارة: وسمعت أباجعفر للله يُقول: فقال رسول الله تَكَلَيْهُ: يا معشر الأنبصار، أكلَكم على قول سيّدكم سعد؟

فقالوا: سيّدنا الله ورسوله.

ثمّ قالوا في الثالثة: نحن على مثل قوله ورأيه.

فقال زرارة: فسمعت أبا جعفر الله في الله في الله نورهم، وفرض للمؤلّفة قلوبهم سهماً في القرآن.

عليّ (١)، عن محمّد بن عيسى، عن يونس، عن رجل، عن زرارة، عن أبي جعفر عليُّ الله قال: «المؤلّفة قلوبهم» لم يكونوا قطّ أكثر منهم اليوم.

[عدّة من أصحابنا (٢)، عن سهل بن زياد، عن عليّ بن حسّان، عن موسى بن بكر عن رجل، قال: قال أبوجعفر: ما كانت المؤلّفة قلوبهم قطّ أكثر منهم اليوم [(٢) وهم (٤) قوم وحدوا الله وخرجوا من الشرك، ولم تدخل معرفة محمّد عَمَا الله على قلوبهم وما جاء به. فتألّفهم رسول الله عَمَا لَكُما يعرفوا.

۲. الکافی ۲۱۱/۲ ع. م.

١. الكافي ٢١١/٢، ٣٠.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: منهم.

٣. من المصدر.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١) الله : «وفي الرقاب» قوم قد لزمهم كفّارات في قـتل الخطأ، وفي الظهار، وقتل الصيد في الحرم، وفي الأيمان. وليس عندهم ما يكفّرون. وهم يؤمنون. فجعل الله الله الهم سهماً في الصدقات، ليكفّر عنهم.

«والغارمين» قوم قد وقعت عليهم ديون أنفقوها (٢) في طاعة الله ﷺ من غير إسراف، فيجب على الإمام أن يقضي ذلك عنهم ويفكّهم من مال الصدقات.

«وفي سبيل الله» قوم يخرجون في الجهاد وليس عندهم ما ينفقون، أو قوم من المسلمين ليس عندهم ما يحجّون به، أو في جميع سبل الخير. فعلى الإمام أن يعطيهم من مال الصدقات، حتّى ينفقونه (٣) على الحجّ والجهاد.

«وابن السبيل» أبناء الطريق الّذين يكونون في الأسفار في طاعة الله، فيقطع عليهم ويذهب ما لهم. فعلى الإمام أن يردّهم إلى أوطانهم من مال الصدقات.

والصدقات تتجزّأ ثمانية أجزاء؛ فيعطى كلّ إنسان من هذه الشمانية على قدر ما يحتاجون إليه، بلا إسراف ولاتقتير، مفوّض (٤) ذلك إلى (٥) الإمام، يعمل بما فيه الصلاح.

وفي كتاب من لا يحضره الفقيه (٦): وسئل الصادق للسلام عن مكاتب عجز عن مكاتبته وقد أذي بعضها؟

قال: يؤدّي عنه من مال الصدقة. إنّ الله على يقول في كتابه: «وفي الرقاب».

وفي الكافي (٧): محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن موسى بن بكر قال: قال لي أبوالحسن الله إلى على الله على نفسه وعياله، كان كالمجاهد في سبيل الله. فإن غلب عليه، فليستدن على الله وعلى

١. تفسير القمى، ٢٩٩/١.

٣. المصدر: ينفقوا به.

٥. ليس في المصدر.

۷. الکانی ۹۳/۵، ح۳.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: أنفقوا.

٤. المصدر: يقوم في بدل مفوض.

٦. الفقيه ٧٤/٣، ح٨٥٨.

رسوله عَلَيْهُ ما يقوت به عياله، فإن مات ولم يقضه، كان على الإمام قنضاؤه. فإن لم يقضه، كان على الإمام قنضاؤه. فإن لم يقضه، كان عليه وزره. إن الله على يقول: «إنّما الصدقات للفقراء والمساكين والعاملين عليها» إلى قوله «والغارمين». فهو فقير مسكين مغرم.

محمد بن يحيى (١)، عن محمد بن الحسين، عن محمد بن سليمان، عن رجل من أهل الجزيرة يكنّى: أبا محمد، قال: سأل الرضا صلوات الله عليه رجل، وأنا أسمع، فقال له: جعلت فداك، إنّ الله تبارك وتعالى يقول: «وإن كان ذوعسرة فنظرة إلى ميسرة» (١). أخبرني عن هذه النظرة التي ذكرها الله في كتابه، لها حدّ يُعرف إذا صار هذا المعسر إليه، لابدّ له من أن ينتظر (٣) وقد أخذ مال هذا الرجل وأنفقه على عياله، وليس له غلّة يُنتظر ادراكها ولا دين يُنتظر محلّه ولا مال غائب يُنتظر قدومه؟ قال: [نعم ](١) يُنتظر بقدر ما ينتهي خبره إلى الإمام. فيقضي عنه ما عليه من سهم الغارمين، إذا كان أنفقه في معصية الله، فلا شيء له على الإمام.

قلت: فما بال هذا الرجل الذي ائتمنه، وهو لايعلم فيما أنفقه في طاعة الله أم في معصيته؟

قال: يسعىٰ له في ماله، فيردّه وهو صاغر.

وفي كتاب معاني الأخبار (٥)، بإسناده إلى الحسين بن عمر قبال: قبلت لأبي عبدالله الله عنه الأخبار (٦) في سبيل الله .

قال: أصرفه في الحجّ.

قال: قلت له: إنّه أوصىٰ إلىّ في سبيل الله.

قال: أصرفه في الحجّ، فإنّي لا أعرف سبيلاً من سبله أفضل من الحجّ.

٢. البقرة / ٢٨١.

٤. من المصدر.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: أبي.

۱. الكاني ٥٣/٥ ـ ٩٤، ح٥.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ؛ ينظر.

٥. المعاني ١٦٧، ح٢.

حدّثنا أبي (١) و قال: حدّثنا أحمد بن إدريس قال: حدّثنا محمّد بن أحمد بن يحيى بن عمران الأشعري، عن محمّد بن عيسى بن عبيد، عن الحسن بن راشد قال: سألت أبا الحسن العسكري بالمدينة عن رجل أوصى بماله في سبيل الله.

قال: سبيل الله شيعتنا.

وفي عيون الأخبار (٢): عن الرضا على كلام طويل في الفرق بين العترة والأمّة. يقول فيه على عيون الأخبار (٢): عن الرضا على كلام طويل في الفرق بين العترة والأمّة. فيه على في شأن ذي القربئ: فما رضيه لنفسه ولرسوله، رضيه لهم. قاله على بعد أن ذكر قول الله على: «واعلموا أنّما غنمتم» الآية.

ثمّ قال عليه : وكذلك [الفيء] (٣) ما رضيه منه لنفسه ولنبيّه رضيه لذي القربى ؛ كما أجراهم في الغنيمة . فبدأ الله بنفسه على ثمّ برسوله ، ثمّ بهم ، وقرن سهمهم بسهمه وسهم رسوله . وكذلك في الطاعة ، قال : «يا أيّها الّذين آمنوا أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولي الأمر منكم (٤) . فبدأ بنفسه ، ثمّ برسوله ، ثمّ بأهل بيته . وكذلك آية الولاية «إنّما وليّكم الله ورسوله والّذين آمنوا» (٥) فجعل طاعتهم (١) مع طاعة الرسول مقرونة بطاعته ، [كذلك ولايتهم مع ولاية الرسول مقرونة بطاعته ] (١) كما جعل سهمهم مع سهم الرسول مقروناً بسهمه في الغنيمة والفيء . فتبارك الله وتعالى ، ما أعظم نعمته على أهل هذا البيت!

٢. العيون، ٢٨٨١ ـ ٢٣٩.

١. المعاتي ١٦٧، ح٣.

٤. النساء / ٥٩.

من المصدر.
 المائدة / ٥٥.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: ولايتهم.

٧. من المصادر.

٨. من المصدر.

لهم؛ لأنّهم طُهّروا من كلّ دنس<sup>(۱)</sup> ووسخ. فلمّا طهّرهم واصطفاهم، رضي لهـم مـا رضى لنفسه، وكره لهم ماكره لنفسه.

وفي كتاب الخصال (٢): عن جعفر بن محمد، عن أبيه عليه الله قال: لا تحلّ الصدقة لبني هاشم، إلا في وجهين: إن كانوا عطاشاً فأصابوا ماء فشربوا، وصدقة بعضهم على بعض. وفي تهذيب الأحكام (٣): محمّد بن يعقوب، عن أحمد بن إدريس، عن محمّد بن عبدالجبّار ومحمّد بن إسماعيل، عن الفضل بن شاذان جميعاً، عن صفوان بن يحيى، عن عيص (٤) بن القاسم، عن أبي عبدالله عليه قال: إنّ أناساً من بني هاشم أتوا رسول عن عيص (١) بن القاسم، على صدقات المواشي، وقالوا: يكون لنا هذا السهم الذي جعله الله للعاملين عليها، فنحن أولى به.

فقال رسول الله ﷺ: يا بني عبدالمطلب، إنّ الصدقة لا تحلّ لي ولا لكم. ولكنّي قد وُعدت الشفاعة . ـ ثمّ قال أبو عبدالله لما الله السهدوا لقد وعدها ـ فما ظنّكم يا بني عبدالمطّلب، إذا أخذت بحلقة باب الجنّة، أتروني مؤثراً عليكم غيركم؟

سعد بن عبدالله (٥)، عن موسى بن الحسن، عن محمّد بن عبدالحميد، عن الفضل بن صالح، عن أبي أسامة زيد الشحّام، عن أبي عبدالله عليَّلاً قال: سألت عن الصدقة الّتي حُرِّمت عليهم.

فقال: هي الزكاة المفروضة. ولم تُحرّم علينا صدقة بعضنا على بعض.

محمّد بن عليّ بن محبوب (١٦)، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين، عن النضر، عن ابن سنان، عن أبي عبدالله للطِّلِ قال: لا تحلّ الصدقة لولد العبّاس ولا لنظرائهم من بني هاشم.

كذا في المصدر. وفي النسخ: ولد.
 كذا في المصدر. وفي النسخ: ولد.

٣. تهذيب الأحكام ٥٨/٤، ح١٥٤.

٤. ما في المتن هو الصحيح كما في تنقيح المقال ٣٦٤/٢، وفي أ، ب: عمير.

٥. التهذيب ١٥٧٤، ح١٥٧. ٦. التهذيب ١٥٩/٤، ح١٥٨.

﴿ وَمِنْهُمُ الَّذِينَ يُؤْذُونَ النَّبِيَّ وَيَقُولُونَ هُوَ ٱذُنَّ ﴾: يسمع كلّ ما يقال له ويصدّقه.

سُمّي بالجارحة للمبالغة، كأنّه من فرط استماعه صار جملته آلة السماع، كما سُمّي الجاسوس عيناً لذلك. أو اشتق له فعل من أذن، أذناً: إذا سمع، كأنف وشلل.

نقل (١): أنَّهم قالوا: محمَّد أذن سامعة. نقول ما شئنا، ثمَّ نأتيه فيصدَّقنا بما نقول.

﴿ قُلْ أَذُنُ خَيْرٍ لَكُمْ ﴾: تصديق لهم بأنّه له أذن ولكن لا على الوجه الذي ذمّوا به ، بل من حيث إنّه يسمع الخير ثمّ يقبله .

ثمّ فسر ذلك بقوله:

﴿ يُؤْمِنُ بِاللهِ ﴾ : يصدّق به ، لما قام عنده من الأدلّة.

﴿ وَيُؤْمِنُ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾: ويصدّقهم لما علم من خلوصهم.

و «اللام» مزيدة للتفرقة بين إيمان التصديق، فإنّه بمعنى التسليم، وإيمان الأمان.

وفي كتاب الاحتجاج (٢) للطبرسي ﴿ ، بإسناده إلى محمّد بن عليّ الباقر عليه ؛ وذكر النبيّ عَلَيه حديث طويل. يقول فيه ، وقد ذكر علياً عليه وما أوصى الله فيه ؛ وذكر المنافقين والآثمين والمستهزئين بالإسلام وكثرة أذاهم لي ، حتى سمّوني أذناً. وزعموا أنّي كذلك لكثرة ملازمته إيّاي وإقبالي عليه ، حتّى أنزل الله على فلك قرآناً (٣) «ومنهم الذين يؤذون النبيّ ويقولون هو أذن قل أذن » على الذين يزعمون أنّه «أذن خير لكم» الآية . ولو شئت أن أسمّى بأسمائهم لسمّيت ، وأن أومئ إليهم بأعيانهم لأومأت ، وأن أدلّ عليهم لدللت (٤) ، ولكنّى والله ، في أمورهم قد تكرّمت .

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥): قال: كان سبب نزولها، أنَّ عبدالله بن نفيل كان منافقاً، وكان يقعد إلى رسول الله ﷺ (٦) فيسمع كلامه وينقله إلى المنافقين وينمّ عليه.

١. أنوار التنزيل، ٢١/١. ٢. الاحتجاج ٧٣/١-٧٤. بتلخيص من المؤلف.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: «بذلك» بدل «في ذلك قرآناً».

كذا في المصدر. وفي النسخ: «إن أذن عليهم لذلك».

٥. تفسير القميّ، ٣٠٠/١.

فنزل جبرئيل على رسول الله ﷺ. فقال: يا محمّد، إنّ رجلاً من المنافقين ينمّ عليك، وينقل حديثك إلى المنافقين.

فقال رسول الله تَتَطِّلُلُهُ: من هو؟

فقال: الرجل الأسود، الكثير شعر الرأس، ينظر بعينين كأنّهما قدران، وينطق بلسان شيطان.

فدعاه رسول الله عَلِينا فأخبره. فحلف، أنَّه لم يفعل.

فقال رسول الله عَيَا إلى: قد قبلت منك، فلا تعد،

فرجع إلى أصحابه، فقال: إنّ محمّداً أذن. أخبره الله أنّي أنمّ عـليه وأنـقل أخـباره، فقبل. وأخبرته أنّي لم أفعل ذلك، فقبل.

فأنزل الله على نبيه: «ومنهم الذين يؤذون النبي ويقولون هو أذن قل أذن خير لكم يؤمن بالله ويؤمن للمؤمنين» أي يصدّق الله فيما يقول له، ويصدّقك فيما تعتذر إليه في الظاهر ولايصدّقك في الباطن. وقوله: «ويؤمن للمؤمنين» يعني: المقرّين بالإيمان من غير اعتقاد.

وفي تفسير العيّاشيّ (١): عن الصادق للنِّلِّةِ: يعني يصدّق الله ويصدّق المؤمنين؛ لأنّه كان رؤوفاً رحيماً بالمؤمنين.

وفي الكافي (٢): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن حمّاد بن عيسى، عن حريز، عن أبي عبدالله لللله حديث طويل، يقول فيه للله لابنه إسماعيل: يا بنيّ، إنّ الله ويحدّق الله ويحدّق الله ويحدّق الله ويحدّق الله ويحدّق المؤمنين، يقول: يحدّق الله ويحدّق المؤمنين، فهذ عندك المؤمنون، فصدّقهم.

حميد بن زياد (٣)، عن الحسن بن محمّد بن سماعة، عن غير واحد، عن أبان بن عثمان، عن حمّاد بن بشير، عن أبي عبدالله النِّلِة قال: إنّي أردت أن أستبضع بضاعة إلى

۲. الكافي ۲۹۹/۵، ضمن ح ۱.

١. تفسير العيّاشيّ ٩٥/٢، ذيل ح٨٣

٣. نفس المصدر ٣٩٧/٦، ضمن ح ٩.

اليمن، فأتيت أبا جعفر علي . فقلت له: إنَّي أريد أن أستبضع فلاناً [بضاعة ](١).

قال لي: أما علمت أنّه يشرب الخمر؟

فقلت: قد بلغني من المؤمنين أنَّهم يقولون ذلك.

فقال لى : صدَّقهم. فإنَّ الله ﷺ يقول: «يؤمن بالله ويؤمن للمؤمنين».

﴿ وَرَحْمَةً ﴾: أي هو رحمة.

﴿لِلَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ﴾: لمن أظهر الإيمان، حيث يقبله ولايكشف سِرّه. وفيه تنبيه على أنّه ليس يقبل قولكم لجهله بحالكم، بل رفقاً بكم وترحّماً عليكم.

وقرأ (٢) حمزة بالجرّ، عطفاً على «خير».

وقرئ (٣) بالنصب، على أنَّها علَّة فعل دلَّ عليه «أذن خير» أي يأذن لكم رحمة.

وقرأ (٤) نافع : «أذن» بالتخفيف فيهما.

وقرئ (٥): «أذن خير» على أنَّ الخير صفة له، أو خبر ثاني.

﴿ وَالَّذِينَ يُؤْذُونَ رَسُولَ اللَّهِ لَهُمْ عَذَابٌ ٱلِيمٌ ﴾ ۞: بإيذائه.

﴿ يَحْلِفُونَ مِاللَّهِ لَكُمْ ﴾ : على معاذيرهم فيما قالوا أو تخلُّفوا.

﴿ لِيُرْضُوكُمْ ﴾: أي لترضوا عنهم. والخطاب للمؤمنين.

﴿ وَاللَّهُ وَرَسُولُهُ اَحَقُّ اَنْ يُرْضُوهُ ﴾: أحقّ بالإرضاء بالطاعة والوفاق.

وتوحيد الضمير لتلازم الرضاءين. أو لأنّ الكلام في إيذاء الرسول وإرضائه. أو لأنّ التقدير: والله أحقّ أن يرضوه، والرسول كذلك.

﴿إِنْ كَانُوا مُؤْمِنِينَ ﴾ ٢٠: صدقاً.

﴿ أَلُمْ يَعْلَمُوا أَنَّهُ ﴾ : الشأن.

وقرئ <sup>(٦)</sup>، بالتاء.

﴿ مَنْ يُحَادِدِ اللهُ وَرَسُولَهُ ﴾: يشاقق. مفاعلة، من الحدّ.

۲-٦. أنوار التنزيل، ٤٢١/١.

﴿ فَاَنَّ لَهُ نَارَ جَهَنَّمَ خَالِداً فِيهَا ﴾ : على حذف الخبر، أي فحقٌ أنّ له. أو على تكرير «أنّ» للتأكيد. ويحتمل أن يكون معطوفاً على «أنّه» ويكون الجواب محذوفاً، تقديره: «من يحادد الله ورسوله» يهلك.

و قرئ (١): «فإنّ» بالكسر.

﴿ ذَلِكَ الْجَزْيُ الْعَظِيمُ ﴾ ۞: يعني الهلاك الدائم.

﴿ بَحْذَرُ الْمُنَافِقُونَ أَنْ تُنَزَّلَ عَلَيْهِمْ ﴾ : على المؤمنين.

﴿ سُورَةً تُنَبُّنُّهُمْ بِمَا فِي قُلُوبِهِمْ ﴾ : وتهتك عليهم أستارهم.

ويجوز أن تكون الضمائر «للمنافقين». فإنّ النازل فيهم كالنازل عليهم من حيث أنّه مقروء ومحتجّ به عليهم. وذلك يدلّ على تردّدهم أيضاً في كفرهم، وأنّهم لم يكونوا على بتّ في أمر الرسول بشيء.

وقيل (٢): إنَّه خبر في معنى الأمر.

وقيل (٣)؛ إنَّهم كانوا يقولونه فيما بينهم استهزاء، لقوله:

﴿ قُلِ اسْتَهْزِؤُوا إِنَّ اللَّهَ مُخْرِجٌ ﴾ : مبرز ومظهر.

﴿ مَا تَحُذَرُونَ ﴾ ٢٠ أي ما تحذرونه من إنزال السورة فيكم. أو ما تحذرون إظهاره من مساوئكم.

﴿ وَلَئِنْ سَأَلْتَهُمْ لَيَقُولُنَّ إِنَّمَا كُنَّا نَخُوضُ وَنَلْعَبُ ﴾: في تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): كان قوم من المنافقين لمّا خرج رسول الله عَيَّا إلى تبوك، يتحدّثون فيما بينهم ويقولون: أيرى محمّد أنّ حرب الروم مثل حرب غيرهم، لايرجع منهم أحد أبداً.

فقال بعضهم: ما أخلفه أن يخبر الله محمّداً بما كنّا فيه وبما في قلوبنا، وينزل عليه بهذا قرآناً يقرأه الناس. وقالوا هذا على حدّ الاستهزاء.

فقال رسول الله عَلَيْظ لعمّار بن ياسر: ألحق القوم، فإنّهم قد احترقوا.

٢. نفس المصدر والموضع.

٤. تفسير القميّ، ٣٠٠/١

١. نفس المصدر والموضع.

٣. نفس المصدر والموضع.

فلحقهم عمّار، فقال: ما قلتم؟

قالوا: ما قلنا شيئاً، إنَّماكنًا نقول شيئاً على حدَّ اللعب والمزاح. فنزلت.

وفي مجمع البيان (١): عن الباقر عليه الله على النبي عشر رجلاً وقفوا على العقبة ، التمروا بينهم ليقتلوا رسول الله على إلى العضهم لبعض إن فيطن ، نـقول إنـما كـنا لخوض ونلعب. وإن لم يفطن ، نقتله . وذلك (٢) عند رجوعه من تبوك .

فأخبر جبرئيل لمن الله عَلَيْهُ بذلك، وأمره أن يرسل إليهم ويسضرب وجـوه رواحلهم. [وعمّاركان يقود دابّة رسول الله عَلَيْهُ وحذيفة يسوقها.

فقال لحذيفة: اضرب وجوه رواحلهم ]<sup>(٣)</sup>. فضربها حتّى نحّاهم. فــلمّا نــزل قــال لحذيفة: من عرفت من القوم؟

فقال: لم أعرف منهم أحداً.

فقال رسول الله عَيْنَ إِللهُ عَدهم.

فقال حذيفة: ألا تبعث إليهم فتقتلهم؟

فقال: أكره أن تقول العرب: لمّا ظفر بأصحابه، أقبل يقتلهم.

وفي الجوامع (٤): توافقوا على أن يدفعوه عن راحلته في الوادي إذا تسنّم العقبة في الليل. فأمر (٥) عمّار بن ياسر بخطام ناقته يقودها، وحذيفة خلفها يسوقها. فبينا هما كذلك، إذ سمع حذيفة بوقع أخفاف الإبل وبقعقعة السلاح. فالتفت، فإذا قوم ملتئمون. فقال: إليكم، يا أعداء الله. وضرب وجوه رواحلهم حتّى نحّاهم. الحديث إلى آخر ما ذكره في مجمع البيان، أورده عند تفسير «يحلفون بالله ما قالوا» من هذه السورة، كما يأته.

﴿ قُلْ آبِاللهِ وَآيَاتِهِ وَرَسُولِهِ كُنْتُمْ تَسْتَهْزِؤُونَ ﴾ ٢٠ : توبيخاً على استهزائهم بمن لا يصحّ

٢. ليس في المصدر: وذلك.

٤. الجوامع، ١٨٢.

١. المجمع ٤٦/٢. نقله المؤلِّف بتصرُّف.

٣. من المصدر.

٥. المصدر: «باللَّيل فأخذ» بدل «في اللَّيل فأمر».

الاستهزاء به، وإلزاماً للحجّة عليهم. ولا يعبأ باعتذارهم الكاذب.

﴿ لاَ تَعْتَذِرُوا ﴾: لاتشتغلوا باعتذاراتكم، فإنها معلومة الكذب.

﴿ قَدْ كَفَرْتُمْ ﴾ : قد أظهرتم الكفر بإيذاء رسول الله عَيْدٍ والطعن فيه.

﴿ بَعْدَ إِيمَانِكُمْ ﴾: بعد إظهاركم الإيمان.

﴿ إِنْ نَـعْفُ عَـنْ طَـائِفَةٍ مِـنْكُمْ ﴾: لتـوبتهم وإخـلاصهم، أو لتـجنّبهم عـن الإيـذاء والاستهزاء.

﴿ نُمَدُّبُ طَائِفَةً بِالنَّهُمْ كَانُوا مُجْرِمِينَ ﴾ ، مصرّين على النفاق، أو مقدمين على الإيذاء والاستهزاء.

وقرأ(١)عاصم بالنون، فيهما.

وقرئ (٢) بالياء، وبناء الفاعل فيهما. وهو الله. و «إن تبعف» بالتاء والبناء على المفعول، ذهاباً إلى المفعول، كأنّه قيل: إن ترحم طائفة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جمعفر الله في قوله: «لا تعتذروا».

قال: هؤلاء قوم كانوا مؤمنين صادقين، ارتابوا وشكّوا ونافقوا بعد إيمانهم. وكانوا أربعة نفر. وقوله: «إن نعف عن طائفة منكم» كان أحد الأربعة مختبر بن الحمير (٤٠)، فاعترف وتاب.

وقال: يا رسول الله، أهلكني اسمي.

فسمّاه رسول الله عَلَيْكُ : عبدالله بن عبدالرحمن.

فقال: يا رب، اجعلني شهيداً حيث لايعلم [أحد](٥) أين أنا.

فقُتل يوم اليمامة، ولم يعلم أحد أين قُتل. فهو الَّذي عفا الله عنه.

٢. أنوار التنزيل، ٤٢٢/١.

٤. المصدر: محتبر. أ، ب: مختبر.

١. أنوار التنزيل، ٤٣٢/١.

٣. تفسير القني، ٢٠١١-٣٠١.

٥. من المصدر.

وفي مجمع البيان (١): «إن نعف عن طائفة منكم نعذّب طائفة». ويسروي أنّ هاتين الطائفتين كانوا ثلاثة نفر؛ فهزأ اثنان وضحك واحد. وهو الذي تاب من نفاقه. واسمه مختبر بن حمير (٢) فعفا الله عنه.

وفي تفسير العيّاشي (٣): عن جابر الجعفيّ قال: قال أبوجعفر عليُّه : نزلت هذه الآية «ولئن سألتهم ليقولنّ إنّما كنّا نخوض ونلعب» إلى قوله : «نعذّب طائفة».

قال: قلت لأبي جعفر عليِّل : ما (١) تفسير هذه الآية ؟

قال: تفسيرها والله، ما نزلت آية قطَّ إلَّا ولها تفسير.

ثمّ قال: نعم، نزلت في [عدد بني أميّة (٥) والعشرة منهما [٧). إنّهم أجمعوا الني عشر، فكمنوا لرسول الله على العقبة وائتمروا بينهم ليقتلوه، فقال بعضهم لبعض إن فطن نقول إنّما كنّا نخوض ونلعب وإن لم يفطن لنقتلنّه [٧٠]. فأنزل الله هذه الآية «ولئن سألتهم ليقولنّ إنّما كنّا نخوض ونلعب». قال الله لنبيّه: «قل أبا لله وآياته ورسوله» يعني: محمّداً على النه لن يتم تستهزءون، لاتعتذروا قد كفرتم بعد إيمانكم إن نعف عن طائفة منكم». [يعني: عليّاً، أن يعف عنهما في أن يلعنهما على المنابر ويلعن غيرهما فذلك قوله تعالى: «إن نعف عن طائفة منكم] (٨) نعذب طائفة».

﴿ الْمُنَافِقُونَ وَالْمُنَافِقَاتُ بَعْضُهُمْ مِنْ بَعْضٍ ﴾: أي متشابهون في النفاق والبعد عن الإيمان، كأبعاض الشيء الواحد.

وقيل (٩): إنّه تكذيبهم في حلفهم بالله «أنّهم لمنكم» وتقرير لقوله: «وما هم منكم» وما بعده كالدليل عليه. فإنّه يدلّ على مضادّة حالهم لحال المؤمنين. وهو قوله:

٢. المصدر: مخشيبن حمير.

١. المجمع ، ٤٧/٣.

٤٠ ليس في المصدر: ما.

٣. تفسير العيّاشي ٩٥/٢، ح ٨٤

٥. المصدر: «التيمي والعدوي» بدل «عدد بني أمية».

٦. ما بين المعقوقتين ليس في بعض نسخ المصدر.

٧. من المصدر. وفي النسخ: «ليقتل» بدل ما بين المعقوفتين.

٨. من المصدر. ٩. أنوار التنزيل، ٤٢٢/١.

﴿ يَأْمُرُونَ بِالْمُنْكَرِ ﴾ : بالكفر والمعاصي.

﴿ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمَعْرُونِ ﴾ : عن الإيمان والطاعة .

﴿ وَيَقْبِضُونَ آيْدِيَهُمْ ﴾: عن المبارَ.

وقبض اليد، عبارة عن الشحّ.

﴿ نَسُوا اللهَ ﴾ : أغفلوا ذكر الله ، وتركوا طاعته .

﴿ فَنَسِيَهُمْ ﴾ : فتركهم من لطفه وفضله.

وفي عيون الأخبار (١)، بإسناده إلى عبدالعزيز بن مسلم قال: سألت الرضاع الله عن قول الله: «نسوا الله فنسيهم».

وفي كتاب التوحيد (٥): عن أميرالمؤمنين التله الله يعني نسوا الله في دار الدنيا فلم يعملوا بطاعته، فنسيهم في الآخرة، أي لم يجعل لهم في ثوابه نصيباً، فصاروا منسيّين من الخير.

وقد يقول العرب في باب النسيان: قد نسينا فلان فلا يذكرنا، أي أنّه لم يأمر لهم بخير ولايذكرهم به.

وفي تفسير العيّاشيّ (٦): عن جابر، عن أبي جعفر للسلِّهِ «نسوا الله». قال: تركوا طاعة الله. «فنسيهم». قال: فتركهم.

۲. مریم / ۹۴.

٤. الأعراف / ٥١.

٦. تفسير العيّاشي ٩٥/٢ ـ٩٦، ح٨٥

<sup>1.</sup> العيون ١٢٥/١، صدر ح١٨.

٣. الحشر/١٩.

التوحيد ٢٥٩، ح٥.

عن أبي معمر العمري (١) قال (٢): قال علي الله في قول الله تعالى: «نسوا الله فنسيهم»: فإنّما يعني: أنّهم نسوا الله في دار الدنيا فلم يعملوا له بالطاعة ولم يؤمنوا به وبرسوله، فنسيهم في الآخرة، أي لم يجعل لهم في ثوابه نصيباً، فصاروا منسيّين من الخير.

﴿إِنَّ الْمُنَافِقِينَ هُمُ الْفَاسِقُونَ ﴾ ، الكاملون في التمرّد والفسوق، والخروج من دائرة الخير.

﴿ وَعَدَ اللَّهُ الْمُنَافِقِينَ وَالْمُنَافِقَاتِ وَالْكُفَّارَ نَارَ جَهَنَّمَ خَالِدِينَ فِيهَا ﴾ : مقدّرين الخلود.

﴿ هِيَ حَسْبُهُمْ ﴾: عقاباً وجزاء. وفيه دليل على عظم عذابها.

﴿ وَلَعَنَهُمُ اللهُ ﴾ : أبعدهم من رحمته وأهانهم.

﴿ وَلَهُمْ عَذَابٌ مُقِيمٌ ﴾ ۞: لا ينقطع.

والمراديه: ما وعدوه، أو ما يقاسونه من تعب النفاق.

﴿ كَالَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ ﴾ : أي أنتم مثل الذين. أو فعلتم مثل الذين من قبلكم.

﴿كَانُوا أَشَدُّ مِنْكُمْ قُوَّةً وَاكْثَرَ أَمْوَالاً وَأَوْلاَداً ﴾: بيان لتشبيههم بهم، وتمثيل حالهم بحالهم .

﴿ فَاسْتَمْتَعُوا بِخَلاَقِهِمْ ﴾: بنصيبهم من ملاذ الدنيا، واشتقاقه من الخلق، بمعنى: التقدير. فإنه ما قدر لصاحبه.

﴿ فَ اسْتَمْتَعْتُمْ بِخَلاَقِكُمْ كَمَا اسْتَمْتَعَ اللَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ بِخَلاَقِهِمْ ﴾: ذمّ الأولين باستمتاعهم بحظوظهم المخدجة من الشهوات الفائية، والتهائهم بها عن النظر في العاقبة، والسعي في تحصيل اللذائذ الحقيقيّة، تمهيداً لذمّ المخاطبين بمشابهتهم واقتفاء أثرهم.

﴿ وَخُضْتُمْ ﴾: دخلتم في الباطل.

١. أ، ب، أبي معمّر السعديّ.

﴿كَالَّذِي خَاصُوا﴾:كالذين خاضوا. أو كالفوج الّذي خاضوا. أو كـالخوض الّـذي خاضوه.

﴿ أُولَٰئِكَ حَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ ﴾: لم يستحقُّوا عليها ثواباً في الدارين.

﴿ وَأُولَئِكَ هُمُ الْخَاسِرُونَ ﴾ ٢٠ : الَّذين خسروا الدنيا والآخرة.

﴿ أَلَمْ يَأْتِهِمْ نَبَأُ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ قَوْمٍ نُوحٍ ﴾ : أغرقوا بالطوفان.

﴿ وَعَادٍ ﴾ : أهلكوا بالريح .

﴿ وَتُمُودَ ﴾ : أهلكوا بالرجفة.

﴿ وَقَوْمِ إِبْرَاهِيمَ ﴾: أهلك نمرود ببعوض، وأهلك أصحابه.

﴿ وَأَصْحَابِ مَدْيَنَ ﴾ : وأهل مدين، وهم قوم شعيب أهلكوا بالناريوم الظلّة.

﴿ وَالْمُوْ تَفِكَاتِ ﴾: قريات قوم لوط ائتفكت بهم، أي انقلبت فصارت عاليها سافلها، وأمطروا حجارة من سجيل.

وقيل (١): قريات المكذّبين المتمرّدين. وائتفاكهنّ؛ انقلاب أحوالهنّ من الخير إلى الشرّ.

قال: أولئك قوم لوط. ائتفكت عليهم: انقلبت عليهم.

وفي من لا يحضره الفقيه (٣): روى جويرية (١) بن مسهّر أنّه قال: أقبلنا مع أميرالمؤمنين عليّ بن أبي طالب الله من قتل الخوارج، حتّى إذا قبطعنا في (٥) أرض بابل، حضرت صلاة العصر. فنزل أميرالمؤمنين الميه ونزل الناس.

أتوار التنزيل، ١٨١/١. ذيل ح ٢٠٢.

٣. الفقيه ١٣٠/١، صدر ح ٦١١.

٤. كذا في المصدر وجامع الرواة ١٦٩/١. وفي النسخ: جرير.

٥. ليس في المصدر: في.

فقال عليّ عليه الناس، إنّ هذه الأرض ملعونة. قد عُذَبت في الدهر ثلاث مرّات. وفي خبر آخر: مرّتين. وهي تتوقّع الثالثة. وهي إحدى المؤتفكات. والحديثان طويلان أخذت منهما موضع الحاجة.

﴿ اَتَتُّهُمْ رُسُلُهُمْ ﴾: يعني الكلِّ.

﴿ بِالْبَيِّنَاتِ فَمَا كَانَ اللهُ لِيَظْلِمَهُمْ ﴾: أي لم يكن من عادته ولم يـجز له ظـلم النـاس، كالعقوبة بلا جرم.

﴿ وَلَكِنْ كَانُوا أَنْفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ ٢٠ - يث عرّضوها للعقاب، بالكفر والتكذيب.

﴿ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضِ ﴾: في مقابلة قبوله: «والمنافقون والمنافقون والمنافقات بعضهم من بعض».

قال: فإذا جاءتك المرأة المسلمة، فاحملها. فإنّ المؤمن محرم المؤمنة. وتلا هذه الآية: «والمؤمنون والمؤمنات بعضهم أولياء بعض».

﴿ يَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَيُقِيمُونَ الصَّلاَةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَيُطِيعُونَ اللهَ وَرَسُولَهُ ﴾ : في سائر الأمور.

﴿ أُولَئِكَ سَيَرْحَمُهُمُ اللهُ ﴾ : لا محالة . فإنّ السين مؤكّدة للوقوع .

﴿ إِنَّ اللهَ عَزِيزٌ ﴾: غالب على كلّ شيء، لايمتنع عليه ما يريده.

﴿حَكِيمٌ ﴾ ٢٠ يضع الأشياء مواضعها.

﴿ وَعَدَ اللهُ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا وَمَسَاكِنَ طَيِّبَةً ﴾ : تستطيبها النفس، أو يطيب فيها العيش.

١. تفسير العيّاشي ٩٦/٢، ح٨٧ ونقله في نورالثقلين ٢٤٠/٢، ح٢٣٣ والبرهان ١٤٤/٢، ح٢ عنه.

﴿ فِي جَنَّاتِ عَدْنٍ ﴾ : إقامة وخلود.

ومرجع العطف فيها يحتمل أن يكون إلى تعدّد الموعود لكلّ واحد. أو للجميع، على سبيل التوزيع. أو إلى تغاير وصفه، وكأنّه وصفه أوّلاً بأنّه من جنس ما هو أسهى الأماكن الّتي يعرفونها لتميل إليه طباعهم. أو إلى (١) ما يقرع أسماعهم. ثمّ وصفه بأنّه محفوف بطيب العيش، معرّى عن شوائب الكدورات الّتي لاتخلو عن شيء منها أماكن الدنيا، وفيها ما تشتهي الأنفس وتلذّ الأعين. ثمّ وصفه بأنّه دار إقامة وثبات في جوار العلّين، لا يعتريهم فيها فناء ولا تغيّر.

وفي مجمع البيان (٢): عن النبي عَيَّالَة [أنّه قال] (٣) «عدن» دار الله الّتي لم ترها عين ولم تخطر على قلب بشر. لا يسكنها غير ثلاثة: النبيّين والصدّيقين والشهداء. يتقول الله تعالى: طوبئ لمن دخلك.

وفي كتاب الخصال (٤)، في احتجاج على طلي على الناس يوم الشورى، قال: نشدتكم بالله، هل فيكم أحد قال رسول الله عَلَيْ الله عَن سَرّهُ أن يحيى حياتي ويسموت مماتي ويسكن جنّتي الّتي وعدني الله ربّي؛ جنّات عدن، قضيب غرسه الله بيده. ثمّ قال له: كن فيكون، فليوال على بن أبي طالب وذرّيته من بعده [إلى قوله: غيري قالوا: اللهم الله الماه).

وعن أميرالمؤمنين (٦) للنظير أنّه سأله يهوديّ: أين يسكن نبيّكم (٧) من الجنّة ؟ فقال: في أعلاها درجة وأشرفها مكاناً؛ في جنّات عدن.

فقال: صدقت، والله، إنَّه لبخطُّ هارون وإملاء موسىٰ.

وفي من لايحضره الفقيه (^)، في حديث بلال: جنّة عدن في وسط الجنان، سورها ياقوت أحمر، وحصاؤها اللؤلؤ.

٢. المجمع ، ٥٠/٣.

٤. الخصال ٥٥٨، ح ٣١.

٦. نفس المصدر، ٤٧٧ـ٤٧٧.

٨. الفقيه ١٩٣/١، ببعض التصرّف.

ر: «أوّل» بدل «اوالي».

٣. من المصدر.

٥. من المصدر.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: منكم.

﴿ وَرِضُوَانٌ مِنَ اللهِ أَكْبَرُ ﴾ : لأنه المبدأ لكلّ سعادة وكرامة ، والمؤدّي إلى نيل الوصول والفوز باللقاء .

- ﴿ ذَلِكَ ﴾ : أي الرضوان. أو جميع ما تقدّم.
- ﴿ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴾ ٢٠ : الَّذي تُستحقر دونه الدنيا وما فيها.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (۱): عن يونس (۲)، عن عليّ بن الحسين الله على صار أهل الجنّة في الجنّة ودخل وليّ الله جنّاته ومساكنه واتكّى (۲)كلّ مؤمن منهم على أريكته، حفّته زوجاته وخدّامه، وتهدّلت عليه الشمار، وتفجّرت حوله العيون، وجرت من تحته الأنهار، وبُسطت له الزرابيّ، وصُفّفت له النمارق، وأتته الخدّام بما شهوته من قبل أن يسألهم ذلك.

قال: وتخرج عليهم الحور العين من الجنان، فيمكثون بذلك ما شاء الله. ثـمّ إنّ الجبّار يشرف عليهم، فيقول لهم: أوليائي وأهل طاعتي وسكّان جنّتي في جواري، ألا هل أنبّئكم بخير ممّا أنتم فيه ؟

فيقولون: ربّنا، وأيّ شيء خير ممّا نحن فيه؟ [نحن ](٤) فيما اشتهت أنفسنا ولذّت أعيننا من النعم في جوار الكريم.

قال: فيعود عليهم بالقول.

فيقولون: ربّنا [نعم، فأتنا بخير ممّا نحن فيه.

فيقول لهم تبارك وتعالى: رضاي عنكم ومحبّتي لكم خير وأعظم ممّا أنتم فيه.

قال: فيقولون: نعم، ياربّنا ](٥) رضاك عنّا ومحبّتك لنا خير لنا وأطيب لأنفسنا.

ثمّ قرأ عليّ بن الحسين عَلِيَّظُ هذه الآية : «وعد الله المؤمنين والمؤمنات \_إلى قوله \_ هو الفوز العظيم».

١. بل في تفسير العياشي ٩٦/٢ ـ ٩٧، ح٨٨ ونورالثقلين ٢٤٠/٢ ـ ٢٤١، ح٢٣٤، والبرهان ١٤٥/٢، ح١ عنه.

٢. كذا في تورالثقلين والبرهان. وفي المصدر: ثوير.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: أتيكم. ٤. من المصدر. ويوجد المعقوفتان فيه أيضاً.

٥. من المصدر،

﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ جَاهِدِ الْكُفَّارَ ﴾: قيل (١): بالسيف.

﴿ وَالْمُنَافِقِينَ ﴾: قيل (٢): بإلزام الحجَّة، وإقامة الحدود.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): حدّثني أبي، عن ابن أبي عمير، عن أبي بصير، عن أبي جعفر للرُّلِا «جاهد الكفّار والمنافقين»: بإلزام الفرائض.

وفيه (٤)، في سورة التحريم: أخبرني الحسين بن محمّد، عن معلّىٰ بن محمّد، إعن أحمد بن محمّد إعن أحمد بن محمّد بن عبدالله، عن يعقوب بن يزيد، عن سليمان الكاتب، عن بعض أصحابه، عن أبي عبدالله المُثِلِّة في قوله تعالى: «يا أيّها النبيّ جاهد الكفّار والمنافقين».

[قال:](٦) هكذا نزلت، فجاهد رسول الله عَيَّالَةُ الكفّار وجاهد عليّ عَلَيْكُ المنافقين. فجاهد علىّ جهاد رسول الله عَيَّالَةُ.

وفي مجمع البيان (٧)، في قراءة أهل البيت الكلم : «جاهد الكفّار بالمنافقين».

قالوا: لأنّ النبيّ عَلَيْهِ لله يكن يقاتل المنافقين، ولكن كان يتألّفهم. ولأنّ المنافقين الإيمان. لا يظهرون الإيمان.

وفيه (٩)، في سورة التحريم: عن الصادق للسُّلِا أنَّه قرأ: «جاهد الكفّار بالمنافقين».

قال: إنَّ رسول الله عَيَّا لِلهُ عَلَيْهِ لَم يقاتل منافقاً قطَّ ، إنَّما كان يتألُّفهم.

وفي أمالي شيخ الطائفة (١٠) على بإسناده إلى ابن عبّاس قال: لمّا نزلت «يا أيّها النبيّ جاهد الكفّار والمنافقين» قال: النبيّ عَلِيلًا: لأجاهدن (١١) العمالقة، يعني: الكفّار والمنافقين.

١. أنوار التنزيل، ٤٣٣/١.

٣. تفسير القمّي، ٣٠١/١.

٥. ليس في المصدر. والظاهر أنها زائدة.

٧. المجمع ، ١٣٠ ٥.

٩. نفس المصدر، ٣١٩/٥.

١١. كذا في المصدر. وفي النسخ: لأجاهد به.

٢. أنوار التنزيل، ٤٣٣/١.

٤. نفس المصدر، ٣٧٧/٢.

٦. من المصدر.

٨. المصدر: إذا.

١٠. أمالي الطوسي، ١١٦/٢.

فأتاه جبرئيل لما الله وقال: أنت أو على.

﴿ وَاغْلُظْ عَلَيْهِمْ ﴾: في ذلك، ولاتحابُهم.

﴿ وَمَأْ وَاهُمْ جَهَنَّمُ وَبِئْسَ الْمَصِيرُ ﴾ ۞: مصيرهم.

﴿ يَحْلِفُونَ بِاللهِ مَا قَالُوا وَلَقَدْ قَالُوا كَلِمَةَ الْكُفْرِ بَعْدَ اِسْلاَمِهِمْ ﴾: وأظهروا الكفر بعد إظهار إسلامهم.

﴿ وَهَمُّوا بِمَا لَمْ يَنَالُوا ﴾: من قتل الرسول ﷺ.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): نزلت في الّذين تحالفوا في الكعبة ، أن لا يردّوا هذا الأمر في بني هاشم. فهي كلمة الكفر. ثمّ قعدوا لرسول الله عَيَّا في العقبة وهمّوا بقتله ، وهو قوله: «وهمّوا بما لم ينالوا».

قال في موضع آخر (٢): فلمّا أطلع الله نبيّه وأخبره، حلفوا أنّهم لم يقولوا ذلك ولم يهمّوا به، حتّى أنزل الله تعالى «يحلفون بالله ما قالوا» الآية.

وعن الصادق (٣) عَلَيْكِ : لمّا أقام رسول الله عَلَيْلُ أميرالمؤمنين عَلَيْكُ يوم غدير خمّ، كان بحذائه سبعة نفر من المنافقين ؛ وهم أبوبكر ، وعمر ، وعبدالرحمن بن عوف ، وسعد بن أبي وقاص ، وأبو عبيدة ، وسالم مولئ أبي حذيفة ، والمغيرة بن شعبة .

قال عمر: أما ترون عينيه كأنّها عينا مجنون، يعني: النبيّ ﷺ. الساعة يقوم ويقول: قال لي ربّي.

فلمّا قام، قال: يا أيّها الناس، من أولي بكم من أنفسكم؟

قالوا: الله ورسوله.

قال: اللهم فاشهد.

ثمّ قال: ألا من كنت مولاه، فعلى مولاه. وسلّموا عليه بإمرة المؤمنين.

فنزل جبرئيل الله وأعلم رسول الله ﷺ بمقالة القوم. فدعاهم وسألهم، فأنكروا

٢. نفس المصدر والمجلِّد ١٧٥، بتصرف في اللفظ.

أ. تفسير القمى، ٢٠١/١.

٣. نفس المصدر والمجلد، ٣٠١.

وحلفوا. فأنزل الله «يحلفون بالله ما قالوا».

وفي مجمع البيان (۱): نزلت في أهل العقبة. فإنهم أضمروا أن يقتلوا (۱) رسول الله على عقبة حين مرجعهم من تبوك، وأرادوا أن يقطعوا أنساع (۱) راحلته ثم ينخسوا به. فأطلعه الله على ذلك. وكان من جملة معجزاته؛ لأنه لا يمكن معرفة ذلك (۱) إلا بوحي من الله. فبادر (۱) رسول الله على العقبة وحده (۱) وعمّار وحذيفة [معه] (۱) أحدهما يقود ناقته والآخر يسوقها. وأمر الناس كلّهم بسلوك بطن الوادي. وكان الذين همّوا بقتله اثني عشر رجلاً أو خمسة عشر [رجلاً على الخلاف فيه] (۱)، عرفهم رسول الله عَيَالًا وسمّاهم بأسمائهم.

قال: وقال الباقر (٩) عليه : ثمانية منهم من قريش، وأربعة من العرب.

أقول: قد مضى بعض هذه القصّة عند تفسير «يا أيّها الرسول بلّغ» من المائدة، وعند تفسير «إنّما كنّا نخوض ونلعب» من هذه السورة.

وفي تفسير العيّاشيّ (۱۰): عن جابر بن [أرقم، عن أخيه زيد بن ] (۱۱) أرقم قال: لمّا أقام النبيّ عَلَيْهُ عليّاً عليه بغدير خمّ وبلّغ فيه عن الله على ما بلّغ شمّ نـزل، انـصرفنا إلى رحالنا. وكان إلى جانب الخباء النفر (۱۲) من قريش، وهم ثلاثة، ومعي (۱۳) حذيفة بـن اليمان (۱۵).

١. المجمع ، ١٩٥٥.

المصدر: «ائتمروا في أن يغتالوا» بدل «أضمروا أن يقتلوا».

٣. الأنساع ـ جمع نسع ـ : حبل طويل تشدّ به الرّحال.

المصدر: معرفة مثل ذلك.
 المصدر: فسأر.

٢. ليس في المصدر. ٧. من المصدر.

٨. من المصدر. ٩. المجمع ، ٥١/٣.

١٠. تفسير العيّاشي ٩٨/٢ - ٩٩، ضمن ح ٨٩ ١١. ليس في المصدر.

١٢. المصدر: وكان إلى جانب خبائي خباء النفر.

١٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: «نفر ومعهم» بدل «ومعي».

١٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: «اليماني» بدل «بن اليمان».

فسمعنا أحد الثلاثة وهو يـقول: والله، إنّ محمّداً لأحـمق إن كـان يـرىٰ أنّ الأمـر يستقيم لعليّ من بعده!

وقال آخر: أتجعله أحمق؟! ألم تعلم أنّه مجنون قد كاد أن يصرع (١) عند امرأة ابن أبي كبشة؟

وقال الثالث: دعوه إن [شاء أن يكون أحمق وإن ]<sup>(۱)</sup>شاء أن يكون مجنوناً. والله، ما يكون ما يقول أبداً.

فغضب حذيفة من مقالتهم، فرفع جانب الخباء، فأدخل رأسه إليهم وقال: فعلتموها ورسول الله بين أظهركم ووحى الله ينزل إليكم. والله، لأخبرنه (٣) بكرة بمقالتكم.

فقالواله: يا أبا عبدالله، وإنَّك لهاهنا وقد سمعت ما قلنا؟ اكتم علينا. فإنَّ لكلَّ جوار أمانة.

فقال لهم: ما هذا من جوار الأمانة، ولا من مجالسها، ما نصحت الله ورسوله إن أنا طويت عند هذا الحديث.

فقالوا: يا أبا عبدالله، فاصنع ما شئت. فو الله، لنحلفنّ أنّا لم نقل وإنّك قـد كـذبت علينا. أفتراه يصدّقك و يكذّبنا ونحن ثلاثة؟

فقال لهم: أمّا أنا، فلا أبالي إذا أدّيت النصيحة إلى الله وإلى رسوله. فقولوا ما شئتم أن تقولوا.

ثمّ مضى حتّى أتى رسول الله ﷺ وعليّ عليّه إلى جانبه محتب (١) بحمائل سيفه (٥). فأخبره بمقالة القوم. فبعث اليهم رسول الله ﷺ فأتوه.

فقال لهم: ماذا قلتم؟

كذا في المصدر. وفي النسخ: كان أنه يصرع. ٢. ما بين المعقوفتين ليس في ب.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: لاخبر.

كذا في المصدر. وفي النسخ: «جانب المخباء» بدل «جانبه محتب».

٥. ليس في أ، ب: بحماثل سيفه.

فقالوا: والله، ما قلنا شيئاً. فإن كنت أبلغت عنا شيئاً، فمكذوب(١) علينا.

فهبط جبرئيل عليه الآية «يحلفون» إلى قوله «بعد إسلامهم».

وقال [عليّ إ<sup>(٢)</sup> عليه عند ذلك: ليقولوا ما شاءوا، والله، إنّ قلبي بسين أضلاعي وإنّ سيفي لفي عنقي، ولئن همّوا، لأهمّنّ.

فقال جبر ثيل عليُّ للنبيِّ قَلَيْلًا: اصبر للأمر (٢٣) الَّذي هو كائن.

فأخبر النبيّ عَيْلِيٌّ عليًّا لما يُلكِّلُ بما أخبره به جبرئيل.

فقال: إذاً أصبر للمقادير.

عن جعفر بن محمد الخزاعي (٤)، عن أبيه قال: سمعت أبا عبدالله عليه يقول: لمّا قال النبيّ عَلَيْهُ ما قال في غدير خمّ وصار بالأخبية (٥)، مرّ المقداد بجماعة منهم يقولون: إذا دنا موته وفنيت أيّامه وحضر أجله، أراد أن يولّينا عليّاً من بعده. أما والله ليعلمنّ.

قال: فمضى المقداد وأخبر النبيِّ ﷺ به.

فقال: الصلاة جامعة.

فقالوا: قد رمانا المقداد، فقوموا نحلف عليه.

قال: فجاؤوا حتّى جثوا بين يديه، فقالوا: بآبائنا وأمّهاتنا يا رسـول الله، والّـذي (٢) بعثك بالحقّ والّذي أكرمك بالنبؤة، ما قلنا ما بلغك والّذي (٧) اصطفاك على البشر.

قال: فقال النبي عَلَيْهِ: بسم الله الرحمن الرحيم «يحلفون بالله ما قالوا ولقد قالوا كلمة الكفر وكفروا بعد إسلامهم وهموا» بك يا محمد، ليلة العقبة. «وما نقموا إلّا أن أغناهم الله ورسوله من فضله».

كذا في المصدر. وفي النسخ: فكذوب.

كذا في المصدر. وفي النسخ: «أخبر الأمر» بدل «اصبر للأمر».

٤. تفسير العيّاشيّ ٩٩/٢ ـ ١٠٠، ح ٩٠ لخص المؤلف الخبر.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: بالأخبتية. ٦. المصدر: لا والَّذي.

٧. المصدر: لا والَّذي.

كان أحدهم يبيع الرؤوس وآخر يبيع الكراع ويفتل القرامل (١)، فأغناهم الله برسوله. ثمّ [جعلوا ](٢)حدّهم وحديدهم عليه.

قال أبان بن تغلب (٣) [عنه ](٤): لمّا نصّب رسول الله عَيَّالِيَّةٌ عليّاً عَلَيَّا عَلَيْهِ بِـوم غـدير خـمّ فقال: من كنت مولاه فعليّ مولاه، قال رجلان من قريش وسمّاهما: والله، لا نسلّم له ما قال أبداً.

فأخبر النبيّ ﷺ. فسألهما عمّا قالا، فكذّبا وحلفا بالله ما قالا شيئاً.

فنزل جبرئيل عليه إلى رسول الله ﷺ: «يحلفون بالله ما قالوا» الآية.

قال أبو عبدالله للطُّلَّا: لقد تولَّيا وماتا (٥).

﴿ وَمَا نَقَمُوا ﴾: وما أنكروا. أو ما وجدوا ما يورث نقمتهم.

﴿ إِلاَّ أَنْ أَغْنَاهُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ مِنْ فَضَلِهِ ﴾ : قد مرّ تفسيره في ذيل الحديث السابق.

والاستثناء مفرغ من أعمّ المفاعيل، أو العلل.

﴿ فَإِنْ يَتُوبُوا يَكُ خَيْراً لَهُمْ ﴾: الضمير في «يك» للتوب.

﴿ وَإِنَّ يَتَوَلُّوا ﴾: بالإصرار على النفاق.

﴿ يُعَذِّبْهُمُ اللَّهُ عَذَاباً الِّيماَّ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ ﴾ : بالقتل والنار.

﴿ وَمَا لَهُمْ فِي الْأَرْضِ مِنْ وَلِيٌّ وَلاَّ نَصِيرٍ ﴾ ٢٠ : فينجيهم من العذاب.

﴿ وَمِنْهُمْ مَنْ عَاهَدَ اللهَ لَئِنْ آتَانَا مِنْ فَضْلِهِ لَنَصَّدَّقَنَّ وَلَنَكُونَنَّ مِنَ الصَّالِحِينَ ﴾ ﴿ وَمِنْهُمْ مَنْ عَاهَدَ اللهَ لَئِنْ آتَانَا مِنْ فَضْلِهِ لَنَصَّدَّقَنَّ وَلَنَكُونَنَّ مِنَ الصَّالِحِينَ ﴾ ﴿ تَفْسَيْرُ عَلَيْ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ا

١. كذا في المصدر. وفي النسخ: يقتل القوامل. والقرامل: ما تشدّ المرأة في شعرها من الخيوط.

٢. من المصدر. ٣. تفسير العيّاشي ٢/١٠٠، ح ٩١.

من المصدر ويوجد المعقوفتان فيه أيضاً.
 ه. المصدر: ماتابا.

٦. تفسير القمّي، ٣٠١/١.٣٠٢.

٧. كما في جامع الرواة ١٤٠/١، وفي المصدر: ثعلبة بن خاطب.

وفي الجوامع (١): هو ثعلبة بن حاطب. قال: يا رسول الله، ادع الله أن يرزقني مالاً. فقال: يا ثعلبة، قليل تؤدّي شكره خير من كثير لا تطيقه.

فقال: والَّذي بعثك بالحقِّ، لئن رزقني الله مالاً لأعطينَ كلِّ ذي حقَّ حقَّه.

فدعاله، فاتّخذ غنماً، فنمت كما ينمي (٢) الدود حتّى ضاقت بها المدينة. فنزل وادياً وانقطع عن الجماعة والجمعة. فبعث رسول الله عَيْرُ إليه المصدّق ليأخذ الصدقة. فأبئ وبخل، وقال: ما هذه إلا أخت الجزية.

فقال ﷺ: يا ويح ثعلبة.

وفي مجمع البيان (٣)، روي ذلك مرفوعاً.

﴿ فَلَمَّا آتَاهُمْ مِنْ فَضَلِهِ بَخِلُوا بِهِ ﴾ : منعوا حقّ الله منه.

﴿ وَتَوَلُّوا ﴾ : عن طاعة الله.

﴿ وَهُمْ مُعْرِضُونَ ﴾ ٢٠ : وهم قوم عادتهم الإعراض عنها.

﴿ فَاَعْقَبَهُمْ نِفَاقاً فِي قُلُوبِهِمْ ﴾: أي فجعل الله عاقبة فعلهم ذلك نفاقاً وسوء اعتقادٍ في لله يهم.

ويجوز أن يكون الضمير للبخل. والمعنى: فأورثهم البخل نفاقاً متمكّناً في قلوبهم. ﴿ إِلَى يَوْمِ يَلْقَوْنَهُ ﴾: يلقون الله بالموت. أو يلقون عملهم، أي جزاءه، وهو يوم القيامة.

وفي كتاب التوحيد (٤). عن أميرالمؤمنين الله حديث طويل، يقول فيه وقد سأله رجل عمّا اشتبه عليه من الآيمات: وذكره (٥) المؤمنين «الّـذين يـظنّون أنّـهم مـلاقوا ربّهم» (٦). وقوله لغيرهم: «إلى يوم يلقونه بما أخلفوا الله ما وعدوه».

إلى أن قال عليه : فاللقاء هاهنا ليس بالرؤية. واللقاء: هو البعث. فافهم جميع ما في كتاب الله من لقائه، فإنّه يعني بذلك: البعث.

الجوامع، ١٨٣.

٣. المجمع ، ٥٣/٢.

٥. المصدر: ذكر الله.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: تم.

٤. التوحيد ٢٦٧، ح٥.

٦. البقرة / ٤٦.

﴿ بِمَا أَخْلَفُوا اللهَ مَا وَعَدُوهُ ﴾: بسبب إخلافهم ما وعدوه من التصديق والصلاح.

﴿ وَبِمَا كَانُوا يَكُذِبُونَ ﴾ ۞: وبكونهم كاذبين فيه . فإنّ خلف الوعد متضمّن للكذب، مستقبح من الوجهين. أو المقال مطلقاً.

وقرئ (۱): «يكذبون» بالتشديد.

وفي كتاب الخصال (٢): عن عبدالله بن مسعود، عن النبيّ عَيْنَا قال: أربع من كنّ فيه، فهو منافق. فإن كانت فيه واحدة منهنّ، كان فيه خصلة من النفاق حتّى يدعها؛ من إذا حدّث كذب، وإذا وعد أخلف، وإذا عاهد غدر، وإذا خاصم فجر.

وفي مجمع البيان (٣): وقد صحّ في الحديث عن النبيّ ﷺ أنّه قال: للمنافق ثـلاث علامات: إذا حدّث كذب، وإذا وعد أخلف، وإذا ائتمن خان.

﴿ اَلَمْ يَعْلَمُوا ﴾ : أي المنافقون. أو من عاهد الله.

وقرئ (٤) بالتاء، على الالتفات.

﴿ أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ سِرَّهُمْ ﴾: ما أَسَرَوه في أنفسهم من النفاق، أو العزم على الإخلاف.

﴿ وَنَجُواهُمْ ﴾: وما يتناجون به فيما بينهم من المطاعن. أو تسمية الزكاة: جزية.

﴿ وَأَنَّ اللهَ عَلاَّمُ الْغُيُوبِ ﴾ ۞: فلا يخفي عليه ذلك.

﴿الَّذِينَ يَلْمِزُونَ ﴾: أي يعيبون.

ذم مرفوع، أو منصوب، أو بدل من الضمير في «سِرّهم».

وقرئ (٥): «يلمزون» بالضمّ.

﴿ الْمُطَوِّعِينَ ﴾: المتطوّعين.

﴿ مِسنَ الْسَمُؤْمِنِينَ فِي الصَّدَقَاتِ وَالَّـذِينَ لاَ يَـجِدُونَ اِلَّاجُـهْدَهُمْ ﴾ : إلّا طاقتهم، فيتصدّقون بالقليل.

١. أنوار التنزيل، ٤٢٥/١.

٣. المجمع ، ٥٤/٣.

نفس المصدر والموضع.

٢. الخصال ٢٥٤، ح١٢٩.

<sup>£.</sup> أنوار التنزيل، ٤٢٥/١.

وفي مجمع البيان (١): أنّه سئل، فقيل: يا رسول الله، أيّ الصدقة أفضل؟ قال: جهد المقلّ (٢).

وقرئ (٣) بالفتح. وهو مصدر جهد في الأمر: إذا بالغ فيه.

﴿ فَيَسْخَرُونَ مِنْهُمْ ﴾ : يستهزنون بهم.

﴿ سَجِرَ اللهُ مِنْهُمْ ﴾: جازاهم على سخريتهم، كقوله: «الله يستهزئ بهم».

وفي عيون الأخبار (1)، بإسناده إلى الحسن بن عليّ بن فيضال إعن أبيه إ(٥) عن الرضاطيَّة أنّه قال في كلام طويل: إنّ الله تعالى لا يسخر ولا يستهزئ ولا يمكر ولا يخادع، ولكنّه تعالى يجازيهم جزاء السخرية وجزاء الاستهزاء وجزاء المكر والخديعة. تعالى الله عمّا يقول الظالمون علوّاً كبيراً.

## ﴿ وَلَهُمْ عَذَابٌ الِّيمٌ ﴾ ۞: على كفرهم.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٦): جاء سالم بن عمير الأنصاريّ بصاع من تمر، فقال: يا رسول الله، كنت ليلتي أجرّ (٧) الجرير، حتّى عملت بصاعين من تمر. فأمّا إحداهما، فأمسكته. وأمّا الآخر، فأقرضته ربّي.

فأمر رسول الله عَيَّا أن ينشره في الصدقات. فسخر منه المنافقون، فقالوا: والله، إنّ الله عَنَى عن هذا الصاع. ما يصنع الله بصاعه شيئاً. ولكن أباعقيل أراد أن يذكر نفسه، ليعطى من الصدقات. فنزلت.

وفي تنفسير العيّاشيّ (^): عن أبني الجارود، عن أبني عبدالله عليَّا قال: ذهب

<sup>1.</sup> المجمع ، ٥٥/٣.

٢. قال الجزريّ في النهاية: جهد المقل أي: قدر ما يحتمله حال القليل المال.

٤. العيون ١٢٦/١، ذيل ح١٩.

٣. أنوار التنزيل، ٤٢٥/١.

٦. تفسير القمّي ٣٠٢/١، باختلاف في بعض الالفاظ.

٥. من المصدر.

٧. قال الجزريّ في النهاية: وفي الحديث: أنّ رجلاً كان يجرّ الجرير، فأصاب صاعين من تسمر، فتصدّق
بأحدهما، يريد: أنّه كان يستقي الماء بالحبل. ٨. تفسير العيّاشي ١٠١/٢، ح٩٣.

أميرالمؤمنين عليه فأجر نفسه على أن يسقي كلّ دلو بتمرة يختارها (١). فأتئ به النبيّ عَيْدًا وعبدالرحمن بن عوف [على الباب] (٢). فلمزه، أي وقع فيه. فأنزلت هذه الآية.

﴿ اسْتَغْفِرْ لَهُمْ أَوْ لاَ تَسْتَغْفِرْ لَهُمْ ﴾: يريدبه التساوي بين الأمرين في عدم الإفادة لهم، كما نصّ عليه بقوله:

﴿إِنْ تَسْتَغْفِرْ لَهُمْ سَبْعِينَ مَرَّةً فَلَنْ يَغْفِرَ اللهُ لَهُمْ ﴾: قيل (٣): إنّ الوجه في تعليق الاستغفار (٤) بسبعين مرّة، المبالغة لا العدد المخصوص. ويجري ذلك مجرى قول القائل: لو قلت لي ألف مرّة ما قبلت. والمراد: أنّي لا أقبل منك، فكذا الآية المراد فيها: نفي الغفران جملة. وما روي عن النبيّ عَيْنِ أنّه قال: «والله، لأزيدن على السبعين» فإنّه خبر واحد لا يُعوّل عليه، ولا (٥) يتضمّن أنّ النبيّ عَيْنَ يستغفر للكفّار، وذلك غير جائز بالإجماع. وقد (٦) روي أنّه قال: لو علمت أنّه لو زدت على السبعين مرّة لغفر لهم، بالإجماع. وقد (٦)

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٧): أنّها نزلت لمّا رجع رسول الله تَتَلِظُ إلى المدينة. ومرض عبدالله بن أبيّ، وكان ابنه عبدالله بن عبدالله مؤمناً. فجاء إلى النبيّ تَتَلِظُ وأبوه يجود بنفسه.

فقال: يا رسول الله ، بأبي أنت وأمّي ، إنّك إن لم تأت أبي كان ذلك عاراً علينا. فدخل عليه رسول الله ﷺ والمنافقون عنده.

فقال ابنه عبدالله بن عبدالله: يا رسول الله، استغفر له.

فاستغفر له.

كذا في المصدر. وفي النسخ: بخيارها.

٢. من المصدر.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: الاستثناء.

<sup>«</sup>لا». ٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: «كذا ما» بدل «قد».

٣. المجمع ، ٥٥/٣.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: «الأله» بدل «الله.

٧. تفسير القميّ، ٣٠٢/١.

فقال عمر: ألم ينهك الله، يا رسول الله، أن تصلَّى عليهم أو تستغفر لهم؟ فأعرض عنه رسول الله ﷺ.

فأعاد عليه.

فقال له: ويلك، إنَّى خُيَرت فاخترت. إنَّ الله يقول: «استغفر لهم أو لا تستغفر لهم إن تستغفر لهم سبعين مرّة فلن يغفر الله لهم».

فلما مات عبدالله، جاء ابنه إلى رسول الله ﷺ فقال: بأبي أنت وأمّى، يا رسول الله، إن رأيت أن تحضر جنازته.

فحضر رسول الله ﷺ وقام على قبره.

فقال عمر: يا رسول الله، ألم ينهك الله أن تصلّى على أحد منهم إمات إ(١) أبداً وأن تقيم (٢) على قبره ؟

فقال له رسول الله ﷺ: ويلك، وهل تدري ما قلت؟ إنَّما قلت: اللهمّ احش قبره ناراً وجوفه [ناراً](٢) وأصله النار.

فبدا من رسول الله عَيَّلِكُمْ ما لم يكن يحبّ.

﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَفَرُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ ﴾ : إشارة إلى أنَّ اليأس من المغفرة وعدم قبول استغفارك ليس لبخل منّا ولا قصور فيك، بل لعدم قابليّتهم بسبب الكفر الصارف عنها.

﴿ وَاللَّهُ لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ الْفَاسِقِينَ ﴾ ٢٠ : المتمرَّدين في كفرهم.

﴿ فَرحَ الْمُخَلِّفُونَ بِمَقْعَدِهِمْ خِلانَ رَسُولِ اللهِ ﴾: بقعودهم عن الغزو خلفه. يقال: أقام خلاف الحيّ، أي بعدهم.

ويجوز أن يكون بمعنى المخالفة، فيكون انتصابه على العلَّة أو الحال.

﴿ وَكُرهُوا أَنْ يُجَاهِدُوا بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنْفُسِهِمْ فِي سَبِيلِ اللهِ ﴾ : إيثاراً للدعة ، والخفض على

١. من المصدر،

٣. من المصدر.

٢. المصدر: تقوم.

طاعة الله. وفيه تعريض بالمؤمنين الّذين آثروا عليها تحصيل رضاه، بـبذل الأمـوال والمهج.

﴿ وَقَالُوا لاَ تَنْفِرُوا فِي الْحَرِّ ﴾ : قاله بعضهم لبعض. أو قالوا للمؤمنين تثبيطاً.

﴿ قُلْ نَارُ جَهَنَّمُ اَشَدُّ حَرًّا ﴾ : وقد أثرتموها بهذه المخالفة.

﴿ لَوْ كَانُوا يَفْقَهُونَ ﴾ ۞: أنّ مآبهم إليها. أو أنّها كيف هي ما اختاروها بـإيثار الدعــة على الطاعة.

﴿ فَلْيَضْحَكُوا قَلِيلاً وَلْيَبْكُوا كَثِيراً ﴾: إمّا على ظاهر الأمر، وإمّا إخبار عمّا يـؤول إليـه حالهم في الدنيا والآخرة. أخرجه على صيغة الأمر، للدلالة على أنّه حتم واجب.

ويجوز أن يكون الضحك والبكاء كنايتين عن السرور والغمّ. والمراد مـن القـلّة: العدم.

وفي مجمع البيان (١): وروى أنس بن مالك، عن النبيّ ﷺ أنّه قـال لو تـعلمون مـا أعلم، لضحكتم قليلاً ولبكيتم كثيراً.

﴿ جَزَاءً بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾ ۞: من الكفر والنفاق والتخلُّف.

﴿ فَاِنْ رَجَعَكَ اللهُ اِلَى طِائِفَةٍ مِنْهُمْ ﴾ : فإن ردّك إلى المدينة وفيها طائفة من المتخلّفين ، يعني منافقيهم. فإنّ كلّهم لم يكونوا منافقين. أو من بقي منهم. وكان المتخلّفون اثني عشر رجلاً.

﴿ فَاسْتَأْذَنُوكَ لِلْخُرُوجِ ﴾ : إلى غزوة أخرىٰ بعد تبوك.

﴿ فَقُلْ لَنْ تَخْرُجُوا مَعِيَ آبَداً وَلَنْ تُقَاتِلُوا مَعِيَ عَدُوّاً ﴾ : إخبار في معنى النهي للمبالغة.

﴿ إِنَّكُمْ رَضِيتُمْ بِالْقُعُودِ أَوَّلَ مَرَّةٍ ﴾: تعليل له. وكان إسقاطهم عن ديوان الغزاة عقوبة لهم في تخلّفهم أوّل مرّة، وهي الخرجة إلى غزوة تبوك.

﴿ فَاللَّهُ مُدُوا مَاعَ الْخَالِفِينَ ﴾ ٢٠ أي المتخلَّفين لعدم لياقتهم للجهاد، كالنساء والصبيان.

١. المجمع، ٥٦/٣.

وقرئ (١): «مع الخلفين» على قصر «الخالفين».

﴿ وَلاَ تُصَلِّ عَلَى آحَدٍ مِنْهُمْ مَاتَ آبَداً ﴾: بأن تدعو له وتستغفر.

﴿ وَلاَ تَقُمْ عَلَى قَبْرِهِ ﴾: للدعاء.

وفي مجمع البيان (٢): فإنه على الأله على الله على ميّت، يقف على قبره ساعة ويدعو له. فنهاه الله عن الصلاة على المنافقين، والوقوف على قبرهم (٣)، والدعاء لهم. ثمّ بيّن سبب الأمرين [ فقال : «إنّهم كفروا بالله ورسوله» الآية ](٤).

﴿ إِنَّهُمْ كَفَرُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَمَا تُوا وَهُمْ فَاسِقُونَ ﴾ (3): في تفسير العيّاشيّ (6): عن زرارة قال: سمعت أباجعفر عليه يقول: إنّ النبيّ عَيَالِه قال لابن عبدالله بن أبيّ: إذا فرغت من أبيك فأعلمني.

وكان قد توفّى، فأتاه فأعلمه. فأخذ رسول الله تَيَلِّينًا نعليه للقيام.

فقال له عمر: أليس قد قال الله تعالى: «ولا تصلّ على أحد منهم مات أبداً ولا تقم على قبره»؟

فقال له: ويحك \_أو ويلك \_إنّما أقول: اللهمّ املاً قبره ناراً واملاً، جوفه ناراً واصله يوم القيامة ناراً.

عن حنان بن سدير (٢)، عن أبيه، عن أبي جعفر الله عن توفّي رجل من المنافقين. فأرسل [رسول الله ](٢) إلى ابنه أن إذا أردتم أن تخرجوا، فاحضروني. فلمّا حضر أمره، أرسلوا إلى النبي عَلَيْهُ فَا فَبَل عَبَيْهُ نحوهم، حتّى أخذ بيد ابنه في الجنازة فمضى.

فتصدّىٰ له عمر، ثمّ قال: أما نهاك ربّك عن هذا أن تصلّي على أحد منهم مات أبداً، أو تقوم على قبره؟

<sup>1.</sup> أنوار التنزيل، ٤٣٦/١.

٣. المصدر: قيورهم.

٥. تفسير العيّاشي ١٠١/٢، ح ٩٤.

٧. من المصدر،

۲. المجمع ، ۵۷/۳.

٤. من المصدر.

٦. تفسير العيّاشي ١٠٢/٢، ح٩٥.

فلم يجبه النبي ﷺ. فلمّاكان قبل أن ينتهوا به إلى القبر، أعاد عمر ما قاله أوّلاً. فقال النبيّ ﷺ لعمر عند ذلك: ما رأيتنا صلّينا له (١)على جنازة ولا قمنا له على قبر. ثمّ قال: إنّ ابنه رجل من المؤمنين، وكان يحقّ علينا أداء حقّه.

فقال عمر: أعوذ بالله من سخط الله وسخطك، يا رسول الله.

واعلم أنَّ رسول الله عَيَّا كان حيياً كريماً، كما قال الله عَلَى: "فيستحيي منكم والله لا يستحيي من الحقّ» (٢). فكان يكره أن يفتضح رجل من أصحابه ممّن يظهر الإيمان. وكان يدعو على المنافقين ويورّي (٣) أنّه يدعو لهم. وهذا معنى قوله لعمر: ما رأيتنا صلّينا له على جنازة ولا قمنا له على قبر. وكذا معنى قوله في حديث عليّ بن إبراهيم: تحيّرت فاخترت. فورّى عليًا باختيار الاستغفار.

وأمّا قوله فيه: «فاستغفر له» فلعلّه استغفر لابنه لمّا سأل لأبيه الاستغفار، وكان يعلم أنّه من أصحاب الجحيم. ويدلّ على ما قلناه قوله عليّه : فبدا من رسول الله عَلَيْهُ ما لم يكن يحبّ.

هذا إن صحّ حديث عليّ بن إبراهيم، فإنّه لم يستند إلى المعصوم. والاعتماد على حديث العيّاشيّ هنا أكثر منه على حديث عليّ بن إبراهيم، لاستناده إلى قول المعصوم دونه ؛ لأنّ سياق كلام عليّ بن إبراهيم تارة يدلّ على أنّه كان سبب نزول الآية قصّة ابن أبى، وأخرى يدلّ على أنّ نزولها قبل ذلك.

وفي الكافي (٤): عن الصادق للبَّلِا: كان رسول الله تَلَيُّلِلَهُ يكبّر على قوم خمساً، وعلى قوم أخمساً، وعلى قوم أخرين أربعاً. فإذا كبّر على رجل أربعاً، اتُهم؛ يعنى بالنفاق.

وفيه (٥)، وفي تفسير العيّاشيّ (٦): عنه عليَّلا : كان رسول الله عَيْمِيُّلَةٌ إذا صلَّى على مـيّت

كذا في المصدر. وفي النسخ: به.
 كذا في المصدر. وفي النسخ: به.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: «المنافق ويدري» بدل «المنافقين ويورّي» وورّيت الخبر تورية: إذا سترته وأظهرت غيره، حيث يكون للفظ معنيان أحدهما أشيع من الآخر فتنطق به وتريد الخفيّ.

الكافي ١٨١٨٣، ح٢.
 الكافي ١٨١٨٣، ح٢.

٦. تفسير العيّاشي ١٠٢/٢ . ذيل ح٩٦ ببعض الاختلاف.

كبر وتشهد، ثمّ كبر وصلّى على الأنبياء [ودعا] (١) ثمّ كبر ودعا للمؤمنين، ثمّ كبر الرابعة ودعا للميّت، ثمّ كبر وانصرف. فلمّا نهاه الله ﷺ عن الصلاة على المنافقين كبر وتشهد، ثمّ كبر وصلّى على النبيّين، ثمّ كبر ودعا للمؤمنين، ثمّ كبر الرابعة وانصرف. ولم يدع للميّت.

﴿ وَلاَ تُعْجِبُكَ أَمْوَالُهُمْ وَآولاً دُهُمْ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ آنْ يُعَدِّبَهُمْ بِهَا فِي الدُّنْيَا ﴾: بما يلحقهم فيها من المصائب والغموم، وبما يشق عليهم إخراجها من الزكاة والإنفاق في سبيل الله. ﴿ وَتَزْهَقَ آنْفُسُهُمْ وَهُمْ كَافِرُونَ ﴾ ((()): تكرير للتأكيد، والأمر حقيق به. فإنَ الأبصار طامحة إلى الأموال والأولاد والنفوس، مغبوطة عليها.

ويجوز أن يكون هذه في فريق غير الأوّل.

وفي أصول (٢) الكافي (٣): أبو عليّ الأشعريّ، عن محمّد بن عبدالجبّار، عن الحسن بن عليّ بن فضّال، عن ثعلبة بن ميمون، عن أبي أميّة يوسف بسن ثابت، بسن (٤) أبي سعيدة قال: دخل قوم على أبي عبدالله الله الله فقالوا لمّا دخلوا عليه: إنّا أحببناكم لقرابتكم من رسول الله عَلَيْ ولما أوجب الله علينا من حقّكم. ما أحببناكم لدنيا نصيبها منكم، إلّا لوجه الله تعالى وللدار الآخرة ولصلح امرؤ منّا دينه.

فقال أبو عبدالله عليه الله عليه الله عنا ـ أو قال: جاء معنا ـ أو قال: جاء معنا ـ أو قال: جاء معنا ـ يوم القيامة هكذا. ثمّ جمع بين السبّابتين.

ثمّ قال: والله، لو أنّ رجلاً صام النهار وقام الليل ثمّ لقي الله ﷺ بغير ولايتنا أهمل البيت، للقيه وهو عنه غير راض \_أو قال: \_ساخط عليه.

ثمّ قال: وذلك قول الله ﷺ: «ولاتصلّ على أحد منهم مات أبداً ولا تقم على قبره إنّهم كفروا بالله ورسوله وماتوا وهم فاسقون، ولا تعجبك أموالهم وأولادهم إنّما يريد

٢. بل في روضة الكافي.

كذا في المصدر. وفي النسخ: «عن» بدل «بن».

١. من الكافي.

۳. الکانی ۱۰۷۸ ـ ۱۰۷ ، ح ۸۰

٥. من المصدر،

الله أن يعذَّبهم بها في الدنيا وتزهق أنفسهم وهم كافرون، (١).

وهذا الخبر يدلّ بصريحه على كفر من أنكر الولاية ، وإن أقرّ بما سواها وعبد ما عبد كما قدّمنا لك بيانه مراراً.

﴿ وَإِذَا ٱنْزِلَتْ سُورَةٌ ﴾ : من القرآن. ويلجوز أن يلراد بنها بلعضها كلما فلي القرآن والكتاب.

وقيل (٢): هي براءة (٣)؛ لأنَّ فيها الأمر بالإيمان والجهاد.

﴿ أَنْ آمِنُوا بِاللهِ ﴾ : بأن آمنوا. ويجوز أن تكون «أن» المفسّرة.

﴿ وَجَاهِدُوا مَعَ رَسُولِهِ اسْتَأْذَنَكَ أُولُوا الطَّوْلِ مِنْهُمْ ﴾ : ذو الفضل والسعة. من طال عليه، طَوْلاً.

﴿ وَقَالُوا ذَرْنَا نَكُنْ مَعَ الْقَاعِدِينَ ﴾ ٢٠ الَّذين قعدوا لعذر.

﴿ رَضُوا بِأَنْ يَكُونُوا مَعَ الْخَوَالِفِ ﴾ : مع النساء، جمع خالفة.

وفي تفسير العيّاشيّ (٤): عن الباقر للله قال: النساء (٥).

وقد يقال: الخالفة، للذي لا خير فيه.

﴿ وَطُبِعَ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَهُمْ لاَ يَفْقَهُونَ ﴾ ۞: ما في الجهاد وموافقة الرسول من السعادة، وما في التخلّف عنه من الشقاوة.

﴿ لَكِنِ الرَّسُولُ وَالَّذِينَ آمَنُوا مَعَهُ جَاهَدُوا بِآمُوَالِهِمْ وَآنْفُسِهِمْ ﴾ : أي إن تخلّف هـؤلاء ولم يجاهدوا، فقد جاهد من هو خير منهم.

﴿ وَٱولَئِكَ لَهُمُ الْخَيْرَاتُ ﴾: منافع الدارين؛ النصر والغنيمة في الدنيا، والجنّة والكرامة في الآخرة.

المصدر: وذلك قول الله عزّوجل: «وما منعهم أن تقبل منهم... وهــم كـافرون، التـوبة / ٥٤ ـ ٥٥، بـدل:
 وذلك قول الله عزّوجل: «ولا تصل على أحد منهم... وهم كافرون، التوبة / ٨٤ ـ ٨٥.

٢. الكشاف، ٢٠٧/٢. ٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: قراءة.

٤. تفسير العيّاشي ١٠٣/٢، ح٩٧.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: «مع نساء» بدل «النساء».

وقيل (١): الحور، لقوله: «فيهنّ خيرات حسان». وهي جمع خيرة. تخفيف خيّرة. ﴿ وَٱولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾ ۞: الفائزون بالمطالب.

﴿ اَعَدُ اللهُ لَهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴾ ﴿ : بيان لما لهم من الخيرات الأخرويّة.

﴿ وَجَاءَ الْمُعَذِّرُونَ مِنَ الْاَعْرَابِ لِيُؤْذَنَ لَهُمْ ﴾ : قيل (٢): يعني أسداً وغطفان، استأذنوا في التخلّف معتذرين بالجهد وكثرة العيال.

وقيل<sup>(٣)</sup>: هم رهط عامر بن الطفيل، قالوا: إن غزونا معكم، أغارت أعـراب طـيء على أهالينا ومواشينا.

و «المعذّر» إمّا من عذر في الأمر: إذا قصّر فيه، موهماً أنّ له عذراً ولا عذر له. أو من اعتذر: إذا مهد العذر. بإدغام التاء في الذال، ونقل حركتها إلى العين. ويجوز في العربيّة (1) كسر العين لالتقاء الساكنين، وضمّها للإتباع. لكن لم يُقرأ بهما.

وقرأ (٥) يعقوب: «معذورون». من أعذر: إذا اجتهد في العذر.

وقرئ (٦): «المعَذّرون» بتشديد العين والذال، على أنّه من تعذّر، بمعنى: اعتذر. وهو لحن، إذ التاء لا تدغم في العين.

وقد اختلف في أنَّهم كانوا معتذرين بالتصنِّع، أو بالصحّة. فيكون قوله:

﴿ وَقَعَدَ الَّذِينَ كَذَهُوا اللهَ وَرَسُولَهُ ﴾: في غيرهم، وهم منافقوا الأعراب كذبوا الله ورسوله في ادّعاء الإيمان. وإن كانوا هم الأوّلين، فكذبهم بالاعتذار.

﴿ سَيُصِيبُ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْهُمْ ﴾: من الأعراب، أو المعذّرين. فإنّ منهم من اعتذر لكسله، لا للكفر.

﴿عَذَابٌ ٱلِيمٌ ﴾ ٢٠ : بالقتل والنار.

٢. نفس المصدر والموضع.

٤. ليس في المصدر: في العربيّة.

٦. نفس المصدر والموضع.

١. أنوار التنزيل، ٤٣٧/١.

٣. نفس المصدر والموضع.

٥. نقس المصدر والموضع.

## ﴿ لَيْسَ عَلَى الضُّعَفَاءِ وَلاَ عَلَى الْمَرْضَىٰ ﴾ : كالهرمي والزمني.

وفي تفسير العيّاشيّ (1): عن عبدالرحمن بن حرب قال: لمّا أقبل الناس مع أميرالمؤمنين عليّ الله من صفّين، أقبلنا معه (٢). حتّى إذا جزنا النخيلة ورأينا أبيات الكوفة، إذا شيخ جالس في ظلّ بيت وعلى وجهه أثر المرض. فأقبل إليه أميرالمؤمنين الله ونحن معه حتّى سلّم عليه وسلّمنا معه، فردّ بنا حسناً (٦). فقال له أميرالمؤمنين: فهل شاهدت (٤) معنا غزانا (٥) هذه؟

فقال: لا. لقد أردتها، ولكن ما نزل في طلب حتّى (١) الحميٰ خذلتني (٧) عنها.

فقال أميرالمؤمنين: «ليس على الضعفاء ولا على المرضى ولا على الدين لا يجدون» إلى آخر الآية. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

﴿ وَلاَ عَلَى الَّذِينَ لاَيَجِدُونَ مَا يُنْفِقُونَ ﴾ : لفقرهم ، كجهينة ومزينة وبني عذرة.

﴿ حَرَجٌ ﴾ : إثم في التأخر.

﴿ إِذَا نَصَحُوا شِهِ وَرَسُولِهِ ﴾ : بالإيمان والطاعة في السرّ والعلانية ، كما يفعل الموالي الناصح . أو بما قدروا عليه فعلاً أو قولاً ، يعود على الإسلام والمسلمين بالصلاح .

وفي كتاب الخصال (^): عن تميم الدارميّ (٩) قال: قال رسول الله عَيَّالِيُّة : من يضمن لي خمساً (١٠)، أضمن له الجنّة .

قيل: وما هي، يا رسول الله؟

١. تفسير العيّاشي ١٠٣/٢ ـ ١٠٤، مقاطع من ح ٩٩.

٢. المصدر: أقبلنا معه فأخذ طريقاً غيرطريقنا الذي أقبلنا فيه حتى، الخ.

٣. المصدر: فرد ردًا. ٤ المصدر: شهدت.

٥. المصدر: غزاتنا.

المصدر: «ولكن ما ترى من لجب» بدل «ولكن ما نزل في طلب حتى».

٧. المصدر: خذلئي. ٨. الخصال ٢٩٤، ح ٦٠.

٩. المصدر: تميم الداريّ.

<sup>1.</sup> كذا في المصدر. وفي النسخ: «ضماناً» بدل «خمساً».

قال: النصيحة لله على، والنصيحة لرسوله، والنصيحة لكتاب الله، والنصيحة لديس الله، والنصيحة لديس الله، والنصيحة لجماعة المسلمين.

﴿ مَا عَلَى الْمُحْسِنِينَ مِنْ سَبِيلٍ ﴾ : أي ليس عليهم جناح، ولاإلى معاتبتهم سبيل. وإنّما وضع «المحسنين» موضع الضمير، للدلالة على أنّهم منخرطون في سلك المحسنين غير معاتبين لذلك.

وفي كتاب من لايحضره الفقيه (١): قال الصادق عليه السفاعتنا لأهل الكبائر من شيعتنا. فأمّا التاثبون، فإنّ الله تَكُلّ يقول: «ما على المحسنين من سبيل».

﴿ وَاللهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ ٢٠ الهم. أو للمسيء، فكيف للمحسن.

﴿ وَلاَ عَلَى الَّذِينَ إِذا مَا آتَوْكَ لِتَحْمِلَهُمْ ﴾: يعني معك. عطف على «الضعفاء» أو على «المحسنين».

﴿ قُلْتَ لا لَجِدُ مَا آخْمِلُكُمْ عَلَيْهِ ﴾: حال من «الكاف» في «أتوك» بإضمار «قد».

﴿ تَوَلُّوا ﴾ : جواب ﴿إذا ».

﴿ وَاعْيُنَّهُمْ تَفِيضُ ﴾: تسيل.

﴿ مِنَ الدَّمْعِ ﴾ : أي دمعاً. فإنّ «من» للبيان. وهي مع المجرور في محلّ النصب، على التمييز. وهو أبلغ من: يفيض دمعها؛ لأنّه يدلّ على أنّ العين صارت دمعاً فيّاضاً.

﴿ حَزَناً ﴾ : نُصب على العلَّة . أو الحال . أو المصدر ، لفعل دلَّ عليه ما قبله .

﴿ اَلَّا يَجِدُوا ﴾ : أي لئلا يجدوا. متعلَّق «بحزناً» أو «تفيض».

﴿ مَا يُنْفِقُونَ ﴾ ۞: في مغزاهم.

وفي تفسير العيّاشيّ (٢): عن الحلبيّ وزرارة، عن حمران ومحمّد بن مسلم (٢)، عن أبي جعفر وأبي عبدالله عليه الله عليه طويل. وفي آخره: «وَلا على الّذين إذا ما أتـوك لتحملهم» الآية.

الفقیه ۲۷۷۳، ح ۱۷۷۸.
 الفقیه ۲۷۷۳، ح ۱۷۷۸.

٣. المصدر: [عن الحلبي] عن زرارة وحمران ومحمد بن مسلم.

قال: عبدالله بن يزيد (١) [بن ](٢) و رقاء الخزاعيّ أحدهم.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣)، في قصّة غزوة تبوك: وجاء البكّاؤون إلى رسول الله ﷺ. وهم سبعة نفر: من بني عمرو بن عوف، سالم بن عمير، قد شهد بدراً لا خلاف فيه. ومن بني واقف، هرمي (١) بن عمير. ومن بني حارثة (١٥)، علية بن زيد. وهو الذي تصدّق بعرضه، وذلك أن رسول الله ﷺ أمر بالصدقة، فجعل الناس يأتون بها. فجاء علية، قال: يا رسول الله، [والله] (٢) ما عندي ما أتصدّق به. وقد جعلت عرضي حكّ. فقال له رسول الله ﷺ: قد قبل الله صدقتك.

ومن بني مازن بن النجّار، أبوليلئ عبدالرحمن بن كعب. ومن بني سلمة، عمرو بن غنيمة (٧). ومن بني سلمة السارية غنيمة (٧). ومن بني المعز، ما ضرة بن سارية السلميّ. هؤلاء جاءوا إلى رسول الله ﷺ يبكون. فقالوا: يا رسول الله اليس بنا قوّة أن نخرج معك.

فأنزل الله تعالى فيهم: «ليس على الضعفاء ولاعلى المرضى» إلى قوله «ألا يجدوا ما ينفقون».

قال: وإنَّما سأل هؤلاء البكَّاؤون نعلاً (٩) يلبسونها.

وقيل (١٠): هم بنومقرن؛ معقل وسويد ونعمان.

وقيل (١١١): أبوموسىٰ وأصحابه.

﴿إِنَّمَا السَّبِيلُ ﴾: بالمعاتبة.

﴿ عَلَى الَّذِينَ يَسْتَأْذِنُونَكَ وَهُمْ أَغْنِيَاءُ ﴾ : واجدون للأهبة.

٣. تفسير القميّ، ٢٩٣/١.

أ. في حاشية نورالثقلين ٢٥٣/٣: كذا في النسخ، لكن الصحيح «بديل» بدل «يزيد» ويمكن التصحيف أيضاً.

٢. من المصدر.

٥. المصدر: بني جارية.

٤، بعض نسخ المصدر: هدمي.

٧. المصدر: عمروين غنمة.

٦. من المصدر.
 ٨. المصدر: سلمةبن صخر.

٩. كذا في المصدر. وفي النسخ: «فلا» بدل «نعلاً».

١٠. أنوار التنزيل، ٤٢٨/١.

١١. أنوار التنزيل، ٤٢٨/١.

﴿ رَضُوا بِأَنْ يَكُونُوا مَعَ الْخَوَالِفِ ﴾ : استثناف لبيان ما هو السبب ؛ لاستثذانهم من غير عذر. وهو رضاهم بالدناءة والانتظام في جملة الخوالف ، إيثاراً للدعة.

في تفسير عليّ بن إبراهيم (١): و (٢) المستأذنون شمانون رجلاً من قبائل شتّى. و «الخوالف» النساء.

﴿ وَطَبَّعَ اللهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ ﴾ : حتَّى غفلوا عن وخامة العاقبة.

﴿ فَهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ ۞: مغبّته.

﴿ يَعْتَذِرُونَ اِلَيْكُمْ ﴾ : في التخلُّف.

﴿ إِذَا رَجَعْتُمْ إِلَيْهِمْ ﴾ : من هذه السفرة.

﴿ قُلْ لا تَعْتَذِرُوا ﴾: بالمعاذير الكاذبة .

﴿ لَنْ نُؤْمِنَ لَكُمْ ﴾ : لم نصد قكم ؛ لأنه

﴿ قَدْ نَبَّانَا اللهُ مِنْ اَخْبَارِكُمْ ﴾: أعلمنا بالوحي إلى نبيّه بعض أخباركم، وهـو مـا فـي ضمائركم من الشرّ والفساد.

﴿ وَسَيَرَى اللهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ ﴾: قيل (٣): أي تتوبون عن الكفر (٤) أم تشبتون عليه. فكأنّه استتابة وإمهال للتوبة.

﴿ ثُمَّ تُرَدُّونَ إِلَى عَالِمِ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ ﴾ : أي إليه . فوضع الوصف موضع الضمير ، للدلالة على أنّه مطّلع على سِرَهم وعلنهم ، ولا يفوت عن علمه شيء من ضمائرهم وأعمالهم .

﴿ فَيُنَبِّنُكُمْ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ ٢: بالتوبيخ والعقاب عليه.

﴿ سَيَحْلِفُونَ بِاللَّهِ لَكُمْ إِذَا انْقَلَبْتُمْ اِلَّهِمْ لِتُعْرِضُوا عَنْهُمْ ﴾: فلا تعاتبوهم.

﴿ فَأَعْرِضُوا عَنْهُمْ ﴾ : فلا توبّخوهم.

﴿ إِنَّهُمْ رِجْسٌ ﴾: لا ينفع فيهم التأنيب. فإنَّ المقصود منه: التطهير، بالحمل على

كذا في المصدر. وفي النسخ: «النفرة» بدل «و».

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: أتبنون على الكفر.

<sup>1.</sup> تفسير القميّ، ٢٩٣/١.

٣. أنوار التنزيل، ٤٢٨/١.

الإنابة، وهؤلاء أرجاس لاتقبل التطهير. فهو علَّة الإعراض، وترك المعاتبة.

﴿ وَمَأْوَاهُمْ جَهَنَّمُ ﴾: من تمام التعليل، كأنّه قال: إنّهم أرجاس من أهل النار، لاينفع فيهم التوبيخ في الدنيا والآخرة. أو تعليل ثان، والمعنى: أنّ النار كفتهم عبتاباً، فللا تتكلّفوا عتابهم.

﴿ جَزَاءً بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾ ٢٠ يجوز أن يكون مصدراً، وأن يكون علَّة.

﴿ يَحْلِفُونَ لَكُمْ لِتَرْضُوا عَنْهُمْ ﴾: بحلفهم، فتستديموا عليهم ماكنتم تفعلون بهم.

﴿ فَإِنْ تَرْضُوا عَنْهُمْ فَإِنَّ اللهَ لاَ يَرْضَى عَنِ الْفَوْمِ الْفَاسِقِينَ ﴾ ﴿ الله وبصدد عقابه ، لا يستلزم رضا الله ، ورضاكم وحدكم لا ينفعهم إذا كانوا في سخط الله وبصدد عقابه ، وإن أمكنهم أن يلبسوا على الله ، فلا يهتك سترهم ولا ينزل الهوان بهم .

والمقصود من الآية: النهي عن الرضا عنهم والاغترار بمعاذيرهم، بعد الأمر بالإعراض وعدم الالتفات نحوهم.

وفي مجمع البيان (١): عن النبيّ ﷺ [أنّه قال: ](١) من التمس رضا الله بسخط الناس، رضي الله عنه وأرضىٰ عنه الناس. ومن التمس رضا الناس بسخط الله، سخط الله عليه وأسخط عليه الناس.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): لمّا قدم النبيّ عَيَّلَ من تبوك، كان أصحابه المؤمنون يتعرّضون للمنافقين ويؤذونهم. وكانوا يحلفون لهم أنّهم على الحقّ وليس هم بمنافقين، لكي يعرضوا عنهم ويرضوا عنهم. فأنزل الله: «سيحلفون بالله لكم» الآية.

﴿ الْأَغْرَابُ ﴾ : أهل البدو .

﴿ أَشَدُّ كُفُراً وَنِفَاقاً ﴾: من أهل الحضر. لتوحّشهم، وقساوتهم، وعدم مخالطتهم لأهل العلم، وقلّة استماعهم للكتاب والسنّة.

١. المجمع ، ٦١/٣.

٢. من المصدر.

٣. تفسير القمئ، ٣٠٣٣٣٠٢/١

﴿ وَاَجْدَرُ الَّا يَعْلَمُوا ﴾ : وأحق بأن لايعلموا.

﴿حُدُودَ مَا أَنْزَلَ اللهُ عَلَى رَسُولِهِ ﴾ : من الشرائع، فرائضها وسننها.

﴿ وَاللَّهُ عَلِيمٌ ﴾ : يعلم كلِّ واحد من أهل الوبر والمدر.

﴿حَكِيمٌ ﴾ ٢٠ فيما يصيب به مسيئهم ومحسنهم، عقاباً وثواباً.

وفي روضة الكافي (١): سهل، عن يحيى بن المبارك، عن عبدالله بن جبلة (٢)، عن إسحاق بن عمّار أو غيره قال: قال أبو عبدالله عليّا : نحن بنوهاشم وشيعتنا العرب، وسائر الناس الأعراب.

وفي أصول الكافي (٣): عليّ بن محمّد بن عبدالرحمن (١)، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن عثمان بن عيسى، عن عليّ بن أبي حمزة قال: سمعت أبا عبدالله عليه لله يقول: تفقّهوا في الدين. فإنّه من لم يتفقّه منكم في الدين، فهو أعرابيّ. إنّ الله يقول في كتابه (٥): «ليتفقّهوا في الدين ولينذروا قومهم إذا رجعوا إليهم لعلّهم يحذرون».

الحسين بن محمد (٢)، عن جعفر بن محمد، عن القاسم بن الربيع، عن المفضّل بن عمر قال: سمعت أبا عبدالله عليه يقول: عليكم بالتفقّة في الدين، ولا تكونوا أعراباً. فإنّه من لم يتفقّه في دين الله، لم ينظر الله إليه يوم القيامة ولم يزك له عملاً.

﴿ وَمِنَ الْأَغْرَابِ مَنْ يَتَّخِذُ مَا يُنْفِقُ ﴾: يصرفه في سبيل الله، ويتصدَّق به.

﴿ مَغْرَماً ﴾: غرامة وخسراناً. إذ لا يحتسبه [قربة] (٧) عند الله، ولا يرجو عليه ثوابه. وإنّما ينفق رياء، أو تقيّة.

﴿ وَيَتَرَبَّصُ بِكُمُ الدَّوَائِرَ ﴾: دوائر الزمان ونوبه. لينقلب الأمر عليكم، فيتخلّص من الإنفاق.

۱. الكافي ۱۹۳۸، ح۱۸۳

٢. كذا في المصدر، وجامع الرواة ٤٧٦/١. وفي النسخ: عبدالرحمن بن جبلة.

۳. الكافي ۲۱/۱، ح٦.

المصدر: «عبدالله» بدل «عبدالرحمن».
 كذا في المصدر. وفي النسخ: أعرابياً.

٥. المصدر: [في كتابه].

٧. من أنوار التنزيل، ٤٢٩/١.

﴿ عَلَيْهِمْ دَائِرَةُ السَّوْءِ ﴾: اعتراض بالدعاء عليهم بنحو ما يتربّصونه. أو الإخبار عن وقوع ما يتربّصون عليهم.

و «الدائرة» في الأصل مصدر، أو اسم فاعل. من دار، يدور. سمّي بها عقبة الزمان. و «السوء» بالفتح مصدر، أضيف إليه للمبالغة، كقولك: رجل صدق.

وقرى (١) بضمّ السين.

﴿ وَاللَّهُ سَمِيعٌ ﴾ : لما يقولون عند الإنفاق.

﴿عَلِيمٌ ﴾ ۞: بما يضمرون.

﴿ وَمِنَ الْاَعْرَابِ مَنْ يُؤْمِنُ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَيَتَّخِذُ مَا يُنْفِقُ قُرُبَاتٍ عِنْدَ اللهِ ﴾: سبب قربات. وهي ثاني مفعولي «يتّخذ» و«عند الله» صفتها، أو ظرف «ليتّخذ».

وفي تفسير العيّاشيّ (٢): عن داود بن الحصين، عن أبي عبدالله عليّه قال: سألته عن قوله: «ومن الأعراب من يؤمن بالله واليوم الآخر ويتّخذ ما ينفق قربات عند الله» أيثيبهم عليه؟

قال: نعم.

وفي رواية أخرىٰ عنه (٣): يثابون عليه ؟

قال: نعم.

﴿ وَصَلَوَاتِ الرَّسُولِ ﴾ : وسبب دعواته ؛ لأنّه على كان يدعو للمتصدّقين بالخير والبركة ، ويستغفر لهم .

﴿ أَلاَ إِنَّهَا قُرْبَةً لَهُمْ ﴾: شهادة لهم من الله، بصحّة معتقدهم وتصديق لرجائهم. على الاستئناف، مع حرف التنبيه و «إنّ» المحقّقة للنسبة. والضمير «لنفقتهم».

وقرأ (٤) ورش: «قربة» بضمّ الراء.

۲. تفسير العيّاشي ١٠٥/٢، ح١٠٢.

٤. أنوار التنزيل، ٤٢٩/١.

١. أنوار التنزيل، ٤٢٩/١.

٣. نفس المصدر والموضع، ح١٠٣.

﴿ سَيُدْخِلُهُمُ اللهُ فِي رَحْمَتِهِ ﴾ : وعد لهم بإحاطة الرحمة عليهم، والسين لتحقيقه. وقوله :

﴿إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ ۞: لتقريره.

وقيل (۱): الأولىٰ في أسد وغطفان وبني تميم. والثانية فــي عـبدالله ذي البـجادين. وقومه.

﴿ وَالسَّابِقُونَ الْأَوَّلُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ ﴾: قيل (٢): هم اللذين صلوا إلى القبلتين. أو الذين شهدوا بدراً. أو الذين أسلموا قبل الهجرة.

﴿ وَالْأَنْصَارِ ﴾: وقرئ (٣) بالرفع عطفاً على «والسابقون».

قيل (٤): أهل بيعة العقبة الأولئ وكانوا سبعة، وأهل [بيعة ](٥) العقبة الثانية [وكانوا ](٦) سبعين، والذين آمنوا حين تقدم عليهم أبو زرارة، مصعب بن عمير.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٧): هم النقباء؛ أبوذرّ والمقداد وسلمان وعمّار، ومن آمن وصدّق وثبت على ولاية أميرالمؤمنين عليه .

وفي نهج البلاغة (^): قال عليه الله الله الله الهجرة على أحد إلّا بمعرفة الحجّة في الأرض. فمن عرفها وأقرّ بها، فهو مهاجر.

﴿ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُمْ بِإِحْسَانٍ ﴾ : اللاحقون بالسابقين من القبيلين. أو من اتبعوهم بالإيمان والطاعة إلى يوم القيامة.

وفي أصول الكافي (٩): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن بكر بن صالح، عن القاسم بن بريد قال: حدّ ثنا أبو عمرو الزبيريّ، عن أبي عبدالله للطِّلِةِ قال: قلت له: إنّ الإيسمان (١٠) درجات ومنازل، يتفاضل المؤمنون فيها عند الله؟

١. نفس المصدر والمجلِّد، ٤٣٠.

٥. من المصدر.

٧. تفسير القميّ، ٣٠٣/١

٩. الكافي ٢٠/٢\_٤١، صدر ح١.

٤-٤. نقس المصدر والموضع.

٦. من المصدر،

٨. نهج البلاغة ٢٨٠، ضمن خطبة ١٨٩.

١٠. المصدر: للايمان.

قال: نعم.

قتل: صفه لي، رحمك الله، حتّى أفهمه.

قال: إنّ الله سبّق بين المؤمنين كما يُسبّق بين الخيل يوم الرهان (۱)، ثمّ فضّلهم على درجاتهم في السبق إليه. فجعل كلّ امرئ منهم على درجة سبقه لاينقصه فيها حقه، ولا يتقدّم مسبوق سابقاً ولا مفضول فاضلاً، تفاضل بذلك أوائل هذه الأمّة وأواخرها. وإلو إ(۱) لم يكن للسابق إلى الإيمان فضل على المسبوق، إذاً للحق آخر (۱) هذه الأمّة أولها. نعم، ولتقدّموهم إذا لم يكن لمن سبق إلى الإيمان الفضل على من أبطأ عنه، ولكن بدرجات الإيمان قدّم الله السابقين، وبالإبطاء عن الإيمان أخر الله المقصّرين؛ ولكن بحد من المؤمنين من الآخرين من هو أكثر عملاً من الأولين، وأكثرهم صلاة وصوماً وحجّاً وزكاة وجهاداً وإنفاقاً. ولو لم يكن سوابق يفضل بها المؤمنون بعضهم بعضاً عند الله، لكان الآخرون بكثرة (١) العمل مقدّمين على الأولين. ولكن أبي الله رهنا أن يدرك آخر درجات الإيمان أولها، ويقدّم فيها من أخر الله أو يؤخّر فيها من قدّم الله. قلت: أخبرني عمّا ندب الله وهنا المؤمنين عليه من الاستباق إلى الإيمان.

فقال: قول الله تَجَانى: «والسابقون الأوّلون ـإلى قوله ـ ورضوا عنه». فبدأ بالمهاجرين الأوّلين على درجة سبقهم، ثمّ ثنّى بالأنصار، ثمّ ثلّث بالتابعين لهم بإحسان. فوضع كلّ قوم على قدر درجاتهم ومنازلهم عنده. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (٥)، بإسناده إلى سليم بن قيس الهلاليّ، عن أميرالمؤمنين الله أنّه قال في أثناء كلام له في جمع من المهاجرين والأنصار في أميرالمؤمنين طالح أنه عثمان: فأنشدكم الله، أتعلمون حيث نزلت «والسابقون الأولون

كذا في المصدر. وفي النسخ: يوم البرهان. ٢. من المصدر.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: «الحق اواخر» بدل «للحق آخر».

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: يكثرون. ٥. كمال الدّين ٢٧٦، ح ٢٥.

من المهاجرين والأنصار» و«السابقون السابقون أولئك المقرّبون» (١)، سئل عنها رسول الله ﷺ فقال: أنزلها الله تعالى في الأنبياء وأوصيائهم. فأنا أفـضل أنـبياء الله ورسـله، وعليّ بن أبي طالب [وصيّي](٢) أفضل الأوصياء؟

قالوا: اللهم نعم.

وفي روضة الكافي (٣): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن عمرو بن أبي المقدام قال: سمعت أبا عبدالله لما ليلاً يقول: خرجت أنا وأبي، حتَّى إذا كنَّا بين القبر والمنبر إذا هو بأناس من الشيعة. فسلّم عليهم، ثـمّ قـال: إنّـي والله، لأحبّ ريـاحكم وأرواحكم. فأعينوني على ذلك بورع واجتهاد، واعلموا أنَّ ولايتنا لاتَّنال إلَّا بـالورع والاجتهاد. ومن ائتمّ منكم بعبد، فليعمل بعمله. أنتم شيعة الله، وأنتم أنصار الله، وأنتم السابقون الأوّلون والسابقون الآخرون والسابقون في الدنيا والسابقون في الآخرة إلى الجنّة. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي مجمع البيان(٤): واختلف في أوّل من أسلم من المهاجرين، فقيل: أوّل من أسلم (٥) خديجة بنت خويلد، ثمّ عليّ بن أبي طالب. وهو قول ابن عبّاس، وجابر بن عبدالله، وأنس، وزيد بن أرقم، ومجاهد، وقتادة، وابن إسحاق، وغيرهم.

قال أنس: بُعِث النبيُّ عَيَّا إِلَيْهُ يوم الاثنين، وصلَّى عليَّ وأسلم يوم الثلاثاء.

وقال مجاهد وابن إسحاق: إنَّه أسلم وهو ابن عشر سنين. وكان مع رسول الله ﷺ أخذه من أبي طالب، وضمّه إلى نفسه يربّيه في حجره. وكان معه حتّى بُعث نبيّاً.

وروي (٦) أنّ أباطالب قال لعليّ : أي بُنيَّ ، ما هذا الدين الّذي آمنت (٧) عليه ؟ قال : يا أبة، آمنت بالله وبرسوله وصدّقته فيما جاء به، وصلّيت معه لله.

١. الواقعة / ١٠.

۳. الکافی ۲۱۲/۸ ۲۱۳ صدر ح ۲۵۹. ٤. المجمع، ٢٥/٣.

٥. المصدر: آمن.

المصدر، ر: «أنت» بدل آمنت».

٢. من المصدر.

٦. المجمع ، ٦٥/٣.

فقال له: إنَّ محمَّداً لايدعو إلَّا إلى خير، فالزمه.

وروى (١) عبدالله بن موسى، عن العلاء بن صالح، عن المنهال بن عمر، عن عبّاد بن عبدالله قال: سمعت عليّاً عليّاً عليّاً عليّاً عليّاً عليّاً عليّاً عليّاً عليّاً عليه وأخو رسوله وأنا الصدّيق الأكبر، لا يقولها بعدي إلّا كذّاب مفتر. صلّيت قبل الناس بسبع سنين.

وفي مسند السيّد (٢) أبي طالب الهرويّ، مرفوعاً إلى أبي أيّوب، عن النبيّ ﷺ قال: صلّت الملائكة عليَّ وعلى عليّ سبع سنين، وذلك أنّه لم يصلّ فيها أحد غيري وغيره. وروى الحاكم أبوالقاسم الحسكانيّ (٢)، بإسناده مرفوعاً إلى عبدالرحمن بن عوف، في قوله سبحانه: «والسابقون الأوّلون».

قال: هم عشرة من قريش، أوّلهم إسلاماً عليّ بن أبي طالب.

﴿ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمْ ﴾: بقبول طاعتهم وارتضاء أعمالهم.

﴿ وَرَضُوا عَنْهُ ﴾ : بما نالوا منه من النعمة الدينيَّة والدنيويَّة.

﴿ وَاَعَدُّ لَهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي تَحْتَهَا الْآنْهَارُ ﴾ : وقرأ (١) ابن كثير : «من تحتها» كما هو في سائر المواضع.

﴿ خَالِدِينَ فِيهَا آبَداً ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴾ ٢ : البالغ في العظمة حدّ الأعظم منه.

﴿ وَمِمَّنْ حَوْلَكُمْ ﴾ : أي ممّن حول بلدتكم، يعني المدينة.

﴿ مِنَ الْأَعْرَابِ مُنَافِقُونَ ﴾: قيل (٥): وهم جهينة، ومزينة، وأسلم، وأشجع، وغفار. كانوا نازلين حولهم.

﴿ وَمِنْ أَهْلِ الْمَدِينَةِ ﴾ : عطف على «ممّن حولكم». أو خبر لمحذوف، صفته قوله:

﴿ مَرَدُوا عَلَى النَّفَاقِ ﴾: ونظيره في حذف الموصوف وإقامة الصفة مقامه، قوله:

أنا ابن جـلا وطـلاع الشنايا متى أضع العمامة تـعرفوني

٢. تفس المصدر والموضع.

٤. أنوار التنزيل، ٤٣٠/١.

١. نقس المصدر والموضع.

٣. المجمع ، ١٥٨٣.

٥. أنوار التنزيل، ٤٣٠/١.

وعلى الأوّل صفة «للمنافقين» فصل بينها وبينه بالمعطوف على الخبر. أو كلام مبتدأ لبيان تمرّنهم وتمهّرهم في النفاق.

﴿ لاَتَعْلَمُهُمْ ﴾: لاتعرفهم بأعيانهم. وهو تقرير لمهارتهم فيه وتنوّقهم في تحامي مواقع التهم، إلى حدّ أخفي عليك حالهم مع كمال فطنتك وصدق فراستك.

﴿ نَحْنُ نَعْلَمُهُمْ ﴾: نطّلع على أسرارهم. إن قدروا أن يلبسوا عبليك، لم ينقدروا أن يلبسوا علينا.

﴿ سَنُعَدُّبُهُمْ مَرَّتَيْنِ ﴾: قيل (١): بالفضيحة والقتل. أو بأحدهما وعذاب القبر. أو بأخذ الزكاة ونهك الأبدان.

وفي الجوامع (٢): ضربُ الملائكة وجوههم وأدبارهم عند قبض أرواحهم، وعذاب القبر.

﴿ ثُمَّ يُرَدُّونَ إِلَى عَذَابٍ عَظِيمٍ ﴾ ٢ إلى عذاب النار.

﴿ وَآخَرُونَ اعْتَرَفُوا بِذُنُوبِهِمْ ﴾ : ولم يعتذروا من تخلِّفهم بالمعاذير الكاذبة.

قيل (٣): وهم طائفة من المتخلّفين، أوثقوا أنفسهم على سواري المسجد لمّا بلغهم ما نزل في المتخلّفين. وقدم رسول الله على فلخل المسجد على عادته، فصلى ركعتين، فرآهم وسأل عنهم. وذكر له أنهم أقسموا أن لا يحلّوا أنفسهم حتى تحلّهم. فقال: وأنا أقسم ألّا أحلّهم حتى أؤمر فيهم، فنزلت، فأطلقهم.

﴿ خَلَطُوا عَمَلاً صَالِحاً وَآخَرَ سَيَّناً ﴾: خلطوا العمل الصالح الَّـذي هــو إظـهار النـدم والاعتراف بالذنب، بآخر سيّء هو التخلّف وموافقة أهل النفاق.

و «الواو» إمّا بمعنى الباء، كما في قولهم: بعت الشاء شاة ودرهماً. أو للدلالة على أنّ كلّ واحد منهما مخلوط بالآخر.

٢. الجوامع، ١٨٥.

١. أنوار التنزيل، ٤٣٠/١.

٣. أنوار التنزيل، ٤٣٠/١.

﴿ عَسَى اللهُ أَنْ يَتُوبَ عَلَيْهِمْ ﴾: أن يقبل توبتهم. وهي مدلول عليها بقوله: «اعترفوا بذنوبهم».

﴿ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ ۞: يتجاوز عن التائب، ويتفضَّل عليه.

وفي أصول الكافي (١): عدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن عليّ بن حسّان، عن موسى بن بكر، عن رجل قال: قال أبوجعفر الله الذين خلطوا عملاً صالحاً وآخر سيّناً، فأولئك قوم مؤمنون يحدثون في إيمانهم من الذنوب الّتي يعيبها المؤمنون ويكرهونها. فأولئك عسى الله أن يتوب عليهم.

وفي تفسير العيّاشيّ (٢): عن محمّد بن خالد بن الحجّاج الكرخيّ ، عن بعض أصحابه ، رفعه إلى خيثمة قال: قال أبوجعفر النيّلا في قول الله: إ «خلطوا عملاً صالحاً و آخر سيّئاً عسى الله أن يتوب عليهم» والعسى من الله واجب. وإنّما نزلت في شيعتنا المذنبين.

عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر (٣)، رفعه إلى الشيخ في قوله تعالى: ](٤) «خلطوا عملاً صالحاً وآخر سيئاً». قال: اجترحوا ذنوباً مثل قتل حمزة وجعفر الطيّار، ثمّ تابوا. ثمّ قال: ومن قتل مؤمناً، لم يوفق للتوبة، إلّا أنّ الله لم يقطع طمع العباد ورجاءهم

قال: وقال هو أو غيره: إنَّ «عسىٰ» من الله واجب.

عن زرارة <sup>(ه)</sup>، عن أبي جعفر لليُّلِّ في قول الله: «وآخرون اعترفوا بذنوبهم خــلطوا عملاً صالحاً وآخر سيّئاً».

قال: أولئك قوم مذنبون، يحدثون في إيمانهم من الذنوب الّتي يعيبها المؤمنون ويكرهونها. فأولئك عسى الله أن يتوب عليهم.

١. الكافي ٤٠٨/٢، ح٢. ١٠٥٥ ح١٠٥، ح١٠٥

٣. نفس المصدر والمجلِّد ١٠٥ ـ ١٠٦، ح١٠٦. ٤. من المصدر.

٥. نفس المصدر والمجلّد ١٠٦، ح١٠٩.

عن زرارة (١)، عن أبي جعفر للطِّلاِ قال: قلت له: من وافقنا من علويّ أو غيره، تولّيناه. ومن خالفنا، برثنا منه من علويّ أو غيره ؟!

قال: يا زرارة، قول الله أصدق من قولك: «خلطوا عملاً صالحاً وآخر سيِّناً».

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): قوله ﷺ: ﴿وَآخِرُونَ -إِلَى قُولُه -إِنَّ الله غَفُورُ رَحِيمِ ﴾ نزلت في أبي لبابة بن عبد المنذر، وكان رسول الله ﷺ لمّا حاصر بني قريظة ، قالواله : ابعث إلينا أبا لبابة نستشره في أمرنا.

فقال له رسول الله ﷺ: [ يا أبالبابة ](٣) اثت حلفاءك ومواليك.

فأتاهم، فقالوا له: يا أبالبابة، ما ترى، أننزل على ما حكم به محمّد؟

فقال: انزلوا، واعلموا أنَّ حكمه فيكم هو الذبح وأشار إلى حلقه ثمَّ ندم على ذلك. فقال: خنت الله ورسوله.

ونزل من حصنهم، ولم يرجع إلى رسول الله عَيَّالِيَّ . ومرّ إلى المسجد وشدّ في عنقه حبلاً، ثمّ شدّه إلى الأسطوانة الّتي تسمى: أسطوانة التوبة. وقال: لا أحلّه حتّى أموت أو يتوب الله على .

فبلغ رسول الله ﷺ ذلك، فقال: أما لو أتانا، لاستغفرنا الله له. فأمّا إذا قصد إلى ربّه، فالله أولىٰ به.

وكان أبولبابة يصوم النهار، ويأكل بالليل ما يمسك به نفسه (٤). فكانت بنته تأتيه بعثمائه و تحلّه عند قضاء الحاجة. فلماكان بعد ذلك ورسول الله ﷺ في بيت أمّ سلمة، نزلت توبته.

فقال: يا أمّ سلمة، قد تاب الله على أبي لبابة.

فقال: يا رسول الله، أفأؤذنه بذلك؟

فقال: لتفعلنّ.

٢. تفسير القميّ، ٣٠٤-٣٠٤.

المصدر: «رمقه» بدل «نفسه».

نفس المصدر والموضع، ح١١٠.

٣. من المصدر.

فأخرجت رأسها من الحجرة، فقالت: يا أبالبابة، أبشر فقد تاب الله عليك. فقال: الحمد لله.

فوثب المسلمون ليحلُّوه، فقال: لا والله، حتَّى يحلُّني رسول الله عَيَّا الله عَيَّا الله عَيَّا الله

فجاء رسول الله ﷺ فقال: يا أبالبابة، قد تاب الله عمليك تموبة لو ولدت من أمّك [يومك](۱) هذا لكفاك.

فقال: يا رسول الله، أفأتصدّق بمالي كلّه؟

قال: لا.

قال: فبثلثيه؟

قال: لا.

قال: فبنصفه ؟

قال: لا.

قال: فبثلثه؟

قال: نعم.

فأنزل الله: «وأخرون اعترفوا بذنوبهم خلطوا عملاً صالحاً وآخر سيّناً عسى الله أن يتوب عليهم إنّ الله غفور رحيم، خذ من أموالهم صدقة \_إلى قوله \_ هـ و التواب الرحيم».

﴿خُذْ مِنْ اَمْوَالِهِمْ صَدَقَةً ﴾: في تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): نزلت حين أطلق أبولبابة وضمن ماله للتصديق.

﴿ تُطَهِّرُهُمْ ﴾: عن الذنوب. أو حبّ المال المؤدّي بهم إلى مثله.

وقرئ (٣): «تطهّرهم». من أطهره، بمعنى: طهّره. و«تطهّرهم» بالجزم، جواباً للأمر.

١. من المصدر.

٢. نفس المصدر والموضع. والعبارة خلاصة من الحديث السابق. والظاهر أن المؤلف نقلها من تفسير الصافي ظناً بأنها غير الحديث السابق.
 ٣. أنوار التنزيل، ٤٣١/١.

﴿ وَتُزَكِّيهِمْ بِهَا ﴾: وتنمي بها حسناتهم، وترفعهم إلى منازل المخلصين.

﴿ وَصَلِّ عَلَيْهِمْ ﴾ : واعطف عليهم بالدعاء والاستغفار لهم.

﴿ إِنَّ صَلَوَاتَكَ سَكَنَّ لَهُمْ ﴾: تسكن إليها نفوسهم وتطمئن بها قلوبهم. وجمعها لتعدّد المدعوّ لهم.

وقرأ(١) حمزة والكسائي وحفص بالتوحيد.

﴿ وَاللهُ سَمِيعٌ ﴾ : باعترافهم.

﴿عَلِيمٌ ﴾ 🚭: بندامتهم.

وفي مجمع البيان (٢): عن النبيّ ﷺ أنّه كان إذا أتاه قوم بصدقتهم، قال: اللهمّ صلّ عليهم.

وفي تفسير العيّاشيّ (<sup>17)</sup>: عن الصادق لليُّلِّ أنّه سئل عن هذه الآية : أجارية هــي فــي الإمام بعد رسول الله ﷺ ؟

قال: نعم.

وفي عوالي اللئالي (1): وروي أنّ الثلاثة الّذين تخلّفوا في غزوة تبوك لمّا نزل في حقّهم «وعلى الثلاثة الّذين خلفوا» الآية، وتاب الله عليهم، قالوا: خذ من (٥) أموالنا صدقة يا رسول الله، وتصدّق بها وطهّرنا من الذنوب.

فقال عَلَيْكُمْ : ما أمرت أن آخذ من أموالكم شيئاً.

فنزل «خذ من أموالهم صدقة». [فأخذ](١٠) منهم الزكاة المقرّرة [شرعاً ](٧٠).

وفي تفسير العيّاشيّ (^): [عن زرارة ](١) عن أبي عبدالله عليُّ قال: سألته عن قول الله:

نفس المصدر والموضع.
 ۲. المجمع، ۱۸۳.

٣. تفسير العيّاشي ١٠٦/٢، ح ١١١ بتصرّف في صدره.

٤. عوالي اللئالي ٦٩/٢، ح١٧٨.

٥. ليس في المصدر.

٦ و٧. من المصدر. ٨. تفسير العيّاشي ١٩٧/، ح١١٢.

٩. من المصدر. وفي النسخ: «عن علي بن حنان الواسطي، عن بعض أصحابنا». وهي نفس صدر الحديث الذي مرّ أنفاً ويوجد في المصدر ٢/٢، ١٠٦٠.

«خذ من أموالهم صدقة تطهّرهم وتزكّيهم بها» أهو قوله: «و آتوا الزكاة»؟

قال: قال: الصدقات في النبات والحيوان. والزكاة في الذهب والفضّة، وزكاة الصوم.

وفي أصول الكافي (١): حسين بن محمّد بن عامر، بإسناده رفعه قال: قال أبو عبدالله عليه الكافي (عم أنّ الإمام يحتاج إلى ما في أيدي الناس، فهو كافر. إنّ ما الناس يحتاجون أن يقبل منهم الإمام. قال الله كالله: «خذ من أموالهم صدقة تطهّرهم وتزكّيهم بها».

محمّد بن يحيى (٢)، عن أحمد بن محمّد، عن ابن فضّال، عن ابن بكير قال: سمعت أباعبدالله عليه الله عليه عنه إلى المحديم الدرهم، وإنّي لأكثر أهل المدينة مالاً. ما أريد بذلك إلّا أن تطهّروا.

وفي الكافي (٣): عدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد وأحمد بن محمّد جميعاً، عن ابن محبوب، عن عبدالله بن سنان قال: قال أبو عبدالله طليلاً: لمّا نزلت آية الزكاة «خدْ من أموالهم صدقة تطهّرهم وتزكّيهم بها» وأنزلت في شهر رمضان، فأمر رسول الله عَلَيْه مناديه فنادئ في الناس: إنّ الله فرض عليكم الزكاة كما فرض عليكم الصلاة. ففرض الله على عليهم من الذهب والفضّة، وفرض عليهم الصدقة من الإبل والبقر والغنم ومن الحنطة والشعير والتمر والزبيب. فنادى بهم (٤) بذلك في شهر رمضان، وعفا لهم عمّا سوئ ذلك.

قال: ثمّ لم يفرض بشيء من أموالهم حتّى حال عليهم الحول من قابل، فـصاموا وأفطروا. فأمر مناديه فنادئ في المسلمين: أيّها المسلمون، زكّوا أموالكم تُـقبَل صلاتكم.

٢. نفس المصدر والمجلّد ٥٣٨، ح٧

المصدر: فيهم.

۱. الكافي ۲۷/۱ه، ح۱.

٣. الكافي ٤٩٧/٣. ح٢.

ثم (١) قال: ثم وجه عمّال الصدقة وعمّال الطسوق (٢).

﴿ أَلُمْ يَعْلَمُوا ﴾ : الضمير إمّا للمتوب عليهم، والمراد: إن يُمكّن في قلوبهم قبول توبتهم والاعتداد بصدقاتهم. أو لغيرهم، والمراد به التخصيص عليهما.

﴿ أَنَّ اللَّهَ هُوَ يَقْبَلُ التَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ ﴾ : إذا صحّت. وتـعديته «بـعن» لتـضـمّنه مـعنى

﴿ وَيَأْخُذُ الصَّدَقَاتِ ﴾ : يقبلها قبول من يأخذ شيئاً، ليؤدّي بدله.

وفي كتاب الخصال (٣): عن حفص (٤) بن غياث النخعيّ قال: قال أبو عبدالله عليُّلا: لا خير في الدنيا إلَّا لأحد رجلين: رجل يزداد في كلِّ يوم إحساناً، ورجل يـتدارك ذنـبه بالتوبة. وأنَّىٰ له بالتوبة، والله، لو سجد حتَّى ينقطع عنقه ما قبل الله منه إلَّا بولايتنا أهل البيت.

عن أميرالمؤمنين (٥) عليُّة حديث طويل. وفيه: إذا ناولتم السائل شيئاً، فــاسألو، أن يدعو لكم. فإنّه يجاب له فيكم ولايجاب في نفسه؛ لأنّهم يكذبون وليردّ الّذي ناوله يده إلى فيه فيقبّلها، فإنّ الله رَجَّكَ يأخذها قبل أن تقع في يده، كما قال رَجَّكَ: «ألم يعلموا أنّ الله ـإلى قوله ـ ويأخذ الصدقات».

وفي كتاب التوحيد(٢)، بإسناده إلى سليمان بـن مـروان(٧): عـن أبـي عـبدالله للسُّلا حديث طويل. وفيه يقول الليُّلا: والقبض منه ﷺ في وجه آخر الأخذ. والأخذ في وجه القبول منه، كما قال: «ويأخذ الصدقات» أي يقبلها من أهلها، ويثيب عليها.

وفي كتاب ثواب الأعمال (٨): عن أبي جعفر للسِّلاِّ قال: قال عليّ بن أبي طالب لطُّيِّلاً :

١. ليس في المصدر،

٢. الطسق: كفلس: الوظيفة من خراج الأرض المقرّرة عليها. فارسى معرّب.

٣. الخصال ٤١، ح٢٩.

٥. الخصال ، ٦١٩.

٧. المصدر: سليمان بن مهران.

٤. أ، ب: «جعفر» بدل «حفص». ٦. التوحيد ١٦١ ـ١٦٢، ضمن ح٢.

٨. ثواب الأعمال ١٦٩ ـ ١٧٠، ح١٢.

تصدّقت يوماً بدينار. فقال لي رسول الله ﷺ: أما علمت يا عليّ ، أنّ الصدقة (١) لا تخرج من يده حتّى تفكّ عنها من لحيي (١) سبعين شيطاناً كلّهم يأمره بأن لا يفعل. وما تقع في يد السائل حتّى تقع في يد الربّ ﷺ. ثمّ تلا هذه الآية: «ألم يعلموا - إلى قوله - هو التواب الرحيم».

وفي تهذيب الأحكام (٣): محمّد بن يعقوب، عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن سعدان بن مسلم، عن معلّى بن خنيس، عن أبي عبدالله عليه قال: إنّ الله لم يخلق شيئاً إلّا وله خازن يخزنه، إلا الصدقة فإنّ الربّ يليها بنفسه. وكان أبي إذا تصدّق بشيء، وضعه في يد السائل، ثمّ ارتدّه منه فقبّله وشمّه، ثمّ ردّه في يد السائل. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي تفسير العيّاشيّ <sup>(١)</sup>: عن محمّد بن مسلم، عن أبي عبدالله عليَّا إقال: ما من شيء إلّا وكّل به ملك إلّا الصدقة فإنّها تقع في يد الله.

عن أبي بكر (٥)عن السكوني عن جعفر بن محمّد، عن أبيه ] (٦)عن آبائه قال: قـال رسول الله ﷺ: خصلتان لاأحبّ أن يشاركني فيهما أحد: وضوئي، فإنّه من صـلاتي. وصدقتي من يدي إلى يد السائل، فإنّها تقع في يد الربّ.

عن محمّد بن مسلم (٧)، عن أحدهما عليه قال: كان عليّ بن الحسين صلوات الله عليهما إذا أعطى السائل، قبّل يد السائل.

فقيل له: لِمَ تفعل ذلك؟

قال: لأنّها تقع في يدالله قبل يد العبد.

وقال: ليس من شيء إلَّا وُكِّل به ملك، إلَّا الصدقة فإنَّها تقع في يدالله.

١. المصدر: صدقة المؤمن.

٣. التهذيب ١٠٥/٤، ضمن ح ٣٠٠.

٥. نفس المصدر والموضع، ح١١٥.

٧. نفس المصدر والموضع، ح١١٧.

٢. اللَّحيان: العظمان اللذان تنبت اللحية على بشرتهما.

٤. تفسير العيّاشي ١٠٨/٢، ح١١٥.

٦. من المصدر.

قال الفضل: أظنه يقبّل الخبز، أو الدرهم.

عن مالك بن عطيّة (١)، عن أبي عبدالله للنظير قال: قال عليّ بن الحسين صلوات الله عليه على منت على ربّي أنّ الصدقة لاتقع في يد العبد حتّى تقع في يد الربّ. وهو قوله: «وهو يقبل التوبة عن عبادة ويأخذ الصدقات».

وفي الكافي (٢): عن الصادق للنظير : إن الله يقول: ما من شيء إلا وقد وكل (٢) به من يقبضه غيري، إلا الصدقة فإنني أتلقفها بيدي تلقفاً. حتى أن الرجل ليتصدّق بالتمرة أو بشق التمرة، فأربيها له (٤) كما يربي الرجل فلوه (٥) وفصيله (٢). فيأتي يوم القيامة وهو مثل أحد وأعظم من أحد.

﴿ وَانَّ اللهَ هُوَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ ﴾ ٢٠ فإنَّ من شأنه قبول توبة التائبين والتفضّل عليهم.

﴿ وَقُل اعْمَلُوا ﴾ : ما شئتم.

﴿ فَسَيَرَى اللهُ عَمَلَكُمْ ﴾ : فإنّه لايخفيٰ عليه ، خيراً كان أو شرّاً.

﴿ وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونَ ﴾ : وفي تفسير العيّاشيّ (٧): عن محمّد بن مسلم، عن أحدهما عليه الله عَلَيْهُ ؟ أحدهما عليه الله عَلَيْهُ ؟

فقال: ما فيه شك.

قيل: أرأيت قول الله ﷺ: «وقل اعملوا» ما شئتم (^) ـ إلى قوله ـ «والمؤمنون».

قال: لله شهداء في أرضه (٩).

عن أبي بصير (١٠)، عن أبي عبدالله طليَّةِ: أنَّ أبا الخطَّاب كان يقول: إنَّ رسول الله عَيَّا اللهُ عَلَيْظَةً

الكافي ٤٧/٤، ح٦.

١. نفس المصدر والموضع، ح١١٨.

٤. المصدر: [له].

٣. المصدر: وكُلت.

٥. كذا في المصدر. وفي ب: فصله. وفي سائر النسخ: فضله. والفلو، الفلو: الجحش أو المهر يفطم أو يبلغ الشنة.
 ٦. الفصيل: ولد الناقة إذا فصل من الله.

٧. تفسير العيّاشي ١٠٨/٢، ح ١١٩. ٨٠ ليس في المصدر: ما شئتم.

٩. كذا في المصدر. وفي النسخ: الله شهد في أرضه.

١٠. تفسير العيّاشي ١٠٩/٢.

تُعرض عليه أعمال أمّته كلّ خميس.

فقال أبوعبدالله للطلط : هو هكذا. ولكنّ رسول الله عَلَيْظُ تُعرض عليه أعمال أمّته كلّ صباح ومساء (١) أبرارها وفجّارها، فاحذروا. وهو قول الله تبارك وتعالى: «فسيرى الله عملكم ورسوله والمؤمنون». قال تعرض على رسول الله عَلَيْظُ أعمال أمّته كلّ صباح ومساء، أبرارها وفجّارها، فاحذروا.

عن زرارة (٢)، عن بريد العجليّ قال: قلت لأبي جعفر للنِّلاّ فــي قــول الله: «اعــملوا فسيرى الله عملكم ورسوله والمؤمنون».

فقال: ما من مؤمن يموت ولاكافر يوضع في قبره، حتّى يُعرض عمله على رسول الله ﷺ وعلى عليه فهلم إلى آخر من فرض الله طاعته على العباد.

وقال أبو عبدالله (٣) لِمُنْظِيرٌ : «والمؤمنون» هم الأَثْمَة لِلْمُنْظُمْ .

عن محمّد بن مسلم (٤)، عن أبي عبدالله عليه العملوا فسيرى الله عملكم ورسوله». قال: إنّ لله شاهد في أرضه، وأنّ أعمال العباد تُعرض على رسول الله ﷺ.

عن محمّد بن حسّان الكوفيّ (٥)، عن محمّد بن جعفر، عن أبي عبدالله عليّ قال: إذا كان يوم القيامة، نُصب منبر عن يمين العرش له أربع وعشرون مرقاة. ويجيء عليّ بن أبي طالب عليه وبيده لواء الحمد، فيرتقيه ويركبه وتعرض (٦) الخلائق عليه. فمن عرفه، دخل الجنّة. ومن أنكره، دخل النار. وتفسير ذلك في كتاب الله: «قل اعملوا - إلى قوله - والمؤمنون».

[قال: هو والله، أميرالمؤمنين عليّ بن أبيطالب صلوات الله عليه ](٧).

١. ليس في المصدر: مساء.

٢. نفس المصدر والصفحة، ح١٢٤. وفيه: [عن زرارة]بدل «عن زرارة».

٣. نفس المصدر والصفحة، ح١٢٥. ٤. نفس المصدر والصفحة، ح١٢٦.

٥. نفس المصدر والمجلّد ١١٠٠ - ١٢٧.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: «يذكره ويعرض» بدل «يركبه وتعرض».

٧. من المصدر.

وفي أمالي شيخ الطائفة (١) ﴿ الله الله على عمر بن أذينة قال: كنت عند أبي عبدالله عليه فقلت له: جعلت فداك، قوله ﴿ قُلْ: «قل اعملوا -إلى قوله ـ والمؤمنون».

قال: إيّانا عنىٰ.

وفي أصول الكافي (٢): أحمد، عن عبدالعظيم، عن الحسين بن صباح (٢)، عمن أخبره قال: قرأ رجل عند أبي عبدالله للسلالة هذه الآية.

فقال: ليس هكذا هي. إنَّما هي: «والمأمونون». فنحن المأمونون.

محمّد بن يحيى (٤)، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن القاسم بن محمّد، عن عليّ بن أبي حمزة، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله عليّ قال: تُعرض الأعمال على رسول الله عليه أعمال العباد كلّ صباح، أبرارها وفجّارها فاحذروه، وهو قول الله على «اعملوا فسيرى الله عملكم ورسوله» وسكت.

قال: هم الأثمة.

عليّ بن إبراهيم (١): عن أبيه ، عن عثمان بن عيسى ، عن سماعة ، عن أبي عبدالله عليُّهُ قال: سمعته يقول: ما لكم تسوؤون رسول الله عَيْلِيُّهُ.

فقال له رجل: فكيف نسوؤه؟

فقال: أما تعلمون أنَّ أعمالكم تُعرض عليه؟ فإذا رأى فيها معصية، ساءه ذلك. فلا تسوؤوا رسول الله ﷺ وسرّوه.

۲. الکافی ۲۰۲۱، ۲۲۰ م۲۲

٤. نفس المصدر والمجلِّد ٢١٩، ح ١.

٦. نفس المصدر والموضع، ح٣.

١. أمالي الطوسي، ٢٣/٢.

٣. المصدر: الحسين بن ميّاح.

٥. نفس المصدر والموضع، ح ١.

عليّ (١)، عن أبيه، عن القاسم بن محمّد الزيّات، عن عبدالله بن أبان الزيّات (٢) وكان مكيناً عند الرضا لما الله قال: قلت للرضا لله لله الله لي و لأهل بيتي.

فقال: أو لست أفعل؟ والله، إنّ أعمالكم لتُعرض عليَّ في كلّ يوم وليلة.

قال: فاستعظمت ذلك.

فقال: أما تقرأ كتاب الله ﷺ: «وقل اعملوا فسيرى الله عملكم ورسوله والمؤمنون»؟ قال: هو والله، على بن أبي طالب عليه ﴿ (٢).

أحمد بن مهران (٤)، عن محمّد بن عليّ، عن أبي عبدالله الصامت، عن يحيى بن مساور، عن أبي جعفر عليه والمؤمنون». مساور، عن أبي جعفر عليه أنّه ذكر هذه الآية «فسيرى الله عملكم ورسوله والمؤمنون». قال هو والله، على بن أبي طالب.

عدّة من أصحابنا (٥)، عن أحمد بن محمّد، عن الوشّاء قبال: سبمعت الرضاط الله على يقول: إنّ الأعمال تُعرض على رسول الله على أبرارها وفجّارها.

وفي تفسير علميّ بن إبراهيم (٢٠): حدّثني أبي، عن حنان بن سدير، عن أبيه، عن أبي عن أبي جعفر طليّ قال: قال رسول الله عَلَيْلَا: مقامي بين أظهركم خير لكم، فإنّ الله يقول: «وما كان الله ليعذّبهم وأنت فيهم» (٧). ومفارقتي إيّاكم خير لكم.

فقالوا: يا رسول الله ، مقامك بين أظهرنا خير لنا. فكيف يكون مفارقتك خير لنا ؟ فقال: أمّا مفارقتي إيّاكم خير لكم ؛ فلأنّه يُعرض عليَّ كلّ خميس واثنين أعمالكم . فماكان من حسنة ، حمدت الله عليها. وماكان من سيّئة ، استغفرت [الله](٨) لكم .

عن أبي عبدالله (٩) طَالِيَلِا : إِنَّ أعمال العباد تُعرض عـلى رسـول الله ﷺ كـلَّ صـباح،

المصدر: «عن الزيات» بدل «الزيات».

۱. الكافي ۲۱۹/۱\_۲۲۰، ح٤.

٣. يعني: عليّاً وأولاده الاثمّة البِّئةُ قاله الغيض في الوافي.

٤. الكافي ٢٢٠/١، ح٥.

٥. نفس المصدر والموضع عـ ٦٠.
 ٧. الانفال / ٣٣.

٦. تفسير القميء ٢٧٧/١.

٩. تفسير القميّ، ٣٠٤/١.

٨. من المصدر.

أبرارها وفجّارها. فاحذروا، فليستحي (١) أحدكم أن يُعرض على نبيّه العمل القبيح.

وفي كتاب جعفر بن محمّد الدوريستي (٢)، بإسناده إلى أبي ذر الله عن النبي عَلَيْهُ الله عن النبي عَلَيْهُ الله على الله من الجمعة إلى الجمعة ، في يوم الاثنين والخميس ، فيغفر لكلّ عبد مؤمن ، إلّا عبداً كانت بينه وبين أخيه شحناء.

- ﴿ وَسَتُرَدُّونَ إِلَى عَالِم الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ ﴾ : بالموت.
  - ﴿ فَيُنَبِّنُكُمْ بِمَا كُنَّتُمْ تَغْمَلُونَ ﴾ ٢٠: بالمجازاة عليه.
    - ﴿ وَآخَرُونَ ﴾ : من المتخلَّفين.
- ﴿ مُرْجَونَ ﴾ : مؤخرون ، أي موقوف أمرهم . من أرجأته : إذا أخرته .
- وقرأ (٣) نافع وحمزة والكسائي وحفص: «مرجون» بالواو. وهما لغتان.
  - ﴿ لِأَمْرِ اللهِ ﴾: في شأنهم.
  - ﴿ إِمَّا يُعَذُّبُهُمْ ﴾: إن أصرّوا على النفاق.
    - ﴿ وَإِمَّا يَتُوبُ عَلَيْهِمْ ﴾ : إن تابوا.
      - ﴿ وَاللَّهُ عَلِيمٌ ﴾ : بأحوالهم.
    - ﴿حَكِيمٌ ﴾ ۞: فيما يفعل بهم.
    - وقرئ <sup>(1)</sup>: «والله غفور رحيم».

وفي كتاب معاني الأخبار (٥): حدّثنا محمّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد على قال: حدّثنا الحسين بن الحسن بن أبان، عن الحسين بن سعيد، عن صفوان بن يحيى، عن حسجر بن زائدة، عن حمران قال: سألت أبا عبدالله عليه عن قول الله على: «إلّا المستضعفين» (٦).

قال: هم أهل الولاية.

٢. نورالثقلين ٢٦٤/٢، ح ٣٣٢ عنه.

٤. نفس المصدر والموضع.

<sup>7.</sup> النساء / ١٠٠٠

١. كذا في المصدر. وفي النسخ: وليستحيي.

٣. أنوار التنزيل، ٤٣١/١.

۵. المعالی ۲۰۲، ح۸

قلت: وأيّ ولاية؟

قال: إنَّها ليست بولاية في الدين، لكنَّها الولاية في المناكحة والموارثة والمخالطة. وهم ليسوا بالمؤمنين، ولا بالكفّار. وهم المرجون لأمر الله.

وفي أصول الكافي (١): محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن فيضالة بن أيُّوب، عن عمر بن أبان قبال: سألت أباعبدالله لما الله عن المستضعفين؟

فقال: هم أهل الولاية.

فقلت: أي ولاية ؟

فقال: أما إنَّها ليست بالولاية في الدين، ولكنَّها الولاية في المناكحة والمخالطة والموارثة. وهم ليسوا بالمؤمنين، ولا بالكفّار. ومنهم المرجون لأمر الله عَلَى.

محمّد بن يحيي (٢)، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن موسى بن بكر، عن زرارة، عن أبي جعفر للنِّلِةِ في قول الله تعالى: «وَأَخْرُونَ مُرْجُونَ لأَمْرُ الله».

قال: قوم كانوا مشركين، فقتلوا مثل حمزة وجعفر وأشباههما من المؤمنين. ثمَّ إنَّهم دخلوا في الإسلام، فوحَّدوا الله وتركوا الشرك. ولم يـعرفوا الإيـمان بـقلوبهم، فيكونوا من المؤمنين فتجب لهم الجنّة. ولم يكونوا على جحودهم، فيكفروا فتجب لهم النار. فهم على تلك الحال «إمّا يعذَّبهم وإمّا يتوب عليهم».

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢٠): حدّ ثني أبي، عن يحيى بن [أبي ](٤) عـمران، عـن يونس، عن أبي الطيّار قال: قال أبوعبدالله لمائيلًا: المرجون لأمر الله قوم كانوا مشركين، قتلوا حمزة. وذكركما نقلنا عن زرارة عن أبي جعفر للها الله سواء.

وفي أصول الكافي (٥): عدَّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن على بن حسّان،

٢. نفس المصدر والمجلّد، ٤٠٧، ح ١.

۱. الکافی ۲/۰۵/۲ ح۵. ٣. تفسير القمئ، ٣٠٤/١

٤. من المصدر.

٥. الكافي ٤٠٧/٢، ح٢.

عن موسى بن بكر الواسطي، عن رجل قال: قال أبو جعفر طليه : المسرجون قوم مشركون، فقتلوا مثل حمزة وجعفر وأشباههما من المؤمنين. ثم إنهم بعد [ذلك ]() دخلوا في الإسلام، فوحدوا [الله]() وتركوا الشرك. ولم يكونوا يؤمنون، فيكونوا من المؤمنين. ثم إنهم لم يؤمنوا، فتجب لهم الجنّة. ولم يكفروا، فتجب لهم النار. فهم في ذلك الحال مرجون لأمر الله.

وفي تفسير العيّاشيّ (٣): عن هشام بن سالم، عن أبي عبدالله لليُّلِ في قـول الله: [و أخرون اعترفوا بذنوبهم خلطوا عملاً صالحاً ](١) «و آخرون مرجون لأمر الله».

قال: هم قوم من المشركين أصابوا دماء من المسلمين، ثمّ أسلموا. فهم المرجون لأمر الله.

عن زرارة (٥) وحمران ومحمّد بن مسلم، عن أبي جعفر النِّظ وأبي عبدالله النَّظ قالا: المرجون، هم قوم قاتلوا يوم بدر وأحد ويوم حنين وسلموا من (٦) المشركين، شمّ أسلموا بعد تأخّره (٧)، فإمّا يعذّبهم، وإمّا يتوب عليهم.

قال حمران (^): سألت أبا عبدالله علي عن المستضعفين ؟

قال: هم ليسوا بالمؤمن ولا بالكافر (٩)، وهم المرجون لأمر الله.

وعن ابن الطيّار (١٠) قال: قال أبو عبدالله عليّا الناس على ستّ فرق، يؤولون (١١) إلى ثلاث فرق: الإيمان والكفر والضلال. وهم أهل الوعد الّذين وُعدوا الجنّة والنار. وهم المؤمنون، والكافرون، والمستضعفون، والمرجون لأمر الله؛ إمّا يعذّبهم وإمّا يـتوب

من المصدر.

٢. من المصدر.

ما بين المعقوفتين ليس في المصدر.

٣. تفسير العيّاشي ١١٠/٢، ح١٢٨.

٥. نفس المصدر والموضع، ح١٢٩.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: «سألوا» بدل «سلموا من».

٧. المصدر: تأخّر.

م. تفسير العيّاشي ١١٠/٢، ذيل ح ١٣٠.
 ١٠. نفس المصدر والمجلّد ١١١-١١١، ح ١٣١.

٩. المصدر: بالمؤمنين ولابالكفّار.

<sup>3.75.5.10</sup> 

١١. المصدر: يؤتون.

عليهم، والمعترفون بذنوبهم خلطوا عملاً صالحاً وآخر سيّئاً، وأهل الأعراف.

عن الحارث(١)، عن أبي عبدالله للنِّلا : قال: سألته: بين الإيمان والكفر منزلة؟

فقال: نعم. ومنازل لو يجحد شيئاً منها، أكبّه الله في النار. بينهما آخرون مرجون لأمر الله. [وبينهما المستضعفون الله] وأخرون خلطوا عملاً صالحاً وأخر سيّئاً. وبينهما قوله: «وعلى الأعراف رجال» (٢).

عن زرارة (٤)، عن أبي جعفر المنظلة قال: المرجون لأمر الله قوم كانوا مشركين، فقتلوا مثل حمزة وجعفر وأشباههما (٥). ثمّ دخلوا بعد في الإسلام، فوحدوا الله وتسركوا الشرك. ولم يعرفوا الإيمان بقلوبهم، فيكونوا من المؤمنين فتجب لهم الجنّة. ولم يكونوا على جحودهم، فيكفروا فتجب لهم النار. فهم على تلك الحال، إمّا يعذّبهم وإمّا يتوب عليهم.

قال أبو عبدالله عليه يرى فيهم رأيه (٦).

قال: قلت: جعلت فداك، من أين يرزقون؟

قال: من حيث شاء الله.

وقال أبو إبراهيم للله هؤلاء يوقفهم حتّى يتبيّن (٧) فيهم [رأيه] (٨).

﴿ وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا مَسْجِداً ﴾: عـطف عـلى «وآخـرون مـرجـون». أو مـبتدأ خـبره محذوف، أي وفيمن وصفنا «الّذين اتّخذوا». أو منصوب على الاختصاص.

وقرأً <sup>(٩)</sup> نافع وابن عامر، بغير واو.

في الجوامع (١٠٠): روي أنّ بني عمرو بن عوف لمّا بنوا مسجد قباء وصلّى فيه رسول

٢. من المصدر،

تفسير العيّاشي ١١١/٢، ح ١٣٢.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ :ترى فيهم راية.

٨. من المصدر.

١٠. الجوامع، ١٨٦.

١. نفس المصدر والمجلّد ١١١، ١١٣٠.

٣. الأعراف /٤٦.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: أشباههم.

٧. المصدر: يري.

٩. أنوار التنزيل، ٤٣١/١.

الله عَلَيْهُ، حسدتهم إخوتهم بنو غنم بن عوف، وقالوا: نبني مسجداً نبصلّي فيه ولا نحضر جماعة محمّد. فبنوا مسجداً إلى جنب مسجد قباء، وقالوا لرسول الله عَلَيْهُ وهو يتجهّز إلى تبوك: إنّا نحبّ أن تأتينا فتصلّي لنا فيه.

فقال: إنّي على جناح سفر.

ولمّا انصرف من تبوك، نزلت. فأرسل من هدم المسجد وأحرقه، وأمر أن يُتَخذُ مكانه كناسة تلقي فيها الجيف والقمامة.

﴿ ضِرَاراً ﴾: مضارّة للمؤمنين؛ أصحاب مسجد قباء.

﴿ وَكُفُواً ﴾: وتقوية للكفر الّذي يضمرونه.

﴿ وَ تَفْرِيقاً بَيْنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾: يريد الّذين كانوا يجتمعون للـصلاة فــي مسـجد قـباء، وأرادوا أن يتفرّقوا عنه وتختلف كلمتهم.

﴿ وَإِرْصَاداً ﴾ : وإعداداً وترقباً.

﴿ لِمَنْ حَارَبَ اللهَ وَرَسُولَهُ مِنْ قَبْلُ ﴾: يعنى أبا عامر الراهب.

قيل (١): بَنُوه على قصد أن يؤمّهم فيه أبو عامر، إذا قدم من الشام.

«من قبل» متعلّق «بحارب». أو «باتخذوا» أي اتخذوا مسجداً من قبل أن ينافق هؤلاء بالتخلّف.

وفي الجوامع (٢): إنّه كان قد ترهب في الجاهليّة، ولبس المسوح. فلمّا قدم النبيّ عَلَيْظٌ المدينة، حسده وحزّب عليه الأحزاب. ثمّ هرب بعد فتح مكّة، وخرج إلى الروم وتنصر. وكان هؤلاء يتوقّعون رجوعه إليهم، وأعدّوا هذا المسجد له ليصلّي فيه ويظهر على رسول الله عَلَيْظٌ.

وإنّه كان يقاتل رسول الله ﷺ في غزواته، إلى أن هرب إلى الشام، ليأتي من قيصر بجنود يحارب بهم رسول الله ﷺ ومات بقنّسرين (٣) وحيداً.

١. تفسير الصافي، ٢/٥٧٢. ٢. الجوامع، ١٨٦٠.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: «بعترين» بدل «بقنسرين».

﴿ وَلَيَحْلِفُنَّ إِنْ آوَدْنَا إِلاَّ الْحُسْنَىٰ ﴾: ما أردنا بنيانه إلّا الخصلة الحسنى، أو الإرادة الحسني. وهي الصلاة والذكر، والتوسعة على المصلّين.

﴿ وَاللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ ﴾ 🚳: في حلفهم.

وفي تفسير على بن إبراهيم (١٠): كان سبب نزولها أنّه جاء قـوم مـن المـنافقين إلى رسول الله ﷺ. فقالوا: يا رسول الله، أتأذن لنا أن نبني مسجداً في بـنيسالم للـعليل والليلة المطيرة والشيخ الفاني. فأذن لهم رسول الله ﷺ وهو على الخروج إلى تبوك. فقالوا: يا رسول الله، لو أتيتنا فصلّيت فيه.

قال: أنا على جناح السفر. فإذا وافيت إن شاء الله، أتيته فصلَيت فيه.

فلمّا أقبل رسول الله عَيَّالِلهُ من تبوك، نزلت عليه هذه الآية في شأن المسجد وأبسى عامر الراهب. وقد كانوا حلفوا لرسول الله ﷺ إنَّهم يبنون ذلك للـصلاح والحسـني. فأنزل الله على رسوله: «والَّذين اتَّخذوا مسجداً» الآية. قال: «وإرصاداً لمن حارب الله ورسوله من قبل، يعنى: أباعامر الراهب. كان يأتيهم، فيذكر رسول الله ﷺ وأصحابه.

وفي تفسير الإمام (٢) عليه عند قوله: «لا تقولوا راعنا وقولوا» (٣) من سورة البقرة: أنَّ رسول الله ﷺ كان تأتيه الأخبار عن صاحب دومة الجندل(٤)، وكانت تلك النواحي له مملكة عظيمة (٥) ممّا يلى الشام. وكان يهدّد رسول الله ﷺ بقصده وبقتل (٦) أصحابه. وكان أصحاب رسول الله ﷺ خائفين وجلين من قبله.

قال: ثمَّ إنَّ المنافقين اتَّفقوا وبايعوا لأبي عامر الراهب الَّذي سمَّاه رسـول الله ﷺ:

٢. تفسير العسكري ٤٨١ ح ٣٠٩، ببعض الاختلاف.

١. تفسير القمئ ٣٠٥/١

٣. البقرة / ١٠٤.

٤. دومة الجندل: حصن عادي بين المدينة والشام يقرب من تبوك، وهي أقرب إلى الشام وهي لفصل بـين الشام والعراق، وهي احدى حدود فدك. ويقال: إنَّها تسمَّى بالحوف.

قال الجوهريّ وأصحاب اللغة: يقولون بضمّ الدال وأصحاب الحديث يفتحونها.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: «وكان ملك النواحي له مملكة عظيمة».

المصدر: «بأن يقصده ويقتل» بدل «بقصده وبقتل».

الفاسق. وجعلوه أميراً ونجعوا(١)له بالطاعة.

فقال لهم: الرأي أن أغيب من المدينة ، لئلاً أتّهم إلى أن يتمّ تدبيركم. وكاتبوا أكَيْدِر صاحب دومة الجندل، ليقصد المدينة.

فأوحى الله تعالى إلى محمّد، وعرّفه ما أجمعوا عليه من أمره، وأمره بـالمسير إلى تبوك.

وكان رسول الله ﷺ كلّما أراد غزواً، ورّئ بغيره. إلّا غزاة تبوك، فإنّه أظهر ماكان بريده وأمرهم أن يتزوّدوا لها. وهي الغزاة الّتي افتضح فيها المنافقون، وذمّهم الله في تثبّطهم عنها. وأظهر رسول الله ﷺ ما أوحى الله تعالى إليه أنّ الله سيظهره بأكيّدِر حتّى يأخذه ويصالحه على ألف أوقية ذهب في رجب، وماثتي حلّة وألف أوقية في صفر، وينصرف سالماً إلى ثمانين يوماً.

فقال لهم رسول الله ﷺ: إنّ موسى وعد قومه أربعين ليلة، وإنّي أعـدكم ثـمانين، أرجع سالماً غانماً ظافراً بلا حرب يكون ولايشتاك أحد من المؤمنين.

فقال المنافقون: لا والله ، ولكنّها أخركرًاته الّتي لاينجبر بعدها. إنّ أصحابه ليموت بعضهم في هذه الحرب ورياح البوادي ومياه المواضع المؤذية الفاسدة ، ومن سلم من ذلك فبين أسير يد أكَيْدِر وقتيل وجريح.

واستأذنه المنافقون بعلل ذكروها، بعضهم يعتلّ (٢) بالحرّ وبعضهم بمرض بجسده وبعضهم بمرض عياله. وكان يأذن لهم.

فلمًا أصبح وصح عزم رسول الله ﷺ على الرحلة إلى تبوك، عمد هؤلاء المنافقون فبنوا خارج المدينة مسجداً هو مسجد الضرار. يريدون الاجتماع فيه، ويوهمون أنه للصلاة. وإنّماكان يجتمعون فيه لعلّة الصلاة فيتمّ تدبيرهم ويقع هناك ما يسهل به لهم ما يريدون.

كذا في المصدر. وفي النسخ: «أسيراً ونخعوا» بدل «أميراً عليهم ونجعوا».

كذا في المصدر. وفي النسخ؛ يقتل.

ثم جاء جماعة منهم إلى رسول الله عَيَّلِيُ وقالوا: يا رسول الله ، إنّ بيوتنا قاصية عن مسجدك، فإنّا نكره الصلاة في غير جماعة ويصعب علينا الحضور، وقد بنينا مسجداً. فإن رأيت أن تقصده وتصلّي فيه ، لنتيمّن ونتبرّك بالصلاة في موضع مصلّاك.

فلم يعرّفهم رسول الله عَيَالِيً ما عرّفه الله تعالى من أمرهم ونفاقهم. وقال: انتوني بحماري. فأتي باليعفور، فركبه يريد نحو مسجدهم. فكلّما بعثه هـ و وأصحابه، لم ينبعث ولم يمش. فإذا صرف رأسه عنه إلى غيره، سار أحسن سيرة وأطيبه.

قالوا: لعلَّ هذا الحمار قد رأيُ من الطريق شيئاً كرهه، ولذلك لاينبعث نحوه!

فقال رسول الله ﷺ: اثتوني بفرس. فركبه، فلمّا بعثه نحو مسجدهم لم ينبعث، وكلّما حرّكوه نحوه، لم يتحرّك. حتّى إذا فتلوا رأسه إلى غيره، سار أحسن سيره! فقالوا: ولعلّ هذا الفرس قد كره شيئاً في هذا الطريق.

فقال: تعالوا نمش إليه. فلمّا تعاطئ هو ومن معه المشي نحو المسجد، جفوا في مواضعهم ولم يقدروا على الحركة. وإذا همّوا بغيره من المواضع، خفّت حركاتهم ونقيت أبدانهم وبسطت قلوبهم. فقال رسول الله عَلَيْنُ : هذا أمر قد كرهه الله، وليس يريده الآن. وأنا على جناح سفر، فأمهلوني حتّى أرجع إن شاء الله ثمّ أنظر في هذا نظراً يوضاه الله.

وجدٌ في العزم على الخروج إلى تبوك، وعزم المنافقون على اصطلام مخلّفيهم إذا خرجوا. فأوحى الله تعالى إليه: يا محمّد، إنّ العليّ الأعلىٰ يقرئك السلام، ويقول: إمّا أن تخرج أنت ويقيم على، وإمّا أن يخرج علىّ وتقيم أنت.

فقال رسول الله تَتَلِيلُهُ ذَاكَ لَعَلَمَ عَلَيْكِ .

فقال علميّ للنِّهِ : السمع والطاعة لأمر الله وأمر رسوله. وإن كنت أحبّ أن لا أتخلّف عن رسول الله ﷺ في حال من الأحوال.

فقال رسول الله ﷺ: أما ترضى أن تكون منّي بمنزلة هارون من موسى إلّا أنّه لا نبيّ بعدي؟

قال: رضيت، يا رسول الله.

فقال له رسول الله عَلَيْهُ: يا أبا الحسن، إنّ أجر خروجك معي في مقامك بالمدينة. وإنّ الله قد جعلك أمّة وحدك، كما جعل إبراهميم الله أمّة، تمنع جماعة المنافقين والكفّار هيبتك عن الحركة على المسلمين.

فلمًا خرج رسول الله ﷺ وشيّعه عليّ ﷺ، خاص المنافقون وقالوا: إنّـما خـلَفه محمّد بالمدينة، لبغضه له وملاله منه، وما أراد بذلك إلّا أن يتنبّه المنافقون فيقتلوه.

فاتَصل ذلك برسول الله ﷺ. فقال علميّ ﷺ: أتسمع ما يقولون، يا رسول الله؟ فقال رسول الله ﷺ: ما يكفيك أنّك جلدة ما بين عينيّ، ونور بصري، وكالروح في بدنى؟

ثمّ سار رسول الله ﷺ بأصحابه، وأقام عليّ عليه بالمدينة. فكان كلّما دبّر المنافقون أن يوقعوا بالمسلمين، فزعوا من عليّ عليه وخافوا أن يقوم معه عليهم من يدفعهم عن ذلك. وجعلوا يقولون فيما بينهم: هي كرة محمّد الّتي لايؤوب منها.

ثم ذكر عليه قصة رسول الله عَلَيْه مع أكَيْدِر، وأخذه له، وصلحه معه ـ عـلى مـا مـز ذكره ـ..

ثم قال: وعاد رسول الله ﷺ غانماً ظافراً، وأبطل الله كيد المنافقين. وأمر رسول الله ﷺ بإحراق مسجد الضرار. فأنزل الله تعالى: «والّذين اتّخذوا مسجداً» الآيات، أبا عامر الراهب كان عجل هذه الأمّة، كعجل قوم موسى. وأنّه دمّر الله عليه، وأصابه بقولنج وبرص وفالج ولقوة. وبقي أربعين صباحاً في أشدّ العذاب، ثمّ صار إلى عذاب الله.

﴿ لَا تَقُمْ فِيهِ آبَداً ﴾: أي لا تصل فيه أبداً. يقال: فلان يقوم بالليل، أي يصلي.

﴿لَمَسْجِدٌ ٱسُّسَ عَلَى النَّقُوىٰ مِنْ آوَّكِ يَوْمٍ ﴾ : من أيَّام وجوده.

و «مِن» يعم الزمان والمكان، كقوله:

لمن الديار بقُنّة (١) الحجر أقوين من حجج ومن دهر

١. قَنَةَ كُلُّ شيء: أعلاه.

وفي الكافي (١): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن حمّاد بن عيسى، عن الكافي عبد الله علي التقوى. عن الحلبيّ، عن أبي عبدالله عليّا قال: سألته عن المسجد الذي أسّس على التقوى. قال: مسجد قباء.

وفي تفسير العيّاشيّ (٢): عن زرارة وحمران ومحمّد بن مسلم، عن أبي جعفر وأبي عبدالله عليُّها . عن قوله : «لمسجد أسّس على التقوى من أوّل يوم».

قال: مسجد قباء.

وفي تفسير على بن إبراهيم (٣) يعني: مسجد قباء.

أسّسه رسول الله ﷺ وصلَّى فيه أيّام مقامه بقباء.

قيل (1): من الاثنين إلى الجمعة.

وفسّره (٥) بعضهم بمسجد رسول الله عَيَّالِلَهُ لقول أبي سعيد (٦): سألت رسول الله عَيَّالِلُهُ فقال: هو مسجدكم هذا؛ مسجد المدينة. ولم يثبت رواية أبي سعيد.

﴿ اَحَقُّ اَنْ تَقُومَ فِيهِ ﴾: أولىٰ أن تصلَّي فيه.

وفي تفسير العيّاشيّ (٢) قال: يعني من مسجد النفاق. وكان على طريقه رجل إذا أتى مسجد قباء فيأمر (٨) فينضح بالماء والسدر، ويرفع ثيابه عن ساقيه ويمشي على حجر في ناحية الطريق ويسرع المشى، ويكره أن يصيب ثيابه منه شيء.

فسألته: هل كان النبيِّ عَلَيْلًا يصلِّي في مسجد قباء؟

قال: نعم.

﴿ فِيهِ رِجَالٌ يُحِبُّونَ أَنْ يَتَطَهَّرُوا وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُطَّهِّرِينَ ﴾ ۞: في تفسير العيّاشيّ (١) عن

۲. ۲

٢. تفسير العيّاشي ١١١/٢، ح١٣٦.

٤. أنوار التنزيل، ٤٣٢/١.

٦. ب: أبي سعد

A. المصدر: «فقام» بدل «فيأمر».

۱. الكافي ۲۹٦/۲ ح۲.

٣. تفسير القمّي، ٣٠٥/١.

٥. نفس المصدر والموضع.

٧. تفسير العيّاشي ١١١/٢ ١١١٠، ضمن ح١٣٦.

٩. نفس المصدر والمجلّد ١١٢، ضمن ح١٣٦.

الصادق للثلا: هو الاستنجاء بالماء.

وفي تفسير على بن إبراهيم (١): كانوا يتطهرون بالماء.

وفي مجمع البيان (٢): قيل: يحبّون أن يتطهّروا بـالماء مـن الغـائط والبـول. وهـو المرويّ عن السيّدين الباقر والصادق عليّظ.

وروي (٣) عن النبيّ ﷺ أنّه قال لأهل قباء: ماذا تفعلون في طهركم؟ فإنّ الله ﷺ قد أحسن عليكم الثناء.

قالوا: نغسل أثر الغائط.

فقال: أنزل الله فيكم «والله يحبّ المطّهرين».

﴿ أَفَمَنْ أَسَّسَ بُنْيَانَهُ ﴾: بنيان دينه.

﴿ عَلَى تَقْوَىٰ مِنَ اللهِ وَرِضُوانٍ ﴾: على قاعدة محكمة ، هي التـقوىٰ مـن الله وطـلب مرضاته بالطاعة.

﴿ خَيْرٌ اَمْ مَنْ اَسَّسَ بُنْيَانَهُ عَلَى شَفَا جُرُفٍ هَارٍ ﴾: على قاعدة هي أضعف القواعد وأقلُها بقاء وهو الباطل، والنفاق الذي مثله، مثل شفا جرف هار في قلّة الثبات.

و «الشفا» الشفير. و «جرف الوادي» جانبه الذي ينحفر أصله بالماء و تجرفه السيول. و «الهار» الهائر، الذي أشفى على السقوط والهدم.

﴿ فَانْهَارَ بِهِ فِي نَارِ جَهَنَّمَ ﴾: لمّا جعل الجرف الهار مجازاً عن الباطل، قيل (٤): «فانهار به في نار جهنّم».

والمعنى: فهوئ به الباطل في نار جهنّم، فكأنّ المبطل أسّس بنياناً عملى شفير جهنّم، فطاح به إلى قعرها.

وقرأ (٥) نافع وابن عامر: «أسِّس» على البناء للمفعول.

١. تفسير القميّ، ٣٠٥/١. ٢. المجمع، ٣٣/٣

٤. تفسير الصافي، ٣٧٩/٢

٣. نفس المصدر والموضع.

٥. أنوار التنزيل، ٤٣٣/١.

وقرئ (۱): «أساس بنيانه»، و«أسّ بنيانه» على الإضافة. و«أسّس»، و«آسّاس»، و«إسّاس»، و«إساس» بالكسر، وثلاثتها جمع أسّ. و«تقوى» بالتنوين، على أنّ الألف للإلحاق لا للتأنيث، كتترى.

وقرأ <sup>(٢)</sup>ابن عامر وحمزة وأبوبكر: «جرف» بالتخفيف.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر عليِّلاً قـال: مسجد الضرار الّذي أسّس على شفا جرف هار فانهار به في نار جهنّم.

وفي مصباح الشريعة (٤): قال الصادق للسلام وكلّ عبادة مؤسّسة على غير التقوى (٥) فهي هباء منثوراً. قال الله ﷺ: وكلّ على تقوى من الله ورضوان، من الله (٦) فهي هباء منثوراً. قال الله ﷺ: «أفمن أسّس بنيانه على شفا جرف هار فانهار به في نار جهنّم» الآية.

وتفسير التقوى: ترك ما ليس بأخذه بأس (٧)، حذراً عمّا به بأس.

﴿ وَاللَّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ ﴾ ٢٠ : إلى ما فيه صلاح ونجاة.

قال: أمسيت محبّاً لمحبّنا ومبغضاً لمبغضنا، [أمسى محبّنا مغتبطاً](١٠٠) برحمة من الله كان منتظرها (١١٠). وأمسى عدوّنا يؤسس بنيانه على شفا جرف هار، فكأنّ ذلك الشفا قد انهار به في نار جهنّم.

٢. نفس المصدر والموضع.

١. أنوار التنزيل، ٤٣٣/١.

٣. تغسير القمئ، ٣٠٥/١.

٤. مصباح الشريعة ، ٤٥٢ ـ ٤٥٤.

٥. المصدر: كل عبادة غير مؤسسة على التّقوى.
 ٦. ليس في المصدر: من الله.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: «يأخذه بدل «بأخذه بأس».

٩. المصدر: خنيس بن المعتمر.

٨. أمالي الطوسي، ١١٢/١.

١١. المصدر: ينتظرها.

١٠. من المصدر.

وبإسناده (١) إلى أميرالمؤمنين على أنه قال: ليس عبد من عباد الله ممّن امتحن الله قلبه بالإيمان، إلّا وهو يجد مودّتنا على قلبه، فهو محبّنا. وليس عبد من عباد الله ممّن سخط الله عليه، إلّا وهو يجد بغضنا على قلبه، فهو مبغضنا. فأصبح محبّنا ينتظر الرحمة، وكأنّ أبواب الرحمة قد قُتحت له. وأصبح مبغضنا على شفا جرف هار، فانهار به في نار جهنّم. فهنيناً لأهل الرحمة رحمتهم، وهنيناً (١) لأهل النار مثواهم.

وبإسناده (۱۳) إلى صالح بن ميثم التمار الله قال: وجدت في كتاب ميثم الله تمسينا ليلة عند أميرالمؤمنين عليّ بن أبي طالب الله ، فقال لنا: ليس من عبد امتحن الله قلبه بالإيمان، إلا أصبح يجد مودّتنا على قلبه. ولا أصبح عبد ممن سخط الله عليه، إلا يجد بغضنا على قلبه. فأصبحنا نفرح بحبّ المحبّ لنا، ونعرف بغض المبغض لنا. وأصبح محبّنا مغتبطاً بحبّنا، برحمة من الله ينتظرها كلّ يوم. وأصبح مبغضنا يوسس بنيانه على شفا جرف هار، فكأنّ ذلك الشفا قد انهار به في نار جهنم، وكأنّ أبواب الرحمة قد قُتحت لأصحاب الرحمة (٤). فهنيئاً لأصحاب الرحمة رحمتهم، وتعساً لأصحاب النار مثواهم.

﴿ لاَ يَزَالُ بُنْيَانَهُمُ الَّذِي بَنَوًا ﴾ : بناؤهم الذي بنوه . مصدر ، أريد بمه المفعول . وليس بجمع ، ولذلك قد تدخله التاء . ووُصف بالمفرد ، وأخبر عنه بقوله :

﴿ رِيرَةٌ فِي قُلُوبِهِمْ ﴾: أي شكًّا ونفاقاً.

والمعنى: أنّ بناءهم هذا لايزال سبب شكّهم وتزايد نفاقهم، فإنّه حملهم على ذلك. ثمّ لمّا هدمه الرسول مَرَافِي رسخ ذلك في قلوبهم وازداد، بحيث لايزول وسمه عن قلوبهم.

﴿ إِلَّا أَنْ تَقَطَّعَ قُلُوبُهُمْ ﴾: قطعاً، بحيث لايبقى لها قابليّة الإدراك والإضمار. وهو في

<sup>1.</sup> أمالي الطوسي ، ٣٢/١. ٢. المصدر: تعساً.

٣. أمالي الطوسي، ١٤٧/١ ـ ١٤٨.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: لأهل أصحاب الرّحمة.

غاية المبالغة والاستثناء من أعمّ الأزمنة.

وقيل (١): المراد بالتقطّع: ما هو كائن بالقتل؛ أو في القبر، أو في النار.

وقيل (٢): التقطّع بالتوبة ، ندماً وأسفاً.

وقرأ (٣) يعقوب: «إلى» بحرف الانتهاء، «وتقطّع» بمعنى: تتقطّع. وهو قراءة ابن عامر وحمزة وحفص.

وقرئ (٤): «يقطّع» بالياء. و «تـقطع» بـالتخفيف. و «تـقطع قـلوبهم» عـلى خـطاب الرسول، أو كلّ مخاطب. و «لو قطعت» على البناء للفاعل أو المفعول.

وفي الجوامع (٥): عن الصادق لما الله أنَّه قرأ: «إلى أن تقطُّع».

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٦٠) يعني: حتّى ينقطع قلوبهم.

﴿ وَاللَّهُ عَلِيمٌ ﴾ : بنيّاتهم.

﴿حَكِيمٌ ﴾ ١٠ فيما أمر بهدم بنائهم.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٧): فبعث رسول الله عَلِيلًا مالك بن جشم (٨) الخراعي وعامر بن عديّ أخا بني عمرو بن عوف، على أن يهدموه ويحرقوه. فجاء مالك فقال لعامر: انتظرني حتى أخرج ناراً من منزلي. فدخل وجاء بنار وأشعل في سعف النخل، ثمّ أشعله في المسجد فتفرّ قوا. وقعد زيد بن حارثة حتى احترقت البنية، ثمّ أمر بهدم حائطه.

وفي مجمع البيان <sup>(٩)</sup>: وروي أنّه أرسل عمّار بن ياسر ووحشيّاً، فحرقاه. وأمر بأن يُتّخذ كناسة يلقئ فيه الزبل و <sup>(١٠)</sup>الجيف.

٢. أنوار التنزيل، ٤٣٣/١.

٤. نفس المصدر والموضع.

تفسير القمني ٣٠٥/١، بتصرّف في صدره.

المصدر: الدجشم. ور: جثم. وأ، ب: خيثم.

١٠. المصدر: «فيها» بدل «فيه الزّبل و».

١. أنوار التنزيل، ٤٣٣/١.

٣. أنوار التنزيل، ٤٣٣/١.

٥. الجوامع ١٨٧ بتصرّف.

٧. نفس المصدر والموضع.

٩. المجمع ، ٧٣/٣.

﴿ إِنَّ اللهَ اشْتَرَى مِنَ الْمُؤْمِنِينَ آنْفُسَهُمْ وَآمُوالَهُمْ بِأَنَّ لَهُمُ الْجَنَّةُ ﴾: تـمثيل لإثبات الله إيّاهم الجنّة على بذل أنفسهم وأموالهم في سبيله.

﴿ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللهِ فَيَقْتُلُونَ وَيُقْتَلُونَ ﴾: استئناف ببيان ما لأجله الشري.

وقيل (١): «يقاتلون» في معنى الأمر.

وقرأ (٢) حمزة والكسائي بتقديم المبني للمفعول. وقد عرفت أنّ الواو لا تـوجب الترتيب، وأنّ فعل البعض قد يُسنَد إلى الكلّ.

﴿ وَعْداً عَلَيْهِ حَقّاً ﴾ : مصدر مؤكّد لما دلّ عليه الشري، فإنّه في معنى : الوعد. أو فعله محذوف، أي وعد ذلك على نفسه وعداً ثابتاً.

﴿ فِي التَّوْرَاةِ وَالْإِنْجِيلِ وَالْقُرْآنِ ﴾: مذكوراً فيهما كما أثبت في القرآن،

﴿ وَمَنْ أَوْفَى بِعَهْدِهِ مِنَ اللهِ ﴾: مبالغة في الإنجاز، وتقرير لكونه حقًّا.

﴿ فَاسْتَشِشِرُوا بِبَيْعِكُمُ الَّذِي بَايَعْتُمْ بِهِ ﴾: فافرحوا به غاية الفرح. فإنّه أوجب لكم عظائم المطالب، كما قال:

﴿ وَذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴾ ﴿ وَالتَّاتِبُونَ ﴾ : رفع على المدح، أي هم التاثبون، والمراد بهم : المؤمنون المذكورون.

ويجوز أن يكون مبتدأ خبره محذوف، تقديره: التائبون من أهل الجنّة وإن لم يجاهدوا، لقوله: «وكلاً وعد الله الحسنى». أو خبره ما بعده، أي التائبون عن الكفر على الحقيقة، هم الجامعون لهذه الخصال.

وقرئ (٣) بالياء نصباً على المدح. أو جرّاً، صفة للمؤمنين.

وفي قراءة الباقر والصادق علين : «التائبين -إلى قوله - والحافظين». رواها في مجمع البيان (٤) عنهما علين .

٢. أنوار التنزيل، ٤٣٣/١.

٤. المجمع ، ٧٤/٣.

١. أنوار التنزيل، ٤٣٣/١.

٣. أنوار التنزيل، ٤٣٤/١.

وفي روضة الكافي (١): محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد [بن عليّ ] (٢) عن عليّ بن الحكم، عن عليّ بن أبي حمزة، عن أبي بصير، عن أبي جعفر عليّ قال: تـلوت «التائبون العابدون».

فقال: لا، اقرأ: «التاثبين العابدين» إلى آخرها.

فسئل عن العلَّة في ذلك؟

فقال: اشترى من المؤمنين التائبين العابدين.

﴿ الْعَابِدُونَ ﴾ : الَّذين عبدوا الله مخلصين له.

﴿ الْحَامِدُونَ ﴾ : بنعمائه.

﴿ الرَّاكِعُونَ السَّاجِدُونَ ﴾ : في الصلاة.

﴿ الْآمِرُونَ بِالْمَعْرُوفِ ﴾ : بالإيمان والطاعة.

﴿ وَالنَّاهُونَ عَنِ الْمُنْكَرِ ﴾ : عن الشرك والمعاصي.

قيل <sup>(٣)</sup>: العاطف فيه للدلالة على أنّه بما عطف عليه في حكم خصلة واحدة ، كأنّه قال : الجامعون بين الوصفين .

## وفى قوله:

﴿ وَالْحَافِظُونَ لِحُدُودِ اللهِ ﴾ : أي فيما بيّنه وعيّنه من الحقائق والشرائع، للتنبيه على أنّ ما قبله مفصّل الفضائل، وهذا مجملها.

وقيل (2): إنّه للإيذان بأنّ التعداد قد تمّ بالسابع، من حيث أنّ السبعة هو العدد التامّ. والثامن ابتداء تعداد آخر معطوف عليه، ولذلك سُمّي: واو الثمانية.

٢. ليس في المصدر.

٤. نفس المصدر والموضع.

۱. الكافي ۲۷۷/۸ - ۳۷۸ - ۳۹۵.

٣. أنوار التنزيل، ٤٣٤/١.

وفي الكافي (١): عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن عثمان بن عيسى، عن سماعة بن مهران، عن أبي عبدالله عليه قال: من أخذ سارقاً فعفا عنه، فذاك له. فإن رفعه إلى الإمام، قطعه. فإن قال الذي سرق منه: أنا أهب له، لم يدعه الإمام حتّى يقطعه إذا رفعه إليه، وإنّما الهبة قبل أن يُرفع إلى الإمام، وذلك قول الله ملى الحافظون لحدود الله، فإن انتهى الحدّ إلى الإمام، فليس لأحد أن يتركه.

﴿ وَ بَشِرِ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ (ش): يعني به: هؤلاء الموصوفين بتلك الفضائل. ووضع المؤمنين موضع ضميرهم، للتنبيه على أنّ إيمانهم دعاهم إلى ذلك، وأنّ المؤمن الكامل من كان كذلك. وحذف المبشّر به للتعظيم، كأنّه قيل: وبشّرهم بما يجلّ عن إحاطة الإفهام وتعبير الكلام.

وفي الكافي (٢): محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسن بن محبوب عن بعض أصحابه قال: كتب أبوجعفر الله في رسالة إلى بعض خلفاء بني أميّة: ومن ذلك من ضيّع الجهاد الذي فضّله الله تعالى على الأعمال، وفضّل عامله على العمّال، تفضيلاً في الدرجات والمغفرة والرحمة؛ لأنّه ظهر به الدين، وبه يدفع عن الدين، وبه اشترى الله من المؤمنين أنفسهم وأموالهم بالجنّة بيعاً مفلحاً منجحاً، اشترط عليهم فيه حفظ الحدود. وأوّل ذلك الدعاء إلى طاعة الله على من طاعة العباد، وإلى عبادة العباد، وإلى ولاية الله من ولاية العباد. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

على بن إبراهيم (٣)، عن أبيه ، عن بكر بن صالح ، عن القاسم بن يزيد ، عن أبي عمرو الزبيري ، عن أبي عبدالله على قال : قلت له : أخبرني عن الدعاء إلى الله والجهاد في سبيل الله ، أهو لقوم لا يحل إلّا لهم ولا يقوم به إلّا من كان منهم ، أم هو مباح لكلّ من وحد

٢. الكافي ٣/٥، صدر ح٤.

<sup>1.</sup> الكافي ٢٥١/٧، ح ١.

٣. الكافي ١٣/٥ ـ ١٥، صدر ح ١.

الله عَلَى وآمن برسوله عَلَيْهِ. ومن كان كذا، فله أن يدعو إلى الله عَلَى وإلى طاعته وأن يجاهد في سبيله ؟

> فقال: ذلك لقوم لا يحلّ إلّا لهم، ولا يقوم بذلك إلّا من كان منهم. قلت: من أولئك؟

قال: من قام بشرائط الله تعالى في القتال والجهاد على المجاهدين، فهو المأذون له في الدعاء إلى الله. ومن لم يكن قائماً بشرائط الله في الجهاد على المجاهدين، فليس بمأذون له في الجهاد ولا إلى الدعاء إلى الله حتى يحكم في نفسه ما أخذ الله عليه من شرائط الجهاد.

قلت: فبيّن لي، يرحمك الله.

قال: الله تبارك وتعالى أخبر [نبيّه](١) في كتابه الدعاء إليه، ووصف الدعاة إليه. فجعل ذلك لهم درجات يعرف بعضها بعضاً، ويستدلّ ببعضها على بعض. فأخبر أنّه تبارك وتعالى أوّل من دعا إلى نفسه ودعا إلى طاعته واتّباع أمره.

إلى قوله: ثمّ ذكر من أذن له في الدعاء إليه بعده وبعد رسوله في كتابه، فقال: «ولتكن منكم أمّة يدعون إلى الخير ويأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر وأولئك هم المفلحون».

ثم أخبر عن هذه الأمّة وممّن هي، وأنّها من ذرّيّة إبراهيم ومن ذرّيّة إسماعيل، من سكّان الحرم، ممّن لم يعبدوا غير الله قطّ، الذين وجبت لهم دعوة إبراهيم وإسماعيل، من أهل المسجد الذين أخبر عنهم في كتابه أنّه أذهب عنهم الرجس وطهّرهم تطهيراً، الذين وصفناهم قبل هذا في صفة أمّة محمّد (٢)، الذين عناهم الله تبارك وتعالى في قوله: «أدعو إلى الله على بصيرة أنا ومن اتبعني» يعني: أوّل من اتبعه على الإيمان به والتصديق له بما جاء من عند الله في من أمّته التي بُعِث فيها ومنها وإليها قبل الخلق،

١. من المصدر، ويوجد المعقوفتان فيه أيضاً. ٢٠. بعض نسخ المصدر: ﴿إبراهيم بدل «محمّد».

ممّن لم يشرك بالله قطّ ولم يلبس إيمانه (١) بظلم، وهو الشرك.

ثم ذكر أنباع نبيّه ﷺ وأتباع هذه الأمّة ، الّتي وصفها بكتابه بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وجعلها داعية إليه وأذن لها في الدعاء إليه ، فقال : «يا أيّها النبيّ حسبك الله ومن اتبعك من المؤمنين» (٢٠).

ثم وصف أتباع نبيّه عَيْمَ المؤمنين فقال: «محمّد رسول الله والّذين آمنوا معه أشدّاء على الكفّار رحماء بينهم تراهم ركّعاً سجّداً يبتغون فضلاً من الله ورضواناً سيماهم في وجوههم من أثر السجود ذلك مثلهم في التوراة ومثلهم في الإنجيل» (٣). وقال: «يوم لا يخزي الله النبيّ والّذين آمنوا معه نورهم يسعى بين أيديهم وبأيمانهم» (٤) يعني أولئك المؤمنين. وقال: «أفلح المؤمنون» (٥).

ثمّ حلاهم ووصفهم كيلا يطمع في اللحاق بهم إلّا من كان منهم، فقال فيما حلاهم به ووصفهم: «الّذين هم في صلاتهم خاشعون، واللّذين هم عن اللغو معرضون - إلى قوله \_ أولئك هم الوارثون، اللّذين يرثون الفردوس هم فيها خالدون» (٢٠). وقال في صفتهم وحليتهم أيضاً: «اللّذين لا يدعون مع الله إلها آخر ولا يقتلون النفس الّتي حرّم الله إلا بالحقّ ولا يزنون ومن يفعل ذلك يلق أثاماً، يُضاعف له العذاب يوم القيامة ويخلد فيه مُهاناً» (٧).

ثم أخبر أنّه اشترى من هؤلاء المؤمنين ومن كان على مثل صفتهم «أنفسهم وأموالهم بأنّ لهم الجنّة يقاتلون في سبيل الله فيقتلون ويُقتلون وعداً عليه حقاً في التوراة والإنجيل والقرآن».

١. كذا في المصدر، وفي النسخ: ولم يلبسوا إيمالهم.

٣. الفتح / ٢٩.

٢. الأنفال / ٦٤.

ه. المؤمنون/٢.

٤. التحريم/٨

٧. الفرقان / ٦٨ ـ ٦٩.

٦. المؤمنون/٣-١١.

ثمّ ذكر وفاءهم له بعهده ومبايعته (١)، فقال: «ومن أوفئ بعهده من الله فـاستبشروا ببيعكم الّذي بايعتم به وذلك هو الفوز العظيم» (٢).

فلمًا نزلت هذه الآية: «إنّ الله اشترى من المؤمنين أنفسهم وأموالهم بأنّ لهم الجنّة» قام رجل إلى النبيّ عَلَيْ فقال: يا نبيّ الله أرأيتك الرجل يأخذ سيفه فيقاتل حتّى يُقتل إلّا أنه يقترف من هذه المحارم، أشهيد هو؟

فأنزل الله على رسوله «التائبون العابدون» (۱) الآية. فبشر (۱) النبيّ عَلَيْهُ المجاهدين من المؤمنين الذين هذه صفتهم وحليتهم بالشهادة والجنّة، وقال: «التائبون» من الذنوب. [ «العابدون» ] (۱) الذين لا يعبدون إلّا الله ولا يشركون به شيئاً. «الحامدون» الذين يحمدون الله على كلّ حال في الشدّة والرخاء. و «السائحون» المائمون. «الراكعون الساجدون» الذين يواظبون على الصلوات الخمس، الحافظون الما والمحافظون عليها بركوعها وسجودها والخشوع فيها وفي أوقاتها. «الآمرون بالمعروف» بعد ذلك، والعاملون به. «والناهون عن المنكر» والمنتهون عنه.

قال: فبشّر من قُتل وهو قائم بهذه الشروط بـالشّهادة والجـنّة. والحـديث طـويل أخذت منه موضع الحاجة.

عليّ بن إبراهيم (٢٠): عن أبيه ، عن عثمان بن عيسى ، عن سماعة ، عن أبي عبدالله عليّ بن قال : لقي عبّاد البصريّ عليّ بن الحسين عليّ في طريق مكّة ، فقال له : يا عليّ بن الحسين ، تركت الجهاد وصعوبته وأقبلت على الحجّ ولينته ! إنّ الله تعالى يقول : «إنّ الله الشترئ من المؤمنين \_ إلى قوله \_ هو الفوز العظيم».

فقال له على بن الحسين صلوات الله عليهما: أتمّ الآية.

٢. التوبة / ١١١.

١. كذا في المصدر. وفي النسخ: ثم ذكر وأفاهم (واتاهم ـخ ل) له بعده ومتابعته.

٣. التوبة /١١٢.

المصدر: «فقشر» بدل «فبشر».

ه. من المصدر.

٦. الكافي ٢٢/٥، ح ١.

فقال: «التاثبون العابدون \_إلى قوله \_وبشر المؤمنين».

فقال عليّ بن الحسين عليِّك : إذا رأينا هؤلاء الّذين هذه صفتهم، فالجهاد معهم أفضل من الحجّ.

عدّة من أصحابنا (١)، عن سهل بن زياد، عن جعفر بن محمّد، عن ابن القدّاح، عن أبيه الميمون، عن أبي عبدالله عليه : أنّ أميرالمؤمنين عليه كان إذا أراد القتال، قبال هذه الدعوات: اللهم إنّك أعلمت (٢) سبيلاً من سبلك، جعلت فيه رضاك وندبت إليه أولياءك، وجعلته أشرف سبلك (٣) عندك ثواباً وأكرمها لديك مآباً وأحبها إليك مسلكاً. ثمّ اشتريت فيه «من المؤمنين أنفسهم وأموالهم بأنّ لهم الجنّة يقاتلون في سبيل الله فيقتلون وعداً عليه حقّاً». فاجعلني ممّن اشترى فيه منك نفسه، ثمّ وفي لك بيعه الذي بايعك عليه، غير ناكث ولا ناقض عهداً ولا مبدّلاً تبديلاً. والدعاء طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): قال: نزلت في الأثمّة صلوات الله عليهم.

حدّ ثني أبي (٥)، عن بعض رجاله قال: لقي الزهريّ عليّ بن الحسين عليّ في طريق الحجّ ، فقال له: يا عليّ بن الحسين ، تركت الجهاد وصعوبته وأقبلت على الحجّ ولينته! إنّ الله تبارك و تعالى يقول: «إنّ الله اشترى من المؤمنين أنفسهم وأموالهم بأنّ لهم الجنّة يقاتلون في سبيل الله فيقتلون ويُقتلون وعداً عليه حقّاً في التوراة والإنجيل والقرآن ومن أوفئ بعهده من الله فاستبشروا ببيعكم الذي بايعتم به وذلك هو الفوز العظيم».

فقال على بن الحسين عليه : إنَّما هم الأثمَّة صلوات الله عليهم.

فقال: «التائبون العابدون الحامدون السائحون إلى قوله وبشر المؤمنين».

فقال له عليّ بن الحسين صلوات الله عليهما: إذا رأينا هؤلاء الّذين هـذه صـفتهم، فالجهاد معهم أفضل من الحجّ.

الكافي ٥/٤٦، صدر ح١.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: سبيلك.

٥. نقس المصدر والموضع.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: أعملت.

٤. تفسير القمّي ٣٠٦/١.

وفيه (۱) أيضاً: أنزلت في الأثمة؛ لأنه وصفهم بصفة لا تجوز في غيرهم. «فالأمرون بالمعروف» هم الذين يعرفون المعروف كله، صغيره وكبيره ودقيقه وجليله (۲) و «الناهون عن المنكر» هم الذين يعرفون المنكر كله، صغيره وكبيره. و «الحافظون لحدود الله» هم الذين يعرفون حدود الله، صغيرها وكبيرها ودقيقها وجليلها (۳). ولا يجوز أن يكون بهذه الصفة غير الأئمة.

وفي نهج البلاغة (٤): إنّه ليس لأنفسكم ثمن إلّا الجنّة، فلا تبيعوها إلّا بها.

وفيه (٥): فلا أموال بذلتموها للذي رزقها، ولا أنفس خاطرتم بها للذي خلقها.

وفي تفسير العيّاشيّ (٢): عن أبي بصير ، عن أبي جعفر لللهِ قال : سألته (٧) أنّه سئل عن قول الله تعالى : «إنّ الله اشترى» الآية .

فقال: يعنى في الميثاق.

ثمّ قرأت عليه: «التاثبون العابدون».

فقال: لا، ولكن اقرأها: «التائبين العابدين» إلى آخر الآية.

وقال: إذا رأيت هؤلاء، فعند ذلك هؤلاء اشترئ منهم أنفسهم وأموالهم، يعني: في الرجعة.

﴿ مَا كَانَ لِلنَّبِيِّ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَنْ يَسْتَغْفِرُوا لِلْمُشْرِكِينَ ﴾: في مجمع البيان (^)، وفي تفسير الحسن: أنّ المسلمين قالوا للنبيّ ﷺ: ألا تستغفر لآبائنا الدين ماتوا في الجاهليّة ؟ فأنزل الله هذه الآية.

﴿ وَلَوْ كَانُوا أُولِي قُرْبَىٰ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُمْ أَصْحَابُ الْجَحِيمِ ﴾ ٢: بأن ماتوا على

تفسير القمى ٢٠٦١، بتصرّف في صدره.
 المصدر: جليّة.

٣. المصدر: جليها. ٤. نهج البلاغة ٥٥٦، ذيل حكمة ٤٥٦.

٥. نفس المصدر ١٧٤، صدر خطبة ١١٧. ٦. تفسير العيّاشي ١١٢/٢ ـ ١١٣، ح١٤٠.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: «أنه سئل» بدل «قال: سألته».

٨. المجمع ، ٧٧٧٪

٥٧٢ ..... تفسير كنز الدقائق ويحرالغرائب

الكفر، أو بوحي من الله، أنَّهم لن يؤمنوا.

وفيه دليل على جواز الاستغفار لأحيائهم ما لم يعلم موتهم على الكفر، فإنّه طلب توفيقهم للإيمان.

وبه دفع النقض باستغفار إبراهيم لأبيه الكافر، سواء كان أباه الذي ولده أو جدّه لأمّه أو عمّه، على ما رواه أصحابنا (١٠). فقال:

﴿ وَمَا كَانَ اسْتِغْفَارُ إِبْرَاهِيمَ لِأَبِيهِ إِلَّا عَنْ مَوْعِدَةٍ وَعَدَهَا إِيَّاهُ ﴾: وعدها إبراهيم أباه بقوله: «لأستغفرنُ لك» أي لأطلبنَ مغفرتك بالتوفيق للإيمان، فإنّه يجبّ ما قبله. ويدلّ عليه قراءة من قرأها: «أباه». أو «وعدها إبراهيم أبوه» وهي الوعدة بالإيمان.

﴿ فَلَمَّا تَبَيَّنَ لَهُ أَنَّهُ عَدُوًّ شِهِ ﴾: بأن مات على الكفر. [فإنّه يجبّ ما قبله ويـدلّ عـلى الكفر ا(٢) أو أوحى إليه الله بأنّه لن يؤمن.

﴿ تَبَرَّأُ مِنْهُ ﴾: قطع استغفاره.

وفي تفسير العيّاشيّ (٣): عن إبراهيم بن أبي البلاد، عن بعض أصحابه قال: قال أبو عبدالله عليّا إلى الناس في قول الله كالله وماكان استغفار إبراهيم لأبيه إلّا عن موعدة وعدها إيّاه»؟

قلت: يقولون: إنَّ إبراهيم وعد أباه أن يستغفر (٤) له.

قال: ليس هو هكذا. إنّ إبراهيم وعده أن يسلم، فاستغفر له. فلمّا تبيّن له أنّه عـدوّ لله، تبرّأ منه.

أبو إسحاق الهمدانيّ (٥)، عن الخليل (٦)، عن أبي عبدالله قال: صلّى رجل إلى جنبي فاستغفر لأبويه، وكانا ماتا في الجاهليّة.

فقلت: تستغفر لأبويك، وقد ماتا في الجاهليّة؟

٢. ما بين المعقوفتين ليس في المتن.

المصدر: «ليستغفر» بدل «أن يستغفر».

٦. في بعض نسخ المصدر: عن رجل.

١. المجمع ، ٣٢٢/٢.

٣. تفسير العيّاشيّ ١١٤/٢، ح١٤٦.

٥. تفسير العيّاشي ١١٤/٢، ح١٤.

قال: فقد استغفر إبراهيم لأبيه.

فلم أدر ما أردّها عليه، فذكرت ذلك للنبيّ عَلَيْهُ . فأنزل الله «وماكان استغفار إبراهيم لأبيه -إلى قوله (١) - وعدها إيّاه فلمّا تبيّن له أنّه عدو لله تبرّأ منه».

قال: لمّا مات (٢) تبيّن أنّه عدو الله، فلم يستغفر له.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): قوله : «وما كان استغفار إبراهيم لأبيه إلّا عن موعدة وعدها إيّاه».

قال: قال إبراهيم لأبيه: إن لم تعبد الأصنام، استغفرت لك. فلمّا لم يدع الأصنام، نيرًا منه.

﴿ إِنَّ إِبْرَاهِيمَ لَا رَّاهٌ ﴾ : أي يكثر التأوه. وهو كناية عن فرط ترحّمه ورقّة قلبه.

﴿حَلِيمٌ ﴾ ١٠ : صبور على الأذي.

والجملة لبيان ما حمله على الاستغفار له، مع شكايته عليه.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر للسلاّ قال: «الأوّاه» المتضرّع إلى الله في صلاته، وإذا خلا في قفرة (٥) من الأرض وفي الخلوات.

وفي مجمع البيان (٦) روى أصحابنا: ﴿إِنَّ إِبْرَاهِيمِ لأَوَّاهِۥ أَي دَعَّاء، كَثَيْرِ الدَّعَاءِ [والبكاء](٧). وهو المروي عن أبي عبدالله للطلالةِ.

وقيل (٨): هو الخاشع المتذلُّل. رواه ابن شدَّاد، عن النبيُّ ﷺ.

وقيل (٩): هو المتأوَّه شفقاً وفرقاً، المتضرّع (١٠) يقيناً بالإجابة ولزوماً للطاعة. عن أبي عبيدة.

المصدر: «الأعن موعدة» بدل «إلى قوله».
 المصدر: «الأعن موعدة» بدل «إلى قوله».

٣. تفسير القميّ ، ٣٠٦/١ ٤. تفسير القميّ ، ٣٠٦/١.

٥. القفرة: الخلاء من الأرض، لاماء به ولانبات. ٦. المجمع ٧٧/٣. وليس فيه: روى أصحابنا.

٧. من المصدر. ٨. نفس المصدر والموضع.

٩. نفس المصدر والموضع.

١٠. كذا في المصدر. وفي ر، ب: للتضرع. وفي سائر النسخ: للمتضرّع.

وفي أصول الكافي (١): على بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن عبد الموافي أبي عمير، عن عبد عبد عبد عبد عبد الرحمن بن الحجاج قال: قلت لأبي الحسن موسى للظِّلِا: أرأيت إن احتجت إلى متطبّب (١) وهو نصراني، أن أسلّم عليه وأن أدعو له ؟

قال: نعم، لاينفعه دعاؤك.

محمّد بن يحيى (٣)، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن ابن محبوب، عن عبد الرحمن بن الحجّاج قال: قلت لأبي الحسن الله : أرأيت إن احتجت إلى الطبيب وهو نصراني، أن أسلّم عليه وأدعو له؟

قال: نعم، إنَّه لاينفعه دعاؤك.

عدّة من أصحابنا (٤)، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن محمّد بن عيسى، بن (٥) عبيد، عن محمّد بن عيسى، بن (٩) عبيد، عن محمّد بن عرفة، عن أبي الحسن الرضا عليه قال: قيل لأبي عبدالله عليه الكيف أدعو لليهودي والنصراني؟

قال: تقول: بارك الله لك في دنياك.

﴿ وَمَا كَانَ اللهُ لِيُضِلَّ قَوْماً ﴾: ليحملهم على الضلالة. أو ليسمّيهم ضُلاًلاً. أو يؤاخذهم مؤاخذتهم.

﴿بَعْدَ إِذْ هَدَاهُمْ ﴾: للإسلام.

﴿ حَتَّى يُبَيِّنَ لَهُمْ مَا يَتَّقُونَ ﴾ : حتّى يبيّن لهم خطر ما يجب اتّقاؤه. وهو دليل على أنّ الغافل غير مكلّف.

وفي أصول الكافي (٦): عليّ بن محمّد، عن إسحاق بن محمّد، عن شاهويه (٧) بن عبد الله الجلاّب قال: كتب إليّ أبوالحسن في كتاب: أردت أن تسأل عن الخلف بعد أبي

٣. نفس المصدر والموضع، ح٨

۱. الكافي ۲/۱۵۰/۱ ح٧.

٢. أ، ب: الطبيب. والمتطبّب: المتعاطى علم الطب.

٤. نفس المصدر والموضع، ح ٩.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: «عن» بدل «بن». ٦. الكافي ٣٢٨/١، ح١٢.

٧. كذا في المصدر وجامع الرواة ٣٩٨/١. وفي النسخ: شاوية.

جعفر، وقلقت (١) لذلك. فلا تغتم، فإن الله الله الله الله المعلق قوماً بعد إذ هداهم حتى يبين لهم ما يتقون». وصاحبكم بعدي أبومحمد؛ ابني. وعنده (١) ما تحتاجون إليه، يقدّم ما يشاء الله ويؤخّر ما يشاء. «ما ننسخ من آية أو ننسها نأت بخير منها أو مثلها» (١). قد كتبت بما فيه بيان وقناع لذي عقل يقظان.

وفي قرب الإسناد (٤) للحميري الله : أحمد بن محمّد بن عيسى (٥)، عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر قال: سمعت الرضا الله في يقول إلى أن قال: وعنه، عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر قال: دخلت عليه بالقادسيّة. فقلت له: جعلت فداك، إنّي أريد أن أسألك عن شيء وأنا أجلك والخطب فيه جليل. وإنّما أريد فكاك رقبتي من النار، فرآني وقد زمعت (٦).

فقال: لاتدع شيئاً تريد أن تسألني عنه ١٠٠، إلا سألتني عنه.

قلت: جعلت فداك، إنّي سألت أباك وهو نازل في هذا الموضع عن خليفته من بعده، فدلّني عليك. وقد سألتك منذ سنين، وليس لك ولد، مِن الإمامة فيمن تكون من بعدك؟ فقلت: في ولدي. وقد وهب لك ابنين، فأيّهما عندك بمنزلتك الّتي كانت عند أبيك؟

فقال لي : هذا الّذي سألت عنه ليس هذا وقته (٨).

فقلت: جعلت فداك، قد رأيت ما ابتلينا به في أبيك ولست آمن الأحداث.

فقال:كلّا إن شاء الله ، لوكان الّذي يخاف (٩)كان منّي في ذلك حجّة أحتجّ بها عليك وعلى غيرك. أما علمت أنّ الإمام الفرض عليه والواجب من الله إذا خاف الفوت على

كذا في المصدر. وفي النسخ: قلت.
 كذا في المصدر. وفي النسخ: عندي.

٣. البقرة ١٠٦/ ٤. قرب الإسناد، ١٦٥ ـ ١٦٦.

٥. أ، ب، ر: عن أحمدبن محمدبن عيسى.
 ٦. كذا في المصدر، وفي النسخ: ربعت. وزمع: دهش.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: «تسأله» بدل «تسألني عنه».

٨. كذا في المصدر. وفي النسخ: وفيه. ٩. المصدر: تخاف.

نفسه أن يحتج في الإمام من بعده وبحجّة معروفة مثبتة ؟ (١) إنّ الله تبارك وتعالى يقول في كتابه: «وما كان الله ليضلّ قوماً بعد إذ هداهم حتّى يبيّن لهم ما يتّقون». فطب نفساً وطيّب نفس أصحابك، فإنّ الأمر يجيء على غير ما تحذرون (٢).

وفي تفسير العيّاشيّ (٣): علميّ بن أبي حمزة قال: قلت لأبي الحســن الليِّلِيّ : إنّ أبــاك أخبرنا بالخلف من بعده، فلو خبّرتنا به.

قال: فأخذ بيدي، فهزّها.

ثمَ قال : «ماكان الله ليضلّ قوماً بعد إذ هداهم حتّى يبيّن لهم ما يتّقون».

وفي كتاب التوحيد (٤): حدّثنا محمّد بن عليّ ماجيلويه ، عن عمّه ؛ محمّد بن أبي القاسم ، عن أحمد بن أبي عبدالله ، عن ابن فضّال ، عن ثعلبة بن ميمون ، عن حمزة بن الطيّار ، عن أبي عبدالله عليّا في قوله ﷺ : «وماكان الله ليضلّ قوماً بعد إذ هداهم حـتّى بيّن لهم ما يتّقون».

قال: حتّى يعرّفهم ما يرضيه وما يسخطه.

حدَثنا (٥) [محمّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد ﷺ، قال: حدَثنا ] (٦) محمّد بن الحسن الصفّار، عن إبراهيم بن هاشم، عن إسماعيل بن مرار (٧)، عن يونس بن عبدالرحمن، عن حمّاد عن عبدالأعلى (٨)، مثله.

وفي أصول الكافي (٩): عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن [ابن] فضّال عن ثعلبة بن ميمون، عن حمزة بن محمّد الطيّار، عن أبي عبدالله التَّلِمُ مثله سواء. ﴿ إِنَّ اللهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ (١): فيعلم أمرهم في الحالين.

ا. كذا في المصدر. وفي النسخ: والحجّة معروفة مبيّنة, وفي بعض نسخ المصدر: «مبنية» «مثبتة».

المصدر: يحذرون إن شاء الله تعالى.
 المصدر: يحذرون إن شاء الله تعالى.

التوحيد ٤١١، صدر ح٤.
 التوحيد ٤١١، ضدر ح٤.

٦. من المصدر. ٧. أ، ب، ر: إسماعيل بن مهران.

٨. كذا في المصدر. وفي النسخ: «عمّار بن عبد الأعلى» بذل «حمّاد عن عبد الأعلى».

٩. الكافي ١٦٣/١، صدر ح٣.

﴿إِنَّ اللهَ لَهُ مُلْكُ السَّمَوَاتِ وَالْآرْضِ يُحْيِي وَيُمِيتُ وَمَا لَكُمْ مِنْ دُونِ اللهِ مِنْ وَلِيُ وَلاَ نَصِيرٍ ﴾ ﴿ الله منعهم عن الاستغفار للمشركين ولو كانوا أولي قربى، ويستضمن ذلك وجوب التبرّؤ عنهم رأساً، بيّن لهم أنّ الله مالك كلّ موجود ومتولّي أمره والغالب عليه، ولايتأنّى لهم ولاية ولا نصرة إلّا منه ليتوجّهوا بشراشرهم (١) إليه ويتبرّؤوا عمّا عداه، حتّى لايبقىٰ لهم مقصود فيما يأتون، ويذرون سواه.

﴿ لَقَدْ تَابَ اللهُ عَلَى النَّبِيِّ وَالْمُهَاجِرِينَ وَالْآنْصَارِ ﴾: قيل (٣): مـن إذن المـنافقين فــي التخلّف. أو برّأهم (٣) عن علقة الذنوب، كقوله: «ليغفر لك الله ما تقدّم من ذنبك ومــا تأخّر».

وقيل (٤): هو بعث على التوبة. والمعنى: ما من أحد إلا وهو محتاج إلى التوبة، حتى النبيّ والمهاجرين والأنصار لقوله: «وتوبوا إلى الله جميعاً». إذ ما من أحد إلا وله مقام يستنقص دونه ما هو فيه، والترقيّ إلى توبة من تلك النقيصة، وإظهار لفضلها بأنّها مقام الأنبياء والصالحين من عباده.

وفي الاحتجاج (٥): عن الصادق للتلا . وفي مجمع البيان: عن الرضا للتلا أنهما قرءا: «لقد تاب الله بالنبيّ على المهاجرين».

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٦): عن الصادق عليِّظ: هكذا نزلت.

وفي كتاب الاحتجاج (٢) للطبرسي ﷺ : عن أبان بن تغلب، عن أبي عبدالله للنِّلِا أنَّــه قرأ : «لقد تاب الله بالنبئ على (٨) المهاجرين والأنصار».

١. الشراشر: الجسم بجملته: قالوا: ألقى عليه شراشره؛ أي: أعباءه وهمومه أو ألقى عليه نفسه حرصاً ومحبّة.

٢. أنوار التنزيل، ٤٣٥/١. ٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: تبرأهم.

٤. نفس المصدر والموضع.

٥. المجمع ٨٠/٣ لم أعثر عليه في الاحتجاج، ولكن رواه عنه في تفسير الصّافي ٣٨٣/٢.

٦. تفسير القميّ، ٢٩٧/١.

٧. لم أعثر عليه في الاحتجاج. ورواه عنه في تفسير الصافي ٣٨٣/٢ ٣٨٤ ونورالثقلين ٢٧٧/٢ ٣٨٦،٢٧٨.

٨. كذا في المصدر. وفي النسخ: «و» بدل «على».

قال أبان: فقلت له: يا ابن رسول الله، إنّ العامّة لاتقرأ كما عندك!

قال: وكيف تقرأ يا أبان؟

قال: قلت: إنَّها تقرأ: «لقد تاب الله على النبيِّ والمهاجرين والأنصار».

قال: ويلهم، وأيّ ذنب كان لرسول الله ﷺ حتّى تاب الله عليه منه؟ إنّما تاب الله به على أمّته. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

﴿ اللَّذِينَ اتَّبَعُوهُ فِي سَاعَةِ الْعُسْرَةِ ﴾ : في وقتها. وهي حالهم في غزوة تبوك. كانوا في عسرة من الظّهر يعتقب العشرة على بعير واحد والزاد، حتى قيل: إنّ الرجلين كانا يقتسمان تمرة، والماء حتى شربوا الفظّ (١).

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): قال الصادق لله الله عليه أبو ذرّ وأبو خيثمة وعميرة بن وهب، الّذين تخلّفوا ثمّ لحقوا برسول الله عَلَيْهُ.

وتخلف (٣) عن رسول الله عَيَالِيَّة قوم من أهل نيّات وبصائر، لم يكن يلحقهم شك ولا ارتياب. ولكنّهم قالوا: نلحق (٤) برسول الله عَيَالِيَّة. منهم أبو خيثمة. وكان قويّاً، وكان له زوجتان وعريشتان (٥). فكانت زوجتاه قد رشتا (٢) عريشتيه، وبرّدتا له الماء، وهيّاتا له طعاماً. فأشرف على عريشته.

فلمًا نظر إليهما، قال: لاوالله، ما هذا بإنصاف رسول الله عَيَالِللهِ. فقد غفر الله له ما تقدّم من ذنبه وما تأخّر، قد خرج في الضحّ (٧) والريح، وقد حمل السلاح يجاهد في سبيل الله، وأبوخيتمة قويّ قاعد في عريشته وامرأتين حسناوين. لا والله، ما هذا بإنصاف.

١. الفظِّ: ماء الكرش يشرب عند عوز الماء في المفاوز.

٢. تفسير القميّ، ٢٩٧/١.

٣. من هنا إلى أخر الحديث في نفس المصدر والموضع، ٢٩٤\_٢٩٥.

كذا في المصدر. وفي النسخ: يلحق.

٥. العريش: كالهودج، وما عرش للكرم، والبيت الذي يستظل به.

٦. أي طلبتا أن تتخذاهما.

٧. الضحّ : الشمس. وقولهم : جاء فلان بالضحّ والريح ، أي : بما طلعت عليه الشّمس وما جرت عليه الربح.

ثم أخذ ناقته فشد عليها رحله، فلحق برسول الله ﷺ. فنظر الناس إلى راكب على الطريق، فأخبروا رسول الله ﷺ بذلك.

فقال رسول الله ﷺ: كن أباخيثمة. فكان أبا خيثمة (١). فأقبل وأخبر النبيّ بما كـان منه. فجزاه خيراً ودعا له.

وكان أبوذر الله تتخلف عن رسول الله تما ثلاثة أيّام، وذلك أنّ جَمَله كان أعجف (٢)، فلحق بعد ثلاثة أيّام، ووقف عليه جمله في بعض الطريق، فتركه وحمل ثيابه على ظهره. فلمّا ارتفع النهار، نظر المسلمون إلى شخص مقبل.

فقال رسول الله ﷺ:كن أباذرً.

فقالوا: هو أبوذرً.

فقال رسول الله ﷺ: أدركوه بالماء، فإنّه عطشان. فأدركوه بـالماء. ووافــيٰ أبــوذرّ رسول الله ﷺ ومعه أداوة فيها ماء.

فقال رسول الله عَيْنَا: يا أباذر، معك ماء وعطشت؟

فقال: نعم، يا رسول الله. بأبي أنت وأمّي، انتهيت إلى صخرة وعليها ماء السماء، فذقته فإذا هو عذب بارد. فقلت: لاأشربه حتّى يشربه حبيبي رسول الله ﷺ.

فقال رسول الله ﷺ: يا أباذرٌ، رحمك الله، تعيش وحدك وتموت وحدك وتُبعَث وحدك وتُبعَث وحدك عسلك وحدك وتبعَث وحدك. يسعد بك قوم من أهل العراق يتولُون غسلك وتجهيزك والصلاة عليك ودفنك.

وفي الجوامع (٣): والعسرة حالهم في غزوة تبوك. كان يعتقب العشرة على بعير واحد، وكان زادهم الشعير المسوّس والتمر المدوّد والإهالة (٤) السنخة (٥). وبلغت الشدّة بهم أن اقتسم التمرة اثنان، وربّما مصّها الجماعة يشربوا الماء عليها. وكانوا في

١. ليس في المصدر: فكان أباخيثمة.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: أعجب.

٣. الجوامع، ١٨٨.

٤. الإهالة: الشحم، أو الزيت، أو كلِّ ما يؤتدم به.

٥. السنخة: الويح النتنة. وفي المصدر: «الزنخة» بدل «السنخة».

حمازة القيظ (١)، وفي الضيقة الشديدة من القحط وقلَّة الماء.

﴿ مِنْ بَعْدِ مَا كَادَ يَزِيغُ قُلُوبُ فَرِيقٍ مِنْهُمْ ﴾: عن الثبات على الإيمان واتباع الرسول. وفي «كاد» ضمير الشأن، أو ضمير القوم. والعائد عليه الضمير في «منهم».

وقرأ (٢) حمزة وحفص: «يزيغ» بالياء؛ لأنَّ تأنيث القلوب غير حقيقيّ.

وقرئ (٣): «من بعد ما زاغت قلوب فريق منهم» يعني: المتخلّفين.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): وكمان مع رسول الله ﷺ بـتبوك رجــل يـقال له: المضرّب، لكثرة ضرباته الّتي أصابته ببدر وأحد.

فقال له رسول الله عَيْظ: عد لي أهل العسكر.

فعدّدهم، فقال: هم خمسة وعشرون ألف رجل سوى العبيد(٥) والتبّاع.

فقال: عدّ لي المؤمنين. [فعدّدهم ](١) فقال: هم خمسة وعشرون رجل.

﴿ ثُمَّ قَابَ عَلَيْهِمْ ﴾: تكرير للتأكيد، وتنبيه على أنّه تاب عليهم من أجل ما كابدوا من العسرة. أو المراد أنّه تاب عليهم لكيدودتهم.

﴿إِنَّهُ بِهِمْ رَؤُونٌ رَحِيمٌ ﴾ ﴿: تداركهم برأفته ورحمته.

﴿ وَعَلَى النَّلاَثَةِ ﴾ : وتاب على الثلاثة؛ كعب بن مالك، وهلال (٧٧ بن أميّة، ومرارة بن ربيع. على ما رواه العيّاشيّ (٨)، عن الصادق الثيّل .

﴿ الَّذِينَ خُلِّقُوا ﴾: تخلَّفوا عن الغزو. أو خلف أمرهم، فإنَّهم المرجون.

وفي مجمع البيان (٩): وقراءة عليّ بن الحسين زين العابدين، وأبي جعفر محمّد بن عليّ الباقر، وجعفر بن محمّد الصادق: «خالفوا» (١٠).

٢. أنوار التنزيل، ٤٣٥/١.

٤. تفسير القمئ، ٢٩٦٧.

٦. من المصدر،

٨. تفسير العيّاشي ١١٥/٢، ح ١٥١.

١٠. كذا في المصدر. وفي النسخ: خالفوه.

١. حمازة القيظ: شدَّته.

٣. أنوار التنزيل، ٤٣٥/١.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: العبد.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: هلاك.

٩. المجمع، ٧٨/٣.

وفي تفسير العيّاشيّ (١): عن فيض بن المختار قال: قال أبو عبدالله عليّه : كيف تقرأ هذه الآية في التوبة «وعلى الثلاثة الّذين خُلَفوا حتّى إذا ضاقت عليهم»؟
قال: قلت: «خُلَفوا».

قال: لو خُلَفوا، لكانوا في حالة طاعة (٢).

﴿ حَتَّى إِذَا ضَاقَتْ عَلَيْهِمُ الْأَرْضُ بِمَا رَحُبَتْ ﴾: أي برحبها، لإعراض الناس عنهم بالكلّية. وهو مثل لشدّة الحيرة.

﴿ وَضَاقَتْ عَلَيْهِمْ أَنْفُسُهُمْ ﴾: قلوبهم، من فرط الوحشة والغمّ، بحيث لايسعها أنس ولا سرور.

﴿ وَظُنُّوا أَنْ لَا مَلْجَأَ مِنَ اللهِ ﴾ : من سخطه.

﴿ إِلَّا إِلَيْهِ ﴾: أي استغفاره.

﴿ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ ﴾ : بالتوفيق للتوبة.

وفي معاني الأخبار (٤): عن الصادق للنِّلاِ : هي الإقالة.

﴿ لِيَتُوبُوا﴾: وأنزل قبول توبتهم، ليُعدُّوا في جملة التوّابين. أو رجع عليهم بالقبول والرحمة مرّة بعد أخرى، ليستقيموا على توبتهم.

وفي تفسير العيّاشيّ <sup>(ه)</sup>: عن أبي جعفر لله في قوله : «ثمّ تاب عليهم ليتوبوا».

قال: أقالهم، فوالله، ما تابوا.

﴿ إِنَّ اللَّهَ هُوَ التَّوَّابُ ﴾ : لمن تاب، ولو عاد في اليوم مائة مرّة.

﴿ الرَّحِيمُ ﴾ ٢٠ المتفضّل عليهم بالنعم.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: طاعته.

٤. المعاني ٢١٥، ح ١.

تفسير العيّاشي ١١٥/٢، صدر ح١٥٢.

٣. تفسير القمئ، ٢٩٧/١.٢٩٨

٥. تفسير العيّاشي ١١٦/٢، ح١٥٤.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١)، في قصّة غزوة تبوك: وقد كان تخلّف عن رسول الله ﷺ قوم من المنافقين، وقوم من المؤمنين مستبصرين لم يعثر عليهم في نفاق؛ منهم كعب بن مالك الشاعر، ومرارة (٢) بن (٣) الربيع، وهلال بن أميّة الواقفيّ.

فلمًا تاب الله عليهم، قال كعب: ما كنت قط أقوى منّي من ذلك الوقت الذي خرج رسول الله عَلَيْ إلى تبوك. وما اجتمعت لي راحلتان قط الآ في ذلك اليوم. فكنت أقول: أخرج غداً، أخرج بعد غد فإنّي قوي (٤). وتوانيت، وبقيت بعد خروج رسول الله عَيْنَ أيّاماً أدخل السوق ولا أقضي حاجة. فلقيت هلال بن أميّة ومرارة بن الربيع، وقد كانا تخلّفا أيضاً، فتوافقنا أن نبكر إلى السوق ولم نقض حاجة. فما زلنا نقول: نخرج غداً وبعد غد، حتّى بلغنا إقبال رسول الله عَيْنَ فندمنا.

فلمًا وافئ رسول الله عَيَّا استقبلناه نهنته (٥) بالسلامة. فسلّمنا عليه، فلم يردّ علينا السلام وأعرض عنّا. وسلّمنا على إخواننا، فلم يردّوا علينا السلام. فبلغ ذلك أهلينا، فقطعوا كلامنا. وكنّا نحضر المسجد، فلا يسلّم علينا أحد ولا يكلّمنا.

فجاءت (٦) نساؤنا إلى رسول الله ﷺ فقلن: قد بلغنا سخطك على أزواجنا، أفنعتزلهم؟

فقال رسول الله ﷺ: لا تعتزلنهم ١٧٠، ولكن لايقربوكنّ.

فلمًا رأى كعب بن مالك وصاحباه ما قد حلّ بهم، [قالوا: ](^) ما يتقعدنا بالمدينة ولا يكلّمنا رسول الله ﷺ ولا إخواننا ولا أهلونا. فهلمّوا [نخرج ](^) إلى هذا الجبل، فلا نزال فيه حتّى يتوب الله علينا أو نموت.

١. تفسير القمّي، ٢٩٣٧ ـ ٢٩٧.

٣. ليس في ر:بن.

٥, كذا في المصدر. وفي النسخ: تهنئة.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: لاتعتزلهم.

٩. من المصدر.

٢. المصدر: مرادة.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: مقوي.

٦. المصدر: فجئن.

٨. من المصدر.

فخرجوا إلى ذناب جبل بالمدينة. فكانوا يصومون، وكان أهلوهم يأتونهم بالطعام فيضعونه ناحية ثمّ يولّون عنهم فلا يكلّمونهم. فبقوا على هـذه الحـالة أيّـاماً كـثيرة، يبكون بالليل والنهار، ويدعون الله أن يغفر لهم.

فلمًا طال عليهم الأمر، قال لهم كعب: يا قوم، قد سخط الله علينا، ورسوله قد سخط علينا، وإخواننا سخطوا علينا، [وأهلونا سخطوا علينا) (١) فلا يكلّمنا أحد. فلِمَ لا يسخط بعضنا على بعض؟

فتفرّقوا في الليل، وحلفوا أن لايكلّم أحد منهم صاحبه حتّى يموت أو يستوب الله عليهم. فبقوا على هذه ثلاثة أيّام، كلّ واحد منهم في ناحية من الجبل لايرئ أحد منهم صاحبه ولايكلّمه. فلمّاكان في الليلة الثالثة ورسول الله عَيَالِيَّ في بيت أمّ سلمة، نـزلت توبتهم على رسول الله عَيَالِيَّ .

قال: «حتى إذا ضاقت عليهم الأرض بما رحبت» حيث لم يكلّمهم رسول الله عَيَالَةً ولا إخوانهم ولا أهلوهم. فضاقت المدينة عليهم حتى خرجوا منها، وضاقت عليهم أنفسهم حيث حلفوا أن لايكلّم بعضهم بعضاً، فتفرّقوا وتاب الله عليهم لمّا عرف صدق نيّاتهم.

﴿ يَا آَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللهَ ﴾: فيما لايرضاء.

﴿ وَكُونُوا مَعَ الصَّادِقِينَ ﴾ ۞: في إيمانهم وعهودهم. أو في دين الله، نيّة وقـولاً وعملاً.

وقرئ (٢): «من الصادقين» أي في توبتهم وإنابتهم. فيكون المراد: هـؤلاء الثلاثة وأضرابهم.

وفي مجمع البيان <sup>٣٠)</sup>: في مصحف عبدالله وقـراءة ابــن عـبّاس : «مــن الصــادقين». وروي ذلك أيضاً عن أبى عبدالله لطبيًلا .

١. ليس في المصدر.

٢. المجمع، ٨٠/٣

٣. نفس المصدر والموضع.

وفي أصول الكافي (١)؛ الحسين بن محمّد، عن معلّى بن محمّد، عن الوشّاء، عن أحمد بن عائذ، عن ابن أذينة، عن بريد بن معاوية العجليّ قال: سألت أبا جعفر عليّه عن قول الله عليّة: «اتّقوا الله وكونوا مع الصادقين».

قال: إيّانا عني .

محمّد بن يحيى (٢)، عن أحمد بن محمّد، عن ابن أبي نصر، عن أبي الحسن الرضاع الله عن قبل الله وكونوا مع الرضاع الله عن قبل الله وكونوا مع الصادقين».

قال: «الصادقون» هم الأثمة. و«الصدّيقون» بطاعتهم.

وفي كتاب الاحتجاج (٣) للطبرسي الله عن أميرالمؤمنين النظير حديث طويل، وفيه: وقد جعل الله للعلم أهلاً وفرض طاعتهم بقوله: «واتّقوا الله وكونوا مع الصادقين».

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤) قال: هم الأنمّة الملكا .

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (٥)، بإسناده إلى سليم بن قيس الهلاليّ، عن أميرالمؤمنين عليه أنّه قال في أثناء كلام له في جمع من المهاجرين والأنصار في المسجد أيّام خلافة عثمان: أسألكم بالله، أتعلمون أنّ الله على لمّا أنزل «يا أيّها اللّذين آمنوا» إلى قوله «مع الصادقين» فقال سلمان: يا رسول الله، عامّة هذه الآية أم خاصة ؟ فقال على وأمّا المأمورون، فعامّة المؤمنين أمروا بذلك. وأمّا الصادقون، فخاصة لأخي على وأوصيائي من بعده إلى يوم القيامة ؟

قالوا: اللهم نعم.

۲. الكافي ۲۰۸/۱، ح۲.

٤. تفسير القمئ، ٣٠٧/١

٦. المعاني ٥٩، ح٩.

۱. الكافي ۲۰۸/۱، ح ۱.

٣. الاحتجاج، ٣٦٩/١.

ه. كمال الدين ٢٧٨، ح ٢٥.

دينكم. يقول الله على: إنّ الله مع الصادقين. أنا ذلك مع الصادق (١١).

وفي أمالي شيخ الطائفة (٢) ﴿ أَنَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ الله الّذين آمنوا اتّقوا الله وكونوا مع الصادقين».

قال: مع على بن أبي طالب للثيلا.

وفي تهذيب الأحكام (٣)، في الدعاء بعد صلاة الغدير المسند إلى الصادق الله وأطيعوا إنك أمرتنا بطاعة ولاة أمرك وأمرتنا أن نكون مع الصادقين، فقلت: «أطيعوا الله وأطيعوا الله وأطيعوا الله وأولي الأمر منكم» (1) وقلت: «اتقوا الله وكونوا مع الصادقين». فسمعنا وأطعنا. ربّنا فئبّت أقدامنا وتوفّنا مسلمين مصدّقين لأوليائك و «لاتزغ قلوبنا بعد إذ هديتنا وهب لنا من لدنك رحمة إنّك أنت الوهاب».

وفي تفسير العيّاشيّ (٥): عن أبي حمزة الثماليّ، عن أبي جمعفر عليَّا قال: قلت: أصلحك الله، أيّ شيء إذا عملته استكملت حقيقة الإيمان؟

قال: توالي [أولياء الله وتعادي أعداء الله وتكون مع الصادقين كما أمرك الله.

قال: قلت: ومن أولياء الله ومن أعداء الله؟

فقال: ] (1) أولياء الله ، محمّد رسول الله ، وعمليّ والحسن والحسين وعمليّ بن الحسين. ثمّ انتهىٰ الأمر إلينا. ثمّ ابني جعفر ، وأومأ إلى جعفر وهو جالس. فمن والى هؤلاء ، فقد والى أولياء الله (٧) وكان مع الصادقين كما أمره الله . والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

﴿ مَا كَانَ لِاَهْلِ الْمَدِينَةِ وَمَنْ حَوْلَهُمْ مِنَ الْاَعْرَابِ اَنْ يَتَخَلَّفُوا عَنْ رَسُولِ اللهِ ﴾ : نهي عبّر عنه بصيغة النفي للمبالغة .

كذا في المصدر. وفي النسخ: إنّما ذلك مع الصادق.

۲. أمالي الطوسي، ۲٬۹۱۱. ۳. التهذيب، ۱٤٧/٣. ح ١.

٤. النساء / ٥٩. فسير العيّاشي ١١٦٧٢، ضمن ح ١٥٥.

٦. من المصدر: فقد والي الله.

﴿ وَلاَ يَرْغَبُوا بِأَنْفُسِهِمْ عَنْ نَفْسِهِ ﴾: لايصونوا أنفسهم، بل عليهم أن يصحبوه عملى البأساء والضرّاء ويكابدوا معه الشدائد برغبة ونشاط، كما فعله أبوذرّ وأبو خيثمة.

وفي «لايرغبوا» يجوز النصب والجزم.

﴿ ذَلِكَ ﴾ : إشارة إلى ما دلّ عليه قوله : «ماكان» من النهي عن التخلّف، أو وجـوب المشايعة.

﴿ بِأَنَّهُمْ ﴾: بسبب أنَّهم.

﴿ لاَ يُصِيبُهُمْ ظَمَأٌ ﴾ : شيء من العطش.

﴿ وَلاَنْصَبُّ ﴾: تعب.

﴿ وَلاَمَخُمَصَةً ﴾: مجاعة.

﴿ فِي سَبِيلِ اللهِ وَلاَ يَطَنُّونَ مَوْطِئاً ﴾: ولايدوسون مكاناً.

﴿ يَغِيظُ الْكُفَّارَ ﴾ : يغضبهم وطؤه.

﴿ وَلاَ يَنَالُونَ مِنْ عَدُو نَيْلاً ﴾ : كالقتل والأسر والنهب.

﴿ إِلَّا كُتِبَ لَهُمْ بِهِ عَمَلٌ صَالِحٌ ﴾ : استوجبوا به الثواب، وذلك ممّا يوجب المشايعة.

﴿إِنَّ اللهَ لاَيُضِيعُ آجُرَ الْمُحْسِنِينَ ﴾ ناء على إحسانهم. وهو تعليل «لكتب». وتنبيه على أنّ الجهاد إحسان، إمّا في حقّ الكفّار فلأنّه سعى في تكميلهم بأقصى ما يمكن، كضرب المداوي للمجنون. وإمّا في حقّ المؤمنين؛ فلأنّه صيانة لهم عن سطوة الكفّار واستيلائهم.

﴿ وَلاَ يُنْفِقُونَ نَفَقَةٌ صَغِيرَةٌ وَلاَ كَبِيرَةٌ ﴾: ولو علاقة.

﴿ وَلاَ يَقْطَعُونَ وَادِياً ﴾ : في مسيرهم. وهو كلّ منعرج ينفذ فيه السيل. اسم فاعل من ودي : إذا سال، فشاع بمعنئ الأرض.

﴿إِلَّا كُتِبَ لَهُمْ ﴾: أثبت لهم ذلك.

﴿ لِيَجْزِيَهُمُ اللَّهُ ﴾: بذلك.

﴿ اَحْسَنَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ ٣: جزاء أحسن أعمالهم، أو أحسن جزاء أعمالهم.

﴿ وَمَا كَانَ المُؤْمِنُونَ لِيَنْفِرُوا كَافَّةٌ ﴾ : وما استقام لهم أن ينفروا جميعاً لنحو غزو أو طلب علم، كما لايستقيم لهم أن يثبطوا جميعاً، فإنّه يخلّ بأمر المعاش.

﴿ فَلَوْلاَ نَفَرَ مِنْ كُلِّ فِرْقَةٍ مِنْهُمْ طَائِفَةً ﴾: فهلا نفر من كلّ جماعة كثيرة، كقبيلة وأهل بلدة، جماعة قليلة.

﴿ لِيَتَفَقَّهُوا فِي الدِّينِ ﴾ : ليتكلَّفوا الفقاهة فيه، ويتجشَّموا مشاقٌ تحصيلها.

﴿ وَلِيُنْذِرُوا قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهِمْ ﴾: وليجعلوا غاية سعيهم ومعظم غرضهم من الفقاهة إرشاد القوم وإنذارهم. وتخصيصه بالذكر؛ لأنه أهم. وفيه دليل على أنّ التفقه والتذكير من فروض الكفاية ، فإنّه ينبغي أن يكون غرض المتعلّم فيه أن يستقيم ويقيم ، لا الترفّع على الناس والتبسّط في البلاد.

﴿ لَعَلَّهُمْ يَحْذَرُونَ ﴾ ۞: إرادة أن يحذروا عمّا ينذرون منه.

وفي أصول الكافي (1): عليّ بن محمّد بن عبدالله، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن عشمان بن عيسى، عن عليّ بن أبي حمزة قال: سمعت أبا عبدالله عليه الله يقول: تفقّهوا في الدين فإنّه من لم يتفقّه منكم في الدين، فهو أعرابيّ. إنّ الله يقول في كتابه: «ليتفقّهوا في الدين -إلى قوله -لعلّهم يحذرون».

محمّد بن يحيى (٢)، عن محمّد بن الحسين، عن صفوان، عن يعقوب بن شعيب قال: [قلت ] (٣) لأبي عبدالله للظّي : إذا حدث على الإمام حدث، كيف يصنع الناس؟ قال: أين قول الله عجن «فلو لانفر من كلّ فرقة منهم طائفة - إلى قوله - لعلّهم يحذرون»؟ قال: هم في عذر ما داموا في الطلب، وهؤلاء الذين ينتظرونهم في عذر حتى يرجع إليهم أصحابهم.

عليّ بن إبراهيم (٤)، عن محمّد بن عيسى، عن يونس بن عبدالرحمن قال: حـدُثنا حمّاد، عن عبدالأعلى قال: سألت أبا عبدالله عليًّا عن قول العامّة: أنّ رسول الله عَلَيْلًا قال:

٢. نفس المصدر والمجلد ٣٧٨، ح ١.

٤. نفس المصدر والموضع، صدر ح٢.

۱. الكاني ۲۱/۱، ح٦.

٣. من المصدر،

من مات وليس له إمام مات ميتة جاهليّة.

قال: الحقّ، والله.

قلت: فإنَّ إماماً هلك و رجل بخراسان لايعلم من وصيَّه، لم يسعه ذلك؟

قال: لا يسعه. إنّ الإمام إذا هلك وقعت حجّة وصيّه إعلى إ(١) من هو معه في البلدة ، وحقّ النفر على من ليس بحضرته إذا بلغهم أنّ الله ﷺ يقول: «فلولا نفر من كلّ فرقة منهم طائفة ليتفقّهوا في الدين ولينذروا قومهم إذا رجعوا إليهم لعلّهم يحذرون». والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

محمّد بن يحيى (٢)، عن أحمد بن عيسى، عن محمّد بن خالد، عن النضر بن سويد، عن يحيى الحلبيّ، عن بريد بن معاوية، عن محمّد بن مسلم قال: قلت لأبى عبدالله عليه : أصلحك الله، بلغنا شكواك وأشفقنا، فلو أعلمتنا [أو علّمتنا](٢) من؟

فقال: إنّ عليّاً كان عالماً، والعلم يُتوارث. فلم يهلك عالم إلّا بقي من بعده من يعلم مثل علمه، أو ما شاء الله.

قلت: أفيسع الناس إذا مات العالم أن لا يعرفوا الّذي بعده؟

فقال: أمّا أهل هذه البلدة فلا \_ يعني: المدينة \_ وأمّا غيرها من البلدان، فبقدر مسيرهم . إنّ الله ﷺ يقول: «وماكان المؤمنون لينفرواكافّة» إلى قوله «لعلّهم يحذرون» والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي عيون الأخبار (٤)، في باب العلل الّتي ذكر الفضل بن شاذان أنّه سمعها عن الرضاط الله : فإن قال: فلم أمر بالحج ؟ قيل: لعلّة الوفادة.

۲. الکافی ۲/۹۷۱ ـ ۳۸۰ ح۳.

٤. العيون، ١١٩/٢.

١. من المصدر.

٣. من المصدر.

٥. الحجّ / ٢٨.

وفي كتاب علل الشرائع (١)؛ عليّ بن أحمد الله ، قال: حدّ ثنا محمّد بن أبي عبدالله الكوفيّ ، عن أبي الخير صالح بن أبي حمّاد (١) ، عن أحمد بن هلال ، عن محمّد بن أبي عمير ، عن عبدالله عليه إنّ قوماً يروون عمير ، عن عبدالله عليه إنّ قوماً يروون أنّ رسول الله عَلَيْه قال: اختلاف أمّتي رحمة!

فقال: صدقوا.

فقلت: إن كان اختلافهم رحمة، فاجتماعهم عذاب ؟!

وبإسناده إلى [محمّد بن ] (٧) عبدالجبّار (٨)، عمّن ذكره، عن يونس بن يعقوب، عن عبدالأعلى قال: قلت لأبي الحسن (٩) عليّا : إن بلغنا وفاة الإمام كيف نصنع ؟

قال: عليكم النفير (١٠).

قلت: [النفير](١١) جميعاً؟!

قال: إنّ الله يقول: «فلولا نفر من كلّ فرقة» الآيــة. والحــديث طــويل أخــذت مــنه موضع الحاجة.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: تذهبوا. ٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: اختلافاً.

٦. من المصدر.

٩. المصدر: لأبي عبدالله.

٨. العلل ٥٩١، صدر ح٤٢.

۱۱. من المصدر.

٧. من المصدر.

١٠. كذا في المصدر. وفي النسخ: النفر.

١. العلل ٨٥، ح٤.

٢. كذا في المصدر وجامع الرواة ٤٠٤/١. وفي النسخ: صالح بن حمّاد.

٣. المصدر: «عبد المؤمن» بدل «عبدالله بن المؤمن».

وفي تفسير العيّاشيّ (١)؛ عن يعقوب بن شعيب، عن أبي عبدالله للسَِّلِا قال: قلت له: إذا حدث للإمام حدث، كيف يصنع الناس؟

قال: يكونون كما قال الله: «فلولا نفر من كلّ فرقة ..إلى قوله \_ لعلّهم يحذرون».

قال: قلت: فما حالهم؟

قال؛ هم في عذر.

وعنه (۲) أيضاً في رواية أخرى: ما تقول في قوم هلك إمامهم، كيف يصنعون؟ قال: فقال لي: أما تـقرأ كـتاب الله «فسلولا نـفر مـن كـلّ فـرقة ـإلى قـوله ـ لعـلّهم يحذرون»؟

قلت: جعلت فداك، ما حال المنتظرين حتّى يرجع المتفقّهون؟

قال: فقال لي: رحمك الله، أما علمت أنّه كان بين محمّد وعيسى عليه خمسون ومانتا سنة، فمات (على على دين عيسى انتظاراً لدين محمّد على الله أجرهم مرّتين؟

عن أحمد بن محمّد (٤)، عن أبي الحسن الرضاع الله قال: كتب إلي : إنّما شيعتنا من تابعنا ولم يخالفنا. فإذا خفنا، خاف. وإذا أمنًا، أمن. قال الله: «فاسألوا أهل الذكر إن كنتم لا تعلمون». «فلولا نفر من كلّ فرقة منهم طائفة» الآية. فقد فُرضت عليكم المسألة والردّ إلينا، ولم يفرض علينا الجواب.

عن عبدالأعلى (٥) قال: قلت لأبي عبدالله عليه الله عليه عبدالأعلى (٥) قال: الإمام؟

قال: عليكم النفر.

قلت: جميعاً؟

قال: إنَّ الله يقول: «فلولا نفر من كلِّ فرقة» الآية.

أ. تفسير العيّاشي ١١٧/٢، ح ١٥٨.
 ٢. نفس المصدر والموضع، ح ١٥٩.

كذا في المصدر. وفي النسخ: «فأمّا» بدل «فمات».

نفس المصدر والموضع، ح ١٦٠.
 نفس المصدر والموضع، ح ١٦٠.

قال: نفرنا، فمات بعضنا في الطريق؟

قال: فقال: «ومن يخرج من بيته مهاجراً إلى الله ورسوله .. إلى قوله .. أجره على الله» (١٠). والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

عن أبي بصير (٦) قال: سمعت أباجعفر عليه يقول: تفقّهوا. فإنّه من لم يتفقّه منكم، فإنّه أعرابي. إنّ الله يقول في كتابه: «ليتفقّهوا في الدين» إلى قوله «يحذرون».

وفي أصول الكافي (٣): الحسين بن محمّد، عن جعفر بن محمّد، عن القاسم بن الربيع، عن المفضل بن عمر قال: سمعت أبا عبدالله عليه يقول: عليكم بالتفقّه في دين الله، ولا تكونوا أعراباً. فإنّ من لم يتفقّه في دين الله، لم ينظر الله إليه يوم القيامة ولم يزكّ له عملاً.

محمّد بن إسماعيل (٤)، عن الفضل بن شاذان، عن أبي عمير، عن جميل بن درّاج، عن أبان بن تغلب، عن أبي عبدالله عليه قال: لوددت أنّ أصحابي ضُربت رؤوسهم بالسياط حتّى يتفقّهوا.

عليّ بن محمّد (٥)، عن سهل بن زياد، عن محمّد بن عيسى، عمّن رواه، عن أبي عبدالله عليه قال: قال له رجل: جعلت فداك، رجل عرف هذا الأمر؛ لزم بيته ولم يتعرّف إلى أحد من إخوانه.

قال: وكيف يتفقّه هذا في دينه؟

محمّد بن يحيى (٢)، عن أحمد بن محمّد بن عيسى ومحمّد بن إسماعيل، عن الفضل بن شاذان النيشابوريّ جميعاً، عن صفوان بن يحيى، عن أبي الحسن الرضا عليه قال: إنّ من علامات الفقه، الحلم والصمت.

د. النساء/١٠٠٠

۳. الكافي ۲۱/۱، ح٧.

٥. نفس المصدر والموضع، ح٩.

٢. تفسير العيّاشي ١١٨/٢، ح١٦٢.

نفس المصدر والموضع، ح٨.

٦. نفس المصدر والمجلّد ٣٦، ح٤.

﴿ يَا آيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا قَاتِلُوا الَّذِينَ يَلُونَكُمْ مِنَ الْكُفَّارِ ﴾: أمروا بـقتال الأقــرب مـنهم فالأقرب، كما أمر رسـول الله ﷺ أوّلاً بـإنذار عشـيرته. فـإنّ الأقــرب أحـقّ بــالشفقة والاستصلاح.

وقيل (٦): هم يهود حوالي المدينة، كقريظة والنضير وخيبر.

وقيل (٧): الروم. فإنَّهم كانوا يسكنون الشام، وهو قريب من المدينة.

وفي الكافي (٨)، وفي تفسير العيّاشي (٩): قال: الديلم.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١٠٠): يجب على كلّ قوم أن يقاتلوا من يليهم ممّن يقرب من الإمام (١١١)، ولايجوزوا ذلك الموضع.

﴿ وَلْيَجِدُوا فِيكُمْ خِلْظَةً ﴾ : شدّة وصبراً على القتال.

وقرئ (١٣) بفتح الغين وضمّها. وهما لغتان فيها.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١٣): أي غلّظوا لهم القول والقتل.

﴿ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ مَعَ الْمُتَّقِينَ ﴾ ٢٠ : بالحراسة والإعانة.

٢. كذا في المصدر وجامع الرواة ٢٧١/٢.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: قدرة.

٦. أنوار التنزيل، ٤٣٧/١.

١. الخصال ٤٠، ح٢٧.

٣. المصدر: ابتذل.

٥. نفس المصدر ١٢٤، ح ١٢٠.

٧. أنوار التنزيل، ٤٣٧/١.

٨. بل في التّهذيب ١٧٤/٦، ح ٣٤٥ ويدلّ على ذلك ما في مفتاح الكتب الأربعة ومعجم رجال الحديث.

بناشي ١١٨/٢، ح١٦٣.
 بناشي ١١٨/٢، ح١٦٣.

المصدر: «بلادهم من الكفّار» بدل «الإمام». ١٢. أنوار التنزيل، ٢٧٧١.

١٣. تفسير القميّ، ٣٠٧/١.

- ﴿ وَإِذَا مَا ٱنْزِلَتْ سُورَةٌ فَمِنْهُمْ ﴾ : فمن المنافقين.
  - ﴿مَنْ يَقُولُ ﴾: إنكاراً واستهزاء.
    - ﴿ آَيُّكُمْ زَادَتُهُ هَٰذِهِ ﴾ : السورة.
- ﴿إِيمَاناً ﴾: وقرئ (١): «أيكم» بالنصب، على إضمار فعل يفسّره «زادته».
- ﴿ فَاَمَّا الَّذِينَ آمَنُوا فَزَادَتْهُمْ إِيمَاناً ﴾: بزيادة العلم الحاصل من تدبّر السورة ، وانضمام الإيمان بها وبما فيها إلى إيمانهم.
  - ﴿ وَهُمْ يَسْتَبْشِرُونَ ﴾ ٣: بنزولها؛ لأنّه سبب لزيادة كمالهم وارتفاع درجاتهم.

وفي تفسير عبليّ بن إبراهيم (٢): وهنو ردّ عبلي من ينزعم أنّ الإينمان لاينزيد ولاينقص.

وفي أصول الكافي (٢): على بن إبراهيم، عن أبيه، عن بكر بن صالح، عن القاسم بن بريد (٤) قال: حدّ ثنا أبوعمرو الزبيري، عن أبي عبدالله المثيلة وذكر حديثاً طويلاً. وفيه بعد أن قال المثيلة : إن الله تبارك وتعالى فرض الإيمان على جوارح أبن آدم وقسمه عليها وفرقه فيها وبين المثيلة ذلك.

قيل: قد فهمت نقصان الإيمان وتمامه، فمن أين جاءت زيادته؟

قال: قول الله كان كلّه وإذا ما أنزلت سورة فمنهم من يقول» الآية. قال: «وزدناهم هدى» (٥). ولو كان كلّه واحداً لا زيادة فيه ولا نقصان، لم يكن لأحد منهم فضل على الآخر ولاستوت النعم فيه ولا استوى الناس وبطل التفضيل. ولكن بتمام الإيمان دخل المؤمنون الجنّة، وبالزيادة في الإيسمان تفاضل المؤمنون بالدرجات عند الله، وبالنقصان دخل المفرطون النار.

١. أنوار التنزيل، ٤٣٧/١.

٢. تفسير القميّ، ٣٠٨/١

٣. الكافي ٣٤/٢ و٣٠.

٤. كذا في المصدر، وجامع الرواة ١٥/٢. وفي النسخ: القاسمين يزيد.

٥. الكهف/١٣٠

في نهج البلاغة (١)، ومن حديثه للطِّلِّ : إنّ الإيمان يبدو لمظة (٢) في القلب. كلّما ازداد الإيمان، ازدادت اللمظة.

﴿ وَامَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ ﴾ : كفر.

﴿ فَزَادَتْهُمْ رِجْساً إِلَى رِجْسِهِمْ ﴾: كفراً بها مضموماً إلى الكفر بغيرها.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣)، وفي تفسير العيّاشيّ (٤): عن زرارة بن أعين، عن الباقر عليَّة يقول: شكّاً إلى شكّهم.

﴿ وَمَاتُوا وَهُمْ كَافِرُونَ ﴾ ٢٠ واستحكم ذلك فيهم حتى ماتوا عليه.

﴿ أَوَ لَا يَرَوْنَ ﴾ : يعنى المنافقين.

وقرأ<sup>(ه)</sup>حمزة ويعقوب بالتاء.

﴿ أَنَّهُمْ يُفْتَنُونَ ﴾: قيل (٢): يبتلون بأصناف البليّات، أو بالجهاد مع رسول الله عَيَّاتُهُ. فيعاينون ما يظهر عليه من الآيات.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٧): يمرضون.

﴿ فِي كُلِّ عَامٍ مَرَّةً أَوْ مَرَّتَيْنِ ثُمَّ لاَيَتُوبُونَ ﴾ : لاينتهون ولايتوبون من نفاقهم.

﴿ وَلاَ هُمْ يَذُّكُّرُونَ ﴾ ۞: ولا يعتبرون.

﴿ وَإِذَا مَا أُنْزِلَتْ سُورَةٌ نَظَرَ بَعْضُهُمْ اِلَى بَعْضٍ ﴾ : تغامزوا بالعيون إنكاراً لها وسخرية، أو غيظاً لما فيها من عيوبهم.

﴿ هَلْ يَسِرَاكُم مِنْ اَحَدِ ﴾ : أي يبقولون : هل يبراكم أحد إن قمتم من حضرة الرسول عَلَيْه ؟ فإن لم يرهم أحد، قاموا. وإن يرهم أحد، أقاموا.

﴿ ثُمَّ انْصَرَفُوا ﴾: تفرّقوا عن حضرته، مخافة الفضيحة.

٢. اللمظة: النقطة من البياض.

تفسير العياشي ١١٨/٢، ح ١٦٤.

٦. أنوار التنزيل، ٤٣٧/١.

١. نهج البلاغة ٥١٨ قسم غريب كلامه رقم ٥.

٣. تقسير القمئ، ٣٠٨/١.

٥. أنوار التنزيل، ٤٣٧/١.

٧. تفسير القميّ، ٣٠٨/١.

﴿ صَرَفَ اللهُ قُلُوبَهُم ﴾: عن الإيمان، والانشراح به بالخذلان.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): عن الحقّ إلى الباطل، باختيارهم الباطل على الحقّ. قيل (٢): ويحتمل [الاخبار و](٣)الدعاء.

﴿ بِأَنَّهُمْ ﴾: بسبب أنَّهم.

﴿ قَوْمٌ لاَ يَفْقَهُونَ ﴾ ٢٠ السوء فهمهم وعدم تدبّرهم.

﴿ لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِنْ أَنْفُسِكُمْ ﴾ : من جنسكم، عربيّ مثلكم.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤)؛ مثلكم في الخلقة.

قال: ويُقرَأ: «من أنفَسِكم» أي من أشرفكم.

وفي الجوامع (٥)؛ قيل: هو قراءة رسول الله ﷺ وفاطمة ﷺ.

وفي مجمع البيان (٦): قيل: معناه: أنّه من نكاح لم يصبه شيء من ولادة الجاهليّة. عن الصادق لليّلة .

﴿ عَزِيزٌ عَلَيْهِ ﴾: شديد شاق.

﴿ مَا عَيْتُمْ ﴾ : محنتكم ولقاؤكم المكروه.

﴿ حَرِيضٌ عَلَيْكُمْ ﴾ : أي على إيمانكم وصلاح شأنكم.

﴿ بِالْمُؤْمِنِينَ ﴾: منكم ومن غيركم.

﴿ رَوُّوتُ رَحِيمٌ ﴾ ۞: قدّم الأبلغ منهما، وهو الرؤوف؛ لأنّ الرأفة شدّة الرحمة، محافظة على الفواصل.

﴿ فَإِنْ تَوَلُّوا ﴾: عن الإيمان بك.

﴿ فَقُلْ حَسْبِيَ اللهُ ﴾: فإنّه يكفيك معرّتهم، ويعينك عليهم.

﴿ لاَ إِلٰهُ إِلَّا هُوَ ﴾: كالدليل عليه.

٢. أنوار التنزيل، ٤٣٨/١.

٤. تفسير القمئ، ٣٠٨/١.

٦. المجمع، ٨٦٨

١. تفسير القمئ، ٣٠٨/١

٣. من المصدر.

٥. الجوامع، ١٨٩.

﴿عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ﴾: فلا أرجو ولاأخاف إلَّا منه.

﴿ وَهُوَ رَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ ﴾ أنه الملك العظيم. أو الجسم الأعظم المحيط الذي تنزل منه الأحكام والمقادير.

وقرى (١): «العظيم» بالرفع.

وفي تفسير العيّاشيّ (٢): عن ثعلبة ، عن أبي عبدالله عليه قال: قال الله تبارك وتعالى: «لقد جاءكم رسول من أنفسكم» قال: فينا. «عزيز عليه ما عنتم» [قال: فينا] (٢) «حريص عليكم» قال: فينا. «بالمؤمنين رؤوف رحيم» قال: شَرَكنا المؤمنون في هذه الرابعة ، وثلاثة لنا.

عن عبدالله بن سليمان (٤)، عن أبي جعفر طليلا قال: تلا هذه الآية: «لقد جاءكم رسول من أنفسكم» قال: [من ] (٥) أنفسنا. قال: «عزيز عليه ما عنتم» قال: ما عنتنا (٦). قال: «حريص عليكم» قال: علينا. «بالمؤمنين رؤوف رحيم» [قال: بشيعتنا رؤوف رحيم) فلنا ثلاثة أرباعها، ولشيعتنا ربعها.

في روضة الكافي (٨): عدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن يحيى المبارك، عن عبدالله بن جبلة، عن إسحاق بن عمّار، عن أبي عبدالله عليه قال: هكذا أنزل الله على: «لقد جاءنا رسول من أنفسنا عزيز عليه ما عنتنا حريص علينا بالمؤمنين رؤوف رحيم».

وفي كتاب التوحيد (٩): حدّ ثنا عليّ بن إبراهيم بن عمران الدقاق (١٠) ﴿ ، قال: حدّ ثنا محمّد بن أبي عبدالله الكوفيّ قال: حدّ ثنا محمّد بن إسماعيل البرمكيّ قال: حدّ ثنا

٢. تفسير العيّاشي ١١٨/٢، ح ١٦٥.

١. أنوار التنزيل، ٤٣٨/١.

٣. من المصدر.

٤. كذا في تفسير العيّاشي ١١٨/٢، ح١٦٦، وجامع الرواة ٤٨٦/١. وفي النسخ: عبداللهبن سلمان.

٥. من المصدر. وفي النسخ: ما عندنا.

٧. من المصدر.

۸. الکافی ۸/۸۳۰، ح ۷۰.

٩. التوحيد ٣٢١-٣٢٢، صدرح ١.

١٠. المصدر: عليّ بن أحمد بن محمّد بن عمران الدّقاق.

الحسين بن الحسن قال: حدّثنا أبي، عن حنان بن سدير قال: سألت أبا عبدالله عليَّا عن العرش والكرسي ؟

فقال: إنّ للعرش صفات كثيرة مختلفة، له في كلّ سبب وضع في القرآن صفة على حدة. فقوله: «ربّ العرش العظيم» يقول: الملك العظيم، وقوله: «الرحمن على العرش استوى» (۱) يقول: على الملك احتوى، وهذا ملك الكيفوفيّة في الأشياء. ثمّ العرش في الوصل متفرّد (۱) من الكرسيّ؛ لأنّهما بابان من أكبر أبواب الغيوب. وهما جميعاً غيبان. وهما في الغيب مقرونان؛ لأنّ الكرسيّ هو الباب الظاهر من الغيب الذي منه مطلع البدع ومنه الأشياء كلّها، والعرش هو الباب الباطن الذي يوجد فيه علم الكيف والكون والحدّ والقدر والأين والمشيئة وصفة الإرادة وعلم الألفاظ والحركات والترك وعلم العود والبدء. فهما في العلم بابان مقرونان؛ لأنّ ملك العرش سوى ملك الكرسيّ، وعلمه أغيب من علم الكرسيّ، فمن ذلك قال: «ربّ العرش العظيم» أي الكرسيّ، وعلمه أغيب من علم الكرسيّ، فمن ذلك قال: «ربّ العرش العظيم» أي صفته أعظم من صفة الكرسيّ، وهما في ذلك مقرونان.

وفي أصول الكافي (٣): محمّد بن يحيى، عن عبدالله بن جعفر، عن السيّاريّ، عن محمّد بن بكر، عن أبي الجارود، عن الأصبغ بن نباتة، عن أميرالمؤمنين المؤلِّة قال: قام إليه رجل، فقال: يا أميرالمؤمنين، إنّ أرضي [أرض ](٤) مسبعة، وأنّ السباع تنغشي منزلي، ولا تجوز حتى تأخذ فريستها.

فقال: اقرأ: «لقد جاءكم . إلى \_وهو ربّ العرش العظيم».

فقرأها الرجل فاجتنبته السباع. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي من لايحضره الفقيه (٥)، في وصيّة النبيّ ﷺ لعليّ اللَّهِ : يا علميّ ، من خاف من السباع فليقرأ : «لقد جاءكم» إلى آخر السورة.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: منفرد.

٤٤ من المصدر.

۱. طه/ه.

٣: الكافي ٦٢٥/٢، ضمن ح ٢١.

٥. الفقيه، ٢٧٨٤.

وفي تفاسير العامّة (١): عن أبيّ، أنّ آخر ما نزلت هاتان الآيتان، وعن النبيّ عَيَّلَهُ: ما نزل القرآن عليَّ إلّا آية آية وحرفاً [حرفاً ](٢) ما خلاسورة براءة وقل هو الله أحد، فإنّهما نزلتا عليً ومعهما سبعون ألف صفّ من الملائكة.

وفي كتاب التوحيد (٣): حدّثنا محمّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد ﷺ، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن الصفّار، عن عليّ بن إسماعيل، عن حمّاد بن عيسى، عن إبراهيم بن عمر اليمانيّ، عن أبي الطفيل، عن أبي جعفر، عن عليّ بن الحسين ﷺ قال: إنّ الله ﷺ خلق العرش أرباعاً، لم يخلق قبله إلّا ثلاثة أشياء: الهواء (٤) والقلم والنور. ثمّ خلقه من أنوار مختلفة ؛ فمن ذلك النور نور أخضر اخضرت منه الخضرة، ونور أصفر اصفرت منه الصفرة، ونور أبيض وهو نور الأنوار ومنه ضوء النهار.

ثمّ جعله سبعين ألف طبق، غلظ كلّ طبق كأوّل العرش إلى أسفل السافلين. ليس من ذلك طبق إلّا يسبح بحمده (٥) ويقدّسه بأصوات مختلفة وألسنة غير مشتبهة، ولو أذن للسان منهما فأسمع شيئاً ممّا تحته، لهدّم الجبال والمدائن والحصون، ولخسف البحار ولأهلك ما دونه. له ثمانية أركان، على كلّ ركن منها من الملائكة ما لايحصى عددهم إلّا الله على: يسبّحون الليل والنهار لايفترون. ولو حسّ (٦) شيء ممّا فوقه، ما قام لذلك طرفة عين بينه وبين الاحساس الجبروت والكبرياء والعظمة والقدس والرحمة والعلم، وليس وراء هذا مقال.

<sup>1.</sup> أنوار التنزيل، ٤٣٨/١ والكشاف ٢٢٣/٢. ٢. من المصدر.

٣. التوحيد ٣٢٤\_٣٢٦، ح ١.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: «القوي» بدل «أشياء الهواء».

٥. المصدر: بحمد ربّه. ٦. كذا في المصدر، وفي النسخ: ٩-حسر، بدل ١-حسّ،

## الفهرس

| o ,        | كلمة المحقّقكلمة المحقّق |
|------------|--------------------------|
| ٩          |                          |
| <b>YY1</b> | سورة الأثفال             |
| <b>474</b> | سورة براءة               |