



# تَهْسِّ بَيْنَ الْهِ الْمُرْبِينِ الْمُرْبِيلِينِ الْمُرْبِيلِيلِينِ الْمُرْبِيلِينِ الْمُرْبِيلِينِ الْمُرْبِيلِيلِيلِي الْمُرْبِيلِي الْمُرْبِيلِيلِي الْمُرْبِيلِي الْمُرْبِيلِي الْمُرْبِيلِي الْمُرْبِ

(لطبغة للمنقيجة)

الجيئ التيادين

للعلائم للفنت للعلائق الكريث التي يج محمد المعالم المعالمة المعال

> ۼؖڣؾۣڬؠٚؿؙ ج*ۘڮؿ*ؙؽ۬ۮڒػٵۿۣؿ



سرشناسه : قمی مشهدی، محمّد بن محمّد رضا، قون ۱۲ ق.

عنوان و پدیدآور : تفسیر کنز الدفائق و بحر الغر آنب/محمّد بن محمّد رضاالقمي المشهدي؛ تحقیق حسین درگاهي،

مشخصات نشر: تهران: شمس الضحي، ١٣٨٧.

مشخصات ظاهری : ۱۴ ج.

غابک : (ج ۶)؛ 4 - 8767 - 8767 - 12 - 4 الج الج

(درره)؛ 3 - 8767 - 964 - 8767 - 964 - 3 (درره)؛

رضعیت فهرستنویسی : فیپا.

یادداشت : کتاب حاضر در سال های مختلف توسط ناشرین مختلف منتشرشده است.

موضوع : تفاسير ماثوره -- شيعه اماميه.

موضوع : تفاسير شيعه -- قرن ١٢ ق.

شناسه افزوده : درگاهی، حسین، ۱۳۳۱ - ، مصحح.

رده بندی کنگره : ۱۳۸۷ ۹ک ۸ ق / ۳ / BP ۹۷

رده بندی دیویی : ۲۹۷/۱۷۳۶

شماره کتابخانه ملی: ۱۶۳۰۶۱۷

### ¥

## تقسير كنز الدقائق و بحر الغرائب، الجزء السادس

تأليف: الشيخ محمد بن محمد رضا القمي المشهدي

تحقیق: حسین درگاهی

منشورات مؤسسة شمس الضحئ

الطبعة الاولى: ١٣٣٠ هـ ق ـ ١٣٨٧ هـ.ش..

طبع في ١٠٠٠ نسخة

المطبعة: نكارش

سعر الدُورة في. ١٧ مجلداً: ١١٠/٠٠٠ توماتاً

شايك (ردمك): الجزء السادس: ٢- ١٢ - ٨٧٤٧ - ٩٧٨ - ٩٧٨ - ٩٧٨

شابك (ردمك) الدُّورة في ١۴ مجلداً: ٣ـ ٨٧٤٧ ـ ٩٥٢ ـ ٩٧٨ ـ ٩٧٨

صندوق البريد: تهران ٢١٠٤ - ١٩٣٩٥



#### مراكز التوزيع:

۱) قسم، شمارع مسعلم، مساحة روح الله، رقسم ۶۵، هماتف و فكس: ۷۷۲۳۴۱۳ - ۷۷۲۳۴۹۸۸ ( ۹۸۲۵۱+)

۱) قسم، شبارع صنفانیه، صفایل زقباق رقسم ۲۸، سنشورات دلیل سا، هاتف ۷۷۲۷۰۱۱ - ۷۷۲۷۰۱۱

٢) طهران، شارع إنقلاب، شارع فخررازي، رقم ٣٢، منشورات دليل ما، هماتف ٢٩٩٣٩١١٠ - ٢١٠

٣) مشيسهد، شسارع الشسهداء، شيسهمالي حسديقسة النسادري، زقساق حسوراكيان،
 بناية گنجينه كتاب التجارية، الطابق الأول، منشورات دليلما، هاتف ٥ - ٢٢٣٧١١٣ - ٥٥١٠

بسوالمالج

# كلمة المحقق

# بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد شرب العالمين والصلاة والسلام على نبيتًا وآله الطبيبين الطاهرين ولاسيتما بقيّة الله في الأرضين واللعنة الدائمة على أعدائه وأعدائهم أجمعين.

النسخ التي استفدنا منها في تحقيق الربع الثاني من تفسير كنز الدقائق و بحر الغرائب، وهي من أوّل سورة الأتعام إلى آخر سورة الكهف:

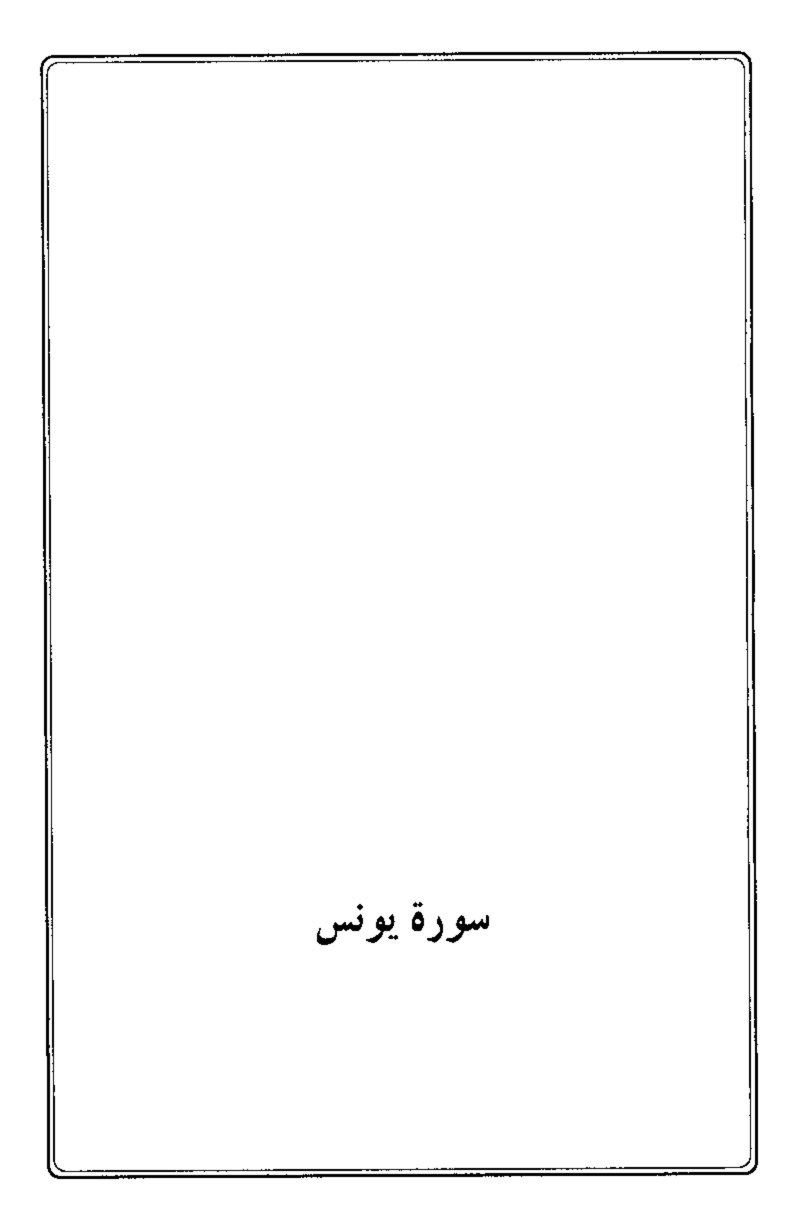
انسخة مكتوبة في حياة المؤلّف سنة ١١٠٥هـ، في مكتبة آيةالله العظمى النجفي المرعشي العامة، قم، رقم ١٢٨٣، مذكورة في فهرسها ٨٣/٤. رمزها: ج.

٢. نسخة في نفس المكتبة، رقم ٣٠٧، مذكورة في فهرسها ٣٥٠/١. رمزها: ب.

٣. نسخة في مكتبة مدرسة الشهيد المطهري، رقم ٢٠٥٤، مذكورة في فيهرسها
 ١٦٢/١، مكتوبة في سنة ١٢٤٠هـ. ق. رمزها: س.

نسخة في مكتبة مجلس الشورى الإسلامي، رقم ١٢٠٧٣، مكتوبة في حياة المؤلّف وعلى ظهرها تقريظ العلامة المجلسي رحمة الله تعالى عليه. رمزها: ر.

والحمد لله أوْلاً و آخراً حسين درگاهي



## سورة يونس

مكّيّة ، وهي مائة وتسع آيات.

## بسم الله الرحمن الرحيم

في كتاب ثواب الأعمال (١)، بإسناده: عن أبي عبدالله على قال: من قرأ سورة يونس في كتاب ثواب الأعمال (١)، بإسناده: عن أبي عبدالله على قال: من قرأ سورة يونس في كلّ شهرين أو ثلاثة، لم يخف عليه أن يكون من الجاهلين. وكان يوم القيامة من المقرّبين.

وفي مجمع البيان (٢): أبّي بن كعب، عن النبيّ ﷺ قال: من قرأها، أعطي من الأجر عشر حسنات بعدد من صدّق بيونس وكذّب به، وبعدد من غرق مع فرعون.

﴿ الر ﴾: فخّمها (٣) ابن كثير ونافع وحفص. وأما لها الباقون، إجراءً لألف الراء مجرى المنقلبة من الياء.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): هو حرف من حروف الاسم الأعظم المنقطع في القرآن. فإذا ألّفه الرسول أو الإمام فدعا به، أجيب.

وفي تفسير العيّاشي (٥): عن أبي عبدالله النيّلا حديث طويل، مضى بتمامه في أوّل آل عمران وأوّل الأعراف. وفي آخره: وليس من حروف مقطّعة حرف ينقضي أيّامه، إلّا وقد قام قائم من بنى هاشم عند انقضائه.

إلى قوله: ثمّ كان بدو خروج الحسين بـن عـليّ النَّهِ «الم [الله». فـلمّا ](٢) بـلغت

۲. المجمع ۸۷/۳,

٤. تفسير القمي ٢٠٨/١.

٦. من المصدر.

ثواب الأعمال / ١٣٢، ح ١.

٣. أنوار التنزيل ٤٣٨/١.

٥. تفسير العيّاشي ٣/٢، ح ٣.

مدّته (۱) مقدمته، قام قائم ولد العبّاس عند «المص». ويقوم قائمنا عند انقضائها بـ «المر» (۲) فافهم ذلك، وعه، واكتمه.

وفي كتاب معاني الأخبار (٣) بإسناده إلى سفيان بن سعيد الثوري، عن الصادق عليه الله عن الصادق عليه حديث طويل. يقول فيه الصادق عليه : و «الر» معناه : أنا الله الرؤوف الرحيم.

﴿ تِلْكَ آيَاتُ الْكِتَابِ الْحَكِيمِ ﴾ ۞: إشارة إلى ما تضمّنته السورة ، أو القرآن من الآي . والمراد من «الكتاب» : أحدهما . ووصفه بالحكيم ؛ لإشتماله على الحكم ، أو لأنّه كلام حكيم ، أو محكمة آياته لم ينسخ منها .

﴿ أَكَانَ لِلنَّاسِ عَجَباً ﴾: استفهام إنكار، للتعجب.

و «عجباً» خبر كان، واسمه

﴿ اَنْ اَوْحَيْنَا ﴾: وقرئ (٤) [ بالرفع على أنّ الأمر ] (٥) بالعكس. أو على أن «كان» تامّة، و «أن أو حينا» بدل من عجب و «اللام» للدلالة على أنّهم جعلوه أعجوبة لهم يـوجهون نحوه إنكارهم واستهزاءهم.

﴿ إِلَىٰ رَجُلِ مِنْهُمْ ﴾ : من أفناء رجالهم، دون عظيم من عظمائهم.

قيل (٢): كانوا يقولون: العجب أنّ الله لم يجد رسولاً يسرسله إلى الناس إلّا يستيم أبي طالب! وهو من فرط حماقتهم وقصور نظرهم على الأمور العاجلة، وجهلهم يحقيقة الوحي والنبوّة. هذا وانّه عَنَيْلِيَّ لم يكن يقصر عن عظمائهم فيما يعتبرونه، إلّا في المال وخفّة الحال أعون شيء في هذا الباب (٧). ولذلك كان أكثر الأنبياء المليّة قبله كذلك.

كذا في المصدر. وفي النسخ: «مقدمته» بدل «مدّته».

٢. المصدر: الر. ٢. المعاني / ٢٢، ح ١.

٤. أنوار التنزيل ٤٣٨/١. ٥. من المصدر.

٦. نفس المصدر والموضع.

٧. كذا في المصدر، وفي أ: البال، وفي سائر النسخ: المال.

وقيل (١): تعجّبوا من أنّه بعث بشراً رسولاً، كما سبق ذكره في سورة الأنعام.

﴿ أَنْ آنْدِرِ النَّاسَ ﴾ : «أن» هي المفسّرة. أو المخفّفة من الثقيلة ، فتكون في موضع مفعول «أوحينا».

﴿ وَبَشِرِ اللَّذِينَ آمَنُوا ﴾ : عمّم الإنذار، إذ قلّما أحد ليس فيه ما ينبغي أن ينذر منه. وخصّص البشارة بالمؤمنين، إذ ليس للكفّار ما يصحّ أن يبشّروا به.

﴿ أَنَّ لَهُمْ ﴾ : بأنَّ لهم.

﴿ قَدَمَ صِدْقِ عِنْدَ رَبِّهِم ﴾: سابقة ومنزلة رفيعة. سمّيت: قدماً ؛ لأنّ السبق بها ، كما سمّيت النعمة : يداً ؛ لأنّها تعطى باليد. وإضافتها إلى الصدق ، لتحقّقها والتنبيه على أنّهم إنّما ينالونها بصدق القول والنيّة .

وفي أصول الكافي (٢): الحسين بن محمّد، عن معلّى بن محمّد، عن محمّد بن جمهور، عن يونس قال: أخبرني من رفعه إلى أبي عبدالله عليم في قوله تعالى: «وبشر الذين \_إلى قوله \_عند ربّهم».

قال: ولاية أميرالمؤمنين للطِّلْاِ.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): حدّثني أبي، عن حمّاد بن عيسى، عن إبراهيم بن عمر اليمانيّ، عن أبي عبدالله عليّالاً في قوله: «قدم صدق عند ربّهم». قال: هو رسول الله عَيْمَاللهُ.

وفي روضة الكافي (٤): على بن إبراهيم، عن أبيه، عن حمّاد بن عيسى، عن إبراهيم بن عمر اليماني، عمّن ذكره، عن أبي عبدالله عليه مثله سواء.

وفي مجمع البيان (٥): «أنّ لهم قدم صدق عند ربّهم». قيل: إنّ معنى «قدم صـدق»: شفاعة محمّد ﷺ. وهو المرويّ عن أبي عبدالله عليّاً .

١. أنوار التنزيل ٤٣٩/١.

٣. تفسير القمئ ٣٠٨/١.

٥. المجمع ٨٩/٣.

۲. الکافی ۲/۲۲۱، ح.۵.

٤. الكافي ٣٦٤/٨، ح ٥٥٤.

وقيل (١): هو تقديم الله إيّاهم في البعث يوم القيامة.

أقول: ما روي من أنّها ولاية أميرالمؤمنين، أو هو رسول الله، أو شفاعة محمّد عَلَيْلَةً، أو قيل: هو تقديم الله إيّاهم في البعث يوم القيامة، مرجعه إلى شيء واحد. فإنّ شفاعة محمّد عَلَيْلَةً لمن له الولاية، ومن له الولاية هو الّذي يقدّمه الله في البعث.

﴿ قَالَ الْكَافِرُونَ إِنَّ هَذَا ﴾: يعنون الكتاب وما جاء به رسول الله عَيَّا اللهِ عَيَّا اللهِ عَيَّا اللهِ

﴿ لَسَاحِرٌ مُبِينٌ ﴾ ٢٠ وقرأ (٢) ابن كثير والكوفيّون: «لساحر» على أنّ الاشارة إلى الرسول. وفيه اعتراف بأنّهم صادفوا من الرسول أموراً خارقة للعادة، معجزة إيّاهم عن المعارضة.

وقرئ (٣): «ما هذا إلّا سحر مبين».

﴿إِنَّ رَبِّكُمُ اللهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمٰوَاتِ وَالْآرْضَ ﴾: الَّتي هي أصول الممكنات.

﴿ فِي سِتَّةِ اَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ يُدَبِّرُ الْأَمْرَ ﴾ : يقدّر أمر الكائنات على ما اقتضته حكمته وسبقت به كلمته ، ويهيّء بتحريكه أسبابها وينزلها منه .

و «التدبير» النظر في أدبار الأمور، لتجيء محمودة العاقبة.

وفي تفسير العيّاشي (٤): عن الصباح بن سيابة ، عن أبي جعفر عليَّا قال: إنّ الله خلق السنة اثني عشر شهراً ، وهو ثلاثمائة وستّون يوماً ، فحجز (٥) منها ستّة أيّام خلق فيها السموات والأرض في ستّة أيّام (٦) فمِن ثَمَّ تقاصرت الشهور.

عن أبي جعفر (٧)، عن رجل، عن أبي عبدالله عليه قال: إنَّ الله خلق السموات والأرض في ستَّة أيّام، فالسنة تنقص ستَّة أيّام.

عن جابر (٨)، عن أبي جعفر عليُّلا قال: قال أميرالمومنين صلوات الله وسلامه عليه:

٢. أنوار التنزيل ٤٣٩/١.

تفسير العياشي ١٢٠/٢، ح ٧.

٦. ليس في ب: في ستة أيام.

٨. نفس المصدر و الموضع، ح ٨.

١. نفس المصدر والموضع،

٣. نفس المصدر والموضع.

المصدر: فخرج...

٧. نفس المصدر والموضع، ح٦.

إنّ الله جلّ ذكره وتقدّست أسماؤه خلق الأرض قبل السماء، ثمّ استوى على العـرش لتدبير الأمور.

وفي كتاب التوحيد (١)، بإسناده إلى أبي عبدالله للنِّلْإ حبديث طويل. وفيه قوله: «الرحمٰن على العرش استوى». يقول: على الملك احتوى.

وفيه (٢) خطبة أيضاً للرضاء الله وفيها: مدبّر لا بحركة.

وبإسناده (٣) إلى أنس: عن النبي ﷺ، عن جبرئيل الله ، عن الله تعالى حديث طويل. وفيه: وأنّ من عبادي المؤمنين لمن يريد الباب من العبادة فأكفّه عنه، لئلا يدخله العجب فيفسده ذلك. أو أنّ من عبادي المؤمنين لمن لايصلح إيمانه إلّا بالفقر، ولو أغنيته لأفسده (٤). وأنّ من عبادي المؤمنين لمن إلا يصلح إليمانه إلّا بالغنى، ولو أفقرته لأفسده ذلك. وأنّ من عبادي المؤمنين لمن لايصلح إيمانه [إلّا بالسقم، ولو صحّحت جسمه لأفسده ذلك. وأنّ من عبادي المؤمنين لمن لايصلح إيمانه إره إلّا بالصحّة، ولو أسقمته لأفسده ذلك. إنّي أدبّر من عبادي لعلمي بقلوبهم، فإنّي عليم بالصحّة، ولو أسقمته لأفسده ذلك. إنّي أدبّر من عبادي لعلمي بقلوبهم، فإنّي عليم

﴿ مَا مِنْ شَفِيعِ اِلاَّ مِنْ بَعْدِ اِذْنِهِ ﴾: تقرير لعظمته وعزّ جلاله، وردّ على من زعم أنّ آلهتهم تشفع لهم عندالله. وفيه إثبات الشفاعة لمن أذن له.

﴿ ذَلِكُمُ اللهُ ﴾: أي الموصوف بتلك الصفات المقتضية للألوهيّة والربوبيّة.

﴿ رَبُّكُمْ ﴾ : لا غير . إذ لايشاركه أحد في شيء من ذلك .

﴿ فَاعْبُدُوهُ ﴾: وحّدوه بالعبادة.

﴿ اَفَلاَ تَذَكُّرُونَ ﴾ ٢٠ : تتفكّرون أدنى تفكّر، فينبّهكم على أنّه المستحقّ للربوبيّة والعبادة، لا ما تعبدونه.

٢. نفس المصدر /٣٧.

٤. ليس في أ، ب، ر: لأفسده.

۱. التوحيد/۳۲۱، ح ۱.

٣. نفس المصدر /٣٩٨، ح ١.

ه. ما بين المعقوفتين ليس في ب.

﴿ إِلَيْهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعاً ﴾: بالموت أو النشور، لا إلى غيره، فاستعدّوا للقائه.

﴿ وَعْدَ اللهِ ﴾ : مصدر مؤكّد لنفسه ؛ لأنّ قوله : «إليه مرجعكم» وعد من الله.

﴿حَقّاً ﴾: مصدر آخر مؤكّد لغيره، وهو ما دلّ عليه «وعدالله».

﴿ إِنَّهُ يَبْدَأُ الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ ﴾ : بعد بدنه وإهلاكه .

﴿ لِيَجْزِيَ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ بِالْقِسْطِ ﴾ : أي بعدله.

أو بعدالتهم، وقيامهم على العدل في أمورهم.

أو بإيمانهم؛ لأنّه العدل القويم، كما أنّ الشرك ظلم عظيم. وهو الأوجمه، لمقابلة قوله:

﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُوا لَهُمْ شَرَابٌ مِنْ حَمِيمٍ وَعَذَابُ اللِّيمَ بِمَا كَانُوا يَكُفُرُونَ ﴾ ﴿ وَاللَّهِ بَسِبُ كَفُرُهِ اللَّهُ عَيْرِ النظم للجزي الذين كفروا بشراب من حميم وعذاب أليم بسبب كفرهم. لكنّه غير النظم للمبالغة في استحقاقهم للعقاب، والتنبيه على أنّ المقصود بالذات من الإبداء والإعادة هو الإثابة، والعقاب واقع بالعرض. وأنّه تعالى يتولّى إثابة المؤمنين بما يليق بلطفه وكرمه، ولذلك لم يعينه، وأمّا عقاب الكفرة فكأنّه داء ساقه إليهم سوء اعتقادهم وشؤم أفعالهم.

والآية كالتعليل لقوله: «مرجعكم جميعاً». فإنّه لمّاكان المقصود من الإعادة مجازاة الله الله كلّفين على أعمالهم، كان مرجع الجميع إليه لامحالة. ويؤيّده قراءة من قرأ: «أنّه يبدأ» بالفتح، أي لأنّه. ويجوز أن يكون منصوباً أو مرفوعاً بما نصب «وعد الله حقاً».

﴿ هُوَ الَّذِي جَعَلَ الشَّمْسَ ضِيَاءً ﴾ : أي ذات ضياء. وهو مصدر، كقيام. أو جمع ضوء، كسياط وسوط. والياء فيه منقلبة عن الواو.

وعن ابن كثير (١) برواية قنبل: «ضناءً» بهمزتين في كلّ القرآن، على القلب بتقديم اللام على العين.

\_\_\_\_\_

١. أنوار التنزيل ٤٤٠/١.

﴿ وَالْقَمَرَ نُوراً ﴾ : أي ذات نور. وسمّي «نوراً» للمبالغة. وهو أعمّ من الضوء، كما عرفت.

وقيل <sup>(۱)</sup>: ما بالذات ضوء <sup>(۲)</sup>، وما بالعرض نور.

وقد نبّه سبحانه بذلك على أنّه خلق الشمس نيّرة بذاتها والقمر نيّراً بعرض، مقابلة الشمس والاكتساب منها.

وفي روضة الكافي (٣): عليّ بن محمّد، عن عليّ بن العبّاس، عن عليّ بن حـمّاد، عن عمرو بن شمر، عن جابر، عن أبي جعفر النَّهُ قال: فضرب [الله](٤) مثل محمّد ﷺ الشمس، ومثل الوصيّ القمر. وهو قول الله ﷺ: «جعل الشمس ضياء والقـمر نـوراً». والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي كتاب التوحيد (٥): حدَّثنا محمَّد [بن ](١) مـوسى بـن المـتوكل، قـال: حـدّثنا محمّد بن أبي عبدالله الكوفي، عن موسى بن عمران النخعي، عن عمّه الحسين بـن يزيد، عن إسماعيل بن مسلم قال: حدَّثنا أبو نعيم البلخيّ، عن مقاتل بن حيان (٧)، عن عبدالرحمن بن ذرّ (١٠)، عن أبي ذرّ الغفاري ﴿ قال: كنت آخذاً بيد النبيّ ﷺ و نحن نتماشى جميعاً، فما زلنا (٩) ننظر إلى الشمس حتّى غابت.

فقلت: يا رسول الله، أين تغيب؟

قال: في السماء. ثمّ ترفع من السماء السابعة (١٠) حتّى تكون تحت العرش، فتخرّ ساجدة فتسجد معها الملائكة الموكّلون بها. ثمّ تقول: ياربٌ، من أين تأمرين أن أطلع،

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: منورة.

١. نفس المصدر والموضع.

۳. الكافي ۳۷۹/۸ - ۵۷٤.

٥. التوحيد / ٢٨٠، ح ٧.

٤. من المصدر.

٦. من المصدر.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: مقاتل بن جنان. المصدر: عبدالرحمن بن أبي ذرّ.

٩. كذا في المصدر. وفي النسخ: فجاز لنا.

١٠. المصدر: «ثمّ ترفع من سماء إلى سماء حتّى ترفع إلى السماء السابعة العليا» بدل «ثمّ ترفع من السماء السابعة».

أمن مغربي أم من مطلعي؟ فذلك قول الله تكانى: «والشمس تجري لمستقرّ لها ذلك تقدير العزيز العليم إ(١) بخلقه.

قال: فيأتيها جبرئيل عليه بحلّة ضوء من نور العرش على مقادير ساعات النهار في طوله في الصيف وفي قصره في الشتاء، أو ما بين ذلك في الخريف والربيع.

قال: فتلبس تلك الحلّة ،كما يلبس أحدكم ثيابه ، ثمّ تنطلق بها في جوّ السماء حتّى تطلع من مطلعها .

قال النبيّ ﷺ: فكأنّي بها قد حبست مقدار ثلاث ليال ثمّ لاتكسى ضوءً، وتؤمر أن تطلع من مغربها (٢). فذلك قوله ﷺ: «إذا الشمس كوّرت، وإذا النجوم انكدرت». والقمر كذلك مطلعه ومجراه في أفق السماء ومغربه وارتفاعه إلى السماء السابعة، ويسجد تحت العرش. ثمّ يأتيه جبرئيل الله بالحلّة من نور الكرسيّ، فذلك قوله ﷺ بالحلّة من نور الكرسيّ، فذلك قوله ﷺ «جعل الشمس ضياء والقمر نوراً».

﴿ وَقَدَّرَهُ مَنَازِلَ ﴾ : الضمير لكل واحد، أي قدّر مسير كلّ واحد منهما منازل، أو قدّره ذا منازل، أو للقمر.

وتخصيصه بالذكر لسرعة سيره ومعاينة منازله وإناطة أحكام الشرع بــه، ولذلك علّله بقوله:

﴿ لِتَعْلَمُوا عَدَدَ السِّنِينَ وَالْحِسَابَ ﴾ : حساب الأوقىات من الأشهر والأيّام (٣) في معاملاتكم وتصرّفاتكم.

﴿ مَا خَلَقَ اللهُ ذَلِكَ إِلاَّ بِالْحَقِّ ﴾: ملتبساً بالحقّ، مراعياً فيه مقتضى الحكمة البالغة. ﴿ يُفَصِّلُ الآيَاتِ لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ ﴾ ٢: فإنّهم المنتفعون بالتأمّل فيها.

وقرأ (٤) ابن كثير والبصريّان وحفص: «يفصل» بالياء.

٢. كذا في المصدر. وفي المتن: مطلعها.

٤. أنوار التنزيل ٢/٤٤٠.

١. من المصدر.

٣. ب: من الأشهر والأيام والليالي.

﴿ إِنَّ فِي اخْتِلاَفِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَمَا خَلَقَ اللهُ فِي السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾: من أنواع الكائنات.

﴿ لَا يَاتٍ ﴾ : على وجود الصانع ووحدته وكمال علمه وقدرته.

﴿ لِقَوْم يَتَّقُونَ ﴾ ٢٠: العواقب. فإنّه يحملهم على التدبّر والتفكّر.

﴿ إِنَّ السَّدِينَ لاَيَسرْجُونَ لِسَقَاءَنا﴾: لايستوقعونه، لإنكسارهم بسالبعث وذهبولهم بالمحسوسات عمّا وراءها.

﴿ وَرَضُوا بِالْحَيَاةِ الدُّنْيَا ﴾ : من الآخرة ، لغفلتهم عنها.

﴿ وَاطْمَأَنُوا بِهَا ﴾: وسكنوا إليها مقصّرين هممهم على لذائذها و زخارفها، أو سكنوا فيها سكون من لايزعج عنها.

﴿ وَالَّذِينَ هُمْ عَنْ آيَاتِنَا غَافِلُونَ ﴾ ٢: لايتفكّرون فيها، لانهماكهم فيما يضادّها.

والعطف إمّا لتغاير الوصفين والتنبيه على أنّ الوعيد على الجمع بين الذهول عن الآيات رأساً والانهماك في الشهوات، بحيث لا تخطر الأخرة ببالهم أصلاً. وإمّا لتغاير الفريقين.

والمراد بالأوّلين: من أنكر البعث، ولم ير إلّا الحياة الدنيا. وبالآخرين: مـن ألهـاه حبّ العاجل عن التأمّل في الآجل والإعداد له.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١) قال: «الآيات» أميرالمؤمنين والأئمة الليّلاً. والدليـل على ذلك قول أميرالمؤمنين للايّلاً: ما لله آية أكبر منّى.

﴿ أُولَئِكَ مَأْوَاهُمُ النَّارُ بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾ ٢ : بما واظبوا عليه وتمرّنوا به من المعاصى.

﴿ إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ يَهْدِيهِمْ رَبُّهُمْ بِاِيمَانِهِمْ ﴾: بسبب إيمانهم إلى سلوك سبيل يؤدّي إلى الجنّة. أو لإدراك الحقائق، كما قال عليه الله علم، ورثه الله علم، أو لما يريدونه في الجنة.

١. تفسير القميّ ٣٠٩/١.

ومفهوم الترتيب وإن دلَ على أنّ سبب الهداية هو الإيمان والعمل الصالح، لكن دلّ منطوق قوله: «بإيمانهم» على استقلال الإيمان بالسببيّة، وأنّ العمل كالتتمّة والرديف له.

﴿ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهِمُ أَلاَنْهَارُ ﴾: استئناف. أو خبر ثان. أو حال من الضمير المنصوب على المعنى الأخير. وقوله:

﴿ فِي جَنَّاتِ النَّعِيمِ ﴾ ٢: خبر. أو حال أخرى منه، أو من «الأنهار». أو متعلّق «بتجري» أو «بيهدي».

وفي كتاب التوحيد (۱): حدّ ثني عليّ بن عبدالله الورّاق ومحمّد بن أحمد السنانيّ (۱) وعليّ بن أحمد بن محمّد بن عمران الدقاق على الوا: حدّ ثنا أبو العبّاس أحمد بن يحيى بن زكريّا القطّان قال: حدّ ثنا بكر بن عبدالله بن حبيب قبال: حدّ ثنا تميم بن بهلول ، عن أبيه إعن إ(۱) جعفر بن سليمان البصريّ (۱) ، عن عبدالله بن الفضل الهاشميّ قال: سألت أبا عبدالله جعفر بن محمّد عليه عن قول الله الله الله الله فهو المهتد ومن يضلل فلن تجد له وليّاً مرشداً ».

فقال: إنّ الله تبارك وتعالى يضلّ الظالمين يوم القيامة عن دار كرامته، ويهدي أهل الإيمان والعمل الصالح إلى جنّته، كما قال: «ويضلّ الله الظالمين ويفعل الله ما يشاء». وقال ﷺ: «إنّ الّذين آمنوا \_إلى قوله \_في جنّات النعيم».

﴿ دَعْوَاهُمْ فِيهَا ﴾ : أي دعاؤهم.

﴿ سُبْحَانَكَ اللَّهُمَّ ﴾: اللهم إنَّا نسبّحك تسبيحاً.

﴿ وَتَحِيَّتُهُمْ ﴾ : ما يحيّي بعضهم بعضاً . أو تحيّة الملائكة إيّاهم .

١. التوحيد/٢٤١،ح ١.

٢. كذا في المصدر وتنقيح المقال ٧١/٢. وفي النسخ: محمد بن على الساني.

٣. من المصدر،

٤. كذا في المصدر و جامع الرواة ١٥٢/١. وفي النسخ: جعفر بن سليمان النضري.

﴿ فِيهَا سَلاَمٌ وَ آخِرُ دَعْوَاهُمْ ﴾ : وآخر دعائهم.

﴿ أَنِ الْحَمْدُ شِهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ ٢: أي أن يقولوا ذلك.

ولعلّ المعنى: أنّهم إذا دخلوا الجنّة وعاينوا عظمة الله وكبرياءه، مجّدوه ونـعَتوه بنعوت الجلال. ثمّ حيّاهم الملائكة بالسلامة عن الآفات والفوز بأصناف الكرامـات، أو الله تعالى فحمدوه وأثنوا عليه بصفات الكرام.

و «أن» هي المخفّفة من الثقيلة. وقد قرئ بها، وبنصب الحمد.

وفي كتاب علل الشرائع (١)، بإسناده إلى الحسن بن عبدالله، عن آبائه، عن جدّه الحسن بن عبدالله، عن آبائه، عن جدّه الحسن بن عليّ بن أبي طالب المهلم عن النبيّ عَلَيْلًا حديث طويل في تفسير: سبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلّا الله، والله أكبر.

وفي آخره قال عَيَالِيَّةُ: وإذا قال: الحمد لله، أنعم الله عليه نعم الدنيا موصولاً بنعم الآخرة. وهو الكمة الّتي يقولها أهل الجنّة إذا دخلوها. وينقطع الكلام الّذي يقولونه في الدنيا ما خلا «الحمد (لله ](٢) وذلك قول الله عَلَىٰ: «دعواهم إلى قوله أن الحمد لله».

وفي تفسير العيّاشي (٣): عن زيد الشحّام، عن أبي عبدالله عليّا قال: سألته عن التسبيح ؟

فقال: هو اسم من أسماء الله، ودعوى أهل الجنّة.

وفي روضة الكافي (٤)، بإسناده إلى أبي حمزة الثماليّ: عن أبي عبدالله للله عليه حديث طويل، يقول فيه للله وقد ذكر الشيعة وقربهم من الله الله أنتم أهل تحيّة الله بسلامه.

عليّ بن إبراهيم (٥)، عن أبيه، عن ابن محبوب، عن محمّد بن إسحاق المدنيّ، عن أبي جعفر عليه قال: سئل رسول الله عليه ونقل عنه حديثاً طويلاً، يقول فيه حاكياً حال أهل الجنّة: وإذا أراد المؤمن (١) شيئاً [أو اشتهى](٧) إنّما دعواه فيها إذا أراد، أن يـقول:

٢. من المصدر،

٤. الكافي ٣٦٦/٨ ح ٥٥٦.

٦. المصدر: المؤمنون.

۱. العلل / ۲۵۱، ذیل ح ۸.

۲. تفسير العيّاشي ۱۲۰/۲، ح ۹.

٥. نفس المصدر و المجلد /١٠، ح ٦٩.

٧. من المصدر.

قال: «وآخر دعواهم أن الحمد لله ربّ العالمين» يعني بذلك: عند ما يقضون من لذّاتهم من الجماع والطعام والشراب، يحمدون الله ﷺ عند فراغهم.

وفيها (١) خطبة لأميرالمؤمنين على مسندة. وفي آخرها: والجنّة لأهلها مأوى، دعواهم فيها أحسن الدعاء «سبحانك اللهم» دعاؤهم (٢) المولى على ما آتاهم. «وآخر دعواهم أن الحمد لله ربّ العالمين».

وفي مجمع البيان (٤): وقال رسول الله ﷺ: إنّ الله تعالى منّ عليّ بفاتحة الكتاب إلى قوله: «والحمد لله ربّ العالمين» دعوى أهل الجنّة حين شكروا منه (٥) حسن الثواب.

﴿ وَلَوْ يُعَجِّلُ اللَّهُ لِلنَّاسِ الشَّرَّ ﴾ : ولو يسرع إليهم.

﴿اسْتِعْجَالَهُمْ بِالْغَيْرِ﴾: قيل (١): وضع موضع تعجيلهم لهم بالخير، إشعاراً بسرعة إجابته لهم في الخير، حتى كأن استعجالهم به تعجيله لهم. أو بأنّ المراد: شرّ استعجلوه، كقولهم: «فأمطر علينا حجارة من السماء». وتقدير الكلام: ولو يعجّل الله للناس الشرّ تعجيله للخير حين استعجلوه استعجالاً، كاستعجالهم بالخير. فحذف منه ما حذف، لدلالة الباقي عليه.

٢. كذا في المصدر، وفي النسخ: دعائم.

٤. المجمع ٣١/١.

٦. أنوار التنزيل ٤٤١/١.

۱. الكافي ۱۷۳/۸، ح ۱۹۳.

٣. مصباح الشريعة /١٩٥.

المصدر: «شه» بدل «منه».

﴿ لَقُضِيَ إِلَيْهِمْ أَجَلُهُمْ ﴾ : الأميتوا وأهلكوا.

وقرأ (١) ابن عامر ويعقوب: «لقضي» على البناء للفاعل، وهو الله تعالى.

وقرئ (۲): «لقضينا».

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): قال: لو عجّل الله لهم الشرّ، كما يستعجلون الخير «لقضى إليهم أجلهم» أي فرغ من أجلهم.

﴿ فَنَذَرُ الَّذِينَ لاَ يَرْجُونَ لِقَاءَنا فِي طُغْيَانِهِمْ يَعْمَهُونَ ﴾ ﴿ عطف على فعل محذوف دلّت عليه الشرطيّة ، كأنّه قيل: ولكن لانعجّل ولا نقضي ، فنذرهم إمهالاً لهم واستدراجاً.

﴿ وَإِذَا مَسَّ الإِنْسَانَ الضُّرُّ دَعَانَا ﴾ : لإزالته مخلصاً فيه.

﴿لِجَنْبِهِ ﴾: ملقى لجنبه، أي مضطجعاً.

﴿ أَوْ قَاعِداً أَوْ قَائِماً ﴾ : وفائدة الترديد تعميم الدعاء لجميع الأحوال، أو المضار.

﴿ فَلَمَّا كَشَفْنَا عَنْهُ ضُرَّهُ مَرَّ ﴾: مضى على طريقه واستمرّ على كفره . أو مرّ عن موقف الدعاء لايرجع إليه .

﴿كَانَ لَمْ يَدْعُنَا﴾: كأنّه لم يدعنا. فخفّف وحذف ضمير الشأن، كما قال: ونحرّ مشرق اللون كأنّ ثدياه حقّان.

﴿ إِلَىٰ ضُرٌّ مَسَّهُ ﴾: إلى كشف ضرّ.

﴿كَذَلِكَ ﴾: أي مثل ذلك التزيين.

﴿ زُيِّنَ لِلْمُسْرِفِينَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ ٢: من الانهماك في الشهوات والإعراض عن العبادات.

﴿ وَلَقَدْ اَهْلَكْنَا الْقُرُونَ مِنْ قَبْلِكُمْ ﴾ : يا أهل مكّة.

﴿ لَمَّا ظَلَمُوا ﴾: حين ظلموا بالتكذيب.

٢. نفس المصدر و الموضع،

١. نفس المصدر و الموضع.

٣. تفسير القمئ ٣٠٩/١.

﴿ وَجَاءَتُهُمْ رُسُلُهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ ﴾: بالحجج الدالّة على صدقهم. وهـ و حـال مـن الواو بإضمار «قد» أو عطف على «ظلموا».

﴿ وَمَا كَانُوا لِيُؤْمِنُوا ﴾: وما استقام لهم أن يؤمنوا، لفساد استعدادهم وخذلان الله لهم وعلمه بأنهم يموتون على كفرهم.

و «اللام» لتأكيد النفي.

﴿كَذَلِكَ﴾: مثل ذلك الجزاء. وهو إهلاكهم بسبب تكذيبهم للرسل وإصرارهم عليه، بحيث تحقّق أنّه لا فائدة في إمهالهم.

﴿ نَجْزِي الْقَوْمَ الْمُجْرِمِينَ ﴾ ٢ : كل مجرم، أو مجزيكم. فوضع المظهر موضع المضمر للدلالة على كمال جرمهم وأنهم أعلام فيه

﴿ ثُمَّ جَعَلْنَاكُمْ خَلَائِفَ فِي الْأَرْضِ مِنْ بَعْدِهِمْ ﴾: استخلفناكم فيها بعد القرون الّـتي أهلكناها استخلاف من يختبر.

﴿ لِنَنْظُرَ كَيْفَ تَعْمَلُونَ ﴾ (ع): أتعملون خيراً أو شراً، فنعاملكم على مقتضى أعمالكم. و «كيف» معمول «تعملون» فإنّ معنى الاستفهام يحجب أن يعمل فيه ما قبله. وفائدته الدلالة على أنّ المعتبر في الجزاء جهات الأفعال وكيفيًاتها، لا هي من حيث ذاتها، ولذلك يحسن الفعل تارة ويقبح أخرى. وفيه دلالة على أنّ للفعل جهة محسنة وجهة مقبّحة يؤمر به أو يُنهى عنه لها.

﴿ وَإِذَا تُتْلِّي عَلَيْهِمْ آيَاتُنَا بَيِّنَاتٍ قَالَ الَّذِينَ لاَيَرْجُونَ لِقَاءَنَا ﴾ : يعني المشركين.

﴿ اثْتِ بِقُرْآنِ غَيْرِ هَذَا ﴾: بكتاب آخر ليس فيه ما نستبعده من البعث والثواب والعقاب بعد الموت، أو ما نكرهه من معائب آلهتنا.

﴿ أَوْ بَدُلْهُ ﴾ : بأن تجعل مكان الآية المشتملة على ذلك آية أخرى. ولعلَهم سألوا ذلك ، كي يسعفهم إليه فيلزموه.

﴿ قُلْ مَا يَكُونُ لِي ﴾ : ما يصحّ لي.

﴿ أَنْ أَبُدُّلَهُ مِنْ تِلْقَاءِ نَفْسِي ﴾ : من قِبَلِ نفسي. وهو مصدر استعمل ظرفاً. وإنَّما اكتفى

بالجواب عن التبديل، لاستلزام امتناعه امتناع الإتيان بقرآن آخر.

وفي تفسير العيّاشي (١): عن أبي جعفر للطِّلِ في قول الله: «وإذا تتلى عليهم إلى قوله من تلقاء نفسي»: قالوا: بدّل مكان على للطِّلِ أبوبكر أو عمر، اتّبعناه.

وفي أصول الكافي (٢): عليّ بن محمّد، عن سهل بن زياد، عن أحمد بن الحسين، عن عمر بن يزيد، عن محمّد بن جمهور، عن محمّد بن سنان، عن المفضّل بن عمر قال: سألت أبا عبدالله عليه عن قول الله تعالى: «اثت بقرآن غير هذا أو بدّله».

قال: قالوا: أو بدِّل عليًّا.

وقوله: «إن أتبع إلا ما يوحى إليّ» تعليل لما يكون، فإنّ المتّبع لغيره في أمر لايستبدّ بالتصرّف فيه بوجه، وجواب للنقض بنسخ بعض الآيات ببعض، وردّ لما عرّضوا له بهذا السؤال من أنّ القرآن كلامه واختراعه. ولذلك قيّد التبديل في الجواب وسمّاه عصياناً، فقال:

﴿إِنِّي آخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّي ﴾: أي بالتبديل.

﴿عَذَابَ يَوْمِ عَظِيمٍ ﴾ ٢٠ : وفيه إيماء بأنَّهم استوجبوا العذاب بهذا الاقتراح.

وفي تفسير العيّاشيّ: (1) عن منصور بن حازم، عن أبي عبدالله للله الله عن الله عنه الله الكلام.

۱. تفسير العيّاشي ۲۰/۲، ح ۱۰. ١٠ الكافي ۱۹/۱، ح ۳۷.

٣. تفسير القميّ ٢١٠/١. ٤. تفسير العيّاشي ٢١٠/١، ح ١٢.

٥. المصدر: «لم يزل رسول الله عَلَيْهُ يقول» بدل «ما ترك رسول الله عَلَيْهُ».

﴿ قُلْ لَوْ شَاءَ اللهُ ﴾: غير ذلك.

. ﴿ مَا تَلَوْتُهُ عَلَيْكُمْ وَلا آدْرَاكُمْ بِهِ ﴾ : ولا أعلمكم به على لساني .

وعن ابن كثير (١): «ولأدراكم» بلام التأكيد، أي لو شاء الله ما تلوته عليكم، ولأعلمكم به على لسان غيري. والمعنى: أنّه الحقّ الّذي لا محيص عنه، لو لم أرسَل به لأرسِل به غيري.

وقرئ (٢): «ولا أدرأتكم» بالهمزة فيهما، على لغة من يقلب الألف المبدّلة من الياء همزة. أو على أنّه من الدرء، بمعنى: الدفع، أي ولا جعلتكم بتلاوته خصماء تدرؤونني بالجدال. والمعنى: أنّ الأمر بمشيئة الله لا بمشيئتي حتّى أجعله على نحو ما تشتهونه. ثمّ قرّر ذلك بقوله:

﴿ فَقَدْ لَبِثْتُ فِيكُمْ عُمُراً ﴾: مقدار عمر أربعين سنة.

﴿ مِنْ قَبْلِهِ ﴾: من قبل القرآن، لا أتلوه ولا أعلمه. فإنه إشارة إلى أن القرآن معجز خارق للعادة. فإن من عاش بين أظهرهم أربعين سنة، ولم يسمارس فيها علماً ولم يشاهد عالماً ولم ينشئ قريضاً ولا خطبة، ثمّ قرأ عليهم كتاباً بزّت (٣) فصاحته فصاحة كلّ منطيق وعلا كلّ منثور ومنظوم واحتوى على قواعد علمّي الأصول والفروع وأعرب عن أقاصيص الأولين وأحاديث الآخرين على ما هي عليه، عُلِم أنّه مُعلّم من الله.

﴿ أَفَلاَ تَعْقِلُونَ ﴾ ٢ : أي أفلا تستعملون عقولكم بالتدبّر والتفكّر، لتعلموا أنّه ليس إلّا من الله .

﴿ فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ افْتَرَى عَلَى اللهِ كَلَهِ اللهِ كَلَهِ اللهِ كَلَهِ اللهِ كَالِهِ أَهُ اللهِ الله الله أَو تنظليم للمشركين بافترائهم على الله في قولهم: إنّه لذو شريك وذو ولد.

﴿ أَوْ كُذَّبَ بِآيَاتِهِ ﴾: فكفر بها.

٢. أنوار التنزيل ٤٤٢/١.

١. أنوار التنزيل ٤٤٣/١.

٣. برُ:غلب.

﴿إِنَّهُ لاَ يُفْلِحُ الْمُجْرِمُونَ ﴾ ﴿ وَيَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللهِ مَا لاَ يَضُرُّهُمْ وَلاَ يَنْفَعُهُمْ ﴾: لأنه جماد لايقدر على نفع ولا ضرّ. والمعبود ينبغي أن يكون مثيباً ومعاقباً ، حـتّى يـعود عليه بجلب نفع أو دفع ضرر.

﴿ وَيَقُولُونَ هَؤُلَاءِ ﴾ : الأوثان.

﴿ شُفَعَاؤُنَا عِنْدَ اللهِ ﴾: تشفع لنا فيما يهمّنا من أمر الدنيا أو في الآخرة إن يكن بعث، وكأنّهم كانوا شاكّين فيه.

وهذا من فرط جهالتهم حيث تركوا عبادة الموجد الضارّ النافع إلى عبادة ما يُـعلم قطعاً أنّه لا يضرّ ولا ينفع، على توهّم أنّه ربّما يشفع لهم عنده.

وفي تفسير على بن إبراهيم (١٠): قوله: «ويعبدون من دون الله إلى قوله عند الله».

قال: كانت قريش يعبدون الأصنام، ويقولون: إنّما نعبدهم ليقرّبونا إلى الله زلفي، فإنّا لا نقدر على عبادة الله.

فرد الله عليهم، فقال: قل لهم يا محمد: «أتنبّئون الله بما لايعلم» أي ليس. فوضع حرفاً مكان حرف، أي ليس له شريك يُعبد.

وفي تفسير العيّاشي (٢): عن الزهريّ قال: أتى رجل أبا عبدالله عَلَيْهِ فسأله عن شيء، فلم يجبه.

فقال له الرجل: فإن كنت ابن أبيك، فأنت من أبناء عبدة الأصنام.

فقال له: كذبتَ. إنّ الله أمر إبراهيم أن ينزل إسماعيل بمكة ، ففعل فقال إبراهيم: «ربّ اجعل هذا البلد آمناً واجنبني وبنيّ أن نعبد الأصنام». (٣) فلم يعبد أحد من ولد إسماعيل صنماً قطّ ، لكنّ العرب عبدة الأصنام . وقالت بنو إسماعيل : «هؤلاء شفعاؤنا [عند الله](٤)» وكفرت ولم تعبد الأصنام .

﴿ قُلُ ٱتُنَبُّنُونَ اللهَ ﴾ : أتخبرونه.

۲. تفسیر العیّاشی ۲۳۰/۲، ح ۳۱.

٤. من المصدر.

١. تفسير القميّ ٣١٠/١.

٣. ابراهيم/٣٥.

﴿ بِمَا لاَ يَعْلَمُ ﴾ : وهو أنّ له شريكاً ، وفيه تقريع وتهكّم بهم . أو هؤلاء شفعاؤنا عنده . وما لايعلمه العالم بجميع المعلومات ، لايكون له تحقّق ما .

﴿ فِي السَّمْوَاتِ وَلاَ فِي الْأَرْضِ ﴾ : حال من العائد المحذوف، مؤكّدة للنفي، منبّهة على أنّ ما يعبدونه من دون الله إمّا سماويّ أو أرضيّ. ولا شيء من الموجودات فيهما إلّا وهو حادث مقهور مثلهم، لايليق أن يُشرَك به.

﴿ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمًا يُشْرِكُونَ ﴾ ۞: عن إشراكهم، أو عن الشركاء الذين يشركونهم 4.

وقرأ(١)حمزة والكسائيّ هنا وفي الموضعين في أوّل النحل والروم، بالتاء.

﴿ وَمَا كَانَ النَّاسُ اِلاَّ اُمَّةً وَاحِدَةً ﴾: يعني قبل بعث نوح النَّلِا كانوا على الفطرة؛ لا مهتدين ولا ضلّالاً، كما مضي بيانه.

﴿ فَاخْتَلَفُوا ﴾ : باتباع الهوى والأباطيل، أو ببعثة الرسل، فتبعتهم طائفة وأصرت أخرى.

﴿ وَلَوْ لاَ كَلِمَةٌ سَبَقَتْ مِنْ رَبِّكَ ﴾: بتأخير الحكم بينهم. أو العذاب الفاصل بينهم إلى يوم القيامة، فإنّه يوم الفصل والجزاء.

﴿ لَقُضِيَ بَيْنَهُمْ ﴾ : عاجلاً.

﴿ فِيَما فِيهِ يَخْتَلِفُونَ ﴾ ٢ : بإهلاك المبطل وإبقاء المحقّ. ولكنّ الحكمة أوجبت أن تكون هذه الدار للتكليف والاجتناب، وتلك للثواب والعقاب.

﴿ وَيَقُولُونَ لَوْ لاَ أَنْزِلَ عَلَيْهِ آيَةٌ مِنْ رَبِّهِ ﴾ : أي من الآيات الَّتي اقترحوها.

﴿ فَقُلْ إِنَّمَا الْغَيْبُ للهِ ﴾: هو المختصّ بعلمه. فلعلّه يعلم في إنزال الآيات المقترحة مفاسد تصرف عن إنزالها.

﴿ فَانْتَظِرُوا ﴾ : لنزول ما اقترحتموه.

١. أنوار التنزيل ٤٤٣/١.

﴿ إِنِّي مَعَكُمْ مِنَ الْمُنْتَظِرِينَ ﴾ ٢ : لما يفعل الله بكم، بجحود كم ما نزل من الآيات العظام واقتراحكم غيره.

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (١) بإسناده إلى محمّد بـن الفـضيل، عـن أبـي الحسن الرضاعليّة قال: سألته عن شيء من الفرج.

قال: أليس انتظار الفرج من الفرج (٢٠)! إنَّ الله ﷺ قال (٣٠): «فانتظروا إنَّي معكم من المنتظرين».

﴿ وَإِذَا أَذَقْنَا النَّاسَ رَحْمَةً ﴾ : صحّة وسعة.

﴿ مِنْ بَعْدِ ضَرَّاءَ مَسَّتْهُمْ ﴾ : كقحط ومرض.

﴿ إِذَا لَهُمْ مَكُرٌ فِي آيَاتِنَا ﴾ : بالطعن فيها والاحتيال في دفعها .

قيل (٥): قُحِط أهل مكّة سبع سنين، حـتّى كـادوا يـهلكون. ثـمّ رحـمهم بـالمطر، فطفقوا يقدحون في آيات الله ويكيدون رسوله.

﴿ قُلِ اللهُ آسْرَعُ مَكُماً ﴾: منكم، قد دبّر عقابكم قبل أن تدبّروا كيدكم. وإنّما دلّ على سرعتهم المفضّل عليها كلمة المفاجاة الواقعة جواباً لـ «إذا» الشرطيّة.

فالمكر إخفاء الكيد. وهو من الله إمّا الاستدراج، أو الجزاء على المكر.

﴿ إِنَّ رُسُلَنَا يَكْتُبُونَ مَا تَمْكُرُونَ ﴾ ۞: تحقيق للانتقام، وتنبيه على أنَّ ما دبّروا فسي إخفائه لم يخف على الحفظة فضلاً عن أن يخفي على الله.

٢. ليس في المصدر: أليس انتظار الفرج من الفرج.

٤. نفس المصدر والصفحة، ح ٥.

١. كمال الدين ٦٤٥، ح ٤.

٣. المصدر: يقول.

٥. أنوار التنزيل ٤٤٣/١.

وعن يعقوب (١): «يمكرون» بالياء، ليوافق ما قبله.

﴿ هُوَ الَّذِي يُسَيِّرُكُمْ ﴾ : يحملكم على السير، ويمكنكم منه.

﴿ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ حَنَّى إِذَا كُنْتُمْ فِي الْفُلْكِ ﴾: في السفن.

﴿ وَجَرَيْنَ بِهِمْ ﴾ : بمن فيها.

عدل عن الخطاب إلى الغيبة للمبالغة ، كأنّه تـذكرة لغيرهم ليتعجّب مـن حـالهم وينكر عليهم.

﴿ بِرِيحٍ طَيَّبَةٍ ﴾: لينة الهبوب.

﴿ وَفَرِحُوا بِهَا ﴾ : بتلك الريح.

﴿جَاءَتْهَا ﴾: جواب «إذا». والضمير «للفلك» أو «للريح الطيّبة» بمعنى: تلقّتها.

﴿ رِيحٌ عَاصِفٌ ﴾ : شديدة الهبوب.

﴿ وَجَاءَهُمُ الْمَوْجُ مِنْ كُلِّ مَكَانٍ ﴾: يجيء الموج منه.

﴿ وَظُنُوا أَنَّهُمْ أُحِيطَ بِهِمْ ﴾: أهلكوا وسُدّت عليهم مسالك الخلاص، كمن أحاط به العدق.

﴿ دَعَوُا اللهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ ﴾ : من غير إشراك ، لتراجع الفطرة و زوال المعارض من شدّة الخوف. وهو بدل من «ظنّوا» بدل اشتمال ؛ لأنّ دعاءهم من لوازم ظنّهم .

﴿ لَئِنْ آَنْجَیْتَنَا مِنْ هَذِهِ لَنَکُونَنَّ مِنَ الشَّاکِرِینَ ﴾ ۞: على إرادة القول. أو مفعول «دعوا» لأنّه من جملة القول.

﴿ فَلَمَّا أَنْجَاهُمْ ﴾ : إجابة لدعائهم.

﴿إِذَا هُمْ يَبْغُونَ فِي الْأَرْضِ ﴾: فأجروا الفساد فيها وسارعوا إلى ما كانوا عليه.

﴿ بِغَيْرِ الْحَقَّ﴾: مبطلين فيه. وهو احتراز عن تخريب المسلمين ديار الكفرة وإحراق زروعهم وقلع أشجارهم، فإنّها إفساد بحقّ.

١. أنوار التنزيل ٤٤٤/١.

وفي الكافي (١): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن إسباط ومحمّد بن أحمد، عن موسى بن القاسم البجليّ [عن عليّ بن أسباط] (٢)، عن أبي الحسن عليه حديث طويل. يقول فيه عليه فإن اضطرب بك البحر، فاتّكِ على جانبك الأيمن وقل: بسم الله، اسكن بسكينة الله، وقرّ بوقار الله، واهدأ بإذن الله، ولا حول ولا قوّة إلّا بالله العليّ العظيم.

﴿ يَا اَيُّهَا النَّاسُ اِنَّمَا بَغْيُكُمْ عَلَى اَنْفُسِكُمْ ﴾ : فإنّ وباله عليكم . أو إنّه على أمثالكم وأبناء جنسكم .

﴿ مَتَاعَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا ﴾ : لاتبقى ، ويبقى عقابها.

ورفعه، على أنّه خبر «بغيكم»، و«على أنفسكم» صلته. أو خبر محذوف، تقديره: ذلك متاع الحياة الدنيا، و«على أنفسكم» خبر «بغيكم».

ونصبه (٣) حفص، على أنّه مصدر مؤكّد؛ أي تتمتّعون متاع الحياة الدنيا. أو مفعول البغي؛ لأنّه بمعنى الطلب، فيكون الجارّ من صلته، والخبر محذوف، تقديره: بغيكم متاع الحياة الدنيا محذور أو ضلال. أو مفعول فعل دلّ عليه البغي، و«على أنفسكم» خبره.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): وقال أميرالمؤمنين الله في كتابه الّذي كتبه إلى شبعته، ويذكر خروج عائشة [إلى البصرة وعظم خطأ طلحة والزبير، فقال: وأيّ خطيئة أعظم ممّا أتيا، أخرجا زوجة رسول الله عليها الله عليها، وصانا حلائلهما في بيوتهما. ما أنصفا لله ولا لرسوله من أنفسهما ثلاث خصال، مرجعها على الناس في كتاب الله: البغي والمكر والنكث. قال الله: «يا أيّها الناس إنّما بغيكم على أنفسكم». وقال: «ومن نكث فإنّما ينكث على نفسه». وقال:

٢. من المصدر.

٤. تفسير القمئ ٢١٠/٢.

۱. الکافی ۲۷۱/۳، ح ۵.

٣. أنوار التنزيل ٤٤٤/١.

٥. من المصدر.

«ولا يحيق المكر السيّء إلّا بأهله». وقد بغيا عليّ، ونكثا بيعتي، ومكرا بي.

وفي تفسير العيّاشي (١): عن منصور بن يونس، عن أبي عبدالله اللله قال: ثلاث يرجعن على صاحبهن : النكث والبغي والمكر. قال الله: «يا أيّها الناس إنّما بغيكم على أنفسكم».

﴿ ثُمَّ اللَّيْنَا مَرْجِعُكُمْ ﴾: في القيامة.

﴿ فَنَنَبِّنُكُمْ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ ٢: بالجزاء عليه.

﴿إِنَّمَا مَثَلُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا﴾: حالها العجيبة في سرعة تقضّيها وذهاب نعيمها، بعد إقبالها واغترار الناس بها.

﴿ كَمَاءٍ آنْزَلْنَاهُ مِنَ السَّمَاءِ فَاخْتَلَطَ بِهِ نَبَاتُ الْأَرْضِ ﴾: فاشتبك بسببه، حتى خالط بعضها بعضاً.

﴿ مِمَّا يَأْكُلُ النَّاسُ وَالْأَنْعَامُ ﴾: من الزروع والبقول والحشيش.

﴿ حَتَّىٰ إِذَا لَخَذَتِ الْأَرْضُ زُخْرُفَهَا وَازَّيَّنَتْ ﴾: بأصناف النبات وأشكالها وألوانها المختلفة ، كعروس أخذت من ألوان الثياب والتزيّن ، فتزيّنت بها.

و «از ينت» أصله: تزيّنت، فأدغم.

وقد قرئ (٢) على الأصل: «وأزينت». على «أفعلت» من غير إعلال، كأغيلت. والمعنى: صارت ذات زينة. و «ازيانت» كابياضت.

﴿ وَظَنَّ آهْلُهَا آنَّهُمْ قَادِرُونَ عَلَيْهَا ﴾: متمكّنون من حصدها ودفع غلّتها.

﴿ أَتَاهَا أَمْرُنَا ﴾ : ضرب زرعها ما يجتاحه.

﴿ لَيْلاً أَوْ نَهَاراً فَجَعَلْنَاهَا ﴾ : زرعها.

﴿ حَصِيداً ﴾: شبيها بما حصد من أصله.

﴿كَانْ لَمْ تَغْنَ﴾: كأن لم يعنن زرعها، أي لم يلبث. فالمضاف محذوف في الموضعين للمبالغة.

ا. تفسير العياشي ١٢١/٢، ح ١٣.

٢. أنوار التنزيل ٤٤٤/١.

وقرئ (١) بالياء، على الأصل.

﴿ بِالاَمْسِ ﴾ : فيما قبله . وهو مثل في الوقت القريب . والممثّل به مضمون الحكاية ، وهو زوال خضرة النبات فجأة وذهابه حطاماً بعد ماكان غضّاً والتفّ وزيّن الأرض حتى طمع فيه أهله وظنّوا أنّه قد سلم من الجوائح لاالماء ، وإن وليه حرف التشبيه ؛ لأنّه من التشبيه المركب .

﴿كَذَلِكَ نُفَصِّلُ الآيَاتِ لِقَوْمِ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ ٢٠: فإنَّهم المنتفعون به.

وفي روضة الكافي (٢)، كلام لعليّ بن الحسين عليّ في الوعظ والزهد في الدنيا. يقول وقوله يقول فيه عليّ : فازهدوا فيما زهدكم الله تقلق فيه من عاجل الدنيا. فإنّ الله تقلق يقول وقوله الحقّ: «إنّما مثل الحياة الدنيا» إلى آخر الآية. فكونوا عباد الله من القوم الّذين يتفكّرون. مفيها (٢) خطبة الأمينالية من الثلاث من الله المدنيا عباد الله المدنيات عباد الله المدنيات الله المدنيات المدنيات

وفيها (٣) خطبة لأميرالمؤمنين عليه وفيها: فاجعلوا عباد الله اجتهادكم في هذه [الدنيا] (٤) التزوّد من يومها القصير ليوم الآخرة الطويل، فإنّها دار عمل، والآخرة دار القرار والجزاء. فتجافوا عنها، فإنّ المغترّ من اغترّ بها. لن تعدو الدنيا إذا تناهت إليه أمنية أهل الرغبة فيها، المحبّين لها، المطمئنين إليها، المفتونين بها أن تكون كما قال الله على الزناه من السماء فاختلط به نبات الأرض ممّا يأكل الناس والأنعام».

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥): حدّثني أبي، عن محمّد بن الفضيل، عن أبيه، عن أبيه، عن أبيه، عن أبي جعفر طائع قال: قلت له: جعلت فداك، بلغنا أنّ لآل جعفر راية ولآل العبّاس رايتين. فهل انتهى إليك من علم ذلك شيء؟

قال: أمّا آل جعفر، فليس بشيء ولا إلى شيء. وأمّا آل العبّاس، فإنّ لهم ملكاً مبطئاً، يقرّبون فيه البعيد ويبعّدون فيه القريب، وسلطائهم عسر ليس فيه (٢) يسر، حتّى إذا أمنوا مكر الله وأمنوا عقابه صيح فيهم صيحة لا يبقى لهم منال يجمعهم ولا آذان

۲. الکافی ۷۵/۸ ح ۲۹.

٤. من المصدر.

٦. ليس في المصدر.

أغس المصدر و المجلّد / 128.

٣. نفس المصدر والمجلّد /١٧٤، ح ١٩٤.

٥. تفسير القميّ ٢١٠/١.

تسمعهم. وهو قول الله (١) عَلَى: «حتّى إذا أخذت الأرض» الآية.

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (٢): حدثنا أبو الحسن عليّ بن موسى بن إبراهيم بن محمّد بن عبدالله (بن موسى آ (٣) بن جعفر بن محمّد بن عليّ بن الحسين بن عليّ بن أبي طالب الميّ قال: حدّ ثنا محمّد بن أحمد بن الطوّال، عن أبيه، عن الحسن بن عليّ الطبرسى، عن أبي جعفر محمّد [بن الحسن آ (٤) بن عليّ بن إبراهيم بن مهزيار قال: سمعت أبي يقول: سمعت جدّي عليّ بن إبراهيم ابن مهزيار آ أن يقول: قال لي صاحب الزمان الميّل: يابن مهزيار، كيف خلّفت إخوانك في العراق ؟

قلت: في ضَنَك عيش وهناة (٢) وقد تواترت عليهم سيوف بني الشيصبان (٧).

فقال: قاتلهم الله، أنّى يؤفكون. كأنّي بالقوم قد قُتلوا في ديارهم، وأخذهم أمر ربّهم ليلاً ونهاراً.

قلت: متى يكون ذلك، يا ابن رسول الله؟

قال: إذا حيل بينكم وبين سبل الكعبة بأقوام لا خلاق لهم، والله ورسوله منهم براء، وظهرت الحمرة في السماء فيها أعمدة كأعمدة اللجين تتلألأ نبوراً (٨)، ويخرج الشروسي (٩) من إرمينية وآذربيجان يريدون الجبل الأسود المتلاحم بالجبل الأحمر لزيق جبال طالقان. فيكون بينه وبين المروزيّ وقعة صيلمانية (١١٠)، يشبّ فيها الصغير ويهرم منها الكبير، ويظهر القتل بينهما، فعندها توقّعوا خروجه إلى الزوراء. فلايلبث

المصدر: «ولا (رجال تمنعهم) وهو قول الله» بدل «ولا آذان تسمعهم وهو قول الله».

٢. كمال الدين / ٤٦٥ ـ ٤٧٠ ـ ٣٣. من المصدر.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: هذا. والهناة: الداهية.

٧. كذا في المصدر، وفي النسخ: «بني الشيطان» بدل «سيوف بني الشيصبان» وهو كناية عن بني العبّاس،

٨. كذا في المصدر. وفي النسخ: يتلألأ الألوان.

٩. كذا في المصدر، وفي النسخ: «ويسير» بدل «الشروسي».

١٠. كذا في المصدر. وفي النسخ: صلبانية. والصيلم: الأمر الشديد. وقعة صيلمة: مستأصلة.

فيها حتى يوافي باهات (١). ثمّ يوافي واسط العراق فيقيم بها سنة أو دونها. ثمّ يخرج إلى كوفان، فتكون بينهم [وقعة من النجف إلى الحيرة إلى الغريّ ] (٢) وقعة شديدة تذهل منها العقول، فعندها يكون (٣) بوار الفئتين (٤) وعلى الله حصاد الباقين. ثمّ تلا: «بسم الله الرحمن الرحيم، أتاها أمرنا ليلاً أو نهاراً فجعلناها حصيداً كأن لم تغن بالأمس».

فقلت: سيّدي يا ابن رسول الله، فما الأمر؟

قال: نحن أمر الله ﷺ وجنوده.

قلت: سيّدي يا ابن رسول الله، حان (٥) الوقت؟

قال: «اقتربت الساعة وانشقّ القمر». والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

﴿ وَاللَّهُ يَدْعُو إِلَىٰ دَارِ السَّلاَمِ ﴾: قيل (٦): أي دار السلامة من التـقضّي والآفـة. أو دار يسلّم الله والملائكة على من يدخلها.

وفي كتاب معاني الأخبار (٧)، بإسناده إلى العلاء بن عبدالكريم قبال: سمعت أبا جعفر الله الله على الأخبار الآية يقول: إن السلام هو الله الله الله وداره السي خلق لعباده ولأوليائه (٨) الجنة.

وبإسناده (٩) إلى عبدالله بن الفضل (١٠) الهاشميّ ، عن أبي عبدالله حديث طويل ، يقول فيه عليّه : السلام اسم من أسماء الله ﷺ: السلام اسم

﴿ وَيَهْدِي مَنْ يَشَاءُ ﴾ : بالتوفيق.

﴿ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ ۞: الَّذي هو طريقها.

وفي شرح الأيات الباهرة (١١٠): روى الحسين بن جبير في كتابه نخب المناقب،

٣. كذا في المصدر.

١. كذا في المصدر، وفي النسخ: بأهاب، وفي نور الثقلين ٣٠٠٠/٢، ح ٤١ «ماهان» بدل «باهات». •

٢. من المصدر،

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: حال.

٧. المعاني /١٧٦، ح ١.

٩. نفس المصدر والموضع.

١١. تأويل الآيات الظاهرة ٢١٤/١.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: بوار الفشي.

٦. المجمع ١٣٠/٣، وأنوار التنزيل ٤٤٥/١.

٨. المصدر: وداره التي خلقها لأوليائه.

١٠. أ، ب: عبدالله بن الفضيل.

بإسناده حديثاً، يرفعه إلى عبدالله بن العبّاس وزيد بن علي في قوله: «والله يدعو إلى دار السلام» يعني به الجنّة. «ويهدي من يشاء إلى صراط مستقيم» قال: يعني ولايـة على عليّاً.

وفي الكافي (١): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن بكر بن صالح، عن القاسم بن بريد، عن أبي عمرو الزبيريّ، عن أبي عبدالله لله الله حديث طويل. يقول فيه لله الخير الله تبارك وتعالى أوّل من دعا إلى نفسه ودعا إلى طاعته واتباع أمره، فبدأ بنفسه فقال: «والله يدعو إلى دار السلام ويهدي من يشاء إلى صراط مستقيم».

﴿ لِلَّذِينَ أَخْسَنُوا الْحُسْنَىٰ ﴾: المثوبة الحسني.

﴿ وَزِيَادَةٌ ﴾ : وما يزيد على المثوبة تفضّلاً، لقوله : «ويزيدهم من فضله».

وقيل (٢): «الحسني» الجنّة، مثل حسناتهم والزيادة عشر أمثالها إلى سبعمائة ضعف وأكثر.

وقيل <sup>(٣)</sup>: «الزيادة» مغفرة من الله و رضوان.

وقيل (٤): «الحسني» الجنّة. و«الزيادة» هو اللقاء.

وفي تفسير على بن إبراهيم (٥): قوله: «للذين أحسنوا الحسني وزيادة».

قال: النظر إلى رحمة الله تعالى.

وفي رواية أبي الجارود (٦)، عن أبي جعفر الله في قوله: «للذين أحسنوا الحسنى وزيادة».

قال: أما الحسنى، فالجنّة. وأمّا الزيادة، فالدنيا. ما أعطاهم الله في الدنيا لم يحاسبهم به في الأخرة، ويجمع لهم ثواب الدنيا والأخرة.

۱. الكافي ۱۳/۵، ح۱.

٣. أنوار التنزيل ٤٤٥/١.

٥. تفسير القمئ ٣١١/١.

٢. أنوار التنزيل ٤٤٥/١.

أنوار التنزيل ٤٤٥/١.

٦. تفسير القمئ ٣١١/١.

وفي مجمع البيان (١): «للذين أحسنوا الحسنى وزيادة» ذُكر في ذلك وجوه. إلى قوله: وثالثها، أنّ الزيادة غرفة من لؤلؤة واحدة لها أربعة أبواب. عن عليّ بن أبي طالب عليها للله المربعة أبواب.

وفي أمالي شيخ الطائفة (٢) ثَنْكُ، بإسناده إلى أميرالمؤمنين للله حديث طويل. يقول فيه للله تعالى: «للذين أحسنوا الحسنى وزيادة» [و«الحسنى»](٢) هي الجنّة. و«الزيادة» هي الدنيا.

﴿ وَلا يَرْهَقُ وُجُوهَهُمْ ﴾ : لا يغشاها.

﴿ قَتَرٌ ﴾ : غبرة فيها سواد .

﴿ **وَلَا ذُلَّةً ﴾** : هو ان .

والمعنى: لا يرهقهم ما يرهق أهل النار، ولا يرهقهم ما يوجب ذلك من حزن وسوء حال.

وفي أصول الكافي (1): الحسين بن محمّد، عن معلّى بن محمّد، عن الوشّاء، عن أبان بن ميمون القداح قال: قال لي أبو جعفر الله : اقرأ.

قلت: من أيّ شيء أقرأ؟

قال: من السورة التاسعة (٥).

قال: قلت: فجعلت ألتمسها.

فقال: اقرأ من سورة يونس.

قال: فقرأت: «للذين أحسنوا الحسني وزيادة ولا يرهق وجوههم قتر ولا ذلَّة».

قال: حسبك.

قال: قال رسول الله ﷺ: إنَّى لأعجب كيف لاأشيب إذا قرأت القرآن.

٣. من المصدر.

٢. أمالي الطوسي ٢٥/١.

١. المجمع ١٠٤/٣.

٤. الكافي ٦٣٢/٢، ح ١٩.

٥. وتكون العاشرة في المصحف الإمام.

عليّ بن إبراهيم (١)، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن [منصور بن ] (٢) يـونس، عـن محمّد بن مروان، عن أبي عبدالله عليه قال: ما من شيء إلا وله كيل ووزن إلا الدموع، فإن القطرة تطفئ بحاراً من نار. فإذا اغرورقت العين بمائها، لم يرهق وجهاً قتر و لا ذلّة. فإذا فاضت، حرّمه الله على النار. ولو أنّ باكياً [بكئ ] (٣) في أمّة، لرحموا.

عدّة من أصحابنا (1)، عن سهل بن زياد، عن ابن فضّال، عن أبي جميلة ومنصور بن يونس، عن محمّد بن مروان، عن أبي عبدالله للله قال في حديث طويل: ولا فاضت عين على خدّه فرهق ذلك الوجه قتر ولا ذلّة.

وفي مجمع البيان (٥): وروى الفضيل بن يسار، عن أبي جعفر الباقر عليه قال: قال رسول الله على الباقر عليه قال: قال رسول الله على النار عين ترقرقت (١) بمائها، إلّا حرّم الله ذلك الجسد على النار. فإن فاضت من خشية الله، لم يلحق (٧) ذلك الوجه قتر ولا ذلّة.

وفي تفسيرالعيّاشي (^)، مثله.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٩٠): وقال عليّ بن إبراهيم ﷺ: «القتر» الجـوع والفـقر. و«الذلّة» الخوف.

﴿ أُولَٰئِكَ أَصْحَابُ الْجَنَّةِ هُمْ فِيهَا خَالِدونَ ﴾ ۞: دائـمون لا زوال فـيها ولا انـقراض لنعيمها، بخلاف الدنيا و زخارفها.

﴿ وَالَّذِينَ كَسَبُوا السَّيِّنَاتِ جَزَاءٌ سَيِّئَةٍ بِمِثْلِهَا ﴾: عطف على قوله: «للذين أحسنوا الحسني» على مذهب من يجوز: في الدار زيد والحجرة عمرو. أو الذين مبتدأ والخبر «جزاء سيّئة»، على تقدير: وجزاء الذين كسبوا السيّئات جزاء سيّئة بمثلها، أي أن

٢. من المصدر.

٤. نفس المصدر والمجلّد / ٤٨٢، ح٢.

٦. في تفسير العيّاشي: ما من عبد اغرو رقت بمائها.

٨. تفسير العيّاشي ١٢١/٢، ح١٥.

۱. الكافي ٤٨١/٢، ح ١.

٣. من المصدر.

٥. المجمع ١٠٤/٣.

٧. المصدر وتفسير العيّاشي: لم يرهق.

٩. تفسير القميّ ٢١١/١.

الجزء السادس / سورة يونس........ البحزء السادس / سورة يونس...... ۲۷.... ۲۷.... ۲۵

تجازي سيئة بسيئة مثلها لا يزاد عليها.

وفيه تنبيه على أنّ الزيادة هي الفضل، أو التضعيف. أو كأنّما أغشيت وجوههم. أو «أولئك أصحاب النار» وما بينهما اعتراض «فجزاء سيّنة» مبتدأ، خبره محذوف، أي جزاء سيئة بمثلها واقع. أو بمثلها، على زيادة الباء. أو تقديره: مقدّر بمثلها.

﴿ وَ تَرْهَقُهُمْ ذِلَّةً ﴾: وقرئ (١) بالياء.

﴿ مَا لَهُمْ مِنَ اللهِ مِنْ عَاصِمٍ ﴾: ما من أحد يعصمهم من سخط الله. أو من جهة الله. أو من عنده، كما يكون للمؤمنين.

﴿كَأَنَّمَا ٱغْشِيَتْ وُجُوهُهُمْ قِطَعاً مِنَ اللَّيْلِ مُظْلِماً ﴾: لفرط سوادها وظلمتها.

و «مظلماً» حال من «الليل» والعامل فيه «أغشيت» لأنّه العامل في «قطعاً». وهو موصوف بالجارّ والمجرور. فالعامل في الموصوف عامل في الصفة، أو معنى الفعل في «من الليل».

وقرأ (٢) ابن كثير والكسائيّ ويعقوب: «قطعاً» بالسكون. وعلى هذا يصحّ أن يكون «مظلماً» صفة له، أو حالاً منه.

﴿ أُولَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾ ﴿ أَولَئِكَ اَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾ ﴿ أُولَئِكَ السيار عليّ بمن إبراهيم (٣): في رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر عليه الله على البدع والشبهات والشهوات يسوّد وجوههم، ثمّ يلقونه. يقول الله تبارك وتعالى: «كأنّما أغشيت وجوههم قطعاً من الليل مظلماً» [يسوّد الله وجوههم يوم القيامة ] (٤) ويلبسهم الذلّة والصغار. ويقول الله الله الله الله أولئك أصحاب النارهم فيها خالدون».

وفي روضة الكافي (٥): يحيى الحلبي، عن المثنّى، عن أبي بصير، عن أبي عبد أبي عبد أبي عبد الله عليّة في قوله على الما ترى البيت عبدالله عليّة في قوله على الما ترى البيت

٢. نفس المصدر والموضع.

٤. من المصدر.

١. أنوار التنزيل ٤٤٥/١.

٣. تفسير القميّ ٣١١/١.

٥. الكافي ٢٥٢/٨، ح ٣٥٥.

إذاكان الليل،كان أشدّ سواداً من خارج؟ فكذلك هم يزدادون سواداً.

- ﴿ وَيَوْمَ نَحْشُرُهُمْ جَمِيعاً ﴾ : يعني الفريقين.
- ﴿ ثُمَّ نَقُولُ لِلَّذِينَ آشْرَكُوا مَكَانَكُمْ ﴾ : ألزموا مكانكم حتّى تنظروا ما يُفعل بكم.
  - ﴿ أَنْتُمْ ﴾: تأكيد للضمير المنتقل إليه من عامله.
    - ﴿ وَشُرَكَا قُكُمْ ﴾ : عطف عليه.
    - وقرئ (١) بالنصب، على المفعول معه.
  - ﴿ فَزَيَّلْنَا بَيْنَهُمْ ﴾ : وقطعنا الوصل الّذي بينهم، وفرّقنا بينهم.
  - وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(٢)</sup>: يبعث الله ناراً تزيّل بين الكفّار والمؤمنين.
- ﴿ وَقَالَ شُرَكَاؤُهُمْ مَا كُنْتُمْ إِيَّانَا تَعْبُدُونَ ﴾ ۞: مجاز عن براءة ما عبدوه من عبادتهم.
  - إنَّما عبدوا في الحقيقة أهواءهم؛ لأنَّها الآمرة بالإشراك لا ما أشركوا به.
  - وقيل (٣): ينطق الله الأصنام، فتشافههم بذلك مكان الشفاعة الَّتي توقَّعوا منها.
    - وقيل (٤): المراد بالشركاء: الملائكة والمسيح.
      - وقيل (٥): الشياطين.
    - ﴿ فَكَفَى بِاللَّهِ شَهِيداً بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ ﴾: فإنَّه العالم بكنه الحال.
- ﴿ إِنْ كُنَّا عَنْ عِبَادَتِكُمْ لَـغَافِلِينَ ﴾ ۞: ﴿إِنَ هِـي المـخفَفة عـن الشقيلة و ﴿ اللَّامِ ﴾ هـي الفارقة.
  - ﴿ مُنَالِكَ ﴾: في ذلك المقام.
  - ﴿ تَبْلُو كُلُّ نَفْسٍ مَا أَسْلَفَتْ ﴾: تختبر ما قدّمت من عمل، فتعاين نفعه وضرّه.
- وقرأ (١) حمزة والكسائي: «تتلو» من التلاوة، أي تقرأ ذكر ما قدّمت. أو من التلو، أي تتبع عمله، فيقوده إلى الجنّة أو إلى النار.

١. أنوار التنزيل ٧١٤٤٦.

٢. تفسير القمئ ٣١٢/١.

٦٠٤. نفس المصدر والموضع.

٣. أنوار التنزيل ٢/٤٤٦.

وقرئ (1): «نبلو» بالنون، ونصب «كلّ» إبدال «ما» منه. والمعنى: نختبرها، أي نفعل بها فعل المختبر لحالها، المتعرّف لسعادتها وشقاوتها بتعرّف ما أسلفت من أعمالها. ويجوز أن يراد: نُصيب بالبلاء، أي بالعذاب كلّ نفس عاصية بسبب ما أسلفت من الشرّ. فتكون «ما» منصوبة بنزع الخافض.

﴿ وَ رُدُّوا إِلَى اللهِ ﴾ : إلى جزائه إيّاهم بما أسلفوا.

﴿ مَوْلاَهُمُ الْحَقِّ ﴾ : ربّهم ومتولّي أمرهم على الحقيقة، لاما اتّخذوه مولى.

وقرئ (٢): «الحقّ» بالنصب، على المدح أو المصدر المؤكد.

﴿ وَضَلَّ عَنْهُمْ ﴾: وضاع عنهم.

﴿ مَا كَانُوا يَفْتَرُونَ ﴾ ۞: من أنَّ آلهتهم تشفع لهم. أو ما كانوا يدَّعون أنَّها آلهة.

إوفي نهج البلاغة (٣): فكيف لو تناهت بكم الأمور وبُعثرت القبور «هنالك تبلوكلّ نفس ما أسلفت، وردّوا إلى الله مولاهم الحقّ، وضلّ عنهم ماكانوا يفترون» ](٤).

﴿ قُلْ مَنْ يَرْزُقُكُمْ مِنَ السَّمَاءِ وَالْآرْضِ ﴾: منهما جميعاً، فإنّ الأرزاق تحصل بأسباب سماويّة وموادّ أرضيّة. أو من كلّ واحد منهما، توسعة عليكم.

وقيل (٥) «مَنْ» لبيان «مِنْ» على جِذف المضاف، أي من أهل السماء والأرض.

﴿ اَمَّنْ يَمْلِكُ السَّمْعَ وَالاَبْصَارَ ﴾ : أمّن يستطيع خلقهما وتسويتهما. أو من يحفظهما من الآفات مع كثرتهما وسرعة انفعالهما من أدني شيء.

﴿ وَمَنْ يُخْرِجُ الْحَيَّ مِنَ الْمَيِّتِ وَيُخْرِجُ الْمَيِّتَ مِنَ الْحَيِّ ﴾: من يحيي ويميت. أو من ينشئ الحيوان من النطفة، والنطفة منه.

﴿ وَمَنْ يُدَبِّرُ الْأَمْرَ ﴾ : ومن يلي تدبير أمر العالم. وهو تعميم بعد تخصيص.

﴿ فَسَيَقُولُونَ اللهُ ﴾ : إذ لا يقدرون على المكابرة والعناد في ذلك، لفرط وضوحه.

٢. أنوار التنزيل ٤٤٦/١.

٤. ما بين المعقوفتين ليس في ب.

١. نفس المصدر والموضع،

٣. نهج البلاغة / ٣٤٩، خطبة ٢٢٦.

٥. أنوار التنزيل ٤٤٦/١.

﴿ فَقُلْ اَفَلاَ تَتَّقُونَ ﴾ ٢ : أنفسكم عقابه ، بإشراككم إيّاه ما لا يشاركه في شيء من ذلك .

﴿ فَذَلِكُمُ اللهُ رَبُّكُمُ الْحَقَّ ﴾: المتولّي لهذه الأمور، المستحقّ للعبادة. هو ربّكم الثابت ربوبيّته؛ لأنّه الذي أنشأكم وأحياكم ورزقكم ودبّر أموركم.

﴿ فَمَا ذَا بَعْدَ الْحَقِّ إِلَّا الضَّلاَلُ ﴾ : استفهام انكار ، أي ليس بعد الحقّ إلّا الضلال . فمن تخطّى الحقّ الذي هو عبادة الله ، وقع في الضلال .

﴿ فَاتَّىٰ تُصْرَفُونَ ﴾ ٢: عن الحقّ إلى الضلال.

﴿كَذَلِكَ حَقَّتُ كَلِمَةُ رَبِّكَ ﴾: أي كما حقّت الربوبيّة لله. أو أنّ الحقّ بعد الضلال. أو أنّهم مصروفون عن الحقّ، حقّت كلمة الله وحكمه.

وقرأ(١) نافع وابن عامر: «كلمات» هنا وفي آخر السورة، وفي عافر.

﴿ عَلَى الَّذِينَ فَسَقُوا ﴾: تمرّدوا في كفرهم، وخرجوا عن حدّ الاستصلاح.

﴿ أَنَّهُمْ لاَيُوْمِنُونَ ﴾ ٢ : بدل من «الكلمة». أو تعليل لحقيّتها، والمراد بها: العدة بالعذاب.

﴿ قُلْ هَلْ مِنْ شُرَكَائِكُمْ مَنْ يَبْدَأُ الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ ﴾ : جعل الإعادة كالإبداء في الإلزام بها، لظهور برهانها وإن لم يساعدوا عليها. أمر الرسول بأن ينوب عنهم في الجواب، فقال :

﴿ قُلِ اللَّهُ يَبْدَأُ الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ ﴾ : لأنّ لجاجهم لايدعهم أن يعترفوا بها.

﴿ فَانَّىٰ تُؤْفَكُونَ ﴾ ٢٠: تُصرَفون عن قصد السبيل.

﴿ قُلْ هَلْ مِنْ شُرَكَائِكُمْ مَنْ يَهْدِي إِلَى الْحَقّ ﴾: بنصب الحجج، وإرسال الرسل، والتوفيق للنظر والتدبّر.

و «هدى» كما يعدّى «بإلى» لتضمّنه معنى الانتهاء، يعدّى باللام، للدلالة على أنّ

١. المجمع ١٠٦/٣.

المنتهى غاية الهداية، ولأنّها لم تتوجّه نحوه على سبيل الاتّفاق، ولذلك عُدّي بها مـا أسندإلى الله.

﴿ قُلِ اللهُ يَهْدِي لِلْحَقِّ اَفَمَنْ يَهْدِي إِلَى الْحَقِّ اَحَقُّ اَنْ يُتَّبَعَ اَمَّنْ لاَ يَهِدِي إِلَى الْحَقِّ اَحَقُّ اَنْ يُتَّبَعَ اَمَّنْ لاَ يَهِدِي إِلَى الْحَقِّ اَحَقُّ اَنْ يُتَّبَعَ اَمَّنْ لاَ يَهِدِي ﴾: أم اللذي لايهتدي.

﴿ إِلَّا أَنْ يُهْدَى ﴾ : من قولهم : هُدِي بنفسه : إذا اهتدى . أو لايهدي غيره إلّا أن يهديه الله . وهذا حال أشراف شركائهم ، كالملائكة والمسيح وعزير .

وقرأ (١) ابن كثير، وورش عن نافع، وابن عامر: «يهدّى» بفتح الهاء وتشديد الدال. ويعقوب وحفص، بالكسر والتشديد. والأصل: يهتدي، فأدغم وفُتحت الهاء بحركة التاء، أو كسرت لالتقاء الساكنين.

وروى (٢) أبوبكر «يهدي» باتّباع الياء الهاء.

وقرأ (٣) أبو عمرو بالإدغام المجرّد، ولم يبال بالتقاء الساكنين؛ لأنّ المدغم في حكم المتحرّك.

وعن نافع <sup>(1)</sup> برواية قالون، مثله.

وقرئ (٥): «أن يهدي» على المبالغة.

﴿ فَمَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ ﴾ ۞: بما يقتضي صريح العقل بطلانه .

في تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): أبو عليّ الأشعريّ، عن محمّد بن عبدالجبّار، عن ابن فضّال والحجّال جميعاً، عن ثعلبة، عن عبدالرحمن بن مسلمة الجريريّ (٢) قال: قلت لأبي عبدالله عليه : يوبّخونا ويكذّبونا أنّا نقول: إنّ صيحتين تكونان. يقولون: من أين تعرف المحقّة من المبطلة إذا كانتا؟

قال: فماذا تردُون عليهم؟

٥٠٢، نقس المصدر والموضع.

١. أنوار التنزيل ٤٤٧/١.

٦. الكافي ٢٠٨/٨، ح٢٥٢.

٧. كذا في المصدر و جامع الرواة ٤٥٤/١. وفي النسخ: الجزيريّ.

قلت: ما نردّ عليهم شيئاً!

عنه (۱)، عن محمّد [عن ] (۲) ابن فضّال والحجّال، عن داود بن فرقد قال: سمع رجل من العجليّة (۳) هذا الحديث، قوله: ينادي مناد: ألا إنّ فلان بن فلان وشيعته هم الفائزون أوّل النهار. وبنادي آخر النهار: ألا إنّ عثمان وشبعته هم الفائزون.

قال: وينادي أوّل النهار منادي آخر النهار.

فقال الرجل: فما يدرينا أيّما الصادق من الكاذب؟

فقال: يصدّق عليها من كان يؤمن بها قبل أن ينادي. إنّ الله عَلَى يقول: «أفمن يهدي إلى الحقّ» الآية.

وفيه يقول عليه المحجّة (٤) لابن طاووس على عن أميرالمؤمنين عليه حديث طويل. وفيه يقول عليه السمعوا قولي يهدكم الله إذا قلت، وأطيعوا أمري إذا أمرت. فوالله لئن أطعتموني، لاتغووا. وإن عصيتموني، لاترشدوا. قال الله تعالى: «أفمن يهدي» الآية. وفي عيون الأخبار (٥)، في باب ما جاء عن الرضاع اليه في وصف الإمامة والإمام، وذكر فضل الإمام ورتبته، حديث طويل. يقول فيه الرضاع اليه : إنّ الأنبياء والأئمة يوفقهم الله ويؤتيهم من مخزون علمه وحكمه ما لا يؤتيه غيرهم. فيكون علمهم فوق

والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

كلّ علم أهل زمانهم في قوله ﷺ: «أفمن يهدي إلى الحقّ» الآية.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٦٠): وفي رواية أبي الجارود، عن أبـي جـعفر للثِّلْإ فـي

<sup>1.</sup> الكافي ٢٠٩/٨، ح٢٥٣.

٣. العجلية : قبيلة من ربيعة ، وهو عجل بن لجيم بن صعب.

٤. كشف المحجّة /١٨٧.

٦. تفسير القميّ ٣١٢/١.

قوله: «أفمن يهدي إلى الحقّ» الآية: فأمّا من يهدي إلى الحقّ، فهم محمّد وآل محمّد من بعده. وأمّا من لا يهدّي إلّا أن يهدى، فهو من خالف من قريش وغيرهم أهل بيته من بعده.

وفي الكافي (1): عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن أبي عبدالله، عن عمرو بن عثمان (٢)، عن عليّ بن أبي حمزه، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله النبيّة قال: لقد قضى أميرالمؤمنين النبية بقضية ما قضى بها أحد كان قبله. وكانت أوّل قضية قضى بها بعد رسول الله عَيْنِية وأفضى الأمر إلى أبي بكر، أتبي برجل قد شرب الخمر.

فقال له أبوبكر: أشربت الخمر؟

فقال الرجل: نعم.

فقال: ولم شربتها وهي محرّمة؟

فقال: إنّي أسلمت ومنزلي بين ظهراني قوم يشربون الخمر ويستحلّونها، ولو أعلم أنّها حرام اجتنبتها.

قال: فالتفت أبوبكر إلى عمر فقال: ما تقول يا أبا حفص، في أمر هذا الرجل؟

فقال: معضلة، وأبو الحسن لها.

فقال أبوبكر: يا غلام، ادع لنا عليّاً.

فقال عمر: بل يؤتي الحكم في منزله.

فأتوه ومعهم سلمان الفارسيّ على . فأخبروه بقضيّة الرجل، فاقتصّ عليه قصّته.

فقال عليّ عليّ الله الله بكر: ابعث ٣٠ من يدور به على مجالس المهاجرين والأنصار. فمن كان تلاعليه آية التحريم، فليشهد عليه.

۱. الكافي ۲٤٩/٧، ح٤.

٢. كذا في المصدر وجامع الرواة ٦٢٦/١، وفي النسخ: عمرين عثمان.

٣. المصدر: ابعث معه.

ففعل أبوبكر ما قال عليّ للنِّلاِ. فلم يشهد عليه أحد، فخلّي (١) سبيله. فقال سلمان لعلم النِّلاِ (٢): لقد أرشدتهم. فقال عليّ للنِّلاِ: إنّما أردت أن أجدّد تأكيد هذه الآيــة فــيّ وفيهم «أفمن يهدي» الآيـة.

وفي تفسير العيّاشي (٣): عن عمرو بن القاسم قال: سمعت أب عبدالله عليَّا في وذكر أصحاب النبيّ عَيَالِيَّا . ثمّ قرأ: «أفمن يهدي إلى الحقّ أحقّ أن يتّبع إلى قوله تحكمون».

فقلنا: من هو ، أصلحك الله ؟

فقال: بلغنا أنّ ذلك على عليِّك .

﴿ وَمَا يَتَّبِعُ أَكْثَرُهُمْ ﴾ : فيما يعتقدون.

﴿ إِلاَّ ظُنَاً ﴾: مستنداً إلى خيالات فارغة وأقيسة فاسدة، كقياس الغائب على الشاهد، والخالق على الشاهد، والخالق على المخلوق بأدنى مشاركة موهومة. والمراد بالأكثر: الجميع. أو من ينتمي إلى تمييز ونظر، ولا يرضى بالتقليد الصرف.

﴿ إِنَّ الظَّنَّ لَا يُغْنِي مِنَ الْحَقِّ ﴾ : من العلم والاعتقاد الحقّ.

﴿شَيْئاً ﴾: من الإغناء. ويجوز أن يكون مفعولاً به و«من الحقّ» حالاً منه.

قيل (1): وفيه دليل على أنّ تحصيل العلم في الأصول واجب، والاكتفاء بالتقليد والظنّ غير جائز.

وأقول: في الآية دلالة على النهي عن اتّباع الظنّ مطلقاً، وذمّ تقليد من لايحصل بقوله غير الظنّ.

﴿ إِنَّ اللهَ عَلِيمٌ بِمَا يَفْعَلُونَ ﴾ ٢٠ : وعيد على اتّباعهم للظنّ وإعراضهم عن البرهان.

﴿ وَمَا كَانَ ﴾ : ما صحّ واستقام.

﴿هَٰذَا الْقُرْآنُ اَنْ يُفْتَرِيٰ مِنْ دُونِ اللهِ ﴾: افتراء من الخلق.

١. كذا في المصدر. وفي النسخ: فتخلي.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: «فقال على الثيلا» بدل «فقال سلمان لعليّ الثيلا».

٤. أنوار التنزيل ٤٤٧/١.

٣. تقسير العيّاشي ١٢٢/٢، ح١٨.

﴿ وَلَكِنْ تَصْدِيقَ اللَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ ﴾: مطابق لما تقدّمه من الكتب الإلهيّة ، المشهود على على صدقها. ولا يكون كذباً ، كيف وهو لكونه معجزاً دونها عيار عليها شاهد على صحّتها.

ونصبه بأنّه خبر «لكان» مقدّراً. أو علّة لفعل محذوف، تقديره: لكن أنزله الله تصديقاً للّذي.

وقرئ<sup>(۱)</sup>بالرفع، على تقدير: ولكن هو تصديق.

﴿ وَتَفْصِيلَ الْكِتَابِ ﴾: وتفصيل ما حقّق وأثبت من العقائد والشرائع.

﴿ لا رَبْبَ فِيهِ ﴾: منتفياً عنه الريب.

وهو خبر ثالث داخل في حكم الاستدراك. ويجوز أن يكون حالاً من «الكتاب» فإنّه مفعول في المعنى، وأن يكون استئنافاً.

﴿ مِنْ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ (2): خبر آخر، تقديره: كاثناً من ربّ العالمين. أو متعلّق «بتصديق» أو «بتفصيل» و «لا ريب فيه» اعتراض، أو بالفعل المعلّل بهما. ويجوز أن يكون حالاً من «الكتاب» أو الضمير في «فيه». ومساق الآية، بعد المنع عن اتّباع الظنّ، لبيان ما يجب اتّباعه والبرهان عليه.

﴿ أَمْ يَقُولُونَ ﴾ : بل يقولون .

﴿ افْتَرَاهُ ﴾ : محمّد. ومعنى الهمزة فيه، للإنكار.

﴿ قُلْ فَأْتُوا بِسُورَةٍ مِثْلِهِ ﴾ : في البلاغة وحسن النظم وقوّة المعنى على وجه الافتراء. فإنّكم مثلي في العربيّة والفصاحة، وأشدّ تمرّناً في النظم والعبارة.

﴿ وَادْعُوا مَنِ اسْتَطَعْتُمْ ﴾ : ومع ذلك فاستعينوا بمن أمكنكم أن تستعينوا به.

﴿ مِنْ دُونِ اللهِ ﴾ : سوى الله تعالى. فإنّه وحده قادر على ذلك.

﴿ إِنَّ كُنَّتُمْ صَادِقِينَ ﴾ ٢٠ : أنَّه اختلقه.

١. أنوار التنزيل ٤٤٧/١.

﴿ بَلْ كَذَّبُوا ﴾ : بل سارعوا إلى التكذيب.

﴿ بِمَا لَمْ يُحِيطُوا بِعِلْمِهِ ﴾: بالقرآن أوّل ما سمعوه قبل أن يتدبّروا آياته ويحيطوا بالعلم بشأنه. أو بما جهلوه ولم يحيطوا به علماً، من ذكر البعث والجزاء وسائر ما يخالف دينهم.

﴿ وَلَمَّا يَأْتِهِمْ تَأْوِيلُهُ ﴾: ولم يعثروا بعدُ على تأويله ، ولم تبلغ أذهانهم معانيه . أو ولم يأتهم بعدُ تأويل ما فيه من الأخبار بالغيوب ، حتى ينتبين لهم أنه صدق أم كذب . والمعنى أنّ القرآن معجز من جهة اللفظ .

والمعنى: ثمَّ أنَّهم فاجؤوا تكذيبه قبل أن يتدبّروا نظمه ويتفحّصوا معناه.

ومعنى التوقّع في «لمّا»: أنّه ظهر لهم بالآخرة إعجازه، لما كرّر عليهم التحدّي. فرازوا (١) قواهم في معارضته، فتضاءلت دونها. أو لما شاهدوا وقوع ما أخبر به طبقاً لإخباره مراراً، فلم يقلعوا عن (٢) التكذيب تمرّداً وعناداً.

وفي تفسير العيّاشي (٣): عن مسعدة بن صدقة، عن أبي عبدالله عليَّا إنّه سئل عن الأمور العظام الّتي تكون ممّا لم تكن؟

فقال: لم يأن أوان كشفها بعدُ. وذلك قوله: «بل كذَّبوا» الآية.

عن حمران (٤) قال: سألت أبا جعفر عليه عن الأمور العظام من الرجعة وغيرها؟ فقال: إنّ هذا الّذي تسألوني عنه لم يأت أوانه. قال الله: «بل كذّبوا» الآية.

وفي أصول الكافي (٥): على بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن يبونس، عن أبي عمير، عن يبونس، عن أبي يعقوب إسحاق بن عبدالله، عن أبي عبدالله الله الله على الله خصّ عباده بآيتين من كتاب الله، أن لا يقولوا حتى يعلموا، ولا يردّوا ما لم يعلموا. وقال على الله يؤخذ عليهم ميئاق الكتاب أن لا يقولوا على الله إلا الحقّ». وقال: «بل كذّبوا بما لم يحيطوا

٢. أ، ب: فلم يقدموا على.

٤. نفس المصدر والموضع، ح ٢٠.

فرازوا: فجربوا واختبروا.

٣. تفسير العيّاشي ١٢٢/٢، - ١٩.

٥. الكافي ٤٣/١، ح٨.

بعلمه ولمّا يأتهم تأويله». [قال: كذب الّذين من قبلهم. قال نزلت في الرجعة، كذّبوا بها. أي أنّها لاتكون ](١).

وفي تفسير العيّاشي (٢): عن اسحاق بن عبدالعزيز قال: سمعت أبا عبدالله عليه الله عليه الله عليه الله هذه الأمّة بآيتين من كتابه، ألّا يتقولوا ما لا يعلمون [وألّا يبردوا ما لا يعلمون [وألّا يبردوا ما لا يعلمون ] (٣). ثمّ قرأ: «ألم يؤخذ عليهم ميثاق الكتاب» الآية. وقوله: «بل كذّبوا بما لم يحيطوا بعلمه ولمّا يأتهم تأويله» الآية.

﴿ كَذَٰلِكَ كَذَّبَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ ﴾ : أنبياءهم .

﴿ فَانْظُرْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الظَّالِمِينَ ﴾ ٢٠ فيه وعيد لهم بمثل ما عوقب به من قبلهم.

﴿ وَمِنْهُمْ ﴾ : ومن المكذّبين.

﴿ مَنْ يُؤْمِنُ بِهِ ﴾ : من يصدّق به في نفسه ويعلم أنّه حقّ ، ولكن يعاند. أو من سيؤمن به ويتوب عن كفره .

﴿ وَمِنْهُمْ مَنْ لاَ يُؤْمِنُ بِهِ ﴾: قيل (1): في نفسه لفرط غباوته وقلّة تدبّره، أو فيما يستقبل، بل يموت على الكفر.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥): في رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر عليّه : هم أعداء محمّد وآل محمّد عليه من بعده.

﴿ وَرَبُّكَ اَعْلَمُ بِالْمُفْسِدِينَ ﴾ ٢: بالمعاندين، أو بالمصرّين.

﴿ وَإِنْ كَذَّبُوكَ ﴾ : فإن أصروا على تكذيبك بعد إلزام الحجة.

﴿ فَقُلْ لِي عَمَلِي وَلَكُمْ عَمَلُكُمْ ﴾: فتبرّ أ منهم، فقد أعذرت.

والمعنى: لي جزاء عملي ولكم جزاء عملكم، حقّاً كان أو باطلاً.

﴿ أَنْتُمْ بَرِينُونَ مِمَّا أَعْمَلُ وَأَنَا بَرِيءٌ مِمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ ٢٠ الله تؤاخذون بعملي، ولا أؤاخذ

٢. تفسير العيّاشي ١٢٣/٢، ح٢٢.

٤. تفسيرالصافي ٤٠٣/٢، و أنوار التنزيل ٤٤٨/١.

١. ما بين المعقوفتين ليس في المصدر.

٣. من المصدر.

٥. تفسير القمئ ٣١٢/١.

بعملكم. ولما فيه من إيهام الإعراض عنهم وتخلية سبيلهم، قيل (١): إنَّه منسوخ بآيـة السيف.

﴿ وَمِنْهُمْ مَنْ يَسْتَمِعُونَ اِلَيْكَ ﴾: إذا قرأت القرآن وعلّمت الشرائع ولكن لا يـقبلون، كالأصم الذي لا يسمع أصلاً.

﴿ اَفَانْتَ تُسْمِعُ الصُّمَّ ﴾: تقدر على إسماعهم.

﴿ وَلَوْ كَانُوا لاَ يَعْقِلُونَ ﴾ ٢٠ : ولو انضم إلى صممهم عدم تعقّلهم.

وفيه تنبيه على أنّ حقيقة استماع الكلام فهم المعنى المقصود منه. ولذلك لا يوصف به البهائم. وهو لا يتأتّى إلا باستعمال العقل السليم في تدبّره. وعقولهم لمّا كانت مؤوفة بمعارضة الوهم ومشايعة الإلف والتقليد، تعذّر إفهامهم الحكم والمعاني الدقيقة. فلم ينتفعوا بسرد الألفاظ عليهم غير ما ينتفع به البهائم من كلام الناعق.

﴿ وَمِنْهُمْ مَنْ يَنْظُرُ إِلَيْكَ ﴾ : يعاينون دلائل نبوّتك ولكن لا يصدّقونك.

﴿ اَفَانْتَ تَهْدِي الْعُمْيَ ﴾ : تقدر على هدايتهم.

﴿ وَلَوْ كَانُوا لاَ يُبْصِرُونَ ﴾ في: وإن انضم إلى عدم البصر عدم البصيرة. فإن المقصود من الإبصار: هو الاعتبار والاستبصار. والعمدة في ذلك البصيرة، ولذلك يحدس الأعمى المستبصر يتفطّن ما لايدركه البصير الأحمق. والآية كالتعليل للأمر بالتبري والإعراض عنهم.

﴿إِنَّ اللهَ لا يَظْلِمُ النَّاسَ شَيْناً ﴾: بسلب حواسهم وعقولهم.

﴿ وَلَكِنَّ النَّاسَ أَنْفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ ٢٠ : بإفسادها وتفويت منافعها عليهم.

وفيه دليل على أنّ للعبد فعلاً، وأنّه ليس مسلوب الاختيار بـالكلّيّة، كـما زعـمت الأشاعرة.

ويجوز أن يكون وعيداً لهم، بمعنى: أنَّ ما يحيق بهم يوم القيامة من العذاب عدل

١. تفسيرالصافي ٤٠٣/٢، وأنوار التنزيل ٤٤٨/١.

من الله لا يظلمهم به، ولكنَّهم ظلموا به أنفسهم باقتراف أسبابه.

وقرأ حمزة والكسائي بالتخفيف ورفع «الناس».

وفي الكافي (۱): عن أبي جعفر عليه إن الله الحليم (۲) العليم إنّما غضبه على من لم يقبل منه هداه. يقبل منه رضاه، وإنّما يمنغ من لم يقبل منه عطاءه، وإنّما يضلّ من لم يقبل منه هداه. الحديث.

﴿ وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ كَانَ لَمْ يَلْبَثُوا إِلاَّ سَاعَةً مِنَ النَّهَارِ ﴾ : يستقصرون مدّة لبثهم في الدنيا أو القبور، لهول ما يرون.

والجملة التشبيهيّة في موقع الحال، أي يحشرهم مشبهين بمن لم يلبث إلا ساعة . أو صفة «ليوم» والعائد محذوف، تقديره: كأن لم يلبثوا قبله. أو لمصدر محذوف، أي حشراً كأن لم يلبثوا قبله.

﴿ يَتَعَارَفُونَ بَيْنَهُمْ ﴾: يعرف بعضهم بعضاً، كأنّهم لم يتفارقوا إلّا قليلاً. فهذا أوّل ما نشروا، ثمّ ينقطع التعارف لشدّة الأمر عليهم.

وهو حال أخرى مقدّرة. أو بيان لقوله: «كأن لم يلبثوا». أو متعلّق الظرف، والتقدير: يتعارفون يوم يحشرهم.

﴿ قَدْ خَسِرَ الَّذِينَ كَذَّبُوا بِلِقَاءِ اللهِ ﴾ : استئناف للشهادة على خسرانهم والتعجّب منه. ويجوز أن يكون حالاً من الضمير في «يتعارفون» على إرادة القول.

﴿ وَمَا كَانُوا مُهْتَدِينَ ﴾ ۞: لطرق استعمال ما منحوا من المعاون في تحصيل المعارف، فاستكسبوا بها جهالات أدّت بهم إلى الردى والعذاب الدائم.

﴿ وَإِمَّا نُرِيَنُّكَ ﴾: نبصَرنُك.

﴿ بَعْضَ الَّذِي نَعِدُهُمْ ﴾ : من العذاب في حياتك، كما أراه يوم بدر.

﴿ أَوْ نَتُوفَّيَّنَّكَ ﴾ : قبل أن نريك.

١. الكافي ج ٥٢/٨، ح ١٦. التكافي ج ٥٢/٨، ح ١٦. كذا في المصدر، وفي النسخ: الحكيم،

﴿ فَالِيْنَا مَرْجِعُهُمْ ﴾: فنريكه في الآخرة. وهو جواب «نتوفّينّك». وجواب «نرينّك» محذوف، مثل فذاك.

﴿ ثُمَّ اللهُ شَهِيدٌ عَلَىٰ مَا يَفْعَلُونَ ﴾ ٥: مجاز عليه ذكر الشهادة، وأراد نتيجتها ومقتضاها، ولذلك رتبها على الرجوع بِـ «ثمّ». أو مؤدّ شهادته على أفعالهم يوم القيامة.

- ﴿ وَلِكُلِّ أُمَّةٍ ﴾: من الأمم الماضية.
- ﴿ رَسُولٌ ﴾: يُبعث إليهم ليدعوهم إلى الحقّ.
  - ﴿ فَإِذَا جَاءَ رَسُولُهُمْ ﴾ : بالبيّنات، فكذّبوه.
    - ﴿ قُضِيَ بَيْنَهُمْ ﴾ : بين الرسول ومكذّبيه.
- ﴿ بِالْقِسْطِ ﴾ : بالعدل. فأنجى الرسول، وأهلك المكذّبون.

﴿ وَهُمْ لاَ يُظْلَمُونَ ﴾ ﴿ وقيل (١): معناه: لكلّ أمّة يوم القيامة رسول تُنسب إليه. فإذا جاء رسولهم الموقف ليشهد عليهم بالكفر والإيمان، قضي بينهم بإنجاء المؤمن وعقاب الكافر لقوله: «وجيء بالنبيّين والشهداء وقضي بينهم».

وفي تفسير العيّاشي (٢): عن جابر، عن أبي جعفر الله الفرن الذي هو إليهم رسول، وهم قرن من هذه الأمّة رسولاً من آل محمّد يخرج إلى القرن الذي هو إليهم رسول، وهم الأولياء وهم الرسل. وأمّا قوله: «فإذا جاء رسولهم قضي بينهم بالقسط» قال: معناه: أنّ رسل الله يقضون بالقسط «وهم لا يظلمون» كما قال الله.

﴿ وَيَقُولُونَ مَتَىٰ هَذَا الْوَحْدُ ﴾ : استبعاداً له ، واستهزاءً به .

﴿إِنَّ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴾ ﴿: خطاب منهم للنبيّ والْمؤمنين.

﴿ قُلْ لاَ آمْلِكَ لِنَفْسِي ضَرّاً وَلاَ نَفْعاً ﴾: فكيف أملك لكم، فأستعجل في جلب العذاب إليكم.

﴿ إِلاَّ مَا شَاءَ اللهُ ﴾ : أن أملكه . أو ولكن ما شاء الله من ذلك كائن .

١. المجمع ١١٤/٣ بتفاوت يسير، وأنوار التنزيل ١٤٤٩/١.

٢. تفسير العيّاشي ١٢٣/٢، ح٢٣.

﴿ لِكُلِّ أُمَّةٍ أَجَلُّ ﴾: مضروب لهلاكهم.

﴿ إِذَا جَاءَ اَجَلُهُمْ فَلاَ يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَلاَ يَسْتَقْدِمُونَ ﴾ ۞: لايتأخّرون ولا يتقدّمون. فلا تستعجلوا، فيجيء وقتكم وينجز وعدكم.

وقوله: «لا يستقدمون» معطوف على الشرطية.

وفي تفسير العيّاشي (١): عن حمران قال: سألت أباعبدالله عليَّة عن قول الله ﷺ: «إذا جاء» الآية.

قال: هو الّذي سُمّي لملك الموت ليلة القدر.

﴿ قُلْ أَرَايْتُمْ إِنْ أَتَا كُمْ عَذَابُهُ ﴾ : الَّذي تستعجلون به.

﴿بَيَاتاً ﴾: وقت بيات واشتغال بالنوم.

﴿ أَوْ نَهَاراً ﴾ : حين كنتم منشغلين بطلب معاشكم.

﴿ مَا ذَا يَسْتَعْجِلُ مِنْهُ الْمُجْرِمُونَ ﴾ ۞: أيّ شيء من العذاب يستعجلونه وكلّه مكروه لا يلائم الاستعجال؟!

وهو متعلّق «بأرأيتم» لأنّه بمعنى: أخبروني. و«المجرمون» وضع موضع الضمير، للدلالة على أنّهم لجرمهم ينبغي أن يفزعوا من مجيء الوعيد لا لأن يستعجلوه.

وجواب الشرط محذوف، وهو: تندموا على الاستعجال، أو تعرفوا خطأه.

ويجوز أن يكون الجواب «ماذا» كقولك: إن أتيتك ماذا تعطيني؟ وتكون الجملة متعلّقة «بأرأيتم» أو بقوله:

﴿ أَثُمَّ إِذَا مَا وَقَعَ آمَنْتُمْ بِهِ ﴾: بمعنى: إن أتاكم عذابه، آمنتم به بعد وقوعه حين لا ينفعكم الإيمان.

وعلى التقدير الآخر «ماذا يستعجل» اعتراض، ودخول حرف الاستفهام على «ثمّ» لإنكار التأخير.

١. تفسير العياشي ١٢٣/٢، ح٢٤.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جمعفر للللهِ في قوله: «قل أرأيتم إلى قوله منه المجرمون» فهذا عذاب ينزل في آخر الزمان على فسقة أهل القبلة، وهم يجحدون نزول العذاب عليهم.

وفي مجمع البيان (٢) عنه عليُّلاٍ مثله.

﴿ آلاَنَ ﴾ : على إرادة القول، أي قيل لهم إذا آمنوا بعد وقوع العذاب : الأن آمنتم به ؟! وعن نافع (٣) «الآن» بحذف الهمزة، وإلقاء حركتها على اللام.

﴿ وَقَدْ كُنْتُمْ بِهِ تَسْتَعْجِلُونَ ﴾ ٢: تكذيباً واستهزاءً.

﴿ ثُمَّ قِيلَ لِلَّذِينَ ظَلَمُوا ﴾ : عطف على «قيل» المقدّر.

﴿ ذُوقُوا عَذَابَ الْحُلْدِ ﴾ : المؤلم على الدوام.

﴿ هَلْ تُجْزَوْنَ إِلاَّ بِمَا كُنْتُمْ تَكْسِبُونَ ﴾ ٢٠ : من الكفر والمعاصى.

﴿ وَيَسْتَنْبِئُونَكَ ﴾ : ويستخبرونك.

﴿ اَحَقَّ هُوَ ﴾: قيل (٤): أحقّ ما تقول من الوعد أو ادّعاء النبوّة، تقوله بـجدّ أم بـاطل تهزل به.

قيل (٥): قاله حيّ بن أخطب لمّا قدم مكّة.

والأظهر أنَّ الاستفهام فيه على أصله، لقوله: «ويستنبئونك».

وقيل (٢): إنّه للإنكار. ويؤيّده أنّه قرئ: «اَلحقّ هو» فإنّ فيه تعريضاً بأنّه باطل. و«أحقّ» مبتدأ، والضمير مرتفع به ساد مسدّ الخبر. أو خبر مقدّم، والجملة في موضع النصب بـ «يستنبئونك».

﴿ قُلْ إِي وَرَبِّي إِنَّهُ لَحَقٌّ ﴾ : أنَّ العذاب لكائن. أو ما ادَّعيته لثابت.

وقيل (٧): كلا الضميرين للقرآن.

و «إي» بمعنى: نعم. وهو من لوازم القسم. ولذلك يموصل بمواوه في التمصديق،

١. تفسير القمئ ٣١٢/١.

المجمع ١١٥/٣ بتفاوت.
 ١٤٠٠ نفس المصدر والموضع.

٣. أنوار التنزيل ٤٥٠/١.

فيقال: إي والله. ولا يقال: إي، وحده.

وفي أصول الكافي (1): عليّ بن إبراهيم إعن أبيه إ(1)، عن القسم بن محمّد الجوهريّ، عن بعض أصحابه، عن أبي عبدالله الله الله في قوله: «ويستنبئونك أحقّ هو» ما تقول في (٣) على الله الله الله الله الحقّ وما أنتم بمعجزين».

وفي أمالي الصدوق (٤): حدّثنا محمّد بن الحسن رفي قال: حدّثنا محمّد بن الحسن الصفار، عن علي بن محمّد القاساني ، عن سليمان بن داود المنقري ، عن يحيى بن سعيد، عن أبي عبدالله الصادق عليه الله عن أبيه عليه في قول الله تبارك وتعالى: «ويستنبئونك -إلى قوله -لحق».

قال: يستنبثك يا محمّد، أهل مكّة عن عليّ بن أبي طالب إمام هو؟ «قل إي و ربّي إنّه حقّ».

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥)، مثله.

وفي شرح الآيات الباهرة (١٠): روى أبو عبدالله الحسين بن جبير الله في نخب المناقب، حديثاً مسنداً عن الباقر للله في قوله: «ويستنبئونك أحق هو قل إي وربّي إنّه لحقّ وما أنتم بمعجزين».

قال: يسألونك يا محمّد: أعليّ لِمُنْالِا وصيّك؟ قل: إي وربّي، إنّه لوصيّي.

﴿ وَمَا أَنْتُمْ بِمُعْجِزِينَ ﴾ ٢: بفائتين العذاب.

﴿ وَلَوْ آنَّ لِكُلِّ نَفْسِ ظَلَمَتْ ﴾ : قيل (٧): بالشرك، أو التعدّي على الغير.

﴿ مَا فِي الْأَرْضِ ﴾ : من خزائنها وأموالها.

﴿ لاَفْتَدَتْ بِهِ ﴾ : لجعلته فدية من العذاب. من قولهم : افتدي به ، بمعني : فداه .

٢. من المصدر.

۱. الكافي ۲۰/۱، ح۸۷.

٣. كذا في المصدر وفي النسخ: «ما يقول محمد في» بدل «ما تقول في».

٥. تفسير القمق ٣١٣/١.

٤. أمالي الصدوق/٥٣٥، ح٧.

٧. أنوار التنزيل ٤٥٠/١.

٦. تأويل الأيات الباهرة ٢١٤/١.

﴿ وَاَسَرُّوا النَّدَامَةَ لَمَّا رَاوُا الْعَذَابَ ﴾: قيل (١): لأنّهم بهتوا بما عاينوا ممّا لم يحتسبوه من فظاعة الأمر وهوله، فلم يقدروا أن ينطقوا.

وقيل (٢): «أسرّوا الندامة» أخلصوها؛ لأنّ إخفاءها إخلاصها. أو لأنّـه يـقال: سـرّ الشيء، لخالصته. من حيث أنّها تخفي ويضنّ (٣) بها.

وقيل (٤): أظهروها. من قولهم: أسرّ الشيء وأسرّه: إذا أظهره.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥): ثمّ قال: «ولو أنّ لكلّ نفس ظلمت» آل محمّد صلوات الله عليهم حقّهم. «ما في الأرض جميعاً لافتدت به» ذلك الوقت، يعني: الرجعة.

وحد ثني محمد بن جعفر (٢) قال: حد ثني محمد بن أحمد، عن أحمد بن الحسين، عن صالح بن أبي حماد (٧)، عن الحسن بن موسى الخشّاب، عن رجل، عن حمّاد بن عيسى، عمّن رواه، عن أبي عبدالله علي قال: سئل عن قوله: «وأسرّوا الندامة لمّا رأوا العذاب». قال: قيل له: ما ينفعهم إسرار الندامة وهم في العذاب؟

قال: كرهوا شماتة الأعداء.

وفي روضة الكافي <sup>(٨)</sup>، بإسناده إلى أبي عبدالله عليَّةِ عن النبيّ تَكَلِّلُهُ حــديث طــويل. يقول فيه عَيَّلِلُهُ: وشرّ الندامة ندامة يوم القيامة.

﴿ وَقُضِيَ بَيْنَهُمْ بِالْقِسْطِ وَهُمْ لاَ يُظْلَمُونَ ﴾ (): ليس تكريراً ؛ لأنّ الأوّل قنضاء بين الأنبياء ومكذّبيهم، والثاني مجازاة المشركين على الشرك أو الحكومة بين الظالمين والمظلومين. والضمير إنّما يتناولهم، لدلالة الظلم عليهم.

<sup>1.</sup> نفس المصدر والموضع، وتفسيرالصافي ٢/٢ ٤٠.

٢. نفس المصدر والموضع. ٣. ضنّ به عليه: بخل.

نفس المصدر والموضع.
 نفس المصدر والموضع.

٦. نفس المصدر والموضع.

٧. المصدر: صالح بن أبي عمار. وجامع الرواة ٤٠٥/١: صالح بن أبي حمّاد.

٨. الكافي ٨٢/٨، ضمن ح٣٩.

﴿ اَلَا إِنَّ شَهِ مَا فِي السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾: تقرير لقدرته تعالى على الإثابة والعقاب.

﴿ اَلَا إِنَّ وَعْدَ اللهِ حَتَّى ﴾ : ما وعده من الثواب والعقاب كائن لاخلف فيه .

﴿ وَلَكِنَّ اَكْثَرَهُمُ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ ٢ : لأنهم لا يعلمون \_لقصور عقلهم \_ إلا ظاهراً من الحياة الدنيا.

﴿ هُوَ يُحْيِي وَيُمِيتُ ﴾ : في الدنيا، فهو يقدر عليها في العقبي ؛ لأنّ القادر لذاته لا تزول قدرته. والمادّة القابلة بالذات، الحياة والموت، قابلة لهما أبداً.

﴿ وَالَّذِهِ تُرْجَعُونَ ﴾ ٢٠: بالموت والنشور.

﴿ يَا آيُهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَتْكُمْ مَوْعِظَةٌ مِنْ رَبُّكُمْ وَشِفاءٌ لِمَا فِي الصَّدُورِ وَهُدى وَرَحْمَةً لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ ﴿ يَا النَّاسُ قَدْ جَاءَكُم كتاب جامع للحكمة العمليّة الكاشفة عن محاسن الأعمال ومقابحها والمرغّبة في المحاسن والزاجرة عن المقابح، والحكمة النظريّة التي هي شفاء لما في الصدور من الشكوك وسوء الاعتقاد، وهدى إلى الحقّ واليقين، ورحمة للمؤمنين حيث أنزلت عليهم فنجوا بها من ظلمات الضلال إلى نور الإيمان وتبدّلت مقاعدهم من طبقات النيران بمصاعد من درجات الجنان.

والتنكير فيها للتعظيم.

وفي كتاب الإهليلجة (١): قال الصادق للنِّلاِ: وأنزل عليكم (٢)كتاباً فيه شفاء لما في الصدور من أمر (٦) الخواطر ومشبّهات (١) الأمور.

قال: استشف بالقرآن. فإنّ الله كلَّ يقول: «وشفاء لما في الصدور».

وفي روضة الكافي (٦): عليّ بن إبراهيم ، عن أبيه ، عن عمرو بن عثمان ، عن عليّ بن

ĩ

٢. المصدر: إنزاله عليهم.

٤. المصدر: مشتبهات.

٦. الكافي ٤٢/٨ ح٨.

١. البحار ١٥٢/٣. تفسير الصافي ٤٠٧/٢.

٣. المصدر: أمراض.

ه. الكافي ٢٠٠/٢، ح٧.

عيسى، رفعه قال: إنّ موسى للسلِّلِ ناجاه الله تبارك وتعالى، فقال في مناجاته: يا موسى، لا يطول في الدنيا أمّلُك. وذكر حديثاً قدسيّاً طويلاً. يقول فيه عزّمن قائل وقد ذكر محمّداً عَلَيْهُ: ولأنزلنّ عليه قرآناً فرقاناً شفاءً لما في الصدور من نفث (١) الشيطان.

وفي نهج البلاغة (٢): قال: عليه و تعلّموا القرآن، فإنّه ربيع القلوب. واستشفوا بنوره، فإنّه شفاء لما في الصدور.

﴿ قُلْ بِفَضْلِ اللهِ وَبِرَحْمَتِهِ ﴾ : «الباء» متعلَّقة بفعل يفسّره قوله :

﴿ فَبِذَلِكَ فَلْبَفْرَحُوا ﴾ : فإن اسم الإشارة بمنزلة الضمير، تقديره : بفضل الله وبرحمته فليعتنوا، أو فليفرحوا «فبذلك فليفرحوا». وفائدة ذلك التكرير، التأكيد والبيان بعد الإجمال وإيجاب اختصاص الفضل والرحمة بالفرح.

أو بفعل دلّ عليه «قد جاءتكم». وذلك إشارة إلى مصدره، أي فبمجيئها فليفرحوا. و«الفاء» بمعنى الشرط، كأنّه قيل: إن يفرحوا بشيء فيهما، فليفرحوا. أو للربط بما قبلها. والدلالة على أنّ مجيء الكتاب الجامع بين هذه الصفات موجب للفرح وتكريرها للتأكيد، كقوله:

لا تستجزعي ان منفساً بأهلكة وإذا هلكت فعند ذلك فاجزعي (٣) وعن يعقوب (٤): «فلتفرحوا» بالتاء، على الأصل المرفوض.

وقد روي مرفوعاً. ويؤيّده أنّه قرئ: «فافرحوا».

﴿ هُوَ خَيْرٌ مِمَّا يَجْمَعُونَ ﴾ ٢ : من حطام الدنيا، فإنّها إلى الزوال. وهو ضمير «ذلك». وقرأ (٥) ابن عامر: «تجمعون» على معنى: فبذلك فليفرح المؤمنون، فهو خير ممّا تجمعونه أيّها المخاطبون.

٢. نهج البلاغة /١٦٤ خطبة ١١.

نهج البرك ١٥٠ عصب .
 نفس المصدر والموضع .

١. كذا في المصدر. وفي النسخ؛ نفس.

٣. صدر البيت ليس في أنوار التنزيل ٤٥١/١.

٥. نفس المصدر والموضع،

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): قال: ثمّ قال جلّ ذكره: «يا أيّها الناس إلى قوله ورحمة للمؤمنين».

قال: رسول الله عَيْظِيُّهُ والقرآن.

ثمّ قال: قل لهم يا محمّد: «بفضل الله وبرحمته فبذلك فليفرحوا هو خير ممّا يجمعون».

وفي مجمع البيان (٣): رُوي عن أنس، عن النبيّ عَيَّا أَنّه قال: من هداه الله للإسلام وعلّمه القرآن ثمّ شكا بالفاقة، كتب الله الفاقة بين عينيه إلى يوم القيامة. ثمّ تلا: «قلل بفضل الله وبرحمته» الآية.

وقال أبو جعفر (1) عليه : «فضل الله» رسوله. و «رحمته» على بن أبي طالب عليه .

وفي أصول الكافي (٥): عدّة من أصحابنا عن أحمد بن محمّد، عن عمر بن عبد العزيز، عن محمّد بن الفضيل، عن الرضا الله وبرحمته فبذلك فليفرحوا هو خير ممّا يجمعون».

قال: بولاية محمّد وأل محمّد الله هو خير ممّا يجمع هؤلاء من دنياهم.

وفي أمالي الصدوق (٢) الله ، بإسناده إلى النبيّ تَنَالُهُ حديث طويل. وفيه يـقول تَنَالُهُ للعليّ الله الله علي الله الله عن محمّداً بالحقّ نبيّاً ، ما آمن بـي مـن أنكـرك ، ولا أقـر بـي مـن جحدك ، ولا آمن بالله من كفر بك . وإنّ فضلك لمن فضلي ، وإنّ فضلي لفضل الله تَنَالُقُ. وهو قول ربّي تَنَالُق بفضل الله وبرحمته فبذلك فليفرحوا (٧) هو خير ممّا يجمعون».

٢. من المصدر.

٤. نفس المصدر والموضع.

٦. أمالي الصدوق / ٤٠٠، ح١٣.

١. تفسير القميّ ٣١٣/١.

٣. المجمع ١١٧/٣.

ه. الكافي ٤٢٣/١، ح٥٥.

٧. أ، ب، ر: فليفرحوا يعني الشيعة.

«ففضل الله» نبوّة نبيّكم. و «رحمته» ولاية عليّ بن أبي طالب. «فبذلك» قال: بالنبوة والولاية. «فليفرحوا» يعني: الشيعة. «هو خير ممّا يجمعون» يبعني: مخالفيهم من الأهل والمال والولد في دار الدنيا.

وفي تفسير العيّاشي (١): عن الأصبغ بن نباتة ، عن أميرالمؤمنين عليَّا في قـول الله: «قل بفضل الله وبرحمته فبذلك فليفرحوا».

قال: فليفرح (٢) شيعتنا. «هو خير ممّا» أعطي عدونا من الذهب والفضّة.

عن أبي حمزة (٣)، عن أبي جعفر الله قال: قلت: «بفضل الله وبرحمته فبذلك فليفرحوا هو خير ممّا يجمعون». قال: الإقرار بنبوّة محمّد عَلَيْهُ والائتمام (٤) بأميرالمؤمنين الله ، هو خير ممّن يجمع هؤلاء في دنياهم.

﴿ قُلْ اَرَايْتُمْ مَا اَنْزَلَ اللهُ لَكُمْ مِنْ رِزْقٍ ﴾ : جعل الرزق منزّلاً؛ لأنّه مـقدّر فــي الســماء محصّل بأسباب منها.

و «ما» في موضع النصب «بأنزل» أو بِـ «أرأيتم» فإنّه بمعنى: أخبر. و «لكم» دلّ على أنّ المراد منه: ما حلّ.

﴿ فَجَعَلْتُمْ مِنْهُ حَرَاماً وَحَلاَلاً ﴾: مثل «هذه أنعام وحرث حجر» (٥) «ما في بطون هذه الأنعام خالصة لذكورنا ومحرّم على أزواجنا» (٦).

﴿ قُلْ ءَاللَّهُ اَذِنَ لَكُمْ ﴾ : في التحريم والتحليل، فتقولون ذلك بحكمه.

﴿ أَمْ عَلَى اللهِ تَفْتَرُونَ ﴾ ۞: في نسبة ذلك إليه.

ويجوز أن تكون المنفصلة متّصلة «بأرأيتم». و«قبل» مكرّر للتأكيد. والمعنى: أخبروني آلله أذن لكم في التحليل والتحريم، فأنتم تفعلون ذلك بإذنه، أم تكذبون على الله في نسبة ذلك إليه.

١. تفسير العيّاشي ١٢٤/٢، ح ٢٨.

٣. نفس المصدر والموضع، - ٢٩.

٥. الأنعام / ١٣٨.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: فليفرحوا.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: الائتمار.

٦. الأنعام / ١٣٩.

ويجوز أن يكون الاستفهام للإنكار، و«أم» منقطعة. ومعنى الهمزة فيها التقرير، لافترائهم على الله.

﴿ وَمَا ظُنُّ الَّذِينَ يَفْتَرُونَ عَلَى اللهِ الْكَذِبَ ﴾ : أيّ شيء ظنّهم ؟

﴿ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ﴾ : أيحسبون أن لا يجازوا عليه .

وهو منصوب بالظنّ. ويدلّ عليه أنّه قرئ بلفظ الماضي؛ لأنّه كائن. وفي إبهام الوعيد تهديد عظيم.

﴿إِنَّ اللهَ لَذُو قَضْلٍ عَلَى النَّاسِ ﴾: حيث أنعم عليهم بالعقل، وهداهم بإرسال الرسل وإنزال الكتب.

﴿ وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لاَ يَشْكُرُونَ ﴾ ٢٠ هذه النعمة.

﴿ وَمَا تَكُونُ فِي شَاْنٍ ﴾ : ولا تكون في أمر.

وأصله الهمز، من شأنت شأنه : إذا قصدت قصده، والضمير في

﴿ وَمَا تَتْلُو مِنْهُ ﴾: له. لأنّ تلاوة القرآن معظم شأن الرسول، أو لأنّ القراءة تكون لشأن. فيكون التقدير: من أجله. ومفعول «تتلو»

﴿ مِنْ قُرْآنِ ﴾ : على أنّ «من» تبعيضيّة، أومزيدة لتأكيد النفي، أو للقرآن. وإضماره قبل الذكر ثمّ بيانه، تفخيم له أو لله.

﴿ وَلاَ تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلٍ ﴾: تعميم للخطاب بعد تخصيصه بمن هو رأسهم. ولذلك ذكر حيث خصّ ما فيه فخامة، وذكر حيث عمّ ما يتناول الجليل والحقير.

﴿ إِلاَّ كُنَّا عَلَيْكُمْ شُهُوداً ﴾ : رقباء مطَّلعين عليه.

﴿إِذْ تُفِيضُونَ قِيهِ ﴾: تخوضون فيه وتندفعون.

١. المجمع ١١٩/٣، وتفسير القميّ ٣١٢/١-٣١٤.

﴿ وَمَا يَعْزُبُ عَنْ رَبِّكَ ﴾ : ولا يبعد عنه ، ولا يغيب عن علمه .

وقرأ(١)الكسائي، بكسر الزاء.

﴿ مِنْ مِثْقَالِ ذَرَّةِ ﴾: موازن نملة صغيرة ، أو هباء.

﴿ فِي الْأَرْضِ وَلاَ فِي السَّمَاءِ ﴾: أي في الوجود والإمكان. فإنّ العامّة لاتعرف ممكناً غيرهما ليس فيهما ولا متعلّقاً بهما. وتقديم «الأرض» لأنّ الكلام في حال أهلها. والمقصود منه: هو البرهان على إحاطة علمه بها.

وفي كتاب التوحيد (٢): عن عليّ عليّه يقول فيه، وقد سأله رجل عمّا اشتبه عليه من الآيات: وأمّا قوله: «وما يعزب عن ربّك من مثقال ذرّة في الأرض ولا في السماء» كذلك ربّنا لا يعزب عنه شيء. وكيف يكون من خلق الأشياء لا يعلم ما خلق وهو الخلاق العليم.

﴿ وَلاَ أَصْغَرَ مِنْ ذَلِكَ وَلاَ أَكْبَرَ إِلاَّ فِي كِتَابٍ مُبِينٍ ﴾ ۞: كلام برأسه مقرّر لما قبله. و «لا» نافية للجنس. و «أصغر» اسمها. و «في كتاب» خبرها.

وقرأ (٣) حمزة ويعقوب بالرفع، على الابتداء والخبر. ومن عطف على لفظ «مثقال ذرّة» وجعل الفتح بدل الكسر، لامتناع الصرف، أو على محلّه مع الجارّ، جعل الاستئناء منقطعاً.

وقيل (٤): المراد بالكتاب: اللوح المحفوظ.

﴿ اَلاَ إِنَّ اَوْلِيَاءَ اللهِ ﴾ : الَّذين يتولُّونه بالطاعة ، ويتولَّاهم بالكرامة.

﴿ لاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ ﴾ : من لحوق مكروه.

﴿ وَلاَ هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ ٢ : لفوات مأمول.

والآية كمجمل، فسرّه قوله:

﴿الَّذِينَ آمَنُوا وَكَانُوا يَتَّقُونَ ﴾ ٢٠ : بيان لتولّيهم إيّاه .

٢. التوحيد/٢٦٥، ح٥.

۱. أنوار التنزيل ۲/۱ه٤. هم أنه د العدم المدم م

٤. المجمع ١١٩/٣، وأنوار التنزيل ٤٥٢/١.

٣. أنوار التنزيل ٢/١هـ٤.

ومحلّ «الّذين آمنوا» النصب. أو الرفع على المدح، أو على وصف الأولياء، أو على الابتداء، وخبره «لهم البشري».

وفي تفسير العيّاشي (١): عن عبدالرحمن بن سالم الأشلّ، عن بعض الفقهاء قال: قال أميرالمؤمنين عليّا : «ألا إنّ أولياء اللهإلى قوله ولا هم يحزنون».

ثمَ قال: أتدرون من أولياء الله؟

قالوا: من هم، يا أميرالمؤمنين؟

فقال: هم نحن وأتباعنا. فمن تبعنا من بعدنا، طوبي لنا وطوبي لهم. وطوباهم أفضل من طوبانا.

> قيل: ما شأن طوباهم أفضل من طوبانا، ألسنا نحن وهم على أمر؟ قال: لا، لأنّهم حمّلوا ما لم تحمّلوا وأطاقوا ما لم تطيقوا.

عن بريد العجلي (٢)، عن أبي جعفر عليه قال: وجدنا في كتاب علي بن الحسين عليه الا إن أولياء الله إلى قوله يحزنون اإذا أدّوا فرائض الله، وأخذوا بسنن رسول الله عَلَيْلُه ، وتورّعوا عن محارم الله، وزهدوا في عاجل زهرة الدنيا، ورغبوا فيما عند الله، واكتسبوا الطيّب من رزق الله، لا يريدون به التفاخر والتكاثر، ثمّ أنفقوا فيما يلزمهم من حقوق واجبة، فأولئك الّذين بارك الله لهم فيما اكتسبوا ويثابون على ما قدّموا لأخرتهم.

وفي مجمع البيان <sup>(٣)</sup>، مثله.

تفسیر العیّاشی ۱۲٤/۲، ح ۳۰.

٣. المجمع ١٢٠/٣.

٢. نفس المصدر والموضع، ح ٣١.

كمال الدين /٣٥٧، ح٥٤.

وفي الجوامع (١): عن النبيِّ عَيَّالِلَهُ أَنَّه سُئل عن أولياء الله ؟

فقال: هم الَّذين يذكِّرون الله برؤيتهم، يعني: في السمت والهيثة.

وفي الكافي (٢): عن الصادق للسلام عن النبيّ ﷺ: من عرف الله وعظّمه، منع فاه من الكلام، وبطنه من الطعام، وعنّى نفسه بالصيام والقيام.

فقالوا: بآبائنا وأمّهاتنا يا رسول الله، هؤلاء أولياء الله؟

قال: إنّ أولياء الله سكتوا فكان سكوتهم ذكراً، ونظروا فكان نظرهم عبرة، ونطقوا فكان نظرهم عبرة، ونطقوا فكان نطقهم حكمة، ومشوا فكان مشيهم بين الناس بركة. لو لا الأجال الّتي كتب الله عليهم (٣)، لم تقرّ أرواحهم في أجسادهم، خوفاً من العذاب وشوقاً إلى الثواب.

وفي كتاب الخصال (٤): عن أميرالمؤمنين عليه قال: إنّ الله تبارك وتعالى أخفى أربعة في أربعة في عباده، فلا تستصغرن عبداً من عبيد الله، فربّما يكون وليّه وأنت لا تعلم. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

﴿ لَهُمُ الْبَشْرَىٰ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَفِي الْآخِرَةِ ﴾ : وهو ما بشر به المتّقين في كتابه وعلى لسان نبيّه ، وما يريهم من الرؤيا الصادقة ، وبشّرهم عند النزع.

«وفي الأخرة» بيان لتولّيه لهم.

وفي من لا يحضره الفقيه (٥): وأتى رسول الله ﷺ رجل من أهل البادية ، له جسم (٢) وجمال . فقال : يا رسول الله ، أخبرني عن قول الله ﷺ: «الله يا أمنواإلى قولهوفي الأخرة».

فقال: أمّا قوله: «لهم البشرى في الحياة الدنيا» فهي الرؤيا الحسنة يسراها المؤمن فيبشّر بها عند موته، فيبشّر بها عند موته، إنّ الله على قد غفر لك، ولمن يحملك إلى قبرك.

١. الجوامع/١٩٦.

۲. الكافي ۲۳۷/۲، ح ۲۵.

٣. المصدر: قد كتبت عليهم.

٤. الخصال/٢١٠، ح٣١.

٥. الفقيه ٧٩/١، ح٥٦.

٦. المصدر: حشم.

وفي أصول الكافي (1): عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر، عن حمّاد بن عثمان، عن أبي عبيدة الحدّاء، عن أبي عبدالله عليه أنّه قال في قوله تعالى: «لهم البشرى في الحياة الدنيا وفي الأخرة»: يبشّرهم بقيام القائم، وبطهوره، وبقتل أعدائهم، وبالنجاة في الآخرة، والورود على محمّد عَيَاله والصادقين على الحوض. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي الكافي (٢): عدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن ابن فضّال، عن عليّ بن عقبة، عن أبيه قال: قال لي أبو عبدالله للنظّة: يا عقبة، لا يقبل الله من العباد يوم القيامة إلّا هذا الأمر الذي أنتم عليه. وما بين أحدكم وبين أن يرى ما تقرّبه عينه، إلّا أن تبلغ نفسه إلى هذه. ثمّ أهوى بيده إلى الوريد، ثمّ اتّكأ.

وكان معي المعلّى، فغمزني أن أسأله.

فقلت: يا ابن رسول الله، فإذا بلغت نفسه هذه، أيّ شيء يرى؟ فقلت له بضع عشرة مرّة: أيّ شيء؟

فقال في كلّها: يرى. لا يزيد عليها.

ثمّ جلس في آخرها، فقال: يا عقبة.

فقلت: لبَيك وسعديك.

فقال: أبيت إلّا أن تعلم؟

فقلت: نعم، يا ابن رسول الله. إنّما ديني مع دينك، فإذا ذهب ديني كان ذلك (٣٠). كيف لي بك يا ابن رسول الله، كلّ ساعة ؟ وبكيت، فرَقٌ لي.

فقال: يراهما، والله.

١. الكافي ٤٢٩/١، ح ٨٣. ٢. نفس المصدر ١٢٨/٣، ح ١.

٣. قال في الوافي: «كان» تامّة، أي إذا ذهب ديني، تحقّق تخلّفي عنك ومفارقتي إيّاك وعدم اكتراثي بالجهل بما تعلم. وفي تفسير العيّاشي والمنقول عن المحاسن: «إنّما ديني مع دمي، فإذا ذهب ديني كان ذلك».
 وعليه فالمعنى: أنّ ديني مقرون بحياتي، فمع عدم الدين فكأني لست بحيّ.

قلت: بأبي وأمّي، من هما؟ قال: ذلك رسول الله عَلَيْظُ وعليّ طَلِيْظٍ. يا عقبة ، لن تموت نفس مؤمنة أبداً حتّى تراهما. قلت: فإذا نظر إليهما المؤمن، أيرجع إلى الدنيا؟

فقال: لا، يمضي أمامه. إذا نظر إليهما، مضي أمامه.

فقلت له: يقولان شيئاً؟

قال: نعم. يدخلان جميعاً على المؤمن، فيجلس رسول الله عَلَيْ عند رأسه وعليّ الله عَلَيْ عند رجليه. فيكبّ (۱) عليه رسول الله عَلَيْ فيقول: يا وليّ الله، أبشر أنا رسول الله الله الله عند رجليه ممّا تركت من الدنيا. ثمّ ينهض رسول الله عَلَيْ فيقوم عليّ الله حتى يكبّ عليه، فيقول: يا وليّ الله، أبشر أنا عليّ بن أبي طالب الّذي كنت تحبّه، أما لأنفعنك.

ثم قال: إن هذا في كتاب الله كلَّق.

فقلت: أين \_ جعلني الله فداك \_ هذا من كتاب الله؟

قال: في يونس، قول الله ﷺ هاهنا: «اللّذين آمنوا وكانوا يتّقون، لهم البشرى في الحياة الدنيا وفي الآخرة لا تبديل لكلمات الله ذلك هو الفوز العظيم».

ابن عثمان، عن عقبة أنّه سمع أبا عبدالله عليَّلا يقول: إنّ الرجل إذا وقعت نفسه في صدره، رأى.

قلت: جعلت فداك، وما يرى؟

قال: يرى رسول الله عَيَّظِيَّة. فيقول له رسول الله عَيَّظَة: أنا رسول الله أبشر. ثمّ يرى عليّ بن أبي طالب الذي كنت تحبّه، يحب عليّ (٢) أن أن غلك اليوم.

قال: قلت له: يكون أحد من الناس برى هذا ثمّ يرجع إلى الدنيا؟

أكبّ عليه: أقبل إليه ولزمه.
 أكبّ عليه: أقبل إليه ولزمه.

قال: إذا رأى هذا أبداً مات، وأعظم ذلك(١).

قال: وذلك في القرآن قول الله ﷺ: «الَّذين آمنوا \_إلى قوله \_لكلمات الله».

أبو عليّ الأشعري (٢)، عن محمّد بن عبدالجبّار، عن صفوان بن يحيى، عن أبي المستهلّ، عن محمّد بن حنظلة قال: قلت لأبي عبدالله للتَلِيدِ: جعلت فداك، حديث سمعته من بعض شيعتك ومواليك يرويه عن أبيك!

قال: وما هو؟

قلت: زعموا أنّه كان يقول: أغبط ما يكون أمرئ بما نحن عليه إذا كانت النفس في هذه.

فقال: نعم. إذا كان ذلك، أتاه نبيّ الله عَيَّا اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْهِ وأتاه جبر ثيل عَلَيْهِ وأتاه ملك الموت عَلَيْهِ .

فيقول ذلك الملك لعليّ للسلام : يا عليّ ، إنّ فلاناً كان موالياً لك ولأهل بيتك؟ فيقول: نعم ، كان يتولّانا ويتبرّأ من عدوّنا.

فيقول ذلك نبيّ الله لجبرئيل النِّلِا . فيرفع ذلك جبرئيل إلى الله ﷺ.

عدّة من أصحابنا (٣)، عن سهل بن زياد، عن ابن محبوب، عن عبدالعزيز العبديّ، عن ابن أبي يعفور قال: كان خطّاب الجهنيّ خليطاً لنا، وكان شديد النصب لآل محمّد، وكان يصحب نجدة الحروريّ (٤).

قال: فدخلت عليه أعوده للخلطة والتقيّة، فإذا هو يُغمى (٥) عليه في حدّ الموت. فسمعته يقول: ما لي ولك، يا عليّ؟

ا. قال في الوافي: أي مات موتاً دائماً لا رجعة بعده، أو المعنى: ما رأى هذا قط إلا مات. «وأعظم» أي: عد سؤالي عظيماً. ولنا أن نجعل قوله: «وأعظم ذلك» عطفاً على قوله: «مات»، يعني: مات وعد ما رأى وما بشربه عظيماً لم يرد معهما رجوعاً إلى الدنيا. ٢. الكافي ١٣٤/٣، ح١٣.

٣. الكافي ١٣٣/٣، ح ٩.

٤. الحرورية: طائفة من الخوارج، منسوبة إلى حروراء، وهي قرية بالكوفة.

٥. المصدر: مغمى،

فأخبرت بذلك أبا عبدالله لما ﷺ.

قال: رآه، وربّ الكعبة. رآه، وربّ الكعبة.

سهل بن زياد (۱)، عن أحمد بن محمد بن أبي نصر، عن حمّاد بن عثمان، عن عبدالحميد بن عوّاض قال: سمعت أبا عبدالله الله يقول: إذا بلغت نفس أحدكم هذه، قيل له: أما ما كنت تحذر من هم الدنيا وحزنها، فقد أمنت منه. ويقال له: رسول الله عَلَيْ وعلى وفاطمة عليه أمامك.

وفي روضة الكافي (٢): محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن معمر بن خلّد (٢)، عن الرضا الله على الله على

عنه (٤)، عن أحمد بن محمد، عن ابن فضّال، عن أبي جميلة، عن جابر، عن أبي جعفر عليه قال: قال رجل لرسول الله تَلَيُه في قول الله تَلَيْق قول الله تَلَيْق قال: هالم البشري في الحياة الدنيا».

قال: هي الرؤيا الحسنة، يرى المؤمن فيبشّر بها في دنياه.

وفي تفسيرالعيّاشي (٥): عن عبدالرحيم قال: قال أبو جعفر لللهِ: أما أحدكم حين تبلغ نفسه هاهنا، ينزل عليه ملك الموت فيقول له: أمّا ماكنت ترجو، فقد أعطيته. وأمّا ماكنت تخافه، فقد أمنت منه. ويفتح له باب إلى منزله من الجنّة، ويقال له: انظر إلى مسكنك من الجنّة، وانظر هذا رسول الله عليه وعليّ والحسن والحسين الميه وهو قول الله على: «الذين آمنوا وكانوا يتقون، لهم البشرى في الحياة الدنيا وفي الأخرة».

۱. الكافي ۱۳٤/۳، ح ۱۰. ٢. الكافي ۹۰/۸، ح ٥٩.

٣. كذا في المصدر. وجامع الرواة ٢٥٢/٢. وفي النسخ: عمر بن خلاد.

نفس المصدر والموضع، ح ٦٠.
 نفس المصدر والموضع، ح ٦٠.

عن أبي حمزة الثماليّ (١) قال: قلت لأبي جعفر للسُّلِة : ما يصنع بأحد عند الموت؟ قال: أما والله، يا أبا حمزة، ما بين أحدكم وبين أن يرى مكانه من الله ومكانه منّا إلّا أن تبلغ نفسه هاهنا ــ ثمّ أهوى بيده إلى نحره ـ ألا أبشرك يا أبا حمزة؟

فقلت: بلي، جعلت فداك.

فقال: إذا كان ذلك، أتاه رسول الله ﷺ وعلميّ للسِّلْ معه قعد عند رأسه.

فقال له إذاكان ذلك رسول الله عَيَّالَةُ: أما تعرفني ؟ أنا رسول الله. هلم الينا، فما أمامك خير لك ممّا خلفت. أمّا ما كنت تخاف، فقد أمنته. وأمّا ما كنت ترجو، فقد هـجمت عليه. أيّتها الروح، اخرجي إلى روح الله ورضوانه.

فيقول له عليّ عليّ عليه مثل قول رسول الله عَيَّلِيَّ . ثمّ قال: يا أبا حمزة ، ألا أخبرك بذلك في كتاب الله «الّذين آمنوا وكانوا يتّقون» الآية .

- ﴿ لاَ تَبُّدِيلَ لِكَلِّمَاتِ اللهِ ﴾: لا تغيير لأقواله ، ولا إخلاف لمواعيده.
  - ﴿ ذَلِكَ ﴾ : إشارة إلى كونهم مبشّرين في الدارين.
- ﴿ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴾ (): هذه الجملة والَّتي قبلها اعتراض لتحقيق المبشَّر به وتعظيم شأنه. وليس من شرطه أن يقع بعده كلام يتّصل بما قبله.
  - ﴿ وَلاَ يَحْزُنْكَ قَوْلُهُمْ ﴾ : إشراكهم تكذيبهم وتهديدهم.
    - وقرأ(٢) نافع: «يحزنك» من أحزنه، وكلاهما بمعنى.
- ﴿إِنَّ الْعِزَّةَ شِهِ جَمِيعاً ﴾: استئناف، بمعنى التعليل. ويدلّ عليه القراءة بالفتح، كأنّه قيل: لاتحزن بقولهم ولا تبال بهم؛ لأنّ الغلبة لله جميعاً لايملك غيره شيئاً منها، فهو يقهرهم وينصرك عليهم.
  - ﴿ هُوَ السَّمِيعُ ﴾ : لأقوالهم.
  - ﴿ الْعَلِيمُ ﴾ ٢٠ : بعزماتهم، فيكافئهم عليها.

أ. تفسير العيّاشي ٢٦٦/٢ ،ح ٣٤.

٢. أنوار التنزيل ٢/١٥٤.

﴿ أَلاَ إِنَّ شِهِ مَنْ فِي السَّمَوَاتِ وَمَنْ فِي الْأَرْضِ ﴾ : من الملائكة والثقلين . وإذا كان هؤلاء الذين هم أشرف الممكنات عبيداً لايصلح أحد منهم للربوبيّة ، فما لايعقل منها أحق أن لايكون له ندّاً أو شريكاً . وهو كالدليل على قوله :

﴿ وَمَا يَنَّبِعُ الَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللهِ شُرَكَاءَ ﴾ : أي شركاء على الحقيقة وإن كانوا يسمّونها شركاء.

ويجوز أن يكون «شركاء» مفعول «يدعون» ومفعول «يتبع» محذوف دل عليه: ﴿إِنْ يَتَّبِعُونَ إِلاَّ الظَّنَّ ﴾: أي ما يتبعون يقيناً ، وإنّما يتبعون ظنّهم أنّها شركاء.

ويجوز أن يكون «ما» استفهاميّة منصوبة «بيتّبع». وموصولة معطوفة على «من».

وقرئ (۱): «تدعون» بالتاء. والمعنى: أيّ شيء يتّبع به الّذين تدعونهم شركاء من الملائكة والنبيّين، أي أنهم لا يتّبعون إلّا الله ولا يعبدون غيره، فما لكم لا تتبعونهم فيه، كقوله: «أولئك الذين يدعون يبتغون إلى ربّهم الوسيلة» فيكون إلزاماً بعد برهان. وما بعده مصروف عن خطابهم، لبيان سندهم ومنشأ رأيهم.

﴿ وَإِنْ هُمْ اِلاَّ يَخْرُصُونَ ﴾ ﴿ وَإِنْ هُمْ اِلاَّ يَخْرُصُونَ ﴾ ﴿ وَإِنْ هُمْ اِلاَّ يَخْرُصُونَ ﴾ ﴿ وَيقدرون اللهِ عَلَى اللهِ . أو يحزرون ويقدرون أنها شركاء تقديراً باطلاً .

﴿ هُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ اللَّيْلَ لِتَسْكُنُوا فِيهِ وَالنَّهَارَ مُبْصِراً ﴾: تنبيه على كمال قدرته وعظيم نعمته المتوحّد هو بهما، ليدلهم على تفرّده باستحقاق العبادة. وإنما قال: «مبصراً» ولم يقل: «لتبصروا فيه» تفرقة بين الظرف المجرّد والظرف الذي هو سبب.

﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِقُومٍ بَسْمَعُونَ ﴾ ۞: سماع تدبّر واعتبار.

﴿ قَالُوا اتَّخَذَ اللَّهُ وَلَداً ﴾: أي تبنَّاه.

﴿ سُبْحَانَهُ ﴾ : تنزيه له من التبنّي ، فإنّه لا يصحّ إلّا ممّن يتصوّر له الولد، وتعجّب من كلمتهم الحمقاء.

١. أنوار التنزيل ٤٥٣/١.

﴿ هُوَ الْغَنِيُّ ﴾ : علَّة لتنزَّهه . فإنَّ اتخاذ الولد [مسبّب عن الحاجة .

﴿ لَهُ مَا فِي السَّماوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ ﴾ : تقرير لغناه .

﴿ إِنْ عِنْدَكُمْ مِنْ سُلْطَانٍ بِهَذَا ﴾ : نفي لمعارض ](١) ما أقامه من البرهان، مبالغة في تجهيلهم و تحقيقاً لبطلان قولهم.

و «بهذا» متعلّق بسلطان. أو نعت له أو «بعندكم » كأنّه قيل: إن عندكم في هـذا مـن سلطان.

﴿ اَتَقُولُونَ عَلَى اللهِ مَا لاَتَعْلَمُونَ ﴾ ﴿ : توبيخ وتقريع على اختلافهم وجهلهم. وفيه دليل على أن كلّ قول لادليل عليه، فهو جهالة. والعقائد لابدّ لها من قاطع، وأنّ التقليد فيها غير سائغ.

﴿ قُلْ إِنَّ الَّذِينَ يَفْتَرُونَ عَلَى اللَّهِ الْكَذِبَ ﴾ : باتّخاذ الولد، وإضافة الشريك إليه.

﴿ لاَ يُفْلِحُونَ ﴾ ٢٠: لاينجون من النار، ولايفوزون بالجنّة.

﴿ مَتَاعٌ فِي الدُّنْيَا ﴾: خبر لمبتدأ محذوف، أي افتراؤهم متاع في الدنيا يقيمون به رئاستهم في الكفر. أو حياتهم، أو تقلّبهم متاع.

أو مبتدأ خبره محذوف، أي لهم تمتّع في الدنيا.

﴿ ثُمَّ اِلَّيْنَا مَرْجِعُهُمْ ﴾: بالموت، فيلقون الشقاء المؤبّد.

﴿ ثُمَّ نُذِيقُهُمُ الْعَذَابَ الشَّدِيدَ بِمَا كَانُوا يَكُفُرُونَ ﴾ ٢: بسبب كفرهم.

﴿ وَاتْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ نُوحٍ ﴾ : خبره مع قومه.

﴿ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ يَا قَوْمَ إِنْ كَانَ كَبُرَ عَلَيْكُمْ ﴾ : عظم عليكم وشقّ.

﴿ مَقَامِي ﴾: نفسي، كقولك: فعلت كذا لمكان فلان. أو كوني وإقامتي بينكم مدّة مددة. أو قيامي على الدعوة.

﴿ وَتَذْكِيرِي ﴾ : إيّاكم.

١. ليس فيأ، ب، ر.

﴿ بِآيَاتِ اللهِ فَعَلَى اللهِ تَوَكَّلْتُ ﴾ : وثقت به.

﴿ فَأَجْمِعُوا أَمْرَكُمْ ﴾: فاعزموا عليه.

﴿ وَشُرَكَاءَ كُمْ ﴾ : أي مع شركائكم. ويبؤيّده القراءة بالرفع ، عطفاً على الضمير المتصل. وجاز من غير أن يؤكّد للفصل.

وقيل (١): إنّه معطوف على «أمركم» بحذف المضاف؛ أي وأمر شركاءكم.

وقيل (٢): إنّه منصوب بفعل محذوف، تقديره: وادعوا شركاءكم. وقد قرئ به.

وعن نافع (٣): «فاجمعوا» من الجمع. والمعنى: أمرهم بالعزم أو الاجتماع على قصده والسعى في إهلاكه على أيّ وجه يمكنهم، ثقة بالله وقلة مبالاة بهم.

﴿ ثُمَّ لا يَكُنْ آمْرُكُمْ ﴾: في قصدي.

﴿ عَلَيْكُمْ غُمَّةً ﴾ : مستوراً، واجعلوه ظاهراً مكشوفاً. من غمّه : إذا ستره.

أو ثمّ لايكن عليكم حالكم غمّاً إذا أهلكتموني وتخلّصتم من ثـقل مـقامي وتذكيري.

في تفسير عليّ بن إبراهيم (٤) ﷺ : لا تغتمَوا.

﴿ ثُمَّ اقْضُوا ﴾ : أَدُوا.

﴿ إِلَيَّ ﴾ : ذلك الأمر الّذي تريدون لي.

وقرئ (٥): «ثمّ افضوا» بالفاء، أي انتهوا إليَّ بشرّكم، أو ابرزوا إليَّ. من أفضى: إذا خرج إلى الفضاء.

﴿ وَلاَ تُنْظِرُونِ ﴾ ۞: ولا تمهلوني.

﴿ فَإِنَّ تَوَلَّيْتُمْ ﴾ : أعرضتم عن تذكيري.

٢. نفس المصدر والموضع، والمجمع ١٢٣/٣.

٤. تفسير القميّ ٣١٤/١.

١. أنوارالتنزيل ٤٥٤/١.

٣. أنوار التنزيل ٤٥٤/١.

٥. أنوار التنزيل ٤٥٤/١.

﴿ فَمَا سَأَلْتُكُمْ مِنْ اَجْرٍ ﴾: يوجب تولّيكم لثقله عليكم واتّسهامكم إيّـاي لأجـله، أو يفوتني لتولّيكم.

﴿إِنْ آجُرِيَ ﴾: ما ثوابي على الدعوة والتذكير.

﴿ إِلَّا عَلَى اللهِ ﴾ : لا تعلَّق له بكم يثيبني به ، آمنتم أو تولَّيتم.

﴿ وَٱمِرْتُ اَنْ اَكُونَ مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴾ ﴿ وَالْمِنقادين لحكمه، لا أخالف أمره ولا أرجو - ه .

﴿ فَكَذَّبُوهُ ﴾ : فأصرّوا على تكذيبه بعد ما ألزمهم الحجّة وبيّن أن تـولّيهم ليس إلّا لعنادهم وتمرّدهم، لاجرم حقّت عليهم كلمة العذاب.

﴿ فَنَجَّيْنَاهُ ﴾ : من الغرق.

﴿ وَمَنْ مَعَهُ فِي الْفُلْكِ ﴾ : قيل (١): وكانوا ثمانين.

﴿ وَجَعَلْنَاهُمْ خَلَائِفَ ﴾ : من الهالكين به.

﴿ وَاَغْرَقْنَا الَّذِينَ كَذُّهُوا بِآيَاتِنَا ﴾ : بالطوفان.

﴿ فَانْظُرْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُنْذَرِينَ ﴾ ﴿ : تعظيم لما جرى عليهم، وتحذير لمن كذّب الرسول، وتسلية له.

﴿ ثُمَّ بَعَثْنَا ﴾: أرسلنا.

﴿مِنْ بَعْدِهِ﴾: من بعد نوح.

﴿ رُسُلاً إِلَىٰ قَوْمِهِمْ ﴾ : كلُّ رسول إلى قومه.

﴿ فَجَاؤُوهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ ﴾ : بالمعجزات الواضحة ، المثبتة لدعواهم.

﴿ فَمَا كَانُوا لِيُؤْمِنُوا ﴾ : فما استقام لهم أن يؤمنوا، لشدّة شكيمتهم في الكفر وخذلان الله إيّاهم.

﴿ بِمَا كَذَّبُوا بِهِ مِنْ قَبْلُ ﴾: قيل (٢): أي بسبب تعوّدهم تكذيب الحقّ وتمرّنهم عليه قبل بعثة الرسل.

٢. أنوار التنزيل ٤٥٤/١.

١. أنوار التنزيل ٤٥٤/١.

وفي الأخبار (١): أنَّ المراد: في الذرّ.

وفي أصول الكافي (٢): محمّد بن يحيى، عن محمّد بن الحسين، عن (٢) محمّد بن إسماعيل، عن صالح بن عقبة، عن عبدالله بن عقبة (٤)، عن عبدالله بن محمّد الجعفي وعقبة جميعاً، عن أبي جعفر علي قال: إنّ الله على خلق الخلق، فخلق من أحبّ مممّا أحبّ، وكان ما أحبّ أن خلقه من طينة الجنّة. وخلق من أبغض ممّا أبغض، وكان ما أبغض أن خلقه من طينة الجنّة. وخلق من أبغض ممّا أبغض، وكان ما أبغض أن خلقه من طينة النار. ثمّ بعثهم في الظلال.

فقلت: وأيّ شيء الظّلال؟

فقال: ألم تر إلى ظلّك في الشمس شيئاً، وليس بشيء؟ ثم بعث منهم النبيّين، فدعوهم إلى الإقرار بالله رهو قوله: «ولئن سألتهم من خلقهم ليقولن الله». ثم دعوهم إلى الإقرار بالله رفي ولايتنا فأقر بعضهم [وأنكر بعض] (٥). ثم دعوهم إلى ولايتنا فأقر بعضهم إلى الإقرار بالنبيّين، فأقر بعضهم [وأنكر بعض] بها والله من أحب وأنكرها من أبغض. وهو قوله: «ما كانوا ليؤمنوا بما كذّبوا به من قبل».

ثمّ قال أبو جعفر عليّه : كان التكذيب ثمّة (٦٠).

وفي تفسير العيّاشي (٧)؛ عن زرارة وحمران، عن أبي جعفر وأبي عبدالله عِلَيْكُا قالا: إنّ الله خلق [الخلق](٨) وهم (٩) أظلّة. فأرسل رسوله محمّداً عَيَّالِلَّهُ فـمنهم مـن آمـن بـه ومنهم من كذّبه.

عن أبي بصير (١٠)، عن أبي عبدالله عليلا في قوله: «ثمّ بعثناإلى قوله من قبل». قال: بعث الله الرسل إلى الخلق وهم كذّبوا به من قبل في أصلاب الرجال وأرحام

١. تفسير الصافي ٤١٢/٢، والبرهان ١٩٢/٢.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: ابن.

٥. من المصدر،

٧. تفسير العيّاشي ١٢٦/٢، ح ٣٥.

٩. المصدر: وهي.

۲. الكافي ۲۳۷۱، ح۲.

٤. ليس في المصدر: عن عبدالله بن عقبة.

٦. ثمّة: هناك.

٨. من المصدر.

١٠. نفس المصدر والموضع، ح٣٦.

النساء. فمن صدِّق حينئذ، صدِّق بعد ذلك. ومن كذَّب حينئذ، كذَّب بعد ذلك.

[﴿كَذَلِكَ نَطْبَعُ عَلَىٰ قُلُوبِ الْمُعْتَدِينَ ﴾ ( : بخذلانهم ، لانهماكهم في الضلال واتباع المألوف. وفي أمثال ذلك دليل على أنّ الأفعال واقعة بقدرة الله تعالى وكسب العبد. وقد مرّ تحقيق ذلك ].

- ﴿ ثُمَّ بَعَثْنَا مِنْ بَعْدِهِمْ ﴾ : من بعد هؤلاء الرسل.
- ﴿ مُوسَى وَهَارُونَ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَمَلَائِهِ بِآيَاتِنَا ﴾ : بالآيات التسع.
  - ﴿ فَاسْتَكْبَرُوا ﴾ : عن اتّباعهما.
- ﴿ وَكَانُوا قَوْماً مُجْرِمِينَ ﴾ ﴿ وَكَانُوا قَوْماً مُجْرِمِينَ ﴾ ﴿ وَكَانُوا عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى ال واجترأوا على ردّها.
- ﴿ فَلَمَّا جَاءَهُمُ الْحَقُّ مِنْ عِنْدِنَا ﴾ : وعرفوه بتظاهر المعجزات القاهرة المزيلة للشك. ﴿ قَالُوا ﴾ : من فرط تمرّدهم.
- ﴿إِنَّ هَذَا لَسِحْرٌ مُبِينٌ ﴾ ٢٠ ظاهر أنَّه سحر. أو فاثق في فنَّه، واضح فيما بين اخوانه.
- ﴿ قَالَ مُوسَىٰ اَتَقُولُونَ لِلْحَقِّ لَمَّا جَاءَكُمْ ﴾ : إنّه لسحر. فحذف محكي القول لدلالة ما قبله عليه ، ولا يجوز أن يكون:

﴿ أَسِحْرٌ هَذَا ﴾: لأنّهم بتّوا القول، بل هو استثناف بإنكار ما قالوه. اللهم إلّا أن يكون الاستفهام فيه للتقرير، والمحكي مفهوم قولهم.

ويجوز أن يكون معنى «أتقولون للحقّ»: أتعيبونه. من قولهم: فلان يخاف القالة، كقوله: «سمعنا فتي يذكرهم» فيستغنى عن المفعول.

﴿ وَلَا يُفْلِحُ السَّاحِرُونَ ﴾ ٢ : من تمام كلام موسى (١) للدلالة على أنّه ليس بسحر، فإنّه لو كان سحراً لاضمحل ولم يبطل سحر السحرة، ولأنّ العالم بأنّه لا يفلح الساحر لا يسحر.

١. أنوار التنزيل ١/٥٥٥.

أو من تمام قولهم، إن جُعل «أسحر هذا» محكيّاً ، كأنّهم قالوا: أجنتنا بالسحر تطلب به الفلاح «ولا يفلح الساحرون».

﴿ قَالُوا آجِئْتَنَا لِتَلْفِتَنَا ﴾: لتصرفنا عن الحقّ.

و«اللفت» و«الفتل» اخوان.

﴿ عَمَّا وَجَدْنَا عَلَيْهِ آبَاءَنَا ﴾: من عبادة الأصنام.

﴿ وَتَكُونَ لَكُمَا الْكِبْرِيَاءُ فِي الْأَرْضِ ﴾: الملك فيها. سمّي بها لا تّصاف الملوك بالكبرياء، أو التكبّر على الناس باستتباعهم.

﴿ وَمَا نَحْنُ لَكُمًا بِمُؤْمِنِينَ ﴾ ۞: بمصدِّقين فيما جئتما به.

﴿ وَقَالَ فِرْعَوْنُ انْتُونِي بِكُلِّ سَاحِرٍ ﴾ : وقرأ (١) حمزة والكسائي : «بكلِّ سخّار».

﴿عَلِيمٍ ﴾ ﴿ حادق فيه .

﴿ فَلَمَّا جَاءَ السَّحَرَةُ قَالَ لَهُمْ مُوسَىٰ ٱلْقُوا مَا ٱنْتُمْ مُلْقُونَ ۞ فَلَمَّا ٱلْقَوْا قَالَ مُوسَى مَا جِئْتُمْ بِهِ السِّحْرُ ﴾ : أي الّذي جئتم به هو السحر، لاما سمّاه فرعون وقومه سحراً.

وقرأ (٢) أبو عمرو: «السحر» على أنّ «ما» استفهاميّة مرفوعة بالابتداء، و «جئتم به» خبرها، و «السحر» بدل منه. أو خبر مبتدأ محذوف، تقديره: أهو السحر. أو مبتدأ خبره محذوف، أي السحر هو.

ويجوز أن ينتصب «ما» بفعل يفسّره ما بعده، تقديره: أيّ شيء أتيتم.

﴿إِنَّ اللَّهَ سَيُبْطِلُهُ إِنَّ اللَّهَ لَا يُصْلِحُ عَمَلَ الْمُفْسِدِينَ ﴾ ۞: لا يثبته ولا يقوّيه.

قيل (٣): وفيه دليل على أنَّ السحر إفساد وتمويه لاحقيقة له.

﴿ وَيُحِتُّ اللَّهُ الْحَقَّ ﴾ : ويثبته.

﴿ بِكَلِّمَا تِهِ ﴾: بأوامره وقضاياه.

وقرئ: «بكلمته».

١. أنوارالتنزيل ١/٤٥٥.

٣. نفس المصدر والموضع.

٢. نفس المصدر والموضع.

﴿ وَلَوْ كَرِهَ الْمَجْرِمُونَ ﴾ ۞: ذلك.

﴿ فَمَا آمَنَ لِمُوسَىٰ ﴾ : في مبدأ أمره.

﴿ إِلاَّ ذُرِّيَّةٌ مِنْ قَوْمِهِ ﴾ : إلا أولادُ من أولاد قومه؛ بني إسرائيل، دعاهم فلم يجيبوه خوفاً من فرعون، إلا طائفة من شبّانهم.

وقيل (١): الضمير لفرعون، و «الذرّيّة» طائفة من شبّانهم آمنوا به. أو مؤمن آل فرعون وامرأته آسية، وخازنه، و زوجته، وماشطته (٢) ومشّاطته.

﴿ عَلَىٰ خَوْفٍ مِنْ فِرْعَوْنَ وَمَلَائِهِمْ ﴾: أي مع خوف منهم.

والضمير لفرعون، وجمعه على ما هو المعتاد في ضمير العظماء. أو على أنّ المراد بفرعون: آله، كما يقال: ربيعة ومضر. أو للذرّيّة. أو للقوم.

﴿ أَنْ يَقْتِنَهُمْ ﴾: أن يعذّبهم فرعون. وهـو بـدل مـنه، أو مـفعول «خـوف». وإفـراده بالضمير للدلالة على أنّ الخوف من الملأكان بسببه.

﴿ وَإِنَّ فِرْعَوْنَ لَعَالٍ فِي الْأَرْضِ ﴾ : لغالب فيها.

﴿ وَإِنَّهُ لَمِنَ الْمُسْرِفِينَ ﴾ ۞: في الكبر والعتق، حتّى ادّعى الربوبيّة واسترقّ أسباط الأنبياء.

﴿ وَقَالَ مُوسَىٰ ﴾ : لمّا رأى تخوّف المؤمنين به.

﴿ يَا قُومِ إِنْ كُنْتُمْ آمَنْتُمْ بِاللَّهِ فَعَلَيْهِ تَوَكَّلُوا ﴾: فثقوا به واعتمدوا عليه.

﴿إِنْ كُنْتُمْ مُسْلِمِينَ ﴾ ٢: مستسلمين لقضاء الله، مخلصين له.

وليس هذا من تعلّق الحكم بشرطين. فإنّ المعلّق بالإيمان وجوب التـوكّل. فـإنّه المقتضى له. والمشروط بالإسلام حصوله، فإنّه لايـوجد مع التـخليط. ونـظيره: إن دعاك زيد فأجبه إن قدرت.

﴿ فَقَالُوا عَلَى اللهِ تَوَكَّلْنَا ﴾ : لأنهم كانوا مؤمنين مخلصين ، ولذلك أجيبت دعوتهم.

١. المجمع ١٢٧/٣ بتفاوت يسير. وأنوار التنزيل ٤٥٥/١.

٢٠. كذا في المصدر. وفي النسخ: مشاطته.

﴿ رَبَّنَا لاَ تَجْعَلْنَا فِتْنَةً ﴾: موضع فتنة.

﴿ لِلْقَوْمِ الظَّالِمِينَ ﴾ ٢٠ أي لاتسلّطهم علينا، فيفتنونا عن ديننا أو يعذّبونا.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر الله الله على تفسير عليّ بن إبراهيم (١): وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر الله عوسى استعبدهم آل فرعون، وقالوا: لو كان لهؤلاء على الله كرامة كما يقولون، ما سلطنا عليهم. فقال موسى لقومه: «يا قوم إن كنتم آمنتم بالله فعليه تـوكّلوا إن كنتم مسلمين».

وفي تفسير العيّاشي (٢): عن زرارة وحمران ومحمّد بـن مسلم فـي قـوله: «ربّـنا لاتجعلنا فتنة للقوم الظّالمين».

قال: لاتسلّطهم علينا، فتفتنهم بنا.

وفي تهذيب الأحكام (٣)، في دعاء مرويّ عنهم اللِّيكِيُّ : ودعاك المؤمنون فقالوا: «ربّنا لا تجعلنا فتنة للقوم الظّالمين».

﴿ وَنَجُّنَا بِرَحْمَتِكَ مِنَ الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ ﴾ ٢ : من كيدهم وشؤم مشاهدتهم. وفي تقديم التوكّل على الدعاء تنبيه على أنّ الداعي ينبغي أن يتوكّل أوّلاً لتجاب دعوته.

﴿ وَاَوْحَيْنَا إِلَى مُوسَى وَاَخِيهِ أَنْ تَبَوَّءا ﴾ : أن اتّخذا مباءة ، أي مرجعاً .

﴿ لِقَوْمِكُمَا بِمِصْرَ بُيُوتاً ﴾: يسكنون فيها، أو يرجعون إليها للعبادة.

﴿ وَاجْعَلُوا ﴾: أنتما وقومكما.

﴿ بُيُوتَكُم ﴾: تلك البيوت.

﴿ قِبْلَةً ﴾: مصلَى.

وقيل (٤): مساجد متوجّهة نحو القبلة، يعني: الكعبة. وكان موسى يصلّي إليها.

٢. تفسير العيّاشي ١٢٧/٢، ح٣٨.

١. تفسير القميّ ٣١٤/١.

٣. تهذيب الأحكام ٩٦٨٣، ح ٣٠. نور الثقلين ٣١٤/٢، ح ١١١.

٤. المجمع ١٢٩/٣. وأنوار التنزيل ٤٥٦/١.

﴿ وَاقِيمُوا الصَّلاَةَ ﴾ : فيها . أمروا بذلك أوّل أمرهم ، لثلّا يظهر عليهم الكفرة فيؤذوهم ويفتنوهم عن دينهم .

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): عن الكاظم الله المالخ الما خاف بنوإسرائيل جبابرتها، أوحى الله إلى موسى وهارون: «أن تبوّءا لقومكما بمصر بيوتاً واجعلوا بيوتكم قبلة». قال: أمروا أن يصلّوا في بيوتهم.

﴿ وَ بَشِّرِ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ ٢٠ ؛ بالنصرة في الدنيا، والجنَّة في العقبي.

وإنّما ثنّي بالضمير أوّلاً، لأنّ التبوّء للقوم واتّخاذ المعابد ممّا يتعاطاه رؤوس القوم بتشاور. ثمّ جمع، لأنّ جعل البيوت مساجد والصلاة فيها ممّا ينبغي أن يفعله كلّ أحد. ثمّ وحّد، لأنّ البشارة في الأصل وظيفة صاحب الشريعة.

وفي عيون الأخبار (٢)، في باب ذكر مجلس الرضاء الله المأمون في الفرق بـين العترة والأمّة حديث طويل. وفيه قالت العلماء: فأخبرنا هل فسَّر الله تعالى الاصطفاء في الكتاب؟

فقال الرضاء الله الله عشر الاصطفاء في الظاهر سوى الباطن في اثني عشر موطناً، أو موضعاً. فأوّل ذلك قوله ﷺ الخ.

إلى أن قال عليه : وأمّا الرابعة، فإخراجه عَلَيْه الناس من المسجد ما خلا العترة، حتّى تكلّم الناس في ذلك.

وتكلُّم العبَّاس، فقال: يا رسول الله، تركت عليًّا وأخرجتنا؟

فقال رسول الله ﷺ: ما تركته وأخرجتكم، ولكنّ الله ﷺ تركه وأخرجكم.

وفي هذا بيان قوله ﷺ لعليّ للسِّلا : أنت منّي بمنزلة هارون من موسى.

قالت العلماء: وأين هذا من القرآن؟

قال أبوالحسن الله : أوجدكم في ذلك قرآناً وأقرأه عليكم؟

١. تفسير القميّ ٣١٥/١. وفيه: عن الكاظم لليُّلِّج عن أبي إبراهيم التُّلِّخ.

٢. العيون ١٨١/١ ـ ١٨٢.

قالوا: هات.

قالت العلماء: يا أبا الحسن، هذا الشرح وهذا البيان لايوجد إلّا عندكم، معشر أهل بيت رسول الله عَيْرُاللهُ.

قال: ومن ينكر لنا ذلك، ورسول الله عَيَلِيَهُ يقول: أنا مدينة العلم وعليّ بابها. فمن أراد المدينة، فليأتها من بابها. فقيما أوضحنا وشرحنا من الفضل والشرف والتقدمة والاصطفاء والطهارة ما لا ينكره معاند، ولله تعالى الحمد على ذلك، فهذه الرابعة.

وفي كتاب علل الشرائع (٢)، بإسناده إلى أبي رافع قال: إنّ رسول الله ﷺ خطب الناس، فقال: يا أيّها الناس إنّ الله ﷺ أمر موسى وهارون «أن تبوّءا لقومكما بمصر بيوتاً». وأمرهما أن لا يبيت في مسجدهما جنب ولا يقرب فيه (٣) النساء، إلّا هارون وذرّيته. إنّ عليّاً منّي بمنزلة هارون من موسى، فلا يحلّ لأحد أن يقرب النساء في مسجدي ولا يبيت فيه جنب إلّا عليّ وذرّيته. فمن ساءه (١) ذلك، فهاهنا. وضرب بيده نحو الشام.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥): حدّ ثنا محمّد بن جعفر قال: حدّ ثنا محمّد بن مالك، عن عباد بن يعقوب، [عن محمّد بن يعقوب] (١)، عن [أبي] (١) جعفر الأحول، عن

۲. العلل /۲۰۱، ح۲.

كذا في المصدر. وفي النسخ: «سار» بدل «ساءه».

٦. ليس في ب.

ما بين المعقوفتين ليس في أ، ب،ر.

٣. كذا في المصدر، وفي النسخ: منها.

٥. تفسير القمئي ٣١٤/١ـ٣١٥.

٧. من المصدر.

منصور، عن أبي إبراهيم النِّلِا قال: لمّا خافت بنواسرائيل جبابرتها أوحى الله تعالى إلى موسى وهارون النِّلِا: «أن تبوّءا لقومكما بمصر بيوتاً واجعلوا بيوتكم قبلة».

قال: أمروا أن يصلُّوا في بيوتهم.

حدَّ ثني (١) أبي، عن الحسن (٢) بن محبوب، عن العلاء بن رزين، عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر عليه قال: فقلت: كان هارون أخا موسى لأبيه وأمّه؟

قال: نعم.

إلى قوله: قلت: فكان الوحي ينزل عليهما جميعاً ؟

قال كان الوحى ينزل على موسى، وموسى يوحيه إلى هارون.

﴿ وَقَالَ مُوسَىٰ رَبَّنَا إِنَّكَ آتَيْتَ فِرْعَوْنَ وَمَلاَّهُ زِينَةً ﴾ : ما يتزيّن به من اللباس والمراكب ونحوهما.

﴿ وَآمُوالاً فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا ﴾: وأنواعاً من المال.

﴿ رَبُّنَا لِيُضِلُوا عَنْ سَبِيلِكَ ﴾ : قيل (٣) : دعا عليهم بلفظ الأمر بـما عـلم مـن مـمارسة أحوالهم أنّه لايكون غيره ، كقولك : لعن الله إبليس .

وقيل (٤)؛ «اللام» للعاقبة وهي متعلّقة «باَتيت».

وجوّز (٥) البعض أن تكون للعلّة ، لأنّ إيتاء النعم على الكفر استدراج وتثبيت على الضلال ، ولأنّهم لمّا جعلوها سبباً للضلال فكأنّهم أوتوها ليضلّوا ، فيكون «ربّنا» تكريراً للأوّل ، تأكيداً وتنبيهاً على أنّ المقصود عرض ضلالهم وكفرانهم .

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم ٧٠): أي يفتنوا الناس بالأموال، ليعبدوه ولا يعبدوك.

﴿ رَبُّنَا اطْمِسْ عَلَىٰ أَمْوَالِهِمْ ﴾: أهلكها.

والطمس: المحق.

٢. يعض نسخ المصدر: الحسين بن محبوب.

٤. أنوارالتنزيل ٤٥٦/١.

٦. تفسير القمئ ٣١٥/١.

١. نفس المصدر ١٣٦/٢ ـ ١٣٧.

٣. المجمع ١٢٩/٣، وأنوار التنزيل ٤٥٦/١.

٥. أنوارالتنزيل ٧/٤٥٦.

وقرئ (١): «واطمس» بالضمّ.

﴿ وَاشْدُدْ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ ﴾ : أي وأقسها واطبع عليها، حتّى لا تنشرح للإيمان.

﴿ فَلاَ يُؤْمِنُوا حَنَّىٰ يَرَوُا الْعَذَابَ الألِيمَ ﴾ ۞: جواب للدعاء. أو دعاء بلفظ النهي. أو عطف على «ليضلّوا»، وما بينهما دعاء معترض.

﴿ قَالَ قَدْ أَجِيبَتْ دَعْوَتُكُمَّا ﴾: يعني موسى وهارون، لأنَّه كان يؤمّن.

﴿ فَاسْتَقِيَما ﴾ : فاثبتا على ما أنتما عليه من الدعوه وإلزام الحجّة ولا تستعجلا، فإنّ ما طلبتما كاثن ولكن في وقته .

وفي كتاب الخصال (٢): عن زرارة ، عن أبي جعفر النيخ قال: أملى الله تعالى لفرعون ما بين الكلمتين [قوله: «أنا ربّكم الأعلى» (٢) وقوله: «ما علمت لكم من إله غيري» (٤) [(٥) أربعين سنة ، ثمّ أخذه الله نكال الأخرة والأولى. وكان بين أن قال الله الله الله لموسى وهارون: «قد أجيبت دعو تكما» وبين أن عرّفه الله تعالى الإجابة أربعون (٢) سنة (٧).

عليّ بن إبراهيم (^)، عن أبيه ، عن النوفليّ ، عن السكونيّ ، عن أبي عبدالله للهِ قال : قال النبيّ تَنَافِلُهُ : دعا موسى للهُ وأمّن هارون للهِ وأمّنت الملائكة المهلِّد. فقال الله تعالى : (قد أجيبت دعوتكما فاستقيما». ومن غزا في سبيل الله أستجيب له ، كما استجبت لكما (٩) يوم القيامة .

وفي الكافي (١٠)، وفي تفسير العيّاشي (١١): عن الصادق عليُّلِّ : كان بين قول الله تعالى : «قد أجيبت دعو تكما» وبين أخذ فرعون أربعون سنة .

أنوار التنزيل ٤٥٦/١.

٢. الخصال / ٥٣٩\_ ٥٤٠، ح ١١، وتور الثقلين ٣١٥/٢، ح١١٦ عنه.

٤. القصيص / ٣٨.

٣. النازعات/٢٤.

كذا في نور الثقلين. وفي المصدر: أربعين.

<sup>.</sup> ٥. من المصدر. ٧- كذاف المصادر.

٧. كذا في المصدر, وفي النسخ: «وبين أخذ فرعون أربعون عاماً» بدل «وبين أن عرفه ... سنة».

٩. كذا في المصدر، وفي النسخ: لهما.

۸. الكافي ۱۰/۲ه، ح۸.

١١. تفسير العيّاشي ١٢٧/٢، ح ٤٠.

۱۰. الكافي ٤٨٩/٢، ح٥.

﴿ وَلاَ تَشِّعَانِ سَبِيلَ الَّذِينَ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ ۞: طريق الجهلة فــي الاســتعجال، أو عــدم الوثوق والاطمئنان بوعدالله.

وعن ابن عامر (١) «ولا تتّبعان» بالنون الخفيفة وكسرها، لالتقاء الساكنين. «ولا تتبعان» من تبع. «ولا تتّبعان» أيضاً.

﴿ وَجَاوَزْنَا بِبَنِي اِسْرَائِيلَ الْبَحْرَ ﴾: أي عبّرناهم في البحر حتّى بلغوا الشطّ حافظين هم.

وقرئ (٢): «جوزنا». وهو من فعل المرادف لفاعل، كضعف، وضاعف.

﴿ فَأَتْبَعَهُمْ ﴾ : فأدركهم.

يقال: تبعته، حتّى أتبعته.

﴿ فِرْعَوْنُ وَجُنُودُهُ بَغْياً وَعَدُواً ﴾ : باغين وعادين. أو للبغي والعدو.

وقرئ <sup>(٣)</sup>: «وعدوّاً».

وفي تفسير العيّاشي (1): روينا لمّا صار موسى في البحر أتبعه فرعون وجنوده. قال: فتهيّب فرس فرعون أن يدخل البحر، فمثّل له جبرئيل على مكة (٥). فلمّا رأى فرس فرعون الرمكة، أتبعها فدخل البحر هو وأصحابه فغرقوا (٦).

﴿ حَتَّىٰ إِذَا أَدْرَكَهُ الْغَرَقُ ﴾ : لحقه.

﴿ قَالَ آمَنْتُ آنَّهُ ﴾ : أي بأنَّه .

﴿ لاَ اِلٰهَ اِلاَّ الَّذِي آمَنَتْ بِهِ بَنُوا اِسْرَائِيلَ وَأَنَا مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴾ (ق وقرأ ( المسرَائِيلُ وَأَنَا مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴾ (ق وقرأ ( المستثناف ، بدلاً و تفسيراً «الأسنت». والكسائي: «إنّه الكسر ، على إضمار القول أو الاستثناف ، بدلاً و تفسيراً «الأسنت». فنكب عن الإيمان أوان القبول ، وبالغ فيه والايقبل.

١. أنوار التنزيل ٧١٥٥.

٢. تفس المصدر والموضع.

٣. نفس المصدر والموضع.

٤. تفسير العيّاشي ١٢٧/٢، ح ١٤. وفيه: «عن ابن أبي عمير: عن بعض أصحابنا يرفعه قال» بدل «روينا».

٥. الرمكة: الفرس الرذونة تتّخذ للنسل. ٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: ففزعوا.

٧. أنوار التنزيل ٧/١٥٤.

وفي كتاب علل الشرائع (۱)، بإسناده إلى ابن أبي عمير: عن موسى بن جعفر بالله عديث طويل. يقول فيه بالله الم العلم يتذكّر أو يخشى» فإنّما قال ليكون أحرص لموسى على الذهاب، وقد علم الله الله الله أن فرعون لايتذكّر ولا يبخشى إلّا عند رؤية البأس. ألا تسمع الله الله يقول: «حتّى إذا أدركه الغرق قال آمنت أنّه لا إله إلّا الذي آمنت به بنو إسرائيل وأنا من المسلمين». فلم يقبل الله إيمانه. وقال: «الآن وقد عصيت قبل وكنت من المفسدين».

وفي عيون الأخبار (٢): عن الرضا عليه أنه سئل: لأيّ علّه غرّق الله تعالى فرعون، وقد آمن به وقد أقرّ بتوحيده؟

قال: لأنّه آمن عند رؤية البأس، والإيمان عند رؤية البأس غير مقبول، وذلك حكم الله تعالى ذكره [في السلف والخلف. قال الله تعالى: «فلما رأوا بأسنا قالوا آمنًا بالله وحده وكفرنا بما كنّا به مشركين فلم يك ينفعهم إشا إيمانهم لمّا رأوا بأسنا». وقال الله يوم يأتي بعض آيات ربّك لاينفع نفساً إيمانها لم تكن آمنت من قبل أو كسبت في إيمانها خيراً». وهكذا فرعون لمّا أدركه الغرق قال: «آمنت أنّه لا إله إلّا الّذي آمنت به بنو إسرائيل وأنا من المسلمين». فقيل له: «الآن وقد عصيت قبل وكنت من المفسدين، فاليوم ننجّيك ببدنك لتكون لمن خلفك آية».

وقد كان فرعون من قرنه إلى قدمه في الحديد قد لبسه على بدنه. فلمًا غرق، ألقاه الله تعالى على نجوة (٤) من الأرض، وسبيل الثقل أن يرسب ولا يرتفع، فكان ذلك آية وعلامة. ولعلّة أخرى أغرقه الله ﷺ وهي أنّه استغاث بموسى لمّا أدركه الغرق، ولم يستغث بالله. فأوحى الله إليه: يا موسى، لم تبغث (٥) فرعون لأنّك لم تبخلقه. ولو استغاث بي لأغثته.

۲. العيون ۲۷۷۲، ح٧.

٤. النجوة: ما ارتفع من الأرض.

١. علل الشرائع /٦٧، ح١.

٣. مابين المعقوفتين ليس في أ، ب، ر.

٥. المصدر: ما أعنت.

﴿ ٱلْأَنَّ ﴾: أتؤمن الآن وقد أيست من نفسك ولم يبق لك اختيار.

وفي مجمع البيان (١٠): «الآن وقد عصيت» الآية. وروي عن أبي جعفر للسلِّهِ: «الآن» بإلقاء حركة الهمزة على اللام، وحذف الهمزة.

﴿ وَقَدْ عَصَيْتَ قَبْلُ ﴾ : قبل ذلك مدّة عمرك.

﴿ وَ كُنْتَ مِنَ الْمُفْسِدِينَ ﴾ ٢٠ : الضالِّين ، المضلِّين عن الإيمان .

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢)، عن الصادق الشِّلان ما أتى جبرئيل رسول الله ﷺ إلّا كثيبًا الله عَلَيْهِ إلّا كثيبا حزيناً، ولم يزل كذلك منذ أهلك الله فرعون. فلمّا أمره الله بنزول هذه الآية «الآن وقد عصيت قبل وكنت من المفسدين»، نزل عليه وهو ضاحك مستبشر.

فقال رسول الله ﷺ: ما أتيتني يا جبرئيل، إلا وتبيّنت الحرن فسي وجهك حتّى الساعة!

قال: نعم، يا محمد. لمّا غرق الله فرعون، قال: «آمنت أنّه لا إله إلّا الّذي آمنت به بنو إسرائيل وأنا من المسلمين، فأخذت حمأة فوضعتها في فيه، ثمّ قلت: «الآن وقد عصيت قبل وكنت من المفسدين». وعملت ذلك من غير أمر الله، ثمّ خفت أن تلحقه الرحمة من الله على الله على ما فعلت. فلمّا كان الآن وأمرني الله أن أو دي إليك ما قلته أنا لفرعون أمنت وعلمت أنّ ذلك كان لله تعالى رضى (٣) فيه.

وفي رواية أبي الجارود <sup>(١)</sup>، عن أبي جعفر للثِّلِّا : أنّ بني إسرائيل قالوا : يا موسى ، ادع الله تعالى أن يجعل لنا ممّا نحن فيه فرجاً .

[فدعا](٥) فأوحى الله إليه: أن سربهم.

قال: يا ربّ، البحر أمامهم!

قال: امض فإنّي آمره أن يطيعك وينفرج (٦) لك.

٢. تفسير القميّ ٢١٦٧١.

٤. تفسير القمئ ٣١٩/٨-٣١٦.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: فيفرج.

١. المجمع ١٣٠/٣.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: ورضائه.

٥. من المصدر.

فخرج موسى ببني إسرائيل، وأتبعهم فرعون. حتّى إذا كاد أن يلحقهم ونظروا إليه قد أظلّهم، قال موسى للبحر: انفرج لي.

قال: ماكنت لأفعل.

وقال بنو إسرائيل لموسى: غررتنا وأهلكتنا، فليتك تركتنا يستعبدنا آل فرعون ولم نخرج الأن نقتل قتلة.

قال: كلّا إنّ معي ربّي سيهدين، واشتدّ على موسى ما كان ينصنع بنه عامّة قومه «وقالوا يا موسى إنّا لمدركون» زعمت أنّ البحر ينفرج لنا حتّى نمضي ونذهب، وقد رهقنا (۱) فرعون وقومه وهم هؤلاء تراهم قد دنوا منّا.

فدعا موسى ربّه، فأوحى الله إليه: أن اضرب بعصاك البحر. فضربه، فانفلق البحر. فمضى موسى وأصحابه حتّى قطعوا البحر.

وأدركهم آل فرعون. فلمًا نظروا إلى البحر قالوا لفرعون. ما تعجب ممّا ترى؟ قال: أنا فعلت هذا. فمرّوا وامضوا فيه.

فلمًا توسّط فرعون ومن معه، أمر الله البحر فأطبق (٢) فغرّقهم أجمعين. فلمّا أدرك فرعون الغرق «قال آمنت أنّعإلى قولهوأنا من المسلمين». يقول الله الله الآن وقد عصيت قبل وكنت من المفسدين، يقول: كنت من العاصين «فاليوم ننجيك ببدنك».

قال: إنّ قوم فرعون ذهبوا أجمعين في البحر فلم يُر منهم أحد، هووا في البحر إلى النار. فأمّا فرعون فنبذه الله كلّ وحده فألقاه (٣) بالساحل، لينظروا إليه وليعرفوه ليكون لمن خلفه آية، ولئلا يشكّ أحد في هلاكه. إنّهم كانوا اتّخذوه ربّاً، فأراهم (٤) الله كانياه جيفة ملقاة في الساحل ليكون لمن خلفه عبرة وعظة. يقول الله: «وإنّ كثيراً من الناس عن آياتنا لغافلون».

﴿ فَالْيَوْمَ نُنَجِّيكَ ﴾ : ننقذك ممّا وقع فيه قومك من قعر البحر ونـجعلك طـافياً. أو

١. رهقنا، أي: لحقنا، ٢. المصدر: فانطبق عليهم.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: وأفهاه. ٤. من المصدر.

نلقيك على نجوة من الأرض؛ وهي المكان المرتفع، ليراك بنو إسرائيل.

وقرأ (١) يعقوب: «ننجيك». من أنجي.

و قرئ (٢): «ننحيك» بالحاء، أي نلقيك بناحية الساحل.

﴿ بِبَدَنِكَ ﴾ : في موضع الحال، أي ببدنك عارياً عن الروح. أو كاملاً سويّاً. أو عرياناً من غير لباس. أو بدرعك، وكانت له درع من ذهب يُعرَف بها.

وقرئ (٣): «بأبدانك» أي بأجزاء البدن كلّها، كقولهم: هوى بأجرامه. أو بدروعك، كأنّه كان في المصدر مظاهراً بينها.

﴿ لِتَكُونَ لِمَنْ خَلْفَكَ آيَةً ﴾ : لمن وراءك علامة ، وهم بنوإسرائيل ، إذ كان في نفوسهم من عظمته ما يخيل إليهم أنه لا يهلك حتى كذّبوا موسى عليه حين أخبرهم بغرقه إلى أن عاينوه مطروحاً على ممرّهم من الساحل .

أو لمن يأتي بعدك من القرون إذا سمعوا مآل أمرك ممّن شاهدك، عبرة ونكالاً عن الطغيان، أو حجّة تدلّهم على أنّ الإنسان على ما كان عليه من عظم الشأن وكبرياء الملك مملوك مقهور بعيد عن مظان الربوبيّة.

وقرى (٤): «لمن خَلَقك» أي: لخالقك آية ، كسائر الآيات. فإن إفراده إيّاك بالإلقاء إلى الساحل دليل على أنّه تعمّد منه ، لكشف تزويرك وإماطة الشبهة في أمرك ، وذلك دليل على كمال قدرته وعلمه وإرادته. وهذا الوجه أيضاً محتمل على القراءة المشهورة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥): أنَّ موسى على نبيّنا وآله وعليه السلام أخبر بني إسرائيل أنَّ الله أغرق فرعون، فلم يصد قوه. فأمر الله ﷺ البحر، فلفظ به عملى ساحل البحر حتى رأوه ميتاً. ويأتى تمام الكلام فيه.

﴿ وَإِنَّ كَثِيراً مِنَ النَّاسِ عَنْ آيَاتِنَا لَغَافِلُونَ ﴾ ٢٠ : لا يتفكّرون فيها، ولا يعتبرون بها.

١ـ٤. أنوار التنزيل ٤٥٧/١.

﴿ وَلَقَدْ بَوَّأُنَّا ﴾ : أنزلنا.

﴿ بَنِي إِسْرَائِيلَ مُبَوَّأَ صِدْقٍ ﴾: منزلاً صالحاً مرضياً، وهو الشام ومصر.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): ردّهم إلى مصر، وغرّق فرعون.

﴿ وَرَزَقْنَاهُمْ مِنَ الطَّيِّبَاتِ ﴾ : من اللذائذ.

﴿ فَمَا اخْتَلَفُوا حَتَّىٰ جَاءَهُمُ الْعِلْمُ ﴾ : فما اختلفوا في أمر دينهم، إلا من بعد ما قرأوا التوراة وعلموا أحكامها. أو في أمر محمّد عَيَّالِلهُ من بعد ما علموا صدقه بنعوته وتظاهر معجزاته.

﴿ إِنَّ رَبَّكَ يَقْضِي بَيْنَهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فِيَمَا كَانُوا فِيهِ يَخْتَلِفُونَ ﴾ (): فيميز المحقّ عن المبطل بالإنجاء والإهلاك.

﴿ فَإِنْ كُنْتَ فِي شَكِّ مِمَّا أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ ﴾: من القصص، على سبيل الفرض والتقدير.

﴿ فَاسْأَلِ الَّذِينَ يَقْرَؤُونَ الْكِتَابَ مِنْ قَبْلِكَ ﴾: فإنّه محقّق عندهم، ثابت في كتبهم على نحو ما ألقينا إليك. والمراد تحقيق ذلك، والاستشهاد بما في الكتب المتقدّمة وأنّ القرآن مصدّق لما فيها. أو وصف أهل الكتاب بالرسوخ في العلم بصحّة ما أنزل الله.

أو تهييج الرسول وزيادة تثبّته لاإمكان وقوع الشكّ له.

وقيل (٢): الخطاب للنبيّ عَيَالَهُ والمراد أمّته، أو لكلّ من يسمع، أي إن كنت أيّها السامع في شكّ ممّا نزّلنا على لسان نبيّنا عليك.

﴿لَقَدْ جَاءَكَ الْحَقُّ مِنْ رَبُّكَ ﴾: واضحاً ؛ لأنَّه لا مدخل للمرية فيه بالآيات القاطعة.

﴿ فَلاَ تَكُونَنَّ مِنَ الْمُمْتَرِينَ ﴾ ٢ : بالتزلزل عمّا أنت عليه من الجزم واليقين.

﴿ وَلاَ تَكُونَنَّ مِنَ الَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِ اللهِ فَتَكُونَ مِنَ الْخَاسِرِينَ ﴾ ۞: أيضاً مـن بـاب التهييج والتثبيت وقطع الأطماع عنه، كقوله: «فلا تكونن ظهيراً للكافرين».

وفي كتاب علل الشرائع (٣): حدّثنا [المظفرين ]<sup>(١)</sup> جعفرين المظفّر العلويّ [حدّثنا

٢. أنوار التنزيل ٧/١٥٤ـ٨٥٨.

١. نفس المصدر والموضع.

٤. من المصدر.

٣. العلل/١٢٩، ح١.

جعفر بن محمّد بن مسعود، عن أبيه قال: حدّثنا عليّ بن عبدالله، عن بكر بن صالح، عن أبي الخير، عن محمّد بن إسماعيل عن أبي الخير، عن محمّد بن سعيد الأذخريّ، وكان ممّن يصحب موسى بن محمّد بن الدارميّ، عن محمّد بن سعيد الأذخريّ، وكان ممّن يصحب موسى بن محمّد بن الرضا، أنّ موسى أخبره أنّ يحيى بن أكثم كتب إليه يسأله عن مسائل فيها: وأخبرني عن قول الله عَلَّى: «فإن كنت في شك ممّا أنزلنا إليك فاسأل الذين يقرؤون الكتاب من قبلك» مَنِ المخاطب بها النبيّ عَيَلِهُ أليس قد شك فيما أنزل الله عَلَى المخاطب به غيره، فعلى غيره إذن أنزل الكتاب؟

قال موسى: فسألت أخي على بن محمّد عليه عن ذلك.

قال: أمّا قوله: «فإن كنت في شك ممّا أنزلنا إليك فاسأل الّذين يقرؤون الكتاب من قبلك» فإنّ المخاطب بذلك رسول الله على ولم يكن في شك ممّا أنزل الله على ولكن قالت الجهلة: كيف لا يبعث إلينا نبيّاً من الملائكة إنّه لم يفرّق (٢) بينه وبين غيره في الاستغناء عن المأكل والمشرب والمشي في الأسواق. فأوحى الله على لا يبعث الله رسولاً «فسأل الذين يقرؤون الكتاب من قبلك» بمحضر من الجهلة، هل بعث الله رسولاً قبلك إلّا وهو يأكل الطعام ويمشى في الأسواق ولك بهم أسوة.

وبإسناده إلى إبراهيم بن أبي (٣) عمير، رفعه إلى أحدهما عليِّك في قول الله عَلَق: «فإن

١. من المصدر.

كذا في المصدر. وفي النسخ: «ليقرّق» بدل «إنه لم يفرق».

٣. ليس في المصدر،

كنت في شك ممّا أنزلنا إليك \_إلى قوله \_من قبلك».

قال: قال رسول الله ﷺ: لا أشك ولا أسأل.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): حدّ ثني أبي، عن عمرو بن سعيد الراشديّ، عن ابن مسكان، عن أبي عبدالله علي قال: لمّا أسري برسول الله عَيْظُ إلى السماء وأوحي إليه في عليّ ما أوحي إليه من شرفه ومن عظمته عند الله، وردّ إلى البيت المعمور وجمع له النبيّين وصلّوا خلفه، عرض في نفس رسول الله من عظم ما أوحى إليه في عليّ. فأنزل الله «فإن كنت في شكّ ممّا أنزلنا إليك فاسأل الذين يقرؤون الكتاب من قبلك» يعني: الأنبياء، فقد أنزلنا إليهم في كتبهم من فضله ما أنزلنا في كتابك. «لقد جاءك الحقّ إلى قوله فتكون من الخاسرين».

فقال الصادق عليه : فوالله ، ما شكّ وما سأل.

وفي تفسير العيّاشي (٢): عن عبدالصمد بن بشير، عن أبي عبدالله عليه في قول الله: «فإن كنت في شكّ ممّا أنزلنا إليك فاسأل الّذين يقرؤون الكتاب من قبلك».

قال: لمّا أسري بالنبيّ عَيَّا ففرغ من مناجاة ربّه، ردّ إلى البيت المعمور؛ وهو بيت في السماء الرابعة بحذاء الكعبة. فجمع الله له النبيّين والمرسلين والملائكة، ثمّ أمر جبرئيل فأذّن وأقام الصلاة (٣)، وتقدّم رسول الله عَيَّا فصلّى بهم. فلمّا فرغ التفت إليهم، فقال له الله «فاسأل الذين يقرؤون الكتاب من قبلك لقد جاءك الحقّ من ربّك فلا تكوننّ من الممترين». فسألهم يومئذ النبيّ، ثمّ نزل.

وفي الخرائج والجرائح (٤): في روايات الخاصّة أن أبا جعفر للظِّلِ قبال: إنّ رسول الله ﷺ قال: إنّ رسول الله ﷺ قال: لمّا أسري بي نزل جبرئيل بالبراق؛ وهو أصغر من البغل وأكبر من الحمار، مضطرب الأذنين، عيناه في حوافره، خطاه مدّ البّصر، وله جناحان يحريان به من

۲. تفسير العيّاشي ۱۲۸/۲، ح٤٣.

١. تفسير القميّ ٣١٧/١.

٣. ليس في المصدر،

٤. الخرائج /ج ١/ ٨٤، ح١٤٨. ونور الثقلين ٢/٠٢٠ـ ٣٢١، ح ١٣٠ عنه.

خلفه، عليه سرج من ياقوت فيه من كلّ لون، أهدب العرف (١) الأيمن. فوقفه (٢) على باب خديجة ودخل إلى رسول الله ﷺ، فمرح (٣) البراق.

فخرج إليه جبرئيل وقال: اسكن، فإنّما يركبك أحبّ خلق الله إليه.

[فثنّي رجله ]<sup>(٤)</sup>وهمّ بالنزول.

فقال له جبرئيل: كما أنت.

فجمع ما شاء الله من الأنبياء في بيت المقدس. فأذّن جبيرئيل، وتـقدّم رسـول الله فصلّى بهم.

ثمّ قال أبو جعفر عليه في قوله تعالى: «فإن كنت في شكَ ممّا أنزلنا إليك فاسأل الّذين يقرؤون الكتاب من قبلك» هؤلاء الأنبياء الذين جمعوا. «فلا تكونن من الممترين» قال: فلم يشك رسول الله عَمَا الله عَمَال.

﴿ إِنَّ الَّذِينَ حَقَّتْ عَلَيْهِمْ ﴾: ثبت عليهم.

﴿كَلِمَةُ رَبِّكَ ﴾: أي إخباره بأنّهم يموتون على الكفر، أو يخلّدون في العذاب.

﴿ لاَ يُؤْمِنُونَ ﴾ ۞: إذ لا يكذّب كلامه ولا ينتقض قضاؤه، لأنّه لا يخبر إلّا عن عــلم بأنّهم لا يؤمنون.

﴿ وَلَوْ جَاءَتُهُمْ كُلِّ آيَةٍ حَنَّىٰ يَرَوُا الْعَذَابَ الْآلِيمَ ﴾ ۞: وحينئذ لا ينفعهم، كما لم ينفع فرعون.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥): وقوله تَعْكَ: «إنَّ اللَّذين حقّت عليهم كلمة ربّك لا يؤمنون، ولو جاءتهم كلّ أية حتّى يروا العذاب الأليم».

٤. من المصدر.

١. العرف: شعر عنق الفرس، وأهدب العرف، أي: طويله وكثيره مرسلاً من الجانب الأيمن.

٢. المصدر: فأوقف. ٣. المرح: شدّة النشاط والفرح.

٥. تفسير القميّ ٣١٧/١.

قال: الَّذين جحدوا أميرالمؤمنين صلوات الله عليه.

وقوله تعالى: «إِنَّ الَّذين حقّت عليهم كلمة ربَّك لايؤمنون».

قال: عرضت عليهم الولاية وقد فرض الله تعالى عليهم الإيمان بها، فلم يومنوا بها. ﴿ فَلَوْ لاَ كَانَتْ قَرْيَةٌ آمَنَتْ ﴾: فهلاكانت قرية من القرى الّتي أهلكناها آمنت قبل معاينة العذاب ولم تؤخّر إليها، كما أخّر فرعون.

﴿ فَنَفَعَهَا إِيمَانُهَا ﴾: بأن يقبله الله منها، ويكشف العذاب عنها

﴿ إِلاَّ قَوْمَ يُونُسَ ﴾: لكنّ قوم يونس.

﴿ لَمَّا آمَنُوا﴾: أوّل ما رأوا أمارة العذاب، ولم يؤخّروه إلى حلوله،

﴿كَشَفْنَا عَنْهُمْ عَذَابَ الْخِزْيِ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا﴾: ويجوز أن تكون الجملة في معنى النفي، لتضمّن حرف التحضيض معناه فيكون الاستثناء متّصلاً. لأن المراد من القرى: أهاليها، كأنّه قال: ما آمن أهل قرية من القرى العاصية فنفعهم إيمانهم، إلا قوم يونس. ويؤيّده قراءة الرفع على البدل.

## ﴿ وَمَتَّعْنَاهُمْ إِلَىٰ حِينٍ ﴾ ۞: إلى آجالهم.

وفي الجوامع (١): وكان قد بعث إلى نينوى من أرض الموصل فكذّبوه، فذهب عنهم مغاضباً. فلمّا فقدوه، خافوا نزول العذاب. فلبسوا المسوح وعجّوا وبكوا، فصرف الله عنهم العذاب وكان قد نزل وقرب منهم.

وفي تفسير العيّاشي (1): عن أبي عبيدة الحذّاء، عن الباقر الله على قال: كتب أميرالمؤمنين الله قال: حدّثني رسول الله عَلَيْهُ أنّ جبرئيل حدّثه، أنّ يونس بن متّى الله عنه الله إلى قومه، وهو ابن ثلاثين سنة. وكان رجلاً تعتريه الحدّة (1). وكان قليل الصبر على قومه والمداراة لهم، عاجزاً عمّا حمل من ثقل حمل أوقار النبوّة وأعلامها. وأنّه تفسّخ تحتها كما يتفسّخ الجَذْعُ تحت حمله. وأنّه أقام فيهم يدعوهم إلى الإيمان بالله

٢. تفسير العيّاشي ١٢٩/٢، ح ٤٤.

١. الجوامع / ١٩٩.

٣. أي: يصيبه البأس والغضب.

والتصديق به واتّباعه ثلاثاً وثلاثين سنة، فلم يؤمن به ولم يتّبعه من قومه إلّا رجلان، اسم أحدهما روبيل، واسم الآخر تنوخا.

وكان روبيل من أهل بيت العلم والنبؤة والحكمة، وكان قديم الصحبة ليونس بن متى من قبل أن يبعثه الله بالنبؤة. وكان تنوخا رجلاً مستضعفاً عابداً زاهداً منهمكاً في العبادة، وليس له علم ولا حكم. وكان روبيل صاحب غنم يرعاها ويتقوّت منها. وكان تنوخا رجلاً حطّاباً يحتطب على رأسه ويأكل من كسبه. وكان لروبيل منزلة من يونس غير منزلة تنوخا، لعلم روبيل وحكمته وقديم صحبته.

فلما رأى يونس أنّ قومه لايجيبونه ولايؤمنون، ضجر وعرف من نفسه قلّة الصبر فشكى ذلك إلى ربّه، وكان فيما شكى أن قال: يا ربّ، إنّك بعثتني إلى قومي ولي ثلاثون سنة. فلبثت فيهم أدعوهم إلى الإيمان بك والتصديق برسالتي وأخوفهم عذابك ونقمتك ثلاثاً وثلاثين سنة، فكذّبوني ولم يؤمنوا بي وجحدوا نبوتي واستخفّوا برسالتي. وقد توعّدوني (1)، وخفت أن يقتلوني. فأنزل عليهم عذابك، فإنهم قوم لا يؤمنون.

قال: فأوحى الله إلى يونس: أنّ فيهم الحمل والجنين والطفل والشيخ الكبير والمرأة الضعيفة والمستضعف المهين، وأنا الحكم العدل، سبقت رحمتي غضبي لا أعذّب الصغار بذنوب الكبار من قومك. وهم يا يونس، عبادي وخلقي وبريّتي في بلادي وفي عيلتي أحبّ أن أتأنّاهم (٢) وأرفق بهم وأنتظر توبتهم. وإنّما بعثتك إلى قومك لتكون حيطاً (٣) عليهم، تعطف عليهم بسجال الرحمة (٤) الماسّة منهم، وتتأنّاهم برأفة النبوّة. وتصبر معهم بأحلام الرسالة، وتكون لهم كهيئة الطبيب المداوي العالم بمداواة الدواء. فخرقت (٥) بهم، ولم تستعمل قلوبهم بالرفق، ولم تسسهم بسياسة المرسلين.

٢. من التأنّي، أي: الرفق والمداراة.

٤. المصدر: لسخاء الرحمة.

١. المصدر: تواعدوني.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: حفيظاً.

٥.كذا في المصدر. وفي النسخ: فخرجت.

ثمّ سألتني، مع سوء نظرك، العذاب لهم عند قلّة الصبر منك. وعبدي نوح كان أصبر منك على قومه، وأحسن صحبة، وأشدّ تأنّياً في الصبر عندي، وأبلغ في العذر فغضبت له حين غضب لي، وأجبته حين دعاني.

فقال يونس: يا ربّ، إنّما غضبت عليهم فيك، وإنّما دعوت عليهم حين عصوك. فو عزّتك، لاأتعطّف عليهم برأفة أبداً، ولا أنظر إليهم بنصيحة شفيق بعد كفرهم وتكذيبهم إيّاي وجحدهم نبوّتي، فأنزل عليهم عذابك فإنّهم لا يؤمنون أبداً.

فقال الله: يا يونس، إنهم مائة ألف أو يزيدون من خلقي، يعمرون بلادي، ويلدون عبادي. ومحبّتي أن أتأناهم للذي سبق من علمي فيهم وفيك، وتقديري وتدبيري غير علمك وتقديرك. وأنت المرسل، وأنا الربّ الحكيم. وعلمي فيهم يا يونس باطن في الغيب عندي، لا يعلم ما منتهاه، وعلمك فيهم ظاهر لا باطن له. يا يونس، قد أجبتك إلى ما سألت من إنزال العذاب عليهم. وما ذلك يا يونس، بأوفر لحظك عندي، ولا أحمد (۱) لشأنك. وسيأتيهم عذابي في شوّال، يوم الأربعاء، وسط الشهر، بعد طلوع الشمس، فأعلمهم ذلك.

قال: فسرّ ذلك يونس ولم يسؤه، ولم يدر ما عاقبته. فانطلق يسونس إلى تـنوخا العابد، فأخبره بما أوحى الله إليه من نزول العذاب على قومه في ذلك اليوم.

وقال له: أنطلق حتّى أعلمهم بما أوحى الله إلى من نزول العذاب.

فقال: تنوخا: فدعهم في غمرتهم ومعصيتهم حتّى يعذّبهم الله.

فقال له يونس: بل نلقي روبيل فنشاوره، فإنه رجل عالم حكيم من أهل بيت النبؤة. فانطلقا إلى روبيل، فأخبره يونس بما أوحى الله إليه من نزول العذاب على قومه في شوّال يوم الأربعاء في وسط الشهر بعد طلوع الشمس.

فقال له: ماترى؟ انطلق بنا حتّى أعلمهم ذلك.

١. المصدر: أجمل.

فقال له روبيل: ارجع إلى ربّك رجعة نبيّ حكيم ورسول كريم، واسأله أن يصرف عنهم العذاب. فإنّه غنيّ عن عذابهم، وهو يحبّ الرفق بعباده، وما ذلك بأضرّ لك عنده ولا أسوأ لمنزلتك لديه. ولعلّ قومك بعد ما سمعت ورأيت من كفرهم وجحودهم يؤمنون يوماً، فصابرهم وتأنّاهم.

فقال له تنوخا: ويحك يا روبيل، ما أشرت على يونس وأمرته به بعد كفرهم بـالله وجحدهم لنبيّه (١) وتكذيبهم إيّاه وإخراجهم إيّاه من مساكنه وما همّوا به من رجمه.

فقال روبيل لتنوخا: اسكت، فإنَّك رجل عابد لاعلم لك.

ثم أقبل على يونس، فقال: أرأيت يا يونس، إذا أنـزل الله العـذاب عـلى قـومك فيهلكهم جميعاً أو يهلك بعضاً ويبقى بعضاً؟

فقال له يونس: بل يهلكهم جميعاً، وكنذلك سألته. ما دخلتني لهم رحمة (١) تعطّف، فأراجع (٣)الله فيهم وأسأله أن يصرف عنهم.

فقال له روبيل: أتدري يا يونس، لعل الله إذا أنزل عليهم العذاب فأحسوا به أن يتوبوا إليه أو يستغفروه. فيرحمهم فإنه أرحم الراحمين، ويكشف عنهم العذاب من بعد ما أخبرتهم عن الله تعالى أنه ينزل عليهم العذاب يـوم الأربعاء، فـتكون بـذلك عندهم كذَاباً.

فقال له تنوخا: ويحك يا روبيل، لقد قلت عظيماً. يخبرك النبيّ الممرسل أنّ الله أوحى إليه أنّ العداب ينزل عليهم، فترد قول الله وتشك فيه وفي قول رسوله؟ اذهب، فقد حبط عملك.

فقال روبيل لتنوخا: لقد فسد(١) رأيك.

ثمَ أقبل على يونس، فقال: أنزل الوحي والأمر من الله فيهم على ما أنزل عليك فيهم من إنزال العذاب عليهم، وقوله الحقّ. أرأيت إذاكان ذلك فهلك قومك كلّهم وخربت

٣. المصدر: فارجع،

٢. كذا في المصدر وفي النسخ: رحمته.

١. كذا في المصدر وفي النسخ: لنبيّهم.

٤. المصدر: قشل.

قريتهم، أليس يمحو الله اسمك من النبوّة وتبطل رسالتك وتكون كبعض ضعفاء الناس ويهلك على يديك مائة ألف [أو يزيدون ](١)من الناس.

فأبى يونس أن يقبل وصيّته فانطلق ومعه تنوخا (٢) إلى قومه، فأخبرهم أنّ الله أوحى إليه أنّه منزّل العذاب عليهم يوم الأربعاء في شوّال في وسط الشهر بعد طلوع الشمس. فردّوا عليه قوله وكذّبوه، وأخرجوه من قريتهم إخراجاً عنيفاً. فنخرج يونس ومعه تنوخا من القرية وتنحّيا عنهم غير بعيد وأقاما ينتظران العذاب.

وأقام روبيل مع قومه في قريتهم. حتى إذا دخل عليهم شوال، صرخ (٣) روبيل بأعلى صوته في رأس الجبل إلى القوم: أنا روبيل الشفيق عليكم الرحيم بكم إلى ربّه، قد أنكرتم (٤) عذاب الله. هذا شوّال قد دخل عليكم، وقد أخبركم يونس نبيّكم ورسول ربّكم، أنّ الله أوحى إليه أنّ العذاب عليكم في شوّال في وسط الشهر يوم الأربعاء بعد طلوع الشمس. ولن يخلف الله وعده رسله، فانظروا ماذا أنتم صانعون؟

فأفزعهم كلامه، فوقع في قلوبهم تحقّق نزول العذاب. فأجفلوا (٥) نحو روبيل، وقالوا له: ماذا أنت مشير به علينا يا روبيل؟ فإنّك رجل عالم حكيم، لم نزل نعرفك بالرأفة (٢) علينا والرحمة لنا، وقد بلغنا ما أشرت به على يونس، فمرنا بأمرك وأشر علينا برأيك.

فقال لهم روبيل: فإنّي أرى لكم وأشير عليكم أن تنظروا وتعمدوا إذا طلع الفجر يوم الأربعاء في وسط الشهر، أن تعزلوا الأطفال عن الأمّهات في أسفل الجبل في طريق الأودية، وتقفوا النساء في سفح الجبل، ويكون هذا كلّه قبل طلوع الشمس. فعجّوا عجيج الكبير منكم والصغير بالصراخ والبكاء والتضرّع إلى الله والتوبة إليه

١. من المصدر.

المصدر: تنوخا من القرية وتنخيا عنهم غير بعيد ورجع يونس إلى قومه.

٣. كذا في المصدر وفي النسخ: خرج. ٤. كذا في المصدر وفي النسخ: أنكر بكم.

٥. فأجفلوا، أي: أسرعوا نحوه بالذهاب. ٦. بعض نسخ المصدر: بالرقة.

والاستغفار له، وارفعوا رؤوسكم إلى السماء وقولوا: ربّنا، ظلمنا وكذّبنا نبيّك وتبنا إليك من ذنوبنا. وإن لا تغفر لنا وترحمنا، لنكوننّ من الخاسرين المعذّبين. فاقبل توبتنا، وارحمنا يا أرحم الراحمين. ثمّ لا تملّوا من البكاء والصراخ والتضرّع إلى الله والتوبة إليه حتّى توارى الشمس بالحجاب، أو يكشف الله عنكم العذاب قبل ذلك.

فأجمع رأي القوم على أن يفعلوا ما أشار به عليهم روبيل. فلما كان يـوم الأربعاء الذي توقّعوا فيه العذاب، تنحّى روبيل عن القرية حيث يسمع صراحهم ويـرى العذاب إذا نزل. فلما طلع الفجر يوم الأربعاء، فعل قوم يونس ما أمرهم روبيل به. فلما بزغت الشمس، أقبلت ريح صفراء مظلمة مسرعة لها صرير وحفيف [وهدير](۱) فلما رأوها عجّوا جميعاً بالصراخ والبكاء والتضرّع إلى الله وتابوا إليه واستغفروه، وصرخت الأطفال بأصواتها تطلب أمّهاتها، وعجّت سخال البهائم تطلب الثدي، وعسجت (۱) الأنعام تطلب الرعاء. فلم يـزالوا بـذلك ويـونس وتـنوخا يسمعان صيحتهم (۱) وصراخهم، ويدعون الله عليهم بـتغليظ العذاب عليهم. وروبيل في موضعه يسمع صراخهم وعجّتهم (2) ويرى ما نزل، وهو يـدعو الله بكشف العذاب عنهم.

فلمًا أن زالت الشمس وفتحت أبواب السماء وسكن غضب الربّ تعالى ورحمهم الرحمن، فاستجاب دعاءهم وقبل توبتهم وأقالهم عثرتهم.

وأوحى إلى إسرافيل: أن اهبط إلى قوم يونس. فإنهم قد عجّوا إليّ بالبكاء والتضرّع وتابوا إليّ واستغفروني، فرحمتهم وتبت عليهم. وأنا الله التوّاب الرحيم، أسرع إلى قبول توبة عبدي التائب من الذنب (٥). وقد كان عبدي يونس ورسولي، سألني نـزول العذاب على قومه، وقد أنزلته عليهم. وأنا الله أحقّ من وفي بعهده وقد أنزلته عليهم،

٢. كذا في المصدر وفي النسخ: وسعت.

٤. المصدر: عجيجهم.

١. من المصدر،

٣. بعض نسخ المصدر: ضجيجهم.

٥. المصدر: الذنوب.

ولم يكن اشترط يونس حين سألني أن أنزل عليهم العذاب أن أهلكهم، فاهبط إليهم فاصرف عنهم ما قد نزل بهم من عذابي.

فقال إسرافيل: يا ربّ، إنّ عذابك قد بلغ أكتافهم، وكاد أن يهلكهم، وما أراه إلّا وقد نزل بساحتهم، فإلى أين أصرفه؟

فقال الله: كلا، إني قد أمرت ملائكتي أن يصرفوه ولا ينزلوه عليهم حتى يأتيهم أمري فيهم وعزيمتي. فاهبط يا إسرافيل عليهم واصرفه عنهم. واصرف به إلى الجبال وبناحية مفاوض (١) العيون ومجاري السيول في الجبال العاتية العادية المستطيلة على الجبال، فأذلها به ولينها حتى تصير ملتئمة (٢) حديداً جامداً.

فهبط إسرافيل عليهم، فنشر أجنحته، فاستاق بها ذلك العذاب حتَى ضرب بها تلك الجبال الّتي أوحى الله إليه أن يصرفه إليها.

قال أبو جعفر عليه : وهي الجبال الّتي بناحية الموصل اليوم، فصارت حديداً إلى يوم القيامة.

فلمًا رأى قوم يونس أنّ العذاب قد صرف عنهم، هبطوا إلى منازلهم من رؤوس الجبال وضمّوا إليهم نساءهم وأولادهم وأموالهم، وحمدوا الله على ما صرف عنهم. وأصبح يونس وتنوخا يوم الخميس، في موضعهما الذي كانا فيه، لا يشكّان أنّ العذاب قد نزل بهم وأهلكهم جميعاً لمّا خفيت أصواتهم عنهما. فأقبلا ناحية القرية يوم الخميس، مع طلوع الشمس، ينظران إلى ما صار إليه القوم.

فلمّا دنوا واستقبلهم (٣)الحطّابون والحمّارة والرعاة بأعناقهم ونظروا إلى أهل القرية مطمئنين، قال يونس لتنوخا: يا تنوخا، كذّبني الوحي وكذبت وعدي لقومي. لا وعزّة ربّي، لا يرون لي وجهاً أبداً بعد ما كذبني (٤) الوحي.

فانطلق يونس هارباً على وجهه، مغاضباً لربّه ناحية بحر أيلة، مستنكراً فراراً من أن

كذا في المصدر وفي النسخ: وناحية مفاض. ٢. المصدر: مليّنة.

٣. المصدر: فلمّا دنوا من القوم واستقبلتهم. ٤. كذا في المصدر وفي النسخ: فأكذبني.

يراه أحد من قومه، فيقول له: يا كذّاب. فلذلك قال الله: «وذا النون إذ ذهب مغاضباً فظنّ أن لن نقدر عليه» الآية.

ورجع تنوخا إلى القرية فتلقى روبيل، فقال له: يا تنوخا، أيّ الرأيين كـان أصـوب وأحقّ [أن يتّبع](١)أرأيي أو رأيك؟

فقال تنوخا: بل رأيك كان أصوب، ولقد كنت أشرت برأي العلماء والحكماء.

وقال له تنوخا: أما إنّي لم أزل أرى أنّي أفضل منك لزهدي وفضل عبادتي، حـتّى استبان فضلك بفضل علمك. وما أعطاك الله، ربّك من الحكمة مع التقوى، أفضل من الزهد والعبادة بلا علم.

فاصطحبا، فلم يزالا مقيمين مع قومهما. ومضى يونس على وجهه مغاضباً لربّـه، فكان من قصّته ما أخبر الله به في كتابه. فآمنوا فمتّعناهم إلى حين.

قال أبو عبيدة: قلت لأبي جعفر للنِّلةِ: كم كان غاب يونس عن قومه حتَّى رجع إليه بالنبوّة والرسالة، فآمنوا به وصدّقوه؟

قال: أربعة أسابيع: سبعاً منها في ذهابه إلى البحر، [وسبعاً في بطن الحوت، وسبعاً تحت الشجرة بالعراء](٢)، وسبعاً منها في رجوعه إلى قومه. فقلت له: وما هذه الأسابيع، شهور أو أيّام أو ساعات؟

فقال: يا أبا عبيدة، إنّ العذاب أتاهم يوم الأربعاء في النصف من شوّال، وصرف عنهم من يومهم ذلك. فانطلق يونس مغاضباً، فمضى يوم الخميس سبعة أيّام في مسيره إلى البحر وسبعة أيّام في بطن الحوت وسبعة أيّام تحت الشجرة بالعراء وسبعة أيّام في رجوعه إلى قومه. فكان ذهابه ورجوعه ثمانية وعشرون يوماً. ثمّ أتاهم، فآمنوا به وصد قوه واتبعوه. فلذلك قال: «فلو لاكانت قرية آمنت فنفعها إيمانها إلّا قوم يونس لمّا آمنوا كشفنا عنهم عذاب الخزي في الحياة الدنيا ومتّعناهم إلى حين».

١. من المصدر،

عن أبي بصير (١)، عن أبي عبدالله عليه قال: لمّا أظلّ قوم يونس العـذاب، دعـوا الله فصرفه عنهم.

قلت: كيف ذلك؟

قال: كان في العلم أنّه يصرفه عنهم.

عن الثماليّ (٢)، عن أبي جعفر الطِّلا قال: إنّ يونس لمّا آذاه قـومه، دعـا الله عـليهم. فأصبحوا أوّل يوم ووجوههم صفر (٣)، وأصبحوا اليوم الثاني ووجوههم سود.

قال: وكان الله واعدهم أن يأتيهم العذاب، حتى نالوه برماحهم (٤). ففر قوا بين النساء وأولادهن والبقز وأولادها، ولبسوا المسوح والصوف، ووضعوا الحبال في أعناقهم والرماد على رؤوسهم، وضجّوا ضجّة واحدة إلى ربّهم، وقالوا: آمنًا بإله يونس.

قال: فصرف الله عنهم العذاب إلى جبال آمد (٥).

قال: وأصبح يونس وهو يظنّ أنّهم هلكوا، فوجدهم في عافية.

عن معمر (٦)، قال: قال أبوالحسن الرضاع الله : إنّ يونس لمّا أمره الله [بما أمره] (١) فأعلم قومه فأظلَهم العذاب، فرّقوا بينهم وبين أولادهم وبين البهائم وأولادها، ثمّ عجّوا وضجّوا فكشف (٨) الله عنهم العذاب. وهذان الحديثان طويلان أخذت منهما موضع الحاجة.

وفي كتاب علل الشرائع (٩)، بإسناده إلى عليّ بن سالم، عن أبي بصير قال: قلت لأبي عبد الله عليّ لا لأي علّ صرف الله العذاب عن قوم يونس وقد أظلّهم، ولم يفعل كذلك بغيرهم من الأمم؟

ا. تفسير العيّاشي ١٣٦/٢، ح ٤٥.
 ٢. نفس المصدر والموضع، ح ٤٦.

٣. المصدر: صفرة. ٤. كذا في المصدر وفي النسخ: يرياحهم.

٥. كذا في المصدر وفي النسخ: أعد. قال الحمويّ: آمِد: أعظم ديار بكر.

٦. نفس المصدر والمجلد/١٣٧، ح ٤٧.

المصدر: فكف.
 العلل/٧٧، ح١.

قال: لأنّه كان في علم الله أنّه سيصرفه عنهم لتوبتهم. وإنّما ترك إخبار يونس بذلك، لأنّه ﷺ أراد أن يفرّغه لعبادته في بطن الحوت فيستوجب بذلك ثوابه وكرامته.

وبإسناده (١) إلى سماعة، أنّه سمعه للله وهو يقول: ما ردّ الله العذاب عـن قـوم قـد أظلّهم إلّا قوم يونس.

فقلت: أكان قد أظلَهم؟

فقال: نعم، حتّى نالوه بأكفّهم.

قلت: فكيف كان ذلك؟

قال: كان في العلم المثبت عند الله ﷺ الذي لم يطلع عليه أحد أنّه سيصرفه عنهم. وفي الكافي (٢)، بإسناده إلى أبي عبدالله عليًا حديث طويل. يقول فيه: إنّ جبرئيل استثنى في هلاك قوم يونس، ولم يسمعه يونس.

وفي تهذيب الأحكام (٣): عليّ بن الحسين (٤)، عن محمّد بن عبد الله بن زرارة، عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر، عن أبان بن عثمان الأحمر، عن كثير النوا، عن أبي جعفر الله أنه قال، وقد ذكر يوم عاشوراء: وهذا اليوم الذي تاب الله فيه على قوم يونس الله لله فيه على قوم

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥): حدّثني أبي ، عن ابن أبي عمير ، عن جميل قال : قال لي أبو عبدالله للنظّة : ما ردّ الله عظّة العذاب إلّا عن قوم يونس . وكان يونس يدعوهم إلى الإسلام ، فيأبوا ذلك ، فهم أن يدعو عليهم . وكان فيهم رجلان عابد وعالم . وكان اسم أحدهما مليخا (٦) ، والآخر اسمه روبيل . وكان العابد يشير على يونس بالدعاء عليهم ،

١. نفس المصدر والموضع، ح٢.

٢. نور الثقلين ٢/٣٣٠، ح ١٤٢؛ و تفسير الصافي ٤٢٧/٢؛ الكافي ١٤٨/١، ح ١٤؛ تفسير القميّ ٧٤/٢.

٣. التهذيب ٣٠٠/٤، ح٩٠٨. وقد لخص المؤلف الخبر.

المصدر: عليّ بن الحسن.
 المصدر: عليّ بن الحسن.

مر في الحديث السابق: أنّ اسمه «تنوخا».

وكان العالم ينهاه ويقول: لا تدع (١) عليهم، فإنّ الله يستجيب لك ولا يحبّ هلاك عباده. فقبل قول العابد، ولم يقبل قول العالم، فدعا عليهم.

فأوحى الله إليه: يأتيهم العذاب في سنة كذا وكذا، وفي شهر كذا وكذا، وفي يوم كذا وكذا.

فلمًا قرب الوقت، خرج يونس من بينهم مع العابد وبقي العالم فيهم. فلمّاكان ذلك اليوم، نزل العذاب.

فقال العالم لهم: يا قوم، افزعوا إلى الله الله الله الله الله الله الله عنكم. فقالوا: كيف نصنع؟

قال: اجتمعوا واخرجوا إلى المفازة، وفرّقوا بين النساء والأولاد وبين الإبل وأولادها وبين البقر وأولادها وبين الغنم وأولادها، ثمّ ابكوا وادعوا.

فذهبوا وفعلوا ذلك وضجّوا وبكوا، فرحمهم الله وصرف عنهم العـذاب. وفـرّق العذاب على الجبال، وقدكان نزل وقرب منهم. فأقبل يونس لينظر كيف أهلكهم الله، فرأى الزارعين يزرعون في أرضهم!

قال لهم: ما فعل قوم يونس؟

فقالوا له، ولم يعرفوه: إنّ يونس دعا عليهم، فاستجاب الله ﷺ له ونزل العذاب على عليهم. فاجتمعوا وبكوا ودعوا، فرحمهم الله وصرف ذلك عنهم وفرّق العذاب على الجبال. فهم إذن يطلبون يونس، ليؤمنوا به.

فغضب يونس ومرّ على وجهه مغاضباً لله، كما حكى الله تعالى. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي رواية أبي الجارود (٢)، عن أبي جعفر الله قال: لبث يونس في بـطن الحـوت ثلاثة أيّام، ونادى في الظلمات؛ ظلمة بطن الحوت وظلمة الليل وظلمة البـحر: «أن

كذا في المصدر وفي النسخ: لاتدعوا.
 ٢. تفسير القميّ ١٩/١-٣٢٠.

لاإله إلّا أنت سبحانك إنّي كنت من الظالمين». فاستجاب الله له، فأخرجه الحوت إلى الساحل، ثمّ قذفه فألقاه بالساحل. وأنبت الله عليه شجرة من يقطين؛ وهو القرع. فكان يمصّه ويستظلّ به وبورقه. وكان تساقط شعره ورقّ جلده. وكان يونس يسبّح الله ويذكره بالليل والنهار.

فلمًا أن قوي واشتدً، بعث الله دودة فأكلت أسفل القرع فذبلت القرعة ثمّ يبست. فشقّ ذلك على يونس، فظلّ حزيناً.

فأوحى الله إليه: ما لك حزيناً ، يا يونس؟

قال: يا ربّ، هذه الشجرة الّتي كانت تنفعني فسلّطت عليها دودة فيبست!

قال: يا يونس، أحزنت لشجرة لم تزرعها ولم تسقها ولم تعن (۱) بها إن يبست حين استغنيت عنها، ولم تحزن لأهل نينوى أكثر من مائة ألف أردت أن ينزل عليهم العذاب. إن أهل نينوى آمنوا واتقوا، فارجع إليهم.

فانطلق يونس إلى قومه. فلمّا دنا يونس من نينوي، استحيى أن يدخل.

فقال لراع لقيه: ائت أهل نينوي وقل لهم: إنَّ هذا يونس قد جاء.

قال له الراعي: أتكذب، أما تستحيي ويونس قد غرق في البحر وذهب؟

قال له يونس: اللهم إنَّ هذه الشاة تشهد لك أنَّى يونس.

فنطقت الشاة بأنّه يونس. فلمّا أتى الراعي قومه وأخبرهم، أخذوه وهمّوا بضربه.

فقال: إنَّ لي بيَّنة بما أقول.

قالوا: من يشهد لك؟

قال: هذه الشاة تشهد.

فشهدت بأنّه صادق، وأنّ يونس قد ردّه الله إليهم. فخرجوا يطلبونه، فجاؤوا به و أمنوا وحسن إيمانهم. فمتّعهم الله إلى حين، وهو الموت، وأجارهم من ذلك العذاب.

١. كذا في المصدر وفي النسخ: لم تعبأ.

وعن عليّ الله الله عليه شجرة من يقول في آخره: وأنبت الله عليه شجرة من يقطين، وهي الدبا، فأظلّته من الشمس فسكن (٢). ثمّ أمر الشجرة، فتنحّت عنه ووقع الشمس عليه، فجزع.

فأوحى الله إليه: يا يونس، لِمَ لم ترحم مائة ألف أو يزيدون، وأنت تجزع من ألم ساعة ؟

فقال: رب، عفوك عفوك.

فردً الله عليه بدنه، ورجع إلى قومه وآمنوا به. وهو قوله: «فلولاكانت قرية آمـنت فنفعها إيمانها

إلّا قوم يونس لمّا أمنوا كشفنا عنهم عذاب الخزي في الحياة الدنيا ومـتَعناهم إلى حين».

وفي روضة الكافي (٣): عن أحمد بن محمّد، عن ابن محبوب، عن عبدالله بن سنان، عن معروف بن خرّبوذ، عن أبي جعفر الله قال: إنّ لله الله وياح رحمة ورياح عذاب. فإن شاء أن يجعل الرياح من العذاب رحمة، فعل.

قال: ولن يجعل الرحمة من الريح عذاباً.

قال: وذلك أنّه لم يرحم قوماً قط أطاعوه فكانت طاعتهم إيّاه وبالاً عليهم، إلا بعد تحوّلهم عن طاعته. قال: وكذلك فعل بقوم يونس لمّا آمنوا، رحمهم الله بعد ماكان قدّر عليهم العذاب وقضاه. ثمّ تداركهم برحمته، فجعل العذاب المقدّر عليهم رحمة، فصرفه عنهم وقد أنزله عليهم وغشيهم. وذلك لمّا آمنوا به وتضرّعوا إليه.

٢. المصدر: فشكر.

٤. الفقيه ٢/١٤٣، ح ١٥١٣.

أ. تفسير القمي ٣١٩/١.

۳. الكافي ۹۲/۸، ح ٦٤.

عنهم شرّها ويقيهم (١) مكروهها، كما صرف عن قوم يونس حين تضرّعوا إلى الله ﷺ.

- ﴿ وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ ﴾ : إيمان كلّ من في الأرض مشيئة حتم.
- ﴿ لَآمَنَ مَنْ فِي الْأَرْضِ كُلُّهُمْ ﴾ : بحيث لا يشذَّ منهم أحد.
- ﴿ جَمِيعاً ﴾ : مجتمعين على الإيمان لا يختلفون فيه. ولكن حينئذ يفوتهم استحقاق الثواب، وينافي فائدة التكليف.

﴿ اَفَانْتَ تُكْرِهُ النَّاسَ حَتَّى يَكُونُوا مُؤْمِنِينَ ﴾ ٢ : وترتيب الإكراه على المشيئة «بالفاء» وإيلاؤها حرف الاستفهام، للإنكار.

وتقديم الضمير على الفعل، للدلالة على أنّ شأن النبيّ أيضاً التبليغ، لا الإكراه للجمع على الإيمان، فإنّه لا يمكنه.

وفي كتاب التوحيد (٢): أبي، قال: حدّثنا عبدالله بن جعفر الحميري، عن أحمد بن محمّد بن فضّال، عن عليّ بن عقبة، عن أبيه قال: سمعت أبا عبدالله عليه يقول: اجعلوا أمركم لله، ولا تجعلوه للناس. فإنّه ماكان لله، فهو لله على وماكان للناس فلا يصعد إلى الله. لا تخاصموا الناس لدينكم، فإنّ المخاصمة ممرضة للقلب. إنّ الله على قال لنبيّه على الله الله المناس لدينكم، فإنّ الله يهدي من يشاء». وقال: «أفأنت تكره لنبيّه على الله الله وأنكم أخذتم الناس حتى يكونوا مؤمنين». ذروا الناس، فإنّ الناس أخذوا عن الناس، وإنّكم أخذتم عن رسول الله. وإنّي سمعت أبي يقول: إنّ الله على عبد أن يدخل في هذا الأمركان أسرع إليه من الطير إلى وكره.

﴿ وَمَا كَانَ لِنَفْسِ أَنْ تُؤْمِنَ إِلاَّ بِإِذْنِ اللهِ ﴾ : إلّا بإرادته وألطافه و توفيقه. فلا تجهد نفسك في هداها، فإنّه إلى الله.

﴿ وَيَجْعَلُ الرُّجْسَ ﴾ : العذاب. أو الخذلان، فإنّه سببه.

وقرئ (٣) بالزاء.

٢. التوحيد/١٤٤، ح١٣.

١. كذا في المصدر وفي النسخ: ويقيها.

٣. أنوار التنزيل ٤٥٨/١.

وقرأ(١) أبوبكر: «ونجعل» بالنون.

﴿ عَلَى الَّذِينَ لاَ يَعْقِلُونَ ﴾ ٢٠ يستعملون عقولهم بالنظر في الحجج والآيات. أو لا يعقلون دلائله وأحكامه لما على قلوبهم من الطبع.

وفي عيون الأخبار (٢)، في باب ما جاء عن الرضا من الأخبار في التوحيد: حـدّثنا [تميم بن ] (٣) عبدالله بن تميم القرشي قال: حدّثنا أبي، عن أحمد بن على الأنصاري، عن أبي الصلت عبدالسلام بن صالح الهروي قال: سأل المأمون أبا الحسن على بن موسى الرضاعُلِيِّةِ عن قول الله جلِّ ثناؤه: «ولوشاء ربِّك \_إلى قوله \_إلَّا بإذن الله».

فقال الرضاع الله : حدَّثني أبي موسى بن جعفر، عن أبيه جعفر بن محمَّد، عن أبيه محمّد بن عليّ، عن أبيه علىّ بن الحسين، عن أبيه الحسين بن عليّ، عن علىّ أبي طالب ﷺ قال: إنَّ المسلمين قالوا لرسول الله ﷺ: لو أكرهت يا رسول الله، من قدرت عليه من الناس على الإسلام لكثر عددنا وقوتنا على عدونا.

فقال رسول الله ﷺ: ما كنت لألقى الله تعالى ببدعة لم يحدث إليَّ فيها شيئاً وما أنا من المتكلِّفين.

فأنزل الله تبارك وتعالى عليه: يا محمّد «ولو شاء ربّك لأمن من في الأرض كـلّهم جميعاً» على سبيل الإلجاء والاضطرار في الدنيا، كما يؤمنون (٤) عند المعاينة ورؤية البأس في الأخرة. ولو فعلت ذلك بهم، لم يستحقُّوا منِّي ثواباً ولا مدحاً. ولكنِّي أريد منكم أن تؤمنوا مختارين غير مضطرّين، لتستحقّوا منّي الزلفيٰ والكرامة ودوام الخلود في جنّة الخلد. «أفأنت تكره الناس حتّى يكونوا مؤمنين».

وأمّا قوله: «وماكان لنفس أن تؤمن إلّا بإذن الله»، فليس ذلك عملي سبيل تحريم الإيمان عليها، ولكن على معنى: أنَّها ما كانت لتـوْمن إلَّا بـاذن الله. و«إذنــه» أمـره لهــا

۲. العيون ۱۱۰/۱، ح٣٣.

٤. كذا في المصدر وفي النسخ: يؤمن.

١. أنوار التنزيل ٤٥٨/١.

٣. من المصدر.

بالإيمان ما كانت مكلّفة متعبّدة، وإلجاؤه إيّاها إلى الإيـمان عـند زوال [التكـليف](١) والتعبّد عنها.

فقال المأمون: فرّجت عنّي [يا أبا الحسن ¡<sup>(٢)</sup> فرّج الله عنك.

﴿ قُلِ انْظُرُوا ﴾ : أي تفكّروا.

﴿ مَا ذَا فِي السَّمَوْاتِ وَالْآرْضِ ﴾ : من عجائب صنعه، ليدلّكم على وحدته وكـمال قدرته.

و «ماذا» إن جعلت استفهاميّة علّقت «انظروا» عن العمل.

﴿ وَمَا تُغْنِي الْآيَاتُ وَالنَّذُرُ عَنْ قَوْمٍ لاَ يُؤْمِنُونَ ﴾ ۞: في علم الله وحكمه. و «ما» نافية. أو استفهاميّة في موضع النصب.

وفي أصول الكافي (٢): الحسين بن محمّد، عن معلّى بن محمّد، عن أحمد بن محمّد بن عبدالله، عن أحمد بن هلال، عن أميّة بن عليّ، عن داود الرقيّ قال: سألت أبا عبدالله عليّه عن قول الله تبارك وتعالى: «وما تغني الآيات والنذر عن قوم لا يؤمنون». قال: «الآيات» هم الأثمة. و «النذر» هم الأنبياء الميّليّة.

وفي روضة الكافي (1): محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن علميّ بن الحكم، عن عبدالله بن يحيى الكاهليّ، عن أبي عبد الله عليّا في قول الله ﷺ (وما تنغني ـ إلى قوله ـ لا يؤمنون».

قال: لمّا أسري برسول الله ﷺ، أتاه جبرئيل بالبراق. فركبها فأتى بيت المقدس، فلقي من لقي من إخوانه من الأنبياء صلوات الله عليهم أجمعين. ثمّ رجع فحدّث أصحابه: إنّي أتيت بيت المقدس ورجعت من الليلة، وقد جاءني جبرئيل بالبراق فركبتها. وآية ذلك أنّي مررت بعير لأبي سفيان على ماء لبني فلان، وقد أضلوا جملاً لهم أحمر، وقد همّ القوم في طلبه.

١, من المصدر،

٢. من المصدر.

۳. الكافي ۲۰۷/۱، ح ۱.

<sup>£.</sup> نفس المصدر ٣٤٦/٨، ح٥٥٥.

فقال بعضهم لبعض: إنَّما جاء الشام وهو راكب سريع، ولكنَّكم قد أتيتم الشام وعرفتموها، فسلوه عن أسواقها وأبوابها وتجارها.

فقالوا: يا رسول الله ، كيف الشام وكيف أسواقها؟

قال: وكان رسول الله ﷺ إذا سُئل عن الشيء لا يعرفه، شقّ عليه حتّى يرى ذلك في وجهه.

قال: فبينما هو كذلك إذا أتاه جبرئيل للطِّلْإِ فقال: يا رسول الله، هذه الشام قد رفعت لك.

فالتفت رسول الله ﷺ فإذا هو بالشام بأبوابها وأسواقها وتجّارها.

قال: أين السائل عن الشام؟

فقالواله: فلان وفلان.

فأجابهم رسول الله عَيَّظِيُّ في كلِّ ما سألوه عنه، فلم يؤمن منهم إلَّا قليل. وهو قول الله تبارك وتعالى: «وما تغنى الآيات والنذر عن قوم لا يؤمنون».

ثمّ قال أبو عبد الله عليُّلا: نعوذ بالله أن لا نؤمن بالله ورسوله، آمنًا بالله ورسوله.

﴿ فَهَلْ يَنْتَظِرُونَ اِلاَّ مِثْلَ اَيَّامِ الَّذِينَ خَلَوْا مِنْ قَبْلِهِمْ ﴾ : مثل وقائعهم، ونزول بأس الله بهم إذا لا يستحقُّون غيره. من قولهم: أيَّام العرب لوقائعها.

﴿ قُلْ فَانْتَظِرُوا إِنِّي مَعَكُمْ مِنَ الْمُنْتَظِرِينَ ﴾ ۞: لذلك. أو فانتظروا هلاكي، إنِّي معكم من المنتظرين هلاككم.

وفي تفسير العيّاشي (١): عن محمّد بن الفضل (٢)، عن أبي الحسن، الرضاعك قال: سألته عن شيء في الفرج.

فقال: أوليس تعلم أنَّ انتظار الفرج من الفرج؟ إنَّ الله ﷺ يقول: «انتظروا إنَّي معكم من المنتظرين».

١. تفسير العيّاشي ١٣٨/٢، ح٥٠.

٢. المصدر: محمّد بن الفضيل.

﴿ ثُمَّ نَنَجُي رُسُلَنَا وَالَّذِينَ آمَنُوا ﴾: عطف على محذوف دلّ عليه «إلّا مثل أيّام الّذين خلوا»، كأنّه قيل: نهلك الأمم ثمّ ننجّي رسلنا ومن آمن بهم. على حكاية الحال الماضية.

﴿كَذَلِكَ حَقّاً عَلَيْنَا نُنْجِ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ ن كذلك الإنجاء. أو إنجاء كذلك ننجّي محمّداً وصحبه حين نهلك المشركين.

و «حقّاً علينا» قيل: اعتراض. ونصبه بفعل مقدّر، أي حقّ ذلك علينا حقّاً. وقيل: بدل من «كذلك».

وفي تفسير العيّاشي: عن مصقلة الطحّال، عن أبي عبد الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله على الله على عندا الأمر أنّه من أهل الجنّة ؟ إنّ الله يقول: «كذلك حقّاً علينا ننج المؤمنين».

﴿ قُلْ يَا آيُّهَا النَّاسُ ﴾: قيل (١): خطاب لأهل مكّة.

﴿ إِنْ كُنْتُمْ فِي شَكُّ مِنْ دِينِي ﴾ : وصحّته.

﴿ فَلاَ اَعْبُدُ اللَّذِينَ تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللهِ وَلَكِنْ اَعْبُدُ اللهَ اللَّذِي يَتَوَفّاكُم ﴾: فهذا خلاصة ديني اعتقاداً وعملاً. فاعرضوها على العقل الصرف وانظروا فيها بعين الإنصاف، لتعلموا صحّتها. وهو أنّي لاأعبد ما تخلقونه وتعبدونه، ولكن أعبد خالقكم الذي هو يوجدكم ويتوفّاكم. وإنّما خصّ التوفّي بالذكر للتّهديد.

﴿ وَأُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ ٢٠ : بما دلّ عليه العقل، ونطق به الوحي.

وحذف الجارّ من «أن» ويجوز أن يكون من المطّرد مع «أن» وأن يكون من غيره، كقوله:

أمرتك بالخير فافعل ما أمرت به

﴿ وَانْ اَقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ ﴾ : عطف على «أن أكون» غير أنّ صلة «أن» محكيّة بصيغة

١. أنوار التزيل ٩/١٥٤.

الأمر. ولا فرق بينهما في الغرض، لأنّ المقصود وصلها بما يتضمّن معنى المصدر لتدلّ معه عليه. وصيغ الأفعال كلّها كذلك، سواء الخبر منها والطلب.

والمعنى: وأمرت بالاستقامة في الدين والاشتداد فيها بأداء الفرائض والانتهاء عن القبائح، أو في الصلاة باستقبال القبلة.

﴿حَنِيفاً ﴾: حال من «الذين» أو «الوجه».

﴿ وَلاَ تَكُونَنُ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ ۞﴿ وَلاَ تَدْعُ مِنْ دُونِ اللهِ مَا لاَ يَـنْفَعُكَ وَلاَ يَـضُرُّكَ ﴾: بنفسه إن دعوته أو خذلته.

﴿ فَإِنَّ فَعَلْتَ ﴾ : فإن دعوته.

﴿ فَإِنَّكَ إِذاً مِنَ الظَّالِمِينَ ﴾ ٢٠ : جزاء للشرط، وجواب لسؤال مقدّر عن تبعة الدعاء.

﴿ وَإِنْ يَمْسَنُّكَ اللهُ بِضُرٌّ ﴾: وإن يصبك به.

﴿ فَلاَ كَاشِفَ لَهُ إِلاَّ هُوَ ﴾ : إلَّا الله .

﴿ وَإِنْ يُرِدُكَ بِخَيْرِ فَلاَ رَادُّ ﴾ : فلا دافع.

﴿ لِفَصْلِهِ ﴾: الَّذِي أرادك به.

ولعلّه ذكر الإرادة مع الخير والمسّ مع الضرّ، مع تلازم الأمرين، للـتنبيه عـلى أنّ الخير مراد بالذات وأنّ الضرّ إنّما مسّهم لابالقصد الأوّل.

ووضع الفضل موضع الضمير، للدلالة على أنّه متفضّل بما يريد بهم من الخير لااستحقاق لهم عليه. ولم يستثن، لأنّ مراد الله لا يمكن ردّه.

﴿ يُصِيبُ بِهِ ﴾: بالخير.

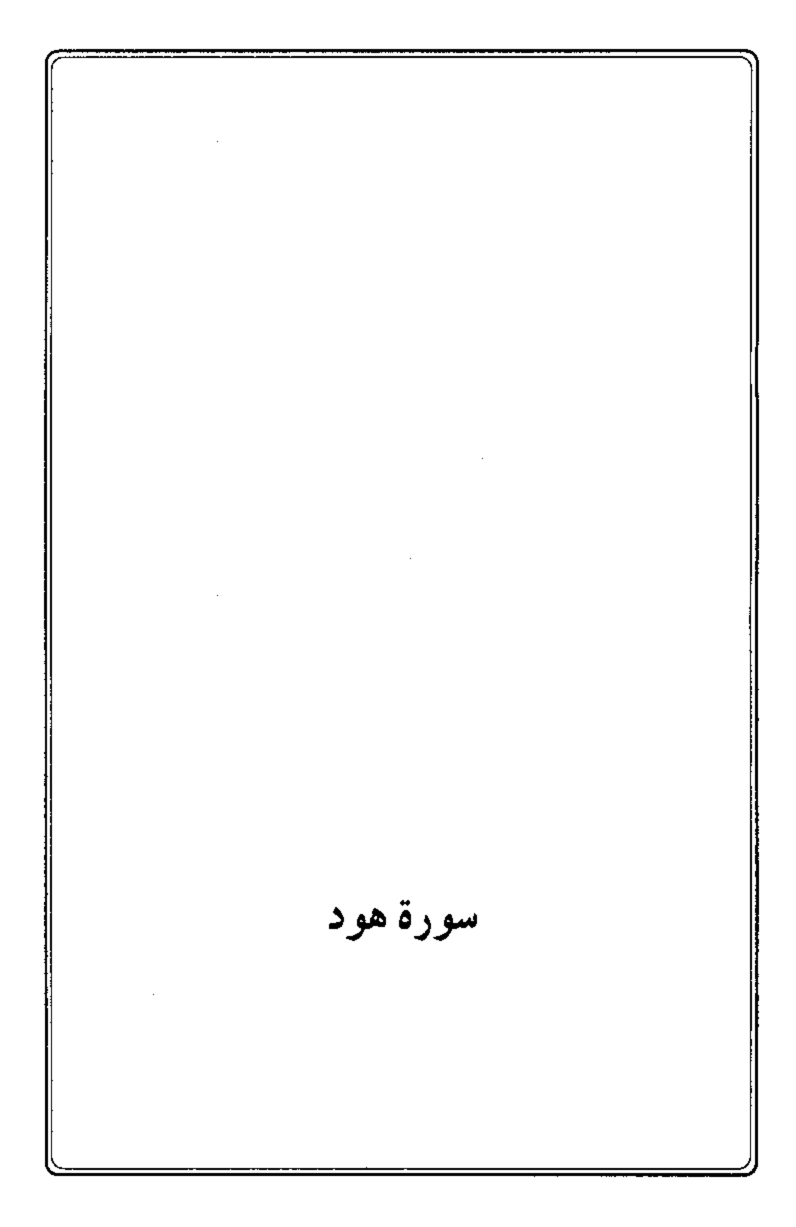
﴿ مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَهُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾ ۞: فتعرّضوا لرحمته بالطاعة ، ولا تيأسوا من غفرانه بالمعصية .

﴿ قُلْ يَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَكُمُ الْحَقُّ مِنَ رَبُّكُمْ ﴾ : رسوله أو القرآن، ولم يبق لكم عذر.

﴿ فَمَنِ اهْتَدَىٰ ﴾ : بالإيمان والمتابعة .

﴿ فَإِنَّمَا يَهْتَدِى لِتَفْسِهِ ﴾ : لأنَّ نفعه لها.

- ﴿ وَمَنْ ضَلَّ ﴾: بالكفر بهما.
- ﴿ فَإِنَّمَا يَضِلُّ عَلَيْهَا ﴾ : لأنَّ وبال الضلال عليها.
- ﴿ وَمَا أَنَّا عَلَيْكُمْ بِوَكِيلٍ ﴾ ٢ : بحفيظ موكول إليَّ أمركم، وإنَّما أنا بشير ونذير.
  - ﴿ وَاتَّبِعْ مَا يُوحَى إِلَيْكَ ﴾ : بالامتثال والتبليغ.
    - ﴿ وَاصْبِرْ ﴾ : على دعوتهم وتحمّل أذيّتهم.
  - ﴿ حَتَّىٰ يَحْكُمَ اللهُ ﴾: بالنصرة، أو بالأمر بالقتال.
- ﴿ وَهُوَ خَيْرُ الْحَاكِمِينَ ﴾ ۞: إذ لا يمكن الخطأ في حكمه، لاطلاعه على السرائسر اطلاعه على الظواهر.



## سورة هود

مكّيّه. وهي ماثة وثلاث وعشرون آية.

## بسم الله الرحمن الرحيم

في كتاب ثواب الأعمال (١)، بإسناده إلى أبي محمّد الحسن بن عليّ (٢) عليّ قال: من قرأ سورة هود في كلّ جمعة ، بعثه الله ﷺ يوم القيامة في زمرة النبيّين ، ولم يعرف له خطيئة عملها يوم القيامة .

وفي مجمع البيان (٢٠): أبيّ بن كعب، عن النبيّ ﷺ: من قرأها، أعطي من الأجر عشر حسنات بعدد من صدّق بنوح على إوكذّب به، وهود وصالح وشعيب ولوط وإبراهيم وموسى. وكان يوم القيامة من السعداء.

وروى الثعلبيّ <sup>(2)</sup>بإسناده: عن أبي إسحاق، عن أبي جحيفة قال: قيل: يا رسول الله، قد أسرع إليك الشيب!

قال: شيّبتني هود وأخواتها.

وفي كتاب الخصال <sup>(ه)</sup>: عن عكرمة ، عن ابن عبّاس ، قال : قال أبوبكر : يا رسول الله ، أسرع إليك الشيب!

قال: شيّبتني هود، والواقعة، والمرسلات، وعمّ يتساءلون.

١. ثواب الاعمال /١٣٣.

٣. المجمع ١٤٠/٣.

ه. الخصال/١٩٩، ح ١٠.

٢. المصدر: أبي جعفر محمد بن علي.

£. المجمع 120/T.

﴿ الركِتَابُ ﴾: مبتدأ وخبر. أو «كتاب» خبر مبتدأ محذوف. وسبق تأويل «الر» في أوّل سورة يونس.

﴿ أَحْكِمَتْ آيَاتُهُ ﴾: نظمت نظماً محكماً ، لا يعتريه إخلال من جهة اللفظ والمعنى . قيل (١): أو منعت من الفساد والنسخ ، فإنّ المراد آيات السورة وليس فيها منسوخ . أو أحكمت بالحجج والدلائل . أو جعلت حكيمة ، منقول (١) من حكم بالضم : إذا صار حكيماً ؛ لأنّها مشتملة على أمّهات الحكم النظريّة والعمليّة .

﴿ ثُمَّ فُصِّلَتْ ﴾: بالفوائد، من العقائد والأحكام والمواعظ والأخبار. أو بجعلها سوراً. أو بالإنزال نجماً نجماً. أو فصّل فيها ولخص ما يحتاج إليه.

وقرئ (٣): «ثمّ فصلت» أي فرقت بين الحقّ والباطل. و«أحكمت آياته ثمّ فصّلت» على البناء للمتكلّم. و«ثمّ» للتفاوت في الحكم أو للتراخي في الأخبار.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١٠): وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر عليَّلا قال: هو القرآن.

﴿ مِنْ لَدُنْ حَكِيمٍ خَبِيرٍ ﴾ ٢ : صفة أخرى للكتاب. أو خبر بعد خبر. أو صلة لد «أحكمت» أو «فصلت». وهو تقرير الإحكامها وتفصيلها على أكمل ما ينبغي، باعتبار ما ظهر أمره وما خفى.

﴿ اَلَّا تَعْبُدُوا إِلاَّ اللهَ ﴾ : لأن لا تعبدوا.

وقيل (٥): «أن» مفسّرة، لأنّ في تفصيل الآيات معنى القول.

وقيل (١): يجوز أن يكون كلاماً مبتدأ، للإغراء على التوحيد. أو الأمـر بـالتبرّؤ مـن عبادة الغير، كأنّه قيل: ترك عبادة غير الله، بمعنى: الزموه (٧)، أو اتركوها (٨) تركاً.

١. أنوار التنزيل ٤٦٠/١.

٢. كذا في المصدر، وفي أ، ب، ر: مفعولة. وفي سائر النسخ: منقولة.

٣. أنوار التنزيل ٢٠/١. ٤٦٠/١ ع. تفسير القمئ ٣٢١/١.

٥ و٦. أنوار التنزيل ٤٦٠/١. ٧. ب: الزموها.

۸. أ، ب، ر: تركوها.

﴿ إِنَّنِي لَكُمْ مِنْهُ ﴾ : من الله .

﴿ نَذِيرٌ وَبَشِيرٌ ﴾ ۞: بالعقاب على الشرك، والثواب على التوحيد.

﴿ وَأَنِ اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ ﴾ : عطف على «ألَّا تعبدوا».

﴿ ثُمَّ تُوبُوا اِلَيْهِ ﴾: ثمّ توسّلوا إلى مطلوبكم بالتوبة. فإنّ المعرض عن طريق الحقّ لابدّ له من رجوع.

وقيل (١): استغفروا من الشرك، ثمّ توبوا إلى الله بالطاعة.

ويجوز أن يكون «ثمّ» لتفاوت ما بين الأمرين.

﴿ يُمَتُّعُكُمْ مَتَاعاً حَسَناً ﴾: يعيشكم في أمن ودعة.

﴿ إِلَىٰ آجَل مُسَمَّىٰ ﴾: هو آخر أعماركم المقدّرة. أو لا يهلككم بعذاب الاستنصال.

﴿ وَيُؤْتِ كُلَّ ذِي فَضْلِ فَضْلَهُ ﴾: ويعط كلّ ذي فضل في دينه جزاء فضله في الدنيا والآخرة. وهو وعد للموحّد التائب بخير الدارين.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): عن الباقر عليِّهِ : أنّ ذلك عليّ بن أبي طالب صلوات الله عليه.

ونقل ابن مردویه (۳) من العامّة (۱)، باسناده عن رجاله، عن ابن عبّاس قال: قـوله تعالى: «ويؤت كلّ ذي فضل فضله» أنّ المعنىّ به: علىّ بن أبي طالِب عليّاً.

﴿ وَإِنْ تَوَلُّوا ﴾ : وإن تتولُّوا .

﴿ فَانِّي آخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمِ كَبِيرٍ ﴾ ٢: يوم القيامة.

وقيل (٥): يوم الشدائد، وقد ابتلوا بالقحط حتّى أكلوا الجيف.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢٠): وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جمعفر عليِّلا : أنّــه ِ الدخان والصيحة .

٢. تفسير القمئ ٣٢١/١.

٤. تفسير البرهان ٢٠٦/٢، ح٥ عنه.

٦. تفسير القميّ ٢٢١/١.

١. أنوار التنزيل ٤٦١/١.

٣. أي: وهو من العامّة.

ه. أنوار التنزيل ٤٦١/١.

و قرئ (١٠): «وإن تولُّوا» من ولي.

﴿ إِلَى اللهِ مَرْجِعُكُمْ ﴾ : رجوعكم في ذلك اليوم. وهو شاذٌ عن القياس.

﴿ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ ۞: فيقدر على تعذيبهم أشدٌ عذاب. وكأنّه تقدير لكبر اليوم.

﴿ اَلاَ إِنَّهُمْ يَثْنُونَ صُدُورَهُمْ ﴾: يثنونها عن الحقّ وينحرفون عنه. أو يعطفونها عـلى الكفر وعداوة النبيّ ﷺ. أو يولُون ظهورهم.

و قرئ (٢): «تئنوني» بالتاء والياء، من أثنوني، وهو بناء المبالغة.

وفي الجوامع <sup>(٣)</sup>: وفي قراءة أهل البيت المي<sup>ظي</sup> : يثنوني، على يفعول <sup>(1)</sup>. مـن الشني، وهو [بناء]<sup>(ه)</sup>مبالغة.

و «تثنون» من الثن: وهو الكلأ الضعيف. أراد به ضعف قلوبهم، أو مطاوعة صدورهم للثني. و «نثنثنّ» من اثنأنّ، كابيأضّ، بالهمزة.

﴿ لِيَسْتَخْفُوا مِنْهُ ﴾ : من الله بسِرّهم، فلا يُطلِع رسوله والمؤمنين عليه.

قيل<sup>(٦)</sup>: أو من رسوله.

قيل (٧): إنّها نزلت في طائفة من المشركين، قالوا: إذا أرخينا ستورنا واستغشينا ثيابنا وطوينا صدورنا على عداوة محمّد ﷺ، كيف يعلم ؟!

وقيل (٨): نزلت في المنافقين. وفيه نظر، إذ الآية مكّية، والنفاق حدث بالمدينة.

٢. أنوار التنزيل ٤٦١/١.

١. أنوار التنزيل ٤٦١/١.

٤. كذا في المصدر وفي النسخ: يفعولي.

الجوامع / ٢٠١.
 من المصدر.

٦. تفسيرالصافي ٤٣١/٢.

٧. أنوار التنزيل ٤٦١/١.

٨. نفس المصدر والموضع.

۹. الكافي ۱۱۵۸، ح ۱۱۵.

حول البيت، طأطأ أحدهم ظهره ورأسه ـ هكذا ـ وغطّى رأسه بـ ثوبه حـتّى (١) لا يـراه رسول الله ﷺ. فأنزل الله الآية.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر اللهِ على يكتمون ما في صدورهم من بغض عليّ عليه قلل رسول الله عَلَيه : إنّ آية المنافق بغض عليّ عليه الله عليه الله عليه على الله عليه على عليه على عليه عند النبي عليه ويقلم ون المودة لعليّ عليه عند النبيّ عليه ويسرّون (١) بغضه.

﴿ اَلاَ حِينَ يَسْتَغْشُونَ ثِيَابَهُمْ ﴾: ألا حين يأوون إلى فراشهم يتغطّون (٥) ثيابهم كراهة استماع كلام الله ، كقوله: «جعلوا أصابعهم في آذانهم».

وقيل (٦): يتغطّون بثيابهم.

﴿ يَعْلَمُ مَا يُسِرُّونَ ﴾ : في قلوبهم.

﴿ وَمَا يُعْلِنُونَ ﴾ : بأفواههم. يستوي في علمه سرّهم وعلنهم، فكيف يخفي عليه ما عسى يظهرونه.

﴿ إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصُّدُورِ ﴾ ۞: بالأسرار ذات الصدور، أو بالقلوب وأحوالها.

﴿ وَمَا مِنْ دَابَّةٍ فِي الْأَرْضِ اِلاَّ عَلَى اللهِ رِزْقُهَا ﴾: غذاؤها ومعاشها، لتكفّله إيّاه تفضّلاً ورحمة. وإنّما أتى بلفظ الوجوب، تحقيقاً لوصوله، وحملاً على التوكّل فيه.

﴿ وَيَعْلَمُ مُسْتَقَرَّهَا وَمُسْتَوْدَعَهَا ﴾: أماكنها في الحياة والممات. أو الأصلاب والأرحام. أو مساكنها من الأرض حين وجدت بالفعل، ومودعها من المواد والمقار حين كانت بعد بالقوة.

﴿ كُلُّ ﴾ : كلِّ واحد من الدوابِّ وأحوالها.

﴿ فِي كِتَابٍ مُبِينٍ ﴾ ٢٠ مذكور في اللوح المحفوظ. وكأنّه أريد بالآية: بيان كونه

٢. تفسير القمق ٣٢١/١.

٤. كذا في المصدر وفي النسخ: يسترون.

٦. أنوار التنزيل ٤٦١/١، وتفسيرالصافي ٤٣١/٢.

أيس في المصدر.

٣. من الهامش وليس في المصدر.

٥. أ، ب، ر: يقطعون.

عالماً بالمعلومات كلّها وبما بعدها بيان كونه قادراً على الممكنات بأسرها، تـقريراً للتوحيد ولما سبق من الوعد والوعيد.

وفي نهج البلاغة (۱): قال للتلان قسّم أرزاقهم، وأحصى آثارهم وأعمالهم، وعدّد أنفسهم (۲) وخائنة أعينهم وما تخفي صدورهم من الضمير، ومستقرّهم ومستودعهم من الأرحام والظهور، إلى أن تتناهى بهم (۳) الغايات.

وفي تفسير العيّاشي (١): محمّد بن فضيل، عن جابر، عن أبي جعفر لللِّهِ قال: أتى رسول الله ﷺ رجل من أهل البادية.

فقال: يا رسول الله، إنّ لي بنين وبنات وإخوة وأخوات وبني بنين وبني بنات وبني إخوة وبني أخوات، والمعيشة علينا خفيفة (٥). فإن رأيت يا رسول الله، أن تدعو الله أن يوسّع علينا؟

قال: وبكى. فرق له رسول الله ﷺ (٢) وقرأ: «وما من دابّة في الأرض إلّا على الله رزقها ويعلم مستقرّها ومستودعها كلّ في كتاب مبين». وقال و (٧) من كفل بهذه الأفواه المضمونة على الله رزقها، صبّ الله عليه الرزق صبّاً، كالماء المنهمر. إن قليل فقليلاً، وإن كثير فكثيراً.

قال: ثمّ دعا رسول الله ﷺ وأمّن له المسلمون.

قال: قال أبو جعفر عليه : فحد ثني من رأى الرجل في زمن عمر، فسأله عن حاله. فقال: من أحسن من خوّله (^) حلالاً وأكثرهم مالاً.

١. نهج البلاغة /١٢٣، ضمن خطبة ٩.

٢. كذا في المصدر وفي النسخ: قسّم أرزاقهم، وأعمارهم، وعدَّد انفاسهم.

٣. كذا في المصدر وفي النسخ: تناهى لهم. ٤٠ تفسير العيّاشي ١٣٩/٢ ـ ١٤٠، ح٣.

العلّه مصحف «ضيقة».

٦. المصدر: فرق له المسلمون فقال رسول الله عَلَيْكُ : «وما من دابّة» الخ.

٧. ليس في المصدر، وب: وقال و.

٨. كذا في المصدر وفي النسخ: حوله، وخوّله الله المال: أعطاه إيّاه متفضّلاً وملكه إيّاه.

﴿ وَهُوَ الَّذِي خَلَقَ السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ﴾ : أي خلقهما وما فيهما، كما مرّ بيانه في الأعراف. أو ما في جهتي العلو والسفل. وجمع السماوات دون الأرضين، لاختلاف العلويّات بالأصل والذات دون السفليّات.

وفي الكافي (١): عدَّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن محمَّد بن إسماعيل، عن بعض أصحابه ، عن أبي عبدالله لما عليه قال: إنَّ الله تبارك و تعالى خلق الدنيا في ستَّة أيَّام ، ثمَّ اختزلها(٢) عن أيّام السنة. فالسنة ثلاثمائة وأربع وخمسون يوماً.

وفي كتاب الاحتجاج (٣) للطبرسي: عن أميرالمؤمنين عليه حديث طويل، وفيه: وأمّا قوله: «إنّما أعظكم بواحدة» (٤) فإنّ الله ﷺ ذكره أنزل (٥) عزائم الشرائع وآيات الفرائض في أوقات مختلفة، كما «خلق السماوات والأرض في ستَّة أيَّام». ولو شاء لخلقها من أقلّ من لمح البصر (٦)، ولكنّه جعل الأناة والمداراة أمثالًا (٧) لأمنائه وإيجاباً للحجّة على خلقه.

وفي تفسير على بن إبراهيم (^): وقوله ﷺ: «وهو الّذي خلق السماوات والأرض في ستّة أيّام -إلى قوله (١٠) -وكان عرشه على الماء». وذلك في مبتدأ (١٠) الخلق، أنّ الربّ تبارك وتعالى خلق الهواء، ثم خلق القلم فأمره أن يجري.

فقال: يا رب، بما أجرى؟

فقال: بما هو كائن.

ثمّ خلق الظلمة من الهواء، وخلق النور من الهواء، [وخلق الماء من الهواء](١١١)،

١٠. كذا في المصدر. و في النسخ: مبدأ.

٨. تفسير القمئ ٢١/١٣ـ٣٢٢.

٢. كذا في المصدر وفي النسخ: أخذتها.

٤. سيأ / ٤٦.

۱. الكافي ۷۸/٤، صدر ح۲.

٣. الاحتجاج ٣٧٩/١.

المصدر: نزّل.

٦. كذا في المصدر وفي النسخ: ولو شاء أن يخلقها في أقل من لمح البصر لخلق.

٧. كذا في المصدر وفي النسخ: مثالًا.

٩. ليس في المصدر: إلى قوله.

١١. من المصدر.

وخلق العرش من الهواء، وخلق العقيم (١) من الهواء؛ وهو الريح الشديد، وخلق النار من الهواء، وخلق الخلق كلّهم من هذه الستّة الّتي خُلقت من الهواء. فسلّط العقيم على الماء، فضربته فأكثرت الموج والزبد، وجعل يثور دخانه في الهواء.

فلمًا بلغ الوقت الذي أراد، قال للزبد: اجمد، فجمد. وقال للموج: اجمد، فجمد. فجعل الزبد أرضاً، وجعل الموج جبالاً رواسي للأرض.

فلمًا أجمدها، قال للروح والقدرة: سوّيا عبرشي إلى السماء، فسوّيا عبرشه إلى السماء، فسوّيا عبرشه إلى السماء. وقال للدخان: اجمد، فجمد، ثمّ قال له: ازفر، فزفر، فناداها «والأرض جميعاً ائتيا طوعاً أو كرهاً قالتا أتينا طائعين، فقضاهن سبع سموات في يومين ومن الأرض مثلهنّ.

فلمًا أخذ في رزق خلقه خلق السماء وجنانها (٢) والملائكة يوم الخميس، وخلق الأرض يوم الأحد، وخلق دوابّ البرّ والبحريوم الاثنين؛ وهما اليومان اللذان يقول الله على: «أثنكم لتكفرون بالذي خلق الأرض في يومين» (٢). وخلق الشجر ونبات الأرض (٤) وأنهارها وما فيها والهوام في يوم الثلاثاء، وخلق الجانّ؛ وهو أبو الجنّ يوم الأرض في ستّ ساعات في يوم الحمعة. السبت، وخلق الطير في يوم الأربعاء، وخلق آدم في ستّ ساعات في يوم المجمعة. فهذه (٥) الستّة الأيّام خلق الله السماوات والأرض وما بينهما.

وفي روضة الكافي (٢): عبدالله بن سنان قال: سمعت أبا عبدالله النظية يـقول: إنّ الله خلق الخير يوم الأحد [وماكان ليخلق الشرّ قبل الخير، وفي يوم الأحد] (١) والاشنين خلق الأرضين، وخلق أقواتها في يوم الثلاثاء، وخلق السماوات يوم الأربعاء ويـوم الخميس، وخلق أقواتها يوم الجمعة. وذلك قول الله ﷺ: «خلق السماوات والأرض وما بينهما في ستّة أيّام».

٢. المصدر: جناتها.

٤. كذا في المصدر. و في النسخ: والنبات والارض.

٦. الكافي ١٤٥/٨، ح١١٧.

<sup>1.</sup> كذا في المصدر، و في النسخ: الغيم.

٣. فضلت ٩/.

٥. كذا في المصدر وفي النسخ: ففي هذه.

٧. من المصدر.

﴿ وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَى الْمَاءِ ﴾ : قبل خلقهما.

قيل (١): لم يكن حائل بينهما، لأنه كان موضوعاً على متن الماء. واستدلّ بـ عـلى إمكان الخلاء، وأنّ الماء أوّل حادث بعد العرش من أجرام هذا العالم.

وقيل (٢)كان الماء على متن الريح.

وفي كتاب التوحيد (٣): حدّثنا عليّ بن أحمد بن محمّد بن عمران الدقّاق الله قال: حدّثنا محمّد بن أبي عبدالله الكوفيّ، عن محمّد بن إسماعيل البرمكي قال: حدّثنا جذعان بن نصر [أبو نصر](٤) الكنديّ قال: حدّثنا سهل بن زياد الآدميّ، عن الحسن بن محبوب، عن عبدالله الله عن عن داود الرقّيّ قال: سألت أبا عبدالله الله عن قول الله عن عرشه على الماء».

فقال لي: ما يقولون [في ذلك]٧٠٠؟

قلت: يقولون: إنَّ العرش كان على الماء، والربِّ فوقه.

فقال: كذبوا. من زعم هذا، فقد صيّر الله محمولاً ووصفه بصفة المخلوقين ولزمه أنّ الشيء الّذي يحمله أقوى منه.

قلت: بيّن لي، جعلت فداك.

فقال: إنّ الله على علمه ودينه الماء قبل أن تكون سماء أو أرض أو إنس أو جنّ أو شمس أو قمر. فلمّا أراد أن يخلق الخلق، نثرهم بين يديه.

فقال لهم: من ربّكم؟

فكان أوّل من نطق رسول الله وأميرالمؤمنين والأثمّة صلوات الله عليهم. فـقالوا: أنت ربّنا.

فحمّلهم العلم والدين. ثمّ قال للملائكة : هؤلاء حملة علمي وديني وأمنائي في خلقي، وهم المسؤولون.

٣. التوحيد/٣١٩\_٣٢٠-١.

١ و٢. أنوار التنزيل ٤٦٢/١.

٤. من المصدر.

ه. بعض نسخ المصدر: عبدالرحمن.

٦. من المصدر.

ثمّ قيل لبني آدم: أقرّوا لله بالربوبيّة ولهؤلاء النفر بالطاعة.

فقالوا: نعم، ربّنا، أقررنا.

فقال للملائكة: اشهدوا.

فقالت الملائكة: شهدنا على أن لا يقولوا «إنّا كنّا عن هذا غافلين، أو تـقولوا إنّـما أشرك آباؤنا من قبل وكنّا ذرّيّة من بعدهم أفتهلكنا بما فعل المبطلون» (١). إنّ (٢) ولايتنا مؤكّدة عليهم في الميثاق.

وعلى هذا الخبر، المراد بالعرش: العلم، كما سبق أيضاً في الأخبار الأخر. ومعنى «كان عرشه على الماء»: أنّ علمه التفصيليّ الذي هو عين الموجودات كان منحصراً في الماء. فلا يلزم إمكان الخلاء، ولامح (٣) آخر.

وفي أصول الكافي (٤): محمّد بن الحسن ، عن سهل بن زياد ، عن ابن محبوب ، عن عبد الله عليه عن عن عن عن عن داود الرقيّ قال : سألت أبا عبدالله عليه عن قول الله عليه الله عليه عن عن داود الرقيّ قال : سألت أبا عبدالله عليه عن قول الله على الماء».

فقال: ما يقولون؟

قلت: يقولون: إنَّ العرش كان على الماء، والربِّ فوقه.

فقال: كذبوا. من زعم هذا، فقد صير الله محمولاً ووصفه بـصفة المـخلوقين (٥) ولزمه أنّ الشيء الّذي يحمله أقوى منه.

قلت: بين لي ، جعلت فداك.

فقال: إنّ الله حمّل دينه وعلمه على ١٦٠ الماء قبل أن يكون سماء أو أرض أو جنّ أو إنس أو شمس أو قمر.

١. الأعراف/١٧٣.

۱۰۱۰ معراف ۱۷۱۷. د سنده این است شد سر د

٣. كذا في النسخ. ويمكن أن يكون «محل».

٥. المصدر: المخلوق.

المصدر: «يا داود» بدل «ان».

٤. الكافي ١٣٢/١ ١٣٣٠، صدر ح٧.

٦. ليس في المصدر.

محمّد بن يحيى (١)، عن عبدالله بن محمّد بن عيسى، عن الحسن بن محبوب، عن عليّ بن رئاب، عن سدير الصيرفيّ قال: سمعت حمران بن أعين يسأل أبا جعفر عليُّلٍا عن قول الله ﷺ: «بديع السماوات والأرض» (٢).

قال أبوجعفر علي إنَّ الله عَلَى ابتدع الأشياء كلُّها بعلمه على غير مثال كان قبله. فابتدع السماوات والأرضين، ولم يكن قبلهن سموات ولا أرضون. أما تسمع لقوله تعالى: «وكان عرشه على الماء»؟

والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي الكافي (٣): محمّد بن يحيي ، عن محمّد بن الحسين ، عن محمّد بن سنان ، عن محمّد بن عمران العجلي قال: قلت لأبي عبدالله عليه الله عليه الله عليه عبدالله عليه عبدالله عليه عبدالله عليه كان الماء في قول الله تعالى: «وكان عرشه على الماء»؟

قال: كان مهاة بيضاء، يعنى: درّة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): حدّثني أبي، عن عليّ بن الحكم، عن سيف بن عميرة، عن أبي بكر الحضرمي، عن أبي عبدالله النِّلةِ قال: خرج هشام بن عبدالملك حاجًا ومعه الأبرش الكلبي، فلقيا أبا عبدالله التَّلاِّ في المسجد الحرام. فقال هشام للأبرش: تعرف هذا؟

قال: لا.

قال: هذا الّذي تزعم الشيعة أنّه وصيّ إمام لكثرة (٥) علمه.

فقال الأبرش: لأسألنّه عن مسألة (٧) لا يجيبني فيها إلّا نبيّ أو وصيّ نبيّ.

فقال هشام: وددت أنَّك فعلت ذلك.

٢. الأنعام /١٠١.

۱. الكافي ۲۵٦/۱، صدر ح۲.

٤. تفسير القمئ ٦٩/٢ ـ ٧٠.

۳. الكافي ۱۸۸/٤، ح ۱.

المصدر: «نبئ من كثرة» بدل «وصئ الإمام لكثرة».

٦. المصدر: مسائل.

فلقي الأبرش أبا عبدالله للطلال فقال: يا أبا عبدالله ، أخبرني عن قول الله: «أو لم يسر الذين كفروا أنَّ السماوات والأرض كانتا رتقاً ففتقناهما» (١١). فبماكان رتقهما ، وبماكان فتقهما ؟

فقال أبو عبدالله: يا أبرش، هو كما وصف نفسه «وكان عرشه على الماء» والماء على الهواء، والهواء لا يحد ولم يكن يومئذ خلق غيرهما، والماء عذب فرات. فلما أراد أن يخلق الأرض أمر الرياح فضربت الماء حتى صار موجاً، ثم أزبداً، فصار زبداً واحداً فجمعه في موضع البيت، ثم جعله جبلاً من زبد، ثم دحى الأرض من تحته، فقال الله تبارك وتعالى: «إنّ أوّل بيت وضع للناس للّذي ببكّة مباركاً» (٢)، ثم مكث الربّ تبارك وتعالى ما شاء. فلما أراد أن يخلق السماء، أمر الرياح، فضربت البحور حتى أزبدت بها. فخرج من ذلك الموج والزبد من وسطه دخان ساطع من غير نار، فخلق منه السماء وجعل فيها البروج والنجوم ومنازل الشمس والقمر وأجراها في الفلك. وكانت السماء خضراء على لون الماء الأخضر، وكانت الأرض غبراء على لون الماء الغذب، والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة. وستقف عليه بتمامه عند قوله تعالى: «أو

حدّ ثني أبي (٣)، عن حمّاد بن عيسى، عن إبراهيم بن عمر اليمانيّ، عن الطفيل (٤)، عن أبي جعفر، عن أبيه عليّ بن الحسين عليّ أنّه قال، وقد أرسل إليه ابن عبّاس يسأل عن مسائل: وأمّا ما سأل عنه من العرش مم خلقه الله ؟ فإنّ الله خلقه أرباعاً لم يخلق قبله إلا ثلاثة أشياء: الهواء والقلم والنور. ثمّ خلقه الله ألواناً مختلفة (٥). والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

١. الأنبياء/٣٠.

۲. آل عمران/۹۳.

٤. المصدر: أبي الطفيل.

٣. تفسير القميّ ٢٣/٢\_٢٤.

٥. المصدر: ثمَّ خلقه من ألوان أنوار مختلفة.

حدَّ ثني أبي (1)، عن الحسن بن محبوب، عن محمّد بن النعمان الأحول، عن سلام بن المستنير (1)، عن ثوير (1) بن أبي فاختة، وذكر حديثاً طويلاً ستقف عليه إذا لزم إن شاء الله تعالى، وفيه يقول المليلاة: «يوم تبدّل الأرض غير الأرض» يعني: بأرض لم تكسب عليها الذنوب، بارزة ليس عليها جبال ولا نبات كما دحاها أوّل مرّه. ويعيد عرشه على الماء كما كان أوّل مرة، مستقلاً بعظمته وقدرته.

﴿لِيَبْلُوكُمْ آيُكُمْ آخْسَنُ عَمَلاً﴾: متعلّق بد «خلق» أي خلق ذلك، كخلق من خلق، ليعاملكم معاملة المبتلى لأحوالكم كيف تعملون. فإن جملة ذلك أسباب ومواد ليعاملكم معاملة المبتلى وما تحتاج إليه أعمالكم، ودلائل وأمارات تستدلون بها وتستنبطون منها.

وإنّما جاز تعليق فعل البلوي، لما فيه من معنى العلم من حيث أنّـه طـريق إليـه، كالنظر والاستماع.

وإنّما ذكر صيغة التفضيل والاختبار الشامل، لفرق المكلّفين باعتبار الحسن والقبح، للتحريض على أحاسن المحاسن والتحضيض على الترقّي دائماً من مراتب العمل والعلم. فإنّ المراد بالعمل ما يعمّ عمل القلب والجوارح.

قال: ليس معنى: أكثركم (١) عملاً، ولكن أصوبكم عملاً. وإنّما الإصابة خشية الله والنيّة الصادقة. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

ا. تفسير القمي ٢٥٢/٢ والحديث عن على بن الحسين طِلَيْها.

٢. كذا في المصدر، وجامع الرواة ٢٧٠/١. وفي النسخ: سالم بن المستنير.

٣. كذا في المصدر، وجامع الرواة ١٤١/١. وفي النسخ: ثور.

٤. الكافي ١٦/٢، صدرح٤. ٥. من المصدر.

المصدر: «يعني: أكثر» بدل «معنى: أكثركم».

وروى العامّة (١)عن النبيّ ﷺ: أيّكم أحسن عقلاً (٢)، وأورع عن محارم الله، وأسرع في طاعة الله.

وفي نهج البلاغة (٣): قال عليه الآيان الله قد كشف الخلق كشفة ، لاأنّه جهل ما أخفوه من [مصون ] (٤) أسرارهم و (٥) مكنون ضمائرهم «ولكن ليبلوهم أيّهم أحسن عملاً». فيكون الثواب جزاء ، والعقاب بواء (٦).

وفي كتاب الاحتجاج (٧) للطبرسيّ: عن [الحسن بن ] (١) عليّ بن محمّد العسكريّ الثينة أنّ أبا الحسن موسى بن جعفر علينة قال: إنّ الله خلق الخلق فعلم ما هم إليه صائرون، فأمرهم (٩) ونهاهم. فما أمرهم به من شيء، فقد جعل لهم السبيل إلى الأخذ به. وما نهاهم عنه من شيء، فقد جعل لهم السبيل إلى تركه. ولا يكونون آخذين ولا تاركين إلّا بإذنه. [وما جبر الله أحداً من خلقه على معصية (١٠)، بل اختبرهم بالبلوى، كما قال: «ليبلوكم أيّكم أحسن عملاً».

قوله النِّلْإِ: ولا يكونون أخذين ولا تاركين، إلّا بإذنه ](١١) أي إلّا (١٢) بتخليته (١٣). ﴿ وَلَئِنْ قُلْتَ إِنَّكُمْ مَبْعُونُونَ مِنْ بَعْدِ الْمَوْتِ لَيَقُولَنَّ اللَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ هَٰذَا إِلّا سِحْرٌ مُبِينٌ ﴾ ﴿ وَلَئِنْ قُلْتَ إِنَّا لَهِ عَلْمُ اللّهِ الْمَوْتِ لَيَقُولَنَّ اللَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ هَٰذَا إِلّا سِحْرٌ مُبِينٌ ﴾ ﴿ وَ القول به ، أو القرآن المتضمّن لذكره ، إلّا كالسحر في الخديعة والبطلان.

وقرأ (١٤) حمزة والكسائي: «إلّا ساحر». على أنّ الإشارة إلى القائل.

۲. ب: عملاً.

٤. من المصدر.

٦. البواء: المكافاة.

من المصدر.

١٠. المصدر: معصيته.

١٢. ليس في المصدر.

١٤. أنوار التنزيل ٤٦٢/١.

١. أنوار التنزيل ٤٦٢/١.

٣. نهج البلاغة/٢٠٠\_٢٠١، ضمن خطبة ١٤٤.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: «في» بدل «و».

٧. الاحتجاج ١٥٨/٢.

٩. كذا في المصدر وفي النسخ: ممّا أمرهم.

١١. ليس في ب.

١٣. المصدر: بتخليته وعلمه.

وقرئ (۱): «أنّكم» بالفتح. على تضمّن «قلت» معنى: ذكرت. أو «أنّ» بمعنى: علّ ، أي ولئن قلت علّكم مبعوثون، بمعنى: توقّعوا بعثكم ولا تبتّوا بإنكاره، لعدّوه من قبيل ما لا حقيقة له مبالغة في إنكاره.

- ﴿ وَلَئِنْ أَخَّرْنَا عَنْهُمُ الْعَذَابَ ﴾: الموعود.
- ﴿ إِلَى أُمَّةٍ مَعْدُودَةٍ ﴾ : إلى جماعة من الأوقات قليلة.
- وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): عن أميرالمؤمنين عليه : يعني به : الوقت.
  - ﴿لَيَقُولُنَّ ﴾: استهزاء.
  - ﴿ مَا يَحْبِسُهُ ﴾ : ما يمنعه من الوقوع.
  - ﴿ اَلاَ يَوْمَ يَأْتِيهِمْ ﴾: قيل (٣): كيوم بدر.
  - ﴿لَيْسَ مَصْرُوفاً عَنْهُمْ ﴾: ليس العذاب مدفوعاً عنهم.

و «يوم» منصوب بخبر ليس مقدّماً عليه. وهو دليل على جواز تقديم خبرها عليها.

﴿ وَحَاقَ بِهِمْ ﴾: وأحاط بهم. وضع الماضي موضع المستقبل، تحقيقاً ومبالغة في التهديد.

﴿ مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِنُونَ ﴾ ﴿ أَي العذاب الذي كانوا به يستعجلون. فوضع «يستعجلون» لأنّ استعجالهم كان استهزاء.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤) يعني : إن متّعناهم في هذه الدنيا إلى خروج القائم عليّه في هذه الدنيا إلى خروج القائم عليه فنردّهم ونعذّبهم . «ليقولن ما يحبسه» أي ليقولون لا يقوم القائم ولا يخرج على حدّ الاستهزاء.

أخبرنا أحمد بن ادريس (٥) قال: حدّثنا أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن

١. أنوار التنزيل ٤٦٢/١.

٢. تفسير القميّ ٣٢٣/١. والظاهر أنّه توضيح من عليّ بن إبراهيم.

٣. أنوار التنزيل ٤٦٢/١. ٤. تفسير القمق ٣٢٢/١.

٥. تفسير القمئ ٣٢٣/١.

سيف، عن (١) حسّان، عن هشام بن عمّار، عن أبيه، وكان من أصحاب عليّ للسلِّهِ [عن علي للسِّهِ ](٢) في قوله: «ولئن أخّرنا عنهم العذاب إلى أمّة معدودة ليقولنّ ما يحبسه».

[قال: ](٣) «الأمّة المعدودة» أصحاب القائم صلوات الله عليه الثلاثمائة والبضعة عشر.

وفي تفسير العيّاشي (٤): عن الحسين، عن الخرّاز، عن أبي عبدالله عليَّا إلى اخرنا عنهم العذاب إلى أمّة معدودة». [قال: هو القائم وأصحابه.

عن أبان بن مسافر (٥)، عن أبي عبدالله للسلام الله قول الله «ولئن أخّرنا عنهم العذاب إلى أمّة معدودة» ] (٦) يعني : عدّة ، كعدّة بدر . «ليقولنّ ما يحبسه ألا يموم يأتيهم ليس مصروفاً عنهم». قال : العذاب .

عن عبدالأعلى الحلبيّ (٧) قبال: قبال أبيو جمعفر الطِّلِةِ: أصبحاب القبائم الثبلاثمائة والبضعة عشر رجلًا، هم والله الأمّة المعدودة الّتي قال الله في كتابه. وتلا هذه الآية.

قال: يجتمعون والله (٨) في ساعة واحدة، قزعاً (٩)كقزع الخريف.

وفي روضة الكافي (١٠٠)، وفي مجمع البيان: عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن أبي عن ابن أبي عمير، عن منصور بن يونس، عن إسماعيل بن جابر، عن أبي خالد، عن أبي جعفر الله على قول الله تعالى: «فاستبقوا الخيرات أينما تكونوا يأت بكم الله جميعاً» (١١٠).

قال: «الخيرات» الولاية.

وقوله تبارك وتعالى: «أينما تكونوا يأت بكم الله جميعاً» يمعني: أصحاب القائم الثلاثمائة والبضعة عشر رجلاً.

٤. تفسير العيّاشي ١٤١/٢، ح٩.

٦. ما بين المعقوفتين ليس في أ، ب، ر.

المصدر: «له» بدّل «والله». `

١. كذا في المصدر وفي النسخ: ابن.

٣. من المصدر.

٥. نفس المصدر والمجلد/١٤٠، ح٧.

٧. تفسير العيّاشي ١٤٠/٢، ح٨.

٩. القزع ـ محرّكة ـ: قطع من السحاب متفرقة صغار.

١٠. الكافي ٣١٣/٨، ح ٤٨٧، والمجمع ١٤٤/٣ ولا يوجد فيه إلا ذيل الحديث مرسلاً.

١١. البقرة/١٤٨.

قال: وهم والله الأمّة المعدودة.

قال: يجتمعون والله في ساعة واحدة، قزعاً كقزع الخريف.

﴿ وَلَئِنْ اَذَقْنَا الْإِنْسَانَ مِنَّا رَحْمَةً ﴾ : ولئن أعطيناه نعمة بحيث يجد لذَّتها.

﴿ ثُمَّ نَزَعْنَاهَا مِنْهُ ﴾ : ثمّ سلبنا تلك النعمة منه.

﴿ إِنَّهُ لَيَؤُوسٌ ﴾: قطوع رجاءه من فضل الله، لقلَّة صبره وعدم ثقته بالله.

﴿كُفُورٌ ﴾ ۞: مبالغ في كفران ما سلف له من النعمة.

﴿ وَلَئِنْ أَذَقْنَاهُ نَعْمَاءَ بَعْدَ ضَرًّاءَ مَسَّنَّهُ ﴾ : كصحّة بعد سقم، وغنيّ بعد عدم.

وفي اختلاف الفعلين في الإسناد نكتة لا تخفي.

﴿ لَيَقُولَنَّ ذَهَبَ السَّيِّئَاتُ عَنِّي ﴾: أي المصائب الَّتي ساءتني.

﴿إِنَّهُ لَفَرِحٌ ﴾ : بطر بالنعم ، مغترَّ بها .

﴿ فَخُورٌ ﴾ ٢٠ : على الناس، مشغول عن الشكر والقيام بحقّها.

وفي لفظ الإذاقة والمسّ تنبيه على أنّ ما يجده الإنسان في الدنيا من النعم والمحن، كالأنموذج لما يجده في الآخرة، وأنّه يقع في الكفران والبطر بأدنى شيء؛ لأنّ الذوق إدراك الطعم، والمسّ مبتدأ الوصول.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١) قال: إذا أغنى الله العبد ثمّ افتقر، أصابه الأياس والجزع والهلع. وإذا كشف الله عنه ذلك، فرح.

﴿ إِلاَّ الَّذِينَ صَبَرُوا ﴾ : على الضرّاء ، إيماناً بالله واستسلاماً لقضائه .

﴿ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ ﴾ : شكراً لآلانه ، سابقها ولاحقها .

في تفسير عليّ بن إبراهيم (٢) قال: صبروا في الشدّة، وعملوا الصالحات في الرخاء.

﴿ ٱولَئِكَ لَهُمْ مَغْفِرَةٌ ﴾ : لذنوبهم.

١ و٢. تفسير القمئ ٣٢٣/١.

١٣٠ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

## ﴿ وَأَجْرٌ كَبِيرٌ ﴾ ۞: أقلُّه الجنَّة.

والاستثناء من الإنسان، لأنّ المراد به: الجنس. فإذا كان محلّى باللام، أفاد الاستغراق. ومن حمله على الكافر، لسبق ذكرهم، جعل الاستثناء منقطعاً.

﴿ فَلَعَلَّكَ تَارِكُ بَعْضَ مَا يُوحَىٰ إِلَيْكَ ﴾: تترك تبليغ بعض ما يوحى إليك، وهو ما يخالف رأي المشركين، مخافة ردّهم واستهزائهم. ولا يلزم من توقّع الشيء لوجود ما يدعو إليه وقوعه، لجواز أن يكون ما يصرف عنه، وهو عصمة الرسل عن الخيانة في الوحى والثقة في التبليغ هاهنا.

﴿ وَضَائِقٌ بِهِ صَدَّرُكَ ﴾ : وعارض لك أحياناً ضيق صدرك ، بأن تتلوه عليهم مخافة .

﴿ أَنْ يَقُولُوا لَوْلاً أَنْزِلَ عَلَيْهِ كَنْزٌ ﴾: ينفقه في الاستتباع، كالملوك.

﴿ أَوْ جَاءَ مَعَهُ مَلَكٌ ﴾ : بصدَّقه.

وقيل (١): الضمير في «به» مبهم، يفسّره «أن يقولوا».

﴿ إِنَّمَا آنْتَ نَمَدِيرٌ ﴾: ليس عليك إلّا الإندار بما أوحي إليك، ولا عليك ردّوا أو اقترحوا. فما بالك يضيق به صدرك.

﴿ وَاللهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ ﴾ ٢ : فتوكّل عليه، فإنّه عالم بحالهم وفاعل بهم جزاء أقوالهم وأفعالهم.

وفي روضة الكافي (٢)، محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد [عن محمّد إسن خالد والحسين بن سعيد، عن النضر بن سويد، عن يحيى الحلبيّ، عن ابن مسكان، عن عمّار بن سويد (٤) قال: سمعت أبا عبدالله عليّا يقول في هذه الآية: إنّ رسول الله عَيَالِهُ للهُ للهُ للهُ اللهُ عَلَيْهُ وبينك، لمّا نزل قديده (٥)، قال لعليّ عليه علي الله على الله على الله على وبينك،

۲. الكافي ۸/۸۷۳\_۳۷۹، ح۷۲۰.

١. أنوار التنزيل ٤٦٣/١.

٣. من المصدر،

٤. كذا في المصدر وجامع الرواة ١-٦١٢. وفي النسخ: عمارة بن سويد.

٥. كذا في المصدر وفي النسخ: غديرا.
 ٦. من المصدر.

ففعل. وسألت ربّي أن يؤاخي بيني وبينك، ففعل. وسألت ربّي أن يجعلك وصيّي، ففعل.

فقال رجلان من قريش: والله، لصاع من تمر في شنّ بـال (١) أحبّ إليـنا مـمّا سأل محمّد ربّه. فهلّا سأل ربّه ملكاً يعضده على عدوّه، أو كنزاً يستغني به عن فاقته. والله، ما دعاه إلى حقّ ولا باطل إلّا أجابه إليه.

فأنزل الله إليه: «فلعلُّك تارك» الآية.

وفي تفسير العيّاشي (٢): عن جابر بن أرقم، عن أخيه زيد بن أرقم قال: إنّ جبرئيل الروح الأمين نزل على رسول الله عَيْظٍ بولاية عليّ بن أبي طالب عليًّا عشيّة عرفة. فضاق بذلك [صدر] رسول الله عَيْظٍ مخافة تكذيب أهل الإفك والنفاق. فدعا قوماً أنا فيهم، فاستشارهم في ذلك ليقوم به في الموسم، فلم ندر ما نقول له. وبكي عَيْظٍ.

فقال له جبرئيل: [ما لك] (٢) يا محمد، أجزعت من أمر الله؟

فقال كلا يا جبرئيل، ولكن قد علم ربّي ما لقيت من قريش إذ لم يقرّوا لي بالرسالة حتّى أمرني بجهادهم وأهبط إليّ جنوداً من السماء فنصروني. فكيف يقرّون لعليّ من بعدى؟

فانصرف عنه جبرئيل عليه "فنزل عليه "فلعلَّك تارك» الآية.

﴿ أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَاهُ ﴾ : «أم» منقطعة. و «الهاء» لما يوحى.

﴿ قُلْ فَائْتُوا بِعَشْرِ شُوَرٍ مِثْلِهِ ﴾ : في البيان وحسن النظم.

تحدّاهم أوّلاً بعشر سور، ثمّ لمّا عجزوا عنها سهّل الأمر عليهم وتحدّاهم بسورة. وتوحيد المئل باعتباركلّ واحدة.

﴿ مُفْتَرَيَاتٍ ﴾ : مختلقات من عند أنفسكم ، إن صحّ أنّي اختلقته من عند نفسي . فإنّكم

۲. تفسير العيّاشي ۱۱۶۱/۲، ح۱۰.

١. شنّ بال: قربة بالية.

٣. من المصدر.

عرب فصحاء مثلي تقدرون على مثل ما أقدر عليه، بل أنتم أقدر لتعلّمكم القـصص والأشعار وتعوّدكم القريض والنظم.

- ﴿ وَادْعُوا مَنِ اسْتَطَعْتُمْ مِنْ دُونِ اللهِ ﴾ : إلى المعاونة على المعارضة.
  - ﴿إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴾ ۞: أنَّه مفترى.
  - ﴿ فَإِنْ لَمْ يَسْتَجِيبُوا لَكُمْ ﴾ : بإتيان ما دعوتم إليه.

وجمع الضمير إمّا لتعظيم الرسول، أو لأنّ المؤمنين أيضاً كانوا يتحدّونهم. وكان أمر الرسول متناولاً لهم من حيث أنّه يجب اتّباعه عليهم في كلّ أمر إلّا ما خصّه الدليل. وللتنبيه على أنّ التحدّي ممّا يوجب رسوخ إيمانهم وقوّة يقينهم، فلا يغفلون عنه. ولذلك رتّب عليه قوله:

﴿ فَاعْلَمُوا أَنَّمَا ٱنْزِلَ بِعِلْمِ اللهِ ﴾ : ملتبساً بما لا يعلمه إلَّا الله ولا يقدر عليه سواه.

﴿ وَاَنْ لاَ اِللهَ اِلَّا هُو ﴾ : وأعلموا أن لاإله إلّا هو ، الله العالم القادر بما لا يعلم ولا يقدر عليه غيره ، ولظهور عجز آلهتهم ، ولتنصيص هذا الكلام الثابت صدقه بإعجاز عليه . وفيه تهديد وإقناط من أن يجيرهم من بأس الله تعالى آلهتهم .

﴿ فَهَلْ أَنْتُمْ مُسْلِمُونَ ﴾ ٢ : ثابتون على الإسلام، راسخون مخلصون فيه، إذا تحقّق عندكم إعجازه مطلقاً.

ويجوزأن يكون الكلّ خطاباً للمشركين.

والضمير في «لم يستجيبوا» لد «من استطعتم» أي فإن لم يستجيبوا لكم إلى المظاهرة لعجزهم، وقد عرفتم من أنفسكم القصور عن المعارضة، فاعلموا أنّه نظم لا يعلمه إلّا الله، وأنّه منزل من عند الله، وأنّ ما دعاكم إليه من التوحيد حقّ، فهل أنتم داخلون في الإسلام بعد قيام الحجّة القاطعة؟

وفي مثل هذا الاستفهام إيجاب بليغ لما فيه من معنى الطلب، والتنبيه على قيام الموجب وزوال العذر.

وفي تنفسير العبيّاشي (١)؛ عن الصادق للهللا : «فيإن لم يستجيبوا لك» في ولاية عليّ للهلاِّ. «فهل أنتم مسلمون» لعلميّ ولايته.

﴿ مَنْ كَانَ يُرِيدُ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا وَزِينَتَهَا ﴾ : بإحسانه وبرّه.

﴿ نُوَفِّ اِلَيْهِمْ اَعْمَالُهُمْ فِيهَا ﴾: نوصل إليهم جزاء أعمالهم في الدنيا، من الصحّة والسعة والرئاسة وسعة الرزق وكثرة الأولاد.

وقرئ (٢): «يوفّ» بـالياء، أي يـوفّ الله. و«تـوفّ» بـالتاء، عـلى البـناء للـمفعول. و«نوف» بالتخفيف والرفع، لأنّ الشرط ماض، كقوله:

وإن أتاه كريم (٣) يموم مسخبة يقول لاغائب مالي ولا حرم ﴿ وَهُمْ فِيهَا لاَ يُبْخَسُونَ ﴾ ٢: لا ينقصون شيئاً من أجورهم.

والآية قيل (٤): في أهل الرياء.

وقيل (٥): في المنافقين.

وقيل <sup>٢٧</sup>: في الكفرة وبرّهم.

وَفِي تَفْسِيرِ الْعِيَّاشِي (٧): عن الصادق لِمُثِّلِلْا يَعْنِي: فلان وفلان.

﴿ أُولَئِكَ الَّذِينَ لَيْسَ لَهُمْ فِي الْآخِرَةِ إِلَّا النَّارُ ﴾ : مطلقاً في مقابلة ما عملوا؛ لأنَّهم استوفوا ما تقتضيه صور أعمالهم الحسنة، وبقيت لهم أوزار العزائم السيّئة.

﴿ وَحَبِطَ مَا صَنَعُوا فِيهَا ﴾ : لأنّهم لم يبق لهم ثواب في الآخرة. أو لم يكن ؛ لأنّهم لم يريدوا به وجه الله. والعمدة في اقتضاء ثوابها هو الإخلاص.

ويجوز تعليق الظرف بـ «صنعوا». على أنّ الضمير للدنيا.

﴿ وَبَاطِلٌ ﴾ : في نفسه .

﴿ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ ۞: لأنه لم يعمل على ما ينبغي. وكأنّ كلّ واحدة من الجملتين علّة لما قبلها.

٢. أنوار التنزيل ٤٦٤/١.

٤-٦. نفس المصدر والموضع.

تفسير العيّاشي ١٤٢/٢، ضمن ح ١١.

٣. المصدر، ب: خليل.

٧. تفسير العيّاشي ١٤٢/٢، ضمن ح١١.

وقرئ (١): «وباطلاً» على أنّه مفعول «يعملون» و «ما» إبهاميّة. أو في معنى المصدر، و «ما» موصولة على معنى: وبطل بطلاناً ما كانوا يعملون. و «بطل» (٢) على الفعل.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): قال (٤)؛ من عمل الخير على أن يعطيه الله ثوابه في الدنيا، أعطاه الله ثوابه في الدنيا، وكان له في الآخرة النار.

وفي مجمع البيان (٥): أنّ النبيّ ﷺ قال: بشّروا (٢) أمّتي بالنّناء والتمكين في الأرض. فمن عمل منهم عملاً للدنيا، لم يكن له في الآخرة نصيب.

وفي الكافي (٧): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه وعليّ بن محمّد القاسانيّ جميعاً، عن القاسم بن محمّد، عن سليمان بن داود المنقريّ، عن سفيان بن عيينة، عن أبي عبدالله للسلِّهِ قال: سأل رجل أبي بعد منصرفه من الموقف.

فقال: أترى يخيب الله هذا الخلق كله؟

فقال أبي: ما وقف [بهذا الموقف ](١) أحد إلّا غفر له؛ مؤمناً كان أو كافراً. إلّا أنّهم في مغفرتهم على ثلاث منازل: مؤمن غفر الله له.

إلى أن قال: وكافر وقف بهذا الموقف يريد (١) زينة الحياة الدنيا، غفر الله ما تقدّم من ذنبه إن تاب من الشرك فيما بقي من عمره. وإن لم يتب، وفّاه أجره ولم يحرمه أجر هذا الموقف. وذلك قول الله الله عنها الدنيا وزينتها نوف إليهم أعمالهم فيها وهم فيها لا يبخسون، أولئك الّذين ليس لهم في الآخرة إلّا النار وحبط ما صنعوا فيها وباطل ما كانوا يعملون».

﴿ اَفَمَنْ كَانَ عَلَىٰ بَيِّنَةٍ مِنْ رَبِّهِ ﴾: برهان من الله يدلُّه على الحقّ والثواب فيما يأتيه ويذره.

أي وقرئ: «بطل».

٤. ب: قال الجعفى.

٦. كذا في المصدر وفي النسخ: بشر.

٨. من المصدر،

١. أنوار التنزيل ٤٦٤/١.

٣. تفسير القمى ٣٢٤/١.

٥. المجمع ١٤٨/٣.

۷. الكافي ۵۲۱/۶ ۵۲۲ ، ح۱۰

٩. ليس في المصدر.

و «الهمزة» لإنكار أن يعقب ما هذا شأنه هؤلاء المقصّرين هممهم وأفكارهم على الدنيا، وأن يقارب بينهم في المنزلة. وهو الذي أغنى عن ذكر الخبر، وتقديره: أفمن كان على بيّنة، كمن كان يريد الدنيا.

﴿ وَيَتَّلُوهُ شَاهِدٌ ﴾ : من الله يشهد له.

﴿ مِنْهُ وَمِنْ قَبْلِهِ كِتَابُ مُوسَىٰ ﴾: يعنى التوراة.

و«من قبله كتاب موسى» جملة مبتدأة.

وقرئ: «كتاب» بالنصب، عطفاً على الضمير في «يتلوه» أي يتلو القرآن شاهد من كان على بيّنة دالّة على أنّه حقّ، كقوله تعالى: «وشهد شاهد من بني إسرائيل».

ويقرأ: «من قبل القرآن التوراة».

﴿ إِمَاماً ﴾ : كتاباً مؤتماً به في الدين.

﴿ وَرَحْمَةً ﴾ : على المنزّل عليهم ؛ لأنّه الوصلة إلى الفوز بخير الدارين.

وفي أصول الكافي (١): الحسين بن محمّد، عن معلّى بن محمّد، عن الحسن بن عليّ أصول الكافي (١): الحسن بن محمّد عن أحمد بن عمر الحلّال قال: سألت أبا الحسن عليّ عن قول الله على: «أفمن كان على بيّنة من ربّه ويتلوه شاهد منه».

فقال: أميرالمؤمنين عليه الشاهد على رسول الله ﷺ، ورسول الله ﷺ على بيّنة من ربّه.

وفي مجمع البيان (٢): عن الباقر والرضاع الله الله الشاهد منه عمليّ بـن أبـيطالب، يشهد للنبيّ وهو منه.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): عن [الصادق للسلام ؛ إنّما نزل «أفمن كان على بيّنة من ربّه ويتلوه شاهد منه إماماً ورحمة ومن قبله كتاب موسى».

١. الكافي ١٩٠/١، ح٣. ٢. المجمع ١٥٠/٣ ببعض التصرّف.

٣. لم نعثر عليه في تفسير القميّ ولم ينقل عنه في تفسير البرهان، ولكن نقل عنه في تفسير الصافي ونــور الثقلين.

حدّثني ] (۱) أبي (۲) عن يحيى بن أبي عمران (۲) عن يونس، عن أبي بصير والفضيل، عن أبي جعفر طليًا قال: إنّما أنزلت «أفمن كان على بيّنة من ربّه» يعني: رسول الله عَيَّالِيُّ . «ويتلوه شاهد منه إماماً ورحمة ومن قبله كتاب موسى أولئك يؤمنون به». فقد موا وأخروا في التأليف.

وفي تفسير العيّاشي (٤): عن بريد بن معاوية العجليّ، عن أبي َجعفر للطِّ قال: الّذي على بيّنة من ربّه رسول الله. والّذي تلاه من بعده الشاهد منه أميرالمؤمنين، ثمّ أوصياؤه واحد بعد واحد.

عن جابر بن عبدالله بن يحيى (٥) قال: سمعت عليّاً عليّاً عليّاً وهو يقول: ما من رجل من قريش إلّا وقد نزل (٦) فيه آية أو آيتان من كتاب الله.

فقال له رجل من القوم: فما نزل فيك، يا أميرالمؤمنين؟

فقال: أما تقرأ الآية الّتي في هود «أفمن كان على بيّنة من ربّه ويتلوه شاهد منه»؟ محمّد على بيّنة من ربّه، وأنا الشاهد.

وفي بصائر الدرجات (٧): محمّد بن الحسين، عن عبدالله بن حمّاد، عن أبي الجارود، عن الأصبغ بن نباتة قال: قال أميرالمؤمنين الله : والله، ما نزلت آية في كتاب الله في ليل أو نهار إلّا وقد علمت أنّها فيمن أنزلت، ولا ممّن على رأسه المواسي [من قريش] (٨) إلّا وقد أنزلت فيه آية من كتاب الله، تسوقه إلى الجنّة أو إلى النار.

فقال له رجل: يا أميرالمؤمنين، ما الآية الَّتي نزلت فيك؟

قال له: أما سمعت الله يقول: «أفمن كان عملي بيّنة إلى قوله شاهد منه»؟

١. ما بين المعقوفتين ليس في أ،ب، ر. ٢. تفسير القميّ ٣٢٤/١.

٣. كذا في المصدر وجامع الرواة ٣٢٤/٢. وفي النسخ: يحيى بن عمران.

٤. تفسير العيّاشي ١٤٢/٢، ح١٢. ٥. نفس المصدر والموضع، ح ١٣.

٦. المصدر: أنزلت. ٧. بصائر الدرجات /١٥٢ ـ ١٥٣، ح ٢ بإسقاط صدره.

٨. من المصدر،

فرسول الله ﷺ على بيّنة من ربّه ، وأنا شاهد له فيه ، وأتلوه منه (١).

وعلى هذه الرواية يكون المراد بالبيّنة: القرآن. ويكون «يتلوه» من التلاوة.

وفي كتاب الاحتجاج (٢): قال سليم بن قيس: سأل رجل عليّ بن أبـي طـالب للللِّهِ. فقال، وأنا أسمع: أخبرني بأفضل منقبة لك.

قال: ما أنزل الله في كتابه.

قال (٣): وما أنزل الله فيك؟

قال: «أفمن كان على بيّنة من ربّه ويتلوه شاهد منه» (1). أنا الشاهد من رسول الله ﷺ.

وفيه (٥): في حديث قال له بعض الزنادقة: وأجد الله يخبر أنّه يتلو نبيّه شاهد منه، وكان الّذي تلاء عبَدَ الأصنام برهة من دهره!

1. المصدر: معه.

٢. الاحتجاج ٢٣١/١ ٢٣٢.

كذا في المصدر وفي النسخ: «أو قال» بدل «قال و».

ع. كذا في المصدر وفي النسخ: «أنّه سئل عن أفضل منقبة له فتلا هذه الآية وقال» بدل «قال: أفمن كان إلى ــ
 د الاحتجاج ٣٦٥/١ ـ ٣٧٤.

٧. كذا في المصدر وفي النسخ: رجس.

٩. كذا في المصدر وفي النسخ: يقول تعالى.

١١. لقمان / ١٣.

٦. ليس في المصدر.

٨. كذا في المصدر وفي النسخ: مشه.

١٠. البقره /١٢٤.

١٢. من المصدر.

الأصنام قال: «واجنبني وبنيَّ أن نعبد الأصنام» (١). واعلم أنّ من آثىر المنافقين على الصادقين والكفّار على الأبرار، فقد افترى على الله إثماً عظيماً. إذ كان قد بيّن في كتابه الفرق بين المحتى والمبطل والطاهر والنجس والمؤمن والكافر، وأنّه لا يتلو النبيّ عند فقده إلا من حلّ محلّه صدقاً وعدلاً وطهارة وفضلاً.

وفي أمالي شيخ الطائفة الله الله الله أميرالمؤمنين التله أنه كان يـوم الجمعة يخطب على المنبر، فقال: والذي فلق الحبّة وبرأ النسمة، ما من رجل من قريش جرت عليه المواسى (٣) إلّا وقد نزلت فيه آية من كتاب الله الله العرفها كما أعرفه.

فقام إليه رجل، فقال: يا أميرالمؤمنين، ما آيتك الّتي أنزلت فيك؟

فقال: إذا سألت فافهم، ولا عليك أن لاتسأل عنها غيري. أقرأت سورة هود؟ قال: نعم، [يا أميرالمؤمنين.

قال: أفسمعت الله يقول: «أفمن كان على بيّنة من ربّه ويتلوه شاهد منه»؟ قال: نعم ](٤٠).

قال: الذي على بيّنة من ربّه محمّد ﷺ. و [الّذي ](٥) يتلوه شاهد منه، [وهو الشاهد وهو منه، وأنا عليّ بن أبي طالب وأنا منه ](٦)أنا الشاهد وأنا منه.

وفي مجمع البيان (٧): عن الحسين بن عليّ للعللا : شاهد من الله ، محمّد عَلَيْلًا .

وعلى هذا «من كان على بيّنة» يعمّ كلّ مؤمن مخلص ذو بصيرة فــي ديـنه، وهــذا لا ينافي في نزوله في النبيّ والوصيّ. وإلى التعميم نظر من فسّر الشاهد بــالقرآن، أي شاهد من الله يشهد بصحّته.

﴿ أُولَئِكَ ﴾: إشارة إلى «من كان على بينة».

۱. إبراهيم/ ٣٥.

٣. كذا في المصدر وفي النسخ: المواثيق.

٥. من المصدر،

٧. مجمع البيان ١٥٠/٣.

٢. أمالي الطوسي ٣٨١/١.٣٨٢.٣٨٢.

٤. ما بين المعقوفتين ليس في ب.

٦. من المصدر،

﴿ يُؤْمِنُونَ بِهِ ﴾: بالقرآن، أو بالرسول.

﴿ وَمَنْ يَكُفُرْ بِهِ مِنَ الْأَخْزَابِ ﴾ : من أهل مكّة ومن تحرّب معهم على رسول الله ﷺ.

﴿ فَالنَّارُ مَوعِدُهُ ﴾ : يردها لامحالة.

وفي مجمع البيان (١): عن النبيّ ﷺ: لا يسمع بي أحــد مــن الأمّــة، لايــهوديّ ولا نصراني ثمّ لا يؤمن بي، إلّاكان من أهل النار.

وفي روضة الكافي (٢)، خطبة لأميرالمؤمنين التيلي وهي خطبة الوسيلة، يقول التيلي فيها بعد أن ذكر النبي مَلَي التولي والإعراض عنه محادة الله وغضبه وسخطه، والبعد منه و (٣) مسكن النار. وذلك قوله: «ومن يكفر به من الأحزاب فالنار موعده» يعنى: الجحود به والعصيان له.

﴿ فَلاَ تَكُ فِي مِرْيَةٍ مِنْهُ ﴾ : من الموعد، أو القرآن.

وقرئ (٤): «مرية» بالضمّ. وهما: الشك.

وفي تفسير العيّاشي (٥): عن الصادق النِّلْةِ : في ولاية عليّ.

﴿ إِنَّهُ الْحَقُّ مِنْ رَبِّكَ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لاَ يُؤْمِنُونَ ﴾ ۞: لقلَّة نظرهم واختلال فكرهم.

﴿ وَمَنْ اَظْلَمُ مِمَّنِ افْتَرَىٰ عَلَى اللَّهِ كَذِباً ﴾ : كأن أسند إليه ما لم ينزله. أو نفي عنه ما أنزله.

﴿ أُولَٰتِكَ يُعْرَضُونَ عَلَىٰ رَبِّهِمْ ﴾ : في الموقف، بأن يُحبَسوا وتُعرَض أعمالهم.

﴿ وَيَقُولُ الْأَشْهَادُ ﴾ : من الملائكة والنبيّين. أو من جوارحهم.

وفي كتاب المناقب (٦) لابن شهر آشوب: عن الباقر للسلاِّ في قوله تمعالى: «ويـقول الأشهاد».

قال: نحن الأشهاد.

۲. الكافي ۲۷/۸، ح٤.

£. أنوار التنزيل £٦٤/١.

٦. المناقب ١٧٩/٤.

١. المجمع ١٥٠/٣.

٣. ليس في المصدر.

٥. تفسير العيّاشي ١٤٢/٢، ضمن ح١١.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): قوله: «ومن أظلم ممّن افترى على الله كذباً أولئك يعرضون على ربّهم ويقول الأشهاد هؤلاء الذين كذّبوا على ربّهم» يعني بالأشهاد: الأنمّة الله على ربّهم وهم و على الظّالمين» لأل محمّد حقّهم. وهم جمع شاهد، كأصحاب. أو شهيد، كأشراف، جمع شريف.

﴿ هَؤُلاَءِ الَّذِينَ كَذَّبُوا عَلَىٰ رَبِّهِمْ اَلاَ لَعْنَةُ اللهِ عَلَى الظَّالِمِينَ ﴾ ۞: تـهويل عـظيم مـمّا يحيق بهم حينئذ لظلمهم بالكذب على الله.

﴿ الَّذِينَ يَصُدُّونَ عَنْ سَبِيلِ اللهِ ﴾ : عن دينه.

﴿ وَيَبْغُونَهَا عِوَجاً ﴾: ويصفونها بالانحراف عن الحقّ والصواب. أو يبغون أهلها أن يعوجوا بالردّة.

﴿ وَهُمْ بِالْآخِرَةِ هُمْ كَافِرُونَ ﴾ ٢٠ : والحال أنَّهم كافرون بالآخرة.

وتكرير كلمة «هم» لتأكيد كفرهم واختصاصهم به.

وفي تفسير العيّاشي (٢): عليّ بن إبراهيم (٣)، عن أبي عبيدة قال: سألت أبا جعفر عليًّا عن قول الله ﷺ: «ومن أظلم إلى قوله يبغونها عوجاً».

قال: هم أربعة ملوك من قريش، يتبع بعضهم بعضاً.

والملوك الأربعة: الثلاثة، ومعاوية.

وفيه (٤): «يصدّون عن سبيل الله» [ يعني: ](٥) يصدّون عن طريق الله، وهي الإمامة. «يبغونها عوجاً» صرفوها إلى غيره (٦).

﴿ اُولَٰئِكَ لَمْ يَكُونُوا مُعْجِزِينَ فِي الْأَرْضِ ﴾ : أي ما كـانوا مـعجزين الله فـي الدنـيا أن يعاقبهم.

١. تفسير القميّ ٣٢٤/١ـ ٣٢٥. ٢. تفسير العيّاشي ١٤٣/٢، ح١٤.

٣. ليس في المصدر: على بن إبراهيم.

أي في تفسير القميّ ٣٢٥/١ ولعلّ عبارة «عليّ بن إبراهيم» الواردة في صدر حديث العيّاشي تقدمت سهواً.
 من المصدر.

المصدر؛ «يعنى حرفوها إلى غيرها» بدل «صرفوها إلى غيره».

الجزء السادس / سورة هود .

﴿ وَمَا كَانَ لَهُمْ مِنْ دُونِ اللهِ مِنْ أَوْلِيَاءَ ﴾ : يمنعونهم من العقاب، ولكنّه أخّر عقابهم إلى هذا اليوم ليكون أشدَّ وأدوم.

﴿ يُضَاعَفُ لَهُمُ الْعَذَابُ ﴾ : استئناف.

وقرأ (١) ابن كثير وابن عامر ويعقوب: «يضعّف» بالتشديد.

﴿ مَا كَانُوا يَسْتَطِيعُونَ السَّمْعَ ﴾ : لتصامّهم عن الحقّ وبغضهم له .

وفي تفسير علىّ بن إبراهيم (٢): قال: ما قدروا أن يسمعوا بذكر أميرالمؤمنين للهلِّه.

﴿ وَمَا كَانُوا يُبْصِرُونَ ﴾ ٢٠ : لتعاميهم عن آيات الله. وكأنّه العلَّة لمضاعفة العذاب.

وقيل (٣): هو بيان لما نفاه من ولاية الألهة (٤) بقوله : «وماكان لهم من دون الله أولياء».

فإنَّ ما لا يسمع ولا يبصر لا يصلح للولاية. وقوله: «يضاعف لهم العذاب» اعتراض.

﴿ أُولَٰئِكَ الَّذِينَ خَسِرُوا أَنْفُسَهُمْ ﴾: باشتراء عبادة الآلهة بعبادة الله.

﴿ وَضَلَّ عَنْهُمْ مَا كَانُوا يَفْتَرُونَ ﴾ ٢٠ : من الآلهة وشفاعتها. أو خسروا بما بدّلوا وضاع عنهم ما حصلوا، فلم يبق لهم سوى الحسرة والندامة.

وفي تفسير على بن إبراهيم (٥): بطل الَّذين دعوا غير أميرالمؤمنين.

﴿ لاَ جَرَمَ ٱنَّهُمْ فِي الْآخِرَةِ هُمُ الْآخْسَرُونَ ﴾ ٣: لاأحد أبين وأكثر خسراناً منهم.

﴿ إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَأَخْبَتُوا إِلَىٰ رَبِّهِمْ ﴾ : اطمأنوا إليه وخشعوا له. من الخبت: وهي الأرض المطمثنّة.

وفي أصول الكافي (٢): محمّد بن يحيي، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن حمّاد بن عيسى، عن الحسين بن المختار، عن زيد الشحّام، عن أبي عبدالله النِّير قال: قلت له: إن عندنا رجلاً يقال له: كليب، فلا يجيء عنكم شيء إلَّا قال: أنا أسلم. فسمّيناه: كليب تسليم.

١. أنوار التنزيل ٤٦٥/١.

٣. أنوار التنزيل ٤٦٥/١.

٥. تفسير القميّ ٣٢٥/١.

٢. تفسير القميّ ٣٢٥/١.

٤. كذا في المصدر وفي النسخ: الآله.

٦. الكافي ٢٩٠/١-٣٩١، ح٣.

قال: فترحّم عليه. ثمّ قال: أتدرون ما التسليم؟ فسكتنا.

فقال: هو والله الإخبات. قال الله ﷺ: «إنّ الّذين آمنوا وعملوا الصالحات وأخبتوا إلى ربّهم».

﴿ أُولَئِكَ أَصْحَابُ الْجَنَّةِ مُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾ ٢: دائمون.

﴿ مَثَلُ الْفَرِيقَيْنِ ﴾ : الكافر والمؤمن.

﴿كَالْأَعْمَىٰ وَالْأَصَمُ وَالْبَصِيرِ وَالسَّمِيعِ ﴾: يجوز أن يراد به: تشبيه الكافر بالأعمى، لتعاميه عن آيات الله. وبالأصمّ، لتصامّه عن استماع كلام الله وتأبّيه عن تدبّر معانيه. وتشبيه المؤمن بالسميع والبصير؛ لأنّ أمره بالضدّ. فيكون كلّ واحد منهما مشبّها باثنين باعتبار وصفين. أو تشبيه الكافر بالجامع بين العمى والصمم، والمؤمن بالجامع بين ضدّيهما. والعاطف لعطف الصفة على الصفة، كقوله:

## \* الصابح فالغائم فالآيب \*

وهذا من باب اللفّ والطباق.

﴿ هَلْ يَسْتُوِيَانِ ﴾ : هل يستوي الفريقان.

﴿ مَثَلًا ﴾ : تمثيلًا، أو صفة، أو حالًا.

﴿ أَفَلاَ تَذَكُّرُونَ ﴾ ۞: بضرب الأمثال والتأمّل فيها.

﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحاً إِلَىٰ قَوْمِهِ أَنِّي لَكُمْ ﴾: بأنِّي لكم.

وقرأ(١)عاصم وابن عامر وحمزة بالكسر، على إرادة القول.

﴿ نَذِيرٌ مُبِينٌ ﴾ ۞: أبيّن لكم موجبات العذاب ووجه الخلاص.

وفي روضة الكافي (٢): على بن إبراهيم، عن أبيه، عن الحسن بن محبوب، عن محمد بن الفضيل، عن أبي حمزة، عن أبي جعفر طلي قال: إن الله تبارك و تعالى عهد إلى أدم، وذكر حديثاً طويلاً يذكر فيه وصية آدم إلى هبة الله وأشياء كثيرة. وفيه: وبشر آدم

١. أنوار التنزيل ٤٦٥/١.

بنوح عليه إن الله تبارك وتعالى باعث نبيّاً، اسمه نـوح. وإنّـه يـدعو إلى الله ﷺ ويكذُّبه قومه، فيهلكهم الله بالطوفان. وكان بين أدم وبين نوح عليُّ عشرة أباء، أنبياء وأوصياء كلُّهم. وأوصى آدم إلى هبة الله أنَّ من أدركه منكم فليؤمن به وليتَّبعه وليصدَّق به، فإنّه ينجو من الغرق.

إلى أن قال: فلبث هبة الله والعقب منه مستخفّين (١) بما عندهم من العلم والإيمان والاسم الأكبر وميراث النبوّة وآثار علم النبوّة، حـتّى بـعث الله نــوحاً عَلَيْكِ . وظـهرت وصيّة هبة الله حين نظروا في وصيّة آدم، فوجدوا نوحاً نبيّاً قد بشَربه آدم عليَّلاً. فآمنوا به واتّبعوه وصدّقوه. وقد كان آدم النِّلاِّ وصّى هبة الله أن يتعاهد هذه الوصيّة عند رأس كلّ سنة، فيكون يوم عيدهم، ويتعاهدون نوحاً وزمانه الّذي يخرج فيه. وكذلك جاء في وصيّة كلّ نبيّ حتّى بعث الله محمّداً عَيِّلاً. وإنّما عرفوا نوحاً بالعلم الّذي عندهم، وهو قول الله ﷺ: «ولقد أرسلنا نوحاً إلى قومه» إلى آخر الآية.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): وروي في الخبر أنّ اسم نوح للبِّلا عبدالغفّار. وإنّما سمّى نوحاً لأنّه كان ينوح على نفسه.

﴿ اَلَّا تَعْبُدُوا إِلَّا اللهَ ﴾: بدل من «أنَّى لكم» أو مفعول «مبين».

ويجوز أن يكون «أن» مفسّرة متعلّقة «بأرسلنا» أو «بنذير».

وفي تفسير العيّاشي (٣): عن إسماعيل الجعفيّ، عن أبي جعفر الله قال: كانت شريعة نوح لمائيلًا أن يعبد الله بالتوحيد والإخلاص وخلع الأنداد، وهي الفطرة الَّتي فطر الناس عليها. وأخذ ميثاقه على نوح والنبيّين أن يعبدوا(١) الله، ولا يشركوا(٥) به شيئاً. وأمره بالصلاة والأمر والنهي والحرام والحلال، ولم يفرض عليه أحكمام حــدود ولا فرض مواريث. فهذه شريعته.

١. أ، ب: مستحقين.

٤. المصدر: أن يعبدون. ٣. تفسير العيّاشي ١٤٤/٢، صدر ح١٨.

المصدر: لا يشركون.

٢. تفسير القمي ٢/٨٢٨.

وفي روضة الكافي (١): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر، عن أبان بن عثمان، عن إسماعيل الجعفيّ، عن أبي جعفر عليه نحوه، إلّا أنّ فيها: «والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر» صريحاً.

﴿ إِنِّي آخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَومِ الِّيمِ ﴾ ۞: مؤلم. وهو في الحقيقة صفة المُعَذَّب، لكن يوصف به العذاب وزمانه على طريقة: جدّ جدّه، ونهاره صائم للمبالغة.

﴿ فَقَالَ الْمَلَأُ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ قَومِهِ مَا نَرَاكَ إِلَّا بَشَراً مِثْلَنَا﴾: لا مزيّة لك علينا تخصّك بالنبوّة ووجوب الطاعة.

﴿ وَمَا نَرَاكَ اتَّبَعَكَ إِلَّا الَّذِينَ هُمْ أَرَاذِلْنَا ﴾: أخساؤنا.

جمع أرذل، كأنّه بالغلبة صار مثل الاسم كالاكبر. أو أرذل، جمع رذل.

﴿ بَادِيَ الرَّأْيِ ﴾: ظاهر الرأي من غير تعمّق، من البدو. أو أوّل الرأي، من البدء. والياء مبدّلة من الهمزة، لانكسار ما قبلها.

وقرأ (٢) أبو عمرو بالهمزة. والتصابه بالظرف على حذف المضاف، أي وقت حدوث بادي الرأي. والعامل فيه «اتبعك». وإنّما استرذلوهم لذلك، أو لفقرهم. فإنّهم لمّا لم يعلموا إلّا ظاهراً من الحياة الدنيا، كان الأحظ بها أشرف عندهم، والمحروم منها أرذل.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢) يعني: الفقراء والمساكين.

﴿ وَمَا نَرَىٰ لَكُمْ ﴾ : لك ولمتبّعيك.

﴿ عَلَيْنَا مِنْ فَضَلِ ﴾ : يؤهّلكم للنبؤة، واستحقاق المتابعة.

﴿ بَلْ نَظُنُّكُمْ كَاذِبِينَ ﴾ ۞: إيّاك في دعوى النبوّة، وإيّاهم في دعوى العلم بصدقك. فغلّب المخاطب على الغائبين.

﴿ قَالَ يَا قَوْمِ آرَاَيْتُمْ ﴾ : أخبروني.

٢. أنوار التنزيل ٤٦٦/١.

۱. الكافي ۲۸۲/۸ ۲۸۳ ، ح ٤٢٤.

٣. تفسير القمئ ٣٢٥/١.

﴿ إِنْ كُنْتُ عَلَىٰ بَيِّنَةٍ مِنْ رَبِّي ﴾ : حجّة شاهدة بصحّة دعواي.

﴿ وَآتَانِي رَحْمَةً مِنْ عِنْدِهِ ﴾ : بإيتاء البيّنة، أو النبوّة.

﴿ فَعُمِّيتُ عَلَيْكُمْ ﴾ : فخفيت عليكم، فلم تهدكم.

وتوحيد الضمير، لأنّ البيّنة في نفسها هي الرحمة. أو لأنّ خفاءها يـوجب خـفاء النبوّة. أو على تقدير: فعمّيت بعد البيّنة، وحذفها للاخـتصار. أو لأنّـه لكـلّ واحـدة منهما.

وقرأ(١) حمزة والكسائي وحفص: «فعميت» أي أخفيت.

وقرئ (٢): «فعماها». على أنَّ الفعل لله.

﴿ أَنْلُزِمُكُمُوهَا ﴾: أنكرهكم على الاهتداء بها.

﴿ وَٱنْتُمْ لَهَا كَارِهُونَ ﴾ ۞: لا تختارونها ولا تتأمّلون فيها. وحيث اجتمع ضميران، وليس أحدهما مرفوعاً وقدّم الأعرف منهما، جاز في الثاني الفصل والوصل.

﴿ وَيَا قَوْمَ لَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ ﴾ : على التبليغ. وهو وإن لم يذكر، فمعلوم ممّا ذكر.

﴿ مَالاً ﴾: جعلاً.

﴿ إِنَّ آجُرِيَ إِلَّا عَلَى اللَّهِ ﴾ : فإنَّه المأمول منه.

﴿ وَمَا أَنَا بِطَارِدِ الَّذِينَ آمَنُوا ﴾: جواب لهم حين سألوا طردهم.

﴿ إِنَّهُمْ مُلَاقُوا رَبِّهِمْ ﴾ : فيخاصمون طاردهم عنده . أو إنّهم يلاقونه ويفوزون بقربه ، فكيف أطردهم .

﴿ وَلَكِنِّي اَرَاكُمْ قَوْماً تَجْهَلُونَ ﴾ ٢ : بلقاء ربّكم. أو بأقداركم. أو في التماس طردهم. أو تتسفّهون عليهم، بأن تدعوهم أراذل.

﴿ وَيَا قَوْمٍ مَنْ يَنْصُرُنِي مِنَ اللهِ ﴾ : بدفع انتقامه.

﴿إِنْ طَرَدْتُهُمْ ﴾ : وهم بتلك الصفة والمثابة.

١ و٢. أنوار التنزيل ٤٦٦/١.

﴿ أَفَلَا تَذَكُّرُونَ ﴾ فَ: لتعرفوا أنّ التماس طردهم وتوقيف الإيمان عليه ليس بصواب.

﴿ وَلَا اَقُولُ لَكُمْ عِنْدِي خَزَائِنُ اللهِ ﴾ : خزائن رزقه وأمواله حتّى جحدتم فضلي.

﴿ وَلَا أَعْلَمُ الْغَيْبَ ﴾ : عطف على «عندي خزائن الله» أي ولا أقول أنا أعلم الغيب حتّى تكذّبوني، استبعاداً. أو حتّى أعلم أنّ هؤلاء اتّبعوني بادي الرأي من غير بصيرة وعقد قلب.

وعلى الثاني يجوز عطفه على «أقول».

﴿ وَلَا آقُولُ إِنِّي مَلَكٌ ﴾ : حتَّى تقولوا: ما أنت إلَّا بشر مثلنا.

﴿ وَلَا أَقُولُ لِلَّذِينَ تَزْدَرِي آعْيُنَكُمْ ﴾ : ولا أقول في شأن من استرذلتموهم لفقرهم.

﴿ لَنْ يُوْتِيَهُمُ اللهُ خَيْراً ﴾: فإنّ ما أعده الله لهم في الآخرة خير ممّا أتاكم في الدنيا.

﴿ اللهُ أَعْلَمُ بِمَا فِي أَنْفُسِهِمْ إِنِّي إِذاً لَمِنَ الظَّالِمِينَ ﴾ ٢: إن قلت شيئاً من ذلك.

و «الازدراء» افتعال. من زري عليه: إذا عابه. قلبت تاؤه دالاً لتجانس الراء في الجهر. وإسناده إلى الأعين للمبالغة، والتنبيه على أنّهم استرذلوهم بادي الرؤية من غير رؤية، وبما عاينوه من رثاثة حالهم وقلّة منالهم دون تأمّل في معانيهم وكمالاتهم.

﴿ قَالُوا يَا نُوحُ قَدْ جَادَلْتَنَا ﴾ : خاصمتنا.

﴿ فَاَكْثَرْتَ جِدَالَنَا﴾: فأطلته، أو أتيت بأنواعه.

﴿ فَأَتِنَا بِمَا تَعِدُنَا ﴾: من العذاب.

﴿ إِنْ كُنْتَ مِنَ الصَّادِقِينَ ﴾ ٢٠ في الدعوى والوعيد. فإنَّ مناظرتك لا تؤثَّر فينا.

﴿ قَالَ إِنَّمَا يَأْتِيكُمْ بِهِ اللَّهُ إِنْ شَاءَ ﴾ : عاجلاً أو آجلاً.

﴿ وَمَا أَنَّتُمْ بِمُغْجِزِينَ ﴾ ٢٠ : بدفع العذاب، أو الهرب منه.

﴿ وَلَا يَنْفَعُكُمْ نُصْحِي إِنْ آرَدْتُ أَنْ أَنْصَحَ لَكُمْ ﴾ : شرط ودليل جواب قوله :

﴿ إِنْ كَانَ اللهُ يُرِيدُ اَنْ يُغْوِيَكُمْ ﴾: وتقدير الكلام: إن كان الله يريد أن يـغويكم، فـإن أردت أن أنصح لكم لا ينفعكم نصحي. وقيل (١): «أن يغويكم» أن يهلككم. من غوي الفصيل: إذا [بشم (٢)] (٢) فهلك.

وفي قرب الإسناد (٤) للحميري: أحمد بن محمد بن أبي نصر، عن أبي الحسن الرضاع الله قال: وقال نوح: «ولا ينفعكم نصحى إلى قوله يريد أن يغويكم».

قال: الأمر إلى الله، يهدي ويضلّ (٥).

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢٦): حدّ ثني أبي، عن حمّاد بن عيسى، عن إبراهيم بن عمر اليمانيّ، عن أبي الطفيل، عن أبي جعفر، عن أبيه عليّ بن الحسين الله أنه قال، وقد ذكر عبدالله بن عبّاس: وأمّا قوله: «ولا ينفعكم نصحى» الآية، نزلت في أبيه.

وفي تفسير العيّاشي (٧) نحوه . إلا أنّ فيه بدل «أبيه» : «العبّاس» صريحاً .

﴿ هُوَ رَبُّكُمْ ﴾ : خالقكم، والمتصرّف فيكم وفق إرادته.

﴿ وَالَّيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ ٢٠ فيجازيكم على أعمالكم.

﴿ اَمْ يَقُولُونَ افْتَرَاهُ قُلْ إِنِ افْتَرَيْتُهُ فَعَلَيَّ اِجْرَامِي ﴾ : وباله .

وقرئ (٨): «أجرامي» على الجمع.

﴿ وَانَا بَرِيءٌ مِمَّا تُجْرِمُونَ ﴾ ٢٠: من إجرامكم في إسناد الافتراء إليَّ.

﴿ وَٱوحِيَ إِلَىٰ نُوحٍ أَنَّهُ لَنْ يُؤْمِنَ مِنْ قُوْمِكَ إِلَّا مَنْ قَدْ آمَنَ فَلاَ تَبْتَثِسْ ﴾ : فلا تحزن حزن بائس مستكين .

﴿ بِمَا كَانُوا يَفْعَلُونَ ﴾ ٢ : أقنطه الله من إيمانهم، ونهاه أن يغتمّ بما فعلوه من التكذيب والإيذاء.

وفي روضة الكافي (٩): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر،

٢. بشم من الطعام: أكثر منه حتّى اتّخم وسشمه.

1. أنوار التنزيل ٤٦٧/١.

٣. من المصدر،

٤. قرب الإسناد ١٥٨٠.

٥. المصدر: «من يشاء» بدل «ويضلَ».

٦. تفسير القميّ ٢٣/٢.

٧. تفسير العيّاشي ١٤٤/٢، ح١٧.

أنوار التنزيل ٤٦٧/١.

٩. الكافي ٢٨٣/٨ ذيل ح ٤٢٤. ببعض التصرف في صدر المنقول هنا.

عن أبان بن عثمان، عن إسماعيل الجعفيّ، عن أبي جعفر عليِّه : إنَّ نوحاً لبث في قومه ألف سنة إلّا خمسين عاماً يدعوهم سرّاً وعلانية. فلمّا أبوا وعتوا، قال: يما ربّ «إنَّسي مغلوب فانتصر» (١) فأوحى الله ﷺ إليه: «أنَّه لن يؤمن من قــومكإلى قــوله بــما كــانوا يفعلون». فلذلك قال نوح على نبيّنا وآله و للسلِّلةِ: «ولا يلدوا إلّا فاجراً كفّاراً» (٢). فأوحى الله على إليه: «أن اصنع الفلك» (٣) والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): حدّثنا أحمد بن محمّد بن موسى قال: حدّثنا محمّد بن حمّاد، عن عليّ بن إسماعيل التيميّ، عن فضل الرسان (٥)، عن صالح بن ميثم قال: قلت لأبي جعفر عليُّلا : ماكان علم نوح حين دعا على (٦) قومه أنَّهم «لا يلدوا (٧) إلَّا فاجراً كفاراً».

فقال: أما سمعت قول الله لنوح: «أنّه لن يؤمن من قومك إلّا من قد آمن».

وفي كتاب علل الشرائع (^)، بإسناده إلى حنان بن سدير، عن أبيه قال: قـلت لأبـي جعفر للسلام : أرأيت نوحاً حين دعا على قومه فقال: «ربّ لاتـذر عـلى الأرض مـن الكافرين ديَّاراً ، إنَّك إن تذرهم يضلُّوا عبادك ولا يلدوا إلَّا فاجراً كفَّاراً».

قال عليه : علم أنّه لا ينجب من بينهم أحد.

قال: قلت: وكيف علم ذلك؟

قال: أوحى الله إليه: «أنَّه لن يؤمن (٩) من قومك إلَّا من قـد آمـن». فـعند ذلك دعـا عليهم بهذا الدعاء.

﴿ وَاصْنَعِ الْفُلْكَ بِأَعْيُنِنَا ﴾: ملتبساً بأعيننا. عبّر بكثرة العين الّذي يحفظ به الشيء

۲. نوح/۲۷.

القمر/١٠.

٤. تفسير القمئ ٣٨٨/٢.

٣. المؤمنون/٢٦.

٥. كما في جامع الرواة ٥/٢ وفي ب: فضل بن رسان، وفي المصدر: فضيل الرسام.

٧. المصدر: لا يلدون.

٦. ليس في المصدر. ٨. العلل/٣١، ح١.

٩. المصدر: لا يؤمن.

ويراعى عن الاختلال والزيغ، عن المبالغة في الحفظ والرعاية على طريقة التمثيل. ﴿ وَوَحْيِنَا ﴾: إليك كيف تصنعها.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): حدّ ثني أبي، عن ابن أبي عمير، عن ابن سنان، عن أبي عبدالله عليه الله على نوح في قومه ثلاثمائة سنة يدعوهم إلى الله على فلم يجيبوه. فهمّ أن يدعو عليهم، فوافاه عند طلوع الشمس اثنا عشر ألف قبيل من قبائل ملائكة السماء الدنيا، وهم العظماء من الملائكة.

فقال لهم نوح: ما أنتم؟

فقالوا: نحن اثنا عشر ألف قبيل من قبائل ملائكة السماء الدنيا. وأن غلظ مسيرة سماء الدنيا خمسمائة عام. وخرجنا عند طلوع الشمس، ووافيناك في هذا الوقت، فنسألك أن لا تدعو على قومك.

فقال نوح لما للله : قد أجملتهم ثلاثمائة سنة .

فلمًا أتى عليهم ستّمائة سنة ولم يؤمنوا، همّ أن يدعو عليهم. فوافاه اثنا عشر ألف قبيلة من قبائل ملائكة السماء الثانية.

[فقال نوح: من أنتم؟

قالوا: نحن اثنا عشر ألف قبيل من قبائل ملائكة السماء الثانية ](٢) وأن غلظ السماء الثانية مسيرة خمسمائة عام، ومن السماء الثانية إلى السماء الدنيا مسيرة خمسمائة عام، وغلظ السماء الدنيا إلى الدنيا مسيرة خمسمائة عام، ومن السماء الدنيا إلى الدنيا مسيرة خمسمائة عام، ووافيناك ضحوة نسألك أن لا تدعو على قومك.

فقال نوح النِّلا : قد أجلتهم ثلاثمائة سنة.

فلمًا أتى عليهم تسعمائة سنة ولم يؤمنوا(٣)، همّ أن يدعو عليهم. فأنزل الله علي الله الله الله الله الله

٢. من المصدر.

١. تفسير القميّ ٣٢٥/١-٣٢٦.

٣. ليس في المصدر: ولم يؤمنوا.

لن يؤمن من قومك إلا من قد أمن فلا تبتئس بما كانوا يفعلون».

فقال نوح: «ربّ لاتذر على الأرض من الكافرين ديّـاراً، إنّك إن تــذرهم يــضلّوا عبادك ولا يلدوا إلّا فاجراً كفّاراً».

فأمره الله تعالى أن يغرس النخل، [فأقبل يغرس النخل] (١). فكان قومه يمرّون به ويسخرون منه ويستهزئون به، ويقولون: شيخ قد أتى له تسعمائة سنة يغرس النخل. وكانوا يرمونه بالحجارة. فلمّا أتى لذلك خمسون سنة وبلغ النخل واستحكم، أمر بقطعه. فسخروا منه، وقالوا: بلغ النخل مبلغه. وهو قول ﷺ: «كلّما مرّ عليه ملأ من قومه سخروا منه قال إن تسخروا منّا فإنّا نسخر منكم كما تسخرون، فسوف تعلمون». فأمره الله أن يتّخذ (١) السفينة، وأمر جبرئيل الله أن ينزل عليه ويعلمه كيف يتّخذها. فقد وطولها في الأرض ألفاً ومائتي ذراع، وعرضها ثمانمائة ذراع، وطولها في السماء

فقال: يارب، من يعينني على اتخاذها؟

فأوحى الله ﷺ إليه: ناد في قومك: من أعانني عليها وينجر منها شيئاً، فيصار ما ينجره ذهباً وفضّة.

فنادى نوح علیه فیهم بـذلك، فأعـانوه عـلیها. وكـانوا یسـخرون مـنه، ویـقولون: یتّخذ (۳)سفینة في البرّا

وفي روضة الكافي (٤): عن أبي عبدالله للنِّلْةِ في تقدير السفينة، مثله.

وأمّا ما روي في عيون الأخبار (٥)، في باب ما جاء من خبر الشاميّ: عن أميرالمؤمنين عليه حديث طويل. وفيه: سأله عن سفينة نوح ماكان عرضها وطولها؟ أميرالمؤمنين عليه حديث طويل. وفيه: سأله عن سفينة نوح ماكان عرضها وطولها؟ فقال: «كان طولها ثمانمائة ذراع، وعرضها خمسمائة ذراع، وارتفاعها في السماء

ثمانون ذراعاً.

٢. المصدر: بنحت.

أ. ليس في المصدر.
 أ. المصدر.

٤. الكافي ٢٨٣/٨، صدر ح٤٢٦.

٣. المصدر: ينحت.

٥. العيون ٢٤٤/١.

ثمانين ذراعاً». فمخالف لما مضى من وجهين: أحدهما أنّ فيما سبق أنّ عرضها كان ثمانمائة، وفي هذا الخبر طولها. والثاني أنّ فيما مضى أنّ طولها ألف ومائتي ذراع، وفي هذا الخبر ثمانمائة. فلعلّه وهم الراوي وأبدل العرض بالطول، وألفاً ومائتي ذراع بخمسمائة ذراع.

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (١)، بإسناده إلى أيّوب بن راشد، عن رجل، عن أبى عبدالله لله الله عليه قال: كان أعمار قوم نوح لله ثلاثمائة سنة.

وبإسناده إلى سدير الصيرفي (٢) عن أبي عبدالله للن حديث طويل. وفيه يقول للنافي وأمّا إبطاء نوح للنظ فإنّه لمّا استنزل العقوبة على قومه من السماء، بعث الله تبارك وتعالى جبرئيل الروح الأمين معه سبع (٣) نوايات.

فقال: يا نبيّ الله ، إنّ الله تبارك وتعالى يقول لك: إنّ هؤلاء خلائقي وعبادي ، لست أبيدهم بصاعقة من صواعقي إلّا بعد تأكيد الدعوة وإلزام الحجّة . فعاود اجتهادك في الدعوة لقومك ، فإنّي مثيبك عليه . واغرس هذه النوى ، فإنّ لك في نباتها وبلوغها وإدراكها إذا أثمرت الفرج والخلاص . فبشر بذلك من اتبعك من المؤمنين .

فلمًا نبتت الأشجار وتأزّرت (٤) وتسوّقت وأغصنت (٥) وأثمرت و زها التمر عليها (١) بعد زمان طويل، استنجز من الله العدة. فأمره الله تبارك و تعالى أن يغرس من نوى تلك الأشجار، ويعاود الصبر والاجتهاد ويؤكّد الحجّة على قومه. فأخبر بذلك الطوائف التي آمنت به، فارتد منهم ثلاثمائة رجل وقالوا: لوكان ما يدّعيه نوح حقاً لما وقع في وعد ربّه خلف.

ثمّ أنّ الله تبارك وتعالى لم يزل يأمره عندكلّ مرّة بأن يغرسها مرّة بعد أخرى، إلى أن

۲. کمال الدین/۳۵۵\_۳۵۹، ح۰۰.

٤. كذا في المصدر وفي النسخ: بارزت.

١. كمال الدين/٥٢٣، ح٢.

٣. المصدر: «بسبع» بدل «معه سبع».

٥. المصدر: تغصّنت،

٦. كذا في المصدر وفي النسخ: «زهر الثمر على ماكان» بدل «زها التمر عليها».

غرسها سبع مرّات، فما زالت تلك الطوائف من المؤمنين ترتدّ منهم طائفة بعد طائفة، إلى أن عاد إلى نيّف وسبعين رجلاً.

فأوحى الله تبارك وتعالى إليه عند ذلك، وقال: يا نوح، الآن أسفر الصبح عن الليل لعينك، حين صرح الحقّ عن محضه وصفا [الأمر والإيمان] (() من الكدر بارتداد كلّ من كانت طينته خبيثة. فلو أنّي أهلكت الكفار وأبقيت من قد ارتدّ من الطوائف التي كانت آمنت بك، لماكنت صدّ قت وعدي السابق للمؤمنين الذين أخلصوا التوحيد من قومك واعتصموا بحبل نبوتك، بأن أستخلفهم في الأرض وأمكن لهم دينهم وأبدّل (۱) خوفهم بالأمن، لكي تخلص العبادة لي بذهاب الشرك (۱) من قلوبهم. وكيف يكون الاستخلاف والتمكين وبدّل [الخوف] (أ) بالأمن منّي لهم، مع ماكنت أعلم من ضعف يقين الذين ارتدوا وخبث طينتهم وسوء سرائرهم التي كانت نتائج النفاق وسنوخ (٥) الضلالة. فلو أنّهم تنسّموا من الملك الذي أو تي المؤمنين وقت الاستخلاف إذا أهلكت أعداءهم، لنشقوا (١) روائح صفاته ولاستحكمت (١) سرائر نفاقهم وثارت خبال (٨) ضلالة قلوبهم ولكاشفوا إخوانهم بالعداوة وحاربوهم على طلب الرئاسة والتفرّد بالأمر والنهي. وكيف يكون التمكين في الدين وانتشار الأمر في المؤمنين مع والتفرّد بالأمر والنهي، وكيف يكون التمكين في الدين وانتشار الأمر في المؤمنين مع إثارة الفتن وإيقاع الحروب، كلا فحداصنم الفلك بأعيننا ووحينا».

وفي مجمع البيان (٩٠): عن المفضّل بن عمر، عن أبي عبدالله للطِّلِ حديث طويل. يقول فيه للطِّلِا: فإنّ نوحاً لبث في قومه ألف سنة إلّا خمسين عاماً يدعوهم إلى الهدى،

١. كذا في المصدر. ويوجد المعقوفتان فيه أيضاً.

٢. كذا في المصدر وفي النسخ: أبدلهم. ٣. كذا أيضاً في بعض نسخ المصدر. وفيه: الشكّ.

٤. من المصدر.

٥. المصدر، ب: سنوح. وسنوخ ـ جمع سنخ ـ : الأصل.

٣. كذا في المصدر وفي النسخ: لتشفوا. ﴿ ﴿ كَذَا فِي المصدر وفي النسخ: وإلَّا استحكمت.

٨. المصدر: «تأبدت حبال» بدل «ثارت خبال».

٩. بل في تفسير العيّاشي ١٤٤/٢ ـ ١٤٥، ضمن ح١٩، ونور الثقلين ٣٥٤/٢ ح٧٤ عنه.

فيمرّون به ويسخرون منه. فلمّا رأى ذلك منهم، دعا عليهم. فقال: «ربّ لا تذر عـلى الأرض من الكافرين ديّاراًإلى قولهإلّا فاجراً كفّاراً».

قال: فأوحى الله إليه: يا نوح، أن «اصنع الفلك» وأوسعها وعجّل عملها «بأعيننا ووحينا». فعمل نوح سفينته (١) في مسجد الكوفة بيده، يأتي بالخشب من بُـعد حـتّى فرغ منها.

وفي روضة الكافي (٢): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن محبوب، عن هشام الخراسانيّ، عن المفضّل بن عمر قال: قلت لأبي عبدالله للسِّلِةِ: جعلت فداك، في كم عمل نوح للسِّلِةِ سفينته حتّى فرغ منها؟

قال: في دورين.

قلت: وكم الدور؟

قال: ثمانين سنة.

قلت: إنَّ العامَّة يقولون: عملها في خمسمائة عام.

فقال: كلّا، كيف كان (٣) والله يقول: «ووحينا».

وفي الكافي (1) والعيّاشي (0): عن الصادق للثِّلْةِ: وكان منزل (1) نوح وقومه في قـرية على منزل من الفرات، ممّا يلي غربي الكوفة. وكان نوح رجلاً نجّاراً، فجعله الله نـبيّاً وانتجبه. ونوح أوّل من عمل سفينة تجري على ظهر الماء.

قال: ولبث نوح في قومه ألف سنة إلا خمسين عاماً يدعوهم إلى الهدى، فيمرّون (٧) به ويسخرون منه. فلمّا رأى ذلك منهم، دعا عليهم.

فقال: «ربّ لا تذر على الأرض من الكافرين ديّاراً».

١. كذا في المصدر وفي النسخ: فعجّل نوح سفينة.

۲. الكافي ۲۸۰/۸ ـ ۲۸۱، ضمن ح ٤٢١.

٤. الكافي ٢٨٠/٨ ـ ٢٨١، ضمن ح ٤٢١.

٦. كذا في الكافي وفي النسخ والعيّاشي: تزل.

٣. ليس في المصدر.

٥. تفسير العيّاشي ١٤٤/٢ ـ ١٤٥، ضمن ح١٩٠

الكافى: «الله فيهزؤون» بدل «الهدى، فيمرون».

فأوحى الله إليه: يانوح «اصنع الفلك (۱)» وأوسعها وعجّل عملها «بأعيننا ووحينا (۲)». فعمل نوح سفينة في مسجد الكوفة بيده، فيأتي بالخشب من بُعد حتّى فرغ منها. سئل: في كم عمل نوح سفينته حتّى فرغ منها؟

قال: في دو رين.

قيل: وكم الدور؟

قال: ثمانون سنة.

قيل: فإنّ العامّة يقولون: عملها في خمسمائة عام.

فقال:كلا،كيف والله يقول: «ووحينا».

قيل (٢): آخر الحديث يحتمل معنيين: أحدهما، أنّ ما يكون بأمر الله وتعليمه كيف يطول زمانه إلى هذه المدّة! ؟ والثاني، أن يكون المسلخ قد فسر الوحي هنا بالسرعة والعجلة، فإنّه جاء بهذا المعنى. يقال: الوحا الوحا، ممدوداً ومقصوراً. يعني: البدار البدار (٤).

﴿ وَلَا تُخَاطِبْنِي فِي الَّذِينَ ظَلَمُوا ﴾ : ولا تراجعني فيهم، ولا تدعني باستدفاع العذاب عنهم.

﴿إِنَّهُمْ مُغْرَقُونَ ﴾ ٢٠: محكوم عليه بالإغراق، فلا سبيل إلى كفّه.

﴿ وَيَصْنَعُ الْقُلْكَ ﴾ : حكاية حال ماضية.

﴿ وَكُلُّمَا مَرَّ عَلَيْهِ مَلَا مِنْ قَوْمِهِ سَخِرُوا مِنْهُ ﴾ : استهزؤوا به لعمله السفينة.

قيل (٥): كان يعملها في بريّة بعيدة من الماء أوان عزّته، وكانوا ينضحكون منه ويقولون له: صرت نجّاراً بعد ماكنت نبيّاً!

وفي روضة الكافي (٦): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه. ومحمّد بن يحيى، عن أحمد بن

الكافى: سفينة.

٣. تفسيرالصافي ٤٤٦/٢.

ه. أنوار التنزيل ٤٧٨١.

ليس في الكافي: «بأعيننا ووحينا».

كذا في المصدر وفي النسخ: البدا البدا.

٦. الكافي ٨/٢٨٨، ح ٤٢٥.

محمّد جميعاً، عن الحسن بن عليّ، عن عمر بن أبان، عن إسماعيل الجمعفيّ، عن أبي جعفر النبي المعلوا يضحكون أبي جعفر النبي قال: إنّ نوحاً النبي المّاغرس النوى، مرّ عليه قومه فسجعلوا يسضحكون ويسخرون ويقولون: قد قعد غرّاساً. حتّى إذا طال (١) النخل، وكان جبّاراً طوّالاً، قطعه ثمّ نحته، فقالوا قد قعد نجّاراً. ثمّ ألّفه فجعله سفينة. فمرّوا عليه يضحكون ويسخرون ويقولون: قد قعد ملّاحاً في فلاة من الأرض حتّى فرغ منها.

- ﴿ قَالَ إِنْ تَسْخَرُوا مِنَّا فَإِنَّا نَسْخَرُ مِنْكُمْ كَمَا تَسْخَرُونَ ﴾ ۞: منّا.
- ﴿ فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴾: إذا أخذكم الغرق في الدنيا، والحرق في الآخرة.
  - وقيل (٢): المراد بالسخرية : الاستجهال (٣).
  - ﴿ مَنْ يَأْتِيهِ عَذَابٌ يُخْزِيهِ ﴾: يعني به: إيّاهم. وبالعذاب: الغرق.
  - ﴿ وَيَحِلُّ عَلَيْهِ ﴾: وينزل عليه. أو يحلُّ حلول الدين لاانفكاك عنه.
    - ﴿عَذَابٌ مُقِيمٌ ﴾ ٢٠ : دائم. وهو عذاب النار.

﴿ حَتَّىٰ إِذَا جَاءَ أَمْرُنَا ﴾: هو غاية لقوله: «ويصنع الفلك»، وما بينهما حال من الضمير فيه. أو «حتّى» هي الّتي يبتدأ بعدها الكلام.

﴿ وَفَارَالنَّنُورُ ﴾ : نبع الماء منه وارتفع ، كالقدر تفور.

و «التنّور» تنّور الخبز. ابتدأ منه النبوع على خرق العادة. وكان في الكوفة في موضع مسجدها، أو في الهند، أو بعين وردة من أرض الجزيرة.

وقيل (١): «التنور» وجه الأرض، أو أشرف موضع فيها.

وفي روضة الكافي (٥): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن محبوب، عن هشام الخراسانيّ، عن المفضّل بن عمر قال: قلت لأبي عبدالله عليّه : جعلت فداك، أخبرني عن قول الله عليّة: «حتى إذا جاء أمرنا وفار التنّور». فأين كان موضعه، وكيف كان؟

٢. أنوار التنزيل ٤٦٨/١.

۱. أ، ب، ر: حال.

أنوار التنزيل ٤٦٨/١.

٣. كذا في المصدر وفي النسخ: الاستعجال.

٥. الكافي ٢٨١/٨، ضمن ح ٤٢١.

قال: كان التنور في بيت عجوز مؤمنة، في دبر قبلة ميمنة المسجد. فقلت له: فإنّ ذلك موضع زاوية باب الفيل اليوم.

ثمّ قلت له: وكان بدو خروج الماء من ذلك التنّور؟

فقال: نعم. إنّ الله ﷺ أحبّ أن يري قوم نوح آية. ثمّ أنّ الله تعالى أرسل عليهم (١) المطر يفيض فيضاً، وفاض الفرات فيضاً، والعيون كلّهنّ فيضاً. فغرّقهم الله، وأنجى نوحاً ومن معه في السفينة.

وفي الكافي (٢): محمّد بن يحيى، عن بعض أصحابنا، عن الحسن بن عليّ بن أبي حمزة، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله الله الله قال: سمعته يقول: نعم المسجد مسجد الكوفة، صلّى فيه ألف نبيّ وألف وصيّ. ومنه فار التنور، وفيه نجرت السفينة. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي مجمع البيان (٢): وروى أبوعبيدة الحذّاء، عن أبي جعفر التَّالِيُّ قال: مسجد كوفان روضة من رياض الجنّة، الصلاة فيه بسبعين (٤) صلاة، صلّى فيه ألف نبيّ وسبعون نبيّاً، وفيه فار التنّور ونجرت (٥) السفينة. وهو سرّة بابل (٦)، ومجمع الأنبياء.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٧): عن الأعمش يرفعه إلى عليّ عليّ التَّلِهِ في قوله: «حتّى إذا جاء أمرنا وفار التنّور».

فقال: أما والله، ما هو تنّور الخبز ـ ثمّ أوماً بيده إلى الشمس، فقال ـ: طلوعها. عن الحسن بن عليّ (^)، عن بعض أصحابه، عن أبي عبدالله للتللِّ قال: جاءت امرأة

١. أ: إليهم. ٢. الكافي ٤٩٢/٣، صدر ح٣.

٣. المجمع ١٦٣/٣.

٤. كذا في المصدر وفي النسخ: «تسعين» بدل «بسبعين».

٥. العصدر: جرت.

٦. سرّة بابل، أي وسطه الحقيقيّ وبابل: اسم موضع بالعراق.

٧. بل في تفسير العيّاشي ١٤٧/٢، ح ٢٥، ونور الثقلين ٣٥٦/٢، ح ٨٢عنه.

م. تفسير العيّاشي ١٤٧/٢، ح٢٢.

نوح إليه، وهو يعمل السفينة. فقالت له: إنّ التنّور قد خرج منه ماء. فقام إليه مسرعاً حتّى جعل الطبق عليه، فختمه بخاتمه، فقام الماء. فلمّا فرغ نوح من السفينة، جاء إلى خاتمه ففضّه وكشف الطبق، ففار الماء.

وفي تفسير العيّاشي (١) عنه طلي : [جاءت امرأة نوح إليه، وهو يعمل السفينة. فقالت له: إنّ التنّور قد خرج منه ماء. فقام إليه مسرعاً حتّى جعل الطبق عليه، فختمه بخاتمه، فقام الماء.] (٢) فلمّا فرغ من السفينة، وكان ميعاده فيما بينه وبين ربّه في إهلاك قومه أن يفور التنّور، ففار، فقالت امرأته: إنّ التنّور قد فار. فقام إليه فختمه، فقام الماء وأدخل من أراد أن يدخل وأخرج من أراد أن يخرج، ثمّ جاء إلى خاتمه فنزعه. يقول الله: «ففتحنا أبواب السماء بماء منهمر وفجّرنا الأرض عيوناً فالتقى الماء على أمر قد قدر» (٣).

قال: وكان نجرها في وسط مسجدكم [ولقد نقص عن ذرعه سبعمائة ذراع ](1).

﴿ قُلْنَا احْمِلْ فِيهَا ﴾: في السفينة.

﴿ مِنْ كُلُّ ﴾ : نوع من الحيوانات المنتفع بها.

وفي آخره قال أبوعبدالله للطُّلِّ : إنّ أوّل شيء [مات ] (١) من الدوابّ الحمار (٧) اليعفور، توفّي ساعة قبض رسول الله. قطع خطامه، ثمّ مرّ يركض حتّى أتى (٨) بئر بني حـطمة

١. بل في الكافي ٢٨١/٨ ـ ٢٨٢، ح ٤٢٢ عن أمير المؤمنين للطِّل وتفسير الصافي ٤٤٤ ـ ٤٤٣.٤.

المصدر: «إنّ نوحاً صلّى الله عليه» بدل ما بين المعقوفتين والظاهر أنّه تكوار لحديث العيّاشي السابق.

٣. القمر/ ١١ ـ ١٣.

٥. العلل/١٦٧، ذيل ح ١. من المصدر.

٧. المصدر: حماره. ٨. المصدر: وافي.

بقبا(١) فرمى بنفسه فيها، فكانت قبره.

ثمّ قال أبو عبدالله للنظِيرِ : إنّ يعفور كلّم رسول الله عَيَلِيلُهُ [فقال:](٢) بأبي أنت وأمّي ، إنّ أبي حدّ ثني عن أبيه عن جدّه ، أنّه كان مع نوح في السفينة . فنظر إليه يـوماً نـوح للنظِرِ ومسح يده على وجهه ، ثمّ قال: يخرج من صلب هذا الحمار حمار يركبه سيّد النبيّين وخاتمهم . والحمد لله الذي جعلني ذلك الحمار .

وفي أصول الكافي (٣): وروي أنّ أميرالمؤمنين للبُّلِّ قال: إنّ ذلك الحمار كلّم رسول الله ﷺ. وذكر نحوه.

﴿ زَوْجَيْنِ اثْنَيْنِ ﴾ : ذكراً وأنثى. هذا على قراءة حفص. والباقون أضافوا على معنى : احمل اثنين من كلّ زوجين ، أي من كلّ صنف ذكر ، وكلّ صنف أثنى.

وفي مجمع البيان (٨): وروى عليّ بن إبراهيم ، عن أبيه ، عن صفوان ، عن أبي بصير ،

ء. ٢. من المصدر.

<sup>1.</sup> كذا في المصدر وفي النسخ: بئر حطيم بقباء.

٤. الكافي ٢٨٣/٨\_٢٨٤، ح٤٢٧.

٣. الكافي ٢٣٧/١، ذيل ح ٩.

من المصدر.

٥. الانعام/١٤٣.

٨. المجمع ١٦٠/٣.

٧. المصدر: الظبي،

عن أبي عبدالله عليه قال: لمّا أراد الله هلاك قوم نوح، عقم أرحام النساء أربعين سنة فلم يلد لهم مولود. فلمّا فرغ نوح من اتخاذ السفينة. أمره الله أن ينادي بالسريانيّة أن يجتمع إليه جميع الحيوانات، فلم يبق حيوان إلّا حضر. فأدخل من كلّ جنس من أجناس الحيوان زوجين، ما خلا الفأر والسنّور. وأنّهم لمّا شكوا من سرقين الدوابّ والقذر، دعا بالخنزير، فمسح جبينه فعطس فسقط من أنفه زوج فأر، فتناسل. فلمّا كثرو شكوا إليه منها، فدعا بالأسد، فمسح جبينه فعطس (١) فسقط من أنفه زوج سنّور. وفي حديث آخر (٢) أنّهم شكوا العذرة، فأمر الله الفيل فعطس فسقط الخنزير.

وفي تفسير العيّاشي (٣): عن أبي عبدالله عليِّهِ : أنّ نوحاً حمل الكلب في السفينة ، ولم يحمل ولد الزنا.

عن عبيدالله (٤) الحلبيّ (٥)، عنه للنِّلاِ قال: ينبغي لولد الزنا أن لا تجوز له شهادة، ولا يؤمّ بالناس. لم يحمله نوح في السفينة، وقد حمل فيها الكلب والخنزير.

وفي كتاب علل الشرائع (٢٠): عن الرضا، عن أبيه، عن آبائه، عن أميرالمؤمنين الميلاً أنّه سئل: ما بال الماعز معرقبة (٧) الذنب باذلة (٨) الحياء والعورة ؟

فقال: لأنّ الماعز عصت نوحاً لمّا أدخلها السفينة، فدفعها فكسر ذنبها. والنعجة مستورة الحياء والعورة، لأنّ النعجة بادرت بالدخول إلى السفينة، فمسح نوح يده على حيائها (٩) وذنبها فاستوت الألية.

وفي عيون الأخبار (١٠٠)، في باب ما جاء عن الرضا ﷺ من خبر الشاميّ وما سأل عنه

٨. المصدر: بادية.

٢. المجمع ١٦٠/٣.

۱. ليس في ب.

٤. نفس المصدر والموضع، ح٢٨.

تفسير العيّاشي ١٤٨/٢ ، ح ٢٧.

٦. العلل/١٩٤\_١٩٩٥ ح ١.

٥. بعض نسخ المصدر: عبدالله الحلبيّ.

٧. المصدر: مفرقعة، وهي ملوية من فرقع فلاناً: إذا لوى رقبته فسمع لها صوت ومعرقبة: مقطوعة.

٩. كذا في المصدر وفي النسخ: حيالها.

١٠. العيون ٢٤٦/١.

أميرالمؤمنين عليه حديث طويل. وفيه: سأله: ما بال المعز(١) معرقبة (١) الذنب بادية الحياء والعورة؟

فقال: لأنّ المعز (٣) عصت نوحاً على لمّا أدخلها السفينة (٤)، فدفعها فكسر ذنبها. والنعجة مستورة الحياء والعورة، لأنّ النعجة بادرت بالدّخول إلى السفينة، فمسح يده على حيائها (٥) وذنبها فاستوت الألية (٢).

وفي كتاب الخصال (٧): عن الرضا (٨) للنظائم. وفي كتاب الخصال (٩): عن الرضا (٨) للنظائم. وفي تفسير العيّاشي (٩): عنه للنظِ : إنّ الله أمر نوحاً أن احمل أو يحمل في السفينة من كلّ زوجين اثنين، فحمل الفحل والعجوة (١٠) فكانا زوجاً.

﴿ وَاهْلَكَ ﴾ : عطف على «زوجين» أو «اثنين». والمراد: امرأته وبنوه ونساؤهم.

﴿ إِلَّا مَنْ سَبَقَ عَلَيْهِ الْقَوْلُ ﴾ : بأنّه من المغرقين. يريد: ابنه كنعان وأمّه واعلة، فإنّهما كانا كافرين.

﴿ وَمَنْ آمَنَ ﴾ : والمؤمنين من غيرهم.

﴿ وَمَا آمَنَ مَعَهُ إِلَّا قَلِيلٌ ﴾ ﴿ وَمَا آمَنَ مَعَهُ إِلَّا قَلِيلٌ ﴾ ﴿ وَمَا آمَنَ مَعَهُ إِلَّا قَلِيلٌ ﴾ ﴿ وَمَا السَّلَمَةُ وَلِنُوا تَسْعَةً وَسَبْعُونَ رَجِلًا وَامْرَأَةُ مِن غيرِهُم. الثّلاثة: سام وحام ويافث [ ونساؤهم ] (١٣). واثنان وسبعون رجلاً وامرأة من غيرهم. وروى الشيخ أبو جعفر في كتاب النبوّة (١٣)، بإسناده: عن حنان بن سدير، عن

٢. بعض نسخ المصدر: مرفوعة.

١. المصدر: الماعز.

٤. ليس في أ، ب.

٣. المصدر: الماعز.

٦. المصدر: فاستترت بالألية.

٥. كذا في المصدر وفي النسخ: حيالها.

٨. المصدر: على،

٧. الخصال/٥٩٨ ببعض التصرف.

٩. لم نعثر عليه في تفسير العيّاشي ولكن رواه عنه تفسير نور الثقلين ٣٥٦/٢، ح ٨٤ عن الصادق للله وتفسير الصافى ٢٤٥٦/٢ عنه الصافى ٤٤/٢٦٢/٢.

١٠. كذا في المصدر وفي النسخ: فحمل العجل والعجرة.

١٢. من المصدر،

١١. أنوار التنزيل ٧١/٤٦٤.

١٣. عنه في المجمع ١٦٠/٣.

أبى عبدالله لله الله على قال: من (١) آمن مع نوح من قومه ثمانية نفر.

وفي كتاب معاني الأخبار (٢): أبي الله قال: حدّثني محمّد بن يحيى العطّار، عن محمّد بن يحيى العطّار، عن محمّد بن يحيى، عن محمّد بن يحيى، عن غمر، عن جعفر بن محمّد بن يحيى، عن غالب، عن أبى جعفر الله مثله.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): حدّ ثني أبي، عن صفوان، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله، وذكر حديثاً طويلاً. يقول فيه طلط : فلمّا فرغ نوح من اتخاذ السفينة، أمره الله تعالى أن ينادي بالسريانيّة: لا يبقى بهيمة ولا حيوان إلّا حضر. فأدخل من كلّ جنس من أجناس الحيوان زوجين في السفينة. وكان الّذين آمنوا به من جميع الدنيا ثمانون رجلاً. فقال الله على: «احمل فيها من كلّ زوجين اثنين» الآية. وكان نجر السفينة في مسجد الكوفة. فلمّا كان اليوم الذي أراد الله إهلاكهم، كانت امرأة نوح تخبز في الموضع الذي يعرف: بفار التنور، في مسجد الكوفة. وكان نوح اتخذ لكلّ ضرب من أجناس الحيوانات (٤) موضعاً في السفينة، وجمع لهم فيها ما يحتاجون إليه من الغذاء. فصاحت امرأته لمّا فار التنور، فجاء نوح إلى التنور فوضع عليها طيناً وختمه حتّى أدخل جميع الحيوان السفينة. ثم جاء إلى التنور، ففضّ الخاتم ورفع الطين. أدخل جميع الحيوان السفينة. ثم جاء إلى التنور، ففضّ الخاتم ورفع الطين. وانكسفت الشمس، وجاء من السماء ماء منهمر [صبّ بلا قطر، وتفجّرنا الأرض عيوناً. وهو قوله على أمر قد قدر».

وفي رواية أبي الجارود (٦)، عن أبي جعفر الله الله عن الأرض من بني أدم (١) من ولد نوح. قال الله في كتابه: «احمل فيها من كلّ زوجين اثنين إلى قوله ومن

١. ليس في المصدر.

٣. تفسير القمئ ٢٦٦٧-٣٢٧.

٥. من المصدر.

٧. كذا في المصدر وفي النسخ: من نبئ.

المعاني/ ١٥١، ح ١.

٤. المصدر: الحيوان.

٦. تفسير القمئ ٢٢٣/٢.

تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

آمن». وقال: «ذريّة من حملنا مع نوح» (١٠).

﴿ وَقَالَ ارْكَبُوا فِيَها ﴾ : أي صيروا فيها راكبين كما يركب الدوابّ في البرّ.

﴿ بِسْمِ اللهِ مَجْرَاهَا وَمُرْسَاهَا ﴾: متصل «باركبوا» حال من الواو ، أي اركبوا فيها مسمين الله تعالى، أو قائلين: بسم الله وقت إجرائها وإرسائها. أو مكانهما، على أنَّ المجرى والمرسى للوقت والمكان. أو للمصدر والمضاف محذوف، كقولهم: أتيك خفوق النجم. وانتصابهما بما قدّرناه حالاً.

ويجوز رفعهما بـ «بسم الله» على أنَّ المراد بهما المصدر. أو جملة من مبتدأ وخبر، أي إجراؤها بسم الله. على أنّ «بسم الله» خبره، أو صلته والخبر محذوف. وهمي إمّــا جملة مقتضية لا تعلِّق لها بما قبلها، أو حال مقدّرة من الواو أو الهاء.

وقرأ(٢) حمزة والكسائئ وعاصم برواية حفص : «مجراها» بالفتح ، من جري.

وقرئ: «مرساها» أيضاً، من رسا. وكلاهما يحتمل الثلاثة. و«مجريها ومرسيها» بلفظ الفاعل، صفتين لله تعالى.

وفي تفسير على بن إبراهيم (٣): حدَّثني أبي، عن صفوان، عن أبي بنصير، عن أبي عبدالله عليه عنه وذكر حديثاً طويلاً. وفيه يقول عليه : فقال الله عَلَى: «اركبوا فيها بسم الله مجريها ومرسيها».

يقول: «مجريها» أي مسيرها. «ومرسيها» أي موقعها (٤).

﴿إِنَّ رَبِّي لَغَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ ۞: أي لولا مغفرته لفرطاتكم ورحمته إيّاكم، لما نجّاكم. ﴿ وَهِيَ تَجْرِي بِهِمْ ﴾: متّصل بمحذوف دلّ عليه «اركبوا» أي فركبوا مسمّين، وهي تجري وهم فيها.

﴿ فِي مَوْجٍ كَالْجِبَالِ ﴾ : في موج من الطوفان، وهي ما يرتفع من الماء عند اضطرابه. كلِّ موجة فيها، كجبل في تراكمها وارتفاعها.

١. الإسراء ٣٠.

٣. تفسير القميّ ٣٢٧/١.

۲. أنوار التنزيل ٤٦٩/١.

٤. المصدر: موقفها.

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (١)، بإسناده إلى أبان بن تغلب، عن أبى عبد الله عليَّة حديث طويل، يذكر فيه القائم عليَّة ، وفيه: فإذا نشر راية رسول الله، تنحطّ (٢) إليه ثلاثة عشر ألف ملك ينصرون (٣) القائم عليّة وهم الذين كانوا مع نوح عليّة في السفينة.

وفي الكافي (٤): على بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أسباط. ومحمّد بن أحمد، عن موسى بن القاسم البجليّ (٥)، عن عليّ بن أسباط قال: قلت لأبي الحسن التليّ : جعلت فداك، ماترى آخذ برّاً أو بحراً، فإنّ طريقنا مخوف شديد الخطر؟

فقال: اخرج برًا، ولا عليك أن تأتي في (٦) مسجد رسول الله عَلَيْظُ وتصلّي ركعتين في غير وقت فريضة. ثمّ تستخير الله مائة مرّة ومرّة. ثمّ تنظر، فإن عزم الله عليك (٧) على البحر، فقل الذي قال الله عَلَى الله وقال اركبوا - إلى قوله - لغفور رحيم». والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

عليّ بن إبراهيم (^)، عن أبيه ، عن عليّ بن أسباط ، عن أبي الحسن الرضا لللهِ قال: إن ركبت البحر ، فإذا صرت في السفينة ، فقل: «بسم الله مجريها ومرسيها إنّ ربّي لغفور رحيم». والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

عدَة من أصحابنا (٩٠)، عن أحمد بن محمّد، عن أبي يوسف يعقوب بن عبد الله من ولد أبي فاطمة ، عن إسماعيل بن زيد مولى عبدالله بن يحيى الكاهليّ ، عن أبي عبدالله ، عن أميرالمؤمنين الله حديث طويل ، يذكر فيه مسجد الكوفة . وفيه يقول الله ومنه سارت سفينة نوح .

١. كمال الدين/ ٦٧٢، ضمن ح٢٢. ٢. المصدر: انحط.

المصدر: «وثلاثة عشر ملكاً كلهم ينتظر» بدل «ينصرون».

٤. الكافي ٤٧١/٣، صدر ح٥. ب: العجلي،

٦. ليس في المصدر: لك.

٨. الكافي ٢٥٦/٥، ضمن ح٣. ٩. الكافي ٤٩٢/٣، ضمن ح٣.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): حدّ ثني أبي، عن صفوان، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله عليِّه قال: لمَّا أراد الله ﷺ هلاك قوم نوح، وذكر حديثاً طويلاً وفيه يــقول عليه : فبقى الماء يصبّ (٢) من السماء أربعين صباحاً ومن الأرض العيون، حتّى ارتفعت السفينة ، فمسحت السماء .

وفي روضةالكافي (٣): محمّد بن يحيى ، عن أحمد بن محمّد ، عن الحسن بن عليّ ، عن داود بن يزيد، عمّن ذكره، عن أبي عبدالله عليُّ قال: ارتفع الماء على كلّ جبل وعلى كلّ سهل خمسة عشر ذراعاً.

وفي عيون الأخبار (٤)، بإسناده إلى الحسين بن خالد الصيرفي، عن أبي الحسن الرضا لملتِلاً قال: إنَّ نوحاً لملتِلاً لمَّا ركب السفينة، أوحى الله ﷺ إليه: يا نــوح، إن خــفت الغرق، فهلّلني ألفاً. ثمّ اسألني النجاة أنجك من الغرق ومن آمن معك.

قال: فلمّا استوى نوح ومن معه في السفينة ورفع القلس و (٥)عصفت الربح عليهم فلم يأمن نوح عليه [الغرق](٦) وأعجلته الريح فلم يدرك له أن يهلِّل الله ألف مرّة. فقال بالسريانيّة: هيلوليا، ألفاً ألفاً. ياماريا ياماريا، أتقن (٧).

قال: فاستوى القلس واستقرّت (٨) السفينة.

فقال نوح عليُّلاِّ : إنَّ كلاماً نجّاني الله به من الغرق، لحقيق أن لا يفارقني.

قال: فنقش في خاتمه: لا إله إلا الله، ألف مرّة. يا ربّ أصلحني.

وفي كتاب الخصال (٩): عن الحسين بن خالد، عن أبي الحسن موسى بن جعفر للسلا

٢، المصدر: ينصّب.

تفسير القمق ٣٢٦٠ ٣٢٧ و٣٢٨.

٤. العيون٧/٥٥، ضمن ح٢٠٦.

۳. الكافي ۲۸٤/۸ - ۲۲۸.

٥. كذا في المصدر وفي النسخ: «القلص» بدل «القلس و» والقلس: حبل للسفينة ضخم من ليف. وقيل: من ٦. من المصدر،

٨. كذا في المصدر وفي النسخ: القلص واستمرّت. ٧. بعض نسخ المصدر: ايقن.

٩. الخصال/ ٣٣٥، ضمن ح٣٦.

وفي كتاب الاحتجاج (٢) للطبرسي على: وعن معمر بن راشد قبال: سمعت أبا عبدالله عليه يقول: قال رسول الله عَلَيه أن نوحاً لمّا ركب السفينة وخاف من الغرق، قال: اللهم إنّي أسألك بمحمّد وآل محمّد لمّا أنجيتني [من الغرق] (٣). فنجاه الله عَلَى والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي كتاب علل الشرائع (٤)، بإسناده إلى سهل بن زياد الأدمي قال: حدّثني عبدالعظيم بن عبدالله الحسني قال: سمعت عليّ بن محمّد العسكريّ اليّلا يقول: عاش نوح الله ألفين وخمسمائة سنة. وكان يوماً في السفينة نائماً، فهبّت الريح فكشفت عن عورته. فضحك حام ويافث، فزجرهما سام الله ونهاهما عن الضحك. وكان كلما غطى (٥) سام شيئاً تكشفه الريح، كشفه حام ويافث. فانتبه نوح فرآهم وهم يضحكون.

فقال: ما هذا؟

فأخبره سام بماكان.

فرفع نوح على إلى السماء يدعو ويقول: اللهم، غيّر ما في (١٠) صلب حام حتّى لا يولد له ولد (٧٠) إلّا السودان. اللهم غيّر ما في (٨) صلب يافث.

فغيّر الله ما في (٩) صلبيهما. فجميع السودان حيث كانوا من حام، وجميع الترك والسقالب (١٠) ويأجوج ومأجوج والصين من يافث حيث كانوا، وجميع البيض سواهم من سام.

المصدر: «ماء» بدل «مافی».

٢. الاحتجاج ٥٥/١.

١. ليس في المصدر،

٣. من المصدر.

٤. العلل/٣٢، ح ١.

٥. كذا في المصدر وفي النسخ: وكلّماكان غطي. ٦. المصدر: «ماء» بدل «ما في».

ليس فى المصدر.

١٠. المصدر: السقالبة.

المصدر: «ماء» بدل «مافی».

وقال نوح للسلام الله ويافث: جعل الله ذرّيّتكما خولاً (١) لذرّيّة سام إلى يوم القيامة، لأنّه برّني وعققتماني. فلا زالت سمة عقوقكما لي في ذرّيّتكما ظاهرة، وسمعة البرّبي في ذرّية سام ظاهرة ما بقيت الدنيا.

﴿ وَنَادَىٰ نُوحٌ ابْنَهُ ﴾ : كنعان.

وقرئ (٢): «ابناه» على الندبة، ولكونها حكاية سوّغ حذف الحرف.

وفي تفسير العيّاشي (٣): عن محمّد بن مسلم ، عن أبي جعفر التي الله قال: «ونادي نوح بنه».

قال: إنّما في لغة طيء ابنه (٤) بنصب الألف، يعنى: ابن امرأته.

عن موسى (٥)، عن العلاء بن سيابة ، عن أبي عبدالله عليلاً في قول الله على «ونادى نوح ينه».

قال: ليس بابنه، إنَّما هو ابن امرأته. وهو لغة طيء، يقولون لابن امرأته: ابنه.

وفي مجمع البيان (٢٠): وروي عن عليّ بن أبي طالب عليّ وأبي جعفر محمّد بـن عليّ وأبي جعفر محمّد بـن عليّ، وأبي عبدالله جعفر بن محمّد الليّكاء: «ونادى نوح ابنه». بفتح الهاء على أنّ أصلها: ابنها، حذفت الألف.

وروي (٧) أيضاً: ابنها. والضمير على التقديرين (٨) لامرأته.

﴿ وَكَانَ فِي مَعْزَلِ ﴾ : عزل فيه نفسه عن أبيه ، أو عن دينه . مفعل ، للمكان . من عزله عنه : إذا أبعده .

﴿ يَا بُنَيِّ ارْكَبْ مَعَنَا ﴾: أي في السفينة.

والجمهور كسروا(٩)الياء، ليدلُّ علىٰ ياء الإضافة المحذوفة في جميع القرآن. غير

اء.

الخول ـ جمع الخولي ـ: بالعبيد والإماء.

٣. تفسير العيّاشي ١٤٨/٢، ح ٣١.

٥. تفسير العيّاشي ١٤٨/٢، ح ٣١.

٧. تفسير الصافي ٤٤٨/٢.

٩. أنوار التنزيل ٤٦٩/١.

۲. أنوار التنزيل ٤٦٩/١.

٤. كذا في المصدر وفي النسخ: ابنيه.

٦. المجمع ١٦٠/٣.

ليس في المصدر: على التقديرين.

ابن كثير؛ فإنّه وقف عليها في لقمان في الموضع الأوّل باتفاق الرواة، وفي الثالث في رواية قنبل وعاصم، فإنّه فتح هاهنا اقتصاراً على الفتح من الألف المبدلة من ياء الإضافة، واختلفت الرواية عنه في سائر المواضع. وقد أدغم الباء في الميم أبو عمرو والكسائيّ وحفص، لتقاربهما.

وفي تفسير العيّاشي (١): عن زرارة، عن أبي جعفر للبُّلِّ في قول نوح للسِّلِّا: «يا بـنيّ اركب معنا».

قال: ليس بابنه.

قال: قلت: إنّ نوحاً قال: «يا بنيّ»!

قال: فإن نوحاً قال ذلك، وهو لا يعلم.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): عن الصادق عليه إلى ابنه يقع ويقوم، فقال له : «يا بنيّ اركب» الآية .

﴿ وَلَا تَكُنُّ مَعَ الْكَافِرِينَ ﴾ ۞: في الدين والانعزال.

﴿ قَالَ سَآوِي إلَىٰ جَبَلِ يَعْصِمُنِي مِنَ الْمَاءِ ﴾: أن يغرقني.

وفي كتاب علل الشرائع (٣)، بإسناده إلى عليّ بن أبي حمزة، عن أبي نعيم، عن أبي عبدالله عليّ قال: إنّ النجف كان جبلً. وهو الّذي قال ابن نوح: «ساّوي إلى جبل يعصمني من الماء». ولم يكن على وجه الأرض جبل أعظم منه. فأوحى الله ﷺ إليه: يا جبل، أيعتصم بك منّي. فتقطّع قطعاً [قطعاً](١) إلى بلاد الشام، وصار رملاً رقيقاً، وصار بعد ذلك بحراً. وكان يسمّى ذلك البحر: بحرني. ثمّ جفّ بعد ذلك، فقيل: ني جفّ (٥) فسمّي بنيجفّ. ثمّ صار الناس بعد ذلك يسمّونه بنجف، لأنّه كان أخفّ على السنتهم.

تفسير القمئ ٣٢٧/١.

ا. تفسير العيّاشي ١٤٩/٢، ح٣٢.

٣. العلل/ ٣١، ح١.

٤. من المصدر،

٥. كذا في المصدر وفي النسخ: بنيجف.

وفي من لا يحضره الفقيه (١): روى صفوان بن مهران الجمّال، عن الصادق جعفر بن محمّد عليه الله قال: سار [أبي] وأنا معه في القادسيّة، حتّى أشرف على النجف.

فقال: هو الجبل الذي اعتصم به ابن جدّي نوح، فقال: «ساّوي إلىٰ جبل يعصمني من الماء». فأوحىٰ الله ﷺ إليه: يا جبل، أيعتصم بك أحد منّي ؟! فغار (٢) في الأرض، وتقطّع إلى الشام.

﴿ قَالَ لاَ عَاصِمَ الْيَوْمَ مِنْ آمْرِ اللهِ اِلَّا مَنْ رَحِمَ ﴾ : إلا الراحم، وهو الله تعالى، أو الإمكان من رحمهم الله تعالى، وهم المؤمنون. ردّ بذلك أن يكون اليوم معتصم (٣) من جبل ونحوه يعصم اللائذ به، إلّا معتصم المؤمنين، وهو السفينة.

وقيل (٤): «لا عاصم» يعنى: لاذا عصمة ، كقوله: «في عيشة راضية».

وقيل (٥): الاستثناء (٦) منقطع، أي لكن من رحمه الله يعصمه.

وقرئ: «إلّا من رُحِمَ» على البناء للمفعول.

﴿ وَحَالَ بَيْنَهُمَا الْمَوْجُ ﴾ : بين نوح وابنه . أو بين ابنه والجبل .

﴿ فَكَانَ مِنَ الْمُغْرَقِينَ ﴾ ٢٠ : وصار من المهلكين بالماء.

﴿ وَقِيلَ يَا أَرْضُ ابْلَعِي مَاءَكِ وَيَا سَماءُ أَقْلِعِي ﴾: نوديا بما ينادى به أولو العلم وأمرا بما يؤمرون به تمثيلاً لكمال قدرته وانقيادهما لما يشاء تكوينه فيهما، بالأمر المطاع الذي يأمر المنقاد لحكمه المبادر إلى امتثال أمره، مهابة من عظمته وخشية من أليم عقابه.

و «البلع» النشف. و «الإقلاع» الإمساك.

وفي تفسير العيّاشي (٧): عن إبراهيم بن أبي العلاء، عن غير واحد، عن أحدهما

المصدر: «منّى أحد» بدل «أحد منّى فغار».

أنوار التنزيل ٤٦٩/١.

٦. كذا في المصدر وفي النسخ: الاستئناف.

١. الفقيه ١٦١٢، صدر ح١٦١٢.

٣. ب: المعتصم،

٥. نفس المصدر والموضع.

٧. تفسير العيّاشي ١٤٩/٢، ح٣٣.

قال: لمّا قال الله: «يا أرض ابلعي ماءك ويا سماء أقلعي»، قالت الأرض: إنّما أمرت أن أبلع مائي أنا فقط، ولم أؤمر أن أبلع ماء السماء.

قال: فبلعت الأرض ماءها، وبقي ماء السماء فصيّر بحراً [حول السماء](١) وحول الدنيا.

عن عبدالرحمن بن الحجّاج (٢)، عن أبي عبدالله عليه في قوله: «يا أرض ابلعي ماءك».

قال: نزلت بلغة الهند، اشربي.

وفي رواية عباد (٣)، عنه عليَّلا : «يا أرض ابلعي ماءك» حبشيّة.

وفي عيون الأخبار (٤)، بإسناده إلى عبدالله (٥) قال: قلت له: يا ابن رسول الله، لأيّ علّة أغرق الله تعالى الدنيا كلّها في زمن نوح، وفيهم الأطفال وفيهم من لاذنب له؟

فقال: ما كان فيهم الأطفال، لأنّ الله أعقم أصلاب قومه (٢) وأرحام نسائهم أربعين عاماً، فانقطع نسلهم فغرقوا ولاطفل فيهم. وما كان الله تعالى ليهلك بعذابه من لا ذنب له. وأمّا الباقون من قوم نوح عليه فأغرقوا لتكذيبهم لنبي الله نوح عليه. وسائرهم أغرق برضاهم بتكذيب المكذبين. ومن غاب عن (٧) أمر فرضى به، كان كمن شهده وأتاه.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (^): حدّثني أبي ، عن صفوان ، [عن أبي بصير ] (^) عن أبي عبدالله عليه قال : لمّا أراد الله ﷺ وم نوح ، أعقم أرحام النساء أربعين سنة فلم يولد (١٠) فيهم مولود . والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة .

من المصدر. ويوجد المعقوفتان فيه أيضاً.
 ٢٠ تفسير العيّاشي ١٤٩/٢، ح ٣٤.

٣. نفس المصدر والموضع ويوجد الرواية فيه بين المعقوفتين.

٤. العيون ٧٥/٢، ح٢.

المصدر: «عبدالسلام بن صالح الهروي عن الرضا الثيلاً» بدل «عبدالله».

٦. المصدر: قوم نوح.
 ٧. كذا في المصدر وفي النسخ: غلب في.

من المصدر.
 من المصدر.

١٠. كذا في المصدر وفي النسخ: قلم يلد.

١٧٠ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

﴿ وَغِيضَ الْمَاءُ ﴾ : نقص.

﴿ وَقُضِيَ الْأَمْرُ ﴾ : وأنجز ما وعد من إهلاك الكافرين وإنجاء المؤمنين.

﴿ وَاسْتُوتْ ﴾ : واستقرّت السفينة.

﴿ عَلَى الْجُودِيِّ ﴾: جبل بالموصل.

وقيل (١): بالشام.

وقيل (٢): بآمد <sup>(٣)</sup>.

﴿ وَقِيلَ بُعْداً لِلْقَوْمِ الظَّالِمِينَ ﴾ ٢ : هلاكاً لهم.

يقال: بعد، بُعداً وبَعَداً: إذا بعد بعداً بمعيداً بمحيث لا يسرجي عبودة. ثم استعير للهلاك، وخصّ بدعاء السوء.

والآية في غاية الفصاحة، لفخامة لفظها وحسن نظمها، والدلالة على كنه الحال مع الإيجاز الخالي عن الإخلال.

وفي إيراد الأخبار على البناء للمفعول دلالة على تعظيم الفاعل، وأنَّه متعيّن في نفسه مستغنٍ عن ذكره إذ لا يذهب الوهم إلى غيره. للعلم بإنّ مثل هذه الأفعال لا يقدر عليه سوى الواحد القهّار.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): عن الصادق الله في حديث: ودارت السفينة ، وضربتها الأمواج حتى وافت مكة وطافت بالبيت. وغرق جميع الدنيا إلّا موضع البيت. وإنّما سمّي البيت العتيق ، لأنّه أعتق من الغرق. فبقي الماء ينصب من السماء أربعين صباحاً ومن الأرض العيون ، حتى ارتفعت السفينة فمسحت السماء.

قال: فرفع نوح يده، فقال: يا رهمان اتقن. وفي (٥) تفسيرها: يا ربّ أحسن. فأمر الله ﷺ الأرض أن تبلع ماءها، [وهو قوله ﷺ: «وقيل يا أرض ابلعي ماءك ويـا سـماء

٢. أنوار التنزيل ٤٦٩/١.

٤. تفسير القمئ ٣٢٨/١.

١. أنوار التنزيل ٤٦٩/١.

٣. كذا في المصدر وفي النسخ: بأمل.

المصدر: «اخفرس» بدل «اتقن. وفي».

أقلعي» أي أمسكي. «وغيض الماء وقضي الأمر واستوت على الجودي» فبلعت الأرض ماءها ](١) فأراد ماء السماء أن يدخل في الأرض، فامتنعت الأرض [من](١) قبولها، وقالت: إنّما أمرني الله أن أبلع مائي، فبقي ماء السماء على وجه الأرض، واستوت السفينة على جبل الجودي وهو بالموصل جبل عظيم، فبعث الله على جبرئيل، فساق الماء إلى البحار حول الدنيا.

وفي تفسير العيّاشي (٣) عن أبي بصير، عن أبي الحسن موسى النِّلِا قال: قال: يا [أبا](١) محمّد، إنّ الله أوحى إلى الجبال أنّي مهرق سفينة نوح عملى جبل منكنّ في الطوفان. فتطاولت، وشمخت، وتواضع جبل عندكم بالموصل يقال له: الجوديّ.

فمرّت السفينه تدور في طوفان على الجبال كلّها حتّى أشرفت إلى الجوديّ، فوقفت (٥). فقال نوح: بارات قني، بارات قنى (٦).

قال: قلت: جعلت فداك، أيّ شيء هذا الكلام؟

فقال: اللهم أصلح، اللهم أصلح.

عن أبي بصير (٧) عن أبي الحسن موسى على قال: كان نوح في السفينة ، فلبث فيها ما شاء الله ، وكانت مأمورة ، فخلّى سبيلها نوح . فأوحى الله إلى الجبال: إنّى واضع سفينة عبدي نوح على جبل منكن . فتطاولت الجبال وشمخت غير الجودي ، وهو جبل بالموصل . فضرب جؤجؤ (٨) السفينة الجبل ، فقال نوح عند ذلك : ربّ اتقن . وهو بالعربية : ربّ أصلح .

وروى كثير (١) النوا (١٠)، عن أبي جعفر التلا يقول: سمع نوح صرير السفينة عــلى

٢. من المصدر،

٤. من المصدر.

١. ما بين المعقوفتين ليس في أ، ب.

٣. تفسير العيّاشي ١٥٠/٢ ، ح٣٧.

٥. المصدر: فوقعت.

٦. هكذا في بعض نسخ المصدر،كما أشار إليه في هامشه وفيه: يا راتقي، يا راتقي.

٧. نفس المصدر والموضع، ح ٣٨. ٨. جؤجؤ: صدر.

بنفسير العيّاشي ١٥١/٢، ح ٣٩.

١٠. كذا في المصدر وفي النسخ: النوى.

الجودي، فخاف عليها. فأخرج رأسه من كوّة كانت فيها، فرفع ينده وأشار بإصبعه ويقول: رهمان (١) اتقن. تأويلها: ربّ أحسن.

فقلت: جعلت فداك، ما لك ذبحت كبشاً ونحر فلان بدنة؟

قال: فقال نوح عند ذلك: يا بار (٨) اتقن. وهو بالسريانيّة: ربّ أصلح.

قال: فظننت أنَّ أبا الحسن عليُّ عرَّض بنفسه.

۲. التهذيب ۲۳/۱، ضمن ح ۵۱.

٤. الكافي ١٢٤/٢، ح١٢.

٦. من المصدر.

٨. المصدر: يا ماري.

١. بعض نسخ المصدر: ربعمان.

٣. المجمع ١٦٥/٣.

٥. كذا في المصدر وفي النسخ: عن.

٧. من المصدر.

وفي روضة الكافي (١): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن محبوب، عن هشام الخراسانيّ، عن المفضّل بن عمر قال: قلت له: كم لبث نوح في السفينة حتّى نضب [الماء](١) وخرجوا منها؟

فقال: لبثوا فيها سبعة أيّام ولياليها. فيطافت بالبيت أسبوعاً، ثممّ استوت على الجوديّ، وهو فرات الكوفة. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

علىّ بن إبراهيم (٣)، عن أبيه، عن ابن محبوب، عن الحسن بن صالح الثوريّ، عن أبي عبدالله عليه قال: إنّ سفينة نوح سعت بين الصفا والمروة، وطافت بالبيت سبعة أشواط، ثمّ استوت على الجوديّ.

وفي الكافي (٤): محمّد بن يحيى، عن بعض أصحابه، عن الوشاء، عن عليّ بن أبي حمزة قال: قال لي أبوالحسن الله إنّ سفينة نوح كانت مأمورة، وطافت بالبيت إنّ أسبوعاً، ثمّ استوت على الجوديّ [(٥) حيث غرقت الأرض، ثمّ أتت منى في أيّامها، ثمّ رجعت السفينة وكانت مأمورة وطافت بالبيت طواف النساء.

وفي تهذيب الأحكام (٢): عليّ بن الحسن، عن محمّد بن عبدالله بن زرارة، عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر، عن أبان بن عثمان الأحمر، عن كثير النوا(٢)، عن أبي جعفر عليه قال: لزقت السفينة يوم عاشوراء على الجوديّ، فأمر نوح عليه من معه من الجنّ والإنس أن يصوموا ذلك اليوم.

وفي تفسير العيّاشي (^): عن عبدالحميد بن أبي الديلم [عن أبي عبدالله عليَّا إ ( أ قال : لمّا ركب نوح عليًّا في السفينة ، «قيل بعداً للقوم الظالمين».

١. الكافي ٢٨١/٨، ضمن ح ٤٢٢ وهو المرويّ عن أبي عبدالله للهلِّل.

٢. من المصدر.

٣. الكافي ٢٨٣/٨، ذيل ح٤٢٦ بتصرّف في الصدر المنقول هنا.

٤. الكافي ٢١٢/٤، ح١.

ليس في المصدر.

٦. التهذيب ٣٠٠/٤، صدر ح٩٠٨.

٧. كذا في المصدر وفي النسخ: النوى.

٨. تفسير العيّاشي ١٥١/٢، ح٠٤.

٩. من المصدر.

وفي مجمع البيان (١): ويروى أنّ كفّار قريش أرادوا أن يتعاطوا معارضة القرآن، فعكفوا [على لباب البرّ ولحوم الضأن وسلاف (١) الخمر أربعين يوماً لتصفو أذهانهم. فلمّا أخذوا فيما أرادوا، سمعوا ](١) هذه الآية. فقال بعضهم لبعض: هذا كلام لا يشبه كلام المخلوقين (١). وتركوا ما أخذوا فيه، وافترقوا.

وفي كتاب الخصال (٥): عن أبي عبدالله للنَّلِلْ قال: إنَّ نوحاً لمَّا كان أيَّام الطوفان، دعا مياه الأرض فأجابته إلّا الماء المرّ و [ماء](٦) الكبريت.

﴿ وَنَادَىٰ نُوحٌ ﴾ : وأراد نداءه، بدليل عطف قوله :

﴿ فَقَالَ رَبِّ إِنَّ ابْنِي مِنْ آهْلِي ﴾ : فإنَّه النداء .

﴿ وَإِنَّ وَعْدَكَ الْحَقُّ ﴾ : أي كلّ وعد تعده حقّ ، لا يتطرّق إليه الخلف. وقد وعدت أن تنجّي أهلي ، فما حاله أو فما له لم ينج؟

ويجوزأن يكون هذا النداء قبل غرقه.

﴿ وَاَنْتَ اَحْكُمُ الْحَاكِمِينَ ﴾ ۞: لأنّك أعلمهم وأعدلهم، أو لأنّك أكثر حكمة من ذوي الحكم. علىٰ أنّ الحاكم من الحكمة، كالدارع من الدرع.

﴿ قَالَ يَا نُوحُ إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ آهْلِكَ ﴾: لقطع الولاية بين المؤمن والكافر. وأشار إليه قوله:

﴿ إِنَّهُ عَمَلٌ غَيْرُ صَالِحٍ ﴾ : فإنّه تعليل لنفي كونه من أهله. وأصله : أنّه ذو عمل فاسد. فجعل ذاته ذات العمل للمبالغة ، كقول الخنساء تصف ناقة :

ترتاع ما رتعت (٧) حتّى إذا ادّ كرت في إنّما هي إقسبال وإدبار

١. المجمع ١٦٥/٣.

٢. السلاف: ما تحلب وسال قبل العصر وهو أفضل الخمر.

۳. ليس في ب.

٤. المصدر: هذا كلام لايشبهه شيء من الكلام ولايشبه كلام المخلوقين.

٥. الخصال /٥٢، ح ٦٧.
 ٦. من المصدر. ويوجد المعقوفتان فيه أيضاً.

٧. أنوار التنزيل ٤٧٠/١: «ترتع ما غفلت» بدل «ترتاع ما رتعت».

ثمَ بدّل الفاسد بغير الصالح، تصريحاً بالمناقضة بين وصفيهما، وانتفاء ما أوجب النجاة لمن نجا من أهله.

وقرأ (١) الكسائي ويعقوب: «إنّه عمل» أي عمل عملاً غير صالح.

فأتاه فقال له: إنّي أمرت لك بالطاعة ، فإن أمرت أن أطبقت عليهم الجبال فأهلكتم بها.

قال ﷺ: إنَّما بعثت رحمة ، ربِّ اهد (٦٠) أمّتي فإنَّهم لا يعلمون.

ويحك يا يهوديّ، إنّ نوحاً لمّا شاهد غرق قومه رقّ عليهم رقّة القرابـة (٧) وأظـهر عليهم شفقة، فقال «إنّ ابني من أهلي».

فقال الله تبارك وتعالى اسمه: «إنّه ليس من أهلك إنّه عمل غير صالح». أراد جلّ ذكره أن يسليه بذلك. ومحمد عَلَيْهِ لمّا غلبت عليه (٨) من قومه المعاندة، شهر عليهم

١. أنوار التنزيل ٢٠٠١. ٢. الاحتجاج ٣١٤/١.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: إذ أعذر.

٤. كذا في المصدر وفي النسخ: سبل. والسلى: غشاء رقيق يحيط بالجنين، ويخرج معه من بطن أمّه.

٥. من المصدر.

٦. كذا في المصدر وفي النسخ: «ربّي على» بدل «ربّ اهد».

٧. المصدر: القرية.

٨. كذا في المصدر وفي النسخ: «علنت» بدل «غلبت عليه».

سيف النقمة ولم تدركه فيهم رقّة القرابة ولم ينظر إليهم بعين رحمة (١). والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي مجمع البيان (٦): وروى عليّ بن مهزيار، عن الحسن (٧) بن عليّ الوشّاء، عـن الرضا للسِّلِةِ قال: قال أبو عبدالله للسِّلِةِ: إنّ الله تعالى قال لنوح للسِّلِةِ: «إنّه ليس من أهلك». لأنّه كان مخالفاً له، وجعل من اتّبعه من أهله.

وفي كتاب الغيبة (^) لشيخ الطائفة ، بإسناده إلى إسحاق بن يعقوب قال : سألت محمّد بن عثمان العمري الله أن يوصل لي كتاباً ، قد سألت فيه عن مسائل أشكلت علي .
فورد التوقيع بخط مولانا صاحب الدار الله إذا ما سألت عنه ، أرشدك الله وثبتك الله (٥) من أمر المنكرين لي من أهل بيتنا وبني عمّنا ، فاعلم أنّه ليس بين الله الله وبين أحد قرابة . ومن أنكرني فليس منّى ، وسبيله سبيل ابن نوح .

۸. الغيبة/١٧٦.

١. كذا في المصدر وفي ب: مقامه. وفي سائر النسخ: مقه.

۲. الاحتجاج ۳۲۵/۱ و ۳۷۰.

من المصدر.
 الطاهرة.
 کذا في المصدر وفي النسخ: صدورهم.

٤. كذا في المصدر وفي النسخ: الطاهرة.

٧. أ، ب: الحسين.

٦. المجمع ١٦٧/٣.

٩. ليس في المصدر،

وفي عيون الأخبار ('): حدّثنا أبي على قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسن بن عليّ الوشّاء، عن الرضاع الله قال: سمعته يقول: قال أبي عليه إذ قال أبو عبدالله عليه إنّ الله تكلّ قال [لنوح] ("): «يا نوح إنّه ليس من أهلك». لأنّه كان مخالفاً له. وجعل من اتبعه من أهله. [قال] (أ).

وسألني: كيف يقرؤون (٥) هذه الآية في ابن نوح؟

فقلت: يقرأها (٦) الناس على وجهين: إنّه عملَ غيرَ صالح. وإنّه عملٌ غيرُ صالح. فقال: كذبوا، هو ابنه. ولكنّ الله ﷺ نفاه عنه حين خالفه في دينه.

وفي باب (٧) ذكر مجلس الرضا عليه مع المأمون، في الفرق بين العترة والأمّة حديث طويل. يقول فيه الرضا عليه : أما علمتم أنّه وقعت الوراثة والطهارة على المصطفين المهتدين دون سائرهم ؟

قالوا: من أين، يا أبا الحسن؟

فقال: من قول الله على: «ولقد أرسلنا نوحاً وإبراهيم وجعلنا في ذرّية بهما النبوة والكتاب ف منهم مهتد وكثير منهم ف اسقون» (٨). ف صارت وراثة النبوة والكتاب للمهتدين دون الفاسقين. أما علمتم أنّ نوحاً حين سأل ربّه على: «فقال ربّ إنّ ابني من أهلي وإنّ وعدك الحقّ وأنت أحكم الحاكمين». وذلك أنّ الله على وعده أن ينجيه وأهله، فقال ربّه على ويا نوح إنّه ليس من أهلك إنّه عمل غير صالح فلا تسألن ما ليس لك به علم إنّى أعظك أن تكون من الجاهلين».

وفي باب (٩) قول الرضاط الله لأخيه زيد بن موسى حين افتخر على من في مجلسه، بإسناده إلى الحسن بن موسى [بن عليّ ] (١٠) الوشاء البغداديّ قال: كنت بخراسان مع

۱. العيون ۷۹/۲،۲۵، ح۳.

٥. كذا في المصدر وفي النسخ: يغشرون.

٧. العيون ٢٣٠/١.

العيون ٢٣٢/٢، ح ١.

٢ ـ ٤ . من المصدر.

٦. كذا في المصدر وفي النسخ: يغسرونها.

٨. الحديد/٢٦.

١٠. من المصدر.

عليّ بن موسى الرضاط الله في مجلسه وزيد بن موسى حاضر قد أقبل على جماعة في المجلس يفتخر عليهم، ويقول: نحن [ونحن](١). وأبوالحسن ﷺ مقبل عـلى قـوم يحدُّثهم. فسمع مقالة زيد، فالتفت إليه.

فقال: يا زيد، أغرّك [ قول ](٢) ناقلي الكوفة: إنّ فاطمة أحصنت فرجها، فحرّم الله تعالى ذرّيتها على النار؟ فوالله، ما ذاك إلّا للحسن والحسين وولد بطنها خاصّة. فأمّا أن يكون موسى بن جعفر المُثَلِّظ يطيع الله ويصوم نهاره ويقوم ليله وتعصيه أنت، ثمّ تجيئان يوم القيامة سواء، لأنت أعزَ على الله عَلَى منه! إنَّ عليّ بن الحسين عِليُّكِ كان يقول: كان (٣) لمحسننا كفلان من الأجر، ولمسيئنا ضعفان من العذاب.

قال الحسن الوشّاء: ثمّ التفت إلىّ فقال لي: يا حسن ، كيف تقرؤون هذه الآية «قال يا نوح إنّه ليس من أهلك إنّه عمل غير صالح»؟

فقلت: من الناس من يقرأ: إنَّه عملَ غيرَ صالح. ومنهم من يقرأ: إنَّه عملٌ غيرُ صالح. فمن قرأ إنّه عملٌ غير صالح، فقد نفاه عن أبيه.

فقال عليه إلى الله كان ابنه. ولكن لمّا عصى الله على نفاه عن أبيه، كذا من كان منّا لم يطع الله على فليس منا. وأنت إذا أطعت الله، فأنت منّا من (٤) أهل البيت.

حدَّثنا (٥) محمَّد بن عليّ ماجيلويه ﷺ ومحمَّد بن موسى المتوكّل وأحمد بن زيادة بن جعفر الهمداني الله قالوا: حدّثنا على بن إبراهيم قال: حدّثني ياسر، أنّه خرج زيد بن موسى أخو أبي الحسن للهلا بالمدينة وأحرق وقتل. وكان يسمّى: زيد النــار. فبعث إليه المأمون، فأسر وحُمل إلى المأمون.

فقال المأمون: اذهبوا به إلى أبي الحسن.

١ و٢. من المصدر.

قال ياسر: فلمّا دخل إليه، قال له أبوالحسن الرضا عليٌّ : يا زيد، أغرَّك قول سفلة أهل الكوفة: إنَّ فاطمة أحصنت فرجها فحرَّم الله تعالى ذرِّيَّتها على النار؟ ذلك للحسن

٦. المصدر: عنهم. ٥. العيون ٢٣٤/٢، ح٤.

٣ و٤. ليس في المصدر.

والحسين اللَّيْكُ خاصّة. إن كنت ترى أنّك تعصي الله تعالى وتدخل الجنّة، وموسى بن جعفر. والله، ما ينال جعفر أطاع الله ودخل الجنّة، فأنت إذاً أكرم على الله من موسى بن جعفر. والله، ما ينال أحد ما عند الله إلّا بطاعته و زعمت أنّك تناله بمعصيته، فبئس ما زعمت.

فقال له زيد: أنا أخوك وابن أبيك.

فقال له أبوالحسن: أنت أخي ما أطعت الله ﷺ. إنّ نوحاً ﷺ قال: «إنّ ابني من أهلي وإنّ وعدك الحقّ وأنت أحكم الحاكمين». فقال الله ﷺ: «إنّه ليس من أهلك إنّه عـمل غير صالح». فأخرجه الله ﷺ من أن يكون من أهله بمعصيته.

﴿ فَلاَ تَسْأَلْنِ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ ﴾ : ما لا تعلم أصواب هو أم ليس كذلك.

وإنّما سمّي نداءه: سؤالاً، لتضمّن ذكر الوعد بنجاة أهله استنجازه في شأن ولده، أو استفسار المانع للإنجاز في حقّه.

وإنَّما سمَّاه: جهلاً، وزجر عنه بقوله:

﴿ إِنِّي آعِظُكَ أَنْ تَكُونَ مِنَ الْجَاهِلِينَ ﴾ ﴿ إِنِّي استثناء من سبق عليه القول من أهله قد دلّه على الحال وأغناه عن السؤال، لكن أشغله حبّ الولد عنه حتّى اشتبه الأمر عليه.

وقرأ (١) ابن كثير بفتح اللام والنون الشديدة. وكذا نافع وابن عامر، غير أنّهما كسرا النون، على أنّ أصله: تسألني. بحذف نون الوقاية، لاجتماع النونات. وكسرت الشديدة للياء، ثمّ حذفت اكتفاء بالكسرة.

وعن نافع <sup>(٣)</sup>إثباتها، برواية ورش <sup>(٣)</sup>في الوصل.

﴿ قَالَ رَبِّ إِنِّي آعُوذُ بِكَ أَنْ آسْأَلُكَ ﴾: فيما يستقبل.

﴿ مَا لَيْسَ لِي بِهِ عِلْمٌ ﴾ : ما لاعلم لي بصحته.

﴿ وَإِلَّا تَغْفِرْ لِي ﴾ : وإن لم تغفر لي ما فرط منّي من السؤال.

﴿ وَ تَرْحَمنِي ﴾ : بالتوبة والتفضّل عليَّ .

٣. نفس المصدر والموضع.

١. أنوار التنزيل ٤٧٠/١.

٣. كذا في المصدر وفي النسخ؛ رويس.

﴿ أَكُسنْ مِنَ الْخَاصِرِينَ ﴾ ﴿ أَعَمَالاً. قاله على سبيل الخفوع لله والتذلّل له والاستكانة.

﴿ قِيلَ يَا نُوحُ اهْبِطْ بِسَلاَمٍ مِنَّا﴾: انزل من السفينة مسلَّماً من المكاره، محفوظاً من جهتنا. أو مسلّماً عليك.

﴿ وَبَرَكَاتٍ عَلَيْكَ ﴾ : ومباركاً عليك. أو زيادات في نسلك حتّى تصير آدماً ثانياً.

وقرئ (١١): «اهبط» بالضمّ. «وبركة» على التوحيد: وهي الخير النامي.

﴿ وَعَلَىٰ أُمَمٍ مِمَّنْ مَعَكَ ﴾ : وعلى أمم هم الذين معك. سمّوا: أمماً، لتحرّبهم. أو تشعّب الأمم منهم. أو على أمم ناشئة ممّن معك، والمراد بهم: المؤمنون، لقوله:

﴿ وَأُمَمُّ سَنُمَتُّعُهُمْ ﴾ : أي وممّن معك أمم سنمتّعهم في الدنيا.

﴿ ثُمَّ يَمَسُّهُمْ مِنَّا عَذَابٌ اَلِيمٌ ﴾ ﴿ نَي الآخرة. والمراد بهم: الكفّار من ذرّيّة من معه. وقيل (١): هم قوم هود وصالح ولوط وشعيب. والعذاب ما نزل بهم.

وفي تفسيرعليّ بن إبراهيم (٣): حدّثني أبي، عن صفوان، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله عليه قال: لمّا أراد الله على هلاك قوم نوح عليه وذكر حديثاً طويلاً، وفي آخره: وأنزل الله على نوح عليه «يا نوح اهبط بسلام منّا وبركات عليك وعلى أمم ممّن معك وأمم سنمتعهم ثمّ يمسّهم منّا عذاب أليم». فنزل نوح بالموصل من السفينة، وبنوا مدينة الثمانين. وكانت لنوح ابنة ركبت معه السفينة، فتناسل الناس منها. وذلك قول النبي عليه نوح أحد الأبوين.

وفي كتاب الخصال (٤): عن أبي عبدالله للنظِ قال: لمّا هبط نوح للنظِ من السفينة، أتاه إبليس عليه اللعنة فقال: ما في الأرض [رجل] (٥) أعظم منّة عليّ منك، دعوت [الله] (١) على هؤلاء الفسّاق فأرحتني منهم. ألا أعلّمك خصلتين: إيّاك والحسد، فهو الّذي عمل بي ما عمل. وإيّاك والحرص، فهو الّذي عمل باَدم ما عمل.

١ و٢. أنوار التنزيل ٢٠/١.

۳. تفسير القميّ ۲۳۷٬۳۲۲/۱ و ۲۳۸. ۵ و٦. من المصدر.

٤. الخصال/٥٠ ـ ٥١، ح ٦١.

وفي الكافي (۱): عنه ، عن القاسم بن (۱) الريّان ، عن أبان بن عثمان ، عن موسى بن العلاء ، عن أبي عبدالله عليّا قال: لمّا حسر الماء عن عظام الموتى فرأى ذلك نوح عليّا جزع جزعاً شديداً واغتمّ لذلك. فأوحى الله الله الله عذا عملك بنفسك ، أنت دعوت عليهم. فقال: يا ربّ، إنّى أستغفرك وأتوب إليك.

فأوحى الله ﷺ إليه: أن كل العنب الأسود، ليذهب غمّك.

﴿ تِلْكَ ﴾ : إشارة إلى قصّة نوح. ومحلّها الرفع بالابتداء، وخبرها:

﴿ مِنْ أَنْبَاءِ الْغَيْبِ ﴾ : أي بعضها.

﴿ نُوحِيهَا اِلَيْكَ ﴾: خبر ثان. والضمير لها، أي موحاة إليك. أو حال من الأنباء. أو هو الخبر «ومن أنباء» متعلق به. أو حال من «الهاء» في «نوحيها».

﴿ مَا كُنْتَ تَعْلَمُهَا أَنْتَ وَلاَ قَوْمُكَ مِنْ قَبْلِ هَذَا ﴾ : خبر آخر، أي مجهولة عندك وعند قومك من قبل إيحاثنا إليك. أو حال من «الهاء» في «نوحيها» أو «الكاف» في «إليك» أي جاهلاً أنت وقومك بها.

وفي ذكرهم تنبيه على أنّه لم يتعلّمها إذا لم يخالط (٣) غيرهم ، وأنّهم مع كثرتهم لمّا لم يسمعوها فكيف بواحد منهم.

﴿ فَاصْبِرٌ ﴾ : على مشاقَ الرسالة وأذيّة القوم ، كما صبر نوح لما عِلْهِ .

﴿ إِنَّ الْعَاقِبَةَ ﴾ : في الدنيا بالظفر، وفي الآخرة بالفوز.

﴿ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ ٢٠ : عن الشرك والمعاصي.

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (٤)، بإسناده إلى عبدالحميد بن أبي الديلم، عن أبي عبدالله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله عبدالله عليه الله عليه الله عبدالله عليه الله عليه الله عبد النول من السفينة خمسين سنة. ثم أتاه جبرئيل، فقال له: يا نوح، قد انقضت (٥) نبو تك واستكملت أيّامك، فانظر الاسم الأكبر وميراث

٢. ليس في المصدر.

٤. كمال الدين /١٣٤ ـ ١٣٥، صدرح٣.

۱. الكافي ۳۵۰/٦، ح۲.

٣. أ، ب، ر: يتخالط.

٥. كذا في المصدر وفي النسخ: انقظت.

العلم وآثار علم النبوّة الّتي معك، فادفعها إلى ابنك سام. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي روضة الكافي (١): عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن بعض أصحابنا، عن أبي عبدالله عليّه : عاش نوح عليّه ألفي سنة وثلاثمائة سنة. منها ثمانمائة سنة وخمسون سنة قبل أن يبعث، وألف سنة إلّا خمسين عاماً وهو في قومه يدعوهم، وهو (٢) خمسمائة عام بعد ما نزل من السفينة ونضب الماء. فمصّر الأمصار وأسكن ولده البلدان، ثمّ أنّ ملك الموت جاءه وهو في الشمس.

فقال: السلام عليك.

فردٌ عليه نوح النُّالِ فقال: ما جاء بك، يا ملك الموت؟

فقال: جئتك لأقبض روحك.

قال: دعني أدخل من الشمس إلى الظلّ.

فقال له: نعم.

فتحوّل، ثمّ قال: يا ملك الموت، كلّ ما مرّ بي من الدنيا، مثل تحويلي من الشمس إلى الظلّ، فامض لما أمرت به. فقبض روحه.

وعنه (٣) طليلاً: عاش نوح بعد الطوفان خمسمائة عام. ثمّ أتاه جبرئيل عليلاً. فقال: يا نوح، إنّه قد انقضت نبوّتك واستكملت أيّامك. فانظر إلى الاسم الأكبر [وميراث العلم] (١٤) وآثار علم النبوّة الّتي معك، فادفعها إلى ابنك سام. فإنّي لا أترك الأرض إلّا وفيها عالم تعرف به طاعتي، يعرف به هداي، وتكون النجاة فيما بين مقبض النبيّ ومبعث النبيّ الآخر. ولم أكن أترك الناس بغير حجّة لي، وداع إليّ، وهاد إلى سبيلي، وعارف بأمري. فإنّي قد قضيت أن أجعل لكلّ قوم هادياً أهدي به السعداء، ويكون حجّة لي على الأشقياء.

۱. الكافي ۲۸٤/۸، ح ٤٢٩.

٣. الكافي ٢٨٥/٨، ح ٤٣٠.

٢. ليس في المصدر.

٤. من المصدر.

قال: فدفع نوح عليه الأسم الأكبر وميراث العلم وآثار علم النبوّة إلى سام. وأمّا حام ويافث، فلم يكن عندهما علم ينتفعان به.

قال: وبشّرهم نوح بهود، وأمرهم باتّباعه، وأمرهم أن يفتحوا الوصيّة في كلّ عـام وينظروا فيها ويكون عيداً لهم.

- ﴿ وَإِلَّىٰ عَادٍ آخَاهُمْ ﴾: أي أحدهم.
- ﴿ هُوداً ﴾: عطف على قوله: «نوحاً إلى قومه».

«وهوداً» عطف بيان.

- ﴿ قَالَ يَاقَوْمِ اعْبُدُوا اللَّهَ ﴾: وحده.
- ﴿ مَا لَكُمْ مِنْ اللَّهِ غَيْرُهُ ﴾: وقرئ (١) بالجرّ، حملاً على المجرور وحده.
- ﴿ إِنْ آنْتُمْ إِلَّا مُفْتَرُونَ ﴾ ٢٠ : على الله، باتخاذ الأوثان شركاء وجعلها شفعاء.
- ﴿ يَا قَوْمٍ لاَ اَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ اَجْراً إِنْ اَجْرِيَ إِلَّا عَلَى الَّذِي فَطَرَنِي ﴾ : خاطب كلّ رسول به قومه ، إزاحة للتهمة و تمحيضاً للنصيحة . فإنها لا تنجع ما دامت مشوبة بالمطامع .

﴿ اَفَلاَ تَعْقِلُونَ ﴾ ٢: أفلا تستعملون عقولكم، فتعرفوا المحقّ من المبطل والصواب من الخطأ.

وفي عيون الأخبار (٢)، في باب ذكر مجلس الرضاء الله مع المأمون، في الفرق بين العترة والأمّة حديث طويل. وفيه قالت العلماء له (٣): فأخبرنا، هـل فسر الله تـعالى الاصطفاء في الكتاب؟

فقال الرضا على الله الاصطفاء في الظاهر سوى الباطن في اثنني عشر موطناً وموضعاً. فأوّل ذلك إلى قوله : والآية السادسة قول الله الله الله السائح عليه أجراً إلا المودّة في القربي (٤). وهذه خصوصيّة للنبيّ عَيَالِي إلى يوم القيامة ، وخصوصيّته للال دون غيرهم. وذلك أنّ الله تعالى حكى ذكر نوح عليه في كتابه: «يا قوم لا أسألكم عليه

١. أنوار التنزيل ٤٧١/١.

٤. الشوري ۲۰/.

٣. ليس في المصدر.

۲. العيون ۲۳۱/۱ و ۲۳۳\_ ۲۳۴.

مالاً إن أجري إلا على الله وما أنا بطارد الذين آمنوا إنهم ملاقو ربّهم ولكنّي أريكم قوماً تجهلون» (١). وحكى الله عن هود التله أنه قال: «قل لا أسألكم عليه أجراً إن أجري إلا على الذي فطرني أفلا تعقلون». وقال الله لنبيّه محمّد على الذي فطرني أفلا تعقلون». وقال الله لنبيّه محمّد على الذي فطرني أفلا تعقلون». ولم يفرض الله تعالى مودّتهم إلا وقد علم أنهم عليه أجراً إلا المودّة في القربي». ولم يفرض الله تعالى مودّتهم إلا وقد علم أنهم لا يرجعون إلى الضلال بعد الإيمان (١).

﴿ وَيَا قَوْمِ اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُوا إِلَيْهِ ﴾: اطلبوا مغفرة الله بالإيمان، ثمّ توسّلوا إليها بالتوبة، وأيضاً التبرّي من الغير إنّما يكون بعد الإيمان والرغبة فيما عنده.

﴿ يُرْسِلِ السَّمَاءَ عَلَيْكُمْ مِدْرَاراً ﴾: كثير الدرّ.

﴿ وَ يَزِدْكُمْ قُوَّةً إِلَىٰ قُوَّتِكُمْ ﴾: يضاعف قوتكم.

قيل (٣): إنّـما رغّبهم بكثرة المطر وزيادة القوّة، لأنّـهم كانوا أصحاب زروع وعمارات.

وقيل (1): حبس الله عنهم القطر وأعقم أرحام نسائهم ثـالاث (٥) سـنين. فـوعدهم هود طالي على الإيمان والتوبة بكثرة الأمطار، وتضاعف القوّة بالتناسل.

- ﴿ وَلا تَتَوَلُّوا ﴾: ولا تعرضوا عمّا أدعوكم إليه.
  - ﴿ مُجْرِمِينَ ﴾ ٢ : مصرين على إجرامكم.
- ﴿ قَالُوا يَا هُودُ مَا جِئْتَنَا بِبَيِّنَةٍ ﴾ : بحجّة تدلّ على صحّة دعواك. وهو كذب وجحود، لفرط عنادهم وعدم اعتدادهم بما جاءهم من المعجزات.
  - ﴿ وَمَا نَحْنُ بِتَارِكِي آلِهَنِنَا ﴾: بتاركي عبادتهم.
  - ﴿ عَنْ قَوْلِكَ ﴾ : صادرين عن قولك . حال من الضمير في «تاركي» .
    - ﴿ وَمَا نَحْنُ لَكَ بِمُؤْمِنِينَ ﴾ ۞: إقناط له من الإجابة والتصديق.

المصدر: «ضلال أبداً» بدل «الضلال بعد الإيمان».

٤. أنوار التنزيل ٤٧١/١.

۱. هود/۲۹.

٣. أنوار التنزيل ٤٧١/١.

٥. المصدر: ثلاثين سنة.

﴿ إِنْ نَقُولُ اِلَّا اعْتَرَاكَ ﴾: ما نقول إلّا قولنا: اعتراك، أي أصابك. من عراه يـعروه: إذا أصابه.

﴿ بَعْضُ الْهَتِنَا بِسُوءٍ ﴾: بجنون، لسبّك إيّاهم وصدّك عنها. ومن ذلك تهذي وتتكلّم بالخرافات.

والجملة مفعول القول، وإلّا لاعمل لها لأنّ الاستثناء مفرغ.

﴿ قَالَ إِنِّي أَشْهِدُ الله وَاشْهَدُوا آنِّي بَرِي يَ مِمّا تُشرِكُونَ ﴾ ﴿ مِنْ دُونِهِ فَكِيدُونِي جَمِيعاً ثُمّ لاَ تُنْظِرُونِ ﴾ ﴿ وَنَ أَشَهَدُ الله تعالى على براءته من أُمّ لاَ تُنْظِرُونِ ﴾ ﴿ وَنَ أَجَابِ به عن مقالتهم الحمقاء، بأن أشهد الله تعالى على براءته من ألهتهم وفراغه عن إضرارهم، تأكيداً لذلك وتشبيتاً له. وأمرهم بأن يشهدوا عليه استهانة بهم، وأن يجتمعوا على الكيد في إهلاكه من غير إنظار، حتى إذا اجتهدوا فيه، ورأوا أنّهم عجزوا عن آخرهم وهم الأقوياء الأشدّاء أن يضرّوه، لم يبق شبهة أنّ آلهتهم التي هي جماد لا تضرّ ولا تتمكّن من إضراره.

وهذا من جملة معجزاته، فإنّ مواجهة الواحد الجمّ الغفير من الجبابرة العناة العطاش إلى إراقة دمه بهذا الكلام ليس إلّا لثقته بالله، وتـثبّطهم عـن إضـراره ليس إلّا بعصمته إيّاه. ولذلك عقّبه بقوله:

﴿ إِنِّي ثَوَكَّلْتُ عَلَى اللهِ رَبِّي وَرَبِّكُمْ ﴾ : تقريراً له.

والمعنى: أنكم وإن بذلتم غاية وسعكم لم تضرّوني. فإنّي مـتوكّل عـلى الله واثـق بكلاءته، وهو مالكي ومالككم، لا يحيق بي ما لم يرده، ولا تقدرون على ما لم يقدّره. ثمّ برهن عليه بقوله:

﴿ مَا مِنْ دَابَّةٍ إِلَّا هُوَ آخِذٌ بِتَاصِيَتِهَا ﴾: أي إلّا هو مالك لها قادر عليها، يصرفها على ما يريد بها. و«الأخذ بالنواصي» تمثيل لذلك.

﴿ إِنَّ رَبِّي عَلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ ﴿ أَي إِنَّه على الحقّ والعدل، فـلا يـضيع عـنده معتصم ولا يفوته ظالم. وفي تفسير العيّاشي (١): عن أميرالمؤمنين عليًّا يعني: أنَّه على حقّ، يجزي بالإحسان إحساناً وبالسيّء سيّئاً، ويعفو عمّن يشاء ويغفر الله.

﴿ فَإِنْ تَوَلَّوْا ﴾ : فإن تتولُّوا.

﴿ فَقَدْ اَبْلَغْتُكُمْ مَا أُرْسِلْتُ بِهِ اِلَيْكُمْ ﴾: فقد أدّيت ما عليَّ من الإبلاغ وإلزام الحجّة ، فلا تفريط منّى ولا عذر لكم ، فقد أبلغتكم ما أرسلت به إليكم .

﴿ وَيَسْتَخْلِفُ رَبِّي قَوْماً غَيْرَكُمْ ﴾: استئناف بالوعيد لهم، بأنّ الله يهلكهم ويستخلف قوماً أخرين في ديارهم وأموالهم. أو عطف على الجواب بالفاء، ويويّده القراءة بالجزم على الموضع، وكأنّه قيل: فإن تتولّوا يعذرني ويستخلف.

﴿ وَلا تَضُرُّونَهُ ﴾ : بتولَّيكم.

﴿شَيْنًا ﴾: من الضرر. ومن جزم «يستخلف» أسقط النون منه.

﴿ إِنَّ رَبِّي عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ حَفِيظٌ ﴾ ۞: رقيب، فلا تخفى عليه أعمالكم ولا يغفل عن مجازاتكم. أو حافظ مستول عليه، فلا يمكن أن يضرّه شيء.

﴿ وَلَمَّا جَاءَ أَمْرُنَا ﴾ : عذابنا ، أو أمرنا بالعذاب.

﴿ نَجَّيْنَا هُوداً وَالَّذِينَ آمَنُوا مَعَهُ بِرَحْمَةٍ مِنَّا ﴾ : قيل (١): كانوا أربعة آلاف.

﴿ وَنَجِّيْنَاهُمْ مِنْ عَذَابٍ غَلِيظٍ ﴾ ٢٠ : تكرير لبيان ما نجاهم عنه ٣٠).

قيل: هو السموم، كانت تدخل من أنوف الكفرة وتخرج من أدبارهم، فتقطّع أعضاءهم.

أو المرادبه: تنجيتهم من عذاب الآخرة أيضاً. والتعريض بأنّ المهلكين كما عذّبوا في الدنيا بالسموم، فهم معذّبون في الآخرة بالعذاب الغليظ.

﴿ وَتِلْكَ عَادٌ ﴾ : أنَّت اسم الإشارة باعتبار القبيلة. أو لأنَّ الإشارة إلى قبورهم وآثارهم.

٢. أنوار التنزيل ٤٧٢/١.

أ. تفسير العياشي ١٥١/٢، ح٤٢.

٣. تفسير البيضاوي ٦٦٦/١.

﴿جَحَدُوا بِآيَاتِ رَبِّهِمْ ﴾ : كفروا بها.

﴿ وَعَصَوا رُسُلَهُ ﴾: لأنّهم عصوا رسولهم. ومن عصى رسولاً، فكأنّما عصى الكل. لأنّهم أمروا بطاعة كلّ رسول.

﴿ وَاتَّبَعُوا اَمْرَ كُلِّ جَبَّارٍ عَنِيدٍ ﴾ ﴿ : يعني كبراءهم الطاغين. و «عنيد» من عَندَ، عنداً، وعَنداً، وعنوداً: إذا طغي.

والمعنى: عصوا من دعاهم إلى الإيمان وما ينجيهم، وأطاعوا من دعاهم إلى الكفر وما يرديهم.

﴿ وَٱتْبِعُوا فِي هَذِهِ الدُّنْيَا لَعْنَةً وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ ﴾ : أي جعلت اللعنة تابعة لهم في الدارين ، تكبّهم في العذاب.

﴿ اَلاَ إِنَّ عَاداً كَفَرُوا رَبُّهُم ﴾: جحدوه. أو كفروا نعمه. أو كفروا به، فحذف الجارّ.

﴿ أَلاَ بُعْداً لِعَادِ ﴾: دعاء عليهم بالهلاك. والمراد به: الدلالة على أنهم كانوا مستوجبين لما نزل عليهم بسبب ما حكى عنهم. وإنّما كرّر «ألا» وأعاد ذكرهم، تفظيعاً لأمرهم وحثاً على الاعتبار بحالهم.

﴿ قَوْمٍ هُودٍ ﴾ ٢٠ : عطف بيان «لعاد». وفائدته تمييزهم عن عاد الثانية، عاد إرم. والإيماء إلى استحقاقهم للبعد بما جرى بينهم وبين هود.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): قال: إنّ عاداً كانت بلادهم في البادية من الشقيق (١) إلى الأجفر أربعة منازل. وكان لهم زرع ونخيل كثير، ولهم أعمار طويلة وأجسام طويلة، فعبدوا الأصنام. وبعث الله إليهم هوداً يدعوهم إلى الإسلام وخلع الأنداد، فأبوا ولم يؤمنوا بهود وآذوه، فكفت السماء عنهم سبع سنين حتى قحطوا. وكان هود زرّاعاً. وكان يسقي الزرع، فجاء قوم إلى بابه يريدونه، فخرجت عليهم امرأة شمطاء عوراء.

١. تغسير القمئ ٣٢٩/١\_ ٣٣٠.

٢. كذا في المصدر وفي النسخ: المشرق. والشقيق والأجفر: منزلان بطريق مكة.

فقالت: من أنتم؟

فقالوا: نحن من بلاد كذا وكذا، أجدبت بلادنا، فجئنا إلى هود نسأله أن يـدعو الله حتّى نمطر (١) و تخصب بلادنا.

فقالت: لو استجيب (٢) لهود لدعا لنفسه، فقد احترق زرعه لقلّة الماء.

قالوا: فأين هود؟

قالت؛ هو في موضع كذا وكذا.

فجاؤوا إليه، فقالوا: يا نبيّ الله، قد أجدبت بلادنا ولم نمطّر (٣)، فاسأل الله أن يخصب بلادنا ونمطر (٤).

فهيّأ للصلاة، وصلّى ودعا لهم.

فقال لهم: ارجعوا، فقد أمطرتم (٥) وأخصب بلادكم.

فقالوا: يا نبئ الله، إنّا رأينا عجباً.

قال: وما رأيتم؟

قالوا: رأينا في منزلك امرأة شمطاء عوراء، قال لنا: من أنتم، وما تريدون؟ فقلنا: جئنا إلى هود، ليدعو الله لنا فنمطر. فقالت: لوكان هود داعياً لدعا لنفسه، فإن زرعه قد احترق.

فقال هود: تلك <sup>(٦)</sup> أهلي، وأنا أدعو الله لها بطول البقاء.

فقالوا: وكيف ذلك؟

قال: لأنّه ما خلق الله مؤمناً إلّا وله عدوّ يؤذيه، وهي عدوّتي. فلإن يكون عـدوّي ممّن أملكه خير من أن يكون عدوّي ممّن يملكني.

٢. كذا في المصدر وفي النسخ: استجيبت.

المصدر: تمطر.

٥. ب: مطرتم.

٣و٤. المصدر: تمطر.

٦. كذا في المصدر وفي النسخ: «هو ذاك» بدل «هود تلك».

فبقي هود في قومه يدعوهم إلى الله، وينهاهم عن عبادة الأصنام حتى تخصب (۱) بلادهم. وأنزل الله عليهم المطر، وهو قول كات: «يا قوم استغفروا ربّكم» الآيات. فلمّا لم يؤمنوا، أرسل الله عليهم الريح الصرصر [يعني: الباردة](۲). وهو قوله في سورة القمر (۳): «كذّبت عاد فكيف كان عذابي ونذر، إنّا أرسلنا عليهم ريحاً صرصراً في يوم نحس مستمرً» (۱). وحكى في سورة الحاقة، فقال: «وأمّا عاد فأهلكوا بريح صرصر عاتية، سخّرها عليهم سبع ليال وثمانية أيّام حسوماً» (۱).

قال: كان القمر منحوساً بزحل سبع ليال وثمانية أيّام.

قال: فحد ثني (٢) أبي، عن ابن أبي عمير، عن عبدالله بن سنان، عن معروف بن خرّبوذ (٢)، عن أبي جعفر النبي قال: الربح العقيم تخرج من تحت الأرضين السبع. وما خرج منها شيء قط إلا على قوم عاد حين غضب الله عليهم. فأمر الخزّان أن يخرجوا منها مثل سعة الخاتم. فعصت على الخزنة، فخرج منها مثل مقدار منخر القور تغيّظاً منها على قوم عاد. فضج الخزنة إلى الله من ذلك.

فقالوا: يا ربّنا، إنّها قد عصت (^) علينا، ونحن نخاف أن يهلك من لم يعصك من خلقك وعمّار بلادك.

فبعث الله جبرئيل فردّها بجناحه، وقال لها: اخرجي على ما أمرت به.

فخرجت (١) على ما أمرت به ، فأهلكت (١٠) قوم عاد ومن كان بحضرتهم .

﴿ وَإِلَىٰ ثَمُودَ آخَاهُمْ صَالِحاً قَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا اللهَ مَا لَكُمْ مِنْ اِلَّهِ غَيْرُهُ هُوَ أَنْشَاكُمْ مِنَ

ه. ۲. من المصدر.

٤. القمر/١٨ ـ ١٩.

٦. تفسير القمئ ٣٢٩/١\_٣٣٠.

كذا في المصدر وفي النسخ: اخصبت.

٣. المصدر: «اقتربت» بدل «القمر».

٥. الحاقّة /٦\_٧.

٧. كذا في المصدر وجامع الرواة ٢٤٦/٢ وفي النسخ: خربوز.

٨. المصدر: عتت. ٩. المصدر: فرجعت وخرجت.

١٠. كذا في المصدر وفي النسخ: فأهلك.

الْأَرْضِ﴾: هو كوّنكم منها لاغيره. فإنه خلق آدم وموادّ النطف الّتي خلق نسله منها من التراب.

﴿ وَاسْتَغْمَرَكُمْ فِيهَا ﴾: عمركم واستبقاكم من العمر. أو أقدركم على عمارتها وأمركم بها.

وقيل (1): هو من العمرى، بمعني: أعمركم فيها دياركم، ويرثها منكم بعد انصرام أعماركم. أو جعلكم معمّرين دياركم تسكنونها مدّة عمركم، ثمّ تتركونها لغيركم. فعلى الأوّل «استعمر» بمعنى: أعمر وعلى الثاني، بمعنى: جعلك معمّراً. جاز في

الاستفعال الوجهان.

- ﴿ فَاسْتَغْفِرُوهُ ثُمَّ تُوبُوا إِلَيْهِ إِنَّ رَبِّي قَرِيبٌ ﴾ : قريب الرحمة.
  - ﴿ مُجِيبٌ ﴾ ٠٠٠ لداعيه.
- ﴿ قَالُوا يَا صَالِحُ قَدْ كُنْتَ فِينَا مَرْجُوّاً قَبْلَ هَذَا ﴾ : لما نرى فيك من مخايل الرشد والسداد، أن تكون لنا سيّداً ومستشاراً في الأمور، وأن توافقنا في الدين. فلمّا سمعنا هذا القول منك، انقطع رجاؤنا عنك.
  - ﴿ أَتَنْهَانَا أَنْ نَعْبُدُ مَا يَعْبُدُ آبَاؤُنَا ﴾: على حكاية الحال الماضية.
  - ﴿ وَإِنَّنَا لَفِي شَكٍّ مِمَّا تَدْعُونَا اِلَيْهِ ﴾ : من التوحيد، والتبرّؤ عن الأوثان.
- ﴿ مُرِيبٌ ﴾ ۞: موقع في الريبة. من أرابه. أو ذي ريبة، على الإسناد المجازيّ. من أراب في الأمر.
- ﴿ قَالَ يَا قَوْمِ آرَاَيْتُمْ اِنْ كُنْتُ عَلَىٰ بَيِّنَةٍ مِنْ رَبِّي ﴾ : بيان وبصيرة. وحرف الشك باعتبار المخاطبين.
  - ﴿ وَآتَانِي مِنْهُ رَحْمَةً ﴾ : نبوّة.
  - ﴿ فَمَنْ يَنْصُرُنِي مِنَ اللهِ ﴾: فمن يمنعني من عذابه.

١. أنوار التنزيل ٤٧٣/١.

- ﴿إِنْ عَصَيْتُهُ ﴾: في تبليغ رسالته، والمنع عن الإشراك به.
  - ﴿ فَمَا تَزِيدُونَنِي ﴾ : إذن باستتباعكم إيّاي.
- ﴿ غَيْرَ تَخْسِيرٍ ﴾ ﴿ عَير أَن تخسروني بإبطال ما منحني الله والتعرّض لعذابه. أو فما تزيدونني بما تقولون لي غير أن أنسبكم إلى الخسران.
- ﴿ وَيَا قَوْمِ هَذِهِ نَاقَةُ اللهِ لَكُمْ آيَةً ﴾: انتصب «آية» على الحال، وعاملها معنى الإشارة. و «لكم» خال منها تقدّمت عليها، لتنكيرها.
  - ﴿ فَذَرُوهَا تَأْكُلُ فِي آرْضِ اللهِ ﴾ : ترع نباتها وتشرب ماءها.
- ﴿ وَلاَ تَمَسُّوهَا بِسُوءٍ فَيَأْخُذَكُمْ عَذَابٌ قَرِيبٌ ﴾ ﴿ وَلاَ يَتْرَاخِي عَنْ مَسَكُم لَهَا بالسوء إلّا يسيراً، وهو ثلاثة أيّام.
  - ﴿ فَعَقَرُوهَا فَقَالَ تَمَتَّعُوا فِي دَارِكُمْ ﴾: عيشوا في منازلكم، أو في داركم الدنيا.

وفي عيون الأخبار (١)، في باب ما جاء عن الرضا للسلام من خبر الشاميّ وما يسأل عنه أميرالمؤمنين للسلام في جامع الكوفة حديث طويل. وفيه: ثمّ قام إليه آخر، فقال: يا أميرالمؤمنين، أخبرني عن يوم الأربعاء وتطيّرنا منه وثقله منه (٢)، وأيّ أربعاء هو؟

قال: آخر أربعاء في الشهر وهو المحاق، وفيه قتل قابيل أخاه، إلى أن قال عليه : ويوم الأربعاء عقروا الناقة.

﴿ ثَلاَثَةَ اَيَّامٍ ﴾ : الأربعاء والخميس والجمعة، ثمَّ تهلكون.

﴿ ذَلِكَ وَعْدُ غَيْرَ مَكَذُوبٍ ﴾ ٢٠ أي غير مكذوب فيه. فاتسع بإجرائه مجرى المفعول به، كقوله:

## ويومأ شهدناه سليمأ وعامرأ

أو غير مكذوب على المجاز، وكأنّ هذا الواعد قال له: أفي بك، فإن وفي به صدقه والاكذّبه.

١. العيون ٢٤٧/١. ٢. ليس في المصدر.

أو وعد غير كذب، على أنّه مصدر، كالمجلود والمعقول.

وفي مجمع البيان (۱): وروى جابر بن عبدالله الأنصاري، أنّ رسول الله ﷺ لمّا نزل الحجر في غزوة تبوك قام فخطب الناس، وقال: يا أيّها الناس، لا تسألوا نبيّكم الآيات. فهؤلاء قوم صالح سألوا نبيّهم أن يبعث لهم الناقة، فكانت ترد من هذا الفجّ فتشرب ماءهم يوم وردها ويحلبون من لبنها، مثل الذي كانوا يشربون من ما ثها يوم غبّها (۱). فعتوا عن أمر ربّهم «فقال تمتّعوا في داركم ثلاثة أيّام» فذلك وعد من الله غير مكذوب. ثمّ جاءتهم الصيحة، فأهلك الله من كان في مشارق الأرض ومغاربها منهم، إلّا رجلاً كان في حرم الله، فمنعه حرم الله من عذاب الله تعالى، يقال له: أبو رغال (۳).

قيل: يا رسول الله، من أبو رغال؟

قال: أبو ثقيف.

﴿ فَلَمَّا جَاءَ آمُرُنَا نَجَيْنَا صَالِحاً وَالَّذِينَ آمَنُوا مَعَهُ بِرَحْمَةٍ مِنَّا وَمِنْ خِزْي يَـوْمِئِذٍ ﴾ : أي ونجيناهم من خزي يومئذ. وهو هلاكهم بالصيحة ، أو ذلّهم وفضيحتهم يوم القيامة.

وعن نافع (٤) والكسائي، هنا وفي المعارج، في قوله: «من عذاب يـومئذ» بـالفتح، على اكتساب المضاف البناء من المضاف إليه.

﴿ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ الْقَوِيُّ الْعَزِيزُ ﴾ ﴿ القادر على كلَّ شيء والغالب عليه.

وفي أصول الكافي (٥): محمّد بن أبي عبدالله، رفعه إلى أبي هاشم الجعفريّ قـال: كنت عند أبي جعفر الثاني للريِّلاِ. فسأله رجل، فقال: أخبرني عن الربّ تبارك وتعالى له أسماء وصفات في كتابه، وأسماؤه وصفاته هي هو (٢)؟

فقال أبو جعفر عليُّا : إنَّ لهذا الكلام وجهين. إلى قوله: وكذلك سمَّينا ربِّمنا قبويًّا،

١. المجمع ١٧٥/٣.

٣. الغبّ: من أوراد الإبل، أن ترو الماء يوماً وتدعوه يوماً ثمّ تعود.

٣. نورالثقلين ٣٧٤/٢، ح ١٥١: أبوزعال. ٤. أنوار التنزيل ٤٧٤/١.

٥. الكافي ١١٦١ و ١١٧ صدر وقطعة من ح٧.
 ٦. كذا في المصدر وفي النسخ: هي.

لابقوّة البطش المعروف من المخلوق. ولوكانت قوّته [قوّة ](١) البطش المعروف من المخلوق، لوقع التشبيه ولاحتمل الزيادة. وما احتمل الزيادة احتمل (٢) النقصان. وما كان ناقصاً [كان] (٣) غير قديم. وماكان غير قديم كان عاجزاً.

﴿ وَاَخَذَ الَّذِينَ ظَلَمُوا الصَّيْحَةُ فَأَصْبَحُوا فِي دِيَارِهِمْ جَاثِمِينَ ﴾ ٢٠ ميتين.

﴿كَأَنْ لَمْ يَغْنَوْا فِيهَا ﴾: كأن لم يقيموا فيها أحياء. وتمام القصّة قد سبق في سورة الأعراف.

﴿ اَلاَ إِنَّ ثَمُودَ كَفَرُوا رَبَّهُمْ ﴾: ونوّنه أبوبكر هاهنا وفي النجم. والكسائي في جميع القرآن. وابن كثير ونافع وابن عامر وأبو عمرو في قوله:

﴿ أَلاَّ بُعْداً لِشَمُودَ ﴾ ٢٠ : ذهاباً إلى الحيِّ، أو الأب الأكبر.

وفي روضة الكافي (٤): عليّ بن محمّد، عن عليّ بن العبّاس، عن الحسن بن عبدالرحمن، عن عليّ بن أبي حمزة، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله عليّة حديث طويل، يذكر فيه قصّة صالح عليّة وقوله. وفيه قال: يا قوم، [إنّكم] (٥) تصبحون غداً ووجوهكم مصفرة، واليوم الثاني ووجوهكم محمرة، واليوم الثالث ووجوهكم مسودة.

فلمًا أن كان أوّل يوم، أصبحوا ووجوههم مصفرة. فمشى بعضهم إلى بعض، وقالوا: قد جاءكم ما قال لكم صالح.

فقال العتاة منهم: لانسمع قول صالح، ولا نقبل قوله وإن كان عظيماً.

فلمّا كان اليوم الثاني، أصبحت وجـوههم محمرّة. فـمشى بـعضهم إلى بـعض، فقالوا: يا قوم، قد جاءكم ما قال لكم صالح.

١. من المصدر.

كذا في المصدر وفي النسخ: «احتمال» بدل «وما احتمل الزيادة احتمل».

٣. من المصدر. ٤. الكافي ١٨٨/٨ ـ ١٨٩، ذيل ح٢١٤.

ه. من المصدر.

فقال العتاة منهم: لو أهلكنا (١) جميعاً ، ما سمعنا قول صالح ولا تركنا آلهتنا التي كان آباؤنا يعبدونها. ولم يتوبوا ، ولم يرجوا . فلمّا كان اليوم الثالث ، أصبحوا ووجوههم مسودة . فمشى بعضهم إلى بعض ، وقالوا : يا قوم ، أتاكم ما قال لكم صالح .

فقال العتاة منهم: قد أتانا ما قال لنا صالح.

فلمًا كان نصف الليل، أتاهم جبرئيل، فصرخ بهم صرخة خرقت تلك الصرخة أسماعهم وفلقت قلوبهم وصدعت أكبادهم. وقد كانوا في تلك الثلاثة أيّام قد تحنّطوا وتكفّنوا، وعلموا أنّ العذاب نازل بهم. فماتوا أجمعين في طرفة عين صغيرهم وكبيرهم، فلم يبق لهم ناعقة ولا راغية (٢) ولا شيء إلّا أهلكه الله. فأصبحوا في ديارهم وكانوا في (٣) مضاجعهم موتى أجمعين، ثمّ أرسل الله عليهم مع الصيحة النار من السماء، فأحرقهم أجمعين.

﴿ وَلَقَدْ جَاءَتْ رُسُلُنَا إِبْرَاهِيمَ ﴾: يعني الملائكة.

قيل (٤): كانوا تسعة.

وقيل (٥): كانوا ثلاثة: جبرئيل وميكائيل وإسرافيل.

وفي مجمع البيان (٢٠): عـن الصادق الهلاق عليه قيل: كانوا أربعة: جـبرئيل ومـيكائيل وإسرافيل وكروبيل.

﴿ بِالْبُشْرِيٰ ﴾ : قيل (٧) بهلاك قوم لوط.

وفي مجمع البيان (^) وفي تفسير العيّاشي (٩): عن الباقر عليِّلاً: أنَّ هذه البشارة كانت بإسماعيل، من هاجر.

٢. كذا في المصدر وفي النسخ: ناعية ولا داعية.

٤. أنوار التنزيل ٤٧٤/١.

٦. المجمع ١٧٩/٣.

٨. المجمع ١٧٠/٣.

<sup>1.</sup> كذا في المصدر وفي النسخ: «ان هلكنا».

٣. ليس في المصدر: كانوا في.

٥. أنوار التنزيل ٤٧٤/١.

٧. أنوار التنزيل ٤٧٤/١.

٩. تفسير العيّاشي ١٥٢/٢، ضمن ح٤٤.

ويأتي من العلل.

وفي تفسير العيّاشي (١): أنّها بإسحاق.

﴿ قَالُوا سَلَاماً ﴾ : سلّمنا عليك سلاماً . ويجوز نصبه بِـ «قالوا» عـلى مـعنى : ذكـروا سلاماً .

﴿ قَالَ سَلَامٌ ﴾ : أي أمركم ، أو جوابي سلام ، أو عليكم سلام . رفعه إجابة بأحسن من تحيّتهم .

وقرأ (٢) حمزة والكسائيّ : «سلم» وكذلك في الذاريات. وهما لغنتان كحرم، أو حرام.

وقيل (٣): المرادبه: الصلح.

﴿ فَمَا لَبِثَ أَنْ جَاءَ بِعِجْلِ حَنِيدٍ ﴾ ﴿ فَمَا أَبِطاً مَحِينُه بِهِ ، أَو فَمَا أَبِطاً فِي المَجِيء به ، أَو فَمَا تَأْخُر عِنْهِ . والجَارِّ مَقَدَّر أَو مَحَذُوف .

و «الحنيذ» المشوى بالرضف (٤).

وقيل (٥) الّذي يقطر (٦) ودكه . من حنذت الفرس : إذا عرقته بالجلال . لقوله : «بعجل سمين» (٧).

وفي تفسير العيّاشي (^): عن الباقر عليَّا ﴿ يعني : زكيّاً (٩) مشويّاً نضيجاً . وعن الصادق عليَّا ﴿ (١١) يعني : مشويّاً نضيجاً .

وعنه (١١) عليه أنَّه قال: كلوا. فقالوا: لا نأكل حتَّى تخبرنا ما ثمنه.

٢. أنوار التنزيل ٤٧٤/١.

أ. تفسير العيّاشي ١٥٢/٢، ح ٤٤و ٤٥.

٣. أنوار التنزيل ٤٧٤/١.

٤. الرضف جمع رضفة -: الحجر المحمى بالنار أو الشمس.

٥. نفس المصدر والموضع.

٨. تفسير العيّاشي ١٥٢/٢، ضمن ح ٤٤.

٦. كذا في المصدر وفي النسخ: يقطرك.

٧. الذاريات: ٢٦.

١٠. نفس المصدر والمجلد/١٥٤، ح٤٨.

٩. كذا في المصدر وفي النسخ: ذكياً.

١١. نفس المصدر والمجلِّد /١٥٣ ـ ١٥٤، ح٤٧ بتصرّف في صدره.

فقال: إذا أكلتم، فقولوا: بسم الله. وإذا فرغتم، فقولوا: الحمد لله.

فالتفت جبرثيل إلى أصحابه، وكانوا أربعة رئيسهم جبرئيل، فقال: حقّ لله أن يتّخذ هذا خليلاً (١).

﴿ فَلَمَّا رَأَىٰ آيْدِيَهُمْ لا تَصِلُ اِلَيْهِ ﴾ : لا يمدُّون إليه أيديهم.

﴿ نَكِرَهُمْ وَاَوْجَسَ مِنْهُمْ خِيفَةً ﴾: أنكر ذلك منهم، وخاف أن يريدوا به مكروهاً.

و «نکر» و «أنكر» و «استنكر» بمعنى.

والإيجاس: الإدراك.

وقيل (٢): الإضمار.

﴿ قَالُوا ﴾ : له لمّا أحسَوا منه أثر الخوف.

﴿ لَا تَخَفُ إِنَّا ٱرْسِلْنَا اِلَىٰ قَوْمِ لُوطٍ ﴾ ﴿ إِنَّا ملائكة مرسلة إليهم بالعذاب. وإنَّ ما لم نمد إليه أيدينا، لأنّا لا نأكل.

﴿ وَامْرَأَتُهُ قَائِمَةٌ ﴾: وراء الستر تسمع محاورتهم، أو على رؤوسهم للخدمة. وهمي سارة ابنة لاحج. وهي ابنة خالته.

وفي تفسير العيّاشي (٣): إنّما عني: سارة.

﴿ فَضَحِكَتْ ﴾ : سروراً بزوال الخيفة. أو بهلاك أهل الفساد. أو بإصابة رأيها، فإنّها كانت تقول لإبراهيم : أضمم إليك لوطاً، فإنّي أعلم أنّ العذاب ينزل بهؤلاء القوم.

وقيل (٤): «فضحكت» أي فحاضت.

قال [الشاعر:](٥)

وعهدي بسلمي ضاحكاً في لبابة ولم تعد حقّاً ثديها أن تحلبا ومنه: ضحكت السمرة: إذا سال صمغها.

۲. أنوار التنزيل ٤٧٤/١.

٤. أنوار التنزيل ٤٧٤/١.

١. كذا في المصدر وفي النسخ: خليله.

٣. تفسير العيّاشي ١٥٣/٢، ضمن ح ٤٤.

٥, من المصدر.

وقرئ (١) بفتح الحاء.

وفي كتاب علل الشرائع (٢)، وفي تفسير العيّاشي (٣): عن الباقر، يعني: تـعجّبت (١) بن قولهم.

وفي معاني الأخبار (٥) وفي مجمع البيان (٦)، وفي تفسير العيّاشي (٧): عن الصادق لللله: حاضت.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٨): ضحكت، أي حاضت. وقد كان ارتفع حيضها منذ دهر طويل.

﴿ فَبَشَّرْنَاهَا بِإِسْحَاقَ وَمِنْ وَرَاءِ إِسْحَاقَ يَعْقُوبَ ﴾ () : نصبه () ابن عامر وحمزة وحفص بفعل يفسّره ما دل عليه الكلام، وتقديره: ووهبناها من وراء إسحاق يعقوب. وقيل (١٠): إنّه معطوف على موضع «بإسحاق» أو على لفظ «إسحاق». وفتحته للجرّ، فإنّه غير منصرف ورد للفصل بينه وبين ما عطف عليه بالظرف.

وقرأ (۱۱) الباقون بالرفع ، على أنّه مبتدأ خبره الظرف ، أي ويعقوب مولود من بعده . وقيل (۱۲): «الوراء» ولد الولد. ولعلّه سمّي به لأنّه بعد الولد. وعلى هذا تكون إضافته إلى إسحاق ليس من حيث أنّ يعقوب وراءه ، بل من حيث أنّه وراء إبراهيم من جهته ، وفيه نظر . والاسمان يحتمل وقوعهما في البشارة ، كيحيى . ويحتمل وقوعهما في الحكاية بعد أن ولدا ، فسمّيا (۱۳) به . وتوجيه البشارة إليها للدلالة على أنّ الولد المبشّر به يكون منها ، ولأنّها كانت عقيمة حريصة على الولد .

﴿ قَالَتْ يَا وَيْلَتَا ﴾ : يا عجباً. وأصله في الشرّ ، فأطلق في كلّ أمر فظيع .

٢. العلل/٥٥٠ ذيل ح٤.

<sup>. .</sup> 

١. نفس المصدر والموضع،

تفسيرالعيّاشي: فعجبت.

تفسير العيّاشي ١٥٢/٢ ذيل ح ٤٤.

٦. المجمع ١٨٠/٣.

٥. معاني الأخبار/٢٢٤، ح ١.

٨. تفسير القميّ ٣٣٤/١.

ب تفسير العيّاشي ١٥٢/٢، صدر ح ٤٠.
 ١٢-٩. أنوار التنزيل ٤٧٤/١.

١٢. كذا في المصدر وفي أ، ب: فسمّيناه به، وفي سائر النسخ: فسمّياه به.

وقرئ (١) بالياء، على الأصل.

﴿ ٱلَّٰكِدُ وَانَّا عَجُوزٌ ﴾ : ابنة تسعين.

﴿ وَهَذَا بَعْلِي ﴾ : زوجي. وأصله القائم بالأمر.

﴿شَيْخاً ﴾: ابن مائة وعشرين.

ونصبه على الحال، والعامل فيها معنى الإشارة.

وقرئ (٢) بالرفع ، على أنّه خبر مبتدأ محذوف ، أي هو شيخ . أو خبر بعد خبر . أو هو الخبر ، و «بعلي» بدل .

وفي كتاب علل الشرائع (٣): عن أحدهما عليه الله وهمي يـومئذ ابـنة تسـعين سـنة، وإبراهيم يومئذ ابن عشرين ومائة سنة. وسيأتي الخبر بتمامه.

﴿ إِنَّ هَذَا لَشَيْءٌ عَجِيبٌ ﴾ ﴿ : يعني الولد من هرمين (١). وهو استعجاب من حيث العادة دون القدرة، ولذلك

﴿ قَالُوا اَتَعْجَبِينَ مِنْ اَمْرِ اللهِ رَحْمَةُ اللهِ وَبَرَكَاتُهُ عَلَيْكُمْ اَهْلَ الْبَيْتِ ﴾: منكرين عليها. فإنّ خوارق العادات، باعتبار أهل بيت النبوّة ومهبط المعجزات وتخصيصهم بمزيد النعم والكرامات، ليس ببدع ولا حقيق بأن بستغربه عاقل، فضلاً عمّن نشأت وشابت في ملاحظة الآيات.

و «أهل البيت» نصب على المدح، أو النداء لقصد التخصيص، كقولهم: اللهمّ اغفر لنا أيّتها العصابة.

وفي كتاب معاني الأخبار (٥): أنّ الصادق للسلّ سلّم على رجل. فقال الرجل: وعليكم السلام ورحمة الله وبركاته ورضوانه.

۱ و۲. أنوار التنزيل ٤٧٥/١. ٣. العلل/٥٥١ صدرح٦.

٤. الهرم: الشيخ، يبلغ أقصى الكبر.

ه. ثم نعثر عليه في المعاني ولا في مظانه من البحار، ولكن رواه الحويزي في تفسير نــور الثـقلين ٣٨٦/٢.
 ح ١٧٠.

فقال: لا تجاوزوا بنا قول الملائكة لأبينا إبراهيم: «رحمة الله وبركاته عليكم أهل البيت إنّه حميد مجيد».

وفي أصول الكافي (١): أحمد بن محمّد، عن ابن محبوب، عن جميل، عن أبي عبيدة الحدّاء، عن أبي عبير أبي عبيدة الحدّاء، عن أبي جعفر الله قال: مرّ أمير المؤمنين الله يقوم، فسلّم عليهم. فقالوا: عليك السلام و رحمة الله وبركاته ومغفرته و رضوانه.

فقال لهم أميرالمؤمنين: لا تجاوزوا بنا، مثل ما قالت الملائكة لأبينا إبراهيم، إنّـما قالوا: «رحمة الله وبركاته عليكم أهل البيت».

وفي روضة الكافي (٢): عليّ بن محمّد، عن عليّ بن العبّاس، عن عليّ بن حمّاد، عن (٣) عمرو بن شمر، عن جابر، عن أبي جعفر الليّل قال: «يوقد من شجرة مباركة» (٤) وأصل الشجرة المباركة (٥) إبراهيم الليّل. وهو قول الله تعالى: «رحمة الله وبركاته عليكم أهل البيت إنّه حميد مجيد». والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي تفسير العيّاشي (١٦): عن أبي عبيدة، عن أبي جمعفر الله قال: إنّ عمليّ بن أبيطالب مرّ بقوم فسلّم عليهم. فقالوا: وعليكم السلام ورحمة الله وبركاته ومغفرته ورضوانه.

فقال لهم أميرالمؤمنين عليه إلا تجاوزوا بنا (٧) ما قالت الأنبياء لأبينا إبراهيم عليه الله . إنّما قالوا: «رحمة الله وبركاته عليكم أهل البيت إنّه حميد مجيد».

وروى (^) الحسن بن محمّد مثله ، غير أنّه قال : ما قالت الملائكة [لأبينا عليُّ ] (٩). ﴿ إِنَّهُ حَمِيدٌ ﴾ : فاعل ما يستوجب به الحمد .

الكافي ٢/٢٤٦، ح١٣.
 الكافي ٢/٢٨١، ضمن ح ٥٧٤.

٣. كذا في المصدر وجامع الرواة ٥٧٧/١. وفي النسخ: بن.

التور/٣٥٪ ٥. من المصدر.

تفسیر العیّاشی ۱۵٤/۲، ح۰۰.
 المصدر: «تجاوزنا» بدل «تجاوزوا بنا».

٨. نقس المصدر والموضع. ٩. من المصدر.

﴿مَجِيدٌ ﴾ ٢٠: كثير الخير والإحسان.

وفي تفسير العيّاشي (١): عن الصادق للنِّلِ قال: أو حي الله إلى إبراهيم أنّه سيولد لك. فقال لسارة.

فقالت: «أألد وأنا عجوز»؟

فأوحى الله إليه أنَّها ستلد ويعذَّب أولادها أربعمائة سنة بردَّها الكلام عليَّ.

قال: فلمّا طال على بني إسرائيل العذاب، ضجّوا وبكوا إلى الله أربعين صباحاً. فأوحى الله إلى موسى وهارون، نخلّصهم من فرعون. فحطّ عنهم سبعين ومائة سنة. قال: وقال أبو عبدالله عليّا : هكذا أنتم، لو فعلتم لفرّج الله عنّا. فأمّا إذا لم تكونوا، فإنّ الأمر ينتهى إلى منتهاه.

﴿ فَلَمَّا ذَهَبَ عَنْ إِبْرَاهِيمَ الرَّوْعُ ﴾: أي ما أوجس من الخيفة ، واطمأن قلبه بعرفانهم. ﴿ وَجَاءَتُهُ الْبُشْرَىٰ ﴾: بدل «الروع».

﴿ يُجَادِلُنَا فِي قَوْمِ لُوطٍ ﴾ ۞: يجادل رسلنا في شأنهم، ومجادلته إيّاهم قوله: «إنّ فيها لوطاً». وكان لوط ابن خالته.

وهو إمّا جواب لمّا جيء به مضارعاً على حكاية الحال. أو لأنّه في سياق الجواب بمعنى الماضي، كجواب «لو» أو دليل جوابه المحذوف، مثل اجترأ على خطابنا، أو شرع في جدالنا. أو متعلّق به، فقام مقامه، مثل أخذ، أو أقبل يجادلنا.

﴿إِنَّ إِبْرَاهِيمَ لَحَلِيمٌ ﴾: غير عجول على الانتقام على من أساء إليه.

﴿ اَوَّاهُ ﴾ : كثير التأوَّه من الذنوب والتأسَّف على الناس.

وفي تفسير العيّاشيّ (٢): عنهما ﷺ قالا: دعّاء.

﴿ مُنِيبٌ ﴾ ۞: راجع إلى الله. والمقصود من ذلك: بيان الحامل له على المجادلة، وهو رقّة قلبه وفرط ترحّمه.

١. تفسير العيّاشي ١٥٤/٢، ح ٤٩. ٢. تفسير العيّاشي ١٥٤/٣، ح ٥١.

- ﴿ يَا إِبْرَاهِيمُ ﴾ : على إرادة القول ، أي قالت الملائكة : يا إبراهيم .
- ﴿ أَغْرِضْ عَنْ هَذَا ﴾ : الجدال، وإن كانت الرحمة حملتك عليه فلا فائدة فيه.
  - ﴿إِنَّهُ قَدْ جَاءَ أَمْرُ رَبِّكَ ﴾: قضاؤه وحكمه الّذي لا يصدر إلّا عن حكمة.
- ﴿ وَإِنَّهُمْ آتِيهِمْ عَذَابٌ غَيْرُ مَرْدُودٍ ﴾ ۞: غير مصروف بجدال ولا دعاء ولا غير ذلك.
- ﴿ وَلَمَّا جَاءَتْ رُسُلُنَا لُوطاً سِيءَ بِهِمْ ﴾ : ساءه مجيئهم، لأنَّهم جاؤوا في صورة غلمان، فظنّ أنّهم أناس. فخاف عليهم أن يقصدهم قومه، فيعجز عن مدافعتهم.
- ﴿ وَضَاقَ بِهِمْ ذَرْعاً ﴾: وضاق بمكانهم ذرعه. وهو كناية عن شدّة الانقباض للعجز عن مدافعة المكروه والاحتيال فيه.
  - ﴿ وَقَالَ هَذَا يَوْمٌ عَصِيبٌ ﴾ ٢ : شديد. من عصبه: إذا شدّه.
- ﴿ وَجَاءَهُ قَوْمُهُ يُهْرَعُونَ اِلَيْهِ ﴾: يسرعون إليه ، كأنهم يدفعون دفعاً لطلب الفاحشة من أضيافه.
  - ﴿ وَمِنْ قَبُلُ ﴾ : ومن قبل ذلك الوقت.
- ﴿كَانُوا يَعْمَلُونَ السَّيِّئَاتِ﴾: الفواحش. فتمرّنوا بها ولم يستحيوا منها، حتّى جاؤوا يهرعون لها مجاهرين.
  - ﴿ قَالَ يَا قَوْم هَؤُلاً مِ بَنَاتِي ﴾ : فدى بهنّ أضيافه ، كراماً وحميّة .
- والمعنى: هؤلاء بناتي، فتزوّجوهنّ. وكانوا يطلبونهنّ قبل فلا يـجيبهم، لخـبثهم وعدم كفاءتهم.

وفي الكافي (١) وفي تفسير العيّاشي (٢): عن الصادق التلّي : عرض عليهم التزويج. وفي تفسير العيّاشي (٣): عن أحدهما التلّي : أنّه وضع يده على الباب ثمّ ناشدهم، فقال: «اتقوا الله ولا تخزون في ضيفي [قالوا أو لم ننهك عن العالمين](٤)». ثمّ عرض عليهم بناته بنكاح.

۱. الكافي ٥٤٨/٥، ح٧.

٣. نفس المصدر والموضع، ضمن ح٥٤.

٢. تفسير العيّاشي ١٥٦/٢، ذيل ح٥٤.

٤. من المصدر.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١) قال: عنى به: أزواجهم. وذلك أن النبيّ هو أبو أمّته، فدعاهم إلى الحلال ولم يكن يدعوهم إلى الحرام.

وقيل (٢): دعاهم إليهنّ إظهاراً لشدّة امتعاضه من ذلك، كي يرقّوا له.

﴿ هُنَّ اَطْهَرُ لَكُمْ ﴾ : أنظف فعلاً، وأقلِّ فحشاً.

قيل <sup>(٣)</sup>: يعني أدبارهنّ.

كقولك: الميتة أطيب من المغصوب، وأحلّ منه.

وقرئ (٤): «أطهر» بالنصب، على أن «هنّ» خبر «بناتي» كـقولك: هـذا أخـي هـو. لافصل، فإنّه لا يقع بين الحال وصاحبها.

وفي تهذيب الأحكام (٥): أحمد بن محمّد (١) بن عيسى، عن موسى بن عبدالملك، والحسين بن عليّ بن يقطين وموسى بن عبدالملك، عن رجل قال: سألت أبا الحسن الرضاع الله عن إتيان الرجل المرأة من خلفها.

قال: أحلّه (٧) آية من كتاب الله، قول لوط: «هؤلاء بناتي هنّ أطهر لكم». وقد علم أنّهم لا يريدون الفرج.

وفي تفسير العيّاشي (^): الحسين بن عليّ بن يقطين قال: سألت أبا الحسن عليُّ عن إتيان الرجل المرأة من خلفها. وذكر مثله.

﴿ فَاتَّقُوا اللهَ ﴾ : بترك الفواحش. أو بإيثارهنّ عليهم.

﴿ وَلاَ تُخْزُونِ ﴾: ولا تفضحوني ، من الخبزي . أو ولا تخجلوني ، من الخبزاية ، بمعنى : الحياء .

﴿ فِي ضَيْفِي ﴾ : في شأنهم. فإن إخزاء ضيف الرجل إخزاؤه.

٢. أنوار التنزيل ٤٧٦/١.

٤. أنوار التنزيل ٤٧٦/١.

٦. ليس في المصدر: ابن محمّد.

٨. تفسير العيّاشي ١٥٧/٢، ح٥٦.

١. تفسير القميّ ٣٣٥/١.

٣. تفسيرالصافي ٤٦١/٢.

٥. التهذيب ١٦٥٧عـ١٥٥، ح ١٦٥٩.

٧. المصدر: أحلَّتها.

﴿ ٱلَّيْسَ مِنْكُمْ رَجُلٌ رَشِيْدٌ ﴾ ٢٠ : يهتدي إلى الحقّ، ويرعوي عن القبيح.

﴿ قَالُوا لَقَدْ عَلِمْتَ مَا لَنَا فِي بَنَاتِكَ مِنْ حَقٌّ ﴾ : حاجة.

﴿ وَإِنَّكَ لَتَعْلَمُ مَا نُرِيدُ ﴾ ۞: وهو إتيان الذكران.

﴿ قَالَ لَوْ أَنَّ لِي بِكُمْ قُوَّةً ﴾ : لو قويت بنفسي على دفعكم.

﴿ اَوْ آوِي اِلَىٰ رُكْنِ شَدِيدٍ ﴾ ﴿ اَي قويَ ، أَتمنَع به عنكم. شبّهه بـركن الجـبل فـي شدّته.

وقرئ (١٠): «أو آوي» بالنصب، بإضمار «أن» كأنّه قال: لو أنّ لي بكم قـوّة أو إيــواء. وجواب «لو» محذوف، تقديره: لدفعتكم.

وفي الجوامع (٢): قال جبرئيل: إنَّا ركنك الشديد، افتح الباب ودعنا وإيَّاهم.

وفي مجمع البيان (٣): عن الصادق لليُّلا: [فقال جبرئيل: ](١) لو يعلم أيّ قوّة له.

وعن النبيُّ ﷺ (٥) رحم الله أخي لوطأ ، كان يأوي إلى ركن شديد.

وفي الكافي (٢٠): عن الباقر عليم الله لوطاً ، لو يدري من معه في الحجرة لعلم أنّه منصور. حيث يقول: «لو أنّ لي بكم قوّة أو آوي إلى ركن شديد». أيّ ركن أشد من جبرئيل معه في الحجرة.

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (١) بإسناده إلى أبي بمصير قال: قال أبو عبدالله عليه : ما كان قول لوط: [«لو أنّ لي بكم قوّة ] (١) أو آوي إلى ركن شديد» إلّا تمنياً لقوّة القائم عليه ، ولا ذكر إلّا شدّة (١) أصحابه ، لأنّ الرجل منهم يعطى قوّة أربعين رجلاً ،

٢. الجوامع/٢٠٨.

٤. من المصدر.

٦. الكافي ٥٤٦/٥، ذيل ح٥.

۸. لیس فی ب.

١. أنوار التنزيل ٧٧٧١.

٣. المجمع ١٨٤/٣.

٥. نفس المصدر والموضع.

٧. كمال الدين/٦٧٣، ح٢٧.

٩. كذا في المصدر وفي النسخ: «والا ذكر الشدّة» بدل «ولا ذكر إلا شدّة».

وأنّ قلبه لأشدّ من إزبر إ(١) الحديد. ولو مرّوا بجبال الحديد لقلعوه و (٢) لا يكفّون سيوفهم حتّى يرضى الله رضي ا

وفي كتاب علل الشرائع (٢)، بإسناده إلى الحسين (١) بن مسعود قال: احتجّوا في مسجد الكوفة، فقالوا: ما بال أميرالمؤمنين عليه لم ينازع الثلاثة، كما نازع طلحة و الزبير ا(٥) وعائشة ومعاوية ؟

فبلغ ذلك عليًا عليًا الله فأمر أن ينادى: الصلاة جامعة. فلمًا اجتمعوا، صعد المنبر، فحمد الله وأثنى عليه. ثمّ قال: معاشر الناس، إنّه بلغنى عنكم كذا وكذا.

قالوا: صدق أميرالمؤمنين عليُّة ، قد قلنا ذلك.

قال: إنّ لي بسنّة الأنبياء أسوة. فقد قال الله في محكم كتابه: «لقد كان لكم في رسول الله أسوة حسنة» (٦).

قالوا: ومن هم يا أميرالمؤمنين؟

قال: أوّلهم إبراهيم.

إلى أن قال: ولي بابن خالته لوط أسوة إذ قال لقومه: «لو أنّ لي بكم قوّة أو آوي إلى ركن شديد». فإن قلتم: [إنّ لوطاً كانت له بهم قوّة، فقد كفرتم. وإن قلتم: [انّ لوطاً كانت له بهم قوّة، فقد كفرتم. وإن قلتم: ](٧) لم يكن له قوّة، فالوصى أعذر.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (^): محمّد بن جعفر قال: حدّثنا محمّد بن أحمد، عن محمّد بن الحسين، عن صالح، عن أبي محمّد بن الحسين، عن موسى بن سعدان، عن عبدالله بن القاسم، عن صالح، عن أبي عبدالله طليّة أنّه قال في قوله: «قوّة». قال: «القوّة» القائم عليّة. و «الركن الشديد» ثلاثمائة و ثلاثة عشر رجلاً.

£. ليس في المصدر: الحسين.

١. من المصدر،

كذا في المصدر وفي النسخ: «لقطعوه» بدل «الحديد لقلعوها و».

۳. العلل/۱٤۸\_۱٤۹، صدر ح۷.

٦. الأحزاب ٢١/.

ه. من المصدر.

٨. تفسير القمئ ٣٣٥/١-٣٣٦.

٧. من المصدر.

أخبرني الحسن بن عليّ بن مهزيار (١)، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن بعض أصحابنا، عن أبي عبدالله عليه قال: ما بعث الله نبيّاً بعد لوط إلّا في عزّ من قومه.

نقل (٢): أنّه أغلق بابه دون أضيافه وأخذ يجادلهم من وراء الساب، فتسوّروا (٣) الجدار. فلمّا رأت الملائكة ما على لوط من الكرب

﴿ قَالُوا يَا لُوطُ إِنَّا رُسُلُ رَبِّكَ لَنْ يَصِلُوا إِلَيْكَ ﴾ : إلى إضرارك بإضرارنا، فهوّن عليك ودعنا وإيّاهم. فخلّاهم أن يدخلوا. فيضرب جبرئيل بجناحه وجوههم، فيطمس أعينهم وأعماهم. فخرجوا يقولون: النجا النجا، فإنّ في بيت لوط سحرة.

﴿ فَاسْرِ بِالْمُلِكَ بِقِطْع مِنَ اللَّيْلِ ﴾: بالقطع من الإسراء.

و قرأ<sup>(1)</sup>ابن كثير ونافع بالوصل، حيث وقع في القرآن، من السري.

بقطع من الليل: بطائفة.

وفي تفسير العيّاشي (٥): عن الصادق عليَّا إذ «بقطع من الليل مظلماً».

قال: هكذا قرأه أميرالمؤمنين.

﴿ وَلاَ يَلْتَفِتْ مِنْكُمْ آحَدٌ ﴾: ولا يتخلّف، أو لا ينظر إلى ورائه. والنهي في اللفظ لد «أحد» والمعنى للوط.

﴿ إِلَّا امْرَاتَكَ ﴾ : قيل (1): استثناء من قوله : «فأسر بأهلك». ويدلّ عليه أنّه قرئ : «فأسر بأهلك بقطع من الليل إلّا امرأتك». وهذا إنّما يصحّ على تأويل الالتفات بالتخلّف، فإنّه إن فسّر بالنظر إلى الوراء في الذهاب، ناقض ذلك قراءة ابن كثير وأبيي عمرو بالرفع على البدل من «أحد». ولا يجوز حمل القراءتين على الروايتين (٧) في أنّه خلّفها مع على البدل من «أحد». ولا يجوز حمل القراءتين على الروايتين (٧) في أنّه خلّفها مع

۲. أنوار التنزيل ٤٧٦/١.

١. تفسير القمئ ٣٣٥/١.

ع. أنوار التنزيل ٤٧٦/١.

٣. كذا في المصدر وفي النسخ: فتسوّر.

أنوار التنزيل ٤٧٦/١.

تفسير العيّاشي ١٩٨/٢، ح٨٥ بتصرف.

٧. القائل: البيضاوي، وقوله: «ولايجوز حمل القراءتين عملى الروايتين» ردّ عملى الكشّاف حميث قمال:
 اختلاف القراءتين لاختلاف الروايتين. منه عفى عنه.

قومها أو أخرجها. فلمّا سمعت صوت العذاب التفتت، وقالت: يا قوماه. فأدركها حجر فقتلها؛ لأنّ القواطع لا يصحّ حملها على المعاني المتناقضة، والأولى جعل الاستثناء في القراءتين من قوله: «ولا يلتفت» مثله في قوله: «ما فعلوه إلّا قليل». ولا يبعد أن يكون أكثر القرّاء على غير الأفصح. ولا يلزم من ذلك أمرها بالالتفات، بل عدم نفيها عنه استصلاحاً. ولذلك علّله على طريقة الاستئناف بقوله:

﴿إِنَّهُ مُصِيبُهَا مَا أَصَابُهُمْ ﴾: ولا يحسن جعل الاستثناء منقطعاً على قراءة الرفع.

﴿إِنَّ مَوْعِدَهُمُ الصَّبْحُ ﴾ : كأنّه علَّة الأمر بالإسراء.

﴿ أَلَيْسَ الصُّبْحُ بِقَرِيبٍ ﴾ ٢٠ : جواب لاستعجال لوط واستبطائه العذاب.

وفي الجوامع (١): روي أنّه قال: متى موعد إهلاكهم؟

قالوا: الصبح.

فقال: أريد أسرع من ذلك. لضيق صدره بهم.

فقالوا: «أليس الصبح بقريب».

وفي كتاب علل الشرائع (٢): عن الباقر الله إلى الله الله الله الله على الوط ، إذا مضى لك من يومك هذا سبعة أيّام ولياليها. «بقطع من الليل» إذا مضى نصف الليل.

قال: فلمّاكان اليوم الثامن مع طلوع الفجر، قدّم الله رسلاً إلى إبراهيم يبشّرونه بإسحاق ويعزونه بهلاك قوم لوط. وذلك قوله تعالى: «ولقد جاءت رسلنا إبراهيم بالبشرى». وسيأتي تمام الحديث.

﴿ فَلَمَّا جَاءَ آمَرُنَا﴾: عذابنا، أو أمرنا به. ويؤيّده الأصل، وجعل التعذيب مسبّباً عنه بقوله:

﴿ جَعَلْنَا عَالِيهَا سَافِلَهَا ﴾ : فإنّه جواب «لمّا». وكان حقّه : جعلوا عاليها ، أي الملائكة المأمورون به. فأسند إلى نفسه من حيث أنّه المسبّب، تعظيماً للأمر. فإنّه روي أنّ

١. الجوامع/٢٠٨.

العلل/٥٤٩ ـ ٥٥٠ بإسقاط عبارة من وسط المنقول هنا.

جبرئيل التيل التي أدخل جناحه تحت مدائنهم ورفعها إلى السماء، ثم قلبها عليهم.

﴿ وَأَمْطُرْنَا عَلَيْهَا ﴾ : على المدن ، أو على شذاذها.

﴿حِجَارَةً مِنْ سِجِّيلٍ ﴾: من طين متحجّر ، لقوله : «حجارة من طين». وأصله سنكيل ، فعرّب.

وقيل (١): إنّه من أسجله: إذا أرسله، أو أدر عطيّته. والمعنى: من مثل الشيء المرسل. أو من مثل العطيّة في الإدرار. أو من السجل، أي ممّا كتب الله أن يعذّبهم به. وقيل (١): أصله من سجين، أي من جهنّم. فأبدلت لاماً بنونه (٣).

وفي كتاب علل الشرائع (1): أبي الله قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، عن أحمد بن محمد بن عبدالله عن أحمد بن محمد بن عبسى ، عن أحمد بن محمد بن أبي نصر ، عن أبان ، عن أبي بصير [وغيره] (٥) عن أحدهما عليه قال: إنّ الملائكة لمّا جاءت في هلاك قوم لوط «قالوا إنّا مهلكو أهل هذه القرية» (٦).

قالت سارة: عجبت من قلّتهم وكثرة أهل القرية ، فقالت: ومن يطيق قوم لوط ؟ «فبشّروها دإلى قوله عجوز عقيم». وهي يومئذ ابنة تسعين سنة ، وإبراهيم ابن عشرين ومائة سنة .

فجادل إبراهيم عنهم، وقال: «إنَّ فيها لوطاً».

قال جبرئيل: «نحن أعلم بمن فيها».

فزاده إبراهيم. فقال جبرئيل: «يا إبراهيم أعرض عن هذا». [«إنّه جاء أمر ربّك وأنّهم آتيهم عذاب غير مردود».

قال: وأنّ جبرئيل لمّا أتى لوطاً في هلاك قومه فدخلوا عليه «وجاءه قومه يهرعون إليه»، قام فوضع يده على الباب، ثمّ ناشدهم. فقال: «اتقوا الله ولا تخزونِ في ضيفي».

٣. المصدر: فأبدلت نونه لامأ.

٥. من المصدر.

١ و٢. أنوار التنزيل ٤٧٧/١.

٤. العلل/٥٥١ - ٢٥٥١ - ٦.

٦. العنكبوت/٣١.

قالوا: أو لم ننهك عن العالمين؟

ثمّ عرض عليهم بناته نكاحاً.

قالوا: «ما لنا في بناتك من حقّ وإنّك لتعلم ما نريد».

قال: فما منكم رجل رشيد؟

قال: فأبوا.

فقال: «لو أنّ لي بكم قوّة أو آوي إلى ركن شديد»](١).

فقال: وجبرئيل ينظر إليهم، فقال: لو يعلم أيّ قوّة له. ثمّ دعاه فأتاه، ففتحوا الباب ودخلوا. فأشار إليهم جبرئيل بيده، فرجعوا عمياناً يلتمسون الجدار بأيديهم، يعاهدون الله: لئن أصبحنا لانستبقى أحداً من آل لوط.

قال: فلمّا قال جبرئيل: «إنّا رسل ربّك».

قال له لوط: يا جبرئيل، عجّل.

قال: نعم.

قال: يا جبرئيل، [عجل.

قال: ](٢) «إنّ موعدهم الصبح أليس الصبح بقريب».

ثمّ قال جبرئيل: يا لوط، اخرج منها أنت وولدك حتّى تبلغ موضع كذا.

قال: يا جبرئيل، إنّ حمري ضعاف.

قال: ارتحل، فاخرج منها.

قال: فارتحل. حتى إذا كان السحر، نزل إليها [جبرئيل] (٣) فأدخل جناحه تحتها حتى إذا استعلت، قلبها عليهم و رمى جدران المدينة بحجارة من سجيل. وسمعت امرأة لوط الهزة (٤)، فهلكت منها.

من المصدر. وفي النسخ: «الأيات» بدل ما بين المعقوفتين.

٢ و٣. من المصدر: الهدة.

﴿ مَنْضُودٍ ﴾ ۞: نضد معدًا لعذابهم. أو نضد في الإرسال بتتابع بعضه بعضاً ، كقطار الأمطار. أو نضد بعضه على بعض ، وألصق به .

﴿ مُسَوَّمَةً ﴾ : معلَّمة للعذاب.

وقيل (١): معلّمة ببياض وحمرة، أو بسيماء تتميّز به عن حجارة الأرض. أو باسم من يرمى بها.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢) أي منقوطة.

وفي عيون الأخبار (٣)، في باب ما جاء عن الرضا عليلاً من خبر الشاميّ وما سأل عنه أميرالمؤمنين عليلاً في جامع الكوفة حديث طويل. وفيه: ثمّ قام إليه آخـر، فـقال: يــا أميرالمؤمنين، أخبرني عن يوم الأربعاء وتطيّرنا منه وثقله، أيّ أربعاء هو؟

قال: آخر أربعاء في الشهر. وهو المحاق، وفيه قتل قابيل هابيل أخاه.

إلى أن قال عليه الأربعاء جعل الله على قرية (٤) قوم لوط عاليها سافلها. ويـوم الأربعاء أمطرت عليهم حجارة من سجيل.

في تفسير عليّ بن إبراهيم (٥): حدّثني أبي، عن سليمان الديلمي، عن أبي بمصير، عن أبي بمصير، عن أبي بمصير، عن أبي عبدالله عليّلًا في قوله: «وأمطرنا عليهم حجارة من سجيل منضود مسوّمة».

قال: ما من عبد يخرج من الدنيا يستحلّ عمل قوم لوط إلّا رمى الله كبده من تـلك الحجارة، تكون منيّته فيها، ولكن الخلق لا يرونه.

﴿عِنْدَ رَبِّكَ ﴾: في خزائنه.

﴿ وَمَا هِيَ مِنَ الظَّالِمِينَ بِبَعِيدٍ ﴾ ۞: فإنهم بظلمهم حقيق بأن تمطّر عليهم. وفيه وعيد لكلّ ظالم.

وقيل (١): الضّمير للقرى، أي هي قريبة من ظالمي مكّة يمرّون بها في أسفارهم إلى الشام. وتذكير «البعيد» على تأويل الحجر، أو المكان.

أنوار التنزيل ١/٤٧٧.

٣. العيون ٢٤٧/١، مقاطع من الحديث.

٥. تفسير القمئ ٣٣٦/ ٣٣٧.

٢. تفسير القميّ ٢/٣٣٦.

٤. كذا في المصدر وفي النسخ: قوم.

٦. أنوار التنزيل ٤٧٧/١.

وفي الكافي (1): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن عثمان بن سعيد، عن محمّد بن سليمان، عن ميمون البان قال: كنت عند أبي عبدالله للنظير فقرئ عنده آيات من هود (1). فلمّا بلغ «وأمطرنا عليها حجارة من سجّيل منضود، مسوّمة عند ربّك وما هي من الظالمين ببعيد».

قال: من مات مصرّاً على اللواط، لم يمت حتّى يرميه الله بحجر من تلك الأحجار فيكون منيّته (٣) ولا يراه أحد.

عدة من أصحابنا (٢)، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن محمّد بن سبعيد قال: أخبرني زكريًا بن محمّد، عن أبيه، عن عمرو، عن أبي جعفر طلق قال: كان قوم لوط من أفضل قوم خلقهم الله، فطلبهم إبليس الطلب الشديد. وكان من فضلهم وخيرتهم أنهم إذا خرجوا إلى العمل، خرجوا بأجمعهم وتبقى النساء خلفهم. فلم ينزل إبليس يعتادهم (٧)، فكانوا إذا رجعوا خرّب إبليس ما كانوا (٨) يعملون.

فقال بعضهم لبعض: تعالوا نرصد هذا الّذي يخرّب متاعنا.

فرصدوه، فإذا هو غلام أحسن ما يكون من الغلمان.

فقالوا له: أنت الّذي تخرّب متاعنا مرّة بعد مرّة ؟! فاجتمع رأيهم عملي أن يـقتلوه، فبيّتوه عند رجل. فلمّاكان الليل، صاح. فقال له: ما لك؟

٣. كذا في المصدر وفي النسخ: هذه.

۱. الكافي ٥٤٨/٥، ح.٩.

٣. المصدر: تلك الحجارة، تكون فيه منيّته.

بل في تفسير العيّاشي ١٥٩/٢، ح ٦٠: عن السكوني، عن أبي جعفر، عن أبيه قال: قال النبيّ عَلَيْنَا. ورواه
 عنه نور الثقلين ٣٨٩/٢، ح ١٨٤. والبرهان ٢٣١/٢، ح ٣١.

٦. الكافي٥/٤٤مـ٥٤٦، ح٥.

٥. من المصدر.

٨. ليس في المصدر.

٧. يعتادهم، أي يجيئهم ويأتيهم.

فقال:كان أبي ينوّمني على بطنه.

فقال له: تعال، فنم على بطني.

قال: فلم يزل يدلّك الرجل حتى علّمه أن يفعل بنفسه. فأوّلاً علّمه إبليس، والثانية علّمه هو. ثمّ انسلّ، ففرّ منهم وأصبحوا. فجعل الرجل يخبر بما فعل بالغلام ويعجبهم منه، وهم لا يعرفونه. فوضعوا أيديهم فيه، حتّى اكتفى الرجال بالرجال بعضهم ببعض. ثمّ جعلوا يرصدون مارّة الطريق، فيفعلون بهم حتّى تنكب مدينتهم الناس. ثمّ تركوا نساءهم وأقبلوا على الغلمان. فلمّا رأى أنّه قد أحكم أمره في الرجال، جاء إلى النساء فصيّر نفسه امرأة.

فقال: إنَّ رجالكنَّ يفعل بعضهم ببعض.

قلن: نعم، قد رأينا ذلك.

وكلّ ذلك يعظهم لوط ويوصيهم (١)، وإبليس يغويهم حتّى استغنى النساء بالنساء. فلمّا كملت عليهم الحجّة، بعث الله جبر ثيل وميكاثيل وإسرافيل في زيّ غلمان، عليهم أقبية، فمرّوا بلوط وهو يحرث.

قال: أين تريدون، ما رأيت أجمل منكم قطّ ؟ قالوا: إنّا أرسلنا سيّدنا إلى ربّ هــذه المدينه.

قال: أولم يبلغ سيّدكم ما يفعل أهل هذه المدينة؟ يا بنيّ ، إنّهم والله يأخذون الرجال فيفعلون بهم حتّى يخرج الدم.

فقالوا: أمرنا سيّدنا أن نمرّ في وسطها.

قال: فلى إليكم حاجة.

قالوا: وما هي؟

قال: تصبرون هاهنا إلى اختلاط الظلام.

١. أ، ب: ويرهبهم.

قال: فجلسوا.

قال: فبعث ابنته، فقال: جيثي لهم بخبز، جيئي لهم بماء في القرعة (١)، وجيثي لهم عباء يتغطّون بها من البرد.

فلمّا أن ذهبت الابنة، أقبل المطر والوادي.

فقال لوط: الساعة يذهب بالصبيان الوادي، قوموا حتى نمضى.

وجعل لوط يمشي في أصل الحائط، وجعل جبرئيل وميكائيل وإسرافيل يمشون وسط الطريق.

فقال: يا بنيّ، امشوا هاهنا.

فقالوا: أمرنا سيّدنا أن نمرّ في وسطها.

وكان لوط يستغنم الظلام. ومرّ إبليس، فأخذ من حجر امرأة صبيّاً، فـطرحـه فـي البئر، فتصايح أهل المدينة كلّهم على باب لوط.

فلمًا أن نظروا إلى الغلمان في منزل لوط، قالوا: يا لوط، قد دخلت في عملنا؟ فقال: هؤلاء ضيفي، فلا تفضحون في ضيفي. قالوا: هم ثلاثة، خذ واحداً وأعطنا اثنين.

قال: فأدخلهم الحجرة، وقال لوط (٢): لو أنّ لي أهل بيت يمنعوني منكم.

[قال: ](٣) وتدافعوا على الباب وكسروا باب لوط، وطرحوا لوطاً.

فقال له جبرئيل: «إنّا رسل ربّك لن يصلوا إليك». فأخذ كفّاً من بطحاء (٤)، فضرب بها وجوههم وقال: شاهت الوجوه. فعمى أهل المدينة كلّهم.

وقال لهم لوط: يا رسل ربّي، فما أمركم ربّي فيهم؟ قالوا: أمرنا أن نأخذهم بالسحر.

القرعة \_ واحدة القرع \_: وهو حمل اليقطين يجعل وعاء.

٢. ليس في المصدر. ٢. من المصدر.

٤. البطحاء: مسيل واسع فيه دفاق الحصى.

قال: فلى إليكم حاجة.

قالوا: وما حاجتك؟

قال: تأخذونهم الساعة، فإنّي أخاف أن يبدو لربّي فيهم.

[فقالوا: يا لوط] (١) فقال «إنّ موعدهم الصبح أليس الصبح بقريب» لمن يريد أن يأخذ. فخذ أنت بناتك وامض ودع امرأتك.

فقال أبو جعفر الله الله لوطاً، لويدري من معه في الحجرة لعلم أنّه منصور حيث يقول: «لو أنّ لي بكم قوّة أو آوي إلى ركن شديد». أيّ ركن أشد من جبرئيل معه في الحجرة. فقال الله على للمحمد عَلَيْلَةُ: «وما هي من الظالمين ببعيد» من ظالمي أمّتك إن عملوا ما عمل قوم لوط.

قال: وقال رسول الله عَلَيْلِيُّهُ: من ألحَ في وطء الرجال، لم يمت حتّى يدعو الرجال إلى نفسه.

عليّ بن إبراهيم (٢) [عن أبيه ] (٣) عن ابن فضّال ، عن داود بن فرقد ، عن أبي يـزيد الحمّار ، عن أبي عبدالله عليه قال: إنّ الله على بعث أربعة أملاك في إهلاك قـوم لوط: جبرئيل وميكائيل وإسرافيل وكروبيل . فمرّوا بإبراهيم عليه وهم معتمّون . فسلّموا عليه ، فلم يعرفهم ورأى هيئة حسنة . فقال لا يخدم هؤلاء أحد (٤) إلّا أنا بنفسي . وكان صاحب ضيافة . فشوى لهم عجلاً سميناً حتّى أنضجه ، ثمّ قربه إليهم . فلمّا وضعه بين أيديهم «رأى أيديهم لا تصل إليه نكرهم وأوجس منهم خيفة» . فلمّا رأى ذلك جبرئيل ، حسر العمامة عن وجهه فعرفه إبراهيم .

فقال: أنت هو؟

قال: نعم.

۱. من المصدر. ۲. الكافي ٥٤٦/٥ ـ ٥٤٨، ح٦.

٣. من المصدر. ٤. ليس في المصدر،

ومرّت سارة امرأته، فبشّرها بإسحاق ومن وراء إسحاق يعقوب. فـقالت مـا قـال الله رَجِّالَ. وأجابوها بما في الكتاب العزيز.

فقال لهم إبراهيم: لما ذا جئتم؟

قالوا: في إهلاك قوم لوط.

فقال لهم: إن كان فيها مائة من المؤمنين أتهلكونهم؟

فقال جبرئيل: لا.

قال: فإن كان فيها خمسون؟

قال: لا.

قال: فإن كان فيها ثلاثون؟

قال: لا.

[قال: فإن كان فيها عشرون؟

قال: لا ](١).

قال: فإن كان فيها عشرة؟

قال: لا.

قال: فإن كان فيها خمسة؟

قال: لا.

قال: فإن كان فيها واحد؟

قال: لا.

«قال إنّ فيها لوطاً، قالوا نحن أعلم بمن فيها لننجّينه وأهله إلّا امرأته كانت من الغابرين» (٢).

۱. من المصدر.

٢. العنكبوت/٣٢.

قال الراوي (١): لا أعلم هذا القول إلّا وهو يستبقيهم، وهو قول الله: «يجادلنا في قوم لوط».

فأتوا لوطاً، وهو في زراعة قرب القرية، فسلّموا عليه وهم معتمّون.

فلمًا رأى هيئة حسنة عليهم ثياب بيض وعمائم بيض، فقال لهم: المنزل.

فقالوا: نعم.

فتقدّمهم ومشوا خلفه. فتندّم على عرضه المنزل عليهم، فقال: أيّ شيء صنعت، آتي بهم قومي وأنا أعرفهم؟

فالتفت إليهم، فقال: إنَّكم لتأتون شراراً من خلق الله.

قال: [فقال](٢) جبرئيل: لا تعجل عليهم حتى يشهد عليهم ثلاث مرّات.

فقال جبرئيل: هذه واحدة.

ثمّ مشى ساعة ، ثمّ التفت إليهم ، فقال : إنّكم لتأتون شراراً من خلق الله .

قال جبرئيل: هذه ثنتان.

ثمّ مشى. فلمّا بلغ باب المدينة التفت إليهم، فقال: إنّكم لتأتون شراراً من خلق الله. قال جبرئيل: هذه الثالثة.

ثمّ دخل ودخلوا معه حتّى دخل منزله. فلما رأتهم امرأته، رأت هيئة حسنة. فصعدت فوق السطح، فصفقت، فلم يسمعوا. فدخّنت فلمّا رأوا الدخان، أقبلوا إإلى الباب آ<sup>(۳)</sup> يهرعون حتّى جاؤوا إلى الباب. فنزلت إليهم، فقالت: عنده قوم ما رأيت قوماً قطّ أحسن منهم هيئة. فجاؤوا إلى الباب ليدخلوا. فلمّا رآهم لوط، قام إليهم.

فقال لهم: يا قوم «اتقوا الله ولا تخزون في ضيفي أليس منكم رجل رشيد».

وقال: «هؤلاء بناتي هنّ أطهر لكم» فدعا هم إلى الحلال.

فقالوا: «لقد علمت ما لنا في بناتك من حقّ وإنّك لتعلم ما نريد».

المصدر: الحسن بن عليّ. وفي هامشة: يعني ابن فضال الراوي للخبر.

٢ و٣. من المصدر.

فقال لهم: «لو أنّ لي بكم قوّة أو آوي إلى ركن شديد».

فقال جبرئيل: لو يعلم أيّ قوّة له.

قال: فكاثروه، حتّى دخلوا البيت.

فصاح به جبرتيل، وقال: يا لوط، دعهم يدخلوا(١).

فلمًا دخلوا، أهوى جبرئيل بأصبعه تحوهم، فذهبت أعينهم. وهو قوله: «فطمسنا أعينهم».

ثم ناداه جبرئيل، فقال له: «إنّا رسل ربّك لن يصلوا إليك فأسر بأهلك بقطع من الليل».

وقال له جبرئيل: إنّا بعثنا في إهلاكهم.

فقال: يا جبرئيل، عجّل.

فقال: «إنّ موعدهم الصبح أليس الصبح بقريب».

فأمره بمحمل (٢) هو ومن معه إلّا امرأته. ثمّ اقتلعها ـ يعني: المدينة ـ جبرئيل بجناحه (٣) من سبعة أرضين. ثمّ رفعها حتّى سمع أهل السماء الدنيا نباح الكلاب وصراخ الديوك. ثمّ قلبها، وأمطر عليها وعلى من حول المدينة حجارة من سجّيل.

محمّد بن يحيى (٤)، عن أحمد بن محمّد بن يحيى (٥)، عن طلحة بن زيد، عن أبي عبدالله عليه قال: قال رسول الله عليه الله عليه شهوة النساء.

عليّ بن إبراهيم (٢)، عن أبيه، عن عليّ بن معبد، عن عبيدالله (٧) الدهمقان، عن درست بن أبي منصور، عن عطيّة أخي أبي العرام قال: ذكرت لأبي عبدالله عليه المنكوح من الرجال.

١. كذا في المصدر وفي النسخ: يدخلون. ٢. المصدر: في حمل.

٣. المصدر: بجناحيه. ٤. الكافي ٥٤٩/٥، ح٢.

٥. المصدر: عن أحمد بن محمّد، عن محمّد بن يحيى.

٦. الكافي ٥٤٩/٥ - ٢. المصدر: عبدالله.

فقال: ليس يبلى الله بهذا البلاء أحداً وله فيه حاجة. إن في أدبارهم أرحاماً منكوسة، وحياء أدبارهم كحياء المرأة. قد شرك فيهم ابن لإبليس يقال له: زوال. فمن شرك فيه من الرجال، كان منكوحاً. ومن شارك (۱) من النساء، كانت من الموارد. والعامل (۲) على هذا من الرجال إذا بلغ أربعين سنة، لم يتركه. وهو بقيّة سدوم. أما إنّي لست أعني بهم: بقيّتهم أنّه ولدهم، ولكنّهم (۲) من طينتهم.

قال: قلت: سدوم الَّتي قلبت؟

قال: هي أربع مدائن: سدوم وصريم ولدماء وعميراء.

قال: أتاهن (٤) جبرئيل النظر وهن مقلوبات (٥) إلى تنخوم الأرض السابعة، فوضع جناحه تحت السفلي منهن ورفعهن جميعاً حتى سمع أهل السماء الدنيا نباح كلابهم (٦)، ثم قلبها.

محمّد (٧)، عن أحمد بن محمّد عن (٨) عليّ بن الحكم، عن عبدالرحمن العزرميّ (٩)، عن أبي عبدالله عليّة قال: قال أميرالمؤمنين: إنّ لله عباداً لهم في أصلابهم أرحام كأرحام النساء.

قال: فسئل: فما بالهم لا يحملون؟

فقال: إنّها منكوسة . ولهم في أدبارهم غدّة كغدّة [الجمل أو ](١٠٠)البعير . فإذا هاجت ، هاجوا . وإذا سكنت ، سكنوا .

<sup>.</sup>\_\_.<u>.</u>.

٢. كذا في المصدر و ب. وفي سائر النسخ: العامل.

١. المصدر: شرك فيه.

٣. كذا في المصدر وفي النسخ: أنَّهم ولدوهم ولكن.

٤. كذا في المصدر وفي النسخ: ولدنا عميرا أتاهنّ.

٥. أ، ب، ر: مغلوبات. والمصدر: مقلوعات.

٦. نبح الكلب، بالنون والباء الموحدة: صوته، منه عفي عنه.

٧. الكافي ٥٤٩/٥، ح٣. ٢. كذا في المصدر وفي النسخ: بن.

٩. كذا في المصدر، وجامع الرواة ٤٥٣/١. وفي النسخ: العرزمي.

١٠. من المصدر،

عدّة من أصحابنا (۱) عن أحمد بن محمّد ، عن الحسبن بن سعيد ومحمّد بن يحيى ، عن موسى بن (۲) الحسن ، عن عمر بن عليّ بن عمر بن يزيد [ عن محمّد بن عمر ، عن أخيه ، الحسين ، عن أبيه عمر بن يزيد ] (۳) قال : كنت عند أبي عبدالله عليه وعنده رجل ، فقال له : جعلت فداك ، إنّى أحبّ الصبيان .

فقال له أبو عبدالله للنُّلا: فتصنع ما ذا؟

قال: أحملهم على ظهري.

فوضع أبو عبدالله عليه على جبهته وولّى وجهه عنه. فبكى الرجل، فنظر إليه أبو عبدالله عليه كأنّه رحمه.

فقال: إذا أتيت بلدك، فاشتر جزوراً سميناً، واعقله عقالاً شديداً. وخمذ السيف، واضرب السنام ضربة تقشّر عنه الجلد، واجلس عليه بحرارته.

قال عمر: قال الرجل: فأتيت بلدي واشتريت جنزوراً، فعقلته عقالاً شديداً. وأخذت السيف، فضربت السنام ضربة وقشّرت عنه الجلد، وجلست عليه بحرارته. فسقط منّى على ظهر البعير شبه الوزغ، [أو] أصغر من الوزغ، وسكن ما بي.

محمّد بن يحيى (١)، عن موسى بن الحسن، عن الهيثم النهدي (٥) رفعه قال: شكى رجل إلى أبي عبدالله للله الأبنة. فمسح أبو عبدالله للله عليه على ظهره، فسقطت منه دودة حمراء، فبرئ.

الحسين بن محمد (١٦)، عن محمد بن عمران، عن عبدالله بن جبلة (١٧)، عن إسحاق بن عمار قال: قلت لأبي عبدالله عليه : هؤلاء المختفون مبتلون بهذا البلاء، فيكون

۱. الكافي ٥٠٥/٥، ح٦.

٢. كذا في المصدر وفي النسخ: عن.

٣. من المصدر.

٤. الكافي ٥/٥٠٥، ح٧.

٥. كذا في المصدر وجامع الرواة ٣١٨/٢. وفي النسخ: «بن الهندي» بدل «النهديّ».

٦. الكافي ١٠٥٥٥٥ ح١٠.

٧. كذا في المصدر، وجامع الرواة ٤٧٦/١. وفي النسخ: أبي عبدالله بن جبلة.

المؤمن مبتلى، والناس يزعمون أنَّه لا يبتلي به أحدالله فيه حاجة.

فقال: نعم، قد يكون مبتلئ به، فلا تكلُّموهم فإنَّهم يجدون لكلامكم راحة.

قلت: جعلت فداك، فإنّهم ليسوا يصبرون.

قال: هم يصبرون، ولكن يطلبون بذلك اللذة.

وفي كتاب علل الشرائع (۱): حدّثنا محمّد بن موسى بن المتوكّل الله قال: حدّثنا عبدالله بن جعفر الحميري، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسن بن محبوب، عن هشام بن سالم، عن أبي بصير قال: قلت لأبي جعفر الله عَلَيْظُ يتعوّذ من البخل.

فقال: نعم، يا [أبا] (٣) محمّد، في كلّ صباح ومساء. ونحن نتعوّذ بالله من البخل لقول الله: «ومن يوق شحّ نفسه فأولئك هم المفلحون» (٤). وسأخبرك عن عاقبة البخل، إنّ قوم لوط كانوا أهل قرية أشحّاء على الطعام، فأعقبهم البخل داء لا دواء له (٥) في فروجهم.

فقلت: وما أعقبهم؟

١. العلل/٥٤٨ ـ ٥٥٠ - ٤.

٢. المصدر: موسى بن عمران المتوكّل ﷺ.

٣. من المصدر.

٤. الحشر/٩، والتغابن/١٦.

كذا في المصدر وفي النسخ: «والادالة» بدل «داء لا دواء له».

٦. من المصدر.

قال أبوبصير: فقلت له: جعلت فداك، فهل كان أهل قرية لوط كلّهم هكذا يعملون؟ فقال: نعم، إلّا أهل بيت منهم من المسلمين. أما تسمع لقوله تعالى: «فأخرجنا من كان فيها من المؤمنين، فما وجدنا فيها غير بيت من المسلمين».

قال: فلمّا رأى قوم لوط ذلك منه، قالواله: إنّا ننهاك عن العالمين، لا تقرِ ضيفاً ينزل بك، إن فعلت فضحنا ضيفك الّذي ينزل بك وأخزيناك. فكان لوط إذا نزل به الضيف، يكتم أمره مخافة أن يفضحه قومه. وذلك أنّه لم يكن للوط عشيرة.

قال أبو جعفر على الشه اشتد أسف الله (٢) على قوم لوط وقدر عذابهم، وقضى أن يعوض إبراهيم من عذاب قوم لوط بغلام عليم فيسلّي به مصابه بهلاك قوم لوط، فبعث الله رسلاً إلى إبراهيم يبشّرونه بإسماعيل. فدخلوا عليه ليلاً، ففزع منهم وخاف أن يكونوا سراقاً. فلمّا رأته (٣) الرسل فزعاً مذعوراً «قالوا سلاماً قال سلام إنّا منكم وجلون، قالوا لا توجل إنّا» رسل ربّك «نبشّرك بغلام عليم».

قال أبو جعفر النِّلاِ: والغلام العليم، هو إسماعيل بن هاجر. فقال إبراهيم للـرسل:

كذا في المصدر وفي النسخ: قوم لوط.

كذا في المصدر. وفي أ: أشد ته، وفي سائر النسخ: «اشتد ته» بدل «أسف الله».

٣. كذا في المصدر وفي النسخ: رأيه.

«أبشّرتموني على أن مسّني الكبر فبم تبشّرون، قالوا بشّرناك بـالحقّ فــلا تكــن مــن القانطين». فقال إبراهيم عليّه : «فما خطبكم» بعد البشــارة. «قــالوا إنّــا أرســلنا إلى قــوم مجرمين». قوم لوط أنّهم كانوا قوماً فاسقين، لننذرهم عذاب ربّ العالمين.

قال أبو جعفر عليه الإنها إبراهيم للرسل: «إنّ فيها لوطاً، قالوا نحن أعلم بمن فيها لنخينه وأهله» أجمعين «إلّا امرأته قدّرنا أنّها لمن الغابرين» (١).

قال: «فلمًا جاء آل لوط المرسلون، قال إنكم قوم منكرون، قالوا بل جئناك بما كانوا فيه» قومك من عذاب الله «يمترون، وآتيناك بالحق» لتنذر قومك العذاب «وإنّا لصادقون، فأسر بأهلك» يا لوط إذا مضى لك من يومك هذا سبعة أيّام ولياليها «بقطع من الليل» إذا مضى نصف الليل «ولا يلتفت منكم أحد» إلّا امرأتك، إنّه مصيبها ما أصابهم «وامضوا» في تلك الليلة «حيث تؤمرون» [قال أبو جعفر عليه : فقضوا ذلك الأمر إلى لوط أنّ دابر هؤلاء مقطوع مصبحين ](٢).

١. الحجر/٦٠.

٣. ذكر في المصدر نصّ الأيات إلى «رحمة الله وبركاته عليكم أهل البيت إنّه حميد مجيد» بدل «الآيات».

٤. كذا في المصدر. وفي ب: «قيل». وفي ساتر النسخ: «قبل».

٥. المصدر: كشف. ٦. من المصدر.

المصدر: «الشمس من يوم» بدل «الفجر من ربك عذاب».

وبهذا الإسناد (١): عن الحسن بن محبوب، عن مالك بن عطيّة، عـن أبـي حـمزة الثماليّ، عن أبي جـمزة الثماليّ، عن أبي جعفر عليّه : أنّ رسول الله ﷺ سأل جبرئيل عليه : كيف كان مـهلك (٢) قوم لوط ؟

فقال: إنّ قوم لوط كانوا أهل قرية لا يتنظفون من الغائط ولا يتطهّرون من الجنابة، بخلاء أشحّاء على الطعام. وأنّ لوطاً لبث فيهم ثلاثين سنة. وإنّما كان نازلاً عليهم، ولم يكن منهم ولا عشيرة له فيهم (٣) ولا قوم. وأنّه دعاهم إلى الله ﷺ وإلى الإيمان به واتّباعه، ونهاهم عن الفواحش، وحثّهم على طاعة الله، فلم يجيبوه ولم يطيعوه. وأنّ الله ﷺ لما أراد عذابهم، بعث إليهم رسلاً منذرين عذراً ونذراً. فلما عتوا عن أمره، بعث إليهم ملائكة ليخرجوا من كان في قريتهم من المؤمنين، فما وجدوا فيها غير بيت من المسلمين. فأخرجوهم (٤) منها، وقالوا: يا لوط «فأسر (٥) بأهلك» من هذه القرية الليلة «بقطع من الليل ولا يلتفت منكم أحد» و «وامضوا حيث تؤمرون».

فلما انتصف الليل، سار لوط ببناته. وتولّت امرأته مدبرة، فانقطعت إلى قومها تسعى بلوط وتخبرهم أنّ لوطاً قد سار ببناته. وإنّي نوديت من تلقاء العرش لما طلع الفجر: يا جبرئيل، حقّ القول من الله تحتّم (١) عذاب قوم لوط. (فأهبط إلى قرية قوم لوط] (٧) وما حوت، فاقلعها من تحت سبع أرضين، ثمّ اعرج بها إلى السماء، فأوقفها (٨) حتى يأتيك أمر الجبّار في قلبها، ودع منها آية بيّنة من منزل لوط عبرة للسيّارة.

فهبطت على أهل القرية الظالمين، فضربت بجناحي الأيمن على ما حوى عليه شرقها (٩٠)، وضربت بجناحي الأيسر على ما حوى عليه غربها (١٠). فاقتلعتها ـ يا محمّد ـ

١. العلل/٥٥٠ ـ ١٥٥، ح٥.

٣. ليس في المصدر، أ، ب.

٥. المصدر: «للوط أسر» بدل «يالوط فأسر».

٧. من المصدر.

٩. المصدر: شرقيها.

٢. كذا في المصدر وفي النسخ: يهلك.

٤. المصدر: فأخرجهم.

٦. المصدر: بحتم.

٨. كذا في المصدر وفي النسخ: فأرفعها.

١٠. المصدر: غربيها.

من تحت سبع أرضين إلّا منزل لوط آية للسيّارة. ثمّ عرجت بها في خوافي جـناحي، حتّى أوقفتها(١)حيث يسمع أهل السماء زقاء ديوكها ونباح كلابها.

فلمًا طلعت الشمس، نوديت من تلقاء العرش: يا جبرئيل، اقلب القرية على القوم. فقلبتها عليهم، حتى صار أسفلها أعلاها. وأمطر الله عليها «حجارة من سجيل» «مسوّمة عند ربّك وما هي [يا محمّد](٢) من الظالمين» من أمّتك «ببعيد».

قال: فقال رسول الله ﷺ: يا جبرئيل، وأين كانت قريتهم من البلاد؟

فقال جبرئيل: كان موضع قريتهم في موضع بحيرة طبرية اليوم، وهي في نواحي الشام.

قال: فقال رسول الله: أرأيتك حين قلبتها عليهم في أيّ موضع من الأرضين وقعت القرية وأهلها؟

فقال: يا محمّد، وقعت فيما بين بحر الشام إلى مصر، فصارت تلولاً في البحر.

وبإسناده (٣) إلى الحسن بن محبوب، عن سالم، عن أبي عبدالله للنظير قال: قيل له: كيف كان يعلم قوم لوط أنّه قد جاء لوطاً رجل؟

قال: كانت امرأته تخرج فتصفر. فإذا سمعوا التصفير جاؤوا، فلذلك كره التصفير. ﴿ وَالَيْ مَدْيَنَ اَخَاهُمْ شُعَيْباً ﴾: أراد أولاد مدين بن إبراهيم، أو أهل مدين. وهو بـلد بناه، فسمّى باسمه.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): ثمّ ذكر الله هلاك أهل مدين، فيقال: «وإلى مدين أخاهم شعيباً قال يا قوم \_إلى قوله \_مفسدين».

قال: بعث الله شعيباً إلى مدين، وهي قرية على طريق الشام، فلم يؤمنوا به.

﴿ قَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا اللهَ مَا لَكُمْ مِنْ اللهِ غَيْرُهُ وَلاَ تَنْقُصُوا الْمِكْيَالَ وَالْمِيزَانَ ﴾: أمرهم

٣. العلل/١٤٥.

٢. من المصدر.

١. ب: رفعتها. أ: أوقعتها.

٤. تفسير القمئ ٣٣٧/١.

بالتوحيد أوّلاً، فإنّه ملاك الأمر، ثمّ نهاهم عمّا اعتادوه من البخس المنافي للعدل المخلّ بحكمة التعاوض.

﴿إِنِّي اَرَاكُمْ بِخَيْرِ﴾: بسعة تغنيكم عن البخس، أو بنعمة حقّها أن تتفضّلوا على الناس شكراً عليها لأأن تنقصوا حقوقهم. أو بسعة، فلا تزيلوها بما أنتم عليه. وهو في الجملة علّة النهي.

وقال (١) عليه وقوله (٢): «إنِّي أراكم بخير». قال: كان سعرهم رخيصاً.

﴿ وَإِنِّي آخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ مُحِيطٍ ﴾ ٢ يشذَّ منه أحد منكم.

وقيل (٣): عذاب مهلك، من قوله: «وأحيط بثمره». والمراد: عذاب يوم القيامة، أو عذاب الاستئصال.

وتوصيف اليوم بالإحاطة \_وهي صفة العذاب \_لاشتماله عليه.

﴿ وَيَا قَوْمِ اَوْفُوا الْمِكْيَالَ وَالْمِيزَانَ ﴾ : صرّح بالأمر بالإيفاء بعد النهي عن ضدّه ، مبالغة وتنبيها على أنّه لا يكفيهم الكفّ عن تعمّدهم التطفيف ، بل يلزمهم السعي في الإيفاء ولو بزيادة لا يتأتّى دونها .

﴿ بِالْقِسْطِ ﴾ : بالعدل والسويّة.

وفي أصول الكافي (٤): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه وعدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد جميعاً، عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر، عن أبان، عن رجل، عن أبي جعفر عليه قال: قال رسول الله عَيْلِيهُ: خمس إن أدركتموهن فتعوّذوا بالله منهنّ.

إلى أن قال: ولم ينقصوا المكيال والميزان، إلّا أخذوا بالسنين وشدّة المؤنة وجور السلطان.

عليّ بن إبراهيم (٥)، [عن أبيه ](١) وعدة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد جميعاً،

١. تفسير العيّاشي ١٥٩/٢، ح ٦١ عن أبي عبدالله عليُّلا.

المصدر: «في قول الله» بدل «وقوله».
 انوار التنزيل ٤٧٧/١.

٤. الكافي ٣٧٣/٢، ضمن ح ١. ٥ الكافي ٣٧٤/٢، ضمن ح ٢.

٦. من المصدر.

عن ابن محبوب، عن مالك بن عطيّة، عن أبي حمزة، عن أبي جعفر عليًا قال: وجدنا في كتاب رسول الله عَلَيْلًا: فإذا طفّف المكيال والميزان، أخذ [هم ](١) الله بالسنين والنقص. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

﴿ وَلَا تَبْخَسُوا النَّاسَ اَشْيَاءَهُم ﴾: تعميم بعد تخصيص. فإنّه أعمّ من أن يكون في المقدار أو في غيره. وكذا قوله:

﴿ وَلاَ تَعْثَوْا فِي الْأَرْضِ مُفْسِدِينَ ﴾ ۞: فإنّ العثو يعمّ تنقيص الحقوق وغيره من أنواع الفساد.

وقيل (٢): المراد بالبخس: المكس، كأخذ العشور في المعاملات. و «العثو» السرقة وقطع الطريق والغارة. و فائدة الحال إخراج ما يقصد به الإصلاح، كما فعله الخضر علية.

وقيل (٣): معناه «ولا تعثوا في الأرض مفسدين»: أمر دينكم ومصالح آخرتكم.

وفي الكافي (٤): محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد [عن محمّد] (٥) بن خالد البرقيّ، عن سعد بن سعد، عن أبي الحسن الله قال: سألته عن قوم يصغّرون القفيزان يبيعون بها.

قال: أولئك الّذين يبخسون الناس أشياءهم.

﴿ بَقِيَّةُ اللهِ ﴾ : ما أبقاه لكم من الحلال بعد التنزّه عمّا حرّم عليكم.

﴿ خَيْرٌ لَكُمْ ﴾ : ممّا تجمعون بالتطفيف.

﴿ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ : بشرط أن تأمنوا. فإنّ خيريّتها باستتباع الثواب مع النجاة ، وذلك مشروط بالإيمان. أو إن كنتم مصدّقين لي في قولي لكم.

وقيل (٦): «البقيّة» الطاعة ، كقوله : «والباقيات الصالحات».

٢. أنوار التنزيل ٤٧٧/١.

١. من المصدر،

٤. الكافي ١٨٤/٥، ح٣.

٣. أنوار التنزيل ٤٧٧/١.

٦. أنوار التنزيل ٤٧٨/١.

٥. من المصدر،

و قرئ (١): «تقيّة الله» بالتاء. وهي تقواه الّتي تكفّ عن المعاصي.

﴿ وَمَا آنَا عَلَيْكُمْ بِحَفِيظٍ ﴾ ۞: أحفظكم عن القبائح. أو أحفظ عليكم أعمالكم، فأجازيكم عليها، وإنّما أنا ناصح مبلّغ وقد أعذرت حين أنذرت. أو لست بحافظ عليكم نعم الله لو لم تتركوا سوء صنيعكم.

وفي أصول الكافي (٢): محمّد بن يحيى، عن حفص (٣) بـن محمّد قـال: حـدّثني إسحاق بن إبراهيم الدينوريّ، عن عمر بن زاهر، عن أبي عبدالله عليّه قال: سأله رجـل عن القائم، يسلّم عليه بإمرة المؤمنين؟

قال: لا، ذاك اسم سمّى الله به أميرالمؤمنين لله لل يسمّ به أحداً قبله، ولا يتسمّى (٤) به بعده إلا كافر.

قلت: جعلت فداك، كيف يسلّم عليه (٥)؟ قال:

يقولون: السلام عليك [يا] بقيّة الله. ثمّ قرأ: «بقيّة الله خير لكم إن كنتم مؤمنين».

الحسين بن محمّد (٢)، عن معلّى بن محمّد، عن عليّ بن أسباط، عن صالح بن حمزة، عن أبيه، عن أبي بكر الحضرميّ قال: لمّا حمل أبوجعفر الثيّة إلى الشام إلى هشام بن عبدالملك وصار ببابه، قال الأصحابه ومن كان بحضرته من بني أميّة: إذا رأيتموني [قد و بّخت محمّد بن عليّ ثمّ رأيتموني ] (٧) قد سكتّ، فليقبل عليه كلّ رجل منكم فليو بخه. ثمّ أمر أن يؤذن له. فلمّا دخل عليه أبو جعفر قال المثيّة بيده: السلام عليكم. فعمّهم جميعاً بالسّلام، ثمّ جلس.

فازدادهشام عليه حنقاً بتركه السلام عليه بالخلافة، وجلوسه بغيرإذن. فأقبل يوبّخه، ويقول فيما يقول له: يا محمّد بن عليّ، لا ينزال الرجل منكم قند شتّي عنصي

۲. الکافی ۱/۱۱ ۲۵،۲۱۲ م۲.

أنوار التنزيل ٤٧٨/١.
 المصدر: جعفر بن محمد.

كذا في المصدر وفي النسخ: لم يتسمّ.

٥. كذا في المصدر وفي النسخ: «نسلم» بدل «يسلم عليه».

٧. من المصدر.

٦. الكافي ٤٧١/١ ٤٧٢، ح٥.

المسلمين ودعا إلى نفسه، وزعم أنّه الإمام سفهاً وقلّة علم. ووبّخه بما أراد أن يوبّخه. فلمّا سكت، أقبل عليه القوم رجل بعد رجل يوبّخه حتّى انقضى آخرهم.

فلمًا سكت القوم، نهض عليه قائما. ثمّ قال: أيّها الناس، أين تذهبون، وأيس يسراد بكم؟ بنا هدى الله أوّلكم، وبنا يختم آخركم. فإن يكن لكم ملك معجّل، فإنّ لنا ملكاً مؤجّلاً. وليس بعد ملكنا ملك، لأنّا أهل العاقبة. يقول الله ﷺ: «والعاقبة للمتّقين» (١).

فأمر به إلى الحبس. فلمّا صار إلى الحبس، تكلّم فلم يبق في الحبس رجل إلّا ترشّفه وحنّ إليه (٢). فجاء صاحب الحبس إلى هشام فقال له: يا أميرالمؤمنين، إنّي خائف عليك من أهل الشام أن يحولوا بينك وبين مجلسك هذا. ثمّ أخبره بخبره.

فأمر به فحمل على البريد هو وأصحابه ، ليردّوا إلى المدينة . وأمر أن لا يخرج لهم الأسواق ، وحال بينهم وبين الطعام والشراب فساروا (٣) ثلاثاً لا يجدون طعاماً ولا شراباً ، حتى انتهوا إلى مدين فأغلق باب المدينة دونهم ، فشكا أصحابه الجوع والعطش .

قال: فصعد جبلاً يشرف عليهم، فقال بأعلى صوته: يا أهل المدينة الظالم أهلها، أنا بقيّة الله. يقول الله: «بقيّة الله خير لكم إن كنتم مؤمنين وما أنا عليكم بحفيظ».

قال: وكان فيهم شيخ كبير فأتاهم، فقال لهم: يا قوم، هذه والله دعوة شعيب النبيّ للسلِّهِ. والله، لئن لم تخرجوا إلى هذا الرجل بالأسواق، لتؤخذن من فوقكم ومن تحت أرجلكم. فصدّقوني في هذه المرّة وأطيعوني، وكذّبوني فيما تستأنفون (٤) فإنّي ناصح لكم.

[قال: ](٥) فبادروا فأخرجوا إلى محمّد بن عليّ وأصحابه بالأسواق. فبلغ هشام بن عبدالملك خبر الشيخ، فبعث إليه فحمله فلم يدر ما صنع به.

١. الأعراف /١٢٥.

٢. في هامش الكافي: ترشَّفه، أي: مصُّه. وهو كناية عن المبالغة في أخذ العلم عنه. وحنَّ إليه: اشتاق.

كذا في المصدر وفي النسخ: فصاروا.
 كذا في المصدر وفي النسخ: تشاؤون.

٥. من المصدر،

وفي عيون الأخبار (۱)، في باب ذكر مولد الرضاط الله : حدّ ثنا تميم بن عبدالله بن تميم القرشي الله قال : حدّ ثني أبي ، عن أحمد بن علي الأنصاريّ ، عن عليّ بن ميثم ، عن أبيه قال : سمعت أمّي تقول : سمعت نجمة أمّ الرضاط الله تقول : لمّا حملت بابني عليّ ؛ لم أشعر بثقل الحمل . وكنت أسمع في منامي تسبيحاً وتهليلاً وتمجيداً من بطني ، فيفزعني ذلك ويهولني . فإذا انتبهت لم أسمع شيئاً . فلمّا وضعته ، وقع إلى الأرض واضعاً يديه على الأرض رافعاً رأسه إلى السماء يحرّك شفتيه ، كأنّه يتكلّم . فدخل إليّ (۱) أبوه موسى بن جعفر عليه .

فقال لي: هنيئاً لك يا نجمة ، كرامة ربّك.

فناولته إيّاه في خرقة بيضاء. فأذّن في أذنه الأيمن، وأقام في الأيسس. ودعا بماء الفرات، فحنّكه به ثمّ ردّه إلىّ.

وقال: خذيه، فإنّه بقيّة الله ﷺفي أرضه.

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (٣): حدّثنا عليّ بن عبد الله الورّاق، قال: حدّثنا سعد بن عبد الله ، عن أحمد بن إسحاق بن سعد الأشعريّ قال: خرج أبو محمّد الحسن بن عليّ علينا، وعلى عاتقه غلام، كأنّ وجهه القمر ليلة البدر، من أبناء ثلاث سنين.

إلى أن قال: فنطق الغلام علي بلسان عربي فصيح.

فقال: أنا بقيّة الله في أرضه، والمنتقم من أعدائه. فـلا تـطلب أثـراً بـعد عـين. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وبإسناده (١) إلى محمّد بن مسلم الثقفيّ ، عن أبي جعفر محمّد بن عليّ الباقر عليُّلًا

العيون/٢٠١، ح٢.
 العيون/٢٠١، ح٢.

٣. كمال الدين/٣٨٤، ضمن ح ١ بتصرّف في صدر المنقول هنا،

٤. كمال الدين/٣٣١، ضمن ح١٦.

حديث طويل، يذكر فيه القائم للتلانج: فإذا خرج، أسند ظهره إلى الكعبة، واجتمع إليه ثلاثمائة وثلاثة عشر رجلاً. فأوّل ما ينطق به هذه الآية: «بقيّة الله خير لكم إن كمنتم مؤمنين».

ثمّ يقول: أنا بقيّة الله [في أرضه ](١) وحجّته وخليفته عليكم. فلا يسلّم عليه مسلم إلّا قال: السلام عليك يا بقيّة الله في أرضه.

﴿ قَالُوا يَا شُعَيْبُ أَصَلَاتُكَ تَأْمُوكَ أَنْ تَتُوكَ مَا يَعْبُدُ آبَاؤُنَا ﴾: من الأصنام. أجابوا به بعد أمرهم بالتوحيد، على الاستهزاء به والتهكم بصلاته، والإشعار بأنّ مثله لا يدعو إليه داع عقلي، وإنّما دعاك إليه خطرات ووساوس من جنس ما تواظب عليه. وكان كثير الصلاة، ولذلك جمعوا وخصّوا الصلاة بالذكر.

وقرأ (٢) حمزة والكسائيّ وحفص على الإفراد. والمعنى: أصلواتك تأمرك بتكليف أن نترك. فحذف المضاف، لأنّ الرجل يؤمر بفعل غيره.

﴿ اَوْ اَنْ نَفْعَلَ فِي اَمْوَالِنَا مَا نَشَاءُ ﴾: عطف على «ما» أي وأن نترك فعلنا ما نشاء فسي أموالنا.

وقرى (٤) بالتاء، فيهما، على أنّ العطف على «أن نترك». وهمو جمواب النهي عمن التطفيف، والأمر بالإيفاء.

وقيل (٥): كان ينهاهم عن تقطيع الدراهم والدنانير، فأرادوا به ذلك.

﴿إِنَّكَ لَآنْتَ الْحَلِيمُ الرَّشِيدُ ﴾ ﴿ قيل (٢): تهكّموا به ، وقصدوا وصفه بضدّ ذلك . أو عللوا إنكار ما سمعوا منه واستبعاده بأنّه موسوم بالحلم والرشد المانعين من المبادرة إلى أمثال ذلك .

٢. الاحتجاج ٢٠٥١.

١. من المصدر.

٣ــ٦. أنوار التنزيل ٤٧٨/١.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): قالوا: إنّك لأنت السفيه الجاهل. فحكى (٢) الله ﷺ قطل وفي تفسير عليّ بن إبراهيم الرشيد».

﴿ قَالَ يَا قَوْمِ أَرَا يَتُمْ إِنْ كُنْتُ عَلَى بَيّنَةٍ مِنْ رَبِّي ﴾ : إشارة إلى ما آتاه الله من العلم والنبوة. ﴿ وَرَزَقَنِي مِنْهُ رِزْقاً حَسَناً ﴾ : إشارة إلى ما آتاه الله من المال الحلال. وجواب الشرط محذوف، تقديره : فهل يسبع لي مع هذا الإنعام الجامع للسعادات الروحانية والجسمانيّة أن أخون في وحيه ، وأخالفه في أمره ونهيه. وهو اعتذار عمّا أنكروا عليه من تغيير المألوف والنهي عن دين الآباء.

والضمير في «منه» لله ، أي من عنده وبإعانته ، بلاكدٌ منّى في تحصيله .

﴿ وَمَا أُرِيدُ أَنْ أُخَالِفَكُمْ اِلَىٰ مَا أَنْهَاكُمْ عَنْهُ ﴾ : أي وما أريد أن آتي ما أنهيكم عنه من شهواتكم، لاستبدّبه دونكم.

يقال: خالفت زيداً إلى كذا: إذا قصدته، وهو مولّ عنه. وخالفته عنه: إذا كان الأمر بالعكس، أي قصده وأنت مولّ عنه.

﴿إِنْ أُرِيدُ إِلَّا الْإِصْلاَحَ مَا اسْتَطَعْتُ ﴾: ما أريد إلّا أن أصلحكم بأمري بالمعروف ونهيي عن المنكر، ما دمت أستطيع الإصلاح. فلو وجدت الصلاح فيما أنتم عليه، لما نهيتكم عنه.

ولهذه الأجوبة الثلاثة على هذا النسق شأن، وهو التنبيه على أنّ العاقل يحب أن يراعي في كلّ ما يليه ويذره احدى حقوق ثلاثة أهمّها وأعلاها حقّ الله، وثنانيها حقّ النفس، وثالثها حقّ الناس. وكلّ ذلك يقتضي أن آمركم بما أمرتكم به، وأنهاكم عمّا نهيتكم عنه. و«ما» مصدريّة واقعة موقع الظّرف.

وقيل (٤): خبريّة بـدل مـن الإصـلاح إلى المـقدار الَـذي اسـتطعته، أو إصـلاح مـا استطعته، فحذف المضاف.

٣. من المصدر.

١. تفسير القمئ ٣٣٧/١. ٢. المصدر: فكني.

٤. أنوار التنزيل ٤٧٨/١.

﴿ وَمَا تَوْفِيقِي إِلَّا بِاللهِ ﴾: وما توفيقي لإصابة الحقّ والصواب، إلّا بهدايته ومعونته. ﴿ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ ﴾ : فإنّه القادر المتمكّن من كلّ شيء، وما عداه عاجز في حدّ ذاته. وفيه إشارة إلى محض التوحيد الّذي هو أقصى مراتب العلم بالمبدأ.

وفي نهج البلاغة (١): من كتاب له النظال الى معاوية جواباً، قال فيه النظار بعد أن ذكر عثمان وقتله: وما كنت لأعتذر من إنّي كنت أنقم (٢) عليه أحداثاً. فإن كان الذنب إليه (٣) إرشادي وهدايتي له، فربّ ملوم لاذنب له.

## وقد يستفيد الظنّة المتنصح <sup>(٤)</sup>

وما أردت إلّا الإصلاح ما استطعت. «وما توفيقي إلّا بالله عليه توكّلت [وإليه أنيب] (٥)».

﴿ وَالَيْهِ أَنِيبُ ﴾ ۞: إشارة إلى معرفة المعاد. وهو أيضاً يفيد الحصر بتقديم الصلة على «أنيب».

وفي هذه الكلمات طلب التوفيق لإصابة الحقّ فيما يأتي ويذره من الله، والاستعانة في مجامع أمره، والإقبال عليه بشراشره، وحسم أطماع الكفّار، وإظهار الفراغ عنهم، وعدم المبالاة بمعاداتهم وتهديدهم بالرجوع إلى الله للجزاء.

وفي كتاب التوحيد (٦) بإسناده إلى عبدالله بن الفضل الهاشميّ ، عن أبي عبدالله عليه الله عليه عليه عبدالله عليه عديث طويل. وفيه : فقلت : قوله الله قلا : «وما توفيقي إلّا بالله» وقوله (٧) الله الله فلا غالب لكم وإن يخذلكم فمن ذا الّذي ينصركم من بعده».

فقال: إذا فعل العبد ما أمره الله تَظَافَه من الطاعة، كان فعله وفقاً لأمر الله تَظَافَ وسمّي العبد به موفّقاً. وإذا أراد العبد أن يدخل في شيء من معاصى الله، فحال الله تبارك

۲. أ، ب: أهم.

٤. كذا في المصدر وفي النسخ: المظنّة المستنصح.

٦. التوحيد/٢٤٢، ذيل ح ١.

١. نهج البلاغة/٣٨٨، ضمن كتاب٢٨.

ث، ب: «الذنوب» بدل «الذنب إليه».

٥. من المصدر.

٧. أل عمران/١٦٠.

وتعالى بينه وبين تلك المعصية، فتركها، كان تركه لها بتوفيق الله تعالى ذكره. ومـتى خلّى بينه وبين المعصية، فلم يخلّ بينه وبينها (١) حتّى يرتكبها، فقد خذله ولم ينصره ولم يوفّقه.

- ﴿ وَيَا قَوْمِ لا يَجْرِمَنَّكُمْ ﴾: لا يكسبنكم
  - ﴿ شِقَاقِي ﴾ : خلافي ومعاداتي.
- ﴿ أَنْ يُصِيبَكُمْ مِثْلُ مَا أَصَابَ قَوْمَ نُوحٍ ﴾ : من الغرق.
  - ﴿ أَوْ قَوْمَ هُودٍ ﴾ : من الريح (٢).
  - ﴿ أَوْ قَوْمَ صَالِحٍ ﴾ : من الرجفة.

و «أن» بصلتها ثاني مفعولي «جرم» فإنّه يعدّي إلى واحد وإلى اثنين، ككسب.

وعن ابن كثير (٣): «يجرمنّكم» بالضمّ. وهو منقول من المتعدّي إلى مفعول واحد.

والأوّل أفصح. فإنّ «أجرم» أقلّ دوراناً على ألسنة الفصحاء.

و قرئ (٤): «مثل» ـ بالفتح ـ لإضافته إلى المبني ، كقوله :

لم يمنع الشرب منها غير أن نطقت حسمامة فسي غصونٍ ذات أو قال ﴿ وَمَا قَوْمُ لُوطٍ مِنْكُمْ بِبَعِيدٍ ﴾ ﴿ وَمَاناً ومكاناً. فإن لم تعتبروا ممّن قبلهم، فاعتبروا

بهم. أو: ليسوا ببعيد منكم في الكفر والمساوئ، فلا يبعد عنكم ما أصابهم.

وإفراد البعيد؛ لأنّ المراد: وما إهلاكهم أو وما هم بشيء بعيد. ولا يبعد أن يسوّي في أمثاله بين المذكّر والمؤنّث لأنّها على زنة المصادر كالصهيل والشهيق.

﴿ وَاسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُوا إِلَيْهِ ﴾ : عمّا أنتم عليه.

وفي أصول الكافي (٥): عليّ بن إبراهيم، عن [أبيه، و]٧) عدّة من أصحابنا، عن

١. كذا في المصدر وفي النسخ: لم يخلُّ بينها بينه وبينها.

٢. أ، ب: الهلاك. ٣. أنوار التنزيل ٤٧٩/١.

٤. نفس المصدر والموضع. ٥. الكافي ٤٢٤/٢، ذيل ح ١.

٦. من المصدر.

سهل بن زياد، ومحمّد بن نعمان الأحول، عن سلام بن المستنير، عن أبي جعفر للثِّلْإ عن رسول الله عَيْنِين على عنه الله عَيْنِين عنه الأصحابه:

ولولا أنَّكُم تذنبون فتستغفرون الله، لخلق الله خلقاً حتَّى يذنبوا ثـمّ يـــتغفروا الله فيغفر (١) لهم. إنّ المؤمن مفتّن توّاب. أما تسمع (٢) قول الله (٣) رَانَ الله يحبّ التوّابين ويحبّ المتطهّرين» وقال (٤): «استغفروا ربّكم ثمّ توبوا إليه».

وفي كتاب الحصال (٥): عن أبي عبدالله عليه ، عن أبيه ، قال: قال رسول الله عَمَالُه الله عَمَالُه الله عَمَالُه ا خصال من كنّ فيه، كان في نور الله الأعظم إلى أن قال: ومن إذا أصاب خطيثة، قـال: أستغفر الله، وأتوب إليه.

﴿إِنَّ رَبِّي رَحِيمٌ ﴾: عظيم الرحمة للتاثبين

﴿ وَدُودٌ ﴾ ٢٠ : فاعل بهم من اللطف والإحسان ما يفعل البليغ المودّة بمن يودّه.

وهو وعد على التوبة، بعد الوعيد على الإصرار.

﴿ قَالُوا يَا شُعَيْبُ مَا نَفْقَهُ ﴾ : ما نفهم

﴿كَثِيراً مِمَّا تَقُولُ﴾: كوجوب التوحيد وحرمة البخس. وما ذكرت دليلاً عليهما. وذلك لقصور عقلهم، وعدم تفكّرهم.

وقيل ٧٪؛ قالوا ذلك استهانةً بكلامه. أو لأنَّهم لم يلقوا إليه أذهانهم لشدَّة نفرتهم عنه. ﴿ وَإِنَّا لَنَرَاكَ فِينَا ضَعِيفاً ﴾: لا قوّة لك فتمتنع منّا، إن أردنا بك سوءً، أو مهيناً لا عزّة لك.

وقيل (٧): أعمى، بلغة حمير.

وقيل (^): وهو مع عدم مناسبته يردّه التقييد بالظرف.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٩): وقد كان ضعف بصره.

١. المصدر: فيغفر [ الله ]لهم.

٣. البقرة/٢٢٢.

٦ـ٨. أنوار التنزيل ٤٧٩/١.

ه. الخصال ۲۲۲/۱، ح ٤٩.

٩. تفسير القميّ ٢٢٧/١.

۲. المصدر: سمعت.

٤. هود/٣.

ومنع بعض الناس <sup>(۱)</sup> المعتزلة استنباء الأعمى، قياساً على القضاء والشهادة. والفرق بيّن.

﴿ وَلَوْ لاَ رَهْطُكَ ﴾: قومك وعـزّتهم عـندنا، لكـونهم عـلى مبلّتنا، لا لخـوف مـن شوكتهم. فإنّ الرهط من الثلاثة إلى العشرة.

وقيل (٢): إلى السبعة.

﴿ لَرَجَمْنَاكَ ﴾ : لقتلناك برمي الحجارة ، أو بأصعب وجه.

﴿ وَمَا أَنْتَ عَلَيْنَا بِعَزِيزٍ ﴾ ۞: فتمنعنا عزّتك عن الرجم.

قيل (٣): وهذا ديدن السفيه المحجوج يقابل الحجج والآيات بالسبّ والتهديد.

وفي إيلاء الضمير حرف النفي، تنبيه على أنّ الكلام فيه، لا في ثبوت العزّة، وأنّ المانع لهم من إيذائه عزّة قومه. ولذلك

﴿ قَالَ يَا قَوْمِ اَرَهْطِي اَعَزُّ عَلَيْكُمْ مِنَ اللهِ وَاتَّخَذْتُمُوهُ وَرَاءَ كُمْ ظِهْرِيّاً ﴾: وجعلتموه كالمنسيّ المنبوذ وراء الظهر بإشراككم به، ولإهانة برسوله، فلا تبقون عليَّ لله وتبقون عليَّ لرهطي.

وهو يحتمل الإنكار والتوبيخ والرد والتكذيب. و«ظهري» منسوب إلى الظهر، والكسر من تغييرات النسب.

﴿ إِنَّ رَبِّي بِمَا تَعْمَلُونَ مُحِيطٌ ﴾ ٢٠ فلا يخفي عليه شيء منها، فيجازي عليها.

﴿ وَيَا قَوْمِ اعْمَلُوا عَلَىٰ مَكَانَتِكُمْ إِنِّي عَامِلٌ سَوْفَ تَعْلَمُونَ مَنْ يَأْتِيهِ عَذَابٌ يُمخْزِيهِ ﴾:
سبق مثله في سورة الأنعام (١). والفاء في «فسوف تعلمون» ثمة (١) للتصريح بأنّ
الإصرار والتمكّن فيما هم عليه سبب لذلك. وحذفها هاهنا؛ لأنّه جواب سائل قال:
فماذا يكون بعد ذلك؟ فهو أبلغ في التهويل.

۲. أنوار التنزيل ٤٧٩/١.

١. ليس في أنوار التنزيل ٤٧٩/١.

٤. الأنعام /١٣٥.

۳. أنوار التنزيل ٤٧٩/١.

٥. أي: هناك.

﴿ وَمَنْ هُوَ كَاذِبٌ ﴾: عطف على «من يأتيه» لا لأنه قسيم (١) له ـ كقولهم: ستعلم الكاذب والصادق ـ بل لأنهم لمّا أوعدوه وكذّبوه، قال: سوف تعلمون من المعذّب والكاذب منّى ومنكم.

وقيل (٢): كان قياسه: «ومن هو صادق» لينصرف الأوّل إليهم، والثاني إليه، لكنّهم لمّا كانوا يدعونه كاذباً، قال: «ومن هو كاذب» على زعمهم.

﴿ وَارْتَقِبُوا ﴾ : وانتظروا ما أقول لكم.

﴿ إِنِّي مَعَكُمْ رَقِيبٌ ﴾ ٢ : فعيل بمعنى الراقب، كالصريم. أو: المراقب، كالعشير. أو: المرتقب، كالرفيع.

وفي تفسير العيّاشي (٣): محمّد بن الفضيل، عن الرضا عليّه قال: سألته عن انتظار الفرج، [فقال: أو ليس تعلم أنّ انتظار الفرج] (٤) من الفرج؟ ثمّ قال: إنّ الله تبارك وتعالى يقول: «وارتقبوا إنّي معكم رقيب».

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (٥)، بإسناده إلى أحمد بن محمّد بن أبي نصر قال: قال الرضا: ما أحسن الصبر وانتظار الفرج! أما سمعت قول الله على: «وارتقبوا إنّي معكم رقيب» [وقوله](١): «فانتظروا إنّي معكم من المنتظرين» (٧). فعليكم بالصبر! فإنّه إنّما يجيء الفرج على اليأس (٨). فقد كان الّذين من قبلكم أصبر منكم.

وفي مجمع البيان (٩): وروي عن النبيِّ مَثَلِيًّا أنَّه قال: شعيب للنِّلِز خطيب الأنبياء.

﴿ وَلَمَّا جَاءَ أَمْرُنَا نَجَيْنَا شُعَيْبًا وَالَّذِينَ آمَنُوا مَعَهُ بِرَحْمَةٍ مِنًّا ﴾ : إنّما ذكره بالواو ـ كما في قصّه عاد ـ إذ لم يسبقه ذكر وعد يجري مجرى السبب له ، بخلاف قصّتي صالح ولوط ،

٢. أنوار التنزيل ٤٨٠/١.

٤. من المصدر.

٦. ليس في المصدر،

٨. كذا في المصدر وفي النسخ: البأس.

۱. أ، ب: تسم.

٣. تفسير العيّاشي ١٥٩/٢، ح٦٢.

٥. كمال الدين ٦٤٥/٢، ح٥.

٧. الأعراف/٧١.

٩. المجمع ١٨٨٨٣.

.. تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

فإنّه ذكر بعد الوعد. وذلك قوله: «وعد غير مكذوب» (١). وقوله: «إنّ موعدهم الصبح» (٢). فلذلك جاء بفاء السببيّة.

﴿ وَاَخَذَتِ الَّذِينَ ظَلَمُوا الصَّيْحَةُ ﴾ : قيل ٣٠ : صاح بهم جبرثيل، فهلكوا.

وفي عيون الأخبار (٢)، في باب ما جاء عن الرضاء الله [من خبر الشامي وما سأل عن أميرالمؤمنين عليِّه إ<sup>(ه)</sup>في جامع الكوفة حديث طويل. وفيه: ثمّ قام إليه [رجل إ<sup>٢٠)</sup> أخر فقال: يا أميرالمؤمنين، أخبرني عن يوم الأربعاء وتطيّرنا منه وثـقله، أيّ أربـعاء هـو. قال: آخر أربعاء في الشهر (٧). وهو المحاق. وفيه قتل قابيل أخاه. إلى أن قال عليُّلا: يوم الأربعاء أخذتهم الصيحة.

وفي الجوامع (^): روي أنّ جبرئيل الرُّلِيِّ صاح بهم صيحة، فــزهق روح كــلّ واحــد منهم حيث هو.

﴿ فَأَصْبَحُوا فِي دِيَارِهِمْ جَاثِمِينَ ﴾ ٢٠: ميّتين.

وأصل الجثوم: اللزوم في المكان.

﴿كَأَنْ لَمْ يَغْنَوْا فِيهَا ﴾ :كأن لم يقيموا فيها أحياء.

﴿ اَلاَ بُعْداً لِمَدْيَنَ كُمَا بَعِدَتْ ثَمُودُ ﴾ ٢٠ قيل (٩): شبّههم بهم، لأنّ عذابهم كان أيضاً بالصيحة، غير أنّ صيحتهم كانت من تحتهم، وصيحة مدين كانت من فوقهم.

وقرئ (١٠٠): «بعُدت» ـ بالضمّ ـ على الأصل. فإنّ الكسر تغيير لتخصيص معنى البعد بما يكون بسبب الهلاك، والبعد مصدر لهما، والبعد مصدر المكسور.

﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا مُوسَىٰ بِآيَاتِنَا ﴾ : بالتوراة، أو المعجزات.

۲. هود/۸۱.

١. هو د/٦٥.

٤. العيون ٢٤٧/١، ح ١.

٣. أنوار التنزيل ٤٨٠/١. ٥. ليس في أ، ب، ر.

٦. من المصدر.

٨. الجوامع/٢١٠.

٧. المصدر: الشهور. ٩. أنوار التنزيل ٤٨٠/١.

١٠. أنوار التنزيل ٤٨٠/١.

﴿ وَسُلْطَانٍ مُبِينٍ ﴾ ٢٠ قيل (١): هو المعجزات القاهرة أو العبصا واليد (٢) وإفرادها لأنّها أبهرها.

ويجوز أن يراد بهما واحد. أي ولقد أرسلناه بالجامع بين كونه آياتنا وسلطاناً له على نبوّته، واضحاً في نفسه، أو موضّحاً إيّاها. فإنّ «أبان» جاء لازماً ومتعدّياً. والفرق بينهما أنّ الآية تعمّ الامارة والدليل القاطع، والسلطان يخصّ بالقاطع، والمبين يخصّ بما فيه جلاء.

﴿ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَمَلاَئِهِ فَاتَبَعُوا آمْرَ فِرْعَوْنَ ﴾: فاتبعوا أمره بالكفر بموسى. أو: فما اتبعوا موسى الهادي إلى الحقّ المؤيّد بالمعجزات القاهرة، واتبعوا طريقة فرعون المنهمك في الضلال والطغيان، الداعي إلى ما لا يخفى فساده على من له أدنى مسكة من العقل، لفرط جهالتهم وعدم استبصارهم.

﴿ وَمَا أَمْرُ فِرْعَوْنَ بِرَشِيدٍ ﴾ ۞: مرشد، أو ذي رشد، وإنّما هو غيّ محض وضلال صريح.

﴿ يَقْدُمُ قَوْمَهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ﴾ : إلى النار، كما كان يقدمهم في الدنيا إلى الضلال. يقال : قدم، بمعنى : تقدّم.

﴿ فَأَوْرَدَهُمُ النَّارَ ﴾ : ذكره بلفظ الماضي، مبالغة في تحقيقه. ونزّل النار لهم منزلة الماء، فسمّى إتيانها مورداً. ثمّ قال:

﴿ وَبِنْسَ الْوِرْدُ الْمَوْرُودُ ﴾ ۞: أي بئس المورد الذي وردوه (٣)، فإنّه يراد لتبريد الأكباد وتسكين العطش، والنار بالضدّ.

والآية كالدليل على قومه: «وما أمر فرعون برشيد». فإنّ من هذا عاقبته، لم يكن في أمره رشد. أو تفسير له على أنّ المراد بالرشيد: ما يكون مأمون العاقبة وحميدها.

﴿ وَٱتْبِعُوا فِي هَذِهِ لَعْنَةٌ وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ ﴾ : أي يلعنون في الدنيا والأخرة.

١. أنوار التنزيل ٢٨٠/١. ٢. ب: زيادة «واليد».

٣. كذا في انوار التنزيل ٤٨٠/١. وفي النسخ: يوردونه.

﴿ بِنْسَ الرِّفْدُ الْمَرْفُودُ ﴾ ٢٠ يئس العون المعان، أو العطاء المعطى.

وأصل الرفد: ما ينضاف إلى غيره ليعمده. والمخصوص بالذمّ محذوف. أي رفدهم، وهو اللعنة في الدارين.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): «في هذه لعنة» يعني: الهلاك والغرق. «ويوم القيامة [بئس الرفد المرفود» أي ](٢) يرفدهم الله بالعذاب.

﴿ ذَلِكَ ﴾: أي ذلك النبأ

﴿ مِنْ أَنْبَاءِ الْقُرَىٰ ﴾: المهلكة.

﴿ نَقُصُّهُ عَلَيْكَ ﴾ : مقصوص عليك.

﴿ مِنْهَا قَائِمٌ ﴾: من تلك القرى باق، كالزرع القائم

﴿ وَحَصِيدٌ ﴾ ٢٠ [ ومنها ] (٣) عافي الأثر، كالزرع المحصود.

والجملة مستأنفة.

وقيل (٤): حال من الهاء في «نقصّه» وليس بصحيح إذ لا واو ولا ضمير.

وفي تفسير العيّاشي (٥) عن أبي بمصير، عن أبي عبدالله على قرأ: «فمنها قائماً وحصيداً» ـ بالنصب ـ ثمّ قال: يا أبا محمّد، لا يكون حصيداً (١) إلّا بالحديد.

وفي رواية أخرى (٧): «فمنها قائماً وحسيداً»بالنصب ثمّ قال: يـا أبـا مـحمّد، لا يكون (٨) الحصيد إلّا بالحديد.

﴿ وَمَا ظُلَمْنَاهُمْ ﴾ : بإهلاكنا إيّاهم.

﴿ وَلَكِنْ ظَلَمُوا أَنْفُسَهُمْ ﴾ : بأن عرّضوها بارتكاب ما يوجبه.

٢. من المصدر.

١. تفسير القمئ ٢٣٣٧١.

٣. ليس في ب.

٤. أنوار التنزيل ٤٨١/١.

٥. تفسير العيّاشي ١٥٩/٢، ح٦٣.

٦. كذا في المصدر وفي النسخ: الحصيد.

٧. تفسير العيّاشي ١٥٩/٢، ح ٦٤.

٨. المصدر: «فمنها قائم وحصيدً أيكون» بدل «فمنها قائماً... لا يكون».

﴿ فَمَا أَغْنَتْ عَنْهُمْ ﴾ : فما نفعتهم ، ولا قدرت أن تدفع عنهم

﴿ آلِهَتُهُمُ الَّتِي يَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللهِ مِنْ شَيْءٍ لَمَّا جَاءَ اَمْرُ رَبِّكَ ﴾ : حين جاءهم عذابه ونقمته.

﴿ وَمَا زَادُوهُمْ غَيْرَ تَتْبِيبٍ ﴾ ۞: إهلاك، أو تخسير (١).

﴿ وَكَذَٰلِكَ ﴾: ومثل ذلك الأخذ

﴿ لَخُذُ رَبِّكَ ﴾ : وقرئ (٢): «أخذ ربّك» (٣) بالفعل. وعلى هـذا يكـون مـحلّ الكـاف النصب على المصدر.

﴿ إِذَا لَخَذَ الْقُرَىٰ ﴾: أي أهلها.

وقرئ (٤): «إذ» لأنّ المعنى على المضيّ.

﴿ وَهِيَ ظَالِمَةٌ ﴾ : حال من «القرى». وهي في الحقيقة لأهلها، لكنها لمّا أقيمت مقامه، أجريت عليها. وفائدتها الإشعار بأنّهم أخذوا بظلمهم، وإنذار كلّ ظالم ظلم نفسه أو غيره من وخامة العاقبة.

﴿إِنَّ آخَذُهُ ٱلِيمٌ شَدِيدٌ ﴾ ٢٠ : وجيع غير مرجو الخلاص عنه.

وهو مبالغة في التهديد والتحذير.

وفي مجمع البيان (٥): «وكذلك أخذ ربّك \_إلى قوله \_أليم شديد». وفي الصحيحين عن النبيّ عَيْنَ أَنَّه قال: [إنَّ الله](٦) يمهل الظالم (٧) حتَّى إذا أخذه لم يفلته (٨).

﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ ﴾: أي فيما نزل بالأمم الهالكة. أو: فيما قصَّه (٩) الله من قصصهم ﴿ لَآيَةً ﴾: لعبرة.

۲. أنوار التنزيل ٤٨١/١.

نفس المصدر والموضع.

٦. ليس في أ، ب.

٨. كذا في المصدر وفي النسخ: لم يمهله.

۱. أ،ب، ر: تحير.

۳. ليس في ب.

٥. المجمع ١٩١/٣.

٧. كذا في المصدر وفي النسخ: الظالمين.

٩. أ، ب: قصهم.

﴿لِمَنْ خَافَ عَذَابَ الْآخِرَةِ﴾: يعتبر به عظمته، لعلمه بأن ما حاق بهم أنموذج ممّا أعد الله للمجرمين في الآخرة. أو: ينزجر به عن موجباته، لعلمه بأنها من إله مختار يعذّب من يشاء ويرحم من يشاء. فإنّ من أنكر الآخرة وأحال فناء هذا العالم، لم يقل (۱) بالفاعل المختار، وجعل تلك الوقائع لأسباب فلكيّة اتفقت في تلك الأيّام، لا لذنوب المهلكين بها.

﴿ ذَلِكَ ﴾ : إشارة إلى يوم القيامة. وعذاب الأخرة دلّ عليه.

﴿ يَوْمٌ مَجْمُوعٌ لَهُ النَّاسُ ﴾: أي يجمع له الناس. والتغيير للدلالة على شبات معنى الجمع لليوم، وأنّه من شأنه لا محالة، وأنّ الناس لا ينفكون عنه. فهو أبلغ من قوله (١٠): «يوم يجمعكم ليوم الجمع». ومعنى الجمع له: الجمع لما فيه من المحاسبة والمجازاة. ﴿ وَذَلِكَ يَوْمٌ مَشْهُودٌ ﴾ ﴿ وَذَلِكَ يَوْمٌ مَشْهُودٌ ﴾ ﴿ وَذَلِكَ يَوْمٌ مَشْهُودٌ ﴾ ﴿ وَلَا رضين. فاتسع فيه بإجراء الظرف مجرى المفعول به، كقوله:

## في (٤) محفل من نواصي الناس مشهود

أ*ي كثير شاهدو*ه.

ولو جعل اليوم مشهوداً (٥) في نفسه، لبطل الغرض من تعظيم اليوم وتمييزه. فإنَّ سائر الأيّام كذلك.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): يشهد عليه الأنبياء والرسل.

وفي كتاب معاني الأخبار (٧): حدّثنا أبي الله ، قال: حدّثنا أحمد بن إدريس، عن محمّد بن عيسى بن عبيد، محمّد بن أحمد بن يحيى، ومحمّد بن عليّ بن محبوب عن محمّد بن عيسى بن عبيد، عن صفوان بن يحيى، عن إسماعيل بن جابر، عن رجاله، عن أبي عبدالله عليه في قول

٢. التغابن/٩.

١. ب: لم يقبل.

٤. ب: من.

٣. أنوار التنزيل ٤٨١/١.

٦. تفسير القميّ ٣٣٨/١.

٥. ب: زيادة فيه.

۷. المعاني /۲۹۸، ح ۱.

وبإسناده (۱) إلى محمّد بن هاشم، عمّن روى عن أبي جعفر عليه قال: سأله الأبرش الكلبيّ عن قول الله (۱) على: «وشاهد ومشهود». فقال أبو جعفر عليه : ما قيل لك؟ فقال: قالوا: الشاهد يوم الجمعة. والمشهود يوم عرفة.

فقال أبو جعفر عليه الله القيل لك. الشاهد يوم عرفة. والمشهود يوم القيامة. أما تقرأ القرآن ؟! قال الله على: «ذلك يوم مجموع له الناس وذلك يوم مشهود».

وفي روضة الكافي (٣) في كلام لعليّ بن الحسين المُثلِك في الوعظ والزهد في الدنيا، وفيه: واعلم يا ابن آدم أنّ من وراء هذا أعظم وأفظع (٤) وأوجع للقلوب يوم القيامة. وفي تفسير العيّاشي (٥): عن أحدهما المُثلِك في هذه الآية: فذلك يوم القيامة، وهو اليوم الموعود.

ويمكن الجمع بين الأخبار الدال بعضها على أنّ اليوم (٦) المشهود يـوم (٧) عـرفة، وبعضها على أنّه يوم القيامة، بأنّ كلا اليـومين مشـهود. واليـوم المـجموع له الناس مخصوص بيوم القيامة.

﴿ وَمَا نُؤَخِّرُهُ ﴾: أي اليوم

﴿ إِلَّا لِإَجَلِ مَعْدُودٍ ﴾ ۞: إلَّا لانتهاء مدَّة معدودة متناهية. على حذف المـضاف، أو على إرادة مدّة التأجيل. كلّها بالأجل لا منتهاه، فإنّه غير معدود.

﴿ يَوْمَ يَأْتِ ﴾ : أي الجزاء المدلول عليه بالفحوى. أو : اليوم -كقوله (^) -: «أو تأتيهم

۲. البروج/۳.

٤. ب: أفزع.

٦. أ، ب، ر: يوم.

۸. يوسف/۱۰۷.

۱. المعاني /۲۹۹، ح٥.

٣. الكافي ٧٣/٨، ضمن ح ٢٩.

ه. تفسير العيّاشي ١٥٩/٢، ح ٦٥.

٧. ليس في ب، أ، ر.

الساعة» على أنَّ «يوم» بمعنى حين. أو : الله تعالى ، كقوله (١): «هل ينظرون إلا أن يأتيهم الله» ونحوه. وإتيان الله : إتيان أمره أو شيء منسوب إليه.

وقرأ(٢) ابن عامر وعاصم وحمزة: «يأت» بحذف الياء، اجتزاءً عنها بالكسرة.

﴿ لاَ تَكَلُّمُ نَفْسٌ ﴾ : لا تتكلُّم نفس بما ينفع وينجي ، من جواب أو شفاعة .

وهو الناصب للظرف. ويحتمل نصبه بإضمار اذكر، أو بالانتهاء المحذوف.

﴿ إِلَّا بِإِذْنِهِ ﴾ : إلَّا بإذن الله ، كقوله (٣): «لا يتكلَّمون إلَّا من أذن له الرحمن».

وهذا في موقف، وقوله (٤): «هذا يوم لا ينطقون ولا يبؤذن لهم فيعتذرون» في موقف آخر.

وقيل (٥): أو المأذون فيه هي الجوابات الحقّة، والممنوع عنه هي الأعذار الباطلة. والأوّل هو المرويّ عن أميرالمؤمنين للسلِّإ في كتاب التوحيد (٦).

﴿ فَمِنْهُمْ شَقِيٌّ ﴾: وجبت له النار، بمقتضى الوعيد.

﴿ وَسَعِيدٌ ﴾ ٢٠٠٠: وجبت له الجنّة ، بمقتضى الوعد.

والضمير لأهل الموقف وإن لم يذكر؛ لأنّه معلوم مدلول عليه بـقوله: «لا تكلّم نفس». أو للناس.

﴿ فَامًا الَّذِينَ شَقُوا فَفِي النَّارِ لَهُمْ فِيهَا زَفِيرٌ وَشَهِيقٌ ﴾ في: الزفير: إخراج النفس. والشهيق: ردّه، واستعمالهما في أوّل النهيق وآخره. والمراد بهما الدلالة على شدّة كربهم وغمّهم، وتشبيه حالهم بمن استولت الحرارة على قلبه، وانحصر فيه روحه. أو تشبيه صراخهم بأصوات الحمير.

وقرئ (٧): «شقوا» بالضمّ.

۲. أنوار التنزيل ۴۸۱/۱.

٤. المرسلات/٣٦-٣٦.

٦. التوحيد/٢٦٠.

١. البقرة/٢١٠.

٣. النبأ/٣٨.

ه. أنوار التنزيل ٤٨٢/١.

٧. أنوار التنزيل ٤٨٢/١.

﴿ خَالِدِينَ فِيهَا مَا دَامَتِ السَّمَوَاتُ وَالْأَرْضُ ﴾ : قيل (١) : ليس لارتباط دوامهم في النار بدوامهافإن النصوص دالّة على تأبيد دوامهم وانقطاع دوامهمابل التعبير عن التأبيد والممالغة بما كانت العرب يعبّرون عنه ، على سبيل التمثيل ولوكان للارتباط ، لم يلزم أيضاً من زوال السماوات والأرض زوال عذابهم ، ولا من دوامه دوامهما ، إلا من قبيل المفهوم ، لأنّ دوامهما كالملزوم لدوامه . وقد عرفت أنّ المفهوم لا يقاوم المنطوق .

وقيل (٢): المراد سماوات الآخرة وأرضها. ويدلّ عليه (٣) قوله تعالى: «يـوم تـبدّل الأرض غير الأرض والسماوات»، وأنّ أهل الآخرة لابدّ لهم من مظلّ ومقلّ.

واعترض عليه بأنّه تشبيه بما لا يعرف أكثر الخلق وجوده ودوامه. ومن عرفه، فإنّما<sup>(١)</sup> يعرفه بما يدلّ عليه دوام الثواب والعقاب. فلا يجدي له التشبيه.

والتحقيق أنَّ هذا في نار الدنيا في البرزخ، قبل يوم القيامة. وسيأتي من الأخبار ما يدلَّ عليه. وحينئذ لاإشكال في الارتباط.

﴿إِلَّا مَا شَاءَ رَبُّكَ ﴾: قيل (٥): استثناء من الخلود في النار؛ لأنّ بعضهم - وهم فسّاق الموحّدين - يخرجون منها. وذلك كاف في صحّة الاستثناء. لأنّ زوال الحكم عن الكلّ يكفيه زواله عن البعض. وهم المراد بالاستثناء الثاني. فإنّهم مفارقون عن الجنّة أيّام عذابهم. فإنّ التأييد من مبدأ معيّن ينتقض باعتبار الابتداء، كما ينتقض باعتبار الانتهاء. وهؤلاء - وإن شقوا بعصيانهم - فقد سعدوا بإيمانهم. قال (٢): ولا يقال: فعلى هذا لم يكن قوله: «فمنهم شقيّ وسعيد» تقسيماً صحيحاً؛ لأنّ من شرطه أن يكون صفة كلّ قسم منتفية عن قسيمه، لأنّ ذلك الشرط حيث التقسيم لانفصال حقيقيّ، أو مانع من الجمع. وهاهنا المراد أنّ أهل الموقف لا يخرجون عن القسمين، وأنّ حالهم لا يخلو عن السعادة والشقاوة، وذلك لا يمنع اجتماع الأمرين في شخص باعتبارين. أو يخلو عن السعادة والشقاوة، وذلك لا يمنع اجتماع الأمرين في شخص باعتبارين. أو

۳. ابراهیم/۱۸.

٥. أنوار التنزيل ٤٨٢/١.

١ و٢. أنوار التنزيل ٤٨٢/١.

٤. ب: فإنّه.

٦. ليس في المصدر.

لأنّ أهل النار ينقلون منها إلى الزمهرير وغيره من العذاب أحياناً. وكذلك أهل الجنّة ينعمون بما هو أعلى من الجنّة ، كالاتّصال بجناب القدس والفوز برضوان الله ولقائه. أو من أصل الحكم. والمستثنى زمان توقّفهم في الموقف للحساب؛ لأنّ ظاهره يقتضي أن يكونوا في النار حين يأتي اليوم، أو مدّة لبثهم في الدنيا والبرزخ، إن كان الحكم مطلقاً غير مقيّد باليوم. وعلى هذا التأويل يحتمل أن يكون الاستثناء من الخلود على ما عرفت.

وقيل (١): هو من قوله: «لهم فيها زفير وشهيق».

وقيل (٢): «إلا» هاهنا بمعنى سوى، كقولك: عليَّ ألف إلّا الألفان القديمان، والمعنى: سوى ما شاء ربّك من الزيادة الّتي لا أخر لها على مدة بقاء السماوات والأرض. انتهى، وعلى ما ذكرنا لا إشكال في الاستثناء.

﴿إِنَّ رَبُّكَ فَعَّالٌ لِمَا يُرِيدُ ﴾ أن عنه اعتراض.

﴿ وَاَمَّا الَّذِينَ سُعِدُوا فَفَي الْجَنَّةِ خَالِدِينَ فِيهَا مَا دَامَتِ السَّمَوَاتُ وَالْأَرْضُ اِلاَّ مَا شَاءَ رَبُّكَ عَطَاءً غَيْرَ مَجْدُوذٍ ﴾ ۞: غير مقطوع.

وقرأ (٣) حمزة والكسائي وحفص: «سعدوا» على البناء للمفعول، من: سعده الله، بمعنى: أسعده. و «عطاء» نصب على المصدر المؤكد. أي أعطى عطاءً. أو حال من «الجنّة».

في تفسير عليّ بن إبراهيم (٤) في هذه الآية : «يوم يأت» والّتي بعدها : هذا في نار الدنيا قبل يوم القيامة .

قال: وأمّا قوله: «وأمّا الّذين سعدوا ففي الجنّة خالدين فيها» يعني: في جنان الدنيا الّتي تنقل إليها أرواح المؤمنين. «ما دامت السماوات والأرض إلّا ما شاء ربّك عطاء غير مجذوذ» يعنى: غير مقطوع من نعيم الآخرة في الجنّة يكون متصلاً به.

٣. أنوار التنزيل ٤٨٣/١.

١ و٢. أنوار التنزيل ٤٨٢/١.

٤. تفسير القمى ٣٣٨/١.

قال: وهو ردّ على من أنكر عذاب القبر والثواب والعقاب في الدنيا في البرزخ، قبل يوم القيامة.

ويؤيد هذا التفسير قوله (١) تعالى: «النار يعرضون عليها غدوًا وعشيّاً».

قال الصادق (٢) عليه إنّ هذا في نار البرزخ قبل القيامة، إذ لا غدوّ ولا عشيّ في القيامة. ثمّ قال عليه : ألم تسمع قول الله (٣) علي «أدخلوا آل فرعون أشدّ العذاب» !؟

وفي الكافي (٤): محمّد بن يحيى ، عن أحمد بن محمّد ، عن الحسين بن سعيد ، عن النضر بن سويد ، عن يحيى الحلبي ، عن بريد (٥) بن معاوية ، عن محمّد بن مسلم ، عن أبي جعفر عليه في خطبة يوم الجمعة الخطبة الأولى: الحمد لله ، نحمده (٦) ونستعينه ، ونستغفره نستهديه ، إلى أن قال عليه :

وقد أخبركم الله عن منازل من آمن وعمل صالحاً، وعن منازل من كفر وعمل في غير سبيله، وقال: «ذلك يوم مجموع» الآيات. نسأل الله الذي جمعنا لهذا الجمع، أن يبارك لنا في يومنا هذا، وأن يرحمنا جميعاً، إنّه على كلّ شيء قدير.

وفي كتاب التوحيد (٧) بإسناده إلى عبدالله بن سلام مولى رسول الله عَلَيْلِلْهُ أنَّـه قال: سألت: رسول الله عَلَيْلِلْهُ فقلت: أخبرني أيعذّب الله عَلَى خلقاً بلا حجّة ؟ فقال: معاذ الله!

قلت: فأولاد المشركين في الجنّة أم في النار؟ فقال: الله تبارك وتعالى أولى بهم. إنّه إذا كان يوم القيامة وجمع الله ﷺ الخلائق لفصل القيضاء (٨)، يأتي بأولاد المشركين. فيقول لهم: عبيدي وإمائي! من ربّكم؟ وما دينكم؟ وما أعمالكم؟ فيقولون: اللهم ربّنا، أنت خلقتنا، ولم نخلق (١) شيئاً. وأنت أمتّنا، ولم نمت (١٠) شيئاً. ولم تجعل لنا

۱. غافر/٤٦.

٢. تفسير القمي ٢٥٨/٢ بتصرّف في الألفاظ، و تفسير الصافي ٤٧٣/٢.

٣. غافر/٤٦. ٤. الكافي٤٢٢/٣، صدر ح٦.

ه. ب: يزيد. ٦. ليس في ب.

٧. التوحيد/٣٩٠\_٣٩٠، ح١. ٨. كذا في المصدر. وفي ب: الخطاب.

٩. كذا في المصدر و في النسخ: لم تخلق. ١٠ كذا في المصدر و في النسخ: لم تمت.

ألسنة [ننطق بها ]<sup>(۱)</sup>ولا أسماعاً [نسمع بها ]<sup>(۱)</sup>، ولاكتاباً نقرؤه، ولا رسولاً فنتّبعه. ولا علم لنا إلّا ما علّمتنا.

قال: فيقول لهم ﷺ: عبيدي وإمائي، إن أمرتكم بأمر تفعلونه (٣)؟ فيقولون: السمع والطاعة لك يا ربّنا!

قال: فيأمر الله على الله الفال الها «الفلق» أشد شيء في جهنم عذاباً. فتخرج من مكانها سوداء مظلمة بالسلاسل والأغلال. فيأمر [ها ](٤) الله الله النفخ في وجوه الخلائق نفخة. [فتنفخ ](٥). فمن شدّة نفختها تنقطع السماء، وتنظمس النجوم، وتجمد البحار، وتزول الجبال، وتظلم الأبصار، وتضع الحوامل حملها، وتشيب الولدان من هولها يوم القيامة.

ثمّ يأمر الله تبارك و تعالى أطفال المشركين أن يلقوا أنفسهم في تلك النار. فمن سبق له في علم الله على أبراهيم. ومن سبق له في علم الله على أبراهيم. ومن سبق له في علم الله على أن يكون شقيّاً، امتنع، فلم يلق نفسه في النار. فيأمر الله تبارك و تعالى النار فتلتقطه (١) لتركه أمر الله وامتناعه من الدخول فيها، فيكون تبعاً لآبائه في جهنّم. وذلك قول الله على: «فمنهم شقيّ وسعيد» إلى قوله: «غير مجذوذ». وحدّ ثنا الشريف (١) أبو على محمّد بن أحمد [بن محمد] (٨) بن عبدالله بن الحسن إبن الحسين بن عليّ بن البي طالب، قال: حدّ ثنا [عليّ بن] (١٠) محمّد بن قتيبة النيشابوريّ، عن الفضل بن شاذان، عن محمّد بن أبي عمير، قال: سألت أبا الحسن موسى بن جعفر علي عن معنى قول رسول الله على الشقيّ من شقي في بطن أمّه [ والسعيد من سعد في بطن أمّه ] (١١).

فقال: الشقى من علم الله على وهو في بطن أمّه -أنّه يعمل عمل (١٢) الأشقياء.

٣. المصدر: أتفعلوه.

٦. ب: فتلقطه.

٨١١٠. من المصدر،

١ و٢. من المصدر،

٤ و٥. من المصدر.

٧. التوحيد/٣٥٦، صدر ح٣.

١٢. المصدر: سيعمل أعمال.

والسعيد من علم الله \_وهو في بطن أمّه \_أنّه سيعمل عمل (١) السعداء.

وفي أصول الكافي (٢): محمّد بن إسماعيل، عن الفضل بن شاذان، عن صفوان بن يحيى، عن منصور بن حازم، عن أبي عبدالله للهِ اللهِ قال: إنَّ الله خلق السعادة والشـقاوة قبل أن يخلق خلقه. فمن خلقه الله سعيداً، لم يبغضه أبداً [وإن عمل شرّاً، أبغض عمله ولم يبغضه إلى أو إن كان شقيًا، لم يحبّه أبداً، وإن عمل صالحاً، أحبّ عمله وأبغضه لما يصير إليه. فإذا أحبّ الله شيئاً، لم يبغضه ](٤) أبداً (٥). وإذا أبغض شيئاً، لم يحبّه أبداً. عليّ بن محمّد (٦)، رفعه عن شعيب العقرقوفيّ، عن أبي بصير قال: كنت بين يدي

أبي عبدالله عليُّلا جالساً، وقد سأله سائل فقال: جعلت فداك يا ابن رسول الله، من أيــن لحق الشقاء أهل المعصية حتى حكم الله لهم في علمه بالعذاب على عملهم؟

فقال أبو عبدالله عليه : أيها السائل، حكم الله على أن لا يقوم له أحد من خلقه [بحقّه ](٧). فلمّا حكم بذلك، وهب لأهل محبّته القوة على معرفته، ووضع عنهم ثقل العمل بحقيقة ما هم أهله. ووهب لأهل المعصية القوّة على معصيتهم، لسبق علمه فيهم ومنعهم إطاقة القبول منه. فواقعوا<sup>(٨)</sup>ما سبق لهم في علمه، ولم يقدروا أن يأتوا حالاً تنجيهم من عذابه؛ لأنَّ علمه أولى بحقيقة التصديق. وهو معنى شاء ما شاء، وهو سىرە.

عدّة من أصحابنا(٩)، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن أبيه، عن النضر بن سويد، عن يحيى بن عمران الحلبي، عن معلّى بن (١٠) عثمان، عن عليّ بن حنظلة، عـن أبـي عبدالله عليُّلاِّ قال: يسلك بالسعيد في طريق الأشقياء، حتَّى يقول الناس: ما أشبهه بهم،

۲. الکافی ۱/۲۵۱\_۱۵۳، ح۱.

٤. من المصدر،

٦. نفس المصدر/١٥٣، ح٢.

٨. بعض تسخ المصدر: فوافقوا.

١٠. كذا في المصدر وفي النسخ: أبي.

المصدر: أعمال.

۳. ليس في ب، ر.

اليس في ب، ر.

٧. من المصدر.

٩. نفس المصدر/١٥٤، ح٣.

بل هو منهم! ثمّ تتداركه السعادة. وقد يسلك بالشقيّ طريق السعداء، حتّى يـقول الناس: ما أشبهه بهم، بل هو منهم! ثمّ يتداركه الشقاء. إنّ من كتبه الله سـعيداً ـ وإن لم يبق من الدنيا إلّا فواق ناقة ـ ختم له بالسعادة.

وفي كتاب التوحيد (١)، عن أبي عبدالله عليه أنّه قال: إنّ الله تعالى ينقل العبد من الشقاء إلى السعادة، ولا ينقله من السعادة إلى الشقاء.

وفي كتاب علل الشرائع (٢)، بإسناده إلى محمّد بن عبدالله بن زرارة، عن عليّ بن عبدالله، عن أبيه، عن جدّه، عن أميرالمؤمنين عليّ حديث طويل، يقول فيه عليّ : تحوّل النطفة في الرحم أربعين يوماً. فمن أراد أن يدعو الله على ففي تلك (٣) الأربعين قبل أن تخلق. ثمّ يبعث الله على ملك الأرجام فيأخذها، فيصعد (١) بها إلى الله على فيقف منه حيث شاء (٥) الله. فيقول: يا إلهي، أذكر أم اثنى ؟ فيوحي الله على ما يشاء، ويكتب الملك. [ثمّ يقول: يا إلهي (١) أشقيّ أم سعيد؟ فيوحي الله على (من ذلك) (١) ما يشاء، ويكتب الملك. [ثمّ يقول: يا إلهي (١) أشقيّ أم سعيد؟ فيوحي الله على (من ذلك) (١) ما يشاء، ويكتب الملك. [ثمّ يقول: يا إلهي (١) أشقيّ أم سعيد؟ فيوحي الله على (من ذلك) (١) ما يشاء،

وفي كتاب معاني الأخبار (\*): حدّ ثنا محمّد بن القاسم المفسّر الجرجانيّ قال: حدّ ثنا أحمد بن الحسن الحسينيّ، عن الحسن بن عليّ الناصر [ي] (١٠)، عن أبيه، عن محمّد بن عليّ، عن أبيه الرضا، عن أبيه (١١) موسى بن جعفر، عن أبيه جعفر بن محمّد، عن أبيه محمّد بن عليّ، عن أبيه عليّ بن الحسين، عن أبيه الحسين الميّلا قال: قيل لأمير المؤمنين الميّلا: صف لنا الموت.

فقال: على الخبير سقطتم. هو أحد أمور ثلاثة يرد عليه: إمّا بشارة بنعيم الأبد [وإمّا

٢. العلل/٩٥، ضمن ح٤.

٤. كذا في المصدر وفي النسخ: في صعدها في أخذ.

٦. كذا في المصدر وفي النسخ: فيقول يا ربّ.

۸. ليس في ب.

١٠. من المصدر مع المعقوفتين.

۱. التوحيد/۳۵۸، ذيل ح٦.

٣. كذا في المصدر وفي النسخ: ذلك.

٥. كذا في المصدر وفي النسخ: فيقف ما شاء.

٧. من المصدر،

٩. المعاني/٢٨٨، ح٢.

١١. ليس في ب.

بشارة بعذاب الأبد ](١) وإمّا تخويف (٢) وتهويل وأمر [ه](٣) مبهم لا يـدري مـن أيّ الفريقين هو. فأمّا وليّنا المطيع لأمرنا، فهو المبشّر بنعيم الأبد. وأمّا عدوّنا المخالف علينا، فهو المبشّر بعذاب الأبد.

وأمّا المبهم أمره الذي لا يدري ما حاله، فهو المؤمن المسرف على نفسه، لا يدري ما يؤول إليه حاله، يأتيه الخبر (١) مبهماً محزناً (٥). ثـمّ لن يسويه (٦) الله ﷺ بأعـدائـنا، لكن يخرجه من النار بشفاعتنا.

وفي كتاب الخصال (١٠): عن جعفر بن محمّد، عن أبيه، [عن آبائه] (١٠٠) عن علي الله قال: حقيقة الشقاوة أن يختم الرجل عمله بالسعادة. وحقيقة الشقاوة أن يختم المرء عمله بالشقاوة.

عن جعفر بن محمّد (١١)، عن أبيه، عن آبائه، عن عليّ اللّه قال: قال رسول الله عَلَيْهُ: من علامات الشقاء جمود العينين (١٢)، وقسوة القلب، وشدّة الحرص في طلب الرزق، والإصرار على الذنب.

وبالاسناد (١٣) عن عليّ عليِّه عن النبيّ عَيَّيُهُانَه قال: ياعليّ، أربع خصال من الشقاء: جمود العين، وقساوة القلب، وبعد الأمل، وحبّ البقاء.

وفي تفسير العيّاشي (١٤): عن مسعدة بن صدقة قال: قصّ أبو عبدالله عليَّا في قصص أهل

١. من المصدر،

٣. من المصدر مع المعقوفتين.

٥. المصدر: مخوفاً.

٧. كذا في المصدر وفي النسخ: لا تصغروا.

٩. الخصال ٥/١، ح ١٤.

١١. الخصال ٢٤٣/١، ح٩٦.

١٣. نفس المصدر والموضع، ح٩٧.

٢. المصدر: تحزين.

٤. أ، ب: الخير.

٦. كذا في المصدر وفي النسخ: يستويه.

٨. كذا في المصدر وفي النسخ: لا يلحق.

١٠. من المصدر.

١٢. المصدر: العين.

١٤. تفسير العيّاشي ١٥٩/٢ ـ ١٦٠، ح٦٦.

الميثاق من أهل الجنّة وأهل النار ، فقال في صفات أهل الجنّة : فمنهم من لقي الله شهيداً لرسله . ثمّ مرّ (١) في صفتهم حتّى بلغ من قوله :

ثمّ جاء الاستثناء من الله في الفريقين جميعاً، فقال الجاهل بعلم التفسير: «إنّ هذا الاستثناء من الله، إنّما هو لمن دخل الجنّة والنار. وذلك أنّ الفريقين جميعاً يخرجان منهما فيبقيان، وليس فيهما أحد». وكذبوا، إنّما (٢) عنى بالاستثناء أنّ (٣) ولد آدم كلّهم وولد الجانّ معهم على الأرض، والسماوات تظلّهم، فهو ينقل المؤمنين حتّى يخرجهم إلى ولاية الشياطين، وهي النار. فذلك الذي عنى الله في أهل الجنّة والنار: «ما دامت السماوات والأرض». يقول: في الدنيا.

والله تبارك وتعالى ليس مخرج (٤) أهل الجنّة منها [أبداً ](٥). ولاكلّ أهل النار منها [أبداً ](٧). كيف يكون ذلك، وقد قال الله تعالى في كتابه (٧): «ماكثين فيه أبداً» ليس فيهما استثناء.

وكذلك قال أبوجعفر على الله عن دخل ولاية آل محمّد، دخل الجنّة. ومن دخل في ولاية عدوّهم، دخل النار. وهذا الذي عنى (٨) الله من الاستثناء في الخروج من الجنّة والنار والدخول.

عن زرارة (١) قال: سألت أبا جعفر طليلاً في قول الله كلك: «وأمّا الّـذين سـعدوا فـفي الجنّة» إلى آخر الآيتين. قال: هاتان الآيتان في غير أهـل الخـلود مـن أهـل الشـقاوة والسعادة. إن شاء الله يجعلهم خارجين (١١). ولا تزعم يا زرارة أنّى أزعم ذلك.

عن حمران (١١) قال: سألت أبا جعفر عليَّ قبلت (١١): جبعلت فبداك، قبول الله عَلَى:

٢. المصدر: لكن،

٤. كذا في المصدر وفي النسخ: يخرج.

٦. من المصدر.

٨. كذا في المصدر وفي النسخ: على.

١٠. كذا في المصدر وفي النسخ: يجعلهما حين.

١٢. ليس في المصدر.

١. بعض نسخ المصدر: من.

٣. ليس في ب.

٥. من المصدر،

۷. الکهف/۳.

٩. تفسير العيّاشي ١٦٠/٢، ح٧٧.

١١. تفسير العيّاشي ١٦٠/٢، ح ٦٨.

«خالدين فيها ما دامت السماوات والأرض إلّا ما شاء ربّك» لأهل النار. أفرأيت قوله لأهل النار. أفرأيت قوله لأهل الجنّة: «خالدين فيها ما دامت السماوات والأرض إلّا ما شاء ربّك»؟ قال: نعم. إن شاء جعل لهم دنياً، فردّهم وما شاء (١).

وسئل (٢) عن قول الله ﷺ: «خالدين فيها ما دامت السوات والأرض إلّا ما شاء ربّك» فقال: هذه في الّذين يخرجون من النار.

عن أبي بصير (٣)، عن أبي جعفر التليخ في قوله: «فمنهم شقيّ وسعيد» قال: في ذكر أهل النار استثنى (٤). وليس في ذكر أهل الجنّة استثناء (٥). «أمّا الّذين سعدوا ففي الجنّة خالدين فيها ما دامت السماوات والأرض إلّا ما شاء» إلى قوله: «عطاء غير مجذوذ» (٩). وفي رواية حمّاد (٧)، عن حريز، عن أبي عبدالله التليّغ : «عطاء غير مجذوذ» [بالذال] (٨).

﴿ فَلاَ تَكُ فِي مِرْيَةٍ ﴾: في شك بعد ما أنزل عليك القصص في سوء عاقبة عبدة الأوثان وغيرهم.

﴿ مِمَّا يَعْبُدُ هَؤُلاَءِ ﴾: من عبادة هؤلاء المشركين في أنَّها ضلال مَؤَدَ إلى مثل ما حلّ بمن قبلهم ممّن قصصت عليك سوء عاقبة (٩) عبادتهم. أو: من حال ما يعبدونه، فإنّه لا يضرّ ولا ينفع.

﴿ مَا يَعْبُدُونَ إِلَّا كُمَا يَعْبُدُ آبَاؤُهُمْ مِنْ قَبْلُ ﴾: استئناف، معناه تعليل النهي عن المرية ؛ أي هم وآباؤهم سواء في الشرك. أي ما يعبدون عبادة إلّا كعبادتهم. أو: ما يعبدون شيئاً إلّا مثل ما عبدوه من الأوثان، وقد بلغك ما لحق آباءهم من ذلك، فسيلحقهم مثله ؛ لأنّ

٢. المصدر: سألته.

۱. ب: ما شاءه.

٤. كذا في المصدر وفي النسخ: التثناء.

٣. تفسير العيّاشي ١٦٠/٢، ح ٦٩.

٥. المصدر: استثنى.

٦. في البحار: «غير مجدود» بالدال المهملة، وهو الصحيح بحسب السياق.

٨. من المصدر.

٧. تفسير العيّاشي ١٦١/٢، ح٧٠.

٩. ب: عاقبتهم.

التماثل في الاسباب يقتضي التماثل في المسبّبات.

ومعنى «كما يعبد»:كماكان يعبد. فحذف لدلالة «من قبل» عليه.

﴿ وَإِنَّا لَمُوَفُّوهُمْ نَصِيبَهُمْ ﴾: حظّهم من العذاب كآبائهم، أو من الرزق. فيكون عذراً لتأخّر العذاب عنهم مع قيام ما يوجبه.

﴿ غَيْرَ مَنْقُوصٍ ﴾ ۞: حال من النصيب لتقييد التوفية. فإنّك تـقول: وفّيته حـقّه. ويريد به وفاء بعضه، ولو مجازاً.

﴿ وَلَقَدْ آتَينَا مُوسَى الْكِتَابَ فَاخْتُلِفَ فِيهِ ﴾: فآمن به قوم، وكفر به قوم، كما اختلف هؤلاء في الفرآن.

﴿ وَلَوْلاَ كَلِمَةٌ سَبَقَتْ مِنْ رَبِّكَ ﴾: يعنى كلمة الإنظار إلى يوم القيامة.

﴿ لَقُضِيَ بَيْنَهُمْ ﴾ : بإنزال ما يستحقّه المبطل، ليتميّز به عن المحقّ.

﴿ وَإِنَّهُمْ ﴾ : وإنَّ كفَّار قومك.

﴿ لَفِي شَكِّ مِنْهُ ﴾: من القرآن.

﴿ مُريبٍ ﴾ ١٠ موقع للريبة.

﴿ وَإِنَّ كُلًّا ﴾ : كلِّ (٤) المختلفين، المؤمنين منهم والكافرين.

والتنوين بدل المضاف إليه.

٢. المصدر: القصل.

٤. ب: كلُّ من المختلفين.

۱. الكافي ۲۸۷/۸، ضمن ح ٤٣٢.

٣. المصدر: واحداً.

وقرأ(١) ابن كثير ونافع وأبوبكر بالتخفيف مع الإعمال، اعتباراً للأصل.

﴿ لَمَّا لَيُوَفِّيَنَّهُمْ رَبُّكَ أَعْمَالَهُمْ ﴾ : في تفسير عليّ بن إبراهيم (٢) قال : في القيامة .

واللام الأولى موطّنة للقسم، والثانية للتأكيد، أو بالعكس. و«مـا» مـزيدة بـينهما للفصل.

وقرأ (") ابن عامر وحمزة: «لمّا» بالتشديد على أنّ أصله: «لمن ما» فقلبت النون ميماً [للإدغام. فاجتمعت ثلاث ميمات ] (ع) فحذفت أولاهنّ. والمعنى: لمن الّذين يوفّينهم ربّك جزاء أعمالهم.

وقرئ (٥): «لمّاً» بالتنوين، أي جميعاً، كقوله (٦): «أكلاً لمّاً». و «إن كلّ لمّا» عـلى أنّ «إن» نافية و «لمّا» بمعنى إلّا. وقد قرئ به (٧).

﴿ إِنَّهُ بِمَا يَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ ۞: فلا يفوته شيء منه، وإن خفي.

﴿ فَاسْتَقِمْ كَمَا أُمِرْتَ ﴾ : لمّا بيّن أمر المختلفين في التوحيد والنبوّة ، وأطنب في شرح الوعد والوعيد ، أمر رسوله عَيَّا بالاستقامة مثل ما أمر بها . وهي شاملة للاستقامة في العقائد ـ كالتوسّط بين التشبيه والتعطيل بحيث يبقى العقل مصوناً من الطرفين \_ والأعمال من تبليغ الوحي وبيان الشرائع كما أنزل ، والقيام بوظائف العبادات من غير تفريط وإفراط مفوّت للحقوق ونحوها ، وهو غاية العسر .

وقد مرّ ما روي عنه ﷺ أنّه قال: شيّبتني سورة هود.

﴿ وَمَنْ قَابَ مَعَكَ ﴾: أي تاب من الكفر والشرك، وآمن معك.

وهو عطف على المستكنّ في «استقم» وإن لم يؤكّد بمنفصل، لقيام الفاصل مقامه. ﴿ وَلاَ تَطْغُوا ﴾: ولا تخرجوا عمّا حدّ لكم.

١. أنوار التنزيل ٤٨٣/١:

٢. تفسير القميّ ٣٣٨/١.

٣. أنوار التنزيل ٤٨٣/١.

٤. ليس في أ، ب.

ه. أنوار التنزيل ٤٨٣/١.

٦. الفجر/١٩.

أي: «إن كل إلا».

﴿ إِنَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ ۞: فهو مجازيكم عليه. وهمو في معنى التعليل للأمر والنهي.

وفي الآية دليل على وجوب اتباع النصوص من غير تصرّف وانحراف بنحو قياس واستحسان.

وفي الجوامع (١)، عن الصادق للله : « [فاستقم ](٢)كما أمرت، أي كما (٣)افتقر إلى الله بصحّة العزم.

وعن ابن عبّاس (٤): ما نزلت آية كانت أشقّ على رسول الله ﷺ من هذه الآية . ولهذا قال : شيّبتني هود والواقعة وأخواتها .

﴿ وَلاَ تَرْكَنُوا اِلَى الَّذِينَ ظَلَمُوا ﴾: ولا تميلو إليهم أدنى ميل، فإنَّ الركون هو الميل ليسير.

﴿ فَنَمَسَّكُمُ النَّارُ ﴾: بركونكم إليهم.

وإذا كان الركون إلى من وجد منه ما يسمّى ظلماً كذلك، فما ظنّك بالركون إلى الظالمين ـأي الموسومين بالظلم ـ ثمّ بالميل إليهم كلّ الميل، ثمّ بالظلم على نفسه والانهماك فيه ؟!

ولعلَّ الآية أبلغ ما يتصوّر في النهي عن الظلم والتهديد عليه.

وخطاب الرسول ومن معه من المؤمنين بها للتثبّت على الاستقامة الّتي هي العدل. فإنّ الزوال عنها بالميل إلى أحد طرفي إفراط وتفريط، فإنّه ظلم على نفسه أو غيره، بل ظلم في نفسه.

وقرئ (٥): «فتمسّكم» بكسر التاء، على لغة تميم. و «تركنوا» على البناء للمفعول، من أركنه.

٢. من المصدر.

۱. الجوامع/۲۱۱.

ليس في المصدر.

٤. نفس المصدر والموضع.

ه. أنوار التنزيل ٤٨٤/١.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): «ولا تركنوا إلى الّذين ظلموا» قال: ركون مودّة ونصيحة وطاعة.

وفي مجمع البيان (٢): وروي عنهم عِلْمَالِكُمْ مثله.

وفي الكافي (٣): عدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، رفعه عن أبي عبدالله للطِّلِا في قول الله ﷺ في قول الله ﷺ ولا تركنوا، إلى قوله: «النار» قال: هو الرجل يأتي السلطان فيحبّ بقاءه إلى أن يدخل يده في (٤)كيسه فيعطيه.

وفي روضة الكافي (٥)كلام لعليّ بن الحسين عليه الوعظ والزهد في الدنيا: ولا تركنوا إلى الدنيا، فإنّ الله ﷺ قال لمحمّد ﷺ: «ولا تركنوا» إلى قوله: «النار».

وفي كتاب الخصال (٢): وعن الحسين بن عليّ عليُّك قال: إنَّ رسول الله عَيَالِيُّ أوصى [إلى أميرالمؤمنين إ(٢) عليّ بن أبي طالب عليِّلا وكان فيما (٨) أوصى به \_إلى أن قال: \_لا تركن إلى ظالم، وإن كان حميماً قريباً.

وفي تفسير العيّاشي (٩): عن أبي عبدالله عليِّلا : «ولا تركنوا» الآية ، قال : أما إنّه لم يجعلها خلوداً ، ولكن تمسّكم . فلا تركنوا إليهم .

وفي الآية دلالة على وجوب العصمة في الإمام وأولي الأمر؛ لأنّ الإمام واجب الإطاعة بقوله: (١٠) «أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولي الأمر منكم». ووجوب الإطاعة يستلزم الركون، وغير المعصوم من يصدر عنه الذنب أحياناً، فيصدق عليه أنّه من الذين ظلموا، والركون إليه منهي عنه.

﴿ وَمَا لَكُمْ مِنْ دُونِ اللهِ مِنْ أَوْلِيَاءَ ﴾ : من أنصار يمنعون العذاب عنكم.

۲. المجمع ۲۰۰/۳.

المصدر: إلى.

٦. الخصال ٥٤٣/٢، ضمن ح١٩.

١. تفسير القمي ٢٣٨/١.

۳. الكافي ۱۰۸/۵\_۱۰۹، ح۱۲.

٥. الكافي ٧٥/٨، ضمن - ٢٩.

٧. من المصدر.

٨. كذا في المصدر وفي النسخ: «فيماكان» بدل «وكان فيما».

٩. تفسير العيّاشي ١٦١/٢، ح٧٢.
 ١٠. النساء/٥٩.

﴿ ثُمَّ لاَ تُنْصَرُونَ ﴾ ، ثمّ لا ينصركم الله ، إذ سبق في حكمه أن يعذّبكم به ولا يبقى لليكم.

و «ثمّ» لاستبعاد نصره إيّاهم، وقد أوعدهم بالعذاب عليه وأوجبه لهم. ويجوز أن يكون منزلاً منزلة الفاء لمعنى الاستبعاد. فإنّه لمّا بيّن أنّ لله تعالى يعذّبهم، وأنّ غيره لا يقدر على نصرهم، أنتج ذلك أنّهم لا ينصرون أصلاً.

﴿ وَآقِم الصَّلاَةَ طَرَفَي النَّهَارِ ﴾ : غدوة وعشية.

وانتصابه على الظرف؛ لأنّه مضاف إليه.

﴿ وَزُلَفاً مِنَ اللَّيْلِ ﴾ : وساعات منه قريبة من النهار. فإنّه من أزلفه : إذا قرّبه. وهو جمع زلفة.

وفي تهذيب الأحكام (١): أحمد بن محمّد بن عيسى، عن حمّاد، عن حريز، عن زرارة، عن أبي جعفر عليه حديث طويل، وفيه: وقال في ذلك: «وأقم الصلاة طرفي النهار». وطرفاه (١) المغرب والغداة، «وزلفاً من الليل» هي صلاة العشاء الأخرة.

وفي تفسير العيّاشي (٣): عن الصادق النِّل مثله (١).

وقيل (٥): صلاة العشيّة والعصر.

وقيل (٦): الظهر. وصلاة الزلف المغرب والعشاء.

وقرئ (۷): «زلفاً» بضمّتين وضمّة وسكون ، كبسر وبسر في بسرة . و «زلفي» بمعنى زلفة ، كقربي وقربة .

﴿إِنَّ الْحَسَنَاتِ يُذْهِبْنَ السَّيِّنَاتِ ﴾: يكفرنها.

۱. التهذيب۲۲۱/۲، ح۲۳.

كذا في المصدر وفي النسخ: «طرفاء» بدل «وطرفاه».

٣. تفسير العيّاشي ١٦١/٢، ح٧٣. ٤٠ ليس في أ، ب.

٥\_٨. أنوار التنزيل ٤٨٤/١.

وفي الحديث النبوي المشهور (١): أنّ الصلاة إلى الصلاة كفّارة ما بينهما ما اجتنب الكبائر.

وفي الكافي (٣): محمّد بن إسماعيل، عن الفضل بن شاذان، عن حمّاد بن عيسى، عن إبراهيم بن عمر اليمانيّ، عمّن حدّثه عن أبي عبد الله الله على قول الله على: «إنّ الحسنات يذهبن السيّنات» قال: صلاة المؤمن بالليل تذهب بما عمل من ذنب بالنهار. وفي أصول الكافي (٣): محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن عليّ بن الحكم، عن فضيل (١) بن عثمان المراديّ قال: سمعت أبا عبدالله على يقول: قال رسول الله على أربع من كنّ فيه لم يهلك على الله بعدهنّ إلّا هالك: يهم العبد بالحسنة فيعملها. فإن هو لم يعملها، كتب الله له عشراً. وإن هو عملها، كتب الله له عشراً. ويهمّ بالسيّنة أن يعملها. فإن لم يعملها، لم يكتب عليه شيء. وإن هو عملها، أجّل سبع ساعات، وقال صاحب الحسنات لصاحب السيّنات وهو صاحب الشمال ـ: لا تعجل. عسى أن يتبعها (١) بحسنة تمحوها. فإن الله على يقول: «إنّ الحسنات يذهبن السيّنات». أو الاستغفار، فإن هو قال: «أستغفر الله الذي لا إله إلّا هو عالم الغيب والشهادة العزيز الحكيم الغفور الرحيم ذو الجلال والإكرام وأتوب إليه» لم يكتب عليه شيء. وإن مضت سبع ساعات، ولم يتبعها (١) بحسنة واستغفار، قال صاحب الحسنات لصحره م.

١. أنوار التنزيل ٤٨٤/١.

٣. الكافي ٢٩/٢ ٤٣٠، ح٤.

ه. المصدر: زيادة «بحسن نيته».

٧. أ، رلم يبقها.

۲. الکافی۲۶۲۸۳، ح۱۰.

٤. المصدر، ب: فضل.

٦. أ، ر: يبقها.

٨. المجمع٢٠١/٣.

العظيم القديم المنسيّ عند صاحبه ، فتنحته (۱) وتسقطه وتذهب به بعد إثباته (۲). وذلك قوله سبحانه : «إنّ الحسنات يذهبن السيّئات ذلك ذكري للذاكرين».

يا عليّ، واللذي بعثني بالحقّ (٤) بشيراً ونذيراً ، إنّ أحدكم ليقوم إلى وضوئه ، فتساقط عن جوارحه الذنوب. فإذا استقبل الله بقلبه ووجهه ، لم ينفتل وعليه من ذنوبه شيء كما ولدته أمّه . فإن أصاب شيئاً بين الصلاتين ، كان له مثل ذلك \_حتى عدّ الصلوات الخمس ، ثمّ قال \_:

[يا علي ]<sup>(ه)</sup> إنّما مثل الصلوات الخمس لأمّتي، كنهر جار على باب أحـدهم. فـما يظنّ أحدكم لو (<sup>٦)</sup> كان في جسده درن، ثمّ اغتسل في ذلك النهر خمس مرّات، أكـان يبقى في جسده درن!؟ فكذلك \_ والله \_ الصلوات الخمس لأمّتي.

وفي أمالي شيخ الطائفة (٧) بإسناده إلى أميرالمؤمنين علي حديث طويل. وفيه يقول عليه الله عليه الله تبارك وتعالى يكفر بكل حسنة سيئة. قال الله تلك الله المحسنات يذهبن السيئات ذلك ذكرى للذاكرين».

وفي كتاب ثواب الأعمال (^)عن أبي عبدالله للنظاخ قال: لا يغرّك الناس من نفسك. فإنّ الأمر يصل إليك من (^) دونهم. ولا تقطع النهار بكذا وكذا. فإنّ معك من يحفظ عليك. ولم أر شيئاً قطّ أشدّ طلباً ولا أسرع دركاً من الحسنة المحدثة (١٠) للذنب القديم (١١)

۲. ب: اسقاطه،

٤. المصدر: في الحقّ.

٦. كذا في المصدر وفي النسخ: أحدهم اذا.

٨. ثواب الأعمال/١٦٢، ح ١.

١٠. ليس في المصدر.

١. المصدر: عامله فتجتذبه.

٣. نفس المصدر والموضع، وفيه: ورووا،

٥. من المصدر،

٧. أمالي الطوسي ٢٥/١.

٩. المصدر: [من].

١١. كذا في المصدر. زفي النسخ: العظيم.

ولا تصغّر شيئاً من الخير [فإنّك تراه غداً حيث يسرّك. ولا تصغّر شيئاً من الشرّ](١) فإنّك تراه غداً حيث يسوءك. إنّ الله ﷺ يقول: «إنّ الحسنات يـذهبن السيّئات ذلك ذكرى للذاكرين».

جئت من هاهنا ومن (٤) هاهنا. انظر بما تقع (٥) به يومك. فإنّ معك ملكاً موكلاً يحفظ عليك ما تعمل. فلا تحتقر سيّئة، وإن كانت صغيرة، فإنّها ستسوءك (٢) يـوماً. ولا تحتقر (٧) حسنة، فإنّه ليس شيء أشدّ طلباً ولا أسرع دركاً من الحسنة. إنّها لتدرك الذنب العظيم القديم، فتذهب به. قال الله في كتابه: «إنّ الحسنات يذهبن السيّئات». قال (٨): صلاة الليل تذهب بذنوب النهار. وقال: تذهب ما (٩) جرحتم.

عن إبراهيم بن عمر (١٠)، رفعه إلى أبي عبدالله عليه في قول الله: «أقم الصلاة طرفي النهار» إلى «السيّئات». فقال: صلاة المؤمن (١١) بالليل تذهب (١١) بما عمل من ذنب النهار. عن سماعة بن مهران (١٣) قال: سأل (١١) أبا عبدالله عليه رجل من أهل الجبال عن رجل أصاب مالاً من أعمال السلطان، فهو يتصدّق به، ويصل قرابته، ويحج [ليغفر] (١٥) له ما اكتسب، وهو يقول: «إنّ الحسنات يذهبن السيّئات». فقال أبو عبدالله عليه : [إنّ الخطيئة

من المصدر وفي النسخ: «ولا تحتقر سيئة» بدل ما بين المعقوفتين.

۲. تفسير العيّاشي ١٦٢/٢، ح ٧٥. ٣ من المصدر .

٤. ليس في ب. ٥. المصدر: تقطع.

كذا في المصدر. وفي النسخ: تسوءك.
 ٧. ب: والاتحقر.

٨. المصدر: زيادة «قال». ٩. المصدر: يذهب بما.

١٠. تفسير العيّاشي ١٦٢/٢، ح٧٦. ١١. المصدر: الليل.

المصدر: يذهب. ١٢. نفس المصدر والموضع، ح٧٧.

١٤. كذا في المصدر. وفي ب: سمعت. وفي سائر النسخ: سألت.

١٥. من المصدر،

لا تكفّر الخطيئة، ولكنّ الحسنة تكفّر الخطيئة. ثمّ قال أبو عبدالله عليّه : إ(١)إن كان خلط الحلال حراماً (٢)، فاختلط جميعاً، فلم يعرف الحلال من الحرام، فلا بأس.

وعنه (٣) في رواية المفضّل بن سويد أنّه قال: انظر ما أصبت (٤)، فعد به على إخوانك. فإنّ الله تعالى يقول: «إنّ الحسنات يذهبن السيّنات».

قال المفضّل: كنت خليفة أخي على الديـوان. قـال: وقـد قـلت: جـعلت فـداك، قدتري مكاني من هؤلاء القوم. فما ترى لي؟ قال: لو لم تكن كنت (٥).

عن المفضّل بن مزيد (٢) الكاتب (٧) قال: دخل عليّ أبو عبدالله عليّ (١) وقد أمرت أن أخرج لبني هاشم جوائز. فلم أعلم إلّا وهو على رأسي وأنا مستخل (١) فوثبت إليه. فسألني عمّا أمر لهم. فناولته الكتاب. فقال: ما أرى (١١) لإسماعيل هاهنا شيئاً؟ فقلت: هذا الّذي خرج إلينا. ثمّ قلت له: جعلت فداك، قد ترى مكاني من هؤلاء القوم. فقال لي: انظر ما أصبت، فعد به على إخوانك (١١) فإنّ الله يـقول: «إنّ الحسنات يـذهبن السيّئات».

[ وقرأ (١٢) ابن خرّاش (١٣)عن أبي عبدالله للظِّلا قال : ﴿إِنّ الحسنات يذهبن السيّنات ﴾ [١٤) قال : صلاة الليل يكفّر ما عمل من ذنوب النهار.

﴿ ذَلِكَ ﴾ : قيل (١٥٠): إشارة إلى قوله : «فاستقم» وما بعده.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: مع الحرام حلالاً.

١. من المصدر،

المصدر: زيادة «به».

٣. تفسير العيّاشي ١٦٣/٢، ح ٧٨.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: لم يكن كنت.

٦. كذا في المصدر وجامع الرواة٢٦١/٢. وفي النسخ: يزيد.

٧. تفسير العيّاشي ١٦٤/٢، ح٧٩.

٨. كذا فى المصدر. وفى النسخ: دخلت على أبى عبدالله النَّهِ

٩. المصدر: مستجل. ١٠. ب: لاأدري.

١١. بعض نسخ المصدر: أصحابك. ١٦. تفسير العيّاشي ١٦٤/٢ صدر ح ٨١.

١٣. كذا في نورالثقلين ٤٠٣/٢، ح ٢٤٥. وفي المصدر: ابن خرّاس.

١٤. من المصدر. ١٥. أنوار التنزيل ٤٨٤/١.

وقيل (١): إلى القرآن.

﴿ ذِكْرَىٰ لِلذَّاكِرِينَ ﴾ ٢٠ : عظة للمتّعظين.

﴿ وَاصْبِرْ ﴾: على الطاعات وعن المعاصي.

﴿ فَإِنَّ اللهَ لاَ يُضِيعُ آجْرَ الْمُحْسِنِينَ ﴾ ن عدل عن المضمر، لأنه كالبرهان على المقصود، ودليل على أنَّ الصلاة والصبر إحسان وإيماء بأنَّه لا يعتدَ بهما دون إخلاص. ﴿ فَلَوْ لاَ كَانَ ﴾ : فهلاكان.

﴿ مِنَ الْقُرُونِ مِنْ قَبْلِكُمْ أُولُوا بَقِيَّةٍ يَنْهَوْنَ عَنِ الْفَسَادِ فِي الْأَرْضِ ﴾: المراد: أولو بقية من الرأي والعقل. أو: أولو فضل. وإنّما سمّي «بقيّة» لأنّ الرجل يستبقي أفضل ما يخرجه. ومنه يقال: فلان من (٢) بقيّة القوم، أي من خيارهم. وقولهم: في الزوايا خبايا، وفي الرجال بقايا.

ويجوز أن يكون مصدراً كالتقيّة. أي ذوو إبقاء على أنفسهم وصيانة لها من العذاب. ويؤيّده أنّه قرئ (٣): «بقيّة» وهي المرّة مصدر بقاه يبقه: إذا راقبه.

﴿ إِلَّا قَلِيلًا مِمَّنْ ٱنْجَيْنَا مِنْهُمْ ﴾ : لكن قليلاً ممّن أنجيناهم، لأنَّهم كانوا كذلك.

ولا يصحّ اتّصاله إلّا إذا جعل استثناء من النفي اللازم للتحضيض. والمعنى: ليس من القرون من قبلهم أولو بقيّة ينهون عن الفساد إلّا قليلاً، إلى آخره.

﴿ وَاتَّبَعَ الَّذِينَ ظَلَمُوا مَا ٱتْرِفُوا فِيهِ ﴾: ما أنعموا فيه من الشهوات، واهتمّوا بتحصيل أسبابها، وأعرضوا عمّا وراء ذلك.

## ﴿ وَكَانُوا مُجْرِمِينَ ﴾ ۞: كافرين.

كأنّه أراد أن يبيّن ما كان السبب لاستئصال الأمم السالفة. وهو فشوّ الظلم فيهم، واتباعهم للهوى، وترك النهى عن المنكرات، مع الكفر.

وقوله: «واتّبع» عطف على مضمر دلّ عليه الكلام، إذ المعنى: فلم ينهوا عن

٢. ليس في ب.

١. أنوار التنزيل ٤٨٤/١.

٣. أنوار التنزيل ٤٨٤/١.

الفساد، واتَّبع الَّذين ظلموا. «وكانوا مجرمين» عطف على «اتبع» أو اعتراض.

وقرئ (١): «أتبع» أي وأتبعوا جزاء ما أترفوا. فيكون الواو للحال. ويجوز أن يفسّر به المشهورة. ويعضّده تقدّم الإنجاء.

﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكَ لِيُهْلِكَ الْقُرَىٰ بِظُلْم ﴾: قيل (٢): بشرك.

﴿ وَاَهْلُهَا مُصْلِحُونَ ﴾ ٢: فيما بينهم، لا يضمّون إلى شركهم فساداً، ولا تباغياً.

وذلك لفرط رحمته ومسامحته في حقوقه. ومن ذلك قيل: الملك يبقى مع الكفر، ولا يبقى مع الظلم.

وفي مجمع البيان (٣): عن النبي ﷺ [أنَّه قال ](٤): «وأهلها مصلحون» ينصف بعضهم من بعض (٥).

﴿ وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ لَجَعَلَ النَّاسَ أُمَّةً وَاحِدَةً ﴾: مسلمين كلُّهم.

وفي تفسير على بن إبراهيم (٦٠): أي على مذهب واحد.

﴿ وَلاَ يَزَالُونَ مُخْتَلِفِينَ ﴾ ٢٠: بعضهم على الحقّ، وبعضهم على الباطل، لا تكاد تجد اثنين يتفقان مطلقاً.

﴿ إِلَّا مَنْ رَحِمَ رَبُّكَ ﴾ : إلَّا أناساً (٧) هداهم الله من فضله ، فاتَّفقوا على ما هو أصول دين الحقّ والعمدة فيه.

﴿ وَلِذَلِكَ خَلَقَهُمْ ﴾: قيل (٨): إن كان الضمير للناس، فالإشارة إلى الاختلاف، واللام للعاقبة . أو إليه وإلى الرحمة . وإن كان لـِ «من» فإلى الرحمة .

وفي كتاب علل الشرائع (٩): حدِّثنا محمَّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد رفي ، قال :

۲. أنوار التنزيل ٤٨٥/١.

١. أنوار التنزيل ١/٥٨٥.

٤. من المصدر.

٣. المجمع٢٠٢/٣.

٥. المصدر: «بعضها بعضهم» بدل «بعضهم من بعض». ٦. تفسير القميّ ٣٣٨/١.

۷. أ، ب، ر: ما.

٨. أنوار التنزيل ٨٥٨١.

٩. العلل ١٢٠/١، ح٢.

وفي روضة الكافي (1): على بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن عبدالله بن سنان قال: سئل أبو عبدالله على قول الله تبارك وتعالى: «ولو شاء ربّك لجعل الناس أمّة واحدة إولا يزالون مختلفين إلّا من رحم ربّك». فقال: كانوا أمّة واحدة ](٢) فبعث الله النبيّين ليتّخذ عليهم الحجّة.

وفي أصول الكافي (٢): عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر، عن حمّاد بن عثمان، عن أبي عبيدة الحدّاء قال: سألت أبا جعفر عليّه عن الاستطاعة وقول الناس، فقال (٤) و تلا هذه الآية: «ولا يزالون» إلى قوله: «خلقهم» (٥) يا أبا عبيدة، الناس مختلفون في إصابة القول، وكلّهم هالك.

قال: قلت: قوله: «إلّا من رحم ربّك». قال: هم شيعتنا. ولرحمته خلقهم. وهو قوله: «ولذلك خلقهم». يقول: لطاعة الإمام، الرحمة الّتي يقول (٢): «ورحمتي وسعت كلّ شيء». يقول: علم الإمام، ووسع علمه الّذي هو من علمه كلّ شيء [هم شيعتنا] (٧). وفي كتاب التوحيد (٨)، بإسناده إلى عليّ بن سالم (٩)، عن أبيه، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله عليه قال: سألته عن قول الله عليّ الله ولا يزالون مختلفين إلى قوله: «خلقهم» قال: خلقهم ليفعلوا ما يستوجبوا به رحمة الله، فيرحمهم.

۱. الکافی ۴۷۹/۸ ح ۵۷۳.

٣. الكافي ٤٢٩/١، صدر ح ٨٣.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: زيادة «قال».

٧. من المصدر.

٩. كذا في المصدر. وفي النسخ: ابراهيم.

٢. من المصدر.

٤. كذا في المصدر، وفي النسخ: بها.

٦. الأعراف ١٥٦/.

٨. التوحيد/٤٠٣، ح١٠.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر الله قال [في قوله ] (٢): «لايزالون مختلفين» في الدين «إلّا من رحم ربّك [ولذلك خلقهم ] (٣)» يعني: آل محمّد وأتباعهم. يقول الله: «ولذلك خلقهم» يعني: أهل رحمة (٤) لا يختلفون في الدين.

وفي كتاب الاحتجاج (٥) للطبرسي ﷺ: عن عليّ ﷺ قال: لمّا خطب أبوبكر قام [اليه](٦) أبيّ بن كعب، فقال: يا معاشر المهاجرين اللذين \_إلى قوله \_: ويا معاشر الأنصار \_إلى قوله \_:

ثمّ أخبرنا باختلافكم [فقال] (٢٠): «ولا يزالون مختلفين إلّا من رحم ربّك ولذلك خلقهم» أي للرحمة، وهم اَل محمّد. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي تفسير العيّاشي (١٠): عن عبدالله بن غالب، عن أبيه، عن رجل قال: سألت علي بن الحسين عليّه عن قول الله: «ولا يزالون مختلفين». [قال: عنى بذلك من خالفنا من هذه الأمّة. وكلّهم يخالف بعضهم بعضاً في دينهم. وأمّا قوله: ] (١٠) «إلّا من رحم ربّك ولذلك خلقهم». قال (١٠): فأولئك أولياؤنا من المؤمنين. ولذلك خلقهم من الطينة الطيّبة (١١). أما تسمع لقول إبراهيم (١٢): «ربّ اجعل هذا البلد آمناً وارزق أهله من الشمرات من آمن منهم بالله». قال: إيّانا عنى وأولياءه [شيعة] (١٣) وشيعة وصيّه. قال (١٤): «ومن كفر فأمتّعه قليلاً ثمّ أضطرّه إلى عذاب النار». قال: عنى بذلك [والله] (١٥) من جحد

٢. من المصدر.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: رحمته.

٦. من المصدر.

۸. تفسیر العیّاشی ۱۹٤/۲ ، ح ۸۲.

١٠. ليس في المصدر.

١٢. البقرة/١٢٦.

١٤. البقرة/١٢٦.

١. تفسير القمئ ٣٣٨/١.

٣. ليس في المصدر.

٥. الاحتجاج ١١٣/١ ـ١١٤ بتلخيص يسير.

٧. من المصدر.

٩. من المصدر.

١١. كذا في المصدر. وفي النسخ: طيباً.

١٣. من المصدر.

١٥. من المصدر مع المعقوفتين.

وصيّه، ولم يتّبعه من أمّته. وكذلك والله حال هذه الأمّة.

عن سعيد بن المسيّب (١)، عن عليّ بن الحسين عليه في قوله: «ولا ينزالون مختلفين إلّا من رحم ربّك ولذلك خلقهم»: فأولئك هم أولياؤنا من المؤمنين. ولذلك خلقهم من الطينة الطيّبة (٢)، إلى آخر ما سبق.

يعقوب بن سعيد (٣)، عن أبي عبدالله الله قال: سألته عن قول الله (٤) وهما خلقت الجنّ والإنس إلّا ليعبدون». قال: خلقهم للعبادة. قال: قلت: وقوله: «ولا يزالون» إلى قوله: «ولذلك خلقهم». فقال: نزلت هذه بعد تلك.

﴿ وَتُمَّتْ كُلِمَةٌ رَبِّكَ ﴾ : وعيده ، أو قوله للملائكة .

﴿ لِأَمْلَأَنَّ جَهَنَّمَ مِنَ الْجِنَّةِ وَالنَّاسِ ﴾: أي من عصاتهما

﴿ أَجْمَعِينَ ﴾ ٢٠ أي منهما أجمعين ، لا من أحدهما.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥): وهم الّذين سبق له الشقاء، فحقّ عليهم القول أنّهم للنار خلقوا. وهم الّذين حقّت عليهم كلمة ربّك أنّهم لا يؤمنون.

﴿ وَكُلًّا ﴾: وكلَّ نبأ.

﴿ نَقُصُ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَاءِ الرُّسُلِ ﴾: نخبرك به.

﴿ مَا نُقَبَّتُ بِهِ فُوَادَكَ ﴾ : بيان لكل ، أو بدل منه . وفائدته التنبيه على المقصود من الاقتصاص ، وهو زيادة يقينه وطمأنينة قلبه ، وثبات على أداء الرسالة واحتمال أذى الكفار . أو مفعول ، و «كلّا» منصوب على المصدر . بمعنى : كلّ نوع من أنواع الاقتصاص نقصٌ عليك ما نثبت به فؤادك من أنباء الرسل .

﴿ وَجَاءَكَ فِي هَذِهِ ﴾: السورة أو الإنباء المقتصة عليك.

﴿ الْحَقُّ ﴾: ما هو حقّ.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: طيباً.

٤. الذاريات/٥٥.

١. تغسير العيّاشي ١٦٤/٢ ـ ١٦٥، ح ٨٤.

٣. تفسير العيّاشي ١٦٤/٢، ح٨٣.

ه. تفسير القميّ ٣٣٨/١.

﴿ وَمَوْعِظَةٌ وَذِكْرَىٰ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ ٢٠ : إشارة إلى سائر فوائده العامّة.

﴿ وَقُلْ لِلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ اعْمَلُوا عَلَىٰ مَكَانَتِكُمْ ﴾: على حالكم.

﴿إِنَّا عَامِلُونَ ﴾ ۞: على حالنا.

﴿ وَانْتَظِرُوا ﴾ : بنا الدوائر.

﴿إِنَّا مُنْتَظِرُونَ ﴾ ٢٠ أن ينزل بكم نحو ما نزل على أمثالكم.

﴿ وَيِنَّهِ غَيْبُ السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾ : خاصّةً ، لا يخفي عليه خافية ممّا فيهما .

وفي مجمع البيان (١): وقد وجدت بعض المشائخ ممّن يتّسم بالعدوان (٢) والتشنيع ـ قد ظلم الشيعة الإماميّة في هذا الموضع من تفسيره، فـقال: هـذا يـدلّ عـلى أنّ الله سبحانه يختصّ بعلم الغيب، خلافاً لما يقوله الرافضة أنّ الأئمّة الميني يعلمون الغيب!

ولا شك أنّه عنى بذلك من يقول بإمامة الأئمة الاثني عشر، ويدين بأنّهم أفضل الأنام بعد رسول الله عَيْلِيَّ فإنّ هذا دأبه (٦) وديدنه (٤) فيهم (٥). يشنع في مواضع كثيرة من كتابه عليهم، وينسب القبائح والفضائح إليهم، ولانعلم أنّ أحداً منهم استجاز الوصف بعلم الغيب لأحد من الخلق. وإنّما يستحقّ الوصف بذلك من يعلم جميع المعلومات لا بعلم مستفاد. وهذه صفة القديم سبحانه العالم لذاته لا يشركه فيها (١) أحد من المخلوقين، ومن اعتقد أنّ غير الله سبحانه يشركه في هذه الصفة، فهو خارج عن ملة الإسلام.

فأمّا ما نقل عن أميرالمؤمنين للسلام ورواه عنه الخاصّ والعامّ، من الإخبار بالغائبات في خطب الملاحم وغيرها، مثل قوله ـ يومئ إلى صاحب الزنج (٧) ـ : «كأنّـي بـه ـ يــا

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: بالعذل.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: دينه.

١. المجمع ٢٠٥/٣.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: رأيه.

٥, كذا في المصدر، وفي النسخ؛ فيهم.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: لا يشرك فيه.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: الذبح، وصاحب الزنج هو رجل ظهر في فرات البصرة سنة ٢٥٥ه، وزعم
 أنه عليّ بن محمّد بن أحمد بن عيسى بن زيد بن عليّ بن الحسين بن عليّ بن أبي طالب.

أحنف ـ وقد سار بالجيش الذي ليس له غبار ولا لجب، ولا قعقعة لجم (١)، ولا صهيل خيل. يثيرون الأرض بأقدامهم، كأنّها أقدام النعام». وقوله يشير إلى مروان بن الحكم: «أما إنّ له إمرة كلعقة (٢) الكلب أنفه. وهو أبو الأكبش الأربعة (٣). وستلقى الأمّة منه ومن ولده موتاً أحمر». وما نقل من هذا الفنّ عن أنمّة الهدى من أولاده اللَّيْكُ مثل ما قاله أبو عبدالله عليُّلا : لعبد الله بن الحسن ـ وقد اجتمع (٤) هو وجماعة من العلويّة والعبّاسيّة ليبايعوا ابنه محمّداً ـ: «والله ما هي إليك، ولا إلى (٥) ابنيك، ولكنّها لهـم ـ وأشـار إلى العبّاسيّة ـ وأنّ ابنيك لمقتولان» ثمّ قام (٦) وتوكّأ على يد عبدالعزيز بن عمران الزهريّ فقال له: «أرأيت صاحب الرداء الأصفر؟» يعنى أبا جعفر المنصور. قال: نعم. فقال: «إنّا والله (٧) نجده يقتله» فكان كما قال (٨). ومثل قول الرضا: «بـورك قـبر (٩) بـطوس، و قبران ببغداد». فقيل له : قد (١٠) عرفنا واحداً ، فما (١١) الأخر ؟ قال : «ستعرفونه». ثمّ قال : «قبري وقبر هارون هكذا» ـ وضمّ أصبعيه (١٢) ـ. وقوله في القصّة المشهورة لأبي حبيب

١١. كذا في المصدر. وفي النسخ: فمن.

<sup>⇒</sup> قال ابن أبي الحديد: وأكثر الناس يقدحون في نسبه، وخصوصاً الطالبيّين. وجمهور النسّابين اتفقوا على أنَّه من عبدالقيس - إلى أن قال -: وذكر المسعوديِّ في كتاب المسمّى بمروج الذهب أنَّ أفعال عليّ بن محمّد صاحب الزنج تدلّ على أنّه لم يكن طالبياً. انتهى.

والزنج اللذين إشار إليهم كانوا عبيداً لدهاقين البصرة وبناتها، ولم يكونوا ذوي زوجات وأولاد، بل كانوا على هيئة الشطار عزّاباً، فلا نادبة لهم.

١. اللجب: الصوت. والقعقعة: تحريك الشيء اليابس مع صوت. واللجم: جمع اللجام.

٢. الإمرة: الولاية. ولعق الشيء لعقة: لحسه، أي أكله بلسانه. وأراد لما الله بهذا القول قصر مدّة ملكه، وكذلك كانت مدّة خلافة مروان فإنّه ولي تسعة أشهر.

٣. الأكبش الأربعة بنو عبدالملك: الوليد وسليمان ويزيد وهشام.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: أجمع. ٥. ليس في ب.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: قال والله إنَّا. ٦. المصدر: نهض.

۸. أ، ب: كان. ۹. ب: تېرى.

۱۰. ليس في ب.

١٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: اصبعه.

النباجي (1) وقد ناوله قبضة من التمر -: «لو زاداك رسول الله ﷺ لزدناك». وقوله في حديث عليّ بن أحمد الوشّاء -حين قدم مرو (1) من الكوفة -: «معك حلّة في السفط (1) الفلاني ، دفعتها إليك ابنتك وقالت (2): اشتر لي بثمنها فيروزجاً » والحديث مشهور. إلى غير ذلك ممّا روي عنهم الله أن جميع ذلك متلقّى عن الرسول ﷺ ممّا أطلعه الله تعالى عليه. فلا معنى لنسبة (٥) من روى عنهم الله هذه الأخبار المشهورة إلى أنّه يعتقد كونهم عالمين للغيب. وهل هذا إلّا سبب قبيح وتظليل (١)، بل تكفير ؟! و (٧) لا يرتضيه من هو بالمذهب خبير. والله يحكم [بينه و] (٨) بينهم، وإليه المصير.

وأقول: بعض ذلك متلقّى عن الرسول عَيَّالَةً وبعضه بتحديث الملك. وكلاهما إلقاء من الله تعالى للغيب إليهم. ولا ينافي ذلك اختصاص الغيب بالله تعالى. إذ معناه:

١. كذا في المصدر. وفي النسخ: الناجي. ونباج ـككتاب ـ: قرية بالبادية. كما قاله الفيروز آبادي.

وقصة أبي حبيب، على ما ذكره الصدوق الله في كتاب عيون الأخبار، في باب دلالات الرضا لمثيلاً أنّه قال: رأيت رسول الله عَلَيْلَاً في المنام، وقد وافي البناج، ونزل بها في المسجد الذي ينزله الحاج في كلّ سنة، وكأنّي مضيت إليه، وسلّمت عليه، ووقفت بين يديه، ووجدت عنده طبقاً من خوص ـ وهو ورق النخل ـ نخل المدينة، فيه تمر صيحاني.

فكأنّه قبض قبضة من ذلك التمر، فناولني منه. فعددته، فكان ثمان عشرة تمرة. فتأوّلت أني أعيش بعدد كلّ تمرة سنة.

فلمًا كان بعد عشرين يوماً، كنت في أرض تعمر بين يدي للزراعة، حتى جاءني من أخبرني بقدوم أبي الحسن الرضا عليه من المدينة، ونزوله ذلك المسجد. ورأيت الناس يسعون إليه. فمضيت نحوه فإذا هو جالس في الموضع الذي كنت رأيت فيه النبئ على وتحته حصير مثل ماكان تحته، وبين يديه طبق خوص فيه تمر صيحاني، فسلمت عليه. فرد السلام علي، واستدناني، فناولني قبضة من ذلك التمر. فعددته فإذا عدده مثل ذلك التمر الذي ناولني منه رسول الله على فقلت له: زدني منه يا ابن رسول الله، فقال: لو زاداك رسول الله على المصدر. وفي النسخ: مروان.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: السقط. والسفط: الوعاء الذي يعبُّأ فيه الطيب وما أشبهه من أدوات النساء.

٤. كذا في المصدر، وفي النسخ: وقالت لي. ٥٠ كذا في المصدر. وفي النسخ: لنسبته.

المصدر: زيادة «لهم».
 المصدر: زيادة «لهم».

٨. من المصدر.

لا يعلمه غيره إلا بإلقائه تعالى بأحد الطريقين المذكورين.

﴿ وَالَّيْهِ يُرْجَعُ الْاَمْرُ كُلُّهُ ﴾ : فيرجع لامحالة أمرك وأمرهم إليه .

﴿ فَاعْبُدُهُ وَتَوَكَّلْ عَلَيْهِ ﴾ : فإنّه كافيك.

وفي تقديم الأمر بالعادة على التوكّل، تنبيه على أنّه إنّما ينفع العابد.

﴿ وَمَا رَبُّكَ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ ٢٠ أنت وهم، فيجازي كلاً ما يستحقّه.

وقرأ(١) نافع وحفص وابن عامر (٢) بالياء هنا، وفي آخر النمل.

١. أنوار التنزيل ٤٨٥/١.



## سورة يوسف

مكتة.

وقال المعدل(١)، عن ابن عبّاس: غير أربع آيات نزلن بالمدينة، ثلاث من أوّلها، والرابعة: «لقد كان في يوسف وإخوته آيات للسائلين» (٢).

وهي مائة واحدى عشرة آية بالإجماع.

## بسم الله الرحمن الرحيم

في كتاب ثواب الأعمال (٣)، بإسناده إلى أبي عبدالله لطليلا قال: «من قرأ سورة يوسف في كتاب ثواب الأعمال (٣)، بإسناده إلى أبي عبدالله لطلا قال: «من قرأ سورة يوسف في كلّ يوم، أو في كلّ ليلة، بعثه الله يوم القيامة وجماله مثل جمال يوسف. ولا يصيبه فزع يوم القيامة. وكان من خيار عباد الله الصالحين.

وقال: إنّها كانت في التوراة مكتوبة.

وفي الكافي (٤): عدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن عليّ بن أسباط، عن عمّه يعقوب بن سالم، رفعه قال: قال أميرالمؤمنين الرابي الاتعلّموا نساءكم سورة يوسف، ولا تقرؤوهنّ إيّاها؛ فإنّ فيها الفتن. وعلّموهنّ سورة النور؛ فإنّ فيها المواعظ.

وفي مجمع البيان (٥): أبيّ بن كعب، عن النبيّ ﷺ أنّه (٦) قال: علَموا أرقّاءكم سورة يوسف، فإنّه أيّما مسلم قرأها (٧)، وعلّمها أهله وما ملكت يمينه، هوّن الله تعالى عليه

١. مجمع البيان٢٠٦/٣.

۲. يوسف٧٧.

٥. المجمع ٢٠٦٧٣.

٧. المصدر:تلاها.

٢. ثواب الأعمال /١٣٣، ح ١.

٤. الكافي ١٧٥٥مح ٢.

٦. ليس في المصدر.

سكرات الموت، وأعطاه القوّة أن لا يحسد مسلماً (١).

وروى إسماعيل بن أبي زياد (٢)، عن أبي عبدالله عليه عن أبيه ، عن آبائه عليه قال : قال رسول الله عَلَيه الله الله عليه العرف ولا تعلموهن سورة يوسف وعلموهن الغزل (٣) وسورة النور.

وفي كتاب الخصال، (٤) عن جابر بن يزيد الجعفيّ قال: سمعت أبا جعفر محمّد بن عليّ الباقر عليّ يقول: ليس على النساء أذان \_إلىٰ أن قال: \_ ويكره لهـنّ تـعلّم سـورة يوسف.

وفي تفسير العيّاشي (٥)، عن مسعدة بن صدقة قال: قال جعفر بن محمّد الله : قال وفي تفسير العيّاشي (١٥)، عن مسعدة بن وأجلسه على فخذي، وأكثر له المحبة (١٦)، والدي الله : والله ، إنّي لأصانع بعض ولدي، وأجلسه على فخذي، وأكثر له المحبة ومن غيره، وأكثر له الشكر، وإنّ الحقّ لغيره (٧) من ولدي، ولكن محافظة (٨) عليه منه، ومن غيره، ولئلاً ](١) يصنعوا به ما فعل بيوسف إخوته.

وما أنزل الله سورة يوسف إلّا أمثالاً، لكي لا يحسد بعضنا بعضاً، كما حسد يوسف إخوته (١٠)، وبغوا عليه. فجعلها حجّة [وحجّة](١١) على من تولّانا، ودان بحبّنا (١٢)، وجحد أعداءنا، أعنى (١٣) من نصب لنا الحرب والعداوة.

﴿ الر، تِلْكَ آيَاتُ الْكِتَابِ الْمُبِينِ ﴾ ٢: «تلك» إشارة إلى آيات السورة. وهي المراد بد «الكتاب». أي تلك الآيات، آيات السورة الظاهر أمرها في الإعجاز. أو الواضحة

١. كذا في المصدر. وفي النسخ: «الدرجة» بدل «القوّة أن لا يحسد مسلماً».

۲. المجمع ۲۰۷۲.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: المغزل.

٤. الخصال ٥٨٥/٢ ـ٥٨٦، صدر وقطعة من ح ١٢.

تفسير العيّاشي ٢/١٦٦٠، ح٢.

٧. كذا في المصدر، وفي النسخ: إسحاق كغيره.

٩. من المصدر.

١١. ليس في المصدر.

١٣. المصدر: على.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: أنكر له المخ.

٨. كذا في المصدر. وفي النسخ: مخافة.

١٠. المصدر: بيوسف وإخوته.

١٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: محبّينا.

معانيها والمبيّنة لمن تدبّرها أنّها من عند الله، أو لليهود ما سألوا. إذ نقل أنّ عــلماءهم قالوا لكبراء المشركين: سلوا محمّداً لم انتقل آل(١) يعقوب من الشام إلى مصر، وعن قصّة يوسف. فنزلت.

﴿ إِنَّا آنْزَلْنَاهُ ﴾ : أي الكتاب.

﴿ قُرْآناً عَرَبِيّاً ﴾ : سمّى البعض قرآناً ؛ لأنّه في الأصل اسم الجنس يـقع عـلى الكـلّ والبعض، وصار علماً للكلِّ بالغلبة.

ونصبه على الحال، وهو في نفسه إمّا توطئة للحال الّتي هي «عربيّاً»، أو حال لأنّـه مصدر بمعنى مفعول. و «عربيّاً» صفة له. أو حال من الضمير فيه. أو حال بعد حال.

﴿ لَعَلَكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ ٢٠: علَّة لإنـزاله بـهذه الصـفة. أي أنـزلناه مـجموعاً، أو مـقروءً بلغتكم، كي تفهموه، وتحيطوا بمعانيه، وتستعلموا فيه عقولكم، فتعلموا أنَّ اقتصاصه كذلك ـممّن لم يتعلّم القصص ـمعجز لا يتصوّر إلّا بإيحاء.

وفي كتاب الخصال (٢)، عن أبي عبدالله للهُلا : تعلُّموا العربيَّة. فإنَّها كـلام الله الَّـذي تكلّم به خلقه.

﴿ نَحْنُ نَقُصُّ عَلَيْكَ أَحْسَنَ الْقَصَصِ ﴾: أحسن الاقتصاص؛ لأنّه اقتص على أبدع الأساليب. أو : أحسن ما يقصّ ؛ لاشتماله على العجائب والحكم والآيات والعبر.

القصّ (٣): فعل بمعنى مفعول، كالنقض والسلب. واشتقاقه من قصّ أثره: إذا تبعه. وفي تفسير على بن إبراهيم (١) خطبة له ﷺ. وفيها: وأحسن القصص هذا القرآن. وفي روضة الكافي (٥) خطبة لأميرالمؤمنين للهلا، وفيها: ثـم إنَّ أحسن القـصص وأبلغ الموعظة وأنفع التذكّر، كتاب الله عزّ ذكره.

وفي الكافي (٦٠) خطبة مسندة إلى أبى جعفر الثيلا . وفيها: وإنَّ كـتاب الله أصـدق الحديث، وأحسن القصص.

ا. ليس في أ، ب.

٣. يوجد في أ، ب.

٥. الكافي ١٧٥/٨، ضمن ح ١٩٤.

٢. الخصال ٢٥٨/١، ح ١٣٤.

٤. تفسير القميّ ٢٩١/١.

٦. الكافي ٤٢٣/٣، ح٦.

٢٧٦ .... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

﴿ بِمَا أَوْحَيْنَا ﴾ : بإيحاثنا

﴿ إِلَيْكَ هَذَا الْقُرْآنَ ﴾ : يعني السورة.

ويجوز أن يجعل «هذا» مفعول «نقصّ» على أن «أحسن» نصب على المصدر.

﴿ وَإِنْ كُنْتَ مِنْ قَبْلِهِ لَمِنَ الْغَافِلِينَ ﴾ ٢: عن هذه القصة، لم تخطر ببالك، ولم تقرع سمعك قط. وهو تعليل لكونه موحى.

«وإن» هي المخففة من الثقيلة. واللام هي الفارقة.

﴿ إِذْ قَالَ يُوسُفُ ﴾: بدل من «أحسن القصص» إن جعل مفعولاً بدل الاشتمال. أو منصوب بإضمار اذكر.

و «يوسف» عبري. ولوكان عربياً لصرف.

وقرئ (١) بفتح السين وكسرها، على التلعّب به، لا على أنّه مضارع بني للمفعول، أو الفاعل من «اَسف». لأنّ المشهورة شهدت بعجمته.

﴿ لِأَبِيهِ ﴾: يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢)، عن الباقر عليّا : وكان يعقوب إسرائيل الله ـأي خالص الله ـابن إسحاق نبيّ الله ابن إبراهيم خليل الله.

وفي الحديث النبوي (٣): الكريم ابن الكريم، ابن الكريم، ابن الكريم، يوسف بن يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم:

﴿ يَا آبَتِ ﴾ : أصله : يا أبي . فعوض (٤) عن الياء تاء التأنيث ، لتناسبهما في الزيادة . ولذلك قلبها (٥) هاءً في الوقف ابن كثير وأبو عمرو ويعقوب . وكسرها لأنها عوض حرف تناسبها . وفتحها (٦) ابن عامر في كلّ القرآن ، لأنّها حركة أصلها . أو لأنّه كان «يا أبتا» فحذف الألف وبقي الفتحة . وإنّما جاز «يا أبتا» ولم يجز «يا أبتي» لأنّه جمع بين العوض والمعوض .

١. أنوار التنزيل ٤٨٦/١.

٣. أنوار التنزيل ٤٨٦/١.

٥ و٦. نفس المصدر والموضع.

٢. تفسير القميّ ٣٤٠/١.

أ، ب، ر: «تعوض» بدل «فعوض».

وقرئ (١) بالضمّ، إجراءً لها مجرى الأسماء المؤنّثة بالتاء، من غير اعتبار التعويض. وإنّما لم تسكّن كأصلها، لأنّها حرف صحيح منزل منزلة الاسم، فيجب تحريكها ككاف الخطاب.

﴿ إِنِّي رَأَيْتُ ﴾: من الرؤيا، لا من الرؤية، لقوله: «لا تقصص رؤياك على إخوتك» وقوله «هذا تأويل رؤياي».

﴿ اَحَدَ عَشَرَ كَوْكَبا وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ ﴾: في كتاب الخصال (٢)، عن جابر بن عبدالله الأنصاريّ في قوله تعالى حكايةً عن يوسف: ﴿إنِّي رأيت أحد عشر كوكباً والشمس والقمر رأيتهم لي ساجدين » فقال في تسمية النجوم: وهبو الطارق، وحبوبان (٣)، والذيال، و (١) ذوالكتفين (٥)، وقابس، ووثاب، وعمودان (٦)، وفيلق، ومصبح، والصدوح (٧)، وذو القروع (٨)، والضياء، والنور، يعني: الشمس والقمر. وكل هذه الكواكب محيطة بالسماء.

وعن جابر بن عبدالله (١) قال: أتى النبيّ عَيَّلِللهِ رجل من اليهود ينقال له بشّان (١٠) اليهودي. فقال: يا محمّد، أخبرني عن الكواكب الّتي راّها ينوسف أنّها ساجدة له، فما (١١) أسماؤها؟ فلم يجبه نبيّ الله عَيَّلِلهُ يومئذ في شيء.

قال: فنزل (۱۲) جبرئيل عليه فأخبر النبيّ تَنَيَّلُهُ بأسمائها. قال: فبعث رسول الله تَنَيُّلُهُ إلى بشّان (۱۳). فلمّا أن جاءه، قال النبيّ تَنَيُّلُهُ : هل أنت تسلم (۱۳) إن أخبرتك بأسمائها؟ قال: نعم.

١. أنوار التنزيل ٤٨٦/١.

۲. الخصال ۷/۱۵۶۶ ح ۱.

٣. المصدر: جربان. وفي نور الثقلين٤٠٩/٢ ح١١: خوبان.

٤. ليس في أ، ب، ر،

٦. نورالثقلين ٤٠٩/٢، ح ١١.

٨. ليس في المصدر: ذو القروع.

١٠. المصدر: بستان.

۱۲. المصدر: «ونزل» بدل «قال فنزل».

١٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: مسلم.

۱; خوبان.

٥. المصدر: «ذو الكنفان وذو القرع» بدل «ذو الكتفين».

٧. المصدر؛ الضروح، ونور الثقلين: الصدع.

٩. الخصال ٤٥٤/٢ ٤٥٥ـ ٥٥٥، ح٢.

<sup>11.</sup> المصدر: «ما» بدل «له فما».

١٣. المصدر: بستان.

فقال له النبئ ﷺ: حوبان (١)، والطارق، والذيال، وذو الكتفين (٢)، وقابس، ووثاب، وعمودان (٢٠)، والفيلق، والمصبح (١٠)، والصدوح، وذو القروع (٥)، والضياء، والنور. رأها في أفق السماء ساجدة له. فلمّا قصّها يوسف عليُّ على يعقوب عليُّ قال يعقوب: هذا أمر مشتّت (٦) يجمعه الله ﷺ من (٧) بعد.

فقال بشَّان (^): والله إنَّ هذه لأسماؤها. ثمَّ أسلم (١).

وفي تفسير على بن إبراهيم (١٠٠): في رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر لله قال: تأويل هذه الرؤيا أنَّه سيملك مصر، ويدخل عليه أبـواه وإخـوته. أمَّا الشـمس، فـأمَّ يوسف راحيل. والقمر يعقوب. وأمّا الأحد عشر كوكباً، فإخوته. فلمّا دخلوا عليه، سجدوا شكراً لله وحده، حين نظروا إليه. وكان ذلك السجود لله تعالى.

وفي رواية (١١)أنّ الّتي سجدت له مع أبيه خالته لا أمّه.

﴿ رَأَيْتُهُمْ لِي سَاجِدِينَ ﴾ ٢٠: استئناف لبيان حالهم الَّتي رآهم عليها، فلا تكرير. وإنَّما أجريت مجري العقلاء لوصفها بصفاتهم.

﴿ قَالَ يَا بُنَيَّ ﴾ : تصغير ابن، للشفقة، أو لصغر السنَّ، لأنَّه كان ابن تسع سنين (١٢).

﴿ لاَ تَقْصُصْ رُوْيَاكَ عَلَىٰ اِخْوَتِكَ فَيَكِيدُوا لَكَ كَيْداً ﴾ : فيحتالوا لإهلاكك حيلة .

فهم يعقوب ﷺ من رؤياه أنَّ الله يصطفيه لرسالته، ويفوِّقه على إخوته، فخاف عليه حسدهم وبغيهم.

قيل (١٣): الرؤيا كالرؤية ، غير أنّها مختصّة بما يكون في النوم. ففرّق بينهما بحرف

المصدر: جربان، وفي نور الثقلين ٩/٢، ح١٢: خوبان.

٢. المصدر: ذو الكنفان.

٤. نور الثقلين: الصبيح.

٦. المصدر: المتشتت.

المصدر: بستان.

١٠. تفسير القميّ ٣٣٩/١.

١٢. أنوار التنزيل ٤٨٧/١: اثنتي عشرة سنة.

٣. نور الثقلين: عموران.

٥. المصدر: الضروح وذو القرع.

٧. ليس في المصدر.

٩. ليس في المصدر: ثمّ أسلم.

۱۱. تفسير العيّاشي ١٩٧/٢. ح٨٣.

١٣. أنوار التنزيل ٤٨٧/١.

التأنيث، كالقربة والقربي. وهي: انطباع الصورة المنحدرة من أفق المتخيّلة إلى الحسّ المشترك. والصادقة منها يكون باتصال النفس بالملكوت، لما بينهما من التناسب، عند فراغها من تدبير البدن أدنى فراغ، فتتصوّر بما فيها ممّا يليق بها من المعاني الحاصلة هناك. ثمّ إنّ المتخيّلة تحاكيه بصورة تناسبه، فترسلها إلى الحسّ المشترك، فتصير مشاهدة. ثمّ إن كانت شديدة المناسبة لذلك المعنى، بحيث لا يكون التفاوت إلا بالكليّة والجزئيّة، استغنت الرؤيا عن التعبير، وإلّا احتاجت إليه.

وإنّما عُدّي كاد باللام ـ وهو متعدّ بنفسه ـ لتضمينه معنى فعل يُعدّى بـ ه، تأكـيداً. ولذلك أكّد بالمصدر، وعلّله بقوله:

﴿ إِنَّ الشَّيْطَانَ لِلْإِنْسَانِ عَدُوِّ مُبِينٌ ﴾ ن ظاهر العداوة ، لما فعل بآدم وحوّاء. فلا يألو جهداً في تسويلهم وإثارة الحسد فيهم ، حتى يحملهم على الكيد.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): حدّ ثني أبي، عن عمرو بن شمر، عن جابر، عن أمّه أخ أبي جعفر طلط : [أنّه كان من خبر يوسف أنّه ] (٢) كان له أحد عشر أخاً. وكان له من أمّه أخ واحد يسمّى «بنيامين». وكان يعقوب إسرائيل الله مأي خالص الله مابن إسحاق نبيّ الله ابن إبراهيم خليل الله. فرأى يوسف هذه الرؤيا وله تسع سنين. فقصها على أبيه. فقال يعقوب: «يا بنيّ لا تقصص» الآية.

واعلم أنَّ (٣) ما دلَ عليه هذا الحديث من كون يوسف وبنيامين من أمّ واحدة ، هو المشهور . رواه العيّاشي وغيره (٤) ، إلّا أنّ العيّاشي (٥) روى رواية أخرى بأنّه ابن خالته . وفي بعض ما يرويه إطلاق «ابن يامين» [عليه باللام . وفي بعضه أنّ «ياميل» ] (٦) اسم خالة يوسف ، وأنّها هي الّتي سارت مع أبيه إلى مصر . وربّما يوجد في بعض الأخبار

تفسير القمي ٢٣٩/١-٣٤٠.
 تفسير القمي ٢٣٩/١-٣٤٠.

٣. ليس في أ، ر،

٤. تفسير العيّاشي ١٨٤/٢، ضمن ح ٤٥، وتفسير القمئ ٣٣٩/١-٣٤٠، وأمالي الصدوق/٢٠٦، ضمن ح٧.

٥. تفسير العيّاشي ١٩٧/٢ ، ذيل ح ٨٤. ٦. ليس في أ، ب، ر.

«ابن يامين» منفصلاً. وصاحب القاموس ضبطه «بنيامين». قال: ولا تقل «ابن يامين».

وفي روضة الكافي (١): بعض أصحابنا، عن عليّ بن العبّاس، عن الحسن بن عبد الرحمن، عن الحسن بن عبد الرحمن، عن أبي الحسن عليّا قال: إنّ الأحلام لم تكن فيما مضى في أوّل الخلق، وإنّما حدثت.

فقلت: وما العلّة في ذلك؟ فقال: إنّ الله عزّ ذكره بعث رسبولاً إلى أهل زمانه، فدعاهم إلى عبادة الله وطاعته. فقالوا: إن فعلنا ذلك، فما لنا؟ فوالله ما أنت بأكثرنا مالاً ولا بأعزّنا عشيرة! فقال: إن أطعتموني، أدخلكم الله الجنّة. وإن عصيتموني، أدخلكم الله النار. فقالوا: وما الجنّة والنار؟ فوصف لهم ذلك. فقالوا: متى نصير إلى ذلك؟ فقال: إذا ما (٢) متم. فقالوا: لقد رأينا أمواتنا صاروا عظاماً ورفاتاً!؟ فازدادوا له تكذيباً، وبه استخفافاً.

فأحدث الله عَلَى فيهم الأحلام. فأتوه، فأخبروه بما رأوا، وما أنكروا [من] (٢) ذلك. فقال: إنّ الله عزّ ذكره [أراد أن] يحتج عليكم بهذا. هكذا تكون أرواحكم. إذا متّم وإن بليت أبدانكم تصير الأرواح على عقاب، حتّى تبعث الأبدان.

عليّ بن إبراهيم (٥)، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن هشام بن سالم، عن أبي عبدالله عليّ بن إبراهيم عن أبي عبدالله عليّ قال: سمعته يقول: رؤيا المؤمن ورؤياه في آخر الزمان على سبعين جزءً من أجزاء النبوّة.

﴿ وَكَذَٰلِكَ ﴾ : أي وكما اجتبيناك لمثل هذه الرؤيا الدالَّة على شرف وكمال نفس.

﴿ يَجْتَبِيكَ رَبُّكَ ﴾ : للنبوة والملك. أو لأمور عظام.

والاجتباء، من جبيت الشيء: إذا حصّلته لنفسك.

﴿ وَيُعَلِّمُكَ ﴾ :كلام مبتدأ خارج عن التشبيه، كأنَّه قيل: وهو يعلَّمك.

٢. ليس في أ، ب.

٤. من المصدر،

۱. الکافی ۹۰/۸، ح۵۷.

٣. من المصدر.

٥. الكافي ٩٠/٨، ح٥٨.

﴿ مِنْ تَأْوِيلِ الْأَحَادِيثِ ﴾: من التعبير للرؤيا؛ لأنها أحاديث الملك إن كانت صادقة ، وأحاديث النفس والشيطان إن كانت كاذبة . أو: من تأويل غوامض كتاب الله تعالى وسنن الأنبياء وكلمات الحكماء . وهو اسم جمع للحديث ، كأباطيل اسم جمع للباطل . ﴿ وَيُتِمُّ نِعْمَتُهُ عَلَيْكَ ﴾ : بالنبوة ، أو بإيصال نعمة الدنيا بنعمة الأخرة .

﴿ وَعَلَىٰ آلِ يَعْقُوبَ ﴾ : يريد به سائر بنيه ، بأن يصل نعمة الدنيا بنعمة الآخرة ، بأن يجعلهم أنبياء وملوكاً ، ثمّ ينقلهم إلى نعيم الآخرة والدرجات العلى.

قيل (١): ولعلّه استدلّ على نبوّتهم بضوء الكواكب. وسيأتي في الخبر أنّ سائر أبنائه لم يكونوا أنبياء، ولا بررة أتقياء، ولم يفارقوا الدنيا إلّا سعداء. ثمّ تابوا، وتـذكّروا مـا صنعوا. فالمراد نسله.

﴿كُمَا أَتُمُّهَا عَلَىٰ أَبُوَيْكَ ﴾: بالرسالة.

وقيل (٢): على إبراهيم، بالخلّة والإنجاء من النار. وعلى إسحاق، بإنقاذه من الذبح وفدائه بذبح عظيم.

﴿ مِنْ قَبْلُ ﴾ : من قبلك . أو من قبل هذا الوقت.

﴿ إِبْرَاهِيمَ وَاِسْحَاقَ ﴾ : عطف بيان لِـ «أبويك».

﴿إِنَّ رَبُّكَ عَلِيمٌ ﴾: بمن يستحقّ الاجتباء.

﴿حَكِيمٌ ﴾ ٢ : بفعل الأشياء على ما ينبغي.

﴿ لَقَدْ كَانَ فِي يُوسُفَ وَإِخْوَتِهِ ﴾: أي في قصصهم.

﴿ آيَاتٌ ﴾ : دلائل قدرة الله وحكمته . أو : علامات نبوّتك .

﴿ لِلسَّائِلِينَ ﴾ ٢٠: لمن سأل عن قصّتهم.

وأسماء الإخوة لم يوجد بتمامها في خبر معصومي.

وقيل (٣): هم: يهوذا، وروبيل، وشمعون، ولاوي، وزبالون(٤)، ويشخر، ودينة،

٣. أنوار التنزيل ٤٨٨/١.

١ و٣. أنوار التنزيل ٤٨٧/١.

٤. أ: وذنالون. ب: ودمالون.

من بنت خالته، تزوّجها يعقوب أوّلاً. فلمّا توفّيت، تزوّج أختها راحـيل. فـولدت له بنيامين [ويوسف](۱).

وقيل (٢): جمع بينهما، ولم يكن الجمع محرّماً حينئذ.

وأربعة آخرون: دان، ونفتالي، وجاد، وآشر، من سريّتين زلفة وبلهة.

وفي الجوامع (٣): روي أنّ اليهود قالوا لكبراء المشركين: سلوا محمّداً لم انتقل آل يعقوب من الشام إلى مصر، وعن قصّة يوسف. قال: فأخبرهم بالقصّة من غير سماع ولا قراءة كتاب.

﴿ إِذْ قَالُوا لَيُوسُفُ وَاَخُوهُ ﴾: بنيامين. وتخصيصه بالإضافة، لاختصاصه بالأخوّة من الطرفين.

﴿ اَحَبُّ اِلَىٰ اَبِينَا مِنَّا ﴾ : وحّده، لأنّ أفعل من لا يفرق فيه بين الواحـد ومـا(٤) فـوقه والمذكّر وما يقابله بخلاف أخويه. فإنّ الفرق في المحلّى واجب جائز في المضاف.

﴿ وَنَحْنَ عُصْبَةٌ ﴾ : والحال أنّا جماعة أقوياء، أحقّ بالمحبّة من صغيرين لاكفاية عما.

والعصبة والعصابة: العشرة فصاعداً.

﴿ إِنَّ آبَانَا لَفِي ضَلاَلٍ مُبِينٍ ﴾ ۞: لتفضيله المفضول. أو لترك التعديل في المحبة.

نقل (٥) أنّه كان أحبّ إليه ، لما يرى فيه من المخائل. وكان إخوته يحسدونه. فلمّا رأى الرؤيا، ضاعف له المحبّة بحيث لم يصبر عنه. فتبالغ حسدهم حتّى حملهم (١٦) على التعرّض له.

﴿ اقْتُلُوا يُوسُفَ ﴾ : من جملة المحكيّ بعد قوله : «اذ قالوا».

﴿ أَوِ اطْرَحُوهُ أَرْضاً ﴾: منكورة بعيدة من العمران. وهو معنى تنكيرها وإبهامها. ولذلك نصب كالظروف المبهمة.

١. ليس في أ،ب، ر. ويوسف.

٣. الجوامع/٢١٣.

٥. أنوار التنزيل ٤٨٨/١.

٢. أنوار التنزيل ٤٨٨/١.

٤. ليس في أ، ب، ر.

٦. ليس في أ، ب، ر.

﴿ يَخُلُ لَكُمْ وَجُهُ آبِيكُمْ ﴾: محبّته (١).

جواب الأمر. والمعنى: يَصْفُ لكم وجهه، فيقبل بكلّيته عليكم، ولا يلتفت عنكم إلى غيركم، ولا ينازعكم في محبّته أحد.

﴿ وَ تَكُونُوا ﴾ : جزم بالعطف على «يخل». أو نصب بإضمار «أن».

﴿ مِنْ بَعْدِهِ ﴾ : بعد يوسف والفراغ من أمره، أو قتله، أو طرحه.

﴿ قَوْماً صَالِحِينَ ﴾ ٢ : تاثبين إلى الله تعالى عمّا جنيتم. أو: صالحين مع أبيكم، يصلح ما بينكم وبينه، بعذر تمهدونه (١). أو صالحين في أمر دنياكم. فإنّه ينتظم لكم بعده بخلوّ وجه أبيكم.

﴿ قَالَ قَائِلٌ مِنْهُمْ ﴾ : قيل (٣): هو يهوذا، وكان أحسنهم فيه رأياً.

وقيل (٤): روبيل.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥): هو لاوي. [عن الهادي الله عليّ ]٥٠).

﴿ لاَ تَقْتُلُوا يُوسُفَ ﴾ : فإنّ القتل عظيم.

﴿ وَٱلْقُوهُ فِي غَيَابَتِ الْجُبُ ﴾: في قعره . سمّي بها لغيبوبته عن عين (٧) الناظر .

و قرأ (٨) نافع (٩): «في غيابات» في الموضعين على الجمع ، كأنّه لتلك الجبّ غيابات.

و قرئ (۱۰): «غيبة» و «غيابات» بالتشديد.

﴿ يَلْتَقِطْهُ ﴾: يأخذه.

﴿ بَعْضُ السَّيَّارَةِ ﴾: بعض الَّذين يسيرون في الأرض.

﴿إِنْ كُنْتُمْ فَاعِلِينَ ﴾ ٢: بمشورتي. أو إن كنتم على أن تفعلوا ما يفرق بينه وبين أبيه.

۱. ر:محبّة،

٣ و٤. أنوار التنزيل ٤٨٨/١.

٦. من المصدر.

٨. أنوار التنزيل ١/٨٨٨.

١٠. نفس المصدر والموضع.

۲. أ، ب، ر: تمهدون له.

٥. تفسير القميّ ٣٤٠/١.

٧. ليس في أ، ب.

٩. ليس في أ، ب، ر.

- ﴿ قَالُوا يَا اَبَانَا مَا لَكَ لاَ تَأْمَنَّا عَلَىٰ يُوسُفَ ﴾ : لِمَ تخافنا عليه ؟
- ﴿ وَإِنَّا لَهُ لَنَاصِحُونَ ﴾ ٢٠ ونحن نشفق عليه، ونريد له الخير.

أرادوا به استنزاله عن رأيه في حفظه ، لما تنسّم من حسدهم . والمشهور : «تأمنا» بالإدغام بالإشمام (١).

وعن نافع (٢) بترك الإشمام. ومن الشواذّ ترك الإدغام، لأنّهما من كلمتين، و «تيمنًا» بكسر التاء.

- ﴿ أَرْسِلْهُ مَعَنَا غَداً ﴾: إلى الصحراء.
- ﴿ يَوْتَعْ ﴾ : يتّسع في أكل الفواكه ونحوها. من الربعة ، وهي : الخصب.
  - ﴿ وَنَلْعَبْ ﴾ : بالاستباق والانتضال.
  - وقرأ (٣) ابن كثير: «نرتع» بكسر العين، على أنَّه من: ارتعى يرتعي.
    - ونافع (٤) بالكسر والياء فيه، وفي «يلعب».
- وقرأ (٥) الكوفيّون ويعقوب بالياء والسكون، على إسناد الفعل إلى يوسف.

وقرئ (1): «يرتع» من: أرتع ماشيته. و «يرتع» بكسر العين «ويلعب» بالرفع على الابتداء.

- ﴿ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾ ٢٠ : من أن يناله مكروه.
- ﴿ قَالَ إِنِّي لَيَحْزُنُنِي آنْ تَذْهَبُوا بِهِ ﴾ : لشدّة مفارقته عليّ وقلّة صبري عنه.
  - ﴿ وَاَخَافُ اَنْ يَأْكُلُهُ الذِّئْبُ ﴾ : لأنّ الأرض كانت مذأبة.

الإشمام ـ عند جمهور النحاة والقرّاء ـ : صَبْغُ الصوت اللغويّ بمسحة من صوت آخر، مثل نطق كثير من
قيس وبني أسد لأمثال : «قيل وبيع» بإمالة تنحو واو المدّ . ومثل إشمام الصاد صوت الزاء في قراءة
الكسائئ بصفة خاصة .

والإشمام أيضاً دلدي القرّاء وحدهم د: الإشارة بالشفتين إلى الضمّة المحذوفة من أخر الكلمة الموقوف عليها بالسكون، من غير تصويت بهذه الضمّة.

٢ و٣. أنوار التنزيل ٤٨٨/١. عـ٦. أنوار التنزيل ٤٨٩/١.

وقيل (١): رأى في المنام أنَّ الذئب قد شدَّ على يوسف، فكان يحذره عليه.

وقد همزها(٢) على الأصل ابن كثير ونافع (في رواية قالون ](٣). وفي رواية الترمذي (٤) وأبو عمرو وقفاً. [وقالون ](٥) وعاصم وابن عامر وحمزة درجاً [ووقفاً ](٢).

واشتقاقه من: تذاءبت الريح: إذا هبّت من كلّ جهة.

﴿ وَٱنْتُمْ عَنْهُ غَافِلُونَ ﴾ ٢٠: لاشتغالكم بالرتع واللعب، أو لقلَّة اهتمامكم بحفظه.

﴿ قَالُوا لَإِنْ أَكَلَهُ الذُّنْبُ وَنَحْنُ عُصْبَةٌ ﴾ : اللام توطئة للقسم، وجوابه:

﴿ إِنَّا إِذاً لَلْخَاسِرُونَ ﴾ ٢ : ضمعفاء مغبونون. أو مستحقّون لأن يدعى عليهم بالخسار (٧).

والواو في «ونحن» للحال.

وفي تفسير العيّاشي (١): عن أبي خديجة (١)، عن رجل، عن أبي عبدالله عليه قال: إنّما ابتلي يعقوب بيوسف أنّه (١٠) ذبح كبشاً سميناً، ورجل من أصحابه [يدعى بقوم](١) محتاج لم يجد ما يفطر عليه. فأغفله، ولم يطعمه. فابتلي بيوسف. وكان بعد ذلك كلّ صباح مناديه ينادي: من لم يكن صائماً، فليشهد غداء يعقوب. فإذا كان المساء، نادى: من كان صائماً، فليشهد عشاء يعقوب.

وفي كتاب علل الشرائع (١٢)، بإسناده إلى عمر بن يزيد، عن أبي عبدالله لله الله قال: إنّ بني يعقوب لمّا سألوا أباهم يعقوب أن يأذن ليوسف في الخروج معهم، قال لهم: إنّي «أخاف أن يأكله الذئب وأنتم عنه غافلون». قال: فقال أبو عبدالله لله الذئب وأنتم عنه غافلون». قال: فقال أبو عبدالله لله الذئب وأنتم عنه غافلون».

٣. من المصدر،

٥. ليس في المصدر.

٧. أ، ب: بالجار.

٩. كذا في المصدر. وفي النسخ: أبي حذيفة.

١١. من المصدر،

ا و ۲. أنوار التنزيل ٤٨٩/١.

٤. المصدر: اليزيدي.

٦. ليس في المصدر.

٨. تفسير العيّاشي ١٦٧/٢، ح٤.

١٠. كذا في المصدر. وفي النسخ: إذ.

۱۲. العلل ۲/۲۰۰، ح٥٦.

٢٨٦ ..... تفسير كنز الدقائق ويحرالغرائب

العلَّة. فاعتلُّوا (١) بها في يوسف.

وفي مجمع البيان (٢): وروي عن النبيّ ﷺ أنّه قال: لا تلقّنوا الكذب، فتكذبوا (٣). إنّ بني يعقوب لم يعلموا أنّ الذئب يأكل الإنسان، حتّى لقّنهم أبوهم!

﴿ فَلَمَّا ذَهَبُوا بِهِ وَأَجْمَعُوا أَنْ يَجْعَلُوهُ فِي غَيَابَتِ الْجُبِّ ﴾ : وعزموا على إلقائه فيها.

وقيل (1): البئر بثر (٥) بيت المقدس، أو بئر بأرض الأردن، أو بين مصر ومدين، أو على ثلاثة فراسخ من مقام يعقوب.

وجواب «لمّا» محذوف، مثل: فعلوا به ما فعلوا من الأذي.

فقد نقل (٢) أنّهم لمّا برزوا به إلى الصحراء، أخذوا يؤذونه ويضربونه، حتّى كادوا يقتلونه. فجعل يصيح ويستغيث. فقال يهوذا: أما عاهدتموني أن لا تقتلوه ؟! فأتوا به إلى البئر، فدلّوه فيها. فتعلّق بشفيرها. فربطوا يديه، ونزعوا قميصه ليلطّخوه بالدم ويحتالوا به على أبيهم. وقال: يا إخوتاه، ردّوا عليّ قميصي، أتواري به. فقالوا: ادع الأحد عشر كوكباً والشمس والقمر يلبسوك ويؤنسوك. فلمّا بلغ نصفها، ألقوه. وكان فيها ماء، فسقط فيه. ثمّ أوى إلى صخرة كانت فيها، فقام عليها يبكي. فجاءه جبرئيل بالوحى.

وفي علل الشرائع (٧): محمّد بن موسى بن المتوكّل الله الله عندالله بن جعفر الحميري، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسن (٨) بن محبوب، عن مالك بن عطية، عن الثمالي قال: صلّيت مع علي بن الحسين عليه الفجر بالمدينة يوم الجمعة. فلمّا فرغ من صلاته وسبحته، نهض إلى منزله وأنا معه. فدعا مولاة له تسمّى

۲. المجمع ۲۱۳/۳.

٤. أنوار التنزيل ٤٨٩/١.

٦. نفس المصدر والموضع.

كذا في المصدر. وفي النسخ: الحسين.

١. أ، ب: فاحتلوا.

٣. المصدر: فيكذبوا.

أ، ب، ر: من.

٧. العلل ٤٧٠٤٥/١ باختلاف يسير.

سكينة. فقال لها: لا يعبر على باب اليوم (١) سائل، إلّا أطعمتموه. فإنّ اليوم يوم الجمعة. قلت له: ليس كلّ من يسأل مستحقاً (٢). فقال: يا ثابت، أخاف أن يكون بعض من يسألنا محقّاً، فلا نطعمه ونردّه، فينزل بنا أهل البيت ما نزل بيعقوب وآله. أطعموهم، أطعموهم.

إنّ يعقوب كان يذبح كلّ يوم كبشاً فيتصدّق منه، ويأكل هو وعياله منه. وإنّ سائلاً مؤمناً صوّاماً محقّاً، له عند الله منزلة، وكان مجتازاً غريباً، اعترّ (٣) على باب يعقوب عشيّة جمعة عند (٤) أوان إفطاره. فهتف على بابه [وقال] (٥): أطعموا السائل المجتاز الغريب الجائع من فضل طعامكم. يهتف بذلك على بابه مراراً، وهم يسمعونه. وقد جهلوا حقّه، ولم يصدّقوا قوله.

فلمّا يئس أن يطعموه وغشيه الليل، استرجع واستعبر (٢) وبكى (٧) وشكى جـوعه إلى الله ﷺ وبات (٨) طاوياً (٩) وأصبح صائماً جـائعاً حـامداً لله. وبـات يـعقوب وآل يعقوب شباعاً بطاناً.

[فلمًا جاء الليلة الثانية ، جاء ووقف يهتف على بابه : أطعموا السائل المجتاز الغريب الجائع من فضل طعامكم. يهتف بذلك على بابه مراراً ، وهم يسمعونه . وقد جهلوا حقّه ، ولم يصدّقوا قوله . فلمّا يئس من أن يطعموه ، وغشيه الليل ، استرجع واستعبر وبكى ، وشكى جوعه إلى الله ﷺ وبات طويّاً . وأصبح صائماً حامداً جائعاً صابراً . وأصبح آل يعقوب شباعاً بطاناً ] (١٠) وأصبحوا وعندهم فضلة من طعامهم .

٥. ليس في المصدر.

٧. ليس في المصدر.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: محقًّا.

١. ليس في المصدر.

٣. الاعترار:إتيان الفقير للمعروف من غير أن يسأل.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: غير.

استعبر: بكى حتى جرى دمعه.

۸. يوجد في أ، ر.

٩. الطاوي: الجائع.

١٠. ليس في المصدر.

ذلَّة استجررت (١) بها غضبي، واستوجبت بها أدبي ونزول عقوبتي وبلوائي (٢) عــليك وعلى ولدك. يا يعقوب، إنّ أحبّ أنبيائي إليّ وأكرمهم عليّ، من رحم مساكين عبادي، وقرّبهم إليه، وأطعمهم، وكان لهم (٣) مأوي وملجأ.

يا يعقوب، أما رحمت ذميال (٤) عبدي المجتهد في عبادتي، القانع باليسير من ظاهر الدنيا عشاء أمس لما اعترّ (٥) ببابك أوان إفطاره، وهتف بكم: «أطعموا السائل الغريب المجتاز القانع» فلم تطعموه شيئاً، فاسترجع واستعبر، وشكي ما به إلى. وبات (٢) طاوياً حامداً لي صابراً (٧). فأصبح صائماً، وأنت يا يـعقوب وولدك شـباعاً، وأصبحتم وعندكم فضلة من طعامكم!

أو ما علمت يا يعقوب، أنَّى بالعقوبة والبلوى إلى أوليائي أسرع منِّي بها إلى أعدائي ؟! وذلك حسن النظر منّي لأوليائي، واستدراج منّي لأعدائي.

أما وعزّتي، لأنزلنّ بك بلائي، ولأجعلنّك وولدك غـرضاً لمـصائبي، ولأؤدّبـنّك بعقوبتي. فاستعدُّوا لبلائي. وارضوا بقضائي. واصبروا للمصائب.

فقلت لعليّ بن الحسين النَّكِيُّا: جعلت فداك، متى رأى يوسف الرؤيا؟ فقال: في تلك الليلة الّتي بات فيها يعقوب شبعاناً (٨)، وبات فيها ذميال طاوياً جائعاً.

فلمًا رأى يوسف الرؤيا، وأصبح فقصها على أبيه يعقوب، فاغتم يعقوب لمّا سمع من يوسف الرؤيا(١٠)، مع ما أوحى الله ١٤٠٠ إليه أن استعد (١٠) للبلاء . فقال يعقوب ليوسف: لاتقصص (١١) رؤياك هذه على إخوتك فإنّى أخاف أن يكيدوا لك كيداً. فلم يكتم يوسف رؤياه، وقصّها على إخوته.

<sup>1.</sup> كذا في المصدر. وفي النسخ: استحدثت.

٣. يوجد في ب.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: أعتري.

٧. ليس في المصدر.

٩. ليس في المصدر،

۱۱. ر: زيادة «لا تقصص».

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: بلاتي.

٤. الظاهر أنّ ذميال اسم ذلك الرجل.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: ويأت.

٨. المصدر: شباعاً.

١٠. كذا في المصدر. وفي النسخ: استعدوا.

قال عليّ بن الحسين للنِّلاِ: وكانت أوّل بلوى نزلت بيعقوب وآل يعقوب الحسد ليوسف، لمّا سمعوا منه الرؤيا.

قال: فاشتدّت رقّة يعقوب على يوسف، وخاف أن يكون ما أوحى الله ﷺ إليه من الاستعداد للبلاء، إنّما (١) هو في يوسف خاصّة، فأشتدّت رقّته عليه من بين ولده.

فلمّا رأى إخوة يوسف ما يصنع يعقوب بيوسف، وتكرمته (٢) إيّاه، وإيثاره إيّاه عليهم، اشتد ذلك عليهم، وبدأ البلاء فيهم. فتآمروا (٢) فيما بينهم وقالوا: إنّ يوسف وأخاه «أحبّ إلى أبينا منّا ونحن عصبة إنّ أبانا لفي ضلال مبين اقتلوا يوسف أو اطرحوه أرضاً يخل لكم وجه أبيكم وتكونوا من بعده قوماً صالحين» أي تتوبون. فعند ذلك قالوا: «يا أبانا ما لك لا تأمنًا على يوسف وإنّا له لناصحون أرسله معنا غداً يرتع ويلعب» الآية. فقال يعقوب: «إنّى ليحزنني أن تذهبوا به وأخاف أن يأكله الذئب».

فانتزعه حذراً عليه من أن تكون البلوى من الله على يعقوب في يـوسف خـاصّة، لموقعه من قلبه وحبّه له.

قال: فغلبت قدرة الله وقضاؤه ونافذ أمره في يعقوب ويوسف وإخوته، فلم يقدر يعقوب على دفع البلاء عن نفسه، ولا عن يوسف وولده. فدفعه إليهم، وهو لذلك كاره (١) متوقع للبلوى من الله في يوسف.

فلمًا خرجوا من منزلهم، لحقهم أبوهم (٥) مسرعاً. فانتزعه من أيديهم، فضمّه إليه، واعتنقه وبكي، ودفعه إليهم. فانطلقوا به مسرعين مخافة أن يأخذه منهم ولا يـدفعه إليهم.

فلمًا مضوا(١)به، أتوابه غيضة أشجار فقالوا: نذبحه ونلقيه تحت هذه الشجرة،

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: من مكرمته.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: كان.

٦. المصدر: امنعوا.

١. ليس في المصدر.

٣. أي فتشاوروا.

ليس في المصدر.

فيأكله الذئب الليلة. فقال كبيرهم يهوذا (١٠): لاتقتلوا يوسف ولكن «ألقوه في غيابة الجبّ يلتقطه بعض السيّارة إن كنتم فاعلين».

فانطلقوا به إلى الجبّ وألقوه فيه، وهم يظنّون أنّه يغرق فيه. فلمّا صـار فـي قـعر الجبّ، ناداهم: يا ولد رومين، اقرؤوا يعقوب منّى السلام. فلمّا سمعوا كــلامه، قــال بعضهم لبعض: لا تزالوا من هاهنا، حتّى تعلموا أنّه قد مات. فلم يزالوا بحضرته، حتّى أيسوا(٢)ورجعوا، وسيأتي تمام الخبر.

وفي تفسير على بن إبراهيم (٣): فأدنوه (٤) من رأس الجبّ، وقالوا: انْزع قـميصك. فبكي وقال: يا إخوتي، لا تجرّدوني. فسلّ واحد منهم عليه السكّين وقال: لئن لم تنزعه لأقتلنَك، فنزعه. فدلُّوه في البئر(٥) وتنحُّوا عنه.

فقال يوسف في الجبّ: يا إله إبراهيم وإسحاق ويعقوب، ارحم ضعفي وقلّة حيلتي وصغري.

ثمّ قال على بن إبراهيم ـ ونسب ابن طاووس قوله هذا إلى الصادق لللله : ـ

ورجع إخوته فقالوا: نعمد إلى قميصه، فنلطّخه بالدم ونقول لأبينا: إنَّ الذَّئب أكله. فقال لهم أخوهم (٦) لاوي: يا قوم، ألسنا بني يعقوب اسرائيل الله ابن إسحاق ذبيح الله (٧) ابن إبراهيم خليل الله ؟! أفتظنُّون أنَّ الله يكتم هذا الخبر عن أنبيائه ؟!

[فقالوا: وما الحيلة؟ قال: نقوم ونغتسل ونصلَّى جماعة، ونتضرّع إلى الله تعالىٰ أن يكتم ذلك الخبر عن نبيّه ](^) فإنّه جواد كريم. فقاموا واغتسلوا. وكانوا في سنّة إبراهيم وإسحاق ويعقوب أنَّهم لا يصلُّون جماعة حتَّى يبلغوا أحد عشر [رجـالاً](١٠) فميكون

٦. ليس في المصدر.

المصدر: امسوا.

١. ليس في المصدر.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: فأتوه. ٣. تفسير القمئ ٣٤٢\_٣٤٠/١ باختلاف يسير.

٥. كذا في ب. وفي النسخ والمصدر: اليم،

٧. المصدر: نبيّ الله. ٩. من المصدر.

أيس في المصدر.

واحد منهم إماماً، وعشرة يصلُّون خلفه.

قالوا: وكيف نصنع، وليس لنا إمام؟ فقال لاوي: نجعل الله إمامنا. فصلّوا وتضرّعوا(١) وبكوا. وقالوا: يا ربّ، اكتم علينا هذا.

وفي أصول الكافي (٢): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن محبوب، عن الحسن بن عمّار الدهان، عن مسمع، عن أبي عبدالله عليه قال: لمّا طرح إخوة يوسف [يوسف] (٢) في الجبّ، أتاه جبرئيل عليه فدخل عليه فقال: يا غلام، ما تصنع هاهنا؟! فقال: إنّ إخوتي ألقوني في الجبّ. قال: أفتحبّ أن تخرج منه؟ قال: ذاك إلى الله ﷺ، إن شاء أخرجني.

قال: فقال له: إنّ الله يقول لك: ادعني بهذا الدعاء حتّى أخرجك من الجبّ. فقال له: وما الدعاء؟ قال: قل: «اللهم إنّى أسألك بأنّ لك الحمد، لا إله إلّا أنت المنّان بديع السماوات والأرض، ذوالجلال والإكرام، أن تصلّي على محمّد وآل محمّد، وأن تجعل لى ممّا أنا فيه فرجاً ومخرجاً».

قال: ثم كان من قصّته ما ذكر الله في كتابه.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤) نحوه سنداً ومتناً. وزاد بعد قوله: «ومخرجاً»: «وارزقني من حيث أحتسب ومن حيث لا أحتسب». فدعا ربّه، فجعل له من الجبّ فرجاً، ومن كيد المرأة مخرجاً. وآتاه ملك مصر، من حيث لا يحتسب.

وفي أمالي شيخ الطائفة (٥)، بإسناده إلى أبي بصير قال: قلت لأبي عبدالله الصادق عليه الله عنه الله عليه الله الصادق عليه الله المان دعاء يوسف عليه في الجبّ؟ فإنّا قد اختلفنا فيه.

فقال: إن يوسف التل لم صار في الجب، وأيس من الحياة، قال: «اللهم إن كانت الخطايا والذنوب قد أخلقت وجهي عندك، فلن ترفع لي إليك صوتاً، ولن تستجيب

۲. الکافی ۲/۲۵۵۱ ح ٤.

٤. تفسير القميّ ٣٥٤/١.

١. كذا في المصدر. وفي النسخ: جزعوا.

٣. من المصدر،

٥. أمالي الطوسي /٣٢٩ح٤ قريب منه.

لي دعوة، فإنّي أسألك بحق الشيخ يعقوب، فارحم ضعفه، واجمَع بيني وبـينه. فـقد علمت رقّته على، وشوقى إليه».

﴿ وَاَوْحَيْنَا اِلَيْهِ ﴾ : أو حي إليه في صغره ، كما أو حي إلى يحيى وعيسي عَلَمْنِكُ .

﴿ لَتُنَبِّنَنَّهُمْ بِأَمْرِهِمْ هَذَا ﴾ : لتحدّثنَّهم بما فعلوا بك.

﴿ وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ ﴾ ٢٠ أنّك يوسف (١) لعلوّ شأنك، وبُعده عن أوهامهم، وطول العهد المغيّر للحليّ والهيئات.

وذلك إشارة إلى ما قال لهم بمصر، حين دخلوا عليه ممتارين، فعرفهم وهم له منكرون. بشره بما يؤول إليه أمره، إيناساً له، وتطييباً لقلبه.

وقيل (٢): «وهم لا يشعرون» متّصل بِـ «أوحينا». أي: آنسناه بـالوحي، وهـم لا يشعرون ذلك.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): وفي رواية أبي الجارود عن أبي جعفر الله في قوله: «لتنبّئنهم بأمرهم هذا وهم لا يشعرون» يـقول: لا يشعرون أنّك أنت يـوسف. أتـاه جبرئيل، فأخبره بذلك.

وفي علل الشرائع <sup>(٤)</sup>، وفي تفسير العيّاشيّ <sup>(٥)</sup> عن السجاد عليَّا أنّه سئل: ابن كم كان يوسف يوم ألقوه في الجبّ؟ قال:كان ابن تسع <sup>(٦)</sup>سنين.

وفي تفسير العيّاشي (٧): عن زيد الشحام، عـن أبـي عـبدالله للطِّلِةِ قـوله: «لتـنبّننّهم بأمرهم هذا وهم لا يشعرون» قال:كان ابن سبع سنين.

﴿ وَجَاؤُوا آبَاهُمْ عِشَاءً ﴾ : آخر النهار.

وقرئ (٨): «عشيّاً» وهو تصغير عشي. و«عُشي» بالضمّ والقصر، جمع أعشى. أي عشوا من البكاء.

۱. ب: ليوسف.

٣. تفسير القميّ ٢٤٠/١.

٥. تفسير العيّاشي ١٧٢/٢، ح ١٦.

٧. نفس المصدر والمجلد/١٧٠، ح٧.

٢. أنوار التنزيل ٤٨٩/١.

٤. العلل/٤٤، ح١.

٦. ب، العيّاشي: سبع.

٨. أنوار التنزيل ٤٨٩/١.

## ﴿ يَبْكُونَ ﴾ ٢٠ : متباكين.

نقل أنّه لمّا سمع بكاءهم، فزع وقال: ما لكم يا بنيّ ؟ وأين يوسف؟

﴿ قَالُوا يَا أَبَانًا إِنَّا ذَهَبْنَا نَسْتَبِقُ ﴾ : نتسابق في العدو أو الرمي .

وقد يشترك الافتعال والتفاعل، كالانتضال والتناضل.

﴿ وَ تَرَكْنَا يُوسُفَ عِنْدَ مَتَاعِنَا فَأَكَلَهُ الذُّنْبُ وَمَا أَنْتَ بِمُؤْمِنِ لَنَا ﴾ : بمصدّق لنا.

﴿ وَلَوْ كُنَّا صَادِقِينَ ﴾ ٢٠ : لسوء ظنَّك بنا وفرط محبَّتك ليوسف.

﴿ وَجَاؤُوا عَلَىٰ قَمِيصِهِ بِدَمٍ كَذِبٍ ﴾ : أي ذي كذب، بمعنى : مكذوب فيه. ويجوز أن يكون وصفاً بالمصدر للمبالغة.

وقرئ (١) بالنصب، على الحال من الواو. أي جاؤوا كاذبين. و «كدب» بالدال غير المعجمة، أي كدر أو طريّ. وقيل: أصله البياض الخارج على أظفار الأحداث، فشبّه به الدم اللاصق على القميص.

و «على قميصه» في موضع النصب، على الظرف، أي فوق قميصه. أو على الحال من الدم، إن جوز تقديمها على المجرور.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): وفي رواية أبي الجارود، عن أبسي جعفر للللهِ في قوله: «وجاؤوا على قميصه بدم كذب» قال: إنّهم ذبحوا جدياً على قميصه.

وفي تفسير العيّاشي (٣)؛ عن أبي جميل (٤)، عن رجل، عن أبي عبدالله للنِّيلَةِ قال: لمّا أوتي بقميص يوسف يعقوب، فقال: اللهمّ لقدكان ذئباً رقيقاً حين لم يشقّ القميص! قال: وكان به نضح من دم.

وفيه (٥): قال: ماكان أشد غضب ذلك الذئب على يوسف، وأشفقه (٦) على قميصه، حيث أكل يوسف ولم يمزّق قميصه!

٢. تفسير القمئ ٣٤١/١.

١. أنوار التنزيل ٤٩٠/١.

٤. المصدر: أبي جميلة.

٣. تفسير العيّاشي١٧١/٢ - ٩.

٥. لم نعثر على هذه الرواية في تفسير العيّاشي، ولكن رواه القميّ في تفسيره ٣٤٢/١.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: الشفقة.

وفي مجمع البيان (١): وروي أنّه ألقى ثوبه على وجهه وقال: يايوسف، لقد أكلك ذئب رحيم! أكل لحمك ولم يشقّ قميصك!

وفي كتاب الخصال (٢)، عن أبي عبدالله للنِّلْإِ قال:كان في قميص يوسف ثلاث آيات في قوله: «جاؤوا على قميصه بدم كذب»، وقوله (٣٠): «إن كان قيميصه قدّ من قبل»، و قوله (٤) تعالئ: «اذهبوا بقميصي هذا».

﴿ قَالَ بَلْ سَوَّلَتْ لَكُمْ أَنْفُسُكُمْ آمْراً ﴾: أي سهلت لكم، وهـوّنت فـي أعـينكم أمـراً عظيماً. من السول، وهو الاسترخاء.

﴿ فَصَبْرٌ جَمِيلٌ ﴾ : أي فأمري صبر جميل. أو فصبر جميل أجمل.

وفي الحديث النبوي (٥): الصبر الجميل الذي لاشكوى فيه إلى الخلق. ورواه ابن عقدة عن الصادق للثُّلِيرُ والعيَّاشي عن الباقر للثُّلِدُ .

﴿ وَاللَّهُ الْمُسْتَعَانُ عَلَىٰ مَا تَصِفُونَ ﴾ ٢٠ على احتمال ما تصفونه من هلاك يوسف.

في كتاب علل الشرائع (٦) وفي تفسير العيّاشي (٧) عن السجاد للسِّلا أنَّه لمّا سمع مقالتهم استرجع واستعبر، وذكر ما أوحى الله إليه من الاستعداد للبلاء. [فيصبر](٨) وأذعن للبلاء (١٠). [يعني بسبب غفلته عن إطعامه الجار الجائع ] (١٠) فقال لهم: «بـل سوّلت لكم أنفسكم أمراً». وماكان الله ليطعم لحم يوسف الذئب من قبل أن أرأى (١١) تأويل رؤياه الصادقة.

﴿ وَجَاءَتْ سَيَّارَةٌ ﴾: رفقة.

٢. الخصال ١١٨/١، ح١٠٤.

١. المجمع ٢١٨/٣.

٤. يوسف/٩٣.

٣. يوسف/٢٦.

٦. العلل ٢٧/١.

٥. تفسيرالصافي ٨٢٤/٤.

٨. من المصدرين.

٧. تفسير العيّاشي ١٦٩/٢، ح٥.

٩. كذا في العلل. وفي النسخ والعيّاشي: للبلوي. ١٠. ليس في المصدرين.

١١. كذا في العلل. وفي العيّاشي: أرى. وفي النسخ: أدى.

قيل (١): يسيرون من مدين إلى مصر. فنزلوا قريباً من الجبّ. وكان ذلك بعد ثلاث أيّام من إلقائه فيه.

﴿ فَأَرْسَلُوا وَارِدَهُمْ ﴾ : الَّذي يرد الماء ويستقي لهم.

قيل (٢): وكان مالك بن ذعر الخزاعيّ.

﴿ فَآدُليٰ دَلُوهُ ﴾ : فأرسلها في الجبّ ليملأها، فتدلّي ٣٠) بها يوسف. فلمّا رآه

﴿ قَالَ يَا بُشْرَىٰ هَذَا غُلَامٌ ﴾: نادى البشرى بشارة لنفسه، أو لقومه، كأنّه قال: تعالى، فهذا أوانك.

وقيل (٤): هو اسم صاحب له، ناداه ليعينه على إخراجه.

وقرأ (٥) غير الكوفيّين: «يا بشراي» بالإضافة. وأمال فتحة الراء حمزة والكسائيّ. وقرأ (٢) و رش بين اللفظين.

وقرئ (٧٠): «يا بشرى» بالإدغام، وهو لغة. و «بشراي، بالسكون على قصد الوقف.

﴿ وَاسَرُّوهُ ﴾ : قيل (٨): أي الوارد وأصحابه من سائر الرفقة.

وقيل (٩): أخفوا أمره وقالوا لهم: دفعه أهل الماء إلينا لنبيعه لهم بمصر.

والظاهر أنّ الضمير لإخوة يوسف. وذلك أنّ يهوذاكان يأتيه كلّ يوم بالطعام. فأتاه يومئذ، فلم يجده فيها. فأخبر إخوته. فأتوا الرفقة، وقالوا: هذا غلامنا أبـق (١٠) مـنّا، فاشتروه. وسكت يوسف مخافة أن يقتلوه.

﴿ بِضَاعَةً ﴾ : نصب على الحال. أي أخفوه متاعاً للتجارة. واشتقاقه من البضع، فإنّه ما يبضع من المال للتجارة.

﴿ وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِمَا يَعْمَلُونَ ﴾ ٢ : لم يخف عليه أسرارهم، أو صنيع إخوة يوسف بأبيهم وأخيهم.

﴿ وَشَرَوْهُ بِثَمَنِ ﴾ : وباعوه . وفي مرجع الضمير الوجهان . أو : اشتروه من إخوته .

٣. أ، ب، ر: فتدالي.

١٠. أبق: هرب.

١ و٢. أنوار التنزيل ٤٩٠/١.

٤٤٠. أنوار التنزيل ٤٩٠/١.

﴿بَخْس﴾: مبخوس، لزيفه أو نقصاله.

﴿ دَرَاهِمَ ﴾: بدل من الثمن.

﴿مَعْدُودَةِ ﴾: قليلة.

فإنَّهم كانوا يزنون ما بلغ الأوقية، ويعدُّون ما دونها. وكان عشرين درهماً.

وفي عيون الأخبار (١)، في باب ما جاء عن الرضا للبُّلِّ في خبر الشاميّ ، وما سأل عنه أميرالمؤمنين عليُّلًا في جامع الكوفة، حديث طويل. وفيه: وسأله (٢) عن أوَّل من وضع سكَّة الدنانير والدراهم؟ فقال: نمرود بن كنعان.

وفي كتاب علل الشرائع (٣)، بإسناده إلى محمّد بن يعقوب، عن عليّ بـن محمّد، بإسناده رفعه قال: قال أميرالمؤمنين الله البعض أصحابه وقد سأله عن مسائل: وإنَّـما سمّى الدرهم درهماً؛ لأنّه دارهم من جمعه ولم ينفقه في طاعة الله، أورثه النار.

﴿ وَكَانُوا فِيهِ ﴾: في يوسف.

﴿ مِنَ الزَّاهِدِينَ ﴾ ۞: من الراغبين عنه.

والضمير في «وكانوا» إن كان للإخوة فظاهر، وإن كان للرفقة ـ وكانوا بائعين ـ فزهدهم فيه لأنَّهم التقطوه، والملتقط للشيء متهاون به، خائف عن حال انتزاعه، مستعجل في بيعه. وإن كانوا مبتاعين، فلأنَّهم اعتقدوا أنَّه أبق.

و «فيه» متعلق بـ «الزاهدين» إن جعل اللام للتعريف. وإن جعل بمعنى «الذي» فهو متعلق بمحذوف يبيّنه «الزاهدين». لأنّ متعلّق الصلة لا يتقدّم على الموصول.

وفي تفسير على بن إبراهيم (٤): أخبرنا أحمد بن ادريس، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر (٥)، عن الرضاطليَّةِ في قول الله ﷺ: «وشروه بثمن بخس دراهم معدودة» قال: كانت عشرين درهماً. والبخس النقص. وهي قيمة

١. العيون ١٩٢/١، ح ١.

كذا في المصدر. وفي النسخ: سئل.

٣. العلل ٢/١، ح ١.

٤. تفسير القمق ٣٤١/١.

٥. المصدر: «عن أبي بصير» بدل «بن أبي نصر».

كلب الصيد إذا قتل كان قيمته عشرين درهماً.

وفي مجمع البيان (١): وكانت الدراهم عشرين درهماً. وهو المرويّ عن عليّ بسن الحسين عليًّا. قال: وكانوا عشرة اقتسموها درهمين درهمين.

وفي كتاب الخصال (٢)، عن أبي عبدالله لطليلا في سؤال بعض اليهود عـليّاً لطلِلا عـن الواحد إلى الماثة: فما العشرون؟ قال: بيع يوسف بعشرين درهماً.

وفي تفسير العيّاشي (٣): عن الحسن، عن رجل، عن أبي عبدالله عليّلًا في قـوله: «وشروه بثمن بخس دراهم معدودة» قال: كانت عشرين درهماً.

عن ابن حصين <sup>(٤)</sup>عن أبي جعفر الله في قول الله: «وشروه» إلى قـوله: «مـعدودة» قال:كانت الدراهم ثمانية عشر درهماً.

وبهذا الإسناد (٥) عن الرضاطيُّلِ قال: كانت الدراهم عشرين درهماً. وهي قيمة كلب الصيد إذا قتل. والبخس النقص.

ويمكن الجمع بين الأخبار بأنّ الثمن الّذي باعوه به، هو العشرون، واستحطّوا درهمين منه بعد العقد على عشرين.

وفي كتاب علل الشرائع (٦) وفي الحديث السابق عن عليّ بن الحسين عليه إنهم لمّا أصبحوا قالوا: انطلقوا بنا حتّى ننظر ما حال يوسف، أمات أم هو حيّ. فلمّا انتهوا إلى الجبّ وجدوا بحضرة الجبّ سيّارة، وقد أرسلوا واردهم وأدلى دلوه. فلمّا جذب دلوه، فإذا هو بغلام متعلّق بدلوه، فقال لأصحابه: يا بشرى، هذا غلام!

فلمًا أخرجوه، أقبل إليهم إخوة يوسف، فقالوا: هذا عبدنا سقط [منّا](٧) أمس في هذا الجبّ، وجئنا اليوم لنخرجه. فانتزعوه من أيديهم. وتنحّوا به ناحية فقالوا: إمّا أن

۲. الخصال ۵۹۷/۲، ح۱.

٤. تفسير العيّاشي ١٧٢/٢، ح ١٤.

٦. العلل ٤٨/١ ح ١.

١. المجمع٢٢٠/٣.

٣. تفسير العيّاشي ١٧٢/٢ ، ح١١.

٥. نفس المصدر والموضع، ح ١٥.

٧. من المصدر.

تقرّ لنا أنّك عبدنا، فنبيعك [على ](١) بعض هذه السيّارة، أو نقتلك! فقال لهم يوسف: لاتقتلوني، واصنعوا ما شئتم.

فأقبلوا به إلى السيّارة، فقالوا: أمنكم من يشتري منّا هذا العبد؟ فاشتراه رجل منهم بعشرين درهماً. وكان إخوته فيه من الزاهدين.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): فحملوا يوسف إلى مصر، وباعوه من عزيز مصر. وفي علل الشرائع (٣) عن عليّ بن الحسين عليّا أنّه سئل: كم كان بين منزل يعقوب يومئذ وبين مصر؟ فقال: مسيرة اثني عشر يوماً.

وفي الكافي (٤) وكمال الدين (٥) عن الصادق للنظير في حديث يذكر فيه يوسف للنظر: وكان بينه وبين والده ثمانية عشر يوماً. قال: ولقد سار يعقوب وولده عند البشارة مسيرة (٦) تسعة أيّام من بدوهم (٧) إلى مصر.

ولعلّ الاختلاف في الخبرين باعتبار اختلاف سير السيّارة، فإنّ بعضهم كان يسير اثني عشر يوماً كالراكبين الفرس، وبعضهم ثمانية عشر كالسائرين على الإبل.

﴿ وَقَالَ الَّذِي اشْتَرَاهُ ﴾: قيل (٨): هو العزيز الذي كان على خزائن مصر. وكان اسمه «قطفير» أو «إطفير». وكان الملك يومئذ ريّان بن الوليد العمليقيّ. وقد آمن بيوسف، ومات في حياته.

وقيل (٩)كان فرعون موسى عاش أربعمائة سنة بدليل قوله (١٠): «ولقد جاءكم يوسف من قبل بالبيّنات». والمشهور أنّه من أولاد فرعون يوسف، والآية من قبيل خطاب الأولاد بأحوال الآباء.

٢. تفسير القميّ ٣٤٢/١.

٤. الكافي ٧١/٣٣٦، ح٤.

٦. كمال الدين: في.

٨. أنوار التنزيل ٤٩١/١، وفي ب: «يعنى» بدل «قيل».

۱۰. غافر/۲٤.

١. من المصدر.

٣. العلل ١٨٨١، ح ١.

ه. كمال الدين ١٤٤/١، ح ١١.

٧. ليس في كمال الدين: من بدوهم.

٩. نفس المصدر والموضع.

نقل (١) أنّه اشتراه العزيز، وهو ابن سبع عشرة سنة. ولبث في منزله ثـلاث عشـرة سنة. واستوزره الريان، وهو ابن ثلاث سنة. أعطاه الله العلم والحكمة، وهو ابن ثلاث وثلاثين سنة. وتوفّي وهو ابن مائة وعشرين.

واختلف فيما اشتراه به من جعل شرائه غير الأوّل. فقيل (٢): عشرون ديناراً وزوجا نعل وثوبان أبيضان. وقيل (٣): ملؤه فضّة. وقيل (٤): ذهباً.

﴿ مِنْ مِصْرَ لِامْرَأَتِهِ ﴾ : وكان اسمها (٥) زليخاكما يأتي في الخبر.

﴿ أَكْرِمِي مَثْوَاهُ ﴾ : اجعلي مقامه عندنا كريماً ، أي حسناً . والمعنى : أحسني تعهده .

﴿ عَسَىٰ أَنْ يَنْفَعَنَا ﴾ : في ضياعنا وأموالنا، ونستظهر به في مصالحنا.

﴿ أَوْ نَتَّخِذَهُ وَلَداً ﴾ : نتبنَّاه \_ وكان عقيماً \_لما تفرَّس فيه من الرشد.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢٠): ولم يكن له ولد. فأكرموه وربّوه. فلمّا بلغ أشدّه، هوته امرأة العزيز. وكانت لا تنظر يوسف امرأة إلّا هـوته، ولا رجـل إلّا أحـبّه. وكـان وجهه مثل القمر ليلة البدر.

﴿ وَكَذَلِكَ مَكَنَّا لِيُوسُفَ فِي الْأَرْضِ ﴾ :كما مكنّا محبّته في قلب العزيز ، أو كما مكنّاه في منزله ، أو كما أنجيناه وعطفنا عليه العزيز ، مكّنّا له فيها .

﴿ وَلِنُعَلَّمَهُ مِنْ تَأْوِيلِ الْآحَادِيثِ ﴾: عطف على مضمر، تقديره: ليتصرّف فيها بالعدل. ولنعلّمه، أي كان القصد في إنجائه وتمكّنه إلى أن يقيم العدل، ويدبّر أمور الناس، ويعلّم معاني كتب الله وأحكامه، فينفّذها. أو: تعبير المنامات المنبئة عن الحوادث الكائنة، ليستعدّ لها، ويشتغل بتدبيرها قبل أن تحلّ.

﴿ وَاللّٰهُ غَالِبٌ عَلَىٰ اَمْرِهِ ﴾: لا يردّه شيء، ولا ينازعه فيما يشاء. أو: على أمر يوسف. أراد به إخوة يوسف شيئاً، وأراد الله غيره. فلم يكن إلّا ما أراده.

٢-٤. أنوار التنزيل ٤٩١/١.

٦. تفسير القميّ ٣٤٢/١.

١. نفس المصدر والموضع.

ليس في ب.

٣٠٠ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

﴿ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ ٢٠ أنّ الامر كلّه بيده. أو : لطائف صنعه، وخمفايا لطفه.

﴿ وَلَمَّا بَلَغَ اَشُدَّهُ ﴾: منتهى اشتداده في جسمه وقوّته. وهو سنّ الوقوف ما بين الثلاثين والأربعين.

وقيل (١): سنّ الشباب. ومبدؤه بلوغ الحلم.

﴿ آتَيْنَاهُ حُكْماً ﴾ : حكمة . وهو العلم المؤيّد بالعمل . أو : حكماً بين الناس .

﴿ وَعِلْماً ﴾: يعنى على تأويل الأحاديث.

﴿ وَكَذَلِكَ نَجْزِي الْمُحْسِنِينَ ﴾ ٢ : تنبيه على أنّه تعالى إنّهما آتاه ذلك جراءً على إحسانه في عمله، واتّقائه (٢) في عنفوان أمره.

﴿ وَرَاوَدَنْهُ الَّتِي هُوَ فِي بَيْتِهَا عَنْ نَفْسِهِ ﴾ : طلبت وتمحّلت أن يواقعها. من راد يرود: إذا جاء وذهب لطلب شيء. ومنه: الرائد.

﴿ وَغَلَّقَتِ الْآبُوَابَ ﴾: قيل (٣): كانت سبعة. والتشديد للتكثير، أو للمبالغة في الإيثاق.

﴿ وَقَالَتْ هَيْتَ لَكَ ﴾: أي أقبل وبادر. تهيّأت لك. والكلمة على الوجهين اسم فعل بني على الفتح كأين، واللام للتبيين كالتي في: سقيا لك.

وقرأ (١) ابن كثير بالضمّ، تشبيهاً له بحيث. ونافع وأبـوعامر بـالفتح وكسـر الهـاء كحيط، وهو لغة فيه.

و قرأ (ه) هشام كذلك إلّا أنّه يهمز. وقد روي عنه ضمّ التاء.

وقرئ (٢): «هيت» كجير و «هثت» كجثت ، من هاء يهيء: إذا تهيّأ. وعلى هذا فاللام من صلته.

٢. كذا في المصدر، وفي النسخ: احصائه.

ع. أنوار التنزيل ٤٩٢/١.

٦. أنوار التنزيل ٤٩٢/١.

١. أنوار التنزيل ٤٩١/١.

٣. أنوار التنزيل ٤٩١/١.

٥. أنوار التنزيل ٤٩٢/١.

وفي مجمع البيان (١<sup>)</sup>: وروي عن عليّ للطِّلِّ : «هنت لك» بالهمزة وضمّ التاء.

﴿ قَالَ مَعَاذَ اللهِ ﴾ : أعوذ بالله معاذاً.

﴿ إِنَّهُ ﴾: أي الشأن

﴿ رَبِّي آخْسَنَ مَثْوَايَ ﴾ : سيّدي «قطفير» أحسن تعهدي، اذ قال لك : «أكرمي مثواه». فما جزاؤه أن أخونه في أهله.

وقيل (<sup>٢)</sup>: الضمير لله، أي إنّه خالقي، وأحسن منزلتي، بأن عطف عملي قبلبه، فملا أعصمه.

﴿ إِنَّهُ لَا يُفْلِحُ الظَّالِمُونَ ﴾ ٢: المجازون الحسن بالسيّئ.

وقيل: الزناة. فإنّ الزنا ظلم على الزاني والمزنيّ بأهله.

﴿ وَلَقَدْ هَمَّتْ بِهِ وَهَمَّ بِهَا ﴾: قيل (٣): قصدت مخالطته، وقصد مخالطتها. والهمّ بالشيء: قصده والعزم عليه. ومنه: الهمام، وهو الذي إذا همّ بشيء أمضاه.

وقيل (1): المراد بهمّه، ميل الطبع ومنازعة الشهوة، لاالقصد الاختياريّ. وذلك ممّا لا يدخل تحت التكليف. بل الحقيق بالمدح والأجر الجزيل من الله، من يكفّ عن الفعل عند قيام هذا الهمّ، أو مشارفة الهمّ، كقولك: قتلته لو لم أخف الله.

﴿ لَوْلَا أَنْ رَأَى بُرْهَانَ رَبِّهِ ﴾: قيل (٥): أي في قبح الزنا وسوء مغبّته، لخالطها لشبق الغلمة وكثرة المبالغة. والجواب محذوف، يدلّ عليه المذكور سابقاً عند من لم يجوّز تقديم الجزاء عليها. ومن جوّزه، فلا حاجة إليه.

وقیل <sup>۱۷۷</sup>: رأی جبرئیل.

وقيل (٧): تمثّل له يعقوب عاضًا على أنامله.

وقيل (^): قطفير.

وقيل (٩): نودي: يا يوسف، أنت مكتوب في الأنبياء، وتعمل عمل السفهاء ؟!

١. المجمع ٢٢٢/٣.

وفي مجمع البيان (٥)، عن الصادق التلا: «البرهان» النبوّة المانعة من ارتكاب الفواحش، والحكمة الصارفة عن القبائح (٢).

﴿كَذَلِكَ ﴾: أي مثل ذلك التثبيت ثبتناه. أو الأمر مثل ذلك.

﴿ لِنَصْرِفَ عَنْهُ السُّوءَ ﴾ : خيانة السيّد.

﴿ وَالْفَحْشَاءَ ﴾ : الزنا.

وفي كتاب معاني الأخبار (٧) بإسناده إلى خلف بن حمّاد، عن رجل، عن أبي عبدالله عليه قال: قال الله على: أن يدخل في الزنا.

﴿إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا الْمُخْلَصِينَ ﴾ ٢٠ الذين أخلصهم الله لطاعته.

وقرأ (^) ابن كثير وأبو عمرو وابن عامر ويعقوب بالكسر في كلّ القرآن، أي الذيـن أخلصوا دينهم لله.

٢. من المصدر.

٤. المصدر: تفرّد.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: القبيح،

٨. أنوار التنزيل ٤٩٢/١.

١. الاحتجاج ٣٤٥/١، ٣٤٩.

٣. كذا في المصدر، وفي النسخ: تخليهم.

٥. المجمع ٢٢٥/٣.

٧. المعاني /١٧٢، ح ١.

وفي عيون الأخبار (١)، في باب مجلس الرضا للظ عند المأمون، مع أهل الملل والمقالات، وما أجاب به عليّ بن الجهم في عصمة الأنبياء صلوات الله عليهم، حديث طويل. وفيه يقول للظ : وأمّا قوله في يوسف للظ : «ولقد همّت به وهمّ بها» فإنّها همّت بالمعصية، وهمّ يوسف بقتلها إن أجبرته، لعظم ما تنداخله. فنصرف الله عنه قتلها والفاحشة. وهو قوله: «كذلك لنصرف عنه السوء والفحشاء» يعني: القتل والزنا.

وفي مجلس آخر (٢) للرضا علي عند المأمون في عصمة الأنبياء ، بإسناده إلى علي بن محمّد بن الجهم قال: حضرت مجلس المأمون وعنده الرضا علي . فقال له المأمون : يا ابن رسول الله ، أليس من قولك أنّ الأنبياء معصومون؟ قال: بلى . قال: فما معنى قول الله على أن قال: فا خبرني عن قول الله تعالى: «ولقد همّت به وهم بها لولا أن رأى برهان ربّه».

فقال الرضا عليه الله عمت به ولولا أن رأى برهان ربّه لهم بهاكما همّت به لكنّه كان معصوماً ، والمعصوم لا يهم بذنب ولا يأتيه . ولقد حدّثني أبي ، عن الصادق عليه أنّه قال : همّت بأن تفعل ، وهم بأن لا يفعل .

فقال المأمون: لله درّك يا أبا الحسن.

وفي باب آخر (٣)، فيما جاء عن الرضاع الله من الأخبار المجموعة، قال: وبهذا الإسناد عن عليّ بن الحسين عليه الله قال في قول الله على: «لولا أن رأى برهان ربّه» قال: قامت امرأة العزيز إلى الصنم، فألقت عليه ثوباً. فقال لها يوسف: ما هذا؟ فقالت: أستحيي من الصنم أن يرانا. فقال لها يوسف: أتستحيين ممّن لا يسمع ولا يبصر [ولا يفقه] (١)، ولا يأكل ولا يشرب، ولا أستحي أنا ممّن خلق الإنسان وعلّمه؟! فذلك قوله تعالى: «لولا أن رأى برهان ربّه».

٣. العيون ٤٤/٢، ح١٦٢.

۲. العيون ١٥٥/١ -١٦٠، ح١.

١. العيون ١٥٤/١، ح ١.

من المصدر.

وفي تفسير العيّاشي (٢): عن بعض أصحابنا، عن أبي عبدالله السيّالِيّ قال: لمّا همّت به وهمّها، قالت: كما أنت. قال: ولم؟ قالت: أغطّي وجه الصنم لا يرانا. فذكر الله عند ذلك، وقد علم أنّ الله يراه. ففرّ منها (٢).

وأمّا ما رواه عن محمّد بن قيس (٤)، عن أبي عبدالله عليه قال: سمعته يقول: إنّ يوسف لمّا حلّ سراويله، رأى مثال يعقوب [قائماً] (٥) عاضًا على إصبعه، وهو يقول له: يا يوسف! قال: فهرب. ثمّ قال أبو عبدالله عليه الكنّي والله ما رأيت عورة أبي قطّ. ولا رأى أبي عورة جدّي قطّ. ولا رأى أبي عورة جدّي قطّ. ولا رأى جدّي عورة أبيه قطّ. قال: وهبو عاض على إصبعه، فوثب فخرج الماء من إبهام رجله. فموافق لمذهب العامّة، ومحمول على التقيّة.

فقلت: فأيّ شيء رأى؟ قال: لمّا همّت به وهمّ بها، قامت إلى صنم معها في البيت، فألقت عليه ثوباً. فقال لها يوسف: ما صنعت؟ قالت (٨): طرحت عليه ثوباً، أستحيي أن يرانا. قال: فقال يوسف: فأنت تستحين من صنمك وهو لا يسمع ولا يبصر، ولا أستحيى أنا من ربي ؟!

١. أمالي الصدوق/٩١، ح٣.

٣. المصدر: فقرُ منها هارياً.

ه. من المصدر،

٧. تفسير العيّاشي ١٧٤/٢، - ١٩.

٢. تفسير العيّاشي ١٧٣/٢، ح١٧.

نفس المصدر والموضع ع ١٨٠.

٦, في النسخ: على.

٨. المصدر: قال.

إسحاق بن يسار (١)، عن أبي عبدالله عليه إن الله بعث إلى يوسف وهو في السجن :
يا ابن يعقوب، ما أسكنك مع الخطّائين؟ قال: جرمي (١). فاعترف (١) بمجلسه منها
مجلس الرجل من أهله.

واعلم أنّ العامّة ـ خذلهم الله ـ نسبوا إلى يوسف للسلِّ في هذا المقام أموراً، [ورووا بها رواياتاً مختلقة لايليق للمؤمن نقلها، فكيف باعتقادها!](؛).

ولنعم ما قيل (٥): إنّ الذين لهم تعلّق بهذه الواقعة هم: يوسف عليّه والمرأة، وزوجها، والنسوة، والشهود، وربّ العالمين، وإبليس. وكلّهم قالوا ببراءة يوسف عن الذنب. فلم يبق لمسلم توقّف في هذا الباب:

أمّا يوسف؛ فلقوله (٢٠): «هي راودتني عن نفسي». وقوله (٢٠): «ربّ السجن أحبّ إليّ ممّا يدعونني إليه».

وأمّا المرأة؛ فلقولها (٨): «و لقد راودته عن نفسه فاستعصم». وقالت (٩): «الآن حصحص الحقّ أنا راودته عن نفسه».

وأمّا زوجها؛ فلقوله (١٠٠): «إنّه من كيدكنّ إنّ كيدكنّ عظيم».

وأمّا النسوة؛ فلقولهنّ (١١): «امرأة العزيز تراود فتاها عن نفسه قد شغفها حبّاً إنّا لنراها في ضلال مبين». وقولهنّ (١٢): «حاش لله ما علمنا عليه من سوء».

١. تفسير العيّاشيّ ١٩٨/٢، ح٨٧. كذا فيه. وفي النسخ: إسحاق بن بشار.

المصدر: زيادة «قال: فاعترف بجرمه فاخرج».

٣. كذا في المصدر . وفي النسخ : فأعرف.

٤. كذا في تفسير الصافي ١٤/٣، و هامش نور الثقلين ٢٠/٢، نقلاً عنه. و في النسخ : «نشير إلى أكثرها سابقاً»
 بدل ما بين المعقوفتين.

٦. يوسف/٢٦. ٧. يوسف/٣٣.

٨. يوسف/٣٢. ٩. يوسف/٥١.

۱۰. يوسف/۲۸. د يوسف/۳۰.

۱۲. يوسف/٥١.

وأمّا الشهود؛ فقوله (١) تعالئ: «شهد شاهد من أهلها» الآية.

وأمّا شهادة الله بذلك؛ فقوله عزّ من قائل: «كذلك لنصرف عنه السوء والفحشاء إنّه من عبادنا المخلصين».

وأمّا إقرار (٢) إبليس بذلك (٣) فقوله (٤): «لأغوينهم أجمعين إلّا عبادك منهم المخلصين». فقد أقرّ إبليس بأنّه لم يغوه.

وعند هذا، نقول لهؤلاء الجهّال الذين نسبوا إلى يوسف عليَّا الفضيحة: إن كانوا من أتباع دين الله، فليقبلوا شهادة الله بطهارته. وإن كانوا من أتباع إبليس وجنوده، فليقبلوا إقرار إبليس بطهارته.

﴿ وَاسْتَبَقَا الْبَابَ ﴾: أي تسابقا إلى الباب.

وحذف الجارّ، أو ضمّن الفعل معنى الابتدار. وذلك أنّ يـوسف للسَّالِي فـرّ عـنها ليخرج. وأسرعت وراءه، لتمنعه الخروج.

﴿ وَقَدَّتْ قَمِيصَهُ مِنْ دُبُرٍ ﴾ : اجتذبته من ورائه ، فقدٌ قميصه .

والقدّ : الشقّ طولاً. والقطّ : الشقّ عرضاً.

﴿ وَاللَّهَيَا سَيِّدَهَا ﴾ : وصادفا زوجها

﴿ لَدَى الْبَابِ قَالَتْ مَا جَزَاءُ مَنْ أَرَاهَ بِأَهْلِكَ سُوءَ إِلَّا أَنْ يُسْجَنَ أَوْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ ﴿ لَدَرت إلى هذا القول، إيهاماً بأنها فرّت منه، تبرئة لساحتها عند زوجها، وتغييره على يوسف وإغراءه به انتقاماً منه.

و «ما» نافية. أو استفهاميّة، بمعنى: أيّ شيء جزاؤه إلّا السجن ؟!

﴿ قَالَ هِيَ رَاوَدَتْنِي عَنْ نَفْسِي ﴾: طالبتني بالمؤاتاة.

وإنّما قال ذلك دفعاً لما عرّضته له من السجن أو العذاب الأليم، ولو لم تكذب لما قاله.

۱. يوسف/٢٦.

٢. ليس في أ، ب.

٤. الحجر /٣٩\_ ٤٤ وص/٨٢\_ ٨٣.

٣. ليس في أ،ب،ر.

﴿ وَشَهِدَ شَاهِدٌ مِنْ آهْلِهَا ﴾ : قيل (١): ابن عمّها.

وقيل (٢): ابن خالها صبيّاً في المهد.

﴿ إِنْ كَانَ قَمِيصُهُ قُدَّ مِنْ قُبُلٍ فَصَدَقَتْ وَهُوَ مِنَ الْكَاذِبِينَ ﴾ ﴿ إِنْ كَانَ يدلَ على أنّها قدّت قميصه من قدّامه بالدفع عن نفسها، أو أنّه أسرع خلفها، فتعشّر بذيله، فأنقدّ جيبه.

﴿ وَإِنْ كَانَ قَمِيصُهُ قُدَّ مِنْ دُبُرٍ فَكَذَبَتْ وَهُوَ مِنَ الصَّادِقِينَ ﴾ ۞: لأنّه يــدلّ عــلى أنّــها تبعته، فاجتذبت ثوبه فقدّته.

والشرطيّة محكيّة على إرادة القول، أو على أنّ فعل الشهادة من القول ونحوه. ونظيره قولك: إن أحسنت إليّ، فقد أحسنت إليك. فإنّ معناه: إن تمنن عليّ بإحسانك، أمنن عليك بإحساني السابق.

وقرئ (٤): «من قبل» و «من دبر» بالضم لأنّهما قطعا عن الإضافة ، كَقَبْل وبَعْد بالفتح ، كأنّهما جعلا علمين للجهتين ، فمنعا من الصرف ، وبسكون العين .

وفي كتاب الخصال (٥)، عن أبي عبدالله عليه قال: كان في قميص يوسف ثلاث آيات في قوله تعالى: «إن كان قميصه قدّ من في قوله تعالى: «إن كان قميصه قدّ من قبل» الآية. وقوله تعالى: «اذهبوا بقميصى هذا» الآية.

﴿ فَلَمَّا رَأَى قَمِيصَهُ قُدَّ مِنْ دُبُرٍ قَالَ إِنَّهُ ﴾ : إنّ قولك : «ما جزاء من أراد بأهلك سوءً» . أو إن السوء . أو إنّ هذا الأمر

﴿ مِنْ كَيْدِكُنَّ ﴾ : من حيلتكنّ .

١ و٢. أنوار التنزيل ٤٩٢/١.

٤. أنوار التنزيل ٤٩٣/١.

٣. تفسير القميّ ٣٤٢/١٣٤٣.

ه. الخصال ١١٨/١، ح ١٠٤.

والخطاب لها والأمثالها، أو لسائر النساء.

﴿ إِنَّ كَيْدَكُنَّ عَظِيمٌ ﴾ ۞: فإنّ كيد النساء ألطف وأعملق بالقلب، وأشدّ تأثيراً في النفس. ولأنّهن يواجهن به الرجال، والشيطان يوسوس به مسارقة.

﴿ يُوسُفُ ﴾ : حذف منه حرف النداء، لقربه ومفاطنته للحديث.

﴿ أَعْرِضْ عَنْ هَذَا ﴾ : اكتمه ولا تذكره.

﴿ وَاسْتَغْفِرِي لِذَنْبِكِ ﴾ : يا زليخا.

﴿ إِنَّكِ كُنْتِ مِنَ الْخَاطِئِينَ ﴾ ٢٠ : من القوم المذنبين. من خطئ : إذا أذنب.

﴿ وَقَالَ نِسُوةً ﴾ : هو اسم لجمع امرأة. وتأنيثه بهذا الاعتبار غير حقيقيّ. ولذلك جرّد فعله. وضمّ النون لغة فيها.

﴿ فِي الْمَدِينَةِ ﴾ : ظرف لِـ «قال». أي أشعن الحكاية في مصر. أو صفة نسوة.

قيل (١<sup>)</sup>: وكنّ خمساً: زوجة الحاجب، والساقي، والخبّاز، والسجّان، وصـاحب الدوابّ.

﴿ امْرَأَةُ الْعَزِيزِ تُرَاوِدُ فَتَاهَا عَنْ نَفْسِهِ ﴾ : تطلب مواقعة غلامها إيّاها.

والعزيز بلسان العرب: الملك. وأصل فتا: فتي، لقولهم: فتيان. والفتوّة شاذّة.

﴿ قَدْ شَغَفَهَا حُبًّا ﴾: قد شقّ شغاف قلبهاوهو حجابه حتّى وصل إلى فؤادها حبًّا.

ونصبه على التمييز، لصرف الفعل عنه.

وقرئ (٢): «شعفها». من شعف البعير: إذا هنأه بالقطران، فأحرقه.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جمعفر للللهِ في قوله: «قد شغفها حبّاً» يقول: قد حجبها حبّه عن الناس، فلا تعقل غيره. والحجاب هو الشغاف، والشغاف هو حجاب للقلب.

وفي مجمع البيان (1) والجوامع (٥)، نسب القراءة بالعين المهملة إلى أهل البيت المثلاً.

٣. تفسير القمئ ٣٥٧/١.

۱ و۲. أنوار التنزيل ٤٩٣/١.

٥. الجوامع/٢١٦.

٤. المجمع ٢٢٨/٣.

﴿إِنَّا لَنَرَاهَا فِي ضَلَالٍ مُبِينٍ ﴾ ٢٠ في ضلال عن الرشد، وبعد عن الصواب.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): وشاع الخبر بمصر، وجعلت (٢) النساء يـتحدّثن بحديثها، ويعذلنها (٣) ويذكرنها.

﴿ فَلَمَّا سَمِعَتْ بِمَكْرِهِنَّ ﴾ : [باغتيابهنّ.

وإنّما سمّاه مكراً لأنّهنّ أخفينه، كما يخفي الماكر مكره. أو قبلن ذلك لتريهنّ يوسف. أو لأنّها استكتمتهنّ سرّها، فأفشين عليها ](2).

﴿ اَرْسَلَتْ اِلَيْهِنَّ ﴾ : تدعوهنّ .

قيل (٥): دعت أربعين امرأة فيهنّ الخمس.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): فبعثت إلى كلّ امرأة رئيسة، فجمعن في منزلها. وهيّأت لهنّ مجلساً، ودفعت إلى كلّ امرأة أترجة (٧) وسكّيناً، فقالت اقطعن. ثمّ قالت ليوسف: اخرج عليهنّ. وكان في بيت، فخرج يوسف عليهنّ، فلمّا أن (٨) نظرن إليه، أقبلن يقطّعن أيديهنّ، وقلن كما حكى الله ﷺ.

﴿ وَاعْتَدَتْ لَهُنَّ مُتَّكَأً ﴾ : قيل (٩): ما يتّكنن عليه من الوسائد.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١٠٠): «متكاً» أي أترجة.

كأنّه قرأه بإسكان الناء وحذف الهمزة. أو طعاماً ومجلس طعام، كما يأتسي عن السجّاد للسِّلا . فإنّهم كانوا يتّكثون للطعام والشراب تترّفاً . فنهى عنه لذلك .

﴿ وَآتَتْ ﴾: أعطت.

﴿كُلَّ وَاحِدَةٍ مِنْهُنَّ سِكِّيناً ﴾: حتّى يتّكنن والسكاكين بأيديهنّ. فإذا خرج عليهنّ

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: جعلن.

١. تفسير القميّ ٣٤٢/١.

٤. ليس في أ، ب.

المصدر: يعيرنها.

٦. تفسير القميّ ٣٤٣/١.

٥. أنوار التنزيل ٤٩٣/١.

٧. الأترج: شجر يعلو، ناعم الأغصان والورق والثمر، وثمره كالليمون الكبار، وهبو ذهبيّ اللون، ذكيّ الرائحة، حامض الماء.
 ٨. ليس في المصدر.

١٠. تفسير القميّ ٣٤٣/١.

٩. أنوار التنزيل ٤٩٣/١.

يبهتن ويشغلن عن أنفسهنَ، فتقع أيديهنّ على أيديهنّ فيقطعنها، فيبكتن بالحجّة. أو يهاب يوسف من مكرها، إذا خرج على أربعين امرأة في أيديهنّ الخناجر.

﴿ وَقَالَتِ اخْرُجْ عَلَيْهِنَّ فَلَمَّا رَآيْنَهُ آكْبَرْنَهُ ﴾ : عظمنه ، وهبن حسنه الفائق.

وقيل (١): كان يرى (٢) تلألؤ وجهه على الجدران.

وقيل (٣): «أكبرن» بمعنى: حضن. من أكبرت المرأة: إذا حاضت. والهاء ضمير للمصدر، أو ليوسف، على حذف اللام. أي حضن له من شدّة الشبق.

وفي مجمع البيان (٤)، عن النبيّ ﷺ: رأيت في السماء الثانية رَجلاً صورته صورة القمر ليلة البدر. فقلت لجبرئيل: من هذا؟ قال: هذا أخوك يوسف. يعني حين أسري مه.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥)، عن الصادق للسلِّهِ ما يقرب منه.

﴿ وَقَطُّعْنَ آيُدِيَهُنَّ ﴾: جرحنها بالسكاكين من فرط الدهشة.

﴿ وَقُلْنَ حَاشَ شِهِ ﴾: تنزيها له من صفات العجز، وتعجّباً من قدرته على خلق مثله. وأصله: حاشا. كما قرأ أبو عمرو (١) في الدرج. فحذفت ألفه الأخيرة تخفيفاً. وهو حرف يفيد معنى التنزيه في باب الاستثناء. فوضع موضع التنزيه. واللام للبيان كما في قو لك: سقيا لك.

وقرئ (٧): «حاش الله» بغير لام، بمعنى: براءة الله. و«حاشاً لله» بالتنوين على تنزيله منزلة المصدر.

وقيل (^): «حاشا» فاعل من الحشا الذي هو الناحية. وفاعله ضمير يوسف. أي صار في ناحية لله ممّا يتوهّم فيه.

٢. ليس في أ، ب.

١. أنوار التنزيل ٤٩٤/١.

٤. المجمع ٢٣١/٣.

٣. نفس المصدر والموضع.

٥. تفسير القمى ٨/٢ إلا أن فيه: «في السماء الثالثة».

٦-٨. أنوار التنزيل ٤٩٤/١.

﴿ مَا هَذَا بَشَراً ﴾ : لأنّ هذا الجمال غير معهود للبشر. وهي على لغة أهل الحجاز في إعمال «ما» عمل «ليس» لمشاركتها في نفي الحال.

وقرئ (1): «بشر» بالرفع ، على لغة تميم . و «بشرى» أي بعبد مشترى لئيم .

﴿إِنْ هَذَا إِلَّا مَلَكَ كَرِيمٌ ﴾ ﴿: فإنّ الجمع بين الجمال الرائق والكمال الفائق والعصمة البالغة ، من خواصّ الملائكة . أو لأنّ جماله فوق جمال البشر ، لا يفوقه فيه إلّا الملك .

وفي تفسير العيّاشي (٢): عن محمّد بن مروان، عن رجل، عن أبي عبدالله لله قال: إنّ يوسف خطب امرأة جميلة كانت في زمانه. فردّت، وقالت: عبد الملك إيّاي تطلب؟! قال: فطلبها إلى أبيها. فقال له أبوها: إنّ الأمر أمرها.

قال: فطلبها إلى ربّه وبكى. فأوحى الله إليه: إنّي قد زوّجتكها. ثمّ أرسل إليها أنّي أريد أن أزوركم. فأرسلت إليه أن تعال (٣). فلمًا دخل عليها، أضاء البيت لنوره. فقالت: «ما هذا إلّا ملك كريم». فاستسقى. فقامت إلى الطاس لتسقيه. فجعل يتناول [الطاس](٤) من يدها، فتناوله فاهها. فجعل يقول لها: انتظري، ولا تعجلي. قال: فتزوّجها.

﴿ قَالَتْ فَذَلِكُنَّ الَّذِي لُمُتُنَّنِي فِيهِ ﴾ : أي فهو ذلك العبد الكنعاني اللذي لمتنّني في الافتنان به قبل أن تتصوّرنه حقّ تصوّره. فلو تصوّرتنّه بما عاينتنّ ، لعذرتنني . أو فهذا هو الذي لمتنّني فيه . فوضع «ذلك» موضع «هذا» رفعاً لمنزلة المشار إليه .

﴿ وَلَقَدُ رَاوَدْتُهُ عَنْ نَفْسِهِ فَاسْتَعْصَمَ ﴾ : فامتنع طلباً للعصمة ، أقرّت لهنّ حين عرفت [أنّهنّ يعذرنهاكي يعاونّها على إلانة عريكته.

﴿ وَلَئِنْ لَمْ يَفْعَلْ مَا آمُرُهُ ﴾: أي ما آمر به. فحذف الجارّ. أو أمري إيّاه، بمعنى إ<sup>(٥)</sup> موجب أمري. فيكون الضمير ليوسف.

١. أنوار التنزيل ٤٩٤/١.

٢٠ تفسير العيّاشي ١٧٥/٢ ، ح ٢٠.
 ٤٠ من المصدر.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: تعالى.

٥. ليس في ب.

﴿ لَيُسْجَنَنَّ وَلَيَكُوناً مِنَ الصَّاغِرِينَ ﴾ ٢: الأذلاء.

وهو من: صغر -بالكسر - يصغر، صغراً وصغاراً. والتصغير من: صغر -بالضمّ -صغراً.

وقرئ (١): «ليكونن». وهو يخالف خطّ المصحف؛ لأنّ النون كتبت فيه بـالألف كـ «لنسفعاً» على حكم الوقف. وذلك في الخفيفة لشبهها بالتنوين.

﴿ قَالَ رَبِّ السِّجْنُ ﴾ : وقرأ (٢) يعقوب بالفتح، على المصدر.

﴿ اَحَبُّ إِلَيَّ مِمَّا يَدْعُونَنِي إِلَيْهِ ﴾: أي آثر عندي من مؤاتاتها زناً ، نظراً إلى العاقبة.

وإسناد الدعوة إليهنّ جميعاً؛ لأنّهن خوّفنه عن مخالفتها وزيّـنّ له مطاوعتها، أو دعونه إلى أنفسهنّ.

وقيل (٣): إنّما ابتلي بالسجن لقوله هذا. وإنّما كان الأولى به أن يسأل الله العافية. ولذلك ردّ رسول الله ﷺ على من كان يسأل الصبر على البلاء.

وفي كتاب علل الشرائع (1)، بإسناده إلى ابن مسعود قال: احتجوا في مسجد الكوفة فقالوا: ما بال أميرالمؤمنين لله لله لله ينازع الثلاثة، كما نازع طلحة والزبير وعائشة ومعاوية ؟! فبلغ علياً لله فأمر أن ينادى بالصلاة جامعة. فلما اجتمعوا صعد المنبر، فحمد الله وأثنى عليه. ثم قال: يا معشر الناس، أنّه قد بلغنى عنكم كذا وكذا.

قالوا: صدق أميرالمؤمنين النُّه قد قلنا ذلك!

قال: فإنّ لي بسنّة الأنبياء أسوة فيما فعلت. قال الله تعالىٰ في محكم كتابه (٥): «لقد كان لكم في رسول الله أسوة حسنة». قالوا: ومن هم يا أميرالمؤمنين؟

قال: أوّلهم إبراهيم النَّيِلِا - إلى أن قال: - ولي بيوسف أسوة إذ قال: «ربّ السجن أحبّ إليّ ممّا يدعونني إليه». فإن قلتم: إنّ يوسف دعا ربّه وسأله السجن ليسخط (٦) ربّه، فقد كفرتم. وإن قلتم: أنّه أراد بذلك لئلًا يسخط ربّه عليه، فاختار السجن، فالوصيّ أعذر.

١-٣. أنوار التنزيل ٤٩٤/١.

٦. المصدر: لسخط.

٥. الأحزاب/٢١٪.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): حدّثني أبي ، عن العبّاس بن هلال ، عن أبي الحسن الرضا عليّا : قال السجّان ليوسف: إنّي لأحبّك. فقال يوسف عليّا : ما أصابني إلا من الحبّ. إن كانت خالتي (٢) أحبّتني ، فسرقتني . وإن كان أبي أحبّني ، فحسدوني إخوتي . وإن كانت امرأة العزيز أحبّتني ، فحبستني .

قال: وشكى [يوسف] (٣) في السجن إلى الله، فقال: يا ربّ، بما (٤) استحققت السجن؟ فأوحى الله إليه: أنت اخترته حين قلت: «ربّ السجن أحبّ إليّ ممّا يدعونني إليه». هلا قلت: العافية أحبّ إلىّ ممّا يدعونني إليه؟!

وفيه (٥): فما أمسى يوسف في ذلك البيت، حتّى بعثت إليه كلّ امرأة رأته تدعوه إلى نفسها. فضجر يوسف التليم [في ذلك اليت](٢) فقال: «ربّ السجن أحبّ» الآية.

﴿ وَإِلَّا تَصْرِفْ عَنِّي ﴾ : وإن لم تصرف عنّي.

<لَكِيْدَهُنَّ ﴾: في تحبيب ذلك إليّ وتحسينه عندي، بالتثبيت على العصمة.

﴿ أَصْبُ اِلَّيْهِنَّ ﴾ : أمل إلى إجابتهنّ ، أو إلى أنفسهنّ بطبعي ومقتضى شهوتي.

والصبوة: الميل إلى الهوى. ومنه: الصبا؛ لأنَّ النفوس تستطيبها، وتميل إليها.

و قرئ (٧): «أصب». من الصبابة، وهي: الشوق.

﴿ وَاَكُنْ مِنَ الْجَاهِلِينَ ﴾ ٢ : من السفهاء بارتكاب ما يـدعونني إليـه، فـإنّ الحكـيم لا يفعل القبيح. أو من الذين لا يعملون بما يعلمون، فإنّهم والجهّال سواء.

﴿ فَاسْتَجَابَ لَهُ رَبُّهُ ﴾ : فأجابه الله دعاءه الّذي تضمّنه قوله : «وإلّا تصرف».

﴿ فَصَرَفَ عَنْهُ كَيْدَهُنَ ﴾: فثبته بالعصمة ، حتّى وطّن نفسه على مشقّة السجن، وآثرها على اللذّة المتضمّنة للعصيان (٨).

١. تفسير القمئ ٣٥٤/١.

٢. بعض نسخ المصدر: عمّتي.

٤. المصدر: بماذا.

٦. ليس في المصدر.

٨. ب: للمعصية.

٥. تفسير القميّ ٣٤٣/١.

٣. من المصدر،

٧. أنوار التنزيل ١/٥٩٥.

﴿إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ ﴾ : لدعاء الملتجثين إليه.

﴿ الْعَلِيمُ ﴾ ٢٠: بأحوالهم وما يصلحهم.

وفي علل الشرائع (۱)، عن السجّاد على إلى يوسف من أجمل أهل زمانه. فلمّا راهق يوسف، راودته امرأة الملك عن نفسه، فقال لها: معاذ الله أنا من أهل بيت لا يزنون. فغلّقت الأبواب عليها وعليه، [وقالت: لا تخف. وألقت نفسها عليه] (۱). فأفلت منها هارباً إلى الباب، ففتحه. فلحقته، فجذبت قميصه من خلفه، فأخرجته منه، فأفلت يوسف منها في ثيابه. «وألفيا سيّدها لدى الباب قالت ما جزاء من أراد بأهلك سوءً إلّا أن يسجن أو عذاب أليم».

قال: فهم الملك بيوسف ليعذّبه. فقال له يوسف: وإله يعقوب، ما أردت بأهلك سوءً، بل هي راودتني عن نفسي. فاسأل هذا الصبيّ أيّنا راود صاحبه عن نفسه؟

قال: وكان عندها من أهلها صبي (٢) زائر لها. فأنطق الله الصبيّ لفصل القضاء، فقال: أيّها الملك انظر إلى قميص يوسف، فإن كان مقدوداً من قدّامه، فهو الّذي راودها. وإن كان مقدوداً من خلفه، فهي الّتي راودته. فلمّا سمع الملك كلام الصبيّ وما اقتص، أفزعه ذلك فزعاً شديداً. فجيء بالقميص، فنظر إليه. فلمّا راّه مقدوداً من خلفه، قال لها: «إنّه من كيدكنّ إنّ كيدكنّ عظيم». وقال: «يوسف أعرض عن هذا» ولا يسمعه أحد منك واكتمه.

[قال:](٤) فلم يكتمه يوسف وأذاعه في المدينة ، حتّى قلن نسوة منهن : «امرأة العزيز تراود فتاها عن نفسه». فبلغها ذلك ، فأرسلت إليهن ، وهيّأت لهن طعاماً ومجلساً. ثمّ أتتهن بأترج ، وآتت كل واحدة منهن سكيناً. ثمّ قالت ليوسف : «اخرج عليهن فلما رأينه أكبرنه وقطّعن أيديهن ، وقلن ما قلن . فقالت لهن : هذا الذي لمتنّني

١. العلل ٤٨/١ ٤٩٠. ٢. من المصدر،

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: «صبيّ من أهلها» بدل «من أهلها صبيّ».

٤. من المصدر،

فيه. يعني في حبّه. وخرجت (١) النسوة من عندها.

فأرسلت كلّ واحدة منهنّ إلى يوسف سرّاً من صاحبتها (٢) تسأله الزيارة. فأبى عليهنّ وقال: «وإلّا تصرف عنّي كيدهنّ أصب إليهنّ وأكن من الجاهلين». فصرف الله عنه كيدهنّ.

﴿ ثُمَّ بَدَا لَهُمْ مِنْ بَعْدِ مَا رَأَوُا الْآيَاتِ ﴾: ثمّ ظهر للعزيز وأهله، من بعد ما رأوا الشواهد الدالّة على براءة يوسف، كشهادة الصبي، وقدّ القميص، وقطع النساء أيديهنّ، واستعصامه عنهنّ.

وفاعل «بدا» مضمر يفسّره.

﴿ لَيَسْجُنُنَّهُ حَتَّىٰ حِينٍ ﴾ (3): وذلك أنّها خدعت زوجها، وحملته على سجنه زماناً، حتى تبصر ما يكون منه، أو يحسب الناس أنّه المجرم. فلبث في السجن سبع سنين. وقرئ (٣) بالتاء، على أنّ بعضهم خاطب به العزيز على التعظيم، أو العزيز ومن يليه. و عتى» بلغة هذيل.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جمعفر اللهِ: والآيات شهادة الصبيّ، والقميص المخرق من دبر، واستباقهما الباب حـتّى سمع (٥) مجاذبتها إيّاه على الباب. فلمّا عصاها، لم تزل ملحّة (٦) بزوجها، حتّى حبسه.

وفي عيون الأخبار (٧)، في باب ما جاء عن الرضاء الله من خبر الشاميّ وما سأل عنه أميرالمؤمنين الله في جامع الكوفة، حديث طويل. وفيه: فقال: يــا أمـيرالمـؤمنين، أخبرني عن يوم الأربعاء والتطيّر (٨) منه وثقله، وأيّ أربعاء هو؟

فقال النِّيلِا : آخر أربعاء في الشهر، وهو المحاق. وفيه قتل قابيل هابيل أخاه \_إلى أن

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: صواحبها.

٤. تفسير القميّ ٣٤٤/١.

٦. كذا في المصدر، وفي النسخ: مولعة.

٨. المصدر: وتطيرنا.

١. كما هو الصحيح. وفي النسخ: خرجن.

٣. أنوار التنزيل ٤٩٥/١.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: رأى.

٧. العيون ١٩٣/١ ـ ١٩٤، ح ١.

قال: ـ ويوم الأربعاء أدخل يوسف للنِيْلِ في (١) السجن.

وفي كتاب الخصال (٢)، عن محمّد بن سهل البحرانيّ يرفعه إلى أبي عبدالله عليه قال: البكّاؤون خمسة إلى أن قال: وأمّا يوسف، فبكى على يعقوب حتّى تأذّى به أهل السجن فقالوا له: إمّا أن تبكي الليل وتسكت النهار، وإمّا أن تبكي النهار وتسكت الليل. فصالحهم على واحد منهما.

وفي تفسير العيّاشي (٣): عن هشام بن سالم، عن أبي عبدالله عليّا قال: ما بكى أحد بكاء ثلاثة \_إلى قوله \_: وأمّا يوسف، فإنّه كان يبكي على أبيه يعقوب وهو في السجن، فتأذّى به أهل السجن فصالحهم على أن يبكى يوماً ويسكت يوماً.

وفي أصول الكافي (2): على ، عن أبيه ، عن ابن أبي عمير ، عن حمّاد بن عثمان ، عن سيف بن عميرة قال: سمعت أبا عبدالله المثل يقول: جاء جبرئيل الثل إلى يوسف وهو في السجن ، فقال: يا يوسف ، قل في دبر كلّ صلاة: «اللهم اجعل لي فرجاً ومخرجاً وارزقني من حيث أحتسب ومن حيث لا أحتسب».

﴿ وَدَخَلَ مَعَهُ السِّجْنَ فَتَهَانِ ﴾ : أي أدخل مع يوسف عبدان آخران من عبيد الملك . وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥): عبدان للملك ، أحدهما خبّاز (٢٦)، والآخر صاحب الشراب .

﴿ قَالَ آحَدُهُمَا ﴾ : يعني صاحب الشراب :

﴿ إِنِّي آرَانِي ﴾ : أي أرى في المنام، وهي حكاية حالي ماضية.

﴿ أَغْصِرُ خَمْراً ﴾ : أي عنباً. سمّاه بما يؤول إليه.

﴿ وَقَالَ الْآخَرُ ﴾: أي الخبّاز (٧).

٢. الخصال ٢٧٢/١، ح١٥.

٤. الكاني ٢/٩٤٥، ح٧.

٦. الكافي ٩/٢٥٤٥، ح٧.

١. ليس في المصدر.

٣. تفسير العيّاشي ١٧٧/٢ ـ ١٧٨، ح ٢٨.

٥. تفسير القميّ ٣٤٤/١.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: خبازه.

﴿ إِنِّي آرَانِي آخْمِلُ فَوْقَ رَأْسِي خُبْزاً تَأْكُلُ الطَّيْرُ مِنْهُ ﴾: تنهش منه.

وفي تفسير العيّاشي (١): عن طربال، عن أبي عبدالله طليّة قال: لمّا أمر الملك بحبس يوسف في السجن، ألهمه الله علم تأويل الرؤيا، فكان يعبّر لأهل السجن رؤياهم. وإنّ فتيين أدخلا معه في (٢) السجن يوم حبسه. فلمّا باتا، أصبحا فقالا له: إنّا رأينا رؤيا، فعبّرها لنا. فقال: وما رأيتما ؟ فقال أحدهما: «إنّي أراني أحمل فوق رأسي خبزاً تأكل الطير منه». وقال الآخر: [إنّي] (٣) رأيت [أن] أسقي الملك خمراً. ففسر (٥) لهما رؤياهما على ما في الكتاب. والحديث طويل، أخذت منه موضع الحاجة.

ابن أبي يعفور (٦)، عن أبي عبدالله عليَّلا : «قال الآخر إنّي أراني أحـمل فـوق رأسـي خبزاً». قال : أحمل فوق رأسي خبزاً». قال : أحمل فوق رأسي جفنة (٧) فيها خبز تأكل الطير منها.

﴿ نَبِّنْنَا بِتَأْوِيلِهِ إِنَّا نَرَاكَ مِنَ الْمُحْسِنِينَ ﴾ ۞: إلى أهل السجن، فأحسن إلينا بتأويل ما رأينا إن كنت تعرفه.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١٠): قال أبو عبدالله للظّيِد في قوله: «إنّا نراك من المحسنين» قال: كان يقوم على المريض، ويلتمس للمحتاج، ويوسع على المحبوس. وفي أصول الكافي (١٠): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عمّن ذكره، عن أبي عبدالله للظّي في قول الله على: «إنّا نراك من المحسنين» قال: كان يوسع المحبس، ويستقرض للمحتاج، ويعين الضعيف.

وفي مجمع البيان (١٠٠) وقيل: «من المحسنين» أي ممّن يحسن تأويل الرؤيا. قال: وهذا دليل على أنّ أمر الرؤيا صحيح، وأنّها لم تزل في الأمم السابقة، وفي

أ. تفسير العيّاشي ١٧٦/٢، ح٢٣.

٣و٤. من المصدر.

٦. تفسير العيّاشي ١٧٧/٢، ح ٢٥.

٨. تفسير القمئ ٣٤٤/١.

١٠. المجمع ٢٣٣/٢.

٢. ليس في المصدر.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: فعبر.

٧. كذا في المصدر، وفي النسخ: جعبة.

۹. الكافي ۲/۷۳۷، ح۳.

الحديث أنّ الرؤيا جزء من ستّة وأربعين جزءً من النبوّة. وتأويله أنّ الأنبياء يخبرون بما سيكون، والرؤيا تدلّ على ما سيكون، فيكون معنى الآية: إنّا نعلمك ونظنك ممّن يعرف إتعبير ](١) الرؤيا. ومن ذلك قول أميرالمؤمنين علي : قيمة كلّ امري ما يحسنه. ﴿قَالَ لَا يَأْتِيكُمَا طَعَامُ تُرْزَقَانِهِ إلّا نَبّا أَتُكُمَا بِتَأْوِيلِهِ قَبْلَ أَنْ يَأْتِيكُمَا ﴾: أي بتأويل ما قصصتما على. أو بتأويل الطعام وكيفيّته، فإنّه يشبه تفسير المشكل.

كأنّه أراد أن يدعوهما إلى التوحيد، ويرشدهما الطريق القويم، قبل أن يسعف ما سألا منه كما هو طريقة الأنبياء والأوصياء في الهداية والإرشاد. فقدّم ما يكون معجزة له من الإخبار بالغيب، ليدلّهما على صدقه في الدعوة والتعبير.

﴿ ذَلِكُمًا ﴾ : أي ذلك التأويل.

﴿ مِمًّا عَلَّمَنِي رَبِّي ﴾ : بالإلهام والوحي، وليس من قبيل التكهن والتنجيم.

﴿ إِنِّي تَرَكْتُ مِلَّةً قَوْمٍ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَهُمْ بِالْآخِرَةِ هُمْ كَافِرُونَ ﴾ ۞: تعليل لما قبله ، أي علّمني ذلك لأنّى تركت ملّة أولئك.

﴿ وَاتَّبَعْتُ مِلَّةَ آبَائِي اِبْرَاهِيمَ وَاسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ ﴾: أو كلام مبتدأ لتمهيد الدعوة وإظهار أنّه من بيت النبوّة، ليقوّي رغبتهما في الاستماع إليه، والوثـوق عـليه. ولذلك جـوّز للخامل (٢) أن يصف نفسه، حتّى يعرف فيقتبس منه.

وتكرير الضمير للدلالة على اختصاصهم وتأكيد كفرهم بالأخرة.

﴿ مَا كَانَ لَنَا ﴾: ما صحّ لنا معشر الأنبياء.

﴿ أَنْ نُشْرِكَ بِاللَّهِ مِنْ شَيْءٍ ﴾ : أي شيء كان.

٢. أ، ب: للحامل.

١. من المصدر.

٣. أمالي الطوسي ٢٧٦/١.

- ﴿ ذَلِكَ ﴾ : أي التوحيد.
- ﴿ مِنْ فَضْلَ اللهِ عَلَيْنَا ﴾ : بالوحى.
- ﴿ وَعَلَى النَّاسِ ﴾: وعلى سائر الناس، ببعثنا لإرشادهم وتثبيتهم عليه.
  - ﴿ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ ﴾ : المبعوث (١) إليهم.
- ﴿ لَا يَشْكُرُونَ ﴾ ۞: هذا الفضل، فيعرضون عنه ولايتنبّهون. أو من فضل الله علينا وعليهم بنصب الدلائل وإنزال الآيات، ولكنّ أكثرهم لاينظرون إليها، ولا يستدلّون بها فيلغونها، كمن يكفر النعمة ولايشكرها.
- ﴿ يَا صَاحِبَي السِّجْنِ ﴾ : أي يا ساكنيه . أو يا صاحبي فيه . فأضافهما إليه على الاتّساع ، كقوله :

## يا سارق الليلة أهل الدار

- ﴿ ءَا رُبَابٌ مُتَفَرِّقُونَ خَيْرٌ ﴾ : أي شتّى متعددة متساوية الأقدام.
  - ﴿ أَمِ اللَّهُ الْوَاحِدُ ﴾ : المتوحّد في الألوهيّة.
  - ﴿ الْقَهَّارُ ﴾ ۞: الغالب الَّذي لا يعادله ولا يقاومه غيره.
- ﴿ مَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِهِ ﴾ : خطاب لهما ولمن على دينهما من أهل مصر.
- ﴿ إِلَّا اَسْمَاءُ سَمَّيْتُمُوهَا اَنْتُمْ وَ آبَاؤُكُمْ مَا آنْزَلَ اللهُ بِهَا مِنْ سُلْطَانِ ﴾ : إلا أشياء باعتبار أسام أطلقتم عليها، من غير حجة تدلّ على تحقّق مسمّياتها فيها. فكأنكم لا تعبدون إلا الأسماء المجرّدة. والمعنى: أنكم سمّيتم ما لم يدلّ على استحقاقه الالوهيّة عقل ولا نقل آلهة، ثمّ أخذتم تعبدونها باعتبار ما تطلقون عليها.
  - ﴿ إِنِّ الْحُكُمُ ﴾: في أمر العبادة.
- ﴿ إِلَّا شِهِ ﴾ : لأنّه المستحقّ لها بالذات؛ من حيث أنّه الواجب لذاتـه المـوجد للكـلّ والمالك لأمره.

١. كذا في أنوار التنزيل ٤٩٦/١. وفي النسخ: المبعوثون.

- ﴿ أَمَرَ ﴾: على لسان نبيّه.
- ﴿ أَلَّا تَعْبُدُوا إِلَّا إِيَّاهُ ﴾: الَّذي دلَّت عليه الحجج.
- ﴿ ذَلِكَ الدِّينُ الْقَيِّمُ ﴾ : الحقّ ، وأنتم لا تميّزون المعوّج من القويم .

وهذا من التدرّج في الدعوة وإلزام الحجّة. بين لهم أوّلاً رجحان التوحيد على اتخاذ الآلهة ، على طريق الخطابة. ثمّ برهن على أنّ ما يسمّونها آلهة ويعبدونها ، لا تستحق الإلهيّة. فإنّ استحقاق العبادة إمّا بالذات، وإمّا بالغير، وكلا القسمين منتف عنها. ثمّ نصّ على ما هو الحقّ القويم والدين المستقيم الذي لا يقتضي العقل غيره، ولا يرتضى العلم دونه.

- ﴿ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ ٢٠ فيخبطون في جهالاتهم.
  - ﴿ يَا صَاحِبَى السِّجْنِ آمًّا لَحَدُ كُمَّا ﴾: يعني صاحب الشراب.
- ﴿ فَيَسْقِي رَبُّهُ خَمْراً ﴾ : كما كان يسقيه قبل، ويعود إلى ما كان عليه.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): قال له يوسف: تخرج [من السجن ] (٢) وتصير على شراب الملك، وترتفع منزلتك عنده.

وفي مجمع البيان (٣): «أمّا أحدكما فيسقي ربّه خمراً» الآيـة. فـروي أنّـه قـال: أمّـا العناقيد الثلاثة (٤)، فإنّها ثلاثة أيام تبقى في السجن. ثمّ يخرجك الملك اليوم الرابع، وتعود إلى ماكنت عليه.

﴿ وَامَّا الْآخَرُ ﴾ : يريد الخبّاز.

﴿ فَيُصْلَبُ فَتَأْكُلُ الطَّيْرُ مِنْ رَأْسِهِ ﴾ : في تفسير عليّ بن إبراهيم (٥): ولم يكن رأى ذلك

٢. ليس في المصدر.

١. تفسير القميّ ٣٤٤/١.

٣. المجمع ٢٣٤/٣.

٤. ذكر الطبرسي الله قبل ذلك أن المعنى: قال أحدهما وهو الساقي : رأيت أصل حبلة عليها ثلاثة عناقيد من عنب فجنيتها وعصرتها في كأس الملك، وسقيته إيّاها. ثمّ قال بعد كلام طويل ما نقله المؤلّف الله من قوله: «فروي أنّه قال: أمّا العناقيد».
 ٥. تفسير القميّ ٣٤٤/١.

وكذب. فقال له يوسف: أنت يقتلك الملك، ويصلبك، وتأكل الطير مـن دمـاغك. فجحد الرجل فقال: إنّى لم أر ذلك. فقال يوسف:

﴿ قُضِيَ الْأَمْرُ الَّذِي فِيهِ تَسْتَفْتِيَانِ ﴾ ٢ : أي قطع الأمر الّذي تستفتيان فيه، وهو ما يؤول إليه أمركما. ولذلك وحده، فإنّهما وإن استفتيا في الأمرين، لكنّهما أرادا استبانة غاية ما نزل بهما.

﴿ وَقَالَ لِلَّذِي ظُنَّ أَنَّهُ نَاجٍ مِنْهُمَا اذْكُرْنِي عِنْدَ رَبِّكَ ﴾: اذكر حالي عـند المـلك، كـي يخلّصني.

﴿ فَانْسَاهُ الشَّيْطَانُ ذِكْرَ رَبِّهِ ﴾: قيل (١): فأنسى صاحب الشراب أن يذكره لربّه. فأضاف إليه المصدر لملابسته له. أو أنسى يوسف ذكر الله، حتى استعان بغيره. ويبؤيده قوله الله المحدد لملابسته له. أو أنسى يوسف، لولم يقل: «اذكرني عند ربّك» لما لبث في السجن سبعاً بعد الخمس.

﴿ فَلَبِثَ فِي السَّجْنِ بِضْعَ سِنِينَ ﴾ ٢: البضع ما بين الثلاث إلى التسع. من البضع، وهو: القطع.

وفي تفسير العيّاشي (٢)، عن الصادق الثيلا قال: سبع سنين.

وفيه (٣): وفي رواية عليّ بن إبراهيم، عن أبي عبدالله الله الله قال: لمّا أمر الملك بحبس يوسف - إلى قوله -: ثمّ «قال للذي ظنّ أنّه ناج منهما اذكرني عند ربّك». قال: ولم يفزع يوسف في حاله إلى الله فيدعوه. فلذلك قال الله: «فأنساه» إلى قوله: «سنين». قال: فأوحى الله إلى يوسف في ساعته (٤) تلك:

يا يوسف، من أراك الرؤيا الّتي رأيتها (٥)؟! فقال: أنت يا ربّي. قال: فمن حبّبك إلى أبيك؟! قال: أنت يا ربّي.

أنوار التنزيل ١٧٩٧١.
 أنوار التنزيل ١٧٩٧١.

٣. نفس المصدر ١٧٦، ح٢٣؛ إلَّا أنَّ الرواية عن طربال، عن أبي عبدالله للهِ إِلَّا أنَّ الرواية عن طربال، عن أبي عبدالله للهِ إِ

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: ساعة. ٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: أريتها.

قال: فمن وجّه السيّارة إليك؟! قال: أنت يا ربّي.

قال: فمن علّمك الدعاء الّذي دعوت (١)به حتّى جعل لك من الجبّ فرجاً ؟! قال: أنت يا ربّى.

قال: فمن جعل لك من كيد المرأة مخرجاً ؟! قال: أنت يا ربّي.

قال: فمن أنطق لسان الصبى بعذرك ؟! قال: أنت يا ربّى .

قال: فمن صرف كيد امرأة العزيز والنسوة؟! قال: أنت يا ربّي.

قال: فمن ألهمك تأويل الرؤيا؟! قال: أنت يا ربّي (٢).

قال: فكيف (٣) استغثت بغيري، ولم تستغث بي ؟! ولم (٤) تسألني أن أخرجك من السجن، واستغثت وأمّلت عبداً من عبادي، ليذكرك إلى مخلوق من خلقي في قبضتي ولم تفزع إلى، البث في السجن بذنبك بضع سنين بإرسالك عبداً إلى عبد.

عن يعقوب بن شعيب (٥)، عن أبي عبدالله للنظ قال: قال الله ليوسف: ألست الذي ] (٢) حبّبتك إلى أبيك، وفضّلتك على الناس بالحسن ؟! أو لست الذي بعثت (٧) إليك السيّارة وأنقذتك وأخرجتك من الجبّ ؟! أو لست الذي صرفت عنك كيد النسوة ؟! فما حملك على (٨) أن ترفع رغبتك عني (٩)، أو تدعو مخلوقاً دوني ؟! فالبث لما قلت في السجن بضع سنين.

عن عبدالله بن عبدالرحمن (۱۰)، عمّن ذكره عنه قال: لمّا قال للفتى: «اذكرني عند ربّك» أتاه جبرئيل، فضربه برجله حتّى كشط له عن الأرض السابعة. قال له: يا يوسف، انظر ماذا ترى؟ فقال: أرى حجراً صغيراً. ففلق الحجر فقال: ماذا ترى؟ قال:

١. كذا في المصدر، وفي النسخ: دعوته.

٣. يوجد في أ، ب.

٥. تفسير العيّاشي ١٧٧/٢ ، ح٢٦.

٧. المصدر: سقت.

٩. ليس في المصدر.

٢. كذا في المصدر، وفي النسخ: يا ربنا.

٤. ليس في المصدر.

٦. من المصدر.

٨. ليس في أ، ب.

١٠. تفسير العيّاشي ١٧٧/٢، ح ٢٧.

أرى دودة صغيرة. قال: فمن رازقها؟ قال: ربّي.

قال: فإنّ ربّك يـقول: لم أنس (١) هـذه الدودة في ذلك الحـجر في قـعر الأرض السابعة، أظننت أنّي أنساك حتّى تقول للفتى: «اذكرني عند ربّك» ؟! لتلبثن في السجن بمقالتك هذه بضع سنين.

قال: فبكى يوسف عند ذلك، حتّى بكى لبكائه الحيطان. قال (٢): فـتأذّى بــه أهــل السجن. فصالحهم على أن يبكي يوماً، ويسكت يوماً. فكان في اليوم اللذي يسكت أسواً حالاً.

وفي مجمع البيان (٣): وقد روي عن النبيّ ﷺ أنّه قال: عجبت من أخمي يموسف، كيف استغاث بالمخلوق دون الخالق!

وروي (1) أنّه قال: لولا كلمته، ما لبث في السجن طول ما لبث.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥): أخبرنا الحسن بن عليّ، عن أبيه، عن اسماعيل بن عمر، عن شعيب العقرقوفيّ، عن أبي عبدالله التلا قال: إنّ يوسف أتاه جبرئيل التلا فقال له: يا يوسف، إنّ ربّ العالمين يقرئك السلام ويقول لك: من جعلك [أحسن خلقه ؟! قال: فصاح ووضع خدّه على الأرض، ثمّ قال: أنت يا ربّ.

ثمّ قال له: ويقول لك: من حبّبك ] (٦٠) إلى أبيك دون إخوتك ؟! قال: فصاح ووضع خدّه على الأرض، وقال: أنت يا ربّ.

قال: ويقول لك من أخرجك من الجبّ بعد أن طرحت فيها وأيقنت بالهلكة ؟! قال: فصاح ووضع خدّه على الأرض، ثمّ قال: أنت يا ربّ.

قال: فإن ربَك قد جعل لك عقوبة في استغاثتك بغيره، فالبث (٧) في السجن بضع سنين.

۲. ليس في أ، ب.

٥. تفسير القمئ ٣٤٥،٣٤٤/١.

٧. المصدر: فلبثت.

١. كذا في المصدر. وفي النسخ: لم أنسي.

Te3. المجمع ٢٣٥/٣.

٦. ليس في أ، ب.

قال: فلمّا انقضت المدّة، وأذن الله له في دعاء الفرج، وضع (١) خدّه على الأرض. ثمّ قال: «اللهمّ إن كانت ذنوبي قد أخلقت وجهي عندك، فإنّي أتوجّه إليك بـوجه آبـائي الصالحين إبراهيم وإسماعيل وإسحاق ويعقوب». ففّرج الله عنه.

قلت: جعلت فداك، أندعو نحن بهذا الدعاء؟ فقال: ادع بمثله: «اللّهم إن كانت ذنوبي قد أخلقت وجهي عندك، فإنّي أتوجّه إليك بنبيّك نبيّ الرحمة محمّد عَمَا وعليّ وعليّ وفاطمة والحسن والحسين والأثمّة المينالينين).

وفيه (٢): قال: ولمّا أمر الملك بحبس يوسف في السجن، ألهمه الله تأويل الرؤيا، وفيه (٢): قال: ولمّا أمر الملك بحبس يوسف في السجن، ألهمه الله تأويل الرؤيا، وعبّر لهما «وقال للذي ظنّ أنّه أناج منهما اذكرني عند ربّك» ولم يفزع في تلك الحالة إلى الله، فأوحى الله إليه: من أراك الرؤيا الّتي رأيتها ؟! فقال يوسف: أنت يا ربّ.

قال: فمن حببك إلى أبيك ؟! قال: أنت يا ربّ.

قال: فمن وجّه إليك السيّارة الّتي رأيتها ؟! فقال: أنت يا ربّ.

قال: فمن علّمك الدعاء الّذي دعوت به حتّى جعلت لك من الجبّ فرجاً ؟! قـال: أنت يا ربّ.

قال: فمن أنطق لسان الصبي بعذرك ؟! قال: أنت يا رب.

قال: فمن ألهمك تأويل الرؤيا؟! قال: أنت يا ربّ.

قال: فكيف استعنت بغيري، ولم تستعن بي ؟! وأمّلت عبداً من عبيدي ليذكرك إلى مخلوق من خلقي وفي قبضتي، ولم تفزع إليّ! البث (١٤) في (١٩) السجن بضع سنين. فقال يوسف: أسألك بحقّ آبائي [ وأجدادي ](١) عليك، إلّا فرّجت عني. فأوحى الله إليه: يا يوسف، وأيّ حقّ لآبائك وأجدادك عليّ ؟!

٢. تفسير القمئ ٣٥٣/١ـ٣٥٤.

١. المصدر: فوضع.

٤. المصدر: ولبثت.

٣. من المصدر.

٦. من المصدر.

٥. ليس في المصدر.

إن كان أبوك آدم؛ خلقته بيدي، ونفخت فيه من روحي. وأسكنته جنّتي، وأمرته أن لا يقرب شجرة منها. فعصاني. فسألني، فتبت عليه.

وإن كان أبوك نوح؛ انتجبته من بين خلقي، وجعلته رسولاً إليهم. فـلمّا عـصوا، دعاني. فاستجبت له، وغرّقتهم (١). وأنجيته ومن معه في الفلك.

وإن كان أبوك إبراهيم؛ اتخذته خليلاً. وأنجيته من النـــار، وجــعلتها عـــليه (٢) بــرداً وسلاماً.

وإن كان أبوك يعقوب؛ وهبت له اثني عشر ولداً. فغيّبت عنه واحداً. فما زال يبكي حستى ذهب بسصره. وقسعد إلى الطسريق يشكوني إلى خلقي. فأيّ حقّ لأبائك [ وأجدادك ](٢) على ؟!

قال: فقال له (٤) جبر ثيل: قل يايوسف: «أسألك بمنّك العظيم وإحسانك القديم». فقالها، فرأى الملك الرؤيا، وكان فرجه فيها.

﴿ وَقَالَ الْمَلِكُ ﴾ : في مجمع البيان (٥): هو الوليد بن ريّان، والعزيز وزيره فيما رواه لأكثرون.

﴿ إِنِّي آرَىٰ سَبْعَ بَقَرَاتٍ سِمَانٍ ﴾: وسبع بقرات مهازيل، فابتلع المهازيل السمان.

﴿ يَأْكُلُهُنَّ سَبْعٌ عِجَافٌ وَسَبْعَ سُنْبُلَاتٍ خُضْرٍ ﴾ : قد انعقد حبّها.

وفي مجمع البيان (٢٠): [عن ] جعفر بن محمّد عليُّك أنّه قرأ: «وسبع سنابل».

وفي تفسير العيّاشي (٧)، عن ابن أبي يعفور قال: سمعت أبا عبدالله عليَّا في يقرأ: «سبع سنابل خضر (٨)».

﴿ وَٱخْوَ يَابِسَاتٍ ﴾ : وسبع أخر يابسات قد أدركت. فالتّوت اليابسات على الخيضر حتّى غلبن عليها.

٢. ليس في المصدر.

٤. ليس في المصدر.

٦. نفس المصدر والمجلّد/٢٣٦.

٨. كذا في المصدر. وفي النسخ: خضرة.

١. المصدر: أغرقتهم.

٣. من المصدر.

٥. المجمع ٢٣٧/٣.

٧. تفسير العيّاشي ١٧٩/٢، ح٣٣.

وإنّما استغنى عن بيان حالها، بما قصّ من حال البقرات.

وأجرى السمان على المميّز دون المميّز، لأنّ التمييز بها. ووصف السبع الشاني بالعجاف لتعذّر (١) التمييز بها، مجرّداً عن الموصوف، فإنّه لبيان الجنس. وقياسه: «عجف» لأنّه جمع عجفاء، لكنّه حملت على «سمان» لأنّه نقيضه.

﴿ يَا آَيُّهَا الْمَلَأُ اَفْتُونِي فِي رَوّْيَايَ ﴾ : عبروها.

﴿إِنْ كُنْتُمْ لِلرُّؤْيَا تَعْبُرُونَ ﴾ ﴿إِن كنتم عالمين بعبارة الرؤيا. فهي الانتقال من الصور الخياليّة إلى المعاني النفسانيّة الّتي هي مثالها. من العبور، وهو: المجاوزة. وعبرت الرؤيا عبارة أثبت من عبّرتها تعبيراً.

واللام للبيان. أو لتقوية العامل. فإنّ الفعل لمّا تأخّر عن مفعوله ضعف، فقوي باللام كاسم الفاعل. أو لتضمّن «تعبرون» معنى فعل يعدّى باللام. كأنّه قيل: إن كنتم تنتدبون (٢) لعبارة الرؤيا.

﴿ قَالُوا أَضْغَاثُ آخُلُامٍ ﴾: أي هذه أضغاث أحلام. وهي تخاليطها وأباطيلها، وما يكون منها من وسوسة وحديث نفس. جمع ضغث، وأصله: ما جمع من أخلاط النبات وحُزِّم، فاستعير للرؤيا الكاذبة.

وإنّما جمعوا للمبالغة في وصف الحلم بالبطلان كقولهم: فلان يركب الخيل، أو لتضمّنه أشياء مختلفة (٣).

وفي روضة الكافي (٤): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن سعد بن أبي خلف، عن أبي عمير، عن سعد بن أبي خلف، عن أبي عبدالله علي الله الرؤيا على ثلاثة وجوه: بشارة من الله للمؤمن، وتحذير من الشيطان، وأضغاث أحلام.

وفي أمالي الصدوق (٥)، بإسناده إلى النوفليّ قال: قلت لأبي عبدالله لمُنْظِيرٌ: الرجل (٦)

۲. أ، ب: تندبون.

۱. ر: لت*قد*ر.

٤. الكافي ١٩٠/٨، ح ٦١.

٣. كذا في أ، ب، ر. وفي سائر النسخ: مختلقة.

٦. المصدر: المؤمن.

٥. أمالي الصدوق/١٢٤\_١٢٥ ح١٥.

يرى الرؤيا، فتكون كما رآها(١)، وربّما رأى الرؤيا، فلا تكون شيئاً!

فقال: إنّ المؤمن إذا نام، خرجت من روحه حركة ممدودة صاعدة إلى السماء. فكلّ ما رآه المؤمن (٢) في ملكوت السماوات، في موضع التقدير والتدبير، فهو الحقّ. وكلّ ما رآه في الأرض، فهو أضغاث أحلام. والحديث طويل، أخذت منه موضع الحاجة. وبإسناده (٣) إلى عليّ عليٌ الله قال: سألت رسول الله عليًّ عن الرجل ينام فيرى الرؤيا، فربّما كانت حقّا، وربّما كانت باطلاً. فقال رسول الله (٤) عليّ العالمين، فهو حقّ. ثمّ إذا أمر ينام، إلّا عرج بروحه إلى ربّ العالمين. فما رأى عند ربّ العالمين، فهو حقّ. ثمّ إذا أمر العزيز الجبّار بردّ روحه إلى جسده، فصارت الروح بين السماء والأرض، فما رأته فهو أضغاث أحلام.

وفي تفسير العيّاشي (٢)، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله عليه قال: رأت فاطمة في النوم كأنّ الحسن والحسين ذُبحا، أو قُتلا. فأحزنها ذلك، فأخبرت رسول الله عَلَيْهُ فقال: يا رؤيا، فتمثّلت بين يديه. قال: أرأيتِ فاطمة هذا البلاء؟ قال: لا. قال: يا أضغاث، أرأيتِ (١) فاطمة هذا البلاء؟ قال: فما أردتِ بذلك؟ قالت (١): أردت أن أحزنها. فقال لفاطمة (١): اسمعى، ليس هذا بشيء.

﴿ وَمَا نَحْنُ بِتَأْوِيلِ الْآحْلَامِ بِعَالِمِينَ ﴾ ٢ : يريدون بالأحلام المنامات الباطلة خاصة. أي ليس لها تأويل عندنا، وإنّما التأويل للمنامات الصادقة، اعتذار لجهلهم بتأويله.

﴿ وَقَالَ الَّذِي نَجَا مِنْهُمَا ﴾ : من صاحبي السجن، وهو صاحب الشراب.

﴿ وَادَّكُرَ بَعْدَ أُمَّةٍ ﴾: وتذَّكر بعد جماعة من الزمان مجتمعة ، أي مدّة طويلة .

٢. المصدر: روح المؤمن.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: رسول رسول الله.

٦. تفسير العيّاشي ١٧٨/٢ ـ ١٧٩، ح ٣١.

كذا في المصدر. وفي النسخ: قال.

كذا في المصدر. وفي النسخ: يراها.

٣. أمالي الصدوق/١٢٥، ح١٧.

٥. من المصدر.

٧. المصدر: أنت أرأيت.

٩. كذا في المصدر. وفي النسخ: فاطمة.

وقرئ (١): «إمّة» بكسر الهمزة، وهي: النعمة، أي بعد ما أنعم الله عليه بالنجاة. و «أمه» أي نسيان. يقال: أمه يأمه أمهاً: إذا نسى.

والجملة اعتراض ومقول القول:

﴿ أَنَا أَنْبُنُكُمْ بِتَأْوِيلِهِ فَأَرْسِلُونِ ﴾ ٢٠: أي إلى من عنده علمه. أو إلى السجن.

﴿ يُوسُفُ آيُّهَا الصَّدِّيقُ ﴾: أي فأرسل إلى يوسف، فجاء وقال: يا يوسف. وإنّما وصفه بالصدّيق ـ وهو المبالغ (٢) في الصدق ـ لأنّه جرّب أحواله، وعرف صدقه في تأويل رؤياه ورؤيا صاحبه.

﴿ اَفْتِنَا فِي سَبْعِ بَقَرَاتٍ سَمَانٍ يَأْكُلُهُنَّ سَبْعٌ عِجَافٌ وَسَبْعِ سُنْبُلَاتٍ خُمضْرٍ وَأُخَمَرَ يَابِسَاتٍ ﴾ : أي في تأويل رؤيا ذلك.

﴿ لَعَلِّي أَرْجِعُ اِلَى النَّاسِ ﴾ : أعود إلى الملك ومن عنده، أو إلى أهل البلد. إذ قيل (٣): إنّ السجن لم يكن فيه.

﴿ لَعَلَّهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ ٢٠ : تأويلها. أو فضلك ومكانك.

وإنّما لم يثبت الكلام فيهما، لأنّه لم يكن جازماً بـالرجـوع، فـربّما اخـترم دونـه، ولا يعلمهم.

﴿ قَالَ تَزْرَعُونَ سَبْعَ سِنِينَ دَاباً ﴾: أي على عادتكم المستمرّة. وانتصابه على الحال بمعنى: دائبين. أو المصدر، بإضمار فعله. أي: تدأبون دأباً. وتكون الجملة حالاً.

وقرأ (٤) حفص: «دأبا» بفتح الهمزة. وكلاهما مصدر دأب في العمل.

وقيل (٥): «تزرعون» أمر أحرجه في صورة الخبر مبالغة، لقوله:

﴿ فَمَا حَصَدْتُمْ فَذَرُوهُ فِي سُنْبُلِهِ ﴾ : كي لا يأكله السوس. وهـو عـلى هـذا نـصيحة خارجة عن العبارة.

﴿ إِلَّا قَلِيلًا مِمَّا تَأْكُلُونَ ﴾ ٢٠ في تلك السنين.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: المبالغة.

١. أنوار التنزيل ٤٩٧/١.

٣ــ٥. أنوار التنزيل ٤٩٨/١.

﴿ ثُمَّ يَأْتِي مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ سَبْعٌ شِدَادٌ يَأْكُلُنَ مَا قَدَّمْتُمْ لَهُنَّ ﴾: أي يأكل أهلهن ما ادّخرتم لأجلهنَ. فأسند إليهنّ على المجاز، تطبيقاً بين المعبّر والمعبّر به.

وفي مجمع البيان (١)، عن الصادق الشِّلْخِ أنَّه قرأ: «ما قرّبتم (١) لهنَّ».

وفي تفسير على بن إبراهيم (٣)، عنه للنظلا : إنَّما أنزل : «ما قرّبتم لهنّ».

﴿ إِلَّا قَلِيلًا مِمَّا تُحْصِنُونَ ﴾ ﴿ : تحرزون (٤) لبذور الزراعة.

﴿ ثُمَّ يَأْتِي مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ عَامٌ قِيهِ يُغَاثُ النَّاسُ ﴾: يمطرون، من الغيث. أو يغاثون من القحط، من الغوث.

﴿ وَفِيهِ يَعْصِرُونَ ﴾ ٢٠ أيُعصر كالعنب والزيتون لكثرة الثمار.

وقيل (٥): يحلبون الضروع.

وقرأ (٦) حمزة والكسائيّ بالتاء، على تغليب المستفتي.

وقرئ (٧) على بناء المفعول، من عصره: إذا أنجاه. ويحتمل أن يكون المبنيّ للفاعل منه. أي يغيثهم الله، ويغيث بعضهم بعضاً. أو من: أعصرت السحابة عليهم. فعدّي بنزع الخافض، أو بتضمينه معنى المطر.

وهذه بشارة بشرهم بها، بعد أن أوّل البقرات السمان والسنبلات الخضر بسنين مخصبة، والعجاف اليابسات بسنين مجدبة، وابتلاع العجاف السمان بأكل ما جمع في السنين المخصبة في السنين المجدبة.

قيل (^): ولعلّه علم ذلك بالوحي. أو بأنّ انتهاء الجدب بالخصب. أو بأنّ السنّة الإلهيّة على أن يوسّع على عباده بعد ما ضيّق عليهم.

وفي مجمع البيان (٩٠): وقرأ جعفر بن محمّد التَّلِيّا : «يُعصرون» بياء مضمومة وصاد مفتوحة.

٢. المصدر: قرّأتم.

<sup>1.</sup> المجمع٢٣٦٣.

٣. تغسير القمق ٣٤٥/١.

٤. كذا في أنوار التنزيل ٤٩٨/١. وفي النسخ: تحصنون وتحرزون.

٥\_٨. أنوار التنزيل ٢٩٨/١. ٩. المجمع ٢٣٦/٣.

وفىي تىفسير عمليّ بسن إبسراهيم (١): قال أبو عبدالله لللِّهِ: قرأ رجل على أميرالمؤمنين لللِّهِ: قرأ رجل على أميرالمؤمنين لللِّهِ: «ثمّ يأتي من بعد ذلك عام فيه يغاث الناس وفيه يعصرون» [يعني: على البناء للفاعل](٢). فقال: ويحك! وأيّ شيء يعصرون؟ يعصرون الخمر؟!

قال الرجل: يا أميرالمؤمنين، كيف أقرأها؟ قال: إنّما أنزلت: «عام فيه يغاث الناس وفيه يعاث الناس وفيه يعصرون» يمطرون بعد المجاعة (٣). والدليل على ذلك قوله (٤): «وأنسزلنا من المعصرات ماءً ثجّاجاً».

وفي تفسير العيّاشي (٥): عن محمّد بن عليّ الصيرفيّ، عن رجل، عن أبي عبدالله التيلِّة : «عام فيه يغاث الناس وفيه يعصرون» [بالبناء للمفعول] (٢): يمطرون. ثمّ قال: أما سمعت قوله: «وأنزلنا من المعصرات ماء ثجّاجاً» ؟!

- ﴿ وَقَالَ الْمَلِكُ ائْتُونِي بِهِ ﴾ : بعد ما جاءه الرسول.
  - ﴿ فَلَمَّا جَاءَهُ الرَّسُولُ ﴾ : ليخرجه.
- ﴿ قَالَ ارْجِعْ إِلَىٰ رَبِّكَ ﴾ : في تفسير العيّاشي (٧): يعني العزيز.

﴿ فَاسْأَلْهُ مَا بَالُ النَّسْوَةِ اللَّاتِي قَطَعْنَ اَيْدِيَهُنَّ ﴾ :إنّما تأنّى في الخروج، وقدّم سؤال النسوة وفحص حالهن، ليظهر براءة ساحته، ويعلم أنّه سجن ظلماً، فلا يقدر الحاسد أن يتوسّل به إلى تقبيح أمره. وإنّما لم يتعرّض لسيّدته [مع ما صنعت به ] (٨) كرماً ومراعاة للأدب.

وفي مجمع البيان (٩): وروي عن النبيّ عَلَيْهُ قال: لقد عجبت من يـوسف وكـرمه وصبره! والله يغفر له حين سئل عن البقرات العجاف والسمان. ولو كنت مكـانه، مـا أخبرتهم (١٠)، حتى أشترط أن يخرجوني.

١. تفسير القمق ٣٤٦/١ بإختلاف يسير.

٣. المصدر: سنين المجاعة.

٥. تفسير العيّاشي ١٨٠/٢، ح ٣٥.

٧. تفسير العيّاشي ١٨٠/٢، ٣٧٠.

٩. المجمع ٢٤٠/٣.

٢. ليس في المصدر.

٤. النبأ/١٤.

٦. ليس في المصدر.

۸. ليس في أ، ب، ر.

١٠. أ، ب: أخبرته.

وفي تفسير العيّاشي (١): عن أبان عن محمّد بن مسلم، عنهما عِلَمْ فِالا: إنّ رسول الله عَلَيْظُ قالا: إنّ رسول الله عَلَيْظُ قال:

لوكنت بمنزلة يوسف حين أرسل إليه الملك يسأله عن رؤياه (٢)، ما حدَّثته حتَّى أشترط عليه أن يخرجني من السجن. وتعجّبت (٣) لصبره عن شأن امرأة الملك حتَّى أظهر الله عذره.

وفي مجمع البيان (٤)، عن النبي عَيَّا متصلاً بما سبق ـ يعني قوله: يخرجوني ـ : ولقد عجبت من يوسف وصبره وكرمه! والله يغفر له حين أتماه الرسول فقال: ارجع إلى ربّك. ولو كنت مكانه، ولبثت في السجن ما لبث، لأسرعت الإجابة، وبادرتهم الباب، وما ابتغيت العذر، إن كان لحليماً ذا أناة.

وروي (٥) أنّ يوسف لمّا خرج من السجن، دعا [لأهله] (٢) وقال: «اللهمّ اعطف عليهم بقلوب الأخيار، ولا تعمّ (٢) عليهم الأخبار». فلذلك يكون أصحاب السجن أعرف الناس بالأخبار في كلّ بلدة. وكتب على باب السجن: هذا قبور الأحياء، وبيت الأحزان (٨)، وتجربة (٩) الأصدقاء، وشماته الأعداء. وقرئ: (١٠) «النسوه» بضمّ النون.

﴿ إِنَّ رَبِّي بِكَيْدِهِنَّ عَلِيمٌ ﴾ ٢٠ : حين قلن لي: أطع مولاتك.

وفيه تعظيم كيدهنّ، والاستشهاد بعلم الله تعالىٰ عليه، وعلى أنّه بريء ممّا قذف به، والوعيد لهنّ على كيدهنّ.

﴿ قَالَ مَا خَطْبُكُنَّ إِذْ رَاوَدْتُنَّ يُوسُفَ عَنْ نَفْسِهِ ﴾ : قال الملك لهن : ما شأنكن . والخطب: أمر يحق أن يخاطب فيه صاحبه .

٢. ب: الرؤيا.

١. تفسير العيّاشي ١٧٩/٢، ح٣٢.

٤. المجمع ٢٤٠/٣.

المصدر: عجبت.
 المجمع ٢٤٢/٣.

٦. من المصدر،

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: لاتغمّ.

٨. كذا في المصدر. وفي ب: الاشجان. وفي سائر النسخ: الإحسان.

٩. كذا في المصدر. وفي النسخ: تخزنة. . . . . . أنوار التنزيل ٤٩٨/١.

- ﴿ قُلْنَ حَاشَ شِهِ ﴾: تنزيه له وتعجّب من قدرته على خلق عفيف مثله.
  - ﴿ مَا عَلِمْنَا عَلَيْهِ مِنْ سُوءٍ ﴾ : من ذنب.
- ﴿ قَالَتِ امْرَاةُ الْعَزِيزِ الْآنَ حَصْحَصَ الْحَقُّ ﴾: ثبت واستقر. من حصحص البعير: إذا ألقى مباركه ليناخ. أو ظهر. من حصّ شعره: إذا استأصله بحيث ظهرت بشرة رأسه. وقرئ (١) على البناء للمفعول.
- ﴿ أَنَا رَاوَدْتُهُ عَنْ نَفْسِهِ وَإِنَّهُ لَمِنَ الصَّادِقِينَ ﴾ ٢٠ في قوله: «هي راودتني عن نفسي». ولا مزيد على شهادة الخصم بأنّ صاحبه على الحق، وهو على الباطل.
- ﴿ ذَلِكَ لِيَعْلَمَ ﴾: قال يوسف لمّا عاد إليه الرسول، وأخبر بكلامهنّ. أي ذلك التثبّت ليعلم العزيز:
  - ﴿ أَنِّي لَمْ اَخُنْهُ بِالْغَيْبِ ﴾ : بظهر الغيب.

وهو حال من الفاعل أو المفعول. أي لم أخنه وأنا غائب عنه، أو هو غائب عنّي. أو ظرف. أي بمكان الغيب وراء الأستار والأبواب المغلقة.

﴿ وَاَنَّ اللهَ لَا يَهْدِي كَنِّدَ الْخَائِنِينَ ﴾ ۞: أي لا ينفذه. أي لا يهدي الخائنين بكيدهم. فأوقع الفعل على الكيد مبالغة.

وفيه تعريض بامرأة العزيز في خيانتها زوجها، وتوكيد لأمانته. ولذلك عقّبه بقوله: ﴿ وَمَا أَبَرَّئُ نَفْسِي ﴾ : أي لا أنزّهها، تنبيها على أنّه لم يرد بذلك تزكية نفسه، والعجب بحاله، بل إظهار ما أنعم الله عليه من العصمة والتوفيق.

﴿ إِنَّ النَّفْسَ لَاَمَّارَةً بِالسُّوءِ ﴾ : من حيث أنَّها بالطبع ماثلة إلى الشهوات، آمرة بها.

﴿ إِلَّا مَا رَحِمَ رَبِّي ﴾ : إلَّا وقت رحمة ربّي. أو إلَّا ما رحمه الله من النفوس، فـعصمه عن ذلك.

وقيل (٢): الاستثناء منقطع. أي ولكن رحمة ربّي هي الّتي تصرف الإساءة.

١ و٢. أنوار التنزيل ٤٩٩/١.

وقيل (١): الآية حكاية قول امرأة العزيز، والمستثنى نفس يوسف وأضرابه. أي ذلك الذي قلته، ليعلم يوسف أنّي لم أكذب عليه في حال الغيب، وصدقت فيما سئلت عنه. وما أبرّئ مع ذلك من الخيانة، فإنّي خنته حين قذفته وسجنته. تريد الاعتذار عمًا كان فيها.

وهذا التفسير هو المستفاد من كلام عليّ بن إبراهيم (٢)، حيث قبال في قبوله: «لم أخنه بالغيب» أي لا أكذب عليه الآن، كما كذبت عليه من قبل.

وقرأ (٢) قالون والبزي: «بالسؤ» على قلب الهمزة واواً، ثمّ الإدغام.

﴿إِنَّ رَبِّي غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ ٢٠ : يغفر ميل النفس، ويرحم من يشاء بالعصمة.

أو: يغفر المستغفر لذنبه، المعترف على نفسه، ويرحم من استرحمه ما استغفره ممّا ارتكبه.

﴿ وَقَالَ الْمَلِكُ انْتُونِي بِهِ آسْتَخْلِصْهُ لِنَفْسِي ﴾: أجعله خالصاً لنفسي.

﴿ فَلَمَّا كَلَّمَهُ ﴾: أي فلمًا أتوا به، فكلّمه وشاهد منه الرشد والذكاء، واستدلّ بكلامه على عقله، وبعفّته على أمانته.

﴿ قَالَ إِنَّكَ الْيَوْمَ لَدَيْنَا مَكِينٌ ﴾: ذو مكانة ومنزلة.

﴿ أَمِينٌ ﴾ ﴿ أَمِينٌ ﴾ ﴿ مؤتمن على كلّ شيء. نقل (٤) أنّه لمّا خرج من السجن، اغتسل وتنظّف، ولبس ثياباً جدداً. فلمّا دخل على الملك قال: «اللهم إنّي أسألك من خيره، وأعوذ بك بعزتك وقدرتك (٥) من شرّه». ثمّ سلّم عليه، ودعا له بالعبريّة. فقال: ما هذا اللسان؟ فقال: لسان آبائي. وكان الملك يعرف سبعين لساناً. فكلّمه بها، فأجابه بجميعها. فتعجّب منه، فقال: إنّي أحبّ أن أسمع رؤياي منك. فحكاها، ونعت له البقرات والسنابل وأماكنها على ما رآها، فأجلسه على السرير، وفوّض إليه أمره.

﴿ قَالَ اجْعَلْنِي عَلَىٰ خَزَائِنِ الْأَرْضِ ﴾ : ولَّني أمرها. والأرض أرض مصر.

٢. تفسير القميّ ٣٤٦/١.

٥. ليس في أ، ب، ر.

١. نفس المصدر والموضع.

٣ و٤. أنوار التنزيل ٤٩٩/١.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): يعني على الكناريج (٢) والأنابير (٣).

﴿إِنِّي حَفِيظٌ ﴾: لها ممّن لا يستحقّها.

﴿ عَلِيمٌ ﴾ ٢٠ : بوجوه التصرّف فيها.

وقيل (٤): لعلّه (٥) عليه لمّا رأى أنّه يستعمله في أمره لامحالة، آثر ما تـعمّ فـوائـده وتجلّ عوائده.

وفي عيون الأخبار (٢): حدّ ثنا أحمد بن زياد بن جعفر الهمداني على قال: حدّ ثنا عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن الريان بن الصلت الهرويّ قال: دخلت على عليّ بن موسى الرضا عليّ فقلت له: يا ابن رسول الله، إنّ الناس يقولون إنّك قبلت ولاية العهد مع إظهارك الزهد في الدنيا!

فقال على الله علم الله كراهتي لذلك. فلمّا خيرت بين قبول ذلك وبين القبل، اخترت بين القبول على القبل. اخترت (٧) القبول على القبل.

ويحهم! أما علموا أنّ يوسف الله كان نبيّاً ورسولاً، فلمّا دفعته الضرورة إلى تولّي خزائن العزيز، قال: «اجعلني على خزائن الأرض إنّي حفيظ عليم». ودفعتني الضرورة إلى قبول ذلك، على إكراه وإجبار بعد الإشراف على الهلاك. على أنّي ما دخلت في هذا الأمر إلّا دخول خارج منه. فإلى الله المشتكى، وهو المستعان.

حدّثنا المظفّر (^) بن جعفر بن المظفّر العلويّ السمرقندي الله على: حدّثنا جعفر بن محمّد بن نصير، عن الحسن بن بن محمّد بن نصير، عن الحسن بن

١. تفسير القميّ ٦٤٦/١.

٢. المصدر: الكناديج. وهو جمع الكندوج شبه مخزن من تراب أو خشب، تـوضع فيه الحـنطة وغيرها.
 والكناريج ـجمع الكرنج كقرطق ـ الحانوت أو متاع حانوت بقال.

٣. الأنابير ـ جمع أنبار ـ: بيت التاجر الذي يجمع فيه المتاع والغلال.

أنوار التنزيل ٥٠٠/١.
 أنوار التنزيل ٥٠٠/١.

٦. العيون١٣٨/٢، ح٢. ٧. م، ب: أخذت.

العيون ۱۳۸/۱۳۷/۲ ، ح ۱.

موسى قال: روى أصحابنا عن الرضاء لله أنّه قال له رجل: أصلحك الله، كيف صـرت إلى ما صرت إليه من المأمون؟ وكأنّه أنكر ذلك عليه.

فقال أبوالحسن الرضاعليَّةِ: يا هذا، أيّهما أفضل؛ النبيّ أو الوصيّ؟ فـقال: لا، بــل النبيّ.

قال: فأيّهما أفضل، مسلم أو مشرك؟ قال: لا، بل مسلم.

قال: فإنّ العزيز - عزيز مصر - كان مشركاً، وكان يموسف النَّالِا نبيّاً. وإنّ المأمون مسلم، وأنا وصيّ. ويوسف سأل العريز أن يموليه حين قال: «اجعلني» إلى قوله: «حفيظ». وأنا أجبرت (١) على ذلك.

وقال عليه الله في قوله: «اجعلني على خزائن الأرض إنّي حفيظ عليم» قال: حافظ لما في يدي، عالم (٢) بكلّ لسان.

وفي الخرائج والجرائح (٢): روي عن محمّد بن زيد الرزامي (٤) قال: كنت في خدمة الرضا الله للم المعله المأمون ولي عهده. فأتاه رجل [من الخوارج] (٥) في كمّه مدية (٢) مسمومة ، وقد قال لأصحابه: والله ، لآتين هذا الذي يزعم أنّه ابن رسول الله ـ وقد دخل لهذا الطاغية فيما (٧) دخل ـ فأسأله عن حجّته . فإنّ كان له حجّة ، وإلّا أرحت الناس منه . فأتاه ، واستأذن عليه المله فأذن له . فقال له أبو الحسن الله الجيك عن مسألتك على شريطة تفي (٨) لي بها . فقال : وما هذه الشريطة ؟ قال : إن أجبتك بجواب يقنعك وترمى بها (١٠).

فبقي الخارجيّ متحيّراً، وأخرج المدية وكسرها. ثمّ قال له: أخبرني عن دعواك مع

٢. ليس في أ، ب.

١. كذا في المصدر. وفي النسخ: جبرت.

٣. الخرائج ٧٦٦/٢، ح٨٦.

٤. كذا في المصدر وجامع الرواة ١١٥/٢. وفي النسخ: الرازيّ.

٥. يوجد في المصدر و ب.

٧. كذا في المصدر، وفي النسخ: ما.

٩. كذا في المصدر، وفي النسخ: الَّذي.

المدية بالتثليث: السكين العظمية العريضة.

كذا في المصدر. وفي النسخ: توفي.

١٠. كذا في المصدر. وفي النسخ: به.

هذا (۱) الطاغية فيما دخلت له ـ وهم عندك كفّار، وأنت ابن رسول الله ـ ما حملك على هذا؟

فقال أبوالحسن لل أبوالحسن الله المراب (٢) هؤلاء أكفر عندك أم عزيز مصر وأهل مملكته ؟! أليس هؤلاء على حال يزعمون أنهم موحدون، وأولئك لم يوحدوا الله ولم يعرفوه ؟! وأنّ يوسف بن يعقوب نبيّ ابن نبيّ، وقال لعزيز (٣) مصر وهو كافر (١٠): واجعلني على خزائن الأرض إنّي حفيظ عليم». وكان يجالس الفراعنة (٥). وأنا رجل من ولد رسول الله عَيْن أجبرني على هذا الأمر، وأكرهني عليه. فما الذي أنكرت ونقمت على ؟!

فقال: لا عتب عليك. أشهد أنَّك ابن نبيَّ الله، وأنَّك صادق.

وفي كتاب علل الشرائع (٦)، بإسناده إلى الفضل بن أبي قرّة، عن أبي عبدالله للسلط في قول يوسف المطلط المسلط ال

وفي تفسير العيّاشي (٧): وقال سليمان: قال سفيان: قلت لأبي عبدالله طليّه المجوز (٨) أن يزكّي الرجل نفسه ؟ قال: نعم، إذا اضطرّ إليه. أما سمعت قول يوسف: «اجعلني على خزائن الأرض إنّي حفيظ عليم» ؟! وقول العبد الصالح (٩): «وأنا لكم ناصح أمين».

وفي الكافي (١٠٠): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن هارون بن مسلم، عن مسعدة بن صدقة، عن عبدالله للسلّ حديث طويل، يقول فيه للسلّ لأقوام يظهرون الزهد ويدعون الناس أن يكونوا معهم على مثل الذي هم عليه من التقشّف: وأخبروني أين أنتم عن

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: أرأيتك.

٤. المصدر: زيادة «فقال».

٦. العلل ١٢٥/١، ح٤.

٨. المصدر: [اما] يجوز.

۱۰, الكافي ۷۰/۵، ح۱.

١. المصدر: دخولك لهذا.

٣. المصدر: «يسأل العزيز» بدل «قال لعزيز».

٥. المصدر: كان يجلس مجالس الفراعنة.

٧. تفسير العيّاشي ١٨١/٢، ح ٤٠.

٩. الأعراف/٦٧.

سليمان بن داود عليه ؟ ثمّ بوسف النبيّ عليه حيث قال لملك مصر: «اجعلني» إلى قوله: «عليم» ؟ فكان من أمره الذي كان (أن )(١) اختار مملكة الملك وما حولها إلى اليمن، وكانوا يمتارون الطعام من عنده لمجاعة أصابتهم. وكان يقول الحقّ ويعمل به، فلم نجد أحداً عاب ذلك عليه.

عدّة من أصحابنا (٢)، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن عبدالرحمن بن حمّاد، عن يونس بن يعقوب، عن سعد، عن رجل، عن أبي عبدالله الله الله قال: لمّا صارت الأشياء ليوسف بن يعقوب المهم جعل الطعام في بيوت، وأمر بعض وكلانه، وكان يقول: بع كذا وكذا، والسعر قائم. فلمّا علم أنّه يزيد في ذلك اليوم، كره أن يجري الغلاء على لسانه. فقال له: اذهب وبع. ولم يسمّ (٣) له سعراً.

فذهب الوكيل غير بعيد. ثمّ رجع إليه، فقال له: اذهب فبع. وكره أن يجري الغلاء على لسانه. فذهب الوكيل، فجاء أوّل من اكتال. فلمّا بلغ دون ماكان بالأمس بمكيال، قال المشتري: حسبك، إنّما أردت بكذا وكذا. فعلم الوكيل أنّه قد غلا بمكيال.

ثم جاءه آخر، فقال له: كل لي. فكال. فلمّا بلغ دون الّذي كال (٤) للأوّل بمكيال، قال له المشتري: حسبك، إنّما أردت بكذا وكذا. فعلم الوكيل أنّه قد غلا بمكيال. حتّى صار إلى واحد واحد.

وفي تفسير العيّاشي (٥): عن حفص بن غياث، عن أبي عبدالله عليه قال: كان سبق (٢) يوسف الغلاء الذي أصاب الناس، ولم يثمّن (٧) الغلاء لأحد قطّ. قال: فأتاه التجّار، فقالوا: بعنا. قال: اشتروا. فقالوا نأخذ كذا وبكذا. فقال: خذوا. وأمر فكالوهم فحملوا ومضواحتى دخلوا المدينة، فلقيهم (٨) قوم تجّار فقالوا لهم: كيف أخذتم؟ فقالوا: كذا بكذا. وأضعفوا الثمن.

١. من المصدر

٣. كذا في المصدر، وفي النسخ؛ لم يسمي.

٥. تفسير العيّاشي ١٧٩/٢ ـ ١٨٠ ، ح٣٤.

٧. المصدر: لم يمرّ (يتمن خ ل).

۲. الكافي ١٦٣/٥، ح٥.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: كان.

٦. بعض نسخ المصدر: سنين.

٨. كذا في المصدر. وفي النسخ: فلقاهم.

قال: وقدموا أولئك على يوسف، فقالوا: بعنا. فقال: اشتروا، كيف تأخدون؟ قالوا: بعناكما بعت كذا بكذا. فقال: ما هو كما تقولون، ولكن خذوا. فأخذوا، ثمّ مضوا حتّى دخلوا المدينة. فلقيهم آخرون، فقالوا: كيف أخذتم؟ فقالوا: كذا بكذا. وأضعفوا الثمن. قال: فعظم الناس ذلك الغلاء، وقالوا: اذهبوا بنا حتّى نشتري.

قال: فذهبوا إلى يوسف، فقالوا: بعنا. فقال: اشتروا. فقالوا(١): بعناكما بعت. فقال: وكيف بعت؟ قالوا: كذا بكذا. فقال: ما هو كذلك، ولكن خذوا.

قال: فأخذوا ورجعوا إلى المدينة، وأخبروا الناس. فقالوا فيما بينهم: تـعالوا<sup>(١)</sup> حتّى نكذب في الرخص، كما كذبنا في الغلاء.

قال: فذهبوا إلى يوسف، فقالوا له: بعنا. فقال: اشتروا. فقالوا: بعناكما بعت. قال: وكيف بعت؟ قالوا: كذا بكذا بالحطّ من السعر الأوّل (٣) م. فقال: ما هو هكذا، ولكن خذوا. فأخذوا، وذهبوا إلى المدينة. فلقيهم الناس فسألوهم: بكم اشتريتم؟ فقالوا: كذا بكذا بنصف الحطّ الأوّل فقال الأخرون: اذهبوا بنا حتّى نشتري.

فذهبوا إلى يوسف، فقالوا: بعنا. فقال: اشتروا. فقالوا: بعناكما بعت. فقال: وكيف بعت؟ فقال: بكذا وكذا ـ بالحطّ من النصف \_ فقال: ما هو كما تقولون، ولكن خذوا. فلم يزالوا يتكاذبون حتّى رجع السعر إلى الأمر الأوّل، كما أراد الله.

وفي مجمع البيان (1): وفي كتاب النبوّة، بإلاسناد عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسن بن علي بن بنت إلياس قال: سمعت الرضاطي يقول: وأقبل يوسف على جمع الطعام. فجمع في السبع السنين المخصبة، فكبسه في الخزائن. فلمّا مضت تلك السنون، وأقبلت السنون (٥) المجدبة، أقبل يوسف على بيع الطعام.

فباعهم في السنة الأولى بالدّراهم والدنانير . حتّى لم يبق بمصر وما حولها دينار ولا

١. كذا في المصدر. وفي النسخ: فقال.

٣. ليس في المصدر. ٣. الس في المصدر.

٥. ليس في المصدر.

٢. كذا في المصدر. وفي النمنخ: تعالوا فيما بينهم.

٤. المجمع ٢٤٤/٣.

درهم، إلّا صار في ملكيّة (١) يوسف.

وباعهم في السنة الثانية بالحليّ والجواهر. حتّى لم يبق<sup>(١)</sup> بمصر وما حولها حلى ولا جوهر، إلّا صار في ملكيّة (٢) يوسف<sup>(٤)</sup>.

وباعهم في السنة الثالثة بالدواب والمواشي. حتّى لم يبق بمصر وما حولها دابّة ولا (٥) ماشية ، إلّا صارت (٦) في ملكيّة يوسف (٧).

وباعهم في السنة الرابعة بالعبيد والإماء. حتّى لم يبق بمصر [وما حولها] (١) عبد ولا أمة ، إلّا صار في ملكيّة (١) يوسف (١٠).

وباعهم في السنة الخامسة بالدور والعقار. حتّى لم يبق بـمصر ومـا حـولها دار ولاعقار، إلّا صار في ملكيّة يوسف(١١).

وباعهم في السنة السادسة بالمزارع والأنهار. حتّى لم يبق بمصر [وما حولها](١٣) نهر ولامزرعة، إلّا صار في ملكيّة يوسف(١٣).

وباعهم في السنة السابعة برقابهم. حتّى لم يبق بمصر وما حولها عبد ولاحرّ، إلّا صار عبد يوسف.

فملك أحرارهم، وعبيدهم، وأموالهم (١٤). وقال الناس: ما رأينا ولاسمعنا بملك أعطاه الله من الملك ما أعطى هذا الملك حكماً وعلماً (١٥) وتدبيراً!

ثمّ قال يوسف للملك: أيّها الملك، ماتري فيما خوّلني ربّي من ملك مصر وأهلها؟

١. المصدر: مملكته.

٣. المصدر: مملكته.

٥. ليس في أ، ر.

V. المصدر: «مملكته» بدل «ملكية يوسف».

٩. المصدر: مملكته.

۱۱. المصدر: «مملكته» بدل «ملكيّة يوسف».

۱۳. المصدر: «مملكته» بدل «ملكيّة يوسف».

١٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: حكيماً وعليماً.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: لم يبقى.

٤. ليس في المصدر.

٦. كذا في المصدر، وفي النسخ: صار.

٨. ليس في المصدر.

١٠. ليس في المصدر،

١٢. من المصدر.

١٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: امراءهم.

أشر علينا برأيك. فإنّي لم أصلحهم لأفسدهم. ولم أنجهم من البلاء لأكون بـلاءً ١٠٠ عليهم. ولكنّ الله نجّاهم (٢) على يدي. قال له الملك: الرأى رأيك.

قال يوسف: إنَّى أشهد الله وأشهدك \_أيِّها الملك \_أنِّي قد أعتقت أهل مصر كلُّهم. ورددت إليهم أموالهم وعبيدهم. ورددت عليك \_أيِّها الملك \_ خاتمك وسريرك وتاجك على أن لا تسير إلّا بسيرتي ولا تحكم إلّا بحكمي.

قال له الملك: إنَّ ذلك لشرفي (٣) وفخري أن لا أسير إلَّا بسيرتك، ولا أحكم إلَّا بحكمك. ولولاك ما قويت عليه، ولا اهتديت له. ولقد جعلت سلطاني (٤) عزيزاً لا(٥) يرام. وأنا أشهد أن لا إله إلّا الله، وحده لا شريك له، وأنّك رسوله. فأقم على ما ولّيتك. فإنّك لدينا مكين أمين.

- ﴿ وَكَذَٰلِكَ ﴾: مثل ذلك التمكين الظاهر.
- ﴿ مَكَّنَا لِيُوسُفَ فِي الْأَرْضِ ﴾ : أرض مصر.

في تفسير العيّاشي (٦): [عن الثمالي ](٧)، عن أبي جعفر عليُّلا : ملك يـوسف مصر وبراريها، ولم يجاوزها إلى غيرها.

- ﴿ يَتَبُوَّأُ مِنْهَا حَيْثُ يَشَاءُ ﴾: ينزل من بلادها حيث يهوي.
  - و قرأ (^) ابن كثير : «نشاء» بالنون.
  - ﴿ نُصِيبُ بِرَحْمَتِنَا مَنْ نَشَاءُ ﴾ : في الدنيا والأخرة.
- ﴿ وَلَا نُضِيعُ أَجْرَ الْمُحْسِنِينَ ﴾ ٢٠ : بل نوفي أجورهم، عاجلاً وأجلاً.
- ﴿ وَلَاَجْرُ الْآخِرَةِ خَيْرٌ لِلَّذِينَ آمَنُوا وَكَانُوا يَتَّقُونَ ﴾ ۞: الشرك والفواحش، لعظمه ودوامه.

٢. المصدر: الجاهم.

٤. المصدر: سلطاناً.

٦. تفسير العيّاشي ١٨١/٢، ح ٤١.

٨. أنوار التنزيل ٢/٠٠٠.

١. كذا في المصدر. وفي النسخ: ليكون وبالأ.

٣. المصدر: لزينتي.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: ما.

٧. من المصدر.

وفي أصول الكافي (١): عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن أبيه، عن على بن النعمان، عن عبدالله بن سنان (٢)، عن أبي بصير قال: سمعت أبا عبدالله عليَّا إ يقول: إنَّ الحرّ حرّ على جميع أحواله. إن نابته (٣) نائبة ، صبر لها. وإن تـداكّت عـليه المصائب، لم تكسره (٤) وإن أسر وقهر، استبدل بالعسر يسراً (٥).

كماكان يوسف الصدّيق الأمين، لم يضرر حرّيّته أن استعبد (٢)، وقهر، وأسر، ولم تضرره ظلمة الجبّ ووحشته وما ناله أن منّ الله عليه، فجعل الجبّار العاتي له عبداً، بعد أن (٧)كان مالكاً. فأرسله، ورحم به أمّة (٨). وكذلك الصبر يبعقب خيراً. فاصبروا، ووطِّنوا أنفسكم على الصبر، تؤجروا.

﴿ وَجَاءَ إِخُوهُ يُوسُفُ ﴾: للميرة.

وذلك لأنّه أصاب كنعان ما أصاب سائر البلاد من الجدب. فأرسل يعقوب بنيه - غير بنيامين -إليه.

﴿ فَدَخَلُوا عَلَيْهِ فَعَرَفَهُمْ وَهُمْ لَهُ مُنْكِرُونَ ﴾ ٢٠ : أي عرفهم يوسف ولم يعرفوه، لطول العهد ومفارقتهم إيّاه في سنّ الحداثة، ونسيانهم إيّاه، وتوهّمهم أنّه هلك، وبعد حاله الَّتِي رأوه عليها من حاله حين فارقوه، وقلَّة تأمُّلهم في حلاه من التهيِّب والاستعظام. وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٩): أمر يوسف أن يبني له كناديج (١٠٠)من صخر ، وطيّنها

بالكلس (١١). ثمّ أمر بزروع (١٣) مصر فحصدت، ودفع إلى كـلّ إنســان حـصّة، وتــرك

الباقي (١٣) في سنبله ، لم يدّسه . فوضعها في الكناديج (١٤). ففعل ذلك سبع سنين .

المصدر: مسكان.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: لم تكره.

٦. كذا في المصدر، وفي النسخ: يستعبد.

٨. كذا في المصدر. وفي النسخ: أمَّته.

١٠. كذا في المصدر. وفي النسخ: كناريج.

١٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: بزرع.

۱. الكافي ۸۹/۲، ح٦.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: نابه.

ه. المصدر: باليسر عسراً.

٧. المصدر:إذ.

٩. تفسير القمئ ٣٤٧-٣٤٦/١

١١. الكلس بالكسر: الصاروج. منه.

١٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: «تركت» بدل «ترك الباقي».

١٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: الكناريج.

فلمًا جاءت سنوات الجدب، كان يخرج السنبل، فيبيع بما شاء. وكان بينه وبين أبيه ثمانية عشر يوماً، وكان في بادية. وكان الناس من الآفاق يخرجون إلى مصر، ليمتاروا طعاماً.

وفي تفسير العيّاشي (٣): عن أبي بصير قال: سمعت أبا جعفر عليه يحدّث قال: لمّا فقد يعقوب يوسف، اشتد حزنه عليه وبكاؤه حتّى ابيضّت عيناه من الحزن، واحتاج حاجة شديدة، وتغيّرت حاله. [قال:](٤) وكان يمتار القمح من مصر [لعياله](٥) في السنة مرّتين للشتاء والصيف. وإنّه بعث عدّة من ولده ببضاعة يسيرة إلى مصر، مع رفقة خرجت.

فلمًا دخلوا على يوسف وذلك بعد ما ولاه العزيز مصر فعرفهم يـوسف الملل وعزته (١٠) بعد ما ولاه العزيز مصر فعرفهم يـوسف الله وعزته (١٠) بعد فه إخوته، لهيبة الملك وعزته (١٠) فقال لهم: عجّلوا (١٠) بضاعتكم قبل الرفاق (١٠) وقال لفتيانه: عجّلوا لهؤلاء الكيل، وأوفوهم، فإذا فرغتم، فاجعلوا بضاعتهم هذه في رحالهم، ولا تعلموهم بذلك. الحديث.

﴿ وَلَمَّا جَهَّزَهُمْ بِجَهَازِهِمْ ﴾: أصلحهم بعدّتهم، وأوقر ركائبهم بما جاؤوا لأجله. والجهاز: ما يعدّ من الأمتعة للنقلة، كعدد السفر، وما يحمل من بلدة إلى أخرى، وما تزفّ للمرأة إلى زوجها.

١. المقل: الكندر. وثمر لشجر الدوم ينضج يؤكل. والدوم: شجرة تشبيه النخلة في حالاتها.

٢. المصدر: دخلوا. ٣. تفسير العيّاشي ١٨١/٢، ح٤٢.

غ و٥. من المصدر. وفي النسخ: غيره.

٧. المصدر: هلمّوا. ٨. كذا في المصدر. وفي النسخ: الرواق.

وقرئ (١): «بجهازهم» بالكسر.

﴿ قَالَ الْتُونِي بِاَخٍ لَكُمْ مِنْ آبِيكُمْ ﴾: في تفسير عليّ بن إبراهيم (١): [ وأعطاهم، و ] (١) أحسن إليهم في الكيل، وقال لهم: من أنتم؟ قالوا: نحن بنويعقوب بن إسحاق بن إبراهيم خليل الله، الذي ألقاه نمرود في النار، فلم يحترق، وجعلها الله عليه برداً وسلاماً. قال: فما فعل أبوكم؟ قالوا: شيخ ضعيف. قال: فلكم أخ [ غيركم ] (١)؟ قالوا: لنا أخ من أبينا، لا من أمنًا. قال: فإذا جعتم إليّ فائتوني به.

وفي تفسير العيّاشي (٥)، عن الباقر عليّا : قال لهم يوسف: قد بلغني أن لكم أخوين (٢) لأبيكم. فما فعلا ؟ قالوا: أمّا الكبير منهما، فإنّ الذئب أكله. وأمّا الصغير فخلّفناه عند أبيه، وهو به ضنين (٧)، وعليه شفيق. قال: فإنّي أحبّ أن تأتوني به معكم، إذا جئتم لتمتارون.

﴿ اَلَّا تَرَوْنَ اَنِّي أُوفِي الْكَيْلَ ﴾: أتمه.

﴿ وَانَا خَيْرُ الْمُنْزِلِينَ ﴾ ٢ : للضيف والمضيفين لهم. وكان أحسن إنزالهم وضيافتهم. ﴿ وَانَا خَيْرُ الْمُنْزِلِينَ ﴾ ١ : للضيف والمضيفين لهم. وكان أحسن إنزالهم وضيافتهم. ﴿ فَإِنْ لَمْ تَأْتُونِي بِهِ فَلَا كَيْلَ لَكُمْ عِنْدِي وَلَا تَقْرَبُونِ ﴾ ٢ : أي لا تقربوني، ولا تدخلوا

دياري. وهو إمّا نفي، وإمّا نهي معطوف على الجزاء.

﴿ قَالُوا سَنُرَاوِدُ عَنْهُ آبَاهُ ﴾ : سنجتهد في طلبه من أبيه .

﴿ وَإِنَّا لَفَاعِلُونَ ﴾ ٢٠ ذلك ، لا نتواني فيه.

﴿ وَقَالَ لِفِتِيَانِهِ ﴾: لغلمانه الكيّالين. جمع فتي.

وقرأ (^ ) حمزة والكسائي وحفص : «لفتيانه» على جمع الكثرة ، ليوافق قوله :

٢. تفسير القمئ ٣٤٧/١.

١. أنوار التنزيل ٥٠٠/١.

٣ و٤. من المصدر.

٥. تفسير العيّاشي ١٨١/٢، ح٤٢ في ضمن حديث طويل.

٦. المصدر: أخوان. ٧. أ، ب: صغين، والضنين: البخيل.

٨. أنوار التنزيل ٥٠١/١.

﴿ اجْعَلُوا بِضَاعَتَهُم ﴾: فإنّه وكل بكل رجل واحداً يعبّئ بـضاعتهم الّـتي شـروا بـها الطعام. وكانت نعالاً وأدماً. وإنّما فعل ذلك توسيعاً وتفضّلاً عـليهم، وتـرفّعاً مـن أن يأخذ ثمن الطعام، وخوفاً من أن لا يكون عند أبيه ما يرجعون به.

- ﴿ فِي رِحَالِهِمْ لَعَلَّهُمْ يَعْرِفُونَهَا ﴾: لعلُّهم يعرفون حقّ ردّها. أو: لكي يعرفوها،
  - ﴿ إِذَا انْقَلَبُوا اِلِّي آهْلِهِمْ ﴾: وفتحوا أوعيتهم.
  - ﴿ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ ٢٠ لعلّ معرفتهم ذلك تدعوهم إلى الرجوع.
- ﴿ فَلَمَّا رَجَعُوا اِلَىٰ آبِيهِمْ قَالُوا يَا اَبَانَا مُنِعَ مِنَّا الْكَيْلُ ﴾ : حكم بمنعه بعد هذا الرجوع ، إن لم نذهب ببنيامين.
- ﴿ فَأَرْسِلْ مَعَنَا أَخَانَا نَكْتُلْ ﴾: فأرسل نرفع المانع من الكيل، ونكتل ما نحتاج إليه. وقرأ (١) حمزة والكسائي بالياء، على إسناده إلى الأخ. أي يكتل لنفسه، فينضمّ اكتياله إلى اكتيالنا.
  - ﴿ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾ ۞: من أن يناله مكروه.
- ﴿ قَالَ هَلْ آمَنُكُمْ عَلَيْهِ إِلَّا كَمَا آمِنْتُكُمْ عَلَىٰ آخِيهِ مِنْ قَبْلُ ﴾ : وقد قلتم في يوسف: «وإنّا له لحافظون».
  - ﴿ فَاللَّهُ خَيْرٌ حَافِظاً ﴾: فأتوكل عليه، وأفوّض إليه أمري.
- ﴿ وَهُوَ أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ ﴾ في: فأرجو أن يرحمني بحفظه، ولا يجمع عليَّ مصيبتين. وانتصاب «حفظاً» على التمييز. و «حافظاً» على قراءة (٢) حمزة والكسائي وحفص، يحتمله، والحال كقولهم: لله درّه فارساً.

وقرئ (٣): «خير حافظ»، و «خير الحافظين».

وفي مجمع البيان <sup>(٤)</sup>: ورد في الخبر أنّ الله سبحانه قال: فبعزّتي لأردّنّهما إليك بعد ما توكّلت عليَّ.

٦٠١/. أنوار التنزيل ٥٠١/١.

﴿ وَلَمَّا فَتَحُوا مَتَاعَهُمْ وَجَدُوا بِضَاعَتَهُمْ رُدَّتْ اِلَيْهِمْ ﴾: وقرئ (١): «ردّت» بنقل كسرة الدال المدغمة إلى الراء، نقلها في بيع وقيل.

﴿ قَالُوا يَا اَبَانَا مَا نَبْغِي ﴾ : ماذا نطلب ؟! هل من مزيد على ذلك ، أكرمنا وأحسن مثوانا وباع منّا، وردّ علينا متاعنا، أو : لا نطلب وراء ذلك إحساناً. أو : لا نبغي في القول ، ولا نزيد فيما حكينا لك من إحسانه . أو : ما نريد منك بضاعة أخرى .

وقرئ (٢): «ما تبغي» على الخطاب، أي أيّ شيء تطلب وراء هذا من الإحسان، أو من الدليل على صدقنا؟!

﴿ هَلْدِهِ بِضَاعَتُنَا رُدَّتْ اِلَيْنَا ﴾: استئناف موضح لقوله: «ما نبغي».

﴿ وَنَمِيرُ اَهْلُنَا ﴾: معطوف على محذوف. أي ردّت إلينا فتستظهر بها، ونمير أهلنا بالرجوع إلى الملك.

﴿ وَنَحْفَظُ اَخَانَا ﴾ : عن المخاوف في ذهابنا وإيابنا.

﴿ وَنَزْدَادُكَيْلَ بَعِيرٍ ﴾: وسق بعير باستصحاب أخينا. هذا إذا كانت «ما» استفهاميّة. فأمّا إذا كانت نافية، احتمل ذلك، واحتمل أن تكون الجمل معطوفة على «ما نبغي» أي لا نبغى فيما نقول، ونمير أهلنا ونحفظ أخانا.

﴿ ذَلِكَ كَيْلٌ يَسِيرٌ ﴾ ۞: أي مكيل قليل لا يكفينا.

استقلّوا ماكيل لهم، فأرادوا أن يضاعفوه بالرجوع إلى الملك، ويزدادوا إليه ما يكال لأخيهم.

ويجوز أن تكون الإشارة إلى «كيل بعير» أي ذلك شيء قليل لا يضايقنا فيه الملك، ولا يتعاظمه.

وقيل (٣): إنّه من كلام يعقوب. ومعناه: إنّ حمل بعير شيء يسير، لايخاطر لمـثله بالوالد.

١ و٢. أنوار التنزيل ٥٠١/١.

وفي كتاب علل الشرائع (١)، بإسناده إلى يعقوب بن سويد، عن أبي (٢) جعفر النالج قال: قلت له: جعلت فداك، لم سمّي أمير المؤمنين أمير المؤمين؟ قال: لأنّه يميرهم العلم. أما سمعت قول الله على: «ونمير أهلنا»؟!

وفي كتاب معاني الأخبار (٣)، بإسناده إلى يعقوب بن سويد بن بريد الحارثيّ، عن عمرو بن شمر، عن جابر بن يزيد، عن أبي جعفر التِّلِا مثله سواء.

وفي أصول الكافي (٤): الحسين بن محمّد، عن معلّى بن محمّد، عن الوشّاء، عن أحمد بن عمر قال: سألت أبا الحسن عليه : لم سمّي أميرالمؤمنين أميرالمؤمنين؟ قال: لأنّه يميرهم العلم. أما سمعت [ما] في كتاب الله: «ونمير أهلنا»؟!

﴿ قَالَ لَنْ أَرْسِلَهُ مَعَكُمْ ﴾: إذ رأيت منكم ما رأيت.

﴿ حَتَّىٰ تُؤْتُونِ مَوثِقاً مِنَ اللهِ ﴾ : حتّى تعطوني ما أتوثّق به من عند الله ، أي عهداً مؤكّداً بذكر الله تعالىٰ .

﴿ لَتَأْتُنِّنِي بِهِ ﴾ : جواب القسم ، إذ المعنىٰ : حتَّى تحلفوا بالله لتأتنَّني به .

﴿ إِلَّا أَنْ يُحَاطَ بِكُمْ ﴾ : إلَّا أن تغلبوا فلا تطيقوا ذلك . أو : إلَّا أن تهلكوا جميعاً .

وهو استثناء مفرّغ من أعمّ الأحوال. والتقدير: لتأتنّني به على كلّ حال، إلّا حال الإحاطة بكم. أو من أعمّ العلل، على أنّ قوله: «لتأتنّني به» في تأويل النفي. أي لا تمتنعون من الإتيان به إلّا للإحاطة بكم. كقولهم: أقسمت بالله إلّا فعلت، أي ما أطلب منك إلّا فعلك به.

﴿ فَلَمَّا آتَوْهُ مَوثِقَهُمْ ﴾ : عهدهم.

﴿ قَالَ اللهُ عَلَىٰ مَا نَقُولُ ﴾ : من طلب الموثق وإتيانه.

﴿ وَكِيلٌ ﴾ ٢٠ : رقيب مطّلع ، إن خلفتم انتصف لي منكم.

﴿ وَقَالَ يَا بَنِيَّ لَا تَدْخُلُوا مِنْ بَابِ وَاحِدٍ وَادْخُلُوا مِنْ أَبُوابٍ مُتَفَرِّقَةٍ ﴾: لأنّهم كانوا

٢. ليس في المصدر.

العلل ۱۹۱/۱، ح ٤.
 المعانى /٦٣، ح ١٢.

٤. الكافي ٤١٢/١، ح٣.

ذوي جمال وأبّهة مشتهرين في مصر بالقربة والكرامة عند الملك، فخاف عليهم أن يدخلوا كوكبة واحدة، فيعانوا. ولعلّه لم يوصهم بذلك في الكرّة الأولئ لأنّهم كانوا مجهولين حينئذ. أو كان الداعي إليها خوفه على بنيامين. وللنفس آثار منها العين.

وفي مجمع البيان (١): وأنكر الجبائي العين، وذكر أنّه لم تثبت بحجّة. وجوّزه كثير من المحقّقين، ورووا فيه الخبر عن النبيّ عَلَيْلَةُ أنّ العبن حقّ والعين لتنزل [الحالق. و](١) الحالق المكان المرتفع من الجبل وغيره. فجعل عليه العين كأنّها تنحط ذروة الحبل من قوّة أخذها وشدّة بطشها.

وروي (٣) في الخبر أنّه النِّلِا كان يعوّذ الحسن والحسين النِّلَا بأن يـقول: أعـيذكما بكلمات الله التامّة، من كلّ شيطان وهامّة، ومن كلّ عين لامّة (١).

وروى (٥) أنَّ إبراهيم النُّلِلْ عَوْدُ ابنيه. وأنَّ موسى عَوْدُ ابنى هارون بهذه العودة.

وروي (١) أنّ بني جعفر بن أبي طالب كانوا غلماناً بيضاً (١). فقالت أسماء بنت عميس: يا رسول الله، إنّ العين إليهم سريعة. أفاسترقي لهم من العين؟ فقال عَيَّالله: نعم. وروي (١) أنّ جبر ثيل عَلِيله أتى رسول الله عَلَيْله وعلّمه (١) الرقية. [وهي: ] (١٠) بسم الله، أرقيك من عين حاسد، الله يشفيك.

وروي (١١) عن النبيِّ عَيَيْظُ أنَّه قال: لو كان شيء يسبق القدر، لسبقته العين.

وقد روي (۱۲) عنه على لا يدل على أنّ الشيء إذا عظم في صدور العباد، وضع الله قدره وصغره (۱۳).

وفي الكافي (١٤): عليّ بن إبراهيم، [عن أبيه ](١٥)، عن بعض أصحابنا، عن القدّاح،

١. المجمع ٢٤٩/٣.

٣. نفس المصدر والموضع،

ه و٦. نفس المصدر والموضع.

٨. نفس المصدر والموضع.

١٠. من المصدر.

١٣. المصدر: صغّر أمره.

١٥. من المصدر.

٢. من المصدر،

٤. اللامّة: العين المصيبة بسوء.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: بيضاء.

٩. ليس في أ، ب.

١١ و١٢. نفس المصدر والموضع.

<sup>14.</sup> الكافي ١٤/٥٦٩، ح٣.

عن أبي عبدالله عليه قال: قال أميرالمؤمنين عليه (١): عوّذ (١) النبيّ عَلَيه حسناً وحسيناً فقال: أعيذكما بكلمات الله التامّة (٣)، وأسمائه الحسنى كلّها عامّة، من شرّ السامّة والهامّة، ومن شرّ كلّ عين لامّة، ومن شرّ حاسد إذا حسد. ثمّ التفت النبيّ عَلَيه إلينا فقال: هكذا [كان](٤) يعوّذ إبراهيم إسماعيل وإسحاق الميه .

﴿ وَمَا أُغْنِي عَنْكُمْ مِنَ اللهِ مِنْ شَيْءٍ ﴾: ممّا قضى عليكم بما أشرت به إليكم؛ فاإنَّ الحذر لا يمنع القدر.

﴿ إِنِ الْـحُكُمُ اِلَّا شِيهِ ﴾: يمصيبكم لامحالة إن قضى عليكم قضى عليكم بسوء، ولا ينفعكم ذلك.

﴿ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَعَلَيْهِ فَلْيَتَوَكَّلِ الْمُتَوكِّلُونَ ﴾ ﴿ عَلَيْهِ تَوَكَّلُونَ الْحَملة على الحملة على الجملة على الجملة . كأنّ الواو للعطف ، والفاء لإفادة التسبّب. فإنّ فعل الأنبياء سبب لأن يقتدى بهم .

﴿ وَلَمَّا دَخَلُوا مِنْ حَيْثُ آمَرَهُمْ أَبُوهُمْ ﴾: أي من أبواب متفرّقة في البلد.

﴿ مَا كَانَ يُغْنِي عَنْهُمْ مِنَ اللهِ ﴾ : رأي يعقوب واتّباعهم له.

﴿ مِنْ شَيْءٍ ﴾ : ممّا قضاه الله عليهم ، كما قال يعقوب. فسرقوا وأخذ بنيامين بوجدان الصواع في رحله ، و تضاعفت المصيبة على يعقوب.

﴿ إِلَّا حَاجَةً فِي نَفْسِ يَعْقُوبَ ﴾: استثناء منقطع. أي ولكن حاجة في نـفسه، يـعني شفقته عليهم وحرازته من أن يعانوا.

﴿ قَضَاهَا ﴾: أظهرها ووصّى بها.

٣. المصدر: التامّات،

﴿ وَإِنَّهُ لَذُو عِلْمٍ لِمَا عَلَمْنَاهُ ﴾ : بالوحي ونصب الحجج. ولذلك قال : «وما أغني عنكم من الله من شيء» ولم يغترّ بتدبيره.

﴿ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ ٢٠ : سرّ القدر، وأنَّه لا يغني عنه الحذر.

كذا في المصدر. وفي النسخ: زيادة «قال».

من المصدر.

﴿ وَلَمَّا دَخَلُوا عَلَىٰ يُوسُفَ آوَىٰ إِلَيْهِ آخَاهُ ﴾ : ضمّ إليه بنيامين على الطعام.

﴿ قَالَ إِنِّي آنَا آخُوكَ ﴾ : فلا تعلمهم بما أعلمتك.

﴿ فَلَا تَبْتَئِسٌ ﴾ : فلا تحزن ، افتعال من البؤس .

﴿ بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ ۞: في حقّنا. فإنّ الله قد أحسن إلينا وجمعنا.

وفي تفسير العيّاشي (١): عن عليّ بن مهزيار، عن بعض أصحابنا، [عن أبيه ] (٢) عن أبي عبدالله عليه قال: وقد كان هيّأ لهم طعاماً. فلمّا دخلوا عليه (٣)، قال: ليجلس كلّ بني أمّ على مائدة. قال: فجلسوا. وبقي بنيامين (٤) قائماً.

فقال له يوسف: ما لك لا تجلس؟ قال له: إنّك قلت: ليجلس كلّ بني أمّ على مائدة. وليس لي فيهم ابن أمّ.

فقال يوسف: أما (٥) كان لك ابن أمّ ؟ قال له: بنيامين (٦): بلي.

قال يوسف: فما فعل؟ قال: زعم هؤلاء أنَّ الذُّنب أكله!

قال: فما بلغ من حزنك عليه. قال: ولدلي أحد عشر ابناً كلّهم اشتققت له اسماً من سمه.

فقال له يوسف: أراك قد عانقت النساء وشممت الولد من بعده. قال له بنيامين (٧): إنّ لي أباً صالحاً، وإنّه قال: تزوّج؛ لعلّ الله أن يخرج منك ذرّية تثقل الأرض بالتسبيح. فقال له: تعال فاجلس معى على مائدتى.

فقال إخوة يوسف: لقد فضّل الله يوسف وأخاه ، حتّى أنّ الملك قد أجلسه معه على ماثدته!

عن أبان الأحمر (^)، عن أبي عبدالله للسِّلْةِ قال: لمّا دخل إخوة يـوسف عـليه، وقـد

٢. من المصدر.

٤. المصدر: ابن يامين.

٦. المصدر: ابن يامين.

م. تفسير العيّاشي ١٨٣/٢ ، ح ٤٤.

تفسير العياشي ١٨٣/٢ - ١٨٤ - ٤٥.

٣. المصدر:إليه.

ە. أ، ب: ما.

٧. المصدر: ابن يامين،

جاؤوا بأخيهم معهم، وضع لهم الموائد. ثمّ قال: يمتاركلّ واحد منكم مع أخيه لأمّه على الخوان. فجلسوا، وبقي أخوه قائماً. فقال له: ما لك لا تجلس مع إخوتك؟ قال: ليس لي (١) فيهم أخ من أمّي. قال: فلك أخ من أمّك، زعم هؤلاء أنّ الذئب أكله؟ قال: نعم، قال: فاقعد وكل معي.

قال: فترك إخوته الأكل وقالوا: إنّا نريد أمراً، ويأبى الله إلا أن يرفع ولد يامين علينا. وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): فخرجوا وخرج معهم بنيامين. وكان لا يؤاكلهم، ولا يجالسهم، ولا يكلّمهم. فلمّا وافوا مصر، دخلوا على يتوسف وسلّموا. فنظر يوسف إلى أخيه، فعرفه. فجلس منهم بالبعيد.

فقال يوسف: أنت أخوهم؟ قال: نعم. قال: فلم لا تبجلس معهم؟ قال: لأنهم أخرجوا أخي من أمّي وأبي، ثمّ رجعوا ولم يردّوه، وزعموا أنّ الذئب أكله. فآليت على نفسى أن لا أجتمع [معهم] (٢) على أمر ما دمت حيّاً.

قال: فهل تزوّجت؟ قال: بلي.

قال: كم ولد لك؟ قال: ثلاثة (٤) بنين. قال: فما سمّيتهم؟ قال: سمّيت واحداً منهم الذئب. وواحداً الله الذئب. وواحداً القميص. وواحداً الدم. قال: وكيف اخترت هذه الأسماء؟ قال لئلًا أنسى أخى. كلّما دعوت واحداً من ولدي، ذكرت أخى.

قال لهم يوسف: اخرجوا. وحبس بنيامين. فلمّا خرجوا من عنده، قال يـوسف لأخيه: أنا أخوك يوسف. «فلا تبتئس بما كانوا يعملون». ثمّ قال له: أنا أحبّ أن تكون عندي. فقال: لا يدعني (٥) إخوتي. فإنّ أبي قد أخذ عليهم عهداً لله وميثاقه أن يردّوني إليه. قال: أنا أحتال بحيلة. فلا تنكر إذا رأيت شيئاً ولا تخبرهم. فقال: لا.

﴿ فَلَمَّا جَهَّزَهُمْ بِجَهَازِهِمْ جَعَلَ السَّقَايَةَ ﴾: المشربة.

٢. تفسير القميّ ٣٤٨/١.

٤. المصدر: ثلاث.

١. ليس في أ.

٣. من المصدر،

٥. المصدر: يدعوني.

﴿ فِي رَحْلِ آخِيهِ ﴾: قيل (١): كانت مشربة جعلت صاعاً يكال به.

وقيل (٢): كانت يسقى بها الدوّاب ويكال فيها، وكانت من فضّة. وقيل: من ذهب. وقرئ (٣): «وجعل» على حذف جواب «فلمّا». تقديره: أمهلهم حتّى انطلقوا.

﴿ ثُمَّ اَذَّنَ مُؤَذِّنٌ ﴾ : [نادي مناد ](٤).

﴿ اَيُّنُهَا الْعِيرُ اِنَّكُمْ لَسَارِقُونَ ﴾ ۞: والعير: القافلة. وهي الإبل الّتي عـليها الأحـمال، لأنّها تعير، أي تتردّد. فقيل لأصحابها. كقوله للسِّلاِ: يا خيل الله، اركبي.

وقيل (٥): جمع عير. وأصلها فعل، كسقف. فعل به ما فعل ببيض. تجوز به لقافلة الحمير. ثمّ استعير لكلّ قافلة.

قيل (1): لعلّه لم يقله بأمر يوسف. أو كان تعبئة السقاية والنداء عليها بسرضا (٧) بنيامين.

وقيل (٨): معناه: إنَّكم لسارقون يوسف من أبيه. أو أتنَّكم لسارقون؟

وفي أصول الكافي (٩): عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن عثمان بن عيسى، عن سماعة، عن أبي بصير قال: قال أبو عبدالله المظير: التقيّة من دين الله { قلت: من دين الله ؟! ] (١٠) قال: إي والله، من دين الله. ولقد قال يوسف: «أيّتها العير إنّكم لسارقون». والله ما كانوا سرقوا شيئاً. ولقد قال إبراهيم (١١): «إنّي سقيم». والله ما كان

عليّ بن إبراهيم (١٢)، عن أبيه، عن أحمد بن محمّد بن [أبي ] (١٣) نصر، عن حمّاد بن عثمان، عن الحسن الصيقل (١٤) قال: قلت لأبي عبدالله عليِّة إنّا قد روينا عن

١-٣. أنوار التنزيل ٥٠٣/١.

٥ و٦. أنوار التنزيل ٥٠٣/١.

٨. نفس المصدر والموضع.

١٠. من المصدر،

۱۲. الکافی ۲۲۱۳۳ ۳۴۲، ۱۷۰.

١٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: الصقيل.

٤. ليس في أ، ب.

٧. أ، ب: برحلنا.

۹. الكافي ۲۱۷/۲، ح۳.

١١. الصافّات/٨٩.

١٣. من المصدر.

أبي جعفر لما عليه في قول يوسف: «أيَّتها العير إنَّكم لسارقون». فقال: والله ما سرقوا، وما كذب. وقال إبراهيم (١): «بل فعله كبيرهم هذا فاسألوهم إن كانوا ينطقون». [فقال: والله ما فعلوا، ]<sup>(۲)</sup>وماكذب.

قال: فقال أبو عبدالله عليَّلا: ما عندكم فيها يا صيقل ٣٠؟ قبلت: ما عندنا فيها إلَّا التسليم.

فقال: إنَّ الله أحبِّ اثنين، وأبغض اثنين. أحبِّ الخطر (٤) فيما بين الصفّين، وأحبّ الكذب في الإصلاح. وأبغض الخطر في الطرقات، وأبغض الكذب في غير الإصلاح. إِنَّ إِبراهيم عَلَيُّا إِنَّمَا قال: «بل فعله كبيرهم هذا» إرادة الإصلاح، ودلالة على أنَّهم لا يفعلون. وقال يوسف إرادة الاصلاح.

أبوعلى الأشعريّ (٥)، عن محمّد بن عبدالجبّار، عن الحجّال، عن تعلبة، عن معمّر بن عمر، عن عطاء، عن أبي عبدالله عليل قال: قال رسول الله عَظِير: «لا كذب على مصلح». ثمّ تلا: «أيّتها العير إنّكم لسارقون». ثمّ قال: والله ما سرقوا وماكذب. ثمّ تلا: «بل فعله كبيرهم هذا فاسألوهم إن كانوا ينطقون». ثمّ قال: والله ما فعلوه، وماكذب.

محمّد بن يحيى (٦)، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن أبي يحيى الواسطى، عن بعض أصحابنا، عن أبي عبدالله عليه قال: الكلام ثلاثة: صدق، وكذب، وإصلاح بين الناس.

وفي روضة الكافي (٧): الحسين بن محمّد الأشعريّ، عن معلّى بـن مـحمّد، عـن الوشَّاء، عن أبان بن عثمان، عن أبي منصور، عن أبي بصير، قال: قيل لأبي جعفر للسُّلاِّ وأنا عنده: إنَّ سالم بن أبي حفصة وأصحابه (^) يروون عنك أنَّك تكلُّم على سبعين

١. الأنبياء /٦٣.

٣. المصدر: زيادة قال.

٥. الكافي ٣٤٣/٢، ح٢٢.

۷. الکافی ۱۰۰/۸ ح ۷۰.

٢. من المصدر،

٤. الخطر: التبختر في المشي.

٦. الكافي ٢٤١/٢، ح١٦.

٨. ليس في أ، ب.

وجهاً لك (١) منها المخرج. فقال: ما يريد سالم منّي ؟! أيريد أن أجيء بالملائكة ؟! والله ما كانوا ما جاء (٢) بهذا النبيّون. ولقد قال يوسف المُنِيِّةِ: «أيّتها العير إنّكم لسارقون». والله ما كانوا سارقين، وما كذب.

وفي كتاب علل الشرائع (٣)، بإسناده إلى أبي بصير قال: سمعت أبا جعفر للسلام يقول: لاخير فيمن لاتقيّة له. ولقد قال يوسف: «أيّتها العير إنّكم لسارقون» وما سرقوا.

وبإسناده (١) إلى هشام بن الحكم، عن أبي عبدالله عليه في قول يوسف: «أيّتها العير إنّكم لسارقون» قال: ما سرقوا، وماكذب.

وبإسناده (٥) إلى صالح بن سعيد، عن رجل من أصحابنا، عن أبي عبدالله عليه قال: سألته عن قول الله على يوسف: «أيتها العير إنّكم لسارقون». قال: إنّهم سرقوا يوسف من أبيه. ألاترى أنّه قال لهم حين قالوا (٢): «ما ذا تفقدون قالوا نفقد صواع الملك». ولم يقولوا: سرقتم صواع الملك. إنّما عنى: إنّكم سرقتم يوسف من أبيه.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٧): عن الصادق للسلا في قـوله ﷺ: «أيّـتها العـير إنّكـم لسارقون» قال: ما سرقوا وماكذب يوسف، وإنّما عنى سرقتم يوسف من أبيه.

﴿ قَالُوا وَاَقْبَلُوا عَلَيْهِمْ مَاذَا تَفْقِدُونَ ﴾ ۞: وأيّ شيء ضاع منكم ؟

والفقد: غيبة الشيء عن الحسّ بحيث لا يعرف مكانه.

وقرئ (٨): «تفقدون» من أفقدته: إذا وجدته فقيداً.

﴿ قَالُوا نَفْقِدُ صُوَاعَ الْمَلِكِ ﴾: وقرئ (٩): «صاع» و«صوع» بالفتح والضم والعين والغين. و«صواغ» من الصياغة.

٢. المصدر: ما جاءت.

٤. العلل ٥٢/١م، ح٣.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: قال.

٨ و٩. أنوار التنزيل ٥٠٣/١.

۱. ليس في أ، ب، ر.

٣. العلل ٥١/١م، ح١.

٥. تفس المصدر والموضع، ح٤.

٧. تفسير القميّ ٣٤٩/١.

وفي تفسير العيّاشي (١): [عن أبي حمزة الثمالي ](٢)، عن الباقر الله قال: صواع الملك الطاس (٦) الذي يشرب فيه.

وعن الصادق للطلا<sup>(1)</sup> قال: كان قدحاً من ذهب. و [قال:]<sup>(٥)</sup>كان صواع يـوسف إذا كيل به، [قال: «لعن الله الخوّان. لا تخونوا به» بصوت حسن ]<sup>(٦)</sup>.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٧): وكان الصاع الّذي يكيلون به من ذهب. فجعلوه في رحله من حيث لم يقف عليه إخوته (٨).

- ﴿ وَلِمَنْ جَاءَ بِهِ حِمْلُ بَعِيرٍ ﴾ : من الطعام ، جعلاً له .
  - ﴿ وَآنَا بِهِ زَعِيمٌ ﴾ ٢٠ : كفيل أؤدُّبه إلى من ردّه.
- ﴿ قَالُوا تَاللهِ ﴾ : قسمٌ فيه معنى التعجّب. والتاء بدل من الباء، مختصّة باسم الله.

﴿ لَقَدْ عَلِمْتُمْ مَا جِنْنَا لِنُفْسِدَ فِي الْأَرْضِ وَمَا كُنَّا سَارِقِينَ ﴾ ﴿ قيل (١): استشهدوا بعلمهم على براءة أنفسهم لمّا عرفوا منهم في كرّتي مجيئهم ومداخلتهم للملك، ممّا يدلّ على فرط أمانتهم، كرد البضاعة الّتي جعلت في رحالهم، وكعم (١٠) الدوابّ كيلا تتناول زرعاً أو طعاماً لأحد.

﴿ قَالُوا فَمَا جَزَاؤُهُ ﴾ : فما جزاء السارق، أو السرق، أو الصواع، بمعنى سرقته، على حذف المضاف.

﴿ إِنْ كُنْتُمْ كَاذِبِينَ ﴾ ٢٠ في ادّعانكم البراءة.

﴿ قَالُوا جَزَاؤُهُ مَنْ وُجِدَ فِي رَحْلِهِ فَهُوَ جَزَاؤُهُ﴾: أي جزاء سرقتُه أخذ من وجد في رحله واسترقاقه.

٢. من المصدر.

٤. نفس المصدر والموضع، ح٥٢.

٦. من المصدر.

٨. المصدر: «لم يقفوا عليه» بدل «لم يقف عليه إخوته».

١٠. كعم البعير: شدّ فاه في هياجه لئلًا يعضٌ أو يأكل.

ا. تفسير العيّاشي ١٨٥، ح ٥١.

٣. المصدر: طاس.

٥. من المصدر،

٧. تفسير القميّ ٣٤٨/١.

٩. أنوار التنزيل ٣٥/١.

هكذاكان شرع يعقوب. وقوله: «فهو جزاؤه» تقرير للحكم وإلزام له. أو خبر «مَن» والفاء لتضمنها معنى الشرط. أو جواب لها على أنّها شرطيّة. والجملة كما هي خبر «جزاؤه» على إقامة الظّاهر فيها مقام الضمير. كأنّه قيل: جزاؤه من وجد في رحله، فأحبسه.

وفي تفسير العيّاشي (١)، عن الصادق للسِّلاِ: يعنون السنّة الّتي كانت تجري فيهم أن يحبسه.

﴿كَذَلِكَ نَجْزِى الظَّالِمِينَ ﴾ ۞: بالسّرقة.

﴿ فَبَدَأَ بِأَوْعِيَتِهِمْ ﴾ : فبدأ المؤذّن.

وقيل (٢): يوسف، لأنّهم ردّوا إلى مصر.

﴿ قَبْلَ وِعَاءِ آخِيهِ ﴾: بنيامين، نفياً للتهمة.

﴿ ثُمَّ اسْتَخْرَجَهَا ﴾: أي السقاية. أو الصواع، لأنَّه يُذكَّر ويُؤنَّث.

﴿ مِنْ وِعَاءِ آخِيهِ ﴾: وقرئ (٣) بضم الواو، وبقلبها همزة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): فتشبّثوا بأخيه، فحبسوه.

﴿كَذَٰلِكَ ﴾: مثل ذلك الكيد.

﴿كِذْنَا لِيُوسُفَ﴾: بأن علّمناه إيّاه، وأوحينا به إليه.

﴿ مَا كَانَ لِيَأْخُذَ آخَاهُ فِي دِينِ الْمَلِكِ ﴾ : ملك مصر؛ لأنّ دينه الضرب وتغريم ضعف ما أخذ دون الاسترقاق. وهو بيان للكيد.

﴿ إِلَّا أَنْ يَشَاءَ اللهُ ﴾ : إلَّا أن يجعل ذلك الحكم حكم الملك.

فالاستثناء من أعمَ الأحوال. ويجوز أن يكون منقطعاً. أي لكن أخـــذه بــمشيئة الله وإذنه.

﴿ نَرْفَعُ دَرَجَاتٍ مَنْ نَشَاءُ ﴾ : بالعلم، كما رفعنا درجته.

لم نعثر عليه في تفسير العيّاشي ولكن يوجد في تفسير الصافي ٨٤٥/٤.
 ٢ و٣. أنوار التنزيل ٥٠٣/١.

﴿ وَفَوْقَ كُلِّ ذِي عِلْم عَلِيمٌ ﴾ ۞: أرفع درجة منه.

﴿ قَالُوا إِنْ يَسْرِقُ ﴾ : بَنيامين.

﴿ فَقَدْ سَرَقَ آخٌ لَهُ مِنْ قَبْلُ ﴾ : يعنون يوسف.

في الخرائج والجرائح (۱): وروى سعد بن عبدالله، عن محمّد بن الحسن بن ميمون، عن داود بن قاسم الجعفريّ قال: سُئل أبو محمّد الله عن قوله تعالى: «إن يسرق فقد سرق أخ له من قبل» والسائل رجل من قمّ وأنا حاضر، فقال الله : ما سرق يوسف إنماكان ليعقوب منطقة ورثها من إبراهيم الله وكانت تلك المنطقة لا يسرقها أحد إلّا استُعبِد. فكانت (۱) إذا سرقها إنسان، نزل جبرئيل الله فأخبره بذلك. فأخذت منه، وصار (۱) عبداً.

وإنّ المنطقة كانت عند سارة بنت إسحاق بن إبراهيم، وكانت سميّة أمّه. وإنّ سارة أحبّت يوسف، وأرادت أن تتّخذه ولداً لها (١٠). وإنّها أخذت المنطقة، فربطتها في وسطه. ثمّ سدلت عليه سرباله وقالت ليعقوب: إنّ المنطقة سرقت. وأتاه جبرئيل فقال: يا يعقوب، إنّ المنطقة مع يوسف. ولم يخبره بخبر ما صنعت سارة، لما أراد الله.

فقام يعقوب إلى يوسف، ففتشه ـ وهو يومئذ غلام يافع ـ واستخرج المنطقة. فقالت سارة بنت إسحاق: منّي سرقها يوسف، فأنا أحقّ به. فقال لها يعقوب: فإنّه عبدك أن لا تبيعيه (٥)، ولا تهبيه. قالت: فأنا أقبله على أن لا تأخذه منّي، وأعتقه الساعة. فأعطاها إيّاه، فأعتقته. ولذلك قال إخوة يوسف: «إن يسرق فقد سرق أخ له من قبل».

قال أبو هاشم: فجعلت أجيل هذا في نفسي، أفكّر وأتعجّب من هذا الأمر، مع قرب يوسف من يعقوب وحزن يعقوب عليه، حتّى ابيضّت عيناه من الحرزن، والمسافة قريبة!

۵۰.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: فكان.

٤. المصدر: لنفسها.

١. الخرائج ٧٣٨/٢، ٣٥٠.

٣. بعض تسخ المصدر: أخذ.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: لا تبيعه.

فأقبل عليَّ أبو محمّد للنِّهِ فقال: يا أبا هاشم، تعوّذ بالله ممّا جرى في نـفسك مـن ذلك. فإنَّ الله لو شاء أن يرفع الستائر (١) [من الأعلى ما ](١) بين يعقوب ويوسف حتَّىٰ كانا يتراءيان (٣)، لفعل. ولكن له أجل هو بالغه، ومعلوم ينتهي إليه ما كـان مـن ذلك. فالخيار من الله لأوليائه.

وفي تفسير العيّاشي (٤): عن إسماعيل بن همام، قال: قال الرضاعاتِيل إفي قول الله: «إن يسرق فقد سرق أخ له من قبل فأسَرّها يوسف في نفسه ولم يبدها لهم» قال: ](٥) كانت لإسحاق النبيّ منطقة يتوارثها الأنبياء والأكابر، وكانت عند عمّة يوسف. وكان يوسف عندها، وكانت تحبّه. فبعث إليها أبوه أن ابعثيه إلى، وأردّه إليك. فبعثت إليه أن دعه عندي الليلة (٦) أشمّه، ثمّ أرسله إليك غدوة. فيلمّا أصبحت أخذت المنطقة، فربطتها في حقوه (٧). وألبسته قميصاً، وبعثت به إليه. وقالت: شرقت المنطقة، فَوُجدت عليه، وكان إذا سرق أحد في ذلك الزمان، دُفع إلى صاحب السرقة. فأخذته، فكان عندها.

وفي عيون الأخبار (٨)، بإسناده إلى إسماعيل بن همام، عن الرضاعليُّلا نحوه.

حدَّثنا المظفّر بن جعفر بن المظفّر العلويّ (١) على الله علم بن مسعود، عن أبيه، عن عبدالله (١٠) بن محمّد بن خالد قال: حدّثني الحسن بن عليّ الوشّاء قال: سمعت على بن موسى الرضا عليُّ يقول: كانت الحكومة في بني إسرائيل إذا سرق أحد شيئاً، استُرقَ بـه. وكـان يـوسف عـند عـمّته وهـو صـغير، وكـانت تـحبّه. وكـانت لإسحاق للنُّلِيُّ منطقة ألبسها إيَّاه يعقوب للنُّلِدِّ فكانت عند ابنته.

٢. ليس في المصدر.

١. كذا في المصدر. وفي النسخ: الساتر.

تفسير العيّاشي ١٨٥/٢، ح٥٣.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ:كان يراه.

ليس في أ، ب.

ه. من المصدر.

٨. العيون ٧٥/٢، ح٥.

٧. الحقو: معقد الإزار، ويسمّى بالخصر.

١٠. المصدر: عبيدالله.

٩. نفس المصدر والمجلّد /٧٦. ٧٦، ح٦.

وإنّ يعقوب طلب يوسف (١) من عمّته. فاغتمّت لذلك، وقالت: دعه حتّى أرسله إليك. فأرسلته. وأخذت المنطقة فشدّتها (٢) في وسطه تحت الثياب.

فلمّا أتئ يوسف [أباه، جاءت فقالت: سُرقت المنطقة. ففتشته، فوجدتها في وسطه. فلذلك قال إخوة يوسف ] (٣) حيث جعل الصاع في وعاء أخيه (٤)، فبقال لهم يوسف: ما جزاء من وجد في رحله؟ قالوا: هو جزاؤه، كما جرت السنّة الّتي تبجري فيهم. «فبدأ بأوعيتهم قبل وعاء أخيه ثمّ استخرجها من وعاء أخيه». ولذلك قال إخوة يوسف: «إن يسرق فقد سرق أخ له من قبل». يعنون المنطقة. «فأسَرّها يوسف في نفسه ولم يبدها لهم».

وفي تفاسير العامّة (٥): كان لأبي أمّه صنم. فسرقه وكسّره، وألقاه في الجيف.

وفي بعضها (٦): كان في البيت عناق أو دجاجة سرقه وأعطى السائل.

﴿ فَأَسَرَّهَا يُوسُفُ فِي نَفْسِهِ وَلَمْ يُبْدِهَا لَهُمْ ﴾: أكنها ولم يظهرها لهم.

والضمير للإجابة أو المقالة أو نسبة السرقة إليه.

وقيل (٧): إنَّها كناية بشريطة التفسير، يفسَّرها قوله:

﴿ قَالَ أَنْتُمْ شَرِّ مَكَاناً ﴾: فإنّه بدل من «أسَرّها». والمعنى: قال في نفسه: «أنتم شَرّ مكاناً» أي منزلة في السرقة لسرقتكم أخاكم أو في سوء الصنيع بماكنتم عليه. وتأنيثها باعتبار الكلمة أو الجملة.

وفيه نظر، إذ المفسّر بالجملة لا يكون إلّا ضمير الشأن.

﴿ وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا تَصِفُونَ ﴾ ٢٠ : وهو يعلم أنَّ الأمر ليس كما تصفون، وأنَّه لم يسرق.

﴿ قَالُوا يَا أَيُّهَا الْعَزِيزُ إِنَّ لَهُ آباً شَيْخاً كَبِيراً ﴾ : في السنّ ، أو القدر.

٢. المصدر: وشدّها.

١. المصدر: زيادة يأخذه.

المصدر: زيادة «إن يسرق فقد سرق أخ له من قبل».

٣. ليس في أ، ر، ب.

٥. أنوار التنزيل ٥٠٤/١، وتفسير الجلالين المطبوع في هامش أنوار التنزيل ٥٠٤/١.

٦ و٧. أنوار التنزيل ٥٠٤/١.

ذكروا له حاله استعطافاً له عليه.

﴿ فَخُذْ آحَدَنَا مَكَانَهُ ﴾: بدله. فإنّ أباه ثكلان على أخيه الهالك، مستأنس به.

﴿ إِنَّا نَرَاكَ مِنَ الْمُحْسِنِينَ ﴾ ۞: إلينا، فأتمم إحسانك. أو: من المتعوّدين الإحسان، فلا تغيّر عادتك.

وفي تفسير العيّاشي (١)، عن الباقر النِّيلاِ : نراك من المحسنين إن فعلت.

﴿ قَالَ مَعَاذَ اللهِ ﴾ : نعوذ بالله معاذاً.

﴿ أَنْ نَأْخُذَ اِلَّا مَنْ وَجَدْنَا مَتَاعَنَا عِنْدَهُ ﴾: فإنّ أخذ غيره ظلم على فتواكم، فلو أخذنا أحدكم مكانه

﴿إِنَّا إِذَا لَظَالِمُونَ ﴾ ۞: في مذهبكم.

هذا وأنّ مراده: أنّ الله أذن في أخذ من وجدنا الصاع في رحله لمصلحته ورضاه عليه، فلو أخذت غيره كنت ظالماً عاملاً بخلاف ما أمرت به.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): [قال: أي يوسف ](٢) وكانوا يجادلونه في حبسه، وكانوا ولد يعقوب إذا غضبوا خرج من ثيابهم شعر وتقطر من رؤوسها دم أصفر.

وفي تفسير العيّاشي (1): عن الحسين (٥) بن أبي العلاء، عن أبي عبدالله عليَّا قال ذكر بني يعقوب: كانوا إذا غضبوا اشتدّ غيضبهم حتّىٰ تقطر جلودهم دماً أصفر، وهم يقولون: خذ أحدنا مكانه، يعني: جزاءه (١). فأخذ الّذي وجد الصاع عنده.

وفي كتاب علل الشرائع (١٠): أبي الله ، قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، عن محمّد بن أحمد عن أحمد بن عبدالله بن مهران الكوفي أحمد عن أحمد بن عبدالله بن مهران الكوفي

١. تفسير العيّاشي ١٨٢/٢، ح٤٢ في ضمن حديث طويل.

٢. تفسير القميّ ٣٤٩/١. ٢. ليس في المصدر.

٤. تفسير العيّاشي ١٨٦/٢، ح٥٥. ٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: الحس.

٦. كذا في المصدر، وفي النسخ: جزاء، ٧. العلل ٦٠٦١- ٦٠٩، ح ٨١.

٨. كذا في المصدر. وفي النسخ: «بن اليساري» بدل «عن أحمد بن محمد اليساري».

قال: حدّثني حنان بن سدير، عن أبيه، عن أبي إسحاق الليثيّ قال: قلت لأبي جعفر محمّد بن عليّ الباقر عليّه : يا ابن رسول الله، إنّي لأجد من شيعتكم من يشرب الخمر، ويقطع الطريق، ويخيف السبيل، ويزني، ويلوط، ويأكل الربا، ويرتكب الفواحش، ويتهاون بالصلاة والصيام والزكاة، ويقطع الرحم، ويأتي الكبائر، فكيف هذا ولِمَ ذلك؟

فقال: يا إبراهيم، هل يختلج في صدرك شيء غير هذا؟ قلت: [نعم](١) يا ابن رسول الله، أخرى أعظم من ذلك.

فقال: وما هو، يا أبا إسحاق؟

قال: فقلت: يا ابن رسول الله، وأجد من أعدائكم ومَن ناصبكم من يكثر من الصلاة والصيام، ويخرج (٢) الزكاة، ويتابع بين الحجّ والعمرة، ويحضّ (٣) على الجهاد، ويأثر على البرّ وعلى صلة الرحم، ويقضي حقوق إخوانه ويواسيهم (١) من ماله، ويجتنب شرب الخمر والزنا واللواط وسائر الفواحش، فمِمَّ ذلك ولم ذاك؟ فسّره لي يا ابن رسول الله، وبرهنه وبيّنه، فقد والله كثر فكري وأسهر ليلي وضاق ذرعي.

قال: فتبسّم [الباقر](٥) صلوات الله عليه، ثمّ قال: يا إبراهيم، خذ إليك بياناً شافياً فيما سألت وعلماً (٦) مكنوناً (٧) من خزائن علم الله وسِرّه. وأخبرني يا إبراهيم، كيف تجد اعتقادهما؟

قلت: يا ابن رسول الله، أجد محبّيكم وشيعتكم على ما هم فيه، ممّا وصفته من أفعالهم، لو أعطي أحدهم ما بين المشرق والمغرب ذهباً وفضّة أن يزول عن ولايتكم

من المصدر.

٣. المصدر؛ يحرض.

ه. من المصدر.

٧. ب: مكتوماً.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: ومخرج.

٤. كذا في المصدر، وفي النسخ: ويواسهم.

٦. كذا في المصدر، وفي النسخ: علمنا،

و (۱) محبّتكم إلى موالاة غيركم وإلى محبّتهم ما زال، ولو ضُرِبت خياشيمه (۲) بالسيوف فيكم، ولو قتل فيكم ما ارتدع ولا رجع عن محبّتكم وولايتكم. وأرى الناصب على ما هو عليه ممّا وصفته من أفعالهم، لو أعطي أحدهم ما بين المشرق والمغرب ذهباً وفضّة أن يزول عن محبّة الطواغيت (۲) وموالاتهم إلى موالاتكم ما فعل ولا زال، ولو ضربت خياشيمه بالسيوف فيهم ولو قتل إفيهم ] (۱) ما ارتدع ولا رجع، وإذا سمع أحدهم منقبة لكم وفضلاً اشمأز من ذلك وتغيّر لونه، ورأى (۱) كراهية ذلك في وجهه بغضاً لكم ومحبّة لهم (۱).

[قال] (٧) فتبسّم الباقر عليه ثمّ قال: يا إبراهيم، هاهنا هلكت العاملة الناصبة «تصلى ناراً حامية، تُسقىٰ من عين آنية» ومن ذلك قال الله ﷺ: «وقدمنا إلى ما عملوا من عمل فجعلناه هباء منثوراً» (٨). ويحك يا إبراهيم، أتدري ما السبب والقصّة في ذلك، وما الذي قد خفى على الناس منه ؟

قلت: يا ابن رسول الله، فبيّنه لي واشرحه وبرهنه.

قال: يا إبراهيم، إنّ الله تبارك و تعالى لم يزل عالما (١) قديماً خلق الأشياء لا من شيء، ومن زعم أنّ الله رضي خلق الأشياء (١٠) من شيء فقد كفر، لأنّه لو كان ذلك الشيء الذي خلق منه الأشياء قديماً [معه] في أزليّته وهويّته كان ذلك الشيء أزليّاً، بل خلق رضياء كلّها لا من شيء، فكان مما خلق الله تعالى (١١) أرضاً طيّبة، ثم فجر منها ماء عذباً زلالاً، فعرض عليها ولايتنا أهل البيت، فقبلتها، فأجرئ ذلك الماء عليها

٥. الأظهر: رُئي.

٩. كذا في المصدر، وفي النسخ: قائماً.

كذا في المصدر. وفي النسخ: «لما فعل ولا عن» بدل «و».

٢. خياشيم -جمع الخيشوم -: أقصى الأنف. ٣٠ كذا في المصدر. وفي النسخ: محبّته للطواغيت.

٤. من المصدر،

كذا في المصدر. وفي النسخ: لغيركم.

٧. من المصدر.

١٠. من المصدر.

١١. كذا في المصدر. وفي النسخ: «وممّا خلق الله ﷺ أن خلق» بدل «فكان ممّا خلق الله تعالىٰ».

سبعة أيّام حتَّىٰ (١) طبّقها وعمّها، ثمّ نضب (٢) ذلك الماء عنها، فأخذ من صفوة ذلك الطين طيناً، فجعله طين الأئمّة اللِّم أُخذ تُفُل (٣) ذلك الطين فخلق منه شيعتنا، ولو ترك طينتكم يا إبراهيم، كما ترك طينتنا، لكنتم ونحن شيئاً واحداً.

قلت: يا ابن رسول الله، فما فعل بطينتنا؟

قال: أخبرك يا إبراهيم، خلق الله رُهَالله علا ذلك أرضاً سبخة خبيثة منتنة (١)، ثمّ فجّر (٥) منها ماء أجاجاً [آسناً ](٦) مالحاً، فعرض عليها ولايتنا أهل البيت، فلم تقبلها فأجرى ذلك الماء عليها سبعة أيّام حتّى طبّقها وعمّها، ثمّ نضب ذلك الماء عنها، ثمّ أخذ من ذلك الطين فخلق منه الطغاة وأثمّتهم، ٧٠) ثمّ مزجه بثفل طينتكم، ولو ترك طينتهم على حالها ولم يـمزج بـطينتكم لم يشـهدوا الشـهادتين، ولاصـلّوا ولاصـاموا ولازكّـوا ولاحجّوا، ولا أدوّا أمانة، ولا أشبهو كم في الصور، وليس شيء [أكبر ](٨)على المؤمن أن يري صورة عدَّةٍ، مثل صورته.

قلت: يا ابن رسول الله، فما صنع بالطينتين؟

قال: مزج بينهما بالماء الأوّل والماء الثاني، ثمّ عركهما عرك الأديم (٩)، ثمّ أخذ من ذلك قبضة فقال: هذه إلى الجنّة ولا أبالي. وأخذ قبضة أخـري وقـال: هـذه إلى النـار ولاأبالي. ثمّ خلط بينهما فوقع من شبح (١٠)المؤمن وطينته على شبح الكافر وطينته، ووقع من شبح الكافر وطينته على شبح المؤمن وطينته. فما رأيته من شيعتنا من زناً أو لواط أو ترك صلاة أو صيام أو حجّ أو جهاد أو خيانة أو كبيرة من هذه الكبائر، فهو من طينة الناصب وعنصره الّذي قد مزج فيه، لأنّ من شبح الناصب وعنصره وطينته

٢. المصدر: انضب.

١. ليس في المصدر.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: ميته.

٣. الثقل: ما استقرّ تحت الماء من كدر.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: «فجري» بدل «ثم فجر». ٧. كذا في المصدر. وفي النسخ أممهم.

٦. من المصدر. والأسن: المتغيّر الطعم.

٩. عرك الأديم: دلكه. والأديم: الجلد المدبوغ.

٨. من المصدر.

١٠. المصدر: سنخ.

اكتساب المآثم والفواحش والكبائر. وما رأيت من الناصب من مواظبته على الصلاة والصيام والزكاة والحجّ والجهاد وأبواب البرّ، فهو من طينة المؤمن وشبحه الّذي قـ د مزج فيه، لأنَّ من شبح المؤمن وعنصره وطينته اكتساب الحسنات واستعمال الخمير واجتناب المآثم.

فإذا عُرضت هذه الأعمال كلُّها على الله رضي قال: أنا الله (١) عدل لا أجور، ومنصف لاأظلم، وحكم لاأحيف (٢) ولاأميل ولاأشطط (٣)، ألحقوا الأعمال السيّنة الّـتي اجترحها المؤمن بشبح (٤) الناصب وطينته، وألحقوا الأعمال الحسنة الَّـتي اكـتسبها الناصب بشبح (٥) المؤمن وطينته، ردّوها كلّها إلى أصلها، فإنّي أنا الله (٦) لا إله إلا أنا عالم السرّ وأخفيٰ، وأنا المطّلع على قلوب عبادي، لا أحيف ولا أظلم ولا ألزم [أحداً ](٧)إلّا ما عرفته منه قبل أن أخلقه.

ثمّ قال الباقر علي : اقرأ [يا إبراهيم] (٨) هذه الآية.

قلت: يا ابن رسول الله، أيّة آية؟

قال: قوله تعالى: «قال معاذ الله أن نأخذ إلّا من وجدنا متاعنا عنده إنّا إذاً لظالمون» هو في الظَّاهر ما تفقهونه (٩)، هو والله في الباطن هذا بعينه يا إبراهيم. إنَّ للقرآن ظاهراً وباطناً، ومحكماً ومتشابهاً، وناسخاً ومنسوخاً. والحديث طويل أخذت منه مـوضع الحاجة.

﴿ فَلَمَّا اسْتَيْنَسُوا مِنْهُ ﴾ : ينسوا من يـوسف وإجـابته إيّـاهم. وزيـادة السـين والتـاء للمبالغة.

أ. ليس في المصدر.

٣. شطط الرجل: أفرط وتباعد عن الحقّ.

٥. المصدر: بسنخ.

٧ و٨. من المصدر.

كذا في المصدر. وفي النسخ: لا أخيف.

٤. المصدر: بسنخ.

٦. ليس في أ.

٩. المصدر: تفهمونه.

وعن البزّيّ (١): «استيّاس» بالألف وفتح الياء من غير همزة، وإذا وقيف [همزة ألقي ] (١) حركة الهمزة على الياء على أصله.

﴿خَلَصُوا﴾: انفردوا واعتزلوا.

﴿نَجِيّاً ﴾: متناجين.

وإنّما وحّده لأنّه مصدر، أو بزنته، كما قيل: هم صديق. وجمعه أنجية، كندى وأندية.

﴿ قَالَ كَبِيرُهُمْ ﴾ : قيل (٣): في السن، وهو روبيل، أو في الرأي، وهو شمعون.

وفي تفسير العيّاشي (٤): عن الصادق للسلِّهِ: قال لهم يهوذا، وكان أكبرهم.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥): قال لهم لاوي.

﴿ اَلَمْ تَعْلَمُوا اَنَّ اَبَاكُمْ قَدْ اَخَذَ عَلَيْكُمْ مَوْثِقاً مِنَ اللهِ ﴾ : عهداً وثيقاً. وإنّما جعل حلفهم بالله موثقاً منه ؛ لأنّه بإذن منه وتأكيد من جهته.

﴿ وَمِنْ قَبْلُ ﴾ : هذا.

﴿ مَا فَرَّطْتُمْ فِي يُوسُفَ ﴾ : قصّرتم في شأنه.

و «ما» مزيدة. ويجوز أن تكون مصدريّة في موضع النصب بالعطف على مفعول «تعلموا» ولا بأس بالفصل بين العاطف والمعطوف بالظرف، أو على اسم «أنّ» وخبره «في يوسف» أو «من قبل» أو الرفع بالابتداء والخبر «من قبل» وفيه نظر؛ لأنّ «قبل» إذا كان خبراً أو صلة لا يقطع عن الإضافة حتّى لا ينقص.

وأن تكون موصولة، أي ما فرّطتموه، بمعنى ما قدّمتموه فسي حـقّه مـن الخـيانة، ومحلّه ما تقدّم.

﴿ فَلَنْ آبْرَحَ الْآرْضَ ﴾: فلن أفارق أرض مصر.

٢. من المصدر.

تفسير العيّاشي ١٨٦/٢، ح٥٦.

١. أنوار التنزيل ٥٠٤/١.

٣. أنوار التنزيل ٥٠٥/١.

٥. تفسير القميّ ٣٤٩/١.

﴿حَتَّىٰ يَأْذَنَ لِي آبِي﴾: في الرجوع إليه.

﴿ أَوْ يَحْكُمُ اللهُ لِي ﴾ : أي يقضي لي بالخروج منها، أو بخلاص أخي منهم، أو بالمقاتلة معهم لتخليصه.

﴿ وَهُوَ خَيْرُ الْحَاكِمِينَ ﴾ ٢٠ لأنّ حكمه لا يكون إلّا بالحقّ.

وفي تفسير العيّاشي (١): عن هشام بن سالم، عن أبي عبدالله عليّا قال: لمّا استيأس (٢) إخوة يوسف من أخيهم قال لهم يهودا، وكان أكبرهم: «لن أبرح الأرض» الآية.

قال: ورجع إلى يوسف يكلّمه في أخيه، [فكلّمه] (٣) حتى ارتفع الكلام بينهما حتّى غضب يهودا، وكان إذا غضب يهودا قامت شعرة في كتفه وخرج منها الدم [حتّى يمسّه بعض ولد يعقوب](٤).

قال: وكان بين يدي يوسف ابن له صغير، معه رمّانة من ذهب، وكان الصبيّ يلعب بها، فأخذها يوسف من الصبيّ فدحرجها نحو يهودا.

قال: وحبا<sup>(ه)</sup> الصبي نحو يهودا<sup>(۱)</sup> ليأخذها فمسّ يهودا، فسكن يهودا. ثمّ عاد إلى يوسف فكلّمه في أخيه حتّى ارتفع الكلام بينهما حتّى غضب يهودا وقامت الشعرة وسال منها الدم، فأخذ يوسف الرمانة من الصبي فدحرجها نحو يهودا، وحبا الصبي نحو يهودا فسكن يهودا.

فقال يهودا: إنَّ في البيت معنا لبعض ولد يعقوب!

قال: فعند ذلك قال لهم يوسف: «هل علمتم ما فعلتم بيوسف وأخيه إذ أنتم جاهلون».

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: استيأسوا.

١. تفسير العيّاشي ١٨٦/٢، ح٥٦.

٣. من المصدر.

بندر. ٤. ليس في المصدر.

٥. حبا الصبيّ : زحف.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: «وجاء الصبيّ» بدل «وحبا الصبيّ نحو بهودا».

وفي رواية هشام بن سالم (١)، عنه عليه قال: لمّا أخذ يوسف أخاه اجتمع عليه إخوته، فقالوا له: خذ أحدنا مكانه، وجلودهم تقطر دماً أصفر وهم يقولون: خذ أحدنا مكانه. قال: فلمّا أن أبى عليهم وأخرجوا من عنده، قال لهم يهودا: قد علمتم ما فعلتم بيوسف «فلن أبرح الأرض حتّى يأذن لي أبي أو يحكم الله لي وهو خير الحاكمين». قال: فرجعوا إلى أبيهم، وتخلّف يهودا.

قال: فدخل على يوسف يكلّمه في أخيه حتّى ارتفع الكلام بينه وبينه وغيضب، وكان على كتفه شعرة إذا غضب قامت الشعرة فلا تزال تقذف بالدم حتّى يمسّه بعض ولد يعقوب.

قال: فكان بين يدي يوسف ابن له صغير في يده رمّانة من ذهب يلعب بها، فلمّا رآه يوسف قد غضب وقامت الشعرة تقذف بالدم أخذ الرمّانة من يد الصبيّ ثم دحرجها نحو يهودا، واتّبعها الصبيّ ليأخذها فوقعت يده على يهودا، [قال: فذهب غضبه، قال: فارتاب يهودا، ورجع الصبيّ بالرمّانة إلى يوسف. ثمّ ارتفع الكلام بينهما حتّى غضب وقامت الشعرة فجعلت تقذف بالدم، فلمّا رأى يوسف دحرج الرمّانة نحو يهودا، واتّبعها الصبيّ ليأخذها فوقعت يده على يهوذا ](٢) فسكن غضبه.

قال: فقال يهودا: إنَّ في البيت لمن ولد يعقوب، حتَّى صنع ذلك ثلاث مرَّات.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): فرجع إخوة يموسف إلى أبيهم وتخلّف يمهودا، فدخل على يوسف فكلّمه حتّى ارتفع الكلام بينه وبينه. وذكر مثل ما نقلناه عن تفسير العيّاشي، إلى قوله: ثلاث مرّات.

وبإسناده (١) إلى عليّ بن محمد الهادي التليّ حديث طويل، وفيه: فنزل جبرئيل التلّ عليه فقال له: يايوسف، أخرج يدك. فأخرجها، فخرج من بين أصابعه نور.

فقال يوسف: ما هذا يا جبرئيل؟

١. تفسير العيّاشي ١٨٧/٢، ح٥٦.

٣. تفسير القمئ ٣٤٩/١.

ما بين المعقوفتين ليس في أ، ب.
 تفسير القمئ ٣٥٦/١.

فقال: هذه النبوّة، أخرجها الله من صلبك لأنّك لم تقم لأبيك.

فحط الله نوره ومحى النبوّة من صلبه وجعلها في ولد لاوي أخي يوسف، وذلك لأنهم لمّا أرادوا قتل يوسف قال: «لا تقتلوا يوسف وألقوه في غيابت الجبّ» فشكره الله على ذلك. ولمّا أرادوا أن يرجعوا إلى أبيهم من مصر، وقد حبس يوسف أخاه، قال: «فلن أبرح الأرض حتّى يأذن لي أبي أو يحكم الله لي وهو خير الحاكمين» فشكر الله له ذلك، فكان أنبياء بني إسرائيل من ولد لاوي، وكان موسى من ولده، وهو موسى بن عمران بن يهصر بن واهت بن لاوي بن يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم. وستقف على الحديث بتمامه إن شاء الله عن قريب.

﴿ ارْجِعُوا إِلَى آبِيكُمْ فَقُولُوا يَا آبَانَا إِنَّ ابْنَكَ سَرَقَ ﴾: على ما شهدنا من ظاهر الأمر. وقرئ (١): «سُرِّق» أي نُسِب إلى السرقة.

﴿ وَمَا شَهِدْنَا إِلَّا بِمَا عَلِمْنَا ﴾ : بأن رأينا أنّ الصواع استخرج من وعائه.

﴿ وَمَا كُنَّا لِلْغَيْبِ ﴾: لباطن الحال.

﴿ حَافِظِينَ ﴾ ٢ فلا ندري أنّه سرق، أو دسّوا الصاع في رحله. أو ما كنّا للعواقب عالمين، فلم ندر حين أعطيناك الموثق أنّه سيسرق، أو أنّك تبصاب به كما أصبت بيوسف.

﴿ وَاسْأَلِ الْقَرْيَةَ الَّتِي كُنَّا فِيهَا ﴾: يعنون مصر، أو قرية بقربها لحقهم المنادي فيها. والمعنى: أرسل إلى أهلها واسألهم عن القصّة.

﴿ وَالْعِيرَ الَّتِي اَقْبَلْنَا فِيهَا ﴾ : وأصحاب العير الَّتي توجّهنا فيهم وكنّا معهم.

﴿ وَإِنَّا لَصَادِقُونَ ﴾ ٢٠ تأكيد في محلّ القسم.

﴿ قَالَ بَلْ سَوَّلَتْ ﴾ : أي فلمّا رجعوا إلى أبيهم، وقالوا له ما قال لهم أخوهم، قال : بل سوّلت، أي زيّنت وسهّلت.

١. أنوار التنزيل ٥٠٥/١.

﴿ لَكُمْ آنْفُسُكُمْ آمْراً ﴾: أردتموه، لتعليمكم إيّاه أنّ السارق يؤخذ بسرقته، وإلّا فما أدرى الملك أنّ السارق يؤخذ بسرقته.

﴿ فَصَبْرٌ جَمِيلٌ ﴾ : أي فأمري صبر جميل، أو فصبر جميل أجمل.

وفي تفسير العيّاشي (١): عن جابر قال: قلت لأبي جعفر للسَّافِيّ : رحمك الله، ما الصبر الجميل؟

قال: فذلك صبر ليس فيه شكوى إلى الناس.

وفي أمالي شيخ الطائفة (٢) ﴿ وبالإسناد في قوله ﴿ في قول يعقوب: «فصبر جميل» قال: بلا شكوي.

﴿ عَسَى اللهُ أَنْ يَأْتِيَنِي بِهِمْ جَمِيعاً ﴾ : بيوسف وبنيامين وأخيهما الّذي توقّف بمصر.

﴿إِنَّهُ هُوَ الْعَلِيمُ ﴾ : بحالي وحالهم.

﴿ الْحَكِيمُ ﴾ ۞: في تدبيرها.

﴿ وَتَوَلِّيٰ عَنْهُمْ ﴾ : وأعرض عنهم كراهة لما صادف منهم.

﴿ وَقَالَ يَا اَسَفَىٰ عَلَىٰ يُوسُفَ ﴾ : أي يا أسفى تعال فهذا أوانك.

و «الأسف» أشد الحزن والحسرة. و «الألف» بدل من ياء المتكلم.

وإنّما تأسّف على يموسف دون أخويه والحادث رزؤهما لأنّ رزأه كان قاعدة المصيبات وكان غضّاً أخذاً بمجامع قلبه، ولأنّه كان واثقاً بحياتهما (٣) دون حياته.

وفي الحديث النبوي (٤): لم تُعط أمّة من الأمم «إنّا لله وإنّا إليه راجعون» عند المصيبة إلا أمّة محمّد ألا ترى إلى يعقوب حين أصابه ما أصابه لم يسترجع، وقال: يا أسفى.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥): سُئل أبو عبدالله الله الله على الله على يعقوب على يوسف؟

٢. أمالي الطوسي ٣٠٠/١.

٤. أنوار التنزيل ٥٠٦/١.

١. تفسير العيّاشي ١٨٨/٢، ح٥٧.

٣. كذا في المصدر، وفي النسخ: يحبّونهما.

٥. تفسير القميّ ٣٥٠/١.

قال: حزن سبعين ثكلي على أولادها.

قال: إنّ يعقوب لم يعرف الاسترجاع، فمن هناك قال: «يا أسفى على يوسف».

وفي تفسير العيّاشي (١): عن هشام بن سالم ، عن أبي عبدالله عليُّلا مثله .

وبهذا الإسناد (٢)، عنه عليمًا قال: قيل له: كيف يحزن يعقوب عملي يـوسف، وقـد أخبره جبرئيل أنّه لم يمت وأنّه سيرجع إليه؟

فقال له: إنّه نسى ذلك.

﴿ وَابْيَضَتْ عَيْنَاهُ مِنَ الْحُزْنِ ﴾ : لكثرة بكاثه من الحزن ، كأنّ العبرة محقت سوادهما [يعني عمت من البكاء سوادها [٣٠].

وقيل: ضعف بصره.

وقيل: عمي لماليلاً.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤)، يعنى: عميت من البكاء.

وقرئ (٥٠): «من الحَزَن».

قيل (٢): فيه دلالة على جواز التأسّف والبكاء عند التفجّع، ولعلّ أمثال ذلك لا يدخل تحت التكليف، فإنّه قلّ من يملك نفسه عند الشدائد. ولقد بكي رسول الله ﷺ على ولده إبراهيم، وقال: القلب يحزن والعين تدمع، ولا نقول ما يسخط الربّ، وإنّا عليك يا إبراهيم لمحزونون.

﴿ فَهُوَ كَظِيمٌ ﴾ ﴿ مملوء من الغيظ على أولاده ، ممسك له في قلبه لا يظهره . فعيل ، بمعنى مفعول ، كقوله تعالى : «وهو مكظوم» (٧) . من كظم السقاء : إذا شدّة على ملئه . أو بمعنى فاعل ، كقوله : «والكاظمين الغيظ» . من كظم الغيظ : إذا اجترعه . وأصله : كظم البعير جرّته : إذا ردّها في جوفه .

تفسير العيّاشي ١٨٨/٢، ح٥٨.

٣. ليس في المصدر والمتن.

٥ و٦. أنوار التنزيل ٥٠٦/١.

٢. نفس المصدر والموضع، ح٥٩.

٤. تفسير القمئ ٣٥٠/١.

٧. القلم/٤٨.

﴿ قَالُوا تَاللهِ تَفْتَؤُ تَذْكُرُ يُوسُفَ ﴾ : أي لا تفتأ ولا تزال تذكره تفجّعاً عليه، فحذف «لا» كما في قوله:

## فقلت يمين الله أبرح قاعداً

لأنّه لا يلتبس بالإثبات، فإنّ القسم إذا لم يكن معه علامة الإثبات (١)كان على النفي. ﴿حَتَّى تَكُونَ حَرَضاً ﴾: مريضاً مشرفاً على الهلاك.

وقيل (٢): «الحرض» الذي أذابه هم اله مرض، وهو في الأصل مصدر، ولذلك لا يؤنّث ولا يجمع. والنعت بالكسر، كدنف ودنّف، وقد قرئ به، وبضمّتين كجُنُب. ﴿ أَوْ تَكُونَ مِنَ الْهَالِكِينَ ﴾ (٢): من الميّتين.

إلى أن قال: ولقد بكى على أبيه الحسين صلوات الله عليه عشرين سنة ، ما وضع بين يديه طعام إلّا بكى ، حتى قال له مولى له: يا ابن رسول الله ، أما آن لحزنك أن ينقضي ؟ فقال له: ويحك ، إنّ يعقوب النبيّ عليّة كان له اثنا عشر ابناً ، فغيّب الله عنه واحداً منهم ، فابيضّت عيناه من كثرة بكائه عليه [وشاب رأسه من الحزن](1) واحدودب وقوّس ظهره من الغمّ ، وكان ابنه حيّاً في الدنيا ، وأنا نظرت إلى أبي وأخي وعمّي وسبعة عشر من أهل بيتى مقتولين حولي ، فكيف ينقضي حزني ؟!

عن محمّد بن سهل البحراني (٥)، يرفعه إلى أبي عبدالله عليه قال: البكّاؤون خمسة: آدم ويعقوب ويوسف وفاطمة بنت محمّد وعلي بن الحسين الميه أنه أمّا آدم فبكى على الجنّة حتّى صار في خدّيه أمثال الأودية، وأمّا يعقوب فبكى على يوسف حتّى ذهب بصره حتّى قيل له: «تالله تفتؤ تذكر يوسف حتّى تكون حرضاً أو تكون من الهالكين».

٤. من المصدر،

١. علامة الإثبات هو اللام والنون. وقيل: لو كان إثباتاً لم يكن بدّ من اللام والنون.

٣. الخصال ١٧/٢هـ٥١٩، ح٤.

۲. أنوار التنزيل ۲/۰۹۰.

٥. الخصال ٢٧٢/١. ح ١٥.

وفي كتاب الاحتجاج (١) للطبرسي الله عن موسى بن جعفر، عن أبيه، عن آبائه، عسن الحسين (١) بن علي الله قال: إن يهودياً من يهود الشام وأحبارهم قال لأميرالمؤمنين الله الله على فأمّا يعقوب قد صبر على فراق ولده حتّى كاد يحرض من الحزن. قال له علي الله القد كان كذلك، وقد كنان حزن يعقوب حزناً بعده تلاق، ومحمّد مله قبض ولده إبراهيم قرّة عينه في حياته منه، وخصّه بالاختيار ليعظم له الادّخار، فقال مله الله النفس ويجزع القلب، وإنّا عليك يا إبراهيم لمحزونون، ولا نقول ما يسخط الربّ، في كلّ ذلك يؤثر الرضاعن الله الله قلل والاستسلام له في جميع الفعال.

﴿ قَالَ إِنَّمَا اَشْكُو بَتُي وحُزْنِي ﴾: همّي الذي لا أقدر الصبر عليه. من البتّ، بمعنى النشر.

﴿ إِلَى اللهِ ﴾ : لا إلى أحد منكم ومن غيركم، فخلُّوني وشكايتي.

﴿ وَاَعْلَمُ مِنَ اللهِ ﴾: من صنعه و رحمته ، فإنّه لا يخيب داعيه ولا يدع الملتجئ إليه. أو من الله بنوع من الإلهام.

﴿ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ ﴿ مَن حياة يوسف.

قيل (٣): رأى ملك الموت في المنام فسأله عنه، فقال: هو حيّ.

وقيل (٤): علم من رؤيا يوسف أنّه لا يموت حتّى يخرّ له إخوته سجّداً.

وسيأتي في الخبر: أنَّه نزل عليه ملك الموت فسأله عنه.

وفي تفسير العيّاشي (٥): الفضيل بن يسار قال: سمعت أبا عبدالله عليَّا إيقول: «إنّما أشكو بنّى وحزنى إلى الله» منصوبة.

١. الاحتجاج ٣١٩/١.

٣. تفسير العيّاشي ١٩٠/٢ ح ٦٤ وأنوار التنزيل ٥٠٦/١.

أنوار التنزيل ٥٠٦/١.
 أنوار التنزيل ٥٠٦/١.

عن إسماعيل بن جابر (١)، عن أبي عبدالله النِّلا ](٢)، قال: إنّ يعقوب أتى مَلِكا يسأله الحاجة. فقال له الملك: أنت إبراهيم ؟

قال: لا.

قال: وأنت إسحاق بن إبراهيم؟

قال: لا.

قال: فمن أنت؟

قال: يعقوب بن إسحاق.

قال: فما بلغ ما أرئ بك مع حداثة السنّ ؟

قال: الحزن على يوسف.

قال: لقد بلغ بك الحزن يا يعقوب، كلِّ مبلغ.

فقال: إنّا معاشر الأنبياء أسرع شيء البلاء إلينا، ثمّ الأمثل فالأمثل من الناس.

فقضى حاجته، فلمّا جاوز صغير بابه هبط إليه جبرئيل فـقال: يـايعقوب، ربّك يقرئك السلام ويقول لك: شكوتني إلى الناس؟

فعفّر وجهه بالتراب وقال: يا ربّ، زلّة أقلنيها، فلا أعود بعد هذا أبداً.

ثم عاد إليه جبرئيل، فقال: يايعقوب، ارفع رأسك، ربّك يقرنك السلام ويقول لك: قد أقلتك فلا تعود تشكوني إلى خلقي. فما رؤي (٣) ناطقاً بكلمة ممّاكان فيه حتّى أتاه (٤) بنوه فضرب وجهه إلى الحائط وقال: «إنّما أشكو بثّي وحزني» الآية.

وفي حديث أخر (٥) عنه: [ذهب] يعقوب إلى نمرود في حاجة، فلمّا راَه وثب عليه، وكان أشبه الناس بإبراهيم، فقال له: أنت إبراهيم خليل الرحمان؟

قال: لا. الحديث.

٢. من المصدر،

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: حصل.

١. نفس المصدر والموضع، ح ٦١.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: رأي.

٥. تفسير العيّاشي ١٨٩/٢، ح٦٢.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): عن رسول الله ﷺ: ومن شكا مصيبة نزلت به فإنّما يشكو ربّه.

وفي نهج البلاغة (٤): قال عليه (٤): ومن أصبح يشكو مصيبة نـزلت بـه فـقد أصبح (٥) يشكو ربّه.

وفي مجمع البيان (٢): «إنّما أشكو بنيّ وحزني إلى الله» وروي عن النبيّ يَهِ أَن الله عبرئيل أتاه فقال: يايعقوب، إنّ الله يقرأ عليك السلام ويقول: أبشر وليفرح قبلبك، فوعزّتي، لوكانا ميّتين لنشرتهما لك، اصنع طعاماً للمساكين فإنّ أحبّ عبادي إليّ المساكين، أو تدري لِمَ أذهبت بصرك وقوّست ظهرك؟ لأنّكم ذبحتم شاة وأتاكم فلان (١) المسكين وهو صائم، فلم تطعموه شيئاً. فكان يعقوب بعد (١) ذلك إذا أراد الغداء أمر منادياً فنادى: ألا من أراد الغداء من المساكين فليتغدّ مع يعقوب. وإذا كان صائماً أمر منادياً ينادي: [ألا] (١) من كان صائماً فليفطر مع يعقوب. رواه الحاكم أبو عبدالله في صحيحه.

وفي أصول الكافي (١٠): عدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن عليّ بن أسباط، عن عمّه، يعقوب بن سالم، عن إسحاق بن عمّار [عن الكاهلي ](١١) قال: سمعت أبا عبدالله عليه يقول: إنّ يعقوب لمّا ذهب منه بنيامين نادي: يا ربّ، أما ترحمني حتّى أذهبت عيني وأذهبت ابني.

١. المعاني /٤٠٧، ح ٨٤. ٢. المصدر: أبي معاوية.

٣. تفسير القميّ ج ١ ص ٣٨١. نور الثقلين ٤٥٤/٢، ح ١٦١.

٤. نهج البلاغة /٥٠٨، حكمة ٢٢٨.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: «فإنّما» بدل «فقد أصبح».

٦. المجمع ٢٥٨/٣. ٧. ليس في المصدر.

٨. ليس في أ، ب. ٩ من المصدر.

١٠. الكافي ٦٦٦/٢، ح٤. 11. من المصدر.

فأوحى الله ﷺ إليه: لو أمتّهما لأحييتهما لك حتّى أجمع بينك وبينهما، ولكن تذكر الشاة الّتي ذبحتها وشويتها وأكلت، وفلان وفلان إلى جانبك صائم لم تنله منها شيئاً. وفي رواية أخرى (١) قال: فكان بعد ذلك يعقوب إذا أصبح نادى: ألا من أراد الغداء

فليأت يعقوب، وإذا أمسىٰ نادى: ألا من أراد العشاء فليأت يعقوب. وإذا أمسىٰ نادى: ألا من أراد العشاء فليأت يعقوب. وفي مصباح الشريعة (٢): قال الصادق المُثِلِّةِ: المحزون غير المتفكّر (٢)، [لأنّ

المتفكّر ] (٤) متكلّف، والمحزون مطبوع (٥)، والحزن يبدأ من الباطل، والفكر (٦) يبدأ من رؤية المحدثات، وبينهما فرق، قال الله ﷺ قصّة يعقوب عليّا : «إنّما أشكو بثّي وحزنى إلى الله وأعلم من الله ما لا تعلمون».

بِصَرَتِي إِلَى الله وَاعْمَمُ مِن الله مِنْ يُوسُفُ وَأَخِيهِ ﴾ : فتعرّفوا منهما وتِفحّصوا من حالهما .

. والتحسّس: تطلّب الإحساس.

﴿ وَلَا تَيْأُسُوا مِنْ رَوْحِ اللهِ ﴾ : لا تقنطوا من فرجه وتنفيسه.

وقرئ (<sup>v)</sup>: «من روح الله» أي من رحمته الّتي يحيي بها العباد.

﴿ إِنَّهُ لَا يَيْأَسُ مِنْ رَوْحِ اللهِ إِلَّا الْقَوْمُ الْكَاقِرُونَ ﴾ ۞: بالله وصفاته، لأنّ المؤمن من الله على خير يرجوه عند البلاء ويشكره في الرخاء.

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (^): وقال الصادق النِّلْهِ: إنَّ يعقوب النَّلْهِ قال لملك الموت: أخبرني عن الأرواح تقبضها مجتمعة أو متفرّقة ؟

قال: بل متفرّقة.

قال: فهل قبضت روح يوسف في جملة ما قبضت من الأرواح؟ فقال: لا.

۱. الكافي ۲/۷۲۲، ح ٥ قريب منه.

۳. ليس في أ، ب، ر.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: مطموع.

٧. أنوار التنزيل ٥٠٦/١.

٢. مصباح الشريعة /١٨٧.

٤. من المصدر.

٦. المصدر: التفكر.

٨. كمال الدين ١٤٤/١، ح١٠.

فعند ذلك قال لبنيه: «يا بَنيَّ اذهبوا فتحسّسوا من يوسف وأخيه».

وفي كتاب علل الشرائع (١)، بإسناده إلى حنان بن سدير ، عن أبيه قال: قبلت لأبي جعفر التي الخبرني عن يعقوب حين قال لولده: «اذهبوا فتحسّسوا من يوسف وأخيه» أكان علم أنّه حيّ وقد فارقه منذ عشرين سنة وذهبت عيناه من الحزن؟

قال: نعم، علم أنّه حيّ.

قلت: وكيف علم؟

قال: إنّه دعا في السحر أن يهبط عليه ملك الموت، فهبط عليه تـريال وهـو مـلك الموت.

فقال له تريال: ما حاجتك يا يعقوب؟

قال: أخبرني عن الأرواح تقبضها مجتمعة أو متفرّقة ؟

فقال: بل متفرّقة؛ روحاً روحاً.

قال: فمرّبك روح يوسف؟

قال: لا.

١. العلل ٥٢/١، ح١.

فعند ذلك علم أنَّه حيّ ، فقال لولده : «اذهبوا فتحسَّسوا من يوسف وأخيه».

وفي روضة الكافي (٢): ابن محبوب، عن حنان بن سدير، عن أبي جعفر للسَّلِا مثله، إلّا أنّ فيها «بريال» بالباء الموحّدة نقطاً مكان «تريال» بالمثنّاة من فوق.

وفي تفسير العيّاشي (٣): عن حنان بن سدير ، عن أبيه ، عن أبي جعفر لليِّلا مثله أيضاً ، إِلَّا أَنَّ فيه : «قوبال». وفيه وفي خبر أخر : تبرابل، وهو ملك الموت. وذكر نحوه.

وفي الخرائج والجرائح (٤): وعن الصادق للله : أنَّ أعرابياً اشتريُّ من يوسف طعاماً ، فقال له: إذا مررت بوادي كذا فناد: يا يعقوب، فإنَّه يخرج إليك شيخ وسيم، فـقل له: إنِّي رأيت بمصر رجلاً يقرئك السلام ويقول: إنَّ وديعتك عند الله محفوظة لن تضيع.

۲. الکافی ۱۹۹/۸ - ۲۳۸.

٤. الخرائج والجرائح ٩٣١/٢. ٣. تفسير العيّاشي ١٨٩/٢\_١٩٠، ح ٦٤.

فلمًا بلّغه الأعرابيّ خرّ يعقوب مغشياً عليه، فلمّا أفاق قال: هل لك من حاجة؟ قال: لي ابنة عمًّ، وهي زوجتي، لم تلد.

فدعا له، فرُزق منها أربعة أبطن، في كلِّ بطن اثنان.

وفي نهج البلاغة (١): قال الله الله ولا تيأسنَ شرَ هذه الأمّة من روحَ الله لقوله تعالى: «إنّه لا ييأس من روح الله [<sup>(٣)</sup>].

وفي من لا يحضره الفقيه (٤)، في باب معرفة الكبائر الّتي وعد الله ﷺ عليها النار، عن أبي عبدالله ﷺ بعد أن ذكر الشرك عن أبي عبدالله ﷺ بعد أن ذكر الشرك بالله: وبعده اليأس من روح الله، لأنّ الله ﷺ يقول: «إنّه لا ييأس من روح الله إلّا القوم الكافرون».

﴿ فَلَمَّا دَخَلُوا عَلَيْهِ قَالُوا يَا أَيُّهَا الْعَزِيزُ ﴾ : بعد ما رجعوا إلى مصر رجعة ثانية .

﴿ مَسَّنَا وَاَهْلُنَا الضُّرُّ ﴾ : شدّة الجوع.

﴿ وَجِنْنَا بِبِضَاعَةٍ مُزْجَاةٍ ﴾: رديئة، أو قليلة تُرَدّ وتُدفّع رغبة عنها. من أزجيته: إذا دفعته. ومنه: تزجية الزمان.

قيل (٥): كانت دراهم زيوفاً.

وقيل (٦): صوفاً وسمناً (٧).

وقيل (^): الصنوبر، والحبّة الخضراء.

وقيل (١): الأَقِط (١٠)، وسويق المُقُل (١١).

٢. من المصدر.

٤. الفقيه ٣٦٧/٣، ح٢.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: رسمناه.

١. نهج البلاغة /٥٤٢، حكمة ٣٧٧.

٣. ليس في المصدر.

ه و٦. أنوار التنزيل ٥٠٦/١.

٨ و٩. نفس المصدر والموضع.

١٠. الأقط: لبن محمص يجمّد حتّى يستحجر ويطبخ أو يطبخ به.

١١. المقل: حمل الدوم. والدوم: شجر عظام من الفصيلة النخيلية، يكثر في صعيد مصر وفي بلاد العرب، وثمرته في غلظ التفاحة ذات قشر صلب أحمر، وله نواة ضخمة ذات لب إسفنجي.

وفي تفسير العيّاشي (١): عن أحمد بن محمّد، عن أبي الحسن الرضاعليَّة قال: سألته عن قوله: «وجثنا ببضاعة مزجاة».

قال: كانت المُقْل، وكانت بلادهم بلاد المقل، وهي البضاعة.

﴿ فَاوْفِ لَنَا الْكَيْلَ ﴾: فأتم لنا الكيل.

﴿ وَتَصَدَّقُ عَلَيْنَا ﴾ : بردٌ أخينا. أو بالمسامحة وقبول المزجاة، أو بالزيادة على ما يساويها.

﴿ إِنَّ اللَّهَ يَجْزِي الْمُتَصَدُّقِينَ ﴾ ٢٠ : أحسن الجزاء.

والتصدّق: التفضّل مطلقاً. ومنه قوله للنِّلاِ في القصر: هذه صدقة تصدّق الله عليكم بها.

فرقٌ لهم يوسف، ولم يتمالك أن عرِّفهم نفسه.

﴿ قَالَ هَلْ عَلِمْتُمْ مَا فَعَلْتُمْ بِيُوسُفَ وَآخِيهِ ﴾ : أي هل علمتم قبحه ، فتبتم عنه ؟ وفعلهم بأخيه إفراده عن يوسف وإذلاله ، حتى كان لا يستطيع أن يكلّمهم إلّا بعجز وذلّة .

﴿إِذْ أَنَّتُمْ جَاهِلُونَ ﴾ ٢٠ قبحه ، فلذلك أقدمتم عليه . أو عاقبته .

وإنّما قال ذلك تنصيحاً لهم وتحريضاً على التوبة، وشفقة عليهم لمّا رأى من عجزهم وتمسكنهم، لا معاتبةً وتثريباً.

وقيل (٢): أعطوه كتاب يعقوب في تخليص بنيامين، وذكروا له ما هو فيه من الحزن على فقد يوسف وأخيه، فقالر لهم ذلك.

وإنَّما جهِّلهم لأنَّ فعلهم كان فعل الجهَّال، أو لأنَّهم كانوا حينتذ صبياناً طيَّاشين.

وفي مجمع البيان (٣): روي عن أبي عبدالله الله أنّه قال: كلّ ذنب عمله العبد وإن كان عالماً ، فهو جاهل حين خاطر بنفسه معصية ربّه ، فقد حكى الله سبحانه قول يوسف

۲. أنوار التنزيل ٥٠٧/١.

١. تفسير العيّاشي ١٩٢/٢، - ٦٧.

٣. نور الثقلين ٢/٤٦٠، ح١٧٨.

لإخوته: «هل علمتم ما فعلتم بيوسف وأخيه إذ أنتم جاهلون». فينسبهم إلى الجهل لمخاطرتهم بأنفسهم في معصية الله.

﴿ قَالُوا أَإِنَّكَ لَآنْتَ يُوسُفَ ﴾: استفهام تقرير، ولذلك حُقّق بأنّ ودخول اللام عليه. وقرأه (١) ابن كثير على الإيجاب (٢).

قيل (٣): عرفوه بروائه وشمائله حين كلّمهم.

قيل (٤): تبسّم فعرفوه بثناياه.

وقيل (٥): رفع التاج عن رأسه فرأوا علامة بقرنه تشبه الشامة البيضاء، وكانت لسارة ويعقوب مثلها.

﴿ قَالَ اَنَا يُوسُفُ وَهٰذَا اَخِي ﴾ : من أبي وأمّي. ذكره تعريفاً لنفسه به ، وتفخيماً لشأنه ، وإدخالاً له في قوله :

﴿ قَدْ مَنَّ اللهُ عَلَيْنَا ﴾ : أي بالسلامة والكرامة.

﴿ إِنَّهُ مَنْ يَتَّقِ ﴾ : أي يتَّق الله.

﴿ وَ يَصْبِرْ ﴾ : على البليّات. أو على الطاعات. أو عن المعاصي.

﴿ فَإِنَّ اللهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ الْمُحْسِنِينَ ﴾ ن : وضع المحسنين موضع الضمير، للتنبيه على أن المحسن من جمع بين التقوي والصبر.

﴿ قَالُوا تَاللهِ لَقَدْ آثَرَكَ اللهُ عَلَيْنَا ﴾: اختارك علينا بحسن الصورة وكمال السيرة.

﴿ وَإِنْ كُنَّا لَحَاطِنِينَ ﴾ ٢٠ والحال أنّ شأننا أنّا كنّا مذنبين بما فعلنا معك.

﴿ قَالَ لَا تَثْرِيبَ عَلَيْكُمْ ﴾: لا تأنيب عليكم. تفعيل، من الثرب، وهو الشحم الذي يغشي الكرش للإزالة، كالتجليد، فاستعير للتقريع الذي يمزّق العرض ويذهب ماء الوجه.

﴿ الْيَوْمَ ﴾ : متعلِّق بالتثريب. أو بالمقدّر للجارّ الواقع خبراً «لِلا تـــثريب» والمـعنى :

١. أنوار التنزيل ٥٠٧/١. ٢. أي بحذف الهمزة.

٣٥٥. نفس المصدر والموضع.

لا أثر بكم اليوم الذي هو مظنّته، فما ظنّكم بسائر الأيّام. أو بقوله: «يغفرُ اللهُ لكم» لأنّه صفح عن جريمتهم حين اعترفوا بها.

﴿ وَهُوَ أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ ﴾ ٢٠ فإنّه يغفر الصغائر والكبائر ويتفضّل على التائب.

قيل (١): ومن كرم يوسف عليه أنهم لمّا عرفوه أرسلوا إليه وقالوا: إنّك تدعونا بالبكرة والعشيّ إلى الطعام، ونحن نستحيي منك لما فرط منّا فيك، فقال: أما إنّ أهل مصر كانوا ينظرون إليّ بالعين الأولئ، ويقولون: سبحان من بلغ عبداً بيع بعشرين درهماً ما بلغ. ولقد شرفت بكم وعظمت في عيونهم حيث علموا أنّكم (٢) إخوتي وأنّي من حفدة إبراهيم عليه.

وفي تفسير العيّاشي (٣): عن أبي بصير، عن أبي جعفر عليّة عاد إلى الحديث الأوّل عقال: واشتدّ حزنه يعني يعقوب حتى تقوّس ظهره وأدبرت الدنيا عن يعقوب وولده حتّى احتاجوا حاجة شديدة وفنيت ميرتهم، فعند ذلك قال يعقوب لولده: «اذهبوا» الآية. فخرج منهم نفر، وبعث معهم (١) ببضاعة يسيرة، وكتب معهم كتاباً إلى عزيز مصر يتعطّفه على نفسه وولده، وأوصى لولده أن يبدأوا بدفع كتابه قبل البضاعة، فكتب:

بسم الله الرحمٰن الرحيم، إلى عزيز مصر ومظهر العدل وموفي الكيل، من يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم خليل الله صاحب النمرود، الذي جمع لإبراهيم الحطب والنار ليحرقه بها، فجعلها الله عليه برداً وسلاماً وأنجاه منها.

أخبرك أيّها العزيز، أنّا أهل بيت قديم لم يزل البلاء إلينا سريعاً من الله ليبلونا بذلك عند السرّاء والضرّاء، وأنّ مصائبي (٥) تتابعت عليّ منذ عشرين سنة، أوّلها أنّه كان لي ابن سمّيته: يوسف، وكان سروري من بين ولدي وقرّة عيني و ثمرة فؤادي، وأنّ إخوته

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: أنتم.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ؛ منهم.

١. أنوار التنزيل ٥٠٧/١.

٣. تفسير العيّاشي ١٩٠/٢ ١٩٢٠، ح ٦٥.

٥. المصدر: مصائب.

من غير أمّه سألوني أن أبعثه معهم يرتع ويلعب، فبعثته (۱) معهم بكرة وجاؤوني عشاء يبكون وجاؤوني على قميصه بدم كذب، فزعموا أنّ الذئب أكله، فاشتدّ لفقده حزني وكثر على فراقه بكائي حتّى ابيضّت عيناي من الحزن، وأنّه كان له أخ من خالته، وكنت له معجباً وعليه رفيقاً وكان لي أنيساً، وكنت إذا ذكرت يوسف ضممته إلى صدري فيسكن بعض ما أجد في صدري، وأنّ إخوته ذكروا لي أنّك أيّها العزيز، سألتهم عنه وأمرتهم أن يأتوك به وإن لم يأتوك به منعتهم الميرة لنا من القمح من مصر، فبعثته معهم ليمتاروا لنا قمحاً، فرجعوا إليّ وليس هو معهم، وذكروا أنّه سرق مكيال الملك، ونحن أهل بيت لانسرق، وقد حبسته عني وفجعتني به، وقد اشتدّ لفراقه حزني حتّى تقوّس لذلك ظهري وعظمت به مصيبتي مع مصائب متتابعات عليّ، فمنّ عليّ بتخلية سبيله وإطلاقه من محبسك (۲)، وطيّب لنا القمح واسمح لنا في السعر { وأوف لنا الكيل آ(۲)

فلمّا مضى ولد يعقوب من عنده نحو مصر بكتابه، نزل جبرئيل الله على يعقوب، فقال له: يا يعقوب، إنّ ربّك يقول لك: من ابتلاك بمصائبك الّتي كتبت بها إلى عزيز مصر؟

قال يعقوب: أنت بلوتني بها، عقوبة منك وأدباً لي.

قال: الله: فهل كان يقدر على صرفها عنك أحد غيري؟

قال يعقوب: اللهم لا.

قال: فما استحييت منّي حين شكوت مصائبك إلى غيري، ولم تستغث بي وتشكو ما بك إليّ؟

فقال يعقوب: استغفرك يا إلهي وأتوب إليك، وأشكو بثّي وحزني إليك.

فقال الله تبارك وتعالى: قد بلغت بك وبولدك الخاطئين الغاية في أدبي، ولوكنت يا

١. ليس في أ، ب، ر. ٢. كذا في المصدر، وفي النسخ: حبسك.

٣. ليس في المصدر.

يعقوب، شكوت مصائبك إليّ عند نزولها بك واستغفرت وتبت إليّ من ذنبك لصرفتها عنك بعد تقديري إيّاها عليك، ولكنّ الشيطان أنساك ذكري فصرت إلى القنوط من رحمتي، وأنا الله الجواد الكريم أحبّ عبادي المستغفرين التائبين الراغبين إليّ فيما عندي، يا يعقوب، أنا رادّ إليك يوسف وأخاه ومعيد إليك ما ذهب من مالك ولحمك ودمك وراد إليك بصرك ومقوّم لك ظهرك وطب نفساً وقرّ عيناً، وإنّ الّذي فعلته بك كان أدباً منّى لك، فاقبل أدبى.

قال: ومضئ ولد يعقوب بكتابه نحو مصر حتى دخلوا على يوسف في دار المملكة، فقالوا: «يا أيّها العزيز مسّنا وأهلنا الضرّ وجئنا ببضاعة مزجاة فأوف لنا الكيل وتصدّق علينا» بأخينا بنيامين، وهذا كتاب أبينا يعقوب إليك في أمره يسألك تخلية سبيله، وأن تمنّ به عليه.

قال: فأخذ يوسف كتاب يعقوب، فقبّله ووضعه على عينيه، وبكئ وانتحب حتى بلّت دموعه القميص الذي عليه، ثمّ أقبل عليهم فقال: «هل علمتم ما فعلتم بيوسف» من قبل «وأخيه» من بعد «قالوا أإنّك لأنت يوسف قال أنا يوسف وهذا أخي قد منّ الله علينا» «قالوا تالله لقد آثرك الله علينا» فلا تفضحنا ولا تعاقبنا اليوم واغفر لنا «قال لا تثريب عليكم اليوم يغفر الله لكم».

وفي رواية أخرىٰ (١): عن أبي بصير، عن أبي جعفر عليه نحوه.

وفي مجمع البيان (٢): وفي كتاب النبوّة بالإسناد، عن الحسن بن محبوب، عن [أبي ] (٣) إسماعيل الفرّاء، عن طربال عن أبي عبدالله عليلًا في خبر طويل: أنّ يعقوب كتب إلى يوسف:

بسم الله الرحمٰن الرحيم، إلى عزيز مصر ومظهر العدل وموفي الكيل، من يعقوب

٢. المجمع ٢٦١/٣.

١. تفسير العيّاشي ١٩٢/٢.

٣. من المصدر، وجامع الرواة ٣٦٦/٢.

بن إسحاق بن إبراهيم خليل الرحمان صاحب نمرود، الذي جمع له النار ليحرقه بها فجعلها الله عليه برداً وسلاماً وأنجاه منها.

أخبرك أيّها العزيز، أنّا أهل بيت لم يزل البلاء إلينا سريعاً من الله ليبلونا عند السرّاء والضرّاء، وأنّ مصائب تتابعت عليّ منذ عشرين سنة، أوّلها أنّه كان لي ابن سمّيته: يوسف، وكان سروري من بين ولدي وقرّة عيني وثمرة فؤادي، وأنّ إخوته من غير أمّه سألوني أن أبعثه معهم يرتع ويلعب، فبعثته معهم بكرة فيجاؤوني عشاء يبكون، وجاؤوا على قميصه بدم كذب، وزعموا أنّ الذئب أكله، فاشتدّ لفقده حزني وكثر على فراقه بكائي حتى ابيضّت عيناي من الحزن، وأنّه كان له أخ، وكنت به معجباً وكان لي أنيساً، وكنت إذا ذكرت يوسف ضممته إلى صدري فيسكن بعض ما أجد في صدري، وأنّ إخوته ذكروا أنّك سألتهم عنه وأمرتهم أن يأتوك به، فإن لم يأتوك به منعتهم الميرة، فبعثته معهم ليمتاروا لنا قمحاً، فرجعوا إليّ وليس هو معهم، وذكروا أنّه سرق مكيال الملك، ونحن أهل بيت لا نسرق، وقد حبسته عنّي وفجعتني به، وقد اشتد مكيال الملك، ونحن أهل بيت لا نسرق، وقد حبسته عنّي وفجعتني به، وقد اشتد لفراقه حزني حتّى تقوّس لذلك ظهري وعظمت به مصيبتي مع مصائب تتابعت عليّ، فمنّ بتخلية سبيله وإطلاقه من حبسك، وطيّب لنا القمح واسمح لنا في السعر وأوف فمنّ بتخلية سبيله وإطلاقه من حبسك، وطيّب لنا القمح واسمح لنا في السعر وأوف لنا الكيل، وعجّل بسراح آل إبراهيم.

قال: فمضوا بكتابه حتى دخلوا على يوسف في دار الملك و «قالوا يا أيّها العزيز مسّنا» إلى آخر الآية، وتصدّق علينا بأخينا بنيامين، وهذا كتاب أبينا يعقوب أرسله إليك في أمره يسألك تخلية سبيله، فمنّ به علينا، فأخذ يوسف كتاب يعقوب، وقبّله ووضعه على عينيه، وبكئ وانتحب حتى بلّت دموعه القميص الذي عليه، شمّ أقبل عليهم وقال: «هل علمتم ما فعلتم بيوسف وأخيه» من قبل.

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (١)، بإسناده إلى سدير قال: سمعت

١. كمال الدين ١٤٤/١، ح١١.

أبا عبدالله للنِّلِة يقول: إنَّ في القائم لمائيَّة شبه (١) من يوسف لمائيَّةِ.

قلت: كأنّك تذكر خبره أو غيبته؟

فقال لي: ما تنكر من ذلك هذه الأمّة أشباه الخنازير؟ إنّ إخوة يوسف كانوا أسباطاً أولاد أنبياء، تاجروا يوسف وبايعوه، وهم إخوته وهو أخوهم، فلم يعرفوه حتّى قال لهم: «أنا يوسف وهذا أخي» فما تنكر هذه الأمّة أن يكون الله على في وقت من الأوقات يريد أن يستر (٢) حجّته [عنهم] (٢)؟ لقد كان يوسف على إلى إيوماً وكان مصر، وكان بينه وبين والده مسيرة ثمانية عشر يوماً، فلو أراد الله أن يعرّفه [مكانه] (٥) لقدر على ذلك. والله، لقد سار يعقوب وولده عند البشارة مسيرة (٢) تسعة أيّام من بدوهم (٧) إلى مصر، فما تنكر هذه [الأمّة] (٨) أن يكون الله على يفعل [بحجّته] (٩) ما فعل بيوسف، أن يسير فيما بينهم ويمشي في أسواقهم ويطأ بسطهم (١١) وهم لا يعرفونه حتى يأذن الله على له أن يعرّفهم نفسه كما أذن ليوسف حين (١١) قال لهم: «هل علمتم ما فعلتم بيوسف وأخيه إذ أنتم جاهلون، قالوا أإنّك لأنت يوسف قال أنا يوسف وهذا أخي قد من الله علينا» الآية.

وفي أصول الكافي (١٢): عليّ بن إبراهيم، عن محمّد بن الحسين، عن ابن أبي نجران، عن فضالة بن أيّوب، عن سدير الصيرفيّ قال: سمعت أبا عبدالله عليّا يقول: إنّ في صاحب هذا [الأمر](١٣) شبهاً من يوسف. وذكر كما نقلنا عن كمال الدين بتغيير يسير.

وفي تفسير العيّاشي (١٤): عن المفضّل بن عمر ، عن أبي عبدالله عليَّة قال : [ليس ](١٥)

المصدر: سنّة.

٣٥٥، من المصدر.

٧. ليس في المصدر: من بدوهم.

١٠. كذا في المصدر. وفي النسخ: بسيطهم.

۱۲. الكافي ۲۳۳۱، ح٤.

١٤. تفسير العيّاشي ١٩٣/٢، ح ٦٩.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ:أن يبيّن.

المصدر: «في» بدل «مسيرة».

٨ و٩. من المصدر.

١١. كذا في المصدر. وفي النسخ: حتى.

٦٣. من المصدر.

١٥. من المصدر.

رجل من ولد فاطمة لا(١) يموت ولا يخرج من الدنيا حتى يقرّ للإمام بإمامته، كما أقرّ ولد يعقوب ليوسف [حين ](٢) «قالوا تالله لقد آثرك الله علينا».

وفي الكافي (٣): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن حمّاد بن عيسى، عن حريز، عن أبي عبدالله عليه قال: لمّا قدم رسول الله عليه مكّة (١) يوم افتتحها، فتح باب الكعبة، فأمر بصور في الكعبة فطمست (٥)، فأخذ بعضادتي الباب فقال: لاإله إلّا الله وحده لاشريك له، صدق وعده، ونصر عبده، وهزم الأحزاب وحده، ماذا تقولون وماذا تظنّون؟ قالوا: نظنّ خيراً [ونقول خيراً ] (٢)، أخ كريم وابن أخ كريم وقد قدرت.

فقال: فإنّي أقول كما قال أخي يوسف: «لا تثريب عليكم البوم يغفر الله لكم وهو أرحم الراحمين». والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي تفسير العيّاشي (٧): عن ابن أبي عمير، عن بعض أصحابنا رفعه قـال: كـتب يعقوب النبئ إلى يوسف:

عن يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم خليل الرحمان، إلى عزيز مصر: أمّا بعد، فإنّا أهل بيت لم يزل البلاء سريعاً إلينا، ابتُلي جدّي إبراهيم فألقي في النار، ثمّ ابتُلي أبي إسحاق الذبيح، وكان لي ابن وكان قرّة عيني وكنت أسّر به فابتليت بأن أكله الذئب، فذهب بصري حزناً عليه من البكاء، وكان له أخ وكنت أسرّ إليه بعده فأخذته في سرق، فإن رأيت أن تمنّ على به فعلت.

قال: فلمّا أو تي يوسف بالكتاب فتحه وقرأه فصاح، ثمّ قام فدخل منزله فقرأه وبكئ، ثمّ قام فدخل وبكئ، ثمّ قام فدخل وبكئ، ثمّ قام فدخل منزله فقرأه فصاح وبكئ، ثمّ قام فدخل منزله فقرأه وبكئ، ثمّ غسّل وجهه وعاد إلى إخوته، فقال: «هل علمتم ما فعلتم

٢. من المصدر.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: بمكّة.

٦. من المصدر.

١. ليس في المصدر،

۳. الکافی ۲۲۵/٤، ح۳.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: فطمئت.

٧. تفسير العيّاشي ١٩٢/٢، ح ٦٨.

بيوسف وأخيه إذ أنتم جاهلون» وأعطاهم قميصه، وهو قميص إبراهيم، وكان يعقوب بالرملة (١).

- ﴿ اذْهَبُوا بِقَمِيصِي هٰذَا فَٱلْقُوهُ عَلَىٰ وَجْهِ آبِي يَأْتِ بَصِيراً ﴾ : أي ذا بصر.
  - ﴿ وَائْتُونِي ﴾ : أنتم وأبي.
  - ﴿ بِأَهْلِكُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ ٢ : بنسائكم وذراريكم ومواليكم.

وفي أمالي شيخ الطائفة (٢) ﴿ بإسناده إلى أبي جعفر محمّد بن عليّ الباقر اللَّهِ قال: فلمّاكان من أمر إخوة يوسف ماكان، كتب يعقوب إلى يوسف اللَّهِ وهو لا يعلم أنّـه يوسف:

فلمّا قرأ يوسف الكتاب بكئ وصاح وقال: «اذهبوا بقميصي» إلى قوله: «أجمعين». والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

- ﴿ وَلَمَّا فَصَلَتِ الَّعِيرُ ﴾ : من مصر ، وخرجت من عمرانها.
  - ﴿ قَالَ آبُوهُم ﴾: لمن حضره.
- ﴿ إِنِّي لَاَجِدُ رِبِحَ يُوسُفَ ﴾: قيل (٣): أوجده الله ريح ما عبق بقميصه من ريحه حين أقبل به إليه يهودا من ثمانين فرسخاً.

١. قال الحموي: الرملة ـ واحدة الرمل ـ: مدينة عظيمة بفلسطين، وكانت قصبتها قد خربت الآن، وكانت رياطاً للمسلمين.
 ٢. أمالي الطوسي ٧١/٧ ـ ٧٢.

٣. أنوار التنزيل ٥٠٨/١.

﴿ لَوْلَا أَنْ تُفَنِّدُونِ ﴾ ﴿ : تنسبوني إلى الفند، وهو نـقصان عـقل يـحدث مـن هـرم، ولذلك لا يقال: عجوز مفنّدة، لأنّ نقصان عقلها ذاتيّ.

وجواب «لولا» محذوف، وتقديره: لصدقتموني. أو لقلت: إنَّه قريب.

﴿ قَالُوا ﴾ : أي الحاضرون.

﴿ تَاللهِ إِنَّكَ لَفِي ضَلَالِكَ الْقَدِيمِ ﴾ ﴿ تَاللهِ عَن الصوابِ قَـدَماً بِـالإِفراطِ فَـي محبّة يوسف، وإكثار ذكره، والتوقّع للقائه.

﴿ فَلَمَّا أَنْ جَاءَ الْبَشِيرُ ﴾ : في كمال الدين (١): عن الصادق عليه : هو يهودا.

نُقِل (٢) أنَّه قال: كما أحزنته بحمل قميصه الملطِّخ بالدم إليه، فأفرحه بحمل هذا إليه.

﴿ ٱلْقَاهُ عَلَىٰ وَجُهِهِ ﴾ : طرح البشير القميص على وجه يعقوب، أو يعقوب نفسه.

﴿ فَارْتَدَّ بَصِيراً ﴾: عاد بصيراً لما انتعش فيه من القوّة (٣).

﴿ قَالَ أَلَمْ أَقُلْ لَكُمْ إِنِّي أَعْلَمُ مِنَ اللهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ ﴿ قَالَ أَلَمْ أَقُلْ لَكُمْ إِنِّي أَعْلَمُ مِنَ اللهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ ﴿ وَقِيلَ ( اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

وفي تفسير العيّاشي (٥): عن صفوان (٦)، عن أبي عبدالله عليَّا قال: كتب عزيز مصر إلى يعقوب:

أمّا بعد، فهذا ابنك يوسف اشتريته بثمن بخس دراهم معدودة واتّحدته عبداً، وهذا ابنك بنيامين [أخذته](٧) قد سرق واتّخذته (٨) عبداً.

قال: فما ورد على يعقوب شيء أشدّ عليه من ذلك الكتاب، فقال للرسول: قف

١. كمال الدين ١٤٢/١، ح ٩. ٢٠ أنوار التنزيل ١٠٨/١.

٣. قوله: «لما انتعش فيه من القوّة» هذا ليس كما ينبغي، لأنه لم تعد قوّة البصر إذا ذهبت بالكلّية بسبب قـوّة
البدن. والأولىٰ أن يقال: إنّ هذا كان معجزة ليعقوب أو ليوسف.

٥. تفسير العيّاشي ١٩٥/٢، ح٧٨.

٤. أنوار التنزيل ٥٠٨/١.

٧. من المصدر.

٦. المصدر: مقرن.

٨. كذا في المصدر. وفي النسخ: فأخذته.

مكانك حتى أجيبه. فكتب إليه يعقوب:

أمّا بعد، فقد فهمت كتابك بأنّك أخذت ابني بثمن بخس واتّخذته عبداً، وأنّك اتّخذت ابني بنيامين وقد سرق واتّخذته عبداً، فإنّا أهل بيت لانسرق ولكنّا (١) أهل بيت نبتليٰ، وقد ابتُلي أبونا بالنار فوقاه الله، وابتُلي أبونا إسحاق بالذبح فوقاه الله، وإنّي قد ابتليٰ بهم جميعاً.

قال: فلمّا ولّى الرسول عنه رفع يده إلى السماء، ثمّ قال: يا حسن الصحبة، يا كريم المعونة، يا خير كلمة (٢)، اثتني بروح [منك](٢) وفرج من عندك.

قال: فهبط عليه جبرئيل، فقال: يا يعقوب، ألا أعلّمك دعوات يرد الله عليك بها بصرك ويردّ عليك ابنيك؟

فقال له: بليٰ.

فقال: قل: يا من لا يعلم أحدكيف هو وحيث هو وقدرته إلا هو، يا من سدّ الهواء بالسّماء وكبس الأرض على الماء واختار لنفسه أحسن الأسماء، اثـتني بـروح مـنك وفرج من عندك. فما انفجر عمود الصبح حتّى أتي بالقميص وطُرح على وجهه، فرّد الله عليه بصره، وردّ عليه ولذه.

عن أبي بصير (1)، عن أبي جعفر عليه قال: «اذهبوا بقميصي هذا» الذي بلته دموع عيني «فألقوه على وجه أبي» يرتد «بصيراً» لو قد شم ريحي «واثنوني بأهلكم أجمعين»، وردهم إلى يعقوب في ذلك اليوم وجهزهم بجميع ما يحتاجون إليه «فلما فصلت عيرهم» عن مصر وجد يعقوب ربح يوسف، فقال لمن بحضرته من ولده: «إني لأجد ريح يوسف لولا أن تفندون».

قال: وأقبل ولده يحتّون السير بالقميص فرحاً وسروراً بما رأوا من حال يـوسف، والملك الّذي أعطاه الله، والعزّ الّذي صاروا إليه في سلطان يوسف. وكان مسيرهم من

٢. المصدر: يا خيراً كلُّه.

٤. تفسير العيّاشي ١٩٦/٢، ح٧٩.

١. كذا في المصدر. وفي النسخ: ولكن.

٣. من المصدر.

مصر إلى بدو يعقوب تسعة أيّام، «فلمّا أن جاء البشير» ألقى القميص «على وجهه فارتدّ بصيراً».

وقال لهم: ما فعل بنيامين؟

قالوا: خلَّفناه عند أخيه صالحاً.

قال: فحمد الله يعقوب عند ذلك، وسجد لربه سجدات الشكر، ورجع إليه بصره، وتقوّم له ظهره، وقال لولده: تحمّلوا إلى يوسف في يومكم هذا بأجمعكم. فساروا إلى يوسف ومعهم يعقوب وخالة يوسف ياميل، فأحثّوا السير فسرحاً وسروراً، فساروا تسعة أيّام إلى مصر.

عن أخي (١) رزّام (٢)، عن أبي عبدالله عليه قال: وجد يعقوب ريح قميص إبراهيم، حين فصلت العير من مصر، وهو بفلسطين.

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (٣)، بإسناده إلى مفضّل بن عمر، عن أبي عبدالله عليّا إلى عنه الله عليّا إلى عن أبي عبدالله عليّا إلى المعته يقول: أتدري ماكان قميص يوسف عليّا إ

قال: قلت: لا.

قال: إنّ إبراهيم طلي لمّا أوقدت له النار نزل إليه جبرئيل علي بالقميص وألبسه إيّاه، فلم يضرّ معه حرّ ولا برد. فلمّا حضرته الوفاة جعله في تميمة وعلّقه على إسحاق علي وعلّقه إسحاق على إسحاق علي وعلّقه إسحاق علي يعقوب علي يعقوب علي فلمّا ولد له يوسف علي علّقه عليه، وكان في عضده حتى كان من أمره ماكان. فلمّا أخرجه يوسف علي بمصر من تسميمته وجد يعقوب علي ريحه، وهو قوله على حكاية عنه: «إنّي لأجد ريح يوسف لولاأن تفنّدون». فهو ذلك القميص الذي أنزل من الجنّة.

ا. تفسير العيّاشي ١٩٣/٢، ح ٧٠.

المصدر: مرازم، وقال في هامش نور الثقلين ٤٦٣/٣: لم أظفر عليه باختلافه في كـتب الرجـال، فـلعلّها تصحيف «أخو دارم» وهو محمّد بن عبدالله القلائي.

٣. كمال الدين ١٠٤٢/١، ح١٠.

الجزء السادس / سورة يوسف .

قلت: جعلت فداك، فإلى من صار هذا القميص؟

قال: إلى أهله [ثمّ يكون مع قائمنا صلوات الله عليه إذا خرج ](١).

ثمّ قال: كلّ نبيّ و رث علماً أو غيره فقد انتهيٰ إلى محمّد وآله اللِّكِلُّا .

وفي الكافي <sup>(٢)</sup>، مثله سواء.

وفي تفسير على بن إبراهيم (٣) بعد المساواة فيما ذكر: وكان يعقوب بفلسطين، وفصلت العير من مصر، فوجد يعقوب ريحه وهو من ذلك القميص الذي نـزل مـن الجنّة، ونحن ورثته.

وفي تفسير العيّاشي (٤): عن محمّد بن إسماعيل بن بزيع (٥)، رفعه بإسناده إليه قال: إنَّ يعقوب وجد ريح قميص يوسف من مسيرة عشرة ليال (٦)، وكان يعقوب ببيت المقدس ويوسف بمصر، وهو القميص الَّذي نبزل إلى إبراهيم من الجنَّة، فدفعه إبراهيم إلى إسحاق، وإسحاق إلى يعقوب، ودفعه يعقوب إلى يوسف الللاِ.

وفي كتاب علل الشرائع (٧)، بإسناده إلى إبراهيم بن أبي البلاد، عمّن ذكره، عن أبي عبدالله على قال: كان القميص الذي نزل على إبراهيم من الجنّة في قصبة من فضة، وكان إذا لُبس كان واسعاً كبيراً. فلمّا فصلوا، ويعقوب بالرملة ويوسف بـمصر، قـال يعقوب: «إنَّى لأجد ريح يوسف» يعني: ريح الجنَّة حين فصلوا بالقميص، لأنَّه كان من الجنّة.

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (^): وروي أنّ القائم عليُّلا إذا خرج يكون عليه قميص يوسف، ومعه عصا موسئ وخاتم سليمان.

٥. كذا في المصدر. وفي ب: يوشع، وفي ساثر النسخ: يوسع.

۲. الکافی ۲۳۲/۱، ح۵.

١. ليس في المصدرين.

٤. تفسير العيّاشي ١٩٤/٢، ح٧٣.

٣. تفسير القميّ ٥١٥٥/١.

٦. ب: أيام.

٧. العلل ٥٣/١، ح ١.

٨. كمال الدين ١٤٣/١.

وفي تفسير العيّاشي (١١): عن نشيط بن صالح البجليّ قال: قلت لأبي عبدالله عليّه : أكان إخوة يوسف صلوات الله عليه أنبياء؟

قال: لا، ولا بررة أتقياء، كيف وهم يقولون لأبيهم: «تالله إنّك لفي ضلالك القديم»؟ [وأيضاً] عن نشيط (٢)، عن رجل، عن أبي عبدالله للسِّلِا مثله.

عن سليمان بن عبدالله الطلحيّ <sup>(٣)</sup> قال: قلت لأبي عبدالله لططِّلاً: ما حال بني يعقوب، هل خرجوا من الإيمان؟

فقال: نعم.

قلت: فما تقول في آدم؟

قال: دع آدم.

﴿ قَالُوا يَا آبَانَا اسْتَغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا إِنَّا كُنَّا خَاطِئِينَ ﴾ ﴿ وَمِن حِقَ المعترف بذنبه أن يُصفَح عنه، ويُسأل له المغفرة.

﴿ قَالَ سَوْفَ أَسْتَغْفِرُ لَكُمْ رَبِّي إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾ ۞: أخّره إلى السحر.

وفي كتاب علل الشرائع (٤)، بإسناده إلى إسماعيل بن الفضل الهاشميّ قال: قلت لجعفر بن محمّد علي الشرائع (١٤)، بإسناده إلى إسماعيل بن الفضل الهاشميّ قال اذنوبنا المجعفر بن محمّد علي الشرائع المجتمل المنطق المنطقة ال

قال: لأن قلب الشاب أرق من قلب الشيخ، وكان جناية ولد يعقوب على يوسف وجنايتهم على يعقوب على يوسف وجنايتهم على يوسف، فبادر يوسف إلى العفو عن حقّه، وأخر يعقوب العفو لأن عفوه إنماكان عن حقّ غيره، فأخرهم إلى السحر ليلة الجمعة.

١. تفسير العيّاشي ١٩٤/٢، ح٧٤.

٤. العلل ٥٤/١، ح١.

٢ و٣. تفسير العيّاشي ١٩٤/٢، ح٧٥.

وفي أصول الكافي (١): عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن خالد، عن شريف بن سابق، عن المفضّل بن أبي قرّة، عن أبي عبدالله الله الله عليه قرّة، عن أبي عبدالله الله الله عليه قرّة عن أبي عبدالله الله عليه قال وسول الله عليه الأسحار. وتلا هذه الآية في قول يعقوب الله فيه الأسحار. وتلا هذه الآية في قول يعقوب الله في السحر. أخرهم إلى السحر.

وفي من لا يحضره الفقيه (٢): وروى محمّد بن مسلم، عن أبي عبدالله الله الله في قوله: «سوف أستغفر لكم ربّي» فقال: أخّرهم إلى السحر، قال: يا ربّ، إنّما ذنبهم فيما بيني وبينهم.

فأوحى الله إليه: إنّي قد غفرت لهم.

وفي روضة الكافي (٣): عن حنان، عن أبيه، عن أبي جعفر للتَّلِمُ قال: قلت له: ماكان أولاد يعقوب أنبياء؟

قال: لا، ولكنّهم كانوا أسباطاً أولاد الأنبياء، ولم يكن يفارقوا (٤) الدنيا إلّا سعداء، تابوا وتذكّروا ما صنعوا، وأنّ الشيخين فارقا الدنيا ولم يكن (٥) يتوبا ولم يذكرا (٢) ما صنعا بأميرالمؤمنين المالله فعليهما لعنة الله والملائكة والناس أجمعين.

﴿ فَلَمَّا دَخَلُوا عَلَىٰ يُوسُفَ ﴾: نُقل (٧): أنّه وجّه إليه رواحل وأموالاً ليتجهّز إليه بمن معه، واستقبله يوسف والملك بأهل مصر، وكان أولاده الله ين دخلوا معه مصر اثنين وسبعين رجلاً وامرأة، وكانوا حين خرجوا مع موسى عليه الصلاة والسلام ستّمائة ألف وخمسمائة وبضعة وسبعين رجلاً سوى الذرّية والهرمى.

﴿ آوَىٰ اِلَيْهِ اَبَوَيْهِ ﴾: ضمّ إليه أباه وأمّه راحيل، كما مضىٰ عن الباقر السِّلِافي تأويل رؤياه.

۱. الكافي ۲/۷۷٪، ح٦.

۲. تفسير العيّاشي ۱۹٦/۲ ح ۸۱ والفقيه ۲۷۲/۱، ح ۱۲٤۰ بتفاوت يسير.

۳. الكافي ۲٤٦/۸، ح٣٤٣.

كذا في المصدر. وفي النسخ: يفارق.
 المصدر: لم يتذكرا.

٥. ليس في المصدر: يكن.

٧. أنوار التنزيل ٥٠٨/١.

أو أباه وخالته ياميل، لما سبق في رواية العيّاشي (١)، أنّها هي الّتي صارت معهم إلى مصر، ولما يأتي في روايته: أنّه رفع أباه وخالته على سرير الملك. فإن صحّت هذه الرواية فلعلّه نزّلها منزلة الأمّ تنزيل العمّ منزلة الأب في قوله تعالى: «وإله آبائك إبراهيم وإسماعيل» (١). أو لأنّ يعقوب المنظِّ تزوّجها بعد أمّه وربّته، والرابّة تدعىٰ أمّاً.

﴿ وَقَالَ ادْخُلُوا مِصْرَ إِنْ شَاءَ اللهُ آمِنِينَ ﴾ ٢ : من القحط وأصناف المكاره، والمشيئة متعلّقة بالدخول الممكيف بالأمن، والدخول الأوّل كان في موضع خارج البلد حين استقبلهم.

وفي أصول الكافي (٣): عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد، عن مروك (٤) بن عبيد، عمّن حدّثه، عن أبي عبدالله الله الله عليه قال: إنّ يوسف لمّا قدم عليه الشبخ يعقوب الله عبيد دخله عزّ المُلك، فلم ينزل إليه، فهبط جبرئيل الله فقال: يا يوسف، ابسط راحتك. فخرج منها نور ساطع، فصار في جوّ السماء.

فقال يوسف عليُّلا: يا جبرنيل، ما هذا النور الَّذي خرج من راحتي؟

فقال: نُزِعت النبوّة من عقبك عقوبة لما لم تنزل إلى الشيخ يعقوب، فلا يكون من عقبك نبئ.

وفي كتاب علل الشرائع (٥)، بإسناده إلى يعقوب بن يزيد، عن غير واحد رفعوه إلى أبي عبدالله عليه قال: لمّا تلقّئ يوسف يعقوب ترجّل له يعقوب ولم يترجّل له يوسف، فلم ينفصلا من العناق حتّى أتاه جبرئيل فقال له: يايوسف، ترجّل لك الصدّيق ولم تترجّل له ؟! ابسط يدك. فبسطها فخرج نور من راحته.

فقال له يوسف: ما هذا؟

١. تفسير العيّاشي ١٩٦/٢، ح٧٩. ٢. البقرة /١٣٣٠.

٣. الكافي ٣١١/٢، ح ١٥.

٤. كذا في المصدر، وجامع الرواة ٢٢٦٧. وفي النسخ: مروان.

٥. العلل ٥٥/١م، ح١.

قال: [هذا أية ](١) لا يخرج من عقبك نبيّ عقوبة.

وبإسناده إلى هشام بن سالم (٢)، عن أبي عبدالله للنظِ قال: لمّا أقبل يعقوب إلى مصر خرج يوسف للنظِ ليستقبله. فلمّا رآه يوسف همّ بأنّ يترجّل ليعقوب، ثمّ نظر إلى ما هو فيه من الملك، فلم يفعل. فلمّا سلّم على يعقوب نزل عليه جبرئيل للنظِ فقال له: يا يوسف، إنّ الله تبارك وتعالى يقول لك: ما منعك أن تنزل إلى عبدي الصالح إلّا ما أنت فيه، ابسط يدك. فبسطها فخرج من بين أصابعه نور.

فقال له: ما هذا، يا جبرئيل؟

فقال: هذا آية (٣) لا يخرج من صلبك نبيّ أبداً ، عقوبة لك بما صنعت بيعقوب إذ لم تنزل إليه .

وفي تفسير العيّاشي (1): عن الحسن بن أسباط، قال: سألت أبا الحسن عليَّا إلى الله على الله على يوسف؟ دخل يعقوب من ولده على يوسف؟

قال: في أحد عشر ابناً.

فقيل له: أسباط؟

قال: نعم.

وسألته عن يوسف وأخيه: أكان أخاه لأمّه أم ابن خالته؟

فقال: ابن خالته.

﴿ وَرَفَعَ اَبُويْهِ عَلَى الْعَرْشِ وَخَرُّوا لَهُ سُجَّداً ﴾ : قيل (٥): تحيّة وتكرمة له ، فإنّ السجود كان عندهم يجري مجراها. وإلحقّ أنّ معناه : خرّوا لأجله سجّداً ، لله شكراً .

وقيل (٦): الضمير لله، والواو لأبويه وأخوته. والرفع مؤخّر عن الخرور، وإن قُـدّم

۲. العلل /٥٥، ح ۲.

١، من المصدر.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: «إنَّه» بدل «هذا آية».

٥. أنوار التنزيل ٨/١.٥.

قسير العياشي ١٩٧/٢، ح ٨٤.

٦. نفس المصدر والمجلّد /٥٠٩.

لفظاً للاهتمام بذكره (١) بتعظيمه لهما.

وفي تفسير العيّاشي (٢): عن ابن أبي عمير، عن بعض أصحابنا، عن أبي عبدالله عليَّا في قول الله: «ورفع أبويه على العرش» قال: العرش السرير.

و في قوله: «خرّوا له سجّداً» قال: كان سجودهم ذلك عبادة لله.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر الليّلا قال: لمّا دخلوا عليه سجدوا شكراً لله وحده حين نظروا إليه، وكان ذلك السجود لله.

وفي الجوامع (٥): عن الصادق عليه أنّه قرأ: «وخرّوا لله ساجدين».

﴿ وَقَالَ يَا آبَتِ هٰذَا تَأْوِيلُ رُؤْيَايَ مِنْ قَبْلُ ﴾ : رأيتها أيّام الصبا.

﴿قَدْ جَعَلَهَا رَبِّي حَقًّا ﴾: صدقاً.

في تفسير العيّاشي (٢): وعن أبي بصير، عن أبي جعفر طليّة قال: فلمّا دخلوا على يوسف في دار الملك اعتنق أباه [فقبّله] (٢) وبكئ، [ورفعه] (٨) ورفع خالته على سرير الملك، ثمّ دخل منزله فادّهن واكتحل ولبس ثياب العزّ والملك، ثمّ خرج إليهم. فلمّا رأوه سجدوا [جميعاً] (٢) له، إعظاماً له، وشكراً لله. فعند ذلك قال: «يا أبت هذا تأويل رؤياي من قبل».

۲. تفسير العيّاشي ١٩٧/٢، ح ٨٥.

٤. تفسير القميّ ٣٥٦/١.

٦. تفسير العيّاشي ١٩٧/٢، ح٨٣.

أيس في المصدر.

٣. تفسير القمئ ٣٣٩/١.

٥. الجوامع /٢٢٤.

٧ ـ ٩ . من المصدر.

قال: ولم يكن يوسف في تلك العشرين [سنة ](۱) يدّهن، ولا يكتحل، ولا يتطيّب، ولا يضحك، ولا يمسّ النساء حتّى جمع الله ليعقوب شمله، وجمع بينه وبين يعقوب وإخوته.

وفي مجمع البيان (٢): عنه للنظ مثله.

ولعلّ المراد بنفي مسّه النساء: عدم مسّهنّ للالتذاذ والشهوة، فلا ينافي ما سبق أنّه كان له ابن يلعب برمّانة بين يديه حين خاصم أخوه في أخيه، فلعلّه إنّما مسّهنّ لتثقيل الأرض بتسبيح الولد، كما مضئ في اعتذار أخيه في مثله.

﴿ وَجَاءَ بِكُمْ مِنَ الْبَدْوِ ﴾ : من البادية ، لأنَّهم كانوا أصحاب المواشي وأهل البدو .

﴿ مِنْ بَعْدِ أَنْ نَزَعَ الشَّيْطَانُ بَيْنِي وَبَيْنَ اِخْوَتِي ﴾ : أفسد بيننا وحرّش. من نزغ الرائض الدابّة : إذا نخسها وحملها على الجري.

﴿ إِنَّ رَبِّي لَطِيفٌ لِمَا يَشَاءُ ﴾: لطيف التدبير له، إذ ما من صعب إلّا وتنفذ فيه مشيئته ويتسهّل دونها.

﴿ إِنَّهُ هُوَ الْعَلِيمُ ﴾ : بوجوه المصالح والتدبير.

﴿الْحَكِيمُ ﴾ ۞: الّذي يفعل كلّ شيء في وقته ، وعلى وجه تقتضيه الحكمة .

نُقل (٣): أنّ يوسف للنِّلِا طاف بأبيه في خزائنه، فلمّا أدخله خزينة القراطيس (٤) قال : يا بُنيّ ، ما أعقّك، عندك هذه القراطيس وماكتبت إلىّ على ثمان مراحل!

قال: أمرني جبرئيل للثِّلاِ.

فقال: أوَ ما تسأله؟

قال: أنت أبسط منّى إليه، فاسأله.

٢. المجمع ٢٦٤/٣.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: القرطاس.

١. من المصدر.

٣. أنوار التنزيل ٥٠٩/١.

قال جبرئيل عليه إن الله أمرني بذلك، لقولك: «وأخاف أن يأكله الذئب» قال تعالى: فهلا خفتني.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): حدّثني محمّد بن عيسىٰ أنّ يحيى بـن أكثم سأل موسى بن محمّد بن عليّ بن موسىٰ مسائل، فعرضها على أبي الحسن عليّ إلى وأجابها عليه أنّه قال: فنزل عليه جبرئيل عليم فقال له: يايوسف، اخرج يدك. فأخرجها، فخرج من بين أصابعه نور.

فقال يوسف: ما هذا، يا جبرئيل؟

فقال: هذه النبوّة أخرجها الله من صلبك، لأنَّك لم تقم إلى أبيك.

فحط الله نوره، ومحى النبوّة من صلبه وجعلها في ولد لاوي أخي يوسف، وذلك لأنهم لمّا أرادوا قتل يوسف قال: «لا تقتلوا يوسف وألقوه في غيابة الجبّ» فشكره الله على ذلك، ولمّا أرادوا أن يرجعوا إلى أبيهم من مصر، وقد حبس يوسف أخاه، قال: «لن أبرح الأرض حتّى يأذن لي أبي أو يحكم الله لي وهو خير الحاكمين» فشكر الله له ذلك. فكان أنبياء بني إسرائيل من ولد لاوي بن يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم [ عليم وكان موسئ من ولد لاوي بن عمران بن يهصر بن واهث بن لاوي بن يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم ] «يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم ] «عموب بن إسحاق بن إبراهيم ] «عموب بن إسحاق بن إبراهيم السلام.

فقال يعقوب لابنه: يا بني، أحبرني ما فعل بك إخوتك حين أخرجوك من عندي؟ قال: يا أبت، أعفني من ذلك

قال: فأخبرني ببعضه.

قال: إنّهم لمّا أدنوني من الجبّ، قالوا: انزع القميص (٤٠).

فقلت لهم: يا إخوتي، اتّقوا الله ولا تجرّدوني.

١. تفسير القمئ ٢٥٦/١.

٣. ليس في ب. ٤. المصدر: قميصك.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: من ولده.

فسلُوا عليّ السكّين، وقالوا: لئن لم تنزع للذبحنّك. فنزعت القميص وألقوني في الجبّ عرياناً.

قال: فشهق يعقوب شهقة وأغمي عليه، فلمّا أفاق قال: يا بنيّ، حدّثني.

قال: يا أبت، أسألك بإله إبراهيم وإسحاق ويعقوب إلّا أعفيتني، فأعفاه. والحديث طويل يُذكّر تتمّته.

وفي مجمع البيان (١): عن الصادق للثيلا ، وفي تفسير العيّاشي (٢): عن الباقر للثيلا ما في معناه .

وفي مجمع البيان (٣): وروي أنّ يوسف قال ليعقوب: لا تسألني عن صنيع إخوتي، واسأل عن صنيع الله بي.

﴿ رَبِّ فَدْ آتَيْتَنِي مِنَ الْمُلْكِ ﴾ : بعض الملك، وهو ملك مصر.

وفي الكافي (٤): عن الصادق التلافي حديث يذكر فيه يوسف للتلا: إنَّ الله لم يبعث أنبياء ملوكاً في الأرض إلّا أربعة -إلى أن قال: -وأمّا يوسف فملك مصر وبراريها، ولم يتجاوزها إلى غيرها.

وفي الكافي (٥): عن الصادق الثالم في حديث يذكر فيه يوسف، وفيه: فكان من أمره الذي كان أن اختار مملكة الملك وما حولها إلى اليمن.

وفي كتاب الخصال (٦٠): عن الباقر على إنّ الله لم ببعث الأنبياء ملوكاً في الأرض إلّا أربعة \_إلى أن قال: \_وأمّا يوسف فملك مصر وبراريها، ولم يتجاوزها إلى غيرها.

﴿ وَعَلَّمْتَنِي مِنْ تَأْوِيلِ الْآحَادِيثِ ﴾ : الكتب، أو الرؤيا.

و «من» أيضًا للتبعيض، لأنه لم يؤت كلّ التأويل.

٢. تغسير العيّاشي ١٩٨/٢، ح٨٦.

١. المجمع ٢٦٥٨.

٣. المجمع ٢٦٥/٣.

٤. بل في الخصال ٢٤٨/١، ح ١١٠. وتفسير نور الثقلين ٤٧٣/٢، ح٢٢٢ عنه.

٥. الكافي ٧٠/٥ - ١.

وفي كتاب الاحتجاج (١) للطبرسي على : عن موسى بن جعفر، عن أبيه، عن آبائه، عن الله عن الحسين بن علي عليه قال: إن يهوديا من يهود الشام وأحبارهم [جاء إلى مجلس فيه أصحاب رسول الله على الله

فقال له علي عليه القد كان كذلك، ومحمد على قاسى مرارة الغربة وفراق الأهل والأولاد والمال، مهاجراً (3) من حرم الله تعالى وأمنه. فلما رأى الله كابته (٥) واستشعاره الحزن، أراه تبارك وتعالى رؤياً توازي رؤيا يوسف في تأويلها، وأبان للعالمين صدق تحقيقها، فقال: «لقد صدق الله رسوله الرؤيا بالحق لتدخلق المسجد الحرام إن شاء الله آمنين محلقين رؤوسكم ومقصرين لا تخافون» (٦).

ولئن كان يوسف حُبس في السجن، فلقد حبس رسول الله عَلَيْهِ نفسه في الشعب ثلاث سنين، وقطع منه أقاربه وذوو الرحم وألجأوه إلى أضيق (٧) المضيق، ولقد كادهم الله عَلَىٰ كيداً مستبيناً إذ بعث أضعف خلقه فأكل عهدهم الذي كتبوه بينهم في قطيعة رحمه (٨).

ولئن كان يوسف ألقي في الجبّ، فلقد حبس محمّد ﷺ نفسه مخافة عـدوّه فـي الغار حتّى قال لصاحبه: «لا تحزن إنّ الله معنا» (٩) ومدحه الله بذلك في كتابه.

وفي روضة الكافي (١٠): عليّ ، عن أبيه ، عن الحسن بن عليّ ، عن أبي جعفر الصائغ ، عن محمّد بن مسلم قال: دخلت على أبي عبدالله عليلاً وعنده أبو حنيفة ، فقلت له: جعلت فداك ، رأيت رؤياً عجيبة .

٢. من المصدر.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: فهاجر.

١. الاحتجاج ٣١٤/١\_٣٢٠.

۳. قاسى: تحمّل.

٥. الكأبة: الغمّ والحزن.

٦. الفتح /٢٧.

the distribution

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: الضيق.

٨. كذا في المصدر. وفي النسخ: «قطيعته» بدل «قطيعة رحمه».

التوبة /٤٠.
 التوبة /٤٠.

فقال له: يا ابن مسلم، هاتها، فإنّ العالم بها جالس وأوماً بيده إلى أبي حنيفة.

قال: فقلت: رأيت كأنّي دخلت داري، وإذا أهلي قد خرجت عليّ، فكسرت جوزاً كثيراً ونثرته عليّ، فتعجّبت من هذه الرؤيا.

فقال أبو حنيفة: أنت رجل تخاصم وتجادل لثاماً في مواريث أهلك، فبعد نـصب شديد تنال حاجتك منها إن شاء الله تعالى.

فقال أبو عبدالله عليُّلا : أصبت والله، يا أبا حنيفة.

قال: ثمّ خرج أبو حنيفة من عنده، فقلت: جعلت فداك، إنّي كـرهت تـعبير هـذا الناصب.

فقال: يا ابن مسلم، لا يسوؤك الله، فما يواطئ تعبيرهم تعبيرنا ولا تعبيرنا تعبيرهم، وليس التعبيركما عبره.

قال: فقلت له: جعلت فداك، فقولك: «أصبت» وتحلف عليه وهو مخطئ ؟! قال: نعم، حلفت عليه أنّه أصاب (١) الخطأ.

قال: قلت: فما تأويلها؟

قال: يا ابن مسلم، إنّك تتمتّع بامرأة فتعلم بها أهلك فتمزّق عليك (٢) ثياباً جدداً، فإن القشر كسوة اللبّ.

قال ابن مسلم: فوالله، ماكان بين تعبيره وتصحيح الرؤيا إلا صبيحة الجمعة، فلما كان غداة الجمعة وأنا جالس بالباب إذ مرّت بي جارية فأعجبتني، فأمرت غلامي فردّها ثمّ أدخلها داري، فتمتّعت بها، فأحسّت بي وعلمت بها أهلي، فدخلت علينا البيت فبادرت الجارية نحو الباب وبقيت أنا، فمزّقت عليّ ثياباً [جدداً ] (٣) كنت ألبسها في الأعباد.

كذا في المصدر. وفي النسخ: «أنَّه صاحب» بدل «عليه أنَّه أصاب».

كذا في المصدر. وفي النسخ: «فتخرق عليها».

٣. كذا في المصدر.

وجاء موسى الزوّار العطّار إلى أبي عبدالله للنِّلْإِ فقال له: يا ابن رسول الله، رأيت رؤياً هالتني، رأيت صهراً لي ميّتاً وقد عانقني، وقد خفت أن يكون الأجل قد اقترب.

فقال: يا موسئ، توقّع الموت صباحاً ومساء فإنّه ملاقينا، ومعانقة الأموات للأحياء أطول لأعمارهم، فماكان اسم صهرك؟

قال: حسين.

فقال: أما إنّ (١) رؤياك تدلّ على بقائك وزيارتك أبا عبدالله للنِّلِا فإنّ كلّ مـن عـانق سمىّ الحسين للنِّلاِ يزوره إن شاء الله.

﴿ فَاطِرِ السُّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾ : مبدعهما.

وانتصابه على أنَّه صفة المنادئ، أو منادئ برأسه.

﴿ أَنْتَ وَلِيِّي ﴾: ناصري، أو متولِّي أمري.

﴿ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ ﴾ : أو الّذي يتولّاني بالنعمة فيهما.

﴿ تَوَفَّنِي مُسْلِماً ﴾: اقبضني مسلماً.

﴿ وَٱلْحِفْنِي بِالصَّالِحِينَ ﴾ ٢٠ : من آبائي. أو بعامّة الصالحين في الرتبة والكرامة.

وفي تفسير العيّاشي (٢): عن عبّاس بن يزيد قال: سمعت أبا عبدالله للسلّغ يقول: بينا رسول الله ﷺ جالس في أهل بيته إذ قال: أحبّ يوسف أن يستوثق (٣) لنفسه.

قال: فقيل: بما ذا يا رسول الله؟

قال: لمّا عزل (٤) له عزيز مصر [عن مصر] (٥)، لبس ثوبين جديدين، أو قال: نظيفين، وخرج إلى فلاة من الأرض، فصلّىٰ ركعات. فلمّا فرغ رفع رأسه إلى السماء، فقال: يا (٦) «ربّ قد آتيتني من الملك وعلّمتني من تأويل الأحاديث فاطر السموات والأرض أنت وليّى في الدنيا والآخرة».

١. كذا في المصدر. وفي النسخ: أنَك.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: يدعون.

٥. من المصدر،

٢. تفسير العيّاشي ١٩٩/٢، ح ٨٩.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: عجل.

٦. ليس في المصدر.

قال: فهبط إليه جبرئيل فقال له: [يا يوسف](١) ما حاجتك؟

فقال: «توفّني مسلماً وألحقني بالصالحين».

فقال أبو عبدالله للطِّلا : خشي الفتن (٢).

وفي كمال الدين وتمام النعمة (٢): عن الصادق، عن أبيه، عن جدّه الله عن رسول الله عَلَيْهُ الله عن إلى الله عنه الله عَلَيْهُ : عاش يعقوب بن يعقوب مائة وعشرين سنة .

وفي مجمع البيان (٤): عن الصادق الثيلا قال: دخل يوسف السجن وهو ابن اثنتي عشرة سنة، ومكث فيه ثماني عشرة سنة، وبقي بعد خروجه ثمانين سنة، فذلك مائة سنة وعشر سنين.

وعن الباقر(٥) ﴿ اللَّهِ أَنَّهُ سُئل : كم عاش يعقوب مع يوسف بمصر؟

قال: عاش حولين.

قيل: فمن كان الحجّة لله في الأرض، يعقوب أم يوسف؟

قال: كان يعقوب [الحجّة](٢)، وكان المُلك ليوسف. فلمّا مات يعقوب حمله يوسف في تابوت إلى أرض الشام، فدفنه (٧) في بيت المقدس، فكان يوسف بعد يعقوب الحجّة.

قيل (٨): فكان يوسف رسولاً نبيّاً ؟

قال: نعم، أما تسمع قوله: «ولقد جاءكم يوسف من قبل بالبيّنات».

وفي تفسير العيّاشي (٩): عنه لطيُّلًا ما يقرب منه.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: العين.

٤. المجمع ٢٦٦/٣.

٦. من المصدر.

٨. المصدر: قلت.

١. من المصدر.

٣. كمال الدين ٥٢٣/٢، ح١.

٥. المجمع ٢٦٦٧.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: فدفن.

بنسير العيّاشي ١٩٨/٢، ح٨٧.

فقال: تعرفين قبر يوسف التللا؟

قالت: نعم.

قال: فأخبريني بموضعه.

فقالت: لاأفعل حتى تعطيني خصالاً؛ تطلق رجلي، وتعيد إليّ بصري، وتـردّ إليَّ شبابي، وتجعلني معك في الجنّة.

فكبر ذلك على موسى، فأوحى الله إليه: إنّما تعطي عليّ، فأعطها ما سألت. ففعل، فدلّته على قبر يوسف للنيل واستخرجته من شاطئ النيل في صندوق مرمر. فلمّا أخرجه طلع القمر، فحمله إلى الشام، فلذلك يحمل أهل الكتاب موتاهم إلى الشام. وهو يوسف بن يعقوب للنيلا وما ذكر الله الله القرآن غيره.

وفي روضة الكافي (٢): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن محبوب، عن جميل بن صالح، عن بريد (٢) الكناسيّ، عن أبي جعفر الله قال: إنّ رسول الله على رجل بالطائف قبل الإسلام، فأكرمه. فلمّا أن بعث الله محمّداً على إلى الناس قيل للرجل: أتدرى من الذي أرسله الله على الناس؟

قال: لا.

قالوا: هو محمّد بن عبدالله، يتيم أبي طالب، وهو الّذي كان نزل [بك](^) بالطائف يوم كذا وكذا، فأكرمته.

١. الفيقه ١٢٣/١.

٣\_٥. من المصدر. ٦. الكافي ١٥٥/٨ - ١٤٤.

٧. المصدر: يزيد. ٨. من المصدر،

قال: فقدم الرجل على رسول الله ﷺ فسلّم عليه وأسلم، ثـمّ قـال له: تـعرفني يــا رسول الله؟

قال: ومن أنت؟

قال: أنا ربّ المنزل الّذي نزلت به بالطائف في الجاهليّة يوم كذا وكذا، فأكرمتك.

فقال له رسول الله ﷺ: مرحباً بك، سل حاجتك.

فقال: أسألك مائتي شاة برعاتها.

فأمر له رسول الله عَيَّالَةُ بما سأل، ثمّ قال لأصحابه: ماكان على هذا الرجل أن يسألني سؤال عجوز بني إسرائيل لموسئ؟

فقالوا: وما سألت عجوز بني إسرائيل لموسىٰ ؟

فقال: إنّ الله على أوحى إلى موسى: أن احمل عظام يوسف من مصر من قبل أن تخرج منها إلى الأرض المقدّسة بالشام. فسأل موسى عن قبر يوسف المثلِّ فجاءه شيخ فقال: إن كان أحد يعرف قبره ففلانة. فأرسل موسى المثلِّ إليها، فلما جاءته قال: تعلمين موضع قبر يوسف المثلِّ ؟

قالت: نعم.

قال: فدلّيني عليه، ولك ما سألت.

قالت: لا أدلُّك عليه إلَّا بحكمي.

قال: فلكِ الجنّة.

قالت: لا، إلّا بحكمي عليك.

فأوحى الله ﷺ إلى موسى: لا يكبر عليك أن تجعل لها حكمها.

فقال موسىٰ: فلكِ حكمك.

قالت: فإنّ حكمي أن أكون معك في درجتك الّتي تكون فيها يوم القيامة في الجنّة. فقال رسول الله ﷺ: ماكان على هذا لو سألني ما سألت عجوز بني إسرائيل. وفي كتاب علل الشرائع (١)، بإسناده إلى عبدالله بن المغيرة، عمّن ذكره، عن أبي عبدالله عليه قال: استأذنت زليخا على يوسف.

فقيل لها: إنّا نكره أن نقدم بك عليه ، لما كان منك إليه.

قالت: إنَّى لا أخاف من يخاف الله.

فلمًا دخلت قال لها: يا زليخا، ما لي أراك قد تغيّر لونك؟

قالت: الحمد لله الذي جعل الملوك بمعصيتهم عبيداً، وجعل العبيد بـطاعتهم ملوكاً.

فقال لها: ما الّذي دعاك [يا زليخا](٢) إلى ماكان منك؟

قالت: حسن وجهك، يا يوسف.

فقال: كيف لو رأيت نبيّاً يقال له: محمّد، يكون (٣) في آخر الزمان، أحسن منّي وجهاً، وأحسن منّي كفّاً؟

قالت: صدقت.

قال: وكيف علمت أنّي صدقت؟

قالت: لأنَّك حين ذكرته وقع حبّه في قلبي.

فأوحى الله ﷺ إلى يوسف: أنّها صدقت، وأنّي قد أحببتها لحبّها محمّداً ﷺ. فأمره الله تبارك وتعالى أن يتزوّجها.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): حدّ ثني محمّد بن عيسى، أنّ يحيى بن أكثم سأل موسى بن محمّد بن عليّ بن موسى مسائل، فعرضها على أبي الحسن، فكانت احداها (٥): أخبرني عن قول الله ﷺ: «ورفع أبويه على العرش وخرّوا له سجّداً». وقد سبق أكثر الحديث عند هذه الآية، ويتّصل بآخر ما سبق، قال: ولمّا مات العزيز (٢) في

٢. من المصدر،

١. العلل ٥٥/١م، ح١.

٤. تفسير القميّ ٧/١٥٧١.

۴. ليس في أ، ب.

٦. المصدر: زيادة «وذلك».

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: وكان أحدها.

السنين المجدبة افتقرت امرأة العزيز، واحتاجت حتّى سألت [الناس](١).

فقالوا لها(٢): لو قعدت للعزيز. وكان يوسف سُمّي بالعزيز، وكلّ ملك كان لهم سُمّى بهذا الاسم.

فقالت: أستحيي منه. فلم يزالوا بها حتى قعدت له [على الطريق] (٢) فأقبل يوسف في موكبه، فقامت إليه فقالت: سبحان الذي (٤) جعل الملوك بالمعصية عبيداً، وجعل العبيد بالطاعة ملوكاً.

فقال لها يوسف: أنت هاتيك (٥)؟

فقالت: نعم. وكان اسمها زليخا.

قال: هل لك فيَّ ؟

قالت: دعني بعد ما كبرت، أتهزأ بي؟

قال: لا.

قالت: نعم.

فأمر بها فحوّلت إلى منزله، وكانت هرمة، فقال لها: ألست فعلت بي كذا وكذا؟ فقالت: يا نبيّ الله، لا تلمني، فإنّي بليت ببليّة لم يبتل بها أحد.

قال: وما هي ؟

قالت: بليت بحبّك ولم يخلق الله لك في الدنيا نظيراً، وبليت [بحسني] (٢) بأنّه لم يكن بمصر امرأة أجمل منّي ولاأكثر مالاً منّي، نزع عنّي مالي وذهب عنّي جمالي (٧)، وبليت بزوج عنّين.

۱. من المصدر: «ما يضرّك» بدل «لها».

٣. من المصدر: ٢. المصدر: من.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: مليك.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: «فنزعا منّي» بدل «نزع عنّي مالي وذهب عنّي جمالي».

فقال لها يوسف: فما حاجتك (١)؟

فقالت: تسأل الله أن يردّ عليّ شبابي. فسأل الله، فردّ عليها شبابها، فتزوّجها وهمي بكر.

وفي أمالي شيخ الطائفة (٢) ﴿ بَا إِسناده إلى أبي جعفر محمّد بن عليّ الباقر عَلَيْكُ قال: لمّا أصابت امرأة العزيز الحاجة، قيل لها: لو أتيت يوسف بن يعقوب عَلِيَكُ .

فشاورت في ذلك، فقيل لها: إنَّا نخافه عليكِ.

قالت:كلّا، إنّي لا أخاف من يخاف الله. فلمّا أدخلت (٣) عليه فرأته في ملكه، قالت: الحمد لله الّذي جعل العبيد ملوكاً بطاعته، وجعل الملوك عبيداً بمعصيته. فتزوّجها، فوجدها بكراً.

فقال: أليس هذا أحسن، أليس هذا أجمل؟

فقالت: إنّي كنت بليت منك بأربع خصال: كنتُ أجمل أهل زماني وكـنتَ أجـمل أهل زمانك، وكنتُ بكراً، وكان زوجي عنّيناً.

﴿ ذَلِكَ ﴾ : إشارة إلى ما ذكر من أنباء يوسف، والخطاب فيه للرسول ﷺ. وهو مبتدأ.

- ﴿ مِنْ آنْبَاءِ الْغَيْبِ نُوحِيهِ اِلَيْكَ ﴾: خبران له.
- ﴿ وَمَا كُنْتَ لَدَيْهِمْ إِذْ أَجْمَعُوا أَمْرَهُمْ وَهُمْ يَمْكُرُونَ ﴾ ٢٠ كالدليل عليها.

والمعنى: أنّ هذا النبأ غيب لم تعرفه إلّا بالوحي، لأنّك لم تحضر إخوة يوسف حين عزموا على ما همّوا به، من أن يجعلوه في غيابة الجبّ، وهم يمكرون به وبأبيه ليرسله معهم. ومن المعلوم الذي لا يخفئ على مكذّبيك، أنّك ما لقيت أحداً سمع ذلك فتعلّمته منه. وإنّما حذف هذا الشقّ استغناء بذكره في غير هذه القصّة، كقوله: «ما كنت تعلمها أنت ولا قومك من قبل هذا».

﴿ وَمَا أَكْثَرُ النَّاسِ وَلَوْ حَرَضْتَ ﴾ : على إيمانهم وبالغت في إظهار الآيات عليهم.

ن. ٢. أمالي الطوسي ٧١/٢\_٧٢.

كذا في المصدر. وفي النسخ: تريدين.

٣. أ، ب: دخلت.

﴿ بِمُؤْمِنِينَ ﴾ ٢٠ العنادهم وتصميمهم على الكفر.

﴿ وَمَا تَسْأَلُهُمْ عَلَيْهِ ﴾ : على الأنباء والقرآن.

﴿ مِنْ أَجْرٍ ﴾: جَعْلِ ، كما يفعله حملة الأخبار.

﴿ إِنَّ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ ﴾ : عظة من الله .

﴿ لِلْعَالَمِينَ ﴾ ۞: عامّة.

﴿ وَكَايِّنْ مِنْ آيَةٍ ﴾ : وكم من آية (١).

والمعنى: وكأيّ عدد من الدلائل الدالّة على وجود الصانع وحكمته وكمال قدرته وتوحيده.

﴿ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْآرْضِ يَمُرُّونَ عَلَيْهَا ﴾: على الآيات ويشاهدونها.

﴿ وَهُمْ عَنْهَا مُعْرِضُونَ ﴾ ٢٠ : لا يتفكّرون فيها، ولا يعتبرون بها.

وقرئ (٢): «والأرضُ» بالرفع، على أنّه مبتدأ خبره «يمرّون» فيكون لها الضمير في «عليها». وبالنصب، على ويطأون الأرض.

وقرئ (٣): «والأرض يمشون عليها» أي يترددون فيها فيرون آثار الأمم الهالكة.

وفي تفسير على بن إبراهيم (٤): قال: «الآيات» الكسوف والزلزلة والصواعق.

﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثَرُهُمْ بِاللهِ ﴾ : أي في إقرارهم بوجوده وخالقيّته.

﴿ إِلَّا وَهُمْ مُشْرِكُونَ ﴾ (2): وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥) قال: حدّ ثنا أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن موسى بن بكر، عن الفضيل، عن أبي جعفر عليه قال: شرك طاعة وليس شرك عبادة، والمعاصي الّتي يرتكبون فهي شرك طاعة أطاعوا فيها الشيطان فأشركوا بالله في الطاعة لغيره، وليس بإشراك عبادة أن يعبدوا غير الله.

وفي كتاب التوحيد (٦)، بإسناده إلى حنان بن سدير، عن أبي عبدالله عليَّالْإ حــديث

اليس في أ، ب، ر: وكم من آية.

٤ و٥. تفسير القميّ ٣٥٨/١.

۲ و۳. أنوار التنزيل ۵۱۰/۱. ٦. التوحيد /۳۲٤، ح۱.

طويل، يقول فيه: وله (١) الأسماء الحسنى الّتي لا يسمّى بها غيره، وهي الّتي وصفها في الكتاب فقال: «فادعوه بها وذروا الذين يلحدون في أسمائه» جهلاً بغير علم. فالذي يلحد في أسمائه بغير علم يشرك وهو لا يعلم، ويكفر به وهو يظنّ أنّه يحسن، فلذلك قال: «وما يؤمن أكثرهم بالله إلّا وهم مشركون» فهم الّذين يلحدون في أسمائه بغير علم ويضعونها غير مواضعها.

قال: يتبع الشيطان من حيث لا يعلم فيشرك.

عليّ بن إبراهيم (٣)، عن محمّد بن عيسى، عن يبونس [عن ](٤) ابن بكير، عن ضريس، عن أبي عبدالله عليه في قول الله الله الله الله على الله الله الله على الله عبدالله عليه الله عبدالله عبدالله عبدا أها. [شرك طاعة وليس شرك عبادة ](٥).

[عن زرارة (٦)، قال: سألت أباجعفر للظِّ عن قول الله: «وما يؤمن أكثرهم بالله إلّا وهم مشركون» قال: ](٧) من ذلك قول الرجل: لا، وحياتك.

عن محمّد بن الفضيل (٨)، عن الرضاع الله قال: شرك لا يبلغ به الكفر.

أبو بصير <sup>(١)</sup>، عن أبي إسحاق قال: هو قول الرجل: لو لا الله وأنت ما فعل بــي كــذا وكذا، ولو لا الله وأنت ما صرف عنّى كذا وكذا، وأشباه ذلك.

عن مالك بن عطيّة (١٠)، عن أبي عبدالله عليَّا في قوله: «وما يؤمن» إلى قوله: «وهم

۲. الکافی ۳۹۷/۲، ح۳.

٤ و٥. من المصدر.

٧. من المصدر،

٩. نفس المصدر والموضع، ح٩٤.

١. كذا في المصدر. وفي النسخ: وأمّا.

٣. نفس المصدر والموضع، ح٤.

٦. تفسير العيّاشي ١٩٩/٢، ح ٩٠.

٨. نفس المصدر والموضع، ح٩٢.

١٠. تفسير العيّاشي ٢٠٠٠/، ح٩٦.

مشركون» قال: هو الرجل يقول: لولا فلان لهلكت، ولولا فلان لأصبت كـذا وكـذا، ولولا فلان لضاع عيالي. ألا ترى أنّه قد جعل لله شريكاً في ملكه يرزقه ويدفع عنه؟

قال: قلت: فيقول: لولا أن منّ الله علىّ بفلان لهلكت؟

قال: نعم، لا بأس بهذا.

عن زرارة <sup>(۱)</sup> وحمران ومحمّد بن مسلم، عن أبي جمعفر وأبـي عبدالله عِلمُثِلِا قـالوا: سألناهـما.

فقالا: شرك النعم.

وفي مجمع البيان (٢): اختلف في معناه على أقوال:

أحدها: أنّهم مشركو قريش، كانوا يقرّون بالله خالقاً ومحيياً ومميتاً ويعبدون الأصنام ويدّعونها آلهة، مع أنّهم كانوا يقولون: الله ربّنا وإلهنا يرزقنا، وكانوا مشركين بذلك.

وثانيها: أنّها نزلت في مشركي العرب، إذ سئلوا: من خلق السماوات والأرض وينزّل القطر (٣)؟ قالوا: الله، ثمّ هم يشركون. وكانوا يقولون في تلبيتهم: لبيك لاشريك لك، إلا شريك هو لك، تملكه وما ملك.

وثالثها: أنّهم أهل الكتاب، آمنوا بالله واليوم الآخر والنوراة والإنجيل، ثمّ أشركوا بإنكار القرآن وإنكار نبوّة نبيّنا ﷺ. [عن الحسن ]<sup>(1)</sup>. وهذا القول مع ما تـقدّمه؛ رواه دارم بن قبيصة، عن عليّ بن موسى الرضا، عن أبيه، عن جدّه أبي عبدالله عليه .

ورابعها: أنَّهم المنافقون، يظهرون الإيمان ويشركون في السرّ.

وخامسها: أنَّهم المشبّهة، آمنوا في الجملة وأشركوا في التوحيد.

وسادسها: أنّ المراد بالإشراك: شرك الطاعة لا [شرك]() العبادة. عن أبي جعفر الله الله المراد بالإشراك: هن أبي

١. تفسير العيّاشي ٢٠٠٠/٢، ح٩٦.

٣. أ، ب: المطر.

٥. من المصدر.

٢. المجمع ٢٦٧/٣ ـ ٢٦٨.

٤. من المصدر،

- ﴿ أَفَأُمِنُوا أَنْ تَأْتِيَهُمْ غَاشِيَةٌ مِنْ عَذَابِ اللهِ ﴾ : عقوبة تغشاهم وتشملهم.
  - ﴿ أَوْ تَأْتِيَهُمُ السَّاعَةُ بَغْتَةً ﴾ : فجأة من غير سابقة علامة .
    - ﴿ وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ ﴾ ٢٠ : بإتيانها، غير مستعدّين لها.
- ﴿ قُلْ هَذِهِ سَبِيلِي ﴾: يعني الدعوة إلى التوحيد، والإعداد للمعاد. ولذلك فسّر السبيل بقوله:
  - ﴿ أَدْعُو إِلَى اللهِ ﴾: وقيل (١): هو حال من الياء (٢).
  - ﴿ عَلَى بَصِيرَةٍ ﴾: بيان وحجّة واضحة ، غير عمياء .
- ﴿ آنَا ﴾: تأكيد للمستتر في «أدعو» أو «على بصيرة» (٣)، لأنّه حال منه. أو مبتدأ خبره على بصيرة».
  - ﴿ وَمَنِ اتَّبَعَنِي ﴾ : عطف عليه .

وفي أصول الكافي (٤): محمّد بن يحيي، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الأحول، عن سلام بن عيسى، عن الأحول، عن سلام بن المستنير، عن أبي جعفر للله عَلَيْلُهُ قال: ذلك رسول الله عَلَيْلُهُ وأميرالمؤمنين عَلَيْلُهُ والأوصياء من بعدهم.

عليّ بن إبراهيم (٥)، عن أبيه قال: قال عليّ بن حسّان لأبي جعفر الجواد عليّه : يــا سيّدى، إنّ الناس ينكرون عليك حداثة سنّك!

قال: وما ينكرون؟ ذلك قول الله ﷺ لقد قال لنبيّه: «قل هذه سبيلي» الآية، فوالله ما تبعه إلاّ على على الله تسع سنين، فأنا ابن تسع سنين.

وفي روضة الواعظين <sup>(٦)</sup>: قال الباقر للتَّلِّةِ : «قل هذه» إلى قوله : «ومن اتَّبعني» قـال : علىّ اتَّبعه .

١. أنوار التنزيل ١٠/١ه.

٢. أي ياء المتكلم الذي يضاف إليه «سبيل». ولعله باعتبار أنه مفعول مصدر مقدر، أي سبيل سلوك.

٣. لأنَّ تقديره: أدعو كاثناً على بصيرة فيكون فاعل الظرف ضمير المتكلِّم المستقرّ.

٥. الكافي ٣٨٤/١، ح٨.

٤. الكافي ٢٥/١، ح٦٦.

٦. روضة الواعظين ١٠٥/١.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر الله في قوله: «قل هذه» إلى قوله: «ومن اتّبعني» يعني نفسه. ومن تبعه، [يعني ](٢) عليّ بن أبي طالب وأل محمّد صلّى الله عليه وعليهم أجمعين.

وفي الكافي (٣): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن بكر بن صالح، عن القاسم بن يزيد، عن أبي عمرو الزبيريّ، عن أبي عبدالله عليلا قال: قلت له: أخبرني عن الدعاء إلى الله والجهاد في سبيله، أهو لقوم لا يحلّ إلّا لهم ولا يقوم به إلّا من كان منهم، أم هو مباح لكلّ من وحد الله تكلّ وآمن برسول الله عَلَيْهِ، ومن كان كذا فله أن يدعو إلى الله تكلّ وإلى طاعته وأن يجاهد في سبيله؟

فقال: ذلك لقوم لا يحلّ إلّا لهم، ولا يقوم بذلك إلّا من كان منهم. قلت: من أولئك؟

قال: من قام بشرائط الله على الفتال والجهاد على المجاهدين، فهو المأذون له في الدعاء إلى الله على المجاهدين، الدعاء إلى الله على المجاهدين، فلي الله على المجاهدين، فليس بمأذون له في الجهاد ولا الدعاء إلى الله، حتى يحكم في نفسه ما أخذ الله عليه من شرائط الجهاد.

قلت: فبيّن لي ، يرحمك الله.

قال: إنّ الله تبارك و تعالى أخبر في كتابه الدعاء إليه، ووصف الدعاة إليه \_إلى أن قال: من ثمّ أخبر عن هذه الأمّة، وممّن هي، وأنّها من ذريّة إبراهيم ومن ذريّة إسماعيل، من سكّان الحرم، ممّن لم يعبدوا غير الله قطّ، والّذين وجبت لهم الدعوة دعوة إبراهيم وإسماعيل، من أهل المسجد الّذين أخبر عنهم في كتابه أنّه أذهب عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً، الّذين وصفناهم قبل هذا في صفة أمّة إبراهيم علي الذين عناهم الله تبارك وتعالى في قوله: «أدعو إلى الله على بصيرة أنا ومن اتبعني» يعني أوّل من اتبعه تبارك وتعالى في قوله: «أدعو إلى الله على بصيرة أنا ومن اتبعني» يعني أوّل من اتبعه

١. تفسير القميّ ٣٥٨/١.

۳. الكافي ۱۳/۵، ح ۱.

٢. من المصدر.

على الإيمان به والتصديق له وبما جاء به من عند الله رَجَّانَ من الأُمَّة الَّتي بُعث فيها ومنها وإليها قبل الخلق، ممّن لم يشرك بالله قبط، ولم يبلبس إيمانه ببظلم، وهمو الشرك. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي تهذيب الأحكام (1)، في الدعاء بعد صلاة يوم الغدير المسند إلى الصادق الله إلى المستقيم ربّنا آمنًا، واتّبعنا مولانا ووليّنا وهادينا وداعينا، وداعي الأنام وصراطك المستقيم السويّ، وحجّتك وسبيلك الداعي إليك على بصيرة، هو ومن اتّبعه، وسبحان الله عمّا يشركون بولايته وبما يلحدون وباتّخاذ الولائج دونه.

﴿ وَسُبْحَانَ اللهِ ﴾ : وأنزِّهه تنزيهاً من الشركاء.

﴿ وَمَا أَنَا مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ ٢٠ : عطف على سبيل التفسير.

وفي أصول الكافي (٢): عليّ بن إبراهيم، عن محمّد بن عيسى بن عبيد، عن يونس، عن هشام بن الحكم قال: سألت أبا عبدالله عليّلًا عن «سبحان الله».

فقال: أنفة الله <sup>(٣)</sup>.

أحمد بن مهران (٤)، عن عبدالعظيم بن عبدالله الحسني، عن علي بن أسباط، عن سليمان مولى طربال، عن هشام الجواليقي قال: سألت أبا عبدالله عليه عن قول الله: «سبحان الله» ما يعنى به ؟

قال: تنزيهه (٥).

وفي الكافي (٦): عليّ، عن أبيه، عن عبدالله بن المغيرة [عن هشام بـن الحكـم](٧) قال: قلت لأبي عبدالله عليه : ما تفسير «سبحان الله» ؟

۱. التهذيب ۱٤٥/۳، ح ۲۱۷. ۲۱ الكافي ۱۱۸/۱، ح ۱۰.

٣. يعني: تنزيه لذاته الأحديّة عن كل ما لا يليق بجنابه. يقال: أنـف مـن الشـيء: إذا اسـتنكف عـنه وكـرهه
 وشرف نفسه عنه قاله في الوافي.
 ٤. الكافى ١١٨/١، ح١١.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: تنزيه. ٦. الكافي ٣٢٩/٣، ح٥.

٧. من المصدر.

قال: أنفة لله. أما ترى الرجل إذا عجب من الشيء قال: سبحان الله!

﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ إِلَّا رِجَالًا ﴾: ردّ لقولهم: «لو شاء ربّنا لأنزل ملائكة».

وقيل (١): معناه: نفي استنباء النساء.

﴿ نُوحِي اِلَّيْهِمْ ﴾ : كما أوحي إليك، وتميّزوا بذلك عن غيرهم.

وقرأ (٢) حفص: «نوحي» في كلّ القرآن، ووافقه حمزة والكسائي في الحرف الثاني في سورة الأنبياء. وحمزة والكسائي يميلانه على أصلها هاهنا وفي النحل، والأوّل من سورة الأنبياء.

﴿ مِنْ أَهْلِ الْقُرَىٰ ﴾ : لأنَّ أهلها أعلم وأحلم من أهل البدو.

وفي عيون الأخبار (٣): «وما أرسلنا من قبلك» يعني إلى الخلق. «إلّا رجالاً نـوحي إلى الخلق. «إلّا رجالاً نـوحي إليهم من أهل القرئ» فأخبر أنّه لم يبعث الملائكة إلى الأرض ليكونوا أثمّة أو حكّاماً، وإنّما أرسلوا (٤) إلى أنبياء الله.

﴿ أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ ﴾: من المكذّبين بالرسل والآيات، فيحذروا تكذيبك. أو من المشغوفين بالدنيا المتهالكين عليها، فيقلعوا عن حبّها ويزهدوا فيها.

﴿ وَلَدَارُ الْآخِرَةِ ﴾ : ولدار الحال، أو الساعة، أو الحياة الآخرة.

﴿ خَيْرٌ لِلَّذِينَ اتَّقَوْا ﴾: الشرك والمعاصى.

﴿ اَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴾ ٢٠ يستعملون عقولهم ليعرفوا أنّها خير.

وقرأ (٥) نافع وابن عامر وعاصم ويعقوب بالتاء، حملاً على قوله: «قل هذه سبيلي» [أي قل لهم: أفلا تعقلون ](٦).

﴿حَتَّى إِذَا اسْتَيْأَسَ الرُّسُلُ ﴾: غاية محذوف دلّ عليه الكلام، أي لا يغررهم تمادي

٣. العيون ٢٧٠/١، ح١.

ه. أنوار التنزيل ١١/١ه.

١ و٢. أنوار التنزيل ١٠/١ه.

٤. المصدر: إنَّما كانوا أرسلوا.

٦. من المصدر.

أيّامهم، فإنّ مَن قبلهم أمهلوا حتّى أيس الرسل عن النصر عليهم في الدنيا.

أو عن إيمانهم؛ لانهما كهم في الكفر مترفّهين متمادين فيه من غير وازع.

﴿ وَظُنُّوا اَنَّهُمْ قَدْ كُذِبُوا ﴾: أي كذّبتهم أنفسهم حين حدّثتهم بأنّهم يُنصَرون. أو كذّبهم القوم بوعد الإيمان.

وقيل (١): الضمير للمرسل إليهم، أي وظنّ المرسل إليهم أنّ الرسل قـد كـذّبوهم بالدعوة والوعيد.

وقيل (٢): الأوّل للمرسل إليهم، والثاني للـرسل، أي وظـنّوا أنّ الرسـل قـد گـذبوا وأخلفوا فيما وُعد لهم من النصر، وخلط الأمر عليهم.

وفي الجوامع (٣): أنَّ قراءة التخفيف قراءة أنمَّة الهدئ اللَّهُ .

وقرأ (٤) غير الكوفيّين بالتشديد، أي وظنّ الرسل أنّ القوم قد كـذّبوهم فيما أوعدوهم.

وقرئ (٥): «كذبوا» بالتخفيف وبناء الفاعل، أي أنّهم قد كذبوا فيما حدّثوا بــه عــند قومهم لما تراخئ عنهم ولم يرواله أثراً.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٦): حدّ ثني أبي، عن محمّد بن أبي عـمير، عـن أبي بصير، عن أبي بصير، عن أبي بصير، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله لله الله على الله إلى أنفسهم، فظنّوا أنّ الشياطين قد تمثّلت لهم في صورة الملائكة.

وفي تفسير العيّاشي (٧): عن ابن شعيب (٨)، عن أبي عبدالله عليّا قال : وكلهم [الله ](٩) إلى أنفسهم أقلّ من طرفة عين .

ا و٢. أنوار التنزيل ١/١١٥.

<sup>£.</sup> أنوار التنزيل ١١/١ه.

٦. تفسير القميّ ٣٥٨/١.

۸. ب: أبي شعيب.

٣. الجوامع ٢٢٤/.

٥. أنوار التنزيل ١١/١٥.

٧. تفسير العيّاشي ٢٠١/٢، ح١٠٣.

٩. من المصدر.

عن زرارة (١) قال: قلت لأبي عبدالله عليه الله عليه عن زرارة (١) قال: قلت لأبي عبدالله عليه عنه عنه عنه عنه عنه عنه عنه عبدالله عليه عنه الشيطان؟

قال: فقال: إنّ الله إذا اتّخذ عبدا رسولاً أنزل عليه السكينة والوقار، فكان يأتيه من قبل الله مثل الّذي يراه بعينه.

﴿ جَاءَهُمْ نَصْرُنَا فَنُجِّيَ مَنْ نَشَاءُ ﴾ : النبيّ والمؤمنين. وإنّما لم يعيّنهم للدلالة على أنّهم الذين يستأهلون أن يشاء نجاتهم ،يشاركهم فيه غيرهم.

وقرأ ابن (٢) عامر وعاصم ويعقوب على لفظ الماضي المبنيّ للمفعول. وقرئ (٣): «فنجي».

﴿ وَلَا يُرَدُّ بَأْسُنَا عَنِ الْقَوْمِ الْمُجْرِمِينَ ﴾ ۞: إذا نزل بهم.

وفي عيون الأخبار (٤)، في باب مجلس الرضاع الله عند المأمون في عصمة الأنبياء الله المؤلف المؤلف المؤلف الأنبياء الله المؤلف المؤل

قال: بليٰ.

قال: فما معنىٰ قول الله ﷺ على؟ \_إلى أن قال: \_ فأخبرني عن قول الله تعالىٰ: «حتّى إذا استيأس الرسل وظنّوا أنّهم قد كذبوا جاءهم نصرنا».

قال الرضاعات : يقول الله تعالى: «حتى إذا استيأس الرسل» من قومهم، وظنّ قومهم أنّ الرسل قد كذبوا جاء الرسل نصرنا.

فقال المأمون: لله درّك، يا أبا الحسن.

﴿لَقَدْ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ ﴾: في قصص الأنبياء وأممهم. أو في قصّة يوسف وإخوته.

٢ و٣. أنوار التنزيل ١١/١ه. ٢

١. نفس المصدر والموضع.

٤. العيون ٢٠٢/١، ح ١.

﴿ عِبْرَةٌ لِأُولِي الْأَلْبَابِ ﴾: لذوي العقول المبرّأة من شوائب الإلف والركون إلى الحسّ.

- ﴿ مَا كَانَ حَدِيثاً يُفْتَرِي ﴾ : ما كان القرآن حديثاً يفترى.
- ﴿ وَلَكِنْ تَصْدِيقَ الَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ ﴾ : من الكتب الإلهيّة.
- وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): يعني من (٢) كتب الأنبياء.
  - ﴿ وَتَفْصِيلَ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ : يُحتاج إليه في الدين.
    - ﴿ وَهُدَى ﴾: من الضلالة.
    - ﴿ وَرَحْمَةً ﴾ : يُنال بها خير الدارين.
      - ﴿ لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴾ ٢٠ يصد قونه.

١. تفسير القميّ ٣٥٨/١.



## سورة الرعد

مدنيّة.

وقيل (١): مكّية ، إلّا قوله : «ويقول الّذين» الآية . وآياتها ثلاث (٢) وأربعون .

## بسم الله الرحمن الرحيم

في كتاب ثوب الأعمال (٢)، بإسناده إلى أبي عبدالله للسلام أنّه قال: من أكثر قراءة سورة الرعد لم يصبه الله بصاعقة أبداً ولوكان ناصبياً (١)، وإذا كان مؤمناً دخيل (٥) الجنّة بـلاحساب ويشفع في جميع من يعرفه (٢) من أهل بيته وإخوانه.

وفي مجمع البيان (٧): أبيّ بن كعب، عن النبيّ ﷺ قال: من قرأ سورة الرعد أعطي من الأجر عشر حسنات بعدد كلّ سحاب مضى وكلّ سحاب يكون إلى يوم القيامة، وكان يوم القيامة من المؤمنين (٨) بعهد الله.

﴿ المر﴾ : قيل (٩): معناه : أنا الله أعلم وأرى.

وفي كتاب معاني الأخبار (١٠)، بإسناده إلى سفيان بن سعيد الثوريّ، عن الصادق عليَّة حديث طويل، يقول فيه عليَّة : [و«المر» معناه ](١١) أنا الله المحيي المميت الرزّاق.

١. أنوار التنزيل ٥١٢/١.

٣. ثواب الأعمال /١٣٣، ح ١.

٥. المصدر: أدخله.

٧. المجمع ٢٧٣/٣.

٩. نفس المصدر والمجلِّد /٢٧٤.

١١. من المصدر.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: خمس.

ع. المصدر: ناصباً.

٦. المصدر: يعرف.

٨. المصدر:، الموفين.

۱۰. المعاني /۲۲، ح ۱.

. £Y+

وفي تفسير العيّاشي (1): عن أبي لبيد (٢)، عن أبي جعفر عليه قال: يا أبا لبيد، إنّ لي في حروف القرآن المقطّعة لعلماً جمّاً. إنّ الله تبارك وتعالى أنزل «الم (٣) ذلك الكتاب» فقام محمّد عَيَالِي ختى ظهر نوره و ثبتت كلمته وولد يوم ولد، وقد مضى من الألف السابع مائة سنة و ثلاث سنين.

ثمّ قال: وتبيانه في كتاب الله في الحروف المقطّعة إذا عدّدتها من غير تكرار، وليس من حروف مقطّعة حرف تنقضي أيّامه إلّا وقائم من بني هاشم عند انقضائه.

﴿ تِلْكَ آيَاتُ الْكِتَابِ ﴾: قيل (١١): المراد بالكتاب: السورة، و «تلك» إشارة إلى آياتها، أي تلك الآيات آيات السورة الكاملة. أو القرآن.

﴿ وَالَّذِي ٱنْزِلَ اِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ ﴾ : هو القرآن كلُّه .

ومحلّه الجرّ بالعطف على «الكتاب» عطف العامّ على الخاصّ، أو احدى الصفتين على الأخرى. أو الرفع بالابتداء، وخبره:

﴿ الْحَقُّ ﴾ : والجملة كالحجّة على الجملة الأولىٰ.

﴿ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ ٢: لإخلالهم بالنظر والتأمّل فيه.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: أبي سعيد.

٤. المصدر: ستّون،

٦. من المصدر.

٨. كذا في المصدر. وفي النسخ: ويقول.

كذا في المصدر. وفي النسخ: «وعد».

١. تفسير العيّاشي ٢٠٢/٢، ح٢.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: المرا.

ه. المصدر: ثلاثون.

٧. المصدر: زيادة «من».

٩. المصدر: الر.

١١. أنوار التنزيل ١٣/١ه. والمجمع ٢٧٤/٣.

﴿ اللهُ الَّذِي رَفَعَ السَّمَاوَاتِ ﴾ : مبتدأ وخبره الموصول. ويجوز أن يكون المـوصول صفة، والخبر «يدبّر الأمر».

﴿ بِغَيْرِ عَمَدٍ ﴾: أساطين، جمع عماد، كإهاب وأهب. أو عمود، كأديم وأدم. وقرئ (١): «عُمُد» كرسل.

﴿ تَرَوْنَهَا ﴾: صفة «لعمد»، أو استئناف للاستشهاد برؤيتهم السماوات كذلك. وهو دليل على وجود الصانع الحكيم، فإنّ ارتفاعها على سائر الأجسام المساوية لها في حقيقة الجرميّة، واختصاصها بما يقتضي ذلك، لابد وأن يكون المخصّص ليس بجسم ولا جسمانيّ، يرجّح بعض الممكنات على بعض بإرادته، وعلى هذا المنهاج سائر ما ذكر من الأيات.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): حدّ ثني أبي ، عن الحسين بن خالد ، عن أبي الحسن الرضا عليِّةِ قال : فَثَمَّ (٢) عمد ، ولكن لا ترونها .

وفي نهج البلاغة (٤): قال عليه في أنه في أنها السماوات موطدات (٥) بلا عمد، قائمات بلا سند.

وفيه (٦)كلام له للنظير يذكر فيه خلق السماوات: جعل سفلاهن موجاً مكفوفاً، وعلياهن سفلاهن محفوظاً وسمكاً مرفوعاً، بغير عمد يدعمها، ولا دسار (٧) ينتظمها (٨).

وفي كتاب الإهليلجة (٩): قال الصادق التله: فنظرت العين إلى خلق مختلف متصل بعضه ببعض، ودلّها القلب على أنّ لذلك خالقاً، وذلك أنّه فكّر حيث دلّته العين على أنّ ما عاينت من عظم السماء وارتفاعها في الهواء بغير عمد ولادعامة تمسكها، وأنّها

٣. فثم: فهناك.

٢. تفسير القمئ ٣٢٨/٢.

١. أنوار التنزيل ٥١٢/١.

٤. النهج /٢٦١ خطبة ١٨٢.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: موطرات. ووطد الشيء: دام وثبت ورسا.

٧. الدسار، واحد الدسر؛ المسامير.

٦. نفس المصدر ٤١/ خطبة ١.

٩. البحار ١٦٢/٣.

٨. المصدر: ينظمها.

لا تتأخّر فتنكشط، ولا تتقدّم فتزول، ولا تهبط مرّة فتدنو، ولا ترتفع فلا تُرئ.

﴿ ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ ﴾: سبق معناه.

﴿ وَسَخُّرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ ﴾: ذلّلهما لِما أراد منهما، كالحركة المستمرّة على حدّ من السرعة ينفع في حدوث الكاثنات وبقائها.

﴿ كُلِّ يَجْرِي لِاَجَلِ مُسَمِّى ﴾: لمدّة معيّنة يتمّ فيها أدواره. أو لغاية مضروبة ينقطع دونها سيره، وهي «إذا الشمس كوّرت، وإذا النجوم انكدرت».

﴿ يُدَبِّرُ الْأَمْرَ ﴾ : أمر ملكوته من الإيجاد والإعدام، والإحياء والإماتة، وغير ذلك.

﴿ يُفَصِّلُ الْآيَاتِ ﴾: ينزلها ويبيّنها مفصّلة. أو يحدث الدلائل واحداً بعد واحد.

﴿ لَعَلَّكُمْ بِلِقَاءِ رَبِّكُمْ تُوقِنُونَ ﴾ ۞: لكي تتفكّروا فيها وتحقّقواكمال قدرته، فتعلموا أنّ من قدر على خلق هذه الأشياء المخلوقات وتدبيرها قدر على الإعادة والجزاء.

﴿ وَهُوَ الَّذِي مَدَّ الْأَرْضَ ﴾ : بسطها طولاً وعرضاً ، لتثبت عليها الأقدام ويتقلّب عليها الحيوان.

﴿ وَجَعَلَ فِيهَا رَوَاسِيَ ﴾ : جبالاً ثوابت. من رسا الشيء : إذا ثبت. جمع راسية. والتاء للتأنيث، على أنّها صفة أجبل، أو للمبالغة.

﴿ وَٱنْهَاراً ﴾ : ضمّها إلى الجبال، وعلّق بهما فعلاً واحداً من حيث أنّ الجبال أسباب لتولّدها.

﴿ وَمِنْ كُلِّ الشَّمَرَاتِ ﴾ : متعلَّق بقوله

﴿ جَعَلَ قِيهَا زَوْجَينِ اثْنَيْنِ ﴾ : أي وجعل فيها من جميع أنواع الثمرات صنفين اثنين، كالحلو والحامض، والأسود والأبيض، والصغير والكبير، والرطب واليابس.

﴿ يُغْشِي اللَّيْلَ النَّهَارَ ﴾ : يلبس ظلمة الليل ضياء النهار، فيصير الجوّ مظلماً بعد ماكان مضيئاً.

وقرأ(١)حمزة والكسائي بالتشديد.

﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ ۞: فيها، فإنّ تكوّنها وتخصيصها بوجه دون وجه دليل على وجود صانع حكيم دبّر أمرها وهيّأ أسبابها.

﴿ وَفِي الْأَرْضِ قِطَعٌ مُتَجَاوِرَاتٌ ﴾: بعضها طيّبة، وبعضها سبخة، وبعضها رخوة، وبعضها ملبة، وبعضها يصلح للزرع دون الشجر، وبعضها بالعكس. ولولا تخصيص قادر موقع لأفعاله على وجه دون وجه لم يكن كذلك، لاشتراك تلك القطع في الطبيعة الأرضية وما يلزمها ويعرض لها بتوسّط ما يعرض من الأسباب السماوية، من حيث أنّها متضامة متشاركة في النسب والأوضاع.

﴿ وَجَنَّاتٌ مِنْ اَعْنَابٍ وَزَرْعٌ وَنَخِيلٌ ﴾ : وبساتين فيها أنواع الأشجار والزروع . وتوحيد الزرع لأنّه مصدر في أصله .

وقرأ <sup>(۲)</sup>ابن كثير وأبوعمرو ويعقوب وحفص: «وزرع ونخيل» بالرفع عطفاً عملى «وجنّات».

﴿ صِنْوَانٌ ﴾ : نخلاتٌ أصلها واحد.

﴿ وَغَيْرٌ صِنْوَانِ ﴾: ومتفرّقات مختلفة الأصول. أو أمثال وغير أمثال.

وفي الحديث النبويّ (٣): عمّ الرجل صنو أبيه.

وقرأ (١) حفص بالضمّ، وهو لغة تميم، كقنوان في جمع قنو.

﴿ يُسْقَىٰ بِمَاءٍ وَاحِدٍ وَنُفَضِّلُ بَعْضَهَا عَلَىٰ بَعْضِ فِي الْأَكلِ ﴾: في الثمر شكلاً وقدراً ورائحة وطعماً. وذلك أيضاً ممّا يدلّ على الصانع الحكيم، فإنّ اختلافها مع اتحاد الأصول والأسباب لا يكون إلّا بتخصيص قادر مختار.

وقرأ (٥) ابن عامر وعاصم ويعقوب: «يسقى» بالتذكير على تأويل ما ذكر. وحمزة والكسائي: «ويفضّل» بالياء ليطابق قوله «يدبّر الأمر».

١ و٢. أنوار التنزيل ١٣/١.

٣. المجمع ٢٧٦/٣.

٤ و٥. أنوار التنزيل ١٣/١٥.

وفي تفسير العيّاشي (١): عن الخطّاب الأعور، رفعه إلى أهل العلم والفقه من آل محمّد اللِّلِيُّ قال: «في الأرض قطع متجاورات» يعني هذه الأرض الطيّبة مجاورة لهذه الأرض المالحة وليست منها، كما يجاور القوم وليسوا منهم.

وفي مجمع البيان (٢): وروي عن جابر قال: سمعت النبيّ ﷺ يـقول لعـليّ ﷺ الناس من شجر شتّى، وأنا وأنت من شجرة واحدة. ثمّ قرأ هذه الآية.

﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ ﴾ ٢٠ يستعملون عقولهم بالتفكّر، فيهتدون إلى عظمة الصانع وعلمه وحكمته وقدرته.

﴿ وَإِنْ تَعْجَبُ ﴾ : يا محمّد بإنكارهم البعث.

﴿ فَعَجَبُ قَوْلُهُمْ ﴾ : حقيق بأن يُتعجّب منه ، فإنّ من قدر على إنشاء ما قصّ عليك كانت الإعادة أيسر شيء عليه ، والآيات المعدودة ، كما هي دالّة على وجود المبدأ ، فهي دالّة على إمكان الإعادة .

﴿ أَيْذَا كُنَّا تُرَابِاً اَئِنَّا لَفِي خَلْقٍ جَدِيدٍ ﴾ : بدل من قولهم ، أو مفعول له ، والعامل في «إذا» محذوف دلّ عليه «أثنّا لفي خلق جديد» .

﴿ ٱولَئِكَ الَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِّهِمْ ﴾ : لأنَّهم كفروا بقدرته على البعث.

﴿ وَٱولَئِكَ الْاَغْلَالُ فِي اَعْنَاقِهِمْ ﴾: مقيّدون بالضّلال لا يرجئ خـلاصهم، أو يُـغلُّون يوم القيامة.

﴿ وَٱولَئِكَ اَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾ ۞: لا ينفكّون عنها. وتوسيط الفـصل، لتخصيص الخلود بالكفّار ٣٠).

﴿ وَيَسْتَعْجِلُونَكَ بِالسَّيِّئَةِ قَبْلَ الْحَسَنَةِ ﴾ :بالعقوبة قبل العافية، وذلك أنّهم استعجلوا بما هُدّدوا به من عذاب الدنيا استهزاء.

١. تفسير العيّاشي ٢٠٣/٢، ح٤. ٢. المجمع ٢٧٦/٣.

٣. فيكون الخلود بمعنى: الأبد هنا. وإن كان بمعني المكث الطويل في المواضع الأخر، والمقصود بالفضل هنا: «هم».

﴿ وَقَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِمُ الْمَثُلَاتُ ﴾ : عقوبات أمثالهم من المكذّبين، فما بالهم لم يعتبروا بها، ولم يجوّزوا حلول مثلها عليهم؟

و «المثلة» بفتح الثاء وضمّها، كالصّدَقة والصدُقة: العقوبة؛ لأنّها مثل المعاقب عليه. ومنه المثال للقصاص. وأمثلت الرجل من صاحبه: إذا اقتصصته منه.

وقرئ (١): «المَثْلات» بالتخفيف. و«المُثُلات» بإتباع الفاء العين. والمُثلات بالتخفيف بعد الإتباع. و«المُثلات» على أنّها جمع مثلة ، كركبة وركبات.

وفي نهج البلاغة (٢): واحذروا ما نزل بالأمم قبلكم من المثلات بسوء الأفعال وذميم الأعمال، فتذكّروا في الخير والشرّ أحوالهم، واحذروا أن تكونوا أمثالهم.

وفيه (٣): قال عليه المعتبروا بما أصاب الأمم المستكبرين من قبلكم من يأس وفيه (٣): وصولاته ووقائعه ومثلاته، واتعظوا بمثاوي (٥) خدودهم ومصارع جنوبهم. ﴿ وَإِنَّ رَبَّكَ لَذُو مَغْفِرَةٍ لِلنَّاسِ عَلَىٰ ظُلْمِهِمْ ﴾: مع ظلمهم أنفسهم.

ومحلّه النصب على الحال، والعامل فيه «المغفرة». والتقييد به دليل على جواز العفو قبل التوبة، فإنّ التائب ليس على ظلمه (٢). ومن منع ذلك خصّ الظّلم بالصّغائر المُكفَّرة لمجتنب الكبائر، أو أَوَّلَ «المغفرة» بالستر والإمهال.

﴿ وَإِنَّ رَبَّكَ لَشَدِيدُ الْعِقَابِ ﴾ ٢ : للكفّار، أو لمن شاء.

وفي مجمع البيان (٧): وروي عن سعيد بن المسيّب قال: لمّا نزلت هذه الآية، قال رسول الله ﷺ: لولا عفو الله و عقابه لاتّكل كلّ واحد.

١. أنوار التنزيل ١٤/١. ٢. النهج ٢٩٦٧ خطبة ١٩٢.

٣. نفس المصدر /٢٩٠ خطبة ١٩٢. ٤٠ من المصدر.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: بمساوئ. والمثاوي ـ جمع المثوى ـ: المنزل.

٦. أي فإنَّ التائب من الذنب كمن لا ذنب له. ٧. المجمع ٢٧٨٨٣.

وفي كتاب التوحيد (١): حدّثنا أبو عليّ الحسين بن أحمد البيهقيّ بنيشابور سنة اثنين وخمسين وثلاثمائة، قال: أخبرنا محمّد بن يحيى الصوليّ، قال: حدّثنا أبو ذكوان (٢) قال: سمعت إبراهيم بن العبّاس (٣) يقول: كنّا في مجلس الرضا الله فتذاكروا الكبائر وقول المعتزلة فيها: «إنّها لا تُغفَر».

فقال الرضاء الله على أبو عبدالله على الله على الله على الله على المعتزلة، قال الله على الله

﴿ وَيَقُولُ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوْلَا ٱنْزِلَ عَلَيْهِ آيَةٌ مِنْ رَبِّهِ ﴾ : لعدم اعتقادهم بالآيات المنزلة عليهم، واقتراحاً لنحو ما أوتى موسئ وعيسئ عليك .

﴿ إِنَّمَا أَنْتَ مُنْذِرٌ ﴾ : مرسل للإنذار ، كغيرك من الرسل ، وما عليك إلّا الإتيان بما تصحّ به نبوّتك من جنس المعجزات ، لا بما يُقترَح عليك .

والآيات كلُّها متساوية الأقدام في حصول الغرض.

﴿ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ ٢٠ : يهديهم إلى الحقّ، ويدعوهم إلى الصواب.

وفي مجمع البيان (٤): عن ابن عبّاس قال: لمّا نزلت هذه الآية، قال رسول الله ﷺ: أنا المنذر وعليّ الهادي من بعدي، بك يا عليّ يهتدي المهتدون.

وروى الحاكم أبوالقاسم الحسكاني (٥) في كتاب شواهد التنزيل بالإسناد [عن إبراهيم بن الحكم بن ظهير، عن أبيه، عن حكم بن جبير ] (٢) عن أبي بردة الأسلمي قال: دعا رسول الله عَلَيُهُ بالطهور، وعنده عليّ بن أبي طالب طليه. فأخذ رسول الله عَلَيْهُ بيد عليّ طلب عليه بيد عليّ طلب عليه بيد علي عليه بعد ما تطهّر فألزقها (٧) بصدره، ثمّ قال: «إنّما أنت منذر» يعني نفسه، ثمّ بيد عليّ عليه ثم قال: «ولكلّ قوم هاد».

التوحيد ٢٠٦، ح٤.
 التوحيد ٢٠٦، ح٤.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: إبراهيم العياشي.

المجمع ٢٧٨/٣.

٦. من المصدر.

٧. المصدر: فألزمها. ولزق الشيء بالشيء: اتَّصل به لا يكون بينهما فجوة.

ثمّ قال: إنّك منار الأنام، وغاية الهدئ، وأمير القرئ، أشهد على ذلك أنّك كذلك. وفي أمالي الصدوق (١)، بإسناده إلى عبّاد (٢) بن عبدالله قال: قال علميّ عليّه عليه الزلت من القرآن آية إلّا وقد علمت أين نزلت، وفيمن نزلت، [وفي أيّ شيء نزلت، إ٣) في سهل نزلت أو في جبل نزلت.

قيل: فما نزل فيك؟

قال: لو لا أنّكم سألتموني ما أخبرتكم، نزلت فيّ هذه الآية: «إنّما أنت منذر ولكلّ قوم هاد». فرسول الله ﷺ المنذر، وأنا الهادي إلى ما جاء به.

وفي كتاب كمال الدين و تمام النعمة (٤)، بإسناده إلى محمّد بن مسلم قال: قلت لأبي جعفر الله في قول الله في قال: «إنّما أنت منذر» الآية.

فقال: كلّ إمام هاد لكلّ قوم في زمانه.

وفي أصول الكافي (٥): عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن النضر بن سويد وفضالة بن أيّوب، عن موسى بن بكر، عن الفضيل بن يسار قال: سألت أبا عبدالله عليه عن قول الله على «ولكلّ قوم هاد» ؟

قال: كلِّ إمام هاد للقرن الَّذي هو فيهم.

عليّ بن إبراهيم (٦)، عن أبيه، عن محمّد بن أبي عمير، عن ابن أذينة، عن بريد العجليّ، عن أبي جعفر للتَّلِةِ في قول الله ﷺ: «إنّما أنت منذر ولكلّ قوم هاد».

فقال: رسول الله عَلِيْلُهُ المنذر، ولكلّ زمان إمام منّا هادٍ يهديهم إلى ما جاء به نبيّ الله عَلَيْلُهُ ثمّ الهواة من بعده: عليّ، ثمّ الأوصياء واحداً بعد واحد.

الحسين بن محمّد الأشعريّ (٧)، عن معلّى بن محمّد، عن محمّد بن جمهور، عن

٠,١

٢. أ، ب، ر: عبّاد الله بن عبد الله.

٤. كمال الدين ٦٦٧/٢ قريب منه.

٦. الكافي ١٩٢/١، ح٢.

أمالي الصدوق /۲۲۷ ـ ۲۲۸، ح ۱۳.

٣. من المصدر.

ه. الكافي ١٩١/١.

۷. الكافي ۱۹۲/۱، ح۳.

فقال: قال رسول الله ﷺ: أنا المنذر وعليّ الهادي. يا أبا محمّد، هل من هاد اليوم؟ قلت: بلي، جعلت فداك، ما زال منكم هاد من بعد هاد حتّى دُفعت إليك.

فقال: رحمك الله يا أبا محمّد، لو كانت إذا نزلت آية على رجل ثمّ مات ذلك الرجل ماتت الآية، مات الكتاب، ولكنّه حيّ يجري فيمن بقي كما جرئ فيمن مضيّ.

محمّد بن يحيئ (۱)، عن أحمد بن محمّد ، عن الحسين بن سعيد ، عن صفوان ، عن منصور ، عن عبدالرحيم القصير ، عن أبي جعفر الله الله قول الله تبارك وتعالى : «إنّما أنت منذر ولكلّ قوم هاد» . فقال : قال (۲) رسول الله عَيْنِ : أنا (۳) المنذر ، وعليّ الهادي . أما والله ، ما ذهبت منّا وما زالت فينا إلى الساعة .

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): حدّ ثني أبي ، عن حمّاد ، عن أبي بـصير ، عـن أبي عـن أبي عبدالله عليّا قال : المنذر رسول الله عَيَالِيّا ، والهادي أمـيرالمـؤمنين عليّا ، وبـعده الأئـمة صلوات الله عليهم أجمعين ، وهو قوله : «ولكلّ قوم هاد».

وفي تفسير العيّاشي (٥): عن مسعدة بن صدقة ، عن جعفر بن محمّد ، عن أبيه ، عن جدّه الله قال : قال أميرالمؤمنين الله : فينا (٦) نزلت هذه الآية : «إنّما أنت منذر ولكلّ قوم هاد».

وقال: قال رسول الله عَيَالِللهُ: أنا المنذر، وأنت الهادي يا على.

فمنّا الهدي والنجاة (٧) والسعادة إلى يوم القيامة.

عن عبدالرحيم القصير (^) قال: كنت يوماً من الأيّام عند أبي جعفر للسَّلِم فقال: يــا عبدالرحيم:

٢ و٣. ليس في المصدر.

٥. تفسير العيّاشي ٢٠٣/٢، ح٥.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: فهنا الهادي الإنجاء.

۱. الكافي ۱۹۲/۱ ح ٤.

٤. تفسير القمئ ٣٥٩/١.

٦. كذا في المصدر، وفي النسخ: فيما.

٨. تفسير العيّاشي ٢٠٣/٢، ح٦.

الجزء السادس / سورة الرعد.

قلت: لبيك.

قال: قول الله: «إنَّما أنت منذر ولكلِّ قوم هاد» إذ قال رسول الله ﷺ: أنا المنذر وعليّ الهادي، ومن الهادي اليوم؟

قال: فمكثت (١) طويلاً، ثم رفعت رأسي فقلت: جعلت فداك، هي فيكم توارثونها (٢) رجل فرجل حتّى انتهت إليك، فأنت ـ جعلت فداك ـ الهادي.

قال: صدقت يا عبدالرحيم، إنّ القرآن حيّ لا يموت، والآية حيّة لا تموت.

وقال عبدالرحيم (٣): قال أبو عبدالله الله الله إنَّ القرآن [حيّ ](١) لم يمت، وإنَّه يجري كما يجري الليل والنهار، وكما يجري الشمس والقمر. ويجري على أخرنا(٥)، كما يجري على أوّلنا<sup>(١)</sup>.

عن حنَّان بن سدير ٧٠)، عن أبيه ، عن أبي جعفر النُّلِإ قال: سمعته يقول في قول الله تبارك وتعالى: «إنّما أنت منذر ولكلّ قوم هاد» فقال: [قال ](٨) رسول الله عَيَالَةُ: أنا المنذر وعلىّ الهادي. وكلّ إمام هادٍ للقرن الّذي هو فيه.

جابر (٩)، عن أبي جعفر عليه قال: قال النبيُّ عَيَّاتِهُ : أنا المنذر وعليّ الهادي إلى أمري. ﴿ اللهُ يَعْلَمُ مَا تَحْمِلُ كُلِّ أَنْتَىٰ ﴾: أي حملها (١١). أو ما تحمله (١١) على أيّ حال هو من الأحوال الحاضرة والمترقّبة، من ذكر وأنثى، تامّ وناقصٌ، وحسن وقبيح، وسعيد وشقى.

﴿ وَمَا تَغِيضُ الْأَرْحَامُ وَمَا تَزْدَادُ ﴾ : وما تنقصه ، وما تزداد في الجنَّة والخلقة والمدَّة والعدد. أو نقصان دم الحيض وازدياده.

<sup>1.</sup> المصدر: فسكّت،

٢. كذا في المصدر. وفي أ: فوارثوها. وفي سائر النسخ: توارثوها.

٣. تفسير العيّاشي ٢٠٤/٢، ح٦.

٥. كذا في المصدر، وفي النسخ: أحدثا.

۷. تفسير العيّاشي ۲۰٤/۲، ح۷.

٩. نفس المصدر والموضع، ح٩.

ا فتكون «ما» موصولة ، أو موصوفة .

٤. من المصدر.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: أخرنا.

A. من المصدر.

ا. فتكون «ما» مصدرية.

و «غاض» جاء متعدّياً ولازماً، وكذا «ازداد» قال الله تعالى: «وازدادوا تسعاً» (١)، فإن جعلتهما لازمين تعيّن «ما» أن تكون مصدريّة (١). وإسنادهما إلى الأرحام على المجاز، فإنّهما لله، أو لما فيها (٣).

وفي الكافي (٤): عنه، عن أحمد، عن الحسين بن سعيد، عن حمّاد بن عيسي، عن حريز، عمّن ذكره، عن أحدهما عليه في قول الله و الله

وفي تفسير العيّاشي (٢): عن زرارة ، عن أبي جعفر أو أبي عبدالله عليَّالله في قوله : «ما تحمل كلّ أنثئ» يعني الذكر والأنثئ . «وما تغيض الأرحام» قال : الغيض ما كان أقلّ من الحمل . «وما تزداد» ما زاد على (٧) الحمل فهو مكان ما رأت (٨) من الدم في حملها .

محمّد بن مسلم (٩) وحمران وزرارة، عنهما عليه قالا: «ما تحمل كلّ أنـثى أنـثى أنـثى أو ذكر. «وما تغيض الأرحام» [ما لم يكن حملاً](١١) [الّتي لا تحمل ا(١١). «وما تزداد» من أنثى أو ذكر.

عن محمّد بن مسلم (١٣) قال: سألت أبا عبدالله عليُّ عن قول الله: «ما تحمل كلّ أنثىٰ وما تغيض الأرحام».

۱. الكهف ۲۵/

إذ لو كان موصولة أو موصوفة لزم خلؤ الجملة عن العائد إلى «ما» إذ لا يمكن أن يقال: التقدير: وما تغيضه
 الأرحام، إذ الكلام على تقدير أن يكون الفعل لازماً فلا يكون له مفعول.

٣. قوله: «فإنهما لله أو لما فيها» فالأوّل على تقدير أن يكون الفعل متعدّياً، والثاني على تقدير أن يكون لازماً.

٤. الكافي ١٢/٦، ح٢. ٥. كذا في أنوار التنزيل. وفي النسخ: زاد فيها.

٦. تفسير العيّاشي ٢٠٤/٢، ح ١٦. ٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: من.

٨. كذا في المصدر. وفي النسخ: «كلّما زاد» بدل «مكان ما رأت».

٩. تفسير العياشي ٢٠٥/٢، ح١٢.

١١. ليس في المصدر. ١٢. نفس المصدر والموضع، ح١٣.

قال: ما لم يكن حملاً. «وما تزداد» قال: الذكر والأنثى جميعاً.

زرارة (١) عن أبي جعفر عليه في قول الله: «يعلم ما تحمل كلّ أنـثى» قبال: الذكـر والأنثى. «وما تزداد» قال: والأنثى. «وما تغيض الأرحام» قال: ماكان من دون التسعة فهو غيض. «وما تزداد» قال: ما رأت الدم في حال حملها ازداد به على التسعة أشهر.

﴿ وَكُلَّ شَيْءٍ عِنْدَهُ بِمِقْدَارٍ ﴾ ﴿ : بقدر لا يجاوزه ولا ينقص عنه ، كقوله : ﴿ إِنَّا كُلُّ شَيء خلقناه بقدر » فإنّه تعالىٰ خصّ كلّ حادث بوقت وحال معيّنين ، وهيّا له أسباباً مسوقة إليه تقتضى ذلك .

- ﴿ عَالِمُ الْغَيْبِ ﴾: الغائب عن الحسّ.
  - ﴿ وَالشُّهَادَةِ ﴾ : الحاضر له.
- ﴿ الْكَبِيرُ ﴾ : العظيم الشأن، الّذي كلّ شيء دونه.

﴿ الْمُتَعَالِ ﴾ ۞: المستعلي على كلّ شيء بقدرته. أو الّذي كبر عن نعت المخلوقين، وتعاليٰ عنه.

- ﴿ سَوَاءً مِنْكُمْ مَنْ أَسَرَّ الْقَوْلَ ﴾: في نفسه.
  - ﴿ وَمَنْ جَهَرَ بِهِ ﴾ : لغيره .
- ﴿ وَمَنْ هُوَ مُسْتَخُفٍ بِاللَّيْلِ ﴾ : طالب للخفاء في مختبأ بالليل.
  - ﴿ وَسَارِبٌ ﴾: وبارز.
  - ﴿ بِالنَّهَارِ ﴾ ٢٠: يراه كلّ أحد. من سرب سروباً : إذا برز.

وهو عطف على «من» أو «مستخف» ، على أنّ «من» (٢) في معنى الاثنين (٣) ، كقوله :

١. تفسير العيّاشي ٢٠٥/٢، ح ١٤. ٢٠ ليس في أ، ب.

٣. قوله: «وهو عطف على من أو مستخف» فعلى الأول يكون «من» مقدراً على قوله: «وسارب بالنهار»
 حتى يكون المتصف بالصفتين المذكورتين شخصين، ولذا قال: في الاحتمال الثاني على أن يكون «من»
 في معنى الاثنين. وإنّما اعتبر ذلك لأنّ الاستواء لابدٌ أن يكون بين اثنين.

## نكن مثل من يا ذئب(١) يصطبحان

كأنّه قال: سواء منكم اثنان مستخفٍ بالليل وسارب بالنهار. والآية متّصلة بما قبلها، مقرّرة لكمال علمه وشموله.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): وفي رواية أبي الجارود، عن أبني جمعفر للظِّفِ في قوله: «سواء منكم من أسرّ القول ومن جهر به» يعنى فالسرّ والعلانية عنده سواء.

﴿لَهُ ﴾: لمن أسرً، أو جهر، أو استخفى، أو سرب.

﴿ مُعَقِّبَاتٌ ﴾ : ملائكة تعتقب (٣) في حفظه.

جمع معقّبة. من عقّبه، مبالغة عقبه: إذا جاء على عقبه، كأنّ بعضهم يعقب بعضاً. أو لأنّهم يعقّبون أقواله وأفعاله، فيكتبونها.

أو اعتقب، فأدغمت التاء في القاف. والتاء للمبالغة، أو لأنّ المراد بالمعقّبات (1): جماعات (٥).

وقرئ (٢): «معاقيب» جمع معقّب أو معقّبة، على تعويض الياء من حذف احدى القافين.

﴿مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ ﴾: أي من جوانبه.

﴿ يَحْفَظُونَهُ مِنْ آمْرِ اللهِ ﴾ : قيل (٧): من بأسه متى أذنب ، بالاستمهال والاستغفار له.

وقيل (٨): يحفظونه من المضارّ [أو يراقبون أحواله ](٩) من أجل أمر الله، وقد قرئ

به.

وقيل (١٠٠): «مِن» بمعنى الباء.

١. قوله: «نكن مثل من يا ذئب» نداء وقع اعتراضاً بين «من» وصلته، أي نكن مثل رجلين يصطحبان.

٢. تفسير القميّ ٣٦٠/١.

٤. ر: بالمتعقبات.

٥. أراد أنّ المعقبات: جمع معقبة، وتاء المعقبة إمّا لأجل المبالغة، وإمّا لأجل التأنيث باعتبار أنّ سوصوفها الجماعة.
 ١لجماعة.

٩. من المصدر، المصدر والموضع،

الجزء السادس / سورة الرعد.

وقيل (١): «من أمر الله» صفة ثانية «لمعقّبات».

وفي تفسير على بن إبراهيم (٢): أنَّ هذه الآية قُرئت عند أبى عبدالله اللَّهِ فقال لقارئها: ألستم عرباً، فكيف يكون المعقّبات من بين يديه، وإنّما المعقّب من خلفه؟ فقال الرجل: جعلت فداك، كيف هذا؟

فقال: إنَّما أنزلت: «له معقَّبات من خلفه ورقيب من بين يديه يحفظونه بأمـر الله» ومن ذا الّذي يقدر أن يحفظ الشيء من [أمر ]<sup>(٣)</sup>الله، وهم الملائكة الموكّلون بالناس. وفي تفسير العيّاشي (١) عنه عليَّةٍ مثله.

عن فضيل بن عثمان (٥) عن أبي عبدالله علي [أنّه] قال في هذه الآية: «له معقّبات من بين يديه» الآية ، قال : من المقدّمات المؤخّرات (٦) المعقّبات الباقيات الصالحات .

وفي كتاب المناقب (٧) لابن شهر أشوب، أيضاً.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (^): وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر للهِ : «يحفظونه من أمر الله» يقول: بأمر الله من أن يقع في ركئ (٩) أو يقع عليه حائط أو يصيبه شيء، حتّى إذا جاء القدر خلّوا بينه وبسينه (١٠) يـدفعونه إلى المـقادير. وهـما مـلكان يحفظانه بالليل، وملكان بالنهار يتعاقبانه.

وفي مجمع البيان (١١٠): واختلف في المعقّبات على أقوال:

أحدها: أنَّها الملاثكة يتعاقبون، تعقب ملائكة الليل ملائكة النهار وملائكة [النهار

٨. تفسير القميّ ٣٦٠/١.

۲. تفسير القمئ ٣٦٠/١.

٤. تفسير العيّاشي ٢٠٥/٢، ح١٥.

١. نفس المصدر والموضع.

٣. من المصدر.

٥. نفس المصدر والموضع، ح١٧.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: هو المقدرات المواخذات.

٧. المناقب ١٩٧/٤.

١٠. المصدر: بينهم،

٩. الركى ـ جمع الركيّة ـ: البئر.

١١. المجمع ٢٨٠/٣ ـ ٢٨١.

ملائكة الليل إ<sup>(١)</sup> [وهم الحفظة ]<sup>(٢)</sup> يحفظون على العبد عمله. وقد روي ذلك عن الأئمّة الليكاني.

والثاني: أنّهم ملائكة يحفظونه من المهالك، حتّى ينتهوا به إلى المقادير، فيخلّوا بينه وبين المقادير. عن على عليّاً .

﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ ﴾ : من العافية والنعمة.

﴿حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بِأَنْفُسِهِمْ ﴾: من الأحوال الجميلة بالأحوال القبيحة.

وفي تفسير العيّاشي (٣): عن أبي عمرو المدائنيّ، عن أبي عبدالله عليّه قال: إنّ أبي كان يقول: إنّ الله قضى قضاءً حتماً، لا ينعم على عبده نعمة فيسلبها (٤) إيّاه قبل أن يحدث العبد ذنباً يستوجب بذلك الذنب سلب تلك النعمة، وذلك قبول الله: «إنّ الله لا يغيّر ما بقوم حتى يغيّروا ما بأنفسهم».

عن الحسين بن سعيد المكفوف (٥)، كتب إليه في كتاب له: جعلت فداك يا سيّدي، علّم مولاك ما معنى «إنّ الله لا يغيّر ما بقوم حتّى يغيّروا ما بأنفسهم».

فكتب الله أمّا التغيير، فإنّه لايسيء (٦) إليهم حتّى يـتولّوا(٧) ذلك بأنـفسهم بخطاياهم وارتكابهم ما نهى عنه. وفي الحديث أشياء غير هذا سؤالاً وجواباً انتزعت منه موضع الحاجة.

عن سليمان بن عبدالله (٨) قال: كنت عند أبي الحسن موسئ عليه قاعداً، فأتي بامرأة قد صار وجهها قفاها، فوضع يده اليمنئ في جبينها ويده اليسرئ من خلف ذلك ثم عسر وجهها عن اليمين، ثم قال: «إن الله لا يغيّر ما بقوم حتّى يغيّروا ما بأنفسهم» فرجع وجهها.

٢. من المصدر.

٤. المصدر: فسلبها.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: ليس.

۱. ليس في م، ب، ر.

٣. تفسير العيّاشي ٢٠٦/٢، ح ١٩.

٥. نفس المصدر والموضع.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: يقولوا.

٨. تفسير العيّاشي ٢٠٥/٢، ح١٨. كذا فيه وفي النسخ: عبد الملك.

فقال: احذري أن تفعلين، كما فعلتٍ. [قالوا: يا ابن رسول الله وما فعلت؟

فقال: ذلك مستور إلا أن تتكلّم به فسألوها، فقالت: كانت لي ضرّة فقمت أصلّي فظننت أنّ زوجي معها، فالتفتّ إليها فرأيتها قاعدة وليس هو معها، فرجع وجهي على ماكان](۱).

فقال: هؤلاء قوم كانت لهم قرئ متصلة ينظر بعضهم إلى بعض، وأنهار جارية وأموال ظاهرة، فكفروا نعم الله كان وغيروا ما بأنفسهم من عافية الله، فغير الله ما بهم من نعمة، و (إن الله لا يغير ما بقوم حتى يغيروا ما بأنفسهم، فأرسل [الله](٤) عليهم سيل العرم فغرق قراهم وخرّب ديارهم وأذهب أموالهم، وأبدلهم مكان جنّاتهم «جنتين ذواتي أكل خمط وأثل وشيء من سدر قليل» ثمّ قال: «ذلك جزيناهم بما كفروا وهل نجازي إلّا الكفور» (٥).

وفي كتاب معاني الأخبار (٢)، بإسناده إلى أبي خالد الكابليّ قال: سمعت زيد العابدين على الناس، والزوال عن العادة في العابدين على الناس، والزوال عن العادة في الخير واصطناع المعروف، وكفران النعم، وترك الشكر. ثمّ تلا هذه الآية.

﴿ وَإِذَا أَرَادَ اللَّهُ بِقَوْمٍ سُوءٌ فَلَا مَرَدًّ لَهُ ﴾: فلا رادٌ له.

والعامل في «إذا» ما دلّ عليه الجواب.

وفي قرب الإسناد (٧) للحميريّ: أحمد بن محمّد، عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر،

۲. الكافي ۲۷٤/۲، ح۲۳.

ع. من المصدر.

٦. معاني الأخبار /٢٧٠، ح٢.

١. من المصدر،

٣. سبأ /١٩.

٥. سبأ /٢٠.

٧. قرب الإسناد /١٥٧\_١٥٨.

عن أبي الحسن الرضاع الله قال: سمعته يقول: «إنّ الله لا يغيّر ما بقوم حتّى يخيّروا ما بأنفسهم وإذا أراد الله بقوم سوءً فلا مردّ له».

فقال: إنّ القدريّة يحتجّون بأوّلها، وليس كما يقولون. ألا ترى أنّ الله تبارك وتعالى يقول: «وإذا أراد الله بقوم سوءً فلا مردّ له». وقال نوح: «ولا ينفعكم نصحي إن أردت أن أنصح لكم إن كان الله يريد أن يغويكم» قال: الأمر إلى الله، يهدي من يشاء.

وفي تفسير العيّاشي (1): عن أحمد بن محمّد، عن أبي الحسن الرضاعليَّا في قول الله : «إنّ الله لا يغيّر ما بقوم حتّى يغيّروا ما بأنفسهم وإذا أراد الله بقوم سوءً فلا مردّ له» فصار الأمر إلى الله تعالى.

- ﴿ وَمَا لَهُمْ مِنْ دُونِهِ مِنْ وَالِ ﴾ ٢٠ : من يلي أمرهم، فيدفع عنهم السوء.
  - ﴿ هُوَ الَّذِي يُرِيكُمُ الْبَرْقَ خَوْفاً ﴾ : من أذاه .
    - ﴿ وَطَمَعاً ﴾ : في الغيث.

وقيل (٢): يخاف المطر من يضرّه، ويطمع فيه من ينفعه.

وفي عيون الأخبار (٣): عن الرضا النِّلا: «خوفاً» للمسافر. و«طمعاً» للمقيم.

وانتصابهما (٤) على العلّة بتقدير المضاف، أي إرادة خوف وطمع. أو التأويل بالإخافة والإطماع. أو الحال من البرق. أو المخاطبين على إضمار «ذو». أو إطلاق المصدر بمعنى المفعول، أو الفاعل للمبالغة.

﴿ وَيُنْشِيُّ السَّحَابَ ﴾: الغيم المنسحب في الهواء.

﴿ الثِّقَالَ ﴾ ٢ : جمع ثقيلة . وإنّما وصف به السحاب، لأنّه اسم جنس في معنى الجمع .

۲. أنوار التنزيل ۱۵/۱ه.

١. تفسير العيّاشي ٢٠٦٧، ح ٢٠.

٣. العيون ٢٩٤/١، ح٥١.

أي انتصاب كل منهما بكونه مفعولاً له. وإنّما وجب تقدير المضاف لأنّه شرط في نصب المفعول الذي له
 أن يكون فعلاً لفاعل عامله.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): يعني يرفعها من الأرض.

﴿ وَيُسَبِّحُ الرَّعْدُ ﴾ : قيل (٢): أي سامعوه.

﴿ بِحَمْدِهِ ﴾: ملتبسين (٢) به فيضجّون بسبحان الله (٤) والحمد لله. أو يدل الرعد بنفسه على وحدانيّة الله وكمال قدرته، متلبّساً بالدلالة على فضله ونزول نعمته ورحمته.

وسُئل (٥) النبيّ ﷺ عن الرعد، فقال: ملك موكّل بالسحاب معه مخاريق من نار يسوق بها السحاب.

وفي من لا يحضره الفقيه (٦): وروي أنّ الرعد صوت ملك أكبر من الذباب وأصغر من الزنبور.

وسأل أبو بصير (٧) أبا عبدالله عليَّة عن الرعد: أيّ شيء هو؟

قال: إنَّه بمنزلة الرجل يكون في الإبل فيزجرها: هاي هاي. كهيئة ذلك.

قال: قلت: جعلت فداك، فما حال البرق؟

قال: تلك مخاريق الملائكة تضرب السحاب فتسوقه إلى الموضع الذي قضى الله الله المطر.

وفي مجمع البيان (٨): وكان النبيّ ﷺ إذا سمع صوت الرعد قال: سبحان من يسبّح الرعد بحمده.

وروي عن النبيّ ﷺ أنّه قال: إنّ ربّكم سبحانه يتقول: لو أنّ عبادي أطاعوني لأسقيتهم المطر بالليل وأطلعت عليهم الشمس بالنهار، ولم أسمعهم صوت الرعد.

وروى (٩) سالم بن عبدالله، عن أبيه قال: كنان رسول الله ﷺ إذا سمع الرعد والصواعق قال: اللهم لا تقتلنا بغضبك، ولا تهلكنا بعذابك، وعافنا قبل ذلك.

١. تفسير القميّ ٣٦١/١. ٢. أنوار التنزيل ٥١٥/١.

٣. كذا في أنوار التنزيل. وفي النسخ: متلبّس.

٤. كذا في أنوار التنزيل. وفي النسخ: فيصيحون سبحان الله.

٥. أنوار التنزيل ١/٥١٥. ٦. الفقيه ٣٣٤/١.

٧. الفقيه ٢٣٤/١. ٨ و ٩. المجمع ٢٨٣/٣.

٤٣٨ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

﴿ وَالْمَلَاثِكَةُ مِنْ خِيفَتِهِ ﴾ : من خوف الله وإجلاله.

وقيل (١): الضمير «للرعد».

وفي تفسير العيّاشي (٢): يونس بن عبدالرحمان، أنّ داود قال: كنّا عنده فــارتعدت السماء، فقال هو: سبحان من يسبّح له الرعد بحمده والملائكة [من خيفته ](٣).

فقال له أبو بصير: جعلت فداك، إنَّ للرعد كلاماً؟

فقال: يا أبا محمّد، سل عمّا يعنيك ودع ما(٤) لا يعنيك.

﴿ وَيُرْسِلُ الصَّوَاعِقَ فَيُصِيبُ بِهَا مَنْ يَشَاءُ ﴾: فيهلكه.

في أمالي (٥) شيخ الطائفة، بإسناده إلى أنس بن مالك: أنّ رسول الله ﷺ بعث رجلاً إلى فرعون من فراعنة العرب يدعوه إلى الله ﷺ. فقال للـرسول: أخبرني عن الّذي يدعوني إليه، أمن فضة هو أم من ذهب أو من حديد؟

فرجع إلى النبيُّ عَيِّلِيٌّ فأخبره بقوله، فقال النبيِّ عَيِّليٌّ : ارجع إليه فادعه.

قال: يا نبيّ الله ، إنّه أعتىٰ من ذلك.

- قال: ارجع إليه.

فرجع إليه ، فقال كقوله . فبينا هو يكلّمه إذ رعدت (٦) سحابة رعدة فألقت على رأسه صاعقة ذهبت بقحف رأسه ، فأنزل الله جلّ ثناؤه : «ويرسل الصواعق» الآية .

وفي أصول الكافي (٧): محمّد بن يحيئ، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن أحمد (١٠) بن إسماعيل، عن محمّد بن الفضيل (١٠)، عن أبي الصباح الكناني، عن أبي عبدالله طالح قال: يموت المؤمن بكلّ ميتة، إلا الصاعقة [لا تأخذه] (١٠) وهو يذكر الله الحكالة.

يل ١٦/١٥. ٢. تفسير العيّاشي ٢٠٧/٢، ح ٢٢.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: عمّا.

٦. ب: أرعدت.

٨. المصدر: محمّد.

١٠. من المصدر.

١. أنوار التنزيل ١/٥١٦.

٣. من المصدر.

٥. أمالي الطوسي ٩٩/٢.

۷. الکافی ۲-۵۰۰/۲، ح۱.

٩. كذا في المصدر. وفي النسخ: الفضل.

عليّ بن إبراهيم (١)، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن ابن أذينة، عن بريد بن معاوية العجليّ قال: قال أبو عبدالله للسلِّلِا: إنّ الصواعق لا تصيب ذاكراً.

قال: قلت: وما الذاكر؟

قال: من قرأ مائة آية.

حميد بن زياد (٢)، عن الحسن بن محمّد بن سماعة، عن وهيب بن حفص، عن أبى بصير قال: سألت أبا عبدالله عليه عن ميتة المؤمن.

قال: يموت المؤمن بكلّ ميتة [يموت ](٢)، غرقاً، ويموت بالهدم، ويبتلئ بالسبع، ويموت بالهدم، ويبتلئ بالسبع، ويموت بالصاعقة، ولا تصيب ذاكراً لله ﷺ.

عليّ بن إبراهيم (٤)، عن أبيه ، عن عليّ بن معبد ، عن أبيه ، عمّن ذكره ، عن أبي عبدالله عليّ بن إبراهيم (٤) عن أبيه عبدالله عليّ أنّه قال : لا تملّوا من قراءة «إذا زلزلت الأرض زلزالها» فإنّه من كانت قراءته [بها] (٥) في نوافله لم يصبه الله على بزلزلة أبداً ، ولم يمت بها ولا بصاعقة ولا بآفة من أفات الدنيا حتى يموت. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي مجمع البيان (٢٠): وروي عن أبي جعفر الباقر عليه : أنَّ الصواعق تصيب المسلم وغير المسلم، ولا تصيب ذاكراً.

﴿ وَهُمْ يُجَادِلُونَ فِي اللهِ ﴾ : حيث يكذّبون رسول الله ﷺ فيما يصفه به من كمال العلم والقدرة والتفرّد بالألوهية ، وإعادة الناس ومجازاتهم .

والجدال: التشدّد في الخصومة. من الجدل، وهو القتل.

والواو إمّا لعطف الجملة على الجملة ، أو للحال.

لما رُوي سابقاً، ولما نُقِل (٧): أنّ عامر بن الطفيل وأربد بن ربيعة أخا لبيد وفدا على

۲. الكافي ۲-۵۰۰، ح۳.

۱. الكافي ۲/۰۰۰، ح۲.

٤. الكافي ٦٢٦/٢، ح ٢٤.

٣. من المصدر،

٦. المجمع ٢٨٣/٣.

من المصدر.

٧. أنوار التنزيل ٥١٦/١، والمجمع ٢٨٣/٣ باختلاف.

رسول الله عَلَيْ قاصدين لقتله، فأخذه عامر بالمجادلة، ودار أربد من خلفه ليضربه بالسيف، فتنبّه له رسول الله عليه (۱) وقال: اللهم أكفنيهما بما شئت. فأرسل الله عليه (۱) صاعقة فقتلته، ورمئ عامراً بغدّة فمات في بيت سلوليّة، وكان يقول: غدّة كغدّة البعير، وموت في بيت سلوليّة، وكان يقول: غدّة كغدّة البعير،

﴿ وَهُوَ شَدِيدُ الْمِحَالِ ﴾ ﴿ وَهُو شَدِيدُ الْمِحَالِ ﴾ ﴿ وَهُو شَدِيدُ الْمِحَالِ الْمَحَالِ الْمُحَالِ الم كايده (٣) وعرّضه للهلاك . ومنه : تمحّل : إذا تكلّف استعمال الحيلة . ولعلّ أصله : المحل ، بمعنى القحط .

وقيل (٤): فعال ، من المحل ، بمعنى القوّة.

وقيل (٥): مفعل، من الحول أو الحيلة، على غير القياس.

وقرئ (٦) بفتح الميم، على أنّه مفعل، من حال يحول: إذا احتال.

قيل (٧): ويجوز أن يكون المعنى شديد الفقار، فيكون مثلاً في القوّة والقدرة، كما جاء: فساعد الله أشدّ وموساه أحدّ. لأنّ الحيوان إذا اشتدّ محاله كان منعوتاً بشدّة القوّة، والاصطلام بما يعجز عنه غيره. ألا ترى إلى قولهم: فقرته العواقر. وذلك لأنّ الفقار عمود الظّهر وقوامه.

وفي تفسير على بن إبراهيم (٨): أي شديد الغضب.

وفي مجمع البيان (٩): عن أميرالمؤمنين عليه : شديد الأخذ.

وهما مع اتّحاد ما لهما حاصل المعنيّ.

﴿ لَهُ دَعُومَ الْحَقِّ ﴾ : الدعاء الحقّ ، فإنّه الّذي يحقّ أن يُعبَد ، ويدعى إلى عبادته دون غيره . أو له الدعوة المجابة ، فإنّ من دعاه أجابه .

يعني على أربد.

٢. كذا في أنوار التنزيل ٥١٦/١. وفي النسخ: أي المماحلة والمكايدة.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ:كاده. عــ٦. أنوار التنزيل ٥١٦/١.

٧. الكشاف ٥٢٠/٢. ويوجد قريب منها في أنوار التنزيل ٥١٦/١.

٨. تفسير القميّ ٢٦١/١. ٩. المجمع ٢٨٣/٣.

و«الحقّ» ما يناقض الباطل. وإضافة الدعوة إليه لما بينهما من الملابسة، أو على تأويل دعوة المدعوّ الحقّ.

وقيل (١): الحقّ هو الله، وكلّ دعاء إليه دعوة الحقّ.

﴿ وَالَّذِينَ يَدْعُونَ ﴾ : أي والأصنام الّذين يدعوهم المشركون، فـحذف الراجع. أو والمشركون الّذين يدعون الأصنام، فحذف المفعول لدلالة

﴿مِنْ دُونِهِ ﴾: عليه.

﴿ لَا يَسْتَجِيبُونَ لَهُمْ بِشَيْءٍ ﴾: من الطلبات.

﴿ إِلَّا كَبَاسِطِ كَفَّيْهِ ﴾ : إلَّا استجابة كاستجابة من بسط كفّيه.

﴿ إِلَى الْمَاءِ لِيَبْلُغَ فَاهُ ﴾: يطلب منه أن يبلغه من بعيد، أو يغترف مع بسط كفّيه بشربه.

﴿ وَمَا هُوَ بِبَالِغِهِ ﴾ : لأنّ الماء جماد لا يشعر بدعائه، ولا يقدر على إجابته، ولا يستقرّ في الكفّ المبسوطة، وكذلك آلهتهم.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر الله الله الله فلا يستجيبون مثل ضربه الله للذين يعبدون الأصنام والذين يعبدون الألهة من دون الله فلا يستجيبون لهم بشيء ولا ينفعهم «إلا كباسط كفيه إلى الماء ليبلغ فاه» ليتناوله من بعيد ولا يناله.

وحدِّثني أبي (٣)، عن أحمد بن النضر، عن عمرو بن شمر، عن جابر، عن أبي جعفر للله قال: جاء رجل إلى النبي عَلِيلَة فقال: يا رسول الله، رأيت أمراً عظيماً.

قال: وما رأيت؟

قال:كان لي مريض، ونُعت له ماء من بئر بالأحقاف يستشفي به في برهوت.

قال: فتهيّأت ومعي قربة وقدح لآخذ من مائها وأصبّ في القربة، وإذا بشيء قـد هبط في جوّ السماء كهيئة السلسل، وهو يقول: يا هذا، أسقني الساعة أموت. فرفعت

١. المجمع ٢٨٣/٣.

رأسي إليه ورفعت إليه القدح لأسقيه ، فإذا رجل في عنقه سلسلة ، فلمّا ذهبت أناوله القدح اجتُذِب منّى حتّى عُلّق بالشمس ، ثمّ أقبلت على الماء أغرف إذ أقبل الثانية ، وهو يقول : العطش العطش ، يا هذا ، أسقني الساعة أموت . فرفعت القدح لأسقيه فاجتُذِب منّى حتّى عُلّق بالشمس ، حتّى فعل ذلك ثالثة ، [فقمت ] (() وشددت قربتي ولم أسقه . فقال رسول الله عَلَيْ : ذلك قابيل بن آدم الذي قتل أخاه ، وهو يقول الله عَلَى : «والذين يدعون من دونه لا يستجيبون لهم بشيء » إلى قوله : «إلّا في ضلال» .

وقرئ (٢): «تدعون» بالتاء. و «باسط» بالتنوين.

﴿ وَمَا دُعَاءُ الْكَافِرِينَ إِلَّا فِي ضَلَالٍ ﴾ ٢٠ : في ضياع وخسار وبطلان.

﴿ وَشِهِ يَسْجُدُ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْآرْضِ طَوْعاً وَكَرْهاً ﴾ : قيل (٣): يحتمل أن يكون السجود على حقيقته، فإنّه يسجد له الملائكة والمؤمنون من الشقلين طوعاً حالتي الشدّة والرخاء، والكفرة له كرهاً حال الشدّة والضرورة.

﴿ وَظِلَالُهُمْ ﴾ : بالعرض، وأن يراد بــه انـقيادهم لإحــداث مــا أراده مــنهم شــاؤوا أو كرهوا، وانقياد ظلالهم لتصريفه إيّاها بالمدّ والتقلّص.

وانتصاب «طوعاً وكرهاً» بالحال، أو العلَّة، وقوله:

﴿بِالْغُدُوِّ وَالْاَصَالِ ﴾ ، أو حال من «الظّلال». وتخصيص الوقتين لأنّ الامتداد والتقلّص أظهر فيهما.

و «الغدو» جمع غداة ، كقُنيّ وقناة (٤). و «الأصال» جمع أصيل ، وهو ما بين العصر والمغرب.

وقيل (٥): «الغدو» مصدر، ويؤيّده أنّه قرئ به. والإيصال هو الدخول في الأصيل. وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): عن الباقر عليّه : أمّا من يسجد من أهل السماوات

٢. أنوار التنزيل ٥١٦/١.

١. من المصدر.

٤. ب: كفتى وفتاة.

٣. أنوار التنزيل ١٧/١ه.

٦. تفسير القمئ ٣٦٢/١.

٥. أنوار التنزيل ١٧/١ه.

طوعاً فالملائكة يسجدون لله طوعاً ، ومن يسجد من أهل الأرض فمن وُلد في الإسلام فهو يسجد له طوعاً . وأمّا من يسجد له كرهاً ، فمن أُجبِر (١) على الإسلام . وأمّا من لم يسجد ، فظله يسجد له بالغداة والعشي .

وفيه (۱): قال: تحويل كلّ ظلّ خلقه الله هو سجوده لله، لأنّه ليس شيء إلّا له ظلّ يتحرّك بتحرّكه، وتحويله سجوده.

وفيه (٣): قال: ظلّ المؤمن يسجد طوعاً، وظلّ الكافر يسجد كرهاً، وهـو نـموّهم وحركتهم وزيادتهم ونقصانهم.

وقيل (1): أريد بالظلّ الجسد، وإنّما يقال للجسم: الظّلّ؛ لأنّه منه الظّلّ ولأنّـه ظـلّ للروح، لأنّه ظلمانيّ والروح نورانيّ، وهو تابع له يتحرّك بحركته النفسانيّة ويسكن بسكونه النفسانيّ.

وفي أصول الكافي (٥): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن عليّ بن أسباط، عن غالب بن عبدالله، عن أبي عبدالله عليه في قول الله تبارك وتعالى: «وظلالهم بالغدو والأصال» قال: هو الدعاء قبل طلوع الشمس وقبل غروبها، وهي ساعة إجابة.

وفي نهج البلاغة (٦٠): فتبارك الذي يسجد له «من في السماوات والأرض طوعاً وكرهاً» ويُعفَّر له خدّاً ووجهاً، ويُلقي (٧) بالطاعة إليه (٨) سلماً وضعفاً (٩)، ويُعطي له القياد (١٠) رهبة وخوفاً.

[وقال: وسجدت له بالغدق والآصال الأشجار](١١١).

٢ و٣. تفسير القمئ ٣٦٢/١.

٥. الكافي ٥٢٢/٢، ح ١.

المصدر: زيادة «إليه».

١. كذا في المصدر. وفي النسخ: جبر.

٤. تفسيرالصافي ٦٣/٣.

٦. نهج البلاغة /٢٧٢، خطبة ١٨٥.

٨. ليس في المصدر.

٩. كذا في المصدر. وفي ب: وضعنا وفي سائر النسخ: وضفنا.

١٠. كذا في المصدر. وفي النسخ: «الانقياد» بدل «له القياد».

١١. ليس في المصدر. ويوجد في نور الثقلين ٤٩٢/٢، ح٧٣.

قيل (۱): كما يبجوز أن يبراد بكلٌ من السبجود والظّل والغدو والأصال معناه المعروف، كذلك يجوز أن يراد بالسجود الانقياد، وبالظلّ الجسد، وبالغدو والأصال الذوام، ويجوز أيضاً أن يراد بكلّ منهما ما يشمل كلا المعنيين، فيكون في كلّ شيء بحسبه وعلى ما يليق به، وبهذا تتلائم الروايات والأقوال.

﴿ قُلْ مَنْ رَبُّ السَّمَاوَاتِ وَالْآرْضِ ﴾ : خالقهما ، أو متولِّي أمرهما .

﴿ قُلِ اللهُ ﴾: أجب عنه بذلك، إذ لاجواب لهم سواه. أو لأنّه البيّن الّـذي لا يـمكن المراء فيه. أو لقّنهم الجواب به.

﴿ قُلْ اَفَاتَخَذْتُمْ مِنْ دُونِهِ ﴾: ثمّ ألزمهم بذلك؛ لأنّ اتّخاذهم منكِر بعيد عن مقتضى العقلِ».

﴿ اَوْلِيَاءَ لَا يَمْلِكُونَ لِاَنْفُسِهِمْ نَفْعاً وَلَا ضَرّاً ﴾: لا يقدرون أن يجلبوا إليها نفعاً أو يدفعوا عنها ضِرّاً، فكيف يستطيعون نفع الغير ودفع الضرّ عنه.

﴿ قُلْ هَلْ يَسْتَوِي الْأَعْمَىٰ وَالْبَصِيرُ ﴾: قيل (٢): المشرك الجاهل بحقيقة العبادة والموجب لها، والموحّد العالم بذلك.

وقيل (٣): المعبود الغافل عنكم، والمعبود المطّلع على أحوالكم

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): يعني الكافر والمؤمن.

﴿ أَمْ هَلْ تَسْتَوِي الظُّلُمَاتُ وَالنُّورُ ﴾ : الشرك والتوحيد.

وقرأ (٥) حمزة والكسائي وأبوبكر بالياء.

﴿ أَمْ جَعَلُوا للهِ شُرَكَاءَ ﴾ : بل جعلوا، والهمزة للإنكار، وقوله

﴿ خَلَقُوا كَخَلْقِهِ ﴾: صفة لـ «شركاء» داخلة في حكم الإنكار.

﴿ فَتَشَابَهَ الْخَلْقُ عَلَيْهِمْ ﴾ : خلقُ الله وخلقُهم.

والمعنىٰ أنَّهم ما اتَّخذوا لله شركاء خالقين مثله حتَّى يتشابه عليهم الخلق، فيقولوا:

٢ و٣. أنوار التنزيل ٥١٧/١.

ه. أنوار التنزيل ١٧/١ه.

۱. تفسيرالصافي ٦٧/٣.

٤. تفسير القميّ ٣٦٢/١.

هؤلاء خلقواكما خلق الله فاستحقّوا العبادة كما يستحقّها، ولكنّهم اتّخذوا شركاء عاجزين لا يقدرون على ما يقدر عليه الخلق فضلاً عمّا يقدر عليه الخالق.

﴿ قُلِ اللهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ ﴾: لا خالق غيره فيشاركه في العبادة. جعل الخلق موجب العبادة ولازم استحقاقها، ثمّ نفاه عمّن سواه ليدلّ على قوله

﴿ وَهُوَ الْوَاحِدُ ﴾ : أي المتوحّد بالألوهيّة.

﴿ الْقَهَّارُ ﴾ ٢٠ : الغالب على كلِّ شيء.

﴿ أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً ﴾ : من السحاب. أو من جانب السماء أو من السماء نفسها ، فإنّ المبادئ منها (١).

﴿ فَسَالَتْ اَوْدِيَة ﴾: أنهار، جمع وادٍ، وهو الموضع الذي يسيل الماء فيه بكثرة فاتسع فيه (٢)، واستُعمِل للماء الجاري فيه. وتنكيرها؛ لأنّ المطر يأتي على تناوب بين البقاع (٣).

﴿ بِقَدَرِهَا ﴾ : بمقدارها الذي علم الله أنّه نافع غير ضارّ. أو بمقدارها في الصغر والكبر.

﴿ فَاحْتَمَلَ السَّيْلُ زَبَداً ﴾ : رفعه . والزبد : وضر الغلبان (٤) .

﴿ رَابِياً ﴾: عالياً.

﴿ وَمِمًا يُوقِدُونَ عَلَيْهِ ﴾: يعم الفلزّات، كالذهب والفضّة والحديد والنحاس، على وجه التهاون بها إظهاراً لكبريائه.

﴿ فِي النَّارِ ابْتِغَاءَ حِلْيَةٍ ﴾: طلب حلي،

١. أي لمّاكان مبادئ الماء من جانب السماء فإنّه يحصل بارتفاع الأبخرة الحاصلة من حركات الكواكب على طريق العادة.

٢. أي تجوّز فيه، فأطلق اسم الوادي الذي هو المحلّ على الحالّ الذي هو الماء.

٣. أي ليس سيل جميع الأودية في زمان واحد، بل بعض في بقعة في زمان وبعض في زمان آخر في سقعة أخرى.
 ١٤. أي وسخه، أو خبثه.

﴿ أَوْ مَتَاعِ ﴾ : كالأواني وآلات الحرب والحرث. والمقصود من ذلك بيان منافعها. ﴿ زَيَدٌ مِثْلُهُ ﴾ : أي وممّا يوقدون عليه زبد مثل الماء، وهو خبثه.

و «من» للابتداء، أو للتبعيض.

وقرأ (١) حمزة والكسائي وحفص بالياء، على أنّ الضمير للناس وإضماره للعلم به. ﴿كَذَلِكَ يَضْرِبُ اللهُ الْحَقَّ وَالْبَاطِلَ ﴾: مثل الحقّ والباطل، فإنّه مثل الحقّ في إفادته وثباته بالماء الذي ينزل من السماء فيسيل به الأودية على قدر الحاجة والمصلحة، فينتفع به أنواع المنافع، ويمكث في الأرض بأن يثبت بعضه في مناقعه (٢) ويسلك بعضه في عروق الأرض إلى العيون والقنيّ والآبار، وبالفلزّ الذي ينتفع به في صوغ الحليّ واتّخاذ الأمتعة المختلفة، ويدوم ذلك مدّة متطاولة. والباطل في قلّة نفعه وسرعة زواله بزبدهما، وبيّن ذلك بقوله

> ﴿ فَاَمَّا الزَّبَدُ فَيَذْهَبُ جُفَاءً ﴾: يجفأ به، أي يرمي به السيل أو الفلزّ المذاب. وانتصابه على الحال.

وقرئ (٣): «جُفَالاً» والمعنى واحد. يقال (٤): جفأتُ القدرُ بـزبدها، وأجـفأ السـيل وأجفل.

﴿ وَاَمَّا مَا يَنْفَعُ النَّاسَ ﴾ : كالماء وخلاصة الفلزّات.

﴿ فَيَمْكُثُ فِي الْآرْضِ ﴾ : ينتفع به أهلها.

﴿ كَذَٰلِكَ يَضْرِبُ اللهُ الْأَمْثَالَ ﴾ ۞: لإيضاح المشتبهات.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥): يقول: أنزل الحقّ من السماء فاحتمله (٦) القلوب بأهوائها؛ ذو اليقين على قدر يقينه، وذو الشكّ على قدر شكّه، فاحتمل الهوى باطلاً كثيراً أو جفاء، فالماء هو الحقّ، والأودية هي القلوب، والسيل هو الهوى، والزبد

١. أنوار التنزيل ١٨/١ه.

٣. أنوار التنزيل ٥١٨/١، والكشاف ٥٢٣/٢.

٥. تفسير القمئ ٣٦٢/١.

٢. المناقع ـ جمع منقع ـ: وهو المستنقع، أو البحر.

٤. الكشاف ٥٢٣/٢.

٦. المصدر: فاحتملته.

وخبث الحلية هو الباطل، والحلية والمتاع هو الحقّ. من أصاب الحلية والمتاع في الدين (١) انتفع به، وكذلك صاحب الحقّ يوم القيامة ينفعه. ومن أصاب الزبد وخبث الحلية في الدنيا لم ينتفع به، وكذلك صاحب الباطل يوم القيامة لا ينتفع به.

وفي كتاب الاحتجاج (٢) عن أميرالمؤمنين المؤلان قد بين الله قصص المغيرين فضرب مثلهم بقوله: «فأمّا الزبد فيذهب جفاء وأمّا ينفع الناس فيمكث في الأرض» فالزبد في هذا الموضع كلام الملحدين الذين أثبتوه في القرآن، فهو يضمحل ويبطل ويتلاشئ عند التحصيل. والذي ينفع الناس منه، فالتنزيل الحقيقيّ الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، والقلوب تقبله. والأرض في هذا الموضع فهي محل العلم وقراره. الحديث.

﴿ لِلَّذِينَ اسْتَجَابُوا ﴾ : للمؤمنين الّذين استجابوا.

﴿ لِرَبُّهِمُ الْحُسْنَىٰ ﴾: الاستجابة الحسنى.

﴿ وَالَّذِينَ لَمْ يَسْتَجِيبُوا لَهُ ﴾ : وهم الكفرة.

و «اللام» متعلّقة بِـ «يضرب» على أنّه جعل ضرب المثل لشأن الفريقين ضرب المثل لهما.

وقيل (٣): «للذين استجابوا» خبر «الحسنيّ» وهمي المثوبة أو الجنّة. «والّـذين لم يستجيبوا» مبتدأ خبره

﴿ لَوْ أَنَّ لَهُمْ مَا فِي الْآرْضِ جَمِيعاً ﴾: وهو على الأوّل كلام مبتدأ لبيان ما مآل غير المستجيبين.

﴿ وَمِثْلَهُ مَعَهُ لَاقْتَدَوْا بِهِ أُولَئِكَ لَهُمْ شُوءُ الْحِسَابِ ﴾ : وهو المناقشة فيه ، بأن يحاسب الرجل بذنبه ولا يُغفَر منه شيء.

٢. الاحتجاج ٢٧١/١.

١. تفسير الصافي ٢٥/٣: الدنيا،

٣. أنوار التنزيل ١٨/١٥.

وفي مجمع البيان (١): هو أن لا تُقبَل لهم حسنة ، ولا تُغفَر لهم سيّئة . وروي ذلك عن أبي عبدالله عليَّلا .

﴿ وَمَأْوَاهُمْ ﴾ : مرجعهم.

﴿جَهَنَّمُ وَبِئْسَ الْمِهَادُ﴾ ٢٠ المستقرّ. والمخصوص بالذمّ محذوف.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢) قال: يمهدون في النار.

﴿ اَفَمَنْ يَعْلَمُ آنَّمَا ٱنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ الْحَقُّ ﴾: فيستجيب،

﴿كُمَنْ هُوَ أَعْمَىٰ ﴾: عمى القلب، لا يستبصر فيستجيب.

و «الهمزة» لإنكار أن تقع شبهة في تشابههما بعد ما ضرب من المثل.

﴿ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُو الْآلْبَابِ ﴾ ۞: ذوو العقول المبرّأة عن مشايعة الإلف ومعارضة الوهم.

في شرح الآيات الباهرة (٣): نقل ابن مردويه ، عن رجاله ، بالإسناد إلى ابن عبّاس أنّه قال : إنّ قوله تعالى : «أفمن يعلم أنّما أنـزل إليك مـن ربّك الحـقّ» هـو عـليّ بـن أبـي طالب عليّه!

وذكر أبو عبدالله (٤) الحسين بن جبير الله في نخب المناقب قال: روينا حديثاً مسنداً عن أبي الورد الإمامي المذهب، عن أبي جعفر الله قال: قوله الله المنافض يعلم أنما أنزل إليك من ربّك الحقّ» هو علي بن أبي طالب الله و «الأعمى» هنا [هو] (٥) عدوّه. «وأولو الألباب» شيعته الموصوفون بقوله تعالى: «الذين يوفون بعهد الله ولا ينقضون الميثاق» المأخوذ عليهم في الذرّ بولايته ويوم الغدير.

وفي تفسير العيّاشي (٦): عن قصبة (٧)بن خالد قال: دخلت على أبي عبدالله للطِّلْإ فأذن

٢. تفسير القميّ ٣٦٣/١.

٤. تأويل الآيات الباهرة ٢٣١/١، ح٨.

٦. تفسير العيّاشي ٢٠٧/٢، ح ٢٥.

١. المجمع ٢٨٧٨.

٣. تأويل الآيات الباهرة ٢٣١/١، ح٧.

٥, من المصدر،

٧. المصدر: عقبة،

لي وليس هو في مجلسه، فخرج علينا من جانب البيت من عند نسائه وليس عليه جلباب. فلمّا نظر إلينا رحّب بنا(١)، ثمّ جلس.

ثمّ قال: أنتم أولو الألباب في كتاب الله، قال الله: «إنّما يتذكّر أولو الألباب».

عن أبي العبّاس (٢)، عن أبي عبدالله الليُّلِةِ قال: تفكّر ساعة خير من عبادة سنة، [قال الله:] (٣) «إنّما يتذكّر أولو الألباب».

﴿ الَّذِينَ يُوفُونَ بِعَهْدِ اللهِ ﴾ : ما عقدوه على أنفسهم من الاعتراف بربوبيّته حين قالوا : «بلئ». أو ما عهد الله عليهم في كتبه.

﴿ وَلَا يَنْقُضُونَ الْمِيثَاقَ ﴾ ٢ : ما وثقوه من المواثيق بينهم وبين الله وبين العباد. وهو تعميم بعد تخصيص.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤)؛ حدّ ثني أبي، عن محمّد بن الفضيل، عن أبي الحسن الله قال: إنّ رحم آل محمّد عليه معلّقة بالعرش تقول: اللهمّ صِل من وصلني واقطع من قطعني. وهي تجري في كلّ رحم. ونزلت هذه الآية في آل محمّد، وما عاهدهم عليه، وما آخذ عليهم من الميثاق في الذرّ من ولاية أميرالمؤمنين والأئمة الميثاق بعده، وهو قوله: «الذين يوفون» الآية.

﴿ وَالَّذِينَ يَصِلُونَ مَا آمَرَ اللهُ بِهِ أَنْ يُوصَلَ ﴾: من الرحم، وموالاة المؤمنين، والإيمان بجميع الأنبياء، ويندرج في ذلك مراعاة حقوق الناس.

وفي أصول الكافي (٥): الحسين بن محمّد، عن معلّى بن محمّد، عن الحسن بن علي أصول الكافي (١٠): الحسين بن محمّد، عن أبي عبدالله علي قال: سمعته علي الوشّاء، عن علي بن أبي حمزة، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله علي قال: سمعته يقول: إنّ الرحم معلّقة بالعرش تقول: اللهم صل من وصلني واقطع من قطعني. وهي رحم أل محمّد، وهو قول الله ﷺ: «الّذين» إلى قوله: «أن يوصل» و رحم كلّ ذي رحم.

المصدر: «قال: أحبّ لقاءكم» بدل «رحب بنا».

٢. تقسير العيّاشي ٢٠٨/٢، ح٢٦.

٥. الكافي ١٥١/٢، ح٧.

٤. تفسير القميّ ٣١٣/١.

عدّة من أصحابنا (١)، عن سهل بن زياد، عن ابن بكير (٢)، عن عمر بن يـزيد قـال: سألت أبا عبدالله عليه عن قوله الله على: «الّذين يصلون ما أمر الله به أن يوصل».

فقال: قرابتك.

عليّ بن إبراهيم (٣)، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن حمّاد بن عــثمان وهشام بـن الحكم ودرست بن أبي منصور، عن عمر بن يزيد قال: قلت لأبي عبدالله عليّه : «الّذين» إلى قوله: «أن يوصل».

فقال: نزلت في رحم أل محمّد ﷺ وقد يكون في قرابتك.

ثمّ قال: فلا تكوننّ ممّن يقول للشيء: إنّه في شيء واحد.

وفي الكافي (1): محمّد بن يحيئ ، عن أحمد بن محمّد ، عن عثمان بن عيسى ، عن سماعة بن مهران عن أبي عبدالله عليه قال: وممّا فرض الله تعالى أيضاً في المال [من] (٥) غير الزكاة قوله تعالى: «اللذين يصلون ما أمر الله به أن يوصل». والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي تفسير العيّاشي (٦): عن العلاء بن فضيل (٧)، عن أبي عبدالله للنَّالِمُ قال: الرحم معلّقة بالعرش تقول: اللهم صل من وصلني واقطع من قطعني. وهي رحم آل محمّد ورحم كلّ مؤمن، وهو قول الله ﷺ: «الّذين يصلون ما أمر الله به أن يوصل».

عن محمّد بن الفضيل (٨) قال: سمعت العبد الصالح يقول: «الّذين يصلون ما أمر الله به أن يوصل» قال: هي رحم آل محمّد معلّقة بالعرش تقول: اللهمّ صل من وصلني واقطع من قطعني. وهي تجري في كلّ رحم.

<sup>1.</sup> الكافي ١٥٦/٢، ح٧٧. وفيه: «عن أحمد بن أبي عبدالله عن ابن فضال» بدل «عن سهل بن زياد».

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: ابن أبي بكير. ٣٠. الكافي ١٥٦/٢، ح٢٨.

٤. الكافي ٤٩٨/٣، ح٨. ٥. من المصدر.

٦. تفسير العيّاشي ٢٠٨/٢، ح٢٧.

٧. كذا في المصدر، وجامع الرواة ٥٤٣/١. وفي النسخ: فضل.

تفسير العيّاشي ٢٠٨/٢، ح ٢٩. وفيه: محمّد بن الفضل.

عن الحسين بن موسئ (١) قال: روى أصحابنا قال: سُئِل أبو عبدالله لطَّلِلْ عـن قـول الله ﷺ عـن قـول الله ﷺ: «الَّذين يصلون ما أمر الله به أن يوصل».

فقال: هو صلة الإمام في كلّ سنة بما قلّ أو كثر.

ثمّ قال أبو عبدالله للتَّالِمُ : ما أريد (٢) بذلك إلّا تزكيتكم.

﴿ وَيَخْشُونَ رَبُّهُمْ ﴾ : وعيده عموماً.

﴿ وَيَخَافُونَ سُوءَ الْحِسَابِ ﴾ ٢٠: خصوصاً ، فيحاسبون أنفسهم قبل أن يُحاسَبوا.

وفي أصول الكافي (٣): محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن عليّ بن الحكم، عن صفوان الجمّال قال: وقع بين أبي عبدالله للطِّلِّ وبين عبدالله بن الحسن كلام حتّى وقعت الضوضاء بينهم، فاجتمع الناس، فافترقا عشيّتهما بذلك وغدوت في حاجة فإذا أنا بأبي عبدالله للطِّلِّ على باب عبدالله بن الحسن وهو يقول: يا جارية، قولي لأبى محمّد [يخرج](1).

قال: فخرج، فقال: يا أبا عبدالله، ما بكر بك؟

قال: إنِّي تلوت آية من كتاب الله ﷺ البارحة فأقلقتني.

قال: وما هي ؟

قال: قول الله ﷺ: «الّذين يصلون ما أمر الله به أن يوصل ويخشون ربّهم ويخافون سوء الحساب» فقال: صدقت، لكأنيّ لم أقرأ هذه الآية من كتاب [الله ﷺ](٥) فاعتنقا وبكيا.

وفي الكافي (٢٠): عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد، عن الحسن بن محبوب، عن جميل بن صالح، عن هشام بن أحمر. وعليّ بن إبراهيم، عن أبيه. ومحمّد بن

١. تفسير العيّاشي ٢٠٩/٢، ح٣٤. وفيه: الحسن بن موسى.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: وما أراد. ٣. الكافي ١٥٥/٢، ح٢٢.

٤. يوجد في المصدر مع المعقوفتين. ٥. من المصدر.

٦. الكافي ١٠٥٨، ح١٠.

إسماعيل، عن الفضل بن شاذان عن ابن أبي عمير، عن إبراهيم بن عبدالحميد، جميعاً عن سلمة (١) مولاة أبي عبدالله المثيلة قالت: كنت عند أبي عبدالله المثيلة حين حضرته الوفاة، فأغمي عليه، فلمّا أفاق قال: أعطوا الحسن بن علي بن الحسين - وهو الأفطس - سبعين ديناراً، وأعطوا فلاناً كذا [وكذا وفلاناً كذا وكذا الما كذا وكذا المناه ا

فقلت: أتعطى رجلاً حمل عليك بالشفرة؟

فقال: ويحكِ، أما تقرئين القرآن؟

قلت: بلئ.

قال: أما سمعت قول الله على: «الله ين يصلون» إلى قوله: «سوء الحساب».

قال ابن محبوب في حديثه: حمل عليك بالشفرة يريد أن يقتلك؟ فقال: أتريدين على أن لا أكون من الذين قال الله تبارك وتعالى: «اللذين ينصلون» إلى قوله: «سوء الحساب» نعم يا سلمة (٣)، إنّ الله خلق الجنّة وطيّبها وطيّب ريحها [وإنّ ريحها](٤) ليوجد من مسيرة ألفي عام، ولا يجد ريحها عاقّ ولا قاطع رحم.

وفي تفسير العيّاشي (٥): عن جابر، عن أبي جعفر الله عنه الوالدين وصلة الرحم يهونان الحساب. ثمّ تلا هذه الآية: «الّذين يصلون» إلى قوله: «سوء الحساب».

وفي مجمع البيان (٦): و روى الوليد بن أبان، عن أبي الحسن الرضا عليه قال: قلت له: هل على الرجل في ماله سوى الزكاة ؟

قال: نعم، أين ما قال الله: «والَّذين يصلون» الآية.

وفي كتاب معاني الأخبار (٧): أبي عليه ، قال: حدّثنا سعد بن عبدالله ، عن أحمد بن

٢. من المصدر.

٤. ليس في أ.

٦. المجمع ٢٨٩/٣.

١. المصدر: سالمة.

٣. المصدر: سالمة.

تفسير العيّاشي ۲۰۸/۲، ح ۲۸.

٧. المعاني /٢٤٦، ح ١.

محمّد، عن أبيه، عن محمّد بن يحيئ، عن حمّاد بن عثمان، عن أبي عبدالله عليَّلِا أنّه (١) قال الرجل: يا فلان، ما لك ولأخيك؟

وفي روضة الواعظين (٢): قال رسول الله عَيَّالَةُ: يا معشر المؤمنين (٧)، إيّاكم والزنا، فإنّ فيه ستّ خصال: ثلاث في الدنيا، وثلاث في الآخرة. أمّا الّتي في الدنيا، فإنّه يذهب البهاء، ويورث الفقر، وينقص العمر. وأمّا الّـتي في الآخرة، فإنّه يوجب سخط الربّ عَلَى وسوء الحساب، والخلود في النار.

وفي الكافي (^): الحسين بن محمّد، عن معلّى بن محمّد، عن الحسن بن عليّ، عن حمّاد بن عثمان قال: دخل رجل على أبي عبدالله عليه فشكا إليه رجلاً من أصحابه، فلم يلبث أن جاء المشكوّ إليه (١).

فقال له أبو عبدالله عليه : ما لفلان يشكوك؟

فقال له: يشكوني أنّي استقصيت منه حقّي.

١. ليس في أ، ب.

<sup>&</sup>quot;. ٣. ليس في المصدر.

٥. المدافة: المحاسبة الدقيقة.

٧. المصدر، أ، ب، ر: المسلمين.

٩. ليس في المصدر.

المصدر: زيادة «به».

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: فاستقضيت.

٤. المصدر: خافوا.

٦. روضة الواعظين ٤٦٢/٢.

٨. الكافي ١٠٠/٥ ـ ١٠١، ح١.

١٠. كذا في المصدر. وفي النسخ؛ فسمّي.

وفي تفسير العيّاشي (١): عن أبي إسحاق قال: سمعته يقول في «سوء الحساب»: لاتُقبَل حسناتهم، ويؤخذون بسيّثاتهم (٢).

عن هشام بن سالم (٣)، عن أبي عبدالله للسلط في قول الله: «يخافون سوء الحساب» [قال: تُحسَب عليهم السيّئات و [لا](٤) تُحسَب لهم الحسنات ](٥) وهو الاستقصاء.

عن هشام بن سالم (٦)، عن أبي عبدالله للسلط في قوله: «يخافون سوء الحساب» قال: الاستقصاء والمداقة.

وقال: تُحسَب عليهم السيّئات، ولا تُحسَب لهم الحسنات.

وفي مصباح الشريعة (٧): قال الصادق لله الله الله يكن للحساب مهولة (١) إلّا حياء العرض على الله وفضيحة (٩) هتك الستر على المخفيّات، لحقّ للمرء أن لا يهبط من رؤوس الجبال، ولا يأوي إلى عمران ولا يأكل ولا يشرب ولا ينام إلّا عن اضطرار متّصل بالتلف.

- ﴿ وَالَّذِينَ صَبَرُوا ﴾ : على ما تكرهه النفس ويخالفه الهوئ.
- ﴿ ابْتِغَاءَ وَجْهِ رَبِّهِمْ ﴾ : طلباً لرضاه ، لالرياء أو سمعة أو نحوهما .
  - ﴿ وَاقَامُوا الصَّلَاةَ ﴾: المفروضة.
  - ﴿ وَٱنْفَقُوا مِمَّا رَزَقْنَاهُمْ ﴾: بعض الَّذي وجب عليهم إنفاقه.
    - ﴿ سِرّاً ﴾: في السرّ، كمن لم يعرف به.
    - ﴿ وَعَلَانِيَةً ﴾: وفي العلانية، كمن عرف به.
- ﴿ وَيَدْرَوُونَ بِالْحَسَنَةِ السَّيِّئَةَ ﴾: ويدفعونها بها، فيجازون الإساءة بالإحسان. أو يتبعون الحسنة السيّئة، فتمحوها.

١. تفسير العيّاشي ٢١٠/٢، ح٣٧.

٣. تفسير العيّاشي ٢١٠/٢، ح٣٨.

٥. ليس في أ، ب، ر.

٧. مصباح الشريعة /٨٥.

٩. كذا في المصدر. وفي النسخ: فضيحته.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: ويؤخرون سيَّناتهم.

٤. من المصدر.

٦. تفسير العيّاشي ٢١٠/٢، ح ٣٩.

٨. المصدر: محولة.

وإنّه ما قبال رسول الله عَيَّالَةُ لأمير المؤمنين عَلِيَّةٌ على حدّ تأديب النباس، لا بأنّ لأمير المؤمنين علي (٥) سيّئات عملها.

﴿ أُولَٰئِكَ لَهُمْ عُقْبَى الدَّارِ ﴾ ﴿ عاقبة الدنيا، وما ينبغي أن يكون مآل أهلها، وهي الجنّة.

والجملة خبر الموصولات إن رُفِعت بالابتداء، وإن جُعِلت صفات «لأولي الألباب» فاستثناف بذكر ما استوجبوا بتلك الصفات.

﴿جَنَّاتُ عَدْنِ ﴾: بدل من «عقبي الدار». أو مبتدأ خبره

﴿ يَدْخُلُونَهَا ﴾: و «العدن» الإقامة ، أي جنّات يقيمون فيها. وقد مضى في شأنها أخبار.

وقيل (٢): هو بطنان الجنّة.

وفي كتاب الخصال (٧)، في احتجاج عليّ الله على الناس يوم الشورئ، قال: نشدتكم بالله، هل فيكم أحد قال له رسول الله ﷺ: من سَرّه أن يحيئ حياتي ويموت مماتي ويسكن جنّتي الّتي وعدني الله ربّي، جنّات عدن قضيب غرسه [الله] (١٨) بيده ثمّ قال له: كن فكان، فليوال عليّ بن أبي طالب وذرّيّته من بعده، فهم الأثمة وهم الأوصياء، أعطاهم الله علمي وفهمي، لا يدخلونكم في باب ضلال ولا يخرجونكم

١. تفسير القمئ ٣٦٤/١.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: مرحة.

٥. المصدر: زيادة «له».

٧. الخصال ٥٥٨/٢، ح ٣١.

٢. ليس في ب.

٤. ليس في المصدر.

٦. أنوار التنزيل ١٩/١ه.

٨. من المصدر،

من باب هدي، لا تعلّموهم فهم أعلم منكم، يزول الحقّ معهم أينما زالوا، غيري؟ قالوا: اللهمّ لا.

وعن عليّ عليّ الله الله بعض اليهود، فقال: أين يسكن نبيّكم من الجنّة ؟ قال: في أعلاها درجة وأشرفها مكاناً، في جنّات عدن.

قال: صدقت والله، إنَّه لبخطُّ هارون وإملاء موسى.

وفي أصول الكافي ("): عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسين بن سعيد، عن فضالة بن أيّوب، عن أبي المغراء، عن محمّد بن سلام، عن أبان بن تغلب قال: سمعت أبا عبدالله عليه يقول: قال رسول الله عليه من أراد أن يحيئ حياتي ويموت ميتتي ويدخل جنّة عدن الّتي غرسها الله بيده، فليوال (") علي بن أبي طالب عليه وليتول وليّه، وليعاد عدوّه، وليسلّم للأوصياء من بعده، فإنّهم عترتي من لحمي ودمي، أعطاهم الله فهمي وعلمي، إلى الله أشكو أمر أمّتي المنكرين (أ) لفضلهم، القاطعين فيهم صلتي، وأيم الله، ليقتلنّ (أ) ابني، لا أنالهم الله شفاعتي.

وفي كتاب من لا يحضره الفقيه (٦): في خبر بلال، عن النبيّ عَيَّيُنَ اللَّذي يلذكر فيه صفة الجنّة، قال: فقلت لبلال: هل وسطها غيرها؟

قال: نعم، جنّة عدن وهي في وسط الجنان، وأمّا جنّة عدن فسورها ياقوت أحمر وحصاها اللؤلؤ.

﴿ وَمَنْ صَلَحَ مِنْ آبَائِهِمْ وَآزُوَاجِهِمْ وَذُرَّيًاتِهِمْ ﴾: عطف على المرفوع في «يدخلون» وإنّما ساغ للفصل بالضمير الآخر. أو مفعول معه، والمعنى أنّه يلحق بهم من صلح من أهلهم وإن لم يبلغ مبلغ فضلهم، تبعاً لهم وتعظيماً لشأنهم. وهو دليل على أنّ الدرجة تعلو بالشفاعة، وأنّ الموصوفين بتلك الصفات يقترن بعضهم ببعض لِما بينهم من

٣. المصدر: فليتولُّ.

۲. الكافي ۲۰۹/۱ ح ٥.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: المنكرون.

٦. الفقيه ١٩٣/١، ح ٩٠٥.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: لتقتلل.

١. الخصال ٤٧٧/٢، ح ٤٠.

القرابة والوصلة في دخول الجنّة زيادة في أنسهم.

وفي التقييد بالصلاح دلالة على أنَّ مجرّد الأنساب لا ينفع.

وفي أصول الكافي (1): عليّ بن محمّد، عن سهل بن زياد، عن ابن محبوب، عن أبي أسامة، عن هشام. ومحمّد بن يحيئ، عن أحمد بن محمّد، عن ابن محبوب، عن هشام بن سالم، عن أبي حمزة، عن أبي إسحاق قال: حدّثني الثقة من أصحاب أميرالمؤمنين الله أنّهم سمعوا أميرالمؤمنين الله يقول في خطبة له: اللهم وإنّي لأعلم أن العلم لا يأرز (٢) كلّه ولا تنقطع موادّه (٣)، وأنّك لا تخلي أرضك من حجّة لك على خلقك، ظاهر ليس بالمطاع أو خائف مغمور، كيلا تبطل حجّتك ولا يضل أولياؤك بعد إذ هديتهم، بل أين هم وكم [هم ](٤)؟

أولئك الأقلون عدداً والأعظمون عند الله جلّ ذكره قدراً (٥)، المتّبعون لقادة الدين الأثمّة الهادين، الذين يتأدّبون بآدابهم وينهجون نهجهم، فعند ذلك يهجم بهم العلم (٢) على حقيقة الإيمان، فتستجيب أرواحهم لقادة العلم، ويستلينون (٧) من حديثهم ما استوعر (٨) على غيرهم، ويأنسون بما استوحش منه (٩) المكذّبون وأباه المسرفون.

أولئك أتباع العلماء، صحبوا أهل الدنيا بطاعة الله تبارك وتعالى وأوليائه (١٠)، ودانوا بالتقيّة على دينهم والخوف من عدوّهم، فأرواحهم معلّقة بالمحلّ الأعلى، فعلماؤهم وأتباعهم خرس صمت في دولة الباطل منتظرون لدولة الحقّ، وسيحقّ الله الحقّ بكلماته ويمحق الباطل. هاها، طوبئ لهم على صبرهم على دينهم في حال هدنتهم،

٢. كذا في المصدر، وفي النسخ؛ يأزر، ويأرز: يتقبض.

۱. الكافي ۲۳۵/۱، ح۳.

٣. كذا في المصدر، وفي النسخ: مراده.

٤. يوجد في نور الثقلين ١٠٥/٢، ح ٤٩٨ مع المعقوفتين.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: قدر. ٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: المعلم.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: ويستنبئون. ٨. استوعر، أي استصعب.

٩. كذا في المصدر. وفي النسخ: استوحشوا منهم.

١٠. كذا في المصدر. وفي النسخ: لأوليائه.

ويا شوقاه إلى رؤيتهم في حال ظهور دولتهم، وسيجمعنا الله وإيّاهم في جنّات عـدن «ومن صلح من آبائهم وأزواجهم وذرّيّاتهم».

وفي تفسير العيّاشي (١): عن الصادق الله أنّه سُئل عن الرجل المؤمن له امرأة مؤمنة يدخلان الجنّة، يتزوّج أحدهما الأخر؟

فقال: إنّ الله حكم عدل، إذا كان أفضل منها خيّره، فإن اختارها كانت من أزواجه. وإن كانت هي خيراً منه خيّرها، فإن اختارته كان زوجاً لها.

وفي كتاب الخصال (٢): عن موسئ بن إبراهيم [عن الحسن ] (٣)، عن أبيه رفعه (٤) بإسناده رفعه إلى رسول الله تَقَلِيلُهُ أنّ أمّ سلمة قالت له: بأبي أنت وأمّي، المرأة يكون لها زوجان فيموتان فيدخلان الجنّة، لأيّهما تكون؟

فقال: يا أمّ سلمة، تُخيّر أحسنهما خلقاً وخيرهما لأهله. يـا أمّ سلمة، إنّ حسـن الخلق ذهب بخير الدنيا والآخرة.

﴿ وَالْمَلَائِكَةُ يَدْخُلُونَ عَلَيْهِمْ مِنْ كُلِّ بَابٍ ﴾ : من أبواب المنازل.

قيل (٥): أو من أبواب الفتوح <sup>(٦)</sup> والتحف قائلين:

﴿ سَلَامٌ عَلَيْكُمْ ﴾ : بشارة بدوام السلامة .

﴿ بِمَا صَبَرْتُمْ ﴾: متعلّق بِ «عليكم». أو بمحذوف، أي هذا بما صبرتم. قيل (٧): لا بـ «سلام» فإنّ الخبر فاصل (٨). والباء للسببيّة، أو للبدليّة.

٢. الخصال ٤٢/١، ح٣٤.

١. عنه المجمع ٢١٠/٥.

٤. ليس في المصدر.

٣. من المصدر. ٥. أنوار التنزيل ٥١٩/١.

٦. الأظهر: «الفتوخ» بدل «الفتوح». والفتوخ، جمع الفتخ أو الفتخة.

والفتخ: كلُّ خلخال لا يصلصل. والفتخة: حلقة من ذهب أو فضَّة لا فصُّ لها تلبس في البنصر، كالخاتم.

٧. أنوار التنزيل ١٩/١ه.

٨. قوله: «لا بسلام، فإن الخبر فاصل» أي لا يتعلق «يـما صبرتم» يد «سلام» لوجود الفاصل بينهما وهـو

﴿ فَنِعْمَ عُقْبَى الدَّارِ ﴾ ٢٠ : وقرئ (١): «فنَعم» بفتح النون، والأصل «نَعِم» فسُكِّن العين بنقل كسرتها إلى الفاء وبغيره.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): حدّثني أبي ، عن حمّاد ، عن أبي بـصير ، عـن أبـي عبدالله لطائلًا قال: نزلت في الأثمة الله الشائل وشيعتهم الَّذين صبروا.

وحدَّثني (٣) أبي، عن ابن أبي عمير، عن جميل، عن أبي عبدالله التَّلِيرِ قال: نمحن صبرنا وشيعتنا أصبر منًا، لأنّا صبرنا بعلم وصبروا على ما لايعلمون.

حدَّثني أبي (٤)، عن الحسن بن محبوب، عن محمّد بن إسحاق، عن أبي جعفر عليًّا، عن النبئ ﷺ حديث طويل، يصف فيه حال المؤمن إذا دخل الجنان والغرف، وفيه: ثمّ يبعث الله له ألف ملك يهنّئونه بالجنّة ويزوّجونه بالحوراء (٥)، فينتهون إلى أوّل باب من جنانه، فيقولون للملك الموكّل بأبواب الجنان: استأذن لنا على وليّ الله، فإنّ الله قد بعثنا مهنّئين.

فيقول الملك الموكّل (٦): قفوا حتّى أقول للحاجب فيُعلِمه مكانكم.

قال: فيدخل الملك (٧) إلى الحاجب، وبينه وبين الحاجب ثلاث جنان، حتّى ينتهي إلى أوّل باب.

فيقول للحاجب: إنَّ على باب العرصة (٨) ألف ملك أرسلهم ربِّ العالمين، جاؤوا

يسلُّم عليكم ويكرمكم بصبركم. وما قاله المصنّف هو المشهور بين النحاة، لأنّ المصدر في حكم «أن مع الفعل» والفصل بين بعض الصلة وبعضها لا يجوز. وقال الرضيّ : أنا لا أرى منعاً من ذلك، وليس كلّ ما أوِّل شيء بكلمة حكم ما أوِّل به، فلا منع من تأويله بالحرف المصدريِّ من جهة المعنىٰ مع أنَّه لا يلزمه أحكامه. وكلام صاحب الكشّاف يؤيّد ما ذكره الرضيّ.

١. أنوار التنزيل ١٩/١ه.

٤. نفس المصدر ٢٤٦/١. ٣. تفسير القميّ ٣٦٥/١.

ه. المصدر: زيادة «قال».

٧. ليس في أ.

٢. تفسير القمئ ٣٦٥/١.

٦. ليس في المصدر.

٨. المصدر: الغرفة.

يهنّئون وليّ الله، وقد سألوا أن استأذن لهم عليه.

فيقول له الحاجب: إنّه ليعظم عليَّ أن استأذن لأحد على وليّ الله وهو مع زوجته. قال: وبين الحاجب وبين وليّ الله جنّتان، فيدخل الحاجب على القيّم.

فيقول له: إنَّ على باب العرصة (١) ألف ملك أرسلهم ربّ العالمين يهنّئون وليّ الله، فاستأذن [لهم](٢).

فيقوم القيّم إلى الخدّام، فيقول لهم: إنّ رسل الجبّار على باب العرصة، وهم ألف ملك، أرسلهم يهنّئون وليّ الله فأعلموه (٣) مكانهم.

قال: فيعلمونه الخدّام مكانهم.

قال: فيؤذن لهم، فيدخلون على وليّ الله وهو في الغرفة ولها ألف باب، وعلى كلّ باب من أبوابها ملك موكّل به. فإذا أذن للملائكة بالدخول على وليّ الله [ وهو في الغرفة ] (٤) فتح كلّ ملك بابه الذي قد و كلّ به، فيدخل كلّ ملك من باب من أبواب الغرفة فيبلّغونه رسالة الجبّار، وذلك قول الله تعالى: «والملائكة يدخلون عليهم من كلّ باب» يعنى من أبواب الغرفة «سلام عليكم بما صبرتم فنعم عقبى الدار».

وفي روضة الكافي (٥)، مثله سنداً ومتناً.

وفي الصحيفة السجّاديّة (٦)، في دعائه للتَّلِم في الصلاة على حملة العرش، قال للتَّلِم بعد أن عد أصنافاً من الملائكة: واللّذين يقولون: «سلام عليكم بما صبرتم فنعم عقبى الدار».

وفي تفسير العيّاشي (٧): عن الحسن بن محبوب، عن أبي و لاد، عن أبي عبدالله عليَّا الله عليَّا الله عليّا الله علي الله علي الله الله عليم حديث طويل، وفيه: ثمّ قال: إنّ طائفة من الملائكة عابوا ولد آدم في اللهّات

٢. من المصدر.

يوجد في ب، ر.

٦. الصحيفة السجادية: الدعاء الثالث ٣٦/.

١. المصدر: الغرفة.

٣. المصدر: فأعلمهم.

ه. الكاني ٥/٨٩\_٩٨، ح ٦٩.

٧. تفسير العيّاشي ٢١١١/٢، ح٤٢.

والشهوات، أعني لكم: الحلال ليس الحرام. قال: فأنف الله للمؤمنين من ولد آدم من تعيير الملائكة لهم. قال: فألقى الله في همم (١) أولئك الملائكة اللذّات والشهوات كي لا يعيبوا المؤمنين، فلمّا أحسّوا ذلك [من هممهم](٢) عجّوا إلى الله من ذلك فقالوا: ربّنا، عفوك عفوك، ردّنا إلى ما خلقتنا له واخترتنا عليه، فإنّا نخاف أن نصير في أمر مريج (٣). قال: فنزع الله ذلك [من هممهم](٤).

قال: فإذا كان يوم القيامة، وصار أهل الجنّة في الجنّة، استأذن أولئك الملائكة على أهل الجنّة في الجنّة في الجنّة في ويقولون لهم: «سلام أهل الجنّة فيؤذن لهم، فيدخلون عليهم [فيسلّمون عليهم ](٥) ويقولون لهم: «سلام عليكم بما صبرتم» [في الدنيا عن اللذّات والشهوات الحلال.

عن محمّد بن الهيثم (٢)، عن رجل، عن أبي عبدالله عليلاً: «سلام عليكم بما صبرتم» على الفقر في الدنيا ](٧) «فنعم عقبي الدار» قال: يعني الشهداء.

وفي كتاب جعفر بن محمّد الدوريستيّ (٨)، بإسناده إلى أبي ذرّ الله عن النبيّ الله قال: وما نال الفوز في القيامة إلّا الصابرون، إنّ الله يقول: «إنّما يوفّي الصابرون أجرهم بغير حساب» قال: «والملائكة يدخلون عليهم من كلّ باب سلام عليكم بما صبرتم فنعم عقبى الدار».

﴿ وَالَّذِينَ يَنْقُضُونَ عَهْدَ اللهِ ﴾ : قيل (٩): يعني مقابلي الأولين.

﴿ مِنْ بَعْدِ مِيثَاقِهِ ﴾ : من بعد ما أوثقوه به من الإقرار والقبول.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١٠٠): يعني في أميرالمؤمنين. وهو الّذي أخذ الله عليهم في الذرّ، وأخذ عليهم رسول الله ﷺ بغدير خمّ.

\_\_\_\_\_\_

١. كذا في المصدر. وفي النسخ: همّة.

٣. أمر مريج: مختلط أو ملتبس.

٦. تفسير العيّاشي ٢١١/٢، ح٤٣.

٨. نور الثقلين ١١٤، ٥٠١/٠ ح١١٤.

١٠. تفسير القمى ٣٦٣/١.

٢. من المصدر،

£و٥. من المصدر.

٧. من المصدر،

٩. أنوار التنزيل ٥١٩/١.

﴿ وَيَقْطَعُونَ مَا آمَرَ اللَّهُ بِهِ أَنْ يُوصَلَ ﴾ : من الرحم وغيرها.

﴿ وَيُفْسِدُونَ فِي الْأَرْضِ ﴾ : بالظلم وتهييج الفتن.

﴿ أُولَئِكَ لَهُمُ اللَّعْنَةُ وَلَهُمْ سُوءُ الدَّارِ ﴾ ٢ عذاب جهنّم. أو سوء عاقبة الدنيا، لأنّه في مقابلة «عقبي الدار».

وفي أصول الكافي (1): عدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد [ وعليّ بن إبراهيم، عن أبيه جميعاً ] (٢)، عن عمرو (٣) بن عثمان، عن محمّد بن عذافر، عن بعض أصحابهما (٤)، عن محمّد بن مسلم وأبي حمزة، عن أبي عبدالله، عن أبيه عليّ قال: قال عليّ بس الحسين عليّ : يا بُنيّ ، إيّاك ومصاحبة القاطع لرحمه، فإنّي (٥) وجدته ملعوناً في كتاب الله على فلا في نلاثة (٢) مواضع، قال: «الّذين ينقضون عهد الله» الآية.

وفي عيون الأخبار (٧)، بإسناده إلى الرضاع الله حديث طويل في تعداد الكبائر وبيانها عن كتاب الله، وفيه: عن الصادق الله : ونقض العهد وقطيعة الرحم، لأن الله تعالى يقول: «أولئك لهم اللعنة ولهم سوء الدار».

﴿ الله ﴾: وحده، لا يشاركه في البسط والقبض غيره.

﴿ يَبْسُطُ الرِّزْقَ لِمَنْ يَشَاءُ وَيَقْدِرُ ﴾ : يوسّعه ويضيّقه.

﴿ وَفَرحُوا ﴾: أي القاطعون.

وقيل (٨): أهل مكّة.

﴿ بِالْحَيَاةِ الدُّنْيَا ﴾: بما بسط لهم في الدنيا.

﴿ وَمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا فِي الْآخِرَةِ ﴾ : في جنب الآخرة.

٢. من المصدر.

۱. الكافي ۲۶۱/۲، ح۷.

٣. كذا في المصدر وجامع الرواة ٦٢٤/١. وفي النسخ: عمر.

غ. كذا في المصدر. وفي النسخ: أصحابه.

٦. كذا في المصدر، وفي النسخ: ثلاث.

٨. أنوار التنزيل ١٩/١ه.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: فأنه.

٧. العيون ٢٢٣/٢ ٢٢٤، ح٣٣.

﴿ إِلَّا مَنَاعٌ ﴾ ٢٠ : إلَّا متعة لا تدوم ، كعجالة الراكب و زاد الراعي.

والمعنى أنّهم اشتروا بما نالوا من الدنيا، ولم يصرفوه فيما يستوجبون بــه نــعيم الآخرة، واغترّوا بما هو في جنبه نزر قليل النفع سريع الزوال.

﴿ وَيَقُولُ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوْلَا ٱنْزِلَ عَلَيْهِ آيَةٌ مِنْ رَبِّهِ قُلْ إِنَّ اللهَ يُضِلُّ مَنْ يَشَاءُ ﴾: باقتراح الآيات بعد ظهور المعجزات.

﴿ وَيَهْدِي إِلَيْهِ مَنْ آنَابَ ﴾ ۞: أقبل إلى الحقّ ورجع عن العناد.

وهو جواب يجري مجرى التعجّب من قولهم، كأنّه قال: قل لهم: ما أعظم عنادكم، إنّ الله يضلّ من يشاء ممّن كان على صفتكم، فلا سبيل إلى اهتدائهم وإن أنزلت كلّ آية، ويهدي إليه من أناب بما جئت به بل بأدنى منه من الآيات.

﴿الَّذِينَ آمَنُوا﴾: بدل مِن «مَن». أو خبر مبتدأ محذوف.

﴿ وَتَطْمَئِنُ قُلُوبُهُمْ بِذِكْرِاللهِ ﴾: أنساً به، واعتماداً عليه، ورجاء منه. أو بـذكر رحـمته بعد القلق من خشيته. أو بذكر دلائله الدالة على وجوده ووحدانيته. أو بكلامه ـ يعني القرآن ـ الذي هو أقوى المعجزات.

وفي تفسير العيّاشي (١): عن خالد بن نجيح، عن جعفر بن محمّد عليَّكُ [في قوله: «ألا بذكر الله تطمئنّ القلوب»](٢)، وهو ذكر الله وحجابه.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): «اللّذين آمنوا» الشيعة، و «ذكر الله» أميرالمؤمنين والأثمّة اللَّذِينَ.

وحال الخبرين واحد لا اختلاف بينهما، لأنّ محمّداً عَيَّالِيَّةٌ والأَنْمَة لِلنَّكِيَّةُ واحـد فـي كونهم ذكرالله.

﴿ آلَا بِذِكْرِ اللَّهِ تَطْمَئِنُّ الْقُلُوبُ ﴾ ۞: تسكن إليه.

تفسير العيّاشي ٢١١/٢، ح ٤٤.

٢. من المصدر.

٤. تفسير القمئ ٣٦٥/١.

٣. من المصدر.

﴿الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ ﴾: مبتدأ خبره

﴿ طُويَىٰ لَهُمْ﴾: وهو فعلىٰ، من الطيب، قُلِبت ياؤه واواً لضمة ما قبلها، مصدر لطاب، كبشرىٰ وزلفيٰ.

ويجوز فيه الرفع والنصب (١)، كقولك: طيباً لك، وطيب لك. ولذلك قرئ ﴿ وَحُسْنُ مَا بِ ﴾ ﴿ وَحُسْنُ مَا بِ ﴾ ﴿ وَحُسْنُ مَا بِ الرفع والنصب.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (1): عن النبيّ عَيَّالِيُّ حديث طويل، وفيه يـقول عَيَّالِيُّ: دخلت الجنّة وإذا أنا بشجرة (٣)، لو أرسل طائر في أصلها ما دارها سبعمائة عام (٤)، وليس في الجنّة منزل إلّا وفيها فرع (٥) منها، فقلت: ما هذه يا جبرئيل ؟

فقال: هذه شجرة طوبئ، قال الله تعالى: «طوبي لهم وحسن مآب».

حدّثني أبى (٦)، عن الحسن بن محبوب، عن عليّ بن رئاب، عن أبي عبدالله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الحد من قال: «طوبئ» شجرة في الجنّة في دار أميرالمؤمنين صلوات الله عليه، وليس أحد من شيعته إلّا وفي داره غصن من أغصانها وورق من أوراقها، تستظلّ (٧) تحتها أمّة من الأمم.

وعنه (^) [قال ] (١٠): كان ﷺ بكثر تقبيل فاطمة ﷺ فأنكرت ذلك عائشة.

فقال رسول الله عَيَّا : يا عائشة ، إنّي لمّا أسري بي إلى السماء دخلت الجنّة ، فأدناني جبرئيل من شجرة طوبئ وناولني من ثمارها ، فأكلته فحوّل الله ذلك ماءً في ظهري . فلمّا هبطت إلى الأرض واقعت خديجة ، فحملت بفاطمة ، [وكلّما اشتقت إلى الجنة قبّلتها](١٠٠) ، وما قبّلتها قطّ إلّا وجدت رائحة شجرة طوبئ منها ، [فهي حوراء أنسيّة](١٠٠)

٣. المصدر: «شجرة» بدل «أنا بشجرة».

الرفع بأنّه مبتدأ و«لهم» خبره، أو خبر و«لهم» صلة. والنصب بأنّه مفعول فعل مقدّر، وهو «طابوا».

۲. تفسير القمئ ۲۰/۲ ـ ۱۱.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: شجر.

المصدر: تسعمائة سنة.
 تفسير القميّ ٣٦٥/١.

٧. المصدر: يستضلّ.

م. تفسير القمئ ٣٦٥/١.

٩. من المصدر.

١٠. ليس في المصدر.

١١. ليس في المصدر.

وأمّا ما رواه (۱) الشيخ أبو جعفر الطوسي على عن رجاله ، عن الفضل بن شاذان وكتبه في كتابه مسائل البلدان يرفعه إلى سلمان الفارسي على قال: دخلت على فاطمة على والحسن والحسين على يلعبان بين يديها ، ففرحت بهما فرحاً شديداً ، فلم ألبث حتى دخل رسول الله عَلَيْها .

فقلت: يا رسول الله، أخبرني بفضيلة هؤلاء لأزداد لهم حبّاً.

فقال: يا سلمان، ليلة أسري بي إلى السماء أدارني جبرئيل في سماوات وجنانه، فبينما أنا أدور في قصورها وبساتينها ومقاصيرها إذ شممت رائحة طيّبة، فأعجبتني تلك الرائحة.

فقلت: يا حبيبي، ما هذه الرائحة الَّتي غلبت على روائح الجنَّة كلُّها؟

فقال: يا محمّد، تفّاحة خلقها الله تبارك وتعالى بيده منذ ثلاثمائة ألف عام، ما ندري ما يريد بها!

فبينا أنا كذلك إذ رأيت ملائكة ومعهم تلك التفّاحة. [فقالوا: يا محمّد، ربّنا السلام يقرأ عليك السلام وقد أتحفك بهذه التفّاحة ](٢).

قال رسول الله عَلَيْهُ: فأخذت تلك التفاحة فوضعتها تحت جناح جبرئيل. فلما هبط بي إلى الأرض أكلت تلك التفاحة، فجمع الله ماءها في ظهري، فغشيت خديجة بنت خويلد فحملت بفاطمة من ماء التفاحة.

فأوحى الله على [إلى ](٣) أن قد وُلِد لك حوراء أنسية ، فزوّج النور من النور ـ فاطمة من على ـ فإنّى قد زوّجتها في السماء وجعلت خمس الأرض مهرها ، وستخرج فيما بينهما ذرّية طيّبة وهما سراجا الجنّة ـ الحسن والحسين ـ ويخرج من صلب الحسين أئمة يُقتَلون ويُخذَلون ، فالويل لقاتلهم وخاذلهم . فلا ينافي الخبر الذي قدّمناه ؛ لأنّه ليس في ذلك الخبر أن تلك التفّاحة من أيّ شجرة ، ويُحمَل على أنّها من شجرة طوبئ

١. تأويل الآيات ٢٣٦/١، ح١٦. ٢ و٣. من المصدر.

ليوافق الخبر الأوّل، وليس في الخبر الأوّل أنّه عليَّةِ أين أكلها، ويُحمَل على أنّه أكلها حين هبط ليتوافق الخبران.

وفي أصول الكافي (1): عنه ، عن أبيه ، عن عبدالله بن القاسم ، عن أبي بحسير ، عن أبي عبدالله طائلة قال : قال أميرالمؤمنين طائلة : فإن لأهل الدين علامات يُعرَفون بها : صدق الحديث ، وأداء الأمانة ، والوفاء بالعهد ، وصلة الأرحام ، ورحمة الضعفاء ، وقلة المراقبة للنساء ، أو قال : قلة الموافاة (٢) للنساء ، وبذل المعروف ، وحسن الخلق ، وسعة الخلق ، واتباع العلم وما يقرّب إلى الله الله الله الفي «طوبئ لهم وحسن مآب».

و «طوبى» شجرة في الجنّة، أصلها في دار النبيّ محمّد ﷺ. وليس مؤمن إلّا وفي داره غصن منها، لا يخطر على قلبه شهوة [شيء] (١) إلّا أتاه به ذلك. ولو أنّ راكباً مجدّاً سار في ظلّها مائة عام ما خرج منه، ولو طار من أسفلها غراب ما بلغ أعلاها حتّى يسقط [هرماً] (٤)، ألا ففي هذا فارغبوا. إنّ المؤمن من نفسه في شغل والناس منه في راحة، إذا جنّ عليه الليل افترش وجهه وسجد لله ﷺ بمكارم بدنه، يناجي الذي خلقه في فكاك رقبته، ألا فهكذا كونوا.

وفي عيون الأخبار (٥)، بإسناده إلى الرضا للسلام أنّه قال: ولقد حدّثني أبي، عن أبيه، عن أبيه، عن جدّه، عن أميرالمؤمنين صلوات الله عليه في «أ ب ت ث» قال: «الألف» آلاء الله. - إلى أن قال لللله الطاء» طوبئ للمؤمنين وحسن مآب،

وبإسناده (٢) إلى الرضا، عن أبيه، عن آبائه، عن الحسين بن علي الملك قال: قال رسول الله مَهَا الله عليّ، أنت المظلوم بعدي، وأنت صاحب شجرة طوبئ في الجنة؛ أصلها في دارك وأغصانها في دور (٢) شيعتك ومحبّيك. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

۱. الكافي ۲۳۹/۲، ح ۳۰.

٣ و٤. من المصدر.

٦. عيون الأخبار ٢٣٦/١ ٢٣٧، ح٦٣.

٢. المصدر: المؤاتاة، وهو الأصح.

٥. عيون الأخبار، ج ١ /٢٣٧، باب ٢٨ ح ٦٣.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: دار.

وفي كتاب الخصال (١): عن محمّد بن سالم، رفعه إلى أميرالمؤمنين صلوات الله عليه: تعلّموا تفسير أبجد. -إلى أن قال صلوات الله عليه: -وأمّا «حطّي» فالحاء: حطوط للخطايا عن المستغفرين في ليلة القدر وما نزل به جبرئيل مع الملائكة إلى مطلع الفجر. وأمّا الطاء: «فطوبئ لهم وحسن مآب» وهي شجرة غرسها الله تبارك وتعالى بيده ونفخ فيها من روحه، وأنّ أغصانها لتُرئ من وراء سور الجنّة، تنبت بالحلي والحلل، والثمار متدلّية على أفواههم.

عن أبي سعيد الخدري (٢) قال: قال رسول الله عَيَين : من رزقه الله حبّ الأثمّة من أهل بيتي فقد أصاب خير الدنيا والآخرة، فلا يشكّن أحد أنّه في الجنّة، فإنّ في حبّ أهل بيتي عشرين (٣) خصلة: عشرة منها في الدنيا وعشرة منها في الآخرة، فأمّا التي في الدنيا فالزهد والحرص على العلم. -إلى أن قال علي بعد تعدادها: - فطوبئ لهم (١) [و] لمحبّي أهل بيتي.

وفي احتجاج (٥) علميّ النيّلا يوم الشورئ على الناس، قال: نشدتكم بالله، هل فيكم أحد قال له رسول الله يَتَلِلاً: يا علميّ، إنّ الله خصّك بأمر وأعطاكه، ليس من الأعمال شيء أحبّ إليه ولا أفضل منه عنده: الزهد في الدنيا، فليس تنال منها شيئاً ولا تناله منك، وهو زينة الأبرار عند الله على يوم القيامة، فطوبئ لمن أحبّك وصدّق عليك، وويل لمن أبغضك وكذّب عليك [غيري] (١).

قالوا: اللهمّ لا.

[وفي هذا الاحتجاج (٧) أيضاً ](٨) [قال: نشدتكم بالله، هل فيكم أحد قال له

۲. الخصال ۱/۵۱۵، ح ۱.

٤. ليس في المصدر.

٦. من المصدر.

٨. من نور الثقلين ٥٠٥/٢، ح١٢٩.

۱. الخصال ۳۳۱/۱ ۳۳۲، ح۳۰.

٣. المصدر: عشرون.

٥. الخصال ٢/٥٥٦، ح ٣١.

٧. الخصال ٥٥٨/٢، ح ٣١.

رسول الله عَيَّيُهُ الله عَلَيْهُ اللهِ على اللهِ على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الم مؤمن إلا في داره غصن من أغصانها . غيري ؟

قالوا: اللهمّ لا.

عن أبي أمامة (٢) قال: قال رسول الله ﷺ: طوبئ لمن رآني ثمّ آمن بي، وطوبئ إثمّ طوبي إثمّ الله ﷺ عن أبي أمامة (٢) في الله على الله ع

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (٥)، بإسناده إلى مروان بن مسلم، عن أبي بصير قال: قال الصادق جعفر بن محمّد على الله عن الله على الله على الله عنه الهداية. يرغ قلبه بعد الهداية.

قيل له: جعلت فداك، وما طوبئ؟

قال: شجرة في الجنّة في دار عليّ بن أبي طالب للسلِّه . وليس من مؤمن إلّا وفي داره غصن من أغصانها، وذلك قول الله ﷺ: «طوبئ لهم وحسن مآب».

وبإسناده (۱) إلى أبي حمزة ، عن أبي جعفر الله عَلَيْهِ قال : قال رسول الله عَلَيْهُ : طوبئ لمن أدرك قائم أهل بيتي وهو يأتم به في غيبته قبل قيامه ، ويتولّى أولياءه ، ويعادي أعداءه ، ذلك من رفقائي وذو [ي](۱) مودّتي وأكرم أمّتي عليّ يوم القيامة .

وفي تفسير العيّاشي (^): عن عمرو بن شمر، عن جابر، عن أبي جعفر محمّد بن عليّ، عن أبيه، عن آبائه الليّي قال: بينما رسول الله عَيْرَ جالس ذات يـوم إذ دخـلت [عليه] أمّ أيمن وفي ملحفتها (١٠) شيء.

فقال لها رسول الله عَيْمَ إلله عَدَامً أيمن ، أي شيء في ملحفتك ؟

۲. الخصال ۲/۲۲٪، ح٦.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: إن.

٦. كمال الدين ٢٨٦/١، ح٢.

٨. تفسير العيّاشي ٢١١/٢ ٢١٢، ح ٤٥.

١٠. الملحفة: الملاءة الَّتي تلتحف بها المرأة.

١. من المصدر.

٣. من المصدر،

٥. كمال الدين ٣٥٨/٢، ح٥٥.

٧. من المصدر،

٩. من المصدر.

فقالت: يا رسول الله، فلانة بنت فلانة أملكوها (١) فنثروا عليها فأخذت [من نثارها شيئاً. ثمّ إنّ أمّ أيمن بكت.

فقال لها رسول الله عَيْنِين ما يبكيك؟

فقالت: فاطمة إ(٢) زوّجتها فلم يُنْثَر عليها [شيءٌ ](٢)!

فقال لها رسول الله عَيَّلُهُ: لا تبكين، فوالذي بعثني بالحق نبيّاً (٤) بشيراً ونذيراً، لقد شهد إملاك فاطمة جبرئيل وميكائيل وإسرافيل في ألوف من الملائكة، ولقد أمر الله طوبئ فنثرت عليهم من حللها وسندسها واستبرقها ودرّها وزمردها وياقوتها وعطرها، فأخذوا منه حتّى ما دروا ما يصنعون به، ولقد نحل الله طوبى في مهر (٥) فاطمة، فهى في دار عليّ بن أبي طالب.

عن أبي حمزة (٦)، عن أبي جعفر عليماً قال: طوبئ هي شجرة تخرج من جنّة عدن، غرسها ربّنا بيده.

عن أبي عبدالله (٧) عليه قال: إنّ المؤمن إذا لقي أخاه وتصافحا (٨)، لم تزل الذنوب تتحات (٩) عنهما ما داما متصافحين، كتحات الورق عن الشجر، فإذا افترقا، قال ملكاهما: جزاكما الله خيراً عن أنفسكما، فإن التزم كلّ واحد منهما صاحبه، ناداهما مناد: طبوبئ لكما وحسن مآب. وطبوبئ شجرة في الجنّة أصلها في دار أميرالمؤمنين عليه وفرعها في منازل أهل الجنّة. فإذا افترقا، ناداهما ملكان كريمان: أبشرا، يا وليّى الله، بكرامة الله والجنّة من ورائكما.

وفي كتاب ثواب الأعمال (١٠): عن أبي عبدالله عليِّ قال: من أطعم ثـ لاثة نـ فر مـن

۲,

٢. ليس في أ،ب، ر.

٤. ليس في المصدر،

٦. تفسير العيّاشي ٢١٢/٢، ٤٧.

٨. المصدر: فصافحاً.

١٠. المجمع ٢٩١/٣.

١. كذا في المصدر. وفي النسخ: ملكوها.

٣, من المصدر،

٥. كذا في المصدر، وفي النسخ: لمهر.

٧. تفسير العيّاشي ٢١٢/٢ ٢١٣٠ ح ٤٩.

٩. تحات الورق عن الشجر: تناثر.

المؤمنين، أطعمه الله من ثلاث جنان: ملكوت [السماء](١) الفردوس، وجنّة عـدن، وطوبئ هي شجرة من جنّة عدن غرسها ربّنا بيده.

وفي مجمع البيان (٢): وروى الحاكم أبوالقاسم الحسكانيّ بالإسناد، عن موسى بن جعفر، عن أبيه عن آبائه الملكيّ قال: شئل رسول الله ﷺ عن طوبئ.

[قال: شجرة أصلها في داري، وفرعها على أهل الجنّة.

ثمّ سُئل عنها مرّة أخرى، فقال: ](٣)في دار عليّ.

فقيل له في ذلك، فقال: إنَّ داري ودار عليٌّ في الجنَّة بمكان واحد.

﴿كَذَٰلِكَ ﴾: مثل ذلك، يعنى إرسال الرسل قبلك.

﴿ أَرْسَلْنَاكَ فِي أُمَّةٍ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهَا ﴾: تقدّمتها (٤٠).

﴿ أُمَّمُ ﴾: أرسلوا إليهم، فليس ببدع إرسالك إليها.

﴿ لِتَتْلُو عَلَيْهِمُ الَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ ﴾ : لتقرأ عليهم الكتاب الَّذي أوحينا إليك.

﴿ وَهُمْ يَكُفُرُونَ بِالرَّحْمٰنِ ﴾: وحالهم أنّهم يكفرون بالبليغ الرحمة ، الّذي أحاطت بهم نعمته ووسعت كلّ شيء رحمته ، فلم يشكروا نعمته ، وخصوصاً ما أنعم عليهم بإرسالك إليهم وإنزال القرآن الذي هو مناط المنافع الدينيّة والدنيويّة عليهم .

وقيل (٥): نزلت في مشركي مكّة حين قيل لهم: اسجدوا لِـلرحـمان، فـقالوا: ومـا الرحمان (٢)؟

﴿ قُلُّ هُوَ رَبِّي ﴾ : أي الرحمان خالقي ، ومتولِّي أمري.

﴿ لَا إِلَّهُ إِلَّا هُوَ ﴾: لامستحتى للعبادة سواه.

﴿ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ ﴾ : في نصرتي عليكم.

٣. من المصدر.

٢. ثواب الأعمال /١٦٥، ح١.

١. ليس في أ، ب، ر.

٤. أ، ب: تقدّمها.

ه. أنوار التنزيل ٥٢٠/١.

آ. فالمعنى: يكفرون بإطلاق هذا الإسم عليه تعالى، أي ينكرون إطلاقه عليه.

﴿ وَاِلَيْهِ مَنَابِ﴾ ۞: مرجعي ومرجعكم، فيثبّتني عملي مجاهدتي ومصابرتي ويعاقبكم على مخالفتي.

﴿ وَلَوْ أَنَّ قُرْآناً سُيِّرَتْ بِهِ الْجِبَالُ ﴾ : شرط حُذف جوابه ، والمراد منه تعظيم شأن القرآن أو المبالغة في عناد الكفرة وتصميمهم ، أي ولو أنّ كتاباً زُعزعت به الجبال عن مفارّها .

﴿ اَوْ قُطِّعَتْ بِهِ الْأَرْضُ ﴾: تصدّعت من خشية الله عند قراءته. أو شقّقت، فـجُعلت أنهاراً وعيوناً.

﴿ أَوْ كُلِّمَ بِهِ الْمَوْتَىٰ ﴾: فتسمع وتجيب عند قراءته لكان هذا القرآن، لأنّه الغاية في الإعجاز، والنهاية في التذكير والإنذار، أو لَمَا آمنوا به، كقوله: «ولو أنّنا نـزّلنا إليهم الملائكة» الآية (١٠).

وقيل (٢): إنّ قريشاً قالوا: يا محمّد، إن سَرّك أن نتّبعك فسيّر بقرآنك الجبال عن مكّة حتّى تتّسع لنا، فنتخذ فيها بساتين وقطائع. أو سخّر لنا به الربح لنركبها ونتّجر إلى الشام. أو ابعث لنا قصيّ بن كلاب وغيره من آبائنا، ليكلّمونا فيك. فنزلت. وعلى هذا فتقطيع الأرض قطعها بالسير.

وقيل (٣): الجواب مقدّم، وهو قوله: «وهم يكفرون بالرحمٰن» وما بينهما اعتراض. و تذكير «كلّم» خاصّة (٤) لاشتمال الموتئ على المذكّر الحقيقيّ.

وفي أصول الكافي (٥): محمّد بن يحيئ، عن أحمد بن أبي زاهر أو (٦) غيره، عن محمّد بن حمّاد، عن أبي الحسن محمّد بن حمّاد، عن أبراهيم، عن أبيه، عن أبي الحسن الأوّل النبي قال: قلت له: جعلت فداك، أخبرني عن النبي عَيَالُهُ ورث النبيّين كلّهم؟

قال: نعم.

٢ و٣. أنوار التنزيل ٥٢٠/١. .

ه. الكافي ٢٢٦/١، ح٧.

١. من أنوار التنزيل ٥٢٠/١.

أي تذكيره دون «قطعت» و «سيرت».

٦. في النسخ: و.

قلت: من لدن أدم حتى انتهى إلى نفسه ؟

قال: ما بعث الله نبيًّا إلَّا ومحمَّد ﷺ أعلم منه.

قال: قلت: إنَّ عيسى ابن مريم النِّيلَةِ كان يحيي الموتئ بإذن الله.

قال: صدقت.

وسليمان بن داود كان يفهم منطق الطير، وكان رسول الله ﷺ يقدر على هذه المنازل؟

قال: فقال: إنّ سليمان بن داود قال للهدهد حين فقده وشكّ في أمره: «فقال ما لي لا أرى الهدهد أم كان من الغائبين» حين فقده وغضب عليه، فقال: «لأعذّبنه عذاباً شديداً أو لأذبحنه أو ليأتيني بسلطان مبين». وإنّما غضب لأنّه كان يدلّه على الماء. فهذا وهو طائر قد أعطي ما لم يُعطَ سليمان، وقد كانت الربح والنمل والإنس والجنّ والشياطين [و] (١) المردة له طائعين، ولم يكن يعرف الماء تحت الهواء، وكان الطير يعرفه، وإنّ الله يقول في كتابه: «ولو أنّ قرآناً» الآية، وقد ورثنا نحن هذا القرآن [الذي] (١) فيه سا تُسيَّر به الجبال، وتُقطَّع به البلدان وتحيئ به الموتئ، ونحن نعرف الماء تحت الهواء. وإنّ في كتاب الله لآيات ما يراد بها أمر إلّا أن يأذن الله به، مع ما قد يأذن الله ممما كتبه الماضون (١) جعله الله لنا في أمّ الكتاب. إنّ الله يقول: «وما من غائبة في السماء والأرض الماضون (١) جعله الله لنا في أمّ الكتاب. إنّ الله يقول: «وما من غائبة في السماء والأرض المطفانا الله ﷺ وأو رثنا هذا الكتاب فيه تبيان كلّ شيء.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): قال: لو كان شيء من القرآن كذلك، لكان هذا.

﴿ بَلْ شِهِ الْأَمْرُ جَمِيعاً ﴾ : بل لله القدرة على كلّ شيء.

وهو إضراب عمّا تضمّنته «لو» من معنى النفي (٥)، أي بل الله قادر على الإتيان بما

١. يوجد في المصدر مع المعقوفتين. ٢. من المصدر.

٣. كذا في المصدر، وفي النسخ: المأمنون. ٤. تفسير القميّ ٣٦٥/١.

٥. قوله: «وهو إضراب عمّا تضمّنته لو من معني النفي» إذ يُفهَم منها أنّه لم يوجد قـرآن كـذلك فكأنّـه قـيل:

اقترحوه من الآيات، لكنّ الإرادة لم تتعلّق بذلك لعلمه بأنّه لا تلين له شكيمتهم. قيل (١): ويؤيّد ذلك قوله:

﴿ أَفَلَمْ يَيْأُسِ الَّذِينَ آمَنُوا ﴾ : عن إيمانهم مع ما رأوا من أحوالهم.

وقيل (٢): أي أفلم يعلم. وهو لغة قوم من النخع.

وقيل (٣): إنّما استُعمِل اليأس بمعنى العلم؛ لأنّه مسبّب عن العلم، فـإنّ المـيؤوس عنه لا يكون إلّا معلوماً (٤).

وفي مجمع البيان (٥): قرأ عليّ وعليّ بن الحسين وجعفر بـن مـحمّد اللَّهِ : «أفـلم يتبيّن».

وقيل ٢٦٠: تُنسَب هذه القراءة إلى جماعة من الصحابة والتابعين، وهو تفسيره.

﴿ أَنْ لُو يَشَاءُ اللهُ لَهَدَى النَّاسَ جَمِيعاً ﴾: معناه نفي هدئ بعض الناس لعدم تعلَّق المشيئة باهتدائهم.

وهو على الأوّل متعلّق بمحذوف؛ تقديره: أفلم ييأس الّذين آمنوا عن إيمانهم علماً منهم أن لو يشاء الله لهدى الناس جميعاً [أو بِـ«آمنوا»]().

﴿ وَلَا يَزَالُ الَّذِينَ كَفَرُوا تُصِيبُهُمْ بِمَا صَنَعُوا ﴾ : مِن الكفر وسوء الأعمال.

﴿ قَارِعَةٌ ﴾ : داهية تقرعهم وتقلعهم وتهدمهم.

﴿ أَوْ تَحُلُّ قَرِيبًا مِنْ دَارِهِمْ ﴾ : فيفزعون منها، ويتطاير إليهم شرورها.

وقيل (٨): الآية في كفّار مكّة لايزالون مصابين بـما صنعوا بـرسول الله ﷺ، فإنّه

٤. لأنَّ اليأس عن حصول الشيء لا يكون إلَّا بعد العلم به، لأنَّ اليأس عنه هو اعتقاد عدم حصوله.

٦. أنوار التنزيل ٩٢٠/١.

٥. المجمع ٢٩٢٨٣.

٨. أنوار التنزيل ٢١/١ه.

٧. من أنوار التنزيل ٥٢٠/١.

كان عَيِّلَةً لايزال يبعث السرايا عليهم فتغير (١) حواليهم وتختطف مواشيهم. وعلى هذا يجوز أن يكون تحلّ خطاباً للرسول عَيِّلًا، فإنّه حلّ بجيشه قريباً من دارهم عام الحديبيّة.

﴿ حَتَّى يَأْتِيَ وَعْدُ اللهِ ﴾ : القيامة . أو الموت. أو فتح مكّة.

﴿إِنَّ اللهَ لَا يُخْلِفُ الْمِيعَادَ ﴾ ٢ : الامتناع الكذب في كلامه.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر المليّة في قوله: «ولا يزال الذين كفروا تصيبهم بما صنعوا قارعة» وهي النقمة. «أو تحلّ قريباً من دارهم» فتحلّ بقوم غيرهم فيرون ذلك ويسمعون به، والذين حلّت بهم عصاة كفّار مثلهم ولا يتّعظ بعضهم ببعض، ولن يزالوا كذلك «حتّى يأتي وعد الله» الذي وعد المؤمنين من النصر ويخزي الله الكافرين.

﴿ وَلَقَد اسْتُهْزِئَ بِرُسُلٍ مِنْ فَبْلِكَ فَامْلَيْتُ لِللَّذِينَ كَفَرُوا ثُمَّ اَخَدْتُهُمْ ﴾: تسلية للرسول ﷺ ووعيد للمستهزئين به والمقترحين عليه.

و «الإملاء» أن يُترَك ملاوة (٣) من الزمان في دعة وأمن.

وفي تفسير على بن إبراهيم (٤): أي طوّلت لهم الأمل، ثمّ أهلكتهم.

﴿ فَكَيْفَ كَانَ عِقَابٍ ﴾ ۞: أي عقابي إيّاهم.

﴿ أَفَمَنْ هُوَ قَائِمٌ عَلَىٰ كُلِّ نَفْسٍ ﴾: رقيب عليها، حافظ

﴿ بِمَا كَسَبَتْ ﴾ : من خير أو شرّ، لا يخفيٰ عليه شيء من أعمالهم، ولا يفوت عنده شيء من جزائهم.

والخبر محذوف، تقديره:كمن ليس كذلك. أو لم يوحدوه.

وفي أصول الكافي (٥): عليّ بن محمّد، مرسلاً عن أبي الحسن الرضا للله قال: اعلم

أغار عليهم: دفع عليهم الخيل وأوقع بهم.
 ٢٠ تفسير القميّ ٢٦٥/١-٣٦٦.

٣. قال في الصحاح: أقمت بهذه ملاوة وملاءة، أي حيناً وبرهة.

٤. تفسير القميّ ٢٦٦/١. ٥. الكافي ٢٦٦/١ ـ ٢٢.

علّمك الله الخير، أنّ الله تبارك وتعالى قديم. \_إلى أن قال: \_وهو قائم، ليس على معنى انتصاب وقيام على ساق في كَبَد (١) كما قامت الأشياء، ولكن قائم يخبر أنّه حافظ، كقول الرجل: القائم بأمر [نا](٢) فلان. والله هو القائم «على كلّ نفس بما كسبت». والقائم أيضاً في كلام الناس: الباقي، والقائم أيضاً يخبر [عن](٢) الكفاية، كقولك للرجل: قم بأمر [بني ](٤) فلان، أي أكفهم. والقائم منّا قائم على ساق، فقد جمعنا الاسم ولم يجتمع المعنى.

وفي عيون الأخبار (٥): حدّثنا عليّ بن أحمد بن [محمّد بن ] (٦) الدقّاق ﷺ، قال: حدّثنا محمّد بن يعقوب الكلينيّ قال: حدّثنا عليّ بن محمّد المعروف بعلّان (٧)، عن محمّد بن عيسئ، عن الحسين بن خالد (٨)، عن أبي الحسن الرضاع الله أنّه قال: اعلم، علّمك الله الخير. وذكر نحوه.

﴿ وَجَعَلُوا شِهِ شُركَاءَ ﴾: استثناف. أو عطف (٩) على «كسبت» إن جُعلت «ما» مصدريّة ، أو «لم يوحّدوه» المقدّر [و «جعلوا» عطف عليه ] (١٠) ، ويكون الظّاهر فيه موضع المضمر للتنبيه على أنّه المستحقّ للعبادة ، وقوله : «قُلْ سَمُّوهُمْ» تنبيه على أنّ هؤلاء الشركاء لا يستحقّونها ، والمعنى صفوهم فانظروا ، هل لهم ما يستحقّون به العبادة ويستأهلون الشركة ؟

١. الكبد: المشقّة والعناء.

٣\_٥. من المصدر،

٥. العيون ١٢٠/١، ح ٥٠.

٦. من المصدر.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: بقلان.

٨. كذا في المصدر وجامع الرواة ٢٣٨/١. وفي النسخ: الحسن بن خالد.

٩. قيل: الاستثناف لا يكون بالواو، فكيف جعل «وجعلوانه شركاء» استثنافاً ؟ قلنا: الاستئناف على نوعين:
 أحدهما المعتبر عند النحاة ما يكون مسبوقاً بواو الاستئناف بأن يكون كلاماً مستقلًا.

١٠. من المصدر. يعني العطف يحتمل وجهين: أحدهما أن يكون «جعلوا» عطفاً على «كسبت» بأن يكون بمعنى الكسب، وجعل بمعنى الجعل، عطف المصدر على المصدر حقيقة، أو يكون هاهنا جملة مقدرة وهي «لم يوخدوه» ويكون «جعلوا لله شركاء» للتنبيه على أن الألوهيّة موجب لاستحقاق العبادة، وأيضاً للنداء على فساد مالهم بأنهم جعلوا الجماد شركاء للذات المقدّسة الجامع لجميع الكمالات.

﴿ أَمْ تُنَبِّنُونَهُ ﴾ : بل أتنبِّنونه.

وقرىٰ (١): «تنبئونه» بالتخفيف.

﴿ بِمَا لَا يَعْلَمُ فِي الْأَرْضِ ﴾: بشركاء يستحقّون العبادة لا يعلمهم. أو بصفات لهم يستحقّونها لأجلها لا يعلمها وهو العالم بكلّ شيء، فإذا لم يعلمهم لم يكونوا شيئاً يتعلّق به العلم، والمراد: نفى أن يكونوا له شركاء.

﴿ أَمْ بِظَاهِرٍ مِنَ الْقَوْلِ ﴾ : أم تسمّونهم شركاء بظاهر من القول من غير حقيقة واعتبار معنى ،كتسمية الزنجي كافوراً .

وهذا احتجاج بليغ على أسلوب عجيب ينادي على نفسه بالإعجاز (٢).

﴿ بَلْ زُيِّنَ لِلَّذِينَ كَفَرُوا مَكْرُهُم ﴾: تمويههم، فتخيّلوا أباطيل ثمّ خالوها حقّاً. أو كيدهم للإسلام بشركهم.

﴿ وَصُدُّوا عَنِ السَّبِيلِ ﴾ : سبيل الحقّ.

وقرأ (٣) ابن كثير ونافع وأبوعمرو وابن عامر «وصَدُّوا» بالفتح، أي وصدُّوا الناس عن الإيمان.

و قرئ (٤) بالكسر، و «صدٌّ» بالتنوين.

﴿ وَمَنْ يُظْلِلُ اللَّهُ ﴾ : يخذله .

﴿ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ ﴾ ۞: يوفَّقه للهدئ.

١. أنوار التنزيل ٥٢١/١.

Y. قوله: «وهذا احتجاج بليغ» النع، فقوله تعالى: «أفمن هو قائم على كلّ نفس بما كسبت» حجّة على نفي الشريك، لأنه ليس كذلك. وقوله تعالى: «قل سمّوهم» احتجاج آخر، إذ يدلّ على أن ليس للشركاء صفة يستحقّون بها العبادة والتسمية بالإله. وقوله تعالى: «أم تنبّئونه بما لا يعلم في الأرض» حجّة ثالثة على نفي الشرك، لأنه ليس كذلك، إذ لو كان لعلمه الله لأن علمه محيط بالأشياء. وقوله تعالى: «أم بظاهر من القول» حجّة رابعة، إذ معناه: أن أخذهم الشركاء ليس ممّاله حقيقة، بل مجرّد أمر ظاهر خالٍ عن المعنى. وإيراده هذه الحجج بهذه العبارات الوجيزة من أعجب الأساليب.

٣ و٤. أنوار التنزيل ٥٢١/١.

﴿ لَهُمْ عَذَابٌ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا ﴾ : بالقتل والأسر، وسائر ما يصيبهم من المصيبات.

- ﴿ وَلَعَذَابُ الْآخِرَةِ اَشَقَّ ﴾ : لشدّته ودوامه.
- ﴿ وَمَا لَهُمْ مِنَ اللهِ ﴾ : من عذابه . أو من رحمته .
  - ﴿مِنْ وَاقِ﴾ ۞: حافظ.
- ﴿ مَثَلُ الْجَنَّةِ الَّتِي وُعِدَ الْمُتَّقُونَ ﴾ : صفتها الَّتي هي مثل في الغرابة.

وهو مبتدأ خبره محذوف عند سيبويه، أي فيما قصصنا عليكم مثل الجنّة.

وقيل (١): خبره ﴿ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ ﴾ : [على طريقة قولك : صفة زيد أسمر (٢)، أو على زيادة أو على حذف موصوف، أي مثل الجنّة جنّة تجري من تحتها الأنهار ](٣) أو على زيادة المثل. وهو على قول سيبويه حال (٤) من العائد المحذوف، أو من الصلة.

- ﴿ أَكُلُّهَا دَائِمٌ ﴾ : لا ينقطع ثمرها.
- ﴿ وَظِلُّهَا ﴾ : أي وظلُها كذلك لا ينسَخ ، كما يُنسَخ في الدنيا بالشمس.
  - ﴿ تِلْكَ ﴾: أي الجنَّة الموصوفة.
  - ﴿ عُقْبَى الَّذِينَ اتَّقَوْا ﴾ : مآلهم ومنتهىٰ أمرهم.
- ﴿ وَعُقْبَى الْكَافِرِينَ النَّارُ ﴾ ﴿ وَعَير. وفي ترتيب النظمين (٥) إطماع للمتقين، وإقناط للكافرين.

١. أنوار التنزيل ٥٣١/١.

٢. فإن المراد منه: أن صفته هو الأسمر بعينه، لا أن الأسمر صادق عليها، كما يقال: إن زيداً أسمر. والمراد: أن حال الجنة هو بعينه مفهوم تجري من تحتها الأنهار، لا أن «تجري من تحتها الأنهار» صادق على حال الجنّة.
 ٣. ليس في ب.

٤. قوله: «وهو على قول سيبويه حال» الخ، إذا كان «مثل الجنّة» مبتدأ خبره محذوف، ويكون «تجري من تحتها الأنهار» حالاً من الضمير المحذوف العائد إلى الموصول، أي مثل الجنّة التي وُعِد بها المتّقون حال كونها تجري من تحتها الأنهار. والأولى أن يقال: إنّ الجملة استئناف، فكأنّ سائلاً قال: ما حال تلك الجنّة؟ فأجيب: تجري من تحتها الأنهار.

ه. أي في ذكر «تلك عقبى الذين اتقوا رعقبى الكافرون النار» بعد قوله تعالىٰ: «مثل الجنّة» الإطماع والإقناط
المذكوران إذ يُفهَم من «تلك عقبى الذين اتّقوا» مع المغابل الآخر أنّ الجنّة للذين اتّقوا دون الكافرين، وأنّ
النار عقبى لهم دون الذين اتّقوا.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): أي عاقبة ثوابهم النار.

قال أبو عبدالله على إن ناركم هذه جزء من سبعين جزءً من نار جهنّم، وقد أطفئت سبعون مرّة بالماء ثمّ التهبت، ولولا ذلك ما استطاع [آدميّ ] (٢) أن يطفئها، وأنّها ليؤتى بها يوم القيامة حتّى توضع على النار، فتصرخ صرخة لا يبقى ملك مقرّب ولا نبيً مرسل إلّا جئا (٣) على ركبتيه فزعاً من صرختها.

﴿ وَالَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ يَفْرَحُونَ بِمَا أَنْزِلَ اِلَيْكَ ﴾: قيل (١): يعني المسلمين من أهل الكتاب كابن سلام وأصحابه ومن آمن من النصارئ، وهم شمانون رجلاً: أربعون بنجران، وثمانية باليمن، واثنان وثلاثون بالحبشة. أو عامّتهم، فإنّهم كانوا يفرحون بما يوافق كتبهم.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥): وفي رواية أبي الجارود، [عن أبي جعفر عليّه ] (١): أي يفرحون (٧) بكتاب الله إذا يتلئ عليهم، وإذا تلوه تنفيض أعينهم دمعاً من الفزع والحزن، وهو علىّ بن أبي طالب.

﴿ وَمِنَ الْاَحْزَابِ ﴾ : يعني كفرتهم اللذين تحرّبوا على رسول الله عَيَالَيُهُ بالعداوة، ككعب بن الأشرف وأصحابه، والسيّد والعاقب وأشياعهما.

﴿ مَنْ يُنْكِرُ بَعْضَهُ ﴾ : وهو ما يخالف شرائعهم. أو ما يوافق ما حرّفوه منها.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٨): وفي قراءة ابن مسعود: «والذي أنزل إليك الكتاب هو الحقّ ومن يؤمن به» أي عليّ بن أبي طالب يؤمن به «ومن الأحزاب من ينكر بعضه» أنكروا (٩) من تأويله ما أنزله في عليّ وآل محمّد وآمنوا ببعضه، فأمّا المشركون فأنكروه كلّه أوّله وآخره وأنكروا أنّ محمّداً رسول الله.

٢. من المصدر.

٤. أنوار التنزيل ٥٢٢/١.

٦. ليس من المصدر.

٨. تفسير القميّ ٣٦٦٧١.

١. تفسير القميّ ٣٦٧١.

٣. جثا الرجل: جلس على ركبتيه.

٥. تفسير القميّ ٣٦٦/١.

٧. المصدر: فرحوا.

٩. كذا في المصدر. وفي النسخ: أنكر.

﴿ قُلْ إِنَّمَا أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدَ اللهَ وَلَا أُشْرِكَ بِهِ ﴾ : جواب للمنكرين ، أي قل لهم : إنّي أمرت فيما أنزل إليّ بأن أعبد الله وأوحّده ، وهو العمدة في الدين ، ولا سبيل لكم إلى إنكاره . ﴿ إِلَيْهِ اَدْعُو ﴾ : لا إلى غيره .

وقيل (١): يعني هذا هو القدر المتّفق عليه بين الأنبياء، وأمّا ما عدا ذلك من التفاريع فممّا يختلف بالأعصار والأمم، فلا معنىٰ لإنكاركم المخالفة فيه.

﴿ وَالَّيْهِ مَآبِ ﴾ ٢٠: وإليه مرجعي لاإلى غيره.

وقرئ (٢): «لا أشرك» بالرفع على الاستثناف.

﴿ وَكَذَٰلِكَ ﴾ : ومثل هذا الإنزال المشتمل على أصول الديانات المجمع عليها.

﴿ أَنْزَلْنَاهُ حُكُماً ﴾: يحكم في القضايا والوقائع بما تقتضيه الحكمة.

﴿ عَرَبِيّاً ﴾: مترجماً بلسان العرب ليسهل لهم فهمه وحفظه. وانتصابه على الحال ٣٠٠).

﴿ وَلَئِنِ اتَّبَعْتَ أَهْوَاءَهُمْ ﴾: الَّتي يدعونك إليها، كتقرير دينهم، والصلاة إلى قبلتهم بعدما حُوّلتَ عنها.

﴿بَعْدَ مَا جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ ﴾: بنسخ ذلك.

﴿ مَا لَكَ مِنَ اللَّهِ مِنْ وَلِيٌّ ﴾ : ينصرك.

﴿ وَلَا وَاقِ ﴾ ٢ : يمنع العقاب عنك. وهو حسم لأطماعهم، وتهييج للمؤمنين على الثبات في دينهم.

﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا رُسُلاً مِنْ قَبْلِكَ ﴾ : بشراً مثلك.

﴿ وَجَعَلْنَا لَهُمْ ٱزْوَاجاً وَذُرِّيَّةً ﴾: نساء وأولاداً،كما هي لك.

وفي روضة الكافي (٤): سهل، عن الحسن بن على، عن عبدالله بن الوليد الكندي،

١. أنوار التنزيل ٥٣٢/١. ٢. أنوار التنزيل ٥٣٢/١.

٣. قوله: «وانتصابه على الحال» يدل على أن «عربياً» حال، لكن «حكماً» حال و«عربياً» صفته، وقد صرح صاحب الكشاف بأن «حكماً عربياً» حال، في كلام المصنف إشارة إلى أن الحال في الحقيقة هو «عربياً»
 كما صرّحوا في قوله تعالى: «قرآناً عربياً».
 ٤. الكافي ١٨١٨، ح٣٨.

وفي تفسير العيّاشي (١): عن معاوية بن وهب، عن الصادق عليه : فما كان رسول الله عَلَيْه إلّا كأحد أولئك، جعل الله له أزواجاً وجعل له ذريّة، ثمّ لم يسلم مع أحد من الأنبياء مثل من أسلم رسول الله عَلَيْه من أهل بيته، أكرم الله بذلك رسول الله عَلَيْه .

عن بشير الدهان (٢)، عن أبي عبدالله للنَّالِيَّةِ قال: ما آتىٰ الله أحداً من المرسلين شيئاً إلّا وقد آتاه محمّداً لَيَّالِيَّة، وقد آتاه الله كما آتى المرسلين من قبله. ثمّ تلا هذه الآية. «ولقد أرسلنا رسلاً من قبلك وجعلنا لهم أزواجاً وذرّيّة».

عن عليّ بن عمر (٣) بن أبان الكلبيّ ، عن أبي عبدالله عليّ [ قال ] (٤): أشهد على أبي أنّه كان يقول: ما بين أحدكم وبين أن يغتبط (٥) ويرئ ما تقرّ به عينه إلّا أن تبلغ نفسه هذه . وأهوى إلى حلقه ، قال الله في كتابه: «ولقد أرسلنا رسلاً من قبلك وجعلنا لهم أزواجاً وذرّية» فنحن ذرّية رسول الله عَنْ الله عن الله عنه الله عن الله عن

[عن المفضل بن صالح (٢)، عن جعفر بن محمّد عليها قال: قال رسول الله على ثلاثة خلق الله الخلق قسمين، فألقى قسماً وأملك قسماً، ثمّ قسّم ذلك القسم على ثلاثة أثلاث فألقى ثلثين وأمسك ثلئاً، ثمّ اختار من ذلك الثلث قريشاً، ثمّ اختار من قريش بني عبد المطلب رسول الله على فنحن ذرّيته. فإن قلت الناس: لرسول الله على فنحن ذرّيته، فإن قلت الناس: لرسول الله على فنحن ذرّيته، جحدوا، ولقد قال الله: «ولقد أرسلنا رسلاً من قبلك وجعلنا لهم أزواجاً وذرّية» فنحن ذرّيته.

٢. تفسير العيّاشي ٢١٤/٢، ح٥٢.

٤. من المصدر،

٦. تفسير العيّاشي ٢١٤/٢، ح٥٤.

١. تفسير العيّاشي ٢١٤/٢، ح ٥١.

٣. تفسير العيّاشي ٢١٤/٢، ح٥٣.

٥. المصدر: يغبط.

٧. من المصدر.

قال: فقلت: أنا أشهد أنكم ذريته.

ثمّ قلت له: ادع الله لي، جعلت فداك، أن يجعلني معك في الدنيا والآخرة. فدعا لي بذلك.

قال: فقبّلت باطن يده.

وفي رواية شعيب (١)، عنه علي أنّه قال: نحن ذرّية رسول الله عَلِيلًا. ما أدري على ما يعادوننا إلّا لقرابتنا من رسول الله عَلِيلًا.

وفي محاسن البرقي (٢): عن أبي عبدالله عليه أنّه قال في آخر كلام له: «ولقد أرسلنا رسلاً من قبلك وجعلنا لهم أزواجاً وذرّية» فجعل لرسول الله ﷺ من الأزواج والذرّية مثل ما جعل للرسل من قبله، فنحن عقب رسول الله ﷺ وذرّيته، أجرى الله لاخرنا مثل ما أجرئ لأوّلنا.

وفي شرح الآيات الباهرة (٣): وروى الشيخ أبو جعفر، محمّد الطوسيّ على ، عن محمّد بن الحسن ] (٤) بن محمّد بن محمّد بن الحسن إحمّد بن الحسن الوليد على ، قال: حدّثني أبي ، قال: حدّثني محمّد بن الحسن الصفّار، عن أحمد بن الوليد على ، قال: حدّثني أبي ، قال: حدّثني محمّد بن الحسن الصفّار، عن الوليد قال: محمّد بن عيسى ، عن الحسن بن عليّ بن [أبي ] (٥) حمزة ، عن عبدالله بن الوليد قال: دخلت على أبي عبدالله عليه في زمن بني مروان. فقال: ممّن أنتم ؟

قلنا: من أهل الكوفة.

قال: ما من البلدان أكثر محبّاً لنا من أهل الكوفة ، لاسيّما هذه العصابة ، إنّ الله هداكم لأمر (٢) من (٧) جهله الناس فأحببتمونا وأبغضنا الناس، وتابعتمونا وخالفنا الناس، وصدّقتمونا وكذّبنا الناس، فأحياكم الله محيانا وأماتكم مماتنا، وأشهد على أبي أنّه كان يقول: ما بين أحدكم وبين ما تقرّعينه أو يغتبط إلّا أن تبلغ به نفسه هكذا. وأهوى بيده

٢. المحاسن /١٤١، ح٣٢.

٤ و٥. من المصدر.

٧. ليس من المصدر.

١. تفسير العيّاشي ٢١٤/٢، ح٥٥.

٣. تأويل الآيات ٢٣٨/١، ح ١٨.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: إلى.

إلى حلقه، وقد قال الله عَلَيْ في كتابه: «ولقد أرسلنا رسلاً من قبلك وجعلنا لهم أزواجاً وذريّة» فنحن ذريّة رسول الله عَلَيْهُ.

وفي الجوامع (١): كانوا يعيّرون رسول الله ﷺ بكثرة تـزوّج (١) النساء، فـقيل: إنّ الرسل قبله كانوا مثله ذوي أزواج وذرّية.

﴿ وَمَا كَانَ لِرَسُولِ ﴾ : وما صحّ له ، ولم يكن في وسعه .

﴿ أَنْ يَأْتِيَ بِآيَةٍ ﴾: تُقتَرح عليه، وحكم يُلتمَس منه.

﴿ إِلَّا بِإِذْنِ اللهِ ﴾ : فإنَّه المليّ بذلك والقادر عليه.

﴿ لِكُلِّ اَجَلِ كِتَابٌ ﴾ ﴿ لَكُلُ وقت وأمد حكم يُكتَب على العباد على ما يـقتضيه استصلاحهم.

﴿ يَمْحُو اللهُ مَا يَشَاءُ ﴾ : ينسخ ما يستصوب نسخه.

﴿ وَيُثْبِتُ ﴾ : ما تقتضيه حكمته.

وقيل (٣): يمحو سيّئات التائب ويثبت الحسنات مكانها.

وقيل (٤): يمحو من كتاب الحفظة ما لا يتعلّق به جزاء ويترك غيره مثبتاً ، أو يثبت ما رآه وحده في صميم قلبه.

وقيل (°): يمحو قرناً ويثبت آخرين.

وقيل <sup>(٦)</sup>: يمحو الفاسدات ويثبت الكائنات.

والآية بعمومها أو إطلاقها تشتمل المعاني كلّها.

وقرأ (٧) ابن عامر وحمزة والكسائي: «ويثبّت» بالتشديد.

﴿ وَعِنْدَهُ أُمُّ الْكِتَابِ ﴾ ٢ : أصل الكتب، وهو اللوح المحفوظ عن المحو والإثبات، إذ ما من كائن إلا وهو مكتوب فيه، ففيه إثبات المثبت وإثبات المحو ومحوه وإثبات بدله.

٢. المصدر: تزويج.

١. الجوامع /٢٣٠.

٣ـ٧. أنوار التنزيل ٥٢٢/١.

وفي أصول الكافي (1): عليّ بن محمّد ومحمّد بن الحسن، عن سهل بن زياد [ومحمّد بن يحيى] (7)، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، جميعاً، عن الحسن بن محبوب، عن أبي حمزة الثماليّ قال: سمعت أبا جعفر طليّة يقول: يا ثابت، إنّ الله تبارك وتعالى قد كان وقّت هذا الأمر في السبعين، فلمّا أن قُتِل الحسين عليّة اشتدّ غضب الله على أهل الأرض فأخره إلى أربعين ومائة، فحدّثناكم فأذعتم الحديث فكشفتم (7) قناع الستر (٤) ولم يجعل الله له بعد ذلك وقتاً عندنا «ويمحو الله ما يشاء ويشبت وعنده أمّ الكتاب».

قال أبو حمزة: فحدّثت بذلك أبا عبدالله للطِّلْاِ.

فقال: قد كان كذلك.

عليّ بن إبراهيم (٥)، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن هشام بن سالم وحفص بن البختريّ وغيرهما، عن أبي عبدالله عليه قال في هذه الآية: «يمحو الله ما يشاء ويثبت» قال: فقال: وهل يمحو إلا ماكان ثابتاً، وهل يثبت إلّا ما لم يكن؟

وفي روضة الكافي (٢٠) عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن أبيه، عن خلف بن حمّاد، عن عبدالله بن سنان قال: قال أبوعبدالله الله الله الله على على أدم ذرّيّته عرض العين في صور الذرّ، نبيّاً فنبيّاً، ملكاً فملكاً، مؤمناً فمؤمناً، كافراً فكافراً.

فلمًا انتهي إلى داود عليه قال: من هذا الّذي تبئته (٧) وكرّمته وقصّرت عمره؟

٢. من المصدر.

٤. كذا في المصدر، وفي النسخ: السرّ.

<sup>7.</sup> الکانی ۲۷۸/۷، ح ۱.

٨. المصدر: الحقت.

۱. الكافي ۳۷۷۱، ح۱.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: فتكشفتم.

٥. الكافي ١٤٦/١، ح٢.

٧. كذا في المصدر، وفي النسخ: مكنته.

قال: يا ربّ، قد جعلت له من عمري ستّين سنة تمام المائة.

قال: فقال الله ﷺ لجبرئيل وميكائيل وملك الموت: اكتبوا عليه كتاباً، فإنّه سينسئ. فكتبوا عليه كتاباً، فختموه بأجنحتهم من طينة علّيين. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي تفسير العيّاشي (١): عن أبي حمزة الثماليّ، عن أبي جعفر عليًّا قال: إنّ الله على على آدم أسماء الأنبياء وأعمارهم.

قال: فمرّ آدم باسم داود النبئ للثِّلاِّ وإذا عمره أربعون (٢)سنة.

فقال: يا ربّ، ما أقلّ عمر داود وأكثر عمري! إن زدت داود من عمري ثلاثين سنة أينفذ ذلك له؟

قال: نعم يا آدم.

قال: فإنّي قد زدته من عمري ثلاثين سنة، فأنفذ ذلك له وأثبتها له عندك، واطرحها من عمري.

قال: فأثبت الله لداود من عمره ثلاثين سنة ولم يكن عند الله مثبتة، ومحا من عمر آدم ثلاثين سنة وكانت له عند الله مثبتة.

فقال أبوجعفر للنَّالِم: فذلك قـول [الله] (٣): «يـمحو الله مـا بشـاء ويـشبت وعـنده أمّ الكتاب».

قال: فمحا(٤) الله ماكان عنده مثبتاً لآدم، وأثبت لداود ما لم يكن عنده مثبتاً.

فقال له ملك الموت: ألم تجعلها لابنك داود النبيّ لليّلا وطـرحـتها(١) مـن عـمرك

٢. كذا في المصدر، وفي النسخ: أربعين،

كذا في المصدر. وفي النسخ: يمحو.

٦. المصدر: واطرحتها.

١. تفسير العيّاشي ٢١٨، ح٧٣.

٣. من المصدر،

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: ثلاثين.

حيث عرض [الله](١) عليك أسماء الأنبياء من ذرّيّتك وعرض أعمارهم، وأنت يومئذ بوادي دحنا(٢)؟

فقال آدم: يا ملك الموت، ما أذكر هذا.

فقال له ملك الموت: يا آدم، لا تجهل، ألم تسأل الله أن يثبتها لداود ويمحوها من عمرك، فأثبتها لداود في الزبور ومحاها من عمرك من الذكر؟

قال: فقال آدم: فأحضر الكتاب حتى أعلم ذلك.

قال أبو جعفر عليه : فمن ذلك اليوم أمر الله العباد أن يكتبوا بينهم إذا تداينوا وتعاملوا إلى أجل مسمّى، لنسيان آدم وجحده ما جعل على نفسه.

عن عمّار بن موسىٰ (٣)، عن أبي عبدالله الله الله الله الله عن قول الله: «يمحو الله ما يشاء ويثبت وعنده أمّ الكتاب».

قال: إنَّ ذلك الكتاب كتاب يمحو الله فيه ما يشاء ويثبت، فمن ذلك الذي يرد الدعاء القضاء، وذلك الدعاء مكتوب عليه: الذي يرد به القضاء، حتى إذا صار إلى أمّ الكتاب لم يغن الدعاء فيه شيئاً.

عن زرارة وحمران ومحمّد بن مسلم (٥)، عن أبي جعفر وأبي عبدالله على عن قوله: «يا قوم ادخلوا الأرض المقدّسة الّتي كتب الله لكم».

قال: كتبها لهم ثم محاها.

٣. تفسير العيّاشي ٢٢٠/٢، ح٧٤.

١. من المصدر،

٢. المصدر: بوادي الروحا. ودحنا: واد بين الطائف ومكّة. قال: ياقوت: «دحنا» بـفتح أوله وسكـون ثـانيه
 ونون وألف، يروئ فيها القصر والمدّ: وهي أرض خلق الله تعالى منها آدم.

٤. من المصدر.

٥. تفسير العيّاشي ٢٠٤/١، ح ٦٩.

٦. نفس المصدر والموضع، ح٧٢.

قال: كتبها لهم ثمّ محاها، ثمّ كتبها لأبنائهم فدخلوها، والله يمحو ما يشاء ويـثبت وعنده أمّ الكتاب.

عن زرارة (١)، عن أبي جعفر الله قال: كان عليّ بن الحسين الله يقول: لولا آية في كتاب الله لحدّ ثنكم بما يكون إلى يوم القيامة.

فقلت له: أية (٢) آية ؟

قال: قول الله: «يمحو الله ما يشاء ويثبت وعنده أمّ الكتاب».

عن جميل بن درّاج (٣)، عن أبي عبدالله عليه في قوله: «يمحو الله ما يشاء ويشبت وعنده أمّ الكتاب» قال: هل يثبت إلّا ما لم يكن، و [هل](١) يمحو إلّا ما كان مثبتاً (٥).

عن حمران (٦) قال: سألت أبا عبدالله عليه عن قول الله على: «يمحو الله ما يشاء ويثبت وعنده أمّ الكتاب».

فقال: يا حمران إنّه إذا كان ليلة القدر ونزل الملائكة الكتبة إلى السماء الدنيا فيكتبون ما يقضي في تلك السنة من أمر، فإذا أراد الله أن يقدّم شيئاً أو يؤخّر أو ينقص منه أو يزيد، أمر الملك فمحا ما شاء ثمّ أثبت الّذي أراد.

قال: فقلت له عند ذلك: فكلُّ شيء يكون وهو عند الله في كتاب؟

قال: نعم.

قلت: فيكون كذا وكذا حتّى ينتهي إلى أخره؟

قال: نعم.

قلت: فأيّ شيء يكون [بيده ](٧) بعده (٨)؟

قال: سبحان الله! ثمّ يحدث الله أيضاً ما شاء تبارك وتعالى.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: أيّ.

٤. من المصدر،

٦. نفس المصدر والمجلد ٢١٦، ح٦٢.

٨. المصدر: [بعده].

١. تفسير العيّاشي ٢١٥/٢، ح٥٩.

٣. تفسير العيّاشي ٢١٥/٢، ح ٦٠.

٥. ليس من المصدر.

٧. من المصدر.

عن أبي حمزة الثمالي (١) قال: قال أبو جعفر وأبو عبدالله عِلْمَنِكَا: يــا أبــا حــمزة، إن حـدَثناك [بأمر أنّه يجيء من هاهنا [فجاء من هاهنا ](٢) فــإنّ الله يــصنع مــا يشــاء، وإن حدّثناك عداً بخلافه فإنّ الله يمحو ما يشاء ويثبت.

عن إبراهيم بن أبي يحيى (٤)، عن جعفر بن محمّد الله قال: ما من مولود يولد إلا وإبليس من الأبالسة بحضرته، فإن علم الله أنّه [من شيعتنا حجبه عن ذلك الشيطان] (٥) وذلك وإن لم يكن (٦) من شيعتنا أثبت الشيطان إصبعه السبّابة في دبره فكان مأبوناً (٧)، وذلك أنّ الذكر يخرج للوجه، وإن كانت امرأة أثبت في فرجها فكانت فاجرة، فعند ذلك يبكي الصبيّ بكاء شديداً إذا هو خرج من بطن أمّه، والله بعد ذلك يمحو ما يشاء ويثبت وعنده أمّ الكتاب.

عن أبي الجارود (٨)، عن أبي جعفر النظير قال: إنّ الله إذا أراد فناء قوم أمر الفلك فأسرع الدور بهم فكان ما يريد من النقصان، وإذا أراد بقاء قوم أمر الفلك فأبطأ الدور بهم فكان ما يريد من النكروا، فإنّ الله يمحو ما يشاء ويثبت، وعنده أمّ الكتاب.

عن ابن سنان (٩)، عن أبي عبدالله الله يقول: إنّ الله يقدّم ما يشاء، ويؤخّر ما يشاء، ويمحو ما يشاء، ويثبت ما يشاء، وعنده أمّ الكتاب.

وقال: لكلّ أمر (١٠٠) يريده الله فهو في علمه قبل أن يصنعه (١١١)، وليس شيء يبدو له إلّا وقدكان في علمه، إنّ الله لا يبدو له من جهل.

وفي قرب الإسناد (١٢) للحميري: أحمد بن محمّد، عن أحمد بن محمّد بـن أبـي نصر، عن أبي الحسن الرضا عليم قال: قال أبو عبدالله وأبو جعفر وعليّ بـن الحسين

٢. من المصدر.

تفسير العياشي ٢١٨/٢، ح٧٢.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: ليس.

۸. تفسير العياشي ۲۱۸/۲، ح ۷۰.

١٠. كذا في المصدر. وفي النسخ: لأمر.

١٢. قرب الإسناد /١٥٥.

١. تفسير العيّاشي ٢١٧ ـ ٢١٦، ح ٦٦.

٣. ليس في ب.

٥. من المصدر.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: وكان مأنوثاً.

٩. نقس المصدر والموضع، ح ٧١.

١١. كذا في المصدر. وفي النسخ: يضعه.

والحسين بن علي بن أبي طالب المي الله والله ، لولا آية في كتاب الله لحدّثنا كم بما يكون إلى أن تقوم الساعة «يمحو الله ما يشاء ويثبت وعنده أمّ الكتاب».

وفي الخرائج والجرائح (١): روي عن أبي حمزة الثماليّ، عن أبي إسحاق السبيعيّ، عن عمرو بن الحمق قال: دخلت على عليّ الله حين ضُرب الضربة بالكوفة، فقلت: ليس عليك بأس، إنّما هو خدش.

قال: لعمري، إنّى مفارقكم.

ثمّ قال: إلى السبعين بلاء، قالها ثلاثاً.

قلت: فهل بعد البلاء رخاء؟ فلم يجبني وأغمى عليه، فبكت أمّ كلثوم.

فلمًا أفاق قال: لا تؤذيني يا أمّ كلثوم، فإنّك لن ترى ما أرى، إنّ الملائكة من السماوات السبع بعضهم خلف بعض والنبيّين يقولون: يا عليّ انطلق، إنّما أمامك خير لك ممّا أنت فيه.

فقلت: يا أميرالمؤمنين، إنَّك قلت: «إلى السبعين بلاء» فهل بعد السبعين رخاء؟ قال: نعم، وإنَّ بعد البلاء رخاء «يمحو الله ما يشاء ويثبت وعنده أمّ الكتاب».

قال أبو حمزة (٢)؛ قلت لأبي جعفر اللَّهِ : إنّ عليّاً اللَّهِ قال : إلى السبعين بلاء، وقال : بعد السبعين رخاء، وقد مضت السبعون ولم نر رخاء!

فقال أبو جعفر للنه الله قد كان وقت هذا الأمر في السبعين، فلمّا قُتِل الحسين للنه غضب الله على أهل الأرض فأخره إلى الأربعين ومائة سنة، فحد ثناكم فأذعتم الحديث وكشفتم القناع فأخره الله ولا يجعل له بعد ذلك وقتاً، والله يمحو ما يشاء ويئبت وعنده أمّ الكتاب.

قال: قلت لأبى عبدالله للطِّلْج : وكان ذلك ؟

فقال: قد كان ذلك.

١. الخرائج والجرائح ١٧٨١، ح ١١. و ج ١٢. ٢. الخرائج /٤٧.

وفي كتاب علل الشرائع (١)، بإسناده إلى سماعة، أنَّه سمعه النِّلاِ يـقول: مـا ردَّ الله العذاب عن قوم قد أظلُّهم إلَّا قوم يونس.

فقلت: أكان قد أظلّهم؟

فقال: نعم، حتَى نالوه بأكفّهم.

قلت: فكيف كان ذلك؟

قال: كان ذلك في العلم المثبت عند الله ﷺ الّذي لم يُطلِع عليه أحداً أنّه سيصرفه عنهم.

وفي كتاب الخصال (٢): عن عليّ للنِّلا حديث طويل، وفيه يقول للنَّلا : وبنا يمحو الله ما يشاء وبنا يثبت.

وفي كتاب التوحيد (٣)، بإسناده إلى الأصبغ بن نباتة ، عن أميرالمؤمنين المُثَلِّة حديث طويل، يقول فيه : ولولا آية في كتاب الله لأخبر تكم بما كان وبما يكون وبما هو كائن إلى يوم القيامة ، وهي هذه الآية : «يمحو الله ما يشاء ويثبت وعنده أمّ الكتاب».

وفي عيون الأخبار (٥)، في باب مجلس الرضاع الله مع سليمان المروزي، قال الرضاع الله على أن إرادته الرضاع الله بعد كلام طويل لسليمان: ومن أين قلت ذلك، وما الدليل على أن إرادته علمه، وقد يعلم ما لا يريده أبداً وذلك قوله تعالى: «ولئن شننا لنذهبن بالذي أوحينا

۲. نور الثقلين ٥١٤/٢، ح ١٧٠.

٤. التوحيد/١٦٧، ح١.

۱. العلل ۷۷/۱ ح۲.

٣. التوحيد/٣٠٥\_٣٠٤، ح ١.

٥. العيون ١٥١/١، ح ١.

إليك، فهو يعلم كيف يذهب به ولا يذهب به أبدأ؟

قال سليمان: لأنّه قد فرغ من الأمر، فليس يزيد فيه شيئاً.

قال الرضا عليه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله الكم»؟

قال سليمان: إنّما عنى بذلك أنّه قادر عليه.

قال: أفيعد بما لا يفي به، فكيف قال: «يزيد في الخلق ما يشاء» وقال ﷺ: «يمحو الله ما يشاء وعنده أمّ الكتاب» وقد فرغ من الأمر؟ فلم يحر (١) جواباً.

وفي هذا المجلس (٢) أيضاً قال الرضا للكلا: إنّ من الأمور أموراً موقوفة عند الله تعالى يقدّم منها ما يشاء ويؤخّر ما يشاء [ويمحو ما يشاء] (٣)، يا سليمان، إنّ علياً للكلاكات يقول: العلم علمان: فعلم علّمه الله ملائكته ورسله [فما علّمه ملائكته ورسله] (٤) فإنّه يكون ولا يكذّب نفسه ولا ملائكته ورسله. وعلم عنده مخزون لم يُطلِع عليه أحداً من خلقه، يقدّم منه ما يشاء، ويؤخّر منه ما يشاء، [ويمحو ما يشاء، ويثبت ما يشاء] (٥).

> قلت: [وكلّ شيء ](١١) هو عند الله مئبت في كتاب؟ قال: نعم.

١. لم يحر جواباً، أي لم يرد.

٣و٤. من المصدر.

٦. تفسير القمئ ٢٦٦٦.٣٦٧.

٨. كذا في المصدر، وفي النسخ: الليلة.

١٠. المصدر: الله.

۲. العيون ۱٤٦/١، ح ١.

٥. ليس في المصدر،

٧. المصدر: فيكتبون.

٩. من المصدر.

١١. ليس في أ، ب.

الجزء السادس / سورة الرعد................... الجزء السادس / سورة الرعد............ ٩١.

قلت: فأيّ شيء يكون بعده؟

قال: سبحان الله! ثمّ يحدث الله أيضاً ما يشاء تبارك وتعالىٰ.

وفي أصول الكافي (١): محمّد بن يحيئ، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحجّال، عن أبي إسحاق ثعلبة، عن زرارة بن أعين، عن أحدهما عليّك قال: ما عُبد الله بشيء مثل البداء.

وفي رواية (٢) ابن أبي عمير، عن هشام [بن سالم](٢)، عن محمّد بن مسلم، عن أبي عبدالله الله الله الله قال: ما بعث الله نبيّاً حتّى يأخذ عليه ثلاث خصال: الإقرار له بالعبوديّة، وخلع الأنداد، وإنّ الله يقدّم ما يشاء ويؤخّر ما يشاء.

الحسين بن محمّد (٤)، عن معلّى بن محمّد قال: سُئل العالم علي كيف علم الله؟

قال: علم وشاء وأراد وقد وقضى وأمضى، فأمضى ما قضى وقضى ما قد وقد والد، فبعلمه كانت المشيئة، وبمشيئته كانت الإرادة، وبإرادته كان التقدير، وبتقديره كان القضاء، وبقضائه كان الإمضاء، والعلم مقدّم على المشيئة، والمشيئة ثانية والإرادة ثالثة، والتقدير واقع على القضاء بالإمضاء، فلله تبارك وتعالى البداء فيما علم متى شاء وفيما أراد لتقدير الأشياء. فإذا وقع القضاء بالإمضاء فلا بداء، فالعلم في المعلوم قبل كونه، والمشيئة في المنشأ قبل عينه، والإرادة في المراد قبل قيامه، والتقدير لهذه المعلومات قبل تفصيلها وتوصيلها عيانا (٥) ووقتاً، والقضاء بالإمضاء هو المبرم من المعلومات قبل تفصيلها وتوصيلها عيانا ووقتاً، والقضاء بالإمضاء هو المبرم من عنه وما دبّ ودرج من إنس وجنّ وطير وسباع وغير ذلك ممّا لا يدرك بالحواس، فلله تعالى فيه البداء ممّا لا عين له، فإذا وقع العين المفهوم المدرك فلا بداء، والله يفعل ما تعالى فيه البداء ممّا لا عين له، فإذا وقع العين المفهوم المدرك فلا بداء، والله يفعل ما

۱. الكافي ۱/۱٤٦/ - ۱.

٣. من المصدر.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: عيوناً.

٧. المصدر: ذوي.

۲. الكافي ۱۲۷/۱، ح۳.

٤. نفس المصدر والمجلد/١٤٩، ح١٦.

٦. المصدر: المفعولات.

محمّد بن يحيئ (١)، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن الحسن بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد م محبوب، عن عبدالله بن سنان، عن أبي عبدالله الثيلا قال: ما بدالله (٢) في شيء إلاكان في علمه قبل أن يبدو له.

عنه، عن (٣) أحمد، عن الحسن بن عليّ بن فضّال، عن داود بن فرقد، عن عمر بن عثمان الجهنيّ، عن أبي عبدالله المالية قال: إنّ الله لم يبد (٤) له من جهل.

عليّ بن إبراهيم (٥)، عن محمّد بن عيسى، عن يونس، عن منصور بن حازم قال: سألت أبا عبدالله عليّلاً: هل يكون اليوم شيء لم يكن في علم الله بالأمس؟

قال: لا، من قال هذا فأخزاه الله.

قال: قلت: أرأيت ماكان وما هو كائن إلى يوم القيامة، أليس في علم الله؟ قال: بلئ، قبل أن يخلق الخلق.

عدّة من أصحابنا (٢)، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن بعض أصحابنا، عن محمّد بن عمرو (٧) الكوفيّ أخي يحيئ، عن مرازم بن حكيم قال: سمعت أبا عبدالله عليّا يقول: ما تنبّأ نبيّ قطّ حتّى يقرّ لله بخمس [خصال] (٨): بالبداء وبالمشيئة والسجود والعبوديّة والطاعة.

وبهذا الإسناد (٩): عن أحمد بن محمّد، عن جعفر بن محمّد، عن يونس، عن جهم [بن أبي جهمة ] (١٠)، عمّن حدّثه، عن أبي عبدالله عليه قال: إنّ الله على أخبر محمّداً عليه بما كان منذ كانت الدنيا وبما يكون إلى انقضاء الدنيا، وأخبره بالمحتوم من ذلك واستثنى عليه فيما سواه.

۱. الكافي ۱۴۸/۱، ح ۹.

۳. الكافي ۱۹۸۸، ح۱۰.

ه. الكافي ١١٤٨/١، ح ١١.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: عمر.

٩. الكافي ١٤٨/١، ح١٤.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: الله.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: لم يبدو.

٦. نفس المصدر والموضع، ح ١٣.

٨. من المصدر.

١٠. من المصدر.

وفي مجمع البيان (١): وروى عمر بن حفص، عن النبيّ ﷺ قال: هما كتابان سوىٰ أمّ الكتاب، يعبّر منه [شيء] (٢). أمّ الكتاب، لا يغيّر منه [شيء] (٢). وعنده أمّ الكتاب، لا يغيّر منه الشيء] وروى محمّد بن مسلم (٣)، عن أبي جعفر عليّا قال: سألته عن ليلة القدر.

فقال: ينزل الله فيها الملائكة والكتبة إلى السماء الدنيا فيكتبون ما يكون من أمر السنة وما يصيب العباد، وأمر ما عنده موقوف له فيه المشيئة، فيقدّم منه ما يشاء ويؤخر ما يشاء ويمحو ويثبت وعنده أمّ الكتاب.

روى زرارة (٤)، عن حمران ، عن أبي عبدالله للسلالية قال: هما أمران: موقوف ومحتوم ، فما كان من محتوم أمضاه ، وماكان من موقوف فله فيه المشيئة يقضى فيه ما يشاء .

وفي من لا يحضره الفقيه (٥): وروى أحمد بن إسحاق بن سعد، عن عبدالله بن ميمون، عن الصادق جعفر بن محمد، عن أبيه عليه الله قال: قال الفضل بن عبّاس: قال لي رسول الله عليه الله قال: إذا سألت فاسأل الله، وإذا استعنت فاستعن بالله قال. قد مضى القلم (١) بما هو كائن، فلو جهد الناس بما ينفعوك بأمر لم يكتبه الله لك لم يقدروا عليه، ولو جهدوا أن يضرّوك بأمر لم يكتبه الله عليك لم يقدروا عليه.

وفي كتاب علل الشرائع (٧)، بإسناده إلى يسحيى بن أبسي العبلاء الرازي، عن أبسي عبدالله على حديث طويل، يقول على أخره، وقد شئل عن قول الله على «ن والقلم وما يسطرون»: وأما «ن» فكان نهراً في الجنّة أشدّ بياضاً من الثلج وأحلى من العسل، قال الله على مداداً. فكان مداداً، ثمّ أخذ شجرة فغرسها بيده، ثم قال: «واليد» القوّة، وليس حيث تذهب إليه المشبّهة، ثمّ قال لها: كوني قلماً. ثمّ قال له: اكتب.

فقال له: يا رب، وما أكتب؟

١. المجمع ٢٩٨/٣. وفيه: وروي عمران بن حصين.

٣. المجمع ٢٩٨/٣.

٢. من المصدر.

٥. الفقيه ٢٩٦٤، ح٨٩٦.

٤. المجمع ٢٩٨/٣.

٧. العلل /٤٠٢، ح٢.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: العلم.

قال: [اكتب] (١) ما هو كائن إلى يوم القيامة.

ففعل ذلك، ثمّ ختم عليه وقال: لا تنطقنّ إلى يوم الوقت المعلوم.

وفي تفسير علي بن إبراهيم (٣): حدّثني أبي، عن ابن أبي عمير، عن عبدالرحيم (١) القصير، عن أبي عبدالله عليه قال: سألته عن «ن والقلم» ؟

قال: إنّ الله خلق القلم من شجرة في الجنّة يقال لها: الخلد. ثمّ قال لنهر في الجنّة: كن مداداً. فجمد النهر، وكان أشدّ بياضاً من الثلج وأحلى من الشهد، ثمّ قال للقلم: اكتب.

قال: يا رب، ما أكتب؟

قال: اكتب ماكان وما هو كائن إلى يوم القيامة.

فكتب القلم في رق (٥) أشد بياضاً من الفضة وأصفى من الياقوت، ثم طواه فجعله في ركن العرش، ثم ختم على فم القلم فلم ينطق بعد ولا ينطق أبداً، فهو الكتاب المكنون الذي منه النسخ كلها، أولستم عرباً، فكيف لاتعرفون معنى الكلام وأحدكم يقول لصاحبه: انسخ ذلك الكتاب. أوليس إنّما ينسخ من كتاب أخذ من الأصل؟ وهو قوله: «إنّا كنّا نستنسخ ما كنتم تعملون».

حدَّ ثني أبي (٦)، عن ابن أبي عمير، عن هشام، عن أبي عبدالله عليَّالِ قال: أوّل ما خلق الله القلم، فقال له: اكتب. فكتب ماكان وما هو كائن إلى يوم القيامة.

١. من المصدر.

المصدر.

٣. تفسير القمئ ٣٨٩-٣٧٩.

٥. الرقّ: الصحيفة البيضاء.

٢. المعاني /٢٣، ح ١.

٤. بعض نسخ المصدر: عبدالرحمن.

٦. تفسير القمئ ٣٨٠ ٢٧٩.

وفي مجمع البيان (١): قيل: «ن» هو نهر في الجنّة، قال الله له: كن مداداً. فجمد وكان أبيض من اللبن وأحلى من الشهد، ثمّ قال للقلم: اكتب. فكتب القلم ماكان وما هو كائن إلى يوم القيامة. عن أبي جعفر عليها.

وفي تفسير العيّاشي (٢): عن الفضيل بن يسار، عن أبي عبدالله للسَّلِا قال: إنَّ الله كتب كتاباً فيه ماكان وما هو كائن، فوضعه بين يديه، فما شاء منه [قدّم، وما شاء منه ] (٦) أخّر، وما شاء منه محا، وما شاء منه أثبت، وما شاء منه كان، وما لم يشأ (٤) منه لم يكن.

وفي أصول الكافي (٥): محمّد بن إسماعيل، عن الفضل بن شاذان، عن حمّاد بن عيسى، عن ربعي بن عبدالله، عن الفضيل بن يسار قال: سمعت أبا جعفر للنظّ يقول: العلم علمان: فعلم عند الله مخزون ولم يُطلِع عليه أحداً من خلقه، وعلم علّمه ملائكته ورسله، فما علّمه ملائكته ورسله فإنّه سيكون لا يكذّب نفسه ولا ملائكته ولا رسله. وعلم عنده مخزون، يقدّم منه ما يشاء، ويؤخّر منه ما يشاء، ويثبت ما يشاء.

وبهذا الإسناد (٦٠): عن حمّاد، عن ربعي، عن الفضل (٧) قال: سمعت أبا جـعفر للهِ اللهِ عنها ما يشاء. يقول: من الأمور أمور موقوفة عند الله، يقدّم منها ما يشاء ويؤخّر منها ما يشاء.

عدّة من أصحابنا (^)، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن ابن أبي عمير، عن جعفر بن عثمان، عن سماعة، عن أبي بصير [ووهيب بن حفص عن أبي بصير] (^)، عن أبي عبدالله الله الله الله الله الله علمين: علم مكنون مخزون لا يعلمه إلّا هو، من ذلك يكون البداء، وعلم علّمه ملائكته ورسله وأنبياءه، فنحن نعلمه.

وفي كتاب التوحيد (١٠)، في باب مجلس الرضا الله مع سليمان المروزي: قال

٢. تفسير العياشي ٢١٦٧، ح ٦٤.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: شاء.

٦. الكافي ١٤٧/١، ح٧.

۸. الكافي ۲/۱۱، ح۸.

١٠. التوحيد/٤٤٣ـ٤٤٤، ح ١.

١. المجمع ٣٣٢/٥.

٣. من المصدر.

٥. الكافي ١٤٧/١، ح٦.

٧. المصدر: الفضيل.

٩. من المصدر.

الرضا عليه : لقد أخبرني أبي، عن آبائه أنّ رسول الله عَيَلِه قال : إنّ الله عَلَى أو حي إلى نبيّ من أنبيائه ، أن أخبر فلان الملك أنّى متوفّيه إلى كذا وكذا.

فأتاه ذلك النبيّ فأخبره، فدعا الله الملك وهو على سريره حتى سقط من السرير، فقال: يا رب، أجلني حتى يشبّ طفلي وأقضي أمري. فأوحى الله ﷺ إلى ذلك النبيّ، أن ائت فلان الملك فأعلمه أنّي قد أنسيت في أجله وزدت في عمره خمس عشرة [سنة](1).

فقال ذلك النبي: يا رب، إنَّك لتعلم أنِّي لم أكذب قطّ.

فأوحى الله ﷺ إليه: إنَّما أنت عبد مأمور، فأبلغه ذلك، والله لا يُسأل عمَّا يفعل.

﴿ وَإِمَّا نُرِيَنَكَ بَعْضَ الَّذِي نَعِدُهُمْ أَوْ نَتَوَفَّيَنَكَ ﴾ : وكيفما دارت الحال أريناك بعض ما أو عدناهم، أو توفيناك قبله.

﴿ فَإِنَّمَا عَلَيْكَ الْبَلَاعُ ﴾: لاغير.

﴿ وَعَلَيْنَا الْحِسَابُ ﴾ ۞: للمجازاة لا عليك، فلا تمحتفل بإعراضهم ولا تستعجل بعذابهم فإنّا فاعلون له، وهذا طلائعه (٢).

﴿ اَوَلَمْ يَرَوْا آنًا نَأْتِي الْأَرْضَ ﴾: قيل (٢): أي أرض الكفرة.

﴿ نَنْقُصُهَا مِنْ اَطْرَافِهَا ﴾: بذهاب أهلها.

وقيل(٤): بما نفتحه على المسلمين.

وفي أصول الكافي (٥): عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد [عن محمّد] (١) بن عمّن ذكره، عن جابر، عن أبي جعفر لللله قال:كان عليّ بن الحسين للله يقول: إنّه

١. من المصدر،

٢. أي الإخبار بأن «علينا الحساب» طليعة العذاب، أي مقدّمته، إذ هو مخبر عنه.

٣ و٤. أنوار التنزيل ٢٣/١ه. ٥. الكافي ٣٨/١، ح٦.

٦, من المصدر،

يسخى نفسي (١) في سرعة الموت والقتل فينا قول الله ﷺ: «أو لم يروا أنّا نأتي الأرض ننقصها من أطرافها». وهو ذهاب العلماء.

وفي من لا يحضره الفقيه (٢): وشئل عن قول الله ﷺ: «أو لم يروا أنّا نأتي الأرض ننقصها من أطرافها».

فقال: فقد العلماء.

وفي مجمع البيان (٤): اختلف في معناه على أقوال. \_إلى قوله: \_ثانيها «ننقصها» بذهاب علمائها وفقهائها وخيار أهلها. وروي ذلك عن أبي عبدالله عليلا.

﴿ وَاللّٰهُ يَحْكُمُ لَا مُعَقِّبَ لِحُكْمِهِ ﴾: لا رادَ له. وحقيقته الّذي يعقّب الشيء بالإبطال. ومنه قيل لصاحب الحقّ: معقّب، لأنّه يقفو غريمه بالاقتضاء (٥). والمعنى أنّه حكم للإسلام بالإقبال، وعلى الكفر بالإدبار، وذلك كائن لا يمكن تغييره.

ومحلّ «لا» مع معموله النصب على الحال، أي يحكم نافذاً حكمه، كما تقول: جاء زيد لاعمامة على رأسه ولاقلنسوة، تريد حاسراً.

﴿ وَهُوَ سَرِيعُ الْحِسَابِ ﴾ ۞: فيحاسبهم عمّا قليل في الآخرة بعد ما عـذّبهم بـالقتل والإجلاء في الدنيا.

﴿ وَقَدْ مَكَرَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ ﴾ : بأنبيائهم والمؤمنين منهم.

﴿ فَلِلَّهِ الْمَكْرُ جَمِيعاً ﴾ : إذ لا يؤبه (٦) بمكر دون مكره ، لأنّه القادر على ما هو المقصود منه دون غيره.

١. قال الفيض: يعني مفاد هذه الآية يجعل نفسي سخية في سرعة الموت أو القتل فينا أهل البيت، فـتجود نفسي بهذه الحياة اشتياقاً إلى لقاء الله تعالىٰ.
 ٢. الفقيه ١١٨/١، ح ٥٦٠.

٤. المجمع ٣٠٠/٣.

٦. أي لا يبالئ ولا يعتبر.

٣. الاحتجاج /٢٥٠.

٥. أي يعقّب غريمه ملتبساً بالتقاضي.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): قال: المكر من الله هو العذاب.

﴿ يَعْلَمُ مَا تَكْسِبُ كُلَّ نَفْسِ ﴾: فيعد جزاءها.

﴿ وَسَيَعْلَمُ الْكُفَّارُ لِمَنْ عُقْبَى الدَّارِ ﴾ ۞: من الحزبين حيثما يأتيهم العذاب المعدّ لهم وهم في غفلة منه. وهذا كالتفسير لمكر الله بهم.

و «اللام» تدلّ على أنّ المراد بالعقبيٰ العاقبة المحمودة (٦)، مع ما في الإضافة كما عرفت.

وقرأ (٣) ابن كثير ونافع وأبو عمرو: «الكافر» على إرادة الجنس.

وقرئ (٤): «الكافرون» و «الَّذين كفروا» و «الكفر» أي أهله.

«وسيعلم» من أعلمه: إذا أخبره.

﴿ وَيَقُولُ الَّذِينَ كَفَرُوا لَسْتَ مُرْسَلاً ﴾: قيل (٥): المراد بهم: رؤسا اليهود.

﴿ قُلْ كَفَىٰ بِاللهِ شَهِيداً بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ ﴾: فإنّه أظهر من الأدلّة على رسالتي ما يغني عن شاهد يشهد عليها.

﴿ وَمَنْ عِنْدَهُ عِلْمُ الْكِتَابِ ﴾ ٢ : مرتفع بالظرف، فإنّه معتمد على الموصول.

ويجوزأن يكون مبتدأ والظّرف خبره.

وقيل (٢): أي علم القرآن وما ألف عليه من النظم المعجز. أو علم التوراة، وهو ابن سلام وأضرابه. أو علم اللوح المحفوظ، وهو الله تعالى، أي كفى بالذي يستحقّ العبادة وبالذي لا يعلم ما في اللوح إلا هو شهيداً بيننا، فيخزي الكاذب منّا. ويؤيّده قراءة من قرأ: «ومِنْ عنده» بالكسر (٧).

وفي كتاب الاحتجاج (٨) للطبرسيّ على : محمّد بن أبي عمير الكوفيّ ، عن عبدالله بن

٢. لأنَّ اللام للنفع.

١. تفسير القميّ ٣٦٧/١.

٣ـ٦. أنوار التنزيل ٢٣/١ه.

٧. أي قراءة «من عنده» الذي هو من الحروف الجارّة، والتأييد لأجل أنّ الذي حصل مِنْ عنده علم الكتاب
 هو الله تعالى، يؤيّد، قول من قال: «مَنْ» بفتح الميم عبارة عن الله.

٨. الاحتجاج /٣٧٥.

الوليد السمّان قال: قال أبو عبدالله عليَّلا: ما يـقول النـاس فـي أولي العـزم وصـاحبكم أميرالمؤمنين عليُّلا؟

قال: قلت: ما يقدّمون على أولي العزم أحداً.

فقال أبو عبدالله عليه إن الله تبارك وتعالى قال لموسى: «وكتبنا له في الألواح من كل شيء موعظة» ولم يقل: كلّ شيء، وقال لعيسى (١) عليه : «ولأبين لكم بعض الّذي تختلفون فيه» ولم يقل: كلّ إشيء ](٢) [الذي تختلفون به ](٣)، وقال لصاحبكم (٤) أمير المؤمنين عليه : «قل كفى بالله شهيداً بيني وبينكم ومن عنده علم الكتاب» وقال على الافي كتاب مبين» وعلم هذا الكتاب عنده.

عن سُليم بن قيس <sup>(ه)</sup> قال: سأل رجل عليّ بن أبي طالب للنَّالِخ فقال له، وأنا أسمع: أخبرني بأفضل منقبة لك.

قال: ما أنزل الله في كتابه.

قال: وما أنزل الله فيك؟

قال: قوله: «ويقول الّذين كفروا لست مرسلاً» إلى قوله: «بيني وبينكم ومن عنده علم الكتاب» إيّاي عني بمن عنده علم الكتاب.

وفي أصول الكافي (''): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه. ومحمّد بن يحيئ، عن محمّد بن الحسن ('')، عمّن ذكره، جميعاً، عن ابن أبي عمير، عن ابن أذينة، عن بريد بن معاوية قال: قلت لأبي جعفر عليّه : «قل كفئ بالله شهيداً بيني وبينكم ومن عنده علم الكتاب». قال: إيّانا عنى، وعلى أولنا وأفضلنا وخيرنا بعد النبيّ عَيَالِيّهُ.

وفي الخرائج والجرائح (^): عن سعد (٩)، عن محمّد بن يحيي، عن عبيد بن

۲

١. كذا في المصدر. وفي النسخ: عن عيسين.

٣. ليس من المصدر.

٥. نور الثقلين ٢١/٢، ح ٢٠٥.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: الحسين.

۹. ب: سعید.

٢. من المصدر.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: من صاحبكم.

٦. الكافي ٢٢٩/١، ح٦.

٨. الخرائج ٧٩٨/٢، ح٨.

معروف، عن عبيدالله (١) بن الوليد السمّان، عن الباقر عليُّلا مثله.

وفي أصول الكافي ("): أحمد بن محمّد، عن محمّد بسن الحسن، عن عبّاد بن سليمان، عن محمّد بن سليمان، عن أبيه، عن سدير، قال: كنت أنا وأبو بصير ويحيى البزّاز وداود بن كثير في مجلس أبي عبدالله الله الذّي إذ خرج علينا (") وهو مغضب، فلمّا أخذ مجلسه قال: يا عجباً لأقوام يزعمون أنّا نعلم الغيب، ما يعلم الغيب إلّا الله الله الله الله المحمت بضرب جاريتي فلانة فهربت منّى، فما علمت في أيّ بيوت الدارهي!

قال سدير: فلمّا أن قام من مجلسه وصار في منزله دخلت أنا وأبوبصير وميسر، فقلنا له: جعلنا فداك، سمعناك وأنت تقول كذا وكذا في أمر جاريتك، ونحن نعلم أنّك تعلم علماً كثيراً ولا ننسبك إلى علم الغيب.

قال: فقال: يا سدير، ألم تقرأ القرآن؟

قلت: بلئ.

قال: فهل وجدت فيما قرأت من كتاب الله الله الذي عنده علم من الكتاب أنا أتيك به قبل أن يرتد إليك طرفك»؟

قال: قلت: جعلت فداك، قد قرأته (١٠).

قال: فهل عرفت الرجل، وهل علمت ماكان عنده من علم الكتاب؟

قال: قلت: أخبرني به.

قال: قدر قطرة من الماء في البحر الأخضر، فما يكون ذلك من علم الكتاب؟

قال: قلت: جعلت فداك، ما أقلّ هذا!

قال: فقال: يا سدير، ما أكثر هذا (٥) أن ينسبه الله كلُّك إلى العلم الَّذي أخبرك بــه! يــا

۲. الکافی ۲/۲۵۷، ح۳.

١. ب: عبد الله.

٤. كذا في المصدر، وفي النسخ: قرأت.

٣. المصدر:إلينا.

قال في مرآة العقول: لعل هذا ردّ لما يُفهَم من كلام سدير من تحقير العلم الذي أوتي آصف التيلا بأنه وإن
 كان قليلاً بالنسبة إلى علم كل الكتاب فهو في نفسه عظيم كثير لانتسابه إلى علم الكتاب.

سدير، فهل وجدت فيما قرأت من كتاب الله ﷺ أيضاً: «قـل كـفئ بـالله شـهيداً بـيني وبينكم ومن عنده علم الكتاب»؟

قال: قلت: قد قرأته، جعلت فداك.

قال: أفمن عنده علم الكتاب كله [أفهم، أم من عنده علم الكتاب بعضه؟ قلت: لا، بل من عنده علم الكتاب كله](١).

قال: فأومأ بيده إلى صدره، وقال: علم الكتاب والله كلَّه عندنا.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): حدّ ثني أبي، عن ابن أبي عمير، عن ابن أذينة، عن أبي عبدالله عليه الذي عنده علم الكتاب هو أميرالمؤمنين عليه الذي عنده علم الكتاب هو أميرالمؤمنين عليه ال

وسُنل عن الّذي عنده علم من الكتاب أعلم، أم الّذي عنده علم الكتاب.

فقال: ماكان علم الّذي كان (٣) عنده علم من الكتاب عند الّذي عنده علم الكتاب إلّا بقدر ما تأخذ البعوضة بجناحها من ماء البحر.

وقال: أميرالمؤمنين صلوات الله عليه: ألا إنّ العلم الّذي هبط به آدم من السماء إلى الأرض وجميع ما فُضًلت به النبيّون إلى خاتم النبيّين، في عترة خاتم النبيّين.

وفي أمالي الصدوق (٤)، بإسناده إلى أبي سعيد الخدريّ قال: سألت رسول الله عَيَّظِيَّةُ عَن قول الله عَيَّظِيَّةً عن قول الله عزّ وجلّ ثناؤه: «قل كفئ بالله شهيداً بيني وبينكم ومن عنده علم الكتاب». قال: ذاك أخى على بن أبى طالب.

وفي تفسير العيّاشي (٥): عن عبدالله بن عطاء (٦) قال: قلت لأبي جعفر عليّه إلى الله البن عبدالله بن سلام (٧) يزعم أنّ أباه الّذي يقول الله: «قل كفئ بالله شهيداً بيني وبينكم ومن عنده علم الكتاب»!

١. ليس من المصدر.

٣. ليس من المصدر.

٥. تفسير العيّاشي ٢٢٠/٢، -٧٧.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: مسلم.

٢. تفسير القميّ ٣٦٧/١.

٤. أمالي الصدرق /٤٥٣، ح٣.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: عبيد الله بن عطَّار.

قال: كذب، هو عليّ بن أبي طالب.

عن عبدالله بن عجلان (١)، عن أبي جعفر للنظ قال: سألته عن قوله: «قل كفي بالله»؟ فقال: نزلت في عليّ بعد رسول الله عَيْظِيلُهُ وفي الأئمة [بعده، وعليّ عنده علم الكتاب](٢).

عن الفضيل بن يسار (٣)، عن أبي جعفر النِّيلِ في قوله: «وعنده علم الكتاب» قال: نزلت في على النِّهِ . إنّه عالم هذه الأمّة بعد النبيّ ﷺ.

عن عمر بن حنظلة (٤)، عن أبي عبدالله عليه عن قول الله على: «قل كفي بالله شهيداً بيني وبينكم ومن عنده علم الكتاب، فلمّا رآني أتتبّع هذا وأشباهه من الكتاب قال: حسبك كلّ شيء في الكتاب من فاتحته إلى خاتمته مثل هذا، فهو في الأئمّة عنى به.

وفي روضة الواعظين (٥) للمفيد ﷺ: قال الباقر عليلاً: «ومن عنده علم الكتاب» عليّ بن أبي طالب عنده علم الكتاب الأوّل والآخر.

وروىٰ (٧) أيضاً عن رجاله ، بإسناده إلى جابر بن عبدالله قال: سمعت أبا جعفر الله ي عندالله قال: سمعت أبا جعفر الله يقول: ما ادّعىٰ أحد من الناس أنّه جمع القرآن كلّه كما أنزل (٨) إلّا كذّاب، وما جمعه وحفظه كما أنزل [الله](٩) إلّا عليّ بن أبي طالب والأثمّة من بعده المهيمة المناه المهيمة المناه المهيمة المناه المهيمة المناه المهيمة المناه المهيمة المناه الله المناه ال

۲. ليس في ب.

تفسير العيّاشي ۲۲۱/۲، ح ۷۹.

٣. تفسير العيّاشي ٢٢١/٢، ح٧٩.

٤. نور الثقلين ٥٢٣/٢، ح ٢١٥. تفسير العيّاشي ١٣/١ ح٨.

٥. نور الثقلين ٥٢٤/٢، ح٢١٦. روضة الواعظين ١٠٥/.

٧. تأويل الأيات ٢١٩٩/، ح ٢٠.

٦. تأويل الأيات ٢٣٨/١، ح١٩.

٩. ليس من المصدر،

٨. كذا في المصدر. وفي النسخ: أنزله.

وروى الشيخ المفيد (۱) على ، عن رجاله حديثاً (۲) مسنداً إلى سلمان الفارسي على قال: قال لي أميرالمؤمنين صلوات الله عليه: [يا سلمان] (۲) الويل كلّ الويل لمن لا يعرف لناحق معرفتنا وأنكر فضلنا، يا سلمان، أيّما أفضل؛ محمّد عَرَا أَو سليمان بن داود؟

قال سلمان: فقلت: بل محمد عَيَا الله عَمْد عَيَا الله عَلَيْ الله ع

فقال: يا سلمان، هذا آصف بن برخيا قدر أن يحمل عرش بلقيس من سبأ إلى فارس في طرفة عين وعنده علم من الكتاب، ولاأقدر أنا وعندي علم ألف كتاب، أنزل الله منها على شيث بن آدم خمسين صحيفة، وعلى إدريس النبيّ ثلاثين صحيفة، وعلى إبراهيم الخليل عشرين صحيفة، وعلم التوراة والإنجيل والزبور والفرقان؟

قلت: صدقت، يا سيّدي.

فقال: اعلم يا سلمان، أنَّ الشاكَ في أمورنا وعلومنا كالممتري في معرفتنا وحقوقنا، وقد فرض الله [طاعتنا و]<sup>(2)</sup> ولايتنا [في كتابه]<sup>(٥)</sup> في غير موضع، وبيّن فيه مـا وجب العمل به، وهو مكشوف.

[تمّ الجزء السادس من تفسير كنز الدقائق وبحر الغرائب ]

١. تأويل الآيات ٢٤/١، ح٢٤.

٣. من المصدر.

ە. لىس فى أ، ب، ر.

٢. ليس من المصدر.

٤. ليس من المصدر.

## الفهرس

| ٥   | كلمة المحقّقكلمة المحقّق |
|-----|--------------------------|
| ٩   | سورة يوئس                |
| 114 | سورة هود                 |
| TVT | سورة يوسف                |
| ٤١٩ | سورة الرعد               |