



# تفسِّن يُرُكُ الْمُ الْمُلْمُ لِلْمُ الْمُلْمُ لِلْمُ لِلْمُلْمُ لِلْمُلْمُ لِلْمُلْمُ لِلْمُلْمُ لِلْمُلْمُ لِلْمُلْم

الطبغة المنقيجة

الجيئ الثامن

للعالان المفات المعلى المعلى

تَجْقَتِكُمْ تُقُ جُهَلَيْ يِنْ دَرُكَا هِيْ



سرشناسه: قمی مشهدی، محمّد بن محمّد رضا، قرن ۱۲ ق.

عنوان و پديدآور : تفسير كنز الدقائق و بحر الغر الب/محمد بن محمد رضاالقمي المشهدي؛ تحقيق حسين درگاهي.

مشخصات نشر: تهران: شمس الضحي، ١٣٨٧.

مشخصات ظاهری : ۱۴ ج .

نابک : (۲. ۱SBN 978 - 964 - 8767 - 14 - 8 : (۸ ج): نابک

ا (دوره)؛ 3 - 168 - 168 - 168 - 168 - 188 ISBN 978

وضعبت فهرستنویسی : فیپا.

یادداشت : کتاب حاضر در سال های مختلف توسط ناشرین مختلف منتشرشده است.

موضوع : تفاسير ماثوره -- شيعه اماميه.

موضوع : تفاسير شيعه -- قرن ١٢ ق.

شناسه افزوده : درگاهی، حسین، ۱۳۳۱ - ، مصحح.

رده بندی کنگره : ۱۳۸۷ ۹ ک ۸ ق / ۳ / BP ۹۷

رده بندی دیویی: ۲۹۷/۱۷۳۶ .

شماره کتابخانه ملی: ۱۶۳۰۶۱۷

### تفسير كنز الدقائق و بحر الغرائب، الجزء الثامن

تأليف: الشيخ محمّد بن محمّد رضا القمّي المشهدي

تحقیق: حسین درگاهی

منشورات مؤسسة شمس الضحى

الطبعة الاولى: ١٤٣٠ هـ ق ـ ١٣٨٧ هـ،ش.

طبع في ١٠٠٠ نسخة

المطبعة: نكارش

سعر الدُورة في. ١٧ مجلداً: ١١٠/٠٠٠ توماناً

شابك (ردمك): الجزء الثامن: ٨- ١٤ - ٨٧٤٧ - ٩٤٣ ـ ٩٧٨

شابك (ردمك) الدُّورة في ١٤ مجلداً: ٣ــ٩٥ ـ ٨٧٤٧ ـ ٩٤٣ ـ ٩٧٨

صندوق البريد: تهران ٢١٤١ـ ١٩٣٩٥



#### مراكز التوزيع:

۱) قسم، شمارع منعلم، سناحة روح الله، رقسم ۶۵، هناتف و فكس: ۷۷۳۳۴۱۳ - ۷۷۲۳۴۹۸۸ (۹۸۲۵۱)

۱) قدم، شارع صفائیه، مقابل زفاق رقم ۳۸، منشورات دلیل ما، هاتف ۷۷۲۷۰۱۱ ـ ۷۷۲۷۰۱۱

٢) طهران، شارع إنقلاب، شارع فخررازي، رقم ٣٦، منشورات دليل ما، هاتف ۶۶۴۶۴۱۴۱ – ٢٦٠

٣) مشسسهد، شسارع الشسهداء، شسسسمالي حسديقسة النسادري، زقساق خسوراكيان،
 بناية گنجينه كتاب التجارية، الطابق الأول، منشورات دليلما، هاتف ٥- ٢٢٣٧١١٣ - ٥٥١١

# كلمة المحقّق

## بسم الله الرحمن الرحيم

الحمّد لله ربّ العالمين، والصلاة والسلام على نبيّنا وآله الطيبين الطاهرين، ولا سيّما بقيّة الله في الأرضين، واللعنة الدائمة على أعدائه وأعدائهم أجمعين.

النسخ التي استفدنا منها في تحقيق الربع الثاني من تفسير كنز الدقائق وبحر الغرائب، من أوّل سورة الأنعام إلى آخر سورة الكهف:

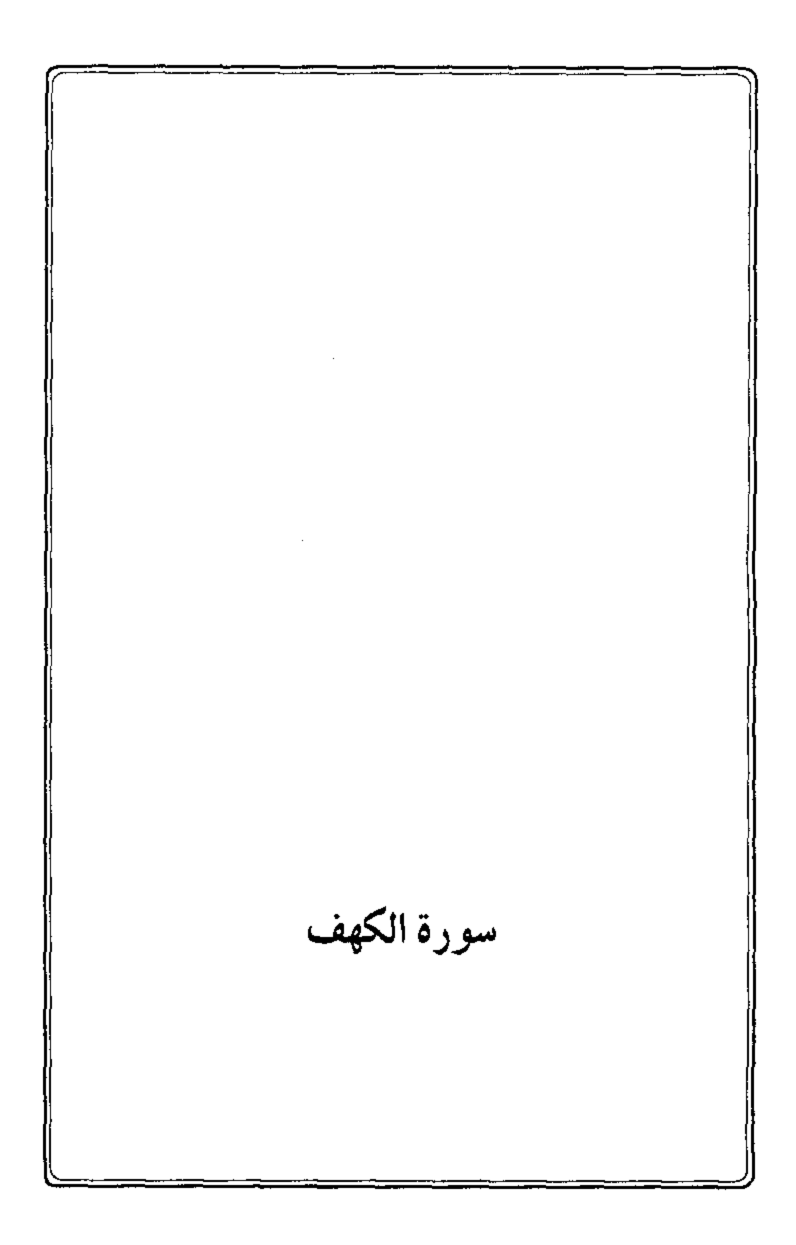
١. نسخة مكتوبة في حياة المؤلّف سنة ١١٠٥هـ، في مكتبة آية الله العظمى النجفي
 المرعشى العامّة بقم، رقم ١٢٨٣، مذكورة في فهرسها ٨٣/٤. رمزها: ج.

٢. نسخة في نفس المكتبة، رقم ٣٠٧، مذكورة في فهرسها ٣٥٠/١. رمزها: ب.

٣. نسخة في مكتبة مدرسة الشهيد المطهري، رقم ٢٠٥٤، مذكورة في فهرسها
 ١٦٢/١، مكتوبة في سنة ١٢٤٠ه، رمزها: س.

٤. نسخة في مكتبة مجلس الشورى الإسلامي (١)، رقم ١٢٠٧٣، مكتوبة في حياة
 المؤلّف وعلى ظهرها تقريظ العلّامة المجلسي رحمة الله تعالى عليه. رمزها: ر.

والحمد لله أوّلاً وآخراً حسين درگاهي



# سورة الكهف

مكيّة ، إلّا قوله: «واصبر نفسك مع الذين يدعون ربّهم» فإنّها نـزلت بـالمدينة فـي قصة عيينة بن حصين الفزاريّ.

[وهي مائة واحدى عشرة آية]<sup>(١)</sup>.

## بسم الله الرحمن الرحيم

في كتاب ثواب الأعمال (٢)، بإسناده إلى أبي عبدالله على قال: من قرأ سورة الكهف في كلّ ليلة جمعة لم يمت إلّا شهيداً، ويبعثه الله من (٣) الشهداء، ووقف يوم القيامة مع الشهداء.

وفي الكافي (٤): الحسين بن محمّد ، عن عبدالله بن عامر ، عن عليّ بن مهزيار ، عن أيّوب بن نوح ، عن محمّد بن أبي حمزة قال : قال أبو عبدالله عليّه الله عليه الله عليه الكهف في كلّ ليلة جمعة كانت كفّارة ما بين الجمعة إلى الجمعة .

قال (٥): وروى غيره أيضاً فيمن قرأها يوم الجمعة بعد الظهر والعصر، مثل ذلك.

وفي مجمع البيان (٢): أبيّ بن كعب، عن النبيّ عَبَيْلَةً قال: من قرأها فهو معصوم ثمانية أيّام من كلّ فتنة ، فإن خرج الدجّال في [تلك] (١) الثمانية أيّام عصمه الله من فتنة الدجّال. سمرة بن جندب (٨) ، عن النبيّ عَبَيْلَةً قال: من قرأ عشر آيات من سورة الكهف

٢. ثواب الأعمال /١٣٤، ح٢.

٤ . الكافي٤٢٩/٣ ، ح ٧ .

٦. مجمع البيان ٤٤٧/٣.

٨. نفس المصدر والموضع.

١. ليس في ج.

٣. المصدر: مع.

٥. نفس المصدر والموضع،

٧. من المصدر.

[حفظاً](١) لم يضرّه فتنة الدجال، ومن قرأ السورة كلّها دخل الجنّة.

وعن النبيّ (٢): ﷺ: ألا أدلّكم على سورة شيّعها سبعون (٣) ألف ملك حين نزلت، ملأت عظمتها ما بين السماء والأرض؟

قالوا: بلئ.

قال: سورة أصحاب الكهف، من قرأها يوم الجمعة غفر الله له إلى الجمعة الأخرى وزيادة ثلاثة أيّام، وأعطى نوراً يبلغ السماء، ورُقي فتنة الدِّبال.

وروى الواحدي (٤)، بإسناده إلى أبي الدرداء، عن النبيّ ﷺ قال: من حفظ عشر آيات من أوّل (٥) سورة الكهف [ثمّ أدرك الدّجال لم يضرّه، ومن حفظ خواتيم سورة الكهف] (٦) كانت له نوراً يوم القيامة.

وروى أيضاً بالإسناد (١٠)، عن سعيد بن محمّد الحرمي (١٨)، عن أبيه، عن جدّه، عن النبيّ ﷺ قال: من قرأ الكهف يوم الجمعة فهو معصوم إلىٰ ستّة أيّام من كلّ فتنة تكون، فإن خرج الدّجَال عُصم منه.

وفي عيون الأخبار (١)، في باب ما جاء عن الرضا عليه من خبر الشاميّ وماسأل عنه أميرالمؤمنين عليه في جامع الكوفة حديث طويل، وفيه: سأله: كم حجّ آدم من حجة ؟ فقال له: سبعين حجّة ماشياً على قدميه، وأوّل حجّة حجّها كان معه الصرد يدلّه على مواضع الماء، وخرج معه من الجنّة، وقد نهي عن أكل الصرد والخطّاف.

وسأله: ما باله لا يمشي؟

فقال: لأنّه ناح علىٰ بيت المقدس فطاف حوله أربعين عاماً يبكي عليه، ولم يــزل

٢. نفس المصدر والموضع.

٤. نفس المصدر والموضع،

٦. من المصدر.

٨. المصدر: الجزمي،

١. من المصدر.

٣. ليس في أ، ب.

٥ ليس في ب.

٧. نفس المصدر والموضع.

العيون ٢٤٣/١، ح ١.

يبكي مع آدم عليه فمن هناك سكن البيوت، ومعه تسع آيات من كتاب الله ممّاكان آدم يقرأها (١) في الجنّة، وهي معه إلى يوم القيامة: ثلاث آيات من أوّل الكهف، وثلاث آيات عن أوّل الكهف، وثلاث آيات عن «سبحان الّذي» «وإذا قرأت القرآن» (٣)، وثلاث آيات من يس «وجعلنا من بين أيديهم سدّاً ومن خلفهم سدّاً» (٤).

﴿ الْحَمْدُ اللَّهِ اللَّذِي آنْزَلَ عَلَىٰ عَبْدِهِ الْكِتَابَ ﴾ : يعني القرآن. رتّب استحقاق الحمد على إنزاله تنبيها على أنّه أعظم نعمائه، وذلك لأنّه الهادي إلى ما فيه كمال العباد، والداعي إلى ما به ينتظم صلاح المعاش والمعاد.

﴿ وَلَمْ يَجْعَلْ لَهُ عِوَجاً ﴾ ٢ : شيئاً من العوج، باختلال في اللفظ وتناقض في المعنى (٥)، أو انحراف من الدعوة إلى جناب الحقّ. وهو في المعاني كالعَوج في الأعيان.

﴿ قَيَّماً ﴾ : مستقيماً معتدلاً لا إفراط فيه ولا تفريط. أو قيّماً على سائر (١) الكتب السابقة يشهد بصحّتها. أو قيّماً دائماً يدوم ويثبت إلىٰ يوم القيامة ، لا يُنسخ.

وانتصابه بمضمر، تقديرة: جعله قيّماً. أو على الحال من الضمير في «له»، أو من «الكتاب» على أن الواو في «ولم يجعل» للحال دون العطف، إذ لو كان للعطف لكان المعطوف فاصلاً بين أبعاض المعطوف عليه، ولذلك قيل: فيه تقديم وتأخير (٧).

[قال عليّ بن إبراهيم (^) في تفسيره: هذا مقدّم ومؤخّر ](١) لأنّ معناه: الذي أنــزل علىٰ عبده الكتاب قيّماً ولم يجعل له عوجاً، فقد قدّم حرف علىٰ حرف.

١. كذا في المصدر، وفي النسخ: يقرأ بها. ٢. من المصدر،

٣. الإسراء /٤٥. ٤٠ يس /٤٠

٥ . لو فسر العوج في المعنى بما لايقبله العقل السليم لكان أولى ليعم التناقض وغيره .

٦. ليس في أ، ب، ر.

٧. أي من جعل الواو وللعطف و«قيماً» حالاً من «الكتاب» لزمه أن يقول بأن في هذا التركيب تقديماً
 وتأخيراً، فيكون «قيّماً» حقيقة مؤخّراً لفظاً.
 ٨. تفسير القمّي ٣٠/٢.

٩. ليس في أ، ب، ر.

وقرئ (١): «قيماً».

﴿لِيُتُذِرَ بَأْساً شَدِيداً ﴾: أي لينذر الذين كفروا عذاباً شديداً، فحذف المفعول الأوّل اكتفاءً بدلالة القرينة (٢)، واقتصاراً على الغرض المسوق إليه.

﴿ مِنْ لَدُنْهُ ﴾ : صادراً من عنده .

وقرأ (٣) أبوبكر بإسكان الدال وكسر النون لالتقاء الساكنين، وكسر الهاء للإتباع.

وفي تفسير العيّاشي (1): عن البرقيّ، عمّن رواه، رفعه، عن أبي بـصير، عـن أبي جعفر طليّة : «لينذر بأساً شديداً من لدنه» قال : «البأس الشديد» عـليّ، وهـو مـن لدن رسول الله ﷺ قاتل معه عدوه، فذلك قوله: «لينذر بأساً شديداً من لدنه».

فقال أبو جعفر للنظير : «البأس الشديد» عليّ بن أبي طالب للنظير . وهو من لدن رسول الله عَلَيْلُمْ ، وقاتل معه (٦) عدوّه ، فذلك قوله : «لينذر بأساً شديداً من لدنه».

﴿ وَيُبَشِّرُ الْمُؤْمِنِينَ الَّذِينَ يَعْمَلُونَ الصَّالِحَاتِ اَنَّ لَهُمْ اَجْراً حَسَناً ﴾ ٢: هو الجنّة.

وفي تفسير العيّاشي (٧): عن الحسن بن صالح قال: قال لي أبو جعفر عَلَيْلِا: لا تـقرأ «يبشّر» إنّما البشر، بشر الأديم.

قال: فصلّيت بعد ذلك خلف الحسن، فقرأ: «تبشّر».

﴿ مَا كِثِينَ فِيهِ ﴾: في الأجر.

١. أنوار التنزيل ٤/٢.

٢. فيه أنّ القرينة لا تدلّ على اعتبار خصوص الكافرين، بل على اعتبار عموم العاصين لأنّ الإنذار مناسب
لمطلق العصاة، وكذا المقابلة بالذين آمنوا وعملوا الصالحات وقد يقال: المراد من البأس الشديد: العذاب
الذي بلغ الغاية، وهو مخصوص الكافرين. ٣. أنوار التنزيل ٤/٢.

تفسير العيّاشي ٣٢١/٢، ح ٢.

٦. ليس في المصدر.

٥. تأويل الآيات الباهرة ٢٩١/١.

۷. تفسير العياشي ۳۲۱/۲، ح ۳.

﴿ اَبَداً ﴾ 🕝: بلا انقطاع.

﴿ وَيُنْذِرَ الَّذِينَ قَالُوا اتَّخَذَ اللهُ وَلَداً ﴾ ٢ : خصّهم بالذكر، فكرّر الإنذار متعلّقاً بهم، استعظاماً لكفرهم. وإنّما لم يذكر المنذر به استغناءً بتقدّم ذكره.

﴿ مَا لَهُمْ يِهِ مِنْ عِلْمٍ ﴾: أي بالولد (١). أو باتخاذه. أو بالقول، والمعنى: أنّهم يقولون عن جهل مفرط وتوهّم كاذب، أو تقليد لما سمعوه من أوائلهم من غير علم بالمعنى الذي أرادوا به، فإنّهم كانوا يطلقون الأب والابن بمعنى: المؤثر والأثر (٢). أو بالله، إذ لو علموه لما جوّزوا نسبة الاتّخاذ إليه (٣).

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): «وينذر الّذين قالوا اتّخذ الله ولداً، ما لهم به من علم» قال (٥): [ما] (٦) قالت قريش حين زعموا أنّ الملائكة بنات الله، وما قالت اليهود والنصارئ في قولهم: عزير ابن الله، والمسيح ابن الله.

﴿ وَلاَ لِآبَائِهِمْ ﴾ : لأسلافهم الذين مضوا قبلهم علىٰ مثل ما هم عليه اليوم، وإنّما يقولون ذلك عن جهل وتقليد من غير حجّة.

﴿كَبُرَتْ كَلِمَةٌ ﴾: عظمت مقالتهم هذه في الكفر لما فسيها من التشبيه والتشريك وإيهام احتياجه تعالى إلى ولد يعينه ويختلفه إلىٰ غير ذلك من الزيغ.

و «كلمة» نُصِب على التمييز. وقرئ (٧) بالرفع، على الفاعليّة.

﴿ تَخْرُجُ مِنْ أَفْوَاهِهِمْ ﴾: صفة لها تفيد استعظام اجترائهم على إخراجها من

١. أي ليس لهم علم بما يترتّب على كون الولد لله تعالى من المحالات.

٢. قوله: «من غير علم بالمعنى الذي أرادوا به» الخ، أي من غير علم الأواخر منهم بالمعنى الذي أرادته الأوائل منهم من اللفظ الذي كانوا يقولونه، وأنهم كانوا يقولون: الابن على الأثر والأب على المؤثر. فلم يفهم الأواخر ما أراده الأوائل فتوهموا أن مراد الأوائل من لفظ الابن: الوئد.

٣. هذا دليل يتعلّق بكل من التقادير، أي لو علموا ما يترتّب على كون الولد ولداً لما جوزا، الخ. أو لو علموا
 ما في الاتّخاذ، أو لو علموا ما أراد به الأوائل منهم لما جوزوا.

٥ . ليس في المصدر .

٧. أنوار التنزيل ٤/٢.

تفسير القمّي ٣٠/٢.
 من المصدر.

أفواههم (١)، والخارج بالذَّات هو الهواء الحامل لها.

وقيل (٢): صفة محذوف هو المخصوص بالذمّ (٣)، لأنّ «كبر» هاهنا بمعنى: بــــش. وقرئ (٤): «كبرت» بالسكون مع الإشهام.

﴿ إِنْ يَقُولُونَ إِلاَّ كَذِبا ﴾ ٢ ﴿ فَلَعَلَّكَ بَاخِعٌ نَفْسَكَ ﴾ : قاتلها.

﴿ عَلَىٰ آثَارِهِم ﴾: إذا ولواعن الإيمان.

شبّهه لما يداخله من الوجد على تولّيهم بمن فارقته أعـزّته، فـهو يـتحسّر عـلىٰ آثارهم، ويبخع نفسه وجداً عليهم.

وقرئ (٥): «باخع نفسك» على الإضافة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر عليُّلا في قوله : «فلعلّك باخع نفسك» يقول: قاتل نفسك (٧) علئ آثارهم.

﴿إِنْ لَمْ يُؤْمِنُوا بِهِٰذَا الْحَدِيثِ ﴾: بهذا القرآن.

﴿ اَسَافَا ﴾ ( الله الله عليه عليه عليه عليه الله عليه ه الله المال الم

وقرئ: «أن» بالفتح، على «لأن»، فلا يجوز إعمال «باخع» إلّا إذا جُعل حكاية حال ماضية (٠٠).

١. لمّاكان من المعلوم أنّ الكلمة تخرج من أفواههم، ففائدة التنبيه بهذه الصفة تفيد استعظامها فكان كبرها باعتبار هذه الصفة، أي هي كلمة يجب أن لا يتكلّم بها أحد، فالتكلّم بها لا يكون إلّا لعظم الجراءة.

٣. والمعنى: كبرت كلمة قول يخرج من أفواههم.

٢. نفس المصدر والموضع،

٥. نفس المصدر والموضع،

نفس المصدر والموضع .

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: لنفسك.

٦. تفسير القمي ٣١/٢.

٨. أي «أسفاً» إمّا مفعول له بـ «باخع» لأنّ البخع والتأسف فعلا فاعل واحد، وإمّا حال عنه.

٩. يعني: إذا قرئ: «إن» بالكسركان «باخع» للاستقبال فيوجد شرط عمله فينصب «نفسك». وأمّا إذا قرئ:
 «أن» بالفتح كان «باخع» للماضي، لأنّ «إن لم يؤمنوا» للماضي، لأنّ نفسك لأجل عدم إيمانهم في الماضي،
 ولا يعمل في المفعول إلّا إذا جُعِل «باخع» حكاية حال ماضية، أي لتصوير تلك الحالة في ذهن المخاطب

﴿ إِنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَى الْأَرْضِ ﴾ : من الحيوان والنبات والمعادن.

﴿ زِينَةً لَهَا ﴾: ولأهلها.

﴿ لَنَبْلُوَهُمْ اَيُّهُمْ اَحْسَنُ عَمَلاً ﴾ ﴿ فَي تعاطيه ، وهو من زهد فيه ، ولم يغترَ به ، وقنع منه بما يزجي به أيّامه ، وصرفه على ما ينبغي . وفيه تسكين لرسول الله ﷺ .

وفي روضة الكافي (١)، كلام لعليّ بن الحسين عليه في الوعظ والزهد في الدنيا، يقول فيه عليه الكافي (الله لم يحبّ زهرة الدنيا وعاجلها لأحد من أوليائه ولم يرغّبهم فيها وفي عاجل زهرتها وظاهر بهجتها، وإنّما خلق الدنيا وخلق أهلها ليبلوهم فيها أيهم أحسن عملاً لأخرته.

﴿ وَإِنَّا لَجَاعِلُونَ مَا عَلَيْهَا صَعِيداً جُرُزاً ﴾ ٢: تزهيد فيه.

و «الجرز» : الأرض الّتي قُطِعَ نباتها، [ مأخوذ من الجرز](٢) وهو القطع، والمعنى : إنّا لنعيد ما عليها من الزينة تراباً مستوياً بالأرض، ونجعله كصعيد أملس لا نبات فيه.

﴿ أَمْ حَسِبْتَ ﴾: بل حسبت.

﴿ أَنَّ أَصْحَابَ الْكَهْفِ وَالرَّقِيمِ ﴾: في إبقاء حياتهم مدّة مديدة

﴿كَانُوا مِنْ آيَاتِنَا عَجَباً ﴾ ﴿ وقصتهم بالإضافة إلى خلق ما على الأرض من الأجناس والأنواع الفائتة للحصر على طبائع متباعدة وهيئات متخالفة تعجب الأجناس والأنواع الفائتة للحصر على طبائع متباعدة وهيئات متخالفة تعجب الناظرين من مادّة واحدة ثمّ ردّها إليها ليس بعجيب، مع أنّه من آيات الله كالنزر الحقير. و«الكهف» الغار الواسع في الجبل، وإذا صغر فهو غار. و«الرقيم» اسم الجبل، أو

الشرطيّة فليست كذلك فلقوتها غلبت على «لم».

حتى كأنّه واقع في ذلك الزمان فيوجد شرط عمله. فإن قيل: لِمَ لا يجوز أن يكون «إن لم يؤمنوا» للماضي و «باخع» للحال والاستقبال، لتولّيهم في الزمان الماضي ؟ قلنا: تفوت المبالغة في وجده عَلَيْ على تولّيهم، إذ التأكيد في أن يكون البخع في بدء زمان التولّي لا بعده. ومن هذا يُعلم أنّ «لم» لا تـقلب المـضارع إلى الماضي إذا اجتمعت مع «إن» الشرطيّة، وإذا اجتمعت مع «أن» الناصبة قالبتها إلى الماضي، والفرق أنّ الناصبة قد تدخل على فعل ماضي لفظاً ومعنى، كقوله تعالىٰ: «لو لا أن منّ الله علينا لخسف بنا» وأمّا «إن»

الكافي ٧٥/٨، ح ٢٩.
 الكافي ٧٥/٨، ح ٢٩.

الوادي الذي فيه كهفهم، أو اسم قريتهم، أو كلبهم، أو لوح [رصاصي أو](١) حجريٌ رُقِمت فيه أسماؤهم وجُعِلت على باب الكهف.

وقيل ("): أصحاب الرقيم قوم آخرون، كانوا ثلاثة خرجوا يرتادون لأهلهم (") فأخذتهم السماء، فآووا إلى الكهف فانحطّت صخرة وسدّت بابه، فقال أحدهم (أ): اذكروا أيّكم عمل حسنة (٥)، لعلّ الله يرحمنا ببركته.

فقال واحد منه: استعملت أجراء ذات يوم، فجاء رجل وسط النهار وعمل في بقيته مثل عملهم، فأعطيته مثل أجرهم، فغضب أحدهم وترك أجره، فوضعته في جانب البيت، ثمّ مرّبي بقر فاشتريت به فصيلة (٢) فبلغت ما شاء الله، فرجع إليّ بعد حين شيخاً ضعيفاً لا أعرفه، وقال لي: إنّ لي عندك حقّاً. وذكره لي حتّى (٢) عرفته، فدفعتها إليه جميعاً، اللهم إن كنت فعلت ذلك لوجهك فافرج عنّا. فانصدع الجبل حتّى رأوا الضوء. وقال آخر: كان فيّ فضل، وأصابت الناس شدّة، فجاءتني امرأة فطلبت منّى معروفاً، فقلت: والله (٨)، ما هو دون نفسك. فأبت، وعادت ثمّ رجعت ثلاثاً، ثمّ ذكرت لزوجها، فقال: أجيبي له وأعيني (٩) عيالك. فأتت وسلمت إليّ نفسها، فلمّا تكشفتها وهممت بها ارتعدت، فقلت: مالك؟ قالت: أخاف الله. فقلت لها: خفتِه في الشدّة ولم أخفه في الرخاء؟

فتركتها وأعطيتها ملتمسها، اللهم إن [كنت](١١) فعلته لوجسهك(١١) فأفرج عنّا. فانصدع حتّى تعارفوا.

وقال الثالث: كمان إلي](١٢) أبوان هِمَّان (١٣)، وكمانت لي غنم، وكنت أطعمهما

٢. أنوار التنزيل ٥/٢.

٤. ليس في أ، ب، ر.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: فصيلته.

٨. كذا في المصدر. وفي النسخ: لا والله.

١٠ . من المصدر.

١٢. من المصدر.

١. ليس في أ، ب، ر.

٣. أي يلتمسون شيئاً لأهلهم من طعام وغيره.

٥ . كذا في المصدر . وفي النسخ: بحسنة .

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: وذكر حتّى.

٩. المصدر: أغيثي.

١١ . كذا في المصدر . وفي النسخ : لأجلك .

١٣ . الهمّ: الشيخ الكبير.

وأسقيهما ثمّ أرجع إلى غنمي، فحبسني ذات يوم غيث فلم أبرح (١) حتى أمسيت، فأتيت أهلي وأخذت محلبي فحلبت فيه ومضيت إليهما، فوجدتهما نائمين، فشقّ عليّ أن أو قظهما، فتوقعت (١) جالساً ومحلبي على يبدي حتى أيقظهما الصبح فسقيتهما، اللهم إن كنت] (١) فعلته لوجهك فأفرج عناً. ففرّج الله عنهم فخرجوا. روى ذلك نعمان بن بشير مرفوعاً.

وفي مجمع البيان (٤): وقيل إنّ: أصحاب الرقيم هم النفر الثلاثة الّذين دخلوا في غار فانسدّ عليهم، فقالوا: فليدع (٥) الله تعالى كلّ واحد منّا بعمله (٦) حـتّىٰ بـفرّج الله عـنّا. [ففعلوا](٧) فنجّاهم الله. رواه النعمان بن البشير مرفوعاً.

وفي محاسن البرقي (^): عنه، [عن عبدالله] (٩) عن عبدالرحمان بن أبي نجران، عن المفضّل بن صالح، عن جابر الجعفي، يرفعه قال: قال رسول الله عَلَيْهُ: خرج ثلاثة (١٠) نفر يسيحون في الأرض، فبينما هم يعبدون الله في كهف في قلّة جبل حين (١١) حتى بدت صخرة من أعلى الجبل حتى التقمت باب الكهف.

فقال بعضهم لبعض، عباد الله [والله](۱۲) ما ينجيكم ممّا وقعتم إلّا أن تـصدقوا الله، فهلمّ ما عملتم لله خالصاً، فإنّما ابتليتم (۱۳) بالذنوب.

فقال أحدهم: اللّهم إن كنت تعلم أنّي طلبت امرأة لحسنها وجمالها، فأعطيت فيها مالاً ضخماً، حتّى إذا قدرت عليها وجلست منها مجلس الرجل من المرأة ذكرت النار

١ . كذا في المصدر، وفي النسخ: فلم أرح. وفي النسخ: فهم.

كذا في المصدر. وفي النسخ: فتوقّفت. ٣. من المصدر.

٤. المجمع ٤٥٢٨٣. ٥. المصدر: ليدعوا.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ:كلُّ واحدما يعمله.

۷. من المصدر. ۸. المحاسن /۲۵۳، ح ۲۷۷.

٩. ليس في المصدر: ثلاث.

١١. كذا في المصدر.وفي النسخ: حتّى الله المصدر.وفي أ، ب، ر.

١٣ . كذا في المصدر. وفي النسخ: اسلمتم.

فقمت عنها فَرَقاً (١) منك، اللّهم فارفع عنّا هذه الصخرة. فانصدعت حبتًى نظروا إلى الصدع.

ثم قال الآخر: اللّهم إن كنت تعلم أنّي استأجرت قوماً يحرثون كلّ رجل منهم بنصف درهم، فلمّا فرغوا أعطيتهم أجورهم، فقال أحدهم: قد عملت عمل اثنين، والله لا آخذ إلّا درهما واحداً. وترك ماله عندي، فبذرت بذلك النصف الدرهم في الأرض فأخرج الله من ذلك رزقاً، وجاء صاحب النصف الدرهم فأراده، فدفعت إليه عشرة آلاف درهم (٢)، فإن كنت تعلم أنّما فعلته مخافة منك فارفع عنّا هذه الصخرة. فانفرجت عنهم حتّى نظر بعضهم إلى بعض.

ثم إنّ الآخر قال: اللّهم إن كنت تعلم أنّ أبي وأمّي كانا نائمين، فأتيتهما بقعب من لبن، فخفت أن أضعه أن تلج (٢) فيه هامّة، وكرهت أن أوقظهما من النوم فيشقّ ذلك عليهما، فلم أزل كذلك حتّى استيقظا وشربا، اللهمّ فإن كنت تعلم أنّي فعلت ذلك ابتغاء وجهك فارفع عنا هذه الصخرة. فانفرجت لهم حتّى سهل لهم طريقهم.

[ثم قال النبي عَيَالِيُّ : من صدق الله نجا ](1).

وفي الخرائج والجرائح (٥): عن المنهال بن عمر قال: والله أنا رأيت رأس الحسين الله حين حُمل، وأنا بدمشق، وبين يديه رجل يقرأ الكهف حتى بلغ قوله: «أم حسبت أن أصحاب الكهف والرقيم كانوا من آياتنا عجباً» فأنطق الله تعالى الرأس بلسان ذرب طلق قال: أعجب من أصحاب الكهف حملى وقتلى.

وفي كتاب المناقب (٢) لابن شهر آشوب: وروى أبو مخنف، عن الشعبي: أنّه صُلب رأس الحسين عليما الكهف إلى قوله:

٢. المصدر: فدفعت إليه ثمان عشرة آلاف.

١. أ، ب: خوفاً.

٤. من المصدر،

٣. المصدر: تمجّ،

٥. نور التقلين ٢٤٣٨٣، ح ١٥. الخرائج والجرائح، ٥٧٧/٢، ح١.

٧. المصدر: بالصيارف.

٦. المناقب ٦١/٤.

«إِنَّهِم فتية آمنوا بربَّهم وزدناهم هديّ». وسمع أيضاً يقرأ: «أنَّ أصحاب الكهف والرقيم كانوا من آياتنا عجباً».

وفي أصول الكافي (١): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن هشام بن سالم، عن أبي عبدالله عليه قال: إنّ مثل أبي طالب مثل أصحاب الكهف، أسرّوا الإيمان وأظهروا الشرك، فآتاهم الله أجرهم مرّتين.

محمّد بن يحيئ (٢)، عن أحمد بن محمّد، عن الحسن بن علي، عن درست الواسطيّ قال: قال أبو عبدالله عليه ما بلغت تقيّة أحد تقيّة (٣) أصحاب الكهف، إذ كانوا يشهدون الأعياد ويشدّون الزنانير فأعطاهم (٤) الله أجرهم مرّتين.

وفي تفسير العيّاشي (٥): عن عبدالله (٦) بن يحيئ، عن أبي عبدالله للسَِّلْ أَنَّه ذكر أصحاب الكهف، فقال: لو كلّفكم قومكم ما كلّفهم قومهم ؟

فقيل له: وماكلُّفهم قومهم (٧)؟

فقال: كلّفوهم الشرك بالله العظيم، فأظهروا لهم الشرك وأسرّوا الإيمان حتّى جاءهم الفرج.

عن أبي بصير (^)، عن أبي عبدالله عليه الله عليه قال: إنّ أصحاب الكهف أسرّوا الإيمان وأظهروا الكفر، فأجرهم الله [مرّتين] (٩).

عن محمّد (١٠)، عن أحمد بن عليّ، عن أبي عبدالله عليّه في قبوله: «أم حسبت أنّ أصحاب الكهف والرقيم كانوا من آياتنا عجباً» قال: هم قوم فرّوا، وكتب ملك ذلك

۱. الكافي ۱/۸٤٤، ح ۲۸. ۲۸. نفس المصدر ۲۱۸/۲، ح ۸.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: ما بلغت فئة أحد فئة.

كذا في المصدر. وفي النسخ: ويشهدون الزنابير وأعطاهم. والزنانير: جمع الزنار: حزام يشدة النصراني على وسطه.
 النصراني على وسطه.

٦. المصدر: عبيدالله. ٧. ليس في ب.

المصدر / ۲۲۱، ح ٤.
 المصدر / ۴۲۱، ح ٤.

١٠. نقس المصدر ٣٢١/، ح ٥.

الزمان بأسمائهم وأسماء آبائهم وعشائرهم في صحف من رصاص، فهو (١) قوله: «أصحاب الكهف والرقيم».

عن أبي بكر الحضرميّ (٢)، عن أبي عبدالله للطلا قال: خرج أصحاب الكهف على غير معرفة ولا ميعاد، فلمّا صاروا في الصحراء، أخذ بعضهم على بعض العهود والمواثيق، يأخذ هذا على هذا وهذا على هذا، ثمّ قالوا: أظهروا أمركم. فأظهروه، فإذا على أمر واحد.

عن الكاهليّ (٣)، عن أبي عبدالله للسِّلاِّ: أنّ أصحاب الكهف أسرّوا الإيمان وأظهروا الكفر. وكانوا على إجهار الكفر أعظم أجراً منهم على الإسرار بالإيمان.

عن سليمان بن جعفر النهدي (٤) قال: قال لي جعفر بن محمد عليه اله يا سليمان، من الفتئ ؟

قال: قلت: جعلت فداك، الفتئ عندنا الشاب.

قال لي: أما علمت أنّ أصحاب الكهف كانوا كلّهم كهولاً فسمّاهم الله فتية بإيمانهم، يا سليمان، من آمن بالله واتّقئ، فهو الفتئ.

وفي روضة الكافي (٥): عليّ بن إبراهيم، رفعه قال: قال أبو عبدالله للطِّلا لرجـل: مـا الفتئ عندكم؟

فقال له: الشات.

فقال: لا، الفتئ المؤمن، إنّ أصحاب الكهف كانوا شيوخاً فسمّاهم الله عَلَّ فـتية بإيمانهم.

وروي عن سدير الصيرفيّ قال: قلت لأبي جعفر الله الله عن الحسن العني إعن الحسن البصريّ، فإن كان حقّاً، فإنّا لله وإنّا إليه راجعون.

١ . كذا في المصدر. وفي النسخ: فهم.

٣. نفس المصدر /٣٢٢، ح ١٠.

٥ . الكافي ٢٩٥/٨، ح ٥٩٥.

٢. نفس المصدر /٣٢٢، ح ٦.

نغس المصدر /۳۲۳، ح ۱۱.

قال: وما هو؟

قلت: بلغني المحسن كان يقول: لو غلئ دماغه من حرّ الشمس ما استظلّ بحائط صيرفي، ولو تفرّثت (٢) كبده عطشاً لم يستسق من دار صيرفي ماءً. وهو عملي و تجارتي، وعليه نبت لحمي ودمي، ومنه حجّتي وعمرتي.

قال: فجلس التلاق ثم قال: كذب الحسن، خذ سواءً وأعط سواءً، وإذا حضرت الصلاة فدع ما بيدك انهض إلى الصلاة، أما علمت أنّ أصحاب الكهف كانوا صيارفة. يعنى صيارفة الكلام، ولم يعن صيارفة الدراهم (٣).

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (١)، بإسناده إلى محمّد بن إسماعيل القرشي، عمّن حدّثه، عن النبيّ عَيَالُلُهُ حديث عمّن حدّثه، عن النبيّ عَيَالُلُهُ حديث

١. من المصدر.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: ولم يكونوا صيارفة دراهم. أقول: «الصرف» هو بيع النقود، كبيع الذهب بالفضة أو الدينار بالدرهم. وصيارفة -جمع الصيرفي -: وهم النقاد، والهاء للنسبة. ثم إن المشهور كراهية بيع الصرف، لأنه يفضي إلى المحرم أو المكروه غالباً. ولعل هذا الخبر إنما ورد رداً على من يرى إباحته متمسكاً بعمل أصحاب الكهف.

وقال المجلسي الله بعد نقل هذا الخبر: لعلّه الله إنّما ذكر ذلك إلزاماً عليهم حيث ظنّوا أنّهم كانوا صيارفة الدراهم. انتهى. وقد رواه الصدوق الله في الفقيه وليس فيما رواه قوله: «يعني صيارفة كلام» الغ، كما أنّ الظاهر أنّه من كلام الراوي أو الكليني الله نعم، ورد في بعضها التصريح بأنهم صيارفة الكلام كما في حديث العياشي، ثم قال الصدوق الله بعد نقل الحديث: يعني صيارفة الكلام ولم يعن صيارفة الدراهم. انتهى. وذكر المجلسي الله في وجه حمل الصدوق الله الخبر على هذا المنعني وجوها يطول المقام بذكرها، وعلى الطالب أن يراجع البحار.

وعن بعض شرّاح الحديث: أنّ المعنى: كأنّ الإمام عليه قال لسدير: ما لك ولقول الحسن البصري ؟ أما علمت أنّ أصحاب الكهف كانوا صيارفة الكلام وتَقَدة الأقاويل، فانتقدوا ما قرع أسماعهم فاتبعوا الحقّ ورفضوا الباطل ولم يسمعوا أماني أهل الضلال وأكاذيب رهط النفاقة، فأنت أيضاً كن صيرفياً لما يبلغك من الأقاويل، فانتقدوا آخذاً بالحقّ رافضاً للباطل، وليس المراد: أنهم كانوا صيارفة الدراهم كمما هو المتبادر إلى بعض الأوهام، لأنهم كانوا فتية من أشراف الروم مع عظم شأنهم وكبر خطرهم.

٤. كمال الدين /٢٢٧، ضمن ح ٢٠

٥. المصدر: عمن حدَّثه أسماعيل بن أبي رافع ، عن أبيه أبي رافع

طويل، قال فيه بعد أن ذكر عيسى، ثمّ يحيى بن زكريّا، ثمّ العزير، ثمّ دانيال، ثمّ مكيخا بن دانيال اللّهِ وملوك زمانهم: فعند ذلك ملك سابور بن هرمز اثنين وسبعين سنة، وهو أوّل من عقد التاج ولبسه، وولي أمر الله كالله يومئذ (۱) أنشوا (۲) بن مكيخا. وملك بعد [ذلك] (۲) أردشير أخو سابور سنتين، وفي زمانه بعث الله الفتية أصحاب الكهف والرقيم، وولي أمر الله في الأرض يومئذ وسيخا بن أنشوا (۱) بن مكيخا.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥)؛ وقوله كلّ : «أم حسبت أنّ أصحاب الكهف والرقيم كانوا من آياتنا عجباً» يقول : قد آتيناك من الآيات (٦) ما هو أعجب منه ، وهو فتية كانوا في الفترة بين عيسى بن مريم ومحمّد عَلَيْ . وأما الرقيم فهما لوحان من نحاس مرقوم ، أي مكتوب فيهما أمر الفتية ، وأمر إسلامهم ، وما أراد منهم دقيانوس الملك ، وكيف كان أمرهم وحالهم .

وقال عليّ بن إبراهيم (٧): فحد ثني أبي، عن ابن أبي عمير، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله عليه عليه قال: كان سبب نزول سورة الكهف، أنّ قريشاً بعثوا ثلاثة نفر إلى نجران يعني (٨): النضر بن الحارث بن كلدة، وعقبة ابن أبي معيط، والعاص بن واثل السهميّ، ليتعلّموا من اليهود والنصارئ مسائل يسألونها رسول الله على فخرجوا إلى نجران إلى علماء اليهود فسألوهم. فقالوا: سلوه عن ثلاث مسائل، فإن أجابكم فيها على ما عندنا فهو صادق، ثمّ سلوه عن مسألة واحدة فإن ادّعي علمها فهو كاذب.

قالوا: وما هذه المسائل؟

قالوا: سلوه عن فتية كانوا في الزمن الأوّل فخرجوا وغابوا وناموا، كم <sup>(٩)</sup> بقوا في

٢. المصدر: أنشو.

٤. المصدر: دسيخا بن أنشو.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: الملك.

٨. ليس في المصدر.

١ . كذا في المصدر. وفي النسخ: وهو يومئذ.

٣. من المصدر،

٥. تغسير القمى ٣١/٢.

٧. تفس المصدر والموضع.

٩. المصدر: وكم.

نومهم حتى انتبهوا، وكم كان عددهم، وأيّ شيء كان معهم [من غيرهم](١)، وماكان قصّتهم؟ واسألوه عن موسئ حين أمره الله ﷺأن يتبع العالم ويتعلّم منه من هو، وكيف تبعه، وماكان قصّته (٢) معه؟ واسألوه عن طائف طاف [من](١) مغرب الشمس ومطلعها حتى بلغ سدّ يأجوج ومأجوج، من هو، وكيف كان قصّة؟

ثمَ أملوا عليهم أخبار (٤) هذه الثلاث مسائل وقالوا لهم: إن أجابكم بـما قـد أمـلينا عليكم فهو صادق، وإن أخبركم بخلاف ذلك فلا تصدّقوه.

قالوا: فما المسألة الرابعة؟

قالوا: سلوه متى تقوم الساعة؟ فإن ادّعىٰ علمها فهو كاذب، فإنّ قيام الساعة لا يعلمها(ه) إلّا الله تبارك و تعالى.

فرجعوا إلى مكّة واجتمعوا إلى أبي طالب ﷺ فقالوا: يا أبا طالب، إنّ ابـن أخـيك يزعم أنّ خبر السماء يأتيه ونحن نسأله عن مسائل، فإن أجابنا عنها علمنا أنّه صادق، وإن لم يجبنا علمنا أنّه كاذب.

فقال أبو طالب: سلوه (٦) عمّا بدا لكم.

فسألوه عن الشلاث مسائل. فقال رسول الله عَلَيْهُ: غداً أخبركم. ولم يستثن، فاحتبس الوحي عليه أربعين يوماً حتى اغتم النبي عَلَيْهُ وشك أصحابه الذين كانوا آمنوا به، وفرحت قريش [واستهزؤوا] () و آذوا، وحزن أبو طالب، فلمّاكان بعد أربعين يوماً نزل عليه سورة () الكهف. فقال رسول الله عَلَيْهُ: يا جبرئيل، لقد أبطأت؟!

فقال: إنّا لا نقدر أن ننزل إلّا بإذن الله تعالى. [فأنزل](٩): «أم حسبت» يا محمّد «أنّ

۱. ليس في ب.

٣. من المصدر.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: لما يعلمها.

٧. ليس في أ، ب، ر.

٩. من المصدر.

٢ . كذا في المصدر. وفي النسخ: قصّة.

٤. كذا في المصدر، وفي النسخ: أحبارهم.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: سألوه.

٨. المصدر: يسورة.

أصحاب الكهف والرقيم كانوا من آياتنا عجباً».

﴿إِذْ أُوَى الْفِتْيَةُ إِلَى الْكَهْفِ﴾: وفي مجمع البيان (١): قالوا: هذه الفتية قوم آمنوا بالله تعالى وكانوا يخفون الإسلام خوفاً من ملكهم، وكان اسم الملك دقيانوس، واسم مدينتهم أفسوس، وكان ملكهم يعبد الأصنام ويدعو إليها (٢) ويقتل من خالفه.

وقيل (٢): كان مجوسيًا يدعو إلى دين المجوس، والفتية كانوا على دين المسيح لما برح (٤) أهل الإنجيل.

وقيل (٥): كانوا من خواص الملك، وكان يسرّ كلّ واحد منهم إيمانه عن صاحبه، ثمّ اتّفق أنّهم (٦) اجتمعوا وأظهروا أمرهم فأووا إلى الكهف.

وقيل (٧): إنَّهم كانوا قبل بعث عيسي.

﴿ فَقَالُوا رَبُّنَا آتِنَا مِنْ لَدُنْكَ رَحْمَةً ﴾: توجب لنا المغفرة والرزق والأمن من العدق.

﴿ وَهَيِّئَ لَنَا مِنْ أَمْرِنَا ﴾ : من الأمر الذي نحن عليه من مفارقة الكفّار.

﴿ رَشَداً ﴾ ٢٠ : نصير بسببه راشدين مهتدين. أو اجعل لنا من أمبرنا كلّه رشداً (١٠)؛ كقولك: رأيت منك أسداً. وأصل التهيئة: إحداث هيئة الشيء.

﴿ فَضَرَبْنَا عَلَىٰ آذَانِهِمْ ﴾ : أي ضربنا عليهم حجاباً يمنع السماع، أي أنسمناهم إنامة لاتنبّههم الأصوات. فحذف المفعول كما حذف في قوله : بنئ على امرأته (٩).

﴿ فِي الْكَهْفِ سِنِينَ ﴾: ظرفان لـ «ضربنا».

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١٠): متّصل بقوله: «أصحاب الكهف والرقيم كانوا من

٢. كذافي المصدر. وفي النسخ: ويدعوالها.

£ ، كذا في المصدر . وفي النسخ : فرج .

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: أيّهم.

١. المجمع ٤٥٢/٣.

٣. نفس المصدر والموضع.

٥. نفس المصدر والموضع.

٧. نفس المصدر والموضع.

٨. ففيه مبالغتان: احداهما جعل الأمر نفس الرشد، هو كنيد عندل، لأن الرشند منصدر. والثنائية تنجريد الرشد من الأمر الرشد مثله.
 ٩. أي بني الحجاب عليها.

١٠. تفسير القمّي ٣٢/٢.

آياتنا عجباً». ثمّ قصّ قصّتهم فقال: «إذ أوى الفتية إلى الكهف فقالوا ربّنا آتنا من لدنك رحمة هيّئ لنا من أمرنا رشداً».

قال الصادق عليه إلى عبادة الأصنام فمن لم يجبه قتله ، وكان هؤلاء قوماً مؤمنين يدعو أهل مملكته إلى عبادة الأصنام فمن لم يجبه قتله ، وكان هؤلاء قوماً مؤمنين يعبدون الله على ووكل الملك بباب المدينة وكلاء لم يدع أحداً يخرج (۱) حتى يسجد للأصنام ، فخرج هؤلاء بحيلة الصيد (۲) ، وكان قد مرّوا براع في طريقهم فدعوه إلى أمرهم فلم يجبهم ، وكان مع الراعى كلب فأجابهم الكلب وخرج معهم .

فقال الصادق الليلا: لا يدخل الجنّة من البهائم إلّا ثلاثة: حمار بلعم بن باعورا، وذئب يوسف، وكلب أصحاب الكهف. فخرج أصحاب الكهف من المدينة بعلّة (٣) الصيد هرباً من دين ذلك الملك، فلمّا أمسوا دخلوا إلىٰ ذلك الكهف والكلب معهم، فألقى الله الله النعاس كما قال الله تعالى: «فضربنا علىٰ آذانهم في الكهف سنين عدداً».

﴿عَدَداً﴾۞: أي ذوات عدد. ووصف السنين به يحتمل التكثير والتقليل، فإنّ مدّة لبثهم كبعض يوم عنده (٤).

﴿ ثُمَّ بَعَثْنَاهُمْ ﴾: أيقظناهم.

وفي روضة الواعظين (٥) للمفيد الله : قال الصادق لله : يخرج مع القائم لله من ظهر

١. كذا في المصدر، في النسخ: حتّى يخرج.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: فخرجوا هؤلاء الأربعة الصيّد.

٣. المصدر: بحيلة.

قوله: «ووصف السنين به» أي فائدة وصف السنين به يحتمل أن يكون لإفادة الكثرة ، أي سنين كثيرة .
 ويحتمل التقليل ، أي سنين قليلة ، ووصفها بالقلة مع كونها أكثر من ثلاثمائة لأنها كبعض يوم عنده لقوله تعالى : «وإنّ يوماً عند ربّك كألف سنة ممّا تعدّون» وإذا كان يوم عنده تعالى كألف سنة ممّا تعدّون كان السنين المذكورة كبعض اليوم .
 ٥ . روضة الواعظين ٢٦٧ .

الكوفة (١) سبعة وعشرون رجلاً، خمسة عشر من قوم موسى الله الذين كانوا يهدون بالحقّ وبه يعدلون، وسبعة من أهل الكهف، ويوشع بن نون، وسلمان (٢)، وأبادجانة الأنصاريّ، والمقداد، ومالك الأشتر، فيكونون بين يديه أنصاراً وحكّاماً.

﴿ لِنَعْلَمَ ﴾ : أي ليظهر معلومنا علئ ما عـلمناه، والمـعنى : لنـنظر أيّ الحــزبين مـن المؤمنين والكافرين من قوم أصحاب الكهف عدّ أمد لبثهم وعلم ذلك.

وقيل (٣): يعني بالحزبين: أصحاب الكهف، لمّا استيقظوا اختلفوا في تعداد لبثهم.

﴿ أَيُّ الْحِزْبَيْنِ ﴾: المختلفين منهم أو من غيرهم في مدّة لبثهم.

﴿ أَخْصَىٰ لِمَا لَيِثُوا آمَداً ﴾ ٢ : ضبط أمداً لزمان لبثهم.

وما في «أيّ» من معنى الاستفهام عُلَق عنه «لنعلم»، فهو مبتدأ و«أحسى» [خبره، وهو](٤) فعل ماض و«أمداً» مفعوله. و«لما لبثوا» قيل (٥): حال منه (٦)، أو مفعول له.

وقيل (٧): إنّه المفعول، و «اللام» مزيدة، و «ما» موصولة، و «أمداً» تمييز.

وقيل (٨): «أحصى» اسم تفضيل من الإحصاء بحذف الزوائد، كقولهم: هو أحصى للمال وأفلس من ابن المذلق. و«أمداً» تُصِب بفعل دلّ عليه «أحصى» (٩).

وفي كتاب الاحتجاج (١٠) للطبرسي الله عن أبي عبدالله الله عليه حديث طويل، يقول فيه المله الله الله الدنيا ممّن (١١) مات خلق كثير، منهم أصحاب الكهف، أماتهم الله ثلاثمائة عام [وتسعة] (١٢)، ثمّ بعثهم في زمان قوم أنكروا البعث ليقطع (١٣) حجّتهم

۲. ليس في ب.

١. المصدر: الكعبة.

٤. ليس في ب.

٣. مجمع البيان ٤٥٢/٣.

والتقدير: أمداً كافياً للبثهم، فـ «ماه مصدرية.

٥. أنوار التنزيل ٥/٢.

٨. نفس المصدر والموضع.

٧. نفس المصدر والموضع

٩. أي أحصى أمداً، فيكون «أحصى» الأول اسم تفضيل، و«أحصى» الثاني فعلاً ماضياً بمعنى: ضبط، كما مرّ.

١٠ . عنه في نور الثقلين ٢٥٦/٣. عن الاحتجاج ص ٣٤٤ احتجاج أبي عبدًالله الصادق للسُّلِيِّ في أنواع شتّى.

١١. المصدر: مما. ١٢ من المصدر.

١٣ . كذا في المصدر. وفي النسخ: لينقطع.

الجزء الثامن / سورة الكهف............. الجزء الثامن / سورة الكهف.....

وليريهم قدرته، و (١) ليعلموا أنَّ البعث حقّ.

وفي كتاب طبّ الأثمة (٢) الله على الماليل (٣)، ولمن يفزع بالليل (٣)، وللمرأة إذا سهرت من وجع «فضربنا على آذانهم في الكهف سنين عدداً، ثمّ بعثناهم لنعلم أيّ الحزبين أحصى لما لبثوا أمداً» حدّثنا أبو المقر (٤) الواسطي قال: حدّثنا محمد بن سليمان، عن مروان بن الجهم، عن محمد بن مسلم، عن أبي جعفر الماليل مأثورة عن أميرالمؤمنين المللة أنّه قال ذلك.

﴿ نَحْنُ نَقُصُّ عَلَيْكَ نَبَأَهُمْ بِالْحَقِّ ﴾: بالصدق.

﴿ إِنَّهُمْ فِنْيَةٌ آمَنُوا بِرَبِّهِمْ ﴾ : شبّان، جمع فتيّ، كصبيّ وصبية.

﴿ وَزِدْنَاهُمْ هُدَى ﴾ ۞: بالتثبيت.

وفي أصول الكافي (٥): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن بكر بن صالح، عن القاسم بن يزيد قال: حدّ ثنا أبو عمرو الزبيريّ، عن أبي عبدالله للظِّلِ وذكر حديثاً طويلاً، وفيه بعد أن قال: إنّ الله تبارك وتعالى فرض الإيمان على جوارح ابن آدم وقسّمه عليها وفرقه فيها (١). قلت: قد فهمت نقصان الإيمان وتمامه، فمن أين جاءت زيادته ؟

فقال: قول الله (٧) ﷺ: «وإذا ما أنزلت سورة فمنهم من يقول أيّكم زادته هذه إيماناً فأمّا الّذين آمنوا فزادتهم إيماناً وهم يستبشرون، وأما الّذين في قلوبهم مرض فزادتهم رجساً إلى رجسهم». وقال: «نحن نقص عليك نبأهم بالحقّ إنّهم فتية آمنوا بربّهم وزدناهم هدى». ولو كان كلّه واحد لا زيادة فيه ولا نقصان لم يكن لأحد منهم فضل على الآخر، ولاستوت النعم، ولاستوى الناس وبطل التفضيل، ولكن بتمام الإيمان

١. كذا في المصدر. وفي النسخ: ليريهم قدرتهم أو.

٣. طبّ الأنمّة ﷺ ٣٧.

٤. المصدر: أبو المعز. وفي نور الثقلين ٢٥٠/٣. ٥. الكافي ٣٤/٢ و٣٧، ح ١.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ زيادة: وبين ذلك.

٧. التوبة /١٢٦ـ١٢٥.

دخل المؤمنون الجنّة، وبالزيادة في الإيمان تفاضل المؤمنون بالدرجات عند الله، وبالنقصان دخل المفرّطون النار.

﴿ وَرَبَطْنَا عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ ﴾: وقويناها بالصبر علىٰ هـجر المـوطن والأهـل والمـال ، ومخالفة دقيانوس الجبّار الذي فتن أهل الإيمان عن دينهم.

﴿إِذْ قَامُوا﴾: بين يديه.

﴿ فَقَالُوا رَبُّنَا رَبُّ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ لَنْ نَدْعُوا مِنْ دُونِهِ اِلْهَا لَقَدْ قُلْنَا إِذاً شَطَطاً ﴾ ۞: أي إن دعونا مع الله إلها، والله، لقد قلنا قولاً ذا شطط، أي ذا بعد عن الحقّ مفرطاً في الظلم. و «الشطط» الخروج عن الحدّ بالغلق، وأصله: مجاوزة الحدّ في البعد.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر الله في قول الله على الله تعالى إن قلنا أن له شد يكاً.

﴿ هَاؤُلاءِ ﴾: مبتدأ.

﴿ قَوْمُنَا ﴾: عطف بيان.

﴿اتَّخَذُوا مِنْ دُونِهِ آلِهَةً ﴾: خبره. وهو إخبار في معنىٰ إنكار.

﴿ لَوْ لاَ يَأْتُونَ ﴾: هلّا يأتون.

﴿ عَلَيْهِمْ ﴾ : علىٰ عبادتهم.

﴿ بِسُلْطَانِ بَيِّنِ ﴾ : ببرهان ظاهر ، فإنَّ الدين لا يؤخذ إلَّا به .

وفيه دليل على أنَّ ما لا دليل عليه من الديانات مردود، وأن التقليد فيه غير جائز (٢).

١. تفسير القمي ٣٤/٢.

٢. قيل: أي من أصول الدين مردود، ولا يصح التقليد في الأصول.
 ويمكن أن يقال: المراد لا من الديانات، مطلق الأمور الدينيّة، أصولاً وفروعاً، وأمّاكون شخص مقلداً لاخر في المذهب فليس من التقليد بلا دليل، بل قول المجتهد دليل عليه.

﴿ فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ افْتَرَىٰ عَلَى اللهِ كَذِباً ﴾ ٢٠ : بنسبة الشريك [إليه](١).

﴿ وَإِذِ اعْتَزَلْتُمُوهُمْ ﴾ : خطاب بعضهم لبعض.

﴿ وَمَا يَعْبُدُونَ اِلاَّ اللهَ ﴾ : عطف على الضمير ، أي وإذا اعتزلتم القوم ومعبوديهم إلّا الله ، فإنّهم كانوا يعبدون الله ويعبدون الأصنام كسائر المشركين .

ويجوز أن تكون «ما» مصدريّة، علىٰ تقدير: وإذا اعتزلتموهم وعبادتهم إلّا عبادة الله.

قال ابن عباس (٢): وهذا من قول تمليخا، وهو رئيس أصحاب الكهف.

وقيل (٣): يجوز أن تكون «ما» نافية ، على أنّه إخبار من الله تعالى عن الفتية بالتوحيد متعرّض بين «إذ» وجوابه لتحقيق اعتزالهم.

﴿ فَأُوْوِا إِلَى الْكَهْفِ يَنْشُرْ لَكُمْ رَبُّكُمْ ﴾: يبسط الرزق لكم، ويوسع عليكم.

﴿ مِنْ رَحْمَتِهِ ﴾ : في الدارين.

﴿ وَيُهَيِّئُ لَكُمْ مِنْ آمْرِكُمْ مِرْفَقاً ﴾ ٢ : ما ترفقون به، أي تنتفعون. وجزمهم بذلك لنصوع [يقينهم وقوة وثوقهم بفضل الله.

وقرأ (٤) نافع وابن عامر: «مرفقاً» بفتح الميم وكسر] (٥) الفاء، وهو مصدر جاء شاذاً، كالمرجع والمحيض، فإنّ قياسه الفتح.

﴿ وَتَرَى الشَّمْسَ ﴾ : لو رأيتهم ، والخطاب لرسول الله أو لكلّ أحد.

﴿ إِذَا طَلَعَتْ تَزَاوَرُ عَنْ كَهْفِهِمْ ﴾: تميل عنه ولا يقع شعاعها عليهم فيؤذيهم، لأنّ الكهف كان جنوبيّاً (١)، أو لأنّ الله زوّرها عنهم.

٢ , مجمع البيان ٤٥٤/٣.

١. ليس في ب.

٤. نفس المصدر والموضع.

٣. أنوار التنزيل ٦/٢

٥. ليس في أ، ب، ر.

٦. أي بابه مقابل القطب الشمالي وهو ذاهب إلى جانب الجنوب.

وأصله: تتزاور، فأدغمت التاء في الزاء. وقرأ (١) الكوفيّون بـحذفها. وابـن عـامر ويعقوب تزور، كتحمر. وقرئ (٢): «تزوار» كتحمار. وكلّها من الزور بمعنى الميل.

- ﴿ ذَاتَ الْيَمِينِ ﴾ : جهة اليمين، وحقيقتها الجهة ذات اسم اليمين.
  - ﴿ وَإِذَا غَرَبَتْ تَقْرِضُهُمْ ﴾: تقطعهم وتصرم عنهم.
  - ﴿ ذَاتَ الشَّمَالِ ﴾ : يعني يمين الكهف وشماله ، لقوله :

﴿ وَهُمْ فِي فَجُورٌ مِنْهُ ﴾ : أي وهم في متسع من الكهف، يعني في وسطه، بحيث ينالهم روح الهواء ولا يؤذيهم كرب الغار ولا حرّ الشمس.

قيل (٣): وذلك لأنّ باب الكهف في مقابلة بنات النعش (٤)، وأقرب المشارق والمغارب إلى محاذاته مشرق (٥) رأس السرطان ومغربه، والشمس إذا كان مدارها مداره تطلع مائلة [عنه، مقابلة] (٦) لجانبه الأيمن وهو اللذي يلي المغرب وتغرب محاذية لجانبه الأيسر، فيقع شعاعها على جانبيه (٧) ويحلّل عفونته ويعدل (٨) هواءه، ولا يقع عليهم فيؤذي أجسادهم ويبلى ثيابهم.

﴿ ذَلِكَ مِنْ آيَاتِ اللهِ ﴾: أي شأنهم وإيواؤهم إلى الكهف شأنه كذلك. أو إخبارك قصّتهم. أو ازورار الشمس عنهم وقرضها طالعة وغاربة من آياته.

﴿ مَنْ يَهْدِ اللَّهُ ﴾: بالتوفيق.

﴿ فَهُوَ الْمُهْتَدِ﴾ : الذي أصاب الفلاح، والمراد به : إمّا الثناء عليهم، أو التنبيه علىٰ أنّ أمثال هذه الآيات كثيرة ولكن المنتفع بها من وفّقه الله تعالى للتأمّل فيها والاستبصار بها. ﴿ وَمَنْ يُضْلِلْ ﴾ : ومن يخذله.

٢. نفس المصدر والموضع.

١. نفس المصدر والموضع.

٣. أنوار التنزيل٧٢.

٤. أي بنات نعش الكبرئ والصغرى التي تدور قريب القطب الشمالي .

٥. كذا في المصدر، وفي النسخ: شرق. ٦. من المصدر،

٧. كذا في المصدر. وفي ر: جنبته، وغيرها: جنبيه.

كذا في المصدر. وفي النسخ: يتبدل.

﴿ فَلَنْ تَجِدَ لَهُ وَلَيّاً مُرْشِداً ﴾ ۞: من يليه ويرشده.

و في كتاب التوحيد (١): حدّ ثنا عليّ بن عبدالله الورّاق ومحمّد بن أحمد السنائي (٢) وعليّ بن أحمد بن محمّد بن عمران الدقّاق في قالوا: حدثنا أبوالعبّاس أحمد بن يحيى بن زكريّا القطّان قال: حدّ ثنا بكر (٣) بن عبدالله بن حبيب قال: حدّ ثنا تميم بن بهلول، عن أبيه، عن جعفر بن سليمان البصريّ (٤)، عن عبدالله بن الفضل الهاشميّ قال: سألت أبا عبدالله جعفر بن محمّد عليّل عن قول الله على «من يهد الله فهو المهتد ومن ينضلل فلن تجدله وليّاً مرشداً».

فقال: إنّ الله تبارك وتعالى يضلّ الظالمين يوم القيامة عن دار كرامته، ويهدي أهل الإيمان والعمل الصالح إلى جنّته، كما قال الله (٥) الله (ويضلّ الله الظالمين ويفعل الله ما يشاء». وقال الله (٦) الذين آمنوا وعملوا الصالحات يهديهم ربّهم بإيمانهم تجري من تحتهم الأنهار في جنّات النعيم».

﴿ وَتَحْسَبُهُمْ أَيْقَاظاً ﴾ : لانفتاح عيونهم. أو لكثرة تقلّبهم.

﴿ وَهُمْ رُقُودٌ ﴾ : نيام .

﴿ ذَاتَ الْيَمِينِ وَذَاتَ الشَّمَالِ ﴾: كيلا تأكل الأرض ما يليها من أبدانهم على طول الزمان.

وقرئ (): «يقلّبهم» بالياء، والضمير لله تعالى. و «تقلّبهم» على المصدر، منصوباً بفعل يدلّ عليه «وتحسبهم» أي وترئ تقلّبهم.

وقيل (^): كانوا يقلبون كلَّ عام (<sup>٩)</sup> مرّتين.

١. التوحيد/٢٤١،ح ١.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: محمد بن عليّ الثاني.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: النصري.

٦. يونس /٩.

٨. مجمع البيان ٤٥٦/٣.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: بكير.

٥. إبراهيم /٣٢.

٧. أنوار التنزيل ٧/٢.

٩. كذا في المصدر. وفي النسخ: كانوا يتقلّبون في عام.

وقيل (١): كان تقلّبهم كلّ عام مرّة.

﴿ وَكُلْبُهُمْ ﴾: قيل (٢): هو كلب مرّوا به فتبعهم، فطردوه مراراً فأنطقه الله تعالى فقال لهم: ما تريدون منّي ؟ فيلا تبخشون خيانتي، أنا أحبّ أحبّاء الله، فيناموا (٣) وأنا أحرسكم.

وقيل (٤): إنّهم هربوا من ملكهم ليلاً فمرّوا براع معه كلب فتبعهم [على دينهم] (٥) وتبعه كلبه (٦).

ويؤيّده قراءة من قرأ (٧): «وكالبهم» أي [وصاحب] (١٠ كلبهم.

وقد مرّ في رواية عليّ بن إبراهيم (١٠): أنّ الراعي لم يتبعهم وتبعهم كلبه.

وقيل (١٠٠): كان ذلك كلب صيدهم.

وقيل (١١): كان ذلك الكلب أصفر.

وقيل (١٣): كان أنمر (١٣) واسمه قطمير.

وفي مجمع البيان (١٤): وفي تفسير الحسن: أنّ ذلك الكلب مكث هناك ثلاثمائة سنة و تسع سنين بغير طعام ولا شراب ولا نوم ولا قيام.

﴿ بَاسِطٌ ذِرَاعَيْهِ ﴾: حكاية حال ماضية، ولذلك أعمل اسم الفاعل.

﴿ بِالْوَصِيدِ ﴾: قيل (١٥): بفناء الكهف.

نفس المصدر والموضع.

٢. يوجد ما في معناه في أنوار التنزيل ٧/٢، ومجمع البيان ٤٥٦/٣.

٣. كذا في المصدرين. وفي النسخ: فتناموا. ٤ ، مجمع البيان ٤٥٦/٣.

٥. من المصدر. وفي النسخ: الكلب.

۷. أنوار التنزيل ۷/۲. ٨٠ ليس في أ، ب، ر.

٩. تفسير القمّي ٣٣/٢.

١١. مجمع البيان ٤٥٦/٣.

١٣ . أي علىٰ لون النمر، وهو أن تكون فيه بقعة بيضاء أخرىٰ علىٰ أيّ لون كان.

١٤. المجمع ٤٥٦/٣ . المجمع ٤٥٦/٣ .

وقيل (١): الوصيد الباب.

وقيل<sup>(٢)</sup>: العتبة.

وقيل (٣): بباب الفجوة. أو فناء الفجوة لا بباب الكهف، لأنّ الكفّار خرجوا إلى باب الكهف في طلبهم ثمّ انصرفوا، ولو رأوا الكلب على باب الغار لدخلوه، وكذلك لوكان بالقرب من الباب (٤) لما انصرفوا آيسين عنهم، فإنّهم سدّوا باب الغار بالحجارة فجاء رجل بماشيته إلى باب الغار وأخرج الحجارة واتّخذ لماشيته كنّاً من عند باب الغار، وهم كانوا في فجوة من الغار.

﴿ لَوِ اطَّلَعْتَ عَلَيْهِمْ ﴾ : فنظرت إليهم.

وقرئ (٥): «لو اطّلعت» بضمّ الواو.

﴿ لَوَلَّيْتَ مِنْهُمْ فِرَاراً ﴾: لهربت منهم.

و «فراراً» يحتمل المصدر، لأنّه نوع من التولية والعلّة [والحال] ٧٠).

﴿ وَلَمُلِنْتَ مِنْهُم رُعْباً ﴾ ٢ : خوفاً يملأ صدرك بما ألبسهم الله من الهيبة، أو لعظم أجرامهم وانفتاح عيونهم، أو لطول أظفارهم وشعورهم.

وقيل (٧): لوحشة مكانهم.

روى سعيد بن جبير (^)، عن ابن عبّاس قال: غزوت مع معاوية نحو الروم، فمرّوا بالكهف [الذي فيه أصحاب الكهف] (٩).

فقال معاوية: لو كُشِف لنا عن هؤلاء فنظرنا إليهم.

فقلت له: ليس لك ذلك، وقد منع الله تعالى من هو خير منك، فقال: «لو اطّلعت

٢. نفس المصدر والموضع.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: بالقرب بالباب.

٦. ليس في ب

٨. مجمع البيان ٤٥٦/٢.

١. نفس المصدر والموضع.

٣. نفس المصدر والموضع.

٥. أنوار التنزيل ٧/٢.

٧. أنوار التنزيل ٧/٢.

٩. من المصدر.

عليهم لوليت منهم فراراً». فلم يسمع، وبعث ناساً، فلمّا دخلوا جاءت ريح فأحرقتهم (١).

قيل (٢) ولا يمتنع أنّ الكفّار لمّا أتوا إلى باب الكهف فـزعوا مـن وحشـة المكـان، فسدّوا باب الكهف ليهلكوا فيه، وجعل سبحانه ذلك (٣) لطفاً بهم (٤) لئلاّ ينالهم مكروه من سبع وغيره، وليكونوا محروسين من كلّ سوء.

وقرأ (٥) الحجازيان: «لملئت» بالتشديد للمبالغة، وابن عامر والكسائي ويعقوب: «رعباً» بالتثقيل.

﴿ وَكَذَٰلِكَ بَعَثْنَاهُمْ ﴾ : وكما أنمناهم آية بعثناهم آية علىٰ كمال قدرتنا.

﴿لِيَتَسَاءَلُوا بَيْنَهُمْ﴾: ليتساءل بعضهم بعضاً فيتعرّفوا حالهم وما صنع الله بمهم، فيزدادوا يقيناً على كمال قدرة الله تعالى، ويستبصروا به أمر البعث، ويشكروا ما أنعم الله (٦) به عليهم.

﴿ قَالَ قَائِلٌ مِنْهُمْ كُمْ لَبِئْتُمْ قَالُوا لَبِثْنَا يَوْماً أَوْ بَعْضَ يَوْمٍ ﴾: بناءً على غالب ظنّهم، لأنّ النائم لا يحصي مدّة نومه، ولذلك أحالوا العلم إلى الله تعالى.

﴿ قَالُوا رَبُّكُمْ اَعْلَمُ بِمَا لَبِثْتُمْ ﴾: ويجوز أن يكون ذلك قـول بـعضهم، وهـذا إنكـار الآخرين عليهم.

وقيل (٧): إنّهم دخلوا الكهف غدوة وانتبهوا ظهيرة وظنّوا أنّهم في يمومهم [أو اليوم] (٨) الذي بعده قالوا ذلك، فلمّا نظروا إلى طول أظفارهم وأشعارهم قالوا هذا، ثمّ لمّا علموا أنّ الأمر ملتبس لا طريق لهم إلى علمه أخذوا فيما يهمّهم وقالوا:

٤. ليس في المصدر.

١. يوجد في المجمع هذه الفقرة هكذا: فقال معاوية: لا أنتهي حتّى أعلم علمهم. فبعث رجالاً، فلمًا دخلوا الكهف، أرسل الله عليهم ربحاً أخرجتهم.
 ٢. نفس المصدر والموضع.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ:فجعل ذلك سبحانه.

٥. أنوار التنزيل ٧/٢.

٦. من ب. ٧. أنوار التنزيل ٧/٢.

٨. من المصدر،

﴿ فَابْعَثُوا آحَدَكُمْ بِوَرِقِكُمْ هَٰذِهِ اِلَى الْمَدِينَةِ ﴾ : و«الورق» الفضّة مضروبة كانت أو غيرها. وكان معهم دراهم على صورة الملك الّذي كان في زمانهم.

وقرأ (۱) أبو عمرو وحمزة والكسائي وأبوبكر وروح، عن يعقوب، بالتخفيف <sup>(۲)</sup>. وقرئ <sup>(۳)</sup> بالتثقيل وإدغام القاف في الكاف، وبالتخفيف مكسور الواو مدغماً وغير مدغم.

﴿ فَلْيَنْظُرْ اَيُّهَا اَزْكَىٰ طَعَاماً ﴾ : أي أطهر وأحلّ ذبيحة ، لأنّ عامّتهم كانوا مجوساً وفيهم مؤمنون يخفون إيمانهم.

وقيل <sup>(1)</sup>: أطيب طعاماً. [وقيل:]<sup>(0)</sup>أكثر طعاماً، لأنّ خير الطعام إنّما يوجد عند من كثر طعامه.

وقيل (١): كان من [طعام](٧)أهل المدينة ما لا يستحلُّه أهل الكهف.

وفي محاسن البرقي (٨): عنه ، عن إبراهيم بن عقبة ، عن محمّد بن ميسر ، عن أبيه ، عن أبيه ، عن أبيه ، عن أبي عبدالله علمياً في قول الله : «فلينظر أيّها أزكى طعاماً فليأتكم برزق منه» قال : أزكى طعاماً التمر .

﴿ فَلْيَأْتِكُمْ بِرِزْقٍ مِنْهُ وَلْيَتَلَطَّفْ ﴾ : وليتكلّف اللطف في المعاملة حتّىٰ لا يُغبَن، أو في التخفي حتّىٰ لا يُغبَن، أو في التخفي حتّىٰ لا يُعرَف.

﴿ وَلاَ يُشْعِرَنَّ بِكُمْ آحَداً ﴾ ٢ : ولا يفعلنّ ما يؤدّي إلى الشعور.

﴿ إِنَّهُمْ اِنْ يَظْهَرُوا عَلَيْكُمْ ﴾: إن يطلعوا عليكم، أو ينظفروا بكم. والضمير للأهل المقدّر في «أيّها».

﴿ يَوْجُمُوكُمْ ﴾: يقتلوكم بالرجم.

٢. أي بتسكين الراء.

٤. مجمع البيان ٤٥٧/٣.

٦. نفس المصدر والموضع.

٨. المحاسن /٥٣١، ح ٧٧٩.

١. نفس المصدر ٧/ـ٨.

٣. نفس المصدر ٨/.

ه. من المصدر.

٧. من المصدر.

﴿ **اَوْ يُعِيدُوكُمْ فِي مِلَّتِهِمْ ﴾**: أو يصيّروكم إليها كرهاً ، من العود ، بمعنى : الصيرورة . وقيل (١): كانوا أوّلاً على دينهم فآمنوا .

﴿ وَلَنْ تُفْلِحُوا إِذاً اَبَداً ﴾ ٢٠ إن دخلتم في ملّتهم.

﴿ وَكَذَٰلِكَ اَعْثَرْنَا عَلَيْهِمْ ﴾ : وكما أنمناهم وبعثناهم لتزداد بصيرتهم أطلعنا عليهم أهل المدينة.

﴿ لِيَعْلَمُوا ﴾ : ليعلم الّذين أطلعناهم على حالهم.

﴿ أَنَّ وَعْدَ اللهِ ﴾ : بالبعث ، أو الموعود الَّذي هو البعث .

﴿حَقُّ ﴾: لأنَّ نومهم وانتباههم كحال من يموث ثمَّ يُبعَث.

﴿ وَاَنَّ السَّاعَةَ لَا رَيْبَ فِيهَا ﴾: وأنّ القيامة لا ريب في إمكانها، [فإنّ من توفّى نفوسهم وأمسكها ثلاثمائة سنين، حافظاً أبدانها عن التحلّل والتفتّت ثمّ أرسلها](٢) إليها، قدر أن يتوفّى نفوس جميع الناس ممسكاً إيّاها إلى أن يحشر أبدانها فيردّها عليها.

﴿إِذْ يَتَنَازَعُونَ ﴾: ظرف لِـ «أعثرنا» أي أعثرنا عليهم حين يتنازعون.

﴿ بَيْنَهُمْ أَمْرَهُمْ ﴾: أمر دينهم، وكان بعضهم يـقول (٣): يُبعَث الأرواح مـجرّدة دون الأجساد، وبعضهم يقول: يُبعَثان معاً.

أو أمر الفتية حين أماتهم الله ثانياً بالموت، فقال بعضهم: أتوا، وقال آخرون: ناموا نومهم أوّل مرّة. أو قالت طائفة: نبني عليهم بنياناً يسكنه الناس ويتّخذونه قرية، وقال آخرون: لنتّخذنّ عليهم مسجداً يصلّىٰ فيه، كما قال تعالى.

﴿ فَقَالُوا ﴾: وفي مجمع البيان (٤): أي قال مشركو (٥) ذلك الوقت.

﴿ ابنُوا عَلَيْهِمْ بُنْيَاناً ﴾ : أي استروهم من الناس ، بأن تجعلوهم وراء ذلك البنيان .

﴿ رَبُّهُمْ أَعْلَمُ بِهِمْ ﴾: [معناه: ربّهم أعلم بحالهم فيما تنازعوا فيه. وقيل إنّه قال ذلك

۲. ليس في أ، ب، ر.

١. أنوار التنزيل ٨/٢.

٤. المجمع ٢٦٠/٣.

٣. ليس في ب./

۵. كذا في المصدر. وفي النسخ بدل هذه العبارة: المشركون في.

بعضهم، ومعناه: ربّهم. أي خالقهم الذي أنامهم وبعثهم، أعلم بحالهم وكيفيّة أمرهم. وقيل: معناه: ربّهم أعلم بهم أأحياء نيام هم أم أموات، فقد قيل: إنّهم ماتوا. وقيل: إنّهم لا يموتون إلى يوم القيامة](١).

﴿ قَالَ الَّذِينَ غَلَبُوا عَلَىٰ آمْرِهِمْ ﴾: قيل (٢): يعني الملك المؤمن وأصحابه.

وقيل (٣): أولياء أصحاب الكهف من المؤمنين.

وقيل (٤): رؤساء البلد [الذين استولوا على أمرهم].

﴿لَنَتَّخِذَنَّ عَلَيْهِمْ مَسْجِداً ﴾ (أي معبداً وموضعاً للعبادة والسجود يـتعبّد النـاس فيه ببركاتهم، ودلّ ذلك على أنّ الغلبة كانت للمؤمنين.

وقيل: مسجداً يصلّي فيه أصحاب الكهف إذا استيقظوا، عن الحسن [6]. وقوله: «ربّهم أعلم بهم» اعتراض، إمّا من الله ردّاً على الخائضين في أمرهم من أولئك المتنازعين، أو من المتنازعين [في زمانهم، أو من المتنازعين] (٢) فيهم على عهد الرسول ﷺ، أو من المتنازعين للردّ إلى الله بعد ما تذاكروا أمرهم وتناقلوا الكلام في أنسابهم وأحوالهم فلم يتحقّق لهم ذلك.

حُكي أنّ المبعوث لمّا دخل السوق وأخرج الدرهم، وكان عليه اسم دقيانوس، اتهموه بأنّه وجد كنزاً، فذهبوا به إلى الملك، وكان نصرانياً موحّداً، فقصّ عليه القصص، فقال بعضهم: إنّ آباءنا أخبرونا أنّ الفتية فرّوا بدينهم من دقيانوس، فلعلّهم هؤلاء. فانطلق الملك وأهل المدينة من مؤمن وكافر وأبصروهم وكلّموهم، ثمّ قالت الفتية للملك: [نستودعك الله،] (٧) ونعيذك به من شرّ الجنّ والإنس. ثمّ رجعوا إلى مضاجعهم فماتوا، فدفنهم الملك في الكهف وبني عليهم مسجداً.

٢. مجمع البيان ٤٦٠٨٣.

٤. مجمع البيان ٤٦٠٨.

٦. من أنوار التنزيل ٨/٢.

١. مجمع البيان ٤٦٠/٣.

٣. مجمع البيان ٢٠/٣ ٤.

٥. من المصدر.

٧. ليس في أ، ب، ر.

وقيل (١): لما انتهوا إلى الكهف قال لهم الفتى: مكانكم حتّى أدخل أوّلاً لثلًا يفزعوا. فدخل فعمى عليهم المدخل، فبنوا ثَمَّة (٢) مسجداً.

﴿ سَيَقُولُونَ ﴾ : أي الخائضون في قصّتهم في عهد الرسول ﷺ من أهل الكتاب والمؤمنين.

> ﴿ ثَلاَثَةٌ رَابِعُهُمْ كَلْبُهُمْ ﴾: أي هم ثلاثة رجال يربعهم كلبهم بانضمامه إليهم. قيل (٣): هو قول اليهود.

> > وقيل (1): هو قول السيّد من نصاريٰ نجران: وكان يعقوبيّاً (٥).

﴿ وَيَقُولُونَ خَمْسَةٌ سَادِسُهُمْ كَلْبُهُمْ ﴾: قيل (٦٠): قاله النصاري، أو العاقب منهم وكـان نسطورتاً.

﴿ رَجْماً بِالْغَيْبِ ﴾: يرمون رمياً بالخبر الخفيّ الذي لا مطلع لهم عليه وإتياناً بـه. أو ظنّاً بالغيب، من قولهم: رجم بالغيب: إذا ظنّ.

وإنَّما لم يذكر بالسين اكتفاء بعطفه علىٰ ما هو فيه.

﴿ وَيَقُولُونَ سَبْعَةٌ وَثَامِتُهُمْ كَلْبُهُمْ ﴾: قيل (٧): إنّما قاله المسلمون بإخبار الرسول لهم عن جبرئيل الله ، وإيماء الله إليه بأن أتبعه قوله:

﴿ قُلْ رَبِّي اَعْلَمُ بِعِدَّتِهِمْ مَا يَعْلَمُهُمْ إِلاَّ قَلِيلٌ ﴾: وأتبع الأوّلين قوله: «رجماً بالغيب». وبأن أثبت العلم بهم لطائفة بعد ما حصر أقوال الطوائف في الثلاثة المذكورة، فإنّ عدم

۲ . أي : هناك .

١. نفس المصدر والموضع.

٤. تقس المصدر /٩.

٣. نفس المصدر ٩/.

٥. أعلم أنّ أثمة النصارى كانت: يعقوب ونسطور وملكا، وكلّهم ذهبوا إلى الأقانيم، أي الأصول الثلاثة: الأب والابن وروح القدس، المعبّر عندهم عن الوجود والحياة والعلم. وقالوا: إنّ الله تعالى جوهر واحد وهو هذه الأقانيم الثلاثة. ثمّ إنّ الملكانيّة قالت: أقنوم العلم اتّحدت بجسد المسيح وتدرّعت بناسوته بطريق الامتزاج كالحرّ بالماء. وقالت النسطوريّة: اتّحدت بطريق الإشراق كما تشرق الشمس من كوّةٍ على بلور. وقالت البعقوبية: اتّحد بطريق الانقلاب لحماً ودماً بحيث صار الإله هو المسيح.

تفس المصدر /٩. تفس المصدر /٩.

إيراد رابع في هذا المحلّ دليل العدم مع أنّ الأصل (١) ينفيه. ثمّ ردّ الأوّلين بأن أتبعهما قوله: «رجماً بالغيب» ليتعيّن الثالث، بأن أدخل فيه الواو على الجملة الواقعة صفة للنكرة تشبيها لها بالواقعة حالاً من المعرفة، لتأكيد لصوق الصفة بالموصوف، والدلالة على أنّ اتّصافه بها أمر ثابت.

وروي بطريق عامّي (٢)، عن أميرالمؤمنين لله أنهم سبعة وثامنهم كلبهم، أسماؤهم: تمليخا ومكشلينا ومشلينا (٢)، هؤلاء أصحاب يمين الملك، ومرنوش ودبرنوش وسارينوش (١)، أصحاب يساره، وكان يستشيرهم، والسابع الراعي الذي وافقهم، واسم كلبهم: قطمير، واسم مدينتهم: أفسوس.

وروي ذلك عن ابن عبّاس أيضاً.

وفي رواية ابن عباس (٥): إنّ اسم الراعي كشيوطينوس (٦).

وقيل (٧): الأقوال الثلاثة لأهل الكتاب والقليل منهم.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١٠)، في الحديث السابق المنقول عن الصادق، متصلاً بقوله: «سنين عدداً»: فناموا حتى أهلك الله كالذلك الملك وأهل مملكته، وذهب ذلك الزمان وجاء زمان آخر وقوم آخرون، ثمّ انتبهوا فقال بعضهم لبعض: كم نمنا هاهنا؟ فنظروا إلى الشمس قد ارتفعت (١٠) فقالوا: نمنا يوماً أو بعض يوم. ثمّ قالوا لواحد منهم: خذ هذا الورق وادخل في المدينة متنكّراً لا يعرفوك، فاشتر لنا طعاماً، فإنّهم إن علموا بنا وعرفونا، يقتلونا أو يردّونا (١٠) في دينهم.

فجاء ذلك الرجل فرأى المدينة بخلاف الّذي عهدها، ورأى قوماً بخلاف أولئك لم

٢. أنوار التنزيل ٩/٢.

٤. المصدر: شاذنوش.

٦. المصدر: كشوطبنونس.

٨. تفسير القمّي ٣٣/٢.

١٠ . كذا في المصدر. وفي النسخ: قتلونا أو ردُّونا.

١. أي أصل العدم.

٣. المصدر: يمليخا ومكشلينيا ومشلينيا.

٥. مجمع البيان ٢٩٠٨.

٧. أنوار التنزيل ٩/٢.

٩. كذا في المصدر. وفي النسخ: قد انقضت.

يعرفهم ولم يعرفوا لغته (۱) ولم يعرف لغتهم، فقالوا له: من أنت؟ ومن أين جئت؟ فأخبرهم، فخرج ملك تلك المدينة مع أصحابه والرجل معهم حتى وقفوا على باب الكهف، وأقبلوا يتطلّعون فيه، فقال بعضهم: هؤلاء ثلاثة ورابعهم كلبهم. وقال بعضهم: هم خمسة وسادسهم كلبهم. وقال بعضهم هم سبعة وثامنهم كلبهم. وحجبهم الله تلك بحجاب من الرعب فلم يكن أحد يقوم بالدخول عليهم غير صاحبهم، فإنّه لمّا دخل عليهم (۱) وجدهم خائفين أن يكون أصحاب دقيانوس شعروا بهم، فأخبرهم صاحبهم أنّهم كانوا نائمين هذا الزمان الطويل، وأنّهم آية للناس، فبكوا وسألوا الله تعالى أن يعيدهم إلى مضاجعهم نائمين كما كانوا.

ثمّ قال الملك: ينبغي أن يُبنئ (٢) هاهنا مسجدٌ ونزورٍه، فإنّ هؤلاء قوم مؤمنون. فلهم في كلّ سنة نقلتان، ينامون ستّة أشهر علىٰ جنوبهم اليمني، وستّة أشهر علىٰ جنوبهم اليسري، والكلب معهم قد بسط ذراعيه بفناء الكهف.

﴿ فَلاَ تُمَارِ فِيهِمْ إِلاَّ مِرَاءً ظَاهِراً ﴾: فلا تجادل في شأن الفتية إلا جـدالاً ظـاهراً غـير متعمّق (٤) فيه، وهو أن تقصّ عليهم ما في القرآن من غير تجهيل لهم والردّ عليهم.

وفي أصول الكافي (٥): على بن إبراهيم، عن أبيه، عن هارون بن مسلم، عن مسعدة بن صدقة، عن أبي عبدالله عليه قال: قال أميرالمؤمنين عليه : إيّاكم والمراء والخصومة، فإنّهما يمرضان القلب على الإخوان وينبت عليهما النفاق.

وبإسناده (٢٦)، قال: قال النبيّ ﷺ: ثلاث من لقي الله ﷺ بهنّ دخل الجنّة من أيّ باب شاء: من حسن خلقه، وخشي الله في المغيب والمحضر، وترك المراء وإن كان محقّاً. بإسناده (٧) إلئ عمّار بن مروان (٨): قال أبو عبدالله للظّي : لا تمارين حليماً ولا سفيهاً،

٢. المصدر: إليهم.

٤. كذا في أنوار التنزيل ٩/٢. وفي النسخ: غير متيقّن.

٦، نفس المصدر. ح ٢.

١. كذا في المصدر. وفي النسخ: الفتية.

٣. ب: يكون.

٥ . الكافي ٢٠٠٠/٢ ، ح ١ .

٧. نفس المصدر/٣٠١، ح ٤.

٨. كذا في المصدر وجامع الرواة ٦١٢/١. وفي النسخ: على بن مروان.

الجزء الثامن / سورة الكهف.

فإنّ الحليم يقليك (١) والسفيه يؤذيك.

وفي كتاب التوحيد (٢): عن إسماعيل بن أبي زياد، عن جمعفر بن محمّد، عن آبائه الله الله عليه الله عليه الله عليه الله على الله على الله على الله الله على ا الجنَّة وبيت في رياض الجنَّة لمن ترك المراء، وإن كان محقًّا.

وفي كتاب الخصال (١٤): عن أبي عبدالله التلا قال: من يضمن [لي](٥) أربعة بأربعة أبيات في الجنَّة ؟ من أنفق ولم يخف فقراً. إلىٰ قوله: وترك المراء وإن كان محقًّا.

عن جعفر بن محمّد (٦)، عن أبيه عليُّ قال: قال رسول الله ﷺ: أربع خمصال (٧) يمتن القلب: الذنب على الذنب، وكثرة منافثة النساء \_ يعنى محادثتهنّ \_ ومماراة الأحمق تقول ويقول ولا يرجع إلى جزاء أبداً. الحديث.

﴿ وَلا تَسْتَفْتِ فِيهِمْ مِنْهُمْ أَحَداً ﴾ ٢٠ ولا تسال أحداً منهم عن قصتهم سؤال مسترشد، فإنّ فيما أوحى إليك لمندوحة (٨) عن غيره مع أنّه لا علم لهم بها، ولا سؤال متعنَّت يريد تفضيح المسؤول عنه وتزييف ما عنده فإنَّه مخلِّ بمكارم الأخلاق.

﴿ وَلاَ تَقُولَنَّ لِشَيْءٍ إِنِّي فَاعِلَّ ذَلِكَ غَداً ﴾ ﴿ إِلاَّ اَنْ يَشَاءَ اللهُ ﴾: نهى تأديب من الله تعالى لنبيّه ﷺ حين قالت اليهود لقريش: سلوه عن الروح وأصحاب الكهف وذي القرنين. فسألوه، فقال: اثتوني غداً أخبركم. ولم يستثن، فأبطأ عليه الوحي حتَّىٰ شقَّ عليه وكذَّبته قريش.

والاستثناء من النهي، أي ولا تقولنَ لشيء تعزم عليه [إنّي فاعله](٩) فيما تستقبله إلّا بأن يشاء الله ، أي إلّا متلبّساً بمشيئته ، قائلاً : إن شاء الله . أو إلّا وقت أن يشاء الله أن تقوله ، بمعنى: أن يأذن لك فيه.

كذا في المصدر. أي يبغضك. وفي النسخ: يغليك.

۲. التوحيد/٤٦١، ح ٣٤.

٤. الخصال /٢٢٣، ح ٥٢.

٦. نفس المصدر /٢٢٨، ح ٦٥. ٧. ليس في المصدر.

أي لسعة وفسحة. ٩. ليس في ب.

۳. أي ك**ن**يل.

٥ . من المصدر،

قيل (١): ولا يجوز تعليقه بِـ«فاعل» لأنّ استثناء اقتران المشيئة بالفعل غير سـديد، واستثناء اعتراضها دونه لا يناسب النهي (٢).

وفي أصول الكافي (٣): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن مرازم بن حكيم قال: أمر أبو عبدالله للعلام بكتاب في حاجة، فكُتِب ثمّ عُرِض عليه ولم يكن فيه استثناء.

فقال: كيف رجوتم أن يتمّ هذا وليس فيه استثناء؟ انظروا إلى كلّ موضع لا يكون فيه استثناء فاستثنوا فيه.

﴿ وَاذْكُرْ رَبَّكَ ﴾ : مشيئة ربّك، وقل : إن شاء الله، كما روي (٤): أنّه لمّا نزل قال لَمُنَالِّ : إن شاء الله.

﴿إِذا نُسِيتَ ﴾: تركت الاستثناء.

وفي الكافي (٥): محمد بن يحيئ، عن أحمد بن محمد، عن عليّ بن الحكم، عن أبي جميلة المفضّل بن صالح، عن محمد الحلبي و زرارة عن محمد بن مسلم، عن أبي جعفر وأبي عبدالله عليه في قول الله كان: «واذكر ربّك إذا نسيت» قال: إذا حلف الرجل فنسى أن يستثنى فليستثن [إذا ذكر] (٧).

محمّد بن يحيئ (١)، عن أحمد بن محمّد. وعليٌ بن إبراهيم، عن أبيه، جميعاً، عن ابن محبّوب، عن أبي جعفر للللهِ في ابن محبوب، عن أبي جعفر للللهِ في

٤. أنوار التنزيل ٩/٢.

١. أنوار التنزيل ٩/٢.

٢. فيكون المعنى: أني فاعل ذلك إلا أن يشاء الله أن أفعله، فلزم أنه إن شاء الله فعله لم يفعل، وهذا غير سديد، كما لا يخفى. وإن كان المعنى: إلا أن يشاء الله عدم فعلي، لا يناسبه لنهي عنه، بل لا وجه للنهي عنه، وهذا معنى قوله: واستثناء اعتراضها دونه، أي اعتراض المشيئة متجاوز عن الفعل بأن يتعلّق بعدمه، أي لو حُمِل الاستثناء على استثناء ماتعيّة إرادة الله تعالى لفعله بأن يشاء الله عدم فعله، كان هذا الاستثناء لايناسب النهى.
٣. الكافي ١٧٣/٢، ح٧.

٥. الكافي ٤٤٧/٧، ح ١.

٦. من المصدر. ٧. نفس المصدر، ح٢.

قول الله (١) عَلَى: «ولقد عهدنا إلى آدم من قبل فنسي ولم نجد له عزماً» قبال: فقال: إنَّ الله عَلَى الله عَلَى

قال: وأراه إيّاها.

فقال آدم لربّه: كيف أقربها وقد نهيتني عنها أنا وزوجتي؟

قال: فقال لهما: لا تقرباها. يعنى لا تأكلا منها.

فقال آدم وزوجته: نعم يا ربّنا، لا نقربها ولا نأكل منها (٢). ولم يستثنيا في قولهما: نعم. فوكلهما الله في ذلك إلئ أنفسهما وإلى ذكرهما.

قال: وقد قال الله على النبيّه في الكتاب: «ولا تقولنّ لشيء إنّي فاعل ذلك غداً إلّا أن يشاء الله» أن لا أفعله، فتسبق مشيئة الله في أن لا أفعله فلا أقدر على أن أفعله، فلذلك قال الله على: «واذكر ربّك إذا نسيت» [أي استئن مشيئة الله في فعلك.

عدة من أصحابنا (٣) عن سهل بن زياد. ومحمّد بن يحيئ، عن) أحمد بن محمّد، جميعاً، عن ابن محبوب، عن ابن رئاب، عن حمزة بن حمران قال: سألت أبا عبدالله عليه عن قول الله ﷺ: «وإذكر ربّك إذا نسيت» (٥).

قال: ذلك في اليمين إذا قلت: والله، لا أفعل كذا وكذا. فإذا ذكرت أنّك لم تسستثن (٦) فقل: إن شاء الله.

عدّة من أصحابنا (٧)، عن سهل بن زياد، عن جعفر بن محمّد الأشعريّ، عن ابن القدّاح، عن أبي عبدالله عليّه : قال: قال أميرالمؤمنين عليّه : الاستثناء في اليمين متى ما ذكر وإن كان بعد أربعين صباحاً. ثمّ تلا هذه الآية: «واذكر ربّك إذا نسيت».

١. طه/١١٥.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: لم نقربها ولم نأكل منها.

٣. نفس المصدر /٤٤٨، ح ٣. ٤ كذا في المصدر. وفي النسخ بدلها: و.

٥. ليس في ب.

تدوردما بين المعقوقتين وما بعدها إلى هنا في نسخة ب ذيل الرواية الآتية.

٧. نفس المصدر /٤٤٨، ح ٦.

فقال: إذا حلفت علئ يمين ونسيت أن تستثني، فاستثن إذا ذكرت.

وفي كتاب من لا يحضره الفقيه (٤): وروى حمّاد بن عيسى، عن عبدالله بن ميمون، عن أبي عبدالله عليه قال: للعبد أن يستثني ما بينه وبين أربعين يوماً إذا نسي، إن رسول الله عَلَيْهِ أَتَاه أَنَاس من اليهود فسألوه عن أشياء، فقال لهم: تعالوا غداً أحدّ تكم. ولم يستثن، فاحتبس جبرئيل عليه عنه أربعين يوماً، ثمّ أتاه فقال: «ولا تقولن لشيء إنّي فاعل ذلك غداً إلّا أن يشاء الله واذكر ربّك إذا نسيت».

فقال: من كتب هذا الكتاب ولم يستثن فيه، كيف ظنّ أنّه يتمّ؟ ثمّ دعا بالدواة قال: ألحق فيه [في كلّ اسم](٩) إن شاء الله تعالى. فألحق فيه في كلّ اسم إن شاء الله.

وفي تفسير العيّاشي (١٠): عبدالله بن ميمون، عن أبي عبدالله عليّهِ، عن أبيه، عن (١١) عليّ بن أبي طالب صلوات الله عليه قال: إذا حلف الرجل بالله فله تُنيا (١٣) إلى أربعين يوماً، وذلك أنّ قوماً من اليهود سألوا النبيّ عَمَالِهُ عن شيء، فقال: ائتوني (١٣) غداً ولم يستثن -حتى أخبركم. فاحتبس عنه جبرئيل عليه أربعين يوماً، ثمّ أتاه (١٤) وقال: «ولا

٢. المصدر: الحسن.

٤. الفقيه ٢٢٩/٣، ح ١٠٨١.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: فناول.

٨. ليس في ب.

١٠. تفسير العياشي ٣٢٤/٢، ح١٤.

١٢. المصدر: ثنياها. والثنيا: الاسم من الاستثناء.

١٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: أتي.

١. نفس المصدر /٤٤٩، ح ٨.

٣. المصدر: الحسين.

٥. التهذيب ٢٨١/٨، ح ١٠٣٠.

٧. من المصدر.

٩. ليس في المصدر.

١١. ليس في المصدر .

١٣ . كذا في المصدر. وفي النسخ: القوني.

تقولن لشيء إنّى فاعل ذلك غداً إلا أن يشاء الله وذكر ربّك إذا نسيت».

عن أبي حمزة (١)، عن أبي جعفر النَّالِيَّةِ ذكر أنّ آدم لمّا أسكنه الله الجنّة فقال له: يا آدم، لاتقرب هذه الشجرة. فقال: نعم. ولم يستثن، فأمر الله نبيّه عَلَيْلِيَّةُ فقال: «ولاتقولن لشيء إنّى فاعل ذلك غداً إلّا أن يشاء الله واذكر ربّك إذا نسيت» ولو بعد سنة.

وفي رواية عبدالله بن ميمون (٢)، عن أبي عبدالله النظير في قوله تعالى: «ولاتقولن لشيء إنّي فاعل ذلك غداً إلّا أن يشاء الله واذكر ربّك إذا نسيت» أن تقول: إلّا من بعد الأربعين، فللعبد الاستثناء في اليمين ما بينه وبين أربعين (٣) يوماً إذا نسى.

عن زرارة ومحمّد بن مسلم (<sup>1)</sup>، عن أبي جعفر [وأبي عبدالله] (<sup>(۱)</sup> عِلَيْكِ في قـول الله: «واذكر ربّك إذ نسيت» فقال: إذا حلف الرجل فنسى أن يستثنى فليستثن إذا ذكر.

عن حمزة بن حمران (٦) قال: سألت أبا عبدالله عليه عن قبول الله: «وذكبر ربّك إذا نسيت».

فقال: إن لم تستثن (٧) ثمّ ذكرت (٨) بعد، فاستثن حين تذكر.

و في مجمع البيان (٩): و قوله: «واذكر ربّك إذا نسيت» فيه وجهان:

أحدهما، أنّه كلام متصل بما قبله. ثمّ اختُلِفَ في ذلك فقيل: معناه: واذكر ربّك إذا نسيت الاستثناء ثمّ تذكّرت، فقل: إن شاء الله. وإن كان بعد يوم أو شهر أو سنة. عن ابن عبّاس، وقد روى ذلك عن أئمّتنا اللّمِيناً.

ويمكن أن يكون الوجه فيه: أنّه إذا استنثى بعد النسيان فإنّه يحصل له ثواب المستثنى من غير أن يؤثر الاستثناء بعد انفصال الكلام في الكلام، وإبطال الحنث

٢. نفس المصدرة ح١٦.

٤. نفس المصدر /٣٢٥، ح١٨.

٦. نفس المصدر /٢٢٥، ح ١٩.

٨. كذا في المصدر. وفي النسخ: ذكر.

١. نفس المصدر، ح١٥.

٣. المصدر: الأربعين.

٥ . من المصدر .

٧. المصدر: لم تستثني.

٩. المجمع ٢٦١/٣.

وسقوط الكفّارة في اليمين، وهو الأشبه بمراد ابن عباس في قوله.

وقيل (١): واذكر الاستثناء ما لم تقم عن المحلِّ (٢)، عن الحسن ومجاهد.

وقيل (٣): واذكر الاستثناء إذا تذكّرت ما لم ينقطع الكلام، وهو الأوجه.

وقيل (٤): معناه : و (٥) اذكر ربّك إذا نسيت الاستثناء بأن تندم على ما قطعت عليه من الخبر... عن الأصم (٢).

والآخر(٧) أنَّه كلام مستأنف غير متعلَّق بما قبله. ثمَّ اختُلِفَ في معناه فقيل: معناه: واذكر ربّك إذا غضبت بالاستغفار ليزول عنك الغضب، عن عكرمة.

وقيل (^): إنَّه أمر بالانقطاع إلى الله تعالى ومعناه: واذكر ربِّك إذا نسيت شيئاً بك إليه حاجة تذكرة (٩) لك، عن الجبّائي.

وقيل (١٠): المرادبه الصلاة (١١)، والمعنى: إذا نسبت صلاة (١٢) فصلّها إذا ذكرت، عن الضحاك والسدي.

﴿ وَقُلْ عَسَىٰ أَنْ يَهْدِيَن رَبِّي ﴾: يدلَّني.

﴿ لِأَقْرَبَ مِنْ هٰذَا رَشَداً ﴾ ٢ : لأقرب وأظهر دلالة على أنّى نبيٌّ من نبأ أصحاب الكهف، وقد هداه لأعظم من ذلك كقصص الأنبياء المتباعدة عنه أيّامهم والإخبار بالغيوب والحوادث النازلة في الأعصار المستقبلة إلى قيام الساعة.

وقيل (١٣): معناه: ادع [الله](١٤)أن يذكّرك إذا نسيت شيئاً و[قل](١٥)إن لم يذكّرني الله

٢. المصدر: المجلس.

١. نفس المصدر والموضع.

٥ . كذا في المصدر. وفي النسخ: في .

٣ و٤. نفس المصدر والموضع.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: بدل العبارة الأخيرة: بأن يندم على ما نطقت عنه من الجزم على الأمم.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: ولاخير. ٨. نفس المصدر والموضع.

١٠. نفس المصدر والموضع.

٩. المصدر: يذكره.

١١. كذا في المصدر. وفي النسخ: المراد بالصلاة. ١٢ . كذا في المصدر. وفي النسخ: لصلاة.

١٣ . مجمع البيان ٤٦٤/٣.

١٤ و١٥. من المصدر.

بذلك الذي نسيت فإنّه يذكّرني ما هو أنفع لي منه ١٦٠٠.

﴿ وَلَبِثُوا فِي كَهْفِهِمْ ثَلاَثَ مِائَةِ سِنِينَ وَازْدَادُوا تِسْعاً ﴾ ۞: يعني لبثهم فيه أحياء مضروباً علىٰ أذانهم. وهو بيان لما أجمله قبل.

وقيل (١٧): إنّه حكاية كلام أهل الكتاب، فإنّهم اختلفوا في عدّتهم، فقال بمعضهم: ثلاثمائة. وقال بعضهم ثلاثمائة وتسع سنين.

وقرأ (١٨) حمزة والكسائي: «ثلاثمائةِ سنين» بالإضافة، على وضع الجمع موضع الواحد (١٨)، ويحسنه هاهنا أنّ علامة الجمع فيه جبر لما حذف من الواحد، وأنّ الأصل في العدد إضافة إلى الجمع، ومن لم يضف أبدل السنين من ثلاثمائة.

وفي كتاب الاحتجاج (٢٠) للطبرسي الله عن أبي عبدالله الله الله عليه حديث طويل، يقول فيه الله عليه الله عليه الله الدنيا ممّن (٢١) مات خلق كثير، منهم أصحاب الكهف، أماتهم الله ثلاثمائة عام وتسعة [ثمّ] (٢١) بعثهم في زمان قوم أنكروا البعث، ليقطع حجّتهم، وليريهم قدرته، وليعلموا أنّ البعث حقّ.

وفي مجمع البيان (٢٣٠): وروي أنّ يهوديّاً سأل عليّ بن أبي طالب للسلِّ عن مدّة لبثهم، فأخبر بما في القرآن.

فقال: إنّا نجد في كتابنا ثلاثمائة!

فقال عليه : ذلك بسنى الشمس، وهذا بسني القمر.

﴿ قُلِ اللهُ اَعْلَمُ بِمَا لَبِثُوا لَهُ غَيْبُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾ : له ما غاب فيهما وخفي من أحوال أهلهما، فلا خلق يخفئ عليه علماً.

١٦ . كذا في المصدر. وفي النسخ: ما هو أقرب منه.

١٧. أنوار التنزيل ١٠/٢. ١٠٥ انفس المصدر والموضع .

١٩. أي لفظ «مائة» يضاف إلى المفرد، فإضافته إلى الجمع هاهنا وهو «سنين» لجعله بمنزلة المفرد.

۲۰. الاحتجاج ۳٤٤/۲. المصدر: ممّا.

٢٢. من المصدر. ٢٣ . المجمع ٤٦٣/٣.

﴿ أَبْصِرْ بِهِ وَاَسْمِعْ ﴾ : ذكر بصيغة التعجّب للدلالة علىٰ أنّ أمره في الإدراك خارج عمّا عليه إدراك السامعين والمبصرين، إذ لا يحجبه شيء ولا يتفاوت دونه لطيف وكثيف وصغير وكبير دخفيّ وجليّ.

و «الهاء» تعود إلى الله تعالى. ومحلّه الرفع على الفاعليّة، و «الباء» مزيدة عند سيبويه وكان أصله: أبصر، أي صار ذا بصر، ثمّ نُقل إلى صيغة الأمر بمعنى الإنشاء، فبرز انضمير لعدم لياق الصيغة له، أو لزيادة الباء، كما في قوله: «وكفيْ به».

والنصب على المفعوليّة عند الأخفش، والفاعل ضمير المأمور، وهـوكـلّ أحـد، و«الباء» مزيدة إن كانت الهمزة للتعدية، ومعدّية إن كانت للصيرورة (١٠).

- ﴿ مَا لَهُمْ ﴾: الضمير لأهل السماوات والأرض.
  - ﴿ مِنْ دُونِهِ مِنْ وَلَيٌّ ﴾ : متولِّي أمورهم.
  - ﴿ وَلاَ يُشْرِكُ فِي حُكْمِهِ ﴾: في قضائه.
  - ﴿ اَحَداً ﴾ ٢٠ منهم، ولا يجعل له فيه مدخلاً.

وقرأ <sup>(٢)</sup>ابن عامر وقالون، عن يتعقوب بالتاء والجنزم، على نهي كلّ أحد عن الإشراك.

ثمّ لما دلّ اشتمال القرآن على قصّة أصحاب الكهف، من حيث أنّها من المغيبات بالإضافة إلى الرسول علىٰ أنّه وحي (٣) معجز، أمره أن يداوم درسه ويـلازم أصحابه فقال:

﴿ وَاتْلُ مَا أُوحِيَ اِلَيْكَ مِنْ كِتَابِ رَبِّكَ ﴾: من القرآن، ولا تسمع لقولهم: ائت بقرآن غير هذا، أو بدّله.

﴿ لاَ مُبَدِّلَ لِكُلِمَاتِهِ ﴾ : لا أحد يقدر تبديلها وتغييرها غيره.

١. قوله: «والفاعل ضمير المأمور» الغرض أن معنى التركيب في الأصل ما ذكر، وإن كان معناه في الحال غيره، بل هو بمعنى التعجّب.
 ٢. أنوار التنزيل ١٠/٢.

٣. ليش في ب.

﴿ وَلَنْ تَجِدَ مِنْ دُونِهِ مُلْتَحَداً ﴾ ٢٠ : ملتجأ تعدل إليه إن هممت به.

وفي كتاب طبّ الأئمة عليه الله ، بإسناده إلى سالم بن محمّد قال: شكوت إلى الصادق عليه وجع (١) الساقين وأنّه قد أقعدني عن أمر ربّي (٢) وأسبابي.

فقال: عودهما.

قلت: بما ذا يا ابن رسول الله؟

قال: بهذه الآية سبع مرّات، فإنّك تعافى بإذن الله: «واتل ما أوحي إليك من كنتاب ربّك لا مبدّل لكلماته ولن تجد من دونه ملتحداً».

قال: فعوّذتهما سبعاً كما أمرني، فرفع الوجع عنّي رفعاً [حتّى](٢) لم أحسّ بعد ذلك بشيء منه.

وفي كتاب الخصال (٤): عن محمّد بن مسلم (٥)، رفعه، إلى أميرالمؤمنين المُنْ قال: قال عثمان بن عفّان: يا رسول الله، ما تفسير أبجد؟

قال: أما «الألف» فآلاء الله. إلى قوله الله الله وأمّا «كلمن» فالكاف كلام الله «لا تبديل لكلمات الله ولن تجد من دونه ملتحداً».

عن عبدالله بن الصامت (٢)، عن أبي ذرّ الله عَنَا أوصاني [رسول الله عَنَا أوصاني (٧) بحبّ المساكين والدنو منهم، وأوصاني أن أقول الحقّ وإن كنان مررّاً. الحديث.

﴿ وَاصْبِرْ نَفْسَكَ ﴾ : واحبسها وثبّتها.

﴿ مَعَ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ بِالْغَدَاةِ وَالْعَشِيِّ ﴾ : في مجامع أوقاتهم. أو فـي [طـرفي](١٠) النهار.

- ٢. المصدر: قد أقعدني عن أموري.

٤. الخصال /٣٣٢٠٢: ضمن ح ٣٠.

٦. نفس المصدر /٣٤٥، ح ١٢.

٨. يوجد في ب.

١. كذا في المصدر. وفي النسخ: لوجع.

٣. من المصدر،

٥. المصدر: سالم.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: أوصاف.

٩. من أنوار التنزيل ١١/٢.

وقرأ (١) ابن عامر: «بالغدوة». وفيه: أنّ «غدوة» عَلَمٌ في الأكثر، فتكون «اللام» علىٰ تأويل التنكير.

﴿ يُرِيدُونَ وَجُهَهُ ﴾ : رضاء الله وطاعته.

﴿ وَلاَ تَعْدُ عَيْنَاكَ عَنْهُمْ ﴾ : ولا يجاوزهم نظرك إلىٰ غيرهم. وتعديته بِـ«عن» لتضمينه معنیٰ : نبا(٢).

وقرئ (٣): «ولا عدَّ عينيك» «ولا تعد» من عدَّاه وأعداه. والمراد: نهي الرسول أن يزدري بفقراء المؤمنين وتعلو عينه عن رثاثة زيّهم، طموحاً إلى طراوة زيّ الأغنياء.

﴿ تُرِيدُ زِينَةَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا﴾: حال من الكاف(٤) في المشهورة، ومن المستكنّ في الفعل في غيرها.

﴿ وَلاَ تُطِعْ مَنْ اَغْفُلْنَا قَلْبَهُ ﴾: مَن جعلنا قلبه غافلاً.

﴿عَنْ ذِكْرِنَا﴾ ﴿ : كأميّة بن خلف في دعائك إلىٰ طرد الفقراء عن مجلسك لصناديد قريش.

وفيه تنبيه على أنّ الداعي له إلى هذا الاستدعاء غفلة قلبه عن المعقولات وانهماكه في المحسوسات، حتّى خفي عليه أنّ الشرف بحلية النفس لا بسزينة الجسد، وأنّـه لو أطاعه كان مثله في الغباوة.

وإسناد الإغفال إلى الله تعالى إمّا لأنّه مِثْل أجبنته: إذا وجدته كذلك، أو نسبته إليه، أو من أغفل إبله: إذا تركها بغير سمة، أي لم نسمه بذكرنا كقلوب الذين كتبنا في قلوبهم الإيمان، أو لأنّه جعله غافلاً بتعريضه للغفلة، أو بخذلانه والتخلية بينه وبين الشيطان بتركه الأمر واتّباعه النهى.

١. نفس المصدر والموضع. ٢. أي من النبو.

٣. نفس المصدر والموضع.

أي من الكاف في «عيناك» قيل: وهذا خلاف القاعدة المشهورة أنّ الحال بجب أن تكون عن الفاعل أو المفعول به، إلّا أن يقال: إنّ المضاف إليه المذكور يمكن أن يُجعل فاعلاً بتغيير التركيب وإيراد مراد مقامه، فتأمّل.

وقرئ (١): «أَغُفَلَنَا» بإسناد الفعل إلى القلب، بمعنى: حسبنا قلبُه غافلين عن ذكرنا إيّاه بالمؤاخذة (٢).

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): وأمّا قوله الله الله الله الله الله يدعون ربّهم بالغداة والعشيّ يريدون وجهه ولا تعد عيناك عنهم تريد زينة الحياة الدنيا» فهذه نزلت في سلمان الفارسي الله كان عليه كساء يكون فيه طعامه، وهو دثاره ورداؤه، وكان كساء من صوف، دخل عيينة بن حصين على النبيّ الله وسلمان عنده، فتأذّى عيينة بريح كساء سلمان، وقد كان عرق فيه وكان يوماً شديد الحرّ فعرق في الكساء. فقال: يا رسول الله، إذا نحن دخلنا عليك فأخرج هذا واصرفه من عندك، فإذا نحن خرجنا فأدخل من شئت.

فأنزل الله: «ولا تطع من أغفلنا قلبه عن ذكرنا» وهو عيينة بن حصين بن (١) حذيفة بن بدر (٥) الفزاريّ.

وفي مجمع البيان (٢)، عند قوله: «ولا تطرد الله يدعون ربّهم» إلى قوله «أليس الله بأعلم بالشاكرين»: عن ابن مسعود حديث طويل، وهناك: وقال [سلمان و](٧) خبّاب: فينا نزلت هذه الآية، جاء الأقرع بن حابس التميميّ وعيينة بن حصين الفزاريّ

١. أنوار التنزيل ١١/٢.

٢. وبعد كلمة «بالمؤاخذة» ينبغى ذكر بعض الفقرات التي ليست في التفسير وهي:

<sup>﴿</sup> وَاتَّبَعَ هَوَاهُ ﴾ : أي لا تطع من اتَّبع هواه في شهواته وأفعاله.

<sup>﴿</sup> وَكَانَ آمَرُهُ فَرُطاً ﴾ ﴿ : أي تقدّماً على الحقّ، ونبذاً له وراء ظهره. يقال: فرس فرط، أي متقدّم للخيل. ومنه الفرط. «وكان أمره فرطاً» أي سرفاً وإفراطاً، عن مقاتل والجبائي.

وقيل: تجاوزاً للحدُ، عن الأخفش.

وقيل: ضياعاً وهلاكاً، عن مجاهد والسدي.

قال الرجّاج: ومن قدم العجز في أمره أضاعه وأهلكه، فيكون المعنى في هذا: إنّه تبرك الإيمان والاستدلال بآيات الله واتّبع الهوئ. ٣٠. تفسير القمّي ٣٤/٢ـ٣٥.

٥ . كذا في المصدر . وفي النسخ : بلد .

كذا في المصدر. وفي النسخ: و.
 المجمع ٣٠٦.٣٠٥/٢.

٧. من المصدر.

وذووهم من المؤلّفة [قلوبهم] (١) فوجدوا النبيّ ﷺ قاعداً مع بلال وصهيب وعمّار (٢) وخبّاب في ناس من ضعفاء المؤمنين، فحقروهم وقالوا (٣): يا رسول الله، لو نحّيت هؤلاء عنك حتّى نخلو بك! إلى قوله: فكنّا نقعد معه، فإذا أراد أن يقوم قام (٤) وتركنا، فأنزل الله: «واصبر نفسك مع الّذين يدعون ربّهم» الآية.

فقال: فكان رسول الله ﷺ يقعد معنا ويدنو حتى كادت ركبتنا تمسّ ركبته، فإذا بلغ الساعة [الّتي] (٥) يقوم فيها قمنا وتركناه حتى يقوم.

وفيه (۱) هنا: نزلت الآية في سلمان وأبي ذرّ وصهيب [وعمّار] (۱) وخبّاب (۱) وغيرهم من فقراء أصحاب الرسول عَيَّالُهُ وذلك أن المؤلّفة قلوبهم جاؤوا إلى رسول الله عَيَّالُهُ؛ عيينة بن حصين والأقرع بن حابس وذووهم، فقالوا: يا رسول الله، إن جلست في صدر المجلس ونحّيت عنّا (۱) هؤلاء وروائح صنانهم (۱۱) وكانت عليهم حباب (۱۱) الصوف ـ جلسنا نحن إليك وأخذنا عنك، فلا يمنعنا من الدخول عليك إلا هؤلاء.

فلمًا نزلت الآية قام النبي عَيَالِلهُ يلتمسهم، فأصابهم في مؤخّر المسجد يذكرون الله والله والله

[عن عبدالله بن الصامت (١٣)] (١٣) عن أبي ذر الله عنه أوصاني رسول الله عَلَيْهُ بسبع: أوصاني بحبّ المساكين والدنو منهم، وأوصاني أن أقول الحقّ وإن كان مرّاً. الحديث.

١. من المصدر.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: فقال.

٥. من المصدر.

٧. من المصدر،

٩. كذا في المصدر. وفي النسخ: عن.

١١. المصدر: حبّاب.

۱۳ ، ليس في ب، أ ، ر .

٢. كذا في ب، المصدر. وفي سائر النسخ: عثمان.

٤. يوجد في ب، المصدر.

٦. المجمع ٢٥٨٤.

٨. أ، ر: جناب. وفي المصدر: حبّات.

١٠. الصنان: نتن الإبط.

۱۲. الخصال ۳٤٥/۲، ح ۱۲.

﴿ وَقُلِ الْحَقُّ مِنْ رَبُّكُمْ ﴾ : الحقّ من جهة الله ، لا ما يقضيه الهوئ.

ويجوز أن يكون «الحقّ» خبر محذوف، «ومن ربّكم» حالاً (١).

﴿ فَمَنْ شَاءَ فَلْيُؤْمِنْ وَمَنْ شَاءَ فَلْيَكْفُرْ ﴾ : لا أبالي بإيمان من آمن وكفر من كفر.

وفي تفسير العيّاشي (٢): عن عاصم الكوري (٣)، عن أبي عبدالله (٤) عليّه قال: سمعته يقول في قول الله: «فمن شاء فليؤمن ومن شاء فليكفر» قال: وعيد.

﴿إِنَّا آعْتَدُنَا﴾: هيَّأْنَا.

﴿ لِلظَّالِمِينَ نَاراً آحَاطَ بِهِمْ سُرَادِقُهَا ﴾: فسطاطها، شبّه به ما يحيط بهم من النار.

وقيل (٥): «السرادق» الحجرة التي تكون حول الفسطاط.

وقيل (٦): «سرادقها» دخانها (٧).

وقيل: حائط من نار.

وفي أصول الكافي (^): أحمد، عن (٥) عبدالعظيم، عن محمّد بن الفضيل، عن أبي حمزة، عن أبي جعفر التيلِ قال: نزل جبرئيل التيلِ بهذه الآية هكذا: «وقل الحقّ من ربّكم في ولاية علي التيلِ فمن شاء فليؤمن ومن شاء فليكفر إنّا أعتدنا للظالمين آل محمّد ناراً».

﴿ وَإِنْ يَسْتَغِيثُوا ﴾ : من العطش.

﴿ يُغَاثُوا بِمَاءٍ كَالْمُهْلِ ﴾ : كالنحاس المذاب.

وقيل (١١): كدُرديّ (١١) الزيت.

١. أي خبر مبتدأ محذوف، والتقدير: الموحى إليك الحقّ كائناً من ربكم، فيكون «من ربكم» حالاً للضمير المستتر في الموحى.
 ٢٠. تفسير العياشي ٣٢٦٧٢، ح ٢٦.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: «زرارة وحمران» بدل «عاصم الكوري».

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ. عن أبي جعفر وأبي عبدالله.

ه. أنوار التنزيل ١١/٢. أنوار التنزيل ١١/٢.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: خانها. ٨. الكافي ٤٢٤/١، ح ٦٤.

٩. كذا في المصدر. وفي النسخ: بن. ١٠ أنوار التنزيل١١/٢.

١١ . الدرديّ : ما رسب أسفل العسل والزيت ونحوهما من كلّ شيء مانع كالأشربة والأدهان.

٥٤ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

وقيل (۱): كعكر الزيت (۲)، إذا قرب إليه سقطت فروة رأسه. وفي مجمع البيان (۳) أنَّ ذلك روي مرفوعاً.

وقيل (٤): هو القيح والدم.

وقيل <sup>(ه)</sup>: هو الّذي انتهي حرّه.

وقيل (٢٦): هو ماء أسود، وإنّ جهنّم سوداء، وماءها أسود، وشجرها سود، وأهلها سود.

وهو علىٰ طريقة قوله:

فأعتبوا بالصيلم (٧)

﴿ يَشْوِي الْوُجُوهَ ﴾ : إذا قُدّم ليُشرَب من فرط حرارته.

وهو صفة ثانية لـ«ماء». أو حال من «المهل»، أو الضمير في «الكاف» (^^).

﴿ بِنْسَ الشَّرَابُ ﴾: المهل،

﴿ وَسَاءَتْ ﴾ : وساءت النار.

﴿ مُرْتَفَقاً ﴾ ٢ : متّكناً.

وأصل الارتفاق: نصب المرفق تحت الخدّ، وهو لمقابلة قوله: «حسنت مرتفقاً». وإلّا فلا ارتفاق لأهل النار (٩٠).

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١٠): قال أبوعبدالله طائعًا : نزلت هذه الآبة هكذا: «وقل

٦. المجمع ٤٦٧٧.

١. مجمع البيان ٢٦٦٨.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: كعكرات. والعكر: الراسب من كل شيء.

نفس المصدر والموضع.

تفس المصدر والموضع.

٥ . المجمع ٤٦٦/٣ .

٧. الصيلم: الأمر الشديد. والداهية. قال في الصحاح: اعتبني فبلان بمعنى: أرضاني، والصيلم الداهبية، فيكون المعنى: ارضوا بالداهية، فيكون تهكماً.

٨. أي كالمهل لأن المعنى: يشابه المهل.
 ٩. إذ الارتفاق الانتفاع.

١٠. تفسير القمّي ٣٥/٢.

الحقّ من ربّكم» يعني ولاية عليّ «فمن شاء فليؤمن ومن شاء فليكفر إنّا أعتدنا للظالمين آل محمّد حقّهم ناراً أحاط بهم سرادقها وإن يستغيثوا يغاثوا بماء كالمهل» قال: «المهل» الذي يبقى في أصل الزيت المغليّ «يشوي الوجوه بئس الشراب وساءت مرتفقاً».

فقال أبو عبدالله عليه الحبّ أنّي عقدت لهم عقدة ، أو وكيت لهم وكاء و (٣)أنّ لي ما بين لابتيها (٤)، ولا مدّة بقلم ، إنّ أعوان الظلمة يوم القيامة في سرادق من نارحتى يحكم (الله)(٥) بين العباد.

محمّد بن يعقوب (٦)، عن الحسين بن الحسن الهاشميّ، [عن صالح بن أبي حمّاد، عن إلى حمّاد، عن إلى حمّاد، عن إلى عن زياد بن سلمة قال: دخلت على أبي الحسن موسى الله فقال لى: يا زياد، إنّك تعمل عمل السلطان؟

قال: قلت: أجل.

قال لي: ولمَ؟

قلت: أنا رجل لي مروّة وعليَّ عيال وليس وراء ظهري شيء.

۱. التهذيب ۱۲/۳، ح ۱۱۹.

٢. كري الأرض: حفرها. والمسنّاة: العرم، وهو ما يبني في وجه الشيل.

٣. كذا في نور الثقلين ٢٥٩/٣، ح٧٧. وفي النسخ والمصدر: «لو» بدل «و».

٤. وكلى القرية: شدّها بالوكام، وهو رياط القربة: واللابة: الحرّة، وهي أرض ذات حجارة سود كأنّها أحرقت بالنّار. وقوله الله «لابتيها» أي لابتي المدينة، لأنّها ما بين حرّتين عظيمتين تكتنفانها.

٥. من نفس المصدر. ٦. التهذيب ٣٣٣/٦، ح ٩٢٤؛ الكافي ١٠٩/٥، ح ١٠.

٧. ليس في أ، ر،

فقال لي: يا زياد، لئن أسقط من حالق (١) فأتقطّع قطعة قطعة أحبّ إليّ من أن أتولّىٰ لأحد منهم عملاً وأطأ بساط رجل منهم، إلّا لما ذا؟

قلت: لا أدري.

قال: إلّا لتفريج كربة عن مؤمن، أو فكَ أسره، أو قضاء دَينه. يا زياد، إنّ أهـون مـا يصنع الله ﷺ بمن تولّى لهم عملاً أن يضرب عليه سرادق من نـار إلىٰ أن يـفرغ الله ﷺ من حساب الخلائق.

وفي تفسير العيّاشي (٢): عن سعد بن طريف، عن أبي جعفر عليه قال: الظلم ثلاثة: ظلم لا يغفره الله، وظلم يغفره (الله) (۴)، وظلم لا يدعه؛ فأمّا الظلم (٤) الذي لا يغفره الله الشرك، وأمّا الظلم الذي يغفره فظلم الرجل نفسه، وأمّا الظلم الذي لا يدعه فالذنب بين العباد.

وفي مجمع البيان (٥)، عند قوله: «فمالئون منها البطون». وقد روي أنّ الله تعالى يجوّعهم حتّى ينسوا عذاب النار من شدّة الجوع فيصرخون إلى مالك، فيحملهم إلى تلك الشجرة، وفيهم أبو جهل، فيأكلون منها فتغلي بطونهم [كغلي الحميم، فيستسقون] (٢) فيُسقّون شربة من الماء الحارّ الذي بلغ نهايته في الحرارة، فإذا قرّبوها من وجوههم شوت وجوههم، فذلك قوله: «يشوي الوجوه».

وروى أبو أمامة (٧)، عن النبيّ عَلَيْلَةً في قوله: «ويُسقىٰ من ماء صديد» قال: يُقرّب إليه فيكرهه (٨)، فإذا أدني (٩) منه شوى وجهه ووقع فروة رأسه، فإذا شرب قطّع أمعاءه حتّىٰ يخرج من دبره، يقول الله على: «وسقوا ماءً حميماً فقطّع أمعاءهم». ويمقول: «وإن

١. الحالق: الجبل المنيف العالى ، لا يكون إلَّا مع عدم نبات كأنَّه حلق.

٢. تفسير العيّاشي ٣٢٦٦، ح ٢٧. تفسير العيّاشي المصدر.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: فالظلم. ٥. المجمع ٤٤٦/٤.

من المصدر.
 من المصدر ٣٠٨/٣.

٨. كذا في المصدر. وفي النسخ: فيتكرههه.
 ٩. كذا في المصدر. وفي النسخ: فيتكرههه.

يستغيثوا يغاثوا بماء كالمهل يشوي الوجوه»

وفي الكافي (1): عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن أبي عبدالله، [عن أبيه] (٢)، عن القاسم بن عروة، عن عبدالله بن بكير، عن زرارة قال: سألت أبا جعفر عليه عن قول الله عن عبدالله الأرض غير الأرض».

قال: تُبدُّل خبزة نقيّة يأكل الناس منها حتّى يفرغوا من الحساب.

فقال له قائل: إنَّهم لفي شغل يومئذ عن الأكل والشرب.

فقال له: إنَّ ابن آدم خُلِق (٣) أجوف ولا بدَّ له من طعام وشراب، أهم أشدَّ شغلاً (٤) أم من في النار؟ فقد استغاثوا [والله ﷺ يـقول: ](٥) «وإن يستغيثوا يـغاثوا بـماء كـالمهل يشوي الوجوه».

وفي تفسير العيّاشي (٢): عن عبدالله بن سنان، عن أبي عبدالله عليّلٍ في قول الله: «يوم تُبدّل الأرض غير الأرض». قال: تُبدّل خبزة نقيّة بأكل الناس منها حتى يفرغ من الحساب، إنّ ابن آدم خُلِق أجوف لا بدّ له من الطعام والشراب، أهم أشدّ شغلاً أم من في النار؟ فقد استغاثوا «وإن يستغيثوا يغاثوا بماء كالمهل».

عن مسعدة بن صدقة (٧)، عن جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن جدّه الله قال: قال أميرالمؤمين الله إن أهل النار لمّا غلى الزقّوم والضريع في بطونهم كغلي الحميم، سألوا الشراب فأتوا بشراب غسّاق وصديد يتجرّعه ولايكاد يسيغه، ويأتيه الموت من كلّ مكان وما هو بميّت، ومن ورائه عذاب غليظ وحميم، تغلي به جهنّم منذ خُلقت «كلّ مكان وها هو بميّت، ومن ورائه عذاب غليظ وحميم، تغلي به جهنّم منذ خُلقت «كالمهل يشوي الوجوه بئس الشراب وساءت مرتفقاً».

وفي شرح الآيات الباهرة (٨): محمّد بن العبّاس الله قال: حدّثنا أحمد بن محمّد بن

٢. ليس في المصدر.

٤. في ب، ر: زيادة «يومثذٍ».

تفسير العيّاشي ٢٣٨/٢، ح ٥٦. وج ٣٢٧/٢، ح ٣٠.

٨. تأويل الآيات ٢٩٢/١ ح ٢.

۱ . الكافي ۲۸۳٬۲۸۹، ح ٤.

٣. المصدر: إنَّ الله خلق ابن آدم.

ه، من المصدر،

٧. نفس المصدر والمجلِّد /٢٢٣، ح٧.

القاسم، عن أحمد بن محمّد السيّاري، عن محمّد بن خالد البرقيّ، عن الحسين بن سيف، عن أخيه، عن أبيه، عن أبي حمزة، عن أبي جعفر الليّلا قال: قوله تعالى: «وقل الحقّ من ربّكم» في ولاية عليّ «فمن شاء فليؤمن ومن شاء فليكفر إنّا أعتدنا لظالمي آل محمّد حقّهم ناراً أحاط بهم سرادقها».

﴿إِنَّ اللَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ إِنَّا لَا نُضِيعُ آجْرَ مَنْ آحْسَنَ عَمَلاً ﴾ أن خبر «إنّ الأولى هي الثانية بما في حيّزها، والراجع محذوف؛ تقديره: من أحسن عملاً منهم. أو مستغنى عنه [بعموم من أحسن عملاً كما هو مستغنى عنه] (١) في قولك: نعم الرجل زيد. أو واقع موقع الظاهر، فإنّ من أحسن عملاً لا يحسن إطلاقه [على الحقيقة] (١) إلّا على الذين آمنوا وعملوا الصالحات.

وفي شرح الآيات الباهرة (٢): قال محمّد بن العبّاس: حدّثنا محمّد بن همام، عن محمّد بن إسماعيل، عن عيسى بن داود عن أبي الحسن موسى بن جعفر، عن أبيه صلوات الله عليهما في قوله تعالى: «وقل الحقّ من ربّكم» [في ولاية علي المُثِلُا ](٤) «فمن شاء فليؤمن ومن شاء فليكفر».

قال: وقرأ إلئ قوله: «أحسن عملاً».

ثم قال: قيل للنبي ﷺ: «اصدع بما تؤمر» في أمر علي، فإنه الحقّ من ربّك «فـمن شاء فليؤمن ومن شاء فليكفر» فجعل [الله تركه معصية وكفراً.

قال: ثمّ قرأ: «إنّا أعتدنا للظالمين ـ لأل محمّد ـ ناراً أحاط بهم سرادقها» الآية.

ثمّ قرأ: «إنّ](٥) الّذين آمنوا وعملوا الصالحات إنّا لا نضيع أجر من أحســن عــملاً» يعني [بهم] آل محمّد صلوات الله عليهم.

﴿ ٱولَئِكَ لَهُمْ جَنَّاتُ عَدْنٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهِمُ الْآنْهَارُ﴾: استئناف لبيان الأجر، أو خبر ثان.

٢. من أنوار التنزيل ١١/٢.

٤. من المصدر،

١. من أنوار التنزيل ١١/٢.

٣. تأويل الآيات ٢٩٢/١ ، ح ٣.

٥ . من المصدر.

﴿ يُحَلَّوْنَ فِيهَا مِنْ أَسَاوِرَ مِنْ ذَهَبٍ ﴾: «من» الأولئ للابستداء، والثانية للبيان صفة «لأساور»، وتنكيره لتعظيم حسنها من الإحاطة به. وهو جمع أسورة، أو أسوار في جمع سوار.

﴿ وَ يَلْبَسُونَ ثِيَابِاً خُصْراً ﴾: لأنّ الخضرة أحسن الألوان وأكثرها طراوة.

﴿ مِنْ سُنْدُسٍ وَاِسْتَبْرَقٍ ﴾ : نمارق من الديباج وما غلظ منه ، جمع بين النوعين للدلالة علىٰ أنّ فيها ما تشتهي الأنفس وتلذّ الأعين .

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (1): حدّ ثني أبي، عن بعض أصحابه، رفعه، قال: قال رسول الله ﷺ: لمّا دخلت الجنّة رأيت شجرة طوبئ أصلها في دار عليّ، وما في الجنّة قصر ولا منزل إلّا وفيها فتر (٢) منها، أعلاها أسفاط (٣) حلل من سندس وإستبرق، يكون للعبد المؤمن ألف ألف سفط، في كلّ سفط (٤) مائة (٥) حلّة ما فيها حلّة تشبه الأخرى (١) على ألوان [مختلفة، وهو] (٧) ثياب أهل الجنّة. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

﴿ مُتَّكِئِينَ فِيهَا عَلَى الْأَرَائِكِ ﴾: على السرركما هو هيئة المتنعمين (١٠).

﴿ نِعْمَ الثَّوَابُ ﴾: الجنَّة ونعيمها.

﴿ وَحَسُنَتْ ﴾: الأرائك.

﴿ مُرْتَفَقاً ﴾ 🕝: متّكاً.

﴿ وَاضْرِبْ لَهُمْ مَثَلًا ﴾: للكافر والمؤمن.

﴿ رَجُلُيْنِ ﴾: مقدّرين، أو موجودين.

١. تفسير القمّى ٣٣٧٠٢٣٦/٢.

٢. في المصدر: «فرع» بدل «فتر».

٣. الفتر: القطع. الأسفاط ـ جمع السفط ـ: ما يعبّأ به الطيب وما أشبه من أدوات النساء، أوعاء كالقفّة.

٤. يوجد في ب، المصدر: ماثة الف.

٦. كذا في نفس المصدر. وفي النسخ: أخرى. ٧. يوجد في ب، المصدر.

٨. ب، أ: المتعين.

قيل (١): هما أخَوان من بني إسرائيل، كافر اسمه: قطروس (٢)، ومؤمن اسمه: يهودا (٣)، ورثا من أبيهما ثمانية الآف دينار فتشاطرا، فاشترى الكافر بسها ضياعاً وعقاراً، وصرفها المؤمن في وجوه الخير، وآل (٤) أمرهما إلى ما حكاه تعالى.

وقيل (٥): الممثّل بهما أخَوان من بني مخزوم، كافر وهو الأسود بن عبدالأسد (٦)، ومؤمن وهو أبو سلمة (٧) عبدالله، زوج أمّ سلمة قبل رسول الله.

﴿جَعَلْنَا لِآحَدِهِمَا جَنَّتَيْنِ ﴾: بستانين.

﴿مِنْ أَعْنَابٍ ﴾: من الكروم.

والجملة بتمامها بيان للتمثيل، أو صفة لـ«رجلين».

﴿ وَحَفَفْنَاهُمَا بِنَخْلِ ﴾: وجعلنا النخل محيطة بهما مؤزراً بها كرومهما، يقال: حفّه القوم: إذا أحاطوا به. وحفقته [بهم] (^): إذا جعلتهم (\*) حافين حوله. فتزيده «الباء» مفعولاً ثانياً كقولك: غشيته، وغشيت به.

﴿ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمَا ﴾ : وسطهما.

﴿ زَرْعاً ﴾ ۞: ليكون كلّ منهما جامعاً للأقوات والفواكه، متواصلَ العمارة علىٰ الشكل الحسن والترتيب الأنيق.

﴿ كِلْنَا الْجَنَّتَيْنِ آتَتْ أَكُلَهَا ﴾: ثمرها.

وإفراد الضمير لإفراد «كلتا».

وقرئ (١٠٠): «كلّ الجنّتين أني أكله».

﴿ وَلَمْ تَظْلِمْ مِنْهُ ﴾: ولم تنقص من أكلها.

٢. المصدر: فطروس.

١. أنوار التنزيل ١٢/٢.

٣. المصدر: يهوذا.

٤. ب، أ؛ مال.

٥ . نفس المصدر والموضع.

٦. المصدر: الأشدّ.

٧. كذا في المصدر، وفي النسخ: أبو سلم.

٨. من نفس المصدر.

٩. كذا في المصدر والموضع. وفي النسخ: جعلته.

١٠. أنوار التنزيل ١٢/٢.

﴿ شَيْتًا ﴾: يُعهَد في سائر البساتين، فإنّ الثمار تتمّ في عام وتنقص في عام غالباً.

وفي شرح الآيات الباهرة (١): محمّد بن العبّاس الله عن الحسين بن عامر ، عن أبان بن عثمان ، عن محمّد بن الحسين ، عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر ، عن أبان بن عثمان ، عن القاسم بن عروة (٢) ، عن أبي عبدالله الله في قول الله الله: «واضرب لهم مثلاً رجلين جعلنا لأحدهما جنّين من أعناب وحففناهما بنخل وجعلنا بينهما زرعاً ، كلتا الجنّين آتت أكلها ولم تظلم منه شيئاً » قال : هما [على الله ] (٣) ورجل آخر .

﴿ وَفَجَّرْنَا خِلاَّلَهُمَا نَهَراً ﴾ ٢٠ ليدوم شربهما، فإنّه الأصل ويزيد بهاؤهما.

وعن يعقوب (٤): «وفجرنا» بالتخفيف.

﴿ وَكَانَ لَهُ ثَمَرٌ ﴾: أنواع من المال سوى الجنّتين من ثمر ماله إذاكثر .

وقرأ(٥) عاصم بفتح الثاء والميم، وأبو عمرو بضمّ الثاء وإسكان الميم، والباقون بضمّهما، وكذلك في قوله: «وأحيط بثمره».

﴿ فَقَالَ لِصَاحِبِهِ وَهُوَ يُحَاوِرُهُ ﴾ : يراجعه في الكلام ، من حار (١) : إذا رجع .

﴿ أَنَّا أَكْثَرُ مِنْكَ مَالًا وَاعَزُّ نَفَراً ﴾ ٢ : حشما وأعواناً.

وقيل(٣): أولاداً ذكوراً، لأنّهم الذين ينفرون معه.

﴿ وَدَخَلَ جَنَّتُهُ ﴾: بصاحبه ، يطوف به فيها ويفاخره بها.

وإفراد «الجنّة» لأنّ المراد ما هو جنّته، وهو ما متّع به من الدنيا، تنبيهاً على أنّه لا جنّة له غيرها ولا حظّ له في الجنّة الّتي وُعد المتّقون. أو لاتّصال كلّ واحدة من جنتيه بالأخرى. أو لأنّ الدخول يكون في واحدة واحدة.

أويل الآيات ٢٩٣/١، ح٥.

٢. كذا في المصدر ، وتنقيح المقال ٢٣/٢. وفي النسخ : عوف.

٤. أنوار التنزيل ١٢/٢.

٣. من المصدر .

٦. كذا في المصدر . وفي النسخ : حاور .

٥. نفس المصدر والموضع.

٧. نفس المصدر والموضع.

﴿ وَهُوَ ظَالِمٌ لِتَفْسَهِ ﴾: ضارّ لها بعجبه وكفره.

﴿ قَالَ مَا أَظُنُّ أَنْ تَبِيدً ﴾: أي تفنى.

﴿ هٰذِهِ ﴾: الجنّة.

﴿ اَبُداً ﴾ ۞: لطول أمله ، وتمادي غفلته ، واغتراره بمهلته .

﴿ وَمَا أَظُنُّ السَّاعَةَ قَائِمَةً ﴾: كائنة.

﴿ وَلَئِنْ رُدِدْتُ إِلَىٰ رَبِّي ﴾: بالبعث كما زعمت.

﴿ لَأَجِدَنَّ خَيْرًا مِنْهَا ﴾: من جنّته.

وقرأ(١) الحجازيّان والشاميّ : «منهما» أي من الجنّتين.

﴿مُثَقَّلُها ﴾ ۞: مرجعاً وعاقبة ، لأنَّها فانية وتلك باقية.

وإنّما أقسم علىٰ ذلك لاعتقاده أنّه تعالى إنّما أولاه لاستئهاله واستحقاقه إيّاه لذاته ، وهو معه أينما يلقاه .

﴿ قَالَ لَهُ صَاحِبُهُ وَهُوَ يُحَاوِرُهُ آكَفَرْتَ بِالَّذِي خَلَقَكَ مِن تُرَابٍ ﴾: لأنّه أصل مادّتكِ، أو مادّة أصلك (٢).

﴿ ثُمَّ مِنْ نُطْفَةٍ ﴾: فإنَّها مادَّتك القريبة .

﴿ ثُمَّ سَوَّاكَ رَجُلاً ﴾ ۞: ثمّ عدلك وكمّلك إنساناً ذكراً بالغاً مبلغ الرجال.

جعل كفره بالبعث كفراً بالله لأنّ منشأه الشكّ في كمال قدرة الله، ولذلك رتّب الإنكار علىٰ خلقه إيّاه من التراب فإنّ من قدر بدء خلقه منه، قدر أن يعيده منه.

﴿ لَٰكِنَّا هُوَ اللهُ رَبِّي وَلاَ ٱشْرِكَ بِرَبِّي اَحَداً ﴾ ۞: أصله: لكن أنا، فحذفت الهمزة وألقيت حركتها على نون «لكنّ» فتلاقت النونان فكان الإدغام.

وقرأ(٣) ابن عامر ويعقوب في رواية بالألف في الوصل لتعويضها من الهمزة أو لإجراء الوصل مجري الوقف.

<sup>.....</sup> 

١. أنوار التنزيل ١٣/٢.

٢. أمّا الأوّل فلأنّ مادّة النّشخص النطقة والنطقة حصلت من الغذاء وهو حاصل من التراب، وأمّا الثاني فلأنّ أصل النوع الإنساني آدم وهو من التراب.
 ٣. نفس المصدر والموضع.

وقد قرئ (1): «لكنّ أنا» على الأصل، وهو ضمير الشأن وهو بالجملة الواقعة خبراً له خبر «أنا» [أو ضمير الله و «الله» بدله و «ربّي» خبره، والجملة خبر «أنا» [(٢) والاستدراك من «أكفرت» كأنّه قال: أنت كافر بالله لكنّى مؤمن به.

وقرئ (٣): «لكنّ هو الله ربّي» و«لكنّ أنا أقول لا إله إلّا هو ربّي».

﴿ وَلَوْ لاَ إِذْ دَخَلْتَ جَنَّتَكَ قُلْتَ ﴾ : وهلا قلت عند دخوله.

﴿ مَا شَاءَ الله ﴾: أي الأمر ما شاء الله [أو ما شاء](٤)كائن، على أنّ «ما» موصولة. أو أيّ شيء شاء الله كان، على أنّها شرطيّة والجواب محذوف إقراراً بأنّها وما فيها بمشيئة الله، إن شاء الله أبقاها وإن شاء أبادها.

﴿ لَا قُوَّةَ اِلاَّ بِاللهِ ﴾: وقلت: لا قوّة إلّا بالله، اعترافاً بالعجز علىٰ نفسك والقدرة لله، وأنّ ما تيسّر لك من عماراتها وتدبير أمرها فبمعونته وإقداره.

وعن النبي ﷺ (٥): من رأى شيئاً فأعجبه فقال: ما شاء الله لا قوّة إلّا بالله، لم يضرّه. وفي كتاب ثواب الأعمال (٦): عن أبي عبدالله للثيلا قال: ما من رجل دعا فختم بقول: ما شاء الله لاحول ولا قوّة إلّا بالله، إلّا أجيب حاجته (٧).

وفي تهذيب الأحكام (٨)، بإسناده إلى الحسن بن عليّ بن عبدالملك الزيّات، عن رجل، عن كرام عن أبي عبدالله لله قال: أربع لأربع. إلى قوله: والثالثة للحرق والغرق ما شاء الله لا قوّة إلّا بالله، وذلك أنّه يقول: «ولو لا إذ دخلت جنّتك قلت ما شاء الله لا قوّة إلّا بالله،

وفي محاسن البرقي (٩)، عنه، عن عدّة من أصحابنا، عن عليّ بن أسباط، عن أبي

١. نفس المصدر والموضع

٣. أنوار التنزيل ١٣/٢.

٥. نفس المصدر والموضع.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: صاحبه.

٩. المحاسن /٣٥٠ - ٣٣.

٢. ليس في أ، ب، ر.

٤. نفس المصدر والموضع.

٦. ثواب الأعمال ٢٤١، ح ١.

٨. التهذيب ١٧٠/٦، ح ٣٢٩.

الحسن الرضاعليم قال: قال لي: إذا خرجت من منزلك في سفر أو حضر فقل: بسم الله آمنت بالله توكّلت على الله ما شاء الله لا حول ولا قوة إلّا بالله، فتلقاه الشياطين فتضرب الملائكة وجوهها وتقول: ما سبيلكم عليه وقد سمّى الله وآمن به وتوكّل على الله وقال: ما شاء الله لا قوة إلّا بالله.

عنه (۱)، عن بكر بن صالح ، عن سليمان بن جعفر ، عـن أبـي الحسـن مـوسى بـن جعفر عليًّا [قال] (۲): من خرج وحده في سفر فليقل : ما شاء الله لا قوّة (۳) إلّا بالله ، اللهم أنس وحشتى وأعنّى على وحدتى وردّ غيبتي .

وفي كتاب التوحيد (٤)، بإسناده إلى جابر بن يزيد الجعفي، عن أبي جعفر محمّد بن على الباقر عليه الله عن معنى لاحول ولا قوّة إلّا بالله.

فقال: معناه: لاحول لنا عن معصية الله إلّا بقوّة (٥) الله، ولا قوّة لنا على طاعة الله إلّا بتوفيق الله ﷺ.

﴿إِنْ تَرَنِ آنَا آقَلَ مِنْكَ مَالاً وَوَلَداً ﴾ ﴿ يحتمل أن يكون «أنـا» فـصلاً، وأن يكون تأكيداً للمفعول الأوّل.

وقرئ (٦): «أقلُّ» بالرفع علىٰ أنَّه خبر «أنا». والجملة مفعول ثان لِـ «ترن». وفي قوله تعالى: «ولداً» دليل لمن فسر النفر بالأولاد.

﴿ فَعَسَىٰ رَبِّي أَنْ يُؤْتِيَنِ خَيْراً مِنْ جَنَّتِكَ ﴾: في الدنيا والآخرة لإيماني. وهو جواب الشرط.

وفي كتاب الخصال (٧): عن الصادق جعفر بن محمّد عليُّك قال: عجبت لمن يفزع (٨)

التوحيد/٢٤٢، ح ٣.

٢. من المصدر.

٦. نفس المصدر والموضع.

٨. المصدر: فزع.

١. نفس المصدر /٣٥٥ ح ٥٣.

٣. المصدر: لاحول ولاقوة.

٥. التوحيد/٢٤٢، ح٣.

٧. الخصال ٢١٨/١، ح ٤٣.

[من أربع](١) كيف لايفزع إلى أربع. إلى أن قال: الله وعجبت لمن أراد الدنيا وزينتها كيف لا يفزع إلى قوله تعالى: «ما شاء الله لا قوة إلا بالله». فإنّي سمعت الله يقول بعقبها: «إن ترنِ أنا أقلّ منك مالا وولداً، فعسى ربّي أن يؤتين خيراً من جنتك». وعسى موجبة. ﴿ وَيُرْسِلَ عَلَيْهَا ﴾: على جنتك لكفرك.

﴿ حُسْبَاناً مِنَ السَّمَاءِ ﴾: مرامي. جمع حسبانة، وهي الصواعق.

وقيل (<sup>۱)</sup>: هو مصدر بمعنى الحساب، والمراد به: التقدير لتخريبها. أو عـذاب حساب الأعمال السيّئة.

﴿ فَتُصْبِحَ صَعِيداً زَلَقاً ﴾ ٢٠ أرضاً ملساء يُزلَق عليها باستئصال نباتها و ٣٠ أشجارها.

﴿ أَوْ يُصْبِحَ مَا قُهُمَا غَوْراً ﴾: غائراً في الأرض، مصدر وصف به كالزلق.

﴿ فَلَنْ تَسْتَطِيعَ لَهُ ﴾: للماء الغاثر.

﴿طَلَباً﴾۞: تردداً في ردّه.

﴿ وَأَحِيطَ بِثَمَرِهِ ﴾: وأهلك أمواله حسبما توقّعه صاحبه وأنذره منه. مأخوذ من أحاط به العدوّ ، فإنّه إذا أحاط به غلبه وإذا غلبه أهلكه. ونظيره: أتى عليهم العدوّ إذا جاءهم مستعلياً عليهم.

وفي مجمع البيان (٤): «وأحيط بشمره» وفي الخبر: أنَّ الله ﷺ أرسل عليها نــاراً [فأهلكها](٥) وغار ماؤها.

﴿ فَاصْبَحَ يُقَلِّبُ كَفَّيْهِ ﴾ : ظهراً لبطن (١٠)، تلهِّفاً وتحسّراً.

﴿ عَلَىٰ مَا أَنْفَقَ فِيهَا ﴾: في عمارتها. وهو متعلّق بِـ «يقلّب» لأنّ تقلّب الكفّ كناية عن الندم، وكأنّه قيل: وأصبح يندم. أو حال، أي متحسّراً علىٰ ما أنفق فيها.

﴿ وَهِيَ خَاوِيَةٌ ﴾ : ساقطة .

٢. أنوار التنزيل ١٣/٢.

٤. المجمع ٤٧٢/٣.

مفعول مطلق، أي يقلب كفيه تقليباً خاصاً.

١. ليس في أ، ب.

٣. ب: أو .

٥. من المصدر،

﴿ عَلَىٰ حُرُوشِهَا ﴾ : بأن سقطت عروشها على الأرض، وسقطت الكروم فوقها.

- ﴿ وَيَقُولُ ﴾ : عطف على «يقلّب». أو حال من ضميره (١).
- ﴿ يَا لَيْتَنِي لَمْ أَشْرِكَ بِرَبِّي آحَداً ﴾ (): كأنّه تذكّر موعظة أخيه وعلم أنّه أتي من قِبل شركه، فتمنّى لو لم يكن مشركاً فلم يهلك الله بستانه.

ويحتمل أن يكون توبة من الشرك، وندماً [علىٰ شركه](٢)علىٰ ما سبق منه.

- ﴿ وَلَمْ تَكُنَّ لَهُ فِئَةً ﴾ : وقرأ ٣٠ حمزة والكسائي بالياء ٤٠٠.
- ﴿ يَنْصُرُونَهُ ﴾ : يقدرون على نصره بدفع الإهلاك، أو ردّ المهلك، أو الإتيان بمثله
  - ﴿ مِنْ دُونِ اللهِ ﴾ : فإنّه القادر علىٰ ذلك وحده.
  - ﴿ وَمَا كَانَ مُنْتَصِراً ﴾ ٢٠ : وما كان ممتنعاً بقوّته عن انتقام (٥) الله منه.
    - ﴿ هُنَالِكَ ﴾ : في ذلك المقام وتلك الحال.
- ﴿ الْوَلاَيَةُ شِهِ الْحَقِّ ﴾: النصرة له وحده لا يقدر عليها غيره ، تقريراً لقوله : «ولم تكن له فئة ينصرونه». أو ينصر فيها أولياءه المؤمنين على الكفرة ، كما نصر فيما فعل بالكافر أخاه المؤمن ، ويعضده قوله :
  - ﴿ هُوَ خَيْرٌ ثَوَابِا ۗ وَخَيْرٌ عُقُباً ﴾ ٢ : أي لأوليانه.

وقرأ (() حمزة والكسائيّ بالكسر (()) ومعناها: السلطان والملك، أي هنالك السلطان له لا يُغلّب ولا يُمتنّع منه. أو لا يُعبَد غيره (()) كقوله: «فإذا ركبوا في الفلك دعوا الله مخلصين له الدين» فيكون تنبيها على أنّ قوله: «يا ليتني لم أشرك» كان عن اضطرار وجزع ممّا دهاه.

١. فإن قيل: الفعل المضارع المثبت إذا وقع حالاً لم تدخل الواو عليه. قلنا: هماهنا مقدر، والتقدير: وهمو يقول.
 ٢. ليس في أنوار التنزيل ١٤/٢.

٣. نفس المصدر والموضع. ٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: بالهاء.

٥. ب: من قوته بانتقام.
 ٦. أنوار التنزيل ١٤/٢.

٧. أي بكسر الواو في الولاية. ٨. أي في هذا الوقت، ولا يكون معبود غير الله.

وقيل (١): «هنالك» إشارة إلى الأخرة.

وقرأ (٢) حمزة (٢) الكسائئ: «الحقّ» بالرفع صفة لـ «الولاية».

وقرئ (٤): بالنصب على المصدر المؤكّد.

وقرأ (٥) حمزة وعاصم: «عقباً» بالسكون.

وقرئ (٦): «عقبئ» وكلّها بمعنى العاقبة.

وفي أصول الكافي (٧): الحسين بن محمّد، عن معلّى بن محمّد، عن محمّد بن أورمة ومحمّد بن عبدالله، عن عليّ بن حسّان [عن عبدالله بن كثير] (٨)، عن أبي عبدالله عليه قال: سألته عن قوله عليّ: «هنالك الولاية لله الحقّ».

قال: ولاية أميرالمؤمنين للطِّلا ِ.

وفي شرح الآيات الباهرة (١٠): روى محمّد بن العبّاس ﷺ، عن محمّد بن همام، عن عبدالله بن جعفر الحضرميّ (١٠)، عن محمّد بن عبدالحميد، عن محمّد بن الفضل (١١)، عن أبي جعفر الله قال: قلت له قوله تعالى: «هنالك الولاية لله الحقّ هو خير ثواباً وخير عقباً».

قال: هي ولاية عليّ النِّلِاِ هي خير ثواباً وخير عقباً، أي عاقبة من ولايـة عـدوّه صاحب الجنّة (١٢) الَذي حرّم الله عليه الجنّة.

﴿ وَاضْرِبْ لَهُمْ مَثَلَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا ﴾: اذكر لهم ما يشبه الحياة الدنيا في زهرتها وسرعة زوالها، أو صفتها الغريبة.

١ و٢. نفس المصدر والموضع.

٤-٦. أنوار التنزيل ١٤/٢.

٨. من المصدر.

٣. المصدر: أبو عمرو.

۷. الكافي ۱۸/۱، ح ۳٤.

٩. تأويل الآيات ٢٩٦/١ ، ح ٦.

١٠ ليس في متن المصدر، أمّا في هامشه فقد قال: في الأصل: عبدالله بن جعفر الحضرميّ، ولكن لم نجد له ذكراً في كتب الرجال، والظاهر أنّه مصحّف الحميريّ، وفي البحار: عبدالله بن جعفر، وفي البرهان: عبدالله بن جعفر، عن الحضرميّ.
 ١١. أ، ب، المصدر: الفضيل.

١٢ . كذا في المصدر . وفي النسخ : الحسنة .

﴿كَمَاءٍ ﴾: هو كماء. ويجوز أن يكون مفعولاً ثانياً لِـ «اضـرب» عـلى أنّـه بـمعنى: صيّر (١).

﴿ أَنْزَلْنَاهُ مِنَ السَّمَاءِ فَاخْتَلَطَ بِهِ نَبَاتُ الْأَرْضِ ﴾ : فالتف (١) بسببه وخالط بعضه بعضاً من كثرته وتكاثفه. أو بخع (١) في النبات حتى رُوي ورف (١)، وعلى هذا كان حقه : فاختلط بنبات الأرض. لكن لمّا كان كلّ من المختلطين موصوفاً بصفة صاحبه عُكس للمبالغة في كثرته (١).

﴿ قَاصْبَحَ هَشِيماً ﴾ : مهشوماً مكسوراً.

﴿ تَذْرُوهُ الرِّيَاحُ ﴾ : تفرَّقه .

وقرئ (٢): «تذريه» من أذرئ. والمشبّه به ليس الماء ولا حاله ، بل الكيفيّة المنتزعة من الجملة (٢) ، وهي حال النبات المنبت (٨) بالماء يكون أخضر وأرفأ ثمّ هشيماً تطيّره الرياح فيصير كأن لم يكن .

﴿ وَكَانَ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ مُقْتَدِراً ﴾ ۞: من الإنشاء والإفناء.

[في روضه الكافي (١٠): محمّد بن يحيئ، عن أحمد بن محمّد بن عيسئ. وعليّ بن إبراهيم، عن أبيه ، جميعاً، عن الحسن بن محبوب، عن مالك بن عطيّة، عن أبي حمزة] (١٠)، عن عليّ بن الحسين عليّه حديث طويل [في الزهد في الدنيا، وفيه

١. أي جعل الحياة الدنيا مثل ماء. ٢. كذا في أنوار التنزيل ١٤/٢. وفي النسخ: فالنصب.

٣. كذا في نفس المصدر والموضع. وفي النسخ: يجمع.

كذا في المصدر والموضع، وفي النسخ: رقا. ورف النبات: اهتز من الري والنضارة. و«رقا» بمعنى سما وارتفع.

٥. أي للمبالغة في كثرة الماء، فإن المختلط بشيء يكون أقل من ذلك الشيء غالباً، فإذا قيل: فاختلط بنبات الأرض لم يدل كثرة الماء، وإذا قيل: اختلط به نبات الأرض أفاد في الظاهر قلة النبات وكثرة الماء.

٦. نفس المصدر والموضع.

٧. وكذا المشبّه الكيفيّة المنتزعة، فإنّه حال الحياة الدنيا بنشئها وترقيها ثمّ الوقوف في الكمال ثمّ اليبس والشيخوخة ثمّ الفناء.
 ٨. كذا في أنوار التنزيل ١٤/٢. وفي النسخ: المنتسب.

۹ . الكافي ١٧/٨ - ٣. اليس في أ، ب.

يقول النبير : [() فهي كروضة اعتم () مرعاها () وأعجبت من يراها، عذب شربها () طيّب تربها (ه) ، تمجّ عروقها الثرى وتنطف فروعها الندى، حتى إذا بلغ العشب إبّانه () واستوى بنانه () هاجت ريح تحت الورق وتفرّق ما اتّسق، فأصبحت كما قال الله: (هشيماً تذروه الرياح وكان الله على كلّ شيء مقتدراً».

وفي نهج البلاغة (٨): أمّا بعد، فإنّي أحذَركم الدنيا. إلى أن قبال لله الله تعدو إذا تناهت إلى أمنيّة أهل الرغبة فيها والرضا بها أن تكون (٩)كما قبال الله سبحانه: «كماء أنزلناه من السماء فاختلط به نبات الأرض فأصبح هشيماً تذروه الرياح وكان الله على كلّ شيء مقتدراً».

﴿ الْمَالُ وَالْبَنُونَ زِينَةُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا﴾: يتزيّن به الإنسان في دنياه، وتفنى (١٠) عنه عمّا لريب.

وفي كتاب معاني الأخبار (١١)، بإسناده إلى سعيد بن النضر، عن جعفر بن محمّد عليَّكُ على الله الله على الأخبار (١١) وثمان ركعات (١٢) آخر الليل والوتر زينة الآخرة، وقد يجمعهما الله عَلَى لا قوام.

وفي تهذيب الأحكام (١٣): قال الطُّلِلْةِ: إنَّ المال والبنين حرث الدنيا والعمل الصالح حرث الآخرة، وقد يجمعهما الله لأقوام.

١. من نور الثقلين ٢٦٣/٣، ح ٩٢.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: اغتنم، واعتمّ النبت: تمّ طوله وظهر نوره.

٣. كذا في المصدر، وفي النسخ: فرعاها. ٤ كذا في المصدر، وفي النسخ: مشربها.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: تربتها.

٦. مج الرجل الماء من فيه : رمن به . ونطف الماء : إذا قطر قليلاً قليلاً و إبّان الشيء : حينه أو أوانه.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: نباته. ٨. نهج البلاغة /١٦٤، الخطبة ١١١.

٩. كذا في المصدر. وفي النسخ: يكون.
 ١٠. كذا في أنوار التنزيل ١٥/٢. وفي النسخ: يغنى.

١١. المعاني /٣٢٤، ح ١. في المصدر: زيادة «من».

١٣ . بل في نهج البلاغة /١٦٤، الخطبة ٢٣. وأورده العروسي في نور الثقلين ٢٦٣٨٣، ح ٩٥ عنه أيضاً.

محمّد بن يحيئ (١)، عن أحمد بن محمّد بن يحيئ ، عن عمر بن عليّ بن عمر ، عمّن حدّثه ، عن أبي عبدالله الله الله الله الله الله قال : إن كان الله قال : إن كان الله الله قال : إن كان الله الله قال : إن كان الله قال : إن كان الله قال : إن كان الله قال : إن النمانية ركعات يصلّيها العبد آخر الليل زينة الآخرة .

﴿ وَالْبَاقِيَاتُ الصَّالِحَاتُ ﴾: والأعمال الخيرات الّتي تبقى له ثمرتها أبد الآباد (٢)، ويندرج فيها ما فسرت به من الصلوات الخمس، وأعمال الحج، وصيام رمضان، وسبحان الله والحمد لله ولا إله إلّا الله والله أكبر والكلام الطيّب.

وفي مجمع البيان (٣): وروى أنس بن مالك، عن النبيّ عَلَيْظٌ أنّه قال لجلسائه: خذوا جُنّتكم.

قالوا: أحضَر (١) عدوّنا؟

قال: خذوا جنّتكم [من النار]<sup>(ه)</sup>، قولوا: سبحان الله والحمد لله ولا إله إلّا الله والله أكـبر، فـإنّهنّ المـقدّمات، وهـنّ البـاقيات الصالحات.

وروي (٧) عن النبيّ ﷺ أنّه قال: إن عجزتم عن الليل أن تكابدوه (٨) وعن العدو أن تجاهدوه، فلا تعجزوا عن قول: سبحان الله والحمد لله ولا إله إلّا الله والله أكبر، فإنّهنّ الباقيات الصالحات، فقولوها.

وقيل (٩): هي الصلوات الخمس. وروي (١٠) ذلك عن أبي عبدالله عليَّلاً. وروى عنه أيضاً: أنَّ من الباقيات الصالحات القيام بالليل لصلاة الليل.

٦. كذا في المصدر، وفي النسخ: هو،

١. نور الثقلين ٢٦٣/٣، ح ٩٦. وفيه: «محمد بن أحمد بن يحيى» بدل «محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد بن يحيى».
 ٢. ب، الأبدين.

٣. المجمع ٤٧٣/٣.

٤. ب: أ: حضر بحذف الهمزة: وفي المصدر. أحذر عدوًا.

٥ . من المصدر.

٨. كذا في المصدر. وفي النسخ: تكايدوه

٧. نفس المصدر والمجلُّد /٤٧٤.

١٠. نفس المصدر والموضع.

٩. نفس المصدر والموضع،

وفي كتاب ابن عقدة (١)، أنّ أبا عبدالله للنِّلِّةِ قال للحصين بن عبدالرحمان: يا حصين، لاتستصغر مودّتنا فإنّها من الباقيات الصالحات.

قال: يا ابن رسول الله، ما أستصغرها (٢) ولكن أحمد الله عليها.

وفي تفسير العيّاشي <sup>(٣)</sup>: عن أبي بصير، عن أبي عبدالله عليَّةِ قال: قال رسول الله عَيَّمَالِلهُ: خذوا جُنّتكم.

قالوا: يا رسول الله، حضر عدوّ؟ ٤٠)

قال: لا، ولكن خذوا جنّتكم من النار.

فقالوا: بم <sup>(ه)</sup> نأخذ جنّتنا<sup>٧٧</sup>، يا رسول الله [من النار]<sup>٧٧</sup>؟

قال: سبحان الله والحمد لله ولا إله إلّا الله والله أكبر، فإنّهنّ يأتين يوم القيامة ولهنّ مقدمًات ومؤخّرات <sup>(۸)</sup>، وهي <sup>(۹)</sup>الباقيات الصالحات.

ثمّ قال أبو عبدالله عليه الله عليه الله أكبر» قال: ذكر الله عند ما أحلّ أو حرّم، وشبه هذا هذا هذا هذا هو خرات.

وفي كتاب معاني الأخبار (١١)، بإسناده إلى الحسن بن محبوب، عمّن ذكره، عن أبي عبدالله عليه قال: قال رسول الله عليه لأصحابه ذات يوم: أترون (١٣) لو جمعتم ما عندكم من الآنية والمتاع أكنتم ترونه تبلغ (١٣) السماء؟

قالوا: لا، يا رسول الله.

قال: ألا أدلَّكم علىٰ شيء أصله في الأرض وفرعه في السماء؟

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: أصغرها.

٤. المصدر: عدوٌ حضر.

٦. المصدر: جننا.

٨. في المصدر: زيادة «ومنجيات ومعقبات».

۱۰. المصدر: «و» بدل «هو».

١٢ . كذا في المصدر. وفي النسخ: أتدرون.

١. نفس المصدر والموضع.

٣. تفسير العيّاشي ٣٢٧/٢، ح ٣٢.

٥ . كذا في المصدر . وفي النسخ: فيمن .

٧. من المصدر.

٩. المصدر: هنّ.

١١ . المعاني /٣٢٤، ح ١.

١٣. المصدر: يبلغ.

قالوا: بلئ، يا رسول الله.

قال: يقول أحدكم إذا فرغ من صلاة (١) الفريضة: سبحان الله والحمد لله ولا إله إلّا الله والله أكبر، ثلاثين مرّة، فإنّ أصلهنّ في الأرض وفرعهنّ في السماء، وهنّ يدفعن الحرق والغرق والهدم والتردّي في البئر وميتة السوء، وهنّ الباقيات الصالحات.

وفي أصول الكافي (٢): محمّد بن يحيئ، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن أحمد (٣) بن محبوب، عن مالك بن عطيّة، عن ضريس الكناسيّ، عن أبى جعفر الله قال: مرّ رسول الله قَالَة برجل يغرس غرساً في حائط له، فتوقف له وقال: ألا أدلك على غرس أثبت أصلاً وأسرع إيناعاً وأطيب ثمراً وأبقى ؟

قال: بلئ، فدلّني يا رسول الله.

فقال: إذا أصبحت وأمسيت فقل: سبحان الله والحمدلله ولا إله إلّا الله والله أكبر، فإنّ لك إن قلته بكلّ تسبيحة عشر شجرات في الجنّة من أنواع الفاكهة، وهنّ من الباقيات الصالحات. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

و في كتاب ثواب الأعمال (٤): عن النبيّ ﷺ قال: أكثروا من سبحان الله والحمد لله ولا إله إلا الله والله أكبر، فإنّهنّ يأتين يوم القيامة ولهنّ مقدّمات ومؤخّرات ومعقّبات، وهنّ الباقيات الصالحات.

﴿ خَيْرٌ عِنْدَ رَبُّكَ ﴾ : من المال والبنين.

﴿ ثُوَايِاً ﴾: عائدة.

﴿ وَخَيْرٌ آمَلًا ﴾ ٢٠ لأنّ صاحبها ينال بها في الآخرة ماكان يأمل في الدنيا.

وفي شرح الآيات الباهرة (٥): قال محمّد بن العبّاس الله عدّثنا أحمد ابن محمّد بن سعيد، عن محمّد بن الفضيل، عن أبيه، عن النعمان، عن عمرو الجعفي قال: حدّثنا

۲. الکافی ۲/۲۹۰۰ ح ٤.

٤. ثواب الأعمال ٢٧، ح ٢.

١. المصدر: صلاته،

٣. ليس في المصدر.

٥. تأويل الأيات ٢٩٧/١، ح ٨.

محمّد بن إسماعيل بن عبدالرحمان الجعفي قال: دخلت أنا وعمّي الحصين بن عبدالرحمان على أبي عبدالله عليه فسلّم عليه فرد عليه السلام وأدناه، وقال: ابن من هذا معك؟

قال: ابن أخى إسماعيل.

قال: رحم الله إسماعيل وتجاوز عن سيّئ عمله، كيف تخلّفوه (١)؟

قال: نحن جميعاً بخير ما أبقى الله لنا مودّتكم.

قال: يا حصين، لا تستصغرن (٢) مودّتنا، فإنّها من الباقيات الصالحات.

فقال: يا ابن رسول الله، ما أستصغرها ولكن أحمد الله عليها. لقولهم صلوات الله عليهم: من حمد [الله] (٣) فليقل: الحمد لله على أولى (٤) النعم؟ قال: ولا يتنا أهل البيت.

﴿ وَيَوْمَ نُسَيِّرُ الْجِبَالَ ﴾ : واذكر يوم نقلعها ونسيّرها في الجوّ، ونُذهِب بها فـنجعلها هباء منبثاً.

ويجوز عطفه على «عند ربّك» أي الباقيات الصالحات خير عند الله ويوم القيامة. وقرأ (٢) ابن كثير وأبو عمرو وابن عامر «تُسيّر» بالتاء، والبناء للمفعول.

وقرئ (۷): «تسير» من سارت.

﴿ وَ تَرَى الْأَرْضَ بَارِزَةً ﴾ : بادية ، برزت من تحت الجبال ليس عليها ما يسترها . وقرئ (٨): «تُرَى» على بناء المفعول .

﴿ وَحَشَرْنَاهُمْ ﴾ : وجمعناهم إلى الموقف.

٢. أ، ب: تصغرنٌ

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: أوّل.

٦. أنوار التنزيل ١٥/٢.

٨. أنوار التنزيل ١٥/٢.

١. كذا في المصدر. وفي النسخ: مخلَّقوه.

٣. من المصدر.

٥ . كذا في المصدر. وفي النسخ: أوّل.

٧. أنوار التنزيل١٥/٢.

وقيل (١): مجيئه ماضياً بعد «نسيّر» و «ترئ» لتحقّق (١) الحشر. أو للدلالة على أنّ حشرهم قبل التسيير ليعاينوا ويشاهدوا ما وعد لهم، وعلى هذا تكون الواو للحال بإضمار «قد».

﴿ فَلَمْ نُفَادِرُ ﴾: فلم نترك.

﴿ مِنْهُمْ آحَداً ﴾ ۞: يقال: غادره وأغدره: إذا تركه، ومنه الغدر لترك الوفاء، والغدير لما غادره السيل.

وقرئ <sup>(٣)</sup> بالياء <sup>(٤)</sup>.

وفي كتاب جعفر بن محمّد الدوريستي (٥)، بإسناده إلى ابن عبّاس قال: لمّا نولت هذه الآية على رسول الله عَيَّالُمُ : «وحشرنا هم فلم نغادر منهم أحداً» أغشي عليه وحُمل إلى حجرة أمّ سلمة، فانتظره أصحابه وقت الصلاة فلم يخرج، فاجتمع المسلمون فقالوا: ما لنبيّ الله؟

قالت أمّ سلمة: إنّ نبيّ الله عنكم مشغول.

ثمّ خرج بعد ذلك فرقي (٦) المنبر فقال: أيّها الناس، إنّكم تُحشَرون يوم القيامة كما خُلقتم حفاة عراة. ثمّ قرأ على أصحابه: «وحشرناهم فلم نغادر منهم أحداً». ثمّ قرأ: «كما بدأنا أوّل خلق نعيده وعداً علينا إنّا كنّا فاعلين».

وفي روضة الواعظين (٧) للمفيد الله : قال عبدالله بن سلام : يا محمّد ، أخبرني أين (٨) وسط الدنيا .

قال: بيت المقدس.

١. أنوار التنزيل ١٥/٢.

٢. كذا في المصدر. وفي أ، ب، ر؛ لتحصيل. وفي سائر النسخ: التحقيق.

٣. نفس المصدر والموضع. ٤ أي يغادر.

٥. نور الثقلين ٢٦٥/٣، ح ١٠٦.

٧. روضة الواعظين ٤٠٩/٢.

ء ، اي پعادر .

٦. رقي: صعد.

٨. كذا في المصدر. وفي النسخ؛ عن.

قال: ولِمَ ذلك؟

قال: لأنَّ فيها المحشر والمنشر، ومنه ارتفع العرش، وفيه الصراط والميزان.

قال: صدقت يا محمد.

وفي كتاب الاحتجاج (١) للطبرسي ﷺ: عن أبي جعفر للسلا حديث طويل، وفيه: يُحشَّر الناس علىٰ مثل قرصة (١) النقيّ، فيها أنهار متفجّرة (١) يأكلون ويشربون حتىٰ يفرغوا (١) من الحساب.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥): أنّ النبيّ ﷺ وقف على حمزة يوم أحُد وقال: لولا أنّي أحذر نساء بني عبدالمطلب لتركته للعاوية (١) والسباع حتّى يحشر يوم القيامة من بطون السباع والطير.

وفيه (٧): أنَّه سُئل عن قوله: «ويوم نحشر من كلِّ أمَّة فوجاً».

فقال: ما يقول الناس فيها؟

فقلت: يقولون: إنّها في القيامة.

قال أبو عبدالله عليه الله على الله على الله على على الله على الله الله على ال

﴿ وَعُرِضُوا عَلَىٰ رَبِّكَ ﴾ : تشبيه (١) حالهم بحال الجند المعروضين على السطان، لا ليعرفهم بل للأمر فيهم.

وفي كتاب الخصال (٩)، بإسناده إلى أبان الأحمر، عن الصادق جعفر بن محمّد عليك

١. الاحتجاج ٣٢٣/٢.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: فرغة. وفي المصدر: زيادة «البر». والنقيّ: الخبز الحواري، وهو الدفيق
 الأبيض الجيّد.

٤. المصدر: يفرغ. ١٢٣/١.

٦. المصدر: للعادية. والعاوية: الحيوانات التي تعوي.

٧. نفس المصدر ٣٦/٢. ٨. ب: تشبّه.

٩. الخصال ٤٥٠/٢، ح ٥٥.

٧٦ ....٧٦ تقسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

أنَّه جاء إليه رجل فقال له: بأبي أنت وأمِّي، عظني موعظة.

فقال: إن كان العرض على الله ﷺ حقاً فالمكر (١) لما ذا؟ والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

﴿ صَفّاً ﴾: مصطفّين لا يحجب أحد أحداً.

وفي كتاب الاحتجاج <sup>(٢)</sup> للطبرسي ﷺ عن أبي عبدالله عليَّة حديث طويل، وفيه قال السائل: أفيعرضون <sup>(٣)</sup> صفوفاً ؟

قال: نعم، هم يومئذ عشرون ومائة ألف صفّ في عرض الأرض.

﴿ لَقَدْ جِنْتُمُونَا ﴾: على إضمار القول على وجه يكون حالاً، أو عاملاً في «يوم نسيّر» (٤٠).

﴿ كُمَا خَلَقْنَاكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ ﴾: قيل (٥): عراة لا شيء معكم من المال والولد، لقوله: «لقد جئتمونا فرادي». أو أحياء، كخلقتكم الأولئ.

وفي مجمع البيان (٦): عن النبيّ عَيَّالِيَّةُ قال: يُحشَر الناس من قبورهم يوم القيامة حفاة عواة غولاً (٧).

فقالت عائشة : يا رسول الله، أما يستحيى بعضهم من بعض؟

فقال تَيَلِيلاً: «لكلّ أمرئ منهم يومئذ شأن يغنيه».

وفي كتاب الاحتجاج <sup>(٨)</sup> للطبرسي ﷺ عن أبي عبدالله عليَّةٍ حديث طويل، وفيه قال السائل: أخبرني عن الناس يُحشَرون يوم القيامة عراة؟

قال: بل يحشرون في أكفانهم.

١. كذا في المصدر. وفي النسخ: فالمنكر. ٢. الاحتجاج ٣٥٠/٢.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: أفتعرضون.

٤. فعلى كونه حالاً يكون المعنى: وعرضوا على ربّك يقول لهم: لقد جنتمونا. وعلى الوجه الثاني يكون المعنى: ونقول لهم يوم نسيّر الجبال: لقد جنتمونا.

٥. أنوار التنزيل ١٥/٢. ٦. المجمع ٤٧٤/٣.

٧. الغرل -جمع الأغرل -: من لم يختن. ٨. الاحتجاج ٣٥٠/٢.

قال: أنَّىٰ لهم بالأكفان وقد بُليت؟

قال: إِنَّ الَّذِي أَحِيئُ أَبِدَانِهِم جِدَّدِ أَكْفَانِهِم.

قال: فمن مات بلاكفن؟

قال: يستر الله عورته بما يشاء من عنده.

﴿ بَلْ زَعَمْتُمْ أَنْ لَنْ نَجْعَلَ لَكُمْ مُوْعِداً ﴾ ﴿ وقتاً لإنجاز الوعد بالبعث والنشور، وأنَّ الأنبياء كذبوكم (١) به. و «بل» للخروج من قصّة إلى أخرى.

﴿ وَوُضِعَ الْكِتَابُ ﴾ : صحائف الأعمال في الأيمان والشمائل. أو في الميزان.

وقيل (٢): هو كناية عن وضع الحساب.

﴿ فَتَرَى الْمُجْرِمِينَ مُشْفِقِينَ ﴾ : خاثفين.

﴿مِمَّا فِيهِ ﴾: من الذنوب.

﴿ وَيَقُولُونَ يَا وَيُلْتَنَا ﴾ : ينادون هلكتهم التي هلكوا بها من بين الهلكات (٣٠).

﴿ مَا لِهِٰذَا الْكِتَابِ ﴾: تعجّباً من شأنه.

﴿ لاَ يُغَادِرُ صَغِيرَةً وَلَا كَبِيرَةً إلاَّ أَخْصَاهَا ﴾ : إلَّا عدَّها وأحاط بها.

وفي تفسير العيّاشي (٤): عن خالد بن نجيح، عن أبي عبدالله النَّلِةِ قال: إذا كان يـوم القيامة دُفع إلى الإنسان كتابه، ثمّ قيل له: اقرأه.

قلت: فيعرف (٥) ما فيه ؟

فقال: [إنّه](٢) يذكره، فما من لحظة ولاكلمة ولا نقل قدم [ولا شيء فعله](٢) إلّا ذكره كأنّه فعله تلك الساعة، فلذلك قالوا: «يا ويلتنا ما لهذا الكتاب لا يغادر صغيرة ولاكبيرة إلّا أحصاها».

بالتخفيف، أي يقولون لكم الكذب.
 بالتخفيف، أي يقولون لكم الكذب.

٣. شبّه هلكتهم بالشخص الذي يمكن طلب إقباله على الاستعارة بالكناية ، وجعل إيراد «يا» عليه استعارة تخييلية ، فهم طلبوا إهلاكهم حتى يرئ ما هم فيه .

تفسير العيّاشي ٢/٨٧٢، ح ٣٤.
 كذا في المصدر. وفي النسخ: فله يعرف.

٣ و٧. من المصدر.

عن خالد بن نجيح (١)، عن أبي عبدالله عليه إلى قوله: «اقرأ كتابك كفي بنفسك اليوم](٢) قال: يذكر العبد جميع ما عمل وما كتب عليه كأنّه فعله تلك الساعة، فلذلك قالوا: «ياويلتنا ما لهذا الكتاب لا يغادر صغيرة ولاكبيرة إلّا أحصاها» (٣).

﴿ وَلاَ يَظْلِمُ رَبُّكَ آحَداً ﴾ ۞: فيكتب عليه شيئاً لم يفعله، أو يزيد في عقابه الملائم لعمله.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): قال: «ووضع الكتاب فترى المجرمين مشفقين ممّا فيه» إلى قوله «ولا يظلم ربّك أحداً» قال: يجدون ما عملوا كلّه مكتوباً.

﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلائِكَةِ اسْجُدُوا لِآدَمَ فَسَجَدُوا إِلاَّ إِبْلِيسَ ﴾ : كرّره في مواضع (٥) لكونه مقدّمة للأمور المقصود بيانها في تلك المحال، وهاهنا لمّا شنّع على المفتخرين واستقبح صنيعهم قرّر ذلك بأنّه من سنن إبليس. أو لمّا بيّن حال المغرور بالدنيا والمعرض عنها، وكان سبب الاغترار بها حبّ الشهوات وتسويل الشيطان، زهّدهم أوّلاً في زخارف الدنيا (٦) بأنّها عرضة الزوال، والأعمال الصالحة خير وأبقى من أنفسها و أعلاها، ثمّ نفّرهم عن الشيطان بتذكير ما بينهم من العداوة القديمة، وهذا مذهب كلّ تكرير في القرآن.

﴿ كَانَ مِنَ الْجِنِّ ﴾ : حال بإضمار «قد» أو استئناف للتعليل، كأنَّه قيل ما له لم يسجد؟ فقيل : كان من الجنّ

وفي عيون الأخبار (٧)، في باب ما جاء عن الرضاء الله في هاروت وماروت، وفيه بعد أن مدح الله الملائكة معصومون محفوظون من ذلك، إنّ الملائكة معصومون محفوظون من الكفر والقبائح بألطاف الله تعالى.

١. تفسير العيّاشي ٣٢٨/٢، ح ٣٥. ٢. من المصدر.

٣. ينبغي هاهنا ذكر الآية التي سقطت نفسها وتفسيرها في التأليف وهي : «وَوَجَـدُوا مـا عَــمِلُوا حــاضِراً»:
 مكتوباً في الصحف.

٤. تفسير القمّى ٣٧/٢.

٥. كسورة البقرة والأعراف والإسراء.
 ٦. ليس في أ، ب.

۷. العيون ۱/۲۱۰، ح ۱.

قالا: قلنا له: فعلئ هذا لم يكن إبليس أيضاً ملكاً ؟

قال: لا، بل كان من الجنّ، أما تسمعان الله تعالى يقول: «وإذ قلنا للملائكة اسجدوا لآدم فسجدوا إلّا إبليس كان من الجنّ» فأخبر الله كان من الجنّ، وهو الذي قال الله تعالى: «والجانّ خلقناه من قبل من نار السموم».

وفي أصول الكافي (١): عنه ، عن أبيه ، عن فضالة ، عن داود بن فرقد ، عن أبي عبدالله للنِّلِةِ قال : إنّ الملائكة [كانوا] (٢) يحسبون أنّ إبليس منهم ، وكان في علم الله أنّه ليس منهم ، فاستخرج ما في نفسه بالحميّة والغضب فقال : «خلقتني من نار وخلقته من طين».

وفي تفسير العيّاشي (٢): عن جميل بن درّاج، عن أبي عبدالله للطِّلِ قال: سألته عن إبليس، أكان من الملائكة، وهل كان يلي من أمر السماء شيئاً ؟

قال: لم يكن من الملائكة ولم يكن يلي من (٤) أمر السماء شيئاً ، كان من الجنّ وكان مع الملائكة ، وكانت الملائكة ترئ (٥) أنّه منها وكان الله يعلم أنّه ليس منها ، فلمّا أمر بالسجود كان منه (٦) الّذي كان .

﴿ فَفَسَقَ عَنْ أَمْرِ رَبِّهِ ﴾: فخرج عن أمره بترك السجود.

و «الفاء» للسبب. وفيه دليل عَلَىٰ أنَّ الملك لا يعصي أبداً، وإنّما عصى إبليس لأنّه كان جنّيًا في أصله.

﴿ اَفَتَتَّخِذُونَهُ ﴾: أعقيب (٧) ما وُجد منه تتّخذونه. و «الهمزة» للإنكار والتعجّب.

﴿ وَذُرِّيَّتُهُ ﴾: أو لاده . أو أتباعه ، سمّاهم ذرّية مجازاً (١٠).

٢. من المصدر،

۱. الکافی ۳۰۸/۲، ح ٦.

٣. تفسير العياشي ٣٢٨/٢، ح٣٧.

٤. ليس في أ، ب. وفي سائر النسخ: «من» بحذف «أمر». والمصدر موافق ما في المتن.

٥. المصدر: تراه. ٦. أ، ب: من.

٨. سمّى الأتباع ذرية على سبيل المجاز.

٧. هذا التعقيب مستفاد من الفاء.

﴿ أَوْلِيَاءَ مِنْ دُونِي ﴾: فتستبدلونهم بي، فتطيعونهم بدل طاعتي.

﴿ وَهُمْ لَكُمْ عَدُوًّ بِنْسَ لِلظَّالِمِينَ بَدَلاًّ ﴾ ۞: من الله إبليس وذرّيته.

﴿ مَا أَشْهَدْتُهُمْ خَلْقَ السَّمْوَاتِ وَالْآرْضِ وَلاَ خَلْقَ أَنْفُسِهِمْ ﴾: نفي إحضار إبليس وذريّته خلق السماوات والأرض وإحضار بعضهم خلق بعض، ليدلّ على نفي الاعتضاد بهم في ذلك، كما صرّح به بقوله:

﴿ وَمَا كُنْتُ مُتَّخِذَ الْمُضِلِّينَ عَضُداً ﴾ ( : أي أعواناً ردّاً لاتّخاذهم أولياء من دون الله شركاء له في العبادة، فإنّ استحقاق العبادة من توابع الخالقيّة، والإشراك فيه يستلزم الإشراك فيها، فوضع المضلّين موضع الضمير ذمّاً لهم استبعاداً للاعتضاد بهم.

وقيل (1): الضمير للمشركين، والمعنى: ما أشهدتهم خلق ذلك وما خصصتهم بعلوم لا يعرفها غيرهم حتى لو آمنوا تبعهم الناس كما يزعمون، فلا تلتفت إلى قولهم طمعاً في نصرتهم للدين، فإنه لا ينبغي لي أن أعتضد بالمضلّين لديني، ويعضده قراءة من قرأ: «وماكنتَ»: على خطاب الرسول.

وقرئ (٢): «متّخذاً المضلّين» على الأصل. و«عضداً» بالتخفيف. و «عضداً» بالإتباع. و «عضداً» كخدم، جمع عاضد، من عضده: إذا قوّاه.

وفي تفسير العيّاشي (٣): عن محمّد بن مروان، عن أبي جعفر عليّة في قوله: «ما أشهدتهم خلق السموات والأرض ولا خلق أنفسهم وماكنت متّخذ المضلّين عضداً». قال: إنّ رسول الله عَيْمَ قال: اللهم أعز الإسلام بعمر بن الخطّاب أو بأبي جهل بن هشام. فأنزل الله: «وماكنت متّخذ المضلّين عضداً» يعنيهما.

عن محمّد بن مروان (١٠)، عن أبي عبدالله عليه قال: قلت له: جعلت فداك، قال رسول الله عَلَيْنَة : اللهم أعز الإسلام بأبي جهل بن هشام أو بعمربن الخطّاب؟

٢. نفس المصدر والموضع.

٤. نفس المصدر والمجلّد /٣٢٩، ح ٤٠.

١. أنوار التنزيل ١٦٧٢.

۳. تفسیرالعیاشی ۳۲۸/۲، ح ۳۹.

فقال: يا محمّد، قد والله، قال ذلك، وكان [عليَّ](١)أشدّ من ضرب النعق.

ثمَّ أقبل عليَّ فقال: هل تدري ما أنزل الله، يا محمّد؟

قلت: أنت أعلم، جعلت فداك.

قال: إنّ رسول الله ﷺ كان في دار الأرقم، فقال: اللهم أعز الإسلام بأبي جهل بن هشام أو بعمر بن الخطّاب. فأنزل الله «ما أشهدتهم خلق السموات الأرض ولا خلق أنفسهم وماكنت متّخذ المضلّين عضداً» [يعنيهما](٢).

وفي أمالي شيخ الطائفة عَلَى (٣) بإسناده إلى جبلة بن سجيم، عن أبيه قال: لمّا بويع أميرالمؤمنين عليّ بن أبي طالب المسلم بلغة أنّ معاوية قد توقّف عن إظهار البيعة له، وقال: إن أقرّني على الشام أو الأعمال (٤) الّتي ولانيها عثمان بايعته. فجاء المغيرة إلى أميرالمؤمنين على فقال له: يا أميرالمؤمنين، إنّ معاوية من قد عرفت وقد ولاه الشام من كان قبلك، فوله أنت كيما تتسق عرى الأمور، ثمّ أعزله إن بدا لك.

فقال أميرالمؤمنين التَّلِيدِ : أتضمن لي عمري يا مغيرة ، فيما بين توليته إلى خلعه ؟ قال : لا.

قال: لا يسألني الله ﷺ عن توليته على رجلين من المسلمين ليلة سوداء أبدأ «وما كنت متّخذ المضلّين عضداً». والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي كتاب مقتل الحسين الله (٥) لأبي مخنف: أنّ الحسين الله قام يتمشّى إلى عبيدالله [بن الحرّ] (٦) الجعفي، وهو في فسطاطه، حتّى دخل عليه وسلّم عليه، فقام إليه ابن الحرّ وأخلى له المجلس، فجلس ودعاه إلى نصرته.

فقال عبيدالله بن الحرّ: والله، ما خرجت من الكوفة إلّا مخافة أن تدخلها ولا أقاتل معك، ولو قاتلت لكنت أوّل مقتول، ولكن هذا سيفي وفرسي فخذهما.

٢. من المصدر.

٤. المصدر: أعمالي.

٦. ليس في المصدر.

١. من المصدر.

٣. أمالي الشيخ ٨٥/١.

ه . مقتل الحسين عالم ٧٢/ ٧٣.

وفي كتاب الخصال (١): عن جابر الجعفيّ، عن أبي جعفر للله عن أمير المؤمنين لله حديث طويل، يقول فيه لله وقد ذكر معاوية بن حرب (١): وأعجب العجب أنه لمّا رأى ربّي تبارك وتعالى قد ردّ إليّ حقّي، وأقرّ في معدنه، وانقطع طمعه في أن يصير (١) في دين الله رابعاً وفي أمانة حملناها حاكماً، كرّ على العاصي (٤) بن العاص فاستماله فمال إليه، ثم أقبل به بعد أن أطعمه مصر، وحرام عليه أن يأخذ من الفيء دون قسمته (٥) درهماً، وحرام على الراعي إيصال درهم إليه فوق حقّه، فأقبل يخبط (١) البلاد بالظلم ويطأها بالغشم (١)، فمن بايعه أرضاه ومن خالفه ناوأه، ثمّ توجّه إليّ ناكناً علينا مغيراً في البلاد شرقاً وغرباً ويميناً وشمالاً، والأنباء تأتيني والأخبار ترد عليّ بذلك، فأتاني أعور ثقيف فأشار عليّ أن أوليه البلاد التي هو بها لأداريه بما أوليه (١) منها، وفي الذي أشار به الرأي في أمر الدنيا، لو وجدت عند الله كاف في توليته لي مخرجاً أو أصبت لنفسي في ذلك عذراً فأعملت الرأي في ذلك، وشاورت من أثق بنصيحته لله كان ولرسوله (١) ولي وللمؤمنين، فكان رأيه في ابن آكلة الأكباد لرأي ينهاني عن توليته ويحذّرني أن أدخل في أمر المسلمين يده، ولم يكن الله ليراني أن أتهخذ المنطلين عضداً.

﴿ وَيَوْمَ يَقُولُ ﴾: أي الله للكافرين.

۱. الخصال ۲۷۸/۲-۲۷۹، ح ۵۸.

٢ . الصحيح: معاوية بن صخر بن حرب، وصخر هو أبوسفيان.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: يصيّرني.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: العاص. والمرادبه: عمروبن العاص.

٥. المصدر: قسمه. ٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: بحيط.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: بالغثم، والغشم: الظلم.

٨. كذا في المصدر. وفي النسخ: بالتي وليه.
 ٩. كذا في المصدر. وفي النسخ: زيادة: «عليه».

وقرأ <sup>(١)</sup>حمزة بالنون.

﴿ نَادُوا شُرَكَائِيَ الَّذِينَ زَعَمْتُمْ ﴾: أنّهم شركائي، أو شفعاؤكم ليمنعوكم من عذابي . وإضافة الشركاء على زعمهم للتوبيخ، والمراد: ما عُبد من دونه .

وقيل(٢): إبليس وذرّيّته.

﴿فَدَعَوْهُمْ ﴾: فنادوهم للإغاثة.

﴿ فَلَمْ يَسْتَجِيبُوا لَهُمْ ﴾ : فلم يغيثوهم.

﴿ وَجَعَلْنَا بَيِّنَهُمْ ﴾ : بين الكفّار وآلهتهم.

﴿ مَوبِقاً ﴾ ۞: مهلكاً يشتركون فيه، وهو النار. أو عداوة هي في شدّتها هلاك. اسم مكان أو مصدر، من وَبِقَ يَوْبَقُ وَبَقاً، ووَبَقَ يَبِقُ وَبُقاً وَوُبُوقاً : إذا هلك.

وقيل (٣): «البين» الوصل، أي وجعلنا تواصلهم في الدنيا هلاكاً يوم القيامة.

﴿ وَرَأَى الْمُجْرِمُونَ النَّارَ فَظَنُّوا ﴾: فأيقنوا.

﴿ أَنَّهُمْ مُوَاقِعُوهَا ﴾: مخالطوها، واقعون فيها.

وفي كتاب التوحيد (٤)، حديث طويل عن علميّ للسِّلاِ، يقول فيه للسِّلاِ وقد سأله رجل عمّا اشتبه عليه من الآيات: وأمّا قوله: «ورأى المجرمون النار فظنّوا أنّهم مواقعوها» يعنى أيقنوا أنّهم داخلوها.

وفي كتاب علل الشرائع (٧)، بإسناده إلىٰ ابن عبّاس قال: قال رسول الله ﷺ: افتحوا عيونكم عند الوضوء، لعلّها لا ترىٰ نار جهنّم.

١. أنوار التنزيل ١٦٧٢.

٣. نفس المصدر والموضع.

٥. الاحتجاج ٢٥٠/١.

٧. العلل/٢٨٠، ح ١.

نفس المصدر والموضع.

التوحيد /٢٦٧، ح ٥.

٦. المصدر: تيقّنوا.

- ﴿ وَلَمْ يَجِدُوا عَنْهَا مَصْرِفاً ﴾ ٢ : انصرافاً. أو مكاناً ينصرفون إليه.
- ﴿ وَلَقَدْ صَرَّفْنَا فِي هٰذَا الْقُرْآنِ لِلنَّاسِ مِنْ كُلِّ مَثَل ﴾ : من كلّ جنس يحتاجون إليه.
  - ﴿ وَكَانَ الْإِنْسَانُ آكُثُرَ شَيْءٍ ﴾: يتأتّى منه الجدل.
  - ﴿جَدَلاً﴾ ۞: خصومة بالباطل وانتصابه على التمييز<sup>(١)</sup>.
    - ﴿ وَمَا مَنَعَ النَّاسَ أَنْ يُؤْمِنُوا ﴾: من الإيمان.
  - ﴿إِذْ جَاءَهُمُ الْهُدَىٰ ﴾: وهو الرسول الداعي. أو القرآن المبين.
    - ﴿ وَيَسْتَغْفِرُوا رَبُّهُمْ ﴾: ومن الاستغفار من الذنوب.
- ﴿ إِلاَّ أَنْ تَأْتِيَهُمْ سُنَّةُ الْأَوَّلِينَ ﴾: إلا طلب أو انتظار أو تقدير أن يأتيهم سنّة الأوّليس، وهو الاستنصال، فحذف المضاف وأقيم المضاف إليه مقامه (٢).
  - ﴿ أَوْ يَأْتِيَهُمُ الْعَذَابُ ﴾ : عذاب الآخرة.
    - ﴿ **تُبْلاً ﴾ ۞**: عياناً .
  - وقرأ <sup>(٣)</sup> الكوفيّون بضمّتين، وهو لغة فيه. أو جمع قبيل؛ بمعنىٰ: أنواع.
- وقرىٰ <sup>(١)</sup> بفتحتين، وهو أيضاً لغة. يقال: لقيته مقابلة وقُبْلاً وقُبُلاً وقَبَلاً وقَبَلاً وقبيلاً وقبليّاً.
  - وانتصابه على الحال من الضمير، أو «العذاب».
  - ﴿ وَمَا نُرْسِلُ الْمُرْسَلِينَ إِلاَّ مُبَشِّرِينَ وَمُتَّذِرِينَ ﴾: للمؤمنين والكافرين.
- ﴿ وَيُجَادِلُ الَّذِينَ كَفَرُوا بِالْبَاطِلِ ﴾ : باقتراح الآيات بعد ظهور المعجزات، والسؤال عن قصّة أصحاب الكهف ونحوها تعنّتاً.

١. فإن قيل: ما وجه ربط هذا الكلام بقوله تعالى: «ولقد صرّفنا» الخ؟ قلنا: ربطه أناً، مع أنّا نورد في القـرآن
 كلّ ما يحتاجون إليه ونبيّن بياناً شافياً يجادلون فيه ويخوضون في الباطل.

٢. الطلب والانتظار إمّا حقيقتان بأن يطلبوا العذاب عناداً ، كما حكى الله تعالى عنهم بقوله جل وعالا: «وإذ قالوا اللهم إن كان هذا هو الحقّ من عندك فأمطر علينا حجارة من السماء أو ائتنا بعذاب أليم» وإمّا مجازان بأن يستعمل الانتظار والطلب بمعنى الاستحقاق والاستعداد.

٣. أنوار التنزيل ١٧/٢. ٤ . أنوار التنزيل ١٧/٢.

﴿لِيُدْحِضُوا بِهِ﴾: ليزيلوا بالجدال.

﴿ الْحَقُّ ﴾ : عن مقرّه ويبطلوه . من إدحاض القدم ، وهو إزلاقها (١٠).

﴿ وَمَا أُنَّذِرُوا ﴾: وإنذارهم. أو والّذي أنذروا به من العقاب.

﴿ هُزُواً ﴾ 🗗: استهزاء.

وقرئ (٢): «هُزُواً» بالسكون وهو ما يُستهزَأ به [على التقديرين] (٣).

﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنْ ذُكِّرَ بِآيَاتِ رَبِّهِ ﴾: بالقرآن.

﴿ فَأَعْرَضَ عَنْهَا ﴾ : فلم يتدبّرها ولم يتذكّر بها.

﴿ وَنَسِيَ مَا قَدَّمَتْ يَدَاهُ ﴾ : من الكفر والمعاصي فلم يتفكّر في عاقبتهما.

﴿ إِنَّا جَعَلْنَا عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ آكِنَّةً ﴾: تعليل لإعراضهم ونسيانهم بأنَّهم مطبوع علىٰ وبهم.

﴿ أَنْ يَفْقَهُوهُ ﴾: كراهة أن يفقهوه. وتذكير الضمير وإفراده للمعنى (٤).

﴿ وَفِي آدَانِهِمْ وَقُراً ﴾: يمنعهم أن يسمعوه حتَّ استماعه.

﴿ وَإِنْ تَدْعُهُمْ اِلَى الْهُدَىٰ فَلَنْ يَهْتَدُوا إِذاً آبَداً ﴾ ٢٠ أخبر سبحانه أنَّهم لا يؤمنون أبداً ،

وقد خرج مخبره موافقاً لخبره فماتوا علىٰ كفرهم.

﴿ وَرَبُّكَ الْغَفُورُ ﴾: البليغ المغفرة (٥).

﴿ ذُو الرَّحْمَةِ ﴾: الموصوف بالرحمة.

﴿ لَوْ يُؤَاخِذُهُمْ بِمَا كَسَبُوا لَعَجَّلَ لَهُمُ الْعَذَابَ ﴾: استشهاد على ذلك (١) بإمهال قريش مع إفراطهم في عداوة رسول الله ﷺ.

هنا سقطت آیة و تفسیرها في التألیف وهي : «وَاتَّخَذُوا آیاتي» یعني القرآن.

٢. أنوار التنزيل ١٧/٢. ٢. من المصدر.

٤. أي لتأويلها بالقرآن أو بالوحي. ٥. مستفاد من صيغة الغفور.

 ٦. أي على كونه تعالى موصوفاً بالرحمة بإمهال قريش، فإنه تعالى لو لم يكن موصوفاً بها لم يمهل قريشاً مع شركهم وفرط عداوتهم لرسوله. ﴿ بَلْ لَهُمْ مَوْعِدٌ ﴾: وهو يوم بدر. أو يوم القيامة.

﴿ لَنْ يَجِدُوا مِنْ دُونِهِ مَوْئِلاً ﴾ ۞: منجاً ولاملجاً. يقال: وأل: إذا نجا. ووأل إليه: إذا لجأ إليه.

﴿ وَتِلْكَ الْقُرَىٰ ﴾ : يعني قرئ عاد وثمود وأضرابهم. و «تلك» مبتدأ خبره.

﴿ اَهْلَكُنَّاهُمْ ﴾: أو مفعول مضمر مفسّر به (١)، والقرئ صفته، ولا بدّ من تقدير مضاف في أحدهما ليكون مرجع الضمائر (٢).

﴿ لَمَّا ظَلَمُوا ﴾ : كقريش ، بالتكذيب والمراء وأنواع المعاصى .

﴿ وَجَعَلْنَا لِمَهْلِكِهِمْ مَوْعِداً ﴾ ﴿ وَ لا يعتروا مِعلَى مَعلوماً ٣٠ لا يستأخرون عنه ساعة ولا يستقدمون، فليعتبروا بهم ولا يغتروا بتأخّر العذاب عنهم.

وقرأ (١) أبوبكر «لمَهلَكهم»: بفتح الميم واللام، أي لهـلاكـهم (٥). وحفص بكسر اللام، حملاً على ما شذّ من مصادر يفعل، كالمرجع والمحيص.

﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ ﴾ : مقدّر بِـ «اذكر».

﴿ لِفَتَاهُ ﴾ : قيل (٦): يوشع بن نون بن إفرائيم بن يوسف اللِّلِيُّ . فإنّه كان يخدمه ويتبعه ، ولذلك سمّاه : فتاه .

وقيل <sup>(٧)</sup>: لعبده <sup>(٨)</sup>.

﴿ لاَ ٱبْرَحُ ﴾: أي لا أزال أسير. فحذف الخبر لدلالة حاله عليه، وهو السفر، وقوله (٩):

يعنى «تلك» مفعول أهلكنا المضمر المفسر بـ«أهلكناهم».

٢. بأن يقال: أهل تلك القرى.

٣. جعل المهلك مصدراً لمعنى الإهلاك، وهو على قراءة غير عاصم، فإنهم قرأوا بـضم الميم وفـتح اللام
 على أن يكون مصدراً على زنة المفعول.
 ٤. أنوار التنزيل ١٨/٢.

٥ . كذا في نفس المصدر والموضع. وفي النسخ: لإهلاكهم.

٦ و٧. نفس المصدر والموضع. ٨. كذا في المصدر. وفي النسخ: بعبده.

٩. عطف على حاله، أي لدلالة حاله ولدلالة قوله، فإنَّ «حتَّىٰ» تدلُّ على الغاية وهي تستدعي ذا غاية.

﴿ حَتَّىٰ آبُلُغَ مَجْمَعَ الْبَحْرَيْنِ ﴾ : من حيث أنَّها تستدعي ذا غاية عليه .

ويجوز أن يكون أصله: لا يبرح مسيري حتى أبلغ. على أن «حتى أبلغ» هو الخبر، فحذف المضاف وأقيم المضاف إليه مقامه (۱) فانقلب الضمير والفعل، وأن يكون «لا أبرح» بمعنى: لا أزول عمّا أنا عليه من السير والطلب ولا أفارقه. فلا يستدعي الخبر (۱). و «مجمع البحرين» ملتقى بحري (۱) فارس والروم ممّا يلي المشرق، وعد لقاء الخضر المنظي فيه.

وقيل (٤): «البحرين» موسئ والخفر التلك فإنّ موسى كنان بنحر علم الظاهر، والخضركان بحر علم الظاهر، والخضركان بحر علم الباطن.

وقرئ (٥): «مجمِع» بكسر الميم، على الشذوذ من يفعل، كالمشرق والمطلع. ﴿ أَوْ اَمْضِيَ حُقُباً ﴾ ٢: أو أسير زماناً طويلاً.

والمعنى: حتى يقع إمّا بلوغ المجمع أو مضيّ الحقب. أو حتى أبلغ إلّا أن أصضي زماناً (١) أتيقّن معه فوات المجمع (١). و«الحقب» الدهر.

وقيل (٨): ثمانون سنة.

وقيل<sup>(٩)</sup>: سبعون.

نُقل (١٠): أنَّ موسىٰ علالاً خطب الناس بعد هلاك القبط ودخوله مصر خطبة بسليغة

الباعث على هذا التكلّف أن البراح هو الزوال، هو غير مسند إلى منوسى، بــل إلى سنيره فني الحقيقة،
 فإسناده إليه على ما هو الظاهر يستدعى تكلّفاً.

٢. لأن «لايزول» ليس من الأفعال التي تستدعي خبراً.

٣. كذا في أنوار التنزيل ١٨/٢. وفي النسخ: بحر. ٤. نفس المصدر والموضع.

٥ . نفس المصدر والموضع.

٦. فيكون أو بمعنى إلا، كما في قوله: لألزمنك أو تعطيني حقّي. وإنّما لم يجعلها بمعنى: «إلى أن» إذ لا وجه له، إذ كان المعنى: حتّى إلى أن أمضي حقباً. وهو غير صحيح لاجتماع حرفين للغاية. وإن كان متعلّقاً بقوله: «لا أبرح» كان المعنى: لا أبرح أسير إلى أن أمضي حقباً. فكان جزماً بسير الحقب وهو منافي لقوله تعالى: «حتّى أبلغ مجمع البحرين».
٧. أي فوات المجمع ليتعدّ بأنّه لا يحصل الجمع.

٨ ـ ١٠. أنوار التنزيل ١٨/٢.

فأعجب بها. فقيل له: هل تعلم أحداً أعلم منك؟ فقال: لا.

فأوحى الله تعالى إليه: بل [أعلم منك](١) عبدنا الخضر، وهو بمجمع البحرين. وكان الخضر في أيّام إفريدون، و [كان](٢) على مقدّمة ذي القرنين الأكبر، وبقي إلى أيّام موسى.

وقيل (٣): إنّ موسى سأل ربّه: أيّ عبادك أحبّ إليك ؟

فقال: الذي يذكرني ولا ينساني.

قال: فأي عبادك أقضى؟

قال: الذي يقضى بالحقّ ولا يتّبع الهوئ.

قال: فأيّ عبادك أعلم؟

قال: الذي يبتغي علم الناس إلى علمه، عسى أن يصيب كلمة تدلّه على هـدى أو تردّه عن ردى.

فقال: إن كان في عبادك أعلم منّى فادللني عليه.

قال: أعلم منك الخضر.

قال: أين أطلبه؟

قال: على الساحل عند الصخرة.

قال: كيف لي به؟

قال: تأخذ حوتاً في مكتل، فحيث فقدته فهو هناك.

فقال لفتاه: إذا فقدت الحوت فأخبرني. فذهبا يمشيان.

﴿ فَلَمَّا بَلَغَا مَجْمَعَ بَيْنِهِمَا ﴾: أي مجمع البحرين.

و «بينهما» ظرف أضيف إليه على الاتساع. أو بمعنى: الموصل (٤).

٣. نفس المصدر والموضع.

١ و٢. من المصدر.

٤. أي بأن يخرج الظرف عن الظرفية فصار المعنى: محل جمع بينهما. أو يكون بمعنى الموصل فيصير المعنى: محل جمع وصلهما.

﴿ نَسِيَا حُوتَهُمَا﴾: نسي موسى أن يطلبه ويتعرّف حاله، ويوشع أن يذكر له ما رأئ من حياته ووقوعه في البحر.

نُقل (١): أنَّ موسى رقد فاضطرب الحوت المشويّ ووثب في البحر، معجزة لموسى أو للخضر.

وقيل (٢): توضًا يوشع من عين الحياة فانتضح الماء عليه فعاش ووثب في الماء. وقيل (٣): نسيا تفقّد أمره وما يكون منه أمارة على الظفر بالمطلوب (٤).

﴿ قَاتَخَذَ سَبِيلَهُ فِي الْبَحْرِ سَرَباً ﴾ أن فاتّخذ الحوت طريقه في البحر مسلكاً ، من قوله : «وسارب بالنهار».

وقيل (٥): أمسك الله جرية الماء على الحوت فصار كالطاق عليه (٦).

ونصبه (٧) على المفعول الثاني، و«في البحر» حال منه أو من «السبيل». ويجوز تعلّقه بـ«اتّخذ».

﴿ فَلَمَّا جَاوَزًا ﴾: مجمع البحرين.

﴿ قَالَ لِفَتَاهُ آتِنَا غَدَاءَنَا ﴾ : ما نتغدّى به.

﴿لَقَدْ لَقِينَا مِنْ سَفَرِنَا هٰذَا نَصَباً ﴾ ﴿ وقيل (٨): لم ينصب حتّى جاوز الموعد، فلمّا جاوزه وسار الليلة والغد إلى الظهر ألقى عليه الجوع والنصب.

وقيل (٩): لم يعي موسى في سفر غيره (١٠)، ويؤيّده التقييد باسم الإشارة.

﴿ قَالَ آرَأَيْتَ إِذْ آوَيْنَا ﴾: أرأيت ما دهاني إذ أوينا.

﴿ إِلَى الصَّخْرَةِ ﴾ : يعني الصخرة التي رقد عندها موسى.

١ـ٣. أنوار التنزيل ١٨/٢.

أي نسيا أن يترضدا حال الحوت في ذلك الوقت وينتظر حصول ما يكون فوزاً بالمطلوب الذي هو التقاء الخضر.

٦. أي حصل في الماء جوف خالٍ كالسرب في الأرض، سكن فيه الحوت.

١٠ كذا في المصدر. وفي النسخ: «سفره» بدل «سفر غيره»

وقيل (١): وهي الصخرة التي دون نهر الزيت.

﴿ فَإِنِّي نَسِيتُ الْحُوتَ ﴾ : فقدته . أو نسيت ذكره بما رأيت منه .

﴿ وَمَا أَنْسَانِيهِ إِلاَّ الشَّيْطَانُ أَنْ أَذْكُرَهُ ﴾: أي وما أنساني ذكره إلا الشيطان ، فإنّ «أن أذكره» بدل من الضمير.

وقرئ (٢): «أن أذكركه». وهو اعتذار عن نسيانه بشغل الشيطان له بوساوسه، والحال وإن كانت عجيبة لا يُنسَى مثلها، لكنّه لمّا ضري (٢) بمشاهدة أمثالها عند موسى وألفها قلّ اهتمامه بها. ولعلّه نسي ذلك لاستغراقه في الاستبصار وانجذاب شراشره إلى جناب القدس بما عراه من مشاهدة الآيات الباهرة، وإنّما نسبه إلى الشيطان هضماً لنفسه (٤)، أو لأنّ عدم احتمال القوّة للجانبين واشتغالها بأحدهما عن الآخر يُعَدّ من نقصان.

﴿ وَاتَّخَذَ سَبِيلَهُ فِي الْبَحْرِ عَجَباً ﴾ ۞: سبيلاً عجباً ، وهو كونه كالسرب، أو اتّـخاذاً عجباً ، والمفعول الثاني هو الظرف (٥).

وقيل (٦٠): هو مصدر فعله المضمر (٧)، أي قال في آخر كلامه ، أو موسى في جوابه: عجباً تعجّباً من تلك الحال.

> وقيل (^): الفعل لموسى، أي اتّخذ موسى سبيل الحوت في البحر عجباً. ﴿ قَالَ ذَلِكَ ﴾ : أي أمر الحوت.

١ و٢. نفس المصدر والموضع. ٣. ضري: اعتاد.

٤. فيه: أنّه يلزم من كملا الوجهين الكذب، وهو لا يناسب نبيّاً مرسلاً، ولا ضرورة إلى إثبات التجوّز والتكلّف، ولوكان القول منه على ما ذكره المصنّف لوجب أن يكون بدله أن يقول: ولم أستطع تذكّره. فإنّ فيه أيضاً هضماً للنفس مع الاختصار.

هذا على التقدير الثاني إذ عليه «عجباً» صفة للمفعول المطلق المحذوف فوجب أن يكون الظرف مفعولاً ثانياً ، إذ ليس شيء آخر يصح أن يكون كذلك.

٦. نفس المصدر والموضع. ٧. فيكون التقدير: عجبت تعجّباً من تلك الحالة.

٨. نفس المصدر والموضع.

﴿ مَا كُنَّا نَبْغ ﴾: نطلب، لأنَّه أمارة المطلوب.

﴿ فَارْتَدًّا عَلَىٰ آثَارِهِمَا ﴾ : فرجعا في الطريق الَّذي جاءا فيه .

﴿ قَصَصاً ﴾ ٢٠ : أي يتّبعان آثارهما اتّباعاً. أو مقتصّين حتّىٰ أتيا الصخرة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): فلمّا أخبر رسول الله ﷺ قبريشاً بخبر أصحاب الكهف، قالوا: أخبرنا عن العالِم الّذي أمر الله ﷺ موسى أن يتّبعه، وما قصّته؟

فأنزل الله ﷺ: «وإذ قال موسى لفتاه لا أبرح حتّى أبلغ مجمع البحرين أو أمضي حقياً».

قال: وكان سبب ذلك أنّه لمّا كلّم الله موسى تكليماً وأنزل عليه الألواح وفيهاكما قال الله عليه الألواح من كلّ شيء موعظة وتفصيلاً لكلّ شيء». رجع موسى عليم إلى بني إسرائيل، فصعد المنبر فأخبرهم أنّ الله على قد أنزل علي التوراة وكلّمه، وقال في نفسه: ما خلق الله تعالى خلقاً أعلم منّى.

فنزل جبرئيل عليه إعلى موسى إلا وأخبره، فذلٌ موسى في نفسه، وعلم أنّه أخطأ ودخله الرعب، وقال لوصيّه يوشع بن نون: إنّ الله الله قلة أمرني أن اتّبع رجلاً عند ملتقى البحرين وأتعلّم منه.

فتزوّد يوشع حوتاً مملوحاً وخرجا، ولمّا خرجا وبلغا ذلك المكان وجدا رجلاً مستلقياً على قفاه فلم يعرفاه، فأخرج وصيّ موسى الله الحوت وغسله بالماء ووضعه على الصخرة ومضيا ونسي الحوت، وكان ذلك الماء ماء الحيوان، فحيي الحوت ودخل في الماء، فمضى موسى المهم ويوشع معه حتّى عبياً (٣).

فقال [موسى](٤) لوصيّه: «آتنا غداءنا لقد لقينا من سفرنا هذا نصباً» أي عناءً.

٣. المصدر: عشياً.

١. تفسير القميّ ٣٨٠٣٧/٢. ٢. من المصدر.

٤. من المصدر.

فذكر وصيّه السمكة، فقال لموسى الطُّيلان إنّي نسيت الحوت على الصخرة.

فقال موسى عليَّالْإ : ذلك الرجل الّذي رأينا عند الصخرة هو الذي نريده. فرجعا على آثارهما قصصاً إلىٰ عند الرجل وهو في صلاته، فقعد موسى للهِ حتّىٰ فرغ من صلاته فسلّم عليهما.

﴿ فَوَجَدًا عَبُداً مِنْ عِبَادِنَا ﴾ : وهو الخضر، واسمه بليا بن ملكان.

وقيل (١): اليسع.

وقيل (٢): إلياس.

وفي مجمع البيان (٣): وإنّما سمّي خضراً؛ لأنّه إذا صلّىٰ في مكان اخضرَ ما حوله. وروي مرفوعاً <sup>(1)</sup>: أنَّه قعد علىٰ فروة <sup>(٥)</sup>بيضاء فاهتزَّت تحته خضراء.

وقيل (١): إنَّه رآه على طنفسة خضراء فسلَّم عليه، فقال: عليك السلام يا نبيّ بني إسرائيل.

> فقال له موسى: وما أدراك من أنا، ومن أخبرك أنَّى نبيٍّ ؟ قال: من دلك عليّ.

واختُلِف في هذا العبد؛ فقال بعضهم: إنَّه كان مَلَكاً أمر الله موسى أن يأخذ عنه ما حمّله إيّاه من علم بواطن الأشياء.

وقال الأكثرون: إنَّه كان من البشر، ثمَّ اختلفوا، فقال الجبَّائيُّ وغيره: إنَّه كان نـبيًّا، لأنَّه لايجوز أن يتّبع النبيّ من ليس بنبيّ ليتعلّم منه العلم، لما في ذلك من الغضاضة ٧٠) على النبيّ.

٢. أنوار التنزيل ١٩/٢.

١. أنوار التنزيل ١٩/٢.

٤. المجمع ٢/٢٨٤.

٣. المجمع ٤٨٣/٣.

٥ . كذا في نفس المصدر والموضع، وفي أ، ب، ر: مروة. وفي غيرها: هروة.

٧. كذا في نفس المصدر والموضع. النسخ: الفضاحة.

٦. نفس المصدر والموضع.

وكان ابن الأخشيد (١) يجوّز أن لا يكون نبيّاً ويكون عبداً صالحاً ، أودعه الله من علم باطن الأمور ما لم يودعه غيره . انتهى.

- ﴿ آتَيْنَاهُ رَحْمَةً مِنْ عِنْدِنَا ﴾: هي العلم، أو النبوة.
- ﴿ وَعَلَّمْنَاهُ مِنْ لَدُنَّا عِلْماً ﴾ ۞: ممّا يختص بنا ولا يُعلَم إلّا بنتوفيقنا، وهـو عـلم لغيوب.
  - ﴿ قَالَ لَهُ مُوسَىٰ هَلُ ٱتَّبِعُكَ عَلَىٰ ٱنْ تُعَلِّمَنِ ﴾ : علىٰ شرط أن تعلَّمني .
    - وهو في موضع الحال من الكاف.
    - ﴿ مِمَّا عُلُّمْتَ رُشُداً ﴾ ٢٠ علماً ذا رشد، وهو إصابة الخير.

وقرأ<sup>(٢)</sup> البصريّان بفتحتين، وهما لغتان كالبّخُل والبَخَل. وهـو مـفعول «تـعلّمني» ومفعول «عُلِّمت» العائد المحذوف، وكلاهما منقولان<sup>(٣)</sup> من «علم» الَـذي له مـفعول واحد<sup>(٤)</sup>.

ويجوز أن يكون [رشداً](٥) علَّة (٢) «الأتَّبعك»، أو مصدر بإضمار فعله.

قيل (٧): ولا ينافي نبوته وكونه صاحب شريعة أن يتعلّم من غيره ما لم يكن شرطاً في أبواب الدين، فإنّ الرسول ينبغي أن يكون أعلم ممّن أرسل إليه فيما بُعث به من أصول الدين وفروعه لا مطلقاً، وقد راعى في ذلك غاية (٨) التواضع والأدب، فاستجهل نفسه، واستأذن أن يكون تابعاً وسأل منه إأن يرشده](١) وينعم عليه بتعليم بعض (١٠) ما أنعم الله عليه.

<sup>\*</sup> 

١. كذا في المصدر. وفي النسخ: الأخشر.
 ٢. أنوار التنزيل ١٩/٢.
 ٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: مفعولان.
 ٤. هو أن يكون «علم» بمعنى: عرف.

ه . من المصدر.

٦. أي مفعولاً له فإن الاتّباع والرشد، وهو الاهتداء إلى الخير، فعلا فاعل واحد.

٧. أنوار التنزيل ٢٠/٢. ٨. كذا في المصدر، وفي النسخ: غلبة.

٩. من المصدر،

١٠ . كذا في المصدر. وفي النسخ: «بتعلُّمه» بدل «بتعليم بعض».

﴿ قَالَ إِنَّكَ لَنْ تَسْتَطِيعَ مَعِيَ صَبْراً ﴾ ﴿ نَفَى عنه استطاعة الصبر معه على وجوه من التأكيد (١)، كأنّها ممّا [لا يصحّ و](٢) لا يستقيم، وعلّل ذلك واعتذر عنه بقوله:

﴿ وَكَيْفَ تَصْبِرُ عَلَىٰ مَا لَمْ تُحِطْ بِهِ خُبْراً ﴾ ۞: أي كيف تصبر ـ وأنت نبيّ ـ على ما أتولّى من أمور ظاهرها مناكير وباطنها لم يحط بها خبرك.

و «خبراً» تمييز، أو مصدر؛ لأنّ «لم تحط به» بمعنى: لم تخبره.

﴿ قَالَ سَتَجِدُنِي إِنْ شَاءَ اللهُ صَابِراً ﴾: غير منكر عليك.

﴿ وَلاَ اَعْصِي لَكَ اَمْواً ﴾ ۞: عطف علىٰ «صابراً»، أي ستجدني صابراً وغير عاصٍ. أو علىٰ «ستجدني».

وتعليق الوعد بالمشيئة إمّا للتيمّن أو لعلمه بصعوبة الأمر، فإنّ مشاهدة الفساد والصبر على خلاف المعتاد شديد بلا خلاف.

﴿ قَالَ فَاِنِ اتَّبَعْتَنِي فَلاَ تَسْأَلْنِي عَنْ شَيْءٍ ﴾ : فلا تفاتحني بالسؤال عن شيء أنكرته منّي ولم تعلم وجه صحّته .

﴿حَتَّىٰ أُحْدِثَ لَكَ مِنْهُ ذِكْراً ﴾ ۞: حتَّىٰ أبتدئك ببيانه.

وقرأ (٣) نافع وابن عامر: «فلا تَسْأَلَنِّي» بالنون الثقيلة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): حدّثني محمّد بن عليّ بن بلال، عن يونس قال: اختلف يونس وهشام بن إبراهيم في العالِم الّذي أتاه موسى عليُّلا أيّهما كان أعلم، وهل يجوز أن يكون على موسى حجّة في وقته، وهو حجّة الله ﷺ على خلقه ؟

فقال قاسم الصيقل: فكتبوا إلى أبي الحسن الرضاع الله يسألونه عن ذلك.

فكتب في الجواب: أتئ موسى العالم فأصابه في جزيرة من جزائر البحر إمّا جالساً

أحدها إيراد الجملة الإسميّة، والثاني إيراد «إنّ» عليها، والثالث إيراد «لن» على الفعل فإنّه يفيد التأكيد كما صرّح به الزمخشري في الكشاف وتبعه الرضيّ. وقال صاحب مغني اللبيب: كون «لن» للتأكيد دعوى بلا دليل.
 أنوار التنزيل ٢٠/٢.

٣. أنوار التنزيل ٢٠/٢. ٤. تفسير القمّي ٢٨/٢.

وإمّا متّكناً، فسلّم عليه موسى الطُّلِهِ فأنكر السلام، إذ كان بأرض ليس فيها سلام.

قال: من أنت؟

قال: أنا موسى بن عمران.

قال: أنت موسى بن عمران الذي كلَّمه الله تكليماً؟

قال: نعم.

[قال](١): فما حاجتك؟

قال: جئت لتعلّمني ممّا عُلّمت رشداً.

قال: إنِّي وُكِّلتُ بأمر لا تطيقه، ووُكِّلت أنت بأمر لا أطيقه.

ثم حدّ ثه العالم بما يصيب آل محمّد صلوات الله عليهم من البلاء وكيد الأعداء حتى اشتدّ بكاؤهما، ثمّ حدّ ثه عن فضل آل محمّد صلوات الله عليهم. حتى ذكر فلاناً وفلاناً [وفلاناً](٢)، ومبعث رسول الله عليها إلى قومه وما يلقى منهم ومن تكذيبهم إيّاه، وذكر له تأويل هذه الآية: «ونقلّب أفئدتهم وأبصارهم كما لم يؤمنوا به أوّل مرّة» حين أخذ الميئاق عليهم.

فقال له موسى: «هل أتّبعك على أن تعلّمني ممّا عُلّمت رشداً».

فقال الخضر: «إنَّك لن تستطيع معي صبراً وكيف تصبر على ما لم تحط به خبراً».

فقال موسى عليه : «ستجدني إن شاء الله صابراً ولا أعصى لك أمراً».

قال الخضر: «فإنّ اتّبعتني فلا تسألني عن شيء حتّىٰ أحدث لك منه ذكراً» يقول: لا تسألني عن شيء أفعله ولا تنكره عليّ حتّىٰ أخبرك أنا بخبره.

قال: نعم.

وفي تفسير العيّاشي (٣): عن زرارة وحمران ومحمّد بن مسلم، عن أبي جعفر وأبي عبدالله عليُّك قال: إنّه لمّاكان من أمر موسى عليَّل ماكان أعطى مكتل (٤) فيه حوت مملّح،

٢. من المصدر،

۱. من المصدر. ۳ من السير مروسو

٤. المكتل: الزنبيل.

٣. تفسير العياشي ٣٢٩/٢ ٢٣٠، ح ٤١.

قيل له: هذا يدلّك على صاحبك عند عين عند (١) مجمع البحرين، لا يصيب منها شيء ميّت إلّا حيي (٢) يقال له: الحياة. فانطلقا (٢) حتى بلغا الصخرة، فانطلق الفتى يغسل الحوت في العين فاضطرب في يده حتى خدشه وانفلت (٤) منه ونسيه الفتى. «فلما جاوزا» الوقت الذي وقّت فيه، أعني موسى «قال لفتاه آتنا غداءنا لقد لقينا من سفرنا هذا نصباً، قال أرأيت» إلى قوله «على آثارهما قصصاً» فلمّا أتياها وجدا (١٠) الحوت (١٠) قد خرّ في البحر، فاقتصا الأثر حتى أتيا صاحبهما في جزيرة من جزائر البحر، إمّا متكثاً وإمّا جالساً في كساء له، فسلم عليه موسى، فعجب من السلام وهو في أرض ليس فيها السلام.

فقال: من أنت؟

قال: أنا موسى بن عمران.

قال: أنت موسى بن عمران الّذي كلّمه الله تكليماً؟

قال: نعم.

قال: فما حاجتك؟

قال: «أَتّبعك على أن تعلّمني ممّا عُلّمت رشداً».

قال إنّي وُكُلتُ بأمر لا تطيقه، ووُكُلت بأمر لا أطيقه، وقد (٧) قال: «إنّك لن تستطيع معي صبراً، وكيف تصبر على ما لم تحط به خبراً» [قال ستجدني إن شاء الله صابراً ولا أعصي لك أمراً] (٨)». فحدّثه عن آل محمّد وعمّا يصيبهم حتّى اشتد بكاؤهما، ثمّ حدّثه عن رسول الله عَيْنِين وعن أميرالمؤمنين وعن ولد فاطمة، وذكر له من فضلهم وما أعطوا

أ. ليس في المصادر.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: فانظر إلى.

٥. المصدر: أتاها وجد.

٧. ليس في المصدر.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: حيّ.

٤ . كذا في المصدر. وفي النسخ: غفلت.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: البحر.

٨، من المصلار.

حتى جعل يقول: يا ليتني من آل محمد. وعن مبعث (١) رسول الله ﷺ إلى قومه (١) وما يلقى منهم (٣) وما يلقى منهم (٣) ومن تكذيبهم إيّاه، وتلا هذه الآية: «ونقلّب أفئدتهم وأبصارهم كما لم يؤمنوا به أوّل مرّة». فإنّه أخذ عليهم الميثاق.

عن أبي حمزة (٤)، عن أبي جعفر لله الله قال: كان وصيّ موسى بن عمران يوشع بـن نون، وهو فتاه الذي ذكر الله في كتابه.

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (٥)، مثل هذا الأخير سواء.

وفي عيون الأخبار (٢): عن الرضا للنظِيْ قال: قال عليّ للظِيْ وقد سأله بعض اليهود عن مسائل: وأنتم تقولون: إنّ أوّل عين نبعت على وجه الأرض العين التي ببيت المقدس. وكذبتم، هي عين الحيوان الّتي غسل فيها يوشع بن نون السمكة، وهي العين التي شرب منها الخضر صلوات الله عليه، وليس يشرب منها أحد إلّا حيى.

قال: صدقت، والله إنَّه لبخطِّ هارون وإملاء موسى للسُّلِّا.

وفي كمال الدين وتمام النعمة (٧)، بإسناده إلى أبي الطفيل عامر بن واثلة ، عن عليّ الله عن مسائل: وأمّا أوّل عين عليّ الله حديث طويل ، يقول فيه لبعض اليهود وقد سأله عن مسائل: وأمّا أوّل عين نبعت على وجه الأرض فإنّ اليهود يزعمون أنّها العين التي تحت صخرة بيت المقدس ، وكذبوا . ولكنّها عين الحيوان التي نسي عندها صاحب موسى السمكة المالحة ، فلمّا أصابها ماء العين عاشت وسربت (٨) ، فاتّبعها موسى الله وصاحبه [فلقيا] (١) الخضر .

قال اليهودي: أشهد بالله، لقد صدقت.

١. المصدر: رجوع.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: منها.

٥ . كمال الدين /٢١٧ ، ح ١ .

٧. كمال الدين /٢٩٦، ح ٣

٩. من المصدر.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: قوله.

٤. تفسير العيّاشي ٢/٣٣٠، ح ٤٢.

٦. العيون ٤٣/١، - ١٩.

٨. كذا في المصدر. وفي النسخ: شربت.

وبإسناده (١) إلى إبراهيم بن يحيى المدائني، عن أبي عبدالله للني حديث طويل، يقول فيه النيل إن علياً النيل قال لبعض اليهود وقد سأله عن مسائل وأمّا قولك : أوّل عين نبعت على وجه الأرض، فإنّ اليهود يزعمون أنّها العين التي ببيت المقدس تحت الحجر، وكذبوا. هي عين الحيوان التي انتهى موسى وفتاه إليها فغسل فيها السمكة المائحة فحييت، وليس من ميّت يصيبه ذلك الماء إلّا حيي، وكان الخضر على مقدمة ذي القرنين يطلب عين الحياة، فوجدها الخضر الخيل وشرب منها، ولم يجدها ذو القرنين.

وبإسناده (٢) إلى الحكم بن مسكين، عن صالح، عن جعفر بن محمّد عليه حديث طويل، يقول فيه: إنّ علياً عليه قال لبعض اليهود وقد سأله عن مسائل: وأنتم تقولون: إنّ أوّل عين نبعت على وجه الأرض العين التي ببيت المقدس، وكذبتم. هي عين الحياة التي غسل يوشع بن نون فيها السمكة، [وهمي الّتي] (٢) شسرب منها الخسضر، وليس يشرب منها أحد إلّا حيى.

قال: صدقت، والله إنَّه لبخطُّ هارون وإملاء موسى.

وفي تفسير العيّاشي (٤): عن هشام بن سالم، عن أبي عبدالله عليّالا قال: كان موسى أعلم من الخضر.

عن بريد (٥)، عن أحدهما قال: قلت له: ما منزلتكم في الماضين، أو بمن تُشبهون منهم؟ قال: الخضر وذوالقرنين، كانا عالمين ولم يكونا نبيّين.

عن إسحاق بن عمّار (٢)، عن أبي عبدالله الله الله قال: إنّما مثل عليّ ومثلنا من بعده من هذه الأمّة كمثل [موسى إلا) النبيّ والعالم حين لقيه واستنطقه وسأله الصحبة، فكان من

٢. نفس المصدر ٢٠١٧، ح ٨.

٤. تفسير العياشي ٣٣٠/٢، ح ٤٣. ر

٦. نفس المصدر ٣٣٢٠٢٢٠/٢ - ٤٦.

١. كمال الدين /٢٩٨، ح ٥.

٣. من المصدر.

٥. نفس المصدر والصفحة، ح ٤٥.

٧. من المصدر.

أمرهما ما اقتصّه الله لنبيّه في كتابه، وذلك أنّ الله قال لموسى: «إنّـي اصطفيتك عـلى الناس برسالاتي وبكلامي فخذ ما آتيتك وكن من الشاكرين». ثمّ قال: «وكتبنا له فـي الألواح من كلّ شيء موعظة وتفصيلاً لكلّ شيء».

وقد كان عند العالم علم لم يُكتب لموسى في الألواح، وكان موسى يظنّ أنّ جميع الأشياء التي يحتاج إليها في تابوته وجميع العلم [قد كتب له في الألواح، كما يظنّ هؤلاء الذين يدّعون أنّهم فقهاء وعلماء، وأنّهم قد أثبتوا جميع العلم] (١) والفقه في الدين ممّا تحتاج هذه الأمّة إليه وصح لهم عن رسول الله عَيْنَ [وعلموه ولفظوه، وليس كلّ علم رسول الله عَيْنَ علموه ولاصار إليهم عن رسول الله] (٢) ولا عرفوه، وذلك أنّ الشيء من الحلال والحرام والأحكام يرد عليهم فيسألون (٣) عنه، ولا يكون عندهم فيه أثر عن رسول الله، ويستحيون أن ينسبهم الناس إلى الجهل، ويكرهون أن يُسألوا فلا يجيبوا فيطلب الناس العلم من معدنه، فلذلك استعملوا الرأي والقياس في دين الله وتركوا الآثار ودانوا (١٤) الله بالبدع، وقد قال رسول الله عَلَيْهُ: كلّ بدعة ضلالة.

فلو أنّهم إذا شيلوا عن شيء من دين الله فلم يكن عندهم منه أثر عن رسول الله، ودّوه إلى الله وإلى الرسول وإلى أولي الأمر منهم، لعلمه الذين يستنبطونه منهم من آل محمد الله والذي منعهم من طلب العلم منا العداوة والحسد لنا، ولا والله ما حسد موسى العالم، وموسى نبيّ الله يوحى إليه حيث لقيه واستنطقه وعرفه بالعلم ولم يحسده كما حسدتنا هذه الأمّة بعد رسول الله على الله على الله على العالم وسأله وساله الله على الله على العالم وسأله الصحبة الله على العالم ويرشده.

٢. من المصدر.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: اتوا.

٦. من المصدر.

١. من المصدر.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: فيسألونه.

٥ ، من المصدر،

فلمًا أن سأل العالم ذلك، علم العالم أنّ موسى لا يستطيع صحبته ولا يحتمل (١) عليه ولا يصبر معه، فعند ذلك قال العالم: «وكيف تصبر على ما لم تحط به خبراً». فقال له موسى، وهو خاضع له يستنطقه (٢) على نفسه كي يقبله: «ستجدني إن شاء الله صابراً ولا أعصى لك أمراً».

وقد كان العالم يعلم أنّ موسى لا يصبر على علمه، فكذلك والله يما إسحاق بن عمّار، حال قضاة هؤلاء وفقهائهم وجماعتهم اليوم لا يحتملون (٣) والله علمنا ولا يقبلونه ولا يطيقونه ولا يأخذون به ولا يصبرون عليه كما لم يصبر موسى على علم العالم حين صحبه ورأى ما رأى من علمه، وكان ذلك عند موسى مكروها وكان عند الله رضاء، وهو الحق، وكذلك علمنا عند الجهلة مكروه لا يؤخذ، وهو عند الله الحق.

عن عبدالله بن ميمون القدّاح (٤)، عن أبي عبدالله، عن أبيه عِلْتَكِلّا قال: بـينما مـوسى قاعد في ملأ من بني إسرائيل إذ قال له رجل: ما أرئ أحداً أعلم بالله منك.

قال موسى: ما أرئ.

فأوحى الله إليه: بل عبدي الخفر. فسأل السبيل إليه، فكان له آية الحوت ان افتقده، وكان من شأنه ما قصّ الله.

عن هشام بن سالم (٥)، عن أبي عبدالله للسلام قال: كان سليمان أعلم من أصف، وكان موسى أعلم من الذي اتبعه.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: ليستنطقه.

٤. تفسير العياشي ٣٣٤/٣، ح ٤٨.

٦. الكافي ٢٦٠/١٢٦١م 1.

كذا في المصدر, وفي النسخ: لايتحمل.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: لا يتحمّلون.

٥ . نفس المصدر والموضع ، ح ٤٩.

فالتفتنا يمنة (١) ويسرة فلم نر أحداً، فقلنا: ليس علينا عين.

فقال: وربّ الكعبة وربّ البيت (٢) ـ ثلاث مرّات ـ لو كنت بين موسى والخفر لأخبر تهما (٣) أنّي أعلم منهما وأنبأتهما (٤) بما ليس في أيديهما، لأنّ موسى والخضر عليه أعطيا علم ماكان، ولم يُعطا علم ما يكون وما هو كائن حتى تقوم الساعة، وقد ورثناه من رسول الله عَيْنَ وراثة.

أبو عليّ الأشعري (٥)، عن [محمّد بن] (١) عبدالجبّار، عن صفوان بن يحيئ، عن حمران بن أعين قال: قلت لأبي جعفر الليّل ما موضع العلماء؟

قال: مثل ذي القرنين (٧) وصاحب موسى ﷺ.

فقلت: فتقول نبيّ ؟

قال: فحرّك بيده هكذا، ثمّ قال: أو كصاحب سليمان، أو كصاحب موسى، أو كذي القرنين، أوّ ما بلغكم أنّه قال: وفيكم مثله.

عليّ بن إبراهيم (٩)، عن أبيه (عن ابن أبي عمير](١٠) عن ابن أذيــنة، عــن بــريد بــن معاوية، عن أبي جعفر وأبي عبدالله اللّياليّل قال: قلت له: ما منزلتكم، ومن تشبهون ممّن مضـــ، ؟

قال: صاحب موسى وذوالقرنين، كانا عالمين، ولم يكونا نبيّين.

٢. المصدر: البنية.

٤. المصدر: لأنبأتهما.

٦. من المصدر.

نفس المصدر والمجلد /٢٦٩، ح ٤.

١٠. من المصدر.

١ . كذا في المصدر. وفي النسخ: يمينة.

٣. أ: لأخبرهما.

٥. نفس المصدر والمجلّد /٢٦٨، ح ١.

٧. في المصدر زيادة: «وصاحب سليمان».

بنفس المصدر والموضع، ح ٥.

محمّد بن يحيئ (١)، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن حمّاد بن عيسى، عن الحسين بن المختار، عن الحارث بن المغيرة، عن حمران بن أعين قال: قال أبو جعفر طلع : إنّ عليّاً عليّاً عليّاً عليّاً كان مُحدّثاً.

فخرجت إلئ أصحابي فقلت: جئتكم بعجيبة.

فقالوا: وما هي؟

قلت: سمعت أبا جعفر لله يقول: كان على (١) محدُّثاً.

فقالوا: ما صنعت شيئاً ، ألا سألته من كان يحدّثه ؟

فرحت (٣) إليه فقلت: إنّي حدّثت أصحابي بما حدّثتني، فقالوا: ما صنعت شيئاً، ألا سألته من كان يحدّثه ؟

فقال لي: يحدّثه ملك.

قلت: تقول: إنّه نبيّ ؟

[قال](٤) فحرّك يده هكذا: أو كمصاحب سمليمان، أو كمصاحب موسى، أو كـذي القرنين، أوَ ما بلغكم أنّه قال: وفيكم مثله.

وفي كتاب علل الشرائع (٥)، بإسناده إلى جعفر بن محمّد بن عمّار، عن أبيه، عن جعفر بن محمّد عليه أنّه قال: إنّ الخضركان نبيّاً مرسلاً بعثه الله تبارك وتعالى إلى قومه، فدعاهم إلى توحيده والإقرار بأنبيائه ورسله وكتبه، وكانت آيته أنّه كان لايجلس على خشبة يابسة ولا أرض بيضاء إلّا أزهرت خضراء (١)، وإنّما سُمّي خضراً لذلك، وكان السمه] (١) باليا بن ملكان بن عامر بن أرفخشيد (١) بن سام بن نوح عليه .

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: عليّاً.

٠٠. عند في المصادر. ٤. من المصادر.

٦. المصدر: خضراً.

٨. أ، المصدر: أفخشد.

۱. الكافي ۲۷۱/۱، ح ٥.

٣. المصدر: فرجعت.

٥ . العلل /٥٩ ـ ٦٠ ، ح ١.

٧. من المصدر،

وفي تفسير العيّاشي (١): عن حفص بن البختريّ، عن أبـي عـبدالله عليّا في قـول موسى لفتاه: «آتنا غداءنا». وقوله: «ربّ إنّي لما أنزلت إليّ من خير فقير». فقال: إنّـما عنى الطعام.

فقال أبوعبدالله للطُّلِّهِ: إنَّ موسى لذو جوعات.

عن ليث بن سليم (٢)، عن أبي جعفر الله : شكا موسئ إلى ربّه الجوع في شلاثة مواضع : «آتنا غداءنا لقد لقينا من سفرنا هذا نصباً». «لاتخذت عليه أجراً» «ربّ إنّي لما أنزلت إلى من خير فقير». [فقال: إنّما عنى الطعام] (٢).

وفي عيون الأخبار (1)، بإسناده إلى محمّد بن أبي عبّاد قال: سمعت الرضا عليِّ يقول يوماً (٥): يا غلام، آتنا (٦) الغداء. فكأنّي أنكرت ذلك فتبيّن (١) الإنكار فيّ، فقرأ (١٠): «قال لفتاه آتنا غداءنا».

فقلت: الأمير أعلم الناس وأفضلهم.

﴿ فَانْطَلَقًا ﴾: على الساحل يطلبان السفينة.

﴿ حَتَّىٰ إِذَا رَكِبَا فِي السَّفِينَةِ خَرَقَهَا ﴾: أخذ الخفر فأساً فخرق السفينة، بأن قبلع لوحين من ألواحها.

﴿ قَالَ اَخَرَقْتَهَا لِتُغْرِقَ اَهْلَهَا ﴾ : فإنّ خرقها سبب لدخول الماء فيها ، المفضي إلىٰ غرق أهلها .

وقرئ (٩): «لتغرق» بالتشديد للتكثير.

وقرأ (١٠) حمزة والكسائي: «ليغرق أهلها» على إسناده إلى الأهل.

ا تفسير العياشي ٢/٣٣٠، ح ٤٤.

٣. ليس في المصدر.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: يوم.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: فبيّن.

٩. أنوار التنزيل ٢٠/٢.

٢. نفس المصدر والمجلّد /٣٣٥، ح ٥٠.

٤. العيون ١٢٧/٢، ح ٧.

٦. المصدر: أتني.

٨. كذا في المصدر. وفي النسخ: فقر.

١٠. أنوار التنزيل ٢٠/٢.

﴿لَقَدْ جِئْتَ شَيْئاً إِمْراً ﴾ أن أنيت أمراً عظيماً. من أمر الأمر: إذا عظم.

﴿ قَالَ أَلَمْ أَقُلُ إِنَّكَ لَنْ تَسْتَطِيعَ مَعِيَ صَبْراً ﴾ ٢ : تذكير لما ذكره قبل.

﴿ قَالَ لاَ تُؤاخِذُنِي بِمَا نَسِيتُ ﴾ : بالذي نسيته. أو بشيء نسيته (١). يعني وصيّته بأن لا يعترض عليه. أو نسياني إيّاها، وهو اعتذار بالنسيان، أخرجه في معرض النهي عن المؤاخذة مع قيام المانع لها.

وقيل: أراد بالنسيان الترك، أي لا تؤاخذني بما تركت من وصيّتك أوّل مرّة.

وقيل (٢): إنّه من معاريض الكلام، والمراد: شيء آخر نسيه (٣).

﴿ وَلاَ تُرْهِفِنِي مِنْ آمْرِي عُسْراً ﴾ (3): ولا تغشني عسراً من أصري بالمضايقة والمؤاخذة على المنسي، فإن ذلك يعسر عليّ متابعتك. و«عسراً» مفعول ثان «لترهق»، فإنّه يقال: رهقه: إذا غشيه، وأرهقه إيّاه.

وقري (٤): «عُسُراً» بضمّتين.

﴿ فَانْطَلَقًا ﴾ : أي بعد ما خرجا من السفينة.

﴿ حَتَّىٰ إِذَا لَقِيَا غُلاَماً فَقَتَلهُ ﴾: قيل (٥): ضرب (٦) عنقه.

وقيل (٧): ضرب برأسه الحائط.

وقيل (^): أضجعه فذبحه.

و «الفاء» (٩) للدلالة على أنّه كما لقيه، قتله من غير تروّ واستكشاف حال، ولذلك ﴿ قَالَ اَقَتَلْتَ نَفْساً زَكِيَّةً بِغَيْرِ نَفْسٍ ﴾ : أي طاهرة من الذنوب.

يعنى يجوز أن تكون «ما» موصولة وأن تكون موصوفة.

٢. نفس المصدر والموضع.

٣. أي موسى النه ينس الوصية المذكورة، لكن أورد الكلام في صورة دلت على النسيان، ولم يقصد نسيان الوصية بل نسيان شيء آخر حتى لايلزم الكذب.

٥ . نفس المصدر والموضع.

٤. نفس المصدر والموضع.

٧. تفس المصدر والموضع.

٦. المصدر: فتل.

٩ . يعني الفاء في «فقتله».

٨. تفس المصدر والموضع.

وقرأ (١) ابن كثير ونافع وأبو عمرو ورويس، عن يعقوب: «زاكية» والأوّل أبلغ. وقال (٢) أبو عمرو: الزاكية (٣) التي لم تذنب قطّ، والزكيّة (٤) التي أذنبت ثمّ غُفِرت. ولعلّه اختار الأوّل لذلك، فإنّها كانت صغيرة لم تبلغ الحلم، أو أنّه لم يرها قد أذنبت ذنباً يقتضي قتلها، أو قتلت نفساً فتقاد بها، نبّه به على أنّ القتل (٥) إنّها يباح حداً أو قصاصاً وكلا الأمرين منتف (١).

قيل (٧): لعلّ تغيير النظم بأن جعل خرقها جزاء واعتراض موسى النظير مستأنفاً [في الأولى](٨) وفي الثانية قتله من جملة الشرط واعتراضه جزاء، لأن القتل أقبح والاعتراض عليه أدخل فكان جديراً بأن يُجعَل عمدة الكلام (١)، ولذلك فصّله بقوله: ﴿ لَقَدْ جَنْتَ شَيْئاً نُكُولًا ﴾ (١) أي منكراً (١٠).

وقرأ (١١) نافع في رواية قالون وورش وابن عامر ويعقوب وأبـوبكر: «نكـراً» (١٢) بضمّتين.

﴿ قَالَ آلَم آقُلُ لَكَ إِنَّكَ لَنْ تَسْتَطِيعَ مَعِيَ صَبْراً ﴾ ﴿ وَال فيه «لك مكافحة بالعتاب على رفض الوصية ، ووسما بقلة الثبات والصبر لمّا تكرّر منه الاشمئزاز (١٣)

٢. نقس المصدر والموضع.

نفس المصدر والموضع.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: الزكية.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: الزاكيّة.

٥ . كذا في المصدر. وفي النسخ: العقل .
 ٣ . أبدين " . بائز إلى النسخ العقل .

٦. أمَّا الحدِّ فلأنَّه لم يذنب ذنباً يستحقُّ الحدِّ، وأمَّا القصاص فلأنَّه لم يقتل نفساً.

٨. من المصدر،

٧. أنوار التنزيل ٢١/٢.

٩. أي جعل اعتراض موسى الثيلة في المرّة الثانية نفس الجزاء وعمدة الكلام لأنّ الجنزء الشاني من الكلام
لمزيد الاهتمام به وقوّته في الاعتراض بخلاف المئرة الأولى والمراد بجعله عمدة الكلام: أن يكون
الاعتراض من جملة الكلام الأوّل الذي ألقي إلى المخاطب لمزيد الاهتمام.

١٠ لأجل أن الاعتراض بالقتل أقبح جعل آخر هذه الآية «نكراً» وجعل فاصلة الآية السابقة «إمراً» لأن كسون
 الشيء نكراً أبلغ من كونه إمراً.

١٢ . كذا في المصدر. وفي النسخ: الاستهزاء.

١٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: نكرة.

والاستنكار، ولم يرعو (١) بالتذكير أوّل مرّة حتّىٰ زاد في الاستنكار ثاني مرّة.

﴿ قَالَ إِنْ سَأَلْتُكَ عَنْ شَيْءٍ بَعْدَهَا فَلاَ تُصَاحِبْنِي ﴾ : وإن سألت صحبتك.

عن يعقوب (٢): «فلا تصحبني» أي فلا تجعلني صاحبك.

﴿ قَدْ بَلَغْتَ مِنْ لَدُنِّي عُذْراً ﴾ ﴿ قد وجدت عذراً من قبلي لما خالفتك ثـلاث مرات.

وعن رسول الله ﷺ (٣): رحم الله أخي موسى، استحيا<sup>(١)</sup> فقال ذلك، لو لبث مع صاحبه لأبصر أعجب الأعاجيب (٥).

وقرأ (٦) نافع : «لدني» بتحريك النون [والاكتفاء بها عن نون الدعامة (٧)كقوله :

قدني (٨) من نصر الخبيبين قدي

وأبوبكر «لدني» بتحريك النون](٩) وإسكان الضاد من «عضد».

﴿ فَانْطَلَقَا حَنَّىٰ إِذَا آتَهَا أَهْلَ قَرْيَةٍ ﴾: قيل (١١٠): قرية أنطاكية.

وقيل (١١): أبلة البصرة.

وقيل (١٣): باجروان أرمينية.

﴿ اسْتَطْعَمَا اَهْلَهَا فَاَبَوْا اَنْ يُضَيِّفُوهُمَا ﴾: وقرئ (١٣): «يضيفوهما» من أضافه، يقال: ضافه: إذا نزل به ضيفاً. وأضافه وضيفه: أنزله. وأصل التركيب للميل، يقال: ضاف السهم عن الغرض: إذا مال.

﴿ فَوَجَدَا فِيهَا جِدَاراً يُرِيدُ أَنْ يَنْقَضُ ﴾: تدانئ (١٤) أن يسقط. فاستعيرت الإرادة للمشارفة كما استعير لهما الهم والعزم (١٥).

٠, د

٢ و٣. نفس المصدر والموضع.
 ٥. كذا في المصدر، وفي النسخ: الأعاجب.

٧. أي الوقاية.

٩. ليس في أ، ب، ر.

۱٤. أ، ب، ر: تدالئ.

١. لم يرعو: لم ينزجر، أو لم ينصرف.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: استحيئ.

٦. أنوار الثنزيل ٢١/٢.

٨. قدني، أي حسبي.

١٠ ـ ١٣. نغس المصدر والموضع.

١٥. ليس في أ، ب، ر.

و «انقضٌ» انفعل، من قضضته: إذا كسرته. ومنه انقضاض الطير والكوكب، لهوّته. أو افعل، من النقض.

وقرئ (١): «أن ينقضي». و «أن ينقاص» بالصاد المهملة، من انقاصت السنّ: إذا انشقّت طولاً.

﴿ فَاَقَامَهُ ﴾ : قيل : بعمارته ، أو بعمود عمده به .

وقيل (٢): مسحه بيده فقام.

وقيل (٣): نقضه وبناه.

﴿ قَالَ لَوْ شِئْتَ لَاتَّخَذْتَ عَلَيْهِ آجُراً ﴾ (3): تحريضاً على أخذ الجعل لينتعشا (1) به. أو تعريضاً (6) بأنّه فضول لما في «لو» من معنى النفي، كأنّه لمّا رأى الحرمان ومساس الحاجة واشتغاله بما لا يعنيه لم يتمالك نفسه.

و «اتّخذ» افتعل، من تخذ، كاتّبع من تبع، وليس من الأخذ عند البصريّين.

و قرأ (٦) ابن كثير والبصريّان: «لتخذت» أي لأخذت.

وأظهر ابن كئير ويعقوب وحفص الذال، وأدغمه الباقون.

وفي تفسير العيّاشي (٧): عن عبدالرحمان بن سيّابة ، عن أبي عبدالله عليّالا قال: إنّ موسى صعد المنبر ، وكان منبره ثلاث مراق (٨) ، فحدّث نفسه أنّ الله لم يخلق خلقاً أعلم منه . فأتاه جبر ثيل فقال له : إنّك قد ابتُليت فأنزل (١) ، فإنّ في الأرض من هو أعلم منك فاطلبه . فأرسل إلى يوشع : إنّي قد ابتُليت فاصنع لنا زاداً وانطلق بنا . واشترى حوتاً [من

١ - ٣. نفس المصدر والموضع.
 ١ - ٣. كذا في المصدر، وفي النسخ: ليتعشّان.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: معرّضاً.
 ٦. أنوار التنزيل ٢٢/٢.

٧. تفسير العيّاشي ٢٣٢٢/٢ ٢٣٣، ح ٤٧.

٨. كذا في المصدر. وفي النسخ: مرّات. مراقٍ ـ جمع مرقاقه: الدرجة.

٩. كذا في المصدر. وفي النسخ: وأنزله.

حيتان الحية إ(١) فخرج بآذربيجان (٢) ثمّ شواه ثمّ حمله في مكتل، ثمّ انطلقا يمشيان إفي ساحل البحر، والنبيّ إذا أمر أن يذهب إلى مكان لم يعي أبداً حتّى يجوز ذلك الوقت.

قال: فبينما هما يمشيان] (٣) فانتهيا إلى شيخ مستلق معه عصاه موضوعة إلى جانبه وعليه كساء، إذا قنّع رأسه خرجت رجلاه، وإذا غطّي رجليه خرج رأسه.

قال: فقام موسى يصلّي، وقال ليوشع: احفظ عليٌّ.

قال: فقطرت قطرة من الماء (٤) في المكتل فاضطرب الحوت، ثمّ جعل يثب من المكتل إلى البحر](٥) قال: وهو قوله: «واتّخذ سبيله في البحر سرباً».

قال: ثمّ إنّه جاء طير فوقع على ساحل البحر، ثمّ أدخل منقاره فقال: يا موسى، ما أخذت (٢) من علم ربّك ما حمل ظهر منقاري من جميع البحر.

قال: ثمّ قام يمشى فتبعه (٧) يوشع.

قال موسى وقد نسي [الزبيل] (١) يوشع ، وإنّما أعيى (١) حيث جاز الوقت فيه ، فقال : «أتنا غداءنا لقد لقينا من سفرنا هذا نصباً » إلى قوله «في البحر عجباً » . فرجع موسى يقص (١٠) أثره حتّى انتهى إليه ، وهو على حاله مستلق . فقال له موسى : السلام عليك .

[فقال: وعليك السلام](١١١) يا عالم بني إسرائيل.

قال: ثمّ وثب فأخذ عصاه بيده، قال: فقال له موسى: إنّي قد أمرت «أن أتّبعك على أنّ تعلّمني ممّا علّمت رشداً» فقال كما قصّ عليكم: «إنّك لن تستطيع معي صبراً».

١. المعقوفتان من المصدر. والأظهر: من الحيتان الحيّة.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: «اسرى وحويان بن حسان تحته فاخرج بـادرباديجان» بـدل «اشـترى...
 بآذربيجان».

٤. المصدر: السماء. ٥ من المصدر.

المصدر: أتّخذت.
 المصدر: أتّخذت.

٨. من المصدر وهو الزنبيل .
 ٩. كذا في المصدر . وفي النسخ: عني .

١٠ . المصدر: يقفى . ١٠

قال: فانطلقا حتى انتهيا إلى معبر (١)، فلمّا نظر (٢) إليهم أهل المعبر (٣) قالوا: والله، لا نأخذ من هؤلاء أجراً اليوم [نحملهم] (٤) فحمل عليهم، فلمّا ذهب السفينة كثرة (٥) الماء خرقها، قال له موسى كما أخبرتم، ثمّ قال له: «ألم أقل إنّك لن تستطيع معي صبراً، قال لاتؤاخذني بما نسيت ولاترهقني من أمري عسراً».

قال: وخرجا على ساحل البحر فإذا غلام يلعب مع غلمان (٦) عليه قميص حرير أخضر، في أذنيه درّتان (٧)، فتورّكه (٨) العالم فذبحه، قال له موسى: «أقتلت نفساً زكيّة بغير نفس لقد جئت شيئاً نكراً، قال فانطلقا حتّى إذا أتيا أهل قرية استطعما أهلها فأبوا أن يضيّفون فوجدا فيها جداراً يريد أن ينقض فأقامه قال لو شئت لاتّخذت عليه أجراً» خبراً نأكله فقد جعنا.

قال: وهي قرية على ساحل يقال لها: ناصرة، وبها سُمّي (٩) النصارئ: نصارئ، فلم يضيّفوهما ولا يضيّفون بعدهما (١٠) أحداً حتّى تقوم الساعة، وكان مثل السفينة فيكم وفينا ترك الحسين البيعة لمعاوية، وكان مثل الغلام فيكم قول الحسن بن عليّ لعبدالله بن عليّ: لعنك (١١) الله من كافر. فقال له (١٢): قد قتلته (١٣)، يا أبا محمّد. وكان مثل الجدار فيكم علىّ والحسن والحسين.

وفي مجمع البيان (١٤): سعيد بن جبير ، عن ابن عبّاس قال : أخبرني أبيّ بن كعب قال :

١. كذا في المصدر، وفي النسخ؛ مصر، والمعبر، ما عبر به النهر، والمراد هنا: السفينة.

٢. كذا في المصدر وفي النسخ: نزل. ٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: المصر.

٤. من المصدر. في النسخ: كسرت.

ب: الصبيان.
 ٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: ورثان.

٨. أي جعله على وركه معتمداً عليها.
 ٩. المصدر: تسمّى.

١٠ . كذا في المصدر. وفي النسخ: لم يضيفوا بعدها.

١١. كذا في المصدر. وفي النسخ: لفّك. الله عنه أميرالمؤمنين للهُلِّا.

١٣ . كذا في المصدر. وفي النسخ: قتلت. أي سيقتل بسبب لعنك، أو هذا إخبار بأنّه سيقتل، كما قتل الخضر الغلام لكفره.
 ١٤ . المجمع ١٨١/٣.

خطبنا رسول الله ﷺ فقال: إنّ موسى قام خطيباً في بني إسرائيل، فسُــئل: أيّ النـاس أعلم؟

قال: أنا.

فعتب الله عليه إذ لم يردّ العلم إليه (١)، فأوحى الله إليه : إنّ لي عبداً بمجمع البحرين هو أعلم منك.

قال موسى: يا رب، فكيف لى به؟

قال: تأخذ معك حوتاً فتجعله في مكتل.

ثمّ انطلق وانطلق معه فتاه يوشع بن نون، حتى إذا أتيا الصخرة وضعا رؤوسهما (") فناما، واضطرب الحوت في المكتل فخرج منه فسقط في البحر فاتّخذ سبيله في البحر سرباً، وأمسك الله عن الحوت جرية الماء فصار عليه مثل الطاق ("). فلمّا استيقظ نسي صاحبه أن يخبره بالحوت، فانطلقا بقيّة يومهما وليلتهما حتّى إذا كان من الغد «قال» موسى «لفتاه آتنا غداءنا لقد لقينا من سفرنا هذا نصباً».

قال: ولم يجد موسى النصب حتّى جاوز المكان الذي أمر الله تعالى به.

فقال فتاه: «أرأيت إذ أوينا إلى الصخرة» الآية. قال: وكان للحوت سرباً ولموسى وفتاه عجباً، فقال موسى: «ذلك ماكنًا نبغي» الآية. قال: رجعا ينقصان الأثر (٤) حتى انتهيا إلى الصخرة، فوجدا رجلاً مشجّي (٥) بثوب فسلّم عليه موسى.

قال الخضر: وأنَّى بأرضك السلام.

قال: أنا موسى.

قال: موسى نبيّ بني إسرائيل؟

قال: نعم، أتيتك «لتعلّمني ممّا عُلَمت رشداً، قال إنّك لن تستطيع معي صبراً». يا

٢. الأصحّ : رأسيهما.

٤. المصدر: آثارهما.

١. يعني إلى الله، فيقول: الله أعلم.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: الطافي.

٥ . كذا في المصدر. وفي النسخ: سجّي.

موسى، إنّي علىٰ علم من [علم](١)الله لا تعلمه علّمنيه، وأنت علىٰ علم من [علم](٢)الله علّمك لا أعلمه أنا.

فقال له موسى للسلط : «ستجدني إن شاء الله صابراً ولا أعصي لك أمراً».

فقال له الخضر: «فإن اتبعتني فلا تسألني عن شيء حتّى أحدث لك منه ذكراً».

فانطلقا يمشيان على ساحل البحر، فمرّت سفينة وكلّموهم أن يحملوهم فعرفوا الخضر فحملوه فعرفوا الخضر فحملوه بغير نول (٣)، فلمّا ركبا في السفينة لم يفجأ إلّا والخضر [قد قلع لوحاً من ألواح السفينة بالقدّوم (٤).

فقال له موسى: قوم حملونا بغير نول](ه) عمدت إلى سفينتهم «فخرقتها لتغرق أهلها لقد جئت شيئاً إمراً، قال ألم أقل إنّك لن تستطيع معي صبراً، قال لا تؤاخذني بما نسيت ولاترهقني من أمري عسراً».

قال: وقال رسول الله ﷺ: كانت الأولئ من موسى نسياناً.

قال: وجاء عصفور فوقع على حرف (٦) السفينة، فنقر في البحر نقرة.

فقال له الخضر: ما علمي وعلمك من علم الله إلا مثل ما نقص هذا العصفور من هذا البحر.

ثمّ خرجا من السفينة، فبيناهما يمشيان على الساحل إذ أبصر الخضر غلاماً يلعب بين (٧) الغلمان، فأخذ الخضر رأسه فأقطعه (٨) فقتله، فقال له موسى: «أقتلت نفساً زكيّة بغير نفس لقد جئت شيئاً نكراً، قال ألم أقل لك إنّك لن تستطيع معي صبراً». قال: وهذه أشد من الأولى «قال إن سألتك عن شيء بعدها فلا تصاحبني قد بلغت من لدنّي

١. من المصدر. ٢. المصدر.

٣. المصدر: قول. والنول: جعل السفينة وأجرها.

القدّوم: آلة النجر والنحت.
 القدّوم: آلة النجر والنحت.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: جرف. والحرف من كلُّ شيء: طرف وجالبه.

٧. المصدر: مع. ٨. المصدر: فأقلعه, الأظهر: فاقتطعه.

عذراً» إلى قوله: «يريد أن ينقض فأقامه» قال: كان ماثلاً، فقال الخضر بيده (١) فأقامه.

فقال موسى: قوم قد أتيناهم لم يطعمونا ولم يضيّفونا «فلو شئت لاتّخذت عليه أجراً، قال هذا فراق بيني وبينك»

فقال رسول الله ﷺ: وددنا أنّ موسى كان صبر حتّىٰ يقصّ علينا من خبرهما.

وفي مصباح الشريعة (٢): قال الصادق لله : والصبر أوّله مرّ وآخره حلو فمن دخله من أواخره فقد دخل، ومن عرف قدر الصبر (٤) لا من أواخره فقد دخل، ومن دخله (٣) من أوائله فقد خرج ، ومن عرف قدر الصبر (٤) لا يصبر عمّا منه الصبر، قال الله تعالى في قصّة موسى والخضر عليه العربي العرب تصبر على ما لم تحط به خبراً».

وفي كتاب علل الشرائع (٥)، بإسناده إلى جعفر بن محمّد بن عمارة، عن أبيه، عن جعفر بن محمّد بالله أنّه قال: إنّ موسى بن عمران الله لله لله لله تكليماً، وأنزل عليه التوراة، وكتب له في الألواح من كلّ شيء موعظة وتفصيلاً لكلّ شيء، وجعل آيته في يده وعصاه وفي الطوفان والجراد والقمّل والضفادع والدم وفلق البحر، وغرق الله على فرعون وجنوده، وعلمت البشريّة فيه حتّى قال في نفسه: ما أرى أنّ الله على خلقاً أعلم منّى.

فأوحىٰ الله ﷺ إلى جبرئيل: يا جبرئيل، أدرك عبدي موسى، قبل أن يهلك وقل له: إنّ عند ملتقى البحرين رجلاً عابداً، فاتّبعه وتعلّم منه.

١. فقال الخضر بيده، أي أشار.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: دخل.

٥. العلل/٦٠ ٦١، ح ١.

٧. كذا في المصدر, وفي النسخ: يتعبّد.

٢. مصباح الشريعة ١٨٦٠.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: البصر.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: نفسك.

رحمة من عندنا وعلّمناه من لدنّا علماً ، قال له موسى هل اتّبعك على أن تعلّمن ممّا عُلّمت رشداً».

قال له الخضر للنِّلا : «إنَّك لن تستطيع معي صبراً» [لأنّي وكّلت بعلم لا تطيقه ووكّلت بعلم لا أطيقه .

قال موسى له: بل أستطيع معك صبراً](١).

فقال له الخضر: إنَّ القياس لا مجال (٢) له في علم الله وأمره «وكيف تصبر على ما لم تحط به خبراً».

قال موسى: «ستجدني إن شاء الله صابراً ولا أعصى لك أمراً».

فلمّا استثنى المشيئة قَبِله «قال فإن اتبعتني فلا تسألني عن شيء حتّى أحدث لك منه ذكراً».

فقال موسى الله الله على «فانطلقا حتى إذا ركبا في السفينة خرقها» الخضر الله فقال له موسى الله الله واخرقتها لتغرق أهلها لقد جئت شيئاً إمراً ، قال ألم أقل لك إنك لن تستطيع معي صبراً » قال موسى : «لا تؤاخذني بما نسيت» [أي بما تركت من أمرك] (٣) «ولا ترهقني من أمري عسراً ، فانطلقا حتى إذا لقيا غلاماً فقتله » الخضر الله فغضب موسى وأخذ بتلابيبه (٤) وقال له : «أقتلت نفساً زكية بغير نفس لقد جئت شيئاً نكراً».

قال له الخضر: إنّ العقول لا تحكم علىٰ أمر الله تعالى ذكره، بل أمر الله تعالى ذكره يحكم عليها، فسلّم لما ترىٰ منّي واصبر عليه، فقد كنت علمت أنّك لن تستطيع معي صبراً.

قال موسى: «إن سألتك عن شيء بعدها فلا تصاحبني قد بلغت من لدنّي عذراً، فانطلقا حتّى إذا أتيا أهل قرية» هي الناصرة، وإليها ينسب النصاري «استطعما أهلها

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: محالة.

١. من المصدر.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: بتلبيبه.

٣. من المصدر.

فأبوا أن يضيّفوهما فوجدا فيها جداراً يريد أن ينقضٌ» فوضع الخضر لليَّلا يده فأقامه، فقال له موسى: «لو شئت لاتّخذت عليه أجراً».

وفي مجمع البيان (١٠): «فأبوا أن يضيّفوهما» روى أبيّ بن كعب، عن النبيّ ﷺ: قال كانوا أهل قرية لئام.

وفي الشواذ (٢) قراءة النبيّ ﷺ: «جداراً يريد أن ينقضٌ» بضمّ الياء. وقراءة عليّ بن أبي طالب للتِّلِا: «ينقاص» بالصّاد غير معجمة وبالألف.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١)، متصلاً بما نقلنا عنه سابقاً من قصة الخضر وموسى ويوشع الله في فمرّوا ثلاثتهم حتى انتهوا إلى ساحل البحر، وقد شحنت سفينة وهي تريد أن تعبر، فقال أرباب (٤) السفينة: نحمل (٥) هؤلاء الثلاثة نفر فإنهم قوم صالحون. فحملوهم، فلمّا جنحت السفينة في البحر قام الخضر الله إلى جوانب السفينة فكسرها وحشّاها (١) بالخرق والطين، فغضب موسى الله غضباً شديداً وقال للخضر الله في أخرقتها لتغرق أهلها لقد جئت شيئاً إمراً».

فقال له الخضر عليه : «ألم أقل لك إنّك لن تستطيع معى صبراً».

قال موسى: «لا تؤاخذني بما نسيت ولا ترهقني من أمري عسراً».

فخرجوا من السفينة [فمرّوا] (٧)، فنظر الخضر الثير الن غلام يلعب بين الصبيان حسن الوجه كأنّه قطعة قمر، وفي أذنيه درّتان (٨)، فتأمّله الخضر ثمّ أخذه فقتله، فوثب موسى على الخضر وجلد به الأرض، فقال: «أقتلت نفساً زكيّة بغير نفس لقد جئت شيئاً نكراً».

فقال الخضر: «ألم أقل لك إنّك لن تستطيع معى صبراً».

٢. المجمع ٤٨٥/٣.

١. المجمع ٤٨٦/٣.

٤. المصدر: لأرباب.

٣. تفسير القمّي ٣٩/٢.

المصدر: أحشاها.

٥. المصدر: تحملوا.

٨. كذا في المصدر. وفي النسخ: ورتان.

٧. من المصدر.

قال موسى: «إن سألتك عن شيء بعدها فلا تصاحبني قد بلغت من لدني عذراً، فانطلقا حتى إذا أتيا أهل قرية [استطعما أهلها» وكان وقت العشاء، والقرية](١) تسمّى الناصرة، وإليها ينسب النصارئ، ولم يضيّفوا أحداً قط ولم يطعموا غريباً، فاستطعموهم فلم يطعموهم ولم يضيّفوهم.

فنظر الخضر لما إلى حائط قد زال لينهدم، فوضع الخضر لما يله يده عليه وقال: قم بإذن الله. فقام، فقال موسى للرا الله الله الله الله المعمونا ويأوونا. وهو قوله الله الله شئت لاتخذت عليه أجراً».

﴿ قَالَ هٰذَا فِرَاقُ بَيْنِي وَبَيْنِكَ ﴾: الإشارة إلى الفراق الموعود بقوله: «فلا تصاحبني». أو إلى الاعتراض الثالث، أو الوقت، أي هذا الاعتراض، أو هذا الوقت وقته.

وإضافة الفراق إلى «البين» إضافة المصدر إلى الظرف على الاتساع، وقد قرئ على الأصل. الأصل.

﴿ سَأَنَيْنُكَ بِتَأْوِيلِ مَا لَمْ تَسْتَطِعْ عَلَيْهِ صَبْراً ﴾ ٢ : بالخبر الباطن ممّا لم تستطع الصبر عليه، لكونه منكراً من حيث الظاهر.

﴿ أَمَّا السَّفِينَةُ فَكَانَتْ لِمَساكِينَ يَعْمَلُونَ فِي الْبَحْرِ ﴾ : لمحاويج.

قيل (٤): وهو دليل على أنّ المسكين يُطلَق على من ملك شيئاً إذا لم يكفه.

وقيل (٥): سُمّوا مساكين لعجزهم عن دفع الملك. أو لزمانتهم، فإنّها كانت لعشرة إخوة ؛ خمسة زمني (٦)، وخمسة يعملون في البحر.

﴿ فَأَرَدْتُ أَنْ أَعِيبَهَا ﴾: أجعلها ذات عيب.

﴿ وَكَانَ وَرَاءَهُمْ مَلِكُ ﴾: قدّامهم. أو خلفهم وكان رجوعهم عليه، واسمه: جلندي بن كركر.

<sup>1.</sup> ليس في المصدر. وفيه زيادة: «بالعشي». ٢. ليس في أ، ب، ر.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: يقيم. ٤. أنوار التنزيل ٢٢/٢.

٥. نفس المصدر والموضع.

٦. الزمني ـ جمع الزمين ـ: الذي ضعف بكبر سنّ أو مطاولة علّة.

وقيل (١): هولة بن جليد الأزديّ.

﴿ يَأْخُذُ كُلُّ سَفِينَةٍ غَصْباً ﴾ ٢ : من أصحابها.

وكان حقّ النظم أن يتأخّر قوله: «فأردت أن أعيبها» عن قوله: «وكان وراءهم ملك» لأنّ إرادة التعيّب مسبّبة عن خوف الغصب وإنّما قُدّم للعناية، أو لأنّ السبب لمّاكان مجمع الأمرين خوف الغصب ومسكنة الملّاك ربّبه على أقوى الجزأين وأدعاهما، وعقّبه بالآخر على سبيل التقييد والتعميم (٢).

وقرئ (٣): «كل سفينة صالحة» والمعنى عليها (٤).

وفي تفسير العيّاشي (٥٠): عن حريز، عن أبي عبدالله للسلا أنّه كان يقرأ: «كان وراءهم ملك» يعنى أمامهم «يأخذ كلّ سفينة صالحة غصباً».

وروي (٦) ذلك أيضاً عن أبي جعفر للنِّلاِ قال: وهي قراءة أميرالمؤمنين للنِّلاِ.

وفي كتاب تلخيص الأقوال في تحقيق أحوال الرجال (٧)، في تسرجمة زرارة بن أعين: روي في الصحيح، أنّ أباعبدالله الله الله الله الله : إنّما أعيبك دفاعاً منّي عنك، فإنّ الناس والعدق يسارعون إلى كلّ من قرّبناه وحمدنا مكانه لإدخال الأذى فيمن نحبّه ونقرّبه، ويذمّونه لمحبّتنا له وقربه (٨) ودنوّه منّا، ويسرون إدخال الأذى عليه وقتله، ويحمدون كلّ من عيّبناه، فأعيبك لأنّك رجل اشتهرت بنا وبميلك إلينا وأنت في ذلك

نفس المصدر والموضع.وفيه: «منولة بن جلندار» بدل «هولة».

٢. أمّا التقييد فالمراد به أنّ مسكنة الملّاك مع قيد كون الملك المذكور وراءهم سبب لما ذكر ، وأمّا التعميم فلدلالته على أنّ الأصل رعاية حال المساكين وخوف الغضب منهم لما ذكر .

٣. أنوار التنزيل ٢٢/٢.

أي معنى الكلام على مقتضى هذه القراءة، فإن الصالحة وإن لم تذكر في القراءة المشهورة اعتبر معناها،
 إذ يعلم من الآية أنه غصب كل سفينة صالحة، لا أنه غصب كل سفينة صالحة وغيرها، إذ لو كان كذلك لما
 كان لتعييبها فائدة.
 عند تفسير العياشي ٣٣٥/٢، ح ٥٤.

٦. نور الثقلين ٢٨٥/٣، ح ١٦٦٤ تفسير العيّاشي ٢٣٦٦٦، ح٥٥.

٧. نفس المصدر والموضع. ٨. ليس في أ، ب، ر.

مذموم عند الناس، فيكون ذلك دافع شرّهم عنك لقول الله على: «أمّا السفينة فكانت لمساكين يعملون في البحر فأردت أن أعيبها وكان وراءهم ملك يأخذ كل سفينة غصباً». هذا الرسل من عند الله صالحة (۱)، لا والله، ما عابها إلّا لكي تسلم من الملك فافهم المثل، يرحمك الله، فإنّك والله أحبّ الناس إليّ وأحبّ أصحاب أبيي إليّ حيّاً وميّتاً، فإنّك أفضل سفن ذلك البحر القمقام، وأنّ من ورائك لملكاً ظلوماً غصوباً يرقب عبور كلّ سفينة صالحة ترد من بحر الهدئ ليغصبها وأهلها، فرحمة الله عليك حيّاً ورحمته ورضوانه عليك ميّتاً.

﴿ وَامَّا الْغُلاَمُ فَكَانَ آبَوَاهُ مُؤْمِنَيْنِ ﴾ : في مجمع البيان (٢): وروي عن أبيّ وابن عبّاس أنّهما كانا يـقرءان : «أمّا الغـلام فكـان كـافراً وأبـواه مـؤمنين». وروي ذلك عـن أبـي عبدالله لمائيلًا.

﴿ فَخَشِينَا أَنْ يُرْهِقَهُمَا ﴾ : أن يغشيهما

﴿ طُغْيَاناً وَكُفُراً ﴾ ٢ : لنعمتهما (٣) بعقوقه ، فيُلحِقهما شرّاً . أو يقرن بإيمانهما طغيانه وكفره ، فيجتمع في بيت واحد مؤمنان وطاغ كافر . وإنّما خشي ذلك لأنّ الله أعلمه .

و قرئ (1): «فخاف ربّك» أي كره كراهة . من : خاف سوء عاقبته .

قيل (٥): ويجوز أن يكون قوله: «فخشينا» حكاية قول الله ﷺ (٦).

﴿ فَآرَدُنَا أَنْ يُبْدِلَهُمَا رَبُّهُمَا خَيْراً مِنْهُ ﴾: أن يرزقهما بدله ولداً خيراً منه.

﴿ زَكَاةً ﴾: طهارة من الذنوب والأخلاق الرديئة.

﴿ وَاَقْرَبَ رُحْماً ﴾ ٢٠ رحمة وعطفاً على والديه.

المصدر: صالحه بالهاء دون التاء.
 المجمع ٤٨٧/٣.

٣. كذا في أنوار التنزيل ٢٢/٢. وفي النسخ: لنعتهما.

نفس المصدر والموضع.
 نفس المصدر والموضع.

٦. أي يجوز أن يكون قول الخضر: «فخشينا» الخ، حكاية عمّا قال الله تبعالى ـ فكأنّه قبال الخيضر: «وأمّا الغلام فكان أبواه مؤمنين» فقال ربّك: «فخشينا».

قيل (١): وُلدت لهما جارية فتزوّجها نبيّ، فولدت نبيّاً هدى الله به أمّة من الأمم. وقرأ (٢) نافع وأبو عمرو: «يسِدّلهما» بالتشديد. وابن عامر ويعقوب: «رحماً» بالتثقيل (٣) وانتصابه (٤) على التمييز والعامل اسم التفضيل، وكذلك «زكاة».

وفي تفسير العيّاشي (٥): عن حريز، عمّن ذكره، عن أحدهما عليه قرأ: «وكان أبواه مؤمنين فطبع كافراً».

عن عبدالله بن سنان (٦)، عن أبي عبدالله عليه إن نجدة الحروريّ كتب إلى ابن عبّاس يسأله عن سبى الذراري، فكتب إليه: أمّا الذراريّ فلم يكن رسول الله مَنْيَالِهُ يَـقتلهم، وكان الخضر يقتل كافرهم ويترك مؤمنهم، فإن كنت تعلم ما يعلمه الخضر فاقتلهم.

عن إسحاق بن عمّار (٧)، عن أبي عبدالله النيلا قال: سمعته يقول: بينما العالم يمشي مع موسى (٨) إذ هم بغلام يلعب، قال (٩) فوكزه العالم فقتله.

قال له موسى: «أقتلت نفساً زكيّة بغير نفس لقد جئت شيئاً نكراً».

قال: فأدخل العالم يده فاقتلع كتفه، فإذا عليه مكتوب: كافر مطبوع.

عن أبي بصير (١٠٠)، عن أبي عبدالله عليُّلا في قوله: «فخشينا» خشي إن أدرك الغلام أن يدعو أبويه إلى الكفر فيجيبانه من فرط حبّهما إيّاه (١١).

عن عبدالله بن خلف (١٢)، رفعه، قال: كان في كتف الغلام الذي قتله العالم مكتوب: كافر.

٢. نقس المصدر والموضع.

٦. نفس المصدر والمجلّد /٣٣٥، ح ٥٢.

£. أي والتصاب «رحماً».

١. نفس المصدر والموضع.

٣. بالتثقيل أي بضم الحاء.

٥. تغسير العياشي ٢٧٣٦/٢ - ٥٥.

٧. نفس المصدر والموضع، ح٥٣.

٨. كذا في نور الثقلين ٢٨٦/٣ ، ح ١٦٧.

٩. كذا في المصدر. وفي النسخ: «باغلمة» بدل «قال».

۱۰. تفسير العياشي ۲۲۲۷۲، ح ٥٦.

١١ . كذا في المصدر. وفي النسخ: «إليه» بدل «من فرط حبّهما إيّاه».

۱۲ . نفس المصدر والموضع. ، ح ٥٧ . وفيه : «خالده بدل «خلف» .

عن عثمان (١)، عن رجل، عن أبي عبدالله للتَّلِدِ في قول الله: «فأردنا أن يبدلهما ربّهما خيراً منه زكاة وأقرب رحماً» قال: أبدلوا (٢) جارية، فولدت غلاماً فكان نبيّاً.

عن أبي يحيى الواسطيّ (٣)، رفعه إلى أحدهما في قول الله ﷺ: «وأمّا الغـلام فكـان أبواه مؤمنين» إلى قوله «وأقرب رحماً» قال: أبدلهما مكان الابن بنتاً فـولدت سـبعين نبيّاً.

وفي كتاب من لا يحضره الفقيه (٤): وقال في قول الله كلَّا: «وأمَّا الغلام فكان أبـواه مؤمنين فخشينا أن يرهقهما طغياناً وكفراً فأردنا أن يبدلهما ربّهما خيراً منه زكاة وأقرب رحماً» قال: أبدلهما الله كلَّا مكان الابن ابنة ، فؤلد منها سبعون نبيّاً .

وفي مجمع البيان (٥): ورُوي أنّهما أبدلا بالغلام (٦) المقتول جارية، فولدت سبعين نبيّاً، عن أبي عبدالله لللله .

وفي أصول الكافي (٧): عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن عدّة من أصحابنا (٨)، عن الحميّ (٩) قال: من أصحابنا (٨)، عن الحسن بن عليّ بن يوسف، عن الحسن بن سعيد اللحميّ (٩) قال: وُلد لرجل من أصحابنا جارية، فدخل على أبي عبدالله عليّ فرآه متسخّطاً (١٠).

فقال له أبو عبدالله عليه الله الله تبارك وتعالى أوحى إليك: أن أختار لك أو تختار لنفسك، ما كنت تقول؟

قال: كنت أقول: يا ربّ، تختار لي.

قال: [فإنَّ](١١) الله عَلَنَّ [قد اختار لك.

قال: ثمَّ قال: إنَّ الغلام الذي قبتله العالم الذي كان مع موسى عليَّا وهبو قبول

٢. الصحيح: أبدلا. وفي المصدر: إنَّه ولدت لهما.

١. نفس المصدر والموضع، ح ٥٩.

٤. الفقيه ٣١٧/٣، ح ١٥٤٢.

٣. نفس المصدر والمجلّد/٣٣٧، ح ٦١.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: بغلام.

٥. المجمع ٤٨٧/٣.٧. الكافي ٦/٦، ح ١١

٨. المصدر: أصحابه.

٩. كذا في جامع الرواة ٢٠٢/١. وفي أ: اللخي. وفي ب: البلخي. وفي غيرهما: اللخمي.

١٠. كذا في المصدر. وفي النسخ: سخطاً. ١٠. من

١١. من المصدر،

﴿ وَاَمَّا الْجِدَارُ فَكَانَ لِغُلاَمَيْنِ يَتِيمَيْنِ فِي الْمَدِينَةِ ﴾: قيل (٧): اسمهما: أصرم وصريم، واسم المقتول: خيسون (٣).

﴿ وَكَانَ تَحْتَهُ كُنْزٌ لَهُمَا ﴾: وقيل (١):كان من ذهب وفضة.

وقيل (٥): من كتب العلم.

وفي أصول الكافي (٢): عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر، عن صفوان الجمّال قال: سألت أبا عبدالله للطّخ عن قول الله على: «وأمّا الجدار فكان لغلامين يتيمين في المدينة وكان تحته كنز لهما».

قال: أما إنّه ماكان ذهباً ولا فضّة، وإنّماكان أربع كلمات: الله لا إله إلّا أنا، من أيقن بالموت لم يضحك سنته (٧)، ومن أيقن بالحساب لم يفرح قلبه، ومن أيقن بالقدر لم يخش إلّا الله.

فقلت: جعلت فداك، أريد أن أكتبه.

١. من المصدر،

٣. المصدر: جيسور.

٥. نفس المصدر والمجلّد /٢٣.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: منه،

٩. المصدر: يفرح.

٢. أنوار التنزيل ٢٢/٢.

٤. نفس المصدر والموضع.

٦. الكافي ٢/٨٥، ح ٦.

٨, نفس المصدر والمجلّد /٥٩، ح ٩.

قال: فضرب، والله، يده إلى الدواة ليضعها بين يديُّ، فتناولت يده فقبّلتها وأخذت الدواة فكتبته.

وفي عوالي اللئالي (١): روى الفضل بن أبي قرّة ، عن أبي عبدالله عليه الما أقام العالم الجدار أوحى الله تعالى إلى موسى عليه الله : إنّي مجازي الأبناء بسعي الآباء ، إن خيراً فخير ، وإن شرّاً فشرّ ، لا تزنوا فتزني نساؤكم ، من وَطِئ فراش امرى مسلم وُطِئ فراشه ، كما تدين تدان .

وفي قرب الإسناد (٢) للحميري: عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن أحمد بن محمّد ابن أبي نصر قال: سمعت الرضاط الله يقول: وكان في الكنز الذي قال: «وكان تحته كنز لهما» لوح من ذهب فيه: بسم الله الرحمٰن الرحيم، لا إله إلا الله، محمّد رسول الله، عجبت لمن أيقن بالموت كيف يفرح، وعجباً لمن أيقن بالقدر كيف يحزن، وعجباً لمن أيةن بالقدر كيف يحزن، وعجباً لمن رأى الدنيا وفعلها بأهلها كيف يركن إليها، وينبغي لمن عقل عن الله ألا يتهم الله تبارك وتعالى في قضائه، ولا يستبطئه في رزقه.

. وفي كتاب الخصال (٣): عن أبي جعفر على في قول الله تعالى: «وكان تحته كنز لهما» قال: وَالله، ماكان من ذهب ولا فضة، وماكان إلّا لوحاً (٤) فيه كلمات أربع: إنّي أنا الله لا إله إلّا أنا، ومحمّد رسولي، عجبت لمن أيقن بالموت كيف يفرح قلبه (٥) وعجبت لمن أيقن بالحساب كيف يضحك سنته، وعجبت لمن أيقن بالقدر كيف يستبطئ الله (٢) في رزقه، وعجبت لمن أين بالقدر كيف يستبطئ الله (٢) في رزقه، وعجبت لمن أينكر النشأة الأخرى.

وفي كتاب معاني الأخبار (٧): حدّثنا [محمّد بن الحسن الله قال: حدّثنا محمّد بن يحيى العطّار، عن محمّد بن أحمد قال: حدّثنا](٨) الحسن بن على، رفعه إلى عمرو بن

٢. قرب الإسناد /١٦٥.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: ألواح،

٦. أ، ب، ر: يستنبطنه.

٨. من الهامش.

١. عوالي اللثالي ٥٤٧/٣، ح ١٠.

٣. الخصال ٢٣٦/١، ح ٧٩.

٥. ليس في أ، ب.

٧. معاني الأخبار /٢٠٠، ح ١.

جميع، رفعه إلى علي الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله الله الله الله الله الرحمان الرحيم، لا إله إلا الله ، محمد رسول الله ، عجبت لمن يعلم أن الموت حق كيف يفرح ، عجبت لمن يؤمن بالقدر كيف يحزن ، عجبت لمن يذكر الناركيف يضحك ، عجبت لمن يرئ الدنيا و تصرف أهلها حالاً بعد حال كيف يطمئن إليها.

﴿ وَكَانَ آبُوهُمَا صَالِحاً ﴾: قيل (١):كان بينهما وبين الأب الذي حفظا فيه سبعة آباء، وكان سيّاحاً، واسمه:كاشحاً.

وفي تهذيب الأحكام (٢)، في دعاء مرويّ عنهم المَثِلَةُ : اللهمّ إنّك حفظت الغـلامين بصلاح أبويهما.

وبإسناده (٤) إلى أبي بصير، عن أبي جعفر عليه يقول: كم من إنسان له حقّ لا يعلم به. قلت: وما ذلك، أصلحك الله؟

قال: إنّ صاحبي الجداركان لهماكنز تحته لا يعلمان به، أما إنّه لم يكن بذهب ولا فضّة.

قلت: فماكان؟

قال: كان علماً.

قلت: فأيّهما أحق به؟

١. أنوار التنزيل ٢٣/٢.

٢. نور الثقلين ٢٨٨/٣، ح ١٧٩. تهذيب الأحكام ٩٦/٣، ح ٣٠.

٣. أمالي الطوسي ٢٧٩/١.

٤. نور الثقلين ٢٨٨/٣، ح ١٨١؛ تفسير العياشي، ٢٢٧/٢ ح ٦٢.

قال: الكبير، كذلك نقول نحن.

وفي مجمع البيان (١): «وكان تحته كنز لهما» قيل ،كان كنزاً من الذهب والفضّة ، رواه أبو الدرداء ، عن النبئ ﷺ.

وقيل (٢): كان لوحاً من ذهب، وفيه مكتوب: عجباً (٣) لمن يؤمن بالقدر كيف يحزن، وعجباً لمن أيقن بالموت كيف يفرح، يحزن، وعجباً لمن أيقن بالموت كيف يفرح، وعجباً لمن يؤمن بالحساب كيف يغفل، عجباً لمن رأى الدنيا وتقلّبها بأهلها كيف يطمئن إليها، لا إله إلا الله، محمّد رسول الله، روى ذلك عن أبى عبدالله عليها .

وفى بعض الروايات (٥) زيادة ونقصان.

«وكان أبوهما صالحاً» وروي (٦) عن أبي عبدالله عليه إنه كان بينهما وبين الأب الصالح سبعة آباء.

وفي تفسير العيّاشي (٧): عن محمّد بن عمر، عن رجل، عن أبي عبدالله النِّلِا قال: إنّ الله لينهما [وبين أبويهما](١) سبعمائة سنة.

عن إسحاق بن عمّار (٩) قال: سمعت أبا عبدالله للسلال يقول: إنّ الله ليـصلح بـصلاح الرجل المؤمن ولده وولد ولده، ويحفظه في دويرته ودويرات حوله، فلا يزالون في حفظ الله لكرامته على الله.

ثمّ ذكر الغلامين، فقال: «وكان أبوهما صالحاً» ألم تر أنّ الله شكر صلاح أبويهما لهما.

١. المجمع ٤٨٨/٣.

٣. المصدر: عجبت.

٥. نفس المصدر والموضع.

٧. تفسير العياشي ٣٣٦٧٢، ح ٥٨.

٩. نقس المصدر والمجلّد /٣٣٧، ح ٦٣.

٢. المجمع ٢٨٨٨٤.

٤ ـ كذا في المصدر. وفي النسخ: يستبطئ.

٦. نفس المصدر والموضع.

٨. من المصدر.

عن يزيد بن رويان (١) قال: قال الحسين علي لنافع بن الأزرق: [يا ابن الأزرق](٢) إنّي أخبرت أنَّك تكفّر أبي وأخي وتكفّرني.

قال له نافع [بن الأزرق: يابن رسول الله، أخبرت أنّك] (٣) لئن قلت ذلك لقد كـنتم الحكَّام ومعالم الإسلام، فلمَّا بدَّلتم استبدلنا بكم.

فقال له الحسين: يا ابن الأزرق، أسألك عن مسألة فأجبني عن قول الله ١١٤ ولا إله إلّا هو: «وأمّا الجدار فكان لغلامين يتيمين في المدينة وكان تـحته كـنز لهـما» إلىٰ قـوله «كنزهما». من حفظ فيهما، قال: فأيّهما أفضل أبويهما أم رسول الله وفاطمة؟

قال: لا، بل رسول الله وفاطمة بنت رسول الله ﷺ.

قال: فما حفظهما حتّى حيل بيننا(١) وبين الكفر؟

فنهض، ثمّ نفض به ثوبه (٥)، ثمّ قال: [قد] (٦) نبّأنا الله عنكم، معشر قريش، أنتم قوم خصمون. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

عن زرارة وحمران (٧)، عن أبي جعفر وأبي عبدالله عليه الله يستفظ الله الأطفال بأعمال آبائهم كما حفظ الله الغلامين بصلاح أبيهما.

عن مسعدة بن صدقة (٨)، عن جعفر بن محمّد، عن آبائه الله أنّ النبيّ عَلَيْهُ قال: إنّ الله ليخلف العبد الصالح من بعد موته في أهله وماله وإن كان أهله أهل سوء. ثمّ قرأ هذه الآية إلى آخرها: «وكان أبوهما صالحاً».

وفي كتاب علل الشرائع (٩)، بإسناده إلى أبي سعيد عقيصا، قال: قلت للحسن بـن

١. كذا في المصدر. وفي النسخ: زيـد بـن روبـان. وفـي نـور الثقلين ٢٨٩/٣، ح ١٨٩: بـريد بـن رويـان. والحديث في تفسير العياشي ٢٣٧/٢٣٧/٢ ح ٦٤.

۲. من نور الثقلين ۲۸۹/۳ ح ۱۸۹.

٤ . كذا في المصدر. وفي النسخ: حَلَّى بينهما. ٥. المصدر: بثوبه.

٦. من المصدر.

نفس المصدر والمجلّد/٢٣٩، ح ٦٨.

٣. ليس في المصدر.

٧. نفس المصدر والمجلّد /٣٣٨، ح ٦٥.

٩ , العلل /٢١١ ، مع ٢ .

عليّ بن أبي طالب: يا ابن رسول الله، لِمَ داهنت معاوية وصالحته (١) وقد علمتَ أنّ الحقّ لك دونه، وأنّ معاوية ضال باغ؟

فقال: يا أبا سعيد، ألستُ حجّة الله تعالى ذكره على خلقه وإماماً عليهم بعد أبي الله ؟ قلت: بلي .

قال: ألست الذي قال رسول الله ﷺ لي ولأخي:[الحسن و](٢) الحسين إمامان قاما أو قعدا؟

قلت: بلئ.

قال: فأنا إذا (٣) إمام لو قمت، وأنا إمام إذ لو قعدت (٤).

يا أبا سعيد، علَّة مصالحتي لمعاوية علَّة مصالحة رسول الله ﷺ لبني ضمرة وبني أشجع ولأهل مكَّة حين النصرف من الحديبية، أولئك كفّار بالتنزيل، ومعاوية وأصحابه كفّار بالتأويل.

يا أبا سعيد، إذا كنتُ إماماً من قبل الله تعالى ذكره لم يجب أن يُسفّه [رأيي] (٥) فيما أتيته من مهادنة أو محاربة، وإن كان وجه الحكمة فيما أتيته مُشتَبهاً (١). ألا تسرى إلى الخضر عليلًا لمّا خرق السفينة وقتل الغلام وأقام الجدار سخط موسى عليلًا فعله (١) لاشتباه (٨) وجه الحكمة عليه حتى أخبره فرضي، هكذا أنا سخطتم (٩) علي بجهلكم (١١) بوجه الحكمة فيه، ولولا ما أتيت لما تُرِك من شيعتنا على وجه الأرض أحد إلّا قُتِل.

وبإسناده (١١) إلى عبدالله بن (الفضل)(١٢) الهاشميّ قال: سمعت الصادق جعفر بـن

٦. المصدر: ملتبساً.

كذا في المصدر, وفي النسخ: صالحت.
 ٢. من المصدر.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: أنا فإذن.

٤ . كذا في المصدر . وفي النسخ : «أقعدت» بدل «لو قعدت» .

٥ . من المصدر،

٨. كذا في المصدر. وفي النسخ: اشتباه.

كذا في المصدر. وفي النسخ: عن فعله.

١٠. أ: لجهلكم.

٩. كذا في المصدر، وفي النسخ: سخطكم.
 ١١. العلل /٢٤٦٢٤٥، ح ٨.

١٢. من المصدر،

محمّد عليه الله يقول: إنّ لصاحب هذا الأمر غيبته لا بدّ منها، يرتاب فيهاكلّ مبطل.

فقلت له: ولمَ، جعلت فداك؟

قال: لأمر لم يؤذن لنا في كشفه لكم.

قلت: فما وجه الحكمة في غيبته ؟

قال: وجه الحكمة [في غيبته وجه الحكمة](١) في غيبات من تقدمه من حجج الله تعالى ذكره. إنّ وجه الحكمة في ذلك لا ينكشف إلّا بعد ظهوره، كما لا ينكشف (١) وجه الحكمة في ذلك لا ينكشف إلّا بعد ظهوره، كما لا ينكشف (١) وجه الحكمة لما أتاه الخضر عليلًا من خرق السفينة وقتل الغلام وإقامة الجدار لموسى عليلًا إلّا وقت افتراقهما. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

﴿ فَأَوَادَ رَبُّكَ أَنْ يَبُلُغَا أَشُدُّهُمَا ﴾ : أي الحلم وكمال الرأي.

﴿ وَيَسْتَخْرِجَا كَنْزَهُمَا رَحْمَةً مِنْ رَبِّكَ ﴾ : مرحومين من ربّك.

ويجوز أن يكون علَّة. أو مصدر لأراد ٣٠)، فإنّ إرادة الخير رحمة ٤٠٠.

وقيل (٥): متعلق بمحذوف؛ تقديره: فعلت ما فعلت رحمة من ربّك.

قيل (٦): ولعلّ إسناد الإرادة أوّلاً إلى نفسه لأنّه المباشر المتعقّب، وثانياً إلى الله وإلى نفسه لأنّ التبديل بإهلاك الغلام وإيجاد الله بدله، وثالثاً إلى الله وحده لأنّه لا مدخل له في بلوغ الغلامين. أو لأنّ لأوّل في نفسه شرّ، والشالث خير، والشاني ممتزج. أو (٧) لاختلاف حال العارف في الالتفات إلى الوسائط (٨).

١. من المصدر.

٣. كذا في أنوار التنزيل ٢٣/٢؛ وفي النسخ: مصدر الارادة .

٤. كذا في المصدر والموضع، وفي النسخ: رحمته.

٥. أنوار التنزيل ٢٣/٣.
 ٦. أنوار التنزيل ٢٣/٢.

٧. ليس في أ،ب،ر.

٨. فالخضر في أوّل الأمر نظر إلى محض الواسطة فنسب الإرادة إلى نفسه ، ثمّ ترقى ثانياً فنسب الفعل ، إلى
الله تعالى والواسطة معاً ، ثمّ ترقى ثالثاً فقطع النظر عن الوسائط وجعل نظره خالصاً إلى الله تعالى أقول :
هذا توضيح مقصوده ، ولا يخفى أنّ قطع النظر عن الوسائط لايناسب حال العارف سيما الخضر طائع .

﴿ وَمَا فَعَلْتُهُ ﴾ : وما فعلت ما رأيتَه.

﴿ عَنْ أَمْرِنِ ﴾ : عن رأيي، وإنَّما فعلته بأمر الله كلَّاق.

ومبنئ ذلك على أنّه متى تعارض ضرران يجب تحمّل أهونهما لدفع أعظمهما، وهو أصل ممهّد غير أنّ الشرائع في تفصيله مختلفة.

وفي كتاب علل الشرائع (١)، بإسناده إلى إسحاق (١) الليثي (١)، عن الباقر للظِّ حديث طويل، يقول فيه للظِّ : أنكر موسى على الخضر واستفظع أفعاله حتّى قال له الخضر: يا موسى «ما فعلته عن أمر الله ﷺ.

وفي أصول الكافي (1): محمّد بن عيسى، عن يونس، عن بعض أصحابه، عن أبي عبدالله عليه الله عليه قال : قال موسى للخضر عليه : قد تحرّمت بصحبتك فأوصني.

قال [له](٥): الزم ما لا يضرّك معه شيء، كما لا ينفعك مع غيره شيء.

وفي أمالي الصدوق الله (١) بإسناده إلى الصادق للربيخ قال: إنّ موسى بن عمران للربيخ حين أراد أن يفارق الخضر للربيخ قال له: أوصني، فكان ممّا أوصاه أن قبال له (١): إيّباك واللجاجة، أو أن تمشي في غير حاجة، أو أن تضحك من غير عجب، واذكر خطيئتك، وإيّاك وخطايا الناس.

وفي كتاب الخصال (^): عن الزهريّ، عن عليّ بن الحسين النّه قال: كان آخر ما أوصى به الخضر موسى بن عمران النّه أن قال: لا تعيّر (\*) أحداً بذنب، وإنّ أحبّ الأمور إلى الله تعالى ثلاثة: القصد في الشدّة (١٠)، والعفو في القدرة (١١)، والرفق بعباد الله، وما

العلل /٦٠٩، ح ٨١.

٢. المصدر: أبي إسحاق.

٣. أ، ب: البشي.

الكافي ٢/٤٦٤، ح٢.

٥. من المصدر مع المعقوفتين.

٨. الخصال ١١١/١، ح ٨٣.

٦. أمالي الصدوق /٢٦٥، ح ١١.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: فكان ماأوصاه فقال له.

٩. المصدر: لاتعيرن.

٠٠ . المصدر: الجدة.

١١. المصدر: المقدرة،

رفق أحد بأحد في الدنيا إلّا رفق الله تعالى به يوم القيامة، ورأس الحكمة مخافة الله تبارك وتعالى.

﴿ ذَلِكَ تَأْوِيلُ مَا لَمْ تَسْطِعْ عَلَيْهِ صَبْراً ﴾ ٢ : أي ما لم تستطع، فحذف التاء تخفيفاً.

ومن فوائد هذه القصّة أن لا يعجب المرء بعلمه، ولا يبادر إلى إنكار ما لا يستحسنه فلعلّ فيه سرّاً لايعرفه، وأن يداوم على التعلّم ويتذلّل للمعلّم، ويراعبي الأدب في المقال، وأن ينبّه المجرم علئ جرمه، ويعفو عنه حتّىٰ يتحقّق إصراره ثمّ يهاجر عنه.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١) ﴿ مُتَّصلاً بقوله : «لو شئت لاتَّخذت عليه أجراً» فقال له الخضر للثِّلاِ : «هذا فراق بيني وبينك سأنبّئك بتأويل ما لم تسطع عليه صبراً» :

«أمّا السفينة» التي فعلت بها ما فعلت، فإنّها كانت لقوم مساكين «يعملون في البحر فأردت أن أعيبها وكان وراءهم» أي وراء السفينة «ملك يأخذ كلّ سفينة صالحة غصباً». هكذا نزلت، وإذا كانت السفينة معيوبة لم يأخذ منها شيئاً.

«وأمّا الغلام فكان أبواه مؤمنين وهو طبع كافراً» كذا نزلت، فنظرت إلى جبينه وعليه مكتوب: طبع كافراً «فخشينا أن يرهقهما طغياناً وكفراً، فأردنا أن يبدلهما ربّهما خيراً منه زكاة وأقرب رحماً» فأبدل الله على والديه بنتاً ولدت سبعين نبيّاً.

«وأمّا الجدار» الذي (٢) أقمته «فكان لغلامين يتيمين في المدينة وكان تحته كنز لهما وكان أبوهما صالحاً فأراد ربّك أن يبلغا أشدّهما» إلىٰ قوله تعالى: «ذلك تأويل ما لم تسطع عليه صبراً».

حدّ ثني أبي (٣)، عن محمّد بن أبي عمير، عن معاوية بن عمّار، عن أبي عبدالله عليه الله عليه الله على أنه قال: كان ذلك الكنز لوحاً (٤) من ذهب، فيه مكتوب: بسم الله الرحمٰن الرحيم، لا إله إلا الله، محمّد رسول الله عَمَالًا، عجبت لمن يعلم أنّ الموت حقّ كيف يفرح، وعجبت

٢ . كذا في المصدر . وفي النسخ : التي .

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: لوح.

١. تفسير القمئ ٣٩/٢-٤٠.

٣. نفس المصدر والموضع.

لمن يؤمن بالقدر كيف يفرق (١)، وعجبت لمن يذكر الناركيف يضحك، وعجبت لمن يرى الدنيا وتصرّف أهلها حالاً بعد حال كيف يطمئنّ إليها.

وفي كتاب علل الشرائع (٢)، متّصلاً بآخر ما نقلنا ـ أعني: قوله: «لو شئت لاتّخذت عليه أجراً» ـ قال له الخضر: «هذا فراق بيني وبينك سأنبّئك بتأويل ما لم تسطع عـليه صبراً».

فقال: «أما السفينة فكانت لمساكين يعملون في البحر فأردت أن أعيبها وكان وراءهم ملك يأخذكل سفينة صالحة غصباً» فأردت بما فعلت أن تبقى لهم ولا يغصبهم الملك عليها، فنسب الأنانية (٢) في هذا الفعل إلى نفسه لعلة ذكر التعييب (٤)؛ لأنه أراد أن يعيبها عند الملك إذا شاهدها فلا يغصب المساكين عليها، وأراد الله الله الملاحهم بما أمره به من ذلك.

ثمّ قال: «وأمّا الغلام فكان أبواه مؤمنين» وطبع (٥) كافراً، وعلم الله تعالى ذكره أنّه (٢) إن بقي كفر أبواه وافتتنا به وضلًا بإضلاله إيّاهما، فأمرني الله تعالى ذكره بـقتله، وأراد بذلك نقلهم إلى محلّ كرامته في العاقبة، فاشترك بالأنانية (١) بـقوله: «فخشينا أن يرهقهما طغياناً وكفراً، فأردنا أن يبدلهما ربّهما خيراً منه زكاة وأقرب رحماً». وإنّما اشترك في الأنانية (٨) لأنّه خشي، والله لايخشى؛ لأنّه لايفوته شيء ولا يمتنع عليه أحد أراده، وإنّما خشي الخضر من أن يحال بينه وبين ما أمر فيه [يدرك ثواب الإمضاء فيه] (١)، ووقع في نفسه أنّ الله تبارك وتعالى ذكره جعله سبباً لرحمة أبوي الغلام، فعمل فيه]

۱. أي يخاف. ٢. العلل /٦١-٣٢، ح ١.

٣. كذا في المصدر. وفي أ، ر: الامائة، وفي غيرهما: الأنانة.

أي إنّما لم ينسب الفعل إليه تعالى \_ رعاية للأدب ، لأن نسبة التعييب إليه تعالى غير مناسب وأمّا ما يناسب
أن ينسب إليه تعالى فهو إرادة صلاحهم بهذا التعييب .

٥. المصدر: طلع، ٥. المصدر:

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: بالإنابة. ٨. كذا في المصدر. وفي النسخ: الاثانة.

٩. من المصدر،

فيه وسط الأمرين (١) من البشريّة مثل ماكان عمل في موسى للنِّلِا لأنّه صار في الوقت مُخبِراً، وكليم الله موسى للنِّلِا مُخبَراً، ولم يكن ذلك باستحقاق للخضر للنِّلِا للرتبة على موسى للنِّلِا وهو أفضل من الخضر، بل كان لاستحقاق موسى للتبيين (٢).

ثمّ قال: «وأمّا الجدار فكان لغلامين يتيمين في المدينة وكان تحته كنز لهما» ولم يكن ذلك الكنز (٣) بذهب ولا فضّة، ولكن كان لوحاً من ذهب فيه مكتوب: عجبت لمن أيقن بالموت كيف يفرح، عجبت لمن أيقن بالقدر كيف يحزن، عجبت لمن أيقن أن البعث حقّ كيف يظلم، عجبت لمن يرى الدنيا وتصرّف أهلها حالاً بعد حال كيف يطمئن إليها.

«وكان أبوهما صالحاً»كان بينهما وبين هذا الأب الصالح سبعون (٤) أباً ، فحفظهما (٥) الله بصلاحه.

ثمّ قال: «فأراد ربّك أن يبلغا أشدّهما ويستخرجا كنزهما» فتبرأ من الأنانية (٢) في أخر القصص، ونسب الإرادة كلّها إلى الله تعالى ذكره في ذلك؛ لأنّه (٧) لم يكن بقي شيء مما فعله فيخبر به بعد، ويصير موسى الله به مُخبَراً ومصغياً (٨) إلى كلامه تابعاً له، فتجرّد من (٩) الأنانية والإرادة تجرّد العبد المخلص، [ثمّ صار] (١٠) متنصّلاً (١١) مما أتاه من نسبة الأنانية (٢١) في أول القصة ومن ادّعاء (١١) الاشتراك في ثاني القصة، فقال: «رحمة من ربّك وما فعلته عن أمري ذلك تأويل ما لم تسطع عليه صبراً».

.

٢. المصدر: لتبيين.

المصدر: الأمر.
 ليس في أ، ب.

٤. قد تقدّم أنفأ من مجمع البيان ٤٨٨/٣: «سبعة أباء» وهكذا في أنوار التنزيل ٢٣/٢.

٥. كذا في المصدر، وفي النسخ: فحفظهم، ٢٠ كذا في المصدر، وفي التسخ: الارادة.

٧. كذا في المصدر، وفي النسخ: إن. ٨. كذا في المصدر، وفي النسخ: مفضيا.

٩. كذا في المصدر. وفي النسخ: فتجرّده عن. ١٠ . من المصدر.

١١ . من تنصّل إلى فلان من الجناية : إذا اعتذر وتبرّأ عنده منها .

١٢ . كذا في المصدر. وفي النسخ: الانانة. . . . . ١٣ . كذا في المصدر. وفي النسخ: ادعى.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): حدَّثني أبي، عن يوسف بن أبي حمّاد، عن أبي عبدالله عليّة قال: لمّا أسري برسول الله عَيَّلَة إلى السماء وجد ريحاً مثل ريح المسك الأذفر، فسأل جبرئيل عليّة عنها، فأخبره جبرئيل أنّها تخرج من بيت عُذّب فيه قوم في الله حتى ماتوا.

ثمّ قال له: إنّ الخضر التليّ كان من أبناء الملوك، فآمن بالله وتخلّى في بيت دار أبيه يعبد الله، ولم يكن لأبيه ولد غيره، فأشاروا على أبيه أن يزوّجه فلعلّ الله أن يرزقه ولداً فيكون المُلْك فيه وفي عقبه، فخطب له امرأة بكراً وأدخلها عليه فلم يلتفت الخضر إليها، فلمّاكان في اليوم الثاني قال لها: تكتمين عليّ أمري؟

فقالت: نعم.

قال لها: إن سألك أبي هل كان منّي إليك ما يكون من الرجال إلى النساء، فـقولي: هم.

فقالت: أفعل.

فسألها الملك عن ذلك، فقالت: نعم.

فأشار عليه الناس أن يأمر النساء أن يفتّشنها، فأمر بذلك فكانت على حالها (٢)، فقالوا: أيّها الملك، زوّجت العزّة من العزّة (٣)، زوّجه امرأة ثيّباً.

فزوّجه، فلمّا أدخلت عليه سألها الخضر أن تكتم عليه أمره، فقالت: نعم.

فلمًا أن سألها الملك، قالت: أيّها الملك، إنّ ابنك امرأة، فهل تلد المرأة من المرأة؟ فغضب عليه وأمر بردم الباب عليه فرُدِم، فلمّاكان اليوم الثالث حرّكته رقّة الآباء فيه فأمر بفتح الباب، ففُتِح فلم يجدوه فيه، وأعطاه الله ﷺ من القوّة (٤) أن يتصوّر كيف يشاء، ثمّ كان على مقدّمة ذي القرنين (٥)، وشرب من الماء الذي من شرب منه بقي إلى الصيحة.

١. تفسير القمي ٢/٤٤٤٢. ٢. كذا في المصدر، وفي النسخ: حالتها.

٣. أ، ر: العزّة من العزّة. وفي المصدر: العزّ من العزّ.

٤. ليس في أ، ر، كيس في أ، ر،

قال: فخرج من مدينة أبيه رجلان في تجارة في البحر حتّى وقعا (١) إلى جزيرة من جزائر البحر، فوجدا فيها الخضر للها قائماً يصلّي، فلمّا انفتل دعاهما فسألهما عن خبرهما، فأخبراه.

فقال لهما: هل تكتمان علي أمري إن أنا (٢) رددتكما في يومكما هذا إلى منزلكما؟ فقالا: نعم. فنوى أحدهما أن يكتم أمره، ونوى الآخر إن ردّه إلى منزله أخبر أباه بخبره. فدعا الخضر الملل سحابة وقال لها: احملي هذين إلى منزلهما. فحملتهما السحابة حتّى وضعتهما في بلدهما من يومهما، فكتم أحدهما أمره وذهب الآخر إلى الملك فأخبره بخبره.

فقال له الملك: من يشهد لك بذلك؟

قال: فلان التاجر. فدلَ على صاحبه، فبعث الملك إليه، فلمّا حضر (٣) أنكره وأنكر معرفة صاحبه.

فقال له الأوّل: أيّها الملك، ابعث معي خيلاً إلى هذه الجزيرة واحبس هذا حتى أتيك بابنك، فبعث معه خيلاً فلم يجدوه، فأطلق الملك (٤) عن الرجل الذي كتم عليه ثمّ إنّ القوم عملوا بالمعاصي فأهلكهم الله على وجعل مدينتهم عاليها سافلها، وابتدرت الجارية التي كتمت عليه أمره والرجل الذي كتم عليه كلّ واحد منهما ناحية من المدينة، فلمّا أصبحا التقيا فأخبر كلّ واحد منهما صاحبه بخبره، فقالا: ما نجونا إلّا بذلك. فآمنا بربّ الخضر عليه وحسن إيمانهما، وتروّجها (٥) الرجل ووقعا (١) إلى مملكة ملك آخر، وتوصّلت المرأة إلى بيت الملك، وكانت تزيّن بنت الملك، فبينما هي تمشّطها يوماً إذ سقط من يدها المشط.

فقالت: لاحول ولا قوّة إلّا بالله.

٢. ليس في المصدر.

٤. ليس في المصدر.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: دفعا.

١. كذا في المصدر. وفي النسخ: فوقعا.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: أحضره.

٥. أ، ب، ر: تزوّج. وفي المصدر: تزوّج بها.

فقال لها بنت الملك: ما هذه الكلمة ؟

فقالت لها: إنَّ لي إلها تجري الأمور كلُّها بحوله وقوَّته.

فقالت لها بنت الملك: ألك إله غير أبى؟

قالت: نعم، وهو إلهك وإله أبيك.

فدخلت بنت الملك على أبيها فأخبرت أباها (١) بما سمعت من هذه المرأة، فدعاها الملك فسألها عن خبرها. فأخبرته.

فقال لها: من على دينك؟

قالت: زوجي وولدي. فدعاهما الملك، فأمرهما بالرجوع عن التوحيد فأبوا عن ذلك، فدعا بمرجل (٢)من ماء فأسخنه وألقاهم فيه، فأدخلهم بيتاً وهدم عليهم البيت.

فقال جبرئيل (٣) عليُّه لرسول الله ﷺ: فهذه الرائحة التي شممتها من ذلك البيت.

﴿ وَيَسْأَلُونَكَ عَنْ ذِي الْقَرْنَيْنِ ﴾: يعني إسكندر الروميّ (١٠).

قيل (٥): ملك فارس والروم.

وقيل (٦): المشرق والمغرب، ولذلك سمّي: ذا القرنين، أو لأنّه طاف قرني الدنيا؛ شرقها وغربها.

وقيل (٧): لأنَّه انقرض في أيَّامه قرنان من الناس.

وقيل (٨): كان له قرنان؛ أي ضفيرتان.

وقيل (٩):كان لتاجه قرنان.

وقيل (١٠): إنّه كان لُقّب بذلك لشجاعته ، كما يقال : الكبش للشجاع ، كأنّه ينطح أقرانه.

كذا في المصدر. وفي النسخ: أباها الملك. ٢. المرجل: القدر من الحجارة أو النحاس.

٣. ليس في ر.

٤. قيل: في جعل ذي القرنين إسكندر إشكال قوي، وهو أنه كان تلميذ الأرسطاطاليس، وكان على مذهبه،
 فتعظيم الله تعالى إيّاه يوجب الحكم بأنّ مذهب أرسطاطاليس حتّى، وذلك ممّا لا سبيل إليه.

٥ ـ ١٠. أنوار التنزيل ٢٣/٢.

واختُلِف في نبوّته مع الاتّفاق علىٰ إيمانه وصلاحه. والسائلون هم اليهود سألوه المتحاناً، أو مشركوا مكّة.

وفي قرب الإسناد (١) للحميري، بإسناده إلى موسى بن جعفر عليه حديث طويل، يذكر فيه آيات النبي عَلَيه وفيه: ومن ذلك أن نفراً من اليهود أتوه فقالوا لأبسي الحسن جدى: استأذن لنا على ابن عمّك نسأله.

قال: فدخل عليّ النِّلْإ فأعلمه.

فقال النبي عَلَيْظُ: وما يريدون منّى؟ فإنّى عبد من عبيد الله لا أعلم إلّا ما علّمني ربّي. ثمّ قال: ائذن لهم. فدخلوا، فقال: أتسألوني عمّا جئتم له، أم أنبّنكم؟ قالوا: نبّئنا.

قال: جنتم تسألوني عن ذي القرنين.

قالوا: نعم.

قال: كان غلاماً من أهل الروم، ثمّ ملك وأتى مطلع الشمس ومغربها، ثمّ بني السدّ فيها.

قالوا: نشهد أنَّ هذا كذا وكذا.

وفي أصول الكافي (٢): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن ابن أذينة، عن بريد عن معاوية، عن أبي جعفر وأبي عبدالله عليُّك قال: قلت له: ما منزلتكم، ومن تشبهون ممّن مضى ؟

قال: صاحب موسى وذوالقرنين، كانا عالمين ولم يكونا نبيين.

عدَّة من أصحابنا (٣): عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن حمّاد بن عيسى، عن الحسين بن سعيد، عن حمّاد بن عيسى، عن الحسين بن المختار، عن الحارث بن المغيرة قال: قال أبو جعفر عليَّهُ : إنّ عليًا عليَّهُ كان محدَّثاً.

١. قرب الإسناد /١٣٥.

۲. الكافي ۲۹۹/۱، ح ٥.

٣. نفس المصدر والموضع ح ٤.

فقلت: فتقول نبي ؟

قال: فحرّك بيده (١) هكذا، ثم قال: أو كصاحب سليمان، أو كـصاحب مـوسى، أو كذي القرنين، أوَ ما بلغكم أنّه قال: وفيكم مثله.

وفي كتاب الخصال (٢): عن محمّد بن خالد، بإسناده رفعه [إلى أبي عبدالله عليه ] (٢) قال: ملك الأرض كلّها أربعة: مؤمنان وكافران؛ فأمّا المؤمنان فسليمان بن داود وذوالقرنين، وأمّا (٤) الكافران نمرود وبخت نصر. واسم ذي القرنين: عبدالله بن ضحّاك بن معد.

وفي أمالي شيخ الطائفة تألي (٥)، بإسناده إلى أبي حمزة الثمالي، عن أبي جعفر محمّد بسن علي علي الله قال: أوّل اثنين تصافحا على وجه الأرض ذوالقرنين وإبراهيم الخليل علي استقبله إبراهيم فصافحه.

وفي تفسير العيّاشي (٧)، بعد أن ذكر أبا عبدالله عليه و نقل عنه حديثاً طويلاً قال: وفي خبر آخر عنه: جاء يعقوب إلى نمرود في حاجة، فلمّا وثب عليه وكان أشبه الناس بإبراهيم قال له: أنت إبراهيم خليل الرحمان؟

قال: لا.

.

٢. الخصال ٢٥٥/١، ح ١٣٠.

١. ليس في أ، ب.

٣. من المصدر .

٤. ليس في المصدر.

٥. أمالي الطوسي ٢١٨/١.

٦. نور الثقلين ٢٩٥/٣، ح ٢٠٩. تفسير العياشي ١٨٩/٢.

٨. ليس في أ، ب.

٧. العيون ١٢/٢، ح ٣٠.

٠٠. كذا في المصدر، وفي النسخ: ذو قرنها.

٩, من المصدر.

﴿ قُلْ سَاتَلُو عَلَيْكُمْ مِنْهُ ذِكْراً ﴾ ﴿ : خطاب للسّائلين. و «الهاء» لذي القرنين، وقيل (١): لله تعالى (٢).

﴿ إِنَّا مَكَنَّا لَهُ فِي الْأَرْضِ ﴾: أي مكّنًا له أمره من التصرّف فيها كبيف شاء، فحذف المفعول.

﴿ وَآتَيْنَاهُ مِنْ كُلِّ شَيْءٍ ﴾: أراده وتوجه إليه.

﴿سَبَبَاً ﴾ ۞: وصلة توصله إليه من العلم والقدرة والآلة.

وفي الكافي (٣) عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن هارون بن مسلم، عن مسعدة بن صدقة، عن أبي عبدالله الله حديث طويل، يقول فيه الله لأقوام يظهرون الزهد ويدعون الناس أن يكونوا معهم على مثل الذي هم عليه من التقشف: أخبروني أين أنتم عن سليمان بن داود؟ ثمّ ذوالقرنين الله عبد أحبّ الله فأحبّه الله، وطوى له الأسباب، وملكه مشارق الأرض ومغاربها، وكان يقول الحقّ ويعمل به، ثمّ لم يجد أحد أحداً عاب ذلك عليه.

﴿ فَاَتَّبُعَ سَبَياً ﴾ ٢٠ أي فأراد بلوغ المغرب، فأتبع سبباً يوصله إليه.

وقرأ (٤) الكوفيّون وابن عامر، بقطع الألف مخفّفة التاء.

﴿ حَتَّىٰ إِذَا بَلَغَ مَغْرِبَ الشَّمْسِ وَجَدَهَا تَغْرُبُ فِي عَبْنِ حَمِثَةٍ ﴾: ذات حمأ. من حمنت البئر: إذا صارت ذات حماءة. و«الحمأ» الطين الأسود.

وقرأ (٥) ابن عامر وحمزة وأبوبكر: «حامية» أي حارّة. ولا تنافي بينهما، لجواز أن يكون العين جامعة للوصفين. أو «حمية» على أنّ ياءها مقلوبة عن الهمزة لكسر ما قبلها. ولعلّه بلغ ساحل المحيط فراها كذلك، إذ لم يكن في مطمح نظره غير الماء،

١. أنوار التنزيل ٢٣/٢.

٢. فيكون المعنى: سأتلو عليكم من الله ذكره، لأنّ ما يجيء هو مقول الله تعالى وفعله.

٣. الكافي ٧٠/٥ ح ١. ٤ أنوار التنزيل ٢٣/٢.

٥ . أنوار التنزيل ٢٣/٢.

لذلك قال: «وجدها تغرب» ولم يقل: كانت تغرب.

وقيل (١)، إنّ ابن عبّاس على سمع معاوية يقرأ: «حامية»، فقال: «حمثة». فبعث إلى كعب الأحبار: كيف تجد الشمس تغرب؟

فقال: في ماء وطين، كذلك نجده في التوراة.

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (٢)، بإسناده إلى أبي بصير، عن أبي جعفر الله قال: إنّ ذا القرنين لم يكن نبيّاً، ولكنّه كان عبداً صالحاً أحبّ الله فأحبّه الله وناصح الله فناصحه، أمر قومه بتقوى الله فضربوه على قرئه فغاب عنهم زماناً، ثم رجع إليهم فضربوه على سنّته.

وبإسناده (٢٠) إلى الأصبغ بن نباتة قال: قام ابن الكواء إلى عليّ بن أبي طالب عليّه وهو على المنبر، فقال: يا أميرالمؤمنين، أخبرني عن ذي القرنين أنبيّاً كان أو ملكاً (٤)، وأخبرني عن قرنيه أذهب (٥) أو فضة ؟

فقال على الله على نبياً ولا ملكاً، ولاكان قرناه من ذهب ولا فضة، ولكنه كان عبداً أحبّ الله فأحبّه الله ونصح لله فنصحه الله، وإنّ ما سُمّي: ذا القرنين، لأنّه دعا قومه فضربوه على قرنه فغاب عنهم حيناً، ثمّ عاد إليهم فضرب على قرنه الأخر، وفيكم مئله.

وبإسناده (٢) إلى جابر بن عبدالله الأنصاريّ قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: إنّ ذا القرنين كان عبداً صالحاً جعله الله ﷺ حجّة على عباده، فدعا قومه إلى الله ﷺ وأمرهم بتقواه، فضربوه على قرنه فغاب عنهم زماناً حتّى قيل: مات أو هلك، بأيّ واد سلك، ثمّ ظهر ورجع إلى قومه فضربوه على قرنه الآخر، وفيكم من هو على سنته وإنّ الله ﷺ مكن لذي القرنين في الأرض وجعل له من كلّ شيء سبباً، وبلغ المغرب

١. نفس المصدر والمجلّد /٢٤.

٣. نفس المصدر والموضع، ح ٣.

٥. في المصدر زيادة: «كان».

٢. كمال الدين /٣٩٣، ح ١.

٤. المصدر: أنبيّ كان أو ملك.

٦، نفس المصدر /٣٩٤، ج ٤.

والمشرق، وإنّ الله على سيجري سنته في القائم من ولدي فيبلغه شرق الأرض وغربها، حتى لا يبقى منهل ولا موضع فيها من سهل أو جبل وطئه [ذو القرنين إلّا وطئه](۱)، ويظهر الله على له كنوز الأرض ومعادنها بيده (۱)، وينصره بالرعب، ويحلأ الأرض به عدلاً وقسطاً كما مُلئت جوراً وظلماً.

وفي تفسير العيّاشي (٣): عن أبي الطفيل قال: سمعت عليّاً للسلّ يقول: إنّ ذا القرنين لم يكن نبيّاً ولا رسولاً، [ولكن] (٤)كان عبداً أحبّ الله فأحبّه وناصح الله فنصحه (٥)، دعا قومه فضربوه على أحد قرنيه فقتلوه، ثمّ بعثه الله فضربوه على قرنه الآخر فقتلوه.

عن أبي حمزة الثمالي (٢)، عن أبي جعفر للنا قال: إنّ الله لم يبعث أنبياء ملوكاً في الأرض إلّا أربعة بعد [نوح] (٢): أوّلهم ذوالقرنين واسمه عيّاش (٨)، وداود، وسليمان، ويوسف؛ فأمّا عيّاش فملك ما بين المشرق والمغرب، وأمّا داود فملك ما بين الشامات إلى بلاد إصطخر، وكذلك كان ملك سليمان، وأمّا يوسف فملك مصر وبراريها ولم يجاوزها إلى غيرها.

وفي كتاب الخصال <sup>(٩)</sup>، مثله.

وفي الخرائج والجرائح (١٠٠): قال الحسن العسكريّ لليّلِهِ : وسُئل [عليّ] (١١٠) لليّلِهِ عن ذي القرنين : كيف استطاع أن يبلغ المشرق والمغرب؟

فقال: سخّر الله السحاب، ويسّر له الأسباب، وبسط له النور، وكان الليل والنهار

.\_..\_..

١. من المصدر.

۲. پوجد في ب.

٣. تفسير العياشي ٣٤٠/٢، ح ٧٣. ٤. من المصدر

٥. كذا في المصدر.وفي النسخ: لله ونصحه. ٦. تفسير العياشي ٣٤٠/٢، ح ٧٥.

٧. من المصدر.

٨. في الخصال ٢٥٥/١، ح ١٣٠: اسم ذي القرنين عبدالله بن ضحّاك بن معد.

٩. الخصال ٢٤٨/١م - ١١٠.

١٠. نور الثقلين ٢٩٦/، ح ٢١١؛ الخرائج والجرائح، ١١٧٤/٣، ح٦٨.

١١. من المصدر.

على سواء، وأنّه رأى في المنام كأنّه قرب من الشمس حتّى أخذ بقرنها في شرقها وغربها، فلمّا قصّ رؤياه على قومه وعرّفهم سمّوه: ذا القرنين، فدعاهم إلى الله فأسلموا، ثمّ أمرهم أن يبنوا له مسجداً فأجابوه إليه، فأمر أن يجعلوا طوله أربعمائة ذراع وعرضه مائتي ذراع وعلوه إلى السماء مائة ذراع.

فقالوا: كيف لك بخشبات تبلغ ما بين الحائطين؟

قال: إذا فرغتم من بنيان الحائطين فاكبسوه بالتراب (١) حتى يستوي مع حيطان المسجد، فإذا فرغتم من ذلك أخذتم من الذهب والفضّة على قدره، ثمّ قطّعتموه مثل قلامة الظفر، ثمّ خلطتموه مع ذلك الكبس، وعملتم له خشباً من نحاس وصفائح من نحاس تذوّبون ذلك وأنتم متمكّنون من العمل كيف شئتم وأنتم على أرض مستوية، فإذا فرغتم من ذلك دعوتم المساكين لنقل ذلك التراب، فيسارعون فيه لأجل ما فيه من الذهب والفضّة.

فبنوا المسجد، وأخرج المساكين ذلك التراب وقد استقلّ السقف واستغنى المساكين، فجنّدهم أربعة أجناد، في كلّ جند عشرة آلاف ونشرهم في البلاد.

﴿ وَوَجَدَ عِنْدَهَا ﴾: عند تلك العين.

﴿ قَوْماً ﴾ : قيل (٢):كان لباسهم جلود الوحش وطعامهم ما لفظه البحر، وكانواكفّاراً، فخيّره الله بين أن يعذّبهم أو يدعوهم إلى الإيمان،كما حكى بقوله :

﴿ قُلْنَا يَا ذَا الْقَرْنَيْنِ إِمَّا أَنْ تُعَذِّبَ ﴾: أي بالقتل على كفرهم،

﴿ وَإِمَّا أَنْ تَتَّخِذَ فِيهِمْ خُسنًا ﴾ ٢٠: بالإرشاد وتعلَّم الشرائع.

وقيل (٣): خيّره بين القتل والأسر، وسمّاه إحساناً في مقابلة القتل.

ويؤيّد الأوّل قوله (٤):

١. كبس البئر: طمّها بالتراب، أي سؤاها ودفنها. ٢٠. أنوار التنزيل ٢٤/٢.

٣. نفس المصدر والموضع.

وجه التأييد أنه يعلم من الكلام أن بعضهم آمن ولا يكون إلا بعد الدعوة ، ففهم منه اختيار الدعوة حتى يظهر إصرار البعض وإيمان آخرين.

﴿ قَالَ آمًا مَنْ ظَلَمَ فَسَوْفَ نُعَذَّبُهُ ثُمَّ يُوَدُّ إِلَىٰ رَبِّهِ فَيُعَذَّبُهُ عَذَاباً نُكُواً ﴾ ﴿ الله فَالحَارِ الله عَلَىٰ كَفُره واستمرّ على ظلمه الذي الدعوة، وقال: أمّا من دعوته وظلم نفسه بالإصرار علىٰ كفره واستمرّ على ظلمه الذي هو الشرك، فنعذّبه أنا ومن معي في الدنيا بالقتل، ثمّ يعذّبه الله في الآخرة عذاباً منكراً لم يُعهَد مثله.

- ﴿ وَامَّا مَنْ آمَنَ وَعَمِلَ صَالِحاً ﴾ : وهو ما يقتضيه الإيمان
  - ﴿ فَلَهُ ﴾ : في الدارين.
  - ﴿ جَزَاءُ الْحُسنَىٰ ﴾: فعلته الحسنى.

وقرأ (١) حمزة والكسائي ويعقوب وحفص: «جزاء» منوّناً منصوباً على الحال، أي فله [المثوبة الحسني مجزياً بها. أو على المصدر لفعله المقدّر حالاً، أي يجزى بها جزاء. أو التمييز (٢) (٣).

وقرئ (1) منصوباً غير منون، على أن تنوينه حذف الله الساكنين، ومنوناً مرفوعاً، على أنه المبتدأ و «الحسني» بدله.

ويجوز أن يكون «إمّا» و«إمّا» للتقسيم دون التخيير، أي ليكن شأنك معهم إمّا التعذيب وإمّا الإحسان؛ فالأوّل لمن أصرّ على الكفر، والثاني لمن تاب عنه (٥).

٣. من الهامش.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: أو به جزاء أو التميز.

١. أنوار التنزيل ٢٤/٢.

٤. نفس المصدر والموضع،

٥. المعنى على التخيير أنك تخير بين أن تدعو جميعهم أو تقتل جميعهم والتقسيم بأن يعذّب بعضهم بعد
 ١لدعوة ويحسن مع بعضهم.
 ٦. تأويل الآيات ٢٩٧/١ - ٩.

الجنّة، أي جزاء الحسنى، وهي ولاية أهل البيت الله الله دخول الجنّة والخلود فيها في جوارهم صلوات الله عليهم.

﴿ وَسَنَقُولُ لَهُ مِنْ آمُرِنَا ﴾: ممّا نأمر به (١).

﴿ يُسْراً ﴾ ٢٠ سهلاً ميسّراً غير شاقً ، وتقديره : ذا يسر.

وقرئ <sup>(٢)</sup>بضمّتين.

﴿ ثُمَّ اَتْبَعَ سَبَهاً ﴾ ۞: [ثمّ أتبع طريقاً يوصله إلى المشرق.

وقرأ (٣) الكوفيّون وابن عامر، بقطع الألف مخفّفة التاء](٤).

﴿ حَتَّىٰ إِذَا بَلَغَ مَطْلِعَ الشَّمْسِ ﴾: يعني الموضع الذي تطلع الشمس عليه أوّلاً من معمورة الأرض.

وقرى (٥) بفتح اللام، على إضمار مضاف، أي مكان مطلع الشمس، فإنّه مصدر (٦). ﴿ وَجَدَهَا تَطْلُعُ عَلَىٰ قَوْمٍ لَمْ نَجْعَلْ لَهُم مِنْ دُونِهَا سِتْراً ﴾ (٢): من اللباس، أو البناء، فإنّ أرضهم لاتمسك الأبنية. أو أنّهم اتّخذوا الأسراب (٧) بدل الأبنية.

وفي تفسير العيّاشي (^): عن أبي بصير، عن أبي جمعفر النِّلِ في قبول الله ﷺ: «لم نجعل لهم من دونها ستراً، كذلك» قال: لم يعلموا صفة (١) البيوت.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١٠): قال لم يعلموا صفة اللباس.

﴿كَذَلِكَ ﴾: أي أمر ذي القرنين كما وصفناه في رفعة المكان وبسطة المُلك. أو أمره فيهم، كأمره في أهل المغرب من التخيير والاختيار.

.....

٢. أنوار التنزيل ٢٤/٢.

٣. أنوار التنزيل ٢٤/٢.

١. ر: يسراً ممّا نأمر به.

٤. ليس في أ، ب، ر.

٥. نفس المصدر والموضع.

٦. قال صاحب الصحاح: المطلع والمطلع أيضا موضع الطلوع. وعلى هذا لا حاجة إلى تقدير مضاف.

٧. الأسراب - جمع السرب - حفيرٌ تحت الأرض لا منفذله.

٩. المصدر: صنعة.

٨٠. تفسير العياشي ٣٥٠/٢، ح ٨٤.

١٠. تفسير القشى ٤١/٢.

ويجوز أن يكون صفة مصدر محذوف لِـ«وجدها»، أو «نجعل»، أو صفة «قوم»، أي على قوم مثل ذلك القبيل الذي تغرب عليهم الشمس في الكفر والحكم.

﴿ وَقَدْ آحَطْنَا بِمَا لَدَيْهِ ﴾ : من الجنود والآلات والعدد والأسباب.

﴿ خُبْراً ﴾ ۞: علماً تعلَق بظاهره وخفاياه، والمراد: أنّ كثرة ذلك بلغت مبلغاً لا يحيط به إلّا علم اللطيف الخبير.

﴿ ثُمَّ اَتْبَعَ سَبِياً ﴾ (): يعني طريقاً ثالثاً معترضاً بين المشرق والمغرب، آخذاً من الجنوب إلى الشمال.

﴿ حَتَّىٰ إِذَا بَلَغَ بَيْنَ السَّدِّين ﴾: بين الجبلين المبنيّ بينهما سدّه.

والجبلان قيل (١): بين (٢) إرمينية وأذربايجان.

وقيل <sup>(٣)</sup>: جبلان في أواخر الشمال في منقطع أرض الترك منيفان <sup>(٤)</sup>، من ورائـهما يأجوج ومأجوج.

وقرأ (٥) نافع وحمزة وابن عامر والكسائيّ وأبوبكر ويعقوب «بين السدّين» بالضمّ، وهما لغتان.

وقيل (٦): المضموم لما خلقه الله تعالى، والمفتوح لما عمله الناس؛ لأنّه في الأصل مصدر شمّي به حدث يحدثه الناس.

وقيل (٧): بالعكس.

و «بين» هاهنا مفعول به، وهو من الظروف المتصرّفة.

﴿ وَوَجَدَ مِنْ دُونِهِمَا قَوْماً لاَ يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ قَوْلاً ﴾ ﴿ وَوَجَدَ مِنْ دُونِهِمَا قَوْماً لاَ يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ قَوْلاً ﴾ ﴿ وَوَجَدَ مِنْ النَّالِهِ الْعَلَمَ وَلا وَقَرْأُ ﴿ الْكُمَّا مُوالِمُ وَلا يَفْهُمُونَ ۚ إِنَّا لِي اللَّهِمُ وَلا يَفْهُمُونَ ۚ إِنَّا السَّامِعِ كَلَامُهُمُ وَلا

٢. أ، ب: ما بين.

١٠. أنوار التنزيل ٢٤/٢.

٤. أي عاليان.

٣. نفس المصدر والموضع.

٦ ـ ٨. نفس المصدر والموضع.

٥. نفس المصدر والمجلّد /٢٥.

٩. كذا في المصدر.وفي النسخ: زيادة «الا يكادون».

١٠. من المصدر،

يبيّنونه لتلعثمهم فيه.

﴿ قَالُوا يَا ذَا الْقَرْنَيْنِ ﴾ : أي قال مترجمهم.

وفي مصحف ابن مسعود راك الذين من دونهم

﴿ إِنَّ يَأْجُوجَ وَمَأْجُوجَ ﴾ : قيل (٢): هما قبيلتان من ولد يافث بن نوح ﷺ .

وقيل (٣): يأجوج من الترك، ومأجوج من الجبل، وهما اسمان أعجميّان بدليل منع الصرف.

وقيل (1): عربيًان، من أجّ الظليم: إذا أسرع. وأصلهما الهمزة كما قرأ عاصم. ومُنِع صرفهما للتعريف والتأنيث.

وفي كتاب علل الشرائع (٥)، بإسناده إلى سهل بن زياد، عن عبدالعظيم الحسني، عن عليّ بن محمّد العسكري عليه حديث طويل، يذكر فيه نوحاً عليه وأولاده ساماً وحاماً ويافثاً حين سارت بهم السفينة، ودعا نوح عليه أن يغيّر الله ماء صلب حام ويافث، وقد كتبناه بتمامه عند قوله تعالى: «وهي تجري بهم في موج كالجبال» وفيه يقول عليه : جميع الترك والسقالية (١) ويأجوج ومأجوج والصين من يافث حيث كانوا. وفي روضة الكافي (١): الحسين بن محمّد الأشعريّ، عن معلّى بن محمّد، عن أحمد بن محمّد بن عبدالله، عن العبّاس بن أبي (١) العلاء، عن مجاهد، عن ابن عبّاس أميرالمؤمنين عليه عن الخلق.

فقال: خلق الله ألفاً وماثتين في البرّ، وألفاً وماثتين في البحر، وأجـناس بـني آدم سبعون جنساً، والناس ولد آدم ما خلا يأجوج ومأجوج.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٩٠): قال أبو عبدالله الله الله الله الله الله عليّ بن إبراهيم (٩٠): قال أبو عبدالله الله الله من صلبه ألف ولد ذكر.

٥. العلل /٣٢ح ١.

۷. الکافی ۲۲۰/۸، ح ۲۷٤.

٩. تفسير القمّي ٤١/٢.

١٤٠١ نفس المصدر والموضع.

٦. كذا في المصدر.وفي النسخ: السقالب.

٨. المصدر: العبّاس بن العلاء.

ثمّ قال: هم أكثر خلق خُلقوا بعد الملائكة.

وفي كتاب الخصال (١): عن الصادق للسلام قال: الدنيا سبعة أقاليم: يأجوج ومأجوج، والروم، والصين، والزنج، وقوم موسى، وإقليم (١) بابل.

وفي مجمع البيان (٣): ورد في خبر عن حـذيفة قـال: سألت رسـول الله ﷺ عـن يأجوج ومأجوج.

فقال: يأجوج أمّة، ومأجوج أمّة، كلّ أمّة أربعمائة أمّة، لا يموت الرجل منهم حتّىٰ ينظر إلىٰ ألف ذكر من صلبه، كلّ قد حمل السلاح.

قلت: يا رسول الله، صفهم لنا.

قال: هم ثلاثة أصناف: صنف منهم أمثال الأرز.

قلت: يا رسول الله، وما الأرز؟

قال: شجر بالشام طويل (1)، وصنف منهم طولهم وعرضهم سواء، وهؤلاء الذين لا يقوم لهم جبل ولا حديد، وصنف منهم يفترش أحدهم (٥) احدى أذنيه ويلتحف بالأخرى. ولا يمرّون بفيل ولا وحش ولا جمل ولا خنزير إلّا أكلوه، ومن مات منهم أكلوه، مقدّمتهم بالشام وساقتهم بخراسان، يشربون أنهار المشرق وبحيرة طبريّة.

﴿ مُقْسِدُونَ فِي الْأَرْضِ ﴾ : في أرضنا، بالقتل والتخريب وإتلاف الزرع.

قيل (1): كانوا يخرجون في الربيع، فالايتركون أخلضر إلّا أكلوه، ولا يابساً إلّا حملوه.

وقيل (٧): كانوا يأكلون الناس.

﴿ فَهَلْ نَجْعَلُ لَكَ خَرْجًا ﴾: جعلاً (٨) نخرجه من أموالنا.

٢. المصدر: أقاليم،

٤. المصدر: طوال،

٦. أنوار التنزيل ٢٥/٢.

٨. ليس في أ، ب.

١. الخصال ٣٧٥/٢، ح ٤٠.

٣. المجمع ٤٩٤/٣.

٥ . ليس في المصدر.

٧. نقس المصدر والموضع،

وقرأ (١) حمزة والكسائي: «خراجاً» وكلاهما واحد، كالنول (٢) والنوال.

وقيل (٣): «الخراج» على الأرض والذمّة، و«الخرج» المصدر.

﴿ عَلَىٰ أَنْ تَجْعَلَ بَيْنَنَا وَبَيْنَهُمْ سَدّاً ﴾ ۞: يحجز دون خروجهم علينا.

وقد ضمّه من ضمّ «السدّين» غير حمزة والكسائي.

﴿ قَالَ مَا مَكَنِّي قِيهِ رَبِّي خَبْرٌ ﴾: ما جعلني (١) فيه مكيناً من المال والملك خير مما تبذلون لي من الخراج، ولا حاجة بي إليه.

وقرأ (٥) ابن كثير: «مكّنني» على الأصل.

﴿ فَاعِينُونِي بِقُوَّةٍ ﴾: [أي بقوّة](٧) فَعَلَة. أو بما أتقوى به من الآلات.

﴿ اَجْعَلْ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُمْ رَدْماً ﴾ في: حاجزاً حصيناً، وهو أكبر من السدّ، من قولهم: ثوب مردم: إذا كان رقاعاً (٧) فوق رقاع.

﴿ آتُونِي زُبَرَ الْحَدِيدِ ﴾: قطعه. و«الزبرة» القطعة الكبيرة.

وهو لا ينافي (^) ردّ الخراج (٩) والاقتصار على المعونة، لأنّ الإيتاء بمعنى المناولة. ويدلّ عليه (١٠) قراءة أبي بكر: «ردماً ائتوني» بكسر التنوين موصولة الهمزة، على معنى: جيئوني بزبر الحديد، والباء محذوفة حذفها في: أمرتك الخير، ولأنّ (١١) إعطاء الآلة

٥. نفس المصدر والموضع.

موضع. ٢. النول: أجرة السفينة.

٤. كذا في أنوار التنزيل ٢٥/٢.وفي النسخ: اما جعلته.

٦. من نفس المصدر والموضع.

نفس المصدروالموضع.

٣. نفس المصدر والموضع.

٧. كذا في نفس المصدر والموضع . وفي النسخ : رقاع.

٨. أي طلب إيتاء زبر الحديد غير مناف لرد الخراج ، لأن أداء الخراج أن لا ينقبل تسملك عنين من الأعنيان
 وطلب إيتاء زبر الحديد طلب مناولته وإن لم يكن ملكاً للطالب.

٩. أ، ب: الخرائج،

١٠. أي على أنَّ الإتياء ليس بمعنى الإعطاء والتمليك «ائتوني» بوصل الهمزة فإنَّ من المعلوم أنَّه من المناولة.

١١. هذا وجه آخر لنفي منافاة رد الخراج مع طلب إيتاء زبر الحديد، وتوضيحه: أن رد الخراج عـدم قبول الأجرة على العمل وطلب آلات العمل غير طلب الأجرة.

من الإعانة بالقوّة (١) دون الخراج على العمل.

وفي تفسير العيّاشي (٢): عن أبي بصير، عن أبي جعفر عليّه قال: إنّ ذا القرنين خير بين السحاب الصعب والسحاب الذلول، فاختار الذلول فركب الذلول، فكان إذا انتهى إلى قوم كان رسول نفسه إليهم لكي لا يكذب الرسول.

عن حارث بن حبيب (٢) قال: أتى رجل عليّاً عليّاً عليّاً الله على أميرالمؤمنين، أخبرني عن ذي القرنين.

فقال له: شخر له السحاب، وقرنت (٤) له الأسباب، وبُسط له في النور.

فقال له الرجل: كيف بُسط له في النور؟

فقال عليّ طليُّا : كان يبصر (٥) بالليل كما يبصر بالنهار.

ثم قال على الله للرجل: أزيدك فيه ؟ فسكت.

عن الأصبغ بن نباتة (٢)، عن أميرالمؤمنين عليه قال: سُئل عن ذي القرنين.

قال: كان عبداً صالحاً، واسمه: عيّاش، اختاره الله وابتعثه (۱) إلى قرن من القرون الأولى (۱) في ناحية المغرب، وذلك بعد طوفان نوح الله في فضربوه على قرن رأسه الأيمن فمات منها، ثمّ أحياه الله بعد مائة عام، ثمّ بعثه الله (۱) إلى قرن من القرون الأولى في ناحيه المشرق فكذّبوه فضربوه (ضربة على قرن (۱۱) رأسه الأيسر فمات منها، شم أحياه الله بعد مائة عام وعوضه (الله) (۱۱) من الضربتين اللتين على رأسه قرنين في موضع (۱۲). الضربتين أجوفين، وجعل عين (۱۲) ملكه وآية نبوته في قرنيه (۱۵).

١. كذا في أنوار التنزيل ٢٥/٢. وفي النسخ: والقؤة.

۲. تفسير العياشي ۲۳۹۹/۲ ۳٤٠ ح ۷۲.

٤. المصدر: قرّبت.

٦. تفسير العياشي ٣٤١/٢ ٣٤٩، ح ٧٩.

٨. كذا في المصدر. وفي النسخ: الأول.

١٠. المصدر: قرئه

۱۲. ليس في أ، ب.

١٤. المصدر: قرنه.

٣. نفس المصدر والمجلِّد /٣٤١، ح ٧٨.

٥. المصدر: يبصره.

٧. أ، ب: ابعثه.

٩. ليس في المصدر.

١١. من المصدر.

١٣. المصدر: عرّ.

ثمّ رفعه [الله] (١) إلى السماء الدنيا، فكشط له عن الأرض كلّها؛ جبالها وسهولها وفجاجها، ثمّ أبصر ما بين المشرق والمغرب، وآتاه الله من كلّ شيء علماً يعرف به الحقّ والباطل، وأيده في قرنيه وبكسف (٢) من السماء فيه ظلمات ورعد وبرق. ثمّ أهبط إلى الأرض. وأوحي إليه: أن سر في ناحية غرب (٢) الأرض وشرقها، فقد طويت لك البلاد وذللت لك العباد فأرهبتهم منك. فصار (١) ذو القرنين إلى ناحية المغرب. فكان إذا مرّ بقرية زأر فيها كما يزأر الأسد المغضب، فينبعث (٥) من قرنيه (١) ظلمات ورعد وبرق وصواعق تهلك (١) من ناوأه وخالفه، فلم يبلغ مغرب الشمس حتى دان له ورعد وبرق والمغرب، قال: وذلك قول الله: ﴿إِنَّا مَكنًا له في الأرض وآتيناه من كل شيء سبباً، فأتبع سبباً، حتى إذا بلغ مغرب الشمس وجدها تغرب في عين حمئة الى قوله: ﴿أمّا من ظلم ولم يؤمن بربّه ﴿فسوف نعذّبه في الدنيا بعذاب الدنيا ﴿ثمّ يردّ إلى مرجعه ﴿فيعذَبه عذاباً نكراً ﴾ إلى قوله: ﴿وسنقول له من أمرنا يسراً، ثمّ أتبع سبباً ﴾ ذو القرنين من (١) الشمس ﴿سباً ﴾ .

ثمّ قال أميرالمؤمنين عليه : إنّ ذا القرنين لمّا انتهى مع الشمس إلى العين الحامية وجد الشمس تغرب فيها ومعها سبعون ألف ملك يجرّونها بسلاسل الحديد والكلاليب، يجرّونها من قعر البحر في قطر (١٠) الأرض الأيمن، كما تجري السفينة على ظهر الماء. فلمّا انتهى معها إلى مطلع الشمس سبباً «وجدها تطلع على قوم» إلى قوله: «بما لديه خبراً».

فقال أميرالمؤمنين لله : إنَّ ذا القرنين ورد علىٰ قوم قد أحرقتهم الشمس وغيّرت

١. من المصدر.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: يكشف.

٤. المصدر: فسار.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: قرنه.

من المصدر.

٣. كذا في المصدر، وفي النسخ: غربي.

٥ . كذا في المصدر. وفي النسخ: فيبعث.

٧. المصدر: ويهلك.

٩. كذا في المصدر، وفي النسخ: بين.

١٠. كذا في المصدر. وفي النسخ: في قعر قطر الأرض.

أجسادهم وألوانهم حتَىٰ صيّرتهم كالظلمة، [ثم أتبع ذوالقرنين سبباً في ناحية الظلمة](١) «حتَّىٰ إذا بلغ بين السدِّين وجد من دونهما قوماً لا يكادون يفقهون قـولاً، قالوا يا ذا القرنين إنّ يأجوج ومأجـوج» خلف هـذين الجبلين وهـم يـفسدون فـي الأرض، إذا كان إبّان (٢) زروعنا وثمارنا خرجوا علينا من هـذين السـدّين فـرعوا مـن ثمارنا وزروعنا حتَىٰ لا يبقون منها شيئاً «فهل نجعل لك خرجاً» نؤدّيه (٣) إليك في كلّ عام «علىٰ أن تجعل بيننا وبينهم سدّاً» إلىٰ قوله: «زبر الحديد».

قال: فاحتفر له جبل حديد فقلعوا له أمثال (٤) اللبن (٥) فطرح بعضه على بعض فيما بين الصدفين، وكان ذو القرنين هو أوّل من بني ردماً (١) على الأرض، ثمّ جعل (١) عليه الحطب وألهب فيه النار، ووضع عليه المنافيخ فنفخوا عليه.

قال (^): فلمًا ذاب قال: ائتوني بقطر (٩)، وهو المس الأحمر (١٠)، قال: فاحتفروا (١١)له جبلاً من مسّ فطرحوه على الحديد فذاب معه واختلط بـه، قـال: «فـما اسـطاعوا أن يظهروه وما استطاعوا له نقباً» يعني يأجوج ومأجوج «قال هذا رحمة من ربّي فإذا جاء وعد ربّي جعله دكّاء وكان وعد ربّي حقاً». إلىٰ هنا رواية على بن الحسن (١٢) وروايــة محمّد بن نصر.

وزاد جبرئيل بن أحمد في حديثه، بأسانيد عن الأصبغ بن نباتة، عن عليّ بن أبى طالب صلوات الله عليه: «وتركنا بعضهم يومئذ يموج في بـعض ونُـفِخ» يـعني يـوم القيامة، وكان ذو القرنين عبداً صالحاً وكان من الله بمكان، نصح لله (١٣) فنصح له وأحبّ

من المصدر.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: أن نؤدّيه.

٥. اللبن: الطابوق غير المفخور.

٧. المصدر: جمع،

٩. المصدر: أتوني بقسر.

١١. كذا في المصدر. وفي النسخ: قاحتفر.

١٣ . المصدر: الله

إبّان الشيء: أوانه، أو حينه وأوّله.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: مثال.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: بناء.

ليس في المصدر.

١٠. كذا في المصدر. وفي النسخ: المنبر الأخر.

١٢. بعض نسخ المصدر: الحسين.

الله فأحبَه، فكان قد سبّب له في البلاد ومكّن له فيها حتّى ملك ما بين المشرق والمغرب، وكان له خليل (١) من الملائكة يقال له: رقائيل (١)، ينزل إليه فيحدّثه ويناجيه، فبينا هو ذات يوم عنده إذ قال له ذوالقرنين: يا رقائيل (١)، كيف عبادة أهل السماء، وأين هي من عبادة أهل الأرض؟

قال رقائيل (٤): يا ذا القرنين، وما عبادة أهل الأرض! فقال: أمّا عبادة أهل السماء ما في السماوات موضع قدم إلّا وعليه ملك قائم لا يقعد أبداً، أو راكع لا يسجد أبداً، أو ساجد لا يرفع رأسه أبداً.

فبكئ ذو القرنين بكاء شديداً، فقال: يا رقائيل (٥)، إنّي أحبّ أن أعيش حتّى أبلغ من عبادة ربّي وحقّ طاعته بما هو أهله.

فقال له رقائيل (٦): يا ذا القرنين، إن لله في الأرض عيناً تدعى عين الحياة، فيها عزيمة من الله أنّه من يشرب منها لم يمت حتّى يكون هو الذي إ(١) يسأل الله الموت، فإن ظفرت بها تعيش ما شئت.

قال: وأين تلك (^)العين، وهل تعرفها؟

قال: لا، غير أنّا نتحدّث في السماء أنّ لله في الأرض ظلمة لم يطأها إنس ولا جانً. فقال ذو القرنين: وأين تلك الظلمة؟

قال رقائيل <sup>(٩)</sup>: ما أدري.

ثمّ صعد رقائيل (۱۱)، فدخل ذا القرنين (۱۱) حزن طويل من قول رقائيل (۱۲) وممّا أخبره عن العين [والظلمة] (۱۳) ولم يخبره بعلم يُنتفَع به (۱۵) منهما، فجمع ذو القرنين

٢. أ، ب: وقائيل. وفي المصدر: رفائيل.

٧. من المصدر.

١. المصدر: خليلاً.

٣-٦. المصدر: رفائيل.

٨. كذا في المصدر. وفي النسخ: ذلك.

١٠. أ، ب: رقابيل. وفي المصدر: رفائيل.

١٢. المصدر: رفائيل.

٩. أ، ب: رقابيل. وفي المصدر: رفائيل.

١١. المصدر: ذوالقرنين.

١٣ . من المصدر.

١٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: لم يخبره بظلمته ولم يخبره بعلم لم ينتفع به.

فقهاء أهل مملكته وعلماءهم وأهل دراسة الكتب وآثار النبوّة، فلمّا اجتمعوا عنده قال ذو القرنين: يا معشر الفقهاء وأهل الكتب وآثار النبوّة، هل وجدتم فيما قرأتم من كتب الله أو من كتب من كان قبلكم من الملوك، أنّ لله عين تدعى عين الحياة، فيها من الله عزيمة أنّه من يشرب منها لم يمت حتى يكون هو الذي يسأل الموت؟

قالوا: لا، يا أيّها الملك.

قال: فهل وجدتم فيما قرأتم من الكتب، أنّ لله في الأرض ظلمة لم يطأها إنس ولا جانً ؟

قالوا: لا، يا أيّها الملك.

فحزن عليه ذو القرنين حزناً شديداً وبكى إذ لم يُخبَرعن العين والظلمة بما يحبّ ، وكان فيمن حضر غلام من الغلمان من أولاد الأوصياء أوصياء الأنبياء ، وكان ساكتاً (١) لا يتكلّم ، حتى إذا أيس ذو القرنين منهم قال له الغلام: أيّها الملك ، إنّك تسأل هؤلاء عن أمر ليس لهم به علم ، وعلم ما تريد عندي .

ففرح ذو القرنين فرحاً شديداً حتَىٰ نزل عن فراشه وقال له: ادن منّي. فدنا منه، فقال: أخبرني.

قال: نعم، أيها الملك، إنّي وجدت في كتاب آدم الذي (٢) كُتب يوم سُمّي له ما في الأرض من عين أو شجرة، فوجدت فيه أنّ لله عيناً تدعى [عين] (٢) الحياة، فيها من الله عزيمة أنّه من يشرب منها لم يمت حتّى يكون هو الذي يسأل الله الموت، بظلمة لم يطأها إنس ولا جانً.

ففرح ذوالقرنين، وقال: ادن منّي يا أيّها الغلام، تدري أين موضعها؟ قال: نعم، وجدت في كتاب آدم أنّها علىٰ قرن الشمس. يعني مطلعها. ففرح ذو القرنين، وبعث إلىٰ أهل مملكته فجمع أشرافهم وفـقهاءهم وعـلماءهم

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: الَّتي.

١. أ: ساكناً.

٣. من المصدر،

وأهل الحكم منهم، فاجتمع إليه ألف حكيم وعالم وفقيه، فلمّا اجتمعوا إليه تهيّأ للمسير وتأهّب له بأعد العدّة وأقوى القوّة، فسار بهم يريد مطلع الشمس يخوض البحار ويقطع الجبال والفيافي والأرضين والمفاوز [فسار](۱) اثني عشرة سنة حتّى انتهى إلى طرف الظلمة، فإذا هي ليست بظلمة (۲) ليل ولا دخان، ولكنّها هواء يغور فسدّ (۱) ما بين الأفقين، [فنزل](۱) بطرفها وعسكر عليها، وجمع علماء أهل عسكره وفقهاءهم وأهل الفضل منهم فقال: يا معشر الفقهاء والعلماء، إنّي أريد أن أسلك هذه الظلمة.

فخرَوا له سجّداً وقالوا: يا أيّها الملك، [إنّا لنعلم](٥) إنّك لتطلب أمراً (٦) ما طلبه ولا سلكه أحدكان (٧) قبلك من النبيّين والمرسلين، ولا من الملوك.

قال: إنّه لابدّ لي من طلبها.

قالوا: أيّها الملك، إنّا لنعلم إنّك إذا سلكتها ظفرت بحاجتك منها بغير عنت عليك لأمرنا (٨)، ولكنّا نخاف أن يعلق بك منها (٩)أمر يكون فيه هلاك ملكك وزوال سلطانك وفساد من في الأرض.

فقال: لابدّ من أن أسلكها.

فخرّوا سجّداً الله](١٠) وقالوا: إنّا نتبرّاً إليك ممّا يريد ذوالقرنين.

فقال ذوالقرنين: يا معشر العلماء، أخبروني بأبصر الدواب.

قالوا: الخيل الإناث البكارة أبصر الدواب.

فانتخب من عسكره فأصاب ستّة آلاف فرس إناثاً أبكاراً، وانتخب من أهل العلم

٢. أ، ب: بمظلمة.

٤. من المصدر.

٦. كذا في المصدر.وفي النسخ: أمر.

كذا في المصدر.وفي النسخ: لا موتاً.

١٠. من المصدر.

١. من المصدر،

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: يعور فرسه.

٥ . ليس في المصدر.

٧. المصدر: أحد من كان

٩. ليس في أ، ب.

والفضل والحكمة ستة آلاف رجل فدفع إلى كلّ رجل فرساً، وعقد لأفسحر ـ وهو الخضر ـ على ألف فرس فجعلهم على مقدّمته وأمرهم أن يدخلوا الظلمة، وسار ذوالقرنين في أربعة آلاف، وأمر أهل عسكره أن يلزموا معسكره (١) اثني عشرة سنة، فإن رجع هو إليهم إلى ذلك الوقت وإلّا تفرّقوا في البلاد ولحقوا ببلادهم أو حيث شاؤوا.

فقال الخضر: أيّها الملك، إنّا نسلك في الظلمة لا يرى بعضنا بعضاً، كيف نصنع بالضلال إذا أصابنا؟

فأعطاه ذو القرنين خرزة (٢) حمراء كأنّها مشعلة (٣) لها ضوء، فقال: خذ هذه الخرزة (٤)، فإذا أصابكم (٥) الضلال فارم بها إلى الأرض فإنّها تصيح، فإذا صاحت رجع أهل الضلال إلى صوتها (٦).

فأخذها الخضر ومضى في الظلمة، وكان الخضر يرتحل وينزل ذو القرنين، فبينا الخضر يسير ذات يوم إذ عرض له واد في الظلمة، فقال لأصحابه: قفوا في هذا الموضع، لا يتحرّكن أحد منكم عن موضعه. ونزل عن فرسه فتناول الخرزة فرمى بها في الوادي، فأبطأت عنه بالإجابة حتّى ساء ظنّه (٧) وخاف أن لا تجيبه، ثمّ أجابته فخرج إلى صوتها فإذا هي [على جانب] (٨) العين بقعرها (١)، وإذا ماؤها أشدّ بياضاً من اللبن وأصفى من الياقوت وأحلى من العسل فشرب منه، ثمّ خلع ثيابه فاغتسل منها، ثمّ لبس ثيابه، ثمّ رمى بالخرزة نحو أصحابه فأجابته فخرج إلى أصحابه وركب وأمرهم بالمسير فساروا.

١. كذا في المصدر.وفي النسخ: بعسكره.

٣. كذا في المصدر.وفي النسخ: مشعر.

٥ . كذا في المصدر .وفي النسخ: أصاب بكم.

٧. كذا في المصدر وفي النسخ؛ سافله.

٩. المصدر:[يقفوها].

٢. كذا في المصدر.وفي النسخ: خزرة.

٤. كذا في المصدر.وفي النسخ: الخزرة

٦. كذا في المصدر.وفي النسخ: ضوءها.

٨. من المصدر.

ومر ذو القرنين بعده فأخطأ (۱) الوادي، فسلكوا تلك الظلمة أربعين إيوماً وأربعين] (۲) ليلة، ثمّ خرجوا بضوء ليس بضوء نهار ولا شمس ولا قمر ولكنّه نور، فخرجوا إلىٰ أرض (۳) حمراء ورملة خشخاشة فركة (٤) كان حصاها اللولو، فإذا هو بقصر مبنيّ علىٰ طول (٥) فرسخ، فجاء ذو القرنين إلى الباب فعسكر عليه، ثمّ توجّه بوجهه (۲) وحده إلى القصر، فإذا طائر وإذا حديدة طويلة (٧) قد وُضع طرفاها على جانبي القصر والطير أسود (٨) معلق بأنفه (٩) في تلك الحديدة بين السماء والأرض مزموم (١٠) كأنّه الخطّاف، أو صورة الخطّاف، أو شبية الخطّاف (١١)، أو هو خطّاف.

فلمًا سمع خشخشة ذي القرنين قال: من هذا؟

قال: أنا ذوالقرنين.

قال (١٢): أما كفاك ما وراءك حتّى وصلت إلىٰ حدّ بابي هذا. ففرق ذو القرنين فسرقاً شديداً، فقال: يا ذا القرنين، لا تخف وأخبرني.

قال: سل.

قال: هل كثر بنيان الآجر والجصّ (١٣)؟

قال: نعم.

قال: فانتفض الطير وامتلاً حتَّىٰ ملاً من الحديد (١٤) ثلثها، ففرق ذو القرنين.

فقال: لاتخف، وأخبرني.

٢, من المصدر.

أي كانت لينة بحيث كان يمكن فركها باليد.

٦. كذا في المصدر.وفي النسخ: وجهه.

٨. المصدر: الأسود.

١٠ . كذا في المصدر . وفي النسخ: مرقوم.

١. المصدر: فأخطأوا.

٣. المصدر: الأرض.

٥ .كذا في المصدر .وفي النسخ : طوله .

٧. كذا في المصدر.وفي النسخ: حليلة

٩. كذا في المصدر.وفي النسخ: بافقه.

١١. المصدر: بالخطاف.

١٢. في المصدر: «فقال الطائريا ذا القرنين» بدل «قال».

١٣ . في المصدر: زيادة «في الأرض».

١٤. كذا في المصدر.وفي النسخ: الحديد.

قال: سل.

قال: هل كثر المعازف؟

قال: نعم.

قال: فانتفض الطير وامتلاً حتَّىٰ ملاً من الحديدة ثلثيها، ففرق ذو القرنين.

فقال: لا تخف، وأخبرني.

قال: سل.

قال: هل ارتكب الناس شهادة الزور في الأرض؟

قال: نعم، فانتفض انتفاضة وانتفخ فسدً ما بين جداري القيصر، قيال: فيامتلأ ذوالقرنين عند ذلك فرقاً منه.

فقال له: لا تخف، وأخبرني.

قال: سل،

قال: هل ترك الناس شهادة أن لا إله إلَّا الله؟

قال: لا.

فانضم ثلثه (١)، ثم قال: يا ذا القرنين، لا تخف وأخبرني.

قال: سل.

قال: هل ترك الناس (الصلاة المفروضة؟

قال: لا.

قال: فانضمَ ثلث آخر.

ثم قال: يا ذا القرنين، لا تخف وأخبرني.

قال: سل.

قال: هل ترك الناس](٢) الغسل من الجنابة؟

١. ليس في أ، ب.

٢. من المصدر،

قال: لا.

قال: فانضّم حتّى عاد إلى حاله الأولى (١)، وإذا هو بـدرجـة مـدرجـة (٢) إلى أعـلى القصر.

قال: فقال الطير: يا ذا القرنين، اسلك هذه الدرجة.

فسلكها وهو خائف لايدري ما يهجم (٣) عليه حتّى استوى على ظهرها، فإذا هو بسطح ممدود [مدّ](١) البصر (٥)، وإذا هو برجل شابّ أبيض مضيء (٦) الوجه عليه ثياب بيض (٧)، حتّى كأنّه رجل أو [في صورة رجل أو](٨) شبيه بالرجل أو هو رجل، وإذا هو رافع رأسه إلى السماء ينظر إليها واضع يده على فيه، فلمّا سمع خشخشة ذي القرنين قال: من هذا؟

قال: أنا ذوالقرنين.

قال: يا ذا القرنين، ما كفاك ما وراءك حتى وصلت إلى !

قال ذوالقرنين: ما لي أراك واضعاً يدك على فيك؟

قال: يا ذا القرنين، أنا صاحب الصور، وإنّ الساعة قد اقتربت، وأنا أنتظر أن أؤمر بالنفخ فأنفخ.

ثمّ ضرب بيده فتناول حجراً فرمى به إلى ذي القرنين كأنّه حجر أو شبه (٩) حجر أو مع ضرب بيده فقال: يا ذا القرنين. خذ هذا (١٠٠)، فإن جاع جعت وإن شبع شبعت، فارجع فرجع ذوالقرنين بذلك الحجر حتّى خرج به إلى أصحابه، فأخبرهم بالطير وما سأله عنه وما قال له وما كان من أمره، وأخبرهم بصاحب السطح وما قال له وما أعطاه، ثمّ قال

٤. من المصدر.

٢. ليس في ب. وفي أ: بدرجة.

١. كذا في المصدر.وفي النسخ:الأوّل.

٣. كذا في المصدر.وفي النسخ: هو.

٥. أ، ب: وأبصر.

٦. كذا في المصدر.وفي أ، ب، ر: بضوء. وفي غيرها: يضوء.

٧. كذا في المصدر.وفي النسخ: بياض.

۸. ليس في أ، ب، ر.

١٠ . في المصدر: خذها، بدل اخذ هذاه.

۹. ب: شبيه.

لهم: إنّه أعطاني هذا الحجر، وقال لي: إن جاع جعت وإن شبع شبعت. وقال: أخبروني بأمر هذا الحجر. [فوضع الحجر] (١) في احدى (١) الكفّتين ووُضع حجر مثله في الكفّة الأخرى، ثمّ رُفِع (١) الميزان، فإذا الحجر الذي جاء به أرجح يميل (١) الآخر، فوضعوا أخر فمال به حتّى وضعوا ألف حجر كلّها مثله ثمّ رفعوا الميزان فمال بها ولم يستمل به الألف حجر.

فقالوا: يا أيّها الملك، لا علم لنا بهذا!

فقال له الخضر: أيّها الملك، إنّك تسأل هؤلاء عمّا لا علم لهم به و[قد أوتيت](٥) علم هذا الحجر(٧).

فقال ذوالقرنين: أخبرنا به وبيّنه لنا.

فتناول الخضر الميزان، فوضع الحجر الذي جاء به ذو القرنين في كفّة الميزان، ثمّ وضع حجراً آخر في كفّة أخرى (٧)، ثمّ وضع كفّ (٨) تراب على حجر ذي القرنين يزيده ثقلاً، ثمّ رفع الميزان فاعتدل، وعجبوا وخرّوا سجّداً [لله] (٩)، وقالوا: أيّها الملك، هذا أمر لم يبلغه علمنا، وإنّا لنعلم أنّ الخضر ليس بساحر، فكيف هذا وقد وضعنا معه ألف حجر كلّها مثله فمال بها وهذا قد اعتدل به وزاده تراباً ؟

قال ذو القرنين: بيّن \_ يا خضر \_ لنا أمر هذا الحجر.

فقال الخضر: أيّها الملك، إنّ أمر الله نافذ في عباده وسلطانه قاهر وحكمه فاصل، وإنّ الله ابتلى عباده بعضهم ببعض، وابتلى العالم بالعالم والجاهل بالجاهل والعالم بالجاهل والعالم بالجاهل والعالم.

١. من المصدر.

٣. المصدر: رفعوا.

٥. من المصدر.

٧. الأظهر: كفَّته الأخرى.

٩. من المصدر.

٢. كذا في المصدر.وفي النسخ: أحد.

٤ . المصدر: بمثل.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ زيادة: «عندي».

٨. المصدر: كفّه.

فقال [ذوالقرنين](١): يرحمك الله يا خضر، إنّما تقول: ابتلاني بك، حين جُعِلت أعلم منّى وجُعِلت تحت يدي، أخبرني يرحمك الله عن أمر هذا الحجر.

فقال الخضر: أيّها الملك، إنّ هذا الحجر مثل ضربه لك صاحب الصور، يقول: إنّ مثل بني آدم مثل هذا الحجر الذي وُضِع ووُضِع معه ألف حجر فمال بها، ثمّ إذا وُضع عليه التراب شبع وعاد حجراً مثله، فيقول: كذلك مثلك مثلك (٢)، أعطاك الله من الملك ما أعطاك فلم ترض به حتّى طلبت أمراً لم يطلبه أحد كان قبلك، ودخلت مدخلاً لم يدخله إنس ولا جانّ، يقول: كذلك ابن آدم لايشبع حتّى يُحتى عليه التراب.

قال: فبكئ ذو القرنين بكاء شديداً وقال: صدقت يا خضر، ضُرب (٣)لي هذا المثل لا جرم أنّي لا أطلب أثراً في البلاد بعد مسلكي هذا.

ثم انصرف راجعاً في الظلمة، فبيناهم (٤) يسيرون إذ سمعوا خشخشة تحت سنابك خيلهم، فقالوا: أيّها الملك، ما هذا (٥)؟

فقال: خذوا منه، فمن أخذ منه ندم ومن تركه ندم. فأخذ بعض وترك بعض، فلمّا خرجوا من الظلمة إذا هم بالزبرجد فندم الآخذ والتارك، ورجع ذو القرنين إلى دومة الجندل (٦) وكان بها منزله، فلم يزل بها حتّى قبضه الله إليه.

قال: وكان ﷺ إذا حدّث بهذا الحديث قال: رحم (٧) الله أخي ذوالقرنين (٨) ما كـان مخطئاً إذ سلك ما سلك وطلب ما طلب، ولو ظفر بوادي الزبرجد في مذهبه لما ترك

٢. كذا في المصدر.وفي النسخ: مثلاً.

١. من المصدر.

٤ . كذا في المصدر. وفي النسخ زيادة: «كذلك».

٣. المصدر: يضرب.

٥. كذا في المصدر.وفي النسخ: هذه.
 ٦. دومة الجندل: موضع على سبع مراحل من دمشق، بينها وبين مدينة الرسول ﷺ يقرب من تبوك، وهي

٣. دومة الجندل: موضع على سبع مراحل من دمشق، بينها وبين مدينة الرسول ﷺ يقرب من تبوك، وهي احدى حدود فدك.

قيل: سمّيت بدوم بن إسماعيل، وسمّيت دومة الجندل لأنّ حصنها مبنيّ بالجندل.

٧. كذا في المصدر.وفي النسخ: رحمه. ٨. كذا في المصدر.وفي النسخ: ذي القرنين.

فيه شيئاً (١) إِلَّا أَخرِجه للناس، لأنَّه كان راغباً، ولكنَّه ظفر به بعد ما رجع فقد زهد.

جبرتيل بن أحمد (٢)، عن موسى بن جعفر، رفعه إلى أبي عبدالله عليه قال: إن ذا القرنين عمل صندوقاً من قوارير، ثمّ حُمل في مسيره ما شاء الله، ثمّ ركب البحر، فلمّا انتهى إلى موضع منه قال الأصحابه: دلّوني فإذا حرّكت الحبل فأخرجوني، فإن لم أحرّك الحبل فأرسلوني إلى آخره. فأرسلوه في البحر وأرسلوا (٢) الحبل مسيرة أربعين يوماً، فإذا ضاربٌ يضرب جنت (١) الصندوق ويقول: يا ذا القرنين، أأين تريد؟

قال: أريد أن أنظر إلى ملك ربّي في البحركما رأيته في البّر.

فقال: يا ذا القرنين، إ<sup>(6)</sup> إنّ هذا الموضع الذي أنت فيه مرّ فيه نوح زمان الطوفان، فسقط منه قدّوم، فهو يهوي في قعر البحر إلى الساعة لم يبلغ قعره. فلمّا سمع ذوالقرنين ذلك حرّك الحبل وخرج.

عن جميل بن درّاج (٦)، عن أبي عبدالله علي قال: سألته عن الزلزلة.

فقال: أخبرني أبي، عن أبيه، عن آبائه قال: قال رسول الله تَيَلَيُهُ: إنّ ذا القرنين لمّا انتهى إلى السدّ جاوزه، فدخل الظلمة فإذا هو بملك قائم (٧) طوله خمسمائة ذراع.

فقال له الملك: يا ذا القرنين، أماكان خلفك مسلك؟

فقال له ذوالقرنين: ومن أنت؟

قال: أنا ملك من ملائكة الرحمان موكّل بهذا الجبل، وليس من جبل خلقه الله إلّا وله عرق إلى هذا الجبل، فإذا أراد الله أن يزلزل مدينة أوحى إلى فزلزلتها.

عن ابن هشام (^)، عن أبيه، عمّن حدّثه، عن بعض آل محمّد عليه وعليهم السلام قال: إنّ ذا القرنين كان عبداً صالحاً طُويت له الأسباب ومُكّن له في البلاد، وكان قد

۲. تفسير العياشي ۳٤٩/۲، ح ۸۰.

٤. كذا في المصدر.وفي النسخ: خشبة.

٦. تفسير العياشي ٣٥٠/٢، ح ٨٢.

٨. نقس المصدر والموضع /٣٤١-٣٤١، ح ٧٧.

١. كذا في المصدر. وفي النسخ: سنة الزهاد.

٣. كذا في المصدر.وفي النسخ: فأرسلوا.

٥. من المصدر.

٧. ليس في المصدر.

ؤصفت (۱) له عين الحياة ، وقيل له : من يشرب منها شربة لم يمت حتى يسمع الصوت ، وإنّه قد خرج في طلبها حتى أتى موضعها ، وكان في ذلك الموضع ثلاثمائة وستون عيناً ، وكان الخضر على مقدّمته وكان من أشدّ أصحابه عنده ، فدعاه وأعطى قوماً من أصحابه كلّ رجل (٢) منهم حوتاً مملّحاً ، فقال : انطلقوا إلى هذه المواضع فليغسل كلّ رجل منكم حوته عند عين ، ولا يغسل معه أحد (٣).

فانطلقوا، فلزم كل رجل منهم عيناً يغسل (٤) فيها حوته، وإنّ الخضر انتهى إلى عين من تلك العيون، فلمّا غمس الحوت ووجد الحوت ريح (٥) الماء حيي فانساب في الماء، فلمّا رأى ذلك الخضر رمى بثيابه وسقط وجعل يرتمس في الماء ويشرب ويجتهد أن يصيبه [ولا يصيبه] (٧)، فلمّا رأى ذلك رجع فرجع أصحابه.

وأمر ذو القرنين بقبض السمك، فقال: انظروا فقد تخلّفت (٧) سمكة.

فقالوا: الخضر صاحبها.

قال: فدعاه، فقال: ما خلّفت سمكتك؟

قال: فأخبره الخبر.

فقال له: فصنعت ماذا؟

قال: سقطت عليها فجعلت أغوص وأطلبها فلم أجدها.

قال: فشربت من الماء؟

قال: نعم.

قال: فطلب ذو القرنين العين فلم يجدها، فقال للخضر: أنت صاحبها.

المصدر: وصف.
 المصدر: وصف.

٣. كذا في المصدر . وفي النسخ : «واحد» بدل «معه أحد».

المصدر: فغسل.
 المصدر: فغسل.

٦. من المصدر. عن النسخ: تخلَّف.

عن جابر(١١)، عن أبي جعفر عليُّا قال: قال أميرالمؤمنين صلوات الله عليه: تنغرب الشمس في عين حمنة (٢) في بحر دون المدينة التي [تلي] (٢) ممّا يلي المغرب، يعني: جابلقاء <sup>(٤)</sup>.

﴿ حَتَّىٰ إِذَا سَاوَىٰ بَيْنَ الصَّدفَيْنِ ﴾: بين جانبي الجبلين بتنضيدها (٥).

وقرأ (٦) ابن كثير وابن عامر والبصريّان بضمّتين، وأبـوبكر بـضمّ الصـاد وسكـون الدال.

وقرئ (٧) بفتح الصاد وضمّ الدال، كأنّها لغات من الصدف، وهو الميل، لأنّ (^)كلّاً منهما منعزل (٩) من الأخر. ومنه التصادف، وهو التقابل.

﴿ قَالَ انْفُخُوا ﴾ : أي قال للعملة : انفخوا في الأكوار والحديد.

﴿حَتَّىٰ إِذَا جَعَلَهُ ﴾: جعل المنفوخ فيه.

﴿ نَاراً ﴾ : كالنار بالإحماء.

﴿ قَالَ آتُونِي أَفْرِغُ عَلَيْهِ قِطْراً ﴾ ٢٠ أي آتوني قطراً ، أي نحاساً مذاباً أفرغ عليه قطراً . فحذف الأوّل لدلالة الثاني عليه، وبه تمسّك البصريّون على أنّ إعمال الثاني من العاملين المتوجّهين نحو معمول واحد أولى ، إذ لوكان «قطراً» مفعول «آتـوني» لأضمر (١٠) لأتي بضمير مفعول «أفرغ» حذراً من الإلباس (١١).

۱. تغسير العياشي ۳۵۰/۲، ح ۸۳. ٢. المصدر: حامية.

٣. من المصدر.

٤. كذا في المصدر.وفي أ، ب، ر: ما خلفهما. وفي غيرها: ما خلفها.

٥ . كذا في أنوار التنزيل ٢٥/٢. وفي النسخ: «أمر بتنضيدها» بدل «بتنضيدها».

٦. نفس المصدر والموضع. ٧. تقس المصدر والموضع.

۸. ليس في أ، ب، ر.

٩ . كذا في نفس المصدر والموضع، وفي النسخ؛ معندل .

١٠ ، كذا في نفس المصدر والموضع.وفي النسخ: لأتي يضمير.

١١. فإنّه لو لم يضمر جاز في هذا التركيب أن يكون «قطر» معمولاً للفعل الأوّل فلزم الالتباس في أنّ «قطراً» هو مفعوله الأوّل أو الثاني ، وأمّا إذا أضمر ارتفع الالتباس.

الجزء الثامن / سورة الكهف.

وقرأ (١) حمزة والكسائي (٢) وأبوبكر: «قال اثتوني» موصولة الألف.

﴿ فَمَا اسْطَاعُوا ﴾: بحذف «التاء» حذراً من تلاقى متقاربين.

وقرأ (٣) حمزة بالإدغام، جامعاً بين الساكنين على غير حدّه.

و قرئ <sup>(1)</sup> بقلب السين صاداً.

﴿ أَنْ يَظْهَرُوهُ ﴾ : أن يعلوه بالصعود لارتفاعه وانملاسه.

﴿ وَمَا اسْتَطَاعُوا لَهُ نَقْباً ﴾ ۞: لثخنه وصلابته.

قيل (٥): حفر للأساس حتّى بلغ الماء وجعله من الصخر (٦) والنحاس المذاب، والبنيان من زبر الحديد، بينهما الحطب والفحم حتّى ساوي أعلى الجبلين، ثمّ وضع المنافيخ حتّى صارت كالنار، فصبّ النحاس المذاب عليها فاختلط والتصق (٧) بعضه ببعض وصار جبلاً صلداً.

وقيل (٨): بناه من الصخور، مرتبطاً بعضها ببعض بكلاليب من حديد ونحاس مذاب في تجاويفها.

﴿ قَالَ هٰذَا ﴾ : هذا السدِّ. أو الإقدار على تسويته.

﴿ رَحْمَةٌ مِنْ رَبِّي ﴾ : علىٰ عباده.

﴿ فَإِذَا جَاءَ وَعْدُ رَبِّي ﴾ : وقت وعده بخروج يأجوج ومأجوج. أو بقيام الساعة ، بأن شارف يوم القيامة.

﴿ جَعَلَهُ دَكًّا ﴾: مدكوكاً مبسوطاً مسوّى بالأرض. مصدر بمعنى: مفعول. ومنه جمل أدكّ: لمنبسط السنام.

وقرأ (٩) الكوفيّون: «دكّاء» بالمدّ، أي أرضاً مستوية.

۲. يوجد في ب.

ا. نفس المصدر والموضع.

٦. كذا في المصدر.وفي النسخ: الصفر.

٣ــه. أنوار التنزيل ٢٦/٢.

٧. كذا في المصدر.وفي أ، ب: التحقه. وفي غيرهما: التحق. ٩. أنوار التنزيل ٢٦/٢.

٨. نفس المصدر والموضع.

﴿ وَكَانَ وَعْدُ رَبِّي حَقّاً ﴾ ٢٠ كائناً لا محالة ، وهو آخر حكاية ذي القرنين.

وفي تفسير العيّاشي (١): عن المفضّل قال: سألت الصادق لليُّلِخ عن قوله: «أجعل بينكم وبينهم ردماً».

قال: التقيّة. «فما اسطاعوا أن يظهروه وما استطاعوا له نقباً» [قال: «ما استطاعوا له نقباً» [قال: «ما استطاعوا له نقباً»](٢) إذا عملت (٣) بالتقيّة لم يقدروا لك (٤) على حيلة ، وهو الحصن الحصين ، وصار بينك وبين أعداء الله سدّاً لا يستطيعون له نقباً.

عن جابر (٥)، عن أبي عبدالله عليه قال: «أجعل بينكم وبينهم ردماً» [قال: التقيّة] (١). «فما اسطاعوا أن يظهروه وما استطاعوا له نقباً» [قال: هو التقيّة [(٧).

عن المفضّل (^) قال: سألت الصادق الله عن قوله: «فإذا جاء وعد ربّي جعله دكّاً». قال: رفع التقيّة عند الكشف فينتقم (٩) من أعداء الله.

وفي الكافي (١٠): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن هارون بن مسلم، عن مسعدة بن صدقة، عن أبي عبدالله عليه المرون الزهد، صدقة، عن أبي عبدالله عليه على حديث طويل، يقول فيه عليه لأقوام يظهرون الزهد، ويدعون الناس أن يكونوا معهم على مثل الذي هم عليه من التقشّف: أخبروني أين أنتم عن سليمان بن داود؟ ثمّ ذو القرنين عبد أحبّ فأحبه الله، طوى له الأسباب وملكه مشارق الأرض ومغاربها، وكان يقول الحقّ ويعمل به، ثمّ لم نجد أحداً عاب ذلك [عليه](١١).

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١٢): «فإذا جاء وعد ربّي جعله دكّاً وكان وعد ربّي حقّاً»

٢. من المصدر.

٤. المصدر: في ذلك.

٦. من المصدر.

انفس المصدر والموضع ع ٨٦.

۱۰ . الكافي ۷۰/٥ ، ح ۱ .

١٢ . تفسير القمّي ٤١/٣.

١. تفسير العياشي ٣٥١/٢، ح ٨٦.

٣. المصدر: عمل.

٥. تفسيرالعياشي ٢/٣٥١/ح ٨٥

٧. من المصدر،

٩. كذا في المصدر . وفي النسخ: فلينتقم.

١١ . من نور الثقلين ٣٠٨/٣، ح ٢٣٤.

قال: إذا كان قبل يوم القيامة في آخر الزمان انهدم ذلك السدّ، وخرج يأجوج ومأجوج إلى الدنيا وأكلوا الناس.

وفي مجمع البيان (۱): وجاء في الحديث: أنهم يدأبون في حفره نهارهم، حتى إذا أمسوا شعاع كادوا يبصرون شعاع الشمس قالوا: نرجع غداً نفتتحه. ولا يستثنون، فيعودون الغد وقد استوى كماكان، حتى إذا جاء وعدالله قالوا: غداً نفتح ونخرج، إن شاء الله. فيعودون إليه وهو كهيئته (۲) حين تركوه بالأمس، فيحفرونه (۳) ويخرجون على الناس، فينشفون المياه ويتحصّن الناس في حصونهم منهم، فيرمون سهامهم إلى السماء فترجع وفيها كهيئة الدماء، فيقولون: قد قهرنا أهل الأرض وعلونا أهل السماء. فيبعث (٤) الله عليهم نغفاً (٥) في أقفائهم، فيدخل في آذانهم فيهلكون بها.

فقال النبيّ عَلَيْكُ : والذي نفس محمّد عَلَيْكُ بيده ، إنّ دوابّ الأرض لتسمن وتسكر من لحومهم سكراً.

وفي أمالي شيخ الطائفة الله القوم لينقرون بمعاولهم دائبين، فإذاكان الليل قالوا: غداً أهل يأجوج ومأجوج قال: إنّ القوم لينقرون بمعاولهم دائبين، فإذاكان الليل قالوا: غداً نفرغ. فيصبحون وهو أقوى منه الأمس، حتى يسلم منهم (٨) رجل حين يريد الله أن يبلغ أمره، فيقول المؤمن: غداً نفتحه، إن شاء الله. فيصبحون، ثمّ يغدون عليه فيفتحه الله. فوالذي نفسي بيده، ليمرّن الرجل منهم على شاطئ الوادي الذي بكوفان وقد شربوه [و] نزحوه (٩)، فيقول: والله، لقد رأيت هذا الوادي مرّة وإنّ الماء ليجري في عرضه.

۲. أ:كهيئة.

٤. كذا في المصدر.وفي النسخ: فبعث.

٦. أمالي الطوسي ٣٥٦.٢٥٥/١.

٨. كذا في المصدر.وفي النسخ: منه.

١. المجمع ٤٩٥/٣.

٣. المصدر: فيخرقونه.

٥ . النغف: دود في أثوف الإبل والغنم.

٧. من المصدر.

٩. المصدر: ينزحوه.

قيل: يا رسول الله، ومتىٰ هذا؟

قال: حين لا يبقى من الدنيا إلَّا مثل صبابة الإناء.

وفي كتاب الخصال (١): عن أبي الطفيل عامر بن واثلة ، عن حذيفة بن أسيد الغفاري قال: كنّا جلوساً في المدينة في ظلّ حائط ، قال: وكان رسول الله ﷺ في غرفة فاطلع علينا (٢) فقال: فيم أنتم ؟

قلنا: نتحدّث.

قال: عمّا ذا؟

قلنا: عن (٣) الساعة.

فقال: إنّكم لا ترون الساعة حتى تروا<sup>(3)</sup> قبلها عشر آيات: طلوع الشمس من مغربها، والدجّال، ودابّة الأرض، وثلاثة خسوف (6) في الأرض؛ خسف بالمشرق وخسف بالمغرب وخسف بجزيرة العرب (7)، وخروج عيسى بن مريم، وخروج يأجوج ومأجوج، وتكون في آخر الزمان نار تخرج من اليمن من قعر الأرض لا تدع خلفها أحداً، تسوق (7) الناس إلى المحشر، كلّما قاموا قامت، ثمّ (٨) تسوقهم إلى المحشر.

عن حذيفة بن أسيد (٩) قال: سمعت رسول الله عَلَيْلُة يقول: عشر آيات بين يدي الساعة: خمس بالمشرق وخمس بالمغرب، فذكر الدابّة والدجّال وطلوع الشمس من مغربها وعيسى بن مريم ويأجوج ومأجوج، وأنّه يغلبهم وينغرقهم في البحر، ولم يذكر تمام الآيات.

١. الخصال ٤٤٩/٢، ح ٥٢.

٣. كذا في المصدر.وفي النسخ: من.

ه . كذا في المصدر .وفي النسخ : زيادة «يكون».

٧. كذا في المصدر.وفي النسخ: إلا تسوق.

٩. نفس المصدر والمجلِّد /٤٤٧-٤٤٧، ح ٤٦.

٢. كذا في المصدر.وفي النسخ: إلينا.

٤. المصدر: ترون.

٦. كذا في المصدر.وفي النبخ: عرب

٨. المصدر: لهم.

﴿ وَ تَرَكُنَا بَعْضَهُمْ يَوْمَنَذِ يَمُوجُ فِي بَعْضِ ﴾: قيل (١): وجعلنا بعض يأجوج ومأجوج، حين يخرجون من وراء السدّ، يموجون [في بعض](٢) مزدحمين في البلاد. أو يموج بعض الخلق في بعض، فيضطربون ويختلطون إنسهم وجنّهم حياري، ويؤيّده:

- ﴿ وَتُفِخَ فِي الصُّورِ ﴾ : لقيام الساعة.
- ﴿ فَجَمَعْنَاهُمْ جَمْعاً ﴾ ٢٠ للحساب والجزاء.
- ﴿ وَعَرَضْنَا جَهَنَّمَ يَوْمَئِذٍ لِلْكَافِرِينَ ﴾ : وأبرزناها وأظهرناها لهم
  - ﴿ عَرْضاً ﴾ ۞.

﴿ الَّذِينَ كَانَتْ اَعْيُنُهُمْ فِي غِطَاءٍ عَنْ ذِكْرِي ﴾ : عن آياتي التي يُـنظر إليـها، فـأذكـر بالتوحيد والتعظيم.

﴿ وَكَانُوا لاَ يَسْتَطِيعُونَ سَمْعاً ﴾ ٢ : استماعاً لذكري وكلامي لإفراط صممهم عن الحقّ، فإنّ الأصمّ قد يستطيع السمع إذا صيح به وهؤلاء كأنهم أصِمّت مسامعهم بالكلّيّة.

وفي تفسير العيّاشي (٣): عن الأصبغ بن نباتة ، عن أميرالمؤمنين عليّا : «وتركنا بعضهم يومئذ يموج في بعض» يعني يوم القيامة.

عن محمّد بن حكيم (٤) قال: كتبت رقعة إلى أبي عبدالله على فيها: أتستطيع النفس المعرفة ؟

قال: فقال: لا.

قلت: يقول الله: «الذين كانت أعينهم في غطاء عن ذكري وكانوا لا يستطيعون سمعاً».

قال: هو كقوله: «وما كانوا يستطيعون السمع وما كانوا يبصرون».

٢. من المصدر.

٤. نفس المصدر والموضع، ح ٨٨.

١. أنوار التنزيل ٢٦٧٢.

٣. تفسير العياشي ٣٥١/٢، ح ٨٧.

قلت: يعاتبهم <sup>(۱)</sup>.

قال: لم يعتبهم (٢) بما صنع هو بهم (٣)، ولكن يعاتبهم (٤) بما صنعوا، ولو لم يتكلّفوا لم يكن عليهم شيء.

وفي عيون الأخبار (٥)، في باب ما جاء عن الرضا الله من الأخبار في التوحيد: حدّثنا تميم بن عبدالله بن تميم القرشي قال: حدّثنا أبي، عن أحمد بن علي الأنصاري، عن أبي الصلت، عن عبدالله بن صالح الهروي قال: سأل المأمون أبا الحسن علي بن موسى الرضا عليه عن قول الله تعالى: «الذين كانت أعينهم في غطاء عن ذكري وكانوا لا يستطيعون سمعاً»

فقال: [إنّ] (٢) غطاء العين لا يمنع (من) (٧) الذكر والذكر لايُرى بالعين، ولكنّ الله عَلَىٰ شبّه الكافرين بولاية عليّ بن أبي طالب بالعميان، لأنّهم كانوا يستثقلون قول النبيّ عَلَيْهُ فيه ولا يستطيعون له سمعاً.

فقال المأمون: فرّجت عنّي، فرّج الله عنك. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٨) قال: كانوا لا ينظرون إلى ما خلق الله من الآيات والسماوات [والأرض](٩).

وبإسناده إلى أبي بصير (١٠)، عن أبي عبدلله الله على حديث طويل، وفيه قوله الله الله الله عنه الله الله الله الله الله الله الله أميرالمؤمنين الله الله الله الله أميرالمؤمنين الله وهو قوله: «ذكرى».

١ . كذا في المصدر . وفي النسخ: فعابهم .

نى المصدر: «قلوبهم »بدل «هوبهم».

٥. العيون ١١١/١) ح ٣٣.

٧. من المصدر،

٩. من المصدر،

٢. كذا في المصدر.وفي النسخ: يعيبهم.

٤. كذا في المصدر.وفي النسخ: عليهم.

٦. من المصدر.

٨. تفسير القمّي ٤٦/٢.

١٠. نفس المصدر والمجلِّد /٤٧.

قلت: قوله كان: «لا يستطيعون سمعاً».

قال: كانوا لا يستطيعون إذا ذُكر عليّ صلوات الله عليه عندهم أن يسمعوا ذكـره، لشدّة بغض له وعداوة منهم له ولأهل بيته.

﴿ أَفَحَسِبَ الَّذِينَ كَفَرُوا ﴾: أفظنوا. والاستفهام للإنكار.

وفي مجمع البيان (١): قرأ أبوبكر في رواية الأعشى والبرجميّ (٢) عنه، وزيد عن يسعقوب: «أفسحسبُ الذيسن كمفروا» بسرفع البساء وسكون السين، وهو قراءة أميرالمؤمنين عليه .

﴿ أَنْ يَتَّخِذُوا عِبَادِي ﴾ : اتّخاذهم الملائكة والمسيح.

﴿ مِنْ دُونِي اَوْلِيَاءَ ﴾: معبودين نافعهم، أو لا أعذّبهم به. فحذف المفعول الثاني كما يُحذّف الخبر للقرينة، أو سدّ «أن يتخذوا» مسدّ مفعوليه (٣).

وقرئ (1): «أفحسب الذين كفروا» أي أفكافيهم في النجاة. و«أن» بـما فـي حـيّزها مرتفع بأنّه فاعل «حسب» فإنّ النعت إذا اعتمد على الهمزة ساوى الفعل في العمل، أو خبر له (٥).

﴿ إِنَّا اَعْتَدْنَا جَهَنَّمَ لِلْكَافِرِينَ نُزُلاً ﴾ ٢٠ ما يقام (١) للتنزيل (٧). وفيه تهكم وتنبيه على أنَّ لهم وراءها من العذاب ما تُستحقّر دونه.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم ﷺ (^) متّصلاً بقوله: وعداوة منه له ولأهل بيته. قـلت: قوله ﷺ: «أفحسب الذين كفروا أن يتّخذوا عبادي من دوني أولياء إنّا أعـتدنا جـهنّم للكافرين نزلاً».

١ . المجمع ٤٩٥/٣ ٤٩٤.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: اليزحمي.

٣. أي أفحسب الذين كفروا اتّخاذ عبادي معبودين نافعهم، أو لا أعذَّبهم به.

٤. أنوار التنزيل ٢٦/٢.

٥ . أي أو أنَّ «أن» بما في حيَّزها مرتفع بأنَّه خبر لِـ «حسب».

٦. كذا في تفسير البيضاوي لكن ينبغي أن يكون اللفظ هنا «ما يقدّم» لكنّه مع ذلك هو معنى «نـــزل» بــالضــم
والسكون لا بضمّتين كما هنا، انظر مختار الصحاح مادّة «نزل».

٧. المصدر: للنزيل وكذا في تفسير البيضاوي. ٨. تفسير القمّي ٤٧/٢.

قال: يعنيهما (١) وأشياعهما الذين اتخذوهما من دون الله أولياء، وكانوا يرون أنّهم بحبّهم إيّاهما ينجيانهم من عذاب الله تَاقَلَ وكانوا بحبّهما كافرين.

قلت: قوله ﷺ: «إِنَّا أعتدنا جهنَم للكافرين نزلاً» أي منزلاً، فهي لهما ولأشياعهما مُعدَّة (٢) عند الله تعالى.

قلت: قوله ﷺ: «نزلاً».

قال: مأوئ ومنزلاً.

﴿ قُلْ هَلْ نُنَبُّنُكُمْ بِالْآخْسَرِينَ آعْمَالاً ﴾ ﴿ نُصب على التمييز وجُمِع لأنَّه من أسماء الفاعلين، أو لتنوّع أعمالهم (٣).

وفي عوالي اللئالي (٤): وروى محمّد بن الفضل، عن الكاظم عَلَيَا في قول الله تعالى : «قل هل ننبّئكم بالأخسرين أعمالاً» أنّهم الذين يتمادون بحجّ الإسلام ويسوّفونه.

﴿ الَّذِينَ ضَلَّ سَعْيُهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا﴾: ضاع وبطل لكفرهم وعجبهم كالرهابنة (٥)، فإنّهم خسروا دنياهم وآخرتهم.

ومحلّه الرفع على الخبر المحذوف، فإنّه جواب السؤال. أو الجرّ على البـدل. أو النصب على الذمّ (٢).

﴿ وَهُمْ يَحْسَبُونَ آنَّهُمْ يُحْسِنُونَ صُنْعاً ﴾ (): بعجبهم، واعتقادهم أنّهم على الحقّ. وفي كتاب الاحتجاج للطبرسي رحمة الله عليه (٧): عن الأصبغ بن نباتة قال: قال ابن

١. أي الأوّل والثاني عليهما لعنة الله والملائكة والناس أجمعين.

٢، المصدر: عتيدة.

٣. فالأوّل أن يكون الأعمال جمع عامل، كالأشهاد جمع شاهد، وإذا كان التمييز صفة وجبت مطابقته للمميّز. وأمّا إذا لم يكن من أسماء الفاعلين بل يكون مصدراً فلا يجمع إلّا إذا قصد الأنواع.

عوالي اللثالي ٢٧/٢، ح ٢٣٢.
 كذا في أنوار التنزيل ٢٧/٢. وفي النسخ: كالرهبائية.

٦. كأنّ سبائلاً ينقول: من الأخسرون أعمالاً؟ فقيل: الذين ضلّ سبعيهم. والجبرّ بأن يكون بندلاً من «الأخسرين». والنصب بأن يكون التقدير: أذمّ الذين ضلّ سعيهم.

٧. الاحتجاج ١/٢٦٠\_٢٦١.

الكواء لأميرالمؤمنين للنُّلِيِّ : أخبرني عن قول الله ﷺ: «قبل هبل نستبتكم بالأخسرين أعمالاً» الآية.

قال: كفرة أهل الكتاب اليهود والنصاري، وقد كانوا على الحقّ فابتدعوا في أديانهم «وهم يحسبون أنّهم يحسنون صنعاً».

﴿ ٱولَٰئِكَ الَّذِينَ كَفَرُوا بِآيَاتِ رَبِّهِمْ ﴾: بالقرآن، أو بدلائله المنصوبة على التوحيد والنبوّة.

﴿ وَلِقَائِهِ ﴾: بالبعث على ما هو عليه (١). أو لقاء عذابه.

﴿ فَحَبِطَتْ اَعْمَالُهُمْ ﴾ : بكفرهم ، فلا يثابون عليها .

٣. ليس في أ، ب.

﴿ فَلاَ نُقِيمُ لَهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَزُناً ﴾ ، أي فنزدري بهم ولا نجعل لهم مقداراً واعتباراً. أو لا نضع لهم ميزاناً يوزن به أعمالهم لانحباطها.

وفي عيون الأخبار (٢)، في باب ما كتبه الرضا للله للمأمون من محض الإسلام وشرائع الدين: والبراءة من أهل (٣) الاستئثار، ومن أبي موسى الأشعري وأهل ولايته «الذين ضلّ سعيهم في الحياة الدنيا وهم يحسبون أنّهم يحسنون صنعاً أولئك الذين كفروا بآيات ربّهم» بولاية أميرالمؤمنين للله «ولقائه» كفروا بأن لقوا الله بغير إمامته «فحبطت أعمالهم فلانقيم لهم يوم القيامة وزناً» فهم كلاب أهل النار.

وفي أصول الكافي (٤): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن عليّ بن أسباط، عن أحمد بن عمر الحلال، عن عليّ بن سويد عن أبي الحسن عليّلًا قال: سألته عن العجب الذي يفسد العمل.

١. أي بالبعث على ما هو عليه في الحقيقة، وهو بعث الأبدان أحياء يوم القيامة والجزاء على الأحوال التي أخبرت عنها الشريعة الحقة، لا على ما قاله أهل الكتاب من أنهم لن تمسّهم النار إلا أيّاماً معدودة، وقد سبقت الإشارة إلى أهل الكتاب بقوله: كالرهبانيّة، ولاكما قالته الفلاسفة من أن البعث بتجرّد الروح عن البدن وعدوة الأرواح المجرّدة.
٢. العيون ١٢٤/٣،١٢٤/٠ ع ١.

٤ . الكافي ٣١٣/٢، ح ٣.

فقال: العجب درجات، منها أن يزيّن للعبد سوء عمله فيراه حسناً [فيعجبه](١) ويحسب أنّه يحسن صنعاً، ومنها أن يؤمن العبد بربّه فيمنّ على الله ﷺ ولله عليه فيه المنّة (٢).

وفي تفسير العياشي (٣): عن أمام بن ربعي (٤) قال: قام ابن الكواء إلئ أميرالمؤمنين عليه فسأله عن أهل هذه الآية.

فقال: أولئك أهل الكتاب كفروا بربّهم وابتدعوا في دينهم فحبطت (٥) أعمالهم، وما أهل النهر منهم ببعيد.

وفسي مسجمع البسيان (٢): وروى العسيّاشي بـإسناده، قـال: قـام ابــن الكــواء إلىٰ أميرالمؤمنين الطّيلًا وذكر إلىٰ آخر ما سبق، وزاد بعد قوله: ببعيد. يعني الخوارج.

وفيه: «فلا نقيم لهم يوم القيامة وزناً» وروي (٧) في الصحيح، أنَّ النبيَّ ﷺ قال: إنَّه ليأتي الرجل العظيم السمين يوم القيامة لايزن جناح بعوضة.

وفي كتاب الاحتجاج (^) للطبرسي الله : عن أميرالمؤمنين النيلا حديث طويل ، يذكر فيه أهل الموقف وأحوالهم ، وفيه : ومنهم أئمة الكفر وقادة الضلالة ، فأولئك لا يقيم لهم يوم القيامة وزناً ولا يعبأ بهم ، [لأنهم لم يعبأوا] (\*) بأمره ونهيه يوم القيامة ، فهم في جهنّم خالدون ، تلفح وجوههم الناروهم فيها كالحون .

﴿ ذَلِكَ ﴾ : الأمر ذلك، وقوله:

﴿ جَزَاقُهُمْ جَهَنَّمُ ﴾: جملة مبيّنة له.

ويجوز أن يكون «ذلك» مبتدأ، والجملة خبره، والعائد محذوف، أي جزاؤهم به.

٢. المصدر: المنَّ،

٤. أ، ب، ر: ربيعي.

٦. المجمع ٢/٧٩٤.

٨. الاحتجاج ٢٤٤/١.

١. من المصدر.

٣. تفسير العياشي ٣٥٢/٢، ح ٨٩.

٥ . المصدر: فحبط.

٧. المجمع ٤٩٧/٣.

٩ ، ليس في المصدر.

أو «جزاؤهم» بدله، و«جهنّم» خبره. أو «جزاؤهم» خبره و«جهنّم» عطف بيان للخبر. ﴿ بِمَا كَفَرُوا وَاتَّخَذُوا آيَاتِي وَرُسُلِي هُزُواً ﴾ ﴿ إِمَا كَفَرُوا وَاتَّخَذُوا آيَاتِي وَرُسُلِي هُزُواً ﴾ ﴿

﴿ إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ كَانَتْ لَهُمْ جَنَّاتُ الْفِردَوْسِ نُزُلاً ﴾ ﴿ وَعَده . من حكم الله ووعده .

و «الفردوس» أعلىٰ درجات الجنّة، وأصله: البستان الذي يجمع الكرم والنخل. ﴿خَالِدِينَ فِيهَا﴾: حال مقدّرة (١).

﴿ لاَ يَبْغُونَ عَنْهَا حِوَلاً ﴾ ۞: تحوّلاً، إذ لا يجدون أطيب منها حـتّىٰ تـنازعهم إليـه أنفسهم. ويجوز أن يراد به: تأكيد الخلود.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر لللهِ في قوله نظنة: «قل هل ننبّئكم بالأخسرين أعمالاً الذين ضلّ سعيهم في الحياة الدنيا وهم يحسبون أنهم يحسنون صنعاً» قال: هم النصارئ والقسيسون والرهبان وأهل الشبهات والأهواء من أهل القبلة والحرورية وأهل البدع.

وقال عليّ بن إبراهيم ﷺ (٣): نزلت في اليهود وجرت في الخوارج.

وقوله ﷺ: «أولئك الذين كفروا بآيات ربّهم ولقائه فحبطت أعمالهم فلا نقيم لهم يوم القيامة وزناً» قال: أي حسنة «ذلك جزاؤهم جهنّم بما كفروا واتمخذوا آياتي ورسلى هزواً» يعنى بالآيات: الأوصياء التي اتّخذوها هزواً.

حدّثنا جعفر بن أحمد (٤)، عن عبدالله بن موسى، عن الحسن بن عليّ بن أبي حمزة، عن أبيه ، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله للظِّ في قوله : الله الله الله الله عنها لا يبغون عنها حولاً » قال : هال درخالدين فيها الايخرجون منها. «ولا يبغون عنها حولاً » قال : لايخرجون منها. «ولا يبغون عنها حولاً » قال : لايريدون بها بدلاً.

١. لأنَّ الخلود لايتحقَّق بالفعل، بل أمر مقدَّر متصوَّر، فإنَّهم يقدَّرون في أنفسهم خلودهم في الجنة.

٢. تفسير القمّي ٤٦/٢. ٣. نفس المصدر والموضع.

٤. تفسير القمي ٢٦٧٦. وفيه : «محمد بن [جعفر خ ل]» بدل «جعفر بن»

قلت: قوله ﷺ [«قل لوكان البحر مداداً لكلمات ربّى» قال: قد أخبرك أنّ كـلام الله ليس له آخر ولا ينقطع أبداً. قلت: قوله](١): «إنَّ الذين آمنوا وعملوا الصالحات كانت لهم جنّات الفردوس نزلاً».

قال: هذه نزلت في أبي ذرّ والمقداد وسلمان الفارسي وعمّار بن ياسر، جعل الله على الله الله لهم جنّات الفردوس نزلاً، أي مأويّ ومنزلاً.

وفي مجمع البيان (٢): «كانت لهم جنّات الفردوس نزلاً» وروى (٣) عبادة بن الصامت، عن النبيِّ ﷺ قال: الجنَّة مائة درجة، ما بين كلِّ درجتين كما بين السماء والأرض، الفردوس أعلاها درجة، منها تُفجَّر أنهار الجنَّة الأربعة، فإذا سألتم الله ﷺ فاسألوه الفردوس.

وفي شرح الآيات الباهرة (٤): قال محمّد بن العبّاس الله : حدَّثنا ابن همام بن سهيل (٥) ، عن محمّد بن إسماعيل العلوي، عن عيسي بن داود النجّار قبال : حـدّثني مولاي موسى بن جعفر عليُّك قال: سألت أبي عن قول الله ﷺ: ﴿إِنَّ الذِّينِ آمنُوا وعملُوا الصالحات كانت لهم جنّات الفردوس نزلاً خالدين فيها لا يبغون عنها حولاً».

قال: نزلت في أل محمد صلّى الله عليهم.

وقال (٦) أيضاً: حدَّثنا محمَّد بن الحسين الخنعميّ، عن محمَّد بن عيسي (٧) الحجري، عن عمر بن صخر الهذلي، عن الصباح بن يحيي، عن أبي إسحاق، عن الحارث، عن عليّ لِمُلِيِّةِ أَنَّه قال: [لكلِّ شيء](٨) ذروة (١)، وذروة الجنَّة (١٠) الفـردوس، وهي لمحمّد وأل محمّد صلّى الله عليه وعليهم.

۲ . المجمع ٤٩٨/٣ .

١. من المصدر.

٤. تأويل الآيات ٢٩٨/١، ح ١٠.

٣. المجمع ٤٩٨/٣.

٥. كذا في المصدر، وجامع الرواة ٢١٢/٢ وفي النسخ: سهل. ٦. نفس المصدر والموضع، ح ١١.

٧. المصدر: يحيى.

٨. من المصدر.

٩. كذا في المصدر. وفي النسخ: زيادة «وذروة».

١٠. كذا في المصدر.وفي النسخ: جنّة.

﴿ قُلْ لَوْ كَانَ الْبَحْرُ مِدَاداً﴾: ما يُكتَب به، وهو اسم ما يمدّ به الشيء كالحبر للدواة، والسليط (١) للسراج.

- ﴿ لِكُلِّمَاتِ رَبِّي﴾: لكلمات علمه وحكمته.
- ﴿ لَنَفِدَ الْبَحْرُ ﴾ : لنفد جنس البحر بأسره ، لأنَّ كلَّ جسم متناه .
- ﴿ قَبْلَ أَنْ تَنْفَدَ كَلِمَاتُ رَبِّي ﴾ : فإنَّها غير متناهية [لا تنفد كعلمه.
  - ﴿ وَلَوْ جِنْنَا بِمِثْلِهِ ﴾: بمثل البحر الموجود.

﴿مَدَداً﴾ في: زيادة ومعونة، لأنّ مجموع المتناهين] (٢) متناه، بل مجموع ما يدخل في الوجود من الأجسام لا يكون إلّا متناهياً للدلائل القاطعة عمليٰ تناهي الأبعاد، والمتناهي ينفد قبل أن ينفد غير المتناهي لا محالة.

وقرأ (٢) حمزة والكسائي: «ينفد» بالياء. و «مدداً» بالكسر في الميم، جمع مدّة، وهي ما يستمدّه الكاتب.

و سبب نزولها أنّ اليهود قالوا: في كتابكم «ومن يؤت الحكمة فـقد أوتــي خــيراً كثيراً» وتقرؤون: «وما أوتيتم من العلم إلّا قليلاً» (٤).

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥): في الحديث السابق المنقول عن أبي عبدالله للهُلِهِ قلت: قوله: «قل لوكان البحر مداداً لكلمات ربّي لنفد البحر قبل أن تنفد كلمات ربّي ولو جئنا بمثله مدداً».

قال: قد أخبرك أنّه كلام ليس له آخر ولا غاية، ولا ينقطع أبداً.

﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ يُوحَىٰ إِلَيَّ أَنَّمَا إِلْهُكُمْ اِلْهٌ وَاحِدٌ ﴾ : وإنّما تميّزت عنكم بذلك. ﴿ فَمَنْ كَانَ يَرْجُو لِقَاءَ رَبِّهِ ﴾ : يأمل حسن لقائه.

١. السليط: كلُّ دُهُنِ عصر من حبٌ. ٢. ليس في أ، ب، ر.

٣. أنوار التنزيل ٢٧/٢.

٤. يعني أن الحكمة خير كثير وهذه الكثرة لا تنافي القلة ، لأنها وإن كانت كثيرة فهي بالنسبة إلى كلمات الله قليلة.
 ٥. تفسير القمّي ٤٦/٢.

﴿ فَلْيَعْمَلْ عَمَلاً صَالِحاً ﴾: يرتضيه الله.

﴿ وَلاَ يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ اَحَداً ﴾ ٢٠ : بأن يرائيه ، أو يطلب منه أجراً .

[وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): حدّ ثنا جعفر بن أحمد، عن عبيدالله بن موسى، عن الحسن بن عليّ بن أبي حمزة، عن أبيه، والحسين [(١) بن أبي العلاء وعبدالله بن وضّاح وشعيب العقرقوفيّ، جميعهم، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله الله في قوله الله الله الله الله الله الله عني في الخلق أنّه مثلهم مخلوق. «يوحى إليّ أنّما إله كم إله واحد فمن كان يرجو لقاء ربّه فليعمل عملاً صالحاً ولا يشرك بعبادة ربّه أحداً» قال: لا يتخذ مع ولاية آل محمّد صلوات الله عليهم غيرهم، وولايتهم العمل الصالح، فمن أشرك بعبادة ربّه فقد أشرك بولايتنا وكفر بها وجحد أميرالمؤمنين صلوات الله عليه حقّه وولايته.

وفي رواية أبي الجارود (٣) عن أبي جعفر النَّالِا قال: سُئل رسول الله عَيَّالِلَا عن تفسير قول الله عَيَّالِلاً عن تفسير قول الله عَلَيْنَا: «فمن كان يرجو لقاء ربّه» الآية.

فقال: من صلّىٰ مراءاة الناس فهو مشرك، ومن زكّىٰ مراءاة الناس فهو مشرك، ومن صلّىٰ مراءاة الناس فهو مشرك، ومن صام مراءاة الناس فهو مشرك ومن حجّ مراءاة الناس فهو مشرك، ومن عمل عملاً ممّا أمره (٤) الله على به مراءاة الناس فهو مشرك، ولا يقبل الله على عمل مراء (٥).

وفي كتاب الاحتجاج (٢) للطبرسي ﷺ: وعن أبي الحسن العسكري عليَّلا قال: قلت لأبي عليّ بن محمّد عليِّلا قال كان رسول الله ﷺ يناظر اليهود والمشركين إذا عاتِبوه ويحاجِهم ؟

قال: بلئ مراراً كثيرة، إنّ رسول الله ﷺ كان قاعداً ذات يوم بمكّة بـفناء الكـعبة إذ ابتدأ عبدالله بن أبي أميّة المخزوميّ فقال: يا محمّد، لقد ادّعيت دعوى عظيمة وقلت

٢. ليس في أ.

٤. المصدر: أمر.

٦. الاحتجاج ٢٩/١-٣١.

١. تفسير القمّي ٤٧/٢.

٣. نفس المصدر والموضع.

٥. المصدر: مراءاة.

مقالاً هاثلاً، زعمت أنّك رسول ربّ العالمين، وما ينبغي لربّ العالمين وخالق الخلق أجمعين أن يكون مثلك رسوله بشرّ (١) مثلنا تأكل كما نأكل [وتشرب كما نشرب] (١) وتمشى في الأسواق كما نمشى!

فقال رسول الله عَلَيْ اللهم أنت السامع لكلّ صوت والعالم بكلّ شيء، تعلم ما قاله عبادك. فأنزل الله عليه: يا محمد «وقالوا ما لهذا الرسول يأكل الطعام ويمشي في الأسواق» إلى قوله: «رجلاً مسحوراً» ثم أنزل الله عليه: يا محمد «قل إنما أنا بشر مثلكم» يعني أكل الطعام «يوحي إليّ أنّما إلهكم إله واحد» يعني قل لهم: أنا في البشرية مثلكم، ولكن ربّي خصّني بالنبوة دونكم كما يخصّ بعض البشر بالغني والصحة والجمال دون بعض من البشر، فلا تنكروا أن يخصّني أيضاً بالنبوة دونكم. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي كتاب التوحيد (٣): عن عليّ التليّ حديث طويل، يقول فيه وقد سأله رجل عمّا اشتبه عليه من الآيات: فأمّا قوله: «بل هم بلقاء ربّهم كافرون» [يعني] (١) بالبعث، فسمّاه الله تَكُلّ لقاءه، وكذلك قوله: «فمن كان يرجو لقاء ربّه فليعمل عملاً صالحاً» وقوله: «من كان يرجو لقاء الله فإنّ أجل الله لآت» يعني بقوله: من كان يؤمن بأنّه مبعوث فإنّ وعد الله لآت من الثواب والعقاب، فاللقاء هاهنا ليس بالرؤية، واللقاء هو البعث، فافهم جميع ما في كتاب الله من لقائه فإنّه يعني بذلك: البعث.

وفي كتاب علل الشرائع (٥)، بإسناده إلى شهاب بن عبد ربّه، عن أبي عبدالله عليه قال: كان أميرالمؤمنين عليه إذا توضًا لم يدع أحداً يصبّ عليه الماء، قال: لا أحبّ أن أشرك في صلاتي أحداً.

وفي أصول الكافي (٦): محمّد بن يحيئ، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسين بن سعيد، عن النضر بن سويد، عن القاسم بن سليمان، عن جرّاح المدائني،

٢. من المصدر،

٤. من المصدر،

٦. الكاني ٢٩٣/٢٢ع٢، ح ٤.

١. كذا في المصدر، وفي النسخ: بشراً.

٣. التوحيد /٢٦٧، ح ٥.

٥. العلل /٢٧٨\_٢٧٩، ح ١.

عن أبي جعفر (١) عليه في قول الله فكال: «فمن كان يرجو لقاء ربّه فليعمل عملاً صالحاً ولا يشرك بعبادة ربّه أحداً» قال: الرجل يعمل شيئاً من الثواب لا يطلب به وجه الله، إنّه الله تزكية الناس، يشتهي أن يسمع به الناس (٢)، فهذا الذي أشرك بعبادة ربّه.

ثمّ قال: ما من عبد أسرّ خيراً فذهبت الأيّام أبداً حتّىٰ يظهر الله له خيراً، وما من عبد أسرّ (٣) شرّاً فذهبت (٤) الأيّام أبداً حتّىٰ يظهر الله له شرّاً.

عليّ بن إبراهيم (٥)، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن جميل بن درّاج، عن زرارة، عن أبي جعفر الليِّ قال: سألته عن الرجل يعمل الشيء من الخير فيراه إنسان فيسرّه ذلك.

قال: لا بأس، ما من أحد إلّا ويحبّ أن يظهر له في الناس الخير إذا لم يصنع (٦) ذلك لذلك.

وفي الكافي (٢): على بن محمّد بن عبدالله، عن إبراهيم بن إسحاق الأحمر، عن الحسن بن علي الوشّاء قال: دخلت على الرضاط الله وبين يديه إبريق يريد أن يتهيّأ للصلاة، فدنوت منه لأصبّ عليه فأبئ ذلك، وقال: مه يا حسن.

فقلت له: لِمَ تنهاني أن أصبّ على يدك (٨)، تكره أن أُوْجر؟

قال: تؤجر أنت وأؤزر أنا.

قلت له: وكيف ذلك؟

قال: أما سمعت الله ﷺ يقول: «فمن كان يرجو لقاء ربّه فليعمل عملاً صالحاً ولا يشرك بعبادة ربّه أحداً». وها أنا [ذا](١) أتوضًا للصلاة، وهي العبادة، فأكره أن يشركني فيها أحد.

١. المصدر: أبي عبدالله.

٣. المصدر: يشرّ.

۵ . الکافی ۲۹۷/۲ ، ح ۱۸ .

٧. نفس المصدر ٦٩/٣، ح ١.

٩. من المصدر.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: أن تسمع الناس به.

٤. أ، ب: فذهب.

٦. المصدر: لم يكن صنع.

٨. كذا في المصدر. وفي النسخ: عليك.

وفي مجمع البيان (١): «فمن كان يرجو لقاء ربّه» الآية [عن سعيد بن جبير] (٢) قال مجاهد: جاء رجل إلى رسول الله ﷺ فقال: إنّي أتصدّق وأصل الرحم ولا أصنع ذلك إلّا لله، فيُذكر [ذلك] (٢) منّي وأحمَد عليه فيسرّني ذلك وأعـجب به. فسكت رسول الله ﷺ ولم يقل شيئاً، فنزلت الآية.

وروي (٤) عن النبيّ عَيَّا أَنَّه قال: قال الله رَهَا: أنا (٥) أغنى الشركاء عن الشرك، ف من عمل عملاً أشرك أورده مسلم في عمل عملاً أشرك (٦) فيه غيري فأنا منه بسريء، فهو للذي أشرك. أورده مسلم في الصحيح.

وروي (٧) عن عبادة بن الصامت وشدّاد بن أوس (٨) قالا: سمعنا رسول الله عَيَّاتُهُ يقول: من صلّىٰ صلاة يرائي بها فقد أشرك، ومن صام صوماً يرائي به فقد أشرك، ثمّ قرأ هذه الآية.

وروي (١٠) أنّ أبا الحسن الرضاط الله دخل يوماً على المأمون فرآه يـتوضّاً للـصلاة والغلام يصبّ على يده الماء، فقال: لاتشرك بعبادة ربّك أحداً. فصرف (١٠) المأمون الغلام، وتولّى إتمام وضوئه بنفسه.

وفي تفسير العيّاشي (١١): عن العلاء بن الفضيل، عن أبي عبدالله النِّلِ قال: سألته عن تفسير هذه الآية «فمن كان يرجو لقاء ربّه فليعمل عملاً صالحاً ولا يشرك بعبادة ربّه أحداً».

قال: من صلَّىٰ أو صام أو أعتق أو حجّ يريد محمدة الناس فقد أشرك (١٢) في عمله،

٤. نقس المصدر والموضع.

١. المجمع ٤٩٩/٣.

٢. لا داعي لوجود ما بين المعقوفتين هنا لأنَّ صاحب مجمع البيان يعطي معنى شيء ثمَّ يقول: عن فلان.

٣. من المصدر.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: يشرك.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: إنما.
 ٧. نفس المصدر والموضع.

۸. أ، ب، ر: أو ين.

٩. نفس المصدر والموضع.

١٠ . كذا في المصدر. وفي النسخ؛ فضرب.

<sup>11.</sup> تفسير العياشي ٣٢٥/٢، ح ٩٢.

١٢. المصدر: اشترك.

## فهو مشرك مغفور<sup>(۱)</sup>.

عن على بن سالم (٢)، عن أبي عبدالله عليه قال: قال الله تبارك وتعالى: أنا خير شريك، من أشرك بي في عمله (٣) لن أقبله إلّا ماكان لي خالصاً.

وفي رواية أخري (٤) عنه [إنَّ الله يقول:](٥)أنا خير شريك، من عمل لي ولغيري فهو لمن عمل له دوني.

عن زرارة وحمران (١٦)، عن أبي جعفر وأبي عبدالله عليكا قالا: لو أنّ عبداً عمل عملاً يطلب به رحمة الله والدار الآخرة، ثمّ أدخل فيه رضاء أحد من الناس كان مشركاً.

عن سماعة بن مهران (٧) قال: سألت أبا عبدالله عليٌّ عن قول الله تَكَان: «فليعمل عملاً صالحاً ولا يشوك بعبادة ربّه أحداً».

قال: العمل الصالح المعرفة بالأئمّة «ولا يشرك بعبادة ربّه أحداً» التسليم لعليّ، لا يشرك معه في الخلافة من ليس ذلك له ولا هو من أهله.

وفي كتاب من لا يحضره الفقيه (^): وقال النبئ ﷺ من قرأ هذه الآيـة عـند مـنامه: «قل إنَّما أنا بشر مثلكم يوحي إلى أنَّما إلهكم إله واحد» إلىٰ آخرها، سطع له نور إلى (٩) المسجد الحرام، حشو ذلك النور ملائكة يستغفرون له حتّى يصبح.

وفي كتاب ثواب الأعمال (١٠٠)، بإسناده إلى أميرالمؤمنين صلوات الله عليه يقول: ما من عبد يقرأ: «قل إنّما أنا بشر مثلكم» إلىٰ آخر السورة، إلّا كان له نور من مضجعه إلىٰ بيت الله الحرام، وإنّ من كان له نو ر من بيت الله الحرام كان إله نو ر إلى ] (١١) بيت المقدس.

٤. نفس المصدر والموضع، ح ٩٥.

٦. نفس المصدر والموضع، ح ٩٦.

١٠ قال الفيض ﷺ: يعنى أنه ليس من الشوك الذي قال الله تعالى: «إنّ الله لا ينغفر أن يشتوك بنه» لأنّ المتواد بذلك: الشرك الجليّ وهذا هو الشرك الخفيّ. ٢٠. تفسير العياشيّ ٣٥٣/٢ ح ٩٤.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: وعمل.

٥. من المصدر.

٧. نفس المصدر والموضع ، ح ٩٧.

٩. كذا في المصدر. وفي النسخ : من.

۸. الفقیه ۲۹۷/۱، ح ۱۳۸۵.

١٠. ثواب الأعمال /١٣٤، ح ١.

۱۱. ليس في ر.

وفي مجمع البيان (١): وروى الشيخ أبو جعفر ابن بابويه بإسناده، عن عيسى بن عبدالله، عن أبيه، عن جدّه، عن علي الله قال: ما من عبد يقرأ: «قل إنّما أنا بشر مثلكم» الى آخرها، إلّا كان له نور في مضجعه إلى بيت الله الحرام، فإن كان من أهل البيت الحرام كان له [نور] (٢) إلى بيت المقدس.

أبيّ بن كعب (٣)، عن النبيّ ﷺ أنّه قال: ومن (٤) قرأ الآية التي في آخرها: «قل إنّما أنا بشر مثلكم» حين يأخذ مضجعه كان له من مضجعه نور يتلألأ إلى الكعبة، حشو ذلك النور ملائكة يصلّون عليه حتّى يقوم من مضجعه، فإن كان في مكّة فـتلاها (٥)كان له نور (٦) يتلألا إلى البيت المعمور حشو ذلك النور ملائكة يصلّون عليه حتّى يستيقظ.

وقال(٧٧ أبوعبدالله لِمُلَيِّلِاً: ما من أحد يقرأ آخر الكهف عند النوم إلّا تيّقظ في الساعة تي يريدها.

وروى (^) هذا الخبر ـكما رواه صاحب مجمع البيان ـمحمّد بن يعقوب، بـإسناده إلى عامر بن عبدالله (٩) بن جذاعة (١٠) عن أبي عبدالله عليه الله عليه .

١. المجمع ٤٩٩٨.

٢. من المصدر.

٤. كذا في المصدر، وفي النسخ: إن.

٦. المصدر: نوراً.

۸. الکافی ۴/۰۵۰، ح ۱۷.

٣. نفس المصدر والمجلّد /٤٤٧.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: صلاها.

٧. نفس المصدر والمجلد /٤٩٩.

٩. كما في جامع الرواة ٤٢٧/١. وفي المصدر: عبيدالله.

١٠. كذا في المصدر وجامع الرواة ٤٢٧/١. وفي النسخ: خزاعة.

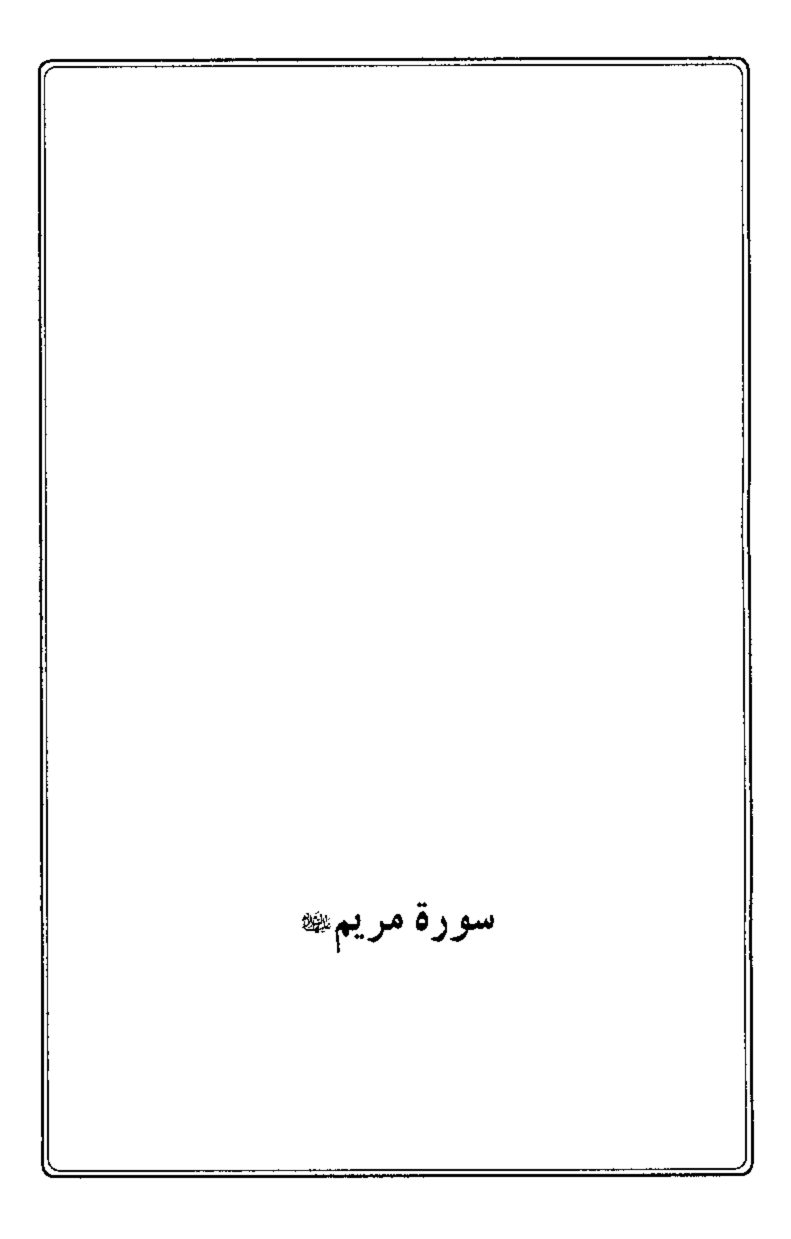
## بسم الله الرحمٰن الرحيم (١)

الحمد لله ربّ العالمين، والصلاة [والسلام](٢) على محمّد وآله أجمعين.

أمّا بعد، فيقول الفقير إلى الله الغنيّ ميرزا محمّد رضا بن إسماعيل بن جمال الدين القمّيّ: قد شرعت في تحرير ثالث مجلّدات كنز الدقائق وبحر الغرائب، بعد أن عاقني عنه مدّة طويلة عوائق الزمان وحوادث الدوران، بإشارة بعض الأحبّاء والخلّان، ومن الله الاستعانة وعليه التكلان.

١. يوجد قبل البسملة في ن، وبعدها في س: وبه ثقتي، وفي م بعدها: وبه نستعين.

٢. ليس في ن، س، م.



## سورة مريم 🕸

مكيّة بالإجماع، وآيها ثمان وتسعون (١).

في مجمع البيان (٢): أُبِيّ بن كعب، عن النبيّ عَيَلِلْ قال: من قرأها أُعطي من الأجر بعدد من صدّق بزكريّا وكذّب به، ويحيئ ومريم وعيسى وموسى وهارون وإبراهيم وإسحاق ويعقوب وإسماعيل عشر مرّات (٣)، وبعدد من دعا لله ولدا وبعدد من لم يدع لله ولداً.

وفي كتاب ثواب الأعمال (٤) بإسناده عن أبي عبدالله عليه قال: من أدمن قراءة سورة مريم، لم يمت [في الدنيا] (٥) حتى يصيب [منها] (٧) ما يغنيه في نفسه وماله وولده. وكان في الآخرة من أصحاب عيسى بن مريم عليه الأعلى في الآخرة مثل (٧) ملك سليمان بن داود عليه في الدنيا (٨).

## بسم الله الرحمن الرحيم

﴿كهيعص﴾ (أمال أبو عمرو (١) الهاء، وابن عامر الياء، والكسائي وأبوبكر كليهما، لأنّ ألفات أسماء التهجّي ياءات.

في مجمع البيان (١٠٠): قد بيّنًا في أوّل البقرة اختلاف العلماء في الحروف المعجم

١. من م.

٣. المصدر وم: حسنات. ٤. ثواب الأعمال ١٣٤/، ح ١.

٥. ليس في المصدر.

٧. من ع ،

٨. بوجد هاهنا في غير نسخة م: مكّية بالإجماع آيها ثمان وستون.

٩. أنوار التنزيل ٢٨/٢.

التي في أوائل السور، وشرحنا أقوالهم هناك.

وحدّث عطاء بن السائب (١)، عن سعيد بن جبير، عن ابن عبّاس أنّه قال: كاف من كريم. وهاء من هادٍ. وياء من حكيم. وعين من عليم. وصاد من صادق.

وفي رواية عطاء <sup>(٢)</sup> والكلبيّ <sup>(٣)</sup> عنه أنّ معناه : كافٍ لخلقه . هـادٍ لعـباده . يـده فــوق أيديهم . عالم ببريّته <sup>(٤)</sup>. صادق في وعده .

وعلىٰ هذا، فإنَّ كلِّ واحد من هذه الحروف يدلُّ علىٰ صفة من صفات الله.

وروي عن أميرالمؤمنين (٥) عليه أنّه قال في دعائه: أسألك (٦) يا كهيعص.

وفي كتاب الاحتجاج (٧) روي بحذف الإسناد مرفوعاً إلى سعد بن عبدالله بن خلف القمّيّ رحمة الله عليه قال: أردت نيّفاً وأربعين مسألة من صعاب المسائل، بعد أن لم أجد لها مجيباً. فقصدت مولاي أبا محمّد الحسن العسكريّ لليّل لسرّ من رأى. فلمّا انتهيت منها إلى باب سيّدنا لليّل فاستأذناً. فخرج الإذن بالدخول. فلمّا دخلنا ما شبّهنا أبا محمّد إلى حين غشّانا نور وجهه، إلا بدراً قد استوفى ليالي أربعاً بعد العشرة، وعلى إ أن فخذه الأيمن غلام يناسب المشتري في الخلقة والمنظر. فسلّمنا عليه. فألطف لنا في الجواب، وأمرنا بالجلوس. فلمّا جلسنا، سَألَتُه شيعتُه عن أمورهم في دينهم وهداياهم.

فنظر أبو محمّد العسكريّ إلى الغلام، فقال: يـا بـنيّ، أجب شـيعتك ومـواليك. فأجاب كلّ واحد عمّا في نفسه وعن تحفته، من قبل أن يسأله عنها، بأحسن جـواب

١ . المجمع ٥٠٢/٣.

٢. نفس المصدر والموضع،

٣. كذا في م والمصدر، وفي سائر النسخ: الكليني.

٤ . ن: عادل في بريّته.

ه. نفس المصدر والموضع. يوجد في غير «م» بعد نقل الرواية هذه الزيادة: ذكر رحمة ربّك عبده زكريًا يعني بالرحمة اجابته ايّاه حين دعاه وسأله الولد.

٦. لايوجد في غيرم.

٧. الاحتجاج /٤٦١-٤٦٤. لخُص المؤلِّف صدر الخبر. وأورد الحديث مسنداً في كمال الدين ٤٥٤/٢.

٨. ليس في ن.

وأوضح برهان، حتَّىٰ حارت عقولنا في غامر علمه وإخباره بالغائبات.

ثمّ التفت إلى أبو محمّد، وقال: ما جاء بك يا سعد؟

قلت: شوقي إلىٰ لقاء مولانا.

فقال: ما المسائل التي أردت أن تسأل عنها؟

قلت: علئ حالها يا مولاي.

قال: فاسأل قرّة عيني عنها \_وأومأ إلى الغلام \_وعمّا بدا لك منها.

فكان بعض ما سألته أن قلت: يا ابن رسول الله، أخبرني عن تأويل «كهيعص».

فقال: هذه الحروف من أنباء الغيب. أطلع الله عبده زكريًا عليها. ثم قبصها على محمد على المحمد على أن زكريًا سأل ربه أن يعلمه الأسماء (١) الخمسة. فأهبط الله عليه جبرئيل، فعلمه إيّاها. فكان زكريًا إذا ذكر محمداً وعليّاً وفاطمة والحسن، سرى عنه همة، وانجلى كربه. وإذا ذكر الحسين خنقته العبرة ووقعت عليه البهرة.

فقال ذات يوم: إلهي، ما بالي إذا ذكرت أربعاً منهم، تسلّيت بأسمائهم من همومي، وإذا ذكرت الحسين عليه تدمع عيني وتثور زفرتي ؟!

فأنبأه تبارك وتعالى عن قصّته، فقال: «كهيعص».فالكاف اسم كربلاء. والهاء هلاك العترة. والياء يزيد لعنه الله، وهو ظالم الحسين عليم العين عطشه. والصاد صبره.

فلمًا سمع بذلك زكريًا، لم يفارق مسجده ثلاثة أيّام، ومنع فيها (٢) الناس من الدخول عليه، وأقبل على البكاء والنحيب. [وكانت ندبته] (٣): إلهي، أتفجع خير [جميع] (٤) خلقك بولده ؟! [إلهي] (٥) أتنزل بلوى هذه الرزيّة بفنائه ؟! إلهي، أتُلبِس عليّاً وفاطمة ثياب هذه المصيبة ؟! إلهي، أتحلّ كرب هذه الفجيعة (٦) بساحتهما ؟!

ثمّ كان يقول: إلهي، ارزقني ولداً تقرّبه عيني عند الكبر، [وأجعله وارثاً وصيّاً.

٢. المصدر: فيهنّ.

١ . م: الأسماء .

٤. من المصدر.

٣. المصدر: وكان يرثيه.

٦. المصدر: المصيبة.

٥. من المصدر.

واجعل محلّه منّي محلّ الحسين](١). فإذا رزقتنيه، فافتنّي بحبّه. ثمّ افسجعني بـه كـما تفجع محمّداً حبيبك ﷺ بولده. فرزقه الله يحيئ، وفجعه به. وكان حمل يحيئ عليه ستّة أشهر. وحمل الحسين عليه كذلك.

وفي كتاب المناقب(٢)، عنه لط الله مثله.

وفي كتاب معاني الأخبار (٣)، عن الصادق للثلا: معناه: أنا الكافي الهادي الوليّ العالم الصادق الوعد.

وعنه (١) على الله المنعتنا، هاد لهم، ولي لهم، عالم بأهل طاعتنا، صادق لهم وعنه (١) على الله الله المنزلة التي وعدهم إيّاها في بطن القرآن.

﴿ ذِكْرُ رَحْمَةِ رَبِّكَ ﴾: خبر ما قبله إن أُوّل بالسورة أو القرآن، فإنّه مشتمل عليه. أو خبر محذوف. أي هذا المتلوّ ذكر رحمة ربّك، أو مبدأ حُذِف خبره، أي فيما ينتلئ عليك [ذكرها](٢).

وقرئ (٧): «ذَكَرَ» على الماضي، و«ذكر» على الأمر.

﴿عَبْدَهُ﴾: مفعول الرحمة [أو الذكر، على أن الرحمة] (٨) فياعله على الاتساع كقولك: ذكرني جود فلان.

﴿ زَكَرِيًا ﴾ ﴿ : بدل منه ، أو عطف بيان له . وهو اسم نبيّ من أنبياء بني إسرائيل ، كان من أولاد هارون أخي موسئ .

﴿إِذْ نَادَىٰ رَبَّهُ نِدَاءً خَفِيّاً ﴾ ﴿ لأنّ الإخفاء والجهر عند الله سيّان، والإخفاء أشدّ إخباتاً وأكثر إخلاصاً. وفي هذا دلالة على أنّ المستحبّ في الدعاء الإخفاء، وأنّ ذلك أقرب إلى الإجابة.

١. ليس في المصدر.

۳. المعاني /۲۲، ح ۱

٥. المصدر: وعدهم.

٧. نفس المصدر والموضع.

٢. المناقب لابن شهر أشوب ٨٤/٤-٨٥.

٤. نفس المصدر /٢٨، ح٦

٦. من أنوار التنزيل ٢٨/٢.

٨. ليس في ن.

وفي مجمع البيان (١٠): وفي الحديث: خير الدعاء الخفيّ. وخير الرزق مايكفي. أو لئلًا يلام علىٰ طلب الولد في إبّان الكبر. أو لئلًا يطلع عليه مواليه الذين خافهم. أو لأنّ ضعف الهرم أخفى صوتَه.

واختُلِف في سنّه حينئذ، فقيل: ستّون! وقيل: سبعون. وقيل: خــمس وســبعون. وقيل: ثمانون.

﴿ قَالَ رَبِّ إِنِّي وَهَنَ الْعَظْمُ مِنِّي ﴾: تفسير للنداء. والوهن: الضعف. وتخصيص العظم لأنّه دعامة البدن وأصل بنائه. ولأنّه أصلب ما فيه. فإذا وهن، كان ما وراءه أوهن. والمراد به الجنس ولذلك وُحُد.

وقرئ (٢) بضمّ العين وكسرها. ونظيره «كمل» في الحركات الثلاث.

﴿ وَاشْتَعَلَ الرَّأْسُ شَيْباً ﴾: شبّه الشيب في بياضه إوإنارته بشواظ النار، وانتشاره في الشعر باشتعالها. ثمّ أخرج مخرج الاستعارة، وأسند الاشتعال إلى الرأس الذي إلى هو محلّ الشيب مبالغة، وجعله مميّزاً إيضاحاً للمقصود. واكتفى باللام عن الإضافة، للدلالة على أنّ علم المخاطب بتعيّن المراد يغنى عن التقييد.

وفي كتاب علل الشرائع (٤) بإسناده إلى حفص بن البختريّ، عـن أبـي عـبدالله للهُ اللهُ اللهُ

وبإسناده (١٠) إلى الحسين (١) بن عمّار، عن [نعيم، عن العالى جعفر التلا قال: أصبح إبراهيم التلا فرأى في لحيته شيباً شعرة بيضاء. فقال: الحمد لله ربّ العالمين الذي بلغنى هذا المبلغ، ولم أعص الله طرفة عين.

١ . المجمع ٢/٣ ٥٠ .

۳. لیس فی أ.

٥, من م.

٧. أ، ن: وقارك.

٩. كذا في المصدر. وفي النسخ: الحسن.

٢ ـ ـ أنوار التنزيل ٢٨/٢.

٤. العلل /١٠٤، ح ١.

٦. من المصدر.

۸. العلل /۱۰۶، ح ۲.

١٠. ليس في ن.

وبإسناده (۱) إلى خالد بن إسماعيل بن أيّوب المخزوميّ، عن جعفر بن محمّد عليَّكُ الله وبالله سمع أبا الطفيل يحدّث أنّ عليّاً لم الله عليه الرجل يموت، وقد بلغ الهرم ولم يشب. فكان الرجل يأتي النادي فيه الرجل وبنوه، فلا يعرف الأب من (۱) الابن، فيقول (۱): أيّكم أبوكم ؟ فلمّاكان زمن إبراهيم الم الله قال (۱): اللهم اجعل لي شيباً أُعرَف به.

فقال <sup>(ه)</sup>: فشاب وابيض رأسه ولحيته.

﴿ وَلَمْ آكُنْ بِدُعَائِكَ رَبِّ شَقِيّاً ﴾ ٢: أي مخيّباً، بل كلّما دعوتك، استجبت لي.

وهو توسّل بما سلف معه من الاستجابه. وتنبيه على أنّ المدعق له وإن لم يكن معتاداً، فإجابته معتادة. وأنّه تعالى عوّده بالإجابة وأطمعه فيها. ومن حقّ الكريم أن لا يخيّب من أطمعه.

﴿ وَإِنِّي خِفْتُ الْمَوَالِيَ ﴾ : أن لا يحسنوا خلافتي علىٰ أمّتي، ويبدّلوا عليهم دينهم. في مجمع البيان (١٠): هم (٧) العمومة وبنو العمّ، عن أبي جعفر عليّه لله . وقيل : هم الورثة. ﴿ مِنْ وَرَائِي ﴾ : بعد موتي.

وعن ابن كثير (^) بالمدّ والقصر، بنفتح الياء. وهنو متعلّق بنمحذوف. أو بنمعني الموالي. أي خفت فعل الموالي من وراثي، أو الذين يلون الأمر من وراثي.

وفي الجوامع: قرأ السجّاد والباقر المُؤلِّكُ : ﴿ خَفَتِ ﴾ (٩). بفتح الخاء وتشديد الفاء وكسر التاء. أي قلّوا وعجزوا عن إقامة الدين. أو خفّوا ودرجوا قدّامي. فعلىٰ هذا كان الظرف معلّقاً بـ «خفّت».

۱. العلل /۱۰۶، ح ۳.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: فيقول.

٥. المصدر: قال.

٧. المصدر: لهم.

٩. جوامع الجامع /٢٧٢.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: و.

٤. المصدر: فقال.

٦. المجمع ٥٠٢/٣.

٨. أنوار التنزيل ٢٩/٢.

﴿ وَكَأَنْتِ امْرَأَتِي عَاقِراً ﴾: عقيماً لا تلد.

﴿ فَهَبْ لِي مِنْ لَدُنْكَ ﴾: فإنّ مثله لايرجىٰ إلّا من فنضلك وكمال قدرتك، فإنّي وامرأتي لا نصلح للولادة.

﴿ وَلِيّاً ﴾ ٢٠ : من صلبي، يلي أمري.

﴿ يَرِثُنِي وَيَرِثُ مِنْ آلِ يَعْقُوبَ ﴾ : صفتان له.

وجزمهما أبو عمرو والكسائي (١)علىٰ أنّهما جواب الدعاء.

وفي مجمع البيان (٢) عن السجّاد والباقر عليُّظ أنَّـهما قـرءا: «يــرثني وأرث مــن آل يعقوب».

وهو يعقوب بن ماتان (٣). وأخوه عمران بن ماتان (١) أبو مريم ، عن الكلبيّ ومقاتل . وقيل (٥) ، هو يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم ؛ لأنّ زكريّا كان متزوّجاً بأخت [أمّ] (١) مريم بنت عمران ، ونسبها يرجع إلى يعقوب ؛ لأنّها من ولد سليمان بن داود عليه وهو من ولد يهودا بن يعقوب ، وزكريّا [من ولد هارون وهو] (١) من ولد لاوي بن يعقوب . عن السدّى .

ثمّ اختلف في معناه. فـقيل (^): «يـرثني» مـالي «ويــرث مـن آل يـعقوب» النبوّة. وقيل (٩٠): يرث نبوّة وبنوّة آل يعقوب.

واستدلّ به أصحابنا على أنّ الأنبياء يورثون المال، فإنّ المراد بالإرث المذكور فيها المال دون العلم والنبوّة، بأن قالوا: إنّ لفظة الميراث في اللغة والشريعة لايطلق إلّا على

١. أنوار التنزيل ٢٩/٢.

٢. المجمع ٥٠٠/٣ و٥٠٢ إلّا أنَّ فيه: وقراءة عليَّ بن أبي طالب يرثني وأرث.

٣. كذا في م، س، والمصدر. وفي سائر النسخ: ماثان.

٤. كذا في م، س، والمصدر. وفي سائر النسخ: مأثان.

٥. المجمع ٥٠٢/٣ -٥٠٣.

٧. ليس في م. ٨. تقس المصدر والموضع.

٩. تقس المصدر والموضع.

ماينتقل من الموروث إلى الوارث من الأموال. ولا يستعمل في غير المال إلّا على طريق المجاز. ولا يعدل عن الحقيقة إلى المجاز بغير دلالة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): لم يكن يومئذ لزكريّا ولد يقوم مقامه ويرثه. وكانت هدايا بني إسرائيل ونذو رهم للأحبار. وكان زكريّا رئيس الأحبار. وكانت امرأة زكريّا أخت مريم بنت عمران بن ماثان [ويعقوب بن ماثان] (٢). وبنو ماثان إذ ذاك رؤساء بني إسرائيل] (٣) وبنو ملوكهم، وهم من ولد سليمان بن داود.

﴿ وَاجْعَلْهُ رَبِّ رَضِيّاً ﴾ ۞: ترضاه قولاً وعملاً.

وفي شرح الآيات الباهرة (1): قال محمّد بن العبّاس الله: حدثنا محمّد بن همّام بن سهيل (٥)، عن محمّد بن إسماعيل العلويّ، عن عيسى بن داود النجّار قال: حدّثني أبوالحسن موسى عن جعفر عليه قال: كنت عند أبي يوماً قاعداً حتّى أتى رجل، فوقف به وقال: أفي القوم (١) باقر العلم ورئيسه محمّد بن على ؟ قيل له: نعم.

فجلس طويلاً. ثمّ قام إليه فقال: يا ابن رسول الله، أخبرني عن قول الله رَجَّلًا في قصّة زكريًا: «وإنّي خفت الموالي من ورائي وكان امرأتي عاقراً» الآية.

قال: نعم. الموالي بنو العمّ، وأحبّ الله أن يهب له وليّاً من صلبه. وذلك أنّه فيماكان علم من فضل محمّد يَجَالِلُهُ قال: يا ربّ، أمع ما شرّفت محمّداً وكرّمته ورفعت ذكره حتّى قرنته بذكرك، فما يمنعك \_ يا سيّدي \_ أن تهب له (٧) ذرّيّة من صلبه، فيكون فيها النبوّة؟

قال: يا زكريًا، قد فعلت ذلك بمحمّد. ولا نبوّة بعده، وهو خاتم الأنبياء. ولكنّ الإمامة لابن عمّه وأخيه عليّ بن أبي طالب الله من بعده. وأخرجت الذريّة من صلب

٢. ليس فيع.

تفسير القمني ٤٨/٢.

٤. تأويل الأيات الباهرة ٢٠١/١-٣٠٣، ح ٢.

٣. ليس في أ.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: محمّد بن همّام، عن سهل.

٦. المصدر: أفيكم. ٧. المصدر: لي.

عليّ إلى بطن فاطمة بنت محمّد، وصيّرت بعضها من بعض. فخرجت [منه] (١) الأثمّة حججي على خلقي. وإنّي مخرج من صلبك ولداً يرثك ويرث من آل يعقوب. فوهب الله له يحيئ عليه الله .

وفي الكافي (٢): عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن خالد، عن شريف بن سابق (٣)، عن الفضل بن أبي قرّة، عن أبي عبدالله عليه قال: قال (٤) رسول الله عَلَيه مرّ عيسى بن مريم عليه بقبر يُعذّب صاحبه. ثمّ مرّبه من قابل، فإذا هو لم يُعذّب.

فقال: يا ربّ، مررت بهذا القبر عام أوّل، فكان يُعذّب. ومررت به العام، فإذا هـو ليس بمعذّب؟!](٥)

فأوحى الله ﷺ إليه: إنّه أدرك له ولد صالح لي ١٦، فأصلح طريقاً وآوى يتيماً. فلهذا غفرت له بما عمل (١٧) ابنه.

ثمّ قال رسول الله ﷺ: ميراث الله ﷺ من عبده المؤمن ولد يعبده من بعده.

ثمّ تلاأبو عبدالله للنظِّ آية زكريّا: «هب لي من لدنك وليّاً يرثني ويرث من آل يعقوب واجعله ربّ رضيّاً».

﴿ يَمَا زَكُرِيَّا إِنَّا تُبَشِّرُكَ بِغُلاَمٍ اسْمُهُ يَحْيِيٰ ﴾ : جواب لندائه، ووعد بإجابة دعائه. وإنّما تولّى تسميته تشريفاً له.

﴿ لَمْ نَجْعَلْ لَهُ مِنْ قَبْلُ سَمِيّاً ﴾ ۞: لم يسم أحد بيحيي قبله.

قيل (٨): وهو شاهد بأنَّ التسمية بالأسامي الغريبة تنويه للمسمَّىٰ. وفيه أنَّه لعلَّ المراد سميًا شبيهاً ، كقوله (٩): «هل تعلم له سميًا» لأنَّ المتماثلين يشاركان في الاسم.

۲. الكافي ۳/۹–۶، ح ۱۲.

٤. ليس في س وأ.

٦. ليس في المصدر.

٨. أنوار التنزيل ٢٩/٢.

١. من المصدر.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: سائق.

ه. منع ون.

٧. المصدر: فعل.

۹. مريم /۲۵.

وهو إمّا أعجمي \_ وهو الأظهر \_أو منقول عن الفعل.

وفي شرح الآيات الباهرة (۱): قال محمّد بن العبّاس الله : حدّثنا حميد بن زياد، عن أحمد بن الحسين بن بكير (۲) قال: حدّثنا الحسن (۲) بن عليّ بن فضّال بإسناده إلى عبدالخالق قال: سمعت أبا عبدالله المثيلا يقول في قول الله الله الله الم نجعل له من قبل سميّاً». قال: ذلك يحيى بن زكريّا، لم يكن من قبل سميّاً. وكذلك الحسين، لم يكن من قبل سميّاً. وكذلك الحسين، لم يكن من قبل سميّاً. ولم تبك السماء إلّا عليهما أربعين صباحاً.

قلت: فما كان بكاؤها؟ قال: تطلع الشمس حمراء [وتغيب حمراء](٤). قال: وكان قاتل الحسين للرياغ ولد زنا، وقاتل يحيى بن زكريًا ولد زنا.

وروى عليّ بن إبراهيم (٥) في تفسيره، عن أبيه، عن محمّد بن خالد، عن عبدالله بن بكير، عن زرارة، عن عبدالخالق قال: سمعت أبا عبدالله عليّلًا يقول ـ وذكر مثل ما ذكر في الخبر السابق بأدني تغيير غير مغيّر للمعنى.

وفي مجمع البيان (١٠) مثله إلا أنَّ فيه: وقال يوماً: ومن هوان الدنيا إلى آخره.

﴿ قَالَ رَبِّ أَنَّىٰ يَكُونُ لِي غُلاَمٌ وَكَانَتِ الْمَرَأْتِي عَاقِراً وَقَدْ بَلَغْتُ مِنَ الْكِبَرِ عَتِيَاً ﴾ ۞: مِن عتا الرجل يعتو: إذا كبر وأسنّ. وأصله: عنتوو، كمعقور. فاستثقلوا تـوالي الضمّتين

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: بكير.

١. تأويل الآيات الباهرة ٣٠٢/١ ح ٣.

ليس في المصدر وع ون وس.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: الحسين.

٥. تأويل الآيات ٢/١ ٣٠، ولم نعثر على الحديث في تفسير القمّي.

٦. الإرشاد ٢٣٦٧.

۷. من المصدر. د

٨. المصدر: ارتحل.

٩. المصدر: وقال يوماً.

١٠ . المجمع ٥٠٤/٣

والواوين، فكسروا التاء. فانقلبت الواو الأولئ ياءً. ثمَّ قُلِبت الثانية وأُدغِمت.

وقرأ (١) حمزة والكسائي وحفص: «عتياً» بالكسر.

وإنّما استعجب الولد من شيخ فانٍ وعجوز عاقر، اعترافاً بأنّ المؤثّر فيه كمال قدرته تعالى وأنّ الوسائط عند التحقيق ملغاة.

وفي روضه الكافي (٢): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن عليّ بن أسباط، عنهم الله قال (٣): فيما وعظ الله قال به عيسى الله الله على بن المحمد الكه بعد الكبر من غير قوّة بها. أردت بذلك أن يظهر لها سلطاني، وتظهر (١) فيك قدرتي.

﴿ قَالَ ﴾: أي الله] (٥) أو الملك المبشِّر، تصديقاً:

﴿ كَذَلِكَ ﴾: أي: الأمر كذلك. أو منصوب بـ «قال» في:

﴿ قَالَ رَبُّكَ ﴾: و «ذلك» إشاره إلى مبهم يفسره

﴿ هُوَ عَلَيٌ هَيِّنٌ ﴾ : وقراءة الواو (٦) يؤيّد الأوّل. أي الأمركما قلتَ. وهو على ذلك يهون على إلى الأسباب. يهون على السباب.

ومفعول «قال» الثاني محذوف.

﴿ وَقَدْ خَلَقْتُكَ مِنْ قَبُلُ وَلَمْ تَكُ شَيْئًا ﴾ ٢٠ بل كنت معدوماً صرفاً.

وفيه دليل علىٰ أنَّ المعدوم ليس بشيء.

﴿ قَالَ رَبِّ اجْعَلْ لِي آيَةً ﴾ : علامة أستدلُّ بها على وقت كونه (٧).

في مجمع البيان (٨): وروى الحكم بن عيينة ، عن أبي جعفر عليه قال: إنّما وُلد يحيئ بعد البشارة له من الله بخمس سنين.

۲. الكافي ۱۳۷/۸، ح ۱۰۳.

١. أنوار التنزيل ٢٩/٢.

٤. المصدر: يظهر.

٣. ليس في ع.

٥ . ليس في أ.

٦. أي قراءة من قرأ: «وهو عليَّ هيئنّ». راجع أنوار التنزيل ٢٩/٢.

٧, يوجد في م هذه الفقرة بعد الرواية المنقولة من المجمع.

٨. ألمجمع ٥٠٥/٣.

﴿ قَالَ آيَتُكَ اَلاَّ تُكَلِّمَ النَّاسَ ثَلاَثَ لَيَالٍ سَوِيّاً ﴾ في الخلق، ما بك من خرس ولا بكم. اعتقل لسانه من غير علّة ؛ يدعو الله ويسبّحه، ولا يمكنه أن يكلّم الناس. وهذا أمر خارج عن العادة.

وإنّما ذكر الليالي هاهنا، والأيّام في «آل عمران» (١) للدلالة على أنّه استمرّ عليه المنع من كلام الناس والتجرّد للذكر والشكر ثلاثة أيّام ولياليهنّ.

﴿ فَخَرَجَ عَلَىٰ قَوْمِهِ مِنَ الْمحْرَابِ ﴾: من المصلّىٰ. أو من الغرفة. وسُمّي المحراب محراباً، لأنّ المتوجّه (٢) إليه في صلاته كالمحارب للشيطان على صلاته. والأصل فيه: مجلس الأشراف الذي يحارب دونه، ذبّاً عن أهله.

قالوا: وكان زكريًا قد أخبر قومه بما بُشِّر به. فلمّا خرج عليهم، وامتنع من كلامهم، علموا إجابة دعائه، فسرّوا بذلك.

﴿ فَأَوْحَىٰ إِلَيْهِمْ ﴾: فأومأ إليهم، لقوله (٣): «إلا رمزاً».

وقيل (٤): كتب لهم على الأرض.

﴿ أَنْ سَبِّحُوا ﴾: بأن سبّحوا. و «أن الله يحتمل أن تكون مصدريّة ، وأن تكون مفسّرة . أي صلّوا ونزّهوا ربّكم.

﴿ بُكْرَةً وَعَشِيّاً ﴾ ٢٠ : طرفي النهار.

في مجمع البيان (٥): قال ابن جريح: أشرف عليهم زكريًا من فوق غرفة كان يصلّي فيها لا يصعد إليها إلّا بسلّم. وكانوا يصلّون معه الفجر والعشاء. وكان يخرج إليهم فيأذن (٦) لهم بلسانه. فلمّا اعتُقِل لسانه، خرج على عادته، وأذن لهم بغير كلام. فعرفوا عند ذلك أنّه قد جاء وقت حمل امرأته بيحيى. فمكث ثلاثة أيّام لا يقدر على الكلام معهم ويقدر على التسبيح والدعاء.

٢. كذا في المجمع ٥٠٥/٣. وفي النسخ: لأنَّه للتوجُّه.

٤. أنوار التنزيل ٣٠/٢.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: فيؤذن.

أل عمران /٤١.

٣. أل عمران /٤١.

٥. المجمع ٥٠٥/٣.

﴿ يَا يَحْبَىٰ ﴾: علىٰ تقدير القول. وفيه اختصار عجيب تـقديره: فـوهبنا له يـحيىٰ، و النهـ و ال

﴿خُذِ الْكِتَابَ﴾: التوراة.

﴿ بِقُوَّةٍ ﴾ : بجدّ واستظهار بالتوفيق.

﴿ وَآتَيْنَاهُ الْحُكْمَ صَبِيّاً ﴾ ۞: في مجمع البيان (١): أي آتيناه النبوّة في حال صباه، وهو ابن ثلاث سنين. عن ابن عبّاس.

وروى العيّاشي (") بإسناده عن عليّ بن أسباط قال: قدمت المدينة وأنا أريد مصر، فدخلت على أبي جعفر محمّد بن عليّ الرضاع الله وهو إذ ذاك خماسيّ فجعلت (") أتأمّله لأصفه لأصحابنا بمصر. فنظر إليّ فقال لي: يا عليّ، إنّ الله قد أخذ في الإمامة، كما أخذ في النبوّة، فقال [عن يوسف] (2): «ولمّا بلغ أشدّه أتيناه حكماً وعلماً» (٥). وقال [عن يحيئ] ("): «وآتينا الحكم صبيّاً». فقد يجوز أن يؤتى الحكم ابن أربعين سنة. ويجوز أن يعطاه الصبيّ (٧).

وفيه (١٠): وعن معمر قال: إنّ الصبيان قالوا ليحيئ: اذهب بنا نلعب. فقال: ما للّعب خُلِقنا. فأنزل الله تعالى: «وآتيناه الحكم صبيّاً». وروي ذلك عن أبي الحسن الرضا لليّلا. وفي أصول الكافي (٩): عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن ابن محبوب، عن هشام بن سالم، عن يزيد (١٠) الكناسي، عن أبي جعفر لليّلا حديث طويل، يقول فيه لليّلا: مات زكريًا، فورثه ابنه يحيى الكتاب والحكمة، وهو صبيّ صغير. أما تسمع لقوله ﷺ مبن يحيئ خذ الكتاب بقوة وآتيناه الحكم صبيّاً».

١. المجمع ٥٠٦/٣.

تفس المصدر والموضع.

٤. لا يوجد في المصدر.

٦. ليس في المصدر.

٨. نفس المصدر والموضع.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: فقلت.

۵. پوسف /۲۲.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: في الصبيّ

۹. الكافي ۲۸۲/۱، ح ۱.

١٠ . كذا في بعض نسخ المصدر وجامع الرواة ٣٤١/٢ وفي النسخ: بريد.

فلمّا بلغ عيسى الله الله سبع سنين، تكلّم بالنبوّة والرسالة، حين أوحى الله (١) إليه. فكان عيسى الحجّة على يحيئ وعلى الناس أجمعين.

الحسين بن محمّد (٢)، عن معلّى بن محمّد، عن عليّ بـن أسباط قال: [رأيت أبا جعفر عليّة وقد إلله وقد إلله و عليّ . فأحدت النظر إليه وجعلت أنظر (١) إلى رأسه و رجليه ، لأصف قامته لأصحابنا بمصر . فبينا أنا كذلك حتّى قعد فقال : يا عليّ ، إن الله احتج في الإمامة بمثل ما احتج في النبوّة ، فقال : «و آتيناه الحكم صبيّاً» . [قال : ] (٥) ولمّا «بلغ أشدّه وبلغ أربعين سنة » (٢) فقد يجوز أن يـوتى الحكمة ، وهـو صبيّ . ويـجوز أن يـوتى الحكمة ، وهـو صبيّ . ويـجوز أن يـوتى الحكمة ، وهـو ابن أربعين سنة .

وفي كتاب الاحتجاج (^) للطبرسي الله : وروي عن موسى بن جعفر ، عن أبيه ، عن آبائه ، عن الحسين بن علي الله قال : إنّ يهوديّاً من يهود الشام وأحبارهم ، قال لأميرالمؤمنين الله : فهذا يحيى بن زكريّا ، يقال : أنّه أوتبي الحكمة صبيّاً والحلم (١) والفهم . وأنّه كان يبكى من غير ذنب . وكان يواصل الصوم .

۲. الكافي ۳۸٤/۱، ح ۷.

المصدر: «فنظرت» بدل: «فأحدت... أنظر».

٦. الأحقاف/١٥٠.

٨. الاحتجاج ٢٢٣٢.

١٠ . ليس في م.

١. ليس في ع.

٣. لا يوجد في المصدر.

٥ . من المصدر .

٧. المصدر: يعطاها.

٩. م، ن: الحكم.

٢١ . المصدر: تبتلُ.

غير جرم. والحديث طويل. أخذت منه موضع الحاجة.

وفي كتاب المناقب (١) لابن شهر أشوب: محمّد بن إسحاق بالإسناد: جاء أبوسفيان إلىٰ عليّ للسلِّه فقال: يا أبا الحسن، جئتك في حاجة.

قال: وفيم جئتني؟

قال: تمشي معى إلى ابن عمّك محمّد ﷺ فنسأله (٢)أن يعقد لنا عقداً، ويكتب لنا كتاباً.

فقال: يا أباسفيان، لقد عقد لك رسول الله عَيْظٌ عقداً لا يرجع عنه أبداً.

وكانت فاطمة للتللج من وراء الستر، والحسن يدرج بين يديها، وهو طفل من أبناء أربعة عشر شهراً. فقال لها: يا بنت محمّد، قولي لهذا الطفل يكلّم لي جدّه فيسود بكلامه (٣) العرب والعجم.

فأقبل الحسن عليه إلى أبي سفيان، وضرب احدى يديه على أنفه، والأخرى على لحيته. ثمّ أنطقه الله على أنه، والأخرى على لحيته. ثمّ أنطقه الله على قال: يا أبا سفيان، قل: لا إله إلا الله، محمّد رسول الله. حتى أكون [لك] شفيعاً.

فقال النَّيْلِة : الحمد لله الّذي جعل من ذرّية محمّد المصطفى عَبَالِيَّةُ نظير يحيى بن زكريًا ؛ «اتيناه الحكم صبيّاً».

وفي شرح الآيات الباهرة (٤): قال محمّد بن العبّاس الله: حدّثنا عليّ بن سليمان الرازيّ، عن محمّد بن خالد الطيالسيّ، عن سيف بن عميرة، عن حكم (٥)بن أيمن قال: سمعت أبا جعفر الله يقول: والله، لقد أوتي عليّ الله الحكم صبيّاً، كما أوتي زكريّا الحكم صبيّاً.

١. المناقب ٦/٤. ٢. المصدر: فتسأله.

٣. كذا في المصدر وفي م: بكلام. وفي سائر النسخ:كلامه.

٤. تأويل الأيات الباهرة ٣٠٣/١، ح ٦.

٥. كذا في المصدر وجامع الرواة ٢٦٤/١. وفي النسخ: الحكيم.

﴿ وَحَنَاناً مِنْ لَدُنَّا ﴾ : ورحمة منّا عليه وتعطَّفاً. [عطف على الحكم](١).

في محاسن البرقيّ <sup>(٢)</sup>:وفي رواية أبي بصير قال: قلت لأبي عبدالله عليُّلاّ: قوله فــي كتابه: «حناناً من لدنّا».

قال: قال: إنّه كان يحيئ إذا قال في دعائه: «يا ربّ، يا الله» ناداه الله من السماء: لبّيك يا يحيئ. سل حاجتك (٣).

وفي أصول الكافي (1): عليّ بن محمّد، عن بعض أصحابه (٥)، عن محمّد بن سنان، عن أبي سعيد المكاريّ، عن أبي حمزة، عن أبي جعفر الله قال: قلت: فما عنى بقوله في يحيئ: «وحناناً من لدنّا[وزكاة](٢)، ؟

قال: تحنّن الله.

[قلت: فما بلغ من تحنَّن الله](V) عليه؟

قال:كان إذا قال: يا ربّ، قال الله ﷺ: لبّيك يا يحيئ. [والحديث طويل، أخذت منه موضع الحاجة](^).

﴿ وَزَكَاةً ﴾ : له وطهارة من ذنوب. أو : صدقة.

في مجمع البيان <sup>(9)</sup>: أي وعملاً صالحاً زاكياً. عن قتادة والضحّاك وابن جريح.

وقيل (١٠٠): زكاة لمن قبل دينه، حتَى يكونوا أزكياء. عن الحسن.

وقيل (١١): يعني بالزكاة طاعة الله والإخلاص. عن ابن عبّاس.

وقيل (١٢): معناه: وصدقة تصدّق [الله](١٣) به على أبويه. عن الكلبيّ.

٢. المحاسن /٣٥، ح ٣٠.

٤. الكافي ٥٣٤/٢ ٥٣٥، ح ٣٨.

٦. من م.

٨. من م.

١٠. المجمع ١٠٣.٥٥.

١٢. نفس المصدر والموضع.

اليس في ع.

٣. س، ن، ع: سل، ما حاجتك.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: أصحابنا.

٧. ليس في م.

٩. المجمع ٥٠٦/٣.

١١. نفس المصدر والموضع.

١٣ . من المصدر.

الجزء الثامن / سورة مريم ﷺ .......... ١٩٩.

وقيل (١): معناه: وزكّيناه بـحسن الثناء عـليه، كـما يُـزكّي الشـهود الإنسـان. عـن الجبّائيّ.

فهذه خمسة أقوال.

﴿ وَكَانَ تَقِيّاً ﴾ ٢٠ أي مخلصاً مطيعاً متّقياً لما نهي الله عنه.

قالوا(٢): وكان من تقواه أنّه لم يعمل خطيئةً ، ولم يهمّ بها.

﴿ وَبَرّاً بِوَالِدَيْهِ ﴾: أي بارًا بهما، محسناً إليهما، مطيعاً لهما، لطيفاً بهما، طالباً مرضاتهما.

﴿ وَلَمْ يَكُنْ جَبَّاراً ﴾ : أي متكبّراً متطاولاً على الخلق.

وقيل (٣): الجبّار: الذي يقتل ويضرب على الغضب.

﴿ عَصِيّاً ﴾ ٢٠ : عاقاً ، أو عاصي ربّه.

وفي تفسير الإمام (٤) في سورة البقرة، عند تفسير قوله تعالى: «واستشهدوا شهيدين من رجالكم»: ما ألحق الله صبياً برجال كاملي العقول إلا هؤلاء الأربعة: عيسى بن مريم، ويحيى بن زكريًا، والحسن، والحسين الميناً.

ثم ذكر قصّتهم، وذكر في قصّة يحيئ قوله تعالى: «واتيناه الحكم صبيًا». قال: ومن ذلك الحكم أنّه كان صبيًا، فقال له الصبيان: هلم (٥) نلعب. قال: والله ما للعب خُلِقنا. وإنّما خُلقنا للجدّ لأمر عظيم.

ثمّ قال: «و حناناً من لدناً» يعني تحنّناً ورحمة على والديه وسائر عبادنا. «وزكاة» يعني طهارة لمن آمن به وصدّقه. «وكان تقيّاً» يتّقي الشرور والمعاصي. «وبرّاً بوالديه» محسناً إليهما، مطيعاً لهما. «ولم يكن جبّاراً عصيّاً» يقتل على الغضب، ويضرب على الغضب. لكنّه ما من عبد لله تعالى إلّا وقد أخطأ، أو همّ بخطيئة، ما خلا يحيى بن زكريّا؛ فلم يذنب ولم يهمّ بذنب.

۲. ليس في م.

٤. تفسير الإمام العسكري ﷺ /٦٥٩.

١. نفس المصدر والموضع.

٣. مجمع البيان ٥٠٦/٣.

ه، أ،م: هل.

٢٠٠ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

﴿ وَسَلاَمٌ عَلَيْهِ ﴾ : من الله .

﴿ يَوْمَ وُلِدَ ﴾ : من أن يناله الشيطان بما ينال به بني آدم.

﴿ وَيَوْمَ يَمُوتُ ﴾ : من عذاب القبر.

﴿ وَيَوْمَ يُبْعَثُ حَيّاً ﴾ ٢٠ : من هول القيامة وعذاب النار.

في عيون الأخبار (۱) بإسناده إلى ياسر الخادم قال: سمعت أبا الحسن الرضا الله يقول: إنّ أوحش ما يكون هذا الخلق في ثلاثة مواطن: يوم يولد ويخرج (۱) من بطن أمّه فيرى الدنيا، ويوم يموت فيعاين الآخرة وأهلها، ويوم يُبعَث فيرى أحكاماً لم يرها في الدنيا (۱). وقد سلّم الله على يحيئ في هذه المواطن الثلاثة، وآمن روعته، فقال: (وَسلام عليه يوم وُلد ويوم يموت ويوم يُبعَث حيّاً». وقد سلّم عيسى بن مريم على نفسه في هذه المواطن الثلاثة، فقال (والسلام (۱) عليً يوم وُلدت يوم أموت ويوم أبعَث حيّاً» (٥).

﴿ وَاذْ كُرْ فِي الْكِتَابِ ﴾ : أي القرآن.

﴿ مَرْيَمَ ﴾ : يعني قصّتها.

﴿ إِذِ انْتَكِذَتْ ﴾ : اعتزلت. بدل من مريم، بدل الاشتمال؛ لأنّ الأحيان مشتملة على ما فيها. أو بدل الكلّ؛ لأنّ المراد بمريم قصتها، وبالظرف الأمور الواقعة فيه، وهما واحد. أو ظرف لمضاف مقدّر.

وقيل (٦): «إذ» بمعنى أن المصدريّة ؛ كقولك : أكرمتك ، إذ لم تكرمني . فتكون بدلاً لا محالة .

﴿ مِنْ أَهْلِهَا مَكَاناً شَرْقِيّاً ﴾ ٢٠ : من بيت المقدس، أو في شرقيّ دارها.

١. العيون ٢٠١/١، ح ١١.

٣. المصدر: دار الدنيا.

٥. مريم /٣٣.

٢. المصدر: ويوم يخرج

٤. المصدر: سلام.

٦. أنوار التنزيل ٣٠٢/٢.

قيل (١): ولذلك اتّخذ النصاري المشرق قبلة. و«مكاناً» ظرف أو مفعول؛ لأنّ «انتبذت» متضمّنة معنى أتت.

﴿ فَاتَّخَذَتْ مِنْ دُونِهِمْ حِجَاباً ﴾ : ستراً من أهلها، لئلًا يرونها، وتخلَّت للعبادة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): قال: في محرابها.

﴿ فَأَرْسَلْنَا إِلَيْهَا رُوحَنَا ﴾ : قال (٣): يعنى جبرئيل.

﴿ فَتَمَثَّلَ لَهَا بَشَراً سَوِيّاً ﴾ ﴿: قيل (٤): في صورة شابٌ سويِّ الخلق.

قيل (٥): قعدت في مشرقه للاغتسال من الحيض، محتجبة بشيء يسترها. وكانت تتحوّل من المسجد إلى بيت خالتها إذا حاضت، وتعود إليه إذا طهرت. فبينا هي (٦) في مغتسلها، أتاها جبرئيل، فتمثّل بصورة شابّ أمرد سويّ الخلق، لتستأنس بكلامه. فأنكرته واستعاذت بالله منه.

﴿ قَالَتْ إِنِّي أَعُوذُ بِالرَّحْمٰنِ مِنْكَ ﴾ : من غاية عفافها.

﴿ إِنْ كُنْتَ تَقِيّاً ﴾ ﴿ إِنْ كُنْتَ تَقِيّاً ﴾ ﴿ إِنْ كُنْتَ تَقِيّاً ﴾ ﴿ إِنْ كُنْتَ تَقِيّاً ﴾

وجواب الشرط محذوف دل عليه ما قبله. أي فإنّي عائذة منك. أو: فتعوذ (٧) بتعويذي. أو: فلا تتعرّض لي. ويجوز أن يكون للمبالغة. أي إن كنت تـقيّاً مـتورّعاً، فإنّى أعوذ منك، فكيف إذا لم تكن كذلك!

﴿ قَالَ إِنَّمَا آنَا رَسُولُ رَبِّكِ ﴾ : الذي استعذت به.

﴿ لِأُهَبَ لَكِ غُلاَماً ﴾ : لأكون سبباً في هبته بالنفخ في الدرع.

ويجوز أن يكون حكايةً لقول الله سبحانه. ويؤيّده قراءة أبي عمرو وابن كثير (^)عن نافع ويعقوب بالياء.

٢. تفسير القمّي ٤٩/٢.

٤. أنوار التنزيل ٣١/٢.

٦. كذا هو الصحيح، وفي النسخ: هو،

١. أنوار التنزيل ٣٠/٢.

٣. تفسير القمّي ٤٩/٢.

٥ . مجمع البيان ٥٠٧/٣ ـ ٥٠٨.

٧. أنوار التنزيل ٣١/٢. فتتُعظ.

٨. كذا في نفس المصدر والصفحة. وفي النسخ: الأكثر.

﴿ زَكِيّاً ﴾ ٢ : طاهراً من الذنوب، أو نامياً على الخير، أي مترقّياً من سنّ إلىٰ سنّ على الخير والصلاح.

﴿ قَالَتْ أَنَّىٰ يَكُونُ لِي غُلاَمٌ وَلَمْ يَمْسَسْنِي بَشَرٌ ﴾: ولم يباشرني رجل بالحلال. فإنّ هذه الكنايات إنّما تُطلَق فيه. وأمّا الزنا، فإنّما يقال فيه: خبث بها، وفجر، ونحو ذلك. ويعضده عطف قوله:

﴿ وَلَمْ آلُتُ بَغِيّاً ﴾ ۞: زانية.

وهو فعول من البغي. قُلبت واوه ياءً، وأُدغمت. ثمّ كُسِرت العين إتباعاً. ولذلك لم تلحقه التاء. أو فعيل بمعنى الفاعل، ولم تلحقه (١) لأنّه للمبالغة. أو للنسبة، كطالق.

﴿ قَالَ كَذَٰلِكَ قَالَ رَبُّكِ هُوَ عَلَيَّ هَيَٰرِنَّ وَلِنَجْعَلَهُ ﴾ : أي ونفعل ذلك لنجعله . أو : لنبيّن به قدرتنا ، ولنجعله .

وقيل (٢): عطف على «لأهب» على طريقة الالتفات.

﴿ آيَةً لِلنَّاسِ ﴾: علامةً لهم وبرهاناً علىٰ كمال قدرتنا.

﴿ وَرَحْمَةً مِنًّا ﴾ : على العباد يهتدون بإرشاده.

﴿ وَكَانَ آمُراً مَقْضِيّاً ﴾ ٢ : تعلّق به قضاء الله في الأزل.

﴿ فَحَمَلَتُهُ ﴾ : بأن نفخ في حبيب مدرعتها، فدخلت النفخة في جوفها.

في أصول الكافي (٢٠): أحمد بن مهران وعليّ بن إبراهيم جميعاً، عن محمّد بن عليّ، عن الحسن عليّ، عن الحسن عليّ، عن الحسن عن الحسن عن الحسن عن الحسن عن الحسن عن الحسن عليه الله عن الله عن الحسن عليه الله عن الله عن الحسن عليه الله عن الله عن

أُعجلك (1) أيضاً خبراً لا يعرفه إلّا قليل ممّن قرأ الكتب. أخبرني ما اسم أمّ مريم؟ وأيّ يوم نُفِخت فيه مريم؟ ولِكُمْ من ساعة من النهار، وأيّ يموم وضعت مريم فيه عيسىٰ؟ ولكم من ساعة من النهار؟

٢. أنوار التنزيل ٣١/٢.

٤. أُعجلك: أسبقك، أو أبادرك.

١. يعني التاء.

٣. الكافي ٤٧٩/١ ـ ٤٨٠ ح ٤.

فقال النصراني: لا أدري.

فقال أبو إبراهيم على إلى امّا أمّ مريم، فاسمها مرتار (١). وهي وهيبة بالعربيّة. وأمّا اليوم الذي حملت فيه مريم، فهو يوم الجمعة للنزوال. وهو اليوم الذي هبط فيه الروح الأمين. وليس للمسلمين عيد كان أولى منه. عظّمه الله تبارك وتعالى وعظّمه الأمين وليس للمسلمين عيداً، فهو يوم الجمعة. وأمّا اليوم الذي ولدت فيه مريم، محمّد على الثلاثاء لأربع ساعات ونصف من النهار. والنهر الذي ولدت عليه مريم عيسى هل تعرفه ؟

قال: لا.

قال: هو الفرات. وعليه شجر النخل والكرم. وليس يساوى شيء بالفرات للكروم والنخل. فأمّا اليوم الذي حجبت فيه لسانها، ونادئ قيدوس (١) ولده وأشياعه، فأعانوه وأخرجوا آل عمران لينظروا إلى مريم، فقالوا لها ما قصّ الله عليك في كتابه (وعلينا في كتابه ](٢)، فهل فهمته ؟

قال: نعم، وقرأته اليوم الأحدث. والحديث طويل، أخذت منه موضع الحاجة.

وفي أصول الكافي (٧): محمّد بن يحيئ، عن عليّ بن إسماعيل، عن محمّد بن

١. المصدر: مرثا، س، أ: رمرتار.

٢. اسم رجل من بني إسرائيل.

٣. من المصدر. ٤ . العلل ٢٠٦٠ - ٣.

٥ . كذا في المصدر. وفي ع: مشتى. وفي غيرها: مثني .

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: «وصنعت وليس يعيش ولد». بدل «وضعته ولم يعش مولود».

٧. الكافي ١/٤٦٤\_١٥٦٤، ح ٤.

وفي مجمع البيان (١): وروي عن الباقر للرلالة : أنّه تناول جيب مدرعتها، فنفخ فيه نفخته. فكمل الولد في الرحم من ساعته، كما يكمل الولد في أرحام النساء تسعة أشهر. فخرجت من المستحمّ، وهي حامل مثقل. فنظرت إليها خالتها (١)، فأنكرتها. ومضت مريم على وجهها مستحيةً من خالتها ومن ذكريًا.

﴿ فَانْتَبَذَتْ بِهِ ﴾: فاعتزلت وهو في بطنها.

﴿ مَكَاناً قَصِيّاً ﴾ ٢٠ : بعيداً من أهلها.

في تهذيب الأحكام (1): محمّد بن أحمد بن داود، عن محمّد بن همّام قال: حدّثنا بكر بن [جعفر بن محمّد بن مالك قال: حدّثنا] (٥) سعد بن عمرو الزهريّ قال: حدّثنا بكر بن سالم، عن أبيه، عن أبي حمزة الثماليّ، عن عليّ بن الحسين عليّ في هذه الآية قال: خرجت من دمشق حتّى أتت كربلاء. فوضعت في موضع قبر الحسين عليّ . ثمّ رجعت من ليلتها.

﴿ فَأَجَاءَهَا الْمَخَاصُ ﴾: [فألجأها المخاص](٦).

وهو في الأصل منقول من «جاء» لكنّه خصّ به ، كأتن في أعطى.

وقرئ (٧): «المِخاض» بالكسر. وهما مصدر مخضت المرأة: إذا تـحرّك الولد فـي بطنها للخروج.

﴿ إِلَىٰ جِذْعِ النَّخْلَةِ ﴾ : لتستتربه، وتعتمد عليه عند الولادة. وهو ما بين العرق والغصن.

۲. ليس في ن.

٤. التهذيب ٧٣/٦، ح ١٣٩.

٦. ليس في م ون.

١. المجمع ١١/٣ه.

٣. نفس المصدر والموضع.

٥. ليس في أ.

٧. أنوار التنزيل ٣١/٢.

وكانت نخلةً يابسة لا رأس لها ولا خيضرة. وكان الوقت شيتاء. والتبعريف إمّا للجنس، أو للعهد؛ إذ لم يكن ثَمَّ غيرها، وكانت كالمتعالم عند الناس.

وفي أصول الكافي (١): عدّة من أصحابنا، عن الحسين بن الحسن بن يهزيد، عن بدر، عن أبيه قال: حدّثني سلام أبو عليّ الخراسانيّ، عن سلام بن سعيد المخزوميّ قال (٢): بينا أنا جالس عند أبي عبدالله عليّه إذ دخل عليه عبّاد بن كثير عابد أهل البصرة وابن شريح فقيه أهل مكّة. وعند أبي عبدالله عليه ميمون القدّاح مولى أبي جعفر عليه. فسأله عبّاد بن كثير فقال: يا أبا عبدالله، في كم ثوب كُفّن رسول الله عَلَيْهُا؟

قال: في ثلاثة أثواب: ثوبين صحاريين، وثوب حبرة، وكان في البُرْد قلّة.

فكأنّما ازورٌ (٣) عبّاد بن كثير من ذلك. فقال أبو عبدالله عليُّلا : إنّ نخلة مريم إنّما كانت عجوة (٤)، ونزلت من السماء. فما كان (٥) من أصلها كان عجوة. وما كان من لقاط (١) فهو لون.

فلمًا خرجوا من عنده، قال (٧) عبّاد بن كثير لابن شريح: والله، ما أدري ما هذا المثل الذي ضربه لي أبو عبدالله عليه إلى أبن شريح: هذا الغلام يخبرك، فإنّه منهم. يعني ميمون.

فسأله، فقال ميمون: أما تعلم ما قال لك؟ قال: لا والله.

قال: إنّه ضرب لك مثل نفسه، فأخبرك أنّه ولد من رسول الله عَيَّالِيَّةِ [وعـلم رسـول الله عَيَّالِيَّةِ [وعـلم رسـول الله عَيَّالِيَّةِ ](^) عندهم. فما جاء من عندهم، فهو صواب. وما جاء من عند غيرهم، فهو لقاط.

٢. ليس في س.

٤. العجوة: نوع من التمر.

۱. الكافي ۲۰۰۱، ح ٦.

٣. أي الحرف، أو: مال.

٥. م والمصدر: نبت.

٦. اللقاط بالكسر : جمع لقط بالتحريك : ما يلتقط من هاهنا وهاهنا من النوى ونحوه. وبالضم: الشيء الرديء.

٨. ليس في م.

﴿ قَالَتْ يَا لَيْتَنِي مِتُّ قَبْلَ هَذَا ﴾ : استحياءً من الناس ومخافة لومهم.

وقرأ(١) ابن كثير وأبو عمرو وابن عامر وأبوبكر: «متّ» من: مات يموت.

في مجمع البيان (٢): وروي عن الصادق للسلام ؛ لأنّها لم تر في قومها رشيداً ذا فراسة ينزّهها من السوء.

﴿ وَكُنْتُ نَسْياً ﴾: [من شأنه أن يُنسَى و](٢) لا يُطلَب. ونظيره الذبح لما يُذبَح.

وقرأ (٤) حمزة وحفص بالفتح. وهو لغة فيه، أو مصدر سمّي به.

وقرئ (٥) بالهمزة. وهو الحليب المخلوط بالماء ينسؤه أهله لقلّته.

﴿ مَنْسِيّاً ﴾ ٢٠ : منسيّ الذكر بحيث لا يخطر ببالهم.

وقرئ (٦) بكسر الميم، على الإتباع.

﴿ فَنَادَاهَا مِنْ تَحْتِهَا ﴾ : عيسى عليه !

وقيل (٧): جبرئيل للهِ كان يقبل الولد.

﴿ اَلاَّ تَحْزَنِي ﴾: [أي لا تحزني] ١٨) أو: بأن لا تحزني.

﴿ قَدْ جَعَلَ رَبُّكِ تَحْتَكِ سَرِيًّا ﴾ ۞: جدولاً. كذا في الجوامع (٩) عن النبيُّ ﷺ.

وفي مجمع البيان (١٠٠): قيل: ضرب جبرئيل برجله، فظهر ماء عذب.

وقيل<sup>(١١)</sup>: بل ضرب عيسىٰ برجله، فظهر عين ماء تجري. وهو المرويّ عن أبــي جعفر عليُّلاً.

وقيل (١٢): سيّداً من السرو، وهو عيسي.

﴿ وَهُزِّي اِلَيْكِ بِجِذْعِ النَّخْلَةِ ﴾: أميليه إليك. والباء مزيدة للتأكيد. أو: افعلي الهزّة به. أو: هزّي الثمرة بهزّة. والهزّ: تحريك بجذب ودفع.

۲. المجمع ۱۱/۳ه.

١. أنوار التنزيل ٣٢/٢.

٤ ـ ٧. أنوار التنزيل ٣٢/٢.

٣. ليس في ن.

٩. جوامع الجامع /٢٧٣.

٨. ليس في ع.

۱۲. أنوار التنزيل ۳۲/۲.

١٠ و١١. المجمع ٥١١/٣.

﴿ تُسَاقِطُ عَلَيْكِ ﴾ : أصله: تتساقط، فأدغمت الناء الثانية في السين. وحذفها حمزة (١).

وقرأ (٢) يعقوب بالياء. وحفص: «تساقط» بمعنى أسقطت. وقبرئ (٣): «تتساقط» و «يسقط» (٤) و «تسقط». فالتاء للنخلة، والياء للجذع.

﴿ رُطَبًا جَنِيّاً ﴾ ٢٠: تمييز أو مفعول به، أي طريّاً.

وكانت النخلة قد يبست منذ مدّة دهر. فمدّت يدها إلى النخلة فأورقت وأثمرت، وسقط عليها الرطب الطري، وطابت نفسها. فقال لها عيسى: قمّطيني وسـوّيني، شمّ افعلى كذا وكذا. فقمّطته وسوّته.

وفي كتاب طبّ الأثمّة <sup>(٥)</sup> للمُثِلاً بإسناده إلىٰ جابر بن يزيد الجعفيّ أنّ رجلاً أتني أبنا جعفر محمّد بن على الباقر المُثَلِّظ فقال: يا ابن رسول الله، أغثني! قال: وماذاك؟ امرأتي قد أشرفت على الموت من شدّة الطلق.

قال: اذهب واقرأ عليها: «فأجاءها المخاض» الآية إلى «رطباً جنيّاً». ثمّ ارفع صوتك بهذه الآية: «والله أخرجكم من بطون أمّهاتكم لا تعلمون شيئاً وجعل لكم السمع والأبصار والأفئدة» (٢) «قليلاً ما تشكرون» (٧)كذلك اخرج أيّها الطلق. فاخرج بإذن الله تعالى. فإنّها تبرأ من ساعتها بإذن (٨) الله تعالى.

﴿ فَكُلِي وَاشْرَبِي ﴾ : من الرطب وماء السريّ. أو : من الرطب وعصيره.

﴿ وَقَرِّي عَيْناً ﴾ : وطيّبي نفسك، وارفضي عنها ما أحزنك، وقرئ (١٩) بالكسر، واشتقاقه من القرار. فإنَّ العين إذا رأت ما يسرّ النفس، سكنت من النظر إلى غيره. أو

> ٢. أنوار التنزيل ٣٢/٢. أنوار التنزيل ٢٢/٢.

> > ٣. أنوار التنزيل ٣٢/٢. ٤. من ع.

> > ه. طب الأنبة بينيط /٦٩.

٧. الأعراف /١٠، وغيره من السور والآيات.

٩. أنوار التنزيل ٣٢/٢.

٦. النحل /٧٨.

٨. المصدر: بعون.

من القرّ. فإنّ دمعة السرور باردة، ودمعة الحرن حارّة. ولذلك يتقال: قرّة العين وسخنتها، للمحبوب والمكروه.

وفي تهذيب الأحكام (١): على بن الحسن، عن محمّد بن عبدالله بن زرارة، عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر، عن أبان بن عثمان الأحمر، عـن كـثير النـوا، عـن أبـي جعفر الني أنه قال وقد ذكر يوم عاشوراء: وهذا اليوم الذي ولد فيه عيسي بن مريم للنيل. والحديث طويل، أخذت منه موضع الحاجة.

وفي كتاب من لايحضره الفقيه (٢): وروى الحسن بن عليّ الوشّاء، عن الرضا لليُّلاِّ قال: ليلة خمس وعشرين من ذي القعدة ولد فيها إبراهيم النِّلا ، وولد فيها عيسي بـن مريم للهُإُد. والحديث طويل، أخذت منه موضع الحاجة.

وفي كتاب الخصال (٣) فيما علّم أميرالمؤمنين الله أصحابه من الأربعمائة باب ممّا يصلح للمسلم في دينه ودنياه: ما تأكل الحامل من شيء ولا تبتداوي به أفيضل من الرطب. قال الله تعالى لمريم: «وهزّي إليك» الآية.

وفي الكافي (1): عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن عدّة من أصحابه، عن على بن أسباط، عن عمّ (٥) يعقوب بن سالم يرفعه إلى أميرالمؤمنين عليُّا قال: قال رسول الله عَيْنِين إلى أول ما تأكل النفساء الرطب. فإنَّ الله عَيْن قال لمريم: «وهزّى إليك بجذع النخلة تساقط عليك رطباً جنيّاً».

قيل: يا رسول الله، فإن لم يكن أبّان (٦٠) الرطب؟

قال: سبع تمرات من تمر المدينه، فإن لم يكن، فسبع تمرات من تمر أمصاركم، فإنَّ الله ﷺ يقول: وعزَّتي وجلالي وعظمتي وارتفاع مكاني، لا تأكل النفساء يوم تلد

۲. الفقيه ۷۲/۲، ح ۲۳۸.

٤ . الكافي ٢٢/٦ ج ٤. ٦. المصدر: أوان،

۱. التهذيب ۲۰۰/٤، ح ۹۰۸.

٣. الخصال /٦٣٧، من حديث أربعمائة.

٥. لا يوجد فيع ون. وفي المصدر: عمّه.

الرطب، فيكون غلاماً، إلاكان حليماً. وإن كانت جارية [كانت](١) حليمة.

وفي روضة الكافي (٢): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه؛ وعليّ بن محمّد [جميعاً، عن القاسم بن محمّد] (٣)، عن سليمان بن داود المنقريّ، عن حفص قال: رأيت أبا عبدالله عليه يتخلّل بساتين الكوفة. فانتهى إلى نخلة، فتوضّأ عندها. ثمّ ركع وسجد. فأحصيت في سجوده (٤) خمسمائة تسبيحة. ثمّ استند إلى النخلة، فدعا بدعوات. ثمّ قال: يا حفص، إنّها والله النخلة الّتي قال الله جلّ ذكره لمريم عليه : «وهرّي إليك» الآية (٥).

وفي كتاب المناقب (٢) لابن شهر آشوب: عبدالله بن كثير قال: نزل أبو جعفر الله بواد، فضرب خباءه فيه. ثمّ خرج يمشي احتّى انتهى (٢) إلى نخلة يابسة، فحمد الله عندها. ثمّ تكلّم بكلام لم أسمع بمثله. ثمّ قال: أيّتها النخلة، أطعمينا ممّا جعل الله فيك. فتساقطت رطباً (١) أحمرَ وأصفرَ. فأكل ومعه أبو أميّة الأنصاريّ. فقال: يا أبا أميّة، هذه الآية فينا كالآية في مريم أن هزّي إليك، تساقط (١) رطباً جنيّاً.

وفي بصائر الدرجات (١٠٠): [حدّثنا موسى بن الحسن، عن أحمد بن الحسين، عن أحمد بن الحسين، عن أحمد بن إبراهيم، عن عبدالله بن بكير، عن عمر بن بويه ] (١١)، عن سليمان بن خالد عن أبي عبدالله للنظير .

<sup>1.</sup> من المصدر. ٢. نفس المصدر ١٤٣/٨ء - ١١١.

٣. ليس في ن. ٤ . س، أ، م: سجدته.

ه. في هامش نسخة م: وأمّاكون نخلة مربم بحوالي الكوفة مع أنّها كانت بالشام وكانت تتعبّد ببيت المقدس فلا استبعاد فيه لأنّ الأرض تطوى للأولياء. روى الثمالئ عن السجّاد لليّ في قوله تعالى: «فانتبذت به مكاناً قصبّاً» (مربم /٢٢) قال: خرجت من دمشق حتّى أتت كربلاء فوضعته في موضع قبر الحسين لليّ ثم رجعت من ليلتها. من الوافى: ٢٣٤/٣.
 ٣. المناقب ١٨٨/٤.

٧. ليس في المصدر: رطب،

٩. المصدر: «إذ هزّت إليها النخلة، فتساقط عليها» بدل «أن هزّي إليك تساقط».

١٠. البصائر /٢٧٤، ح ٥. ١١. من المصدر، وفي النسخ: أحمد بن محمّد.

قال: وكان أبو عبدالله البلخيّ معه، فانتهى إلى نخلة خاوية فقال: أيّتها النخلة السامعة الطيّبة (١) المطيعة لربّها، أطعمينا ممّا (١) جعل الله فيك. قال: فتساقط علينا رطب مختلف ألوانه. فأكلنا حتّى تنضلّعنا (١). فقال: البلخي: جعلت فداك، سنّة فيكم (١) كسنّة مريم المُنْهُا.

الهيثم النهدي (٥)، عن إسماعيل بن مهران (١) [عن عبدالله بن الكنّاسيّ] (٢) عن أبي عبدالله الله الله الله قال: خرج الحسن بن عليّ بن أبي طالب في بعض عُمَرهِ (٨) ومعه رجل من ولد الزبير كان (٩) يقول بإمامته.

قال (۱۰): فنزلوا في منزل في تلك المنازل (۱۱) تحت نخل يابس قد (۱۲) يبس من العطش. قال: ففرش للحسن تحت نخلة، وللزبيريّ بحذاته تحت نخلة أخرى.

قال: فقال الزبيري ـ ورفع رأسه ـ: لوكان في هذا النخل رطب، لأكلنا منه. فقال له الحسن عليه الزبيري ـ ورفع رأسه عال : نعم. فرفع الحسن عليه يده إلى السماء، ودعا بكلام لم يفهمه الزبيري. فاخضرت النخلة، ثم صارت إلى حالها، فأورقت (١٣) وحملت رطباً.

قال: فقال له الجمّال الذي اكتروا منه: سحر والله! فقال له الحسن لليَّلاِ: ويلك! ليس بسحر؛ ولكن دعوة ابن نبئ (١٤) مجاب.

١. ليس في المصدر: فيما.

٣. تضلُّع الرجل: امتلأ شبعاً وريّاً.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: ﴿إليكم سنَّة ﴾ بدل «البلخي ... فيكم».

٥. البصائر ٢٧٦، ح ١٠. ٦٠ المصدر: مروان.

٧. ليس في ن. ٨. المصدر: عمرة.

۹ . ليس في م . ۹ . ليس في م .

١١. المصدر: «في منهل من تلك المناهل. قال: نزلوا» بدل «في منزل في تلك المنازل».

١٢. المصدر: فقد. ١٣. المصدر: وفارقت.

١٤. المصدر: النبي.

البحرَّء الثامن / سورة مريم ﷺ ........... ١١١٠ .... ٢١١

قال: فصعدوا إلى النخلة حتّى يصرموا(١)ما(٢)كان فيها. فأكفاهم.

﴿ فَإِمَّا تَرَبِنَّ مِنَ الْبَشَرِ لَحَداً ﴾ : إن تري آدميّاً.

وقرئ (٣) «ترثن» بالهمزة على لغة من يقول: لبأت بالحجّ، لتآخٍ بين الهمزة وحرف اللين. و «ترين» بسكون الياء والتخفيف.

﴿ فَقُولِي اِنِّي نَذَرْتُ لِلرَّحْمٰنِ صَوْماً ﴾ : صمتاً \_ وقـرىٰ (١) بـه \_أو صـياماً. وكـانوا لا يتكلّمون في صيامهم.

في تفسير عليّ بن إبراهيم (٥): وقال لها عيسىٰ : «كلي واشربي وقرّي عيناً فإمّا ترينّ من البشر أحداً فقولي إنّي نذرت للرحمٰن صوماً وصمتاً». كذا نزلت.

وفي كتاب من لا يحضره الفقيه (٢): وروى أبو بصير، عن الصادق النظام أنّه قال: إنّ الصوم (١) ليس من الطعام والشراب وحده. إنّ مريم قالت: «إنّي نذرت للرحمٰن صوماً» أي صمتاً. فاحفظوا ألسنتكم، وغضّوا أبصاركم. ولا تحاسدوا ولا تنازعوا (١)، فإنّ الحسد يأكل الإيمان كما تأكل النار الحطب.

وفي كتاب المناقب (١) لابن شهر آشوب، في مناقب أبي جعفر الباقر طائل وسأل طاوس اليماني أبا جعفر المؤلاع عن صوم لا يحجز (١٠) عن أكل وشرب. فقال عليه : الصوم من قوله : «إنّى نذرت للرحمن صوماً».

وفي الكافي (١١): عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن النضر بن سويد، عن القاسم بن سليمان، عن جرّاح المداننيّ، عن أبي عبدالله عليّا قال: إنّ الصيام ليس من الطعام والشراب وحده. ثمّ قال: قالت مريم: «إنّي نذرت للرحمٰن

٢. المصدر: ممّا.

٤. أنوار التنزيل ٣٢/٢.

٦. الفقيه ٢/٧٢، ح ٢٨٠.

٨. كذا في المصدر. وفي النسخ: ولا تحسدوا.

١٠. كذا في ن والمصدر. وفي النسخ: يحجر.

١. كذا في المصدر. وفي النسخ: تصرموا.

٣. أنوار التنزيل ٣٢/٢.

٥. تفسير القمّي ٤٩/٢.

٧. المصدر: الصيام.

٩ . المناقب ٢٠١/٤.

١١ . الكافي ٨٧/٤، ح ٣.

صوماً» أي [صوماً](١) صمتاً [وفي نسخة أخرى: أي صمتاً. فاذا صمتم، فاحفظوا ألسنتكم، وغضّوا أبصاركم، ولاتنازعوا ولا تحاسدوا](١). والحديث طويل، أخذت منه موضع الحاجة.

وفي محاسن البرقي (٣): وعنه ، عن أبيه ، عن محمّد بن سليمان الديلمي ، عن أبيه ، عن أبيه ، عن أبيه ، عن أبي عبدالله عليه قال : قال رسول الله عَلَيه الله الله عن أبي عبدالله عليه قال : قال رسول الله عَلَيه الله عنه كرهها الله لي ، فكرهتها للأئمة لأتباعهم . إلى قوله : قلت : وما الرفث في الصيام ؟ قال : ما كره الله لمريم في قوله : «إنّي نذرت للرحمن صوماً فلن أكلم اليوم إنسياً».

قال: قلت: من أيّ شيء؟ قال: من الكذب.

﴿ فَلَنْ أَكَلِّمَ الْيَوْمَ اِنْسِيّاً ﴾ ۞: بعد أن أخبرتكم بنذري. إنّما أكلّم الملائكة ، وأناجي رَبِي .

وقيل (٥): أخبرتهم بنذرها بالإشارة. وأمرها بذلك لكراهة المجادلة والاكتفاء بكلام عيسى على الله في قطع الطاعن.

﴿ فَأَتَتْ بِهِ ﴾ : مع ولدها.

﴿ قَوْمَهَا ﴾ : راجعة إليهم بعد ما طهرت من النفاس.

﴿ تَحْمِلُهُ ﴾: حاملةً إيّاه.

﴿ قَالُوا يَا مَرْيَمُ لَقَدْ جِنْتِ شَيْئاً فَرِيّاً ﴾ ، بديعاً منكراً. من: فري الجلد.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٦): ففقدوها في المحراب، فخرجوا في طلبها. وخرج خالها زكريّا» فأقبلت وهو في صدرها وأقبلن مؤمنات بني إسرائيل يبزقن في وجهها. فلن (٧) تكلّمهنّ حتّى دخلت في محرابها. فجاء إليها بنو إسرائيل و زكريّاء فقالوا لها: «يا مريم لقد جئت شيئاً فريّاً».

۲. من م.

المصدر: كرّهها. وفي س،أ،م،ن: استكرهها.

٦. تفسير القشي ٢/٩٤-٥٠.

١. من المصدر.

٣. المحاسن/١٠، ح ٣١.

ه. أنوار التنزيل ٣٢/٢.

٧. المصدر وم: قلم.

﴿ يَا أُخْتَ هَارُونَ ﴾: قيل (١): يعنون هارون النبيّ للسلِّ وكانت من أعقاب من كان معه في طبقة الأخوة.

و قيل <sup>(٢)</sup>: كانت من نسله ، وكان بينهما ألف سنة .

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): إنّ هارون كان رجلاً فاسقاً زانياً ، فشبّهوها به .

وفي كتاب سعد السعود (٥) لابن طاووس الله من كتاب عبدالرحمان بن محمّد الأزدي: وحدّثني سماك بن حرب، عن المغيرة بن شعبة أنّ النبيّ عَلَيْلُ بعثه إلى نجران، فقالوا: ألستم تقرؤون: «يا أخت هارون» وبينهما كذا وكذا؟! فذكر ذلك للنبيّ عَلَيْلُ فقال: ألا قلت لهم: إنّهم كانوا يسمّون بأنبيائهم والصالحين منهم.

﴿ مَا كَانَ آبُوكِ امْرَأَ سَوْءٍ وَمَا كَانَتْ أُمُّكِ بَغِيّاً ﴾ ۞: تقرير لأنّ ما جاءت به فري، وتنبيه على أنّ الفواحش من أولاد الصالحين أفحش.

﴿ فَأَشَارَتْ إِلَيْهِ ﴾ : إلى عيسى. أي كلموه ليجيبكم.

﴿ قَالُوا كَيْفَ نُكَلِّمُ مَنْ كَانَ فِي الْمَهْدِ صَبِيّاً ﴾ (): ولم نعهد صبيّاً في المهد كلمه عاقل!

و «كان» زائدة. و «صبيّاً» حال من المستكنّ فيه. أو تامّة، أو دائمة نحو: «و كان الله عليماً حكيماً». أو بمعنى صار.

﴿ قَالَ اِنِّي عَبْدُ اللهِ ﴾: أنطقه الله به أوّلًا، لأنّه أوّل المقامات، وللـردّ عـلىٰ مـن زعـم ربوبيّته.

﴿ آتَانِي الْكِتَابَ ﴾: الإنجيل.

۲. أنوار التنزيل ۳۲/۲–۳۳.

٤. تفسير القمّي ٥٠/٢.

١. أنوار التنزيل ٣٢/٢–٣٣.

٣. المجمع ٥١٢/٣.

٥ ، سعدالسعود /٢٢١.

﴿ وَجَعَلَنِي نَبِيّاً ﴾ ٢ ﴿ وَجَعَلَنِي مُبَارَكاً ﴾: نفّاعاً.

﴿ أَيْنَ مَا كُنْتُ ﴾ : حيث كنت.

في كتاب معاني الأخبار (١) بـإسناده إلىٰ عـبدالله بـن جـبلّة، عـن رجـل، عـن أبـي عبدالله عليَّلا في قول الله ﷺ: «وجعلني مباركاً أينما كنت» قال: نفّاعاً.

وفي أصول الكافي (٢) مثله سواء.

وفي روضه الكافي (٣): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن عليّ بن أسباط، عنهم اللَّهِ قال: فيما وعظ الله تَكُلُّ به عيسى اللَّهِ ، إلى قوله: فبوركت كبيراً. وبوركت صغيراً حيثما كنت. أشهد أنّك عبدي ابن أمتى.

وفي أصول الكافي (1)؛ عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن عيسئ، عن ابن محبوب، عن هشام بن سالم، عن يزيد (٥) الكناسيّ قال: سألت أبا جعفر طليّه: أكبان عيسى بن مريم حين تكلّم في المهد حجّة الله على أهل زمانه ؟ فقال: كان يومئذ نبيّاً حجّة لله (٢) غير مرسل. أما تسمع لقوله حين قال: ﴿إنّي عبد الله آتاني الكتاب وجعلني نبيّاً وجعلني مباركاً أينما كنت وأوصاني بالصّلاة والزكاة مادمت حيّاً» ؟!

قلت: فكان يومئذ حجّة لله على زكريًا في تلك الحال وهو في المهد؟! فقال: كان عيسى في تلك الحال آية للناس، ورحمة من الله لمريم حين تكلّم فعبّر عنها. وكان نبيّاً حجّة على من سمع كلامه في تلك الحال (٧). ثمّ صمت، فلم يتكلّم حتى مضت له سنتان. وكان زكريًا الحجّة [لله ﷺ بعد صمت عيسى بسنتين ثمّ مات زكريًا، فورثه ابنه يحيى الكتاب والحكمة، وهو صبيّ صغير. أما تسمع لقوله [٨٠ ﷺ: «يا يحيى خذ

۲. الكافي ۱۲۰/۲، ح ۱۱.

١. المعاني /٢١٢، ح ١.

٤. نفس المصدر ٢٨٢/١، ح ١.

٣. نفس المصدر ١٣٢/٨، ح ١٠٣.

٥. كذا في نسخة من المصدر. وجامع الرواة ١/٢ ٣٤. وفي النسخ: بريد.

٦. م: الله. ٧ ليس في س، أ، ن.

٨. ليس في أ.

الكتاب بقوّة وآتيناه الحكم صبيّاً» ؟! فلمّا بلغ عيسى النّيّة سبع سنين، تكلّم بالنبوّة والرسالة حين أوحى الله إليه. فكان عيسى الحجّة على يحيى وعلى الناس أجمعين. وليس تبقى الأرض \_يا أبا خالد \_ يوماً واحداً بغير حجّة لله على الناس، منذ يوم خلق الله آدم لما الله وأسكنه الأرض. والحديث طويل، أخذت منه موضع الحاجة.

محمّد بن يحيى (۱)، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن صفوان بن يحيى قال: قلت للرضا عليه : قد كنّا نسألك قبل أن يهب الله (۱) لك أبا جعفر، فكنت تقول: يهب الله لي غلاماً. فقد وهب الله لك، فقر عيوننا. فلا أرانا الله يومك، فان كان كون، فإلى من ؟ فأشار بيده إلى أبي جعفر عليه وهو قائم بين يديه. فقلت: جعلت فداك، هذا ابن ثلاث سنين ؟! قال: وما يضره من ذلك شيء، وقد قام عيسى عليه بالحجّة، وهو ابن ثلاث سنين.

الحسين بن محمّد (٣)، عن الخيرانيّ، عن أبيه قال: كنت واقفاً بين يدي أبي الحسن التعليم بن عن المعرانيّ عن أبي الحسن التعليم المن المنان (٤) فقال له قائل: [يا سيّدي] (٥) إن كان كونّ، فإلى من ؟ قال: إلى أبي جعفر أبنى.

فكأنّ القائل استصغر سنّ أبي جعفر للسلّ . قال أبوالحسن (٦) للسّلا إنّ الله تبارك وتعالى بعث عيسى بن مريم رسولاً نبيّاً صاحب شريعة مبتدأة في أصغر من السن الذي فيه أبو جعفر للسّلا .

﴿ وَأَوْصَانِي ﴾: أي أمرني.

﴿ بِالصَّلاَةِ وَالزَّكَاةِ مَا دُمْتُ حَيَّاً ﴾ (٥): قيل (٧): زكاة المال إن ملكته، أو تطهير النفس عن الرذائل.

٢. ليس في س،أ،ن.

٤. ليس في م.

٦. من م.

۱. الكافي ۲۸۲/۱، ح ۲.

۳. الکافی ۲۸٤/۱، ح ٦.

٥. من المصدر.

٧. أنوار التنزيل ٣٣/٢.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): قال الصادق لليّلِةِ في قوله: «وأوصاني بالصلاة والزكاة». قال: زكاة الرؤوس؛ لأنّ كلّ الناس ليست لهم أموال، وإنّما الفطرة على الفقير والغنى والصغير والكبير.

وفي الكافي (٢): حدّثني محمّد بن يحيئ، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسن بن محبّد بن عيسى، عن الحسن بن محبوب، عن معاوية بن وهب قال: سألت أبا عبدالله عليه عن أفسل ما يتقرّب به العباد إلى ربّهم وأحبّ ذلك إلى الله ﷺ ما هو؟

فقال: ما أعلم شيئاً بعد المعرفة أفضل من هذه الصلاة. ألا ترى أنّ العبد الصالح عيسي بن مريم قال: «وأوصاني بالصلاة والزكاة ما دمت حيّاً»؟!

﴿ وَبَرّاً بِوَالِدَتِي ﴾ : وبارّاً بها. عطف على «مباركاً».

وقرئ (٣) بالكسر، على أنّه مصدر وُصِف به، أو منصوب بفعل دلّ عليه «أوصاني». أي وكلّفني برّاً بوالدتي. ويؤيّده القراءة بالكسر والجرّ عطفاً على الصلاة.

﴿ وَلَمْ يَجْعَلْنِي جَبَّاراً شَقِيّاً ﴾ ٢٠ عند الله من فرط التكبّر.

في عيون الأخبار (٤) بإسناده عن الصادق للسلام حديث في تعداد الكبائر، يقول للسلام ومنها عقوق الوالدين؛ لأن الله على جعل العاق جبّاراً شقيّاً في قوله تعالى حكاية عن (٥) عيسى عليه : «وبرّاً بوالدي ولم يجعلني جبّاراً شقيّاً».

وفي كتاب الخصال (٦) عن سماعة بن مهران، عن الصادق النبي في حديث طبويل، يقول النبي الموالدين، وضدّه العقوق.

وفيه (٧): عن أبي عبدالله عليه قال: برّوا آباءكم، يبرّكم (٨) أبناؤُكم. وعفّوا عن نساء

۲. الکافی ۲۳٤/۳، ح ۱.

العيون ٢٢٣/١، ح ٣٣.

٦. الخصال /٥٩٠ ح ١٣.

٨. كذا في المصدر. وفي النسخ: تبرّ.

١. تفسير القمّي ٥٠/٢.

٣. أنوار التنزيل ٣٣/٢.

٥. المصدر: قال.

٧. نفس المصدر /٥٥، ح ٧٥.

الناس [تُعَفُّ نساؤكم (١)](٢).

وفي أصول الكافي (٣) بإسناده إلى الحكم بن مسكين ، عن محمّد بن مروان قال : قال أبو عبدالله عليه الرجل منكم أن يبر والديم حيّين أو ميّتين ، يصلّي عنهما ويتصدق عنهما ويحج عنهما ويصوم عنهما ، فيكون الذي صنع لهما ، وله مثل ذلك . فيزيده الله على ببره وصلته خيراً كثيراً .

﴿ وَالسَّلاَمُ عَلَيَّ يَوْمَ وُلِدْتُ وَيَوْمَ أَمُوتُ وَيَوْمَ أَبْعَثُ حَيَّا ﴾ ۞: كما هو عـلىٰ يـحيىٰ. والتعريف للعهد.

قيل (1): والأظهر أنّه للجنس، والتعريض باللعن على أعدائه. فإنّه لمّا جعل جنس السلام على نفسه، عرّض بأن ضدّه عليهم. كقوله (٥) تعالى: «والسلام على من اتّبع الهدى» فإنّه تعريض بأنّ العذاب على من كذّب وتولّى.

في عيون الأخبار (٢) بإسناده إلى ياسر الخادم، قال: سمعت أبا الحسن الرضاطيّة يقول: إنّ أوحش ما يكون هذا الخلق في ثلاث مواطن: يوم يولد ويخرج (٢) من بطن أمّه فيرى الدنيا، ويوم يموت فيعاين الآخرة وأهلها، يوم يُبعَث فيرى أحكاماً لم يرها في دار الدنيا. وقد سلّم الله على يحيى في هذه الثلاثة المواطن، وآمن روعته، فقال: «وسلام عليه يوم وُلد ويوم يموت ويوم يُبعَث حيّاً». وقد سلّم عيسى بن مريم على نفسه في هذه الثلاثة المواطن، فقال: «والسلام علي يوم ولدت ويوم أموت ويوم أبعَث حيّاً».

وفي كتاب علل الشرائع (٨): عن وهب بن منبّه اليماني (١) قال: إنّ يهوديّاً سأل

١. كذا في المصدر. وفي النسخ: عن نسائكم. ٢. ليس في س.

٣. الكافي ١٥٩/٢، ح ٧. ٤ أنوار التنزيل ٢٣/٢.

٥. طه /٤٧. ٦. العيون ٢٠١/١، ح ١١.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: يوم ولد ويوم يخرج.

٨. العلل ٧٩/-٨، ح ١. ٩. كذا في المصدر. وفي النسخ: وهب السمّاني.

النبيّ ﷺ فقال: يا محمّد، أكنت في أمّ الكتاب نبيّاً قبل أن يخلق آدم (١٠)؟ قال: نعم. قال: وهؤلاء أصحابك المؤمنون مثبّتون معك قبل أن يُخلَقوا؟ قال: نعم.

قال: فما شأنك لم تتكلّم بالحكمة حين خرجت من بطن أمّك، كما تكلّم عيسي بن مريم على زعمك، وقد كنت قبل ذلك نبيّا؟!

فقال النبيّ عَيَّا إِنَّه ليس أمري كأمر عيسى بن مريم. إنَّ عيسى بن مريم خلقه الله عَلَىٰ من أمّ ليس له أب، كما خلق آدم من غير أب ولا أمّ. ولو أنَّ عيسى حين خرج من [بطن] أمّه، لم ينطق بالحكمة، لم يكن لأمّه عذر عند الناس وقد أتت به من غير أب، وكانوا يأخذونها كما يُؤخذ به مثلها من المحصنات. فجعل الله عَلَىٰ منطقه عذراً لأمّه.

وفي أصول الكافي (٢): الحسين بن محمّد، عن معلّى بن محمّد، عن أحمد إبن محمّد] (٣) بن عبدالله، عن أبي مسعود (٤)، عن عبدالله بن إبراهيم الجعفريّ قال: سمعت إسحاق بن جعفر يقول: [سمعت أبي يقول: ] (١٥) الأوصياء إذا حملت بهم أمّهاتهم - إلى قوله: - فإذا كان الليلة التي تلد فيها، ظهر لها في البيت نور تراه ولا يراه غيرها إلّا أبوه. فإذا ولدته، ولدته قاعداً، ونفجت (١) له حتى يخرج متربّعاً. ثمّ (٧) يستدير (٨) بعد وقوعه إلى الأرض، فلا يخطئ القبلة حيث كانت بوجهه. ثمّ يعطس ثلاثاً، يشير بأصبعه بالتحميد، ويقع مسروراً (١) مختوناً، ورباعيّتاه من فوق وأسفل وناباه وضاحكاه، ومن بين يديه مثل سبيكة الذهب نور. ويقيم يومه وليلته تسيل يداه ذهباً، وكذلك الأنبياء إذا ولدوا. وإنّما الأوصياء أعلاق من الأنبياء.

وفي أمالي الصدوق الله بإسناده إلى أبي الجارود زياد بن المنذر، عن أبي جمعفر

٣. من المصدر.

۲ : الکافی ۲۸۷/۱–۲۸۸ ، ح ۵ .

١ المصدر: «تخلق» بدل «يخلق آدم».

٤. المصدر: ابن مسعود.

٥. من المصدر.

٦. أي ارتفعت، وفي المصدر: تفتّحت. في س، أ: نفخت.

٧. ليس في المصدر، ٨. س، أ، م؛ يستدبر،

٩. أي مقطوع السرّة.

محمد بن عليّ الباقر لللهِ قال: لمّا وُلد عيسى بن مريم للهُ كان ابن يوم كأنّه ابن شهرين. فلمّا كان ابن سبعة أشهر، أخذته (١) والدته وجاءت به إلى (١) الكتاب، وأقعدته بين يدي المؤدّب.

فقال له المؤدّب: قل: بسم الله الرحمٰن الرحيم. [فقال عيسى عليه : بسم الله الرحمٰن الرحمٰن الرحمٰن الرحمٰن الرحمٰن الرحمٰن الرحمٰن الرحمٰن الرحيم](٣).

فقال له المؤدّب: قل: أبجد. فرفع عيسى عليه فقال: وهل تدري ما أبجد؟ فعلاه بالدرّة ليضربه (٤). فقال: يا مؤدّب، لا تضربني. إن كنت تدري وإلّا فسلني حتّئ أفسّر لك. قال: فسّر لي.

فقال عيسى عليه الألف آلاء الله. والباء بهجة الله (٥). والجيم جمال الله. والدال دين الله. هوز: الهاء هول جهنم. والواو ويل لأهل النار. والزاء زفير جهنم. حطّي: حطّت الخطايا عن المستغفرين. كلمن: كلام الله، لا مبدّل لكلماته. سعفص: صاع بصاع، والجزاء بالجزاء. قرشت: قرشهم فحشرهم.

فقال المؤدّب: أيّتها المرأة، خذي بيد ابنك [فقد علم](٦) ولا حاجة له في المؤدّب. ﴿ ذَلِكَ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ ﴾: الذي تـقدّم نـعته، هـو عـيسى بـن مـريم، لا مـا تـصفه النصارئ.

وهو تكذيب لهم فيما يصفونه على الوجه الأبلغ والطريق البرهاني ؛ حيث جعله الموصوف بأضداد ما يصفونه ، ثمّ عكس الحكم.

﴿ قَوْلُ الْحَقِّ ﴾: خبر مبتدأ محذوف. أي هو قول الحقّ الذي لا ريب فيه. والإضافة للبيان.

۳. ليس في ع.

١. المصدر: أخذت.

٢. ليس في المصدر.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: ليضرب.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: والباء بهجته.
 ٦. من م.

وقيل (١): صفة عيسي أو بدله. أو خبر ثان معناه: وكلمة الله.

وقرأ (٢) عاصم وابن عامر ويعقوب: «قـولَ» بـالنصب، عـلىٰ أنّــه مـصدر مـؤكد. وقرئ (٢): «قال الحقّ» وهو بمعنى القول.

﴿ الَّذِي فِيهِ يَمْتَرُونَ ﴾ ٢٠ : في أمره يشكّون، أو يتنازعون؛ فـقالت اليـهود: سـاحر، وقالت النصارئ: ابن الله.

وقرئ (٤) بالتاء، على الخطاب.

﴿ مَا كَانَ شِهِ أَنْ يَتَّخِذَ مِنْ وَلَدِ شَبْحَانَهُ ﴾: تكذيب للنصاري وتنزيه لله عمّا بهتوه.

﴿إِذَا قَضَىٰ آمْراً فَاِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ﴾ ، تبكيت لهم بأن من إذا أراد شيئاً (٥) أوجده بِـ «كن» ، كان منزهاً من شبه الخلق والحاجة في اتّخاذ الولد بإحبال الإناث.

وقرئ (٢): «فيكونَ» بالنصب على الجواب.

﴿ وَإِنَّ اللهَ وَبِّي وَوَبُّكُمْ فَاعْبُدُوهُ هٰذَا صِرَاطٌ مُسْتَقِيمٌ ﴾ ۞: سبق تفسيره في سـورة آل عـمـران.

وقرئ (٧) «وأنَّ» بالفتح على ولأنَّ، أو علىٰ أنَّه معطوف على الصلاة.

﴿ فَاخْتَلَفَ الْآخْزَابُ مِنْ بَيْنِهِمْ ﴾: اليهود والنصاري. أو فرق النصاري. نسطورية قالوا: إنّه ابن الله. ويعقوبيّة قالوا: هو الله، هبط إلى الأرض، ثمّ صعد (^) إلى السماء. وملكانيّة قالوا: هو عبد الله ونبيّه.

﴿ فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ مَشْهَدِ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴾ أن من شهود يوم عظيم هوله وحسابه و جزاؤه، وهو يوم القيامة. أو من وقت الشهود. أو مكانه فيه. أو من شهادة ذلك اليوم عليهم. وهو أن يشهد عليهم الملائكة والأنبياء وألسنتهم بالكفر والفسوق. أو من وقت الشهادة. أو من مكانها.

١ ـ ٤. أنوار التنزيل ٣٣/٢.

٦. أنوار التنزيل ٣٣/٢.

٨. ليس في س، أ، ن.

٥. ليس في س وأ.

٧, نفس المصدر ٣٤/.

وقيل(١): هو ما به شهدوا في عيسى وأمّه.

﴿ أَسْمِعْ بِهِمْ وَأَبْصِرْ ﴾: تعجب معناه أنّ أسماعهم وأبصارهم.

﴿ يَوْمَ يَأْتُونَنَا ﴾ : أي يوم القيامة ، جدير بأن يُتعجّب منهما بعد ما كانوا صمّا وعمياً في الدنيا. أو تهديد بما سيسمعون وسيبصرون يومئذ.

وقيل (٥): أمر بأن يسمعهم ويبصرهم مواعيد ذلك اليوم وما يحيق بهم فيه. والمجرور على الأولين في موضع الرفع بالفاعليّة. وعلى الثالث في موضع النصب بالمفعوليّة.

﴿ لَكِنِ الظَّالِمُونَ الْيَوْمَ فِي ضَلاَلٍ مُبِينٍ ﴾ ﴿ أُوقع الظالمين موقع الضمير، إشعاراً بأنهم ظلموا أنفسهم، حيث أغفلوا الاستماع والنظر حين ينفعهم. وسجّل على إغفالهم بأنّه ضلال.

﴿ وَٱنْذِرْهُمُ (١٠) يَوْمَ الْحَسْرَةِ ﴾: يتحسّر فيه الناس؛ المسيء على إساءته، والمحسن علىٰ قلّة إحسانه.

۲. الكافي ۳۲/۲، ح ۱.

٤. المطفّفين /١

٦. أزَّل الآية لا يوجد في م.

٨. من المصدر،

١. أنوار التنزيل ٣٤/٢.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: سليم.

٥ . أنوار التنزيل ٣٤/٢.

٧. المعاني ١٥٦،ح ١.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): حدّ ثني أبي، عن الحسن بن محبوب، عن أبي ولاد الحنّاط، عن أبي عبدالله على الله عل

قال: ينادي منادٍ من عند الله ﷺ وذلك بعد ما صار أهل الجنّة في الجنّة ، وأهل النار في النار ــ: يا أهل الجنّة ويا أهل النار، هل تعرفون الموت في صورة من الصور؟ فيقولون: لا.

فيؤتى بالموت في صورة كبش أملح، فيوقف بين الجنّة والنار. ثمّ ينادون جميعاً: أشرفوا وانظروا إلى الموت. فيشرفون. ثمّ يأمر الله ﷺ به فيُذبَح. ثمّ يقال: يما أهل الجنّة خلود، فلا موت أبداً. ويا أهل النمار خلود، فلا موت أبداً. وهم قوله ﷺ: وأنذرهم يوم الحسرة إذ قضي الأمر وهم في غفلة». أي قضي على أهل الجنّة بالخلود فيها [وقضى على أهل النار بالخلود فيها]".

وفي مجمع البيان (٤): وروى مسلم في الصحيح، بالإسناد عن أبي سعيد الخدري قال: قال رسول الله ﷺ: إذا دخل أهل الجنّة الجنّة وأهل النار النار، قيل: يا أهل الجنّة فيشرفون (٥) وينظرون [وقيل: يا أهل النار، فيشرفون (٦) وينظرون [٧٠]. فيجاء بالموت كأنّه كبش أملح. فيقال لهم: هل (٨) تعرفون الموت ؟ فيقولون: هذا هذا. وكلّ قد عوفه.

قال: فيُقدَّم (٩)، فيُذبَح. ثمّ يقال: يا أهل الجنّة خلود فلا موت. ويا أهل النار خلود فلا موت. ويا أهل النار خلود فلا موت. قال: فذلك قوله: «وأنذرهم يوم الحسرة» الآية (١٠).

۲. ليس في ع ون.

١. تفسير القمّي ٥٠/٢.

٤. المجمع ١٥١٥.

٣. ليس في أ. ٥. المصدر: فيشرثبون.

٦. المصدر: فيشرئبون.

۷. ليس في م.

٨. ليس في المصدر.

٩. ليس في س،أ،ن.

١٠. في هامش نسخة «م»: والجمع بين الخبرين أنَّه إذا نودوا قبل ما ورد الموت مجسَّماً في صورة من الصور عه

ورواه أصحابنا (١) عن أبي جعفر وأبي عبدالله عِلْمَيْظً . ثمّ جاء في آخره: فيفرح أهـل الجنّة فرحاً لو كان أحـد الجنّة فرحاً لو كان أحـد ميّتاً، لماتوا فرحاً . ويشهق أهل النار شهقةً لو كان أحـد ميّتاً، لماتوا.

﴿ اِذْ قُضِيَ الْآمُوُ﴾: فُرغ من الحساب، وتصادر الفريقان إلى الجنّة [والنار](٢). و ﴿إِذَ» بدل من اليوم. أو ظرف للحسرة.

﴿ وَهُمْ فِي غَفْلَةٍ وَهُمْ لاَ يُؤْمِنُونَ ﴾ ٢ : حال متعلّقة بقوله: «في ضلال مبين». وما بينهما اعتراض. أو بِـ «أنذرهم» أي أنذرهم غافلين غير مؤمنين. فتكون حالاً متضمّنة للتعليل.

﴿ إِنَّا نَحْنُ نَرِثُ الْأَرْضَ وَمَنْ عَلَيْهَا ﴾ : لا يبقى لأحد غيرنا لا عليها و لا عليهم ملك و لا ملك. أو : نتوفّى الأرض ومن عليها بالإهلاك والإفناء، توفّي الوارث لإرثه.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): قال : كلّ شيء خلقه الله يرثه الله يوم القيامة.

﴿ وَالَّيْنَا يُرْجَعُونَ ﴾ ۞: يُردُّون للجزاء.

﴿ وَاذْكُرْ فِي الْكِتَابِ اِبْرَاهِيمَ اِنَّهُ كَانَ صِدِّيقاً ﴾: ملازماً للصدق، كثير التصديق (١) لكثرة ما صدّق به من غيوب الله و آياته وكتبه ورسله.

﴿ نَبِيّاً ﴾ 📆: استنبأه الله .

﴿ إِذْ قَالَ ﴾ : بدل من إبراهيم ، وما بينهما اعتراض . أو متعلِّق بِـ «صدِّيقاً» أو «نبيّاً».

﴿ لِاَبِيهِ ﴾: قد سبق الكلام في كونه أباه، أو أنّه كان عمّه أو جدّه لأمّه، لطهارة آباء الأنبياء عن الشرك.

 <sup>⇒ -</sup>كما يشعر به الخبر الأول ـ لا يعرفونه لعدم مشاهدتهم إيّاه مجسّماً ، أو لعدم إيقانهم بتجسيم الأعراض سيما المعوت لأنّه من الأمور التي لها وجود في نفس الأمر دون الوجود الخارجيّ. نعم يتّصف به الأشياء في الخارج كالعمئ. وإذا نودوا بعد ما رأوه مصوّراً عرفوه بإلهام أو غير ذلك. فيقولون: هذا ـ والله يعلم ـ كما هو الخطّ من الجزء الثاني.
 ل نفس المصدر والموضع.

٢. ليس في ن ، ٢. تفسير القمّي ١٠/٥.

٤. كذا في أنوار التنزيل ٣٤/٢. وفي النسخ: الصدق.

﴿ يَا آبَتِ ﴾: التاء مُعوَّضة عن ياء الإضافة. فلا يقال: يا أبتي، ويقال: يا أبـتا. وإنّـما تُذكّر للاستعطاف، فلذلك كرّرها.

﴿ لِمَ تَعْبُدُ مَا لاَ يَسْمَعُ وَلاَ يُبْصِرُ ﴾ : فيعرف حالك، ويسمع ذكرك، ويسرى خضوعك؟!

﴿ وَلاَ يُغْنِي عَنْكَ شَيْناً ﴾ ۞: في جلب نفع ودفع ضرّ.

دعاه إلى الهدى وبين ضلاله ، واحتج عليه أبلغ احتجاج وأرشقه برفق وحسن أدب [حيث لم يصرّح بضلاله] (١) بل طلب العلّة التي تدعوه [إلىٰ عبادة ما يستخفّ به العقل الصريح ، ويأبى الركون إليه فضلاً عن عبادته التي (هي غاية) (٢) التعظيم ، ولا تحقّ إلاّ لمن له الاستغناء التام والإنعام العامّ (١٠).

ثمّ دعاه إلى أن يتبعه ، ليهديه إلى الحقّ القويم ؛ فقال :

﴿ يَا آبَتِ إِنِّي قَدْ جَاءَنِي مِنَ الْعِلْمِ مَا لَمْ يَأْتِكَ فَاتَّبِعْنِي آهْدِكَ صِرَاطاً سَوِيّاً ﴾ (): ولم يصفه بالجهل المفرط، ولا نفسه بالعلم الفائق؛ بل نفسه كرفيق في طريق (٥) يكون أعرف به.

ثمّ ثبّطه عمّاكان عليه ، بأنّه مع خلق عن النفع ، مستلزم للضرّ. فإنّه في الحقيقة عبادة الشيطان من حيث أنّه الآمر به . فقال :

﴿ يَا اَبَتِ لاَ تَعْبُهِ الشَّيْطَانَ ﴾: استهجن ذلك. وبين وجه الضرّ فيه، بأنّ الشيطان مستعص على ربّك المولى المنعم بقوله:

﴿ إِنَّ الشَّيْطَانَ كَانَ لِلرَّحْمٰنِ عَصِيّاً ﴾ ﴿ وَمعلوم أَنَّ المطاوع للعاصي عـاصٍ. وكـلّ عاص حقيق بأن تُستَرد منه النعم، وينتقم منه. ولذلك عقبه بتخويفه سوء عاقبته ومـا يجرّ إليه، فقال:

١. من ع. ٢. ليس في أ.

٣. ليس في س. ٤ من ع.

٥. س، م، ن: مسير طريق.

﴿ يَا آبَتِ إِنِّي آخَافُ آنْ يَمَسَّكَ عَذَابٌ مِنَ الرَّحْمٰنِ فَتَكُونَ لِلشَّيْطَانِ وَلِيّاً ﴾ ﴿ وَلِيناً في اللّعن والعذاب، تليه ويليك. أو: ثابتاً في موالاته؛ فإنّه أكبر من العذاب. كما أنّ رضوان الله أكبر من الثواب. وذكر الخوف والمسّ، وتنكير العذاب، إمّا للمجاملة، أو لخفاء العاقبة.

ولعلَ اقتصاره على عصيان الشيطان من جناياته، لارتقاء همّته في الربّانيّة. أو لأنّه ملاكها. أو لأنّه من حيث أنّه نتيجة (١) معاداته لآدم وذرّيّته ومنبّه عليها.

﴿ قَالَ آرَاغِبُ آنْتَ عَنْ آلِهَتِي يَا إِبْرَاهِيمُ ﴾: قابل استعطافه ولطفه في الإرشاد، بالفظاظة وغلظة العناد. فناداه باسمه، ولم يقابل «يا أبت» بد «يا بني». وأخره، وقدّم الخبر على المبتدأ وصدّره بالهمزة، لإنكار نفس الرغبة على ضرب من التعجّب، كأنّها ممّا لا يرغب عنها عاقل. ثمّ هدّده فقال:

﴿ لَئِنْ لَمْ تَنْتُهِ ﴾: عن مقالك فيها أو الرغبة [عنها](١).

﴿ لَاَرْجُمَنَّكَ ﴾ : بلساني ، يعني الشتم والذمّ . أو : بالحجارة حـتّىٰ تـموت ، أو تـبعد ننّى .

﴿ وَاهْجُرْنِي ﴾: عطف على ما دل عليه «الأرجمنّك». أي فاحذرني، واهجرني.

﴿ مَلِيّاً ﴾ ٢٠ : زماناً طويلاً. من الملاوة. أو مليّاً بالذهاب عني.

﴿ قَالَ ﴾: إبراهيم:

﴿ سَلاَمٌ عَلَيْكَ ﴾: توديع ومتاركة، ومقابلة للسيّئة بالحسنة. أي لا أصيبك (٣) بمكروه، ولا أقول لك بعد ما يؤذيك، ولكن

﴿ سَاسْتَغْفِرُ لَكَ رَبِّي ﴾: لعلّه يوفّقك للتوبة والإيمان. فإنّ حقيقة الاستغفار للكافر، الدعاء بالتوفيق لما يوجب مغفرته.

﴿ إِنَّهُ كَانَ بِي حَفِيًّا ﴾ ٢٠ : بليغاً في البرّ والألطاف.

٢. من أنوار التنزيل ٣٥/٢.

١. من ع.

٣. ليس فيع.

﴿ وَاَغْتَزِلُكُمْ وَمَا تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللهِ ﴾ : بالمهاجرة بديني.

﴿ وَاَدْعُو رَبِّي ﴾: وأعبده وحده.

﴿ عَسَىٰ اَلاَّ اَكُونَ بِدُعَاءِ رَبِّي شَقِيًا ﴾ ﴿ عَائباً ضائع السعي مثلكم في دعاء الهتكم. وفي تصدير الكلام بِ«عسىٰ» التواضع وهضم النفس، والتنبيه علىٰ أن الإجابة والإثابة تفضّل غير واجب، وأنّ ملاك الأمر خاتمته، وهو غيب.

في كتاب علل الشرائع (١) بإسناده إلى ابن مسعود قال: احتجّوا في مسجد الكوفة، فقالوا: ما بال أميرالمؤمنين عليه للله ينازع الشلاثة، كسما نبازع طبلحة والزبير وعبائشة ومعاوية ؟!

فبلغ ذلك علياً عليه فأمر أن ينادي: الصلاة جامعة (٢). فلمّا اجتمعوا، صعد المنبر فحمد الله وأثنى عليه. ثمّ قال: معاشر الناس، إنّه بلغنى عنكم كذا وكذا.

قالوا: صدق أميرالمؤمنين. قد قلنا ذلك.

قال: إن (٣) لي بستّة من (٤) الأنبياء أسوةً فيما فعلت. قال الله تـعالى فـي محكم (٥) كتابه (٦): «لقد كان لكم في رسول الله أسوة حسنة».

قالوا: ومن هم يا أميرالمؤمنين؟

قال: أوّلهم إبراهيم عليه إذ قال لقومه: «وأعتزلكم وماتدعون من دون الله». فإن قلتم: إنّ إبراهيم اعتزل قومه لغير مكروه أصابه منهم، فقد كفرتم. وإن قلتم: اعتزلهم لمكروه رآه منهم، فالوصيّ أعذر. والحديث طويل. أخذت منه موضع الحاجة.

وفي أصول الكافي (٧): عدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن جعفر بن محمّد الأشعريّ، عن ابن القدّاح، عن أبي عبدالله لللهِ قال: قال رسول الله ﷺ: رحم الله عبداً

١. العلل /١٤٨\_١٤٩، ح٧.

٣. المصدر: فإنَّ.

٥. ليس في المصدر،

۷. الکافی ۲/۵۷۲، ح ٦.

٢. كذا في المصدر.وفي النسخ: الجامعة.

٤. ليس في المصدر.

٦. الأحزاب/٢١.

طلب من الله عَلَى حاجة فألح في الدعاء، أستجيب له أو لم يُستجَب. وتلا هـذه الآيـة: «وأدعو ربّي عسى أن لا أكون بدعاء ربّي شقيّاً».

- ﴿ فَلَمَّا اعْتَزَلَهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللهِ ﴾ : بالهجرة إلى الشام.
  - ﴿ وَهَبُّنَا لَهُ إِسْحَاقَ ﴾ : ولدأ (١).
  - ﴿ وَيَعْقُونَ ﴾ : ولد ولدٍ ، بدل من فارقهم من الكفرة .

قيل (٢): لمّا قصد إلى الشام، أتى أوّلاً حرّان، وتزوّج بسارة، وولدت له إسحاق، وولد منه يعقوب. ولعلّ تخصيصهما بالذكر، لأنّهما شبجرتا الأنبياء. أو لأنّه أراد أن يذكر إسماعيل بفضله على الانفراد.

- ﴿ وَكُلَّا جَعَلْنَا نَبِيًّا ﴾ ٢٠ : وكلَّا منهما أو منهم.
- ﴿ وَوَهَبْنَا لَهُمْ مِنْ رَحْمَتِنَا ﴾ : النبوّة والأموال والأولاد [وكلّ خير دينيّ ودنيويّ](٣).

﴿ وَجَعَلْنَا لَهُمْ لِسَانَ صِدْقِ عَلِيّاً ﴾ ﴿ السان الصدق: الثناء الحسن. عبر باللسان عمّا يوجد به، كما يُعبَّر باليد عمّا يُطلَق باليد، وهو العطيّة. والعليّ: المرتفع. فإنّ كلّ أهل الأديان يتولّونه ويثنون عليه وعلى ذرّيّته، ويفخرون به. وهي إجابة لدعوته حيث قال (٤): «واجعل لى لسان صدق في الآخرين».

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥): «فلمّا اعتزلهم» يعني إبراهيم. [«وما يعبدون من دون الله وهبنا له إسحاق ويعقوب وكلاّ جعلنا نبيّاً] (١) و وهبنا لهم من رحمتنا» يعني لإبراهيم وإسحاق ويعقوب من رحمتنا رسول الله عَلَيْلُهُ. «وجعلنا لهم لسان صدق عليّاً» يعني أميرالمؤمنين صلوات الله عليه. حدّثني بذلك أبي، عن الحسن بن عليّ العسكري عليه لله .

.....

۲. أنوار التنزيل ۳۵/۲-۳٦.

٤. الشعراء /٨٤.

٦. ليس فيع ون.

١ ليس في م

۴. من م.

٥١. تفسير القمني ٥١/٢.

وذكر الشيخ أبو جعفر ابن بابويه الله في كتاب كمال الدين وتمام النعمة (١) وقال ما هذا لفظه: ثم غاب إبراهيم الغيبة الثانية. وذلك حين (١) نفاه الطاغوت عن مصر فقال: «وأعتزلكم وما تدعون من دون الله وأدعو ربّي عسى ألا أكون بدعاء ربّي شقياً» فقال تقدّس ذكره بعد ذلك: «فلما اعتزلهم وما يعبدون من دون الله وهبنا له إسحاق ويعقوب وكلاً جعلنا نبياً ووهبنا له من رحمتنا وجعلنا لهم لسان صدق علياً» يعني به علي بن أبي طالب المنظم لأن إبراهيم المنظم قد كان دعا الله الله الله السان صدق في الأخرين. فجعله الله الله فكاله ولإسحاق ويعقوب لسان صدق علياً [يعني به علياً] (١).

وذكر أيضاً (1) عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن جدّه أنّه قبال: كتبت إلى أبي الحسن الحليّ أسأله عن قول الله الله الله عن رحمتنا وجعلنا لهم لسبان صدق عليّاً». فأخذ الكتاب ووقع تحته: وفقك الله ورحمك، هو أميرالمؤمنين المعلم الله عليّاً».

وفي شرح الآيات الباهرة (٥): وذكر محمّد بن العبّاس الله قال: حدّثنا أحمد بن القاسم قال: حدّثنا أحمد بن محمّد السيّاري، عن يونس بن عبدالرحمان قال: قلت الأبي الحسن الرضاط الله ذي قوماً (٢) طالبوني باسم أميرالمؤمنين الله في كتاب الله الله فقل: فقلت لهم من قوله تعالى: «وجعلنا لهم لسان صدق عليّاً» قال: صدقت، هو هكذا.

وفي أصول الكافي (٧): محمّد بن يحيئ ، عن أحمد بن محمّد بن عيسى [عن عثمان بن عيسى إصول الكافي (١٠)، عن يحيئ ، عن أبي عبدالله الله عليه قال : قال أميرالمؤمنين الله السان الصدق للمرء (١٠) يجعله (١٠) الله في الناس ، خير (١١) من المال يأكله ويورثه . والحديث طويل ،

١. كمال الدين /١٣٩، ح ٧.

٢. كذا في المصدر.وفي النسخ: «حيث بدل وذلك حين».

٣. لا يوجد في المصدر.

٤. لم نعثر عليه في كمال الدين، ولكن أورده في تأويل الآيات الباهرة ٣٠٤/١، ح ٩، نقلاً عن تفسير القمّي
 ٥١/٢.

۷. الکافی ۱۵٤/۲، ح ۱۹.

٦. م:قومي.

۹. من ع.

٨. من المصدر.

١١. المصدر: خيراً.

<sup>11.</sup> كذا في المصدر.وفي النسخ: يجعل.

أخذت منه موضع الحاجة.

وفي نهج البلاغة (١): قال عليه : ألا وإنّ اللسان الصالح يجعله الله للمرء في الناس، خير له من المال يورثه من لا يحمده.

﴿ وَاذَكُرْ فِي الْكِتَابِ مُوسَىٰ إِنَّهُ كَانَ مُخْلَصاً ﴾: موحّداً أخلص عبادته عن الرياء، وأسلم وجهه لله، وأخلص نفسه عمّا سواه.

وقرئ (٢) بالفتح، علىٰ أنَّ الله أخلصه.

﴿ وَكَانَ رَسُولاً نَبِيّاً ﴾ (): أرسله الله إلى الخلق، فأنبأهم عنه. ولذلك قدّم «رسولاً» مع أنّه أخص وأعلىٰ.

وفي أصول الكافي (٣): عدّة من أصحابنا [عن أحمد بن محمد] (٤)، عن أحمد بن محمد بن أبي نصر، عن ثعلبة بن ميمون، عن زرارة قال: سألت أبا جعفر عليه عن قول الله على: «وكان رسولاً نبياً» ما الرسول؟ وما النبي؟ قال: النبيّ الذي يرى في المنام (٥٠)، ويسمع الصوت، ولا يعاين الملك. والرسول الذي يسمع الصوت، ويرى في المنام، ويعاين الملك. والحديث طويل، أخذت منه موضع الحاجة.

﴿ وَنَادَيْنَاهُ مِنْ جَانِبِ الطُّورِ الْأَيْمَنِ ﴾ : من ناحيته اليمني . وهي التي يلي يمين موسى . أو : من جانبه الميمون ـ من اليمن ـ بأن تمثّل له الكلام من تلك الجهة .

﴿ وَقَرَّبْنَاهُ ﴾ : تقريب تشريف، شبّهه بمن قرّبه الملك لمناجاته.

﴿نَجِيّاً ﴾ ٢٠ مناجياً. حال من أحد الضميرين.

وقيل (٦٠): مرتفعاً ، من النجوة . وهو الارتفاع . حال من المفعول لما روي أنَّه رُفِع فوق السماوات حتّى سمع صرير القلم .

١. نهج البلاغة /١٧٧، الخطبة ١٢٠.

۳. الکافی ۱۷۷/۱مح ۱.

٥. المصدر: منامه.

٢. أنوار التنزيل ٣٦/٢.

٤. ليس في أون،

٦. أنوار التنزيل ٣٦/٢.

إبراهيم بن هاشم (٤)، عن يحيى بن أبي عمران، عن يونس، عن حمّاد بن عثمان، عن محمّد بن مسلم قال: قلت لأبي عبدالله عليه إن سلمة بن كهيل يسروي في علي أشياء (٥)! قال: ما هي؟

قلت: حدّثني أنّ رسول الله تَيَالِيُهُ كان محاصِراً أهل الطائف وأنّه خملا بعليّ بموماً. فقال رجل من أصحابه: عجباً لما نحن فيه [من الشدّة](٢) وإنّه يناجي هذا الغلام [مثل اليوم!(٧)] فقال رسول الله تَيَالِيُهُ: ما أنا بمناج له، إنّما يناجي ربّه.

فقال أبو عبدالله عليه : [إنَّما] (٨) هذه أشياء يُعرَف (٩) بعضها من بعض.

محمّد بن عيسى (۱۰)، عن القاسم بن عروة ، عن عاصم عن معاوية ، عن أبي الزبير ، عن جابر بن عبدالله قال: لمّا كان يوم الطائف ، نـاجئ رسـول الله ﷺ عـليّاً (۱۱). فـقال أبوبكر وعمر: انتجيته [دوننا؟! فقال: ما انتجيته ] (۱۲) بل الله ناجاه .

عليّ بن محمّد (١٣) قال: حدّثني حمدان بن سليمان [النيشابوري](١٤) قال: حدّثني

١. البصائر/٤٣٠ء ح ١.

٢. كذا في المصدر. وجامع الرواة ٦٢٩/١.وفي النسخ: عمرو

٣. من المصدر.

٤. نفس المصدر /٤٣٠، ح ٢. كذا فيه، ورجال النجاشي /١٨. وفي النسخ: هشام.

٥. المصدر: شيئاً.
 ٦. ليس في المصدر.

٧. ليس في م. وفي المصدر: منذ اليوم. ٨. من المصدر.

<sup>9.</sup> المصدر: تعرف. ١٠. نقس المصدر /٤٣١، ح ٤.

١١ . ليس في المصدر . ١٦ . ليس في م .

١٣. نفس المصدر ٤٣١٠، ح ٥.

عبدالله بن محمد اليماني، عن منيع، عن يونس، عن علي بن أعين، عن أبي رافع قال: لمّا دعا رسول الله عَلَيْ عليّاً يوم خيبر، فتفل في عينيه. ثمّ قال له: إذا أنت فتحتها، فقف بين الناس، فإن الله أمرني بذلك.

قال أبورافع: فمضى على وأنا معه. فلمّا أصبح، افتتح خيبر و (١)بخيبر وقف بين (٢) الناس، وأطال الوقوف. فقال الناس: إنّ عليّاً يناجي ربّه. فلمّا مكث [ساعة](٢) أمر بانتهاب المدينة التي فتحها.

قال أبو رافع: فأتيت رسول الله عَيَّالِيَّةُ فقلت: إنّ عليّاً وقف بين الناس كما أمرته، فقال قوم (٤): الله ناجاه. فقال: نعم يا أبا رافع (٥)، إنّ الله ناجاه يوم الطائف، ويوم عقبة تبوك، ويوم حنين (٦).

ثم أمر الله على النبي تَيَالِيُهُ أن يرحل (١٤) إليها بعد أن دخله (١٥) علي عليه . فلما صار إليها، كان على الله على رأس الجبل. فقال له رسول الله تَيَالِيُهُ: اثبت. فثبت، فسمعنا (١٧) مثل

كذا في المصدر.وفي النسخ: خيبر.

١ كذا في المصدر. وفي النسخ: «بخيبر» بدل «افتتح خيبر و».

٢. ليس في م ، ٣ من المصدر .

٤. المصدر: «قال قوم منهم يقول: إنَّ الدل: «فقال قوم».

٥ . المصدر : يا رافع .

٧. نفس المصدر ٤٣٢/، ح ١٠.

۹. من م. اليس في ن.

١١. المصدر: سيفه سوطه. ١٢. المصدر: فيشرف الناس له.

١٣. المصدر: بالطائف. 12. كذا في المصدر.وفي النسخ: يدخل.

١٥. المصدر: رحله. المصدر: رحله.

١٧. المصدر: سمعناه.

صرير الرحا(١). فقيل (٢): ما هذا يا رسول الله ؟! قال: إنَّ الله يناجي عليًّا لِمُثَلِّم .

﴿ وَوَهَبُّنَا لَهُ مِنْ رَحْمَتِنَا ﴾ : من أجل رحمتنا، أو : بعضَ رحمتنا.

﴿ أَخَاهُ ﴾: معاضدة أخيه ومؤازرته ، إجابةً لدعوته : «واجعل لي وزيراً من أهلي ٣٠٠). فإنّه كان أسنّ من موسئ بأربع سنين. وهو مفعول أو بدل.

﴿ هَارُونَ ﴾ : عطف بيان له.

﴿نَبِيَاً ﴾ ٢٠ حال منه.

في كتاب كمال الدين وتمام النعمة (٤): حدَّثنا محمَّد بن إبراهيم بـن إسـحاق ﷺ قال: أخبرنا أحمد بن محمّد الهمدانيّ قال: حدّثنا على بن الحسين بن [عليّ بن](٥) فضَّال، عن أبيه، عن هشام بن سالم قال: قلت للصادق جعفر بن محمَّد عَلَيْكُما : الحسن أفضل أم الحسين عليَّكِ ؟

فقال: الحسن أفضل من الحسين عِلْتُكِلًا.

قلت: فكيف صارت الإمامة من بعد الحسين في عقبه دون الحسن (٢)؟

فقال: إنَّ الله تبارك وتعالى لم يرد بذلك إلَّا (٧) أن يجعل سنَّة موسى وهارون جاريةً في الحسن والحسين عِلْمُؤِلًّا. ألا ترئ أنَّهما كانا شريكين في النبوّة، كما كمان الحسن والحسين شريكين في الإمامة ، وأنَّ الله ﷺ جعل النبوَّة في ولد هارون ، ولم يجعلها في ولد موسىٰ، وإن كان موسئ أفضل من هارون للهِلاِ.

وبإسناده (٨) إلى محمّد بن جعفر ، عن أبيه ، عن جدّه ، عن رسول الله عَيْلِيُّ قال : عاش موسئ للنلاِّ مائة وستَّة (٩) وعشرين سنة. وعاش هارون مانة وثلاثة وثلاثين سنة.

٢. المصدر: فقال،

٤. كمال الدين /٤١٦، ح ٩.

٦. المصدر: دون ولد الحسن.

٩, م: تسعة.

١. المصدر: الرجل.

٣. طه /٢٩.

٥. من المصدر،

٧. المصدر: «أحب، بدل «لم يرد بذلك إلَّاه.

٨. نفس المصدر /٥٢٣ ـ٥٢٤، ٣٣.

﴿ وَاذْكُرْ فِي الْكِتَابِ اِسْمَاعِيلَ اِنَّهُ كَانَ صَادِقَ الْوَعْدِ ﴾ : ذكره بذلك لأنّه المشهور به والموصوف بأشياء في هذا الباب لم تعهد من غيره.

ابن أبي عمير (٥)، عن منصور بن حازم، عن أبي عبدالله عليه قال: إنّها سمّي (١) إسماعيل صادق الوعد؛ لأنّه وعد رجلاً في مكان، فانتظره إفي ذلك المكان (١٠) سنةً. فسمّاه الله تعالى صادق الوعد. ثمّ (٨) إنّ الرجل أتاه بعد ذلك، فقال له إسماعيل: ما زلت منتظراً لك.

وفي عيون الأخبار (٩) بإسناده إلى سليمان الجعفري، عن أبي الحسن الرضا لله قال: أتدري لم سمّي إسماعيل صادق الوعد؟ قال: قلت: لا أدري. قال: وعد رجلاً، فجلس حولاً ينتظره.

﴿ وَكَانَ رَسُولاً نَبِيّاً ﴾ ، في مجمع البيان (١٠): هو إسماعيل بن إبراهيم. «إنّه كان صادق الوعد» وكان إذا وعد بشيء وفئ به، ولم يخلف. «وكان» مع ذلك «رسولاً نبيّاً» إلى جرهم (١١).

۲ . الأنفال /۸۵.

٤. ليس في ن.

٦. كذا في المصدر ،وفي النسخ ، يسمَّىٰ .

٨. المصدر: ثمَّ [قال].

١٠. المجمع ١٨/٣ه.

۱. الكافي ۲۹۰/۲، ح۸.

٣. النور/٧.

٥ . نفس المصدر ١٠٥/٢ ، ح ٧.

٧. من المصدر.

٩. العيون ٧٧/٢، ح ٩.

١١. جرهم: إحدى قبائل العرب.

وقيل (١): إنّ إسماعيل بن إبراهيم مات قبل أبيه. وإنّ هذا هو إسماعيل بن حزقيل. وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): «واذكر في الكتاب إسماعيل إنّه كان صادق الوعد». قال: وعد وعداً، فانتظر صاحبه سنةً. وهو إسماعيل بن حزقيل.

وفي كتاب علل الشرائع (٣) في باب العلّة التي من أجلها سُمّي إسماعيل بن حزقيل صادق الوعد: حدّثنا محمّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد و قال: حدّثنا محمّد بن الحسن الصفّار، عن يعقوب بن يزيد (٤)، عن محمّد بن أبي عمير ومحمّد بن سنان، عمّن ذكره، عن أبي عبدالله طلط قال: إنّ إسماعيل الذي قال الله و قان في كتابه: «واذكر في الكتاب إسماعيل إنّه كان صادق الوعد وكان رسولاً نبيّاً» لم يكن إسماعيل بن إبراهيم؛ بل كان (٥) نبيّاً من الأنبياء، بعثه الله إلى قومه، فأخذوه فسلخوا فروة رأسه ووجهه، فأتاه ملك فقال: إنّ الله علني إليك، فمرني بما شئت. فقال: لي أسوة بما يُسمنَع بالحسين علي (١٠).

وبإسناده (۱) إلى أبي بصير، عن أبي عبدالله على : إنّ إسماعيل «كان رسولاً نبيّاً» سُلَط عليه قومه، فقشروا جلدة وجهه (۱) وفروة رأسه. فأتاه رسول من ربّ العالمين، فقال له: ربّك يقرئك السلام، ويقول: قد رأيت ما صُنع بك. وقد أمرني بطاعتك، فمرني بما شئت. فقال: يكون لي بالحسين بن على على الله أسوة.

أقول: ويمكن حمل الأخبار الأوّلة التي استدلّ بها من قال بأنّه إسماعيل بن إبراهيم على هذه؛ لأنّها مطلقة وهذه مقيّدة. والواجب أن تُحمَل المطلقة على المقيّدة.

وأمّا ما قيل من أنَّ إسماعيل بن إبراهيم مات قبل أبيه ؛ ففي كتاب كمال الدين وتمام

٢. تفسير القمّي ٥١/٢.

١. نقس المصدر والموضع.

۳. العلل /۷۷ ـ۸۷، ح ۲.

٤. كذا في المصدر ورجال النجاشي /١٢١٥. وفي النسخ: زيد.

٥. من ع. ٦. كذا في المصدر.وفي النسخ: بالأنبياء.

٧. نفس المصدر ٧٨٧، ح ٣.

٨. كذا في المصدر.وفي النسخ: فقشروا جلده ووجهه.

النعمة (١)، بإسناده إلى جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن جدّه المَثِلَة ، عـن رسـول الله ﷺ قال: عاش إسماعيل بن إبراهيم عليُّك مائة وعشرين سنة.

﴿ وَكَانَ يَأْمُرُ اَهْلَهُ بِالصَّلاَةِ وَالزَّكَاةِ ﴾ : اشتغالاً بالأهمّ، وهو أن يُقبِل الرجل علىٰ نفسه ومن هو أقرب الناس إليه.

﴿ وَكَانَ عِنْدَ رَبِّهِ مَرْضِيّاً ﴾ ۞: لاستقامة أقواله وأحواله وأفعاله.

﴿ وَاذْكُرْ فِي الْكِتَابِ إِذْرِيسَ ﴾: قيل (٢): هو سبط شيث وجدّ أبي نـوح، واسـمه: أخنوخ.

وروي (٣) أنّه أُنزِل عليه ثلاثون صحيفةً. وأنّه أوّل من خطّ بالقلم، ونظر في علم النجوم والحساب، وأوّل من خاط الثياب، وكانوا يلبسون الجلود. واشتقاقه من الدرس (٤)، يردّه منع صرفه. نعم، لا يبعد أن يكون معناه في تلك اللغة قريباً من ذلك، فلُقَب به لكثرة درسه.

﴿إِنَّهُ كَانَ صِدِّيقاً نَبِيّاً ﴾ ﴿ إِنَّهُ كَانَ صِدِّيقاً نَبِيّاً ﴾ ﴿ إِنَّهُ كَانَ صِدِّيقاً فَال : كان [بدء] ﴿ اللهِ عَلَى الباقر عَلَيْكُ قال : كان [بدء] ﴿ اللهِ عَلَى الباقر عَلَيْكُ قال : كان [بدء] ﴿ اللهِ عَلَى الباقر عَلَيْكُ قال : كان [بدء] ﴿ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ ا

فغضب الملك عند ذلك وأسف وانصرف إلى أهله، وهو مغموم متفكّر في أمره.

٢. أنوار التنزيل ٣٦/٢.٣٧.

٤. كمال الدين /١٢٧ ـ ١٣٣، ح ١.

٦. من المصدر.

٨. أي بعني أعطيك الثمن.

١. كمال الدين /٥٢٣ ـ٥٢٤، ح ٣.

٣. أنوار التنزيل ٣٦/٢–٣٧.

٥. كمال الدين /١٢٧-١٣٣، ح ١.

٧. من المصدر،

وكانت له امرأة من الأزارقة (١)، وكان بها معجباً يشاو رها في الأمرإذا نزل به. فلمّا استقرّ في مجلسه، بعث إليها يشاو رها في أمر صاحب الأرض. فخرجت إليه، فرأت في وجهه الغضب. فقالت: أيّها الملك، ما الذي دهاك حتّى بدا الغضب في وجهك قبل فعلك؟

فأخبرها بخبر الأرض، وماكان من قبوله لصاحبها[ومن قبول صاحبها] (٢) له. فقالت: أيّها الملك إنّما يغتم ويهتّم من لايقدر على التغيير والانتقام. فإن كنت تكره أن تقتله بغير حجّة، فأنا أكفيك أمره، وأصيّر أرضه إليك (٢) بحجّة لك فيها العذر عند أهل مملكتك. قال: وما هي ؟ قالت: ابعث إليه أقواماً من أصحابي من الأزارقة حتّى يأتوك به، فيشهدوا عليه عندك أنّه قد برئ من دينك. فيجوز لك قتله وأخذ أرضه. قال: فافعلى ذلك.

قال: وكان لها أصحاب من الأزارقة على دينها، يرون قتل الرافضة (٤) من المؤمنين. فبعث إلى قوم من الأزارقة فأتوها. فأمرتهم أن يشهدوا على فلان الرافضي عند الملك أنّه قد برئ من دين الملك. (فشهدوا عليه أنّه قد برئ من دين الملك] (٥) فقتله، واستخلص أرضه.

فغضب الله تعالى للمؤمن عند ذلك. فأوحى الله إلى إدريس أن انت عبدي هذا الجبّار، فقال له: أما رضيت أن قتلت عبدي المؤمن ظلماً حتّى استخلصت أرضه خالصة لك، فأحوجت عياله من بعده وأجعتهم ؟! أما وعزّتي، لأنتقمن له منك في الآجل، ولأسلبنك ملكك في العاجل، ولأخربن مدينتك، ولأذلّن عزّك، ولأطعمن

١. الأزارقة من الخوارج أصحاب نافع بن الأزرق كفروا علياً عليه وأصحابه، وجؤزوا قتل مخالفيهم وسبي نسائهم.

فقيل: إنّ المراد في الحديث أنّ المرأة كانت بصفة الأزارقة، فكما أنّ الأزارقة يسرون غير أهل للحلتهم مشركاً ويستحلّون دمه وأمواله فكذلك هذه المرأة.

٢. من المصدر: بيديك.

المصدر: الروافض.
 من المصدر.

الكلاب لحم امرأتك. فقد غرك \_ يا مبتلئ \_ حلمي عنك!

فأتاه إدريس الله إليك، وهو يقول لك: أما رضيت أن قتلت عبدي المؤمن ظلماً (١) حتى إني رسول الله إليك، وهو يقول لك: أما رضيت أن قتلت عبدي المؤمن ظلماً (١) حتى استخلصت أرضه خالصة لك، وأحوجت عياله من بعده، وأجعتهم ؟! أما وعزتي، لأنتقمن له منك في الآجل، ولأسلبنك ملكك في العاجل، ولأخربن مدينتك ولأذلن عزك، ولأطعمن الكلاب لحم امرأتك. فقال الجبّار: اخرج عنّى يا إدريس، فلن تسبقنى بنفسك (١).

ثمّ أرسل إلى امرأته. فأخبرها بما جاء به إدريس. فقالت (٣): لايهوّلنّك [رسالة إله إدريس، أنا أكفيك أمر إدريس، أنا (١) أرسل إليه من يقتله فتبطل] (٥) رسالة إلهه وكلّما جاء به. قال: فافعلي.

قال: فكان لإدريس أصحاب من الروافض مؤمنون، يجتمعون إليه في مجلس له، فيأنسون به، ويأنس بهم. فأخبرهم إدريس بماكان من وحي الله ﷺ إليه ورسالته إلى الجبّار إوماكان من تبليغه رسالة الله إلى الجبّار](١) فأشفقوا(١) على إدريس أصحابُه وخافوا عليه القتل.

وبعثت امرأة الجبّار إلى إدريس (^) أربعين رجلاً من الأزارقة ليـقتلوه، فأتـوه فـي مجلسه الذي كان يجتمع إليه فيه أصحابه، فلم يجدوه. فانصرفوا، وقد رآهم أصحاب

١ . ليس في أ، س، م.

أي فلن تسبقني بنفسك. وهو تهديد بالقتل. أي لا يسمكنك الفرار بنفسك والتعدّم بحيث لا يسمكنني اللحوق بك لإهلاكها. أو لاتغلبني في أمر نفسك بأن تتخلّصها منّي. ويحتمل أن يكون المراد: لا تغلبني متفرّداً بنفسك من غير معاون فِلمَ تتعرض لي. قاله المجلسي إلله.

٣. المصدر: فقال. ٤ ليس في المصدر.

٥. ليس في س وأ.

٧. كذا. والأصحّ: فأشفق. وفي المصدر: فأشفقوا على إدريس وأصحابه و.

٨. كذا في المصدر.وفي النسخ: إليه.

إدريس، فحسبوا أنّهم أتوا إدريس ليقتلوه. فتفرّقوا في طلبه فلقوه، فقالوا له: خذ حذرك يا إدريس، فإنّ الجبّار قاتلك. قد بعث اليوم أربعين رجلاً من الأزارقة ليقتلوك. فاخرج من هذه القرية.

فتنحّى إدريس عن القرية من يومه ذلك، ومعه نفر من أصحابه. فلمّاكان في السحر، ناجى إدريس ربّه قال: يا ربّ، بعثتني إلى جبّار، فبلّغت رسالتك. وقد توعّدني هذا الجبّار بالقتل؛ بل هو قاتلي إن ظفر بي. فأوحى الله ﷺ إليه أن تنحّ عنه، واخرج من قريته، وخلّني وإيّاه. فوعزّتي، لأنفذن فيه أمري. ولأصدّقن قولك فيه، وما أرسلتك به إليه.

فأخبر إدريس أصحابه بما سأل الله من حبس المطر عليهم، وما أوحى الله إليه ووعده أن لايمطر السماء على قريتهم (1)حتى يسأله ذلك. فاخرجوا أيّها المؤمنون من هذه القرية إلى غيرها من القرى. فخرجوا منها، وعدّتهم يومئذ عشرون رجلاً. فتفرّقوا في القرى، وشاع خبر إدريس في القرى بما سأل ربّه.

وتنحّىٰ إدريس إلىٰ كهف في الجبل شاهق، فلجأ إليه. ووكّل الله ﷺ ملكاً يأتيه بطعامه عند كلّ مساء. وسلب بطعامه عند كلّ مساء. وكان يصوم النهار، فيأتيه الملك بطعامه عند كلّ مساء. وسلب الله ﷺ عند ذلك ملك الجبّار، وقتله، وأخرب مدينته، وأطعم الكلاب لحم امرأته، غضباً للمؤمن. فظهر في المدينة جبّار آخر عاصٍ.

المصدر: «عليهم» بدل «على قريتهم»

فمكثوا بذلك بعد خروج إدريس عن القرية، عشرين سنة لم تمطر السماء عليهم قطرة من مانها (۱). فجهد القوم، واشتدت حالهم. وصاروا يسمنارون الأطعمة (۲) من القرئ من بعد. فلمّا جهدوا، مشى بعضهم إلى بعض فقالوا: إنّ الذي نزل بنا ممّا ترون بسؤال إدريس ربّه أن لا يمطر السماء علينا حتى يسأله هو. وقد تنحى (۱) إدريس عنا، ولا علم لنا بموضعه، والله أرحم بنا منه. فأجمع أمرهم على أن يتوبوا إلى الله ويدعوه، ويفزعوا إليه. ويسألوه أن يمطر السماء عليهم وما حوت (٤) قريتهم. فقاموا على الرماد، ولبسوا المسوح (٥)، وحنوا على رؤوسهم التراب. وعجوا إلى الله بالتوبة والاستغفار والبكاء والتضرع إليه.

فأوحى الله كال إدريس: [يا إدريس] (١) إنّ أهل قريتك قد عجوا إليّ بالتوبة والاستغفار والبكاء والتضرع. وأنا الله الرحمان الرحيم. أقبل التوبه، وأعفو عن السيّئة، وقد رحمتهم، ولم يمنعني من إجابتهم إلى ما سألوني من المطر إلّا مناظرتك فيما سألتني أن لا أمطر السماء عليهم [حتّى تسألني. فاسألني يا إدريس حتّى أغيثهم (١)، وأمطر السماء عليهم] (١) قال إدريس: اللهم إنّي لاأسألك ذلك. قال الله كالأالم تسألني يا إدريس فأجبتك إلى (١) ما سألت ؟! وأنا أسألك أن تسألني، فِلم لا تجيب مسألتي ؟! قال إدريس: اللهم لا أسألك.

قال: فأوحى الله على الملك الذي أمره أن يأتي إدريس بطعامه كل مساء، أن احبس عن إدريس طعامه، ولاتأته به. فلما أمسى إدريس في ليلة يومه ذلك، فلم يؤت بطعامه، حزن وجاع، فصبر. فلما كان في ليلة اليوم الثاني، فلم يُؤت بطعامه، اشتذ

المصدر: «من ماثها عليهم» بدل «من مائها».
 ٢. أي يجمعونها.

٣. المصدر: خفي. ٤. كذا في المصدر.وفي النسخ: حول.

٥. كذا في المصدر. وفي سائر النسخ: المسوخ. والمسوح: جمع المسح: الكساء من شعر كثوب الرهبان.

٦. ليس في م.
 ٧. كذا في المصدر.وفي النسخ: أغشيهم.

٨. ليس في س،أ،م،ن. ٩

حزنه وجوعه، فصبر (۱). فلمّا كانت ليلة من اليوم الثالث، فــلم يــؤت بــطعامه، اشــتدّ جهده وجوعه وحزنه، وقلّ صبره. فنادى ربّه: يا ربّ حبست عنّي رزقي من قبل أن تقبض روحي ؟!

فهبط إدريس المؤلِّ من موضعه إلى قرية يطلب أكلة من جوع. فلمّا دخل القرية ، نظر إلى دخان في بعض منازلها. فأقبل نحوه. فهجم على عجوز كبيرة وهي ترقَق قرصتين لها على مقلاة (٥). فقال لها: أيتها المرأة ، أطعميني ، فإنّي مجهود من الجوع! فقالت له: يا عبدالله ، ما تركت لنا دعوة إدريس فضلاً نطعمه أحداً \_ وحلفت أنّها ما تملك غيره شيئاً (٧) \_ فاطلب المعاش من غير أهل هذه القرية. فقال لها: أطعميني ما أمسك به روحي ، وتحملني به رجلي إلى أن أطلب. قالت : إنّهما قرصتان ؛ واحدة لي ، والأخرى لابني . فإن أطعمتك قوت ابني ، مات . وما هاهنا فضل أطعمكه . فقال لها: إنّ ابنك صغير يجزئه نصف قرصة ، فيحيى به ، ويجزئني النصف الأخر فأحيى (٧) به . وفي ذلك بلغة لي وله .

فأكلت المرأة قرصتها. وكسرت الأخرى بين إدريس وبين ابنها. فلمًا رأى ابنها إدريس يأكل من قرصته، اضطرب حتّى مات. قالت أمّه: يا عبد الله، قتلت عليَّ (^) ابني

١. ليس في المصدر،

٣. المصدر: عن.

٥. المقلاة: وعاء يقلي فيه الطعام.

٧. كذا في المصدر.وفي النسخ: فأحيني.

٢. كذا في المصدر.وفي النسخ: جوعهم.

٤. المصدر: حيلتك.

٦. من م.

٨. من ع.

جزعاً على قوته! فقال لها إدريس: فأنا أُحييه بإذن الله، فلا تجزعي. ثمّ أخذ إدريس على الله بعضد الصبيّ. ثمّ قال: أيّتها الروح الخارجة عن بدن هذا الغلام بأمر الله، ارجعي إلى بدنه بإذن الله. وأنا إدريس النبيّ، فرجعت روح الغلام إليه بإذن الله.

فلمًا سمعت المرأة (١)كلام إدريس وقوله: «أنا إدريس» ونظرت إلىٰ (٢) ابنها قد عاش بعد الموت، قالت: أشهد (٣) أنّك إدريس النبيّ. وخرجت تنادي بأعلىٰ صوتها في القرية: أبشروا بالفرج (٤) فقد دخل إدريس في قريتكم.

ومضى إدريس حتى جلس على موضع مدينة الجبّار الأوّل فوجدها وهي تلّ (٥). فاجتمع اليه أناس من أهل قريته فقالواله: يا إدريس، أما رحمتنا في هذه العشرين سنة التي جهدنا فيها ومتنا من (٦) الجوع والجهد فيها ؟! فادع الله لنا أن يمطر السماء علينا. قال: لاحتى يأتيني جبّاركم هذا وجميع أهل قريتكم مشاةً حفاةً، فيسألوني ذلك.

فبلغ الجبّار قوله، فبعث إليه أربعين رجلاً يأتوه بإدريس. فأتوه، فقالواله: إنّ الجبّار بعثنا إليك لنذهب بك إليه. فدعا عليهم فماتوا. فبلغ ذلك الجبّار، فبعث خمسمائة رجل ليأتوه به. فقالوا له: يا إدريس، إنّ الجبّار بعثنا إليك لنذهب بك إليه. فقال لهم إدريس: انظروا إلى مصارع أصحابكم. فقالوا له: يا إدريس، قتلتنا بالجوع منذ عشرين سنة، ثمّ يريد أن تدعو علينا بالموت! أما لك رحمة ؟! فقال: ما أنا بذاهب إليه، و[ما أنا بسائل] (٧) الله أن يمطر السماء عليكم حتّى يأتيني جبّاركم ماشياً حافياً وأهل قريتكم.

فانطلقوا إلى الجبّار، فأخبروه بقول إدريس، وسألوه أن يمضي معهم وجميع أهل قريتهم إلى إدريس مشاةً حفاةً. فأتوه حتّى وقفوا بين يديه خاضعين له، طالبين إليه أن يسأل الكان يمطر السماء عليهم، فقال لهم إدريس: أمّا الآن، فنعم.

٢. المصدر: على،

٤. كذا في المصدر.وفي النسخ: بالفرح.

المصدر: «ومشنا» بدل «ومتنامن».

١. كذا في المصدر.وفي النسخ: اله.

٣. من م.

٥. م: فوجدها ضلاً.

٧. ليس في م.

فسأل الله الله الله الله الدريس عند ذلك أن يُمطِر السماء عليهم وعلى قريتهم ونواحيها. فأظلتهم سحابة من السماء. وأرعدت وأبرقت وهطلت عليهم من ساعتهم حتى ظنّوا أنّه الغرق. فما رجعوا إلى منازلهم حتى أهمّتهم أنفسهم من الماء (١).

﴿ وَرَفَعْنَاهُ مَكَاناً عَلِيّاً ﴾ ٢٠ قيل (٢٠): يعني شرف النبوة والزلفي عند الله.

وقيل (٣): السماء السادسة أو الرابعة.

فصلّى ثلاث ليال لا يقصر (٦٠). وصام أيّامها لا يفطر. ثمّ طلب إلى الله ﷺ في السحر في الملك. فقال الملك: إنّك قد أعطيت سؤلك، وقد أطلق الله جناحي. وأنا أحبّ أن أكافئك. فاطلب إليّ حاجةً. فقال: تريني ملك الموت لعلّي آنس به. فإنّه ليس يهنئني مع ذكره شيء.

فبسط جناحه ثمّ قال: اركب. فصعد به يطلب ملك الموت في السماء الدنيا. فقيل له: اصعد فاستقبله بين السماء الرابعة والخامسة. فقال الملك: يا ملك الموت ما لي أراك قاطباً (٧)؟ قال: العجب أنّي تحت ظلّ العرش حيث أُمرت أن أقبض روح آدميّ (٨)

١. أي خوف أنفسهم أوقعهم في الهموم. أو لم يهتمهم إلا هم أنفسهم وطلب خالصها. ثم اعلم أن الظاهر أن أمره تعالى إدريس طلح بالدعاء لهم لم يكن على سبيل المحتم والوجوب بل على الندب والاستحباب، وكان غرضه علج في التأخير وفي طلب القوم أن يأتوه متذللين تنبيههم وزجرهم عن الطغيان والفساد لئلا يخالفوا ربّهم بعد دخوله بينهم، وأن أولياء الله يغضبون لربّهم أكثر من سخطه تعالى لنفسه لسعة رحمته وعظم حلمه تعالى شأنه. قاله في البحار.
٢. أنوار التنزيل ٣٧/٢.

٣. أنوار التنزيل ٣٧/٢.

٥. المصدر: فأحبط.

٧. قطب: زوى ما بين عينيه وكلح.

٤ . الكافي ٢٥٧/٣ ، ح ٢٦.

٦. المصدر: لايقطر. الصحيح: لا يقتر.

٨. م: إدريس.

بين السماء الرابعة والخامسة! فسمع إدريس للسلام فامتعض (١)، فخرَ من جناح الملك، فقبض روحه مكانه. وقال الله ﷺ: «ورفعناه مكاناً عليّاً».

عدّة من أصحابنا (٢)، عن أحمد بن محمّد، عن أحمد بن أبي داود، عن عبدالله بن أبان، عن أبي عبدالله على عبدالله بن أبان، عن أبي عبدالله عليّه أنّه قال في حديث طويل يذكر فيه مسجد السهلة: أما علمت أنّه موضع بيت إدريس النبئ عليه الذي [كان] (٣) يخيط فيه.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): حدّ ثني أبي، عن محمّد بن أبي عمير، عمّن حدّثه، عن أبي عبدالله عليّل عن أبي عبدالله عليّل قال: إنّ الله تبارك وتعالى غضب على ملك من الملائكة، فقطع جناحيه (٥) وألقاه إلى جزيرة من جزائر البحر. فبقي ما شاء الله عليّ في ذلك البحر.

فلمًا بعث الله عَلَيْ إدريس النَّلِمُ جاء (١) ذلك الملك إليه ، فقال: يا نبيّ الله ، ادع الله أن يرضى عنّي ويرد عليّ جناحي . قال: نعم . فدعا إدريس النَّلِمُ . فردَ الله تَعْلَقُ عليه جناحه ، ورضي عنه . قال الملك لإدريس: ألك إليّ حاجة ؟ قال: نعم . أحبّ أن ترفعني إلى السماء (حتّى أنظر إلى ملك الموت. فإنّه لاعيشة لى مع ذكره.

١. أي غضب وشقّ عليه.

٣. من المصدر.

٥. المصدر: جناحه.

٧. ليس فيع.

٩. ليس في المصدر.

١١. منع.

٢. نفس المصدر ٤٩٤/٣، ح ١

٤. تفسير القمّي ٥١/٢هـ٥٢.

٦. المصدر: جاز

٨. من المصدر.

١٠. كذا في المصدر.وفي النسخ: غلظة.

عام](١) وكلّ سماءين (٢) وما بينهما كذلك، فكيف يكون هذا؟! ثمّ قبض روحه بين السماء الرابعة والخامسة، وهو قوله ﷺ: «ورفعناه مكاناً عليّاً».

وفيه (٣) عن النبي ﷺ حديث طويل، وفيه: ثمّ صعدنا إلى السماء الرابعة، وإذا فيها رجل. فقلت: من هذا، يا جبر ثيل؟ قال: هذا إدريس رفعه الله مكاناً عليّاً. فسلّمت عليه. وسلّم عليّ، واستغفرت له، واستغفر لي.

وفي علل الشرائع (٤) بإسناده إلى عبدالله بن سلام أنّه قال لرسول الله ـ وقد سأله عن الأيّام ..: فالخميس؟ قال: هو يوم خامس من الدنيا. وهو يـوم [أنـيس، لُـعِن فـيه](٥) إبليس، ورُفِع فيه إدريس. والحديث طويل، أخذت منه موضع الحاجة.

وفي كتاب الاحتجاج (٢) للطبرسي الله : روي عن موسى بن جعفر [عن أبيه](٧) عن آبائه ، عن الحسين بن على اللِّم قال: إنَّ يهوديًّا من يهود الشام وأحبارهم قال لعليّ الشِّلا ا في كلام طويل: هذا إدريس ملي أعطاه الله على مكاناً علياً. قال له على ملي الله : لقد كان كذلك، ومحمّد ﷺ أعطى ما هو أفضل من هذا. إنّ الله جلّ ثناؤه قال فيه (^): «ورفعنا لك ذكرك». فكفي بهذا من الله رفعةً.

﴿ أُولَئِكَ ﴾ : إشارة إلى المذكورين في السورة، من زكريًا إلى إدريس.

﴿الَّذِينَ آنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ ﴾: بأنواع النعم الدينيَّة والدنياويَّة.

﴿مِنَ النَّبِيِّينَ ﴾: بيان للموصول.

﴿ مِنْ ذُرِّيَّةِ آدَمَ ﴾: بدل منه ، بإعادة الجارّ . ويجوز أن تكون «من» فيه للتبعيض ؛ لأنّ المنعَم عليهم أعمّ من الأنبياء وأخصّ من ذرّية آدم.

﴿ وَمِمَّنْ حَمَلْنَا مَعَ نُوحٍ ﴾ : أي ومن ذرّية من حملنا خصوصاً ، وهم من عدا إدريس ، فإنَّ إبراهيم كان من ذرّيَّة سام بن نوح.

٢ . المصدر: سماء .

٤. العلل/٤٧١، ح ٣٣، ح ٢٢٢.

٦. الاحتجاج /٢١١.

٨. الانشراح /٤.

اليس في المصدر.

٣. نفس المصدر ٨/٢.

ە ، لىس نى س ، أ ، ن .

٧. ليس في أ.

﴿ وَمِنْ ذُرِّيَّةٍ إِبْرَاهِيمَ ﴾ : الباقون.

﴿ وَإِسْرَائِيلَ ﴾ : عطف على إبراهيم. أي ومن ذريّة إسرائيل، وكنان منهم موسى وهارون وزكريّا ويحيى وعيسى. وفيه دليل على أنّ أولاد البنات من الذريّة.

﴿ وَمِمَّنْ هَدَيْنَا ﴾ : ومن جملة من هدينا إلى الحقّ.

﴿ وَاجْتَبَيْنَا ﴾: للنبوة والكرامة.

وفي كتاب المناقب (١) لابن شهر أشوب، في مناقب زين العابدين للله على الله في قول الله تعالى: «وممّن هدينا واجتبينا»: نحن عُنينا بها.

وعن النبيّ (٢) عَيَا الله الله القرآن وابكوا. فإن لم تبكوا، فتباكوا.

والبُكيّ : جمع باك، كالسجود في جمع ساجد.

وقرئ (٣): «يتلى» بالياء، لأنّ التأنيث غير حقيقيّ. وقرئ (٤): «بِكيّاً» بكسر الباء.

وفي شرح الآيات الباهرة (٥): قال محمّد بن العبّاس: حدّثنا جعفر بن محمّد الرازيّ، عن محمّد بن الحسين، عن محمّد بن أبي عمير، عن عمر بن أذينة، عن بريد بن معاوية، عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر الله قال: كان عليّ بن الحسين الله الله عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر الله قال: كان عليّ بن الحسين الله الله يسجد في سورة مريم حين (١) يقول: «وممّن هدينا واجتبينا إذا تبلئ عليهم آيات الرحمٰن خرّوا سجّداً وبكيّاً». يقول: نحن عُنينا بذلك. ونحن أهل الحبوة (٧) والصفوة.

﴿ فَخَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفٌ ﴾ : فعقّبهم وجاء بعدهم عقب سوء.

١. المناقب ١٢٩/٤.

۲. أنوار التنزيل ۳۷/۲.

نفس المصدر والموضع.
 نفس المصدر والموضع.

٥. تأويل الآيات الباهرة ٢٠٥/١، ح ١١. ٢. كذا في المصدر.وفي النسخ: ﴿وَ بِدَلُ وَحَيْنُ وَ.

٧. كذا في المصدر وفي م: الحبرة. وفي سائر النسخ: الحيوة.

يقال: خلَف صدق، بالفتح. وخلْف سوء، بالسكون.

﴿ أَضَاعُوا الصَّلاَةَ ﴾ : تركوها.

في الكافي (۱): محمّد بن يحيئ، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن فضالة بن أيّوب، عن داود بن فرقد، عن أبي عبدالله عليه في حديث: وليس إن عجّلت قليلاً، أو أخّرت قليلاً، بالذي يضرّك ما لم تضيع تلك الإضاعة (۱). فإن الله تَهاق يقول لقوم: الآية.

وفي مجمع البيان (٣): وقيل: أضاعوها بتأخيرها عن مواقيتها، من غير أن تسركوها أصلاً. وهو المرويّ عن أبي عبدالله للثِّلاِ.

﴿ وَاتَّبَعُوا الشَّهَوَاتِ ﴾ : في جوامع الجامع (٤): رووا عن عليّ للثَّلِا : من بني الشديد، وركب المنظور، ولبس المشهور.

وفي كتاب الخصال (٥): عن أبي عبدالله عليه قال: قال رسول الله عَلَيْهِ : من سلم من أمتي من أربع خصال، فله الجنّة: من الدخول في الدنيا، واتّباع الهوى، وشهوة البطن، وشهوة الفرج.

## ﴿ فَسَوْفَ يَلْقَوْنَ غَيّاً ﴾ ٢ : شرّاً ، كقوله :

فمن يلق خيراً يحمد الناس أمره ومن يغو لايعدم على الغيّ لائما أو: جزاء غيّ، كقوله (٧٠): «يلق أثاماً» أو: غياً عن طريق الجنّة.

وقيل (٧): هو وادٍ في جهنّم.

﴿ إِلاَّ مَنْ تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ صَالِحاً ﴾: قيل (٨): يدلُّ على أنَّ الآية في الكفرة.

وأقول: سيجيء مايؤيّده من الأخبار.

٢, كذا في المصدر.وفي النسخ: الإضافة.

٤. الجوامع ٢٧٧.

٦. الفرقان /٦٨.

٨. أنوار التنزيل ٣٧/٢.

۱. الکافی ۲۷۰۸۳، ح ۱۳.

٣. المجمع ١٩٨٣ه.

٥. الخصال /٢٢٣، ح ٥٤.

٧. أنوار التنزيل ٣٧/٢.

﴿ فَأُولَئِكَ يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ ﴾: وقرأ (١) ابن كثير وأبو عمرو وأبوبكر ويعقوب، عملى البناء للمفعول من أدخل.

﴿ وَلاَ يُظْلَمُونَ شَيْئاً ﴾ ۞: ولا يُنقصون شيئاً من جزاء أعمالهم. ويجوز أن ينتصب «شيئاً» على المصدر.

قال: نحن ذرّية إبراهيم، ونحن المحمولون مع نوح، ونحن صفوة الله. وأمّا قوله: «وممّن هدينا واجتبينا». فهم والله شيعتنا الذين هداهم الله لمودّتنا، واجتباهم لديننا، فحيوا عليه، وماتوا عليه. ووصفهم الله بالعبادة والخشوع ورقّة القلب، قال: «إذا تتلى عليهم آيات الرحمٰن خرّوا سجّداً وبُكيًا». ثمّ قال الله المخلف من بعدهم خلف أضاعوا الصلاة واتبعوا الشهوات فسوف يلقون غيّاً». وهو جبل صفر يدور في وسط جهنّم. ثمّ قال الله الله عن عش آل محمّد «وآمن وعمل صالحاً فأولئك يدخلون الجنّة ولايظلمون شيئاً» إلى قوله: «كان تقيّاً».

﴿ جَنَّاتِ عَدْنٍ ﴾: بدل من الجنّة بدل البعض، لاشتمالها عليها. أو منصوب على المدح.

وقرئ (٤) بالرفع على أنّه خبر مبتدأ محذوف. و«عدن» إمّا علَم لجنّة من الجنان، مشتملةٍ على جنّات. أو علَم للعدن بمعنى الإقامة كبرة. ولذلك صحّ وصف ما أضيف إليه بقوله:

﴿ الَّتِي وَعَدَ الرَّحْمٰنُ عِبَادَهُ بِالْغَيْبِ ﴾ : أي وعدها إيّاهم، وهي غائبة عنهم، أو هم غائبون عنها، أو وعدهم بإيمانهم بالغيب.

١. أنوار التنزيل ٣٧/٢. ٢. تأويل الأيات الباهرة ٥/١٣٠١ – ١٢.

٣. كذا في المصدر وفي م: الطوسيّ .وفي سائر النسخ:الطويّ.

٤. أنوار التنزيل ٣٧/٢.

٣٤٨ ..... تفسير كنز المدقائق وبحرالغرائب

﴿ إِنَّهُ ﴾: إِنَّ الله.

﴿كَانَ وَعُدُهُ ﴾: الذي هو الجنّة.

﴿ مَأْتِيًّا ﴾ ٢٠ يأتيها أهلها الموعود لهم.

وقيل (١): المفعول هاهنا بمعنى الفاعل؛ لأنَّ ما أتيته فقد أتاك، وما أتاك فقد أتيته.

﴿ لا يَسْمَعُونَ فِيهَا لَغُوا ﴾: فضول الكلام.

﴿ إِلاَّ سَلاَماً ﴾: لكن يسمعون قولاً يسلمون فيه من العيب، أو إلَّا تسليم الملائكة عليهم، أو تسليم بعضهم على بعض على الاستثناء المنقطع، أو على أنّ التسليم إن كان لغواً، فلا يسمعون لغواً سواه. كقوله:

ولا عيب فيهم غير أنَّ سيوفهم بهنَ فلول من قراع الكتائب أو على أنَّ معناه الدعاء بالسلامة، وأهلها أغنياء عنه. فهو من باب اللغو ظاهراً،

وإنَّما فائدته الإكرام.

﴿ وَلَهُمْ رِزْقُهُمْ فِيهَا بُكْرَةً وَعَشِيّاً ﴾ ﴿ وَلَهُمْ رِزْقُهُمْ فِيهَا بُكْرَةً وَعَشِيّاً ﴾ ﴿ وَالرغابة . والرغابة .

وقيل (٢): المراد دوام الرزق ودروره.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): قال: ذلك في جنّات الدنيا قبل القيامة. والدليل على ذلك قوله تعالى: «بكرة وعشيّاً». فالبكرة والعشيّ لايكون في الآخرة في جنّات الخلد، وإنّما يكون الغدو والعشيّ في جنّات الدنيا التي تنتقل إليها أرواح المؤمنين، وتطلع فيها الشمس والقمر.

وفي مجمع البيان (٤): المراد أنّهم يؤتون برزقهم على ما يعرفونه من مقدار الغداء والعشاء (٥).

۲. أنوار التنزيل ۲۸/۲.

١. مجمع البيان ٥٢١/٣.

٤. المجمع ٥٢١/٣.

٣. تفسير القمّي ٥٢/٢.

٥ . كذا في المصدر .وفي النسخ: الغداة والعشيّ .

[وقيل (1): كانت العرب إذا أصاب أحدهم الغداء [والعشاء] (٢) أعجب به. وكانت تكره الوجبة؛ وهي الأكلة الواحدة في اليوم. فأخبر الله تعالى أنَّ لهم في الجنة [رزقهم] (٣) بكرة وعشيًا وعلى قدر ذلك الوقت. وليس ثَمَّ ليل، وإنّما هو ضوء ونور، عن قتادة [٤٠].

وقيل (٥): إنّهم يعرفون مقدار الليل بإرخاء الحجب وإغلاق الأبواب، ومقدار النهار برفع الحجب وفتح الأبواب.

وفي محاسن البرقي (١): عنه ، عن النضر بن سويد ، عن علي إبن صامت إ (١) عن ابن أخي (٨) شهاب بن عبد ربّه قال : شكوت إلى أبى عبدالله عليه ما ألقى من (٩) الأوجاع والتخم . فقال : تغد وتعش ، ولا تأكل بينهما شيئاً . فإنّ فيه فساد البدن . أما سمعت الله على يقول : «لهم رزقهم فيها بكرة وعشياً».

﴿ تِلْكَ الْجَنَّةُ الَّتِي تُورِثُ مِنْ عِبَادِنَا مَنْ كَانَ تَقِيّاً ﴾ ۞: أي نبقيها عليهم من شمرة تقواهم، كما يبقى على الوارث مال مورثه.

والوراثة أقوى لفظ استُعمِل في التمليك والاستحقاق، من حيث أنّـها لا تُـعقَب بفسخ ولا استرجاع، ولاتبطل بردٌ وإسقاط.

وقيل (١١): يورث المتّقون من الجنّة المساكن التي كانت لأهل النبار ـ لو أطباعوا ـ زيادةً في كرامتهم.

١. نفس المصدر والموضع.

٢. من المصدر.

۳. من المصدر.

٤ . من م .

٥. نفس المصدر والموضع.

٦. المحاسن/٤٢٠، ح ١٩٦.

٧. ليس في ن.

٨. كذا في المصدر.وفي ن: عن أخي. وفي غيرها: عن أبي أخي.

٩. م: من الغمّ. الأنمّة الملكة ١٥. طبّ الأنمّة الملكة ١٥.

١١. أنوار التنزيل ٣٨/٢.

وقرئ (۱): «نورّث» بالتشديد.

وفي تهذيب الأحكام (٢) في أدعية نوافل شهر رمضان: سبحان من خبلق الجنّة لمحمّد وآل محمّد. سبحان من يورثها محمّداً وآل محمّد وشيعتهم.

﴿ وَمَا نَتَنَزَّلُ إِلاَّ بِأَمْرِ رَبُّكَ ﴾ : حكاية قول جبرئيل.

قيل (٣): حين استبطأه رسول الله عَلَيْ لمّا سُئل عن قبضة أصحاب الكهف وذي القرنين والروح، ولم يدر ما يجيب رجاء أن يوحى إليه فيه. فأبطأ عليه خمسة عشر يوماً - وقبل: أربعين -حتّى قال المشركون: ودّعه ربّه [وقلاه](٤) ثم ننزل بيان ذلك. والتنزّل: النزول على مهل؛ لأنّه مطاوع [نزل. وقد يُطلق بمعنى النزول مطلقاً، كما يطلق نزل بمعنى أنزل. والمعنى: وما ننزّل وقتاً غِبّ وقت إلّا بأمر الله](٥) على ما تقتضيه حكمته.

وقرئ (٦٠): «وما يتنزّل» بالياء، والضمير للوحي.

﴿ لَهُ مَا بَيْنَ اَيْدِينَا وَمَا خَلْفَنَا وَمَا بَيْنَ ذَلِكَ ﴾ : وهو ما نحن فيه من الأماكن والأحايين. ولا ننتقل من مكان إلىٰ مكان، ولا نتنزّل في زمان دون زمان، إلّا بأمره ومشيئته.

﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكَ نَسِيّاً ﴾ (نَ تاركاً لك. أي ماكان عدم النزول إلّا لعدم الأمربه، ولم يكن ذلك عن ترك الله لك توديعه إيّاك كما زعمت الكفرة (٧) وإنّما كان لحكمة رآها فهه.

وقيل (٨): أوّل الآية حكاية قول المتّقين حين يدخلون الجنّة. والمعنى: وما نتنزّل (٩) الجنّة إلّا بأمر الله ولطفه، وهو مالك الأمور كلّها؛ السالفة، والمترقّبة، والحاضرة. فما

١. أنوار التنزيل ٣٨/٢.

٢. لم نعثر عليه في المصدر؛ ولكن رواه العروسي في نور الثقلين ٣٥٢/٣، ح١٢٢؛ تهذيب الأحكام ٩٨/٣.
 ح٢٥٨.

٤. من م. ٥

٦. نفس المصدر والموضع. ٧. ليس في س، أ، ن.

٨. نفس المصدر والموضع. ٩. المصدر: ننزل.

وجدناه وما نجده من لطفه وفضله. وقوله: «وماكان ربّك نسيّاً» تقرير من الله لقولهم. أي وماكان ربّك (١) ناسياً لأعمال العاملين وما وعد لهم من الثواب عليها.

في عيون الأخبار (٢) عن الرضاع الله حديث، وفيه يقول عليه إن الله تعالى لا يسهو ولا ينسئ [وإنّما ينسئ] (٢) ويسهو المخلوق والمحدّث. ألا تسمعه الله يقول: «وماكان ربّك نسيّاً» ؟!

وفي كتاب التوحيد (٤) عن أميرالمؤمنين النَّلِيدِ حديث طويل، يقول فيه لرجل سأله عمّا اشتبه عليه من آيات الكتاب: وأمّا قوله: «وماكان ربّك نسيّاً»، فإن ربّنا تبارك و تعالى علوّاً كبيراً ليس بالذي ينسئ ولا يغفل، بل هو الحفيظ العليم.

﴿ رَبُّ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا ﴾: بيان لامتناع النسيان عليه. وهو خبر مبتدأ محذوف. أو بدل من «ربّك».

﴿ فَاعْبُدُهُ وَاصْطَبِرُ لِعِبَادَتِهِ ﴾ : خطاب للرسول عَيَالَةً مرتب عليه. أي لمّا عرفت ربّك بأنّه لاينبغي له أن ينساك، أو أعمال العباد، فأقبل على عبادته، واصطبر عليها، ولا تتشوّش بإبطاء الوحي ومعاندة هذه الكفرة. وإنّما عُدّي باللام، لتضمّنه معنى الشبات للعبادة فيما يرد عليه من الشدائد والمشاق. كقولك للمحارب: اصطبر لقرنك.

﴿ هَلْ تَعْلَمُ لَهُ سَمِيّاً ﴾ ن مثلاً يستحقّ أن يُسمّى إلها . أو : أحداً يُسمّى الله . فإنّ المشركين ، وإن سمّوا الصنم إلها ، لم يسمّوه الله قطّ . وذلك لظهور أحديّته وتعالى ذاته عن المماثلة ، بحيث لم يقبل اللبس والمكابرة .

وهو تقرير للأمر في «فاعبده». أي إذا صحّ أن لا أحد مثله، ولا يستحقّ العبادة غيره،

١. من ن.

٢. لم نعثر عليه في المصدر؛ ولكن رواه العروسي في نور الثقلين ٣٥٢/٣، ح١٢٤. العيون ١٠٢/١. باب ما
 جاء عن الرضا لمائيلًا من الأخبار في التوحيد قطعة من ح١٨.

٣. من نور الثقلين. ٤. التوحيد/٢٦٠٠ ح ٥.

لم يكن بدَّ (١) من التسليم لأمره، والاشتغال بعبادته، والاصطبار على مشاقَّها.

وفي كتاب التوحيد(٢) عن أميرالمؤمنين للنِّلْإِ في الحديث السابق، يـقول فـيه للنُّلْإِ للسائل أيضاً : وأمّا قوله : «هل تعلم له سميّاً» ، فإنّ تأويله : هل تعلم أحداً اسمه الله غير الله تبارك وتعالى ؟

فإيّاك أن تفسّر القرآن برأيك حتّى تفقهه (٣) عن العلماء، فإنّه رُبَّ تنزيل يشبه كلام (١) البشر، وهو كلام الله وتأويله لا يشبه كلام البشر. كما ليس شيء (٥) من خلقه يشبهه، كذلك لا يشبه فعله تبارك وتعالى شيئاً من أفعال البشر. ولا يشبه شيء من كلامه كلام (٦) البشر. فكلام الله تبارك وتعالى صفته، وكلام البشر أفعالهم. فلا تشبّه كلام الله بكلام البشر، فتهلك وتضلُّ.

﴿ وَيَقُولُ الْإِنْسَانُ ﴾ : المراد به الجنس بأسره. فإنَّ المقول مقول فيما بينهم، وإن لم يقله كلُّهم. كقولك: «بنو فلان قتلوا زيداً» وإن قتله واحد منهم، أو بعضهم المعهود. وهم الكفرة ، أو أَبِيّ بن خلف؛ فإنّه أخذ عظاماً باليةً ، ففتّها وقال: يزعم أنّا نُبعَث بعد ما

﴿ آئِذًا مَا مِتُّ لَسَوْفَ أَخْرَجُ حَيّاً ﴾ ٢٠ من الأرض، أو من حال الموت.

وتقديم الظرف وإيلاؤه حرف الإنكار، لأنَّ المنكِّر ما بعد الموت وقت الحياة. وانتصابه بفعل دلّ عليه «أُخرَج» لا به؛ لأنّ ما بعد اللام لا يعمل فيما قبلها، وهي هاهنا مخلصة للتوكيد، مجرّدة عن معنى الحال. فلا ينافي اقترانها بحرف الاستقبال.

وقرئ (٧): «إذا ما متّ» بهمزة واحدة مكسورة، على الخبر.

﴿ أَوَ لا يَذْكُرُ الْإِنْسَانُ ﴾: عطف على «يقول». وتوسيط همزة الإنكار بينه وبين

٥ . كذا في المصدر . وفي النسخ : بشيء .

١. ليس في ن.

٣. كذا في المصدر. وفيع: تفقه. وفي سائر النسخ: تقفه.

كذا في المصدر. وفي النسخ: بكلام.

٧. أنوار التنزيل ٣٩/٢. ٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: يكلام.

۲. التوحيد/۲٦٤\_۲۹۰، ح٥.

العاطف ـ مع أنّ الأصل أن تتقدّمهما ـ للدلالة على أنّ المنكر بالذات هو المعطوف، وأنّ المعطوف عليه إنّما نشأ منه، فإنّه لو تذكّر وتأمّل

﴿ أَنَّا خَلَقْنَاهُ مِنْ قَبْلُ وَلَمْ يَكُ شَيْئًا ﴾ ﴿ انَّا عَدماً صرفاً، لم يـقل ذلك. فـإنّه أعجب من جمع (١) الموادّ بعد التفريق وإيجاد مثل ماكان من الأعراض.

وقرى (٢): «يذِّكُر» من الذكر الذي يراد به التفكّر. و «يتذكّر» على الأصل.

في أصول الكافي (٣): أحمد بن مهران، عن عبدالعظيم بن عبدالله الحسني، عن علي بن أسباط، عن خلف بن حمّاد، عن ابن مسكان، عن مالك الجهني قال: سألت أبا عبدالله الله عن قول الله تَهَالى: «أوّلم ير الإنسان أنّا خلقناه من قبل ولم يك شيئاً». قال: لا مقدراً ولا مكوّناً.

وفي محاسن البرقي (1): عنه، عن أبيه، عن إسماعيل بن إبراهيم، ومحمّد بن أبي عمير، عن عبدالله عليه عن قوله: عمير، عن عبدالله عليه عن قوله: «أَوَ لم ير الإنسان أنّا خلقناه من قبل ولم يك شيئاً». قال: لم يكن شيئاً في كتاب ولا علم.

﴿ فَوَ رَبِّكَ لَنَحْشُرَنَّهُمْ ﴾ : إقسام باسمه مضافاً إلىٰ نبيّه ، تحقيقاً للأمر ، وتفخيماً لشأن الرسول عَيْلِيَّةً .

﴿ وَالشَّيَاطِينَ ﴾ : عطف أو مفعول معه ، لما رُوي (٥) أنَّ الكفرة يُحشَرون مع قرنائهم من الشياطين الذين أغووهم ، كلِّ مع شيطانه في سلسلة .

﴿ ثُمَّ لَنُحْضِرَنَّهُمْ حَوْلَ جَهَنَّمَ ﴾ : ليرى السعداء ما نجّاهم الله منه، فيزدادوا غبطة وسروراً، وينال الأشقياء ما اذخروا لمعادهم عدّة، فيزدادوا غيظاً من رجوع السعداء عنهم إلىٰ دار الثواب وشماتتهم عليهم.

١ . كذا في أنوار التنزيل ٣٩/٢. وفي النسخ: جميع.

۲. أنوار التنزيل ۳۹/۲. ۲. الكافي ۱٤٧/۱ ح ٥.

٤. المحاسن /٢٤٣، ح ٢٣٤. ٥. أنوار التنزيل ٣٩/٢.

﴿ جِثْنَا ﴾ ﴿ على ركبهم ، بما يدهمهم من هول المحشر . أو لأنّه من توابع التواقف للحساب قبل التواصل إلى الثواب والعقاب ، وأهل الموقف جاثون ؛ لقوله (١) تعالى : الوترى كلّ أمّة جاثيةً ، على المعتاد في مواقف التقاول .

أو المراد أنَّ الكفرة يساقون جثاةً من الموقف إلىٰ شاطىء جهنَم إهانةً بهم، لعجزهم عن القيام، لما عراهم من الشدّة.

وقرئ (٢) بكسر الجيم.

﴿ ثُمَّ لَنُنْزِعَنَّ مِنْ كُلِّ شِيعَةٍ ﴾: من كلّ أمّة شاعت ديناً.

﴿ أَيُّهُمْ أَشَدُّ عَلَى الرَّحْمُنِ عِنِيًا ﴾ (3): من كان أعصى وأعتى منهم فنطرحهم (٣) فيها. و «أيَّهم» مبنيّ على الضمّ عند سيبويه - لأنّ حقّه أن يُبنى كسائر الموصولات - لكنّه أعرب حملاً على كلّ وبعض للزوم الإضافة. فإذا حذفت صدر صلته، زاد نقصه، فعاد إلى حقّه منصوب المحلّ بـ «ننزعنّ». ولذلك قرئ (٤) منصوباً.

موفوع عند غيره، إمّا بالابتداء. على أنّه استفهاميّ خبره «أشد» والجملة محكيّة. وتقدير الكلام: لننزعنّ من كلّ شيعة الذين يقال فيهم: «أيّهم أشد». أو مُعلَق عنها «لننزعن» لتضمّنه معنى التمييز اللازم للعلم. أو مستأنفة والفعل واقع على «من كلّ شيعة» على زيادة «من».

﴿ ثُمَّ لَنَحْنُ اَعْلَمُ بِاللَّذِينَ هُمْ اَوْلَىٰ بِهَا صَلِيّاً ﴾ ﴿ ان لنحن أعلم بالذين هم أولى بالصليّ (أو صليّهم] (٥) أولى بالنار، والصليّ : مصدر صَلِيّ يصلى صَلْياً ، مثل كفى يكفى كفياً ، ومضى يمضي مضياً . وهم المنتزعون . ويجوز أن يراد بهم وبد «أشدهم عنيّاً» رؤساء الشيع ، فإنّ عذابهم مضاعف لضلالهم وإضلالهم .

٢. أنوار التنزيل ٣٩/٢.

١. الجائية/٢٨

٣. كذا في أنوار التنزيل ٣٩/٢. وفي النسخ: فنظر جهنّم.

نفس المصدر والموضع.

وقرأ (١) حمزة والكسائي وحفص: «صِليّاً» بكسر الصاد (٢).

﴿ وَإِنَّ مِنْكُمْ ﴾ : وما منكم.

التفات إلى «الإنسان». ويؤيّده أنّه قرئ (٣): «وإن منهم».

﴿ إِلاَّ وَارِدُهَا ﴾ : قيل (٤): إلّا واصلها وحاضر دونها. يمرّبها المؤمنون، وهي خامدة. وتنهار بغيرهم.

وروي (٥) عن رسول الله عَيَّلِيُّ أنّه سُئل عن هذه الآية ، فقال: إذا دخل أهل الجنّة الجنّة ، قال بعضهم لبعض: أليس قد وعدنا ربّنا أن نرد النار؟ فيقال لهم: قد وردتموها وهي خامدة. وأمّا قوله (٦) تعالى: «أولئك عنها مبعدون» فالمراد: عن عذابها.

وقيل(٧): ورودها الجواز على الصراط، فإنَّه ممدود عليها.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١٠): أخبرنا أحمد بن إدريس قال: حدّثنا أحمد بن محمّد بن عيسى، عن عليّ بن الحكم، عن الحسين بن أبي العلاء، عن أبي عبدالله عليه في قوله على: «وإن منكم إلا واردها» قال: أما تسمع الرجل يـقول: «وردنا ماء بـني فلان» ؟! فهو الورود، ولم يدخله.

وفي مجمع البيان (٩): قال السدّي: سألت مرّة الهمدانيّ عن هذه الآية، فحدّثني أنّ عبدالله بن مسعود حدّثهم عن رسول الله عَلَيْهُ قال: يرد الناس النار، ثمّ يصدرون (١٠) بأعمالهم. فأوّلهم كلمع البرق، ثمّ كمرّ الريح [ثمّ كحضر الفرس](١١) ثمّ كالراكب، ثمّ كشدّ الرجل، ثمّ كمشيه.

وروى (١٢) أبو صالح غالب بن سليمان، عن كثير بن زياد، عن أبي سميّة (١٣) قال:

١. أنوار التنزيل ٤٠/٢.

٣. نفس المصدر والموضع.

٦. الأنبياء ١٠١/.

٨. تفسير القمّي ٥٢/٢.

١٠. كذا في المصدر. وفي النسخ: يصعدون.

١٢ . نفس المصدر والموضع.

٢. كذا في م. وفي غيرها: وقرئ بكسر الصاد.

٤ وه. أنوار التنزيل ٤٠/٢.

٧. نفس المصدر والموضع.

٩ . المجمع ٥٢٥/٣ ـ ٥٢٦ .

١١. ليس في م.

١٣ . المصدر: أبي سمينة .

اختلفنا (۱) في الورود. فقال قوم: لا يدخلها مؤمن. وقال آخرون: يدخلونها جميعاً، ثمّ ينجّي الذين اتقوا. فلقيت جابر بن عبدالله فسألته، فأوماً بإصبعيه إلى أذنيه وقال: صمّتا إن لم أكن سمعت رسول الله عَنَيْلُهُ يقول: الورود الدخول. لا يبقى برّ ولا فاجر إلّا يدخلها. فتكون على المؤمنين برداً وسلاماً كما كانت على إبراهيم، حتّى أنّ للنار \_أو قال: لجهنّم \_ضجيجاً من بردها. «ثمّ ننجّي الذين اتقوا ونذر الظالمين فيها جِئيّاً» (۱). وروى (۱) مرفوعاً، عن يعلى (۱) بن أميّة (۱)، عن رسول الله عَنَيْلُهُ قال: تبقول النار

وروي (٣) مرفوعاً ، عن يعلى (٤) بن أميّة (٥) ، عن رسول الله ﷺ قال : تــقول النار للمؤمن يوم القيامة : جُزْيا مؤمن ؛ فقد أطفأ نورك لهبي !

وروي (٢) عن النبيّ عَيِّالِيُهُ أنّه شئل عن معنى الآية (٧)، فقال: إنّ الله تعالى يجعل النار كالسمن الجامد، ويجمع عليها الخلق. ثمّ ينادي المنادي أن خذي أصحابك وذري أصحابي. فو الذي نفسي بيده، لهي أعرف بأصحابها من الوالدة بولدها.

وفي مجمع البيان (٨): قيل : إنّ الفائدة في ذلك ما روي في بعض الأخبار أنّ الله تعالى لا يُدخِل أحداً الجنّة حتى يطلعه على النار وما فيها من العذاب، ليعلم تمام فضل الله عليه، وكمال لطفه وإحسانه إليه، فيزداد لذلك فرحاً وسروراً بالجنّة ونعيمها. ولا يُدخِل أحداً (١) النار حتى يطلعه على الجنّة وما فيها من أنواع النعيم والثواب، ليكون يُدخِل أحداً (١) النار حتى يطلعه على الجنّة وما فيها من أنواع النعيم والثواب، ليكون ذلك زيادة عقوبة له و (١٠) حسرة على ما فاته من الجنّة ونعيمها. وقد ورد في الخبر أن الحمّى من فيح جهنم.

وروي (١١) أنَّ رسول الله عَيَّلِيُّ عاد مريضاً، فقال: أبشر، إنَّ الله عَلَى يقول: هي ناري؛ أسلّطها علىٰ عبدي المؤمن في الدنيا، لتكون حظه من النار.

۲. مريم /۷۲.

٤. ن: على.

٦. نفس المصدر والموضع.

٨. نفس المصدر ٥٢٦/٣.

١٠ . ليس في المصدر .

١. المصدر: اختلفا.

٣. نفس المصدر والموضع.

٥. المصدر: منية.

٧. كذا في المصدر، وفي النسخ؛ عن المعني.

٩. المصدر: أحد.

١١. نفس المصدر والموضع.

وفي الكافي (١): محمّد، عن أحمد بن محمّد، عن محمّد بن إسماعيل، عن سعدان، عن عبدالله بن سنان، عن أبي عبدالله عليه الله عليه قل : سمعته يقول : الحمقي رائد الموت، وهي (٢) سجن المؤمن في الأرض، وهي (٣) حظّ المؤمن من النار.

محمّد بن يحيئ (٤) عن موسى بن الحسن ، عن الهيثم (٥) بن أبي مسروق ، عن شيخ من أصحابنا مكنّى بأبي عبدالله [عن رجل، عن أبي عبدالله عليَّالاً](٦) قبال: قبال رسبول الله ﷺ: الحمّى رائد الموت، وسجن الله تعالى في أرضه، وفورها من جمهنّم، وهمي حظَّ كلِّ مؤمن من النار.

وفي اعتقادات الإماميّة (٧) للصدوق الله : وروي أنّه لا يصيب أحداً من أهل التوحيد ألم في النار إذا دخلوها، وإنّما يصيبهم الألم عند الخروج منها، فتكون تـلك الألم(^) جزاءً بما كسبت أيديهم (٩) وما الله بظلّام للعبيد. ولا يخفي أنّه لا اختلاف بين الأخبار عند التأمّل.

﴿كَانَ عَلَىٰ رَبِّيكَ حَتْماً مَقْضِيّاً ﴾ ۞: كان ورودهم واجباً أوجبه الله علىٰ نـفسه، وقضى بأن وعدبه وعداً لا يمكن خلفه.

وقيل (١٠٠): أقسم عليه.

﴿ ثُمَّ نُنَجِّي الَّذِينَ اتَّقَوْا ﴾: فيساقون (١١) [إلى الجنّة](١٢).

وقرئ (١٣): «نُنْجي» (١٤) بالتخفيف، و«ثُمَّ» بفتح الثاء، أي هنالك.

۱. الكافي ۱۱۱۸۳، ح ۳. ٢. المصدر: هو.

٤. نفس المصدر ١١٢/٣، ح٧. ٣. المصدر: هو.

٥. كذا في المصدر وجامع الرواة ٢١٨/٢. وفي النسخ: الهاشم.

٦. ليس في م. ٧. الاعتقادات /٩٠.

٨. من ع. وفي غيرها: الألام. 🕟 ٩. ليس في ن.

١٠. أنوار التنزيل ٤٠/٢.

١٢. ليس في ن.

١٤. ليس في ن.

١١ . كذا في أنوار التنزيل ٤٠/٣. وفي النسخ: فيأتون.

١٣ . نفس المصدر والموضع.

- ﴿ وَنَذَرُ الظَّالِمِينَ فِيهَا جِثِيًّا ﴾ ٢٠ منهارة بهم كما كانوا.
- ﴿ وَإِذَا تُتْلَىٰ عَلَيْهِمْ آيَاتُنَا بَيِّنَاتٍ ﴾ : مرتّلات (١)الألفاظ، مبيّنات المعاني، أو واضحات الإعجاز.
  - ﴿ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِلَّذِينَ آمَنُوا ﴾ : لأجلهم أو معهم.
    - ﴿ أَيُّ الْفَرِيقَيْنِ ﴾: المؤمنين أو الكافرين.
      - ﴿خَيْرٌ مَقَاماً ﴾: موضع قيام، أو مكاناً.
    - وقرئ (٢) بالضمّ، أي موضع إقامة ومنزل.
      - ﴿ وَأَخْسَنُ نَدِيًّا ﴾ ٢٠ مجلساً ومجتمعاً.

والمعنى أنّهم لمّا سمعوا الآيات الواضحات، وعجزوا عن معارضتها والدخل عليها، أخذوا في الافتخار بما لهم من حظوظ الدنيا، والاستدلال على أنّ زيادة حظّهم فيها، تدلّ على فضلهم وحسن حالهم عند الله، لقصور نظرهم على الحال، وعلمهم بظاهر من الحياة. فردّ عليهم ذلك أيضاً مع التهديد نقضاً بقوله:

﴿ وَكُمْ أَهْلَكُنَا قَبْلَهُمْ مِنْ قَرْنٍ هُمْ أَخْسَنُ أَثَاثاً وَ رِنْياً ﴾ (): و «كم مفعول «أهلكنا» و «من قرن» بيانه. وإنّما شمّي أهل كلّ عصر قرناً، لأنّه يتقدّم من بعده. و «هم أحسن» صفة لد «كَم» و «أثاثاً» تمييز عن النسبة، وهو متاع البيت. وقيل: هو ما جدّ (٣) منه والنّحرُثِيّ ما رتّ، والرثي: المنظر، فعل من الرؤية كالطحن.

وقرأ (٤) نافع وابن عامر: «ريّاً» على قلب الهمزة وإدغامها. أو على أنّه من الريّ الذي هو النعمة، وأبوبكر: «ريياً» على القلب.

وقرى (٥): «رياً» بحذف الهمزة، و «زيّاً» من الزيّ، وهو الجمع، فإنّه محاسن مجموعة.

١ . كذا في نفس المصدر والموضع. وفي النسخ: من تلات .

٢. نفس المصدر والموضع. ٣. كذا في أنوار التنزيل ٤٠/٢. وفي النسخ: هو باجل.

نفس المصدر ۲۰/۲ عـ ٤١.
 نفس المصدر ۲۰/۲ عـ ٤١.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): عنى به الثياب والأكل والشرب. وفي روايـة أبـي الجارود، عن أبي جعفر الله الله الثياث المـتاع. وأمّـا «رئـياً» فـالجمال (٢) والمـنظر الحسن.

وفي أصول الكافي (٣): محمّد بن يحيئ، عن سلمة (٤) بن الخطّاب، عن الحسن بن عبدالله عليه في قول عبدالرحمان، عن علي بن أبي حمزة، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله عليه في قول الله على: «إذا تُتلى» الآية، قال: كان رسول [الله عَيْنَا دعا قريشاً إلى ولايتنا، فنفروا وأنكروا، فقال الذين كفروا من قريش للذين آمنوا الذين أقرّوا لأمير] (٥) المؤمنين ولنا أهل البيت: «أيّ الفريقين خير مقاماً وأحسن نديّاً». تعييراً منهم. فقال الله ردّاً عليهم: «وكم أهلكنا قبلهم من قرن» من الأمم السالفة، الآية.

﴿ قُلْ مَنْ كَانَ فِي الضَّلاَلَةِ فَلْيَمْدُدْ لَهُ الرَّحْمَٰنُ مَدَّاً ﴾ : فيمدّه ويسمهله بـطول العـمر والتمتّع به.

وإنّما أخرجه على لفظ الأمر، إيذاناً بأنّ إمهاله ممّا ينبغي أن يفعل استدراجاً وقطعاً لمعاذيره، كقوله (٢): «إنّما نملي لهم ليزدادوا إثماً». وكقوله (٧): «أوَلم نعمّركم ما يتذكّر فيه من تذكّر».

﴿ حَتَّىٰ إِذَا رَأُوا مَا يُوعَدُونَ ﴾: قيل (٨): غاية المدّ.

وقيل (٩): غاية قول الذين كفروا للّذين آمنوا: «أيّ الفريقين [خير](١٠)» «حتّىٰ إذا رأوا ما يوعدون».

١. تفسير القمّي ٥٢/٢.

٢ . كذا في المصدر . وفي النسخ : «ورياق الجمال» بدل «وأمًا ريّاً فالجمال».

۳. الكافي ۲/۱۳۱، ح ۹۰.

٤. كذا في المصدر وجامع الرواة ٢٧٢/١. وفي النسخ: مسلمة.

٥ - ليس في أ. ٦ - آل عمران /١٧٨ -

٧. فاطر /٣٧. ٨. أنوار التنزيل ٤١/٢.

٩. أنوار التنزيل ٤١/٢.

﴿ إِمَّا الْعَذَابَ وَإِمَّا السَّاعَةَ ﴾: تفصيل للموعود؛ فإنّه إمّا العذاب في الدنيا \_ وهو غلبة المسلمين عليهم، وتعذيبهم إيّاهم قتلاً وأسراً \_ وإمّا يوم القيامة وما يمنالهم فيه من الخزي والنكال.

﴿ فَسَيَغْلَمُونَ مَنْ هُوَ شُرِّ مَكَاناً ﴾: من الفريقين، بأن عاينوا الأمر على عكس ما قدّروه، وعاد ما مُتّعوابه خذلاناً ووبالاً عليهم.

وهو جواب الشرط، والجملة محكيّة بعد «حتّى».

﴿ وَاَضْعَفُ جُنْداً ﴾ ٢٠ : أي فئةً وأنصاراً. قابل به «أحسن نديّاً» من حيث أنّ حسن النادي باجتماع وجوه القوم وأعيانه وظهور شوكتهم واستظهارهم.

﴿ وَيَزِيدُ اللهُ الَّذِينَ اهْتَدَوْا هُدَى ﴾: عطف على الشرطيّة المحكيّة بعد القول، كأنّه لمّا بيّن أنّ إمهال الكافر وتمتّعه بالحياة الدنيا ليس لفضله، أراد أن يبيّن أنّ قصور حظّ المؤمن منها ليس لنقصه؛ بل لأنّ الله أراد به ما هو خير له وعوّضه منه.

وقيل (١): عطف على «فليمدد» لأنه في معنى الخبر، كأنّه قيل: من كان في الضلالة، [يزيد الله في ضلاله](٢) ويزيد المقابل له هداية.

وفي أصول الكافي (٣) في الحديث السابق قال: قلت: قوله: «من كان في الضلالة فسليمدد له الرحمة مسدّاً». قال: كملهم كانوا في الضلالة، لا يومنون بولاية أميرالمؤمنين المنظ ولا بولايتنا، فكانوا ضالين مضلين، فيمدّ (٤) لهم في ضلالتهم وطغيانهم حتى يموتوا فيصيّرهم الله شرّاً مكاناً وأضعف جنداً.

قلت (٥): قوله: حتى إذا رأوا ما يوعدون إمّا العذاب وإمّا الساعة فسيعلمون من هو شرّ مكاناً وأضعف جنداً». قال: أمّا قوله: «حتى إذا رأوا ما يوعدون» فهو خروج القائم على إلى وهو الساعة، فسيعلمون ذلك اليوم وما نزل بهم من الله على يدي قائمه.

۲. من ع.

كذا في المصدر. وفي النسخ: فليمدد.

١. أنوار التنزيل ٤١/٢.

۳. الکافی ۴۹۱/۱، ح ۹۰.

ه . ليس في م .

فذلك قوله: «من هو شرّ مكاناً» يعني عند القائم عليه (وأضعف جنداً».

قلت: قوله: «ويزيد الله الذين اهتدوا هدى» قال: ليزيدهم ذلك اليوم هـدى عـلىٰ هدى باتّباعهم القائم علي حيث لايجحدونه ولا ينكرونه.

﴿ وَالْبَاقِيَاتُ الصَّالِحَاتُ ﴾: الطاعات التي تبقىٰ عائدتها أبد الآباد.

﴿ خَبْرٌ عِنْدَ رَبِكَ ثَوَاباً ﴾: عائدةً ممّا مُتّع به الكفرة من النعم المخدجة (١) الفانية التي يفتخرون بها. سيّما ومآلها النعيم المقيم، ومآل (٢) هذه الحسرة والعذاب الدائم. كمما أشار إليه بقوله:

﴿ وَخَيْرٌ مَرَدًا ﴾ ٢٠ : مرجعاً ٣٠ وعاقبةً .

والخير هاهنا إمّا لمجرّد الزيادة ، أو علىٰ طريقة قولهم : الصيف أحرّ من الشتاء ، أي أبلغ في حرّه منه في برده .

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (1): «الباقيات الصالحات» هو قول المؤمن: سبحان الله والحمد لله، ولا إله إلّا الله، والله أكبر.

وحدّثني (٥) أبي، عن محمّد بن أبي عمير، عن جميل، عن أبي عبدالله عليه قال: قال رسول الله عَيْلُهُ: لمّا أُسري بي إلى السماء، دخلت الجنّة، فرأيتها قيعاناً يققاً (١٠). ورأيت فيها ملائكة يبنون لبنة ذهب ولبنة فضّة، وربّما أمسكوا. فقلت لهم: ما لكم ربّما بنيتم وربّما أمسكتم ؟ فقالوا: حتى تجيئنا النفقة. فقلت لهم: وما نفقتكم ؟ قالوا: قول المؤمن في الدنيا: سبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلّا الله، والله أكبر. فإذا قال بنينا، وإذا أمسك أمسكا أمسكا.

﴿ أَفَرَا يُتَ الَّذِي كَفَرَ بِآيَاتِنَا وَقَالَ لَأُوتَيَنَّ مَالاً وَوَلَداً ﴾ ٢٠ في تفسير عليّ بن

٢. كذا في أنوار التنزيل ٤١/٢. وفي النسخ: قال.

١. أي الناقصة.

٤. تفسير القمّي ٥٣/٢.

٣. ليس في م.
 ٥. نفس المصدر والموضع.

٦. أي شديدة البياض. وفي المصدر: قيعان يقق.

٧. في هامش نسخة همه: نزلت في العاص بن وائل، كان لخبّاب عليه مال فتقاضاه فـقال له: لا حـتَىٰ تكـفر

إبراهيم (1): وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر طلط النالات العاص بن واثل بن هشام القرشيّ ثمّ السهميّ أحد (1) المستهزئين، وكان الخبّاب بن الأرتّ عليه حقّ، فأتاه يتقاضاه. فقال له العاص: ألستم تزعمون أنّ في الجنّة الذهب والفضّة والحرير؟! قال: بلى. قال: فموعد ما بيني وبينك الجنّة! فو الله لأوتين فيها خيراً ممّا أوتيت في الدنيا! ولمّا كان الرؤية أقوى سند الإخبار، استُعمل «أرأيت» بمعنى الإخبار والفاء على أصلها. والمعنى: أخبر بقصّة هذا الكافر عقيب حديث أولئك.

وقرى (٣): «وُلْداً» جمع وَلَدٍ ، كأَسْد في أَسَدٍ . أو لغة كالعُرْب [والعرَب](٤).

﴿ اَطَّلَعَ الْغَيْبَ ﴾: قد بلغ من عظم شأنه إلىٰ أن ارتقى إلىٰ علم الغيب الذي توحّد به الواحد القهار، حتى ادّعى أن يؤتى في الآخرة مالاً وولداً، وتألىٰ (٥) عليه.

﴿ أَمِ اتَّخَذَ عِنْدَ الرَّحْمٰنِ عَهْداً ﴾ ۞: أو اتّخذ من عالم الغيب عهداً بـذلك؛ فإنّه لايتوصَّل إلى العلم به إلّا بأحد هذين الطريقين.

وقيل (٢): العهد كلمة الشهادة والعمل الصالح. فإنّ وعد الله بالثواب عليهما، كالعهد عليه.

﴿كُلُّا﴾: ردع وتنبيه على أنَّه مخطئ فيما تصوَّره لنفسه.

﴿ سَنَكُتُبُ مَا يَقُولُ ﴾ : سنظهر له أنّا كتبنا قوله ، كقوله :

إذا ما انتسبنا لم تلدني لثيمة

أي تبيّن أن لم تلدني لئيمة. أو سننتقم منه انتقام من كتب جريمة العدق، وحفظها عليه. ويجوز أن يكون حرف التسويف لمجرّد التأكيد. فإنّ نفس الكتب لا تتأخّر عن

٢. المصدر: وهو أحد.

 <sup>⇒</sup> بمحمّد قال: والله لا أكفر بمحمّد حيّاً ولا ميّتاً ولا حين بعثت، قال: فإذا بعثت جثتني، فيكون لي ثُمَّ مال
 وولد، فأعطيك. أنوار التنزيل ٤١/٢.
 ١. نفس المصدر /٥٥.

٣. أنوار التنزيل ٤١/٢.

٤. من المصدر. ٥. أي حلف.

٦. نفس المصدر والموضع.

الجزء الثامن / سورة مريم ﷺ

القول لقوله <sup>(١)</sup>: «ما يلفظ من قول إلّا لديه رقيب عتيد».

﴿ وَنَمُدُّ لَهُ مِنَ الْعَذَابِ مَدًّا ﴾ ٢٠ : ونطول له من العذاب ما يستأهله . أو : نزيد عذابه ونضاعف له، لكفره وافترائه واستهزائه على الله. ولذلك أكَّده بالمصدر، دلالةُ على ا فرط غضبه عليه.

﴿ وَنُرِثُهُ ﴾ : بموته.

﴿ مَا يَقُولُ ﴾: يعنى المال والولد ممّا عنده منهما.

﴿ وَيَأْتِينَا ﴾: يوم القيامة.

﴿ فَرْداً ﴾ ٢): لا يصحبه مال ولا ولدكان له في الدنيا، فضلاً أن يؤتئ ثَمَّة زائداً.

وقيل (٢): فرداً رافضاً لهذا القول، منفرداً عنه.

﴿ وَاتَّخَذُوا مِنْ دُونِ اللَّهِ ٱلِهَةً لِيَكُونُوا لَهُمْ عِزَّا ﴾ ۞: ليتعزَّزوا بهم حيث يكونون لهم وصلة وشفعاء عنده.

﴿كَلُّا﴾: ردع وإنكار لتعزُّزهم بها.

﴿ سَيَكُفُرُونَ بِعِبَادَتِهِمْ ﴾ : ستجحد الآلهة عبادتهم، ويقولون ما عبدتمونا. كقوله ٣٠): «إذ تبرّأ الذين اتُّبعوا من الذين اتَّبَعوا». أو سينكر الكفرة لسوء العاقبة أنَّهم عبدوها. كقوله (٤): «ثمّ لم تكن فتنتهم إلّا أن قالوا والله ربّنا ما كنّا مشركين».

﴿ وَيَكُونُونَ عَلَيْهِمْ ضِدًّا ﴾ ٢٠ فسر الضدّ بضدّ العرّ، أي ويكونون عليهم ذلاً. أو بضدّهم على معنى أنّها تكون معونة في عذابهم، بأن توقد بها نيرانهم. أو جعل الواو للكفرة. أي يكونون كافرين بهم، بعد أن كانوا يعبدونها. وتبوحيده لوحدة المعنى الذي به مضادّتهم فإنّه بذلك كالشيء الواحد. ونظيره قوله (٥) لله إلى «وهم يد على من سواهم».

۱. ق /۱۸.

٣. البقرة /١٦٦.

٥. أنوار التنزيل ٤٢/٢.

٢. أنوار التنزيل ٤٢/٢.

٤ . الأنعام /٢٣ .

. تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

وقرئ (١٠): «كلّاً» بالتنوين على قلب الألف نوناً في الوقف قلب ألف الإطلاق في قوله:

## أقلّى اللوم عاذل والعتابن

أو علىٰ معنى: كلّ هذا الرأي كلاً وكلاً إضمار فعل يفسّره ما بعده. أي سيجحدون كُلًا، سيكفرون بعبادتهم.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): حدّ ثنا جعفر بن أحمد قال: حـدّ ثنا عـبدالله (٢) بـن موسئ قال: حدّثنا الحسن (٤) بن عليّ بن أبي حمزة ، عن أبيه ، عن أبي بصير ، عن أبي عبدالله للنِّلِهِ في هذه الآية أنَّه يكون (٥) هؤلاء الذين اتَّخذوهم آلهة من دون الله، عليهم ضدًاً يوم (٦٠)القيامة ،[ويتبرّؤون منهم ومن عبادتهم يوم القيامة](٧). ثمّ قال: ليس العبادة هي السجود، ولا الركوع، وإنَّما هي طاعة الرجال. من أطاع مخلوقاً في معصية الخالق، فقد عبده.

﴿ أَلَمْ تَرَ آنًا أَرْسَلْنَا الشَّيَاطِينَ عَلَى الْكَافِرِينَ ﴾ : بأن سلّطناهم عليهم ، أو قيّضنا لهم قرناء.

﴿ تَسَوُّزُهُمْ أَزًّا ﴾ ٢٠: تسهزهم وتغريهم على المعاصي، بالتسويلات وتحبيب الشهوات.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (^): لمّا طغوا فيها وفي فتنها (١) وفي طاعتهم، ومدّ لهم في طغيانهم وضلالتهم (١٠)، أرسل عليهم شياطين الإنس والجنّ ، «تـؤزّهم أزّاً» أي تنخسهم نخساً وتحضّهم على طاعتهم وعبادتهم.

٢. تفسير القمي ٧/٥٥.

١. أنوار التنزيل ٤٢/٢.

٣. المصدر: عبيدالله.

٤. كذا في المصدر وجامع الرواة ٢٠٨١. وفي النسخ: الحسين.

٥. المصدر: يكونون. ٦. المصدر: ويوم.

٧. ليس في م.

٨. نفس المصدر والموضع.

٩، المصدر: فتنتها.

١٠. المصدر: ظلالهم.

﴿ فَلاَ تَعْجَلْ عَلَيْهِمْ ﴾ : بأن يهلكوا، حتى تستريح أنت والمؤمنون من شرورهم، وتطهّر الأرض من فسادهم.

﴿ إِنَّمَا نَعُدُّ لَهُمْ ﴾: أيَّام آجالهم.

﴿عَدَّاً ﴾ ﴿ وَالمعنى: لاتعجل بهلاكهم، فإنّه لم يبق إلّا أيّام محصورة وأنـفاس معدودة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١) متصلاً بقوله: وإذا أمسك، أمسكنا عند قوله: «والباقيات الصالحات» وقوله: «ألم تر» إلى قوله: «أزًا» قال: نزلت في مانعي [الخمس و] (١) الزكاة والمعروف. يبعث الله عليهم سلطاناً أو شيطاناً، فينفق ما يجب عليه من الزكاة [والخمس] (٣) في غير طاعة الله، ويعذّبه الله على ذلك. وقوله تبارك وتعالى: «فلا تعجل عليهم إنّما نعد لهم عدّاً» فقال لي: ما هو عندك؟ قلت: عندي عدد الأيّام. قال: إنّ (٤) الآباء والأمّهات ليحصون ذلك، ولكنّه عدد الأنفاس.

وفي نهج البلاغة (٢): من كلام له للنِّلا: نفَس المرء خطاه إلى أجله. وقبال للنُّلا: كلُّ معدود مُنقَضٍ، وكلّ متوقّع آتٍ.

﴿ يَوْمَ نَحْشُرُ الْمُتَّقِينَ ﴾ : نجمعهم.

﴿ إِلَى الرَّحْمٰنِ ﴾ : إلى ربّهم الذي غمرهم برحمته. ولاختيار هـذا الاسـم فـي هـذه السورة شأن، ولعلّه لأنّ مساق الكلام فيها لتعداد نعمه الجسام، وشرح حال الشاكرين لها والكافرين بها.

٢. من المصدر.

٤. المصدر: لا إنّ.

٦. نهج البلاغة /٤٨٠، الحكمة ٧٤ و ٧٥.

١. تفسير القمئ ٥٣/٢.

٣. من المصدر.

٥ . الكافي ٢٥٩/٣ ، ح ٣٣.

﴿ وَفُداً ﴾ فَ: وافدين عليه، كما يفد الوفّاد (١) على الملوك، منتظرين لكسرامتهم وإنعامهم.

والوفد: جمع وافد. وفد يفد وفداً، وأوفد على الشيء: أشرف عليه.

﴿ وَنَسُوقُ الْمُجْرِمِينَ ﴾ : كما يساق البهائم

﴿ إِلَىٰ جَهَنَّمَ وِرْداً ﴾ ﴿ عطاشاً. فإنّ من يرد الماء، لايرده إلّا لعطش. أو كالدوابّ التي ترد الماء. والورْدُ: الجماعة التي ترد الماء.

وفي عيون الأخبار (٢): حدّ ثنا أبو عليّ محمّد بن أحمد (٢) بن يحيئ المعاذي (٤) قال: حدّ ثنا أبو عمرو محمّد بن عبدالله الحكمي الحاكم بنوقان قال: خرج علينا رجلان من الري برسالة بعض السلاطين بها إلى الأمير نصير (١) بن أحمد ببخارا. وكان أحدهما من أهل الريّ، والآخر من أهل قمّ، وكان القمّي على المذهب الذي كان قديماً [بقمّ في النصب] (٢) وكان الرازيّ متشيّعاً.

فلمًا بلغا بنيشابور، قال الرازي للقمّي: ألا نبدأ بـزيارة الرضا لله شمّ نـتوجّه إلى بخارا؟ فقال القميّ: قد بعثنا سلطاننا برسالة إلى الحـضرة بـبخارا، فـلا يـجوز لنا أن نشتغل بغيرها حتّى نفرغ منها. فقصدا بخارا، وأدّيا [الرسالة] (٧) و رجـعا حتّى حـاذيا طوس. فقال الرازي للقمّي: ألا تزور الرضا لله عقال: خرجت من قم (٨) مرجئاً، لا أرجع إليها رافضيّاً!

قال: فسلّم الرازيّ أمتعته ودوابّه إليه، وركب حماراً وقصد مشهد الرضاع الله . وقال لخدّام المشهد: خلوا<sup>(۹)</sup>لي المشهد هذه الليلة، وادفعوا إليّ مفتاحه. ففعلوا ذلك.

١. كذا في أنوار التنزيل ٤٦/٣. وفي النسخ: الوقادة.

٢. العيونَ ٢/٢٨٦ ـ ٢٨٦، ح٦. ٢. المصدر: محمد بن أحمد بن محمّد.

٤. ن: المعاصر. ٥ - المصدر: تصر.

٦. ليس في ن. ٧ من المصدر.

٨. المصدر: الريّ. ٩. المصدر: أخلوا.

قال: فدخلت المشهد، وغلقت الباب، وزرت الرضاء اللَّهِ. ثمَّ قـمت عـند رأسـه، وصلَّيت ما شاء الله تعالى، وابتدأت في قراءة القرآن من أوَّله. قال: فكنت أسمع صوتاً بالقرآن كما أقرأ. فقطعت صوتي ودرت (١)المشهد كلّه، وطلبت نواحيه، فلم أر أحداً. فعدت إلىٰ مكاني، وأخذت في القراءة من أوّل القرآن. فكنت أسمع الصوت كما أقرأ لا ينقطع. فسكتَ هنيئة (٢) وأصغيت بأذنى؛ فإذا الصوت من القبر، فكنت أسمع مثل ما أقرأ حتى بلغت آخر [سورة] (٣) مريم فقرأت: «ينوم ننحشر (٤) المتقين إلى الرحمن وفداً». فسمعت الصوت من القبر: «يوم يُحشَر المتقون إلى الرحمَن وفداً ويساق المجرمون إلى جهنّم ورداً». حتّى ختمت القرآن، وختم.

فلمًا أصبحت، رجعت إلىٰ نوقان، فسألت من بها من المقرئين عن هـذه القـراءة. فقالوا: هذه في اللفظ والمعنى مستقيم، لكنّا لانعرف في قراءة أحد. قال: فرجعت إلى ا نيشابور، فسألت من بها من المقرئين عن هذه القراءة. فلم يعرفها أحد منهم حتى ا رجعت إلى الريّ، فسألت بعض المقرئين عن هذه القراءة، فقلت: من قرأ: «يوم يُحشَر المتّقون إلى الرحمٰن وفداً ويساق المجرمون إلىٰ جهنّم وردا»؟ فقال (٥) لي: من أيس جئت بهذا؟ فقلت: وقع لي احتياج إلىٰ معرفتها في أمر حدث لي.

فقال: هذه قراءة رسول الله عَيْمُ من رواية أهل البيت عليه أنم استحكاني السبب الذي من أجله سألت (٦) عن هذه القراءة. فقصصت عليه القصّة، وصحّت لي القراءة.

وفي أصول الكافي (٧): محمّد بن يحيئ، عن أحمد بن محمّد بن عيسيٰ، عن محمّد بن سنان، عن أبي الجارود قال: قال أبو جعفر عليه إنا رسول الله ﷺ: أنا أوّل وافــد على العزيز الجبّار يوم القيامة وكتابه وأهل بيتي، ثمّ أمّتي. ثمّ أسألهم: ما فعلتم بكتاب الله وبأهل بيتي؟

١. المصدر: زرت.

٣. من المصدر،

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: فالوا.

۷. الکافی ۲۰۰/۲، ح ٤.

٢. ليس فيع والمصدر،

٤. المصدر: يحشر،

٦. من م. لا يوجد في المصدر أيضاً.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): حدّثني أبي، عن محمّد بن أبي عمير، عن عبدالله بن شريك العامريّ، عن أبي عبدالله عليّ قال: سأل عليّ عليّ رسول الله عَيَلِيّ عن تفسير قوله عَلَيّ: «يوم نحشر» الآية. قال: يا عليّ، إنّ الوفد (٢) لا يكون إلّا ركباناً. أولئك رجال اتقوا الله عَلَى فاحبّهم [الله] (١) واختصّهم ورضي أعمالهم؛ فسمّاهم (١) المتّقين.

ثمّ قال: يا عليّ، أما والذي فلق الحبّة، وبرأ النسمة، إنّهم ليخرجون من قبورهم، وبياض وجوهم كبياض الثلج. عليهم ثياب بياضها كبياض اللبن، عليهم نعال الذهب [شراكها من لؤلؤ يتلألاً.

وفي حديث آخر (٥) قال: إنّ الملائكة لتستقبلهم بنوق من نوق الجنّة ، عليها رحائل الذهب] (٢) مكلّلة بالدرّ والياقوت، وجلالها الإستبرق والسندس، وخطامها جذل (٧) الأرجوان، وأزمّتهم من زبرجد، فتطير بهم إلى المحشر، مع كلّ رجل منهم ألف ملك من قدّامه [وعن يمينه] (٨) وعن شماله، يزفّونهم [زفّاً] (٩) حتّى ينتهوا بهم إلى باب الجنّة الأعظم، وعلى باب الجنّة شجرة الورقة منها يستظلّ تحتها مائة ألف من الناس، وعن يمين الشجرة عين مطهّرة مزكّية.

قال: فيُسقّون منها شربة ، فيطهّر الله على قلوبهم من الحسد ، ويسقط عن أبشارهم الشعر . وذلك قوله (١٠٠ على المطهّرة . ثم الشعر . وذلك قوله (١٠٠ عن يسار الشجرة ، فيغتسلون منها ؛ وهي عين الحياة ، فلا يرجعون إلى عين أخرى عن يسار الشجرة ، فيغتسلون منها ؛ وهي عين الحياة ، فلا يموتون أبداً . ثم يوقف بهم قدّام العرش ، وقد سلموا من الآفات والأسقام والحر والبرد [أبداً](١١).

٣. من المصدر.

١. تفسير القمّي ٥٣/٢.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: الوافد.

٤ . من ع. وفي غيرها والمصدر: فسمّاهم الله.

٦. لا يوجد في أ.

٥. نفس المصدر والموضع،

٧. المصدر: جدل .والجذل: أصل الشجر الخشبي.

٩. من المصدر،

٨. ليس في م.

١١. من المصدر،

١٠. الإنسان ٢١/.

قال: فيقول الجبّار جلّ ذكره للملائكة الذين معهم: احشروا أوليائي إلى الجنّة، ولا تقفوهم مع الخلائق، فقد سبق رضائي عنهم، ووجبت لهم رحمتي. فكيف أريد أن أوقفهم مع أصحاب الحسنات والسيّئات؟!

فتسوقهم الملائكة إلى الجنّة، فإذا انتهوا إلى باب الجنّة الأعظم، ضربوا الملائكة الحلقة ضربة فتصر (۱) صريراً، فيبلغ صوت صريرها كلّ حوراء خلقها الله الله الله واعدّها لأوليائه، فيتباشرن إذ سمعن (۱) صوت صرير الحلقة، ويقول بعضهن (۱) لبعض: قد جاءنا أولياء الله. فيُفتح لهم الباب، فيدخلون الجنّة ويشرف عليهم أزواجهم من الحور العين والادميّين فيقلن: مرحباً بكم؛ فماكان أشدّ شوقنا إليكم! ويقول لهنّ لهم أولياء الله مثل ذلك.

فقال علمي النظر: من هؤلاء يا رسول الله ؟ فقال رسول الله ﷺ: يا علميّ ، هؤلاء شيعتك [وشيعتنا](1) المخلصون في ولائك(٥) ، وأنت إمامهم. وهو قول الله ﷺ: «يوم نحشر المتّقين إلى الرحمٰن وفداً» [على الرحائل](١).

وفي روضة الكافي (٧): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن محبوب، عن محمّد بن إسحاق المدنيّ، عن أبي جعفر الله الله عَلَيْ الله عن هذه الآية. فقال: يا عليّ، إنّ الوفد لا يكون إلّا ركباناً، وذكر نحو ما في تفسير عليّ بن إبراهيم إلى قوله: ويقول لهم أولياء الله مثل ذلك.

وفي محاسن البرقي (٨): عنه، عن يعقوب بن يزيد، عن ابن أبي عمير، عن حمّاد بن عثمان وغيره، عن أبي عبدالله طالح في قول الله الكالى: «يوم نحشر المتّقين إلى الرحمٰن

١. كذا في المصدر. وفي م: فتمر. وفي س، أ، ن: فقر.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: فيتباشرون إذ يسمعوا (سمعوا ع).

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ؛ ويقولون بعضهم.

من المصدر: لولايتك.

٦. لا يوجد في المصدر. وقد ورد هنا في م والمصدر الآية التاليه أيضاً.

۷. الكافي ٩٥/٨، ح ٦٩. ٨ المحاسن /١٨٠، ح ١٧٠.

وفداً» قال: يُحشَرون على النجائب(١).

وفي شرح الآيات الباهرة (٢): عليّ بن إبراهيم عن أبيه، عن عبدالله بن شريك العامريّ، عن عبدالله بن سنان، عن أبي عبدالله عليّ قال: قال رسول الله عَلَيْ لعليّ عليّ الله عليّ عليّ الله عليّ عليه عليّ، يخرج يوم القيامة أقوام (٢) من قبورهم، بياض وجوههم كبياض الثلج، عليهم ثياب بياضها كبياض اللبن، عليهم نعال الذهّب، شراكها من اللؤلؤ (٤) يتلألأ، فيؤتون بنوق من نور، عليها رحائل من ذهب، مكلّل بالدرّ والياقوت. فيركبون عليها حتى بنتهوا إلى [عرش (٥)] الرحمٰن، والناس في حساب يهتمون ويغتمون (٢)، وهولاء يأكلون ويشربون فرحون.

فقال أميرالمؤمنين عليه على عن هؤلاء يا رسول الله تَهَالَيُهُ ؟ فقال: يا علي، هـم شـيعتك وأنت إمامهم. وهو قول الله تَكَان «يوم نحشر المتّقين إلى الرحمٰن وفداً» على الرحائل «ونسوق المجرمين إلى جهنّم ورداً». وهم أعداؤك يساقون إلى النار بلا حساب.

﴿ لَا يَمْلِكُونَ الشَّفَاعَةَ ﴾: الضمير فيه للعباد المدلول عليها بـذكر القسـمين، وهـو الناصب لليوم إفى قوله تعالى: «يوم نحشر المتّقين»](٧).

﴿ إِلاَّ مَنِ اتَّخَذَ عِنْدَ الرَّحْمٰنِ عَهْداً ﴾ (3) إلا من تحلّى بما يسعد به ويستأهل أن يشفع للعصاة من [أهل] الإيمان والعمل الصالح، على ما وعد الله. أو: إلا من اتّخذ من الله إذنا فيها لقوله (٨): «لا تنفع الشفاعة إلا من أذن له الرحمٰن». من قولهم: عهد الأمير إلى فلان بكذا: إذا أمره به.

ومحلّه الرفع على البدل من الضمير، أو النصب على تقدير مضاف، أي إلّا شفاعة من اتّخذ عند الرحمن عهداً [أو على الاستثناء.

١. كُذَا في المصدر، وفي س، أ، ن: المجانب، وفي م: الجنائب، وفيع: العجائب.

٣. تأويل الآيات الباهرة ٣٠٧/١-٣٠٨، ح١٤. ٣. المصدر: قوم.

المصدر: لؤلؤ.
 المصدر: لؤلؤ.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: «يهيمون ويقيمون» بدل «يهتمون ويغتمون».

۷. من ع. ۸ طه ۱۰۹/

وقيل (١): الضمير لِـ «المجرمين». والمعنى: لا يملكون الشفاعة فيهم، إلّا من اتّخذ عند الرحمان عهداً يستعدّ به أن يشفع له بالإسلام](٢).

وفي أصول الكافي (٣): محمّد بن يحيئ، عن سلمة بن الخطّاب، عن الحسن بن عبدالرحمان، عن علي بن أبي حمزة، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله عليه قال: قات قوله: «لا يملكون الشفاعة إلا من اتّخذ عند الرحمن عهداً». قال: إلا من أتى (١) الله بولاية أميرالمؤمنين والأثمّة من بعده، فهو العهد عندالله.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥): حدّثنا جعفر بن أحمد، عن عبدالله (٦) بن موسى، عن الحسن بن عليّ بن أبي حمزة، عن أبيه، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله لللله في هذه الآية قال: لا يشفع (٧) لهم، ولايشفعون «إلّا من اتّخذ عند الرحمٰن عهداً» إلاّ من أذن له بولاية أميرالمؤمنين والأثمّة من بعده صلوات الله عليهم، فهو العهد عند الله.

حدَّ ثني (^) أبي، عن الحسن بن محبوب، عن سليمان بن جعفر، [عن أبيه] (١٠)، عن أبي عبدالله عليه عن أبيه، عن آبائه عليه قال: قال رسول الله عَيْمَالُهُ: من لم يحسن وصيّته عند موته، كان نقصاً (١٠) في مروءته.

قلت: يا رسول الله ، وكيف يوصي [الميّت] (١١) عند الموت؟ قال: إذا حضرته الوفاة واجتمع الناس إليه ، قال: اللهم يا فاطر السماوات والأرض ، عالم الغيب والشهادة ، الرحمان الرحيم ، إنّي أعهد إليك في دار الدنيا أنّي أشهد أن لا إله إلّا أنت ، وحدك لا شريك لك . وأنّ محمّداً عَيَالِيًّ عبدك ورسولك ، وأنّ الجنّة حقّ ، وأنّ النار حقّ ، وأنّ البعث حقّ ، وانتها وصفت ، وأنّ الدين كما وصفت ، وأنّ البعث حقّ ، والحساب حقّ ، والقدر والميزان حقّ ، وأنّ الدين كما وصفت ، وأنّ

١. أنوار التنزيل ٤٣/٢.

٣. الكافي ٤٣١/١، ح ٩٠.

٥. تفسير القمّى ٢/٥٦-٥٧,

٧. المصدر: لا يشفع ولا يشفع.

٩. من المصدر.

١١ . من المصدر،

۲. من م.

٤. المصدر: دان

٦. المصدر: عبيدالله (عبدالله عظ).

٨. نفس المصدر /٥٥ \_٥٦.

١٠. المصدر: نقص.

الإسلام كما شرّعت، وأنّ القول كما حدّثت، وأنّ القرآن كما أنزلت، وأنّك أنت الله (۱) [الملك] (۱) الحقّ المبين. جزى الله محمّداً خير الجزاء، وحيّا الله محمّداً وآل محمّد بالسلام.

اللهم يا عدّتي عند كربتي، ويا صاحبي عند شدّتي، ويا وليّي في نعمتي، إلهي وإله آبائي، لا تكلني إلى نفسي طرفة عين، فإنّك إن تكلني إلى نفسي (٣) كنت أقرب من الشرّ وأبعد من الخير، (وأسرى في الفتن وحدي) (١) فأنس في القبر وحشتي، واجعل لي عهداً (٥) يوم ألقاك منشوراً.

ثمّ يوصي بحاجته. وتصديق هذه الوصيّة في سورة مريم عليم الله في قوله الله: «لا يملكون الشفاعة إلّا من اتّخذ عند الرحمٰن عهداً». فهذا عهد الميّت، والوصيّة حقّ على كلّ مسلم [وحقّ عليه] (٧) أن يحفظ هذه الوصيّة، ويتعلّمها (٧).

وقال عليّ ﷺ: علّمنيها رسول الله ﷺ وقال: علّمنيها جبرثيل.

وفي الكافي وتهذيب الأحكام (٨) مثل هذه الوصيّة سواء.

وفي جوامع الجامع (٩): وعن ابن مسعود أنّ النبيّ ﷺ قبال لأصحابه ذات يـوم: أيعجز أحدكم أن يتّخذ كلّ صباح ومساء عند الله عهداً ؟! قالوا: وكيف ذلك؟

قال: يقول: اللهم فاطر السماوات والأرض، عالم الغيب والشهادة، إنّي أعهد إليك بأنّي أشهد أن لا إله إلّا أنت، وحدك لا شريك لك، وأنّ محمّداً عبدك و رسولك، وأنّك إن تكلني إلى نفسي، تقرّبني من الشرّ، وتباعدني من الخير. وأنّي لا أثق إلّا برحمتك، فاجعل لى عندك عهداً توفّينيه يوم القيامة، إنّك لا تخلف الميعاد.

١. من م، ٢. من المصدر.

٣. يوجد في المصدر هاهنا هذه الزيادة: طرفة عين فإنَّك إن تكلني إلى نفسي .

٤. من المصدر.

٦. ليس في المصدر، ٧. ليس في ن.

٨. الكافي ٢/٧، ح ١؛ والتهذيب ١٧٤/٩، ح ٧١١.

٩. الجرامع /٢٧٨.

فإذا قال ذلك، طبع الله (١) عليه بطابع ويوضع (٢) تحت العرش. فإذا كان يوم القيامة، نادي منادٍ: أين الذين لهم عند الله (٣) عهد فيدخلون الجنّة ؟ (٤)

﴿ وَقَالُوااتَّخَذَ الرَّحْمٰنُ وَلَداً ﴾ ۞: قيل (٥): الضمير يحتمل الوجهين؛ لأنَّ هذا لمَّا كان مقولاً فيما بين الناس، جاز أن يُنسَب إليهم.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): حدّثنا جعفر بن أحمد، عن عبدالله (٧) بن موسى، عن الحسن بن على بن أبي حمزة، عن أبيه، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله السلام قال: قلت: قوله ﷺ: «وقالوا اتّخد الرحمٰن ولداً». قال: [هـذا](^) حـيث قـالت قـريش: إنّ لله ﷺ ولداً ، وإنّ الملائكة إناث (٩). فقال الله تبارك و تعالى رداً عليهم:

﴿لَقَدْ جِنتُمْ شَيْناً إِدّاً﴾ ۞: قال (١٠): أي عـظيماً. والالتـفات للـمبالغة فـي الذمّ. أو التسجيل عليهم بالجرأة على الله. والإدّ ـ بالكسر والفتح ـ : العظيم المنكر. والأدّة : وأدّني الأمر وآدّني: أثقلني وعظم عليّ.

﴿ تَكَادُ السَّمْوَاتُ ﴾ : وقرئ (١١) بالياء.

1. ليس في المصدر. ٢. المصدر: وضع.

٣. المصدر: الرحمن.

٧. المصدر: عبيدالله (عبدالله ـط).

٤. في هامش نسخة «م»: وعن الصادق للله عن أبيه، عن أباته، عن النبيُّ عَلِيُّهُ في قوله تـعالى: «لا يـملكون الشفاعة الآية ، أنّه إذا كان يوم القيامة ، نادئ مناد من قبل العرش ألا من كان له قبلي حقّ أو له عندي عهد ، فليدخل الجنَّة بلا حساب ولا عذاب. قيل: يا رسول الله، وما العهد؟ قال: بسم الله الرحمن الرحيم اللهمّ فاطر السماوات والأرض عالم الغيب والشهادة الرحمان الرحيم، إنِّي أعهد إليك في هذه الحياة الدنيا أنِّك أنت الله لا إله إلّا أنت وحدك لا شريك لك، وأن محمّداً عبدك ورسولك، وأنّ عليّاً صفيّك ووليّك، اللهمّ لا تكلنا إلى أنفسنا طرفة عين فتقرّبنا من الشرّ وتباعدنا من الخير فإنّا لا نثق إلّا برحمتك واجعل لنا ذلك عندك عهداً تؤدّيه إلينا يوم نلقاك إنّك مولانا لا تخلف الميعاد. قاله ابن باقي في اختياره، من حواشي جنّة ٥. أنوار التنزيل ٤٣/٢. الأمان.

٦. تفسير القمّي ٥٧/٢.

٨. من المصدر.

٩. كذا في المصدر. وفي النسخ: «وإن من الملاثكة إناثاً».

١١. أنوار التنزيل ٤٣/٢. ١٠ . تفسير القمّى ٧/٢٥

﴿ يَتَفَطَّرُنَ ﴾ : يتشقّفن مرّةً بعد أخرى.

﴿مِنْهُ ﴾: قال (١): يعني ممّا قالوه وممّا رموه به.

وقرئ (۲): «ينفطرن». والأوّل أبلغ؛ لأنّ التفعّل مطاوع فعّل، والانفعال مطاوع فعل. ولأنّ أصله للتكلّف.

﴿ وَتَنْشَقُّ الْأَرْضُ وَتَخِرُّ الْجِبَالُ ﴾: تسقط ممّا قالوه، وممّا رموه به.

﴿ هَدًا ﴾ ٢٠ : أي سقوطاً. أو : مهدودة ومكسورة. أو [تخرّ](٣) للهدّ ممّا قالوه.

وهو تقرير لكونه إدّاً. والمعنى: إنّ هول هذه الكلمة وعظمها، بحبث لو تُصوَّرت بصورة محسوسة، لم تتحمَّلها هذه الأجرام العظام وتفتّت من ثقلها. أو: إنّ فضاعتها مجلبة لغضب الله بحيث لو لا حمله، لخرّب العالم، وبدّد قوائمه، غضباً على من تفوّه بها.

﴿أَنْ دَعَوْا لِلرَّحْمٰنِ وَلَداً ﴾ ﴿ النصب على العلّة لِدنكاد»، أو لِدهداً على حذف اللام، وإفضاء الفعل إليه، والجرّ بإضمار اللام، أو بالإبدال من الهاء في «منه». والرفع على أنّه خبر محذوف تقديره والموجب لذلك «أن دعوا» أو فاعل «هدّاً». أي هدّها دعاء الولد للرحمان. وهو من «دعا» بمعنى «سمّى» المتعدّي إلى المفعولين. وإنّما اقتصر على المفعول الثاني ليحيط بكلّ ما دعي له ولدا (١٠٠ أو من «دعا» بمعنى «نسب» الذي مطاوعه ادّعي إلى فلان: إذا انتسب إليه.

﴿ وَمَا يَنْبَغِي لِلرَّحْمٰنِ أَنْ يَتَّخِذَ وَلَداً ﴾ ۞: ولا يليق به اتّخاذ الولد، ولا يُتطلَّب له لو طلب مثلاً لأنّه مستحيل.

ولعلّ في ترتيب الحكم بصفة الرحمانيّة الإشعار بأنّ كلّ ماعداه نعمة ومنعم عليه، فلا يجانس من هو مبدأ النعم كلّها ومولى أصولها وفروعها، فكيف يمكن أن يـتّخذه ولداً ؟!

٢. أنوار التنزيل ٤٣/٢.

٤ . ليس في م.

١. تفسير القمّي ٥٧/٢.

٣. من تفسير الصافي ٢٩٦٧٣.

﴿ إِنَّ كُلُّ مَنْ فِي السَّمْواتِ وَالْأَرْضِ ﴾ : أي ما منهم.

﴿ إِلاَّ آتِي الرَّحْمٰنِ عَبْداً ﴾ ۞: إلَّا وهو مملوك يأوي إليه بالعبوديَّة والانقياد.

﴿لَقَدْ اَحْصَاهُمْ ﴾: حصرهم وأحاط بهم، بحيث لا يخرجون عن حوزة علمه وقبضته وقدرته.

﴿ وَعَــدُّهُم عَـدًا ﴾ ٢٠ أشـخاصهم وأنـفاسهم وأفـعالهم، فـإنَّ «كـلَّ شـيء عـنده بمقدار»(١).

﴿ وَكُلُّهُمْ آتِيهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَرْداً ﴾ ۞: قال في الحديث السابق(٢): واحداً واحداً.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): حدّ ثني أبي ، عن إسحاق بن الهيثم ، عن سعد بن طريف (٤) ، عن الأصبغ بن نباتة ، عن عليّ الله قال: إنّ الشجر لم يزل حصيداً (٥) كله حتى دُعي للرحمان ولد ، عز (٦) الرحمان (٢) وجلّ أن يكون له ولد . «تكاد (٨) السماوات أن يتفطّرن منه وتنشق الأرض وتخرّ الجبال هدّاً». فعند ذلك اقشعر الشجر ، وصار شوك ، حذار أن ينزل به العذاب . والحديث طويل ، أخذت منه موضع الحاجة .

﴿ إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ سَيَجْعَلُ لَهُمُ الرَّحْمٰنُ وُدَاً ﴾ ٢ : سُيحدِث لهم في القلوب مودةً من غير تعرّض منهم لأسبابها،

قيل (٩): والسين، لأنّ السورة مكّيّة، وكانوا مبغوضين ممقوتين بين الكفرة، فوعدهم ذلك إذا دجا (١١) الإسلام. أو لأنّ الموعد القيامة، حين تُعرَض حسناتهم علىٰ رؤوس الأشهاد، فينزع ما في صدورهم من الغلّ.

١. الرعد ٨/. تفسير القمّي ٥٧/٢.

٣. نفس المصدر ٨٦٠٨٥/١.

٤. كما في رجال النجاشي ٤٦٧، وفيس، أ، م: ظريف.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: حصيلًا.

٧. منع.

٨. المصدر و م. فعادك .

٩. أنوار التنزيل ٤٤/٢.

يعة. ٦. المصدر: اعز.

٨. المصدروم: فكادت.

١٠. أي انتشر. وفي غيرع: رحما.

وروي (١) عسن النسبي ﷺ: إذا أحبّ الله عسبداً يبقول لجبرئيل: أحببت فبلاناً، فأحببه (٢)، فيحبّه جبرئيل. ثمّ يبنادي إفي أهل السماء] (٣)؛ إنّ الله قبد أحبّ فبلاناً، فأحبوه. فيحبّه أهل السماء. ثمّ توضع له المحبّة في أهل (١) الأرض.

والإيمان والعمل الصالح، إنما يمتاز بولاية أميرالمؤمنين والأثمة. يدل عليه ما رواه علي بن إبراهيم (٥) قال: روى فضالة بن أيوب، عن أبان بن عثمان، عن أبسي حمزة الثمالي، عن أبي جعفر الله في قوله: «إنّ الذين آمنوا وعملوا الصالحات» قال: آمنوا بأميرالمؤمنين المله وعلموا الصالحات بعد المعرفة. معناه: بعد المعرفة بالله وبرسوله والأثمة صلوت الله عليهم.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢) في الحديث السابق متّصلاً بقوله: «واحداً واحداً»: قلت: قوله ﷺ: «إنّ الّذين آمنوا وعملوا الصالحات سيجعل لهم الرحمٰن ودّاً». قال: ولاية أميرالمؤمين عليًا . هي الودّ الذي ذكره الله ﷺ.

وفي أصول الكافي (٧): بإسناده عن أبي عبدالله عليه إلا أنَّ فيه : هي الودّ الذي قال الله.

وفي تفسير العيّاشي (١٠): عن عمّار بن سويد قال: سمعت أبا عبدالله لِلنِّلاِ إ<sup>(١)</sup> يقول في هذه الآية (١٠): «فلعلّك تارك بعض ما يوحئ إليك» ـ وذكر حديثاً طويلاً في آخره.

ودعا رسول الله ﷺ لأمير المؤمنين عليه في آخر صلاته، رافعاً بها صوته يُسمِع الناس (١١) يقول: اللهمّ، هب لعليّ المودّة في صدور المؤمنين، والهيبة والعظمة في

٢. المصدر: فأحبُّوه.

٤. لا يوجد في المصدر.

٦. نفس المصدر ٥٧/.

٨. تفسير العياشي ١٤٢/٢، ح ١١.

۱۰. هود/۱۲.

١. نفس المصدر والموضع.

۳. ليس في م.

٥. تفسير القمّي ٥٧/٢.

۷. الكافي ۲/۱۳۱، ح ۹۰.

٩. ليس في ن.

۱۱. ليس في س،أ،ن.

صدور المنافقين. فأنزل الله تعالى: «إنّ الّذين آمنوا» (الآية). وفي الحديث تتمّة تأتي عند قوله (١١): «قوماً لدّاً».

وفي مجمع البيان (٢): وفي تفسير أبي حمزة الثماليّ :حدَّثني أبـوجعفر البـاقر للسلِّلِةِ قال: قال رسول الله ﷺ: لعلميّ : قل: اللهم اجعل لي عندك عهداً واجعل لي في قلوب المؤمنين ودّاً. فقال (٣). فنزلت هذه الآية.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤)؛ قال الصادق لليّلا: كان سبب نـزول هـذه الآيــة أنّ أميرالمؤمنين لليّلا كان جالساً بين يدي رسول الله ﷺ. فقال له: قل يا عليّ : اللهم اجعل لى فى قلوب المؤمنين ودًا. فأنزل الله الآية .

وفي شرح الآيات الباهرة (٥): قال محمّد بن العبّاس ﴿ : حدّثنا عبدالعنزيز بن يحيئ، عن محمّد بن زكريًا، عن يعقوب بن جعفر بن سليمان عن عليّ بن عبدالله بن العبّاس، عن أبى عبدالله عليه في هذه الآية قال:

نزلت في عليّ للسلِّلِاً. فما من مؤمن إلّا وفي قلبه حبّ لعليّ بن أبي طالب صلوات الله عليه، وعلىٰ ذرّيّته الطيّبين (١).

﴿ فَإِنَّمَا يَسَّرْنَاهُ بِلِسَائِكَ ﴾ : بأن أنزلنا بلغتك.

۲. المجمع ۵۳۲/۳ ۵۳۳۵.

۱. مريم /۹۷.

٤. تفسير القمّي ٥٦/٢.

٣. المصدر: فقالهما عليّ.
 ٥. تأويل الآيات الباهرة ٣٠٩/١، ح ١٨.

٦. في هامش تسخة قم»: ومن الغرائب كنت ذات يوم متفكّراً في عيوب الدنيا وفي أحوال الراغبين فيها فرأيت في المنام أحداً يقول: من يحبّ الذهب والفضّة، يقذفهما الله تعالى في النار ويضعهما على أبدان محبّيهما ليلصقا بأبدانهم. وقرأ قوله تعالى «سيجعل الرحمن وداً» دليلاً لذلك. فقلت: بعد اليقظة إن كانت هذه الرؤيا الصادقة فلعل المرادبه بطن الآية: إن الذين آمنوا وعملوا الصالحات مع حبّهم بالذهب والفضة حالهم هذه فكيف حال من لم يكونوا مؤمنين أو لم يعملوا الصالحات حبّهم إياهما ويحتمل التوبيخ أو التمثيل أيضاً كقوله على المرء مع من أحبّ في المعنى «الذين آمنوا وعملوا الصالحات سيجعل لهم الرحمٰن ودًا» فهولاء مع محبوبهم والمعنى الأخير أدق وأوفق، والله يعلم. (جعفر عفي عنه).

والباء بمعنى «على» أو على أصله، لتضمّن «يسّرناه» معنى أنــزلناه. [أي أنــزلناه](١) لمغتك.

﴿ لِتَبَشِّرَ بِهِ الْمُتَّقِينَ ﴾ : الصائرين إلى التقوى.

﴿ وَتُنْذِرَ بِهِ قُوماً لُدًا ﴾ ۞: أشدًاء الخصومة، آخذين في كلّ لديد، أي شقّ من المراء لفرط لجاجهم.

وفي الحديث السابق المنقول عن تفسير العيّاشيّ (٢): «وتنذر به قوماً لدّاً» بني أميّة. فقال رمع (٣): والله لصاع من تمر في شنّ (٤) بالم أحبّ إليّ ممّا سأل [محمّد] (٥) ربّه! أفلا سأله ملكاً يعضده، أو كنزاً يستظهر به على فاقته ؟! فأنزل الله فيه عشر آيات من هود أوّلها (٢): «فلعلّك تارك بعض ما يوحى إليك» الآية.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٧): عن الصادق لليُّلِّ في قوله: «قوماً لدّاً» قال: أصحاب الكلام والخصومة.

وفي روضة الواعظين (^) للمفيد ﴿ قال رسول الله عَيَّا ﴿ إِنَّ الذين آمنوا وعملوا الله عَيَّا ﴿ إِنَّ الذين آمنوا وعملوا الصالحات سيجعل لهم الرحمٰن وداً » هو علي الله ﴿ فَإِنَما يسَرناه بلسانك لتبشّر به المتقين » [قال: هو علي ] (٩) «وتندر به قوماً لدّاً » قال: بني أميّة ، قوماً ظلمة .

وفي أصول الكافي (١٠): محمّد بن يحيئ، عن سلمة بن الخطّاب، عن الحسين بن عبد الرحمان، عن عليّ بن أبي حمزة، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله عليّ قال: قلت قوله تبارك وتعالى: «فإنّما يسّرناه بلسانك لتبشّر به المتّقين وتنذر به قوماً لدّاً» قال: إنّما

١. ليس في أ. ٢. تفسير العياشي ١٤٣/٢، ح ١١.

كذا في المصدر. وفي النسخ الكع. و«رمع» مقلوب «عمر».

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: شق. والشنّ: القربة الصغيرة.

٥. من المصدر، ٦. هود/١٢،

٧. تفسير القمتي ٢/٦٥. ٨. روضة الواعظين ١٠٦/١.

٩. من المصدر. ٩. من المصدر. ٩٠ من المصدر.

يسَره الله ﷺ على لسانه ﷺ حين أقام أميرالمؤمنين علي إعلَما] (١)، فبشَر به المؤمنين، وأنذر به الكافرين. وهم الذين ذكرهم الله تعالى «قوماً لدًا» (٢) أي كفّاراً.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣) بإسناده عن أبي بصير، عن أبي عبدالله عليُّلًا مثله.

﴿ وَكُمْ أَهْلَكُنَا قَبْلَهُمْ مِنْ قَرْدٍ ﴾: تخويف للكفرة، وتجسير للرسول تَنْظِيلُ علىٰ إِنْذَارِهِم.

﴿ هَلْ تُحِسُّ مِنْهُمْ مِنْ آحَدٍ ﴾ : هل تشعر بأحد منهم وتراه؟

﴿ اَوْ تَسْمَعُ لَهُمْ رِكْزاً ﴾ ﴿ وقرى (٤): «تُسمِع» من أسمعت. والركز: الصوت الخفيّ. وأصل التركيب هو الخفاء. ومنه: ركز الرمح: إذا غُيِّب طرفه في الأرض. والركاز: المال المدفون.

وفي الحديث السابق المنقول عن تفسير عليّ بن إبراهيم (٥) أنّه قال في بيان هذه الآية: أهلك الله على منهم من أحد الآية: أهلك الله على من الأمم ما لا تحصون (٦) فقال: يا محمّد «هل تحسّ منهم من أحد أو تسمع لهم ركزاً» أي ذكراً. والحمد لله.

١. من المصدر،

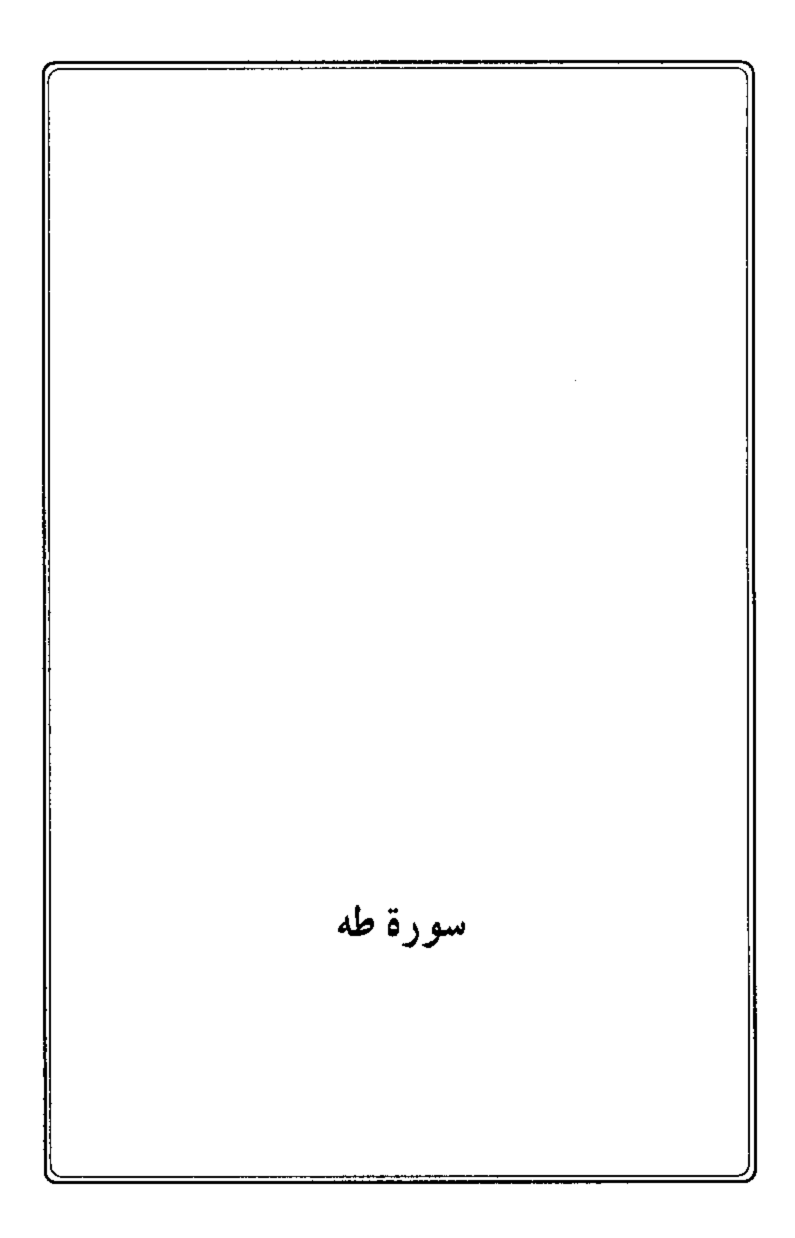
٣. تفسير القمّي ٧/٧٥.

٥. تفسير القمّي ٥٧/٢.

٢. المصدر: ذكرهم الله تعالى في كتابه الدّاه.

٤. أنوار التنزل ٤٤/٢.

٦. المصدر:ما لا يحصون له .



## سورة طه

مكّية وهي مائة وخمس (١) وثلاثون آية.

في كتاب ثواب الأعمال (٢): عن أبي عبدالله للسلام قال: لا تَدَعُوا قراءة سورة طه؛ فإنَّ الله يحبّها ويحبّ من قرأها. ومن أدمن قراءتها، أعطاه الله يوم القيامة كتابه بيمينه، ولم يحاسبه بما عمل في الإسلام، وأعطى [في الآخرة من الأجر حتّى يرضى.

وفي مجمع البيان (٣): أُبِيّ بن كعب، عن النبيّ ﷺ قال: من قرأها، أُعطي [<sup>(1)</sup> يــوم القيامة ثواب المهاجرين والأنصار.

أبو هريرة (٥)، عن النبي ﷺ قال: إنّ الله تبارك وتعالى قرأ «طه» و «يس» قبل أن يخلق أدم بألفي عام. فلمّا سمعت الملائكة القرآن، قالوا: طوبئ لأمّة ينزل (٦) هذا عليها! وطوبى لأجواف تحمل هذا! وطوبى لألسن تكلّم بهذا! (٧)

وعن الحسن (^) قال: قال النبيّ يَرَالُهُ: لايقرأ أهل الجنّة من القرآن إلّا «يس» و «طه».

## بسم الله الرحمن الرحيم

﴿ طُهٰ﴾ ۞: فخَمهما (٩) [قالون وابن كثير و] (١١) ابن عامر وحفص ويعقوب على الأصل. وفخّم (١١) الطاء وحده أبو عمرو لاستعلائه، وكذا ورش. وأمالهما الباقون.

١. كذا تفسير الصافي ٢٩٩/٣. وفي النسخ: أربع.

٢. ثواب الأعمال /١٣٤، ح ١.

٤. ليس في ن.

٦. المصدر: نزل.

٨. نفس المصدر والموضع.

<sup>.</sup> ١٠ من م.

٣. المجمع ١/٤.

٥ . نفس المصدر والموضع.

٧. المصدر: تتكلّم.

٩. أنوار التنزيل ٤٤/٢.

١١. ليس في ن.

وهما من أسماء الحروف. وقد مرّ بعض الاحتمالات في أوّل سورة البقرة.

وقيل (١): معناه: يا رجل، [علىٰ لغة عك](١).

وقرى (٣): «طَه»، على أنّه أمر للرسول عَلَيْ بأن يطأ الأرض بقدميه، وأنّ أصله «طأ» فقُلِبت همزته هاءً.

وفي كتاب معانى الأخبار (٤) بإسناده إلى سفيان بن سعيد الثوري، عن الصادق عليه حديث طويل، يقول فيه عليه : وأمّا «طه» فاسم من أسماء النبيّ عَلَيْه ومعناه: يما طالب الحقّ الهادي إليه.

وفي شرح الآيات الباهرة (٥)؛ تأويل «طه» ذكره صاحب نهج الإيمان، قال: في تفسير الثعلبي قال: قال جعفر بن محمّد الصادق لليلان : قوله الله الي علهارة أهل البيت (١٠) لليلان من الرجس . ثمّ قرأ: «إنّما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهّركم تطهيراً» (٧).

﴿ مَا آنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْقُرْآنَ لِتَشْقَىٰ ﴾ ن خبر (١٠ «طه» إن جعلته مبتدأ على أنّه مؤول بالسورة أو القرآن، والقرآن واقع (١٠ فيه موقع العائد. وجوابه: إن جعلته مقسماً به ومنادى له، إن جعلته نداءً. واستثناف، إن كانت جملةً فعليّةً بإضمار مبتدأ، أو طائفة من الحروف محكيّة.

والمعنى: ما أنزلنا عليك القرآن لتتعب. والشقاء شائع بمعنى التعب. ومنه: أشقى من رائض المهر، وسيّد القوم أشقاهم.

قيل (١٠٠): ولعلَّه عدل إليه للإشعار بأنَّه أنزل إليه ليسعد.

۲. ليس في م.

٤. المعاني /٢٢، ح ١.

٦. المصدر: أهل بيت محمّد.

٨. ليس في ن.

١٠. أنوار التنزيل ٤٥/٢.

١. نفس المصدر والموضع،

٣. نفس المصدر والموضع.

٥. تأويل الآيات الباهرة ٣٠٩/١ ح ١.

٧. الأحزاب/٣٣.

٩. ليس في ن.

وقيل (١): ردّ وتكذيب للكفرة، فإنّهم لما رأوا كثرة عبادته قالوا: إنّك لتشقى بـترك ديننا، وإنّ القرآن أُنزل عليك لتشقى به!

وفي تفسير عليّ بن ابراهيم (٢): حدّ ثني أبي، عن القاسم بن محمّد، عن عليّ بن (٣) أبي بصير، عن أبي عبدالله وأبي جعفر عليّ قالا: كان رسول الله علي إذا صلّى قام على أصابع رجليه حتّى تورّمت. فأنزل الله تبارك وتعالى: «طه» بلغة طيّ: يا محمّد «ما أنزلنا عليك القرآن لتشقى إلّا تذكرة لمن يخشى».

وفي أصول الكافي (1): حميد بن زياد، عن الحسن بن محمّد بن سماعة، عن وهيب (٥) بن حفص، عن أبي بصير، عن أبي جعفر عليه قال: كان رسول الله تَهَلِيه عند عائشة ليلتها. فقالت: يا رسول الله، لم تُتِعب نفسك، وقد غفر [الله] (٢) لك ما تقدّم من ذنبك وما تأخّر؟! فقال: يا عائشة، ألا أكون عبداً شكوراً؟!

قال: وكان رسول الله ﷺ يقوم على أطراف أصابع رجليه. فأنزل الله سبحانه: «طه، ما أنزلنا عليك القرآن لتشقى».

وفي أمالي شيخ الطائفة (٨٠ ﷺ إلى ابن عبّاس قال: كنّا جلوساً مع النبيّ ﷺ إذ

١. أنوار التنزيل ٤٥/٢. ٢. تفسير القمّي ٥٨ـ٥٧/٢.

٣. المصدر: على بن (أبي حمزه: عن ـظ). ٤. الكافي ٩٥/٢ - ٦.

٥ . كذا في المصدر وجامع الرواة، وفي النسخ: وهب.

٦. من المصدر.

٨. رواه العروسي في نور الثقلين ٣٦٧/٣ ح ١١. أمالي الشيخ الطوسيّ ٣٦٦١.

هبط عليه الأمين جبرئيل على ومعه جام من البلور الأحمر، مملوء مسكاً وعنبراً. وكان إلى جنب رسول الله عَلَيْ بن أبي طالب عليه وولداه الحسن والحسين عليه فقال له: السلام عليك، الله يقرأ عليك السلام، ويحييك بعده التحية، ويأمرك أن تحيي علياً وولديه.

قال ابن عبّاس: فلمّا صارت في كفّ رسول الله ﷺ هلّل ثلاثاً، وكبّر ثلاثاً. ثمّ قال بلسان ذرب طلق \_ يعني الجام: «بسم الله الرحمٰن الرحيم، طه ما أنزلنا عليك القرآن لتشقى». والحديث طويل، أخذت منه موضع الحاجة.

﴿ إِلَّا تَذْكِرَةً ﴾: لكن تذكيراً. وانتصابها على الاستئناء المنقطع.

قيل (١): ولايجوز أن يكون بدلاً من محلّ «تشقى» لاختلاف الجنسين، ولا مفعولاً له لِـ«أنزلنا». فإنّ الفعل الواحد لايتعدّي إلىٰ علّتين.

وقيل (٢): هو مصدر في موضع الحال من الكاف أو «القرآن» أم مفعول له، على أن «لتشقى» متعلّق بمحذوف هو صفة «القرآن» أي ما أنزلنا عليك القرآن المنزل لتتعب بتبليغه.

﴿ لِمَنْ يَخْشَىٰ ﴾ ۞: لمن في قلبه خشية ورقّة تتأثّر بالإنذار. أو : لمن علم الله منه أنّه يخشى بالتخويف منه ، فإنّه المنتفع .

﴿ تَنْزِيلاً ﴾: نُصِب بإضمار فعله. أو بِـ «يخشى». أو على المدح. أو على البـدل مـن «تنزِيلاً ﴾: نُصِب بإضمار فعله. أو بِـ «يخشى». أو على المدح. أو على البـدل مـن «تذكرة» إن جُعِل حالاً. وإن جُعِل مفعولاً له لفظاً أو معنى فلا؛ لأنّ الشيء لا يُعلّل بنفسه ولا بنوعه.

﴿ مِمَّنْ خَلَقَ الْأَرْضَ والسَّمْوَاتِ الْعُلَىٰ ﴾ (): مع ما بعده إلىٰ قوله: «الأسماء الحسنى» تفخيم لشأن المُنزَل بعرض (٣) تعظيم المُنزل، بذكر أفعاله وصفاته على الترتيب الذي هو عند العقل، فبدأ بخلق الأرض والسماوات التي هي أصول العالم. وقدّم الأرض

١. أنوار التنزيل ٤٥/٢. ٢. أنوار التنويل ٢/٥٤.

٣. كذا في أنوار التنزيل ٤٥/٢. وفيع وم: لغرض، وفي غيرهما: بغرض.

لأنّها أقرب إلى الحسّ، وأظهر عنده من السماوات العلى \_ وهو جمع العليا، تأنيث الأعلى \_. ثمّ أشار إلى وجه (١) إحداث الكاثنات وتدبير أمرها بأن قصد العرش، فأجرى منه الأحكام والتقادير، وأنزل منه الأسباب على ترتيب ومقادير، حسبما اقتضته [حكمته، وتعلّقت](٢) به مشيئته، فقال:

﴿ الرَّحْمَٰنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَىٰ ﴾ ۞: في كتاب التوحيد (٣) عن أبي عبدالله للطِّلِا حديث طويل، وفيه قال السائل: فقوله: «الرحمٰن على العرش استوىٰ» ؟

قال أبو عبدالله عليه العرش، بائن من خلقه، من غير أن يكون العرش، بائن من خلقه، من غير أن يكون العرش حاملاً له، ولا أن يكون العرش حاوياً له، ولا أن يكون العرش محتازاً (٤) له، ولكنّا نقول: هو حامل العرش، وممسك العرش، ونقول من ذلك ما قال (٥): «وسع كرسيّه السموات والأرض». فثبّتنا من العرش والكرسيّ ما ثبّته، ونفينا أن يكون العرش أو الكرسيّ حاوياً له، وأن يكون العرش أو الكرسيّ حاوياً له، وأن يكون العرش أو الكرسيّ حاوياً له، وأن يكون الله محتاجاً إلى مكان، أو إلى شيء ممّا خلق، بل خلقه محتاجون إليه.

وفيه (٦) خطبة عجيبة لأمير المؤمنين للنَّلِمُ وفيها: والمستولي (٧) عـلى العـرش بـلا زوال.

وفيه (١) عن النبي عَلَيْهُ حديث طويل يذكر فيه عظمة الله عَلَهُ، يقول فيه عَلَيْهُ بعد أن ذكر الأرضين السبع: ثمّ السماوات (١) السبع (١١)، والبحر المكفوف، وجبال البرد، وحجب النور، والهواء الذي تحار (١١) فيه القلوب. وهذه السبع والبحر المكفوف

٩. ليس في أ.

١. ع: أوجه.

٢. ليس في م.

۱. ليس في

٤. المصدر: ولاأن العرش محتاز.

۳. التوحيد /۲٤۸، ح ۱.

٥. البقرة /٢٥٥.

٦. نفس المصدر ٣٣٧، ح١. والكافي ١٤٢/١، ح٧. روى المؤلف الله هذه العبارة بعينها عن الكافي أيضاً قبل وروده في تفسير الآية الآتية.
 ٧. المصدر: المستوي.

٨. نفس المصدر /٢٧٧، ح ١.

١١. كذا في المصدر. وفي النسخ: تحال.

١٠. ليس في ن وأ.

وجبال البرد والهواء والحجب والكرسيّ عند العرش، كحلقة في فلاة. ثمّ تـلا هـذه الآية: «الرحمن على العرش استوى». ما تحمله ملك (١) إلّا بقول (٢): لا إله إلّا الله، ولا حول ولا قوّة إلّا بالله.

وفي روضة الكافي (٢): محمّد بن يحيئ، عن أحمد بن محمّد، عن عبد الرحمان بن أبي نجران، عن صفوان، عن خلف بن حمّاد، عن الحسين بن زيد (٤) الهاشميّ، عن أبي عبدالله عليّه عن النبيّ عَيْهِ مثله إلى قوله: استوى.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٧) مثله.

أبي الله قال (١٠): حدّ ثنا سعد بن عبدالله، عن محمّد بن الحسين (٩)، عن صفوان بن يحيى، عن عبدالرحمان بن الحبجاج قال: سألت أبها عبدالله عليه عن قول الله الله الرحمٰن على العرش استوى». فقال استوى من كلّ شيء، فليس شيء أقرب إليه من شيء] (١٠) لم يبعد منه بعيد، ولم يقرب منه قريب، استوى من كلّ شيء.

وفي الكافي (١١) مثل سواء.

وبإسناده (١٢) إلى زاذان (١٣)، عن سلمان الفارسيّ حديث طويل، يـذكر فـيه قـدوم

ع: الملائكة. المصدر: الأملاك.
 ع: م، ن: يقول.

٣. الكافي ١٥٣/٨ - ١٥٤، ح ١٤٣. ٤. كذا في المصدر، وفي النسخ: يزيد.

ه. التوحيد /٣١٥، ح ١.

٦. كذا في المصدر وجامع الرواة ١٨٦/٢. وفي النسخ: مازن.

٧. تفسير القمّي ٩٩/٢. ٨. التوحيد ٣١٥، ح ٢.

٩. كذا في المصدر. وفي النسخ: الحسن. ١٠ . يوجد في م.

١١. الكافي ١١٨/١، ح ٧ و ٨. ١٢. التوحيد ١٢٨/، ح ٣.

١٣ . كذا في المصدر. وفيع، أ وس : ماذان. وفي ن: مازن. وفي م: مهاذان.

الجاثليق المدينة، مع مائة من النصارئ، بعد قبض رسول الله عَيَّظِ وسؤاله أبابكر عن مسائل لم يجبه عنها، ثمّ أُرشِد إلى أمير المؤمنين [علي بن أبي طالب](١) عَلَيْظِ فسأله عنها، فأجابه. فكان فيما سأله أن قال له: أخبرني عن ربّك، أيحمِل أو يُحمَل؟

فقال عليّ النُّلا : إنّ ربّنا عَلَا يحمِل ولا يُحمَل.

قال النصراني: وكيف ذلك، ونحن نجد في الإنجيل: «ويحمل عرش ربّك فوقهم يومئذ ثمانية»؟!

فقال عليّ عليّ الله الملائكة تحمل العرش، وليس العرش كما تظنّ كهينة السرير؛ ولكنّه شيء محدود مخلوق مدبَّر، وربّك الله مالكه، لا أنّه عليه، ككون الشيء علي الشيء، وأمر الملائكة بحمله، فهم يحملون العرش بما أقدرهم عليه.

قال النصراني: قد صدقت، يرحمك الله.

وبإسناده (۱) إلى الحسن بن موسى الخشّاب، عن بعض رجاله، رفعه عن أبي عبدالله عليه أنّه سُئل عن قول الله على: «الرحمٰن على العرش استوى». فقال: استوىٰ من كلّ شيء، فليس شيء أقرب إليه من شيء.

وبإسناده (٢) إلى أبي بصير، عن أبي عبدالله عليه قال: من زعم أنّ الله ﷺ قال أو من الله ﷺ أن الله ﷺ من الشيء له، أو في شيء، أو علىٰ شيء، فقد كفر. قلت: فسّر لي. قال: أعني بالحواية من الشيء له، أو بإمساكه (٤) له، أو من شيء سبقه.

وفي رواية أخرى (٥) قال: من زعم أنّ الله من شيء، فقد جعله محدّثاً. ومن زعم أنّ الله في شيء، فقد جعله محمولاً.

وبإسناده (٢) إلى مقاتل بن سليمان قال: سألت جعفر بن محمّد عليُّك عن قول الله كلّا: «الرحمٰن على العرش استوى». فقال: استوى من كلّ شيء، فليس شيء أقرب إليه من شيء. شيء.

١. من المصدر.

٣. نقس المصدر /٣١٧، ح ٥.

٥. نفس المصدر ٣١٧، ح ٦.

٢. نفس المصدر ٣١٧-٣١٧، ح ٤.

٤. المصدر: بإمساك.

٦. نفس المصدر /٣١٧ ح ٧.

وبإسناده (١) إلى الحسن بن محبوب، عن حمّاد قال: قال أبو عبدالله للطِّلَةِ :كذب من زعم أنّ الله ﷺ قال أبو عبدالله للطِّلَةِ :كذب من زعم أنّ الله ﷺ قال من شيء، أو في شيء، أو على شيء.

وبإسناده (٢) إلى محمّد بن سنان، عن المفضّل بن عمر، عن أبي عبدالله عليه قال: من زعم أن الله من شيء، أو في شيء، أو على شيء، فقد أشرك. ثمّ قال: من زعم أن الله من شيء، فقد جعله محدّثاً. ومن زعم أنّه في شيء، فقد زعم أنّه محصور. ومن زعم أنّه على شيء، فقد جعله محمولاً.

وبإسناده (٣) إلى حنّان بن سدير قال: سألت أبا عبدالله عليه عن العرش (٤) والكرسي. فقال: إنّ للعرش صفات كثيرة مختلفة، له في كلّ سبب وضع في القرآن صفة على حدة. فقوله (٥): «ربّ العرش العظيم» يقول: الملك العظيم. وقوله: «الرحمن على العرش استوى» يقول: على الملك الكيفوفيّة في الأشياء.

ثمّ العرش في الوصل منفرد عن الكرسيّ، لأنّهما بابان من أكبر أبواب الغيوب، وهما جميعاً غيبان، وهما في الغيب مقرونان، لأنّ الكرسيّ هو الباب الظاهر من الغيب الذي منه يطلع (٦) البدع، ومنه الأشياء كلّها. والعرش هو الباب الباطن الذي يوجد فيه علم الكيف والكون والقدر والحدّ والأين والمشيئة وصفة الإرادة، وعلم الألفاظ والحركات والترك، وعلم العود والبدء (٧). فهما في العلم بابان مقرونان، لأنّ ملك العرش سوى ملك الكرسيّ، وعلمه أغيب من علم الكرسيّ. فمن ذلك قال: «ربّ العرش العظيم» أي صفته أعظم من صفة الكرسيّ، وهما في ذلك مقرونان.

وفي كتاب علل الشرائع (٨) بإسناده إلى الحسن بن عبدالله، عن آبائه، عن جدّه

٢. نفس المصدر ٣١٧/، ح ٩.

١. نفس المصدر /٣١٧، ح ٨.

٤. أ: العرش العظيم.

٣. نفس المصدر ٣٢١،٣٢١، ح ١.
 ٥. التوبة ١٢٩، وغيرها من الأيات.

٦. المصدر: مطلع.

٧. كذا في المصدر. وفيع وم: البداء، وفي سائر النسخ: والبداين والبداء.

٨. العلل /٣٩٨، ح ٢.

الحسن بن عليّ بن أبي طالب اللِّيمُ قال: جاء نفر من اليهود إلى رسول الله عَيْرَالُهُ فسألوه عن أشياء، فكان فيما سألوه عنه، أن قال له أحدهم: لِمَ صار البيت المعمور مربّعاً؟ قال: لأنَّه بحذاء العرش [وهو مربّع](١).

فقيل له: ولِمَ صار العرش مربّعاً ؟ قال: لأنّ الكلمات التي بني (٢) عليها [الإسلام](٣) أربع [وهي](٤): سبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلّا الله، والله أكبر. والحديث طويل، أخذت منه موضع الحاجة.

وفي كتاب الاحتجاج (٥) للطبرسي الله عن أميرالمؤمنين النِّلا حديث، وفيه: قوله: «الرحمن على العرش استوئ» يعنى استوىٰ تدبيره، وعلا أمره.

وعن الحسن بن راشد (٦) قبال: شبئل أبيو الحسين ميوسي لمائيلًا عين قبول الله رَجَكَا: «الرحمٰن على العرش استوىٰ». [فقال: استولىٰ](٧)علىٰ ما دقّ وجلّ .

وفي أصول الكافي (^) خطبة مرويّة عن أمير المؤمنين النِّلْإِ وفيها: والمستولى (١) على العرش بلا زوال.

﴿ لَهُ مَا فِي السَّمْوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَمَا تَحْتَ النَّرَىٰ ﴾ ٢٠ : [الثرى: التراب الندي.

وفي كتاب الخصال (١٠): عن أمير المؤمنين للنِّلْجُ أنَّه تلا هذه الآية فقال: فكلُّ شيء علىٰ الثريٰ، والثريٰ](١١)على القدرة، والقدرة تحمل كلّ شيء.

وفي كتاب التوحيد (١٣) حديث طويل عن النبئ ﷺ يذكر فيه عظمة الله عَلَيْهُ. وفيه يقول عليه إن ذكر الأرضين السبع وما فيهنّ وما عليهنّ: والسماوات السبع ومن

۲. س، أ: يبني ع: تبني .

1. من المصدر،

٣. من المصدر.

٥. الاحتجاج /٢٥٠.

٧. ليس في ن،

٩. المصدر: والمستوي.

١١. لايوجد في أ.

٤. من المصدر.

٦. نفس المصدر ٣٨٦/.

۸. الکافی ۲/۱٤۲۱ء – ۷.

۱۰. الخصال /۹۷، ح ۱.

۱۲. التوحيد/۲۷۲.ح ۱.

فيهنّ ومن عليهنّ على ظهر الديك، كحلقة في فلاة قيّ (١). والديك له [جناحان:](١) جناح بالمشرق، وجناح بالمغرب، ورجلاه في التخوم (٣). والسبع والديك بسمن فيه ومن عليه، على الصخرة، كحلقة في فلاة قيّ. والسبع(١) والديك والصخرة بمن فيها ومن عليها، علىٰ ظهر الحوت، كحلقة في فبلاة قيّ. والسبع والديك والصخرة والحوت، عند البحر المظلم، كمحلقة في فيلاة قيّ. والسبع والديك والصخرة والحوت، والبحر المظلم، عند الهواء [كحلقة في فلاة قيّ. والسبع والديك والصخرة والبحر المظلم والهواء](٥) عند الثري، كحلقة في فلاة قيّ. ثمّ تلا هذه الآية: «له ما في السمُوات وما في الأرض وما بينهما وما تحت الثرئ. ثمَّ انقطع الخبر.

وفي روضة الكافي (٦): محمّد بن يحيي، عن أحمد بن محمّد عن عبدالرحمن بن أبي نجران، عن صفوان، عن خلف بن حمّاد، عن الحسين بن زيد (١١) الهاشمي، عن أبي عبدالله عليه عن النبيّ للله مثله.

وفي كتاب علل الشرائع (٨) بإسناده إلىٰ محمّد بن يعقوب، عن عليّ بـن مـحمّد (٩) رفعه قال: قال عليّ النُّه ليهوديّ ـ وقد سأله عن مسائل ـ: أمّا قرار هذه الأرض، لايكون إلّا علىٰ عاتق ملك، وقدما ذلك الملك على صخرة، والصخرة علىٰ قرن ثور، والثور قوائمه على ظهر الحوت، [والحوت](١٠٠) في اليمّ الأسفل، واليمّ على الظلمة، والظلمة على العقيم، والعقيم على الثري، وما يعلم تحت الثري إلّا الله تعالى. والحديث طويل، أخذنا منه موضع الحاجة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١١): حدّثني أبي، عن عليّ بن مهزيار، عن العلاء (١٢)

ه. ليس في م ون.

القئ ـ بكسر القاف : قفر الأرض والخلاء. ٢، من المصدر.

٣. كذا في المصدر. وفي س، م، ن: بالتخوم، وفيع وأ: بالنجوم.

٤. ليس في ن.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: يزيد.

۲ ، الکافی ۱۵۳/۸ ـ ۱۵۴ ، ح ۱٤۳ .

٩. م: زيادة «بإسناده».

٨. العلل /١-٢، ح ١.

١١. تفسير القشى ٥٨/٢.٥٩.

١٠ . ليس في المصدر.

١٢. المصدر: علاء (بن ـ ظ).

المكفوف، عن بعض أصحابه، عن أبي عبدالله للتلل قال: سُئل عن الأرض على أيّ شيء هي؟ قال: على الحوت.

قيل له: فالحوت علىٰ أيّ شيء هو؟ قال: على الماء.

فقيل له: فالماء علىٰ أيّ شيء هو؟ قال على الثرىٰ.

قيل له: فالثرئ علىٰ أيّ شيء هو ؟ قال عند ذلك انقضى علم العلماء.

محمّد بن أبي عبدالله (١)، عن سهل ، عن الحسن بن محبوب ، عن جميل بن صالح ، عن أبان بن تغلب قال : سألت أبا عبدالله علي عن الأرض على أيّ شيء هي ؟ قال : على الحوت .

قلت: فالحوت علئ أيّ شيء هو؟ قال: على الماء.

قلت: فالماء علىٰ أيّ شيء هو؟ قال: على الصخرة.

قلت: فعلئ أيّ شيء الصخرة؟ قال: على قرن ثور أملس.

قلت: فعلئ أيّ شيء [الثور؟ قال: على الثري.

قلت: فعلى أيّ شيء إ (٢) الثرى ؟ قال: هيهات هيهات! عند ذلك ضلّ علم العلماء.

وفي روضة الكافي (٣): محمّد، عن (١) أحمد، عن ابن محبوب، عن جميل بن صالح، عن أبان بن تغلب، عن أبي عبدالله للله عليه مثله.

وفي بصائر الدرجات (٥)؛ أحمد بن محمّد وعبدالله بن عامر، عن محمّد بن سنان، عن المفضّل بن عمر الجعفيّ (٦) قال: سمعت أبا عبدالله الله الله الله وقد ذكر أئمّة الهدى الله الله وجعلهم الله أركان الأرض أن تسميد بأهلها، والحجّة البالغة على من فوق (٧) الأرض ومن تحت الثرى.

۲. ليس في م.

٤ ، كذا في المصدر. وفي النسخ: بن.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: عن محمّد الجعفيّ.

١. نفس المصدر /٥٩.

۳. الکافی ۸۹/۸ ح ۵۵.

٥. البصائر /٢٢٠.٢٢٢.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: في.

طويل يذكر فيه الأئمة المراث وفيه: جعلهم الله أركان الأرض أن تميد بأهلها، والحجّة البالغة على من فوق الأرض ومن تحت الثري.

وبإسناده (٦) إلى سعيد الأعرج، عن أبي عبدالله طليَّلا حديث طويل يذكر فسيه حــال الأئمّة الله وفيه: جعلهم الله أركان الأرض أن تميد بأهلها (٣)، والحجّة البالغة (٤) على من فوق الأرض ومن تحت الثرئ.

﴿ وَإِنْ تَجْهَرْ بِالْقَوْلِ فَانَّهُ يَعْلَمُ السِّرَّ وَاخْفَىٰ ﴾ ۞: وإن تجهر بذكر الله ودعائه، فاعلم أنَّه غنيَّ عن جهرك، فإنَّه يعلم السرِّ وأخفى منه، وهو ضمير النفس.

وفيه تنبيه علىٰ أنَّ شرع الذكر والدعاء والجهر فيهما، ليس لإعلام الله تـعالىٰ، بــل لتصوير النفس بالذكر ورسوخه فيها، ومنعها عن الاشتغال بغيره، وهضمها بالتضرّع والابتهال.

وفي كتاب معاني الأخبار (٥): حدَّثنا محمَّد بن عليّ ماجيلويه (٦) ﷺ قال: حدَّثني عمّى محمّد بن أبي القاسم، عن محمّد بن عليّ الكوفيّ قال: حدّثني موسى بن سعدان الحنّاط (٧)، عن عبدالله بن القاسم، عن عبدالله بن مسكان، عن محمّد بن مسلم قال: سألت أبا عبدالله لماليًا عن قول الله عَلَى: «يعلم السرّ [وأخفي». قال: «السرّ»]^^)ما أكننته (٩) في نفسك. و «أخفي» ما خطر ببالك، ثمّ أنسيته.

وفي مجمع البيان (١٠٠): وروي عن السيّدين الباقر والصادق عليِّيِّك : «السرّ» ما أخفيته

٥. المعاني /١٤٣، ح ١.

٣. كذا في ع. وفي سائر النسخ والمصدر: بهم.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: الخيّاط.

١. الكافي ١٩٦١، ح١. وهذا نفس الحديث السابق المنقول عن البصائر. ولعلَّ المـؤلَّف ﷺ لمَّـاكان فـي نسخته من البصائر «محمّد الجعفى» بدل «المفضّل» جعلها حديثين مختلفين.

٢. نفس المصدر /١٩٧، ح ٢.

٤. ليس في س، أ، ن.

٦. ليس في ن.

٨. ليس في ن.

٩. المصدر: كتمته.

۱۰ . المجمع ۳/٤.

في نفسك. و «أخفى» ما خطر ببالك، ثمّ أنسيته.

ثمّ لمّا ظهر بذلك أنّه المستجمع لصفات الألوهيّة، بيّن أنّه المتفرّد بها والمستوحّد بمقتضاها. فقال:

﴿ اللهُ لَا إِلَّهَ إِلَّا هُوَ لَهُ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَىٰ ﴾ ٢: الحسنى: تأنيث الأحسن.

في مجمع البيان (١): روي عن النبيّ ﷺ أنّه قال: إنّ لله سبحانه تسعةً وتسعين اسماً. مَن أحصاها، دخل الجنّة.

﴿ وَهَلُ آتَاكَ حَدِيثُ مُوسَىٰ ﴾ ﴿ وَهَلَ (٣): قفّى تمهيد نبوّته قصّة موسىٰ اللهِ ليأتمّ به في تحمّل (٣) أعباء النبوّة وتبليغ الرسالة والصبر علىٰ مقاساة الشدائد. فإنّ السورة من أوائل ما نزل.

﴿ إِذْ رَأَى نَاراً ﴾: ظرف للحديث، لأنَّه حدث. أو مفعول لـ «اذكر».

قيل (٤): إنّه استأذن شعيباً للطِّلِا في الخروج إلىٰ أمّه، وخرج بأهله. فلمّا وافى وادي طوئ ـ وفيه الطور ـ وُلد له ابن في ليلة شاتية مظلمة مثلجة، وكانت ليلة الجمعة. وقد ضلّ الطريق وتفرّقت ماشيته، إذ رأى من جانب الطور ناراً.

﴿ فَقَالَ لِا هُلِهِ امْكُثُوا ﴾ : أقيموا مكانكم.

وقرأ (٥) حمزة: «لأهلِه امكثوا» هنا، وفي القبصص (٦) ببضم الهاء في الوصل. والباقون بكسرها فيه.

﴿إِنِّي آنَسْتُ نَاراً ﴾: أبصرتها إبصاراً لا شبهة فيه.

وقيل (٧): الإيناس: إبصار ما يؤنس به.

﴿ لَعَلِّي آتِيكُمْ مِنْهَا بِقَبَسٍ ﴾: بشعلة من النار.

٢. أنوار التنزيل ٤٦/٢

٤. أنوار التنزيل ٤٦/٢.

٦. القصص /٢٩.

١. مجمع البيان ٣/٤.

٣. ليس في م.

٥. أنوار التنزيل ٤٦/٢.

٧. أنوار التنزيل ٤٦/٢.

٢٩٦ ..... تفسير كنز الدقائق ويحرالغرائب

وقيل<sup>(۱)</sup>: جمرة.

﴿ أَوْ أَجِدُ عَلَى النَّارِ هُدَى ﴾ ٢٠ : هادياً يدلُّني على الطريق.

قيل (٢): أو يهديني أبواب (٣) الدين، فإنّ أفكار الأبرار ماثلة إليها في كلّ ما يمعنّ (١) هم.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥): وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر الله [في قوله: «آتيكم منها بقبس»] (١) يقول: «آتيكم» بقبس من النار، تبصطلون من البرد. [وقوله: ] (١) «أو أجد على النار هدى» كان قد أخطأ الطريق. يقول: أو أجد على النار طريقاً.

ولمّاكان حصولهما مترقّباً، بني الأمر فيهما على الرّجاء بخلاف الإيناس، فإنّه كان محقّقاً لهم، ولذلك حقّقه لهم ليوطّنوا أنفسهم عليه.

ومعنى الاستعلاء في «على» أنّ أهلها مشرفون عليها، أو مستعلون المكان القريب منها، كما قال سيبويه في «مررت بزيد»: إنّه لصوق بمكان يقرب منه.

﴿ فَلَمَّا آتَاهَا ﴾ : قيل (٨): [لمّا ]أتى النار وجد ناراً بيضاء تتّقد في شجرة خضراء.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٩): عن أبي جعفر طائلًا: فأقبل نحو النار يقتبس، فبإذا شجرة ونار تلتهب عليها. فلمّا ذهب نحو النار يقتبس منها، أهوت إليه. ففزع منها وعدا، ورجعت النار إلى الشجرة. فالتفت إليها، وقد رجعت إلى الشجرة. فرجع الثانية ليقتبس، فأهوت إليه، فعدا وتركها. ثمّ التفت [إليها، وقد رجعت] (١٠) إلى الشجرة. فرجع إليها الثالثة، فأهوت إليه، فعدا «ولم يعقّب» (١١) أي لم يرجع. فناداه الله (١٢) من الله فرجع إليها الثالثة، فأهوت إليه، فعدا «ولم يعقّب» (١١) أي لم يرجع. فناداه الله (١٢) من المناه الله (١٢) الله المناه الله (١٢) الله الله (١٢) الله الله (١٢) الله الناه الله (١٢) الله الناه الله (١٤) الله الناه الله (١٢) الله الناه الله (١٤) الله الناه الله (١٢) الله الناه الله (١١) الله الناه الله الناه الله (١٤) الله الناه الله الناه الله الناه الله (١٤) الله الناه الله الناه الناه الله الناه الله الناه الله الناه الله الناه الله الناه الله الناه النا

٢. أنوار التنزيل ٤٦/٢.

٤. أي يظهر،

٦. يوجد في م.

٨. أنوار التنزيل ٤٦/٢.

١٠. من المصدر. وفي النسخ: رجع.

١٢. ليس في م.

١. أنوار التنزيل ٤٦/٢.

٣. ليس في م.

٥. تفسير القمّي ٦٠/٢.

٧. من المصدر.

٩. تفسير القمّي ١٤٠/٢.

١١. النمل /١٠، والقصص ٣١/.

وسيأتي تمام الحديث في سورة القصص إن شاء الله.

﴿ نُودِيَ يَا مُوسَىٰ ﴾ ﴿ إِنِّي آنَا رَبُّكَ ﴾ : فتحه (١) ابن كثير وأبو عمرو ، أي بأنّي . وكسره الباقون بإضمار القول وإجراء النداء مجراه . وتكرير الضمير للتوكيد والتحقيق .

قيل (٢): إنّه لمّا نودي، قال: من المتكلّم؟ قال: إنّي أنا الله. فوسوس إليه إبليس: لعلّك تسمع كلام شيطان! فقال: إنّي عرفت أنّه كلام الله، بأن أسمعه من جميع الجهات وبجميع الأعضاء. وهو إشارة إلى أنّه للنّا تلقّى من ربّه كلامه (٣) روحانياً، ثمّ تمثّل ذلك الكلام لبدنه، وانتقل إلى الحسّ المشترك فانتقش به، من غير اختصاص بعضو وجهة . (فَاخْلَعْ نَعْلَيْكَ ﴾: أمره بذلك، إمّا لأنّ الحفوة تواضع لله وأدب، أو لنجاسة نعليه، أو لكليهما.

وما في تفسير عليّ بن إبراهيم (٤) في حديث أبي جعفر للسلِّ قال: «كانتا من جلد حمار ميّت» محمول على الإنكار. وكذا ما روي في كتاب من لايحضره الفقيه (٥) عن الصادق للسُّلِا مثله.

ويمكن أن يكون معناه: فرّغ قلبك من حبّ الأهل والمال.

يدل عليه ما روى الصدوق في كتاب كمال الدين وتمام النعمة (٢) بإسناده إلى سعد بن عبدالله القمّي، عن الحجّة القائم التي حديث طويل، وفيه: قلت: فأخبرني يا ابن رسول الله، عن أمر الله لنبيّه موسئ التيلا: «فاخلع نعليك إنّك بالواد المقدّس طوى» (٧). فإنّ فقهاء الفريقين يزعمون أنّها كانت من إهاب الميتة.

قال صلوات الله عليه: من قال ذلك، فقد افترى علىٰ مـوسىٰ ﷺ واســتجهله فـــى

٢. أنوار التنزيل ٤٦/٢.

تفسير القمّى ۲۰/۲.

٦. كمال الدين /٤٦٠.

١. أنوار التنزيل ٤٦/٢.

٣. ليس في س، أ، ن.

٥. الفقيه ١٦٠/١، ح ٧٥١.

٧. من م.

نبوته؛ لأنّه ما خلا الأمر فيها من خصلتين (١): إمّا أن تكون صلاة موسئ فيهما جائزة [أو غير جائزة] (٢). [فإن كانت صلاته جائزة] (٣) جازله لبسهما في تلك البقعة (٤). وإن كانت مقدّسة مطهّرة، فليست بأقدس وأطهر من الصلاة. وإن كانت صلاته غير جائزة فيهما، فقد أو جب على موسئ عليه أنّه لم يعرف الحلال من الحرام وما علم ما جاز (٥) فيه الصلاة وما لم يجز، وهذا كفر.

قلت: فأخبرني ـ يا مولاي ـ عن التأويل فيها (٦).

قال صلوات الله عليه: إنّ موسئ ناجى ربّه (٧) بالواد المقدّس فقال: يا ربّ، إنّي قد أخلصت لك المحبّة منّى، وغسلت قلبي عمّن سواك. وكان شديد الحبّ لأهله. فقال الله تعالى: «اخلع نعليك» أي انزع حبّ أهلك من قلبك، إن كانت محبّتك لي خالصة، وقلبك من الميل إلى من سواي مغسول.

وروي (٨): أي خوفك من ضياع أهلك، وخوفك من فرعون.

وروي (٩) عن الصادق للسلام أنه قال لبعض أصحابه: كن لما لاترجو ، أرجى منك لما ترجو . فإنّ موسى بن عمران خرج ليقتبس لأهله ناراً ، فرجع إليهم وهو رسول نبئ .

وفي مجمع البيان (١٠): وقال الصادق عليه : حدّ ثني أبي عن جدّي، عن أميرالمؤمنين عليه قال: كن لما لا ترجو، أرجى منك لما ترجو. فإنّ موسى بن عمران طليه خرج ليقتبس لأهله ناراً، فكلّمه الله على فرجع نبيّاً. والحديث طويل، أخذت منه موضع الحاجة.

۲ . ليس في م .

١. المصدر: خطيئتين.

ليس في أ.

٤. يوجد في جميع النسخ هاهنا هذه الزيادة: إذا لم تكن مقدَّسة.

٥. المصدر: تجوز. ٦. المصدر: فيهما.

٧. ن: الله. ٨. علل الشرائع /٦٦، ح ٢.

٩. نور الثقلين ٣٧٤/٣، ح ٤٥ وكمال الدين، ١٥١/ م ١٣٠.

١٠. نور الثقلين ٣٧٤/٣، ح٤٦، مجمع البيان ٩/٤.

﴿إِنَّكَ بِالْوَادِ الْمُقَدِّسِ ﴾: تعليل للأمر باحترام البقعة.

في كتاب علل الشرائع (١) [بإسناده إلى ] (٢) عبدالله بن يزيد بن سلام أنّه سأل رسول الله عَلَيْظُ فقال: أخبرني عن الواد المقدّس [لِمَ سمّي المقدّس]؟ (١) فقال: لأنّه قدّست فيه الأرواح، واصطفيت فيه الملائكة، وكلّم الله عَلَى موسى تكليماً. والحديث طويل، أخذت منه موضع الحاجة.

﴿ طُوَى ﴾ ۞: علم البقعة. عطف بيان للوادى. ونوّنه (١٤) ابن عامر والكوفيّون بتأويل المكان.

وقيل (٥): هو كثنى من الطيّ مصدر لِـ «نودي» أو «المقدّس». أي نودي نـداءيـن أو قدّس مرّتين.

وفي الخرائج والجرائح (٢): قال عليّ بن أبي حمزة: كنت مع موسى عليه بمنى، ثمّ مضى إلىٰ داره بمكّة، فأتيته ـ وقد صلّى المغرب ـ فدخلت عليه، فقال: «اخلع نعليك إنّك بالواد المقدّس طوئ». فخلعت نعليّ، وجلست معه، والحديث طويل، أخذت منه موضع الحاجة.

﴿ وَانَّا اخْتَرْتُكَ ﴾ : اصطفيتك للنبوّة.

وقرئ (٢): «وإنّا اخترناك».

﴿ فَاسْتَمِعْ لِمَا يُوحَىٰ ﴾ ٢ : للّذي يوحىٰ إليك ، أو للوحي . واللام تحتمل التعلّق بكلّ من الفعلين .

﴿ إِنَّنِي آنَا اللهُ لَا اِلٰهَ اِلَّا آنَا فَاعْبُدُنِي ﴾: بدل ممّا يوحىٰ، دالٌ عـلىٰ أنّـه مـقصور عـلى التوحيد الذي هو منتهى العلم، والأمر بالعبادة التي هي كمال العمل.

۲. پوجد في م.

٤. أنوار التنزيل ٤٦/٢.

٦. الخرائج ١١١١، ح ٤.

١. العلل /٤٧١ ـ ٤٧٢م ٣٣.

٣. من المصدر،

٥ . نفس المصدر والموضع،

٧. أنوار التنزيل ٤٦/٢.

﴿ وَاَقِمِ الصَّلاَة لِذِكْرِي ﴾ ۞: قيل (١): خصّها بالذكر وأفردها بالأمر، للعلّة التي أناط بها إقامتها، وهي: تذكّر المعبود، وشغل القلب واللسان بذكره.

وقيل (٢): «لذكري» لأنّي ذكرتها في الكتب، وأمرت بها. أو: لأن أذكرك بالثناء. أو: لذكري خاصّةً لا تراثي بها [ولا تشوبها] (٣) بذكر غيري. أو: لأوقات ذكري، وهي مواقيت الصلاة.

وقيل (٤): لذكر صلاتي ؛ لما روى أنس عن النبيّ عَيَّالَةٌ قال: من نسي صلاةً ، فليصلّها إذا ذكرها ، ولاكفّارة عليه غير ذلك. وقرأ: «أقم الصلاة لذكري». رواه مسلم في الصحيح. كذا في مجمع البيان.

وفي الكافي (٥): محمّد بن يحيئ، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد ومحمّد بن خالد جميعاً، عن القاسم بن عروة، عن عبيد بن زرارة، عن أبي جعفر عليه قال: إذا فاتتك صلاة، فذكرتها في وقت أخرى؛ فإن كنت تعلم أنّك إذا صلّيت التي فاتتك، كنت من الأخرى في وقت، فابدأ بالتي فاتتك، فإنّ الله على يقول: «أقم الصلاة لذكري». وإن كنت تعلم أنّك [إذا] صلّيت التي فاتتك، [فاتتك] (١) التي بعدها، فابدأ بالتي أنت في وقتها فصلّها، ثمّ أقم الأخرى.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٧): «وأقم الصلاة لذكري» قال: إذا نسيتها، ثمّ ذكرتها، فصلّها.

﴿إِنَّ السَّاعَةَ آثِيَةً ﴾ : كائنة لا محالة.

﴿ آكَادُ ٱخْفِيهَا ﴾: قيل (^): أُريد إخفاء وقتها. أو: أقرب أن أُخفيها فلا أقول إنّها آتية. ولولا ما في الأخبار بإتيانها من اللطف وقطع الأعذار، ما أخبرت به. أو: أكاد أظهرها،

٢. نفس المصدر /٤٧.

٤ . مجمع البيان ٧٤.

٦. من المصدر،

٨. أنوار التنزيل ٤٧/٣.

١. نفس المصدر /٤٧.

٣. من المصدر.

۵ . الکافی ۲۹۳/۳، ح ٤ .

٧. تفسير القمّي ٢٠/٢.

من أخفاه : إذا سلب خفاءه . ويؤيّده القراءة بالفتح ، من خفاه : إذا أظهره .

وفي مجمع البيان (١): وروى ابن عبّاس «أكاد أخفيها من نفسي». وهي كذلك في قراءة أبي، وروي ذلك عن الصادق للهلج.

وفي جوامع الجامع (٢): وفي مصحف أُبيّ: «أكاد أخفيها من نـفسي»، وروي ذلك عن الصادق للطِّلِاً.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): «أكاد أخفيها» قال: «من نفسي». هكذا نزلت. قلت: كيف يخفيها؟ قال: جعلها من غير وقت.

﴿ لِتُجْزَىٰ كُلُّ نَفْسٍ بِمَا تَسْعَىٰ ﴾ ٢: متعلّق بِه «آتية» أو بِه (أخفيها» بمعنى أظهرها.

﴿ فَلاَ يَصُدُّنُّكَ عَنْهَا ﴾ : عن تصديق الساعة ، أو عن الصلاة .

﴿ مَنْ لَا يُؤْمِنُ بِهَا ﴾: نهى الكافر عن أن يصد موسى عنها. والمراد نهيه أن ينصد عنها، تنبيها على أنّ الفطرة (٤) السليمة لو خُلُيت بحالها لاختارها، ولم يعرض عنها، وأنّه ينبغي أن يكون راسخاً في دينه. فإنّ صدّ الكافر إنّما يكون بسبب ضعفه فيه.

﴿ وَاتَّبَعَ هُوَاهُ ﴾ : أي ميل نفسه إلى اللذّات المحسوسة المخدجة ، فقصر نظره عليها . ﴿ فَتَرْدَىٰ ﴾ ٢ : فتهلك بالانصداد بصدّه .

والظاهر أنّ خطاب موسئ النبي الانصداد بصد الكافر، للتعريض بغيره، بأنّه يجب أن لاينصد بصد إبليس أو كافر آخر ممّن تبع (٥) هواه. والتنبيه على أنّه مع كونه نبيّاً كليماً، لو انصد بصد الكافر، ومال عن الحقّ لوقع في الهلاك والعذاب الدائم، فكيف بغيره!

﴿ وَمَا تِلْكَ ﴾: استفهام يتضمن استيقاظاً لمايريه فيها من العجائب. ﴿ بِيَمِينِكَ ﴾: حال من معنى الإشارة.

٢. الجوامع /٢٨٠.

٤. في أنوار التنزيل ٤٧/٢: فطرته.

١. المجمع ١٤٠.

٣. تفسير القمّي ٢٠/٢.

٥ . م: يتبع.

وقيل<sup>(١)</sup>: صلة «تلك».

﴿ يَا مُوسَىٰ ﴾ ٢٠ تكرير لزيادة الاستئناس والتنبيه.

﴿ قَالَ هِيَ عَصَايَ ﴾ : وقرئ (٣): «عصيّ» علىٰ لغة هزيل.

قيل (٣): كانت العصا من آس الجنّة، أخرجها آدم عليَّا وتوارثها الأنسياء إلى أن بلغ شعيباً، فدفعها إلى موسى.

وقيل (1): كانت من عوسج. وكان طولها عشرة أذرع، على مقدار قامة موسى.

﴿ اَتَوَكَّأُ عَلَيْهَا ﴾ : اعتمد عليها إذا عييت، أو وقفت على رأس القطيع.

﴿ وَاهُشُّ بِهَا عَلَىٰ غَنَمِي ﴾ : وأخبط الورق بها علىٰ رؤوس غنمي.

وقرئ (٥): «أهشٌ» ـ من باب الإفعال ـ وكلاهما من: هشّ الخبز يـ هشّ: إذا انكسـر لهشاشته.

وقرئ (٦) بالسين من الهس، وهو زجر الغنم. أي أنحّي عليها زاجراً لها.

﴿ وَلِي قِيهَا مَآرِبُ الْخُورَىٰ ﴾ ﴿ البريّة ركزها وعرض الزندين على شعبتيها، وألقى عليها فعلَق بها أدواته، وإذا كان في البريّة ركزها وعرض الزندين على شعبتيها، وألقى عليها الكساء واستظلّ به، وإذا قصر الرشاء وصله بها، وإذا تعرّضت السباع لغنمه، قاتل بها. قيل (٧): فكأنّ موسى عليه فهم أنّ المقصود من السؤال أن يذكر حقيقتها، وما يرئ من منافعها حتّى إذا رآها بعد ذلك على خلاف تلك الحقيقة، ووجد منها خصائص أخرى خارقة للعادة - مثل أن تشتعل شعبتاها بالليل كالشمع، وتصيران دلواً عند الاستقاء وتطول بطول البئر، وتحارب عنه إذا ظهر عدوّه، ويسنبع الماء بسركزها، وينضبّ بنزعها، وتورق وتثمر إذا اشتهى ثمرة فركزها - عَلِم أنّ ذلك آيات باهرة ومعجزات قاهرة أحدثها الله فيها لأجله، وليست من خواصّها. فذكر حقيقتها [ومنافعها] (٨) مفصّلاً ومجملاً على معنى أنّها من جنس العِصِيّ تنفع منافع أمثالها،

٣ و ٤. مجمع البيان ٨/٤.

۱ و۲. أنوار التنزيل ٤٧/٢.

۸. من م.

٥ ـ ٧. أنوار التنزيل ٤٧/٢.

ليطابق جوابه الغرض الذي فهمه.

﴿ قَالَ ٱلْقِهَا يَا مُوسَىٰ ﴾ ﴿ فَٱلْقَاهَا فَإِذَا هِيَ حَيَّةٌ تَسْعَىٰ ﴾ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ

وقيل (٤): كانت في ضخامة الثعبان وجلادة الجانّ ، ولذلك قال : «كأنّها جانّ».

﴿ قَالَ خُذْهَا وَلاَ تَخُفْ﴾ : فإنّه لمّا رآها حيّةٌ تسرع وتبتلع الحجر [والشجر](٥) خاف وهرب منها.

﴿ سَنُعِيدُهَا سِيرَتَهَا الْأُولَىٰ ﴾ ٢٠ : هيئتها وحالتها المتقدّمة.

وهي فعلة من السير، تجوّز بها للطريقة والهيئة، وانتصابها على نزع الخافض. أو على أن «أعاد» منقول من «عاده» بمعنى: عاد إليه. أو على الظرف. أي: سنعيدها طريقتها. أو على تقدير فعلها. أي سنعيد العصا بعد ذهابها تسر سيرتها الأولى فتنتفع بها ما كنت تنتفعه قبل.

وقيل (٢): لمّا قال له ربّه ذلك، أطمأنّت نفسه حتّى أدخل يده في فمها، وأخذ بلحييها.

﴿ وَاضْمُمْ يَدَكَ إِلَىٰ جَنَاحِكَ ﴾ : إلىٰ جنبك تحت العضد.

يقال لكلّ ناحيتين «جناحان» ـكجناحي العسكر ـاستعارةً من جناحي الطائر. سُمّيا بذلك، لأنّه يجنحهما عند الطيران.

﴿ تَخْرُجُ بَيْضَاءَ ﴾ : كأنَّها مشعة.

٢. في النمل/١٠، والقصص/٣١.

٤. نفس المصدر والموضع.

٦. أنوار التنزيل ٤٨/٢.

١. أنوار التنزيل ٤٧/٢\_٨٤.

٣. في الأعراف/١٠٧، والشعراء/٣٣.

٥. ليس في ع.

في جوامع الجامع (١): وروي أنّه كان آدم (٢)، فأخرج يده من مدرعته بيضاء لها شعاع كشعاع الشمس يغشى البصر.

﴿ مِنْ غَيْرِ شُوءٍ ﴾ : من غير عاهة وقبح.

كنّى به عن البرص ، كما كنّى بالسوأة عن العورة ؛ لأنّ الطباع تعافه وتنفر عنه .

في كتاب طبّ الأئمّة (٣)، بإسناده إلى جابر الجعفيّ عن الباقر للنَّلِّهِ: يعني من غير رص (١).

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥) عن أبي عبدالله للطِّلا: أي علّة. وذلك أنّ مـوسى للطِّلا كان شديد السمرة، فأخرج يده من جيبه، فأضاءت الدنيا.

﴿ آیَةً اُخرَیٰ ﴾ ؟: معجزة ثانیة . وهي حال من ضمير «تخرج» كَـ «بيضاء» . أو من ضميرها . أو مفعول بإضمار خذ أو دونك .

﴿ لِنُرِيَكَ مِنْ آيَاتِنَا الْكُبْرَىٰ ﴾ ﴿ وَهَا المَصْمَرِ ، أو بِما دَلَ عليه «آية» أو القصّة . أي دللنا بها أو : فعلنا ذلك «لنريك» و «الكبرى صفة «آياتنا» أو مفعول «نريك» و «من آياتنا» حال منها .

﴿ اذْهَبُ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ ﴾ : بهاتين الآيتين، وادعه إلى العبادة.

﴿إِنَّهُ طَغَيٰ﴾ ۞: عصى وتكبّر.

﴿ قَالَ رَبِ اشْرَحْ لِي صَدْرِي ﴾ ﴿ وَيَشِرْ لِي آمْرِي ﴾ ﴿ الله تعالى بخطب عظيم وأمر جسيم، سأله أن يشرح صدره، ويفسح قلبه، لتحمّل أعبائه والصبر على مشاقه والتلقي لما ينزل عليه، ويسهل الأمر عليه، بإحداث الأسباب ورفع الموانع. وفائدة «لي» إبهام المشروح والميسر أوّلاً، ثمّ رفعه بذكر الصدر والأمر ثانياً، تأكيداً

وفائدة «لي» إبهام المشروح والميسراؤلا، ثمّ رفعه بدكر الصدر والامر تانيا، تا كيد ومبالغة.

٢. أي أسمر شديد السمرة.

٤. المصدر: مرض.

١. الجوامع/٢٨٠.

٣. طب الأنعة بلك ٥٥/ ٥٥.

٥ . تفسير القمّي ١٤٠/٢.

العجزء المثامن / سورة طه................................ العجزء المثامن / سورة طه......

﴿ وَاحْلُلْ عُقْدَةً مِنْ لِسَانِي ﴾ ﴿ وَيَقْقَهُوا قَوْلِي ﴾ ﴿: فإنَّما يُحسَن التبليغ من البليغ. وكان في لسانه رتّة من جمرة أدخلها فاه.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): حدّثني أبي، عن الحسن محبوب، عن العلاء بن رزين (٢)، عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر الله قال: وكان فرعون يقتل أولاد بني إسرائيل كلّما يلدون، ويربّي موسئ ويكرمه، ولا يعلم أنّ هلاكه على يده.

فلمًا درج موسى، وكان يوماً عند فرعون. فعطس موسى فقال: الحمد لله ربّ العالمين. فأنكر فرعون ذلك (٣) عليه، ولطمه، فقال: ما هذا الذي تقول ؟! فو ثب موسى على لحيته، وكان طويل اللحية، فهلّبها \_أي قلعها \_ فألّمه ألماً شديداً (٤). فهم فرعون بقتله، فقالت له امرأته: هذا غلام حدث، ولا يدري ما يبقول [وقد لطمته بلطمتك إيّاه] (٥) فقال فرعون: بل يدري! فقالت له: ضَع بين يديه تمراً وجمراً. فإن ميّز بينهما، فهو الذي تقول.

فوضع بين يديه تمرأ وجمراً، وقال له: كُلّ. فمدّ يده إلى التمر، فجاء جبرئيل النِّلِهِ فصرفها إلى الجمر، فأخذ الجمر في فيه، فاحترق لسانه، وصاح وبكئ. فقالت آسية لفرعون: ألم أقل لك أنّه لم يعقل؟! فعفا عنه. والحديث طويل، أخذت منه موضع الحاجة.

واختلف في زوال العقدة بكمالها. فمن قال به، تمسّك بقوله (٢): «قد أوتيت سؤلك». ومن لم يقل، احتجّ بقوله (٧): «هو أفصح منّي لساناً» وقوله (٨): «لا يكاد يبين»، وأجاب عن الأوّل بأنّه لم يسأل حلّ عقدة لسانه مطلقاً، بل عقدة تمنع الإفهام، ولذلك نكرها، وجعل «يفقهوا» جواب الأمر.

١. تفسير القمّي ١٣٦/٢.

٣. لايوجد في المصدر.

٥. لا يوجد في المصدر.

۷. القصص/۳٤.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: رضي.

٤. المصدر: شديداً بلطمته إيّاه.

٦. طه/٣٦.

٨. الزخرف/٥٢.

و «من لساني» يحتمل أن يكون صفة «عقدة» وأن يكون صلة «احلل».

﴿ وَاجْعَلْ لِي وَزِيراً مِنْ اَهْلِي ﴾ ۞ ﴿ هَارُونَ اَخِي ﴾ ۞: يعينني علىٰ ما كلَّفتني به.

واشتقاق الوزير، إمّا من الوِزر، لأنّه يحمل الثقل عن أميره، أو من الوَزر، وهـو: الملجأ؛ لأنّ الأمير يعتصم برأيه، ويلتجئ إليه في أموره، ومنه: المؤازرة.

وقيل (١): أصله: أزير. من الأزر، بمعني القوّة. فعيل بمعنى الفاعل، كالعشير والجليس. قُلِبت همزته واواً، كقلبها في موازر.

ومفعولا «اجعل» إمّا «وزيراً» و«هارون» \_قدّم ثنانيهما للعناية به، و«لي» صلة أو حال \_أو «لي وزيراً»، و«هارون» عطف بيان للوزير، أو «وزيراً» و«من أهلي»، و«لي» تبيين كقوله (٢): «ولم يكن له كفؤاً أحد». و«أخي» على الوجوه بدل من «هارون» أو مبتدأ خبره

﴿ اشْدُدْ بِهِ أَزْرِي ﴾ ﴿ وَأَشْرِكُهُ فِي أَمْرِي ﴾ ﴿ وَأَشْرِكُهُ فِي أَمْرِي ﴾ ﴿ وَأَشْرِكُهُ فِي أَمْرِي ﴾ ﴿ وَقَرأُ (٣) الله من على الأمر . وقرأ (٣) ابن عامر على لفظ الخبر ، على أنّهما جواب الأمر .

﴿كَيْ نُسَبِّحَكَ كَثِيراً﴾ ﴿ وَنَذْ كُرَكَ كَثِيراً ﴾ ۞: لأنّ التعاون يهيّج الرغبات، ويؤدّي إلىٰ تكاثر الخير وتزايده.

﴿ إِنَّكَ كُنْتَ بِنَا بَصِيراً ﴾ ﴿ عالماً بأحوالنا، وأنّ التعاون ممّا يـصلحنا، وأنّ هـارون نعم المعين لي فيما أمرتني به.

وفي مجمع البيان (1) عن ابن عبّاس، عن أبي ذرّ الغفاريّ قال: صلّيت مع رسول الله عَلِيلِ يوماً من الأيّام صلاة الظهر، فسأل سائل في المسجد، فلم يعطه أحد [شيئاً](٥). فرفع السائل يده إلى السماء وقال: اللهمّ إنّي سألت في مسجد رسول الله عَلِيلًا فلم يعطني أحد شيئاً!

٢. الإخلاص/٤.

٤. المجمع ٢١٠/٢.

١. أنوار التنزيل ٤٩/٢.

٣. نفس المصدر والموضع.

٥ . من المصدر،

وكان عليّ راكعاً، فأوماً بخنصره اليمني إليه، وكان يتختّم فيها. فأقبل السائل حتّئ أخذ الخاتم من خنصره، وذلك بعين النبيّ ﷺ.

فلمّا فرغ النبيّ عَلَيْهُ من صلاته، رفع رأسه إلى السماء وقال: اللهمّ إنّ أخبي موسى سألك فقال: «ربّ اشرح لي صدري ويسرلي أمري واحلل عقدة من لساني يفقهوا قولي واجعل لي وزيراً من أهلي هارون أخي اشدد به أزري وأشركه في أمري» فأنزلت عليه قرآناً ناطقاً (۱): «سنشد عضدك بأخيك ونجعل لكما سلطاناً فلا يصلون إليكما» اللهم وأنا محمد نبيتك وصفيتك، اللهم فاشرح لي صدري، ويسرلي أمري، واجعل لي وزيراً من أهلي علياً، اشدد به ظهري.

قال أبوذر: فوالله، ما استنمّ رسول الله ﷺ الكلمة حتّى نزل جبرئيل الله من عند الله فقال: يا محمّد، اقرأ. قال: وما أقرأ؟ قال اقرأ: «إنّما وليّكم الله ورسوله والذين آمنوا الذين يقيمون الصلاة ويؤتون الزكاة وهم راكعون» (٢٠).

وفي قرب الإسناد (٢) للحميري بإسناده إلى جعفر بن محمّد، عن أبيه عليّه قال: وقف النبيّ عَيْمَ به بمعرج (٤)، ثمّ قال: اللهم إنّ عبدك [موسى] (٥) دعاك فاستجبت له، وألقيت عليه محبّة منك، وطلب منك أن تشرح له صدره، وتيسّر له أمره، وتجعل له وزيراً من أهله، وتحلّ العقدة من لسانه. وأنا أسألك بما سألك به عبدك موسى عليه أن تشرح لي (ديراً من أهله، عبدك موسى عليه أن تشرح لي (١) صدري، وتيسّر لي أمري، وتجعل لي وزيراً من أهلي، علياً أخى.

وفي إرشاد المفيد (٧) النبيّ عَيَالِهُ لمّا أراد الخروج إلىٰ غزوة تبوك، استخلف أميرالمؤمنين عليه في أهله وولده وأزواجه ومهاجره، فقال له: يا عليّ، إنّ المدينة لاتصلح إلّا بي، أو بك.

۲. المائدة/٥٥.

١. القصص/٣٥.

٣. قرب الإسناد/١٤.

٤. كذا في المصدر. وفي م: يعرج. وفي سائر النسخ: بعرج.

٥. من المصدر: به.

٧. الإرشاد /٧١\_٧١.

فحسده أهل النفاق، وعظم عليهم مقامه فيها بعد خروج النبيَّ ﷺ وعلموا أنَّها تنحرس(١) به، ولا يكون للعدو فيها مطمع. فساءهم ذلك [وكانوا يـؤثرون خـروجه معه](٢)لما يرجونه من وقبوع الفساد والاختلاف(٣)عند خبروج النبيّ ﷺ عنها. فأرجفوا به عليَّة وقالوا: لم يستخلفه رسول الله ﷺ إكراماً له ولا إجلالاً ومودّة، وإنَّــما استخلفه استثقالاً له!

فلمًا بلغ أميرالمؤمنين للرضي الله إرجاف المنافقين به، أراد تكذيبه وفيضيحتهم. فلحق بالنبيِّ ﷺ فقال يا رسول الله، إنَّ المنافقين يزعمون أنَّك إنَّما خلَّفتني استثقالاً ومـقتاً. فقال رسول الله ﷺ: ارجع يا أخي إلى مكانك، فإنّ المدينة لا تبصلح إلّا بني أو بك، وأنت خليفتي في أهلي ودار هجرتي وقومي، أما ترضى أن تكون منّي بمنزلة هارون من موسئ إلّا أنّه لا نبيّ بعدي ؟!

وفي شرح الآيات الباهرة (٤): قال محمّد بن العبّاس الله: حدّثنا محمّد بن الحسن الخثعميّ، عن عبّاد بن يعقوب، عن عليّ بن هاشم، عن عمرو (٥) بـن حـارث، عـن عمران بن سليمان، عن حصين التغلبي (٦)، عن أسماء بنت عميس قالت: رأيت رسول الله ﷺ بإزاء ثبير (٧) وهو يقول: أشرق ثبير (٨) أشرق ثبير (١). اللهمّ إنّي أسألك ما سألك أخي موسى المن الله أن تشرح لي صدري، وأن تيسّر لي أمري، وأن تحلل عقدة من لساني، يفقهوا قولي، وأن تجعل لي وزيراً من أهلي عليّاً [أخي](١٠) «اشــدد بــه أزري وأشركه في أمري كي نسبّحك كثيراً ونذكرك كثيراً إنّك كنت بنا بصيراً».

وفيه (١١): روى أبو نعيم الحافظ بإسناده عن رجاله، عن ابن عبّاس قال: أخذ

٢. من المصدر،

المصدر: تتحرس.

٤. تأويل الأيات الباهرة ٢١٠/١، ح ٢.

٣. المصدر: الاختلاط.

٥ . كذا في المصدر وجامع الرواة ٦١٩/١. وفي النسخ: عمر. ٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: الثعلبي.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: شبير.

٨. كذا في المصدر. وفي النسخ: شبير.

٩ . كذا في المصدر. وفي النسخ: شبير.

١٠ . من المصدر.

١١. نفس المصدر، ح ٣.

النبيّ عَيَّا بيد عليّ بن أبي طالب عَلِي وبيدي، ونحن بمكة، وصلّى أربع ركعات. ثمّ رفع يديه إلى السماء وقال: اللهم إن نبيّك موسى بن عمران سألك فقال: «ربّ اشرح لي صدري ويسر لي أمري» الآية. وأنا محمّد نبيّك، أسألك [ربّ](١) اشرح لي صدري، ويسّر لي أمري، واحلل عقدة من لساني، يفقهوا قولي، واجعل لي وزيراً من أهلي علياً (١) اشدد به أزري، وأشركه في أمري.

قال [ابن عبّاس:](٢) فسمعت منادياً ينادي: قد أوتيت ما سألت.

وفيه (٤)؛ وروى الشيخ أبو جعفر الطوسي الله عن رجاله مسنداً إلى الفيضل بن شاذان يرفعه إلى بريدة الأسلميّ قال: قال رسول الله عَلَيْهِ لعليّ عَلَيْهِ: يها عمليّ ، إنّ الله تعالى أشهدك معى سبعة (٥) مواطن:

أمّا أوّلهنّ، فليلة أسري بي إلى السماء، فقال لي جبرئيل: أين أخوك؟ قلت: ودّعته خلفى. قال: فادع الله، فليأتك به. فدعوت الله، فإذا أنت معي، وإذا الملائكة صفوف وقوف فقلت: من هؤلاء يا جبرئيل؟ فقال: هؤلاء الملائكة يباهيهم الله بك. فأذن لي، فنطقت بمنطق لم تنطق الخلائق بمثله. نطقت بما خلق الله، وبما هو خالق إلى يوم القيامة.

والموطن الثاني: أتاني جبرئيل، فأسرى بي إلى السماء، فقال لي: أين أخوك؟ قلت ودّعته خلفي. قال: فادع الله، فليأتك به. فدعوت الله على فإذا أنت معي. فكشف الله لي عن السماوات السبع والأرضين السبع حتّى رأيت (اسكانها وعمّارها، وموضع كلّ ملك منها، فلم أر من ذلك شيئاً إلّا وقد رأيتَه.

والموطن الثالث: ذهبت إلى الجنّ (١٧)، ولست معي. فقال جبرئيل: أيـن أخـوك؟

١. من المصدر.

٣. من المصدر.

٥ ـ المصدر: بسبعة.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: الجنّة.

٢. ليس في م. وفي المصدر: عليَّ بن أبي طالب أخي.

٤. نفس المصدر ٣١١ـ٣١٤ ت ٤ و٥.

٦. ليس في ن.

والموطن الرابع: انّي لم أسأل الله شيئاً إلّا أعطانيه فيك، إلّا النبوّة؛ فإنّه قـال (٢): يـا محمّد، خصصتك بها [وختمتها بك](٣).

والموطن الخامس: خُصِصنا بليلة القدر، وليست لغيرنا.

والموطن السادس: أتاني جبرئيل، فأسرى بي إلى السماء. فقال لي: أين أخوك؟ قلت: ودّعته خلفي. قال: فادع الله كالله فليأتك به. فدعوت الله كالله فإذا أنت معي. فأذَن جبرئيل، فصليت بأهل السماوات جميعاً، وأنت معي.

والموطن السابع: إنَّا نبقي (٤) حين لايبقي أحد، وهلاك الأحزاب بأيدينا.

فمعنى قوله: «نبقى (٥) حين لايبقى أحد، وهلاك الإحزاب بأيدينا» دليل على أنّهما يكرّان إلى الدنيا، ويلبثان فيها ما شاء الله. كما روي عن الأثمّة في حديث الرجعة، ثمّ يبقيان حين لايبقى أحد من الخلق.

وقوله: «هلاك الأحزاب [بأيدينا». والأحزاب](١) هم أحزاب الشيطان وأهل الظلم والعدوان، فعليهم لعنة الرحمان، ماكر الجديدان، وما اطّرد الخافقان.

وممّا ورد (١٠) في الأمور التي شارك فيها أميرالمؤمنين الله عَلَيْلاً فيها، وأنّ الفضل جرى له كما جرى لرسول الله عَلَيْلاً فيها، وأنّ الفضل جرى له كما جرى لرسول الله عَلَيْلاً ولرسول الله عَلَيْلاً ولرسول الله عَلَيْلاً ولرسول الله على جميع خلق الله عَلَيْ فيكون هو كذلك؛ هو ما رواه الشيخ في أماليه عن رجاله، عن سعيد الأعرج قال: دخلت أنا وسليمان بن خالد على أبي عبدالله عليها

۲. ليس في م.

١. لايوجد في ن.

٤ . المصدر: نفي .

٣. من المصدر.

٦. ليس في ن.

ه. المصدر: نفي.

د ل ي ي -

٧. نفس المصدر والموضع،

٨. ليس في ن.

٩ . ليس في ن.

فابتدأني فقال: يا سعيد، ما جاء عن أميرالمؤمنين عليّ بن طالب عليه يؤخذ به. وما نهئ عنه، يُنتهئ عنه. جرى له من الفضل ما جرى لرسول الله تَهَلِيهُ. ولرسول الله الفضل على جميع الخلق. العائب على أميرالمؤمنين في شيء، كالعائب على رسول الله تَهَلِيهُ والرادّ عليه في صغير أو كبير (١) على حدّ الشرك [بالله] (٢).

كان ـ والله ـ (٣) أميرالمؤمنين باب الله الذي لايؤتى إلّا منه، وسببه (٤) الذي من تمسّك بغيره هلك. وكذلك جرى الحكم للأئمّة واحداً بعد واحد (٥) جمعلهم [الله] (٦) أركان الأرض وهم الحجّة البالغة على من فوق الأرض ومن تحت الثرى.

أما علمت أنّ أميرالمؤمنين عليه كان يقول: أنها قسيم الله بين الجنّة والنهار، وأنها الفاروق الأكبر، وأنا صاحب العصا والميسم، ولقد أقبر لي جميع الملائكة والروح بمثل ما أقرّوا لمحمّد على الله ولقد حملت مثل حمولة محمّد، وهي حمولة الربّ. وأنّ محمّداً يُدعى فيُكسى، ويُستنطَق فينطق، وأنا أُدعى فأكسى، وأستنطَق فأنطق. ولقد محمّداً يُدعى فيُكسى ويُستنطَق فانطق. ولقد أعطيت خصالاً لم يُعطَها أحد قبلى: عُلِّمت المنايا والقضايا (٧) وفصل الخطاب.

﴿ قَالَ قَدْ أُوتِيتَ سُؤْلَكَ يَا مُوسَىٰ ﴾ أن مسؤولك، فُعل بمعنى المفعول، كالخبز والأكل، بمعنى المخبوز والمأكول.

﴿ وَلَقَدْ مَنَنَّا عَلَيْكَ مَرَّةً ٱخْرَىٰ ﴾ ٢٠ : أنعمنا عليك في وقت آخر.

﴿ اِذْ آوْحَیْنَا اِلَیٰ اُمِّكَ ﴾: قیل (^): بإلهام، وفي منام، أو علیٰ لسان نبيّ فـي وقـتها، أو مَلَك ـ لا علیٰ وجه النبوّة ـ كما أوحى إلیٰ مریم.

﴿ مَا يُوحَىٰ ﴾ ۞: ما لا يُعلَم إلّا بالوحي. أو ممّا ينبغي أن يوحىٰ ولايُخَلّ به، لعظم شأنه وفرط الاهتمام به.

كذا في المصدر. وفي النسخ: صغر أو كبر. ٢. من المصدر.

٣. ليس في المصدر: سبيله.

٥. المصدر: وكذلك جرى حكم الأثمّة بعده واحد بعد واحد.

٦. من المصدر. ٧. ليس في م.

٨. أنوار التنزيل ٤٩/٢.

﴿ أَنِ اقْذِفِيهِ فِي التَّابُوتِ ﴾ : بأن اقذفيه لأنَّ الوحي بمعنى القول.

﴿ فَاقْدُونِيهِ فِي الْيَمْ ﴾: والقذف يقال للإلقاء وللوضع.

﴿ فَلْيُلْقِهِ الْيَمُ بِالسَّاحِلِ ﴾: قيل (١)؛ لمّاكان إلقاء البحر إيّاه إلى الساحل أمراً واجب المحصول لتعلّق الإرادة به، جعل البحر كأنّه ذو تمييز مطيع أمره بذلك، وأخرج الجواب مخرج الأمر. والأولى أن يجعل الضمائر كلّها لموسى، مراعاة للنظم. فالمقذوف في البحر والملقى إلى الساحل، وإن كان التابوت بالذات، فموسى بالعرض.

﴿ يَأْخُذُهُ عَدُوٌ لِي وَعَدُوٌ لَهُ ﴾ : جواب «فليلقه». وتكرير «عدوَ» للمبالغة ، أو لأنّ الأوّل باعتبار المتوقّع.

﴿ وَٱلْقَيْتُ عَلَيْكَ مَحَبَّةً مِنِّي ﴾ : أي محبّةً كائنةً منّي قد ازرعتها في القلوب، بحيث الايكاد يصبر عنك من رآك، فلذلك أحبّك فرعون.

ويجوز أن يتعلّق «منّي» بِـ «ألقيت». أي أحببتك. ومن أحبّه الله، أحبّته القلوب. وظاهر اللفظ أنّ اليمّ ألقاه بساحله، وهو شاطئه؛ لأنّ الماء يسحله فالتُقِط منه.

ولا ينافيه ما قيل (٢): «إنَّ أمّه جعلت في التابوت قطناً، ووضعته فيه. ثم قيرته، وألقته في اليمّ. وكان يشرع منه إلى بستان فرعون نهر، فدفعه الماء إليه، فأدّاه إلى بركة في البستان. وكان فرعون جالساً على رأسها مع امرأته آسية بنت مزاحم. فأمر به، فأخرج ففتح فإذا هو صبي أصبح الناس وجهاً، فأحبّه حبّاً شديداً» لأنّه لا يبعد أن يؤول الساحل بحيث يشمل فوهة نهره.

﴿ وَلِتُصْنَعَ عَلَىٰ عَيْنِي ﴾ ٢ : ولتُربَىٰ ويُحسَن إليك وأنا راعيك وراقبك. والعطف علىٰ علَّة مضمرة؛ مثل: ليُتعطَّف عليك. أو على الجملة السابقة بإضمار فعل معلّل؛ مثل: فعلت ذلك.

١. نفس المصدر والموضع.

وقرئ (١): «ولتصنع» بكسر اللام وسكونها والجزم، علىٰ أنَّه أمر؛ «ولتَصنعَ» بالنصب وفتح التاء، أي وليكون عملك علىٰ عين منّى، لئلًا تخالف به عن أمري.

وفي كتاب الاحتجاج (٢) للطبرسي الله : روي عن موسى بن جعفر، عن أبيه، عن أبائه، عن الحسين بن علي الله الله على أبائه، عن الحسين بن علي الله الله على موسى محبة منه. لأميرالمؤمنين الله الله الله على موسى محبة منه.

قال له علي اللهِ علي اللهِ القدكان كذلك، ولقد أعطى الله محمّداً عَلَيْهُ ما هو أفضل منه. لقد ألقى الله علي الله عليه محبّة منه. فمن هذا الذي يشركه في هذا الاسم، إذ تم من الله على به الشهادة ؟! فلا تتم الشهادة إلّا أن يقال: أشهد أن لا إله إلّا الله، وأشهد أنّ محمّداً رسول الله عَلَيْهُ بنادئ به على المنابر، فلا يُرفَع صوت بذكر الله عَلَيْ إلّا رُفِع بذكر محمّد معه.

﴿إِذْ تَمْشِي أَخْتُكَ ﴾: ظرف لِـ «ألقيت» أو لِـ «تُصنَع». أو بدل من «إذا أوحينا» على أنَّ المراد بها وقت متسع.

﴿ فَتَقُولُ هَلْ اَدُلَّكُمْ عَلَىٰ مَنْ يَكُفُلُهُ ﴾: وذلك أنّه كان لا يقبل ثدي المراضع، فجاءت أخته متفحّصة خبره، فصادفتهم يطلبون له مرضعة يقبل ثديها، فقالت: هل أدلَكم ؟ فجاءت بأمّه (٣)، فقبل ثديها.

﴿ فَرَجَعْنَاكَ اِلَىٰ أُمِّكَ ﴾ : وفاءً لقولنا (٤): «إنَّا رادُّوه إليك».

﴿ كَيْ تَقَرَّ عَيْنُهَا ﴾: بلقائك.

﴿ وَلَا تَحْزَنَ ﴾ : هي بفراقك ، أو أنت على فراقها وفقد إشفاقها .

في تفسير عليّ بن إبراهيم (٥): حدَّثني أبي، عن الحسن بن محبوب، عن العلاء بن رزين، عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر طليًا قال: [إنّ موسئ] (٦) لمّا حملت به أمّه، لم يظهر حملها إلّا عند وضعها له، وكان فرعون قد وكّل بنساء بني إسرائيل نساءً من

٢. الاحتجاج /٢١٦٢١٥.

١. أنوار التنزيل ٥٠/٢.

٤. القصص ٧٧.

۳. من ع. ۵. تفسير القم*ئي ١٣٦*١٣٥/٢.

٦. من المصدر.

القبط يحفظوهنّ. وذلك (١) لما كان بلغه عن بني إسرائيل أنّهم يقولون: إنَّـه يـولد فـينا رجل يقال له موسى بن عمران، يكون هلاك فرعون وأصحابه على يده. فقال فرعون عند ذلك: لأقتلنّ ذكور أولادهم حتّى لا يكون ما يريدون. وفرّق بين الرجال والنساء، وحبس الرجال في المحابس.

فلمًا وضعت أمّ موسى المن الله نظرت إليه، وحزنت عليه، واغتمت وبكت وقالت يُذبَح الساعة! فعطف الله الموكَّلة بها عليه، فقالت لأمّ موسى : ما لكِ قد اصفر لونك؟! فقالت: أخاف أن يُذبَح ولدي. فقالت: لا تخافي. وكان موسىٰ لايراه أحد إلّا أحبّه، وهو قول الله: «وألقيت عليك محبّة منّى». فأحبّته القبطيّة الموكَّلة بها (٣).

وأنزل الله (٣) علىٰ أمّ (٤) موسىٰ التابوت، ونوديت أمّه: ضعيه في التابوت. «فاقذفيه في اليم» وهو البحر «ولا تخافي ولا تحزني إنّا رادّوه إليك وجاعلوه من المرسلين» (٥٠). فوضعته في التابوت وأطبقته <sup>(٦)</sup> عليه وألقته في النيل.

وكان لفرعون قصر(٧) على شطّ النيل منتزهاً (٨). فنظر من قصره ومعه آسية امرأته، [فنظر](٩) إلى سواد في النيل ترفعه الأمواج، والرياح تضربه حتّى جاءت به إلى بـــاب قصر فرعون، فأمر فرعون بأخذه، فأخذ التابوت ورُفع إليه، فلمّا فتحه وجد فيه صبيًّا. فقال: هذا إسرائيليّ! فألقى الله ﷺ في قلب فرعون لموسىٰ محبّةً شديدة، وكذلك في قلب آسية ,

وأراد فرعون أن يقتله، فقالت آسية: لاتقتله «عسى أن ينفعنا أو نـتَخذه ولداً وهـم لايشعرون» (١٠) أنّه موسئ، ولم يكن لفرعون ولد.

٢، المصدر: به.

٤. ليس في المصدر.

٦. المصدر: أطبقت.

٨. كذا في المصدر. وفي النسخ: منزهات.

١٠. القصص /٩.

١. المصدر: وذلك أنّه.

٣. ليس في أ.

٥. القصص ٨/.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: قصور.

٩. من المصدر.

فقال: انتوا ظنراً (١) تربّيه. فجاؤوا بعدّة نساء قد قُتِل أولادهنّ، فلم يشرب لبن أحد من النساء. وهو قول الله (٢) على: «وحرّمنا عليه المراضع من قبل».

وبلغ أمّه أنّ فرعون قد أخذه، فحزنت وبكت كما قال الله (٣): «وأصبح فؤاد أمّ موسئ فارغاً إن كادت لتبدي به» قال: كادت (٤) أن تخبر بخبره، أو تموت. ثمّ حفظت نفسها كما قال الله (٥): «لولا أن ربطنا على قلبها لتكون من المؤمنين» «وقالت لأخته [-أي لأخت موسئ -](١) قصّيه» (٧) أي اتّبعيه. فجاءت أخته إليه «فبصرت به عن جنب» أي عن بعد «وهم لايشعرون» (٨).

فلمًا لم يقبل موسئ ثدي أحد من النساء، اغتمّ فرعون غمّاً شديداً. «فقالت» أخته: «هل أدلّكم على أهل بيت يكفلونه لكم وهم له ناصحون»؟ (٩) فقال: نعم.

فجاءت بأمّه، فلمّا أخذته في حجرها، وألقمته ثديها، التقمه وشرب. ففرح فرعون وأهله، و (١١) أكرموا أمّه. فقالوا لها: ربّيه لنا، ولك الكرامة ما تختارين (١١).

فسأله الراوي: فكم مكث موسى غائباً عن أمّه حتّى ردّه الله عليها؟ قال: ثلاثة أيّام. ﴿ وَقَتَلْتَ نَفْساً ﴾: نفس القبطيّ الذي استغاثه عليه الإسرائيلي، كما يأتي في قبصّته في سورة القصص.

في مجمع البيان (١٢): وروي عن النبيّ ﷺ أنّه قال: رحم الله أخي موسىٰ! قتل رجلاً خطأ، وكان ابن اثنتي عشرة سنة.

﴿ فَنَجَّيْنَاكَ مِنَ الْغَمِّ ﴾ : غمّ قتله ، خوفاً من عقاب الله واقتصاص فـرعون ، بـالمغفرة والأمن منه ، بالهجرة إلى مدين .

١. كذا في المصدر. وفي النسخ: فقال: أعطوه امرأة.

۲ . القصص /۱۲ . ۲ . القصص /۱۰ .

المصدر: «يعنى كادت» بدل «إن كادت… كادت».

٥. القصص ١٠/.

٧. القصص / ١١.

٩. القصص /١٢. أيس في المصدر.

١١. المصدر: ربّيه لنا فإنّا نفعل بك ما نفعل. ١٢. المجمع ١١/٤.

﴿ وَفَتَنَّاكَ فَتُوناً ﴾: أي ابتليناك ابتلاءً، أو أنواعاً من الابتلاء ـعلىٰ أنَّه جمع فـتن أو فنتة، علىٰ ترك الاعتداد بالتاء، كحجوز وبدور، في حجزة وبدرة ـ فخلصناك مرّةً بعد أخرىٰ.

وهو إجمال لما ناله في سفره من الهجرة عن الوطن ومفارقة الآلاف، والمشي راجلاً على حذر، وفقد الزاد، وأجر نفسه، إلىٰ غير ذلك. أو له ولما سبق ذكره.

﴿ فَلَبِثْتَ سِنِينَ فِي آهُلِ مَذْيَنَ ﴾ : لبثت فيهم عشر سنين قضاء لأوفى الأجلين.

في تفسير عليّ بن إبراهيم (١) عند قـوله (٢): «أيّـما الأجـلين قـضيت [فـلا عـدوان عليّ](٣)، قال: قلت للصادق عليَّا إذايّ الأجلين قضى ؟ قال: أتمّها عشر حجج (٤).

و «مدين» علئ ثمان مراحل من مصر.

﴿ ثُمَّ جِنْتَ عَلَىٰ قَدَرٍ ﴾: قدّرته ، لأن أكلّمك وأستنبئك غير مستقدم ولا مستأخر وقته المعيّن. أو : علىٰ مقدار من السنّ يوحي فيه إلى الأنبياء.

قيل <sup>(ه)</sup>: وهو رأس أربعين سنة.

﴿ يَا مُوسَىٰ ﴾ ٢٠ قيل ٢٠: كرّره عقيب ما هو غاية الحكاية ، للتنبيه على ذلك.

﴿ وَاصْطَنَعْتُكَ لِنَفْسِي ﴾ ۞: واتّخذتك صنيعتي وخـالصتي، واصـطفيتك لـمـحبّتي ورسالتي وكلامي. مثّله فيما خوّله من الكرامة، بمن قرّبه الملك واستخلصه لنفسه.

﴿ اذْهَبْ أَنْتَ وَاخُوكَ بِآيَاتِي ﴾ : بمعجزاتي.

﴿ وَلاَ تَنِيَا ﴾: ولاتفترا [ولا تقصّرا] ١٠٠.

وقرى (<sup>٨)</sup>: «تِنيا» بكسر التاء.

﴿ فِي ذِكْرِي ﴾ ٢٠ الاتنسياني حيثما تقلّبتما.

۲. القصص ۲۸۷.

٤. ليس في س، أ، ن.

٦. أنوار التنزيل ٥٠/٢.

أنفس المصدر والموضع.

١. تفسير القمّى ١٣٩/٢.

٣. من م.

٥ . المجمع ١١/٤.

٧. ليس في س، أ، ن.

وقيل (١): في تبليغ ذكري والدعاء إليّ.

﴿ اذْهَبَا اِلَىٰ فِرْعَوْنَ اِنَّهُ طَغَىٰ ﴾ ۞: قيل (١): أمر به أوّلاً موسى وحده، وهاهنا إيّاه وأخاه؛ فلا تكرير.

قيل <sup>(٣)</sup>: أوحى إلى هارون أن يتلقّى موسى.

وقيل (£): سمع بمقبله فاستقبله.

﴿ فَقُولًا لَهُ قَوْلًا لَيِّناً ﴾: [مثل:](٥) «هل لك إلىٰ أن تزكّىٰ وأهديك إلىٰ ربّك فتخشى» (١) فإنّه دعوة في صورة عرض ومشورة ، حذراً أن تحمله الحماقة علىٰ أن يسطو عليكما ، أو احتراماً لما له من حقّ التربية عليك .

وقيل (٧): كنّياه. وكان له ثلاث كُني: أبو العبّاس، وأبو الوليد، وأبو مرّة.

وقيل (٨): عِداه شباباً لايهرم بعده، وملكاً لايزول إلّا بالموت.

﴿ لَعَلَّهُ يَتَذَكَّرُ أَوْ يَخْشَىٰ ﴾ ، متعلق بِد أذهبا» أو بِد «قولاً» أي باشرا الأمر على رجائكما وطمعكما أنه يثمر ولايخيب سعيكما؛ فإنّ الراجي مجتهد، والآيس متكلّف.

والفائدة في إرسالهما والمبالغة عليهما في الاجتهاد مع علمه تعالى بأنّه لايـؤمن، إلزام الحجّة وقطع المعذرة، وإظهار ما ظهر في تضاعيف ذلك من الآيات، والتذكير للتحقيق (٩) والخشية للمتوهم، ولذلك قدّم الأوّل. أي إن لم يـتحقّق صـدقكما، ولم يتذكّر؛ فلا أقلّ من أن يتوهّمه فيخشئ.

وفي كتاب علل الشرائع (١٠): حدّثنا [الحاكم] (١١) أبو محمّد جعفر بن نعيم بن شاذان النيشابوري على عن عمّه، عن (١٢) أبي عبدالله محمّد بن شاذان قال: حدّثنا الفضل بن شاذان عن محمّد بن أبي عمير قال: قلت لموسى بن جعفر المسلى عن قول

٥ . من أنوار التنزيل ٥٠/٢.

٧ و٨. نفس المصدر والموضع.

۱۰. العلل /۱۷٪ ح ۱.

١٢ . ليس في المصدر .

١٤٠١. نفس المصدر والموضع.

٦. النازعات /١٨و١٩.

٩. في أنوار التنزيل ٢/٥٠: والتذكّر للمتحقّق.

١١. من المصدر،

أمّا قوله: «فقولا له قولاً ليّناً» أي كنّياه وقولاله: يا أبا مصعب. وكان (٢) فرعون (٣) أبا مصعب الوليد بن مصعب.

وأمًا قوله: «لعلّه يتذكّر أو يخشى» فإنّما قال ذلك (٤) ليكون أحرص لموسئ عليُّه على الذهاب. وقد علم الله [ على أنَّ فرعون لا يتذكّر ولا يخشئ إلّا عند رؤية البأس. ألا تسمع [الله ﷺ](٥) يقول (٢): «حتَىٰ إذا أدركه الغرق قال آمنت أنَّـه](٧) لا إله إلَّا الذي آمـنت بــه بنو إسرائيل وأنا من المسلمين». فلم يقبل الله إيمانه وقال (^): «آلآن وقد عصيت قبل وكنت من المفسدين».

وفي الكافي (٩) عن أميرالمؤمنين للتِّلْإ في حديث له: واعلم أنَّ الله جـلَّ ثـناؤه قـال لموسىٰ عَلَيْكِ حَين أرسله إلىٰ فرعون: «فقولا له قولاً ليّناً لعلّه يتذكّر أو يخشيٰ». [وقـد علم أنّه لايتذكّر ولايخشي إ(١٠) ولكن ليكون ذلك أحرص لموسى على الذهاب.

﴿ قَالاً رَبَّنَا إِنَّنَا نَخَافُ أَنْ يَفْرُطَ عَلَيْنَا ﴾: أن يعجل علينا بالعقوبة ، ولايصبر علىٰ إتمام الدعوى وإظهار المعجزة. من فرط: إذا تقدّم. ومنه: الفارط، وفرس فرط: يسبق

وقرئ (١١): «يُفرَط» بالبناء للمفعول. من أفرطته: إذا حملته على العجلة. أي نخاف أن يحمله حامل من استكبار أو خوف على الملك أو شيطان إنسيّ أو جنّيّ على المعاجلة بالعقاب. و«يُفرِط» بالبناء للفاعل، من الإفراط في الأذية.

٢. المصدر:كان اسم.

١. من المصدر.

٤ ، ليس في المصدر. ٣. ليس في أ.

٥. من المصدر. ٦. يونس /٩٠.

٧. ليس في م. ۸. يونس /۹۱.

٩. تفسير نور الثقلين ٣٨١/٣، ح ٧١، نقلاً عن الكافي ج ٧، ص ٤٦٠، ج ١.

۱۰ . ليس في س، أ، ن . ١١. أنوار التنزيل ١١/٥.

﴿ اَوْ اَنْ يَطْغَىٰ ﴾ ٢ : أن يزاد طغياناً فيتخطّى إلىٰ أن يقول فيك ما لا ينبغي، لجرأته وقساوته وإطلاقه من حسن الأدب.

﴿ قَالَ لَا تَخَافَا إِنَّنِي مَعَكُمًا ﴾: بالحفظ والنصر.

﴿ اَسْمَعُ وَاَرَىٰ ﴾ في: ما يجري بينكما وبينه من قول وفعل، فأحدث في كلّ حالة ما يصرف شرّه عنكما، ويوجب نصرتي لكما.

ويجوز أن لا يقدّر شيء على معنى: إنّني حافظكما، سامعاً مبصراً (١٠). والحافظ إذا كان قادراً سميعاً بصيراً، ثمّ الحفظ.

﴿ فَأْتِيَاهُ فَقُولًا إِنَّا رَسُولًا رَبِّكَ فَأَرْسِلْ مَعَنَا بَنِي إِسْرَائِيلَ ﴾: أطلقهم.

﴿ وَلاَ تُعَذِّبْهُمْ ﴾ : بالتكاليف الصعبة وقـتل الولدان. فـإنّهم كـانوا فـي أيـدي القـبط يستخدمونهم، ويتعبونهم في العمل، ويقتلون ذكور أولادهم في عام دون عام.

قيل (<sup>1)</sup>: وتعقيب الإتيان بذلك، دليل على أنّ تخليص المؤمنين من الكفرة أهمّ من دعوتهم إلى الإيمان. ويجوز أن يكون للتدريج في الدعوة.

﴿ قَدْ جِنْنَاكَ بِآيَةٍ مِنْ رَبِّكَ ﴾ : جملة مقرّرة لما تبضمنه الكلام السابق من دعوة الرسالة. وإنّما وحد الآية ، وكان معه آيتان ؛ لأنّ المراد إثبات الدعوى ببرهانها لا الإشارة إلى وحدة الحجّة وتعدّدها. وكذلك قوله (٣): «قد جئتكم ببيّنة» ، «فائت بآية» (أو لو جئتك بشيء مبين» (٥).

﴿ وَالسَّلاَمُ عَلَىٰ مَنِ اتَّبَعَ الْهُدَىٰ ﴾ ، [سلام الملائكة](١) وخزنة الجنّة على المهتدين أو السلامة في الدارين لهم.

﴿ إِنَّا قَدْ أُوحِيَ إِلَيْنَا أَنَّ الْعَذَابَ عَلَىٰ مَنْ كَذَّبَ وَتَوَلَّىٰ ﴾ ۞: أي عذاب (٧) الدنيا والآخرة على المكذّبين للرسل.

١. ن: بصيراً.

٣. الأعراف /١٠٥.

٥. الشعراء ٣٠٠.

٧. م: عقاب،

٢. نفس المصدر والموضع،

٤. الشعراء /١٥٤.

٦. ليس في أ.

﴿ قَالَ فَمَنْ رَبُّكُمَا يَا مُوسَىٰ ﴾ ۞: أي بعد أن أتياه، وقالاله ما أُمرا به. والحذف لدلالة الحال عليه.

وإنّما خاطب الاثنين وخصّ موسىٰ بالنداء، تأكيداً لأنّه الأصل وهــارون وزيــره وتابعه. أو لأنّه عرف أنّ له رتّة ولأخيه فصاحة، فأراد أن يفحمه.

﴿ قَالَ رَبُّنَا الَّذِي اَعْطَىٰ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ : من الأنواع.

﴿ خَلْقَهُ ﴾ : صورته وشكله الذي يطابق كماله الممكن له. أو : أعطى خليقته كلّ شيء يحتاجون إليه، ويرتفقون به. فقدّم المفعول الثاني، لأنّه المقصود بالبيان. أو : أعطى كلّ حيوان نظيره في الخلق والصورة زوجاً.

وقرى (١): «خليقته» (٢)صفة للمضاف إليه أو المضاف على شذوذ. فيكون المفعول الثاني محذوفاً. أي أعطى كلّ مخلوق مايصلحه.

[﴿ ثُمَّ هَدَىٰ ﴾ أَ: قيل (٣): ](٤) ثمّ عرّفه كيف يرتفق بما أُعطي، وكيف يتوصّل به إلىٰ بقائه وكماله، اختياراً أو طبعاً.

وفي الكافي (٥): محمّد بن يحيئ، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن سيف بن عميرة، عن إبراهيم بن ميمون، عن محمّد بن مسلم قال: سألت أبا عبدالله عليّلاً عن قول الله عليّات: «أعطى كلّ شيء خلقه ثمّ هدئ». قال: ليس شيء من خلق الله، إلّا وهو يعرف من شكله الذكر من الأنثئ.

قلت: ما معنى (٦) «ثم هدى» ؟ قال: هداه للنكاح والسفاح من شكله.

واعلم أنّ هذا الجواب في غاية البلاغة، لاختصاره وإعرابه عن الموجودات بأسرها على مراتبها، ودلالته على أنّ الغنيّ القادر بالذات المنعم على الإطلاق، هو الله تعالى وأنّ جميع ما عداه مفتقر إليه منعم عليه في حدّ ذاته وصفاته وأفعاله. ولذلك بهت الذي كفر، وأفحم عن الدخل عليه، فلم ير إلّا صرف الكلام عنه.

١. أنوار التنزيل ١/١٥.

٣. نفس المصدر والموضع.

ه . الكافي ٥/٧٦ه، ح ٤٩.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: خلقه.

٤ ، ليس في أ .

٦. المصدر: يعني.

﴿ قَالَ فَمَا بَالُ الْقُرُونِ الْأُولَىٰ ﴾ ٢ : فما حالهم بعد الموت من السعادة والشقاوة ؟ ﴿ قَالَ عِلْمُهَا عِنْدَ رَبِّي ﴾ : أي انه غيب لا يعلمه إلا الله ، وإنّما أنا عبد مثلك ، لا أعلم منه إلّا ما أخبرني به .

﴿ فِي كِتَابٍ ﴾ : مثبت في اللوح المحفوظ.

قيل (١): ويحتمل أن يكون تمثيلاً لتمكّنه في علمه، بـما اسـتحفظه العـالم وقـيّده بالكتبة. ويؤيّده:

﴿ لاَ يَضِلُّ رَبِّي وَلاَ يَنْسَىٰ ﴾ ۞: الضلال: أن تخطئ الشيء في مكانه فلم تهتد إليه. والنسيان: أن تذهب عنه بحيث لايخطر بالبال، وهما محالان على العالم بالذات.

قيل (٢): ويجوز أن يكون (٣) سؤاله دخلاً على إحاطة قدرة الله بالأشياء كلها وتخصيصه أبعاضها بالصور والخواص المختلفة، بأنّ ذلك يستدعي علمه بتفاصيل الأشياء وجزئيّاتها. والقرون الخالية، مع كثرتهم وتمادي مدّتهم وتباعد أطرافهم، كيف أحاط علمه بهم وبأجزائهم وأحوالهم؟ فيكون معنى الجواب أنّ علمه محيط بذلك كلّه، وأنّه مثبت عنده لايضلّ ولاينسين.

﴿ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ مَهْداً ﴾: مرفوع صفة لِـ: «ربّي». أو خبر لمحذوف. أو منصوب على المدح.

وقرأ (٤) الكوفيّون: «مَهداً». أي كالمَهد تتمهّدونها، وهو مصدر شمّي به. والباقون: «مهاداً». وهو اسم ما يمهد كالفراش، أو جمع مهد.

﴿ وَسَلَكَ لَكُمْ فِيهَا سُبُلاً ﴾: وحصل لكم فيها سبلاً بين الجبال والأودية والبراري، تسلكونها من أرض إلى أرض، لتبتغوا منافعها.

﴿ وَٱنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً ﴾ : مطرأ.

﴿ فَآخْرَجْنَا بِهِ ﴾: عدل به عن لفظ الغيبة إلى صيغة التكلِّم على الحكاية لكلام الله

٢. نفس المصدر والموضع.

١. أنوار التنزيل ٥٢/٢.

٤. نفس المصدر والموضع.

٣. المصدر: يكن.

تعالىٰ تنبيهاً (١) علىٰ ظهور ما فيه من الدلالة علىٰ كمال القدرة والحكمة، وإيذاناً بأنَّه مطاع تنقاد الأشياء المختلفة لمشيئته، ولهذا نظائر في القرآن.

﴿ اَزْوَاجاً ﴾: أصنافاً ، سُمِّيت بذلك لازدواجها واقتران بعضها ببعض.

﴿ مِنْ نَبَاتِ ﴾ : بيان أو صفة لِـ «أزواجاً». وكذلك

﴿ شَتَىٰ ﴾ (٢): ويحتمل أن يكون صفة لـ «نبات». فإنّه من حيث أنّه مصدر في الأصل، يستوي فيه الواحد والجمع. وهو جمع شتيت كمريض ومرضى . أي متفرّقات الصور والأغراض والمنافع، يصلح بعضها للناس وبعضها للبهائم. فلذلك قال:

﴿ كُلُوا وَارْعَوْا أَنْعَامَكُمْ ﴾: وهو حال من ضمير «فأخرجنا» على إرادة القول. أي أخرجنا أصناف النبات، قائلين: «كلوا وارعوا أنعامكم». والمعنى: مُعدِّيها لانتفاعكم بالأكل والعلف آذنين فيه.

﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا يَاتِ لِأُولِي النَّهَيٰ ﴾ ، لذوي العقول الناهية عن اتباع الباطل وارتكاب القبائح، جمع نهية.

وفي أصول الكافي (٢): عنه، عن إسماعيل بن مهران، عن سيف بن عميرة، عن سليمان بن عمرو النخعي قال: وحد ثني الحسين بن سيف، عن أخيه علي، عن سليمان، عمن ذكره، عن أبي جعفر المثلل إثم قال: وبإسناده عن أبي جعفر المثلل إله قال: وبإسناده عن أبي جعفر المثلل إله قال: قال قال النبي مَنْ أَبِي جعفر الله النبي مَنْ أَبِي الله عن أبي الله عن أبي جعفر الله النبي مَنْ أَبِي الله عن أبي الله عن الله عن الله عن الله عن أبي الله عن الله عن الله عن الله عن أبي الله عن ا

قيل: يا رسول الله ﷺ ومن أولو النهئ؟

قال: هم أولو الأخلاق الحسنة، والأحلام الرزينة (٤)، وصلة الأرحام، والبررة بالأمّهات والآباء، والمتعاهدين (٥) للفقراء والجبيران والينتامي، وينطعمون الطبعام، ويفشون السلام في العالم، ويصلّون والناس نيام غافلون.

۲. الكافي ۲۲۰/۲، ح ۳۲.

۱ . يوجد في م. ۳. ليس في ن.

٤. أي الأصيلة.

٥. م، ن: المقاصدين.

قلت: ما معنى «نحن أولو النهى»؟ قال: ما أخبر الله به رسوله ممّا يكون بعده من ادّعاء أبي فلان الخلافة والقيام بها، [والآخر من بعده](٢)، والثالث من بعدهما(٢)، وبني أميّة (٤)، فأخبر رسول الله يَكُولُهُ عليًا. [فكان ذلك كما أخبر الله به نبيّه، وكما أخبر رسول الله يَكُولُهُ عليًا عليًا في بني أميّة الله يَكُولُ من بعده من الملك في بني أميّة وغيرهم.

فهذه الآيات (۱) التي ذكرها [الله] (۷) في الكتاب [العزيز] (۱): «إنّ في ذلك لآيات لأولي النهى». فنحن أولو النهى الذين انتهى إلينا علم ذلك كلّه، فصبرنا لأمر الله على. فنحن قوّام الله على خلقه، وخزّانه على دينه؛ نخزنه ونستره ونكتتم (۱) به من عدوّنا، كما اكتتم (۱۱) رسول الله على حتى أذن الله له في الهجرة وجهاد المشركين. فنحن على منهاج رسول الله على يأذن الله لنا في إظهار (۱۱) دينه بالسيف، وندعو الناس إليه فنضربهم عليه عَوداً، كما ضربهم رسول الله على الله عَلَيْ بدءً.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١٣) قال: وروي عن العالم أنّه قال: نـحن أولو النـهي، أخــبر الله عَمَالِللهُ أخــبر رسـول الله عَمَالِللهُ

أويل الأيات الباهرة ٣١٤/١ ـ ٣١٥ ح ٧.
 ليس في ن.

٣. المصدر: «ادّعاء الخلافة والقيام بها بعده ومن بعدهما» بدل «ادّعاء أبي فلان...والثالث من بعدهما».

يوجد في المصدر بعد هذه الكلمة: قال.

كذا في المصدر، وفي النسخ: الآية.
 ٧. من المصدر.

٨. من المصدر.
 ٩. المصدر: نكتم.

١٠. كذا في المصدر. وفيع وم: كتم. وفي سائر النسخ: تكتم.

١١. المصدر: بإظهار. ١٦. تفسير القمّي ٦١/٢ مسنداً.

أميرالمؤمنين للتلا بذلك. وانتهى إلينا ذلك من أميرالمؤمنين، فنحن أولو النهى، عِلم ذلك كلّه إلينا.

- ﴿ مِنْهَا خَلَقْنَاكُمْ ﴾ : فإنّ التراب أصل خلقة أوّل آباءكم وأوّل موادّ أبدانكم.
  - ﴿ وَفِيهَا نُعِيدُكُمْ ﴾ : بالموت وتفكيك الأجزاء.

﴿ وَمِنْهَا تُخْرِجُكُمْ تَارَةً أُخْرِيٰ ﴾ ، بتأليف أجزائكم المفتّنة المختلطة بالتراب، على الصورة السابقة، ورد الأرواح إليها.

وفي علل الشرائع (۱) بإسناده إلى عبدالرحمان بن حمّاد قال: سألت أبا إبراهيم عليه عن الميّت، لِمَ يُغسَّل غسل الجنابة ؟ قال: إنّ الله تبارك وتعالى أعلى وأخلص من أن يبعث الأشياء (۱) بيده، إنّ لله تبارك وتعالى ملكين خلّاقين. فإذا أراد أن يخلق خلقاً، أمر أولئك الخلّاقين، فأخذا (۱) من التربة التي قال الله على كتابه: «منها خلقناكم وفيها نعيدكم ومنها نخرجكم تارة أخرى» فيعجنونها (۱) بالنطفة المسكنة في الرحم، فإذا عُجنت النطفة بالتربة، قالا: يا ربّ، ما تخلق (۱) فيوحي الله تبارك وتعالى إليهما ما يريد من ذلك ؛ ذكراً أو أنثى، مؤمناً أو كافراً، أسود أو أبيض، شقياً أو سعيداً. فإن فات سالت منه تلك النطفة بعينها لا غيرها، فمن ثَمَّ صار الميّت يُغسَّل غسل الجنابة.

وبإسناده (١) إلى أبي عبدالله القزوينيّ قال: سألت أبا جعفر محمّد بن عليّ اللَّيْكُا: لأيّ علَمّ عليّ اللَّهُ ال علّة يولد الإنسان هاهنا، ويموت في موضع آخر؟ قال: لأنّ الله تبارك وتعالىٰ لمّا خلق خلقه، خلقهم من أديم الأرض. فمرجع كلّ إنسان إلىٰ تربته.

وبإسناده (٧) إلى أحمد بن على الراهب قال: قال رجل لأميرالمؤمنين عليه يا ابن عمّ

٢. المصدر: أشياء.

۱. العلل/۳۰۰\_۳۰۱، ح ٥.

٣. المصدر: فأخذوا.

٤. المصدر: فعجنوها، والظاهر أنَّ الصحيح: فيعجنانها، أو: فعجنَّاها.

المصدر: ما نخلق.
 المصدر: ما نخلق.

٧. نفس المصدر ٢٣٦٧، ح ٤.

خير خلق الله، ما معنى السجدة الأولىٰ؟ فقال: تأويله: اللهمّ إنّك منها خلقتنا. يعني من الأرض. ورفع رأسك الأرض. ورفع رأسك من الثانية: وإليها تعيدنا. ورفع رأسك من الثانية: ومنها تخرجنا [تارةً أخرىٰ](١).

وفي الكافي (٢): عليّ بن محمّد بن عبدالله ، عن إبراهيم بن إسحاق ، عن محمّد بن سليمان الديلمّي ، عن أبيه ، عن أبي عبدالله الله عن أبي جعفر الله قال : إن الله على خلاقين . فإذا أراد أن يخلق خلقاً ، أمرهم فأخذوا من التربة التي [قال] (٣) في كتابه : «منها خلقناكم وفيها نعيدكم ومنها نخرجكم تارةً أخرى ». فعجن النطفة بتلك التربة التي يخلق منها ، بعد أن أسكنها الرحم أربعين ليلة . فإذا تمّت لها أربعة أشهر ، قالوا : يا ربّ ، تخلق منها ، بعد أن أسكنها الرحم أربعين ليلة . فإذا تمّت لها أربعة أشهر ، قالوا : يا ربّ ، تخلق (٤) ماذا ؟ فيأمرهم بما يريد من ذكر أو أنثى ، أبيض أو أسود . فإذا خرجت الروح من البدن ، خرجت هذه النطفة بعينها منه ، كائناً ماكان ، صغيراً أو كبيراً ، ذكراً أو أنثى . فلذلك يُغسَّل الميّت غسل الجنابة . والحديث طويل ، أخذت منه موضع الحاجة .

عدّة من أصحابنا (٥) عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن ابن مسكان، عن محمّد بن مسلم، عن أحدهما عليه قال: من خُلِق من تربة دُفن فيها.

عدّة من أصحابنا (٢)، عن سهل بن زياد، عن الحجّال، عن ابن بكير (٢)، عن أبي منهال، عن الحارث بن المغيرة قال: سمعت أبا عبدالله الله الله الله المعتلفة إذا وقعت في الرحم، بعث الله الله الله المحكل في النطفة](٨). فلا يزال قلبه يحنّ إليها حتى يُدفَن فيها، فما ثها في النطفة](٨). فلا يزال قلبه يحنّ إليها حتى يُدفَن فيها.

﴿ وَلَقَدْ أَرَيْنَاهُ آيَاتِنَا ﴾ : بصّرناه إيّاه . أو : عرّفناه صحّتها .

﴿ كُلُّهَا ﴾: تأكيد لشمول الأنواع، أو لشمول الأفراد، على أنّ المراد بـ «آياتنا» آيات

٥. نفس المصدر ٢٠٢١، ح ١.

۲. الکافی ۱۹۲۴-۱۹۳۱، ح ۱.

١. ليس في ع.

٤. المصدر: تخلق.

٣. من المصدر،

٦. نفس المصدر /٢٠٣، ح ٢.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: عن أبي بكر.

٨. ليس في أ.

معهودة هي الآيات التسع المختصّة بموسى. أو أنّه الله الله أراه آياته، وعدّد عليه ما أوتي غيره من المعجزات.

- ﴿ فَكَذَّبَ ﴾ : من فرط عناده.
- ﴿ وَابِّي ﴾ ٢٠ : الإيمان والطاعة لعتوه.
- ﴿ قَالَ آجِنْتَنَا لِتُخْرِجَنَا مِنْ آرْضِنَا ﴾: أرض مصر
- ﴿ بِسِحْرِكَ يَا مُوسَىٰ ﴾ ﴿ قيل (١): هذا تعلّل وتحيّر، ودليل علىٰ أنّه علم كونه محقّاً حتّىٰ خاف منه علىٰ ملكه، فإنّ ساحراً لا يقدر أن يخرج مَلِكاً مثله من أرضه.
  - ﴿ فَلَنَأْتِيَنَّكَ بِسِحْرِ مِثْلِهِ ﴾ : مثل سحرك.
  - ﴿ فَاجْعَلْ بَيْنَنَا وَبَيْنَكَ مُوْعِداً ﴾: وعداً، لقوله:
  - ﴿ لاَ نُخْلِفُهُ نَحْنُ وَلَا أَنْتَ ﴾ : فإنّ الإخلاف لا يلاثم الزمان والمكان.
    - ﴿ مَكَاناً سُوى ﴾ ٢٠ قيل (٢): أي منتصفاً يستوي إلينا وإليك.

وانتصاب «مكاناً» بفعل دلّ عليه المصدر لا به، فإنّه موصوف. أو بأنّه بـدل مـن «موعداً» على تقدير مكان مضاف إليه. وعلى هذا يكون (٣) طباق الجواب في قوله:

﴿ قَالَ مَوْعِدُكُمْ يَوْمُ الزِّينَةِ ﴾ : من حيث المعنى ، فإنّ يوم الزينة يدلّ على مكان مشتهر باجتماع الناس فيه في ذلك اليوم . أو بإضمار مثل : مكان موعد كم مكان يوم الزينة . كما هو على الأوّل . أو : وعدكم وعد يوم الزينة .

وقرئ (٤): «يومَ» بالنصب وهو ظاهر في أنّ المراد بهما المصدر.

وقيل (٥) في «يوم الزينة»: يوم عاشوراء، أو يوم النيروز، أو يوم عيدكان لهم في كلّ عام.

﴿ وَأَنْ يُحْشَرَ النَّاسُ ضُحِيٌّ ﴾ ٢ : عطف على اليوم أو الزينة.

٢. مجمع البيان ١٧/٤؛ وأنوار التنزيل ٥٣/٢.

٤. أنوار التنزيل ٥٣/٢.

١. أنوار التنزيل ٥٣/٢.

٣. من م.

ه. أنوار التنزيل ٥٣/٢.

وقرئ (١) على البناء للفاعل ـ بالتاء ـ على خطاب فرعون، والياء على أنَّ فيه ضمير اليوم، أو ضمير فرعون على كون (٢) الخطاب لقومه (٣).

﴿ فَتَوَلِّيٰ فِرْعَوْنُ فَجَمَعَ كَيْدَهُ ﴾ : ما يكاد به، يعني السحرة وآلاتهم.

﴿ ثُمَّ أَتَىٰ ﴾ ۞: بالموعد.

﴿ قَالَ لَهُمْ مُوسَىٰ وَيْلَكُمْ لاَ تَفْتَرُوا عَلَى اللهِ كَذِباً ﴾: بأن تدعوا آياته سحراً.

﴿ فَيُسْحِتَكُمْ بِعَذَابٍ ﴾: فيهلككم ويستأصلكم به.

وقرأ (٤) حمزة والكسائي وحفص ويعقوب (٥) بالضمّ من الإسحات، وهو لغة نجد وتميم. والسحت لغة الحجاز.

﴿ وَقَدُ خَابَ مَنِ افْتَرَىٰ ﴾ ٢٠ : كما خاب فرعون.

﴿ فَتَنَازَعُوا أَمْرَهُمْ بَيْنَهُمْ ﴾: أي تنازعت السحرة في أمر موسئ، حين سمعواكلامه، فقال بعضهم: ليس هذا من كلام السحرة!

﴿ وَاَسَرُّوا النَّجْوَىٰ ﴾ ٢٠: بأنّ موسىٰ إن غلبنا اتّبعناه. أو: تـنازعوا واخـتلفوا فـيما يعارضون به موسى، وتشاوروا في السرّ.

وقيل (٦): الضمير لفرعون وقومه. وقوله:

﴿ قَالُوا إِنَّ هَـٰذَانِ لَسَاحِرَانِ ﴾: تفسير لِـ «أسرّوا النجويٰ». كأنّهم تشاوروا في تلفيقه حذراً أن يغلبا فيتّبعهما الناس.

و «هذان» اسم «إنّ» على لغة بني الحارث بن كعب، فإنّهم جعلوا الألف للتثنية، وأعربوا المثنّىٰ تقديراً.

وقيل (٧): اسمها ضمير الشأن المحذوف و«هذان لساحران» خبرها.

 نفس المصدر والموضع. كذا في المصدر، وفي النسخ: لقوله. ٤. نفس المصدروالموضع.

٦. أنوار التنزيل ٥٣/٢.

٥. كذا في م. وفي غيرها: وقرئ.

٧. نفس المصدر والموضع.

۲. من م.

وقيل (١): «إنّ» بمعنى نعم، وما بعدها مبتدأ وخبر. وفيهما أنّ اللام لا تـدخل خـبر المبتدأ.

وقيل (٢): أصله : إنّه هذان لهما ساحران. وفيه أنّ المؤكّد باللام لا يليق به الحذف. وقرأ (٣) أبو عمرو «إنّ هذين» وهو ظاهر. وابن كثير وحفص :«إنّ هذان» على أنّـها هي المخفّفة، واللام هي الفارقة أو النافية، واللام بمعنى إلّا.

﴿ يُرِيدَانِ أَنْ يُخْرِجَاكُمْ مِنْ أَرْضِكُمْ ﴾ : بالاستيلاء عليها.

﴿ بِسِحْرِهِمَا وَيَذْهَبَا بِطَرِيقَتِكُمُ الْمُثْلَىٰ ﴾ ﴿ بِمِذْهِبِكُمُ الذي هِـو أَفْـضُلُ المَـذَاهِبِ، بإظهار مذهبه وإعلاء دينه. لقوله: «إنّي أخاف أن يبدّل دينكم» (٤).

وقيل (٥): أرادوا: أهل طريقتكم، وهم بنوإسرائيل. فإنّهم كانوا أرباب علم فيما بينهم لقول موسئ: «أرسل معنا بني إسرائيل» (٦).

وقيل (٧): الطريقة اسم لوجوه القوم وأشرافهم، من حيث أنّهم قدوة لغيرهم.

﴿ فَاَجْمِعُوا كَيْدَكُمْ ﴾ : فأزمعوه (^) [واجعلوه](١) مجمعاً عليه لا يتخلّف عنه واحد منكم.

وقرأ (١٠) أبو عمرو (١١): «فاجمَعوا». ويؤيّده قوله (١٣): «فجمع كيده». والضمير في «قالوا» إن كان للسحرة، فهو قول بعضهم لبعض (١٣).

﴿ ثُمَّ ائْتُوا صَفّاً ﴾ : مصطفّين، لأنّه أهيب في صدور الرائين. كما قيل (١٤): كانوا سبعين

وضع. ٢. نفس المصدر /٥٤ـ٥٣ .

١. نفس المصدر والموضع.

٣. نفس المصدر ٥٤/. ٤ غافر ٢٦٧.

ه. أنوار التنزيل ٥٤/٢. ٦. طه /٤٧.

٧. نفس المصدر والموضع.

٨. أزمع الأمر، وبه، وعليه: عزم عليه وثبت وجد في إمضائه...

١١. كذا في م. وفي غيرها: قرئ. ١٢ . طه /٦٠.

١٣. ليس في ع. ١٣. أنوار التنزيل ٥٤/٢.

ألفاً مع كلّ [واحد]<sup>(١)</sup>منهم حبل وعصا، وأقبلوا عليه إقبالة واحدة.

﴿ وَقَدْ أَفْلَحَ الْيَوْمَ مَن اسْتَعْلَىٰ ﴾ ٢٠ فاز بالمطلوب من غلب. وهو اعتراض.

﴿ قَالُوا يَا مُوسَىٰ إِمَّا أَنْ تُلْقِيَ وَإِمَّا أَنْ نَكُونَ أَوَّلَ مَنْ أَلْقَىٰ ﴾ ﴿: أَي بعد ما أَتُوا، مراعاةً للأدب. و «أَن» بما بعده منصوب بفعل مضمر، أو مرفوع بخبر محذوف. أي اختر إلقاءك أو إلقاءنا أو إلقاءنا [أو: الأمر إلقاؤك أو إلقاءنا] (٢).

﴿ قَالَ بَلُ اللَّهُوا﴾ : مقابلة أدب بأدب وُعدم مبالاة بسحرهم، وإسعافاً إلى ما أوهموه من الميل إلى البدء بذكر الأوّل في شقّهم، ولأن يأتوا بأقصى وسعهم، ثم ينظهر الله سلطانه، فيقذف بالحقّ على الباطل فيدمغه.

﴿ فَاِذَا حِبَالُهُمْ وَعِصِيَّهُمْ يُحَيَّلُ إِلَيْهِ مِنْ سِحْرِهِمْ أَنَّهَا تَسْعَىٰ ﴾ ﴿ فَاِذَا حِبَالُهُم وَعِصِيَّهُمْ يُحَيَّلُ إِلَيْهِ مِنْ سِحْرِهِمْ أَنَّهَا تَسْعَىٰ ﴾ ﴿ فَاذَا حَبَالُهُم وَعِصِيَّهُمْ يُحَيَّلُ إِلَيْهِ مِنْ سِحْرِهِمْ أَنَّهَا تَستدعي متعلقاً ينصبها وجملة تضاف إليها، لكنها خُصَت بأن يكون المتعلق فعل المفاجأة والجملة استدائية. والمعنى: فألقوا، ففاجأ موسى تخيله وقت تخييل سعى حبالهم وعصيهم من سحرهم. قيل (٣): وذلك بأن لطّخوها بالزئبق. فلما ضربت عليها الشمس (١٤)، اضطربت فتخيل إليه أنّها تتحرّك.

وقرى (٥): «تُخيِّل» بالتاء، بإسناده إلى ضمير الحبال والعِصِيّ، وإبدال «أنها تسعى» منه بدل الاشتمال. و «يُخيِّل» على إسناده إلى الله. و «تَخيِّل» بمعنى تتخيّل.

﴿ فَأَوْجَسَ فِي نَفْسِهِ خِيفَةً مُوسَىٰ ﴾ ۞: فأضمر فيها خوفاً من مفاجأته علىٰ ما هـو مقتضى الجبلّة البشريّة ، أو من أن يخالج الناس (٢) شكّ فلا يتبعوه.

وفي نهج البلاغة (٧): قال التَّلِيُّ : لم يوجس موسئ خيفة على نفسه ، [بل](٨) أشفق من غلبة الجهّال ودول الضلال .

١. من المصدر،

٣. نفس المصدر والموضع. ٤. ليد

٥. نقس المصدر والموضع.

٧. النهج /٥١، الخطبة ٤.

۲. ليس في م.

٤. ليس في ن.

٦. يوجد في م.

٨. من المصدر.

﴿ قُلْنَا لاَ تَخَفُ ﴾ : ما توهّمت.

﴿ إِنَّكَ آنْتَ الْأَعَلَىٰ ﴾ ۞: تعليل للنهي، وتقرير لغلبته، مؤكّداً بالاستئناف وحرف التحقيق، وتكرير الضمير وتعريف الخبر، ولفظ العلق الدالّ على الغلبة الظاهرة، وصيغة التفضيل.

﴿ وَأَلْقِ مَا فِي يَمِينِكَ ﴾: أبهم ولم يقل «عصاك» تحقيراً لها، أي لا تبال بكثيرة حبالهم وعصيّهم، وألق العويدة (٢) التي في يدك، أو تعظيماً لها. أي لا تحتفل بكثرة هذه الأجرام وعظمها؛ فإنّ ما في يمينك أعظم منها أثراً، فألقه.

﴿ تَلْقَفُ مَا صَنَعُوا﴾: تبتلعه بقدرة الله تـعالىٰ. وأصـله: تـتلقّف، فـحذفت احـدى التاءين. وتاء المضارعة تحتمل التأنيث والخطاب علىٰ إسناد الفعل إلى المسبّب.

وقرئ (٣) بالرفع، على الحال أو الأستئناف. وبالجزم والتخفيف، علىٰ أنّه من لقفته. ﴿ إِنَّمَا صَنَعُوا﴾ : أي إنّ الذي زوّ روه وافتعلوا.

﴿كَيْدُ سَاحِرِ ﴾: وقرئ (٤) بالنصب، على أنّ «ما» كافّة، وهو مفعول «صنعوا».

وقرئ (٥) «سحر» بمعنى ذي سحر، أو بتسمية الساحر سحراً على المبالغة، أو بإضافة الكيد إلى السحر للبيان، كقولهم: علم فقه.

وإنَّما وحَّد الساحر، لأنَّ المرادبه الجنس المطلق. ولذلك قال:

﴿ وَلا يُفْلِحُ السَّاحِرُ ﴾: أي هذا الجنس.

۲. ن:العود.

٤. نقس المصدر /٥٥.

١, الاحتجاج /٤٨.٤٧.

٣. أنوار التنزيل /٥٤ـ٥٥.

٥٠ نفس المصدر /٥٥.

وتنكير الأوّل لتنكير المضاف، كأنّه قيل: إنّما صنعوا كيد سحريّ.

﴿حَيْثُ آتَيْ ﴾ ١٠ حيث كان وأين أقبل.

﴿ فَٱلْقِيَ السَّحَرَةُ سُجَّداً ﴾: أي فألقى، فتلقّفت. فتحقّق عند السحرة أنّه ليس بسحر، وإنّما هو من آيات الله ومعجزاته. فألقاهم ذلك على وجوههم سجّداً لله، توبة لله عمّا صنعوا، وتعظيماً لما رأوه.

﴿ قَالُوا آمَنًا بِرَبِّ هَارِوُنَ وَمُوسَىٰ ﴾ ۞: قدّم هارون لكبر سنّه ، أو لرؤوس الآي. قيل (١): أو لأنّ فرعون ربّئ موسئ في صغره . فلو اقتصر علىٰ موسىٰ ، أو قدّم ذكره ، فربّما تُوهّم أنّ المراد فرعون وذكر هارون على الاستتباع .

﴿ قَالَ آمَنْتُمْ لَهُ ﴾ : لموسئ . واللام لتضمّن الفعل معنى الإتباع .

﴿ قَبْلَ أَنْ آذَنَ لَكُمْ ﴾: في الإيمان له ؟!

﴿إِنَّهُ لَكَبِيرُكُمْ ﴾: لعظيمكم في فنَّكم، وأعلمكم به. أو: لأستاذكم.

﴿ الَّذِي عَلَّمَكُمُ السِّحْرَ ﴾ : وأنتم تواطأتم على ما فعلتم.

﴿ فَلَا قَطِّمَنَّ آيْدِيَكُمْ وَآرْجُلَكُمْ مِنْ خِلاَفٍ ﴾ : اليد اليمني والرجل اليسري.

و«من» ابتدائيّة، كأنّ القطع ابتداء من مخالفة العضو [العضو](٢) وهي مع المجرور بها في حيّز النصب على الحال. أي لأقطّعنّها مختلفات.

و قرئ (٣): «و لأقطعنّ» و «لأصْلبنّ» بالتخفيف.

﴿ وَلَا صَلَيَبَنَّكُمْ فِي جُدُوعِ النَّخُلِ ﴾: شبّه تمكّن المصلوب بالجذع، بتمكّن المظروف بالظرف.

قيل (1): وهو أوّل من صلب.

﴿ وَلَتَعْلَمُنَّ آيُنَا ﴾ : قيل (٥): يريد نفسه وموسئ لقوله : «آمنتم له». واللام مع الإيمان في كتاب الله لغير الله. أراد به توضيع موسئ (٦) والهزء به، فإنّه لم يكن من التعذيب في شيء.

٢. من أنوار التنزيل ٥٥/٢.

أغس المصدر والموضع.

٦. ليس في م.

٣٥٥. نفس المصدر والموضع.

وقيل (١): ربّ موسى الذي آمنوا به.

﴿ أَشَدُّ عَذَابًا وَآبُقَىٰ ﴾ ۞: وأدوم عقاباً.

﴿ قَالُوا لَنْ نُؤْثِرُكَ ﴾ : لن نختارك

﴿ عَلَىٰ مَا جَاءَنَا ﴾: موسى به، ويجوز أن يكون الضمير فيه لـ «ما».

﴿ مِنَ الْبَيِّيَاتِ ﴾ : المعجزات الواضحات.

﴿ وَالَّذِي فَطَرَنَا ﴾: عطف على «ما جاءنا»، أو قسم.

﴿ فَاقْضِ مَا أَنْتَ قَاضِ ﴾ : ما أنت قاضيه ، أي صانعه . أو : حاكم به .

﴿ إِنَّمَا تَقْضِي هٰذِهِ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا ﴾ ﴿ إِنَّمَا تَصْنَعُ مَا تَهُواهُ، أَو تَحْكُمُ بِمَا تَرَاهُ، في هذه الدنيا، والآخرة خير وأبقيٰ. فهو كالتعليل لما قبله، والتهميد لما بعده.

وقرئ (٢) بالإسناد إلى ما بعده، كقولك: صم يوم الجمعة.

﴿ إِنَّا آمَنًا بِرَبِّينَا لِيَغْفِرَ لَنَا خَطَايَانَا ﴾ : من الكفر والمعاصى.

﴿ وَمَا أَكْرَهْتَنَا عَلَيْهِ مِنَ السِحْرِ ﴾ : في معارضه المعجزة.

في الجوامع (٣): روي أنّهم قالوا لفرعون: أرنا موسئ نـائماً. [فـفعل](٤) فـوجدوه تحرسه العصا. فقالوا: ما هذا بسحر، فإنّ الساحر إذا نام بطل سحره. فأبئ [فرعون](٥) إلّا أن يعارضوه (٦).

﴿ وَاللَّهُ خَيْرٌ وَابُّقَىٰ ﴾ ۞: جزاءً. أو: خير ثواباً، وأبقىٰ عقاباً.

﴿إِنَّهُ ﴾: أي الشأن.

﴿ مَنْ يَأْتِ رَبُّهُ مُجْرِماً ﴾: بأن يموت على الكفر والعصيان.

﴿ فَإِنَّ لَهُ جَهَنَّمَ لَا يَمُوتَ فِيهَا ﴾ : فيستريح.

﴿ وَلاَ يَحْيَىٰ ﴾ ۞: حياةً مهنّأة.

٢. نفس المصدر والموضع.

٤. من المصدر.

٦. المصدر: يعملوا.

١. نفس المصدر والموضع.

٣. جوامع الجامع /٢٨٣.

٥. من المصدر.

﴿ وَمَنْ يَأْتِهِ مُؤْمِناً قَدْ عَمِلَ الصَّالِحَاتِ ﴾: في الدنيا.

﴿ فَأُولَئِكَ لَهُمُ الدُّرَجَاتُ الْعُلَىٰ ﴾ ٢٠ : المنازل الرفيعة.

في أصول الكافي (1): عن عمّار الساباطيّ قال: سألت أبا عبدالله الله عن قوله تعالىٰ (٢): «أفمن اتبع رضوان الله كمن باء بسخط من الله ومأواه جهنّم وبئس المصير هم درجات عند الله». فقال: الذين اتبعوا رضوان الله، هم الأثمّة المرهم وهم و الله يا عمّار درجات للمؤمنين. وبولائهم ومعرفتهم إيّانا، يضاعف [الله] (٢) لهم أعمالهم ويرفع الله لهم الدرجات العلئ.

وفي تفسير العيّاشي (٤) عن عمّار بن مروان، عن أبي عبدالله لماليَّالْم مثله.

﴿جَنَّاتُ عَدْنِ ﴾: بدل من «الدرجات».

﴿ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ ﴾: قد سبق معنى جري الأنهار تحت الجنّات.

﴿خَالِدِينَ فِيهَا﴾ : حال، والعامل فيها معنى الإشارة أو الاستقرار.

﴿ وَذَلِكَ جَزَاءُ مَنْ تَزَكَّىٰ ﴾ ٢٠ تطهر من أدناس الكفر والمعاصي.

والآيات الثلاث يُحمَل أن تكون من كلام السحرة، وأن تكون ابتداء كـلام مـن الله تعالىٰ.

﴿ وَلَقَدُ أَوْحَيْنَا إِلَىٰ مُوسَىٰ أَنْ أَسْرِ بِعِبَادِي ﴾ : أي من مصر.

﴿ فَاضْرِبْ لَهُمْ طَرِيقاً ﴾ : فاجعل . من قوله : ضرب له في ماله سهماً . أو : فاتّخذ . من : ضرب اللبن : إذا عمله .

﴿ فِي الْبَحْرِ يَبَساً ﴾: أي يابساً. مصدر وصف به.

وقرئ (٥): «يَبْساً». وهو إمّا مخفّف منه، أو وصف على فعل كصَعْب، أو جمع يابس كصَحْب، وصف به الواحد مبالغة، أو لتعدّده معنى، فإنّه جعل لكلّ سبط منهم طريقاً.

۲. آل عمران /۱۹۲ ـ ۱۹۳۰

تفسير العيّاشي ٢٠٥/١، ح ١٤٩.

۱، الكافي ۲/۱۳۹، ح ۸۶.

٣. من المصدر،

ه. أنوار التنزيل ٧٦/٥.

في كتاب الاحتجاج (١) للطبرسي ﷺ : روي عن موسى بن جعفر ، عـن أبـيه ، عـن آبائه، عن الحسين بن عمليّ المُثِلاً قال: إنّ يمهوديّاً من يمهود الشمام وأحبارهم قال لأميرالمؤمنين للطِّلْإ في أثناء كلام طويل: فإنَّ موسئ للطِّلْ قد ضُرب له طريق في البحر (٢) فهل لمحمّد فُعِل (٣)شيء من هذا؟

فقال له على عليه : لقد كان كذلك، ومحمّد ﷺ أعطى ما هو أفضل من هذا. خرجنا معه إلى خيبر (1)، فإذا نحن بواد يشخب (٥). فقدّرناه، فإذا هو أربع عشرة (١) قامة. فقال أصحابه (٧): يا رسول الله، العدر من وراثنا، والوادي أمامنا. كما قبال أصحاب موسىٰ عليه : «إنَّا لمدركون» (^). فنزل رسول الله عَلَيْلُهُ. ثمَّ قال: اللهمَّ (٩) إنَّك جعلت لكلَّ مرسل دلالة، فأرنى قدرتك. وركب ﷺ فعبرت الخيل لا تندى حوافرها، والإبـل لا تندى أخفافها. فرجعنا، فكان فتحنا.

﴿ لَا تَخَافُ دَرَكاً ﴾: حال من المأمور. أي آمناً من أن يدرككم العدرّ. أو صفة ثانية، والعائد محذوف.

وقرئ (١٠٠): «لاتخف» على أنّه جواب الأمر.

﴿ وَلَا تَخْشَى ﴾ ٢٠ : استثناف. أي وأنت لا تخشى الغرق. أو عطف. أو حال بالواو. وفي كتاب طبّ الأنمّة اللِّيُّا (١١): عليّ بن عروة الأهوازيّ قال: حدّثنا الديلميّ، عن داود الرقى، عن موسى بن جعفر عليها قال: من كان في سفر، فخاف اللصوص والسبع، فليكتب علىٰ عُرف دابّته: «لا تخاف دركاً ولا تخشيٰ»؛ فإنّه يأمن بإذن الله تعالىٰ.

قال داود الرقّي: فحججت، فلمّا كنّا بالبادية، جاء قوم من الأعراب، فقطعوا على

كذا في المصدر. وفي النسخ: في البحر طريقاً.

٤. المصدر: حنين.

المصدر: أربعة عشر.

٨. الشعراء/٦١.

١٠. أنوار التنزيل ٧٦/٥.

١. الاحتجاج ٢١٨٠.

٣. المصدر: فهل فعل بمحمّد.

ه. أي يسيل.

٧. المصدر: فقالوا.

٩. يوجد في م .

١١. طت الأنبة بيك ٣٧٠٢٧.

القافلة، وأنا فيهم. فكتبت على عرف جملي: «لا تخاف دركاً ولا تخشى». فو الذي بعث محمّداً عَلَيْهِ بالنبوّة، وخصّه بالرسالة، وشرّف أميرالمؤمنين عليه بالإمامة، ما نازعني أحد منهم! أعماهم الله عني.

﴿ فَأَتْبَعَهُمْ فِرْعَوْنُ بِجُنُودِهِ ﴾: وذلك أن موسئ خرج بهم أوّل الليل. فأخبِر فرعون بذلك، فقص أثرهم. والمعنى: فأتبعهم فرعون نفسه ومعه جنوده، فحذف المفعول الثاني.

وقيل (١): «فأتبعهم» بمعنى فاتبعهم. [ويؤيّده القراءة به. والباء للتعدية.

وقيل (٢): الباء مزيدة. والمعنى: فأتبعهم ](٢) جنودُهُ وزادهم خلفهم.

﴿ فَغَشِيَهُمْ مِنَ الْيَمِّ مَا غَشِيهُمْ ﴾ ﴿ الضمير لجنوده، أو له ولهم. وفيه مبالغة ووجازة. أي غشيهم ما سمعت قصّته، ولا يعرف كنهه إلّا الله.

وقرئ (٤): «فغشَاهم ما غشَاهم» [أي غطَاهم ما غطّاهم] (٥) والفاعل هـو الله، أو «ما غشيهم»، أو فرعون، لأنّه الذي ورّطهم للهلاك.

﴿ وَاَضَلَّ فِرْعَوْنُ قَوْمَهُ وَمَا هَدَىٰ ﴾ ٢ : أي أضلَهم في الدين، وما هداهم ـ وهو تهكم به في قوله: «وما أهديكم إلا سبيل الرشاد» (٦) ـ أو: أضلّهم في البحر وما نجا.

في كتاب سعد السعود (٧) لابن طاوس الله عن تفسير الكلبي، عن ابن عباس أنّ جبرئيل عليه قال لرسول الله عَيَالُه في حديث في حال فرعون وقومه: وإنّما قال لقومه: «أنا ربّكم الأعلى» (٨) حين انتهى إلى البحر فرآه قد يبست فيه الطريق، فقال لقومه: ترون البحر قد يبس من فَرَقى ؟! فصد قوه لمّا رأوا ذلك. فذلك قوله تعالى: «وأضلّ

ه. ليس في ن.

٢. أنوار التنزيل ٧٦/٥

١. أنوار التنزيل ٥٦/٢.

٤. أنوار التنزيل ٥٦/٢.

٣. لا يوجد في ن.

٦. غافر/٢٩.

سعد السعود /۲۱۸.

٨. النازعات /٢٤. ويوجد في المصدر بعد هذه الآية: وهي كلمة الآخرة من هما وإنّما قال.

فرعون قومه وما هدى». ويأتي تمام القصّة في سورة الشعراء، إن شاء الله تعالئ.

﴿ يَا بَنِي اِسْرَائِيلَ ﴾ : خطاب لهم بعد إنجائهم من البحر وإهلاك فرعون ، على إضمار قلنا ؛ أو للذين منهم في عهد النبي عَيَالِلهُ بما فعل بآبائهم .

﴿ قَدُ أَنَّجَيْنَاكُمْ مِنْ عَدُوًّكُمْ ﴾ : فرعون وقومه.

﴿ وَوَاعَدْنَاكُمْ جَانِبَ الطُّورِ الْآنِمَنَ ﴾: لمناجاة موسىٰ ﷺ وإنزال التوراة عليه.

وإنَّما عُدَّت المواعدة إليهم، وهي لموسى ـ أو له وللسبعين المختارين ـ للملابسة.

﴿ وَنَزُّلْنَا عَلَيْكُمُ الْمَنَّ وَالسَّلْوَىٰ ﴾ ٢٠ يعني في التيه.

﴿ كُلُوا مِنْ طَيِّبَاتِ مَا رَزَّقْنَاكُمْ ﴾ : لذائذه أو حلالاته .

وقرئ (۱): «أنجيتكم» و«واعدتكم» و«ما رزقـتكم»، و«وعـدتكم» و«وعـدناكـم»، و«الأيمنِ» بالجرّ، على الجوار، مثل: جحرٌ ضبٍّ خربٍ.

﴿ وَلاَ تَطْغُوا فِيهِ ﴾: فيما رزقناكم، بالإخلال بشكره، والتعدّي لما حدّ الله لكم فيه؛ كالسرف والبطر والمنع عن المستحقّ.

﴿ فَيَحِلَّ عَلَيْكُمْ غَضَبِي ﴾: فيلزمكم عذابي، ويجب لكم. من حلّ الدّين: إذا وجب أداؤه.

﴿ وَمَنْ يَحْلِلْ عَلَيْهِ غَضَبِي فَقَدْ هَوَىٰ ﴾ ۞: فقد تردّى وهلك.

وقيل (٢): [وقع في الهاوية.

و قرئ (٣): «يحُلّ»](٤) و «يحلل» بالضمّ، من : حلَّ يُحلِّ : إذا نزل.

وفي بصائر الدرجات (٥): عبدالله بن محمّد، عن موسى بن القاسم، عن جعفر بن محمّد بن سماعة، عن عبدالله بن مسكان، عن الحكم بن الصلت، عن أبي جعفر عليه محمّد بن سماعة، عن عبدالله بن مسكان، عن الحكم بن الصلت، عن أبي جعفر عليه قال: قال رسول الله عَلَيْهُ: خذوا بحجزة هذا الأنزع \_ يعني عليًا \_ فإنّه الصدّيق الأكبر،

نفس المصدر والموضع.

٤. لايوجد في ن.

١. أنوار التنزيل ٧/٧٥.

تفس المصدر والموضع.
 السرور الموضع.

 $<sup>\</sup>frac{1}{2}$  وأبضائو  $\frac{1}{2}$  کار

وهو الفاروق يفرق بين الحقّ والباطل، من أحبّه هداه الله، ومن أبغضه أضلّه الله، ومن تخلُّف عنه محقه الله. ومنه سبطا أمّتي الحسن والحسين وهما ابناي، ومن الحسين أَثْمَة الهدى؛ أعطاهم الله فهمي وعلمي، فأحبّوهم وتولّوهم، ولا تتّخذوا وليجة من دونهم، فيحلُّ عليكم غضب من ربُّكم. ومن يحلل عليه غضب من ربَّه، فقد هـوي. «وما الحياة الدنيا إلّا متاع الغرور» (١٠).

وفي كتاب التوحيد (٢) بإسناده إلى حمزة بن الربيع، عمّن ذكره قال: كمنت في مجلس أبي جعفر للطِّلا إذ دخل عليه عمرو بن عبيد، فقال له: [جعلت فداك](٣) قول الله تبارك وتعالى: «ومن يحلل عليه غضبي فقد هوي»، ما ذلك الغضب؟

فقال أبو جعفر عليلا : هو العقاب يا عمرو ، إنَّ من زعم أنَّ الله ﷺ زال من شيء ، فقد وصفه صفة مخلوق. إنَّ الله ﷺ لايستفزَّه شيء، ولا يغيّره.

وفي كتاب الاحتجاج (٤) للطبرسي را الله على محمّد بن عبيد وفد على محمّد بن على الباقر عليه لامتحانه بالسؤال عنه. فقال له: جعلت فداك، أخبرني عن قوله تعالى: «ومن يحلل عليه غضبي فقد هوي»، ما غضب الله تعالىٰ ؟ [فقال أبو جعفر الطِّلا : غضب الله](٥)عقابه يا عمرو، ومن زعم (٦)أنَّ الله يغيّره شيء، فقد كفر (٧).

﴿ وَإِنِّي لَغَفَّارٌ لِمَنْ تَابَ ﴾: عن الشرك.

﴿ وَآمَنَ ﴾ : بما يجب الإيمان به.

﴿ وَعَمِلَ صَالِحاً ثُمَّ اهْتَدَىٰ ﴾ ٢٠ : ثمّ استقام على الهدى المذكور.

وفي أصول الكافي (٨): عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن محمّد بن خالد، عن أبيه، عمّن ذكره، عن محمّد بن عبدالرحمان بن أبي ليلي، عن أبيه، عن أبي

۲. التوحيد/١٦٨،ح ١.

٤. الاحتجاج ٣٢٧-٣٢٧.

٦. المصدر: ظنّ،

الكافي ٤٧/٢ ح ٣.

١. أل عمران /١٨٥، والحديد /٢٠.

٣. ليس في ع.

٥. ليس في ن.

٧. المصدر هلك.

عبدالله النبي انه قال: إنّ الله تبارك وتعالى لايقبل إلّا العمل الصالح، ولايقبل الله إلّا بالوفاء (١) بالشروط والعهود. فمن وفئ لله الله بشرطه، واستعمل (١) ما وصف في عهده، نال ما عنده، واستكمل وعده.

إنّ الله تبارك وتعالى أخبر العباد بطرق (٣) الهدى، وشرع لهم فيها المنار، وأخبرهم كيف يسلكون؛ فقال: «وإنّي لغفّار لمن تاب وآمن وعمل صالحاً ثمّ اهتدى». وقال (٤٠): «إنّما يتقبّل الله من المتّقين». فمن اتّقى الله فيما أمره، لقى الله مؤمناً بما جاء به محمّد عَيْرَا الله من المتّقين.

عليّ بن إبراهيم (٥)، عن صالح بن السنديّ، عن جعفر بن بشير؛ ومحمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن ابن فضّال، جميعاً عن أبي جميلة، عن خالد بن عمّار، عن سدير قال: سمعت أبا جعفر طلط وهو داخل، وأنا خارج، وأخذ بيدي، ثمّ استقبل البيت فقال: يا سدير، إنّما أمر الناس أن يأتوا هذه الأحجار فيطوفوا بها؛ ثم يأتونا فيعلمونا ولايتهم لنا. وهو قول الله: «وإنّي لغفّار لمن تاب وآمن وعمل صالحاً ثمّ اهتدى» ثمّ أوماً بيده إلى صدره إلى ولايتنا. والحديث طويل، أخذت منه موضع الحاحة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): وقوله :«وإنّي لغفّار لمن تاب وآمن وعمل صالحاً ثمّ اهتدئ» قال : إلى الولاية .

حدّ ثنا (٧) أحمد بن عليّ قال: حدّ ثنا الحسين بن عبدالله (٨) عن السندي بن محمّد، عن أبان، عن الحارث بن عمرو (٩)، عن أبي جعفر عليّ في قوله: «وإنّي لغفّار لمن تاب

٣. المصدر: بطريق.

١]: كذا في المصدر، وفي النسخ: الوفاء.

لوفاء. ٢. المصدر: بشروطه واستكمل. ٤. المائدة /٢٧.

٥. نفس المصدر ٣٩٢/١ ٣٩٣٠، ح ٣.

٦. تفسير القمّي ٦١/٢.

٧. تفسير القمّي ٦١/٢.

٨. المصدر: الحسن بن عبدالله (الحسين بن عبيدالله ـط).

٩. المصدر: يحيى.

وآمن وعمل صالحاً ثمّ اهتدئ» قال: ألا ترى كيف اشترط ولم تنفعه التوبة والإيـمان والعمل الصالح حتى اهتدى ؟! والله، لو جهد أن يعمل (١) ما قُبل منه حتى يهتدى.

قال: قلت إلى من؟ جعلني الله فداك، قال: إلينا.

وفي أمالي الصدوق (٢) ﴿ بِهِ بإسناده إلى النبيِّ ﷺ حديث طويل، وفيه يقول لعليُّ عَلَيْكُ ا ولقد ضلَّ عنك من ضلَّ عنك. ولن يهتدي إلى الله من لم يهتد إليك وإلى ولايتك. وهو قول ربّي ﷺ: «وإنّي لغفّار لمن تـاب وأمـن وعـمل صـالحاً ثـم اهـتدى». يـعني إلىٰ ولايتك.

وفي مجمع البيان (٣): وقال أبو جعفر للهِ : «ثمّ اهـتدى» إلى ولايـتنا أهـل البـيت. فوالله، لو أنَّ رجلاً عبد الله عمره ما بين الركن والمقام؛ ثمَّ [مات و](²) لم يجئ بولايتنا، لأكبّه (٥) الله في النار على وجهه. رواه الحاكم أبوالقاسم الحسكانيّ بـإسناده. وأورده العيّاشيّ في تفسيره من عدّة طرق.

وفي تفسير العيّاشيّ (٦) عن أبي عمرو الزبيريّ، عن أبي عبدالله لماليُّلاٍّ فـي قـول الله تعالىٰ: «وإنّي لغفّار لمن تاب وآمن وعمل صالحاً ثمّ اهتديٰ» قال: لهذه الأيمة تمفسير يدلُّ ذلك التفسير على أنَّ الله لا يقبل من أحد (٧) عملاً (^) إلَّا ممّن لقيه بالوفاء منه بذلك التفسير، وما اشترط فيه على المؤمنين. قال (٩٠): «إنَّما التوبة على الله للَّذين يعملون السوء بجهالة». يعني: كلّ ذنب عمله (١٠) العبد \_ وإن كان به عالماً \_ فهو جاهل حين خاطر (۱۱) بنفسه في معصية ربّه.

٩. النساء /١٧.

٤. ليس في ن.

١٠ المصدر: يعمل بعمل.

٢. لم نعثر عليه في المصدر. ولكن رواه العروسي في نور الثقلين ٣٨٧/٣، ح٩٤. أمالي صدوق /٤٠٠ ح١٣.

٣. المجمع ٢٣/٤.

تفسير العيّاشي ٢٢٨/١، ح ٦٢.

٥. المصدر: إلاكبه.

٨. أ،ن،س،ع: عهدأ.

٧. المصدر: عبد،

١٠. م: يعمله.

١١. كذا في المصدر. وفي ع: خاطبه. وفي سائر النسخ: خاطب.

وفي كتاب المناقب (١) لابن شهر آشوب: أبو الجارود وأبو الصباح الكنانيّ عن الصادق عليِّلًا وأبو حمزة عن السجّاد عليُّلًا في قوله: «ثمّ اهتدئ»: إلينا أهل البيت.

وفي محاسن البرقي (٢): عنه (٣)، عن أبيه ، عن حمّاد بن عيسى فيما أعلم عن يعقوب بن شعيب قال: سألت أبا عبدالله عليه عن قول الله الله الله الله عن عالم من تاب و آمن وعمل صالحاً ثمّ اهتدى» قال: إلى و لا يتنا والله . أما ترى كيف اشترط [الله](٤) الله عليه ؟!

﴿ وَمَا اَعْجَلَكَ عَنْ قَوْمِكَ يَا مُوسَىٰ ﴾ (3): سؤال عن سبب العجلة يتضمّن إنكارها من حيث أنّها نقيصة في نفسها انضم إليها إغفال لقوم وإيهام (٥) التعظيم عليهم. فلذلك أجاب موسئ عن الأمرين، وقدّم جواب الإنكار لأنّه أهمّ.

في مجمع البيان (٦): كانت المواعدة أن يوافي الميعاد هو وقومه.

وقيل (٧): مع جماعة من وجوه قومه، فتعجّل مـوسىٰ مـن بـينهم شــوقاً إلىٰ ربّـه، وخلّفهم ليلحقوا به.

﴿ قَالَ هُمْ أُولاءِ عَلَىٰ آثَرِي ﴾ (^): ما تقدّمتهم إلّا بخطى يسيرة لا يُعتَدّ بها عادة ، ليس بيني وبينهم إلّا مسافة قريبة يتقدّم بها الرفقة بعضهم بعضاً.

﴿ وَعَجِلْتُ اِلَيْكَ رَبِّ لِتَرْضَىٰ ﴾ ﴿ الله المسارعة إلىٰ امتثال أمرك والوفاء بعهدك توجب مرضاتك.

وفي مصباح الشريعة (١٠): قال الصادق طل المشتاق لا يشتهي طعاماً، ولا يملتذّ شراباً ، ولا يستطيب رقاداً ، ولا يستأنس حميماً ، ولا يأوي داراً ، ولا يسكن عمراناً ، ولا يلبس لباساً ، ولا يقرّ قراراً ، و يعبد الله ليلاً ونهاراً ، راجياً بأن يصل إلى ما يشتاق إليه ،

<sup>.179/</sup> 

المناقب ١٢٩/٤.

٣. ليس في أ والمصدر.

٥. في أنوار التنزيل ٧/٧٥. إبهام.

٧. المجمع ٢٣/٤.

٩. ليس في ن.

٢. المحاسن /١٤٢، ح ٣٥.

٤، من المصدر.

٦. المجمع ٢٣/٤.

٨. ليس في ن.

١٠. مصباح الشريعة /١٩٦.

ويناجيه بلسان شوقه معبّراً عمّا في سريرته. كما أخبر الله عن موسى بن عمران في ميعاد ربّه بقوله: «وعجلت إليك ربّ (۱) لترضى». وفسّر النبيّ عَيَالِيُهُ عن حاله أنّه ما أكل، ولا شرب ولا نام، ولا اشتهى شيئاً من ذلك في ذهابه ومجيئه أربعين يوماً، شوقاً إلىٰ ربّه.

﴿ قَالَ فَاِنَّا قَدْ فَتَنَّا مِنْ بَعْدِكَ ﴾: ابتليناهم بعبادة العجل بعد خروجك من بينهم. وهم الذين خلّفهم [مع هارون](٢).

قيل (٢): وكانوا ستّمائة ألف، وما نجا من عبادة العجل منه إلّا اثنا عشر [ألفاً](٤).

﴿ وَاَضَلُّهُمُ السَّامِرِيُّ ﴾ ۞: باتَّخاذ العجل والدعاء إلىٰ عبادته.

و قرئ (٥): «أضلُّهم» أي أشدّهم ضلالةً، لأنّه كان ضالاً مضلّاً.

قيل (٢٠): هو منسوب إلئ قبيلة من بني إسرائيل يقال لها «السامرة».

وقيل <sup>(۷)</sup>: كان علجاً <sup>(۸)</sup>من كرمان.

وقيل (٩): من أهل باجرما، واسمه: موسى بن ظفر، وكان منافقاً.

﴿ فَرَجَعَ مُوسَىٰ إِلَىٰ قَوْمِهِ ﴾ : بعد ما استوفى الأربعين، وأخذ التوراة.

﴿ غَضْبَانَ ﴾: عليهم.

﴿ اَسِفاً ﴾: حزيناً بما فعلوا.

﴿ قَالَ يَا قَوْمِ اَلَمْ يَعِدْكُمْ رَبُّكُمْ وَعُداً حَسَناً ﴾: بأن يعطيكم التوراة فيها هدي ونور؟!

﴿ اَفَطَالَ عَلَيْكُمُ الْعَهْدُ ﴾ : أي الزمان، يعني زمان مفارقته لهم.

﴿ أَمْ أَرَدْتُمْ أَنْ يَحِلُّ عَلَيْكُمْ ﴾: يجب عليكم.

﴿ غَضَبٌ مِنْ رَبِّكُمْ ﴾ : بعبادة ما هو مثل في الغباوة.

۲. ليس في م.

٤، من المصدر.

٨. العلج: كلّ جاف شديد من الرجل.

١. المصدر: رتى.

۳. أنوار التنزيل ۷/۲ه.

٧-٥. نفس المصدر والموضع.

٩، نفس المصدر والموضع.

﴿ فَاَخْلَفْتُمْ مَوْعِدِي ﴾ ۞: أي وعدكم إيّاي بالثبات على الإيمان بالله والقيام علىٰ مـا أمرتكم به.

وقيل(١): هو من: أخلفت وعده: إذا وجدت الخلف فيه. أي فوجدتم الخلف في وعدي لكم بالعودة بعد الأربعين.

﴿ قَالُوا مَا أَخْلَفْنَا مَوْعِدَكَ بِمِلْكِنَا ﴾ : بأن ملكنا أمرنا ؛ إذ لو خُلِّينا وأمرنا ، ولم يسوّل لنا السامريّ لما أخلفناه .

وقرئ (٢) بالفتح وبالضمّ، وثلاثتها [من الأصل لغات] (٢) في مصدر ملكت الشيء. ﴿ وَلَكِنَّا حُمِّلْنَا اَوْزَاراً مِنْ زِينَةِ الْقَوْمِ ﴾ : قيل (٤): أحمالاً من حليّ القبط التي استعرناها منهم حين هممنا بالخروج من مصر باسم العرس.

وقيل (٥): استعاروا لعيدٍ كان لهم، ثمّ لم يردّوا عند الخروج مخافة أن يعلموا به.

وقيل (٦): ما ألقاه البحر على الساحل بعد إغراقهم، فأخذوه.

قيل (٧): ولعلّهم سمّوها أوزاراً، لأنّها آثام. فإنّ الغنائم لم تكن تحلّ بعدُ. أو لأنّهم كانوا مستأمنين، وليس للمستأمن أن يأخذ مال الحربيّ.

و قرئ (^): «حَمَلنا» (٩) بالفتح والتخفيف.

﴿ فَقَذَ فُنَاهَا ﴾ : أي في النار لتذوب.

﴿ فَكَذَلِكَ ٱلْقَى السَّامِرِيُّ ﴾ ٢: أي ماكان معه منها.

قيل (١٠): روي أنّهم لما حسبوا أنّ العدّة قد كملت، قال لهم السامريّ: إنّما أخلف موسئ ميعادكم لما معكم من حليّ القوم، وهو حرام عليكم. فالرأي أن نحفر حفيرة ونسجر فيها ناراً، ونقذف كلّ ما معنا فيها. ففعلوا.

﴿ فَأَخْرَجَ لَهُمْ عِجْلاً جَسَداً ﴾: من تلك الحليّ المذابة.

أنوار التنزيل ٧/٧٥.

٣. من المصدر،

٩. ليس في ن.

٢. تفس المصدر /٥٨.

٤ ـ ٨. نفس المصدر والموضع.

١٠ . نفس المصدر والموضع.

المجزء الثامن / سورة طه......

## ﴿لَهُ خُوَارٌ ﴾: صوت العجل.

في محاسن البرقي (١): عن محمّد بن سنان، عن عبدالله بن مسكان وإسحاق بن عمّار [جميعاً](٢)، عن عبيدالله (٣) بن الوليد الوصّافي، عن أبي جعفر النِّلِ قال: إنّ فيما ناجي الله به موسىٰ ﷺ أن قال: يا ربّ، هذا السامري صنع العجل، الخوار مَن صنعه؟ فأوحى الله تبارك وتعالىٰ إليه: إنّ تلك فتنتى فلا تفحص (٤) عنها.

﴿ فَقَالُوا ﴾ : أي السامريّ ومن افتتن به أوّل ما رآه :

﴿ هَذَا اللَّهُكُمْ وَاللَّهُ مُوسَىٰ قَنَسِيَ ﴾ ۞: أي نسيه موسىٰ وذهب يطلبه عند الطور. أو: فنسى السامري؛ أي ترك ماكان عليه من إظهار الإيمان.

﴿ أَفَلاَ يَرَوْنَ ﴾ : أفلا يعلمون

﴿ أَنْ لاَ يَرْجِعُ اِلَّهِمْ قَوْلاً ﴾ : أنَّه ليرجع إليهم كلاماً و لايردٌ عليهم جواباً ؟!

وقرئ (٥): «يرجعَ» (٦) بالنصب، وهو ضعيف، لأنّ «أن» الناصبة لا تقع بعد أفعال اليقين.

## ﴿ وَلاَ يَمْلِكُ لَهُمْ ضَرّاً وَلَا نَفْعاً ﴾ ٢ : لا يقدر على إنفاعهم وإضرارهم.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٧): حدّ ثني أبي ، عن إسحاق بن الهيثم ، عن سعد بن طريف (^)، عن الأصبغ بن نباتة: أنَّ عليّاً عليّاً عليّاً عليّاً اللهِ شئل عن قبول الله (\*) عليّاً وسبع كرسيّه السماوات والأرض». [قال: السماوت والأرض](١٠٠) وما بينهما من مخلوق في جوف الكرسيّ، وله أربعة أملاك يحملون بإذن الله : فأمّا الملك الأوّل (١١) ففي صورة الآدميّين ـ إلىٰ أن قال عليه ﴿ \_:

٢. من المصدر.

٦. ليس في ن.

٤. المصدر: فلا تفحصنّ.

١. المحاسن /٢٨٤، ح ٤٢٥.

٣. المصدر: عبيدالله.

٥. أنوار التنزيل ٨٨/٢.

٧. تفسير القمّي ٨٥/١.

٨. كما في رجال النجاشي /٤٦٨. وفي م، ن، المصدر: ظريف.

٩. البقرة /٢٥٥. ۱۰. ليس في ن.

١١. كذا في المصدر. وفيع: «ملك» بدل «الملك الأوّل» وفي سائر النسخ: « ملك منهم».

والملك الرابع في صورة الأسد، وهو سيّد السباع. وهو يرغب إلى الله إويتضرّع إليه] (١) ويطلب الشفاعة والرزق لجميع السباع، ولم يكن من هذه الصور (٢) أحسن من الثور، ولا أشد انتصاباً منه، حتى اتّخذ الملأ من بني إسرائيل العجل [إلهاً] (٣). فلمّا عكفوا عليه وعبدوه من دون الله، خفض الملك الذي في صورة الثور رأسه استحياءً من الله أن عُبِد من دون الله شيء يشبهه، وتخوف أن ينزل به العذاب. والحديث طويل، أخذت منه موضع الحاجة.

﴿ وَلَقَدْ قَالَ لَهُمْ هَارُونُ مِنْ قَبْلُ ﴾ : [من قبل](٤) رجوع موسى، أو قال السامريّ. كأنّه أوّل ما وقع عليه بصره حين طلع من الحفرة توهّم ذلك، وبادر تحذيرهم.

- ﴿ يَا قَوْمِ إِنَّمَا فُتِنْتُمْ بِهِ ﴾ : بالعجل.
  - ﴿ وَإِنَّ رَبُّكُمُ الرَّحْمٰنُ ﴾ : لا غير.
- ﴿ فَاتَّبِعُونِي وَاطِيعُوا اَمْرِي ﴾ ۞: في الثبات على الدين.
  - ﴿ قَالُوا لَنْ نَبْرَحَ عَلَيْهِ ﴾ : على العجل وعبادته
    - ﴿ عَاكِفِينَ ﴾ : مقيمين.
- ﴿ حَتَّىٰ يَرْجِعَ إِلَيْنَا مُوسَىٰ ﴾ ۞: وهذا الجواب يؤيِّد الوجه الأوِّل.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥): فهمّوا بهارون، فهرب منهم (٢) [وبقوا في ذلك حتّى تمّ ميقات موسئ أربعين ليلة. فلمّا كان يوم عشرة من ذي الحجّة، أنزل الله عليه] (٢) الألواح فيها التوراة وما يُحتاج (٨) إليه من أحكام السير والقصص. ثمّ أوحى الله إلى موسئ «إنّا قد فتنّا قومك من بعدك وأضلهم السامريّ» وعبدوا العجل وله خوار.

٧. لا يوجد في ع .

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: الصورة.

١. ليس في المصدر.

٤. يوجد في م.

٣. من المصدر.

ه . تفسير القمّى ٦٢/٢.

٦. المصدر: «حتى حرب من بينهم» بدل «فهرب منهم».

٨. المصدر: يحتاجون.

فقال الليلا: يا ربّ، العجل من السامريّ، فالخوار ممّن؟ قال: منّي يا موسىٰ! إنّـي لمّـا رأيتهم قد ولّوا عنّي إلى العجل، أحببت أن أزيدهم فتنةً. فرجع موسىٰ إلىٰ قــومه كــما حكى الله.

﴿ قَالَ يَا هَارُونُ ﴾ : أي قال له موسىٰ لمّا رجع :

﴿ مَا مَنَعَكَ إِذْ رَأَيْتَهُمْ ضَلُّوا ﴾ ٢٠: بعبادة العجل.

﴿ اَلَّا تَشَبِعَنِ ﴾ : أن تتّبعني في الغضب لله والمقاتلة مع من كفر به . أو : أن تأتي عقبي و تلحقني . و «لا» مزيدة كما في قوله (١):«ما منعك أن لا تسجد» .

﴿ أَفَعَصَيْتَ أَمْرِي ﴾ ٢٠: بالصلابة في الدين والمحاماة عليه ؟!

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): ثمّ رمى بالألواح، وأخذ بلحية أخيه ورأسه يـجرّه إليه، فقال: [يا هارون](٣)ما منعك؟

﴿ قَالَ يَا ابْنَ أُمَّ ﴾ : خصّ الأمّ ، استعطافاً وترقيقاً .

وقيل (1): لأنّه كان أخاه من الأمّ. والجمهور على أنّهما كانا من أب وأمّ.

﴿ لَا تَأْخُذُ بِلِحْيَتِي وَلَا بِرَأْسِي ﴾: أي بشعر رأسي.

قيل (٥): قبض عليهما يجرّه إليه، من شدّة غيظه وفرط غضبه لله. وكان للتَّالِا حديداً خشناً متصلّباً في كلّ شيء، فلم يتمالك حين راَهم يعبدون العجل.

وقيل (٢): كانت العادة جارية في القبض عليهما في ذلك الزمان، كما أنّ العادة في زماننا هذا، القبض على اليد والمعانقة. وذلك ممّا يختلف العادة فيه بالأزمنة والأمكنة.

وقيل (٧): إنّه أجراه مجرى نفسه (٨)، إذا غضب في القبض على لحيته، لأنّه لم يتّهم عليه كما لايتّهم على نفسه.

٢. تفسير القمّي ٦٣/٢.

٤. أنوار التنزيل ٨/٨٥\_٥٩.

٦. مجمع البيان ٢٧/٤.

٨. ليس في م.

١. الأعراف /١٢.

٣. من المصدر،

ه. تقس المصدر /٥٩.

٧. نقس المصدر والموضع.

﴿ إِنِّي خَشِيتُ أَنْ تَقُولَ فَرَّقْتَ بَيْنَ بَنِي إِسْرَالِسِلَ ﴾: لو قاتلت أو فارقت بعضهم بعض (١٠).

﴿ وَلَمْ تَرْقُبْ قَوْلِي ﴾ ٢٠ حين قلت: «اخلفني في قومي وأصلح» (٢٠). فإن الإصلاح كان في حفظ الدهماء (٢٠) والمداراة بهم، إلى أن ترجع إليهم فتدارك الأمر برأيك.

وفي كتاب علل الشرائع (٤) بإسناده إلى عليّ بن سالم، عن أبيه، عن أبي عبدالله للطِّلِا حديث طويل، وفيه قال: قلت: فلم أخذ برأسه يجرّه إليه وبلحيته، ولم يكن له في اتّخاذهم العجل وعبادتهم له ذنب؟

فقال: إنّما فعل ذلك به ، لأنّه لم يفارقهم لمّا فعلوا ذلك ، ولم يلحق بموسى . وكان إذا فارقهم ، ينزل بهم العذاب . ألا ترى أنّه قال له موسى : «يا هارون (٥) ما صنعك إذ (١) رأيتهم ضلّوا ألّا تتبعن أفعصيت أمري» . قال هارون : لو فعلت ذلك ، لتفرّقوا . و «إنّي خشيت أن تقول (٧) فرّقت بين بنى إسرائيل ولم ترقب قولي» .

﴿ قَالَ فَمَا خَطْبُكَ يَا سَامِرِيُّ ﴾ ﴿: [أي ثمّ أقبل عليه، وقال له منكراً: ما خطبك ؟! أي ما طلبك له وما الذي حملك عليه ؟! وهو مصدر خطب الشيء: إذا طلبه.

﴿ قَالَ ] (^) يَصُرُتُ بِمَا لَمْ يَبْصُرُوا بِهِ ﴾: وقرئ (٩) بالتاء على الخطاب. أي علمت بما لم تعلموه (١٠) وفطنت بما لم تفطنوا (١١) له. وهو أنّ الرسول الذي جاءك روحانيّ محض لايمسّ أثره شيئاً إلّا أحياه. أو: رأيت ما لم تروه. وهو أنّ جبرئيل جاءك على فرس الحياة.

١. كذا في أنوار التنزيل ٥٩/٢. وفي النسخ؛ لو قاتلت بعضهم وفارقت ببعض.

٢. الأعراف /١٤٢. ٢. الدهماء: عامة الناس وسوادهم.

العلل ٣٠٠ ح ١.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: ألا ترى أنَّه قال لهارون...

٦. المصدر: إذا ٧. المصدر: تقول لي.

٨. ليس في م.
 ٩. أنوار التنزيل ١٩/٢٥.

١٠. كذا في م. وفي سائر النسخ: يعلموه. ﴿ ١١. سَ أَهُ مَ: يَتَفَطَّنُوا.

وقيل (١): إنَّما عرفه، لأنَّ أمَّه ألقته حين ولدته خوفاً من فرعون، وكان جبرئيل يغذوه حتّى استقلّ.

﴿ فَقَبَضْتُ قَبْضَةً مِنْ أَثَر الرَّسُولِ ﴾ : من تربة موطئه. والقبضة : المرّة من القبض. فأطلق على المقبوض ؛ كضرب الأمير.

وقرئ (٢) بالصاد. والأوّل للأخذ بجميع الكفّ. والثاني للأخذ بأطراف الأصابع. ونحوهما الخضم والقضم. و«الرسول»: جبرئيل.

قيل (٣): ولعلَه لم يسمّه، لأنّه لم يعرف أنّه جبرئيل. أو أراد أن ينبّه على الوقت وهو حين أرسل إليه ليذهب به إلى الطور.

﴿ فَنَبَذْتُهَا ﴾ : في الحليّ المذابة \_أو : في جوف العجل \_حتّىٰ حيى.

﴿ وَكَذَٰلِكَ سَوَّلَتْ لِي نَفْسِي ﴾ ۞: زيّنته وحسّنته إليّ.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): فأخرج موسى العجل، فأحرقه بالنار، وألقاه في

﴿ قَالَ فَاذْهَبْ فَإِنَّ لَكَ فِي الْحَيَاةِ ﴾ : عقوبةٌ علىٰ ما فعلت.

﴿ أَنْ تَقُولَ لاَ مِسَاسَ ﴾ : خوفاً من أن يمسّك أحد، فتأخذك الحـمّي ومـن مسّك. فتحامي الناس ويحاموك (٥)، وتكون طريداً وحيداً كالوحش النافر.

وفي تفسير على بن إبراهيم (٦): ما دمت حيّاً، وعقبك هذه العلامة فيكم قائمة أن تقول: لا مساس [يعني](٧) [حتَّىٰ تُعرَفوا أنَّكم سامريَّة فلا يغترّ (٨) بكم الناس. فهم إلى الساعة بمصر والشام يُعرَفون بـ «لا مساس»](٩) قال: ثمّ هـم موسى بـقتل السامريّ.

٢. نفس المصدر والموضع.

١. نفس المصدر والموضع.

٤. تفسير القمّي ٦٣/٢.

٣. نقس المصدر والموضع.

٥ . كذا في أنوار التنزيل ٥٩/٢. وفي النسخ: فتخافي الناس ويخافوك .

٧. من المصدر.

٦. تفسير القشى ٦٣/٢.

٩. يوجد في ع.

٨. كذا في المصدر. وفيع: يعثر.

فأوحى الله إليه: لاتقتله ـ يا موسىٰ ـ فإنّه سخيّ.

وفي مجمع البيان (١) عن أبي عبدالله النِّهِ : إنَّ موسىٰ همَّ، الحديث.

وقرئ (٢): «لا مساس» -كفّجار - وهو علم للمسّة.

﴿ وَإِنَّ لَكَ مَوْعِداً ﴾: في الآخرة.

﴿ لَنْ تُخْلَفَهُ ﴾ : لن يخلفك الله وينجزه لك في الآخرة بعد ما عاقبك في الدنيا.

وقرئ (٣) بكسر اللام. أي لن تخلف الواعد إيّاه وستأتيه لا محالة. فحُذِف المفعول الأوّل، لأنّ المقصود هو الموعد. ويجوز أن يكون من: أخلفت الموعد: إذا وجدته خلفاً.

وقرئ (١) بالنون، علىٰ حكاية قول الله.

وفي كتاب [الخصال (٥) قال:](١) قال أميرالمؤمنين عليه إن في التابوت الأسفل [من النار اثني عشر](١) ستّة من الأولين وستّة من الأخرين. فأمّا الستّة من الأولين: فابن آدم قاتل أخيه، وفرعون الفراعنة، والسامري، الحديث.

﴿ وَانْظُرْ اِلَىٰ اِلْهِكَ الَّذِي ظَلْتَ عَلَيْهِ عَاكِفاً ﴾: ظللت علىٰ عبادته مقيماً، فخذف اللام الأولئ تخفيفاً.

وقرئ (٨) بكسر الظاء علىٰ نقل حركة اللام إليها.

﴿ لَنُحَرِّقَنَّهُ ﴾ : أي بالنار \_ ويؤيده قراءة «لنُحْرقنّه» من باب الإفعال \_ أو بالمبرد، على أنّه مبالغة في حَرق إذا برد بالمبرد. ويعضده قراءة «لنُحَرِّقنه» من باب التفعيل.

﴿ ثُمَّ لَنَنْسِفَنَّهُ ﴾: لنذرّينه رماداً أو مبروداً.

وقرئ <sup>(٩)</sup>بضمّ السين.

٢ ـ ٤. أنوار التنزيل ٩٩/٢.

٦. ليس في ن.

٨. أنوار التنزيل ٥٩/٢.

١. المجمع ٢٩/٤.

٥ . الخصال /٤٨٥ ح ٥٩ .

٧. لايوجد في المصدر.

٩. نقس المصدر /٦٠.

﴿ فِي الْيَمِّ تَسْفاً ﴾ أن فلا يصادف منه شيء.

والمقصود من ذلك زيادة عقوبته، وإظهار غباوة المُفتّنين به، لمن له أدنئ نظر.

في كتاب الخصال (١)، عن أبي ذرّ، عن النبيّ ﷺ قال: شرّ الأوّلين والآخرين اثنا عشر: ستّة من الأوّلين، وستّة من الآخرين.

ثمّ سمّى الستّة من الأوّلين: ابن آدم الذي قتل أخاه، وفرعون، وهامان، وقــارون، والسامريّ، والدّجال اسمه في الأوّلين ويخرج في الآخرين.

وأمّا الستّة من الآخرين: فالعجل، وهو نعثل. وفرعون، وهو معاوية. وهامان هذه الأمّة، وهو زياد. وقارونها، وهو سعيد. والسامريّ، وهو أبو موسئ عبدالله بن قيس للأمّة فال كما قال سامريّ موسئ: «لا مساس»، أي لا قتال ـ. والأبتر، وهو عمرو بن العاص.

وفي كتاب ثواب الأعمال (٢) بإسناده إلى إسحاق بن عمّار الصيرفي، عن أبي الحسن الماضي الثالج قال: جعلت فداك، حدّ ثني فيهما بحديث، فقد سمعت عن أبيك فيهما أحاديث [عدّة] (٢). قال: فقال لي: يا إسحاق، الأوّل بمنزلة العجل. والثاني بمنزلة السامري. والحديث طويل، أخذت منه موضع الحاجة.

وفي كتاب الاحتجاج (٤) للطبرسي الله : وعن أبي يحيى الواسطي قال : لمّا افتتح أميرالمؤمنين الله البصرة (٥)، اجتمع الناس عليه، وفيهم الحسن البصري ومعه الألواح. فكان كلّما لفظ أميرالمؤمنين الله بكلمة كتبها. فقال له أميرالمؤمنين الله بأعلى صوته : ما تصنع ؟ قال : أكتب (٢) آثاركم لنحدّث بها بعدكم.

فقال أميرالمؤمنين علي : أما إنّ لكلّ قوم سامري ؛ وهذا سامري هذه الأمّة. ألا (٧) إنّه

۱. الخصال /٤٥٨، ح ٢.

٣. من المصدر.

٥. ليس في المصدر.

٧. المصدر:أما.

٢. ثواب الأعمال /٢٥٥ ٢٥٦، ح٣.

٤. الاحتجاج/١٧١.١٧٢.

٦. المصدر: نكتب.

لا يقول: «لا مساس» ولكنّه يقول: لا قتال.

﴿إِنَّمَا اللَّهُكُمُ ﴾: المستحقّ لعبادتكم.

﴿ اللهُ الَّذِي لَا إِلَّهَ إِلاَّ هُوَ ﴾ : إذ لا أحد يماثله أو يدانيه في كمال العلم والقدرة.

﴿ وَسِعَ كُلَّ شَيْءٍ عِلْماً ﴾ ٢ وسع علمه كلّما يصحّ أن يعلم؛ لا العجل الذي يصاغ ويُحرَق، وإن كان حيّاً في نفسه، كان مَثَلاً في الغباوة.

وقرئ (١): «وسّع» فيكون انتصاب «علماً» على المفعوليّة، لأنّه وإن انتصب على التمييز في المشهورة، لكنّه فاعل في المعنى. فلمّا عُدّي الفعل بالتضعيف إلى المفعولين، صار مفعولاً.

﴿كَذَٰلِكَ ﴾: مثل ذلك الاقتصاص، يعنى اقتصاص قصّة موسى.

﴿نَقُصُّ عَلَيْكَ مِنْ آنْبَاءِ مَا قَدْ سَبَقَ﴾: من أخبار الأمور الماضية في الأمم الدارجـة، تبصرةً لك وزيادةً في علمك، وتكثيراً لمعجزاتك، وتنبيهاً وتذكيراً للمستبصرين من أمّتك.

﴿ وَقَدْ آتَيْنَاكَ مِنْ لَدُنَّا ذِكْراً ﴾ في: أي كتاباً مشتملاً علىٰ هذه الأقاصيص والأخبار، حقيقاً بالتفكّر والاعتبار. والتنكير فيه للتعظيم.

وقيل (٢): ذكراً جميلاً وصيتاً عظيماً بين الناس.

﴿ مَنْ اَعْرَضَ عَنْهُ ﴾ : عن الذكر الذي هوالقرآن الجامع لوجوه السعادة والنجاة. وقيل (٣): عن الله.

﴿ فَانَهُ يَحْمِلُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وِزْراً ﴾ ناعقوبة ثقيلة فادحة على كفره وذنوبه. سمّاها وزراً تشبيها في ثقلها على المعاقب وصعوبة احتمالها بالحمل الذي ينفرح الحامل وينقض ظهره. أو: إثماً عظيماً.

﴿خَالِدِينَ فِيهِ ﴾ : في الوزر. أو : في حمله.

٣-١. أنوار التنزيل ٢٠/٢.

والجمع فيه والتوحيد في «أعرض» «للحمل» على المعنى واللفظ.

﴿ وَسَاءَ لَهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ حِمْلاً ﴾ 🚭: أي بئس لهم.

ففيه ضمير يفسّره «حملاً». والمخصوص بالذمّ محذوف. أي ساء حملاً وزرهم. واللام في «لهم» للبيان كما في «هيت لك» (١). ولو جعلت «ساء» بمعنى أحزن (١) والضمير الذي فيه للوزر، أشكِل أمر اللام ونصب «حملاً» (١) ولم يفد مزيد معنى (٤).

﴿ يَوْمَ يُنْفَخُ فِي الصُّورِ ﴾: وقرأ (٥) أبو عمرو بالنون، علىٰ إسناد النفخ إلى الآمـر بــه تعظيماً به، أو للنافخ.

وقرئ (٦) بالياء المفتوحة، على أنّ فيه ضمير الله، أو ضمير إسرافيل ـ وإن لم يـجر ذكره ـ لأنّه المشهور بذلك.

وقرئ (٧): «في الصُّور». وهو جمع صورة. وقد سبق بيان (٨) ذلك.

﴿ وَنَخْشُرُ الْمُجْرِمِينَ يَوْمَئِذٍ ﴾: وقرئ (٥٠): «ويُحشّر المجرمون».

﴿ زُرْقاً ﴾ ۞: زرق العيون.

وُصِفُوا بذلك، لأنَّ الزرقة أسوأ ألوان العين وأبغضها إلى العرب. فيإنَّ الروم كانوا أعدى أعدائهم وهم زرق. [ولذلك قالوا في صفة العدوّ: أسود الكبد، أصهب السِّبَال (١٠)، أزرق العين. أو: عمياً، فإنَّ حدقة الأعمىٰ تزرقَ ](١١).

۱. یوسف ۲۳۳

٢. أي يجب على هذا التقدير أن يكون الكلام هكذا: وساءهم يوم القيامة حملهم.

٣. في هامش نسخة «م»: قوله: ونصب حملاً؛ أي وأشكل نصب حملاً ويسمكن أن يقال: إنَّ اللام صزيدة حينئذ في مفعول «ساء» وحملاً منصوب على التمييز أو أن «ساء» متضمن لمعنى حصل وحملاً مفعول حصل، أي آخرتهم الوزر محصلاً لهم يوم القيامة حملاً، والله يعلم. (جعفر)

٤. لإنه إذا كان بمعنى أحزن كان المناسب أن يقال: ساءهم يوم القيامة كقوله: لا يحزنهم الفزع الأكبر وأيضاً لا جدوى في قوله.
 ٧ جدوى في قوله.

٨. ليس فيع، ٩. نفس المصدر والموضع.

١٠ الأصهب: ذو اللون الأصفر الضارب إلى شيء من الحمرة والبياض. والسبال: جمع سبلة، وهي: طرف الشعر، أو مقدّم اللحية.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): تكون أعينهم [مزراقة لا يقدرون أن يطرفوها.

وقيل (٢) عطاش (٣) يظهر في أعينهم](٤) كالزرقة.

﴿ يَتَخَافَتُونَ بَيْنَهُمْ ﴾: يخفضون أصواتهم لما يملأ صدورهم من الرعب والهول. والخفت: خفض الصوت وإخفاؤه.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥): يشير بعضهم إلىٰ بعض.

﴿إِنْ لَبِثْتُمْ إِلاَّ عَشْراً ﴾ في الدنيا. يستقصرون مدّة لبنهم فيها لزوالها، أو لاستطالتهم مدّة الأخرة، أو لتأسّفهم عليها لمّا عاينوا الشدائد، وعلموا أنّهم استحقّوها على إضاعتها في قضاء الأوطار واتّباع الشهوات.

أو: في القبر؛ لقوله (٢٠): «يوم تقوم الساعة» إلى آخر الآيات.

﴿نَحْنُ أَعْلَمُ بِمَا يَقُولُونَ ﴾: \_وهو مدَّة لبنهم \_.

﴿ إِذْ يَقُولُ آمْنَلُهُمْ طَرِيقَةً ﴾: أعدلهم رأياً أو عملاً.

﴿ إِنْ لَبِئْتُمْ إِلَّا يَوْمَا ﴾ ٢ استرجاح (٧) لقول من يكون أشد تفاؤلا (٨) منهم.

﴿ وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ اللَّجِبَالِ ﴾ : عن مآل أمرها.

قيل (٩): وقد سأل عنها رجل من ثقيف.

﴿ فَقُلْ يَنْسِفُهَا رَبِّي نَسْفاً ﴾ ۞: يجعلها كالرمل، ثمّ يرسل عليها الرياح فتفرّقها.

﴿ فَيَذَرُهَا ﴾: فيذر مقارّها، أو الأرض.

وإضمارها من غير ذكرٍ، لدلالة الجبال عليها، كقوله (١٠٠): «ماترك على ظهرها من دابّة».

١. تفسير القمّى ٦٤/٢.

٢. مجمع البيان ٢٩/٤. وفيه: عطاشاً في مظهر عيونهم كالزرقة.

٣. العطاش: داء يصيب الإنسان والحيوان يشرب الماء فلا يروى.

٤. لا يوجد في ن. م القمّي ٦٤/٢.

٦. الروم /٥٥ـ٥٦. وفي النسخ: استرجاع.

٨. المصدر: ثقالاً. ٩. أنوار التنزيل ٦١/٢.

۱۰. فاطر /٤٥.

الجزء الثامن / سورة طه.

﴿ قَاعاً ﴾: خالياً.

﴿ صَفْصَفاً ﴾ أنا: مستوياً ، كأنَّ أجزاءها على صفّ واحد.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): القاع: الذي لا تراب عليه. والصفصف: الذي لا نبات له.

﴿ لاَ تَرَىٰ فِيهَا عِوَجاً وَلَا اَمْناً ﴾ ٢٠ : اعموجاجاً ولا نتوءً، إن تأمّلت فيها بالقياس الهندسيّ.

قيل (٢): وثلاثتها أحوال مترتّبة، فالأوّلان باعتبار الإحساس، والثالث باعتبار المقياس. ولذلك ذكر للعوج بالكسر") وهو ينخصّ المنعاني، والأمت وهنو النتوء اليسير.

وقيل (٤): «لا تريٰ» استئناف مبيّن للحالين.

وفي عيون الأخبار (٥) بإسناده إلئ على بن النعمان، عن أبي الحسن على بن موسى إ الرضاعليِّك قال: قلت له: جعلت فداك، إنَّ بي ثاَّليل (٦)كثيرة، وقد اغـتممت بأمـرها. فأسألك أن تعلّمني شيئاً أنتفع به.

فقال ﷺ : خذ لكلّ تؤلول (٧) سبع شعيرات. واقرأ علىٰ كلّ شعيرة سبع مرّات: «إذا وقعت الواقعة» إلى قوله: «فكانت هباءً منبثاً» (^) وقوله عَلَا: «ويسألونك عن الجبال فقل ينسفها ربّي نسفاً فيذرها قاعاً صفصفاً لا ترىٰ فيها عوجاً ولا أمتاً». ثمّ (١٠) تأخذ الشعير شعيرة [شعيرة](١٠). فامسح بها علىٰ كلُّ ثؤلول، ثمّ صيّرها في خرقة جديدة واربط (١١)

أ. تفسير القمّى ٦٧/٢.

٣. ليس في ع.

٥. العيون ٢/٥٠، ح ١٩٣.

٦. ثأليل: جمع الثؤلول: بَثْر صغير صلب مستدير يظهر على الجلد كالحمُّصة أو دونها.

٧. المصدر: بثور.

١٠ . من المصدر،

٨. الواقعة /٦.٦.

٩. لا يوجد في المصدر.

١١. المصدر: فاربط.

٢. أنوار التنزيل ٦١/٢.

٤. نفس المصدر والموضع.

على الخرقة حجراً، وألقها في كنيف.

قال: ففعلت، فنظرت إليها يوم السابع؛ فإذا هي مثل راحتي. وينبغي أن يُمفعَل (١) ذلك في محاق الشهر.

﴿ يَوْمَئِذٍ ﴾: أي يوم إذ نسفت، على إضافة اليوم إلى وقت النسف. ويجوز أن يكون بدلاً ثانياً من يوم القيامة.

﴿ يَتَّبِعُونَ الدَّاعِيَ ﴾: داعي الله إلى المحشر.

قيل (٢): هو إسرافيل يدعو الناس قائماً على صخرة بيت المقدس، فيقبلون من كلُّ أوب إلى صوبه.

﴿ لاَ عِوَجَ لَهُ ﴾ : لا يعوجّ له مدعق، ولا يعدل عنه.

وفي شرح الآيات الباهرة (٣): قال محمّد بن العبّاس: حدّثنا محمّد بن همّام بن سهيل (٤)، عن محمّد بن إسماعيل العلويّ، عن عيسى بن داود، عن أبي الحسن موسى بن جعفر، عن أبيه البيّلا قال: سألت أبي عن قول الله الله الله الله الداعي لا عوج له ؟ قال: الداعي أميرالمؤمنين.

﴿ وَخَشَعَتِ الْأَصْوَاتُ لِلرَّحْمَٰن ﴾ : خضعت (٥) لمهابته.

﴿ فَلاَ تَسْمَعُ اِلاَّ هَمْساً ﴾ ﴿ وَ صُوتاً خَفياً. ومنه الهميس لصوت أخفاف الإبل. وقد فُسر الهمس بخفق أقدامهم ونقلها إلى المحشر.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٦): حدّثني أبي، عن الحسن بـن مـحبوب، عـن أبـي محمّد الوابشيّ، عن أبي الورد، عن أبي جعفر التلاّ قال:

إذا كان يوم القيامة، جمع الله ﷺ الناس في صعيد واحد حفاةً عراة، فيوقفون في

٢. أنوار التنزيل ٦١/٢.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: سهل.

٦. تفسير القمّي ٦٥.٦٤/٢.

م: زيادة امن تتمة الخبره.

٣. تأويل الآيات الباهرة ٢١٦/١، ح ١٣.

٥. في أنوار التنزيل ٦١/٢: خفضت.

المحشر حتّى يعرقوا عرقاً شديداً، وتشتد أنفاسهم. فيمكثون في ذلك مقدار (١) خمسين عاماً. وهو قول الله: «وخشعت الأصوات للرحمان فلا تسمع إلّا همساً».

قال (٢): ثمّ ينادي مناد من تلقاء العرش: أين النبيّ الأميّ ؟ فيقول الناس: قد أسمعت فسمّه (٣) باسمه. فينادي: أين نبيّ الرحمة ؟ أين محمّد بن عبدالله الأمّي ؟

فيتقدّم رسول الله عَيَّالَةُ أمام الناس (٤) كلّهم، حتّىٰ ينتهي إلىٰ حوض طوله ما بين إيلة وصنعاء، فيقف عليه. فينادى بصاحبكم، فيتقدّم عليّ أمام الناس، فيقف معه. ثمّ يؤذن للناس، فيمرّون. فبين وارد الحوض يومئذ (٥) وبين مصروف عنه.

فإذا رأى رسول الله ﷺ من يُصَرف عنه (١) من محبّينا، يبكي (٧) فيقول: يــا ربّ، شيعة على أراهم قد صُرفوا تلقاء أصحاب النار، ومنُعوا ورود حوضى!](٨)

قال: قال: فيبعث الله إليه ملكاً، فيقول له: ما يبكيك يا محمّد؟ فيقول: أبكي لأناس من شيعة على [أراهم قد صُرفوا تلقاء أصحاب النار، ومُنعوا ورود الحوض.

قال: إ(١٠) فيقول له الملك: إنّ الله يقول [لك: يا محمّد، إنّ شيعة عليّ ] (١٠) قد وهبتهم لك يا محمّد وصفحت لهم عن ذنوبهم، بحبّهم لك ولعترتك، وألحقتهم بك وبمن كانوا يقولون (١١) به، وجعلناهم في زمرتك، فأوردهم حوضك.

قال أبو جعفر للطِّلِم : فكم من باك يومئذ وباكية ينادون : «يا محمّد» (١٣) إذا رأوا ذلك، ولا يبقى أحد يومئذ يتوالانا ويحبّنا، ويتبرّأ من عدوّنا ويبغضهم، إلّا كانوا في حــزبنا ومعنا ويردون (١٣) حوضنا.

أيس في المصدر.

ايس في المصدر.
 المصدر: فسمّ.

٥. من ع.

۷. شع.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: بكن.
 ٩. منع.

۱۱. المصدر: يتولُون.

١٣ , كذا في المصدر. وفي النسخ: يرد .

۲. ليس في ن.

٤. ليس في ن.

٦. ليس في المصدر،

٨. ليس في المصدر.

١٠. ليس في المصدر.

١٢. المصدر: يا محمّداه.

﴿ يَوْمَنِذِ لاَ تَنْفَعُ الشَّفَاعَةُ إِلاَّ مَنْ آذِنَ لَهُ الرَّحْمُنُ ﴾ : الاستثناء من الشفاعة . أي إلا شفاعة من أذن . أو من أعم المفاعيل . أي من أذن في أن يشفع له ، فإن الشفاعة تنفعه . فَ«من» على الأول مرفوع على البدليّة ، وعلى الثاني منصوب على المفعوليّة .

﴿ وَرَضِيَ لَهُ قَوْلاً ﴾ ۞: أي ورضي لمكانه عندالله قوله في الشفاعة. أو : رضى لأجله قول الشافع في شأنه ، أو قوله لأجله وفي شأنه.

وفي شرح الآيات الباهرة (١): قال محمّد بن العبّاس الله: حدّثنا محمّد بن همّام (١)، عن محمّد بن إسماعيل (١) العلويّ، عن عيسى بن داود، عن أبي الحسن موسى بن جعفر، عن أبيه عليه الله العلميّة قال: سمعت أبي يقول، ورجل يسأله عن قول الله الله اليومئذ] (١) لا تنفع الشفاعة إلّا من أذن له الرحمٰن ورضي له [قولاً». قال: لا ينال شفاعة محمّد يوم القيامة، إلّا من أذن له بطاعة آل محمّد، ورضي له] (١) قولاً وعملاً فيهم، فحيي على مودّتهم، ومات عليها، فرضي الله قوله وعمله فيهم. ثمّ قال: «وعنت الوجوه للحيّ القيّوم وقد خاب من حمل ظلماً لآل محمّد» كذا نزلت.

﴿ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ آيْدِيهِمْ ﴾ : ما تقدّم من الأحوال.

﴿ وَمَا خَلْفَهُمْ ﴾ : [وما بعدهم ممّا يستقبلونه.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢) قال: «ما بين أيديهم» ما مضى من أخبار الأنبياء «وما خلفهم» ](٧) من أخبار القائم عليّلاً .

﴿ وَلاَ يُحِيطُونَ بِهِ عِلْماً ﴾ ۞: ولايحيط علمهم بمعلوماته. وقيل (^): بذاته.

أويل الآيات الباهرة ١٨/١، ح ١٥.

٢. كذا في المصدر. وفي ن: يحيي. وفي غيرها: حمّاد.

٣. م، ن، ع: سعيد. ٤ من المصدر،

٥. لايوجد في ن. ٢ . تفسير القمّي ٦٥/٢.

وقيل (١): الضمير لأحد الموصولين، أو لمجموعهما، فإنّهم لم يعلموا جميع ذلك، ولا تفصيل ما علموا منه.

وفي كتاب التوحيد (٢) حديث طويل عن علي الله القول فيه وقد سأله رجل عمّا اشتبه عليه من الآيات في هذه الآية : لا يحيط الخلائق بالله الله الذهوا (٢) تبارك وتعالى جعل على أبصار القلوب الغطاء، فلا فهم يناله بالكيف، ولا قلب يشبته بالحدود. فلا تصفه (٤) إلاكما وصف نفسه. «ليس كمثله شيء [وهو السميع البصير» (٥) الاول والآخر، والظاهر والباطن، الخالق البارئ المصور. خلق الأشياء فليس من الأشياء شيء] (٧) مثله تبارك وتعالى.

وفي أصول الكافي (٨): أحمد بن إدريس، عن محمد بن عبدالجبّار، عن صفوان بن يحيئ قال: سألني أبو قرّة المحدّث أن أدخله على أبي الحسن الرضا عليه في فاستأذنته في ذلك، فأذن. فدخل عليه، فسأله عن الحلال والحرام [والأحكام] (١) حتى بلغ سؤاله إلى التوحيد، فقال أبو قرّة: إنّا روينا أنّ الله قسّم الرؤية والكلام بين نبيّين؛ فقسم الكلام لموسى، ولمحمّد الرؤية.

فقال أبو الحسن للطِّلِا: فمن المبلّغ عن الله إلى الثقلين من الجنّ والإنس: «لا تدركه الأبصار» (١٠) و «لا يحيطون به علماً» و «ليس كمثله شيء» (١١)؟! أليس محمّد؟!

قال: بلي.

قال: كيف يجيء رجل إلى الخلق جميعاً فيخبرهم أنّه جماء من عند الله، وأنّه يدعوهم إلى الله بأمر الله، فيقول: «لا تدركه الأبصار» و«لا يحيطون بـه عـلماً» و«ليس

۲. التوحيد/۲٦٣\_٢٦٤، ح ٥.

٤. المصدر: فلا يصفه.

٦. ليس في المصدر،

۸. الکافی ۹۲٬۹۹۲۹، ح ۲.

الأنعام /١٠٣.

أنوار التنزيل ٦١/٢.

٣. من المصدر،

ه. الشوري/١١.

٧. ليس في أو.

٩. من المصدر.

الشورى/١١.

كمثله شيء» ثمّ يقول: أنا رأيته بعيني، وأحطت به علماً، وهو على صورة البشر؟! أما تستحيون؟! ما قدرت الزنادقة [أن ترميه](١) بهذا أن يكون يأتي من عند الله بشيء، ثمّ يأتي بخلافه من وجه آخر.

إلىٰ قوله عليه الله قال الله (٢): «ولا يحيطون به علماً». فإذا رأته الأبـصار، فـقد أحاطت به العلم، ووقعت المعرفة.

فقال أبو قرّة: فتكذّب بالروايات؟!

فقال أبوالحسن التي الذاكانت الروايات مخالفة للقرآن، كذّبتها. وما أجمع المسلمون عليه أنّه لا يحاط به علماً، و «لا تدركه الأبصار»، و «ليس كمثله شيء».

وفي كتاب التوحيد (٣) خطبة عن عليّ التلاّ وفيها: قدينست من استنباط الإحاطة به طوامح (٤) العقول، وتحيّرت الأوهام عن إحاطة ذكر أزليّته.

﴿ وَعَنَتِ الْوَجُوهُ لِلْحَيِّ الْقَيُّومِ ﴾ : ذلّت وخضعت له خضوع العناة ، وهم الأساري في يد الملك القاهر.

وظاهرها يقتضي العموم، ويجوز أن يراد بها وجوه المجرمين، فيكون اللام بـدل الإضافة.

> وفي كتاب التوحيد (٥) خطبة لعليّ النِّلاِّ وفيها: وعنت الوجوه من مخافته. وفي نهج البلاغة (٦): وتعنو الوجوه لعظمته.

## ﴿ وَقَدْ خَابَ مَنْ حَمَلَ ظُلْماً ﴾ ١

يحتمل الحال والاستئناف لبيان ما لأجله عنت وجوهم.

﴿ وَمَنْ يَعْمَلُ مِنَ الصَّالِحَاتِ ﴾ بعض الطاعات.

﴿ وَهُوَ مُؤْمِنٌ ﴾ : إذ الإيمان شرط في صحّة الطاعات وقبول الخيرات.

۲. ليس في ن.

طوامح: جمع الطامح: المرتفع من كل شيء.

٦. النهج /٢٥٨، الخطبة ١٧٩.

اليس في ن.

۳. التوحيد/۷۰\_۷۱،ح ۲۲.

٥١. التوحيد/٥٢، ح ١٣.

الجزء الثامن / سورة طه.

﴿ فَلَا يَخَافُ ظُلُّماً ﴾: [منع ثواب مستَحقّ بالوعد](١).

﴿ وَلاَ هَضْماً ﴾ ١٠ ولا كسراً منه بنقصان، أو جزاء ظلم وهضم، لأنَّه لم يظلم غيره ولم يهضم حقّه.

وقرئ (٢): «فلا يخفُ» على النهي.

وفي الحديث السابق المنقول عن تأويل الآيات الباهرة (٣) عن أبي جعفر للطُّلِلْ ثمَّ قال: «ومن يعمل من الصالحات وهو مؤمن فلا يخاف ظلماً ولا هضماً» قال: مؤمن بمحبّة أل محمّد، ومبغض لعدوّهم.

﴿ وَكَذَلِكَ ﴾ : عطف على «كذلك [نقص» (٤) أي مثل ذلك] (٥) الإنزال، أو : مثل إنزال هذه الآيات المتضمّنة للوعيد.

﴿ أَنْزَلْنَاهُ قُرْآناً عَرَبِيّاً ﴾ : كلّه علىٰ هذه الوتيرة

﴿ وَصَرَّفْنَا فِيهِ مِنَ الْوَعِيدِ ﴾: مكرّرين فيه آيات الوعيد.

﴿ لَعَلَّهُمْ يَتَّقُونَ ﴾ : المعاصى ، فتصير التقوى لهم ملكة .

﴿ أَوْ يُحْدِثُ لَهُمْ ذِكْراً ﴾ ٢٠ : عظة واعتباراً حين يسمعونها، فيثبّطهم عنها. ولهذه النكتة أسند التقوى إليهم والإحداث إلى القرآن.

وفي كتاب الاحتجاج (٢٠) للطبرسي ﷺ: وروي عن صفوان بن يحيئ قال: قـــال أبـــو الحسن الرضا عليه لأبي قرّة صاحب شبرمة: التوراة والإنجيل [والزبـور](٧) والفـرقان وكلّ كتاب أنزل (^)، كان كلام الله أنزله للعالمين نوراً (٥) وهديّ، وهي كلّها محدّثة، وهي غير الله؛ حيث يقول «أو (١٠) يحدث لهم ذكراً».

١. ليس في ن.

٣. تأويل الأيات الباهرة ٣١٨/١، ح ١٥.

٦. الاحتجاج /٤٠٥. ٥. ليس في ن.

۷. يوجد في م.

٩. ليس في ن.

٢. أنوار التنزيل ٦٢/٢.

٤. طه/٩٩.

٨. يوجدفيع.

١٠, المصدر:و،

﴿ فَتَعَالَى اللهُ ﴾ (١): في ذاته وصفاته عن مماثلة المخلوقين؛ لا يماثل كلامه كلامهم، كما لا يماثل ذاته ذاتهم.

وفي أصول الكافي (٢) خطبة مرويّة عن أميرالمؤمنين للطِّلِّ وفيها: والمـتعالي عـلى الخلق بلا تباعد منهم، ولا ملامسة منه لهم.

﴿ الْمَلِكُ ﴾ : النافذ أمره ونهيه ، الحقيق بأن يُرجَى وعده ويُخشَّى وعيده .

﴿ الْحَقُّ ﴾ : في ملكوته يستحقُّه لذاته. أو : الثابت في ذاته وصفاته.

﴿ وَلاَ تَعْجَلْ بِالْقُرآنِ مِنْ قَبْلِ أَنْ يُقْضَىٰ إِلَيْكَ وَحْيُهُ ﴾: قيل (٣): نهي عن الاستعجال في تلقّي الوحي من جبرئيل ومساوقته [في القراءة](٤) حتّىٰ يتمّ وحيه بعد ذكر الإنزال، علىٰ سبيل الاستطراد.

وقيل (٥): نهي عن تبليغ ماكان مجملاً قبل أن يأتي بيانه.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٦) قال: كان رسول الله ﷺ إذا نزل عليه القرآن، بادر بقراءته قبل نزول تمام الآية والمعنى. فأنزل الله: «ولاتعجل بالقرآن من قبل أن يقضى إليك وحيه» أى يفرغ من قراءته.

﴿ وَقُلْ رَبِّ زِدْنِي عِلْماً ﴾ ۞: أي سل الله زيادة العلم بدل الاستعجال. فإنّ ما أوحي إليك، تناله لا محالة.

قال: قلت: جعلت فداك، وما ذلك؟

قال: يؤذن لأرواح الأنبياء الموتئ، وأرواح الأوصياء الموتئ، وروح الوصيّ الذي

۲. الکافی ۱٤٢/۱، ح ۷.

١. ليس في ن.

٤. يوجد في م.

٣. أنوار التنزيل ٦٢/٢.

٦. تفسير القمّي ٢٥/٢.

٥ . نفس المصدر والموضع.

۷. الکافی ۲۵۳/۱-۲۵۴، ح۱.

بين أظهركم، يعرج بها إلى السماء حتى توافى عرش ربّها، فتطوف به أسبوعاً، وتصلّي عند كلّ قائمة من قوائم العرش ركعتين. ثمّ تُرَدّ إلى الأبدان التي كانت فيها، فتصبح الأنبياء والأوصياء قد مُلئوا سروراً. و يصبح الوصيّ الذي بين ظهرانيكم وقد زيد في علمه مثل جمّ الغفير.

وبإسناده (١) إلى المفضّل قال: قال لي أبو عبدالله للسَّلِّ ذات يوم ـ وكان لا يكنّيني قبل ذلك ـ : يا أبا عبدالله، قال: قلت: لبّيك. قال: إنّ لنا في كلّ ليلة جمعة سروراً.

قال: قلت: زادك الله، وما ذلك؟ قال: إذا كان ليلة الجمعة، وافئ رسول الله ﷺ العرش، ووافئ الأثمّة الله ﷺ معه، ووافينا معهم. فلا تردّ أرواحنا إلى أبدانها إلا بعلم مستفاد، ولولا ذلك لأنفدنا.

وبإسناده (٢) إلىٰ يونس، أو المفضّل، عن أبي عبدالله عليُّلاِّ [نحوه بتغيير يسير.

[وبإسناده (١٠) إلى ذريح المحاربيّ قال: قال لي أبو عبدالله لمُثَلِّهِ: يــا ذريــح، لو لا أنّــا نزداد، لأنفدنا](١).

محمّد بن يحيئ (٨٠)، عن أحمد بن محمّد، عن ابن أبي نصر، عن ثعلبة، عن زرارة قال: سمعت أبا جعفر عليه يقول: لولا أنّا نزداد، لأنفدنا.

قال: قلت تزدادون شيئاً لا يعلمه رسول الله ﷺ؟

قال: أما إنّه إذا كان ذلك، عُرِض على رسول الله، ثمّ على الأثمّة، ثمّ انتهى الأمر إلينا.

١. نفس المصدر /٢٥٤، ح ٢.

٣. نفس المصدر، ح ١.

ه. ليس في أون.

٧. ليس في أ.

٢. نفس المصدر، ح ٣.

٤. لايوجد في ن .

٦. نفس المصدر، ح ٢.

انفس المصدر ٢٥٥، ح ٣.

علىّ بن إبراهيم (1): عن محمّد بن عيسى، عن يونس بن عبدالرحمان، عن بعض اصحابه، عن أبي عبدالله على قال: ليس يخرج شيء من عند الله على حتى يبدأ برسول الله على المؤمنين على ثمّ بواحد بعد واحد، لكي لايكون آخرنا أعلم من أوّلنا. وفي مجمع البيان (٢): روت عائشة عن النبيّ عَلَى الله قال: إذا أتى عليّ يوم لا أزداد فيه علماً يقرّبني إلى الله، فلا بارك الله لي في طلوع شمسه.

وفي كتاب من لا يحضره الفقيه (٣): وروى المعلّى بن محمّد البصريّ، عن أحمد بن محمّد بن عبدالله محمّد بن عبدالله، عن عمرو بن زياد، عن مدرك بن عبدالرحمان، عن أبسي عبدالله الصادق (٤) جعفر بن محمّد عليه الله الله الناس في صعيد واحد، ووضعت الموازين. فيوزن دماء الشهداء مع مداد العلماء، فيرجّح مداد العلماء على دماء الشهداء.

وفي علل الشرائع (٥) بإسناده إلى أبي الدرداء قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: إنَّ الله ﷺ يقول: إنَّ الله ﷺ يحمع العلماء يوم القيامة ويقول لهم: لم أضع نوري وحكمتي في صدوركم، إلّا وأنا أريد بكم خير الدنيا والآخرة. اذ هبوا فقد غفرت لكم على ماكان منكم.

﴿ وَلَقَدُ عَهِدْنَا إِلَىٰ آدَمَ ﴾: ولقد أمرناه.

يقال: تقدّم الملك إليه، وأوعز إليه وعزم عليه، وعهد إليه: إذا أمره. واللام جواب قسم محذوف.

قيل (٢): وإنّما عطف قصّة آدم على قوله: «وصرّفنا فيه من الوعيد» للدلالة على أنّ أساس بني آدم على العصيان، وعرقهم راسخ في النسيان.

﴿مِنْ قَبْلُ ﴾: من قبل هذا الزمان

﴿ فَنَسِيَ ﴾ : العهد ولم يعتن به حتَّىٰ غفل عنه.

۲. المجمع ۲۲/٤.

نفس المصدر، ح ٤.

٤. ليس في م.

٣. الفقيه ٤/٤٨٤، ح ٨٤٩.

٦. أنوار التنزيل ٦٢/٢.

ه , العلل /٤٦٨ ، ح ٢٨.

## ﴿ وَلَمْ نَجِدُ لَهُ عَزْماً ﴾ ٢٠ تصميم رأي وثباتاً ١١ على الأمر.

وهو إن كان من الوجود الذي بمعنى العلم، فَـ «له عـزماً» مـفعولاه. وإن كـان مـن الوجود المناقض للعدم، فـــ«له»، حال من «عزماً» أو متعلّق بِـ «نجد».

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): قال: فيما نهاه عنه من (٣) أكل الشجرة.

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (1): حدّثنا محمّد بن إبراهيم بن إسحاق الله قال: حدّثنا أحمد بن محمّد الهمداني قال: حدّثنا عليّ بن الحسن بن عليّ بن فضال، عن أبيه، عن محمّد بن الفضل (٥)، عن أبي حمزة الثماليّ، عن أبي جعفر محمّد بن علي الباقر الله قال: إنّ الله تبارك وتعالى عهد إلى آدم الله أن لايقرب الشجرة. فلمّا بلغ الوقت الذي كان في علم الله تبارك وتعالى أن يأكل منها، نسي، فأكل منها. وهو قول الله على تبارك وتعالى: «ولقد عهدنا» الآية. والحديث طويل، أخذت منه موضع الحاجة. وفي روضة الكافي (٢): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن الحسن بن محبوب، عن محمّد بن الفضل (٧)، عن أبي حمزة، عن أبي جعفر الله قال: إنّ الله تبارك وتعالى عهد الني آدم الله أن لايقرب هذه الشجرة. فلمّا بلغ الوقت الذي كان في علم الله أن يأكل منها، نسي، فأكل منها، وهو قول الله تعالى: «ولقد عهدنا» الآية. والحديث طويل، أخذت منه موضع الحاجة.

وفي الكافي (٨): محمّد بن يحيئ، عن أحمد بن محمّد؛ وعليّ بن إبراهيم، عن أبيه، جميعاً عن ابن محبوب، عن أبي جعفر الأحول، عن سلام بن المستنير، عن أبي جعفر الأحول، عن سلام بن المستنير، عن أبي جعفر الله عن الله قال: [إنّ الله] (٩) رضي الله عنه عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه عنه الله عنه الله

١ . كذا في أنوار التنزيل ٦٢/٢. وفي النسخ: تعميم رأي وثبات.

٢. تفسير القمّي ٢٥/٢. ٢. لايوجد في المصدر.

٤. كمال الدين /٢١٣، ح ٢. ه. المصدر: الفضيل.

٦. الكافي ١١٣/٨ م ٩٢. ٩٢. المصدر: الفضيل.

٨. تغس المصدر ٤٤٨ـ٤٤٧٨ - ٢. وللحديث ذيل.

٩. يوجد في م.

الجنّة» (١) قال له: يا آدم، لا تقرب هذه الشجرة. قال: وأراه إيّاها. فقال آدم لربّه: كيف أقربها، وقد نهيتني عنها أنا وزوجتي ؟!

قال: فقال لهما: لا تقرباها؛ يعني: لاتأكلا منها. فقال آدم وزوجته: نعم يا ربّنا، لا نقربها، ولا نأكل منها. ولم يستثنيا في قولهما: نعم. فوكلهما الله في ذلك إلى أنفسهما وإلىٰ ذكرهما.

وفي كتاب علل الشرائع (٢): أبي الله عن سعد بن عبدالله، عن أحمد بن محمّد بسن عيسى، عن عليّ بن الحكم، عن المفضّل بن صالح، عن جابر بن يبزيد، عن أبي جعفر عليه في هذه الآية قال (٣): عهد إليه في محمّد والأثمّة من بعده. فترك، ولم يكن له عزم فيهم أنّهم هكذا. وإنّما سُمّوا (٤) أولو العزم، لأنّهم عهد إليهم في محمّد على الأوصياء من بعده والمهديّ وسيرته، فأجمع عزمهم أنّ ذلك كذلك والإقرار به.

وفي أصول الكافي (٥)كذلك سواء.

وفي بصائر الدرجات (٦٠): أبو جعفر أحمد بن محمّد، عن عليّ بـن الحكـم، عـن مفضّل بن صالح، عن جابر، عن أبي جعفر التللج مثله سواء.

البقرة /٣٥. وفي المصدر بدلها: «ادخل الجنّة».

۲. العلل /۱۲۲، ح ۱. پس في ن.

٤. المصدر: سمّى. ٥. الكافي ١٦٧١، - ٢٢.

٦. البصائر/٩٠، ح ١. ٧٠ الكافي ٤١٦١، ح ٢٣.

٨. في غير نسخة ع وبعض نسخ المصدر: عبدالله.

٩، المصدر: نزلت،

محمّد بن يحيئ (١)، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن داود العجليّ، عن زرارة، عن حمران، عن أبي جعفر عليّة قال: إنّ الله تبارك وتعالى حيث خلق [الخلق] (١)، خلق (١) ماءً عذباً وماء مالحاً (١) أجاجاً. فامتزج الماءان، فأخذ طيناً من أديم الأرض، فعركه (٥) عركاً شديداً. فقال لأصحاب اليمين ـ وهم كالذرّ يدبّون (١): إلى الجنّة بسلام! وقال لأصحاب الشمال: إلى النار! ولا أبالي. ثمّ قال (١): «ألست بسربكم قالوا بلئ شهدنا أن تقولوا يوم القيامة إنّا كنّا عن هذا غافلين».

ثمّ أخذ الميثاق على النبيّين، فقال: ألست بربّكم؟ وأنّ هذا محمّد رسولي؟ وأنّ هذا عليّ أميرالمؤمنين؟ فقالوا: بلئ. فثبتت لهم النبوّة، وأخذ الميثاق على أولي العزم: أنّني ربّكم، ومحمّد رسولي، وعليّ أميرالمؤمنين، وأوصياؤه من بعده ولاة أمري وخزّان علمي، وأنّ المهديّ صلوات الله عليه أنتصر به لديني، وأظهر به دولتي، وأنتقم به من أعدائي، وأعبَد به طوعاً وكرهاً. قالوا: أقررنا يا ربّ وشهدنا.

ولم يجحد آدم، ولم يقرّ. فثبتت العزيمة لهؤلاء الخمسة في المهديّ، ولم يكن لأدم عزيمة (^) على الإقرار به. وهو قوله كان: «ولقد عهدنا إلىٰ آدم من قبل فنسي ولم نجد له عزماً». قال: إنّما [هو: فترك.

ثم ](1) أمر ناراً، فـ أجّجت. فـ قال لأصحاب الشمال: ادخلوها! فـ هابوها. وقال لأصحاب اليمين: ادخلوها! فدخلوها. فكانت عليهم برداً وسلاماً. فـ قال أصحاب الشمال: يا ربّ، أقِلنا! فقال: قد أقلتكم. اذهبوا فادخلوها. فهابوها. فثم ثبتت الطاعة والولاية والمعصية.

٢. من المصدر،

١. نفس المصدر ٨/٢ ح ١.

٤. ع: ملحاً.

ليس في س، أ ون.

ه . أي دلكه .

٦. كذا في المصدر. وفي ع: «وهم». بدل «وهم كالذرّ يدبّون» وفي سائر النسخ: «وهم كالربون».

٧. الأعراف /١٧٢. ٨. المصدر: عزم.

٩. ليس في ن وم.

وفي كتاب المناقب (١) لابن شهرآشوب، عن الباقر الله في قوله: «ولقد عهدنا إلىٰ آدم من قبل كلمات في محمّد عَمَله الله وعلمي الله وفاطمة الله والحسن الله والحسين الله والأئمة من ذريتهم». كذا نزلت على محمّد عَمَله الله .

وفي تفسير العيّاشيّ (٢): عن موسى بن محمّد بن عليّ ، عن أخيه ، عن أبي الحسن الثالث الثيّة قال: الشجرة التي نَهى [الله] (٢) آدم و زوجته أن يأكلا منها شجرة الحسد . عهد إليهما أن لا ينظر (٤) إلى من فضّل الله عليه وعلى خلائقه بعين الحسد ، ولم يجد له عزماً (٥).

عن جميل بن درّاج (٦)، عن بعض أصحابنا، عن أحدهما عليه قال: سألته: كيف أخذ الله آدم بالنسيان؟

فقال: إنّه لم ينس، وكيف ينسئ وهو يذكره ويقول له إبليس: «ما نهاكما ربّكما عن هذه الشجرة إلّا أن تكونا ملكين أو تكونا من الخالدين» (٧)(٨)

﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلائِكَةِ اسْجُدُوا لِآدَمَ ﴾ : مقدر باذكر.

قيل (٩): أي اذكر حاله في ذلك الوقت ليتبيّن لك أنّه نسي، ولم يكن من أولي العزيمة والثبات.

تفسير العيّاشي ٩/٢، ح ٨.

١. المناقب ٣٢٠/٣.

٤. أ: ع، س: ينظرا.

٣. من المصدر،

ه. في هامش نسخة «م»: لعل وجه الجمع بين الأخبار التي وقع في بعضها أن الشجرة المنهية كانت شجرة الحنطة، وفي بعضها أنها شجرة الحسد، وفي الأخر شجرة التفكر في القضاء والقدر، وأمثال ذلك إن وُجد إمّا (كذا هو الصحيح. وفي النسخ: «هما» مكان «إمّا») عن كل واحد واحد أو كانت شجرة الحنطة التي جُعل الحسد والتفكر في أكلها ممّا وقع أنها كانت شجرة الحنطة معمول على ما ذكر فيه السبب والأخر المسبّب، والله يعلم. (جعفر).
 ٢. نفس المصدر ٢/٢-١٠، ح ٩.

٧. الأعراف /٢٠.

٨. في هامش نسخة «م»: لعل وجه الجمع بين هذا الخبر وخبري أبي حمزة وسلام أن آدم عليه لم ينس بعد ما نهي إلى قريب من وقت الأكل فنسي فأكل كما في الخبرين السابقين، والله يعلم. (جعفر).

٩. أنوار التنزيل ٦٢/٢.

الجزء الثامن / سورة طه..................البحزء الثامن / سورة طه.....

﴿ فَسَجَدُوا إِلَّا إِبْلِيسَ ﴾ : قد سبق القول فيه .

﴿ اَبَيْ ﴾ في: جملة مستأنفة لبيان ما منعه من السجود، وهو الاستكبار. وعلى هذا الايقدَّر له مفعول مثل السجود المدلول عليه بقوله: «فسجدوا» لأنّ المعنى أظهر الإباء عن المطاوعة.

﴿ فَقُلْنَا يَا آدَمُ إِنَّ هَذَا عَدُوَّ لَكَ وَلِزَوْجِكَ فَلاَ يُخْرِجَنَّكُمَا مِنَ الْجَنَّةِ ﴾ : فلا يكونن سبباً لإخراجكما . والمراد نهيهما من أن يكونا بحيث يتسبّب الشيطان إلى إخراجهما من الحنّة .

﴿ فَتَشْقَىٰ ﴾ فَ افرده بإسناد الشقاء إليه بعد اشتراكهما في الخروج، اكتفاءً باستلزام شقائه شقاءها، من حيث أنّه قيّم عليها، ومحافظةً على الفواصل. ولأنّ المراد بالشقاء التعب في طلب المعاش؛ وذلك وظيفة الرجال.

﴿إِنَّ لَكَ اللَّا تَجُوعَ فِيهَا وَلَا تَعْرَىٰ ﴾ ﴿ وَانَّكَ لاَ تَظْمَوُا فِيهَا وَلَا تَضْحَىٰ ﴾ ﴿ وَانَّكَ لاَ تَظْمَوُا فِيهَا وَلا تَضْحَىٰ ﴾ ﴿ وَانْكَ لاَ تَظْمَوُا فِيهَا وَلا تَضْحَىٰ ﴾ ﴿ وَالريّ وتذكير لما له في الجنّة من أسباب الكفاية وأقطاب الكفاف التي هي الشبع والريّ والكسوة والكنّ (١)، مستغنياً عن اكتسابها والسعي في تحصيل أغراض ما عسى أن ينقطع ويزول منها بذكر نقائضها، ليطرق سمعه بأصناف الشقوة المُحذَّر منها (١).

و «تضحيّ» من: ضحى الرجل يضحي ضحيّ: إذا برز للشمس.

وقرأ (٣) نافع وأبوبكر: «إنَّك لاتظمؤا» بكسر الهمزة، والباقون بفتحها (٤٠).

﴿ فَوَسُوسَ إِلَيْهِ الشَّيْطَانُ ﴾ : فأنهى إليه وسوسته.

﴿ قَالَ يَا آدَمُ هَلْ آدُنُكَ عَلَىٰ شَجَرَةِ الْخُلْدِ ﴾ : الشجرة التي من أكل منها، خلد ولم يمت أصلاً. فأضافها إلى «الخلد» وهو الخلود، لا أنّها سببه بزعمه.

﴿ وَمُلْكِ لاَيَتِلَىٰ ﴾ ٢٠ الايزول والايضعف.

٢. من هنا إلى موضع نذكره ليس في س.

٤. ليس في ن.

١. أي المسكن.

٣. نفس المصدر ٦٣/.

﴿ فَاكَلاَ مِنْهَا فَبَدَتْ لَهُمَا سَوْآتُهُمَا وَطَفِقًا يَخْصِفَانِ عَلَيْهِمَا مِنْ وَرَقِ الْمَجَنَّةِ ﴾: أخذا يلزقان الورق على سوآتهما للتستّر.

قيل (١): وهو ورق التين.

﴿ وَعَصَىٰ آدَمُ رَبُّهُ ﴾: بأكل الشجرة.

﴿ فَغَوَىٰ ﴾ ۞: فضل عن المطلوب وخاب؛ حيث طلب الخلد بأكل الشجرة. أو: عن المأمور به. أو: عن الرشد، حيث اغتر بقول العدق.

وقرئ (٢): «فغوي» من: غوي الفصيل: إذا اتَّخم من اللبن.

وفي النعي عليه بالعصيان والغواية ـ مع صغر زلّته ـ تـعظيم للـزلّة، وزجـر بـليغ الأولاده عنها.

﴿ ثُمَّ اجْتَبَاهُ رَبُّهُ ﴾: اصطفاه وقرّبه بالحمل على التوبة والتوفيق له.

من: جبى إلىٰ كذا، فاجتباه؛ مثل: جليت على العروس، فاجتليتها. وأصل الكلمة: الجمع.

﴿ فَتَابَ عَلَيْهِ ﴾: فقبل (٦) [توبته لمّا تاب](٧).

﴿ وَهَدَىٰ ﴾ ﴿ إلى الثبات على التوبة والتشبُّث بأسباب العصمة.

وفي عيون الإخبار (^) بإسناده إلى عليّ [بن محمّد](١) بـن الجـهم قـال: حـضرت

٢. نفس المصدر والموضع.

٤. المصدر: الحسن.

٦. يوجد في م ون.

٨. العيون ١٥٦/١، ح ١.

١. نفس المصدر والموضع.

٣. العلل /٢٨٠، ح ١.

٥. يوجد في م.

٧. ليس في أ.

ه. ليس في م.

قال على إن الله تعالى قال لآدم: «اسكن أنت و زوجك الجنّة وكلا منها حيث شئتما ولا تقربا هذه الشجرة» وأشار لهما إلى شجرة الحنطة «فتكونا من الظالمين» (٢). ولم يقل لهما ولا تأكلا من هذه الشجرة، ولا ممّا كان من جنسها. فلم يقربا تلك الشجرة [ولم يأكلا منها] (٣) وإنّما أكلا من غيرها لمّا أن وسوس الشيطان إليهما وقال: ما نهاكما ربّكما عن هذه الشجرة، وإنّما نهاكما (٤) أن تقربا غيرها. ولم ينهكما عن الأكل منها إلّا أن تكونا ملكين أو تكونا من الخالدين. «وقاسمهما إنّي لكما لمن الناصحين» (٥). ولم يكن آدم وحوّاء شاهدا قبل ذلك [من] (٢) يحلف بالله كاذباً «فدلًاهما بغرور» (٧) فأكلا منها ثقة بيمينه بالله.

وكان ذلك من آدم قبل النبوّة، ولم يكن ذلك بذنب كبير استحقّ به دخول النار. وإنّماكان من الصغائر الموهوبة التي تجوز على الأنبياء قبل نزول الوحي عليهم.

فلمًا اجتباه الله تعالى وجعله نبيّاً ، كان معصوماً لايذنب صغيرة ولاكبيرة. قال الله تعالى: «وعصى آدم ربّه فغوى ثمّ اجتباه ربّه فتاب عليه وهدى» (٨). وقال الله ﷺ (٩): «إنّ الله اصطفى آدم ونوحاً وآل إبراهيم وآل عمران على العالمين».

وفيه (١١)، في باب ماكتبه الرضاء الله المأمون من محض الإسلام وشرائع الدين: إنَّ ذنوب الأنبياء عليمًا وصغائر (١١) موهوبة.

٢. الأعراف /١٩. وفيها:... فكلامن حيث...

٤. المصدر: ينهاكما.

٦. من المصدر،

المصدر: فهدئ.

<sup>10.</sup> نفس المصدر: ١٢٥/٢١/١٦ ح ٢.

١. المصدر: فعصى.

٣. من المصدر،

٥. الأعراف ٢١/.

٧. الأعراف /٢٢.

٩. آل عمران /٣٣.

١١. المصدر: صغائرهم.

وبإسناده (۱) إلى أبي الصلت الهروي قال: لمّا جمع المأمون لعليّ بن موسى الرضا علي الله المقالات من أهل الإسلام والديانات من اليهود والنصارى والمجوس والصائبين وسائر المقالات فلم يقم أحد إلّا وقد ألزمه حجّته كأنّه ألقِم حجراً، قام إليه عليّ بن محمّد بن الجهم (۲) فقال له: يا ابن رسول الله عَلَيْ أتقول بعصمة الأنبياء؟ فقال: نعم. قال: فما تقول (۱) في قول الله الله الله الذي الم ربّه فغوى ؟

فقال على الله على خلق آدم حجّة في أرضه وخليفة (1) في بلاده ، لم يخلقه للجنة . وكانت المعصية من آدم في الجنة لا في الأرض (1) لتتم مقادير [أمر] (1) الله على في المنا أهبط إلى الأرض ، وتجعِل حجّة وخليفة ، عُصِم بقوله (٧) على الأرض ، وتجعِل حجّة وخليفة ، عُصِم بقوله (٧) على الأرض على العالمين » .

١. نفس المصدر ١٥٣/١، ح ١.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: على من حبهم (حجتهم دأ، ن).

٣. كذا في ن، وفي سائر النسخ: تعمل. ٤. أ، ن: خليفته.

٥. توجد في المصدر هاهنا هذه الزيادة: وعصمته تجب أن تكون في الأرض.

٦. من المصدر. ٧. آل عمران/٣٣.

٨. الاحتجاج/٢٤٥. ٩. من المصدر.

١٠. المصدر: تفرّد،

٩. من المصدر. ولعلِّ المؤلِّف الله أسقطها للتلخيص.

عمًا أراد؟ فلا يجوز ذلك. ولو جاز ذلك، لكان حيث نهى آدم عن أكل الشجرة، أراد منه أكلها. ولو أراد منه أكلها، لما نادي عليه صبيان الكتاتيب (٢): «وعبصي أدم ربّه فغوى». والحديث طويل، أخذت منه موضع الحاجة.

واعلم أنَّ المعصية أطلقت على خلاف الأولى في تلك الآية والأخبار؛ وبهذا تندفع الشبهة من الآيات والأخبار، وهو حمل مشهور شائع من الإماميّة رضوان الله عليهم، يدلُّ عليه ما رواه شيخ الطائفة في التهذيب (٢) عن الحسين بن سعيد، عن ابن أبي عمير، [عن ابن أذينة](٤)عن زرارة، عن أبي جعفر عليه أنَّه قال ـ وقد ذكر النوافل اليوميّة ـ:

وإنَّما هذا كلَّه تطوّع وليس بمفروض، إنّ تارك الفريضة كافر، وإنّ تارك هذا ليس بكافر، ولكنّها معصية. [لأنّه](٥) يُستحَبّ إذا عمل الرجل عملاً من الخير أن يدوم عليه.

﴿ قَالَ اهْبِطًا مِنْهَا جَمِيعاً ﴾ : الخطاب لأدم وحواء.

وقيل (٢): أو له ولإبليس.

ولمّاكانا أصلى الذرّيّة، خاطبهما مخاطبتهم <sup>(٧)</sup> فقال:

﴿ بَعْضُكُمْ لِبَعْضِ عَدُوٌّ ﴾: لأمر المعاش كما عليه [الناس من] (٨) التجاذب والتحارب. أو: لاختلال حال كلّ من النوعين بواسطة الأخر (٩).

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: الكتائب.

٤. ليس في ع وس.

٦. أنوار التنزيل ٦٣/٢.

١. نفس المصدر/٣٨٧.

۳. التهذيب ۷/۲، ح ۱۳. ه, من المصدر،

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: ولمّاكان أصلاً لذريّة خاطبهما مخاطبهم.

٨. يوجد في م.

٩. في هامش نسخة «م»: ورأيت في بعض الأخبار أنّ قبوله تبعالين: «ببعضكم لبعض عبدوّ» خطاب لأدم وحوّاء اللَّيْكَ وإبليس لعنه الله. أقول: فلو لم يخصّص البعض بالذكر وقيل ـمثلاً ـ: اهبطا منها جميعاً أعداء لم يكن بين آدم وحواء أيضاً مودّة حكيم كما لايكون بين أولاد آدم وابليس والحيّة مودّة إلى يوم القيامة بل بين أولادهما أيضاً، والله يعلم. (جعفر).

﴿ فَامَّا يَأْتِيَنَّكُمْ مِنِّي هُدَى ﴾ :كتاب ورسول.

﴿ فَمَنِ اتَّبَعَ هُدَايَ فَلَا يَضِلُّ ﴾: في الدنيا.

﴿ وَلاَ يَشْقَىٰ ﴾ ۞: في الآخرة.

وفي أصول الكافي (١): الحسين بن محمّد، عن معليّ بن محمّد، عن السيّاريّ، عن أبي عبدالله (٢) للسِّلِا قال: سأله رجل عن هذه الآية، فقال: من قال بالأثمّة، واتّبع أمرهم، ولم يجز طاعتهم.

﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَنْ ذِكْرِي ﴾ : عن الهدى الذاكر لي والداعي إلىٰ عبادتي .

﴿ فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنْكاً ﴾: ضيّقاً (٣). مصدر وصف به، ولذلك سُوّي فيه المذكّر والمؤنّث.

وقرئ (1): «ضنكئ» كسكرئ. وذلك لأنّ مجامع همّه (٥) يكون إلى أعراض الدنيا، متهالكاً على ازديادها، خاتفاً على انتقاصها، بخلاف المؤمن الطالب للآخرة. مع أنّـه تعالىٰ قد يضيّق بشؤم الكفر، ويوسّع ببركة الإيمان.

وقيل (٦): هو الضريع والزقّوم في النار.

وقيل (٧): عذاب القبر.

وفي روضة الكافي (٨) خطبة (٩) لأمير المؤمنين للنظير وهبي خطبة الوسيلة ، يقول فيها للنظير : ولئن تقمّصها دوني الأشقيان (١١) ، ونازعاني فيما ليس لهما بحقّ (١١) ، وركباها ضلالة ، واعتقداها جهالة ، فلبئس ما عليه وردا! ولبئس ما لأنفسهما مهدا! يتلاعنان في دورهما ، ويتبرّ أكلّ منهما من صاحبه . يقول لقرينه إذا التقيا (١٢): «يا ليت بيني وبينك بعد

۱. الكافي ۱۱٤/۱، ح ۱۰.

٣. ليس في م وأ.

٥. لا يوجد في س، أ، ع.

٧. نفس المصدر والموضع.

٩ . إلى هنا ليس في س.

١١. كذا في المصدر. وفي النسخ: حقّ.

٢. المصدر: عن على بن عبدالله.

٤. أنوار التنزيل ٦٣/٢.٦٤.

٦. نفس المصدر والموضع.

۸. الکافی ۲۸٬۲۷/۸ ح ٤.

١٠. كذا في المصدر. وفي النسخ: الأشقياء.

١٢ . كذا في المصدر. وفي النسخ: القيا.

المشرقين فبئس القرين» (١). فيجيبه الأشقئ على رثوثة (٢): يا ليتني لم أتخذك خليلاً! لقد أضللتني عن الذكر بعد إذ جاءني «وكان الشيطان للإنسان خذولاً» (٢). فأنا الذكر الذي عنه ضلّ.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): أخبرنا أحمد بن إدريس قال: حدّ ثنا أحمد بن محمد، عن عمر (٧) بن عبدالعزيز، عن إبراهيم بن المستنير، عن معاوية [بن عمّار] (٨) قال: قلت لأبي عبدالله عليه إلى الله: «إنّ له معيشة ضنكاً»؟ قال: هي والله للنصّاب (١٠). قال: قلت: جعلت فداك، قد نراهم دهرهم الأطول في كفاية حتى ماتوا! قال: ذلك والله في الرجعة، يأكلون العذرة.

﴿ وَنَحْشُرُهُ ﴾: [وقرئ (١٠) بسكون الهاء على لفظ الوقف. وبالجزم عطفاً على محلَّ «فإنَّ له معيشةً [ضنكاً](١١) لأنّه جواب الشرط](١٢).

﴿ يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَعْمَىٰ ﴾ ۞: [أعمى البصر أو](١٣) القلب.

١. الزخرف/٣٨. ١. أي على هيئته القبيحة.

٣. الفرقان/٢٩. ٤ . الكافي ٢٩/١٤، ح ٩٢.

ه. من أ. ٢٠ تفسير القمّي ٦٥/٢.

٧. كذا في المصدر. وفي أ، س، ن،ع: عمير. وفي م: حدِّثنا أحمد عمر.

٨. ليس في ن. ٩. المصدر: النصاب.

١٠. أنوار التنزيل ٦٤/٢.

١٢. لايوجد في ع. ١٣

۱٤. الفقيه ۲۷۳/۲، ح ۱۳۳۲.

وفي الكافي (1): حميد بن زياد، عن الحسن بن محمّد بن سماعة، عن أحمد بن الحسن الميثميّ، عن أبان بن عثمان، عن أبي بصير قال: سمعت أبا عبدالله عليه يقول: من مات وهو صحيح مؤسر لم يحجّ، فهو ممّن قال الله على: «ونحشره يوم القيامة أعمىٰ». قال (٢): قلت: سبحان الله! أعمىٰ ؟! قال: نعم، إنّ الله أعماه عن طريق الحقّ.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): حدّثني [أبي، عن] (٤) ابن أبي عمير، عن (٥) فضالة، عن معاوية بن عمّار، عن أبي عبدالله عليه قال: سألته عن رجل لم يحجّ قط وله مال. فقال: هو ممّن قال الله: «ونحشره يوم القيامة أعمى». قلت: سبحان الله! أعمى ؟! قال: أعماه الله عن طريق الجنّة.

﴿قَالَ رَبِّ لِمَ حَشَرْتَنِي أَعْمَىٰ وَقَدْ كُنْتُ بَصِيراً ﴾ في: وقد أمالهما (٢) حمزة والكسائي؛ لأنّ الألف منقلبة (٧) من الياء. وفرّق أبو عمرو بأنّ الأوّل رأس الآية ومحلّ الوقف، فهو جدير بالتغيير.

- ﴿ قَالَ كَذَٰلِكَ ﴾: أي مثل ذلك فعلت. ثمّ فسره فقال:
  - ﴿ اَتَتُكَ آيَاتُنَا ﴾ : واضحة نيرة.
- ﴿ فَنَسِيتَهَا ﴾ : فعميت عنه ، وتركتها غير منظور إليها.
  - ﴿ وَكَذَٰلِكَ ﴾ : ومثل تركك إيّاها،
  - ﴿ الْيَوْمَ تُنْسَىٰ ﴾ ۞: تُترَك في العمىٰ والعذاب.
- ﴿ وَكَذَٰلِكَ نَجْزِي مَنْ أَسْرَفَ ﴾ : بالانهماك في الشهوات والإعراض عن الآيات.
  - ﴿ وَلَمْ يُؤْمِنْ بِآيَاتِ رَبِّهِ ﴾ بل كذَّبها وخالفها.
  - ﴿ وَ لَعَذَابُ الْآخِرَةِ ﴾ : وهو الحشر على العميٰ.

٢. ليس في ع.

٤ . ليس في م،

٦. أنوار التنزيل ٦٤/٢.

۱. الکافی ۲۲۹/۶، ح ۲.

٣. تفسير القمّي ٦٦/٢.

٥. المصدر: و.

٧. من م.

وقيل (١): عذاب النار. أي: والنار بعد ذلك.

﴿ اَشَدُّ وَاَبُقَىٰ ﴾ ۞: من ضنك العيش. أو : منه ومن العمىٰ. ولعلّه إذا دخل النار، زال عماه ليري محلّه وحاله. أو : ممّا فعله من ترك الآيات والكفر بها.

قلت: «ونحشره يوم القيامة أعمىٰ»؟ قال: يعني أعمى البصر في الآخرة، أعمى القلب في الدنيا عن ولاية أميرالمؤمنين عليه .

قال: وهو متحيّر في القيامة يقول: «لِمَ حشرتني أعمىٰ وقد كنت بصيراً قال كذلك أتتك آياتنا فنسيتها». قال: الآيات الأئمة. «فنسيتها وكذلك اليوم تُنسَىٰ» يعني تركتها، وكذلك اليوم تُنسَىٰ» يعني تركتها، وكذلك اليوم تُترك في النار، كما تركت الأئمة الميني في الم تسمع أمرهم (٣)، ولم تسمع قولهم.

قلت: «وكذلك نجزي من أسرف ولم يـؤمن بآيات ربّه ولعـذاب الآخـرة أشـد وأبقئ»؟ قال: يعني من أشرك بولاية أميرالمؤمنين التللج غيره «ولم يؤمن بآيات ربّه» ترك الأثمّة التلك معاندة، فلم يتبع آثارهم، ولم يتولّهم. والحديث طويل، أخذت منه موضع الحاجة.

﴿ أَفَلَمْ يَهْدِ لَهُمْ ﴾: مسند إلى الله أو الرسول، أو ما دل عليه.

﴿كُمْ اَهْلَكُنَا قَبْلَهُمْ مِنَ الْقُرُونِ ﴾: أي إهلاكنا إيّاهم. أو الجملة بمضمونها. والفعل على الأوّلين معلّق يجري مجرى اعلم. ويدلّ عليه القراءة بالنون.

﴿ يَمْشُونَ فِي مَسَاكِنِهِمْ ﴾ : ويشاهدون آثار هلاكهم.

۲. الکافی ۲/۵۳۱ ۱۳۳۸، ح ۹۲.

١. نفس المصدر والموضع.

٣. ليس في س وأ.

﴿ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَآيَاتٍ لِأُولِي النُّهَيٰ ﴾ ۞: لذوي العقول الناهية عن التغافل والتعامي. وفي شرح الآيات الباهرة (١): قال محمّد بن العبّاس عليُّ : حدّثنا محمّد بن همّام ، عن محمّد بن إسماعيل العلوي، عن عيسي بن داود النجّار، عن أبي الحسن موسى بـن جعفر علين قال: إنَّه سأل أباه عن قول الله على: «فمن اتَّبع هداي فلا يـضلَّ ولا يشــقى» قال: قال رسول الله ﷺ: يا أيّها الناس، اتّبعوا هدى الله [تهتدوا وترشدوا؛ وهو هداي. وهدايَ هدىٰ عليّ بن أبي طالب للنِّلْةِ. فمن اتّبعه (٢) في حياتي وبعد موتي، فقد اتّبع هداي. ومن اتَّبع هداي، فقد اتَّبع هدى الله. (ومن اتَّبع هدى)(٣) الله](٤) فلا يــضلَّ ولا يشقئ. قال: «ومن أعرض عن ذكري فإن له معيشة ضنكاً ويحشره يوم القيامة أعمى قال ربّ لِمَ حشرتني أعمىٰ وقد كنت بصيراً قال كذلك أتتك آياتنا فينسيتها وكذلك اليوم تُنسَىٰ وكذلك نجزي من أسرف، في عداوة أل محمّد «ولم يـؤمن بآيـات ربّـه ولعذاب الأخرة أشدّ وأبقي». ثمّ قال الله كلك: «أفلم يهد لهم كم أهلكنا قبلهم من القرون يمشون في مساكنهم إنّ في ذلك لآيات لأولي النهئ» وهم الأثمّة من آل محمّد، وما كان في القرآن مثلها. ويقول الله عَلَى: «ولو لا كلمة سبقت من ربّك لكان لزاماً وأجل مسمّى فاصبر» يا محمّد نفسك وذرّيتك «على ما يقولون وسبّح بحمد ربّك قبل طلوع الشمس وقبل غروبها».

﴿ وَلَوْلاَ كَلِمَةً سَبَقَتْ مِنْ رَبِّكَ ﴾ (٥): وهي العدة بتأخير عذاب هذه الأمّة إلى الآخرة. ﴿ لَكَانَ لِزَاماً ﴾ مثل ما نزل بعاد وثمود لازماً لهؤلاء الكفرة.

وهو مصدر وُصف به. أو اسم آلة سُمّي به اللازم [لفرط لزومه](٦)كقولهم: لَزَاز (٧) خصم.

١. تأويل الأيات الباهرة ٣٢٠/١، ح ١٩.

۳. لايوجد في س.

ه. لايوجد في ن.

٧. اللَّزاز مأخوَّذ من لزّه: إذا شدّه وألصقه.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: هداي.

٤. ليس في ن.

٦. ليس في س وأ.

﴿ وَاَجَلَّ مُسَمِّى ﴾ ق: عطف على «كلمة». أي ولولا العدة بتأخير العذاب وأجل مسمّى لأعمارهم، أو لعذابهم \_ وهو يوم القيامة أو بدر (١) \_ لكان [العذاب لزاماً. والفصل للدلالة على استقلال كلّ منهما بنفي لزوم العذاب، ويجوز عطفه على المستكنّ في «كان» أي لكان] (١) الأخذ العاجل وأجل مسمّى لازمَين لهم.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): قال: اللزام الهلاك.

قال (٤): وكان (٥) ينزل بهم العذاب، ولكن قد أخّرهم لأجل مسمّى.

﴿ فَاصْبِرْ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ ﴾ : وصلّ وأنت حامد لربّك، علىٰ هدايته وتوفيقه. أو : نزّهه عن الشريك وسائر مايضيفون إليه من النقائص، حامداً له علىٰ ما ميزك بالهدى، معترفاً بأنّه المولئ للنعم كلّها.

﴿ قَبْلَ طُلُوعِ الشَّمْسِ ﴾: يعني الفجر.

﴿ وَقَبْلَ غُرُوبِهَا ﴾: يعني الظهر والعصر، لأنّهما من آخر النهار. أو العصر وحده.

﴿ وَمِنْ آنَاءِ اللَّيْلِ ﴾ : ومن ساعاته، جمع إناء، بالكسر والقصر، أو أناء، بالفتح والمدّ.

﴿ فَسَبِّحْ ﴾ : يعني المغرب والعشاء.

وإنّما قدم الزمان فيه ، لاختصاصه بمزيد الفضل ؛ فإنّ القلب فيه أجمع والنفس أميل إلى الاستراحة ، فكانت العبادة فيه أحمز . ولذلك قال تعالىٰ : «إنّ ناشئة الليل هي أشد وطئاً وأقوم قيلاً» (١).

﴿ وَاَطْرَافَ النَّهَارِ ﴾: تكرير لصلاتي الصبح والمغرب، إرادة الاختصاص (٧). ومجيئه بلفظ الجمع، لأمن الإلباس، كقوله: ظهراهما مئل ظهور الترسين.

أو أمر بصلاة الظهر، فإنّه نهاية النصف الأوّل من النهار وبـدايـة النـصف الأخـير.

كذا في أنوار التنزيل ٦٤/٢. وفي النسخ: بدل. ٢. ليس في ن.

٣. تفسير القمّي ٦٧/٢. ٤ . نفس المصدر ٦٦٠.

٥. المصدر: ماكان. ٦. المزمّل ٦٠.

٧. فإنَّ صلاة الصبح فيها مشقَّة لكونه وقت شدَّة النوم وصلاة المغرب وقتها ضيق فكرَّر ليحثُّهم بهما.

وجمعه باعتبار النصفين، أو لأنّ النهار جنس، أو بالتطوّع في أجزاء النهار.

﴿ لَعَلَّكَ تَرْضَىٰ ﴾ ۞: متعلَّق بِـ «سبّح». أي سبّح في هذه الأوقات ، طمعاً أن تنال عند الله ما به ترضي نفسك.

وقرأ(١)الكسائي وأبوبكر بالبناء للمفعول. أي يرضيك ربّك.

وفي كتاب الخصال (٢): عن إسماعيل بن الفضل قال: سألت أبا عبدالله على عن قول الله تعالى: «فسبّح بحمد ربّك قبل طلوع الشمس [وقبل غروبها». فقال: فريضة على كلّ مسلم أن يقول قبل طلوع الشمس عشر مرّات وقبل غروبها] (٢) عشر مرّات: لا إله إلّا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد، يحيي ويميت، وهو حيّ لايموت، بيده الخير، وهو على كلّ شيء قدير.

قال: فقلت: لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد، يحيي ويميت، ويميت ويحيي. فقال: يا هذا، لاشك في أنّ الله يحيي ويميت، ويميت ويحيي؛ ولكن قل كما قلت.

وفي الكافي (٤): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن حمّاد بن عيسى، عن حريز، عن زرارة، عن أبي جعفر للله قال: قلت له: «وأطرافَ النهار لعلّك ترضى»؟ قال: يعني تطوّع بالنهار.

﴿ وَلاَ تَمُدُّنَّ عَيْنَيْكَ ﴾ : أي نظر عينيك.

﴿ إِلَىٰ مَا مَتَّعْنَا بِهِ ﴾ : استحساناً له، وتمنّياً أن يكون لك مثله.

﴿ أَزْوَاجِاً مِنْهُمْ ﴾ (٥): أصنافاً من الكفرة.

ويجوز أن يكون حالاً من الضمير [في «به»](٢) والمفعول «منهم». أي إلى الذي متّعنا به، وهو أصناف بعضهم وناساً منهم.

۲ . الخصال /٤٥٢ ، ح ٥٨ .

١. أنوار التنزيل ٦٥/٢.

٤. الكافي ٤٤٤/٣ ح ١١.

٣. ليس في ن.

٦. من أنوار التنزيل ٦٥/٢.

٥ . ليس في ن .

﴿ زَهْرَةَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا ﴾: منصوب بمحذوف دلَّ عليه «متّعنا» أو «به» على تضمينه معنى أعطينا، أو بالبدل من محلّ «به»، أو من «أزواجاً» بتقدير مضاف ودونه، أو بالذمّ. وهي الزينة والبهجة.

وقرأ (١) يعقوب بالفتح، وهي لغة كالجَهَرة في الجَهْرة، أو جمع زاهر. وصف لهم بأنّهم زاهروا الدنيا لتنعّمهم وبهاء زيّهم، بخلاف ما عليه المؤمنون الزهّاد.

- ﴿ لِنَفْتِنَهُمْ فِيهِ ﴾ : لنبلوهم وتختبرهم. أو : لنعذَّبهم في الآخرة بسببه.
- ﴿ وَرِزْقُ رَبِّكَ ﴾ : وما ادّخر لك في الآخرة. أو : ما رزقك من الهدئ والنبوّة.
  - ﴿ خَيْرٌ ﴾ : ممّا منحهم في الدنيا.
    - ﴿ وَآيْقَيٰ ﴾ 🕝: فإنّه لاينقطع.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): وقوله: «ولا تمدّنَ عينيك إلى ما متعنا به أزواجاً منهم زهرة الحياة الدنيا لنفتنهم فيه ورزق ربّك خير وأبقى». قال أبو عبدالله الله الله على الله على الله منهم زهرة الآية، استوى رسول الله على الله على الدنيا حسرات. ومن اتبع بصره ما في أيدي الناس، طال همّه، ولم يشف غيظه، ومن لم يعرف أنّ لله عليه نعمة إلّا في مطعم أو (٣) في مشرب، قصر أجله، ودنا عذابه.

وفي روضة الكافي (٤): عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن عليّ بن الحكم، عن أبي المغراء (٥)، عن زيد الشحّام، عن عمرو بن سعيد بن هلال، عن أبي عبدالله عليّة قال: إيّاك وأن تطمح نفسك إلى من فوقك، وكفى بما قال الله (٢) الله الرسول

٢. تفسير القمّي ٦٦/٢.

١. أنوار التنزيل ٦٥/٢.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: «لا في مطعم ولا» بدل «إلا في مطعم أو».

٤ . الكافي ١٦٨/٨ ، ح ١٨٩ .

٥. كذا في المصدر وجامع الرواة ٤١٨/٢. وفي النسخ: أبي المعزا.

٦. التوبة /٥٥.

الله عَيْنِينَّةُ: «فلا تعجبك أموالهم ولا أولادهم». وقال الله عَلَى لرسول الله عَلَيْلُهُ: «ولا تمدّنَ عينيك إلى ما متعنا به أزواجاً منهم زهرة الحياة الدنيا». والحديث طويل، أخذت منه موضع الحاجة.

﴿ وَأَمُرْ اَهْلَكَ بِالصَّلاَةِ ﴾ : أمره بأن يأمر أهل بيته والتابعين له من أمّته بالصلاة، بعد ما أمره بها، ليتعاونوا على الاستعانة بها على خصاصتهم، ولا يهتمّوا بأمر المعيشة، ولا يلتفتوا لفت أرباب الثروة.

## ﴿ وَاصْطَبِرْ عَلَيْهَا ﴾ : وداوم عليها.

وفي عوالي اللثالي (۱): وروي عن الباقر الله تعالى: «وأمر أهلك بالصلاة واصطبر عليها» قال: أمر الله تعالى نبيّه أن يخص أهل بيته وأهله دون الناس، ليعلم الناس أنّ لأهله عند الله منزلة ليست لغيرهم. فأمرهم مع الناس عامّة، ثمّ أمرهم خاصة. وفي عيون الأخبار (۱)، في باب ذكر مجلس الرضا لله مع المأمون، في الفرق بين العترة والأمّة حديث طويل، وفيه: قالت العلماء: فأخبرنا هل فسر الله تعالى الاصطفاء في الكتاب؟ فقال الرضا لله إلى أن قال: وأمّا الثاني عشر فقوله تعالى: «وأمر أهلك موطناً وموضعاً، فأوّل ذلك وإلى أن قال: وأمّا الثاني عشر فقوله تعالى: «وأمر أهلك بالصلاة واصطبر عليها». فخصّنا الله تعالى بهذه الخصوصيّة، إذ أمرنا مع الأمّة بإقام الصلاة، ثمّ خصّنا من دون الأمّة. فكان رسول الله يَهله يجيء إلى باب عليّ وفاطمة عليه بعد نزول هذه الآية تسعة أشهر، كلّ يوم عند حضور كلّ صلاة خمس مرّات، فيقول: الصلاة! رحمكم الله. وما أكرم الله أحداً من ذراري الأنبياء الميها بمثل هذه الكرامة التي الصلاة! وحصنا من دون جميع أهل بيتهم.

فقال المأمون والعلماء: جزاكم الله (٤) أهل بيت نبيّكم عن هذه الأمّة خيراً. فما نجد الشرح والبيان فيما اشتبه علينا، إلّا عندكم.

١. العوالي ٢٢/٢، ح ٤٩. ٢. العيون ١٨١/١ ـ ١٨٨، ح ١.

٣. لايوجد في م. وفي المصدر: خصّصنا. ٤. ليس في ن.

وفي الكافي (1): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن بعض أصحابه، عن أبي حمزة، عن عقيل الخزاعيّ: أنّ أميرالمؤمنين صلوات الله عليه كان إذا حضر الحرب، يوصي المسلمين بكلمات فيقول: تعاهدوا الصلاة وحافظوا عليها، واستكثروا منها، وتقرّبوا بها - إلى أن قال المنظية : وكان رسول الله عَيْنَا منصباً (٢) لنفسه بعد البشرى له بالجنّة من ربّه، فقال عن «وأمر أهلك بالصلاة واصطبر عليها» الآية. فكان يأمر بها أهله، ويصبر عليها نفسه. والحديث طويل، أخذت منه موضع الحاجة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): وقوله: «وأمر أهلك بالصلاة واصطبر عليها» فإنّ الله أمره أن يخصّ أهله دون الناس، ليعلم الناس أنّ لأهل محمّد ﷺ عند الله منزلة خاصّة ليست للناس؛ إذ أمرهم مع الناس [عامّةً](٤) ثمّ أمرهم خاصّةً.

فلمًا أنزل الله هذه الآية، كان رسول الله ﷺ يجيء كلّ يوم عند صلاة الفجر حتى يأتي باب عليّ وفاطمة [والحسن والحسين المينيم عليه ورحمة الله وبركاته. فيقول عليّ وفاطمة والحسن والحسين المينيم : وعليك السلام يا رسول الله، ورحمة الله وبركاته. ثمّ يأخذ بعضادتي الباب فيقول: الصلاة! الصلاة! يرحمكم الله. «إنّما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهّركم تطهيراً» (٢). فلم يزل يفعل ذلك كلّ يوم إذا شهد المدينة حتى فارق الدنيا.

وقال أبو الحمراء (٧) خادم النبي عَلَيْنَا: أنا شهدته يفعل ذلك.

وفيه أيضاً (^): «وأمر أهلك بالصلاة» أي أمّتك. «واصطبر عليها لا نسألك رزقاً نحن نرزقك والعاقبه للتقوئ». قال: للمتّقين.

٢. أي متعباً. وفي ع: نصباً.

٤. من المصدر.

٦. الأحزاب/٣٣.

نفس المصدر ٦٦٠.

۱. الكافي ۳۵/۵ ۲۲، ح ۱.

٣. تفسير القمّى ٦٧/٢.

٥ . من المصدر.

٧. نفس المصدر والموضع.

وفي نهج البلاغة (١): وكان رسول الله عَيَالَةُ نصباً بالصلاة بعد التبشير له بالجنّه؛ لقول الله سبحانه: «وأمر أهلك بالصلاة واصطبر عليها فكان يأمر بها [أهله](٢) ويصبّر عليها نفسه.

وفي مجمع البيان (٣)؛ روى أبو سعيد الخدريّ قال: لمّا نزلت هذه الآية ، كان رسول الله عَلَيْهِ يأتي باب فاطمة وعليّ عليّه السعة أشهر عند كلّ صلاة ، فيقول: الصلاة! رحمكم الله ، «إنّما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهّركم تطهيراً». رواه ابن عقدة بإسناده من طرق كثيرة عن أهل البيت، وعن غيرهم مثل أبي بردة (١٠) وأبي رافع.

﴿ لاَ نَسْأَلُكَ رِزْقاً ﴾: أن ترزق نفسك ولا أهلك.

﴿نَحْنُ نَرْزُقُكَ وَإِيَّاهُمْ ﴾: ففرّغ بالك لأمر الآخرة.

﴿ وَالْعَاقِيَةُ ﴾ : المحمودة

﴾ ﴿ لِلنَّقْوَىٰ ﴾ 🕝: لذوي التقوىٰ.

في أمالي شيخ الطائفة (٥) يَؤُلُ بإسناده إلى أبي الحمراء قال: شهدت النبيّ عَيَّلُهُ أربعين صباحاً يجيء إلى باب عليّ وفاطمة عليه فيأخد بعضادتي الباب، ثم يقول: السلام عليكم أهل البيت ورحمة الله وبركاته. الصلاة! يرحمكم الله، «إنّما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهركم تطهيراً». قال عزّ من قائل: «لا نسألك رزقاً نحن نرزقك والعاقبة للتقوى».

وفي كتاب الخصال (٦٠)، عن أبي هريرة ، عن النبيّ ﷺ قال: إنّ أوّل ما يدخل به النار [مِن](٧) أمّتي الأجوفان . قالوا: يا رسول الله ، وما الأجوفان ؟ قال : الفرج والفم . وأكثر ما

٢. من المصدر،

٤. المصدر: أبي برزة.

٦. الخصال ٧٨/، ح ١٢٦.

<sup>1.</sup> النهج /٣١٧، الخطبة ١٩٩.

٣. المجمع ٣٧/٤.

ه. الأمالي ١/٣٥٦\_٢٥٧.

٧. من المصدر.

الجزء الثامن / سورة طه. . . . . . . . .

يدخل به الجنّة تقوى الله وحسن الخلق.

وفي كتاب التوحيد (١) بإسناده إلى الأصبغ بن نباتة قال: قال أميرالمؤمنين علي الأصبغ بن نباتة قال: الله تبارك وتعالىٰ لموسئ لطيُّلاِ: يا موسىٰ، احفظ وصيّتى لك بأربعة \_إلىٰ أن قبال: \_ والثانية: ما دمت لاترى كنوزي قد نفدت، فلا تغتم بسبب رزقك.

وبإسناده (٢) إلى الأصبغ بن نباتة قال: قال أميرالمؤمنين عليه : أمّا بعد؛ فإنّ الاهتمام بالدنيا غير زائد في الموظوف، وفيه تضييع الزاد٣). والإقبال على الآخرة غير ناقص في المقدور، وفيه إحراز المعاد. وأنشد يقول:

لوكان في صخرة في البحر راسية صمّاء مملوسة (٤) ملس نواحيها رزق لنفس يسراها الله لانفلقت عسنه فأدّت إليه كلّ ما فيها أوكان بين طباق السبع مجمعة لسهل الله فسي المرقى مراقيها حتَّىٰ يوفَّى الذي في اللوح خُـطَّ له إن هــي أتــته (٥) وإلَّا فــهو آتــيها

﴿ وَقَالُوا لَوْ لَا يَأْتِينَا بِآيَةٍ مِنْ رَبِّهِ ﴾ : بآية تدلّ على صدقه في ادعاء النبوّة -أو بآية مقترحة \_إنكاراً (٦) لما جاء به من الآيات، أو للاعتداد به، تعنَّتاً وعناداً. فألزمهم بإتيانه بالقرآن الذي هو أمّ المعجزات وأعظهما وأتقنها؛ لأنّ حقيقة المعجزة اختصاص مدّعي النبوّة بنوع من العلم أو العمل، على وجه خارق للعادة؛ ولا شكّ أنّ العلم أصل العمل وأعلىٰ منه قدراً، وأبقىٰ أثراً، وكذا ماكان من هذا القبيل. ونبّههم أيضاً علىٰ وجه (٧) أبين من وجوه إعجازه المختصّة بهذا الباب فقال:

﴿ أَوَلَمْ تَأْتِهِمْ بَيِّنَةً مَا فِي الصُّحُفِ الْأُولَىٰ ﴾ ٢٠ : من التوراة والإنجيل وسائر الكتب

٢. تفس المصدر، ح ١٥.

۱. التوحيد /۳۷۲، ح ۱٤.

٤. المصدر: ملمومة.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: للزاد.

٥ . كذا في المصدر. وفي ع: اتبته. وفي غيرها: آتيه.

٦. كذا في أنوار التنزيل ٢٥/٢. وفي النسخ: إنكار.

٧. ليس في م.

السماويّة، فإنّ اشتمالها على زبدة ما فيها من العقائد والأحكام الكلّيّة، مع أنّ الآتي بها أمّى لم يرها، ولم يتعلّم ممّن علمها، إعجاز بيّن.

وفيه إشعار بأنه كما يدل على نبوته، برهان لما تقدّمه من الكتب؛ من حيث أنّه معجز، وتلك ليست كذلك، بل هي مفتقرة إلى ما يشهد على صحّتها.

وقرى (١): «أولم تأتهم» بالتاء والياء.

وقرئ (٢): «الصحف» بالتخفيف.

﴿ وَلَو أَنَّا اَهْلَكُنَّاهُمْ بِعَذَابٍ مِنْ قَبْلِهِ ﴾: من قبل محمّد ﷺ أو البيّنة. والتذكير لأنّها في معنى البرهان. أو المراد بها القرآن.

﴿ لَقَالُوا رَبُّنَا لَوْ لَا أَرْسَلْتَ اِلَيْنَا رَسُولًا فَتَتَّبِعَ آيَاتِكَ مِنْ قَبْلِ آنْ نَذِلً ﴾ : بالقتل والسبي في الدنيا.

﴿ وَنَخْزَىٰ ﴾ ١٠ بدخول الناريوم القيامة.

وقد قرئ (٣) بالبناء للمفعول [فيهما](٤).

﴿ قُلْ كُلِّ ﴾: كلِّ واحد منَّا ومنكم.

﴿ مُتَرَبِّضٌ ﴾ : منتظر لما يؤول إليه أمرنا وأمركم.

﴿ فَتَرَبُّصُوا ﴾ : وقرئ (٥): «فتمتّعوا».

﴿ فَسَتَعْلَمُونَ مَنْ أَصْحَابُ الصِّرَاطِ السُّويُّ ﴾: المستقيم.

وقرئ (٢٠): «السواء» أي الوسط الجيّد، و«السوأي» و«السوء» أي الشرّ، و«السُّوَيّ» وهو تصغيره.

﴿ وَمَنِ اهْتَدَىٰ ﴾ ۞: من الضلالة .

و«مَن» في الموضعين للاستفهام، ومحلّها الرفع بالابتداء. ويجوز أن تكون الثانية

٢. نفس المصدر ٦٦٧.

٤. من المصدر.

١ . أنوار التنزيل ٦٥/٢.

٣. نفس المصدر ٦٦٧.

٥ و٦. نفس المصدر والموضع.

موصولة بخلاف الأولئ، لعدم العائد. فتكون معطوفة على محل الجملة الاستفهامية المعلق على محل الجملة الاستفهامية المعلق عنها الفعل، على أن العلم بمعنى المعرفة، أو على «أصحاب» أو على «الصراط» على أن المراد به النبئ عَلَيْهُ .

وفي كشف المحجّة (١) لابن طاوس (٢) الله حديث طويل عن أميرالمؤمنين الله أنه ومن بعدي وصيّي، فيه : وقيل : فمن الوليّ يا رسول الله ؟ قال : وليّكم في هذا الزمان أنا ، ومن بعدي وصيّي، [ومن بعد وصيّي] (٣) لكلّ زمان حجج الله ، لكي لا تقولون كما قال الضلّال من قبلكم فارقهم نبيّهم : «ربّنا لولا أرسلت إلينا رسولاً فنتّبع آياتك من قبل أن نذلّ ونخزي».

وإنّما كان تمام ضلالتهم جهالتهم بالآيات؛ وهم الأوصياء. فأجابهم الله: «قل كلّ متربّص فتربّصوا فستعلمون من أصحاب الصراط السويّ ومن اهتدى، وإنّما كان تربّصهم أن قالوا: نحن في سعة من معرفة الأوصياء حتّى يعلن إمام علمه.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (1) في هذه الآية: حدّثني أبي ، عن الحسن بن محبوب، عن عليّ بن رئاب، قال لي أبو عبدالله الله الله الله الله المسبيل (1) الذي أمركم الله باتباعه ، ونحن \_ والله \_ الذين أمر الله (العباد) (1) باتباعه ، ونحن \_ والله \_ الذين أمر الله (العباد) (1) بطاعتهم ، فمن شاء فيأخذ هنا [ومن شاء فليأخذ من هنا] (1) لا تجدون (1) والله عنا محيصاً.

وفي شرح الآيات الباهرة (١٠٠): قال عليّ بن إبراهيم الله النضر بن سويد، عن القاسم بن سليمان، عن جابر، عن أبي جعفر عليه في قول الله الله الله الله على قال كلّ متربّص» إلى قوله: «ومن اهتدى» قال: إلى ولايتنا.

١. كذا في تفسير الصافي ٣٢٨/٣. وفي النسخ: الحجّة.

٢. لم نعثر عليه في المصدر؛ ولكن يوجد الصافي ونور الثقلين ذيل الآية المفسرة.

٣. من المصدرين. ٤. تفسير القمّى ٦٦٦٦٧٢.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: عن على بن رئاب، عن أبي عبدالله عليه قال: قال...

٦. المصدر: سبيل الله. ٧ من المصدر.

٨. من المصدر: لايجدون.

١٠. تأويل الأيات الباهرة ٣٢٢/١، ح ٢٣.

قال محمّد بن العبّاس (١) الله : حدّثنا عليّ بن عبدالله بن راشد، عن إبراهيم بن محمّد الثقفيّ، عن إبراهيم بن محمّد بن ميمون، عن عبدالكريم بن يعقوب، عن جابر، قال: شثل محمّد بن عليّ الباقر عليّ عن قول الله كالله: «فستعلمون من أصحاب الصراط السويّ ومن اهتدى". قال: اهتدى إلى ولايتنا.

وقال أيضاً (٢): حدّثنا عليّ بن عبدالله، عن إبراهيم بن محمّد، عن إسماعيل بن بشّار، عن عليّ بن جعفر الله في قوله: بشّار، عن عليّ بن جعفر الحضرميّ، عن جابر، عن أبي جعفر الله في قوله: «فستعلمون من أصحاب الصراط السويّ ومن اهتدئ» [قال: عليّ صاحب الصراط السويّ. «ومن اهتدئ»] (٣) أي إلى ولايتنا أهل البيت.

وقال أيضاً (1): حدّثنا محمّد بن همّام، عن محمّد بن إسماعيل العلوي، عن عيسى بن داود النجّار، عن أبي الحسن موسى بن جعفر عليّظ قال: سألت أبي عن قول الله ﷺ: «فستعلمون من أصحاب الصراط السويّ ومن اهتدى». قال (٥): أي إلى ولايتنا أهل البيت.

وقال أيضاً (١٠): حدّثنا محمّد بن همّام، عن محمّد بن إسماعيل العلوي، عن عيسى بن داود النجّار، عن أبي الحسن موسى بن جعفر عليّن قال: سألت أبي عن قول الله ﷺ «فستعلمون من أصحاب الصراط السوي ومن اهتدى». قال: «الصراط السوي هو القائم، والهدى من اهتدى إلى طاعته. ومثلها في كتاب الله ﷺ (١٠): «وإنّي لغفّار لمن تاب وآمن وعمل صالحاً ثمّ اهتدى». قال: إلى ولايتنا.

١. نفس المصدر /٣٢٣، ح ٢٤.

٣. من المصدر.

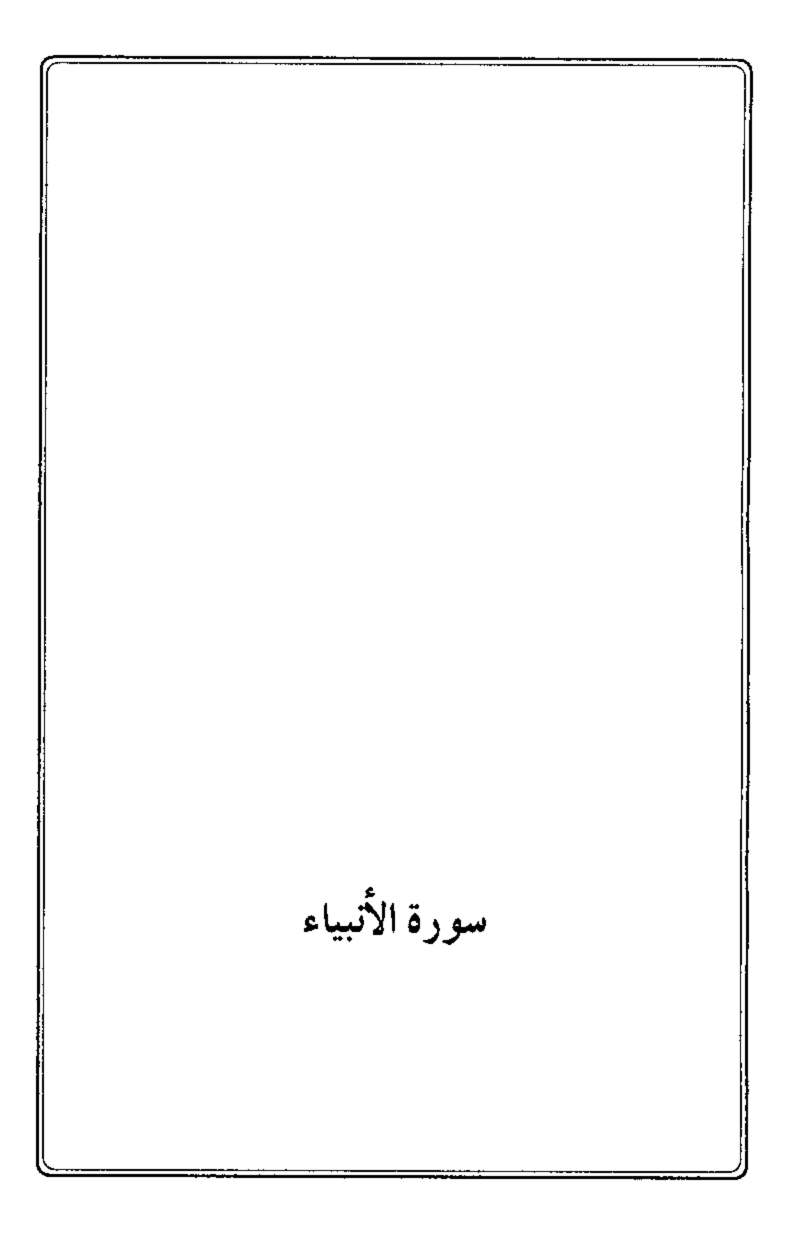
٥ . لايوجد في س، أ، ن.

٧. طه /۸٢.

٢. نفس المصدر، ح ٢٥.

٤. نفس المصدر، ح ٢٦.

٦. نفس المصدر والموضع.



## سورة الأنبياء

مكّية، وهي مائة واثنتا عشرة آية.

## بسم الله الرحمن الرحيم

في كتاب ثواب الأعمال (١) بإسناده إلى أبي عبدالله علي قال: من قرأ سورة الأنبياء حبّاً لها، كان كمن رافق النبيّين أجمعين في جنّات النعيم. وكان مهيباً في أعين الناس حياة الدنيا.

وفي مجمع البيان (٢): أبي بن كعب، عن النبيّ عَلَيْهُ: قال: من قرأ سورة الأنبياء، حاسبه الله حساباً يسيراً، وصافحه وسلّم عليه كلّ نبيّ (٣) ذُكِر اسمه في القرآن.

﴿ اقْتَرَبَ لِلنَّاسِ حِسَابُهُمْ ﴾: قيل (٤): بالإضافة إلىٰ ما منضى، أو عند الله؛ لقوله (٥): «إنّهم يرونه بعيداً ونراه قريباً» أو لأنّ كلّ ما هوآت قريب، وإنّها البعيد ما انقرض ومضئ.

وفي مجمع البيان (٦): وإنّما وصف ذلك بالقرب؛ لأنّ أحد أشراط الساعة مبعث (٧) [رسول الله ﷺ. فقد قال] (٨): بُعِثت أنا والساعة كهاتين.

وفي الجوامع (٩) عن أميرالمؤمنين للله إ: أنَّ الدنيا ولَّت حذَّاء (١٠)، ولم يبق منها إلَّا صبابة كصبابة الإناء.

١. ثواب الأعمال /١٣٥، ح ١.

۳. أ، س، م، ن: شيء.

٥. المعارج ٦/ و٧.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: بعث.

٩. جوامع الجامع/٢٨٨.

۲ . المجمع ۲۸/۶.

٤. أنوار التنزيل ٦٦٧٢.

٦ . المجمع ٣٩/٤.

٨. ليس في م.

١٠ . أي سريعة .

واللام صلة لـ«اقترب». أو تاكيد للإضافة، وأصله: اقترب حساب الناس، ثمّ اقترب للناس الحساب، ثمّ اقترب للناس حسابهم.

قيل (١): وخصّ الناس بالكفّار لتقييدهم بقوله:

﴿ وَهُمْ فِي غَفْلَةٍ مُعْرِضُونَ ﴾ ٢: أي في غفلة من الحساب، معرضون عن التفكّر فيه. وهما خبران للضمير. ويجوز أن يكون الظرف حالاً من المستكنّ في «معرضون».

﴿ مَا يَأْتِيهِمْ مِنْ ذِكْرٍ ﴾ : ينبّههم عن سنة الغفلة والجهالة.

﴿ مِنْ رَبِّهِمْ ﴾: صفة لـ «ذكر» أو صلة لـ «يأتيهم».

﴿مُحْدَثِ﴾: تنزيله، ليكرّر علىٰ أسماعهم التنبيه، كي يتعظوا.

وقرئ (٢) بالرفع، حملاً على المحلّ.

﴿ إِلاَّ اسْتَمَعُوهُ وَهُمْ يَلْعَبُونَ ﴾ ٢٠: يستهزئون به، لتناهي غفلتهم وفرط إعراضهم عن النظر في الأمور والتفكّر في العواقب (٣). و«هم يلعبون» حال من الواو. وكذلك

﴿ لَاهِيَةً قُلُوبُهُمْ ﴾: أي استمعوه جامعين بين الاستهزاء [به، والتلهّي والذهول عن التفكّر فيه. ويجوز أن يكون الحال من واو «يلعبون».

وقرئ (٤) بالرفع إ<sup>(٥)</sup> على أنّه خبر أخر للضمير.

﴿ وَاسَرُّوا النَّجْوَىٰ ﴾ : بالغوا في إخفائها، أو جعلوها بحيث خفي تناجيهم بها.

﴿ الَّذِينَ ظَلَمُوا ﴾ : بدل من واو «أنسرّوا» للإيماء بأنّهم ظالمون فيما أسرّوا به. أو فاعل له، والواو لعلامة الجمع. أو مبتدأ والجملة المتقدّمة خبره. وأصله: وهـؤلاء أسـرّوا النجوي. فوضع الموصول موضعه، تسجيلاً على [فعلهم بأنّه ظلم. أو منصوب على الذمّ.

وفي شرح الأيات الباهرة (١٠): قال محمّد بن العبّاس: حدّثنا أحمد بن القاسم، عن

١. أنوار التنزيل ٦٦/٢.

٣. أ، س،ع،ن: الأحوال.

٥. لايوجد في ن.

٢. نفس المصدر والموضع.

٤. نفس المصدر والموضع.

٦. تأويل الأيات الباهرة ٣٢٤/١، ح ١.

أحمد بن](١) محمّد السيّاريّ، عن محمّد بن خالد البرقيّ، عن محمّد بن عليّ، عن عليّ بن حمّاد الأزدي، عن عمرو بن شمر، عن جابر، عن أبي عبدالله الله في قوله كلة: «وأسرّوا النجوي [الذين ظلموا» قال:](٢) الذين ظلموا آل محمّد حقّهم.

﴿ هَلْ هَذَا اِلاَّ بَشَرٌ مِثْلُكُمْ أَفَتَأْتُونَ السِّحْرَ وَ أَنْسَتُمْ تُسْتِصِرُونَ ﴾ ۞: بأسره فسي موضع النصب، بدلاً من «النجوي» أو مفعولاً لقول مقدّر.

قيل (٣): كأنَّهم استدلُّوا بكونه بشراً على كذبه في ادَّعاء الرسالة، لاعتقادهم أنَّ الرسول لايكون إلّا ملكاً، واستلزموا منه أنّ ما جاء به من الخوارق ـكالقرآن ـ سـحر، فأنكروا حضوره. وإنّما أسرّوا به، تشاوراً في استنباط ما يهدم أمره، وينظهر فساده للناس عامّة.

وفي روضة الكافي (٤): [عليّ بن محمّد عن](٥) عليّ (٦) بن العبّاس، عن عليّ بن حمّاد، عن عمرو بن شمر، عن جابر، عن أبي جعفر للن قال: «إنّه عليم بذات الصدور» (٧) يقول: بما ألقوه في صدورهم من العداوة لأهل بيتك والظلم بعدك. وهو قول الله ﷺ: «وأسرّوا النجوي الذين ظلموا هل هذا إلّا بشـر مثلكم أفـتأتون السـحر وأنتم تبصرون». والحديث طويل، أخذت منه موضع الحاجة.

﴿ قُلْ رَبِّي يَعْلَمُ الْقَوْلَ فِي السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ ﴾: جهراً كان أو سرّاً، فضلاً عمّا أسرّوا به. وقرأ (٨) حمزة والكسائي وحفص: «قال» بالإخبار عن الرسول.

﴿ وَهُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾ ٢٠: فلا يخفي عليه ما تسرُّون، ولا ماتضمرون.

﴿ بَلْ قَالُوا أَضْغَاثُ أَحْلاَم بَلِ افْتَرَاهُ بَلْ هُوَ شَاعِرٌ ﴾: قيل (٩): إضراب لهم عن قولهم هو

٤ . الكافي ٢٨٩/٨\_٣٧٩، ح ٥٧٤.

٦. ليس في أ.

أنوار التنزيل ٦٧/٢.

١. ليس في أ.

٣. أنوار التنزيل ٦٧/٢.

٥ . ليس في ن .

٧. الأنفال/٣٤.

أغس المصدر والموضع.

سحر، إلى أنّه تخاليط الأحلام، ثمّ إلىٰ أنّه كلام افتراه، ثمّ إلىٰ أنّه قول شاعر.

والظاهر أنّ «بل» الأولى لتمام الحكاية والابتداء بأخرى. أو للإضراب عن تحاورهم في شأن الرسول تَوَلِيهُ وما ظهر عليه من الآيات، إلى تقاولهم في أمر القرآن. والثانية والثالثة لإضرابهم عن كونه أباطيل خُيلت إليه وخُلِطت عليه، إلى كونه مفتريات اختلقها من تلقاء نفسه، ثمّ إلى أنّه كلام شعر يُخيّل إلى السامع معاني لاحقيقة لها، ويرغّبه فيها.

ويجوز أن يكون الكلّ (١) من الله تنزيلاً لأقوالهم في درج الفساد؛ لأنّ كونه شعراً أبعد من كونه مفترى لأنّه مشحون بالحقائق والحِكَم، وليس فيه ما يناسب قول الشعراء. وهو من كونه أحلاماً؛ لأنّه مشتمل على مغيبات كثيرة طابقت الواقع، والمفترى لا يكون كذلك بخلاف الأحلام. ولأنّهم جرّبوا رسول الله عَلَيْ نيفاً وأربعين سنة، وما سمعوا منه كذباً قطّ. وهو من كونه سحراً؛ لأنّه يجانسه من حيث إنّهما من خوارق العادة.

﴿ فَلْيَأْتِنَا بِآيَةٍ كَمَا أُرْسِلَ الْأَوَّلُونَ ﴾ ٢: أي كما أرسل به الأوّلون؛ مثل اليد البيضاء والعصا وإبراء الأكمه وإحياء الموتى.

وصحّة التشبيه (٢) من حيث أنّ الإرسال يتضمّن الإتيان بالآية.

﴿ مَا آمَنَتْ قَبْلَهُمْ مِنْ قَرْيَةٍ ﴾ : من أهل قرية.

﴿ آهْلَكُنَّاهَا ﴾: باقتراح الآيات لمّا جاءتهم.

﴿ أَفَهُمْ يُؤْمِنُونَ ﴾ ٢٠ : لو جئتهم بها ؟! وهم أعتى منهم.

وفيه تنبيه على أنّ عدم الإتيان بالمقترح، للإبقاء عليهم. إذ لو أتى بـه لم يــؤمنوا، واستوجبوا عذاب الاستئصال كمن قبلهم.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): قال: كيف يـؤمنون، ولم يـؤمن مـن كـان قبلهم

٢. كذا في أنوار التنزيل ٦٧/٢. وفي النسخ: التنبيه.

<sup>1.</sup> من م.

٣. تفسير القمّي ٦٨/٢.

بالأيات حتّى هلكوا؟!

﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا قَبْلَكَ إِلَّا رِجَالًا يُوحىٰ إِلَيْهِمْ فَاسْأَلُوا آهْلَ الذِّكْرِ إِنْ كُنْتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ ﴾ ۞: جواب لقولهم: «هل هذا إلّا بشر».

قيل (١): يأمرهم أن يسألوا أهل الكتاب عن حال الرسل المتقدّمة، لتزول عنهم الشبهة. والإحالة عليهم، إمّا للإلزام، فإنّ المشركين كانوا يشاورونهم في أمر النبيّ ﷺ ويثقون بقولهم. أو لأنّ إخبار الجمّ الغفير يوجب العلم، وإن كانواكفّاراً.

وفي شرح الآيات الباهرة (٢): قال محمّد بن العبّاس الله حدّثنا [أحمد بن] (٢) محمّد بن سعيد، عن أحمد بن الحسن، عن أبيه، عن الحسين بن مخارق، عن سعد بن طريف، عن الأصبغ بن نباتة، عن عليّ أميرالمؤمنين الله في قوله الله الفال الذكر إن كنتم لاتعلمون» قال: نحن أهل الذكر إن كنتم لاتعلمون» قال: نحن أهل الذكر إن

وقال أيضاً (٤): حدّثنا عليّ بن سليمان الرازي، عن محمّد بن خالد الطيالسيّ، عن العلاء بن رزين عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر الله قال: قلت له: إنّ مَن عندنا يزعمون أنّ قول الله: «فاسألوا أهل الذكر إن كنتم لاتعلمون» أنّهم اليهود والنصاري!

قال: إذاً يدعونكم إلئ دينهم. قال: ثمّ أوماً بيده إلىٰ صدره وقال: نحن أهل الذكـر ونحن المسؤولون.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥): حدّثنا محمّد بن جعفر قال: حدّثنا عبدالله بن محمّد، عن أبي جعفر اللهِ في محمّد، عن أبي داود سليمان بن سفيان، عن ثعلبة، عن زرارة، عن أبي جعفر اللهِ في قوله: «فاسألوا أهل الذكر إن كنتم لا تعلمون». من المعنيّون بذلك؟ قال: نحن [والله] (١).

قلت: فأنتم المسؤولون؟ قال: نعم.

أنوار التنزيل ٢٧/٢.
 أنوار التنزيل ٢٧/٢.

٤. نفس المصدر، ح ٣.

٦. من المصدر.

۳. م*ن* م.

٥. تفسير القمني ٦٨/٢.

قلت: ونحن السائلون المسلمون؟ قال: نعم.

قلت: فعلينا أن نسألكم؟ قال: نعم.

قلت: وعليكم أن تجيبونا؟ قال: لا! ذاك إلينا. إن شئنا فعلنا، وإن شئنا تركنا. ثمّ قال: «هذا عطاؤنا فامنن أو أمسك بغير حساب»(١).

. . تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

و قرأ <sup>(۲)</sup> حفص : «نوحي» بالنون.

﴿ وَمَا جَعَلْنَاهُمْ جَسَداً لاَ يَأْكُلُونَ الطَّمَامَ وَمَا كَانُواخَ الِدِينَ ﴾ ٢٠ : نفي لما اعتقدوا أنّها من خواص الملك عن الرسل تحقيقاً لأنّهم كانوا أبشاراً مثلهم.

وقيل (1): جواب لقولهم: «ما لهذا الرسول يأكل الطعام ويمشي في الأسواق» (٥). و«ماكانوا خالدين» تأكيد وتقرير له. فإن التعيّش بالطعام من توابع التحليل المؤدّي إلى الفناء. وتوحيد الجسد لإرادة الجنس، أو لأنّه مصدر في الأصل، أو على حذف المضاف، أو تأويل الضمير بكلّ واحد، وهو جسم ذو لون، ولذلك لا يُطلّق على الماء والهواء، ومنه: «الجساد» للزعفران.

وقيل (٦): جسم ذو تركيب، لأنّ أصله لجمع الشيء واشتداده.

وفي مجمع البيان (٧): وفي تفسير أهل البيت الله الإسناد عن زرارة ومحمّد بن مسلم وحمران بن أعين ، عن أبي جعفر وأبي عبدالله علي قالا: تُبدَّل الأرض خبزة نقيّة يأكل الناس منها حتى يُفرَغ من الحساب. قال الله تعالى: «وما جعلناهم جسداً لا يأكل الطعام».

وفي تفسير العيّاشيّ <sup>(٨)</sup>: عن زرارة قال: سألت أبا جعفر للنِّلِا عن قول الله <sup>(٩)</sup> تعالىٰ: «يوم تُبدَّل الأرض غير الأرض» قال: يعني تُبدَّل <sup>(١٠)</sup> خبزة نقيّة يأكل الناس منها حتّىٰ

٢ ـ ٤. أنوار التنزيل ٦٨/٢.

١. النمل ٣٩/.

٦. نفس المصدر والموضع.

٥. الفرقان /٧.

م. تفسير العيّاشي ٢٣٧/٢، ح ٥٣.

٧. المجمع ٣٢٤/٣.

۱۰ ، ليس في س.

٩. إبراهيم /٤٨.

يُفَرِغ من الحساب. قال الله تعالى: «وما جعلناهم جسداً لا يأكلون الطعام».

﴿ ثُمَّ صَدَقْنَاهُمُ الْوَعْدَ ﴾ : أي في الوعد.

﴿ فَٱنْجَيْنَاهُمْ وَمَنْ نَشَاءُ ﴾ : يعني المؤمنين بهم، ومن في إبقائه حكمة كمن سيؤمن هو، أو واحد من ذريّته.

قيل (١): ولذلك حُميت العرب من عذاب الاستئصال.

﴿ وَاللَّهُ الْمُسْرِفِينَ ﴾ ٢ : في الكفر والمعاصي.

﴿ لَقَدْ آنْزَلْنَا إِلَيْكُمْ ﴾: يا قريش.

﴿كِتَاباً ﴾: يعني القرآن.

﴿ فِيهِ ذِكْرُكُمْ ﴾: أي صيتكم. أو موعظتكم. أو ما تطلبون به حسن الذكر من مكارم الأخلاق.

## ﴿ اَفَلاَ تَعْقِلُونَ ﴾ ٢٠ فتؤمنون ؟!

وفي شرح الآيات الباهرة (٢): قال محمّد بن العبّاس الله : حدّثنا محمّد بن همّام بن إسماعيل، عن عيسى بن داود [النجّار] (٣) عن أبي الحسن موسى بن جعفر عليّله في هذه الآية قال: الطاعة للإمام بعد النبئ عَمَاله .

ومعنىٰ ذلك أنّ الذي [أُنزل في الكتاب الذي إ<sup>(٤)</sup>فيه ذكركم وشرفكم [وعزّ كم]<sup>(٥)</sup>هو طاعة الإمام الحقّ بعد النبيّ ﷺ.

﴿ وَكُمْ قَصَمْنَا مِنْ قَرْيَةٍ ﴾: القصم: كسر يبين تلاؤم الأجزاء بخلاف الفصم.

﴿ كَانَتُ ظَالِمَةً ﴾ : صفة لأهلها وُصف بها لمّا أُقيمت مقامه .

﴿ وَآنْشَأْنَا بَعْدَهَا ﴾: بعد إهلاك أهلها.

﴿ قَوْماً آخَرِينَ ﴾ ٢٠ مكانهم.

٢. تأويل الآيات الباهرة ٢١٥/١، ح ٥.

٤. من المصدر.

١. أنوار التنزيل ٦٨/٢.

٣. من المصدر.

ه. من م.

﴿ فَلَمَّا آحَسُوا بَأْسَنَا ﴾: فلمّا أدركوا شدّة عذابنا، إدراك المشاهد المحسوس. والضمير للأهل المحذوف(١).

﴿ إِذَا هُمْ مِنْهَا يَرْكُفُونَ ﴾ ٢ : يهربون مسرعين راكضين دوابّهم. أو مشبّهين (١) بهم من فرط إسراعهم.

﴿ لاَ تَرْكُضُوا﴾ : على إرادة القول. أي قيل لهم استهزاءً : لاتركضوا. إمّا بلسان الحال، أو المقال. والقائل ملَك أو مَن ثَمَّ من المؤمنين.

﴿ وَارْجِعُوا اِلَىٰ مَا أُثْرِفْتُمْ فِيهِ ﴾ : من التنعّم والتلذّذ، والإتراف : إبطار النعمة .

﴿ وَمَسَاكِنِكُمْ ﴾ : التي كانت لكم.

﴿ لَعَلَّكُمْ تُسْأَلُونَ ﴾ ﴿ عَداً عن أعمالكم. أو: تُعذَّبون. فإنَّ السؤال من مقدّمات العذاب. أو: تُقصَدون للسؤال والتشاور في المهام والنوازل.

﴿ قَالُوا يَا وَيْلَنَا إِنَّا كُنَّا ظَالِمِينَ ﴾ ۞: قيل (٣): لمّا رأوا العذاب، ولم يروا وجه النجاة. فلذلك لم ينفعهم.

وقيل (٤): إنّ أهل «حضور» من قرى اليمن، بُعِث إليهم نبيّ، فقتلوه. فسلّط الله عليهم بخت نصّر، فوضع السيف فيهم. فنادى منادٍ من السماء: يا لشارات الأنبياء، فندموا وقالوا ذلك.

أقول: وسيأتي أنَّ البأس خروج القائم للطُّلِا.

﴿ فَمَا زَالَتْ تِلْكَ دَعُواهُمْ ﴾ : فما زالوا يردّدون ذلك.

وإنّما سمّاه دعوى، لأنّ المولول (٥)كأنّه يدعو الويل ويقول: يا ويل، تعال، فهذا أوانك.

١. كذا في أنوار التنزيل ٦٨/٢. وفي النسخ: للمحذوف.

٢. كذا في نفس المصدر والموضع. وفي النسخ: منتهين.

٣. أنوار التنزيل ٦٨/٢. ٤. نفس المصدر والموضع.

٥ ـ كذا في أنوار التنزيل ٦٨/٢ . وفي النسخ: المدلول.

قيل (١): وكلّ من «تلك» و «دعواهم» يُحتمَل الاسميّة والخبريّة. وفيه نظر يعرف من له تتبّع في العربيّة.

﴿ حَتَىٰ جَعَلْنَاهُمْ حَصِيداً ﴾: مثل الحصيد، وهو النبت المحصود، ولذلك لم يُجَمع. ﴿ خَامِدِينَ ﴾ ٢٠ : ميتين. من: خمدت النار.

وهو مع «حصيداً» بمنزلة المفعول الثاني، كقولك: جعلته حلواً حامضاً، إذ المعنى: جعلناهم جامعين لمماثلة الحصيد والخمود. أو صفة له. أو حال من ضميره.

وفي روضة الكافي (٢) كلام (٢) لعليّ بن الحسين عليه في الوعظ والزهد في الدنيا، يقول فيه عليه القد أسمعكم الله في كتابه ما قد فعل بالقوم الظالمين من أهل القرئ قبلكم، حيث قال: «وكم قصمنا من قرية كانت ظالمة». وإنّما عنى بالقرية أهلها، حيث يقول: «وأنشأنا بعدها قوماً آخرين». فقال الله : «فلما أحسوا بأسنا إذا هم منها يركضون» يعني يهربون. قال: «لا تركضوا وارجعوا إلى ما أترفتم فيه ومساكنكم تُسألون».

فلمًا أتاهم العذاب، قالوا: «يا ويلنا إنّا كنّا ظالمين فما زالت تلك دعواهم حتّى جعلناهم حصيداً خامدين». وأيم الله إنّ هذه عظة لكم وتخويف، إن اتّعظتم وخفتم.

عليّ بن إبراهيم (1)، عن أبيه، عن ابن فضّال، عن ثعلبة بن ميمون، عن بدر بن الخليل الأسديّ قال: سمعت أبا جعفر عليّ يقول: إذا قام القائم صلوات الله عليه وبعث إلى بني أميّة بالشام، هربوا إلى الروم فتقول لهم الروم: لا ندخلكم حتى تنصّروا. فيعلّقون في أعناقهم الصلبان، فيدخلونهم.

فإذا نزل بحضرتهم أصحاب القائم، طلبوا الأمان والصلح. فيقول أصحاب القائم: لا نفعل حتّى تدفعوا إلينا من قبلكم منّا. فيدفعونهم إليهم. فذلك قـوله: «لا تـركضوا وارجعوا إلىٰ ما أترفتم فيه ومساكنكم لعلّكم تُسألون».

۲. الکافی ۷٤/۸ سے ۲۹.

١. نفس المصدر والموضع.

٤. نفس المصدر /٥١ـ٥٢، ح ١٥.

٣. ليس في م.

قال: يسألهم الكنوز وهو أعلم بها. فيقولون: «يا ويلنا» إلى قوله: «خامدين» أي بالسيف(١).

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢) ما يقرب منه، قال: وهذا ملّه ممّا لفظه ماضٍ ومعناه مستقبل. وهو ممّا ذكرناه ممّا تأويله بعد تنزيله.

وفي شرح الآيات الباهرة (٣): قال محمّد بن العبّاس: حدّثنا الحسين بن أحمد، عن محمّد بن عيسئ، عن يونس بن منصور، عن إسماعيل بن جابر، عن أبي عبدالله النِّلا محمّد بن عيسئ، عن يونس بن منصور، عن إسماعيل بن جابر، عن أبي عبدالله النِّلا في قوله علنا: «فلمّا أحسّوا بأسنا». قال: خروج القائم (٤) النَّلا في إذا هم منها يركضون». قال: الكنوز التي كانوا يكنزون. «قالوا يا ويلنا إنّا كنّا ظالمين فما زالت تلك دعواهم حتى جعلناهم حصيداً» بالسيف «خامدين» لاتبقئ منهم عين تطرف.

﴿ وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاءَ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَاعِبِينَ ﴾ ﴿ وَمَا خَلَقْنَاها مشحونة بضروب البدائع، تبصرة للنظار، وتذكرة لذوي الاعتبار، وتسبيباً لما ينتظم به أمور العباد في المعاش والمعاد. فينبغي أن يتسلقوا بها إلى تحصيل الكمال، ولا يغتروا بزخارفها؛ فإنها سريعة الزوال.

﴿ لَوْ اَرَدْنَا اَنْ نَتَّخِذَ لَهُواً ﴾ : مايُتلهًى به ويلعب.

﴿ لِاَتَّخَذْنَاهُ مِنْ لَدُنَّا﴾: قيل (٥): من جهة قدرتنا. أو: من عندنا ممّا يليق بحضرتنا من المجرّدات، لا من الأجسام المرفوعة والأجرام المبسوطة، كعادتكم في رفع السقوف وتزويقها وتسوية الفرش وتزيينها.

وقيل (٦): اللهو: الولد، بلغة اليمن.

وقيل (٧): الزوجة. والمرادبه الردّ على النصاري.

﴿إِنْ كُنَّا فَاعِلِينَ ﴾ ٢٠ : ذلك. ويدلُّ على جوابه الجواب المتقدّم.

١. يوجد في س، أ، م بعدها هذه الزيادة: وهو سعيد بن عبدالملك الأموي صاحب تهر سعيد بالرحبة.

٣. تأويل الأيات الباهرة ٣٢٦٧١ ح ٧.

تفسير القمّى ٦٨/٢.

٥ ـ ٧. أنوار التنزيل ٦٩/٢.

٤. المصدر: قال: وذلك عند قيام القائم.

وقيل (١): «إن» نافية. والجملة كالنتيجة للشرطيّة.

﴿ بَلْ نَقْذِفُ بِالْحَقِّ عَلَى الْبَاطِلِ ﴾: إضراب من اتّخاذ اللهو، وتنزيه لذاته من اللعب. أي بل من شأننا أن نغلب الحقّ الذي من جملته الجدّ على الباطل الذي من عداده اللهو. ﴿ فَيَدْمَغُهُ ﴾: فيمحقه، وإنّما استعار لذلك القذف \_ وهو الرمي البعيد المستلزم لصلابة المرميّ \_ والدمغ الذي هو كسر الدماغ، بحيث يشقّ غشاءه، المؤدّي إلى زهوق الروح، تصويراً لإبطاله به، ومبالغة فيه.

وقرئ (٢): «فيدمغَه» بالنصب. ووجهه مع بُعده الحمل على المعنى، والعطف على الحقّ.

﴿ فَإِذَا هُوَ زَاهِقٌ ﴾ : هالك.

والزهوق: ذهاب الروح. وذكره لترشيح المجاز.

﴿ وَلَكُمُ الْوَيْلُ مِمَّا تَصِفُونَ ﴾ ٢٠ : ممّا تصفونه به ، ممّا لايجوز عليه .

وهو في موضع الحال. و «ما» مصدريّة، أو موصولة، أو موصوفة.

وفي الكافي (٣)، محمّد بن يحيئ، عن أحمد بن محمّد، عن ابن فضّال، عن يونس بن يعقوب، عن عبدالأعلى قال: سألت أبا عبدالله للسلّ عن الغناء، وقلت: إنّهم يزعمون أنّ رسول الله عَلَيْلُمْ رخّص في أن يقال: جئناكم، جئناكم (١)، حيّونا، حيّونا نحيّكم (٥).

فقال: كذبوا. إنّ الله ﷺ يقول: «وما خلقنا السموات» إلى قوله: «ولكم الويل ممّا تصفون». ثمّ قال: ويل لفلان ممّا يصف (٢) رجل لم يحضر المجلس.

وفي محاسن البرقيِّ (٧) عنه، عن أبيه، عن يونس بن عبدالرحمان، رفعه قال: قال

۳. الکانی ۲/۲۳۲، ح ۱۲.

١ و٢. نفس المصدر والموضع.

٤. ليس في المصدر،

٥. كذا في المصدر. وفيع: «جئتونا جئتونا» بدل «حيونا حيونا نحيكم». وفي سائر النسخ: «جيئونا،
 جيئونا».

٧. المحاسن /٢٢٦، ح ١٥٢.

أبو عبدالله عليه البعض من باطل (١) يقوم بإزاء الحقّ (٢)، إلّا غلب الحقّ الباطل. وذلك قول الله : «بل نقذف بالحقّ على الباطل فيدمغه فإذا هو زاهق».

عنه (۱)، عن يعقوب بن يزيد، عن رجل، عن الحكم بن مسكين، عن أيّوب بن الحرّ بيّاع الهروي قال: قال أبوعبدالله اللهالا: يا أيّوب، ما من أحد إلّا وقد يسرد (٤) عليه الحقّ حتى يصدع قلبه؛ قبله، أم تركه. وذلك أنّ الله (٥) يـقول فـي كـتابه: «بـل نـقذف بالحقّ» الآية.

﴿ وَلَهُ مَنْ فِي السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾: خلقاً وملكاً.

﴿ وَمَنْ عِنْدَهُ ﴾: يعني الملائكة المنزلين منه ، لكرامتهم عليه ، منزلة المقرّبين عند الملوك.

وهو معطوف على «من في السموات». وإفراده للتعظيم. أو لأنّه أعمّ منه من وجه. أو المراد به نوع من الملائكة متعال عن التبوّء في السماء والأرض. أو مبتدأ خبره:

﴿ لاَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ ﴾ : لا يتعظّمون عنها.

﴿ وَلَا يَسْتَحْسِرُونَ ﴾ ۞: ولا يعيون منها.

وإنّما جيء بالاستحسار الذي هو أبلغ من الحسور، تنبيهاً على أنّ عبادتهم بثقلها ودوامها، حقيق بأن يُستحسَر منها، ولا يستحسرون.

﴿ يُسَبِّحُونَ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ ﴾ : ينزّهونه ويعظّمونه دائماً.

﴿ لاَ يَفْتُرُونَ ﴾ ۞: حال من الواو في «يسبّحون». وهو استئناف أو حال من ضمير قبله.

في عيون الأخبار (٢) في باب ما جاء عن الرضا للي في هاروت وماروت، حديث طويل. وفيه يقول للي : إنّ الملائكة معصومون محفوظون من الكفر والقبائح بألطاف

٢. المصدر: حقّ.

٤. ن: ير. والمصدر: برز.

٦. العيون ٢١٠/١، ح ١.

١. ن: الباطل.

٣. نفس المصدر ٢٧٦١، ح ٣٩١.

٥. ليس في ن.

الله تعالى فيهم، قال الله (١) تعالى فيهم: «لايعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون». وقال على: «وله من في السموات» إلى قوله: «لا يفترون».

وفي كتاب التوحيد (٢) عن النبيّ عَلَيْظُ أنّه قال: إنّ لله تبارك وتعالى ملائكة ليس شيء من أطباق أجسادهم إلّا وهو يسبّح الله عَلَى [ويحمّده من ناحيته (٣) بأصوات مختلفة، لايرفعون رؤوسهم إلى السماء ولا يخفضونها إلى أقدامهم من البكاء والخشية لله عَلى إلى السماء ولا يخفضونها إلى أقدامهم من البكاء والخشية لله عَلى إلى السماء ولا يخفضونها إلى أقدامهم من البكاء والخشية الله على إلى السماء ولا يخفضونها إلى أقدامهم من البكاء والخشية الله على إلى السماء ولا يخفضونها إلى الله على الله على البكاء والخشية الله على الله الله على الله

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (١) بإسناده إلى داود بن فرقد العطّار، عن بعض أصحابنا، عن أبي عبدالله للسلط أنه سُئل عن الملائكة: أينامون؟ فقال: ما من حيّ إلّا وهو ينام، خلا الله وحده. والملائكة ينامون.

فقلت: يقول الله «يسبّحون الليل والنهار لا يفترون»؟ قال: أنفاسهم تسبيح.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٧) حديث طويل عن النبيّ ﷺ في ذكر ما رأى في المعراج، وفيه قال النبيّ ﷺ: ثمّ مررنا بملائكة من ملائكة الله ﷺ خلقهم الله [كيف شاء، ووضع وجوههم كيف شاء. ليس شيء من أطباق أجسادهم إلاً] (٨) وهو يسبّح الله ويحمّده من كلّ ناحية بأصوات مختلفة. أصواتهم مرتفعة بالتحميد والبكاء من خشية الله.

فسألت جبرئيل عنهم. فقال: كما ترئ خُلِقوا. إنَّ الملك منهم إلى جنب صاحبه ما

۲. التوحيد/۲۸۰، ح ٦.

٤. ليس في ن.

٦. كمال الدين /٦٦٦، ح ٨.

٨. ليس في ڼ.

١. التحريم ٦٧.

٣. المصدر: ناحية.

ه . نفس المصدر ۱۳۲۷ ح ۱ .

٧. تفسير القمّي ٨٠٧/٢.

كلّمه قطّ، ولا رفعوا رؤوسهم إلى ما فوقها، ولا خفضوها إلى ما تحتها (١) خوف الله (٣) وخشوعاً.

فسلَمت عليهم. فردَوا عليَّ إيماءً برؤوسهم، ولاينظرون إليِّ من الخشوع. فيقال لهم جبرئيل: هذا محمّد نبيِّ الرحمة. أرسله الله إلى العباد رسولاً ونبيًاً. وهو خاتم النبيّين وسيّدهم. أفلا تكلّمونه ؟!

قال: فلمّا سمعوا ذلك من جبرئيل، أقبلوا عليٌّ بـالسلام وأكـرموني، وبشـروني بالخير لي ولأمّتي.

وفي نهج البلاغة (٢٠): قال عليه في وصف الملائكة: ويستبحون (٤) لايسأمون. ولا يغشاهم نوم العيون، ولا سهو العقول، ولا فترة الأبدان، ولا غفلة النسيان.

﴿ أَمِ اتَّخَذُوا آلِهَةً ﴾ : بل اتّخذوا. والهمزة لإنكار اتّخاذهم.

﴿ مِنَ الْأَرْضِ ﴾: صفة «آلهة». أو متعلّقة بالفعل، على معنى الابتداء. وفائدتها التحقير دون التخصيص.

﴿ هُمْ يُنْشِرُونَ ﴾ ۞: الموتى.

وهم، وإن لم يُصرَّحوا به، لكنه من لوازم ادّعائهم لها الإلهيّة؛ فإنّ من لوازمها الاقتدار على جميع الممكنات. والمراد تجهيلهم والتهكّم بهم. وللمبالغة في ذلك زيد الضمير الموهم لاختصاص الإنشار بهم.

﴿ لَوْ كَانَ فِيهِمَا آلِهَةٌ إِلَّا اللَّهُ ﴾ : غير الله.

وُصِف بِـ «إلا» لمّا تعذّر الاستثناء، لعدم شمول ما قبلها لما بعدها (٥)، ودلالته (٢) على

٢. المصدر: خوفاً من الله.

١. المصدر: تحتهم.

٤. المصدر:مسبّحون.

٣. النهج /٤١، الخطبة ١.

أي إنّما حمل «إلاً» على معنى «غير» وتجعِل صفة للآلهة لتعذر حمله على الاستثناء لأنه إخراج شيء عن شيء لو لم يكن الاستثناء به لكان الأوّل داخلاً في الثاني، لكنّ الأمر ههنا ليس كذلك لأنّ آلهة جمع منكور غير محصور فلا يُعلّم أنّ الله داخل فيها أو لا.

٦. هذا دليل آخر على جعل «إلا» بمعنى الصفة؛ وتـوضيحه: أنه لو جـعل «إلا» بسمعنى الاستثناء بـه لكـان

ملازمة الفساد، لكون الآلهة فيهما دونه، والمراد ملازمته لكونها مطلقاً أو معه. حملاً لها على غير، كما استثنى بغير، حملاً عليها. ولا يجوز الرفع على البدل، لأنّه متفرّع على الاستثناء، ومشروط بأن يكون في كلام غير موجب (۱).

﴿ لَفَسَدَتَا ﴾: لبطلتا، لما يكون بينها من الاختلاف والتمانع. فإنّها إن تـوافـقت فـي المراد، تطاردت عليه القدر. وإن تخالفت فيه، تعاوقت عنه.

في كتاب التوحيد (٢) بإسناده إلى هشام بن الحكم في حديث الزنديق الذي أتي أبا عبدالله للنِّلِهِ وكان من قول أبي عبدالله للنِّلِةِ له: لا يخلو قولك: إنّهما اثنان من أن يكونا قديمين قويّين؛ أو يكونا أحدهما قويّاً، والآخر ضعيفاً. فإن كانا قويّين، فَلِم لا يدفع كلّ واحد منهما صاحبه، وينفرد بالتّدبير؟!

وإن زعمت أنّ أحدهما قويّ، والآخر ضعيف، ثبت أنّه واحد ـكما نقول ـ للعجز الظاهر في الثاني.

وإن قلت: إنّهما اثنان. لا يخلو من أن يكونا متّفقين من كلّ جهة ، أو متفرّقين من كلّ جهة . ومتفرّقين من كلّ جهة . فلمّا رأينا الخلق منتظماً ، والفلك جارياً ، واختلاف الليل والنهار والشمس والقمر ، دلّ (٣) صحّة الأمر والتدّبير وائتلاف الأمر [علئ](٤) أنّ المدبّر واحد.

ثمّ يلزمك، إنَّ ادَعيت اثنين، فلا بدَّ من فرجة بينهما، حتَّىٰ يكونا اثنين. فـصارت الفرجة ثالثاً بينهما قديماً معهما. فيلزمك ثلاثة.

فإن ادّعيت ثلاثة ، لزمك ما قلنا في الاثنين ، حتّى يكون بسينهم فرجـتان ، فـيكون خمساً . ثمّ يُتناهى في العدد إلى ما لا نهاية له في الكثرة .

۲. التوحيد /۲٤۳\_۲٤٤، ح ۱.

١. ليس في ن.

 <sup>⇒</sup> المعنى: لو كان فيهما آلهة يستثنى منها الله لفسدتا. فلزم أنه لو كان فيهما آلهة لم يستثن منها الله تعالى لم
 الألهة مطلقاً ؛ أي من غير تقييد بأن ليس الله تعالى منهم أو بأن يُقيدوا بإدخال الله تعالى فيهم. وأمّا إذا جعل
 «إلّا» بمعنى «غير» لزم الفساد على كلّ حال، إذ المعنى لو كان فيهما آلهة متّصفة بكونهم غير الله لزم الفساد.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: دلّ عليّ. ٤. من المصدر.

حدّثنا (۱) محمّد بن الحسن (۲) بن أحمد بن الوليد قال: حدّثنا محمّد بن الحسن الصفّار، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن محمّد بن أبي عمير، عن هشام بن الحكم قال: قلت لأبي عبدالله على إلى الدليل على أنّ الله واحد؟ قال: اتّـصال التدبير وتـمام الصنع. كما قال على الهذال فيهما آلهة إلّا الله لفسدتا» (۳).

﴿ فَسُبْحَانَ اللهِ رَبِّ الْعَرْشِ ﴾ : المحيط بجميع الأجسام الّذي هو محلّ التدابير ومنشأ المقادير.

﴿ عَمَّا يَصِفُونَ ﴾ ٢٠ : من اتّخاذ الشريك والصاحبة والولد.

﴿ لاَ يُسْأَلُ عَمَّا يَفْعَلُ ﴾: لعظمته وقوّة سلطانه، وتفرّده بالألوهيّة والسلطنة الذاتيّة.

﴿ وَهُمْ يُسْأَلُونَ ﴾ ٢: لأنَّهم مملوكون مستعبدون. والضمير للآلهة أو للعباد.

وفي كتاب التوحيد (١) بإسناده إلى ابن أذينة ، عن أبي عبدالله عليه الله علا قلت : جعلت

١. نفس المصدر ٢٥٠٠، ح ٢. ١ كذا في المصدر، وفي النسخ: الحسين.

٣. في هامش نسخة «مه: قال صاحب الكشاف: «لو» بمعنىٰ «إن» في أنّ الكلام معه موجب أشهر. قيل: إنّ الغرض محض الملازمة، لأنَّ الكلام معه موجب، وصرّح به ابن حاجب أيـضاً، فـقال: النفي المـعنويّ لايجري مجرى النفي اللفظي ألا ترى أنَّك تقول: أبي القوم إلَّا زيـداً بـالنصب ليس إلًّا. ولوكـان النـفي المعنويّ كاللفظيّ لجاز أبي القوم إلّا زيد فكان المختار وهاهنا أولين إذ النفي في «أبي» محقّق وفسي «لو» مقدّر ما بعدها الإثبات وقال المالكيّ في شرح التسهيل: فلا يجوز أن يجعل «الله» بدلاً لأنّ من شرط البدل في الاستثناء صحّة الاستثناء به عن الأوّل وذلك ممتنع بعد «لوه كما يمتنع بعد لا (هاهنا كلمة لا تقرأ في النسخة) حرفا شرط والكلام معهما موجب أشهر، والمشهور بين المتكلِّمين برهان التمانع المشار إليه بقوله تعالى «لوكان فيهما آلهة إلّا الله لفسدتا» تقديره أنّه لو أمكن إلهان لأمكن بسنهما تسمانع بأن يسريد أحدهما حركة زيد والأخر سكونه لأن كلاً منهما في نفسه أمر ممكن وكذا تعلّق الإرادة بكلّ منهما. إذ التنادّ بين الإرادتين بين المرادين حينئذ إمّا أنّ تحصيل الأمر أن يجتمع الضدّان، وإلّا فيلزم عجز أحدهما عن الأخر وهو أمارة الحدوث والإمكان لما فيه من شأنه الاحتجاج فالتعدُّد مستلزم لإمكان التمانع المستلزم للمحال فيكون حالاً هذا التفضيل مايقال: أنَّ أحدهما إن لم يقدر على مخالفة الأخر لزم عجزه. وإن قدر لزم عجز الأخر، وبما ذكرنا يندفع مايقال: إنَّه يجوز أن يتَّفقا من غير تمانع، وأن تكون الممانعة والمخالفة لاستلزامهما المحال، وأن يمتنع اجتماع الإرادتين؛ كإرادة واحد حركة زيد وسكونه معاً. من ٤. التوحيد /٣٦٩، ح ٢. فتوحات الشيخ البهائي ﷺ.

فداك، ماتقول في القضاء والقدر؟ قال: أقول: إنّ الله تبارك وتعالى إذا جمع العباد يوم القيامة، سألهم عمّا (عهد إليهم، ولم يسألهم عمّا](١) قضى عليهم.

وبإسناده (٢) إلى عمرو بن شمر، عن جابر بن يزيد الجعفي قال: قلت لأبي جعفر محمّد بن علي الباقر علي النه على النه ، إنّا نرى الأطفال منهم من يولد ميّتاً ، ومنهم من يسقط غير تام ، ومنهم من يولد أعمى ، أو أخرس ، أو أصم ، ومنهم من يموت من ساعته ، إذا سقط إلى الأرض ، ومنهم من يبقئ إلى الاحتلام ، ومنهم من يعمّر حتى يصير شيخاً . فكيف ذلك وما وجهه ؟

فقال طليّه : إنّ الله تبارك وتعالى أولى بما يدبّره من أمر خلقه منهم. وهو الخالق والمالك لهم. فمن منعه التعمير، فإنّما منعه ما ليس له (٣). ومن عمّره، فإنّما أعطاه ما ليس له، فهو المتفضّل بما أعطى، وعادل فيما منع «ولا يُسأل عمّا يفعل وهم يُسألون». قال جابر: فقلت له: يا ابن رسول الله، فكيف لا يُسأل عمّا يفعل ؟

قال: لأنّه لا يفعل إلّا ما كان حكمةً وصواباً، وهو المتكبّر الجبّار، والواحد القهّار. فمن وجد في نفسه حرجاً في شيء ممّا قضئ كفر، ومن أنكر شيئاً من أفعاله جحد.

عن أبي الحسن الرضا<sup>(1)</sup> الليلا قال: قال الله تبارك وتعالى: يا ابن آدم، بمشيئتي كنت أنت الذي تشاء لنفسك ما تشاء. وبقوّتي أدّيت إليّ فرائضي. وبنعمتي قويت على معصيتي (٥). جعلتك سميعاً بصيراً قويّاً. «ما أصابك من حسنة فمن الله وما أصابك من سيئة فمن نفسك» (٦). وذلك أنّي أولى بحسناتك منك. وأنت أولى بسيئاتك مني. وذلك أنّي لأأسأل عمّا أفعل، وهم يُسألون.

وفي عيون الأخبار (٧): بإسناده إلى محمّد بن أبي يعقوب البلخيّ قبال: سألت أبيا

١. ليس في ن، ٢. نفس المصدر /٣٩٧، ح ١٣.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: ماليس له من عمره.

٤. التوحيد /٢٣٨، ح ٦. ٥ ليس في ع.

٦. النساء /٧٩. ٧. العيون ٢/٠٨ ح ١٧.

الحسن على فقلت: لأي علّه صارت الإمامة في ولد الحسين دون [ولد](١) الحسن؟ فقال: لأنّ الله تعالى جعلها في ولد الحسين، ولم يجعلها في ولد الحسن. والله لا يُسأل عمّا يفعل.

وفي كتاب الخصال (٢) عن المفضّل بن عمر، عن الصادق جعفر بن محمّد عليه حديث طويل. وفيه قال: فقلت له: يا ابن رسول الله، كيف صارت الإمامة في ولد الحسين دون [ولد](٢) الحسن؟ وهما جميعاً ولدا رسول الله عَلَيْه وسبطاه وسيّدا شباب أهل الجنّة.

فقال طليَّةِ : إنّ موسى وهارون كانا نبيّين مرسلين أخوين، فجعل الله النبوّة في صلب هارون دون صلب موسى لليَّةِ ولم يكن لأحد أن يقول: لِمَ فعل الله ذلك؟

وان الإمامة خلافة [من](٤) الله الله الله الله الحدان يقول: لِمَ جعلها في صلب الحسين دون صلب الحسين «لا يُسأل عمّا يفعل وهم يُسألون».

وفي كتاب علل الشرائع (٢) عن عليّ السلام حديث طويل، يقول السلام في أثنائه \_ وقد ذكر خلقة آدم \_: فاغترف تبارك وتعالى غرفة من الماء العذب الفرات فيصلصلها، فجمدت. ثمّ قال لها: منك أخلق النبيّين والمرسلين، وعبادي الصالحين، والأثمّة المهتدين الدعاة إلى الجنّة، وأتباعهم إلى يوم القيامة؛ ولا أبالي. ولا أسأل عمّا أفعل وهم يُسألون. يعني بذلك خلقه (أنّهم يُسألون) (١).

وفي إرشاد المفيد (^) قال الله وقد ذكر أبا عبدالله جعفر بن محمّد الله وممّا حفظ عنه من موجز القول في العدل قوله لزرارة بن أعين: يا زرارة ، أعطيك جملةً في القضاء والقدر؟ قال له زرارة: نعم، جعلت فداك. قال له: إذا كان يـوم القيامة، وجـمع الله

۲. الخصال /۳۰۵، ح ۸٤.

١. من المصدر.

٤. من المصدر.

٣. من المصدر،

٦. العلل/١٠٦ م ٦.

٥. ليس في م ون.

٨. الإرشاد/٢٦٥.

٧. لايوجد في المصدر.

الخلائق، سألهم عمّا عهد إليهم، ولم يسألهم عمّا قضي عليهم.

﴿ أَمِ اتَخَذُوا مِنْ دُونِهِ آلِهَةً ﴾ : كرّره استعظاماً لكفرهم، واستفظاعاً لأمرهم، وتبكيتاً وإظهاراً لجهلهم. أو ضمّاً لإنكار ما يكون لهم مسنداً من النقل إلى إنكار ما يكون لهم دليلاً من العقل، على معنى : أوجدوا آلهة يُنشِرون الموتى، فاتّخذوهم آلهة لما وجدوا فيهم من خواص الألوهيّة؟ أو وجدوا في الكتب الإلهيّة الأمر بإشراكهم، فاتّخذوهم متابعة للأمر.

و يعضد ذلك أنّه رتّب على الأوّل ما يدلّ علىٰ فساده عقلاً. وعلى الثاني ما يدلّ علىٰ فساده نقلاً.

﴿ قُلْ هَاتُوا بُرْهَانَكُمْ ﴾ : علىٰ ذلك ؛ إمّا من العقل، أو من النقل. فإنّه لا يصحّ القول بما لا دليل عليه. كيف، وقد تطابقت الحجج علىٰ بطلانه عقلاً ونقلاً ؟!

﴿ هَذَا ذِكْرُ مَنْ مَعِيَ وَذِكْرُ مَنْ قَبْلِي ﴾ : من الكتب السماويّة ، فانظروا هل تجدون فيها إلّا الأمر بالتوحيد، والنهي عن الإشراك.

والتوحيد، لمّا لم يتوقّف على صحّته بعثة الرسل وإنزال الكتب، صحّ الاستدلال فيه بالنقل.

و «من معي» أمّته. و «من قبلي» الأمم المتقدّمة. وإضافة الذكر إليهم، لأنّه عظتهم. وقرئ (۱) بالتنوين والإعمال، وبه، وبِـ«مِن» الجارّة (۲)، علىٰ أنّ «مع» اسم هو ظرف، كقبل وبعد.

وفي مجمع البيان (٣): «هذا ذكر [من معي وذكر](٤) من قبلي». قال أبو عبدالله للتَّلِمِّ: يعني بِـ«ذكر من معي» (٥) ما هو كائن وبـ«ذكر من قبلي» ما قدكان.

١. أنوار التنزيل ٧٠/٢.

٢. أي قرئ بالتنوين وبِ امن الجارة على أن «مع» اسم كقبل، فكما أن «قبل» وشبهه قد يدخل «من» عليه فيقال: من قبلي، كذلك يقال: من معي.
 ٣. المجمع ٤٤/٤.

٤. ليس في ن. ٥ يوجد في المصدر بعدها: من معه و.

وفي شرح الآيات الباهرة (۱): قال محمّد بن العبّاس: حدّثنا محمّد بن همّام، عن محمّد بن إسماعيل العلويّ، عن عيسى بن داود [النجّار](۱) عن مولانا أبي الحسن موسى بن جعفر عليه في قول الله الله الله الد الأدكر من معي وذكر من قبلي» قال: «ذكر من معي» عليّ عليه إلى و (دكر من قبلي) الأنبياء (۱) [والأوصياء](۱) الملكة أ

﴿ بَلْ اَكْثَرُهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ الْحَقَّ ﴾ : ولايميّزون بينه وبين الباطل.

وقرئ (٥): «الحقُّ» بالرفع، على أنه خبر محذوف وُسَّط للتأكيد بين السبب والمسبّب.

﴿ فَهُمْ مُعْرِضُونَ ﴾ ٢: عن التوحيد واتّباع الرسول من أجل ذلك.

﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ إِلاَّ نُوحِي إِلَيْهِ أَنَّهُ لا إِلٰهَ إِلّا أَنَا فَاعْبُدُونِ ﴾ في: تعميم بعد تخصيص. فإن «ذكر من قبلي» من حيث إنه خبر لاسم الإشارة مخصوص بالموجود بين أظهرهم، وهو الكتب الثلاثة.

﴿ وَقَالُوا اتَّخَذَ الرَّحْمٰنُ وَلَداً ﴾: قيل ٧٠: نزلت في خزاعة حيث قالوا: الملائكة بنات الله .

﴿ سُبْحَانَهُ ﴾: تنزيه له عن ذلك.

﴿ بَلْ عِبَادً ﴾ : بل هم عباد من حيث إنّهم مخلوقون وليسوا بأولاد.

﴿ مُكْرَمُونَ ﴾ ٢٠ : مقرّبون. وفيه تنبيه على مدحض القوم.

وقرئ (٧) بالتشديد.

٢. من المصدر.

٤. من م. لايوجد في المصدر أيضاً.

٨. تفسير القمّي ٦٩/٢.

١. تأويل الآيات الباهرة ٢٧٢٧١، ح ٩.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: ذكر الأنبياء.

۵۷۰٪ أنوار التنزيل ۷۰/۲.

ابن الله. وقالوا في الأئمة ما قالوا. فقال الله كلك: «سبحانه» [أنفة له](١) «بل عباد مكرمون» يعنى هؤلاء الذين زعموا أنّهم ولدالله. وجواب هؤلاء الذين زعموا ذلك في سورة الزمر في قوله على الله أن يتخذ ولداً الاصطفى ممّا يخلق ما يشاء سبحانه».

﴿ لاَ يَسْبِقُونَهُ بِالْقَوْلِ ﴾ : لا يقولون شيئاً حتَّىٰ يقوله ، كما هو ديدن العبيد المؤدّبين. وأصله: لايسبق قولهم قوله ٣٠). فنُسب السبق إليه وإليمهم، وجعل القول محلّه وأداته، تنبيهاً على استهجان السبق المعرّض به للقائلين على الله ما لم يقله. وأنـيبت اللام عن الإضافة، اختصاراً وتجافياً عن تكرير الضمير.

وقرئ (٤): «لا يسبقونه» بالضمّ، من: سابقته (٥) فسبقته (٦) أسبقه.

﴿ وَهُمْ بِأَمْرِهِ يَعْمَلُونَ ﴾ ٣٠: لايعملون قطّ ما لم يأمرهم به.

وفي عيون الأخبار (٧) في الزيارة الجامعة للأئمّة للهِلا المنقولة عن الجواد (١٠عليلا: السلام على الدعاة إلى الله \_إلى قوله: \_ والمظهرين لأمر الله ونهيه، وعباده المكرمين الذين «لا يسبقونه بالقول وهم بأمره يعملون».

وفي كتاب الاحتجاج (٩) للطبرسي ﷺ عن أميرالمؤمنين عليَّةٍ حديث طويل، وفيه: وألزمهم الحجّة بأن خاطبهم خطاباً يدلّ علىٰ انفراده وتوحيده. وبأنّ لهم أولياءَ تجري أفعالهم وأحكامهم مجرئ فعله؛ فهم العباد المكرمون «لا يسبقونه بالقول وهم بأمره يعملون».

قال السائل: من هؤلاء الحجج؟ قال: هم رسول الله ﷺ ومن حلّ محلّه من أصفياء الله الذين قال (١٠): «فأينما تولُّوا فثَمَّ وجه الله». الذين قرنهم الله بنفسه وبرسوله، وفرض

١. لايوجد في ع. وفي المصدر: إبطالاً له.

۳. ليس في ن.

٥ . ليس في م .

۷. العيون ۲۷۸/۲، ح ۱.

٩. الاحتجاج/٢٥٢.

٢. سورة الزمر/٤.

٤. أنوار التنزيل ٧١/٢.

٦. ليس في ن.

٨. بل عن على بن محمد الهادي صلوات الله عليهما.

١٠. البقرة/١١٥.

على العباد من طاعتهم، مثل الذي فرض عليهم منها لنفسه.

وفي الخرائج والجرائح (١) في أعلام أميرالمؤمنين التَّلِّهِ في روايات الخاصّة: اختصم رجل وامرأة إليه. فعلا صوت الرجل على المرأة. فقال له عمليّ التَّلِّهِ: اخسأ! وكان خارجيّاً. فإذا رأسه رأس الكلب.

فقال له رجل: يا أميرالمؤمنين، صحت بهذا الخارجيّ فصار رأسه رأس الكلاب](٢) فما يمنعك عن معاوية ؟!

فقال: ويحك! لو أشاء أن آتي بمعاوية إلى هاهنا على سريره، لدعوت الله حبتًى فعل؛ ولكن لله خزّان، لا على ذهب ولا فضّه، ولكن (٢) على أسرار. هذا تدبير الله. أما تقرأ: «بل عباد مكرمون لايسبقونه بالقول وهم بأمره يعملون»!

وروى الأصبغ بن نباتة (٤) قال: كنّا نمشي خلف عليّ اللِّهِ ومعنا رجل من قريش. فقال لأمير المؤمنين الله أن في قد قبلت الرجال، وأيتمت الأطفال، وفعلت وفعلت! فالتفت إليه الله الله الحله ويبصبص. فرآه الله فالتفت إليه الله الله الله في الماؤه المورد. فجعل يلوذ به ويبصبص. فرآه الله فرحمه. فحرّك شفتيه فإذا هو رجل كماكان.

فقال رجل من القوم: يا أميرالمؤمنين، أنت تـقدر عـلىٰ مـثل هـذا، ويـناوئك (٥) معاوية! فقال: نحن عباد مكرمون؛ لانسبقه بالقول، ونحن بأمره عاملون.

وفي شرح الآيات الباهرة (٢): قال محمّد بن العبّاس: حدّثنا محمّد بن الحسن (٢) بن عليّ بن مهزيار قال: حدّثني أبي، عن أبيه، عن عليّ بن حديد، عن منصور بن يونس، عن أبي السفاتج، عن جابر الجعفيّ قال: سمعت أبا جعفر عليه يقول: «وقالوا اتّخذ الرحمٰن ولداً سبحانه بل عباد مكرمون» وأوماً بيده إلى صدره وقال: «لا يسبقونه» الآية.

الخرائج ۱۷۲/۱، ح ۳.
 الخرائج ۱۷۲/۱، ح ۳.

٣. كذا في تفسير الصافي ٣٣٦/٣. وفي النسخ والمصدر: ولا انكار.

٤. نفس المصدر ٢١٩/١، ح ١٣. ٥٠ ناوأه: عاداه.

٦. تأويل الآيات الباهرة ٢٢٨/١، ح ١٠. ٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: الحسين.

﴿ يَعْلَمُ مَابَيْنَ آيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُم ﴾ : لايخفي عليه خافية ممّا قدّموا وأخّروا.

وهو كالعلّة لما قبله، والتمهيد لما بعده. فإنّهم لإحاطتهم بذلك، يضبطون أنفسهم، ويراقبون أحوالهم.

﴿ وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنِ ارْتَضَى ﴾ : أن يشفع له ، مهابة منه .

﴿ وَهُمْ مِنْ خَشْيَتِهِ ﴾ : عظمته ومهابته

﴿ مُشْفِقُونَ ﴾ ۞: مرتعدون.

وأصل الخشية خوف (١) مع تعظيم. ولذلك خصّ بها العلماء. والإشفاق خوف (١) مع (٣) اعتناء. فإن عُدّي بِهمن فمعنى الخوف فيه أظهر. وإن عُدّي بِهعلى فبالعكس. وفي مصباح شيخ الطائفة (٤) يُؤُو في خطبة مرويّة عن أميرالمؤمنين عليه وإنّ الله اختص لنفسه بعد نبيّه عَيَالِهُ من بريّته خاصّة علاهم بتعليته، وسما بهم إلى رتبته. وجعلهم الدعاة بالحقّ إليه، والأدلاء بالرشاد عليه لقرن قرن وزمن زمن.

أنشأهم في القدم قبل كل مذرق ومبرق أنواراً أنطقها بتحميده، وألهمها شكره وتمجيده. وجعلها الحجج على كل معترف له بملكة الربوبيّة وسلطان العبوديّة. واستنطق بها الخرسات بأنواع اللغات نجوعاً له بأنّه (٥) فاطر الأرضين والسماوات. وأشهدهم (٦) خلقه، وولاهم ماشاء به من أمره.

جعلهم تراجمة مشيئته، وألسن إرادته؛ عبيداً «لا يسبقونه بالقول وهم بأمره يعملون يعلم مابين أيديهم وما خلفهم ولايشفعون إلّا لمن ارتضى وهم من خشيته مشفقون».

١. كذا في أنوار التنزيل ٧١/٢. وفي النسخ: الحزن.

۲. من ع.

٣. هكذا في المصدر المذكور. وفيع: لامع خوف، بدل اخوف مع».

٤. المصباح/٦٩٧ ـ ٦٩٨. ٥ . المصدر: فانّه،

٦. هكذا في المصدر. وفي النسخ: أشدّهم.

وفي تهذيب الأحكام (١) بإسناده إلى أبي الحسن الثالث للطِّل زيارة لأمير المؤمنين للطِّلا وفيها يقول الزائر: يا وليّ الله ، إنّ لي ذنوباً كثيرة ؛ فاشفع لي إلىٰ ربّك ﷺ. فإنّ لك عند الله مقاماً محموداً. وإنَّ لك عند الله جاهاً وشفاعة. وقال الله تــعالين: «ولا يشــفعون إلَّا لمن ارتضى».

وفي الكافي <sup>(٢)</sup> مثله سواء.

وفي عيون الأخبار (٣)بإسناد إلى الحسين بن خالد، عن عليّ بن موسى الرضاعاتِيُّلا عن أبيه ، عن أميرالمؤمنين صلوات الله عليهم أجمعين قال : قال رسول الله عَيْرُ : من لم يؤمن بحوضي، فلا أورده الله حوضي . ومن لم يؤمن (٤) بشفاعتي ، فلا أناله الله شفاعتي. ثمَ قال عَهِمْ إِنَّهَا شَفَاعتي لأهل الكبائر من أمَّتي. فأمَّا المحسنون، فما عليهم من سبيل. قال الحسين بن خالد: فقلت للرضا عليه إلى ابن رسول الله، فما معنى قول الله كالله: «ولا يشفعون إلّا لمن ارتضي»؟ قال: لا يشفعون إلّا لمن ارتضى الله دينه.

وفي كتاب الخصال (٥): عن الأعمش، عن جعفر بن محمّد عليَّك قال: هذه شرائع الدين، إلى أن قال عليه : وأصحاب الحدود فشاق؛ لا مؤمنون ولا كافرون. لا يخلّدون في النار، ويخرجون منها يوماً. والشفاعة جائزة لهم، وللمستضعفين إذا ارتبضي الله دينهم.

وفي كتاب التوحيد (٢): حدَّثنا أحمد بن زياد بن جعفر الهمذانيّ (٧) قال: حدَّثنا عليّ بن إبراهيم بن هاشم (٨)، عن أبيه، عن محمّد بن أبي عمير، عن موسى بن جعفر عليَّكُّ حديث طويل، وفيه: فقلت له: يا ابن رسول الله، فالشفاعة لمن تجب من المذنبين؟

۱. التهذيب ۲۸/٦، ح ٥٤.

٣. العيون ١١٢/١، ح ٣٥.

٥. الخصال/٦٠٣. ٦٠٨، ح ٩.

۲. الکافی ۵۹۹/۵، ح ۱.

٤. ليس في س و أ.

٦. التوحيد/٤٠٧ـ٤٠٨ـ ٦.

٧. كذا في النسخ والمصدر، وفي جامع الرواة ٥٠/١ أحمد بن زياد بن جعفر الهمذاني ـ بالذال المعجمة.

٨. كذا في المصدر، وفي النسخ: هشام.

فقال: حدّثني أبي، عن آبائه، عن عليّ الله قال: سمعت رسول الله تَرَالُهُ يقول: إنّما شفاعتي لأهل الكبائر [من أمّتي. فأمّا المحسنون منهم، فما عليهم من سبيل.

قال ابن أبي عمير: فقلت له: يا ابن رسول الله، كيف تكون الشفاعة لأهل الكبائر](۱) والله تعالى يقول: «ولا يشفعون إلا [لمن ارتضى]» ؟!(۱) ومن يسرتكب الكبيرة (۱)، لا يكون مرتضى!

فقال: يا محمّد، ما من مؤمن يرتكب ذنباً، إلا ساءه ذلك، وندم عليه. وقد قبال النبي تَيَالِلهُ : كفى بالندم توبة. وقال اللهُ : من سرّته حسنته، وساءَته سيّئته (٤) فهو مؤمن. فمن لم يندم على ذنب يرتكبه، فليس بمؤمن، لم تجب (٥) له الشفاعة، وكان ظالماً. والله تعالى ذكره يقول (٦): «ما للظالمين من حميم ولا شفيع يطاع».

فقلت له: يا ابن رسول الله على وكيف لا يكون مؤمناً من لم يندم على ذنب يرتكبه؟ فقال: يا أبا أحمد، ما من أحد يرتكب كبيرة من المعاصي ـ وهو يعلم أنّه سيعاقب عليها \_ إلّا ندم على ما ارتكب. ومتى ندم، كان تائباً مستحقاً للشفاعة. ومتى لم يندم عليها، كان مصرّاً. والمصرّ لا يُغفَر له، لأنّه غير مؤمن بعقوبة ما ارتكب. ولوكان مؤمناً بالعقوبة (الاستغفار ولا صغيرة مع الإصرار.

وأمّا قول الله رضي الله والله الله والله والله

﴿ وَمَنْ يَقُلْ مِنْهُمْ ﴾ : من الملائكة ، أو من الخلائق.

١. لايوجد في ن. ٢ ليس في ع.

٣. المصدر: الكبائر.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: من سرّته حسنة وساءًه سيّئة.

٥ . كذا في المصدر. وفي م: ومن لاتجب. وفي سائر النسخ: ومن تجب.

٦. غافر/١٨. ٧. ليس في س، أ، ن.

٨. ليس في ن.

﴿ إِنِّي اِللَّهُ مِنْ دُونِهِ فَذَلِكَ نَجْزِيهِ جَهَنَّمَ ﴾: يريد به نفي الربوبيّة وادّعاء ذلك عن الملائكة في تهديد المشركين بتهديد مدّعي الربوبيّة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): قوله: «ومن يقل منهم إنّي إله من دونه فذلك نجزيه جهنّم» قال: من زعم أنّه إمام، وليس بإمام.

﴿كَذَلِكَ نَجْزِي الظَّالِمِينَ ﴾ ۞: من ظلم بالإشراك وادّعاء الربوبيّة.

﴿ أَوَلَمْ يَرَ الَّذِينِ كَفَرُوا ﴾ : أَوَلَم يعلموا.

وقرأ(٢)ابن كثير بغير وأو.

﴿ أَنَّ السَّـمُواتِ وَالْأَرْضَ كَـانَتَا رَثَـقاً ﴾: ذات رتـق، أو مرتوقتين. وهـو: الضـمّ والالتحام.

قيل (٣): أي كانتا شيئاً واحداً وحقيقة متّحدة.

﴿ فَفَتَقْنَاهُمَا ﴾ : بالتنويع والتمييز. أو : كانت السماوات واحدةً ، ففُتِقت بالتحريكات المختلفة حتّى صارت أفلاكاً . وكانت الأرضون واحدة ، فجُعِلت باختلاف كيفيّاتها وأحوالها طبقات أو أقاليم .

وقيل (1): كانت بحيث لافرجة بينهما، فقُرج.

وقيل (٥): «كانتا رتقاً» لاتمطر ولا تنبت «ففتقناهما» بالمطر والنبات. فيكون المراد بـ «السموات» سماء الدنيا، وجمعها باعتبار الآفاق. أو السماوات بأسرها، على أنّ لها مدخلاً في الأمطار. والكفرة ـ وإن لم يعلموا ذلك \_ فهم متمكّنون من العلم به نظراً. فإنّ الفتق عارض مفتقر إلى مؤثّر واجب ابتداءً، أو بواسط، أو استفساراً من العلماء ومطالعة الكتب. وإنّما قال: «كانتا» ولم يقل: كنّ، لأنّ المراد جماعة السماوات وجماعة الأرض.

وقرئ (<sup>(۱)</sup>: «رتقاً» بالفتح، على تقدير: شيئاً رتبقاً، أي مرتوقاً. كالرفض بمعنى المرفوض.

١. تفسير القمّي ٦٩/٢.

وفي كتاب الاحتجاج (١) للطبرسي ﷺ: وروى [بعض أصحابنا] (٢) أنّ عمرو بن عبيد وفد على محمّد بن علي الباقر علي المتحانه بالسؤال عنه. فقال له: جعلت فداك، ما معنى قول الله تعالى: «أولم ير الذين كفروا أنّ السماوات والأرض كانتا رتاقاً ففتقناهما»؟ ما هذا الرتق والفتق؟

فقال أبوجعفر الثيلا: كانت السماء رتقاً لاتنزل القطر. وكانت الأرض رتقاً لاتخرج النبات. ففتق الله السماء بالقطر، وفتق الأرض بالنبات.

فانقطع عمرو، ولم يجد اعتراضاً ومضي.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): حدّ ثني أبي، عن عليّ بن الحكم، عن سيف بن عميرة، عن أبي بكر الحضرميّ، عن أبي عبدالله طلي قال: خرج هشام بن عبدالملك حاجّاً، ومعه الأبرش الكلبيّ. فلقيا أبا عبدالله طلي في المسجد الحرام. فقال هشام للأبرش: تعرف هذا؟ قال: لا. قال: هذا الذي تزعم الشيعة أنّه نبيّ من كثرة علمه. فقال الأبرش: لأسألنه عن مسألة (٤) لا يجيبني فيها إلّا نبيّ أو وصيّ نبيّ. فقال هشام: وددت أنّك فعلت ذلك.

فلقي الأبرش أباعبدالله الله فقال: يا أبا عبدالله، أخبرني عن قول الله: «أوّلم ير الذين كفروا أنّ السموات والأرض كانتا رتقاً ففتقناهما». فما كان رتقهما ؟ وما كان فتقهما ؟ فقال أبو عبدالله عليه إبرش، هو كما وصف نفسه. «وكان عرشه على الماء» (٥) والماء على الهواء، والهواء لايُحدّ. ولم يكن يومئذ خلق غيرهما. والماء يومئذ عذب فرات.

فلما أراد الله أن يخلق الأرض، أمر الرياح فضربت الماء حتّى صار موجاً. ثمّ أزبد، فصار زبداً واحداً. فجمعه في موضع البيت. ثم جعله جبلاً من زبد. ثمّ دحا الأرض

٢. من المصدر.

٤ . المصدر: مسائل.

١. الاحتجاج /٣٢٢-٣٢٦.

٣. تفسير القمّي ٢٩/٢\_٧٠.

٥. هود/٧.

من تحته. فقال الله (١) تبارك وتعالى: «إنّ أوّل بيت وُضع للناس للّذي ببكّة مباركاً». ثمّ مكث الربّ تبارك وتعالى ما شاء.

فلمًا أراد الله أن يخلق السماء، أمر الرياح فضربت البحور حتى أزيدتها (٢). فخرج من ذلك الموج والزبد من وسطه دخان ساطع من غير نار. فخلق منه السماء، وجعل فيها البروج والنجوم، ومنازل الشمس والقمر، وأجراها في الفلك. وكانت السماء خضراء على لون الماء الأخضر. وكانت الأرض غبراء على لون الماء العذب. وكانتا مرتوقتين ليس لهما أبواب. ولم يكن للأرض أبواب، وهو النبت، ولم تمطر السماء عليها فتنبت. ففتق السماء بالمطر. وفتق الأرض بالنبات. وذلك قوله: «أولم ير الذين كفروا أنّ السلموات والأرض كانتا رتقاً ففتقناهما».

فقال الأبرش: والله ما حدّثني بمثل هذا الحديث أحد قطّ! أعده عليّ. فأعاده عليه ـ - وكان الأبرش ملحداً \_فقال: وأنا أشهد أنّك ابن نبيّ. ثلاث (٣) مرّات.

وفي روضة الكافي (٤): محمّد بن يحيئ، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن محمّد بن داود، عن محمّد بن عطيّة قال: قال رجل من أهل الشام لأبي جعفر عفر، قول الله ﷺ: يا أبا جعفر، قول الله ﷺ: «أو لم ير الذين كفروا أنّ السموات والأرض كانتا رتقاً ففتقناهما».

فقال له أبو جعفر النِّلِم : استغفر ربّك. فإنّ قول الله تَظَلَّه: «كانتا رتـقاً» يـقول : كـانت السماء رتقاً لا تُنزل المطر. وكانت الأرض رتقاً لا تُنبت الحبّ. فلمّا خـلق الله تـبارك وتعالئ الخلق، وبثّ فيها من كل دابّة، فتق السماء بالمطر، والأرض بنبات الحبّ.

فقال الشاميّ: أشهد أنّك من ولد الأنبياء، وأنّ علمك علمهم. والحديث طويل، أخذت منه موضع الحاجة.

٢ . المصدر : أزيدت بها .

٤ . الكافي ٨/٤٩ \_٩٥، ح ٦٧.

١. أل عمران٩٦/،

٣. ليس في س وأ.

عدّة من أصحابنا(١)، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن الحسن بن محبوب، عن أبي حمزة ثابت بن دينار الثمالئ، وأبو منصور، عن أبي الربيع قال: حججنا مع أبي جعفر النِّلْ في السنة التي كان حجّ فيها هشام بن عبدالملك، وكان معه نافع مولئ عمر بن الخطّاب. فقال: يا أبا جعفر، أخبرني عن قول الله ﷺ: «أَوَ لم يسر الَّـذين كـفروا أنَّ السماوات والأرض كانتا رتقاً ففتقناهما».

قال: إنَّ الله تبارك وتعالى أهبط آدم (٢) إلى الأرض وكانت السماء (٣) [رتقاً لا تمطر شيئاً، وكانت الأرض رتقاً لاتنبت شيئاً. فلمّا تاب الله ﷺ علىٰ آدم صلّى الله عليه، أمر السماء إ(٤) فتقطّرت بالغمام. ثمّ أمرها، فأرخت عزاليها(٥). ثمّ أمر الأرض، فأنبتت الأشجار، وأثمرت الثمار، وتفيّهت (٦) بالأنهار. فكان ذلك رتقها، وهذا فتقها.

فقال نافع: صدقت يا ابن رسول الله. والحديث طويل، أخذت منه موضع الحاجة. وفي نهج البلاغة (٧): قال ﷺ: وفتق بعد الارتقاق (٨) صوامت أبوابها.

﴿ وَجَعَلْنَا مِنَ الْمَاءِ كُلُّ شَيْءٍ حَيٍّ ﴾: وخلقنا من الماء كـلّ حيوان ؛ لقـوله (٩٠): «والله خلق كلَّ دابَّة من ماء».

وذلك لأنَّه من أعظم موادَّه، ولفرط احتياجه إليه، وانتفاعه به بعينه. أو: صيّر كـلّ شيء بسبب من الماء لايحيا دونه.

وقرئ (١٠٠): «حيّاً» على أنّه صفة «كلّ» أو مفعول ثنانٍ، والظيرف لغو، والشيء مخصوص بالحيوان.

## ﴿ أَفَلاَ يُؤْمِنُونَ ﴾ ۞: مع ظهور الأيات؟!

٢. المصدر: لمّا أهبط.

٩. النور/٤٥.

١. نفس المصدر/ ١٢٠ .. ١٢١، ح ٩٣.

٤. ليس في ن.

٣. المصدر: السموات.

٥. العزالي: جمع العزلاء: مصبّ الماء من الراوية.

٦. أي فتحت أفواهها. وفي المصدر: «تفهّقت». أي أمتلأت.

كذا في المصدر. وفي النسخ: الارتقاق. ٧. النهج/١٢٨، الخطبة ٩١.

١٠. أنوار التنزيل ٧١/٢.

وفي كتاب طبّ الأئمّة اللَّكِيُّ : عبدالله بن بسطام قال : حدّثنا إسحاق (١) بن إبراهـيم، عن أبي الحسن العسكريّ طليًّا قال: حضرته يوماً، وقد شكا إليه بعض إخواننا فقال: يا ابن رسول الله، إنَّ أهلي يصيبهم كثيراً هذا الوجع الملعون.

قال: وما هو؟ قال: وجع الرأس.

قال: خذ قدحاً من ماء، واقرأ عليه: «أولم ير الذين كنفروا أنَّ السموات والأرض كانتا رتقاً ففتقناهما وجعلنا من الماء كلّ شيء حيّ أفلا يؤمنون». ثمّ أشربه، فـإنّه لا يضرّه إن شاء الله تعالىٰ.

وباسناده (٢) إلى حمّاد بن عيسى يرفعه إلى أميرالمؤمنين النِّلْ قال: إذا اشتكى أحدكم وجع الفخذين، فليجلس في تور (٣)كبير أو طشت في الماء المسخّن. وليضع يـده عليه، وليقرأ: «أولم ير الذين كفروا أنّ السمُوات والأرض كانتا رتقاً ففتقناهما وجعلنا من الماء كلّ شيء حيّ أفلا يؤمنون». قال نسب كلّ شيء أفلا يؤمنون.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): قوله: «وجعلنا من الماء كلّ شيء حيّ أفلا يؤمنون» قال: نسب كلِّ شيء إلى الماء ولم ينسب الماء إلى غيره (٥).

وفي تفسير العيّاشيّ (٦): [عن سيف بن عميرة](٧)عن شيخ من أصحابنا، عن أبي عبدالله عليَّةِ قال: كنَّا عنده، فسأله شيخ فقال: لي وجع وأنا أشرب له النبيذ. ووصفه له الشيخ. فقال له: ما يمنعك من الماء الذي جعل الله منه كلّ شيء حيّ ؟! [قال:](٨) لا يوافقني، الحديث.

وفي مجمع البيان (١): وروى العيّاشيّ بإسناده](١١) عن الحسين بن علوان (١١) قال:

٢. نفس المصدر/ ٣١.

٤. تفسير القمّي ٧٠/٢.

٦. تفسير العيّاشي ٢٦٤/٢، ح ٤٥.

٨. من المصدر.

١٠ . ليس في م.

١. أ، س،ع، م: ابن إسحاق.

٣. كذا في المصدر، وفي النسخ: طور،

٥. المصدر: ولم يجعل للماء نسباً إلى غيره.

٧. من المصدر.

٩. المجمع ٤٥/٤.

١١. ع ون: عن الحسين بن محبوب، عن علوان.

سُئل أبو عبدالله عليه عن طعم الماء. فقال له: سل تفقّها، ولاتسأل تعنّتاً. طعم الماء طعم الحياة. قال الله سبحانه: «وجعلنا من الماء كلّ شيء حيّ».

وفي قرب الإسناد (١) للحميري بإسناده إلى الحسين بن علوان، عن جعفر (١) عليه قال: كنت عنده جالساً، إذ جاءه رجل، فسأله عن طعم الماء. وكانوا يظنون أنه زنديق. فأقبل أبو عبدالله عليه يضرب فيه ويصعد. ثمّ قال له: ويلك! طعم الماء طعم الحياة. إنّ الله على يقول: «وجعلنا من الماء كلّ شيء حيّ أفلا يؤمنون».

وفي مصباح الشريعة (٣): قال الصادق عليه : وقال الله ﷺ: «وجعلنا من الماء كلّ شيء حيّ» (٤). فكما أحيئ به كلّ شيء من نعيم الدنيا، كذلك بفضله ورحمته حياة (٥) القلوب والطاعات.

﴿ وَجَعَلْنَا فِي الْأَرْضِ رَوَاسِيَ ﴾ : ثابتات. من : رسا الشيء : إذا ثبت.

﴿ أَنَّ تَمِيدَ بِهِمْ ﴾ : كراهة أن تميل بهم وتضطرب.

وقيل (٦): أن لاتميد فحذف «لا» لأمن اللبس.

﴿ وَجَعَلْنَا فِيهَا ﴾ : للأرض أو الرواسي.

﴿فِجَاجِاً سُبُلاً﴾: مسالك واسعة.

وإنّما قدّم «فجاجاً» وهو وصف له، ليصير حالاً، فيدلّ على أنّه حين خلقها كذلك. أو ليبدّل منها «سبلاً» فيدلّ ضمناً على أنّه خلقها ووسّعها للسابلة، مع مايكون فيه من التوكيد.

﴿ لَعَلَّهُمْ يَهُتَدُونَ ﴾ ۞: إلىٰ مصالحهم.

﴿ وَجَعَلْنَا السَّمَاءَ سَقْفاً مَحْفُوظاً ﴾: [عن الوقوع بقدرته، أو الفساد والانحلال إلى الوقت المعلوم بمشيئته، أو استراق السمع بالشهب.

١. قرب الإسناد/٥٥.

٣. مصياح الشريعة/١٢٨-١٢٩. باب ٦٠.

٥. المصدر: جعل حياة.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: أبي جعفر.

في المصدر ون بعدها: «أفلا يؤمنون».

٦. أنوار التنزيل ٧١/٢.

﴿ وَهُمْ عَنْ آيَاتِهَا ﴾ : ](١) الدالّة أحوالها على وجود الصانع ووحدته، وكمال قدرته وتناهي حكمته التي يُحَسّ ببعضها ويُبحَث عن بعضها في علمي الطبيعة والهيئة، ﴿ مُعْرِضُونَ ﴾ ﴿ مُعْرِضُونَ ﴾ ﴿ مُعْرِضُونَ ﴾ ﴿ مُعْرِضُونَ ﴾ ﴿ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الل

وفي نهج البلاغة (٢): قال للهلال عنه للهلال السماوات السبع: جعل سفلاهن موجاً مكفوفاً، وعلياهن سقفاً محفوظاً وسمكاً مرفوعاً.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): [قوله: «وجعلنا السماء](٤) سقفاً محفوظاً». يـعني من الشياطين؛ أي لا يسترقون السمع.

﴿ وَهُوَ الَّذِي خَلَقَ اللَّهْلَ وَالنَّهَارَ وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ ﴾ : بيان لبعض تلك الآيات.

﴿ كُلِّ فِي فَلَكِ ﴾: أي واحد منهما. والتنوين بدل المضاف إليه. والمراد بالفلك الجنس؛ كقولهم: كساهم الأمير حلّة.

﴿ يَسْبَحُونَ ﴾ ٢٠ : يسرعون على سطح الفلك، إسراع السابح على سطح الماء.

وهو خبر «كلّ». والجملة حال من «الشمس والقمر». وجاز انفرادهما بمها لعدم اللبس (٥). والضمير لهما، وإنّما جُمِع باعتبار المطالع، وجعل واو العقلاء، لأنّ السباحة فعلهم (٦).

﴿ وَمَا جَعَلْنَا لِبَشَرٍ مِنْ قَبْلِكَ الْخُلْدَ اَفَانْ مِتَّ فَهُمُ الْخَالِدُونَ ﴾ ﴿: نزلت حين قالوا: «نتربّص به ريب المنون» (^).

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١٠): إنّه لمّا أخبر الله عَلَى نبيّه عَيَّالُهُ بما يـصيب أهـل بـيته بعده عَيِّلُهُ وادّعاء من ادّعي الخلافة دونهم، اغتمّ رسول الله عَلِيلًا. فأنزل الله عَلَاهذه الآية.

٢. النهج/١٤، الخطبة ١.

١. ليس في ن.

٤. ليس في ع ون.

٣. تفسير القمّي ٧٠/٢.

أي جاز جعل الجملة حالاً منهما فقط دون غيرهما مع اشتراكهما بين جميع الكواكب لعدم الالتباس
 والاشتباه في عدم اختصاصهما بهما، إذ من المعلوم أن الجملة ليست مخصوصة بهما.

٧. أنوار التنزيل ٧٢/٢.

٦. ليس في ع.

به تفسير القمّى ۷۰/۲.

٨. الطور/٣٠.

والفاء لتعلّق الشرط بما قبله. والهمزة لإنكاره (١) بعد ما تقرّر ذلك.

﴿كُلُّ نَفْسِ ذَائِقَةُ الْمَوْتِ ﴾: ذائقة مرارة مفارقتها جسدها.

وفي تفسير على بن إبراهيم (٢): قال أميرالمؤمنين النظالا يوماً ، وقد تبع جنازة فسمع رجلاً يضحك ، فقال : كأنّ الموت فيها على غيرنا كُتِب! وكأنّ الحقّ فيها على غيرنا وجلاً يضحك ، فقال : كأنّ الموت فيها على غيرنا وجب! وكأن الذي نشيع (٢) من الأموات سفر عمّا قليل إلينا راجعون . ننزلهم أجداثهم ، ونأكل تراثهم ، كأنّا مخلّدون بعدهم! قد نسيناكلّ واعظة ، ورمينا بكلّ جائحة (١).

وفي تفسير العيّاشيّ (٥): عن زرارة قال: كرهت أن أسأل أبا جعفر طليَّا في الرجعة، واستخفيت ذلك. قلت: أخبرني عمّن واستخفيت ذلك. قلت: أخبرني عمّن قُتِل أمات؟ قال: لا، الموت موت، والقتل قتل.

قلت: ما أحد يُقتَل إلّا وقد مات؟! فقال: قول الله أصدق من قولك، فرّق بينهما في القرآن فقال (٢): «أفإن مات أو قُتِل» وقال (٧): «ولئن مُتّم أو قُتِلتم لإلى الله تُنحشرون». وليس كما قلت يا زرارة! الموت موت، والقتل قتل.

قلت: فإنّ الله يقول: «كلّ نفس ذائقة الموت»؟ قال: من قتل، لم يذق الموت. ثمّ قال: لابد من أن يرجع حتّى يذوق الموت.

- ﴿ وَنَبْلُوكُمْ ﴾ : ونعاملكم معاملة المختبر.
  - ﴿ بِالشَّرِّ وَالْخَيْرِ ﴾ : بالبلايا والنعم.
  - ﴿ فِتْنَةً ﴾ : ابتلاءً ، مصدر من غير لفظه.
- ﴿ وَإِلَيْنَا تُرْجَعُونَ ﴾ ٢: فنجازيكم حسب ما يوجد منكم من الصبر والشكر.

١. أي لإنكار الخلود بعدما تقرّر أن لا خلود لأحد ممّن قبلك فليس لأحد بعدك أيضاً خلود.

٢. نفس المصدر والموضع،

٣. كذا في المصدر. وفي س وم: نسمع، وفي سائر النسخ: تسمع.

٤. أي النازلة، الشدّة. وفي المصدر: حايجة. ٥٠. تفسير العيّاشي ٢٠٢/١، ح ١٦٠؛ ١١٢/٢، ح ١٣٩.

٦. أل عمران/١٤٤.

في مجمع البيان (١): وروي عن أبي عبدالله للنظائل أنّ أميرالمؤمنين للنظام مرض. فعاده إخوانه فقالوا: كيف نجدك يا أميرالمؤمنين ؟ قال: بشرّ. قالوا: ما هذا كلام مثلك! قال: إنّ الله يقول: «ونبلوكم بالشرّ والخير فتنة». فالخير: الصحّة والغنى. والشرّ: المرض والفقر.

﴿ وَإِذَا رَآكَ الذين كَفَرُوا إِنْ يَتَّخِذُونَكَ إِلَّا هُزُواً ﴾ : ما يتّخذونك إلّا هزواً ، ويقولون : ﴿ اَهَذَا الَّذِي يَذْكُرُ آلِهَتَكُمْ ﴾ : أي بسوء.

وإنَّما أطلقه لدلالة الحال، فإنَّ ذكر العدوَّ لا يكون إلَّا بسوء.

﴿ وَهُمْ بِذِكْرِ الرَّحْمُنِ ﴾ : بالتوحيد. أو : بإرشاد الخلق ببعث الرسل وإنـزل الكـتب رحمةً عليهم. أو : بالقرآن.

﴿ هُمْ كَافِرُونَ ﴾ ٢٠ : منكرون . فهم أحقّ بأن يُهزَأ بهم .

«وتكرير الضمير للتأكيد والتخصيص، ولحيلولة الصلة بينه وبين الخبر.

﴿ خُلِقَ الْإِنْسَانُ مِنْ عَجَلٍ ﴾ : كأنّه خُلِق منه ، لفرط استعجاله وقلّة تأنّيه ؛ كقولك : خُلِق زيد من الكرم . جعل (٢) ما طبع عليه بمنزلة المطبوع هو منه ، مبالغة في لزومه . ولذلك قيل : إنّه على القلب . ومن عجلته مبادرته إلى الكفر واستعجال الوعيد .

قيل (٣): إنّه نزلت في النضر بن الحارث، حين استعجل [العذاب](٤).

وفي مجمع البيان <sup>(٦)</sup>: قيل في «عجل» ثلاث تأويلات، منها أنّ آدم لطُّلِلْ لمّا خُـلِق وجُعِلت الروح في أكثر جسده، وثب عجلان مبادراً إلىٰ ثمار الجنة.

٢. كذا في أنوار التنزيل ٧٢/٢. وفي النسخ: يجعل.

١. المجمع ٤٦/٤.

٤ . من المصدر.

٣. نفس المصدر ٧٢/٢.

٦. المجمع ٤٧/٤\_٨٤.

٥. تفسير القمّي ٧١/٢.

وقيل(١): هممّ بـالوثوب. فـهذا مـعنيٰ قـوله: «مـن عـجل». وروي ذلك عـن أبـي عبدالله لمك لي .

﴿ سَأُورِيكُمْ آيَاتِي ﴾ : نقماتي في الدنيا \_كوقعة بدر \_وفي الآخرة عذاب النار.

﴿ فَلَا تَسْتَعْجِلُونَ ﴾ ۞: بالإتيان بها.

والنهي عمّا بُجبلت عليه نفوسهم، ليقعدوا بها عن مرادها.

وفي نهج البلاغة (١): قال عليه : إيّاك والعجلة بالأمور قبل أوانها. أو التسقّط (٣) فيها عند إمكانها. أو اللجاجة فيها إذا تنكّرت. أو الوهن عنها إذا استوضحت. فضع كلّ أمر موضعه. وأوقع كلّ أمر (٤) موقعه.

وفي كتاب الخصال (٥) عن أبان بن تغلب قال: سمعت أبا عبدالله للنِّلِج يـقول: مـع التثبّت تكون السلامة. ومع العجلة تكون الندامة. ومن ابتدأ العمل في غير وقته، كان بلوغه في غير حينه.

وعن على النَّالِدُ قال في كلام طويل (١٠): لاتعاجلوا الأمر قبل بلوغه، فتندموا.

﴿ وَيَقُولُونَ مَتَىٰ هَذَا الْوَعْدُ ﴾: وقت وعد العذاب، أو القيامة.

﴿إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴾ ٢٠ : يعنون النبي عليه الصلاة السلام، وأصحابه ١٠٠٠.

﴿ لَوْ يَعْلَمُ الَّذِينَ كَفَرُوا حِينَ لَا يَكُفُّونَ عَنْ وُجُوهِهِمُ النَّارَ وَلَا عَنْ ظُـهُورِهِمْ وَلَا هُـمْ يُنْصَرُونَ ﴾ أن محذوف الجواب. و «حين» مفعول [به لِـ «يـعلم»] (٧). أي لو يـعلمون الوقت الذي يستعجلون منه بقولهم: «متئ هذا الوعد» ـ وهو حين تحيط بهم النار من كلّ جانب، بحيث لا يقدرون علئ دفعها، ولا يجدون ناصراً يمنعها ــلمّا تستعجلوا.

ويجوز أن يُترَك مفعول «يعلم» ويُضمَر لِـ«حين» فعل. بمعنى: لوكان لهم علم لما

٢. النهج /٤٤٤، الكتاب ٥٣.

نفس المصدر/١٨.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ. التساقط. وتسقّط في الخبر: إذا أخذه قليلًا. يريد به هنا التهاون.

٥. الخصال/١٠٠، ح ٥٢. ٤. ع:عمل،

٧. من أنوار التنزيل ٧٣/٢. نفس المصدر ٦٢٢/٢، من حديث أربعمائة.

استعجلوا، يعلمون بطلان ما هم عليه، حين لا يكفّون. وإنّما وضع الظاهر فيه موضع الضمير، للدلالة علئ ما أوجب لهم ذلك.

- ﴿ بَلْ تَأْتِيهِمْ ﴾ : العدة أو النار أو الساعة.
- ﴿ بَغْتَةً ﴾: فجأة ، مصدر أو حال. وقرئ (١) بفتح الغين.
  - ﴿ فَتَبُّهَتُهُمْ ﴾ : فتغلبهم ، أو تحيّرهم .
- وقرئ (٢) الفعلان بالياء. والضمير للوعد أو الحين. وكذا الضمير في قوله:
- ﴿ فَلاَ يَسْتَطِيعُونَ رَدَّهَا ﴾: لأنّ الوعد بمعنى النار أو العدة، والحين بمعنى الساعة. ويجوز أن يكون للنار أو للبغتة.
  - ﴿ وَلَا هُمْ يُنْظُرُونَ ﴾ ٢٠ : ولا يُمهَلون. وفيه تذكير بإمهالهم في الدنيا.
    - ﴿ وَلَقَدِ اسْتُهْزِئَ بِرُسُلِ مِنْ قَبْلِكَ ﴾ : تسلية لرسول الله ﷺ .
- ﴿ فَحَاقَ بِاللَّذِينَ سَخِرُوا مِنْهُمْ مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِئُونَ ﴾ ﴿ وَعَدَّلُه بِأَنَّ مَا يَفْعَلُونَه يَحْيَقُ بهم. كما حاق بالمستهزئين بالأنبياء اللَّهِ أَمَا فَعَلُوا. يَعْنَي جزاءه.
  - ﴿ قُلُ ﴾: يا محمد عَلَيْ للمشركين:
    - ﴿ مَنْ يَكُلُوكُمْ ﴾: يحفظكم.
  - ﴿ بِاللَّيْلِ وَالنَّهَارِ مِنَ الرَّحْمَٰنِ ﴾ : من بأسه إن أراد بكم.
  - وفي لفظ «الرحمٰن» تنبيه علئ أن لاكالئ غير رحمته العامّة وأنّ اندفاعه بمهلته.
- ﴿ بَلْ هُمْ عَنْ ذِكْرِ رَبِّهِمْ مُعْرِضُونِ ﴾ ۞: لا يخطرونه ببالهم، فضلاً أن يخافوا بأسه، حتّىٰ إذا كُلِثوا منه، عرفوا الكالئ وصلحوا للسؤال عنه.
- ﴿ أَمْ لَهُمْ آلِهَةٌ تَمْنَعُهُمْ مِنْ دُونِنَا ﴾ : بل ألهم آلهة تمنعهم من العذاب تتجاوز منعنا، أو من عذاب يكون من عندنا.

والاضرابان عن الأمر بالسؤال على الترتيب، فإنّه عن المعرض الغافل عن الشيء بعيد، وعن المعتقد لنقيضه أبعد.

١. نفس المصدر والموضع.

﴿ لاَ يَسْتَطِيعُونَ نَصْرَ أَنْفُسِهِمْ وَلاَ هُمْ مِنَّا يُصْحَبُونَ ﴾ ۞: استئناف بإبطال ما اعتقدوه. فإنّ ما لا يقدر على نصر نفسه، ولا يصحبه نصر من الله، كيف ينصر غيره ؟!

﴿ بَلْ مَتَعْنَا هَؤُلَاءِ وَ آبَاءَهُمْ حَتَىٰ طَالَ عَلَيْهِمُ الْعُمُرُ ﴾ : إضراب عمّا توهموا، ببيان ما هو الداعي إلى حفظهم. وهو الاستدراج والتمتيع بما قدّر لهم من الأعمار (١٠). أو عن الدلالة على بطلانه، ببيان ما أوهمهم ذلك. وهو أنّه تعالى متّعهم بالحياة الدنيا، وأمهلهم حتّى طالت أعمارهم. فحسبوا أن لايزالوا كذلك، وأنّه بسبب ما هم عليه. فلذلك عقّبه بما يدلّ على أنّه أمل كاذب، فقال:

﴿ اَفَلاَ يَرَوْنَ آنًّا نَأْتِي الْآرْضَ ﴾: قيل (٢): أرض الكفرة.

﴿ نَنْقُصُهَا مِنْ اَطْرَافِهَا ﴾ : قيل (٣): بتسليط المسلمين عليها . وهو تصوير لما يجريه الله على أيدي المسلمين .

وفي مجمع البيان (٤): وقيل: بموت العلماء، وروي ذلك عن أبي عبدالله للسلام ، قال: نقصانها ذهاب العلماء (٥).

﴿ أَفَهُمُ الْغَالِبُونَ ﴾ ۞: رسول الله والمؤمنين.

﴿ قُلْ إِنَّمَا أُنْذِرُكُمْ بِالْوَحْيِ ﴾ : بما أوحي إلى.

﴿ وَلاَ يَسْمَعُ الصُّمُّ الدُّعَاءَ﴾: وقرأ (١) ابن عامر: «ولا تسمع» على خطاب النبيّ عَلَيْكِ اللهُ.

وقرئ (٧) بالياء، على أنّ فيه ضميره. وإنّما سمّاهم الصم، ووضعه موضع ضميرهم، للدلالة على تصامّهم وعدم انتفاعهم بما يسمعون.

﴿ إِذَا مَا يُنْذَرُونَ ﴾ ، لأنّ الكلام في الإنذار. أو للمبالغة في تصامّهم و تجاسرهم.

١. كذا في أنوار التنزيل ٧٣/٢. وفي النسخ: الأعمال.

٢. نفس المصدر والموضع. ٣. نفس المصدر/٧٢ ـ ٧٤.

٤. المجمع ٤٩/٤. ٥. المصدر: عالمها.

٦ و٧. أتوار التنزيل ٧٤/٢.

﴿ وَلَئِنْ مَسَّتُهُمْ نَفْحَةٌ ﴾ : أدنى شيء.

وفيه مبالغات: ذكر المسّ، وما في النفحة من معنى القلّة، فإنّ أصل النفح: هبوب رائحة الشيء، والبناء (١) الدالّ على المرّة.

﴿ مِنْ عَذَابِ رَبُّكَ ﴾ : من الذي يُنذَرون به.

﴿لَيَقُولُنَّ يَا وَيْلَنَا إِنَّا كُنَّا ظَالِمِينَ﴾ ۞: لدعوا علىٰ أنفسهم بالويل، واعترفوا عليها بالظلم.

﴿ وَنَضَعُ الْمَوَازِينَ الْقِسْطَ ﴾: قيل (٢): أي العدل، توزن بها صحائف الأعمال.

وقيل (٣): وضع الموازين تمثيل لإرصاد الحساب السوي، والجزاء عملي حسب الأعمال بالعدل. وإفراد القسط، لأنه مصدر وُصف به للمبالغة.

﴿لِيَوْمِ الْقِيَامَةِ﴾: لجزاء يوم القيامة، أو لأهله، أو فيه، كقولك: حيث لخمس خلون من الشهر.

وفي كتاب معاني الأخبار (٤) بإسناده إلى هشام [بن سالم] (٥) قال: سألت أبا عبدالله المثل عن قول الله على: «ونضع الموازين القسط ليوم القيامة فلا تُظلَم نفس شيئاً». قال: هم الأنبياء والأصياء.

وفي أصول الكافي (٦): عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد، عن إبراهيم الهمداني، يرفعه إلى أبي عبدالله الله في قوله تعالى: «ونضع الموازين القسط ليوم القيامة» قال: الأنبياء والأوصياء الميلاً.

﴿ فَلَا تُظْلَمُ نَفْسٌ شَيْناً ﴾ : من حقّها (٧) أو من الظلم.

﴿ وَإِنْ كَانَ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِنْ خَرْدَلٍ ﴾ : أي وإن كان العمل أو الظلم بقدر ثقل حبّة.

١. كذا في أنوار التنزيل ٧٤/٢. وفي النسخ: والتاء.

المعاني/ ٣١\_٣٢، ح ١.

٢ و٣. نفس المصدر والموضع.

٦. الكافي ٤١٩/١، ح ٣٦.

ه. من المصدر.

٧. كذا في أنوار التنزيل ٧٤/٢. وفي النسخ: حقّه.

ورفع (١) نافع «مثقال» على «كان» التامّة.

﴿ اَتَيْنَا بِهَا ﴾ : أحضرناها.

وقرئ (٢): «آتينا» بالمدّ، وفي مجمع البيان (٣) عن الصادق للطِّلِ أنّه قرأها، بمعنى جازينا بها. من الإيتاء؛ فإنّه قريب من أعطينا. أو من المؤاتاة، فإنّهم أتوه بالعمل، وأتاهم (٤) بالجزاء. و «أثبنا» من الثواب، و «جئنا».

والضمير للمثقال. وتأنيثه لإضافته إلى الحبّة (٥).

﴿ وَكَفَىٰ بِنَا حَاسِبِينَ ﴾ ۞: إذ لا مزيد علىٰ علمنا وعدلنا.

وفي روضة الكافي (٢٠) عن عليّ بن الحسين عليُّكِ في كلامه في الوعظ والزهد: ثمّ رجع القول من الله في الكتاب على أهل المعاصي والذنوب، فقال ﷺ: «ولئن مستهم نفحة من عذاب ربّك ليقولنّ يا ويلنا إنّا كنّا ظالمين».

اعلموا ـ عباد الله ـ أنّ أهل الشرك لا تُنصب لهم الموازين ولا تُنشَر لهم الدواوين، وإنّما يُحشَرون إلى جهنّم زمراً. وإنّما نصب الموازين ونشر الدواوين لأهل الإسلام. فاتّقوا الله، عباد الله!

وفي كتاب التوحيد (^) حديث طويل عن عليّ الله يقول فيه \_ وقد سأله رجل عمّا اشتبه عليه من الآيات \_: وأمّا قوله تبارك وتعالى: «ونضع الموازين القسط» فهو ميزان

١ و٢. أنوار التنزيل ٧٤/٢. ٣. المجمع ٥٠/٤.

٤. كذا في المصدر (أنوار التنزيل). وفي النسخ: أتاه.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: الجنّة. ٦. الكافي ٧٤/٨ـ٧٥. ح ٢٩.

٧. ع، أ، س: (الآيه) بدل «ليوم القيامة ... حاسبين».

التوحيد/٢٦٨، ح ٥.

العدل، يؤخذ به الخلائق يوم القيامة. يدين الله تبارك وتعالىٰ الخلق بعضهم من بعض بالموازين.

وفي كتاب معاني الأخبار (١) بإسناده إلى هشام [بن سالم] (٢) قال: سألت أبا عبدالله عليه عن قول الله على: «ونضع الموازين القسط ليوم القيامة [فلا تظلم نفس شيئاً» قال: هم الأنبياء والأوصياء.

وفي أصول الكافي (٢): عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد، عن إسراهيم الهمداني، يرفعه إلى أبي عبدالله المسلط في قوله تعالى: «ونضع الموازين القسط ليوم القيامة»](٤) قال: الأنبياء والأوصياء المسلم القيامة»](٤) قال: الأنبياء والأوصياء المسلم القيامة المسلم القيامة المسلم ال

﴿ وَلَقَدْ آتَيْنَا مُوسَىٰ وَهَارُونَ الْفُرْقَانَ وَضِيَاءٌ وَذِكْراً لِلْمُتَّقِينَ ﴾ في الكتاب الجامع لكونه فارقاً بين الحقّ والباطل، و«ضياء» يستضاء به في ظلمات الحيرة والجهالة، و«ذكراً» يتّعظ به المتّقون، أو ذكر ما يحتاجون إليه من الشرائع.

وقيل (٥): الفرقان النصر.

وقيل <sup>(٦)</sup>: فلق البحر.

وقرئ (٧): «ضياءً» بغير واو ، على أنّه حال من القرآن.

﴿ الَّذِينَ يَخْشُونَ رَبُّهُمْ ﴾ : صفة للمتَّقين . أو مدح لهم . منصوب أو مرفوع .

﴿ بِالْغَيْبِ ﴾: حال من الفاعل أو المفعول.

﴿ وَهُمْ مِنَ السَّاعَةِ مُشْفِقُونَ ﴾ ۞: خانفون.

وفي تصدير الضمير وبناء الحكم عليه مبالغة وتعريض.

﴿ وَهَذَا ذِكُرٌ ﴾ : يعني القرآن.

١. المعاني/٣١-٣٢، ح١. أورد المصنف الله نص هذا الحديث والذي بعده، في تفسير الونضع الموازين.
 والظاهرأن تكراره هنا من غلط النشاخ.
 ٢. من المصدر.

۱۰ من المصدر. ٤. ليس في أ.

٣. الكافي ١٩/١، ح ٣٦.

٥\_٧. أنوار التنزيل ٧٤/٢.

- ﴿ مُبَارَكُ ﴾ : كثير خيره .
- ﴿ أَنْزَلْنَاهُ ﴾ : علىٰ محمّد ﷺ .
- ﴿ أَفَأَنْتُمْ لَهُ مُنْكِرُونَ ﴾ ٢٠ استفهام تقريع وتوبيخ.
- ﴿ وَلَقَدْ آتَيْنَا إِبْرَاهِيمَ رُشُدَهُ ﴾: الاهتداء لوجوه الصالح.
  - وإضافته ليدلّ على أنّه رشد مثله وأنّ (١) له شأناً.
    - وقرئ (۲): «رَشده» وهو لغة.
- ﴿ مِنْ قَبْلُ ﴾ (٣): قيل: «من قبل» موسى وهارون، أو محمّد المَيِّكِ .
- وقيل (٤): «من قبل» استنبائه ، أو بلوغه ؛ حيث قال : «إنّي وجّهت» (٥).
- ﴿ وَكُنَّا بِهِ عَالِمِينَ ﴾ ٢ : علمنا أنّه أهل لما آتيناه، أو جامع لمحاسن الأوصاف ومكارم الخصال.

وفيه إشارة إلىٰ أنّ فعله تعالىٰ باختيار وحكمة ، وأنّه عالم بالجزئيّات.

﴿ إِذْ قَالَ لِآبِيهِ وَقَوْمِهِ ﴾: متعلّق بِـ «آتينا» أو بِـ «رشده» أو بـمحذوف. أي اذكر من أوقات رشده وقت قوله:

﴿ مَا هَذِهِ التَّمَاثِيلُ الَّتِي آنْتُمْ لَهَا عَاكِفُونَ ﴾ (3): تحقير لشأنها، وتوبيخ على إجلالها، فإن التمثال (1) صورة لا رُوح فيها، لا تضر ولا تنفع. واللام للاختصاص لا للتعدية، فإن تعدية العكوف بعلى. والمعنى: أنتم فاعلون العكوفة لها. ويجوز أن يؤول بعلى أو يُضمِّن العكوف معنى العبادة.

وفي مجمع البيان (٧): روى العيّاشيّ بالإسناد عن الأصبغ بن نباتة أنّ عليّاً عليّاً عليّاً مرّ بقوم يلعبون بالشطرنج. فقال: «ما هذه التماثيل التي أنتم لها عاكفون» ؟!

١. كذا في أنوار التنزيل ٧٤/٢ وفي النسخ: أنَّه، ٢٠٠٠. نفس المصدر والموضع.

٥. الأنعام/٧٩.

٦. كذا في أنوار التنزيل ٧٥/٢. وفيع: التمثيل. وفي سائر النسخ: التماثيل.

٧. المجمع ٢/٢٥.

وفي عوالي اللنالي (١): وإنّه ﷺ مرّ بقوم يلعبون بالشطرنج ، فقال: «ما هذه التماثيل التي أنتم لها عاكفون» ؟!

﴿ قَالُوا وَجَدْنَا آبَاءَنَا لَهَا عَابِدِينَ ﴾ ٢ : فقلَّدناهم.

وهو جواب عمّا لزم الاستفهام من السؤال عمّا اقتضى عبادتها وحملهم (٢)عليها.

﴿ قَالَ لَقَدْ كُنْتُمْ وَآبَاؤُكُمْ فِي ضَلاَلٍ مُبِينٍ ﴾ ۞: منخرطون فـي ســلك ضــلال لا يخفيٰ علىٰ عاقل، لعدم استناد الفريقين إلىٰ دليل وبرهان.

﴿ قَالُوا آجِئْتَنَا بِالْحَقِّ أَمْ أَنتَ مِنَ اللَّاعِبِينَ ﴾ ﴿ قَالُوا آجِئْتَنَا بِالْحَقِّ أَمْ أَنتَ مِنَ اللَّاعِبِينَ ﴾ ﴿ قَالُوا أَنْ مَا قَالُه عَلَىٰ وَجِه الملاعبة ، فقالوا : أبجدٌ تقوله ، أم تلعب به ؟

﴿ قَالَ بَلْ رَبُّكُمْ رَبُّ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ الَّذِي فَطَرَهُنَّ ﴾: إضراب عن كونه لاعباً، بإقامة البرهان على ما ادّعاه. و «هنّ للسماوات والأرض، أو للتماثيل. وهو أدخل في تضليلهم وإلزام الحجّة عليهم.

﴿ وَآنَا عَلَىٰ ذَلِكُمْ ﴾: المذكور من التوحيد.

﴿ مِنَ الشَّاهِدِينَ ﴾ ۞: من المتحقّقين له، والمبرهنين عليه، فإنَّ الشاهد من تحقّق الشيء وحقّقه.

﴿ وَتَاللهِ ﴾: وقرئ (1) بالباء، على الأصل. والتاء بدل من الواو المبدلة منها. وفيها تعجّب.

﴿ لَاكِيدَنَّ أَصْنَامَكُمْ ﴾ : لأجتهدنّ في كسرها.

ولفظ الكيد وما في التاء من التعجّب، لصعوبة الأمر وتوقّفه علىٰ نوع من الحيل. ﴿ بَعْدَ اَنْ تَوَلُّوا مُذْبِرِينَ ﴾ ﴿: إلىٰ عيدكم. ولعلّه قال ذلك سرّاً.

﴿ فَجَعَلَهُمْ جُذَاذاً ﴾ : قطاعاً . فُعال بمعنى مفعول ؛ كالحطام . من الجذَّ ، وهو القطع .

۱. العوالي ۲٤٣/۱ح، ١٦٦.

٣. ليس في س وأ.

٢. كذا في أنوار التنزيل ٧٥/٣. وفي النسخ: علمهم.
 ٤. أنوار التنزيل ٧٥/٢.

و قرئ (١) بالكسر. وهو لغة ، أو جمع جذيد؛ كخفاف وخفيف.

وقرئ (٢) بالفتح، و «جذذاً» جمع جذيذ، و «جذذاً» جمع جذّة.

﴿ إِلَّا كَبِيراً لَهُمْ ﴾ : للأصنام. كسر غيره واستبقاه ٣٠) وجعل الفأس على عنقه.

وفي كتاب الاحتجاج (٤) للطبرسي الله : روي عن موسى بن جعفر، عن أبيه، عن آبائه، عن الحسين بن علي الله قال: إنّ يهودياً من يهود الشام وأحبارهم قال لأميرالمؤمنين الله الله : فإنّ هذا إبراهيم جذّ أصنام قومه غضباً لله الله قال له علي الله الله : نقد كان كذلك. ومحمّد عَيَا الله قد نكس عن الكعبة ثلاثمائة وستين صنماً. ونفاها من جزيره العرب. وأذلّ من عبدها بالسيف. والحديث طويل، أخذت منه موضع الحاجة.

﴿ لَعَلَّهُمْ إِلَيْهِ يَرْجِعُونَ ﴾ (3): لأنه غلب على ظنّه أنّهم لا يسرجعون إلا إليه ، لتفرّده واشتهاره بعداوة آلهتهم ليحاجهم بقوله: «بل فعله كبيرهم» فيحجّهم . أو لأنّهم يرجعون إلى الكبير ويسألونه عن كاسرها \_إذ من شأن المعبود أن يُرجَع إليه في حلّ العقد \_ فيبكتهم بذلك . أو إلى الله ، أي يرجعون إلى توحيده عند تحقّقهم عجز آلهتهم .

﴿قَالُوا﴾: حين رجعوا:

﴿ مَنْ فَعَلَ هَذَا بِآلِهَتِنَا إِنَّهُ لَمِنَ الظَّالِمِينَ ﴾ ۞: بجرأته على الآلهة الحقيقة بـالإعظام. أو: بإفراطه في حطمها. أو: بتوريط نفسه للهلاك.

﴿ قَالُوا سَمِعْنَا فَتِي يَذُكُرُهُمْ ﴾ : يعيبهم ، ولعلَّه فعله .

و «يذكر» ثاني مفعولي سمع، أو صفة لِـ «فتئ» يصحّحه لأن يتعلّق به السمع. وهــو أبلغ في نسبة الذكر إليه.

﴿ يُقَالُ لَهُ إِبْرَاهِيمٌ ﴾ ٢٠ : هو إبراهيم (٥٠). ويجوز رفعه بالفعل، لأنّ المراد به الإسم.

٣. كذا في أنوار التنزيل ٧٥/٢. وفي النسخ: استبقاءه.

١ و٢. نفس المصدر والموضع.

٤. الاحتجاج/٢١٤.

٥. أي رفع «إبراهيم» لأنّه خبر محذوف؛ تقديره: هو إبراهيم.

وفي عيون الأخبار (١)، في باب جمل من أخبار موسى بن جعفر على مع هارون الرشيد ومع موسى بن المهديّ، حديث طويل، وفيه قال على لما قال له هارون: كيف تكونون ذرّية رسول الله على أن العلماء قد أجمعوا على أن جبرئيل قال يوم أحد: يا محمّد، إن هذه لهي بها على أن العلماء قد أجمعوا على أن جبرئيل قال يوم أحد: يا محمّد، إن هذه لهي المواساة (١) من عليّ، قال: لأنّه منّي وأنا منه. فقال جبرئيل: وأنا منكما يا رسول الله. ثمّ قال: لا فتى إلّا عليّ لا سيف إلّا ذوالفقار (١). فكان كما مدح الله على به خليله على إذ يقول: «فتى يذكرهم يقال له إبراهيم» إنّا \_ معشر بني عمّك \_ نفتخر بقول جبرئيل أنّه منّا.

﴿ قَالُوا فَاتَتُوا بِهِ عَلَىٰ اَعْيُنِ النَّاسِ ﴾ : بمرأىٰ منهم، بحيث تتمكّن صورته في أعينهم، تمكّن الراكب على المركوب.

﴿ لَعَلُّهُمْ يَشْهَدُونَ ﴾ ۞: بفعله أو قوله. يحضرون عقوبتنا له.

﴿ قَالُوا اَ أَنْتَ فَعَلْتَ هَذَا بِآلِهَتِنَا يَا إِبْرَاهِيمٌ ﴾ ۞: حين أحضروه.

﴿ قَالَ بَلْ فَعَلَهُ كَبِيرُهُمْ هٰذَا فَسْأَلُوهُمْ إِنْ كَاتُوا يَنْطِقُونَ ﴾ ﴿ قَالَ بَلْ فَعَلَهُ الله الفعل إليه تجوّزاً ؛ لأنّ غيظه لما رأى من زيادة تعظيمهم له، تسبّب لمباشرته إيّاه. أو تقريراً لنفسه مع الاستهزاء والتبكيت على أسلوب تعريضيّ. كما لو قال لك من لا يحسن الخطّ فيما كتبته بخطّ رشيق: أأنت كتبته ؟ فقلتَ: بل كتبته أنت! أو حكاية لما يلزم من مذهبهم جوازه.

وقيل (٢): أسند إلى ضمير «فتى» أو «إبراهيم». وقوله «كبيرهم هذا» مبتدأ وخبر، ولذلك وقف على فعله. وما روي أنه الله قال: «لإبراهيم ثلاث كذبات» تسمية للمعاريض كذباً، لمّا شابهت صورتها صورته. والأحسن أنّه في المعنى متعلّق بقوله: «إن كانوا ينطقون» وما بينهما اعتراض.

العيون ١٩/١ ـ ٧٠ ح ٩.

٣. س، م: المؤاخاة.

٥. أنوار التنزيل ٧٦/٢.

٢. كذا في نور الثقلين ٤٣٣/٣، ح ٨٣. وفي النسخ: فقد.

٤. المصدر: لاسيف إلا ذوالفقار ولا فتي إلاً عليّ.

٦. نفس المصدر والموضع.

روي (١) عن الصادق للنظالة أنّه إنّما قال إبراهيم: إن كانوا ينطقون، فكبيرهم فعل، وإن لم ينطقوا، فلم يفعل كبيرهم شيئاً. فما نطقوا، وماكذب إبراهيم.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): قال: فلمّا نهاهم إبراهيم عليّة واحتجّ عليهم في عبادتهم الأصنام، فلم ينتهوا. فحضر عيد لهم. فخرج نمرود وجميع أهل مملكته إلئ عيدهم، وكره أن يخرج إبراهيم معه. فوكّله ببيت الأصنام.

فلمًا ذهبوا، عمد إبراهيم على إلى طعام، فأدخله بيت أصنامهم. فكان يدنو من صنم صنم ويقول له: كُلُ وتكلّم. فإذا لم يجبه، أخذ القدّوم، فكسر يده و رجله. حتّى فعل ذلك بجميع الأصنام. ثمّ علّق القدّوم في عنق الكبير منهم الذي كان في الصدر.

فلمًا رجع الملك ومن معه من العيد، نظروا إلى الأصنام مكسّرة. فقالوا: «من فعل هذا بالهتنا إنّه لمن الظالمين» «قالوا سمعنا فتى يذكرهم يقال له إبراهيم» وهو ابن آزر. فجاؤوا به إلى نمرود، فقال نمرود لأزر: خنتني وكتمت هذا الولد عنّي! فقال: أيّها الملك، هذا عمل أمّه. وذكرت أنّها تقوم (٣) بحجّته.

فدعا نمرود أمّ إبراهيم فقال: ما حملك على ما كتمت أمر هذا الغلام، حتى فعل بالهتنا ما فعل ؟ (٤) فقالت: أيّها الملك، نظراً منّي لرعيّتك. قال: وكيف ذلك؟! قال: رأيتك تقتل أولاد رعيّتك، فكان يذهب النسل. فقلت: إن كان هذا الذي تطلبه، دفعته إليك، لتقتله وتكفّ عن قتل أولاد الناس. وإن لم يكن ذلك، بقي لنا ولدنا. وقد ظفرت به، فشأنك. فكفّ عن أولاد الناس، وصوّب (٥) رأيها.

ثمّ قال لإبراهيم: من فعل هذا بآلهتنا يا إبراهيم؟ قال إبراهيم: «فعله كبيرهم هذا فاسألوهم إن كانوا ينطقون».

فقال الصادق للنظ : والله ما فعله كبيرهم [وماكذب إبراهيم](٧). فقيل : فكيف ذلك ؟

٢. نفس المصدر/ ٧١\_٧٢.

٤. كذا في المصدر، وفي النسخ. فعله.

٦. ليس في ن.

١. تفسير القمّي ٧٢/٢.

٣. المصدر: وذكرت أنَّى أتقوم.

٥. في المصدر: فصوّب.

فقال: إنّما قال: فعله كبيرهم هذا، إن نطق. وإن لم ينطق، فلم يفعل كبيرهم هذا شيئاً. وفي كتاب معاني الأخبار (۱) بإسناده إلى صالح بن سعيد، عن رجل من أصحابنا، عن أبي عبدالله عليه قال: سألته عن قول الله على قصة إبراهيم عليه : «قال بل فعله كبيرهم هذا فاسألوهم إن كانوا ينطقون». قال: ما فعله كبيرهم، وما كذب إبراهيم عليه . فقلت: فكيف ذاك؟ قال: إنّما قال إبراهيم: فاسألوهم؛ إن كانوا ينطقون، فكبيرهم فعل. وإن لم ينطقوا، فلم يفعل كبيرهم شيئاً. فما نطقوا، وما كذب إبراهيم عليه . والحديث طويل، أخذت منه موضع الحاجة.

وفي أصول الكافي (٢): عليّ بن إبراهيم، عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر، عن حمّاد بن عثمان، عن الحسن الصيقل قال: قلت لأبي عبدالله لليّلا : إنّا قد روينا عن أبي جعفر لليّلا في قول يوسف (٣): «أيّتها العير إنّكم لسارقون»، فقال: والله ما سرقوا، وما كذب. وقال إبراهيم: «بل فعله كبيرهم هذا فاسألوهم إن كانوا ينطقون». فقال: والله ما فعلوا، وما كذب.

قال: فقال أبوعبدالله عليه الله التسليم! قال: فقال أبوعبدالله عليه الله التسليم الله أحبّ اثنين، وأبغض اثنين، أحبّ الخطر (٤) فيما بين الصفين. وأحبّ الكذب في الإصلاح، وأبغض الخطر في الطرقات، وأبغض الكذب في غير الإصلاح، وأبغض الخطر في الطرقات، وأبغض الكذب في غير الإصلاح، إنّ إبراهيم عليه إلى إنّما قال: «بل فعله كبيرهم هذا» إرادة الإصلاح، ودلالة على أنّهم لا يفعلون، وقال يوسف إرادة الإصلاح.

أبو عليّ الأشعريّ (٥)، عن محمّد بن عبدالجبّار، عن الحجّال، عن ثعلبة، عن معمّر بن عمر (٦)، عن عطاء، عن أبي عبدالله للللهِ قال: قال رسول الله عَلَيْهُ: لا كذب على

۲. الکافی ۱۲/۲۳۵۲ ۲۴۲ ح ۱۷.

٤. أي المتبختر.

٦. المصدر: عمرو،

<sup>1.</sup> المعاني ٣٤١/٢ ٣٤٢ ح ١٧.

٣. يوسف/٧٠.

٥ . نفس المصدر /٣٤٣، ح٢٢.

مصلح. ثمّ تلا (۱): «أيتها العير إنّكم لسارقون». ثمّ قال: والله ما سرقوا، وما كذب. ثمّ تلا: «بل فعله كبيرهم هذا فاسألوه إن كانوا ينطقون». ثمّ قال: والله ما فعلوه، وما كذب. محمّد بن يحيى الواسطي، عن محمّد بن يحيى الواسطي، عن محمّد بن يحيى الواسطي، عن بعض أصحابنا، عن أبي عبدالله عليه قال: الكلام ثلاثة: صدق، وكذب، وإصلاح بين الناسي.

وفي روضة الكافي (٣): الحسين بن محمّد الأشعريّ، عن معليّ بن محمّد، عن الوشّاء، عن أبان بن عثمان، عن أبي بصير قال: قيل لأبي جعفر عليّلًا وأنا عنده: إنّ سالم بن أبي حفصة وأصحابه، يروون عنك أنّك تكلّم على سبعين وجها لك منها المخرج! فقال: ما يريد سالم منّي. أيريد (٤) أن أجيء بالملائكة ؟! والله، ما جاءت بهذا النبيّون! ولقد قال إبراهيم عليّلًا: «بل فعله كبيرهم هذا». وما فعله، وما كذب.

﴿ فَرَجَعُوا إِلَىٰ أَنْفُسِهِمْ ﴾ : وراجعوا عقولهم.

﴿ فَقَالُوا ﴾ : فقال بعضهم لبعض :

﴿ إِنَّكُمْ آنَتُمُ الظَّالِمُونَ ﴾ ﴿ : بهذا السؤال وبعبادة ما لاينطق ولايضر ولاينفع ، لا من ظلمتموه بقولكم : ﴿إِنَّه لمن الظالمين » .

﴿ ثُمَّ نُكِسُوا عَلَىٰ رُؤُوسِهِمْ ﴾: انقلبوا إلى المجادلة بعد ما استقاموا بالمراجعة.

شبّه عودهم إلى الباطل بصيرورة أسفل الشيء مستعلياً على أعلاه.

وقرئ (٥): «نكسوا» بالتشديد، و «نكسوا» أي نكسوا أنفسهم.

﴿لَقَدْ عَلِمْتَ مَا هَوْلَاءِ يَنْطِقُونَ ﴾ ٢٠ فكيف تأمر بسؤالها.

وهو على إرادة القول. أي قائلين مخاطباً لإبراهيم.

﴿ قَالَ اَفَتَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللهِ مَا لَا يَنْفَعُكُمْ شَيْئًا وَلاَ يَضُرُّكُمْ ﴾ ۞: إنكار لعبادتهم لها،

٢. نقس المصدر/٣٤١، ح ١٦.

ا یوسف/۷۰.
 الکافی ۱۰۰/۸ ح ۷۰.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: «أريد» بدل «أيريد».

ه. أنوار التنزيل ٧٦/٢.

بعد اعترافهم بأنَّها جمادات لا تنفع ولا تضرَّ، فإنَّه ينافي الألوهيَّة.

﴿ أَنُّ لَكُمْ وَلِمَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللهِ ﴾: تضجّر منه علىٰ إصرارهـم بـالباطل البـيّن. و«أفَّ» صوت المتضجّر. ومعناه: قبحاً ونتناً. واللام لبيان المتأفَّف (١)له.

﴿ أَفَلاَ تَعْقِلُونَ ﴾ ٢٠ قبح صنيعكم ؟!

﴿ قَالُوا ﴾ : لمّا عجزوا عن المحاجّة ، أخذاً (٢) في المضارّة :

﴿حَرِّقُوهُ﴾: فإنَّ النار أهول ما يعاقب به.

﴿ وَانْضُرُوا آلِهَنَكُمْ ﴾ : بالانتقام لها.

﴿ إِنْ كُنْتُمْ فَأَعِلِينَ ﴾ ﴿: إِن كنتم ناصريها، نصراً مؤزّراً.

قيل (٣): القائل رجل من أكراد فارس اسمه «هيون» (٤) نُحسِف به الأرض.

وقيل <sup>(ه)</sup>: نمرود.

وقيل (٦٠): فجمعوا الحطب حتَّىٰ أنَّ الرجل يمرض فيوصى بكنذا وكنذا من ماله، فيشتري به حطب. وحتَىٰ أنَّ المرأة لتغزل فتشتري به حطباً. حتَىٰ بلغوا من ذلك ما أرادوا. فلمّا أرادوا أن يلقوا إبراهيم لللِّلِ في النار، لم يدروا كيف يلقونه! فجاء إبليس، فدلُّهم على المنجنيق. وهو أوَّل منجنيق صُنِعت. فوضعوه فيها، ثمَّ رموه.

﴿ قُلْنَا يَا نَارُ كُونِي بَرُداً وَسَلَاماً ﴾ (٧): ذات برد وسلام. أي أبردي برداً غير ضارٌ.

قيل (٨): وفيه مبالغات: جعل النار المسخّرة (٩) لقدرته مأمورة مطيعة. وإقامة «كوني ذات برد» مقام «ابردي». ثمّ حذف المضاف، وإقامة المضاف إليه مقامه.

وقيل (١٠٠): نصب «سلاماً» بفعله. أي وسلّمنا سلاماً عليه.

كذا في أنوار التنزيل ٧٦/٢. وفي النسخ: المستأنف.

٢ ، كذا في نفس المصدر . وفي النسخ : أخذوا . -

٤. المصدر: هينون.

٦. مجمع البيان ٥٤/٤.

٨. أنوار التنزيل ٧٦/٢.

١٠ . نفس المصدر والموضع.

٣. نفس المصدر والموضع.

٥. نفس المصدر والموضع.

٧. يوجد في م ون بعدها: على إبراهيم.

٩. كذا في المصدر، وفي النسخ: المضجرة.

قيل (۱): وكانت النار بحالها، لكنّه تعالى دفع عنه أذاها، كما [ترى] (۲) في السمندر (۳). ويشعر به قوله:

## ﴿ عَلَىٰ إِبْرَاهِيمَ ﴾ ۞: وفي الحديث الآتي ما ينافيه:

وفي كتاب الاحتجاج (٤) عن الصادق عليه قال: قال رسول الله عَلَيه إنّ إبراهم لمّا أُلقي في النار، قال: اللهم إنّي أسألك بحقّ محمّد وآل محمّد، لمّا أنجيتني منها (٥). فجعلها الله برداً وسلاماً.

وفي كتاب المناقب (٢) لابن شهر أشوب: وفي حديث أبي حمزة الثماليّ أنّه دخل عبدالله بن عمر على زين العابدين الله وقال: يا ابن الحسين، أنت الذي تـقول: إنّ يونس بن متّي إنّما لقي من الحوت ما لقي، لأنّه عُرِضت عليه ولاية جدّي، فـتوقف عندها؟! قال: بلي، ثكلتك أمّك!

قال: فأرني آية ذلك إن كنت من الصادقين. فأمر بشد عينيه (١) بعصابة، وعيني بعصابة. ثمّ أمر بعد ساعة بفتح أعيننا. فإذا نحن على شاطئ البحر تضرب أمواجه.

فقال ابن عمر: يا سيّدي، ذمّتي (١) في رقبتك. الله [الله] (١٩) في نفسي! فقال (١٠٠): هيه (١١) وأريه (١٢) إن كنت من الصادقين. ثمّ قال: يا أيّتها (١٣) الحوت!

قال: فأطلع الحوت رأسه من البحر مثل الجبل العظيم، وهو يقول: لبُيك، لبُيك، يا

١. نفس المصدر والموضع. ٢. من المصدر.

٣. المصدر: السمندل، وهو طائر بالهند لا يحترق بالنار فيما زعموا. وقيل: نسيج من ريش بعض الطيور.

الاحتجاج/٤٧ ـ ٤٨ . المصدر: «آمنتني» بدل وأنجيتني منها».

٦. المناقب ١٣٨/٤ ـ ١٣٩. ٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: عينه.

٨. المصدر ون: دمي. ٩. من المصدر.

۱۰ . ليس في ن.

١١. كذا في المصدر. وفي النسخ: هنيئة. و«هيه» كلمة استزادة من الكلام.

١٢ . هكذا في المصدر والنسخ. وسيأتي الحديث بتمامه ذيل الآية ٨٧من نفس السورة، وفيه: أرنيه.

١٣. هكذا في المصدر والنسخ. وفي نصّ الحديث الآتي مذكور: أيّها.

وليّ الله. فقال: من أنت؟ قال: [أنا](١) حوت يونس يا سيّدي. قال: أنبثنا بالخبر.

قال: يا سيّدي، إنّ الله تعالىٰ لم يبعث نبيّاً من آدم إلىٰ أن صار جدّك محمّد ﷺ إلّا وقد عُرِض عليه ولايتكم أهل البيت، فمن قبلها من الأنبياء، سلم وتخلّص. ومن توقّف عنها، وتتعتع في حملها، لقي ما لقي آدم من المعصية (٢)، وما لقي نـوح من الغرق، وما لقي إبراهيم من النار، وما لقي يوسف من الجبّ، وما لقي أيّوب من البلاء، وما لقي داود من الخطيئة؛ إلىٰ أن بعث الله يونس، فأوحى الله إليه أن يا يـونس، تـولّ أميرالمؤمنين، إلى آخر الحديث.

وفي عيون الأخبار (٣) عن الرضا الله حديث طويل، وفيه قال الله : وإنّ إبراهيم الله المما وفي عيون الأخبار (٣) عن الرضا الله حديث طويل الله في الله تعالى إليه : ما يغضبك يا جبرئيل ؟ فقال : [يا ربّ] (٥) خليلك، ليس من يعبدك عملى وجه الأرض غيره، سلّطت عليه عدوك وعدوه. فأوحى الله الله اليه : اسكت! إنّه ا يعجل الذي (١) يخاف الفوت مثلك. فأمّا أنا ؛ فإنّه عبدي، آخذه إذا شئت.

قال: فطابت نفس جبر ثيل. فالتفت إلى إبراهيم عليه فقال: هل لك من حاجة؟ قال: أمّا إليك، فلا؟

فأهبط الله رهم عندها (٧) خاتماً فيه ستة أحرف: «لا إله إلا الله. محمد رسول الله. لا حول ولا قوة إلا بالله العلمي العظيم. فوضت أمري إلى الله. أسندت ظهري إلى الله. حسبي الله». فأوحى الله عَلَيْهُ إليه أن تختم بهذا الخاتم، فإنّي أجعل النار عليك برداً وسلاماً.

وفي كتاب الخصال (^)عن الحسين بن خالد، عن أبي الحسن موسى بن جعفر عليَّا مثله سواء .

من المصدر،

٣. العيون ٧/٥٥ ـ٥٦، ح ٢٠٦.

٥ . من المصدر،

٧. المصدر: عنده.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: المصيبة.

٤. من المصدر،

٦. المصدر: يعجل العبد الذي.

٨. الخصال/٢٣٥، ح ٣٦.

وفي عيون الأخبار (۱)، في باب ما جاء عن الرضاط الله من خبر الشاميّ وما سأل عنه أميرالمؤمنين الله في جامع الكوفة، حديث طويل، وفيه: فقال: يا أميرالمومنين، أخبرني عن يوم الأربعاء والتطيّر (۱) منه وثقله، وأيّ أربعاء هو ؟ فقال الله : آخر أربعاء في الشهر، وهو المحاق، وفيه قتل قابيل هابيل [أخاه] (۱) ويوم الأربعاء ألقي إبراهيم في النار. ويوم الأربعاء وضعوه في المنجيق.

وفي كتاب الخصال (٤): عن داود بن كثير [الرقّي] (٥) عن أبي عبدالله عليه الله عَلَيْهِ : إنّ رسول الله عَلَيْهِ نهى عن قتل ستّة : النحلة ، والنملة ، والضفدع ، والصرد ، والهدهد ، والخطّاف ، إلى أن قال : وأمّا الضفدع ، فإنّه لمّا أُضرمت (٢) النار على إبراهيم عليه شكت هوام الأرض إلى الله تعالى واستأذنته أن تصبّ عليها الماء . فلم يأذن الله لشيء منها إلّا الضفدع . فاحترق ثلثاه (٧) وبقي الثلث . والحديث طويل ، أخذت منه موضع الحاجة .

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (١٠) بإسناده إلى أبان بن تغلب، عن أبي عبدالله عليه حديث طويل يذكر فيه القائم عليه ، وفيه : إذا نشر راية رسول الله عَيَالَة انحط عليه ثلاثة عشر ألف ملك وثلائة عشر ملكاً كلّهم ينتظر (١٠) القائم عليه . وهم الذين كانوا مع نوح عليه في السفينة ، والذين كانوا مع نوح عليه في النار .

وبإسناده (۱۱) إلى مفضّل بن عمر، أبي عبدالله الصادق للله قال: سمعته يقول: أتدري الماكان] (۱۲) قميص يوسف للله ؟ قال: قلت: لا. قال: إنّ إبراهيم للله لمّا أو قدت له النار، نزل إليه جبرئيل لله بالقميص (۱۳)، وألبسه إيّاه، فلم يضرّه معه حرّ ولا برد. والحديث طويل، أخذت منه موضع الحاجة.

١. العيون ١٩٣/١، ح ١.

٣. من المصدر.

٥ . من المصدر .

٧. المصدر: فاحترق منه الثلثان.

٩. كذا في المصدر. وفي النسخ: ينظرون.

١١. نفس المصدر/١٤٢، ح ١٠.

١٣. المصدر: بثوب من ثياب الجنّة.

٢. المصدر: وتطيرنا.

٤. الخصال/٣٢٧، ح ١٨.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: أضربت.

٨. كمال الدين/٦٧٢، ح ٢٢.

١٠. المصدر: إبراهيم الخليل.

١٢ . ليس في م.

وفي مجمع البيان (١): وروى الواحديّ بالإسناد مرفوعاً إلى أنس بن مالك، عن النبيّ ﷺ [قال:](١) إنّ نمرود الجبّار لمّا ألقى إبراهيم في النار، نزل إليه جبرئيل بقميص من الجنّة، وطنفسة (١) من الجنّة. فألبسه القميص، وأقعده على الطنفسة. وقعد معه يحدّثه.

وفي كتاب علل الشرائع (٤) بإسناده إلى عبدالله بن هلال قال: قال أبو عبدالله لللله الما القيله الما القيله الما القيلة الما ألقي إبراهيم الله الله الما القيلة في النار، تلقّاه جبرئيل الله في الهواء وهو يهوي. فقال: يا إبراهيم، ألك حاجة ؟ فقال: أمّا إليك، فلا!

وبإسناده (ه) إلى محمّد بن أو رمة ، عن الحسن بن عليّ ، عن بعض أصحابنا ، عن أبي عبدالله الله الله الله قال: لمّا أُلقي إبراهيم في النار ، أوحى الله الله الله الله قال: لمّا أُلقي إبراهيم في النار ، أوحى الله الله الله الله الله عدّ بنّك .

وقال: لمّا قال الله ﷺ: «يا ناركوني برداً وسلاماً على إبراهيم» ما انتفع أحد بها ثلاثة أيّام، وما سخّنت ماءهم.

وفي أصول الكافي (٢): إسحاق، قال: حدّثني الحسن بن ظريف، قال: اختلج في صدري مسألتان أردت الكتاب فيها إلى أبي محمّد. فكتبت أسأله عن القائم إذا قام بما يقضي، وأين مجلسه الذي يقضي فيه بين الناس. وأردت أن أسأله عن شيء ولحمى الربع. فأغفلت خبر الحمّى. فجاء الجواب: سألت عن القائم؛ فإذا قام، قضى بين الناس بعلمه، كقضاء داود المربع لا يسأل البيّنة. وكنت (٢) أردت أن تسأل الربع، فأنسيت. فاكتب في ورقة، وعلّقه على المحموم؛ فإنّه يبرأ بإذن الله إن شاء الله: «يا ناركوني برداً وسلاماً على إبراهيم». فعلّقنا عليه ما ذكر أبو محمّد المربع فأفاق.

٢. من المصدر.

العلل/٣٦ ح ٦.

٦. الكاني ٩/١٥٠١، ح١٣.

١. المجمع ٥٥/٤.

٣. الطنفسة: البساط,

٥. نفس المصدر، ح٧.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: كتب.

وفي كتاب الاحتجاج (١) للطبرسي، عن النبي عَيَّلِيَّ حديث طويل، يقول فيه النَّلِا: قولنا إنّ إبراهيم خليل الله، فإنّما هو مشتق من الخلّة، والخلّة إنّما معناها: الفقر والفاقة. وقد كان خليلاً إلى ربّه فقيراً، وإليه منقطعاً. وعن غيره متعفّفاً معرضاً مستغنياً.

وذلك لمّا أريد قذفه في النار، فرمي به في المنجنيق، فبعث الله عَلَيْ إلىٰ جبرئيل وقال له: أدرك عبدي. فجاءه، فلقيه في الهواء. فقال له: كلّفني ما بدا لك. فقد بعثني الله لنصرتك. فقال [إبراهيم](٢): حسبي الله ونعم الوكيل. إنّي لا أسال غيره. ولا حاجة لي إلّا إليه. فُسمّى (٣) خليله، أي فقيره ومحتاجه والمنقطع إليه عمّن سواه.

وعن معمّر بن راشد (٤) قال: سمعت أبا عبدالله عليه يقول: قال رسول الله عَلَيه الله عَلَيه الله عَلَيه الله عليه إلى اللهم إنّى أسألك بحق محمّد وآل محمّد، لمّا أنجيتني منها (٥). فجعلها [الله عليه] (٦) برداً وسلاماً. والحديث طويل، أخذت منه موضع الحاجة.

وروي (٧) عن موسى بن جعفر، عن أبيه، عن آبائه عن الحسين بن علي الله قال: إنّ يهوديّاً من يهود الشام وأحبارهم قال لأميرالمؤمنين عليه : فإنّ إبراهيم عليه قد أسلمه قومه إلى (٨) الحريق، فصبر. فجعل الله على الله الله النار عليه بسرداً وسلاماً. فهل فعل بمحمّد عَمَا شيئاً من ذلك؟

قال له عليّ عليه الخيبريّة . فصير الله على عليه الخيبريّة . فصير الله الله على عليه الخيبريّة . فصير الله السمّ في جوفه برداً وسلاماً إلى منتهى أجله . فالسمّ يحرق إذا استقرّ في الجوف، كما أنّ النار تحرق. فهذا من قدرته لاتنكره.

١. الاحتجاج/٢٤.

٣. المصدر: فسمَّاه.

٥. المصدر: «آمنتني» بدل «أنجيتني منها».

٧. نفس المصدر/٢١٤.

٢. من المصدر.

٤. نفس المصدر /٤٧ ـ ٤٨.

٦. ليس في المصدر.

٨. كذا في المصدر. وفي النسخ؛ على.

وفي روضة الكافي (١): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر، عن أبان بن عثمان، عن حجر، عن أبي عبدالله عليه قال: خالف إبراهيم صلّى الله عليه قومه، وعاب آلهتهم، إلى قوله: فلمّا تولّوا عنه مدبرين إلى عيد لهم، دخل إبراهيم صلّى الله عليه إلى آلهتهم بقدّوم. فكسرها إلّا كبيراً لهم، ووضع القدّوم في عنقه. فرجعوا إلى آلهتهم، فنظروا إلى ما صُنع (١) بها. فقالوا: والله، ما اجترأ عليها ولاكسرها إلّا الفتى الذي [كان يعيبها ويبرأ منها. فلم يجدوا له قتلة أعظم من النار.

فجُمع له الحطب، واستجادوه. حتَّىٰ إذا كان اليـوم الذي](٢) يُـحرَق فـيه، بـرز له نمرود وجنوده، وقد بُني له بناء لينظر إليه كيف تأخذه النار.

ووُضِع إبراهيم للتَّلِهِ في منجنيق، وقالت الأرض: يا ربّ، ليس علىٰ ظـهري أحــد يعبدك غيره. يُحرَق بالنار؟! قال الربّ: إن دعاني، كفيته.

فذكر أبان، عن محمّد بن مروان، عمّن رواه، عن أبي جعفر عليه أن دعاء إبراهيم صلّى الله عليه يومئذ كان: يا أحد، يا أحد، يا صمد [يا صمد] (٤) يا من لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفوا أحد. ثمّ قال: توكّلت على الله. فقال الربّ تبارك و تعالى: كُفيت. فقال للنار «كونى برداً».

قال: فاضطربت أسنان إبراهيم صلّى الله عليه من البرد، حتّىٰ قال الله ﷺ: «وسلاماً علىٰ إبراهيم». وانحطَّ جبرئيل عليه فإذا هو جالس (٥) مع إبراهيم صلّى الله عليه يحدّثه في النار.

قال نمرود: من اتَّخذ إلها، فليتَّخذ مثل إله إبراهيم للثُّلِّا.

قال: فقال عظيم من عظمائهم: إنّي عزمت على النار أن لاتحرقه. فأخذ عنق من النار نحوه، حتّى أحرقه.

۱. الکافی ۱۹۸۸-۳۲۰ ح ۵۹۹.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: صنعوا.

٣. ليس في أ. ٤. ليس في س وأ.

٥. كذا في المصدر. وفي م ون: يجالس. وفي غيرهما: بجالس.

قال: فأمن له لوط، فخرج مهاجراً إلى الشام هو وسارة ولوط.

عليّ بن إبراهيم (۱)، عن أبيه؛ وعدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، جميعاً عن الحسن بن محبوب، عن إبراهيم بن أبي زياد الكرخيّ قال: سمعت أبا عبدالله للطِّلِا يقول: إنّ إبراهيم لمّا كسر أصنام نمرود، (أمر به نمرود) (۱) فأوثق. وعمل له حيراً (۱) وجمع له فيه الحطب، وألهب فيه النار. ثمّ قذف إبراهيم صلّى الله عليه في النار لتحرقه. ثمّ اعتزلوها حتّى خمدت النار. ثمّ أشرفوا على الحير (٤) فإذا هم بإبراهيم سليماً مطلقاً من وثاقه.

فأخبر نمرود خبره. فأمرهم أن ينفوا إبراهيم من بلاده، وأن يمنعوه من الخمروج بماشيته وماله. فحاجّهم إبراهيم للثِّلا عند ذلك فقال: إن أخذتم ماشيتي ومالي، فـإنّ حقّى عليكم أن تردّوا عليّ ما ذهب عمري في بلادكم.

واختصموا إلىٰ قاضي نمرود. فقضىٰ علىٰ إبراهيم أن يسلّم إليهم جميع ما أصاب في بلادهم. وقضى علىٰ أصحاب نمرود أن يردّوا علىٰ إبراهيم ما ذهب من عمره في بلادهم.

فأخبر بذلك نمرود. فأمرهم أن يخلّوا سبيله وسبيل ماشيته وماله، وأن يخرجوه. وقال: إنّه إن بقي في بلادكم، أفسد دينكم، وأضرّ بآلهتكم. والحديث طويل، أخذت منه موضع الحاجة.

﴿ وَارَادُوا بِهِ كَيْداً ﴾: مكراً في إضراره.

﴿ فَجَعَلْنَاهُمُ الْأَخْسَرِينَ ﴾ ﴿ أخسر من كلّ خاسر، لمّا عاد سعيهم برهاناً قاطعاً علىٰ أنّهم على الباطل وإبراهيم على الحقّ، وموجباً لمزيد درجته واستحقاقهم أشدّ العذاب. ﴿ وَنَجَيْنَاهُ وَلُوطاً إِلَى الْأَرْضِ الَّتِي بَارَكْنَا فِيهَا لِلْعَالَمِينَ ﴾ ﴿ وَنَجَيْنَاهُ وَلُوطاً إِلَى الْأَرْضِ الَّتِي بَارَكْنَا فِيهَا لِلْعَالَمِينَ ﴾ ﴿ وَنَجَيْنَاهُ وَلُوطاً إِلَى الْآرْضِ الَّتِي بَارَكْنَا فِيهَا لِلْعَالَمِينَ ﴾ ﴿

ا. نفس المصدر/١٣٧١، ح ٥٦٠.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: جيراً. والحير: شبه الحظيرة.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: الجير.

وبركاته العامّة أنّ أكثر الأنبياء بُعِثوا فيه، فانتشرت في العالمين شـرائـعهم التـي هـي مبادى الكمالات والخيرات الدينيّة والدنيويّة.

وقيل (١): كثرة النعم، والخصب الغالب.

وفي الحديث السابق المنقول عن تفسير عليّ بن إسراهيم (٢) متصلاً بقوله: وإن ينطق فلم يفعل كبيرهم هذا شيئاً: فاستشار [نمرود](٢) قومه في إسراهيم. فقالوا: «حرّقوه وانصروا الهتكم إن كنتم فاعلين».

فقال الصادق للنظافي النصادق النظافية على المنظم المنطوع المنظم المنطوع النظم المنطوع النظم المنطوع النظم المنطق المنطق المنطق المنطق المنطق المنطقة ا

فحبس إبراهيم المنظِ وتجمع له الحطب، حتى إذا كان اليوم الذي ألقى فيه نمرود إبراهيم في النار، برز نمرود وجنوده، وقد كان بُني لنمرود بناء ينظر منه إلى إبراهيم النار، برز نمرود وجنوده، واتخذ لهم المنجنيق. لأنّه لم يقدر أحد أن إبراهيم النالج كيف تأخذه النار. فجاء إبليس، واتّخذ لهم المنجنيق. لأنّه لم يقدر أحد أن يتقارب من تلك النار [عن غلوة سهم، وكان الطائر من مسيرة فرسخ يرجع عنها (فلا يستطيع) أن يتقارب من النار] (م) وكان الطائر إذا مرّ في الهواء يحترق.

فُوَضِع إبراهيم لِمُنْظِيرٌ في المنجنيق. وجاء أبوه، فلطمه لطمة وقال له: ارجع عمّا أنت عليه!

وأنزل الربّ تبارك وتعالى ملائكة إلى السماء الدنيا. ولم يبق شيء إلّا طلب إلى ربّه. وقالت الأرض: يا ربّ، ليس على ظهري من يعبدك غيره، فيُحرق! وقالت الملائكة:

٢. تفسير القمّي ٧٢/٧\_٣٣.

٤. ليس في المصدر.

٦. كذا في المصدر، وفي النسخ: سخار.

٨. من المصدر.

١. أنوار التنزيل ٧٧/٢.

٣. من المصدر.

٥. المصدر: رشده.

٧. الأعراف/١١١.

وقال جبرئيل النظير: يا ربّ خليلك إبراهيم ـ ليس في الأرض أحد يعبدك غيره ـ سلّطت عليه عدوّه يحرقه بالنار! فقال: اسكت! إنّما يقول هذا عبد مثلك يخاف الفوت. هو عبدي، آخذه إذا شئت. فإن دعاني، أجبته.

فدعا إبراهيم للطلا ربّه بسورة الإخلاص: يا الله، يا واحد، يا أحد، يا صمد، يا من لم يلد ولم يولد، ولم يكن له كفواً أحد، نجّني من النار برحتمك.

قال: فالتقى معه جبرئيل المنظِ في الهواء ـ وقد وُضع في المنجنيق ـ فقال: يا إبراهيم، هل لك إليّ من حاجة ؟ فقال إبراهيم اللهِ : أمّا إليك، فلا! وأمّا إلى ربّ العالمين، فنعم. فدفع إليه خاتماً عليه مكتوب: «لا إله إلّا الله. محمّد رسول الله. لا حول ولا قوة إلّا بالله (٢). فوضت أمري إلى الله [أسندت ظهري إلى الله. حسبي الله] (٣).

فأوحى الله ﷺ من البرد. حتى فاضطربت أسنان إبراهيم على من البرد. حتى قال: و«سلاماً على إبراهيم». وانحط جبرئيل علي وجلس معه يحدّثه في النار.

ونظر نمرود فقال: من اتّخذ إلهاً، فليتّخذ مثل إله إبراهيم. فقال عظيم من عظماء أصحاب نمرود: إنّي عزمت على النار أن لاتحرقه. فخرج عمود من النار نحو الرجل، فأحرقه (٤). فآمن له لوط، فخرج مهاجراً إلى الشام.

ونظر نمرود إلى إبراهيم التلافي روضة خضراء في النار، ومعه شيخ يحدّثه (٥). فقال لأزر: [يا آزر](٦) ما أكرم ابنك على ربّه.

قال: وكان الوزغ ينفخ في نار إبراهيم. وكان الضفدع يذهب بالماء ليطفئ به النار.

١ . ليس في س.

٢. يوجد في أ، س والمصدر بدل العبارة الأخيره: «ألجأت ظهري إلى الله. [وفي س، أ] أسندت أمري إلى [قزة خ. ل، من المصدر] الله وه.

٤. المصدر: فأحرقته. ٥. ليس في أ.

٦. ليس في المصدر.

قال: ولمّا قال الله عُلَّى: للنار: «كوني برداً وسلاماً» لم تعمل النار في الدنيا ثلاثة أيّام. ثمّ قال الله عُلى: «وأرادوا به كيداً فجعلناهم الأخسرين». فقال الله عُلى: «ونـجّيناه ولوطاً إلى الأرض التي باركنا فيها للعالمين». [يعني](١) إلى الشام وسواد الكوفة.

﴿ وَوَهَبُنَا لَهُ اِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ نَافِلَةً ﴾ : عطيّة ، فهي حال منهما. أو : ولدُ [ولد](٢) أو : زيادة على ما سأل، وهو إسحاق. فتختص بيعقوب. ولابأس به للقرينة.

وفي كتاب معاني الأخبار (٢): أبي الله قال: حدّثنا أحمد بن إدريس، عن محمّد بن أحمد بن محمد البزنطي، عن أحمد بن محمد البزنطي، عن أحمد بن محمد البزنطي، عن يحيى بن عمران، عن أبي عبدالله الله في قول الله الله الله السحاق ويعقوب نافلة». قال: ولد الولد نافلة.

﴿ وَكُلّاً ﴾: يعنى الأربعَة.

﴿جَعَلْنَا صَالِحِينَ ﴾ ۞: بأن وفّقناهم للصلاح، وحملناهم عليه، فصاروا كاملين.

﴿ وَجَعَلْنَاهُمْ أَئِمَّةً ﴾ : يقتدى بهم.

﴿ يَهْدُونَ ﴾: الناس إلى الحقّ.

﴿ بِاَمْرِنَا﴾: لهم بذلك، وإرسالنا (٥) إيّاهم حتّى صاروا مكمّلين.

﴿ وَاَوْحَيْنَا اِلَيْهِمْ فِعْلَ الْخَيْرَاتِ ﴾ : ليحتّوهم (١) عليه ، فيتمّ كمالهم بانضمام العمل إلى العلم . وأصله أن تُفعَل الخيرات ثمّ فعلاً ، ثمّ فعل الخيرات ، وكذلك قوله :

﴿ وَإِقَامَ الصَّلاَةِ وَإِيتَاءَ الزَّكَاةِ ﴾ : وهو من عطف الخاصّ على العامّ للتفصيل. وحذف تاء الإقامة المعوّضة من احدى الألفين، لقيام المضاف إليه مقامها.

۲. من أنوار التنزيل ۷۷/۲.

١. من المصدر.

٣. المعاني/٢٢٤. ٢٢٥، ح ١.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: أحمد بن محمد عن عيسى.

٥. كذا في أنوار التنزيل ٧٧/٢. وفي النسخ: أرسلنا.

٦. كذا في نفس المصدر. وفي النسخ: ليحتُونهم.

﴿ وَكَانُوا لَنَا عَابِدِينَ ﴾ ٢٠ : موحّدين مخلصين في العبادة. ولذلك قدّم الصلة.

وفي عيون الأخبار (١) عن الرضاط الله حديث طويل في وصف الإمامة والإمام وذكر فضل الإمام، يقول فيه طلي : ثمّ أكرمه الله الله الله المعلم الله المعلم الله المعلم الله المعلم الله المعلم الله المعلم والطهارة. فسقال الله المعلم والطهارة وكلاً جعلنا صالحين وجعلناهم (٤) أثمّة يهدون بأمرنا وأوحينا إليهم فعل الخيرات وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة وكانوا لنا عابدين».

لم تزل (٥) في ذرّيته يرثها بعض عن بعض، قرناً فقرناً حتّى ورثها النبيّ ﷺ. فقال الله (٦) ﷺ: «إنّ أولى الناس بإبراهيم لَلّذين اتّبعوه وهذا النبيّ والذين آمنوا والله وليّ المؤمنين».

فكانت له خاصة ، فقلدها [ عَلَيْظُ عليّاً عليّاً عليه بأمر الله على رسم ما فرض (١) الله تعالى . فصارت في ذرّيته الأصفياء ] (١) الذين آتاهم الله تعالى العلم والإيمان بقوله (١) تعالى : «قال (١٠) الذين أو توا العلم والإيمان لقد لبثتم في كتاب الله إلى يوم البعث » . فهي في ولد عليّ [بن أبي طالب عليه ] (١١) خاصّة إلى يوم القيامة ؛ إذ لا نبيّ بعد محمّد عَلَيْظُ . وفي أصول الكافي (١٦) مثله سواء .

وفي كتاب سعد السعود (١٣) لابن طاووس الله نقلاً عن تفسير أبي العبّاس ابن عقدة وعثمان بن عيسى، عن المفضّل، عن جابر قال: قلت لأبي عبدالله المليّلا: ما الصبر الجميل؟

۱. العيون ۱/۱۷۲۱ ح ۱.

٣. ليس في المصدر،

٥ . المصدر: فلم يزل.

٧. المصدر: فرضها،

٩. الروم/٥٦.

١١ . ليس في المصدر.

١٢. سعد السعود/١٢٠.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: يجعلها.

المصدر: وكلاً جعلنا.

٦. أل عمران/٦٨.

لا يوجد في س وأ.

١٠. المصدر: فقال.

۱۲ ، الكافي ۱۹۸/۱ ـ ۲۰۰، ح ۱ .

قال: ذلك صبر ليس فيه شكوى إلى الناس. إنّ إبراهيم بعث يعقوب إلى راهب من الرهبان عابد من العبّاد في حاجة. فلمّا رآه الراهب، حسبه إبراهيم، فوثب إليه فاعتنقه فقال: مرحباً بك يا خليل الرحمان. فقال يعقوب: لست بإبراهيم، ولكنّي يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم. والحديث طويل، أخذت منه موضع الحاجة.

وفي كتاب المناقب (١) لابن شهر آشوب، عن النبيّ ﷺ حديث طويل فسي فسضل عليّ وفاطمة عليّها، وفيه قال ﷺ: وارزقهما ذرّية طاهرة طيّبة مباركة. واجعل فسي ذرّيتهما البركة. واجعلهم أئمّة يهدون بأمرك إلى طاعتك، ويأمرون بما يرضيك.

وفي أصول الكافي (٢): محمّد بن يحيئ، عن أحمد بن محمّد؛ ومحمّد بن الحسين، عن محمّد بن يحيئ، عن طلحة بن زيد، عن أبي عبدالله عليّة قال: قال: إنّ الأئمّة في كتاب الله علي إمامان. قال الله تبارك وتعالى: «وجعلناهم أثمّة يهدون بأمرنا» لا بأمر الناس. يقدّمون ما أمر الله قبل أمرهم، وحكم الله قبل حكمهم. قال (٣): «وجعلناهم أثمّة يدعون إلى النار» يقدّمون أمرهم قبل أمر الله، وحكمهم قبل حكم الله، ويأخذون بأهوائهم خلاف ما في كتاب الله.

وفي شرح الآيات الباهرة (٤): قال محمّد بن العبّاس ﴿ : حدّثنا جعفر بن محمّد بن الله معمّد بن العضيل، عن أبي مالك، عن محمّد بن العضيل، عن أبي حمزة، عن أبي جعفر الله في قوله ﴿ : «وجعلناهم أسمّة يهدون بأمرنا». قال أبو جعفر الله : يعني الأثمّة من ولد فاطمة. يوحي إليهم بالروح في صدورهم (٥). ثمّ ذكر ما أكرمهم الله به، فقال: «فعل الخيرات». فعليهم منه أفضل الصلوات وأوفر التحيّات.

﴿ وَلُوطاً آتَيْنَاهُ حُكُماً ﴾ : حكمةً . أو : نبوّةً . أو : فصلاً بين الخصوم .

﴿ وَعِلْماً ﴾: بما ينبغي علمه للأنبياء.

۲. الكافي ۲۱۳/۱، ح ۲.

٤. تأويل الآيات الباهرة ٣٢٨/١، ح١٢.

١. المناقب ٣٥٦/٣.

٣. القصص/٤١.

٥ . كذا في المصدر. وفي النسخ: صدرهم.

﴿ وَنَجَّيْنَاهُ مِنَ الْقَرْيَةِ ﴾ : قرية سدوم.

﴿ الَّتِي كَانَتْ تَعْمَلُ الْخَبَائِثَ ﴾: يعني اللواطة. وصفها بصفة أهلها، أو أسندها إليها، علىٰ حذف المضاف وإقامتها مقامه.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): وقوله: «ونجّيناه» يعني لوطاً «من القرية التي كانت تعمل الخبائث». قال: كانوا ينكحون الرجال.

﴿إِنَّهُمْ كَانُوا قَوْمَ سَوْءِ فَاسِقِينَ ﴾ ٢٠ فإنَّه كالتعليل.

﴿ وَاَدْخَلْنَاهُ فِي رَحْمَتِنَا ﴾ : أي في أهل رحمتنا. أو : في جنتنا.

﴿إِنَّهُ مِنَ الصَّالِحِينَ ﴾ ٢٠ : الذين سبقت لهم منّا الحسني.

﴿ وَتُوحاً إِذْ نَادَىٰ ﴾ : إذ دعا الله علىٰ قومه بالهلاك.

﴿ مِنْ قَبْلُ ﴾ : من قبل المذكورين.

﴿ فَاسْتَجَبُّنَا لَهُ ﴾: دعاءه.

﴿ فَنَجَيْنَاهُ وَاَهْلَهُ مِنَ الْكَرْبِ الْعَظِيمِ ﴾ ۞: من الطوفان أو أذى قومه. والكرب: الغمّ الشديد.

﴿ وَنَصَرْنَاهُ ﴾: مطاوع انتصر. أي جعلناه منتصراً.

﴿ مِنَ الْقَوْمِ الَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا إِنَّهُمْ كَانُوا قَوْمَ سَوْءٍ فَأَغْرَقْنَاهُمْ آجْمَعِينَ ﴾ ٢ : الاجتماع الأمرين: تكذيب الحق، والانهماك في الشرّ. ولعلّهما لم يجتمعا في قوم إلّا وقد أهلكهم الله تعالى .

﴿ وَدَاوُدَ وَ سُلَيْمَانَ إِذْ يَحْكُمَانِ فِي الْحَرْثِ ﴾: في الزرع.

وقيل (٢): في كرم تدلّت عناقيده.

﴿ إِذْ نَفَشَتْ فِيهِ غَنَمُ الْقَوْمِ ﴾ : رعته ليلاً.

﴿ وَكُنَّا لِحُكْمِهِمْ شَاهِدِينَ ﴾ ٢٠ لحكم الحاكمين والمتحاكمين عالمين.

٢. أنوار التنزيل ٧٧/٢.

١. تفسيرالقمّي ٧٣/٢.

وفي الكافي (۱): عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن بعض أصحابنا، عن المعلّئ أبي عثمان، عن أبي بصير قال: سألت أبا عبدالله عليًا عن قول الله على: «وداود وسليمان إذ يحكمان في الحرث إذ نفشت فيه غنم القوم». فقال: لا يكون النفش إلّا بالليل. إنّ على صاحب الحرث أن يحفظ الحرث بالنهار، وليس على صاحب الماشية حفظها بالنهار. وإنّما رغيها (۱) بالنهار وأرزاقها. فما أفسدت، فليس عليها. وعلى صاحب الماشية حفظ الماشية بالليل عن حرث الناس. فما أفسدت بالليل، فقد ضمنوا. وهو النفش.

وإنّ داود للسلاّ حكم للذي أصاب زرعه، رقاب الغنم. وحكم سليمان للسلاّ الرّسل والثّلّة (٤) واللبن والصوف في ذلك العام.

﴿ فَفَهَّمْنَاهَا سُلَيْمَانَ ﴾ : الضمير للحكومة أو الفتوي.

وقرئ (٥): «فأفهمناها».

﴿ وَكُلّاً آتَيْنَا حُكُماً وَعِلْماً ﴾: وفي الكافي (٢): أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسين بن سعيد، عن عبدالله بن بحر، عن ابن مسكان، عن أبي بمصير، عن أبي عبدالله عليه قال: قلت له قول الله عليه و داود وسليمان إذ يحكمان في الحرث». قلت: حين حكما في الحرث كانت قضية واحدة.

فقال: إنّه كان أوحى الله تَشَكّ إلى النبيّين قبل داود، إلى أن بعث (٧) الله داود: أيّ غنم نفشت في الحرث، فلصاحب الحرث رقاب الغنم، ولا يكون النفش إلّا بالليل. فإنّ على صاحب الزرع أن يحفظه بالنهار. وعلى صاحب الغنم حفظ الغنم بالليل.

فحكم داود بما حكمت به الأنبياء الله عليه من قبله. وأوحى الله عَلَقَ إلىٰ سليمان لله الله عليه:

٣. المصدر: أصحاب.

١. الكافي ١/٥-٣٠ ح ٢. ٢. كذا في المصدر، وفي النسخ: رعاها.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: الثلاثة.

٦. الكافي ٢٠٢/٥، ح٣.

٥. أنوار التنزيل ٧٨/٢.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: يبعث.

أيّ غنم نفشت في زرع، فليس لصاحب الزرع إلّا ما خرج من بطونها.

محمّد بن يحيئ (١)، عن محمّد بن الحسين، عن يزيد بن إسحاق، عن هارون بن حمزة قال: سألت أبا عبدالله طلط عن البقر والإبل والغنم، تكون في الرعي فتفسد شيئاً، هل عليها ضمان؟ فقال: إن أفسدت نهاراً، فليس عليها ضمان، من أجل أن أصحابه يحفظونه. وإن أفسدت ليلاً، فإنّه عليها ضمان.

وفي أصول الكافي (٢): الحسين بن محمّد ، عن معلّى بن محمّد ، عن عليّ بن محمّد ، عن عليّ بن محمّد (٣) ، عن بكر (٤) بن صالح ، عن محمّد بن سليمان ، عن عيثم (٥) بن أسلم ، عن معاوية بن عمّار ، عن أبي عبدالله المليلة قال : إنّ الإمامة عهد من الله الله معهود لرجال مسمّين ، ليس للإمام أن يزويها عن الذي يكون من بعده .

إنّ الله تبارك وتعالى أوحى إلى داود الليّلا أن اتّخذ وصيّاً من أهلك، فإنّه قد سبق في علمي أن لا أبعث نبيّاً إلّا وله وصيّ من أهله. وكان لداود الليّلا [أولاد عدّة، وفيهم غلام كانت أمّه عند داود، وكان لها محبّاً. فدخل داود الليّلا عليها، حين أتاه الوحي، فقال] (الله الله الله الله أوحى إليّ يأمرني أن أتّخذ وصيّاً من أهلي. فقالت له امرأته. فليكن ابني. قال: ذلك أريد.

وكان السابق في علم الله المحتوم عنده أنّه سليمان. فأوحى الله تبارك وتعالىٰ إلىٰ داود أن لاتعجل دون أن يأتيك أمري. فلم يلبث داود أن ورد عليه رجلان يختصمان

<sup>1.</sup> نفس المصدر/١٠٠١م ١. ٢٠ الكافي ٢٧٨/١ ح ٣.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: «محمد بن جمهور، عن حمّاد بن عيسي، عن منهال» بدل «عليّ بن محمّد».

٤. كذا في المصدر وجامع الرواة ١٢٧/١. وفي م: عمرو. وفي غيرها: عمر.

٥ . كذا في المصدر وجامع الرواة ٦٤٨/١. وفي م: عثمان. وفي غيرها: عثيم.

٦. ليس في م.

فجمع داود طلط ولده. فلمّا أن قصّ (١) الخصمان، قبال سليمان عليه إلى عباحب الكرم، متى دخلت غنم هذا الرجل كرمك؟ قال: دخلته ليلاً. قال: قد قضيت عليك \_يا صاحب الغنم \_بأولاد غنمك وأصوافها في عامك هذا.

ثمّ قال له داود: فكيف لم تقض برقاب الغنم، وقد قوّم ذلك علماء بني إسرائيل، فكان (٢) ثمن الكرم قيمة الغنم؟ فقال سليمان: إنّ الكرم لم يُجتَنَّ من أصله، وإنّما أكل حمله، وهو عائد في قابل.

فأوحى الله ﷺ إلىٰ داود: إنّ القضاء في هذه القضيّة ما قضى سليمان بـه. يـا داود، أردت أمراً، وأردنا أمراً غيره. فدخل داود على امرأته فقال: أردنا أمـراً، وأراد الله أمـراً غيره. ولم يكن إلّا ما أراد الله ﷺ. فقد رضينا بأمر الله ﷺ وسلّمنا.

فذهبا إليه، فقال سليمان عليه إن كان الغنم أكلت الأصل والفرع، فعلى صاحب الغنم أن يدفع إلى صاحب الكرم الغنم وما في بطنها. وإن كانت ذهبت بالفرع، ولم

١٠ كذا في المصدر. وفيع: «اربص» بدل «أن قص». وفي غيرها: «اقتص».

٣. تفسير القمّي ٧٤\_٧٣/٢.

٢. المصدر: وكان.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: وكان له كرم.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: «الغنم» بدل «غنم رجل آخر».

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: قصمته

تذهب بالأصل، فإنّه يدفع ولدها إلى صاحب الكرم.

وكان هذا حكم داود، وإنّما أراد أن يعرّف بني إسرائيل أنّ سليمان وصيّه بعده، ولم يختلفا في الحكم. ولو اختلف حكمهما، لقال: كنّا لحكمهما شاهدين.

وفي كتاب من لا يحضره الفقيه (١): روى جميل بن درّاج، عن زرارة، عن أبي جعفر طلية في قول الله على: «وداود وسليمان إذ يحكمان في الحرث إذ نفشت فيه غنم القوم» قال: لم يحكما. إنّما كانا يتناظران، ففهمها سليمان.

وفي مجمع البيان (٣): واختلف في الحكم الذي حكما به، فقيل: إنّه كان كرماً قد بدت عناقيده. فحكم داود بالغنم لصاحب الكرم. فقال سليمان: غير هذا ـ يا نبيّ الله ـ أرفق (٤). قال: [وما ذاك؟] (٥) قال: يُدفَع الكرم إلى صاحب الغنم، فيقوم عليه حتى يعود كماكان. ويدفع (٦) الغنم إلى صاحب الكرم، فيصيب منها حتى إذا عاد الكرم كماكان. ثمّ دفع (٩) كل واحد منهما إلى صاحبه ماله. ورُوي ذلك عن أبي جعفر [وأبي عبدالله] (٨) عليه الله عن أبي جعفر [وأبي عبدالله] (٨) عليه الله عن أبي جعفر [وأبي عبدالله]

﴿ وَسَخُرْنَا مَعَ دَاوُدَ الْجِبَالَ يُسَبِّحْنَ ﴾ : يقدّسن الله معه . قيل (١): بلسان الحال . أو بصوت يتمثّل له . أو يخلق الله فيها الكلام .

٢، نفس المصدرة ح ٢.

٤. ليس في المصدر.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: قتدفع.

٨. ليس في م.

<sup>1.</sup> الغقيه ٥٧/٣م ح 1.

٣. المجمع ٧٤/٥.

٥. ليس في أ.

٧. كذا في المصدر، وفي النسخ: تدفع،

٩. أنوار التنزيل ٧٨/٢.

وقيل (١): يسرن معه، من السباحة.

وهو حال أواستئناف لبيان (٢) وجه التسخير. و «مع» متعلّقة بِـ «سخّرنا» أو «يسبّحن». ﴿ وَالطَّيْرَ ﴾ : عطف على الجبال. أو مفعول معه.

وقرئ (٣) بالرفع، على الابتداء، أو العطف على الضمير، على ضعف.

﴿ وَكُنَّا فَاعِلِينَ ﴾ ٢٠ الأمثاله، فليس ببدع منّا، وإن كان عجيباً عندكم.

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (٤) باسناده إلى هشام بن سالم، عن الصادق عليه أنّه قال في حديث يذكر فيه قصّة داود عليه إنّه خرج يقرأ الزبور، وكان إذا قرأ الزبور، لا يبقى جبل ولا حجر ولا طائر إلا جاوبه (٥).

وفي كتاب الاحتجاج (٢) للطبرسي الله : روي عن موسى بن جعفر، عن أبيه، عن أبائه، عن الحسين بن علي الله قال: إنّ يهودياً من يهود الشام وأحبارهم قال لأميرالمؤمنين الله : فإنّ هذا داود، بكي على خطيئته حتى سارت الجبال (٢) معه لخوفه. فقال له علي الله : لقد كان كذلك. ومحمد مَن أعطي ما هو (١٠) أفضل من هذا. إنّه كان إذا قام إلى الصلاة، شمع لصدره وجوفه أزيز (١٠) كأزيز المرجل (١٠) على الأثافي (١١) من شدّة البكاء. وقد آمنه الله كان من عقابه، فأراد أن يتخشّع لربّه ببكائه. ويكون إماماً لمن اقتدى به.

ولئن سارت الجبال وسبّحت معه، لقد عمل لمحمّد عَلَيْهُ ما هو أفضل من هذا، إذ كنّا معه علىٰ جبل حراء، إذ تحرّك الجبل، فقال له: قرّ! فليس عليك إلّا نبيّ أو صدّيق

٢. ليس في س وأ.

١. أنوار التنزيل ٧٨/٢.

٤. كمال الدين /٥٢٤، ح٦.

٣. نفس المصدر والموضع.

٦. الاحتجاج/٢١٩. ٢٢٠.

٥. المصدر: جاوبته.

٨. ليس في المصدر.

٧. المصدر: الجبل.
 ٩. أي خند: من الحاف

٩. أي خنين من الجوف، وهو صوت البكاء. وقيل: هو أن يجيش جوفه ويغلي بالبكاء. وفي المصدر: أريز
 كأريز.

١١. كذا في المصدر. وفي النسخ: الإناء والأثافي: الأحجار التي يوضع عليها القدر.

شهيد. فقرّ الجبل مجيباً (١) لأمره، منتهياً إلى طاعته.

ولقد مررنا معه بجبل وإذا الدموع تخرج من بعضه. فقال له [النبيّ ﷺ] (٢) ما يبكيك يا جبل ؟ فقال: يا رسول الله، كان المسيح مرّبي، وهو يخوّف الناس بنار وقودها الناس والحجارة. فأخاف أن أكون من تلك الحجارة. قال له: لاتخف. تلك الحجارة الكبريت. فقرّ الجبل وسكن وهدأ، وأجاب لقوله.

وفي كتاب المناقب (٢) لابن شهر آشوب، عن كتاب الإرشاد للزهريّ: قال سعيد بن المسيّب: كان الناس لا يخرجون إلى (٤) مكة حتّى يخرج عليّ بن الحسين عليّك . فخرج، وخرجت معه. فنزل في بعض المنازل، فصلّى ركعتين، فسبّح (٥) في سجوده. فلم يبق شجر ولا مدر إلّا سبّحوا معه. ففزعت منه، فرفع رأسه فقال: يا سعيد، أفزعت؟ قلت: نعم يا ابن رسول الله. فقال: هذا التسبيح الأعظم.

وفي رواية سعيد بن المسيّب (٢) قال: كان القوم (٢) لا يحجّون حتّى يحجّ زين العابدين الله وكان يتّخذ لهم السويق الحلو والحامض، ويمنع نفسه. فسبق يوماً إلى الرحل. فألفيته (٨) وهو ساجد. فو الذي نفس سعيد بيده، لقد رأيت الشجر والمدر والرحل والراحلة يردّون عليه مثل كلامه.

﴿ وَعَلَمْنَاهُ صَنْعَةَ لَبُوسٍ ﴾ : عمل الدرع. وهو في الأصل اللباس. قال : ألبس لكل حالة لبوسها إمّا نعيمها وإمّا بـؤسها

﴿ لَكُمْ ﴾ : متعلّق بـ «علّمنا». أو صفة لـ «لبوس».

﴿ لِيُحْصِنَكُمْ مِنْ بَأْسِكُمْ ﴾: بدل منه ، بدل الاشتمال ، بإعادة الجارّ . والضمير لـ «داود» أو لِـ «لبوس» .

١. المصدر: مطيعاً.

٣. المناقب ١٣٦٤. ٤ ألمصدر: من.

٥. المصدر: سبّح. ٦. نفس المصدر ١٣٦٧ـ١٣٧.

٧. المصدر: «كان القراء» بدل «قال: كان القوم». ٨. أي وجدته. وفي م: فألقيته. وفي ن: فلقيته.

وقرئ (١) بالتاء للصنعة ، أو للبوس على تأويل الدرع. وقرئ (٢) بالنون.

## ﴿ فَهَلْ آنْتُمْ شَاكِرُونَ ﴾ ٢: ذلك؟

أمرٌ أخرجه في صورة الاستفهام، للمبالغة والتقريع.

قال: فبكئ داود عليه أربعين صباحاً. فأوحى الله الحديد أن لِن لعبدي داود عليه ألان الله الحديد أن لِن لعبدي داود عليه ألان الله الحديد. فكان يعمل في كلّ يوم درعاً، فيبيعها بألف درهم. فعمل ثلاثمائة وستين درعاً، فباعها بثلاثمائة وستين ألفاً، واستغنى عن بيت المال.

﴿ وَلِسُلَيْمَانَ ﴾ : وسخّرنا له.

قيل (1): ولعلّ اللام فيه دون الأوّل؛ لأنّ الخارق فيه عائد إلى سليمان نافع له، وفي الأوّل أمر يظهر في الجبال والطير مع داود بالإضافة إليه.

﴿ الرِّيحَ عَاصِفَةٌ ﴾ : شديدة الهبوب، تقطع مسافة كثيرة في مدّة يسيرة. كما قال (٥): «غدوها شهر ورواحها شهر».

قيل (٦): وكانت رخاء في نفسها (٧) طيّبة.

وقيل (٨): كانت رخاء تارة وعاصفة أخرى، حسب إرادته.

﴿ تَجْرِي بِأَمْرِهِ ﴾ : بمشيئته .

٢. نفس المصدر والموضع.

أنوار التنزيل ٧٨/٢.

٦. نقس المصدر والموضع.

١. أنوار التنزيل ٧٨/٢.

٣. الكافي ٧٤/٥ ح ٥.

ه. سبأ /١٢.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ؛ وكان رخاء في نفسه.

٨. نفس المصدر والموضع.

حال ثانية. أو بدل من الأولئ. أو حال من ضميرها.

﴿ إِلَى الْأَرْضِ الَّتِي بَارَكْنَا فِيهَا﴾: قيل (١): إلى الشام رواحاً (١) بعد ما سارت به منه (١) كرة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤); قال: إلى بيت (٥) المقدس والشام.

﴿ وَكُنَّا بِكُلِّ شَيْءٍ عَالِمِينَ ﴾ ٢٠ فنجريها على ما تقتضيه الحكمة.

﴿ وَمِنَ الشَّيَاطِينِ مَنْ يَغُوصُونَ لَهُ ﴾ : في البحار، ويخرجون نفائسها.

و «من» عطف على «الريح». أو مبتدأ خبره ما قبله، وهي نكرة موصوفة.

﴿ وَيَعْمَلُونَ عَمَلاً دُونَ ذَلِكَ ﴾: ويتجاوزون ذلك إلى أعمال أخر ـ كبناء المدن والقصور واختراع الصنائع الغريبة ـ لقوله (٢) تعالى: «يعملون (٧) له مايشاء من محاريب وتماثيل».

﴿ وَكُنَّا لَهُمْ حَافِظينَ ﴾ ٢ : أن يزيغوا عن أمره، أويفسدوا على ماهو مقتضى جبلتهم. ﴿ وَاَيُّوبَ إِذْ نَادَىٰ رَبَّهُ أَنِّي مَسَّنِيَ الضُّرُّ ﴾ : بأنّى مسّنى الضرّ.

وقرئ (^) بالكسر، علىٰ إضمار القول، أو تضمين النداء معناه. والضـرّ ـ بــالفتح ــ شائع في كلّ ضرر. وبالضمّ، خاصّ بما هو في النفس؛ كمرض وهزال.

﴿ وَأَنْتَ أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ ﴾ ﴿ وصف ربّه بغاية الرحمة ، بمعد ما ذكر نفسه بما يوجبها. واكتفى بذلك عن عرض المطلوب، لطفاً في السؤال.

قيل (٩): وكان روميًا من ولد عيص بن إسحاق. استنبأه الله، وكثّر أهله وماله. فابتلاه بهلاك أولاده ـ بهدم بيت عليهم ـ وذهاب أمواله والمرض في بدنه.

١. نقس المصدر ٧٩٧. ٢ . ليس في ع.

٣. كذا في المصدر، وفي م: سار منه، وفي غيرها: ساربه.

٤. تفسير القمّي ٧٤/٢.

٦. سبأ /١٣.

٨. أنوار التنزيل ٧٩/٢.
 ٩. نفس المصدر والموضع.

وروي (١) أنّ امرأته ماخير بنت ميشاء بن يوسف، أو رحمة بنت إفرائيم بن يوسف عنا المرائيم بن يوسف عنات له يوماً (٢): لو دعوت الله! فقال لها: كم كانت مدّة الرخاء؟ فقالت: ثمانين سنة. فقال: أستحي من الله أن أدعوه، وما بلغت مدّة رخائي مدّة بلائي.

وفي كتاب الخصال <sup>(٣)</sup>: عن أبي بصير، عن أبي عبدالله عليَّا قال: ابتّلي أيّوب سبع سنين بلاذنب.

عن جعفر بن محمّد (١)، عن أبيه عليه قال: إنّ أيّوب عليه ابتُلي بـغير (٥) ذنب، وإنّ الأنبياء (أ) معصومون [مطهرون] (٧) لا يذنبون، ولا يزيغون، ولا يرتكبون ذنباً صـغيراً ولاكبيراً.

وقال عليه : إنّ أيّوب مع جميع ما ابتُلي به ، لم تنتن (^) له رائحة . ولا قبحت له صورة . ولا خرجت منه مدّة من دم ولا قيح . ولا استقذره أحد رآه . ولا استوحش منه أحد شاهده . ولا تدوّد (٩) شيء من جسده . وهكذا يصنع الله ﷺ بجميع من يبتليه من أنبيائه وأوليائه المكرّمين عليه . وإنّما اجتنبه الناس ، لفقره وضعفه في ظاهر أمره ، لجهلهم . بما له عند ربّه تعالىٰ ذكره من التأييد والفرج .

وقد قال النبي عَيَا اللهُ: أعظم الناس بلاءً الأنبياء، ثمّ الأمثل فالأمثل.

وإنّما ابتلاه [الله عُلِق] (١٠) بالبلاء العظيم الذي يهون معه على جميع الناس، لئلاّ يدّعوا له (١١) الربوبيّة، إذا شاهدوا ما أراد الله تعالى ذكره أن يوصله إليه من عظائم نعمه، مع ما (١١) شاهدوه. ليستدلّوا بذلك على أنّ الشواب من الله تعالى على ضربين: استحقاق،

٢. ليس في أ.

٤. نفس المصدر/٣٩٩\_٢٠٠، ح ١٠٨.

٦. في المصدر بعدها: لا يذنبون لأنهم.

المصدر: لم ينتن.

١٠. من المصدر.

المصدر: «متى» بدل «مع ما».

١. نفس المصدر والموضع.

٣. الخصال/٣٩٩، ح ١٠٧.

٥. المصدر: من غير.

٧. من المصدر،

٩. المصدر: لايدود.

١١ . كذا في المصدر. وفي النسخ: معه.

واختصاص. ولئلا يحقّروا (١) ضعيفاً لضعفه، وفقيراً لفقره، ولا مريضاً لمرضه. وليعلموا أنّه يسقم من يشاء. ويشفي من يشاء. متى شاء، كيف شاء، بأيّ شيء (١) شاء. ويجعل ذلك عبرة لمن يشاء وشقاوة لمن يشاء [وسعادة لمن يشاء] (٣) وهو كالفي جميع ذلك عدل في قضائه، وحكيم في أفعاله؛ لا يفعل بعباده إلّا الأصلح (١) لهم، ولا قوّة إلّا بالله (٥).

وفي كتاب علل الشرائع (٦) بإسناده إلى أبي بصير، عن أبي عبدالله للطِّلِم قال: إنّما كانت بليّة أيّوب التي ابتّلي بها في الدنيا، لنعمة أنعم الله بها عليه، فأدّى شكرها. وكان إبليس في ذلك الزمان لا يحجب دون العرش.

ثمّ رجع إليه فقال: يا ربّ، إنّ أيّوب يعلم أنّك سترد إليه دنياه التي أخذتها منه. فسلّطني على بدنه [حتّى] (١١) تعلم أنّه لايؤدي شكر نعمة. قال الله الله الله على على بدنه، ما عدا عينيه (١١) وقلبه ولسانه وسمعه.

۲. المصدر:سبب،

٤. س، أ، ن: الأصح.

٦. العلل/٥٧، ح ١.

٨. من المصدر.

١. المصدر: يحتقروا.

٣. من المصدر.

٥. المصدر: ولا قوّة لهم إلابه.

٧. ليس في البحار ٣٤٥/١٢.

٩. كذا في المصدر. وفي النسخ: «أهلك كلّ شيء له» بدل «أهلكه كلّ ذلك».

١١ . كذا في المصدر. وفي النسخ: عينه.

١٠. من البحار.

حدّثنا أبي (١) على قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، عن أحمد بن أبي عبدالله البرقي، عن أبيه، عن عبدالله بن يحيى البصري، عن عبدالله بن مسكان، عن أبي بصير قال: سألت أبا الحسن الماضي المنظرة عن بليّة أيّوب التي ابتّلي بها في الدنيا، لأيّ علّه كانت؟ قال: لنعمة أنعم الله عليه بها، فأدّى شكرها. وذكر كالسابق إلى قوله: «فتحول بينه وبينه» ويتصل بذلك:

فلمّا اشتدّ به البلاء ، وكان في آخر بليّة (٢) ، جاءه أصحابه فقالوا له : يا أيّوب ، ما نعلم أحداً ابتُلي بمثل (٣) هذه البليّة إلّا بإسراره بسوء (٤). فلعلّك أسررت سوءً في الذي تبدي لنا!

قال: فعند ذلك ناجئ أيّوب ربّه ﷺ: فقال: ربّ ابتليتني (٥) بهذه البليّة، وأنت تعلم أنّي لم يعرض لي أمران قط، إلّا لزمت أخشنهما على بدني. ولم آكل أكلة قط إلّا وعلى خوانى يتيم. فلو أنّ لى منك مقعد الخصم، لأدليت بحجّتى.

قال: فعرضت له سحابة (٦٠)، فنطق فيها ناطق فقال: يا أيّوب، أدل بحجّتك.

قال: فشدّ عليه مئزره (٧) وجثا على ركبتيه وقال: ابتليتني [بهذه البليّة] (٨) وأنت تعلم أنّه لم يعرض لي أمران قطّ ، إلّا لزمت (٩) أخشنهما علىٰ بدني. ولم آكل أكلة قـطّ مـن طعام ، إلّا وعلى خواني يتيم.

قال: فقيل له: يا أيّوب، من حبّب إليك الطاعة ؟!

قال: فأخذ كفّاً من تراب، فوضعه في فيه. ثمّ قال: أنت يا ربّ.

١. نفس المصدر ٧٧٠ ح ٥. ٢. المصدر: بليّته.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: قبل. ٤. المصدر: إلّا لسريرة سوء

٥ . كذا في المصدر. وفي م ون: «ربّ أبليتني» بـدل «فـقال ربّ ابـتليتني» وفـيع: «ابـتلتني». وفـي س وأ:
 «أبليتني».

٧. كذا في المصدر، وفي النسخ: شراه. ٨. من المصدر.

٩. كذا في المصدر، س، أ. وفي سائر النسخ: ألزمت.

بإسناده (١) إلى الحسن بن (٢) الربيع، [بن علي الربعيّ ](٢) عمّن ذكره، عن أبي عبدالله لمائيُّةِ قال: إنَّ الله تبارك وتعالىٰ ابتلى أيُّوب لمائيُّةِ بلا ذنب، فصبر حتَّىٰ عُيَّر. وإنّ الأنبياء لايصبرون على التعيير.

وفي الكافي (١): عدَّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن محمَّد بـن سـنان، عـن عثمان النوا، عمن ذكره، عن أبي عبدالله طالع قال: إنّ الله على يبتلي المؤمن بكلّ بلية، ويميته بكلِّ ميتة ، ولا يبتليه بذهاب عقله. أما ترى أيُّوب الله كيف سلَّط إبليس علىٰ ماله [وولده](ه) وعلىٰ أهله وعلىٰ كلّ شيء منه، ولم يسلّطه علىٰ عقله ؟! ترك له [ما](١٠) يوحَد الله ﷺ [به] ٧).

وفي روضة الكافي (^): على بن محمّد، عن على بن العبّاس، عن الحسن بن عبدالرحمان، عن منصور بن يونس، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله عليِّلا قال: قلت له: «فإذا قرأت القرآن فاستعذ بالله من الشيطان الرجيم إنّه ليس له سلطان على الذين آمنوا وعليٰ ربّهم يتوكّلون»(١٠).

فقال: يا أبا محمّد، يُسلُّط ـ والله ـ من المؤمن علىٰ بدنه، ولا يُسلُّط علىٰ دينه. قـ د سُلُّط علىٰ أيُّوب، فشوَّه خلقه، ولم يُسلُّط علىٰ دينه. وقد يُسلُّط من المؤمنين علىٰ أبدانهم، ولا يُسلُّط علىٰ دينهم.

﴿ فَاسْتَجَبْنَا لَهُ فَكَشَفْنَا مَا بِهِ مِنْ ضُرِّ ﴾ : بالشفاء من مرضه.

﴿ وَآتَيْنَاهُ آهْلَهُ وَمِثْلَهُمْ مَعَهُمْ ﴾: قيل (١٠): بأن وُلد له ضعف ماكان. أو أحيى ولده، وۇلدە لە منهم نوافل.

۲, يوجد في ن.

٤. الكافي ١١٢/٣، ح ١٠.

١. تفس المصدر /٧٦٧٥، ح ٤.

٣. من المصدر.

٥ . من المصدر.

٦. من المصدر.

٧. من المصدر.

٨. الكافي ٢٨٨/٨، ح ٤٣٣. وفيه: على بن محمّد، عن عليّ بن الحسن، عن منصور بن يونس.

٩. من المصدر، ١٠. أنوار التنزيل ٧٩/٢.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): حدّ ثنا محمّد بن جعفر قال: حدّ ثنا محمّد بن عيسى بن زياد، عن الحسن بن عليّ بن فضّال، عن عبدالله بن بكير وغيره، عن أبي عبدالله للسلّل في هذه الآية، قال: أحيى الله الله الله الله الذين كانوا قبل البليّة. وأحيى إله أهله الذين كانوا قبل البليّة. وأحيى إله أهله الذين ماتوا وهو في البليّة.

وفي روضة الكافي (٣): يحيى بن عمران، عن هارون بن خارجة، عن أبي بمسير، عن أبي عبدالله عليه في هذه الآية، قلت: ولده كيف أوتي مثلهم معهم؟ قال: أحيى الله (٤) له من ولده الذين كانوا ماتوا قبل ذلك بآجالهم، مثل الذين هلكوا يومئذ.

﴿ رَحْمَةً مِنْ عِنْدِنَا وَذِكْرَىٰ لِلْعَابِدِينَ ﴾ ٢ : رحمة عملىٰ أيّـوب وتـذكرة لغيره من العابدين، ليصبرواكما صبر، فيصابواكما أثيب. أو: لرحمتنا للعابدين، فإنّا نـذكرهم بالإحسان ولا ننساهم.

وفي إرشاد المفيد (٥) عن أمير المؤمنين طلي حديث طويل، يقول فيه طلي : أنا سيّد الشيب، وفي سنّة من أيّوب.

﴿ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِدْرِيسَ وَ ذَا الْكِفْلِ ﴾ : قيل (١٠): يعني إلياس.

[وقيل: يوشع ]<sup>(٧)</sup>.

وقيل (^): زكريًا. شمّي به لأنّه كان ذا حظّ من الله، أو تكفّل منه، أو له ضعف عمل أنبياء زمانه [وثوابهم] (٩) والكفل يجيء بمعنى النصيب، والكفالة، والضعف.

وفي العيون (١٠) عن الرضا للتِّلِا عن أميرالمؤمنين للتِّلِا في خبر الشاميّ أنّه يوشع بن نون.

\_\_\_\_\_

١. تفسير القميّ ٧٤/٢. ٢. من المصدر.

٣. الكافي ٢٥٢/٨ ح ٣٥٤. 20 4. ليس في المصدر.

٥. لم نعثر عليه في المصدر. ولكن رواه الحويزي في نور التقلين ٤٤٩/٣، ح١٣٤. وانظر الإرشاد /١٥٤.

أنوار التنزيل ٧٩/٢.
 أنوار التنزيل ٧٩/٢.

٨. نفس المصدر والموضع.

٩. هكذا في ن والمصدر، ولا يوجد في سائر النسخ. وفي م: «وقيل: يوشع ذا» بدل «وثوابهم و».

۱۰. العيون/١٩٢،ح ١.

﴿كُلُّ﴾:كلُّ هؤلاء.

﴿ مِنَ الصَّابِرِينَ ﴾ ٢٠ : على مشاق التكاليف وشدائد المصائب.

﴿ وَاَدْخَلْنَاهُمْ فِي رَحْمَتِنَا ﴾ : يعني النبوّة. أو : نعمة الآخرة.

﴿ إِنَّهُمْ مِنَ الصَّالِحِينَ ﴾ ۞: الكاملين في الصلاح. وهم الأنبياء؛ فإنّ صلاحهم معصوم عن كدر الفساد.

﴿ وَذَا النُّونَ ﴾ : وصاحب الحوت يونس بن متَّىٰ.

﴿ اِذْ ذَهَبَ مُغَاضِباً ﴾: لقومه، لمّا بـرم لطـول دعـوتهم وشـدّة شكـيمتهم وتـمادي إصرارهم، مهاجراً عنهم، قبل أن يؤمر به، كما سبق قصّته في سورته.

وقيل (١): وعدهم بالعذاب. فلم يأتهم لميعادهم بتوبتهم. ولم يعرف الحال، فظنّ أنّه كذبهم، وغضب من ذلك. وهو من بناء المغالبة للمبالغة.

وقرئ (٢): «مغضباً».

﴿ فَظَنَّ آنْ لَنْ نَقْدِرَ عَلَيْهِ ﴾: قيل (٣): لن نضيق عليه. أو: لن نقضي عليه بالعقوبة ، من القدر. ويعضده أنه قرئ مثقلاً. أو: لن تعمل (٤) فيه قدرتنا.

وقيل (٥)؛ هو تمثيل لحاله بحال من ظنّ أن لن نقدر عليه في مراغمته قول، من غير انتظار لأمرنا. أو خطرة شيطانيّة سبقت إلىٰ وهمه، فسُمّيت ظنّاً للمبالغة.

والموافق للتفسير المنقول عن الأئمة الله الله أن «ظنّ» يعني «استيقن» والمعنى: الله استيقن أن لن يضيّق عليه رزقه.

ففي عيون أخبار الرضا<sup>(۱)</sup> في باب مجلس الرضاطين عند المأمون مع أهل الملل والديانات وما أجاب به عليّ بن [محمّد بن] (۱) الجهم في عصمة الأنبياء ، بإسناده إلى أبي الصلت الهرويّ قال: لمّا جمع المأمون لعليّ بن موسى الرضاعين ، إلى أن حكى قوله عليّه :

٦-١. أنوار التنزيل ٨٠/٢.

٥. نفس المصدر والموضع.

٧. من المصلار.

٤. م ون: تعمل، والمصدر: يعمل.

٦. العيون ١٥٣/١ع. ١٥٤. ح ١.

وأمّا قوله عليه إنّما «فذا النون إذ ذهب مغاضباً فظنّ أن لن نقدر عليه» إنّما «ظنّ» بمعنى: استيقن أنّ الله لن يضيّق عليه رزقه. ألا تسمع قول الله (١) عليه «وأمّا إذا ما ابتلاه فقدر عليه رزقه، ولو ظنّ أنّ الله لا يقدر عليه، لكان قد كفر.

فقال المأمون: لله درك يا أبا الحسن.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٧): وقوله: «فظنّ أن لن نقدر عليه» قبال: أنبزله الله (٨) على أشدّ الأمرين، وظنّ (٩) به أشدّ الظنّ. وقال: إنّ جبرئيل للنظي استثنى في هلاك قوم يونس، ولم يسمعه يونس.

قلت: ماكان حال يونس لمّا ظنّ أنّ الله لن يقدر عليه؟ قال: كان من أمر شديد.

قلت: وماكان سببه حتّى ظنّ أنّ الله لن يقدر عليه؟ قال: وكله الله إلى نفسه طـرفة عين.

١. الفجر ١٦٧.

٣. ليس في المصدر.

٥. من المصدر.

٧. تفسير القمّى ٧٤/٢ـ٧٥.

٩. س،أون: فظنّ.

٢. نفس المصدر ١٦٠/، ح ١.

س وأ: «رزقه» بدل «وقتر».

٦. الصافّات /١٤٤-١٤٣.

٨. ليس في المصدر.

قال (۱): وحد ثني أبي، عن ابن عمير، عن عبدالله بن سنان (۲)، عن أبي عبدالله عليه قال : كان رسول الله على الله عليه أمّ سلمة في ليلتها، ففقدته من الفراش. فدخلها من ذلك ما يدخل النساء، فقامت تطلبه في جوانب البيت حتى انتهت إليه، وهو في جانب من البيت، قائم رافع يديه يبكي (۳)، وهو يقول: اللهم لا تنزع مني صالح ما أعطيتني أبداً. اللهم لا تردني في سوء استنقذتني منه أبداً. اللهم ولا تكلني إلى نفسي طرفة عين أبداً (۱).

قال: فانصرفت أمّ سلمة تبكي حتى انصرف رسول الله على المكانها. فقال لها: ما يبكيك يا أمّ سلمة ؟ قالت: بأبي أنت وأمّي يا رسول الله! ولِمَ لا أبكي وأنت بالمكان الذي أنت به من الله، وقد غفر الله لك ما تقدّم من ذنبك وما تأخّر، فتسأله أن لا يشمت بك عدواً أبداً [ولا حاسداً] () وأن لايردك في سوء استنقذك منه أبداً، وأن لا ينزع منك () صالح ما أعطاك أبداً، وأن لا يكلك إلى نفسك طرفة عين أبداً! فقال: يا أمّ سلمة، وما يؤمنني وإنّما وكل الله يونس بن متى إلى نفسه طرفة عين، فكان منه ماكان.

وفي رواية أبي الجارود (٨)عن أبي جعفر للظِّلِ في قوله: «وذا النون إذ ذهب مغاضباً» يقول: من أعمال قومه. «فظنَ أن لن نقدر عليه». يقول: ظنّ أن لن يعاقب بما صنع.

حدّثني (٩) أبي، عن ابن أبي عمير، عن جميل قال: قال أبو عبدالله عليه الله العذاب إلّا عن قوم يونس، فكان يونس يدعوهم إلى الإسلام، فيأبون ذلك. فهم أن يدعو عليهم. وكان فيهم رجلان عابد وعالم. وكان اسم أحدهما مليخا. والآخر اسمه روبيل، وكان العابد يشير على يونس بالدعاء عليهم. وكان العالم ينهاه ويقول:

١. نفس المصدر والموضع، ٢. المصدر: سيار.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: «رافع يده ويبكي».

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: عدوي.

٥. توجد الفقرة الأخيرة في المصدر بعد الفقرة الأولى من دعاته ﷺ.

٦. من المصدر. ٧. المصدر: عنك.

٨. نفس المصدر والموضع. ٩. نفس المصدر ٣١٨.٣١٧/١.

لاتدع (١١) عليهم؛ فإنّ الله يستجيب لك، ولا يحبّ هلاك عباده. فقبل قول العابد، ولم يقبل من العالم، فدعا عليهم. فأوحى الله إليه: يأتيهم العذاب في سنة كذا، في شهر كذا، في يوم كذا.

فلمّا قرب الوقت، خرج يونس من بينهم مع العابد، وبقي العالم فيها. فلمّاكان اليوم الذي نزل العذاب، فقال العالم لهم: [يا قوم] (٢) افزعوا إلى الله، فلعلّه يرحمكم، ويردّ العذاب عنكم. فقالوا: كيف نصنع؟ فقال: اجتمعوا واخرجوا إلى المفازة. وفرّقوا بين النساء والأولاد، وبين الإبل وأولادها، وبين البقر وأولادها، وبين الغنم وأولادها، ثمّ ابكوا وادعوا. فذهبوا وفعلوا ذلك، وضجّوا وبكوا. فرحمهم الله، وصرف عنهم العذاب. [وفرّق العذاب] (٣) على الجبال، وقد كان نزل وقرب منهم.

فأقبل يونس لينظر كيف أهلكهم الله. فرأى الزارعين يزرعون في أرضهم. فقال لهم: ما فعل قوم يونس؟ قالوا له ولم يعرفوه إن يونس دعا عليهم، فاستجاب الله له ونزل العذاب عليهم. فاجتمعوا وبكوا ودعوا، فرحمهم الله. وصرف ذلك عنهم، وفرق العذاب على الجبال. فهم إذا يطلبون يونس ليؤمنوا به. فغضب [يونس](1) ومر على وجهه مغاضباً لله، كما حكى الله عنه. والحديث طويل، أخذت منه موضع الحاجة.

﴿ فَنَادَى فِي الظُّلُمَاتِ ﴾: في الظلمة الشديدة المتكاثفة. أو: ظلمات بطن الحوت والبحر والليل.

﴿ أَنْ لَا إِلٰهَ إِلَّا آنْتَ ﴾ : بأن لا إله إلَّا أنت.

﴿ سُبْحَانَكَ ﴾: أن يعجزك شيء.

﴿ إِنِّي كُنْتُ مِنَ الظَّالِمِينَ ﴾ ٢٠ لنفسي، بالمبادرة إلى المهاجرة.

كذا في المصدر. وفي النسخ: لاتدعو.
 ليس في س وأ.

٣. ليس في س وأ.

٤, من المصدر،

وفي الكافي (١): أحمد بن محمّد العاصميّ، عن عليّ بن الحسن التيمليّ (٢)، عن عمرو بن عثمان، عن أبي جميلة، عن أبي عبدالله الله الله عليه قال: قال له رجل من أهل خراسان بالربذة: جعلت فداك، لم أُرزَق ولداً.

فقال له: إذا رجعت إلى بلادك، فأردت أن تأتي أهلك، فاقرأ إذا أردت ذلك: «وذا النون إذ ذهب مغاضباً فظن أن لن نقدر عليه فنادى في الظلمات أن لا إله إلا أنت سبحانك إنّي كنت من الظالمين» إلى ثلاث آيات. فإنّك ستُرزَق ولداً إن شاء الله.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): وسأل بعض اليهود أميرالمومنين صلوات الله عليه عن سجن طاف أقطار الأرض بصاحبه ؟ فقال: يا يهوديّ، أمّا السجن الذي طاف أقطار الأرض بصاحبه ، فإنّه الحوت الذي حُبِس يونس عليّا في بطنه ، فدخل (١) في البحر (٥) القلزم . ثمّ خرج إلى بحر مصر . ثمّ [دخل بحر] (١) طبرستان . ثمّ خرج إلى بحر مصر . ثمّ [دخل بحر] (١) طبرستان . ثمّ خرج في دجلة الغور (٧) .

قال: ثمّ مرّت به تحت الأرض حتى لحقت بقارون. وكان قارون هلك في أيّام موسى، ووكّل الله به ملكاً يدخله في الأرض، كلّ يوم قامة [رجل] (٨). وكان يونس في بطن الحوت يسبّح الله ويستغفره. فسمع قارون صوته، فقال للملك الموكّل به: أنظرني؛ فإنّي أسمع كلام آدميّ. فأوحى الله إلى الملك [الموكّل به] (١): أنظره، فأنظره، ثمّ قال قارون: من أنت؟ قال [يونس] (١٠): أنا المذنب العاصي (١١) الخاطئ، يونس بن ممران؟ قال: فما فعل الشديد الغضب لله موسى بن عمران؟ قال: هيهات! هلك. قال: فما

۱. الكافي ۱۰/٦، ح ۱۰.

٢. كذا في المصدر. وفي م: الشيلمي، وفي س، أ، ن: الشيملي، وفيع: السيملي.

٣. تفسير القمّي ٣١٩.٣١٨/١.

٥. المصدر: بحر. ٦. من ع.

٧. المصدر: الغوراء. ٨. من المصدر.

٩. من المصدر.

١١ ، ليس في المصدر .

فعل الرؤوف الرحيم على قومه هارون بن عمران؟ قال: هلك. قال: فما فعلت كلثم بنت عمران التي كانت سُمِّيت لي؟ قال: هيهات! ما بقي من آل عمران أحد. فقال قارون: واأسفاً على آل عمران. فشكر الله له ذلك، فأمر (١) الملك الموكّل به أن يرفع عنه العذاب أيّام الدنيا. فرفع عنه.

فلمًا رأى يونس ذلك، نادى في الظلمات «أن لا إله إلّا أنت سبحانك إنّي كنت من الظالمين». فاستجاب الله له، وأمر الحوت أن يلفظه (٢). فلفظه (٣) على ساحل البحر، وقد ذهب جلده ولحمه. وأنبت الله عليه شجرة من يقطين ـ وهي الدباء ـ فأظلته من الشمس. فسكن (٤).

وفيه أيضاً (٥): وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر للنبلا قال: لبث يونس في بطن الحوت ثلاثة أيّام، ونادى «في الظلمات» ظلمة بطن الحوت، وظلمة الليل، وظلمة البحر: «أن لا إله إلّا أنت سبحانك إنّي كنت من الظالمين». فاستجاب له ربّه. فأخرجه (١) الحوت إلى الساحل. ثمّ قذفه، فألقاه بالساحل. وأنبت الله عليه شجرة من يقطين. وهو القرع. والحديث طويل، أخذت منه موضع الحاجة.

وفي كتاب الاحتجاج (٧) للطبرسي الله عن أميرالمؤمنين الله حديث طويل، يقول فيه الله مجيباً لبعض الزنادقة \_ وقد قال: واحدة قد شهر هفوات أنبيائه، بحبسه يونس في بطن الحوت حيث ذهب مغاضباً مذنباً \_: وأمّا هفوات الأنبياء الله الله (١٠) في كتابه، [ ووقوع الكناية من أسماء من اجترم أعظم ممّا اجترمه الأنبياء، ممّن شهد الكتاب بظلمهم] (٩) فإن ذلك من أدل الدلائل على حكمة الله الله الباهرة، وقدرته

٢. المصدر وأ: تلفظه.

٤. المصدر: فشكر.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: أخرجته.

٨. ليس في س وأ.

١. المصدر: فأمر الله.

٣. المصدر: فلفظته.

ه، نفس المصدر ٣١٩/١.

٧, الاحتجاج/٢٤٩.

٩. من المصدر.

القاهرة، وعزّته الظاهره، لأنّه علم (١) أنّ براهين الأنبياء اللّه تكبر في صدور أممهم، وأنّ منهم من يتّخذ بعضهم إلهاً كالذي كان من النصارئ في ابن مريم. فمذكرها دلالةً على تخلّفهم عن الكمال الّذي انفرد به ﷺ.

وفي تفسير العيّاشيّ (٢) عن أبي عبيدة الحدّاء (٣)، عن أبي جعفر لليّهِ [قال: سمعته يقول: وجدنا في بعض] (٤) [كتب أميرالمؤمنين لليّهِ إ٥) قال: حدّثني [ رسول الله يَهِ الله إلى قومه وذكر حديثاً الله يَهِ إلى قومه وذكر حديثاً طويلاً يذكر فيه ما فعل قوم يونس، وخروج يونس وتنوخا العابد من بينهم، ونزول العذاب عليهم وكشفه عنهم، وفيه: فلمّا رأى قوم يونس أنّ العذاب قد صُرِف عنهم، هبطوا إلى منازلهم من رؤوس الجبال، وضمّوا إليهم نساءهم وأولادهم وأموالهم، وحمدوا الله على ما صرف عنهم. وأصبح يونس لمي وتنوخايوم الخميس في موضعهما الذي (٢) كانا فيه، لا يشكّان أنّ العذاب قد نزل بهم وأهلكهم جميعاً، لما خفيت أصواتهم عنهما.

فأقبلا ناحية القرية يوم الخميس مع [طلوع] (^) الشمس ينظران (٩) إلى ما صار إليه القوم. فلمّا دنوا من القوم واستقبلهم الحطّابون والحمّارة والرعاة بأغنامهم (١٠)، ونظروا إلى أهل القرية مطمئنين، قال يونس لتنوخا: يا تنوخا، كذّبني الوحي، وكُذِبت وعدي لقومي. لا وعزّة ربّي، لا يرون لي وجهاً أبداً بعد ما كذّبني الوحي.

فانطلق يونس هارباً على وجهه، مغاضباً لربّه، ناحية بحر إيلة متنكّراً (١١)، فراراً من أن يراه أحد من قومه فيقول له: يا كـذّاب! فـلذلك قـال (الله)(١٣): «وذا النـون إذ ذهب

۲. تفسير العيّاشي ١٢٩/٢ ـ ١٣٥، ح ٤٤.

٤. من المصدر.

٦ . ليس في م.

٨. من المصدر.

١٠ . كذا في المصدر. وفي س، أ، ن: بأعناقهم.

١٢. من المصدر.

١. ليس في م.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: الخزاعي.

٥. ليس في ن.

٧. المصدر: التي.

٩. كذا في المصدر. وفي النسخ: ينظرون.

١١ . كذا في المصدر. وفي النسخ: مستنكراً.

مغاضباً فظنّ أن لن نقدر عليه» الآية. ورجع تنوخا إلى القرية.

عن الثماليّ (١)، عن أبي جعفر للسِّلِا قال: إنّ يونس لمّا آذاه قـومه، دعـا الله عـليهم. فأصبحوا أوّل يوم، ووجوههم صفر. وأصبحوا اليوم الثاني، ووجوههم سود.

وقال: وكان الله واعدهم أن يأتيهم العذاب حتى نالوه برماحهم. ففر قوا بين النساء وأولادهن، والبقر وأولادها، ولبسوا المسوح والصوف، ووضعوا الحبال في أعناقهم، والرماد على رؤوسهم، وضجّوا ضجّة واحدة إلى ربّهم، وقالوا: آمنًا بإله يونس.

قال: فصرف الله العذاب عنهم إلى جبال آمِد (٢).

قال: وأصبح يونس وهو يظنّ أنّهم هلكوا، فوجدهم في عافية. فغضب، وخرج \_كما قال الله \_مغاضباً. والحديث طويل، أخذت منه موضع الحاجة.

عن معمّر (٣) قال: قال (٤) أبوالحسن الرضاع الله : إنّ يونس لمّا أمره الله بما أمره، فأعلم قومه، فأظلهم العذاب. ففرّ قوا بينهم وبين أولادهم [وبين الإبل وأولادها] (٥) وبين البقر وأولادها [وبين الغنم وأولادها] (٦). ثمّ عجّوا إلى الله، وضجّوا. فكفّ الله العذاب عنهم. فذهب يونس مغاضباً. والحديث طويل، أخذت منه موضع الحاجة.

وفي كتاب المناقب (٧) لابن شهر آشوب: وفي حديث أبي حمزة الثماليّ أنّه دخل عبدالله بن عمر على زين العابدين الله وقال له: يا ابن الحسين، أنت الذي تقول: إنّ يونس بن متّي إنّما لقي من الحوت ما لقي لأنّه عُرِضت عليه ولاية جدّي، فتوقف عندها» ؟! قال: بلي، ثكلتك أمّك!

١. نفس المصدر/١٣٦، ح ٤٦.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: اعد. قال الحمويّ: آمد ـ بكسر الميم ـ: أعظم دياربكر.

٣. نفس المصدر /١٣٧، ح ٤٧. ٤٧ ع.

٥. ليس في ع. وفي المصدر بدل هذه الفقرات الثلاث: وبين البهائم وأودلاها.

٦. ليس في ع. وفي المصدر بدل هذه الفقرات الثلاث: بين البهائم وأودلاها.

٧. المناقب ١٣٨/٤ ـ ١٣٩. أورده المؤلِّف الله بحذف آخره عند تفسير الآية ٦٩ من نفس السورة أيضاً.

قال (١): فأرني آية ذلك، إن كنت من الصادقين. فأمر بشدَّ عينيه (٢) بعصابة، وعينيّ بعصابة. ثمَّ أمر بعد ساعة بفتح أعيننا. فإذا نحن علىٰ شاطئ البحر تضرب أمواجه.

فقال ابن عمر: يا سيّدي، دمي في رقبتك. الله الله في نفسي! قال: هيه (٣) وأرنيه (٤) إن كنت من الصادقين. ثمّ قال: يا أيّها (٥) الحوت.

قال: فأطلع الحوت رأسه من البحر مثل الجبل العظيم، وهو يقول: لبَيك، لبيّك، يا ولمّ الله. فقال: من أنت؟ قال: [أنا](٢) حوت يونس يا سيّدي، قال: أنبثنا (٧) بالخبر.

قال (^): يا سيّدي، إنّ الله تعالىٰ لم يبعث نبيّاً من آدم إلىٰ أن صار جدّك محمّد عَلَيْهُ إلّا وقد عُرِض عليه ولايتكم أهل البيت. فمن قبلها من الأنبياء، سلم وتخلص. ومن توقّف عنها، وتتعتع في حملها، لقي ما لقي آدم (١) من المعصية (١٠)، وما لقي نوح من الغرق، وما لقي إبراهيم من النار، وما لقي يوسف من الجبّ، وما لقي أيّوب من البلاء، وما لقي داود من الخطيئة؛ إلىٰ أن بعث الله يونس. فأوحى الله إليه أن يا يونس، تولّ أميرالمؤمنين عليّاً والأئمة الراشدين من صلبه، في كلام له. قال: فكيف أتولى من لم أمرولم أعرفه ؟! وذهب مغاضباً (١١).

فأوحى الله تعالى إليَّ أن التقمي يونس، ولا توهني له عظماً. فمكث في بطني أربعين صباحاً يطوف معي البحار في ظلمات ثلاث (١٣) يمنادي أنّه «لا إله إلا أنت، سبحانك إنّي كنت من الظالمين». قد قبلتُ ولاية عليّ بـن أبـي طالب المُثَلِّ والأثـمّة الراشدين من ولده المُثِلِّا. فلمّا أن آمن بولايتكم، أمرني ربّي، فقذفته على ساحل البحر.

١. ليس في س وأ. ٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: عينه.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: هنيئة. و«هيه» كلمة استزادة من الكلام.

المصدر: أريه.
 المصدر: أريه.

من المصدر. وفي النسخ، اثتنا.

٨. ليس في م. ٩. ليس في ع.

١٠ كذا في المصدر. وفي النسخ: المصيبة. ١١. المصدر: مغتاظاً.

١٢. المصدر: مثات.

فقال زين العابدين للطِّلا: ارجع أيّها الحوت إلى وكرك (١٠). فرجع الحوت، واستوى

وفي مصباح شيخ الطائفة (٢) ﴿ فَي دعاء يوم الأربعاء : يا من سمع الهمس من ذي النون في بطن الحوت، في الظلمات الثلاث ؛ ظلمة الليل، وظلمة قعر (٣) البحر، وظلمة بطن الحوت.

﴿ فَاسْتَجَبْنَا لَهُ وَنَجَّيْنَاهُ مِنَ الْغَمِّ ﴾ : بأن قذفه الحوت إلى الساحل بعد أربعين صباحاً كان في بطنه.

وقيل<sup>(2)</sup>: بعد أربع ساعات.

وقيل (٥): بعد ثلاث ساعات (٦). والغمّ غمّ الالتقام.

وقيل (٧): غمّ الخطيئة.

﴿ وَكَذَٰلِكَ نُنْجِي الْمُؤْمِنِينَ ﴾ ٢٠ : من غموم دعوا الله فيها بالإخلاص.

وفي الإمام «نجي». ولذلك أخفى الجماعة النون الثانية، فإنّها تخفى مع حروف الفم (٨)](١).

وقرأ(١٠) ابن عامر وأبوبكر بتشديد الجيم، علىٰ أنّ أصله «ننجّي» فُحذفت النون الثانية ، كما حُذفت التاء في «تظاهرون (١١)» (١١). وهي ، وإن كانت فاء ، فحذفها أوقع من حرف المضارعة التي لمعنى. ولا يقدح فيه اختلاف حركتي النونين. فإنّ الداعي إلى الحذف اجتماع المثلين مع تعذّر الإدغام. وامتناع الحذف في «تـتجافئ» (١٣) لخـوف اللبس في الماضي.

٣. ليس في ن.

٢. مصباح المتهجّد /٤٢٧.

٥ . أنوار التنزيل ٨٠/٢.

٤. أنوار التنزيل ٨٠/٢.

٦. المصدر: ثلاثة أيّام.

٧, نفس المصدر والموضع.

 ٨. كذا في أنوار التنزيل ٨٠/٢. وفي النسخ: الغم. ٩. منع. ١٠ . تقس المصدر والموضع. -

١١. كذا في المصدر: وفي النسخ: تظاهرين.

١٢. البقرة /٨٥.

١٣. السجدة ١٦/.

١. كذا في المصدر. وفيع: فكرك. وفي غيرها: ذكرك.

وقيل (١): هو ماض مجهول أُسند إلىٰ ضمير المصدر، وشكّن آخره تخفيفاً. وردّ بأنّه لايُسنَد إليه، والمفعول مذكور، والماضي لايُسكَّن آخره.

وفي تهذيب الأحكام (٣) بإسناده إلى الحسن بن عليّ بن عبدالملك الزيّات، عن رجل، عن كرام، عن أبي عبدالله عليه قال: أربع لأربع، إلى قوله: والرابعة للغمّ والهمّ: «لا إله إلا أنت سبحانك إنّي كنت من الظالمين». قال الله سبحانه: «فاستجبنا له ونجّيناه من الغمّ وكذلك ننجى المؤمنين».

وفي كتاب الخصال (٣) عن الصادق جعفر بن محمّد طَلْقُط قال: عجبت لمن يفزع (٤) من أربع ، كيف لا يفزع إلى أربع ؟! إلى قوله: وعجبت لمن اغتم ، كيف لا يفزع إلى قوله تعالى: «لا إله إلا أنت سبحانك إلى كنت من الظالمين» فإنّي سمعت الله تعالى يـقول بعقبها: «فاستجبنا له ونجيناه من الغم وكذلك ننجي المؤمنين».

﴿ وَزَكَرِيًّا إِذْ نَادَى رَبُّهُ رَبِّ لَا تَذَرْنِي فَرْداً ﴾: وحيداً بلا ولد يرثني.

﴿ وَآنْتَ خَيْرُ الْوَارِثِينَ ﴾ ٢٠ فإن لم ترزقني [من يرثني] (٥) فلا أبالي به.

وفي أمالي شيخ الطائفة (٢) يُؤُكُّ بإسناده إلى عليّ بن محمّد الصيمريّ (١) الكاتب، قال: تزوّجت ابنة جعفر بن محمّد الكاتب. فأحببتها حبّاً لم يحبّ أحد أحداً مثله. وأبطأ عليّ الولد. فصرت إلى أبي الحسن عليّ بن محمّد بن الرضا الميّ فذكرت ذلك له. فتبسّم وقال: اتّخذ خاتماً فضّة فيروزج، واكتب عليه: «ربّ لا تذرني فرداً وأنت خير الوارثين».

قال: ففعلت. فما أتى عليَّ حول حتَّىٰ رُزِقت منها ولداً ذكراً.

وفي عوالي اللئالي (٨): روي عن سيّد العابدين اللِّهِ أنّه قـال لبـعض أصـحابه: قـل

۲ . التهذيب ۱۷۰/۱ ح ۳۲۹.

٤. المصدر: فزع.

٦. الأمالي ٢/٧٤٨٤.

٨. العوالي ٣٠٨/٣، ح ١٢٧.

١. نفس المصدر والموضع،

٣. الخصال /٢١٨، ح ٤٣.

٥. من أنوار التنزيل ٨٠/٢.

٧. المصدر: الضميري،

لطلب الولد: «ربّ لا تذرني فرداً [وأنت خير الوارثين](١). واجعل لي من لدنك وليّاً يرثني في حياتي، ويستغفرلي بعد وفاتي. واجعله خلقاً سويّاً. ولا تجعل للشيطان فيه نصيباً. اللهم إنّي أستغفرك وأتوب إليك، إنّك التوّاب الغفور (٢) الرحيم. سبعين مرّة.

وفي الكافي (٣): محمّد بن يحيي، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عـن رجل، عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر (٤) عليه قال: من أراد أن يُحبّل له، فليصلّ ركعتين بعد الجمعة، يطيل فيهما الركوع والسجود. ثمّ يقول: اللهمّ إنَّى أسألك بـما سألك به زكريًا إذ قال: «ربّ لا تذرني فرداً وأنت خير الوارثين». اللهمّ هب لي ذرّيّـة طيّبة ، إنّك سميع الدعاء . اللهمّ باسمك استحللتها ، وفي أمانتك أخذتها . فإن قبضيت في رحمها ولداً، فاجعله غلاماً مباركاً زكيّاً، ولا تجعل للشيطان فيه شركاً ولا نصيباً (٥٠).

محمّد بن يحيئ (٦)، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن سيف بن عميرة ، عن أبي بكر الحضرمي ، عن الحرث النضري قال: قلت لأبي عبدالله عليه إني من أهل بيت قد انقرضوا، وليس لي ولد. فقال: ادع وأنت ساجد: ربّ «هب لي من لدنك وليّاً [يرثني» (٧). ربّ لي من لدنك ذريّة طيّبة ، إنّك سميع الدعاء ] (٨). «ربّ لا تذرني فرداً وأنت خير الوارثين». قال: ففعلت. فؤلد لي عليّ والحسين.

وفي شرح الآيات الباهرة (٩): قال محمّد بن العبّاس ﷺ في تنفسيره، قبال: حـدّثنا أحمد بن محمّد بن موسى النوفليّ، بإسناده عن عليّ بن داود قال: حدّثني رجل مس ولد ربيعة بن عبد مناف: أنّ رسول الله عَيْمِ لللهُ اللهُ عَلَيْلِللهُ لمّا بارز عليّ عليِّ عمرواً، رفع يديه، ثمّ قال: اللهمّ إنَّك أخذت منّي عبيدة بن الحارث يوم بدر، وأخذت منّي حمزة يوم أحد، وهذا عليّ «فلا تذرني فرداً وأنت خير الوارثين».

٢. ليس في المصدر.

١. ليس في س وأ.

٤. المصدر: أبي عبدالله.

٣. الكافي ٦/٨ - ٣. ٤٨٢/٣ - ٣.

٥ . كذا في المصدر. وفي النسخ: فيه نصيباً ولاشركاً.

۷. مریم /۵۰.

٦. نفس المصدر، ح ٢. ٨. من المصدر.

٩. تأويل الأيات الباهرة ٣٢٩/١، ح ١٣.

﴿ فَاسْتَجَبْنَا لَهُ وَوَهَبْنَا لَهُ يَحْيَىٰ وَاصْلَحْنَا لَهُ زَوْجَهُ ﴾ : أي أصلحناها للولادة بعد عقرها ، أو لزكريًا بتحسين خلقها وكانت حردة (١).

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): وقوله: «وزكريّا إذ نادى ربّـه ربّ لا تــذرني فــرداً وأنت خير الوارثين فاستجبنا له ووهبنا له يحيئ وأصــلحنا له زوجــه» قــال: كــانـت لا تحيض، فحاضت.

﴿إِنَّهُمْ ﴾: يعني المتوالدين أو المذكورين من الأنبياء.

﴿كَانُوا يُسَارِعُونَ فِي الْخَيْرَاتِ﴾: يبادرون إلى أبواب الخيرات.

﴿ وَيَدْعُونَنَا رَغَباً وَرَهَباً ﴾: ذوي رغب. أو: راغبين في الثواب، راجين الإجابة. أو: في الطاعة، وخائفين العقاب أو المعصية.

وفي كتاب الخصال (٣)عن يونس بن ظبيان قال: قال الصادق جعفر بن محمّد المُتَلِكا : إنّ الناس يعبدون الله تعالى على ثلاثة أوجه: فطبقة يعبدونه (٤) رغبة في ثوابه، فتلك عبادة الحرصاء، وهي الطمع. وآخرون يعبدونه فرقاً من النار، فتلك عبادة العبيد، وهي الرهبة. ولكنّي أعبده حبّاً له، فتلك عبادة الكرام (٥).

وفي كتاب معاني الأخبار (١) بإسناده إلى عليّ بـن جـعفر، عـن أخـيه مـوسى بـن جعفر عن أخـيه مـوسى بـن جعفر عليّا قال: الرغبة أن تستقبل براحتيك (١) إلى السماء، وتستقبل بـهما وجـهك [والرهبة](١)أن تكفئ (١) كفّيك، وترفعه ما (١٠) إلى الوجه.

وفي أصول الكافي (١١١): عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن إسماعيل بن مهران، عن سيف بن عميرة، عن أبي إسحاق، عن أبي عبدالله طائِلاً قال:

١ . أي التي تغضب.

٣. الخصال /١٨٨، ح ٢٥٩.

٥ . كذا في المصدر. وفي النسخ: الكرائم.

٧. كذا في المصدر، وفي النسخ: براحتك.

٩. كذا في المصدر. وفي النسخ: تلقي.

۱۱. الكافي ٤٧٩/٢، ح ١.

٢ . تفسير القشى ٧٥/٢.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: يعبدون على.

٦. المعاني /٣٦٩\_ ٢٧٠ ج ٢.

٨. ليس في ن.

١٠. المصدر: فترفعهما،

الرغبة أن تستقبل ببطن كفّيك إلى السماء. والرهبة أن تجعل ظهر كفّيك إلى السماء.

وبإسناده (١) إلى مروك بيّاع اللؤلؤ، عمّن ذكره، عن أبي عبدالله للنِّلاِ قال: ذكر الرغبة، وأبرز باطن راحتيه إلى السماء. وهكذا الرهبة، وجعل ظهر كفّيه إلى السماء.

عدّة من أصحابنا (٢)، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن أبيه، عن فضالة، عن العلاء، عن محمّد بن مسلم، قال: سمعت أبا عبدالله للسلّ يقول: مرّبي رجل، وأنا أدعو في صلاتي بيساري. فقال: يا عبدالله (٣)، بيمينك! فقلت: يا عبدالله، إنّ الله تبارك وتعالى حقّه (٤) على هذه. وقال: الرغبة تبسط يديك، وتظهر باطنهما، والرهبة (٥) تظهر ظهرهما. والأحاديث الثلاث طوال، أخذت منها موضع الحاجة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٦): وقوله: «ويلدعوننا رغباً ورهباً»، قال: راغبين وراهبين.

﴿ وَكَانُوا لَنَا خَاشِعِينَ ﴾ ۞: مخبتين، أو دائمي الوجل. والمعنى أنّهم نالوا من الله ما نالوا بهذه الخصال.

﴿ وَالَّتِي اَحْصَنَتْ فَرْجَهَا ﴾ : من الحلال والحرام، يعني مريم.

﴿ فَنَفَخْنَا فِيهَا ﴾ : أي في عيسي فيها. أي أحييناه في جوفها.

وقيل(٧): وفعلنا النفخ فيها.

﴿ مِنْ رُوحنَا ﴾ : من الروح الذي هـو بأمرنا وحـده . أو : مـن جـهة روحـنا ، يـعني جبرئيل .

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٨): وقوله: «التي أحصنت فرجها» قال: مريم، لم ينظر

٢. نقس المصدرة ح ٤.

٤. المصدر: إنَّ لله تبارك وتعالىٰ حقًّا.

٦. تفسير القمّي ٧٥/٢.

٨. تفسير القمّي ٧٥/٢.

١. نفس المصدر/ ١٨٠، ح ٣.

٣. المصدر: يا أبا عبدالله.

٥. يوجد في المصدر بعدها: تبسط يديك.

٧. أنوار التنزيل ٨٠/٢.

إليها شيء. وقوله: «فنفخنا فيها من روحنا» قال: روح مخلوقة (١). يعني من أمرنا.

﴿ وَجَعَلْنَاهَا وَابْنَهَا ﴾ : أي قصّتهما ، أو حالهما. ولذلك وحّد قوله :

﴿ آيَةً لِلْعَالَمِينَ ﴾ ٢٠: فإنّ من تأمّل حالهما، تحقّق كمال قدرة الصانع تعالىٰ.

﴿ إِنَّ هَذِهِ أَمَّتُكُمْ ﴾ : إنّ ملَّة التوحيد والإسلام ملَّتكم التي يجب عـليكم أن تكـونوا عليها.

﴿ أُمَّةً وَاحِدَةً ﴾ : غير مختلفة فيما بين الأنبياء. أو : لا مشاركة لغيرها في صحّة الاتّباع.

وقرئ (٢): «أمّتَكم» بالنصب على البدل. و «أمّةٌ» بالرفع على الخبر. وقرئتا (٣) بالرفع، على أنّهما خبران.

﴿ وَأَنَّا رَبُّكُمْ ﴾ : لا إله لكم غيري.

﴿ فَاعْبُدُونِ ﴾ ۞: لا غير.

﴿ وَتَقَطُّعُوا آمْرَهُمْ بَيْنَهُمْ ﴾: صرفه إلى الغيبة التفاتاً (١) لينعى على الذين تـفرّقوا فـي الدين، وجعلوا أمره قطعاً موزّعة بقبيح فعلهم إلىٰ غيرهم.

﴿كُلُّ ﴾: من الفرق المتحرَّبة

﴿ إِلَيْنَا رَاجِعُونَ ﴾ ۞: فنجازيهم.

﴿ فَمَنْ يَعْمَلُ مِنَ الصَّالِحَاتِ وَهُوَ مُؤْمِنٌ ﴾ : بالله و رسله .

﴿ فَلَا كُفْرَانَ لِسَعْيِهِ ﴾: فلا تضييع لسعيه . استعير لمنع الثواب، كما استعير الشكر لإعطائه . ونُفي نفي الجنس للمبالغة .

﴿ وَإِنَّا لَهُ كَاتِبُونَ ﴾ ٢٠ مثبّتون في صحيفة عمله، لا يضيع بوجه ما.

وفي كتاب الاحتجاج (٥) للطبرسي الله عن أميرالمؤمنين عليلًا حديث أجماب فيه

٢. أنوار التنزيل ٨١/٢.

٤. ليس في ع.

١. المصدر: مخلوقة من أمر الله.

٣. أنوار التنزيل ٨١/٢.

٥. الاحتجاج /٢٤٥ و٢٤٧.

بعض الزنادقة، وقد قال معترضاً: وأجده يقول: «فمن يعمل من الصالحات وهو مؤمن فلا كفران لسعيه». ويقول (١): «وإنّي لغفّار لمن تاب وآمن وعمل صالحاً ثمّ اهتدى». أعلم في الآيمة الأولى أنّ الأعمال الصالحة لاتكفّر، وأعلم في الثانية أنّ الإيمان والأعمال الصالحة ؟!

قال على الله المن قال على المن الصالحات وهو مؤمن فلا كفران لسعيه وقوله: «وإنّي لغفّار لمن تاب وآمن وعمل صالحاً ثمّ اهتدى» فإنّ ذلك كلّه لا يغني إلّا مع الاهتداء. وليس كلّ من وقع عليه اسم الإيمان، كان حقيقاً بالنجاة مما هلك به الغواة. ولو كان ذلك كذلك، لنجت اليهود مع اعترافها بالتوحيد وإقرارها بالله، ونجا ساثر المقرّين بالوحدانية من إبليس فمن دونه في الكفر. وقد بيّن الله ذلك بقوله (٣): «الّذين آمنوا ولم يلبسوا إيمانهم بظلم أولئك لهم الأمن وهم مهتدون». وبقوله (١٤): «الّذين قالوا آمنًا بأفواههم ولم تؤمن قلوبهم».

﴿ وَحَرَامٌ عَلَىٰ قَرْيَةٍ ﴾ : وممتنع علىٰ أهلها غير متصوَّر منهم.

وقرأ (٥) أبوبكر وحمزة والكسائيّ : «وحِرم» (٦) بكسر الحاء وسكون الراء.

وقرئ (۲): «حرم».

﴿ اَهْلَكْنَاهَا ﴾: حكمنا بإهلاكها. أو: وجدناها هالكة.

﴿ أَنَّهُمْ لَا يَعْرِجِعُونَ ﴾ في: رجوعهم إلى التوبة، أو الحياة. و «لا» صلة. أو عدم رجوعهم للجزاء، وهو مبتدأ خبره «حرام». أو فاعل له ساد مسد خبره. أو دليل عليه، وتقديره: توبتهم، أو حياتهم، أو عدم بعثهم. أو لأنهم لا يرجعون ولا ينيبون. و «حرام» خبر محذوف. أي وحرام عليها ذلك، وهو المذكور في الآية المتقدّمة. ويؤيّده القراءة بالكسر.

۱. طه /۸۲.

٣. الأنعام /٨٢.

٥ . أنوار التنزيل ٨١/٢.

٧. نفس المصدر والموضع.

٢. المصدر: الصالحات.

٤. المائدة /٤١.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: حرمة.

وقيل (١): «حرام» عزم وموجب عليهم «أنّهم لايرجعون».

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): «وحرام على قرية أهلكناها أنّهم لايرجعون». فإنّه حدّ ثني أبي، عن ابن أبي عمير، عن ابن سنان، عن أبي بصير، عن محمّد بن مسلم، عن أبي عبدالله وأبي جعفر والنّي قالا: كلّ قرية أهلك الله على أهلها بالعذاب، لا يرجعون في الرجعة. وهذه الآية من أعظم الدلالة [في الرجعة] (٣). لأنّ أحداً من أهل الإسلام لاينكر أنّ الناس كلّهم يرجعون إلى القيامة، من هلك ومن لم يهلك. انتهى كلامه.

وفيه أيضاً (٤): قال الصادق عليه : كلّ قرية أهلك تعالى أهلها بالعذاب، [لا يرجعون في الرجعة. فأمّا إلى القيامة فيرجعون. والذين محضوا الإيمان محضاً، وغيرهم ممّن لم يهلكوا بالعذاب] (٥) ومحضوا الكفر محضاً، يرجعون.

﴿ حَتَّىٰ إِذَا فَتِحَتْ يَأْجُوجُ وَمَأْجُوجُ ﴾: متعلّق بِـ «حرام» أو بمحذوف دلّ الكلام عليه، أو بِـ «لا يرجعون». أي يستمرّ الامتناع، أو الهلاك، أو عدم الرجوع إلى قيام الساعة وظهور أماراتها؛ وهو فتح سدّ يأجوج ومأجوج. وهي حتّى التي يُحكى الكلام بعدها. والمحكيّ هي الجملة الشرطيّة.

وقرأ (٦) ابن عامر ويعقوب: «فُتُحت» بالتشديد.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٧): قال : إذا كان في آخر الزمان ، خرج يأجوج ومأجوج إلى الدنيا [ويأكلون الناس](٨).

﴿ وَهُمْ ﴾ : يعني يأجوج ومأجوج ، أو الناس كلُّهم.

﴿ مِنْ كُلِّ حَدَبٍ ﴾: نشر من الأرض.

۲. تفسير القمَى ٧٦ـ٧٥/٢.

٤. تفسير القمّي ٢٥/١.

٦. أنوار التنزيل ٨١/٢.

٨. ليس في ن.

١. نفس المصدر والموضع.

٣. ليس في م.

٥. ليس في أ.

٧. تفسير القمّي ٧٦/٧.

وقرئ <sup>(١)</sup>: «جدث». وهو القبر.

﴿ يَتْسِلُونَ ﴾ ۞: يسرعون. من نسلان الذئب.

وقرئ (٢) بضمّ السين.

﴿ وَاقْتَرَبَ الْوَعْدُ الْحَقُّ ﴾ : وهو القيامة .

﴿ فَإِذَا هِيَ شَاخِصَةٌ آبْصَارُ الَّذِينَ كَفَرُوا ﴾: جواب الشرط و ﴿إِذَا » للمفاجأة ، تسدّ مسدّ الفاء الجزائيّة؛ كقوله (٣): «إذا هم يقنطون» فإذا جاءت معها، تــظاهرتا (٤) عــلي وصــل الجزاء بالشرط، فيتأكّد. والضمير للقصّة، أو مبهم يفسّره الأبصار.

- ﴿ يَا وَيُلْنَا ﴾ : مقدّر بالقول، واقع موقع الحال من الموصل.
  - ﴿ قَدْ كُنَّا فِي غَفْلَةِ مِنْ هَذَا ﴾: لم نعلم أنَّه حقّ.
  - ﴿ بَلُ كُنَّا ظَالِمِينَ ﴾ أن النظر. وينا الإخلال بالنظر.
- ﴿ إِنَّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللهِ ﴾: يُحتمَل الأوثان وإبليس وأعوانه، لأنَّهم بطاعتهم لهم في حكم عبدتهم.
- ﴿ حَصَبُ جَهَنَّمَ ﴾: ما يُرمَى به إليها، وتُهيَّج به. من: حصبه يحصبه: إذا رماه بالحصباء

وقرئ (٥) بسكون الصاد، وصفاً بالمصدر.

وفي (٦) مجمع البيان (٧): وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر عليَّا ﴿ قَالَ: لَمَّا نُزَلَّتُ هذه الآية ، وجد منها أهل مكَّة وجداً شديداً. فدخل عليهم عبدالله بن الزبعري، وكفَّار

١. أنوار التنزيل ٨١/٢.

٣. الروم ٣٧.

٤. كذا في أنوار التنزيل ٨١/٢. وفيع: تظاهر. وفي غيرها: نظاهرت.

٥. نفس المصدر والموضع.

 ٦. في هامش نسخة «م»: رأيت في بعض الأخبار عبن الأثمة الأطبهار الليك في جنواب قبل هذا السؤال مضمونه أنَّك من العرب وقال تعالىٰ «وما تعبدون» و«ما» لغير ذي العقول. (جعفر).

٧. لا يوجد في المجمع، بل نقله القمّي في تفسيره ٧٦/٢.

٢. نفس المصدر والموضع.

الجزء الثامن / سورة الأنبياء

قريش يخوضون في هذه الآية. فقال ابن الزبعرى: أمحمّد(١) تكلّم بـهذه الآيـة ؟ (٢) فقالوا: نعم. قال ابن الزبعرى: لئن اعترف بها، لأخصمنُه!

فجُمِع بينهما. فقال: يا محمّد، أرأيت الآية التي قرأت آنفاً، أفينا وفي آلهتنا خاصّة؟ أم في الأمم [الماضية](٢) وآلهتهم؟ فقال: بل فيكم وفي آلهتكم وفي الأمم [الماضية](٤) وفي ألهتهم، إلّا من استثنى الله.

فقال ابن الزبعرى: خصمتك (٥) والله! ألست تُنتني على عيسى (١) خيراً ؟! وقد عرفت أنّ النصاري يعبدون عيسي [وأمّه](١). وأنّ طائفة من الناس يعبدون الملائكة! أفليس هؤلاء مع الآلهة في النار؟! فقال رسول الله ﷺ: [لا.

فضحكت قريش وضحك. وقالت قريش: خصمك ابن الزبىعرى! فـقال رسـول الله ﷺ:](٨) قلتم الباطل. أما قلت: إلّا من استثنى الله؟! وهــو (١) قــوله (١٠) تــعالى: «إنَّ الذين سبقت لهم منا الحسنئ أولئك عنها مبعدون لا يسمعون حسيسها وهمم فيما اشتهت أنفسهم خالدون». وقوله: «حصب جهنّم» يقول: يُقذَّفون فيها قذفاً. وقوله: «أولئك عنها مبعدون» يعنى الملائكة وعيسى بن مريم.

وفي مجمع البيان (١١٠): وقراءة على النِّلا : «حطب» بالطاء.

وفي كتاب علل الشرائع (١٢): أبي الله قال: حدَّثنا سعد بن عبدالله، عن إبراهـيم بـن مهزيار، عن أخيه، عن أحمد بن محمّد، عن حمّاد بن عيسى، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله عليَّةِ قال: إذا كان يوم القيامة ، أتي بالشمس والقمر في صورة ثورين عقيرين (١٣)،

١ . ليس في م .

٤. من المصدر، ٣. من المصدر.

٥. المصدر: خاصمتك.

٧. ليس في م.

٩. ليس في المصدر.

١١ . المجمع ٦٣/٤.

١٢ . المصدر: العبقريين. والعقير: المقطوع القوائم.

۲ , ليس ف*ي* م .

٦. ليس في أ.

٨. من المصدر،

١٠. الأنبياء/١٠١\_٢٠١.

۱۲ . العلل /۱۰۵ ح ۷۸.

فَيُقَذَّفَانَ (١) بهما وبمن يعبدهما في النار. وذلك أنَّهما عُبِدا، فرضيا.

﴿ أَنْتُمْ لَهَا وَارِدُونَ ﴾ ۞: استئناف أو بدل من «حصب جمهنّم». واللام معوّضة من «علىٰ» للاختصاص والدلالة علىٰ أنّ ورودهم لأجلها.

﴿ لَوْكَانَ هَوُلاءِ آلِهَةً مَا وَرَدُوهَا ﴾: لأنّ المؤاخذ المعذَّب لايكون إلهاً.

﴿ وَكُلٌّ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾ ۞: لاخلاص [لهم عنها] ٣٠].

﴿ لَهُمْ فِيهَا زَفِيرٌ ﴾ : أنين وتنفّس شديد.

وهو من إضافة فعل البعض إلى الكلِّ للتغليب، إن أريد بما تعبدون الأصنام.

﴿ وَهُمْ فِيهَا لاَ يَسْمَعُونَ ﴾ ٢ : من الهول وشدة العذاب.

وقيل (٢): لايسمعون مايسرّهم.

﴿ إِنَّ الَّذِينَ سَبَقَتْ لَهُمْ مِنَّا الْحُسْنَىٰ ﴾: الخصلة الحسنى، وهي السعادة، أو التوفيق للطاعة، أو البشري بالجنّة.

﴿ أُولَٰئِكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ ﴾ ۞: لأنَّهم يُرفَعون إلىٰ أعلى علَّيِّين.

وفي شرح الآيات الباهرة (٤): محمّد بن العبّاس في قال: حدّثنا أبو جعفر الحسن بن عليّ بن الوليد القسويّ بإسناده عن النعمان بن بشير قال: كنّا ذات ليلة عند عليّ بن أبي طالب طي سماراً إذ قرأ هذه الآية: «إنّ الّذين سبقت لهم منّا الحسنى أولئك عنها مبعدون». فقال: أنا منهم، وأقيمت الصلاة، فوثب، ودخل المسجد، وهو يقول: «لا يسمعون حسيسها وهم فيما اشتهت أنفسهم خالدون». ثمّ كبّر للصلاة.

وقال أيضاً (٥): حدَّ ثنا إبراهيم بن محمَّد بن سهل (٦) النيسابوريّ حديثاً يرفعه بإسناده إلى ربيع (٧) بن قريع قال: كنَّا عند عبدالله بن عمر. فقال له رجل من بني تيم

۲. ليس في ن.

٤. تأويل الأيات الباهرة ٣٢٩/١، ح ١٤.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: سهيل.

١. المصدر: يقدمان.

٣. أنوار التنزيل ٨٢/٢.

ه. نفس المصدر /۳۳۰، ح ۱۵.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: بزيع.

الله (۱) \_ يقال له حسّان بن رايصة \_ (۲): يا [أبا] (۳) عبدالرحمان، لقد رأيت رجلين ذكرا عليّاً وعثمان فنالا (٤) منهما. فقال ابن عمر: إن كانا لعناهما، فلعنهما الله تعالى.

ثمّ قال: ويلكم يا أهل العراق!كيف تسبّون رجلاً هذا منزله من منزل رسول الله؟! وأشار بيده إلى بيت عليّ اللّيلاً في المسجد [وقال:](٥) فوربّ هذه الحرمة (٦)، إنّه من الّذين «سبقت لهم منّا الحسني». ما لها مردود. يعنى بذلك عليّاً عليّاً عليهاً.

وفي قرب الإسناد (٧) للحميري بإسناده إلى أبي عبدالله الله عن أبيه أن رسول الله عَلَيْهُ عن أبيه أن رسول الله عَلَيْهُ قال: إن الله تبارك وتعالى يأتي يوم القيامة بكل شيء يُعبَد من دونه؛ من شمس أو قمر أو غير ذلك، ثم يسأل كل إنسان عمّا كان يعبد. فيقول كل من عبد غير الله (٨): ربّنا إنّا كنّا نعبدها لتقرّبنا إليك زلفي.

قال: فيقول الله تبارك وتعالئ للملائكة: اذهبوا بهم وبما كانوا يعبدون إلى النار، ما خلامن استثنيت. فأولئك عنها مبعدون.

وفي محاسن البرقي (٩): وروى ابن أبي يعفور، عن أبي عبدالله طلي قال: إنّ الله يأتي بكلّ شيء يُعبَد من دونه؛ من شمس أو قمر أو تمثال أو صورة، فيقال: اذهبوا [بهم] (١٠) وبما كانوا يعبدون من دون الله إلى (١١) النار.

﴿ لَا يَسْمَعُونَ حَسِيسَهَا ﴾ : وهو بدل من «مبعدون» أو حال من ضميره. سيق للمبالغة في إبعادهم عنها.

والحسيس: صوت يُحَسُّ به.

﴿ وَهُمْ فِيمَا اشْتَهَتْ أَنْفُسُهُمْ خَالِدُونَ ﴾ ٢٠ دائمون في غاية التنعّم.

م: من بني تميم، س، أ،ن، من بني تيم.
 ٢. المصدر: رابضة.

٣. من المصدر، وفي النسخ: فقالا.

٥. ليس في ع. ٢. من ع.

٧. قرب الأسناد /٤١. معدر: غيره.

٩. المحاسن /٢٥٤، ح ٢٧٩.

١١ . كذا في المصدر . وفي النسخ : «في» بدل «من دون الله إلى» .

وتقديم الظرف للاختصاص والاهتمام به.

وفي شرح الآيات الباهرة (۱): وروى الشيخ الصدوق أبو جعفر محمّد بن عليّ بن بابويه الله قال: حدّثني محمّد بن عليّ ماجيلويه، عن أبيه بإسناده عن جميل بن درّاج، عن أبان بن تغلب قال: قال أبو عبدالله الله الله شيعتنا يوم القيامة، على ما فيهم من ذنوب وعيوب، مبيضة [منتضرة (۱) مسفرة] (۱) وجوههم، مستورة عوراتهم، آمنة روعاتهم. قد شهّلت لهم الموارد، وذهبت عنهم الشدائد. يركبون نوقاً من ياقوت. فلا يزالون يدورون خلال الجنّة، عليهم شرك من نور يتلألاً. توضع (۱) لهم الموائد. فلا يزالون يطعمون، والناس في الحساب. وهو قول الله الله الذين سبقت لهم منّا الحسنى أولئك عنها مبعدون لايسمعون حسيسها وهم فيما اشتهت أنفسهم خالدون». (لا يَحْزُنُهُم الْفَرْعُ الْآكْبُرُ ): النفخة الأخيرة؛ لقوله (۱۰): «ويوم ينفخ في الصور ففزع من في السموات و من في الأرض». أو: الانصراف إلى النار. أو: حين يُطبَق عليها (۱)، أو يُذبَح الموت.

- ﴿ وَتَتَلَقَّاهُمُ الْمَلائِكَةُ ﴾: تستقبلهم مهنّئين.
- ﴿ هَٰذَا يَوْمُكُمُ ﴾ : أي يوم ثوابكم. وهو مقدّر بالقول.
  - ﴿ الَّذِي كُنَّتُمْ تُوعَدُونَ ﴾ ۞: في الدنيا.

وفي شرح الآيات الباهرة (١٠): قال محمّد بن العبّاس الله: حـد ثنا حـميد بـن زيـاد بإسناده (١٠) يرفعه إلى أبي جميلة ، عن عمر بن رشيد ، عن أبي جعفر الله أنه قال فـي حديث: إنّ رسول الله عَيْظٌ قال: إنّ عليّاً وشيعته يوم القيامة على كثبان المسك الأذفر.

۲. م و ن: متنظَّرة.

١. تأويل الآيات البامرة ٢٣٠/١ ح ١٦.

٤. كذا في المصدر، وفي النسخ: تضع.

٣. ليس في المصدر

ه . النمل /۸۷.

٦. يوجد هاهنا في جميع النسخ هذه الزيادة: الَّذِي كنتم توعدون.

٧. تأويل الآيات الباهرة ٢٣٠/١- ٣٣١، ح ١٧. ٨. المصدر: بإسناد.

يفزع الناس، ولا يفزعون. ويحزن الناس، ولا يحزنون. وهو قول الله تَاكَان: «لا يحزنهم الفزع الأكبر وتتلقّاهم الملائكة هذا يومكم الذي كنتم توعدون».

وروى الصدوق (۱) أبو جعفر محمّد بن بابويه الله عن أبيه قال: حدّثني سعد بس عبدالله بإسناده يرفعه إلى أبي بصير، عن أبي عبدالله، عن آبائه، عن أميرالمؤمنين صلوات الله عليهم أجمعين قال: قال لي رسول الله عَلَيًّة يا عليّ، بشر إخوانك بأن الله قد رضى عنهم الذرضيك (۲) لهم قائداً، ورضوا بك وليّاً.

يا عليّ، أنت أميرالمؤمنين، وقائد الغرّ المحجّلين. يا عليّ، شيعتك المنتجبون (٣). ولو لا أنت وشيعتك، ما قام لله دين، ولو لا من في الأرض منكم، لما أنزلت السماء قطرها.

يا علي، لك كنز في الجنّة (٤)، وأنت ذو قرنيها (٥). وشيعتك تعرف بحزب الله. يا عليّ، أنت وشيعتك القائمون بالقسط وخيرة الله من خلقه. يا عليّ، أنا أوّل من ينفض التراب عن رأسه، وأنت معى، ثمّ سائر الخلائق (٦).

يا على، أنت وشيعتك على الحوض؛ تسقون من أحببتم، وتمنعون من كرهتم. وأنتم الأمنون يوم الفزع الأكبر في ظلّ العرش. يفزع الناس، ولا تنفزعون. ويحزن الناس، ولا تحزنون. وفيكم نزلت هذه الآيات: «إنّ الذين سبقت لهم منا الحسنى أولئك عنها مبعدون لا يسمعون حسيسها وهم في ما اشتهت أنفسهم خالدون لا يحزنهم الفزع الأكبر وتتلقّاهم الملائكة هذا يومكم الذي كنتم توعدون».

﴿ يَوْمَ نَطُوِي السَّمَاءَ ﴾: مقدر باذكر. أو ظرف «لايحزنهم» أو «تتلقّاهم» أو حال مقدّرة من الضمير المحذوف من «توعدون».

١. نفس المصدر /٢٣١، ح ١٨. ٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: رضيتك.

٣. المصدر: المبتهجون.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: يا على، إنَّ بيوتنا كثيرة لك في الجنَّة.

ه. في غيرن: ذوقريتها.
 ٦. المصدر: الخلق.

والمراد بالطيّ ضد النشر، أو المحو؛ من قولك. اطو عنّي هـذا الحـديث. وذلك لأنّها نُشِرت مظلّة لبني آدم؛ فإذا انتقلوا، قرضت عنهم.

وقرئ (١) بالياء والتاء، والبناء للمفعول.

﴿ كَطَيَ السِّجِلِّ لِلْكُتُبِ ﴾ : قيل (٢): كطيّ الطومار لأجل الكتابة. أو لما يكتب أو كتب فيه. ويدلّ عليه قراءته على الجمع. أي للمعاني الكثيرة المكتوبة فيه.

وقيل (٣): «السجل» ملك يطوي كتب الأعمال إذا رُفعِت إليه. أو كاتب كان لرسول الله عَلَيْهُ.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): قال: «السجلّ» اسم الملك الّـذي يبطوي الكـتب. ومعنى يطويها: يفنيها، فتتحوّل دخاناً والأرض نيراناً.

و قرئ (٥): «السَّجْل» كالدلو، و «السُّجُلّ» كالعتلّ، وهما لغتان فيه.

﴿كُمَا بَدَأْنَا اَوَّلَ خَلْقٍ نُعِيدُهُ ﴾: أي نعيد ما خلقناه مبتدأ إعادة مثل بدئنا إيّاه في كونهما إيجاداً عن العدم، أو جمعاً من الأجزاء المتبدّدة.

والمقصود بيان صحّة الإعادة، بالقياس على الإبداء، لشمول الإمكان الذاتيّ المصحّح للمقدوريّة، وتناول القدرة القديمة لهما.

و «ما» كافّة أو مصدريّة، و «أوّل» مفعول «بدأنا» أو لفعل ينفسّره «نعيده» (٢٠). أو موصولة، والكاف متعلّقة بمحذوف يفسّره «نعيده». أي نعيد مثل الّذي بدأنا. و «أوّل خلق» ظرف لِـ «بدأنا» أو حال من ضمير الموصول المحذوف.

﴿ وَعْداً ﴾: مقدر بفعله ، تأكيداً لـ «نعيده» أو منتصب به ، لأنّه عدة بالإعادة .

﴿ عَلَيْنَا ﴾: أي علينا إنجازه.

﴿ إِنَّا كُنَّا فَاعِلِينَ ﴾ ۞: ذلك لامحالة.

٢. أنوار التنزيل ٨٢/٢.

٤. تفسير القشى ٧٧/٢.

٦. ليس في ع ون.

١. أنوار التنزيل ٨٢/٢.

٣. أنوار التنزيل ٨٢/٢.

٥. أنوار التنزيل ٨٢/٢\_٨٣.

وفي كتاب جعفر بن محمد الدوريستي (١) بإسناده إلى ابن عبّاس قال: لمّا نـزلت هذه الآية (٢) على رسول الله ﷺ: «وحشرناهم فلم نغادر منهم أحداً» (٣) غُشي عليه، وحُمِل إلى حجرة أمّ سلمة. فانتظره أصحابه وقت الصلاة، فلم يخرج. فاجتمع المسلمون فقالوا: ما لنبئ الله؟ فقالت أمّ سلمة: إنّ نبيّ الله عنكم مشغول.

ثمّ خرج بعد ذلك ، فرقى المنبر فقال: يا أيّها الناس ، إنّكم تُحشَرون إلى الله كما خُلقتم حفاةً عراة. ثمّ قرأ على أصحابه: «فحشرناهم فلم نغادر منهم أحداً». ثمّ قرأ: «كما بدأنا أوّل خلق نعيده وعداً علينا إنّا كنّا فاعلين».

وفي نهج البلاغة (٤): استبدلوا بظهر الأرض بطناً، وبالسعة ضيقاً، [وبالأهل غربة، وبالنور ظلمة. فجاؤوها، كما فارقوها، حفاة عراة. قد ظعنوا عنها بأعمالهم إلى الحياة الدائمة](٥) [والدار الباقية ؛ كما قال سبحانه: «كما بدأنا أوّل خلق نعيده وعداً علينا إنّاكنّا فاعلين»](٢).

وفي مجمع البيان (٧٠): ويروئ عن النبيّ ﷺ أنّه قال: يُحشَرون يوم القيامة حفاةً عراة غراة عراة عراة عراة عراة عراة عرائلًا (٨٠). «كما بدأنا أوّل خلق نعيده وعداً علينا إنّا كنّا فاعلين».

﴿ وَلَقَدْ كَتَبْنَا فِي الزَّبُورِ ﴾: قيل (١): في كتاب داو د لللهِ .

﴿ مِنْ بَعْدِ الِّذِّكْرِ ﴾: قيل (١١): أي التوراة.

وقيل (١١): المراد بالزبور جنس الكتب المنزلة؛ وبالذكر اللوح المحفوظ.

﴿ أَنَّ الْأَرْضَ ﴾ : قيل (١٣): أرض الجنَّة ، أو الأرض المقدَّسة .

۲. ليس فيع.

النهج ١٦٦/ ١٦٧، الخطبة ١١١.

٦. ليس في ن.

نور الثقلين ٤٦٣/٣، ح ١٨٦.

٣. الكهفُ (٤٧).

ه . ليس في أ .

٧. المجمع ٢٧٤، باختلاف.

٨. ليس في س وأ. والغرل: جمع الأغرل: الأغلف، وهو الذي لم يختن.

۹. أنوار التنزيل ۸۳/۲.

١١ , نفس المصدر والموضع.

۱۰ . أنوار التنزيل ۸۳/۲.

١٢ . نفس المصدر والموضع،

﴿ يَرِثُهَا عِبَادِيَ الصَّالِحُونَ ﴾ ۞: قيل (١): يعني عامّة المؤمنين. أو الّـذين [كـانوا](١) يستضعفون مشارق الأرض ومغاربها. أو أمّة محمّد ﷺ.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): قال: الكتب كلّها ذكر. و «أنّ الأرض يرثها عبادي الصالحون» قال: القائم عليمًا وأصحابه. قال (٤): والزبور فيه ملاحم وتوحيد (٥) وتمجيد ودعاء.

وفيه (٢): قال: أعطى الله داود وسليمان طبي ما لم يعط أحداً من أنبياء الله، من الأيات: علّمهما منطق الطير. وألان لهما الحديد والصفر من غير نار. وتجعلت الجبال يسبّحن مع داود طبي . وأنزل الله عليه الزبور فيه توحيد وتمجيد ودعاء، وأخبار رسول الله عبي وأميرالمؤمنين والأثمة المبي من ذريتهما علي وأخبار الرجعة وذكر (٢) القائم صلوات الله عليه.

وفي تفسير العيّاشيّ (١٠) عن أبي حمزة، عن أبي جعفر طلِيّة حديث طويل، وفيه يقول الليّة: فلمّا دنا عمر آدم الليّة هبط عليه ملك الموت ليقبض روحه، فقال له آدم: يا ملك الموت، قد بقي من عمري ثلاثون سنة (١٠) فقال له ملك الموت: ألم تجعلها لابنك داود [النبيّ] (١٠) وطرحتها (١١) من عمرك، حيث عرض [الله] (١٢) عليك وأسماء] (١٢) الأنبياء من ذرّيتك، وعرض عليك أعمارهم، وأنت يومئذ بوادي الروحا (١٤)؟! فقال

١. نفس المصدر والموضع.

٣. تفسير القشى ٧٧/٢.

٥. المصدر: تحميد.

٧. ليس في المصدر.

٩ ، ليس في المصدر .

١١. المصدر: أطرحتها.

١٣ ، من المصدر.

١٤. كذا في المصدر. وفيع: رخينا. وفي غيرها: دخنا.

٢. من المصدر.

٤. ليس في س وأ.

٦. نفس المصدر ١٢٦/٢.

٨. تفسير العيّاشي ٢١٩/٢، ح ٧٣.

١٠. من المصدر،

١٢، من المصدر.

آدم: [يا ملك الموت] (١) ما أذكر هذا! فقال له ملك الموت: يا آدم، لاتجهل. ألم تسأل الله أن يثبّتها لداود، ومحاها من عمرك من الذكر؟!

وفي مجمع البيان (٣): «أنّ الأرض يرثها عبادي الصالحون». وقال أبو جعفر الحِلِم الله أصحاب المهدي في آخر الزمان. ويدلّ على ذلك ما رواه الخاص والعام عن النبيّ عَلَىٰ أنّه قال: لو لم يبق من الدنيا إلّا يوم واحد، لطوّل الله ذلك اليوم حتى يبعث رجلاً [صالحاً] (٤) من أهل بيتي يملأ الأرض قسطاً وعدلاً، كما مُلئت ظلماً وجوراً.

وقد أورد (٥) الإمام أبوبكر أحمد بن الحسين البيهةي، في كتاب البعث والنشور، أخباراً كثيرة في المعنى، حدّثنا بجميعها عنه، حافده أبوالحسن عبيدالله بن محمّد بن أحمد في شهور سنة ثماني عشرة وخمسمائة. ثمّ قال في آخر الباب: فأمّا الحديث الذي أخبرنا به أبو عبدالله الحافظ بالإسناد عن محمّد بن خالد الجندي، عن أبان بن صالح، عن الحسن، عن أنس بن مالك أنّ النبيّ عَيْلُمْ قال: لايزداد (٢) الأمر إلّا شدّة، ولا الناس إلّا شحّاً، ولا الدنيا إلّا إدباراً. ولاتقوم الساعة إلّا على شرار (٧) الناس. ولا مهدي إلّا عيسى بن مريم. فهذا حديث تفرّد به محمّد بن خالد الجنديّ (٨).

۲. الکافی ۲/۵۲۱،۲۲۲، ح ٦.

١. ليس فيع.

٤. من المصدر.

٣. المجمع ٢٦/٦\_٧٧.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: لايزاد.

٥ . نفس المصدر والموضع.

٧. المصدر: أشرار،

٨. في هامش نسخه «م»: لا يخفئ أن الاستثناء لا يستقيم على ما فهمه هذا الموجود ألا ترئ أنه لا يجوز لا زيد

[قال أبو عبدالله الحافظ: ومحمّد بن خالد رجل مجهول واختلف عليه في إسناده. فرواه مرّة] (۱) عن أبان بن صالح، عن الحسن، عن أنس [بن مالك] (۲) عن النبيّ عَيَالِلهُ. ومرّة عن أبان بن أبي عيّاش وهو متروك عن الحسن، عن النبيّ عَيَالُلهُ. [وهو منقطع، والأحاديث في التنصيص على خروج المهديّ عليهُ أصحّ إسناداً، وفيها بيان كونه من عترة النبيّ عَيَالُهُ] (۲).

هذا لفظه، ومن جملتها ما حدّثنا به أبوالحسن حافده عنه قال: حدّثنا أبو علي الرودباري (٤) قال: حدّثنا أبوبكر بن داسة (٥) قال: حدّثنا أبو داود السجستاني، في كتاب السنن، عن طرق كثيرة ذكرها، ثمّ قال: كلّهم عن عاصم المقريّ عن ذرّ (٢)، عن عبدالله، عن النبيّ عَيْلِهُ قال: لو لم يبق من الدنيا إلّا يوم [واحد] (٧) لطوّل الله ذلك اليوم، حتى يبعث فيه رجلاً منّي و (٨) من أهل بيتي ـ وفي بعضها: يواطئ اسمه اسمي ـ يملأ الأرض قسطاً وعدلاً، كما مُلئت ظلماً وجوراً.

وبالإسناد، حدَّثنا أبو داود قال: حدَّثنا أحمد بن إبراهيم قال: حـدَّثني عـبدالله بـن

أكسل المسرئ تسحسبين اصرءا ونسسار تسسوقد بسالليل نسارا بعد الله المرء المرءا بعد النار الأوّل ونصب الثاني، أو يقال: سقطت لفظة «على، بعد إلّا في قوله ﷺ إلّا على عيسى من قبلم النسّاخ أو لم يسمعها الراوي، والله يعلم (جعفر).

إلا عمرو لعدم شمول المستثنى منه للمستثنى وغيره، فالأصوب أن يقال: يمكن أن يكون المهراد بقوله بالله ولا مهدي إلا عيسى بن مريم أن لاتقوم الساعة إلا على شرار الناس والحساب أنه لاحد في الهداية إلا عيسى بن مريم فالمراد بالمهدي من كان بصفة الهداية لا العلم، أو المعنى لاتقوم الساعة إلا على شرّ الناس ولا يقوم المهدي إلا على عيسى بن مريم حتّى يكون المراد أن قيامه بالله العلى عيسى بن مريم حتّى يكون المراد أن قيامه بالله العلى عيسى بن مريم حتّى يكون المراد أن قيامه بالله العلى عيسى بن عريم حتى يكون المراد أن قيامه بالله على عاملين مختلفين، وذلك كقوله:

١ ، ليس في أ. ٢ . ليس في المصدر،

٣. ليس في أ.

٤. كذا في نورالثقلين ٤٦٥/٣، ح ١٩٤. وفي النسخ: الرودبادي.

٥ . كذا في المصدر. وفي س، أ، م: دارسة. وفي سائر النسخ: داسمة.

٦. المصدر: زيد، ٧. من المصدر،

المصدر: أو.

جعفر الرقي (١) قال: حدّ ثني أبو مليح الحسن بن عمر، عن زياد بن بيان (٢)، عن علي بن نفيل (٣)، عن سعيد بن المسيّب، عن أمّ سلمة قالت: سمعت رسول الله عَلَيْهُ يقول: المهديّ من عترتى، من ولد فاطمة.

وفي شرح الآيات الباهرة (٤)؛ قال محمّد بن العبّاس الله : حدّثنا أحمد بن مجمّد، عن أحمد بن العصن (٥) عن أبيه إلى عن الحسين (٧) بن مخارق، عن أبي الورد، عن أبي جعفر الله قال : قوله الله الأرض يرثها عبادي الصالحون، هم آل محمّد صلوات الله عليهم.

وقال أيضاً (^): حدّثنا محمّد بن عليّ قال: حدّثني أبي، عن أبيه، عن عليّ بن الحكم، عن سفيان بن إبراهيم الجريريّ (\*) عن أبي صادق قال: سألت أبا جعفر للسِّلا ، عن قول الله ﷺ: «ولقد كتبنا في الزبور» الآية. قال: نحن هم. قال: قلت: «إنّ في هذا لبلاغاً لقوم عابدين» ؟ قال: هم شيعتنا.

وقال أيضاً (١٠): حدّ ثنا محمّد بن همام ، عن محمّد بن إسماعيل ، عن عيسى بن داود ، عن أبي الحسن موسى بن جعفر علي في قول الله الله الله الله الله على الزبور من بعد الذكر أنّ الأرض يرثها عبادي الصالحون قال: آل محمّد صلوات الله عليهم ومن تابعهم على منهاجهم ، والأرض أرض الجنّة .

وقال أيضاً (١١): حدِّثنا أحمد بن محمّد، عن أحمد بن الحسن (١٣)، عن أبيه، عن

١. كذا في المصدر. وفي س، أ، م، ن: البرقيّ. وفي غيرها: المرقيّ.

٢. كذا في المصدر، وفي ن: بيان. وفي س، أ: بنان. وفي سائر النسخ: هنان.

٣. أ،س، م،ع: ثقيل. ٤ أنس، م،ع: ثقيل. ٤ عند الباهرة ٢٣٢١، ح ١٩.

٥. س، أ، م: الحسين. ٦. من المصدر.

٧. كذا في المصدر وجامع الرواة ٢٥٣/١. وفي النسخ: الحصين.

٨. تفس المصدرة ح ٢٠.

٩. كذا في المصدر وجامع الرواة ٣٦٥/١. وفي النسخ: الحريزي.

١٠. نفس المصدرة ح ٢١. المصدرة ح ٢٢.

١٢ . كذا في المصدر. وفي النسخ: حدَّثنا أحمد بن محمد بن أحمد بن الحسين.

حسين بن محمّد بن عبدالله بن الحسن ، عن أبيه ، عن أبي جعفر عليم قال : قوله ١٠٠٠ : «أنّ الأرض يرثها عبادي الصالحون، هم أصحاب المهديّ السلام أخر الزمان.

﴿إِنَّ فِي هَذَا﴾: أي فيما ذكر من الأخبار والمواعظ والمواعيد.

﴿ لَبُلاَهُ أَ﴾: أي الكفاية. أو: لسبب بلوغ إلى البغية.

﴿ لِقَوْمٍ عَابِدِينَ ﴾ ۞: هممهم العبادة دون العادة.

﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ ﴾ ۞: لأنَّ ما بعثت به سبب لإسعادهم، وموجب لصلاح معاشهم ومعادهم.

وقيل (١): كونه رحمة للكفّار أمنهم به من الخسف والمسخ وعذاب الاستثصال.

وفي كتاب الاحتجاج (٢) للطبرسي الله عن أميرالمؤمنين الله حديث طويل، وفيه يقول علي مجيباً لبعض الزنادقة: وأمّا قوله لنبيّه عَيْنِين: «وما أرسلناك إلّا رحمة للعالمين» وأنَّك ترى أهل الملل المخالفة للإيمان، ومن يجري مجراهم من الكفَّار، مقيمين عليَّ كفرهم إلىٰ هذه الغاية، وأنَّه لوكان رحمةً عليهم، لاهتدوا به ٣) جميعاً، ونجوا من عذاب السعير، فإنّ الله تبارك اسمه إنّما عنى بذلك أنّه جعله سبباً لإنظار (٤) أهل هذه الدار؛ لأنَّ الأنبياء قبله بُعثوا بالتصريح، لا بالتعريض. وكان النبيّ منهم إذا صدع بأمر الله وأجابه قومه،سلموا وسلم أهل دارهم من سائر الخليقة. وإن خالفوه، هلكوا، وهلك أهل دارهم [بالأفة التي](٥)كان نبيّهم (٦) يـتوعّدهم بـها، ويـخوّفهم حـلولها ونـزولها بساحتهم (٧) من خسف، أو قذف، أو رجف، أو ريح، أو زلزلة، وغير ذلك من أصناف العذاب التي هلكت بها الأمم الخالية.

١. أنوار التنزيل ٨٣/٢. ٢. الاحتجاج /٢٥٥.

٤. ع: لانتظار. ٣. ليس في المعبدر.

٥ . ليس في ع وأ.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: «كانت بينهم» بدل «كان نبيهم».

٧. ليس في م.

وإنّ (١) الله علم من نبيّنا عَيْلُ ومن الحجج في الأرض الصبر على ما لم يطق من تقدّمهم من الأنبياء الصبر على مثله ؛ فبعثه الله بالتعريض، لا بالتصريح. وأثبت حجّة الله تعريضاً، لاتصريحاً، بقوله في وصيّه (١): من كنت مولاه، فهذا مولاه. وهو منّي بمنزلة هارون من موسى، إلّا أنّه لا نبيّ بعدي. وليس من خليقة النبيّ ولا من شيمته (١)، أن يقول قولاً لا معنى له. فلزم الأمّة أن تعلم أنّه لمّاكانت النبوّة والأخوّة موجودتين في خلفه (٤) هارون (٥) معدومتين فيمن جعله النبيّ عَلَيْ بمنزلته، أنّه قد استخلفه على أمّته، كما استخلف موسى هارون، حيث قال: «اخلفني في قومي» (١) ولو قال لهم: «لا تقلّدوا لإمامة إلّا فلاناً بعينه، وإلّا نزل بكم العذاب» لأتاهم العذاب، وزال باب الإنظار والإمهال.

وفي مجمع البيان (٧): وروي أنّ النبيّ عَلَيْهُ قال لجبر ثيل ـ لمّا نزلت هذه الآية ـ: هل أصابك من هذه الرحمة شيء ؟ قال: نعم. إنّي كنت أخشى عاقبة الأمر، فأمنت بك لمّا أثنى الله عليّ بقوله (١٠): «ذي قوّة عند ذي العرش مكين». وقد قال عَلَيْهُ: أنا رحمة مهداة. وفي كتاب علل الشرائع (٩) بإسناده إلى عبدالرحيم (١٠) القيصير قبال: قبال لي أبو جعفر لليّهُ: أما لو قام قائمنا، رُدّت الحميراء حتى يجلدها الحدّ، وحتى ينتقم لابنة محمد فاطمة عَلَيْهُ منها.

قلت: جعلت فداك، ولِمَ يجلدها [الحدّ]؟ (١١) قال: لفريتها على أمّ إبراهيم.

قلت: فكيف أخره الله للقائم؟ فقال: لأنّ الله تبارك وتعالى بعث محمّداً عَلَيْهُ رحمة، وبعث القائم عليه نقمة.

١. كذا في المصدر. وفي النسخ: ألا إنّ . ٢ . كذا في المصدر. وفي النسخ: وصيّته.

٣. المصدر: النبوّة. ٤. المصدر: خلقة.

٥ . كذا في المصدر. وفي النسخ: «هارون وموسى».

٦. الأعراف /١٤٢. ٧. المجمع ١٧/٤.

٨. التكوير /٢٠. ٩. العلل /٧٩هـ ١٨٠ ح ١٠.

١٠. كذا في المصدر وجامع الرواة ٤٥٥/١. وفي النسخ: عبدالرحمن.

١١. من المصدر.

وفي الكافي (١): عدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن بعض أصحابنا، عن أبي الحسن الأوّل عليه قال: بعث الله الله محمّداً رحمة للعالمين في سبع وعشرين من رجب. فمن صام ذلك اليوم، كتب الله له صيام ستّين شهراً.

﴿ قُلْ إِنَّمَا يُوحَىٰ اِلَيَّ أَنَّمَا اِلْهُكُمْ اِلْهُ وَاحِدٌ ﴾: أي ما يوحىٰ إليّ إلّا أنّه لا إله لكم إلّا إله واحد.

وذلك أنّ المقصود الأصليّ من بعثته مقصور على التوحيد. فالأولىٰ لقصر الحكم على الشيء، والثانية على العكس.

﴿ فَهَلْ أَنْتُمْ مُسْلِمُونَ ﴾ ۞: قيل (٢): مخلصون العبادة لله، على مقتضى الوحي المصدَّق بالحجّة.

وفي كتاب المناقب (٣) لابن شهر آشوب: أبو بصير عن الصادق طَالِيِّ في هذه الآية: فهل أنتم مسلّمون الوصيّة [لعليّ](٤) بعدي. نزلت مشدّدة.

﴿ فَإِنْ تَوَلُّوا ﴾ : عن التوحيد، أو الوصيّة.

﴿ فَقُلْ آذَنَّتُكُمْ ﴾: أعلمتكم ما أمرت به، أو حربي لكم.

﴿ عَلَىٰ سُواءِ ﴾: علىٰ عدل.

وقيل (٥): أي مستوين في الإعلام به . أو : مستوين أنا وأنتم في العلم بما أعلمتكم به ، أو في المعاداة . أو : إيذاناً على سواء .

﴿ وَإِنْ أَدْرِي ﴾ : ما أدري.

﴿ اَقَرِيبٌ اَمْ بَعِيدٌ مَا تُوعَدُونَ ﴾ ۞: قيل (١٠): من غلبة المسلمين، أو من الحشر، لكنّه كائن لامحالة (٧).

﴿ إِنَّهُ يَعْلَمُ الْجَهْرَ مِنَ الْقَوْلِ ﴾ : ما تجهرون به من الطعن في الإسلام.

۲. أنوار التنزيل ۸۳/۲.

۱ . الكاني ۱٤٩/٤م ۲.

٤. من المصدر.

٣. المناقب ٤٨/٤.

٦. نفس المصدر والموضع.

٥. أنوار التنزيل ٨٣/٢.

٧. كذا في المصدر، وفي النسخ: المحال.

﴿ وَيَغْلَمُ مَا تَكْتُمُونَ ﴾ ۞: من الإحن والأحقاد للمسلمين، فيجازيكم عليه. ﴿ وَإِنْ اَدْرِي لَعَلَّهُ فِتْنَةً لَكُمْ ﴾ : وما أدري لعلّ تأخير جزائكم (١) استدراج لكم وزيادة في افتنانكم. أو امتحان لينظر كيف تعملون.

﴿ وَمَتَاعٌ إِلَىٰ حِينٍ ﴾ ١٠ وتمتيع إلىٰ أجل مقدّر تقتضيه مشيئته.

وفي عيون الأخبار (٢)، في باب جمل من أخبار موسى بن جعفر عليه الرشيد ومع موسى بن المهدي، حديث طويل، يقول فيه عليه النهم النبي عَيَالَةً ليلة الرشيد ومع موسى بن المهدي، حديث طويل، يقول فيه عليه النبي النبي عَيَالَةً ليلة الأربعاء في النوم، فقال لي: يا موسى، أنت محبوس مظلوم. فقلت: نعم يا رسول الله، محبوس مظلوم. فكرر ذلك علي ثلاثاً. ثم قال: «وإن أدري لعله فتنة لكم ومتاع إلى حين».

وفي كتاب الاحتجاج (٣) للطبرسي الله : روي أنّه لمّا قدم معاوية إلى الكوفة قيل له : إنّ الحسن بن علي المحلّظ مرتفع في أنفس الناس. فلو أمرته أن يقوم دون مقامك على المنبر، فتدركه الحداثة والعيّ، فيسقط من أنفس الناس [وأعينهم] (٤). فأبى عليهم، وأبوا عليه إلّا أن يأمره بذلك. فأمره، فقام دون مقامه في المنبر. فحمد الله وأثنئ عليه ثمّ قال : أمّا بعد، [أيّها الناس] (٥) فإنّكم لو طلبتم ما بين كذا وكذا لتجدوا رجلاً جدّه نبيّ، لم تجدوه (٣) غيري وغير أخي. وإنّا أعطينا صفقتنا هذه الطاغية، وأشار بيده إلى أعلى المنبر، إلى معاوية، وهو في مقام رسول الله عليه من المنبر ورأينا حقن دماء المسلمين أفضل من إهراقها. «وإن أدري لعلّه فتنة لكم ومتاع إلى حين» وأشاره بيده إلى معاوية. فقال له معاوية : ما أردت بقولك هذا ؟ فقال : أردت (٧) به ما أراد الله على المنبر فقال له معاوية :

وفي كتاب المناقب (^) لابن شهر أشوب: وروي أنَّه قـال الحســن لما الله فــي صــلح

١. كذا في أنوار التنزيل ٨٣/٢. وفي النسخ: وما أدري لعلَّكم جزاؤكم.

۲. العيون ٦١/١-٢٦، ح ٤. ٣٤/٤

٤. المصدر: ما أردت. ٥. من المصدر.

٦. المصدر: لم تجدوا. ٧. الاحتجاج /٢٨٢.

٨. كذا في المصدر. وفي النسخ: على.

معاوية: أيّها الناس، إنّكم لو طلبتم ما بين جابلق وجابرس (۱) رجلاً جدّه رسول الله ﷺ ما وجدتموه (۲) غيري وغير أخي. وإنّ معاوية نازعني حقّاً هو لي، فتركته لصلاح الأمّة وحقن دمائها. وقد بايعتموني على أن تسالموا من سالمت، وقد رأيت أن أسالمه وأن يكون ما صنعت حجّة على من كان يتمنّى هذا الأمر. «وإن أدري لعلّه فتنة لكم ومتاع إلى حين».

﴿ قُلْ رَبِّ احْكُمْ بِالْحَقِّ ﴾: قيل (٣): اقض بيننا وبين أهل مكّة بالعدل المقتضي لاستعجال العذاب والتشديد عليهم.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): قال: معناه: لاتدع الكفّار (٥)، والحق (٢) الانتقام من الظالمين. قال: ومثله في سورة آل عمران (٧): «ليس لك من الأمر شيء أو يتوب عليهم أو يعذّبهم فإنّهم ظالمون».

وقرئ (^): «قال» على حكاية قول الرسول ﷺ.

وقرئ (٩): «ربّ» بالضمّ. و «ربّي أَخْكَمُ» علىٰ بناء التفضيل. و «أَخْكِم» من الإحكام.

﴿ وَرَبُّنَا الرَّحْمٰنُ ﴾ : كثير الرحمة على خلقه.

﴿ الْمُسْتَعَانُ ﴾ : المطلوب منه المعونة

﴿ عَلَىٰ مَا تَصِفُونَ ﴾ ٢ : الحال، بأنّ الشوكة تكون لهم، وأنّ راية الإسلام تخفق أيّاماً، ثمّ تسكن وأنّ الموعد به، لوكان حقّاً، لنزل بهم. فأجاب الله دعوة الرسول، فخيّب أمانيّهم، ونصر رسوله عليهم.

وقرئ (١١) بالياء.

٢. من المصدر.

٤. تفسير القمّي ٧٨/٢.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: «لحق» بدل «والحق».

٨- ١٠. أنوار التنزيل ٨٤/٢.

١. المصدر: جابلقا وجابرسا.

٣. أنوار التنزيل ٨٤/٢.

المصدر: لاتدعو (تدع ـظ) لكفار.

۷. أل عمران /۱۲۸.

## الفهرس

| ô   | كلمة المحقّق |
|-----|--------------|
| ٩   | سورة الكهف   |
| ١٨٣ | سورة مريم ﷺ  |
| YAT | سورة طه      |
| ٣٨٩ | سورة الأنساء |