



# تهنين يُرُكُ الْمُرْبِينِ الْمُرْبِيلِي الْمُرْبِيلِي الْمُرْبِيلِي الْمُرْبِيلِي الْمُرْبِيلِي الْمُرْبِي الْمُرْبِي

الطبغة المنقجة

الجيزع الغاشن

للعالم في المعلى المعل

ۼٙڡٙؽؙڹٚؿؙ ڂٟؠؘؽؽؙؿ۬ڒۮڒڲٳۿؚؽ



: قمی مشهدی، محمّد بن محمّد رضا، قرن ۱۲ ق. مبرشناسه

: تفسير كنز الدقائق و بحر الغر اثب/محمد بن محمد رضاالقمي المشهدي؛ تحقيق حسين درگاهي. عنوان و پدیدآور

: تهران: شمس الضحيّ، ١٣٨٧. مشخصات نشر

مشخصات ظاهری : ۱۴ ج.

ISBN 978 - 964 - 8767 - 16 - 2 براً؛ (١٣٠٠): شابک

ISBN 978 - 964 - 8767 - 06 - 3

وضعيت فهرستنوبسي

: کتاب حاضر در سال های مختلف توسط ناشرین مختلف منتشرشده است. يادداشت

> : تفاسير ماثوره -- شيعه اماميه. موضوع

: تفاسير شيعه -- قرن ١٢ ق. موضوع

شناسه أفزوده : درگاهی، حسین، ۱۳۳۱ – 🕠 مصحح.

BP 9V/ 4 / 5 A 5 9 14AV : رده بندی کنگره **\*44/1779:** 

رده بندی دیویی شماره کتابخانه ملی: ۱۶۳۰۶۱۷

### تفسير كنز الدقائق و بحر الغرائب، الجزء العاشر

تأليف: الشيخ محمد بن محمد رضا القمّي المشهدي

تحقیق: حسین درگاهی

منشورات مؤسسة شمس الضحئ

الطبعة الأولى: ١٣٨٠ هـ ق ـ ١٣٨٧ هـ.ش.

طبع في ١٠٠٠ نسخة

المطبعة: نكارش

سعر الدُورة في. ١٧ مجلداً: ١١٠/٠٠٠ توماناً

944\_994\_4494\_19\_4 شابك (ردمك): الجزء العاشر:

شَابِكَ (ردمكَ ) الدُّورة في ١۴ مجلداً: ٣ـ ١٤ ـ ١٨٧٤٧ - ٩٧٨ - ٩٧٨

صندوق البريد: تهران ٣١٣١ـ ١٩٣٩٥

۱) قسم، شارع معلم، سیاحة روح له در رقسم ۶۵ هاتف و فکس: ۷۷۳۳۴۱۳ – ۷۷۳۳۴۱۸ (۹۸۲۵۱)

۱) قيم ، شيارَع صفأتيه ، صقابل زَقياق رقيم ۲۸ ، منشورات دليل ميا، هيانف ۷۷۳۷۰۱۱ ـ ۷۷۳۷۰۱۱

٢) طهران، شارع إنقلاب، شارع فخررازي، رقم ٣٢، منشورات دليـل مـا، هــاتف ۶۶۴۶۴۱۴۱ - ٢١٠

٣) مشهد، شهد، شهداء، شهداء، شهداء، شهداء، شهداء، شهداء، شهداء، شهداء المهادري، زقساق خسوراكيان، بناية كنجينه كـتاب آلتـجارية، الطـابق الأول، مُـنشورات دليـل.ما، هـاتف ٥ ـ ٢٢٣٧١١٣ - ٥١١٠

# كلمة المحقق

## بسم الله الرحمن الرحيم

الحمّد ألله ربّ العالمين، والصلاة والسلام على نبيّنا وآله الطيّبين الطاهرين، ولا سيّما بقيّة الله في الأرضين، واللعنة الدائمة على أعدائه وأعدائهم أجمعين.

النسخ التي استفدنا منها في تحقيق الربع الثالث، من سورة مريم إلى نهاية سورة فاطر، من تفسير كنز الدقائق وبحر الغرائب:

 نسخة في مكتبة آية الله العظمى النجفي المرعشي العامة، قم، رقم ٢٩٦٩، مذكورة في فهرسها ١٥٠/٨. رمزها:ع.

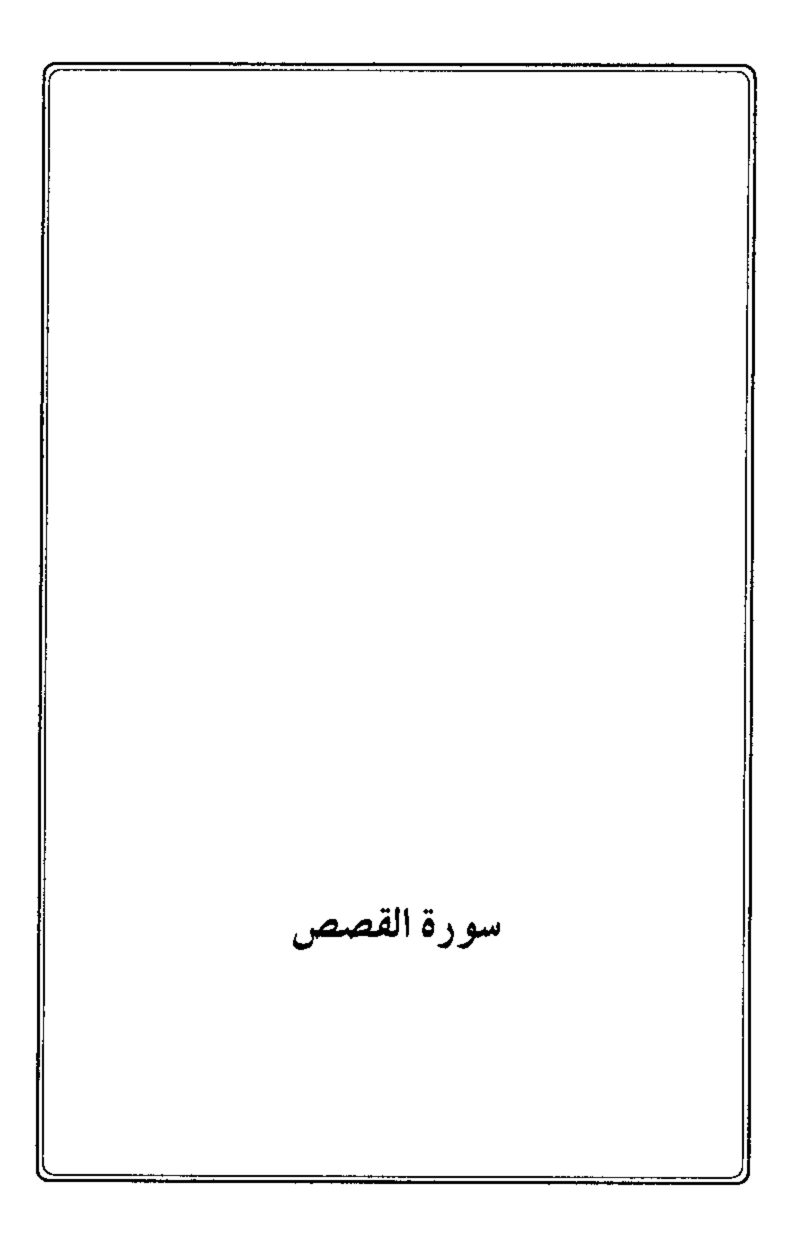
 ٢. نسخة في مكتبة مدرسة الشهيد المطهري، رقم ٢٠٥٥، مذكورة في فهرسها ٤٥٠/٥، رمزها: س.

٣. نسخة في المكتبة المركزية لجامعة طهران، رقم ٧٣٤٥، مذكورة في فهرسها
 ٥١٧/١٦. رمزها: أ.

٤. نسخة في مكتبة العلامة المغفورله السيّد جلال الدين المحدّث الأرموي، نزيل طهران. رمزها: م.

٥. نسخة في مكتبة العلّامة المغفور له الشيخ على النمازي الشاهرودي، نبزيل مشهد، مكتوبة في حياة المؤلّف، سنة ١١١١ للهجرة، وعلى ظهرهاكتاب الوقف لبنت المؤلّف. رمزها: ن.

والحمد له أوّلاً وآخراً حسين درگاهي



### سورة القصص

مكَيّة.

وقيل (۱): إلّا قوله: «إلّا الذين آتيناهم الكتاب» إلى قوله: [لا نبتغي](۲) الجاهلين». وهي ثمان وثمانون آية.

# بسم الله الرحمن الرحيم

في كتاب ثواب الأعمال بإسناده (٢) عن أبي عبدالله عليه قال: من قرأ سورة الطواسين الثلاثة في ليلة الجمعة (٤) كان من أولياء الله وفي جواره (٥) وكنفه. ولم يصبه في الدنيا بؤس أبداً وأُعطي في الأخرة (٦) حتّى يرضى وفوق رضاه. وزوّجه الله مائة زوجة من الحور العين.

[وفي مجمع البيان (٧): وروى أبوبصير، عن أبي عبدالله الله قال: من قرأ الطواسين الثلاث ـ وذكر مثله، وزاد في آخره ـ وأسكنه الله في جنّة [٨) عدن وسط الجنّة، مع النبيّين والمرسلين والوصيّين والراشدين.

أُبِيّ بن كعب، عن النبي ﷺ (٩) قال: ومن قرأ طسم القصص، أُعطي من الأجر عشر حسنات بعدد من صدّق بموسى وكذّب به. ولم يبق ملك في السموات والأرض، إلّا

٢. من المصدر.

٤. ن: يوم الجمعة .

٦. المصدر: في الأخرة من الجنة .

٨. مابين المعقوفتين ليس في م .

١. أنوار التنزيل ١٨٦/٢.

٣. ثواب الأعمال ١٣٦٧.

٥. المصدر: جوارالله.

٧. مجمعالبيان ١٨٣/٤ .

٩. نفس المصدر ٢٣٨/٤.

شهد له يوم القيامة أنّه كان صادقاً. إنّ كلّ شيء هالك إلّا وجهه.

وعن ابن عبّاس (١) قال: قال رسول الله ﷺ: وأعطيت طه والطواسين من ألواح وسي.

﴿ طسم ﴾ ۞: قد مرّ بعض تفاسيره.

وفي كتاب معاني الأخبار (٢) بإسناده إلى سفيان بن سعيد الثوري، عن أبي عبدالله الصادق الله حديث طويل يقول الله : وأمّا طسم، فمعناه: أنا الطالب السميع، المبدئ المعيد.

﴿ تِلْكَ آيَاتُ الْكِتَابِ الْمُبِينِ ﴾ ۞ ﴿ نَتْلُو عَلَيْكَ مِنْ نَبَا مُـوْسَىٰ وَفِـرْعَوْنَ ﴾ : بعض نبڻهما. مفعول «نتلو».

﴿ بِالْحَقُّ ﴾: محقّين صادفين.

﴿ لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴾ ٢٠ ؛ لأنَّهم المنتفعون به ٣٠.

﴿ إِنَّ فِرْعَوْنَ عَلاَ فِي الْأَرْضِ ﴾: استثناف مبيّن لذلك البعض. والأرض، أرض مصر. يقال: علا علوّاً: إذا تجبّر. ومنه: «لا يريدون علوّاً في الأرض» (٤).

﴿ وَجَعَلَ اَهْلَهَا شِيَعاً ﴾: فرقاً يشيعونه فيما يريد. أو يشيع بعضهم بعضاً في طاعته. أو أصنافاً في استخدامه، استعمل كل صنف في عمل. أو أحزاباً، بأن أغرى بينهم العداوة كي لايتّفقوا عليه.

﴿ يَسْتَضْعِفُ طَائِفَةً مِنْهُمْ ﴾: وهم بنوإسرائيل. والجملة حال من فاعل «جـعل». أو صفة «شيعاً». أو استثناف. وقوله:

﴿ يُذَبِّحُ آبْنَاءَهُمْ وَيَسْتَحْيِي نِسَاءَهُم ﴾ : بدل منها.

وكان ذلك، لأنَّ كاهناً قال له: يولد مولود في بني إسرائيل، يذهب ملكك على يده.

٢. معاني الأخبار /٢٢، ضمن حديث ١.

٤. القصص /٨٣.

١. نفس المصدر ١٨٣/٤.

٣. أ، م: المشفعون؛ س: المشبعون .

وقال السدي (١): رأى فرعون في منامه، أنّ نباراً أقبلت من بيت المقدس حتى اشتملت على بيوت مصر، فأحرقت القبط وتركت بني إسرائيل. فسأل علماء قومه، فقالوا: يخرج من هذه البلدة رجل يكون هلاك مصر على يده. وذلك كان من غاية حمقه فإنّه لو صدّق لم يندفع بالقتل، وإن كذّب فما وجهه.

﴿ إِنَّهُ كَانَ مِنَ الْمُفْسِدِينَ ﴾ ۞: فلذلك اجترأ على قتل خلق كثير من أولاد الأنبياء لتخيّل فاسد.

﴿ وَنُرِيدُ أَنْ نَمُنَّ عَلَى الَّذِينَ اسْتُضْعَفُوا فِي الْأَرْضِ ﴾.أن نتفضّل عليهم بإنقاذهم من بأسه.

«ونريد» حكاية حال ماضية معطوفة على «إنّ فرعون علا». من حيث أنّهما واقعان تفسيراً للنبأ. أو حال من «يستضعف» ولايلزم من مقارنة الإرادة للاستضعاف، مقارنة المراد له لجواز أن يكون تعلّق الإرادة به حينئذ، تعلّقاً استقبائياً. مع أنّ منة الله بخلاصهم لمّا كانت قريبة الوقوع منه، جاز أن يجري مجرى المقارن.

﴿ وَنَجْعَلَهُم أَئِمَّةً ﴾ : مقدّمين في أمر الدين.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣)، متّصلاً بقوله: من أمّته. ثمّ بشّره بعد تعزيته، أنّه يتفضّل عليهم ويجعلهم خلفاء في الأرض وأثمّته على أمّته، ويردّهم إلى الدنيا مع أعدائهم حتى ينتصفوا منهم. فقال جلّ ذكره: «ونريد أن نمنّ على الذين استضعفوا

١. مجمع البيان ٢٣٩/٤.

٢. تفسير القمي ١٣٣/٢.

في الأرض ونجعلهم أثمة ونجعلهم الوارثين ونمكن لهم في الأرض ونسري فرعون وهامان وجنودهما» وهم الذين غصبوا آل محمّد حقّهم. وقوله: «منهم» أي من آل محمّد «ما كانوا يحذرون» أي من القتل والعذاب.ولو كانت هذه نزلت في موسى عليه وفرعون لقال: ونري فرعون وهامان وجنودهما منه ما كانوا يحذرون؛ أي من موسى عليه ولم يقل: منهم. فلمّا تقدّم قوله: «ونريد أن نمنّ على الذين استضعفوا في الأرض ونجعلهم أثمّة [ونجعلهم الوارثين»](۱). علمنا أنّ المخاطبة للنبي على وما وعد الله به رسوله. فإنّما يكون بعده والأثمة يكونون من ولده. وإنّما ضرب الله هذا المثل لهم في موسى وبني إسرائيل، وفي أعدائهم بفرعون وهامان وجنودهما فقال: إنّ فرعون قتل بني إسرائيل، فظفر (۱) الله موسئ بفرعون وأصحابه حتى أهلكهم الله. وكذلك أهل بيت رسول الله أصابهم من أعدائهم القتل والغصب، ثمّ يردّهم الله ويردّ أعداءهم إلى الدنيا حتى يقتلوهم.

وفي الكافي (٣)، بإسناده إلى حفص بن غياث قال: أبو عبدالله عليه يا حفص، إن من صبر صبر قليلاً. وإنّ من جزع جزع قليلاً، إلى أن قال عليه : ثمّ بشّر في عترته بالأئمة ووصفوا بالصّبر، فقال جلّ ثناؤه (٤): «وجعلنا منهم أئمة يهدون بأمرنا لمّا صبروا وكانوا بآياتنا يوقنون» فعند ذلك قال عليه الصبر من الإيمان، كالرأس من الجسد. فشكر الله على ذلك له، فأنزل الله على (وتمّت كلمة ربّك الحسني على بني إسرائيل بما صبروا ودمّرنا ماكان يصنع فرعون [وقومه وماكانوا يعرشون» فقال عَيْلِه : إنّه بشرى وانتقام](٢).

[أقول: يجوز أن يكون المراد من ظاهر الآية، موسى وفرعون ](٧) ومن باطنه، أهل البيت وأعداءهم وقد مَر أنّ للقرآن ظهراً وبطناً. ويدلٌ عليه أيـضاً مـارواه فـي أصـول

۳. الكافي ۲/۸۸\_۸۹.

المصدر: «وظلم من ظلمهم فأظفر» بدل «فظفر»

١. من المصدر.

٤. السجدة /٢٤.

٥. الأعراف /١٣٧.

٦ و٧. ليس في أ.

الكافي (١) في كتاب فضل القرآن مسنداً: عن رسول لله ﷺ وقد ذكر القرآن: وله ظـهر وبطن. فظاهره حكم وباطنه علم. ظاهره أنيق وباطنه عميق.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢)، متصلاً بقوله: حتى يقتلوهم. وقد ضرب أميرالمؤمنين الله إفي أعدائه (٣) مثلاً، مثل ماضربه الله لهم في أعدائهم بفرعون وهامان. فقال: يا أيها الناس، إنّ أوّل من بغى على الله الله على وجه الأرض عناق بنت آدم الله خلق الله لها عشرين إصبعاً. لكلّ إصبع منها ظفران طويلان كالمنجلين العظيمين. وكان مجلسها في الأرض موضع جريب. فلمّا بغت بعث الله الله السلكهم أسداً كالفيل وذئباً كالبعير ونسراً كالحمار - وكان ذلك في الخلق الأوّل - فسلكهم الله الله على عليها، فقتلوها. ألا وقد قتل الله الله في فرعون وهامان. وخسف الله تعالى بقارون. وإنّما هذا المثل لأعداثه الذين غصبوا حقّه، فأهلكهم الله.

ثم قال علي صلوات الله عليه على أثر هذا المئل الذي ضربه: وقد كان لي حقّ حازه دوني من لم يكن له، ولم أكن أشركه فيه. ولا تبوبة له إلا بكتاب منزل، أو ببرسول مرسل. وأنّى له بالرسالة بعد رسول الله عَيْلِيُهُ ولا نبيّ بعد محمّد عَيْلِهُ [فأنّى يبتوب] (٤) وهو في برزخ يوم القيامة، غرّتُه الأماني وغرّه بالله الغرور. وقد أشفى (٥) على جرف هارٍ، فانهار به [في نبار] (٢) جهنم والله لا يبهدي القوم الظالمين [٧). وكذلك مثل القائم عليه في غيبته وهربه واستتاره، مثل موسى عليه خانفاً مستتراً إلى أن يأذن الله في خروجه وطلب حقّه وقتل أعدائه في قوله (٨): «أذِنَ للذين يُقاتلون بأنّهم ظُلموا وإنّ الله خروجه وطلب حقّه وقتل أعدائه في قوله (٨): «أذِنَ للذين يُقاتلون بأنّهم ظُلموا وإنّ الله

٢. الكافي ٩٩/٢ م. ح ٢ الذي أوّله في ص /٥٩٨ . ٢. تفسير القمي ١٣٤/٢ .

٣. ليس في المصدر.

هكذا في تفسير نور الثقلين، ١٠٨/٤ -١٠٩، ح٧، نقلاً عن المصدر وليس في المصدر. وفي النسخ: فإنه ينوب.
 ينوب.

٦. ليس في المصدر .

٧. مابين المعقوفتين ليس في متن المصدر. ولكن نسخة بدل أوردها في حاشيته.

٨. الحج/٣٩\_ ٤٠.

على نصرهم لقدير. الذين أخرجوا من ديارهم بغير حقّ». وقد ضرب بـالحسين بـن عليّ الله علي الله علي الله علي الله على الله الله على ا

حدّثني أبي، عن النضر بن سويد (٢) عن عاصم بن حميد عن أبي عبدالله الله القي المنهال بن عمرو عليّ بن الحسين الله فقال له: كيف أصبحت يا ابن رسول الله ؟ قال: ويحك، أما آن لك أن تعلم كيف أصبحت ؟ أصبحنا (٢) في قومنا مثل بني إسرائيل في آل فرعون يذبّحون أبناءنا ويستحيون نساءنا. وأصبح خير البريّة بعد محمّد تله يُلعَن على المنابر. وأصبح عدوّنا يُعطَى المال والشرف. وأصبح من يحبّنا محقوداً يُلعَن على المنابر وأصبح عدوّنا يعطى المال والشرف وأصبح من يحبّنا محقوداً منقوصاً حقّه، وكذلك لم يزل المؤمنون. وأصبحت العجم تعرف للعرب حقها (١) بأن محمّداً كان منها أواب أن محمّداً كان منها إواب فقريش حقّها العرب العرب العرب على العرب بأن محمّداً كان منها إواب العجم بأنّ محمّداً على العرب العرب تفتخر على العرب بأنّ محمّداً كان منها أهل البيت لا يُعرَف لنا حقّ. فهكذا أصبحنا، يا منهال.

وفي مجمع البيان (٩): وقال سيّد العابدين عليّ بن الحسين الله : والّذي بعث محمّداً بالحقّ بشيراً ونذيراً ،إنّ الأبرار منّا أهل البيت وشيعتهم بمنزلة موسى وشيعته .وإنّ عدونا وأشياعهم بمنزلة فرعون وأشياعه.

﴿ وَنَجْعَلَهُمُ الْوَارِثِينَ ﴾ ٢٠ : لما كان في ملك فرعون وقومه.

وفي نهج البلاغة (١٠) قال عليه إلى التعطفنُ الدنيا علينا بعد شماسها عطف الضروس على

٢. نفس المصدر ١٣٤/٢ ـ ١٣٥.

١. المصدر: الحسين بن علي للهللم.

٤. م، ن: حقاً.

٣. ليس في م .

٥. يوجد في المصدر بعد هذه العبارة: وأصبحت قريش تفتخر على العرب محمّداً كان منها.

٦. ن: حقاً. ٧. ليس في المصدر.

٨. من م ،ن، والمصدر . ٩. مجمع ألبيان ٢٣٩/٤ .

١٠. نهج البلاغة /١٥٠٦-كمة ٢٠٩.

ولدها. وتلا عقيب ذلك: «ونويد أن نمنّ على الذين استضعفوا في الأرض ونجعلهم أئمة ونجعلهم الوارثين».

وفي كتاب الغيبة (١) لشيخ الطائفة الله بإسناده إلى محمّد بن الحسين، عن أبيه، عن جدّه عن علي الله في قوله: «ونريد أن نمنّ على الذين استضعفوا في الأرض ونجعلهم أئمة ونجعلهم الوارثين» قال: هم آل محمّد يبعث (١) الله مهديّهم بعد جهدهم، فيعزّهم ويذلّ أعداءهم.

وفي أمالي الصدوق (٤) بإسناده إلى عليّ التَّلِمُ قال: هي لنا، أو فينا هذه الآية: « ونريد أن نمنّ على الذين استضعفوا في الأرض ونجعلهم أنمّة ونجعلهم الوارثين».

وفي كتاب معاني الأخبار (٥)، بإسناده إلى محمّد بن سنان، عن مفضّل بن عمر قال: سمعت أباعبدالله عليّ يقول: إنّ رسول الله عَيَّا لله عَيَّا الله عَلَيِّ والحسن والحسين عليّا فبكئ وقال: أنتم المستضعفون بعدى.

قال المفضّل: فقلت (٦) له: ما معنى ذلك يا ابن رسول الله؟

قال: معناه: أنّكم الأثمّة من بعدي. إنّ الله ﷺ يقول: «ونـريد أن نـمنّ عـلى الذيـن استضعفوا في الأرض ونجعلهم أئمّة ونجعلهم الوارثين». فهذه الآية جارية فـينا إلى يوم القيامة.

١. غيبة الطوسي /١١٣.

۳. الكافي ۲۱،۳۰۱، م ۱.

٥. معاني الأخبار/٧٩،ح ١.

٢. هكذا في المصدرون . وفي سائر النسخ: يبعثهم .

٤. أمالي الصدوق /٣٨٧،ح ٢٦.

٦. ن: فقلنا .

وفي شرح الآيات الباهرة (١): قال محمّد بن العبّاس الله عن عمليّ بن عبدالله بن أسد(٢)، عن إبراهيم بن محمّد، عن يوسف بن كليب(٣) المستعوديّ، عن عمر بن عبدالغفّار بإسناده، عن ربيعة بن ناجذ قال: سمعت عليّاً عليّاً عليّاً عليّاً عليه يـقول فـي هـذه الآيـة، ِ وقرأها قوله ﷺ: «ونريد أن نمنَ على الذين استضعفوا فيالأرض» وقال: لتعطفنَ هذه الدنيا على أهل البيت كما تعطف الضروس على ولدها.

وقال أيضاً (٤) حدَّثنا على بن عبدالله، عن إبراهيم بن محمَّد، عن يمحييٰبن صالح الحريري بإسناده، عن أبي صالح، عن على للسلاج كذا قال في قوله على: «ونريد أن نـمنّ على الذين استضعفوا في الأرض ونجعلهم أنمّة ونجعلهم الوارئين». والذي فلق الحبّة وبرأ النسمة، لتعطفنٌ عبلينا هنذه الدنبيا كما تبعطف الضروس عبلي ولدها. والضروس: الناقة يموت ولدها، أو يُذبَح. فيُحشَى جلده، فتدنو منه (٥) وتعطف عليه. ﴿ وَنُمَكِّنَ لَهُمْ فِي الْأَرْضِ ﴾ : أرض مصر والشام. وأصل التمكين، أن تجعل للشّيء مكاناً يتمكن فيه. استعير للتسليط وإطلاق الأمر.

﴿ وَنُرِيَ فِرعَونَ وَهَامَانَ وَجُنُودَهُمًا مِنهُمْ ﴾: من بني إسرائيل.

﴿ مَا كَانُوا يَحْذُرُونَ ﴾ ٢٠: من ذهاب ملكهم، وهلاكهم على يد مولود منهم. و قرئ: «يري» بالياء وفرعون وهامان، بالرّفع (٦).

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (٧)، بإسناده إلى حكيمة قالت: فلمّا كان اليوم السابع [من مولد القائم عليه عليه عليه عليه الله عليه الله أبي محمّد عليه و الله عليه و جلست ، فقال : هلمّي إليَّ ابني فجئت بسيّدي عليُّلا وهو في الخرقة ، ففعل به كفعلته الأولى (٩). ثمّ أدلى

المصدر: على بن عبدالله بن راشد.

٤. نفس المصدر والموضع.

١. تأويل الايات الباهرة، ج١. ص٤١٤.

٣. المصدر، س، وأ: يوسف بن كلب.

المصدر: فيدنوامنها.

٦. أنوار التنزيل ١٨٧/٢. وفيه: وقوأ حمزة والكسائي «ويرى» بالياء، و«فرعون وهامان وجنودها» بالرفع.

٨. ليس في المصدر. ٧. كمال الدين وتمام النعمة /٤٢٦\_٤٢١.

٩. هكذا في المصدر . وفي النسخ : كفعل الأوّل ،

لسانه في فيه كأنِّما (١) يغذِّيه لبناً أو عسلاً. ثمَّ قال: تكلُّم يا بُنيٍّ.

فقال: أشهد أن لا إله إلا الله. وثنّى بالصلاة على محمّد وعلى أميرالمؤمنين وعلى الأئمّة الطاهرين صلوات الله عليهم أجمعين حتّى وقف على أبيه النبيّة ثمّ تلا هذه الآية: «بسم الله الرحمن الرحيم ونريد أن نمنّ على الذين استضعفوا في الأرض ونجعلهم أئمّة ونجعلهم الوارثين ونمكّن لهم في الأرض ونري فرعون وهامان وجنودهما منهم ما كانوا يحذرون». والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي كتاب الغيبة (٣) لشيخ الطائفة نوّر الله مرقده بإسناده إلى حكيمة، حديث طويل تذكر فيه مولد القائم عليه تقول فيه وقد ذكرت أمر القائم عليه : وجلست منها حيث تقعد المرأة من المرأة للولادة. فقبضت على كفّي وغمزتة (٣) غمزة شديدة. ثمّ أنّت أنّة وتشهدت. ونظرت تحتها، فإذا أنا بوليّ الله صلوات الله عليه متلقياً (١٠) الأرض بمساجده. فأخذت بكتفيه (٥) وأجلسته في حجري وإذا هو نظيف مفروغ منه. فناداني أبو محمد عليه يا عمّة: هلمّي فآتيني بابني. فأتيته به، فتناوله. وأخرج لسانه فمسحه على عينيه ففتحهما، ثمّ أدخله في أذنيه. وأجلسه في راحته اليسرى، فاستوى وليّ الله جالساً. فمسح يده على رأسه، وقال: يا بُنّي، انطق بقدرة الله. فاستعاذ وليّ الله من الشيطان الرجيم واستفتح: «بسم الله الرحمن الرحيم ونريد أن نمن على الذين استضعفوا في الأرض ونجعلهم أثمّة ونجعلهم الوارثين ونمكّن لهم في على الأرض ونري فرعون وهامان وجنودهما منهم ما كانوا يحذرون» وصلّى على رسول الله وأميرالمؤمنين والأئمة الميه واحداً واحداً حتى انتهى إلى أبيه. فناولنيه أبو محمّد لله وقال: يا عمّة، ردّيه إلى أمّة حتى «تقرّ عينها ولا تحزن ولتعلم أنّ وعد الله محمّد لله وقال: يا عمّة، ردّيه إلى أمّة حتى «تقرّ عينها ولا تحزن ولتعلم أنّ وعد الله محمّد لله وقال: يا عمّة، ردّيه إلى أمّة حتى «تقرّ عينها ولا تحزن ولتعلم أنّ وعد الله محمّد لله ولكن أكثر الناس لا يعلمون».

٢. غيبة الطوسي/١٤١\_١٤٢.

٤. هكذا في المصدر. وفي النسخ: مستلقياً.

١. المصدر: كأنَّه .

٣. المصدر: غمزت.

٥. م: بكفيه .

- ﴿ وَاوْحَيْنَا إِلَىٰ أُمِّ مُوسَىٰ ﴾: بإلهام أو رؤيا.
- ﴿ أَنْ أَرْضِعِيهِ فَإِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ ﴾ : بأن يُحَسّ به .
  - ﴿ فَالَّقِيهِ فِي الْيَمِّ ﴾: يريد النيل.
  - ﴿ وَلاَ تَخَافِي ﴾ : عليه ضيعة ولا شدّة.
    - ﴿ وَلاَ تَحْزَنِي ﴾ : لفراقه.
- ﴿ إِنَّا رَادُّوهُ اِلَيْكِ ﴾: عن قريب بحيث تأمنين عليه.

﴿ وَجَاعِلُوهُ مِنَ الْمُرْسَلِينَ ﴾ ﴿ وَيَ أَنْهَا لَمَّا ضَرَبُهَا الطلق، دعت قابلة من الموكّلات بحبالى بني إسرائيل فعالجتها. فلمّا وقع موسى للله على الأرض، هالها نوربين عينيه وارتعشت مفاصلها ودخل حبّه في قلبها بمحيث منعها من السعاية. فأرضعته ثلاثة أشهر. ثمّ ألحّ فرعون في طلب المواليد واجتهد العيون في تفحّصها. فأخذت له تابوتاً، فقذفته في النيل.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم الله (١٠): حدّ ثني أبي، عن الحسن بن محبوب (١٠)، عن العلاء بن رزين، عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر الله قال: إنّ موسى لمّا حملت به أمّه، لم يظهر حملها إلّا عند وضعها له. وكان فرعون قد وكّل بنساء بني إسرائيل نساء من القبط يحفظنهنّ. وذلك أنّه كان لمّا بلغه عن بني إسرائيل أنّهم يقولون: إنّه يولد فينا رجل يقال له: موسى بن عمران، يكون هلاك فرعون وأصحابه على يده. فقال فرعون عند ذلك: لأقتلنّ ذكور أولادهم حتى لايكون مايريدون وفرّق بين الرجال والنساء، وحبس الرجال في المحابس. فلمّا وضعت أمّ موسى بموسى الله الموكّلة بها عليه، عليه واغتمّت وبكت وقالت: يُذبّح الساعة. فعطف الله الله قلب (١٤) الموكّلة بها عليه، فقالت لأمّ موسى عليه عليه عليه،

فقالت: أخاف أن يُذبَح ولدي.

١. أنوار التنزيل ١٨٧/٢. ٢. تفسير القمى ١٣٥/٢.

٣. المصدر: الحسين (الحسن ظ) بن محبوب. ٤. المصدر: بقلب.

فقال: لاتخافي وكان موسى لا يراه أحد إلّا أحبّه. وهو قول الله تعالى (١): «وألقيت عليك محبّة منّي». فأحبّته القبطيّة الموكّلة بها. وأنزل الله على أمّ (٢) موسى التابوت، ونوديت أمّه ضعيه في التابوت فاقذفيه في اليمّ؛ وهو البحر «ولا تخافي ولاتحزني إنّا رادّوه إليك وجاعلوه من المرسلين». فوضعته في التابوت، وأطبقته عليه، وألقته في النيل.

وفي روضة الواعظين (٣) للمفيد الله عن النبي عَلَيْلاً حديث طويل يقول عَلَيْلاً مخاطباً لجمع من الصحابة: وعلمتم أنّ موسى بن عمران الليّلا كان فرعون في طلبه، يشقّ بطون الحوامل (٤) ويذبح الأطفال ليقتل موسى. فلمّا ولدته أمّه، أمرت أن تأخذه من تحتها وتقذفه في التابوت وتلقى التابوت في اليم (٥).

فقالت وهي زعرة من كلامه: يا بنيُّ إنِّي أخاف عليك الغرق.

فقال لها: لا تحزني، إنّ الله رادّني إليك. فبقيت حيرانة حتّى كلّمها موسى للسَّلِا فقال لها: يا أمّ اقذفيني في التابوت، وألقي التابوت في اليمّ. ففعلت ما أُمرت به. فبقي التابوت في البمّ ففعلت ما أُمرت به فبقي التابوت في البحرمّته، لايطعم طعاماً ولايشرب شراباً معصوماً.

وروي أنَّ المدَّة كانت سبعين يوماً. وروي: سبعة أشهر.

١. طه /٢٩.

٣. روضة الواعظين /٨٢\_٨٣.

المصدر: «يبقر بطون النساء الحوامل» بدل «يشق بطون الحوامل».

ه. يوجد في المصدر بعد هذه العبارة: «فبقيت حيرانة حتى كلّمها موسى وقال لها: يا أمّ اقذفيني في التابوت
وألقى التابوت في اليم» وهذا الكلام يأتي بعد قليل بلفظه ولعل لا داعي له.

٦. م: قذف .
 ٧. كمال الدين وتمام النعمة /٣٥٤، ضمن حديث ٥ .

بني إسرائيل. ولم يزل يأمر أصحابه بشقّ بطون الحوامل من نساء بني إسرائيل، حتّى قتل في طلبه نيفاً وعشرين ألف مولود. وتعذّر عليه الوصول إلى قتل موسى عليه بحفظ الله تبارك وتعالى إيّاه.

﴿ فَالْتَقَطَهُ آلُ فِرْعَونَ لِيَكُونَ لَهُم عَدُوًا وَحَزِناً ﴾: تعليل لالتقاطهم إيّاه بما هو عاقبته ومؤدّاه، تشبيهاً له بالغرض الحامل عليه. وقرأ حمزة والكسائي: حُزِناً (١).

﴿ إِنَّ فِرْعَونَ وَهَامَانَ وَجُنُودَهُمَا كَانُوا خَاطِئِينَ ﴾ ﴿ إِنَّ فِرْعَونَ وَهَامَانَ وَجُنُودَهُمَا كَانُوا خَاطِئِينَ ﴾ ﴿ إِنَّ فِرْعَونَ وَهَامَانَ وَجُنُودَهُ مِرْبُونَهُ لِيكبر ويفعل بهم ما كانوا يسحذرون. أوقتلوا مذنبين، فعاقبهم الله بأن ربّى عدوّهم على أيديهم. فالجملة اعتراض، لتأكيد خطئهم. أو لبيان الموجب، لما ابتلوا به.

وقرئ: خاطين. على التخفيف؛ أي خاطين الصواب إلى الخطاء (٢).

﴿ وَقَالَتِ إِمْراَةً فِرْعُونَ ﴾ : أي لفرعون . حين أخرجته من التابوت.

﴿ قُرَّةُ عَيْنِ لِي وَلَكَ ﴾: هو قرّة عين لنا. لأنّهما لمّا رأياه وأخرج من التابوت أحبّاه. قيل: أو لأنّه كانت له ابنة بسرصاء، وعالجها الأطباء بسريق حيوان بسحريّ يشبه الإنسان. فلطخت برصاً بريقه، فبرئت.

﴿ لاَ تَقْتُلُوهُ ﴾: خطاب بلفظ الجمع، للتّعظيم.

١. أنوار التنزيل ١٨٧/٢. ٢. نفس المصدر والموضع.

٣. مجمع البيان ٢٤١/٤.

٥. كمال الدين وتمام النعمة /١٤٧ ـ ١٤٩، صدر حديث ١٣.

أبي عبدالله عليه قال: إن يوسف بن يعقوب عليه حين حضرته الوفاة جمع آل يعقوب، وهم ثمانون رجلاً فقال: إن هؤلاء القبط سيظهرون عليكم ويسومونكم سوء العذاب، وإنّما ينجيكم الله من أيديهم برجل من ولد لاويبن يعقوب، اسمه موسى بن عمران عليه غلام طوال جعد أدم. فجعل الرجل من بني إسرائيل يسمّي ابنه عمران ويسمّي عمران ابنه موسى.

فذكر أبان بن عثمان (١)، عن أبي بصير، عن أبي جعفر الله أنّه قال: ماخرج موسى حتى خرج قبله خمسون كذّاباً من بني إسرائيل، كلّهم يدّعي أنّه موسى بن عمران. فبلغ فرعون أنّهم يرجفون به ويطلبون هذا الغلام. فقال له كهنته وسحرته: إنّ هلاك دينك وقومك على يدي هذا الغلام الذي يولد العام من بني إسرائيل. فوضع القوابل على النساء وقال: لا يولد العام غلام (١) إلّا ذبح. ووضع على أمّ موسى قابلة. فلمّا رأى ذلك بنوإسرائيل قالوا: إذا ذبح الغلمان واستحيى النساء هلكنا فيلم نبق، فيتعالوا لانقرب النساء.

فقال عمران أبوموسى عليه التوهن (٣) فإن أمر الله واقع ولوكره المشركون. اللهم من حرّمه، فإنّي لا أحرّمه. ومن تركه فإنّي لا أتركه. ووقع على أمّ موسى فحملت به. فوضع على أمّ موسى قابلة تحرسها ؛ إذا قامت قامت، وإذا قعدت قعدت. فلمّا حملته أمّه وقعت عليها المحبّة، وكذلك حجج الله على خلقه.

فقالت لها القابلة: ما لك يا بنيّة تصفرَين وتذوبين؟

قالت: لا تلوميني فإنِّي إذا ولدت أُخذ ولدي فيُذبح (١).

قالت: لا تحزني، فإنّي سوف أكتم عليك. فلم تصدّقها. فلمّا أن ولدت التفتت إليها وهي مقبلة، فقالت: ما شاءالله. فقالت لها: ألم أقل إنّى سوف أكتم عليك. ثمّ حملته

١. المصدر: فذكر أبان بن عثمان عن أبي الحسين.

٢. المصدر: ولد . ٣ . المصدر: باشروهن .

٤. هكذا في ن . وفي سائر النسخ والمصدر: فذبح .

فأدخلته المخدع وأصلحت أمره. ثمّ خرجت إلى الحرس فقالت: انصرفوا ـ وكانوا على الباب ـ فإنّما خرج دم مقطّع (۱). فانصرفوا فأرضعته. فلمّا خافت عليه الصوت، أوحى الله إليها: أن اعملي التابوت، ثمّ اجعليه فيه، ثمّ أخرجيه ليلاً فاطرحيه في نيل مصر. فوضعته في التابوت، ثمّ دفعته في اليمّ. فجعل يرجع إليها، وجعلت تدفعه في الغمر، وإنّ الريح ضربته فانطلقت به. فلمّا رأته قد ذهب به الماء. همت أن تصيح، فربط الله على قلبها.

قال: وكانت المرأة الصالحة امرأة فرعون من بني إسرائيل. قالت لفرعون: إنّها أيّام الربيع، فأخرجني واضرب لي قبّة على شطّ النيل حتّى أتنزه هذه الأيّام. فضُربت لها قبّة على شطّ النيل، إذ أقبل التابوت يريدها. فقالت: هل ترون ما أرئ على الماء؟ قالوا: إي والله يا سيّدتنا، إنّا لنرى شيئاً.

فلمًا دنا منها سارت (٢) إلى الماء فتناولته بيدها. وكان الماء يغمرها، حتى تصايحوا عليها فجذبته (٢) وأخرجته من الماء. فأخذته فوضعته في حجرها، فإذا هو غلام أجمل الناس وأسرّهم (٤). فوقعت عليها منه محبّة. فوضعته في حجرها وقالت: هذا ابني. فقالوا: إي والله يا سيّدتنا، الله ما لك ولد ولا للملك فاتّخذى هذا ولداً.

فقامت إلى فرعون وقالت: إنّي أصبت غلاماً طيّباً حلواً نتّخذه ولداً، فـيكون قـرّة عين لي ولك، فلا تقتله.

فقال: ومن أين هذا الغلام؟

فقالت: والله، ما أدري إلّا أنّ الماء قدجاء به. فلم تزل به حتّى رضي. فلمّا سمع الناس أنّ الملك قد تبنّى ابناً، لم يبق أحد من رؤوس من كان مع فرعون إلّا بعث إليه امرأته لتكون له ظئراً (٥) و تحضنه. فأبى أن يأخذ من امرأة منهنّ ثدياً.

المصدر: منقطع .
 المصدر: منقطع .

٤. المصدر: أسترهم.

٣. س، وأ: فأخذته .

ه. المصدر: أو .

فقالت امرأة فرعون: اطلبوا لابني ظئراً، ولاتحقّروا (١) أحداً. فـجعل لايـقبل مـن امرأة منهنّ.

فقالت أمّ موسى لأخته: قصّيه انظري أترين له أثراً.

فانطلقت حتى أتت باب الملك، فقالت: قد بلغني أنكم تطلبون ظئراً، وههنا امرأة صالحة تأخذ ولدكم وتكفله لكم.

فقالت: ادخلوها. فلمّا دخلت قالت لها امرأة فرعون: ممّن أنت؟

قالت: امرأة من بني إسرائيل.

قالت: اذهبي يا بنيّة ، فليس لنا فيك حاجة.

فقالت (٢) لها النساء: انظري -عافاك الله - يقبل أم لا.

فقالت امرأة فرعون: أرأيتم لوقبل، هل يرضى فرعون أن يكون الغلام من بني إسرائيل والمرأة من بني إسرائيل؛ تعني (٢) الظئر. فلا يرضى.

قلن: فانظري يقبل أو لا<sup>(1)</sup>.

قالت امرأة فرعون: فاذهبي فادعيها.

فجاءت إلى أمّها وقالت: إنّ امرأة الملك تبدعوك. فبدخلت عليها. فدُفِع إليها موسى، فوضعته في حجرها، ثمّ القمته (٥) ثديها، فازدحم اللبن في حلقه. فلمّا رأت امرأة فرعون أنّ ابنها قد قبل، قامت إلى فرعون فقالت: إنّي قد أصبت لابني ظئراً وقد قبل منها.

فقال: ممّن هي؟

قالت: من بني إسرائيل.

قال فرعون: هذا ممّالا يكون أبداً، الغلام من بني إسرائيل والظئر من بني إسرائيل.

١. هكذا في م،ن، والمصدر. وفي سائر النسخ: تحضروا.

٢. المصدر: فقلن . ٢. المصدر: يعني ،

المصدر: أولايقبل.
 المصدر: أولايقبل.

فلم تزل تكلّمه فيه وتقول: لا تخف (١) من هذا الغلام؛ إنّما هو ابنك ينشأ في حجرك. حتّى قلبته عن رأيه ورضي.

﴿ عَسَىٰ أَنْ يَنْفَعَنَا ﴾: فإنّ فيه فحايل اليّمْن ودلائل النفع.

قيل <sup>(۱)</sup>: وذلك لما رأت من نور بين عينيه، وارتضاعه إبـهامه لبـناً، وبــرء البــرصاء بريقه .

﴿ اَونَتَّخِذَهُ وَلَداً ﴾: أو نتبناه. فإنه أهل له.

﴿ وَهُمْ لاَيَشْعُرُونَ ﴾ ﴿ وَالله على المالتقطين. أو من القائلة والمقول له «وهم لايشعرون» أنّهم على الخطأ في التقاطه. أو في طمع منه والتبنّي له. أو من صفعول «ينفعنا». أو فاعل «نتّخذه».

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣) متصلاً بقوله: وألقته في النيل - الخبر الذي نقلنا عنه أوّلاً - وكان لفرعون قصر على شط النيل منتزهاً (٤) فنظر من قصره ومعه آسية امرأته إلى سواد في النيل، ترفعه الأمواج والرياح تضربه حتّى جاءت به إلى باب قصر فرعون. فأمر فرعون بأخذه. فأخذ التابوت، ورُفع إليه. فلمّا فتحه، وجد فيه صبيّاً فقال: هذا إسرائيليّ. فألقى الله في قلب فرعون لموسى محبّة شديدة، وكذلك في قلب آسية رحمة الله عليها وأراد فرعون أن يقتله. فقالت آسية: لا تقتله «عسى أن ينفعنا أو نتخذه ولداً وهم لا يشعرون» أنّه موسى.

﴿ وَاَصْبَحَ فُؤَادُ أُمِّ مُوسَىٰ فَارِعًا ﴾ : صفراً من العقل. لما دهمها من الخوف والحيرة ، حين سمعت بوقوعه في يد فرعون ؛ كقوله (٥) : «وأفئدتهم هواء» أي خلاء ، لا عقول فيها .

ويؤيّده أنّه قرئ: «فرغاً» من قولهم: دماؤهم بينهم فرغ؛ أي هدر. أومن الهمّ والغمّ،

٢. أنوار التنزيل ١٨٨/٢.

١. المصدر: ما تخاف.

٤. هكذا في المصدر. وفي النسخ: منزّها.

٣. تفسير القمي ١٣٥/٢.

٥. إبراهيم ٤٣٧.

لفرط وثوقها بوعد الله. أو لسماعها أنَّ فرعون عطف عليه وتبنّاه. وقسري: «موسى» إجراء للضّمّة جار الواو مجرى ضمّتها في استدعاء همزة (١).

﴿ إِنْ كَادَتُ لَتَبْدِي بِهِ ﴾: إنّها كادت لتظهر بموسى؛ أي بأمره وقصّته. من فرط الضجر، أو الفرح بتبنّيه.

﴿ لَوْ لَا أَنْ رَبَطْنَا عَلَىٰ قَلْبِهَا ﴾ : بالصّبر والثبات.

﴿ لِتَكُونَ مِنَ الْمُؤمِنِينَ ﴾ ۞: من المصدّقين بوعد الله. أو مـن الواشقين بـحفظه لا لتبنّي فرعون وتعطّفه. وهو علّة الربط. وجواب «لولا» محذوف، دلّ عليه ماقبله.

﴿ وَقَالَتْ لِأُخْتِهِ ﴾: مريم.

﴿ قُصِّيهِ ﴾ : اتَّبعي أثره، وتتبُّعي خبره.

﴿ فَبَصُرَتْ بِهِ عَنْ جُنُبٍ ﴾ : عن بعد.

وقري: «عن جانب، وعن جنب»، وهو بمعناه (٢).

﴿ وَهُمْ لا يَشْعُرُونَ ﴾ ٢٠ : أنَّها تقص . أو أنَّها أخته .

﴿ وَحَرَّمْنَا عَلَيْهِ الْمَراضِعَ ﴾: ومنعناه أن يرتضع من المرضعات. جمع مرضع. وهو الرضاع. أو موضعه؛ يعنى الثدي.

﴿ مِنْ قَبْلُ ﴾: من قبل قصّها أثره.

﴿ فَقَالَتْ هَلْ آدُلُّكُمْ عَلَىٰ آهْل بَيْتِ يَكْفُلُونَهُ لَكُمْ ﴾: لأجلكم.

﴿ وَهُمْ لَهُ نَاصِحُونَ ﴾ ٢٠ لا يقصّرون إرضاعه وتربيته.

نقل: أنّ هامان لمّا سمعها قال: إنّها لتعرفه وأهله، خذوها تخبر بحاله. فقالت: إنّما أردت؛ وهم للملك ناصحون. فأمرها فرعون بأن تأتي بمن يكفله. فأتت بأمّها، وموسى على يد فرعون يبكي وهو يعلّله. فلمّا وجد ريحها، استأنس والتقم ثديها.

فقال لها: من أنت منه ، فقد أبى كلّ ثدي إلّا ثديك؟

١. أنوار التنزيل ١٨٨/٢.

نفس المصدر والموضع.

فقالت: امرأة طيّبة الريح طيّبة اللبن، لا أوْ تَىٰ بصبيّ إِلّا قبلني. فدفعه إليها، وأجرى عليها. فرجعت به إلى بيتها من يومها، وهو قوله: «فرددناه إلىٰ أمّه كني تــفرّ عـينها» بولدها.

[وفي جوامع الجوامع (١): وروي أنّها لمّا قالت: «وهم له ناصحون» قال هامان: إنّها لتعرفه وتعرف أهله. فقالت: إنّما أردت؛ وهم للملك ناصحون](٢).

> فقلت: ممّن يا سيّدي، ولست أرى بنرجس شيئاً من أثر الحبل؟ فقال: من نرجس لا من غيرها.

قالت: فوثبت إليها فقلبتها ظهراً لبطن، فلم أربها أثسر الحبل. فعدت إليه على فأخبرته بما فعلت. فتبسم، ثم قال لي: إذا كان وقت الفجر، يظهر لك بها الحبل لأن مثلها مثل أمّ موسى لم يظهر بها الحبل ولم يعلم لها أحد إلى وقت ولادتها. لأنّ فرعون كان يشتى بطون الحبالئ في طلب موسى، وهذا نظير موسى على المحبالئ في طلب موسى العبد موسى المعبد المحبالة المحبالة في طلب موسى المحبالة المحبالة في طلب موسى المحبالة المحبالة في طلب موسى المحبد المحبد

وقالت حكيمة في أواخر هذا الحديث: لمّا وُلد القائم للنِّلِا صاح (1) بي أبو محمّد لما للله فقال: يا عمّتاه (٥) هاتيه. فتناولته وأتيت به نحوه. فلمّا مثلته بين يدي أبيه وهو على يدي سلّم على أبيه. فتناوله الحسن لما لله والطبر ترفرف على. رأسه (٦) فصاح بطير

١. جوامع الجوامع ٣٤٣/

٢. ما بين المعقوفتين ليس في ن. وتوجد في سائر النسخ بعد هذه العبارة: «ولا تحزن بفراقه». والظاهر أنها
 زائدة.

٣. كمال الدين وتمام النعمة /٤٢٧ ـ ٤٢٩ ـ ٢٠.

المصدر: فصاح.
 المصدر: فصاح.

٦. «والطير ترفرف على رأسه» في المصدر، بين المعقوفتين وبعدها توجد؛ وناوله لسانه فشرب سنه. ثم قال: امضى به إلى أمّه لترضعه ورديّه إلى. قالت: فتناولته أمّه، فأرضعته. فرددته إلى أبي محمّد ﷺ.

منها فقال: احمله واحفظه، وردّه إلينا في كلّ أربعين يوماً. فتناوله الطير وطاربه في جو السماء، واتّبعه سائر الطير. فسمعت أبا محمّد عليه يقول: أستودعك (۱) الذي أو دعته أمّ موسى (۲). فبكت نرجس. فقال: اسكتي، فإنّ الرضاع محرّم عليه إلّا من ثديك. وسيعاد إليك كما رُدّ موسى إلى أمّه، وذلك قول الله على: «فرددناه إلى أمّه كي تقرّ عينها ولا تحزن».

- ﴿ فَرَدَدْنَاهُ إِلَىٰ أُمِّهِ كَيْ تَقَرَّ عَيْنُهَا ﴾ : بولدها.
  - ﴿ وَلاَ تَحْزَنَ ﴾ : بفراقه .
- ﴿ وَلِتَعْلَمَ أَنَّ وَعْدَ اللهِ حَقٌّ ﴾ : علم المشاهدة.

﴿ وَلَكِنَّ اَكْثَرِهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ ﴿ انَّ وعده حقَّ، فيرتابون فيه. أو أنَّ الغرض الأصليّ من الردَّ علمها بذلك. وما سواه تبع. وفيه تعريض بما فرط منها، حين سمعت بوقوعه في يد فرعون.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣)، متصلاً بقوله: [إنّه موسى] (٤) ولم يكن لفرعون ولد. فقال: اطلبوا له (٥) ظئراً تربّيه. فجاؤوا بعدّة نساء قدقُتل أولادهن ، فلم يشرب لبن أحد من النساء وهو قول الله تعالى: «وحرّمنا عليه المراضع من قبل» وبلغ أمّه أن فرعون قد أخذه ، فحزنت وبكت كما قال الله تعالى: «وأصبح فؤاد أمّ موسى فارغاً [إن كادت لتبدي به قال] (١) يعني (٧): كادت أن تخبر بخبره. أو تموت ، ثمّ حفظت (٨) نفسها كما قال الله تعالى: «لو لا أن ربطنا على قلبها لتكون من المؤمنين». ثمّ «قالت لأخته قصّيه» أي اتبعيه. فجاءت أخته إليه «فبصرت به عن جنب» أي عن بعد. «وهم لا

المصدر: استودعك الله .

٣. تفسير القمي ١٣٥/٢ ـ ١٣٦.

المصدر: «اثنوا» بدل «اطلبوا له».

٧. من المصدر.

٢. المصدر: أمّ موسى موسى .

<sup>£،</sup> ليس في النسخ .

٦. ليس في المصدر ،

٨. المصدر: ضبطت.

يشعرون». فلمّا لم يقبل موسى بأخذ (۱) ثدي أحد من النساء، اغتمّ فرعون غمّاً شديداً. فقالت أخته: «هل أدلكم على أهل بيت يكفلونه لكم وهم له ناصحون» فقال: نعم. فجاءت بأمّه. فلمّا أخذته في حجرها وألقمته ثديها، التقمه وشرب. ففرح فرعون وأهله، وأكرموا أمّه. فقالوا لها: ربّيه لنا، ولك من الكرامة ما تختارين (۲) وذلك قول الله تعالى: «فرددناه إلى أمّه كي تقرّ عينها ولا تحزن ولتعلم أنّ وعد الله حقّ ولكن أكثرهم لا يعلمون».

وفيه قال الراوي: فقلت لأبي جعفر التلا : فكم مكث موسى غائباً عن أمّه، حتّى ردّه الله عليها؟

قال: ثلاثة أيّام.

وفيه متصلاً بقوله: «ولكنّ أكثرهم لا يعلمون» قريب آخر مانقلناه عنه قريباً: وكان فرعون يقتل أولاد بني إسرائيل كلّما يلدون، ويربّي موسى ويكرمه. وهو لا يعلم أنّ هلاكه على يده. فلمّا درج موسى، كان يوماً عند فرعون. فعطس موسى فقال: الحمد لله ربّ العالمين. فأنكر فرعون ذلك (٣) عليه، ولطمه قال: ما هذا الذي تقول؟ فوثب موسى على لحيته - وكان طويل اللحية - فهلبها؛ أي قلعها. فالمه ألماً شديداً (٤). فهم فرعون بقتله.

فقالت له امرأته: هذا غلام حدث لا يدري ما يقول [وقد لطمته بـلطمتك إيّـاه](٥) فقال فرعون: بل يدري.

فقالت له امرأته (٦): ضع بين يديه تمرأ وجمراً. فإن ميّز بينهما (٧)، فهو الذي تقول.

١. ليس في المصدر وم .

المصدر: «فانًا نفعل بك ما نفعل »بدل «ولك من الكرامة ما تختارين».

٣. ليس في المصدر . ٤ . يوجد في المصدر بعد هذه العبارة: بلطمته إيّاه .

٥. ليس في المصدر. وفي النسخ: له.

٧. من المصدر . وفي النسخ: التمر والجمر .

فوضع بين يديه تمراً وجمراً، وقال له : كُلّ . فمدّ يده إلى التمر . فجاء جبرائيل الله فصرفها إلى الجمر . فأخذ الجمر في فيه ، فاحترق لسانه وصاح وبكي .

فقالت آسية لفرعون: ألم أقل لك: إنّه لم يعقل (١)؟ فعفا عنه.

﴿ وَلَمَّا بَلَغَ أَشُدُّهُ ﴾: مبلغه الذي لا يزيد عليه نشؤه. وذلك من ثلاثين إلى أربعين سنة. فإنّ العقل يكمل حيننذ.

وروي: أنَّه لم يُبعَث نبيّ إلَّا رأس الأربعين (٢).

﴿ وَاسْتُوَى ﴾ : قدَّه أو عقله.

في مجمع البيان (٣): «لمّا بلغ أشدّه» أي ثـلاثاً و ثـلاثين سـنة. «واسـتوى» أي بـلغ أربعين سنة. عن مجاهد وقتادة وابن عبّاس.

﴿ آتَيْنَاهُ حُكُماً ﴾: نبوّة.

﴿ وَعِلْماً ﴾: قيل (٦): علماً بالدّين. أو علم الحكماء والعلماء وسمتهم قبل استنبائه، فلا يقول ولايفعل ما يستجهل فيه. وهو أوفق لنظم القصّة، لأنّ الاستنباء (٧) بعد الهجرة في المراجعة.

﴿ وَكَذَٰلِكَ ﴾ : ومثل ذلك الذي فعلنا بموسى وأمّه.

﴿ نَجْزِي الْمُحْسِنِينَ ﴾ ٢٠ على إحسانهم.

٢. أنوار التنزيل ١٨٩/٢.

٤. معاني الأخبار ٢٢٦٧،ح ١.

٦. أنوار التنزيل ١٨٩/٢.

١. المصدر: لايعقل.

٣. مجمع البيان ٢٤٣/٤.

٥. ذكر في المصدر بقية الاية .

٧. هكذا في المصدر. وفي النسخ: لأنَّه استنبأه.

# ﴿ وَدَخَلَ الْمَدِينَةَ ﴾ .

قيل (١): دخل مصر آتياً من قصر فرعون.

وقيل (٢): مدينة (٢) منف [من أرض مصر] (١). أو حاثين (٥) أو عين الشمس من واحيها.

﴿ عَلَىٰ حِينِ خَفْلَةٍ مِنْ آهُلِهَا ﴾: في وقت لايعتاد دخولها، ولا يتوقّعونه فيه.

قيل (٢): كان وقت القيلولة. وقيل: بين العشائين وقيل (٧)كان يوم عيد لهم، وقد اشتغلوا بلعبهم.

وفي مجمع البيان <sup>(A)</sup>: واختلفوا في سبب دخـُوله المـدينة فـي هــذا الوقت عــلى أقوال:

أحدها: أنّه كان موسى حين كبر يركب في مراكب فوعون. فلمّا جاء ذات يسوم قيل له: إنّ فرعون قدركب. فركب في أثره. فلمّاكان وقت القايلة، دخل المدينة ليقيل. عن السديّ.

والثاني: أنّ بني إسرائيل كانوا يجتمعون إلى موسى ويسمعون كلامه. ولمّا بلغ أشدّه خالف قوم فرعون. فاشتهر ذلك منه، فأخافوه. فكان لا يدخل مصر، إلّا قائلين (١٠). فدخلها على حين غفلة. عن ابن إسحاق.

والثالث: أنَّ فرعون أمر بإخراجه من البلد. فلم يدخله إلَّا الآن. عن ابن زيد.

﴿ فَوَجَدَ فِيهَا رَجُلَيْنِ يَقْتَتِلاَنِ هَذَا مِنْ شِيعَتِهِ وَهَذَا مِنْ عَدُوِّهِ ﴾ : أحدهما ممّن شايعه على دينه، وهم بنوإسرائيل. والآخر من مخالفيه، وهم القبط. قيل (١١): يسخّر القبطي

٣. المصدر: من.

ه. المصدر:حابين.

٧ و٨. مجمع البيان ٢٤٣/٤.

١٠. المصدر وم: خائفا .

١ و٢. نفس المصدر والموضع.

٤. ليس في المصدر.

٦. نفس المصدر والموضع.

٩. المصدر:مواكب،

١١. نفس المصدر ٢٤٣/٤ . ٢٤٤.

الإسرائيليّ ليحمل حطباً إلى مطبخ فرعون.

والإشارة على الحكاية.

﴿ فَاسْنَغَاثَهُ الَّذِي مِنْ شِيعَتِهِ عَلَى الَّذِي مِنْ عَدُوِّهِ ﴾ : فسأله أن يغيثه بالإعانة . ولذلك عُدِّي بـ «علىٰ» وقرئ : استعانه (۱).

﴿ فَوَكَزَهُ مُوسَى ﴾: فضرب القبطي. بجميع كفّه.

وقرئ: فلكزه؛ أي فضرب به صدره (٢).

وقيل<sup>(٣)</sup>: ضربه بعصاه.

﴿ فَقَضَىٰ عَلَيْهِ ﴾: فقتله. وأصله: أنهى حياته. من قوله (١): «وقضينا إليه ذلك الأمر (١)».

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): قال فلم يزل موسى الله عند فرعون في أكرم كرامة ، حتى بلغ مبلغ الرجال. وكان ينكر عليه ما يتكلّم به موسى الله من التوحيد، حتى هم به . فخرج موسى من عنده و دخل المدينة ، فإذا رجلان يقتتلان . أحدهما يقول بقول موسى ، والآخر يقول بقول فرعون . فاستغاثه الذي من شيعته . فجاء موسى ، فوكز صاحب فرعون ، فقضى عليه وتوارى في المدينة .

وفي مجمع البيان (٧٠): وروى أبوبصير، عن أبي عبدالله للسلاِّ أنَّه قال: ليهنكم الاسم. قال: قلت: وما الاسم؟

قال: الشيعة. أما سمعت الله سبحانه يقول: «فاستغاثه الذي من شيعته على الذي من عدره».

٢. نفس المصدر والموضع.

أنوار التنزيل ۱۸۹/۲
 محمد الدان ۱۸۶۲/۲

٤. الحجر ٦٦٧.

٣. مجمع البيان ٢٤٤/٤.

ه. يوجد في هامش نسخة م: قبل: الذي كان من شيعته هو السامري والأخر طبّاخ فرعون. قبل: خبّاز فرعون واسمه خاتون. ف.
 ٣. تفسير القمي ١٣٧/٢.

٧. مجمع البيان ٢٤٤/٤.

﴿ قَالَ هَذَا مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ ﴾: أي بسببه. حتّى هيّج (١) غضبي، فضربته. وسمّاه ظلماً. واستغفر عنه على عادتهم في استعظام محقّرات فرطت منهم.

وقيل (٢): إنّ الأمر الذي وقع القتل بسببه من عمل الشيطان؛ أي حمصل بوسوسة الشيطان (٣).

وذكر السيّد المرتضىٰ قدّس الله روحه فيه وجهين أخرين (٤):

أحدهما: أنّه أراد أنّ تزيّن الشيطان قتلي له، وتركي لما ندبت إليه من تأخّره وتفويته (٥) ما أستحقّه عليه من الثواب «من عمل الشيطان».

والأخر: أنّه يريد أنّ عمل المقتول «من عمل الشيطان» يبيّن أنّه مخالف لله تـعالى مستحقّ [للقتل.

وههنا سؤال وهو: إنّ هذا القتل لا يخلو من أن يكون مستحقّاً، أو غير مستحقّ] (٢). فإن كان غير مستحقّ، فالأنبياء لا يجوز عليهم ذلك عندكم لاقبل النبوّة ولابعدها. وإن كان مستحقّاً، فلا معنى لندمه عليه واستغفاره منه.

والجواب: إنّ القتل إنّما وقع على سبيل تخليص المؤمن من يـد مـن أراد ظلمه، والبغي عليه، ودفع مكروهه عنه. ولم يكن مقصوداً في نفسه. وكلّ ألم وقع على هذا الوجه، فهو حسن غير قبيح. سواء كان القاتل مدافعاً عن نفسه، أو عن غيره. والوجه في ندمه واستغفاره (٧) ما ذُكر.

﴿ إِنَّهُ عَدُوٌّ مُضِلٌّ مُبِينٌ ﴾ ۞: ظاهر العداوة.

﴿ قَالَ رَبِّ إِنِّي ظُلَمْتُ نَفْسِي ﴾ : بقتله . فإنّهم لوعلموا ذلك ، لقتلوني .

١. م: يهيّج. ٢. نفس المصدر والموضع.

٣. يوجد في هامش نسخة م: ويحتمل والله يعلم أن يكون مرجع هذا العدق، كقوله تبعالى: إنه عمل غير صالح. جعفر.
 ٤. تنزيه الأنبياء ١٨٧.

٥. المصدر: تأخيره وتفويتي . ٦. ليس في أ.

٧. المصدر: «استغفاره منه وندمه عليه» بدل «ندمه واستغفاره»

وقال المرتضى الله الله تعالى سبيل الانقطاع والرجوع إلى الله تعالى والاعتراف بالتقصير عن حقوق نعمه [وإن لم يكن هناك ذنب ا(٢) أو من حيث حرم نفسه الثواب (٣) المستحقّ بفعل الندب.

﴿ فَاغْفِرْ لِي ﴾: معناه، معنى قول آدم عليه : «ربّنا ظلمنا أنفسنا وإن لم تنغفر لنا وترحمنا لنكونن من الخاسرين (٤)».

﴿ فَغَفَرَ لَهُ ﴾: قَبِلَ استغفاره.

﴿ إِنَّهُ هُوَ الْمُغَفُّورُ ﴾ : لعباده.

﴿ الرَّحِيمُ ﴾ ۞: بهم.

﴿ قَالَ رَبَّ بِمَا ٱنْعَمْتَ عَلَيَّ ﴾: قسم محذوف الجواب؛ أي أقسم بإنعامك عليّ بالمغفرة وغيرها، لأتوبنّ.

﴿ فَلَنْ آكُونَ ظَهِيراً لِلْمُجرِمِينَ ﴾ ۞: أو استعطاف؛ أي بحقّ إنعامك عليّ اعصمني، فلن أكون معيناً لمن أدّت معاونته إلىٰ جرم.

وعن ابن عبّاس (٥): إنّه لم يستثن وابتلى به مرّة أخرى.

وقيل (٢): معناه: أنعمت عليّ من القوّة أعين أولياءك، فلن أستعملها في مظاهرة أعدائك.

وفي هذا دلالة على أنّ مظاهرة المجرمين جرم ومعصية، ومظاهرة المؤمنين طاعة. وإنّما ظاهر موسى للبِّلاً من ظاهره الإيمان وخالف من ظاهره الكفر.

وجاء في الأثر: أنّ رجلاً قال لعطاء بن أبي رباح: إنّ فلاناً يكتب لفلان، ولايزيد على كتبه دخله وخرجه، وإن أخذ منه أجراً،كان له غنى. وإن لم يأخذ، اشتد فقره (٧) وكثر عياله.

٢. من المصدر.

ع. الأعراف /٢٣ .

٧. المصدر: فقر.

١. نفس المصدر والموضع.

٣. ليس في المصدر.

ه و٦. أنوار التنزيل ١٨٩/٢.

فقال عطاء: أما سمعت قول الرجل الصالح: «ربّ بما أنعمت عليَّ فلن أكون ظهيراً للمجرمين»(١).

- ﴿ فَأَصْبَحَ ﴾: في اليوم الثاني.
- ﴿ فِي الْمَدِينَةِ خَائِفاً ﴾ : من قتل القبطيّ .
  - ﴿ يَتَرَقُّبُ ﴾: يترصد الاستقادة.

﴿ فَإِذَا الَّذِي اسْتَنْصَرَهُ بِالأَمْسِ يَسْتَصْرِخُهُ ﴾: يستغيثه. مشتقّ من الصراخ. معناه: أنّ الإسرائيليّ الذي قد كان خلّصه بـالأمس ووكـر القبطيّ لأجـله، يستصرخ مـوسى، فيستعين به على رجل آخر من القبط خاصمه.

قال ابن عبّاس (٢): لمّا فشا [أمر] (٣) قتل القبطيّ ، قيل لفرعون : إنّ بني إسرائيل قتلت منّا رجلاً.

قال: أتعرفون من قاتله، ومن يشهد عليه؟

قالوا: لا. فأمرهم بطلبه. فبيناهم يطوفون، إذ مرّ موسى من الغد إلى ذلك الإسرائيليّ يطلب نصرته ويستغيث به.

﴿ قَالَ لَهُ مُوسَىٰ إِنَّكَ لَغَويٌ مُبِينٌ ﴾ ﴿ : بيّن الغوايـة. لأنّك تسبّبت لقـتل رجـل، وتقاتل آخر مع كثرة آل فرعون. ولم يرد الغواية في الدين.

﴿ فَلَمَّا أَنْ آرادَ أَنْ يَبْطِشَ بِالَّذِي هُوَ عَدُوٌّ لَهُمَا ﴾: لموسى ولإسرائيليّ. لأنّه لم يكن على دينهما. ولأنّ القبط كانوا أعداء بني إسرائيل.

﴿ قَالَ يَا مُوسَىٰ آتُرِيدُ أَنْ تَقْتُلَنِي كَمَا فَتَلْتَ نَفْساً بِالْآمْسِ ﴾: قاله الإسرائيليّ لأنّه لمّا سمّاه غويّاً. ظنّ أنّه يبطش عليه أو القبطيّ. كأنّه توهّم من قوله أنّه الذي قتل القبطيّ بالأمس لهذا الإسرائيليّ.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤) متّصل بقوله: في المدينة. فلمّا كان من الغد، جاء

١ و ٢. مجمع البيان ٢٤٥/٤ .

٤. تفسير القمي ١٣٧/٢.

٣. من المصدر.

آخر فتشبّت بذلك الرجل الذي يقول بقول موسى السِّلِا فاستغاث بموسى. فلمّا نظر صاحبه إلى موسى قال له: أتريد أن تقتلني ، كما قتلت نفساً بالأمس. فخلّى عن صاحبه وهرب.

﴿ **اِنْ تُرِيدُ ﴾** : ما تريد.

﴿ إِلاَّ أَنْ تَكُونَ جَبَّاراً فِي الْآرْضِ ﴾: تتطاول على الناس، ولا تنظر العواقب.

﴿ وَمَا تُرِيدُ أَنْ تَكُونَ مِنَ الْمُصْلِحِينَ ﴾ ﴿ وَمَا تُرِيدُ أَنْ تَكُونَ مِنَ الْمُصْلِحِينَ ﴾ ﴿ وَمَا تُرِيدُ أَنْ تَكُونَ مِنَ الْمُصْلِحِينَ ﴾ ﴿ وَمَا النَّاسِ. فتدفع التخاصم بالَّتي هي أحسن. ولمّا قال هذا، انتشر الحديث وارتقى إلى فرعون وملائه، فهمّوا بقتله. فخرج مؤمن آل فرعون ـ وهو ابن عمّ فرعون ـ اسمه حزقيل.

وقيل (١): رجل اسمه شمعون.

وقيل: شمعان (٢). ليخبر موسى كما قال:

﴿ وَجَاءَ رَجُلٌ مِنْ أَقْصَى الْمَدِينَةِ يَسْعَىٰ ﴾: يسرع. صفة الرجل. أو حال منه، إذا جُعل «من أقصى المدينه» صفة له لا صلة «لجاء». لأنّ تخصيصه بها يلحقه بالمعارف.

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (٣)، متصلاً بقوله: حتى قلبته عن رأيه ورضي - إلى آخر ما نقلنا عنه قريباً - فنشأ موسى في آل فرعون. وكتمت أمّه خبره، وأخته والقابلة حتى هلكت أمّه والقابلة التى قبلته. فنشأ المثيل لا يعلم به بنو إسرائيل.

قال: وكانت بنوإسرائيل تطلبه وتسأل عنه، فيعمى عليهم خبره. قال: فبلغ فرعون، أنهم يطلبونه ويسألون عنه. فأرسل إليهم وزاد عليهم في العذاب(1)، وفرق بينهم ونهاهم عن الإخبار به والسؤال عنه.

قال: فخرجت بنو إسرائيل ذات ليلة مقمرة إلى شيخ لهم عنده علم فقالوا: قدكنًا نستريح إلى الأحاديث، فحتّى متئ وإلى متى نحن في هذا البلاء؟

١. مجمع البيان ٢٤٦٤. ٢. المصدر: سمعان.

٣. كمال الدين وتمام النعمة /١٤٩ ـ ١٥٠، ح١٢.

المصدر: «فزاد في العذاب عليهم »بدل «وزادعليهم في العذاب».

قال: والله، إنكم لاتزالون فيه حتى يجيء الله تعالى ذكره بغلام من ولد لاويبن يعقوب، اسمه موسى بن عمران، غلام طوال جعد. فبيناهم كذلك، إذ أقبل موسى عليه ليسير على بغلة حتى وقف عليهم. فرفع الشيخ رأسه فعرفه بالصفة، فقال له: ما اسمك يرحمك الله؟ قال: موسى إ(1). قال: ابن من؟

قال: ابن عمران.

قال: فوثب إليه الشيخ، فأخذ بيده فقبّلها، فتاروا إلى رجله فقبّلوها. فعرفهم وعرفوه، واتّخذهم شيعة. فمكث بعد ذلك ماشاء الله، ثمّ خرج فدخل مدينة لفرعون فيها رجل من شيعته يقاتل رجلاً من آل فرعون من القبط. فاستغاثه الذي من شيعته على الذي من عدوّه القبطي، فوكزه موسى فقضى عليه. وكان موسى الله قد أُعطي بسطة في الجسم، وشدّة في البطش. فذكره الناس وشاع أمره، وقالوا: إنّ موسى الله قتل رجلاً من آل فرعون. فأصبح في المدينة خائفاً يترقب. فلمّا أصبحوا من الغد، إذا الرجل الذي استنصره بالأمس يستصرخه على آخر «فقال له موسى إنّك لغويّ مبين» بالأمس رجل واليوم رجل «فلمّا أراد أن يبطش بالذي هو عدوّ لهما قال يا موسى أتريد أن تقتلني كما قتلت نفساً بالأمس إن تريد إلّا أن تكون جبّاراً في الأرض وما تريد أن تكون من المصلحين».

وفي عيون الأخبار (٢)، بإسناده إلى محمّد بن الجهم (٣) قال: حضرت مجلس المأمون وعنده الرضاطي [فقال له المأمون: يا ابن رسول الله، أليس من قولك: إنّ الأنبياء معصومون؟

قال: بلى.

ليس في ن وس .

٢. عيون الأخبار ١٩٨/١ ـ ١٩٩، وأول الحديث في ص ١٩٥، ح ١.

٣. المصدر: على بن محمّد بن الجهم.

قال: فأخبرني عن قول الله تعالى [(۱) «فوكزه موسى فقضى عليه قال هذا من عمل الشيطان».

قال الرضا الله إن موسى الله وخل مدينة من مدائن فرعون على حين غفلة من أهلها. وذلك بين المغرب والعشاء «فوجد فيها رجلين يقتتلان هذا من شيعته وهذا من عدوّه فاستغاثه الذي من شيعته على الذي من عدوّه فوكزه موسى فقضى الله على العدوّ بحكم الله تعالى ذكره فوكزه فمات «قال هذا من عمل الشيطان» يعني الاقتتال الذي كان وقع بين الرجلين، لا ما فعله موسى الله من قتله. «إنّه» يعني الشيطان. «عدوّ مضلّ مبين».

قال المأمون: فما معنى قول موسى عليُّلا : «ربّ إنّي ظلمت نفسي فاغفر لي».

قال: يقول: وضعت نفسي غير موضعها بدخول (٢) هذه المدينة. «فاغفر لي» أي استرني من أعدائك لئلا يظفروا بي، فيقتلوني . «فغفرله إنّه هو الغفور الرحيم» قال موسى: «ربّ بما أنعمت عليّ» من القوّة حتّى قتلت رجلاً بوكزه. «فلن أكون ظهيراً للمجرمين» بل أجاهدهم (٢) في سبيلك بهذه القوّة حتّى ترضى. «فأصبح» موسى الله في المدينة خائفاً يترقب فإذا الذي استنصره بالأمس يستصرخه» على آخر . «قال له موسى إنك لغويّ مبين» قاتلت رجلاً بالأمس، وتقاتل هذا اليوم لأؤدّبنك. وأراد أن يبطش به .

«فلمًا أراد أن يبطش بالذي هو عدوّ لهما» وهو من شيعته. «قال يا موسى أتريد أن تقتلني كما قتلت نفساً بالأمس إن تريد إلا أن تكون جبّاراً في الأرض وما تريد أن تكون مِن المصلحين».

قال المأمون: جزاك الله عن أنبيائه خيراً، يا أبا الحسن.

﴿ قَالَ يَا مُوسَىٰ إِنَّ الْمَلاَءَ يَاْتَمِرُونَ بِكَ لِيَقْتُلُوكَ ﴾: يتشاورون بسببك. وإنَّما سُمَّى

١. ليس في أ. ٢. المصدر: بدخولي .

٣. المصدر: أجاهد.

التشاور ائتماراً، لأنَّ كلّاً من المتشاورين يأمر الأخر ويأتمر.

﴿ فَاخْرُجْ إِنِّي لَكَ مِنَ التَّاصِحِينَ ﴾ ٢: اللام للبيان. وليس صلة «للنّاصحين». لأنّ معمول الصلة لايقدّم الموصول.

﴿ فَخَرَجَ مِنْهَا ﴾: في المدينة.

﴿ خَائِفاً يَتَرَقُّبُ ﴾ : لحوق طالب.

﴿ قَالَ رَبٌّ نَجّنِي مِنَ الْقُومِ الظَّالِمِينَ ﴾ ﴿ خَلَصني منهم، واحفظني من لحوقهم. وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١)، متّصلاً بقوله: عن صاحبه وهرب. وكان خازن فرعون مؤمناً بموسى عليه قد كتم إيمانه ستّمائة سنة. وهو الذي قال الله على «وقال رجل مؤمن من آل فرعون يكتم إيمانه أتقتلون رجلاً أن يقول ربّي الله »و بلغ فرعون خبر قتل موسى الرجل فطلبه ليقتله. فبعث المؤمن إلى موسى اليه «أنّ الملأ يأتمرون بك ليقتلوك فاخرج إنّي لك من الناصحين» فخرج منها كما حكى الله على «خائفاً يترقب» قال : يلتفت يمنة ويقول: «ربّ نجنى من القوم الظالمين».

﴿ وَلَمَّا تَوَجُّهَ تِلْقَاءَ مَدْيَنَ ﴾: قبالة مدين، قرية شعيب. سُمّيت باسم مدين بن إبراهيم. ولم تكن في سلطان فرعون. وكان بينها وبين مصر مسيرة ثمانية أيّام.

﴿ قَالَ عَسَىٰ رَبِّي أَنْ يَهْدِيَنِي سَوَاءَ السَّبَيلِ ﴾ ﴿ قَالَ على الله ، وحسن ظنّ به وكان لا يعرف الطرق. فعنّ له ثلاث طرق فأخذ بأوسطها وجاء الطلاب عقيبه ، فأخذوا في الأخرين.

وفي إرشاد المفيد (٣) في مقتل الحسين عليه : فسار الحسين عليه إلى مكة ، وهو يقرأ : «فخرج منها خائفاً يترقّب قال ربّ نجّني من القوم الظالمين». ولزم الطريق الأعظم.

١. تفسير القمي ١٣٧/٢.

٣. إرشاد المفيد ٢٠٢/.

٢. مجمع البيان ٢٥٠/٤.

فقال له أهل بيته: لو تنكّبت الطريق الأعظم كما صنع (١) ابن الزبير، لئلًا يلحقك (٢) الطلب.

فقال: لا والله، لا أفارقه حتّى يقضي الله ما هو قاض. ولمّا دخل الحسين لله مكّة، كان دخوله إليها ليلة الجمعة. لثلاث مضين من شعبان. دخلها وهو يقرأ: «ولمّا توجّه تلقاء مدين قال عسى ربّى أن يهديني سواء السبيل» الحديث.

فلمًا دعا ربّه، استجاب له ودلّه على الطريق المستقيم إلى مدين. وقيل: جاء ملك على فرس وبيده عنزة، فانطلق به إلى مدين. وقيل: إنّه خسرج حافياً. ولم ينصل إلى مدين حتّى وقع خفّ قدميه (٣).

﴿ وَلَمَّا وَرَدَ مَاءَ مَدْيَنَ ﴾ : وصل إليه. وهو بئر كانوا يستقون منها.

﴿ وَجَدَ عَلَيْهِ ﴾: وجد فوق شفيرها.

﴿ أُمَّةً مِنَ النَّاسِ ﴾ : جماعة كثيرة مختلفين.

﴿ يَسْقُونَ ﴾ : مواشيهم.

﴿ وَوَجَدَ مَنْ دُونِهِم ﴾ : في مكان أسفل من مكانهم.

﴿ امْرَاتَيْن تَذُودَانِ ﴾: تمنعان أغنامهما عن الماء لئلا تختلط بأغنامهم.

وقيل (٤): تذودان الناس عن مواشيهما.

﴿ قَالَ مَا خَطُّبُكُمَا ﴾ : ما شأنكما تزودان.

﴿ قَالَتَا لاَ نَسْقِي حَتَّىٰ يُصْدِرَ الرِّعَاءُ ﴾: يصرف الرعاة مواشيهم عن الماء. حذراً عن مزاحمة الرجال. وحذف المفعول، لأنّ الغرض هو بيان ما يدلّ على عفّتهما ويدعوه إلى السقى لهما ثَمَّة دونه.

وقرأ أبوعمر وابن عامر. «يصدر» أي ينصرف (٥).

وقرئ: «الرعاء» بالضّم.

٢. هكذا في المصدر. وفي النسخ: يلحق.

٥. أنوار التنزيل ١٩٠/٢.

١. المصدر: فعل.

٣ و٤. مجمع البيان ٢٤٧/٤.

٤٠ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

وهو اسم جمع ، كالرجال (١).

﴿ وَابُونَا شَيْخٌ كَبِيرٌ ﴾ ، كبير السنّ. لا يستطيع أن يخرج للسّقي، فيرسلنا اضطراراً.

﴿ فَسَقَىٰ لَهُمَا ﴾ : مواشيهما، رحمة عليهما.

وفي جوامع الجامع (٢): رُوي أنّ الرعاء كانوا يضعون على رأس البنر حجراً، لا يقلّه إلّا سبعة رجال. وقيل: عشرة. وقيل أربعون. فأقلله وحده وسألهم دلواً، فأعطوه دلوهم. وكان لاينزعها إلّا عشرة. فاستقى بها وحده مرّة واحدة. فروى عنهما وأصدرهما.

وقيل (٣): كانت بثر أخرى عليها صخرة، فرفعها واستقى منها.

﴿ ثُمَّ تَوَلَّىٰ اِلَى الظِّلِّ فَقَالَ رَبِّ اِنِّي لِمَا ٱنْزَلْتَ اِلَيَّ ﴾ : لأي شيء أنزلت.

﴿ مِنْ خَيْرٍ ﴾ : قليل أو كثير.

﴿ فَقِيرٌ ﴾ ۞: محتاج سائل.

قال ابن عبّاس (٤): سأل نبيّ الله فلق خبز، يقيم به صلبه.

قال الأخفش (٥): يقال: فقير إليه، وفقير له.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢)، متصلاً بقوله: «من القوم الظالمين». ومرّ نحو مدين. وكان بينه وبين مدين مسيرة ثلاثة أيّام فلمّا بلغ مدين، رأى بثراً يستقي الناس منها لأغنامهم ودوابّهم. فقعد ناحية، ولم يكن أكل منذ ثلاثة أيّام شيئاً. فنظر إلى جاريتين في ناحية ومعهما غنيمات، لا تدنوان من البئر.

فقال لهما: مالكما لا تستقيان؟

فقالتا كما حكى الله ﷺ: «لانسقي حتّى يصدر الرعاء وأبونا شيخ كبير» فـرحـمهما

٢. جوامع الجامع ٣٤٤/.

٤ و٥. مجمع البيان ٢٤٨/٤.

١. تفس المصدر ١٩٠/٢ ـ ١٩١.

٣. أنوار التنزيل ١٩١/٢.

٦. تفسير القمي ١٣٨/٢.

موسى النَّا ودنا من البئر، فقال لمن على البئر: أستقى لي دلواً ولكم دلواً.

وكان الدلو يمدّه عشرة رجال. فاستقى وحده دلواً لمن على البئر، ودلواً لبنتي شعيب على البئر، ودلواً لبنتي شعيب على وسقى أغنامهما ثمّ تولّى إلى الظلّ، فقال: «ربّ إنّى لما أنزلت إليّ من خير فقير» الله، ماسأل الله على إلا خبزاً يأكله. لأنّه كان يأكل بقلة الأرض، ولقد رأوا خضرة البقل في صفاق بطنه من هزاله.

وفي الكافي: عليّ بن إبراهيم (١) عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عمّن ذكره، عن أبي عبدالله الله الله عليّة في قوله الله على حكايته عن موسى الله الله على الله على من خير فقير» قال: سأل الطعام.

وفي تفسير العيّاشيّ (٢): عن حفص بن البختريّ ، عن أبي عبدالله عليَّا في قول موسى لفتاه : «أتنا غداءنا» وقوله : «ربّ إنّي لما أنزلت إليّ من خير فقير» قال : إنّما عنى الطعام . فقال أبو عبدالله عليَّا : إنّ موسى لذو جوعات (٣).

عن ليث بن سليم (1)، عن أبي جعفر الله شكئ موسى الله إلى ربّه الجوع في ثلاثة مواضع «آتنا غداءنا لقد لقينا من سفرنا هذا نصباً»، «لاتّخذت عليه أجراً»، «لما أنزلت إلى من خير فقير».

وفي نهج البلاغة (٥): قال عليه : وإن شئت ثنيت بموسى كليم الله عليه حيث (٦) يقول: «إنّي لما أنزلت إليّ من خير فقير» والله، ما سأله إلّا خبزاً يأكله. لأنّه كان يأكل بقلة الأرض. ولقد كانت خضرة البقول ترى من شفيف صفاق بطنه، لهزاله وتشذب (٧) لحمه.

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (٨)، متّصلاً بقوله: «أن تكون من المصلحين»

۱. الكافي ۲۸۷/٦،ح ٥ .

٣. المصدر،س أ،وم:لذوجواعات.

٥. نهج البلاغة ٢٢٦-٢٢٧، ضمن خطبة ١٦٠.

٧. تشذُّب اللحم: تفرَّقه.

٢. تفسير العياشي ٣٣٠٠/٢، ح ٤٤.

٤. نفس المصدر ٢٢٥/٢، ح٠٥.

٦. هكذا في المصدر، وفي النسخ: إذ.

٨. كمال الدين وتمام النعمة /١٥٠ .

- آخر ما نقلنا عنه سابقاً - «وجاء رجل من أقصى المدينة يسعى قال يا موسى إنّ الملأ يأتمرون بك ليقتلوك فاخرج إنّي لك من الناصحين فخرج منها خاتفاً يترقّب فخرج من مصر بغير ظهر ولا دابّة ولا خادم. تخفضه أرض وترفعه أخرى، حتّى انتهى إلى أرض مدين. فانتهى إلى أصل شجرة فنزل، فإذا تحتها بئر، وإذا عندها أمّة من الناس يسقون، وإذا جاريتان ضعيفتان، وإذا معهما غنيمة لهما.

قال: «ما خطبكما قالتا»: أبونا شيخ كبير، ونحن جاريتان ضعيفتان لا نقدر أن نزاحم الرجال، فإذا سقى الناس سقينا. فرحمهما موسى الملل فأخذ دلوهما وقال لهما: قدّما غنمكما. فسقى لهما. ثمّ رجعتا بكرة قبل الناس. ثمّ تولّى موسى إلى الشجرة فجلس تحتها، وقال: «ربّ إنّي لما أنزلت إليّ من خير فقير» فروي: أنّه قال ذلك، وهو محتاج إلى شقّ تمرة.

فلمًا رجعتا إلى أبيهما قال: ما أعجلكما في هذه الساعة!

قالتا: وجدنا رجلاً صالحاً رحمنا، فسقى لنا.

فقال لإحداهما: اذهبي فادعيه لي.

﴿ فَجَاءَتُهُ إِحْدِيْهُمَا تَمْشِي عَلَى اسْتِحْيَاءٍ ﴾: أي مستحية ، على عادة النساء المخدّرات.

وقيل (١): أراد باستحيائها، أنَّها غطَّت وجهها بكمّ درعها.

قيل (۲): كانت الصغرى منها. وقيل: الكبرى. واسمها صفوراء، أو صفراء. وهي التي تزوّجها موسى.

﴿ قَالَتْ إِنَّ آبِي يَدْعُولَ لِيَجْزِيَكَ ﴾: ليكافئك.

﴿ أَجْرَ مَا سَقَيْتَ لَنَا ﴾ : جزاء سقيك لنا. ولعلّ موسى إنّما أجابها ليتبرّك برؤية الشيخ ويستظهر بمعرفته، لا طمعاً في الأجر. بل روي (٣): أنّه لمّا جاءه، قدّم إليه طعاماً.

۲. أنوار التنزيل ۱۹۱/۲.

١. مجمع البيان ٢٤٨/٤.

٣. أنوار التنزيل ١٩١/٢.

فامتنع عنه، وقال: إنّا أهل بيت لا نبيع ديننا بالدّنيا (١). حتّى قال شعيب: هذه عادتنا مع كلّ من ينزل بنا.

﴿ فَلَمَّا جَاءَهُ وَقَصَّ عَلَيْهِ الْقَصَصَ قَالَ لاَ تَخَفْ نَجَوْتَ مِنَالْقَوْمِ الظَّالِمِينَ ﴾ ۞: يريد فرعون وقومه.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢)، متصلاً بقوله: من هذا له -إلى آخر مانقلنا عنه سابقاً مغلمًا رجعت ابنتا شعيب إلى شعيب، قال لهما: سرعتما الرجوع. فأخبرتاه بقصة موسى عليّة ولم تعرفاه. فقال شعيب عليّة لواحدة منهن: اذهبي إليه، فادعيه لنجزيه أجر ماسقى لنا. فجاءت إليه كما حكى الله تعالى «تمشي على استحياء فقالت إنّ أبي يدعوك ليجزيك أجرما سقيت لنا» فقام موسى معها. ومشت أمامه، فصفقتهاالرياح، فبان عجزها. فقال لها موسى: تأخّري ودلّيني على الطريق بحصاة تلقيها أمامي أتبعهما، فأنا من قوم لاينظرون في أدبار النساء. فلمّا دخل على شعيب قصّ عليه قصّته. فقال له شعيب عليه : «لا تخف نجوت من القوم الظالمين».

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (٣)، متّصلاً بقوله: «أجر ما سقيت لنا» فروي أنّ موسى الله قال لها: وجّهيني إلى الطريق وامشي خلفي فإنّا بني يعقوب لاننظر في أعجاز النساء «فلما جاءه وقصّ عليه القصص قال لاتخف نجوت من القوم الظالمين».

﴿ قَالَتْ إِحْدَاهُمَا ﴾ : يعني التي استدعته .

﴿ يَا آبَتِ اسْتَأْجِرْهُ ﴾ : لرعى الغنم.

﴿ إِنَّ خَيْرَ مَنِ اسْتَأْجَرْتَ القَوِيِّ الْاَمِينُ ﴾ ﴿ : تعليل شائع، يجري مجرى الدليل على أنّه حقيق بالاستئجار. وللمبالغة فيه جعل «خير» اسماً. وذكر الفعل بلفظ الماضي، للدلالة على أنّه امرؤ مجرّب معروف.

١. يوجد في هامش نسخةم: فيه إشعار بعدم قبول الهديّة بعد قضاء الحاجة؛ كما ورد في جامع الأخبار ولبّ
الأحاديث [جامع الأخبار]/١٨٢، فصل ١١٧، بتغيير في اللفظ: من قضى حاجة لأخيه فقبل هدّيته فقد أكل
بالسحت. جعفر.
 ٢. تفسير القمي ١٣٨/٢.

٣. كمال الدين وتمام النعمة /١٥١ .

نقل (١): أنَّ شعيباً عليُّلا قال [لها:](٢)وما أعلمك بقوَّته وأمانته؟ فذكرت إقلال الحجر، [وأنّه صوّب رأسه (٣)حين بلغته رسالته،](٤) وأمرها بالمشي خلفه.

وفي تفسير على بن إبراهيم (٥)، متّصلاً بقوله «من القوم الظالمين». قالت إحدى بنات شعيب: «يا أبت استأجره إنّ خير من استأجرت القويّ الأمين».

فقال لها شعيب: أمَّا قوَّته، فقد عرَّفتنيه أنَّه يستقي الدلو وحده. فبما عرفت أمانته؟ فقالت: إنَّه لمَّا قال لي: تأخِّري عنِّي ودلِّيني على الطريق، فإنَّا من قوم لاينظرون إلى أدبار النساء عرفت أنّه ليس من الذين ينظرون أعجاز النساء. فهذه أمانته.

وفي كتاب من لا يحضره الفقيه (٦): وروى صفوان بن يحيى، عن أبي الحسن الطِّيلا في قول الله رَجُكُا: «يا أبت استأجره إنّ خير من استأجرت القويّ الأمين». [قال: قال لها شعيب: يا بنيّة ، هذا قويّ قد عرّفتنيه (٧) برفع الصخرة . الأمين ](٨) من أين عرفته ؟ قالت: يا أبة إنّي مشيت قدّامه، فقال: امشي من خلفي، فإن ضللت فارشديني إلى

الطريق، فإنّا قوم لا ننظر في أدبار النساء.

وفي مجمع البيان (٩): قال أميرالمؤمنين عليّ النُّل : لمّا قالت المرأة هذا، قال شعيب: وما علمك بأمانته وقوّته؟

قالت: إأمًا قوّته فلأنّه إ(١٠) رفع الحجر الذي لايرفعه كذا وكذا. وأمّا أمانته، فإنّه قال لى: امشى خلفي، فأنا أكره أن تصيب الربح ثيابك فتصف لي عجزك (١١).

وروى الحسن بن سعيد (١٣): عن صفوان بن [يحيي](١٣) عن أبي عبدالله عليَّا قال:

١. أنوار التنزيل ١٩١/٢. ٢. من المصدر.

٣. صۇب رأسە: خفضه، وأماله. ٤. من المصدر .

٥. تفسير القمي ١٣٨/٢. ٦. من لايحضره الفقيه ١٢/٤، ح٧.

> ٧. المصدر: عرفتيه . ۸. ليس فيس.

٩. مجمع البيان ٢٤٩/٤. وفيه: «عمر بن الخطّاب» بدل «قال أمير المومنين عليّ ﷺ».

من المصدر ، وفي أ، م ، ن : «فائه»بدلاً منه . . .

١٢. نفس المصدر ٢٥٠/٤.

١١. هكذا في المصدر. وفي النسخ: جسدك.

١٣. من المصدر.

سُئل أيُّتُها التي قالت: «إنّ أبي يدعوك»؟ قال: التي تزوّج بها.

قيل: فأي الأجلين قضى ؟

قال: أوفاهما، وأبعدهما عشر سنين.

قيل: فدخل بها قبل أن يمضي الشرط، أو بعد انقضائه؟

قال: قبل أن ينقضي.

قيل له: فالرَّجل يتزوَّج المرأة ويشترط لأبيها إجارة شهرين، أيجوز ذلك؟

قال: إنّ موسى الله علم أنّه سيتم له شرطه (١).

قيل: كيف؟

قال: علم أنّه سيبقى حتّى يفي.

﴿ قَالَ اِنِّي ٱرِيدُ اَنْ أَنْكِحَكَ اِحْدَىٰ ابْنَتَيَّ هَاتَيْنِ عَلَىٰ اَنْ تَأْجُرَنِي ﴾: أن تأجر نـفسك منّى. أو تكون لى أجيراً.

وقيل (٢): معناه: أن تجعل جزائي وثوابي إيّاك على أن أنكحك إحدى ابنتيّ، أن تعمل لي ثماني سنين. فزوّجه ابنته بمهرواستأجره للرّعي. ولم يجعل ذلك مهراً، وإنّما شرط ذلك عليه. وهذا على وفق مذهب أبي حنيفة. والأوّل أصحّ وأوفق لظاهر الأرة.

﴿ ثَمَانِي حِجَجٍ ﴾: ظرف على الأولين. ومفعول به على الثالث. بإضمار مضاف؛ أي رعية ثماني حجج.

﴿ فَإِنْ أَتَّمَمْتَ عَشْراً ﴾: عمل عشر حجج.

ا. يوجد في هامش نسخة م: أنت تدري أنّ معنى الاجارة نقل المنافع وإنّما تجدّد المنافع بالتدريج فما ليس بملوك منها لا يصح تعلم كاجارة الوقف؛ مثلاً: إن مات الموقوف عليه وفيق العقد على إجارة الطبقة المستأخرة للانكشاف عدم ملك الموجر للمنفعة فيما بقي من المدّة فكون المهر نفقة الرجل في المتعة مشكل لما ذكره عليه من التعليل فيصدقها ما لا يعلم ملكه. لأنه لا منفعة له بعد الموت وأمّا في الدائم فليس المهر شرط صحة العقد. فالرواية إمّا مخصوصة بالمنقطع، أو محمولة على إكراهه، أو فساد المهردون النكاح.

﴿ فَمِنْ عِنْدِكَ ﴾: فإتمامه من عندك تفضّلاً. لامن عندي إلزاماً عليك.

وفي الكافي (١٠): عليّ بن محمّد بن بندار ، عن أحمد بن أبي عبدالله ، عن أبيه ، عن ابن سنان ، عن أبي الحسن عليّا قال : سألته عن الإجارة .

فقال: صالح لا بأس به ، إذا نصح قدر طاقته. قد أجر موسى عليه نفسه واشترط، فقال: إن شئت ثمان (٢) ، وإن شئت عشراً فأنزل الله رَجَالًى فيه: «أن تأجرني ثماني حجج فإن أتممت عشراً فمن عندك».

وفي من لا يحضره الفقيه (٣): وروى إسماعيل بن أبي زياد، عن أبي جعفر محمّد، عن أبيه عليّاً عليه عليه عليه عليه عليه عليه الله على أن تزوّجني أختك أو ابنتك. قال: هو حرام، لأنّه شمن رقبتها. وهي أحقّ بمهرها.

وفي حديث آخر (٤): إنّما كان ذلك لموسى بن عمران عليَّة لأنّه علم من طريق الوحي هل يموت قبل الوفاء أم لا. فوفئ بأتمّ الأجلين.

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (٥) «قال إنّي أريد أن أنكحك إحدى ابنتيّ هاتين على أن تأجرني ثماني حجج فإن أتممت عشراً فمن عندك ، فروي: أنّه قضى أتمّهما . لأنّ الأنبياء عليه لا تأخذ (٦) إلا بالفضل [والتمام .

وفي تفسير العيّاشي (٧): قال الحلبيّ : سنل أبوعبدالله للسلِّ عن البيت، أكان يُحَجّ قبل أن يبعث النبي ﷺ؟

قال: نعم وتصديقه في القرآن](٨) قول شعيب حين قال لموسى حيث تزوّج: «على أن تأجرني ثماني حجج» ولم يقل ثماني سنين.

۱. الكافي ۴۰/۵، ۲.

٣. المصدر: ثماني .

٤. نفس المصدر والموضع، ح ١٢٧٢.

٦. المصدر: يأخذون.

۸. ليس في أ.

٣. من لايحضره الفقيه ٢٦٨/٣،ح ١٢٧١.

٥. كمال الدين وتمام النعمة /١٥١.

٧. تفسير العياشي ٢٠/١،صدر حديث ٩٩.

وفي كتاب علل الشرائع (۱)، بإسناده إلى أنس قال: قال رسول الله تَهَلِيْ: بكئ شعيب عليه من حبّ الله تَهَلُف حتى عمي، فرد الله تَهَلُ عليه بصره. ثمّ بكى حتى عمي، فرد الله عليه بصره. ثمّ بكى حتى عمي، فرد الله عليه بصره [ثمّ بكى حتى عمي فرد الله عليه بصره] (۱) فلمّا كانت الرابعه، أوحى الله الله عليه بصره إلى متى يكون هذا أبداً منك ؟ إن يكن هذا خوفاً من النار، فقد أجرتك. وإن يكن شوقاً إلى الجنّة، فقد أبحتك.

قال (٣): إلهي وسيّدي، أنت تعلم أنّي ما بكيت خوفاً من نارك ولاشوقاً إلى جنّتك، ولكن عقد حبّك على قلبي فلست أصبر أو أراك.

فأوحى الله ﷺ إليه أمّا إذا كان هذا هكذا، فمن أجل هذا سأُخدمك كليمي موسى بن عمران.

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (٤)، بإسناده إلى عبدالله بن مسعود عن النبيّ عَيَّالِيَّة حديث طويل، وفيه يقول عليًّة : إنّ يوشع بن نون وصيّ موسى عليَّة عاش بعد موسى ثلاثين سنة. وخرجت عليه صفراء بنت شعيب، زوجة موسى عليه فقالت: أنا أحقّ منك بالأمر. فقاتلها فقتل مقاتلتها وأحسن أسرها.

وفيه (٥): حديث طويل، يقول فيه ﷺ وقد ذكر موسى النبيد: وخرج إلى مدينة مدين الأولى وكانت نيفاً مدين الأولى وكانت نيفاً وخمسين [سنة](٦).

وبإسناده إلى عبدالله بـن سـنان (٧)، عـن أبـي عبدالله على قـال: سـمعته يـقول فـي القائم عليه : [فيه ] سنّة من موسى بن عمران عليه .

فقلت: وما سنّته من موسى بن عمران؟

١. علل الشرائع /٥٧، ح ١. من المصدر.

٣. هكذا في المصدر . وفي النسخ: «أجبتك فقال »بدل«أبحتك قال» .

كمال الدين وتمام النعمة /٢٧.

٧. نفس المصدر /١٥٢، ح ١٤.

٦. من المصدر.

قال: خفاء مولده، وغيبته عن قومه.

فقلت: وكم غاب موسى عن أهله؟

قال: ثمانية وعشرين سنة.

﴿ وَمَا أُرِيدُ أَن أَشُقَّ عَلَيَكَ ﴾: بإلزام إتمام العشر. أو المناقشة في مراعاة الأوقات، واستيفاء الأعمال.واشتقاق المشقّة، من الشقّ. فإنّ ما يصعب عليك [يسعب](١) اعتقادك في إطاقته ورأيك في مزاولته.

﴿ سَتَجِدُنِي إِنْ شَاءَ اللهُ مِنَ الصَّالِحِينَ ﴾ ن حسن المعاملة ، ولين الجانب، والوفاء بالمعاهدة.

﴿ قَالَ ذَلِكَ بَيْنِي وَبَيْنَكَ ﴾ : أي ذلك الذي عاهدتني فيه قائم بيننا، لا تخرج عنه.

﴿ آيتما الْآجَلَيْن ﴾: أطولهما. أو أقصر هما.

﴿ قَضَيْتُ ﴾ : وفيتك إيّاه.

﴿ فَلَا عُدُوَانَ عَلَيَّ ﴾: لا تعتدي عليَّ بطلب الزيادة.

وفي مجمع البيان (٢): وروى الواحديّ بالإسناد عن ابن عبّاس قال: سُــئل رســول الله عَيْرَالِيّ: أيّ الأجلين قضى موسى ؟

قال: أوفاهما وأبطأهما.

وبالإسناد عن أبي ذرّ (٣) قال: قال لي رسول الله ﷺ: إذا سُئلت أيّ الأجلين قبضى موسى اللَّهِ ؟ فقل: الصغرى موسى اللَّهِ ؟ فقل: الصغرى منهما. وإن سُئلت، أيّ المرأتين تزوّج ؟ فقل: الصغرى منهما. وهي الّتي جاءت وقالت: «يا أبت استأجره».

وقرىء: «أيما» بسكون الياء كقوله:

تنظّرت نصراً والسماكين أيّهما عليّ من الغيث استهلت مواطره (1) وأيّ الأجلين ما قضيت فيكون «ما» مزيدة لتأكيد الفعل؛ أي أيّ الأجلين جرّدت

٢ و٣. مجمع البيان ٢٥٠/٤.

١. من ن.

٤. أنوار التنزيل ١٩٢/٢.

عزمي لقضائه. «وعدوان» بالكسر.

﴿ وَاللَّهُ عَلَىٰ مَانَقُولُ ﴾: من المشارطة.

﴿ وَكِيلٌ ﴾ ۞: شاهد حفيظ.

وفي من لا يحضره الفقيه (۱): قال: قال أميرالمؤمنين الله :قال رسول الله : من خرج في سفر ومعه عصا لوز مرّ، وتلا هذه الآية : «ولمّا توجّه تلقاء مدين» إلى قبوله : «والله على ما نقول وكيل» [آمنه الله من كلّ سبع ضارّ، ومن كلّ لصّ عادٍ، ومن كلّ ذات حمّة حتّى يرجع إلى أهله ومنزله . وكان معه سبعة وسبعون [(۱) من المعقبات يستغفرون له حتّى يرجع ويضعها (۱).

وفي كتاب ثواب الأعمال (٤)، مثله سواء.

﴿ فَلَمَّا قَضَى الْآجَلَ وَسَارَ بِأَهْلِهِ ﴾: بامرأته.

وروي (٥): أنّه أقصى الأجلين. ومكث عنده بعد ذلك عشراً أخر، ثـم عـزم عـلى الرجوع.

﴿ آنَسَ مِنْ جَانِبِ الطُّورِ نَاراً ﴾ : أبصر من الجهة التي تلي الطور.

وفي مجمع البيان (٦٠)؛ وروي عن أبي جعفر النَّلِج في حديث قال: فلمّا رجع موسى إلى امرأته، قالت: من أين جئت؟

١. من لايحضره الفقيه ١٧٦/٢، ح ٧٨٦. ٢. ليس في أ.

٣. بوجد في هامش نسخة م: وقال ﷺ: تنفي [أي العصا من لوز مرّ] (ليس في المصدر) الفقر ولا يحاوره الشيطان. وقال ﷺ: مرض آدم مرضاً شديداً أصابته فيه وحشة. فشكا ذلك إلى جبرئيل ﷺ: فقال: اقطع إغصناً من لوز مرّ] (من المصدر) وخذه وضمها إلى صدرك. ففعل ذلك. فأذهب الله عنه الوحشة. فقال: من أراد أن يطوى له الأرض فليتخذ العصا من لوز مرّ. وقال ﷺ: من مشى مع العصا في السغر والحضر للتواضع يُكتب له بكل خطوة ألف حسنة وصحي عنه ألف سيئة ورفع له ألف درجة. من كتاب لبّ الأحاديث (جامع الأخبار/١٤١، ضمن فصل ٧٧).

أنوار التنزيل ١٩٢/٢.
 أنوار التنزيل ١٩٢/٢.

٦. مجمع البيان ٢٥٣/٤.

قال: من عند ربّ تلك النار.

﴿ قَالَ لِاَهْلِهِ امْكُنُوا اِنِّي آنَسْتُ نَاراً لَعَلِّي آتِيكُمْ مِنْهَا بِخَبَرٍ ﴾: بخبر الطريق.

وفي مجمع البيان (١٠): وروى أبو منصور، عن أبي جعفر لللهِ قال: لما قضى موسىٰ الأجل وسار بأهله نحو بيت المقدس، أخطأ الطريق اليلا إ(٢) فرأى نـاراً، قـال لأهـله [امكئوا،](٣) إنّى أنست ناراً.

وفي الكافي (٤): محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن أبي جميلة قال: سمعت أبا عبدالله عليه يقول: كن لما لا ترجو أرجى منك لما ترجو. فإن موسى إبن عمران ](٥) ذهب يقتبس ناراً لأهله، فانصرف إليهم وهو نبئ مرسل.

عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن أبي عبدالله (٢)، عن عليّ بن محمّد القاسانيّ، عمّن ذكره، عن عبدالله بن القاسم، عن أبي عبدالله، عن أبيه، عن جدّه الله قال: قال أمير المؤمنين صلوات الله عليه: كن لما لا ترجو أرجى منك لما ترجو. فإنّ موسى بن عمران عليه خرج يقتبس ناراً لأهله، فكلّمه الله ورجع نبيّاً. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

﴿ اَوْ جَذْوَةٍ ﴾ : عود غليظ. سواء كان في رأسه نار، أو لم تكن. ولذلك بيّنه بقوله:

﴿ مِنَ النَّارِ ﴾ : وقرأ عاصم بالفتح. وحمزة بالضمّ. وكلُّها لغات.

﴿ لَعَلَّكُمْ تَصْطَلُونَ ﴾ ٢٠ تستدفئون بها.

﴿ فَلَمَّا آتَاهَا نُودِيَ مِنْ شَاطِئ الْوَادِ الْآيْمِنِ ﴾: أتاه النداء من الشاطئ الأيمن لموسى.

﴿ فِي الْبُقْعَةِ الْمُبَارَكَةِ ﴾: متصل «بالشاطئ» أوصلة «لنودي».

﴿ مِنَ الشَّجَرَةِ ﴾: بدل من «شاطئ» بدل الاشتمال. لأنَّها كانت ثابتة على الشاطئ.

﴿ أَنْ يَا مُوسَىٰ ﴾: أي يا موسى.

.

١. نفس المصدر ٢٥٠/٤. ٢٥١.

۲. من المصدر .

٥. ليس في المصدر.

٢. من المصدر.

٤. الكافي ٥/٨٣/مح٢.

٦. نفس المصدر والموضع ، ح٣.

﴿ إِنِّي آنَا اللهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ ﴾ ٢٠ في تفسير عليّ بن إبراهيم (١) قبال: قبلت لأبي عبدالله عليه أيّ الأجلين قضي ؟

قال: أتمّها، عشر حجج.

قلت له: فدخل بها قبل أن يقضى الأجل، أو بعده؟

قال: قبل.

قال إقلت: ](٢) فالرّجل يتزوّج المرأة ويشترط لأبيها إجارة شهرين [مثلاً،](٣) أيجوز ذلك؟

قال: إنّ موسى النّ علم أنّه يتم له شرطه، فكيف لهذا أن يعلم أنّه يبقى حتّى يفي؟ قلت له: جعلت فداك، أيهَما (٤) زوّجه شعيب من بناته؟

قال: التي ذهبت إليه فدعته وقالت لأبيها: «يا أبت استأجره إنّ خير من استأجرت القويّ الأمين». «فلمّا قضى موسى الأجل» قال لشعيب: لابدّ لي أن أرجع إلى وطني وأمّى وأهل بيتي، فما لي عندك؟

فقال شعيب على المعتب المنه الفحل على الغنم إلى عصاه (٥) فقشر منه بعضه وترك موسى على عندما أراد أن يرسل الفحل على الغنم إلى عصاه (٥) فقشر منه بعضه وترك بعضه وغرزه في وسط مريض الغنم وألقى عليه كساء أبلق، ثم أرسل الفحل على الغنم، فلم تضع [الغنم] (٢) في تلك السنة إلا بلقاً. فلما حال عليه الحول، حمل موسى امرأته وزوده شعيب من عنده وساق غنمه. فلما أراد الخروج قال لشعيب: أبغي عصاً تكون معى. وكانت عصى الأنبياء المنه عنده ورثها مجموعة في بيت

فقال له شعيب: ادخل هذا البيت، وخذ عصاً من بين العصيّ. فدخل فوثب إليه عصا نوح وإبراهيم عليه وصارت في كفّه. فأخرجها ونظر إليها شعيب، فقال: ردّها

٢. ليس في المصدر .

٤. النسخ: أيّها.

٦. من المصدر.

١. تفسير القمي ١٣٩/٢ ـ ١٤٠ .

٣. ليس المصدر.

٥. المصدر: عصا،

وخذ غيرها. فردّها ليأخذ غيره، فوثب إليه تلك بعينها فردّها حتّى فـعل ذلك ثـلاث مرّات.

فلمًا رأى شعيب المنظر ذلك قال، له: اذهب، فقد خصّك الله تظلق بها. فساق غنمه فخرج يريد مصر. فلمًا صار في مفازة (١) ومعه أهله، أصابهم برد شديد وريح وظلمة، وجنهم الليل. فنظر موسى المنظر ألى نار قد ظهرت كما قال الله تعالى: «فلمًا قضى موسى الأجل وسار بأهله آنس من جانب الطور ناراً قال لأهله امكثوا إنّي آنست ناراً لعلي آتيكم منها بخبر أو جذوة من النار لعلكم تصطلون» فأقبل نحو النار يقتبس، فإذا شجرة ونار تلتهب عليها. فلمًا ذهب نحو النار يقتبس منها. أهوت إليه ففزع وعدا [ورجعت النار إلى الشجرة. فالتفت إليها وقد رجعت إلى الشجرة، فرجع الثانية ليقتبس فأهوت إليه فعدا (وتركها. ثمّ التفت وقد رجعت إلى الشجرة، فرجع إليها النائثة فأهوت إليه فعدا (ولم يعقب» أي لم يرجع. فناداه الله تظني: «أن يا موسى إنّي أنا الله النائمين».

وفي تهذيب الأحكام (٣): أبوالقاسم جعفر بن محمّد، عن محمّد بن الحسين بن علي علي بن مهزيار، عن أبيه، عن جدّه علي بن مهزيار (١)، عن الحسين بن سعيد، عن علي بن الحكم، عن مخرمة بن ربعي قال: قال أبو عبدالله المثل الوادي الأيمن الذي ذكره الله في القرآن، هو الفرات. والبقعة المباركة، هي كربلاء (٥).

﴿ وَاَنْ اَلْقِ عَصَاكَ فَلَمًا وَآهَا تَهَتَزُّ ﴾: أي فألقاها فصارت ثعباناً واهتزّت، فلمّا رآها نهتهً .

هكذا في المصدر . وفي النسخ: مفاوزه .
 ٢. ليس في الأصل .

٣. تهذيب الأحكام ٣٨/٦، ح ٨٠. ( ) المصدر: محمّد بن الحسن بن عليّ بن مهزيار .

٥. يوجد في هامش نسخه م: لعل فيه دليل على أن كربلاء كانت ذلك اليوم تزار أيضاً؛ لأن بين مدين ومصر ثمانية أيّام كما مرّ في تفسير قوله: «ولمّا توجّه تلقاء مدين» وكربلاء في جانب ومصر في جانب. وليست على طريق مصر، ولا هي قريبة منه بل الخارج من مدين كلّما قرب من كربلاء بعد عن مصر، فلا مناص إلّا أن يقال موسى للنّا كما قصد كربلاء قصداً.

﴿ كَانَّهَا جَانٌّ ﴾: في الهيئة والجثَّة. أو في السرعة.

﴿ وَلَمَىٰ مُدْبِراً ﴾: مهزوماً من الخوف.

﴿ وَلَمْ يُعَفِّبُ ﴾: ولم يرجع.

﴿ يَامُوسَى ﴾: نودي: يا موسى.

﴿ أَفْبِلْ وَلاَتَحَفْ إِنَّكَ مِنَ الْآمِنِينَ ﴾ ٢ : عن المخاوف. فإنه «لايخاف لديّ المرسلون (١)».

﴿ اسْلُكْ يَدَكَ فِي جَيْبِكَ ﴾: ادخلها.

﴿ تَخْرُجُ بَيضَاءَ مِنْ غَيْرِ سُومٍ ﴾ : عيب.

وفي كتاب طبّ الأئمّة (٢)، بإسناده إلى جابر الجعفيّ، عن الباقر للنَّا قال: قال الله ﷺ في قصّة موسى للنَّا : «ادخل يدك في جيبك تخرج بيضاء من غير سوء» يعني: من غير برص. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

﴿ وَاضْمُمْ إِلَيْكَ جَنَاحَكَ ﴾: يديك المبسوطتين. تتقي بهما الحيّة كالخائف الفزع، بإدخال اليمنى تحت عضد اليسرى وبالعكس. أو بإدخالهما في الجيب، فيكون تكريراً لغرض آخر. وهو أن يكون ذلك في وجه العدو إظهار جرأة، ومبدأ لظهور معجزة. ويجوز أن يراد بالضم : التجلّد والثبات، عند انقلاب العصاحية استعارة من حال الطائر. فإنّه إذا خاف نشر جناحيه، وإذا أمن واطمأنٌ ضمّهما إليه.

وقيل (٣): أي ضمّ يدك إلى صدرك من الخوف، فلا خوف عليك.

والمعنى: أنَّ الله تعالى أمره أن يضمّه إلى صدره، يذهب ما أصابه من الخوف عند معاينة الحيّة.

﴿ مِنَ الرَّهْبِ ﴾ : أي : من أجل الرهب؛ أي : إذا عراك الخوف فافعل ذلك تجلَّداً ، أو ضبطاً لنفسك .

٢. طب الأثمة ٥٦٠ .

٦٠/ النمل ١٠/.

٣. مجمع البيان ٢٥٢/٤.

وقرأ ابن عامر وحمزة والكسائيّ وأبوبكر، بضمّ الراء وسكون الهاء (١٠). وقرئ بضمّهما (٢). و[قرأ حفص] بالفتح والسكون. والكلّ لغات (٣).

﴿ فَذَانِكَ ﴾ : إشاره إلى العصا واليد. وشدِّده ابن كثير وأبو عمرو ورويس.

﴿ بُرْهَانَانِ ﴾ : حجّتان.

وبرهان، فعلان. أبره الرجل: إذا جاء بالبرهان. من قولهم: بره الرجل: إذا ابيضً ويقال: برهاء وبرهرهة للمرأة البيضاء.

وقيل(٤): فعلان. لقولهم: برهن.

﴿ مِنْ رَبُّكَ ﴾ : مرسلاً بهما.

﴿ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَمَلَانِهِ إِنَّهُم كَانُوا قَوْماً فَاسِقِينَ ﴾ ٢٠ فكانوا أحقّاء بأن تُرسَل إليهم.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥)، متّصلاً بقوله: «ربّ العالمين» قال موسى عليُّا فما الدليل على ذلك؟

قال الله ﷺ ما في يمينك يا موسى؟

قال: هي عصاي.

﴿ قَالَ رَبِّ إِنِّي قَتَلْتُ مِنْهُم نَفْساً فَأَخَافُ أَنْ يَقْتُلُونِ ﴾ ٢: بها.

١. أنوار التنزيل ١٩٣/٢.

٣. نفس المصدر والموضع.

٥. تفسير القمى ١٤٠/٢.

٧. طه ۱۸ ـ ۲۰ ،

٢. نقس المصدر والموضع.

٤. نفس المصدر الموضع.

٦. المصدر: «فصارت» بدل «فاذاهي».

٨. أ: فأخرج يده جيبه تخرج بيضاء.

﴿ وَاَخِي هَارُونُ اَفْصَحُ مِنِّي لِسَاناً فَارْسِلْهُ مَعِي رِدْءاً ﴾: معيناً وهو الأصل، اسم ما يعان به. كالدفء. يقال: فلان ردء لفلان: إذا كان ينصره، ويشد ظهره. وقرأ نافع: «رِداً» بالتّخفيف.

﴿ يُصَدِّقُنِي ﴾ : بتلخيص الحقّ ، وتقرير الحجّة ، وتزييف الشبهة . وإنّما كان سؤاله بعد أن أذن له فيه . لأنّ الإنسان لايعلم أنّ المصلحة في إرسال نبيّ واحداً أو اثنين ، إلّا بالوحى .

وقيل (١): معناه : لكي يصدّقني فرعون.

﴿ إِنِّي آخَافُ أَنْ يُكَذِّبُونِ ﴾ ٢: ولساني لا يطاوعني عند المحاجّة.

وقيل (٢): المراد، تصديق القوم لتقرير هارون (٣) وتوضيحه. [لكنّه أسند إليه إسناد الفعل إلى السبب.

وقرأ عاصم وحمزة «يصد قني» بالرفع. على أنّه صفة، والجواب محذوف (٤)](٥).
وفي تفسير عليّ بن إبراهيم الله (٢): فقال موسى كما حكى الله: «ربّ إنّي قتلت منهم
نفساً فأخاف أن يقتلون [وأخي هارون هو أفصح منّي لساناً فأرسله معي ردءاً يصد قني
إنّى أخاف أن يكذّبون»](٧).

قال الراوي: فقلت لأبي جعفر للبيلا: فكم مكث موسى للبيلا غائباً عن أمّه حتّى ردّه الله ﷺ عليها؟

قال: ثلاثة أيّام.

قال: فقلت: فكان هارون أخا موسى الله لأبيه وأمّه؟

قال: نعم. أما تسمع الله على يقول: «يا ابن أمَّ لا تأخذ بلحيتي ولا برأسي».

١. مجمع البيان ٢٥٣/٤.

٢. أنوار التنزيل ١٩٣/٢.

٣. هكذا في المصدر . وفي النسخ: لتقريره .

٦. تقسير القمى ١٣٦/٢ ـ ١٣٧.

٤. نفس المصدر والموضع.

٥. ليس في أ.

٧. ليس في المصدر .

فقلت: أيّهماكان أكبر سنّاً؟

قال: هارون.

قلت: وكان الوحي ينزل عليهما جميعاً ؟

قال: كان الوحي بنزل على موسى، وموسى الله يوحيه إلى هارون.

فقلت له: أخبرني عن الأحكام والقضاء والأمر والنهي، أكان ذلك إليهما ؟

قال: كان موسى عليه الذي يناجي ربّه، ويكتب العلم، ويقضي بين بني إسـرائـيل. وهارون يخلفه إذا غاب من قومه للمناجاة.

قلت: فأيّهما مات قبل صاحبه؟

قال: مات هارون قبل موسى للنلا وماتا جميعاً في التيه.

قلت: فكان لموسى ولد؟

قال: لا. كان الولد لهارون، والذرّيّة له.

﴿ قَالَ سَنَشُدُ عَضُدَكَ بِأَخِيكَ ﴾: سنقوّ يك به. فإنّ قوّه الشخص شدّة اليد على مزاولة الأمور. ولذلك يعبّر عنه باليد، وشدّتها بشدّة العضد.

﴿ وَنَجِعَلُ لَكُمَا سُلْطَاناً ﴾ : غلبة وحجّة .

وفي شرح الآيات الباهرة (١): قال محمّد بن العبّاس رحمة الله عليه: حدّننا الحسن بن محمّد بن يحيى الحسينيّ (١)، عن جدّه يحيى بن الحسن، عن أحمد بن يحيى الأزديّ عن عمر بن حامد بن طلحة ، عن عبيدالله بن المهلّب البصريّ ، عن المنذر بن زياد الضبّيّ ، عن أبان ، عن أنس بن مالك قال : بعث رسول الله عليه مصدّقاً إلى قوم فعدوا على المصدّق ، فقتلوه فبلغ ذلك النبيّ عليه فبعث إليهم علياً الله والتزمه وقبل بين عينيه ، وقال : بأبي وأمّي مَنْ شدّ الله به عضدي ، كما شدّ عضد موسى بهارون .

﴿ فَلاَ يَصِلُونَ اِلَيْكُمَا ﴾: باستيلاء. أوحجاج.

١. تأويل الأيات الباهرة، ج٤، ص٤١٦. ٢. المصدر: الحسين بن محمّد بن يحيي الحسيني .

﴿ بِآيَاتِنَا ﴾: متعلّق بمحذوف، أي اذهبا بآياتنا. أو «بنجعل» أي نسلّطكما بها. أو بمعنى لا يصلون؛ أي تسمتنعون منهم بآياتنا. أو قسم جوابه لا يتصلون. أو بيان «للغالبون» في قوله:

﴿ أَنْتُمَا وَمَنِ اتَّبَعَكُمَا الْغَالِبُونَ ﴾ ، بمعنى: أنّه صلة لما بينه، أوصلة له. على أنّ اللام فيه للتعريف؛ لا بمعنى: الذي.

وفي كتاب طبّ الأئمة (١): بإسناده إلى الأصبغ بن نباتة السلميّ، عن أميرالمؤمنين الله قال الأصبغ: أخذت هذه العوذة منه الله وقال لي: يا أصبغ، هذه عوذة السحر والخوف من السلطان. تقولها سبع مرّات: بسم الله وبالله، سنشد عضدك بأخيك و نجعل لكما سلطاناً فلا يصلون إليكما بآياتنا، انتما ومن اتبعكما الغالبون. وتقول في وجه الساحر إذا فرغت من صلاة الليل، قبل أن تبدأ بصلاة النهار سبع مرّات. فإنّه لا يضرّك إن شاءالله.

﴿ فَلَمَّا جَاءَهُمْ مُوسَىٰ بِآيَاتِنَا بَيِّنَاتٍ قَالُوا مَا هَذَا إِلَّا سِحْرٌ مُفْتَرِيّ ﴾: سحر تختلقه، لم يفعل قبل مثله. أو سحر تعلمه، ثمّ تفتريه على الله. أو سحر موصوف بالافتراء كسائر أنواع السحر.

﴿ وَمَا سَمِعْنَا بِهَذَا ﴾ : يعنون : السحر. أو ادّعاء النبوّة.

﴿ فِي آبَائِنَا الْأَوَّلِينَ ﴾ أي: كائناً في أيّامهم. وإنّما قالوا ذلك مع اشتهار قبصة نوح وهود وصالح وغيرهم، لأحد أمرين: إمّا للفترة التي بين الوقتين والزمان الطويل. وإمّا لأنّ آباءهم ما صدّقوا بشيء من ذلك ولا دانوا به، فيكون المعنى: ما سمعنا بآبائنا أنّهم صدّقوا الرسل فيما جاؤوا به.

﴿ وَقَالَ مُوسَىٰ رَبِّي اَعْلَمُ بِمَنْ جَاءَ بِالْهُدَىٰ مِنْ عِندِهِ ﴾: فسيعلم أنَّه محقّ وأنـتم مبطلون.

١. طت الأنمة الكل ٢٥/.

وقرأ ابن كثير «قال» بغير واو. لأنّه «قال» جواباً لمقالتهم. ووجه العطف، أنّ المراد حكاية القولين. ليوازن الناظر بينهما، فيميّز صحيحهما من الفاسد (١).

﴿ وَمَنْ تَكُونُ لَهُ عَاقِبَةُ الدَّارِ ﴾: العاقبة المحمودة. فإنّ المراد بالدّار الدنيا، وعاقبتها الأصليّة هي الجنّة. لأنّها خُلقت مجازاً إلى الآخرة. والمقصود منها بالذّات، هو الثواب والعقاب وإنّما قصد بالعرض.

وقرأ حمزة والكسائي: «يكون»(٢) بالياء.

﴿ إِنَّهُ لَا يُفْلِحُ الظَّالِمُونَ ﴾ ۞: لا يفوزون بالهدى في الدنيا، وحسن العاقبة في العقبي .

﴿ وَقَالَ قِرْعَوْنُ يَا أَيُّهَا الْمَلَأُ مَا عَلِمتُ لَكُمْ مِنْ اِلَهِ غَيْرِي ﴾: نفي علمه بإله غيره دون وجوده، إذا لم يكن عنده مايقتضي الجزم. وذلك أمر ببناء الصرح ليصعد عليه ويطّلع على الحال. بقوله:

﴿ فَاَوْقِدْ لِي يَا هَامَانُ عَلَى الطِّينِ ﴾ : أي فأجّج النار على الطين واتّخذ الآجر. وقيل (٣): إنّه أوّل من اتّخذ الأجر وبني به.

﴿ فَاجْعَلْ لِي صَرْحًا ﴾ : قصراً وبناءً عاليا.

﴿ لَعَلِّي اَطَّلِعُ اِلَىٰ اِلْهِ مُوسَىٰ ﴾ : كأنّه توهم أنّه لوكان ، لكان جسماً في السماء يمكن الترقي إليه . ثمّ قال :

﴿ وَإِنِّي لَاَظُنُّهُ مِنَ الْكَاذِبِينَ ﴾ ، أو أراد أن يبني له رصداً، يسترصد منها أوضاع الكواكب، فيرى هل فيها ما يدلّ على بعثة رسول، وتبدّل دولة.

وقيل (٤): المراد بنفي العلم، نفي المعلوم. كقوله تعالى (٥): «أتنبَّنون الله بما لا يعلم

١. أنوار التنزيل ١٩٤/٢. ٢. نفس المصدر والموضع .

٣. نفس المصدر والموضع . وفيه: قيل: أول من اتنخذ الأجر فرعون . ولذلك أمر باتخاذه عملي وجه
 يتضمن تعليم الصنعة مع ما فيه من تعظيم . ولذلك نادى هامان باسمه بيا في وسط الكلام .

نفس المصدر والموضع.

٥. يونس ١٨٨.

قال له رسول الله ﷺ: وماكان شدّة غضبك عليه يا جبرائيل؟

قال: لقوله: «أنا ربّكم الأعلى» وهي كلمته الآخرة منهما، وإنّما قالها حين انتهى إلى البحر. وكلمته الأولى (٥): [«ما علمت لكم من إله غيري» ](١) فكان بين الأولى والآخرة أربعين سنة.

سعد السعود /٢١٨.
 هكذا في المصدر . وفي النسخ: محمد عن الكلبي .

٣. ليس في المصدر: أدفنه،

٥. المصدر: «كلمة ما علمت لكم من إله غيري» بدل «كلمة الأولى».

٦. ليس في س،وأ. ٧. تفسير القمي ١٤١/٢.

٨. المصدر: يقوم.

على رأس كلّ خشبة لحماً، وجوّعا الأنسر. وشدًا أرجلها بأصل الخشبة. فنظرت الأنسر إلى اللحم، فأصوت إليه [وصفقت] (١) بأجنحتها وارتفعت بهما في الهواء وأقبلت تطير يومها. فقال فرعون لهامان: أنظر إلى السماء هل بلغناها؟ فنظر هامان، فقال: أرى السماء كما كنت أراها من الأرض في البعد. فقال: انظر إلى الأرض. فقال: لا أرى الأرض، ولكن أرى البحار والماء.

قال: فلم يزل النسر ترقفع حتّى غابت الشمس، وغابت عنهم البحار والماء.

فقال فرعون: يا هامان، انظر إلى السماء.

فنظر السماء فقال: أراها كما كنت أراها من الأرض. فلمّا جهنّم الليل، نظر هامان إلى السماء. فقال فرعون: هل بلغناها؟ قال: أرى الكواكب كما كنت أراها من الأرض، ولست أرى من الأرض إلّا الظلمة.

قال: ثمّ جالت الرياح القائمة في الهواء [فَانقلبت] (٢) فأقلبت (٦) التابوت بهما. فلم يزل يهوي بهما حتّى وقع على الأرض. وكان فرعون أشدّ ماكان عتواً في ذلك الوقت. ﴿ وَاسْتَكْبَرَ هُوَ وَجُنُودُهُ فِي الْأَرْضِ بِغَير الْحَقِّ ﴾: بغير الاستحقاق.

وفي جامع الجوامع (٤): وكل متكبّر (٥) سوى الله تَظَنّ فاستكباره بغير الحقّ. وهو عَلَلْهُ المتكبّر على الحقيقة ، أي البالغ في الكبرياء (٦).

وقال عليه فيما حكاه عن ربّه تكلف: الكبرياء ردائي، والعظمة إزاري. فـمن نـازعني واحداً منهما، ألقيته في النار.

﴿ وَظَنُّوا أَنَّهُمْ اِلَيْنَا لَا يَرْجِعُونَ ﴾ ۞: بالنشور.

۲. من م ،

٤. جوامع الجامع /٣٤٥\_٣٤٦.

١. ليس في المصدر.

٣. المصدر: بينهما فاقبلت.

٥. المصدر:كلّ مستكبر متكبّر.

٦. المصدر: «المبالغ في كبرياء الشأن» بدل «البالغ في الكبرياء و».

وقرأ نافع وحمزة والكسائيّ بفتح الياء وكسر الجيم (١).

﴿ فَلَخَذْنَاهُ وَجُنُودَهُ فَنَبَذُنَاهُمْ فِي الْيَمِّ ﴾: كما مرّبيانه. وفيه فخامة وتعظيم لشأن الأخذ، واستحقار للمأخوذين. كأنّه (٢) أخذهم مع كثرتهم في كفّ (٢) وطرحهم في اليّم. ونظيره: «وما قدروا الله حقّ قدره والأرض جميعاً قبضته يوم القيامة والسموات مطوّيات بيمينه» (١).

﴿ فَانْظُرْ ﴾ : يا محمّد.

﴿ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الظَّالِمِينَ ﴾ ۞: وحذَّر قومك عن مثلها.

﴿ وَجَعَلْنَاهُمْ آئِمَةً ﴾: وهذا يحتاج إلى تأويله. لأنّ ظاهره يوجب أنّه تعالى جعلهم أئمة يدعون إلى النار، كما جعل الأنبياء يدعون إلى الجنّة. وهذا ممّا لا يقول به أحد. فالمعنى: أنّه أخبر عن حالهم بذلك، وحكم بأنّهم كذلك. وقد يحصل الإضافة على هذا الوجه المتعارف. ويجوز أن يكون أراد بذلك أنّه لمّا أظهر حالهم على لسان أنبيائه حتى عرفوا فكأنّه جعلهم كذلك.

﴿ يَدْعُونَ اِلْيِ النَّارِ ﴾ : إلى موجباتها، من الكفر والمعاصي.

وفي أصول الكافي (٥): محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد ومحمّد بن الحسين، عن محمّد بن يحيى، عن طلحة بن زيد، عن أبي عبدالله عليه قال: إنّ الأثمّة في كتاب الله تحلق إمامان. قال الله تبارك وتعالى: «وجعلناهم أثمّة يهدون بأمرنا» لا بأمر الناس، يقدّمون أمر الله قبل أمرهم وحكم الله قبل حكمهم.

قال «وجعلناهم أثمة يدعون إلى النار» يقدّمون أمرهم قبل أمر الله وحكمهم قبل حكم الله. ويأخذون بأهوائهم خلاف ما في كتاب الله ﷺ.

﴿ وَيُومَ الْقِيَامَةِ لاَ يُنْصَرُونَ ﴾ ۞: بدفع العذاب عنهم.

٢. م: كأنهم . . . كفهم .

٤. الزمر /٦٧.

١. أنوار التنزيل ١٩٤/٢.

٣. م: كأنهم . . . كفّهم .

٥. الكافي ٢١٦/٢، - ٢.

﴿ وَاَتْبَعْنَاهُمْ فِي الدُّنْيَا لَعْنَةً ﴾: طرداً عن الرحمة، ولعن اللاعنين. يلعنهم الملائكة والمؤمنون.

﴿ وَيَومَ الْقِيَامَةِ هُمُ الْمَقْبُوحِينَ ﴾ ، من المطرودين. أو ممّن قبّح وجوههم بسواد الوجوه وزرقة الأعين. أو في المقبوحين المموّهين.

﴿ وَلَقَدْ آتَيْنَا مُوسَى الْكِتَابَ ﴾: التوراة.

﴿ مِنْ بَعْدِ مَا آهْلَكْنَا الْقُرُونَ الْأُولَى ﴾: أقوام نوح وهود ولوط وصالح.

وقيل(۱): يجوز أن يريد بالقرون قوم فرعون. لأنّه سبحانه أعطاه (۱) التـوراة بـعد إهلاكهم(۱) بمدّة.

وفي مجمع البيان (٤): وجماءت الرواية بالإسناد: عن أبي سعيد الخدري، عن النبي عَلَيْلَةٌ قال: ما أهلك الله قوماً ولاقرناً ولاأمة ولاأهل قرية بعذاب من [السمّاء](٥) منذ أنزل التوراة على وجه الأرض، غير أهل القرية التي مُسخوا قردة. ألم تر أنّ الله تعالى قال: «ولقد آتينا موسى الكتاب من بعد ما أهلكنا القرون الأولى» الآية.

﴿ بَصَائِرَ لِلنَّاسِ ﴾ أنواراً لقلوبهم. تتبصّر بها الحقائق، وتميّز بين الحقّ والباطل.

﴿ وَهُدِي ﴾: إلى الشرائع ، التي هي سبل الله.

﴿ وَرَحْمَةً ﴾ : لأنَّهم لو عملوا بها نالوا رحمة الله.

﴿ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴾ ﴿ لَيكونوا على حال يرجى منهم التذكّر. وقد فسّر بـالإرادة [وفيه ما عرفت](٦).

﴿ وَمَا كُنْتَ بِجَانِبِ الْغَرْبِي ﴾: يريد الوادي. أو الطور، فإنّه كان في شقّ الغرب في مقام موسى. أو الجانب الغربيّ منه. والخطاب لرسول الله ﷺ؛ أي ماكنت حاضراً.

١. مجمع البيان ٢٥٦٤. ٢. هكذا في المصدر .وفي النسخ: أعطى . . إهلاكه .

٣. هكذا في المصدر . وفي النسخ: أعطى . . . إهلاكه .

نفس المصدر والموضع.

٥. من المصدر.

٦. من ن .

﴿إِذْ قَضَيْنَا إِلَىٰ مُوسَى الْآمُرَ ﴾: إذ أوحينا إلى موسى الأمر الذي أردنا تعريفه.

﴿ وَمَا كُنْتَ مِنَ الشَّاهِدِينَ ﴾ ﴿ وَمَا كُنْتَ مِنَ السَّاهِ عَلَى اللهِ عَلَى أَنْ إِخباره عن ذلك من قبيل الإخبار عن المختارون للميقات. والمراد الدلالة، على أن إخباره عن ذلك من قبيل الإخبار عن المغيبات، التي لا تعرف إلا به. ولذلك استدرك عنه بقوله:

﴿ وَلَكِنَّا أَنشَأْنَا قُرُوناً فَتَطاوَلَ عَلَيْهِمُ الْعُمُرُ ﴾: أي ولكنّا أوحينا إليك. لأنّا أنشأنا قروناً مختلفة بعد موسى فتطاولت عليهم المدد. فحرّفت الأخبار، وتغيّرت الشرائع، واندرست العلوم فحذف المستدرك، وأقام سببه مقامه.

وفي شرح الآيات الباهرة (۱): قال محمّد بن العبّاس (۱): حدّثنا عليّ بن أحمد بن حاتم، عن الحسن بن عبدالواحد، عن سليمان بن أبي فاطمة، عن جابر بن إسحاق البصريّ عن النضر بن إسماعيل الواسطيّ، عن جوهر، عن الضحّاك، عن ابن عبّاس في قول الله ﷺ: «وما كنت بجانب الغربيّ إذ قضينا إلى موسى الأمر وما كنت من الشاهدين» قال: بالخلافة ليوشع بن نون من بعده. ثمّ قال الله: لن أدع نبياً من غير وصيّ. وأنا باعث نبياً عربياً وجاعل وصيّه علياً. فذلك قوله: «وما كنت بجانب» وحدّث الله نبيّه ﷺ مما هو كائن. وحدّثه باختلاف هذه الأمّة من بعده. فمن زعم أنّ رسول الله ﷺ مات بغير وصيّة، فقد كذب على الله ﷺ وعلى نبيّه ﷺ.

وجاء في تفسير أهل البيت الله على قال: روى بعض أصحابنا، عن سعيدبن الخطاب حديثاً يرفعه إلى أبي عبدالله الله عول الله على: «وماكنت بجانب الغربيّ إذ قضينا إلى موسى الأمر وماكنت من الشاهدين» قال أبو عبدالله الله المعيد إنّ الله عبدالله الله الغربيّ إذ قضينا إلى موسى الأمر وماكنت من الشاهدين» وقال أبو عبدالله الله في بعض الغربيّ إذ قضينا إلى موسى الأمر وماكنت من الشاهدين وقال أبو عبدالله الله في بعض رسائله: ليس من موقف أوقف الله سبحانه نبيّه فيه ليشهده وليستشهده ، إلّا ومعه أخوه وقرينه وابن عمّه ووصيّه ويؤخذ ميثاقهما معاً صلوات الله عليهما وعلى ذرّيَتهما الطيّبين دائمة في كلّ أوان وحين.

١. تأويل الأيات الباهرة، ج١، ص٤١٦.

- ﴿ وَمَا كُنْتَ ثَاوِياً ﴾ : مقيماً.
- ﴿ فِي آهُل مَدْيَنَ ﴾ : شعيب والمؤمنين به.
- ﴿ تَتُلُو عَلَيْهِمْ ﴾: تقرأ عليهم، تعلّماً منهم.
  - ﴿ آيَاتِنَا ﴾: التي فيها قصّتهم.
- ﴿ وَلَكِنَّا كُنَّا مُرْسِلِينَ ﴾ ٢٠ إيّاك ومخبرين لك بها.

﴿ وَمَا كُنْتَ بِجانِبِ الطُّورِ إِذْ نَادَيْنَا ﴾: لعلّ المراد به وقت إعطائه التوراة، وبالأوّل حينما استنبأه. لأنّهما المذكوران في القصّة.

وفي عيون الأخبار (١)، في باب ما جاء عن الرضاط الله من الأخبار المتفرّقة ، حديث طويل وفيه : أنّ رسول الله تلل قال : لمّا بعث الله تلك موسى بن عمران الله واصطفاه نجيّاً وفلق له البحر ونجّى بني إسرائيل وأعطاه التوراة والألواح ، رأى مكانه من ربّه تلك فقال : يا ربّ ، لقد أكرمتنى بكرامة لم تكرم بها أحداً قبلي .

فقال الله ﷺ يا موسى، أما علمت أنّ محمّداً أفسضل عندي من جميع ملائكتي وجميع خلقي؟

قال موسى: يا ربّ، فإن كان محمّد أكرم عندك من جميع خلقك، فهل في آل الأنبياء ﷺ أكرم من آلى؟

قال الله عَلَيْه يا موسى، أما علمت أنّ فضل آل محمّد على [جميع](٢) آل النبيّين كفضل محمّد على جميع المرسلين؟

فقال موسى: يا ربّ، فإن كان آل محمّد كذلك، فهل في أمم الأنبياء أفضل عندك من أمّتى؟ ظلّلت عليهم الغمام وأنزلت عليهم المنّ والسلوي وفلقت لهم البحر.

فقال الله على الأمم كفضله على الله على الأمم كفضله على الأمم كفضله على الله على الأمم كفضله على الم

١. عيون أخبار الرضا للله ١/٢٨٢ ـ ٢٨٤، حديث ٣٠ الذي أوَّله في ص٢٨٢.

٢. من المصدر،

قال موسى: يا رب، ليتني كنت أراهم.

فأوحى الله رهج الله والله عنه الله الله الله والله الله والله وال

قال: نعم إلهي.

قال الله عَلَىٰ قم بين يدي، واشدد مئزرك، قيام العبد الذليل بين يدي الملك الجليل. ففعل ذلك موسى علىٰ فنادى ربّنا عَلَىٰ: يا أمّة محمّد. فأجابوه كلّهم، وهم في أصلاب أبائهم وأرحام أمهاتهم: لبيّك اللهم لبيك، لبيك لا شريك لك لبيك، إنّ الحمد والنعمة والملك لك، لا شريك لك.

قال: فجعل الله على الله الإجابة شعار الحاجّ. ثم نادى ربّنا على امّة محمد، إن قضائي عليكم؛ أن رحمتي سبقت غضبي، وعفوي قبل عقابي. فقد استجبت لكم من قبل أن تسألوني. من لقيني بشهادة أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأن محمّداً عبده ورسوله، صادق في أقواله محقّ في أفعاله، وأن علي بن أبي طالب أخوه ووصيّه من بعده ووليّه ويلتزم طاعته كما يلتزم طاعة محمّد، وأن أولياءه المصطفين الطاهرين المطهّرين المنبئين بعجانب آيات الله ودلائل حجج الله من بعدهما أولياؤه، أدخله جنّتي وإن كانت ذنوبه مثل زبد البحر.

قال: فلمّا بعث الله عَلَى محمّداً عَلَيْهُ قال: يا محمّد «وما كنت بجانب الطور إذ نادينا» أمّتك بهذه الكرامة. ثمّ قال عَلَى لمحمّد عَلَى ها الحمد لله ربّ العالمين على ما اختصّني به من هذه الفضيلة. وقال لأمّته: قولوا(١) الحمد لله ربّ العالمين على ما اختصّنا به من هذه الفضائل.

وفي شرح الآيات الباهرة (٢): قال محمّد بن العبّاس على: حدّثنا جعفر بن محمّد بن

المصدر: قولوا أتتم.
 المصدر: قولوا أتتم.

قال: كتاب كتبه الله ﷺ في ورقة ، أثبته فيها قبل أن يخلق الخلق بألفي عام. فيها مكتوب: يا شيعة آل محمّد، أعطيتكم قبل أن تسألونني، وغفرت لكم قبل أن تستغفروني. من أتى منكم بولاية محمّد وآل محمّد، أسكنته جنّتي برحمتي.

ويؤيده مارواه الشيخ أبو جعفر الطوسي الله بإسناده: عن الفضل بن شاذان، يرفعه إلى سليمان الديلميّ مولى جعفر بن محمّد الله قال: قلت لسيّدي أبي عبدالله صلوات الله عليه: ما معنى قول الله قال: «وما كنت بجانب الطور إذ نادينا»؟

قال: كتاب كتبه الله ﷺ قبل أن يخلق الخلق بألفي عام في ورقة آس، فوضعها على العرش.

قلت: يا سيّدي، وما في ذلك الكتاب؟ قال: في الكتاب مكتوب: يا شيعة آل محمّد أعطيتكم قبل أن تسألوني، وغفرت لكم قبل أن تعصوني، وعفوت عنكم قبل أن تذنبوا. من جاءني بالولاية، أسكنته جنّتي برحمتي.

﴿ وَلَٰكِنْ رَحْمَةً مِنْ رَبِّكَ ﴾: ولكن علَمناك رحمة، وقرئت بالرفع، عملي «هـذه حمة» (١٠).

﴿ لِتُنْذِرَ قَوْماً ﴾ : متعلَّق بالفعل المحذوف.

﴿ مَا اَتَاهُمْ مِنْ نَذِيرٍ مِنْ قَبْلِكَ ﴾: لوقوعهم في فترة بينك وبين عيسى الله وهي خمسمائة وخمسون سنة. أو بينك وبين إسماعيل. على أنّ دعوة موسى وعيسى كانت مختصة ببنى إسرائيل وما حواليهم.

﴿ لَعَلَّهُم يَتَذَكَّرُونَ ﴾ ۞: يتّعظون.

﴿ وَلَو لاَ أَنْ تُصِيبَهُمْ مُصِيبَةٌ بِمَا قَدَّمَتْ آيْدِيهِمْ فَيَقُولُوا رَبُّنَا لَو لاَ أَرْسَلْتَ اِلَينَا رَسُولاً ﴾ :

١. أنوار التنزيل ١٩٥/٢.

«لو لا» الأولى امتناعية. والثانية تحضيضية واقعة في سياقها. لأنها إنّما أجيبت بالفاء تشبيها لها بالأمر. مفعول «يقولوا» المعطوف على «تصيبهم» بالفاء المعطية معنى السبية، المنبّهة على أنّ المقول هو المقصود بأن يكون سبباً لانتفاء ما يجاب به. وأنّه لا يصدر عنهم حتى تلجئهم العقوبة. والجواب محذوف.

والمعنى: لو لا قولهم إذا أصابتهم عقوبة بسبب كفرهم ومعاصيهم: ربّنا هلاّ أرسلت إلينا رسولاً ما يبلّغنا آياتك فنتّبعها ونكون في المصدّقين ما أرسلناك؛ أي إنّما أرسلناك قطعاً لعذرهم، وإلزاماً للحجّة عليهم.

﴿ فَتَتَّبِعَ آيَاتِكَ وَنَكُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ ۞ ﴿ فَلَمَّا جَاءَهُمُ الْحَقُّ مِنْ عِنْدِنَا ﴾ : يمني الرسول المصدّق بأنواع المعجزات.

﴿ قَالُوا لَوْ لَا أُوتِيَ مِثْلَ مَا أُوتِيَ مُوسَى ﴾ : من الكتاب جملة، واليد، والعصا وغيرها. اقتراحاً وتعنّتاً.

﴿ أَوَ لَمْ يَكُفُرُوا بِمَا أُوتِيَ مُوسَىٰ مِنْ قَبْلُ ﴾ : يعني أبناء جنسهم في الرأي والمذهب. وهم كفرة زمان موسى وهارون وكان فرعون عربيًا من أولاد عاد.

﴿ قَالُوا سِخْرَانِ ﴾ : يعنون موسى وهارون. أو موسى ومحمّد ﷺ.

﴿ تَظَاهَرا ﴾: تعاونا بإظهار تلك الخوارق. أو بتوافق الكتابين.

وقرأ الكوفيّون: «سحران» بتقدير مضاف. أو جعلهما سحرين مبالغة. وإسناد تظاهرهما إلى فعلهما، دلالة على سبب الإعجاز (١).

وقرئ: «إظّاهرا» بالإدغام (٢).

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): وقوله ﷺ: «سحران تظاهرا» قال: موسى وهارون.

﴿ وَقَالُوا إِنَّا بِكُلِّ كَافِرُونَ ﴾ ٢٠ أي بكل منهما. أو بكل الأنبياء.

﴿ قُلْ فَاثْنُوا بِكِتَابٍ مِنْ عِندِاللهِ هُوَ آهْدىٰ مِنْهُمَا ﴾ : مـمّا نــزل عــلى مــوسى وعــليَّ.

١. أنوار التنزيل ١٩٦/٢. ٢. نفس المصدر والموضع.

٣. تفسير القمى ١٤١/٢.

وإضمارهما لدلالة المعنى. وهو يؤيّد أنّ المراد بالساحرين موسى ومحمّد عليُّظ.

﴿ اَتَّبِعُهُ اِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴾ ۞: إنّا ساحران مختلفان. وهذا في الشروط التي يراد بها الإلزام والتبكيت. ولعلّ مجيء حرف الشكّ للتهكّم بهم.

﴿ فَإِنْ لَمْ يَسْتَجِيبُوا لَكَ ﴾: دعاءك إلى الإتيان بالكتاب الأهدى. فحذف الصفعول للعلم به. ولأن فعل الاستجابة يُعدَّى بنفسه إلى الدعاء وباللام إلى الداعي. فإذا عُدّي إليه حذف الدعاء غالباً.

﴿ فَاعْلَمْ إِنَّمَا يَتَّبِعُونَ أَهْوَاءَهُمْ ﴾ : إذ لو اتّبعوا حجّة لأتوابها.

﴿ وَمَنْ أَضَلُّ مِمَّنِ اثَّبَعَ هَوَاهُ ﴾ : استفهام، بمعنى النفي.

﴿ بِغَيْرِ هُدَى مِنَ اللهِ ﴾: في موضع الحال للتّوكيد. أو التقييد. فإنّ هوى النفس قــد يوافق الحقّ.

وفي أصول الكافي (١): عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد [عن] (٢) ابن أبي نصر، عن أبي الحسن عليه في قول الله على: «ومن أضلّ ممّن اتبع هواه بغير هدى من الله» قال: يعني من اتّخذ دينه رأيه بغير إمام من أثمّة الهدى.

عليّ بن إبراهيم، عن صالح بن السنديّ (٣)، عن جعفر بن بشير ومحمّد بن يحيى، عن أحمد بن عيسى، عن ابن فضّال جميعاً، عن أبي جميلة، عن خالد بن عمّار، عن سدير قال: قال أبوجعفر عليه إلى سدير، فأريك (٤) الصادّين عن دين الله؟ ثمّ نظر إلى أبي حنيفة وسفيان الثوريّ في ذلك الزمان. وهو حلق في المسجد. فقال: هؤلاء المعادّون عن دين الله، بلا هدى في الله ولاكتاب مبين. إنّ هؤلاء الأخابث لو جلسوا في بيوتهم، فجال الناس، فلم يجدوا أحداً يخبرهم عن الله تبارك وتعالى وعن رسول عَلَيْها الله عن رسول عَلَيْها الله عن رسول عَلَيْها الناس، فلم يجدوا أحداً يخبرهم عن الله تبارك وتعالى وعن رسول عَلَيْها الله عن رسول عَلَيْها الله عن الله عن الله تبارك وتعالى وعن رسول عَلَيْها الله عن الله تبارك وتعالى وعن رسول عَلَيْها الله الله تبارك وتعالى وعن رسول عَلَيْها الله تبارك و تعالى و عن رسول عَلَيْها و عن رسول عَلْهُ و الله و الله تبارك و تعالى و عن رسول عَلْه و الله و ال

١. الكان و ١٧٧٤ ع ١ المصدر.

٣. نفس المصدر ٣٩٣/١، ذيل حديث ٣. أوَّله في ص ٣٩٢.

٤. هكذا في المصدر . وفي النسخ: أفرأيت .

حتّى يأتونا، فنخبرهم عن الله تبارك وتعالى وعن رسوله. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي بصائر الدرجات (۱): أحمد بن محمد، عن الحسين بن سعيد، عن النضربن سويد، عن القاسم بن سليمان، عن معلّى بن خنيس، عن أبي عبدالله عليه في قول الله عليه: «ومن أضلّ ممّن اتبع هواه بغير هدى من الله»: يعني من اتّخذ دينه رأياً بغير إمام (۲) من أئمة الهدى.

عبّاد بن سليمان، عن سعد بن سعد بن أعن محمّد بن الفضيل (3)، عن أبي الحسن الله في قول الله رضي الله الله الله الله والله الله والله و

﴿ إِنَّ اللهَ لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ ﴾ ٢ : الذين ظلموا أنفسهم بالانهماك في اتباع الهوي.

﴿ وَلَقَدْ وَصَّلْنَا لَهُمُ الْقَوْلِ ﴾: أتبعنا بعضه بعضاً في الإنزال، ليتّصل التذكير. أو فسي النظم، للتقرّر الدعوة بالحجّة والمواعظ والمواعيد، والنصائح بالعبر.

﴿ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴾ ۞: فيؤمنون ويطيعون.

وفي أصول الكافي (٥): الحسين بن محمّد، عن معلّى بن محمّد، عن محمّد بن محمّد بن محمّد بن جمهور، عن حمّاد بن عيسى، عن عبدالله بن جندب قال: سألت أبا الحسن عليّا عن قول الله تَعْلَى: «ولقد وصّلنا لهم القول لعلّهم يتذكّرون».

قال: إمام إلى إمام.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): أخبرنا أحمد بن إدريس، عن أحمد بن محمّد، عن

١. بصائر الدرجات /٣٣، ح١.

المصدر: «من يتخذ دينه رأيه بغير هدى أئمة» بدل «من اتّخذ دينه رأياً بغير إمام».

٤. س،أَءَنَ: محمَّد بن الفضل.

نفس المصدر والموضع، ح٥.
 الكافي ٤١٥/١، ح١٨.

٦. تفسير القمي ١٤١/٢.

معاوية بن حكيم، عن أحمد بن محمّد، عن يونس بن يعقوب، عن أبي عبدالله للسلط في قول الله تعالى: «ولقد وصّلنا لهم القول لعلّهم يتذكّرون». قال: إمام بعد إمام.

وفي شرح الآيات الباهرة (١): قال محمّد بن العبّاس ﷺ: حدّثنا الحسين بن أحمد، عن يعقوب بن يزيد، عن محمّد بن أبي عمير، عن عمر بن أذينة، عن حمران عن أبي عبدالله عليّة في قول الله ﷺ: «ولقد وصّلنا لهم القول لعلّهم يتذكّرون» قال: إمام بعد إمام.

﴿ الَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ مِنْ قَبْلِهِ هُمْ بِهِ يُؤْمِنُونَ ﴾ ﴿ اللَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ مِنْ قَبْلِهِ هُمْ بِهِ يُؤْمِنُونَ ﴾ ﴿ اللَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ مِن سلام وتميم الدارميّ والجارود العبديّ وسلمان الفارسيّ فإنّهم لمّا أسلموا نزلت الآيات.

وقيل (٣): في أربعين من أهل الإنجيل، اثنان وثلاثون جاؤوا مع جعفر بن أبي طالب من الحبشة، وثمانية من الشام.

والضمير في «من قبله» للقرآن. كالمستكنّ في:

﴿ وَإِذَا يُتلَّىٰ عَلَيْهِمْ قَالُوا آمَنَّا بِهِ ﴾: أي أنَّه كلام الله.

﴿ إِنَّهُ الْحَقُّ مِنْ رَبِّنَا ﴾ : استئناف، لبيان ما أوجب إيمانهم به.

﴿ إِنَّا كُنَّا مِنْ قَبْلِهِ مُسْلِمِينَ ﴾ ﴿ استئناف آخر، للدّلالة على أنّ إيمانهم به ليس ممّا أحدثوه حينئذ. وإنّما هو أمر تقادم عهده لمّا رأوا ذكره في الكتب المتقدّمة، وكونهم على دين الإسلام قبل نزول القرآن. أو تلاوته عليهم باعتقادهم صحّته في الجملة.

﴿ ٱولَٰئِكَ يُؤْتَوْنَ آجُرَهُمْ مَرَّتَيْنِ ﴾: مرّة على إيمانهم بكتابهم، ومرّة على إيمانهم بالقرآن.

﴿ بِمَا صَبَرُوا ﴾: بصبرهم وثباتهم على الإيمانين. أو على الإيمان بالقرآن قبل النزول وبعده. أو أذى المشركين ومن هاجرهم من أهل دينهم.

٢. مجمع البيان ٢٥٨/٤،أنوار التنزيل ١٩٦/٢.

١. تأويل الأيات الباهرة، ج١ ص ٤٢٠.

٣. أنوار التنزيل ١٩٦٧. ١٩٧٠.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم ﷺ (١) في قوله ﷺ: «أولئك يؤتون أجرهم مرّتين بما صبروا» قال: الأئمّة صلوات الله عليهم وقال الصادق ﷺ: نحن صبراء (٢) وشيعتنا أصبر منّا. وذلك أنّا صبرنا على ما نعلم، وصبروا على مالايعلمون.

﴿ وَيَدْرَوُنَ بِالْحَسَنَةِ السَّيِّنَةَ ﴾: قيل (٣): ويدفعون بالطّاعة المعصية. لقوله ﷺ: أتبع السيّئة الحسنة (٤) تمحها.

وقيل (٥): الحسن في الكلام ، الكلام القبيح الذي يسمعونه من الكفّار .

وقيل: يدفعون بالمعروف المنكر.

وقيل: يدفعون بالحلم جهل الجاهل. ومعناه: يدفعون بالمداراة مع التأنّي أذاهم عن أنفسهم.

وفي مجمع البيان (٦): وروى مثل ذلك عن أبي عبدالله لماليَّلًا .

وفي أصول الكافي (^): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن هشام بن سالم وغيره، عن أبي عبدالله عليه في قول الله على: «أولئك يؤتون أجرهم مرّتين بما صبروا» قال: بما صبروا على التقيّة. «ويدرؤون بالحسنة السيّئة» قال: «الحسنة» التقيّة و«السيّئة» الإذاعة.

﴿ وَمِمَّا وَزَقْنَاهُمْ يُنْفِقُونَ ﴾ ٢: في سبيل الخير.

﴿ وَإِذَا سَمِعُوا اللُّغُوَ آغْرَضُوا عَنْهُ ﴾ : تكرّماً .

٢. المصدر: صبرنا.

٤. هكذا في المصدر . وفي النسخ: الحسنة السيّئة .

٦. نفس المصدر والموضع.

۸. الكافي ۲۱۷/۲، ح۱.

١. تفسير القمي ١٤١/٢.

٣. أنوار التنزيل ١٩٧/٢.

٥. مجمع البيان ٢٥٨/٤.

٧. تفسير القمي ١٤١/٢ ـ ١٤٢.

﴿ وَقَالُوا ﴾ : للَّاغين.

﴿ لَنَا اَعْمَالُنَا وَلَكُمْ اَعْمَالُكُمْ سَلاَمٌ عَلَيْكُمْ ﴾: متاركة لهم وتوديعاً. ودعاء لهم بالسّلامة عمّا هم فيه.

﴿ لاَ نَبْتَغِي الْجَاهِلِينَ ﴾ ٢٠ : لا نطلب صحبتهم، ولا نريدها.

﴿ إِنَّكَ لَا تَهْدِي مَنْ آحْبَبْتَ ﴾ : لا تقدر أن تدخله في الإسلام.

وفي مجمع البيان (٧): قيل: نزل قوله: «إنّك لا تهدي من أحببت» في أبي طالب فإنّ النبيّ عَيَالِيَّةِ كان يحبّ إسلامه، فنزلت هذه الآية. وكان يكره إسلام وحشيّ قاتل حمزة، فنزلت فيه: «يا عبادي الذين أسرفوا على أنفسهم لا تقنطوا من رحمة (٨) الله الآية، فلم يسلم أبوطالب وأسلم وحشى. ورووا ذلك عن ابن عبّاس وغيره.

وفي هذا نظر كما ترى. فإنّ النبيّ ﷺ لا يجوز أن يخالف الله سبحانه في إرادته كما

١. تفسير القمي ١٤٢/٢.

٣. نفس المصدر والموضع.

٥. المصدر: قل لا إله إلَّا الله بالجهر.

٧. مجمع البيان ٢٥٩/٤\_ ٢٦٠.

٢. ليس في م وأوس ون . ولاداعي لوجودها .

٤. المصدر: فان .

٦. المصدر: بأعلى صوته عند الموت.

٨. الزمر ٥٣.

لا يجوز أن يخالف أوامره (١) ونواهيه. وإذاكان الله تعالى على مازعم القوم لم يرد إيمان أبي طالب وأراد كفره، وأراد النبي على الله يعلنه، فقد حصل غاية الخلاف بين إرادتي الرسول والمرسل. وكان سبحانه يقول على مقتضى اعتقادهم: إنّك يا محمّد، تريد إيمانه. وأنا لا أريد إيمانه. ولا أخلق فيه الإيمان مع تكفّله بنصرتك، وبذل مجهوده في إعانتك، والذبّ عنك، ومحبّته لك، ونعمته عليك. وتكره أنت إيمان وحشيّ، لقتله حمزة عمّك. وأنا أريد إيمانه، وأخلق في قلبه الإيمان.

وفي هذا ما فيه. وقد ذكرنا في سورة الأنعام: أنّ أهل البيت المنظ قد أجمعوا على أنّ أهل البيت المنظم قد أجمعوا على أنّ أبي طالب مات مسلماً. وقد تظاهرت الروايات بذلك عنهم. وأوردنا هناك طرفاً من أشعاره الدالّة على تصديقه للنبي تَنَيْلُ وتوحيده. فإنّ استيفاء جميعه، لا يتسع له الطوامير. وما روي من ذلك في كتب المغازي وغيرها أكثر من أن يحصى، يكاشف فيها من كاشف النبي تَنَيْلُ ويناضل عنه ويصحّح نبوته. وقال بعض الثقاة: أنّ قصائده في هذا المعنى التي تنفث في عقد السحر وتغبر في وجه شعراء الدهر، تبلغ قدر مجلد وأكثر من هذا ولا شك في أنّه لم يختر تمام مجاهرة الأعداء، استصلاحاً لهم، وحسن وأكثر من هذا ولا شك في أنّه لم يختر تمام مجاهرة الأعداء، استصلاحاً لهم، وحسن تدبيره في دفع كيادهم. لئلًا يُلجِئوا الرسول إلى ما ألجأوه إليه بعد موته.

وفي جوامع الجامع (٢): وقالوا: إنّ الآية نزلت في أبيطالب. وقد ورد عن أئمة الهدى الله الله الله أنّ أبا طالب مات مسلماً وأجمعت الإماميّة على ذلك. وأشعاره مشحونة بالإسلام، وتصديق النبي عَرَالًا .

﴿ وَلَٰكِنَّ اللَّهَ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ ﴾: فيدخله في الإسلام.

وفي أصول الكافي (٣): محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسي (٤) عن ابن

١. المصدر: يخالفه في أوامره . ٢. جوامع الجامع /٣٤٧.

٣. الكافي ١٦٦/١، ح٣ و٢١٣/٢ ح٤ باب في ترك دعاء الناس.

٤. المصدر: «عدة من أصحابنا عن أحمد بن محمّد» بدل «محمّد بن يحيى عن أحمد بن محمّد بن عيسى».

فضّال عن عليّ بن عقبة ، عن أبيه قال: قال: أبو عبدالله الله المحلوا أمركم هذا (١) لله ، ولا تجعلوه للنّاس. فأمّا ما كان لله ، فهو لله . وما كان للناس، فلا يصعد إلى السماء (٧). ولا تخاصموا بدينكم الناس (٣) ، فإنّ المخاصمة ممرضة للقلب. إنّ الله على قال لنبيته على الله الله الله على قال لنبيته على الله لا تهدي من أحببت ولكنّ الله يهدي من يشاء وقال (٤): «أفأنت تكره الناس حتى يكونوا مؤمنين» . ذروا الناس ، فإنّ الناس أخذوا عن الناس . وإنّكم أخذتم عن رسول يكونوا مؤمنين ولا سواء . و الله إلى سمعت أبي على يقول: إذا كتب الله (١) على عبد أن يدخله (١) في هذا الأمر ، كان أسرع إليه من الطير إلى وكره .

وفي كتاب التوحيد (٨) مئله سواء.

وفي أمالي شيخ الطائفة الله الله الله الله الله جبر بن نوف: أنَّ أميرالمؤمنين الله كتب إلى معاوية: إلى معاوية وأصحابه يدعوهم إلى الحقّ، وذكر الكتاب بطوله. قال: فكتب إليه معاوية: أمّا بعد، إنّه

ليس بيني وبين عمر (١٠٠) وعتاب غير طعن الكلئ وجـز الرقـاب فلمّا وقف أميرالمؤمنين عليه على جوابه بذلك، قال: «إنّك لا تهدي مـن أحـببت ولكنّ الله يهدي من يشاء، إلى صراط مستقيم.

﴿ وَهُوَ اَعْلَمُ بِالْمُهْتَدِينَ ﴾ ۞: أي القابلين للهدئ. فيدبّر الأمور على مايعلمه من مصالح العباد.

﴿ وَقَالُوا إِنْ نَتَّبِعِ الْهُدَىٰ مَعَكَ نُتَخَطَّفْ مِنْ أَرْضِنَا ﴾ : نُخَرج منها.

نزلت في الحرث (١١) بن عثمان بن نوفل بن عبد مناف. أتى النبيُّ عَلَيْكُمْ فقال: نحن

٢. المصدر: الله .

ليس في المصدر .
 المم المعالمة عليه عليه المعالمة الله .

٤. يونس /٩٩.

المصدر: «لدينكم» بدل «بدينكم الناس».

٦. ليس في المصدر. وفيه: إن الله عَلَمُ إذا كتب.

٥. ليس في المصدر.٧. المصدر: يدخل.

٨. التوحيد/٤١٤\_١٥٥، ح١٣.

٩. أمالي الطوسي ١٨٨/١. وأوله في ص ١٨٦.

١٠. المصدر: وبين قيس.

١١. ن:الحارث.

نعلم أنّك على الحقّ. ولكن نخاف إن اتّبعناك وخالفنا العرب ـ وإنّما نحن أكلة رأس ـ أن يتخطّفونا من أرضنا (١). فردّ الله عليهم بقوله:

﴿ اَوَلَمْ نُمَكُنْ لَهُمْ حَرَماً آمِناً ﴾: أولم نجعل مكانهم حرماً ذا أمن بحرمة البيت الذي فيه ؟ يتناحر العرب(٢) حوله وهم آمنون فيه.

﴿ يُجْبَىٰ اِلَّيهِ ﴾: يحمل إليه ويجمع.

وقرأ نافع ويعقوب في رواية بالتاء <sup>٣)</sup>.

﴿ ثَمَرَاتُ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ : من كلِّ أوب..

﴿ رِزْقاً مِنْ لَدُنّا ﴾: فإذا كان هذا حالهم وهم عبدة الأصنام، فكيف نعرّضهم (٤) للخوف والتخطّف إذا ضمّوا إلى حرمة البيت حرمة التوحيد؟

﴿ وَلَكِنَّ اَكْتُرَهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ ٢٠ : جملة. لا يتفطّنون له، ولا يتفكّرون ليعلموا.

وقيل (٥): إنّه متعلّق بقوله : «من لدنّا» أي قليل منهم يتدبّرون، فيعلمون أنّ ذلك رزق من عندالله [وأكثرهم لا يعلمون](٢) إذ لو علموا، لما خافوا غيره.

وانتصاب «رزقاً» على المصدر في معنى: يجبئ. أو حال من «الثمرات» لتخصّصها بالإضافة. ثمّ بيّن أنّ الأمر بالعكس. فإنّهم أحقّاء بأن يخافوا من بأس الله تعالى على ماهم عليه بقوله:

﴿ وَكُمْ اَهْلَكُنَا مِنْ قَرْيَةٍ بَطِرَتْ مَعِيشَتها ﴾: أي وكم أهل قرية كانت حالهم كحالكم في الأمن وخفض العيش، حتى أشروا فدمر الله عليهم وخرّب ديارهم.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٧): وقوله: «إن نتّبع الهدى معك نتخطّف من أرضنا» قال: نزلت في قريش حين دعاهم رسول الله ﷺ إلى الإسلام والهجرة «وقالوا إن نتّبع

٢. م،أ،س،ون: يتفاخر العرب.

٤. ن: يعرّضهم ،

٦. من المصدر.

١. أنوار التنزيل ١٩٧/٢.

٣. أنوار التنزيل ١٩٧/٢.

٥. أنوار التنزيل ١٩٧/٢.

٧. تفسير القمي ١٤٢/٢.

الهدى معك نتخطّف من أرضنا» فقال الله الله الله الله الله الله الله عنه عرماً آمناً يسجبي إليه ثمرات كلّ شيء رزقاً من لدنّا ولكنّ أكثرهم لا يعلمون».

وفي كشف المحجّة (١) لابن طاوس ﴿ عن أميرالمؤمنين علي على حديث طويل. وفيه: فأمّا الآيات اللواتي في قريش، فهي قوله \_إلى قوله: \_والثالثة، في قول قريش لنبيّ الله حين دعاهم إلى الإسلام والهجرة فقالوا: ﴿إن نتبع الهدى معك نستخطّف من أرضنا ، فقال الله: ﴿ أَوَلَم نَمكُن لَهُم حَرَماً آمناً يَجْبَىٰ إليه تُمرات كلّ شيء رزقاً من لدنّا ولكنّ أكثرهم لا يعلمون ».

وفي روضة الواعظين (٢) للمفيد ﷺ: قال عليّ بن الحسين ﷺ: كان أبو طالب يضرب عن رسول الله ﷺ إلى أن قال: فقال أبو طالب: يا ابن أخبي، إلى الناس كافّة أرسلت، أمْ إلى قومك خاصة ؟

قال: لا بل إلى الناس أرسلت كافّة الأبيض والأسود والعربيّ والعجميّ. والذي نفسي بيده، لأدعون إلى هذا الأمر الأبيض والأسود ومن على رؤوس الجبال ومن في لجج البحار. ولأدعون ألسنة فارس والروم. فتحيّرت (٣) قريش واستكبرت، وقالت: أما تسمع إلى ابن أخيك وما يقول ؟ والله، لو سمعت بهذا فارس والروم لاختطفتنا في أرضنا، ولقلعت الكعبة حجراً حجراً. فأنزل الله تبارك وتعالى: «وقالوا إن نتّبع الهدى معك نتخطّف من أرضنا أولم نمكن لهم حرماً آمنا يجبى إليه ثمرات كلّ شيء» إلى أخر الآية.

﴿ فَتِلْكَ مَسَاكِنُهُمْ ﴾ : خاوية.

﴿ لَم تُسْكَنْ مِنْ بَعدِهِمْ ﴾: من السكني. إذ لا يسكنها إلّا المارّة، يوماً أو بعض يوم. أو لا يبقى من يسكنها.

١. كشف المحجَّة لثمرة المهجة ١٧٥.

٢. روضة الواعظين للنيسابوري الملقب بالمفيد في بعض الأحيان /٥٤ .

٣. هكذا في المصدر . وفي النسخ: فجبرت .

﴿ إِلَّا قَلِيلًا ﴾: من شؤم معاصيهم.

﴿ وَكُنَّا نَحْنُ الْوَارِثِينَ ﴾ ۞: منهم . إذ لم يخلفهم أحد يتصرّف تصرّفهم في ديارهم ، وسائر متصرّفاتهم .

وانتصاب «معيشتها» بنزع الخافض.أو بجعلها ظرفاً بنفسها. كقولك: زيـد ظـنّي مقيم. أو بإضمار زمان مضاف إليه. أو مفعول على تضمين «بطرت» معنى: كفرت.

﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكَ ﴾ : وما كانت عادته.

﴿ مُهْلِكَ الْقُرَىٰ حَتَىٰ يَبْعَثَ فِي أُمِّهَا ﴾: قيل (١): في أصلها، التي هي أعمالها. لأنّ أهلها تكون أفطن وأنبل.

وقيل (٢): إنّ معنى أمّها: أمّ القرى. وهي مكّة. وقيل: يريد معظم القرى من سائر الدنيا.

﴿ رَسُولاً يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِنَا ﴾: لإلزام الحجّة، وقطع المعذرة.

﴿ وَمَا كُنَّا مُهْلِكِي الْقُرَىٰ اِلَّا وَاَهْلُهَا ظَالِمُونَ ﴾ ٢: بتكذيب الرسل، والعتوّ في الكفر.

﴿ وَمَا أُونِيتُمْ مِنْ شَيْءٍ ﴾ : من أسباب الدنيا.

﴿ فَمَتَاعُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَزِينَتُهَا ﴾: تُمتّعون وتُزيَّنون به مدّة حياتكم المنقضية.

﴿ وَمَا عِنْدَ اللهِ ﴾ : وهو ثوابه.

﴿ خَيْرٌ ﴾ : خير في نفسه من ذلك. لأنّه لذّة خالصة. وبهجة كاملة.

﴿ وَاَبْقَىٰ ﴾ : لأنّه أبديّ.

﴿ اَفَلاَ تَعْقِلُونَ ﴾ ٢٠ فتستبدلون الذي هو أدنى بالذي هو خير.

وقرئ، بالياء وهو أبلغ في الموعظة (٣).

﴿ اَفَمَنْ وَعَدْنَاهُ وَعْداً حَسَناً ﴾: وعداً بالجنّة. فإنّ حسن الوعد بحسن الموعود.

٢. مجمع البيان ٢٦١/٤ .

١. أنوار التنزيل ١٩٨/٢.

۲. أنوار التنزيل ۱۹۸/۲.

﴿ فَهُوَ لَآقِيهِ ﴾: مدركه لا محالة. لامتناع الخلف في وعده. ولذلك عطفه «بالفاء» المعطية معنى السببيّة.

ويؤيّده مارواه الحسن بن أبي الحسن الديلميّ همه بإسناده عن رجاله إلى محمّد بن عليّ، عن أبي عبدالله للطلخ في قوله هملًا: «أفمن وعدناه وعداً حسناً فهو لاقيه» قبال: الموعود عليّ بن أبي طالب. وعده الله أن ينتقم له من أعدائه في الدنيا، ووعده الجنّة له ولأوليائه في الأخرة.

وذكر أبوعليّ الطبرسيّ على ما يؤيّد الحديث الأوّل في سبب النزول. قال: وقيل: إنّها نزلت في حمزة وفي علىّ بن أبي طالب عليّلًا.

﴿ كَمَنْ مَتَّعْنَاهُ مَتَاعَ الْحَيَوةِ الدُّنْيَا ﴾: الذي هو مشوب بالآلام، مكدر بالمتاعب، مستعقب للتعسر على الانقطاع.

﴿ ثُمَّ هُوَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مِنَ الْمُحْضَرِينَ ﴾ ٢ : للحساب. أو العذاب. «وثم» للتراخي في الزمان، أو الرتبة.

وقرأ نافع وابن عامر في رواية والكسائي: «ثم هو» بسكون الهاء تشبيها للمنفصل بالمتصل. وهذه الآية كالنتيجة للتي قبلها، ولذلك رتب عليها «بالفاء» (٢).

﴿ وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ ﴾ : عطف على «يوم القيامة». أو منصوب «باذكر».

﴿ فَيَقُولُ أَيْنَ شُرَكَائِيَ الَّذِينَ تَزْعُمُونَ ﴾ ﴿ أَي الذين كنتم تـزعمونهم شـركائي. فحذف المفعولان لدلالة الكلام عليهما.

أويل الأيات الباهرة، ج ١ ص٤٢٢.
 أنوار التنزيل ١٩٨/٢.

﴿ قَالَ الَّذِينَ حَقَّ عَلَيْهِمُ الْقَوْلُ ﴾ : [بثبوت مقتضاه وحصول مؤدّاه. وهمو قـوله (١٠): «لأملئنّ جهنّم من الجنّة والناس ](٢) أجمعين» وغيره من آيات الوعيد.

﴿ رَبُّنَا هَؤُلاَءِ الَّذِينَ أَغُوَيْنَا ﴾: أغويناهم. فخذف الراجع إلى الموصول.

﴿ أَغُويْنَاهُمْ كُمَا غَوَيْنَا ﴾: أي هؤلاء الذين أغويناهم، فغووا غيّاً مثل ماغوينا. وهو استيناف للدلالة على أنّهم غووا باختيارهم. وأنّهم لم يفعلوا بهم إلّا وسوسة وتسويلاً. ويجوز أن يكون «الذين» صفة . «وأغويناهم» الخبر لأجل ما اتّصل به، فأفاده زيادة على الصفة. وهو وإن كانت فضلة، لكنّه صار من اللوازم.

﴿ تَبَرَّأْنَا اِلَيْكَ ﴾: منهم وممّا اختاروه من الكفر هوى منهم. وهـي تـقرير للـجملة المتقدّمة. ولذلك خلت عن العاطف. وكذا

﴿ مَا كَانُوا إِيَّانَا يَعْبُدُونَ ﴾ ۞: بل أهواءهم.

قيل (٣): «ما» مصدرية متصلة «بتبرّأنا» أي تبرّأنا من عبادتهم إيّانا.

﴿ وَقِيلَ ادْعُوا شُرَكَاءَكُم فَدَعَوْهُمْ ﴾ : من فرط الحيرة.

﴿ فَلَمْ يَسْتَجِيبُوا لَهُمْ ﴾: بعجزهم عن الإجابة والنصرة.

﴿ وَرَاوا الْعَذَابَ ﴾ : لأربابهم.

﴿ لَوْ اَنَّهُمْ كَانُوا يَهْتَدُونَ ﴾ ۞: لوجه من الحيل، يدفعون به العذاب. أو إلى الحقّ لمّا رأوا العذاب. وقيل (٤): «لو» للتمنّي، أي تمنّوا أنّهم كانوا مهتدين.

﴿ وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ فَيَقُولُ مَاذَا أَجَبْتُمُ الْمُرْسَلِينَ ﴾ أنه على الأول. فإنه تعالى ليسأل أولاً عن إشراكهم، ثمّ عن تكذيبهم الأنبياء.

﴿ فَعَمِيَتْ عَلَيْهِمُ الْأَنْبَاءُ يَوْمَئِذٍ ﴾: فصارت الأنباء كالعمى عليهم، لا تهتدي إليهم. وأصله: فعموا عن الأنباء. لكنّه عكس مبالغة، ودلالة على أنَّ ما يحضر الذهن إنّـما يفيض ويرد عليه من خارج. فإذا أخطأه لم يكن له حيلة إلى استحضاره.

۱. هود/۱۱۹.

٢. ليس في الأصل.

٣. أنوار التنزيل ١٩٩/٢.

٤. نفس المصدر والموضع.

والمراد بالأنباء: ما أجابوا به الرسل. أو ما يعمّها. [وإذكانت الرسل يستعتعون في الجواب عن مثل ذلك من الهول، ويفوّضون إلى علم الله تعالى فما ظنّك بالضلّال من أممهم](١).

وتعدية الفعل «بعلي» لتضمّنه معنى الخفاء.

﴿ فَهُمْ لاَ يَتَسَاءَلُونَ ﴾ ؟ لايسأل بعضهم بعضاً عن الجواب، لفرط الدهشة. أو العلم بأنّه مثله.

﴿ فَاَمَّا مَنْ تَابَ ﴾: من الشرك.

﴿ وَآمَنَ وَعَمِلَ صَالِحاً ﴾ : وجمع بين الإيمان والعمل الصالح.

﴿ فَعَسَىٰ أَنَّ يَكُونَ مِنَ الْمُقْلِحِينَ ﴾ ٢٠ عندالله.

و «عسى» تحقيق على عادة الكرام. أو ترجُّ من التائب. بمعنى: فليتوقّع أن يفلح.

﴿ وَرَبُّكَ يَخُلُقُ مَا يَشَاءُ وَيَخْتَارُ ﴾ : لا موجب عليه ، ولا مانع له .

﴿ مَا كَانَ لَهُمُ الْخِيَرَةُ ﴾: أي التخيّر. كالطّيرة؛ بمعنى: التطيّر. وظاهره نفي الاختيار عنهم رأساً، والأمر كذلك.

وقيل (٢): المراد أنَّه لأحد من خلقه أن يختار عليه. ولذلك خلاعن العاطف.

ويؤيده ما روي: أنّه نزل في قولهم (٣): «لو لا نُزّل هذا القرآن على رجل من القريتين عظيم».

وقيل: «ما» موصولة مفعول «ليختار» والراجع إليه محذوف. والمعنى: ويختار الذي كان لهم فيه الخيرة؛ أي الخير والصلاح.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): وقوله رائي ويوم يناديهم فيقول ماذا أجبتم المرسلين، فإنّ العامّة قد رووا: أنّ ذلك في القيامة. وأمّا الخاصّة، فإنّه حدّ ثني أبي، عن النضر بن سويد، عن يحيى الحلبيّ، عن عبدالحميد الطائيّ، عن محمّد بن مسلم، عن

٢. أنوار التنزيل ١٩٩/٢.

<sup>£.</sup> تفسير القمى ١٤٣/٢.

ليس في الأصل.

٣. الزخرف ٣١/.

أبي عبدالله عليه قال: إنّ العبد إذا دخل قبره جاءه منكر وفزع منه، يسأل عن النبيّ تَتَلَلِمُهُ فيقول له: ماذا تقول في هذا الرجل كان بين أظهركم؟

فإن كان مؤمناً قال: أشهد أنّه رسول الله، جاء بالحقّ. فيقال له: ارقد رقدة لاحلم فيها. ويتنحّى عنه الشيطان. ويفسح له في قبره سبعة أذرع. ويرى (١) مكانه في الجنّة. قال: وإذا كان كافراً، قال: ما أدري. فيُضرّب ضربة يسمعها كلّ من خلق الله إلّا الإنسان. ويسلّط عليه الشيطان. وله عينان من نحاس أو نار تلمعان كالبرق الخاطف فيقول له: أنا أخوك. ويسلّط عليه الحيّات والعقارب. ويظلم عليه قبره، ثمّ يضغطه ضغطة تختلف أضلاعه عليه، ثمّ قال بأصابعه فشرجها.

وقوله ﷺ: «وربّك يخلق ما يشاء ويختار ماكان لهم الخيرة» قال: ويـختار الله ﷺ الإمام. وليس لهم أن يختاروا.

﴿ سُبْحَانَ اللهِ ﴾: تنزيهاً له. أن ينازعه أحد، أويزاحم اختياره اختيار.

﴿ وَتَعَالَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ ٢٠ عن إشراكهم. أو مشاركة ما يشركون به.

وفي أصول الكافي (٢): أبوالقاسم بن العلاء الله عن عبدالعزيز بن مسلم، عن الرضا للله حديث طويل في فضل الإمام الله وصفاته. يقول فيه لله على يعرفون قدر الإمامة ومحلّها من الأمّة، فيجوز فيها اختيارهم ؟ إلى قوله لله الله المواصعباً، وقالوا إفكاً، وضلّوا ضلالاً بعيداً، ووقعوا في الحيرة إذ تركوا الإمام عن بصيرة، وزيّن لهم الشيطان أعمالهم فصدّهم عن السبيل وما كانوا مستبصرين. رغبوا عن اختيار الله واختيار رسول الله [وأهل بيته] (٢) إلى اختيارهم، والقرآن يناديهم : «وربّك يخلق مايشاء ويختار ماكان لهم الخيرة [من أمرهم] (٤) سبحان الله وتعالى عمّا [يشركون» مايشاء ويختار ماكان لهم الخيرة [من أمرهم]

١. المصدر: رأي.

٢. الكافي ١٩٩/١ ـ ٢٠١، ضمن حديث ١ وأوّله في ص١٩٨. وفيه «محمد القاسم بن العلاء».

٣. من المصدر . ٤. من ن .

وقال ﷺ (۱): «وماكان لمؤمن ولا مؤمنة إذا قضى الله ورسوله أمراً أن يكون لهم الخيرة من أمرهم»](۲).

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (٢)، بإسناده إلى سعد بن عبدالله القمّيّ، عسن الحجّة القائم الله الله العبلة التبي الحجّة القائم الله المعلم العبلة التبي تمنع القوم من اختيار الإمام لأنفسهم.

قال: مصلح أو مفسد؟

قلت: مصلح.

قال: فهل يجوز أن تقع خيرتهم على المفسد بعد أن لايعلم أحد ما يخطر ببال غيره من صلاح أو فساد؟

قلت: بلي.

قال: فهي العلّة. وأوردها لك ببرهان ينقاد له عقلك. ثمّ قال الله أخبرني عن الرسل الذين اصطفاهم الله الله وأنزل عليهم الكتب (٤) وأيّدهم بالوحي والعصمة. إذ هم أعلام الأمم وأهدى إلى الاختيار منهم؛ مثل: موسى وعيسى الله هل يجوز وفور عقلهما [وكمال علمهما] (٥) إذ همّا بالاختيار أن تقع خيرتهما على المنافق، وهما ينظنان أنّه مؤمن؟

قلت: لا.

قال: هذا موسى كليم الله، مع وفور عقله وكمال علمه ونزول الوحي عليه، اختار في أعيان قومه ووجوه عسكره لميقات ربه الله الله سبعين رجلاً ممّن لا يُشَكّ في إيمانهم وإخلاصهم. ووقع خيرته على المنافقين. قال (٦) الله الله التار موسى قومه سبعين

١. الأحزاب ٣٦/.

٣. كمال الدين وتمام النعمة /٤٦١ ـ ٤٦٢، ضمن حديث الذي أوّله في ح ٢١، ص ٤٥٤.

المصدر: الكتاب.
 المصدر: الكتاب.

٦. الأعراف /١٥٥.

رجلاً لميقاتنا» إلى قوله: «لن نؤمن لك حتى نرى الله جهرة فأخذتهم الصاعقة بظلمهم» فلمّا وجدنا اختيار من قد اصطفاه الله على للنبوّة واقعاً على الأفسد دون الأصلح، وهو يظنّ أنّه الأصلح دون الأفسد، علمنا أنّ الاختيار لا يجوز أن يُفعَل (۱) إلّا لمن يعلم ما تخفي الصدور وتكنّ الضمائر وتتصرّف عليه السرائر. وأنّ لا خطر لاختيار المهاجرين والأنصار بعد وقوع خيرة الأنبياء على ذوي الفساد لمّا أرادوا أهل الصلاح.

وفي مصباح الشريعة (٢): قال الصادق على مصباح الشريعة و٢): قال الصادق على المنطق الله المنطق المنطق المنطق الله المنطقة المنطقة

- ﴿ وَرَبُّكَ يَعْلَمُ مَا تُكِنُّ صُدُورُهُمْ ﴾ : كعداوة الرسول وحقده.
  - ﴿ وَمَا يُعْلِنُونَ ﴾ ۞: كالطعن فيه.
  - ﴿ وَهُوَ اللهُ ﴾: المستحقّ للعبادة.
  - ﴿ لاَ إِلَّهِ إِلَّا هُوَ ﴾: لا أحد يستحقَّها، إلَّا هو.
- ﴿ لَهُ الْحَمْدُ فِي الْأُولِيٰ وَالْآخِرَةِ ﴾: لأنّه المولى للنعم كلّها عاجلها وآجلها. يحمده المؤمنون في الآخرة كما حمدوه في الدنيا. بقولهم: الحمد لله الذي أذهب عنّا الحزن، الحمد لله الذي صدقنا وعده، ابتهاجاً بفضله، والتذاذاً بحمده.
  - ﴿ وَلَهُ الْحُكْمُ ﴾: القضاء النافذ في كلّ شيء.
    - ﴿ وَالَّيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ ۞: بالنشور.
- ﴿ قُلْ اَرَايْتُمْ اِنْ جَعَلَ اللهُ عَلَيْكُمُ اللَّيْلَ سَوْمَداً ﴾: دائماً. من السرد: وهو المتابعة. و«الميم» مزيدة. كميم «دلامص».

١. المصدر: «لا اختيار» بدل «الاختيار لا يجوز أن يفعل».

٢. شوح فارسى لمصباح الشريعة ومفتاح الحقيقة /١١٥ ـ ١١٦. مصباح الشريعة ص٩٣.

٣. من المصدر،

﴿ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ ﴾ : بإسكان الشمس تحت الأرض. أو تحريكها فوق الأفق الغائر. ﴿ وَلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ ﴾ : بإسكان الشمس تحت الأرض. أو تحريكها فوق الأفق الغائر. ﴿ مَنْ إِلْهُ غَيْرُ اللهِ يَأْتِيكُمْ بِضِيَاءٍ ﴾ : كان حقّه : هل إله. فذكر «بمن» على زعمهم : أنّ ره آلهة.

وعن ابن كثير «بضناء» بهمزتين (١).

﴿ أَفَلَا تَسْمَعُونَ ﴾ ٢٠ سماع تدبّر واستبصار.

﴿ قُلْ اَرَأَيْتُمْ اِنْ جَعَلَ اللهُ عَلَيْكُمُ النَّهَارَ سَرْمَداً اِلَىٰ يَومِ الْقِيَامَةِ ﴾: بإسكانها في وسط السماء. أو تحريكها على مدار فوق الأفق.

﴿ مَن اِللَّه غَيْرُ اللهِ يَأْتِيكُمْ بِلَيْلِ تَسْكُنُونَ فِيهِ ﴾: استراحة عن متاعب الأشغال. ولعلّه لم يصف الضياء بما يقابله، لأنّ [الضوء نعمة في ذاته مقصود في نفسه، ولا الليل كذلك. ولأنّ منافع](٢) الضوء أكثر ممّا يقابله، ولذلك قرن به «أفلا تسمعون». وبالليل.

﴿ أَفَلَا تُبْصِرُونَ ﴾ ٢٠ الأنّ استفادة العقل من السمع أكثر من استفادته من البصر.

﴿ وَمِنْ رَحْمَتِهِ جَعَلَ لَكُمُ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ لِتَسْكُنُوا فِيهِ ﴾: في الليل.

﴿ وَلِتَبْتَغُوا مِنْ فَضْلِهِ ﴾: بالنهار، بأنواع المكاسب.

﴿ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ ۞: ولكي تعرفوا نعمة الله في ذلك، فتشكروا عليها.

﴿ وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ فَيَقُولُ آيْنَ شُرَكَآئِيَ اللَّذِينَ كُنْتُمْ تَزعُمُونَ ﴾ ﴿ وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ فَيَقُولُ آيْنَ شُرَكَآئِيَ اللَّذِينَ كُنْتُمْ تَزعُمُونَ ﴾ ﴿ وَيَقُولُ اللَّهِ لَعُضِبَ الله تعالى في الإشراك به. أو الأوّل، لتقرير فساد رأيهم. والثاني، لبيان أنّه لم يكن عن سند، وإنّماكان محض تشهّي وهوى.

﴿ وَنَزَعْنَا ﴾: وأخرجنا.

﴿ مِنْ كُلِّ أُمَّةٍ شَهِيداً ﴾: وهو نبيّهم. يشهد عليهم بما كانوا عليه.

﴿ فَقُلْنَا ﴾: للأمم.

﴿ هَاتُوا بُرْهَانَكُمْ ﴾ : على صحّة ما كنتم تدينون به.

١. أنوار التنزيل ٢٠٠/٢. ٢. ليس في أ، ن والأصل .

﴿ فَعَلِمُوا ﴾ : حينئذ.

﴿ أَنَّ الْحَقَّ شِهِ ﴾: في الألوهيّة. لا يشاركه فيها أحد.

﴿ وَضَلَّ عَنْهُمْ ﴾ : وغاب عنهم [غيبة الضائع](١).

﴿ مَا كَانُوا يَفْتَرُونَ ﴾ ۞: من الباطل.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر الله في قوله تعالى «ونزعنا من كلّ أمّة شهيداً» يقول: من كلّ فرقة من هذه الأمّة إمامها (٣) «فقلنا هاتوا برهانكم فعلموا أنّ الحقّ لله وضلّ عنهم ما كانوا يفترون» (٤).

﴿ إِنَّ قَارُونَ كَانَ مِنْ قَوْمٍ مُوسَىٰ ﴾: قيل (٥): ابن عمّه يصهر بن قاهث بن لاوي. وكان ممّن آمن به.

وقيل (٦): كان موسى ابن أخيه. وقارون عمّه.

وفي مجمع البيان (٧): «إنّ قارون كان من قوم موسى» أي كان من بني إسراعيل، ثمّ من سبط موسى. ورُوي ذلك عن من سبط موسى. وهـو ابـن خـالته. عـن عـطاء، عـن ابـن عـبّاس. ورُوي ذلك عـن أبى عبدالله عليها.

﴿ فَبَعَىٰ عَلَيْهِمْ ﴾: فطلب الفضل عليهم، وأن يكونوا تحت أمره. أو تكبّر عليهم. أو ظلمهم. قيل (٨): ذلك حين ملكه فرعون على بني إسرائيل. أو حسدهم، لما روي أنّه قال له: لك الرسالة، ولهارون الحبورة، وأنا في غير شيء، إلى متى أصبر؟

﴿ وَآتَيْنَاهُ مِنَ الْكُنُوزِ ﴾ : من الأموال المدّخرة.

في مجمع البيان (٩) قال عطاء: أصاب كنزاً من كنوز يوسف.

﴿ مَا إِنَّ مَفَاتِحَهُ ﴾ : مفاتيح صناديقه. جمع مفتح. بالكسر، وهو ما يفتح به.

۱. من م وأو س ون.

٣. هكذا في المصدر. وفي النسخ: إماماً.

٥. أنوار التنزيل ٢٠٠/٢.

٨. أنوار التنزيل ٢٠٠/٢.

٢. تفسير القمي ١٤٣/٢.

£. ليس في الأصل .

٦ و٧. مجمع البيان ٢٦٦/٤.

٩. مجمع البيان ٢٦٦/٤.

٨٦ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

وقيل(١): خزائنه وقياس واحدها المفتح.

﴿ لَتَنُوأُ بِالْعُصْبَةِ أُولِي الْقُوَّةِ ﴾: خبر «إنّ». والجملة صلة «ما». وهـو ثـاني مـفعولي «أتى».

وناء به الحمل: إذا أثقله حتَّىٰ أماله.

والعصبة، والعصابة: الجماعة الكثيرة. واعتصبوا: اجتمعوا.

وقرئ: «لينوء» بالياء. على إعطاء المضاف حكم المضاف إليه (٢).

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): «وآتيناه من الكنوز ما إنّ مفاتحه لتنوء بالعصبة أولي القوّة» والعصبة : ما بين العشرة إلى تسعة عشر . [قال : كان يحمل مفاتيح خزائنه العصبة أولو القوّة .

وفي مجمع البيان (٤): قيل: ما بين عشرة إلى خمسة عشر. ] (٥) وقيل (٢): ما بين عشرة إلى أربعين. وقيل: أربعون رجلاً. وقيل: ما بين الثلاثة إلى العشرة. وقيل: إنّهم جماعة يتعصّب بعضهم لبعض.

وروى الأعمش عن خثيمة قال:كانت مفاتح قارون من جملود. كـلّ مـفتاح مـثل الإصبع.

﴿ إِذْ قَالَ لَهُ قَوْمُهُ ﴾: منصوب «بتنوء».

﴿ لَا تَفْرَحُ ﴾ : لا تنظر. والفرح بالدنيا مذموم مطلقاً. لأنّه نتيجة حبّها والرضا بها والذهول عن ذهابها. فإنّ العلم بأنّ ما فيها من اللذة مفارقة لا محالة، يوجب الترح كما قال:

أشدّ الغمّ عندي في سرور تميقّن عمنه صاحبه انتقالا

١. أنوار التنزيل ٢٠٠/٢وفيه: وقيل: خزائنه وقياسه المفتح.

٢. نفس المصدر والموضع . ٣٠ تفسير القمي ١٤٤/٢ .

٤. مجمع البيان ٢٦٦/٤. ٥. ليس في س .

٦. نفس المصدر الموضع.

ولذلك قال الله تعالى: «ولا تفرحوا بما آتاكم (١)» وعلّل النهي ههنا بكونه مانعاً من محبّة الله. فقال:

﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْفَرِحِينَ ﴾ ﴿: أي بزخارف الدنيا.

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (٢) بإسناده إلى أبي بصير، عن أبي عبدالله النالج الله النائج الله النائج الله النائج عبدالله النائج الفرحين»](٣).

وفي كتاب الخصال (٤): عن أبي عبدالله، عن أبيه عليه الله قال: أوحى الله تبارك وتعالى إلى موسى للته الخصال فإنّ كثرة المال ولا تدع ذكري على كلّ حال. فإنّ كثرة المال تنسى الذنوب، وترك ذكري يقسى القلوب.

عن أمير المؤمنين علي (٥) حديث طويل، وفيه: والفرح مكروه عندالله عَلَيَّة.

وفي كتاب التوحيد (٦)، بإسناده إلى أبان الأحمر، عن الصادق جعفر بن محمّد الله الله جاء رجل إليه فقال له: بأبي أنت وأمّى، عظني موعظة.

﴿ وَابْتَغِ فِيمَا آتاكَ اللهُ ﴾ : من الغنىٰ.

﴿ الدَّارَ الْآخِرَةَ ﴾ : بصرفه فيما يوجبها لك. فإنَّ المقصود منه ، أن يكون وصلة

١. الحديد /٢٣.

٢. كمال الدين وتمام النعمة ٦٥٤، ذيل حديث ٢٠ والحديث قصير.

٣. ليس في المصدر. ولعلّها زيادة. فالظاهر أن حديث كمال الدين نقل بواسطة نور الثقلين. ثمّ إنّ صاحب
نور الثقلين أورد بعده مباشرة هذه الآية ليورد تفسيرها، فاشتبه المفسر الله عند النقل وظن أنّها تبع لكمال
الدين. والله العالم.
 ٤. الخصال /٣٩، ح ٢٣.

٥. الخصال ص ٢٣٤ عنه في تفسير نور الثلقين ١٣٨/٤، ح١٠٦.

٦. التوحيد /٣٧٦،ضمن حديث ٢١.

إليها (١). وفي الكافي (٢): عليّ بن إبراهيم، عن محمّد بن عيسى بن عبيد، عن أبي الحسن عليّ بن يحيى، عن أيوب بن أعين، عن أبي حمزة، عن أبي جعفر عليّه قال: قال رسول الله عَيْرَالله عَدَيْرَاللهُ عَلَى يوم القيامة برجل، فيقال: احتج.

فيقول: يا رب، خلقتني وهديتني وأوسعت (٣) علي، فلم أزل أوسع على خلقك وأيسر عليهم. لكي تنشر على هذا اليوم رحمتك وتيسّره.

فيقول الربّ جلّ ثناؤه وتعالى: صدق عبدي. أدخلوه الجنّة.

﴿ وَلاَ تَنْسُ ﴾: ولا تترك ترك المنسى.

﴿ نَصِيبَكَ مِنَ الدُّنْيَا ﴾ : وهو أن تحصّل بها آخرتك. أو تأخذ منها ما يكفيك (٤).

وفي كتاب معاني الأخبار (٥) بإسناده إلى موسى بن إسماعيل بن موسى بن جعفر النالا قال: حدّ ثني أبي ، عن أبيه ، عن جدّه جعفر بن محمّد ، عن أبيه ، عن جدّه ، عن عليّ بن أبي طالب النالا في قول الله على: «ولا تنس نصيبك من الدنيا» قال: لا تنس صحّتك وقو تك وفراغك وشبابك ونشاطك ، أن تطلب بها (٢) الأخرة .

١. يوجد في هامش نسخة م:

مشكل: ينبغي أن لا يكون لكل من الفقرات المثلث؛ أعني: «واتبع»، «ولا تنس»، «وأحسن» معنى يغاير الأخرى، ولا أقل أن يكون بينها عموم من وجه. فليكن معنى «وابتغ فيما أتاك الله الدار الأخرة» نفع الناس به مع بقاء عليه؛ كالاقراض والاسكان والإعانة. فإعارة الأدوات والمماليك والمراكب والحلي ونحو ذلك، وكذلك الكفّ عن التكبر والفساد فان الموجب لهما والموجد في الغالب، الغنى، ولا يوجدان مع الفقر إلا نادراً. وسيجيء في هذه السورة بعد «تلك الدار الأخرة نجعلها للذين لا يريدون علواً في الأرض ولا فساداً» مع وجود المعد والمقتضى فقد طلب الأخرة في الدنيا، فافهم.

الكافي ٤٠/٤، ح ٨.
 المصدر: فأوسعت ،

يوجد في هامش نسخة م: قد كنت قلت في سنّ الشباب من قصيدة لي: فما ذاخر الذي أنت باذل، وما باذل إلّا الذي أنت ذاخره. ثم فطنت في أثناء التلاوة لقوله جلّ شأنه: «ولا تنس نصيبك من الدنيا». فصغر في عيني ذلك البيت واستحقرته. ومعنى الآية الشريقة والله أعلم: أن ما تعمله لأخرتك من فضل مالك وقواك فهو نصيبك من دنياك والباقي إن لم يذهب من يدك قبل موتك يبقى لوارثك وكثيراً ما يجوزه عدوّك. صدر الدين الموسوي.
 ٥. معانى الأخبار /٣٢٥ ح١٠.

٦. ن ،م: تطلب عنها ،

﴿ وَأَحْسِنْ ﴾ : إلىٰ عبادالله.

﴿ كَمَا آحْسَنَ اللهُ إِلَيْكَ ﴾: فيما أنعم عليك.

وقيل (١): أحسن بالشكر والطاعة ، كما أحسن إليك بالإنعام.

﴿ وَلاَ تَبْغِ الْفَسَادَ فِي الْأَرْضِ ﴾ : بأمر يكون علَّة للظلم والبغي.

﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْمُفْسِدِينَ ﴾ ۞: لسوء أفعالهم.

وفي مصباح الشريعة (٢): قال الصادق الله : فساد الظاهر، من فساد الباطن. ومن أصلح سريرته. أصلح الله علانيته، ومن خان الله في السرّ هتك الله ستره في العلانية (٣) وأعظم الفساد، أن يرضى العبد (١) بالغفلة عن الله تعالى وهذا الفساد يتولّد من طول الأمل والحرص والكبر. كما أخبر الله تعالى في قصّة قارون في قوله: «ولا تبغ الفساد في الأرض إنّ الله لا يحبّ المفسدين» وكانت هذه الخصال من صنع قارون واعتقاده. وأصلها من حبّ الدنيا وجمعها، ومتابعة النفس وهواها، وإقامة شهواتها، وحبّ المحمدة، وموافقة الشيطان، واتباع خطراته. وكلّ ذلك مجتمع تحت الغفلة عن الله ونسيان مننه (٥).

﴿ قَالَ إِنَّمَا أُوتِيتُهُ عَلَىٰ عِلْمٍ ﴾: فُضّلت به على الناس. واستوجبت بــه التـفوّق (٦) عليهم بالجاه والمال.

و «على علم» في موضع الحال. وهو علم التوراة. وكان أعلم بها. وقيل (٧): هو علم الكيمياء. وقيل: علم النجارة والدهقنة وسائر المكاسب.

وقيل (^): العلم بكنوز يوسف.

۱. أنوار التنزيل ۲۰۱/۲.

٢. شرح فارسي لمصباح الشريعة ومفتاح الحقيقة /٤٤٦ ـ ٤٤٨. مصباح الشريعة ص١٠٧.

and the same transfer of the same

المصدر: «علانيته» بدل «ستره في العلانية».

٤. هكذا في أوس وم ون وفي المصدر، والأصل: الخلق .

هكذا في المصدر . وفي النسخ : منته . . .

٧. أنوار التنزيل ٢٠١/٢. ٨. نفس المصدر والموضع .

٦. هكذا في س وأ. وفي سائر النسخ: التقوى.

﴿عِنْدِي﴾ صفة له. أو متعلّق «بأوتيته» كقولك: جاز هـذا عـندي؛ أي فـي ظـنّي واعتقادي.

﴿ أَوَ لَمْ يَعْلَمُ أَنَّ اللهُ قَدْ أَهْلَكَ مِنْ قَبْلِهِ مِنَ الْقُرُونِ مَنْ هُوَ أَشَدُّ مِنْهُ قُوَّةً وَآكْثَرُ جَمْعاً ﴾:
تعجّب وتوبيخ، على اغتراره بقوّته وكثرة ماله مع علمه بذلك. لأنّه قرأه في التوراة،
وسمعه من حفّاظ التواريخ. أو ردّ لادّعائه العلم وتعظّمه به، بنفي هذا العلم منه، أي
أعنده مثل ذلك العلم الذي ادّعاه ولم يعلم هذا حتّى يقي به نفسه مصارع الهالكين.

﴿ وَلَا يُسْأَلُ عَنْ ذُنُوبِهِمُ الْمُجْرِمُونَ ﴾ ۞: سؤال استعلام، فإنّه تعالى مطّلع عليها. أو معاتبة، فإنّهم يعذّبون بها بغتة.

قيل (١): يعني أنّهم يدخلون النار بغير حساب. وأنّ الملائكة يعرفونهم بسيماهم، فلا يسألون عنهم لعلامتهم. ويأخذونهم بالنواصي والأقدام. فيصيّرونهم إلى النار.

﴿ فَخَرَجَ عَلَىٰ قَوْمِهِ فِي زِينَتِهِ ﴾: قيل (١): إنّه خرج على بغلة شهباء عليه الأرجوان، وعليها سرج من ذهب. ومعه أربعة آلاف فارس عـلى زيـنته (١). والأرجـوان: صـمغ أحمر.

قيل (٤): [خرج](٥) في جوار بيض، على سرج من ذهب، على قطف أرجوان، على بغال بيض. عليهنّ ثياب حمر وحليّ من ذهب.

وقيل (٦): خرج في سبعين ألفاً عليهم المعصفرات.

﴿ قَالَ الَّذِينَ يُرِيدُونَ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا ﴾ : على ما هو عادة الناس من الرغبة.

﴿ يَا لَيْتَ لَنَا مِثْلَ مَا أُوتِيَ قَارُونٌ ﴾: تمنّوا مثله لا عينه، حذراً عن الحسد.

﴿ إِنَّهُ لَذُو حَظٌّ عَظِيمٍ ﴾ ۞: من الدنيا.

﴿ وَقَالَ الَّذِينَ أُوتُوا اللَّهِلْمَ ﴾ : بأحوال الآخرة، للمتمنّين.

٣. المصدر: «على زيّه» بدل «فارس على زينته».

٥. من المصدر.

١ و٢. مجمع البيان ٢٦٧/٤.

٤. مجمع البيان ٢٦٧/٤.

٦. نقس المصدر والموضع .

﴿ وَيْلَكُمْ ﴾ : دعاء بالهلاك. استُعمل للزّجر عمّا لا يُرتّضي.

﴿ ثُوَابُ اللهِ ﴾ : في الأخرة.

﴿ خَيرٌ لِمَنْ آمَنَ وَعَمِلَ صَالِحاً ﴾: ممّا أوتى قارون. بل من الدنيا ومافيها.

﴿ وَلاَ يُلَقَّاهَا ﴾: الضمير فيه، للكلمة التي تكلّم بها العلماء. أو للتّواب، فإنّه بمعنى: المثوبة. أو الجنّة. أو للإيمان والعمل الصالح، فإنّهما في معنى: السيرة والطريقة.

﴿ إِلاَّ الصَّابِرُونَ ﴾ ﴿: على الطاعات، وعن المعاصي.

﴿ فَخَسَفْنَا بِهِ وَبِدَارِهِ الْأَرْضَ ﴾: نقل (١): أنّه كان يؤذي موسى عليه كلّ وقت. وهمو يداريه لقرابته. حتّى نزلت الزكاة، فصالحه عن كلّ ألف على واحد. فحسبه فاستكثره. فعمد إلى أن يفضح موسى عليه بين بني إسرائيل، ليرفضوه. فبرطل بَغيّة لترميه بنفسها. فلمّاكان يوم العيد قام موسى خطيباً، فقال: من سرق قطعناه. [ومن افترى جلدناه] (١) ومن زنا غير محصن جلدناه. ومن زنى محصناً رجمناه.

فقال قارون: ولوكنت؟

قال: ولوكنتُ.

قال: إنّ بني إسرائيل يزعمون أنّك فجرت بفلانة. فاستُحضرت. فناشدها مـوسى بالله أن تصدق.

فقالت: جعل لي قارون جعلاً، على أن أرميك بنفسي. فخرّ موسى شاكياً مـنه إلى ربّه. فأوحى الله إليه: أن مُر الأرض بما شئت.

فقال: يا أرض خذيه. [وهو على سريره وفرشه. فأخذته حتّى غيّبت سريره. ثمّ قال: قال: خذيه. فأخذته إلى ركبتيه. ثمّ قال: خذيه. فأخذته إلى ركبتيه. ثمّ قال: خذيه. فأخذته إلى وسطه. ثمّ قال: خذيه. فأخذته إلى عنقه. ثمّ قال: خذيه، فخسفت به. وكان [قارون (1)] يتضرّع إليه في هذه الأحوال، فلم يرحمه. فأوحى الله إليه:

١. أنوار التنزيل ٢٠٢/٢.

٤. من المصدر.

٢ و٣. ليس في المصدر.

ما أفظّك! استرحمك مراراً، فلم ترحمه. وعزّتي وجلالي، لو دعاني مرّة لأجبته. شمّ قال بنو إسرائيل: إنّما فعله ليرثه. فدعا الله، حتّى خسف بداره وأمواله.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): فقال قارون كما حكى الله على أن الله قد أهلك من قبله عندي» يعني: ماله. وكان يعمل الكيمياء. فقال الله: «أوَلم يعلم أنّ الله قد أهلك من قبله من القرون من هو أشد منه قوّة وأكثر جمعاً ولايُسأل عن ذنوبهم المجرمون» أي لا يُسأل من كان قبلهم عن ذنوب هؤلاء «فخرج على قومه في زينته» قال: في الثياب المصبّغات، يجرّها بالأرض. «قال الذين يريدون الحياة الدنيا يا ليت لنا مثل ما أوتي قارون إنّه لذو حظّ عظيم». فقال لهم الخلص (١) من أصحاب موسى النيلا : «ويلكم ثواب الله خير لمن آمن وعمل صالحاً ولا يلقّاها إلّا الصابرون، فخسفنا به وبداره الأرض».

وفي كتاب الخصال (٣): عن أبي عبدالله للنَّالِا قال: قام رجل إلى أميرالمؤمنين للنَّالِا في المجامع بالكوفة، فقال: يا أميرالمؤمنين، أخبرني عن يوم الأربعاء والتطيّر منه وثـقله، وأيّ أربعاء هو ؟

فقال اللي : آخر أربعاء في الشهر. وهو المحاق. وفيه قتل قابيل هابيل أخاه ويسوم الأربعاء أُلقي إبراهيم للي في النار. ويوم الأربعاء خسف الله بقارون. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي كتاب من لا يحضره الفقيه (٤)، في مناهي النبيّ تَتَوَالِلَهُ: ونهى أن يختال الرجل في مشيه. وقال: من لبس ثوباً فاختال فيه، خسف الله به من شفير جهنم وكان قرين قارون، لأنّه أوّل من اختال، فخسف الله به وبداره الأرض.

تفسير القمي ١٤٤/٢.
 تفسير القمي ١٤٤/٢.

٣٨٨. الخصال /٣٨٨، ضمن حديث ٧٨. وفيه: قال حدّثنا عليّ بن موسى الرضا قال: حدّثنا موسى بسن جعفر قال: حدّثنا جعفر بن محمّد قال: حدّثنا محمّد بن علي قال حدّثنا عليّ بن الحسين قال: حدّثنا الحسين بن عليّ المحقّر بدل هعن أبي عبدالله المشلق الله المحقّر على المعقم ١٧٤. في المناهي.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): وكان سبب هلاك قارون، أنّه لمّا خرج موسى التلالي ببني إسرائيل من مصر وأنزلهم البادية (٢) وكانوا يقومون من أوّل الليل ويأخذون في قراءة التوراة والدعاء والبكاء، وكان قارون منهم. وكان يقرأ التوراة ولم يكن فيهم أحسن صوتاً منه، وكان يسمّى المنون لحسن قراءته، وكان يعمل الكيمياء، فلما طال الأمر على بني إسرائيل في التيه والتوبة. وكان قارون قد امتنع من الدخول معهم في التوبة [وكان موسى الله يعرب عربة منه المنون لعمل والتوبة] (١) التوبة أوكان موسى الله يعرب والله والتهزأ بقوله. وأنت قاعد ههنا، ادخل معهم وإلّا نزل (٤) بك العذاب. فاستهان به واستهزأ بقوله. فخرج موسى من عنده مغتمّاً وجلس في فناء قصره. وعليه جبّة شعر، ونعلان من جلد فخرج موسى من عنده مغتمّاً وجلس في فناء قصره. وعليه جبّة شعر، ونعلان من جلد خطه بالماء فصّب عليه . فغضب موسى الله غضباً شديداً. وكان في كتفه شعرات، كان خلطه بالماء فصّب عليه . فغضب موسى الله غضباً شديداً. وكان في كتفه شعرات، كان إذا غضب خرجت من ثيابه ويقطر منها الدم.

فقال موسى: يا ربّ، إن لم تغضب لي فلست لك بنبي.

فأوحى الله ﷺ إليه: قد أمرت الأرض (٦)أن تطيعك، فمرها بما شئت.

وقد كان قارون قد أمر أن يُغلَق باب القصر. فأقبل موسى السلام فأومأ إلى الأبواب فانفرجت (٧) ودخل عليه. فلمّا نظر إليه قارون، علم أنّه قـد أو تــي. قــال: يــا مــوســى،

١. تفسير القمي ١٤٤/٢ ـ ١٤٦.

٢. في المصدر زيادة وهي: أنزل الله عليهم المنّ والسلوى وانفجر لهم من الحجر اثنتا عشرة عيناً، بطروا وقالوا: لن نصبر على طعام واحد فادع لنا ربك يخرج لنا ممّا تنبت الأرض من ببقلها وقياتها وفيومها وعدسها وبصلها. قال لهم موسى: أتستبدلون الذي هو أدنى بالذي هو خير اهبطوا مصراً فيان لكم ما سألتم. فقالواكما حكى الله: إنّ فيها قوماً جبارين وإنّا لن تدخلها حتّى يخرجوا منها. ثم قالوا لموسى: اذهب أنت وربّك فقاتلا إنّا ههنا قاعدون. ففرض الله عليهم دخولها وحرّمها عليهم أربعين سنة يتيهون في الأرض.

هكذا في المصدر . وفي النسخ: دخل . ٥ المصدر: «خيوط سعر» بدل «خيط شعر» .

٦. المصدر: السماوات والأرض.

٧. هكذا في المصدر . وفي النسخ: فأوحى إلى الباب فانفجرت .

أسألك بالرحم الذي بيني وبينك.

فقال له موسى: يابن لاوي، لاتزدني من كلامك. يا أرض، خذيه. فدخل القصر بما فيه في الأرض [ودخل قارون في الأرض] (۱) إلى ركبتيه. فبكى وحلّفه بالرّحم. فقال موسى الله الله يابن لاوي، لا تزدني من كلامك، يا أرض، خذيه وابتلعيه بقصره وخزائنه. وهذا ما قال موسى الله القارون يوم أهلكه الله الله قلل فعيّر الله تبارك وتعالى بما قاله لقارون. فعلم موسى أنّ الله تبارك وتعالى قد عيّره بذلك، فقال موسى: يا ربّ، إنّ قارون دعانى بغيرك. ولو دعانى بك. لأجبته.

فقال الله على: [ما قلت:](٢) يا ابن لاوي، لا تزدني من كلامك؟

فقال: موسى علي : يا ربّ، لو علمت أنّ ذلك لك رضيّ لأجبته.

فقال الله ﷺ [يا موسى] (٣) وعزّتي وجلالي وحقّ (٤) جودي ومجدي وعلوّ مكاني، لو أنّ قارون كما دعاك دعاني، لأجبته ولكنّه لمّا دعاك، وكّلته إليك يا ابن عمران، لا تجزع من الموت. فإنّي كتبت الموت على كلّ نفس. وقد مهدت لك مهاداً، لو قد وردت عليه لقرّت عيناك.

فخرج موسى عليه إلى جبل طور سيناء مع وصيّه. وصعد موسى الجبل، فنظر (٥) إلى رجل قد أقبل ومعه مكتل ومسحاة. فقال له موسى عليه ما تريد؟

قال: رجل من أولياء الله قد تُوفِّي. وأنا أحضرله قبراً.

فقال له موسى: أفلا أعينك عليه؟

قال: بلي.

قال: فحفرا القبر. فلمًا فرغا، أراد الرجل أن ينزل إلى القبر. فقال له موسى الله على الله على الله على الما تريد؟

١. ليس في م . ٢. من المصدر .

٣. من المصدر . ٤ - ليس في المصدر .

ه. هكذا في م وأ وس ون وفي الأصل والمصدر: فنزل.

قال: أدخل القبر، فأنظر كيف مضجعه.

فقال له موسى عليه أنا أكفيك. فدخل موسى عليه فاضطجع فيه، فلقبض ملك الموت روحه وانضم عليه الجبل.

وفيه (۱): قد سأل بعض اليهود أمير المؤمنين الله عن سجن طاف أقطار الأرض بصاحبه ؟

فقال: يا يهوديّ، أمّا السجن الذي طاف أقطار الأرض بصاحبه فإنّه الحوت الذي حُبس يونس في بطنه. فدخل في بحر القلزم، ثمّ خرج إلى بحر مصر، ثمّ دخل بحر طبرستان، ثمّ خرج في دجلة الغور (٢). قال: ثمّ مرّت به تحت الأرض حتّى لحقت بقارون. وكان قارون هلك في أيّام موسى. ووكل الله به ملكاً يدخله في الأرض كلّ يوم قامة رجل. وكان ذوالنون في بطن الحوت يسبّح الله ويستغفره، فسمع قارون صوته فقال للملك الموكل به: أنظرني، فإنّي أسمع كلام آدميّ. فأوحى الله إلى الملك الموكل به: أنظره. فأنظره. ثمّ قال قارون: من أنت؟

قال يونس: أنا المذنب الخاطئ، يونس بن متّى.

قال: فما فعل شديد الغضب لله موسى بن عمران؟ قال: هيهات، هلك.

قال: فما فعل الرؤوف الرحيم على قومه هارون بن عمران؟

قال: هلك.

قال: فما فعلت كلثم بنت عمران، التي كانت سمّيت لي ؟

قال: هيهات، ما بقي من آل عمران أحد.

فقال قارون: وا أسفا على آل عمران. فشكر الله له ذلك. فأمر الله الملك الموكّل به أن يرفع عنه العذاب أيّام الدنيا. فرفع عنه.

وفي تفسير العيّاشي (٣): عن الثماليّ، عن أبي جعفر عليُّلِهِ قبال: إنَّ يمونس لمَّا أذاه

٢. المصدر:الغورا.

١. نفس المصدر ٣١٨/١\_٣١٩.

٣. تفسير العياشي ١٣٧٢\_١٣٧١ ، ح ٤٦ .

قومه. وذكر حديثاً طويلاً. وفيه: فألقى نفسه، فالتقمه الحوت. فطاف به البحار السبعة حتى صار إلى البحر المسجور، وبه يُعذَّب قارون. فسمع قارون دويّاً، فسأل الملك عن ذلك. فأخبره إأنّه يونس. وأنّ الله قد حبسه في بطن الحوت، فقال له قارون: أتأذن لي أن أكلّمه؟ فأذن له. فسأله عن موسى. فأخبره](١)أنّه مات، فبكى. ثم سأله عن هارون. فأخبره أنه مات، فبكى وجزع جزعاً شديداً. وسأله عن أخته كلثم، وكانت مسمّاة له. فأخبره أنها مات فبكى وجزع جزعاً شديداً. قال فأوحى الله إلى الملك الموكّل به: أن ارفع عنه العذاب بقيّة أيّام (١) الدنيا لرقّته على قرابته.

وفي كتاب جعفر بن محمّد الدوريستي (١)، بإسناده إلى النبي عَيَلِيَّة حديث طويل، يذكر فيه خروجه الله للمباهلة. وفيه: فلمّا رجع النبي عَيَلِيَّة بأهله] (٥) وصار إلى مسجده هبط جبرائيل الله وقال: يا محمّد، إنّ الله يقرئك السلام، ويقول: إنّ عبدي موسى باهل عدوّه قارون بأخيه هارون وبنيه، فخسف بقارون وأهله وماله ومن وازره من قومه. وبعزّتي أقسم وجلالي يا أحمد، لو باهنت بك وبمن تحت الكساء من أهلك أهل الأرض والخلائق جميعاً لنقطّعت السماء كسفاً والجبال زبراً ولساخت الأرض، فلم تستقرّ أبداً إلّا أن أشاء ذلك.

﴿ فَمَا كَانَ لَهُ مِنْ فِئَةٍ ﴾: أعوان. مشتقة من فأوت رأسه: إذا ميّلته.

﴿ يَنْصُرُونَهُ مِنْ دُونِ اللهِ ﴾: فيدفعون عنه عذابه.

﴿ وَمَا كَانَ مِنَ الْمُنْتَصِرِينَ ﴾ ٢٠ الممتنعين منه. من قولهم: نصره من عدرٌه، فانتصر: إذا منعه منه، فامتنع.

﴿ وَأَصْبَحَ الَّذِينَ تَمَنُّوا مَكَانَهُ ﴾ : منزلته .

ا. ليس في ن

٢. المصدر: [فقال: واأسفا على آل عمران] بدل «فبكى وجزع جزعاً شديداً».

٣. ليس في المصدر. ٤. تفسير نور الثلقين ١٤٢/٤، نقلاً عنه.

٥. ليس في الأصل.

﴿ بِالْأَمْسِ ﴾: منذ زمان قريب.

﴿ يَقُولُونَ وَيُكَانَ اللهَ يَبْسُطُ الرِّزْقَ لِمَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَيَسَقَّدِرُ ﴾: يبسط وينقدر بمقتضى مشيئته. لا لكرامة تقتضى البسط، ولا لهوان يوجب القبض.

و «ويكأنّ» عند البصريّين مركب. من «وي» للتعجب، «وكأنّ» للتشبيه. والمعنى ما أشبه الأمر، أنّ الله يبسط الرزق.

وقيل (١): من «ويك» بمعنى: ويلك وأنَّ تقديره: ويك أعلم أنَّ الله.

﴿ لَوْلاَ أَنْ مَنَّ اللهُ عَلَيْنَا ﴾ : فلم يعطنا ما تمنينا.

﴿ لَخَسفَ بِنَا ﴾: لتوليده فينا ما ولده فيه. فخسف به لأجله.

﴿ وَيُكَأَنَّهُ لاَ يُفلِحُ الْكَافِرُونَ ﴾ ۞: لنعمة الله. أو المكذّبون برسله وبما وعد لهم من ثواب الآخرة.

﴿ تِلْكَ الدَّارُ الْآخِرَةُ ﴾: إشارة تعظيم. كأنّه قال: تلك التي سمعت خبرها وبــلغك وصفها. والدار الآخرة صفة. والخبر

﴿ نَجْعَلُهَا لِلَّذِينَ لاَ يُرِيدُونَ عُلُوّاً فِي الْأَرْضِ ﴾ : غلبة وقهراً.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): حدّ ثني أبي ، عن القاسم بن محمّد ، عن سليمان بن داود المنقريّ ، عن حفص بن غياث قال : قال أبو عبدالله الله الله يا حفص ، ما منزلة الدنيا من نفسي إلّا بمنزلة الميتة . إذا اضطررت إليها ، أكلت منها . يا حفص ، إنّ الله تبارك وتعالى علم ما العباد عاملون (٣) وإلى ما هم صائرون ، فحلم عنهم عند أعمالهم السيّئة لعلمه السابق فيهم . فلا يغرنّك حسن الطلب ممّن لايخاف الفوت . ثمّ تلا قوله : «تلك الدار الأخرة» . الآية ، وجعل يبكي ويقول : ذهبت والله الأماني عند هذه الآية .

قلت: جعلت فداك، فما حدّ الزهد في الدنيا؟

١. أنوار التنزيل ٢٠٢/٢. ٢. تفسير القمي ١٤٦٧٢.

٣. هكذا في المصدر. وفي النسخ: عليه عالمون.

بما أتاكم» والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

﴿ وَلَا فَسَاداً ﴾: ظلماً على الناس ، كما أراد فرعون وقارون.

الأرض ولافساداً» العلوّ: الشرف. والفساد: البناء ٣٠٠.

﴿ وَالْعَاقِبَةُ ﴾: المحمودة.

﴿ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ ۞: عن مالا يرضاه الله.

وفي نهج البلاغة (1): فلمّا نهضت بالأمر، نكثت طائفة ومرقت أخرى وقسط (٥) آخرون. كأنَّهم لم يسمعوا الله سبحانه إذ يـقول: «تـلك الدار الأخـرة نـجعلها للَّـذين لايريدون علوًا في الأرض ولافساداً والعاقبة للمتّقين» بلي والله لقد سمعوها ووعوها. ولكنّهم حليت الدنيا في أعينهم وراقهم زبرجها.

وفي أمالي شيخ الطائفة قدس سرّه (٢) بإسناده إلى ابن مسعود أنّه قال: قـال رسـول الله ﷺ في كلام طويل: أوصيكم بتقوى الله، وأوصى الله بكم «إنَّى لكم نذير مبين (٧٠)» أن لا تعلوا على الله في عباده وبلاده. فإنّ الله تعالى قال لي ولكم: «تلك الدار الأخـرة نجعلها للّذين لايريدون علواً في الأرض ولا فساداً والعاقبة للمتّقين».

وفي مجمع البيان (٨): وروى زاذان: عن أميرالمؤمنين الله أنَّه كان يمشي في الأسواق وحده، وهو وال (٩٠). يرشد الضال، ويعين الضعيف، ويـمرّ بـالبيّاع والبـقّال فيفتح عليه القرآن ويقرأ: «تلك الدار الأخرة نجعلها للذين لا يريدون علوًا في الأرض

٢. تفسير القمي ١٤٧/٢.

٤. نهج البلاغة /٤٩ ـ ٥٠، ضمن خطبة ٣.

٦. أمالي الطوسي ٢١٠/١.

٨. مجمع البيان ٢٦٨/٤ ـ ٢٦٩.

<sup>1.</sup> الحديد /٢٣.

٣. المصدر: والفساد النساء.

٥. هكذا في المصدر .وفي النسخ: فسق.

۷. نوح /۲.

٩. المصدر: دالًى.

ولا فساداً» ويقول: نزلت هذه الآية في أهل العدل والتواضع من الولاة، وأهل القدرة من سائر الناس.

وروى أبو سلام الأعرج (١): عن أميرالمؤمنين النَّلِي أيسضاً قبال: إنّ الرجــل ليــعجبه شراك نعله، فيدخل في هذه الآية. «تلك الدار الآخرة» الأية.

وفي كتاب سعد السعود (٢) لابن طاوس الله يقول عليّ بن موسى بن طاوس: رأيت في تفسير الطبرسيّ عند ذكر هذه الآية قال: وروى عن أميرالمؤمنين عليه أنّه قال: إنّ الرجل ليعجبه أن يكون شراك نعله أجود من شراك نعل صاحبه، فيدخل تحتها.

﴿ مَنْ جَاءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ خَيْرٌ مِنْهَا ﴾ : ذاتاً وقدراً ووصفاً.

﴿ وَمَنْ جَاءَ بِالسَّيِّنَةِ فَلاَ يُجْزِي الَّذِينَ عَمِلُوا السَّيِّنَاتِ ﴾: وضع فيه الظاهر موضع المضمر، تهجيناً لحالهم بتكرير إسناد السيّئة إليهم.

﴿ إِلَّا مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ ﴿ إِلَّا مثل ما كانوا يعملون. فحذف المثل وأقام مقامه «ما كانوا يعملون» مبالغة في المماثلة.

﴿ إِنَّ الَّذِي فَرَضَ عَلَيْكَ الْقُرْآنَ ﴾: أوجب عليك تلاوته، وتبليغه، والعمل بما فيه. ﴿ لَرَادُكَ إِلَى مَعَادٍ ﴾: قيل (٣): أي معادله وهو المقام المحمود، الذي وعدك أن يبعثك فيه. أو مكة التي اعتدت بها، على أنّه من العادة ردّه إليها يوم الفتح. كأنّه لمَا حكم بأنّ العاقبة للمتّقين، وأكّد ذلك بوعد المحسنين ووعيد المسيئين، وعده بالعاقبة الحسنى في الدارين.

نُقل: أنَّه بلغ جحفة في مهاجره، اشتاق إلى مولده ومولد آبائه، فنزلت.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): حدّ ثني أبي، عن حريز، عن أبي جعفر عليّلا قال: أنّه سُئل عن جابر، فقال: رحم الله جابراً. بلغ من فقهه أنّه كان يعرف تأويل هذه الآية. «إنّ الذي فرض عليك القرآن لرادّك إلى معاد» يعنى: الرجعة.

٢. سعدالسعود /٨٨.

٤. تفسير القمي ١٤٧/٢.

١. نفس المصدر والموضع.

٣. أنوار التنزيل ٢٠٢/٢ ـ ٢٠٣.

قال (١): وحد ثني أبي، غن النضر بن سويد، عن يحيى الحلبي، عن عبدالحميد الطائي، عن أبي خالد الكابلي، عن علي بن الحسين صلوات الله عليه في قوله على: «إن الذي فسرض عليك القرآن لرادك إلى معاد» قال: يسرجع إليكم عَلَيْهُ وأميرالمؤمنين عليه والأثمة صلوات الله عليهم.

حدّثني أبي (٢)، عن أحمد بن النضر، عن عمرو بن شمر (٣) قبال: ذُكر عبند أبسي جعفر الله جابر. فقال: رحم الله جابراً لقد بلغ من علمه أنّه كان يعرف تأويل هذه الآية «إنّ الذي فرض عليك القرآن لرادّك إلى معاد» يعنى: الرجعة.

وفي شرح الآيات الباهرة (٤): قال محمّد بن العبّاس الله : حدّثنا حميدبن زياد، عن عبدالله بن أحمد بن نهيك، عن عيسى بن هشام، عن أبان، عن عبدالرحمن بن سيابة، عن صالح بن ميشم، عن أبي جعفر لمائلًا قال: قلت لأبي جعفر لمائلًا حدّثني.

قال: أو ليس قد سمعت من أبيك؟

قلت: هلك أبي وأنا صبيّ. قال: فأقول. فإن أصبت، قلتَ: نبعم. وإن أخطأت، رددتني عن الخطأ.

قال: ما أشد شركك!

قلت: فأقول. فإن أصبتُ. سكتَّ. وإن أخطأت، رددتني عن الخطأ. قال: هذا أهون.

قال: قلت فإنِّي أزعم أنَّ عليًّا للسِّلاِّ دابَّة الأرض وسكتُّ.

فقال: أبو جعفر عليَّة : أراك والله تقول: إنَّ عليًّا عليًّا عليًّا عليًّا عليًّا عليًّا عليًّا عليه (١٠٥)؟

قال: فقلت: قد جعلتها فيما أريد أن أسألك عنه فنسيتها.

٢. نفس المصدر ٢٥/١.

١. نفس المصدر والموضع .

تأويل الأيات الباهرة، ج ١ ص ٤٠٧.

٣. م وس والمصدر: عمر بن شمر.

٥. في المصدر زيادة وهي: ويقرأ «إنّ الذي فرض عليك القرآن لرادك إلى معادك».

فقال أبوجعفر النَّيِّ أفلا أخبرك بما هو أعظم من هذا؟ قوله (١) عَلَىٰ : «وما أرسلناك إلَّا كَافَة للنَّاس بشيراً ونذيراً» فذلك أنّه لا يبقى أرض، إلّا ويُؤذَّن فيها بشهادة أن لا إله إلّا الله وأنّ محمّداً رسول الله. وأشار بيده إلى آفاق الأرض.

وقال أيضاً (٢) حدّثنا جعفر بن محمّد بن مالك، عن الحسن بن عليّ بن مروان، عن سعد بن عمر (٣)، عن أبي مروان قال: سألت أبا عبدالله عليه عن قول الله ﷺ عن أبي مروان قال: سألت أبا عبدالله عليه عن قول الله ﷺ عن فرض عليك القرآن لرادّك إلى معاد».

قال: فقال لي: لا والله لا تنقضي الدنيا ولا تـذهب، حـتّى يـجتمع رسـول الله عَيَّظِيَّةُ وعليَ اللهُ عَلَيْظِةً واللهُ عَلَيْظِةً واللهُ عَلَيْظِةً بالثّويّة (١) مسجداً له اثـنا عشـر ألف (١) بــاب؛ يعنى: موضعاً بالكوفة.

وقال عليّ بن إبراهيم في تفسيره (٧): وأمّا قوله: «إنّ الذي فرض عليك القرآن لرادّك إلى معاد» فإنّ العامّة رووا: أنّه معاد القيامة. وأمّا الخاصّة فإنّهم رووا: أنّه في الرجعة.

﴿ قُلْ رَبِّي اَعْلَمُ مَنْ جَاءَ بِالْهُدَى ﴾ : وما يستحقّه من الثواب والنصر. و «من» منتصب بفعل يفسّره «أعلم».

﴿ وَمَنْ هُوَ فِي ضَلاَلٍ مُبِينٍ ﴾ ۞: وما استحقّه من العذاب والإذلال؛ يعني به نفسه والمشركين. وهو تقرير للوعد السابق. وكذا قوله:

﴿ وَمَا كُنْتَ تَرْجُو اَنْ يُلْقَى اِلَيْكَ الْكِتَابُ ﴾: أي سيردّك إلى معاد، كما ألقى إليك الكتاب وماكنت ترجوه.

﴿ إِلاَّ رَحْمَةً مِنْ رَبِّكَ ﴾: ولكن ألقاه رحمةً منه. ويجوز أن يكون استثناء محمولاً على المعنى. كأنّه قال: وما ألقى إليك الكتاب إلا رحمة.

۱. سبأ /۲۸.

٢. نفس المصدر والموضع.

٤. المصدر: بالتوبة.

٦. ليس في المصدر .

٣. المصدر: سعيدبن عمر.

٥. المصدر: بالتوبة.

٧. نفس المصدر والموضع.

﴿ فَلاَ تَكُونَنَّ ظَهِيراً لِلْكَافِرِينَ ﴾ ٢٠ بسمداراتهم، والتحمّل عنهم، والإجابة إلى طلبهم.

- ﴿ وَلاَ يصدّننك عَنْ آيَاتِ اللهِ ﴾ : عن قراءتها والعمل بها.
- ﴿ بَعْدَ إِذْ أَنْزِلَتْ إِلَيْكَ ﴾: وقرئ: «يصدّنك». من أصدّ (١٠).
  - ﴿ وَادْعُ اِلَى رَبِّكَ ﴾ : إلى عبادته وتوحيده.
  - ﴿ وَلاَ تَكُونَنَّ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ ۞: بمساعدتهم.
- ﴿ وَلاَ تَدْعُ مَعَ اللهِ اللها آخَرَ ﴾: هذا وما قبله، للتهيج وقطع أطماع المشركين عن مساعدته لهم.

وفي تفسير عليّ بـن إبـراهـيم الله الله الله الله على المحمّد ظهيراً الكافرين، فقال: المخاطبة للنّبي على والمعنى للنّاس (٣)، وهو قـول الصادق الله الله عن نبيّه على المخاطبة الله عنى واسمعى يا جارة.

﴿ لاَ اِلٰهَ اِلاَّ هُوَكُلُّ شَيْءٍ هَالِكَ اِلاَّ وَجُهَهُ ﴾: قيل (٤): إلّا ذاته. فإنّ ما عداه ممكن هالك في حدّ ذاته معدوم.

وفي أصول الكافي (٥): محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن عليّ بن النعمان، عن سيف بن عميرة، عمّن ذكره، عن الحارث بن المغيرة النصريّ (٦) قال: سُئل أبوعبدالله عليه عن قول الله تبارك و تعالى: «كل شيء هالك إلّا وجهه».

فقال: ما يقولون فيه؟

قلت: يقولون: يهلك كلُّ شيء إلَّا وجه الله.

أنوار التنزيل ٢٠٣/٢.
 أنوار التنزيل ٢٠٣/٢.

٣. فيالمصدر زيادة وهي: وقوله «ولا تدع مع الله إلهاً آخره المخاطبة للنبي والمعنى للناس.

أنوار التنزيل ٢٠٣/٢.
 أنوار التنزيل ٢٠٣/٢.

٦. النسخ: «النضري ، وتنفيح المقال: ١٤٧/١، وقم ٢١٣٥.

[فقال: سبحان الله، لقد قالوا قولاً عظيماً. إنّما عنىٰ بذلك وجه الله](١) الذي يــؤتى نه.

أحمد بن إدريس، عن محمّد بن عبدالجبّار (٢)، عن صفوان بن يحيى، عن فضيل بن عثمان، عن ابن أبي يعفور قال: سألت أبا عبدالله عليّة عن قبول الله عليّة: «هو الأوّل والأخر» وقلت: أمّا الأوّل فقد عرفناه. وأمّا الآخر فبيّن لنا تفسيره.

فقال: إنّه ليس شيء إلّا يبيد أو يتغيّر، أو يدخله التغيير والزوال، أو ينتقل من لون إلى لون، ومن هيئة إلى هيئة، ومن صفة إلى صفة، ومن زيادة إلى نقصان، ومن نقصان إلى زيادة، إلّا ربّ العالمين. فإنّه لم يزل ولا يزال بحالة واحدة. هو الأوّل قبل كلّ شيء وهو الآخر على مالم يزل. ولا تختلف عليه الصفات والأسماء، كما تختلف على غيره؛ مثل الإنسان الذي يكون تراباً مرة، ومرة لحماً ودماً، ومرة رفاتاً ورميماً. وكالبسر الذي يكون مرّة بلحاً، ومرّة بسراً، ومرّة رطباً، ومرة تمرأ فتتبدّل (٣) عليه الأسماء والصفات. والله الله بخلاف ذلك.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم ﷺ (٤): حدّ ثني أبي، عن ابن أبي عمير، عن منصور بن يونس، عن أبي حمزة، عن أبي جعفر الله في قوله: «كلّ شيء هالك إلا وجهه» قال: فيفنى كلّ شيء ويبقى الوجه ؟! الله أعظم من أن يوصف. لا، ولكن معناها: كلّ شيء هالك إلا دينه. ونحن الوجه الذي يؤتى الله منه. لم نزل في عباده، مادام الله له فيهم رُوبَة، فرفعنا إليه، ففعل بنا ما أحبّ.

قلت: جعلت فداك، فما الرُّوبَة؟

قال: الحاجة.

وفي كتاب الاحتجاج (٥) للطبرسي ﷺ : عن أميرالمؤمنين ﷺ حديث طويل. وفيه

١. ليس في م وأ وس ون. ٢. نفس المصدر ١١٥/١، ح٥.

٣. هكذا في المصدرون . وفي سائر النسخ: فتبدل .

أ. تفسير القمي ١٤٧/٢.

وأمّا قوله: «كلّ شيء هالك إلّا وجهه» فالمراد (١٠): كلّ شيء هالك إلّا دينه. لأنّ من المحال أن يهلك منه كلُّ شيء ويبقى الوجه. هو أجلُّ و[أكرم](٢) وأعظم من ذلك. وإنَّما يهلك من ليس منه. ألا ترى أنّه قال (٣): «كلّ من عليها فان ويبقى وجه ربّك ذوالجلال الإكرام» ففصل بين خلقه ووجهه.

وفي كتاب التوحيد (٤) بإسناده إلى أبي حمزة قال: قلت لأبي جعفر عليُّ قول الله ﷺ: «كلّ شيء هالك إلّا وجهه».

قال: يهلك كلُّ شيء ويبقى الوجه. إنَّ الله ﷺ أعظم من أن يوصف بالوجه. ولكن معناه: كلُّ شيء هالك إلَّا دينه. والوجه الذي يؤتي منه.

وبإسناده إلى الحارث بن المغيرة النصريّ (٥) قال: سألت أبا عبدالله الله عن قول الله نَجَكَّة: «كلَّ شيء هالك إلَّا وجهه».

قال: كلُّ شيء هالك، إلَّا من أخذ طريق الحقِّ.

وفي محاسن البرقي (٦)، مثله. إلّا أنّ آخره: من أخذ الطريق الذي أنتم عليه.

وفي كتاب التوحيد (٧)، بإسناده إلى صفوان الجمّال، عن أبي عبدالله للسِّلاِ في قـول الله ﷺ «كلّ شيء هالك إلّا وجهه».

قال: من أتى الله بما أمر به من طاعة محمّد والأئمّة من بعده صلوات الله عليهم فهو الوجه الذي لايهلك. ثمّ قرأ «من يطع الرسول فقد أطاع الله» (^).

وبإسناده أيضاً إلى صفوان (٩) قال: قال أبوعبدالله عليُّلا نحن وجه الله الذي لايهلك. وبإسناده إلى صالح بن سعيد (١٠): عن أبي عبدالله للنِّلا في قول الله ﷺ: «كلِّ شــيء

٨. النساء ١٨٠.

۲. من س وأو ن .

المصدر: «فائما أنولت» بدل «فالمراد».

٤. التوحيد/١٤٩، ح١.

٣. الرحمن ٢٦.

٥. نفس المصدر والموضع، ح٢. وفي النسخ: «النضري». انظر تنقيح المقال ١٤٧/١، رقم ٢١٣٥.

٧. التوحيد/١٤٩، ح٢

٦. المحاسن /١٩٩، ح٣٠.

٩. نفس المصدر /١٥٠، ٦٤.

١٠. المصدر: صالح بن سهل.

هالك إلّا وجهه» إقال: نحن.

وبإسناده إلى خيثمة (١)قال: سألت أبا عبدالله عليَّة عن قول الله ﷺ كلَّ «كلَّ شيء هالك إلّا وجهه»](٢).

قال: دينه. وكان رسول الله ﷺ وأميرالمؤمنين عليه دين الله. ووجهه وعينه في عباده. ولسانه الذي يؤتى منه، لن نزال في عباده مادامت لله فيهم روبة.

قلت: وما الرُّوبَة؟

قال: الحاجة. فإذا لم يكن لله فيهم حاجة، رفعنا إليه وصنع ما أحب.

وفي شرح الآيات الباهرة (٣): قال محمّد بن العبّاس ﴿ : حدّثنا عبدالله بن همام ، عن عبدالله بن جعفر ، عن إبراهيم بن هاشم ، عن محمّد بن خالد ، عن الحسن بن محبوب ، عن الأحول ، عن سلام بن المستنير قال : سألت أبا جعفر عليّا عن قول الله ﷺ «كلّ شيء هالك إلّا وجهه».

قال: [نحن والله وجهه](1) الذي قال، ولن يهلك إلى يوم القيامة، بما أمر الله به من طاعتنا وموالاتنا. فذلك وجه الله (٥) الذي قال: «كلّ شيء هالك إلّا وجهه» وليس منّا ميّت يموت، إلّا وخلفه عاقبة منه إلى يوم القيامة.

٢. ليس في أ.

٤. ليس في المصدر.

٦. نفس المصدر والموضع .

٨. المصدر: صالح بن سهل.

١. نفس المصدر /١٥١، ح٧.

٣. تأويل الأيات الباهرة، ج ١ ص ٤٢٦.

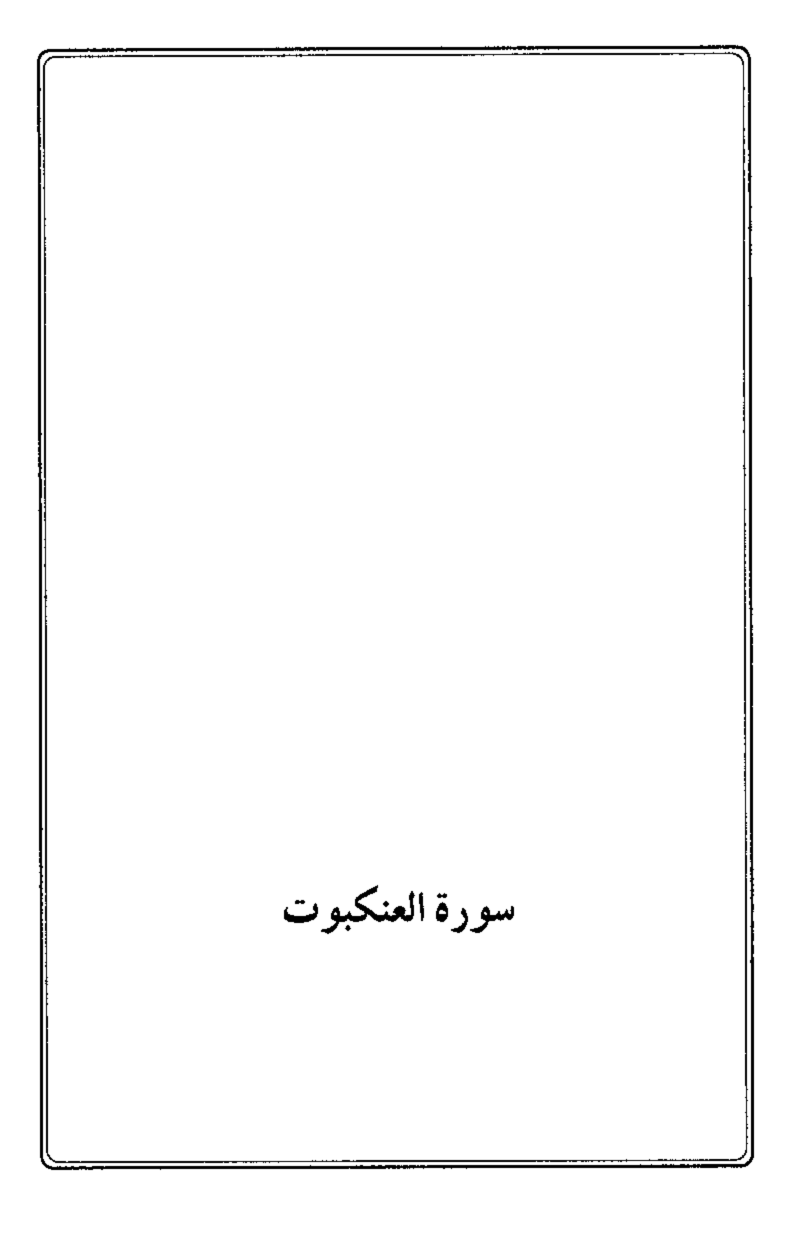
٥. المصدر: «والله الوجه» بدل «وجه الله».

٧. م والمصدر: المزاري .

﴿ لَهُ الْحُكُمُ ﴾: القضاء النافذ في الخلق.

﴿ وَالَّذِهِ تُرْجَعُونَ ﴾ ٢٠ اللجزاء بالحقّ.

١. نفس المصدر والموضع.



## سورة العنكبوت

مكّيّة كلّها، وقيل: مدنيّة كلّها. وقيل: مكّيّة، إلّا عشر آيات في أوّلها فـإنّها مـدنيّة. وهي تسع وستّون آية (١).

## بسم الله الرحمن الرحيم

في كتاب ثواب الأعمال (٢) بإسناده، عن أبي عبدالله للنظِ قبال: من قرأ سورة العنكبوت والروم في شهر رمضان في ليلة ثلاث وعشرين، فهو والله يا أبا محمّد من أهل الجنّة. لا أستثني فيه أبدأ، ولا أخاف أن يكتب الله عليّ في عيني إثماً. وإنّ لهاتين السورتين من الله مكاناً.

وفي مجمع البيان (٣): أُبِيّ بن كعب، عن النبيّ لَيُؤَلِّلُهُ: ومن قرأ سورة العنكبوت، كان له من الأجر عشر حسنات بعدد كلّ المؤمنين والمنافقين.

﴿ الَّمَ ﴾ ۞: سبق القول فيه. ووقوع الاستفهام بعده، دليل استقلاله بنفسه. أو بما يضمر معه.

﴿ أَحَسِبَ النَّاسُ ﴾: الحسبان ممّا يتعلّق بمضامين الجمل، للدلالة على جهة ثبوتها. ولذلك اقتضى مفعولين متلازمين. أو ما يسدّ مسدّهما كقوله:

﴿ أَنَّ يُتُرَكُوا أَنْ يَقُولُوا آمَنًا وَهُمْ لاَ يُفْتَنُونَ ﴾ ﴿ فإنّ معناه: أحسبوا تركهم غير مفتونين لقولهم: آمنا، هو الثاني، لقولهم: آمنا، هو الثاني، كقولك: حسبت ضربه للتّأديب، أو أنفسهم متروكين غير مفتونين لقولهم: آمنا، بل

٢. ثواب الأعمال ١٣٧، ح١.

١. مجمع البيان ٢٧١/٤.

٣. مجمع البيان ٢٧١/٤.

يمتحنهم الله بمشاق التكاليف كالمهاجرة، والمجاهدة، ورفض الشهوات، ووظائف الطاعات، وأنواع المصائب في الأنفس والأموال. ليتميّز المخلص من المنافق والثابت في الدين من المضطرب فيه. ولينالوا بالصّبر عليها عوالي الدرجات. فإنّ مجرّد الإيمان وإن كان عن خلوص، لايقتضى غير الخلاص من الخلود في العذاب.

قيل (١): إنّها نزلت في ناس من الصحابة، جزعوا من أذي المشركين.

وقيل: في عمّار بن ياسر، قد عُذَّب في الله.

وقيل: في مهجع مولئ عمر بن الخطّاب، رماه عامر بن الحضرمّي (٢) بسهم [يـوم بدر] (٣) فقتله. فجزع عليه أبواه وامرأته.

﴿ وَلَقَدْ فَتَنَّا الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ ﴾ : متّصل «بأحسب » أو «بلا يفتنون».

والمعنى أنَّ ذلك سنَّة قديمة جارية في الأمم كلُّها. فلا ينبغي أن يُتوقّع خلافه.

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (٤) توقيع من صاحب الزمان الله كان خرج إلى العمريّ وابنه الله واه سعدبن عبدالله. قال الشيخ أبو إعبدالله] (٥) جعفر: وجدته مثبتاً بخطّ سعد بن عبدالله (١) رحمه الله: وفّ قكما الله [لطاعته،] (١) وثبّتكما على دينه، وأسعدكما بمرضاته. انتهى إلينا ما ذكرتما، أنّ الميثمي أخبركما عن المختار ومناظرته من لقي. واحتجاجه بأنّه لاخلف غير جعفر بن عليّ وتصديقه إيّاه. وفهمت جميع ماكتبتما به ممّا قال أصحابكما (٨) عنه وأنا أعوذ بالله من العمى بعد الجلاء، ومن الضلالة بعد الهدئ، ومن موبقات الأعمال ومرديات الفتن. فإنّه على يقول: «ألم أحسب الناس بعد الهدئ، ومن موبقات الأعمال ومرديات الفتن. فإنّه على يقول: «ألم أحسب الناس بعد الهدئ، ويتردّدون في

أنوار التنزيل ۲۰٤/۲. وفيه: «روى» بدل «فيل».

٢. المصدر: عمارين الحضرمي . ٣. من المصدر .

٤. كمال الدين وتمام النعمة /٥١٠ ـ ٥١١، ح٤٢ . ٥٠ من المصدر .

آ. المصدر: «عنه» بدل «بخط سعد بن عبدالله».
 ٧. من المصدر.

٨. هكذا في المصدر . وفي النسخ : أصحابكم .

الحيرة، ويأخذون يميناً وشمالاً. فارقوا دينهم أم ارتابوا، أم عاندوا الحقّ، أم جهلوا ما جاءت به الروايات الصادقة والأخبار الصحيحة، أو علموا ذلك افستناسوا. والتوقيع طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي أصول الكافى (١): عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد، عن معمر بن خلاّد قال: سمعت أبا الحسن للنبيّلا يقول: «الم، أحسب الناس أن يتركوا أن يقولوا آمنًا وهم لا يفتنون» ثمّ قال لي: ما الفتنة ؟

قلت: جعلت فداك، الفتنة في الدين.

فقال: يفتنون كما يُفتَن الذهب. ثمّ قال. يخلصون كما يُخلَص الذهب.

وفي نهج البلاغة (٢): وقام إليه للسلاخ رجل فقال: يا أميرالمؤمنين، أخبرنا عن الفـتنة، وهل سألت رسول الله ﷺ عنها؟

فقال عليه النال المتا أنزل سبحانه قوله: «الم، أحسب الناس أن يتركوا أن يقولوا آمنًا وهم لا يفتنون» علمت أنّ الفتنة لاتنزل بنا، ورسول الله عَلَيْ بين أظهرنا. فقلت: يا رسول الله، ما هذه الفتنة التي أخبرك الله بها؟

فقال: يا عليّ ، إنّ أمّتي شيفتَنون من بعدي.

فقلت: يا رسول الله، أوّليس قدقلت لي يوم أُحد، حيث استشهد من استشهد من المسلمين وحيزت عنّي الشهادة، فشقّ ذلك عليّ، فقلت لي: فإنّ الشهادة من ورائك؟ فقال لي: إنّ ذلك لكذلك، فكيف صبرك إذاً؟

فقلت: يا رسول الله ، ليس هذا من مواطن الصبر ولكن من مواطن البشرئ والشكر. وقال: يا عليّ [إنّ القوم] (٣) سيُفتَنون بأموالهم (٤) ويمنّون بدينهم على ربّهم، ويتمنّون رحمته ، ويأمنون سطوته ، ويستحلّون حرامه بالشّبهات الكاذبة والأهواء

٢. نهج البلاغة /٢٢٠،أواخر خطبة١٥٦.

٤. م: بأموالهم وبحقهم.

۱. الکافی ۲۷۰/۱ح٤.

٣. من المصدر .

الساهية (١). فيستحلُّون الخمر بالنّبيذ، والسحت بالهديّة، الربا بالبيع.

قلت: يا رسول الله ، فبأيّ المنازل أنزلهم عند ذلك ، أبمنزلة ردةً أم بمنزلة فتنة ؟ قال : بمنزلة فتنة .

وفي شرح الأيات الباهرة (٢): قال: عليّ بن إبراهيم ﴿ تَخَلَى: حدثَني محمّد بن الفـضيل قال: سألت أبا الحسن لليّلا عن قول الله رَجَالًا: «الم، أحسب الناس أن يتركوا أن يقولوا آمنًا وهم لا يفتنون».

قال: صار العبّاس إلى أميرالمؤمنين النِّهِ فقال: امش حتّى يبايع لك الناس.

فقال له: أتراهم فاعلين؟

قال نعم.

قال: فأين قول الله ﷺ: «الم، أحسبت الناس أن يتركوا أن يقولوا أمنًا وهم الايفتنون».

وقال محمّد بن العبّاس الله (٣): حدّثنا أحمد بن محمّد، عن سعيد، عن أحمد بن الحسين، عن أبيه، عن حصين بن مخارق، عن عبيدالله بن الحسين، عن أبيه، عن أبيه، عن أبيه صلوات الله عليهم قال: لمّا نزلت «الم، أحسب الناس أن يتركوا أن يقولوا آمنًا وهم لا يفتنون» قال: قلت: يا رسول الله، ما هذه الفتنة؟ قال: يا على، إنّك مبتلئ بك. وإنّك مخاصم فأعد (٤) للخصومة.

وقال (٥) أيضاً: حدّثنا أحمد بن هوذة ، عن إبراهيم بن إسحاق ، عن عبدالله بن حمّاد ، عن سماعة بن مهران قال: إنّ رسول الله ﷺ كان ذات ليلة في المسجد فلمّا كان قريب (١) الصبّح ، دخل أميرالمؤمنين على فناداه رسول الله ﷺ فقال: يا على .

هكذا في المصدر وم. وفي سائر النسخ: التاهية.

تأويل الآيات الباهرة، ج ١ ص٤٢٧.

٣. نفس المصدر والموضع .

٤. هكذا في م وس والمصدر ، وفي سائر النسخ: فأعدً .

٥. نفس المصدر والموضع. ٦. هكذا في المصدر، وأ. وفي سائر النسخ: قرب.

قال: لبيك.

قال: هلم إليّ. فلمّا دنامنه قال: يا عليّ، بت الليلة حيث تراني. فقد سألت ربّي ألف حاجة، فقضاها لي. وسألت لك مثلها، فقضاها. وسألت لك ربّي، أن يجمع لك أمّتي من بعدي فأبئ عليّ ربّي. فقال: «الم، أحسب الناس أن يستركوا أن يقولوا آمنا وهم لايفتنون».

وفي إرشاد المفيد (۱): الفضل بن شاذان، عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر، عن أبي الحسن الرضا عليه قال: لا يكون ما تمدّون إليه أعناقكم حتّى تُميَّزوا وتمحّصوا. ولا يبقى منكم إلّا القليل. ثمّ قرأ. «الم، أحسب الناس أن يستركوا أن يسقولوا آمنًا وهم لا يفتنون». ثمّ قال: إنّ من علامات الفرج، حدث يكون بين المسجدين ويقتل فلان من ولد فلان خمسة عشر كبشاً من العرب.

﴿ فَلَيَعْلَمَنَّ اللهُ الَّـذِينَ صَـدَقُوا وَلَـيَعْلَمَنَّ الْكَاذِبِينَ ﴾ ﴿ قيل (٢): فيليتعلَقنَ علمه بالامتحان تعلَقاً حاليًا ، ليتميّز به الذين صدقوا في الإيمان والذين كذبوا فيه وينوط بهم ثوابهم وعقابهم. ولذلك قيل المعنى : وليميّزنَ. أو ليجازيّن .

ويجوز أن يكون المعنى: ليصير معلومه موجوداً من صدق جماعة وكذب آخرين. بناء على أنّ المراد، هو العلم التفصيليّ. الذي هو عين المعلوم الذي هوالموجود الخارجيّ.

وقرئ: «وليُعلِمَن» من الإعلام؛ أي وليعرّفنهم؛ كبياض الوجوه وسوادها (٣). وفي مجمع البيان (٤): وهو المرويّ عن جعفر بن محمّد، ومحمّد بن عبدالله بن الحسن. وفي تفسير على بن إسراهيم (٥): حدّثني أبي، عن محمّد بن الفضيل، عن

١. الإرشاد /٣٦٠.

٣. نفس المصدر والموضع. وفيه: وقرئ: «وليعلمنّ» من «الاعلام» أي وليعرفنَهم الله الناس أو يسمنّهم بسمة يعرفون بها يوم القيامة؛ كبياض الوجوه وسوادها.

٤. مجمع البيان ٢٧١/٤. ٥. تفسير القمى ١٤٨/٢.

أبي الحسن عليه قال: جاء العبّاس إلى أميرالمؤمنين صلوات الله عليه فقال: انطلق نبايع لك الناس.

فقال له أميرالمؤمين صلوات الله عليه: أوتراهم فاعلين؟

قال: نعم.

قال: فأين قوله الله الله الم الحسب الناس أن يتركوا أن يقولوا آمنًا وهم لا يفتنون الله الذين من قبلهم الله الختبرناهم. «فليعلمن الله الذين صدقوا وليعلمن الكاذبين».

وفي مجمع البيان (١): عند قوله «أو يلبسكم شيعاً» وفي تفسير الكلبي: أنّه لمّا نزلت هذه الآية قام النبيّ يَنْ فَتُوضًا وأسبغ وضوءه. ثمّ قام فصلى فأحسن صلاته. ثمّ سأل الله سبحانه أن لايبعث عذاباً من فوقهم، أو من تحت أرجلهم، ولايلبسهم شيعاً، ولايذيق بعضهم بأس بعض. فنزل جبرائيل المن إفقال: يا محمّد، إنّ الله تعالى سمع مقالتك، وإنّه قد أجارهم من خصلتين، ولم يجرهم من خصلتين. أجارهم من أن يبعث عليهم عذاباً من فوقهم أومن تحت أرجلهم] (١). ولم يجرهم من الخصلتين الأخيرتين. فقال على المعملين الأخيرتين. فقال على الله الله أحسب الناس أن يتركوا أن يقولوا آمنا وهم لا يفتنون». الآيتين، فقال: لابد من فتنة تبتلي بها الأمّة بعد نبيّها، ليتعيّن (١) الصادق من الكاذب. لأنّ الوحي انقطع وبقى السيف وافتراق الكلمة إلى يوم القيامة.

وفي تفسير العيّاشيّ (1): عن جابر قال: قلت لأبي جعفر عليِّهِ [قوله (٥) لنبيّه (٦): «ليس لك من الأمر شيء» فسّره لي.

قال: فقال أبوجعفر عليه : يا جابر، إنّ رسول الله عَيْلَة كان حريصاً على أن يكون

٢. من المصدر،

٤. تفسير العياشي ١٩٧/١م١٩٨، ح١٤٠.

٦. من المصدر .

١. مجمع البيان ٣١٥/٢.

٣. المصدر: ليتبيّن.

٥. أل عمران /١٢٨.

على عليه من بعده على الناس. وكان عندالله خلاف ما أراد رسول الله.

قال: قلت: فما معنى ذلك؟

قال: نعم، عنى بذلك قول الله لرسوله على الأمر الله من الأمر شيء يا محمّد في علي . الأمر إلي في علي وفي غيره. ألم أنزل (١) عليك يا محمّد فيما أنزلت من كتابي إليك «الم، أحسب الناس أن يتركوا أن يقولوا آمنًا وهم لا يفتنون» إلى قوله: «وليعلمن» قال: فوض رسول الله عَلَيْهُ الأمر إليه.

وفي إرشاد المفيد الله (٢) وقد جاءت الرواية: أنّه لمّا تمّ لأبي بكر ما تمّ وبايعه من بايع، جاء رجل إلى أميرالمؤمنين الله وهو يسوّي قبر رسول الله على بمسحاة في يده، وقال له: إنّ القوم قد بايعوا أبابكر، ووقعت الخذلة في الأنصار (٢) لاختلافهم، وبدر الطلقاء للعقد (١) للرجل خوفاً من إدراككم الأمر. فوضع طرف المسحاة على الأرض (٥) ويده عليها، ثمّ قال: «بسم الله الرحمن الرحيم، الم، أحسب الناس أن يتركوا أن يقولوا آمنًا وهم لا يقتنون، ولقد فتنًا الذين من قبلهم فليعلمن الله الذين صدقوا وليعلمن الكاذبين، أم حسب الذين يعملون السيّئات أن يسبقونا ساء ما يحكمون».

وفي الكافي (٢): رُوي أنّ أميرالمؤمنين عليه قال في خطبة له: ولو أراد الله سبحانه بأنبيائه ـ حيث بعثهم ـ أن يفتح لهم كنوز الذهبان ومعادن البلدان (٧) ومغارس الجنان وأن يحشر طير السماء ووحش الأرض معهم، لفعل. ولوفعل لسقط البلاء واضمحل الجزاء (٨) وبطل الابتلاء (١) ولما وجب للقائلين (١) أجر المبتلين (١) ولا لحق المؤمنين

١. المصدر: ألم أتل (أُنزل خ .ل .)

الإرشاد/١٠١، ١٠٢.
 المصدر: بالعقد.

٣. المصدر: للانصار . ٤. الم

٥. هكذا في المصدر، وفي النسخ: في الأرض. ٦٠. الكافي ١٩٨/٤ ـ ٢٠١، ح٢.

٧. المصدر: معادن العقيان.

٨. المصدر: اضمحلّت الأنباء وفي ن: اضمحلّ الابتلاء.

٩. المصدر ون: بطل الجزاء.

۱۰. «القائلين» من القيلولة ؛ يعني: لو لم يكن ابتلاء لكانوا مستريحين، فلا ينالون أجور المبتلين.

١١. أجور المبتلين.

ثواب المحسنين. ولالزمت الأسماء أهاليها على معنى مبين. ولذلك لو أنزل الله «من السماء آية فضلّت أعناقهم لها خاضعين» (١) ولو فعل لسقط البلوى عن الناس أجمعين. ولكنّ الله جلّ ثناؤه جعل رسله أولي قوّة في عزائم نيّاتهم، وضعفة فيماترى الأعين من حالاتهم. من قناعة تملأ القلوب والعيون غناؤه، وخصاصة تملأ الأسماع والأبصار أداؤه.

ولو كانت الأنبياء أهل قوة لاترام وعزة لاتضام وملك يسمد نحوه أعناق الرجال ويشد إليه عقد الرجال، لكان أهون على الخلق في الاختبار وأبعد لهم في الاستكبار. ولأمنوا عن رهبة (١) قاهرة لهم أو رغبة (١) مائلة بهم. فكانت النيّات (١) مشتركة والحسنات مقتسمة. ولكنّ الله أراد أن يكون الاتباع لرسله والتصديق بكتبه والخشوع لوجهه والاستكانة لأمره والاستسلام إليه (٥)، أموراً خاصة لايشوبها من غيرها مشائبة. وكلّما كانت البلوى والاختيار أعظم، كانت المثوبة والجزاء أجزل.

ألا ترون أنّ الله جلّ ثناؤه اختبر الأوّلين من لدن آدم إلى الآخرين من هذا العالم بأحجار ما تضرّ ولا تنفع ولا تبصر ولا تسمع فجعلها بيته الحرام، الذي جعله للنّاس قياماً. ثمّ جعله بأوعر بقاع الأرض حجراً. وأقلّ نتائق الدنيا مدراً، وأضيق بطون الأودية معاشاً، وأغلظ محالّ المسلمين [مياهاً. بين جبال خشنة، ورمال دمئة، وعيون وشلة، وقرى منقطعة، وأثر من مواضع قطر السماء وأثر ليس ينزكو به خفّ ولا ظلق آ<sup>(۱)</sup> ولا حافر. ثمّ أمر آدم وولده أن يثنوا أعطافهم نحوه. فصار مئابة لمنتجع أسفارهم، وغاية لملقى رجالهم، وتهوي إليه ثمار الأفئدة في مفاوز قفار متصلة وجزائر بحار منقطعة ومهاوي فجاج عميقة. حتّى يهزّوا مناكبهم ذللاً. يهلّلون الله (۱)

الشعراء /٤.
 الشعراء /٤.

٣. هكذا في المصدر. وفي النسخ: رهبة . ٤. ن: السيئات.

٥. المصدر: لطاعته. ٦. ليس في أ.

هكذا في المصدر. وفي النسخ:«الله» بدل «يهللون لله».

حوله. ويرملون على أقدامهم شعثاً غبراً له. قد نبذوا القنع والسراويل وراء ظهورهم وحسروا بالصعود (١) حلقاً عن رؤوسهم، ابتلاء عظيماً واختياراً كبيراً وامتحاناً شديداً وبليغا وقنوتاً مبيناً. جعله الله سبباً لرحمته، ووصلة (٢) [ووسيلة](٢) جنّته، وعلّة لمغفرته، وابتلاء للخلق برحمته.

فلوكان الله تعالى وضع بيته الحرام ومشاعره العظام بين جنّات وأنهار وسهل وقرار جمّ الأشجار داني الثمار ملتفّ النبات متّصل القرى من برّة سمراء وروضة خـضراء وأرياف محدقة وعراض (٤) مغدقة وزروع ناضرة وطرق عامرة وحداثق كثيرة، لكان قد صغر الجزاء على حسب ضعف البلاء. ثمّ لو كانت الأساس المحمول عليها أو الأحجار المرفوع بها بين زمردة خضراء وياقوته حمراء ونور وضياء، لخفّف مصارعة الشك(٥) في الصدور ولوضع مجاهدة إبليس عن القلوب ولنفي معتلج الريب من الناس. ولكنّ الله ﷺ يختبر عبيده بأنواع الشدائد ويتعبّدهم بألوان المجاهدة. ويبتليهم بضروب المكاره، إخراجاً للتّكبّر من قلوبهم وإسكاناً للتّذلّل في أنفسهم. وليجعل ذلك أبواباً [فتّحاً](١٦) إلى فضله، وأسباباً ذللاً لعفوه، وفيتنة. كيما قيال: «الم، أحسب الناس أن يتركوا أن يقولوا آمنًا وهم لا يفتنون، ولقد فتنّا الذين من قبلهم فليعلمنّ الله الذين صدقوا وليعلمن الكاذبين».

وفي شرح الآيات الباهرة (٧): وقال أيضاً حدّثنا جعفر بن محمّد الحسيني (٨)، عـن إدريس بن زياد، عن الحسن بن محبوب، عن عمرو بن ثابت، عن أبي جعفر عليه قال: قلت له: فسر لي قوله ﷺ (٩) لنبيّه ﷺ: «ليس لك من الأمر شيء».

١. ن، والمصدر: بالشعور.

٢. ليس في المصدر.

٣. من ن والمصدر ،

٤. المصدر: أعراض.

٥. هكذا في المصدر،ون . وفي سائر النسخ؛ الشكر . ٦. من المصدر. وفيه بهذه الصورة أيضاً.

٧. تأويل الأيات الباهرة، ج ١ ص٤٢٨.

٨. م وأو س:الحسيني .

٩. أل عمران /١٢٨.

فقال: إنّ رسول الله ﷺ كان حريصاً على أن يكون عليّ بن أبي طالب عليه من بعده على الناس. وكان عندالله خلاف ذلك. فقال: وعنى بذلك قوله ﷺ: «الم، أحسب الناس أن يتركوا أن يقولوا آمنًا وهم لا يفتنون، ولقد فتنًا الذين من قبلهم فليعلمنّ الله الذين صدقوا وليعلمنّ الكاذبين» قال: فرضى رسول الله ﷺ بأمر الله ﷺ.

وفي جوامع الجامع (١): وفي الحديث: كان من قبلكم يؤخذ، فيوضع المنشار على رأسه فيُفرَق فرقتين، ما يصرفه ذلك عن دينه. ويمشّط بأمشاط الحديد مادون عظمه من لحم وعصب، ما يصرفه ذلك عن دينه.

﴿ أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ يَعْمَلُونَ السَّبِّنَاتِ ﴾: الكفر والمعاصي. فإنّ العمل يعمّ أفعال القلوب والجوارح.

﴿ أَنْ يَسْبِقُونَا ﴾ : أن يفوتونا. فلا نقدر أن نجازيهم على مساوئهم.

وهو سادَ مسادَ مفعولي «حسب». أو «أمْ» منقطعة. والإضراب فيها لأنّ هذا الحسبان أبطل من الأوّل. ولهذا عقّبه بقوله:

﴿ سَاءَ مَا يَحْكُمُونَ ﴾ ٢: أي بئس الذي يحكمونه. أو حكماً يحكمونه حكمهم هذا. فحذف المخصوص بالذم.

﴿ مَنْ كَانَ يَرْجُو لِقَاءَ اللهِ ﴾ (٢): قيل: في الجنّة.

وقيل: المراد بلقاء الله: الوصول إلى ثوابه. أو إلى العاقبة من الموت [والبعث] (٣) والحساب والجزاء. على تمثيل حاله، بحال عبد قدم على سيّده بعد زمان مديد وقد اطلع السيّد على أحواله. فإمّا أن يلقاه ببشر لما رضي من أفعاله، أو يسخط [لما سخط] (٤) منها.

﴿ فَإِنَّ آجَلَ اللهِ ﴾ : فإنَّ الوقت المضروب للقائه.

﴿ لَآتِ ﴾ : لجاءٍ. وإذا كان وقت اللقاء آتياً ، كان كائناً لا محالة. فليبادر ما يحقّق أمله

١. جوامع الجامع /٣٥٠. ٢. أنوار التنزيل ٢٠٤/٢.

٤. من المصدر.

٣. من المصدر،

ويصدق رجاءه. أو ما يستوجب به القربة والرضا.

وفي كتاب التوحيد (١)، حديث طويل عن عليّ الله يقول فيه، وقد سأله رجل عمّا اشتبه عليه من الآيات وقوله: «من كان يرجو لقاء الله فإنّ أجل الله لآت» يعني بقوله: من كان يؤمن بأنّه مبعوث، فإنّ وعد الله لأت من الثواب والعقاب. فاللقاء همهنا ليس بالرّؤية. واللقاء: هو البعث. فافهم جميع ما في كتاب الله عن لقائه، فإنّه يعني بذلك: البعث.

- ﴿ وَهُوَ السَّمِيعُ ﴾ : لأقوال العباد.
- ﴿ الْعَلِيمُ ﴾ ٢٠: بعقائدهم وأفعالهم.
- ﴿ وَمَنْ جَاهَدَ ﴾ : نفسه بالصبر على مضض الطاعة، والكفّ عن الشهوات.
  - ﴿ فَإِنَّمَا يُجَاهِدُ لِنَفْسِهِ ﴾ : لأنَّ منفعته لها.

﴿ إِنَّ اللهَ لَغَنيٌ عَنِ الْعَالَمِينَ ﴾ ۞: فلا حاجة به إلى طاعتهم. وإنّما كلّف عباده رحمة عليهم، ومراعاة لصلاحهم.

وفي شرح الآيات الباهرة (٢): قال محمّد بن العبّاس ﷺ: حدّثنا عبدالعزيز بن يحيى [عن محمّد] (٢) بن زكريًا، عن أيّوب بن سليمان، عن محمّد بن مروان، عن الكلبيّ، عن أبي صالح، عن ابن عبّاس قال: قوله ﷺ: «أم حسب الذين يعملون السيّئات أن يسبقونا ساء ما يحكمون» نزلت في عتبة وشيبة والوليد بن عتبة وهم الذين بارزوا عليّاً وحمزة وعبيدة، ونزلت فيهم: «من كان يرجو لقاء الله فإنّ أجل الله لآت وهو السميع العليم، ومن جاهد فإنّما يجاهد لنفسه» قال: في على وصاحبيه (٤).

﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَنُكَفِّرَنَّ عَنْهُمْ سَيِّنَاتِهِمْ ﴾: الكفر بالإيمان، والمعاصى بما يتبعها من الطاعات.

﴿ وَلَنَجْزِيَنَّهُمْ أَحْسَنَ الَّذِي كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ ٢: أي أحسن جزاء أعمالهم.

٢. تأويل الآيات الباهرة ج ١ ص ٤٢٨.

٤. م والمصدر: صاحبه.

١. التوحيد /٢٦٧، ج ٥.

٣. ليس في المصدر.

﴿ وَوَصَّيْنَا الْإِنسانَ بِوَالِدَيْهِ حُسْنًا ﴾ : بإتيانه فعلاً ذا حسن. أو كأنّه حسن لفرط سنه.

و «وصّى» يجري مجرى أمر، معنى وتصرّفاً.

وقيل (١): هو بمعنى: أي وقلنا له: أحسِن بوالديك حسناً.

وقيل (٢): [«حسناً»] (٣) منتصب بفعل مضمر. على تقدير قول مفسّر للتّوصية؛ أي قلنا أو لهما. أو: افعل بهما حسناً. وهو أوفق لما بعده، وعليه يحسن الوقف على «بوالديه».

وقرئ: حسناً. أو إحساناً (٤).

﴿ وَإِنْ جَاهَدَاكَ لِتُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ ﴾: بإلهيّته. عبّر نفيها بنفي العلم بها، إشعاراً بأنّ ما لا يُعلم صحته لا يجوز اتّباعه وإن لم يُعلَم بطلانه، فضلاً عمّا عُلم بطلانه. ﴿ فَلاَ تُطِعْهُمَا ﴾: في ذلك. فإنّه لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق. ولابد من إضمار القول إن لم يضمر قبل.

﴿ إِلَيَّ مَرْجِعُكُمْ ﴾: مرجع من آمن منكم ومن أشرك. ومن برّ بوالديه ومن عقّ. ﴿ فَأُنَبِّنُكُمْ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ ﴿ فَأُنَبِّنُكُمْ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ ﴿ فَأُنَبِّنُكُمْ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ ﴿ وَاللَّهِ وَاللَّهِ عَلَيْهِ .

والآية قيل (٥): نزلت في سعدبن أبي وقّاص وأمّه حمنة. فإنّها لمّا سمعت بإسلامه، حلفت أن لا تنتقل من الضّح (٦) ولا تطعم ولاتشرب حتّى يـرتدّ. ولبـثت ثـلاثة أيّـام كذلك. وكذا التي في لقمان والأحقاف.

وقيل (٧): نزلت في عيّاش بن أبي ربيعة المخزوميّ. وذلك أنّه أسلم، فخاف أهـل بيته. فهاجر إلى المدينة قبل أن يهاجر النبيّ ﷺ فحلفت أمّه أسماء بنت مخرمة بن أبي

١ و٢. أنوار التنزيل ٢٠٤/٢. ٣. من المصدر،

٤. نفس المصدر والموضع ، . . نفس المصدر ٢٠٥/٢ .

٦. الضعُ: الشمس، أو ضوؤها إذا استمكن من الأرض.

٧. مجمع البيان ٢٧٣/٤\_٢٧٤.

جندل التميمي، أن لا تأكل ولا تشرب ولا تغسل رأسها ولاتدخل كناً حتى يرجع إليها. فلما رأى ابناها أبوجهل والحرث ابناهشام -وهما أخوا عيّاش لأمّه - جزعها ركبا في طلبه حتى أتيا المدينة. فلقياه وذكرا له القصّة. فلم يزالا به حتى أخذ عليهما [العهود و] (۱) المواثيق، أن لا يصرفاه عن دينه وتبعهما. وقد كانت صبرت أمّه ثلاثة أيّام ثمّ أكلت وشربت. فلمّا خرجا من المدينة أخذاه وأوثقاه [كتافاً] (۱). وجلده كلّ واحد منهما مائة جلدة، حتى برئ من دين محمّد جزعاً من الضرب وقال ما لا ينبغي. فنزلت الآية. وكان الحرث أشدّهما عليه، فحلف عيّاش لئن قدر عليه خارجاً من الحرم ليضربن عنقه. فلمّا رجعوا إلى مكّة مكثوا حيناً. ثم هاجر النبيّ على والمؤمنون إلى المدينة، وهاجر عيّاش وحسن إسلامه. وأسلم الحرث بن هشام، وهاجر إلى المدينة، وبايع النبيّ على الإسلام ولم يحضر عيّاش. فلقيه عيّاش يوماً بظهر قباء - ولم يشعر بإسلامه - فضرب عنقه. فقيل له: إنّ الرجل قد أسلم. فاسترجع عيّاش وبكي. ثمّ يشعر بإسلامه - فضرب عنقه. فقيل له: إنّ الرجل قد أسلم. فاسترجع عيّاش وبكي. ثمّ النبيّ على الإسلام، فنزل «وماكان لمؤمن أن يقتل مؤمناً إلّا خطأ (۱) الآية.

﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَنَدَخِلَنَهُمْ فِي الصَّالِحِينَ ﴾ ﴿ وَالَّذِينَ الْمَوْمِنِينَ ، وَمَتَمَنَى أَنْبِياءَ الله المرسلين. أو في والكمال في الصلاح منتهى درجات المؤمنين، ومتمنّى أنبياء الله المرسلين. أو في مدخلهم، وهي الجنّة.

﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَقُولُ آمَنَّا بِاللَّهِ فَإِذَا أُوذِيَ فِي اللهِ ﴾: عذَّبهم الكفرة على الإيمان.

﴿ جَعَلَ فِتْنَةَ النَّاسِ ﴾: ما يصيبهم من أذيتهم في الصرف عن الإيمان.

﴿ كَعَذَابِ اللهِ ﴾: في الصرف عن الكفر.

﴿ وَلَئِنْ جَاءَ نَصْرٌ مِنْ رَبُّكَ ﴾ : فتح وغنيمة.

﴿ لَيَقُولُنَّ إِنَّا كُنَّا مَعَكُمْ ﴾ : في الدين فأشركونا فيه.

١. ليس في المصدر . ٢ من المصدر .

٣. النساء /٩٢.

والمراد: المنافقون. أو قوم ضعف إيمانهم، فارتدّوا من أذى المشركين. ويـؤيّد الأوّل.

- ﴿ اَوَلَيْسَ اللهُ بِأَعْلَمَ بِمَا فِي صُدُورِ الْعَالَمِينَ ﴾ ۞: من الإخلاص والنفاق.
  - ﴿ وَلَيَعْلَمَنَّ اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا ﴾: بقلوبهم.
  - ﴿ وَلَيَعْلَمَنَّ الْمُنَافِقِينَ ﴾ ٢٠ : فيجازي الفريقين.
  - ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِلَّذِينَ آمَنُوا اتَّبِعُوا سَبِيلَنَا ﴾ : الذي نسلك في ديننا.

﴿ وَلْنَحْمِلْ خَطَايَاكُمْ ﴾: إإن كان ذلك خطيئة. أو إن كان بعث ومؤاخذة. وإنّما أمروا أنفسهم بالحمل عاطفين على أمرهم بالاتبّاع](١) مبالغة في تعليق الحمل بالاتباع والوعد بتخفيف الأوزار عنهم إن كانت تشجيعاً لهم عليه. وبهذا الاعتبار ردّ عليهم وكذّبهم بقوله:

﴿ وَمَا هُمْ بِحَامِلِينَ مِنْ خَطَايَاهُمْ مِنْ شَيْءٍ إِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ ﴾ ۞: «مِن» الأولى للتّبيين. والثانية مزيدة. والتقدير: وماهم بحاملين شيئاً من خطاياهم.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): «من كان يرجو لقاء الله فإنّ أجل الله لآت» قال: من أحبّ لقاء الله جاءه الأجل «ومن جاهد» [آمال] (٢) نفسه عن اللذات والشهوات والمعاصي «فإنّما يجاهد لنفسه إنّ الله لغنيّ عن العالمين» [وقوله:](٤) «ووصّينا الإنسان بوالديه حسناً» قال: هما اللذان ولداه.

وأمّا قوله على الناس من يقول آمنًا بالله فإذا أوذي في الله جعل فتنة الناس كعذاب الله قال: إذا آذاه إنسان أو أصابه ضرّ أو فاقة أو خوف من الظالمين، دخل (٥) معهم في دينهم. فرأى أنّ ما يفعلونه هو مثل عذاب الله الذي لاينقطع «ولئن جاء نصر من ربّك» يعني: القائم صلوات الله عليه «ليقولنّ إناكنًا معكم أوليس الله بأعلم بما في صدور العالمين» وقوله على: «وقال الذين كفروا للّذين آمنوا اتبعوا سبيلنا ولنحمل

١. ليس في أ.

٢. تفسير القمي ١٤٨/٢ ـ ١٤٩ .

٣و٤. من المصدر.

خطاياكم» قال:كان الكفّار يقولون للمؤمنين: كونوا معنا، فإنّ الذي تخافون أنتم ليس بشيء فإنكان حقّاً نتحمّل نحن ذنوبكم. فيعذّبهم الله ﷺ مرّتين، مرّة (١) بذنوبهم [ومرّة بذنوب غيرهم.

﴿ وَلَيَحْمِلُنَّ أَثْقَالَهُمْ ﴾: أثقال ما اقترفته أنفسهم.

﴿ وَاَثْقَالاً مَعَ اَثْقَالِهِمْ ﴾: وأثقالاً أخر معها. لما تسبّبوا] (٧)له بالإضلال، والحمل على المعاصى. من غير أن ينقص من أثقال من يتبعهم شيء.

﴿ وَلَيُسْأَلُنَّ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ﴾ : سؤال تقريع وتبكبت.

﴿ عَمَّا كَانُوا يَفْتَرُونَ ﴾ ٢٠ من الأباطيل.

﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَانُوحاً إلى قَوْمِهِ فَلَبِثَ فِيهِمْ أَلْفَ سَنَةٍ إِلَّا خَمْسِينَ عَاماً ﴾: بعد المبعث. قيل (٣): إنّه بُعث على رأس الأربعين. ودعا قومه تسعمائة وخمسين وعاش بعد الطوفان ستين (٤).

وإنَّ المقصود من القصَّة تسلية رسول الله عَيَّاتِهُ وتثبيته على ما يكابده من الكفرة.

وفي كتاب الاحتجاج (٥)، للطّبرسيّ رحمه الله: عن النبيّ عَلَيْهُ حديث طويل في مكالمة بينه وبين اليهود. وفيه قال لهم رسول الله عَلَيْهُ: لقد أقام نوح في قومه ودعاهم ألف سنة إلّا خمسين عاماً. ثمّ وصفهم الله تعالى فقلّلهم، فقال (٦): «وما آمن معه إلّا قليل» ولقد تبعني في سنيّ القليلة وعمري اليسير مالم يتبع (٧) نوحاً في طول عمره وكبر سنّه.

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (٨)، بإسناده إلى محمّد بـن الفـضيل (٩)، عـن

۲. ليس في أ.

٤. هكذا في ن . وفي سائر النسخ : سنتين .

٦. هود/٤٠.

٨. كمال الدين وتمام النعمة /٢١٥.

١. ليس في المصدر .

٣. أنوار التنزيل ٢٠٥/٢\_٢٠٦.

٥. الاحتجاج ٥٧/١.

٧. المصدر: مالم تتبع.

٩. م وأوس ون: محمّد بن الفضل.

أبي حمزة الثمالي، عن أبي جعفر محمّد بن عليّ الباقر اللّيلا حديث طويل. يـقول فيه اللّيلا: فمكث نوح الليّلا [في قومه](١) ألف سنة إلّا خمسين عاماً لم يشاركه في نبوّته أحد.

وفي روضة الكافي (٢) بإسناده إلى أبي حمزة ، عن أبي جعفر للتلل مثله .

عليّ بن إبراهيم، عن أبيه (٣)، عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر، عن أبان بن عثمان، عن إسماعيل الجعفيّ، عن أبي جعفر الريّ قال: لبث فيهم نوح ألف سنة إلا خسمسين عاماً يدعوهم سرّاً وعلانية. فلمّا أبوا وعتوا قال: ربّ (٤): «إنّي مغلوب فانتصر» والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي عيون الأخبار (٥)، في باب ما جاء عن الرضاط الله من خبر الشاميّ وما سأله عنه أميرالمؤمنين الله في جامع الكوفة حديث طويل. وفيه: وسأله عن اسم نوح ماكان؟ فقال: اسمه السكن. وانما شمّي نوحاً، لأنّه ناح على قومه ألف سنة إلّا خمسين عاماً.

وفي كتاب علل الشرائع (٦٠)، بإسناده إلى أحمد بن الحسن الميثميّ، عمّن ذكره، عن أبي عبدالله للطّيلِا قال: كان اسم نوح عبدالغفّار، وإنّما سُمّي نوحاً، لأنّه كان ينوح عملى نفسه.

وبإسناده إلى سعيد بن جناح (٧): عن بعض أصحابنا، عن أبي عبدالله للسلاِّ قال: اسم نوح عبدالله للسلِّهِ قال: اسم نوح عبدالملك. وإنمّا سُمّى نوحاً، لأنّه بكي خمسمائة عام.

وبإسناده إلى محمّد بن أورمة (٨): عمّن ذكره، عن سعيد بن جناح، عن رجل، عن

١. من المصدر. ٢. الكافي ١١٥/٨. ضمن حديث ٩٢.

٣. نفس المصدر ٢٨٣/٨، ضمن حديث ٤٢٤. ٤. القمر ١٠٠.

٥. عيون الأخبار ٢٤٤/١. ٦. علل الشرائع/٢٨،ح ١.

٧. نفس المصدر والموضع، ح٢. وفي النسخ: «سعد بن جناج» انظر تنقيح المقال ٢٦/٢، رقم ٤٨٢٠.

٨. نفس المصدر والموضع، ح ٣.

أبي عبدالله عليلًا قال: كان اسم نوح عبدالأعلى. وإنّما سُمّي نوحاً. لأنّه بكي خمسمانة عام.

واختلاف الأخبار في اسم نوح عليه محمول على تعدُّد اسمه. ولا اختلاف في معنى بكائه. لأنّه يمكن اجتماع جميع معانيه.

﴿ فَلَخَذَهُمُ الطُّوفَانُ ﴾: طوفان الماء. وهو لما طاف بكثرة، من سيل أو ظلام أو نحوهما.

﴿ وَهُمْ ظَالِمُونَ ﴾ ٢: بالكفر.

﴿ فَأَنْجَيْنَاهُ ﴾ : أي: نوحاً.

﴿ وَأَصْحَابَ السَّفِينَةِ ﴾ : ومن أركب معه من أولاده وأتباعه.

قيل (١): كانوا ثمانين. وقيل: ثمانية وسبعين. وقيل: عشرة، نصفهم ذكور ونصفهم إناث.

﴿ وَجَعَلْنَاهَا ﴾ : أي السفينة. أو الحادثة.

﴿ آيَةً لِلْعَالَمِينَ ﴾ ٢٠ يتّعظون، ويستدلّون بها.

﴿ وَإِبْرَاهِيمَ ﴾: عطف على «نوحاً». أو نصب بإضمار «اذكر» (٢).

وقرئ بالرفع على تقدير: من المرسلين إبراهيم (٣).

﴿ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ اعْبُدُوا اللهَ ﴾: ظرف «الأرسلنا» أي أرسلناه حين كمل عقله وتمّ نظره، بحيث عرف الحقّ وأمر الناس به. أو بدل منه بدل الاشتمال، إن قُدِّر «باذكر».

﴿ وَاتَّقُوهُ ذَٰلِكُمْ خَيَرٌ لَكُمْ ﴾ : مما أنتم عليه.

﴿ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ ٢: الخير والشرّ، وتميّزون ما هو خير ممّا هو شــرّ. أو كـنتم تنظرون في الأمور بنظر العلم، دون نظر الجهل.

﴿ إِنَّمَا تَعْبُدُونَ مِنَ دُونِ اللهِ أَوْثَاناً وَتَخْلُقُونَ إِفْكاً ﴾: وتكذبون كذباً في تسميتها آلهة ،

١. أنوار التنزيل ٢٠٦/٢.

٣. نفس المصدر والموضع.

٢. نفس المصدروالموضع.

وادّعاء شفاعتها عندالله. أو تعملونها وتنحتونها للإفك، وهـو اسـتدلال عـلى شـرارة ماهم عليه، من حيث أنّه زور وباطل.

وقرئ «تخلقون» من خلق للتكثير . «وتخلقون» من تخلّق للتكلّف . «وإفكاً» على أنّه مصدر كالكذب . أو نعت بمعنى : ذا إفك (١).

﴿ إِنَّ الَّذِينَ تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللهِ لاَيَمْلِكُونَ لَكُمْ رِزْقاً ﴾: دليل ثان على شرارة ذلك، من حيث أنّه لايجدي بطائل.

و «رزقاً» يحتمل المصدر. بمعنى: لايستطيعون أن يرزقوكم، وأن يراد المرزوق. وتنكيره للتعميم.

﴿ فَانْتَغُوا عِنداللهِ الرِّزْقَ ﴾: كله. فإنه المالك.

﴿ وَاعْبُدُوهُ واشْكُرُوا لَهُ ﴾: متوسّلين إلى مطالبكم بعبادته، مقيّدين لما حفّكم من النعم بشكره. أو مستعدّين للقائه بهما. فإنّه

﴿ اِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ ۞: وقرئ بفتح التاء (٢).

﴿ وَإِنْ تُكَذِّبُوا فَقَدْ كَذَّبَ أُمَمٌ مِنْ قَبْلِكُمْ ﴾: مَن قبلي من الرسل فلم يضرّهم (٣) تكذيبهم. إنّما ضرّ أنفسهم، حيث تسبّب لما حلّ بهم من العذاب. فكذا تكذيبكم.

﴿ وَمَا عَلَى الرَّسُولِ إِلاَّ الْبَلاَعُ الْمُبِينُ ﴾ ﴿ وَاللهُ الشَّكُ ، وما عليه أن يُصدَّق ولا يُكذَّب.

فالآية وما بعدها من جملة قصة إبراهيم إلى قوله: «فماكان جواب قومه» ويحتمل أن يكون اعتراضاً بذكر شأن النبي عَلَيْ وقريش وهدم مذهبهم والوعيد على سوء صنيعهم، توسط بين طرفي قصته. من حيث أن مساقها تسلية رسول الله عَيَالِيَ وتنفيش عنه. بأن أباه خليل الله كان ممنو البنحو ما مني به من شرك القوم وتكذيبهم. وتشبيه حاله فيهم بحال إبراهيم في قومه.

٢. نفس المصدر والموضع.

١. نفس المصدروالموضع.

٣. هكذا في ن. و في سائر النسخ: فلا يضرّهم.

﴿ أَوَ لَمْ يَرَوْا كَيْفَ يُبْدِئُ اللَّهُ الْخَلْقَ ﴾ : من مادة وغيرها.

وقرأ حمزة والكسائي وأبوبكر بالتّاء، على تقدير القول (١).

وقرئ: «يبدأ» (۲).

﴿ ثُمَّ يُعِيدُهُ ﴾ : إخبار بالإعادة بعد الموت. معطوف على «أولم يروا» لاعلى «يبدئ» فإنّ الرؤية غير واقعة عليه.

ويجوز أن تؤوّل الإعادة بأن ينشئ في كلّ سنة مثل ماكان السنة السابقة من النبات والثمار ونحوهما. ويُعطَف عليه «إنَّ ذلك»: الإشارة إلى الإعادة. أو ما ذكر من الأمرين.

﴿ عَلَى اللهِ يَسِيرٌ ﴾ ٢٠: إذ لا يفتقر في فعله إلى شيء.

﴿ قُلْ سِيرُوا فِي الْأَرْضِ ﴾ : حكاية كلام الله لإبراهيم. أو محمّد صلّى الله عليهما.

﴿ فَأَنْظُرُوا كُنْفُ بَدَأَ الْخَلْقَ ﴾ : على اختلاف الأجناس والأحوال.

﴿ ثُمَّ اللهُ يُنشِئُ النَّشَأَةَ الْآخرَةَ ﴾: بعد النشأة الأولى ، التي هي الإبداء. فإنّه والإعادة نشأتان ، من حيث أنّ كلاً اختراع وإخراج من العدم. والإفصاح باسم «الله» مع إيقاعه مبتدأ، بعد إضماره في «بدأ» والقياس الاقتصار عليه ، للدلالة على أنّ المقصود بيان الإعادة. وأنّ من عرف بالقدرة على الإبداء ، ينبغي أن يُحكم له بالقدرة عليها ، لأنّها أهون . والكلام في العطف ما مرّ.

وقرئ: «النشاءة» كالرأفة (٣).

﴿ إِنَّ اللهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ ﴿ إِنَّ قدرته لذاته. ونسبة ذاته إلى كلّ الممكنات على سواء. فيقدر على النشأة الأخرى، كما قدر على النشأة الأولى.

﴿ يُعَذُّبُ مَنْ يَشَاءُ ﴾: تعذيبه.

﴿ وَيَرْحَمُ مَنْ يَشَاءُ ﴾ : رحمته.

﴿ وَالَّيْهِ تُقْلَبُونَ ﴾ ٢ : تردَون.

٢. نفس المصدر والموضع.

١. نقس المصدر ٢٠٧/٢.

٣. أنوار التنزيل ٢٠٧/٢.

﴿ وَمَا أَنْتُمْ بِمُعْجِزِينَ ﴾ : ربّكم عن إدراككم.

﴿ فِي الْأَرْضِ وَلاَ فِي السَّمَاءِ ﴾ : إن فررتم من قضائه، بالتّواري في الأرض والهبوط في مهاويها والتحصّن في السماء والقلاع الذاهبة فيها.

وقيل (١): ولامن في السماء. كقول حسّان (٢):

أمن يهجو رسول الله منكم ويسمدحه ويستصره سنواء

﴿ وَمَا لَكُمْ مِنْ دُونِ اللهِ مِنَ وَلِي ۗ وَلَا نَسِيرٍ ﴾ ﴿ وَمَا لَكُمْ مِنْ دُونِ اللهِ مِنَ وَلِي وَلَا نَسِيرٍ ﴾ ﴿ وَمَا لَكُمْ مِنْ بِـلاء يبظهر مـن الأرض، أو ينزل من السماء ويدفعه عنكم.

﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُوا بِآيَاتِ اللهِ ﴾ : بدلائل وحدانيَّته أو بكتبه.

﴿ وَلِقَائِهِ ﴾: بالبعث.

﴿ أُولَٰئِكَ يَئِسُوا مِنْ رَحْمَتِي ﴾ : أي يئسوا منها يـوم القـيامة. فـعبّر عـنه بـالماضي، للتحقيق والمبالغة. أو أيسوا في الدنيا لإنكار البعث والجزاء.

﴿ وَأُولٰئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ آلِيمٌ ﴾ ٢: بكفرهم.

﴿ فَمَا كَانَ جَوابَ قُومِهِ ﴾: قوم إبراهيم له.

وقرئ، بالرفع على أنّه الإسم، والخبر

﴿ إِلاَّ أَنَّ قَالُوا اقْتُلُوهُ أَوْ حَرَّقُوهُ ﴾ (٣): كان ذلك قول بعضهم. لكن لمّا قيل فيهم ورضي به الباقون، أسند إلى كلّهم.

﴿ فَانَجَاهُ اللهُ مِنَ النَّارِ ﴾ : أي قذفوه في النار، فأنجاه منها. بأن جعلها عمليه بسرداً وسلاماً.

﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ ﴾: في إنجاثه منها.

﴿ لَآيَاتٍ ﴾ : هي حفظه من أذى النار، وإخمادها مع عظمها في زمان يسير، وإنشاء روض مكانها.

أنوار التنزيل ٢٠٧/٢.
 أنوار التنزيل ٢٠٧/٢.

٣. نفس المصدر والموضع.

﴿ لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴾ ۞: لأنَّهم المنتفعون بالفحص عنها والتأمل.

﴿ وَقَالَ اِنَّمَا اتَّحَذُنُمْ مِنْ دُونِ اللهِ أَوْثَاناً مَوَدَّةَ بَيْنِكُم فِي الْحَيَوةِ الدُّنْيَا ﴾: لِتتوادّوا بينكم وتتواصلوا لاجتماعكم على عبادتها.

وثاني مفعولي «اتّخذتم» محذوف. وينجوز أن يكون «مودّة» المنفعول الثاني، بتقدير مضاف. أو بتأويلها بالمودودة، أي اتّخذتم أوثاناً سبب المودّة بينكم.

وقرأها نافع وابن عامر وأبوبكر، منوّنة ناصبة «بينكم» والوجه ماسبق. وابن كثير وأبو عمرو والكسائي ورويس، مرفوعة مضافة. على أنّها خبر مبتدأ محذوف؛أي هي مودودة. أو سبب [مودة بينكم. والجملة صفة «أوثاناً». أو خبر «إنّ» على أنّ «ما» مصدرية، أو موصولة. والعائد محذوف. وهو المفعول الأوّل (۱).

وقرئت مرفوعة منوّنة ومضافة بفتح «بينكم». كما قرئ: «لقد تـقطّع بـينكم». وقرىء: «إنّما مودّة <sup>(۲)</sup> بينكم»]<sup>(۳)</sup>.

﴿ ثُمَّ يَوْمَ الْقِيَامَةِ يَكُفُرُ بَعْضُكُم بِبَعْضٍ وَيَلْعَنُ بَعْضُكُمْ بَعْضاً ﴾: أي يـقوم التـناكـر والتلاعن بينكم. أو بينكم وبين الأوثان، على تغليب المخاطبين. كقوله (٤٠): «ويكونون عليهم ضدًاً».

وفي أصول الكافي (٥): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن بكر بن صالح، عن القاسم بن بريد (٢)، عن أبي عمرو الزبيريّ، عن أبي عبدالله عليّة قال: والوجه الخامس من الكفر، كفر البراءة . «وقال إنّما اتّخذتم من دون الله أوثاناً مودّة بينكم في الحياة الدنيا ثمّ يوم القيامة يكفر بعضكم ببعض ويلعن بعضكم بعضاً » يعني: يتبرّأ بعضكم من ببعض والحاجة.

١. نفس المصدر والموضع.

٢. نفس المصدر والموضع.

۳. لیس فی ن .

٤. مريم/٨٢

ه. الكافي ٢٩٠/١ ٣٩١.

٦. في المصدر: «القاسم بن يزيد» انظر. تنقيح المقال ١٨/٢، رقم ٩٥٥٥.

وفي روضة الكافي (١): يحيى الحلبيّ، عن ابن مسكان، عن مالك الجهنيّ قال: قال لي أبوعبدالله عليّه إلّا جاء يوم القيامة لي أبوعبدالله عليّه إلّا جاء يوم القيامة يلعنهم ويلعنونه. إلّا أنتم ومن كان على مثل حالكم. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي كتاب التوحيد (٢)، عن أميرالمؤمنين لليلا حديث طويل. يقول فيه لليلا وقد سأله رجل عمّا اشتبه عليه من الآيات: وأمّا قوله (٣): «يوم يقوم الروح والملائكة صفّاً لايتكلّمون إلّا من أذن له الرحمن وقال صواباً» وقوله (٤): «والله ربّنا ماكنّا مشركين» وقوله: «يوم القيامة يكفر بعضهم ببعض ويلعن بعضكم بعضاً» (٥) وقوله: «إنّ ذلك لحقّ تخاصم أهل النار» وقوله (٢): «لا تختصموا لديّ وقد قدّمت إليكم بالوعيد» وقوله (٧): «اليوم نختم على أفواههم وتكلّمنا أيديهم وتشهد أرجلهم بماكانوا يكسبون». فإنّ ذلك في مواطن غير واحد، من مواطن ذلك اليوم الذي كان مقداره خمسين ألف سنة. يجمع الله الخلائق يومئذ في مواطن يتفرّقون، ويكلّم بعضهم بعضاً، ويستغفر بعضهم لبعض. أولئك الذين كان منهم الطاعة في دار الدنيا، الرؤساء (٨) والأتباع. ويلعن أهل المعاصي الذين بدت منهم البغضاء وتعاونوا على الظلم والعدوان في دار الدنيا، المستكبرين والمستضعفين. يكفر بعضهم ببعض. ونظيرها في سورة إبراهيم قول الشيطان (٩): «إنّي كفرت بما أشركتمون من قبل» وقول إبراهيم خليل الرحمن (١٠): «كفرنا بكم» أي تبرأنا.

وفي محاسن البرقي (١١): عنه، عن أبيه عن حمزة بن عبدالله، عن جميل بن درّاج،

۲. التوحيد/۲۳۰ح.

٤. الأنعام/٢٣.

٦. ق /٢٨.

٨. المصدر:للرؤساء،

١٠. الممتحنة/٤.

١. نفس المصدر ١٤٦/٨، ضمن حديث ١٢٢.

٣. النبأ/٣٨.

ه. ص/٦٤.

۷. یس/۹۵.

۹. ابراهیم /۲۲.

١١. المحاسن /١٤٤، ٣٣٠.

عن مالك بن أعين، عن أبي عبدالله الله الله الله الله أما ترضون أن يأتي كلّ قوم يلعن بعضهم بعضاً إلّا أنتم ومن قال بمقالتكم (١).

﴿ وَمَأْوَاكُمُ النَّارُ وَمَالَكُمْ مِنْ نَاصِرِينَ ﴾ ۞: يخلَّصونكم منها.

﴿ فَآمَنَ لَهُ لُوطُ ﴾ : هو ابن أخته، وأوّل من آمن به.

وقيل (٢): إنّه آمن به حين رأى النار لم تحرقه.

﴿ وَقَالَ اِنِّي مُهَاجِرٌ ﴾ : من قومي.

﴿ إِلَى وَبِّي ﴾: إلى حيث يأمرني ربّي.

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (٣)، بإسناده إلى محمّد بن الفسضل، عن أبي حمزة الثمالي، عن أبي جعفر محمّد بن عليّ الباقر عليّ حديث طويل. يقول في آخره عليه وإنّ الأنبياء بعثوا خاصّة وعامّة. أمّا إبراهيم نبوّته بكوثي [ربّا](٤) وهي قرية من قرى السواد فيها بدأ أوّل أمره، ثمّ هاجر منها وليست بهجرة قتال. وذلك قول الله على «إنّي مهاجر إلى ربّي سيهدين» (٥) وكانت هجرة إبراهيم بغير قتال. وأمّا إسحاق فكانت نبوّته بعد إبراهيم. وأمّا يعقوب فكانت نبوّته بأرض كنعان، ثمّ هبط إلى مصر فتوفًى فيها.

وفي أصول الكافي (٢): محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن أبي يحيئ الواسطيّ، عن هشام إبن سالم إ(٢) ودرست بن أبي منصور، عنه قال: قال أبو عبدالله عليّه : الأنبياء والمرسلون على أربع طبقات: فنبيّ منبًا في نفسه لا يعدو غيرها. ونبيّ يرى في النوم ويسمع الصوت ولا يعاينه في اليقظة، ولم يُبعّث إلى أحد، وعليه

المصدر: بقولكم.
 المصدر: بقولكم.

٣. كمال الدين وتمام النعمة /٢١٩ و ٢٢٠ ، ج٢. ٤. من المصدر.

٥. هكذا في النسخ والمصدر, والحق ما قال محقق المصدر في هامشه: سهو من المؤلف أو الراوي وفي المصحف «إني ذاهب» أو بدون «سيهدين».
 ٦. الكافي ١٧٤/١ ـ ١٧٥، صدر حديث ١.

٧. من المصدر.

إمام مثل ماكان إبراهيم على لوط عليُّك والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي روضة الكافي (1): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه وعدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد جميعاً، عن الحسن بن محبوب، عن إبراهيم بن أبي زياد الكرخيّ قال: سمعت أبا عبدالله عليه يقول: كانت أمّ إبراهيم وأمّ لوط عليه سادة (٢) وورقة ـ وفي نسخة رقية ـ أختين. وهما ابنتان للاحج. وكان اللاحج نبيّاً منذراً، ولم يكن رسولاً والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

﴿ إِنَّهُ هُوَ الْعَزِيزُ ﴾ : الذي يمنعني عن أعدائي.

﴿ الْحَكِيمُ ﴾ ٢٠: الذي لا بأمرني إلّا بما فيه صلاحي.

روي (٣): أنّه هاجر من كوثئ من سواد الكوفة مع لوط وامرأته سارة ابنة عمه إلى حرّان ثمّ منها إلى الشام. فنزل فلسطين، ونزل لوط سدوم.

﴿ وَوَهَبْنَا لَهُ اِسْحٰقَ وَيَعْقُوبَ ﴾ : ولداً ونافلة ، حين أيس عن الولادة من عجوز عاقر. ولذلك لم يذكر إسماعيل.

- ﴿ وَجَعَلْنَا فِي ذُرِّيِّهِ النَّبُوَّةَ ﴾: فكثر منهم الأنبياء.
- ﴿ وَالْكِتَابَ ﴾ : يريد به الجنس، ليتناول الكتب الأربعة.
  - ﴿ وَآتَيْنَاهُ آجُرَهُ ﴾: على هجرته إلينا.
- ﴿ فِي الدُّنْيَا ﴾ : بإعطاء الولد في غير أوانه، والذريّة الطّيّبة، واستمرار النبوّة فيهم، وانتماء أهل الملل إليه، والثناء والصلاة عليه إلى آخر الدهر.
  - ﴿ وَإِنَّهُ فِي الْآخِرَةِ لَمِنَ الصَّالِحِينَ ﴾ ٢٠ : لفي عداد الكاملين في الصلاح.

وفي أمالي شيخ الطائفة ﴿ (1) بإسناده إلى أميرالمؤمنين عليه حديث طويل. يمقول فيه عليه الله عباد الله ، أنّ المؤمن من يعمل لثلاث من الثواب : إمّا الخير ، فإنّ الله

٢. المصدر: سارة،

نفس المصدر ۲۷۰/۸،ضمن حدیث ۵٦۰.

٤. أمالي الطوسي ٢٥/١.

۳. أنوار التنزيل ۲۰۸/۲.

٥. هكذا في ن، وم روفي سائر النسخ اعلموا.

يثيبه بعمله في دنياه. قال سبحانه لإبراهيم: «وآتيناه أجره في الدنيا وإنّه في الآخرة لمن الصالحين» فمن عمل لله تعالى أعطاه أجره في الدنيا والآخرة وكفاه الهمّ فيهما.

﴿ لُوطاً ﴾: عطف على «إبراهيم». أو على ما عطف عليه.

﴿ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ إِنَّكُمْ لَتَأْتُونَ الْفَاحِشَةَ ﴾: الفعلة البالغة في القبح.

﴿ مَا سَبَقَكُمْ بِهَا مِنْ آحَدِ مِنَ الْعَالَمِينَ ﴾ ﴿ استيناف مقرّر لفاحشتها. من حيث أنّها ممّا اشمأزّت منه الطباع، وتحاشت عنه النفوس حتّى أقدموا عليها لخبث طينتهم.

وفي كتاب علل الشرائع (١)، بإسناده إلى أبي بـصير، عـن أحـدهـماعليَّكُ فـي قـول لوط:«إنّكم لتأتون الفاحشة ماسبقكم بها من أحد من العالمين».

فقال: إذّ إبليس أتاهم في صورة حسنة، فيه تأنيث، عليه ثياب حسنة. فجاء إلى شبان منهم. فأمرهم أن يقعوابه. ولو طلب إليهم أن يقع بهم لأبوا عليه، لكن طلب إليهم أن يقعوابه. فأما وقعوابه التذّوه. ثمّ ذهب عنهم وتركهم، فأحال بعضهم على بعض. وفي الكافي (٢): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر، عن أبان بن عثمان، عن أبي بصير، عن أحدهما عليه عن أحداد بن محمّد بن أبي بصير، عن أحدهما عليه مثله.

﴿ أَئِنَكُمْ لَتَأْتُونَ الرِّجَالَ وَتَقْطَعُونَ السَّبِيلَ ﴾: وتتعرّضون للسّابلة بالقتل وأخذ المال. أو بالفاحشة. حتّى انقطعت الطرق. أو تقطعون سبيل النسل، بالإعراض عن الحرث وإتيان ما ليس بحرث.

﴿ وَتَأْتُونَ فِي نَادِيكُمُ ﴾: في مجالسكم الغاصّة. ولا يقال: النادي، إلّا لما فيه أهله. ﴿ الْمُنْكَرَ ﴾: كالجماع، والضراط، وحلّ الإزار، وغيرها من القبائح عدم مبالاة بها. وقيل (٣): الخذف ورمى البنادق.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): «وقوله جلّ ذكره: «وتأتون في ناديكم المنكر»

۲. الكافي ٥٤٤/٥، ح ٤ .

٤. تفسير القمي ١٥٠/٢.

١. علل الشرائع ٥٤٨، ح٣.

٣. أنوار التنزيل ٢٠٩/٢.

قال: هم قوم لوط. [كان يضرّط بعضهم على بعض](١).

وفي عوالي اللئالي (٢): وروي عن النبيّ عَيَّا أُنّه رأى رجلاً ينخذف بحصاة في المسجد، فقال عليه : مازالت تلعنه حتّى وقعت. ثمّ قال: الخذف في النادي من أخلاق قوم لوط. ثمّ تلا قوله تعالى «و تأتون في ناديكم المنكر». قال: هو الخذف.

وفي مجمع البيان (٣): «و تأتون في ناديكم المنكر» قيل: فيه وجوه: أحدهما، هـو أنّهم كانوا يتضارطون في مجالسهم من غير حشمة ولاحياء. عن ابـن عـبّاس وروي ذلك عن الرضا لليّلاِ.

وفي جوامع الجامع (٤): وفي الحديث: من ألقى جلباب الحياء، فلا غيبة له.

﴿ فَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ إِلاَّ أَنْ قَالُوا اثْتِنَا بِعَذَابِ اللهِ إِنْ كُنْتَ مِنَ الصَّادِقِينَ ﴾ ﴿ استقباح ذلك. أو في دعوة النبوّة، المفهومة من التوبيخ.

﴿ قَالَ رَبِّ انْصُرْنِي ﴾: بإنزال العذاب.

﴿ عَلَى الْقَوْمِ الْمُفْسِدِينُ ﴾ ٢ : بابتداع الفاحشة، وسنتها فسمن بعدهم. وصفهم بذلك، مبالغة في استنزال العقاب، وإشعاراً بأنّهم أحقّاء بأن يعجّل لهم العذاب.

﴿ وَلَمَّا جَاءَتْ رُسُلُنَا إِبْرَاهِيمَ بِالْبُشْرَىٰ ﴾: بالبشارة بالولد والنافلة.

﴿ قَالُوا إِنَا مُهْلِكُوا اَهْلِ هٰذِهِ الْقَرْيَةِ ﴾ : قرية سدوم. والإضافة لفظيّة ، لأنّ المعنى على الاستقبال.

﴿ إِنَّ اَهْلَهَا كَانُوا ظَالِمِينَ ﴾ ﴿ : تعليل لإهلاكهم. بإصرارهم وتماديهم في ظلمهم، الذي هو الكفر وأنواع المعاصي.

﴿ قَالَ إِنَّ فِيهَا لُوطاً ﴾ : اعتراض عليهم، بأنّ فيها من لم يظلم. أو معارضة للموجب بالمانع، وهو كون النبيّ بين أظهرهم.

﴿ قَالُوا نَحْنُ أَعْلَمُ بِمَنْ فِيهَا لَتُنَجِّينَّهُ وَأَهْلَهُ ﴾: تسليم لقوله. مع ادّعاء مزيد العلم به،

۲. عوالي اللئالي ۲/۳۲۷، ۲۲.

٤. جوامع الجامع ٣٥٣.

١. ليس في المصدر،

٣. مجمع البيان ٢٨٠/٤.

وأنّهم ما كانوا غافلين عنه. وجواب عنه بتخصيص الأهل بمن عداه.

﴿ إِلاَّ امْرَاتَهُ كَانَتْ مِنَ الْغَابِرِينَ ﴾ ٢٠ : الباقين في العذاب. أو القرية.

وفي الكافي (١): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن فضّال، عن داو دبن فرقد، عن أبي يزيد الحمّاد، عن أبي عبدالله عليه قال: إنّ الله قلل بعث أربعة أملاك في إهلاك قوم لوط: جبرائيل وميكائيل وإسرافيل وكروبيل. فمرّوا بإبراهيم عليه وهم معتمّون، فسلّموا عليه. فلم يعرفهم ورأى هيئة حسنة، فقال: لا يخدم هؤلاء إلّا أنا بنفسي. وكان صاحب ضيافة. فشوى لهم عجلاً سميناً حتى أنضجه، ثمّ قرّبه إليهم. فلمّا وضعه بين أيديهم، رأى أيديهم لا تصل إليه نكرهم وأوجس منهم خيفة. فلمّا رأى ذلك جبرائيل عليه حسر العمامة عن وجهه. فعرفه إبراهيم عليه فقال: أنت هو؟

فقال: نعم ومرّت سارة امرأته «فبشّرناها بـإسْحق ومـن و راء إسْـحق يـعقوب» (٢). فقالت ما قال الله ﷺ فأجابوها بما في الكتاب.

فقال لهم إبراهيم: لماذا جئتم؟

قالوا: في إهلاك قوم لوط.

فقال لهم: إن كان فيها مائة من المؤمنين أتهلكونهم؟

فقال جبرائيل لله الا الا

قال لله فإن كان فيها خمسون؟

قال: لا.

[قال: فإن كان فيها ثلاثون؟

قال: لا](٣).

قال:فإن كان فيها عشرون؟

قال: لا.

الكافي ٥٤٦/٥ ـ ٥٤٧، صدر حديث
 من ن والمصدر

فإن كان فيها عشرة ؟

قال: لا.

قال: فإن كان فيها خمسة ؟

قال: لا.

قال: فإن كان فيها واحد؟

قال: لا. «قال إنّ فيها لوطاً قالوا نحن أعلم بمن فيها لننجّينُه وأهله إلّا امرأته كانت من الغابرين» قال الحسن بن عليّ: لا أعلم هذا القول إلّا وهو يستبقيهم (١). وهو قول الله ﷺ (٢): «يجادلنا في قوم لوط».

وفي كتاب علل الشرائع (٣)، بإسناده إلى أبي حمزة الثماليّ، عن أبي جـعفر عليَّالِا أنَّ رسول الله تَيَلِيُّلَا سأل جبرائيل: كيف كان مهلك قوم لوط؟

فقال: إنّ قوم لوط كانوا أهل قرية لا يتنظّفون من الغائط، ولا يتطهّرون من الجنابة، بُخلاء أشحّاء على الطعام. وإنّ لوطاً لبث فيهم ثلاثين سنة. وإنّما كان نازلاً عليهم، ولم يكن منهم ولا عشيرة له [فيهم] ولاقوم. وإنّه دعاهم إلى الله على وإلى الإيمان واتباعه، ونهاهم عن الفواحش، وحثّهم على طاعة الله، فلم يجيبوه ولم يطيعوه، وإنّ الله على لما أراد عذابهم، بعث إليهم رسلاً منذرين عذراً نذراً. فلمّا عتوا عن أمره، بعث إليهم ملائكة ليخرجوا من كان في قريتهم من المؤمنين. فسما وجدوا فيها غير بيت من المسلمين، فأخرجوهم (٤) منها. وقالوا للوط «أشرِ بأهلك» من هذه القرية الليلة «بقطع من الليل ولا يلتفت منكم (٥) أحد» «وامضوا حيث تؤمرون» (٢).

فلمًا انتصف الليل، سار لوط ببناته. وتولّت امرأته مدبرة، فانقطعت إلى قومها تسعى بلوط وتخبرهم أنّ لوطاً قد سار ببناته. وإنّي نوديت من تلقاء العرش لمّا طلع

١. هكذا في المصدر . وفي النسخ : يستفهم .

المصدر: فأخرجهم.

٣. علل الشرائع/٥٥٠ ـ ٥٥١ ح ٥ . وله ذيل .
 ٥. هو د/٨١ .

٦. الحجر /٦٥.

الفجر: يا جبرائيل، حقّ القول من الله بختم (۱) عذاب قوم لوط. فاهبط إلى قرية قوم لوط وما حَوَت، فاقلبها (۲) من تحت سبع أرضين. ثمّ اعرج بها إلى السماء، فأوقفها حتى يأتيك أمر الجبّار في قلبها. ودع منها آية بيّنة من منزل لوط، عبرة للسّيّارة. فهبطت على أهل القرية الظالمين. فضربت بجناحي الأيمن على ما حوى عليها شرقها (۱) وضربت بجناحي الأيسر على ما حوى عليها غربها (۱) فاقتلعتها يا محمد من تحت سبع أرضين، إلّا منزل لوط آية للسّيّارة. ثمّ عرجت بها في خوافي جناحي، حتى أوقفتها حيث يسمع أهل السماء زقاء ديوكها ونباح كلابها. فلما طلعت الشمس نوديت من تلقاء العرش: يا جبرائيل، اقلب القرية على القوم فقلبتها عليهم، حتى صار أسفلها أعلاها. وأمطر الله عليهم «حجارة من سجّيل» «مسوّمة عند ربّك وماهي من النظالمين» من أمّتك «ببعيد» (٥).

﴿ وَلَمَّا أَنْ جَاءَتْ رُسُلُنَا لُوطاً سِيءَ بِهِمْ ﴾: جاءته المساءة والغمّ بسببهم. مخافة أن يقصدهم قومه بسوء.

و«أن» صلة ، لتأكيد الفعلين واتصالهما.

﴿ وَضَاقَ بِهِمْ ذَرُعاً ﴾: وضاق بشأنهم وتدبير أمرهم ذرعه؛ أي طاقته. كـقوله: ضاقت يده. وبإزائه رحب ذرعه بكذا: إذا كان مطيقاً له. وذلك، لأنّ طويل الذراع ينال ما لا يناله قصير الذراع.

﴿ وَقَالُوا ﴾ : لمّا رأوا فيه أثر الضجرة.

﴿ لاَتَخَفْ وَلاَتَحْزَنْ ﴾ : على تمكّنهم منّا.

﴿ إِنَّا مُنَجُّوكَ وَاَهْلَكَ اِلاَّ امْرَاتَكَ كَانَتْ مِنَ الْغَابِرِينَ ﴾ ﴿ إِنَّا مُنَجُوكَ وَاهْلَكَ اِلا امْرَاتَكَ كَانَتْ مِنَ الْغَابِرِينَ ﴾ ﴿ إِنَّا مُنَجُوكَ اللَّهُ وَهُمَا اللَّهُ عَلَيْهِ وَهُمَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَالْكَسَائِيِّ وَيَعْقُوبَ : وَوَافْقَهُمُ أَبُوبِكُو فَي النَّانِي.

هكذا في المصدر ، وفي النسخ : تحتم .
 المصدر : فاقلعها ،

٣. المصدر: شرقتها. ٤. المصدر: غربيّها،

ه. مود /۸۲ ۸۳.

وموضع «الكاف» على المختار الجرّ. ونصب «أهلك» بإضمار فعل. أو بالعطف على محلّها، باعتبار الأصل (١).

﴿ إِنَّا مُنْزِلُونَ عَلَى آهُلِ هٰذِهِ الْقَرْيَةِ رِجْزاً مِنَ السَّمَاءِ ﴾: عذاباً منها. سَمّي بذلك، لأنّه يقلق المعذّب. من قولهم: ارتجز: إذا ارتجس، أي اضطرب.

وقرأ ابن عامر: «منزّلون» بالتشديد (٢).

﴿ بِمَا كَانُوا يَفْسُقُونَ ﴾ 📆: بسبب فسقهم.

﴿ وَلَقَدْ تَرَكْنَا مِنْهَا آيَةً بَيِّنَةً ﴾: قيل (٢): هي حكايتها الشائعة. أو آثار الديار الخربة.

وقيل: الحجارة الممطورة. فإنّها كانت باقية بعدُ.

وقيل: بقيّة أنهارها المسؤدة.

﴿ لِقَوْمٍ يَغْقِلُونَ ﴾ ٢٠ يستعملون عقولهم في الاستبصار والاعتبار. وهو متعلّق «بتركنا». أو «آية». أو «بيّنة».

﴿ وَالَى مَدْيَنَ آخَاهُمْ شُعَيْبًا فَقَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا اللهَ وَارْجُوا الْيَوْمَ الآخِرَ ﴾: وافعلوا ما ترجون ثوابه. فأقيم المسبّب مقام السبب.

وقيل (٤): إنَّه من الرجاء؛ بمعنى: الخوف.

﴿ وَلاَ تَسعْثُوا فِي الْأَرْضِ مُفْسِدِينَ ﴾ ﴿ فَكَذَّبُوهُ فَالْحَذَّتُهُمُ الرَّجْفَةُ ﴾: الزلزلة الشديدة.

وقيل (٥): صيحة جبرائيل، لأنّ القلوب ترجف لها.

﴿ فَأَصَّبَحُوا فِي دَارِهِمْ ﴾ : في بلدهم أو دورهم. ولم يجمع ، لأمن اللبس.

﴿ جَاثِمِينَ ﴾ ٢٠ : باركين على الركب، ميّتين.

﴿ وَعَاداً وَتَمُودَ ﴾: منصوبان بإضمار «اذكر» أو فعل دلّ عليه ما قبله ؛ مثل: أهلكنا. وقرأ حمزة وحفص ويعقوب: «وثمود» غير مصروف. على تأويل القبيلة.

١\_٣. أنوار التنزيل ٢٠٩/٢.

٤. نفس المصدر ٢١٠/٢.

٥. نفس المصدر والموضع.

﴿ وَقَدْ تَبَيَّنَ لَكُمْ مِنْ مَسَاكِنِهِمْ ﴾ : أي تبيّن لكم بعض مساكنهم. أو إهلاكهم من جهة مساكنهم، إذا نظرتم إليها عند مروركم بها.

﴿ وَزَيَّنَ لَهُمُ الشَّيْطَانُ أَعْمَالَهُمْ ﴾ : من الكفر والمعاصي.

﴿ فَصَدُّهُمْ عَنِ السَّبِيلِ ﴾ : السويّ. الذي بيّن الرسل لهم.

﴿ وَكَانُوا مُسْتَبْصِرِينَ ﴾ ، متمكّنين من النظر والاستبصار، ولكنّهم لم يفعلوا. أو متبيّنين أنّ العذاب لاحق بهم بإخبار الرسل لهم، ولكنّهم لجّوا حتّى هلكوا.

وفي مصباح الشريعة (١): قال الصادق الله بعد أن ذكر الشيطان: ولايغرّنك تزيينه الطاعات عليك. فإنّه يفتح لك تسعة وتسعين باباً من الخير، ليظفر بك عند تمام المائة. فقابله بالخلاف، والصدّ عن سبيله، والمضادّة باستهوانه (٢).

﴿ وَقَارُونَ وَفِرْعَوْنَ وَهَامَانَ ﴾ : معطوفون على «عاداً». وتقديم قارون ، لشرف نسبه. ﴿ وَلَقَدْ جَاءَهُمْ مُوسَى بِالْبَيِّنَاتِ فَاسْتَكْبَرُوا فِي الْأَرْضِ وَمَا كَانُوا سَابِقِينَ ﴾ ﴿ وَلَقَدْ جَاءَهُمْ مُوسَى بِالْبَيِّنَاتِ فَاسْتَكْبَرُوا فِي الْأَرْضِ وَمَا كَانُوا سَابِقِينَ ﴾ ﴿ وَلَقَدْ جَاءَهُمْ مُوسَى بِالْبَيِّنَاتِ فَاسْتَكْبَرُوا فِي الْأَرْضِ وَمَا كَانُوا سَابِقِينَ ﴾ ﴿ وَلَقَدْ جَاءَهُمْ مُوسَى بِالْبَيِّنَاتِ فَاسْتَكْبَرُوا فِي الْأَرْضِ وَمَا كَانُوا سَابِقِينَ ﴾ ﴿ وَلَقَدْ جَاءَهُمْ مُوسَى بِالْبَيِّنَاتِ فَاسْتَكُبَرُوا فِي الْأَرْضِ وَمَا كَانُوا سَابِقِينَ ﴾ ﴿ وَلَقَدْ جَاءَهُمْ مُوسَى بِالْبَيِّنَاتِ فَاسْتَكُبَرُوا فِي الْأَرْضِ وَمَا كَانُوا سَابِقِينَ ﴾ ﴿ وَلَقَدْ بَاللَّهُ اللَّهُ إِلَى اللَّهُ إِلَى اللَّهُ إِلَى اللَّهُ إِلَيْهِ إِلَى اللَّهُ اللَّهُ إِلَى اللَّهُ إِلَيْهِ إِلَى اللَّهُ إِلَى اللَّهُ إِلَى اللَّهُ إِلَى اللَّهُ إِلَى اللَّهُ إِلَّهُ إِلَى اللَّهُ إِلَى اللَّهُ إِلَى اللَّهُ إِلَى اللَّهُ إِلْمَالِكُونَا لِللَّهُ إِلَى اللَّهُ إِلَا فَاللَّهُ اللَّهُ إِلَالِهُ إِلَى اللَّهُ إِلَيْهِ إِلَى اللَّهُ إِلَى اللَّهُ إِلَا فَاللَّهُ إِلَى اللَّهُ إِلَى اللَّهُ إِلَى اللَّهُ إِلَى اللَّهُ إِلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِلَا اللَّهُ إِلَّهُ اللَّهُ إِلَى اللَّهُ إِلَى اللَّهُ إِلَى اللَّهُ إِلَى اللَّهُ اللَّهُ إِلَى اللَّهُ إِلَا اللَّهُ اللَّهُ إِلَى الللَّهُ إِلَى اللَّهُ إِلَى اللَّهُ إِلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِلْهُ إِلْهُ إِلَا اللَّهُ إِلَى الللَّهُ اللَّهُ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَى الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِلَيْهِ إِلْهُ إِلَا اللَّهُ إِلَا الللَّهُ إِلَا اللَّهُ إِلَا اللَّهُ إِلَى اللَّهُ اللَّهُ إِلِي الللَّهُ اللَّهُ إِلَى اللَّهُ إِلَى الللَّهِ إِلَى الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِلَى اللَّهُ إِلَى الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِلَى الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ ال

- ﴿ فَكُلّاً ﴾ : من المذكورين.
- ﴿ أَخَذْنَا بِذَنْبِهِ ﴾ : عاقبنا بذنبه.
- ﴿ فَمِنْهُمْ مَنْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِ حَاصِباً ﴾: ريحاً عاصفاً فيها حصباء. أو ملكاً رماهم بـها، كقوم لوط.
  - ﴿ وَمِنْهُمْ مَنْ اَخَذَتْهُ الصَّيْحَةُ ﴾ : كمدين وثمود.
    - ﴿ وَمِنْهُمْ مَنْ خَسَفْنَا بِهِ الْآرْضَ ﴾ : كقارون.
  - ﴿ وَمِنْهُمْ مَنْ اَغْرَقْنَا ﴾ : كقوم نوح وفرعون وقومه.
- ﴿ وَمَا كَانَ اللهُ لِيَظْلِمَهُمْ ﴾ : ليعاملهم معاملة الظالم. فيعاقبهم بغير جرم ، إذ ليس ذلك من عادته.

١. شرح فارسى لمصباح الشريعة /٧٩ ومصباح الشريعة /٢٢٨ ـ ٢٢٩.

٢. المصدر: بأهواله.

## ﴿ وَلَكِنْ كَانُوا أَنْفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ ٢ : بالتّعريض للعذاب.

وفي كتاب الخصال (١): عن جعيد الهمدانيّ قال: قال أميرالمؤمنين النيّلاِ: إنّ في التابوت الأسفل [من النار اثني عشر:] (٢) ستّة من الأوّلين، وستّة من الآخرين. فأمّا الستّة من الأوّلين: فابن آدم قاتل أخيه، وفرعون الفراعنة، والسامريّ، والدّبّال كتابه في الأوّلين ويخرج في الآخرين، وهامان، وقارون.

وفيه (٣): قال أبوذر: ألستم تشهدون أنّ رسول الله ﷺ قال: شرّ الأوّلين والآخرين اثناعشر: ستّة من الأوّلين: ابن آدم الذي اثناعشر: ستّة من الأوّلين: ابن آدم الذي قتل أخاه، وفرعون، وهامان، وقارون، والسامري، والدّجال اسمه في الأوّلين ويخرج في الأخرين، والحديثان طويلان أخذت منهما موضع الحاجة.

﴿ مَثَلُ الَّذِينَ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِ اللهِ أَوْلِيَاءَ ﴾ : فيما اتّخذوه معتمداً متّكلاً.

﴿ كَمَثَلِ الْعَنْكَبُوتِ اتَّخَذَتْ بَيْتاً ﴾ : إذ مثلهم بالإضافة إلى الموحّد، كمثلها بالإضافة إلى رجل بنى من حجر وجص فيما نسجته من الوهن والخور، بل ذاك أوهن. فإنّ لهذا حقيقة وانتفاعاً عاماً.

و «العنكبوت» يقع على الواحد، والجمع، والمذكّر، والمؤنّث. والتاء فيه، كتاء طاغوت. ويجمع على عناكيب، وعناكب، وعكاب، وعكبة، وأعكب.

وفي كتاب الخصال (٤): عن أبي عبدالله، عن أبيه، عن جدّه الله قال: المسوخ من بني آدم ثلاثة عشر صنفاً \_إلى أن قال \_: وأمّا العنكبوت، فكانت امرأة سيّئة الخلق عاصية لزوجها مولّية عنه. فمسخها الله عنكبوتاً.

عن جعفر بن محمّد (٥)، عن أبيه، عن جدّه، عن عليّ بن أبي طالب السِّكا قال: سألت

٢. ليس في المصدر ،

٤. نفس المصدر /٤٩٣، ضمن حديث ١.

١. الخصال /٤٨٥، ح٥٩ . وله ذيل .

٣. نفس المصدر /٤٥٨، ضمن حديث ٢.

٥. نفس المصدر /٤٩٤، ضمن حديث ٢.

رسول الله ﷺ عن المسوخ. فقال: هم ثلاثة عشـر ـ إلى أن قـال: ـ وأمّـا العـنكبوت، فكانت امرأة تخون زوجها.

عن سعيد بن علاقة (١) قال: سمعت أميرالمؤمنين النَّالِ يقول: ترك نسج العنكبوت في البيت يورث الفقر.

وفي كتاب علل الشرائع (٢)، بإسناده إلى عليّ بن جـعفر عـن أخـيه مـوسى بـن (٣) جعفر للثِّلاِ حديث طويل يقول فيه لمائِلاً وأمّا العنكبوت، فكانت امرأة سحرت زوجها.

وبإسناده إلى عليّ بن جعفر (٤) عن معتب مولى جعفر، عن جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن جدّه، عن عليّ، عن النبيّ عَلَيْ مثله.

﴿ وَإِنَّ أَوْهَنَ الْبُيُوتِ لَبَيْتُ الْعَنْكَبُوتِ ﴾ : لابيت أوهن وأقلّ وقاية للحرّ والبرد منه.

﴿ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾ ٢ : يرجعون إلى علم، لعلموا أنّ هذا مثلهم. أو أنّ دينهم أو هن من ذلك.

ويجوز أن يكون المراد ببيت العنكبوت: دينهم سمّاه به، تحقيقاً للتّمثيل. فيكون المعنى: وإنّ أوهن مايُعتَمد في الدين دينهم.

وفي شرح الآيات الباهرة (٥): محمّد بن خالد البرقيّ، عن سيف بن عميرة، عن أخيه، عن أبيه، عن أبيه، عن أبيه، قال: سمعت أبا جعفر النِّلِ يقول في قوله عليّة: «كمثل العنكبوت اتّخذت بيتاً وإنّ أوهن البيوت لبيت العنكبوت» قال: هي الحميراء.

﴿ إِنَّ اللهَ يَعْلَمُ مَا يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ مِنْ شَيْءٍ ﴾: على إضمار القول، أي قل للكفرة: إنَّ الله يعلم.

ا. نفس المصدر /٥٠٤، صدر حديث ٢. وفي النسخ: «سعد بن علاقة» وهو خطأ. انظر تنقيح المقال ٢٩/٢، رقم ٤٨٥٣.

٣. المصدر: موسى بن جعفر بن محمّد طِلْكُ . ﴿ ٤. نفس المصدر ٤٨٨، ضمن حديث ٥ .

تأويل الآيات الباهرة، ج ١، ص ٤٣٠.

وقرأ البصريّان ويعقوب بالياء. حملاً على ما قبله (١).

«وما» استفهاميّة، منصوبة «بيدعون» و«يعلم» معلّقة عنها.

و «من» للتبيين. أو نافية. و «من» مزيدة. و «شيء» مفعول «تدعون». أو مصدريّة. و «شيء» مصدر، أو موصولة مفعول «ليعلم» ومفعول «يدعون» عائدها المحذوف. والكلام على الأوّلين تجهيل لهم، وتوكيد للمثل. وعلى الأخرين وعيد لهم.

﴿ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ ٢ : تعليل على المعنيين. فإنّ من فرط الغباوة إشراك ما لا يعدّ شيئاً، بمن هذا شأنه. وإنّ الجماد بالإضافة إلى القادر على كلّ شيء البالغ في العلم وإتقان الفعل الغاية كالمعدوم. وإنّ من هذا صفته قادر على مجازاتهم.

- ﴿ وَتِلْكَ الْاَمْثَالُ ﴾ : يعني هذا المثل ونظائره.
- ﴿ نَصْرِبُهَا لِلنَّاسِ ﴾: تقريباً لما بعد منه أفهامهم.
  - ﴿ وَمَا يَعْقِلُهَا ﴾ : ولايعقل حسنها وفائدتها.
- ﴿ إِلاَّ الْعَالِمُونَ ﴾ ٢: الذي يتدبّرون الأشياء على ما ينبغي.

وفي تفسير علي بن إبراهيم (٢): «وتلك الأمثال نبضربها للنّاس وما يعقلها إلّا العالمون» يعنى: أل محمّد صلوات الله عليهم.

وفي مجمع البيان (٣): «وما يعقلها إلّا العالمون» وروى الواحديّ بالإسناد عن جابر قال: تلا النبيّ عَيَالِيُهُ هذه الآية وقال: العالم الذي عقل عن الله، فعمل بـطاعته واجـتنب سخطه.

وفي بصائر الدرجات (٤): محمّد بن الحسين، عن يزيد بن سعد، عن هارون بن حمزة، عن أبي عبدالله الله الله قال: سمعته يقول: «بل هو آيات بيّنات في صدور الذين أوتوا العلم» قال: هم الأثمّة خاصّة «وما يعقلها إلا العالمون» فزعم أن من عرف الإمام والآيات ممّن يعقل ذلك.

٢. تفسير القمى ١٥٠/٢.

بصائر الدرجات ح١٧، ص ٢٢٧.

١. أنوار التنزيل ٢١٠/٢ ٢١١.

٣. مجمعالبيان ٢٨٤/٤.

وفي شرح الآيات الباهرة (1): محمّد بن العباس الله قال: حدّثنا الحسين بن عامر، عن محمّد بن عيسى، عن ابن أبي عمير، عن مالك بن عطيّة، عن محمّد بن مروان، عن الفضيل بن يسار، عن أبي جعفر الله في قوله الله وما يعقلها إلا العالمون قال: نحن هم صدقاً صلوات الله عليهم لأن منتهى العلم جميعه يرجع إليهم. لأنّهم الراسخون في العلم، وإليهم الأمر فيه والحكم.

﴿ خَلَقَ اللهُ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ بِالْحَقِّ ﴾ : غير قاصد به باطلاً. فإنّ المقصود بالذات من خلقها، إفاضة الخير والدلالة على ذاته وصفاته .كما أشار إليه بقوله :

﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ ٢: لأنَّهم المنتفعون بها.

﴿ اثْلُ مَا أُوحِيَ اِلَيْكَ مِنَ الْكِتَابِ ﴾: تقرّباً إلى الله بقراءته، وتحفّظاً لألفاظه، واستكشافاً لمعانيه. فإنّ القارئ المتأمّل، قد ينكشف له بالتّكرار ما لم ينكشف له أوّل ما قرع سمعه.

﴿ وَاَقِمِ الصَّلَوَةَ إِنَّ الصَّلَوةَ تَنْهَىٰ عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ ﴾ : بأن تكون سبباً للانتهاء عن المعاصي حال الاشتغال بها وغيرها. من حيث أنّها تذكّر الله، وتورث النفس خشية منه.

وفي كتاب التوحيد (٤): وقد روي عن الصادق الله أنّه قال: الصلاة حجزة الله. وذلك أنّها تحجز المصلاة عنها عن المعاصي مادام في صلاته. قال الله ﷺ: «إنّ الصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر».

٢. تفسير القمى ١٥٠/٢.

١. تأويل الأيات الباهرة، ج١، ص ٤٣٠.

٤. التوحيد /١٦٦، ح٤.

٣. المصدر: يزدد.

وفي مجمع البيان (١): وروى أنس بن مالك [الجهنيّ](١)عن النبيّ ﷺ أنّه قال: من لم تنهه صلاته عن الفحشاء والمنكر لم يزد من الله إلّا بعداً.

وأيضاً عن النبيّ ﷺ (٣) أنّه قال: لاصلاة لمن لم يبطع الصلاه. وطاعة الصلاه أن ينتهي عن الفحشاء والمنكر.

وروى أنس (1): أنّ فتى من الأنصار كان ينصلّي الصلوات (٥) منع رسول الله عَلَيْهُ وَيُرَاتِهُ عَلَيْهُ وَيُرَاتُهُ وَيُرَاتُهُ عَلَيْهُ وَقَالَ: إنّ صلاته تنهاه يوماً.

وعن جابر قال: قيل لرسول الله ﷺ: إنّ فلاناً يصلّي بالنّهار ويسرق بالليل! فقال: إنّ صلاته لتردعه.

وروى أصحابنا، عن أبي عبدالله للسلام الله الله المسلم أحب أن يعلم أقبلت صلاته أم لم تُقبَل، فلينظر هل منعته قُبِلت منه.

وفي كتاب سعد السعود (٧) لابن طاوس ﷺ: وقد روينا في الجزء الأوّل من كـتاب المهمّات والتتمّات صفة الصلاة الناهية عن الفحشاء والمنكر.

﴿ وَلَذِكْرُ اللهِ آكْبُرُ ﴾: قيل (٨): والصلاة أكبر من سائر الطاعات وإنّما عبّر عنها به، للتّعليل بأنّ اشتمالها على ذكره هي العمدة في كونها مفضّلة على الحسنات ناهية عن السيّئات. أو لذكر الله إيّاكم برحمته أكبر من ذكركم إيّاه بطاعته.

وفي أصول الكافي (٩): عليّ بن محمّد، عن عليّ بن العبّاس، عن الحسين بن عبد الرحمن، عن سفيان الحريريّ، عن أبيه، عن سعد الخفّاف، عن أبي جعفر التللِّا قال: قلت: جعلت فداك يا أباجعفر، وهل يتكلّم القرآن؟

فتبسّم ثمّ قال: رحم الله الضعفاء من شيعتنا، إنّهم أهل التسليم. ثمّ قال: نعم يا سعد،

٢. من المصدر.

٥. المصدر: الصلاة.

٧. سعد السعود ١٧٧٠.

٩. الكافي ٥٩٨/٢، ذيل حديث ١، وأوَّله في ص٥٩٦.

١. مجمع البيان ٢٨٥/٤.

٣ و٤. نفس المصدر والموضع.

٦. نفس المصدر والموضع.

٨. أنوار التنزيل ٢١١/٢.

والصلاة تتكلّم، ولها صورة وخلق، تأمر وتنهي.

قال: فتغيّر لذلك لوني، وقلت: هذا شيء لا أستطيع أن (١) أتكلّم به في الناس.

فقال أبو جعفر: وهل الناس إلّا شيعتنا. فمن لم يعرف الصلاة، فقد أنكر حقّنا (٢). ثمّ قال: يا سعد، أسمعك كلام القرآن؟

قال سعد: فقلت: بلى صلّى الله عليك.

فقال: «إنّ الصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر ولذكر الله أكبر» فالنّهي كلام. والفحشاء والمنكر رجال. ونحن ذكر الله. ونحن أكبر. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر الله في قوله: «ولذكر الله أكبر» يقول: ذكر الله لأهل الصلاة أكبر من ذكرهم إيّاه. ألا ترى أنّـه يقول (٤): «اذكروني أذكركم».

وفي مجمع البيان <sup>(ه)</sup>: وروى أصحابنا، عن أبي عبدالله عليَّا قال: «ولذكر الله أكبر» قال: ذكر الله عند ما أحلّ أو حرّم.

وعن معاذ بن جبل (٦) قال: سألت رسول الله ﷺ: أيّ الأعمال أحبّ إلى الله؟ قال: أن تموت ولسانك رطب من ذكر الله ﷺ.

وقال ﷺ: يا معاذ، إنَّ السابقين، الذين يسهرون بذكر الله ﷺ: يا معاذ، إنَّ السابقين، الذين يسهرون بذكر الله ﷺ: في رياض الجنّة، فليكثر ذكر الله ﷺ:

﴿ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَصْنَعُونَ ﴾ ۞: منه ومن سائر الطاعات. فيجازيكم بـه أحسن المجازاة.

١. المصدر: [أنا]. ٢. ن: حقّها.

٣. تفسير القمى ١٥٠/٢. ٤. النقرة ١٥٢/.

٥. لم نعثر عليه في مجمع البيان ولكن: في تفسير نورالثقلين، ١٦٢/٤، ح ٦٦ وتنفسير الصافي ١١٩/٤ ننقلاً
 عنه.

٧. هكذا في المصدر . وفي النسخ: يرتفع .

﴿ وَلاَ تُجَادِلُوا اَهْلَ الْكِتَابِ اِلاَّ بِالَّتِي هِيَ اَحْسَنُ ﴾: إلّا بالخصلة التي هي أحسن (١٠). كمعارضة الخشونه باللين، والغضب بالكظم، والمشاغبة بالنصح.

وقيل (٢): هو منسوخ بآية السيف، إذ لا مجادلة أشدٌ منه. وجوابه أنّه آخر الدواء. وقيل: المراد به، ذوو العهد منهم.

وفي كتاب الاحتجاج (٣)، للطبرسي الله : وروي عن النبي ﷺ أنَّه قبال : نبحن المجادلون في دين الله على لسان سبعين نبيّاً .

وقال أبو محمّد الحسن العسكري عليه (1): ذكر عند الصادق عليه الجدال في الدين، وأنّ رسول الله ﷺ والأنمّة عليه قد نهوا عنه.

فقال الصادق الله عنه عنه مطلقاً. ولكنّه نهى عن الجدال بغير التي هي أحسن. أما تسمعون الله تعالى يقول: «ولا تجادلوا أهل الكتاب إلّا بالتي هي أحسن» [وقوله (٥): «ادع إلى سبيل ربّك بالحكمة والموعظة الحسنة وجادلهم بالّتي هي أحسن محرّم حرّمه الله بالتي هي أحسن محرّم حرّمه الله بالتي هي أحسن محرّم حرّمه الله على شيعتنا. وكيف يحرم الله [الجدال](٢) جملة وهو يقول (٧): «وقالوا لن يدخل الجنّة إلّا من كان هوداً أو نصارى» قال الله تعالى (٨) «تلك أمانيّهم قل هاتوا برهانكم إن كنتم صادقين» فجعل الله علم الصدق والإيمان بالبرهان. وهل يؤتى ببرهان إلّا بالجدال

٣. الاحتجاج ٥/١.

<sup>£.</sup> تقس المصدر ١٤/١ ـ ١٦ .

النحل ۱۲۵/.
 النحل ۱۲۵/.

٧. النحل ١٢٥/ . ٨ البقرة ١١١٨.

## بالتي هي أحسن؟](١)

قيل: يا ابن رسول الله، فما الجدال بالتي هي أحسن وبالتي ليست بأحسن؟ قال: أمّا الجدال بغير التي هي أحسن، بأن تجادل (٢) مبطلاً فيورد عليك باطلاً. فلاتردّه بحجّة قد نصبها الله تعالى ولكن تجحد قوله. أو تجحد حقاً يريد ذلك (٢) المبطل أن يعين به باطله. فتجحد ذلك الحقّ، مخافة أن يكون له عليك فيه حجّة. لأنك لا تدري كيف المخلص منه. فذلك حرام على شيعتنا، أن يصيروا فتنة على ضعفاء إخوانهم وعلى المبطلين. أمّا المبطلون، فيجعلون ضعف الضعيف منكم إذا تعاطى مجادلته وضعف في يده حجّة له على باطله. وأمّا الضعفاء منكم، فتعمى (٤) قلوبهم لما يرون من ضعف المحقّ في يد المبطل.

وأمّا الجدال بالتي هي أحسن، فهو ما أمر الله تعالى به نبيّه أن يجادل به من جحد البعث بعد الموت وإحياءه له. فقال (٥) الله تعالى حاكياً عنه: «وضرب لنا مثلاً ونسي خلقه قال من يحيي العظام وهي رميم» فقال الله تعالى في الردّ عليه: «قبل» يا محمّد «يحييها الذي أنشأها أوّل مرّة وهو بكلّ خلق عليم، الذي جعل لكم من الشجر الأخضر ناراً فإذا أنتم منه توقدون» فأراد الله من نبيّه، أن يجادل المبطل الذي قال: كيف يجوز أن يبعث هذه العظام وهي رميم؟ فقال الله تعالى: «قل يحييها الذي أنشأها أوّل مرّة» أفيعجز من ابتدأ به لامن شيء أن يعيده بعد أن يبلى. بل ابتداؤه أصعب عندكم من إعادته. ثمّ قال ربي الله وهي المم من الشجر الأخضر ناراً» أي إذ أكمن النار الحارّة في الشجر الأخضر الرطب ثمّ يستخرجها، فعرّفكم أنّه على إعادة (٢) من بلي أقدر. ثمّ قال (٧): «أوليس الذي خلق السموات والأرض بقادر على أن يخلق مثلهم بلى وهو

٢. المصدر: فان تجادل.

١. ليس في ن .

٤. م: فعمى، المصدر: فتعم.

٣. المصدر: بذلك.

٦. المصدر: ما .

ه. پس /۷۸ ـ ۸۰.

۷. پس /۸۱.

الخلاق العليم» أي إذا كان خلق السموات والأرض أعظم وأبعد في أوهامكم وقدركم أن تقدروا عليه من إعادة البالي، فكيف جوّزتم من الله خلق هذا الأعجب عندكم والأصعب لديكم ولم تجوّزوا منه ما هوأسهل عندكم من إعاد البالي؟

قال الصادق عليه : فهذا (١) الجدال بالتي هي أحسن. لأنّ فيها قطع عذر الكافرين (٢)، وإزالة شبههم. وأمّا الجدال بغير التي هي أحسن. فأن تجحد حقّاً لايمكنك أن تـفرق بينه وبين باطل من تجادله. وإنّما تدفعه عن باطله، بأن تجحد الحقّ. فهذا هو المحرّم. لأنّك مثله، جحد هو حقّاً وجحدت أنت حقّاً آخر.

قال أبو محمّد الحسن العسكري على : فقام إليه رجل آخر، فقال : يا ابن رسول الله، أفجادل رسولالله عَلَيْهِ ؟

فقال الصادق عليه : مهما ظننت برسول الله تَلِيه من شيء ، فلا تظنن به مخالفة الله تعالى ، أليس الله قال (٣): «وجادلهم بالتي هي أحسن». «وقل يحييها الذي أنشأها أول مرة» (٤) لمن ضرب الله مثلاً. أفتظن أن رسول الله تَلِيه خالف ما أمره الله به ، فلم يجادل ما أمره به ، ولم يخبر عن أمر الله بما أمره أن يخبر به ؟

﴿ إِلاَّ الَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْهُمْ ﴾ : بالإفراط في الاعتداء والفساد. أو بإثبات الولد، وقولهم : «يد الله مغلولة» (٥). أو بنقض العهد ومنع الجزية .

﴿ وَقُولُوا آمَنًا بِالَّذِي آنْزِلَ اِلَيْنَا وَأَنْزِلَ اِلَيْكُمْ ﴾: هو من المجادلة بالتي هي أحسن. وعن النبيّ ﷺ (٦٠): لا تصدّقوا أهل الكتاب ولا تكذّبوهم، وقولوا: آمنًا بالله وبكتبه ورسله. فإن قالوا باطلاً لم تصدّقوهم، وإن قالوا حقّاً لم تكذّبوهم.

﴿ وَالٰهُنَا وَالٰهُكُمْ وَاحِدٌ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴾ ۞: مطيعون له خاصّة. وفيه تـعريض باتّخاذهم أحبارهم ورهبانهم أرباباً من دون الله.

٥. المائدة /٦٤.

٢. أ: عذراً للكافرين.

١. المصدر: فهو .

٤. پس /٧٩.

٣. النحل /١٢٥.

٦. أنوار التنزيل ٢١١/٢.

وفي أصول الكافي (١): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن بكربن صالح، عن صالح، عن القاسم بن بريد قال: حدَّثنا أبوعمرو الزبيريّ، عن أبي عبدالله للسُّلاِّ وذكر فيه حـديثاً طويلاً. قال فيه عليه المنافي بعد أن قال: إنَّ الله تبارك و تعالى فرض الإيمان على جوارح ابن آدم وقسّمه عليها وفرّقه فيها، [وفرض الله على اللسان القول والتعبير عن القلب، بما عقد عليه وأقرَ به.](٢) وقال الله تبارك وتعالى (٣): «وقولوا للناس حسناً» وقال: «قولوا أمنًا بالله وما أنزل إليكم وإلهنا وإلهكم واحد ونحن له مسلمون». فهذا ما فـرض الله عـلي اللسان، وهو عمله.

﴿ وَكَذَٰلِكَ ﴾ : ومثل ذلك الإنزال.

﴿ أَنْزَلْنَا اِلَيْكَ الْكِتَابَ ﴾: وحياً مصدّقاً لسائر الكتب الإلهيّة. وهو تحقيق لقوله:

﴿ فَالَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ يُؤْمِنُونَ بِهِ ﴾ : هم عبدالله بن سلام وأضرابه. أو من تـقدّم عهد الرسول عليه من أهل الكتاب.

﴿ وَمِنْ هَوْلاَءِ ﴾: ومن العرب. أو أهل مكّة. أو ممّن في عهد الرسول ﷺ من أهل الكتابين.

﴿ مَنْ يُؤْمِنُ بِهِ ﴾ : بالقرآن.

وفي تفسير على بن ابراهيم ﷺ (٤): وأمّا قوله ﷺ. «فالَّذين أتيناهم الكتاب يؤمنون به» فهم أل محمّد صلوات الله عليهم «ومن هؤلاء من يؤمن به» يعني: أهل الإيمان من أهل القبلة.

وفي شرح الأيات الباهرة (٥): حدَّثنا أبوسعيد، عن أحمد بن محمّد، عن أبيه، عن حصين (١) بن مخارق، عن أبي الورد، عن أبي جعفر عليه في قوله: «فالذين أتيناهم

٣. البقرة /٨٣.

٢. ليس في م .

۱. الکافی ۳۵/۲، ح۱.

٤. تفسير القمي ٢٥٠/٢.

٥. تأويل الآيات الباهرة، ج ١. ص ٤٣١.

٦. هكذا في ن والمصدر. وفي سائر النسخ: «الحسين بن مخارق» انظر تنقيح المقال ٣٥٠/١، رقم ٣١٤١.

الكتاب يؤمنون به» قال: هم آل محمّد صلوات الله عليهم.

﴿ وَمَا يَجْحَدُ بِأَيَاتِنَا ﴾ : مع ظهورها، وقيام الحجَّة عليها.

﴿ اِلاَّ الْكَافِرُونَ ﴾ ﴿ قَى تفسير عليّ بن إبراهيم: يعني (١) ما يجحد بأميرالمؤمنين صلوات الله عليه والأثمّة ﷺ إلّا الكافرون.

وقيل (١): إلّا المتوغّلون في الكفر. فإنّ جزمهم به، يمنعهم عن التأمل فيما يفيد لهم صدقها. لكونها معجزة. بالإضافة إلى الرسول عَيْلِيُّ كما أشار إليه بقوله:

﴿ وَمَا كُنْتَ تَثْلُو مِنْ قَبْلِهِ مِنْ كِتَابٍ وَلاَ تَخُطُّهُ بِيَمِينِكَ ﴾: فإنّ ظهور هذا الكتاب الجامع لأنواع العلوم الشريفة على أمّي لم يعرف بالقراءة والتعلم، خارق للعادة وذكر اليمين، زيادة تصوير للمنفي، وفي التجوّز في الإسناد.

﴿ إِذَا لَازْتَابَ الْمُبْطِلُونَ ﴾ ﴿ إِذَا لَازْتَابَ الْمُبْطِلُونَ ﴾ ﴿ إِذَا لَازْتَابَ لَعَلَّم اللَّهِ عَلَم اللَّهِ اللَّهُ عَلَم اللَّهُ اللَّهُ عَلَم اللَّهُ اللَّهُ عَلَم اللَّهُ عَلَم اللَّهُ عَلَم اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى ال اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّ

وقيل (٣): لارتاب أهل الكتاب، لوجدانهم نعتك على خلاف ما في كتبهم، فيكون إبطالهم باعتبار الواقع، دون المقدّر.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم الله المبطلون، وهو معطوف على قوله تعالى في سورة تخطّه بيمينك إذا لارتاب المبطلون، وهو معطوف على قوله تعالى في سورة الفرقان (٥): «اكتتبها فهي تملى عليه بكرة وأصيلاً» فرد الله عليهم فقال: كيف يدّعون أنّ الذي تقرأه أو تخبر به تكتبه عن غيرك، وأنت «ماكنت تتلو من قبله من كتاب ولا تخطّه بيمينك إذا لارتاب المبطلون، أي شكّوا.

وفي عيون الأخبار (٦)، في باب مجلس الرضاعليِّل مع أهل الأديان والمقالات في

۲ و۳. أنوار التنزيل ۲۱۲/۲.

١. تفسير القمي ١٥١/٢.

ه. القرقان /ه.

ع. تفسير القمي ١٥١/٣.

٦. عيون أخبار الرضا ﷺ ١٣٦/١، ح١.

التوحيد، قال الرضاع الله في أثناء المحاورات: كذلك أمر محمّد عَيَالِيَّة وما جاء به، وأمر كلّ نبيّ بعثه الله. ومن آياته، أنّه كان يتيماً فقيراً راعياً أجيراً. لم يتعلّم كتاباً ولم يختلف إلى معلّم. ثمّ جاء بالقرآن الذي فيه قصص الأنبياء المبينة وأخبارهم حرفاً حرفاً، وأخبار من مضى ومن بقى إلى يوم القيامة.

﴿ بَلِ هُوَ ﴾ : بل القرآن.

﴿ آيَاتٌ بَيَّنَاتٌ فِي صُدُورِ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ ﴾ : يحفظونه. لا يقدر أحد تحريفه.

وفي أصول الكافي (1): عن أحمد بن مهران، عن محمّد بن علمي، عن حمّاد بن عيسى، عن الكافي (1) عن أحمد بن مهران، عن محمّد بن علمي يقول في عيسى، عن الحسين بن المختار، عن أبي بصير قال: سمعت أبا جعفر عليه إلى يقول في هذه الآية: «بل هو آيات بيّنات في صدور الذين أوتوا العلم» [فأومأ بيده إلى صدره.

عنه (٢)، عن محمّد بن عليّ، عن ابن محبوب، عن عبدالعزيز العبديّ، عن أبي عبدالله الله عنه أبي عبدالله الله عنها الله عليه الله عنها الله عبدالله الله عنها الله عنها الله عنها الله عبدالله الله عنها الله عنها

وعنه (٤)، عن محمّد بن عليّ، عن عثمان بن عيسى، عن سماعة، عن أبي بصير قال: قال أبو جعفر عليه في هذه الآية: «بل هو آيات بيّنات في صدور الذين أو توا العلم» [هم الأثمّة عليه الله .

محمّد بن عليّ، عن عثمان بن عيسى (٥)، عن سماعة ، عن أبي بصير قال: قال أبو جعفر عليه في هذه الآية «بل هو آيات بيّنات في صدور الذين أو توا العلم» (٦) أما والله يا أبا محمّد ما قال بين دفتي المصحف.

قلت: من هم، جعلت فداك؟

۱. الكافي ۲۱۳/۱، ح۱.

٢. نفس المصدر ٢١٤/١، ح٢.

٣. ليس في ن .

٤. هذا الحديث مجموع وملتقط من سند الحديث السابق ومتن الحديث الأتي، وليس في المصدر،
 فتلاحظ.

٦. من س . وليس في سائر النسخ .

قال: من عسى أن يكون غيرنا؟

محمّد بن يحيى، عن محمّد بن الحسين (١)، عن بريد (١)، عن هارون بن حمزة، عن أبي عبدالله عليه قال: سمعته يقول: «بل هو آيات بيّنات في صدور الذين أو توا العلم». قال: هم الأنمّة خاصّة.

عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد (٣)، عن الحسين بن سعيد، عن محمّد بن الفضيل قال: سألته عن قول الله على: «بل هو آيات بيّنات في صدور الذين أو توا العلم». قال: هم الأثمّة الله إخاصة](٤).

وفي بصائر الدرجات (٥): يعقوب بن يزيد ومحمّد بن الحسين، عن ابن أبي عمير، عن عمر بن أذينة، عن بريد بن معاوية، عن أبي جعفر طليّة قال: قلت له: «بل هو آيات بيّنات في صدور الذين أو توا العلم».

[قال: إيّانا عني.](٦) من عسى أن يكونوا؟

أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد (٧)، عن صفوان، عن ابن مسكان، عن حجر، عن حمران، عن أبي جعفر عليّة . وأبي عبدالله البرقيّ، عن أبي الجهيم، عن أسباط، عن أبي عبدالله عليّة في قول الله تبارك وتعالى: «بل هو آيات بيّنات في صدور الذين أو توا العلم».

قال: نحن.

أحمد بن محمّد عن الحسين بن سعيد (٨)، عن عثمان بن عيسى، عن أبى حمزة،

٢. المصدر: يزيد شعر.

ا. نفس المصدر والموضع، ح٤.

٤. من المصدر.

٣. نفس المصدر والموضع، ح٥.
 ٥. بصائر الدرجات /٢٠٤، ح١.

٦. من المصدر. وفي النسخ: «فقال: أنتم هم. من عسى أن يكونوا» وهي ذيل حديث ٢ الذي ذكر بعد هذا
 الحديث في المصدر. فراجع.
 ٧. نفس المصدر، ٢٠٥/، ح٤.

أفس المصادر والموضع ع ٣٠٠

عن أبي بصير، عن أبي جعفر عليَّا أنَّه قرأ هذه الآية : «بل هو آيات بـيّنات إفـي صــدور الذين أوتوا العلم».

قال: يا أبا محمّد، ما قال بين دفتي المصحف.

قلت: من هم، جعلت فداك؟

قال: من عسى](١)أن يكونوا غيرنا؟

محمّد بن الحسين، عن جعفر بن بشير (٢) والحسن بن عليّ بن فضّال، عن مثنّى بن الحنّاط، عن الحسن الصيقل قال: قلت لأبي عبدالله عليّه : «بل هـو آيـات بـيّنات فـي صدور الذين أوتوا العلم».

قال: نحن وإيّانا عني.

أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد (٣)، عن النضر بن سويد، عن يحيى الحلبيّ، عن أيوب بن حسن عن عن يحيى الحلبيّ، عن أيوب بن حسن، عن حمران قال: سألت أباعبدالله عليّه عن قول الله تبارك وتعالى: «بل هو آيات بيّنات في صدور الذين أوتوا العلم» [قلت:](١)أنتم هم؟

قال: من عسى أن يكونوا؟

محمّد بن الحسين، عن يزيد شعر (٥)، عن هارون بن حمزة، عن أبي عبدالله عليَّا إلى عبدالله عليًّا إلى المعته يقول: «بل هو آيات بيّنات في صدور الذين أوتوا العلم».

قال: هم الأثمّة خاصّة «وما يعقلها إلّا العالمون» فزعم أنّ من عرف الإمام والآيات ممّن يعقل.

محمّد بن خالد الطيالسيّ ، عن سيف بن عميرة (٢٠) ، عن أبي بصير ، عن أبي جعفر عليَّا إلى الله الطيالسيّ ، عن سيف بن عميرة والله عن أبي بينات في صدور الذين أوتوا العلم».

١. ليس في أ.

نفس المصدر /٢٠٧، ح١٦. وفيه: «جعفر بن بشر». انظر تنقيح المقال ٢١٣/١، رقم ١٧٦٥.

٣. نفس المصدر /٢٠٥، ح٦. ٤ من المصدر .

٥. نفس المصدر /٢٠٧، ح١٧. ٦٠ نفس المصدر /٢٠٦، ضمن حديث ١٢.

قلت: أنتم هم؟

قال: من عسى أن يكونوا؟ (١)

أحمد بن محمّد عن الحسين بن سعيد (٢)، عن القاسم بن محمّد الجوهريّ، عن محمّد بن محمّد الجوهريّ، عن محمّد بن يحيى، عن عبدالرحيم (٢)، عن أبي جعفر النّيلِ قال: إنّ هذا العلم انتهى إليّ في القرآن. ثمّ جمع أصابعه. ثمّ قال: «بل هو آيات بيّنات في صدور الذين أو توا العلم».

وفي شرح الآيات الباهرة (٤): حدّثنا أحمد بن القاسم الهمداني، عن أحمد بن محمد بن محمد السياري، عن محمد بن خالد البرقي، عن علي بن أسباط قال: سأل رجل أبا عبدالله الله عن قول الله على: «بل هو آيات بيّنات في صدور الذين أو توا العلم».

قال: نحن هم.

فقال الرجل: جعلت فداك، متى يقوم القائم عليَّا ؟

قال: كلّنا قائم بأمر الله ﷺ واحد بعد واحد، حتّى يجيء صاحب السيف. فإذا جاء صاحب السيف [جاء](ه) أمر غير هذا.

وقال أيضاً (١٠): حدّثنا أحمد بن هوذة الباهليّ، عن إبراهيم بن إسحاق، عن عبدالله بن حمّاد، عن عبدالله بن حمّاد، عن عبدالعزيز العبديّ قال: سألت أباعبدالله عليه عن قول الله عليّة: «بل هو آيات بيّنات في صدور الذين أوتوا العلم».

قال: هم الأئمة من آل محمّد صلوات الله عليهم أجمعين باقية دائمة في كلّ حين. ﴿ وَمَا يَجْحَدُ بِآيَاتِنَا إِلاَّ الظَّالِمُونَ ﴾ ، إلّا المتوغّلون في الظلم. بالمكابرة بعد وضوح دلائل إعجازها حتى لم يعتدّوا بها.

﴿ وَقَالُوا لَوْلاَ أَنْزِلَ عَلَيْهِ آيَاتٌ مِنْ رَبِّهِ ﴾ : مثل ناقة صالح، وعـصا مـوسى، ومـائدة عيسى ﷺ.

١. المصدر: يكون .

٣. المصدر: عبدالرحمن.

٥. من م ون .

٢. نفس المصدر والموضع، ح١٤.

٤. تأويل الآيات الباهرة، ج١، ص ٤٣٢.

٦. نفس المصدر والموضع.

وقرأ نافع وابن عامر والبصريان وحفص: آيات (١١).

- ﴿ قُلْ إِنَّمَا الْآيَاتُ عِنْدَ اللهِ ﴾ : ينزلها كيف يشاء . لست أملكها ، فا تيكم بما تقترحونه .
- ﴿ وَإِنَّمَا أَنَا نَذِيرٌ مُبِينٌ ﴾ ٢٠ ليس من شأني ، إلّا الإنذار وإبانته بما أعطيت من الأيات.
  - ﴿ أُولَمْ يَكُفِهِمْ ﴾ : آية مغنية عمّا اقترحوه.
- ﴿ أَنَّا آنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ يُتْلَى عَلَيْهِمْ ﴾: تدوم تلاوته عليهم، متحدّين به. فلايزال معهم آية ثابتة لاتضمحل، بخلاف سائر الآيات. أو «يـتلى عـليهم» يـعني: اليـهود. بتحقيق ما في أيديهم من نعتك ونعت دينك.
  - ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ ﴾: في ذلك الكتاب. الذي هو آية مستمرّة، وحجّة مبيّنة.
    - ﴿ لَرَحْمَةً ﴾ : لنعمة عظيمة.
    - ﴿ وَذِكْرِيْ لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴾ ۞: وتذكرة لمن همّه الإيمان دون التعنّت.

وفي مجمع البيان (٢): «إنّ في ذلك لآية» قيل: إنّ قوماً من المسلمين كتبوا شيئاً من كتب أهل الكتاب. فهدّدهم سبحانه في هذه الآية ونهاهم عنه.

وقال النبي عَيَالِهُ (٣) جئتكم بها بيضاء نقيّة.

﴿ قُلْ كَفَى بِاللهِ بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ شَهِيْداً ﴾ : بصدقي . وقد صدّقني بالمعجزات . أو بتبليغي ما أرسلت به إليكم ونصحى ، ومقابلتكم إيّاي بالتّكذيب والتعنّت .

- ﴿ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَواتِ وَالْأَرْضِ ﴾ : فلا يخفي عليه حالي وحالكم.
  - ﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا بِالْبَاطِل ﴾ : وهو ما يعبدون من دون الله .
    - ﴿ وَكَفَرُوا بِاللَّهِ ﴾ : منكم.
- ﴿ أُولٰئِكَ هُمُ الْخَاسِرُونَ ﴾ ٢: في صفقتهم. حيث اشتروا الكفر بالإيمان.

أنوار التنزيل ٢١٢/٢ . ولا داعي لهذه القراءة لأن كلمة «آيات» موجودة في نفس الآية . أما البيضاوي فقد أورد كلمة «آية» بدل «آيات» في الآية القرآنية ولذلك قال: وقرأ نافع (إلى آخرة) .

٢. مجمع البيان ٢٨٩/٤ . تفس المصدر والموضع .

﴿ وَيَسْتَعْجِلُونَكَ بِالْعَذَابِ ﴾ : بقولهم : «أمطر علينا حجارة من السماء» (١).

﴿ وَلَوْلاَ آجَلٌ مُسَمِّى ﴾: لكلِّ عذاب. أو قوم.

﴿ لَجَاءَهُمُ الْعَذَابُ ﴾ : عاجلاً.

﴿ وَلَيَأْتِيَنَّهُمْ بَغْتَةً ﴾ : فجأة في الدنيا، كوقعة بدر. أو الأخرة، عند نزول الموت.

﴿ وَهُمْ لاَ يَشْعُرُونَ ﴾ ۞: بإتيانه.

﴿ يَسْتَعْجِلُونَكَ بِالْعَذَابِ وَإِنَّ جَهَنَّمَ لَمُحِيطَةً بِالْكَافِرِينَ ﴾ ﴿ يستحيط بهم يوم يأتيهم العذاب. أو هي كالمحيطة بهم الأن، لإحاطة الكفر والمعاصي التي توجبها بهم.

و «اللام» للعهد. على وضع الظاهر موضع المضمر، للذّلالة على موجب الإحاطة، أو للجنس. فيكون استدلالاً بحكم الجنس على حكمهم.

﴿ يَوْمَ يَغْشَاهُمُ الْعَذَابُ ﴾: ظرف «لمحيطة». أو مقدّر؛ مثل: كان كيت وكيت.

﴿ مِنْ فَوْقِهِمْ وَمِنْ تَحْتِ أَرْجُلِهِمْ ﴾ : من جميع جوانبهم.

﴿ وَيَقُولُ ﴾: الله . أو بعض ملائكته بأمره .

وقرأ ابن كثير وابن عامر والبصريون، بالنّون (٦).

﴿ ذُوقُوا مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ ﴿ : أي جزاءه.

﴿ يَا عِبَادِيَ الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ آرْضِي وَاسِعَةٌ فَإِيَّايَ فَاعْبُدُون ﴾ ﴿ يَا عِبَادِيَ اللَّهِ الله يتسهَل لكم العبادة في بلدة ولم يتيسّر لكم إظهار دينكم، فهاجروا إلى حيث يتمشّى لكم ذلك.

و «الفاء» جواب شرط محذوف. إذ المعنى: إنّ أرضي واسعة إن لم تخلصوا العبادة لى في أرض، فأخلصوها في غيرها.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم الله (٣): وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر عليَّةِ في قوله: «يا عبادي الذين أمنوا إنّ أرضي واسعة» يقول: لاتطيعوا أهل الفسق من الملوك.

٢. أنوار التنزيل ٢١٣/٢.

١. الأنفال /٣٢.

٣. تفسير القمى ١٥١/٢.

فإن خفتموهم أن يفتنوكم عن دينكم، فإنّ «أرضي واسعة»](١)وهو يقول (٢): «فيم كنتم قالواكنًا مستضعفين في الأرض» فقال: «ألم تكن أرض الله واسعة فتهاجروا فيها».

وفي مجمع البيان (٣): وقال أبو عبدالله لطَّلِهِ: معناه: إذا عُصي الله في أرض أنت بها، فاخرج منها إلى غيرها.

وفي جوامع الجامع (1): وعن النبيّ ﷺ من فرّ بدينه مـن أرض إلى أرض وإن كـان شبراً من الأرض، استوجب الجنّة. وكان رفيق إبراهيم ومحمّد عليَّكِيّا.

﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَائِقَةُ الْمَوْتِ ﴾ : تناله لامحالة.

﴿ ثُمَّ اِلَيْنَا تُرْجَعُونَ ﴾ ۞: للجزاء. ومَن هذا عاقبته، ينبغي أن يجتهد في الاستعداد له.

وفي عيون الأخبار (٥)، في باب ما جاء عن الرضاع الله من الأخبار المجموعة، وبإسناده قال: قال رسول الله عَلَيْلُهُ: لمّا أنزل هذه الآية (٦) وإنّك ميّت وإنّهم ميّتون قلت: يا ربّ، أتموت الخلائق كلّهم وتبقى (٧) الأنبياء ؟ فنزلت «كلّ نفس ذائقة الموت ثمّ إلينا ترجعُون».

وفي تفسير العيّاشيّ (^): عن زرارة قال: كرهت أن أسأل أباجعفر عليّا عن الرجعة، واستخفيت ذلك. قلت لأسألنّ مسألة لطيفة أبلغ فيها حاجتي. فقلت: أخبرني عمّن قتل، أمات؟

قال: لا. الموت موت، والقتل قتل.

قلت: ما أحد يُقتَل إلّا وقدمات.

فقال: قول الله أصدق من قولك. فرّق بينهما في القرآن، فقال: «أفإن مات أو قُتل».

٢. النساء /٩٧.

٤. جوامعالجامع /٣٥٥.

٦. الزمر ٣٠/.

٨. تفسير العيّاشيّ ٢٢٠/١؛ ضمن حديث ١٦٠.

اليس في س.

٣. مجمع البيان ٢٩١/٤.

٥. عيون أخبار الرضا لللج ٣١/٢، ح ٥١.

٧. المصدر: يبقى.

وقال: «ولئن متّم أو قتلتم لإلى الله تحشرون» وليس كما قلت يا زرارة، الموت مـوت والقتل قتل.

قلت: إ(١) فإن الله يقول: «كلّ نفس ذائقة الموت».

قال: من قُتل لم يذق الموت. ثمّ قال: لابدّ من أن يرجع حتّى يذوق الموت.

﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَنَبَوِّنَنَّهُمْ ﴾ : لننزلنَّهم.

﴿ مِنْ الْجَنَّةِ غُرَفاً ﴾ : علاليّ .

وقراءة حمزة والكسائي: «لنثوينهم» أي لنقيمنهم. من الشواء. فيكون التصاب «غرفاً» لإجرائه مجرى «لننزلنهم». أو بنزع الخافض. أو تشبيه الظرف المؤقّت بالمبهم (٢).

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم الله (٢٠): حدّ ثني أبي، عن الحسن بن محبوب، عن العلاء، عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر التله قال: كان عليّ بن الحسين التله يقول: أيما مؤمن دمعت عيناه لقتل الحسين بن عليّ التله حتى تسيل على خدّه، بوّأه الله بها في الجنّة غرفاً يسكنه أحقاباً.

﴿ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا نِعْمَ أَجْـرُ الْـعَامِلِينَ ﴾ ﴿ وقـرى: «فـنعم». والمخصوص بالمدح محذوف، دلّ عليه ما قبله (٤).

﴿ الَّذِينَ صَبَرُوا ﴾ : على أذيّة المشركين، والهجرة للدّين. إلى غير ذلك من المحن والمشاقّ.

﴿ وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴾ ۞: ولا يتوكّلون إلاّ على الله.

﴿ وَكَايِّنْ مِنْ دَابَّةٍ لاَتَحْمِلُ رِزْقَهَا ﴾: لا تطيق حمله لضعفها، أو لاتـدّخره، وإنّـما تصبح ولامعيشة عندها.

﴿ اللهُ يَوْزُقُهَا وَإِيَّاكُمْ ﴾ : ثمّ إنّها مع ضعفها وتوكّلها، وإيّاكم مع قوّ تكم واجتهادكم،

٢. أنوار التنزيل ٢١٣/٢.

٤. أنوار التنزيل ٢١٣/٢.

١. ليس في س.

٣. تفسير القمى ٢٩١/٢.

سواء في أنّه لايرزقها وإيّاكم إلاَّ الله. لأنّ رزق الكلّ بأسباب، هو المسبّب لها وحده. فلا تخافوا على معاشكم بالهجرة. فإنّه لمّا أُمروا بالهجرة قال بعضهم: كيف نقدم بلدة ليس لنا فيه معيشة ؟ فنزلت (١).

﴿ وَهُوَ السَّمِيعُ ﴾ : لقولكم هذا.

﴿ الْعَلِيمُ ﴾ ۞: بضميركم.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم الله (٢٠): في قوله الله: «وكأيّن من دابّة لاتحمل رزقها الله يرزقها وإيّاكم» قال: كانت العرب يقتلون أولادهم مخافة الجوع. فقال الله الله الله الله على يرزقها وإيّاكم».

وفي مجمع البيان (٣): وعن عطاء، عن ابن عمر قال: خرجنا مع رسول الله ﷺ حتّى دخلنا (١) بعض حيطان الأنصار فجعل يلتقط من التمر ويأكل.

فقال: يا ابن عمر، مالك لا تأكل؟

فقلت: لا أشتهيه، يا رسولالله.

قال: لكنّي أشتهيه. وهذه صبيحة رابعة منذلم أذق طعاماً. ولو شئت لدعوت ربّي، فأعطاني مثل ملك كسرى وقيصر. فكيف بك يا ابن عمر إذا بقيت مع قوم يخبّئون (٥) رزق سنتهم لضعف اليقين. فوالله ما برحنا حتّى نزلت «وكأيّن من دابّة لا تحمل رزقها الله يرزقها وإيّاكم وهو السميع العليم».

﴿ وَلَئِنْ سَأَلْتَهُمْ مَنْ خَلَقَ السَّمَوَاتِ والْآرْضَ وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالْـقَمَرَ ﴾: المســؤول عنهم أهل مكّة.

﴿ لَيَقُولُنَّ اللهُ ﴾: لما تقرّر في العقول، وجوب انتهاء الممكنات إلى واحد واجب الوجود.

٣. مجمع البيان ٢٩١/٤.

١. نفس المصدر ٢١٣/٢ ـ ٢١٤.

٢. تفسير القمى ١٥١/٢.

٤. المصدر: دخل.

ه. هكذا في ن والمصدر . وفي م،س، أ: «يحتازون» . وفي الأصل: يختارون .

﴿ فَأَنِّي يُؤْفَكُونَ ﴾ ١٠ : يُصرَفون عن توحيده، بعد إقرارهم بذلك.

﴿ اللهُ يَبْسُطُ الرِّزْقَ لِمَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَيَقْدِرُ لَهُ ﴾: يتحتمل أن يكون الموسّع له والمضيّق عليه واحداً. على أنّ البسط والقبض على التعاقب. وأن لايكون على وضع الضمير موضع «من يشاء» وإبهامه، لأنّ «من يشاء» مبهم.

﴿ إِنَّ اللهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ ٢٠ : يعلم مصالحهم ومفاسدهم.

﴿ وَلَئِنْ سَالْتَهُمْ مَنْ نَزَّلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَاحْيَا بِهِ الْأَرْضَ مِنْ بَعْدِ مَوْتِهَا لَيَقُولُنَّ اللهُ ﴾: معترفين بأنّه الموجد للممكنات بأسرها ، أصولها وفروعها . ثمّ إنّهم يشركون به بعض مخلوقاته الذي لا يقدر على شيء من ذلك .

﴿ قُلِ الْحَمْدُ شِ ﴾ : على ما عصمك من مثل هذه الضلالة . أو على تصديقك وإظهار حجّتك .

﴿ بَلْ اَكْتَرُهُمْ لاَ يَعْقِلُونَ ﴾ ﴿ قَن القضون . حيث يقرّون بأنّه المبدئ لكلّ ما عداه ، ثمّ إنّهم يشركون به الصنم .

وقيل (١): لا يعقلون ما تريد بتحميدك عند مقالهم (٢).

﴿ وَمَا هَذِهِ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا ﴾ : إشارة تحقير. وكيف لا، وهي لاتزن عندالله جناح بعوضة.

﴿ إِلاَّ لَهُوَّ وَلَعِبٌ ﴾ : إلّاكما يلهي ويلعب به الصبيان، ويجتمعون عليه، ويبتهجون به ساعة. ثمّ يتفرّقون متعبين.

﴿ وَإِنَّ الدَّارَ الْآخِرَةَ لَهِيَ الْحَيَوانُ ﴾: لهي دار الحياة الحقيقيّة ، لامتناع طريان الموت عليها. أو هي في ذاتها حياة ، للمبالغة .

و«الحيوان» مصدر حيى. شُمّي به ذوالحياة. وأصله: حييان، فبقلبت الياء الثانية واواً. وهو أبلغ من الحياة، لما في بناء «الفعلان» من الحركة والاضطراب اللازم للحياة. ولذلك اختير عليها ههنا.

١. أنوار التنزيل ٢١٤/٢.

﴿ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾ ٢٠ لم يؤثروا عليها الدنيا، التي أصلها عدم الحياة. والحياة فيها عارضة سريعة الزوال.

﴿ فَإِذَا رَكِبُوا فِي الْقُلْكِ ﴾: متصل بما دلّ عليه شرح حالهم ؛ أي هم على ما وصفوا به من الشرك. فإذا ركبوا البحر.

﴿ دَعَوُا اللهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ ﴾ : كاننين في صورة من أخلص دينه من المؤمنين. حيث لا يذكرون إلّا الله، ولا يدعون سواه. لعلمهم بأنّه لا يكشف الشدائد إلّا هو.

﴿ فَلَمَّا نَجَّاهُمْ إِلَى الْبَرِّ إِذَا هُمْ يُشْرِكُونَ ﴾ ٢٠ فاجؤوا المعاودة إلى الشرك.

﴿ لِيَكْفُرُوا بِمَا أَتَـنْنَاهُمْ ﴾: «اللام» فيه، لام كي؛ أي: يشركون، ليكونوا كافرين بشركهم نعمة النجاة.

﴿ وَلِيَتَمَتَّعُوا ﴾: باجتماعهم على عبادة الأصنام وتوادّهم عليها. أو «لام» الأمر على التهديد. ويؤيّده قراءة ابن كثير وحمزة والكسائيّ وقالون عن نافع: «وليتمتّعوا» بالسكون (١٠).

﴿ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴾ ۞: عاقبة ذلك حين يعاقبون.

﴿ أَوَلَمْ يَرَوُّ ا ﴾ : يعنى أهل مكّة.

﴿ أَنَّا جَعَلْنَا حَرَماً آمِناً ﴾ : أي جعلنا بلدهم مصوناً عن النهب والتعدّي، آمناً أهله عن القتل والسبي.

﴿ وَيُتَخَطَّفُ النَّاسُ مِنْ حَوْلِهِمْ ﴾: يُختَلَسون قتلاً وسبياً. إذ كانت العرب حوله في تغاور وتناهب.

﴿ اَفَبِالْبَاطِلِ ﴾: أفبعد هذه النعمة المكشوفة وغيرها من لا يقدر عليه إلَّا الله؟

﴿ يُؤْمِنُونَ ﴾: بالصّنم. أو الشيطان.

﴿ وَبِنِعْمَةِ اللهِ يَكُفُرُونَ ﴾ ﴿ إِنَّ حيث أشركوا به غيره. وتقديم الصلتين للاهـتمام. أو الاختصاص على طريق المبالغة.

١. نقس المصدر والموضع.

﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمِّنِ افْتَرَىٰ عَلَى اللهِ كَذِباً ﴾: بأن زعم له شريكاً.

﴿ أَوْ كُذَّبَ بِالْحَقِّ لَمَّا جَاءَهُ ﴾: يعني الرسول ﷺ أو الكتاب.

وفي «لمًا» تسفيه لهم. بأن لم يتوقّفوا ولم يتأمّلوا قطّ حين جاءهم، بل سارعوا إلى التكذيب أوّل ما سمعوه.

﴿ اَلَيْسَ فِي جَهَنَّمَ مَثُوى لِلْكَافِرِينَ ﴾ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ مَثُوى لِلْكَافِرِينَ ﴾ ﴿ اللَّهُ اللَّ

أي ألا يستوجبون الثواء فيها، وقد افتروا مثل هذا الكذب على الله وكذّبوا بالحقّ مثل هذا التكذيب؟ أو لاجترائهم؛ أي ألم يعلموا أنّ في جهنّم مثوى للكافرين، حتّى اجترؤوا هذه الجراءة.

﴿ وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا ﴾: أي في حقّنا. وإطلاق المجاهدة، لتعمّ جهاد الأعادي الظاهرة والباطنة بأنواعه.

﴿ لَنَهْدِيَنَّهُمْ سُبُلَنَا ﴾: سبل السير الينا، والوصول إلى جنابنا. أو لنزيدنهم هداية إلى سبيل الخير، توفيقاً لسلوكها. كقوله (٢): «والذين اهتدوا زادهم هدي».

وفي الحديث (٣): من عمل بما علم، ورثه الله علم ما لم يعلم.

﴿ وَإِنَّ اللَّهَ لَمَعَ الْمُحْسِنِينَ ﴾ ۞: بالنَّصر والإعانة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (3): وقوله الله الذين جاهدوا فينا لنهدينهم أي صبروا وجاهدوا مع رسول الله الله النهدينهم أي لنثبّتنهم. «وإنّ الله لمع المحسنين». وفي رواية أبي الجارود (6)، عن أبي جعفر الله أنّه قال: هذه الآية لآل محمّد صلوات الله عليهم ولأشياعهم.

<sup>1.</sup> نفس المصدر ۲۱۵/۲. ۲. محمّد /۱۷.

٣. أنوار التنزيل ٢١٥/٢، بحارالأنوار ٣٠/٢، ح١٤، بتفاوت يسير.

تفسير القمى ١٥١/٢.
 تفسير القمى ١٥١/٢.

وفي شرح الآيات الباهرة (٢): محمّد بن العبّاس الله قال: حدّ ثنا عبدالعزيز بن يحيى، عن عمرو بن محمّد بن زكيّ، عن محمّد بن الفضيل، عن محمّد بن شعيب، عن قيس بن الربيع، عن منذر الثوريّ، عن محمّد بن الحنفيّة، عن أبيه عليّ الله قال: يقول الله على الله المحسنين، فأنا ذلك المحسن.

وقال أيضاً: حدّثنا محمّد بن الحسين الخثعميّ، عن عبّادبن يعقوب، عن الحسن بن حمّاد، عن أبي الجارود، عن أبي جعفر الله في قبوله محكّد: «والذيبن جاهدوا فينا لنهدينهم سبلنا وإنّ الله لمع المحسنين». قال: نزلت فينا.

وقال أيضاً (٣): حدّثنا أحمد بن محمّد، عن أحمد بن الحسن، عن أبيه، عن حصين بن مخارق، عن مسلم الحدّاء، عن زيد بن علي عليه في قول الله تكانى: «والذين جاهدوا فينا لنهدينهم سبلنا وإنّ الله لمع المحسنين». قال: نحن هم.

قلت: وإن لم تكونوا وإلَّا فمن؟

٢. تأويل الآبات الباهرة، ج١، ص٤٣٣.

١. معاني الأخبار /٥٩، ضمن حديث ٩.

٣. نفس المصدر والموضع.



## سورة الروم

مكّية ، إلّا قوله: «فسبحان الله» وهي ستّون ، أو تسع وخمسون آية.

## بسم الله الرحمن الرحيم

في كتاب ثواب الأعمال (١)، بإسناده عن أبني عبدالله للنظير قال: من قرأ سورة العنكبوت والروم في شهر رمضان ليلة ثلاث وعشرين، فهو ـ والله يا أبا محمد ـ من أهل الجنة. لا أستثني فيه أبداً. ولاأخاف أن يكتب الله علي ما في يحيني إشماً. وإن لهاتين السورتين من الله مكاناً.

وفي مجمع البيان (٢): أبيّ بن كعب، عن النبيّ ﷺ قال: ومن قرأها، كان له من الأجر عشر حسنات بعدد كل ملك سبّح لله ما بين السماء والأرض. وأدرك ما ضيّع في يومه وليلته.

﴿ الم ﴾ ۞: مرّ تفسيره.

﴿ غُلِبَتِ الرُّومُ ﴾ ۞ ﴿ فِي آدُنَى الْأَرْضِ ﴾: قيل (٣): «أدنى الأرض» من أرض العرب.

وقيل (٤): في أدنى أرض، من أرض الشام إلى أرض فارس. يريد الجزيرة، وهمي أقرب أرض الروّم إلى أرض فارس.

وقيل (٥): يريد أذرعات وكسكر.

وفي شرح الآيات الباهرة (٦٠): محمّد بن العبّاس الله عن أحمد بن محمّد بن سعيد،

٢. مجمع البيان ٢٩٤/٤.

٦. تأويل الأيات الباهرة، ج ١، ص ٤٣٤.

1. ثواب الأعمال ١٣٦/، ح ١.

٣٥٥. نفس المصدر والموضع.

عن الحسن بن القاسم قراءة عن عليّ بن إبراهيم المعلّى، عن فضيل بن إسحاق، عن يعقوب بن شعيب، عن عمران بن ميثم (١)، عن عباية، عن عليّ صلوات الله عليه قال: قوله ﷺ: «الم، غُلِبت الروم» هي فينا وفي بني أميّة.

﴿ وَهُمْ مِنْ بَعْدِ عَلَيِهِمْ ﴾ : من إضافة المصدر إلى المفعول.

وقرئ «غلبهم» وهو لغة. كالجلب (٢).

﴿ سَيَغْلِبُونَ ﴾ ٢٠ وقرئ: «غَلبت» بالفتح. و«سيُغلبون» بالضّم (٣). ومعناه: أنّ الروم غلبوا على ريف الشام، والمسلمون سيغلبونهم. وفي السنة التاسعة من نزوله، غزاهم المسلمون وفتحوا بعض بلادهم. وعلى هذا يكون إضافة الغلب إلى الفاعل.

وفي كتاب الاستغاثة (٤)، للشّيخ ميثم: ولقد روينا من طريق علماء أهل البيت المنظفى أسرارهم وعلومهم التي خرجت منهم إلى علماء شيعتهم: أنّ قوماً يُسنسبون إلى قريش. وليسوا من قريش بحقيقة النسب وهذا ممّا لايجوز أن يعرفه إلا معدن النبوّة وورثة علم الرسالة وذلك مثل بني أميّة. ذكروا: أنّهم (٥) ليسوا من قريش. وأنّ أصلهم من الروم. وفيهم تأويل هذه الآية «الم، غلبت الروم، في أدنى الأرض وهم من بعد غلبهم سيغلبون». معناه: أنّهم غلبوا على الملك. وسيغلبهم على ذلك بني العبّاس.

﴿ فِي بِضْعِ سِنِينَ ﴾ : في مجمع البيان (١٠) : قال : كان المشركون [يجادلون المسلمون ، وهم بمكة . يقولون : إنّ الروم أهل الكتاب ، وقد غلبهم الفرس . وأنتم تزعمون أنكم ستغلبون [(١) بالكتاب الذي نزل على نبيّكم فسنغلبكم كما غلب قوم فارس من الروم . فأنزل الله تعالى «الم ، غلبت الروم» . إلى قوله : «في بضع سنين» .

المصدر: «عمر بن الميثم» انظر تنقيح المقال ٣٥٢/٢، رقم ٩١٢٣.

٢. أنوار التنزيل ٢١٥/٢. وفيه: «كالحلب» وفي مجمع البيان ٢٩٤/٤: قال الزجماج: الغملب والغملبة مصدر غلبت؛ مثل: الجلب والجلبة.
 ٣. نفس المصدر ٢١٦/٢.

٤. تفسير نورالثقلين ١٦٩/٤، ح٣، نقلاً عنه؛ الاستغاثة /٨٨ ـ ٨٨.

٥. هنا زيادة في النسخ وهي: من قريش و . ﴿ ٦. مجمعالبيان ٢٩٥/٤ . وفيه: عن الزهريُّ قال .

٧. ليس في أ.

قال: فأخبرني عبدالله بن عتبة بن مسعود، أنّ أبابكر ناصب بعض المشركين قبل أن يُحرَّم القمار على شيء إن لم تغلب فارس في سبع سنين.

فقال رسول الله عَلَيْهِ : لِمَ فعلت؟ فكلّ مادون العشر بضع. فكان ظهور فارس على الروم في تسع سنين. ثمّ أظهر الله الروم على فارس زمن الحديبية، ففرح المسلمون بظهور أهل الكتاب.

وروى أبو عبدالله الحافظ (۱) بالإسناد: عن ابن عبّاس في قوله: «الم، غلبت الروم». قال: قد مضى. وكان ذلك في أهل فارس والروم. وكانت فارس قد غلبت عليهم، ثمّ غلبت الروم بعد ذلك. ولقي نبيّ الله مشركي العرب، والتقت الروم وفارس. فنصرالله النبيّ ومن معه على مشركي العرب، ونصر أهل الكتاب على مشركي العجم ففرح المسلمون بنصرالله إيّاهم، ونصر أهل الكتاب على العجم.

قال: عطيّة: وسألت أباسعيد الخدريّ عن ذلك.

فقال: التقينا مع رسول الله على أو مشركو العرب، والتقت الروم وفارس فنصرنا الله على مشركي العرب، ونصر أهل الكتاب على المجوس. ففرحنا بنصر الله إيانا على مشركي العرب، ونصر أهل الكتاب على المجوس. فذلك قوله: «يومئذ يفرح المؤمنون، بنصر الله».

وقيل (۲): لما غلب فارس على الروم وبلغ الخبر مكّة، فرح المشركون وشتموا بالمسلمين. وقالوا: أنتم والنصاري أهل كتاب. ونحن وفارس أمّيون. وقد ظهر إخواننا على إخوانكم. ولنظهرن عليكم، فنزلت.

فقال لهم أبوبكر: لا يقرّنُ الله أعينكم. فو الله ليظهرنَ الروم على فارس بعد بـضع سنين.

فقال له أُبِيّ بن خلف: كذبت، اجعل بيننا وبينك أجلاً أناحبك عليه. فناحبه عـ لمي

ا. نفس المصدر والموضع.
 ٢. أنوار التنزيل ٢١٦/٢، بتصرف في أوّل المنقول هنا.

عشر قلائص من كلّ واحد منهما. وجعلا الأجل ثلاث سنين. فأخبر أبـوبكر رسـول الله ﷺ.

فقال: البضع: ما بين الثلاث إلى التسع. فزايده في الخطر ومادّه في الأجل، فجعلاه مائة قلوص إلى تسع سنين. ومات أبيّ بن خلف من جرح رسول الله ﷺ بعد قفوله من أحد. وظهرت الروم على فارس يوم الحديبية. فأخذ أبوبكر الخطر من ورثمة أبيّ، وجاء به إلى رسول الله ﷺ.

فقال: تصدَّق به.

﴿ شِهِ الْأَمْرُ مِنْ قَبْلُ وَمِنْ بَعْدُ ﴾ : من قبل كونهم غالبين، ومن بعد كونهم غالبين. وهو وقت كونهم غالبين؛ أي له الأمر حين غلبوا وحين يغلبون. ليس شيء منهما إلّا بقضائه.

وقرئ: «من قبل ومن بعد» من غير تقدير مضاف إليه. كأنّه قيل: قبلاً بعداً؛ أي أوّلاً و وآخراً (١).

وفي الخرائج والجرائح (٢)، في أعلام الحسن العسكريّ للنِّلِهِ ومنها ما قال أبو هاشم: سأل محمّد بن صالح أبامحمّد للنِّلِهِ عن قول الله تعالى: «لله الأمر من قبل ومن بعد».

فقال: له الأمر من قبل أن يأمر به. وله الأمر من بعد أن يأمر به بما يشاء.

﴿ وَيَوْمَنِذِ ﴾ : ويوم يغلب الروم.

﴿ يَفْرَحُ الْمُؤْمِنُونَ ﴾ ﴿ بِنَصْرِ اللهِ ﴾: قيل (٣): من له كتاب على من لاكتاب له . لما فيه من انقلاب التفاؤل ، وظهور صدقهم فيما أخبروا به المشركين ، وغلبتهم في رهانهم ، وازدياد يقينهم ، وثباتهم في دينهم .

١. نقس المصدر والموضع ،

تفسير نورالثقلين ١٧٠/٤، ح٥، نقلاً عنه؛ الخرائج والجرائح، ج٢، ص٦٨٦، ح٨.

٣. نفس المصدر والموضع.

وقيل (١): بنصر الله المؤمنين، بإظهار صدقهم. أو بأن ولي بعض أعدائهم بعضاً حتّى تفانوا.

﴿ يَنْصُرُ مَنْ يَشَاءُ ﴾ : فينصر هؤلاء تارة وهؤلاء أخرى.

وفي روضة الكافي (٢): ابن محبوب، عن جميل بن صالح، عن أبي عبيدة قال: سألت أبا جعفر علي عن قول الله على: «الم، غلبت الروم، في أدني الأرض».

قال: فقال: يا أبا عبيدة إنَّ لهذا تأويلاً لايعلمه إلَّا الله والراسخون في العلم من آل محمّد الله إلى أن رسول الله عَيْمَ إلله لمّا هاجر إلى المدينة وأظهر الإسلام، كتب إلى ملك الروم كتاباً وبعث به مع رسول يدعوه إلى الإسلام. وكتب إلى ملك فارس كتاباً يـدعوه إلى الإسلام، وبعثه إليه مع رسوله. فأمّا ملك الروم، فعظم كتتاب رسولالله ﷺ وأكسرم رسوله. وأمّا ملك فــارس، فــإنّه اســتخفّ بكــتاب رســول الله ﷺ ومــزّقه واســتخفّ

وكان ملك فارس يومئذ يقاتل ملك الروم. وكان المسلمون يهوون أن يغلب ملك الروم ملك فارس. وكانوا لناحيته أرجى منهم لملك فارس. فلمّا غلب ملك فـارس ملك الروم، كره ذلك المسلمون فاغتمّوا به. فأنزل الله ﷺ بـذلك كـتاباً قـرآنـاً: «الم، غلبت الروم، في أدني الأرض» يعنى: غلبتها فارس في أدنى الأرض. وهي الشامات وما حولها. «وهم» يعنى: وفارس «من بعد غلبهم» الروم «سيُغلَبون» يبعني: يبغلبهم المسلمون. («في بضع سنين لله الأمر من قبل ومن بعد ويبومثذ يـفرح المـؤمنون بنصرالله ينصر من يشاء» فلمّا غزا المسلمون](٣) فارس وافتتحوها فبرح المسلمون بنصرالله تَجَالَ.

قال: قلت: أليس الله ﷺ يقول: «في بضع سنين» وقد مضى للمؤمنين سنون كثيرة مع رسول الله عَيْظِيرٌ وفي إمارة أبي بكر، وإنَّما غلب المؤمنون فارس في إمارة عمر؟

١. نفس المصدر والموضع.

٣. ليس في أ.

۲. الکافی ۲۹۹/۸، ۱۳۹۷.

فقال: ألم أقل لك: إنّ لهذا تأويلاً وتفسيراً ؟ والقرآن ـ با أبا عبيدة ـ ناسخ ومنسوخ. أما تسمع لقول الله على: «لله الأمر من قبل ومن بعد» يعني: إليه المشيئة في القول. أن يؤخر ما قدّم، ويقدّم ما أخر في القول إلى يوم يحتم القضاء بمنزول النصر فيه على المؤمنين. وذلك قوله على المؤمنين وذلك قوله على المؤمنون بنصر الله » أي يوم يحتم القضاء بالنصر.

وفي شرح الآيات الباهرة (١)؛ قال محمّد بن العبّاس حدّثنا الحسن بن محمّد بن جمهور القمّي، عن أبيه، عن جعفر بن بشير، عن الوشّاء، عن ابن مسكان، عن أبي بصير، عن أبى عبدالله عليّا قال: سألته عن تفسير «الم، غلبت الروم».

قال: هم بنو أميّة . وإنّما أنزلها الله: «الم، غلبت الروم» بنو أميّة «في أدني الأرض وهم من بعد غلبهم سيغلبون، في بضع سنين لله الأمر من قبل ومن بعد ويومئذ يفرح المؤمنون، بنصر الله» عند قيام القائم عليه .

﴿ وَهُوَ الْعَزِيزُ الرَّحِيمُ ﴾ ۞: ينتقم من عباده بالنصر عليهم تارة، ويتفضّل عليهم بنصرهم أخرى.

﴿ وَعْدَ اللهِ ﴾ : مصدر مؤكّد لنفسه . لأنّ ما قبله في معنى الوعد .

﴿ لاَ يُخْلِفُ اللهُ وَعْدَهُ ﴾ : لامتناع الكذب عليه.

﴿ وَلَكِنَّ آكُثَرَ النَّاسِ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ ۞: وعده، ولا صحة وعده. لجهلهم، وعدم تفكّرهم.

﴿ يَعْلَمُونَ ظَاهِراً مِنَ الْحَيَوْةِ الدُّنْيَا ﴾ : ما يشاهدونه منها والتمتّع بزخارفها.

وفي مجمع البيان (٢): وسُئل أبوعبدالله عليه عن قوله ﷺ: «يعلمون ظاهراً من الحياة الدنيا».

فقال: الزجر والنجوم.

أويل الآيات الباهرة، ج ١، ص ٤٣٤.

٢. مجمع البيان ٢٩٥/٤.

﴿ وَهُمْ عَنِ الْآخِرَةِ ﴾ : التي هي غايتها والمقصود منها.

﴿ مُمْ غَافِلُونَ ﴾ ٢٠: لاتخطر ببالهم.

و«هم» الثانية تكرير للأولى. أو مبتدأ و«غافلون» خبره. والجملة خبر الأولى.

وهو على الوجهين مناد على تمكن غفلتهم عن الآخرة، المحقّقة لمقتضى الجملة المتقدّمة المبدلة من قوله: «لا يعلمون» تقريراً لجهالتهم، وتشبيهاً لهم بالحيوانات المقصور إدراكها من الدنيا ببعض ظاهرها. فإنّ من العلم بظاهرها، معرفة حقائقها وصفاتها وخصائصها وأفعالها وأسبابها وكيفيّة التصرّف فيها. فلذلك قال: «ظاهراً» وأمّا باطنها، فإنّها مجاز إلى الآخرة ووصلة إلى نيلها وأنموذج لأحوالها. وإشعاراً بأنّه لافرق بين عدم العلم والعلم الذي يختصّ بظاهر الدنيا.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم الله (١): «يعلمون ظاهراً من الحياة الدنيا» يعني: ما يرونه حاضراً. «وهم عن الآخرة هم غافلون» قال: يرون حاضر الدنيا ويتغافلون عن الآخرة. ﴿ اَوْلَمْ يَتَفَكَّرُوا فِي آنْفُسِهِمْ ﴾: أولم يحدّثوا التفكّر فيها. أو أولم يتفكّروا في أمر أنفسهم، فإنها أقرب إليهم من غيرها ومراة يجتلي فيها للمستبصر ما يجتلي له في الممكنات بأسرها. ليتحقّق له قدرة مبدعها على إعادتها من قدرته على إبدائها.

﴿ مَا خَلَقَ اللهُ السَّمَوٰاتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا اِلاَّ بِالْحَقِّ ﴾: متعلّق بـقول. أو عـلم محذوف، يدلّ عليه الكلام.

﴿ وَاَجَلِ مُسَمِّى ﴾: تنتهي عنده. ولا تبقى بعده.

﴿ وَإِنَّ كَثِيراً مِنَ النَّاسِ بِلِقَاءِ رَبِّهِم ﴾: بلقاء جزائه. عند انقضاء قيام الأجل المسمّى، أو قيام الساعة.

﴿ لَكَافِرُونَ ﴾ ٢٠ : جاحدون. يحسبون أنّ الدنيا أبديّة ، والآخرة لا تكون.

﴿ أَوَ لَمْ يَسِيُرُوا فِي الْأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَـاقِيَةُ الَّـذِينَ مِـنْ قَـبْلِهِمْ ﴾: تـقرير

١. تفسير القمي ١٥٣/٢.

لسيرهم في أقطار الأرض، ونظرهم إلى آثار المدمّرين قبلهم.

وفي كتاب الخصال (١): سُئل الصادق للسلام عن قول الله تعالى: «أو لم يسيروا في الأرض».

فقال: معناه. أولم ينظروا في القرآن.

﴿ كَانُوا أَشَدُّ مِنْهُمْ قُوَّةً ﴾ : كعاد وثمود.

﴿ وَآثَارُوا الْآرْضَ ﴾: قلبوا وجهها. لاستنباط المياه، واستخراج المعادن وزرع البذور وغيرها.

﴿ وَعَمَرُوهَا ﴾: وعمروا الأرض.

﴿ أَكُثَرَ مِمَّا عَمَرُوهَا ﴾ : من عمارة أهل مكة إيّاها. فإنّهم أهل وادٍ غير ذي زرع لاتبسط لهم في غيرها. وفيه تهكم بهم، من حيث أنّهم مغترّون بالدنيا مفتخرون بها وهم أضعف حالاً فيها. إذ مدار أمرها على التبسّط في البلاد والتسلّط على العباد والتصرّف في أقطار الأرض بأنواع العمارة، وهم ضعفاء ملجئون إلى دار لا نفع بها.

﴿ وَجَاءَتْهُمْ رُسُلُهُمْ بِالْبَيْنَاتِ ﴾ : بالمعجزات. أو الآيات الواضحات.

﴿ فَمَا كَانَ اللهُ لِيَظْلِمَهُمْ ﴾ : ليفعل بهم ما يفعل الظلمة. فيدمرهم من غير جرم ولا تذكير.

﴿ وَلَكِنُ كَانُوا أَنْفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ ٢٠: حيث عملوا ما أدّى إلى تدميرهم.

﴿ ثُمَّ كَانَ عَاقِبَةَ الَّذِينَ أَسَاؤُوا السُّوأَىٰ ﴾: أي ثمّ كان عاقبتهم العاقبة السوأى. أو الخصلة السوأى. فوضع الظاهر موضع الضمير، للدلالة على ما اقتضى أن تكون تلك عاقبتهم وأنّهم جاؤوا بمثل أفعالهم.

«والسوأي» تأنيث الأسوأ. كالحسني. أو مصدر، كالبشري. نُعت بها.

﴿ أَنْ كَذَّبُوا بِآيَاتِ اللهِ وَكَانُوا بِهَا يَسْتَهْزِءُونَ ﴾ ۞: علَّة. أو بدل. أو عطف بيان «للسوأي». أو خبر «كان».

١. الخصال ٣٩٦/٢ ذيل حديث ١٠٢.

و «السوأى» مصدر «أساؤوا». أو مفعوله؛ بـمعنى: ثـم كـان عـاقبة الذيـن اقـترفوا الخطيئة، أن طبع الله على قلوبهم حتّى كذّبوا الآيات واستهزؤوا بها.

ويجوز أن تكون «السوأى» صلة الفعل. «وأن كذّبوا» تـابعها. والخبر مـحذوف للإبهام والتهويل. وأن تكون «أن» مفسّرة. لأنّ الإسـاءة إذا كـإنت مـفسّرة بـالتكذيب والاستهزاء، كانت متضمّنة معنى القول.

وقرأ ابن عامر والكوفيّون: «عاقبة» بالنصب. على أنَّ الإسم «السوأى» و«أن كذّبوا» على الوجوه المذكورة (١٠).

﴿ اللهُ يَبْدَأُ الْحَلْقَ ﴾ : ينشئهم.

﴿ ثُمَّ يُعِيدُهُ ﴾ : يبعثهم.

﴿ ثُمَّ اِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ ۞: للجزاء والعدول إلى الخطاب، للمبالغة في المقصود. وقرأ أبو عمرو وأبو بكر وروح، بالياء على الأصل ٢٠).

﴿ وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ يُبْلِسُ الْمُجْرِمُونَ ﴾ ۞: يسكنون، منحيّرين آيسين. يـقال: ناظره فأبلس: إذا سكت وأيس من أن يحتجّ. ومنه الناقة المبلاس: التي لاترغو.

وقرئ بفتح اللام. من أبلسه: إذا أسكته (٣).

﴿ وَلَمْ يَكُنْ لَهُمْ مِنْ شُرَكَائِهِمْ ﴾ : ممّن أشركوهم بالله.

﴿ شُفَعَاء ﴾ : يجيرونهم من عذاب الله. ومجيئه بلفظ الماضي، لتحقّقه.

﴿ وَكَانُوا بِشُرَكَائِهِمْ كَافِرِينَ ﴾ ٢٠ يكفرون بآلهتهم حين ينسوا منهم.

وقيل (٤): كانوا في الدنيا كافرين بسببهم. وكتب في المصحف «شفعواء» و«علمواء بني إسرائيل» بالواو. وكذا «السوأى بالألف. إثباتاً للهمزة على صورة الحرف الذي منه حركتها.

أنوار التنزيل ٢١٧/٢ وفي المصحف الإمام أيضاً بالنصب. وأمّا في تـفسير الصافي ١٢٨/٤ رفعها،
 فتلاحظ.

٣. أنوار التنزيل ٢١٧/٢\_٢١٨. ٤. نفس الموضع ٢١٨/٢.

﴿ وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ يَوْمَئِدٍ يَتَفَرَّقُونَ ﴾ ۞: أي المؤمنون والكافرون.

وفي كتاب الخصال (١): عن عليّ عليه قال: قال رسبول الله عَلَيْ الله عَلَيْ السباعة يبوم السباعة يبوم الجمعة ، بين صلاة الظهر والعصر.

وعن أبي عبدالله للنظير (٢) قال: السبت لنا، والأحد لشيعتنا، إلى أن قبال للنظير: وتـقوم القيامة يوم الجمعة (٣).

عن أبي لبابه بن عبدالمنذر (٤) قال: قال رسول الله عَلَيْهُ : إِنَّ يوم الجمعة سيّد الأيّام ـ إلى قوله ـ: وما من ملك مقرّب ولا سماء ولا أرض ولا رياح ولا جبال ولا برّ ولا بحر، إلا وهنّ يشفقن من يوم الجمعة أن تقوم فيه الساعة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥): وقوله ﷺ: «ويوم تقوم الساعة يـومئذ يـتفرّقون». قال: إلى الجنّة والنار.

﴿ فَاَمَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ فَهُمْ فِي رَوْضَةٍ ﴾: أرض ذات أزهار وأنهار.

﴿ يُحْبَرُونَ ﴾ ٢٠ : يُسَرّون سروراً تهلّلت له وجوههم.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم الله (٦٠): «فأمّا الذين آمنوا وعملوا الصالحات فهم في روضة يُحبرون». أي يُكرَمون.

وفي مجمع البيان (٧): «في روضة يُحبَرون». قيل: يلذَّذون بالسَّماع.

عن يحيى بن أبي كثير الأو زاعيّ (^)، أخبرنا أبوالحسن عبدالله بن محمّد بن أحمد البيهقيّ قال: أخبرنا جدّى الإمام أبوبكر أحمد بن الحسين البيهقيّ قال: حدّثنا أبوسعيد

١. الخصال، ج٢، ص٣٩٠، ح٨٤. ٢. نفس المصدر ٣٩٤/٢، ح١٠١.

٣. يوجد في هامش نسخة م: والاثنين لأعداءنا والثلاثاء لبني أميّة والأربعا يموم شرب الدواء والخميس تقضى فيه الحوائج والجمعة للتنظيف والتطيّب، وهو عيد المسلمين، وهو أفضل من الفطر، ويوم غدير خمّ أفضل الأعياد. وهو الثامن عشر من ذي الحجة. ويخرج قائمنا أهل البيت يوم الجمعة. وتقوم القيامة يوم الجمعة. الخصال.
٤. نفس المصدر، ١٥/٢، ح٩٧.

٦. نفس المصدر والموضع .

٨. نفس المصدر والموضع .

٥. تفسير القمي ١٥٣/٢.

٧. مجمع البيان ٢٩٨٤.

عبدالملك بن أبي عثمان الزاهد قال: أخبرنا أبوالحسن عليّ بن بندار قال: أخبرنا جعفر بن محمّد بن الحسن القربانيّ قال: حدّثنا سليمان بن عبدالرحمن الدمشقيّ قال: حدّثنا خالد بن يزيد بن أبي مالك، عن أبيه، عن خالد بن معدان، عن أبي أمامة الباهليّ أن رسول الله عَنْ إلله قال ما من عبد يدخل الجنّة، إلّا ويجلس عند رأسه وعند رجليه ثنتان من الحور العين تغنيانه بأحسن صوت سمعه الإنس والجنّ. وليس بمزمار الشيطان، ولكن بتحميد الله و تقديسه.

وعن أبي الدرداء (١) قال: كان رسول الله ﷺ يذكر الناس. فذكر الجنّة ومافيها من الأزواج والنعيم، وفي القوم أعرابي. فجثا لركبته، وقال: يا رسول الله، هل في الجنّة من سماع؟

قال: نعم، يا أعرابيّ. إنّ في الجنة نهراً حافّتاه الأبكار من كلّ بيضاء يتغنّين بأصوات لم تسمع الخلائق بمثلها قطّ. فذلك أفضل نعيم الجنّة.

قال الراوي: سألت أبا الدرداء بم يتغنّين؟

قال: بالتسبيح.

﴿ وَاَمَّا الَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بِآيَاتِنَا وَلِقَاءِ الْآخِرَةِ فَأُولَٰئِكَ فِي الْعَذَابِ مُحْضَرُونَ ﴾ ۞: مُدخَلُون لا يغيبون عنه.

﴿ فَسُبْحَانَ اللهِ حِينَ تُمْسُونَ وَحِينَ تُعَيْبِحُونَ ﴾ ﴿ وَلَمُهُ الْحَمْدُ فِي السَّمَواتِ وَالنَّناء وَالنَّناء وَعَيْبِهُ وَحِينَ تُظْهِرُونَ ﴾ ﴿ وَالنَّناء وَالنَّناء عَلَى والنَّناء عليه في هذه الأوقات التي تظهر فيها قدرته وتتجدد فيها نعمته. أو دلالة على ما يحدث فيها من الشواهد الناطقة، وتنزيهه، واستحقاقه الحمد ممّن له تمييز من أهل السموات والأرض.

وتخصيص التسبيح بالمساء والصباح، لأنَّ آثار القدرة والعظمة فيها أظهر.

١. نفس المصدر والموضع.

وتخصيص الحمد بالعشيّ ، الذي هو آخر النهار من عشى العين : إذا نقص نو رها. والظهيرة التي هي وسطه، تجدّد النعم فيها أكثر.

ويجوز أن يكون «عشيّاً» معطوفاً على «حينَ تمسون» وقوله: «وله الحمد في السموات والأرض» اعتراضاً.

وعن ابن عبّاس على الآية جامعة للصّلوات [الخمس] (٢) «تمسون» صلاة المغرب والعشاء. و «تصبحون» صلاة الفجر. «وَعشيّاً» صلاة العصر و «تظهرون» صلاة الظهر. ولذلك زعم الحسن أنّها مدنيّة. لأنّه كان يقول: كان الواجب بمكّة ركعتين في أيّ وقت اتّفقت، وإنّما فُرِضت الخمس بالمدينة. والأكثر على أنّها فُرِضت بمكّة.

وقرئ: «وحيناً تمسون وحيناً تصبحون» أي تمسون فيه وتصبحون فيه (٣).

وفي من لا يحضره الفقيه (٤): ورُوي عن الحسن بن عليّ أبي طالب عليه أنّه قال: جاء نفر من اليهود إلى النبيّ عَلَيْ فسأله أعلمهم عن مسائل. فكان فيما سأله: أخبرني عن الله تَجَالُ لأيّ شيء فرض هذه الخمس الصلوات في خمس مواقيت على أمّتك في ساعات الليل والنهار؟

۲. من م ون.

٤. من لايحضره الفقيه ١٣٧/١، ح١.

١. أنوار التنزيل ٢١٨/٢.

٣. أنوار التنزيل ٢١٨/٢.

وفي كتاب ثواب الأعمال (١): عن أمير المؤمنين للنظار قال: من قال حين يمسي ثلاث مرّات: «فسبحان الله حين تمسون وحين تصبحون، وله الحمد في السموات والأرض وعشيّاً وحين تظهرون». لم يفته خير يكون في تلك الليلة (٢) وصرف عنه جميع شرّها. ومن قال مثل ذلك حين يصبح، لم يفته خير يكون في ذلك اليوم وصرف عنه جميع شرّه.

- ﴿ يُخْرِجُ الْحَيِّ مِنَ الْمَيِّتِ ﴾ : كالإنسان من النطفة. والطائر من البيضة.
- ﴿ وَيُخْرِجُ الْمَيِّتَ مِنَ الْحَيِّ ﴾: النطفة والبيضة. أو يعقب الحياة بالموت وبالعكس. وفي تفسير عليّ بن إبراهيم الله الله الكافر: «يخرج الحيّ من الميّت ويخرج الميّت من الميّت من الميّت من الميّت من الميّت من الموّمن.
  - ﴿ وَيُحْمِي الْأَرْضَ ﴾: بالنّبات.
    - ﴿بَعْدَ مَوْتِهَا ﴾: يبسها.
  - ﴿ وَكَذَٰلِكَ ﴾ : ومثل ذلك الإخراج.
  - ﴿ تُخْرَجُونَ ﴾ ٢٠: من قبوركم فإنّه أيضاً تعقيب الحياة بالموت.

وقرأ حمزة والكسائي، بفتح التاء(٤).

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم الله (٥): «ويحيي الأرض بعد موتها وكذلك تخرجون». ردّ على الدهريّة (٦).

وفي جوامع الجامع (٧٠): عن النبيّ ﷺ: من سرّه أن يكال له بالقفيز الأوفى فليقل: «فسبحان الله حين تمسون» إلى قوله: «تخرجون».

ه. نفس المصدر والموضع .

٢. ن: في ذلك اليوم.

١. ثواب الأعمال /١٩٩، ح١.

٤. أنوار التنزيل ٢١٨/٢.

٣. تفسير القمي ١٥٤/٢.

ع. الوار التنزيل ۱۸/۱

٦. المصدر: «و هو رد على أصناف الزنادقة» بدل «رد على الدهرية».

٧. جوامعالجامع ٣٥٧/.

وفي الكافي (١): أحمد بن مهران، عن محمّد بن عليّ، عن موسى بن سعدان، عن عبدالرحمن بن الحجّاج، عن أبي إبراهيم عليّ في قوله الله على الديرة الأرض بعد موتها» قال: ليس يحييها بالقطر. ولكن يبعث الله رجالاً فيحيون العدل، فتحيئ الأرض لإحياء العدل. ولا قامة العدل فيه (٢)، أنفع في الأرض من القطر أربعين صباحاً.

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (٣)، بإسناده إلى حكيمة بنت محمّد بن عليّ بن موسى الرضا عمّة أبي محمّد الحسن المثلاث أنها قالت: كنت عند أبي محمّد الله فقال: بيتي الليل عندنا. فإنّه سيَلِد المولود الكريم على الله فَقَال الذي يحيي الله الأرض بعد موتها.

فقلت: ممّن يا سيّدي. ولست أرى بنرجس شيئاً من أثر الحبل؟! فقال: من نرجس، لا من غيرها.

قالت: فوثبت إليها، فقلَبتها ظهراً لبطن. فلم أربها أثـر الحـبل. فـعدت إليـه عليَّا فأخبرته بما فعلت.

فتبسّم ثمّ قال لي: إذا كان وقت الفجر يظهر لك الحبل. كان (٤) مثلها مثل أمّ موسى، لم يظهر بها الحبل، ولم يعلم بها أحد إلى وقت ولادتها. لأنّ فرعون كان يشقّ بطون الحبالى في طلب موسى على وهذا نظير موسى على والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

﴿ وَمِنْ آيَاتِهِ أَنْ خَلَقَكُمْ مِنْ تُرَابٍ ﴾: أي في أصل الإنشاء. لأنّه خلق أصلهم منه. ﴿ ثُمَّ إِذَا آنْتُمْ بَشَرٌ تَـنْتَشِرُونَ ﴾ ۞: ثـمّ فـاجأتم وقت كـونكم بشـراً مـنتشرين فـي الأرض.

﴿ وَمِنْ آيَاتِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِنْ أَنْفُسِكُمْ أَزْوَاجاً ﴾ : لأنّ النساء نُحلِقن من نطف الرجال. أو لأنّهنّ من جنسهم، لا من جنس آخر.

۱. الكافي ۱۷٤/۷، ح۲.

المصدر: «الحداثه» بدل «العدل فيه».

٤. ص وأ: لأنَّ.

٣. كمال الدين وتمام النعمة ٤٢٧/٢ - ٢.

﴿ لِتَسْكُنُوا اِلَيْهَا ﴾: لتميلوا إليها وتألفوا بها. فإنّ الجنسيّة علّة للـضمّ، والاخـتلاف سبب للتنافر.

﴿ وَجَعَلَ بَيْنَكُمْ ﴾: أي بين الرجال والنساء. أو بين أفراد الجنس.

﴿ مَوَدَّةً وَرَحْمَةً ﴾: بواسطة الزواج، حال الشبق وغيرها \_بخلاف سائر الحيوانات \_ نظماً لأمر المعاش. أو بأنّ تعيّش الإنسان متوقّف على التعارف والتعاون، المحوج إلى التوادّ والتراحم.

وقيل (1): «المودة» كناية عن الجماع. و «الرحمة» عن الولد. كقوله (٢): «رحمة منًا».

وفي الكافي (٣): محمّد بن يحيى ، عن أحمد بن محمّد ، عن عليّ بن الحكم ، عن معاوية بن وهب قال: سمعت أباعبدالله الله الله الله على الله على الله من سرية ، قد كان أصيب فيها ناس كثير من المسلمين . فاستقبلته النساء . يسألنه عن قتلاهن . فدنت منه امرأة ، فقالت : يا رسول الله ، ما فعل فلان ؟

فقال وما هو منك؟

قالت: أبي.

قال: احمدي الله واسترجعي، فقد استشهد.

ففعلت ذلك. ثمّ قالت: يا رسول الله، ما فعل فلان؟

فقال: وما هو منك؟

قالت: زوجي.

قال: احمدي الله واسترجعي، فقد استشهد.

فقالت: واويلي.

فقال رسول الله ﷺ: ما كنت أظنّ أنّ المرأة تجد بزوجها هذا كلّه، حتّى رأيت هذه المرأة.

١. أنوار التنزيل ٢١٩/٢. ٢. ص /٤٣٠.

۳. الكافي ٥٠٦/٥، ح١.

أحمد بن محمّد، عن معمر بن خلاّد (۱) قال: سمعت أبا الحسن عليه يقول: قال رسول الله ﷺ لابنة جحش: قُتِل خالك حمزة. قال: فاسترجعت وقالت: أحسبه عندالله. ثمّ قال لها: قُتِل غالت: أحتسبه عندالله. ثمّ قال لها: قُتِل زوجك. فوضعت يدها على رأسها وصرخت.

فقال رسول الله عَيْمَا إلله عَدَل الزوج عند المرأة شيء.

﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ ٢٠ فيعلمون ما في ذلك من الحكم.

﴿ وَمِنْ آَيَاتِهِ خَلْقُ السَّمَوٰاتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلاَفُ الْسِنَتِكُمْ ﴾: لغاتكم. بأن علم كلّ صنف لغة. أو ألهمه وضعها، وأقدره عليها. أو أجناس نطقكم وأشكاله. فإنه لاتكاد تسمع منطقين متساويين في الكيفيّة.

﴿ وَالْوَانِكُمْ ﴾ : بياض الجلد وسواده. أو تخطيطات الأعضاء وهيئاتها وألوانها وحلاها. بحيث وقع التمايز والتعارف. حتّى أنّ التوأمين مع توافق موادّهما وأسبابهما والأمور الملاقية لهما في التخليق، يختلفان في شيء من ذلك لامحالة.

﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِلْعَالِمِينَ ﴾ ﴿ إِنَّ تَكَادُ تَحْفَى عَلَى عَاقِلَ ، مِن ملك وإنس. وقرأ حفص ، بكسر اللام. ويؤيّده قوله (٢): «وما يعقلها إلّا العالمون» (٣).

وفي أصول الكافي (٤): أحمد بن إدريس ومحمّد بن يحيى، عن الحسن بن عليّ الكوفيّ، عن عيسى (٥) بن هشام، عن عبدالله بن سليمان (٢)، عن أبي عبدالله للله الإمام إذا بصر إلى الرجل عرفه، وعرف لونه. وإن سمع كلامه من خلف حائط، عرفه وعرف ما هو. إنّ الله يقول: «ومن آياته خلق السموات والأرض واختلاف ألسنتكم وألوانكم إنّ في ذلك لآيات للعالمين». وهم العلماء، فليس يسمع شيئاً من الأمر ينطق

٢. العنكبوت /٤٣.

١. نفس المصدر والموضع، ح٢.

٤. الكافي ٤٣٨/١\_٤٣٩، ضمن حديث ٣.

٣. أنوار التنزيل ٢١٩/٢.

٥. م: عميس؛ س، أ: قيس، والظر تنقيح المقال ٢٤٣/٢، رقم ٧٧١٣.

٦. س وأ ومن ون: أبي عبدالله بن سليمان .

به، إلّا عرفه أنّه ناجٍ أو هالك. فلذلك يجيبهم بالّذي يجيبهم. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وبإسناده إلى أبي جعفر عليه (١) قال: كفى لأولى الألباب بخلق الربّ المسخّر وملك الربّ المسخّر وملك الربّ القاهر ـ إلى قوله ـ: وما أنطق به ألسن العباد، وما أرسل به الرسل، وما أنزل على العباد دليلاً على الربّ.

وفي توحيد المفضّل بن عمر (٢) المنقول عن أبي عبدالله الصادق الله في الردّ على الدهريّة: تأمّل ـ يا مفضّل ـ ما أنعم الله تقدّست أسماؤه به على الإنسان من هذا النطق. الذي يعبّر به عمّا في ضميره، وما يخطر بقلبه، ونتيجة فكره. به يُفْهِم غيره ما في نفسه. ولولا ذلك، كان بمنزلة البهائم المهملة التي لاتخبر عن نفسها بشيء ولاتفهم عن مخبر شيئاً.

وكذلك الكتابة التي بها تفيد أخبار الماضين للباقين وأخبار الباقين للآتين. وبها تجلّد (٣) الكتب في العلوم والآداب وغيرها. وبها يحفظ الإنسان ذكرى ما يجري بينه وبين غيره من المعاملات والحساب. ولولاها لانقطع أخبار بعض الأزمنة عن بعض وأخبار الغائبين عن أوطانهم، ودرست العلوم، وضاعت الآداب، وعظم ما يدخل على الناس من الخلل في أمورهم ومعاملاتهم، ومايحتاجون إلى النظر فيه من أمر دينهم، وما روي لهم ممّا لا يسعهم جهله. ولعلّك تظنّ أنّها ممّا يخلص إليه بالحيلة والفطنة، وليس ممّا أعطيه الإنسان من خلقه وطباعه.

وكذلك الكلام. إنّما هو شيء يصطلح عليه الناس، فيجري بينهم. ولهذا صار يختلف في الأمم المختلفة بألسن مختلفة. وكذلك بالكتابة، ككتابة العربيّ والسريانيّ والعبرانيّ والروميّ وغيرها من سائر الكتابة التي هي متفرّقة في الأمم إنّما اصطلحوا على الكلام. فيقال لمن ادّعى ذلك: إنّ الإنسان وإن كان له في

٢. بحارالأنوار ٨١/٣ ٨٢.٨.

المصدر ۱/۱، ح٦.

٣. المصدر: تخلد.

الأمرين جميعاً فعل أوحيلة ، فإنّ الشيء الذي يبلغ به ذلك الفعل والحيل عطيّة وهبة من الله رضي الله وذهن يهتدي به للأمور لم من الله رضي خلقه . فإنّه لولم يكن له لسان مهيّأ للكلام وذهن يهتدي به للأمور لم يكن ليتكلّم أبداً . و [ولولم يكن له كفّ مهيّأة وأصابع للكتابة ، لم يكن ليكتب أبداً . و) (١) اعتبر ذلك من البهائم التي لاكلام لها ولاكتابة . فأصل ذلك فطرة الباري جلّ وعزّ وما تفضّل به على خلقه . فمن شكر أثيب . «ومن كفر فإنّ الله غنيّ عن العالمين» (١).

وفي بصائر الدرجات (٢): أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن حمّادبن عبدالله الفرّاء، عن معتب أنّه أخبره: أنّ أبا الحسن الأوّل لم يكن يُرى له ولد. فأتاه يوما إسحاق ومحمّد أخواه، وأبوالحسن يتكلّم بلسان ليس بعربيّ. فجاء غلام سقلابي، فكلّمه بلسانه. فذهب فجاء بعليّ ابنه، فقال لإخوته: هذا عليّ ابني. فضموه إليه واحداً بعد واحد فقبّلوه. ثمّ كلّم الغلام بلسانه. فذهب به ثمّ تكلّم بلسان غير ذلك اللسان. فجاء غلام أسود فكلّمه بلسانه. فذهب فجاء بإبراهيم فقال: هذا إبراهيم ابني فكلّمه بكلام. فحمله فذهب به. فلم يزل يدعو بغلام بعد غلام ويكلّمهم، حتّى جاء بخمسة أولاد. والغلمان مختلفون في أجناسهم وألسنتهم.

محمّد بن عيسى، عن عليّ بن مهزيار (١) قال: أرسلت إلى أبي الحسن عليُّلا غلامي، وكان سقلابيّاً. قال: فرجع الغلام إليّ متعجّباً.

فقلت له: مالك يا بنيّ ؟

قال: كيف لا أتعجّب؟! ما زال يكلّمني بالسقلابيّة، كأنّه واحد منًا. فظننت أنّه إنّـما دار بينهم.

أحمد بن محمّد، عن أبي القاسم وعبدالله بن عمران (٥)، عن محمّد بن بشير، عن

٢. أل عمران /٩٧.

١. من المصدر .

٤. نفس المصدر والموضع، ح٣.

٣. بصائر الدرجات /٣٥٣، ح٢.

٥. نفس المصدر والموضع، ح٤.

رجل، عن عمّار الساباطيّ قال: قال لي أبو عبدالله عليّه : با عمّار «أبو مسلم فظلله فكسا فكسحه فسطورا».

قلت: جعلت فداك، ما رأيت نبطيّاً أفصح منك.

فقال: يا عمّار، وبكلّ لسان.

وروى يعقوب بن يزيد (۱)، عن ابن أبي عمير، عن بعض رجاله، عن أبي عبدالله الله الله المحديث إلى الحسن بن علي صلوات الله عليهما وعلى آبائهما أنّه قال: إنّ لله مدينتين. إحداهما بالمشرق، والأخرى بالمغرب. عليهما سور من حديد. وعلى كلّ مدينة ألف ألف مصراع من ذهب. وفيها سبعون ألف ألف لغة يتكلّم كلَّ لغة بخلاف صاحبه. وأنا أعرف جميع اللغات. وما فيها، وما بينهما، فما عليهما حجّة غيري والحسين أخى.

وفي كتاب علل الشرائع (٢)، بإسناده إلى عبدالله بن يزيد بن سلام أنّه سأل رسول الله عَلَيْلُة فقال: فأخبرني عن آدم، لِمَ سُمّي آدم؟

قال: لأنّه من طين الأرض وأديمها.

قال: فآدم خُلق من الطين كلّه أو من طين واحد؟

قال: بل من الطين كلّه. ولو خُلق من طين واحد لما عرف الناس بعضهم بعضاً، وكانوا على صورة واحدة.

قال: فلهم في الدنيا مثل؟

قال: التراب. فيه أبيض، وفيه أخضر، وفيه أشقر، وفيه أغبر، وفيه أحمر، وفيه أزرق، وفيه عذب، وفيه ملح، وفيه خشن، وفيه ليّن، وفيه أصهب فلذلك صار الناس فيهم لين، وفيهم خشن، وفيهم أحمر وأبيض، وفيهم أصفر وأصهب وأسود على ألوان التراب. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

١. نفس المصدر /٣٥٣، ذيل حديث ٤. ٢. علل الشرائع /٤٧١، ح٣٣.

وبإسناده إلى سهل بن زياد الآدميّ (۱) قال حدّ ثنا عبدالعظيم بن عبدالله الحسنيّ قال: سمعت عليّ بن محمّد العسكريّ لليّلا يقول: عاش نوح ألفين وخمسمائة سنة. وكان يوماً في السفينة نائماً، فهبّت ريح فكشفت عن عورته. فضحك حام ويافث، فزجرهما سام لليّلا ونهاهما عن الضحك. وكان كلّما غطّى سام شيئاً تكشفه الريح، كشفه حام ويافث. فانتبه نوح لليّلا فرآهم وهم يضحكون، فقال: ما هذا؟ فأخبره سام بسماكان. فرفع نوح يده إلى السماء يدعو ويقول: اللهمّ غيّر ماء صلب حام حتّى لا يولد له ولد إلّا السودان. اللهمّ غيّر ماء صلب يافث، فغيّر الله ماء صلبيهما. فجميع السودان حيث كانوا من حام. وجميع الترك والسقالب ويأجوج ومأجوج والصين من يافث حيث كانوا، وجميع البيض سواهم من سام. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

﴿ وَمِنَ آَيَاتِهِ مَنَامُكُمْ بِاللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَابْتِغَاؤُكُمْ مِنْ فَضْلِهِ ﴾: منامكم في الزمانين، لاستراحة القوى النفسانية وقوة القوى الطبيعية وطلب معاشكم فيهما. أو منامكم بالليل وابتغاؤكم بالنهار، فلفّ وضم بين الزمانين والفعلين بعاطفين، إشعاراً بأنّ كلاً من الزمانين وإن اختص بأحدهما صالح للآخر عند الحاجة. ويـويده سائر الآيات الواردة فيه (٢).

١. نفس المصدر ٣٢/ ٢٣، ح١.

٢. يوجد في هامش نسخة م: عن أبي جعفر الثينة قال: إن العباد إذا ناموا خرجت أرواحهم إلى سماء الدنيا.
 فما رأت الروح في سماء الدنيا، فهو حقّ. وما رأت في الهواء، فهو الأضغاث.

قال: سمعت أبا الحسن للطِّلِج يقول: إنَّ المرء إذا نام، خرجت روحه. فــإنَّ روح الحـياة (المـصـدر: روح الحيوان) باقية في البدن. فالذي يخرج منه روح العقل، وكذلك هو في المنام أيضاً.

قال عبدالغفّار الأسلمي: يقول الله ﷺ [ الزمر/٤٦]: «الله يتوفّى الأنفس حين موتها» إلى قوله: «إلى أجــل مسمّى» أفليس ترى الأرواح كلّها تصير إليه عند منامها فيمسك ما يشاء ويرسل ما يشاء ؟

فقال له أبوالحسن: إنّما يصير إليه أرواح العقول: فأمّا أرواح الحياة، فإنّها في الأبدان لا تخرج إلا بالموت. ولكنّه إذا قضى على نفس الموت، فقبض الروح الذي فيه روح العقل. ولو كانت روح الحياة خيارجة، لكان بدناً ملقى لا يتحرّك. ولقد ضرب الله لهذا مثلاً في كتابه في أصحاب الكهف حيث قبال [الكهف

وفي توحيد المفضّل بن عمر (١) المنقول عن الصادق جعفر بن محمّد عليه في الردّ على الدهريّة: والكرى يقتضي (٢) النوم الذي فيه راحة البدن وإجمام قواه، إلى أن قال عليه وكذلك لوكان إنّما يصير إلى النوم، بالتّكفّر في حاجته إلى راحة البدن وإجمام قواه، كان عسى أن يتثاقل عن ذلك فيدفعه حتّى ينهك (٣) بدنه.

وفي كتاب علل الشرائع (٤)، بإسناده إلى يعقوب بن شعيب قال: سمعت أبا عبدالله عليه يقول: قال رسول الله عليه في بني آدم ثلاثمائة وستين عرقاً. ثمانون ومائة متحركة، وثمانون ومائة ساكنة. فلو سكن المتحرّك، لم ينم. أو تحرّك الساكن، لم ينم. فكان رسول الله عليه إذا أصبح قال: الحمد لله ربّ العالمين كثيراً على كلّ حال. ثلاثمائة وستين مرّة. وإذا أمسى، قال مثل ذلك.

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (٥)، حديث طويل، يقول فيه الحسن بن علي علي علي المخضر عليه أمر أبيه أميرالمؤمنين صلوات الله عليه وآله وقد سأله عن مسائل: أمّا ما سألت عنه من أمر الإنسان إذا نام أين تذهب روحه. فإنّ روحه متعلّقة بالرّيح. والريح متعلّقة (٦) بالهواء إلى وقت ما يتحرّك صاحبها لليقظة. فإن أذن الله وهل بردّ تلك الروح على صاحبها [جذبت تلك الروح الريح وجذبت تلك الريح الهواء، فرجعت الروح على صاحبها إحذبت المن صاحبها] وإن لم يأذن الله وقت على صاحبها إلى وقت صاحبها إلى وقت صاحبها ألى وقت صاحبها ألى وقت ما يُبعَث.

 <sup>◄ /</sup>١٨]: «ونقلبهم ذات اليمين وذات الشمال» أفلا ترى أنّ أرواحهم فيهم بالحركات؟ من كتاب جامع الأخبار [ص ١٩٩ ـ ٢٠٠، فصل ١٣٦] وما يأتي في سورة السجدة من أحاديث النوم والموت مناسب للمقام.
 ١٠ بحارالأنوار ٧٩/٣.

٢. المصدر: يقضي .

 <sup>«</sup>كذا في المصدر . وفي م ون: «ينهلك» . وفي سائر النسخ: «يهلك» .

علل الشرائع /٣٥٣\_٣٥٤، ح ١ .
 علل الشرائع /٣٥٣\_٣٥٤، ح ١ .

هكذا في المصدر . وفي النسخ : معلّقة .
 ٧. ليس في أ.

وفي عيون الأخبار (١)، في باب ما جاء عن الرضا لليُّلِّا من خبر الشاميّ، وما سأل عنه أميرالمؤمنين لليُّلِا في جامع الكوفة، حديث طويل، وفيه: وسأله عن النوم، على كـم وجه هو ؟

فقال أميرالمؤمنين للنيلا: النوم على أربعة أصناف: الأنبياء تنام على أقفيتها مستقبلة ، وأعينها لاتنام ، متوقّعة لوحي ربّها الله والمؤمنون ينامون على يسمينهم ، مستقبلين القبلة . والملوك وأبناؤها على شمائلها ليستمرؤوا ما يأكلون . وإبليس وإخوانه وكل مجنون وذوعاهة ينامون على وجوههم منبطحين .

وفي كتاب الخصال (٢): عن جابر بن عبدالله قـال: قـال رســول الله ﷺ: قـالت أمّ سليمان بن داود لسليمان: إيّاك وكثرة النوم بالليل. فأنّ كثرة النوم بالليل تــدع الرجــل فقيراً يوم القيامة.

عن أبي الحسن للطلخ (٣)قال: لعن رسول الله تَلِيلَةُ ثلاثة: الأكل زاده وحده، والراكب في الفلاة وحده، والنائم في بيت وحده.

وفيما أوصى به النبيّ عليّاً عليّاً عليّاً عليّاً عليّ ، ثلاث يتخوّف منهنّ : الجنون إلى قوله ﷺ : والرجل ينام وحده .

وفيما علّم أميرالمؤمنين النِّلا أصحابه من الأربعمائة بـاب (٥): إذا نـام أحـدكم (٦) فليضع يده اليمني تحت خدّه الأيمن. فإنّه لايدري أينتبه من رقدته أم لا.

لا ينام الرجل على المحجنة (٧).

لا ينام الرجل على وجهه. من رأيتموه نائماً على وجهه، فأنبهوه ولا تدعوه (^). إذا أراد أحدكم النوم، فليضع يده اليمني تحت خدّه الأيمن وليقل: بسم الله وضعت

۲. الخصال ۲۸/۱، ح ۹۹.

ع. نفس المصدر ١٢٥/١، ح١٢٢.

٦. المصدر: إذا أراد أحدكم النوم.

٨. نفس المصدر والموضع ,

١. عيون أخبار الرضا لللج ١٩٣/١، ح١.

٣. نفس المصدر ٩٣/١، ح٣٨.

٥. نفس المصدر ٦٣٦٠.

٧. نفس المصدر /٦١٣. وفيه: المحجّة.

جنبي لله على ملّة إبراهيم ودين محمّد وولاية من افترض الله طاعته، ما شاء الله كان وما لم يشأ لم يكن. فمن قال ذلك، حفظ من اللصّ المغير والهدم واستغفرت له الملائكة (١).

من قرأ: «قل هو الله أحد» حين يأخذ مضجعه، وكل الله ﷺ به خمسين ألف ملك يحرسونه ليلته (٢).

إذا انتبه أحدكم من نومه ، فليقل: لا إله إلا الله الحليم (٧) الكريم الحيّ القيّوم ، وهبو على كلّ شيء قدير ، سبحان ربّ النبيّين وإله المرسلين ، سبحان ربّ السموات السبع وما فيهنّ وربّ العرش العظيم ، والحمد لله ربّ العالمين . وإذا جلس من نومه ، فليقل قبل أن يقوم : حسبي الله ، حسبي الربّ من العباد ،

٢. تفس المصدر والموضع.

١. نفس المصدر ٦٣١/.

٤. من المصدر.

٣. من المصدر.

٥. المصدر: أنت .

٦. من المصدر ، والحديث في نفس المصدر والموضع .

٧. هكذا في المصدر . وفي النسخ: الحكيم .

حسبي الذي هو حسبي مذكنت، حسبي الله ونعم الوكيل (١).

عن أبي عبدالله على (٢) قال: ثلاث خصال فيهنّ المقت من الله تعالى: نوم من غير سهر. وضحك من غير عجب. وأكل على الشبع.

﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِقُوْمٍ يَسْمَعُونَ ﴾ ۞: سماع تفهم واستبصار. فإنّ الحكمة فيه ظاهرة.

﴿ وَمِنْ آيَاتِهِ يُرِيكُمُ الْبَرْقَ ﴾ : مقدّر «بأن» كقوله :

ألا أيّهذا الزاجري أحضر الوغى وأن أشهد اللذّات هل أنت مخلد أو الفعل فيه منزّل منزلة المصدر. كقولهم: تسمع بالمعيدي خير من أن تراه. أو صفة لمحذوف، تقديره: آية يريكم بها البرق. كقوله:

فما الدهر إلا تارتان فمنهما أموت وأخرى أبتغي العيس أكدح ﴿ خَوْفاً ﴾ : من الصاعقة ، للمسافر .

﴿ وَطَمَعاً ﴾: للغيث، للمقيم.

ونصبهما على العلّة لفعل يلزم المذكور (٣). فإنّ إراءتهم تستلزم رؤيتهم. أوَّله على تقدير مضاف، نحو: إرادة خوف، أو طمع. أو تأويل الخوف والطمع، بالإخافة والإطماع. كقولك: فعلته رغماً للشّيطان. أو على الحال؛ مثل: كلّمته شفاهاً.

﴿ وَيُتَزِّلُ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً ﴾: وقرئ بالتشديد (١٠).

﴿ فَيُحْيِى بِهِ الْأَرْضَ ﴾: بالنّبات.

﴿ بَعْدَ مَوْتِهَا ﴾ : يبسها.

﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ ﴾ ۞: يستعملون عقولهم في استنباط أسبابه، وكيفيّة تكوّنها. ليظهر لهم كمال قدرة الصانع وحكمته.

﴿ وَمِنْ آيَاتِهِ أَنْ تَقُومَ السَّمَاءُ وَالْأَرْضُ بِأَمْرِهِ ﴾ : قيامهما بإقامته لهما وإرادته لقيامهما

٢. نفس المصدر /٨٩، ح٢٦.

١. نفس المصدر /٦٢٥.

٤. أنوار التنزيل ٢٢٠/٢.

٣. هكذا في ن . وفي سائر النسخ: الذكور .

في حيّزهما المعيّنين، من غير مقيم محسوس. والتعبير بـالأمر، للـمبالغة فـي كـمال القدرة والغني عن الآلة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم الله (١٠): «ومن آياته أن تـقوم السـماء والأرض بأمـره» يعنى: السماء والأرض هاهنا.

﴿ ثُمَّ إِذَا دَعَاكُمُ دَعُوَةً مِنَ الْأَرْضِ إِذَا أَنْتُمْ تَخْرُجُونَ ﴾ ۞: عطف على «أن تقوم» على تأويل مفرد. كأنّه قيل: ومن آياته قيام السموات والأرض بأمره، ثم خروجكم من القبورإذا دعاكم دعوة واحدة. فيقول: أيّها الموتى، اخرجوا.

والمراد، تشبيه سرعة ترتّب حصول ذلك على تعلّق إرادته. بلا تـوقّف واحـتياج إلى تجشّم عمل، بسرعة ترتّب إجابة الداعي المطاع على دعائة.

و «ثمّ» إمّا لتراخي زمانه. أو لعظم ما فيه.

و «من الأرض» متعلّق «بدعا». كقوله: دعوته من أسفل الوادي، فطلع عليً. لا «بتخرجون». لأن ما بعد «إذا» لا يعمل فيما قبلها. «وإذا» الثانية للمفاجاة. ولذلك نابت مناب «الفاء» في جواب الأولى.

وفي عوالي اللئالي (٢) وفي الحديث عنه ﷺ قال: من قرأ حين يصبح: «فسبحان الله حين تمسون وحين تصبحون» الآيات الثلاث إلى «تخرجون» أدرك ما فاته في يومه. وإن قالها حين يمسى، أدرك مافاته في ليلته.

﴿ وَلَهُ مَنْ قِي السَّمُوَاتِ وَالْأَرْضِ كُملٌ لَـهُ قَـانِتُونَ ﴾ ﴿ وَلَهُ مَنْ قِي السَّمُوَاتِ وَالْأَرْضِ كُملٌ لَـهُ قَـانِتُونَ ﴾ ﴿ وَلَهُ مَنْ قِي السَّمُوَاتِ وَالْأَرْضِ كُملٌ لَـهُ قَـانِتُونَ ﴾ ﴿ وَلَهُ مَنْ قِي السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ كُملٌ لَـهُ قَـانِتُونَ ﴾ ﴿ وَلَهُ مَنْ قِي السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ كُملٌ لَـهُ قَـانِتُونَ ﴾ ﴿ وَلَهُ مِنْ قَلْهُ وَالسَّمُواتِ وَالْأَرْضِ كُملٌ لَـهُ قَـانِتُونَ ﴾ ﴿ وَلَهُ مَنْ قِي السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ كُملٌ لَـهُ قَـانِتُونَ ﴾ ﴿ وَلَهُ مَنْ قِي السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ كُملٌ لَـهُ قَـانِتُونَ ﴾ ﴿ وَاللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَى السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ كُملٌ لَـهُ قَـانِتُونَ ﴾ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّا وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ لَهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّمُ لَلَّهُ لَلَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّ وَاللَّهُ لَلَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُوالِقُولِ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا لَا لَهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُوالِقُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا لَهُ عَلَّهُ وَاللّ

﴿ وَهُوَ الَّذِي يَبُدَأُ الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ ﴾ : بعد هلاكهم.

﴿ وَهُوَ اَهُونُ عَلَيْهِ ﴾ : والإعادة أسهل عليه من الأصل ، بالإضافة إلى قدركم والقياس إلى أصولكم. وإلّا فهما عليه سواء. ولذلك قيل : «الهاء» للخلق.

١. تفسير القمي ١٥٤/٢.

وقيل (۱): «أهون» بمعنى: هينٌ وتذكير «هو» لِـ «أهون». أو لأنَّ الإعادة بـمعنى: أن يعيد.

﴿ وَلَهُ الْمَثَلُ ﴾ : الوصف العجيب الشأن. كالقدرة العامّة، والحكمة التامّة. ومن فسره يقول: لا إله إلا الله، أراد به الوصف بالواحدانيّة.

﴿ الْأَعْلَىٰ ﴾ : ليس لغيره ما يساويه ، أو يدانيه .

وفي كتاب التوحيد (٢): بإسناده إلى حنانبن سدير، عن أبي عبدالله على حديث طويل. يقول فيه: وقوم وصفوه بيدين، فقالوا: «يد الله مغلولة» (٣). وقوم وصفوه بالرّجلين، فقالوا: وضع رجله على صخرة بيت المقدس، فمنها ارتقى إلى السماء. وقوم (٤) وصفوه بالأنامل، فقالوا: إنّ محمّداً قال: إنّي وجدت برد أنامله على قلبي (٥). فلمثل هذه الصفات، قال (٢): «ربّ العرش عمّا يصفون». يقول: ربّ المثل الأعلى عمّا فلمثله هذه المثل الأعلى» (٧) الذي لا يشبهه شيء ولا يوصف ولا يُستوهم. فذلك المثل الأعلى.

وفي عيون الأخبار (^) بإسناده إلى ياسر الخادم، عن أبي الحسن عليّ بـن مـوسى الرضاع الله قال: قال رسول الله عليّ الله الله عليّ الله الله عليّ الله الله وأنت بـاب الله وأنت الطــريق إلى الله. وأنت النبأ العطيم. وأنت الصراط المستقيم. وأنت المثل الأعلى. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي عبيون الأخسبار (٩) أيضاً في الزيارة لجميع الأثمّة الله المنقولة عن الجواد الله (١٠): السلام على أئمّة الهدى إلى قوله من وورثة الأنبياء والمثل الأعلى.

١. أنوار التنزيل ٢٢٠/٢.

٣. المائدة /٦٤.

٥. هكذا في المصدر. و في النسخ: قلبه.

٧. النحل /٦٠.

٩. نفس المصدر ٢٧٧/٢، ح ١.

٢. التوحيد /٣٢٤ ٣٢٤، ضمن حديث ١.

٤. المصدر: قوماً.

٦. الأنبياء /٢٢. والزخرف /٨٢.

٨. عيون أخبار الرضا للل ٦/٢، ح ١٣.

١٠. المصدر: عن الهادي الثلا.

عن عبدالله بن العبّاس (١) قال: قام رسول الله عَيَّمْ فينا خطيباً. فقال في آخر خطبته: نحن كلمة التقوى، وسبيل الهدى، والمثل الأعلى، والحجّة العظمى، والعروة الوثقى. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

- ﴿ فِي السَّمَوَاتِ وَالْأَرضِ ﴾: يصفه به ما فيهما، دلالة ونطقاً.
- ﴿ وَهُوَ الْعَزِيزُ ﴾ : القادر. الذي لا يعجز عن إبداء ممكن، وإعادته.
  - ﴿ الْحَكِيمُ ﴾ ٢٠ : الذي يجري الأفعال على مقتضى حكمته.
- ﴿ ضَرَبَ لَكُمْ مَثَلًا مِنْ أَنْفُسِكُمْ ﴾: منتزعاً من أحوالها. التي هي أقرب الأمور إليكم.
  - ﴿ هَلْ لَكُمْ مِنْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ ﴾: من مماليككم.
  - ﴿ مِنْ شُرَكَاءَ فِيَمَا رَزَقْتَاكُمْ ﴾ : من الأموال وغيرها.
- ﴿ فَاتَنَمْ فِيهِ سَوَاءً ﴾: فتكونون أنتم وهم فيه شرعاً. يتصرّفون فيه كتصرّفكم. مع أنّهم بشر مثلكم، وأنّها معارة لكم.

و«من» الأولى، للابتداء. والثانيّة، للتبعيض. والثالثة، مــزيدة لتأكـيد الاســتفهام، الجاري مجرى النفي.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم ﷺ (٢): فأمّا قوله ﷺ: «ضرب الله لكم مثلاً من أنفسكم هل لكم ممّا ملكت أيمانكم من شركاء فيما رزقناكم» فإنّه كان سبب نزولها: أنّ قريشاً والعرب كانوا إذا حجّوا يلبّون. وكانت تلبيتهم: لبّيك اللهمّ لبّيك، لبّيك لا شريك لك لبّيك، إنّ الحـمد والنعمة لك والملك لا شريك [لك] (٣). وهي تلبية إسراهيم والأنبياء المها في صورة شيخ فقال لهم: ليس هذه تلبية أسلافكم.

قالوا: وماكانت تلبيتهم؟

قال: كانوا يقولون: لبّيك اللهم لبّيك، لا شريك لك إلّا شريك هو لك. فتفرّق

لم نعثر عليه في العيون، ولكن في الخصال /٤٣٢، ضمن حديث ١٤. وأورده عن الخصال في البحار
 ٢٠. تفسير القمي ١٥٤/٢٦. ح٥.

۳. من ن .

قريش من هذا القول. فقال لهم إبليس: على رسلكم حتّى أتي على أخركلامي. فقالوا: ما هو؟

[فقال:](۱) إلا شريك هو لك، تملكه وما يملك. ألا ترون أنّه يملك الشريك وما ملكه. فرضوا بذلك وكانوا يلبّون بهذا قريش خاصة. فلما بعث الله على رسوله على أنكر ذلك عليهم وقال: هذا شرك. فأنزل الله على: «ضرب لكم مثلاً من أنفسكم هل لكم ممّا ملكت أيمانكم من شركاء فيما رزقناكم فأنتم فيه سواء» أي ترضون أنتم فيما تملكون أن يكون لكم فيما تملكونه فيه شريك. وإذا لم ترضوا أنتم أن يكون لكم فيما تملكونه فيه شريك. فيما أملك.

﴿ تَخَافُونَهُمْ ﴾ : يستبدُّوا بالتصرّف فيه.

﴿كَخِيفَتِكُمْ ٱنْفُسَكُمْ ﴾ : كما يخاف الأحرار بعضهم من بعض.

﴿كَذَٰلِكَ ﴾: مثل ذلك التفصيل.

﴿ نُفَصِّلُ الْآيَاتِ ﴾: نبيّنها. فإنّ التمثيل ممّا يكشف المعاني ويوضّحها.

﴿ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ ﴾ ٢٠ يستعملون عقولهم في تدبّر الأمثال.

﴿ بَلِ اتَّبَعَ الَّذِينَ ظَلَمُوا ﴾ : بالإشراك.

﴿ اَهْوَاءَهُمْ بِغَيْرِ عِلْمٍ ﴾ : جاهلين. لا يكفّهم شيء. فإنَّ العالم إذا اتّبع هواه ربّما ردعه نه.

﴿ فَمَنْ يَهْدِي مَنْ أَضَلَّ الله ﴾: فمن يقدر على هدايته.

﴿ وَمَا لَهُمْ مِنْ نَاصِرِينَ ﴾ ٢٠: يخلُّصونهم من الضلالة، ويحفظونهم عن أفاتها.

﴿ فَاَقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفاً ﴾: فقوّمه له، غير ملتفت، أو ملتفت عنه. وهو تمثيل للإقبال والاستقامة عليه (٢)، والاهتمام به.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): وقوله ﷺ: «فأقم وجهك للدين حنيفاً» أي طاهراً.

١. من س، أ، م. الاستدامة عليه.

٣. تفسير القمى ١٥٤/٢.

أخبرنا الحسين بن محمّد (١)، عن معلّى بن محمّد، عن محمّد بن جمهور، عن جعفر عليّة في قوله على: جعفر عليّة في قوله على: «فأقم وجهك للدين حنيفاً» قال: هي الولاية.

أخبرنا أحمد بن إدريس (٢)، عن أحمد بن محمّد، عن محمّد بن سنان، عن حمّاه بن عثمان الناب وخلف بن حمّاد، عن الفضيل بن يسار وربعي بن عبدالله، عن أبي عبدالله عليه في قول الله عليه الله وجهك للدين حنيفاً».

قال: يقيم (٣) في الصلاة، لا يلتفت يميناً ولا شمالاً.

وفي أصول الكافي (٤): عليّ بن إبراهيم، عن صالح بن السنديّ، عن جعفر بن بشير، عن عليّ بن أبي حمزة، عن أبي بصير، عن أبي جعفر اللله في قوله تعالى: «فأقم وجهك للدين حنيفاً» قال: هي الولاية.

وفي تهذيب الأحكام (٥): عليّ بن الحسن الطاطريّ، عن محمّد بن أبي حمزة، عن ابن مسكان، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله عليه قلل: سألته عن قبول الله تَعَلَّد: «فأقم وجهك للدين حنيفاً».

قال: أمره أن يقيم وجهه للقبلة، ليس فيه شيء من عبادة الأوثان (١٦).

﴿ فِطْرَةَ اللهِ ﴾ : خلقته . نصب على الإغراء . أو المصدر . بما دلّ عليه ما بعدها .

﴿ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا ﴾: خلقهم عليها. وفي قبولهم للحقّ، وتحكّنهم من إدراكه. أو ملّة الإسلام، فإنّهم لو خلوا وما خلقوا عليه أدّى بهم إليها.

وقيل ٧٠٠: العهد المأخوذ من آدم وذريّته.

وفي أصول الكافي (٨): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن هشام بن

٢. نفس المصدر ١٥٤/٢\_١٥٥.

٤. الكافي ١/٨١٤، ح ٣٥.

٦. في المصدر زيادة وهي : خالصاً مخلصاً .

۸. الکافی ۱۲/۲، ح ۱ .

١. نفس المصدر والموضع.

٣. المصدر . قم .

٥. تهذيب الأحكام ٢/٢٤، ح ١.

٧. أنوار التنزيل ٢٢١/٢.

سالم، عن أبي عبدالله طليلة قال: قلت: «فطرة الله التي فطر الناس عليها». قال: التوحيد. عليّ بن إبراهيم، عن محمّد بن عيسى (١)، عن يونس عن عبدالله بن سنان، عن أبي عبدالله طليلة قال: سألته عن قول الله تقلل: «فطرة الله التي فطر الناس عليها» ما تلك الفطرة ؟

قال: هي الإسلام، فطرهم الله حين أخذ ميثاقهم على التوحيد. قال (٢): «ألست بربّكم» وفيه المؤمن والكافر.

محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد (٣)، عن ابن محبوب، عن عليّ بن رئاب، عن زرارة قال: سألت أبا عبدالله عليه عن قول الله الله الله الله الله الله عليها».

قال: فطرهم جميعاً على التوحيد.

عليّ بن إبراهيم، عن أبيه (٤)، عن ابن فضّال، عن أبي جميلة، عن محمّد الحلبيّ، عن أبي عبدالله عليّة في قول الله ﷺ: «فطرة الله التي فطر الناس عليها».

قال: فطرهم على التوحيد.

محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى (٥)، عن الحسن بن محبوب، عن الحسين بن محبوب، عن الحسين بن نعيم الصحّاف قال: قلت لأبي عبدالله عليه إلى يكون الرجل عندالله مؤمناً قد ثبت له الإيمان عنده، ثمّ ينقله الله بعدُ من الإيمان إلى الكفر؟

قال: فقال: إنّ الله عَلَى هوالعدل. إنّما دعا العباد إلى الإيمان به، لا إلى الكفر. ولايدعو أحداً إلى الكفر. فمن آمن بالله ثمّ ثبت له الإيمان عندالله، لم ينقله الله عَلَى من الإيمان إلى الكفر.

قلت له: فيكون الرجل كافراً قد ثبت له الكفر عندالله، ثمّ ينقله الله بعد ذلك من الكفر إلى الإيمان؟

٢. الأعراف /١٧٢.

٤. نفس المصدر ١٣/٢، ح ٥ .

١. نفس المصدر والموضع، ح ٢.

٣. نفس المصدر والموضع.

٥. نفس المصدر ٤١٦/٢، ح ١.

قال: فقال: إنّ الله ﷺ خلق الناس كلّهم على الفطرة التي فطرهم عليها. لا يعرفون إيماناً بشريعة ولا كفراً بجحود، ثمّ بعث الله ﷺ الرسل يدعو العباد إلى الإيمان به. فمنهم من هدى الله، ومنهم من لم يهده.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم الله العلم الله الحسين بن عليّ بن زكريّا، قال: حدّ ثنا العسين بن عليّ بن زكريّا، قال: حدّ ثنا الهيثم بن عبدالله الرمّانيّ قال: حدّ ثنا عليّ بن موسى الرضا، عن أبيه ، عن جدّه ، عن أبيه محمّد بن عليّ صلوات الله عليهم في قوله رضي الله التي فطر الناس عليها».

قال: هو لا إله إلّا الله، محمّد رسول الله، عـليّ أمـيرالمـؤمنين وليّ الله. إلى هـاهنا التوحيد.

وفي بصائر الدرجات (٢): أحمد بن موسى، عن الحسن بن موسى الخشّاب، عن عن عن الحسّان، عن عن عن عن عن عن عن عن عبدالله عليّا في قوله: «فطرة الله التي فطرالناس عليها».

قال: فقال: على التوحيد، ومحمّد رسول الله، وعلى أميرالمؤمنين عَلِيُّكًا.

وفي كتاب التوحيد (٣): أبي الله قال: حدّثنا سعدبن عبدالله، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن محمّد بن سنان، عن العلاء بن فضيل، عن أبي عبدالله عليه قال: سألته عن قول الله تَكُلّ: «فطرة الله التي فطر الناس عليها». قال: على التوحيد.

إحدّثنا محمّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد على قال: حدّثنا محمّد بن الحسن الصفّار، عن إبراهيم بن هاشم ويعقوب بن يزيد، عن ابن فضّال، عن بكبر، عن زرارة عن أبي عبدالله عليها في قول الله تَكَان: «فطرة الله التي فطرالناس عليها».

قال: فطرهم على التوحيد.

[حدّ ثنا محمّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد الله الله الله المحمّد بن الحسن

۲. بصائر الدرجات /۷۸، ح ۷.

٤. نفس المصدر والموضع، ح ٣.

١. تفسير القمي ٢٥٤/٢ و ٢٥٥.

٣. التوحيد /٣٢٨، ح ١.

٥. نفس المصدر والموضع، ح٧.

الصفّار، عن عليّ بن حسّان الواسطيّ، عن الحسن بن يونس، عن عبدالرحمن [بسن كثير](١) مولى أبي جعفر، عن أبي عبدالله عليّا في قول الله عَلَيّا: «فطرة الله التي فطر الناس عليها».

قال: على (٢) التوحيد] (٣) ومحمّد رسول الله، وعلى أميرالمؤمنين عَلَيْكِنا.

أبي الله الله الله على الله الله الله الله عن أحمد بن محمّد، عن أبيه ، عن عبدالله بن المغيرة ، عن ابن مسكان ، عن زرارة قال : قلت لأبي جعفر عليه الله الله ، قول الله على الله الله الله عليها الله عليها » .

قال: فطرهم على التوحيد عند الميثاق، وعلى معرفة أنّه ربّهم.

قلت: وخاطبوه؟

قال: فطأطأ رأسه. ثمّ قال: فلو لا ذلك، لم يعلموا من ربّهم ولا من رازقهم.

حدثنا أبوأحمد القاسم بن محمّد بن أحمد السرّاج الهمداني (٥) قال: حدّثنا أبوالعسن محمّد بن أبوالقاسم جعفر بن محمّد بن إبراهيم السرنديبيّ قال: حدّثنا أبوالحسن محمّد بن عبدالله بن هارون الرشيد بحلب قال: حدّثنا محمّد بن آدم بن أبي اياس قال: [حدّثنا](٢) ابن أبي أديب، عن ابن عمر (٧) قال: قال رسول الله على الله على بكائهم. فإنّ بكاءهم أربعة أشهر، الصلاة على النبيّ عَلَيْهُ وأربعة أشهر، الصلاة على النبيّ عَلَيْهُ وأربعة أشهر، الدعاء لوالديه.

حدّثنا عليّ بن أحمد بن محمّد بن محمّد بن عمران الدقاق الله الله الله الله الله الكوفي قال: حدّثنا (٩) محمّد بن إسماعيل البرمكيّ قال: حدّثنا (٩)

١. من المصدر . ٢ ليس في المصدر .

٣. ليس في ن . ٤. نفس المصدر /٣٣٠، ح ٨ .

٥. نفس المصدر /٣٣١، ح ١٠ .

٧. المصدر: «ابن أبي ذئب عن نافع» بدل «ابن أبي أديب عن ابن عمر».

٨. نفس المصدر /٥٦، صدر حديث ١٤.
 ٩. المصدر: حدّثني .

عليّ بن العبّاس قال: حدّثنا (١) جعفر بن محمّد الأشعريّ، عن فتح بن يزيد الجرجانيّ قال: كتبت إلى الحسن الرضاع الله أسأله عن شيء من التوحيد، فكتب إليّ بخطّه.

قال جعفر، وإنّ فتحاً أخرج إليّ الكتاب، فقرأته بخطّ أبي الحسن للتّ بسم الله الرحمن الرحيم، الحمد لله الملهم عباده الحمد، وفياطرهم على معرفة ربوبيّته. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي روضة الكافي (٢): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر، عن أبان بن عثمان، عن إسماعيل الجعفيّ، عن أبي جعفر الله قال: كانت شريعة نوح صلوات الله عليه أن يُعبَد الله بالتّوحيد والإخلاص وخلع الأنداد. وهي الفطرة التي فطر الناس عليها. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

عليّ بن إبراهيم، عن أبيه (") وعدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد جميعاً، عن الحسن بن محبوب، عن إبراهيم بن زياد الكرخيّ قال: سمعت أبا عبدالله الله يقول: إنّ إبراهيم الله كان مولده بكوثي ربا. وكان أبوه من أهلها. وكانت أمّ إبراهيم وأمّ لوط سادة و ورقة ـ وفي نسخة رقيّة ـ أختين. وهما ابنتان للاحج. وكان اللاحج نبيّاً منذراً، ولم يكن رسولاً. وكان إبراهيم الله في شبيبته على الفطرة التي فطر الله في الخلق عليها، حتى هداه الله تبارك وتعالى إلى دينه واجتباه. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

١. المصدر: حدّثني . ٢٠ الكافي ٢٨٢/٨، صدر حديث ٤٢٤ .

٣. نفس المصدر ٣٧٠/٨، صدر حديث ٥٦٠ .

٤. تفسيرالعياشي ١٠٥/١، ذيل حديث ٣٠٩ وأؤله في ص ١٠٤.

٥. البقرة /٢١٣.

قال: لم يكونوا على هدى. كانوا على فطرة الله التي فطرهم عليها «لا تبديل لخلق الله» ولم يكونوا ليهتدوا حتى يهديهم الله، أما تسمع لقول إبراهيم (١): «لنن لم يمهدني ربّي لأكونن من القوم الضالين»: ناسياً للميثاق.

قال: فطرهم على معرفته، أنّه ربّهم. ولو لاذلك، لم يعلموا إذا سُثلوا مَن ربّهم ومَن رازقهم.

وفي شرح الآيات الباهرة (٣): محمّد بن العبّاس الله قال: حدّثنا أحمد بن الحسن المالكيّ، عن محمّد بن عيسى، عن الحسن بن سعيد (١)، عن جعفر بن بشير، عن عليّ بن أبي حمزة، عن أبي بصير، عن أبي جعفر الله قال: سألته عن قول الله قال: «فأقم وجهك للدين حنيفاً فطرة الله التي فطر الناس عليها».

قال: هي الولاية.

وروى محمّد بن الحسن الصفّار (٥)، بإسناده عن عبدالرحمن بن كثير، عن أبي عبدالله عليها في قوله على: «فأقم وجهك للدين حنيفاً فطرة الله التي فطر الناس عليها».

قال: على (٦) التوحيد. وأنّ محمّداً رسول الله. وأنّ عليّاً أميرالمؤمنين، صلوات الله عليهما وعلى ذرّيتهما الطيّبين صلاة دائمة إلى يوم الدين.

﴿ لَا تَبْدِيلَ لِغَلْقِ اللهِ ﴾ : لا يقدر أحد أن يغيّره. أو ما ينبغي أن يغيّره.

وفي أصول الكافي (٧): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن ابن أذينة، عن زرارة، عن أبي جعفر عليه قال: سألته عن قول (٨) الله ﷺ «حنفاء لله غير مشركين به».

١. الأنعام /٧٧.

٢. المحاسن/٢٤١، ح ٢٢٤.

ع. م والأصل: الحسين بن سعيد .

٦. هكذا في المصدر. وفي النسخ: هي.

٨. الحج /٣١.

٣. تأويل الأيات الباهرة، ج١، ص٤٣٥.

٥. نفس المصدر والموضع.

۷. الكافي ۱۲/۲ ۱۳٬۱۳٬۰ ح ٤ .

قال: الحنيفيّة من الفطرة التي فطر الله الناس عليها. «لا تبديل لخلق الله» قال: فطرهم على المعرفة.

فقال زرارة: وسألته عن قول الله ﷺ (۱۱): «وإذ أخذ ربّك من بني آدم من ظهورهم ذرّيتهم وأشهدهم على أنفسهم ألست بربّكم قالوا بلي».

قال: أخرج من ظهر آدم ذرّيته إلى يوم القيامة، فخرجوا كالذّر. فعرّفهم وأراهم نفسه. ولولاذلك لم يعرف أحد ربّه. قال: وقال رسول الله ﷺ: كلّ مولود يولد على الفطرة. يعني على المعرفة بأنّ الله ﷺ خالقه. وكذلك قوله (٢٠): «ولئن سألتهم من خلق السموات والأرض ليقولنّ الله».

﴿ ذَلِكَ ﴾ : إشارة إلى الدين المأمور بإقامة الوجه له. أو الفطرة، إن فُسِّرت بالملَّة.

﴿ الدِّينُ الْقَيِّمُ ﴾: المستوي (٣)، الذي لا عوج فيه.

﴿ وَلَٰكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ ٢٠ : استقامته ، لعدم تدبّرهم .

﴿ مُنِيبِينَ اِلَيْهِ ﴾ : راجعين إليه. من أناب: إذا رجع مرّة بعد أخرى.

وقيل (٤): منقطعين إليه.

والإنابة: الانقطاع إلى الله بالطاعة. فأصله على هذا: القطع. ومنه الناب لأنّه قاطع، وينيب في الأمر: إذا نشب فيه، كما ينشب القاطع.

وهو حال من الضمير في الناصب المقدّر «لفطرة الله». أو في «أقم» لأنّ الآية خطاب للرسول تَكَلِيُ ولأمّته، لقوله:

﴿ وَاتَّقُوهُ وَاقِيمُوا الصَّلَوٰةَ وَلَا تَكُونُوا مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ ﴿ وَاتَّقُوهُ وَاقِيمُوا الصَّلَوٰةَ وَلَا تَكُونُوا مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ ﴿ وَاتَّقُوهُ وَاقِيمُوا الصَّلَوٰةَ وَلَا تَكُونُوا مِنَ الْمُشْرِكِينَ الله ، راجعين إلى كلّ ما أمر به ، النبيّ ﷺ تعظيماً له ، يعني : فأقيموا وجوهكم منيبين إليه ، راجعين إلى كلّ ما أمر به ، مع التقوى وأداء الفرض والإخلاص في التوحيد .

﴿ مِنَ الَّذِينَ فَرَّقُوا دِينَهُمْ ﴾: بدل من «المشركين» أي الذين فرقوا عن دينكم.

١. الأعراف /١٧٢. ٢. لقمان /٢٥٠.

٣. م: السويّ . ٤. أتوار التنزيل ٢٢١/٢.

وقيل (۱): تفريقهم: اختلافهم فيما يعبدونه على اختلاف أهوائهم. فبعضهم يعبدونه بطريق، وبعضهم بطريق آخر.

وقيل (٢): معناه: الذين أوقعوا في دينهم الاختلاف، وصاروا ذوي أديان مختلفة. فصار بعضهم يعبد وثناً، وبعضهم يعبد ناراً، وبعضهم يعبد شمساً إلى غير ذلك.

وقرأ حمزة والكسائي: «فارقوا» بمعنى: تركوا دينهم الذي أمروا به (٣). وهو يـؤيّد المعنى الأوّل.

﴿ وَكَانُوا شِيَعاً ﴾: فرقاً. تشايع كلُّ إمامها، الذي أضلّ دينها.

﴿ كُلُّ حِزْبٍ بِمَالَدَيْهِمْ فَرِحُونَ ﴾ ۞: راضون معجبون مسرورون. ظنّاً بأنّه الحقّ.

قيل (٤): ويجوز أن يُجعَل «فرحون» صفة «كلّ» على أنّ الخبر «من الذين فرّ قوا».

﴿ وَإِذَا مَسَّ النَّاسَ ضُرٌّ ﴾ : شدّة.

﴿ دَعَوْا رَبُّهُمْ مُنِيبِينَ إِلَيْهِ ﴾ : راجعين إليه من دعاء غيره.

﴿ ثُمَّ إِذَا أَذَاقَهُمْ مِنْهُ رَحْمَةً ﴾: خلاصاً من تلك الشدائد.

﴿إِذَا فَرِيقٌ مِنْهُمْ بِرَبِّهِمْ يُشْرِكُونَ ﴾ ٢ : فاجأ فسريق منهم بالإشراك بسرتهم الذي عافاهم.

﴿ لِيَكُفُرُوا بِمَا آتَيْنَاهُمْ ﴾ : «اللام» فيه للعاقبة.

وقيل (٥): للأمر، بمعنى: التهديد, لقوله: ﴿ فَتَمَتَّعُوا ﴾ : غير أنّه التفت فيه مبالغة. وقرئ: «وليتمتّعوا» (٢).

﴿ فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴾ ٢ : عاقبة تمتّعكم.

وقرئ بالياء، على أنّ «تمتّعوا» ماض (٧).

﴿ أَمْ آنْزَلْنَا عَلَيْهِمْ سُلْطَاناً ﴾ : حجّة .

٢. مجمع البيان ٤/٤٠٣.

٤-٧. تفس المصدر والموضع.

١. نفس المصدر والموضع.

٣. أنوار التنزيل ٢٢١/٢.

وقيل (١): ذا سلطان، أي ملكاً معه برهان.

﴿ فَهُوَ يَتَكَلُّمُ ﴾: تكلُّم دلالة على الأوّل. وتكلُّم نطق على الثاني.

﴿ بِمَا كَانُوا بِهِ يُشْرِكُونَ ﴾ ۞: بإشراكهم وصحّته. أو بالأمر الذي بسببه يشركون به في ألوهيّته.

والمعنى: إنَّهم لا يقدرون على تصحيح ذلك بوجه.

﴿ وَإِذَا آذَقُنَا النَّاسَ رَحْمَةً ﴾ : من نعمة وسعة وصحّة.

﴿ فَرِحُوا بِهَا ﴾ : بطروا بسببها.

﴿ وَإِنْ تُصِبْهُمْ سَيِّنَةً ﴾ : شدّة.

﴿ بِمَا قَدَّمَتْ آبُديهِمْ ﴾ : بشؤم معاصيهم.

﴿ إِذَا هُمْ يَقْنَطُونَ ﴾ ٢٠: فاجأوا القنوط من رحمته.

وإنّما قال: «بما قدّمت أيديهم» ولم يقل: بما قدّموا، على التغليب للأكثر الأظهر. فإنّ أكثر العمل لليدين. والعمل للقلب وإن كان كثيراً، فإنّه أخفئ.

﴿ أَوَ لَمْ يَرَوْا أَنَّ اللهَ يَبْسُطُ الرَّزْقَ لِمَنْ يَشَاءُ وَيَقْدِرُ ﴾: ويضيّق لمن يشاء على حسب ماتقتضيه مصالح العباد. فما لهم لم يشكروا ولم يحتسبوا في السرّاء والضرّاء كالمؤمنين.

﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ ﴾ : في بسط الرزق لقوم، وتضييقه لقوم أخرين.

﴿ لَآيَاتٍ لِقَوْمٍ يُؤمِنُونَ ﴾ ٢٠ : فيستدلون بها على كمال القدرة والحكمة.

﴿ فَاَتِ ذَا الْقُرْبَيٰ حَقَّهُ ﴾ : أي اعط ذوي قرباك يا محمّد حقوقهم ، التي جعلها الله لهم من الأخماس .

وفي مجمع البيان (٢): «روى أبو سعيد الخدريّ وغيره: أنّه لمّا نزلت هذه الآية على النبيّ ﷺ أعطى فاطمة فـدكاً، وسـلّمه إليـها. وهــو المــرويّ عـن أبــي عـبدالله وأبــي جعفر عليّها .

المصدر والموضع .

٢. مجمع البيان ٢٠٦/٤.

وقيل (١): إنّه خطاب له ولغيره. والمراد بالقربي: قرابة الرجل. وهو أمر بصلة الرحم بالمال والنفس.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): حدّثني أبي، عن ابن أبي عمير، عن عثمان بن عيسى وحمّاد بن عثمان، عن أبي عبدالله عليه قال: لمّا بويع لأبي بكر واستقام له الأمر على جميع المهاجرين والأنصار، بعث إلى فدك فأخرج وكيل فاطمة بنت رسول الله عَلَيْ منها.

فجاءت فاطمة إلى أبي بكر فقالت: يا أبا بكر، منعتني (٣) ميراثي من رسول الله ﷺ وأخرجت وكيلى من فدك، وقد جعلها (٤) لى رسول الله ﷺ بأمر الله ﷺ.

فقال لها: هاتي على ذلك شهوداً.

فجاءت بأمّ أيمن، فقالت: لا أشهد حتّى أحتج \_يا أبا بكر \_عليك بما قال رسول الله عَلَيْلَةٌ قال: إنّ أمّ أيمن الله عَلَيْلَةٌ قال: إنّ أمّ أيمن أمراة من أهل الجنّة؟

قال: بلي.

قالت: فأشهد بأنّ الله أوحى إلى رسول الله ﷺ: «فاَت ذا القربيٰ حقّه» فجعل فدكاً لفاطمة بأمر الله. وجاء عليّ، فشهد بمثل ذلك. فكتب لها كتاباً بـفدك ودفـعه إليـها. فدخل عمر فقال: ما هذا الكتاب؟

فقال أبوبكر: إنّ فاطمة ادّعت في فدك، وشهدت لها أمّ أيمن وعليّ، فكتبت لها بفدك. فأخذ عمر الكتاب من فاطمة فمزّقه، وقال: هذا فيء للمسلمين. وقال: أوس بفدك. فأخذ عمر الكتاب من فاطمة فمزّقه، وقال: هذا فيء للمسلمين. وقال: أوس بن الحدثان (٥) وعائشة وحفصة يشهدون على رسول الله عليه أنّه قال: إنّا معاشر الأنبياء لا نورّث، ما تركناه صدقة. وإنّ عليًا زوجها يجرّ إلى نفسه. وأمّ أيمن فهي امرأة

١. نفس المصدر والموضع. ٢. تفسير القمي ١٥٥/٢ ـ ١٥٩.

٣. ن: منعت . ٤. ن: وهبه .

٥. هكذا في المصدر. وفي النسخ: «أويس بن الحدثان» انظر تنقيح المقال ١٥٦/١، رقم ١١١٩.

صالحة. لو كان معها غيرها، لنظرنا فيه.

فخرجت فاطمة ﷺ من عندهما باكية حزينة. فلمّاكان بعد هذا، جاء عليّ ﷺ إلى أبي بكر وهو في المسجد وحوله المهاجرون والأنصار. فقال: يا أبا بكر لِمَ منعت فاطمة من ميراثها من رسول الله ﷺ؟

فقال أبوبكر: هذا فيء للمسلمين. فإن أقامت شهوداً أنّ رسول الله ﷺ جعله لها، وإلّا فلا حقّ لها فيه.

فقال أميرالمؤمنين: تحكم \_يا أبابكر \_فينا بخلاف حكم الله في المسلمين؟ قال: لا.

قال: فإن كان في يد المسلمين شيء يملكونه وادّعيت أنا فيه، ممّن تسأل البيّنة؟ قال: إيّاك كنت أسأل البيّنة على ما تدّعيه على المسلمين.

قال: وإذا كان في يدي شيء فادّعيٰ فيه المسلمون، فتسألني البيّنة على ما في يدي وقد ملكته في حياة رسول الله ﷺ وبعده، ولم تسأل المسلمين [البيّنة](١)على ما ادّعوا عليّ شهوداً كما سألتني على ما ادّعيت عليهم؟

فسكت أبوبكر. ثمّ قال عمر: يما عمليّ، دعنا من كلامك. فإنّا لا نـقوى عملى حججك (٢). فإن أتيت شهوداً عدولاً، وإلّا فهو فيء للمسلمين، ولا حقّ لك ولفاطمة فيه.

فقال أمير المؤمنين: يا أبابكر أتقرأ (٢) كتاب الله؟

قال: نعم.

قال: فأخبرني عن قول الله ﷺ (٤) «إنّما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهّركم تطهيراً» فيمن نزلت، فينا أم في غيرنا؟

قال: بل فيكم.

من المصدر .

٢. هكذا في ن والمصدر. وفي سائر النسخ: حجّتك.

٣. المصدر: تقرأ.

٤. الأحزاب ٢٣٧.

قال: فلو أنّ شاهدين شهدا على فاطمة بفاحشة ماكنت صانعاً؟

قال: كنت أقيم عليها الحدّ، كما أقيم على سائر المسلمين.

قال: كنت إذاً عندالله من الكافرين.

قال: ولِمَ؟

قال: لأنّك رددت شهادة الله لها بالطهارة، وقبلت شهادة الناس عليها. كما رددت حكم الله وحكم رسوله ان جعل لها فدكاً (١) وقبضته في حياته، ثمّ قبلت شهادة أعرابي بائل على عقبيه عليها. فأخذت منها فدكاً (٢) وزعمت أنّه فيء للمسلمين (٣). وقد قال رسول الله عَلَيْلاً: البيّنة على من ادّعى، واليمين على من ادّعي عليه.

قال: فدمدم الناس وبكى بعضهم، فقالوا: صدق ـ والله ـ عليّ اللَّه إ ورجع عليّ صلوات الله عليه إلى منزله.

قال: فدخلت فاطمة المنه المسجد وطافت بقبر أبيها مَرَالِيُّ وهي تبكي وتقول:

إنا فسقدناك فسقد الأرض وابلها قسد كسان بسعدك أنسباء وهسنبثة قد كسان جبرائيل بالآيات يؤنسنا وكسنت بدراً مسنيراً (٤) يستضاء به تسهضمتنا رجسال واستخف بسنا فكل أهل لهم (٥) قسربي ومسنزلة أبدت رجال لنا نجوى (٢) صدورهم أبدت رجال لنا نجوى (١) صدورهم فسقد رزئا بسما لم يسرزاه (٨) أحد

واختل قومك فاشهدهم ولا تغب لو كنت شاهدها لم تكثر الخطب فغاب عنا فكل الخير محتجب فعليك تنزل من ذي العزة الكتب عنا فنحن اليوم نعتضب إذ غبت عنا فنحن اليوم نعتضب عسند الإله لدى الأدنيين مقترب لمّا مضيت وحالت دونك الترب (٧)

١. المصدر والنسخ: قلك.

٣. المصدر: المسلمين،

ه. المصدر: له.

٧. المصدر: الكثب،

٢. المصدر والنسخ: فدك.

٤. المصدر: وتورأً .

٦. المصدر: فحوي.

٨. في النسخ: «يزروه».

صافي الضرائب والأعبراق والنسب فأنت خــــير عـــباد الله كـــلّهمُ وأصدق الناس حين الصدق والكـذب مننا العيون بهمّال لها سكب(١) يسوم القيامة أنسى كيف ينقلب

فسقد رزئسنا بسه مسحضاً خسليقته فسوف نبكيك ما عشنا وما بقيت ســـيعلم المــتولّي<sup>(٢)</sup> ظــلم حــامتنا

فرجع أبوبكر إلى منزله. وبعث إلى عمر، فدعاه. فقال: أما رأيت مجلس عليّ بمنا اليوم. والله لئن قعد مقعداً مثله ليفسدنَ [علينا](٣)أمرنا. فما الرأى؟

قال عمر: الرأى أن نأمر بقتله.

قال: فمن يقتله؟

قال: خالد بن الوليد.

فيعثا إلى خالد، فأتاهما. فقالا: نريد أن نحملك على أمر عظيم.

قال: حمّلاني على ما شئتما، ولو قتل عليّ بن ابيطالب.

قالا: هو ذاك.

قال خالد (٤): متى أقتله ؟

قال أبوبكر: إذا حضر المسجد، فقم بجنبه في الصلاة فإذا أنا سلَّمت، فـقم إليـه فاضرب عنقه.

قال: نعم.

فسمعت أسماء بنت عميس ذلك، وكانت تحت أبيبكر. فقالت لجاريتها: اذهبي إلى منزل عليّ وفاطمة فاقرئيهما السلام، وقولى لعلىّ عليٌّ (٥): «إنّ الملأ يأتمرون بك ليقتلوك فاخرج إنّى لك من الناصحين».

٣. من م .

هكذا في المصدر. وفي النسخ: «همال وهي تنسكب». ويمكن أن يكون الأظهر: «بتهمال» بدل «بهمال» ٢. هكذا في المصدر و ن. وفي سائر النسخ: الموتي. و«همال».

٤. هكذا في المصدر. وفي النسخ: خالد بن وليد.

القصص ۲۰۱.

فجاءت الجارية إليهما. فقالت لعليّ صلوات الله عليه: إنّ أسماء بنت عميس تـقرأ عليه عليه عليه عليه الله الله علي عميس تـقرأ عليكما (١) السلام، وتقول لك: «إنّ الملأ يأتمرون بك ليقتلوك فاخرج إنّي لك من الناصحين».

فقال علي علي الله يحول بينهم وبين ما يريدون. ثمّ قام وتهيّأ للصلاة، وحضر المسجد. ووقف خلف أبى بكر، وصلّى لنفسه، وخالد بن الوليد لجنبه ومعه السيف. فلمّا جلس أبو بكر للتّشهّد، ندم على ما قال، وخاف الفتنة وشدّة عليّ عليه وبأسه. فلم يزل متفكّراً لا يجسر أن يسلّم، حتّى ظنّ الناس أنّه قد سهى. ثمّ التفت إلى خالد، فقال: يا خالد، لا تفعل ما أمرتك به. السلام عليكم ورحمة الله وبركاته.

فقال أميرالمؤمنين صلوات الله عليه: يا خالد، ما الذي أمرك به؟

قال: أمرنى بضرب عنقك.

قال: أو كنت فاعلاً؟ (٢)

قال: إي والله، لو لا أنَّه قال لي: لا تفعل. لقتلتك بعد التسليم.

قال: فأخذه عليّ فضرب به الأرض. واجتمع [الناس](٣)عليه.

فقال عمر: يقتلنه الساعة، وربّ الكعبة.

فقال الناس: يا أبا الحسن، الله بحقّ صاحب هذا القبر. فخلّى عنه.

وفي شرح الأيات الباهرة (٦٠): قال محمّد بن العبّاس: حدّثنا عليّ بن العبّاس

١. هكذا في المصدر ون. وفي سائر النسخ: عليك.

٢. المصدر: تفعل . ٣. من المصدر .

٤. هكذا في المصدر . وفي النسخ: لعلمنا . ٥٠ الجنّ ٢٤/ .

٦. تأويل الأيات الباهرة، ج ١، ص٤٣٥.

المقانعيّ (۱)، عن أبي كريب، عن معاوية بن هشام، عن فضل بن مرزوق، عن عطيّة، عن أبي سعيد الخدريّ. قال: لمّا نـزلت «فاَت ذا القـربيٰ حـقّه» دعــى رســول الله عَلَيْهِا فاطمة عَلِيْكُ وأعطاها فدكاً.

﴿ وَالْمِسْكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ ﴾: والمسافر المحتاج، ما وظَف لهما من الزكاة. والخطاب للنبئ ﷺ أو لمن بسط له.

﴿ ذَلِكَ ﴾: أي إعطاء الحقوق مستحقّيها.

﴿ خَيْرٌ لِلَّذِينَ يُرِيدُونَ وَجُهَ اللهِ ﴾: ذاته. أو جهته، أي يقصدون بمعروفهم إياه خالصاً. أو جهة التقرّب إلى الله تعالى لاجهة أخرى من الرياء والسمعة وغيرهما.

﴿ وَٱولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾ ﴿ الفائزون بثواب الله . حيث حصلوا بـما بسـط لهـم النعيم المقيم .

﴿ وَمَا آتَيْتُمْ مِنْ رِباً ﴾: من عطيّة ، يُتوقَّع بها مـزيد مكـافاة . أو زيـادة مـحرّمة فـي المعاملة .

وقرأ ابن كثير بالقصر، بمعنى: ماجئتم به من إعطاء رباً (٢).

وفي الكافي (٣): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن حمّاد بن عيسى، عن إبراهيم بن عمر اليماني، عن أبي عبدالله عليه قال: الربا رباءان: رباً يؤكل، ورباً لا يؤكل.

فأمّا الذي يؤكل، فهديّتك إلى الرجل تطلب منه النواب أفضل منها. فـذلك الربـا الذي يؤكل. وهو قول الله ﷺ: «وما آتيتم من رباً ليربو في أموال الناس فلا يربو عـند الله».

وأمًا الذي لا يؤكل، فهو الذي نهى الله عنه وأوعد عليه النار.

وفي تهذيب الأحكام (٤): الحسين بن سعيد، عن حمّاد بن عيسي، عن إبراهيم بن

المصدر: «المعانقي». م، الأصل: «المقانقي». ن: «المقاتلي». أوس: «العقاتي» انظر تنقيح العقال ٢٩٤/٢،
 رقم ٨٣٤٠.

٣. الكافي ٥/١٤٦ ـ ٦٦، ح ٦. تهذيب الأحكام ١٥/٧، ح ٦٧.

عمر، عن أبي عبدالله عليه في هذه الآية، فقال: هو هديتك إلى الرجل، تبطلب منه الثواب أفضل منها، فذلك رباً يؤكل.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): حدّ ثني أبي، عن القاسم بن محمّد [عن سليمان] (١) بن داود المنقريّ، عن حفص بن غياث قال: قال أبو عبدالله عليه الربا رباءان: أحدهما حلال، والآخر حرام.

فأمًا الحلال، فهو أن يقرض الرجل أخاه قرضاً، طمعاً أن يزيده ويعوضه بأكثر ممّا يأخذه بلا شرط بينهما. فهو مباح له. يأخذه بلا شرط بينهما، فهو مباح له. وليس له عندالله ثواب فيما أقرضه. وهو قال الله: «فلا يربو عندالله».

وأمّا الحرام، فالرّجل يقرض قرضاً ويشترط أن يبردَ أكثر ممّا أخذه، فهذا هـو لحرام.

وفي مجمع البيان (٣): قيل في الربا المذكور في الآية قولان: أحدهما أنّه رباً حلال. وهو أن يعطي الرجل العطيّة، أو يهدي الهديّة ليثاب أكثر منها. فليس فيها أجر ولا وزر. وهو المرويّ عن أبي جعفر للهِلاً.

﴿ لِيَرْبُو فِي آمُوالِ النَّاسِ ﴾ : ليزيد ويزكو في أموالهم.

﴿ فَلَا يَ<mark>رْبُو عِنْدَ اللهِ ﴾ : ولا يبارك فيه، وقرأ نافع ويعقوب: «لتربوا» أي لتنزيدوا. أو لتصيروا ذوى رباً (٤).</mark>

﴿ وَمَا آتَيْتُمْ مِنْ زَكُوٰةٍ تُرِيدُونَ وَجُهَ اللهِ ﴾: تبتغون به وجهه خالصاً، ولا تطلبون بها المكافاة.

﴿ فَأُولَٰئِكَ هُمُ الْمُضْعِفُونَ ﴾ ﴿ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

٢. من ن و المصدر .

٤. أنوار التنزيل ٢٢٢/٢.

١. تفسير القمي ١٥٩/٢.

٣. مجمع البيان ٣٠٦/٤.

وقرئ بفتح العين، على لفظ اسم المفعول.

وتغييره عن سنن المقابلة عبارة ونظماً، للمبالغة والالتفات للتعظيم. كأنّه خاطب به الملائكة وخواص الخلق، تعريفاً لحالهم. أو للتعميم. كأنّه قبال: فيمن فيعل ذلك فأولئك هم المضعفون.

والراجع فيه محذوف، إن جعلت «ما» موصولة، تقديره: المضعفون به. أو فمؤتوه أو للله هم المضعفون الله أو فمؤتوه أولئك هم المضعفون (١٠).

وفي كتاب من لا يحضره الفقيه (٢)، خطبة للزهراء الله وفيها: ففرض الله الإيمان تطهيراً من الشرك، والصلاة تنزيهاً عن الكبر، والزكاة زيادة في الرزق.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): قال الصادق عليّه : على باب الجنّة مكتوب: القرض بثماني عشرة، والصدقة بعشرة.

وفي مجمع البيان (٤): في الحديث: مانقص مال من صدقة.

وقال أميرالمؤمنين على (٥): فرض الله تعالى الصلاة تنزيها عن الكبر، والزكاة تسبيباً (٦) للرزق، والصيام ابتلاء لإخلاص الخلق، وصلة الأرحام منماة للعدد. في كلام طويل.

﴿ اللهُ الَّذِي خَلَقَكُمْ ﴾ : عود إلى دليل التوحيد، أي أوجدكم.

﴿ ثُمَّ وَزَقَكُمْ ﴾: أعطاكم أنواع النعم.

﴿ ثُمَّ يُمِيتُكُمْ ﴾: ليفتح أبصاركم إلى ما عرّضكم له من الثواب الدائم.

﴿ ثُمَّ يُحْبِيكُمْ ﴾: ليجازيكم على أعمالكم.

وفي مصباح الشريعة (٧): قال الصادق عليه الله عَلَيْهُ : قال رسول الله عَيَالَهُ : الحريص محروم،

١. نفس المصدر والموضع.

٣. تفسير القمى ١٥٩/٢ ١٦٠.

٥. نفس المصدر والموضع.

٧. شرح فارسي لمصباح الشريعة ص ١١٧.

٢. من لايحضره الفقيه ٣٧٢/٣، ضمن حديث ١٧٥٤.

٤. مجمع البيان ٣٠٧٤.

٦. المصدر: تسبباً.

ومع حرمانه مذموم في أيّ شيء كان. وكيف لا يكون محروماً، وقد فرّ من وثـاق الله تعالى وخالف قول الله تحيث يقول الله: «الذي خلقكم ثمّ رزقكم ثمّ يـميتكم ثـمّ يحييكم».

﴿ هَلْ مِنْ شُرَكَائِكُمْ ﴾: التي عبدتموها من دونه (١).

﴿ مَنْ يَفْعَلُ مِنْ ذَلِكُمْ مِنْ شَيْءٍ ﴾: فيجوز لذلك توجيه العبادة إليه. أثبت له لوازم الألوهيّة، ونفاها رأساً عمّا اتّخذوه شركاء له من الأصنام وغيرها مؤكّداً بالإنكار على ما دلّ عليه البرهان والعيان ووقع عليه الوفاق، ثمّ استنتج من ذلك تقدّسه عن أن يكونوا له شركاء فقال:

﴿ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ عَمًا يُشْرِكُونَ ﴾ ۞: قيل (٢): ويجوز أن تكون الكلمة الموصولة (٣) صفة. والخبر «هل من شركائكم». والرابط «من ذلكم». لأنّه بمعنى: من أفعاله.

و «من» الأولى والثانية، تفيدان شيوع الحكم في جنس الشركاء والأفعال. والثالثة، مزيدة لتعميم النفي. فكل منها مستقلّة بالتأكيد، لتعجيز الشركاء.

﴿ ظَهَرَ الْفَسَادُ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ ﴾: قيل (1): «الفساد» كالجدب، والموتان، وكثرة الحرق والغرق، وإخفاق الغاصة، ومحق البركات، وكثرة المضار. أو الضلالة والظلم. وقيل (٥): ظهر الفساد في البرّبقتل قابيل ابن آدم أخاه. وفي البحر، بأنّ [ملك عمان](٢) جلنداكان يأخذكل سفينة غصباً، وهو ضعيف.

وقيل (٧): المراد بالبحر قرى السواحل، حيث ظهر القحط بدعاء النبيّ ﷺ. وقرى: البحور (٨).

هنا زيادة في أ، وهي: «هل من شركائكم التي عبدتموها من دونه». ولا داعي لوجودها.

٢. انوار التنزيل ٢٢٢/٢.

٣. هكذا في المصدر . و في النسخ: «يكون الموصول» بدل «تكون الكلمة الموصولة» .

نفس المصدر ۲۲۳/۲.
 نفس المصدر والموضع.

٦. ليس في المصدر .
 ٧ و٨. نفس المصدر والموضع .

﴿ بِمَا كَسَبَتْ آيْدِي النَّاس ﴾: بشؤم معاصيهم. أو بكسبهم إيّاها.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١)، في هذه الآية قال: «في البرّ» فساد الحيوان إذا لم تمطر، وكذلك هلاك دوابّ البحر بذلك. وقال الصادق على (١): حياة دوابّ البحر بالمطر. فإذا كفّ المطر ظهر الفساد في البرّ والبحر. وذلك إذا كثرت الذنوب والمعاصى.

أخبرنا أحمد بن إدريس (٣) قال: حدّثنا أحمد بن محمّد، عن عليّ بن النعمان، عن ابن ميسر، عن أبي جعفر عليُّ قال: قلت: «ظهر الفساد في البرّ والبحر بما كسبت أيدي الناس،».

قال: ذلك ـ والله ـ يوم قالت الأنصار: منّا أمير (٤) ومنكم أمير (٥).

و في روضة الكافي (٢): محمّد بن يحيى، عن محمّد بن الحسين (٧)، عن عليّ بـن النعمان، عن ابن مسكان، عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر عليّا في هذه الآية.

قال: ذاك ـ والله ـ حين قالت الأنصار: منّا أمير ومنكم أمير.

﴿ لِيُذِيقَهُمْ بَعْضَ الَّذِي عَمِلُوا ﴾ : بعض جزائه. فإنّ تمامه في الآخرة. «واللام» للعلّة. أو للعاقبة.

وعن ابن كثير ويعقوب: «لنذيقهم» بالنّون (^).

﴿ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ ٢٠ عماهم عليه في المستقبل.

وقيل (٩): معناه: ليرجع من يأتي بعدهم عن المعاصي.

﴿ قُلُ ﴾: يا محمّد.

﴿ سِيروا فِي الْأَرْضِ ﴾: ليس المراد الأمر، بل المبالغة في العظة.

١. تفسير القمي ١٦٠/٢.

٢ و٣. نفس المصدر والموضع.

٤ و٥. المصدر: رجل.

٦. الكافي ٨/٨ه، ح ١٩.

٧. هكذا في المصدر والأصل وفي سائر النسخ: محمّد بن الحسن .

٩. مجمع البيان ٣٠٧/٤.

٨. أنوار التنزيل ٢٢٣/٢.

وعن ابن عبّاس (۱): من قرأ القرآن وعلّمه ، سار في الأرض ، لأنّ فيه أخبار الأمم . ﴿ فَانْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِينَ مِنْ قَبْلُ ﴾ : من الملوك العاتية والقرون العاصية . كيف أهلكهم الله ، وكيف صارت قصورهم ومحاصرهم قبورهم . فلم يبق لهم عين ولا أثر .

﴿ كَانَ اَكْتُرُهُمْ مُشْرِكِينَ ﴾ ﴿ وَالله الشرك في الدلالة على أنّ سوء عاقبتهم كان لفشو الشرك وغلبته فيهم. أو كان الشرك في أكثرهم وما دونه من المعاصي في قليل منهم. وفي روضة الكافي (٢): محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى [عن محمّد بن عيسى [من عيسى أثاعن محمّد بن خالد والحسين بن سعيد جميعاً، عن النضر بن سويد، عن يحيى الحلبي، عن عبدالله بن مسكان، عن يزيد بن الوليد الخثعميّ، عن أبي الربيع يحيى الشاميّ قال: سألت أبا عبدالله عليه عن قول الله والله الله عنه الأرض فانظرواكيف كان عاقبة الذين من قبلكم».

فقال: عنى بذلك أي انظروا في القرآن، فاعلموا كيف كان عاقبة الذين من قبلكم وما أخبركم عنه.

﴿ فَاَقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ الْقَيِّمِ ﴾: أي استقم للدين البليغ الاستقامة بصاحبه إلى الجنّة، التي لا يعدل عنه يميناً ولا شمالاً.

﴿ مِنْ قَبْلِ اَنْ يَأْتِيَ يَوْمٌ لاَ مَرَدً لَهُ ﴾ : لا [يقدر أن](٤) يردّه أحد. وقوله:

﴿ مِنَ الله ﴾ : متعلّق «بيأتي» ويجوز أن يتعلّق (٥) «بمردّ» أنّه مصدر على معنى : لا يردّه الله، لتعلّق إراداته بمجيئه. وهو يوم القيامة.

﴿ يَوْمَئِذٍ يَصَّدَّعُونَ ﴾ ٢٠ يتصدّعون. من الصدع، وهو الشقّ. وتصدّع القوم:

١. نفس المصدر والموضع.

٢. الكافي ٢٤٩/٨، ضمن حديث ٣٤٩، وأوَّله في، ص٢٤٨.

٣. ليس في المصدر. ٤. من م ٠

ه. هكذا في م . وفي سائر النسخ: «أو متعلق» بدل «ويجوز أن يتعلق» .

تفرّقوا، أي يتفرّقون، فريق في الجنّة وفريق في السعير. كما قال:

﴿ مَنْ كَفَرَ فَعَلَيْهِ كُفْرُهُ ﴾: أي وباله. وهو النار المؤبّدة. لا يُعاقَب أحد بذنبه.

﴿ وَمَنْ عَمِلَ صَالِحاً فَلِأَنْفُسِهِمْ يَمْهَدُونَ ﴾ ﴿ : يسوّون منزلاً في الجنّة، يعني: ثواب ذلك يصل إليهم لا إلى غيرهم.

وفي مجمع البيان (١): وروى منصور بن حازم، عن أبي عبدالله عليّا قال: إنّ العمل الصالح ليسيق صاحبه إلى الجنّة، فيمهّد له كما يمهّد لأحدكم خادمه فراشه.

﴿ لِيَجْزِيَ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ ﴾: علَّة «ليمهدون». أو «ليصّدّعون».

﴿ مِنْ فَضْلِهِ ﴾ : قيل (٢): يجزيهم على قدر استحقاقهم ويزيدهم من فضله.

وقيل (<sup>۱۲)</sup>: معناه: بسبب فضله، لأنّه خلقهم وهداهم ومكّنهم وأزاح عـلّتهم، حـتّى استحقّوا الثواب (<sup>۱۶)</sup>.

وقيل (٥): [من فضله](١) يعني: فضلاً من فضله وثواباً لا ينقطع (٧).

والاقتصار على جزاء المؤمنين، للاشعار بأنّه المقصود بالذات. والاكتفاء على فحوى قوله:

﴿ إِنَّهُ لا يُحبُّ الكَافرينَ ﴾ ۞: فيه إثبات البغض لهم والمحبّة للمؤمنين. وتأكيد اختصاص الصلاح (^) المفهوم من [ترك](١) ضميرهم إلى التصريح بهم، تعليل له.

﴿ وَمِنْ آيَاتِهِ أَنْ يُرْسِلَ الرِّيَاحَ ﴾ : إرسال الرياح : تحريكها، وإجراءها في الجهات

۲. نفس المصدر ۳۰۷/۳\_۳۰۸.

١. مجمع البيان ٣٠٧/٤.

٣. نفس المصدر والموضع.

المصدر: «لأنّه خلقه وهداه ومكّنه وأزاح علّته حتّى استحق الثواب، بدل «لأنّه خلقهم وهداهم ومكّنهم وأراح علتهم حتى استحقوا الثواب».

٦. من المصدر .

٧. هكذا في المصدر . وفي النسخ : «وهو الثواب الغير المنقطع» بدل «وثواباً لاينقطع».

٨. هكذا في ن . وفي سائر النسخ: صلاح . ٩ . من ن .

المختلفة. تارة شمالاً وتارة جنوباً، ومرّة صبا وأخرى دبوراً. على حسب ما يعلمه الله في ذلك من المصلحة.

وقرأ ابن كثير وحمزة والكسائي: «الريح» على إرادة الجنس(١).

﴿ مُبَشِّرَاتٍ ﴾ : بالمطر. فكأ نَّها ناطقات بالبشارة ، لما فيها من الدلالة عليه .

﴿ وَلِيُذِيقَكُمْ مِنْ رَحْمَتِهِ ﴾: يعني: المنافع التابعة لها.

وقيل (٢): الخصب، التابع لنزول المطر المسبّب عنها. أو الروح الذي هو مع هبوبها. والعطف على علّة محذوفة، دلّ عليها «مبشّرات». أو عليها، باعتبار المعنى. أو على «يرسل» بإضمار فعل، أي ليمطر (٣).

﴿ وَلِتَجْرِيَ الْفُلْكَ بِأَمْرِهِ ﴾ : بالرّياح.

﴿ وَلِنَبْتَغُوا مِنْ فَضَلِهِ ﴾: قيل (1): لتطلبوا بركوب السفن أرباح التجارات (٥). وقيل (٦): لتطلوا بالأمطار فيما تزرعونه من فضل الله. والحمل على العموم، أولى.

﴿ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ ۞: ولتشكروا نعمة الله فيها. تلطّف سبحانه بلفظ «لعلّكم» في الدعاء إلى الشكر، كما تلطّف في الدعاء إلى البرّ بقوله (٧): «من ذا الذي يقرض الله قرضاً حسناً».

﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا ﴾: يا محمد، تسلية له.

﴿ مِنْ قَبْلِكَ رُسُلاً اِلَىٰ قَوْمِهِمْ فَجَاءُوهُمْ بِالبَيِّنَاتِ ﴾ : بالمعجزات والآيات الباهرات. وهاهنا حذف، تقديره : فكذّبوهم، فاستحقّوا (٨) العذاب.

المصدر: «دلل عليه» بدل «أي ليمطر».

١. أنوار التنزيل ٢٢٣/٢.

٢. نفس المصدر والموضع.

٤. مجمع البيان ٢٠٩/٤.

٥. المصدر: «الأرباح» بدل «أرباح التجارات». ٦. نفس المصدر و الموضع.

٧. البقرة /٢٤٥. والحديد /١١.

٨. الأصل: «فاستحبوا», وما أثبتناه في المتن موافق لسائر النسخ.

﴿ فَانْتَقَمْنَا مِنَ الَّذِينَ اَجْرَمُوا ﴾ : بالتّدمير. وإيراد الظاهر موضع المضمر، للـتعليل والتخصيص.

﴿ وَكَانَ حَقّاً عَلَيْناً نَصْرُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ ﴿ ورفعنا عنهم السوء والعذاب. وكان واجباً علينا نصرهم، بإعلاء الحجّة ودفع الأعداء عنهم. وقد يوقف عملي «حقّاً» عملي أنّه متعلّق بالانتقام.

﴿ اللهُ الَّذِي يُرْسِلُ الرِّيَاحَ فَتَثِيرٌ ﴾ : تهيج.

﴿ سَحَاباً فَيَبْسُطُهُ فِي السَّمَاء كَيْفَ يَشَاءُ ﴾ : إن شاء بسطه مسيرة يوم، وإن شاء بسطه مسيرة يومين. ويجريها إلى أيّ بلد شاء، وإلى أيّ جهة شاء.

﴿ وَيَجْعَلُهُ كِسَفاً ﴾ : قيل (٤): قطعاً متفرّقة .

وقيل (٥): متراكباً بعضه على بعض حتّى يغلظ.

وقيل (٦): قطعاً (٧)، يغطى ضوء الشمس.

وقراءة إبن عامر بالسكون على أنّه مخفّف. أو جمع كسفة. أو مصدر وُصف به (^). ﴿ فَتَرَى الْوَدْقَ ﴾ : المطر.

٢. المصدر: قراء.

٤ ـ ٦. مجمع البيان ٣٠٩/٤.

٨. أنوار التنزيل ٢٢٤/٢.

١. مجمع البيان ٣٠٩/٤.

٣. من لايحضره الفقيه ٢٨٤/٤، ح ٨٤٧.

٧. هكذا في المصدر . وفي النسخ: قلعاً .

﴿ يَخْرُجُ مِنْ خِلاَلِهِ ﴾ : في مجمع البيان (١١): وروي عن على عليُّهِ : «خلله».

﴿ فَإِذَا أَصَابَ بِهِ مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ ﴾ : أي بلادهم وأراضيهم.

﴿ إِذَاهُمْ يَسْتَبْشِرُونَ ﴾ ۞: بمجيء الخصب.

﴿ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلِ أَنْ يُنَزَّلَ عَلَيْهِمْ ﴾: المطر.

﴿ مِنْ قَبْلِهِ ﴾: قيل: تكرير للتأكيد والدلالة على تطاول عهدهم بالمطر واستحكام يأسهم.

وقيل (٢): الضمير للمطر (٣). أو السحاب. أو الإرسال.

﴿ لَمُبْلِسِينَ ﴾ ٢٠ قانطين وآيسين من نزول المطر.

﴿ فَانْظُرْ اِلَى آثَارِ رَحْمَةِ اللهِ ﴾ : وهو الغيث، من النبات والأشـجار وأنـواع الشـمار. ولذلك جمعه ابن عامر وحمزة والكسائئ وحفص (٤).

﴿كَيْفَ يُحْيِي الْارْضَ ﴾: بظهور النبات والشجر.

﴿ بَعْدَ مَوْتِهَا ﴾ : بعد يبسها. جعل اليبوسة والجدوبة بمنزلة الموت وظهور النبات فيها بمنزلة الحياة، توسّعاً واستعارة. وهي في الفعل تبعيّة، وفي الموت أصليّة.

وقرئ الفعل بالتاء ، على إسناده إلى ضمير «الرحمة» (٥).

﴿ أَنَّ ذَلِكَ ﴾ : أي الذي قدر على إحياء الأرض بعد موتها.

﴿ لَمُحْيِي الْمَوْتَى ﴾ : لقادر على إحيائهم في الآخرة بعد كونهم رُفاتاً.

﴿ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَـدِيرٌ ﴾ ۞: لأنّ نسبة قدرته إلى جميع الممكنات على لسواء.

﴿ وَلَئِنْ أَرْسَلْنَا رِبِحاً ﴾ : باردة مؤدّية إلى الهلاك.

١. نفس المصدر ٣٠٨/٤. ٢. أنوار التنزيل ٢٣٤/٢.

٣. هكذا في المصدر وم . وفي سائر النسخ : «إنَّ الأوَّل من انزال المطر» بدل «الضمير للمطر» .

نفس المصدر والموضع.
 نفس المصدر والموضع.

﴿ فَرَاوْهُ مُصْفَرًا ﴾: قيل (١): فرأوا الزرع والنبت، الذي كان من آثار (٢) رحمته مصفرًا من البرد بعد الخضرة والنضارة. فإنّه مدلول عليه بما تقدّم.

وقيل (٣): «الهاء» تعود إلى السحاب. ومعناه: فرأوا السحاب مصفرًا، لأنَّه إذا كـان كذلك، لم يكن فيه مطر.

«واللام» توطئة للقسم، دخلت على حرف الشرط. وقوله:

﴿ لَظَلُوا مِنْ بَعْدِهِ يَكُفُرُونَ ﴾ ﴿ الله تَبْتَهُم وعدم تدبّرهم وسرعة تزلزلهم ، لعدم وهذه الآيات ناعية على الكفّار بقلّة تثبّتهم وعدم تدبّرهم وسرعة تزلزلهم ، لعدم تفكّرهم وسوء رأيهم . فإنّ النظر السويّ يقتضي أن يتوكّلوا على الله ويلتجئوا إليه بالاستغفار إذا احتبس القطر عنهم ولم ييأسوا من رحمته ، وأن يبادروا إلى التكئر والاستدامة بالطّاعة إذا أصابهم برحمته ولم يفرّطوا في الاستبشار ، وأن يصبروا على بلائه إذا ضرب زروعهم بالاصفرار ولم يكفروا نعمه .

﴿ فَإِنَّكَ لَا تُسْمِعُ الْمَوْتَيٰ ﴾: وهم مثلهم. لمّا سدّوا عن الحقّ مشاعرهم.

﴿ وَلَا تُسْمِعُ الصَّمَّ الدُّعَاءَ ﴾: وهم مثلهم. إذ لا ينتفعون بدعائك، لكن لا مطلقاً، بل ﴿ وَلَا تُسْمِعُ الصَّمِّ الدُّعَاءَ ﴾: وهم مثلهم. إذ لا ينتفعون بدعائك، لكن لا مطلقاً، بل ﴿ إِذَا وَلُوا مُدْبِرِينَ ﴾ ٢٠ قيد الحكم به، ليكون أشدَ استحالة. فإن الأصم المقبل وإن لم يسمع الكلام، يفطن منه بواسطة الحركات شيئاً.

﴿ وَمَا أَنْتَ بِهَادِي الْعُمْي عَنْ ضَلاَلَتِهِمْ ﴾ : سمّاهم عمياً ، لفقدهم المقصد الحقيقي من الإبصار. أو لعمي قلوبهم.

﴿ إِنْ تُسْمِعُ اِلاَّ مَنْ يُؤْمِنُ بِآيَاتِنَا ﴾ : فإنّ إيمانهم يـدعوهم إلى تـلقّي اللـفظ وتـدبّر المعنى. ويجوز أن يراد بالمؤمن : المشارف للإيمان.

﴿ فَهُمْ مُسْلِمُونَ ﴾ ۞: منقادون لأمر الله.

﴿ اللهُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ ضَعْفٍ ﴾ : خلقكم من أصل ضعيف. وهو النطفة.

٣. المصدر: أثر.

١. مجمع البيان ٢١٠/٤.

٣. نفس المصدر والموضع.

وقيل (١): ابتدأكم ضعفاء. وجعل الضعف أساس أمركم، بأن خلقكم أطفالاً لا تقدرون على البطش والمشي والتصرّفات.

﴿ ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ ضَعْفِ قُوَّةً ﴾ : وذلك إذا تعلّق الروح بأبدانكم، وإذا بلغتم الحلم. ﴿ ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ قُوَّةٍ ضَعْفاً وَ شَيْبَةً ﴾ : في حال الشيخوخة والكبر.

وفتح عاصم وحمزة الضاد في جميعها، وهما لغتان. كالفُقر والفَقر. والتنكير مع التكرير، لأنَّ المتأخِّر ليس عين المتقدّم (٢).

﴿ يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ ﴾ : من ضعف، وقوّة، وشيبة.

﴿ وَهُوَ الْعَلِيمُ الْقَدِيرُ ﴾ ٢ فإنّ الترديد في الأحوال المختلفة مع إمكان غيره، دليل العلم والقدرة.

﴿ وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ ﴾: القيامة.

قيل (٣): سُمِّيت بها، لأنها تقوم في آخر ساعة من ساعات الدنيا. أو لأنها تقع بغتة. وصارت علماً لها بالغلبة، كالكوكب للزهرة.

﴿ يُقْسِمُ الْمُجْرِمُونَ ﴾ : يحلفون.

﴿ مَا لَبِثُوا غَيْرَ سَاعَةٍ ﴾: واحدة في الدنيا. أو في القبور. أو فيما بين فناء الدنيا والبعث وانقطاع [عذابهم، واستقلّوا مدّة لبثهم إضافة إلى مدّة عذابهم في الآخرة. أو نسياناً.

قال البيضاوي (٤): وفي الحديث ما بين](٥) فناء الدنيا والبعث أربعون. وهو محتمل للساعات والأيّام والأعوام.

أقول: ويحتمل أن يكون المراد: وأربعون عقبة تمكّن.

﴿كَذَٰلِكَ ﴾ : مثل ذلك الصرف عن الصدق والتحقيق.

١. أنوار التنزيل ٢٢٥/٢.

٣. نفس المصدر والموضع.

٥. ليس في ن .

٢. نفس المصدر والموضع.

٤. أتوار التنزيل ٢٢٥/٢.

﴿ كَانُوا يُؤْفَكُونَ ﴾ ﴿ قَالَا اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ فَي الدارين . وقيل (١): أي يكذبون .

ومن استدل بهذه الآية على نفي عذاب القبر، فقد أبعد لاحتمال أن يراد: أنّهم مالبثوا بعد عذاب الله إلا ساعة، بالقياس إلى مكثهم في عذاب القبر ساعة، بالقياس إلى مكثهم في عذاب عذاب جهنّم (٢).

﴿ وَقَالَ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ وَالْإِيمَانَ ﴾: قيل (٣): من الملائكة. أو من الإنس.

وقيل (٤): هم الأنبياء.

وقيل (٥): هم المؤمنون.

وقيل (٢): إنّ هذا على التقديم. وتقديره: «وقال الذين أوتوا العلم في كتاب الله» وهم الذين يعلمون كتاب الله والإيمان. وهو قول على بن إبراهيم في تفسيره.

﴿ لَقَدْ لَبِثْتُمْ فِي كِتَابِ اللهِ ﴾: في علمه. أو قضائه. أو ماكتبه لكم، أي أوجبه. أو اللوح. أو القرآن. وهو قوله (٧): «ومن ورائهم برزخ».

﴿ إِلَى يَوْمِ الْبَغْثِ ﴾ : ردّوا بذلك ما قالوه وحلفوا عليه.

﴿ فَهَذَا يَوْمُ الْبَعْثِ ﴾ : الذي أنكرتموه.

﴿ وَلَكِنَّكُمْ كُنْتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ ﴾ ﴿ أَنَّه حَقّ، لتفريطكم في النظر. و «الفاء» لجواب شرط محذوف. تقديره: إن كنتم منكرين البعث فهذا يبومه، أي فقد تبيّن بطلان إنكاركم.

وفي عيون الأخبار (٨)، في باب ما جاء عن الرضاء الله في وصف الإمام والإمامة،

١. مجمع البيان ٢١٠/٤.

٢. هكذا في ن . وفي سائر النسخ: «بالقياس إلى عذاب جهنم» بدل «في عذاب جهنم» .

٣. أنوار التنزيل ٢٢٥/٢. ٤ و ٥. الكشاف ٢٢٧/٣.

٦. تفسير القمي ١٦٠/٢ وتفسير الصافي ١٣٨/٤، نقلاً عنه .

٧. المؤمنون /١٠٠. . . . . عيون أخبار الرضا لمائيلا ١٧١/١-١٧٢، ح ١.

وذكر فضل الإمام ورتبته، حديث طويل، يقول فيه للله المحاق ويعقوب نافلة وكلاً ذريته وأهل الصفوة والطهارة. فقال الله (١٠): «ووهبنا له إسحاق ويعقوب نافلة وكلاً جعلنا صالحين، وجعلناهم أثمة يهدون بأمرنا وأوحينا إليهم فعل الخيرات وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة وكانوا لنا عابدين». فلم يزل في ذرّيته، يرثها بعض عن بعض قرناً فقرناً، حتّى ورثها النبي على فقال الله عله الله الناس بابراهيم للذين اتبعوه وهذا النبي والذين آمنوا والله ولي المؤمنين». فكانت له خاصة فقلدها على علياً الله بأمر الله على رسم ما فرض (١٠) الله تعالى فصارت في ذرّيته الأصفياء، الذين آتاهم الله تعالى العلم والإيمان بقوله: «وقال الذين أوتوا العلم والإيمان لقد لبثتم في كتاب الله إلى يوم البعث، فهي في ولد علي الله خاصة إلى يوم القيامة. إذ لا نبيّ بعد محمّد على وفي أصول الكافي (٤٠): عن الرضا الله معاه مواء.

﴿ فَيَوْمَئِدٍ لَا يَنْفَعُ الَّذِينَ ظَلَمُوا مَعْذِرَتُهُمْ ﴾: وقرأ الكوفيّون بالياء. لأنّ المعذرة بمعنى: العذر. أو لأنّ تأنيثها غيرحقيقيّ، وقد فصل بينهما (٥).

﴿ وَلَا هُمْ يُسْتَعْتَبُونَ ﴾ ﴿ وَلا يُدعَون إلى ما يقتضي إعتابهم، أي إزالة عتبهم من التوبة والطاعة، كما دعوا إليه في الدنيا. من قولهم: استعتبني فلان فأعتبته، أي استرضاني فأرضيته.

﴿ وَلَقَدُ ضَرَبْنَا لِلنَّاسِ فِي هَذَا الْقُرْآنِ مِنْ كُلِّ مَثَلٍ ﴾: ولقد وصفناهم فيه بأنواع الصفات التي هي في الغرابة كالأمثال، مثل: صفة المبعوثين يوم القيامة، وما يقولون، وما يقال لهم، وما لا يكون لهم من الانتفاع بالمعذرة والاستعتاب. أو بيّنًا لهم من كلّ مثل، ينبّههم على التوحيد والبعث و صدق الرسول عَيَّالِهُم.

﴿ وَلَئِنْ جِئْتُهُمْ بِآيَةٍ ﴾ : من آيات القرآن.

۲. آل عمران /۳.

الكافي ١٩٩١، ح ١ .

١. الأنعام /٨٤ـ٥٨.

٣. المصدر: فرضها.

ه. أنوار التنزيل ٢٢٥/٢.

- ﴿ لَيَقُولَنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ : من فرط عنادهم، وقساوة قلوبهم.
  - ﴿ إِنْ آنْتُمْ ﴾: يعنون الرسول ﷺ والمؤمنين.
    - ﴿ إِلاَّ مُبْطِلُونَ ﴾ ۞: مزوّرون.
      - ﴿ كَذَلِكَ ﴾: مثل ذلك.
- ﴿ يَطْبَعُ اللهُ عَلَى قُلُوبِ الَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ ﴿ يَطْبَعُ اللهِ عَلَى ويـصرّون عـلى خرافات اعتقدوها. فإنّ الجهل المركّب، يمنع إدراك الحقّ ويوجب تكذيب المحقّ.
  - ﴿ فَاصْبِرْ ﴾: علىٰ أذاهم.
  - ﴿ إِنَّ وَعْدَ اللهِ ﴾ : بنصرتك، وإظهار دينك على الدين كلُّه.
    - ﴿حَقُّ ﴾ : لابدُّ من إنجازه.
    - ﴿ وَلَا يَسْتَخِفَّنَّكَ ﴾ : ولا يحملنّك على الخفّة والقلق.
- ﴿ الَّذِينَ لَا يُوقِنُونَ ﴾ ٢ : بتكذيبهم وإيذائهم، فإنّهم شاكّون ضالّون لا يُستبعَد منهم ذلك.

وعن يعقوب بتخفيف النون(١).

وقرئ: «ولا يستخفّنك» أي لا يزيغنَك فيكونوا أحقّ بك من المؤمنين (٦).

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): «لا يستخفّنك» أي لا يغضبنك قال: كان عليّ بمن أبي طالب عليّة يصلّي وابن الكواء خلفه وأميرالمؤمنين صلوات الله عليه يقرأ. فقال ابن الكواء (٤): «ولقد أوحي إليك وإلى الذين من قبلك لثن أشركت ليحبطن عملك ولتكونن من الخاسرين». فسكت أميرالمؤمنين صلوات الله عليه حتى سكت ابن الكواء. ثمّ عاد في قراءته. ثمّ فعل ابن الكواء ثلاث مرّات. فلمّا كان في الثالثة، قال أميرالمؤمنين صلوات الله عليه: «فاصبر إنّ وعد الله حقّ ولايستخفّنك الذين لا يوقنون».

١. نفس المصدر ٢٢٦/٢.

٢. نفس المصدر ٢٢٦٧٢.

٤. الزمر /٦٥.

٣. تفسير القمي ١٦٠/٢.

وفي أصول الكافي (1): محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن الحسين بن الجارود، عن موسى بن بكر، عمّن حدّثه، عن أبي جعفر الله أن زيد بن عليّ بن الحسين دخل على أبي جعفر محمّد بن عليّ ومعه كتب من أهل الكوفة، يدعون فيها إلى أنفسهم ويخبرونه باجتماعهم. ويأمرونه بالخروج.

فقال له أبو جعفر: هذه الكتب ابتداءً منهم أو جواب ماكتبت به إليـهم ودعـوتهم إليه؟

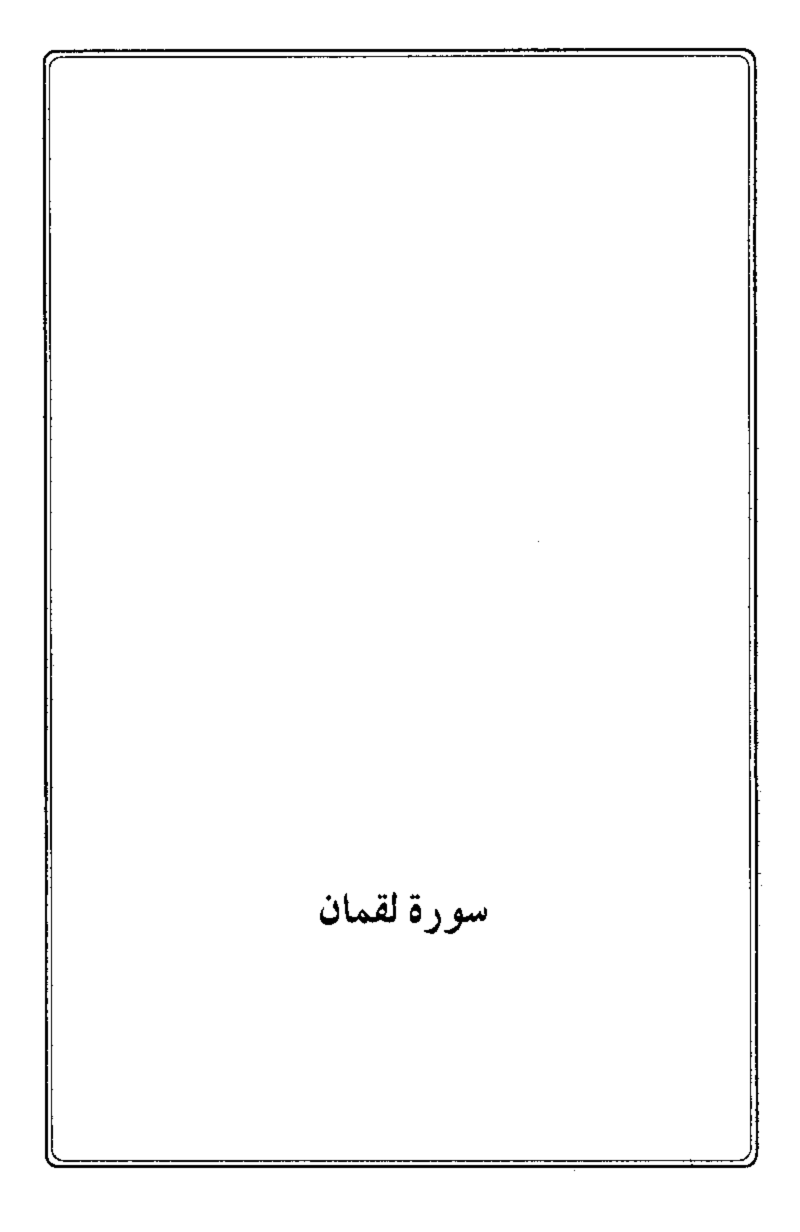
فقال: بل ابتداءً من القوم، لمعرفتهم بحقّنا وبقرابتنا من رسول الله ﷺ ولما يجدون في كتاب الله ﷺ ولما يجدون في كتاب الله ﷺ والضيق والضنك والبلاء.

فقال له أبوجعفر: إنّ الطاعة مفروضة من الله على وسنّة أمضاها في الأوّلين، وكذلك يجريها في الآخرين. والطاعة لواحد منّا والمودّة للجميع. وأمر الله يحري لأوليائه بحكم موصول (٢)، وقضاء مفصول، وحتم مقضي، وقدر مقدور، وأجل مسمّى لوقت (٣) معلوم «فلا يستخفّنك الذين لا يوقنون». إنّهم لن يغنوا عنك من الله شيئاً، فلا تعجل. فإنّ الله لا يعجل لعجلة العباد. ولا تسبقن (٤) الله، فتعجلك (٥) البليّة فتصرعك. والحديث طويل، أخذت منه موضع الحاجة.

الكافي ١٦٥٦-٣٥٧، صدر حديث ١٦.
 ١. هكذا في المصدر ، وفي النسخ: مفصول .

٣. هكذا في المصدر ون . وفي سائر النسخ: أو وقت .

هكذا في المصدر. وفي النسخ الاتستبقن. ٥٠ المصدر: فتعجزك.



## سورة لقمان

مكَيّة.

وقيل (١): «إلّا أية، وهي «الذين يقيمون الصلاة ويـؤتون الزكـاة». فـإنّ وجـوبهما بالمدينة» وهو ضعيف. لأنّه لا ينافي شرعيّتهما بمكّة.

وقيل: إلّا ثلاثاً. من قوله: «ولو أنّ ما في الأرض من شجرة أقلام» إلى آخرهن. عدد آيها أربع، أو ثلاث و ثلاثون.

## بسم الله الرحمن الرحيم

في كتاب ثواب الأعمال (٢) بإسناده ، عن أبي جعفر للنظِّ قال : من قرأ سورة لقمان في ليلة (٣) ، وكّل الله به في ليلته ملائكة يحفظونه من إبليس وجنوده حتّى يصبح . فإذا قرأها بالنهار ، لم يزالوا يحفظونه من إبليس وجنوده حتّى يمسي .

وفي مجمع البيان (٤): أبيّ بن كعب، عن النبيّ ﷺ قال: ومن قرأ سورة لقمان، كان لقمان له رفيقاً يوم القيامة. وأعطي من الحسنات عشراً، بعدد من عمل بالمعروف وعمل بالمنكر.

﴿ الم ﴾ ۞ ﴿ تِلْكَ آيَاتُ الْكِتَابِ الْحَكِيمِ ﴾ ۞: تقدّم تفسيره في سورة يونس. ﴿ هُدًى وَرَحْمَةً ﴾ : منصوبان بالحاليّة من «الآيات». والعامل فيهما معنى الإشارة. ورفعهما حمزة على الخبر بعد الخبر، أو الخبر المحذوف (٥).

١. أنوار التنزيل ٢٢٦/٢.

٣. المصدر: في كلّ ليلة ،

٥. أنوار التنزيل ٢٢٦/٢.

٢. ثواب الأعمال /١٣٦، ح ١.

٤. مجمع البيان ٣١٢/٤.

﴿ لِلْمُحْسِنِينَ ﴾ ٢٠ للذين يحسنون العمل.

وقيل (١): للمطيعين. وقيل: للموحّدين.

﴿ الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلَاةَ وَيُسُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَهُمْ بِالْآخِرَةِ هُمْ يُسوقِنُونَ ﴾ ٢: بيان لإحسانهم. أو تخصيص لهذه الثلاثة من شعبه، لفضل اعتداد بها. وتكرير الضمير للتوكيد ولما حيل بينه وبين خبره.

﴿ أُولَٰئِكَ عَلَىٰ هُدَى مِنْ رَبِّهِمْ وَأُولَٰئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾ ۞: لاستجماعهم العقيدة الحقّة، والعمل الصالح.

﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَشْتَرِي لَهُوَ الْحَدِيثِ ﴾: ما يلهي عمّا يغني. كالأحاديث التي لا أصل لها، والأساطير التي لااعتبار فيها، والمضاحيك، وفيضول الكلام. والإضافة بمعنى: من. وهي تبيينيّة، إن أراد بالحديث المنكر. وتبعيضيّة، إن أراد به الأعمّ منه.

وقيل (٢): نزلت في النضر بن الحرث بن علقمة بن كلدة بن عبدالدار بن قصيّ بن كلاب. كان يتّجر، فيخرج إلى فارس. فاشترى كتب الأعاجم. «وكان يحدّث بها قريشاً ويقول: إن كان محمّد يحدّثكم بحديث عاد وثمود، فأنا أحدّثكم بحديث رستم واسفنديار والأكاسره. فيستحلون حديثه ويتركون استماع القرآن.

«وقيل (٤) [نزلت] (٥) في رجل اشتري جارية مغنّية (٦) تغنّيه ليلاً ونهاراً.

٢. مجمع البيان ٢١٣/٤ وأنوار التنزيل ٢٢٧/٢.

٤. مجمع البيان ٣١٣/٤.

٦. ليس في المصدر.

١. مجمع البيان ٣١٣/٤.

٣. تفسير القمى ١٦١/٢.

٥. من المصدر.

وقيل (1): كان يشتري القيان ويحملهن على معاشرة من أراد الإسلام ومنعه عنه. وفي كتاب معاني الأخبار (٢): حدّثنا محمّد بن الحسن [بن أحمد بن الوليد قال: حدّثنا محمّد بن الحسن] (٣) الصفّار، عن إبراهيم بن هاشم، عن عبدالله بن المغيرة، عن يحيى بن عبادة، عن أبي عبدالله عليه قلت: قوله هيان: «ومن الناس من يشتري لهو الحديث».

قال: منه الغناء.

وفي الكافي (٤): عدّة من أصحابنا ، عن أحمد بن محمّد ، عن الحسين بن سعيد ، عن عن عن الكافي بن سعيد ، عن عليّ بن أبي حمزة ، عن أبي بصير قال : سألت أبا جعفر الليّلاِ عن كسب المغنّيات .

عليّ بن إبراهيم، عن أبيه (٥)، عن ابن أبي عمير، عن عليّ بن إسماعيل، عن ابن مسكان، عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر الشيخ قال: سمعته يقول: الغناء ممّا أوعد (١) الله عليه النار. وتلا هذه الآية: «و من الناس من يشتري لهو الحديث ليضلّ عن سبيل الله بغير علم ويتّخذها هزواً أولئك لهم عذاب مهين».

ابن أبي عمير، عن مهرانبن محمّد (٧)، عن أبي عبدالله عليه الله قال: سمعته يقول: الغناء

١. أنوار التنزيل ٢٢٧/٢.

٢. السند المذكور هنا هو سند حديث آخر في المعاني، موجود في باب تسبق باب متن الحديث المذكور هنا ببابين بينهما. (ص٣٤٩، ح ١) وأمّا سند المتن المذكور هنا فهو في المصدر هكذا:

حدّثنا المظفر بن جعفر بن المظفر العلوي الله قال: حدّثنا جعفر بن محمّد بن مسعود، عن أبيه قال: حدّثنا الحسين بن أشكيب قال: حدّثنا الحسين بن سعيد، عن أبي أحمد محمّد بن أبى عمير، عن على بن أبى حمزة، عن عبدالأعلى، عن أبى عبدالله عليه الله عن على الله عليه عن عبد الله عليه الله عن الله عليه الله عليه الله عليه الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عنه الله عن

ع. الكافي ١١٩/٥، ح ١

٣. ليس في م ،

٦. المصدر: وعد.

٥. نفس المصدر ٤٣١/٦، ح ٤.

٧. نفس المصدر والموضع، ح ٥.

ممًا قال الله: «ومن الناس من يشتري لهو الحديث ليضلّ عن سبيل الله».

عدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد (١)، عن الوشّاء قال: سمعت أبا الحسن الرضاطيّة يقول: شئل أبو عبدالله عليّة عن الغناء.

فقال: هو قول الله على: «ومن الناس من يشتري لهو الحديث ليضل عن سبيل الله». علي بن إبراهيم، عن أبيه (٢)، عن ابن أبي عمير، عن مهران بن محمد، عن الحسن بن هارون قال: سمعت أبا عبدالله عليه يقول: الغناء مجلس لا ينظر الله إلى اهله. وهو ممّا قال الله على: «ومن الناس من يشتري لهو الحديث ليضل عن سبيل الله».

وفي مجمع البيان (٣): وروى أبو أمامة ، عن النبيّ عَلَيْلًا قال: لا يحلّ تعليم المغنيات ولا بيعهن . وأثمانهن حرام . وقد نزل تصديق ذلك في كتاب الله «ومن الناس من يشتري لهو الحديث والذي نفسي بيده ، مارفع رجل عقيرته يتغنى إلّا ارتدفه شيطانان يضربان بأرجلهما على ظهره وصدره حتى يسكت .

واعلم، أنَّ هذه الآية صريحة في حرمة الغناء، بناء على تلك الأخبار.

وقال في القاموس (٤): الغناء، ككساء. من الصوت: ما طرب به. وقال فيه (٥): الطرب، محركة الفرح والحزن ضدّه، أو خفّة تلحقك، تسرّك أو تحزنك. وتخصيصه بالفرح وهم والحركة والشوق. ورجل مطراب ومطرابة وطروب. واستطرب: طلب الطرب. والإبل: حرّكها بالحداء والتطريب: الإطراب. كالتطرّب والتغنّي، انتهى.

فعلى هذا، الغناء: الصوت المفرح أو المحزن، وهو حرام. يجب اجتنابه في كلّ صوت، بكلّ وجه، حيث لاتخصيص.

وقد رُوي عن النبيّ ﷺ (٢٠ أنّه قال: من ملأ مسامعه من غناء، لم يؤذن له أن يسمع صوت الروحانيّين يوم القيامة.

١. نفس المصدر ٤٣٢/٦، ح ٨.

٣. مجمع البيان ٣١٣/٤.

ه. نفس المصدر ۹۷/۱.

٢. نفس المصدر ٤٣٣/٦، ح ١٦.

٤. القاموس المحيط ٢٧٢/٤.

٦. مجمع البيان ٣١٤/٤.

الجزء العاشر / سورة لقمان ...... ..... البحزء العاشر / سورة لقمان .... المناشر / سورة لقمان المناسب

قيل: وما الروحانيّون يا رسول الله؟ قال: قرّاء أهل الجنّة.

وفي مجمع البيان (١)؛ ورُوي عن أبي عبدالله للسلِّهِ أنّه قال: هو الطعن في الحقّ (٢) والاستهزاء به، وماكان أبوجهل وأصحابه يجيئون به. إذ قال: يا معاشر قريش، ألا أطعمكم من الزقّوم الذي يخوّفكم به صاحبكم؟ ثمّ أرسل إلى زبد وتمر، فقال: هذا هو الزقّوم الذي يخوّفكم به. قال: ومنه الغناء.

وروى الواحديّ (٢) بالإسناد عن نافع ، عن ابن عمر (١) أنّه سمع عن النبيّ عَيَّا يَقُولُ في هذه الآية : «ومن الناس من يشتري لهو الحديث» قال : باللعب والباطل كثير النفقة ، سمحٌ فيه (٥) ولا تطيب نفسه بدرهم يتصدّق به .

فعلىٰ هذا، يدخل فيه كلّ شيء يلهي عن سبيل الله وعن طاعته من الأباطيل والمزامير والملاهي والمعازف. ويدخل فيه السخرية بالقرآن واللغو فيه.

﴿ لِيُضِلُّ عَنْ سَبِيلِ اللهِ ﴾: أي ليضلّ غيره.

«وسبيل الله» دينه. أو قراءة القرآن.

وقراءة ابن كثير وأبو عمرو بفتح الياء. بمعنى: ليثبت على ضلاله ويزيد فيه (٢). أو ليصير أمره إلى الضلال. وهو وإن لم يشتر للضلالة، فإنّه يصير أمره إلى ذلك. وحسب المرء من الضلالة، أن يختار حديث الباطل على حديث الحقّ.

﴿ بِغَيْرِ عِلْمٍ ﴾ : في موضع النصب علىٰ الحال، أي ليضلّ الناس جاهلاً، أو غير عالم. وهو حال مؤكّد.

ويحتمل أن يتعلق «بيشتري» أي يشتري من غير علم. بحال ما يشتريه. أو بالتجارة، حيث استبدل اللهو بالقرآن.

٢. المصدر: بالحق.

٤. هكذا في المصدر . وفي النسخ: ابن أبي عمير .

٦. أنوار التنزيل ٢٢٧/٢.

١. نفس المصدر ٣١٣/٤.

٣. نفس المصدر ٣١٤/٤.

٥. الأصل: فيه الملاهي.

﴿ وَيَتَّخِذَهَا هُزُواً ﴾: ويتّخذ السبيل سخرية. أو آيات الله هزواً يستهزئ بها. وقد نصبه حمزة والكسائي ويعقوب وحفص، عطفاً على «ليضلّ»(١).

﴿ ٱولَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ مُهِينٌ ﴾ ﴿: يهينهم الله به. لإهانتهم الحقّ، باستئثار الباطل عليه.

﴿ وَإِذَا تُتَلَىٰ عَلَيْهِ آيَاتُنَا وَلَّىٰ مُسْتَكْبِراً ﴾: أي أعرض عن سماعها، رافعاً نفسه فوق مقدارها.

﴿ كَأَنْ لَمْ يَسْمَعْهَا ﴾ : مشابها حاله حال من لم يسمعها .

﴿ كَانَّ فِي ٱذْنَيْهِ وَقُواً ﴾: مشابها من في أذنيه ثقل لا يقدر أن يسمع.

والأولئ، حال من المستكنّ في «ولّى» أو «مستكبراً» والثانية، بدل منها. أو حال من المستكنّ في «لم يسمعها».

ويجوز أن يكونا استئنافين. [أ]و الأولى حالاً، والثانية استثنافاً.

﴿ فَبَشَرْهُ بِعَذَابِ اَلِيمٍ ﴾ ﴿: أعلمه بعذاب مؤلم موجع، يحيق به لا محالة. وذكر البشارة، على سبيل الاستعارة التبعيّة التهكّميّة.

﴿ إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَهُمْ جَنَّاتُ النَّعِيمِ ﴾ ﴿ وَ: مبتدأ وخبر. قُدِّم الخبر لإفادة الإختصاص، أي لهم لا لغيرهم نعيم الجنّات. فعكس للمبالغة. وقيل (٢): رفع الجنّات بالظرف، على المذهبين. لأنه جرئ [خبراً على المبتدأ.

ويرد عليه فوت الدلالة على الاختصاص.

﴿ خَالِدِينَ فِيهَا ﴾ : حال من الضمير في «لهم». أو من «جنّات» والعامل [<sup>(٣)</sup>ما تعلّق به «اللام».

﴿ وَعْدَ اللهِ حَقّاً ﴾ : قيل (٤): مصدران مؤكّدان . الأوّل لنفسه ، والثاني لغيره . لأنّ قوله :

١. نفس المصدر والموضع . ٢ مجمع البيان ٣١٣/٤.

٣. ليس في م . ٤. انوار التنزيل ٢٢٧/٢.

«لهم جنّات النعيم» وعد، وليس (١)كلّ وعد حقّاً.

وفيه: أنّ المصدر المؤكّد «وعد الله» لا الوعد المطلق. «ولهم جنّات النعيم» يحتمل مضمونه وعد غير الله. ووعد الله لا يحتمل غير الحقّ. فالمصدر الأوّل مؤكّد لغيره. والثانى بعد تقيّده بالمؤكّد الأوّل مؤكّد لنفسه. علىٰ عكس ما قاله ذلك القائل.

وقيل (٢): «وعدالله» مصدر فعل محذوف. «وحقّاً» صفة المصدر. تقديره: وعدالله. وعداً حقّاً.

وفيه: أنّه إن جُعل «حقّاً» وصفاً للوعد المذكور، يلزم الاختلاف بين الصفة والموصوف. وإلّا يلزم الحذف بدون داع.

﴿ وَهُوَ الْعَزِيزُ ﴾ : الذي لايغلبه شيء. فيمنعه عن إنجاز وعده ووعيده.

﴿ الْحَكِيمُ ﴾ ٢٠ الذي لايفعل إلّا ما تقتضيه حكمته.

﴿ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ ﴾ : استثناف، أي أنشأها واخترعها.

﴿ بِغَيْرِ عَمَدٍ تَرَوْنَهَا ﴾: جملة في موضع جرّ. لكونها صفة «لعمد»، أي بغير عمد مرئيّة.

وجُوِّز أن يكون «الباء» للحال من «السماوات». وأن يتعلَق «بترون». والجملة في موضع نصب على الحال من «السماوات».

قيل (٣): لو كان لها عمد، لرأيتموها. لأنّها [لو](١)كانت [تكون](٥) أجساماً عظاماً حتى يصحّ منها أن تقلّ السماوات. ولو كانت كذلك، لاحتاجت إلى عمد أخر فكان يتسلسل فإذاً لاعمد لها.

ولا يخفيٰ ما في هذا الكلام من الضعف. فإنَّ من الجائز أن يكون لها عمد ولا

١. هنا زيادة في م وهي: على المبتدأ أو يرد عليه فوت الدلالة على الاختصاص «خالدين فيها» حال من الضمير في «لهم» أو من «جنات» «والعامل» ولا داعى لها. لأنها وردت قبل قليل.

٣. نفس المصدر ٣١٤/٤.

مجمع البيان ٣١٣/٤.
 من المصدر.

٥. من المصدر.

ترونها. أو يكون لها عمد لايحتاج إلى عمد آخر.

وقيل (١): إنَّ المراد، بغير عمد مرئيَّة. والمعنى: أنَّ لها عمداً، لا ترونها.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): حدّثني أبي ، عن الحسين بن خالد ، عن أبي الحسن الرضا عليه قال: قلت له: أخبرني عن قول الله تعالى (٣): «والسماء ذات الحبك».

فقال: هي محبوكة إلى الأرض. وشبك بين أصابعه.

فقلت: كيف تكون محبوكة إلى الأرض والله يقول (٤): «رفع السماوات بغير عمد ترونها»؟

فقال: سبحان الله، أليس يقول: «بغير عمد ترونها»؟

فقلت: بلي.

فقال: فَثُمَّ عمد ولكن لا ترونها.

وفي نهج البلاغة (٥): قال الليُّلِا: فمن شواهد خلقه، خلق السماوات موطَّدات (٦) بلا عمد، قائمات بلا سند.

وفيه: كلام له الله الله الله الله الله على السماوات: جمعل سفلاهن موجاً مكفوفاً، وعلياهنّ سقفاً محفوظاً، وسمكاً مرفوعاً، بغير عمد تدعمها، ولا دسار ينتظمها.

وفي كتاب الإهليلجة (٨): قال الصادق الله : فنظرت العين إلى خلق مختلف (١)، متَّصل بعضه ببعض. فدلَّت (١٠) القلب عبليُّ أنَّ لذلك خيالقاً. وذلك أنَّه فكَّسر حيث دلَّته (١١) العين على ما عاينت من عظم (١٢) السماء وارتفاعها فيي الهواء بغير عمد

نفس المصدر والموضع .

٣. الذاريات ٧٧.

دلته».

٥. نهج البلاغة /٢٦١، ضمن خطبة ١٨٢.

٧. نقس المصدر /٤١، ضمن خطبة ١.

٩. ليس في المصدر.

١٠. هكذا في المصدر . وفي النسخ: ودلُّها .

٦. هكذا في المصدر ، وفي النسخ: موطبات .

١١. المصدر: «على ما عاينت و تفكّر والقلب حين دلته» بدل «على أن لذلك خالقاً و ذلك أنه فكر حيث

١٢. المصدر: ملكوت.

٨. بحار الأنوار ١٦٢٨٣.

٢. تفسير القمي ٣٢٨/٢.

٤. الرعد ٢/.

ولا دعامة تمسكها. وأنّها لا تتاخرً <sup>(۱)</sup>، فتنكشط. ولا تتقدّم <sup>(۱)</sup>، فتزول. ولا تهبط مرّة، فتدنو. ولا ترتفع، فلا ترئ.

﴿ وَٱلْقَىٰ فِي الْأَرْضِ رَوَاسِيَ ﴾: جبالاً شوامخ.

و قيل <sup>(٣)</sup>: ثابتة .

﴿ أَنْ تَمِيدَ بِكُمْ ﴾ : في موضع نصب على المفعول له «لألقىٰ» أي كراهة أن تميد بكم.

والميد، والميدان: التحرّك. فإنّ تشابه أجزائها، يقتضي تبدّل أحيازها وأوضاعها. لامتناع اختصاص كلّ منها لذاته. أو شيء (٤) من لوازمه. بحيّز ووضع معيّنين.

﴿ وَبَتَّ فِيهَا ﴾: أي فرّق في الأرض.

﴿ مِنْ كُلِّ دَابَّةٍ ﴾ : تدبّ على وجهها. من أنواع الحيوانات.

﴿ وَآثْزَلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً ﴾: أي مطراً. وفيه التفات من الغيبة إلى التكلّم.

﴿ فَأَنْبَتْنَا فِيهَا ﴾: في الأرض، بذلك الماء.

﴿ مِنْ كُلِّ زَوْجٍ ﴾ : صنف.

﴿ كَرِيمٍ ﴾ ۞: كثير المنفعة. وكأنّه استدلّ بذلك علىٰ عزّته التي هي كمال القـدرة، وحكمته الّتي هي كمال العلم.

﴿ هَذَا خَلْقُ اللهِ فَارُونِي مَاذَا خَلَقَ الَّذِينَ مِنْ دُونِهِ ﴾ : هذا الذي ذكر مخلوقه. فماذا خلق آلهتكم، حتّئ استحقّوا مشاركته؟

و «أروني» من الرؤية العلمي، أي دلوني عليه. وهو يتعدّى إلى ثلاثة مفاعيل: أولهما ضمير المتكلّم. والثاني «ما» الاستفهاميّة. والثالث «ذا» بصلته، أي أروني أيّ شيء خلقه آلهتكم؟ والتعليق إنّما هو إذا كان إرادة (٥) التعليق مقدّماً على العمل.

المصدر: «لا تؤخر مرة أخرى فتنأى» بدل «لا تتأخر».

٢. المصدر: والاتقدّم أخرى. ٣. مجمع البيان ٣١٤/٤.

٤. هكذا في ن . وفي سائر النسخ: أي لشيء . . . ٥. هكذا في ن . وفي سائر النسخ: أداة .

وقيل (۱): «ماذا» نُصِب (۲) «بخلق»، أو «ما». مرتفع بالابتداء. وخبره «ذا» بصلته. و «أروني» معلّق (۳) عنه.

ويرد على الأوّل، بقاء «أروني» بلا مفعول، أو مفعولين. وعلى الثاني، احتمال كون الاسمين منصوبين على المفعوليّة كما ذكرناه. وحكاية التعليق قد سمعتها.

﴿ بَلِ الظَّالِمُونَ فِي ضَلَالٍ مُبِينٍ ﴾ ﴿ إضراب عن تبكيتهم إلى التسجيل عليهم بالإضلال، الذي لا يخفى على ناظر. ووضع الظاهر موضع المضمر، للدلالة على أنّهم ظالمون بإشراكهم.

﴿ وَلَقَدْ آتَيْنَا لُقْمَانَ الْحِكْمَةَ ﴾: قيل (1): إنّ لقمان لم يكن نبيّاً، وكان حكيماً. وقيل: كان نبيّاً.

وقيل (٥): خُيّر بين الحكمة والنبوّة، فاختار الحكمة.

وقيل (٦): إنَّه عاش ألف سنة ، حتَّى أدرك داود النِّيلِ وأخذ منه العلم.

ومن قال: إنّه نبيّ، فسّر الحكمة بالنبوّة (٧). ومن قال: لم يكن نبيّاً، فسّرها بـالفهم والمعرفة والعقل.

وفي أصول الكافي (^): [أبو عبدالله الأشعري، عن] (1) بعض أصحابنا رفعه، عن هشام بن الحكم قال: قال أبوالحسن موسى بن جعفر علي : يا هشام، إن الله قال: «ولقد آتينا لقمان الحكمة» قال: الفهم والعقل.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١٠): أخبرنا الحسين بن محمّد، عن المعلىٰ بن محمّد،

١. أنوار التنزيل ٢٢٧/٢\_٢٢٨.

المصدر. وفي النسخ: بمنزلة اسم واحد منصوب.

٣. هكذا في المصدر ون . وفي سائر النسخ: متعلَّق .

٤. مجمع البيان ٢١٥/٤. ٥. الكشاف ٢٣١/٣.

٦. أنوار التنزيل ٢٢٨/٢. ٧. مجمع البيان ٣١٥/٤، باختلاف في اللفظ.

٨. الكافي ١٦/١، ضمن حديث ١٢، وأزله في ص١٣.

٩. من المصدر.

قال: أو تني معرفة إمام زمانه.

وفي مجمع البيان (١): وروي عن نافع، عن ابن عمر قال: سمعت رسول الله عَلَيْهُ يَقَالُهُ عَلَيْهُ الله عَلَمُ الله الله عَلَمُ الله الله عليه بالحكمة. كان نائماً نصف النهار، إذ جاءه نداء: يا لقمان، هل لك أن يجعلك الله خليفة في الأرض تحكم بين الناس بالحقّ ؟

فأجاب الصوت: إن خيّرني ربّي، قبلت العافية ولم أقبل البلاء. وإن هو عزم عليّ، فسمعاً وطاعة. فإنّي أعلم أنّه إن فعل بي ذلك، أعانني وعصمني.

فقالت الملائكة بصوت لا يراهم: لِمَ يا لقمان؟

قال: لأنّ الحكم أشدّ المنازل و آكدها. يغشاه الظلم من كلّ مكان. إن وفي، فبالحريّ أن ينجو. وإن أخطأ ، أخطأ طريق الجنّة. ومن يكن في الدنيا ذليلاً وفي الآخرة شريفاً ، خير من أن يكون في الدنيا شريفاً وفي الآخرة ذليلاً. ومن يختر الدنيا على الآخرة ، تفّته الدنيا ولا يصيب الآخره. فتعجّبت الملاثكة من حسن منطقه. فنام نومة ، فأعطي الحكمة فانتبه يتكلّم بها. ثم كان يؤازر (٣) داود بحكمته. فقال له داود: طوبي لك يا لقمان \_أعطيت الحكمة ، وصرفت عنك البلوئ.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): حدّ ثني أبي، عن القاسم بن محمّد، عن سليمان بن داود المنقريّ، عن حمّاد قال: سألت أبا عبدالله للسلّ عن لقمان وحكمته النبي ذكرها الله عليّة.

٢. مجمع البيان ٢١٥/٤\_٣١٦.

١. ليس في المصدر .

٣. هكذا في المصدر ون. وفي سائر النسخ: يوازي.

٤. تفسير القمي ١٦١/٢ ـ ١٦٣٠.

فقال: أما والله، ما أوتي لقمان الحكمة بحسب ولا مال ولا أهل ولا بسط في جسم ولا جمال. ولكنّه كان رجلاً قويّاً في أمر الله، متورّعاً في الله، ساكتاً، مسكيناً، عميق النظر، طويل الفكر، حديد النظر، مستغن بالعبر لم ينم نهاراً قطّ. ولم يسره أحد من الناس على بول ولا غائط ولا اغتسال، لشدّة تستّره، وعمق نظره، وتحفظه في أمره. ولم يضحك من شيء قطّ، مخافة الإثم. ولم يغضب قطّ. ولم يمازح إنساناً قطّ. ولم يفرح بشيء إن أتاه من أمر الدنيا، ولا حزن منها على شيء قطّ. وقد نكح من النساء، وولد له من الأولاد الكثير. وقدّم أكثرهم إفراطاً، فما بكي على موت أحد منهم. ولم يمرّ برجلين يختصمان أو يقتتلان، إلا أصلح بينهما. ولم يمض عنهما، حتى تحابًا. ولم يسمع قولاً قطّ من أحد استحسنه، إلا سأل عن تفسيره وعمّن أخذه. وكان يكثر مجالسة الفقهاء والحكماء. وكان يغشى القضاة والملوك والسلاطين. فيرثي للقضاة مما ابتلوا به، ويرحم الملوك والسلاطين لغرّتهم بالله وطمأنينتهم في ذلك. ويعتبر ويتعلم ما يغلب به نفسه، ويجاهد به هواه، ويحترز به من الشيطان. وكان يداوي قلبه بالفكر، ويداوي نفسه بالعبر. وكان لا يظعن إلّا فيما يعنيه. فبذلك أوتي الحكمة ومُنح بالفكر، ويداوي نفسه بالعبر. وكان لا يظعن إلّا فيما يعنيه. فبذلك أوتي الحكمة ومُنح العصمة.

وإنّ الله تبارك وتعالى أمر طوائف من الملائكة حين انتصف النهار وهدأت العيون بالقائلة، فنادوا لقمان حيث يسمع ولا يراهم. فقالوا: يا لقمان، هل لك أن يجعلك الله خليفة في الأرض تحكم بين الناس؟

فقال لقمان: إن أمرني الله بذلك، فالسمع والطاعة. لأنّه إن فعل بسي ذلك، أعمانني عليه وعلّمني وعصمني. وإن هو خيّرني، قبلت العافية.

فقالت الملائكة: يا لقمان، لِمَ [قلت ذلك؟](١)

قال: لأنَّ الحكم بين الناس أشدَّ المنازل من الدين، وأكثر فتناًّ وبلاء. ما يخذل ولا

١. من المصدر.

يعان، ويغشاه الظلم من كلِّ مكان. وصاحبه فيه بين أمرين: إن أصاب فيه الحقّ، فبالحريّ أن يسلم. وإن أخطأ، أخطأ طريق الجنّة. ومن يكن في الدنيا ذليلاً ضعيفاً، كان أهون عليه في المعاد من أن يكون فيه حكماً سريّاً شبريفاً. ومن اختار الدنيا عليٰ الأخرة، يخسرهما كلتيهما. تزول هذه ولا يدرك تلك.

قال: فتعجّب الملائكة من حكمته، واستحسن الرحمن منطقه. فلمّا أمسي وأخذ مضجعه من الليل، أنزل الله عليه الحكمة فغشاه بها من قرنه إلى قدمه وهو ناثم. وغطَّاه بالحكمة غطاً. فاستيقظ، وهو أحكم الناس في زمانه. وخرج عبلي الناس ينطق بالحكمة ويثبتها(١)فيها.

قال: فلمّا أوتى الحكم (٢) بالخلافة ولم يقبلها، أمر الله رَجَّكُ الملائكة فـنادت داود بالخلافة فقبلها، ولم يشترط فيها بشرط لقمان. فأعطاه الله ر الخلافة في الأرض. وابتلئ بها غير مرّة، كلّ ذلك يهوي في الخطأ يقيله الله تعالى وينغفرله. وكـان لقـمان يكثر زيارة داود لليُّلِ ويعظه بمواعظه وحكمته وفضل علمه. وكان داود لليُّلِ يقول له: طوبئ لك ـ يا لقمان ـ أوتيت الحكمة وصرفت عـنك البـليّة. وأعـطي داود الخـلافه وأبتلي بالحكم والفتنة.

ولا يخفيٰ ما في دلالة الخبرين، علىٰ أنَّه نُحيّر بين النبوّة والحكمة فاختار الحكمة. وفي مجمع البيان (٣): وقيل: إنَّه كان عبداً أسود، حبشيًّا، غليظ المشافر، مشقوق الرجلين في زمن داود.

وقال له بعض الناس: ألست كنت ترعئ معنا؟

قال: نعم.

قال: فمن أين أوتيت ما أرى؟

١. هكذا في المصدر . وفي النسخ: ينهي .

٢. هكذا في تفسير نورالثقلين ١٩٨/٤، نقلاً عن المصدر . وأمّا في المصدر والنسخ: الحكمة .

٣. مجمع البيان ٣١٥/٤.

قال: قدر الله، وأداء الأمانة، وصدق الحديث، والصمت عمّا لا يعنيني.

وقيل: إنّه كان ابن أخت أيّوب.

وقيل: كان ابن خالة أيُوب.

وفيه (۱): ذكر في التفسير أنّ مولاه دعاه، فقال: اذبح شاة، فآتني بأطيب مضغتين فيها. فذبح شاة، فأتني بأخبث مضغتين. فأتى بهما أيضاً المربأن يأتي بأخبث مضغتين. فأتى بهما أيضاً المربأة عن ذلك.

فقال: إنّهما أطيب شيء، إذا طابا. وأخبث شيء، إذا خبثا.

وقيل: إنَّ مولاه دخل المخرج، فأطال فيه الجلوس. فناده لقمان: إنَّ طول الجلوس على الحاجة يفجع منه الكبد، ويورث منه الباسور، وتصعد الحرارة إلى الرأس. فاجلس هوناً، وقم هوناً.

قال: فكُتِبت حكمته على باب الحُشّ (٣).

[﴿ أَنِ اشْكُرْ شِهِ ﴾: قيل (1): لأن اشكر لله. أو أي اشكر. فإنّ ايتاء الحكمة في معنى القول.

وقيل<sup>(٥)</sup>: قلنا له: اشكر]<sup>(١)</sup>

﴿ وَمَنْ يَشْكُرُ فَاِنَّمَا يَشْكُرُ لِتَفْسِهِ ﴾ : لأنّ نفعه عائد إليه. وهو دوام النعمة ، واستحقاق مزيدها.

﴿ وَمَنْ كَفَرَ فَإِنَّ اللهَ غَنِيٌّ ﴾ : لا يحتاج إلى الشكر.

﴿حَمِيدٌ ﴾ ﴿ وقيق بالحمد، وإن لم يُحمَد. أو محمود، نطق بحمده جميع مخلوقاته بلسان الحال. ووضع «الكفر» موضع لم يشكر، للمبالغة في توبيخ من لم يشكر.

٢. ليس في المصدر.

٤. أنوار التنزيل ٢٢٨/٢.

٦. ليس في أ.

١. نفس المصدر ٣١٦/٤. ٣١٧.

٣. الحشُّ: الكنيف، والمتوضُّأ.

٥. مجمع البيان ٣١٦/٤. وله تتمة .

الجزء العاشر / سورة لقمان ...... المجزء العاشر / سورة لقمان ..... المعاشر / سورة لقمان المعاشر المعاشر المعاشر المعاشر

﴿ وَإِذْ قَالَ لُقْمَانُ ﴾ : أي اذكر يا محمّد عَيْدُ (١) إذ قال لقمان.

﴿ لِإِبْنِهِ ﴾ : وهو أنعم. أو أشكم. يقال: وشكم. أو ماثان ١٦٠.

﴿ وَهُوَ يَعِظُهُ ﴾: حال من «لقمان».

أو ابنه، أي قال له في حال يؤدّبه ويذكّره.

﴿ يَا بُنَيَّ ﴾: تصغير إشفاق.

وقرأ ابن كثير: «يا بُنَيّ» بإسكان الياء (٣). إجراء للوصل مجري الوقف.

﴿ لاَ تُشْرِكُ بِاللهِ ﴾ : أي لا تعدل بالله شيئاً في العبادة .

قيل (٤): كان كافراً. فلم يزل به حتّى أسلم. ومن وقف على «لا تشرك» جعل «بالله» قسماً.

وفي كتاب من لا يحضره الفقيه (٥)، في الحقوق المروية عن سيّد العابدين العَلَّا : حقّ الله الأكبر عليك أن تعبده ولا تشرك به شيئاً. فإذا فعلت ذلك بإخلاص، جعل لك على نفسه أن يكفيك أمر الدنيا والآخرة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢)، في الحديث السابق، متصلاً بقوله: وابتلى بالحكم والفتنة. ثمّ قال أبو عبدالله عليه في قول الله على: «وإذ قال لقمان لابنه وهو يعظه يا بنيّ لا تشرك بالله إنّ الشرك لظلم عظيم». قال: فوعظ لقمان ابنه (١) ماثان (١)، حتى تفطر وانشق (١). وكان فيما وعظ به يا حمّاد أن قال: يا بنيّ، إنّك منذ سقطت إلى الدنيا استدبرتها واستقبلت الآخرة. فدارٌ أنت إليها تسير، أقرب إليك من دار أنت عنها متباعد.

١. ص /٢٠. وليس فيه: وشكم.

٣. أنوار التنزيل ٢٢٨/٢. ٤. أنوار التنزيل ٢٢٨/٢.

٥. من لا يحضره الفقيه ٢٧٦/٢، صدر حديث ١٦٢٦.

٦. تفسير القمي ١٦٣/٢ ـ ١٦٥. ٧. المصدر: لابنه.

٨. هكذا في ن . وفي م: «ماتان» . وفي سائر النسخ والمصدر: «باثار» .

٩. هكذا في المصدر. وفي النسخ: تعظل واشق.

يا بنيّ، جالس العلماء و زاحمهم بركبتيك. ولا تجادلهم، فيمنعوك. وخذ من الدنيا بلاغاً ولا ترفضها، فتكون عيالاً على الناس. ولا تدخل فيها دخولاً يبضر بآخرتك. وصم صوماً يقطع شهوتك. ولا تصم صياماً (١) يمنعك من الصلاة. فإنّ الصلاة أحبّ إلى الله تعالى من الصيام.

يا بنيّ، إنّ الدنيا بحر عميق. قدهلك فيها عالم كثير. فاجعل سفينتك فيها الإيمان. واجعل شراعها التوكّل. واجعل زادك فيها تقوى الله. فإن نـجوت، فـبرحـمة الله. وإن هلكت، فبذنوبك.

يابئي، إن تأذبت صغيراً انتفعت به كبيراً. ومن عنى (٢) بالأدب اهتم به . ومن اهتم به تكلّف علمه . ومن تكلّف علمه اشتلاله طلبه . ومن اشتلاله طلبه أدرك منفعته . فاتخذه عادة . فإنّك تخلف في سلفك (٣) ، وينتفع (٤) به من خلفك ، ويرتجيك (٥) فيه راغب، ويخشى صولتك راهب . وإيّاك والكسل عنه بالطلب لغيره . فإن غلبت على الدنيا ، فلا تغلبن على الآخرة . وإذا فاتك طلب العلم في مظانه ، فقد غلبت على الآخرة . واجعل في أيّامك ولياليك وساعاتك لنفسك نصيباً في طلب العلم . فإن فاتك لن تمجد له تضييعاً أشد من تركه . ولا تمارين فيه لجوجاً ، ولا تجادلن فقيها (١) ، ولا تعادين سلطاناً ، ولا تماشين ظلوماً ولا تصادقته ، ولا تصاحبن فاسقاً ناطقاً ولا تصاحبن متهماً . واخزن علمك كما تخزن ورقك .

يا بنيّ، خفِ الله ﷺ خوفاً لو أتيت القيامة ببرّ الثقلين خفت أن يـعذّبك، وارجُ الله رجاءً لووافيت القيامة بإثم الثقلين رجوت أن يغفر (٧) لك.

فقال له ابنه: يا أبت وكيف أطيق هذا وإنّما لي قلب واحد؟

١. المصدر: صوماً.

٣. هكذا في المصدر . وفي النسخ : «عبادة ربّك بخلف في سلفك» بدل «عادة فانّك تخلف في سلفك» .

المصدر: تنفع .
 المصدر: تنفع .
 المصدر: تنفع .

٦. ن: فيه فقيهاً.
 ٧. هكذا في المصدر. وفي النسخ: يغفر الله.

يابني، لا تركن إلى الدنيا ولا تشغل قلبك بها. فما خلق الله خلقاً هو أهون عليه منها. ألا ترى أنّه لم يجعل نعيمها ثواباً للمطيعين (٣)، ولم يجعل بلاءها عقوبة للعاصين؟ وفي كتاب من لا يحضره الفقيه (٤): وروى سليمان بن داود المنقري، عن حمّاد بن عيسى، عن أبي عبدالله عليه قال في وصية لقمان لابنه: يا بني، سافر بسيفك وخفّك وعمامتك وخبائك (٥) وسقائك وخيوطك ومخرزك، وتزوّد معك من الأدوية ما تنتفع به أنت ومن معك، وكن لأصحابك موافقاً إلّا في معصية الله ﷺ (٣).

يا بني (٧)، إذا سافرت مع قوم فأكثر استشارتهم في أمرك وأمورهم، وأكثر التبسّم (٨) في وجوههم، وكن كريماً على زادك بينهم، وإذا دعوك فأجبهم، وإذا استعانوا بك فأعنهم، واستعمل طول الصمت وكثرة الصلاة وسخاء النفس بما معك من دابّة أو ماء أو زاد، وإذا استشهدوك على الحقّ فاشهد لهم، وأجهد رأيك لهم إذا استشاروك، ثمّ لا

١. من المصدر. ٢. ن والمصدر: جنّة .

٣. هكذا في المصدر. وفي النسخ: ثواب المطيعين.

٤. من لايحضره الفقيه ١٨٥/٢، ح ٨٣٤. ٥٠ المصدر: حبالك .

٦. هنا زيادة في المصدر وهي: وزاد فيه بعضهم وفرسك.

٧. نفس المصدر ١٩٤/٢ - ١٩٥، ح ٨٨٤. وسنده نفس سند الحديث السابق. فدمجهما المفسر الله معاً.
 وليس فيه «يا بني».
 ٨. هكذا في المصدر . وفي النسخ: التوسم .

تعزم حتّى تثبّت وتنظر، ولا تجب في مشورة حتّى تقوم فيها وتبقعد وتنام وتأكيل وتصلَّى وأنت مستعمل فكرتك وحكمتك في مشورتك (١)، فإنَّ من لم يـمحض النصيحة لمن استشاره سلبه الله رأيه ونزع منه (٢) الأمانة، وإذا رأيت أصحابك يمشون فامش معهم، وإذا رأيتهم يعملون فاعمل معهم، وإذا تصدَّقوا وأعطوا قرضاً فاعط معهم، واسمع لمن هو أكبر منك سنّاً، وإذا أمروك بأمر وسألوك شيئاً (٣) فقل: نعم، ولا تقل لا، فإن «لا» عن ولؤم، وإذا تحيّرتم في الطريق فانزلوا وإذا شككتم في القصد فقفوا وتآمروا، وإذا رأيتم شخصاً واحداً فلا تسألوه عن طريقكم ولا تسترشدوه، فإنّ الشخص الواحد في الفلاة مريب لعلّه يكون عين اللصوص (٤) أو يكون هو الشيطان الذي حيّركم، واحذروا(٥) الشخصين أيضاً إلّا أن تروا ما لا أرى، فإنّ العاقل إذا أبصر بعينه شيئاً عرف الحقّ منه والشاهد يرى ما لا يرى الغائب.

يا بني، إذا جاء وقت الصلاة فلا تؤخرَها لشيء وصلَّها واسترح منها فإنَّها دين وصلَّ في جماعة ولو على رأس زجّ، ولا تنامنَ على دابّتك، فإنّ ذلك سريع في دبرها وليس ذلك من فعل الحكماء إلّا أن تكون في محمل يمكنك التمدّد لاسترخاء المفاصل، وإذا قربت من المنزل فانزل عن دابّتك وابدأ بعلفها قبل نفسك، فإنّها تعينك (٦)، وإذا أردتم النزول فعليكم من بقاع الأرض بأحسنها لوناً وألينها تربة وأكثرها عُشباً، فإذا نيزلت فصلّ ركعتين قبل أن تجلس، وإذا أردت قضاء حاجتك فابعد المذهب في الأرض، وإذا ارتحلت فصلّ ركعتين ثمّ ودّع الأرض التي حللت بها وسلّم عليها وعلى أهلها، فإنَّ لكلِّ بقعة أهلاً من الملائكة ، وإن استطعت أن لا تأكل طعاماً حـتَّىٰ تـتصدَّق مـنه فافعل، وعليك بقراءة كتاب الله مادمت راكباً، وعليك بالتّسبيح مادمت عاملاً عـملاً،

١. هكذا في المصدر وفي النسخ: مشورته . ٢. المصدر: نزع عنه .

٣. هكذا في المصدر وم ون. وفي سائر النسخ: بشيء.

٤. ن:اللص . ٥. م: واحذر.

٦. المصدر: نفسك.

وعليك بالدّعاء مادمت خالياً ، وإيّاك والسير من أوّل الليل وسر في آخره ، وإيّاك و رفع الصوت في مسيرك.

﴿ إِنَّ الشِّرِكَ لَظُلُمٌ عَظِيمٌ ﴾ ۞: لأنه تسوية بين من لا نعمة إلّا منه ومن لا نعمة منه. وفي أصول الكافي (١): وقد روي: أكبر الكبائر الشرك بالله.

عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد (٢)، عن أبيه ، عن هارون بن الجهم ، عن المفضّل بن صالح ، عن سعد بن طريف ، عن أبي جعفر قال: الظلم ثلاثة: ظلم يغفره الله ؛ وظلم لا يغفره الله فامّا الظلم الذي لا يغفره الله فالشرك . وأمّا الظلم الذي يغفره ، فظلم الرجل نفسه فيما بينه وبين الله . وأمّا الظلم الذي لا يدعه الله ، فالمداينة بين العباد .

﴿ وَوَصَّيْنَا الْإِنْسَانَ بِوَالِدَيْهِ ﴾: لمّا قدّم الأمر بشكر نعمته ، أتبعه بالتنبيه على وجوب الشكر لكلّ منعم. فبدأ بالوالدين ، أي أمرناه بطاعة الوالدين وشكرهما والإحسان إليهما. وإنّما قرن شكرهما بشكره ، لأنّه الخالق المنشئ وهما السبب في الإنشاء والتربية ، وهو عطف على قوله «آتينا لقمان الحكمة» بعد تقييده بمتعلّقاته. ثمّ بيّن سبحانه زيادة نعمة الأمّ ، فقال:

﴿ حَمَلَتُهُ أَمُّهُ وَهُناً ﴾: ذات وهن ، أو تهن وهناً. وهو في موضع الحال.

﴿ عَلَىٰ وَهُن ﴾: أي تضعف ضعفاً فوق ضعف. فإنها لا تزال يتزايد ضعفها.

قيل (٣): يعني: ضعف نطفة الوالد على ضعف [نطفة](١) الأمّ.

وقيل (٥): لأنّ الحمل يؤتّر فيها. فكلّما ازداد الحمل، ازدادت ضعفاً على ضعف. وقيل (٧): لأنّها ضعيفة الخلق (٧)، فازدادت ضعفاً بالحمل.

١. الكافي ٢٧٨/٢، ذيل حديث ٤ وسنده: يونس، عن عبدالله بن سنان عن أبي عبدالله للهلال.

٢. نفس المصدر ٢٣٠٠/- ٣٣٦، ح ١ . ٣. مجمع البيان ٣١٦/٤.

ع. من المصدر والموضع .

٦. نفس المصدر والموضع .
 ٧. هكذا في المصدر . وفي النسخ: الخلق .

وقيل (١): [«وهناً على وهن»] (٢) أي شدّة على شدّة (٢)، وجهداً على جهد. وقيل (١): [سوهناً على الله على الله وقرئ بالتّحريك. يقال: وهن يهن وهناً، ووهن يوهن وهناً (١).

﴿ وَفِصَالُهُ فِي عَامَيْنِ ﴾ : وفطامه في القضاء عامين. لأنّ العامين جملة مدّة الرضاع. والمراد: بعد ما تلده، ترضعه عامين وتربّيه. فيلحقها المشقّة بذلك أيضاً.

وقرئ: فصله <sup>(٥)</sup>. وهو أعمّ من الفصال.

﴿ أَنِ اشْكُرْ لِي وَلِوَالِدَيْكَ ﴾: تفسير «لوصّينا». أو علّة له. أو بدل من «والديه» بـدل الاشتمال. وذكر الحمل والفـصال في البين، اعتراض مؤكّد للتوصية في حقّها خصوصاً.

وفي كتاب من لا يحضره الفقيه (٢)، في الحقوق المرويّة عن زين العابدين الله وأمّا حقّ أمّك: أن تعلم أنّها حملتك حيث لا يحتمل أحد أحداً، وأعطتك من ثمرة قلبها ما لا يعطي أحد أحداً، وو قتُك بجميع جوارحها. ولم تبال أن تجوع و تطعمك، و تعطش و تسقيك، و تعرى و تكسوك، و تضحى و تظلّك، و تهجر النوم لأجلك. وَوَ قَتْكَ الحرّ والبرد لتكون لها. فإنّك لا تطيق شكرها إلّا بعون الله و توفيقه.

وأمّا حق أبيك: فأن تعلم أنّه أصلك. فإنك لولاه لم تكن، فمهما رأيت من نفسك ما يعجبك، فاعلم أنّ أباك أصل النعمة عليك فيه. فاحمد الله واشكره على قدر ذلك. ولا قوّة إلّا بالله.

وفي أصول الكافي (٧): محمّد بن يحيئ، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن معمر بن خلّد قال: قلت لأبي الحسن الرضاع الله أدعو لوالديَّ إذا كانا لا يعرفان الحقّ ؟ قال: ادع لهما، وتصدّق عنهما، وإن كانا حبّين لا يعرفان الحقّ، فدارهما. فإنّ

١. نفس المصدر والموضع. ٢. من المصدر.

٣. هكذا في المصدر . وفي ن: «شدة بعد شدة» . وفي سائر النسخ: شدّة بعد شدّة بعد شدّة .

أنوار التنزيل ٢٢٨/٢.
 أنوار التنزيل ٢٢٨/٢.

٦. من لايحضره الفقيه ٢٧٨٧. ٧. الكافي ١٥٩/٢ ح ٨.

رسول الله ﷺ قال: إن الله بعثني بالرحمة، لا بالعقوق.

عليّ بن إبراهيم، عن أبيه (١)، عن ابن أبي عمير، عن هشام بن سالم، عن أبي عبدالله عليه قال: جاء رجل إلى النبيّ عَيَالِيهُ فقال: يا رسول الله، من أبر ؟

قال: أمّك.

قال: ثمّ من؟

قال: أمّك.

قال: ثمّ من ؟

قال: أمّلك.

قال: ثم من ؟

قال: أباك.

وبإسناده إلى محمّد بن مروان (٢) قال: قال أبو عبدالله على ما يمنع الرجل منكم أن يبرّ والديه حيّين وميّتين ؟! يصلّي عنهما، ويتصدّق عنهما، ويحجّ عنهما، ويصوم عنهما. فيكون الذي صنع لهما وله مئل ذلك. فيزيده الله تَهَاكُ ببرّه وصلته خيراً كثيراً.

ابن محبوب، عن خالد بن نافع البجليّ (٣)، عن محمّد بن مروان قال: سمعت أبــا عبدالله لطيّلًا يقول: إنّ رجلاً أتى النبيّ ﷺ فقال: يا رسول الله، أوصني.

فقال: لا تشرك بالله شيئاً وإن حُرِقت بالنّار وعُذّبت إلّا وقلبك مطمئن بـالإيمان، ووالديك فأطعهما وبرّهما حيّين كانا أو ميّتين، وإن أمراك أن تخرج من أهلك ومالك فافعل. فإنّ ذلك من الإيمان.

الحسين بن محمد، عن معليّ بن محمد (٤)، وعليّ بن محمد، عن صالح بن أبي حمّاد، جميعاً عن الوشّاء، عن أحمد بن عائذ، عن أبي خديجة سالم بن مكرم، عن أبي حمّاد، جميعاً عن الوشّاء، عن أحمد بن عائذ، عن أبي عبدالله عليّة قال: جاء رجل، وسأل النبيّ عَلَيْلاً عن برّ الوالدين.

نغس المصدر ۱۵۹/۲ ـ ۱۹۰ ع ۹.

٤. نفس المصدر ١٦٢/٢، ح ١٧.

٣. نفس المصدر ١٥٨/٢، ح ٢.

نفس المصدر ١٥٩/٢ - ٧.

فقال: أبرر أمّك، أبرر أمّك، أبرر أمّك. أبرر أباك، أبرر أباك (1). وبدأ بالأمّ قبل الأب. عليّ بن إبراهيم، عن أبيه (٢)، عن ابن أبي عمير، عن عليّ بن عقبة (٣)، عن عمر بن يزيد قال سمعت أبا عبدالله الله الله يقول: شكر كلّ نعمة وإن عظمت أن يُحمَد الله الله (٤). عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد (٥)، عن إسماعيل بن مهران، عن سيف بن عميرة، عن أبي بصير قال: قلت لأبي عبدالله الله الله عمرة، عن أبي بصير قال: قلت لأبي عبدالله الله الله على الشكر حدّ إذا فعله العبد كان شاكراً؟

قال: نعم.

قلت: ماهو؟

قال: يحمد الله على كلّ نعمة عليه في أهل ومال. وإن كان فيما أنعم عليه في ماله حقّ، أدّاه. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

أبو عليّ الأشعريّ، عن عيسى بن أيّوب (٦)، عن عليّ بن مهزيار، عن القاسم بـن محمّد، عن إسماعيل بن أبي الحسن، عن رجل، عن أبي عبدالله عليّه قال: من أنعم الله عليه بنعمة فعرفها بقلبه، فقد أدّئ شكرها.

عليّ، عن أبيه (٧)، عن ابن أبي عمير، عن أبي عبدالله صاحب السابريّ، فيما أعلم أو غيره، عن أبي عبدالله عليّه قال: [قال: فيما] (٨) أو حيّ الله ﷺ إلى موسى عليّه : يا موسى الشكرني حقّ شكري.

فقال: يا رب، وكيف أشكرك حقّ شكرك؟ وليس من شكر أشكرك بـ إلّا وأنت أنعمت به على !

ا. تكرّر «أبرر أباك» في المصدر، ثلاث مرّات. ٢٠. نفس المصدر ٩٥/٢، ح ١١.

٣. المصدر: «عليّ بن عيينة». ولم نعثر عليه في كتب الرجال وأمّا بالنسبة إلى «عليّ بن عقبة» فراجع تنقيح المقال ٣٠٠/٢، رقم ٨٤٠٤ و ٨٤٠٥.
 ٤. المصدر: نحمد الله.

٥. نفس المصدر ٩٥/٢، صدر حديث ١٢. ٦. نفس المصدر ٩٦/٢، ح ١٥.

٧. نفس المصدر ٩٨/٢، ٢٧ . من المصدر .

قال: يا موسى، الآن شكرتني حين علمت أنَّ ذلك منّي.

وفي عيون الأخبار (١)، بإسناده إلى الرضا للله حديث طويل، وفيه يقول للله : وأمر بالشكر له وللوالدين. فمن لم يشكر والديه، لم يشكر الله تعالى.

﴿ إِلَىَّ الْمَصِيرُ ﴾ ٢: فأحاسبك على شكرك وكفرك. فيه تهديد ووعيد.

﴿ وَإِنْ جَاهَدَاكَ عَلَىٰ أَنْ تُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ ﴾ : باستحقاقه الاشراك، تقليداً لهما.

والمراد نفيه، لأنّ ما يكون حقّاً يُعلَم صحّته، فما لا يكون يُعلَم صحّته فهو باطل. فكأنّه قال: فإن دعواك إلى باطل.

﴿ فَلَا تُطِعْهُمَا ﴾ : في ذلك.

﴿ وَصَاحِبْهُمَا فِي الدُّنْيَا مَعْروفاً ﴾ : صحاباً معروفاً يرتضيه الشرع ويقتضيه الكرم.

وفي مصباح الشريعة (٣): قال الصادق للله : برّ الوالدين من حسن معرفة العبد بالله ، إذ لا عبادة أسرع بلوغاً بصاحبها إلى رضا الله تعالى من حرمة (٤) الوالدين المسلمين لوجه الله تعالى . لأنّ حقّ الوالدين مشتق من حقّ الله تعالى إذا كانا على مناهج الدين والسنة ، ولا يكونان يمنعان الولد من طاعة الله تعالى إلى معصيته ، ومن اليقين إلى الشك ، ومن الزهد إلى الدنيا ، ولا يدعوانه إلى خلاف ذلك . فإذا كانا كذلك فمعصيتهما طاعة ، وطاعتهما معصية . قال الله تعالى (٥): «وإن جاهداك على أن تشرك بي ما ليس لك به علم فلا تطعهما» . وأمّا في باب العشرة فدارهما ، واحتمل أذاهما نحو ما احتملا

١. عيون أخبار الرضا للثِّلا ٢٥٨/١، ضمن حديث ١٣.

٢. نفس المصدر ٢٤/٢، ح ٢. ٢. شرح فارسي لمصباح الشريعة ٧١٠ ـ ٧٠.

٤. المصدر: برّ.

٥. المصدر: «قال الله تعالى [العنكبوت/٨]: ووضينا الإنسان بوالديه حسناً».

عنك في حال صغرك، ولا تضيّق عـليهما مـمّا قـد وسـع الله عـليك مـن المأكـول(١) والملبوس، لا تحوّل بوجهك عنهما، ولا ترفع صوتك فوق أصواتهما. فإنّ تعظيمهما من الله تعالى (٢). وقل لهما بأحسن القول وألطفه. «فإنّ الله لا يضيع أجر المحسنين» (٣). وفي كتاب المناقب(٤) لابن شهراً شوب: مرّ الحسين الثيلا على عبدالله بن عمرو بن العاص. فقال عبدالله: من أحبّ أن ينظر إلى أحبّ أهل الأرض إلى أهل السماء فلينظر إلى هذا المجتاز. وما كلمته منذ ليالي صفّين. فأتئ به أبوسعيد الخدري إلى الحسين علي فقال له الحسين علي : أتعلم أنَّى أحبُّ أهل الأرض إلى أهل السماء وتقاتلني وأبي يوم صفّين؟ والله، إنّ أبي لخير منّي.

فاستعذر، وقال: إنَّ النبيِّ ﷺ قال لي: أطع أباك.

فقال له الحسين لله أما سمعت قول الله تعالى: «وإن جاهداك على أن تشرك بسي ماليس لك به علم فلا تطعهما». وقول رسول الله ﷺ: ﴿إِنَّمَا الطَّاعَةُ بِالْمُعْرُوفُ». وقوله: «لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق»؟

وفي عيون الأخبار (٥)، في باب ماكتبه الرضاعاتِلا للـمأمون مـن مـحض الإســلام وشرائع الدين: وبرّ الوالدين واجب وإن كانا مشركين. ولا طاعة لهما في معصيةً الخالق (٦) ولا لغيرهما. فإنّه لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق.

وفي كتاب الخصال (٧): عن الأعمش، عن جعفر بن محمّد لله قال: هذه شرائع الدين، إلى أن قال عليه : وبرّ الوالدين واجب. فإن كانا مشركين، فلا تطعهما ولا غيرهما في المعصية. فإنّه لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق.

هكذا في المصدر . وفي النسخ : المال .

المصدر: من أمرالله تعالى . ٤. مناقب آل أبي طالب ٧٣/٤.

٣. يوسف /٩٠.

٦. المصدر: الله على. ٥. عيون أخبار الرضا ﷺ ١٢٤/٢، ح ١.

٧. الخصال /٢٠٨، ضمن حديث ٩. وأوَّله في ص ٦٠٣.

عن سليم بن قيس الهلاليّ (١)، قال: سمعت أميرالمؤمنين الله يقول، وذكر كلاماً طويلاً. وفي أثنائه: لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق. ولا ينبغي للمخلوق أن يكون بُنّة (١) لمعصية الله. فلا طاعة في معصيته. ولا طاعة لمن عصى الله.

وفي كتاب من لا يحضره الفقيه (٣)، في ألفاظه عَيَّالِيَّةُ الموجزة: لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق.

وفي محاسن البرقيّ (1)، بإسناده عن النبيّ ﷺ حديث طويل. وفيه يـقول ﷺ: أطبعوا آباءكم فيما أمروكم، ولا تطبعوهم في معاصي الله.

وفي حديث آخر (٥)، عنه ﷺ وفيه يقول: إني لا آمرك بعقوق الوالديـن، ولكـن صاحبهما في الدنيا معروفاً.

وفي أصول الكافي (٢): يونس، عن عبدالله بن سنان، قال: سمعت أب عبدالله عليه الله عليه الله عليه الله عن عبدالله عليه الله الله (١٠). يقول: إنّ من الكبائر، عقوق الوالدين واليأس من روح الله، والأمن من مكر الله (٧٠).

﴿ وَاتَّبِعْ ﴾ : في الدين.

﴿ سَبِيلَ مَنْ آنَابَ اِلَى عَ : طريق من رجع إلى طاعتي. فأقبل إليَّ بـقلبه. وهـو النبيّ تَيَالِلاً .

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (^): وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر لللهِ في قوله: «واتّبع سبيل من أناب إليّ» يقول: اتّبع سبيل محمّد ﷺ.

﴿ ثُمَّ إِلَىَّ مَرْجِعُكُمْ ﴾: مرجعك ومرجعهما.

ه. نفس المصدر والموضع، ذيل نفس الحديث.

١. نفس المصدر /١٣٩، ضمن حديث ١٥٨.

٨. هكذا في ن. وفي سائر النسخ والمصدر: «حبه». وقيل في هامشه: في بعض النسخ: جنّة.

٣. من لايحضره الفقيه ٢٧٣/٤، ذيل حديث ٨٢٨، وأوَّله في ص ٢٧١.

٤. المحاسن /٢٤٨، ضمن حديث ٢٥٣.

٦. الكافي ٢٧٨/٢، ح ٤ .

٧. المصدر: «لمكرالله» بدل «من مكرالله».

٨. تفسير القمي ١٦٥/٢.

﴿ فَٱنَبِّنُكُمْ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ ن: بأن أجازيك على عملك، وأجازيهما على عملهما.

وفي شرح الآيات الباهرة (١): قال محمّد بن العبّاس ﴿ : حدّثنا أحمد بن إدريس، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسين بن سعيد، عن فضالة بن أيّوب، عن أبان بن عثمان، عن عبدالله بن سليمان قال: شهدت جابر الجعفيّ عند أبي جعفر لمن وهو يحدّث [الناس] (١) أنّ رسول الله عَنَى وعليّاً لمن الرحم] (١) الوالدين [قال] (١) قال عبدالله بن سليمان: وسمعت أبا جعفر لمن يقول: منّا الذي أحلّ الخمس. ومنّا الذي جاء بالصدق. ومنّا الذي صدّق به. ولنا الموّدة في كتاب الله على وعليّ لمن والرسول عَلَيْ والرسول عَلَيْ الوالدان. وأمر الله ذرّيتهما بالشكر لهما.

وقال أيضاً (٥): حدّثنا أحمد بن درست الحلبيّ، عن ابن مسكان، عن زرارة، عن عبد الواحد بن المختار قال: دخلت على أبي جعفر عليه فقال: أما علمت أنّ عليّاً أحد الوالدين اللذين قال الله على: «اشكر لى ولوالديك»؟

قال زرارة: فكنت لا أدري أيّة آية ، هي التي في بني إسرائيل أو التي في لقمان؟ (١٠) قال: فقضي لي أن حججت. فدخلت على أبي جعفر النِّلْا. فخلوت به.

فقلت: جعلت فداك، حديثاً جاء به عبدالواحد.

قال: نعم.

قلت: أيَّة آية ، هي التي في لقمان أو التي في بني إسرائيل؟

أويل الآيات الباهرة، ص٧٥١.

٥. نفس المصدر والموضع. وفيه: «حدّثنا أحمد بن درست، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن حسن بن سعيد، عن نضر بن سويد، عن يحيى الحلبي، عن ابن مسكان، عن زرارة، عن عبدالواحد المختار قال».
 ولعل الصواب: أحمد بن ادريس.

٦. هكذا في المصدر ون. وفي سائر النسخ: «فكنت لا أدري أيّة آية هي التي في لقمان أو التي في بني إسرائيل أو [المصدر: و] التي إسرائيل أو [المصدر: و] التي في لقمان».
 في لقمان».

قال: التي في لقمان.

وقال أيضاً (١): حدّثنا أحمد بن إدريس، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسين بن سعيد، عن فضالة بن أيّوب، عن أبان بن عثمان، عن بشير الدهّان، أنّه سمع أبا عبدالله عليه يقول: رسول الله عَيَالِيه أحد الوالدين.

قال: قلت: والأخر؟

قال: هو عليّ بن أبي طالب للثِّلاً .

وفي أصول الكافي (٢): الحسين بن محمد، عن معليّ بن محمّد عن بسطام بن مرّة، عن إسحاق بن هفّان (٣)، عن الهيئم بن واقد (٤)، عن عليّ بن الحسين العبديّ، عن سعد الإسكاف، عن الأصبغ بن نباتة أنّه سأل أميرالمؤمنين النبيّ عن قوله تعالى: «أن اشكر لي ولوالديك إلى المصير».

فقال: الوالدان اللذان أوجب الله الشكر لهما، هما اللذان ولدا العلم وورثا الحكم وأمر الناس بطاعتهما. ثمّ قال الله: «إليَّ المصير». فمصير العباد إلى الله، والدليل على ذلك الوالدان، ثمّ عطف القول على ابن حنتمة (٥) وصاحبه، فقال في الخاص والعام: «وإن جاهداك على أن تشرك بي» تقول (٦) في الوصية وتعدل (٧) عمّن أمرت بطاعته، «فلا تطعهما» ولا تسمع قولهما. ثمّ عطف القول على الوالدين فقال: «وصاحبهما في الدنيا معروفاً». ويقول: عرّف الناس فضلهما، وادع إلى سبيلهما. وذلك قوله: «واتبع سبيل من أناب إلى ثمّ إلى مرجعكم».

١. نفس المصدر والموضع ، ٢٠ الكافي ٤٢٨/١ ح ٧٩٠

٣. المصدر: اسحاقبن حسّان.

٤. هكذا في المصدرون ، وفي سائر النسخ: الهشيم بن واقد ،

٥. هكذا في المصدر . وفي الاصل : «من حسنه» . وفي ن : «ابن حسنه» . وفي م وس و ا : ابن حثيمة .

٦. هكذا في المصدر. وفي الاصل ون: «تعدل» وفي وس وا: يطول.

٧. هكذا في المصدر ون. وفي سائر النسخ: تقول.

فقال: إلى الله ثمّ إلينا. فاتّقوا الله، ولا تعصوا الوالدين. فإنّ رضاهما رضا الله وسخطهما سخط الله.

عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد (۱)، عن أبيه، عن عبدالله بن بحر، عن عبدالله بن مسكان، عمّن رواه، عن أبي عبدالله الله قال: قال وأنا عنده ولعبد الواحد الأنصاري في برّ الوالدين، في قول الله على: «وبالوالدين إحساناً». فظننا أنّها الآية التي في بني إسرائيل (۲): «وقضى ربّك ألّا تعبدوا إلّا إيّاه» (۳). فلمّا كان بعدُ سألته.

فقال: هي التي في لقمان (٤): «ووصّينا الإنسان بوالديه حسناً» «وإن جاهداك على أن تشرك بي ما ليس لك به علم فلا تطعهما».

فقال: ان ذلك أعظم من أن يأمر بصلتهما وحقّهما على كلّ حال. «وإن جاهداك على أن تشرك بي ما ليس لك به علم».

فقال: لا بل يأمر بصلتهما وإن جاهدا(٥)على الشرك مازاد حقّهما إلّا عظماً.

﴿ يَا بُنَيَّ إِنْ تَكُ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِنْ خَرْدَلٍ ﴾: ثمّ عاد سبحانه إلى الإخبار عن لقمان ورصيته لابنه.

معناه (٢<sup>١)</sup>: إنّ الفعلة من خير أو شرّ أو الخصلة منهما إن تك مثقال حبّة من خردل. في الثقل والصغر.

ورفع نافع «مثقال» على أنّ الهاء ضمير القصّة. «وكان» تامّة، و تأنيثها لإضافة المثقال إلى الحبة. أو لأنّ المراد به الحسنة، أو السيّئة (٧).

وقيل (^): إنّا ابن لقمان سأل لقمان ، فقال : أرأيت الحبّة تكون في مقل البحر ، أي في مغاص البحر ، أيعلمها الله ؟

٢. الأسراء /٢٣.

أنفس المصدر ١٥٩/٢، ح٦.

٣. في المصدر زيادة وهي: [وبالوالدين إحساناً]. ٤. بل في العنكبوت ٨/. وذيلها في لقمان .

هي المصدر زيادة وهي: [وبالوالدين إحساما.
 هكذا في المصدر . وفي النسخ: جاهداك .

٦. ن: معناه .

<sup>٪.</sup> أنوار التنزيل ۲۲۹/۲.

۸. مجمع البيان ۱۹/٤، وفيه: «يروى» بدل «وقيل».

فقال: إنَّها \_أي إنَّ التي سألتني عنها \_إن تك مثقال حبَّة من خردل.

﴿ فَتَكُنْ فِي صَخْرَةٍ ﴾: قيل (١): أي في جبل. والمعنى: في صخرة عظيمة. لأنّ الحبّة فيها أخفىٰ وأبعد من الاستخراج.

وقيل (٢): أي في جوف صخرة. فإنّه أخفىٰ مكاناً وأحرزه.

﴿ اَوْ فِي السَّمَاوَاتِ اَوْ فِي الْأَرْضِ ﴾: في أعلىٰ مكان ؛ كمحدب (٣) السماوات ، أو في أسفله ؛ كمقعر الأرض.

وقرئ بكسر الكاف. من وَكَنَ الطائر: إذا استقرّ في وَكُنَتِه (1).

﴿ يَأْتِ بِهَا اللهُ ﴾: يحضرها. فيحاسب عليها.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥) قال: من الرزق يأتيك به الله.

﴿ إِنَّ اللهَ لَطِيفٌ ﴾: يصل علمه إلى كل خفى.

﴿ خَبِيرٌ ﴾ 🕲: عالم بكنهه.

وفي مجمع البيان (٢٠): وروئ العيّاشيّ بالإسناد عن ابن مسكان، عن أبي عبدالله عليَّا لا يقول أحدكم: أذنبُ وأستغفرُ الله. قال: اتّقوا المحقّرات من الذنوب، فإنّ لها طالباً. لا يقولنّ أحدكم: أذنبُ وأستغفرُ الله. إنّ الله تعالى يقول: «إن تك مثقال حبّة من خردل» الآية.

وفي أصول الكافي (٧): الحسين بن محمّد، عن معليّ بن محمّد، عن الوشّاء، عن عليّ بن أبي حمزة، عن أبي بصير، عن أبي جعفر الله قال: سمعته يقول: اتّقوا المحقّرات من الذنوب، فإنّ لها طالباً. لا يقول (١) أحدكم: أذنبُ وأستغفر. إنّ الله عَلَى يقول (١): «ونكتب ماقدّموا وآثارهم وكلّ شيء أحصيناه في إمام مبين». وقال عَلَى: «إنّها

١. نفس المصدر والموضع.

٣. هكذا في ن . وفي سائر النسخ: كحدب .

٥. تفسير القمي ١٦٥/٢.

۷. الكافي ۲۷۰/۲\_۲۷۱، ح ۱۰.

۹. یس /۱۲.

٢. أنوار التنزيل ٢٢٩/٢، بتقديم وتأخير.

٤. أنوار التنزيل ٢٢٩/٢.

٦. مجمع البيان ٣١٩/٤.

٨. المصدر: يقول.

إن تك مثقال حبّة» الآية ، إلى قوله : «لطيف خبير».

﴿ يَا بُنَيَّ اَقِم الصَّلَوٰةَ ﴾ : فإنها قربان كلُّ تقيّ.

وفي الكافي (١)، بإسناده إلى معاوية بن وهب قال : سألت أبا عبدالله عليه عن أفضل ما يتقرّب به العباد إلى ربّهم وأحبّ ذلك إلى الله علله ماهو؟

فقال: ما أعلم شيئاً بعد المعرفة أفضل من هذه الصلاة (٢). ألا ترى أنّ العبد الصالح عيسى بن مريم عليم الله و أوصاني بالصلاة والزكاة مادمت حيّاً» ؟

عليّ بن إبراهيم، عن محمّد بن عيسى (٤)، عن يونس، عن هارون بن خارجة (٥)، عن زيد الشحّام، عن أبي عبدالله الله على قال: سمعته يقول: أحبّ الأعمال إلى الله على الصلاة، وهي آخر وصايا الأنبياء.

أبو داود، عن الحسين بن سعيد (٢)، عن محمّد بن الفيضيل عن أبي الحسن الرضاع الله أنّه قال: الصلاة قربان كلّ تقى.

﴿ وَاؤْمُرِ بِالْمَغْرُوفِ ﴾ : بمايعرفه العقل والشرع من الطاعات.

﴿ وَانْهَ عَنِ الْمُنْكَرِ ﴾ : وهو كلّ معصية قبيح ينكرها العقل والشرع.

وفي كتاب من لا يحضره الفقيه (٧)، في وصيّة أميرالمؤمنين عليّه لابنه محمّد بن الحنفيّة: يا بُنَيّ، اقبل من الحكماء مواعظهم وتدبّر أحكامهم، وكن آخذ الناس بما تأمر به وأكفّ الناس عمّا تنهئ عنه، واؤمر بالمعروف تكن من أهله. فإنّ استتمام الأمور عندالله تبارك وتعالئ الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر.

وفي الكافي (٨): عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن محمّد بن

۳. مریم /۳۲.

٢. هكذا في المصدر. وفي النسخ، الصلوات.

١. نفس المصدر ٢٦٤/٣، ح ١.

٤. نفس المصدر والموضع، صدر حديث ٢.

٥. هكذا في المصدر. وفي النسخ: «يونسبن هارونبن خارجة» بدل «يونس عن هارونبن خارجة».

٧. من لايحضره الفقيه ٢٧٧/٤، ضمن حديث ٨٣٠.

تفس المصدر ۲۹۵/۳، ح ٦.
 الكافي ٥٦/٥، ح ٣.

عيسىٰ عن محمّد بن عرفة (١) قال: سمعت أبا الحسن للظِّلِج يقول: لتأمرن بالمعروف ولتنهنّ عن المنكر، أو ليستعملنّ عليكم شراركم فيدعو خياركم فلا يستجاب لهم.

[وبإسناده (1) قال: قال أبو جعفر الله : بئس القوم قوم يعيبون الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر] (٥).

﴿ وَاصْبِرْ عَلَىٰ مَا أَصَابَكَ ﴾ : من الشدائد، سيّما في ذلك.

وفي مجمع البيان (٦٠): «واصبر على ما أصابك». من المشقّة والأذى، في الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر. عن على على الله .

وفي أصول الكافي (٧)، بإسناده إلى حفص بن غياث قال: قال أبو عـبدالله لله الله عليه: يــا حفص، إنّ من صبر، صبر قليلاً. ومن جزع، جزع قليلاً.

ثمّ قال: عليك بالصّبر والرفق في جميع أمورك. فإنّ الله ﷺ بعث محمّداً ﷺ فأمره بالصبر والرفق.

فقال (١٠): «واصبر على ما يقولون واهجرهم هجراً جميلاً، وذرني والمكذّبين أولي النعمة». وقال تبارك وتعالى (٩): «ادفع بالتي هي أحسن [السيّئة]. فإذا الذي بينك وبينه عداوة كأنّه وليّ حميم. وما يلقّاها إلّا الذين صبروا وما يلقّاها إلّا ذو حظّ عظيم». فصبر مَنْ الله عنها عنها الحديث.

١. المصدر: محمَّد بن عمر بن عرفة .

٣. المصدر: قال.

٥. ليس في الأصل ون .

٧. الكافي ٨٨/٢، صدر حديث ٣.

٩. فضلت /٣٤ ٣٥.

لفس المصدر ٥٦/٥ ـ٥٧، ح ٤.

٤. تفس المصدر /٥٧/٥، ح ٥ .

٦. مجمع البيان ٣١٩/٤.

٨. المؤمّل /١٠\_١١.

محمّد بن يحيئ، عن أحمد بن محمّد بن عيسى (١)، عن عليّ بن الحكم، عن عبدالله بن بكر (٢)، عن حمزة بن حمران، عن أبى جعفر الليلا قال: الجنّة محفوفة [بالمكاره والصبر. فمن صبر على المكاره في الدنيا دخل الجنّة. وجهنّم محفوفة](٣) باللذات والشهوات. فمن أعطئ نفسه لذَّتها وشهوتها (٤) دخل النار.

محمّد بن يحيئ، عن أحمد بن محمّد (٥)، عن ابن سنان، عن أبي الجارود، عسن الأصبغ قال: قال أميرالمؤمنين عليه: الصبر صبران: صبر عند المصيبة حسن جميل. وأحسن من ذلك الصبر عند ماحرّم الله ﷺ عليك.

أبو على الأشعري، عن الحسن بن على الكوفي (٦)، عن العبّاس بن عامر العرزي (٧)، عن أبي عبدالله عليه قال: قال رسول الله عَيْمَ الله عَيْمَ الله عليه الناس زمان لا يُنال الملك فيه إلّا بالقتل والتجبّر، ولا الغنيّ إلّا بالغصب والبخل، ولا المحبّة إلّا باستخراج الدين واتباع الهوئ. فمن أدرك ذلك الزمان فصبر على الفقر وهو يقدر على الغنني، وصبر على البغضة وهو يقدر على المحبّة، وصبر على الذلّ وهو يقدر على العزّ، أتاه الله ثواب خمسين صدّيقاً ممّن صدّق بي.

عليّ بن إبراهيم ، عن أبيه (٨) ، عن ابن أبي عمير ، عن سيف بن عميرة ، عن أبي حمزة الثماليّ قال: قال أبو عبدالله عليَّا : من ابتلي من المؤمنين [ببلاء](٩) فصبر عليه، كان له مثل أجر مائة شهيد.

محمد بن يحيئ ، عن أحمد بن محمد بن عيسى (١٠) ، عن محمد بن سنان ، عن عمّار بن مروان، عن سماعة، عن أبي عبدالله عليه قال: إنَّ الله عَلَيْ أنعم على قوم فلم يشكروا،

٣. من المصدر.

٢. المصدر: عبدالله بن بكير.

<sup>1.</sup> نفس المصدر ۸۹/۲ مع ۷.

٤. ن: لذَاتها وشهواتها .

٥. نفس المصدر ٩٠/٢، صدر حديث ١١.

٦. نقس المصدر ٩١/٢، ح ١٢.

٧. المصدر: «العبّاس بن عامر عن العرزميّ» بدل «العبّاس بن عامر العرزيّ».

أيس في الأصل. ٨. تفس المصدر ٩٢/٢، ح ١٧.

١٠. نفس المصدر والموضع، ح ١٨.

فصارت عليهم وبالأ. وابتلئ قوماً بالمصائب فصبروا، فصارت عليهم نعمة.

أبو عليّ الأشعريّ، عن أحمد بن محمّد بن عيسى (١)، عن محمّد بن سنان، عن العلاء بن فضيل، عن أبي عبدالله عليه قال: الصبر من الإيمان بمنزلة الرأس من الجسد. فإذا ذهب الرأس ذهب الجسد. كذلك إذا ذهب الصبر ذهب الإيمان.

﴿ أَنَّ ذَٰلِكَ ﴾ : إشارة إلى الصبر، أو إلى كلِّ ما أمر به.

﴿ مِنْ عَزْمِ اِلْأُمُورِ ﴾ ﴿ من معزومات الأمور. من عزم الأمر: قطعت قطع إيجاب. مصدر أطلق مصدر أطلق مصدر أطلق للمفعول. أو من عازمات الأمور. من عزم الأمر: جدّ. مصدر أطلق للفاعل. ومنه الحديث (٢): إنّ الله يحبّ أن يؤخذ برخصه كما يحبّ أن يؤخذ بعزائمه.

وفي جوامع الجامع (٣): وفيه دلالة (٤) على أنّ هذه الطاعات كانت مأموراً بـها فـي سائر الأمم.

وفي مجمع البيان (٥): «إنّ ذلك من عزم الأمور» أي من العقد الصحيح على فعل الحسن، بدلاً من القبيح. والعزم الإرادة المتقدّمة (٦) للفعل بأكثر من وقت. وهو العقد على الأمر لتوطين النفس على فعله. والتلوّن في الرأي يناقض العزم.

وقيل (٧): معناه: أنَّ ذلك من الأمور التي يجب الثبات والدوام عليها.

وقيل (٨): العزم: القوّة، والحزم: الحذر، ومنه المثل: لا خير في عزم بغير حزم.

وقيل (٩): الحزم: التأهّب للأمر. والعزم: النفاذ فيه ومنه. قيل في المثل: رق بحزم. فإذا استوضحت، فاعزم.

﴿ وَلَا تُصَعِّرْ خَدَّكَ لِلنَّاسِ ﴾: لاتمله عنهم. ولا تولّهم صفحة وجهك؛ كما يـفعله المتكبّر. من الصعر: وهو الصِّيد؛ داء يعتري البعير فيلوي عنقه. وفي مجمع البيان (١٠٠): ولا تعرض عمّن يكلّمك استخفافاً به. وهذا المعنى قول ابن عبّاس وأبي عبدالله لمانيًا ﴿.

١. نفس المصدر ٨٧/٢ ح ٢.

٣. جوامع الجامع ٣٦٣/.

٥. مجمع البيان ٣١٩/٤.

٧ ـ ١٠. نفس المصدر والموضع.

٢. تفسير الصافي ١٤٥/٤ ـ ١٤٦.

٤. هكذا في المصدر . وفي النسخ: دليل .

٦. كذا في المصدر وم. وفي سائر النسخ: المقدمة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): أي ولا تذلّ للنّاس طمعاً في ما عندهم. وقرأ نافع وحمزة والكسائيّ: «ولا تصاعر» (٢).

وقرئ: «ولا تصعر». والكلّ واحد، مثل: علاه وأعلاه وعالاه (٣٠).

﴿ وَلَا تَمْشِ فِي الْأَرْضِ مَرَحاً ﴾ : مصدر وقع موقع الحال، أي تمرح مرحاً، أو لأجل المرح. وهو البطر.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): أي فرحاً. وفي رواية أبي الجارود [عن أبي جعفر طالع إفراء] (٥) يقول: بالعظمة.

﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ كُلُّ مُخْتَالٍ فَخُورٍ ﴾ ۞: علَّة للنهي.

قيل (٦): وتأخير الفخور، وهو مقابل للمصعّر خدّه. والمختال، للماشي مرحاً ليوافق رؤوس الآي.

وفي ثواب الأعمال (^)، بإسناده إلى ابن فضّال ، عمّن حدّثه ، عن أبي عبدالله عليه قال: قال رسول الله عَلَيه الله على على الأرض اختيالاً ، لعنته [الأرض] (١) ومن تحتها ومن قوقها.

أبي الله الله الله الله الله الله عن أحمد بن محمّد، عن أبيه، رفعه

\_\_\_\_

٢. أنوار التنزيل ٢٢٩/٢.

١. تفسير القمي ١٦٥/٢.

٤. نفس المصدر والموضع.

نفس المصدر والموضع .

ه. من المصدر وفيه: في قوله: ولا تمش في الأرض مرحاً، أي بالعظمة.

أنوار التنزيل ۲۲۹/۲.

۷. الکافی ۱/۳۵۶، ح ۵ . .

٨. ثواب الأعمال /٣٢٤، ح ١.

٩. من المصدر .

١٠. نفس المصدر والموضع، ح ٢.

١١. من المصدر.

قال: قال أبو جعفر عليه على الله عَلَيه على الله عَلَيه على الله عَلَيه الله على الأرض، يعارض جبار السموات والأرض.

وفي أمالي الصدوق الله (١) وفي مناهي النبيّ الله الله ونهي أن يختال الرجل في مشيه (٢). وقال: من لبس ثوباً واختال فيه، خسف الله به من شفير جهنّم وكان قرين قارون، لأنّه أوّل من اختال، فخسف الله به وبداره الأرض. ومن اختال، فقد نازع الله في جبروته.

وفي كتاب من لا يحضره الفقيه (٣)، مثله سواء.

وفي أصول الكافي (٤): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن بكربن صالح، عن القاسم بن بريد قال: حدّ ثنا أبوعمرو الزبيريّ، عن أبي عبدالله عليه وذكر حديثاً طويلاً. يقول فيه عليه الله بعد أن قال: إنّ الله تبارك وتعالى فرض الإيمان على جوارح ابن آدم وقسمه عليها وفرق فيها: فرض على الرّجلين أن لايمشي بهما إلى شيء من معاصي الله. وفرض عليهما المشي إلى ما يُرضي الله في قال: «ولا تمش في الأرض مرحاً. إنّك لن تخرق الأرض ولن تبلغ الجبال طولاً».

﴿ وَاقْصِدْ فِي مَشْيِكَ ﴾: توسّط بين الدبيب والإسراع.

وقرئ بقطع الهمزة. من اقصد الرامي: إذا سدّد سهمه نحو الرميّة (٥).

وفي كتاب الخصال (٦): عن أبي عبدالله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله المؤمن.

﴿ وَاغْضُضْ مِنْ صَوْتِكَ ﴾ : واستر بعض صوتك، أي انقص منه واقصر.

﴿ إِنَّ **أَنْكَرَ الْاَصْوَاتِ لَصَوْتُ الْحَمِيرِ ﴾ ۞: أي أقبح الأصوات لصوت الحمير. أوّله زفير، وآخره شهيق.** 

٢. المصدر: مشيته.

٤. الكافي ٣٣/٢ و٣٤، ٣٦، ضمن حديث ١.

٦. الخصال /٩، ح ٣٠.

١. أمالي الصدوق /٣٤٨، ح ١.

٣. من لا يحضره الفقيه ٧/٤، باب مناهي النبي.

٥. أنوار التنزيل ٢٢٩/٢.

٧. المصدر: أبي الحسن للطِّلْج.

يقال: وجه منكر، أي قبيح. والحمار مثل في الذمّ، سيّما نهاقه ولذلك يُكنَّى عنه بطويل الأذنين. وقد يقال: إذا قُطعت أذناه، طال صوته. وفي تمثيل الصوت المرتفع بصوته. ثمّ إخراجه مخرج الاستعارة، مبالغة شديدة.

وتوحيد الصوت، لأنّ المراد تفضيل الجنس في التكثير دون الآحاد. أو لأنّــه فــي الأصل مصدر.

في أصول الكافي (١): أحمد بن محمد الكوفي، عن عليّ بن الحسن، عن عليّ بن أساط، عن عليّ بن أسباط، عن عمه يعقوب بن سالم، عن أبي بكر الحضرميّ قال: سألت أبا عبدالله عليلاً عن قول الله تظالد: «إنّ أنكر الأصوات لصوت الحمير».

قال: العطسة القبيحة.

وفي مجمع البيان (٢): ورُوي عن أبي عبدالله الثيلا قال: هي العطسة المرتفعة القبيحة، والرجل يرفع صوته بالحديث رفعاً قبيحاً، إلّا إن يكون داعياً أو يقرأ القرآن.

ورُوي عن زيد بن عليّ (٣) أنّه قال: أراد صوت الحمير من الناس، وهم الجمّال. شبّههم بالحمير؛ كما شبّههم بالأنعام في قوله (٤): «أُولئك كالأنعام».

﴿ أَلَمْ تَرَوْا أَنَّ اللهَ سَخَّرَ لَكُمْ ﴾: بأن جعل أسباباً محصلة لمنافعكم، ومكّنكم من الانتفاع.

﴿ مَا فِي السَّمَوَاتِ ﴾ : من الشمس والقمر والنجوم.

﴿ وَمَا فِي الْأَرْضِ ﴾ : من الحيوان والنبات وغير ذلك. ممّا تنتفعون به وتتصرّفون فيه ، بحسب ماتريدون.

وفي أمالي شيخ الطائفة (٥)، بإسناده إلى أبي جعفر الباقر للنَِّلِ حديث طويل. وفيه أنَّ النبيُّ عَلَيْكِ عليك بها؟ النبيُّ عَلَيْكُ قال لعليّ طَالِكِ : قل ما أوّل نعمة أبلاك (٦) الله عَلَى وأنعم عليك بها؟

٢. مجمع البيان ٣٢٠/٤.

۱. الكافي ۲/۲۵۲، ح ۲۱.

٤. الأعراف /١٧٩.

٣. نفس المصدر /٣١٩\_٣٢٠.

٦. المصدر: بلاك.

٥. أمالي الطوسي ١٠٦/٢، ح ٤٤.

قال: أن خلقني.

إلى أن قال: فما التاسعة؟

قال: أن سخّر لي سماءه وأرضه وما فيهما وما بينهما من خلقه.

قال: صدقت.

وفي أصول الكافي (١)، بإسناده إلى أبي جعفر طلط قال: كفئ لأولي الألباب بخلق الربّ المسخّر وملك الربّ القاهر إلى قوله : وما أنطق به ألسن العباد وما أرسل به الرسّ العباد، دليلاً على الربّ.

﴿ وَاسْبَغَ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ ظَاهِرَةً وَبَاطِنَةً ﴾: أي وسّع وأتمّ عليكم نعمه ظاهرة وباطنة. وقرئ: «أصبغ» بالإبدال. وهو جارٍ في كلّ سين اجتمع مع الغين والخاء والقاف؛ كسلخ وصقر (٢).

وقرأ نافع وأبوعمرو وحفص: «نعمه» بالجمع والإضافة ٣٠).

قيل (٤): فالظاهرة، ما لا يمكنكم جحده من خلقكم وإحيائكم وأقداركم وخلق الشهوة فيكم وغيرها من ضروب النعم. والباطنة، مالا يعرفها إلا من أمعن النظر فيها. وقيل (٥): الباطنة، مصالح الدين والدنيا ممّا يعلمه الله وخفي (٧)عن العباد علمه.

وقيل (٧): الظاهرة [تخفيف الشرائع. والباطنة، الشفاعة.

وقيل (٨): الظاهرة](٩) نعم الدنيا. والباطنة، نعم الآخرة.

وقيل (١٠): الظاهرة، نعم الجوارح. والباطنة، نعم القلب.

١. الكافي ٨٢/١ ح ٦، وأوَّله في ص ٨١. ٢. أنوار التنزيل ٢٣٠/٢.

٣. نفس المصدر والموضع. وجاء في أنوار التنزيل، في متن الآية «نبعمة» وهني مفردة موصوفة. ولذلك قال: وقرأ... «نعمه» بالجمع. وأمّا في تفسير الصافي ٤/ فقد ذكر في الآية «نعمته» مفردة مضافة.

٤. مجمع البيان ٢٢٠/٤. ٥. نفس المصدر والموضع.

٣. المصدر: غاب . ٧ و ٨. نفس المصدر والموضع.

٩. ليس في الأصل .
 ٩. ليس في الأصل .

وقيل (١): الظاهرة، ظهور الإسلام والنصر على الأعداء. والباطنة، الإمداد بالملائكة.

وقيل (٢): الظاهرة حسن الصورة وامتداد القامة وتسوية الأعضاء. والباطنة، المعرفة.

وقيل (٣): الظاهرة، القرآن. والباطنة، تأويله ومعانيه.

وفي مجمع البيان (٤): وقال الباقر لله الباقر النعمة الظاهرة، النبئ ﷺ وما جاء بـه مـن معرفة الله ﷺ وتوحيده. وأمّا النعمة الباطنة، ولايتنا أهل البيت وعقد مودّتنا.

ولا تنافي بين هذه الأقوال، لأنَّ كلُّها نعم الله. ويجوز حمل الآية على الجميع.

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (٥)، بإسناده إلى حمّاد بن أبي زياد الأزديّ (١) قال: سألت سيّدي موسى بن جعفر عليه عن قول الله ﷺ: «وأسبغ عليكم نعمه ظاهرة وباطنة».

فقال عليُّل النعمة الظاهرة الإمام الظاهر. والباطنة، الإمام الغائب.

[وفي كتاب المناقب<sup>(٧)</sup>، لابن شهر آشوب: محمّد بـن مسـلم، عـن الكـاظم للسلم؛ الظاهرة الإمام الظاهر. والباطنة ، الإمام الغائب] (٨).

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٩): حدّ ثني أبي، عن القاسم بن محمّد، عن سليمان بن داود المنقريّ، عن شريك، عن جابر قال: قرأ رجل عند أبي جعفر عليه السبغ عليكم نعمه ظاهرة وباطنة».

قال: أمّا النعمة الظاهرة، فالنّبيّ عَيَّالُمُ (١٠) وما جاء به من معرفة الله عَلَى وتوحيده. وأمّا النعمة الظاهرة النعمة الظاهرة البيت وعقد مودّتنا فاعتقد ـ والله ـ قوم هذه النعمة الظاهرة

١٤٤. نفس المصدر والموضع.

٦. المصدر: أبي أحمد محمد بن زياد الأزدي.

۸. ليس في ن .

١٠. المصدر: فهو النبي.

٥. كمال الدين وتمام النعمة /٣٦٨، صدر حديث ٦.

٧. مناقب آل أبي طالب ١٨٠/٤.

٩. تفسير القمي ١٦٥/٢ ـ ١٦٦.

والباطنة. واعتقدها قوم ظاهرة. ولم يعتقدوها باطنة. فأنزل الله (١): «يا أيّها الرسول لا يحزنك الذين يسارعون في الكفر من الذين قالوا آمنًا بأفواههم ولم تؤمن قلوبهم». ففرح رسول الله تَكَالِلُهُ عند نزولها أنّه لم يقبل الله تبارك وتعالى إيمانهم إلّا بعقد (٢) ولايتنا ومحبّتنا.

وفي شرح الآيات الباهرة (٢٠): عليّ بن أبي إبراهيم الله ، عنه ، عن أبيه ، عن القاسم بن محمّد ، عن سليمان بن داود المنقريّ ، عن يحيئ بن آدم ، عن شريك ، عن جابر قال : قرأ رجل عند أبي جعفر الله : «وأسبغ عليكم نعمه ظاهرة وباطنة».

فقال أبو جعفر عليه على عده قراءة العامّة. وأمّا نحن فنقرأ: وأسبغ عليكم نعمه ظاهرة وباطنة. فأمّا النعمة الظاهرة، فهو النبيّ عَيْمَ وما جاء به من معرفة الله وتموحيده. وأمّا النعمة الباطنة، فموالاتنا أهل البيت وعقد مودّتنا.

وفي مجمع البيان (2): «وأسبغ عليكم نعمه ظاهرة وباطنة» وفي رواية الضحّاك، عن ابن عبّاس قال: سألت النبيّ ﷺ. فقال: يا ابن عبّاس، أمّا ما ظهر، فالإسلام وما سوى الله من خلقك وما أفاض (٥) عليك من الرزق. وأمّا ما بطن، فستر مساوئ عملك ولم يفضحك به. يا ابن عبّاس، إنّ الله تعالى يقول: ثلاثة جعلتهن للمؤمن ولم تكن له: صلاة (٦) المؤمنين عليه بعد انقطاع عمله؛ وجعلت له ثلث ماله يُكفّر (٧) به عن (٨) خطاياه؛ والثالثه (٩) سترت مساوئ عمله ولم أفضحه بشيء منه. ولو أبديتها عليه، لنبذه أهله فمن سواهم.

وفي أمالي شيخ الطائفة قدّس سرّه (١٠) بإسناده إلى أبي جعفر عليُّلِا قال: حدّثني عبدالله

المائدة /٤١.

٣. تأويل الآيات الباهرة، ج ١، ص ٤٢٨، ح ١.

٥. هكذا في المصدر. وفي النسخ: أفضل.

٧. المصدر: أكفر.

٩. المصدر: الثالث.

٢. هكذا في المصدر . وفي النسخ: بقدر .

٤. مجمع البيان ٢٢٠/٤.

٦. هكذا في المصدر. وفي النسخ: لميكن لصلاة.

٨. المصدر: عنه .

١٠. أمالي الطوسي ١٠٥/٢\_١٠٦.

بن عبّاس وجابر بن عبدالله الأنصاريّ [وكان بدرياً أحدياً شجريّاً وممّن لحق من أصحاب رسول الله عَلَيْهُ في مودة أميرالمؤمنين عليه إلا قالوا: أتينا (الله عَلَيْهُ في مسجده في رهط من أصحابه، فيهم أبو بكر وأبو عبيدة وعمر وعثمان وعبدالرحمن ورجلان من قرّاء الصحابة - إلى قوله - حاكياً عن رسول الله عَلَيْهُ: وقد أوحى إليّ ربّي جلّ وتعالى أن أذكركم بالنعمة وأنذركم بما اقتص عليكم من كتابه، وتلا «وأسبخ عليكم نعمه». الآية.

ثمّ قال لهم: قولوا الآن قولكم، ما أوّل نعمة رغّبكم الله فيها وبلاكم بها؟

فخاض القوم جميعاً. فذكروا نعم (٢) الله التي أنعم عليهم وأحسن إليهم بها من المعاش والرياش والذرية والأزواج إلى سائر ما بلاهم الله التعلق أنعمه الظاهرة.

فلمًا أمسك القوم أقبل رسول الله ﷺ علىٰ عليّ عليّ عليّ الله الحسن، قل. فـقد قال أصحابك.

فقال: فكيف لي بالقول؟ فداك أبي وأمنى. وإنّما هدانا الله بك.

قال: ومع ذلك فهات. قل ما أوّل نعمة أبلاك (٤) الله على وأنعم عليك بها؟

قال: أن خلقني جلّ ثناؤه ولم أك شيئاً مذكوراً.

قال: صدقت. فما الثانية؟

قال: أن أحسن بي (٥) إذ خلقني، فجعلني حيّاً لا مواتاً (١).

قال: صدقت. فما الثالثة؟

قال: أن أنشأني \_ فله الحمد \_ في أحسن صورة وأعدل تركيب.

قال: صدقت. فما الرابعة؟

٢. المصدر: بينما .

المصدر: بينما.
 المصدر: بلاك.

٦. المصدر: لا ميّناً.

١. من المصدر.

٣. المصدر: نعمة . ن: أنعم .

٥. المصدر: «أحبّني» بدل «أحسن بي».

قال: أن جعلني متفكّراً (١) داعياً لا يلهيه ساهياً (٢).

قال: صدقت. فما الخامسة؟

قال: أن جعل لي شواعر أدرك (٣) ما ابتغيت لها. فجعل لي سراجاً منيراً.

قال: صدقت. فما السادسة؟

قال: أن هداني [الله لدينه](ك) ولم يضلّني عن سبيله.

قال: صدقت. فما السابعة؟

قال: أن جعل لي مردّاً في حياة لا انقطاع لها.

قال: صدقت. فما الثامنة؟

قال: أن جعلني ملكاً مالكاً لامملوكاً.

قال: صدقت. فما التاسعة؟

قال: أن سخّر لي سماءه وأرضه وما فيهما وما بينهما من خلقه.

قال: صدقت. فما العاشرة؟

قال: أن جعلنا سبحانه ذكراناً [قوّاماً على حلائلنا](٥) لا اناثاً.

قال: صدقت. فما بعدها؟

قسال: كئرت نعم الله، يا نبيّ الله، فيطابت [وتبلا:](٢) «وإن تعدّوا نعمة الله لا تحصوها»(٧).

فتبسّم رسول الله ﷺ. وقال: ليهنئك الحكمة، ليهنئك العلم، يا أبا الحسن. فأنت وارث علمي والمبيّن لأمّتي ما اختلفت فيه من بعدي. من أحبّك لدينك وأخذ

١. ن: متذكَّراً .

المصدر: «راغباً لابلهة ساهيا» بدل «داعياً بلهيه ساهيا».

٣. هكذا في المصدر . وفي النسخ: «سرّاً عن إدراك، بدل «شواعر أدرك» .

<sup>£.</sup> ليس في المصدر. ٤.

٧. إبراهيم /٣٤، النحل /١٨.

٦. من المصدر.

بسبيلك، فنهو منمن هُندي إلى صراط مستقيم. ومن رغب عن هنواك وأبغضك [وتخلّاك](١) لقئ الله يوم القيامة لاخلاف له. والحنديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

- ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يُجَادِلُ فِي اللهِ ﴾ : في توحيده وصفاته.
  - ﴿ بِغَيْرِ عِلْم ﴾ : مستفاد من دليل.
  - ﴿ وَلَا هُدَى ﴾ : راجع إلى الرسول ﷺ.
  - ﴿ وَلَا كِتَابِ مُنِيرٍ ﴾ ٢٠ أنزله الله بل بالتقليد ؛ كما قال:
- ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ اتَّبِعُوا مَا أَنْزَلَ اللهُ قَالُوا بَلْ نَتَّبِعُ مَاوَجَدْنَا عَلَيْهِ آبَاءَنَا ﴾ : وهو منع صريح من التقليد في الأصول.
  - ﴿ أَوَلُوْ كَانَ الشَّيْطَانُ يَدْعُوهُمْ ﴾ : يحتمل أن يكون الضمير لهم ولآبائهم.
- ﴿ اِلَىٰ عَذَابِ السَّعِيرِ ﴾ ۞: إلى ما يؤول إليه من التقليد، أو الإشراك. وجـواب «لو» محذوف؛ مثل: «لاتبعوه». والاستفهام للإنكار والتعجّب.
- ﴿ وَمَنْ يُسْلِمْ وَجُهَهُ اِلَى اللهِ ﴾: بأن فوّض أمره إليه، وأقبل بشراشره عليه. من أسلمت المتاع إلى الزبون.
  - ويؤيّده القراءة بالتّشديد. وحيث عُدّي باللام، فلتضمّن معنى الإخلاص (٢).
    - ﴿ وَهُوَ مَحْسِنٌ ﴾ : في عمله.
- ﴿ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرُوةِ الْوُثْقَىٰ ﴾: تعلّق بأوثق مايتعلّق به. وهو تـمثيل للـمتوكّل المشتغل بالطّاعة، بمن أراد أن يترقّىٰ شاهق جبل فتمسّك بأوثق عرىٰ الحبل المتدلّي منه.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر للنظير في قوله ﷺ: «ومن الناس من يجادل في الله بغير علم ولا هدى ولاكتاب منير. وإذا قبيل

٢. أنوار التنزيل ٢٣٠/٢.

١. ليس في المصدر.

٣. تفسير القمى ١٦٦/٢.

لهم اتبعوا ما أنزل الله قالوا بل نتبع ما وجدنا عليه آباءنا أوَ لو كان الشيطان يدعوهم إلى عذاب السعير». فهو النضر بن الحارث. قال له رسول الله ﷺ: اتّبع ما أنزل إليك من ربّك.

قال: بل أتّبع (١)ما وجدت عليه آبائي.

وقوله على: «ومن يسلم وجهه إلى الله وهو محسن فقد استمسك بالعروة الوثـقئ» قال: بالولاية.

في شرح الآيات الباهرة (٢): قال محمّد بن العبّاس و عن حدّثنا أحمد بن محمّد بن سعيد، عن أحمد بن المخارق، عن سعيد، عن أبيه، عن حصين المخارق، عن أبي الحسن موسى بن جعفر، عن أبيه، عن آبائه المي في قوله الله الستمسك بالعروة الوثقي، قال: مودّتنا أهل البيت المي .

وقال أيضاً (٣): حدّثنا أحمد بن محمّد، عن أبيه، عن حصين بن مخارق، عن هارون بن سعيد، عن زيد بن على قال: «العروة الوثقى» المودّة لآل محمّد الله .

﴿ وَإِلَى اللَّهِ عَاقِبَةُ الْأُمُورِ ﴾ ٢: إذ الكلِّ صائر إليه.

﴿ وَمَنْ كَفَرَ فَلَا يَحْزُنْكَ كُفْرُهُ ﴾ : فإنّه لايضرّك في الدنيا والآخرة.

وقرئ: «فلا يُحزنك» من أحزن (٤٠).

﴿ إِلَيْنَا مَرْجِعُهُمْ ﴾: في الدارين.

﴿ فَنُنَبِّنُهُمْ بِمَا عَمِلُوا ﴾ : بالإهلاك والتعذيب.

﴿ إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ بَذَاتِ الصُّدُورِ ﴾ ۞: فيجازيهم عليها فضلاً عمَّا في الظاهر.

﴿ نُمَتِّعُهُمْ قَلِيلاً ﴾ : أي نعطهم من نعيم الدنيا ما يتمتّعون مدّة قليلة . أو نمتّعهم تمتيعاً قليلاً . فإنّ ما يزول بالنسبة إلى ما يدوم قليل .

١. هكذا في المصدر ون وم . وفي سائر النسخ: نتّبع .

٢. تأويل الأيات الباهرة، ص٤٢٩، ح ١. ٣. نفس المصدر والموضع.

٤. أنوار التنزيل ٢٣٠/٢.

﴿ ثُمَّ نَضْطَرُّهُمْ اِلَىٰ عَذَابٍ غَلِيظٍ ﴾ ٢٠ يثقل عليهم [ثقل](١) الأجرام الغلاظ.

﴿ وَلَئِنْ سَالْتَهُمْ مَنْ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ الله ﴾: لوضوح الدليل المانع من إسناد الخلق إلى غيره بحيث اضطروا إذعانه.

﴿ قُلِ الْحَمْدُ شِهِ ﴾ : على هدايته لنا وتوفيقه إيّانا لمعرفته.

وقيل (٢): معناه: اشكر الله على دين يقرّ لك خصمك بصحّته لوضوح دلالته.

وقيل (٣): «قل الحمد لله» على إلزامهم، وإلجائهم إلى الاعتراف بما يوجب بطلان عتقدهم.

﴿ بَلِّ اَكْتُرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ ٢ : ماعليهم من الحجّة. أو أنّ ذلك يلزمهم.

وفي كتاب التوحيد (1): [أبي الله قال:] (٥) حدّثنا سعد بن عبدالله، عن إبراهيم بن هاشم و محمّد بن الحسين بن أبي الخطّاب ويعقوب بن يزيد، جميعاً عن ابن أبي عمير، عن عمر بن أذينة [عن زرارة] (١)، عن أبي جعفر الله على حديث طويل، يقول في أخره: وقال (٧) رسول الله على أبي أمولود يولد على الفطرة؛ يعني: على المعرفة بأنّا الله على خالقه. فذلك قوله الله على «ولئن سألتهم من خلق السماوات والأرض ليقولن الله».

﴿ شِهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾ : لا يستحقّ العبادة فيها غيره.

﴿ إِنَّ اللهَ هُوَ الْغَنِيُّ ﴾ : عن حمد الحامدين.

﴿ الْحَمِيدُ ﴾ ٢٠ : المستحقّ للحمد، وإن لم يُحمَد.

﴿ وَلَوْ اَنَّ مَا فِي الْأَرْضِ مِنْ شَجَرَةٍ اَقْلَامٌ ﴾: ولو ثبت كون الأشجار أقلاماً. وتوحيد الشجرة، لأنّ المراد تفصيل الآحاد.

﴿ وَالْبَحْرُ يَمُدُهُ مِنْ بَعْدِهِ سَبْعَةُ آبُحُرٍ ﴾ : البحر المحيط بسعته ممدوداً بسبعة أبحر يمدّه. من مدّ الدواة وأمدّها.

د ن. ۲. مجمع الساد

١. من ن .

٣. أنوار التنزيل ٢٣٠/٢ ـ ٢٣١.

ه. من المصدر .

٧. المصدر: وقال: قال.

٢. مجمع البيان ٢٢١/٤.

٤. التوحيد/٣٣٠\_٣٣١،ذيل حديث ٩.

٦. من المصدر،

ورفعه للعطف على محلّ «أنّ» ومعموليها. و«يمدّه» حال، أو على الابتداء على أنّه مستأنف. أو الواو للحال(١٠).

ونصبه البصريّان بالعطف على اسم «أنّ» أو إضمار فعل يفسّره «يمدّه» (٢). وقرئ: «يمدّه وتمدّه» بالياء والتاء (٢).

وفي مجمع البيان (٤): وقرأ جعفر بن محمّد للهِ : والبحر مداده.

﴿ مَا نَفِدَتْ كَلِمَاتُ اللهِ ﴾: يكتبها بتلك الأقلام، بذلك المداد.

وإيثار جمع القلّة، للإشعار بأنّ ذلك لا يفي بالقليل فكيف بالكثير.

وفي كتاب الاحتجاج (١) للطبرسي الله أن تكون الكلمات (١) عبارة عن معلوماته ومقدوراته. لأنّها إذا كانت لا تتناهى، فكذلك الكلمات التي تقع عبارة عنها لا تتناهى. وفي كتاب الاحتجاج (١) للطبرسي الله : أنّ يحيئ بن أكثم سأل مولانا أبا الحسن

العسكريّ عليُّه عن مسائل منها تأويل هذه الآية. فـقال: مـا هـذه السبعة أبـحر، ومـا الكلمات لا تنفد؟

فقال له الإمام للثيلا: أمّا الأبحر، فهي عين الكبريت وعين اليسمن وعين البرهوت وعين الطبرية وجمّة ماسيدان وجمّة إفريقية وعين بلعوران. ونحن الكلمات التي لا تُدرَك فضائلنا ولا تُستقصى.

وفي كتاب التوحيد (٨)، بإسناده إلى أبي جعفر طلي قال: لينزل في ليلة القدر إلى ولي الأمر تفسير الأمور سنة [سنة] (٩) يؤمر فيها في أمر نفسه بكذا وكذا وفي أمر الناس بكذا

٤. مجمع البيان ٢٢١/٤.

١-٣. أنوار التنزيل ٢٣١/٢.

٦. ليس في المصدر.

٥. نفس المصدر ٣٢٢/٤.

٧. لم نعثر عليه في الاحتجاج. وفيه أجوبة الإمام الجواد عليه على مسائل يحيى بـن أكثم (٢٤٠/٢ ـ ٢٤٩).
 ونقل في تفسير نورالثقلين ٢١٦/٤، ح ٩٢ عنه. وفيه: سأل يحيى بن أكثم أبا الحسن العالم عليه .

٨. لم نعثر عليه في كتاب التوحيد ولم يُنقَل عنه في أحد من التفاسير الأخـرى. ولكـن يـوجد فـي الكـافي
 ٢٤٨/١، ضمن حديث ٣. ونقله عنه في تفسير نور الثقلين ٢١٥/٤، ح ٩٠.

٩. من المصدر.

وكذا. وإنّه ليحدث لوليّ الأمرسوى ذلك كلّ يـوم عـلم الله ﷺ الخـاصّ والمكـنون العجيب المخزون مثل ما ينزل في تلك الليلة من الأمر. ثمّ قرأ: «ولو أنّ ما في الأرض» الآية، والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): أنّ اليهود سألوا رسول الله ﷺ عن الروح. فقال: «الروح من أمر ربّي وما أوتيتم من العلم إلّا قليلاً» (٢).

قالوا: نحن خاصّة؟

قال: بل الناس عامة.

قالوا: فكيف يجتمع هذان، يا محمّد؟ تزعم أنّك لم تؤت من العلم إلّا قليلاً؟ وقد أوتيت القرآن وأوتينا التوراة. وقد قرأت (٣): «ومن يؤت الحكمة» وهي النوراة «فقد أوتي خيراً كثيراً».

فأنزل الله تبارك وتعالى: «ولو أنّ ما في الأرض من شجرة أقلام والبحر يمدّه من بعده سبعة ابحر ما نفدت كلمات الله». يقول: علم الله أكثر من ذلك. وما أوتيتم كثير فيكم، قليل عند الله.

﴿ إِنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ ﴾ : لا يغلبه شيء.

﴿حَكِيمٌ ﴾ ٢٠ يفعل من ذلك مايليق بحكمته.

﴿ مَا خَلْقُكُمْ وَلَا بَعْثُكُمْ إِلَّا كَنَفْسِ وَاحِدَةٍ ﴾ : كخلقها وبعثها في قدرته. فإنّه لايشـقّ عليه ابتداء جميع الخلق ولاإعادتهم بعد إفنائهم. لأنّه يكفي لوجود الكلّ تعلّق إرادته وكذا لإفنائه وإعادته.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر للسلِّه : بلغنا، والله أعلم، أنّهم قالوا: يا محمّد عَلَيْلاً خُلِقنا أطواراً، نطفاً، ثـمّ عـلقاً، ثـمّ أنشـانا خـلقاً

٢. إشارة إلى الآية ٨٥من سورة الإسراء.

ئفس المصدر ١٦٧/٢.

١. تفسير القمى ١٦٦/٢.

٣. البقرة /٢٦٩.

آخركما تزعم، وتزعم أنّا نُبعث في ساعة واحدة. فقال الله: «ما خلقكم ولابـعثكم الّا كنفس واحدة إنّما يقول له كن فيكون».

- ﴿ إِنَّ اللهَ سَمِيعٌ ﴾: يسمع مايقوله القائلون في ذلك.
  - ﴿ بَصِيرٌ ﴾ ٢٠: بما يضمرونه. فيكون وعيداً لهم.

وقيل (١): سميع، يسمع كلّ مسموع. بـصير، يبصر كـلّ مبصر. لا يشـغله إدراك بعضها عن بعض. فكذلك الخلق. فيكون تعليلاً.

﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ يُولِجُ اللَّيْلَ فِي النَّهَارِ وَيُولِجُ النَّهَارَ فِي اللَّيْلِ ﴾ : وفي تفسير على بن إبراهيم (٢): ماينقص من الليل يدخل في النهار. وما ينقص من النهار يدخل في الليل. وقيل (٣): معناه: أنَّ كلِّ واحد منهما يتعقّب الآخر.

- ﴿ وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ كُلُّ ﴾ : من النيّرين .
  - ﴿ يَجْرِي ﴾: في فلكه.
- ﴿ إِلَّىٰ أَجَلَ مُسَمِّي ﴾ : إلى منتهيٰ معيّن: الشمس إلى أخر السنة، والقـمر إلى أخـر الشهر.

وقيل (٤): إلى يوم القيامه. والفرق بينه وبين قوله «لأجل مسمَّى» أنَّ الأجل ههنا منتهى الجري، وتُمَّ (٥) غرضه حقيقة أو مجازاً. وكلا المعنيين حاصل في الغايات.

- ﴿ وَأَنَّ اللَّهَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ ٢٠: عالم بكنهه.
- ﴿ ذَٰلِكَ ﴾ : إشارة إلى ما ذكر من سعة العلم، وشمول القدرة، وعجائب الصنع واختصاصه بها.

﴿ بِأَنَّ اللَّهَ هُوَ الْحَقُّ ﴾ : بسبب أنَّه الثابت في ذاته ، الواجب من جميع جهاته . أو الثابت الألوهيّة.

١. أنوار التنزيل ٢٣١/٢.

٣. مجمع البيان ٣٢٢/٤.

ه. ثُمَّ: هناك.

٢. تفسير القمى ١٦٧/٢ .

<sup>£.</sup> أنوار التنزيل ٢٣١/٢.

﴿ وَاَنَّ مَا يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ الْبَاطِلُ ﴾ : المعدوم في حدّ ذاته ، لا يوجد ولا يتصرّف إلّا بجعله . أو الباطل الإلهيّة .

وقرأ البصريّان والكوفيّون غير أبي بكر، بالياء (١).

﴿ وَأَنَّ اللَّهَ هُوَ الْعَلِيُّ ﴾ : المرتفع علىٰ كل شيء.

﴿ الْكَبِيرُ ﴾ 🔂: المسلّط عليه.

﴿ اَلَمْ تَرَ اَنَّ الْفُلْكَ تَجْرِي فِي الْبَحْرِ بِنِعْمَةِ اللهِ ﴾ : بإحسانه فــي تــهيئة أســبابه. وهــو استشهاد آخر على باهر قدرته وكمال نعمته وشمول أنعامه. والباء للصّلة، أو الحال.

وفي تفسير على بن إبراهيم (٢) قال: السفن تجري بقدرة الله.

وقرئ: «الفلّك» بالتثقيل. و «بنعمات الله» بسكون العين. وقد جُوّز في مثله الكسر والفتح والسكون (٣).

﴿ لِيُرِيَكُمْ مِنْ آيَاتِهِ ﴾ : دلائله.

﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِكُلِّ صَبَّارٍ ﴾: على المشاق. فيتعب نفسه بالتّفكر في الأفساق والأنفس.

﴿ شَكُورٍ ﴾ ٢ : يعرف النعم ويتعرّف مانحها. أو للمؤمنين. فإنّ الإيمان ـلما ورد في الحديث ـنصفان: نصف صبر، ونصف شكر (٤).

﴿ وَإِذَا غَشِيَهُمْ ﴾ : علاهم وغطّاهم.

﴿ مَوْجٌ كَالظُّلُل ﴾ :كما يظلّ من جبل، أو سحاب. أو غيرهما.

وقرئ «كالظلال» جمع ظلّة ؛ كقلّة وقلال (٥).

٢. تفسير القمي ١٦٦/٢ ـ ١٦٧ .

١. أنوار التنزيل ١٣١/٢.

٣. أنوار التنزيل ٢٣١/٢ ٢٣٢.

نفس المصدر ٢٣٢/٢، من دون لفظ «لما ورد في الحديث».

ه. نفس المصدر والموضع.
 ٦. نفس المصدر ١٦٧/٢.

شكور» قال: هو الذي يصبر على الفقر والفاقة ويشكر الله على الله على جميع أحواله.

﴿ دَعَوُا اللهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ ﴾: لزوال ماينازع الفطرة من الهوى والتقليد، بما دعاهم من الخوف والشدائد.

﴿ فَلَمَّا نَجَّيٰهُم إِلَى الْبَرِّ فَمِنْهُمُ مُقْتَصِدٌ ﴾: مقيم على الطريق القصد الذي هو التوحيد، أو متوسّط (٣) في الكفر، لانزجاره بعض الانزجار.

﴿ وَمَا يَجْحَدُ بِآيًا تِنَا اِلاَّكُلُّ خَتَّارٍ ﴾: غذار. فإنّه نقض للعهد الفطريّ، أو لماكان في البحر. والختر: أشدّ الغدر.

﴿ كَفُورٍ ﴾ 🖨: للنَّعم.

﴿ يَا آَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمْ وَاخْشَوْا يَوْماً لَا يَجْزِي وَالِدَّ عَنْ وَلَدِهِ ﴾: لا يقضي عنه. وقرئ: «لا يجزئ» من أجزأ [إذا أغنى] (٢). والراجع إلى الموصوف محذوف؛ أي لا يجزي فيه (٤).

﴿ وَلَا مَولُودٌ ﴾ : عطف على «والد». أو مبتدأ خبره

﴿ هُوَ جَازٍ عَنْ وَالِدِهِ شَيْناً ﴾: وتغيير النظم، للدلالة على أنّ المولود أولى بأن لا يجزي، وقطع طمع من توقّع من المؤمنين أن ينفع أباه الكافر في الآخرة.

﴿ إِنَّ وَعْدَ اللهِ ﴾ : بالثواب والعقاب.

﴿حَقٌّ ﴾: لا يمكن خلفه.

﴿ فَلَا تَغُرَّنَكُمُ الْحَيْوةُ الدُّنْيَا وَلَا يَغُرَّنَكُمْ بِاللهِ الْغَرُورُ ﴾ ، الشيطان. بأن يسرجميكم التوبة والمغفرة، فيجرئكم على المعاصى.

وفي مجمع البيان (٥): وفي الشواذّ قراءة سماكبن حرب. «الغُـرور» بـضمّ الغـين.

٢. هكذا في م . وفي سائر النسخ: متوسّطه .

٤. أنوار التنزيل ٢٣٢/٢.

اليس في أ.

٣. من المصدر .

٥. مجمع البيان ٣٢٤/٤.

وعلى هذا يكون المعنى: لا يغرّنكم غرور الدنيا بخدعها الباطلة. أو غـرور النـفس بشهواتها الموبقة.

وفي كتاب من لا يحضره الفقيه (١)، عن أميرالمؤمنين الرائل حديث طويل. وفيه قال السائل: فأيّ الناس أثبت رأياً؟

قال: من لم يغرّه الناس من نفسه، ولم تغرّه الدنيا بتشويقها (٢).

وفي مجمع البيان (٣): وفي الحديث: الكَيْسُ (٤)، من حاسب (٥) نفسه وعمل لما (٦) بعد الموت. والفاجر، من اتّبع نفسه هواها وتمنّي على الله.

وفي إرشاد المفيد الله معناها: الدنيا دار صدق لمن صدقها، ودار عافية لمن فهم معرفة بما يجب أن يقول في معناها: الدنيا دار صدق لمن صدقها، ودار عافية لمن فهم عنها، ودار غنى لمن تزوّد منها، مسجد أنبياء الله، ومهبط وحيه، ومصلّى ملائكته ومتجر أوليائه. اكتسبوا فيها الرحمة. وربحوا فيها الجنّة. فمن ذا لذمها وقد آذنت ببينها ونادت بفراقها، ونعت نفسها. فشو قت بسرورها إلى السرور، و[حذّرت] (١٠) ببلائها إلى البلاء تخويفاً وتحذيراً وترغيباً وترهيباً. فيا أيّها الذام للدّنيا والمعتل (١٠) بتغريرها، متى غرّتك ؟ أبمصارع آبائك في البلاء، أم بمصارع (١٠) أمّهاتك تحت الثرى ؟ كم علّت بكفّيك ومرّضت بيديك، تبتغي لهم الشفاء وتستوصف لهم الأطبّاء وتلتمس لهم الدواء ؟ لم تنفعهم بطلبك ولم تشفعهم بشفاعتك. قدمثلت لك الدنيا بهم مصرعك ومضجعك، حيث لا ينفعك بكاؤك ولا يغني عنك أحبّاؤك.

وفي أصول الكافي (١١)، بإسناده إلى محمّد بن مسلمبن شهاب قال: سألت علىّ بن

١. من لايحضره الفقيه ٢٧٤/٤، ضمن حديث ٨٢٩.

٢. المصدر: بتشوقها . ٣٢٤/٤ . مجمع البيان ٣٢٤/٤.

أو: «الكيس». والاثنتان صحيحتان.

٦. المصدر: لها . ٧ . الأرشاد /١٥٧ .

٨. من المصدر: المعترّ: المعترّ:

١٠. المصدر: بمضاجع. ١١. الكافي ١٣٠/٢ ـ ١٣١، ح ١١.

البجزء العاشر / سورة لقمان ................. البجزء العاشر / سورة لقمان ..........

الحسين علين الأعمال أفضل عندالله عندالله الكانية

فقال: ما من عمل بعد معرفة الله كل ومعرفة رسوله أفضل من بغض الدنيا. وإنّ لذلك لشعباً كثيرة، وللمعاصي شعباً. فأوّل ماعُصي الله به الكبر. وهي معصية إبليس حين «أبي واستكبر وكان من الكافرين» (١). [والحرص] (١) وهي معصية آدم وحوّاء، حين قال الله كل لهما (١): «كلا من حيث شئتما ولا تقربا هذه الشجرة فتكونا من الظالمين». فأخذا مالا حاجة بهما إليه، فدخل على ذرّيتهما إلى يوم القيامة. وذلك أنّ أكثرما يطلب ابن آدم مالا حاجة به إليه. ثمّ الحسد وهي معصية ابن آدم، حين حسد أخاه فقتله. فتشعّب من ذلك حبّ النساء، وحبّ الدنيا، وحبّ الرئاسة، وحبّ الراحة، وحبّ الكلام، وحبّ العلو والثروة. فصرن سبع خصال. فاجتمعت (٤) كلهن في حبّ الدنيا. فقال الأنبياء والعلماء بعد معرفة ذلك: «حبّ الدنيا رأس كلّ خطيئة». والدنيا دنيا بلاغ ودنيا ملعونة.

وبإسناده إلى طلحة بن زيد (٥)، عن أبي عبدالله النبي قال: مثل الدنيا كمثل ماء البحر، كلّما شرب منه العطشان ازداد عطشاً [حتّى يقتله](١).

﴿ إِنَّ اللهَ عِنْدَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ ﴾ : علم وقت قيامها.

قيل (٧): روي أنّ الحرث بن عمرو أتئ رسول الله ﷺ فقال: متى قيام الساعة ؟ وإنّي قد ألقيت حباتي في الأرض، فمتى السماء تمطر؟ وحمل امرأتي ذكر أم انشى؟ وما أعمل غداً ؟ وأين أموت؟ فنزلت.

﴿ وَيُنَزِّلُ الْغَيْثَ ﴾ : في وقته المقدّر له، والمحلّ المعيّن في علمه.

وقرأ نافع وابن عامر وعاصم، بالتشديد (^).

١. البقرة /٣٤.

. ر ٣. البقرة /٣٥.

۱. البعرة ۱۵۰. ۵. نفس المصدر ۱۳٦/۲، ح ۲۶.

٧. أنوار التنزيل ٢٣٢/٢.

٢. ليس في المصدر.

م والمصدر: فأجتمعن.

٦. من المصدر.

٨. نفس المصدر والموضع .

وفي كتاب الخصال (١)، فيما علّم أميرالمؤمنين الله أصحابه من الأربعمائة باب: وبنا ينزّل الغيث.

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (٢)، بإسناده إلى إبراهيم بن أبي محمود، عن الرضاط الله عن الله عن الرضاط الله الله عن الرضاط الله الله عن الله عنه ال

وبإسناده إلى سليمان بن مهران الأعمش (٣)، عن الصادق جعفر بن محمّد، عن أبيه محمّد بن عليّ، عن أبيه محمّد بن عليّ، عن أبيه عليّ بن الحسين عليه قال: بنا ينزّل الله (٤) الغيث وينشر (٥) الرحمة. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

﴿ وَيَعَلَمُ مَا فِي الْأَرْحَامِ ﴾ : أذكر أم أنثى ، أتام أم ناقص ، إلى غير ذلك .

وفي نهج البلاغة (٢)، خطبة يُومئ بها إلى وصف الأتراك: كأنّي أراهم قوماً كأنّ وجوههم المجان المطرّقة. يلبسون السّرَق (٢) والديباج، يعتقبون الخيل العناف. ويكون هناك استحرار قتلٍ، حتى يمشي المجروح على المقتول. ويكون المفلت أقلّ من المأسور.

فقال له بعض أصحابه: لقد أعطيت، يا أميرالمؤمنين، علم الغيب.

فضحك النبيّ وقال للرّجل وكان كلبيّاً من با أخاكلب، ليس هو بعلم غيب. وإنّما هو تعلّم إمن ذي علم. وإنّما علم الغيب علم الساعة وما عدّده الله سبحانه بمقوله: «إنّ الله عنده] (١٠) علم الساعة». الآية، فيعلم سبحانه ما في الأرحام من ذكر أو أنثى، وقبيح أو جميل، وسخيّ أو بخيل، وشقيّ أو سعيد. ومن يكون للنار (١٠) حطباً، أو في الجنان للنبيّين مرافقاً. فهذا علم الغيب لا يعلمه أحد إلّا الله. وما سوى ذلك فعلم علمه الله الله علمه الله علم علمه الله على علمه الله على علمه الله على اله على الله على اله على الله على

الخصال ١٦٣٦، ح ١٠.
 الخصال ١٠٦٦، ضمن حديث ٦.

٣. نفس المصدر /٢٠٧، ضمن حديث ٢٢. ليس في المصدر.

٥. المصدر: تُنشَر. ٦. نهج البلاغة /١٨٦، ضمن خطبة ١٢٨.

٧. هكذا في المصدر وم . وفي سائر النسخ: استبرق .

٨. ليس في أ. ٩. المصدر: في النار،

نبيّه ﷺ. فعلّمنيه. ودعالي بأن يعيه صدري وتضطم عليه جوانحي (١).

﴿ وَمَا تَذْرِي نَفْسٌ مَاذَا تَكْسِبُ غَداً ﴾ : من خير أو شرّ. وربّما تعزم على شيء وتفعل خلافه.

﴿ وَمَا تَذْرِي نَفْسٌ بِاَيِّ أَرْضٍ تَمُوتُ ﴾ :كما لا تدري في أيّ وقت تموت.

فقيل (٢): إنَّ ملك الموَّت مرَّ على سليمان فجعل ينظر إلى رجل من جلسائه يديم النظر إليه.

فقال الرجل: من هذا؟

فقال: ملك الموت.

فقال: كأنَّه يريدني، فَمُرِ الربح أن تحملني وتلقيني بالهند. ففعل ٣٠٠.

فقال الملك: كان دوام نظري إليه تعجّباً منه، إذ أمرت أن أقبض روحه بالهند وهو عندك.

وقرئ: «بأيّة أرض». وشبّه سيبويه تأنيثها بتأنيث «كلّ» في «كلتهنّ» (٤٠).

وفي بصائر الدرجات (٥): محمّد بن عبدالحميد وأبوطالب، جميعاً، عن حنان بن سدير، عن أبي جعفر طليًا قال: إنّ لله علماً عامّاً وعلماً خاصّاً. فأمّا الخاص، فالذي لم يطلع عليه ملك مقرّب ولا نبيّ مرسل. وأمّا علمه العامّ، فالذي اطلعت عليه الملائكة المقرّبون والأنبياء المرسلون. وقد وقع (٢) ذلك كلّه الينا.

ثمّ قال: أما تقرأ: «وعنده علم الساعة وينزّل الغيث ويعلم ما في الأرحام وماتدري نفس ماذا تكسب غداً وماتدري نفس بأيّ أرض تموت»؟

﴿ أَنَّ اللهُ عَلِيمٌ ﴾: يعلم الأشياء كلَّها.

﴿ خَبِيرٌ ﴾ ۞: يعلم بواطنها كما يعلم ظواهرها.

۲. انوار التنزيل ۲۳۲/۲، وفيه: دروي، بدل «فقيل».

٤. نفس المصدر ٢٣٢/٢ ٢٣٣٠ .

٦. المصدر: رفع،

١. هكذا في المصدر . وفي النسخ: جوارحي .

٣. هكذا في المصدر وفي النسخ: فأمر وفعل.

٥. بصائر الدرجات /١٠٩، ح ١.

وفي كتاب الخصال (١): عن أبي أسامة ، عن أبي عبدالله للنَّالِةِ قال : قال [لي أبي :](٢) ألا أخبرك (٣) بخمسة لم يُطلع الله عليها أحداً من خلقه .

قال: قلت: بلي.

قال: «إنّ الله عنده علم الساعة وينزّل الغيث ويعلم ما في الأرحام وما تدري نـفس ماذا تكسب غداً وماتدري نفس بأيّ أرض تموت إنّ الله عليم خبير».

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): قوله: «إنّ الله عنده علم الساعة» إلى قوله: «إنّ الله عليم خبير» قال الصادق للنِّلِّ : هذه الخمسة أشياء لم يطّلع عليها ملك مقرّب ولا نبيّ مرسل. وهي من صفات الله ﷺ:

وفي كتاب من لا يحضره الفقيه (٥): وقال الله في قوله تلك: «وما تدري نـفس مـاذا تكسب غداً وما تدري نفس بأيّ أرض تموت» فقال: من قدم إلى قدم.

وفي أمالي الصدوق الله المساده إلى أميرالمؤمنين الله إلى المسير إلى المسير إلى النهروان أتاه منجم فقال إله: يا أميرالمؤمنين لا تسر في هذه الساعة، وسر في ثلاث ساعات بمضين من النهار.

فقال]؟ (٧) له أميرالمؤمنين عليه : ولِمَ ذاك؟

قال: أنّك إن سرت في هذه الساعة أصابك وأصاب أصحابك أذى وضرّ شديد. وإن سرت في الساعة التي أمرتك ظفرت، وظهرت وأصبت كلّما طلبت.

> فقال له أميرالمؤمنين للغلاج: [تدري مافي بطن هذه الدابّة، أذكر أم أنثى؟ قال: إن حسبت علمت.

١. الخصال /٢٩٠ ح ٤٩. ٢. من المصدر.

٣. هكذا في المصدر وفي النسخ: أخبركم . ٤. تفسير القمي ١٦٧/٢ .

٥. من لايحضره الفقيه ٨٤/١ ح ٣٨٣.

٦. أمسالي الصسدوق /٣٣٨ ـ ٣٣٩، ح١٦، وله تستمة. وفسيه ... عسبدالله بسن عنوف الأحسر قبال: لمنا أراد أميرالمؤمنين عليه المسير إلى النهروان ....
 ٧. ليس في أ.

قال له أميرالمؤمنين للرَّخِلانِ الله عند، علم الله الله أميرالمؤمنين للرَّلِانِ الله عند علم الساعة وينزّل الغيث ويعلم ما في الأرحام وما تدري نفس ماذا تكسب غداً وما تدري نفس بأيّ أرض تموت إنّ الله عليم خبير». ماكان رسول الله تَرَالِلهُ يدعي ما ادّعيت. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي مجمع البيان (٢): جاء في الحديث: إنّ مفاتيح الغيب خمس لا يعلمهنّ إلّا الله. وقرأ هذه الآية.

وقد روي عن أنمّة الهدى اللَّهُ (٣): أنّ هذه الأشياء الخمسة لا يعلمها على التفصيل والتحقيق غيره تعالى.

وفي الكافي (٤): عدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن الحجّال، عن ابن بكير، عن أبي منهال، عن الحارثبن المغيرة قال: سمعت أباعبدالله الله القلا يقول: إنّ النطفة إذا وقعت في الرحم بعث الله الله المحكّا فأخذ من التربة التي يُدفَن فيها فما ثها في النطفة. فلا يزال قلبه يحنّ إليها حتّى يُدفَنَ فيها.

وفي أصول الكافي (٥): عليّ بن محمّد، عن سهل بن زياد، عن محمّد بن عبدالحميد، عن الحسن بن الجهم قال: قلت للرضا الله إن أميرالمؤمنين الله قد عرف قاتله، والليلة التي يُقتَل فيها، والموضع الذي يُقتَل فيه، وقوله لمّا سمع صياح الأوزّ في الدار: صوائح تتبعها نوائح. وقول أمّ كلثوم: لو صلّيت الليلة داخل الدار وأمرت غيرك يصلّي بالناس. فأبئ عليها وكثر دخوله وخروجه تلك الليلة بلاسلاح. وقد عرف الله أن ابن ملجم لعنة الله عليه قاتله بالسيف. كان هذا ممّا لم يجز (٢) تعرضه.

فقال: ذلك كان. ولكنّه خُيّر في تلك الليلة لتمضي مقادير الله كلُّك.

٢. مجمع البيان ٢٤/٤.

٤. الكافي ٢٠٣/٣، ح ٢.

٦. هكذا في المصدر . وفي النسخ: لايحسن .

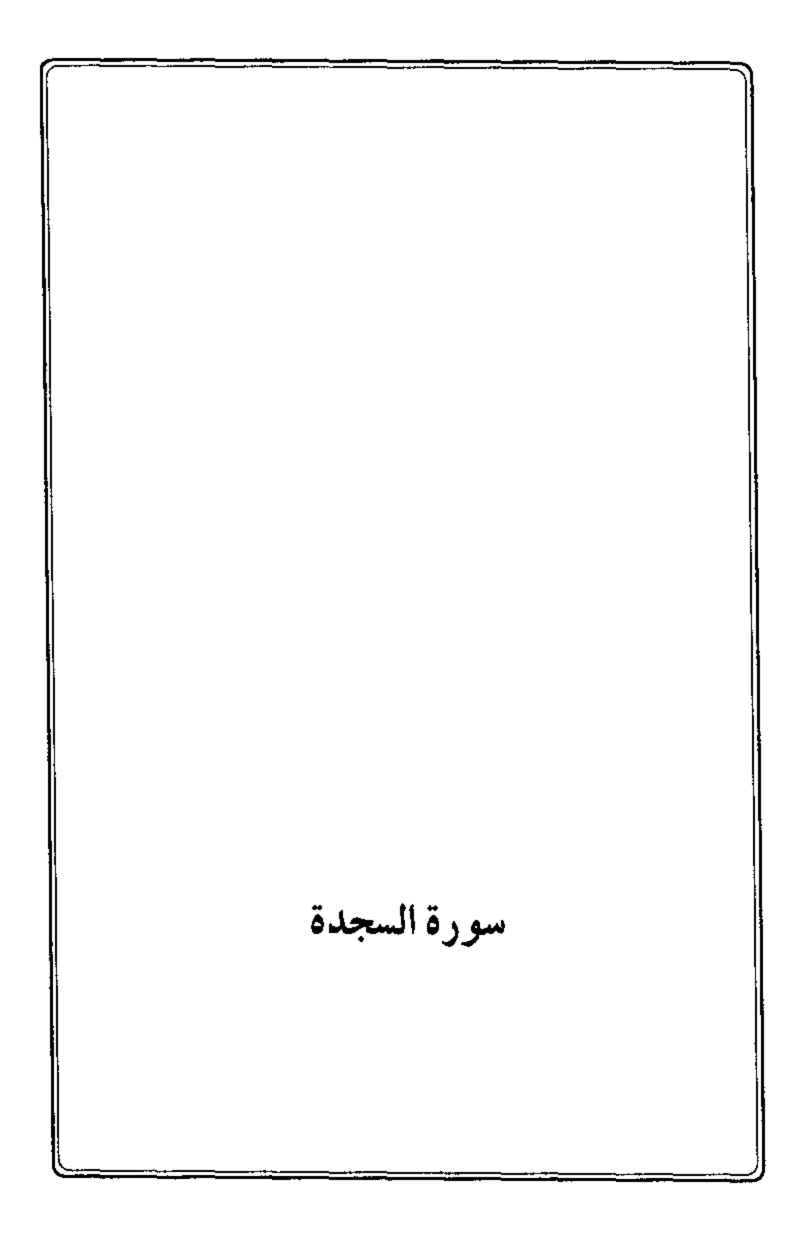
١. ليس في أ.

٣. نفس المصدر والموضع.

٥. نفس المصدر ٢٥٩/١، ح ٤.

وفي كتاب مقتل الحسين عليه (۱) لأبي مخنف: إنّ الحسين عليه لمّا نزل كربلاء وأخبر اسمها بكئ بكاء شديداً. وقال: أرض كرب وبلاء. فعفوا ولا تبرحوا، وحطّوا ولا ترحلوا، فهاهنا والله، محطّ رحالنا. وهاهنا والله، سفك دمائنا. وهاهنا والله، تُسبئ حريمنا. وهاهنا والله، محلّ قبورنا. وهاهنا والله، محشرنا ومنتشرنا. وبهذا وعدني جدّي رسول الله ﷺ ولا خلاف لوعده.

لم نعثر على عين النص في مقتل أبي مخنف المطبوع . ويوجد فيه /٧٥ وفي مقاتل أخرى كمقتل المقرم /٢٢٩، مع زيادة في منقول هنا .



## سورة السجدة

مكَيّة.

وفي مجمع البيان (١٠): ما خلا ثلاث آيات منها. فإنّها نزلت بالمدينة: «أفمن كان مؤمناً كمن كان فاسقاً لا يستوون» [إلى تمام الآيات.

وهي ثلاثون آية.

وقيل<sup>(۲)</sup>: تسع وعشرون آية]<sup>(۳)</sup>.

## بسم الله الرحمن الرحيم

في كتاب ثواب الأعمال (٤)، بإسناده إلى الحسين بن أبي العلاء، عن أبي عبدالله عليَّلا قال: من قرأ سورة السجدة في كلّ ليلة (٥) جمعة ، أعطاه الله كتابه بيمينه ولم يحاسبه بما كان منه. وكان من رفقاء محمّد وأهل بيته ﷺ.

وبإسناده، عن الصادق عليه (٧) قال: من اشتاق إلى الجنّة وإلى صفتها، فليقرأ الواقعة. ومن أحبّ أن ينظر إلى صفة النار، فليقرأ سجدة ٧٠).

وفي مجمع البيان (٨): أبيّ بن كعب، عن النبيّ ﷺ قال: من قرأ الم تــنزيل وتــبارك الذي بيده الملك، فكأنّما أحيى ليلة القدر.

١. مجمع البيان ٣٢٤/٤.

٣. ليس في أ.

ليس في المصدر.

٧. هكذا في المصدرم ون . وفي سائر النسخ: سورة لقمان .

٨. مجمع البيان ٢٢٤/٤\_٣٢٥.

٢. أنوار التنزيل ٢٣٣/٢.

٤. ثواب الأعمال /١٣٦، ح ١.

٦. نفس المصدر والموضع، ح ٢.

وروى ليث بن أبي الزيد (١٠)، عن جابر قال:كان رسول الله ﷺ لا ينام حتّى يقرأ الم تنزيل وتبارك الذي بيده الملك.

وفي كتاب الخصال (٢): عن أبي عبدالله للطِّلا قال: إنّ العزائم أربع: اقـرأ بــاسم ربّك الذي خلق؛ والنجم؛ وتنزيل السجدة؛ وحم السجدة.

﴿ أَلُم ﴾ ٢: إن جُعل أسماً للسّورة، أو القرآن، فمبتدأ خبره

﴿ تَنْزِيلُ الْكِتَابِ ﴾ : على أنّ التنزيل بمعنى : المنزل. وإن جُعل تعديد الحروف، كان تنزيل خبر محذوف. أو مبتدأ، خبره

﴿ لَا رَبِّبَ فِيهِ ﴾: فيكون.

﴿ مِنْ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ ٢: حالاً من الضمير في «فيه». لأنّ المصدر لا يعمل فيها بعد الخبر. ويجوز أن يكون خبراً ثانياً، و«لا ريب فيه» حال من الكتاب، أو اعتراض. والضمير في «فيه» لمضمون الجملة. ويؤيّده قوله:

﴿ أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَاهُ ﴾ : فإنه إنكار ، لكونه من ربّ العالمين. وقوله :

﴿ بَلِ هُوَ الْحَقُّ مِنْ رَبُّكَ ﴾: فإنّه تقرير له.

ونظم الكلام على هذه، أنّه أشار أوّلاً إلى إعجازه. ثمّ رتّب عليه أنّ تنزيله من ربّ العالمين. وقرّر ذلك بنفي الريب عنه. ثمّ أضرب عن ذلك إلى ما يقولون فيه على خلاف ذلك إنكاراً له وتعجيباً منه. فإنّ «أم» منقطعة. ثمّ أضرب عنه إلى إثبات أنّه الحقّ المنزل من الله، وبيّن المقصود من تنزيله، فقال:

﴿ لِتُنْذِرَ قَوْماً مَا أَتَاهُم مِنْ نَذِيرٍ مِنْ قَبْلِكَ ﴾ : إذ كانوا أهل الفترة.

﴿ لَعَلَّهُمْ يَهْتَدُونَ ﴾ ۞: بإنذارك إيّاهم.

﴿ اللهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِنَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوَىٰ عَلَى الْعَرْشِ ﴾ : مرّ بيانه .

١. نفس المصدر والموضع: وفيه وفي ن: ليشبن أبي الربير،

٢. الخصال /٢٥٢، ح ١٧٤.

﴿ مَا لَكُم مِنْ دُونِهِ مِن وَلِيُّ وَلا شَفِيعٍ ﴾ : ما لكم إذا جاوزتم رضا الله ، أحد ينصركم ويشفع لكم . أو ما لكم سواه وليّ ولا شفيع ، بل هو الذي يتولّى مصالحكم وينصركم في مواطن نصركم على أنّ الشفيع متجوّز به للناصر . فإذا خذلكم لم يبق لكم وليّ ولا ناصر.

﴿ اَفَلَا تَتَذَ كُرُونَ ﴾ ۞: بمواعظ الله.

﴿ يُدَبِّر الْأَمْرَ مِنَ السَّمَاءِ إِلَى الْأَرْضِ ﴾: يدبّر أمر الدنيا بأسباب سماويّة ؛ كالملائكة وغيرها نازلة آثارها إلى الأرض.

﴿ ثُمَّ يَغْرِجُ اِلَيْهِ ﴾ : قيل (١): ثمّ يصعد إليه ويثبت في علمه موجود.

﴿ فِي يَوْمٍ كَانَ مِقْدَارُهُ ٱلْفَ سَنَةِ مِمّا تَعُدُّونَ ﴾ ۞: في برهة من الزمان متطاولة ؛ يعني بذلك : استطالة مابين التدبير والوقوع .

وقيل <sup>(۱)</sup>: يدبّر الأمر بإظهاره في اللوح. فينزل الملك بذلك. ثمّ يعرج إليه في زمان هو كألف سنة.

وقيل (٣): يقضي (٤) قضاء ألف سنة. فينزل به الملك. ثمّ يعرج بعد الألف لألف (٥) آخر.

وقيل (٢): يدبّر المأمور به من الطاعات منزلاً من السماء إلى الأرض [بالوحي] (٧) ثمّ لا يعرج إليه خالصاً كما يرتضيه، إلّا في مدّة متطاولة، لقلّة المخلصين والأعمال الخلص (٨).

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٩): «يدبّر الأمر من السماء إلى الأرض ثمّ يعرج إليه»

١. أنوار التنزيل ٢٣٣/٢.

٣. نفس المصدر ٢٣٤/٢.

٥. المصدر: الألف.

٧. من المصدر.

٩. تفسير القمي ١٦٨/٢.

٢. نغس المصدر ٢٣٣/٢.

٤. المصدر: يقض.

٦. تفس المضدر والموضع.

٨. هكذا في المصدر . وفي النسخ: المخلصة .

يعني الأمور التي يدبّرها والأمر والنهي الذي أمر به وأعمال العباد كلّ هذا يظهره يوم القيامة. فيكون مقدار ذلك اليوم ألف سنة من سنى الدنيا.

وفي مجمع البيان (١): معناه: أنّه ينزّل الملك بالتدبير أو الوحي، ويصعد إلى السماء فيقطع في يوم واحد من أيّام الدنيا مسافة ألف سنة ممّا تعدّونه أنتم. لأنّ مابين السماء والأرض مسيرة خمسمائة عام.

فهذه ستّة احتمالات لاينافي قوله (٢): «في يبوم كنان مبقداره خيمسين ألف سنة» خمسة منها»؛ لأنّ المراد منه يوم القيامة. والمراد في الاحتمالات غيره.

وأمّا الاحتمال الخامس، وهوما ذكره عليّ بن إبراهيم فينافيه. وقد قيل في التوجيه بينهما (٣): إنّه جعل سبحانه ذلك اليوم على الكافر مقدار خمسين ألف سنة. فإنّ المقامات في يوم القيامة مختلفة.

﴿ ذَلِكَ عَالِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ ﴾ : فيدبّر أمرها على وفق الحكمة ٧٠٠.

﴿ الْعَزِيزُ ﴾: الغالب على أمره.

﴿ الرَّحِيمُ ﴾ ٢٠: على العباد في تدبيره.

﴿ الَّذِي اَحْسَنَ كُلُّ شَيْءٍ خَلَقَهُ ﴾: خلقه مؤفراً عليه ما يستعدّه ويليق به على وفيق الحكمة والمصلحة.

و «خلقه» بدل من «كلّ» بدل الاشتمال.

ه. المصدر: لكلُّ .

٢. المعارج /٤.

١. مجمع البيان ٣٢٦/٤.

ع. أمالي الطوسي ٣٤/١، ح ٧.

٣. نفس المصدر والموضع، ببعض الاختلاف.

٦. ن: على وفق الحكمة والمصلحة.

وقيل (١): علم كيف يخلقه من قوله عليه الصلاة والسلام: «قيمة المرء ما يحسنه» أي يحسن معرفته. و «خلقه» مفعول ثان.

وقرأ نافع والكوفيّون بفتح اللّام على الوصف. «فالشيء» على الأوّل مخصوص بمنفصل، وعلى الثاني بمتّصل (٢).

﴿ وَبَكَا خَلْقَ الْإِنْسَانِ مِنْ طِينٍ ﴾ ۞: في تفسير عليّ بن إبراهيم (٣) قال: هو آدم. وفي عيون الأخبار (٤)، في باب مجلس الرضاع ﷺ مع سليمان المروزيّ، يقول فيه

المأمون بعد كلام طويل: يا عمران هذا سليمان المروزي متكلّم خراسان.

قال عمران: يا أميرالمؤمنين، إنه يزعم أنه واحد خراسان في النظر، وينكر البداء. قال: فلِمَ لا تناظر (٥).

قال عمران: ذلك إليك (٦).

فدخل الرضا عليه فقال: في أيّ شيء أنتم؟ (٧)

قال عمران: يا ابن رسول الله، هذا سليمان المروزي.

فقال له سليمان: أترضى بأبي الحسن وبقوله فيه ؟

فقال عمران: قد رضيت بقول أبي الحسن في البداء، على أن يأتيني فيه بحجّة أحتجّ بها على نظرائي من أهل النظر.

فقال المأمون: يا أبا الحسن، ما تقول فيما تشاجرا فيه؟

قال: وما أنكرت من البداء، يا سليمان؟ والله على يقول (^): «أو لا يذكر الإنسان أنّـا أنّـا خلقناه من قبل ولم يك شيئاً»؟ ويـقول على (\*) «وهـو الذي يـبدأ الخـلق ثـمّ يـعيده»

١ و ٢. أنوار التنزيل ٢٣٤/٢. ٣. تفسير القمى ١٦٨/٢.

٤. عيون أخبار الرضاعكِ ١٨٠/١ ـ ١٨١، ح ١. . ٥. المصدر: لاتناظروه.

٦. المصدر: «اليه». وفيه: وفي بعض النسخ «اليك».

٧. المصدر: كنتم . ٨ مريم /٦٧ .

٩. الروم /٢٧.

ويقول (١٠): «بديع السموات والأرض» ويتقول كالقرنه: «ينزيد في الخلق ما يشاء». ويقول (٣): «وبدا خلق الإنسان من طين». ويقول ﷺ (٤): «وآخرون مرجون لأمر الله إمّا يعذَّبهم وإمّا يتوب عليهم». ويقول ﷺ (٥): «ما يعمّر من معمّر وما يُنقَص من عمره إلّا في كتاب». والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

﴿ ثُمَّ جَعَلَ نَسْلَهُ ﴾: ذرّيته شمّيت به لأنّها تنسل منه؛ أي تنفصل.

﴿ مِنْ سُلَالَةٍ مِنْ مَاءٍ مَهِينِ ﴾ ٢ : ممتهن.

﴿ ثُمَّ سَوَّاهُ ﴾: قوّمه بتصوير أعضائه على ما ينبغي.

﴿ وَنَفَخَ فِيهِ مِنْ رُوحِهِ ﴾ : إضافه إلى نفسه تشريفاً وإشعاراً بأنَّه خلق عجيب، وأنَّ له شأناً له مناسبة ما إلى الحضرة الربوبيّة. ولأجله قيل: من عرف نفسه فقد عرف ربّه.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢٠): «ثمّ جعل نسله» أي ولده من سلالة. وهو الصفوة (٧) من الطعام والشراب، «من ماء مهين». قال: «النطفة [المني] (٨). «ثم سوّاه» أي استحاله من نطفة إلى علقة ومن علقة إلى مضغة حتّى نفخ فيه الروح.

﴿ وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالْآبُصَارَ وَالْآفْتِدَةَ ﴾ : خصوصاً لتسمعوا وتبصروا وتعقلوا. ﴿ قَلِيلاً مَا تَشْكُرُونَ ﴾ أن شكراً قليلاً.

﴿ وَقَالُوا ءَإِذَا ضَلَلْنَا فِي الْأَرْضِ ﴾: أي صرنا تراباً مخلوطاً بتراب الأرض لا نـتميّز منه. أو غينا فيه.

وقرئ: «ضلِلنا» بالكسر. من ضلَ يضلَ (٩٠).

وفي جوامع الجامع (١٠٠): روي عن عليّ لمائيلًا وابن عبّاس: «صلِلنا» بـالصاد وكسـر

۲. فاطر /۱. البقرة /١١٧.

ع. التوبة /١٠٦. ٣. السجدة /٧.

٦. تفسير القمى ١٦٨/٢. ٥. فاطر /١١.

> ٨. من المصدر، ٧. المصدر: الصنو .

٩. أنوار التنزيل ٢٣٤/٢.

١٠. جوامع الجامع ٣٦٥.

اللام. من صلّ اللحم، وأصلّ اللحم: إذا أنتن.

وقرأ ابن عامر: «إذا» على الخبر والعامل فيه ما دلٌ عليه (١).

﴿ ءَإِنَّا لَفِي خَلْقِ جَدِيدٍ ﴾ : وهو نبعث أو يُجدَّد خلقنا.

وقرأ نافع والكسائيّ ويعقوب: «انّا» على الخبر. والقائل أبيّ بن خلف. وإسناده إلى جميعهم لرضاهم به (٢).

﴿ بَلْ هُمْ بِلِقَاءِ رَبِّهِمْ ﴾ : بالبعث ، أو بتلقّي ملك الموت وما بعده .

﴿كَافِرُونَ ﴾ ۞: جاحدون.

﴿ قُلْ يَتَوَفَّاكُمْ ﴾ : يستوفي نفوسكم لا يترك منها شيئاً. أو لا يبقى منكم أحد.

و «التفعّل» و «الاستفعال» يلتقيان كثيراً ؛ كتقصّيته واستقصيته واستعجلته.

﴿ مَلَكَ الْمَوْتِ الَّذِي وُكِلَ بِكُمْ ﴾: بقبض أرواحكم وإحصاء أجالكم.

﴿ ثُمَّ اِلَّىٰ رَبِّكُمْ تُرْجَعُونَ ﴾ ۞: للحساب والجزاء.

١ و٢. أنوار التنزيل ٢٣٤/٢.

٣. التوحيد /٢٦٧ و ٢٦٨ ـ ٢٦٩ . ح ٥ .

٥. الأنعام /٦١.

٧. النحل ٣٢/.

الزمر /٤٤.
 النحل /٢٨.

٨. المصدر: «الملائكة» بدل «يشاء من».

خاصّته بمن يشاء من خلقه (۱) يدبر الأموركيف يشاء. وليس كل العلم يستطيع صاحب العلم أن يفسّره لكل الناس، لأن فيهم (۱) القويّ والضعيف. ولأن منه مايطاق حمله ومنه ما لا يطاق حمله، إلّا أن يسهل الله له حمله وأعانه عليه من خاصّة أوليائه. وإنّما تكفيك أن تعلم أنّ الله هو المحيي المميت، وأنّه يتوفّى الأنفس على يدي من يشاء من خلقه من ملائكة وغيرهم.

وفي كتاب من لا يحضره الفقيه (٣): وشئل الصادق طه عن قبول الله على (١٠): «الله يتوفّئ الأنفس حين موتها» وعن قول الله على (٥): «قل يتوفّاكم ملك الموت الذي وكل بكم» وعن قول الله على: «الذين تتوفّاهم الملائكة طيبين» «والذين تتوفّاهم الملائكة ظالمي أنفسهم» (١) وعن قول الله على (١) «توفّته رسلنا» وعن قوله على (١٠): «ولو تسرى إذ يتوفّى الذين كفروا الملائكة» وقد يموت في الدنيا في الساعة الواحدة في جميع الأفاق ما لا يحصيه إلّا الله على فكيف هذا؟

فقال: إنّ الله تبارك وتعالى جعل لملك الموت أعواناً من الملائكة يقبضون الأرواح بمنزلة صاحب الشرطة له أعوان من الإنس، يبعثهم في حوائجه فتتوفّاهم الملائكة، ويتوفّاهم ملك الموت من الملائكة، مع ما يقبض هو، ويتوفّاهم الله تعالى من ملك الموت.

وفي الكافي (٩): أبوعليّ الأشعري، عن محمّد بن عبدالجبّار، عن ابن فضّال، عن عليّ بن عقبة، عن أسباط بن سالم مولى أبان قال: قلت لأبي عبدالله عليّالاً: جعلت فداك، يعلم ملك الموت بقبض من يقبض ؟

١. هنا زيادة في المصدر. وهي: والملائكة الذين سمّاهم الله عزّ ذكره وكّلهم بخاصة من يشاء من خلقه. إنّه تبارك وتعالى».
 ٢. المصدر: منهم.

٣. من لايحضره الفقيه ٨٢/١، ح ٣٧١. ٤. الزمر ٤٢/٠.

ه. النحل /٣٢. ٢. نفس السورة /٢٨.

٧. الأنعام /٦٦ . ٨ الأنقال /٥٠ .

۹. الکانی ۲۸۵۵/۳ ح ۲۱.

قال: لا، إنَّما هي صكاك تنزل من السماء: اقبض نفس فلان بن فلان بن فلان .

عليّ بن إبراهيم، عن أبيه (١)، عن عمرو بن عثمان، عن المفضّل بن صالح، عن زيد الشحّام قال: سُئل أبو عبدالله لللله عن ملك الموت، يقال: الأرض بين يديه كالقصعة يمدّ يده منها حيث يشاء.

فقال: نعم.

محمّد، عن أحمد بن محمّد (٢)، عن الحسين بن سعيد، عن الحسين بن علوان، عن عمرو بن شمر، عن جابر، عن أبى جعفر للله قال: سألته عن لحظة ملك الموت.

قال: أما رأيت الناس يكونون جلوساً فتعتريهم السكينة (٢) فما يتكلّم أحد منهم؟ فتلك لحظة [ملك الموت](١) حيث يلحظهم.

عدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد (٥)، عن بعض أصحابه، عن محمّد بن سكين قال: سُئل أبوعبدالله عليما عن الرجل يقول: استأثر الله بفلان.

فقال: ذا مكروه.

فقيل: فلان يجود بنفسه؟

فقال: لابأس. أما تراه يفتح فاه عند موته مرّتين أو ثلاثاً؟ فذلك حين يجود بها لمايري من ثواب الله على وقد كان بها ضنيناً.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): حدّ ثني أبي، عن ابن أبي عمير، عن هشام، عن أبي عبدالله عليه قال: قال رسول الله عليه الله السري بي إلى السماء رأيت ملكاً من الملائكة بيده لوح من نور لايلتفت يميناً ولا شمالاً مقبلاً عليه كهيئة الحزين. [فقلت: من هذا يا جبرئيل؟

نفس المصدر ۲۵۹/۳، ح ۲٤.

٣. ن والمصدر: السكتة.

٥. نفس المصدر ٢٦٠/٣، ح ٣٥.

٢. نفس المصدر ٢٥٩/٣، ح ٣١.

٤. من المصدر.

٦. تفسير القمي ١٦٨/٢.

فقال: هذا ملك الموت. مشغول في قبض الأرواح إ(١).

فقلت: ادنني منه، يا جبرائيل، لأكلّمه.

فأدناني منه. فقلت له: يا ملك الموت، أكلّ من مات أو هـو ميّت فـيما بـعد أنت تقبض روحه؟

قال: نعم.

قلت: وتحضرهم بنفسك؟

قال: نعم، ما الدنيا كلّها عندي فيما سخّرها الله رُهُكُالي ومكّنني منها إلّا كالدّرهم في كفّ الرجل يقلّبه كيف شاء. وما من دار في الدنيا، إلّا وأدخلها كلّ يوم خمس مرّات. وأقول إذا بكئ أهل الميّت على ميّتهم: لا تبكوا عليه، فإنّ لي إليكم عودة وعودة حتّى لا يبقئ منكم أحد.

فقال رسول الله عَيْظِيُّ : كفئ بالموت طامّة ، يا جبراثيل .

فقال جبرائيل: ما بعد الموت أطمّ وأعظم من الموت.

وفي نهج البلاغة (١): هل تحسّ به إذا دخل منزلاً؟ أم هل تراه إذا توفّى أحداً؟ بل كيف يتوفّى الجنين في بطن أمّه ؟ أيلج عليه من بعض جوارحها ؟ أم الروح أجابته بإذن ربّها ؟ أم هو ساكن معه في أحشائها ؟ كيف يصف إلهه من يعجز عن صفة مخلوق مثله ؟!

وفي مجمع البيان (٣): وروى عكرمة عن ابن عبّاس: قال رسول الله ﷺ: الأمراض والأوجاع كلّها بريد الموت (٤) ورسل الموت (٥). فإذا حان (٦) الأجل أتئ ملك الموت بنفسه وقال: يا أيّها العبد، كم خبر بعد خبر، وكم رسول بعد رسول ؟ (٧) أنا الخبر الذي

٢. نهج البلاغة /٤٢، خطبة ١١٢.

١. من المصدر،

٤. المصدر: للموت.

٣. مجمع البيان ٣٢٩/٤.

٦. هكذا في المصدر. وفي النسخ: جاءت.

٥. المصدر: للموت.

٧. هنا زيادة في المصدر ، وهي : وكم بريد بعد بريد؟

ليس بعدي خبر. وأنا الرسول أجب ربّك طائعاً أو مكرهاً.

فإذا قبض روحه وتصارخوا عليه، قال: على من تصرخون؟ وعلىٰ من تبكون؟ فوالله ماظلمت له أجلاً ولا أكلت له رزقاً. بل دعاه ربّه. فليبك الباكي علىٰ نفسه. وإنّ لي فيكم عودات وعودات حتّىٰ لا أبقى منكم أحداً.

وفي كتاب من لا يحضره الفقيه (۱): وقال أبو جعفر للطِّلا: إنَّ آية المؤمن إذا حضره الموت أن يبيضٌ وجهه أشدٌ من بياض لونه، ويرشح جبينه، ويسيل من عينيه كهيئة المدموع، ذلك آية خروج روحه. وإنّ الكافر تخرج روحه سلاً من شدقه كزبد البعير كما تخرج نفس الحمار.

وسُئل رسول الله ﷺ (٢): كيف يتوفّئ ملك الموت المؤمن؟

فقال: إنّ ملك الموت ليقف من المؤمن عند موته موقف العبد الذليل من المولى. فيقوم هو وأصحابه لا يدنو منه حتّى يبدأ بالتسليم ويبشّره بالجنّة.

وقال أميرالمؤمنين للتلل (٣): إنّ المؤمن إذا حضره الموت وثقه ملك الموت. فلو لا ذلك لم يستقرّ.

وفي عوالي اللنالي (٤): وفي الحديث أنّ إبراهيم للطِّلِّ لقي ملكاً فقال له: من أنت؟ فقال: أنا ملك الموت.

> فقال: أتستطيع أن تريني الصورة التي تقبض فيها روح المؤمن؟ قال: نعم. أعرض عنّى.

فأعرض عنه [ثمّ التفت إليه] (٥). فإذا هو شابٌ حسن الصورة، حسن الثياب، حسن الشمائل، طيّب الرائحة.

فقال: يا ملك الموت، لو لم يلق المؤمن إلا حسن صورتك لكان حسبه.

٢. نفس المصدر والموضع، ح ٣٦٨.

٤. عوالي اللثالي ٢٧٤/١ ح ١٠٠ .

١. من لايحضره الفقيه ٨١/١، ح ٣٦٦.

٣. نفس المصدر والموضع، ح ٣٦٩.

٥. من ن .

ثمّ قال له: هل تستطيع أن تريني الصورة التي تقبض فيها روح الفاجر؟ (١) فقال: بلي. [ثمّ](٢) قال: أعرض عنّى.

فأعرض عنه. ثمّ التفت إليه فإذا هو رجل أسود، قائم الشعر، منتن الرائحة، أسود الثياب، يخرج من فيه ومن مناخره النيران (٣) والدخان. فغشي على إبراهيم، ثمّ أفاق. وقد عاد ملك الموت إلى حالته الأولئ.

فقال: يا ملك الموت، لو لم يلق الفاجر إلّا صورتك هذه لكفته.

- ﴿ وَلَوْ تَرَىٰ اِذِ الْمُجْرِمُونَ نَاكِسُوا رُؤُوسِهِمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ ﴾ : من الحياء والخزي.
  - ﴿ رَبُّنَا ﴾ : قائلين : ربَّنا.
  - ﴿ ٱبْصَرْنَا ﴾ : ما وعدتنا.
  - ﴿ وَسَمِعْنَا ﴾ : منك تصديق رسلك.
    - ﴿ فَارْجِعْنَا ﴾: إلى الدنيا.
  - ﴿ نَعْمَلْ صَالِحاً إِنَّا مُوقِئُونَ ﴾ ٢: إذ لم يبق لنا شك بما شاهدنا.

وجواب «لو» محذوف. تقديره: لرأيت أمراً فظيعاً. وينجوز أن تكون للتمني والمضيّ فيها وفي «إذ». لأن الثابت في علم الله بنمنزلة الواقع. ولا يُبقدُّر لِه ترى» مفعولاً. لأن المعنى: لو تكون منك رؤية في هذا الوقت. أو يُقدَّر ما دلَ عليه صلة «إذ». والخطاب لرسول الله عَيَالِية أو لكلّ أحد.

﴿ وَلَوْ شِنْنَا لَآتَيْنَا كُلَّ نَفْسِ هُدَاهَا ﴾ : ما هُدي به إلى الإيمان والعمل الصالح بالتّوفيق له.

﴿ وَلَكِنْ حَقَّ الْقَوْلُ مِنِّي ﴾ : ثبت قضائي وسبق وعيدي، وهو.

﴿ لَاَمْلَنَنَّ جَهَنَّمَ مِنَ الْجِنَّةِ وَالنَّاسِ آجْمَعِينَ ﴾ ۞: لعلمي بأنّهم ينسون لقاء يـومهم هذا، ويرتكبون مايوجب لهم هذا.

هنا زيادة في المصدر والنسخ إلان . وهي: قال التطيق .

٢. من ن . ٣ المصدر: الناو .

﴿ فَذُوقُوا بِمَا نَسِيتُمْ لِقَاءَ يُؤمِكُمْ هَذَا ﴾ : فإنّه من الوسائط والأسباب المقتضية له.

﴿ إِنَّا نَسِينًا كُمْ ﴾: تركنا كم من الرحمة. أو في العذاب ترك المنسي.

وفي استئنافه وبناء الفعل على «إنّ» واسمها، تشديد في الانتقام منهم.

﴿ وَذُوقُوا عَذَابَ الْخُلْدِ بِمَا كُنْتُمْ تَغْمَلُونَ ﴾ ﴿ وَذُوقُوا عَذَابَ الْخُلْدِ بِمَا كُنْتُمْ تَغْمَلُونَ ﴾ ﴿ وَذُوقُوا عَذَابَ ولما نيط به من التصريح بمفعوله وتعليله بأفعالهم السيّئة من التكذيب والمعاصي ؛ كما علّله بتركهم تدبّر أمر العاقبة والتفكّر فيها دلالة على أنّ كلاً منهما يقتضى ذلك.

﴿ انَّمَا يُؤْمِنُ بِآيَاتِنَا الَّذِينَ إِذَا ذُكِّرُوا بِهَا ﴾ : وُعُظوا بها.

﴿ خَرُّوا سُجَّداً ﴾ : خوفاً من عذاب الله .

﴿ وَسَبَّحُوا ﴾ : نزّهوه عمّا لا يليق به ؛ كالعجز عن البعث.

﴿ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ ﴾ : حامدين له شكراً ، علىٰ ما وفّقهم للإسلام وأتاهم الهدىٰ.

﴿ وَهُمْ لَا يَسْتَكْبِرُونَ ﴾ ٢٠: عن الإيمان والطاعة ؛ كما يفعل من يصير مستكبراً.

﴿ تَتَجَافَىٰ جُنُوبُهُمْ ﴾: ترتفع وتتنحَىٰ.

﴿ عَن الْمَضَاجِع ﴾ : الفرش ومواضع النوم.

﴿ يَدْعُونَ رَبُّهُمْ ﴾ : داعين إيّاه .

﴿خَوْفاً ﴾ : من سخطه.

﴿ وَطَمَعاً ﴾ : في رحمته.

وفي كتاب علل الشرائع (١)، بإسناده إلى أبي عبيدة الحذّاء، عن أبي جعفر للطِّلِا قال: «تتجافىٰ جنوبهم عن المضاجع يدعون ربّهم خوفاً وطمعاً» لعلّك تـرىٰ أنّ القـوم لم يكونوا ينامون.

قال: قلت: الله ورسوله وابن رسوله أعلم.

قال: فقال: لابد لهذا البدن أن تريحه حتى يخرج [نفسه. فإذا خرج](٢) النفس

١. علل الشرائع /٣٦٥، ح ٤. ٢. ليس في س وا.

استراح البدن ورجع الروح فيه قوّة على العمل. فإنّما ذكرهم «تتجافى جنوبهم عن المضاجع يدعون ربّهم خوفاً وطمعاً» أنزلت في أميرالمؤمنين اللله وأنباعه من شيعتنا. ينامون في أوّل الليل، فإذا ذهب ثلثا الليل أو ماشاء الله فزعوا إلى ربّهم راغبين مرهبين طامعين فيما عنده، فذكرهم الله في كتابه. فأخبرك الله بما أعطاهم أنّه (١) أسكنهم في جواره، وأدخلهم جنّته، وآمن (٢) خوفهم (٣)، وأذهب رعبهم.

قال: قلت: جعلت فداك، إن أنا قمت في آخر الليل أيّ شيء أقول إذا قمت؟

قال: قل: «الحمد لله ربّ العالمين وإله المرسلين. والحمد لله الذي يحيي الموتئ ويبعث من في القبور». فإنّك إذا قلتها، ذهب عنك رجز الشيطان ووسواسه، إن شاء الله.

وفي أصول الكافي (٤): محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن النعمان، عن ابن مسكان، عن سليمان بن خالد، عن أبي جعفر عليه قال: ألا أخبرك بالإسلام أصله وفرعه وذروة سنامه ؟

قلت: بلى جعلت فداك.

قال: أمّا أصله، فالصلاة. وفرعه، الزكاة. وذروة سنامه، الجهاد.

ثمّ قال: إن شئت أخبرتك بأبواب الخير.

قلت: نعم، جعلت فداك.

قال: الصوم جنّة [من النار] (٥). والصدقة تذهب بالخطيئة. وقيام الرجل في جوف الليل يذكر الله. ثمّ قرأ: «تتجافئ جنوبهم عن المضاجع».

على بن إبراهيم، عن أبيه (٢)، عن ابن محبوب، عن جميل، عن هارون بن خارجة،

هكذا في المصدر. وفي النسخ: «فأخبرك بما أعطاهم الله بدل «فأخبرك الله بما أعطاهم أنه».

المصدر . وفي النسخ: آمنهم . ٣٠ ن وم: خوفه .

٤. الكافي ٢٣/٢\_٢٤، ح ١٥. من المصدر،

٦. نفس المصدر ٨٤/٢، ح ٥.

عن أبي عبدالله لمائيلًا قال: العبادة ثلاثة: قوم عبدوا الله تَظَلَق خوفاً فتلك [عبادة](١) العبيد؛ وقوم عبدوا الله تبارك وتعالى طلب الثواب، فتلك [عبادة](١) الأجراء؛ وقوم عبدوا الله تَظَلَق حبًا له، فتلك عبادة الأحرار. وهي أفضل العبادة.

وفي كتاب الخصال (٣): عن يونسبن ظبيان قال: قال الصادق جعفر بن محمّد عليه إنّ الناس يعبدون الله على ثلاثة أوجه: فطبقة يعبدونه رغبة في ثوابه، فتلك عبادة الحرصاء وهو الطمع؛ وآخرون يعبدونه فرقاً [من النار](٤) فتلك عبادة العبيد وهي الرهبة؛ ولكنّي أعبده حبّاً له، فتلك عبادة الكرام وهو الأمن. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي مجمع البيان (٥): روى الواحديّ بالإسناد عن معاذ بن جبل قال: بينا نحن مع رسول الله ﷺ رسول الله ﷺ أنه مع عزوة تبوك، وقد أصابنا الحرّ، فتفرّق القوم. فإذا رسول الله ﷺ أقربهم مِنّى، فدنوت منه.

فقلت: يا رسول الله ، أنبئني بعمل يدخلني الجنّة ويباعدني من النار.

قال: لقد سألت عن عظيم - وانه ليسير على من يسّره (١) الله عليه -: تعبد (٧) الله ولا تشرك به شيئاً ؛ وتقيم الصلاة المكتوبة ؛ وتؤدّي الزكاة المفروضة ؛ وتصوم شهر رمضان.

قال: وإن شئت أنبأتك عن أبواب (^) الخير.

قال: قلت: أجل، يا رسول الله.

من المصدر وم .

٣. الخصال /١٨٨، صدر حديث ٢٥٩. ٤، من المصدر.

٥. مجمع البيان ٣٣١/٤.

٦. هكذا في ن . وفي سائر النسخ: «يستره» وفي المصدر: يسيره.

٧. هكذا في المصدر وم . وفي سائر النسخ: تعبدوا .

٨. المصدر والأصل: بابواب.

قال: الصوم جنّة [من النار](١) والصدقة تكفّر الخطيئة. وقيام الرجل في جوف الليل يبتغي وجه الله.

ثمّ قرأ هذه الآية: «تتجافئ جنوبهم عن المضاجع».

وفي كتاب المناقب (٣)، لابن شهرا شوب كلام طويل في تزويج فاطمة على من علي الله وفيه : وباتت عندها أسماء بنت عميس أسبوعاً ، بوصيّة خديجة إليها . فدعالها النبي عَيَّا في دنياها و آخرتها ، ثمّ أتاهما في صبيحتهما (٤) . وقال : السلام عليكم ، أدخل رحمكم الله ؟

ففتحت له أسماء الباب. وكانا نائمين تحت كساء.

فقال: على حالكما. فأدخل رجليه بين أرجلهما. فأخبر الله عن أو رادهما «تتجافى جنوبهم عن المضاجع» الآية، فسأل عليّاً: كيف وجدت أهلك؟

قال: نعم العون علىٰ طاعة الله.

وسأل فاطمة، فقالت: خير بعل.

فقال: اللهم اجمع شملهما، وألّف بين قلوبهما، واجعلهما وذرّيتهما من ورثة جنّة النعيم، وارزقهما ذرّيّة طاهرة طيّبة مباركة، واجعل في ذرّيّتهما البركة، واجعلهم أئمّة يهدون بأمرك إلى طاعتك ويأمرون بما يرضيك.

ثمّ أمر بخروج أسماء وقال: جزاكِ الله خيراً.

ثمّ خلا بها بإشارة الرسول ﷺ.

﴿ وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنْفِقُونَ ﴾ ۞: في وجوه الخير.

١. ليس في المصدر. ٢. أمالي الطوسي ٢٠٠١، ح ٢٢.

٣. مناقب آل أبي طالب ٣٥٥٥٣-٣٥٦.

٤. هكذا في المصدر . وفي النسخ : «أتاها في صبيحتها» .

وفي محاسن البرقيّ (١): عن الحسن بن عليّ بن فضّال، عن ثعلبة بن ميمون، عن عليّ بن عبدالعزيز قال: قال أبو عبدالله للسلّم! ألا أخبرك بأصل الإسلام وفرعه وذروته وسنامه؟ (٢)

قال: قلت: بلئ جعلت فداك.

قال: أصله، الصلاة. وفرعه، الزكاة. وذروته وسنامه (٢)، الجهاد في سبيل الله. ألا أخبرك بأبواب الخير؟

[قلت: نعم جعلت فداك.

قال إ(1): الصوم بُحنَّة [من النار](٥) والصدقة تحطَّ الخطيئة. وقيام الرجل في جوف الليل يناجي ربّه. ثمّ قرأ: «تتجافئ جنوبهم عن المضاجع يدعون ربّهم خوفاً وظمعاً وممّا رزقناهم ينفقون».

﴿ فَلَا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَا أُخْفِيَ لَهُمْ ﴾ : لا ملك ولا نبيّ مرسل.

﴿ مِنْ قُرَّةِ أَغَيُنٍ ﴾ : ممّا تقرّ به عيونهم.

وقرأ حمزة ويعقوب: «أخفى» على أنَّه مضارع أخفيت (١٠).

وقرئ: «نخفي» و «أخفي». والفاعل في الكلّ هـ و الله تـ عالىٰ (٧). و «العـ لم» بـ معنى المعرفة. و «ما» موصولة، أو استفهامية، معلّق عنها الفعل.

﴿ جَٰزَاءً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ ۞: أي جوزوا جزاء، أو أخفىٰ للجزاء. فإنّ إخفاءه لعلق شأنه.

وقيل (٨): هذا القوم أخفوا أعمالهم، فأخفى الله ثوابهم (٩).

١. المحاسن /٢٨٩، ح ٣٤٣.

٢ و٣. هكذا في المصدر. وفي النسخ: «ذروة سنامه» بدل «ذروته وسنامه».

٦. أنوار التنزيل ٢٣٦٧٢. ٧. نفس المصدر والموضع .

٨. نقس المصدر، والموضع .

۷. نفس المصدر والـ ۹. أ: لقاءهم .

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): وقوله تَالَقُونا): [«ولو ترى إذ المسجرمون ناكسوا رؤوسهم عند ربّهم ربّنا أبصرنا وسمعنا» في الدنيا ولم نعمل به. «فارجعنا» إلى الدنيا «نعمل صالحاً إنّا موقنون] (٣) ولو شئنا لآتينا كلّ نفس هداها».

قال: ولو شئنا أن نجعلهم كلّهم معصومين لقدرنا. وقوله الشرائة: «فذوقوا بما نسيتم لقاء يومكم هذا إنّا نسيناكم» أي تركناكم. وقوله الشرائة التتجافى جنوبهم عن المضاجع يدعون ربّهم خوفاً وطمعاً وممّا رزقناهم ينفقون». فإنّه حدّثني أبي، عن عبدالرحمٰن بن أبي نجران، عن عاصم بن حميد، عن أبي عبدالله الشرائة قال: ما من عمل حسن يعمله العبد إلّا وله ثواب في القرآن إلّا صلاة الليل. فإنّ الله الشرائة لم يبيّن ثوابها لعظم خطرها وممّا عنده. فقال جلّ ذكره: «تتجافى جنوبهم عن المضاجع يدعون ربّهم خوفاً وطمعاً وممّا رزقناهم ينفقون» إلى قوله «يعملون».

ثمّ قال: إنّ لله الله كرامة في عباده المؤمنين في كلّ يوم جمعة. فإذا كان يوم الجمعة بعث الله إلى المؤمن ملكاً معه حلّتان فينتهي إلى باب الجنّة.

فيقول: استأذنوا لي علىٰ فلان.

فيقال له: هذا رسول ربك على الباب.

فيقول لأزواجه: أيّ شيء ترين عليّ أحسن؟

فيقلن: يا سيّدنا والذي أباحك الجنّة مارأينا عليك أحسن من هذا. قد بـعث إليك ربّك.

فيتزر بواحدة [ويتعطّف بالأخرى. فلا يمرّ بشيء إلّا أضاء له حتى ينتهي إلى الموعد. فإذا اجتمعوا تجلّى لهم الربّ تبارك وتعالى [٧٠]. فإذا نظروا إليه -أي إلى رحمته -خرّوا سجّداً.

١. تفسير القمي ١٦٨/٢ ـ ١٧٠.

٢. السجدة /١٢.

٣. ليس في المصدر . 2. السجدة /١٤ .

٥. هكذا في المصدر. وفي النسخ: «العظيم خطره» بدل «لعظم خطرها».

٦. ليس في أ.

فيقول: عبادي، ارفعوا رؤوسكم. ليس هذا يوم سجود ولا عبادة. قد رفعت عنكم المؤنة.

فيقولون: يَا رَبّ، وأي شيء أفضل ممّا أعطيتنا (١) الجنة؟ (٢)

فيقول: لكم مثل مافي أيديكم سبعين ضعفاً.

قال: فيمرّ المؤمن. فلا يمرّ بشيء إلّا أضاء له حتّىٰ ينتهي إلى أزواجه.

فيقلن: والذي أباحنا (١٠) الجنّة، يا سيّدنا، ما رأيناك أحسن منك الساعة!

فيقول: إنّي قدنظرت إلى نور ربّي.

ثمَّ قال: إنَّ أزواجه لا يغرن ولا يحضن ولا يصلفن.

قلت: جعلت فداك، إنّي أردت أن أسألك عن شيء أستحي منه.

قال: سل.

قلت: جعلت فداك، هل في الجنة غناء؟ (٧)

قال: إنَّ في الجنة شجراً يأمر الله رياحها، فتهبّ. فتضرب تلك الشجرة بأصوات لم يسمع الخلائق مثلها حسناً.

ثمَّ قال: هذا عوض لمن ترك السماع للغناء في الدنيا مخافة الله.

قال: قلت: جعلت فداك، زدني.

١. هكذا في المصدر. وفي النسخ: أعطينا.

تفسير نورالثقلين ٢٢٦/٤، ح ٢٧، نقلاً عن المصدر: أعطيتنا الجنة .

٣. المصدر: قيرى . ٤. المصدر: سبعين .

٥. ق /٣٥.

٧. هكذا في المصدر. وفي النسخ: «ثم قلت: أفي الجنة غناء» بدل «قال: سل». قلت: جعلت فداك هل في الجنة غناء».

فقال: إنّ الله خلق جنّة بيده. ولم ترها عين. ولم يطلع عليها مخلوق. يفتحها الربّ كلّ صباح. ويقول: ازدادي ريحاً، وازدادي طيباً. وهو قول الله: «فلا تعلم نفس ما أخفى لهم من قرّة أعين جزاء بما كانوا يعملون».

وفي مجمع البيان (١): وروي في الشواذ، عن النبيِّ عَيَالِيُّ : قرّات أعين.

وروي عن أبي عبدالله عليه (١) أنّه قال: ما من حسنة إلّا ولها ثواب مبيّن في القرآن إلّا صلاة الليل. فإنّ الله عزّ اسمه لم يبيّن ثوابها لعظم خطرها. قال: «فلا تعلم نفس» الآية،

وفي جوامع الجامع (٣): وفي الحديث: يقول الله تعالى: أعددت لعبادي الصالحين ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر بَلْهَ (٤) ما أطلعتكم عليه اقرؤوا إن شئتم «فلا تعلم نفس ما أخفي لهم» الآية.

وفي محاسن البرقي (٥): عنه ، عن أبيه ، عن الحسن بن عليّ بن فضّال ، عن عليّ بن النعمان ، عن البحارث بن محمّد الأحول ، عمّن حدّثه ، عن أبي جعفر وأبي عبدالله عليه النعمان ، عن الحارث بن محمّد الأحول ، عمّن حدّثه ، عن أبي جعفر وأبي عبدالله عليه قالا: قال رسول الله علي لله تعليه العليّ : [يا عليّ] (٦) إنّه لمّا أسري بي رأيت في الجنّة نهراً أبيض من اللبن وأحلى من العسل وأشد استقامة من السهم . فيه أباريق عدد النجوم . على شاطئه قباب (١) المياقوت الأحمر والدرّ الأبيض . فضرب جبرائيل بجناحيه اللي جناحه إلى جناحه إلى أفإذا هو مسكة زفرة .

ثمّ قال: والذي نفس محمّد بيده، إنّ في الجنّة لشجراً (٩) يتصفّق بالتّسبيح بصوت لم

٢. نفس المصدر ٢٣١/٤.

١. مجمع البيان ٢٣٠/٤.

٣. جوامع الجامع ٣٦٦٧.

٤. بَلْهُ: اسم فعل بمعنى: دَعُ . ويكون ما بعدها منصوباً . ومصدر، ويكون مابعدها مجروراً . أو بمعنى:
 كيف . ويكون مابعدها مرفوعاً . (المعجم الوسيط) .

٥. المحاسن /١٨٠ ـ ١٨١، ح ١٧٢. وفيه: عنه، عن أبيه، والحسن بن عليّ بن فضال، جميعاً، عن عليّ بن
 النعمان.

٧. هكذا في المصدر . وفي النسخ: شياطبه قبات .

٨. من المصدر . وفي النسخ : أشجاراً .

يسمع الأوّلون والآخرون [بمثله](۱). يشمر شمراً كالرّمّان. يلقي شمره إلى الرجل، فيشقّها عن سبعين حلّة. والمؤمنون على كراسيّ وهم الغرّ المحجّلون. أنت إمامهم يوم القيامة. على الرجل منهم نعلان شراكهما من نور يضيء أمامه (۲) حيث شاء (۳) من الجنّة. فبيناهم كذلك إذ أشرقت (٤) عليه امرأة من فوقه، تقول: سبحان الله، يا عبدالله، أما لنا منك دولة ؟

فيقول: من أنت؟

فتقول: أنا من اللواتي قال الله: «فلا تعلم نفس ما أخفي لهم من قرّة أعين جزاء بما كانوا يعملون».

ثم قال: والذي نفس محمّد بيده، إنّه ليجيئه كلّ يوم سبعون ألف مـلك يسـمّونه باسمه واسم أبيه.

وفي شرح الآيات الباهرة (٥)؛ روى الشيخ أبوجعفر محمّد بن بابويه، عن محمّد بن الحسين بن الحسن بن أحمد بن الوليد، عن محمّد بن الحسن الصفّار، عن محمّد بن الحسين بن أبي الخطّاب، عن الحسن بن عليّ بن النعمان، عن الحارث بن محمّد الأحول، عن أبي عبدالله، عن أبي جعفر عليًا الله بأدنئ تغيير.

ثمّ قال: وذلك ما ذكره الطوسي على أماليه، بإسناده عن جابر بن عبدالله على قال: قال رسول الله على على على ألا أبشرك؟ ألا أمنحك؟

قال: بلئ، يا رسول الله.

قال: تَحلقت أنا وأنت من طينة واحدة. ففضلت منها فضلة. فخلق الله منها شيعتنا.

١. من المصدر: أمامهم.

٣. المصدر: شاؤوا.

٤. هكذا في س وم وأ. وفي سائر النسخ والمصدر: أشرفت.

٥. تأويل الآيات الباهرة، وفيه: «تأويله مارواه» بدل «روى». ج١، ص ٤٤٠.

فإذا كان يوم القيامة يدعى الناس بأمّهاتهم إلّا شيعتك. فإنّهم يـدعون بآبـائهم لطـيب مولدهم (١).

وفي أصول الكافي (٢): عدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن جعفر بن محمّد الأشعري، عن عبدالله بن ميمون القدّاح، عن أبي عبدالله بالله على قال: من أطعم مؤمناً حتّى يُشبِعه لم يدر أحد من خلق الله ما له من الأجر في الأخرة ؛ لا ملك مقرّب ولا نبي مرسل إلّا الله ربّ العالمين.

﴿ أَفَمَنْ كَانَ مُؤْمِناً كُمَنْ كَانَ فَاسِقاً ﴾ : خارجاً عن الإيمان.

﴿ لَا يَسْتَوُونَ ﴾ ٢ : في الشرف والمثوبة تأكيد وتصريح والجمع للحمل على المعنى.

وفي كتاب الاحتجاج (٣) للطبرسي الله عن الحسن بن علي الله حديث طويل وفيه يقول الله ان تبغض علياً، وقد جلدك في الخمر ثمانين جلدة، وقتل أباك صبراً [بيده] (٤) يوم بدر. أم كيف تسبّه فقد سمّاه الله مؤمناً في عشر آيات من القرآن وسمّاك فاسقاً ؟ وهو قول الله الله الفضائد «أفمن كان مؤمناً كمن كان فاسقاً لا يستوون».

وفي أصول الكافي (٥): عليّ بن محمّد، عن بعض أصحابه، عن آدم بن إسحاق، عن عبدالرزّاق بن مهران، عن الحسين بن ميمون، عن محمّد بن سالم، عن أبي جعفر عليه حديث طويل يقول فيه عليه : ونزل بالمدينة (٦): «والذين يرمون المحصنات ثمّ لم يأتوا بأربعة شهداء فاجلدوهم ثمانين جلدة ولا تقبلوا لهم شهادة أبداً وأولئك هم الفاسقون إلّا الذين تابوا من بعد ذلك وأصلحوا فإنّ الله غفور رحيم». فبرّاه الله ماكان مقيماً على على المناه الله على المناه على ال

هكذا في المصدر . وفي النسخ : ولادتهم .
 ٢٠ الكافي ٢٠١/٢ ، صدر حديث ٦ .

٣. الاحتجاج ٤١٢/١.

٥. الكافي ٣٢/٢، ضمن حديث ١. وأؤله في، ص ٢٨.

٦. النور/٤\_٥.

الفرية أن يسمَى بالإيمان. قال الله على: «أفمن كان مؤمناً كمن كان فاسقاً لا يستوون».

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر لللهِ في قوله ﷺ في قوله ﷺ فان على بن أفمن كان مؤمناً كمن كان فاسقاً لا يستوون، قال: فذلك أنّ عليّ بن أبي طالب طله والوليد بن عقبة بن أبي معيط تشاجرا. فقال الفاسق الوليد بن عقبة: أنا والله، أبسط (٢) منك لساناً وأحدّ منك سناناً وأمثل منك حشواً (٣) في الكتيبة.

فقال على عليِّه : اسكت، فإنَّما أنت فاسق.

فأنزل الله: «أفمن كان مؤمناً كمن كان فاسقاً لا يستوون. أمّا الذين آمنوا وعملوا الصالحات فلهم جنّات المأوئ نزلاً بما كانوا يعملون» فهو على بن أبي طالب النِّلا .

﴿ أَمَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ فَلَهُمْ جَنَّاتُ الْمَأْوَىٰ ﴾ : الحقيقيّ. والدنيا منزل مرتحل عنها لا محالة.

وقيل (٤): «المأوى» جنّة من الجنان (٥).

﴿ تُزُلاً ﴾: سبق في آل عمران.

﴿ بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ ٢: بسبب أعمالهم، أوعلى أعمالهم.

﴿ وَآمًّا الَّذِينَ فَسَقُوا فَمَأْوَاهُمُ النَّارُ ﴾ : مكان جنَّة المأوى للمؤمنين.

﴿ كُلُّمَا أَرَادُوا أَنْ يَخْرُجُوا مِنْهَا أُعِيدُوا فِيهَا ﴾ : عبارة عن خلودهم فيها.

﴿ وَقِيلَ لَهُمْ ذُوقُوا عَذَابَ النَّارِ الَّذِي كُنْتُمْ بِهِ تُكَذِّبُونَ ﴾ ۞: إهانة و زيادة لغيظهم.

وفي شرح الآيات الباهرة (٢): قال محمّد بن العبّاس الله عن البراهيم بن عبدالله، عن الحجّاج بن منهال، عن حمّاد بن سلمة، عن الكلبيّ، عن أبي صالح، عن ابن عبّاس الله وقال: إنّ الوليد بن عقبة بن أبي معيط قال لعليّ: أنا أقسط منك لساناً وأحد منك سناناً وأحد منك سناناً وأملاً منك حشواً في الكتيبة.

٢. م: أنشط.

أنوار التنزيل ٢٣٦/٢.

٦. تأويل الآيات الباهرة، ص٤٤٢، ح١.

١. تفسير القمى ١٧٠/٢.

٣. المصدر: جثواً.

٥. هكذا في المصدر. وفي النسخ: الجنات.

فقال له عليّ لِمُثَلِّلًا: أسكت يا فاسق.

فأنزل الله جلّ اسمه: «أفمن كان مؤمناً كمن كان فاسقاً لا يستوون» إلى قوله «تكذّبون».

وقال أيضاً: حدّثنا عليّ بن عبدالله بن أسد، عن إبراهيم بن محمّد الثقفيّ، عن عمرو بن حمّاد، عن أبيه عن فضيل، عن الكلبي، عن أبي صالح، عن ابن عبّاس](١) في قوله رهم أفمن كان مؤمناً كمن كان فاسقاً لايستوون» قال: نزلت في رجلين: أحدهما من أصحاب رسول الله مَن هو المؤمن، والآخر فاسق.

فقال الفاسق للمؤمن: أنا والله أحدّ منك سناناً وأقسط (٢) منك لساناً وأملئ سنك حشواً في الكتيبة.

فقال المؤمن للفاسق: اسكت يا فاسق.

فأنزل الله على: «أفمن كان مؤمناً كمن كان فاسقاً لا يستوون». ثمّ بيّن حال المؤمن فقال: «الذين آمنوا وعملوا الصالحات فلهم جنّات المأوى نزلاً بما كانوا يعملون». وبيّن حال الفاسق فقال: «أمّا الذين فسقوا فمأواهم النار كلّما أرادوا أن يخرجوا منها أعيدوا فيها وقيل لهم ذوقوا عذاب النار الذي كنتم به تكذّبون».

وذكر أبو مخنف على الله الله المحسن بن علي صلوات الله عليه علي صلوات الله عليه علي صلوات الله عليه الفاسق الوليد بن عقبة كلام. فقال له الحسن عليه الومك إن تسبّ علياً وقد جلدك في الخمر ثمانين سوطاً وقتل أباك صبراً مع رسول الله عليه في يـوم بـدر، وقد سمّاه الله على في غير آية مؤمناً وسمّاك فاسقاً.

﴿ وَلَنَذِيقَنَّهُمْ مِنَ الْعَذَابِ الْأَذْنَىٰ ﴾: من عذاب الدنيا. قيل (٤): إنّه المصائب والمحن في الأنفس والأموال.

من المصدر، وفي النسخ: أنشط.

٤. مجمع البيان ٢٣٢/٤.

٣. تفس المصدر والموضع .

الجزء العاشر / سورة السجدة.

وقيل(١): هوالقتل يوم بدر بالسّيف.

وقيل (٢): يريد به ما محنوا به من السنة سبع سنين بمكّة حتّى أكلوا الجيف والكلاب.

وقيل: هو الحدود.

﴿ دُونَ الْعَذَابِ الْآكْبَرِ ﴾ : عذاب الآخرة.

﴿ لَعَلَّهُمْ ﴾ : من بقي منهم.

﴿ يَرْجِعُونَ ﴾ ٢٠: يتوبون عن الكفر.

وقيل (٢): ليرجع الأخرون عن أن يذنبوا مثل ذنوبهم.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): في قوله ﷺ «وأمّا الذين فسقوا فمأواهم النار كلّما أرادوا أن يخرجوا منها أعيدوا فيها» [إلى قوله: «بـه تكـذّبون»](٥) قـال: إنّ جـهنّم إذا دخلوها هووا فيها مسيرة سبعين عاماً. فإذا بلغوا أسفله زفرت بهم جهنم. فإذا بـلغوا أعلاها قمعوا بمقامع الحديد، فهذه حالهم.

وأمًا قوله ﷺ: «ولنذيقنَهم من العذاب الأدنئ دون العذاب الاكبر» الأيسة، قـال (٦٠): العذاب الأدنئ عذاب الرجعة بالسيف. ومعنئ قوله: «لعلَّهم يرجعون» يمني فانَّهم يرجعون في الرجعة حتَّىٰ يُعذَّبوا.

وفي مجمع البيان (٧٠): وأمّا العذاب الأدنئ، ففي الدنيا. واختلف فسيه ـ إلى قـوله ـ وقيل: هو عذاب القبر، عن مجاهد.

وروي أيضاً (^) عن أبي عبدالله للسلال والأكثر فني الروايـة عـن أبـي جـعفر وأبـي عبدالله على إلى «العذاب الأدنى» الدابّة والدّجال.

١. نفس المصدر والموضع.

٣. نفس المصدر والموضع.

ە. م<del>ن المص</del>در .

٧. مجمع البيان ٢٣٢/٤.

۲. أنوار التنزيل ۲۳۳/۲.

٤. تقسير القمى ١٧٠/٢.

٦. نفس المصدر والموضع.

٨. نفس المصدر والموضع .

وفي شرح الآيات الباهرة (1): قال محمّد بن العبّاس الله عليّ : حدّثنا عليّ بن حاتم، عن حسن بن محمّد بن عبدالواحد، عن جعفر بن عمر بن سالم، عن محمّد بن حسين بن عجلان، عن مفضّل بن عمر قال: سألت أبا عبدالله عليه عن قول الله الله الدني دون العذاب الاكبر».

قال: الأدنئ، غلاء السعر. والأكبر، المهديّ بالسيف.

وقال أيضاً (٢): حدّثنا الحسن بن أحمد (٣)، عن محمّد بن عيسى، عن يـونس عـن مفضّل بن صالح، عن زيد، عن أبي عبدالله للسلِّلِ قال: «العذاب الادنى» دابّة الأرض.

﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنْ ذُكِّرَ بِآيَاتِ رَبِّهِ ثُمَّ أَعْرَضَ عَنْهَا ﴾: فلم يتفكّر فيها.

و «ثمّ» لاستبعاد الإعراض عنها مع فرط وضوحها وإرشادها إلى أسباب السعادة بعد التذكير بها عقلاً.

﴿ إِنَّا مِنَ الْمُجْرِمِينَ مُتْتَقِمُونَ ﴾ ۞: فكيف بمن كان أظلم من كلّ ظالم ؟!

﴿ وَلَقَدْ آتَيْنَا مُوسَىٰ الْكِتَابَ ﴾ :كما آتيناك.

﴿ فَلَا تَكُنُّ فِي مِزْيَةٍ ﴾: شك.

﴿ مِنْ لِقَائِهِ ﴾ : من لقائك الكتاب، لقوله (٤): «وانّك لَتُلَقَّى القرآن». فإنّا آتيناك من الكتاب مثل ما آتيناه منه. فليس ذلك ببدع ممّا لم يكن قطّ حتّى ترتاب فيه. أو من لقاء موسى الكتاب. أو من لقائك موسى الأخرة. أو من لقائك الأذى: كما لقي موسى الأذى. أو من لقائك موسى الأذى. أو من لقائك موسى الأذى. أو من لقائك موسى الله السري بك إلى السماء.

وفي جوامع الجامع <sup>(ه)</sup>: فقد روي أنّه عليه الصلاة والسلام قال: رأيت ليلة أسري بي موسئ للسِّلاِ رجلاً آدم طوالاً جعداً كأنّه من رجال شنوءة <sup>(١)</sup>.

٢. نفس المصدر والموضع.

أويل الآيات الباهرة، ج٢، ص٤٤٤.

٣. م والمصدر: الحسين بن أحمد .

ع. النمل ٧٠.

٥. جوامع الجامع ٣٦٦.

٦. شنوءة: موضع باليمن تُنسب إليها قبائل من الأزد يقال لهم: أزد شنوءة. (هامش تفسير نور الثقلين ٢٣٢/٤).

﴿ وَجَعَلْنَاهُ ﴾ : أي المنزل على موسى.

﴿ هُدًى لِبَنِي اِسْرَائِيلَ ﴾ ۞ ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ آئِمَّةً يَـهْدُونَ ﴾ : النـاس إلى مـا فـيه مـن الحكم والأحكام.

﴿ بِأَمْرِنَا ﴾ : إيّاهم به أو بتوفيقنا له .

﴿ لَمَّا صَبَرُوا ﴾ : [وقرأ حمزة والكسائيّ ورويس: لما صبروا(١١)](١)أي لصبرهم على الطاعة ، أو عن الدنيا.

﴿ وَكَانُوا بِآيَاتِنَا يُوقِنُونَ ﴾ ٢: لإمعانهم فيها النظر.

وفي أصول الكافي (٣): علي بن إبراهيم، عن أبيه، وعليّ بن محمد القاسانيّ، جميعاً عن القاسم بن محمد الأصبهانيّ، عن سليمان بن داود المنقريّ، عن حفص بن غيات قال: قال أبو عبدالله عليه إن من صبر، صبر قليلاً. وإنّ من جزع، جزع قليلاً. قال أبو عبدالله عليه عليه أمورك. فان الله عليه بعث محمداً مَن الله في على المصبر والرفق -إلى قوله -: فصبر [رسول الله عَن الله الله الله على نالوه بالعظائم. [ورموه بها] (٥)

والرفق - إلى قوله -: فصبر [رسول الله ﷺ](٤) حتى نالوه بالعظائم. [ورموه بها](٥) فضاق صدره. فأنزل الله ﷺ(٦): «ولقد نعلم أنّك يضيق صدرك بما يقولون فسبّح بحمد ربّك وكن من الساجدين». ثم كذّبوه ورموه فحزن لذلك. فأنزل الله (٧): [«قد نعلم إنّه ليحزنك الذي يقولون فانّهم لا يكذّبونك](٨) ولكنّ الظالمين بآيات الله يجحدون ولقد كذّبت رسل من قبلك فصبروا على ما كُذّبوا وأوذوا حتى أتاهم نصرنا». فألزم (٥) النبيّ ﷺ نفسه الصبر. فتعدّوا فذكروا الله تبارك وتعالى وكذّبوه.

فقال: قد صبرت في نفسي وأهلي وعرضي ولا صبر لي على ذكر إلهي. فأنـزل

١. أنوار التنزيل ٢٣٦/٢. ٢. ليس في م .

٣. الكافي ٨٨/٢ - ٣. ٤ من المصدر .

٥. من المصدر . ٦ . الحجر /٩٧ ـ ٩٨ .

٧. الأنعام /٣٤\_٣٤. ٨. من المصدر.

٩. هكذا في المصدر و م . وفي سائر النسخ: فأنزل .

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣)، وقوله: «وجعلنا منهم ائمّة يهدون بأمرنا لمّا صبروا» قال: كان في علم الله أنّهم يصبرون على ما يصيبهم، فجعلهم أنمّة.

حدثنا حميدبن زياد (٤) قال: حدّثنا محمّد بن الحسين، عن محمّد بن يحيى، عن طلحة بن زيد، عن جعفر بن محمّد، عن أبيه، [عن آبائه] (٥) الله قال: الائمة في كتاب الله إمامان: إمام عدل؛ وإمام جور؛ قال الله تعالى: «وجعلنا منهم ائمّة يهدون بأمرنا» لابأمر الناس. يقدّمون أمر الله قبل أمرهم وحكم الله قبل حكمهم. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي كتاب المناقب (٦)، لابن شهر أشوب: أنّ النبيّ عَيَّلَهُ دعا لعليّ اللهِ وفاطمة الله فقال: اللهم اجمع شملهما، والّف بين قلبيهما، واجعلهما وذرّيتهما من ورثة جنّة النعيم، وارزقهما ذرّية طيّبة طاهرة مباركة، واجعل في ذرّيتهما البركة، واجعلهم أئمة يهدون بأمرك إلى طاعتك ويأمرون بما يرضيك.

وفي شرح الآيات الباهرة (٧): قال محمّد بن العبّاس الله عليّ بن [عبدالله بن أسد عن إبراهيم بن محمّد الثقفيّ ، عن عليّ بن هلال الأحمسيّ ، عن الحسن بن وهب العبسيّ ، عن الجعفى ، عن أبي جعفر محمّد بن على الله قال: نزلت هذهِ الآية

۱. ق /۲۸\_۳۹.

۲. ليس في ن .

٤. نفس المصدر ١٧٠/٢ ـ ١٧١ .

٦. مناقب آل أبي طالب ٣٥٦/٣.

٨. ليس في ن .

٣. تفسير القمي ١٧٠/٢.

٥. ليس في المصدر.

٧. تاويل الآيات الباهرة، ج٢، ص٤٤٤.

في ولد فاطمة ﷺ خاصة: «وجعلنا منهم أئمّة يهدون بأمرنا لمّا صبروا وكانوا بآياتنا يوقنون» أي لمّا صبروا على البلاء في الدنيا وعلم الله منهم الصبر، جعلهم أئمّة يهدون بأمره عباده إلى طاعته المؤدّية إلى جنّته، فعليهم من ربّهم صلواته وأكمل تحيّته.

﴿ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ يَفْصِلُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ﴾: يقضي فيميّز الحقّ من الباطل بـتمييز المحقّ من الباطل بـتمييز المحقّ من المبطل.

﴿ فِيمَا كَانُوا فِيهِ يَخْتَلِفُونَ ﴾ ٢٠: من أمر الدين.

﴿ اَوَلَمْ يَهْدِ لَهُمْ ﴾ : الواو ، للعطف على منويّ من جنس المعطوف . والفاعل منويّ ، ل عليه .

﴿ كُمْ اَهْلَكْنَا مِنْ قَبْلِهِمْ مِنَ الْقُرُونِ ﴾: أي كثرة من أهلكناهم من القرون الماضية. أو ضمير «الله» بدليل القراءة بالنّون (١٠).

﴿ يَمْشُونَ فِي مَسَاكِنِهِمْ ﴾: يعني: أهل مكّة، يمرّون في متاجرتهم علىٰ ديارهم. وقرئ: يمشّون، بالتشديد (٢).

﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ أَفَلَا يَسْمَعُونَ ﴾ ۞: سماع تدبّر واتّعاظ.

﴿ اَوَلَمْ يَرَوْا اَنَّا نَسُوقُ الْمَاءَ اِلَى الْأَرْضِ الْجُرُزِ ﴾ : التي جرز نباتها ، أي قطع وأزيل . لا التي لا تنبت لقوله :

﴿ فَنَخْرِجُ بِهِ زَرْعاً ﴾ : وقيل (٣): اسم موضع باليمن.

﴿ تَأْكُلُ مِنْهُ ﴾: من الزرع.

﴿ أَنْعَامُهُمْ ﴾ :كالتبن والورق.

﴿ وَأَنْفُسُهُمْ ﴾ : كالحبّ والثمر.

﴿ اَفَلَا يُبْصِرُونَ ﴾ ۞: فيستدلُّون به علىٰ كمال قدرته وفضله.

﴿ وَيَقُولُونَ مَتَىٰ هَذَا الْفَتْحُ ﴾: النصر. أو الفصل بالحكومة من قوله (٤): «ربّـنا افـتح بيننا».

1\_۳. أنوار التنزيل ۲۳۷/۲.

٤. الأعراف /٨٩.

﴿ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴾ ۞: في الوعد به.

﴿ قُلْ يَوْمَ الْفَتْحِ لَا يَنْفَعُ الَّذِينَ كَفَرُوا إِيْمَانُهُمْ وَلَا هُمْ يُنْظَرُونَ ﴾ ﴿ قَلْ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَى الكفرة والفصل بينهم.

وقيل (٢): يوم بدر. أو يوم فتح مكة. والمراد «بالذين كفروا» المقتولون منهم فيه. فإنهم لا ينفعهم إيمانهم حال القتل ولا يمهلون. وانطباقه جواباً عن سؤالهم من حيث المعنى باعتبار ماعرف من غرضهم. فإنهم لما أرادوا به الاستعجال تكذيباً واستهزاء، أجيبوا بما يمنع الاستعجال.

وفي شرح الآيات الباهرة (٣): قال محمّد بن يعقوب على: حدّثنا الحسين بن عامر، عن محمّد بن الحسين بن أبي الخطّاب، عن محمّد بن سنان، عن ابن درّاج قال: سمعت أبا عبدالله للظّلِ يقول في قول الله على: «قل يوم الفتح لاينفع الذين كفروا إيمانهم وهم لا ينظرون» قال: يوم الفتح، يوم تفتح الدنيا على القائم للظّلِ لاينفع أحداً تقرّب بالإيمان مالم يكن قبل ذلك مؤمناً وبهذا الفتح موقناً. فذلك الذي ينفعه إيمانه ويعظم عند الله قدره وشأنه وتزخرف له يوم القيامة جنانه وتحجب عنه نيرانه. وهذا أجر الموالين لأميرالمؤمنين ولذّريّنه الطيّبين صلوات الله عليهم أجمعين.

﴿ فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ ﴾ : ولا تبال بتكذيبهم.

وقيل (٤): هو منسوخ بآية السيف.

﴿ وَانْتَظِرْ ﴾: النصرة عليهم.

﴿ إِنَّهُمْ مُنْتَظِرُونَ ﴾ 🚭: الغلبة عليك.

وقرئ بالفتح. على معنى أنَّهم أحقاء بأن ينتظر هلاكهم ، أو أنّ الملائكة ينتظرونه (٥). وفي تفسير عليٌ بن إبراهيم (٦): وقال عليّ بن إبراهيم في قوله ﷺ: «أوّ لم يروا انّا نسوق الماء إلى الأرض الجرز» قال: الأرض الخراب. وهمو مثل ضربه الله ﷺ في

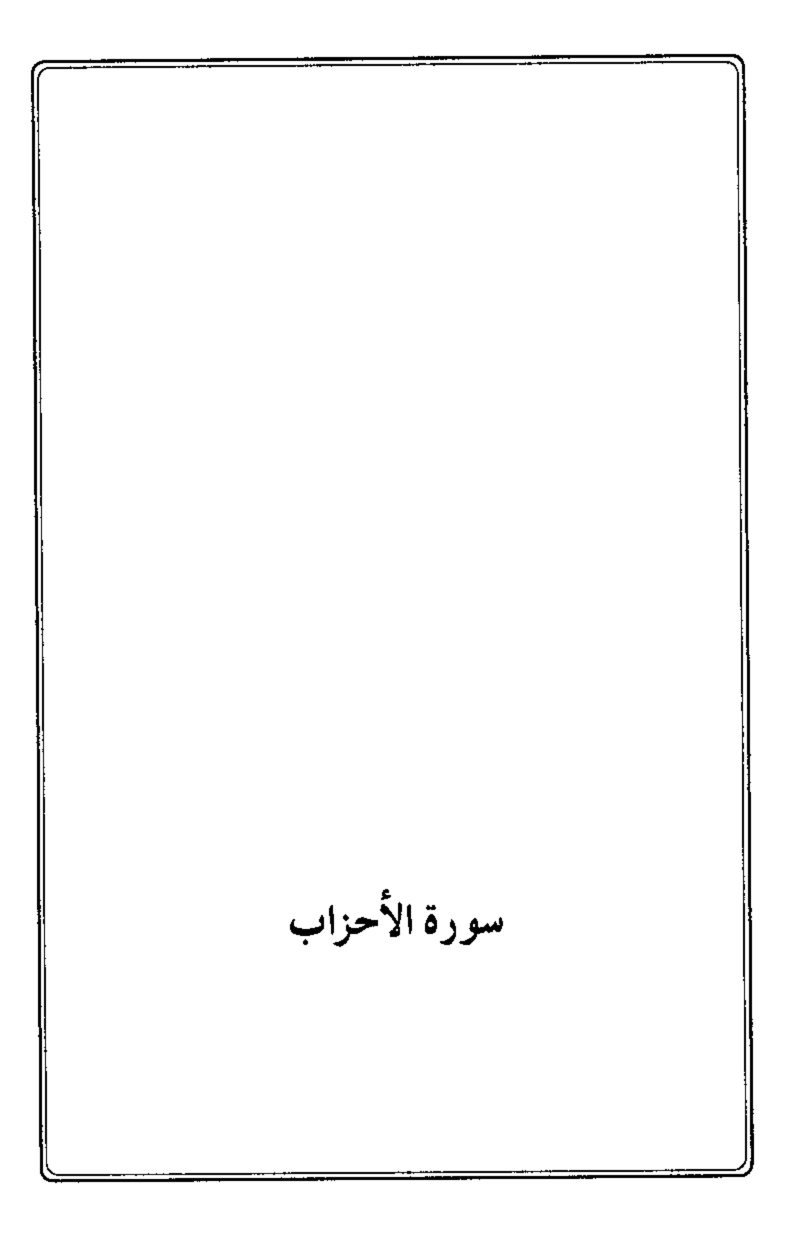
٣. تأويل الأيات الباهرة، ج٢، ص٤٤٥.

٦. تفسير القمي ١٧١/٢ ،

۱ و۲. أنوار التنزيل ۲۳۷/۲.

٤ و٥. أنوار التنزيل ٢٣٧/٢.

الرجعة والقائم طليلاً. فلمّا أخبرهم رسول الله عَلَيْ بخبر الرجعة قالوا: «متى هذا الفتح إن كنتم صادقين» ؟ وهذه معطوفة على قوله: «ولنذيقنهم من العذاب الأدنى دون العذاب الأكبر» فقالوا: «متى هذا الفتح إن كنتم صادقين». فقال الله عَلَيْ: «قل يوم الفتح لا ينفع الذين كفروا إيمانهم ولاهم ينظرون فأعرض عنهم» يا محمّد «وانتظر انّهم منتظرون».



## سورة الأحزاب

مدنيّة ، وهي ثلاث وسبعون آية.

## بسم الله الرحمن الرحيم

في كتاب ثواب الأعمال (١)، بإسناده إلى أبي عبدالله للنظ قال: من كان كـثير القـراءة لسورة الأحزاب، كان يوم القيامة في جوار محمّد ﷺ وأزواجه.

ثمّ قال: سورة الأحزاب فيها فضائح الرجال والنساء من قريش وغيرهم. يـا ابـن سنان، إنّ سورة الأحزاب فضحت نساء قريش من العرب. وكانت أطـول مـن سـورة البقرة، ولكن نقّصوها وحرّفوها.

وفي مجمع البيان (٢): أبيّ بن كعب، عن النبيّ ﷺ قال: ومن قرأ سـورة الأحـزاب وعلّمها أهله وما ملكت يمينه، أعطى الأمان من عذاب القبر.

﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ اتَّقِ اللهَ ﴾: ناداه بالنبي وأمره بالتقوى، تعظيماً له وتفخيماً لشأن لتقوى.

والمرادبه، الأمر بالثبات عليه. ليكون مانعاً عمّا نهي عنه بقوله:

﴿ وَلاَ تُطِعِ الْكَافِرِينَ وَالْمُنَافِقِينَ ﴾: أي فيما يعود بوهن في الدين.

﴿ إِنَّ اللهَ كَانَ عَلِيماً ﴾ : بالمصالح والمفاسد.

﴿ حَكِيماً ﴾ ٢٠ لا يحكم اللا بما تقتضيه الحكمة.

وفي تفسير علي بن إبراهيم (٣): «يا أيّها النبيّ اتّق الله ولا تطع الكافرين والمنافقين

١. ثواب الأعمال /١٣٧، ح ١.

٢. مجمع البيان ٣٣٤/٤.

٣. تفسير القمي ١٧١/٢.

إِنَّ الله كان عليماً حكيماً» وهذا هو الذي قال الصادق للسلاج: إنَّ الله بعث نبيّه عَلَيْهُ بِإِيّاكِ أعنى واسمعى يا جارة. فالمخاطبة للنبي عَلَيْهُ والمعنىٰ للناس.

وفي مجمع البيان (۱): نزلت في أبي سفيان بن حرب، وعكرمة بن أبي جهل، وأبي الأعور السلمي. قدموا المدينة، ونزلوا على عبدالله بن أبيّ بعد غزوة أحد بأمان من رسول الله على الله على عبدالله بن أبيّ وعبدالله بسن سعد بن أبي سعد بن أبي وعبدالله بن أبيرق. فدخلوا على رسول الله على فقالوا: يا محمد، ارفض ذكر أبي سرح وطعمة بن أبيرق. فدخلوا على رسول الله على فقالوا: يا محمد، ارفض ذكر ألهتنا اللّات والعزى ومناة، وقل: إنّ لها شفاعة لمن عبدها، وندعك وربك.

فشقّ ذلك علىٰ رسول الله ﷺ.

فقال عمر بن الخطَّاب: اثذن لنا يا رسول الله في قتلهم.

فقال: إنّي أعطيتهم الأمان. وأمر عَيَّلِهُ فأخرجوا من المدينة. ونزلت الآية «ولا تطع الكافرين» من أهل مكة؛ أبإسفيان وأبا الأعور وعكرمة «والمنافقين» ابن أبيّ وابن سعد (٢) و طعمة.

﴿ وَاتَّبِعْ مَا يُوحَىٰ اِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ ﴾ :كالنَّهي عن طاعتهم.

﴿ أَنَّ اللهَ كَانَ بِمَا تَغْمَلُونَ خَبِيراً ﴾ ٢ : فموحٍ إليك ما تصلحه وتغني من الاستماع إلى الكفرة . وقرأ أبو عمرو بالياء . على أنّ الواو ضمير «الكفرة والمنافقين» أي إنّ الله خبير بمكائدهم ، فيدفعها عنك ٣٠ .

﴿ وَتُوكُّلُ عَلَى اللهِ ﴾ : وكُلُّ أمرك إلى تدبيره.

﴿ وَكَفَىٰ بِاللَّهِ وَكِيلاً ﴾ ۞: موكولاً إليه الأموركلُّها.

﴿ مَا جَعَلَ اللهُ لِرَجُلٍ مِنْ قَلْبَيْنِ فِي جَوْفِهِ ﴾ : أي ما جمع قلبين في جوف. لأنّ القلب معدن الروح الحيوانيّ المتعلّق بالنفس الإنسانيّ أوّلاً، ومنبع القوى بأسرها. وذلك يمنع التعدّد.

١. مجمع البيان ٣٣٥/٤.

٣. أنوار التنزيل ٢٣٨/٢.

٢. هكذا في المصدر ، وفي النسخ: ابن سعيد .

وفي مصباح الشريعة (١): قال الصادق عليه حلى كلام طويل ـ: فمن كان قلبه (٢) متعلّقاً في صلاته بشيء دون الله ، فهو قريب من ذلك الشيء بعيد عن حقيقة ما أراد الله منه في صلاته . قال الله على : «ما جعل الله لرجل من قلبين في جوفه» .

وفي أمالي شيخ الطائفة الله الله عند أميرالمؤمنين الله فقال لنا: إنّ عبداً لن يقصر في كتاب ميثم الله يقول: تمسينا ليلة عند أميرالمؤمنين الله فقال لنا: إنّ عبداً لن يقصر في حبّنا لخير جعله الله في قلبه، ولن يحبّنا من يحبّ مبغضينا. إنّ ذلك لا يجتمع في قلب واحد «ما جعل الله لرجل من قلبين في جوفه» يحبّ بهذا قوماً، ويحبّ بالآخر عدوهم، والذي يحبّنا، فهو يخلص حبّناكما يُخلَص الذهب لاغش فيه. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (1): وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر الله في قوله: «ما جعل الله لرجل من قلبين في جوفه» قال عليّ بن أبي طالب الله لا يجتمع حبّنا وحبّ عدونا في جوف إنسان. إن الله لم يجعل لرجل قلبين في جوفه، فيحبّ هذا ويبغض هذا. فأمّا محبّنا، فيخلص الحبّ لناكما يُخلّص الذهب بالنار لاكدر فيه. فمن أراد أن يعلم حبّنا، فليمتحن قلبه. فإن شارك (٥) في حبّنا حبّ عدونا؛ فليس منّا ولسنا منه. والله عدوهم وجبرائيل وميكائيل، والله عدو للكافرين.

وفي مجمع البيان (٢): قال أبو عبدالله عليه : «ماجعل الله لرجل من قلبين» يحبّ لهذا قوماً ويحبّ لهذا أعداءهم. وفيه: وقوله (٧): «ماجعل الله لرجل من قلبين فسي جوفه» نزل في أبي معمّر [جميل بن معمر بن] (٨) حبيب الفهريّ. وكان لبيباً حافظاً لما يسمع. وكان يقول: إنّ في جوفي لقلبين، أعقل بكلّ واحد منهما أفضل من عقل محمّد.

٢. المصدر: ظنّه.

٤. تفسير القمى ١٧١/٢ ـ ١٧٢.

٦. مجمع البيان ٢٣٦/٤.

٨. من المصدر،

١. شرح فارسي لمصباح الشريعة /٩٢.

٣. أمالي الطوسي ١٤٧/١ ـ ١٤٨. ح٥٦.

٥. المصدر: شاركه.

٧. نفس المصدر ٢٣٥/٤.

وكانت قريش تسميّه: ذا القلبين. فلمّاكان يوم بدر وهُزِم المشركون وفيهم أبومعمّر، تلقّاه أبوسفيانبن حرب وهو آخذ بيديه إحدى نعليه والأخرى في رجله.

فقال له: يا أبامعمّر، ما حال الناس؟

قال: انهزموا.

قال: فما بالك إحدى نعليك في يدك وأخرى في رجلك؟

فقال أبومعمّر: ماشعرت إلّا أنّهما في رجلي.

فعرفوا يومئذ، أنَّه لم يكن له إلَّا قلب واحد لما نسي نعله في يده.

في شرح الآيات الباهرة (۱): قال محمّد بن العبّاس (۱): حدّثنا محمّد بن الحسين بن حميد بن الربيع (۲)، عن جعفر بن عبدالله المحمّدي، عن كثير بن عيّاش (۳)، عن أبي الجارود، عن أبي عبدالله عليه في قوله الله الله الله لرجل من قلبين في جوفه قال: قال عليّ بن أبي طالب صلوات الله عليه: ليس عبد من عبيدالله ممّن امتحن قلبه للأيمان إلّا وهو يجدّد (۱) مودّتنا على قلبه، فهو يودّنا. وما من عبد من عبيدالله ممّن سخط الله عليه إلّا وهو يجدّد (۱) بغضنا على قلبه، فهو يبغضنا. فأصبحنا نفرح بحبّ المحبّ ونستغفرله، ونبغض المبغض. وأصبح محبّنا ينتظر رحمة الله الله قلل فكأن أبواب الرحمة قد فتحت له. وأصبح مبغضنا على شفا جرف من النار، فكأن ذلك الشفا قد انهار به في نار جهنّم. فهنيئاً لأهل الرحمة رحمتهم، وتعساً لاهل النار مثواهم. إنَّ الله الله يقول (۲): «فلبئس مثوى المتكبّرين».

وإنّه ليس عبد من عبيدالله يقصّر في حبّنا لخير جعله الله عنده. إذ لا يستوي (٧) من يحبنا ويبغضنا، ولا يجتمعان في قلب رجل أبداً. إنّ الله لم يجعل لرجل من قلبين في

١. تأويل الآيات الباهرة، ٤٤٥/٢. ٢. المصدر: محمّد بن الحسين بن جميل بن الربيع.

٣. المصدر: كثير بن عبّاس. انظر تنقيح المقال ٣٦٠/٢، رقم ٩٨٣٨.

٤ و٥. المصدر: يجده. ٦. النحل ٢٩٧.

٧. هكذا في المصدر. وفي النسخ: لايسوّي.

جوفه، يحب بهذا ويبغض بهذا. أمّا محبّنا، فيخلص الحبّ لناكما يخلص الذهب بالنَّار لاكدر فيه، ومبغضنا على تلك المنزلة. نحن النجباء، وافراطنا افراط الأنبياء، وأنا وصيّ الأنبياء (١). والفئة الباغية من حزب الشيطان، والشيطان منهم. فمن أراد أن يعلم حبّنا، فليمتحن قلبه. فإن شارك في حبّنا عدوّنا، فيليس منّا ولسنا منه. والله عبدوّه وجبرائيل وميكائيل، والله عدو للكافرين.

وقال على للنِّلا: إلا يجتمع إنه حَبّنا وحبّ عدوّنا في جوف إنسان، إنّ الله ﷺ يقول: «ما جعل الله لرجل من قلبين في جوفه».

﴿ وَمَا جَعَلَ اَزْوَاجَكُمُ اللاَّئِي تُظَاهِرُونَ مِنْهُنَّ ٱمَّهَاتِكُمْ وَمَا جَعَلَ اَدْعِيَاءَكُمْ اَبْنَاءَكُمْ ﴾ : وما جمع الزوجيّة والأمومة في امرأة، ولا الدعوة والبنوّة في رجل.

والمعنى: كما لم يجعل الله قلبين في جوفه لأدائه إلى تناقض ـ وهو أن يكون كـ لَّ منهما أصلاً لكُلِّ القوي وغير أصل ـلم يجعل الزوجة والدعيّ اللذين لا ولادة بينهما وبينه أمّه وابنه اللذين بينهما وبينه ولادة.

وقرأ أبوعمرو: «واللاّي» بالياء [وحده](٣) على أنّ أصله «اللاّء» (٤) لهمزة، فخففت. وعن الحجازيين، مثله. وعنهما وعن يعقوب، بالهمزة وحده. وأصل «تنظهرون» تتظهّرون فأدغمت التاء الثانية في الظاء (٥).

وقرأ ابن عامر: «تنظاهرون» بالإدغام. وحمزة والكسائي، بالحذف. وعاصم «تظاهرون» من ظاهر (۲).

وقرئ: «تظهرون» من ظهر، بمعنئ: ظاهر؛ كعقد بمعنى: عاقد. و«تظهرون» من الظهور(٧).

ومعنىٰ الظهار، أن يقول للزُّوجة: أنت عليَّ كظهر أمِّي. مأخوذة من «الظهر» باعتبار اللفظ ؛ كالتلبية من «لبيك».

١. المصدر وم وس وأ: الأوصياء.

هكذا في المصدر . وفي النسخ: اللاثي . ٥ ـ ٧. أنوار التنزيل ٢٣٨/٢.

٢ و٣. من المصدر.

وتعديته «بمن» لتضمّنه معنى التجنّب. لأنّه كان طلاقاً في الجاهليّة، وهو في الاسلام يقتضي الطلاق أو الحرمة إلى أداء الكفّارة؛ كما عُدّي «آلي» بها. وهو بمعنى: الحلف.

وذكر الظهر، للكناية عن البطن الذي هو عموده، فإنّ ذكره يقارب ذكر الفرج. أو التغليظ في التحريم، فإنّهم يحرّمون إتيان المرأة وظهرها إلى السماء. والأدعياء: جمع دعيّ، على الشذوذ. وكأنّه شُبّه بفعيل؛ بمعنى: فاعل. فجُمع جمعه.

- ﴿ ذَٰلِكُمْ ﴾ : إشارة إلى كلّ ما ذكر. أو إلى الأخير.
- ﴿ قَوْلُكُمْ بِأَفُواهِكُمْ ﴾: لا حقيقة له في الأعيان ؛ كقول الهاذي.
  - ﴿ وَاللَّهُ يَقُولُ الْحَقَّ ﴾ : ما له حقيقة عينيّة مطابقة له.
    - ﴿ وَهُو يَهْدِي السَّبِيلَ ﴾ ٢: سبيل الحقّ.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (۱): وقال عليّ بن إبراهيم الله عليّ في قوله الله اله اله عن الدعياء عن المناءكم ابناءكم الناءكم قال فالله حدّ ثني أبي ، عن ابن أبي عمير ، عن جميل ، عن أبي عبدالله عليه قال : كان سبب [نزول] (۱) ذلك ، ان رسول الله تَلِيه لمّا تورّج بخديجة بنت خويلد ، خرج إلى سوق عكاظ في تجارة لها ، ورأى زيداً يباع ، ورآه غلاماً كيساً حصيفاً ، فاشتراه .

فلمًا نُبَئ رسول الله ﷺ دعاه إلى الإسلام، فأسلم. وكان يدعى زيد مولى محمّد ﷺ.

فلمّا بلغ حارثة بن شراحيل (٣) الكلبيّ خبر ولده زيد، قدم مكّة. وكان رجلاً جليلاً. فأتى أبا طالب فقال: يا أبا طالب، إنّ ابني وقع عليه السبي، وبلغني أنّه صار إلى ابس أخيك. فسله، إمّا أن يبيعه، وإمّا أن يفاديه، وإمّا أن يعتقه.

فكلِّم أبوطالب رسول الله عَيَّا الله عَيَّا الله عَيَّا الله

٢. من المصدر.

١. تفسير القمى ١٧٢/٢ ـ ١٧٥.

٣. المصدر: شراحبيل.

فقال رسول الله عَلِيلاً: هو حرّ، فليذهب حيث (١) شاء.

فقام حارثة ، فأخذ بيد زيد. فقال له : يا بُنيَّ ، الحق بشرفك وحسبك.

فقال زيد: لست أفارق رسول الله [ابدأ.

فقال له أبوه: فتدع حسبك ونسبك وتكون عبداً لقريش!

فقال زيد: لست أفارق رسول الله ﷺ أ") ما دمت حيّاً.

فغضب أبوه، فقال: يا معشر قريش، اشهدوا أنِّي قد برئت منه وليس هو ابني.

فقال رسول الله ﷺ: اشهدوا أنّ زيداً ابني، أرثه ويسرثني. فكان زيـد يـدعى ابـن محمّد، وكان رسول الله ﷺ يحبّه، وسمّاه: زيد الحبّ.

فلمًا هاجر رسول الله عَيَّلِيُهُ إلى المدينة، زوّجه زينب بنت جحش وأبطأ عنه يـوماً، فأتىٰ رسول الله عَيِّلُهُ منزله يسأل عنه فإذا زينب جالسة وسط حـجرتها تسـحق طيبها بفهر. [فدفع رسول الله عَلِيُهُ الباب] (٢) ونظر إليها. وكانت جميلة حسنة.

فقال: سبحان الله خالق النور، وتبارك الله أحسن الخالقين. ثمّ رجع رسول الله إلى منزله. ووقعت زينب في قلبه موقعاً عجيباً.

وجاء زيد إلى منزله، فأخبرته زينب بما قال رسول الله عَيَالُهُ.

فقال لها زيد: هل لك أن أطلَقك حتَىٰ يتزوّجك رسول الله عَيَالِيَّةٌ؟ فلعلك قد وقعت في قلبه.

فقالت: أخشئ أن تطلُّقني، ولا يتزوّجني رسول الله عَلَيْظُةً.

فجاء زيد إلى رسول الله ﷺ فقال: بأبي أنت وأمي يا رسول الله، أخــبرتني زيــنب بكذا وكذا. فهل لك أن اطلقها حتى تتزوّجها؟

فقال رسول الله ﷺ: لا، اذهب فاتّق الله وأمسك عليك زوجك. ثمّ حكى الله ﷺ فقال: «امسك عليك زوجك واتّق الله وتخفي في نفسك ما الله مبديه وتخشى الناس

١. المصدر: كيف. ٢. ليس في ن.

٣. ليس في المصدر ،

والله أحقّ أن تخشاه، فلمّا قضئ زيد منها وطراً زوّجناكها» إلى قوله تعالى: «وكان أمر الله مفعولاً» فزوّجه الله ﷺ من فوق عرشه.

فقال المنافقون: يُحرّم علينا نساء أبنائنا ويتزوّج امرأة ابنه زيد. فأنزل الله ﷺ في هذا «وما جعل ادعياءكم ابناءكم» إلى قوله تعالى: «يهدي السبيل».

﴿ ادْعُوهُمْ لِآبَائِهِمْ ﴾ : انسبوهم إليهم. وهو إفراد للمقصود من أقواله الحقّة.

﴿ هُوَ أَقْسَطُ عِنْدَ اللهِ ﴾: تعليل له. والضمير لمصدر «ادعو».

و «أقسط» أفعل تفضيل، قصد به الزيادة مطلقاً. من القسط، بمعنى: العدل. ومعناه: البالغ (١) في الصدق.

وفي عيون الأخبار (٢)، في باب ذكر ماكتب به الرضا عليه محمّد بن سنان في جواب مسائله في العلل: وعلّة تحليل مال الولد لوالده بغير إذنه وليس ذلك للولد، لأنّ الولد موهوب (٢) للوالد في قول الله تعالى (٤): «يهب لمن يشاء إناثاً ويهب لمن يشاء الذكور». مع أنّه المأمور (٥) بمؤنته صغيراً أو كبيراً. والمنسوب إليه والمدعو له، لقوله على «ادعوهم لآبائهم هو أقسط عند الله». وقبول النبيّ على: أنت ومالك لأبيك. وليس الوالدة كذلك، لا تأخذ من ماله إلّا بإذنه أو بإذن الأب. لأنّ الأب مأخوذ بنفقة الولد ولا تؤخذ المرأة بنفقة ولدها.

﴿ فَإِنَّ لَمْ تَعْلَمُوا آبَاءَهُمْ ﴾ : فتنسبوهم إليهم.

﴿ فَاخْوَانُكُمْ فِي الدِّينِ وَمَوَالِيكُمْ ﴾ : وأولياؤكم فيه. فقولوا: هذا أخي ومولاي، بهذا التأويل. التأويل.

وقيل (٦): بني أعمامكم. وقيل: معناه: معتقوكم ومحرّروكم. إذا أعـتقتموهم من رقّ، فلكم ولاؤهم.

٢. عيون أخبار الرضا ﷺ ٩٦/٢، ح ١.

٤. الشوري /٤٩.

٦. نفس المصدر والموضع.

١. هكذا في أ. وفي سائر النسخ: المبالغ.

٣. المصدر: مولود،

٥. المصدر: المأخوذ.

﴿ وَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ فِيمَا أَخْطَأْتُمْ بِهِ ﴾ : ولا إثم عليكم فيما فعلتموه من ذلك مخطئين من قبل النهي، أو بعده على النسيان، أو سبق اللسان.

﴿ وَلَكِنْ مَا تَعَمَّدَتْ قُلُوبُكُمْ ﴾: ولكنَ الجناح فيما تعمّدت قلوبكم. أو ولكن ما تعمّدت فيه الجناح.

﴿ وَكَانَ اللَّهُ غَفُوراً ﴾ : لما سلف من قولكم.

﴿ رَحِيماً ﴾ ۞: بكم.

وفي الآية دلالة على أنّه لا يجوز الانتساب إلى غير الأب. وقد وردت السنّة بتغليظ الأمر فيه.

وفي مجمع البيان (١): قال ﷺ: من انتسب إلى أبيه أو انتمى إلى غير مواليه، فمعليه لعنة الله.

﴿ النَّبِيُّ اَوْلَىٰ بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ اَنْفُسِهِمْ ﴾: في الأمور كلّها، فانّه لا يأمرهم ولا يسرضى منهم إلّا بما فيه صلاحهم ونجاحهم، بخلاف النفس. فلذلك أطلق. فيجب أن يكون أحبّ إليهم من أنفسهم، وأمره أنفذ فيهم من أمرها، وشفقتهم عليه أتم من شفقتهم عليها.

﴿ وَ اَزْوَاجُهُ أُمُّهَاتُهُمْ ﴾: منزلات منزلتهم في التحريم واستحقاق التعظيم. وفيما عدا ذلك فكالأجنبات.

﴿ وَٱولُو الْآرْحَامِ ﴾ : وذوو القرابات.

﴿ بَعْضُهُمْ أَوْلَىٰ بِبَعْضٍ ﴾ : في التوارث.

[﴿ فِي كِتَابِ اللهِ ﴾ : في اللوح. أو فيما أنزل، وهو هذه الآية أو آية المواريث. أو فيما فرض الله.

﴿ مِنَ الْمُؤمِنِينَ وَالْمُهَاجِرِينَ ﴾: بيان لأولي الأرحام. أو صلة لأولي، أي أولو

١. مجمع البيان ٣٣٧/٤.

الأرحام بحق القرابة أولئ بالميراث من المؤمنين بحق الدين، والمهاجرين بحق الأرحام بحق الدين، والمهاجرين بحق الهجرة إ(١).

وهو نسخ لماكان في صدر الإسلام من التوارث بالهجرة والموالاة في الديس، وبالمؤاخاة.

وفي مجمع البيان (٢): قال الكلبيّ: آخي رسول الله عَيَّا بين الناس. فكان يؤاخي بين الرجلين. فإذا مات أحدهما، ورثه الثاني دون أهله. فمكثوا بذلك ما شاء الله حتى نزلت «وأولو الأرحام بعضهم أولى ببعض في كتاب الله من المؤمنين والمهاجرين» فنسخت هذه الآية الموارثة بالمؤاخاة والهجرة، وورث الأدنى فالأدنى من القرابات.

وقال قتادة: كان المسلمون يتوارثون بالهجرة، وكان لايرث الأعراب المسلم من المهاجرين (٣) شيئاً، فنزلت هذه الآية فصار المواريث بالقرابات.

وفي كتاب الخصال (٤): عن عبدالرحمن بن كثير، عن أبي عبدالله الله على حديث طويل، يذكر فيه الكبائر، يقول فيه الله الله الله عقوق الوالدين فقد أنزل الله في كتابه «النبيّ أولى بالمؤمنين من أنفسهم وأزواجه أمّهاتهم، فعقّوا رسول الله في ذرّيّته، وعقّوا أمّهم خديجة في ذرّيّتها.

وفي مجمع البيان (٥): وروي أنّ النبي ﷺ لمّا أراد غزوة تبوك وأمر الناس بالخروج، قال قوم: نستأذن آباءنا وأمّهاتنا. فنزلت هذه الآية.

وروي عن أبيّ وابن مسعود وابن عبّاس أنّهم كانوا يقرؤون: «النبيّ اولىٰ بالمؤمنين من انفسهم وازواجه امّهاتهم هو أب لهم». وكذلك هو في مصحف أبيّ. وروي ذلك عن أبي جعفر وأبي عبدالله علميّلها.

<sup>1.</sup> ليس في الأصل ون . ٢. مجمع البيان ٢٣٨/٤.

٣. هكذا في المصدر . وفي النسخ: المسلمين . ٤٠ الخصال ٣٦٤، ضمن حديث ٥٦ .

٥. مجمع البيان ٣٣٨/٤.

وفي كتاب سعد السعود (١) لابن طاوس ﷺ: روي عنه صلوات الله عليه: أنا وعليّ أبوا هذهِ الأمة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): وقوله ﷺ: «النبيّ اولى بالمؤمنين من انفسهم وازواجه امّهاتهم» قال: فنزلت «وهو أب لهم».

وقول رسول الله عَلَيْلَا بغدير خمّ: ايّها الناس، ألست أولئ بكم من أنفسكم؟ قالوا: بلئ.

ثم أوجب لأميرالمؤمنين عليه ما أوجبه لنفسه عليهم من الولاية ، فقال : ألا من كنت مولاه فعلى مولاه .

فكذلك ألزم أميرالمؤمنين صلوات الله عليه ما ألزم رسول الله ﷺ من بعد ذلك، وبعده الأثمّة صلوات الله عليهم واحداً واحداً.

والدليل على أنّ رسول الله ﷺ وأميرالمؤمنين عليه هما والدان (٥) قوله (٦): «واعبدوا

١. سعدالسعود /٢٧٥. ٢. تفسير القمى ١٧٥/٦\_١٧٦.

٣. يوجد في الأصل فقط. وليس في سائر النسخ والمصدر.

المصدر: يلزمه.
 المصدر: يلزمه.

٦. النساء ٣٦٧.

الله ولا تشـــركوا بــه شــيناً وبـالوالديــن إحسـاناً». فــالوالدان رســول الله ﷺ وأميرالمؤمنين عليه الله ﷺ.

وقال الصادق عليه فكان إسلام عامّة اليهود لهذا السبب لأنّهم أمنوا على أنـفسهم وعيالاتهم.

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (١)، بإسناده إلى سعدبن عبدالله القميّ، عن الحجة القائم للنبي حديث طويل. وفيه: فاخبرني يا ابن مولاي، عن معنى الطلاق الذي فوض رسول الله عَلَيْلُ حكمه إلى أميرالمؤمنين للنبيّ .

قال: إنّ الله تقدّس اسمه عظم شأن نساء النبيّ تَتَوَالله فخصّهنّ بشرف الأمّهات. فقال رسول الله تَتَوَاللهُ: يا أبا الحسن، إنّ هذا الشرف باقٍ لهنّ مادمن لله على الطاعة. فأيّتهنّ عصت الله بعدي بالخروج عليك، فأطلق لها في الأزواج وأسقطها [من تشرّف الأمّهات و](٢) من شرف أمومة المؤمنين.

وفي كتاب علل الشرائع (٣)، بإسناده إلى عليّ بن الحسن بن فضّال ، عن أبيه قال : سألت أبا الحسن عليّا فقلت له : لِمَ كُنّي النبيّ عَيْمَا لله عليه القاسم ؟

فقال: لأنّه كان له ابن يقال له: قاسم، فكُنِّي به.

قال: فقلت: ياابن رسول الله، فهل تراني أهلاً للزّيادة؟

فقال: نعم، أما علمت أنَّ رسول الله ﷺ قال: أنا وعليَّ أبوا هذه الأمَّة؟

قلت: بلئ <sup>(٤)</sup>.

قال: أمّا علمت أنّ عليّاً ﷺ قاسم الجنّة والنار؟

قلت: بلئ.

<sup>1.</sup> كمال الدين وتمام النعمة /٤٥٩، في حديث طويل. ح ٢١.

٢. ليس في المصدر . ٣. علل الشرائع /١٢٧، - ٢ .

٤. هنا في المصدر زيادة، وهي: قال: أما علمت أن رسول الله ﷺ أب لجميع أمته وعلي ﷺ فيهم بمنزلته؟
 فقلت: بلى.

قال: فقيل له: أبوالقاسم، لأنّه أبو قسيم الجنّة والنار.

فقلت: ما معنىٰ ذلك؟

فقال: إن شفقة النبيّ عَلَيْ المّته كشفقة (١) الآباء على الأولاد. وأفضل أمّته علي الله وشفقته (١) عليه م كشفقته عَلَيْ لأنّه وصيّه وخليفته والإمام بعده. فلذلك قال: أنا وعليّ أبوا هذه الأمّة. وصعد النبيّ عَلَيْ المنبر فقال: من ترك دَيناً أو ضياعاً، فعليّ وإليّ. ومن ترك مالاً، فلورثته. فصار بذلك أولى من آبائهم وأمّهاتهم، وصار (٣) أولى لهم منهم بأنفسهم. وكذلك أميرالمؤمنين الله بعده، جرى ذلك له مثل ماجرى لرسول الله عَلَيْ الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه المناه عنه الله عنه ال

وبإسناده إلى عبدالرحمُن القصير (٤)، عن أبي جعفر للسلام قال: سألته عن قول الله الله النبيّ أولى بالمؤمنين من أنفسهم وأزواجه أمّها تهم وأولو الأرحام بعضهم أولى ببعض في كتاب الله فيمن نزلت [هذه الآية]؟ (٥)

قال: نزلت في الإمرة. إنّ هذه الآية جرت في الحسين بن عليّ عليُّ الله وفي ولد الحسين من بعده. فنحن أولئ بالأمر وبرسول الله عَيْرَالُهُ من المؤمنين والمهاجرين.

قلت: لولد جعفر فيها نصيب؟

فقال: لا.

قال: فعددت عليه بطون بني عبدالمطّلب، كلّ ذلك يقول: لا. ونسيت ولد الحسن. فدخلت عليه بعد ذلك [فقلت: هل لولد الحسن العِلِي فيها نصيب؟ قال: لا، يا عبدالرحمن (٢٠)، ما لمحمّدي فيها نصيب غيرنا.

-----

المصدر: ومن بعده شفقة على الثَّالِيِّ.

١. المصدر: شفقة .

٣. هكذا في المصدر . وفي النسخ: صاروا .

٤. نفس المصدر /٢٠٦ـ٢٠٧، ح ٤. وفيه: وبإسناده إلى عبدالرحيم القصير.

وفي أصول الكافي (١): محمّد بن يحيى إ(٢) عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن أبيه، عن عبدالله بن المغيرة، عن ابن مسكان، عن عبدالرحيم بن روح القصير (٣)، عن أبي جعفر عليه في قول الله الله الله الله الله والن بالمؤمنين من انفسهم وازواجه امهاتهم واولو الارحام بعضهم اولى ببعض في كتاب الله فيمن نزلت ؟

قال: نزلت في الامرة. إنّ هذه الآية جرت في ولد الحسين من بعده. فـنحن أولى بالأمر وبرسول الله ﷺ من المؤمنين والمهاجرين والأنصار.

قلت: فلولد(٤) جعفر لهم فيها نصيب؟

فقال: لا.

[قلت: فولد العبّاس لهم فيها نصيب؟ فقال: لا](٥).

فعدُدت عليه بطون بني عبدالمطلب، كلّ ذلك يـقول: لا. قـال: ونسـيت ولد الحسن الليِّلة، فدخلت بعد ذلك عليه فقلت له: هل لولد الحسن فيها نصيب؟

فقال: لا والله، يا عبدالرحيم، ما لمحمّديّ فيها نصيب غيرنا.

عليّ بن إبراهيم (١)، عن حمّادبن عيسى، عن إبراهيم بن عمر اليمانيّ، عن أبان بن أبي عيّاش، عن سليمبن قيس. ومحمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن ابن أبي عمير، عن عمر بن أذينة. وعليّ بن محمّد، عن أحمد بن هلال، عن ابن أبي عمير، عن عمر بن أذينة، عن ابن أبي عيّاش، عن سليمبن قيس قال: سمعت عبدالله بن جعفر الطيّار يقول: كنّا عند معاوية أنا والحسن والحسين وعبدالله بن عبّاس وعمر بن أم سلمة وأسامة بن زيد، فجرئ بيني وبين معاوية كلام. فقلت لمعاوية: سمعت رسول الله عَيْنِ أبي طالب أولى بالمؤمنين من أنفسهم ثمّ أخي عليّ بن أبي طالب أولى

۲. ليس في م .

٤. المصدر: فولد.

٦. نفس المصدر ٥٢٩/١، ح ٤.

۱. الكافي ۲۸۸/۱، ح ۲ .

٣. ن: عبدالرحمنين روح القصير.

٥. ليس في م ،

بالمؤمنين من أنفسهم. فإذا استشهد علي (۱) فالحسن بن علي أولئ بالمؤمنين من أنفسهم، ثمّ ابني الحسين من بعده أولئ بالمؤمنين من أنفسهم. فإذا استشهد على فابنه علي بن الحسين على أولئ بالمؤمنين من أنفسهم وستدركه يا علي، ثمّ ابنه محمّد بن علي أولئ بالمؤمنين من أنفسهم وستدركه يا حسين، ثمّ تكملة اثني عشر إماماً؛ تسعة من ولد الحسين.

قال عبدالله بن جعفر: واستشهدت الحسن والحسين وعبدالله بن عبّاس وعمر بن أمّ سلمة وأسامة بن زيد، فشهدوا لي عند معاوية.

قال سليم: وقد سمعت ذلك من سلمان وأبي ذرّ والمقداد ذكروا أنّهم سمعوا ذلك من رسول الله ﷺ.

عليّ بن إبراهيم، عن محمّد بن عيسئ (٢)، عن يونس بن عبدالرحمن قال: حدّثنا حمّاد، عن عبد الأعلى قال: سألت أبا عبدالله علي عن قول العامّة: إنّ رسول الله عَلَيْهُ عن قال: من مات وليس له إمام مات ميتة جاهليّة.

قال: الحقّ والله.

قلت: فإنَّ إماماً هلك و رجل بخراسان لا يعلم من وصيَّه، لم يسعه ذلك؟

قال: لا يسعه. إنّ الإمام إذا هلك، وقعت حجّة وصيّه على من هو معه في البلد، وحقّ النفر على من ليس بحضرته إذا بلغهم. إنّ الله رضي النفر على من ليس بحضرته إذا بلغهم. إنّ الله رضي النفر على من ليس بحضرته إذا بلغهم إذا رجعوا إليهم لعلّهم يحذرون».

قلت: فنفر قوم فهلك بعضهم قبل أن يصل فيعلم؟

قال: إنَّ الله ﷺ يقول (٤): «ومن يخرج من بيته مهاجراً إلى الله ورسوله ثـمّ يـدركه الموت فقد وقع اجره على الله».

قلت: فبلغ البلد بعضهم، فوجدك مغلقاً عليك بابك ومرخى عليك سترك

مكذا في المصدر ، وفي النسخ: عليه السلام. ٢. نفس المصدر ٣٧٨/١-٣٧٩، صدر حديث ٢ .
 التوبة /٢٢٣ .

لاتدعوهم إلى نفسك ولايكون من يدلّهم عليك، فبما يعرفون ذلك؟ قال: بكتاب الله المنزل.

قلت: فيقول الله جلَّ وعزَّ كيف؟

قال: أراك قدتكلّمت في هذا قبل اليوم؟

قلت: أجل؛ قال: فذكر ما أنزل الله في علي علي طي وما قال له رسول الله على في حسن وحسين على وماخص الله به علياً على وما قال فيه رسول الله على الحسن و وتسليم] (١) وما يصيبهم، وإقرار الحسن والحسين بذلك، ووصيته إلى الحسن و [تسليم] (١) الحسين له. يقول الله: «النبيّ اولى بالمؤمنين من انفسهم وازواجه امهاتهم واولو الأرحام بعضهم أولى ببعض في كتاب الله والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة. عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد البرقيّ (١). وعليّ بن إبراهيم، عن أبيه، جميعاً عن القاسم بن محمّد الاصبهانيّ، عن سليمان بن داود المنقريّ، عن سفيان بن عبينة ، عن أبي عبدالله على : أنّ النبيّ على قال: أنا أولى بكل مؤمن من نفسه، وعليّ أولى عبينة ، عن أبي عبدالله على ذلك؟ فقال: قول النبيّ على نفسه ولاية إذا لم يكن له مال، فعليّ، ومن ترك مالاً فلورثته. فالرّجل ليست له على نفسه ولاية إذا لم يكن له مال، وليس على عياله أمر ولانهي إذا لم يجرِ عليهم النفقة. والنبيّ وأميرالمؤمنين ومَن بعدهما سلام الله عليهم ألزمهم هذا. فمِن هناك صاروا أولى لهم من أنفسهم. وماكان سبب إسلام عامّة اليهود إلّا من بعد هذا القول من رسول الله على قائمة اليهود إلّا من بعد هذا القول من رسول الله على قائمة اليهود إلى من بعد هذا القول من رسول الله ته وانّهم آمنوا على أنفسهم وعيالاتهم.

وفي روضة الكافي (٣): بإسناده إلى أبي عبدالله لللله حديث طويل. وفي آخره يقول للله عليه الناس، حتى قالها يقله الناس بعد رسول الله عليه الناس بالناس، حتى قالها ثلاثاً.

١. من المصدر ٢٠ تقس المصدر ٤٠٦/١ - ٦.

٣. نفس المصدر ٨٠/٨، ذيل حديث ٣٦، وأيضاً في ص ٣٣٣، ذيل حديث ٥٢٠ ببعض الاختلاف.

وفي نهج البلاغة (١): قال للنِّلاِ: فوالله ، إنِّي لأولى الناس بالناس.

وفي كتاب الاحتجاج (٢) للطبرسي الله عنه عبدالله بن جعفر بن أبي طالب حديث طويل. وفيه قال: سمعت رسول الله على يقول: أنا أولئ بالمؤمنين من أنفسهم. من كنت أولئ به من نفسه. وعلي بين يديه عليه في في البيت.

وفي شرح الآيات الباهرة (٤): قال محمّد بن العبّاس الله حدّثنا الحسين [بن محمّد] (٥) بن عامر، عن محمّد بن الحسين، عن أحمد بن أبي نصر (٦)، عن حمّادبن عثمان، عن عبدالرحيم بن روح القصير، عن أبي عبدالله عليه أنّه سال عن قول الله الله الواولو الارحام بعضهم اولى ببعض في كتاب الله من المؤمنين والمهاجرين».

قال: نزلت في ولد الحسين للعللاً.

قال: قلت: جعلت فداك، أنزلت في الفرائض؟

قال: لا.

قلت: ففي إلمواريث؟

قال: لا؛ نزلت في الامرة.

وقال أيضاً (٧): حدّثنا عبدالعزيزبن يحيى، عن محمّد بن عبدالرحمْن بن الفيضل، عن جعفر بن العين الفيضل، عن جعفر بن الحسين الكوفي، عن أبيه، عن محمّد بن زيد مولئ أبي جعفر للظِّلِ قال: سألت مولاي، فقلت: قوله ﷺ (٩) الله (واولو الارحام بعضهم اولى ببعض [في كتاب الله)] (٨)

١. نهج البلاغة /١٧٥، ذيل خطبة ١١٨.

الاحتجاج /٢٨٥، احتجاج الحسن بن علي الله على معاوية في الاسامة، عنه في تفسير نـور الثقلين
 ٢٤١/٤، ح٢٦.

٤. تأويل الآيات الباهرة، ٤٤٧/١. ٥. ليس في المصدر.

٦. هكذا في المصدر . وفي النسخ: أحمد بن أبي بصير .

٧. نفس المصدر والموضع ، ٨. ليس في المصدر .

٣٣٦ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

قال:. هو عليّ عليُّه معناه: أنَّـه رحـم النبي ﷺ فيكون أولىٰ بـه مـن المـؤمنين والمهاجرين.

وقال أيضاً (١): حدّ ثنا عليّ بن عبدالله بن أسد (٢)، عن إبراهيم بن محمّد، عن محمّد بن عليّ بالسّلا في قول الله على «واولو الارحام بن عليّ السّلا في قول الله على «واولو الارحام بعضهم اولى ببعض في كتاب الله من المؤمنين والمهاجرين».

قال: رحم رسول الله ﷺ أولئ بالإمارة والملك والإيمان.

﴿ إِلَّا أَنْ تَفْعَلُوا اِلَىٰ أَوْلِيائِكُمْ مَعْرُوفاً ﴾: استثناء من أعمّ ما يقدّر الأولويّـة فـيه مـن النفع. والمراد بفعل المعروف التوصية، أو منقطع به.

﴿ كَانَ ذَلِكَ فِي الْكِتَابِ مَسْطُوراً ﴾ ۞: كان ما ذكر في الآيتين ثـابتاً فـي اللـوح، أو القرآن.

وقيل (٤): في التوراة.

وفي الكافي (٥): محمّد بن يحيى وغيره، عن أحمد بن محمّد، عن الحسن بن الجهم، عن حنان قال: قلت لأبي عبدالله عليه الله عليه الموالي؟

فقال: ليس لهم من الميراث إلا ما قال الله على: «اللا أن تفعلوا إلى اوليائكم معروفاً».

محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد (٢)، عن ابن أبي الحمراء قبال: قبلت لأبي عبدالله عليه أي شيء للموالي من الميراث؟

فقال: ليس لهم شيء إلّا الترباء، يعني: التراب.

والمراد منهم: الأولياء بحسب الإيمان.

﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِنَ النَّبِيِّينَ مِينَاقَهُمْ ﴾ : مقدّر «باذكر».

و «ميثاقهم»: عهو دهم بتبليغ الرسالة والدعاء إلى الدين القيّم.

١. نفس المصدر والموضع،

٣. المصدر ون: المنقريّ .

٥. الكافي ١٣٥/٧، ح ٣.

٢. المصدر: على بن عبدالله بن راشد.

٤. أنوار التنزيل ٢٣٩/٢.

٦. نفس المصدر والموضع، ح ٤.

وفي روضة الكافي(١١): على بن إبراهيم، عن أبيه، عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر، عن أبان بن عثمان، عن إسماعيل الجعفي، عن أبى جعفر عليَّة قال: كانت شريعة نوح للطِّلا (٢) أن يُعبد الله بالتوحيد والإخلاص. وخلع الأنداد. وهي الفطرة التـي فـطر الناس عليها. وأخذ الله ميثاقه على نوح وعلى النبيّين صلّى الله عليهم أجمعين أن المنكر والحلال والحرام. ولم يفوّض عليه أحكام حدود ولا فرائيض (٣) مواريث، فهذه شريعة. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

﴿ وَمِنْكَ وَمِنْ نُوحِ وَإِبْرَاهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعيسَى أَبْنِ مَرْيَمَ ﴾: خصهم بالذكر، لأنَّهم مشاهير أرباب الشرائع وقدّم نبيّنا، تعظيماً له.

وفي تفسير على بن إبراهيم (٤): قال: هذهِ «الواو» زيادة في قوله: «ومنك» إنّما هـو والأئمة صلوات الله عليهم ثمّ أخذ الأنبياء على رسوله ﷺ.

﴿ وَانْحَذْنَا مِنْهُمْ مِيثَاقاً غَلِيظاً ﴾ ٢: عظيم الشأن، أو مؤكّداً باليمين. والتكرير لبيان هذا الوصف.

﴿ لِيَسْأَلَ الصَّادِقِينَ عَنْ صِدْقِهم ﴾: أي فعلنا ذلك ليسأل الله يوم القيامة الأنبياء الذين صدقوا عهدهم عمّا قالوه لقومهم. أو تصديقهم إيّاهم تبكيتاً لهم. أو المصدّقين لهم عن تصديقهم، فإنّ مصدّق الصادق صادق. أو المؤمنين الذين صدقوا عهدهم حين أشهدهم على أنفسهم عن صدقهم عهدهم.

﴿ وَاَعَدُّ لِلْكَافِرِينَ عَذَابِاً الِّيما ﴾ ٢٠: عطف علىٰ «أخذنا» من جمهة أنَّ بعثة الرسل

٢. الأصل: شريعته تَلِيُّالِيَّةٍ.

٤. تفسير القمي ١٧٦/٢.

١. الكافي ٢٨٢/٨ ـ ٢٨٣، صدر حديث ٤٢٤.

٣. المصدر: لأفرض.

٥. من المصدر ،

وأخذ الميثاق منهم لإثابة المؤمنين. أو على مادل عليه «ليسأل» كأنّه قال: فأثاب المؤمنين وأعدَ للكافرين.

﴿ يَا اَيُّهَا الَّذِينَ ٰامَنُوا اذْكُرُوا نِعْمَةَ اللهِ عَلَيْكُمْ اِذْ جَاءَتْكُمْ جُنُودٌ ﴾: يعني: الأحزاب. وهم قريش وغطفان ويهود قريظة والنضير. وكانوا زهاء اثنى عشر الفاً.

﴿ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحاً ﴾ : ريح الصبا.

﴿ وَجُنُوداً لَمْ تَرَوْها ﴾: الملائكة. روي (١): أنّه طَيَّةٍ لمّا سمع [بإقبالهم] (٢) ضرب الخندق على المدينة، ثمّ خرج إليهم في ثلاثة آلاف والخندق بينه وبينهم، ومضى على الفريقين قريب [من] (٣) شهر لاحرب بينهم إلّا الترامي بالنّبل والحجارة، حتّى بعث الله عليهم ريحاً (٤) باردة في ليلة شاتية فأحصرتهم (٥) وسفّت التراب في وجوههم وأطفأت نيرانهم وقلعت خيامهم وماجت الخيل بعضها في بعض وكبّرت الملائكة في جوانب العسكر. فقال طلحة بن خويلد الأسدي: أمّا محمّد فقد بدأكم بالسحر، فالنّجاء النجاء. فانهزموا من غير قتال.

﴿ وَكَانَ اللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ : من حفر الخندق.

وقرأ البصريّان بالياء، أي بما يعمل المشركون من التحرّب والمحاربة (٦٠).

﴿ بَصِيراً ﴾ ۞: رائياً.

﴿ إِذْ جَاءُوكُمْ ﴾: بدل من «إذ جاءتكم».

﴿ مِنْ فَوْقِكُمْ ﴾ : من أعلىٰ الوادي، من قبل المشرق بنوغطفان.

﴿ وَمِنْ أَسْفَلَ مِنْكُمْ ﴾ : من أسفل الوادي، من قبل المغرب قريش.

﴿ وَإِذْ زَاغَتِ الْآبْصَارُ ﴾ : مالت عن مستوىٰ نظرها، حيرة وشخوصاً.

﴿ وَبَلَغَتِ الْقُلُوبُ الْحَنَاجِرَ ﴾: رعباً. فإنّ الرئمة تمنتفخ من شدّة التروّع، فمترتفع

٢. من المصدر.

٤. هكذا في المصدر . وفي النسخ: صبا .

٦. أنوار التنزيل ٢٤٠/٢.

١. أنوار التنزيل ٢٤٠/٢.

٣. من المصدر .

٥. أحصره: أبرده.

بارتفاعها إلى رأس الحنجرة، وهي: منتهئ الحلقوم مدخل الطعام والشراب.

وفي مجمع البيان (١): وقال أبوسعيد الخدري: قلنا يوم الخندق: يا رسول الله، هل من شيء نقوله، فقد بلغت القلوب الحناجر؟

فقال: قولوا: اللهمّ استرعوراتنا وآمن روعاتنا.

قال: فقلناها، فضُرب وجوء أعداء الله بالرّيح فهزموا.

﴿ وَتَظُنُّونَ بِاللهِ الظُّنُونَا ﴾ ٢: الأنواع من الظنّ المخلصون أنّه يُنصَر محمّد، وظينّ المنافقون أنّه يستأصل، وظنّ بعضهم النصر وبعضهم البؤس.

وفي كتاب الاحتجاج (٢) للطبرسي (١) للطبرسي الله : روي عن موسى بن جعفر، عن أبيه، عن أبائه، عن الحسين بن علي الله قال : إنّ يهودياً من يهود الشام وأحبارهم قال لأميرالمؤمنين الله : فإنّ هذا هود قد انتصر الله له من أعدائه بالربح، فهل فُعِل لمحمّد مَن شيئاً من هذا؟

قال له عليّ طليّ : [لقد كان كذلك، ومحمّد ﷺ] (\*\*)أعطي ما هو أفضل من هذا. إنّ الله عزّ ذكره قد انتصر له من أعدائه بالرّيح يوم الخندق، إذ أرسل عليهم ريحاً تذرو الحصى وجنوداً لم يروها. فزاد الله تبارك وتعالى محمّداً ﷺ [على هود] (٤) بشمانية آلاف ملك، وفضّله على هود بأنّ ريح عاد [ريح] (٥) سخط وريح محمّد ﷺ [ريح] (٢) رحمة. قال الله تبارك وتعالى: «يا ايّها الذين آمنوا اذكروا نعمة الله عليكم إذ جاءتكم جنود فارسلنا عليهم ريحاً وجنوداً لم تروها».

وفي كتاب التوحيد (٧)، حديث طويل عن عليّ الله يقول فيه، وقد سأله رجل عمّا اشتبه عليه من الآيات: وأمّا قوله (٨): «انّي ظننت انّي ملاق حسابيه» وقوله (٩): «يـومنذ

١. مجمع البيان ٣٤٠/٤.

الاحتجاج ٣١٦٦، ٣١٧.
 اليس في المصدر.

ليس في المصدر .
 التوحيد /٢٦٧ . ح ٥ .

٩. النور /٢٥.

۳. من المصدر. م. ۳. ما المار

٥ و٦. من المصدر.

٨. الحاقّة ٢٠/.

يوفّيهم الله دينهم الحقّ ويعلمون ان الله هو الحق المبين» وقوله للمنافقين: «وتظنّون بالله الظنونا» فإنّ قوله: «انّي ظننت انّي ملاق حسابيه» يقول: إني أيقنت (١) أنّي أبعث فأحاسب. وقوله للمنافقين: «وتظنّون بالله الظنونا» فهذا الظنّ ظنّ شكّ، وليس الظنّ (١) ظنّ يقين. والظنّ إظنّان: ] (٣) ظنّ شكّ، وظنّ يقين. فما كان من أمر مَعادٍ من الظنّ، فهو ظنّ يقين. وما كان من أمر الدنيا، فهو ظنّ شكّ. فافهم ما فسّرت لك.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): قوله على الله الذين آمنوا اذكروا نعمة الله عليكم إذ جاءتكم جنود فارسلنا عليهم ريحاً وجنوداً لم تروها وكان الله بما تعملون بصيراً. إذ جاءوكم من فوقكم ومن اسفل منكم» الآية، فإنّها نزلت في قصّة الأحزاب من قريش والعرب الذين تحزّبوا على رسول الله عَمَالِيّةً.

قال: وذلك أنّ قريشاً تجمّعت (٥) في سنة خمس من الهجرة، وساروا في العرب، وجلبوا واستفرّوهم لحرب رسول الله عَيَّا فوافوا في عشرة آلاف، ومعهم كنانة وسليم وفزارة. وكان رسول الله عَيَّا حين أجلى بني النضير، وهم بطن من اليهود من المدينة، وكان رئيسهم حيّبن أخطب، وهم يهود من بني هارون على نبينا وآله وعليه السلام، فلمّا أجلاهم من المدينة، صاروا إلى خيبر.

وخرج حيّ بن أخطب وهم إلى قريش بمكة وقال لهم: إنّ محمّداً قد وتركم ووترنا، وأجلانا من المدينة من ديارنا وأموالنا، وأجلى بني عمّنا بني قينقاع، فسيروا في الأرض واجمعوا حلفاءكم وغيرهم حتّئ نسير (٢) إليهم، فإنّه قد بنقي من قومي بيثرب سبعمائة مقاتل وهم بنو قريظة، وبينهم وبين محمّد على العهد وميثاق، وأنا أحملهم على نقض العهد بينهم وبين محمّد على ويكونون معنا عليهم، فتأتونه أنتم من فوق وهم من أسفل.

٢. ليس في المصدر.

٤. تفسير القمي ١٧٦/٢ ـ ١٨٨ .

٦. هكذا في المصدر . وفي النسخ: سيروا .

ا. هكذا في المصدر . وفي النسخ: ظننت .

٣. من المصدر.

٥. أ، س ون: أجمعت. م: إجمعت.

وكان موضع بني قريظة من المدينة على قدر ميلين، وهو الموضع الذي يُسمّى: بشر بني المطّلب (١). فلم يزل يسير معهم حيّبن أخطب في قبائل العرب، حتّى اجتمعوا قدر عشرة آلاف من قريش وكنانة. والأقرع بن حابس في قومه، والعباس بن مرداس في بني سليم. فبلغ ذلك رسول الله عَيْمَ فالستشار أصحابه وكانوا سبعمائة رجل.

فقال سلمان ﷺ: يا رسول الله ، إنّ القليل لايقاوم الكثير في المطاولة.

قال: فما نصنع؟

قال: نحفر خندقاً يكون بيننا وبينهم حجاباً، فيمكنك منعهم في المطاولة، ولايمكنهم أن يأتونا من كل وجه. فإناكنا معاشر العجم في بلاد فارس إذا دهمنا دهم من عدونا، نحفر الخنادق فتكون الحرب من مواضع معروفة.

فنزل جبرائيل على على رسول الله عَيْنِهُ فقال: أشار [سلمان](٢) بصواب.

فأمر رسول الله على كلّ عشرين خطوة قوماً من المهاجرين والأنصار يحفرونه. فأمر، فحملت خطوة وثلاثين خطوة قوماً من المهاجرين والأنصار يحفرونه. فأمر، فحملت المساحي والمعاول. وبدأ رسول الله على وأخذ معولاً، فحفر في موضع المهاجرين بنفسه وأميرالمؤمنين صلوات الله عليه ينقل التراب من الحفرة حتى عرق رسول الله على وعلى، وقال: لاعيش إلا عيش الأخرة. اللهم اغفر للأنصار والمهاجرين.

فلمًا نظر الناس إلى رسول الله عَيَّالَة يحفر، اجتهدوا في الحفر ونقلوا التراب. فلمًا كان في اليوم الثاني بكروا إلى الحفر، وقعد رسول الله عَيَّلِيَّة في مسجد الفتح. فبينا المهاجرون والأنصار يحفرون، إذ عرض لهم جبل لم تعمل المعاول فيه. فبعثوا جابر بن عبدالله الأنصاري على إلى رسول الله يُعلِمه بذلك.

قال جابر: فجئت إلى المسجد ورسول الله ﷺ مستلق عـلى قـفاه ورداؤه تـحت

١. المصدر: بترلمطلب. ٢. من المصدر.

٣. المصدر: رائح (راتج ظ).

رأسه، وقد شدّ على بطنه حجراً. فقلت: يا رسول الله، إنّه قد عرض لنا جبل لم تعمل المعاول فيه.

فقام مسرعاً حتى جاءه، ثم دعا بماء في إناء فغسل وجهه وذراعيه ومسح على رأسه ورجليه، ثم شرب ومج في ذلك الماء، ثم صبّه على ذلك الحجر، ثم أخذ معولاً فضرب ضربة فبرقت برقة فنظرنا فيها إلى قصور الشام، ثم ضرب أخرى (۱) فبرقت برقة نظرنا فيها إلى قصور الشام، ثم ضرب أجرى (۱) فبرقت برقة نظرنا فيها إلى قصور المدائن، ثم ضرب ضربة أخرى [فبرقت برقة أخرى](۱) فنظرنا فيها إلى قصور اليمن.

فقال رسول الله عَيَّا أَمَّا إِنَّه سيفتح الله عليكم هذه المواطن التي برقت فيها البرق. ثمّ انهال علينا الجبل كما ينهال علينا الرمل.

فقال جابر: فعلمت أنَّ رسول الله عَلَيْظِ مَهُو، أي جائع. لما رأيت على بطنه الحجر. فقلت: يا رسول الله، هل لك في الغذاء؟

قال: ما عندك، يا جابر؟

فقلت: عناق وصاع من شعير.

فقال: تقدّم وأصلح ما عندك.

فقام ﷺ إلى شفير الخندق، ثمّ قال: يا معاشر المهاجرين والأنصار، أجيبوا جابراً. قال جابر: فكان في الخندق سبعمائة رجل فخرجوا كلّهم، ثمّ لم يمرّ بأحد من المهاجرين والأنصار إلّا قال: أجيبوا جابراً.

قال جابر: فتقدّمت وقلت لأهلى: قد والله أتاك محمّد رسول الله بما لا قبل لك به.

١. هكذا في المصدر ون، وفي سائر النسخ: ضربة.

٢. ليس في الأصل.

فقالت: أعلمته أنت بما عندنا؟

قال: نعم.

قالت: فهو أعلم بما أتي.

قال جابر: فدخل رسول الله ﷺ فنظر في القدر ثمّ قال: اغرفي وابقي. ثمّ نظر في التنُّور ثمَّ قال: أخرجي وأبقي. ثمَّ دعا بصحفة (١) فثرد فيها وغرف.

فقال: يا جابر، أدخل عليَّ عشرة عشرة (٢). فأدخلت عشرة، فأكلوا حـتَّىٰ نـهلوا ومايري في القصعة إلّا آثار أصابعهم.

ثم قال: يا جابر، على بالذراع. فأتيته بالذّراع فأكلوا وخرجوا ٣٠٠.

ثمّ قال: أدخل عليّ عشرة. فأدخلتهم (٤) فأكلوا حتّىٰ نهلوا ومايرىٰ في القصعة إلّا أثار أصابعهم.

ثمّ قال: يا جابر [عليّ بالذراع. فأتيته بالذّراع (٥) فأكلوا وخرجوا.

ثمّ قال: أدخل عليّ عشرة. فأدخلتهم فأكلوا حتّى نهلوا، ومايري في القصعة إلّا آثار أصابعهم.

ثمَ قال: يا جابر، عليّ بالذراع. فأتيته بالذّراع ٢٠) (٧٠).

فقلت: يا رسول الله ، كم للشَّاة من ذراع؟

قال: ذراعان.

فقلت: والذي بعثك بالحقّ نبيّاً، لقد أتيتك بثلاثة.

فقال: أما لو سكتَّ يا جابر، لأكل الناس كلِّهم من الذراع.

٢. ليس في المصدر.

١. المصدر: بصحنة.

٤. المصدر: فدخلوا.

المصدر: «فأكلوه» بدل «فأكلوا وخرجوا».

«فأتيته بالذراع» ليس في المصدر.

٥. ليس في ن . ٧. ليس في المصدر. قال جابر: فأقبلت أدخل (١)عشرة عشرة فيأكلون (٢)، حتّى أكلواكلّهم. وبقي والله، لنا من ذلك الطعام ما عشنا به أيّاماً.

قال: وحفر رسول الله ﷺ الخندق، وجعل له ثمانية أبواب، وجعل علىٰ كلّ باب رجلاً من المهاجرين ورجلاً من الأنصار مع جماعة يحفظونه. وقدمت قريش وكنانة وسليم وهلال فنزلوا الزُّغابة. ففرغ رسول الله ﷺ من حفر الخندق قبل قدوم قريش بثلاثة أيّام. وأقبلت قريش ومعهم حيّبن أخطب.

فلمًا نزلوا العقيق، جاء حيّبن أخطب إلى بني قريظة في جوف الليل. وكانوا في حصنهم قد تمسّكوا بعهد رسول الله عَلَيْلَةً. فدقّ باب الحصن، فسمع كعب بن أسد قرع الباب. فقال لأهله: هذا أخوك قد شأم قومه، وجاء الآن يشأمنا ويهلكنا، ويأمرنا بنقض العهد بيننا وبين محمّد، وقد وفئ لنا محمّد وأحسن جوارنا. فنزل إليه من غرفته فقال له: من أنت ؟

قال: حيّ بن أخطب، قد جنتك بعزّ الدهر.

فقال كعب: بل جئتني بذلَّ الدهر.

فقال: يا كعب، هذه قريش في قادتها وسادتها قد نزلت بالعقيق مع حلفائهم من كنانة، وهذه فزارة مع قادتها وسادتها قد نزلت الزُّغابة، وهذه سليم وغيرهم قد نزلوا حصن بني ذبيان، ولا يفلت محمد وأصحابه من هذا الجمع أبداً. فافتح (٢) الباب وانقض العهد الذي بينك وبين محمد.

قال كعب: لست بفاتح الباب، ارجع من حيث جثت.

فقال حيّ: ما يمنعك من فتح الباب إلّا جشيشتك(٤) التي في التنّور تخاف أن

١. هكذا في المصدر . وفي النسخ: «فأدخلت» بدل «فأقبلت أدخل» .

٢. المصدر: فدخلوا فياكلون . ٣. هكذا في المصدر . وفي النسخ: فانقتح .

هكذا في المصدر. وفي النسخ: «محسيستك»، والجشيشة: طعام يُصنَع من الجشيش وهمو البرر يُـطحن غليظاً.

أشاركك فيها، فافتح فإنّك آمن من ذلك.

فقال له كعب: لعنك الله، لقد دخلت عليّ من باب دقيق. ثمّ قال: افتحوا له الباب، ففتحوا (١) له.

فقال: ويلك، يا كعب، انقض العهد الذي بينك وبين محمّد ولا تـرد رأيـي. فـإنّ محمّداً لايفلت من هذهِ الجموع (٢) أبداً. فإن فاتك هذا الوقت، لاتدرك مثله أبداً.

قال: واجتمع كلّ من كان في الحصن من رؤساء اليهود، مثل: غرال بين شمول، وياسر بن قيس، ورفاعة بن زيد، والزبير بن ياطا.

فقال لهم كعب: ماترون؟

قالوا: أنت سيّدنا والمطاع فينا، وأنت صاحب عهدنا. فإن لـقضت، لـقضنا. وإن أقمت، أقمنا معك. أقمنا معك.

فقال الزبيربن ياطا، وكان شيخاً كبيراً مجرّباً وقد ذهب بصره: قد قرأت التوراة التي أنزلها الله في سفرنا، بأنّه يبعث نبيّاً في آخر الزمان يكون مخرجه بمكّة ومهاجرته إلى المدينة في هذه البحيرة (٣)، يركب الحمار العريّ ويلبس الشملة ويجتزي بالكسيرات والتميرات، وهو الضحوك القتّال، في عينيه حمرة، وبين كتفيه خاتم النبوة، يسضع سيفه على عاتقه لايبالي من لاقاه، يبلغ سلطانه منقطع الخفّ والحافر. فإن كان هذا هو، فلا يهولنّه هؤلاء وجمعهم ولو ناوأته هذه الجبال الرواسي لغلبها.

فقال حيّ: ليس هذا ذاك، ذاك النبيّ من بني إسرائيل وهذا من العرب من ولد إسماعيل. ولا يكون بنوإسرائيل أتباعاً لولد إسماعيل أبداً، لأنّ الله قد فضّلهم على الناس جميعاً وجعل لهم النبوة والملك. وقد عهد إلينا موسى، أن لا نؤمن لرسول حتى يأتينا بقربان تأكله النار. وليس مع محمد عَنَيْ [آية، وإنّما جمعهم جمعاً وسحرهم ويريد أن يغلبهم بذلك. فلم يزل يقلبهم عن رأيهم حتى أجابوه.

هكذا في المصدر ، وفي النسخ : ففتح .
 المصدر : هذا الجمع .

٣. المصدر: «بالمدينة الى هذه البحيرة» بدل «الى المدينة في هذه البحيرة».

فقال لهم: اخرجوا الكتاب الذي بينكم وبين محمّد ﷺ فأخرجوه، فأخذه حيّ بن أخطب فمزّقه وقال: قد وقع الأمر فتجهّزوا وتهيّأوا للقتال.

وبلغ رسول الله ﷺ ذلك، فغمّه غمّاً شديداً وفزع أصحابه.

فقال رسول الله عَيِظِ لسعدبن معاذ وأسيدبن حصين، وكانا من الأوس، وكانت بنو قريظة حلفاء الأوس، فقال لهما: ائتيا بني قريظة، فانظرا(١)ما صنعوا. فإن كانوا نقضوا العهد، فلا تعلما أحداً إذا رجعتما إلى وقولا: عضل والقارة (٢).

فجاء سعد بن معاذ وأسيد بن حصين إلى باب الحصن. فأشرف عليهما كعب من الحصن، فشتم سعداً وشتم رسول الله عَيْمَالِيُّهُ.

فقال له سعد: إنّما أنت ثعلب في جحر. لتولينَ قريش وليحاصرنّك رسول الله ﷺ ثمّ لينزلنّك على الصغر والقماء (٣) وليضربنَ عنقك.

ثم رجعا إلى رسول الله ﷺ فقالاله: عضل والقارة (١٠).

إفقال رسول الله عَلَيْظُ: لعناء نحن أمرناهم بذلك. وذلك أنّه كان على عـهد رسـول الله عَلَيْظُ عيون لقريش يتجسّسون أخباره (٥).

١. المصدر: فانظروا.

٢. في هامش نور الثقلين ٢٤٨/٤، ح ٣٦: عضل والقارة: قبيلتان من كنانة. غدروا به أصحاب الرجيع خبيب وأصحابه، حيث طلبت من رسول الله ﷺ نفراً من المسلمين ليعلموهم، فقالوا: يا رسول الله إن فينا إسلاماً فابعث معنا نفراً من أصحابك يفقهوننا في الدين. فبعث رسول الله ﷺ عشرة من أصحابة فيهم خبيب بن عديّ؛ ستّة من المهاجرين وأربعه من الأنصار. فخرجوا حتّى إذا كانوا على الرجيع -وهو ماه عدروا بهم وقتلوا منهم ستّة أو ثمانية وأسروا خبيب، إلى آخر ما ذكره المؤرخون.

٣. القماء: الذُلُ والصغار . ٤ أي غدرواكغدر عضل والقارة بأصحاب الرجيع .

٥. المصدر: «خبره». وفي هامش نور الثقلين ٢٤٨/٤، ح٣٨: قوله «لعناء» قال المجلسي الله أي لعن العضل والقارة. والمراد كل من غدر. ثم قال المالية على سبيل التورية: «نحن أمرناهم بذلك» أي نحن أمرنا بني قريظة أن يظهروا الغدر للمصلحة. وهم موافقون لنا في الباطن. وإنّما قال ذلك لئلا يكون هنالك عين من عيون قريش فيعلموا بالغدر فيصير سبباً لجرأتهم.

وكانت](١) عضل والقارة قبيلتان من العرب، دخلا في الإسلام ثمّ غدرا. فكـان إذا غدر أحد ضرب بهما المثل، فيقال: عضل والقارة.

ورجع حيّبن أخطب إلى أبيسفيان وقريش، فأخبرهم بنقض بني قريظة العهد (٢) بينهم وبين رسول الله ﷺ ففرحت قريش بذلك.

فلمًا كان في جوف الليل، جاء نعيم بن مسعود الأشجعيّ إلى رسول الله، عَلَيْ وقد كان أسلم قبل قدوم قريش بثلاثة أيّام. فقال: يا رسول الله، قد آمنت بالله وصدّ قتك وكتمت إيماني عن الكفرة. فإن أمرتني أن آتيك بنفسي وأنصرك بنفسي، فعلت. وإن أمرت أن أخذل بين اليهود وبين قريش، فعلت حتّى لا يخرجوا من حصنهم.

فقال رسول الله ﷺ: اخذل بين اليهود وبين قريش، فإنّه أوقع عندي.

قال: فتأذن لي أن أقول فيك ما أريد؟

قال: قل ما بدا لك.

فجاء إلى أبي سفيان، فقال له: تعرف (٢) مودّتي لكم ونصحي ومحبّتي أن ينصركم الله على عدو كم. وقد بلغني أنّ محمّداً قد وافق اليهود أن يدخلوا بين عسكركم ويميلوا عليكم، ووعدهم إذا فعلوا ذلك أن يردّ عليهم جناههم (١) الذي قطعه (١) بني النضير (٢) وقينقاع. فلاأرى أن تَدَعُوعم يدخلوا عسكركم حتّى تأخذوا منهم رهناً تبعثوا به (١) إلى مكّة، فتأمنوا مكرهم وغدرهم.

فقال له أبوسفيان: وفَقك الله وأحسن جزاك، مثلك من أهدى النصائح. ولم يعلم أبوسفيان بإسلام نعيم ولا أحد من اليهود.

١. ليس في ١.

٨. هكذا في المصدر. وفي النسخ: «عهد بني قريظة» بدل «بني قريظة العهد».

٣. هكذا في المصدر. وفي النسخ: أتعرف. ٤٠ هكذا في المصدر. وفي النسخ: خيامهم.

٥. هكذا في المصدر. وفي النسخ: قطعهم. ٦. المصدر: لبني النضير.

٧. المصدر: يهم .

ثمّ جاء من فوره ذلك إلى بني قريظة، فقال: ياكعب، تعلم مودّتي لكم. وقد بلغني أنَّ أباسفيان قال: نخرج بهؤلاء اليهود فنضعهم في نحر محمَّد ﷺ فان ظفروا، كان الذكر لنا دونهم. وإن كانت علينا، كانوا هؤلاء مقاديم الحرب. فما أرئ لكم أن تَدَعُوهم يدخلوا عسكركم حتّى تأخذوا منهم عشرة من أشرافهم بكونون في حصنكم. إنّهم إن لم يظفروا بمحمّد ﷺ لم يرجعوا(١)حتى بردوا عليكم إعهدكم و](٢) عقدكم بين محمّد ﷺ وبينكم. لأنّه إن ولّت قريش ولم ينظفروا بـمحمّد، غـزاكـم مـحمّد ﷺ فيقتلكم.

فقالوا: أحسنت وأبلغت في النصيحة. لا نخرج من حصننا، حتَّىٰ نأخذ منهم رهناً يكونون في حصننا.

وأقبلت قريش. فلمّا نظروا إلى الخندق، قالوا: هذهِ مكيدة ماكانت العرب تعرفها قبل ذلك.

فقيل لهم: هذا من تدبير الفارسي الذي معه. فوافئ عمرو بن عبدود وهبيرةبن وهب وضراربن الخطّاب إلى الخندق، وكان رسول الله عَيَّاليَّةٌ قيد صفّ أصحابه بين يديه، فصاحوا بخيلهم حتَّىٰ طفروا الخندق إلى جانب رسول الله عَيَّا الله عَيَّا الله عَيَّا الله عَيَّا رسول الله كلُّهم خلف رسول الله ﷺ، وقدَّموا رسول الله ﷺ بين أيديهم.

وقال رجل من المهاجرين، وهو فلان، لرجل بجنبه إخوانه: أما تري هذا الشيطان عمرواً، لا والله ما يفلت من يديه أحد، فهلمُوا ندفع إليه محمّداً ليقتله ونـلحق نـحن بقومنا. فأنزل الله على نبيّه على نبية على ذلك الوقت «قد يعلم الله المعوقين منكم والقائلين لإخوانهم هلم إلينا ولا يأتون البأس إلّا قبليلاً أشبحة عبليكم» إلى قبوله (٣): [«أشحّة على الخير أولئك لم يؤمنوا فأحبط الله أعمالهم](٤) وكان ذلك على الله يسيراً». وركز عمرو بن عبدود رمحه في الأرض، وأقبل يحول حوله ويرتجز ويقول:

٢. من المصدر.

١. المصدر: لم يبرحوا.

٤, ليس في المصدر .

٣. الأحزاب /١٨.

ولقد بححت من النداء بجمعكم هل من مبارز

و وقفت إذ جبن الشجاع مواقف القرن المناجز

إنسي كمذلك لم أزل متسرّعاً نحو الهراهر

إنَّ الشجاعة في الفتئ والجود من خير الغرائـز

فقال رسول الله ﷺ: من لهذا الكلب؟ فلم يجبه أحد. فو ثب (١) إليه أمير المؤمنين عليه فقال: أنا له، يا رسول الله.

فقال: يا على، هذا عمرو بن عبدود فارس يليل (٢).

قال: أنا علي بن أبي طالب.

فقال له رسول الله: ادن منّي. فدنا منه، فعمّمه بيده، ودفع إليه سيفه ذاالفقار، وقال له: اذهب وقاتل بهذا. وقال: اللهم احفظه من بين يديه ومن خلفه وعن يمينه وعن شماله ومن فوقه ومن تحته.

فمرّ أميرالمؤمنين صلوات الله عليه يهرول في مشيه وهو يقول:

لا تعجلنَ فقد أتاك مجيب صوتك غير عاجز

ذو نسيّة وبـصيرة والصـدق مـنجي كـلّ فـائز

إنسي لأرجمو أقسيم عمليك نسائحة الجمنائز

من ضربة نجلاء يبقئ صيتها بعد الهنزاهز

فقال: له عمرو: من انت؟

قال: أنا عليّ بن أبي طالب، ابن عمّ رسول الله ﷺ وختنه.

فقال: والله، إنّ أباك كان لي صديقاً قديماً (٣)، وإنّي أكره أن أقتلك. ما أمن ابن عمّك حين بعثك إلى أن اختطفك برمحي هذا، فأتركك شائلاً بين السماء والأرض لا حيّ ولا ميّت.

١. المصدر: فقام . ٢. يليل: وام قريب من بدر .

٣. هكذا في المصدر . وفي النسخ سوى ن: «ونديما» وهو ليس في ن .

فقال له أميرالمؤمنين صلوات الله عليه: قد علم ابن عممي أنّك إن قـتلتني دخـلت الجنّة، وأنت في النار، وإن قتلتك فأنت في النار وأنا في الجنّة.

فقال عمرو: كلتا هما لك يا على، تلك إذاً قسمة ضيري.

فقال عليّ عليّ الله : دع هذا، يا عمرو، إنّي سمعت منك وأنت متعلّق بأستار الكعبة تقول: لا يعرضن عليّ أحد في الحرب ثلاث خصال، إلّا أجبته إلى واحدة منها. وأنا أعرض عليك ثلاث خصال، فأجبني إلى واحدة.

قال: هات، يا على.

قال: أحدها، تشهد أن لا إله إلّا الله وأنّ محمّداً رسول الله.

قال: نح عنّي هذه، فاسأل الثانية.

فقال: أن ترجع وترد هذا الجيش عن رسول الله ﷺ: فإن يك صادقاً، فأنتم أعلى به عيناً. وإن يك كاذباً، كفتكم ذؤبان العرب أمره.

قال: إذاً لا تتحدّث نساء قريش بذلك، ولاتنشد الشعراء في أشعارها، إنّي جبنت (١) و رجعت علىٰ عقبي من الحرب وخذلت قوماً رأسوني عليهم.

فقال أميرالمؤمنين للنِيلاِ: فالثالثة، أن تنزل إليّ (٦). فإنّك فارس (٣)، وأنا راجل حتّىٰ أنا بذك.

فوثب عن فرسه وعرقبه، وقال: هذه خصلة ما ظننت أنّ أحداً من العرب يسومني عليها. ثمّ بدأ فضرب أميرالمؤمنين صلوات الله عليه بالسيف على رأسه، فاتقاه أميرالمؤمنين عليه بالدّرقة فقطعها وثبت السيف على رأسه.

فقال له عليّ صلوات الله عليه: يا عمرو، أما كفاك أنّي بارزتك، وأنت فارس العرب، حتّى استعنت عليّ بظهير. فالتفت عمرو إلى خلفه. فيضربه أميرالمؤمنين صلوات الله عليه مسرعاً على ساقيه فقطعهما جميعاً، وارتفعت بينهما عجاجة.

هكذا في المصدر . وفي النسخ: جئت .
 ٢. هكذا في المصدر . وفي النسخ: إلى قتالي .

٣. المصدر: راكب،

فقال المنافقون: قُتل عليّ بن أبي طالب.

ثم انكشفت العجاجة ونظروا، فإذا أميرالمؤمنين صلوات الله عليه على صدره قد أخذ بلحيته يريد أن يذبحه، فذبحه. ثم أخذ رأسه وأقبل إلى رسول الله ﷺ والدماء تسيل على رأسه من ضربة عمرو. وسيفه يقطر منه الدم. وهو يقول والرأس بيده:

أنا [عليّ و](١) ابن عبدالمطلب الموت خير للفتئ من الهرب فقال رسول الله عَلِيّ ، ماكرته ؟

قال: نعم، يا رسول الله، الحرب خديعة.

وبعث رسول الله ﷺ الزبير إلى هبيرة بن وهب فضربه على رأسه ضربة فلق هامته .
وأمر رسول الله ﷺ عمر بن الخطّاب أن يبارز ضرار بن الخطّاب . فلمّا برز إليه [ضرار] (٢) انتزع له عمر سهماً . فقال له ضرار : ويلك ، يا ابن صهاك ، أترميني في المبارزة ؟ (٣) والله لئن رميتني لا تركت عدويًا بمكّة إلّا قتلته . فانهزم عند ذلك (٤) عمر ومرّ نحوه ضرار وضربه ضرار على رأسه بالقناة ثمّ قال : احفظها ، يا عمر ، فإنّي آليت أن لا أقتل قرشيًا ما قدرت عليه . فكان عمر يحفظ له ذلك بعد ما ولي ، فولاه .

فبقي رسول الله تَهَالِلاً يحاربهم في الخندق خمسة عشر يوماً.

فقال أبوسفيان لحيّ بن أخطب: ويلك يا يهوديّ، أين قومك؟

فصار حيّ بن أخطب إليهم، فقال: ويلكم اخرجوا، فقد نابذكم (٥) محمّد الحرب، فلا أنتم مع محمّد ﷺ ولا أنتم مع قريش.

فقال كعب: لسنا خارجين حتَّىٰ تعطينا قريش عشرة من أشرافهم رهناً يكونون في حصننا. إنَّهم إن ينظفر محمَّد عَلَيْنا عهدنا وعدنا اللهم إن ينظفر محمَّد عَلَيْنا عهدنا وعقدنا الله فأمن أن تفرَ (١) قريش ونبقىٰ نحن في عقر دارنا ويغزونا محمّد عَلَيْنا الله فأمن أن تفرَ (١) قريش ونبقىٰ نحن في عقر دارنا ويغزونا محمّد عَلَيْنا

١ و٢. من المصدر.

٣. مبارزة .

المصدر: «عنه» بدل «عندلك».

٥. المصدر: نابذتم.

٦. المصدر:لم يبرحوا.

٧. من المصدر.

٨. هكذا في المصدر . وفي النسخ: أن تمرّ .

فيقتل رجالنا ويسبي نساءنا وذرارينا. وإن لم نخرج لعلَّه يردّ علينا عهدنا.

فقال له حيّ بن أخطب: تطمع في غير مطمع قد نابذت العرب محمّداً الحرب، فلا أنتم مع محمّد ﷺ ولا أنتم مع قريش.

فقال كعب: هذا من شأمك، إنّما أنت طائر تطير مع قريش غداً وتتركنا في عقر دارنا ويغزونا محمّد ﷺ.

فقال له: لك عهد الله عليَّ وعهد موسى، إنّه إن لم تظفر قريش بمحمّد أنّي أرجع معك إلى حصنك يصيبني ما يصيبك.

فقال كعب: هو الذي قد قلته لك، إن أعطتنا قـريش رهـناً يكـونون عـندنا وإلّا لم نخرج.

فرجع حيّ بن أخطب إلى قريش، فأخبرهم. فلمّا قال: يسألون الرهن، قال أبسو سفيان: هذا والله، أوّل الغدر. قد صدق نعيم بن مسعود. لا حاجة لنا في إنجوان القردة والخنازير.

فلما طال على أصحاب رسول الله على الأمر واشتدّ عليهم الحصار، وكانوا في وقت برد شديد وأصابتهم مجاعة وخافوا من اليهود خوفاً شديداً، وتكلّم المنافقون بسما حكى الله على عنهم ولم يبق أحد من أصحاب رسول الله عَيَالِيَّ إلّا نافق إلّا القليل، وقد كان رسول الله عَيَالِيَّ إلّا نافق إلّا القليل، وقد كان رسول الله عَيَالِيَّ أخبر أصحابه، أنّ العرب تتحزّب عليّ ويجيئونا (۱) من فوق وتغدر اليهود ونخافهم من أسفل، وأنّه يصيبهم جهد شديد ولكن تكون العاقبة لي عليهم، فلما جاءت قريش وغدرت اليهود قال المنافقون: «ما وعدنا الله ورسوله اللا غروراً».

وكان قوم لهم دور في أطراف المدينة، فقالوا: يا رسول الله، تأذن لنا أن نرجع إلى دورنا، فإنّها في أطراف المدينة وهي عورة ونخاف اليهود أن يغيروا علينا؟

وقال قوم: هلمّوا فنهرب ونصير في البادية ونستجير بالأعراب. فإنّ الذي كان يعدنا محمّد ﷺ كان باطلاً كلّه.

المصدر: «أنّ العرب متحزّب ويجيئون» بدل «أنّ العرب تتحزّب عليّ ويجيئونا».

[وكان رسول الله على العسكر كلّه بالليل يحرسوا المدينة باللّيل. وكان أميرالمؤمنين صلوات الله عليه على العسكر كلّه بالليل يحرسهم، فإن تحرّك أحد من قريش نابذهم. وكان أميرالمؤمنين صلوات الله عليه يجوز الخندق ويصيرقرب قريش حيث يراهم. فسلايزال الليل كلّه قائماً وحده يصلّي، فإذا أصبح رجع إلى مركزه. ومسجد أميرالمؤمنين صلوات الله عليه هناك معروف، يأتيه من يعرفه فيصلّي فيه، وهو من مسجد الفتح إلى العقيق أكثر من غلوة نشاب (").

فلمّا رأى رسول الله عَيَيْ من أصحابه الجزع لطول الحصار، صعد إلى مسجد الفتح وهو الجبل الذي عليه مسجد الفتح اليوم فدعا الله عَنى وناجاه فيما وعده. وكان ممّا دعاه أن قال: ياصريخ المكروبين، ويا مجيب دعوة (١) المضطرّين، ويا كاشف الكرب العظيم، أنت مولاي ووليّي ووليّ آبائي الأوّلين، اكشف عنّا غمّنا وهمّنا وكربنا، واكشف عنّا (شرّ] (١) هؤلاء القوم بقوّتك وحولك وقدرتك.

فنزل عليه جبرائيل النبير فقال: يا محمد، إنّ الله الله قد سمع مقالتك، وأجاب دعوتك، وأمر الدبور ـ وهي الربح ـ مع الملائكة أن تهزم قريشاً والأحزاب.

وبعث الله على قريش الدبور، فانهزموا وقلعت أخبيتهم. ونزل جبرائيل، فأخبره بذلك.

فنادى رسول الله ﷺ حذيفة بن اليمان ﷺ وكان قريباً منه، فلم يجبه (٥) ثم ناداه ثانياً، فلم يجبه (٦). ثم ناداه الثالثة، فقال: لبّيك، يا رسول الله.

فقال: أدعوك، فلا تجيبني.

قال: يا رسول الله، بأبي أنت وأمّي، من الخوف والبرد والجوع.

١. من المصدر: نشابة.

٣. ليس في المصدر. ٤. من ن والمصدر.

ه. هكذا في المصدر . وفي النسخ: فلم يجيبه . ٦٠ هكذا في المصدر . وفي النسخ: فلم يجيبه .

فقال: ادخل في القوم ائتني (١) بأخبارهم، ولا تحدّثن حدثاً حتّىٰ ترجع إليَّ. فإنّ الله قد أخبرني أنّه قد أرسل الرياح علىٰ قريش وهزمهم.

قال حذيفة: فمضيت وأنا أنتفض من البرد، فوالله ماكان الا بقدر ما جزت الخندق حتّىٰ كأنّى في حمّام. فقصدت خباء عظيماً فإذا نبار تبخبو وتبوقد، وإذا خبيمة فيها أبوسفيان قد دلا خصيته على النار، وهو ينتفض من شدّة البرد، ويقول:

يا معشر قريش، إن كنّا نقاتل أهل السماء بزعم محمّد [عَيَّا فيه طاقة لنا بأهل السماء، وإن كنّا نقاتل أهل الأرض فنقدر عليهم. ثمّ قال: لينظر كلّ رجل منكم إلى جليسه، لا يكون لمحمد عين فيما بيننا.

قال حذيفة: فبادرت أنا فقلت للّذي عن يميني: من أنت؟

فقال: أنا عمرو بن العاص.

ثمّ قلت للّذي عن يساري: من أنت؟

فقال: أنا معاوية.

وإنّما بادرت إلى ذلك لئلا يسألني أحد: من أنت؟ ثمّ ركب أبوسفيان راحلته وهي معقولة. ولولا أنّ رسول الله عَلَيْ قال: لاتحدث حدثاً حتّى ترجع إليّ، لقدرت أن أقتله. ثمّ قال أبوسفيان لخالد بن الوليد: يا أبا سليمان، لابدّ من أن أقيم أنا وأنت على ضعفاء الناس. ثمّ قال: ارتحلوا إنّا مرتحلون. ففرّوا منهزمين.

فلمًا أصبح رسول الله ﷺ قال لأصحابه: لاتبرحوا. فلمًا طلعت الشمس دخلوا المدينة وبقى رسول الله ﷺ في نفر يسير.

وكان ابن عرفة (٢) الكنانيّ رمئ سعدبن معاذ الله بسهم في الخندق فقطع أكحله، فنزفه الدم. فقبض سعد علئ أكحله بيده، ثمّ قال: اللهم إن كنت أبقيت من حرب قريش شيئاً فأبقني لها، فلا أحد أحبّ إليّ من محاربتهم من قوم حاربوا(٢) الله و رسوله.

١. هكذا في المصدر . وفي النسخ: آتنا . ٢ . المصدر: ابن فرقد .

٣. المصدر: حادوا.

وإن كانت الحرب قد وضعت أو زارها بين رسول الله ﷺ وبين قريش فــاجعلها لي شهادة ولاتمتني حتَىٰ تقرّ عيني من بني قريظة. فأمسك الدم، وتورّمت يده.

وضرب له رسول الله على المسجد خيمة، وكان يتعاهده بنفسه. فأنزل الله على:
«يا أيّها الذين آمنوا اذكروا نعمة الله عليكم إذ جاءتكم جنود فأرسلنا عليهم ريحاً
وجنوداً لم تروها، وكان الله بما تعملون بصيراً. إذ جاؤكم من فوقكم ومن أسفل منكم»
يعني: بني قريظة حين غدروا وخافوهم أصحاب رسول الله على «وإذ زاغت الأبصار
وبلغت القلوب الحناجر» إلى قوله: «ان يريدون الافراراً» وهم الذين قالوا لرسول الله:
تأذن لنا نرجع إلى منازلنا، فإنّها في أطراف المدينة ونخاف اليهود عليها. فأنزل الله على فيهم: «انّ بيوتنا عورة وما هي بعورة إن يريدون الافراراً» إلى قوله تعالى: «وكان ذلك
على الله يسيراً» ونزلت هذه الآية في الثاني لمّا قال لعبد الرحمن بن عوف: هلم ندفع
محمداً على الله قريش ونلحق نحن بقومنا.

﴿ هُنَالِكَ ابْتُلِيَ الْمُؤْمِنُونَ ﴾: اختَبِروا. فظهر المخلص من المنافق والثابت من المتزلزل.

﴿ وَزُلْزِلُوا زِلْزَالاً شَدِيداً ﴾ ٢ : من شدّة الفزع.

و قرئ: «زلزالاً» بالفتح (١).

١. أنوار التنزيل ٢٤٠/٢.

٢. الاحتجاج ٢٧٢/١.

٣. المصدر: ثمّ يتيح.

﴿ وَإِذْ يَقُولُ الْمُنَافِقُونَ وَالَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ ﴾: ضعف اعتقاد.

﴿ مَا وَعَدَنَا اللهُ وَرَسُولُهُ ﴾ : من ظفرٍ وإعلاء الدين.

﴿ إِلَّا غُرُوراً ﴾ ۞: وعداً باطلاً.

وقيل (۱): قائله محتب بن قشير. قال: يمعدنا محمّد فستح فسارس والروم وأحدنا لايقدر أن يتبرّز فَرَقاً، ما هذا إلا وعد غرور (۱).

﴿ وَإِذْ قَالَتْ طَائِفَةٌ مِنْهُمْ ﴾ : يعنى : أوس بن قيظى وأتباعه.

وقيل (٣): عبدالله بن أبي وأصحابه.

وقيل (٤): هم بنو سالم من المنافقين.

﴿ يَا أَهُلَ يَثُرِبَ ﴾ : أهل المدينة.

ذكر السيّد المرتضى قدّس الله روحه (٥): أنّ من أسماء المدينة يئرب وطيبة وطابة والدار والسكينة وجائزة والمحبورة والمحبوبة والمحبّة والعذراء والمرحومة والقاصمة وتبدد، فذلك ثلاثة عشر اسماً.

وقيل (٦): هو اسم أرض وقعت المدينة في ناحية منها.

﴿ لَا مُقَامَ لَكُمْ ﴾ : لا موضع قيام لكم هاهنا.

وقرأ حفص بالضّم ، على أنّه مكان. أو مصدر ، من أقام ٧٠٠).

﴿ فَارْجِعُوا ﴾ : إلى منازلكم هاربين.

وقيل (^): المعنى: لامقام لكم على دين محمّد، فارجعوا إلى الشرك وأسلموه لتسلموا. أولا مقام لكم بيثرب، فارجعوا كفّاراً ليمكنكم المقام بها.

﴿ وَيَسْتَأْذِنُ فَرِيقٌ مِنْهُمُ النَّبِيِّ ﴾: للرجوع.

١. أنوار التنزيل ٢٤٠/٢ ٢٤١.

هكذا في المصدر . وفي النسخ : «غروراً» بدل «وعد غرور» .

٤. نفس المصدر والموضع.

٣. مجمع البيان ٣٤٧/٤.

٦ـ٨. أنوار التنزيل ٢٤١/٢.

ه. نقس المصدر ٣٤٦/٤.

﴿ يَقُولُونَ إِنَّ بُيُوتَنَا عَوْرَةٌ ﴾: غير حصينة. وأصلها الخلل. ويجوز أن يكون تخفيف العورة، من عورت الدار: إذا اختلّت. وقد قرئت بها(١).

﴿ وَمَا هِيَ بِعَوْرَةٍ ﴾ : بَل هي حصينة .

﴿ إِنْ يُرِيدُونَ إِلَّا فِرَاراً ﴾ ۞: أي ما يريدون بذلك إلَّا الفرار من القتال.

وفي مجمع البيان (٢): «يقولون انٌ بيوتنا عورة وما هي بعورة» بل هي رفيعة السمك حصينة . عن الصادق لليلا .

وفي تفسير العيّاشيّ <sup>(٣)</sup>: عن جابر، عـن أبـيجعفر لطَّئِلاً فـي قـوله <sup>(1)</sup>: «رضـوا بأن يكونوا مع الخوالف».

قال: مع النساء. إنهم قالوا: «إن بيوتنا عورة» وكانت بيوتهم في أطراف البيوت حيث ينفرد الناس، فأكذبهم. قال: «وما هي بعورة إن يريدون إلا فراراً» وهي رفيعة السمك حصينة.

﴿ وَلَوْ دُخِلَتْ عَلَيْهِمْ ﴾ : دُخلت المدينة ، أو بيوتهم.

﴿ مِنْ اَقْطَارِهَا ﴾ : من جوانبها. وحذف الفاعل، إيماء بأنّ دخول هؤلاء المتحزّبين عليهم ودخول غيرهم من العساكر سيّان في اقتضاء الحكم المرتّب عليه.

﴿ ثُمَّ سُئِلُوا الْفِتْنَةَ ﴾ : الردّة ومقاتلة المسلمين.

﴿ لَا تَوْهَا ﴾ : الأعطوها.

وقرأ الحجازيّان، بالقصر، بمعنى: جاؤوها وفعلوها (٥٠).

﴿ وَمَا تَلَبُّثُوا بِهَا ﴾ : بالفتنة ، أي بإعطائها.

﴿ إِلَّا يَسِيرًا ﴾ ۞ ﴿ وَلَقَدْ كَانُوا عَاهَدُوا اللهَ مِنْ قَبْلُ لَايُوَلُّونَ الْآدْبَارَ ﴾ : قيل (١): يعنى

٢. مجمع البيان ٣٤٧/٤.

أ. تفسير العيّاشي ٣٧/٢.

٤. التوبة /٨٧.

٣. تفسير العياشي ١٠٣/٢، ح ٩٧.

٥. أثوار التنزيل ٢٤١/٢. وفيه: بمعنى لجثوها وفعلوها.

٦. نفس المصدر والموضع.

بني حارثة ، عاهدوا رسول الله ﷺ يوم أحد حين فشلوا، ثمّ تابوا أن لايعودوا لمثله.

- ﴿ وَكَانَ عَهْدُ اللهِ مَسْؤُولًا ﴾ ٢٠ : عن الوفاء به ، مجازي عليه.
- ﴿ قُلْ لَنْ يَنْفَعَكُمُ الْفِرَارُ إِنْ فَرَرْتُمْ مِنَ الْمَوْتِ آوِ الْقَتْلِ ﴾ : فإنّه لابدّ لكلّ شخص من حتف أنف أو قتل في وقت معيّن، سبق القضاء وجرئ عليه القلم.
- ﴿ وَإِذاً لَا تُمَتَّعُونَ إِلَّا قَلِيلاً ﴾ ﴿ وَإِن نفعكم الفرار مثلاً فمُتَعتم بالتأخير، لم يكن ذلك التمتيع إلّا تمتيعاً أو زماناً قليلاً.
- ﴿ قُلْ مَنْ ذَا الَّذِي يَعْصِمُكُمْ مِنَ اللهِ إِنْ اَرَادَ بِكُمْ سُوءً اَوْ اَرادَ بِكُمْ رَحْمَةً ﴾ : أي يصيبكم بسوء إن اراد بكم رحمة. فاختصر الكلام كما في قوله :

## متقلّداً سيفاً ورمحا(١)

- أو حمل الثاني على الأوّل، لما في العصمة من معنى: المنع.
  - ﴿ وَلَا يَجِدُونَ لَهُمْ مِنَ دُونِ اللهِ وَلَيّاً ﴾ : ينفعهم.
    - ﴿ وَلَا نُصِيراً ﴾ ٢٠ يدفع الضرّ عنهم.
- ﴿ قَدْ يَعْلَمُ اللهُ الْمُعَوقِينَ مِنْكُمْ ﴾ : المثبّطين عن رسول الله عَيْظِيٌّ وهم المنافقون.
  - ﴿ وَالْقَائِلِينَ لِإِخْوَانِهِمْ ﴾ : من ساكني المدينة.
    - ﴿ هَلُمَّ اِلَيْنَا ﴾ : قرّبوا أنفسكم إلينا.
- ﴿ وَلَا يَأْتُونَ الْيَأْسَ اِلَّا قَلِيلاً ﴾ ﴿ إِلَّا إِنَّيَاناً، أَو زَمَاناً، أَو بَأْساً قَلْيلاً. فَإِنَّهم يعتذرون ويثبّطون ما أمكن لهم. أو يخرجون مع المؤمنين ولكن لايقاتلون إلّا قليلاً، كقوله: «ما قاتلوا الّا قليلاً».

وقيل<sup>(٣)</sup>: إنّه من تتمّة كلامهم. ومعناه: لايأتي أصحاب محمّد حـرب الأحـزاب ولايقاومونهم إلّا قليلاً.

وفي نهج البلاغة (٣): من كتاب له عليه إلى معاوية جواباً: ثمّ ذكرت ماكان من أمري

٢. نفس المصادر ٢٤١/٢ ـ ٢٤٢.

١. نقس المصدر والموضع.

٣. نهج البلاغة /٢٨٨، ضمن كتاب ٢٨.

وأمر عثمان، فلك أن تجاب عن هذه لرحمك منه، فأيّناكان أعدى له وأهدى إلى مقاتله، أمّن بذل له نصرته فاستنقذه (١) واستكفّه (١)، أم من استنصره فتراخى عنه وبتّ المنون (٣) إليه حتى أتى قدرة عليه ؟ كلّا والله «قديعلم الله المعوّقين منكم والقائلين لإخوانهم هلم إلينا ولا يأتون البأس الا قليلا).

﴿ أَشِحَّةً عَلَيْكُمْ ﴾ : بخلاء بالمعاونة ، أو النفقة في سبيل الله ، أو الظفر والغنيمة . جمع للحيح .

ونصبها على الحال من فاعل «يأتون» أو «المعوّقين» أو على الذمّ.

﴿ فَإِذَا جَاءَ الْخَوْفُ رَآيْتَهُمْ يَنْظُرُونَ الَّيْكَ تَدُورُ آعْيُتُهُمْ ﴾: في أحداقهم

﴿كَالَّذِي يُغْشَى عَلَيْهِ ﴾: كنظر المغشيّ عليه، أو كدوران عينيه، أو مشبّهين بـه، أو مشبّهة بعينه.

﴿ مِنَ الْمَوْتِ ﴾ : من معالجة سكرات الموت ، خوفاً ولواذاً بك.

﴿ فَإِذَا ذَهَبَ الْخُوفُ ﴾ : وحيزت الغنائم.

﴿ سَلَقُوكُمْ ﴾: ضربوكم.

﴿ بِٱلْسِنَةِ حِدَادٍ ﴾: ذربة. يطلبون الغنيمة.

والسلق: البسط بقهر، باليد أو باللسان.

﴿ أَشِحَّةً عَلَى الْخَيْرِ ﴾ : نُصب علىٰ الحال، أو الذمّ. ويـؤيّده قـراءة الرفـع. وليس بتكرير، لأنّ كلّاً منهما مقيّد من وجه (٤).

﴿ ٱولَٰئِكَ لَمْ يُؤْمِنُوا ﴾ : إخلاصاً.

﴿ فَأَخْبَطَ اللهُ أَعْمَالُهُمْ ﴾: فأظهر بطلانها، إذ لم يثبت لهم أعمال فـتبطل. أو أبـطل تصنّعهم ونفاقهم.

﴿ وَكَانَ ذَلِكَ ﴾: الإحباط.

٢. هكذا في المصدر . وفي النسخ: واستكنفه .

المصدر: فاستقعده.
 هكذا في المصدر. وفي النسخ: المؤمنون.

٤. أنوار التنزيل ٢٤٢/٢.

- ﴿ عَلَى اللهِ يَسِيراً ﴾ ٢٠ : هيّناً. لتعلّق الإرادة به، وعدم ما يمنعه عنه.
- ﴿ يَحْسَبُونَ الْاحْرَابَ لَمْ يَدُهَبُوا ﴾ : أي هـؤلاء لجبنهم يـظنّون أنّ الأحـزاب لم ينهزموا، وقد انهزموا ففرّوا إلى داخل المدينة.
  - ﴿ وَإِنْ يَأْتِ الْآخْزَابُ ﴾ : كرّة ثانية.
- ﴿ يَوَدُّوا لَوْ أَنَّهُمْ بَادُونَ فِي الْأَعْرَابِ ﴾ : لهم. أو خارجون (١) إلى البدو وحاصلون بين الأعراب.
  - ﴿ يَسْأَلُونَ ﴾ : كلُّ قادم من جانب المدينة.
    - ﴿ عَنْ آنْبَائِكُمْ ﴾: عمّا جرى عليكم.
  - ﴿ وَلَوْ كَانُوا فِيكُمْ ﴾ : هذه الكرّة، ولم يرجعوا إلى المدينة، وكان قتال.
    - ﴿ مَا قَاتَلُوا اِلَّا قَلِيلًا ﴾ ۞: رياء وخوفاً عن التعيير.
- ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ ٱسْوَةٌ حَسَنَةٌ ﴾: خصلة حسنة ، من حقها أن يؤتسيٰ بها ، كالثبات في الحرب ومقاساة الشدائد . أو هو في نفسه قدوة يحسنه التأسّي به ؛ كقولك في البيضة عشرون منّا حديداً ، أي هو في نفسها هذا القدر من الحديد .
  - وقرأ عاصم بضم الهمزة. وهو لغة فيه (٢).
- ﴿ لِمَنْ كَانَ يَرْجُو اللهَ وَالْيَوْمَ الْآخِرَ ﴾ : [ثواب الله ، أو لقاءه ونعيم الآخرة ، أو أيّام الله واليوم الآخر](٢) خصوصاً .
  - وقيل (٤): هو كقولك: أرجو زيداً وفضله. فإنَّ يوم الآخر فيها.
    - و«الرجاء» يحتمل الأمل والخوف.
- و «لمن كان» صلة «لحسنة» أو صفة لها. وقيل: بدل من «لكم» والأكثر على أنّ ضمير المخاطب لايبدل منه.

أنوار التنزيل ٢٤٢/٢ وتفسير الصافي ١٧٠/٤: «تمنّوا أنهم خارجون» بدل «لهم أو خارجون».

٢. أنوار التنزيل ٢٤٢/٢.

٤. نفس المصدر والموضع.

وفي كتاب الاحتجاج (١) للطبرسي الله عن أميرالمؤمنين عليه حديث طويل. وفيه : ولأن الصبر على ولاة الأمر مفروض لقول الله الله الله الله على الماحيم كما صبر اولو العزم من الرسل» وإيجابه مئل ذلك على أوليائه وأهل طاعته بقوله : «لقد كان لكم في رسول الله اسوة حسنة».

وفيه (٢) أيضاً: عن أميرالمؤمنين عليه كلام طويل. وفيه: وأمّا قولكم «انسي جعلت الحكم إلى غيري وقد كنت عندكم أحكم الناس» فهذا رسول الله عَيْمَ قد جعل الحكم إلى سعد يوم بني قريظة، وكان أحكم الناس. وقد قال الله: «لقد كان لكم في رسول الله السوة حسنة» فتأسيت برسول الله عَيْم الله عَيْم الله عَدَا الله الله عَدَا الله عَدَا

وفي مجمع البيان (٣): قال ثعلبة بن حاطب، وكان رجلاً من الأنصار، للنبيّ ﷺ : ادع الله أن يرزقني مالاً.

فقال: يا ثعلبة، قليل تؤدّي شكره خير من كثير لا تبطيقه، في رسول الله أسوة حسنة؟ والذي نفسي بيده، لو أردت أن تسير الجبال معي ذهباً وفضّة لسارت.

وفي أصول الكافي (1): أحمد بن مهران رفعه. وأحمد بن إدريس، عن محمد بن عبد الجبّار الشيباني [قال: حدّثني القاسم بن محمّد الرازيّ] (٥) قال: حدّثني عليّ بن محمّد الهرمزيّ (٦)، عن أبي عبدالله الحسين بن عليّ عليّ قال: لمّا قبضت فاطمة على مدخه الهرمزيّ فقال أميرالمؤمنين عليّ سرّاً وعفا على موضع قبرها. ثمّ قام فحوّل وجهه نحو قبر رسول الله عني، والسلام عليك عن ابنتك وزائرتك والبائنة في الثرئ ببقعتك والمختار لها سرعة اللحاق بك. قلَّ يا رسول الله عن صفيّتك صبري، وعفا عند سيدة نساء العالمين تجلّدي، إلّا أنّ لي في التأسي بسنّتك في فرقتك موضع تعزّ. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

٣. مجمع البيان ٥٣/٣ .

١. الاحتجاج ٢٧١/١. ٢. نفس المصدر ٢٧٨/١.

٤. الكافي ٤٥٨/١\_٤٥٩، صدر حديث ٣.

٦. المصدر: الهرمزاني .

٥. من المصدر.

وفي الكافي (١): محمّد بن يحيئ عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن النعمان، عـن سعيد الأعرج قال: سمعت أبا عبدالله عليه يقول: نام رسول الله عَلِيَّة عن الصبح، والله عَلَى الله عَلَى أنامه، حتَىٰ طلعت (٢) الشمس عليه، وكان ذلك رحمة من ربّك للنّاس. ألا تري لو أنّ رجلًا نام حتَّىٰ تطلع الشمس لعيّره الناس، وقالوا: ألا تتورّع لصلاتك؟ فصارت أسوة وسنّة (٣). فإن قال رجل لرجل: نمت عن الصلاة. قال: قد نام رسول الله ﷺ. فصارت أسوة ورحمة رحم الله سبحانه بها هذه الأمّة.

محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسىٰ (٤)، [عن علىّ بن النعمان] (٥) عن سعيد الأعرج قال: سمعت أبا عبدالله علي يقول: صلَّىٰ رسول الله عَيَا الله عَيَا الله عَيَا الله عَيَا الله عَلَي الله علي الله على ركعتين [فسأله مَن خلفه: يا رسول الله، أحدث في الصلاة شيء ؟

قال: وما ذلك ؟

قالوا: إنَّما صلَّيت ركعتين]<sup>(١)</sup>.

فقال: أكذلك يا ذا اليدين؟ وكان يدعى ذاالشمالين.

فقال: نعم.

فبني على صلاته، فأتمّ الصلاة أربعاً.

وقال: إنَّ الله هو أنساه (٧) رحمة للأمَّة. ألا ترى لو أنَّ رجلاً صنع هذا لعُيِّر، وقيل: ما تقبل صلاتك؟ فمن دخل عليه النوم ذاك قال: قد سنّ رسول الله ﷺ وصارت أسوة. وسجد سجدتين مكان الكلام.

عليّ بن إبراهيم، عن أبيه (^)، عن ابن أبي عمير، عن حمّاد، عن الحلبيّ، عن أبي عبدالله عليُّه إن رسول الله عَيْلِه كان إذا صلَّى العشاء الآخرة ، أمر بوضو ثه وسواكه

٥ و٦. من المصدر.

٣. هكذا في المصدر . وفي النسخ: أسوة حسنة .

١. نفس المصدر ٢٩٤/٣، ح ٩.

٢. هكذا في المصدر . وفي النسخ: تطلع .

٤. نفس المصدر ٣٥٧/٣، ح ٦.

٧. المصدر: هو الذي أنساه.

٨. تفس المصدر ٤٤٥/٣، صدر حديث ١٣.

يوضع عند رأسه مخمراً (١). فيرقد ما شاء الله، ثمّ يقوم فيستاك ويتوضّأ ويصلّي أربع ركعات ثمّ يرقد. حتّى إذاكان في وجه الصبح قام فأوتر ثمّ صلّى الركعتين ثمّ قال: «لقد كان لكم في رسول الله اسوة حسنة».

﴿ وَذَكَرَ اللهَ كَثِيراً ﴾ ٢ : وقرن بالرّجاء كثرة الذكر المؤدّية إلى ملازمة الطاعة. فإنّ المؤتسى بالرّسول من كان كذلك.

وفي كتاب الخصال (٢): عن عبيدبن عمير الليئيّ (٣)، عن أبي ذرّ (٤) قال: دخلت على رسول الله عَلَيْهِ وهو جالس في المسجد، إلى أن قال عَلَيْهِ : عليك بتلاوة كتاب الله وذكر الله كثيراً، فإنّه ذكر لك في السماء ونور [لك] (٥) في الأرض.

﴿ وَلَمَّا رَأَى الْمُؤمِنُونَ الْاحْزابَ قَالُوا هَذَا مَا وَعَدَنَا اللهُ وَرَسُولُهُ ﴾: بـقوله (٦): «ام حسبتم ان تدخلوا الجنّة ولمّا يأتكم مثل الذين خلوا من قبلكم» الآية.

وقوله عليه انهم سائرون إليكم بعد تسع أو عشر (٧).

﴿ وَصَدَقَ اللهُ وَرَسُولُهُ ﴾ : وظهر صدق خبر الله ورسوله. أو صدقا في النصرة والثواب؛ كما صدقا في البلاء. وإظهار الاسم للتعظيم.

﴿ وَمَازَادَهُمْ ﴾ : فيه . ضمير «لمّا رأوا» أو الخطب ، أو البلاء .

﴿ إِلَّا إِيمَاناً ﴾ : بالله ومواعيده.

﴿ وَتَسْلِيماً ﴾ ۞: لأوامره ومقاديره.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (^): ثمّ وصف الله الله الله المؤمنين، [أي] (٩) المصدّقين بما أخبرهم رسول الله ﷺ ما يصيبهم في الخندق من الجهد. فقال جلّ ذكره: «ولمّا رأي

٢. الخصال /٥٢٣ و ٥٢٥ ـ٥٢٦، ضمن حديث ١٣.

١. خمر الشيء: ستره .

٣. هكذا في المصدر. وفي النسخ: عتبة بن عمير الليثي. انظر تنقيح المقال ٢٣٧/٢، رقم ٧٦٣٠.

هكذا في المصدر . وفي النسخ : أبي ذروة . . . ٥ . من المصدر .

البقرة /۲۱٤.
 البقرة /۲۱٤.

٨. تفسير القمي ١٨٨/٢.

المؤمنون الاحزاب قالوا هذا ما وعدنا الله ورسوله [وصدق الله ورسوله](١) ومازادهم إلّا إيماناً [وتسليماً](٢) يعني: ذلك البلاء والجهد(٣) والخوف.

وفي الكافي (1): حميد، عن (٥) ابن سماعة، عن عبدالله بن جبلة، عن [عبدالله بن] (٢) محمّد بن مسعود الطائي، عن عتبة (٧) بن مصعب، عن أبي عبدالله عليه قال: قال رسول الله عَلَيه الله عنازة أو رآها فقال: «الله اكبر، هذا ما وعدنا الله ورسوله وصدق الله ورسوله، اللهم زدنا ايماناً وتسليماً، الحمد لله الذي تعزز (٨) بالقدرة وقهر العباد بالموت» لم يبق في السماء ملك الابكئ رحمة لصوته.

﴿ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ رِجَالٌ صَدَقُوا مَا عَاهَدُوا اللهَ عَلَيْهِ ﴾: من الثبات مع الرسول عَلَيْهِ اللهَ عَلَيْهِ اللهَ عَلَيْهِ اللهِ الشّات مع الرسول عَلَيْهِ اللهُ والمقاتلة لأعداء الدين. من صدقني: إذا قال لك الصدق. فإنّ المعاهد إذا وفي بعهده، فقد صدق.

﴿ فَمِنْهُمْ مَنْ قَضَىٰ نَحْبَهُ ﴾: نذره. بأن قاتل حتّىٰ استشهد؛ كـحمزة ومـصعب بـن عمير وأنس بن النضر.

و «النحب»: النذر. استعير للموت، لأنّه لازم في رقبة كلّ حيوان.

﴿ وَمِنْهُمْ مَنْ يَنْتَظِرُ ﴾ : الشهادة .

﴿ وَمَا بَدُّلُوا ﴾ : بعهد والاغيره.

﴿ تَبْدِيلاً ﴾ ٢ : شيئاً من التبديل.

وفي روضة الكافي (٩): عدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن محمّد بن سليمان،

١ و٢. ليس في المصدر.

٣. هكذا في المصدر. وفي النسخ: «بذلك الجهد» بدل «ذلك البلاء والجهد».

الكافي ١٦٧/٣، ح ٣.
 الكافي ١٦٧/٣، ح ٣.

٦. من الأصل.

٧. هكذا في المصدر ون، وفي سائر النسخ: عتبة. انظر تنقيح المقال ٣٥٣/٢، رقم ٩٢٠٥.

٨. هكذا في المصدر. وفي النسخ: تعزَّزنا.

٩. نفس المصدر ٣٤/٨ ٢٥- ٣٥، ضمن حديث ٦ وأوّله في ص ٣٣.

عن أبيه ، عن أبي عبدالله طلط أنّه قال لأبي بصير: يا أبامحمّد ، لقد ذكركم الله في كتابه . فقال: «من المؤمنين رجال صدقوا ما عاهدوا الله عليه فمنهم من قضئ نحبه ومنهم من ينتظر وما بدّلوا تبديلاً» . إنّكم وفيتم بما أخذ الله عليه ميثاقكم من ولايتنا ، وإنّكم لم تبدّلوا بنا غيرنا . والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة .

عدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد (١)، جعفر بن محمّد الأشعريّ، عن عبدالله بن ميمون القدّاح، عن أبي عبدالله عليّلاً قال: قال رسول الله عليّظ: يا عليّ، من أحبّك ثمّ مات، فقد قضى نحبه، ومن أحبّك ولم يمت، فهو ينتظر. وما طلعت شمس ولاغربت إلّا طلعت عليه لرزق وإيمان. وفي نسخة: نور.

وفي كتاب الخصال (٢): عن جابر الجعفي، عن أبي جعفر، عن أميرالمؤمنين عليه عديث طويل. يقول فيه عليه القلاكنت عاهدت الله تعالى ورسوله أنا وعمقي حمزة وأخي جعفر وابن عقي عبيدة على أمر وفينا به لله تعالى ولرسوله على في فتقدّمني أصحابي وتخلّفت بعدهم (٢)، لما أراد الله تعالى فأنزل الله فينا «من المؤمنين رجال صدقوا ما عاهدوا الله عليه فمنهم من قضى نحبه ومنهم من ينتظر وما بدّلوا تبديلاً». [حمزة وجعفر وعبيدة. وأنا والله المنتظر، يا أخا اليهود، وما بدّلت تبديلاً] (٤).

عن الأعمش (٥)، عن جعفر بن محمّد عليه قال: هذه شرائع الدين، إلى أن قال عليه أو الولاية للمؤمنين الذين لم يغيّروا ولم يبدّلوا بعد نبيّهم واجبة ؛ مثل: سلمان الفارسي، وأبي ذرّ الغفّاري، والمقداد بن الأسود الكنديّ، وعمّار بن ياسر، وجابر بس عبدالله الأنصاريّ، وحذيفة بن اليمان (٢)، [وأبي الهيثم بن التيهان، وسهل بس حنيف، وأبي

١. نفس المصدر ٣٠٦/٨، ح ٤٧٥.

٢. الخصال ٣٧٦، ضمن حديث ٥٨ وأوّله في ص ٣٦٤.

٣. هكذا في المصدر ، وفي النسخ: بعهدهم . ٤. ليس في ن .

٥. نفس المصدر /٦٠٧ ـ ٦٠٨، ضمن حديث ٩. وأوَّله في ص٦٠٣.

٦. هكذا في المصدر ، وفي النسخ: حذيفةبن الصامت .

أيّوب الأنصاريّ، وعبدالله بن الصامت](١) وعبادة بن الصامت، وخزيمة بن ثابت ذي الشهادتين، وأبيسعيد الخدريّ، ومن نحئ نحوهم وفعل مثل فعلهم. والولاية لأتباعهم والمقتدين(٢) بهم وبهداهم واجبة.

وفي عيون الأخبار (٣)، في باب ماكتبه الرضاط إلى المأمون من محض الإسلام وشرائع الدين: والولاية لأميرالمؤمنين الله والذين مضوا على منهاج نبيّهم ولم يغيّروا ولم يبدّلوا؛ مثل: سلمان الفارسيّ، وأبي ذرّ الغفاريّ. وذكر نحو ما نقلنا عن الخصال بتغيير يسير.

وفي مجمع البيان (٤): وروى [الحاكم] (٥) أبوالقاسم الحسكاني [بالإسناد] (٦) عن عمرو بن ثابت ، عن أبي إسحاق ، عن علي الله قال : فينا نزلت «رجال صدقوا ما عاهدوا الله عليه» وأنا والله المنتظر ، وما بدّلت تبديلاً .

وفي كتاب سعد السعود (٧)، لابن طاوس ﷺ: فصل فيما نـذكره مـن مـجلّد قـالب الثمن عتيق، عليه مكتوب: الأوّل من تفسير أبي جعفر محمّد بـن عـليّ بـن الحسـين صلوات الله عليهم رواية أبي الجارود عنه (٨).

وقال بعد هذا (٩): فصل فيما نذكره من الجزء الثالث من تفسير الباقر عليه من وجهة ثانية من ثاني سطر بلفظه (١٠): وأمّا قوله (١١): «يا ايّها الذين آمنوا اتّقوا الله وكونوا مع الصادقين». يقول: كونوا مع عليّ بن أبي طالب عليه وال محمّد المهم من قضئ تعالى: ] (١٢) «من المؤمنين رجال صدقوا ما عاهدوا الله عليه فمنهم من قضئ

١. من المصدر.

المصدر ون. وفي سائر النسخ: المتقدّمين.

٥ و٦. من المصدر. ٧. سعدالسعود ١٢١٠.

٨. المصدر: «من الوجهة الأولة من القائمة الثامنة بلفظ مانذكره منه» بدل «رواية أبي الجارود عنه».

٩. نفس المصدر /١٢٢.

١١. التوبة /١١٩.

نحبه» (١) وهو حمزة بن عبدالمطلب «ومنهم من ينتظر» هو عليّ بن أبي طالب. يـقول الله: «وما بدّلوا تبديلاً». وقال الله تعالى: «اتّقوا الله وكونوا مع الصادقين». وهم هاهنا آل محمّد.

وفي إرشاد المفيد الله ألاً، في مقتل الحسين الله إن الحسين الله أنه مشئ إلى مسلم بن عوسجة لمّا صُرع فإذا هو به رمق، فقال: رحمك الله يا مسلم «فمنهم من قضئ نحبه ومنهم من ينتظر وما بدّلوا تبديلاً».

وفي مقتل الحسين عليه لأبي مخنف (٣): إنّ الحسين عليه لمّا أخبر بـقتل رسـوله عبدالله بن يقطر، تغرغرت عينه بالدّموع وفاضت على خدّيه ثمّ قال: «فمنهم من قضى نحبه ومنهم من ينتظر وما بدّلوا تبديلاً».

وفي كتاب المناقب (٤)، لابن شهر أشوب: [إنّ أصحاب الحسين المُثِلِّ بكربلاء كانوا] (٥) كلّ من أراد الخروج ودّع الحسين الثِلِّ وقال: السلام عليك يا ابن رسول الله. فيجيبه: وعليك السلام ونحن خلفك، ويقرأ: «فمنهم من قضئ نحبه ومنهم من ينتظر».

وفي أصول الكافي (٢): محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن محمّد بن سنان، عن نصيربن أبي الحكم الخثعميّ (٧)، عن أبي عبدالله عليِّلٍ قال: المؤمن مؤمنان:

فمؤمن صدق بعهد الله جلّ وعزّ ووفئ بشرطه، وذلك قوله ﷺ: «رجال صدقوا ما عاهدوا الله عليه» فذلك الذي لا تصيبه أهوال الدنيا ولا أهـوال الآخـرة، وذلك مـمَن يشفع ولا يشفع له.

١. هنا في المصدر زيادة ولاداعي بها . لأنَّه مأتي بعد . وهي: ومنهم من ينتظر وما بدَّلوا تبديلاً .

٢. إرشاد المفيد /٢٣٧.

٣. كذا عنه في تفسير نور الثقلين ٢٥٩/٤\_٢٦٠، ح٥٦. ولم نعثر عليه هكذا في المقتل. لكن المـوجود فيه في ص ٧١-٧٢هـ أن الحسين للها تغرغرت عيناه وقال ذلك عندما بلغه مقتل قيس بن مسهر الصيداوي.

٤. مناقب آل أبي طالب ١٠٠/٤. ٥. ليس في المصدر . وفيه: «وكان» بدلاً منه .

الكافي ٢٤٨/٢، ح ١ المصدر: نصير أبي الحكم الخثعثي .

[ومؤمن كخامة الزرع تعوج أحياناً وتقوم أحياناً، فذلك ممّن تصيبه أهوال الدنيا وأهوال الآخرة، وذلك ممّن يشفع له ولا يشفع.

عدّة](۱) من أصحابنا، عن سهل بن زياد (۲)، عن محمّد بن عبدالله، عن خالد القمّيّ (۳)، عن خضر بن عمرو، عن أبي عبدالله عليّلا قال: سمعته يقول: المؤمن مؤمنان مؤمن وفئ لله جلّ وعزّ بشروطه التي اشترطها (٤) عليه، فذلك مع النبيّين والصدّيقين والشهداء والصالحين وحسن أولئك رفيقاً، وذلك ممّن يشفع ولا يشفع له، وذلك ممّن لاتصيبه أهوال الدنيا ولا أهوال الآخرة.

ومؤمن زلّت به قدم، فذلك كخامة الزرع كيف ما كفأته (٥) الريح الكفأ (٦)، وذلك ممن تصيبه أهوال الدنيا وأهوال الآخرة (٧)، ويشفع له، وهو على خير.

وفي شرح الآيات الباهرة (١٠): قال محمّد بن العبّاس (١٠٠٠ - دَثنا عبدالعزيز بن يحيى، عن محمّد بن زكريّا، عن أحمد بن محمّد بن يزيد، عن سهل بن عامر البجليّ، عن عمرو بن أبي المقدام، عن أبي إسحاق، عن جابر، عن أبي جعفر الله (١٠)، عن محمّد بن الحنفيّة (١٠)، قال عليّ صلوات الله عليه: كنت عاهدت الله الله ورسول الله عليه أنا وعمّي حمزة وأخي جعفر و [بن] عمّي عبيدة بن الحارث على أمر وفينا به لله ولرسوله، فتقدّمني أصحابي وخلفت بعدهم لما أراد الله سبحانه فينا «من المؤمنين رجال صدقوا ما عاهدوا الله عليه فمنهم من قضى نحبه المحمرة وجعفر وعبيدة «ومنهم من ينتظر وما بدّلوا تبديلاً». (فأنا المنتظر وما بدّلت تبديلاً] (١٠).

وقال أيضاً (١١): حدَّثنا عليّ بن عبدالله بن أسد (١٢)، عن إبراهيم بن محمّد الثقفيّ ، عن

٢. نفس المصدر والموضع، ح ٢.

٤. المصدر: شرطها.

٦. هكذا في المصدر . وفي النسخ: يكفا .

٨. تأويل الآيات الباهرة، ٤٤٩/٢.

١٠. من المصدر.

١٢. المصدر: راشد.

١. ليس في أ.

٣. المصدر: خالد العميّ .

ه. هكذا في المصدر ، وفي النسخ : كنفه ،

٧. ليس في المصدر ،

المصدر: عن أبي عبدالله عليه إلى المصدر: عن أبي عبدالله عليها .

انفس المصدر والموضع .

يحيى بن صالح ، عن مالك بن خالد الأسدي ، عن الحسن بن إبراهيم ، عن جدّه عبدالله بن الحسن ، عن آبائه المشلق قال : «عاهدوا الله» عليّ بن أبي طالب وحمزة بن عبدالمطلب وجعفر بن أبي طالب أن لايفرّوا في زحف أبداً فتمّوا كلّهم ، فأنزل الله شك فينا «من المؤمنين رجال صدقوا ما عاهدوا الله عليه فمنهم من قضى نحبه » حمزة استشهد يوم أحد ، وجعفر استشهد يوم مؤتة «ومنهم من ينتظر» يعني عليّ بن أبي طالب عليه «وما بدّلوا تبديلاً» يعنى الذي عاهدوا عليه .

﴿ لَيَجْزِيَ اللهُ الصَّادِقِينَ بِصِدْقِهِمْ وَيُعَذِّبَ الْمُنَافِقِينَ إِنْ شَاءَ أَوْ يَتُوبَ عَلَيْهِمْ ﴾: تعليل للمنطوق والمعرّض به. فكان المنافقين قُصِدوا بالتبديل عاقبة السوء؛ كما قُصِد المخلصون بالثبات والوفاء العاقبة الحسنى. والتوبة عليهم مشروطة بتوبتهم، والمراد به التوفيق للتوبة.

﴿ إِنَّ اللَّهَ كَأَن غَفُوراً رَحِيماً ﴾ ﴿ وَرَدَّ اللهُ الَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ : يعني : الأحزاب.

﴿ بِغَيْظِهِمْ ﴾: متغيّظين.

﴿ لَمْ يَنَالُوا خَيْراً ﴾ : غير ظافرين. وهما حالان، بتداخل أو تعاقب.

﴿ وَكَفَى اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ الْقِتَالَ ﴾ : بالرّيح والملائكة .

﴿ وَكَانَ اللَّهُ قَوِيًّا ﴾ : على إحداث ما يريد.

﴿ عَزِيزاً ﴾ ۞: غالباً علىٰ كلّ شيء.

وفي مجمع البيان (١): «وكفى الله المؤمنين القتال» قيل: بعليّ بن أبي طالب للسلّ وقتله عمرو بن عبدود، وكان ذلك سبب هزيمة القوم، عن عبدالله بن مسعود، وهو المروي عن أبى عبدالله للسلّ .

﴿ وَآنْزَلَ الَّذِينَ ظَاهَرُوهُمْ ﴾ : ظاهروا الأحزاب.

﴿ مِنْ آهْلِ الْكِتَابِ ﴾: يعني: قريظة.

١. مجمع البيان ٣٥٠/٤.

﴿ مِنْ صَيَاصِيهِمْ ﴾: من حصونهم. جمع صيصية. وهي ما يُتحصَّن به. ولذلك يقال لقرن الثور (١) والظبي وشوكة الديك.

﴿ وَقَذَفَ فِي قُلُوبِهِمُ الرُّعْبَ ﴾ : الخوف.

وقرئ بالضم (۲).

﴿ فَرِيقاً تَقْتُلُونَ وَتَأْسِرُونَ فَرِيقاً ﴾ ٢٠ : وقرئ بضم السين ٣٠ .

﴿ وَاَوْدَثَكُمْ أَرْضَهُمْ ﴾: مزارعهم.

﴿ وَدِيَارَهُمْ ﴾: حصونهم.

﴿ وَأَمْوَالَهُمْ ﴾ : نقودهم وأثاثهم.

روي: أنَّه عَلَيْلًا جعل عقارهم للمهاجرين، فتكلَّم فيه الأنصار.

فقال: إنَّكم في منازلكم.

وقال عمر: أما تخمّس كما خمّست يوم بدر؟

فقال: لا، إنَّما جُعلت هذهِ لي طعمة (٤).

﴿ وَأَرْضًا لَمْ تَطَنُّوهَا ﴾ : كفارس والروم.

وقيل (٥): خيبر. وقيل: كلِّ أرض تُفتَح إلى يوم القيامة.

﴿ وَكَانَ اللهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيراً ﴾ ۞: فيقدر علىٰ ذلك.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): ونزل في بني قريظة «وانزل (٧) الذين ظاهروهم من أهل الكتاب من صياصيهم وقذف في قلوبهم الرعب فريقاً تقتلون وتأسرون فريقاً. وأورثكم أرضهم وديارهم وأموالهم وأرضاً لم تطؤوها وكان الله على شيء قديراً».

فلمًا دخل رسول الله ﷺ المدينة واللواء معقوداً، أراد أن يغتسل من الغبار. فناداه

٢ ـ ٥. أنوار التنزيل ٢٤٣/٢.

١. هكذا في ن . وفي سائر النسخ: البقور .

٦. تفسير القمى ١٨٩/٢ ـ ١٩٢.

٧. المصدر: وانزل الله.

جبرائيل للنظير: عذيرك (١) من محارب الله. والله ما وضعت الملائكة لامتها، فكيف تضع لامتك؟ إنّ الله على يأمرك أن لا تصلّي العصر، إلّا ببني قريظة. فإنّي متقدّمك ومزلزل بهم حصنهم. إنّا كنّا في آثار القوم نزجرهم زجراً، حتّى بلغوا حمراء الاسد.

فخرج رسول الله ﷺ فاستقبله حارثةبن النعمان.

فقال له: ما الخبر، يا حارثة؟

فقال: بأبي أنت وأمي يا رسول الله، هذا دحية الكلبيّ ينادي في الناس: ألا لايصلّينّ العصر أحد إلّا في بني قريظة.

فقال ﷺ: ذاك جبرائيل ﷺ ادعوا عليّاً. فجاء أميرالمؤمنين صلوات الله عليه فقال: ناد في الناس: لايصلّينَ أحد العصر إلّا ببني قريظة (١).

فجاء أميرالمؤمنين صلوات الله عليه فنادى فيهم، فخرج الناس فبادروا إلى بني قريظة. وخرج رسول الله وأميرالمؤمنين صلوات الله عليهما بين يديه مع الراية العظمئ.

وكان حيّ بن أخطب لمّا انهزمت قريش، جاء فدخل حصن بني قريظة. فجاء أميرالمؤمنين الله وأحاط بحصنهم. [فأشرف عليهم كعببن أسيد من الحصن يشتمهم ويشتم رسول الله عَيْنِين فأقبل رسول الله عَيْنِين على حمار، فاستقبله أميرالمؤمنين الله عَيْنِين الله عَيْنَ عَيْنِين الله عَيْنَ عَلَيْن عَيْنَ الله عَيْنَ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِينَ الله عَيْنَ عَيْنَ عَيْنَ عَيْنَ عَلَيْنَ عَلْنَانِ عَلْنَانِ عَلْنَانِ عَلْنَانِ عَلْنَانِ عَلْنَانِ عَلْنَانِ عَلْنَانِ عَيْنَ عَلْنَانِ عَلْنَانِ عَلْنَانِ عَلَيْنَ عَلْنَانِ عَلْنَانِ عَلَيْنَ عَلْنَانِ عَلَيْنَانِ عَلْنَانِ عَلَيْنَانِ عَلْنَانِ عَلَيْنَانِ عَلْنَانِ عَلَيْنَانِ عَلْنَانِ عَلْنَانِ عَلْنَانِ عَلْنَانِي عَلَيْنَانِي عَلْنَانِ عَلْنَانِ عَلْنَانِ عَلْنَانِ عَلْنَانِ عَلَيْنَانِ

فقال: بأبي أنت وأمي يا رسول الله، لاتدن من الحصن.

فقال رسول الله ﷺ: يا على، لعلهم شتموني. إنّهم لو رأوني، لأذلهم الله. ثمّ دنئ رسول الله ﷺ من حصنهم الله.

فقال: يا إخوة القردة والخنازير وعبدة الطاغوت، أتشتموني؟ إنّا إذا نزلنا بساحة قوم فساء صباحهم.

١. عذيرك من فلان؛ أي هات من يعذرك فيه ، فعيل؛ بمعنى: فاعل .

٢. ن والمصدر: إلَّا في بني قريظة . ٣. ليس في أ.

فأشرف عليهم كعب بن أسيد من الحصن فقال: والله يا أبا القاسم، ما كنتَ جهولاً. فاستحي رسول الله عَمَالُ حتى سقط الرداء من ظهره حياء ممّا قاله.

وكان حول الحصن نخل كثير، فأشار إليه رسول الله عَيَّالِيَّ بيده فتباعد عنه وتفرَق في المفازة. وأنزل رسول الله عَلَيُلُهُ العسكر حول حصنهم، فحاصرهم ثلاثة أيّام فلم يطلع أحد منهم رأسه. فلمّاكان بعد ثلاثة أيّام، نزل إليه غزال بن شمول.

فقال: يا محمّد، تعطينا ما أعطيت إخواننا من بني النضير؛ احقن دماءنا ونخلّي لك البلاد وما فيها ولا نكتمك شيئاً.

فقال: لا، أو تنزلون علئ حكمي.

فرجع، وبقوا أيّاماً، فشكى (١) النساء والصبيان إليهم وجزعوا جزعاً شديداً. فلمّا اشتدّ عليهم الحصار، نزلوا على حكم رسول الله عَيْمَا فأمر [رسول الله عَيْمَا الله عَيْمَا الله عَيْمَا الله عَيْمَا الله عَيْمَا الله عَيْمَا الله عَلَى الله عَدْلُن.

وقامت (٣) الأوس إلى رسول الله عَيَّالِيَّةُ فقالوا: يا رسول الله، حلفاؤنا وموالينا من دون الناس، نصرونا على الخزرج في المواطن كلّها، وقد وهبت لعبد اللهبن أبي سبعمائة ذراع (٤) وثلثمائة حاسر في صبيحة (٥) واحدة، ولسنا نحن بأقلّ من عبدالله بن أبي.

فلمًا أكثروا على رسول الله عَلَيْ قال لهم: أما ترضون أن يكون الحكم فيهم إلى رجل (٢) منكم ؟

فقالوا: بلي، فمن هو؟

قال: سعد بن معاذ.

قالوا: قد رضينا بحكمه.

١. المصدر: فبكت . ٢ ليس في المصدر .

٣. هكذا في المصدر ، وفي النسخ : «فعزلوا وأقامت» بدل «فعزلن وقامت» .

٤. كذا في النسخ والمصدر . وفي نور الثقلين ٢٦٢/٤، ح ٦٢: «دراع» . والأظهر : دارع .

٥. المصدر: صحيفة . ٣. هكذا في المصدر . وفي النسخ: رجال .

فأتوا به في محفّة. واجتمعت الأوس حوله يقولون: يا أباعمرو، اتّق الله وأحسىن في حلفائك ومواليك. فقد نصرونا ببغاث والحدائق والمواطن كلّها.

فلمًا أكثروا عليه قال: لقد آن لسعد أن لايأخذه في الله لومة لاثم.

فقالت الأوس: واقوماه، ذهبت ـ والله ـ بنو قريظة [آخر الدهور](١).

وبكت النساء والصبيان إلى سعد. فلمّا سكتوا، قال لهم سعد: يما معشر اليهود، أرضيتم. بحكمي فيكم؟

قالوا: بلئ قد رضينا بحكمك، وقد رجونا الله (٢) نصفك ومعروفك وحسن نظرك. فعاد عليهم القول.

فقالوا: بلئ يا أباعمرو.

فالتفت إلى رسول الله عَيَا إجلالاً له، فقال: ما ترى، بأبي أنت وأمّي يا رسول الله. قال: احكم فيهم، ياسعد، فقد رضيت بحكمك فيهم.

فقال: حكمت، يا رسول الله، أن تُقتَل رجالهم وتسبئ نساؤهم وذراريّهم وتُـقسَم غنائمهم وأموالهم بين المهاجرين والأنصار.

فقام رسول الله عَيِّيلِيُ فقال: قد حكمت بحكم الله عَلَى من فوق سبع أرقعة.

ثمّ انفجر جرح (٣) سعدبن معاذ، فما زال ينزفه الدم حتّى قضى. وساقوا الأسارى إلى المدينة. فأمر رسول الله بأخدود فحُفِرت بالبقيع. فلمّا أمسى أمر بالخراج رجل فكان يضرب عنقه.

فقال حيّ بن أخطب لكعب بن أسيد: ما ترئ يصنع محمّد بهم؟

فقال له: ما يسوءك. أما ترى الداعي لا يقلع والذي يذهب لا يرجع. فعليكم بالصبر والثبات على دينكم.

فأخرج كعب بن أسيد مجموعة يديه إلى عنقه، وكان جميلاً وسيماً. فلمّا نظر إليه

١. ليس في المصدر .

٣. هكذا في المصدر . وفي النسخ : «فوق سبعة أرقعة ثم خرج» بدل «فوق سبع أرقعة ثم انفجر جرح .

رسول الله عَيَالِيَّة قال له: يا كعب، أما نفعك وصيّة ابن الحوّاس (۱) الحبر الزَّكيّ الذي قدم عليكم من الشام فقال: تركت الخمر والخمير وجثت إلى البؤس والتمور، لنبيّ يُبعَث، مخرجه بمكّة ومهاجرته في هذه البحيرة، يجتزئ بالكسيرات والتميرات، ويسركب الحمار العريّ، في عينيه حمرة، وبين كتفيه خاتم النبوّة، يضع سيفه على عاتقه لايبالي من لاقئ منكم، يبلغ سلطانه منقطع الخفّ والحافر؟

فقال: قد كان ذلك، يا محمّد، ولو لا أنّ اليهود يعيّروني أنّي جـزعت عـند القـتل لأمنت بك وصدّقتك، ولكنّى علىٰ دين اليهود عليه أحيى وعليه أموت.

فقال رسول الله: قدّموه، فاضربوا عنقه. فضُربت.

ثمّ قُدّم حيّبن أخطب. فقال له رسول الله ﷺ: يا فاسق، كيف رأيت صنع الله بك؟ والله يا محمّد، ما ألوم نفسي في عداواتك. ولقد قلقلت كلّ مقلقل، وجهدت كلّ الجهد قال: ولكن من يخذل الله يخذل. ثمّ قال حين قُدّم للقتل:

لعمري مالام ابن اخطب نـفسه ولكـنه مـن يـخذل الله يـخذل

فقُدّم وضُرب عنقه. فقتلهم رسول الله عَلَيْ في البردين؛ بالغداة والعشيّ في ثلاثة أيّام، وكان يقول: اسقوهم العذب وأطعموهم الطيّب وأحسنوا إلى أسراهم (٢). حتى قتلهم كلّهم. فأنزل الله على رسوله فيهم «وأنزل الذين ظاهروهم من أهل الكتاب من صياصيهم» أي من حصونهم «وقذف في قلوبهم الرعب» إلى قوله تعالى: «وكان الله على كلّ شيء قديراً».

﴿ يَا آَيُّهَا النَّبِيُّ قُلْ لِإَزْواجِكَ إِنْ كُنْتُنَّ تُرِدْنَ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا ﴾ : السعة والتنعّم فيها.

﴿ وَزِينَتَهَا ﴾ : وزخارفها.

﴿ فَتَعَالَيْنَ أُمَيِّعْكُنَّ ﴾ : وأعطكنَ المتعة.

﴿ وَأُسَرِّحْكُنَّ سَرَاحاً جَمِيلاً ﴾ ٢٠ طلاقاً من غيرضوار وبدعة.

١. ن: ابن الخوّاص وفي تفسير الصافي ١٨٤/٤: ابن الجوّاس.

٢. هكذا في المصدر. وفي النسخ: «وأحسنوا أساراهم» بدل «وأحسنوا إلى أسراهم».

وقرئ: «أمتَّعُكنّ» و «أسرَّحُكنّ» بالرفع على الاستثناف (١٠).

﴿ وَإِنْ كُنْتُنَ تُوِذُنَ اللهَ وَرَسُولَهُ وَالدَّارَ الْآخِرَةَ فَاإِنَّ اللهَ آعَدَ لِللْمُحْسِنَاتِ مِنْكُنَّ أَجْمِراً عَظِيماً ﴾ ﴿ وَإِنْ كُنْتُنَ تُودُن النبيَ قل لأزواجك عَظِيماً ﴾ ﴿ وَأَمّا قوله وَ الله عَلَى الله النبيَ قل لأزواجك إن كنتن تردن الحياة الدنيا» إلى قوله: «اجراً عظيماً». فانّه كان سبب نزولها، أنّه لمّا رجع رسول الله عَلَيْ من غزوة خيبر وأصاب كنز آل أبي الحقيق، قبلن أزواجه: أعطنا ما أصبت.

فقال لهنَ رسول الله عَلَيْنَا: قسمته بين المسلمين على ما أمر الله على.

فغضبن من ذلك، وقلن: لعلَك ترى أنك إن طلَقتنا أن لانـجد الأكـفاء مـن قـومنا يتزوّجنا؟

فأنف الله ﷺ لرسوله، فأمره الله أن يعتزلهنّ. فاعتزلهنّ رسول الله ﷺ في مشربة أمّ إبراهيم تسعة وعشرين يوماً، حتى حضن وطهرن. ثمّ أنزل الله ﷺ هذه الآية، وهي آية التخيير، فقال: «يا ايّها النبيّ قل لأزواجك إن كنتنّ تردن الحياة الدنيا» إلى قوله: «اجراً عظيماً».

فقامت أمّ سلمة، وهي أوّل من قامت فقالت: قد اخترت الله ورسوله. فقمن كلّهنّ، فعانقنه وقلن مثل ذلك. فأنزِل الله ﷺ «ترجى من تشاء».

قال الصادق للنظير: من آوى، فقد نكح. ومن أرجئ، فقد طلّق. قوله ﷺ: «يا أيّها النبيّ قل لأزواجك إن كنتنّ تردن الحياة الدنيا وزينتها فتعالين أمتّعكنّ وأسرّحكنّ سراحاً جميلاً وإن كنتنّ تردن الله ورسوله والدار الآخرة فإنّ الله أعدّ للمحسنات منكنّ اجراً عظيماً». وقد أخّرت عنها في التأليف.

وفي الكافي (٣): حميد، عن (١) ابن سماعة، عن (٥) ابن رباط، عن عيص بن القاسم،

٢. تفسير القمي ١٩٣/٢.

٤. ليس في م .

١. أنوار التنزيل ٢٤٤/٣.

٣. الكافي ١٣٧/٦ء ٣.

٥. من المصدر.

عن أبي عبدالله علي قال: سألته عن رجل خيّر امرأته فاختارت نفسها، بانت؟

قال: لا، إنّما هذا شيء كان لرسول الله ﷺ خاصّة، وأمر بذلك ففعل. ولو اخترن أنفسهنّ، لطُلُقن. وهو قول الله ﷺ: «قل لازواجك إن كنتنّ تردن الحياة الدنيا وزينتها فتعالين امتعكنّ واسرّحكنّ سراحاً جميلاً».

حميد [بن زياد] (١) عن ابن سماعة (٢) عن محمّد بن زياد وابن رباط، عن أبي أيّوب الخزّاز، [عن محمّد بن مسلم] (٣) قال: قلت لأبي عبدالله الله الله الله الله عبدالله الله الله عبدالله الله عبد الله المسكهن على طلاق، ولو اخترن أنفسهن لبن .

فقال: إنّ هذا حديث يرويه أبي عن عائشة، وما للنّاس والخيار، إنّما هذا شيء خصّ الله به رسوله ﷺ.

محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن محمّد بن اسماعيل، عن محمّد بن الفضيل، عن أبي الصباح الكنانيّ قال: ذكر أبوعبدالله عليه أنّ زينب قالت لرسول الله عَلَيْهُ: لاتعدل وأنت رسول الله؟ وقالت حفصة: إن طلّقتنا وجدنا أكفاءنا من قومنا. فاحتبس الوحي عن رسول الله عَلَيْهُ عشرين يوماً.

قال: فأنف الله لرسوله، فأنزل «يا ايّها النبيّ قل لأ زواجك إن كنتن تردن الحياة الدنيا وزينتها» إلى قوله: «اجراً عظيماً».

قال: فاخترن الله ورسوله ولو اخترن أنفسهنّ لبنّ، وإن اخترن الله ورسوله فـــليس بشيء.

حمید [بن زیاد](۱) عن ابن سماعة (۱) عن جعفر بن سماعة ، عن داود بن سرحان ، عن أبي عبدالله على قال: إن زينب بنت جحش قالت: أيسرى رسول الله عَلَى إن خلّى

١. من المصدر ١٣٦/٦ ـ ١٣٧٠ - ٢٠ نفس المصدر ١٣٦/٦ ـ ٢٠٠ - ٢٠

٣. نفس المصدر ١٣٨/٦، ح ٢. المصدر ١

٥. نفس المصدر ١٣٨/٦ - ١٣٩ ، ح٤. ولاعن ابن سماعة اليس في م ،

سبيلنا أن لا نجد زوجاً غيره ؟ وقد كان اعتزل نساءه تسعاً وعشرين ليلة. فلمّا قالت زينب الذي قالت، بعث الله على جبرائيل إلى محمّد عَلَيْهُ فقال: «قل لأزواجك إن كنتن تردن الحياة الدنيا وزينتها فتعالين أمتعكن». الآيتين كلتيهما.

فقلن: بل نختار الله ورسوله والدار الآخرة.

عدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد (١)، عن ابن أبي نصر، عن حمّادبن عثمان، عن عبدالأعليّ بن أعين قال: سمعت أبا عبدالله للها أنّ بعض نساء النبيّ مَنْ قال: سمعت أبا عبدالله للها أنّ بعض نساء النبيّ مَنْ قالت: أيرى محمّد أنّه لو طلقنا أن لانجد الأكفاء من قومنا؟

قال: فغضب الله ﷺ له من فوق سبع سماواته. فأمره، فخيرهن حتى المتهئ إلى زينب بنت جحش. فقامت وقبّلته، وقالت: أختار الله ورسوله.

حميد، عن الحسن بن سماعة (٢)، عن وهيب بـن حـفص، عـن أبـيبصير، عـن أبي جعفر عليه على : إنّ زينب بنت جحش قالت لرسول الله عَلَيْهِ : لاتعدل وأنت نبيّ ؟

فقال: تربت يداك (٣) إذا لم أعدل، فمن يعدل؟

قالت: دعوت الله يا رسول الله ، ليقطع يداي؟

فقال: لا، ولكن لتتربان.

فقالت: إنَّك إن طلَّقتنا وجدنا في قومنا أكفاءنا.

فاحتبس الوحى عن رسول الله ﷺ تسعاً وعشرين ليله.

ثمّ قال أبو جعفر عليه فأنف الله لرسوله عَلَيْه فأنزل الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله والحد ال ان كنتن تردن الحياة الدنيا» الآيتين، فاخترن الله ورسوله ولم يكن شيئاً. ولو اخترن أنفسهن، لبنّ.

وعنه، عن عبدالله بن جبلة، عن عليّ بن أبي حمزة، عن أبي بصير، مثله.

محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد (٤)، عن ابن فضّال، عن ابن بكير، عن زرارة

٢. نفس المصدر ١٣٩/٦، ح ٥ .

٤. نفس المصدر ١٣٧/٦ ١٢٨٠ ، ح ١ .

١. نفس المصدر ١٣٨٦، ح ٣.

٣. تربت يداك؛ أي لاأصبت خيراً.

قال: سمعت أبا جعفر عليه يقول: إن الله على أنف لرسوله على من مقالة قالتها بعض نسائه، فأنزل الله آية التخيير، فاعتزل رسول الله على نساءه تسعاً وعشرين ليلة في مشربة أم إبراهيم، ثم دعاهن فخيرهن فاخترنه فلم يك شيئاً، ولو اخترن أنفسهن كانت واحدة بائنة.

قال: وسألته عن مقالة المرأة ماهي؟

قال: فقال: إنّها قالت: يرى محمّد عَلَيْ أنّه لو طلّقنا أن لاتأتينا الأكفاء من قومنا بتزوّجونا؟

وفي مجمع البيان (١)؛ وروى الواحديّ بالإسناد، عن سعيدبن جبير، عن ابن عبّاس قال: كان رسول الله ﷺ جالساً مع حفصة، فتشاجرا بينهما.

فقال لها: هل لك أن أجعل بيني وبينك رجلاً؟

قالت: نعم.

فأرسل إلى عمر. فلمّا أن دخل عليهما قال لها: تكلّمي.

قالت: يا رسول الله، تكلُّم ولاتقل إلَّا حقًّا.

فرفع عمر يده فوجأ وجهها، [ثمّ رفع يده فوجأ وجهها](٢).

فقال له النبئ عَيْلِيُّ : كفّ.

فقال عمر: يا عدوّة الله، النبيّ لايقول إلّا حقّاً. والذي بعثه بالحقّ لولا مجلسه، ما رفعت يدي حتّئ تموتي.

فقام النبي عَيَّالَةُ فصعد إلى غرفة، فمكث فيها شهراً لايقرب شيئاً من نسائه يتغذى ويتعشى فيها. فأنزل الله تَاق هذه الآيات.

واختلف العلماء في حكم التخيير على أقوال:

أحدها: أنَّ الرجل إذا خيّر امرأته فاختارت زوجها، فلا شيء. وإن اختارت نفسها،

١. مجمع البيان ٣٥٤\_٣٥٤.

تقع تطليقة واحدة. وهو قول عمر بن الخطّاب وابن مسعود، وإليـه ذهب أبـوحنيفة وأصحابه.

وثانيها: أنّه إذا اختارت نفسها، تقعُ ثلاث تطليقات. وإن اختارت زوجها، تنقع واحدة. وهو قول زيد بن ثابت، وإليه ذهب مالك.

وثالثها: أنَّه إذا نوى الطلاق، كان طلاقاً وإلَّا فلا. وهو مذهب الشافعيّ .

ورابعها: أنّه لايقع بالتخيير طلاق، وإنّما كان ذلك للنّبي ﷺ خاصّة. ولو اخترن أنفسهن لما خيرهن، لبنّ منه. وأمّا غيره، فلايجوز له ذلك. وهو المرويّ عن أثمّتنا (۱۱) وفي الكافي (۲۱): عدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن البن] (۱۳) أبي نجران، عن عبدالكريم بن عمرو، عن أبي بكر الحضرميّ، عن أبي جعفر عليه وذكر حديثاً طويلاً. ثمّ قال (۱۱): وعنه، عن عاصم بن حميد، عن أبي بصير وغيره في تسمية نساء النبيّ شيه ونسبهن وصفتهن عائشة، وحفصة، وأمّ حبيب بنت أبي سفيان بن حرب، وزينب بنت جحش، وسودة بنت زمعة، وميمونة بنت الحرث، وصفيّة بنت حيّ بن أخطب، وأمّ سلمة بنت أبي أميّة، وجويرية بنت الحرث.

وكانت عائشة من تيم، وحفصة من عدي، وأمّ سلمة من بني مخزوم، وسودة من بني أسد إبن عبدالعزى، وزينب بنت جحش من بني أسد] (٥) وعدادها من بني أميّة، وأميّة من أميّة عبيب بنت أبي سفيان من بني أميّة، وميمونة بنت الحرث من بني هلال، وصفيّة بنت حيّبن أخطب من بني إسرائيل.

ومات ﷺ عن تسع [نساء](١) وكان له سواهن التي وهبت نفسها للنّبيّ ﷺ وخديجة بنت خويلد أمّ ولده، وزينب [بنت](١) أبي الجون التي خُدِعت، والكنديّة. وخديجة بنت خويلد أمّ ولده، وزينب إبنت إلى الجون التي خُدِعت، والكنديّة. وفي كتاب الخصال (١): عن أبي عبدالله جعفر بن محمّد الصادق الله قال: تـزوّج

۲. الکافی ۲۸۹/۵، ح ٤.

٤. نفس المصدر ٣٩٠/٥، ح ٥.

٨. الخصال /١٩٤، ح ١٣.

١. نفس المصدر ٣٥٤/٤.

٣. من ن والمصدر .

٥ ـ ٧. من المصدر،

رسول الله ﷺ بخمس عشرة امراة ، ودخل بثلاث عشرة منهنّ ، وقُبض عن تسع . فأمًا اللتان لم يدخل بهما تعمرة والشبنا<sup>(١)</sup>.

وامّا الثلاث عشرة اللّاتي دخل بهنّ ، فأولهنّ خديجة بنت خويلد. ثمّ سودة (٢) بنت زمعة. ثمّ أمّ سلمة ، واسمها هند بنت أبي أميّة. ثمّ أمّ عبدالله عائشة بنت أبي بكر. شمّ حفصة بنت عمر. ثمّ زينب بنت خزيمة بن الحرث أمّ المساكين. ثمّ زينب بنت جحش. ثمّ أمّ حبيبة (٣) رملة بنت أبي سفيان. ثمّ ميمونة بنت الحارث. ثمّ زينب بنت عميس. ثمّ جويرية بنت الحرث. ثمّ صفيّة بنت حيّ بن أخطب.

والتي وهبت نفسها للنّبيّ، خولة (٤) بنت حكيم السلمي.

وكان له سريّتان يقسم لهما مع أزواجه ؛ مارية القبطية (٥)، وريحانة الخندفية (٦).

والتسع اللاّتي قُبض عنهنّ: عائشة، وحفصة، وأمّ سلمة وزينب بنت جحش، وميمونة بنت الحارث، وأمّ حبيبة بنت أبيسفيان، وصفيّة [بنت حيّ بـن اخـطب](٧) وجويرية [بنت الحارث](^) وسودة [بنت زمعة](١) وأفضلهنّ خديجة بنت خويلد، ثمّ أمّ سلمة، ثمّ ميمونة (١٠).

﴿ يَا نِسَاءَ النَّبِي مَنْ يَأْتِ مِنْكُنَّ بِفَاحِشَةٍ ﴾: قيل (١١): بكبيرة.

﴿مُبَيِّنَةٍ ﴾: ظاهر قبحها.

﴿ يُضَاعَفْ لَهَا الْعَذَابُ ضِعْفَيْنِ ﴾ : ضعفى عذاب غيرهنَ ؛ أي مثليه . لأنّ الذنب منهنِّ أُقبح. فإنَّ زيادة قبحه، تتبع زيادة فضل المذنب والنعمة عليه. ولذلك جعل حدٍّ الحرّ ضعفي حدّ العبد. وعوتب الأنبياء بما لا يعاتب به غيرهم.

٣. هكذا في المصدر . وفي النسخ : أمَّ حبيب .

المصدر: «فعمرة والسنا»، وفي ن: «فعمرة والشينا» بدل «تعمرة والشينا».

٢. المصدر: سورة.

أيس في المصدر.

٤. الأصل، س وأ: خويلة.

<sup>9-9.</sup> من المصدر. وفيه السورة» بدل السودة».

٦. المصدر: الخندقية.

١٠ المصدر: «ثمّ أمّ سلمة بنت الحارث» بدل «ثمّ أمّ سلمة، ثم ميمونة» .

١١. أنوار التنزيل ٢٤٤/٢.

وقرأ البصريّون: «يضعف» [على بناء المفعول](١). وابن كثير وابن عامر «نضعف» بالنون، وبناء الفاعل، ونصب العذاب(٢).

قال: «الفاحشة» الخروج بالسيف.

وفي رواية أبي الجارود (٤)، عن أبي جعفر الثيلا قال: أجرها مرّتين والعذاب ضعفين. كلّ هذا في الآخرة، حيث يكون الأجر يكون العذاب.

وفي مجمع البيان (٥): وروى محمّد بن أبي عمير، عن إبراهيم بن عبدالحميد، عن علي بن عبدالله بن الحسين الله أنّه قال له علي بن عبدالله بن الحسين (١)، عن أبيه علي بن الحسين زين العابدين الله أنّه قال له رجل: إنّكم أهل بيت مغفور لكم.

قال: فغضب وقال: نحن أحرى أن يجري فينا ما أجرى الله في أزواج النبيّ ﷺ من أن نكون كما تقول. إنّا نرى لمحسننا ضعفين من الأجر ولمسيئنا ضعفين من العذاب. ثمّ قرأ الآيتين.

وفي بصائر الدرجات (٧): أحمد بن محمّد والحسين بن عليّ بن النعمان، [عن أبيه عليّ بن النعمان، [عن أبيه عليّ بن النعمان] (٨) عن محمّد بن سنان، يرفعه، قال: إن عائشة قالت: التمسوالي رجلاً شديد العداوة لهذا الرجل حتّى أبعثه إليه.

قال: فأتيت به، فمثل بين يديها.

٧. بصائر الدرجات /٢٦٣\_٢٦٤، ح ٤ .

١. من المصدر.

٢. نفس المصدر والموضع.

٣ و٤. تفسير القمى ١٩٣/٢.

٥. مجمع البيان ٣٥٤/٤.

٦. هكذا في المصدر. وفي النسخ: عبدالله بن الحسن.

٨. من ن والمصدر.

فرفعت إليه رأسها فقالت له: ما بلغ من عداوتك لهذا الرجل؟

فقال لها: كثيراً ما أتمنى على ربّي، أنّه وأصحابه في وسطى فضربته ضربة بالسّيف فصبغ السيف الدم.

قالت: فأنت له. اذهب بكتابي هذا، فادفعه إليه ظاعناً رأيته أو مقيماً. أما إنّك إن رأيته رأيته أو مقيماً. أما إنّك إن رأيته رأيته (۱) راكباً على بغلة رسول الله على مننكباً قوسه، معلّقاً كنانته بقربوس سرجه، وأصحابه خلفه كأنّهم طير صواف (فتعطيه كتابي هذا. و (۱) إن عرض عليك طعامه وشرابه، فلا تناولن منه شيئاً فإنّ فيه السحر.

قال: فاستقبله (٣) راكباً [كما قالت](٤) فناولته (٥) الكتاب، ففضّ خاتمه ثمّ قرأه.

فقال: تبلغ إلى منزلنا فتصيب من طعامنا وشرابنا ونكتب جواب كتابك؟

فقال: هذا، والله، مالا يكون.

قال: فسار خلفه فأحدق (١) به أصحابه.

ثم قال له: أسألك.

قال: نعم.

قال: وتجيبني؟

قال: نعم.

قال: نشدتك [الله](١) هل قالت: التمسوا لي رجلاً شديد العداوة (١) لهـذا الرجـل، فأتي (٩) بك. فقلتَ: كثيراً ما أتمنّىٰ علىٰ وأتي أنّه وأصحابه في وسطي وأنّي ضربته ضربة صبغ السيف الدم؟

٢. من المصدر.

٤. ليس في المصدر.

٦. الأصل: فأصدقه.

٨. المصدر: شديداً عداوته.

١. ليس في المصدر.

٣. هكذا في المصدر ، وفي النسخ: فاستقبله .

٥. هكذا في المصدر. وفي النسخ: فناوله.

٧. من المصدر.

٩. المصدر: فأتوها.

قال: اللهمّ نعم.

قال: فنشدتك الله، أقالت لك: اذهب بكتابي هذا فادفعه إليه ظاعناً كان أو مقيماً ، أمّا إنّك إن رأيته رأيته (١) راكباً على (١) بغلة رسول الله متنكّباً قوسه معلّقاً كنانته بـقربوس سرجه، أصحابه خلفه كأنّهم طير صواف، فتعطيه كتابي هذا ؟

قال: اللهم نعم.

قال: فنشدتك الله، هل قالت لك: إن عرض عليك طعامه وشرابه فلا تسناولن مسنه شيئاً، فإنّ فيه السحر؟

قال: اللهم نعم.

قال: فتبلّغ (٣) عني ؟

قال: اللهم نعم. فإني قد أتيتك وما في الأرض خلق أبغض إليّ منك، وأنا الساعة ما في الأرض خلق أحبّ إليّ منك فمرني (٤) بما شئت.

قال: ارجع إليها بكتابي (٥) هذا، وقل لها: ما أطعت الله ولا رسوله حيث أصرك الله بلزوم بيتك، فخرجت ترددين في العساكر. وقل لهم: ما أنصفتم الله ولا رسوله حيث خلفتم حلائلكم في بيوتكم وأخرجتم حليلة رسول الله ﷺ.

قال: فجاء بكتابه فطرحه إليها وأبلغها مقالته، ثمّ رجع إليه فأصيب بصفّين. فقالت: ما نبعث إليه بأحد إلّا أفسده (٦) علينا.

١ و٢. ليس في المصدر،

٤. المصدر: فمربى .

٦. الأصل: فسده.

٨. المصدر: ابن،

٣. أي فمبلغ أنت.

٥. المصدر: كتابى .

٧. تأويل الآيات الباهرة، ص٤٥٣، ح٢.

٣٨٤ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

قلت: لا.

قال: قتال أميرالمؤمنين عليُّلا ؛ يعنى: أهل الجمل.

﴿ وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى اللهِ يَسِيراً ﴾ ۞: لايمنعه في التضعيف كونهن نساء النبيّ ﷺ. وكيف وهو سببه.

﴿ وَمَنْ يَقْنُتْ مِنْكُنَّ ﴾: ومن يدم علىٰ الطاعة.

﴿ لللهِ وَرَسُولِهِ ﴾ : ولعلَ ذكر الله للتعظيم، أو لقوله :

﴿ وَتَعْمَلْ صَالِحاً نُؤْتِهَا اَجْرَهَا مَرَّتَيْنِ ﴾: مرّة علىٰ الطاعة، ومرّة علىٰ طلبهنّ رضاء النبيّ ﷺ بالقناعة وحسن المعاشرة.

وقرأ حمزة والكسائيّ: «ويعمل» بالياء أيضاً حملاً على لفظ «من» و «يؤتها» على أنّ فيه ضمير اسم الله (١).

﴿ وَأَعْتَدُنَا لَهَا رِزْقاً كَرِيماً ﴾ أن: في الجنّة، زيادة على أجرها.

﴿ يَا نِسَاءَ النَّبِي لَسْتُنَّ كَاحَدٍ مِنَ النِّسَاءِ ﴾: أصل «أحد» وحد؛ بمعنى: الواحد. ثم وضع في النفي العام، مستوياً فيه المذكر والمؤنّث، والواحد والكثير.

والمعنى: لستن كجماعة واحدة من جماعات النساء في الفضل.

﴿ إِنِ اتَّقَيْتُنَّ ﴾ : مخالفة حكم الله ورضا رسوله.

﴿ فَلَا تَخْضَعْنَ بِالْقَوْلِ ﴾ : فلا تُجِبْنَ بقولكنّ خاضعاً ليّناً ؛ مثل : قـول المسريبات والمومسات.

﴿ فَيَطْمَعَ الَّذِي فِي قَلْبِهِ مَرَضٌ ﴾: فجور.

وقرئ بالجزم، عطفاً على محل فعل النهي. على أنّه نهى مريض القلب عن الطمع عقيب نهيهنّ عن الخضوع بالقول (٢).

﴿ وَقُلْنَ قَوْلاً مَعْرُوفاً ﴾ ٢٠ : حسناً ، بعيداً عن الريبة.

١. أنوار التنزيل ٢٤٤/٢.

٢. نفس المصدر والموضع.

﴿ وَقَرْنَ فِي بُيُوتِكُنَ ﴾: من وقر، وقاراً. أو قرّ، يقرّ، قراراً. حُذفت الأولئ من رائي «أقررن» ونُقلت كسرتها إلى القاف، فاستغني به عن همزة الوصل. ويؤيده قراءة عاصم ونافع بالفتح. من قررت، أقرّ وهو لغة فيه. ويحتمل أن يكون من قار، يقار: إذا اجتمع (١).

﴿ وَلَا تَبَرَّجُنَّ ﴾: ولاتتبخترن في مشيتكنّ.

﴿ تَبَرُّجَ الْجَاهِلِيَّةِ الْأُولَىٰ ﴾: تبرّجاً مثل تبرّج النساء في أيّام الجاهليّة القديمة.

وقيل (٢): هي مابين آدم ونوح ﷺ .

وقيل (٢): الزمان الذي ولد فيه إبراهيم اللله كانت المرأة تلبس درعاً من اللؤلؤ فتمشى وسط الطريق تعرض نفسها على الرجال. والجاهليّة الأخرى ما بين عيسى ومحمّد عليها .

وقيل (1): الجاهليّة الأولى جاهليّة الكفر قبل الإسلام، والجاهليّة الأخرى جاهليّة الفسوق فيه (٥). ويعضده قوله ﷺ لأبي الدرداء: إنّ فيك جاهليّة.

قال: جاهلية كفر أو إسلام؟

قال: بل جاهلية كفر.

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (٢)، بإسناده إلى عبدالله بن مسعود، عن النبي عَلَيْلُ حديث طويل. يقول فيه للنَيْلِ : إنّ يوشع بن نون وصيّ موسى للنِّلِ عاش بعد موسى ثلاثين سنة. وخرجت عليه صفراء بنت شعيب زوجة موسى للنِّلِ فقالت: أنا أحقّ منك بالأمر. فقاتلها فقتل مقاتليها، وأسرها فأحسن أسرها (٧). وإنّ ابنة أبي بكر ستخرج على عليّ في كذا وكذا ألفاً من أمّتي، فيقاتلها فيقتل مقاتليها (١) ويأسرها

٥. المصدر: في الاسلام.

١ ـ ٤ . نفس المصدر ٢٤٥/٢.

٦. كمال الدين وتمام النعمة /٧٧.

٧. هكذا في المصدر . وفي النسخ: «مقاتلها وأحسن أسرها» بدل «مقاتليها وأسرها فأحسن سرها» .

هكذا في المصدر . وفي النسخ : مقاتلها .

فيحسن أسرها. وفيها أنزل الله تعالى: «وقرن في بيوتكنّ ولا تبرّجن تبرّج الجماهليّة الأولىٰ» يعنى: صفراء بنت شعيب.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): حدّثنا حميدبن زياد، عن محمّد بن الحسين، عن محمّد بن الحسين، عن محمّد بن يحيى، عن طلحة بن زيد، عن أبي عبدالله، عن أبيه عليّظ في هذه الآية «ولا تبرّج الجاهليّة الأولئ».

قال: أي ستكون جاهليّة أخرى. وفي عيون الأخبار (٢)، عن الرضا الليّة حديث طويل. وفيه: أنّ النبي عَيَّالِيُهُ قال بعد أن ذكر ليلة أسري به إلى السماء: ورأيت امرأة معلّقة برجليها في تنّور من نار إلى قوله عَيَّالُهُ: وأمّا المعلّقة برجليها، فإنّها كانت تخرج من بيتها بغير إذن زوجها.

وفي كتاب الخصال (٢): عن عليّ بن أبي طالب عليّ عن النبيّ ﷺ أنّه قال في وصيّة (١) له: يا عليّ، ليس علىٰ النساء جمعة، إلى أن قال: ولا تخرج من بيت زوجها إلّا بإذنه. فإن خرجت بغير إذنه، لعنها الله وجبرائيل وميكائيل.

﴿ وَاَقِمْنَ الصَّلَاةَ وَآتِينَ الزَكَاةَ وَاطِعْنَ اللهَ وَرَسُولَهُ ﴾: في سائر ما أمركنّ به ونهاكنّ عنه.

وفي كتاب علل الشرائع (٥): أبي الله قال: حدّثني سعد بن عبدالله، عن محمّد بن اسماعيل، عن عيسى بن محمّد، [عن محمّد] (٢) بن أبي عمير، عن حمّاد بن عيسى، عن حريز بن عبدالله، عن زرارة بن أعين، عن أبي جعفر الله قال: قلت له: المرأة عليها أذان وإقامة ؟

١. تفسير القمي ١٩٣/٢.

٢. عيون أخبار الرضا ﷺ ١٠/٢ و١١، ضمن حديث ٢٤.

٣. الخصال /٥١١، ضمن حديث ٢. ٤ هكذا في م. وفي سائر النسخ والمصدر: وصيّة.

٥. علل الشرائع /٣٥٥، صدر حديث ١. ٦. من المصدر.

فقال: إن كانت تسمع أذان القبيلة ، فليس عليها [شيء ، وإلّا فليس عليها] (١) أكثر من الشهادتين . لأنّ الله تبارك وتعالى قال للرجال: «أقيموا الصلاة» وقال للنساء: «وأقمن الصلاة وآتين الزكاة واطعن الله ورسوله» والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة . ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرَّجْسَ ﴾ : الذنب المدنس لغرضكم . وهو تعليل لأمرهن ونهيهن على الاستثناف ، ولذلك عم الحكم .

﴿ أَهْلَ الْبَيْتِ ﴾: نُصب على النداء، أو المدح.

﴿ وَيُطَهِّرَكُمْ ﴾ : من المعاصي.

﴿ تَطْهِيراً ﴾ ﴿ واستعارة «الرجس» للمعصية، والترشيح «بالتطهير» للتنفير عنها. وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر عليه في قوله ﷺ: «إنّما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهّركم تطهيراً».

قال: نزلت هذه الآية في رسول الله عليه وعلم بن أبي طالب وفياطمة والحسن والحسين صلوات الله عليهم. وذلك في بيت أم سلمة زوجة النبي عَيَالِهُ. فدعا رسول الله عَليه عليه والحسين، ثم ألبسهم كساء له خيبرياً ودخل معهم فيه، ثم قال: اللهم هؤلاء أهل بيتي الذين وعدتني فيهم ما وعدتني، اللهم اذهب عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً (٣).

فقالت أمّ سلمة: وأنا معهم، يا رسول الله؟

فقال: أبشري يا أمّ سلمة ، فإنّك إلى خير.

وفي عيون الأخبار (٤)، في باب ذكر مجلس الرضاء الله مع المأمون، في الفرق بين العترة والأمّة حديث طويل. وفيه: قال المأمون: مَن العترة الطاهرة؟

فقال الرضاط الله : الذين وصفهم الله تعالى في كتابه، فـقال تـعالى: «إنّـما يـريد الله

<sup>.</sup> من المصدر . . . تفسير القمى ١٩٣/٢ .

٣. هنا زيادة في المصدر . وهي: «نزلت هذه الأية» . ولاداعي لوجودها .

٤. عيون أخبار الرضاءليلا ٢٩٩/١.

ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهركم تطهيراً». وهم الذين قال رسول الله ﷺ: إنّي مخلّف فيكم الثقلين ؛ كتاب الله وعترتي أهل بيتي. ألا وإنّهما لن يفترقا حتّى يردا عليّ الحوض، فانظروا كيف تخلفون فيهما. أيّها الناس، لا تعلّموهم، فإنّهم أعلم منكم.

وفيه (١)، في هذا الباب يقول الرضاط الله في الحديث المذكور والآية الثانية في الاصطفاء: قوله الله البيت ويطهّركم الاصطفاء: قوله الله الله الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهّركم تطهيراً». وهذا الفضل الذي لايجهله أحد إلّا معاند ضال (١). لأنه لا فضل بعد طهارة تُنتظر، فهذه الثانية.

وفيه (٣)، في باب السبب الذي من أجله قبل الرضا على ولاية العهد من المأمون ووجدت في بعض الكتب نسخة كتاب الحباء والشرط من الرضا على إلى العمّال في شأن الفضل بن سهل وأخيه ولم أرو ذلك عن أحد: أمّا بعد فالحمد لله المبدئ البديع (٤)، إلى أن قال على العمدلله الذي أورث أهل بيته مواريث النبوة، واستودعهم العلم والحكمة، وجعلهم معدن الإمامة والخلافة، وأوجب ولايتهم وشرّف منزلتهم، فأمر رسوله بمسألة أمّته مودّتهم، إذ يقول (٥): «قل لا أسألكم عليه اجراً الا المودّة في القربي» وما وصفهم به من إذهابه الرجس عنهم وتطهيره إيّاهم في قوله: «إنّما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت وبطهركم تطهيراً».

وفيه (١)، في الزيارة الجامعة لجميع الأئمة المثلّ المنقول عن الهادي الله (٧): عصمكم الله من الزلل، وأمنكم من الفتن، وطهّركم من الدنس، وأذهب عنكم الرجس وطهّركم تطهيراً.

١. نفس المصدر ٢٣١/١. ٢. هكذا في المصدر ٢٣١/١.

٣. نفس المصدر ١٥٤/٢ ـ ١٥٥.

المصدر: «فالحمد لله البديء الرفيع» بدل «فالحمدالله المبدئ البديع».

٥. الشوري /٢٠. ٢٠ نفس المصدر ٢٧٤/٢.

٧. هكذا في المصدر . وفي النسخ: عن الجواد للثُّلُّةِ .

وفي كتاب الخصال (١)، في احتجاج علميّ للسِّلِا علىٰ أبيبكر قال: فأنشدك بالله، ألي ولأهلي وولدي آية التطهير من الرجس (٢)أم لك ولأهل بيتك؟

[قال: بل لك ولأهل بيتك]<sup>(٣)</sup>.

قال: فأنشدك بالله، أنا صاحب دعوة رسول الله وأهلي وولدي يوم الكساء: اللهمّ هؤلاء أهلي، إليك لا إلى النار» أم أنت؟

قال: بل أنت وأهل بيتك (٤).

وفيه (٥) أيضاً في احتجاجه على الناس يوم الشوري، قال: أنشدكم الله (٢)، هل فيكم أحد أنزل الله فيه آية التطهير على رسوله «إنّما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهّركم تطهيراً». فأخذ رسول الله على كساء خيبرياً فضمني فيه وفاطمة والحسن والحسين الميلياً. ثم قال: «ربّ هؤلاء أهل بيتي فأذهب عنهم الرجس وطهّرهم تطهيراً» غيرى ؟ (٧)

قالوا: اللهمّ لا.

وفيه (^) أيضاً في مناقب أميرالمؤمنين التلا وتعدادها، قال اللله وأمّا السبعون، فإنّ رسول الله عَلَيْهِ نام ونوّمني وزوجتي فاطمة وابنيّ الحسن والحسين وألقى علينا عباءة (١) قطوانيّة، فأنزل الله تعالى فينا «إنّما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهّركم تطهيراً».

فقال جبرائيل للطُّلِهُ: أنا منكم، يا محمّد. فكان سادسنا جبرائيل للسُّلِهُ.

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (١٠)، بإسنادة إلى سليم بن قيس الهلالي، عن

٢. هنا في النسخ زيادة، وهي : وطهركم تطهيراً.

١. الخصال /٥٥٠.

٣. من المصدر .

ع. المصدر:أهلك وولدك.

٥. نقس المصدر /٥٦١ .

٦. المصدر: نشدتكم بالله.

٧. ليس في المصدر ،

٨. نفس المصدر /٥٨٠ .

٩. هكذا في المصدر ون. وفي سائر النسخ: عباء.

١٠. كمال الدين وتمام النعمة /٢٧٨، ضمن حديث ٢٥. وأوَّله في ص ٢٧٤.

أميرالمؤمنين الني أنّه قال في أثناء كلام له في جمع من المهاجرين والأنصار في المسجد أيّام خلافة عثمان: أيّها الناس، أتعلمون أنّ الله تكلّ أنزل في كتابه «إنّما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهّركم تطهيراً». فجمعني وفاطمة وابنيّ حسناً وحسيناً وألقي عليناكساء وقال: «اللهمّ ال هؤلاء أهل بيتي ولحمتي يؤلمني ما يؤلمهم ويجرحني ما يجرحهم، فأذهب عنهم الرجس وطهّرهم تطهيراً» فقالت أمّ سلمة: وأنا يا رسول الله؟ فقال: «أنت [أو إنّك](١) على خير، إنّما أنزلت فيّ وفي أخي [عليّ](١) وفي ابنتي (١) وفي ابنيّ [الحسين خاصة ليس معنا فيها أحد» غيرنا؟

فقالوا كلّهم: نشهد أنّ أمّ سلمة حدّثتنا بذلك، فسألنا رسول الله عَيَّالِيَّة فـحدّثنا كـما حدّثتنا أم سلمة رضي الله عنها.

وفي كتاب علل الشرائع (٥)، بإسناده إلى ابن أبي عمير، عمّن ذكره، عن أبي عبدالله الله الشرائع (١٥)، بإسناده إلى ابن أبي عمير، عمّن ذكره، عن أبي عبدالله الله الله المباد، لمّنا منع أبوبكر فاطمة الله المهاجرون والأنصار.

فقال: يا أبابكر، لِمَ منعت فاطمة ما جعله رسول الله ﷺ لها، ووكيلها فيه منذ سنين ـ إلى قوله ـ فقال أميرالمؤمنين علي الأبي بكر: يا أبابكر، تقرأ القرآن؟ (٦)

قال: بلئ.

قال: فأخبرني عن قول الله تعالى: «إنّما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهّركم تطهيراً». أفينا أو في غيرنا نزلت؟

قال: فيكم.

قال: فأخبرني، لو أنَّ شاهدين من المسلمين شهدا على فاطمة علي بفاحشة، ما

٣. «وفي ابنتي» ليس في المصدر.

٢. من المصدر. وفيه أيضاً بين المعقوفتين.

١. ليس في المصدر .

٤. من المصدر.

٥. علل الشرائع /١٩٠ ـ ١٩١، ضمن حديث ١. ٦. المصدر: «تقرّ بالقرآن» بدل «تقرأ القرآن».

## كنت صانعاً؟

قال: كنت أقيم عليها الحد، كما أقيم على نساء المسلمين.

قال: كنت إذاً عند الله من الكافرين.

قال: ولِمَ؟

قال: لأنَّك كنت تردّ شهادة الله وتقبل شهادة غيره، لأنَّ الله ﷺ قد شهد لها بالطّهارة. فإذا رددت شهادة الله وقبلت شهادة غيره، كنت عندالله من الكافرين.

قال: فبكئ الناس وتفرّقوا ودمدموا. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة. وبإسناده إلى عبدالرحمّن بن كثير (١) قال: قلت لأبي عبدالله للعِلِيِّ : ما عمني الله ﷺ

بقوله: «إنَّما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهّركم تطهيراً»؟

قال: نزلت هذه الآية في النبيّ عَيَّلَهُ وأميرالمؤمنين لليَّة والحسن والحسين، ثمّ وفساطمة المين فسلمًا قبض الله عَلَى نبيّه عَيْلُهُ كان أميرالمؤمنين، ثمّ الحسن، ثمّ الحسين المينة في كتاب الحسين المينة في تأويل هذه الآية «واولو الارحام بعضهم اولى ببعض في كتاب الله» (٢) وكسان عمليّ بسن الحسين المينية (إماماً] (٣) ثمّ جرت في الأثمّة [من ولده الأوصياء الله علي المناعة الله، ومعصيتهم معصية الله عَلَى.

وفي كتاب معاني الأخبار (٥): حدّثنا أبي ومحمّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد رضي الله عنهما قالا: حدّثنا عبدالله بن جعفر الحميريّ، عن محمّد بن الحسين بن أبي الخطّاب قال: حدّثنا النضر بن شعيب، عن عبدالغفّار الجازيّ (٦)، عن أبي عبدالله الماليّ في قول الله عَلَى: «إنّما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهّركم تطهيراً».

١. نفس المصدر /٢٠٥، ح ٢. ١ الأنفال /٧٥,

٣. من المصدر ون.

٥. معاني الأخبار ١٣٨/٧ ح ١. وفيه حدثنا أبي ومحمد بن الحسن بن أحمد بن الوليد إلى ...

٦. هكذاً في المصدر. وفي النسخ: الخازن. انظر تنقيح المقال ١٥٨/٢، رقم ٦٦٦٥.

قال: «الرجس» هو الشك.

وفي أصول الكافي (١): عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن ابن فضّال، عن المفضّل بن صالح، عن محمّد بن عليّ الحلبيّ، عن أبي عبدالله عليّه في قضّال، عن المفضّل بن صالح، عن محمّد بن عليّ الحلبيّ، عن أبي عبدالله عليه قوله على إنّما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهّركم تطهيراً» يعني: الأثمّة المثين ولايتهم. من دخل فيها، دخل في بيت النبيّ مَنَالِيّةً.

على بن إبراهيم، عن محمّد بن عيسى (٢)، عن يونس وعلى بن محمّد، عن سهل بن زياد. وأبي سعيد، عن محمّد بن عيسى، [عن يونس] (٢) عن ابن مسكان، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله عليّة وذكر حديثاً طويلاً. يقول فيه عليّة حاكياً عن رسول الله عَيَّالِيّة وقال عليّة : أوصيكم بكتاب الله وأهل بيتي، فإنّي سألت الله عَلَيّة أن لايفرق بينهما حتى يوردهما عليّ الحوض، فأعطاني ذلك.

وقال: لاتعلّموهم، فإنّهم أعلم منكم. وقال: إنّهم لن يخرجوكم من بـاب هـدئ، ولن يدخلوكم في باب ضلالة.

فلو سكت رسول الله على ولم يبين (٤) من أهل بيته، لادّعاها آل فلان وآل فلان. ولكن الله عنكم الرجس أهل البيت ولكن الله عنكم الرجس أهل البيت ولكن الله عنكم الرجس أهل البيت ويطهركم تطهيراً». وكان علي والحسن والحسين وفاطمة المين فأدخلهم رسول الله على تحت الكساء في بيت أم سلمة، ثم قال: اللهم إن لكل نبي أهلاً وثقلاً، وهؤلاء أهل بيتي وثقلي.

فقالت أم سلمة: ألست من أهلك؟

فقال: إنَّك إلى خير، ولكن هؤلاء أهلي وثقلي.

وفي آخر الحديث وقال: «الرجس» هو الشكّ. والله لانشكّ في ربّنا ابداً.

٢. نفس المصدر ٢٨٦/١ مقاطع من حديث ١.

٤. المصدر فلم يبين.

١. الكافي ٤٢٣/١ ذيل حديث ٥٤.

٣. من ن والمصدر ،

محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى (١)، عن محمّد بن خالد والحسين بن سعيد، عن النضربن سويد، عن يحيى بن عمران الحلبيّ، [عن أيّـوب بن الحرّ وعمران بن عليّ الحلبي](٢) عن أبي بصير، عن أبي عبدالله عليّه مثل ذلك.

عليّ بن إبراهيم، عن حمّادبن ربعي (٣)، عن زرارة عن أبي جعفر عليه قال: سمعته يقول: إنّا لا نموصف، وكيف يموصف قوم رفع الله عنهم الرجس، وهمو الشك. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): حدّ ثني أبي، عن ابن أبي عمير، عن حمّادبن عيسى (٥). وحمّادبن عثمان، عن أبي عبدالله عليّة قال: لمّا بويع لأبي بكر (٦) واستقام له الأمر على جميع المهاجرين والأنصار، بعث إلى فدكَ من أخرج (٧) وكيل فاطمة عليمًا، إلى أن قال عليم إلى فقال أميرالمؤمنين عليم : يا أبابكر، تقرأ كتاب الله ؟

قال: نعم.

فقال: أخبرني عن قول الله تعالى: «إنّما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهّركم تطهيراً». فيمن نزلت، أفينا أم في غيرنا؟

قال: بل فيكم.

قال: فلو أنَّ شاهدين شهدا على فاطمة بفاحشة، ما كنت صانعاً ؟

قال: كنت أقيم عليها الحدّ كما أقيم على سائر المسلمين.

قال: كنت إذاً عندالله من الكافرين.

قال: ولِمَ؟

قال: لأنَّك رددت شهادة الله لها بالطهارة وقبلت شهادة الناس عـليها؛ كـما رددت

١. نفس المصدر ٢٨٨١، ذيل حديث ١.

٣. نفس المصدر ١٨٢/٢، ضمن حديث ١٦.

٥. المصدر: عثمانين عيسى.

المصدر: «فأخرج» بدل «من أخرج».

٢. من المصدر ،

٤. تفسير القمى ١٥٥/٢ ١٥٧.

٦. هكذا في المصدر ون. وفي سائر النسخ: أبوبكر.

حكم الله وحكم رسوله أن جعل [رسول الله عَلَيْهِ ](١) لها فدكاً وقَبَضَتُهُ في حياته شم قبلت شهادة أعرابي بائل على عقبيه عليها، وأخذت منها فدكاً وزعمت أنه فيء للمسلمين (٢). وقد قال رسول الله عَلَيْهُ: البينة على من ادّعى واليمين على من ادّعي على من ادّعي على من ادّعي على من ادّعي عليه.

قال: فدمدم الناس وبكئ بعضهم، فقالوا: صدق والله عليّ. ورجع عليّ إلى منزله. والحديث بتمامه مذكور في الروم عند قوله تعالى: «وأت ذا القربيٰ حقّه».

وبإسناده إلى حـذيفةبن اليـمان (٣)، عـن النبيّ ﷺ وذكـر حـديثاً طـويلاً. وفـيه يقول ﷺ: ثمّ جعل القبائل بيوتاً فجعلني في خيرها بيتاً. وذلك قوله: «إنّما يـريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهركم تطهيراً».

وفي الكافي (٤): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن بكربن صالح، عن القاسم بن بريد، عن أبي عمرو الزبيريّ، عن أبي عبدالله عليه حديث طويل. يقول فيه عليه الله الله الذن له في الدعاء إليه بعده وبعد رسوله في كتابه فقال (٥): «ولتكن منكم أمّة يدعون إلى الخير ويأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر وأولئك هم المفلحون». ثمّ أخبر عن هذه الأمّة، وممّن هي، وأنّها من ذرّية إبراهيم، ومن ذرّية إسماعيل، من سكّان الحرم، ممّن لم يعبدوا غير الله قطّ، الذين وجبت لهم الدعوة دعوة إبراهيم واسماعيل من أهل المسجد، الذين أخبر عنهم في كتابه أنّه أذهب عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً.

وفي كتاب الاحتجاج (٢) للطبرسي الله ، عن عليّ بن الحسين المسين الله طبويل. يقول فيه لبعض الشاميّين: فهل تجد لنا في سورة الأحزاب حقّاً خاصّة دون المسلمين؟

فقال: لا.

١. من المصدر .

٣. نفس المصدر ٣٤٧/٢.

٥. أل عمران /١٠٤.

٢. المصدر: فيء المسلمين.

٤. الكافي ١٣/٥ ـ ١٤، ضمن حديث ١.

٦. الاحتجاج ٣٤/٢.

قال عليّ [بن الحسين](١) للسلام : أما قرأت هذهِ الآية : «إنّما يسريد الله ليـذهب عـنكم الرجس أهل البيت ويطهركم تطهيراً».

وفي أمالي الصدوق الله (١) بإسناده إلى أبي بصير قال: قلت للصّادق جعفر بـن محمّد عليه الله عن آل محمّد؟

قال: ذرّيته.

قلت: من أهل بيته؟

قال: الأثمّة الأوصياء.

[فقلت: من عترته]<sup>(٣)</sup>.

قال: أصحاب العباء.

فقلت: من أمّته؟

فقال: المؤمنون الذين صدّقوا بما جاء به من عندالله على المتمسّكون بالثقلين، الذين أمروا بالتّمسّك بهما ؛ كتاب الله وعترته أهل بيته، الذين أذهب الله عنهم الرجس وطهّرهم تطهيراً، وهما الخليفتان على الأمّة بعد رسول الله على الم

وفي مجمع البيان (٤): وقال أبوسعيد الخدريّ وأنسبن مالك ووائل بن الأسفع (٥) وعسائشة وأمّ سلمة: إنّ الآية مختصّة بـرسول الله ﷺ وعمليّ وفاطمة والحسن والحسين المليّة .

وذكر أبوحمزة الثمالي في تفسيره: حدّثني شهر (٦) بن حوشب، عن أمّ سلمة قال: جاءت فاطمة عليه إلى النبي عَلِيلَة تحمل حريرة (٧) لها. فقال: ادعى زوجك وابنيك.

من المصدر .

٢. أمالي الصدوق/٢٠٠، ح ١٠.

٣. ليس في س . ٤. مجمع البيان ٣٥٧\_٣٥٧٠.

٥. ن: «وائل بن الأسمع». أ: «وائل بن الأشقع». المصدر: «وائلة بن الأسقع». والصواب: «واثلة بن
 الأسقع». انظر الأعلام للزركلي ١٠٧/٨.

هكذا في المصدر. وفي النسخ: هشهب». انظر الأعلام للزركلي ١٧٨/٣.

٧. المصدر: خزيرة.

فجاءت بهم، فطعموا. ثمّ ألقىٰ عليهم كساء له خيبريّاً وقال: اللهمّ إنّ هؤلاء أهل بيتي وعترتي فأذهب عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً.

فقلت: يا رسول الله، وأنا معهم؟

قال عَيْظِيَّةُ: أنتِ إلى خير.

وروى الثعلبيّ في تفسيره (١) أيضاً بالإسناد، عن أمّ سلمة أنّ النبيّ عَيَّالِيُّ كان في بيتها، فأتته فاطمة ببرمة (٢) فيها حريرة (٣). فقال لها: ادعي زوجك وابنيك، فذكرت الحديث نحو ذلك.

ثمّ قالت: فأنزل الله تعالى «إنّما يريد الله» الآية.

قالت: فأخذ فضل الكساء فغشاهم به، ثمّ أخرج يده فألوى (٤) بها إلى السماء، ثمّ قال: اللهمّ هؤلاء أهل بيتي وخاصّتي (٥) فأذهب عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً.

فأدخلت رأسي البيت وقلت: أنا معكم، يا رسول الله؟

قال: إنَّك إلى خير، إنَّك إلى خير.

وبإسناده، قال مجمع (١٠): دخملت مع أمّي عمليٰ عمائشة. فسألتها أمّي: أرأيت خروجك يوم الجمل؟

قالت: إنَّه كان قدراً من الله.

فسألتُها عن عليّ.

فقالت: تسأليني عن أحبّ الناس كان إلى رسول الله عَيَّلِيَّةٌ وزوج أحبّ الناس كانت إلى رسول الله عَيَّلِيَّةٌ وروج أحبّ الناس كانت إلى رسول الله عَيَّلِيَّةٌ. لقد رأيت عليًا وفاطمة وحسناً وحسيناً قد جمع رسول الله عَيْلِيَّةً بثوب عليهم، ثمّ قال: اللهم هولاء أهل بيتي وخاصّتي (٧) فأذهب عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً.

١. نفس المصدر ٣٥٧/٤.

٣. المصدر: خزيرة.

٥. المصدر: حامتي.

٧. المصدر: حامتي .

٢. البرمة: القدر من الحجر.

٤. المصدر: فألوى يده.

٦. نفس المصدر والموضع.

قلت: يا رسول الله، أنا من أهلك؟

قال: تنحّي، فإنّك إلى خير.

وبإسناده، عن أبي سعيد الخدري (١)، عن النبيّ ﷺ قال: نزلت هذه الآية في خمسة: في وفي عليّ وحسن وحسين وفاطمة.

وأخبرنا السيد أبوالحمد (٢) قال: حدّثنا الحاكم [أبوالقاسم الحسكاني قال: حدّثنا (١) عن أبي بكر السبيعي قال: حدّثنا أبوعروة الحرّاني قال: حدّثني ابن مصغي قال: حدّثنا إن عبدالرحيم بن واقد، عن أيّوب بن سيّار، عن محمّد بن المنكدر، عن جابر قال: نزلت هذه الآية على النبي عَمَالًا وليس في البيت إلّا فاطمة والحسن والحسين وعلى «إنّما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت».

فقال النبي ﷺ: اللهم هؤلاء أهلي.

وحد ثنا السيّد أبوالحمد (٥) قال: حدّثنا الحاكم أبوالقاسم بإسناده، عن زاذان، عن الحسن بن عليّ قال: لمّا نزلت آية التطهير، جمعنا رسول الله ﷺ وإيّاهُ في كساء لأمّ سلمة خيبريّ، ثمّ قال: اللهمّ هؤلاء أهل بيتي وعترتي.

وفي تفسير العيّاشيّ (٢): عن زرارة، عن أبي جعفر الله قال: ليس شيء أبعد من عقول الرجال من تفسير القرآن. إنّ الآية ينزل أوّلها في شيء، وأوسطها في شيء آخر، وآخرها في شيء.

ثمّ قال: «إنّما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهّركم تطهيراً» من ميلاد الجاهليّة.

وفي بصائر الدرجات (٧): محمّد بن خالد الطيالسيّ، عن سيفبن عميرة، عن أبى بصير، عن أبى جعفر عليه قال: «الرجس» هو الشك. ولا نشك في ديننا أبداً.

٣. المصدر: حدَّثونا.

٥. نفس المصدر والموضع.

٧. بصائر الدرجات /٢٢٦، صدر حديث ١٣.

١ و٢. نفس المصدر والموضع.

٤. ليس في أ.

٦. تفسير العياشي ١٧/١، ح ١.

وفي شرح الآيات الباهرة (١): قال محمّد بن العبّاس ﴿ : حدّثنا أحمد بن محمّد بن سعيد، عن الحسن بن عليّ بن بزيع، عن إسماعيل بن بشّار الهاشميّ، عن قير (٢) بن الأعشى، عن هاشم بن البريد، عن زيد بن عليّ، عن أبيه، عن جدّه قال: كان رسول الله عَيَّا الله عَيَّا الله عَيَّا الله عَلَيْ في بيت أمّ سلمة، فأتي بحريرة، فدعا عليّا الله الله وفاطمة والحسن والحسين فأكلوا منها. ثمّ جلّل عليهم كساء خيبريّاً. ثمّ قال: «إنّما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهركم تطهيراً».

فقالت أمّ سلمة : وأنا معهم ، يا رسول الله ؟

قال: إنّك إلى خير (٣).

وقال أيضاً (1): حدّ ثنا عبدالعزيزبن يحيى، عن محمّد بن زكريّا، عن جعفر بن محمّد بن عمارة قال: قال عليّ بن محمّد بن عمارة قال: حدّ ثني أبي، عن جعفر بن محمّد، عن أبيه الليّ قال: قال عليّ بن أبي طالب عليه إنّ الله على فضلنا أهل البيت، وكيف لا يكون كذلك والله على يقول في كتابه: الأنما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهّركم تطهيراً». فقد طهّرنا الله من الفواحش ما ظهر منها وما بطن، فنحن على منهاج الحقّ.

وقال (٥) أيضاً حدّثنا عبدالله بن عليّ بن عبدالعزيز، عن إسماعيل بن محمّد، عن عليّ بن جعفر بن محمّد، عن الحسين بن زيد، عن عمر بن عليّ قال: خطب الحسن بن عليّ عليه الناس حين قتل عليّ عليه فقال: فقبض في هذه الليلة رجل لميسبقه الأولون بعلم ولايدركه الأخرون، ما ترك على ظهر الأرض سوداء (١) ولابيضاء إلا سبعمائة درهم فضلت من عطائه أراد أن يبتاع بها خادماً لأهله.

١. تاويل الأيات الباهرة، ٤٥٢/٢.

٢. أ: قسم (قسيرخ، ل.). ن: قيس. م: قسير. المصدر: قنبر. ويمكن أن يكون «قتيبة». انظر تنقيح المقال
 ٢٧/٣، رقم ٩٦٣٧، قتيبة الأعشى المؤدّب. ٣. المصدر: إنّك على خير.

نفس المصدر وفي النسخ: عميرة.
 نفس المصدر والموضع.

٣. المصدر: صفراء.

ثمّ قال: يا أيّها الناس، من عرفني فقد عرفني، ومن لم يعرفني فأنا الحسن بن علي، وأنا ابن البشير النذير الداعي (١) إلى الله بإذنه والسراج المنير، أنا من أهل البيت الذي كان ينزل فيه جبرائيل ويصعد، وأنا من أهل البيت الذين أذهب الله عنهم الرجس وطهّرهم تطهيراً.

وقال (٢) أيضاً: حدّ ثنا مظفّربن يونسبن مبارك، عن عبد الأعليّ بن حمّاد، عن محمّد بن إبراهيم (٣)، عن عبدالجبّاربن العبّاس، عن عمّار الدهنيّ، عن عمرة بنت أفعى، عن أمّ سلمة قالت: نزلت هذه الآية في بيتي، وفي البيت سبعة: جبرائيل، وميكائيل، ورسول الله عليه، وفاطمة، والحسن، والحسين صلوات الله عليهم. وكنت على الباب، فقلت: يا رسول الله، ألست من أهل البيت؟

قال: إنَّك من أزواج النبيِّ. وما قال: إنَّك من أهل البيت.

قال البيضاوي (1): وتخصيص الشيعة أهل البيت بفاطمة وعليّ وابنيهما، لما روي أنه عليه خرج ذات غدوة، وعليه مرط مُرَحِّل (٥) من شعر أسود، فجلس فأتت فاطمة فأدخلها فيه، ثمّ جاء الحسن والحسين فأدخلهما فيه، ثمّ عاء الحسن والحسين فأدخلهما فيه، ثمّ قال: «إنّما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت» والاحتجاج بذلك على عصمتهم. وكون إجماعهم حجّة ضعيف، لأنّ التخصيص بهم لايناسب ما قبل الآية وما بعدها. والحديث يقتضي أنّهم أهل البيت لا أنّه ليس غيرهم.

أقول: قد تواتر من طريق الخاصة والعامّة تخصيص أهل البيت بهم كما علمت، وليس الاحتجاج بالإجماع بل بالحديث المتواتر ومناسبته لما قبل الآيـة وما بـعدها يكفها عموم ظاهره، والتخصيص للتشريف. ونحن نقرّر استدلال الشيعة على وجه قرّروه حتّى يظهر اندفاع ما ذكره عن استدلالهم.

هكذا في المصدر ، وفي النسخ : داع .

٣. المصدر: مخول بن إبراهيم. ٤. أنوار التنزيل ٢٤٥/٢.

٥. هكذا في المصدر . وفي النسخ: مرجل . رَحَّلَ الثوب: وشَّاه بصور الرحال . فهو مُرَحُّل .

قالوا: «إنّما» لفظة محققة لما أثبت بعدها، نافية لما لم يثبت. فإنّ قول القائل: إنّما لك [عندي درهم، وإنّما في الدار زيد. يقتضي أنّه ليس له عنده سوى الدرهم وليس في الدار سوى زيد. فإذا تقرّر هذا، فلا تخلو الإرادة في الآية](١) أن تكون هي الإرادة المحضة أو الإرادة التي معها التطهير وإذهاب الرجس. فلايجوز الوجه الأول، لأنّ الله قد أراد من كلّ مكلّف هذه الإرادة المطلقة فلا اختصاص لها بأهل البيت دون سائر النخلق، ولأنّ هذا القول يقتضي المدح والتعظيم لهم بغير شكّ وشبهة ولا مدح في الإرادة المجرّدة. فثبت الوجه الثاني، وفي ثبوته ثبوت عصمة المعنيّين بالآية عن الإرادة المجرّدة. وقد علمنا أنّ ماعدا من ذكرنا من أهل البيت غير مقطوع على عصمته، فثبت أنّ الآية مختصة لهم لبطلان تعلّقها بغيرهم.

ومتئ قيل: إنَّ صدر الآية وما بعدها فِي الأزواج.

فالقول فيه: إنّ هذا لاينكر من عرف عادة الفصحاء في كلامهم، فإنّهم يذهبون من خطاب إلى غيره ويحودون إليه. والقرآن من ذلك مملوء، وكذلك كلام العرب وأشعارهم.

﴿ وَاذْكُرْنَ مَا يُتْلَىٰ فِي بُيُوتِكُنَّ مِنْ آيَاتِ اللهِ وَالْحِكْمَةِ ﴾ : قيل (٢): معناه : وأشكرن الله جلّ وعلا إذ صيّركنّ في بيوت يتلئ فيها القرآن والسنّة.

وقيل (٣): احفظن ذلك وليكن منكنّ على بال أبداً، لتعملن بموجبه، وهذا حثّ لهنّ على حفظ القرآن والأخبار ومذاكرتهنّ بها.

﴿ إِنَّ اللهَ كَانَ لَطِيفاً خَبِيراً ﴾ ﴿ يعلم ويدبّر ما يصلح في الدين، ولذلك خيّركنّ ووعظكنّ. أو يعلم من يصلح لنبوّته، ومن يصلح أن يكون أهل بيته.

﴿ إِنَّ الْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمَاتِ ﴾: الداخلين في السلم، المنقادين لحكم الله في القول والعمل.

٢. مجمع البيان ٢٥٧/٤.

١. ليس في أ.

٣. نفس المصدر والموضع.

- ﴿ وَالْقَانِتِينَ وَالْقَانِتَاتِ ﴾ : المداومين على الطاعة.
- ﴿ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ ﴾ : والمصدّقين والمصدّقات، بما يجب أن يصدّق به.
  - ﴿ وَالصَّادِقِينَ وَالصَّادِقَاتِ ﴾ : في القول والعمل.
  - ﴿ وَالصَّابِرِينَ وَالصَّابِرَاتِ ﴾ : علىٰ الطاعة وعن المعاصى .
  - ﴿ وَالْخَاشِعِينَ وَالْخَاشِعَاتِ ﴾ : المتواضعين لله بقلوبهم وجوارحهم.
    - ﴿ وَالْمُتَصَدِّقِينَ والْمُتَصَدِّقَاتِ ﴾ : بما وجب في ما لهم.
      - ﴿ وَالصَّائِمِينَ وَالصَّائِماتِ ﴾: الصوم المفروض.
      - ﴿ وَالْحَافِظِينَ قُرُوجَهُمْ والْحَافِظَاتِ ﴾ : عن الحرام.
  - ﴿ وَالذُّاكِرِينَ اللهَ لَهُمْ مَغْفِرَةً ﴾: لما اقترفوا من الصغائر، لأنَّهنّ مكفرات.
- ﴿ وَاَجْراً عَظِيماً ﴾ ٢ : على طاعتهم. والآية وعد لهن ولأمثالهن على الطاعة والتدرّع بهذه الخصال.

قال البيضاوي (١٠)؛ روي أنّ أزواج النبيّ ﷺ قلن: يا رسول الله، ذكر الله الرجال في القرآن بخير فما فينا خير نُذكر به، فنزلت.

وقيل (٢): لمّا نزل فيهنّ ما نزّل الله، قال نساء المسلمين: فما نزل فينا شيء، فنزلت. وعطف الأناث على الذكور، لاختلاف الجنسين وهو ضروريّ. وعطف الزوجين على الزوجين، لتغاير الوصفين فليس بضروري. ولذلك ترك في قوله مسلمات مؤمنات، وفائدته الدلالة على أنّ إعداد المعدّ لهم للجمع بين هذه الصفات.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): ثمّ عطف على نساء النبيّ عَيَّتُواللهُ فيقال: «واذكرن ما يتلئ في بيوتكنّ من آيات الله والحكمة انّ الله كان لطيفاً خبيراً». ثمّ عطف على آل محمّد صلوات الله عليهم فقال جلّ ذكره: «انّ المسلمين والمسلمات والمؤمنين والمؤمنين والمؤمنين المؤمنات» إلى قوله: «واجراً عظيماً».

١. أنوار التنزيل ٢٤٦/٢.

٢. نفس المصدر والموضع.

٣. تفسير القمي ١٩٤/٢.

وفي مجمع البيان (١): قال مقاتل بن حيّان: لمّا رجعت أسماء بنت عميس من الحبشة مع زوجها جعفر بن أبي طالب، دخلت على نساء رسول الله عَلَيْ فقالت: هل نزل فينا شيء من القرآن؟

قلن: لا.

فأتت رسول الله عَيَا في الله عَمَالَت : يا رسول الله ، إنَّ النساء لفي خيبة وخسار.

فقال: وممّ ذلك؟

قالت: لأنّهن لايُذكّرن بخير كما يُذكّر الرجال. فأنزل الله تعالى هذه الآية.

قال البلخي (٢): فسر رسول الله عَلَيْهُ المسلم والمؤمن بقوله: المسلم، من سلم المسلمون من لسانه ويده. والمؤمن، من أمن جاره بوائقه. وما آمن بي من بات شبعاناً وجاره طاو.

وفي أصول الكافي (٣): عليّ، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن جميل بن درّاج، عن فضيل بن يسار قال: سمعت أبا عبدالله للنيلا يقول: إنّ الإيمان يشارك الإسلام، ولا يشاركه الإسلام. إنّ الإيمان ما وقر في القلوب، والإسلام ما عليه المناكح والمواريث وحقن الدماء. والإيمان يشرك الإسلام، والإسلام لايشرك الإيمان.

عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد (٤)، عن الحسن بن محبوب، عن أبي الصباح الكنانيّ قال: قلت لأبي عبدالله للللهِ: أيّهما أفضل الإيمان أو الإسلام؟ فإنّ من قبلنا يقولون: أنّ الإسلام أفضل من الإيمان.

فقال: الإيمان أرفع من الإسلام.

قلت: فأوجدني ذلك.

قال: ما تقول فيمن أحدث في المسجد الحرام متعمّداً؟

قلت: يُضرَب ضرباً شديداً.

٢. نفس المصدر ٣٥٨/٤.

٤. نفس المصدر ٢٦/٢، ح ٤.

١. مجمع البيان ٢٥٧/٤\_٣٥٨.

٣. الكاني ٢٦٧٢، ح ٣.

قال: أصبت. قال: فما تقول فيمن أحدث في الكعبة متعمداً؟ قلت: يُقتَل.

قال: أصبت. ألا ترى أن الكعبة أفضل من المسجد، وأن الكعبة تشرك المسجد والمسجد لايشرك الكعبة وكذلك الإيمان يشرك الإسلام، والإسلام لايشرك الإيمان.

عليّ بن إبراهيم، عن العبّاس بن معروف (١)، عن عبدالرحمن بن أبي نجران، عن حمّاد بن عثمان، عن عبدالرحمن (٣) القصير قال: كتبت مع عبدالملك بن أعين (٣) إلى أبى جعفر عليه (٤) أسأله عن الإيمان ما هو؟

فكتب إليّ مع عبدالملك بن أعين: سألت رحمك الله عن الإيمان. والإيمان هو الإقرار باللسان وعقد في القلب وعمل بالأركان. والإيمان بعضه من بعض. وهو دار، وكذلك الإسلام دار والكفر دار. فقد يكون العبد مسلماً قبل أن يكون مؤمناً، ولا يكون مؤمناً حتى يكون مسلماً. فالإسلام قبل الإيمان. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى (٥)، عن محمّد بن خالد البرقيّ والحسين بن سعيد جميعاً، عن النضر بن سويد، عن يحيى الحلبيّ، عن محمّد بن مروان عن سعدبن طريف، عن أبي جعفر اللهِ قال: قال رسول الله عَيَّالهُ: من قرأ عشر آيات في ليلة، لم يُكتّب من الغافلين. ومن قرأ خمسين آية، كُتب من الذاكرين. ومن قرأ مائة آية، كُتب من الخاشعين. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

عليّ بن إبراهيم، عن أبيه (٢)، عن ابن أبيعمير، عن ابن أذينة، عن بريدبن معاوية

٢. ن والمصدر: عبدالرحيم.

٤. المصدر: أبي عبدالله عليه .

٦. نقس المصدر ٢/٥٠٠/ ٢.

نفس المصدر ۲۷/۲، صدر حديث ١.

٣. أ: عبدالله بن أعين .

٥. نفس المصدر ٦١٢/٢، صدر حديث ٥.

العجليّ قال: قال أبو عبدالله النِّهِ : إنّ الصواعق لاتصيب ذاكراً.

قال: قلت: وما الذاكر؟

قال: من قرأ مائة آية](١).

وفي مجمع البيان (٢): وروى أبوسعيد الخدريّ، عن النبيّ ﷺ قال: إذا أيقظ الرجل أهله من الليل و توضّئا وصلّيا، كُتبا من الذاكرين الله كثيراً والذاكرات.

وروي عن أبي عبدالله عليه (٣) أنّه قال: من بات على تسبيح فاطمة ، كان من الذاكرين الله كثيراً والذاكرات.

﴿ وَمَا كَأَنَ لِمُؤْمِن وَلَا مُؤْمِنَةٍ ﴾: ما صح له.

﴿ إِذَا قَضَى اللهُ وَرَسُولُهُ آمُراً ﴾: أي قضى رسول الله ﷺ.

وذكر الله لتعظيم أمره، والإشعار بأنّه قضاء الله. لأنّه نزل في زينب بنت جحش بنت عمّته أميمة بنت عبدالمطّلب، خطبها رسول الله ﷺ لزيد بن حارثة فأبت هي وأخوها عبدالله (٤).

وقيل (٥): في أمّ كلثوم بنت عقبة ، وهبت نفسها للنبيّ ﷺ فزوّجها من زيد.

﴿ أَنْ يَكُونَ لَهُمُ الْجِيَرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ ﴾ : أن يختاروا من أمرهم شيئاً ، بل يجب عليهم أن يجعلوا اختيارهم تبعاً لاختيار الله ورسوله.

و «الخيرة» ما يُتخيَّر. وجمع الضمير الأوّل «لمؤمن» و «مؤمنة» من حيث أنّهما في سياق النفي. وجمع الثاني، للتعظيم.

وقرأ الكوفيّون وهشام: «يكون» بالياء (٦).

وفي أصول الكافي (٧): أبو محمّد القاسمين العلاء رفعه، عن عبدالعزيزين مسلم

١. ليس في أ. ٢ و ٣. مجمع البيان ٣٥٨/٤.

٤ وه. أنوار التنزيل ٢٤٦/٢.

٦. أنوار التنزيل ٢٤٦/٢. وفيه ضبط «يكون» في الأية بالتاء.

۷. الكافي ۱۹۸/۱\_۱۹۹ و ۲۰۱، ضمن حديث ۱.

قال: كنّا مع الرضا لليُّلِخ بمرو؛ فاجتمعنا في الجامع [يوم الجمعة](١) فِي بـد. مقدمنا، فأداروا أمر الإمامة وذكروا كثرة اختلاف الناس فيها. فدخلت على سيّدي لليُّلِخ فأعلمته خوض الناس فيه.

فتبسّم عليه ثمّ قال: يا عبدالعزيز، جهل القوم وتحدعوا من أديانهم (١٠). إنّ الله على له يقبض نبيّه على حتى أكمل له الدين، إلى قوله عليه ولقد راموا صعباً، وقالوا إفكاً، وضلوا ضلالاً بعيداً، ووقعوا في الحيرة إذ تركوا الإمام عن بصيرة «و زيّن لهم الشيطان اعمالهم فصد هم عن السبيل وكانوا مستبصرين» (١٠). رغبوا عن اختيار الله واختيار رسوله (١٠) إلى اختيارهم، والقرآن يناديهم (٥) «و ربّك يخلق ما يشاء ويختار ما كان لهم الخيرة [من أمرهم] (١٠) سبحان الله وتعالى عمّا يشركون». وقال على «و ماكان لمؤمن ولا مؤمنة إذا قضى الله ورسوله أمراً ان يكون لهم الخيرة من أمرهم».

وفي كتاب التوحيد (٧)، بإسناده إلى الأصبغبن نباتة قال: قال أميرالمؤمنين عليه للرجل: إن كنت لا تطيع خالقك، فلا تأكل رزقه. وإن كنت واليت عدوه، فاخرج من ملكه. وإن كنت غير قانع بقضائه (٨) وقدره، فاطلب ربّاً سواه.

وبإسناده إلى الحسين بن خالد (٩)، عن عليّ بن موسىٰ الرضاطِّقِ عن أبيه، عن آبائه، عن عن آبائه، عن عليّ بن أبي طالب الله على قال: سمعت رسول الله عَلَيْهِ يقول: قال الله عَلَيْهِ: من لم يرض بقضائي ولم يؤمن بقدري، فليلتمس إلهاً غيري.

وقال رسول الله عَلِيليٌّ : في كلِّ قضاء الله ﷺ خيرة (١٠) للمؤمن.

وبإسناده إلى سليمان بن خالد (١١)، عن أبي عبدالله الصادق، عن أبيه، عن جدّه الملكم

٢. المصدر: أرائهم.

٤. المصدر: اختيار رسول الله وأهل بيته .

٦. ليس في المصدر.

٨. هكذا في المصدر . وفي النسخ: برضاه .

١٠. هكذا في المصدر ون . وفي سائر النسخ: خير .

١. من المصدر.

٣. العنكبوت /٣٨.

٥. القصص /٦٤.

٧. التوحيد /٣٧٢، ح ١٣ .

٩. نفس المصدر /٣٧١، ح ١١.

١١. نفس المصدر /١٠٤، ح ٥. وفي ن: وبإسناده إلى سعدبن خالد.

قال: ضحك رسول الله ﷺ ذات يوم حتى بدت نواجذه. ثمة قبال: ألا تسألوني ممّا ضحكت؟

قالوا: بلئ، يا رسول الله.

قال: عجبت للمرء المسلم، أنّه ليس من قضاء يقضيه الله إلّا كان خيراً له في عاقبة أمره.

فقالت: يا رسول الله ، حتَّىٰ أَوَامر نفسي فأنظر.

فأنزل الله ﷺ: «وماكان لمؤمن ولا مؤمنة» الآية.

فقالت: يا رسول الله، أمري بيدك.

فزوّجها إيّاه. فمكثت عند زيد ماشاءالله، ثمّ أنّهما تشاجرا في شيء إلى رسول الله ﷺ فنظر إليها النبيّ فأعجبته.

فقال زيد: يا رسول الله، تأذن لي في طلاقها؟ فإنَّ فيها كبراً وإنَّها تؤذيني بلسانها. فقال رسول الله ﷺ: اتَّق الله وأمسك عليك زوجك وأحسن إليها.

ثمّ إنّ زيداً طلّقها عدتها، فأنزل الله ﷺ نكاحها علىٰ رسول الله ﷺ فقال: «فلمّا قضىٰ زيد منها وطراً زوّجناكها» (٢).

وروي (٣) فيه أيضاً غير هذا، وقد نقلناه عند قبوله تبعالى: «ومنا جبعل أدعياءكم ابناءكم» في أوّل هذهِ السورة.

١. تفسير القمى ١٩٤/٢.

يوجد في هامش نسخة م: ولا منافأة بينهما لاحتمال رؤية النبي ﷺ زينب مرّتين؛ مرّة في بيتها ومرّة عند التشاجر.

وفيه أيضاً (١) حديث طويل، عن النبيّ ﷺ يقول فيه وقد ذكر ما رأى ليلة أسري به: دخلت الجنّة فإذا على حافتيها بيوتي وبيوت أزواجي، وإذا تـرابـها كـالمسك، وإذا جارية تنغمس في أنهار الجنّة.

فقلت: لمن أنت، يا جارية؟

فقالت: لزيد بن حارثة.

فبشُرته بها حين أصبحت.

﴿ وَمَنْ يَعْصِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَالًا مُبِيناً ﴾ ۞: بيّن الانحراف عن الصواب.

﴿ وَإِذْ تَقُولُ لِلَّذِي آنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِ ﴾ : بتوفيقه للإسلام.

﴿ وَاتَّعَمْتَ عَلَيْهِ ﴾ : بما وفَّقك الله فيه ، وهو زيد بن حارثة .

﴿ أَمْسِكُ عَلَيْكَ زُوْجَكَ ﴾ : زينب.

وذلك أنّه (٢) عليه كان شديد الحبّ لزيد، وكان إذا أبطأ عليه [زيد] (٣) أتى منزله يسأله (٤). فأبطأ عليه يوماً، فأتى رسول الله عليه منزله، فإذا زينب جالسة في وسط حجرتها تسحق طيباً [بفهر لها.

قال] (٥) فدفع رسول الله ﷺ الباب. فلما نظر إليها، قال: سبحان الله خالق النور، تبارك الله أحسن الخالقين. ورجع، فجاء زيد، فأخبرته زينب بماكان.

فقال لها: لعلَك وقعت في قلب رسول الله، فهل لك أن أطلَقك حـتَىٰ يــتزوّجك رسول الله ﷺ؟

فقالت: أخشئ أن تطلّقني ولا يتزوّجني.

فجاء زيد إلى رسول الله عَيَّالًا، بتمام القصّة، فنزلت الآية (٦).

فقال له: أمسك عليك زوجك.

۲.

٢. المصدر: أنَّ رسول الله عَلَيْهِ.

٤. فيسأل عنه.

٦. مجمع البيان ٣٥٩/٤، نقلاً عن القمى .

١. نفس المصدر ١٠/٢ ـ ١١.

٣. من المصدر.

٥. من المصدر.

- ﴿ وَاتَّقِ اللهَ ﴾ : في أمرها ، فلا تطلَّقها .
- ﴿ وَتُخْفِي فِي نَفْسِكَ مَا اللهُ مُبْدِيهِ ﴾ : قيل (١): وهو نكاحها إن طلقها.
  - ﴿ وَتَخْشَى النَّاسَ ﴾: تعييرهم إيّاك به.
  - ﴿ وَاللَّهُ آحَقُّ أَنْ تَخْشَاهُ ﴾ : إن كان فيه ما يُخشئ. والواو للحال.
- ﴿ فَلَمَّا قَضَىٰ زَيْدٌ مِنْهَا وَطَراً ﴾: حاجة. بحيث ملّها ولم يبق له فيها حاجة، وطلّقها وانقضت عدّتها
- ﴿ زَوَّجْنَا كَهَا ﴾: وقيل (٢): قضاء الوطر، كناية عن الطلاق؛ مثل: لاحاجة لي فيك. وقرئ: «زوّجتكها». والمعنئ أنّه أمر بتزويجها منه. أو جعلها زوجته بــلا واسـطة عقد (٣).
- ﴿ لِكَمَٰ لَا يَكُونَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ حَرَجٌ فِي أَزْوَاجِ أَدْعِيَائِهِمْ إِذَا قَضَوْا مِنْهُنَّ وَطَرأ للتزويج.
  - ﴿ وَكَانَ آمُرُ اللهِ ﴾: أمره الذي يريده.
    - ﴿ مَفْعُولًا ﴾ ۞: مكوناً لامحالة.

وفي عيون الأخبار (٤)، في باب مجلس الرضاط عند المأمون مع أصحاب الملل والمقالات، وما أجاب به عليّ بن الجهم في عصمة الأنبياء الملل حديث طويل. وفيه يقول الله : وأمّا محمّد على وقول الله على: «وتخفي في نفسك ما الله مبديه وتخشى الناس والله أحق أن تخشاه» فإنّ الله تعالى عرّف نبيّه على أسماء أزواجه في دارالدنيا وأسماء أزواجه في الآخرة، وأنّهن أمّهات المؤمنين. وإحداهن سمّى له زينب بنت جحش، وهي يومئذ تحت زيد بن حارثة. فأخفى على السمها في نفسه ولم يبده، لكي جحش، وهي يومئذ تحت زيد بن حارثة. فأخفى على السمها في نفسه ولم يبده، لكي لا يقول أحد من المنافقين: إنّه قال في امرأة في بيت رجل: إنّها احدى أزواجه من أمّهات المؤمنين. وخشي قول المنافقين. فقال الله على: «وتخشى الناس والله احق ان

١ ـ ٣. أنوار التنزيل ٢٤٦/٢.

تخشاه» يعني: في نفسك. فإن الله عَلَى الله عَلَى تزويج أحد من خلقه إلا تزويج حوّاء من أدم، وزينب من رسول الله عَلَى الله عَلْهُ الله عَلَى الله عَلْهُ عَلَى الله عَل

قال: فبكئ عليّ بن محمّد بن جهم، وقال: يا ابن رسول الله، أنا تائب إلى الله تعالى من أن أنطق في أنبياء الله للمُؤلِثُ بعد يومي هذا إلّا بما ذكرته.

وفيه (۱)، في باب ذكر مجلس الرضا للله عند المأمون في عصمة الأنبياء الله الله على حديث طويل. وفيه يقول المأمون للرضا لله الخبرني عن قول الله على: «وإذ تقول للذي أنعم الله عليه وأنعمت عليه امسك عليك (۲) زوجك واتق الله و تخفي في نفسك ما الله مبديه و تخشئ الناس والله أحق أن تخشاه».

قال الرضا على : إنّ رسول الله عَلَيْ قصد دار زيد بن حارثة بن شراحيل الكلبي في أمر أراده . فرأى امرأته تغسل ، فقال لها : سبحان الذي خلقك . وإنّما أراد بذلك تنزيه الله تعالى عن قول من زعم : أنّ الملائكة بنات الله . فقال الله عَلَى "" : «أفأصفاكم ربّكم بالبنين واتّخذ من الملائكة إناثاً إنّكم لتقولون قولاً عظيماً » فقال النبيّ عَلَيْ لله الما رآها تغتسل : سبحان الله الذي خلقك أن يتّخذ ولداً يحتاج إلى هذا التطهير والاغتسال .

فَـقَالُ النّبِيِّ ﷺ: «امسك عليك زوجك واتّـق الله [وتـخفي فــي نـفسك مـا الله مبديه»](٥).

١. نفس المصدر ٢٠٣/١\_٢٠٤، في حديث طويل.

٢. ليس في المصدر. ٣. الإسراء /٤٠.

٤. هكذا في المصدر. وفي النسخ: فظنّ له.

٥. ليس في المصدر . ولكن أشار في الهامش إلى أنَّه في نسخة بدل: وتخفي نفسك .

وقد كان الله ﷺ عرّفه عدد أزواجه، وأنّ تلك المرأة منهنّ. فأخفىٰ ذلك في نـفسه ولم يبده لزيد، وخشى الناس أن يقولوا: إنَّ محمَّداً يقول لمولاه: إنَّ امرأتك ستكون لى زوجة فيعيبونه [بذلك. فأنزل الله تعالى «وإذ تـقول للّـذي أنـعم الله عـليه» يـعنى: بالإسلام «وأنعمت عليه» يعني: بالعتق «امسك عليك زوجك}(١) واتَّق الله وتخفي في نفسك ما الله مبديه و تخشى الناس والله أحقّ أن تخشاه».

ثمَ أَنَّ زيد بن حارثة طلَّقها واعتدَّت منه، فزوَّجها الله تعالى من نبيَّه عَيَّا الله وأنسزل بذلك قرآناً فقال ﷺ: «فلمًا قضي زيد منها وطراً زوّجناكها لكيلا يكون على المؤمنين حرج في ازواج أدعيائهم إذا قضوا منهنّ وطراً وكان أمر الله مفعولاً».

ثمّ علم ﷺ أنّ المنافقين سيعيبونه بتزويجها، فأنزل (الله تعالى)(٢) «ماكان على النبيّ من حرج فيما فرض الله له».

فقال المأمون: لقد شفيت صدري، يا ابن رسول الله، وأوضحت لي ما كان ملتبساً ٣٠) عليَّ ، فجزاك الله عن أنبيائه وعن الإسلام خيراً.

وفي كتاب الاحتجاج (٤) للطبرسي ﷺ ، عن أميرالمؤمنين للسلا حديث طويل. وفيه يقول النَّالِا مجيباً لبعض الزنادقة ـ وقد قال: ثمّ خاطبه في أضعاف ما أثـني عـليه فـي الكتاب، من الإزراء وانخفاض (٥) محلّه (٦) وغير ذلك من تهجينه و تأنيبه ما لم يخاطب به أحداً من الأنبياء، مثل (٧): قوله: «و تخفي في نفسك ما الله مبديه و تخشي الناس والله أحقّ أن تخشاه» والذي بـدا فـي الكـتاب مـن الإزراء عـلى النبي عَلَيْ مـن فـرية (^) الملحدين. وهنا كلام طويل يطلب عند قوله تعالى (<sup>٩)</sup>: «أنَّ الذين يلحدون في آياتنا لايخفون علينا».

ا. ليس في أ.

٣. هكذا في المصدرون. وفي سائر النسخ: متلبِّسا.

٤. الاحتجاج ٢٦٦٦و٣٦٧ و٣٨٣.

٦. م: وانخفاط محمله .

٨. المصدر: فرقة .

٢. من المصدر.

٥. المصدر: انقاص.

٧. هكذا في المصدر. وفي النسخ: من.

٩. فضلت /٤٠٠.

وفي مجمع البيان (١): «وتخفي في نفسك ما الله مبديه».

قيل: إنّ الذي أخفاه <sup>(٢)</sup> في نفسه هو أنّ الله سبحانه أعلمه أنّها ستكون مـن أزواجــه وأنّ زيداً سيطلّقها.

فلمًا جاء زيد وقال له: أريد أن أطلِّق زينب. قال له: «أمسك عليك زوجك».

فقال سبحانه: لِمَ قلت: أمسك عليك زوجك؟ وقـد أعــلمتك أنّــها ســتكون مــن أزواجك. وروي ذلك عن علىّ بن الحسين للثِّلاِ.

وروى ثابت (٣)، عن أنس بن مالك قال: لمّا انفضت عدّة زينب، قال رسول الله ﷺ لزيد: اذهب فاذكرها عليَّ.

قال زيد: [فانطلقت، فقلت: يا زينب، أبشري، قد أرسلني رسول الله ﷺ بـذكوك ونزل القرآن.

وجاء رسول الله ﷺ فدخل عليها بغير إذن، لقوله: «زوجناكها».

وفي رواية أخرى (<sup>1)</sup>، قال زيد: [<sup>(٥)</sup> فانطلقت، فإذا هي تخمر عجينها. فلمّا رأيـتها عظمت في نفسي حتّى ما أستطيع أن أنظر إليها حين علمت أنّ رسول الله عَيَّا ذكرها. فولّيتها ظهري وقلت: يا زينب، أبشري، إنّ رسول الله عَيَّا يخطبك.

ففرحت بذلك وقالت: ما أنا بصانعة شيئاً حتَىٰ أؤامر ربّي. فقامت إلى مسجدها ونزل «زوّجناكها». فتزوّجها رسول الله ﷺ ودخل بها.

وفي جوامع الجامع (٢): وقرأ (٧) أهل البيت المَثِلِثُ : «زوّجتكها».

قال الصادق عليه : ما قرأتها علىٰ أبي إلّا كذلك \_إلى أن قال \_: وما قرأها (^) عليّ عليِّه عليّ عليه الم

١. مجمع البيان ٢٦٠/٤.

٣. نفس المصدر ٣٦١/٤.

٥. ليس في ن.

٧. المصدر: قراءة .

٢. هكذا في المصدر. وفي النسخ: أخفى.

٤. نفس المصدر والموضع.

٦. جوامع الجامع /٣٧٢.

٨. هكذا في ن . وفي سائر النسخ والمصدر: قرأ .

وروي (١): أنّ زينب كانت تقول للنبيّ ﷺ: إنّي لأدلّ عليك بثلاث ما مـن نـــائك امرأة تدلّ بهنّ: جدّي وجدّك واحد، وزوّ جنيك الله، والسفير جبرائيل للهِذِ.

﴿ مَا كَانَ عَلَى النَّبِيِّ مِنْ حَرَجٍ فَرَضَ اللهُ لَهُ ﴾: قسم له وقدر. من قولهم: فرض له في الديوان. ومنه فروض العسكر لأرزاقهم.

﴿ سُنَّةَ اللهِ ﴾ : سنّ ذلك سنّة .

﴿ فِي الَّذِينَ خَلَوا مِن قَبْلُ ﴾ : من الأنبياء. وهو نفي الحرج عنهم فيما أباح لهم.

﴿ وَكَانَ آمْرُ اللهِ قَدَراً مَقْدُوراً ﴾ ۞: قضاء مقضيّاً، وحكماً مبتوتاً.

﴿ الَّذِينَ يُبَلِّغُونَ رِسَالَاتِ اللهِ ﴾: صفة «الذين خلوا». أو مدح لهم منصوب، أو مرفوع.

وقرئ: رسالة الله (٣).

﴿ وَيَخْشَوْنَهُ وَلَا يَخْشَوْنَ آحَداً إِلاَّ اللهَ ﴾ : إلَّا منه.

﴿ وَكَفَىٰ بِاللهِ حَسِيباً ﴾ ﴿ وَاللهُ عَلَىٰ اللهِ اللهِ عَلَىٰ الحقيقة. فيثبت بينه وبينه ما بين الوالد والولد من حرمة المصاهرة وغيرها. ولا ينتقض عمومه بكونه أباً للطاهر (١) والطيب

١. نفس المصدر والموضع.

٢. الكافي ٤٣٩/١، ضمن باب مولد النبئ ﷺ ووفاته. وفيه، بعد هذا الكلام: وروي أيضاً، أنّه لم يولد بعد المبعث إلّا فاطمة ﷺ وأنّ الطيّب والطاهر ولدت قبل مبعثه.

٣. أنوار التنزيل ٢٤٧/٢.

٤. هكذا في م ون. وفي سائر النسخ: «للمطهّر» وهكذا في مجمع البيان ٣٦١/٤.

والقاسم وإبراهيم (١). لأنّهم لم يبلغوا مبلغ الرجال، ولو بلغوا كانوا رجاله لا رجالهم. والمراد «من رجالكم» الذين لم يلدهم.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): متصلاً بآخرما نقلناه عنه ، أعني : قوله : «زوّ جناكها». وفي قوله ﷺ: «ماكان محمّد أبا أحد من رجالكم» فإنّ هذه الآية نزلت في شأن زيد بن حارثة ، قالت قريش : يعيّرنا محمّد يدّعي بعضنا بعضاً ، وقد ادّعيٰ هو زيداً.

﴿ وَلَكِنْ رَسُولَ اللهِ ﴾ : وكلّ رسول أبو أمّته لامطلقاً، بل من حيث أنّه شفيق نــاصح لهم واجب التوقير والطاعة عليهم، وزيد منهم ليس بينه وبينه ولادة.

وقرئ: «رسولُ الله» بالرّفع، علىٰ أنّه خبر مبتدأ محذوف. «ولكنّ» بالتّشديد، علىٰ حذف الخبر، أي ولكن رسول الله أبّ من غير وراثة، إذ لم يعش له ولد ذكر (٣).

﴿ وَخَاتَمَ النَّبِيِّينَ ﴾: وأخرهم الذي ختمهم، أو نُحتموا به. على قراءة عاصم بالفتح. ولو كان له ابن بالغ، لاق بمنصبه أن يكون نبيًا ؛ كما قال عليه الصلاة والسلام في إبراهيم حين تُوفّى: لو عاش لكان نبيًا (٤).

ولا يُقدَّح فيه نزول عيسى بعده ، لأنَّه إذا نزل كان على دينه مع أنَّ المراد أنَّه آخر من نُبَئ.

﴿ وَكَانَ اللهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيماً ﴾ ٢٠ فيعلم من يليق بأن يختم به النبوّة، وكيف ينبغي شأنه.

وفي من لايحضره الفقيه (٥): وقال الصادق للله عَلَيْهِ: لمّا مات إبراهيم بن رسول الله عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ ال قال النبيّ عَلَيْهُ : حزناً عليك، يا إبراهيم، وإنّا لصابرون، يحزن القلب وتدمع العين ولا نقول ما يسخط الربّ.

ا. يوجد في هامش نسخة م: وكان إبراهيم من مارية القبطيّة عما يأتي عند تـفسير: وكـان عـند الله عـظيماً.
 (جعفر).

٣. أنوار التنزيل ٢٤٧/٢. ٤. نفس المصدر والموضع .

٥. من لايحضره الفقيه ١١٣/١، ح ٥٢٦.

وفي مجمع البيان (١): وقد صحّ أنّه قال للحسن: إن ابني هذا سيّد.

وقال أيضاً (٢) للحسن وللحسين اللِّلا : ابنايَ هذان إمامان، قاما أو قعدا، وقال اللَّه : أنَّ كلَّ بنى بنت يُنسَبون إلى أبيهم، إلَّا أولاد فاطمة فإنّى أنا أبوهم.

وفي تهذيب الأحكام (٣): محمّد بن يعقوب، عن عدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن عليّ بن حسّان، عن بعض أصحابنا قال: تقدّم أبوالحسن الأوّل للتللّم إلى قبر النبيّ يَتَهِلِللهُ فقال: السلام عليك يا أبة. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

محمّد بن أحمد بن داود، عن محمّد بن الحسن الكوفي (٤) قال: حدّثني محمّد بن عليّ بن معمّر قال: حدّثنا محمّد بن مسعدة قال: حدّثني عبدالرحمن بن أبي نجران، عن عليّ بن أبي شعيب، عن أبي عبدالله عليّل قال: بينا الحسين عليّل قاعد في حجر رسول الله عليّا ذات يوم، إذ رفع رأسه فقال: يا أبة.

قال: لبّيك، يا بُنيَّ.

قال: ما لمن أتاك بعد وفاتك زائراً لا يريد إلّا زيارتك؟

فقال: يا بُنيَّ، من أتاني بعد وفاتي زائراً لا يريد إلّا زيارتي، فله الجنّة. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي كتاب المناقب (٥)، لابن شهر أشوب، عن أنس في حديث طويل: سمعت رسول الله ﷺ يقول: أنا خاتم الأنبياء وأنت يا على، خاتم الاولياء.

سمعت [ مِن زين ] المحدثين والمجتهدين مولانا محمّد باقر المجلسي الله أن قول الشاعر: بـــنونا بـــنو أبــناتنا وبــناتنا للهاعد

ليس من كلام العرب الفصيح.

أقول: وبعد التسليم يستثنى منه أولاد فاطمة عليها بحديث أبيهم عَلَيْلُ . (جعفر)

٢. نفس المصدر والموضع.

٣. تهذيب الأحكام ٦/٦ ٧، ح ١٠، بتغيير في بعض اللفظ.

٤. نفس المصدر ٢١/٦، ح ٤٨. ٥. مناقب آل ابي طالب ٢٦١/٣.

١. مجمع البيان ٢٦١/٤. ويوجد في هامش نسخة م:

وقال أميرالمؤمنين عليًا (١٠): ختم محمّد ألف نبيّ، وإنّي ختمت ألف وصيّ. وإنّـي كُلّفت ما لم يُكلّفوا.

وفي روضة الكافي (٢)، بإسناده إلى عليّ بن عيسى رفعه قال: إنّ موسى ناجاه الله تبارك وتعالى فقال له في مناجاته: [يا موسى] (٣) لا تطوّل (٤) في الدنيا أملك، إلى قوله في وصيّته له بالنّبيّ عَلَيْلِيّة: يا موسى، إنّه أمّيّ. وهو عبد صدق. يُبارَك له فيما وضع يده عليه، ويبارك عليه كذلك. كان في علمي، وكذلك خلقته. به أفتح الساعة، وبأمّته أختم مفاتيح الدنيا.

وفي عوالي اللثالي (٥): وقال الشِّلِةِ: أنا أوّل الأنبياء خلقاً وآخرهم بعثاً.

وفي مجمع البيان (١٠): وصح الحديث، عن جابربن عبدالله، عن النبيّ عَلَيْهُ قال: إنّما مثلي في الأنبياء كمثل رجل بني داراً فأكملها وأحسنها إلّا موضع لبنة، فكان من دخل فيها (١) فنظر إليها قال: ما أحسنها! إلّا موضع هذه اللبنة.

قال ﷺ: فأنا موضع اللبنة خُتِم بي الأنبياء. أورده البخاريّ ومسلم في صحيحيهما. ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اذْكُرُوا اللهَ ذِكْراً كَثِيراً ﴾ ۞: يغلب الأوقات، ويعمّ أنواع ما هو أهله التقديس والتحميد والتهليل.

﴿ وَسَبِّحُوهُ بُكْرَةٌ وَاَصِيلاً ﴾ ﴿ : أوّل النهار وآخره خصوصاً. وتخصيصهما بالذكر، للدلالة على فضلهما على سائر الأوقات لكونهما مشهودين ؛ كإفراد التسبيح من جملة الأذكار، لأنّه العمدة فيها.

وقيل (^): الفعلان موجّهان إليهما.

١. نفس المصدر والموضع. ٢. الكافي ٤٢/٨ ـ٣٦، ضمن حديث ٨.

٣. من المصدر. ٤. هكذا في ن. وفي سائر النسخ والمصدر. لايطول.

٥. عوالي اللئالي ١٢٢/٤، ح ٢٠٢. ٦. مجمع البيان ٣٦٢/٤.

٧. هكذا في المصدر وم ون. وفي سائر النسخ: دخلها.

٨. أنوار التنزيل ٢٤٧/٢.

وقيل (١): المراد «بالتّسبيح» الصلاة.

وفي أصول الكافي (٢): عدة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن جعفر بن محمّد الأشعريّ، عن ابن القدّاح، عن أبي عبدالله للسلاّ قال: ما من شيء إلّا وله حدّ ينتهي إليه، إلّا الذكر فليس له حدّينتهي إليه. فرض الله الله الفرائض، فمن أدّاهن فهو حدّهن وشهر رمضان، فمن صامه فهو حدّه. والحجّ فمن حجّ فهو حدّه. إلّا الذكر فإنّ الله الله لله يرض منه بالقليل ولم يجعل له حداً ينتهي إليه. ثمّ تلا: «يا أيّها الذين آمنوا اذكروا الله ذكراً كثيراً وسبّحوه بكرة وأصيلاً» فقال: لم يجعل الله له حداً ينتهي إليه.

قال: وكان [أبي] (") عليه كثير الذكر. لقد كنت أمشي معه وإنّه ليذكر الله، وآكل معه الطعام وإنّه ليذكر الله. ولقد كان يحدّث القوم ما يشغله ذلك عن ذكر الله. وكنت أرئ لسانه لازقاً بحنكه يقول: لا إله إلا الله. وكان يجمعنا فيأمرنا (٤) بالذكر حتى تطلع الشمس، ويأمر بالقراءة من كان يقرأ منا، ومن كان لايقرأ منا أمره بالذكر. والبيت الذي يقرأ فيه القرآن ويُذكر الله على فيه، تكثر بركته، وتحضره الملائكة، وتهجره الشياطين، ويضيء لأهل السماء، كما يُضيء الكوكب (٥) الدرّي لأهل الأرض. والبيت الذي لا يُقرأ فيه القرآن ولا يُذكر الله فيه، تقل بركته، وتهجره الملائكة، وتحضره الشياطين. وقد قال رسول الله يَها الله أخبركم بخير أعمالكم، أرفعها في درجاتكم، وأزكاها عند مليككم، وخير لكم من الدينار والدرهم، وخير لكم من أن تلقوا عدو كم فتقتلوهم يقتلوكم؟

فقالوا: بلي.

قال: ذكر الله ﷺ كثيراً.

١. نفس المصدر والموضع. ٢. الكافي ٤٩٨/٢ ـ ٤٩٩- ١٠

٣. من المصدر: وفي وأوس ون: أبي عبدالله.

هكذا في المصدر . وفي ن: «ويأمرنا» . وفي سائر النسخ: فيه يأمرنا .

٥. هكذا في المصدر. وفي النسخ: الكواكب. ٦٠. نفس المصدر والموضع.

ثمّ قال: جاء رجل إلى النبيّ تَتَلِيلُهُ فقال: من خير أهل المسجد؟ فقال: أكثرهم لله ذكراً.

وقال رسول الله عَيْمَا إِلَيْهُ: من أعطي لساناً ذاكراً ، فقد أعطي خير الدنيا والآخرة.

وقال في قوله تعالى (١): «ولا تمنن تستكثر».

قال: لا تستكثر ما عملت من خير لله.

حميد بن زياد، عن ابن سماعة (٢)، عن وهيب بن (٣) حفص، عن أبـي.بصير، عـن أبى عبدالله على قال: شيعتنا، الذين إذا خلوا ذكروا الله كثيراً.

الحسين بن محمّد، عن معلى بن محمّد (٤)، وعدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد جميعاً، عن أبي عبدالله عليّ الوشّاء، عن داودبن سرحان، عن أبي عبدالله عليّ الوشّاء، عن داودبن سرحان، عن أبي عبدالله عليّ قال: قال رسول الله عَيْلُهُ: من أكثر ذكر الله عَلَى أحبّه الله. ومن ذكر [الله] (٥) كثيراً، كُتبت له براءتان؛ براءة من النار وبراءة من النفاق.

محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى (٢)، عن عليّ بن الحكم، عن سيف بن عميرة، عن بكربن أبي بكر، عن زرارة بن أعين، عن أبي عبدالله عليه قال: تسبيح فاطمة الزهراء عليه من الذكر الكثير الذي قال الله عليه: «اذكرو الله ذكراً كثيراً».

عنه (٧)، عن عليّ بن الحكم، عن سيف بن عميرة، عن أبي أسامة زيد الشّحّام ومنصور بن حازم وسعيد الأعرج، عن أبي عبدالله عليّة [مثله.

الحسين بن محمّد، عن معليّ بن محمّد، عن الوشّاء، عن داود الحمّار، عن أبى عبدالله عليًّا إ<sup>(٨)</sup> قال: من أكثر ذكر الله ﷺ أظلّه الله في جنّته.

١. المدِّثَر ٦٠. ٢. نفس المصدر ٤٩٩/٢، ح ٢.

٣. هكذا في المصدر. وفي النسخ: وهب. انظر تنقيح المقال ٢٨١٨، رقم ١٢٦٩٨.

٤. نفس المصدر ٤٩٩/٢ ـ ٥٠٠ ج ٣. المصدر .

٦. جميع النسخ سوى الأصل: أبي بكير . ٧ نفس المصدر والموضع .

٨. من المصدر.

وفي قرب الإسناد (٣) للحميريّ، بإسناده إلى عبدالله بـن بكـير قـال: سألت أبـا عبدالله للسلام أون قول الله تبارك وتعالى ](٤) اذكروا الله ذكراً كثيراً» قال: قلت: ما أدنى (٥) الذكر ؟

فقال: التسبيح في دبر كلّ صلاة [ثلاثاً و](١٧) ثلاثين مرّة.

وفي مجمع البيان (٧): اختُلف في معنىٰ الذكر الكثير. قيل: هو أن تقول: سبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلّا الله، والله أكبر على كلّ حال. فقد ورد عن أنمّتنا اللَّمِينُ أنّهم قالوا: من قالها ثلاثين مرّة، فقد ذكر الله ذكراً كثيراً.

وروى الواحدي (١٠) بإسناده، عن الضحّاك بن مزاحم، عن ابن عبّاس قال: جاء جبرائيل الله إلى النبيّ عَيَّالَةُ فقال: يا محمّد، قل: سبحان الله، والحمدلله، ولا إله إلّا الله، والله اكبر، ولا حول ولا قوة إلّا بالله العليّ العظيم، عدد ما علم، وزنة [ما علم] (٩) وملء ما علم. فإنّه من قالها كتب الله له بها ستّ خصال؛ كتب من الذاكرين الله كثيراً، وكان أفضل من ذكره بالليل والنهار، وكنّ له غرساً في الجنّة، وتحاتّت (١٠) عنه الخطاياكما

أ. نفس المصدر ۱۱/۲، ح ۲.

٥. المصدر: أوفي (أدني خ. ل.). ٢. ليس في المصدر.

٧. مجمع البيان ٣٦٢/٤. والقول الأوّل نقل فيه عن مقاتل .

المصدر والموضع . ٩. من المصدر .

١٠. هكذا في المصدر. وفي النسخ: تحاطت. وحتى الورق عن الشجر: سقط: وتحاتت عنه الخطايا:
 سقطت.

تحاتّ (١) ورق الشجرة اليابسة، وينظر [الله](١) إليه، ومن نظر [الله](١) إليه لم يعذّبه.

وفي تهذيب الأحكام (٤): الحسين بن سعيد، عن صفوان، عن ابـن بكـير (٥) قـال: قلت لأبي عبدالله عليه إلى الله عليه الفاقات: «اذكروا الله ذكراً كثيراً» ماذا الذكر الكثير؟

قال: أن يُسبِّح في دبر المكتوبة ثلاثين مرّة.

وفي كتاب الخصال (٦): عن زيد الشحّام قال: قال أبوعبدالله للسُّلِا: ما ابتُلي المؤمن بشيء أشدّ عليه من ثلاث خصال يحرمها.

قيل: وما هي ؟ (٧)

قال: المواساة في ذات يده بالله، والإنصاف من نفسه، وذكر الله كثيراً. أما إنّي لا أقول لكم: سبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلّا الله، والله أكبر. ولكن ذكر الله عندما أحلّ له، وذكر الله عندما حرّم عليه.

عن عبدالله بن أبي يعفو ر<sup>(٨)</sup> قال : قال أبوعبدالله عليه الله عليه الله المسلم الناس ؛ الصفح عن الناس ، ومواساة الأخ أخاه في ماله ، وذكر الله كثيراً .

وفي شرح الآيات الباهرة (٩): أحمد بن هوذة الباهليّ، عن إبراهيم بن إسحاق النهاونديّ، عن عبدالله بن حمّاد، عن محمّد بن مسلم قال: سمعت أبا جعفر عليه النهاونديّ، عن عبدالله بن حمّاد، عن محمّد بن مسلم قال: سمعت أبا جعفر عليه يقول: تسبيح فاطمة عليه من ذكر الله الكثير، الذي قال الله على: «اذكروا الله ذكراً كثيراً». وقال أيضاً (١٠): حدّ ثنا الحسين بن أحمد، عن محمّد بن عيسى، عن يونس، عن

١. هكذا في المصدر . وفي النسخ : تحاط . ٢٠ من المصدر .

٣. من المصدر، ٤٠٥ - ١٠٧/٢ - ٤٠٥.

٥. هكذا في المصدر. وفي النسخ: «أبي بكير» وهي خطا. انظر تنقيح المقال، ج٣، فصل الكني، ص٤٦.

٦. الخصال /١٢٨، ح ١٣٠. ٧. هكذا في ن . وفي سائر النسخ والمصدر: هن .

٨. نفس المصدر /١٣٣، ح ١٤٢.

٩. تأويل الآيات الباهرة، ٤٥٤/١، وفيه: قال أيضاً [أي محمّد بن العبّاس] حدّ ثنا...

١٠. نفس المصدر والموضع.

إسماعيل بن عمّار قال: قلت لأبي عبدالله لله الله عليه الله في الله لا كراً كئيراً» ما حدّه؟

قال: إنّ رسول الله ﷺ علّم فاطمة ﷺ أن تكبّر أربعاً وثلاثين تكبيرة، وتسبّح ثلاثاً وثلاثين تسبيحة، وتحمّد (١) ثلاثاً وثـالاثين تـحميدة. فـإذا فـعلت ذلك بـالليل مـرّة وبالنهار مرّة، فقد ذكرت الله كثيراً.

﴿ هُوَ الَّذِي يُصَلِّي عَلَيْكُمْ ﴾: بالرحمة.

﴿ وَمَلائِكَتُهُ ﴾ : بالاستغفار لكم والاهتمام بما يصلحكم.

والمراد بالصلاة المشترك، هو العناية بصلاح أمركم وظهور شرفكم، مستعار من الصلو.

وقيل (٢): الترجّم والانعطاف المعنويّ مأخوذ من الصلاة المشتملة على الانعطاف الصوريّ، الذي هو الركوع والسجود. واستغفار الملائكة ودعاؤهم للمؤمنين ترحّم عليهم. سيّما وهو سبب للرحمة، من حيث أنّهم مجابو الدعوة.

﴿ لِيُخْرِجَكُمْ مِنَ الظُلَّمَاتِ اِلَى النَّورِ ﴾: من ظلمات الجهل والمعصية إلى نور الإيمان والطاعة.

﴿ وَكَانَ بِالْمُؤْمِنِينَ رَحِيماً ﴾ ، حيث اعتنىٰ بصلاح أمرهم وإنافة قدرهم. واستعمل في ذلك ملائكته المقرّبين.

وفي أصول الكافي (٣)؛ محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن يعقوب بن عبدالله عليه الله عليه الله عليه يا يعقوب بن عبدالله على الله على على الله على على الله على على على الله على الله على على على الله على الله على على الله على على الله على الله على على الله على على الله على على الله على الله على على الله على الل

٢. أنوار التنزيل ٢٤٧/٢.

٤. ليس في م وأ وس وڼ.

١. المصدر وم: تحمده.

٣. الكافي ٤٩٣/٢ ـ ٤٩٤ م ح ١٤ .

تسمع قوله ﷺ: «هو الذي يصلّي عليكم وملائكته ليخرجكم من الظلمات إلى النـور وكان بالمؤمنين رحيماً».

وفي مجمع البيان (١): في مسند السيّد أبي طالب الهرويّ مرفوعاً إلى أبي أيّوب، عن النبيّ ﷺ: قال صلّت الملائكة عليَّ وعلى عليّ سبع سنين، وذلك أنّه لم يصلّ فيها أحد غيري وغيره.

﴿ تَحِيَّتُهُمْ ﴾ : من إضافة المصدر إلى المفعول، أي يحيّون.

﴿ يَوْمَ يَلْقَوْنَهُ ﴾ : يوم لقائه عند الموت والخروج عن القبر. أو دخول الجنّة.

﴿ سَلَامٌ ﴾ : إخبار بالسّلامة عن كلّ مكروه وآفة.

﴿ وَاَعَدُ لَهُمْ اَجْراً كَرِيماً ﴾ ، هي الجنّة. ولعلّ اختلاف النظم، لمحافظة الفواصل والمبالغة فيما هو أهمّ.

وفي كتاب التوحيد (٢)، حديث طويل عن عليّ الله يقول فيه ـ وقد سأله رجل عمّا اشتبه عليه من الآيات ـ: واللقاء، هو البعث. فافهم جميع ما في كتاب الله من لقائه، فإنّه يعني بذلك: البعث. وكذلك قوله: «تحيّتهم يوم يلقونه سلام» يعني: أنّه لايرول الإيمان عن قلوبهم يوم يبعثون.

﴿ يَا اَيُّهَا النَّبِيُّ إِنَّا اَرْسَلْنَاكَ شَاهِداً ﴾: على من بعثت إليهم، بتصديقهم وتكـذيبهم ونجاتهم ونجاتهم

﴿ وَ مُبَشِّراً وَنَذِيراً ﴾ ﴿ وَهَاعِياً إِلَى اللهِ ﴾: بالإقرار (٣) به، وبـتوحيده، ومـا يـجب الإيمان به من صفاته.

﴿ بِإِذْنِهِ ﴾ : بتيسيره . وأطلق له ، من حيث أنّه من أسبابه . وقيّد به الدعوة ، إيذاناً بأنّه أمر صعب لا يتأتّى إلّا بمعونة من جناب قدسه .

لم نعثر عليه في مجمع البيان، ٦٥/٣. ولكن في تفسير نـور الثـقلين ٢٨٧/٤ ـ ٢٨٨، ح ١٥٩ و٣٠٢/٤، ح
 ٢٢٣، عنه .

٣. س وأ: إقراراً. م، ن: إلى الاقرار.

﴿ وَسِرَاجاً مُنِيراً ﴾ ٢ : يستضاء به عن ظلمات الجهالة، ويُنقتبس من نوره أنوار البصائر.

وفي كتاب علل الشرائع (١) بإسناده إلى الحسن بن عبدالله، عن آبائه، عن جدّه الحسن بن عليّ بن أبي طالب عليه قال: جاء نفر من اليهود إلى رسول الله عَلَيه فسأله أعلمهم فيما سأله فقال: لأيّ شيء سُمّيت محمّداً وأحمد وأباالقاسم وبشيراً ونذيراً وداعياً؟

فقال النبي عَيَّالِيُّ أمّا الداعي، فإنّي أدعو الناس إلى دين ربّي عَلَّا. وأمّا النذير، فإنّي أنذر بالنار من عصاني. وأمّا البشير، فإنّي أبشَر بالجنّة من أطاعني. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): وقال عليّ بن إبراهيم الله في قوله الله السلناك شاهداً ومبشّراً ونذيراً وداعياً إلى الله باذنه وسراجاً منيراً» إلى قوله تعالى: «ودع أذاهم وتوكّل على الله وكفئ بالله وكيلاً». فإنها نزلت بمكّة قبل الهجرة بخمس سنين. فهذا دليل على خلاف التأليف.

﴿ وَ بَشِرِ الْمُؤْمِنِينَ بِأَنَّ لَهُمْ مِنَ اللهِ فَضْلاً كَبِيراً ﴾ ﴿ وَ بَشِرِ الْمُؤْمِنِينَ بِأَنَّ لَهُمْ مِنَ اللهِ فَضْلاً كَبِيراً ﴾ ﴿ وَ عَلَىٰ سَائْرِ الْأَمْمِ، أَو عَلَىٰ أَجَـرُ أَعْمَالُهُمْ. وَلَعَلَّهُ مُعْطُوفُ عَلَى مُحَذُوفَ، مثل: فراقب أحوال أمّتك.

﴿ وَلَا تُطِعِ الْكَافِرِينَ وَالْمُنَافِقِينَ ﴾ : تهييج له على ما هو عليه من مخالفتهم.

﴿ وَدَعُ اَذَاهُمْ ﴾ : إيذاءهم إيّاك، ولا تحتفل به. أو ايذاءك إيّاهم بمجازاة أو مؤاخذة على كفرهم ولذلك قيل (٣): إنّه منسوخ.

﴿ وَتَوَكَّلْ عَلَى اللهِ ﴾: فإنّه يكفيكهم (٤).

﴿ وَكَفَيْ بِاللَّهِ وَكِيلًا ﴾ ﴿ : موكلًا إليه الأمر في الأحوال كلُّها.

۲. تفسير القمي ۱۹٤/۲ ـ ۱۹٥.

٤. ن: يكفيك.

١. علل الشرائع ١٢٧، ذيل حديث ١.

٣. أنوار التنزيل ٢٤٨/٢.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نَكَحْتُمُ الْمُؤمِنَاتِ ثُمَّ طَلَّقْتُمُوهُنَّ مِنْ قَـبْلِ اَنْ تَـمَسُّوهُنَّ ﴾: تجامعوهنّ.

﴿ فَمَا لَكُمْ عَلَيْهِنَّ مِنْ عِدَّةٍ ﴾: أيّام يتربّصن فيها بأنفسهنّ.

﴿ تَعْتَدُّونَهَا ﴾: تستوفون عددها. [من عددت الدراهم](١) [فاعتدَها كقوله: كلته، فاكتاله. أو تعدّونها. والإسناد إلى الرجال للدلالة](١) على أنّ العدّة حقّ الأزواج، كما أشعر به «فما لكم».

وعن ابن كثير (٣) «تعتدونها» مخفّفاً. على إبدال الدائين بالتاء، أو على أنّه من الاعتداء، بمعنى: تعتدون فيها. وهو يقتضي عدم وجوب العدّة بمجرد الخلوة، وتخصيص المؤمنات. والحكم عامّ، للتنبيه على أنّ من شأن المؤمن أن لا ينكح إلا مؤمنة وأن يتخيّر النطفة.

﴿ فَمَتِّعُوهُنَّ ﴾ : إن لم يكن مفروضاً لها. فإنّ الواجب للمفروض لها نـصفه دون المتعة.

﴿ وَسَرِّحُوهُنَّ ﴾ : قيل (٤): أخرجوهنّ من منازلكم، إذ ليس لكم عليهنّ عدّة.

﴿ سَرَاحاً جَمِيلاً ﴾ ٢٠ من غير ضرار ولا منع حقّ.

وقيل (٥): أي طلّقوهنّ طلاقاً للسّنّة من غير ظلم عليهنّ.

وقيل (٢٠): «السراح الجميل» هو دفع النفقة (٧). بحسب الميسرة والعسرة.

قال: متعوهن، أي أجملوهنّ بما قدرتم عليه من معروف. فإنّهنّ يرجعن بكآبـة

٢. ليس في أ.

٥ و٦. مجمع البيان ٣٦٤/٤.

٨. من لايحضره الفقيه ٣٢٧/٣، ح ١٥٨٠ .

١. ليس في م وس وأ.

٣ و٤. أنوار التنزيل ٢٤٨/٢.

٧. المصدر: «رفع المتعة» بدل «دفع النفقة».

ووحشة وهم عظيم وشماتة من اعدائهن . فإنّ الله كريم يستحي ويحبّ أهل الحياء . إنّ أكرمكم أشدّكم إكراماً لحلائلهم .

وفي الكافي (١): محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن ابن محبوب، عن عبدالله بن سنان، عن أبي عبدالله عليه قال: سأله أبي ـ وأنا حاضر ـ عن رجل تزوّج امرأة فأدخلت عليه فلم يمسّها ولم يصل إليها حتّى طلّقها، هل عليها عدّة منه ؟

فقال: إنّما العدّة من الماء.

قيل له: فإن كان واقعها في الفرج ولم ينزل؟

فقال: إذا أدخله، وجب الغسل والمهرو العدّة.

عليّ بن إبراهيم، عن أبيه (٢)، عن ابين أبي عمير، عن حمّاد، عن الحلبي، عن أبي عبدالله عليَّا قال: سألته عن الرجل يطلّق المرأة وقد مسّ [كل شيء] (٣) منها إلّا أنّه لم يجامعها، ألّها عدّة ؟

فقال: ابتُلي أبو جعفر للنِّلِا بذلك. فقال به أبـوه عـليّ بـن الحسـين للنِّلِا: إذا أغـلق [باباً](٤) وأرخى ستراً، وجب المهرو العدّة.

أبو عليّ الأشعريّ، عن محمّد بن عبدالجبّار (٥)، عن صفوان، عن إسحاق بن عمّار، عن أبي الحسن عليّة قال: سألته عن الرجل يتزوّج المرأة فيدخل بها ويغلق باباً ويرخي ستراً عليها ويزعم أنّه لم يمسّها وتصدّقه هي بذلك، عليها عدّة ؟

قال: لا.

قلت: فإنّه شيء دون شيء.

قال: إن أخرج الماء اعتدّت، يعني: إذا كانا مأمونين صُدّقا.

عدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد (٦٠)، [عن ابن محبوب](٧) عن ابن رئاب، عن

٢. نفس المصدر ١٠٩/٦\_١١٠، ح ٧. وله ذيل.

ه. نفس المصدر ١١٠/٦، ح ٩.

٧. ليس في المصدر.

۱. الكافي ۱۰۹/۱، ح ٦.

٣و٤. من المصدر.

٦. نفس المصدر والموضع، ح ٨.

أبي بصير قال: قلت لأبي عبدالله طائيلا: الرجل يتزوّج المرأة فيرخي عليها وعليه الستر ويغلق الباب ثمّ يطلّقها، فتُسأل المرأة: هل أتاك؟ فتقول: ما أتاني. ويُسأل هـو: هـل أتيتها؟ فيقول: لم آتها.

فقال: لا يصدّقان. وذلك أنّها تريد أن تدفع العدّة عن نفسها، ويريد هـو أن يـدفع المهر [عن نفسه](١) يعنى: إذا كانا متّهمين.

عدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد (٢) وعمليّ بن إبىراهميم، عن أبيه، عن ابن أبيعمير (٣)، عن عبدالكريم، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله عليّه قال: سألته عن الرجل إذا طلّق أمراته ولم يدخل بها.

قال: فقد بانت (٤) منه. وتُزوَّج إن شاءت من ساعتها.

عليّ بن إبراهيم، عن أبيه (٥)، عن ابن أبي عمير، عن حمّاد، عن الحلبيّ، عن أبي عبدالله عليّا قال: إذا طلّق الرجل امرأته قبل أن يدخل بها، فليس عليها عدّة تُروَّج من ساعتها إن شاءت، وتبينها تطليقة واحدة. وإن كان فرض لها مهراً، فلها نصف ما فرض.

عليّ، عن أبيه (٧)، عن ابن أبي عمير، عن حمّاد، عن الحلبيّ، عن أبي عبدالله عليَّا في

١. من المصدر.

<sup>».</sup> المصدر: ابن أبي نصر .

٥. نفس المصدر ٨٣/٦ ٨٤٠ ح ٣.

٧. نفس المصدر والموضع، صدر حديث ٣.

٢. تفس المصدر ٨٣/٦، ح ١.

المصدر: فقال: قد بالت.

٦. نفس المصدر ١٠٦/٦، ح ١.

رجل طلّق امرأته قبل أن يدخل بها.

قال: عليه نصف المهر إن كان فرض شيئاً. وإن لم يكن فرض لها، فليمتّعها على نحو ما يمتّع مثلها من النساء.

محمّد بن يحيئ، عن أحمد بن محمّد (١)، عن عليّ بن الحكم، عن عليّ بن أبي حمزة، عن أبي بصير قال: سألت أبا عبدالله المليّلة عن رجل طلّق امرأته قبل أن يدخل بها. قال: عليه نصف المهر إن كان فرض لها شيئاً. وإن لم يكن فرض لها شيئاً، فليمتّعها على نحو ما يمتّع به مثلها من النساء.

وفي مجمع البيان (٢): «فمتّعوهنّ» قال ابن عبّاس: هذا إذا لم يكن سمّئ لها مهراً (٣). فإذا فرض لها صداقاً، فلها نصفه ولا تستحقّ المتعة. وهو المرويّ عن أثمّتنا اللَّمِيّالُّ .

والآية محمولة عندنا على التي لم يُسمَّ لها مهر، فتجب لها المتعة.

عن حبيب بن ثابت (٤) قال: كنت قاعداً عند عليّ بــن الحــــين عليه الله . فــجاء رجــل فقال: إنّي قلت: يوم أتزوّج فلانة، فهي طالق.

قال: اذهب فتزوّجها. فإنّ الله تعالى بدأ بالنكاح قبل الطلاق. وقرأ هذه الآية.

﴿ يَا اَيُّهَا النَّبِيِّ إِنَّا اَحْلَلْنَا لَكَ اَزْوَاجَكَ اللاَّتِي آتَيْتَ اُجُورَهُنَّ ﴾: مهورهنّ. لأنّ المهر أجر على البضع. والإيتاء قد يكون بالأداء، وقد يكون بالالتزام.

وقيل (٥): تقييد الإحلال له بإعطائها معجّلة لا لتوقّف الحلّ عليه ، بل لإيثار الأفضل له ، كتقييد إحلال المملوكة بكونها مسبيّة بقوله :

﴿ وَمَا مَلَكَتْ يَمِينُكَ مِمَّا أَفَاءَ اللهُ عَلَيْكَ ﴾ : فإنّ المشتراة لايتحقّق بدء أمرها وماجري عليها.

وتقييد القرائب بكونها مهاجرات معه في فوله:

٢. مجمع البيان ٣٦٤/٤.

٤. نفس المصدر والموضع.

١. نفس المصدر ١٠٨/٦، ح ١١.

٣. المصدر: صداقاً ,

٥. أنوار التنزيل ٢٤٩/٢.

﴿ وَبَنَاتِ عَمِّكَ وَبَنَاتِ عَمَّاتِكَ وَبَنَاتِ خَالِكَ وَبَنَاتِ خَالَاتِكَ اللَّآتِي هَاجَرْنَ مَعَكَ ﴾ : قيل (١): يحتمل تقييد الحلّ بـذلك فـي حـقّه خـاصّة. ويـعضده قـول أمّ هـاني بـنت أبي طالب: خطبني رسول الله عَلَيْ فاعتذرت إليه فعذرني. ثمّ أنزل الله هذه الآية، فـلم أحلّ له. لأنّي لم أهاجر معه، كنت من الطلقاء.

وفي مجمع البيان (٢): وهذا إنّما كان قبل تحليل غير المهاجرات، ثممّ نسخ شرط الهجرة في التحليل.

﴿ وَامْرَاَةً مُؤْمِنَةً إِنْ وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِلنَّبِيِّ ﴾ : نُصب بفعل فسّره ماقبله ، أو عطف علىٰ ما سبق.

ولا يدفعه التقييد «بأنّ» التي للاستقبال. فإنّ المعنىٰ بالإحلال: الإعلام بالحلّ، أي أعلمناك حلّ امرأة تهب لك نفسها ولاتطلب إن اتّفق، ولذلك نكّرها.

واختلف في اتّفاق ذلك والقائل به، ذكر أربعاً: ميمونة بنت الحرث، وزينب بنت خزيمة الأنصاريّة، وأمّ شريك بنت جابر، وخولة بنت حكيم.

وقال ابن عبّاس (٣) في أحد قوليه: إنّه لم يكن عنده امرأة وهبت نفسها له.

وقرئ: «أن» بالفتح، أي لأن وهبت. [أو مدّة أن وهبت](٤) كقولك: اجلس مادام زيد جالساً (٥).

﴿ إِنْ أَرَادَ النَّبِيُّ أَنْ يَسْتَنْكِحَهَا ﴾: شرطٌ للشرط الأوّل في استيجاب الحلّ. فإنّ هبتها نفسها منه، لا توجب له إلّا بإرادته نكاحها. فإنّها جارية مجرى القبول.

والعدول عن الخطاب إلى الغيبة بلفظ «النبيّ» مكرّراً، ثمّ الرجوع إليه في قوله: ﴿ خَالِصَةً لَكَ مِنْ دُونِ الْمُؤمِنِينَ ﴾ : إيذان بأنّه ممّا خُصّ به لشرف نبوّته، وتقرير (٦) لاستحقاقه الكرامة لأجله.

٢. مجمع البيان ٣٦٤/٤.

٤. من المصدر.

٦. جميع النسخ سوى الأصل: تحقيق.

١. نفس المصدر والموضع.

٣. نفس المصدر والموضع .

٥. أنوار التنزيل ٢٤٩/٢.

و «الاستنكاح»: طلب النكاح والرغبه فيه.

و «خالصة» مصدر مؤكّد، أي خلص إحلالها. أو إحلال ما أحللناك على القيود المذكورة خلوصاً لك. أوحال من الضمير في «وهبت». أو صفة لمصدر محذوف، أي هبة خالصة.

وفي الكافي (1): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، ومحمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن حميما ، عن الحمد بن محمّد جميعاً، عن ابن أبي عمير، عن حمّاد، عن الحلبيّ، عن أبي عبدالله عليه قال: سألته عن قول الله عليه النبيّ إنّا احللنا لك ازواجك، قلت: كم أحلّ له من النساء؟ قال: ماشاء من شيء.

قال: ما شاء من شيء.

عليّ بن إبراهيم، عن أبيه (٤)، عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد جميعاً، عن أبن أبي عمير، عن حمّاد، عن الحلبيّ، عن أبي عبدالله عليّ قال: قلت قوله: «لا يحل لك النساء من بعد ولا أن تبدل بهنّ من ازواج».

فقال: لرسول الله أن ينكح ماشاء من بنات عمّه وبنات عمّاته وبنات خاله وبسنات خالاته وأزواجه اللاتى هاجرن معه. أحلّ له أن ينكح من عرض المؤمنين بغير مهر، وهي الهبة، ولا تحلّ [الهبة] (٥) إلا لرسول الله ﷺ. فأمّا لغير رسول الله ﷺ فلا يصلح نكاح إلا بمهر. وذلك معنى قوله تعالى: «وامرأة مؤمنة إن وهبت نفسها للنبي».

۱. الكافي ۳۸۷/۵، صدر حديث ۱.

<sup>-</sup>٣. ليس في المصدر .

ه. من المصدر .

٢. نفس المصدر ٣٨٩/٥، صدر حديث ٤.

٤. نفس المصدر ٣٨٨/٥، ضمن حديث ١.

عدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد (١١)، عن ابن أبي نجران، عن عبدالكريم بن عمرو (٢)، عن أبي بكر الحضرمي، عن أبي جعفر عليه في قوله على لنبيّه عَلَيْهُ: «يما أيّها النبيّ إنّا احللنا لك ازواجك» كم أحلّ من النساء؟

قال؛ ما شاء من شيء.

قلت [قوله ﷺ](٣): «وامرأة مؤمنة إن وهبت نفسها للنبيّ».

فقال: لا تحلّ الهبة إلّا لرسول الله عَيْمَا وأمّا لغير رسول الله عَيَالِمُ فلا يصلح نكاح إلّا هـ .

أبو عليّ الأشعريّ، عن محمّد بن عبدالجبّار (1)، عن صفوان ومحمّد بن اسماعيل، عن الفضل بن شاذان، عن صفوان ومحمّد بن سنان جميعاً، عن ابن مسكان، عن الحلبيّ قال: سألت أبا عبدالله عليّه عن المرأة تهب نفسها للرجل، ينكحها بغير مهر؟ فقال: إنّما كان هذا للنبيّ عَيْلِهُ. فأمّا لغيره، فلا يصلح هذا حتّى يعوضها شيئاً يُعدّم إليها قبل أن يدخل بها، قلّ أو كثر ولو ثوب أو درهم.

وقال: يجزئ الدرهم.

عدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد (٥)، عن أحمد بن أبي نصر، عن داود بن سرحان، عن زرارة، عن أبي جعفر الله قال: سألته عن قول الله الله الله الله وامرأة مؤمنة إن وهبت نفسها للنبيّ.

فقال: لا تحلُّ الهبة إلَّا لرسول الله عَيَلِيُّ وأمَّا غيره، فلا يصلح نكاح إلا بمهر.

١. نفس المصدر ٣٨٩/٥، صدر حديث ٤. وقد ذكرت قطعة منه .

٢. هكذا في المصدر. وفي النسخ: عبدالكريم بن عمر. انظر تنقيح المقال ١٦٠/٢، رقم ٦٦٨٥.

٢. من المصدر . ٢. نفس المصدر ٣٨٤/٥ - ١ .

٥. نفس المصدر والموضع، ح ٢. ١ نفس المصدر والموضع، ح ٣.

لرسول الله ﷺ. وأمّا غيره، فلا يصلح نكاح إلا بمهر.

عليّ بن إبراهيم، عن أبيه (١)، عن بعض أصحابه، عن عبدالله بن سنان، عن أبي عبدالله عليّ في امرأة وهبت نفسها للرجل أو وهبها له وليّها.

فقال له: إنّماكان ذلك لرسول الله عَلَيْ وليس لغيره، إلّا أن يعوّضها شيئاً، قلّ أو كثر. عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن [محمّد (٢)، عن] (٣) أبي القاسم الكوفي، عن عبدالله بن المغيرة، عن رجل، عن أبي عبدالله عليه في امرأة وهبت نفسها لرجل من المسلمين. قال: إن عوضها، كان ذلك مستقيماً.

عليّ بن إبراهيم، عن أبيه (٤)، عن ابن محبوب، عن ابن رئاب، عن محمّد بن قيس، عن أبي جعفر عليه قال: جاءت امرأة من الأنصار إلى رسول الله تَكَلِيهُ فدخلت عليه، وهو في منزل حفصة، والمرأة متلبّسة متمشّطة. فدخلت على رسول الله تَكَلِيهُ.

فقالت: يا رسول الله، إنّ المرأة لا تخطب الزوج. وأنا امرأة أيّم لازوج لي منذ دهر ولا ولد. فهل لك من حاجة؟ فإن تك، فقد وهبت نفسي لك إن قبلتني.

فقال لها رسول الله عَيْظُ خيراً ودعا لها.

ثمّ قال: يا أخت الأنصار، جزاكم الله عن رسول الله خيراً. فقد نـصرني رجـالكم ورغبت فيّ نساؤكم.

فقالت لها حفصة : ما أقلّ حياءك وأجرأك وأنهمك للرّجال!

فقال رسول الله عَيَّالُهُ: كفّي عنها، يا حفصة، فإنّها خير منك، رغبت في رسول الله فلمتها (٥) وعبتها.

ثمّ قال للمرأة: المصرفي، رحمك الله، فقد أوجب الله لك الجنّة لرغبتك فيَّ وتعرّضك لمحبّتي وسروري، وسيأتيك أمري إن شاءالله. فأنزل الله عَلَى «وامرأة مؤمنة

۲. نفس المصدر ۳۸۵/۵، ح ۵ .

١. نفس المصدر ٣٨٤/٥ ٣٨٥، ح ٤.

٤. نفس المصدر ٥٦٨/٥، ح ٥٣.

٣. من المصدر .

٥. هكذا في المصدر ون. وفي سائر النسخ: فلمستها.

إن وهبت نفسها للنبيّ [إن أراد النبيّ أن يستنكحها خالصة لك من دون المؤمنين».

قال: فأحلَ الله ﷺ هبة المرأة نفسها لرسول الله، ولا يحلُّ ذلك لغيره.

فقالت: يا رسول الله، هل لك فيَّ حاجة؟ فقد وهبت نفسي لك.

فقالت لها عائشة: قبحك الله، ما أنهمك للرّجال!

فقال لها رسول الله عَيَالِيُّهُ: مه، يا عائشة، فإنَّها رغبت في رسول الله إذ زهدتنّ فيه.

وفي كتاب الخصال (٥): عن أبي عبدالله جعفر بن محمّد الصادق اللله قال: تــزوّج رسول الله ﷺ وقبض عن تسع. رسول الله ﷺ وقبض عن تسع. فأمّا اللتان لم يدخل بهما، فعمرة والشنبا (٢).

وأمّا الثلاث عشرة اللآتي دخل بهنّ، فأوّلهن خديجة ـ إلى قوله ـ : والتي وهـبت نفسها للنبيّ خولة بنت حكيم السلميّ.

وفي مجمع البيان (٧): وقيل: إنّها لما وهبت نفسها للنّبيّ ﷺ قالت عائشة: ما بـال النساء يبذلن أنفسهنّ بلا مهر، فنزلت الآية.

فقالت عائشة: ما أرى الله تعالى إلّا يسارع في هواك.

٢. ليس في أ.

٤. المصدر: رغبت.

٦. المصدر: السُّني .

١. تفسير القمي ١٩٥/٢.

٣. المصدر: تصرني.

٥. الخصال /١٤٩، ضمن حديث ١٣.

٧. مجمع البيان ٢٦٥/٤.

فقال رسول الله مَنْ إِنَّالُهُ: وانَّك إن أطعت الله، سارع في هواك.

واختلف في أنّه هل كانت عند النبيّ امرأة وهبت نفسها له أم لا؟ فقيل: إنّه لم تكن (١). وقيل: بل كانت ـ إلى قوله ـ: وقيل: هي امرأة من بني أسد، يقال لها: أم شريك بنت جابر. عن علىّ بن الحسين عليّ (٦).

وفي كتاب الخصال (٣): في الحديث المتقدّم عن الصادق: وكان له سريّتان يـقسم لهما مع أزواجه؛ مارية القبطيّة وريحانة الخندقيّة (٤).

﴿ قَدْ عَلِمْنَا مَا قَرَضْنَا عَلَيْهِمْ فِي أَزْوَاجِهِمْ ﴾ : من المهر، والحصر بـعدد مـحصور. ووضعناه من قبل تخفيفاً.

﴿ وَمَا مَلَكَتْ اَيْمَانُهُمْ ﴾ : وما فرضنا عيلهم في ملك اليمين، أن لايقع عنهم الملك إلا بوجوه معلومة من الشراء والهبة والأسر (٥) والسبي. وإنّما خصصناك على علم منّا بالمصلحة فيه من غير محاباة ولا جزاء. والجملة اعتراض بين قوله:

﴿ لِكَيْلا يَكُونَ عَلَيْكَ حَرَجٌ ﴾: ومتعلّقه، وهو «خالصة». للدلالة على أنّ الفرق بينه وبين المؤمنين في نحو ذلك، لا بمجرد قصد التوسّع عليه؛ بل لمعاني تقتضي التوسيع عليه، والتضييق عليه تارة والعكس أخرى.

﴿ وَكَانَ اللهُ غَفُوراً ﴾ : لما يعسر التحرّز عنه.

﴿ رَحِيماً ﴾ ٢ : بالتّوسعة في مظانٌ الحرج.

﴿ تُرْجِي مَنْ تَشَاءُ مِنْهُنَّ ﴾ : قيل (٦): تؤخّرها وتترك مضاجعتها.

﴿ وَتُؤْوِى إِلَيْكَ مَنْ تَشَاءُ ﴾ : وتضم إليك وتضاجعها.

وقيل (٧): تعزل من تشاء بغير طلاق، وتردّ إليك من تشاء منهنّ بعد اعتزالك (^) إيّاها بلا تجديد عقد.

٢. نفس المصدر ٣٦٤/٤.

٤. المصدر: الخندفية.

٦. أنوار التنزيل ٢٤٩/٢.

٨. المصدر: عزلك.

المصدر: لم يكن عنده امرأة وهبت نفسها له.

٣. الخصال /١٤٩، ضمن حديث ١٣.

٥. جميع النسخ سوى الاصل: الارث.

٧. مجمع البيان ٣٦٧/٤.

وقيل (١): تترك من تشاء منهن من نساء أمّتك، وتنكح من تشاء منهنّ.

وقيل (٢): تقبل من تشاء من المؤمنات [اللاتي يهبن أنفسهن لك فتؤوبها إليك، وتترك من تشاء فلا تقبلها.

وقيل (٣): تطلّق من تشاء، وتمسك من تشاء](٤).

وفي الكافي (٥): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه ومحمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد جميعاً، عن ابن أبي عمير، عن حمّاد، عن الحلبي، عن أبي عبدالله عليّا قال: قال: قال: والمعتمد قوله: «ترجي من تشاء منهنّ وتؤوي إليك من تشاء».

قال: من آوئ فقد نكح. ومن أرجئ، فلم يمنكح. والحديث طويل أخدنت منه موضع الحاجة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): ثمّ أنزل الله ﷺ هذه الآية ، وهمي آية التخيير، فقال (٧): «يا أيّها النبيّ قل لأزواجك» إلى قوله: «اجراً عظيماً» فقامت أمّ سلمة وهمي أوّل من قامت فقالت: قد اخترت الله ورسوله. فقمن كلّهنّ ، فعانقنه وقلن مثل ذلك. فأنزل الله ﷺ ترجى من تشاء منهنّ وتؤوي إليك من تشاء».

فقال الصادق للله على أوى، فقد نكح. ومن أرجئ فقد طلّق. وقوله كلله الرجي من تشاء منهن [وتؤوي إليك من تشاء»] (٨) مع هذه الآية قوله كله الله النبيّ قبل لأ زواجك» إلى قوله: «أجراً عظيماً» وقد أخرت عنها في التاليف، وقد كتبنا ذلك فيما تقدّم.

وفي مجمع البيان (٩٠): «ترجى من تشاء منهنّ وتؤوي إليك من تشاء».

١. نفس المصدر والموضع . ٢ مجمع البيان ٣٦٧/٤.

٣. نفس المصدر والموضع وأنوار التنزيل ٢٤٩/٢.

٤. ليس في س وا.

٥. الكافي ٣٨٨/٥، ضمن حديث ١ . واؤله في، ص ٣٨٧.

٦. تفسير القمى ١٩٢/٢. ٧. الأحزاب /٢٨.

٨. من المصدر . ٩ مجمع البيان ٣٦٧/٤ .

قال أبو جعفر وأبو عبدالله طلقي : من أرجى لم ينكح. ومن آوى فقد نكح. وقرأ حمزة والكسائي وحفص: «يرجى» بالياء. والمعنى واحد (١٠).

﴿ وَمَن ابْتَغَيْثَ ﴾ : طلبت.

﴿ مِمَّنْ عَزَلْتَ ﴾ : طلَّقت بالرّجعة.

﴿ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكَ ﴾ : في شيء من ذلك.

﴿ ذَلِكَ اَدْنَىٰ اَنْ تُقِرَّ اَعْيُنَهُنَّ وَلَا يَحْزَنُ وَيَرْضَيْنَ بِمَا آتَيْنَهُنَّ كُلُّهُنَّ ﴾: ذلك التفويض إلى مشيئتك، أقرب إلى قرة عيونهن وقلة حزنهن ورضاهن جميعاً. لأنه حكم «كلّهن» فيه سواء. ثمّ إن سوّيت بينهن، وجدن ذلك تفضّلاً منك. وإن رجّحت بعضهن، علمن أنّه بحكم الله فتطمئن نفوسهن.

وقرئ (٢): «تُقرّ» بضم التاء. «وأعينهنّ» بالنصب. وتقرّ على البناء للمفعول. و«كلّهنّ» تأكيد نون «يرضين».

وقرئ بالنصب تأكيداً لهنّ (٣).

﴿ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا فِي قُلُوبِكُمْ ﴾ : فاجتهدوا في إحسانه.

﴿ وَكَانَ اللهُ عَلِيماً ﴾ : بذات الصدور.

﴿ حَلِيماً ﴾ ٢ : لا يعاجل بالعقوبة. فهو حقيق بأن يُتّقىٰ.

﴿ لاَ يَحِلُّ لَكَ النِّسَاءُ ﴾ : بالياء. لأنَّ تأنيت الجمع غير حقيقيٍّ .

وقرأ البصريّان بالتاء (٤).

﴿ مِنْ بَعْدُ ﴾ : قيل (٥): من بعد التسع . وهو في حقّه ، كالأربع في حقّنا . وقيل (٦): من بعد اليوم ، حتّىٰ لو ماتت واحدة لم يحل له نكاح أخرىٰ .

٢. نقس المصدر والموضع.

٤. نفس المصدر والموضع.

٦. نفس المصدر والموضع.

١. أنوار التنزيل ٢٥٠/٢.

٣. نفس المصدر والموضع.

٥. نفس المصدر والموضع.

﴿ وَلاَ اَنْ نَبَدًلَ بِهِنَّ مِنْ اَزْوَاجٍ ﴾ : فتطلّق واحدة وتنكح مكانها أخرى. و«مِن» مزيدة لتأكيد الاستغراق.

﴿ وَلَوْ أَعْجَبَكَ حُسْنَهُنَّ ﴾ : حسن الأزواج المستبدلة.

وهو حال من فاعل «تبدّل» دون مفعوله، وهو «مـن أزواج» لتـوغلّه فـي التـنكير. وتقديره: مفروضاً إعجابك بهنّ.

واختُلِف في أنَّ الآية محكمة أو منسوخة بقوله: «ترجي من تشاء منهنَ وتـؤوي إليك من تشاء» على المعنى الأخير. فإنه وإن تقدّمها قراءة، فهو مسبوق بها نزولاً.

وقيل (١): المعنى: لا يحلّ النساء من بعد الأجناس الأربعة اللآتي نـصّ عـلى إحلالهنّ لك، ولا أن تبدّل بهنّ أزواجاً من أجناس أخر.

وقيل (<sup>۱)</sup>: معناه : لا تحلّ لك اليهوديّات ولا النصرانيّات ولا أن تبدّل بهنّ ، أي ولا أن تتبدّل الكتابيّات بالمسلمات ، لأنّه لاينبغي أن يكنّ أمّهات المؤمنين .

﴿ إِلَّا مَا مَلَكَتْ يَمِينُكَ ﴾: استثناء من «النساء»، لأنّه يتناول الأزواج والإماء. وقيل (٣): منقطع.

فقال: إنّما عنىٰ به: لا يحلّ لك النساء التي حرّم الله عليك في هذه الآية (٢) «حُرّمت عليكم امّها تكم وبناتكم واخواتكم وعمّاتكم وخالاتكم» إلى آخرها، ولو كان الأمر كما يقولون ، كان قد أحلّ لكم ما لم يحلّ له. لأنّ أحدكم يستبدل كلّما أراد. ولكن ليس

٢. مجمع البيان ٣٦٧/٤.

٤. الكافي ٣٨٩/٥، ذيل حديث ٤.

٦. النساء ٢٢/

١. نفس المصدر والموضع.

٣. أنوار التنزيل ٢٥٠/٢.

٥. المصدر: قلت:أرايت.

الأمركما تقولون. إنّ الله عَلَى أحلَ لنبيّه عَيَلِهُ أن ينكح من النساء ما أراد (١) إلّا ما حرّم عليه في هذه الآية التي في النساء.

عدة من أصحابنا، عن سهل بن زياد (٢)، عن ابن أبي نجران، عن عاصم بن حميد، عن أبي بصير قال: سألت أبا عبدالله عليه عن قول الله على «لا يحل لك النساء من بعد ولا ان تبدّل بهن من ازواج ولو اعجبك حسنهن إلا ما ملكت يمينك».

فقال: أراكم وانتم تزعمون أنّه يحلّ لكم مالم يحلّ لرسول الله عَلَيْهُ. [وقد احلَ الله تعالى لرسول الله عَلَيْهُ](")أن يتزوّج من النساء ماشاء. إنّما قال: لا يحلّ لك النساء من بعد الذي حرّم عليك قوله: «خُرَمت عليكم امّهاتكم وبناتكم» إلى أخر الآية.

أحمد بن محمد العاصمي، عن عليّ بن الحسن بن فضّال (٤)، عن عليّ بن أسباط، عن عمد بن سالم عن أسباط، عن عمد يعقوب بن سالم عن أبي بصير عن أبي عبدالله عليه قال قبلت له: أرأيت قبول الله على: «لا يحلّ لك النساء من بعد».

قال: إنّما لم يحلّ له النساء التي حرّم عليه في هذه الآية «حُرّمت عليكم امّهاتكم وبناتكم» في هذه الآية كلّها ولوكان الأمركما تقولون (٥)، لكان قد أحلّ لكم ما لم يحلّ له هو. لأنّ أحدكم يستبدل كلمّا أراد. ولكن ليس الأمركما تقولون (٦) أحاديث آل محمّد خلاف أحاديث الناس. إنّ الله عَلَيْه الله الله عليه في سورة النساء ما أراد، إلّا ما حرّم الله عليه في سورة النساء في هذه الآية.

وفي مجمع البيان (٧): «ولو اعجبك حسنهنّ» يعني: إن أعجبك حسن ما حرّم عليك من جملتهنّ ولم يحللن لك. وهو المرويّ عن أبي عبدالله عليّاً إلى .

هكذا في المصدر. وفي النسخ: «ما أراد من النساء» بدل «أن ينكح من النساء ما أراد».

۲. نفس المصدر ۳۸۸/۵، ح ۲. ۴. ۳. ليس في س وأ.

نفس المصدر ۲۹۱/۵، ح ۸.
 نفس المصدر: يقولون.

٦. المصدر: يقولون . ٧. مجمع البيان ٣٦٧/٤.

﴿ يَا اَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَدْخُلُوا بُيُوتَ النَّبِيِّ اِلاَ اَنْ يُؤْذَنَ لَكُمْ ﴾: إلا وقت أن يـؤذن لكم. أو إلا مأذوناً لكم.

﴿ إِلَىٰ طَعَامٍ ﴾: في أصول الكافي (١): محمّد بن الحسن وعليّ بن محمّد بن مسلم قال: سهل] (٢) عن محمّد بن سليمان، عن هارون بن الجهم، عن محمّد بن مسلم قال: سمعت أبا جعفر عليه يقول: لمّا احتضر الحسن بن علي عليه قال للحسين عليه يا اخي، إنّي أوصيك بوصية فاحفظها: فإذا أنا متّ فهيّنني، ثمّ وجّهني إلى رسول الله عليه لأحدث به عهداً، ثمّ أصرفني إلى أمّي فاطمة عليه ثمّ ردّني فادفني في البقيع. واعلم أنّه سيصيبني من الحميراء ما يعلم الناس من صنيعها وعداوتها لله ولرسوله عَلَيْه وعداوتها لنا أهل البيت.

فلمّا قُبض الحسن لللهِ وُضع على سريره وانطلق (٢) به إلى مصلّى رسول الله عَيَلِهُ الذي كان يصلّى فيه على الجنائز، فصلّى على الحسن للهِ فلمّا أن صلّى عليه، حُمل فأدخل المسجد. فلمّا أوقف على قبر رسول الله عَيَلِهُ بلغ عائشة الخبر، وقيل لها: إنّهم قد أقبلوا بالحسن بن على على الله في لها الله عَيْلُهُ .

فخرجت مبادرة على بغل بسرج، فكانت أوّل امرأة ركبت في الإسلام سرجاً، فوقفت وقالت: نحّوا ابنكم عن بيتي، فإنّه لايُدفَن فيه شيء ولا يُسهتَك على رسول الله عَلَيْلِيَّ حجابه.

۱. الکافی ۲۰۲۱\_۳۰۳، ح ۳. وله ذیل .

٢. من المصدر .

٣. المصدر: فاتطلقوا.

٤. المصدر: ليدفن.

أدخلت أنت بيت رسول الله ﷺ الرجال بغير إذنه. وقد قال الله ﷺ: «يا أيّها الذين آمنوا لا ترفعوا أصواتكم فوق صوت النبيّ» ولعمري لقد ضربت أنت لأبيك وفاروقه عند اذن رسول الله ﷺ المعاول.

وقال الله ﷺ (۱۱): «ان الذين يغضون اصواتهم عند رسول الله أولئك الذين امتحن الله قلوبهم للتقوى ولعمري لقد أدخل أبوك وفاروقه على رسول الله ﷺ بقربهما منه الأذى ، وما رعيا من حقّه ما أمرهما الله به على لسان رسول الله ﷺ ، إن الله حرّم من المؤمنين أمواتاً ما حرّم منهم أحياء . والله ، يا عائشة ، لو كان هذا الذي كرهتيه من دفن الحسن عند أبيه صلوات الله عليهما جائزاً فيما بيننا وبين الله ، لعلمت إنّه سيدفن وإن رغم معطسك . والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة (۲).

وفي أمالي شيخ الطائفة عَنَيُّ (٣) بإسناده إلى ابن عبّاس قال: دخل الحسين بن عليّ عَلَيْكًا على أخيه الحسن بن عليّ عَلِيَّكِ في مرضه الذي تُوفِّي.

فقال: كيف تجدك، يا أخى؟

قال: أجدني في أوّل يوم من أيام الآخرة وآخر يوم من أيّام الدنيا -إلى قوله: وأن تدفنني مع [جدّي](1) رسول الله ﷺ فإنّي أحقّ به ببيته ممّن أدخل بيته بغير إذنه ولا كتاب جاءهم من بعده. قال الله فيما أنزل على نبيّه ﷺ في كتابه: «يا أيّها الذين آمنوا لا تدخلوا بيوت النبيّ إلّا أن يؤذن لكم» فوالله ما أذن لهم في الدخول عليه في حياته بغير إذنه، ولا جاءهم الإذن في ذلك من بعد وفاته. ونحن مأذون لنا في التصرّف فيما ورثناه من بعده. فإن أنت غلبك الأمر (٥)، فأنشدك بالقرابة التي قرّب الله ﷺ منك والرحم الماسّة من رسول الله ﷺ أن لا تهريق (١) في محجمة من دم حتّى نلقى (٧) رسول الله ﷺ

١. الحجرات ٢٠. نفس السورة ٣٠.

٣. أمالي الطوسي ١٦٠/١ ـ ١٦١. ٤٠ من المصدر.

المصدر: «فان ابت عليك الامر» بدل «فان انت غلبك الامر».

٦. هكذا في المصدر . وفي النسخ: تهدموا .
 ٧. هكذا في ن . وفي سائر النسخ والمصدر: تلقى .

فنختصم (١) إليه، ونخبره بماكان من الناس إلينا بعده. ثمّ قُبض للنِّلةِ. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي كتاب علل الشرائع (٢)، بإسناده إلى عمرو بن جميع، عن أبي عبدالله للنَّافِ قال: كان جبرائيل النَّافِ النبي تَلَافِئُ قعد بين يديه قعدة العبد. وكان لايدخل حتى يستأذنه.

﴿ غَيْرَ نَاظِرِينَ اِنَاهُ ﴾ : غير منتظرين وقته ، أو إدراكه . حال من فاعل «لاتدخلوا» أو المجرور في «لكم» .

وقرئ بالجرّ، صفة «لطعام» فيكون جارياً علىٰ غير من هو له بلا إبراز الضمير، وهو غير جائز عند البصريّين. وقد أمال حمزة والكسائي «إناه» لأنّه مصدر أنى الطبعام: إذا أدرك ٧٠٠).

﴿ وَلَكِنْ إِذَا دُعِيتُمْ فَادْخُلُوا فَإِذَا طَعِمْتُمْ فَاتَّتَشِرُوا ﴾ : تفرّ قوا ولا تمكثوا.

والآية خطاب لقوم يتحينون طعام رسول الله كالله فيدخلون ويتقعدون منتظرين

١. هكذا في ن . وفي سائر النسخ والمصدر: فتختصم .

٢. علل الشرائع /٧، ح ٢. ٢. علل الشرائع /٧، ح ٢.

٤. من المصدر.

٦. ليس في المصدر . ولكن في تفسير نور الثقلين ٢٩٧/٤، ح ٢٠١ .

٧. أنوار التنزيل ٢٥٠/٢.

لإدراكه مخصوصة بهم وبأمثالهم. وإلّا لما جاز لأحد أن يدخل بيوته بالإذن لغير الطعام ولا اللبث بعد الطعام.

﴿ وَلَا مُسْتَأْنِسِينَ لِحَدِيثٍ ﴾: بعضهم بعضاً. عطف على «ناظرين». أو مقدّر بفعل، أى ولا تدخلوا، أولا تمكثوا مستأنسين.

﴿ إِنَّ ذَلِكُمْ ﴾: اللبث.

﴿ كَانَ يُؤْذِي النَّبِيَّ ﴾ : لتضييق المنزل عليه وعلىٰ أهله، واشغاله (١) فيما لايعنيه.

﴿ فَيَسْتَحِي مِنْكُمْ ﴾ : من إخراجكم، لقوله:

﴿ وَاللهُ لَا يَسْتَحْيِي مِنَ الْحَقِّ ﴾ : يعني : إخراجكم حقّ . فينبغي أن لا يُترك حياء ؛ كما لم يتركه الله ترك الحييّ فأمركم بالخروج .

وقرئ: «لاستحي» بحذف الياء الأولئ، وإلقاء حركتها على الحاء (٢).

﴿ وَإِذَا سَأَلْتُمُوهُنَّ مَتَاعًا ﴾ : شيئاً يُنتفَع به.

﴿ فَسْأَلُوهُنَّ ﴾ : المتاع.

﴿ مِنْ وَرَاءِ حِجَابٍ ﴾ : ستر.

﴿ ذَلِكُمْ أَطْهَرُ لِقُلُوبِكُمْ وَ قُلُوبِهِنَّ ﴾ : من خواطر الشيطان.

﴿ وَمَا كَانَ لَكُمْ ﴾: ما صحّ لكم.

﴿ أَنْ تُؤْذُوا رَسُولَ اللهِ ﴾ : ﷺ تفعلوا ما يكرهه.

﴿ وَلَا أَنْ تَنْكِحُوا أَزْوَاجَهُ مِنْ بَعْدِهِ أَبَداً ﴾ : من بعد وفاته، أو فراقه.

﴿ إِنَّ ذَلِكُمْ ﴾: يعني: إيذاءه ونكاح نسائه.

﴿ كَانَ عِنْدَ اللهِ عَظِيماً ﴾ ۞: ذنباً عظيماً. وفيه تعظيم من الله لرسوله ﷺ وإيـجاب لحرمته حيّاً وميّتاً. ولذلك بالغ في الوعيد عليه.

وفي جوامع الجامع (٢٠): وعن أمّ سلمة رضي الله عنها قالت: كنت عند النبيّ عَيْظٌ

٢. أنوار التنزيل ٢٥١/٢.

١. م ون: اشتغاله.

٣. جوامع الجامع ٣١٤/.

وعنده ميمونة. فأقبل ابن أمّ مكتوم، وذلك بعد أن أمرنا بالحجاب.

فقال: احتجبا.

فقلنا: يا رسول الله، أليس أعمىٰ لايبصرنا؟

فقال: أفعمياوان (١) أنتما، ألستما تبصرانه؟

وروي (٢) أنّ بعضهم قال: أننهى أن نكلّم بنات عمّنا إلّا من وراء حجاب؟ لئن مات محمّد لأتزوّجنّ عائشة. وعن مقاتل: هو طلحة بن عبيدالله. فنزلت «وماكان لكم أن تؤذوا رسول الله» إلى آخرها.

وفي مجمع البيان (٣): ونزلت آية الحجاب لمّا بـنى رسـول الله ﷺ بـزينب بـنت جحش، وأولم عليها.

[قال أنس: أولم عليها](٤) بتمر وسويق، وذبح شاة، وبعثت إليه أمّي أمّ سليم بحيس في تور (٥) من حجارة. فأمرني رسول الله ﷺ أن أدعو الصحابة إلى الطعام، فدعو تهم. فجعل القوم يجيئون ويأكلون ويخرجون، ثم يجيء القوم فيأكلون ويخرجون.

قلت: يا نبيّ الله، قد دعوت حتى ما [أجد](٢) أحداً أدعوه (٧).

فقال: ارفعوا طعامكم.

فرفعوا طعامهم (^)، وخرج القوم. وبقي ثلاثة نفر يتحدّثون في البيت، فأطالوا المكث. فقام ﷺ وقمت معه لكي يخرجوا. فمشئ حتى بلغ حجرة عائشة، ثمّ ظنّ أنّهم قد خرجوا فرجع ورجعت معه فإذاهم جلوس مكانهم، فنزلت الآية.

١. هكذا في المصدر. وفي النسخ: أفعميتماوان.

٣. مجمع البيان ٣٦٦/٤.

٢. نفس المصدر ٣٧٦.

٤. ليس في الأصل .

٥. الحيس: تمر يخلط بسمن وأقط فيُعجَن ويُدلك دلكاً شديداً حتى يـمتزج، ثـم يُمندَر نـواه. التـور: إنـاه
 صغير.

٧. م وا وس ون: «أجد دعوة» بدل «أجد أحداً أدعوه».

٨. من المصدر.

ونزل (١) قوله: «ماكان لكم أن تـؤذوا رسول الله» إلى آخــر الآيــة، فــي رجــل مــن الصحابة قال: لئن قُبض رسول الله لأنكحن عائشة بنت أبيبكر. عن ابن عبّاس.

قال مقاتل: هو طلحة بن عبيدالله.

وقيل: إنّ رجلين قالا: أينكح محمّد نساءنا ولا ننكح (٢) نساءه ؟ والله لئن مات لنكحنا (٣) نساءه. وكان أحدهما يريد عائشة، والأخر يريد أمّ سلمة، عن أبي حمزة الثماليّ.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): وأمّا قوله على: «وماكان لكم أن تؤذوا رسول الله ولا أن تنكحوا أزواجه من بعده أبداً ان ذلكم كان عندالله عظيماً» فإنّه كان سبب نزولها، أنّه لمّا أنزل الله «النبيّ أولى بالمؤمنين من انفسهم وأزواجه أمّهاتهم» (٥) وحرّم الله نساء النبيّ على المسلمين، غضب طلحة فقال: يحرّم محمّد علينا نساءه ويتزوّج هو نساءنا! لنن أمات الله على محمّداً على لنركضن بين خلاخيل نسائه كما ركض بين خلاخيل نسائنا (١٠). فأنزل الله على «وماكان لكم ان تؤذوا رسول الله ولا ان تنكحوا ازواجه من بعده أبداً ان ذلكم كان عند الله عظيماً».

وفي أصول الكافي (٧): الحسين بن محمّد، عن معليّ بن محمّد، عن أحمد بن النضر، عن محمّد بن مروان رفعه إليهم في قول الله ﷺ: «وماكان لكم ان تؤذوا رسول الله ، عن محمّد بن مروان رفعه إليهم في قول الله ، وماكان لكم ان تؤذوا رسول الله ، في على والأثمّة «كالذبن أذوا موسى فبرّأه الله ممّا قالوا» (٨).

وفي الكافي (٩): محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عـن

١. نفس المصدر والموضع.

 <sup>«</sup>ينكح»، وفي المصدر ون. وفي الأصل: «ينكح»، وفي م، س وأ: «تنكح».

٣. هكذا في المصدر . وفي النسخ: الكحنا . ٤ تفسير القميّ ١٩٥/٢ .

٥. الأحزاب ٦٧.

٦. المصدر: «لنفعلن كذا وكذا» بدل «لنركضن بين خلاخيل نسائه كما ركض بين خلاخيل نسائنا».

٧. الكافي ٤١٤/١، ح ٩. الاحزاب ٦٩/ .

۹. ج ۲۰/۵، ح ۱.

العلاء بن رزين، عن محمّد بن مسلم، عن أحدهما عليه الله قال: لولم يُحرَّم على الناس أزواج النبيّ عَلَيْ الله قال الله قال: «وماكان لكم ان تؤذوا رسول الله ولا ان تنكحوا [ازواجه من بعده أبداً» حُرَم (١) على الحسن والحسين عليه لقول الله تعالى (١): «ولا تنكحوا] (١) ما نكح آباءكم من النساء». ولا يصلح للرجل ان ينكح امرأة جدّه.

عليّ بن إبراهيم، عن أبيه (١)، عن ابن أبي عمير، عن عمر بن أذينة قال: حدّ ثني سعد بن أبي عروة، عن قتادة، عن الحسن البصريّ أنّ رسول الله على تزوّج امرأة من بني عامر بن صعصعة، يقال لها: سناة (٥). وكانت من أجمل أهل زمانها، فلما نظرت إليها عائشة وحفصة قالتا لتغلبنا هذه على رسول الله على بجمالها، فقالتا لها لا يسرى منك رسول الله على حرصاً فلما دخلت على رسول الله على تناولها بيده فقالت اعوذ بالله. فانقبضت يد رسول الله على عنها فطلقها وألحقها بأهلها. وتزوّج رسول الله على المرأة من كندة بنت الجون فلمًا مات إبراهيم بن رسول الله من مارية القبطيّة قالت لو كان نبيًا مامات ابنه. فألحقها رسول الله على الله عن مارية القبطيّة قالت لو كان نبيًا مامات ابنه. فألحقها رسول الله على أن يدخل بها.

فلمًا قُبض رسول الله ﷺ وولي الناس أبوبكر، أنته العامريّة والكنديّة وقد خطبتا. فاجتمع أبوبكر وعمر فقالا لهما: اختارا إن شئتما الحجاب، وإن شئتما الباه.

فاختارتا الباه. فتزوّجتا، فجذم أحد الزوجين (٦) وجُنّ الآخر.

قال عمر بن أذينة: فحدّثت بهذا الحديث زرارة والفضيل، فرويا عن أبي جعفر عليه الله على عن أبي جعفر عليه الله على الله الله على الله على الله الله على الله الله على اله

ثمّ قال أبوجعفر التلا ؛ لو سألتهم عن رجل تزوّج امرأة وطلّقها قبل أن يدخل بـها،

النساء /٢٢.
 النساء /٢٢.

٣. ليس في أ. ٤. نفس المصدر ٤٢١/٥، ح ٣.

٥. المصدر: «سنى». وهكذا في مناقب آل أبي طالب وإعلام الورى اللذين نقل عنهما في البحار ١٩٢/٢٢ و ٢٠٤٠.

أتحلُّ لابنه؟ لقالوا: لا. فرسول الله ﷺ أعظم حرمة من آبائهم.

محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد (١)، عن عليّ بن الحكم، عن موسى بن بكر، عن زرارة بن اعين، عن أبي جعفر الليلا نحوه. وقال في حديثه: و [لا] (١) هم يستحلّون أن يتزوّ جوا أمّهاتهم إن كانوا مؤمنين. وإنّ أزواج رسول الله ﷺ في الحرمة مثل أمّهاتهم.

﴿ إِنْ تُبُدُوا شَيْناً ﴾ : كنكاحهن على ألسنتكم.

﴿ أَوْ تُخْفُوهُ ﴾ : في صدوركم.

﴿ فَإِنَّ اللهَ كَانَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيماً ﴾ ﴿ فَيعلم ذلك، فيجازيكم به. وفي هذا التعميم مع البرهان على المقصود مزيد تهويل ومبالغة في الوعيد.

﴿ لَا جُنَاحَ عَلَيْهِنَّ فِي آبَائِهِنَّ وَلَا آبُنَائِهِنَّ وَلَا اِخْوَانِهِنَّ وَلَا آبُنَاءِ اِخْـوَانِـهِنَّ وَلَا آبُنَاءِ اَخَوَاتِهِنَّ ﴾: استثناء لمن لايجب الاحتجاب عنهم.

روي أنّه لمّا نزلت آية الحجاب، قال الآباء والأبناء والأقارب: يا رسول الله، أوّنكلّمهن أيضاً من وراء الحجاب؟ فنزلت(٣).

قيل (٤): وإنّما لم يذكر العمّ والخال، لأنّهما بمنزلة الوالدين. ولذلك سُمّي العمّ: أباً، في قوله (٥): «وإله آبائك إبراهيم وإسماعيل وإسحاق». أو لأنّه كره ترك الحجاب عنهما، مخافة أن يصفا لأبنائهما.

﴿ وَلَا نِسَائِهِنَّ ﴾ : يعني : نساء المؤمنات.

﴿ وَلَا مَا مَلَكَتْ آَيْمَانُهُنَّ ﴾ : قيل (١٠): من العبيد والإماء وقيل: من الإماء خاصّة.

وفي كتاب المناقب (٧) لابن شهر أشوب: إنَّ عليًّا لِمَا اللَّهِ تُوفِّي عن أربع نسوة؛ أمامة

أ. نفس المصدر والموضع، ح ٤.

٣. أنوار التنزيل ٢٥١/٢. ٤ . نفس المصدر والموضع .

٧. مناقب آل أبيطالب ٣٠٥/٣، بتصرّف في صدره.

وأمّها زينب بنت النبيّ عَيَّالِلهُ، وأسماء بنت عميس؛ وليلئ التميميّة؛ وأمّ البنين الكلابيّة. ولم يتزوّجن بعده.

وخطب المغيرة بن نوفل أمامة ، ثمّ أبوالهياج بن أبي سفيان بن حارث. فـروت عـن عليّ اللِّهِ: أنّه لايجوز لأزواج النبيّ والوصيّ أن يتزوّجن بغيره بعده. فلم تتزوّج امرأة ولا أمّ ولد بهذه الرواية.

وفي الكافي (١): عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد، [عن محمّد بن] (٢) اسماعيل، عن إبراهيم، عن أبي البلاد؛ ويحيى بن إبراهيم، عن أبيه إبراهيم، عن معاوية بن عمّار قال: كنّا عند أبي عبدالله للظّار نحواً من ثلاثين رجلاً، إذ دخل أبي فرحب به أبوعبدالله للظّار وأجلسه إلى جنبه وأقبل عليه طويلاً.

ثمّ قال أبوعبدالله عليُّلا : إنّ لأبي معاوية حاجة، فلو خفَّفتم (٣). فقمنا جميعاً.

فقال لي أبي: ارجع، يا معاوية. فرجعت.

فقال أبوعبدالله عليَّلا : هذا ابنك؟

قال: نعم، وهو يزعم أنّ أهل المدينة يصنعون شيئاً لايحلّ لهم.

قال: وما هو؟

قلت: إنّ المرأة القرشيّة والهاشميّة تركب وتضع يدها على رأس الأسود وذراعها (<sup>1)</sup> علىٰ عنقه.

فقال أبو عبدالله عليه : يا بُني ، أما تقرأ القرآن؟

قلت: بلئ.

قال: اقرأ هذهِ الآية: «لا جناح عليهن في آبائهنّ» حتّى بلغ «ولا ما ملكت أيمانهنّ». ثمّ قال: يا بُنيّ، لابأس أن يرى المملوك الشعر والساق.

١. الكافي ٥٣١/٥ - ٢. من المصدر.

٣. هكذا في المصدر ون. وفي سائر النسخ: خفتم.

٤. المصدر: ذراعيها.

- ﴿ وَاتَّقِينَ اللهَ ﴾ : فيما أمرتنّ به.
- ﴿ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيداً ﴾ ۞: لا تخفيٰ عليه خافية.
- ﴿ إِنَّ اللَّهَ وَمَلَاتِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ ﴾: يعتنون بإظهار شرفه وتعظيم شأنه.
  - ﴿ يَا آَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ ﴾ : اعتنوا أنتم أيضاً فإنَّكم أولي بذلك.
    - ﴿ وَسَلِّمُوا تَسْلِيماً ﴾ ۞: وانقادوا لأوامره.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): ثم ذكر ما فضّل الله نبيّه ﷺ. فقال جلّ ذكره: «انّ الله و ملائكته يصلّون على النبيّ يا أيّها الذين آمنوا صلّوا عليه وسلّموا تسليماً».

قال: صلوات الله عليه، تزكية له وثناء عليه. وصلوات (٢) الملائكة، مدحهم له. وصلوات (٣) الملائكة، مدحهم له. وصلوات (٣) الناس، دعاءهم له والتصديق والإقرار بفضله. وقوله تعالى: «وسلموا تسليماً» يعنى: سلّموا له بالولاية وبما جاء به.

وفي عيون الأخبار (٤)، في باب ذكر مجلس الرضاء السلام مع المأمون في الفرق بين العترة والأمّة حديث طويل. وفيه: قالت العلماء: فأخبرنا، هل فسر الله تعالى الاصطفاء في الكتاب؟

فقال الرضاع الله فسر الاصطفاء في الظاهر سوئ الباطن في اثني عشر موطناً، إلى قوله عليه الذين الله وأمّا الآية السابعة فقوله: «ان الله وملائكته يصلّون على النبيّ، يا أيها الذين أمنوا صلّوا عليه وسلّموا تسليماً» [وقد علم المعاندون منهم أنّه لمّا نزلت هذه الآية](٥) قيل (٦): يا رسول الله، قد عرفنا التسليم عليك فكيف الصلاة عليك؟

فقال: تقولون: اللهمّ صلّ علىٰ محمّد وآل محمّد كما صلّيت وباركت علىٰ إبراهيم وعلىٰ آل إبراهيم إنّك حميد مجيد. فهل بينكم معاشر الناس، في هذه خلاف؟

١. تفسير القمي ١٩٦/٢.

٣. المصدر: صلوة.

٥. ليس في المصدر.

٢. المصدر: صلوة.

٤. عيون أخبار الرضايلي ٢٣١/١ و٢٣٦\_٢٣٧.

٦. المصدر: قالوا.

قالوا: لا. قال المأمون: هذا ممّا لاخلاف فيه أصلاً وعليه إجماع الأمّة، فهل عندك في الأل شيء أوضح من هذا في القرآن؟

قال أبوالحسن لمائيلًا: نعم، أخبروني عن قول الله تعالى (١): «يس والقرآن الحكـيم. إنَّك لمن المرسلين. على صراط مستقيم» فمن عنى بقوله: «يس»؟

قالت العلماء: «يس» محمّد، لا يشكّ فيه أحد.

وقال أبوالحسن النَّهِ فإنَّ الله عَلَى أعطى محمّداً وآل محمّد من ذلك فضلاً لايبلغ أحد كنه وصفه إلّا من عقله، وذلك أنَّ الله ﷺ لم يسلّم علىٰ أحد إلّا علىٰ الأنبياء صلوات الله عليهم. فقال تعالى (٢): «سلام على نوح في العالمين». وقال (٢): «سلام على إبراهيم» وقال (1): «سلام على موسى وهارون» ولم يقل: سلام على آل نوح. ولم يقل: سلام علىٰ أل إبراهيم. ولم يقل (٥): سلام علىٰ أل موسىٰ وهارون. وقال (٦): «سلام علىٰ أل ياسين» يعنى: أل محمّد مَنْيُواللهُ.

فقال المامون: قد علمت أنَّ في معدن النبوة شرح هذا وبيانه، فهذه السابعة.

وفي باب ما كتبه الرضا للنِّل للمأمون من محض الإسلام (٧) وشرائع الديـن (٨): والصلاة <sup>(١)</sup> على النبيّ واجبة في كلّ المواطن، وعند العطاس والذبائح وغير ذلك.

وفي أصول الكافي (١٠): أبوعليّ الأشعريّ، عن محمّد بن عبدالجبّار، عن صفوانبن يحيى، عن حسينبن زيد، عن أبي عبدالله عليُّلا قال: قال رسول الله عَيُّماللهُ: ما من قوم اجتمعوا في مجلس فلم يذكروا اسم الله رُهِكَ ولم يصلُّوا على نبيَّهم، إلَّا كان ذلك المجلس حسرة ووبالاً عليهم.

٢. الصافات /٧٩.

٤. نفس السورة /١٢٠.

٦. نفس السورة /١٣٠.

٨. نقس المصدر ١٢٤/٢.

۱۰. الكافي ٤٩٧/٢ - ٥.

۱. یس /۱ ـ ٤.

٣. نفس السورة /١٠٩.

٥. المصدر: لأقال.

٧. الأصل: الأيمان.

٩. المصدر: الصلوات.

وفي كتاب الخصال (١): عن الأعمش، عن جعفر بن محمّد عليه قال: هذه شرائع الدين إلى أن قال عليه الصلاة على النبي عَيَالِه واجبة في كلّ المواطن، وعند العطاس والرياح وغير ذلك.

وفيه (٢)، فيما علم أميرالمؤمنين على أصحابه من الأربعمائة باب ممّا يصلح للمسلم في دينه ودنياه: صلّوا على محمّد وآل محمّد. فإنّ الله تعالى يقبل دعاءكم عند ذكر محمّد، ودعاءكم له، وحفظكم إيّاه.

وإذا قراتم: «ان الله وملائكته يصلّون على النبيّ» (٣). فصلّو عليه في الصلاة كنتم أو في غيرها (٤). عن أبي عبدالله عليه (٥) قال: أربعة أوتوا سمع الخلائق: النبيّ ﷺ؛ وحور العين؛ والجنّة؛ والنار. فما من عبد يصلّي على النبيّ ﷺ أو (١) يسلّم عليه، إلّا بلغه ذلك وسمعه. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي الكافي (۱): عليّ بن إبراهيم، [عن أبيه] (۱) عن حمّاد بن عيسى، عن حريز، عن زرارة قال: قال أبو جعفر عليه إذا أذّنت فافصح بالألف والهاء، وصلّ على النبيّ عَلَيْهُ كُلّما ذكرته أو ذكره ذاكر في أذان أو غيره. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة (۱).

وفي كتاب ثواب الأعمال (١٠): عن أبي المغرا (١١) قال: سمعت أبا الحسن عليه لله يقول: من قال في دبر صلاة الصبح وصلاة المغرب قبل أن يثني رجليه أو يكلم أحداً: «إن الله وملائكته يصلون على النبي، يا أيّها الذين آمنوا صلّوا عليه وسلّموا تسليماً». اللهم

١. الخصال /٢٠٠، ح ٩. ٢. نفس المصدر /٦١٣، ح ١٠.

٣. ذكر في م الآية بطولها . ٤. نفس المصدر /٦٢٩.

ه. نفس المصدر ۲۰۲۱، صدر حدیث ۱۷.
 ۲. المصدر: و.

٧. الكافي ٣٠٣/٣، ح ٧. ٨. من المصدر .

٩. العبارة الأخيرة زاندة. لأنَّ الحديث مذكور هنا كلُّه.

١٠. ثواب الأعمال /١٨٧، صدر حديث ١. المصدر: ابن المغيرة.

صلّ علىٰ محمّد وذرّيته (١)، قضىٰ الله له مائة حاجة سبعين فــي الدنــيا وثــلاثين فــي الآخرة.

قال: قلت ما معنى صلاة الله وصلاة ملائكته وصلاة المؤمنين ؟ (٢)

قال: صلاة الله، رحمة من الله. وصلاة الملائكة تنزكية منهم له. وصلاة المؤمنين (٣)، دعاء منهم له. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي إرشاد المفيد الله على السناده إلى أنس بن مالك قال: قال رسول الله عَلَيْهُ: صلّت الملائكة على وعلى على سبع سنين، وذلك أنّه لم يُرفَع إلى السماء شهادة أن لا إله إلّا الله وأن محمّداً رسول الله إلّا منّي ومن عليّ.

وفي مجمع البيان (٥): وفي مسند السيّد أبي طالب الهرويّ مرفوعاً إلى أيّوب: عن النبيّ ﷺ قال: صلّت الملائكة عليّ وعلىٰ عليّ سبع سنين، وذلك أنّه لم يصلّ فيها أحد غيري وغيره.

وفي كتاب التوحيد (٢)، خطبة لعليّ للسلِّهِ وفيها: وبالشّهادتين تدخلون (١) الجنّة، وبالصّلاة تنالون (١) الرحمة، فاكثروا من الصلاة على نبيّكم وأله «انّ الله وملائكته بصلّون على النبيّ يا أيّها الذين آمنوا صلّوا عليه وسلّموا تسليماً».

وفي كتاب معاني الأخبار (٩): حدّثنا جعفر بن محمّد بن مسرور قال: حدّثنا الحسين بن محمّد بن عامر قال: حدّثنا المعليّ بن محمّد البصريّ، عن محمّد بن القميّ، عن أحمد بن حفص البّزاز الكوفي، عن أبيه، عن ابن أبي حمزة، عن أبيه قال:

١. م وس وا: اللهم صلّ على محمد وآل محمد وذرّيته. المصدر: اللهم صلّ على محمّد النبئ وذريّته.

هكذا في المصدر. وفي النسخ: المؤمن. ٣. م و ا و س و ن: المؤمن.

٤. الأرشاد ٢١/.

ه. لم نعثر عليه في مجمع البيان ٦٥/٣. ولكن في تفسير نـورالثـقلين ٢٨٧/٤ ـ ٢٨٨، ح ١٥٩ وأيـضاً ٣٠٢/٤.
 ح ٢٢٣ عنه .

٧. المصدر: يدخلون. ٨. المصدر: ينالون.

٩. معاني الأخبار /٣٦٧\_٣٦٨، ح ١ .

سألت أبا عبدالله علي عن قول الله علي الله الله الله وملائكته يصلون على النبي يا أيها الذين آمنوا صلوا عليه وسلموا تسليماً».

فقال: الصلاة من الله ﷺ رحمة. ومن الملائكة، تزكية. ومن الناس، دعاء. وأمّا قوله ﷺ: «سلّموا تسليماً» يعني: التسليم فيما ورد عنه.

قال: فقلت له: فكيف نصلّى على محمد؟

قال: تقولون: صلوات الله وصلوات ملائكته وأنبيائه ورسله. وجميع خلقه على محمّد وآل محمّد، عليه وعليهم، ورحمة الله وبركاته.

قال: قلت: فما ثواب من صلَّىٰ علىٰ النبيّ وآله بهذه الصلاة؟

قال: الخروج من الذنوب، والله، كهيئته يوم ولدته أمّه.

فقال ثلاث مرّات: صلّى الله على رسول الله. والحديث طويل أخذت منه مـوضع الحاجة.

وفي أصول الكافي (٢): محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن صفوانبن يحيى قال: كنت عند الرضا لللله فعطس.

فقلت [له:]<sup>(٣)</sup> صلّى الله عليك. ثمّ عطس، فقلت: صلّى الله عليك. [ثمّ عطس، فقلت: صلّى الله عليك. [ثمّ عطس، فقلت: صلّى الله عليك]<sup>(1)</sup>.

وقلت: جعلت فداك، إذا عطس مثلك نقول (٥) له كما يقول بعضنا لبعض: يرحمك الله. أو كما نقول؟ (٦)

١. الكافي ٣١٤/٤، ضمن حديث ٢. لفس ا

٣. من المصدر .

٥. هكذا في المصدر . وفي النسخ: تقول .

٢. نفس المصدر ٢/٦٥٣\_١٥٤ ح ٤.

٤. من المصدر.

٦. هكذا في المصدر . وفي النسخ: تقول .

قال: نعم، أليس تقول (١): صلّىٰ الله علىٰ محمّد وآل محمّد؟

قلت: بلئ. قال: أرحم (٢) محمداً وآل محمد؟

قال: بلئ وقد صلَّى عليه ورحمه، وإنَّما صلواتنا عليه رحمة لنا وقربة.

محمّد بن الحسن (٣)، عن سهل بن زياد (٤)، عن ابن فضّال، عن عليّ بن النعمان، عن أبي مريم الأنصاريّ، عن أبي جعفر عليه قال: قلت له: كيف كانت الصلاة على النبي عَلَيْهُ؟

قال: لمّا غسّله أميرالمؤمنين عليه وكفّنه سجّاه، ثمّ أدخل عليه عشرة فداروا حوله، ثمّ وقف أميرالمؤمنين عليه في وسطهم وقال: «انّ الله وملائكته يصلّون على النبيّ يا أيّها الذين آمنوا صلّوا عليه وسلّموا تسليماً». فيقول القوم كما يقول. حتّى صلّى عليه أهل المدينة وأهل العوالى.

محمّد بن يحيى، عن سلمة بن الخطّاب (٥)، عن عليّ بن سيف، عن عمرو بن شمر، عن جابر، عن أبي جعفر عليه الملائكة والمهاجرون والأنصار فوجاً فوجاً.

[قال:](١) وقال أميرالمؤمنين عليه المسمعت رسول الله تَلَيُّلُهُ بقول في صحّته وسلامته: إنّما أنزلت هذه الآية عليَّ في الصلاة عليَّ بعد قبض الله لي «انّ الله وملائكته يـصلّون على النبيّ يا أيّها الذين آمنوا صلّوا عليه وسلّموا تسليماً».

وفي الكافي (٧٠): أبو عليّ الأشعريّ، عن الحسن بن عليّ الكوفيّ، عن عليّ بن مهزيار، عن حمّاد بن عيسي، عن محمّد بن مسعود قال: رأيت أبا عبدالله عليّا إلى

١. هكذا في المصدر . وفي النسخ: يقول .

هكذا في المصدر. وفي النسخ: «رحم الله» بدل «قال ارحم» وفي هذه الصورة هنا سقطاً أو السائل سكت عن الجواب. كما أشار إليه في هامش نور الثقلين ٣٠٣/٤.

٣. المصدر والأصل (خ. ل.) محمّد بن الحسين.

٤. نفس المصدر ٢/٠٤١، ح ٣٥. ه. نفس المصدر ٤٥١/١، ح ٣٨.

٦. من المصدر ، ٧٠ نفس المصدر ٥٥٢/٥ ، ح ٤ .

قبر النبيّ ﷺ فوضع يده عليه وقال: أسأل الله الذي اجتباك واختارك وهـداك وهـدىٰ بك، أن يصلّى عليك.

ثمّ قال: «أنّ الله وملائكته يصلّون على النبيّ يا أيّها الذين آمنوا صلّوا عليه وسلّموا تسليماً».

وفي روضة الكافي (١)؛ خطبة لأميرالمؤمنين للسلا وفي خطبة الوسيلة. قال فيها للسلا ؛ اكثروا من الصلاة على نبيّكم «انّ الله وملائكته يصلّون على النبيّ يا أيّها الذيـن آمـنوا صلّوا عليه وسلّموا تسليماً».

وخطبة له النبي يا أيها الذين آمنوا صلّو النبي يا أيها الذين آمنوا صلّوا على النبي يا أيها الذين آمنوا صلّوا عليه وسلّموا تسليماً اللهم صلّ على محمّد وآل محمّد وبارك على محمّد وآل محمّد والله على وباركت وترحّمت وتحنّن على إبراهيم وآل إبراهيم إنّك حميد مجيد.

عليّ بن إبراهيم، عن أبيه (٣)، عن عمرو بن عثمان، عن عليّ بن عيسئ رفعه قال: إنّ موسئ عليه ناجاه الله تبارك وتعالى فقال له في مناجاته، وقد ذكر محمّداً عَيَالَةُ فيصلّ عليه: يا ابن عمران، فإنّى أصلّى عليه وملائكتى.

وفي كتاب الاحتجاج (٤) للطبرسى الله عنه أميرالمؤمنين الله عنه حديث طويل. وفيه المأما علمه الجاهل والعالم من فضل رسول الله على أيه من كتاب الله ، فهو قول الله سبحانه : إنّ الله وملائكته يصلّون على النبي يا أيّها الذين آمنوا صلّوا عليه وسلّموا تسليماً». ولهذه الآية ظاهر وباطن والظاهر قوله: «صلّوا عليه» والباطن قوله: «وسلّموا تسليماً» أي سلّموا لمن وصّاه واستخلفه وفضّله عليكم (٥) وما عهد به إليه تسليماً.

<sup>1.</sup> نفس المصدر ١٩/٨، ضمن حديث ٤. . . . ٢. نفس المصدر ١٧٥/٨، ضمن حديث ١٩٤.

٣. تفس المصدر ٤٤/٨، ضمن حديث ٨، وأوَّله في ص ٤٢.

٤. الاحتجاج ٢٧٧/١.

٥. هكذا في المصدر . وفي النسخ: «عليكم فضله» بدل «وفضّله عليكم» .

وهذا ممّا أخبرتك أنّه لا يعلم تأويله إلّا من لطف حسّه وصفا ذهنه وصحّ تمييزه (١).

وفي محاسن البرقيّ (٢): عنه ، عن محمّد بن سنان ، عمّن ذكره ، عن أبي عبدالله عليَّا في قول الله عَلَيَّة : «أنّ الله وملائكته يصلّون على النبيّ يا أيّها الذيـن آمـنوا صلّوا عـليه وسلّموا تسليماً».

قال: فقال: أمنوا عليه وسلَّموا له.

وفي الصحيفة السجّاديّة (٣)، في دعائه النَّلِهِ في طلب الحوائج: وصلّ على محمّد وآله صلاة دائمة نامية لا انقطاع لأبدها ولا منتهى لأمدها، واجعل ذلك عوناً لي وسبباً لنجاح، إنّك واسع كريم.

وفي شرح الآيات الباهرة (٤): وروى الشيخ أبو جعفر محمّد بن بابويه الله بإسناده، عن أبي المغيرة قال: قبلت لأبي الحسن للسلائلة : منا معنى صلوات (٥) الله ومبلائكته والمؤمنين؟

قال: صلوات الله، رحمة الله. وصلوات (٦) ملائكته، تـزكية منهم له. وصلوات المؤمنين، دعاء منهم له.

وقال محمّد بن العبّاس ﷺ (٧): حدّثنا عبدالعزيز بن يحيى، عن عليّ بن الجعد، عن شعيب، عن الحكم قال: سمعت ابن أبي (٨) ليلئ يقول: لقيني كعب بن أبي عجرة فقال: ألا أهدي إليك هدية؟

قلت: بلئ.

قال: إنّ رسول الله عَيَّالِلهُ خرج إلينا، فقلت: يا رسول الله، قد علمناكيف السلام عليك فكيف الصلاة عليك؟

١. هكذا في المصدر . وفي النسخ: غيره .

٣. الصحيفة الكاملة ، ذيل الدعاء ١٣ .

٥. المصدر: صلاة.

٧. نفس المصدر والموضع .

٢. المحاسن /٣٢٨، صدر حديث ٨٥.

٤. تأويل الآيات الباهرة، ٤٦٠/٢، ح٢.

٦. المصدر: صلاة.

٨. ليس في ا، س والأصل.

قال: قولوا: اللهم صلّ على محمّد وآل محمّد؛ كما صلّيت على إبراهيم وآل إبراهيم إنّك حميد مجيد. وبارك على محمّد وآل محمّد؛ كما باركت على إبراهيم وآل إبراهيم إنّك حميد مجيد.

ورُوي عن الصادق النِّلِا (١) قال: لمّا نزل قوله ﷺ: «إنّ الله وملائكته يـصلّون عـلىٰ النبيّ يا أيّها الذين آمنوا صلّوا عليه وسلّموا تسليماً». قالوا: يا رسول الله، قد عرفناكيف السلام عليك فكيف الصلاة عليك ؟

قال: تقولون: اللهمّ صلّ على محمّد وآل محمّد؛ كما صلّيت عـلىٰ إبـراهـيم وآل إبراهيم إنّك حميد مجيد.

وممّا ورد في فضل الصلاة على محمّد وآل محمّد اللّه مارواه الشيخ أبو جعفر بن بابويه الله على عبدالله بابويه الله على عبدالله بن سنان، عن أبي عبدالله على أنّه قال: قال رسول الله عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ أَنّه قال: قال رسول الله عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ أَنّه قال: قال رسول الله عَلَيْهُ لأميرالمؤمنين على ذات يوم: ألا أبشرك؟

قال: بليٰ ، بأبي أنت وأمّي ، فإنّك لم تزل مبشّراً بكلّ خير.

فقال: أخبرني جبرائيل آنفاً بالعجب.

فقال أميرالمؤمنين عليُّلا : ما الذي أخبرك به، يا رسول الله؟

قال: أخبرني أنّ الرجل من أمّتي إذا صلّى عليّ وأتبع بالصّلاة على أهل بيتي، فُتِحت له أبواب السماء، وصلّت عليه الملائكة سبعين صلاة \_ وإنّه لمذنب خطيّ \_ ثم تحات عنه الذنوب؛ كما تحات الورق عن الشجر. ويقول الله تعالى: لبّيك عبدي وسعديك. يا ملائكتي، أنتم تصلون عليه سبعين صلاة وأنا أصلّي عليه سبعمائة صلاة. وإذا لم يتبع بالصّلاة على أهل بيتي كان بينها وبين السماء سبعون حجاباً، ويقول الله على لا لبيك ولا سعديك. يا ملائكتي، لا تصعّدوا دعاءه إلّا أن يلحق بالنبيّ عترته. فلليزال محجوباً حتّى يلحق بي أهل بيتي.

نفس المصدر والموضع. وفيه: «ما يؤيده للأل: لمّا انزلت» بدل «قال: لمّا نزل».

٢. نفس المصدر والموضع.

وروى أيضاً (١) بإسناده، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله عليه أنه قال: إذا ذكر النبيّ فأكثروا من الصلاة عليه. فإنّه من صلّى عليه صلاة واحدة، صلّى الله عليه ألف صلاة في ألف صفّ (١) من الملائكة، ولم يبق شيء ممّا خلق الله إلا صلّى على ذلك العبد لصلاة الله عليه. فلا يرغب عن هذه إلا جاهل مغرور (٣)، وقد برئ الله منه ورسوله.

ويؤيّده ما رواه أيضاً بإسناده، عن أبي عبدالله عليَّالِا (٥) أنّه قال: قال أميرالمؤمنين عليَّلِا كلّ دعاء محجوب عن السماء حتَىٰ يُصلَّى على النبيّ وآله صلوات الله عليهم.

وقصّة ذلك، قال الإمام النظير في حديث طويل: قال رسول الله ﷺ إنّ الله لمّا خلق العرش، خلق له ثلاثمائة وستّين ألف ركن. وخلق عند كلّ ركن ثلاثمائة وستّين ألف ملك، لو أذن الله لأصغرهم لالتقم السماوات السبع والأرضين السبع وماكان بين لهواته إلاكالرّملة في المفازة الفضفاضة.

١. نفس المصدر والموضع.

٣. المصدر: معزول.

٥. نفس المصدر والموضع .

٧. هكذا في المصدر ، وفي النسخ : فسأله .

٢. هكذا في المصدر . وفي النسخ: ضعف .

٤. نفس المصدر والموضع.

٦. نفس المصدر والموضع.

فقال الله تعالى لهم: يا عبادي، احتملوا عرشي هذا. فتعاطوه، فلم يطيقوا حمله ولا تحريكه. فخلق الله مع كلّ واحد منهم واحداً، فلم يقدروا أن يزعزعوه (١). فخلق الله مع كلّ واحد منهم يقدروا أن يحرّ كوه.

فقالوا: يا ربّنا، لم نطقه نحن ولم يطيقوا (٢) هذا الخلق الكثير والجمع الغفير، فكيف نطيق الأن دونهم ؟

فقال الله على: لأنّي أنا الله المقرّب (٣) للبعيد، [والمذلّل للعبيد] (٤) والمخفّف للشديد، والمسهّل للعسير، أفعل ما أشاء، وأحكم ما أريد، أعلّمكم كلمات تقولونها يُخفّف بها عليكم.

قالوا: وما هي، ربّنا؟

قال: تقولون: بسم الله الرحمٰن الرحيم، ولا حول ولا قوّة إلّا بالله العمليّ العطيم، وصلّى الله على محمّد وآله الطيّبين.

فقالوها، فحملوه وخفّ على كواهلهم؛ كشعرة نابتة على كاهل رجل قويّ.

ثمّ قال الله ﷺ لسائر تلك الأملاك: خلّوا عن هؤلاء الشمانية عـرشي (٥) ليـحملوه، وطوفوا أنتم حوله وسبّحوني ومجّدوني وقدّسوني. فإنّي أنا الله القادر على ما رأيـتم وعلى كلّ شئ قدير.

فقد بان لك أنّ بالصلاة على محمّد وآله حملت الملائكة العرش، ولولاها لم يطيقوا حمله ولا خفّ عليهم ثقله.

هكذا في المصدر . وفي النسخ : يضعضعوه . ٢٠ ليس في المصدر .

٣. هكذا في المصدر ون. وفي س: «للقريب». وفي سائر النسخ: «للمقرب».

ليس في المصدر.

٥. هكذا في المصدر. وفي ن: «عن شيء» وفي سائر النسخ: «شيء».

وممًا ورد في الصلاة على محمّد عَلَيْهُ في يوم الجمعة (١)، فمن ذلك ما رواه الشيخ الصدوق الله بإسناده، عن الباقر للله أنّه سُئل: ما أفضل الأعمال يوم الجمعة ؟

قال: لا أعلم عملاً أفضل من الصلاة على محمّد وآل محمّد.

وذكر الشيخ المفيد الله في المقنعة ، عن الصادق الشيار أنّه قال: إذا كان يوم الخميس ولي الشيخ المفيد الله في المقنعة ، عن الصادق الذهب وصحف الفضّة ، لا وليلة الجمعة ، نزلت ملائكة من السماء ومعها أقلام الذهب وصحف الفضّة ، لا يكتبون إلّا الصلاة على محمّد وآله إلى أن تغرب (٢) الشمس يوم الجمعة .

وذكر أيضاً عن الصادق على أنه قال: الصدقة ليلة الجمعة ويبوم الجمعة بألف. والصلاة على محمّد وآله ليلة الجمعة ويوم الجمعة بألف من الحسنات، ويحطّ الله فيها ألفاً من السيئات، ويرفع بها ألفاً من الدرجات. وأنّ المصلّي على محمّد وآله ليلة الجمعة ويوم الجمعة يزهر (٣) نوره في السماوات إلى يوم الساعة. وأنّ ملائكة الله في السماوات يستغفرون له والملك الموكّل بقبر رسول الله عَيْنَا يستغفر له إلى أن تقوم الساعة.

﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُؤْذُونَ اللهَ وَرَسُولَهُ ﴾: يرتكبون ما يكرهانه من الكفر والمعاصي. أو يؤذون رسول الله ﷺ بكسر رباعيته، وقولهم: شاعر مجنون، ونحو ذلك.

وذكر الله للتعظيم له. ومن جوّز إطلاق اللفظ الواحد على معنيين، فسّره بالمعنيين باعتبار المعمولين.

﴿ لَعَنَهُمُ اللهُ ﴾ : أبعدهم عن رحمته.

﴿ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ وَاَعَدَّ لَهُمْ عَذَاباً مُهِيناً ﴾ ۞: يهينهم مع الإيلام.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): وقوله ﷺ: «أنّ الذين يؤذون الله ورسوله لعنهم الله في الدنيا والآخرة وأعدّ لهم عذاباً مهيناً».

قال: نزلت فيمن غصب أميرالمؤمنين لله حقّه، وأخذ حقّ فاطمة لله الأداها. وقد

١. نفس المصدر والموضع.

٣. م وأ وس ون: يظهر .

٢. هكذا في المصدر. وفي النسخ: يغرب.

٤. تفسير القمي ١٩٦٧٢.

قال رسول الله ﷺ: من آذاها في حياتي؛ كمن آذاها بعد موتي. ومن آذاها بعد موتي؛ كمن آذاها في حياتي. ومن آذاها، فقد آذاني. ومن آذاني، فيقد آذى الله. وهـو قـول الله ﷺ: «انَّ الذين يؤذون الله ورسوله» الآية.

وفي مجمع البيان (۱): حدّثنا السيّد أبوالحمد قال: حدّثنا الحاكم أبوالقاسم الحسكانيّ قال: حدّثنا الحاكم أبوعبدالله الحافظ قال: حدّثنا أحمد بن أبي دارم الحافظ قال: حدّثنا عليّ بن أحمد العجليّ قال: حدّثنا عبّادبن يعقوب قال: حدّثنا أرطاة بن حبيب قال: حدّثني أبوخالد الواسطيّ، وهو آخذ بشعره، قال: حدّثني زيد بن عليّ بن الحسين، وهو آخذ بشعره، قال: الحسين، وهو آخذ بشعره، قال: حدّثني عليّ بن الحسين، وهو آخذ بشعره، قال: حدّثني عليّ بن الحسين بن عليّ بن أبي طالب] (۱) وهو آخذ بشعره، قال: حدّثني عليّ بن أبي طالب، وهو آخذ بشعره، قال: حدّثني رسول الله عَلَيْ وهو آخذ بشعره، فقال [يا عليّ] من آذي شعرة منك، فقد آذاني، ومن آذاني، فقد آذاي الله، ومن آذي الله، فعليه لعنة الله.

وفي تهذيب الأحكام (٤): الحسين بن سعيد، عن النضربن سويد، عن عبدالله بن سنان قال: سمعت أبا عبدالله عليه يقول: أخر رسول الله عليه ليلة من الليالي العشاء الأخرة ماشاء الله، فجاء عمر فدق الباب فقال: يا رسول الله، نام النساء، نام الصبيان.

فخرج رسول الله ﷺ فقال: ليس لكم أن تنؤذوني ولا تأمروني، إنَّما عليكم أن تسمعوا وتطيعوا.

﴿ وَالَّذِينَ يُؤْذُونَ الْمُؤْمِنِينَ والْمُؤْمِنَاتِ بِغَيْرِ مَا اكْتَسَبُوا ﴾ : بغير جناية استحقّوا بها. ﴿ فَقَدِ احْتَمَلُوا بُهْتَاناً وَاِثْماً مُبِيناً ﴾ ۞: ظاهراً.

قيل (٥): [إنَّها] نزلت في المنافقين [كانوا] يؤذون عليًّا السُّلِّ. وقيل: في أهل الإفك.

٢. من المصدر.

٤. تهذيب الأحكام ٢٨/٢، ذيل حديث ٨١.

١. مجمع البيان ٢٧٠/٤.

٣. ليس في المصدر.

٥. أنوار التنزيل ٢٥٣/٢.

وقيل: في زناة كانوا يبتغون النساء وهنّ كارهات.

وفي أصول الكافي (1): الحسين بن محمّد ، عن أحمد بن إسحاق ، عن سعدان بن (٢) مسلم ، عن عبدالله عليه فقرأ هذه الآية : «والذين مسلم ، عن عبدالله عندالله عليه فقرأ هذه الآية : «والذين يؤذون المؤمنين والمؤمنات بغير ما اكتسبوا فقد احتملوا بهتاناً واثماً مبيناً».

قال: فقال أبو عبدالله عليُّلا : فما ثواب من أدخل عليه السرور؟

فقلت: جعلت فداك، عشر حسنات؟

فقال: أي، والله، وألف ألف حسنة.

محمّد بن يحيى، عن أحمد بن سنان (٣)، عن منذربن يزيد، عن المفضّل بن عمر، قال أبوعبدالله عليه إذا كان يوم القيامة نادئ مناد: أين الصدود لأوليائي؟ فيقوم قوم ليس على وجوههم لحم. فيقال: هؤلاء الذين آذوا المؤمنين ونصبوا لهم وعاندوهم وعنفوهم في دينهم. ثمّ يؤمر بهم إلى جهنم.

وفي كتاب الخصال (٤): عن أبى حمزة الشماليّ، عن أبى جعفر للسلِّ قال: الناس رجلان؛ مؤمن وجاهل. فلا تؤذ (٥) المؤمن، ولا تجهل على (٦) الجاهل فتكون مثله.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٧): وقوله ﷺ: «والذين يؤذون المؤمنين والمؤمنات» يعني: عليّاً وفاطمة عليًّا «بغير ما اكتسبوا فقد احتملوا بهتانا واثماً مبيناً» وهي جارية في الناس كلّهم.

وفي شرح الآيات الباهرة (١٨): في تفسير الإمام أبي محمد الحسن العسكري للله قال: إنّ رسول الله عَلَيْهُ بعث جيشاً وأمّر عليهم عليّاً للله الله عَلَيْهُ بعث جيشاً وأمّر عليهم عليّاً للله الله عَلَيْهُ بعث جيشاً وأمّر عليهم

۱. الكافي ۱۹۲/۲، ح ۱۳.

٨٠٠ هكذا في المصدر. وفي النسخ: «سعد». انظر تنقيح المقال ٢٣٠/٢، رقم ٤٨٠٠.

٣. نفس المصدر ٣٥١/٢ ح ٢. 3. الخصال /٤٩، ح ٥٧ .

٥. هكذا في ن. وفي سائر النسخ والمصدر: تؤذي.

٦. ليس في المصدر . ٧ تفسير القمي ١٩٦/٢ .

٨. تأويل الأيات الباهرة، ٢٦٥/٢.

قال: فغضب رسول الله عَلَيْ غضباً لم يُرَ قبله ولا بعده غضباً مثله، وتغيّر لونه، وتربّد، وانتفخت أوداجه، وارتعدت أعضاؤه، وقال: ما لك يا بريدة، آذيت رسول الله عَلَيْ منذ اليوم؟ أما سمعت قول الله عَلَى: «أنّ الذين يؤذون الله ورسوله لعنهم الله في الدنيا والآخرة وأعدّ لهم عذاباً مهيناً. والذين يؤذون المؤمنين والمؤمنات بغير ما اكتسبوا فقد احتملوا بهتاناً وإثماً مبيناً؟

فقال بريدة: ما علمت أنّى قصدتك بأذي.

فقال رسول الله عَيَّالَهُ: أو تظنّ ، يا بريدة ، أنّه لايؤذيني إلّا من قصد ذات نفسي ؟ أما علمت أنّ عليّاً منّي وأنا منه ، وأنّ من آذي عليّاً فقد آذاني ، ومن آذاني فقد آذاني فقد آذي الله ، ومن آذاني فقد آذاني أنه أن يؤذيه بأليم عذابه في نار جهنّم ؟ ينا بسريدة ، أنت أعلم أم الله عَلَيْه ؟ وأنت أعلم أم ملك الأرحام ؟

فقال بريدة: بل الله أعلم، وقرّاء اللوح المحفوظ أعلم، وملك الأرحام أعلم. فقال رسول الله ﷺ: وأنت اعلم يا بريدة، أم حفظة عليّ بن أبي طالب؟ قال: بل حفظة علىّ بن أبي طالب.

فقال رسول الله تَنْظِيَّةُ: فكيف تخطّنه وتلومه وتوبّخه وتشنّع عليه في فعله ؟ وهذا جبرائيل أخبرني عن حفظة علي، أنّهم لم يكتبوا عليه قطّ خطيئة منذ وُلد. وهذا ملك الأرحام حدّثني أنّه كتب قبل أن يولد حين استحكم في بطن أمّة أنّه لا يكون منه خطيئة

أبداً. وهؤلاء قرّاء اللوح المحفوظ أخبروني ليلة أسري بي، أنّهم وجدوا في اللوح المحفوظ مكتوباً: عليّ المعصوم من كلّ خطاء وزلل. فكيف تخطّنه أنت يا بريدة؟ وقد صوّبه ربّ العالمين والملائكة المقرّبين؟ يا بريدة، لا تمعرّض لعليّ بخلاف الحسن الجميل؛ فإنّه أميرالمؤمنين، وسيد الصالحين، وفارس المسلمين، وقائد الغرّ المحجّلين، وقسيم الجنّة والنار، يقول: هذا لي، وهذا لك.

ثم قال: يا بريدة ، أترى ليس لعليّ من الحقّ عليكم ؟ معاشر المسلمين ، أن تكايدوه ولا تعاندوه ولا تزايدوه ، هيهات هيهات هيهات هيهات الله أعظم من قدره عندكم . أوّ لا أخبركم ؟

قالوا: بلئي، يا رسول الله ﷺ.

فقال رسول الله ﷺ: إنّ الله ﷺ يبعث يوم القيامة أقواماً تمتلئ من جهة السيّئات موازينهم.

فيقال لهم: هذه السيِّئات، فأين الحسنات؟ وإلَّا فقد عطبتم.

فيقولون: يا ربّنا، مانعرف لنا من حسنات.

فإذا النداء من قبل الله ﷺ: إن لم تعرفوا لأنفسكم من حسنات، فإنّي أعـرّفها لكـم وأوفّيها (٢) عليكم.

ثمّ تأتي الربح برقعة صغيرة تطرحها في كفّة حسناتهم فترجح بسيّئاتهم بأكثر ما بين السماء والأرض فيقال لأحدهم: خذ بيد أبيك وأمّك وإخوانك وأخواتك وخاصّتك وقراباتك وأخدانك ومعارفك، فأدخلهم الجنّة.

فيقول أهل المحشر: يا ربّنا، أمّا الذنوب فقد عرفناها، فما كانت حسناتهم؟

فيقول الله رها عبادي، إن أحدهم مشى ببقية دين عليه لأخيه إلى أخيه، فقال له: خذها فإنّي أحبّك بحبّك لعليّ بن أبي طالب. فقال له الآخر: انّي قد تركتها لك بحبّك

وردت في المصدر وأ، مرتين .

لعليّ بن أبيطالب، ولك من مالي ماشئت. فشكر الله تعالى لهما، فحطّ به خطاياهما، وجعل ذلك في حشو صحائفهما وموازينهما، وأوجب لهما ولوالديهما الجنّة.

قال: يا بريدة، إنّ من يدخل النار ببغض عليّ أكثر من الخبزف الذي يسرمي عمند الجمرات، فإيّاك أن تكون منهم.

﴿ يَا اَيُّهَا النَّبِيُّ قُلْ لِاَزْوَاجِكَ وَبَنَاتِكَ وَنِسَاءِ الْمُؤْمِنِينَ يُدْنِينَ عَلَيْهِنَّ مِنْ جَلاَبِيبِهِنَّ ﴾: يغطّين وجوههنّ وأبدانهنّ بملاحفهنّ إذا برزن لحاجة.

و «من» للتّبعيض. فإنّ المرأة ترخى بعض جلبابها وتتلفّع ببعض.

﴿ ذَلِكَ أَدْنَىٰ أَنْ يُعْرَفُنَ ﴾ : يميّزن من الإماء والقينات.

﴿ فَلاَ يُؤْذَيْنَ ﴾: فلا يؤذيهنّ أهل الريبة بالتعرّض (١) لهنّ.

وفي مجمع البيان (٢): أنّ أهل الريبة كانوا يمازحون الإماء، وربّما كان ينتجاوز المنافقون إلى ممازحة الحرائر. فإذا قيل لهم في ذلك، قالوا: حسبناهنّ إماء. فقطع الله عذرهم.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): إنّه كان سبب نـزولها، أنّ النساء كن يـجئن إلى المسجد ويصلّبن خلف رسول الله عَيَّالُهُ. فإذا كان باللّيل وخرجن إلى صلاة المعغرب والعشاء الآخرة والغداة، يقصد الشبّان (٤) لهنّ في طريقهن فيؤذونهن (٥) ويتعرّضون (٦) لهنّ. فأنزل الله «يا أيّها النبيّ» الآية.

﴿ وَكَانَ اللهُ غَفُوراً ﴾: لما سلف.

﴿ رَحِيماً ﴾ ٢٠ : بعباده . حيث يراعي مصالحهم حتّى الجزئيات منها .

١. هكذا في ن ، وفي سائر النسخ: بالتعريض . ٢. مجمع البيان ٣٧٠/٤.

٣. تفسيرالقمي ١٩٦/٢.

هكذا في المصدر. وفي النسخ: «الشباب لهم» بدل «الشبان لهنّ».

٥. هكذا في المصدر ون . وفي سائر النسخ: فيوذيهنّ .

٦. هكذا في المصدر . وفي النسخ: يتعرّض .

﴿ لَئِنْ لَمْ يَنْتَهِ الْمُتَافِقُونَ ﴾ : عن نفاقهم.

﴿ وَالَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ ﴾: ضعف إيمان وقلّة ثبات عليه، أو فجور عن تزلزلهم في الدين، أو فجورهم.

﴿ وَالْمُرْجِفُونَ فِي الْمَدِينَةِ ﴾: يرجفون أخبار السوء عن سرايا المسلمين ونحوها. من إرجافهم. وأصله التحريك من الرجفة، وهي الزلزلة. شمّي به الاخبار الكاذب، لكونه متزلزلاً غير ثابت.

﴿ لَنُغْرِيَنَّكَ بِهِمْ ﴾ : لنأمرنَك بقتالهم وإجلائهم، أو ما يضطرَهم إلى طلب الجلاء.

﴿ ثُمَّ لَايُجَاوِرُونَكَ ﴾: عطف على «لنغرينَك». و«ثـمّ» للدّلالة عـلىٰ أن الجـلاء ومفارقة جوار الرسول أعظم ما يصيبهم.

﴿ فِيهَا ﴾: المدينة.

﴿ إِلاَّ قَلِيلاً ﴾ ﴿: زماناً ، أو جواراً قليلاً.

﴿ مَسَلَعُونِينَ ﴾: نُصِب على الشتم، أو الحال. والاستثناء شامل له أيضاً: أي لا يجاورونك إلا ملعونين.

ولا يجوز أن ينتصب عن قوله:

﴿ أَيْنَمَا ثُقِفُوا أَخِذُوا وَقُتِّلُوا تَقْتِيلاً ﴾ ٢٠ لأنَّ ما بعد كلمة الشرط لايعمل فيما قبلها.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (۱): وأمّا قوله على: «لئن لم ينته المنافقون والذين في قلوبهم مرض» أي شك. «والمرجفون في المدينة لنغرينك بهم ثمّ لايجاو رونك [فيها إلا قليلاً». فإنّها] (۲) نزلت في قوم منافقين كانوا في المدينة يرجفون برسول الله على إذا خرج إلى بعض غزواته. يقولون: قُتل وأسر. فيغتمّ المسلمون لذلك، ويشكون إلى رسول الله على ذلك «لئن لم ينته المنافقون [والذين في قلوبهم مرض» أي شك «والمرجفون في المدينة لنغرينك بهم] (۱) ثمّ لا يجاو رونك فيها إلا

١. تفسير القمي ١٩٦٧٢ - ١٩٧.

٣. ليس في المصدر . وفيه: اإلى قوله ابدالاً منه .

قليلا» أي نأمرك بإخراجهم من المدينة إلّا قليلاً «ملعونين ابنما تُـقفوا أخـذوا وقُـتّلوا تقتيلاً».

وفي رواية أبي الجارود (١٠): عن أبي جعفر الله قال: «ملعونين» فوجبت عليهم اللعنة بقول الله بعد اللعنة [«أينما ثقفوا أخذوا وقتلوا تقتيلاً»](٢).

﴿ سُنَّةَ اللهِ فِي الَّذِينَ خَلُوا مِنْ قَبْلُ ﴾: مصدر موكّد، أي سنّ الله ذلك في الأمم الماضية؛ وهو أن يُقتَل الذين نافقوا الأنبياء وسعوا في وهنهم بالإرجاف ونحوه أينما تُقفوا.

- ﴿ وَلَنْ تَجِدَ لِسُنَّةِ اللهِ تَبْدِيلاً ﴾ ٢٠ لأنَّه لايبدّلها، ولا يقدر أحد أن يبدّلها.
- ﴿ يَشَالُكَ النَّاسُ عَنِ السَّاعَةِ ﴾ : عن وقت قيامها، استهزاء وتعنَّتاً ؛ أي امتحاناً.
  - ﴿ قُلْ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِنْدَ اللهِ ﴾: لم يطلع عليه أحداً، لاملكاً ولا نبيّاً.
- ﴿ وَمَا يُدّرِيكَ لَعَلَّ السَّاعَةَ تَكُونُ قَرِيباً ﴾ ﴿ وَمَا يُدّرِيكَ لَعَلَ السَاعة عن قريب. وانتصابه على الظرف. ويجوز أن يكون التذكير، لأنّ الساعة في معنى السوم. وفيه تهديد للمستعجلين وإسكات للمتعنتين.
  - ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَعَنَ الْكَافِرِينَ وَأَعَدُّ لَهُمْ سَعِيراً ﴾ ﴿ إِنَّ اللَّهَ الْكِافِرِينَ وَأَعَد أَلَهُمْ سَعِيراً ﴾ ﴿ إِنَّ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ ا
    - ﴿ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدا لَا يَجِدُونَ وَلِيّا ﴾: يحفظهم.
      - ﴿ وَلا نَصِيراً ﴾ ٢٠ يدفع العذاب عنهم.

وفي أصول الكافي (٣): عليّ بن محمّد، عن بعض أصحابه، عن آدم بن إسحاق، عن عبدالرزّاق بن مهران، عن الحسين بن ميمون، عن محمّد بن سالم، عن أبي جعفر عليه عبدالرزّاق بن مهران، عن الحسين بن ميمون، عن محمّد بن سالم، عن أبي جعفر عليه حديث طويل. يقول فيه عليه الله : ولا يلعن الله مؤمناً. قال الله على الدّائة لعن الكافرين وأعدّلهم سعيراً. خالدين فيها أبداً لا يجدون وليّاً ولا نصيراً».

١. نفس المصدر والموضع . ٢. من المصدر .

٣. الكافي ٣١/٢، ضمن حديث ١. وأوَّله في ص ٢٨.

﴿ يَوْمَ تُقَلَّبُ وُجُوهُهُمْ فِي النَّارِ ﴾ : تُصرَّف من جهة إلى جهة ؛ كاللحم يُشوىٰ بالنار . أو (١) من حال إلى حال .

وقرئ: «تَقلّب» بمعنى: تتقلّب. [وتقلّب] (٢). متعلّق الظرف (٣).

﴿ يَقُولُونَ يَالَيْتَنَا ٱطَعْنَا اللهَ وَٱطَعْنَا الرَّسُولا ﴾ ۞: فلن نبتلي بهذا العذاب.

﴿ وَقَالُوا رَبُّنَا إِنَّا اَطَعْنَا سَادَتَنَا وَكُبَرَاءَنَا ﴾ : يعنون قادتهم الذين لقنوهم الكفر.

وقرأ ابن عامر ويعقوب: «ساداتنا» على جمع الجمع، للدّلالة على الكثرة (٤٠).

﴿ فَأَضَلُّونَا السَّبِيلا ﴾ ٢٠: بما زيّنوه لنا.

﴿ رَبُّنَا آتِهِمْ ضِعْفَيْن مِنَ الْعَذَابِ ﴾ : مثلي ما آتيتنا منه. لأنَّهم ضلُّوا وأضلُّوا.

﴿ وَالْعَنْهُمْ لَعْنَاً كَبِيراً ﴾ ۞: كثير العدد.

وقرأ عاصم بالياء، أي لعناً هو أشدّ اللعن وأعظمه (٥).

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): وقال عليّ بن إبراهيم في قوله رهي الله المحمّد حقّهم. «يقولون ياليتنا اطعنا الله واطعنا الرسولا» يعني: في أميرالمؤمنين صلوات الله عليه. «وقالوا ربّنا إنّا اطعنا الله واطعنا الرسولا» يعني: في أميرالمؤمنين صلوات الله عليه. «وقالوا ربّنا إنّا اطعنا سادتنا وكبراءنا فأضلُونا السبيلا». وهما رجلان. والسادة والكبراء، هما أوّل من بدأ بطلمهم وغمصهم. وقوله رقي الماضلُونا السبيلا» أي طريق الجنّة. والسبيل: أميرالمؤمنين لليّلاً.

وفي مصباح شيخ الطائفة الله الله بتوحيده وطاعة من أمركم أن تطيعوه. ولا تسمسكوا وفيها يقول الله الله بتوحيده وطاعة من أمركم أن تطيعوه. ولا تسمسكوا بعصم الكوافر، ولا يخلج بكم الغيّ (٨)، فتضلّوا عن سبيل الرشاد باتّباع أولئك الذين

٢. من م والمصدر.

٤. نفس المصدر والموضع.

٦. تفسير القمى ١٩٧/٢.

٨. هكذا في المصدر. وفي النسخ: البغي.

١. هكذا في ن . وفي سائر النسخ: أي .

٣. أنوار التنزيل ٢٥٣/٢.

٥. نفس المصدر والموضع.

٧. مصباح المتهجّد /٧٠١.

ضلَوا وأضلَوا. قال الله عزّ من قائل في طائفة ذكرهم بالذّم في كتابه: «إنّا اطعنا سادتنا وكبراءنا فاضلَونا السبيلا، ربّنا آتهم ضعفين من العذاب والعنهم لعناً كبيراً».

﴿ يَاۤ اَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَتَكُونُوا كَالَّذِينَ آذَوْا مُوسَىٰ فَبَرَّاهُ اللهُ مِمَّا قَالُوا ﴾ : فأظهر براءته من مقولهم، يعنى : مؤدّاه ومضمونه.

قيل (١): وذلك أنَّ قارون حرَّض امرأة عمليٰ قلذفه بنفسها، فعصمه كما مرّ في القصص.

أو اتّهمه ناس بقتل هارون لمّا خرج معه إلى الطور فمات هناك، فحملته الملائكة ومرّوا بهم حتّىٰ رأوه غير مقتول. وقيل: أحياه الله فأخبرهم ببراءته (٢).

أو قذفوه بعيب في بدنه من برص أو أذرة (٣) لفرط تستّره حياء، فأطلعهم الله على أنّه بريء منه.

أو (1): نسبوه إلى السحر والجنون والكذب من بعد ما رأوا الآيات، فبرّأه الله منه.

﴿ وَكَانَ عِنْدَ اللهِ وَجِيهاً ﴾ ۞: ذَا قربة ووجاهة. أو خطر عندالله لايسأل شيئاً إلّا أعطاه.

١. أنوار التنزيل ٢٥٣/٢.

٢. المصدر: ببراءة موسى.

٣. الأذرة: انتفاخ الخُصْية، لتسرّب سائل فيها. و:الخُصْيه المنتفخة. ج:أدَر،

٤. مجمع البيان ٣٧٢/٤. ٥. تفسير القمي ١٩٧/٢.

أخبرنا الحسين بن محمّد (١١)، عن معلى بن محمّد، عن أحمد بن النضر، عن محمّد بن الخبرنا الحسين بن محمّد بن مروان رفعه إليهم المنظِظ قال: يا أيّها الذين آمنوا لا تؤذوا رسول الله في عليّ والأئمّة صلوات الله عليهم ؛ كما آذوا موسئ فبرّأه الله ممّا قالوا.

وفي مجمع البيان (٢)؛ واختُلِف فيما أوذي به موسى علىٰ أقوال:

أحدها، أنَّ موسى وهارون صعدا الجبل فمات هارون. فقالت بنوإسرائيل: أنت قتلته. فأمر الله الملائكة، فحملته حتى مرّوا به علىٰ بنيإسرائيل، وتكلّمت الملائكة بموته حتّىٰ عرفوا أنّه قدمات وبرّأه الله من ذلك. عن على عليَّ عليَّهِ.

وثانيها، أنّ موسى الله كان حيبًا ستيراً (٣) يغتسل وحده. فقالوا: ماتستر (١) منا إلا لعيب بجلده؛ إمّا برص، وإمّا أذرة. فذهب مرّة يغتسل فوضع ثوبه على حجر، فمر الحجر بثوبه، فطلبه موسى فرآه بنوإسرائيل عرياناً كأحسن الرجال خلقاً، فبرّاه الله ممّا قالوا. رواه أبوهريرة مرفوعاً.

وفي أمالي الصدوق (٥)، بإسناده إلى الصادق عليَّة حديث طويل. يـقول فـيه عليَّة للعلقمة: يا علقمة، إنّ رضا الناس لايُملَك، وألسنتهم لاتُضبَط. ألم ينسبوا موسى عليَّة إلى أنّه عنين وآذوه، حتى برّأه الله ممّا قالوا «وكان عندالله وجيهاً».

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللهَ ﴾: في ارتكاب مايكرهه، فضلاً عمّا يؤذي رسوله. ﴿ وَقُولُوا قَوْلاً سَدِيداً ﴾ ﴿ وَقُولُوا قَوْلاً سَدِيداً ﴾ ﴿ وَقُولُوا قَوْلاً سَدِيداً ﴾ ﴿ وَالمراد: النهي عن ضدّه.

﴿ يُصْلِحْ لَكُمْ اَعْمَالَكُمْ ﴾: يوفّقكم للأعمال الصالحة. أو يصلحها بالقبول والإثابة عليها.

﴿ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ ﴾: ويجعلها مكفّرة باستقامتكم في القول والعمل.

١. نفس المصدر والموضع. وفي أ وم ون: وفي أصول الكافي أخبرنا الحسين بن محمّد....

٢. مجمع البيان ٣٧٢/٤. وفيه: وأختلفوا.... ٣. الحيئ: ذوالحياء. والستير: العفيف.

المصدر: يستتر.
 أمالي الصدوق / ٩١ و ٩٢، ضمن حديث ٣.

وفي روضة الكافي (١): عليّ بن إبراهيم، عن محمّد بن عيسى بن عبيد، عن يونس قال: قال أبو عبدالله المليّ لعبّاد بن كثير البصريّ الصوفيّ: ويحك يا عبّاد، غرّك أن عفّ بطنك وفرجك. إنّ الله رَهِ تقول في كتابه: «يا أيّها الذين آمنوا اتّقوا الله وقولوا قولاً سديداً يصلح لكم اعمالكم». اعلم أنّه لايقبل (١) الله رهجة منك شيئاً، حتى تقول قولاً عدلاً.

﴿ وَمَنْ يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ ﴾ : في الأوامر والنواهي.

﴿ فَقَدْ فَازَ فَوْزَاً عَظِيماً ﴾ ٢٠ يعيش في الدنيا حميداً وفي الآخرة سعيداً.

وفي أصول الكافي (٣): الحسين بن محمّد، عن معلّىٰ بن محمّد، عن عليّ بن أسياط، عن عليّ بن أبي حمزة، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله عليّ في قول الله عليّ الله عليّ الله عليّ والائمّة (٤) من بعده فقد فاز فوزاً عظيماً». هكذا نزلت.

وفي شرح الآيات الباهرة (٥): قال محمّد بن العبّاس الله عن أحمد بن القاسم، عن أحمد بن القاسم، عن أحمد بن محمّد السيّاريّ، عن محمّد بن عليّ بن أسباط، عن أبي حمزة، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله عليّ أنّه قال: «ومن يطع الله ورسوله في ولاية عليّ والائمة من بعده فقد فاز فوزاً عظيماً».

﴿ إِنَّا عَرَضْنَا الْأَمَانَةَ عَلَى السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَالْجِبَالِ فَآبَيْنَ أَنْ يَحْمِلْنَهَا وَآشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا الْإِنْسَانُ ﴾: [قيل (٦): تقرير للوعد السابق بتعظيم الطاعة. وسمّاها أمانة من حيث أنّها واجبة الأداء.

والمعنى: أنَّها لعظمة شأنها بحيث لو عُرضت على هذه الأجرام (٧) العظام وكانت

٢. المصدر: لايتقبّل.

٤. المصدر: ر[ولاية] الائمة.

٦. أنوار التنزيل ٢٥٤/٢.

۱. الکافی ۱۰۷/۸ ح ۸۱.

٣. نفس المصدر ٤١٤/١، ح ٨.

٥. تأويل الآيات الباهرة، ٤٦٩/٢.

٧. هكذا في المصدر ون، وفي سائر النسخ: الاجسام.

ذات شعور وإدراك، لأَبَيْنَ أن يحملنها وأشفقن منها. وحملها الإنسان}(١) مع ضعف بنيته ورخاوة قوّته، لاجرم فاز الراعي لها والقائم بحقوقها بخير الدارين.

﴿إِنَّهُ كَانَ ظَلُوماً ﴾: حيث لم يف بها ولم يراع حقّها.

﴿ جَهُولًا ﴾ ٢٠ : بكنه عاقبتها. وهذا وصف للجنس، باعتبار الأغلب.

وقيل (٢): المراد بالأمانة؛ الطاعة التي تعمّ الطبيعية والاختياريّة. وبعرضها؛ استدعاؤها الذي يعمّ طلب الفعل من المختار وإرادة صدوره من غيره. وبجهلها؛ الخيانة إفيها والامتناع عن أدائها. ومنه قولهم: حامل الأمانة ومحتملها، لمن لايؤدّيها)(٢) فتبرأ ذمّته. فيكونه الإباء عنه إنياناً بنما ينمكن أن ينتأتّي منه. والظلم والجهاله؛ الخيانة والتقصير.

وقيل (٤): إنَّه تعالى لمَّا خلق [هذه الأجرام، خلق](٥) فيها فيهماً. وقال لها: إنَّي فرضت فريضة، وخلقت جنّة لمن أطاعني فيها وناراً لمن عصاني.

فقلن: نحن مسخّرات على ما خلقتنا، لانحتمل فريضة ولا نبتغي ثواباً ولا عقاباً. ولمّا خلق أدم، عرض عليه مثل ذلك فحمله. فكان ظلوماً لنفسه بتحمّل [ما يشقّ عليها، جهولاً بوخامة عاقبته (٦).

ولعلّ المراد بالأمانة؛ العقل أو التكليف. وبعرضها عليهنّ؛ اعتبار بـالإضافة إلى استعدادهن إ(٧). وبإبائهن ؛ الإباء الطبيعي الذي هو عدم اللياقة والاستعداد. وبحمل الإنسان؛ قابليَّته واستعداده لها. وكونه ظلوماً جهولاً؛ لما غلب عليه من القوَّة الغضبيَّه والشهويّة.

٢. نفس المصدر ٢٥٣/٢ ٢٥٤.

أيس في س . ٣. من المصدرون.

٤. نقس المصدر ٢٥٣/٢ ٢٥٤\_

٥. من المصدر.

هكذا في المصدر . وفي النسخ : «بتحمّل ماشق جهواً وخامة عاقبته» بدل «بتحمله مايشق عليها جهواً ٧. ليس في أ. بوخامة عاقبته».

وعلى هذا يحسن أن يكون علّة للحمل عليه فإنّ من فوائد العقل، أن يكون مهيمناً على القوّتين، حافظاً لهما عن التعدّي ومجاوزة الحدّ. ومعظم مقصود التكليف تعديلهما وكسر سورتهما.

وفي عيون الأخبار (١)، في باب ماجاء عن الرضا للله عن الأخبار المتفرّقة ، بإسناده إلى الحسين بن خالد قال: سألت عليّ بن موسى الرضا لله عن قول الله تكلّى: «إنّا عرضنا الأمانة على السماوات والأرض والجبال فأبين أن يحملنها [وأشفقن منها» الآية إ(١). فقال: الأمانة: الولاية. من ادّعاها بغير حقّ ، [فقد](١) كفر.

وفي كتاب معاني الأخبار (٤)، بإسناده إلى محمّد بن سنان، عن المفضّل بن عمر قال: قال أبو عبدالله عليّة : إنّ الله تبارك و تعالىٰ خلق الأرواح قبل الأجساد بألفي عام. فجعل أعلاها وأشرفها أرواح محمّد وعليّ وفاطمة والحسن والحسين والأئمة (٥) الميمّة فعرضها على السماوات والأرض والجبال، فغشيها نورهم.

فقال الله تبارك وتعالى للسماوات والأرض والجبال: هؤلاء أحبّائي وأوليائي وحججي على خلقي وأثمّة بريّتي، ما خلقت خلقاً هو أحبّ إليّ منهم، لهم ولمن تولّاهم خلقت جنّتي، ولمن خالفهم وعاداهم خلقت ناري. فمن ادّعى منزلتهم منّي ومحلّهم من عظمتي، عذّبته عذاباً لاأعذّبه أحداً من العالمين، وجعلته مع المشركين في أسفل درك من ناري. ومن أقرّ بولايتهم ولم يدّع منزلتهم منّي ومكانهم من عظمتي، جعلته (معهم في روضات جنّاتي، وكان لهم فيها ما يشاؤون عندي، وأبحتهم كرامتي، وأحللتهم جواري، وشفّعتهم في المذنبين من عبادي وإمائي. فولايتهم أمانة عند خلقي. فأيّكم يحملها بأثقالها ويدّعيها لنفسه ؟ (٧)

٢. ليس في المصدر .

٤. معاني الأخبار /١٠٨\_-١١٠، ح ١.

٦. هكذا في المصدر . وفي النسخ: جعلتهم .

١. عيون أخبار الرضا ﷺ ٢٠٦/١، ح ٦٦.

٣. من المصدر.

ه. المصدر: والأثمَّة [بعدهم].

٧. هنا زيادة في المصدر . وهي : دون خيرتي .

فأبت السماوات والأرض والجبال أن يحملنها وأشفقن منها، من ادَعاء منزلتها وتمنّى محلّها من عظمة ربّهم (١).

فلمًا أسكن الله ﷺ آدم وزوجته الجنّة قال لهما (٢): «كلا منها رغداً حيث شئتما ولا تقربا هذه الشجرة» يعنى: شجرة الحنطة «فتكونا من الظالمين».

فنظرا<sup>(٣)</sup> إلى منزلة محمّد وعمليّ وفعاطمة والحسسن والحسمين والأثمّة بمعدهم صلوات الله عليهم فوجداها أشرف منازل أهل الجنّة.

فقالا: ربّنا، لمن هذه المنزلة؟

فقال الله على: ارفعا رؤوسكما إلى ساق العرش (١٠).

فرفعا رؤوسهما، فوجدا أسماء (٥) محمد وعليّ وفاطمة والحسن والحسين والأئمّة [بعدهم](٦) المثلّظ مكتوبة على ساق العرش بنور الله الجبّار على الله العربية على ساق العرس بنور الله الجبّار على الله العربية على ساق العربية العربية

قالا: ربّنا، ومَن الظالمون؟

قال: المدّعون لمنزلتهم بغير حقّ.

قالا: ربّنا، فأرنا منازل ظالميهم (^) في نارك حتّىٰ نراها؛ كما رأينا منزلتهم في جنّتك. فأمر الله تبارك وتعالىٰ النار، فأبرزت جميع مافيها من ألوان النكال والعذاب. وقال ﷺ: مكان الظالمين لهم المدّعين منزلتهم في أسفل درك منها، كلّما أرادوا أن

۲. البقرة /۲۵.

المصدر: ربّها .
 هكذا في المصدر . وفي النسخ: فنظر .

٤. المصدر: عرشي.

٥. المصدر: اسم.

من المصدر .
 من المصدر . وفي النسخ : منزله ظالمهم .

٧. هكذا في المصدر . وفي النسخ: تمينا .

يخرجوا منها أعيدوا فيها، وكلّما نضجت جلودهم بدّلناهم (۱) سواها ليذوقوا العذاب. يا آدم ويا حوّاء، لاتنظرا إلى أنواري وحججي بعين الحسد فأهبطكما عن جواري وأحلّ بكما هواني «فوسوس لهما الشيطان ليبدي لهما ماوُرِي عنهما من سوآتهما، وقال ما نهاكما ربّكما عن هذه الشجرة إلّا أن تكونا ملكين أو تكونا من الخالدين وقاسمهما انّي لكما لمن الناصحين فدلّاهما بغرور» (۲) وحملهما على تمنّي منزلتهم، فنظرا إليهم بعين الحسد فُخذلا حتّى أكلامن شجرة الحنطة، فعاد مكان ما أكلا شعيراً. فأصل الحنطة كلّها ممّا لم يأكلاه، وأصل الشعير كلّه ممّا عاد مكان ما أكلاه.

فلمًا أكلا من الشجرة، طار الحليّ والحلل عن أجسادهما وبقيا عريانين «وطفقا يخصفان عليهما من ورق الجنّة، وناداهما ربّهما ألم أنهكما عن تلكما الشجرة وأقل لكما ال الشيطان لكما عدوّ مبين قالا ربّنا ظلمنا أنفسنا وإن لم تغفرلنا وترحمنا لنكونن من الخاسرين» (٢) «قال اهبطا» (٤) من جواري فلا يجاورني في جنّتي من يعصيني. فهبطا موكولين إلى أنفسهما في طلب المعاش.

فلمّا أراد الله على أن يتوب عليهما، جاءهما جبرائيل الله فقال لهما: إنّكما إن ظلمتما أنفسكما بتمنّي منزلة من فُضًل عليكما، فجزاؤكما ما قد عوقبتما من الهبوط من جوار الله إلى أرضه. فسألا ربّكما بحقّ الأسماء التي رأيتموها على ساق العرش حتى يتوب عليكما.

فقالا: اللهم إنّا نسألك بحقّ الأكرمين عليك؛ محمّد وعليّ وفاطمة والحسن والحسين والأئمّة، إلّا تبت علينا ورحمتنا. فتاب الله عليهما، إنّه هو التوّاب الرحيم. فلم يزل أنبياء الله بعد ذلك يحفظون هذه الأمانة ويخبرون بها أوصياءهم والمخلصين من أمّنهم، فيأبون حملها ويشفقون من ادّعائها، وحملها الإنسان الذي قد عُرِف. فأصل كلّ ظلم منه إلى يوم القيامة. وذلك قول الله تَهَانَى: «إنّا عرضنا الأمانة على فأصل كلّ ظلم منه إلى يوم القيامة. وذلك قول الله تَهانى: «إنّا عرضنا الأمانة على

٢. الأعراف /٢٠\_٢٢،

١. المصدر: بذَّلوا (بدُّلناهم خ . ل .) .

٤. طه /١٢٣.

٣. الأعراف /٢٢ ـ ٢٣.

السماوات والأرض والجبال فأبين أن يحملنها وأشفقن منها وحملها الإنسان إنّه كان ظلوماً جهولاً».

حدّثنا [محمّد بن] (١) موسى بن المتوكّل على (١) قال: حدّثنا عبدالله بن جعفر الحميري، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسن بن عليّ بن فضّال، عن مروان بن مسلم، عن أبي بصير قال: سألت أبا عبدالله على عن قول الله على: «إنّا عرضنا الأمانة على السماوات والأرض والجبال فأبين أن يحملنها واشفقن منها وحملها الإنسان إنّه كان ظلوماً جهولاً».

قال: الإمانة؛ الولاية. والإنسان؛ أبوالبشر. روي: المنافق (٣).

وفي أصول الكافي (1): محمّد بن يحيى، عن محمّد بن الحسين، عن الحكم بن مسكين، عن إسحاق بن عمّار، عن رجل، عن أبي عبدالله عليه في قبول الله على: «إنّا عرضنا الأمانة على السماوات والأرض والجبال فأبين أن يحملنها واشفقن منها وحملها الإنسان إنّه كان ظلوماً جهولاً».

قال: هي ولاية أميرالمؤمنين عليُّلا.

وفي الكافي (٥): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن بعض أصحابه، عن أبي حمزة، عن عقيل الخزاعيّ، أنّ أميرالمؤمنين صلوات الله عليه كان إذا حضر الحرب، يموصي المسلمين (٦) بكلمات.

يقول: تعاهدوا الصلاة، وحافظوا عليها، واستكثروا منها وتقرّبوا بها. ثمّ أنّ الزكاة جُعلت مع الصلاة قرباناً لأهل الإسلام علىٰ أهل الإسلام، ومن لم يعطها طيّب النفس بها يرجو بها من الثمن ما هو أفضل منها، فإنّه جاهل بالسّنة مغبون الأجر ضالّ العـمر

١. من المصدر ، ١١٠ ، ع ٢ . نفس المصدر /١١٠ ، ح ٢ .

٣. المصدر: «الانسان أبو الشرور المنافق» بدل «الانسان أبوالبشر وروي المنافق».

الكافي ١٣/١، ح ٢.
 الكافي ١٣/١، مقطعين من حديث ١.

٦. المصدر: للمسلمين.

طويل الندم بترك أمر الله تعالى والرغبة عمّا عليه. صالحوا عباد الله، يـقول الله هجلة (١):

«ومن يتّبع غير سبيل المؤمنين نولّه ما تولّى» من الأمانة. فقد خسرمن ليس من أهلها،
وضلّ عمله، وعُرضت على السماوات المبنيّة والأرض المهاد والجبال المنصوبة، فلا
أطول ولا أعرض ولا أعلى ولا أعظم، لو امتنعت (١) من طول أو عرض أو قوة أو عزّة (١)
امتنعن ولكن أشفقن من العقوبة. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي نهج البلاغة (1): ثمّ أداءُ الأمانة، فقد خاب من ليس أهلها. إنّها عُرضت على السماوات المبنيّة والأرض (٥) المدحوّة والجبال ذات الطول المنصوبة، فلا أطول ولا أعرض ولا أعلى ولا أعظم منها، ولو امتنع شيء بطول أو عرض أو قوّة أو عزّ لامتنعن، ولكن أشفقن من العقوبة وعقلن ما جهل من (٦) أضعف منهنّ وهو الإنسان «إنّه كان ظلوماً جهولاً».

وفي كتاب الاحتجاج (٧) للطبرسي الله : عن أميرالمؤمنين الله حديث طويل. يقول فيه الله الإمانة على السماوات فيه الله الزنادقة ـ وقد قال : وأجده يقول : (إنّا عرضنا الأمانة على السماوات والأرض والجبال فأبين أن يحملنها واشفقن منها وحملها الإنسان إنّه كان ظلوماً جهولاً».

فما هذه الأمانة، ومن هذا الإنسان؟ وليس من صفة (^) القدير الحكيم (<sup>٩)</sup> التـلبيس على عباده.

وأمّا الأمانة التي ذكرتها، فهي الأمانة التي لاتجب ولا تجوز أن تكون إلّا في الأنبياء وأوصيائهم. لأنّ الله تبارك وتعالىٰ ائتمنهم علىٰ خلقه وجعلهم حججاً في أرضه.

٥. المصدر: الأرضين.

٣. هنا في المصدر زيادة . وهي: أو عظم .

١. النساء /١١٥.

٣. المصدر: لوا متنعن .

٤. نهج البلاغة /٣١٨\_٣١٧، ذيل خطبة ١٩٩.

٦. المصدر: من هو .

٨. المصدر: صفته.

٧. الاحتجاج ٣٦٤/١ و٣٧٤.

٩. المصدر: «العزيز العليم» بدل «القدير الحكيم».

فبالسامري (۱) ومن اجتمع معه وأعانه من الكفّار إعلى آ(۲) عبادة العجل عند غيبة موسى، ما تم انتحال محلّ (۱) موسئ من الطغام (۱) والاحتمال لتلك الأمانة التي لا ينبغي إلا لطاهر من الرجس. فاحتمال و زرها و و زر من سلك سبيله من الظالمين وأعوانهم. ولذلك قال النبي عَلَيْهُ: من استنّ بسنّة حقّ، كان له أجرها وأجرمن عمل بها إلى يوم القيامة آ(۱). القيامة. [ومن استنّ سنّة باطل، كان عليه و زرها و و زر من عمل بها إلى يوم القيامة آ(۱). وفي عوالي اللثالي (۱): وفي الحديث: أنّ عليّاً عليّاً عليّاً إذا حضر وقت الصلاة يتململ ويتزلزل ويتلوّن.

فيقال له: مالك، يا أميرالمؤمنين؟

فيقول: جاء وقت الصلاة، وقت أمانة عـرضها [الله](٧) عـلى السـماوات والأرض [والجبال]<sup>(٨)</sup>فأبين أن يحملنها وأشفقن منها.

وفي تهذيب الأحكام (٩): الحسين بن سعيد، عن الحسن بن عليّ، عن عليّ بن النعمان وأبي [المغراء و] (١٠) الوليد بن مدرك، عن إسحاق قال: سألت أبا عبدالله عليه عن الرجل يبعث إلى الرجل يقول له: ابتع لي ثوباً. فيطلب له في السوق، فيكون عنده مثل ما يجد له في السوق، فيكون عنده مثل ما يجد له في السوق، فيعطيه من عنده ؟

قال: لايقربن هذا ولا يبدنس ننفسه. إنّ الله الله الله الله عرضنا الأمانة على السماوات والأرض والجبال فأبين أن يحملنها واشفقن منها وحملها الإنسان إنّه كان ظلوماً جهولاً». وإن كان عنده خير ممّا يجد له في السوق، فلا يعطيه من عنده.

١. المصدر: والسامري . ٢. من المصدر .

٣. هكذا في المصدر . وفي النسخ: مجلس .

٤. هكذا في المصدر ، وفي النسخ: الطعام ، والطغام: أرذال الناس وأوغادهم .

٥. ليس في المصدر . ٩٢٤/١ - ٣٢٤ عوالي اللتالي ٣٢٤/١ - ٦٢.

٧. من المصدر . ٨ ليس في ا

٩. تهذيب الأحكام ٣٥٢/٦ - ٩٩٩.

أيس في المصدر .

وفي بصائر الدرجات (١): أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، إعن عثمان بن سعيد، إعن عثمان بن سعيد] (٢)، عن مفضّل بن صالح، عن جابر، عن أبي جعفر عليه في قبول الله الله الله الله على السماوات والأرض والجبال فأبين أن يحملنها».

قال: الولاية. فأبين أن يحملنها [كفراً بها وعناداً (٣)، وحملها الإنسان. والإنسان الذي حملها، أبو فلان.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): وقال عليّ بن إبراهيم في قوله ﷺ: «إنّا عرضنا الأمانة على السماوات والأرض والجبال فأبين أن يحملنها».

قال: ] (٥) الأمانة؛ هي الإمامة والأمر والنهي. والدليل على أنّ الأمانة هي الإمامة إقوله الله الأثمة (٦) صلوات الله عليهم (٧): «انّ الله يأمركم أن تؤدّوا الأمانات إلى أهلها» يعني: الإمامة. فالأمانة؛ هي الإمامة ] (٨) عرضت على السماوات والأرض والجبال فأبين أن يحملنها. قال: أبين أن يدّعوها أو يغصبوها أهلها «وأشفقن منها وحملها الإنسان» أي الأوّل (٩) «إنّه كان ظلوماً جهولاً».

وفي شرح الآيات الباهرة (١٠٠): روى محمّد بن العبّاس الله عن الحسين بن عامر، عن محمّد بن الحسين، عن الحكم بن مسكين (١١١)، عن إسحاق بن عمّار، عن أبي عبدالله عليّة في قول الله الله الله وإنّا عرضنا الأمانة على السماوات والأرض والجبال فأبين أن يحملنها وأشفقن منها وحملها الإنسان إنّه كان ظلوماً» لنفسه (١٢) «جهولاً» قال: يعني بها: ولاية على بن أبي طالب.

۱. بصائر الدرجات ۹۷، ح ۳. ليس في المصدر.

٣. هكذا في المصدر . وفي النسخ : «كفراً» بدل «كفراً بها وعناداً» .

٤. تفسير القمي ١٩٨/٢. ٥. ليس في أ.

٦. المصدر: في الأثمة. ٧ النساء /٥٨ .

٨. ليس في ن ، وفي المصدر: أي فلان ،
 ٨. ليس في ن ، وفي المصدر: أي فلان ،

١٠. تأويل الأيات الباهرة، ٤٧٠/٢.

المصدر: «الحكيم بن مسكان». انظر تنقيح المقال ٣٦٠/١، رقم ٣٢٤٨.

اليس في المصدر . و «ظلوماً لنفسه» ليس في أ.

ويؤيّده مارواه الشيخ محمّد بن يعقوب الله (١) بطريق آخر: عن محمّد بن يحيى، عن محمّد بن يحيى، عن محمّد بن الحسين، عن الحسن بن مسكان (٢)، عن إسحاق بن عمّار في قوله الله الله عنه الأمانة» إلى آخر الآية.

قال: هي الولاية لأميرالمؤمنين، صلوات الله عليه وعلى ذرّيّته الطيّبين، صلاة باقية دائمة إلى يوم الدين.

﴿ لِيُعَذِّبَ اللهُ الْمُنَافِقِينَ والْمُنَافِقَاتِ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكَاتِ وَيَتُوبَ اللهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُشْرِكَاتِ وَيَتُوبَ اللهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ ﴾ : تعليل للحمل، من حيث إنّه نتيجة ؛ كالتأديب للمضرب في : ضربته تأديباً.

وذكر التوبة في الوعد، إشعار بأنّ كونهم ظلوماً جهولاً في جبلتهم لا يخليهم عـن فرطات.

﴿ وَكَانَ اللهُ خَفُوراً رَحِيماً ﴾ ۞: حيث تاب عمليٰ فرطاتهم، وأثباب بالفوز عمليٰ طاعاتهم.

١. نفس المصدر والموضع.

المصدر: «محمد بن الحسن عن الحكم بن مسكان» بدل «محمد بن الحسين عن الحسن بن مسكان».
 ولم نعثر على «الحكم بن مسكان» في كتب الرجال. وأمّا بالنسبة الى «الحسن بن مسكان» انظر تنقيح المقال ٣١٠/١، رقم ٢٧٥٦.



## سورة سبأ

مكيّة. وقيل (١): إلّا «ويرى الذين أوتوا العلم» أربع أو خمس وخمسون آية.

## يسم الله الرحمن الرحيم

في كتاب ثواب الأعمال (٢)، بإسناده إلى ابن أذينة ، عن أبي عبدالله عليه قال: من قرأ (٣) الحمدين جميعاً ؛ حمد سبأ وحمد فاطر (٤) في ليلة ، لم يزل في ليله (٥) فمي حفظ الله وكلاءته . فإن قرأهما في نهاره ، لم يصبه في نهاره مكروه ، وأعطى من خير الدنيا وخير الأخرة مالم يخطر على قلبه ولم يبلغ مناه .

وفي مجمع البيان (٦٠): أبي بن كعب، عن النبيّ ﷺ قال: من قرأ سورة سبأ، لم يـبق نبيّ ولا رسول إلّاكان له يوم القيامة رفيقاً ومصافحاً.

﴿ الْحَمْدُ شِهِ الذِي لَهُ مَا فِي السَّماوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ ﴾ : خلقاً ونعمة. فله الحمد في الدنيا، لكمال قدرته وعلى تمام نعمته.

﴿ وَلَهُ الْحَمْدُ فِي الْآخِرَةِ ﴾: لأنّ ما في الآخرة أيضاً كذلك. وليس هذا من عطف المقيّد على المطلق؛ فإنّ الوصف يدلّ على أنّه المنعم بالنعم الدنيويّة، فقيّد الحمد بها. وتقديم الصلة للاختصاص؛ فإنّ النعم الدنيويّة قد تكون بواسطة من يستحقّ الحمد لأجلها، ولا كذلك نعم الآخرة.

﴿ وَهُوَ الْحَكِيمُ ﴾: الذي أحكم أمور الدارين.

٢. ثواب الأعمال /١٣٧ - ١٣٨ ، ح ١.

٤. هنا زيادة في المصدر . وهي : من قرأهما .

٦. مجمع البيان ٣٧٥/٤.

١. أنوار التنزيل ٢٥٤/٢.

٣. «من قرأ» ليس في المصدر.

٥. المصدر: ليلته.

٤٨٢ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

﴿ الْخَبِيرُ ﴾ ٢٠: ببواطن الأشياء.

﴿ يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي الْأَرْضِ ﴾ : كالغيث، ينفذ في موضع [ويخرج من موضع](١) آخر. وكالكنوز والدفائن والأموات.

﴿ وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا ﴾ : كالحيوان والنبات والفلزّات وماء العيون.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم الله الله الله الله الله الله علي الأرض» قال: ما يلج في الأرض، قال: ما يدخل فيها. «وما خرج منها» قال: من النبات.

﴿ وَمَا يَسْزِلُ مِنَ السَّمَاءِ ﴾ : كالملائكة والكتب والمقادير والأرزاق والأنداء والصواعق.

﴿ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا ﴾ :كالملائكة وأعمال العباد والأبخرة والأدخنة.

﴿ وَهُوَ الرَّحِيمُ الْغَفُورُ ﴾ ٢: للمفرَطين في شكر نعمه مع كثرتها. أو في الآخرة مع ما له من سوابق هذه النعم الفائتة للحصر.

﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ : منكرو البعث.

﴿ لَا تَأْتِينَا السَّاعَةُ ﴾ : إنكار لمجيئها. أو استبطاء، استهزاء (٣) بالوعد به.

﴿ قُلْ بَلَيٰ وَرَبِّي ﴾ : رد لكلامهم ، وإثبات لمانفوه .

﴿ لَتَأْتِيَنَّكُمْ عَالِمَ الْغَيْبِ ﴾: تكرير لإيجابه، مؤكّداً بالقسم، مقرّراً لوصف المقسم به بصفات تقرّر إمكانه وتنفى استبعاده، على ما مرّ غير مرّة.

وقرأ حمزة والكسائي: «علّام الغيب» للمبالغة. ونافع وابن عامر ورويس: «عالم الغيب» بالرّفع، على أنّه خبر [مبتدأ](٤) محذوف. أو مبتدأ، خبره:

﴿ لاَ يَعْزُبُ عَنْهُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ فِي السَّمَاوَاتِ وَلا فِي الْأَرْضِ ﴾ (٥): وقرأ الكسائي: «لا يعزب» بالكسر(٦).

٢. تفسير القمي ١٩٨/٢.

٦. من ن . ا

٤. من المصدر.

٣. هكذا في ن وم. وفي سائر النسخ: استظهار .

٦. نفس المصدر والموضع.

٥. أنوار التنزيل ٢٥٥/٢.

﴿ وَلاَ أَصْغَرُ مِنْ ذَلِكَ وَلَا أَكْبَرُ إِلّاً فِي كِتَابٍ مُبِينٍ ﴾ ۞: جملة مؤكّدة لنفي العزوب؛ رفعهما (١) بالابتداء. ويؤيّده القراءة بالفتح، علىٰ نفي الجنس (٢).

ولا يجوز عطف المرفوع على «مثقال» والمفتوح على «ذرّة» بأنّه فتح في موضع الجرّ، لامتناع الصرف. لأنّ الاستثناء يمنعه، اللهم إلّا إذا جُعل الضمير في «عنه» للغيب، وجعل المثبت في اللوح خارجاً عنه لظهوره على المطالعين (٣). فيكون المعنى: لا ينفصل عن الغيب شيء إلّا مسطوراً في اللوح.

وفي أصول الكافي (٤): عنه، عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن يعقوب بن يزيد، عن ابن أبي عمير، عن ابن أذينه، عن أبي عبدالله عليّه في قوله (٥): «ما يكون من نجوى ثلاثة إلّا هو رابعهم ولا خمسة إلّا هو سادسهم».

فقال: هو واحد، واحدي الذات، بائن من خلقه وبذلك وصف نفسه. وهو بكلً شيء محيط، بالإشراف والإحاطة والقدرة «لا يعزب عنه مثقال ذرة في السماوات ولا في الأرض ولا أصغر من ذلك ولا أكبر» بالاحاطة والعلم بالذّات. لأنّ الأماكن محدودة تحويها حدود أربعة. فإذاكان بالذّات، لزمها الحواية.

﴿ لِيَجْزِيَ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ ﴾ : علَّة لقوله : «لتأتينَكم» وبيان لما يقتضي تبانها.

﴿ أُولَئِكَ لَهُمْ مَغْفِرَةً وَرِزْقٌ كَرِيمٌ ﴾ ٢: لاتعب فيه ، ولا منّ عليه .

﴿ وَالَّذِينَ سَعَوْا فِي آيَاتِنَا ﴾ : بالإبطال، وتزهيد الناس فيها.

﴿ مُعَاجِزِيْنَ ﴾ : مقدرين اعجاز ربّهم، وظانّين أنّهم يفوتونه. وقيل (٦): «معاجزين» مسابقين كي يفوتونا.

هكذا في م . وفي سائر النسخ: رفعها .

٣. ن: الطالعين.

٥. المجادلة /٧.

٢. نفس المصدر والموضع .

٤. الكافي ١٢٦/١ ـ ١٢٧، ح ٥.

٦. مجمع البيان ٢٧٧/٤.

وقرأ ابن كثير وأبوعمرو: «معجزين» أي مثبّطين عن الإيمان مَن أراده (١٠).

﴿ أُولَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ مِنْ رِجزٍ ﴾ : من سيء العذاب.

﴿ اَلِيمٌ ﴾ ٢٠٠٠: مؤلم. ورفعه ابن كثير ويعقوب وحفص ٣٠٠.

﴿ وَيَرِي الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ ﴾ : يعلم أولو العلم من الصحابة، ومن شايعهم من الأمّة.

أو من مسلمي أهل الكتاب. أو كلّ من أوتي العلم بالدّين.

﴿ الَّذِي ٱنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ ﴾ : القرآن.

﴿ هُوَ الْحَقِّ ﴾: ومن رفع «الحقّ» جعل «هو» ضميراً مبتدأ، و «الحقّ» خبره. والجمله ثاني مفعولي «يرئ». وهو مرفوع مستأنف للاستشهاد بأولي العلم على الجهلة الساعين في الأيات.

وقيل (1): منصوب معطوف على «ليجزي» أي ليعلم أولو العلم عند مجيء الساعة أنّه الحقّ عياناً؛ كما علموه الآن برهاناً.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥): حدّثني أبي ، عن ابن أبي عمير ، عن هشام ، عن أبي عبدالله عليّ في الله عليّ الله القلم ، فقال له : اكتب . فكتب ماكان وما هو كائن إلى يوم القيامة .

وقوله ﷺ: «ويرى الذين أوتوا العلم الذي أنزل إليك من ربّك هو الحقّ» فقال: هو أميرالمؤمنين ﷺ.

﴿ وَيَهْدِي اِلَىٰ صِرَاطِ الْمَعَزِيزِ الْمَحَمِيدِ ﴾ ﴿ وَالله عَلَى الله وحيد، والتدرّع بالمباس التقوى.

﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ : قال بعضهم لبعض :

١. أنوار التنزيل ٢٥٥/٢.

 <sup>«</sup>أليم» هي مرفوعة. لأنّها صفة «لعذاب» وليس «لرجز».

٣. نفس المصدر والموضع. ٤. نفس المصدر والموضع.

٥. تفسير القمي ١٩٨/٢.

﴿ هَلْ نَدُلُّكُمْ عَلَىٰ رَجُلٍ ﴾ : يعنون محمّداً عَيَّظٍ .

﴿ يُنَيِّنُكُمْ ﴾: يحد ثكم بأعجب الأعاجيب.

﴿ إِذَا مُزِّقْتُمْ كُلَّ مُمَرُّقٍ إِنَّكُمْ لَفِي خَلْقٍ جَدِيدٍ ﴾ ۞: إنكم تنشؤون خلفاً جديداً، بعد أن تُمزَّق أجسادكم كلّ تمزيق وتفريق، بحيث تصير تراباً.

وتقديم الظرف، للدلالة على البعد والمبالغة فيه. وعامله محذوف دل عليه مابعده، فإنّ ما قبله لم يقارنه وما بعده مضاف إليه. أو محجوب بينه وبينه «بأن».

و«ممزّق» يحتمل أن يكون مكاناً، بمعنى: إذا مـزّقتم وذهـبت بكـم السيول كـلّ مذهب وطرحتكم كلّ مطرح.

و «جدید» بمعنیٰ فاعل. من جدّ؛ فهو جدید، کحدّ، فهو حدید.

وقيل (١): بمعنى: مفعول. من جدّ النسّاج [الثوب:](٢) إذا قطعه.

﴿ اَفْتَرَىٰ عَلَى اللهِ كَذِباً اَمْ بِهِ جِنَّةٌ ﴾: جنون يوهمه ذلك ويُلقَى علىٰ لسانه. واستدلّ بجعلهم إيّاه قسيم الافتراء غير معتقدين صدقه، على أنّ بين الصدق والكذب واسطة؛ وهي كلّ خبر لايكون عن بصيرة بالمخبر عنه وضعفه بيّن. لأنّ الافـتراء أخـصّ من الكذب.

﴿ بَلِ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ فِي الْعَذَابِ وَالضَّلَالِ الْبَعِيدِ ﴾ ﴿ وَ مِن الله عليهم ترديدهم، وإثبات لهم (٣) ماهو أفظع من القسمين؛ وهو الضلال البعيد عن الصواب بحيث لايرجى الخلاص منه وما هو مؤدّاه من العذاب. وجعله رسيلاً له في الوقوع ومقدّماً عليه في اللفظ، للمبالغة في استحقاقهم له.

والبعد في الأصل صفة الضال، ووُصف الضلال به على الإسناد المجازي.

﴿ أَفَلَمْ يَرَوْا إِلَىٰ مَا بَيْنَ آيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ مِنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ إِنْ نَشَأَ نَخْسِفْ بِهِمُ الْأَرْضَ آوْ نُسْقِطْ عَلَيْهِمْ كِسَفاً مِنَ السَّمَاءِ ﴾: تذكير بما يعاينونه، ممّا يدلُ على كمال

١. أنوار التنزيل ٢٥٦/٢. . ٢٠ من المصدر .

٣. هكذا في م ون . وفي سائر النسخ: إثابتهم .

قدرة الله تعالى وما يحتمل فيه إزاحة لاستحالتهم الإحياء، حتى جعلوه افتراءً وهـزءاً وتهديداً عليها.

والمعنى: أعموا، فلم ينظروا إلى ما أحاط بمجوانبهم من السماء والأرض، ولم يتفكّروا أهُم أشدّ خلقاً أم هي. وإنّا إن نشأ، نخسف بهم أو نسقط عليهم كسفاً لتكذيبهم بالآيات بعد ظهور البيّنات.

وقرأ حمزة والكسائي: «يشأ ويخسف ويسقط» بالياء. لقولهم: «أفتري على الله». وحفص: «كسفاً» بالتّحريك (١).

﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ ﴾: النظر والتفكّر فيهما وما يدلّان عليه.

﴿ لَآيَةً ﴾: لدلالة.

﴿ لِكُلِّ عَبْدٍ مُنِيبٍ ﴾ ٢: راجع إلى ربّه. فإنّه يكون كثير التأمّل في أمره.

﴿ وَلَقَدْ آتَيْنَا دَاوُدَ مِنَّا فَضْلاً ﴾ : أي علىٰ سائر الأنبياء ، وهو ما ذكر بعد . أو علىٰ سائر الناس ، فيندرج فيه النبوّة والكتاب والملك والصوت الحسن .

﴿ يَا جِبَالُ اَوِّبِي مَعَهُ ﴾ : رجّعي معه التسبيح. وذلك إمّا بخلق صوت مثل صوته، أو بحملها إيّاه على التسبيح إذا تأمّل فيها. أو سيري معه حيث سار.

وقرئ: «أوبي» [من الأوب] أي ارجعي في التسبيح كلّما رجع فيه. وهو بدل من «فضلاً»، أو من «آتينا» بإضمار «قولنا» [أو «قلنا»](٢).

﴿ وَالطَّيْرَ ﴾ : عطف على محل «الجبال». ويؤيده القراءة بالرّفع، عطفاً على لفظها، تشبيها للحركة البنائية العارضة بالحركة الاعرابيّة . أو على «فضلاً». أو مفعول [معه] (٣) لل «أوبي»، وعلى هذا يجوز أن يكون الرفع بالعطف على ضميره. وكان الأصل : ولقد آتينا داود منا فضلاً تأويب الجبال والطير. فبُدِّل بهذا النظم لما فيه من الفخامة والدلالة

٢. نفس المصدر والموضع. والزيادتان من المصدر.

١. أنوار التنزيل ٢٥٦/٢.

٣. من المصدر.

علىٰ عظمة شأنه وكبرياء سلطانه، حيث جعل الجبال والطير كالعقلاء المنقادين لأمره في نفاذ مشيئته فيها(١).

﴿ وَاَلَنَّا لَهُ الْحَدِيدَ ﴾ ٢٠ : جعلناه في يده كالشمع، يصرفه كيف يشاء من غير إحماء وطرق بالمطرقة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): قال جلّ ذكره: «ولقد آتينا داود منّا فضلاً يا جبال أوّبي معه» أي سبّحي لله «والطير وألنّا له الحديد».

قال: كان داود عليه إذا مرّ في البراري يقرأ الزبور، تسبّح الجبال والطير والوحوش معه. وألان الله گلقاله الحديد مثل الشمع، حتّى كان يتّخذ منه ما أحبّ.

وقال الصادق عليه الطلبوا الحوائج يوم الثلاثاء، فإنّه اليوم الذي ألان الله فيه الحديد لداود عليه .

وفيه (٣): قال: أعطى داود وسليمان عليه أله الله يُعطَ أحد من أنبياء الله من الآيات؛ علمهما منطق الطير، وألان لهما الحديد والصفر من غير نار، وجُعلت الجبال يسبّحن مع داود لله .

وفي كتاب المناقب (٤) لابن شهر آشوب: كتاب الإرشاد للزهري: قال سعيد بن المسيّب: كان الناس لا يخرجون إلى مكّة حتى يخرج عليّ بن الحسين الليّلا . فخرج وخرجت معه . فنزل في بعض المنازل ، فصلّى ركعتين . فسبّح (٥) في سجوده ، فلم يبق شجر ولا مدر إلّا سبّحوا معه . ففزعت منه .

فرفع رأسه فقال: ياسعيد، أفزعت؟

قلت: نعم، يا ابن رسول الله.

فقال: هذا التسبيح الأعظم.

٢. تفسير القمي ١٩٩/٢.

٤. مناقب آل أبيطالب ١٣٦/٤ - ١٣٧.

١. نفس المصدر والموضع،

٣. نفس المصدر ١٢٦/٢.

٥. المصدر: سبّح.

وفسى روايمة سعيد بن المسيّب (١) قال: كان القرّاء لا يحجّون حتّىٰ يلحجّ زين العابدين عليًا إلى وكان يتخذ لهم السويق الحلو والحامض، ويمنع (٢) نفسه. فسبق يوماً إلى الرحل، فألفيته (٣) وهو ساجد. فوالذي نفس سعيد بيده، لقـد رأيت الشـجر والمدر والرحل والراحلة يردّون عليه مثل كلامه.

وفي أصول الكافي (٤): بإسناده إلى سالم بن أبي حفصة العجليّ، عن أبي جعفر للسُّلِا قال: كان في رسول الله عَيْنِ ثلاثة لم تكن في أحد غيره: لم يكن له فيء، وكان لايمرّ في طريق فيمر فيه بعد يومين أو ثلاثة إلّا عرف قد مرّ فيه لطيب عُرْفه، وكان لا يمرّ بحجر ولا شجر إلّا سجد له.

وفي كتاب الخصال (٥): عن عليّ بن جعفر قال: جـاء رجـل إلى أخـي مـوسي بـن جعفر عليه فقال له: جعلت فداك، أريد الخروج [إلى السفر](١٠) فادع لي.

قال عليه : ومتىٰ تخرج؟ إلى أن قال عليه : ألا أدلُّك علىٰ يــوم ســهل (٧) ألان الله فــيه الحديد لداود عليُّه ؟

قال الرجل: بلئ، جعلت فداك.

قال: اخرج يوم الثلاثاء.

وفي روضة الكافي (٨): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه وعليّ بـن محمّد جـميعاً، عـن القاسم بن محمّد، عن سليمان المنقري، عن حفص [بن غياث](٩) قبال: قبال أبو عبدالله عليُّلا : ومن تعذَّرت عليه الحوائج، فليلتمس طلبها يوم الثلاثاء. فإنَّه اليوم الذي ألان الله فيه الحديد لداود للسُّلِّا.

١. نفس المصدر والموضع.

٢. هكذا في المصدر . وفي الأصل: «يمتنع» . وفي سائر النسخ: «يمنعه» .

٣. م وس وأ: فاتيته.

٥. الخصال /٢٨٥، ح ٦٧.

٧. المصدر: سهل لين .

٩. ليس في المصدر .

٤. الكافي ٢/١٤٤١ ح ١١.

٦. ليس في المصدر.

٨. الكافي ١٤٣/٨ ذيل حديث ١٠٩.

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (١) بإسناده إلى هشام بن سالم عن الصادق جعفر بن محمّد عليه أنّه قال في حديث يذكر فيه قصّة داود عليه أنّه خرج يقرأ الزبور [وكان إذا قرأ الزبور](٢) لا يبقئ جبل ولا حجر ولا طائر إلا أجابه (٣).

وفي كتاب الاحتجاج (1) للطبرسي الله : روي عن موسى بن جعفر، عن أبيه، عن آبائه، عن الحسين بن عملي الله قال : إن يهودياً من يهود الشام وأحبارهم قال الأميرالمؤمنين الله : فإن هذا داود بكئ على خطيئته حتى سارت الجبال معه لخوفه.

قال له علي عليه القدكان كذلك. ومحمد عَيَّا أعطى ماهو أفضل من هذا؛ أنه كان إذا قام إلى الصلاة، سمع لصدره وجوفه أزيز كأزيز المرجل (٥) على الأثافي من شدة البكاء، وقد آمنه الله عَلَى من عقابه. فأراد أن يتخشّع لربّه ببكانه، فيكون إماماً لمن اقتدى به.

قال: بلني، أفلا أكون عبداً شكوراً.

ولئن سارت الجبال وسبّحت معه، لقد عُمل لمحمّد عَلَيْهُ ما هو أفضل من هذا، إذ كنّا معه علىٰ جبل حراء إذ تحرّك الجبل، فقال له: قرّ، فإنّه ليس عليك إلّا نبيّ أو صدّيق شهيد. فقرّ الجبل مجيباً (٧) لأمره ومنتهياً إلى طاعته.

ولقد مررنا معه بجبل، وإذا الدموع تجري من بعضه.

١. كمال الدين وتمام النعمة /٥٢٤، صدر حديث ٦.

٢. ليس في الأصل وم . ٣. المصدر: جاوبته .

الاحتجاج ١/٥٢٩ و٣٢٦.
 المصدر: أريز كأريز المرجل.

٧. المصدر: مطيعاً.

٦. طه ١١.

فقال له [النبيّ:] ما يبكيك، يا جبل؟

فقال: يا رسول الله، كان المسيح مرّبي وهو يخوّف الناس بنار (١) وقودها الناس والحجارة، وأنا أخاف أن أكون من تلك الحجارة.

قال له: لاتخف، تلك الحجارة الكبريت. فقرّ الجبل وسكن وهدأ وأجاب لقوله. قال له اليهودي: فهذا داود ماليلاً قد ليّن الله كالله لله الحديد فعمل (٢) منه الدروع.

قال له عليّ للله القدكان كذلك. ومحمّد عَلَيْلُهُ [قد] (٣) أعطي ما هو أفضل من هذا؛ [أنّه] (٤) ليّن الله عَلَى له الصمّ الصخور الصلاب وجعلها غاراً. ولقد غارت الصخرة تحت يده ببيت المقدس ليّنة حتّى صارت كهيئة العجين، قيد رأينا ذلك والتمسناه تبحت رايته.

قال: فبكئ داود أربعين صباحاً. فأوحئ الله كان إلى الحديد: أنْ لِـنْ لعـبدي داود الله الله الله الله الله الله الحديد. فكان يعمل في كلّ يوم درعاً، فيبيعها بألف درهم. فعمل ثلاثمائة وستين ألفاً واستغنئ عن بيت المال.

﴿ أَنِ اعْمَلُ ﴾ : أمرناه .

«أن» مفسِّرة، أو مصدريّة.

﴿ سَابِغَاتٍ ﴾: دروعاً واسعات.

وقرئ: «صابغات» وهو أوّل من اتّخذها (٧).

٢. هكذا في المصدر . وفي النسخ: قد يعمل .

٤. من المصدر.

٦. ليس في أ.

١، المصدر: من نار.

٣. من المصدر.

٥. الكافي ٥٤/٥ ح ٥.

٧. أنوار التنزيل ٢٥٧/٢.

﴿ وَقَدِّرْ فِي السَّرْدِ ﴾ : وقدّر في نسجها بحيث يتناسب حلقها. أو قدّر مساميرها، فلا تجعلها دقاقاً فتقلق ولا غلاظاً فتخرق.

وفي قرب الإسناد (١) للحميريّ: أحمد بن محمّد بن أبي نصر قال: سألَنا الرضا عليه هل أحد من أصحابكم يعالج السلاح؟

فقلت: رجل من أصحابنا زرّاد.

فقال: إنّما هو سرّاد. أما تقرأ كتاب الله ﷺ في قول الله لداود عليِّه : «أن اعمل سابغات وقدّر في السرد» الحلقة بعد الحلقة.

﴿ وَاعْمَلُوا صَالِحاً ﴾ : الضمير فيه لداود وأهله.

﴿ اِنِّي بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ ۞: فأجازيكم عليه.

﴿ وَلِسُلَيْمَانَ الرِّيحَ ﴾ : أي وسخّرنا له الرّيح.

وقرا(٢) أبوبكر: «الريحُ» بالرفع، أي ولسليمان الريح مسخّرة.

وقرئ: الرياح<sup>(٣)</sup>.

﴿ عُدُوُّهَا شَهْرٌ وَرَوَاحُهَا شَهْرٌ ﴾ : جريانها بالغداة مسيرة شهر وبالعشيّ كذلك. وقرئ: غدوتها وروحتها (٤٠).

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥): وقوله گلل: «أن اعمل سابغات» قال: الدروع «وقد رفي السرد» قال: المسامير التي في الحلقة. وقوله گلل: «ولسليمان الريح غدوها شهر ورواحها شهر» قال: كانت الريح تحمل كرسيّ، فتسير به في الغداة مسيرة شهر وفي العشيّ مسيرة شهر.

وفي كتاب المناقب (٦٠)، لابن شهر أشوب: الأصبغ بن نباتة قال: سألت الحسين عليه فقلت: يا سيّدي، أسألك عن شيء أنا به موقن وأنّه من سرّ الله وأنت المسرور إليه ذلك السرّ.

٢ ـ ٤. أنوار التنزيل ٢٥٧/٢.

مناقب آل ابي طالب ٥٢/٤.

١. قرب الإسناد /١٦٠.

٥. تفسير القمي ١٩٩/٢.

فقال: يا أصبغ، أتريد أن ترئ مخاطبة رسول الله ﷺ لأبي دون (١) يوم مسجد قبا؟ قلت: هو <sup>(۲)</sup>الذي أردت.

قال: قم.

فإذا أنا وهو بالكوفة. فنظرت، فإذا المسجد من قبل أن يرتدّ إليَّ بصري. فتبسّم عليُّلاّ في وجهي.

فقال: يا أصبغ، إنّ سليمان بن داود أعطي الريح غدوّها شهر ورواحها شهر، وأنـا قدأعطيت أكثر ممّا أعطى سليمان.

فقلت: صدقت، والله، ياابن رسول الله.

فقال: نحن الذين عندنا علم الكتاب وبيان مافيه وليس عند أحد(٢) من خلقه ما عندنا، لأنَّا أهل سرَّ الله. ثمَّ تبسّم (٤) في وجهي، ثمَّ قـال: نــحن آل الله وورثــة رســول الله عَنْ اللهِ (٥).

فقلت: أحمد الله علىٰ ذلك.

ثم قال لي: أدخل.

فدخلت، فإذا [أنا](٢) برسول الله ﷺ محتب (٧) في المحراب بردائه. فنظرت، فإذا أنا بأميرالمؤمنين عليم قابض على تلابيب الأعسر (^). فرأيت رسول الله عَيَيْلُهُ يعض

١. هكذا في المصدر. وفي النسخ: لأبي درداء، يوجد في هامش نسخة م: رأيت هـذا الحديث بـعينه فـي بحارالأنوار ونقلت منها وذكرته في تأليفي المسمّاة ببكاء العنين في مصيبة مولانا أبي عبدالله الحسـين. ولفظ الحديث هكذا: «أتريد أن ترى مخاطبة رسول الله ﷺ لأبي دون» وتعرّض شبيخي أدام الله فبيضه لبيان لفظ «دون» وقال: المراد به أبوبكر. ويمكن أن يكون به عمر لعنهما الله ع ن. عفي عنه. وأشار في هامش المصدر: حُكي عن المجلسي الله أنَّ المراد بأبي دون، أبوبكر. عبّر بــه عــنه تــقيّة. والدون: المصدر: «قال هذا» بدل «قلت هو». الخسيس.

٣. المصدر: «لأحد» بدل «عند أحد» .

المصدرس وم وأ: «فتبسم» بدل «ثم تبسم». ٥. المصدر: رسوله. ٦. من المصدر .

٧. هكذا في المصدر . وفي النسخ : محبتي . احتبي بالثوب: اشتمل به .

٨. الأعسر: الشديد. أو الشؤم. والمرادبه الأول أو الثاني ؛كما ذكره المجلسي ﷺ.

الأنامل وهو يقول: بئس الخلف خلّفتني أنت وأصحابك، عـليكم لعـنة الله ولعـنتي. الخبر.

قال سليمان عليه إنه الي بهذا علم.

قالت النملة: يعني ﷺ بذلك: لو سُخِّرت لك جميع المملكة ؛ كما سُخِّرت لك هذه الريح ، لكان زوالها من بين يديك كزوال الريح. فحينئذٍ تبسّم ضاحكاً من قولها.

وفي كتاب الاحتجاج (٢) للطبرسي الله رُوي عن موسى بن جعفر، عن أبيه، عن أبيه، عن أبياء، عن أبياء، عن أبياء، عن أبياء، عن أبياء، عن الحسين بن علي الله أن يهودياً من يهود الشام وأحبارهم قال لأميرالمؤمنين الله إذ فإن هذا سليمان قد سُخّرت له الرياح (١)، فسارت في بلاده غدوّها شهر و رواحها شهر.

فقال له علي عليه القدكان كذلك. ومحمّد عَلَيْهُ أعطي ما هو [أفضل من هذا؛ أنّه أسري به من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى مسيرة شهر، وعرج به في ملكوت السماوات مسيرة خمسين ألف عام] (٥) في أقل من ثلث ليلة، حتى انتهى إلى ساق العرش، والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي كتاب سعد السعود (٢)، لابن طاوس الله عن تفسير أبي إسحاق إبراهيم بن أحمد القزويني، بإسناده إلى أنس بن مالك قال: أهدي لرسول الله عَيَّالًا بساط من قرية بقال لها: بهتدف (٧). فقعد عليه علي وأبوبكر وعمر وعثمان والزبير وعبدالرحمن بن عوف وسعد.

٤. في جميع النسخ سوى الاصل: الريح.

١. عيون أخبار الرضاء للله ٧٨/٢ ذيل حديث ٨. ٢. من المصدر.

٣. الاحتجاج ٣٢٧/١.

٦. سعدالسعود/١١٢.١١٣.

٥. ليس في أ.

٧. ن: «لهتدف» . م: «يهتدف» . المصدر: «بهبدت» .

فقال النبي عَيَالَ لله لعلي (١): يا علي، قل: ياريح، احملينا.

فقال علي: يا ريح، احملينا. فحملتهم (٢). حتّى أتوا أصحاب الكهف. فسلّم أبوبكر وعمر فلم يردّوا عليهما السلام. ثمّ قام عليّ التللم فردّوا عليه السلام.

فقال أبوبكر: يا على، ما بالهم ردّوا عليك ولم يردّوا علينا؟

فقال لهم عليّ: قالوا: إنّا لانردّ بعد الموت إلّا على نبيّ أو وصيّ نبيّ.

ثمّ قال على عليُّ إ: يا ريح ، احملينا (٣). فحملتنا.

ثمَّ قال يا ربح، ضعينا. فوضعتنا. فوكز (٤) برجله الأرض فتوضَّأ وتوضَّأنا (٥).

ثم قال: يا ريح، احملينا. فحملتنا. فوافينا المدينة، والنبيّ ﷺ في صلاة الغداة وهو يقرأ (٦): «أم حسبت أنّ أصحاب الكهف والرقيم كانوا من آياتنا عجباً».

فلمًا قضى النبيّ ﷺ الصلاة قال: يا عليّ، أتخبروني (٧) عن مسيركم، أم تحبّون أن أخبركم؟ قالوا: بل تخبرنا، يا رسول الله.

قال أنس بن مالك: فقصّ القصّة (٨)، كأنّه معنا.

﴿ وَاَسَلْنَا لَهُ عَيْنَ الْقِطْرِ ﴾ : النحاس المذاب. أساله له من معدنه، فنبع منه نبوع الماء من الينبوع. فلذلك سمّاه : عيناً. وكان ذلك باليمن.

﴿ وَمِنَ الْجِنِّ مَنْ يَعْمَلُ بَيْنَ يَدَيْهِ ﴾ : عطف على «الربح». «ومن الجنّ» حال متقدّمة ، أو جملة من مبتدأ وخبر.

﴿ بِإِذْنِ رَبِّهِ ﴾ : بأمره.

١. ليس في المصدر.

٢. هكذا في المصدر. وفي النسخ: «احمل بنا. فحمل بهم» بدل «احملينا. فقال علي: يا ريح احملينا
 فحملتهم».
 ٣. هكذا في المصدر. وفي النسخ: احمل بنا.

المصدر: فركز.

٥. هكذا في المصدر. وفي النسخ: «فتوضّأ عليّ فتوضّأنا» بدل «فتوضّأ وتوضّأنا».

٦. الكهف /٩. الكهف /٩. عكذا في المصدر، وفي النسخ: أخبروني،

٨. المصدر: «فقال أنس ، ثمّ قص القصّة» بدل «قال أنس بن مالك ، فقص القصّة» .

﴿ وَمَنْ يَزِغْ مِنْهُمْ ﴾ : ومن يعدل منهم.

﴿ عَنْ أَمْرِنَا ﴾: عمّا أمرناه من طاعة سليمان.

وقرئ: «يُزغ» من أزاغه (١).

﴿ نُذِقْهُ مِنْ عَذَابِ السَّعِيرِ ﴾ ٢: عذاب الآخرة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): وقوله ﷺ: «وأسلنا له عين القطر».

قال<sup>(۳)</sup>: الصفر.

﴿ يَعْمَلُونَ لَهُ مَا يَشَآءُ مِنْ مَحَارِيبَ ﴾ : قصوراً حصينة ومساكن شريفة . سُمَيت به ، لأنّها يذبّ عنها ويحارب عليها .

﴿ وَتَمَاثِيلَ ﴾: وطيوراً (٤) وتماثيل للملائكة والأنبياء على ما اعتادوا من العبادات ليراها الناس فيعبدوا نحو عبادتهم. وحرمة التصاوير شرع مجدّد.

وروي: أنّهم عملوا له أسدين في أسفل كرسيّه ونسرين فوقه فإذا أراد أن يـصعد، بسط الاسدان له ذراعيهما. وإذا قعد [على الكرسي](٥) ظلّه النسران باجنحتهما.

﴿ وَجِفَانِ ﴾ : وصحاف.

﴿ كَالْجَوَابِ ﴾ : كالحياض الكبار. جمع جابية. من الجباية وهي من الصفات الغالبة ؛ كالدابّة.

وفي كتاب الاحتجاج للطبرسي الله روي عن موسى بن جعفر، عن أبيه، عن آبائه، عن الله ، عن آبائه، عن الله ، عن الله ، عن الله ، عن الله عن الحسين بن علي الله أن يهودياً من يهود الشام وأحبارهم قال لأميرالمؤمنين عليه ! : فإنّ هذا سليمان شخّرت له الشياطين يعملون له ما يشاء من محاريب وتماثيل.

١. أنوار التنزيل ٢٥٧/٢.

٣. المصدر: أي ,

٥. ليس في المصدر .

٢. تفسير القمى ١٩٩/٢.

٤. ن: «قيل صوراً» بدل «وطيوراً».

الشياطين بالإيمان. فأقبل إليه الجنّ (۱) التسعة من أشرافهم، من جنّ نصيبين (۱) واليمن (۱) من بني عمرو بن عامر من الأحجّة، منهم سقناه، ومصماه (۱)، والهملكان، والمرزبان، والمازمان، ونفات (۱)، وهاضب، وهاصب (۱)، وعمرو. وهم الذين يقول الله تبارك اسمه فيهم (۱): «وإذ صرفنا إليك نفراً من الجنّ» وهم التسعة «يستمعون القرآن» (۱) فأقبل إليه الجنّ والنبيّ بين النخلة، فاعتذروا بأنهم «ظنّواكما ظننتم أن لن يبعث الله احداً» (۱).

ولقد أقبل إليه أحد وسبعون ألفاً منهم، فبايعوه على الصوم والصلاة والزكاة والحج والجهاد ونصح المسلمين (١٠)، واعتذروا بأنهم قالوا «على الله شططاً» (١١) وهذا أفضل ممّا أعطى سليمان. سبحان من سخّرها لنبوّة محمّد عَمَا الله عد أن كانت تتمرّد وتزعم أن لله ولداً. فلقد شمل مبعثه من الجنّ والإنس مالا يُحصى.

وفيه (۱۲) عن أبي عبدالله الله حديث طويل. وفيه قال السائل: كيف صعدت الشياطين إلى السماء، وهم أمثال الناس في الخلقة والكثافة، وقد كانوا يبنون لسليمان بن داود عليه من البناء ما يعجز عنه ولد آدم؟

قال: غلظوا (١٣) لسليمان لمّا سُخّروا (١٤)، وهم خلق رقيق، غذاؤهم التنسّم (١٥). والدليل على ذلك (١٦) صعودهم إلى السماء لاستراق السمع، ولا يقدر الجسم الكثيف على الارتقاء إليها إلّا بسلّم أو سبب.

١. المصدر: من الجنّة .

٣. المصدر: الثمان.

٥. المصدر، نضاه.

٧. الإحقاف /٢٩.

٩. الجنّ ٧٧.

١١. الجن /٤.

١٣. هكذا في المصدر. وفي النسخ: غلظن.

١٥. المصدر: النسيم،

٢. المصدر: واحدمن جنّ نصيبين.

المصدر: «شضاه ومضاه» بدل «سقناه ومصماه».

٦. المصدر، هضب.

٨. المصدر: يستمعون القرآن وهم التسعة .

١٠. ن: نصر المسلمين.

١٢. نفس المصدر ٨١/٢.

١٤. المصدر:كما سخروا.

١٦. المصدر:كلُّ ذلك.

قال: ما هي تماثيل الرجال والنساء، ولكنّها تماثيل الشجر وشبهه.

محمّد بن يحيى، عن أحمد وعبدالله (٥) ابني محمّد بن إعيسى، عن] (٦) عليّ بن الحكم، عن أبان بن عثمان، عن أبي العبّاس (٧)، عن أبي عبدالله عليه في قبول الله على المحكم، عن أبان بن عثمان، عن أبي العبّاس (٧)، عن أبي عبدالله عليه في قبول الله على المحلون له ما يشاء من محاريب وتماثيل».

فقال (٨): والله ماهي تماثيل [الرجال والنساء، ولكنها الشجر وشبهه.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١)، وقوله رضي الله المالية الله المالية على بن محاريب وتماثيل». قال: إ(١١) هي الشجر. وقوله الكان العفرة.

﴿ وَقُدُورِ رَاسِيَاتٍ ﴾: ثابتات على الأثافي، لا تُنزَل عنها لعظمها.

﴿ اعْمَلُوا آلَ دَاوُدَ شُكْراً ﴾ : حكاية لما قيل لهم.

و «شكراً» نُصِب على العلّة، أي اعملوا له واعبدوه شكراً. والمصدر، لأنّ العمل له شكر. أو الوصف له. أو الحال. أو المفعول به.

W CARA ZANIAN HAMILA

۱. الکافی ۲/۲۷۱ ۲۷۷۰ ح ۳.

٢. المصدر: الفضل أبي العباس . م وأ وس: الفضلبن أبي العيّاش .

٣. من المصدر. ٤. الكافي ٢/٧٧٦، ح ٤.

٥. نفس المصدر ٢/٥٢٧، ح ٧. وهكذا في المصدر. وفي النسخ: «عن أحمد بن عيدالله» بدل «عـن أحـمد وعبدالله».
 ٦. من المصدر.

٧. ن: عن العباس . ٧. ن عن العباس .

٩. تفسير القمي ١٩٩/٢.

١١. المصدر: جغون.

﴿ وَقَلِيلٌ مِنْ عِبَادِيَ الشَّكُورُ ﴾ ﴿ المتوفّر علىٰ أداء الشكر بقلبه ولسانه وجوارحه أكثر أوقاته، ومع ذلك [لايوفي حقّه. لأنّ توفيقه للشّكر نعمة تستدعي شكراً آخر لا إلى نهاية. ولذلك [الشكور من يرى عجزه عن الشكر.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): وقوله ﷺ: «وقدور راسيات» أي ثابتات. ثمّ قال جلّ ذكره: «اعملوا آل داود شكراً» [قال: اعملوا ما تشكرون عليه. ثمّ قال سبحانه:](٢) «وقليل من عبادي الشكور».

وفي أصول الكافي (1): [أبو عبدالله الأشعريّ، عن] (٥) بعض أصحابنا رفعه، عن هشام بن الحكم قال: قال [لي] (٦) أبو الحسن موسى بن جعفر عليه : يا هشام، ثمّ مدح القلّة، فقال: «وقليل من عبادي الشكور».

وفي روضة الكافي (٢٠): سهل، عن عبيدالله، عن أحمد بن عمر قال: دخلت على أبي الحسن الرضا للهِ أنا وحسين [بن ثوير] (١) بن أبي فاختة. فقلت له: جعلت فداك، إنّا كنّا في سعة من الرزق وغضارة من العيش، فتغيّرت الحال بعض التغيير. فادع الله ﷺ أن يردّ ذلك إلينا.

فقال: أيّ شيء، تريدون تكونون ملوكاً؟ أيسرّك أن تكون مثل طاهر وهرثمة (٩٠)، وإنّك على خلاف [ما أنت عليه؟

قلت: لا، والله، مايسرّني أنّ لي الدنيا بما فيها ذهباً وفضّةً وإنّي على خلاف](١٠) ما أنا عليه.

١. ليس في م . ٢. نفس المصدر والموضع .

٣. ليس في الأصل . ٤. الكافي ١٥/١ ، ضمن حديث ١٢ .

ه. من المصدر . ٢. من المصدر .

٧. نفس المصدر ٣٤٦/٨ ٣٤٧، صدر حديث ٥٤٦.

٨. من المصدر ،

٩. الطاهر هو أبو الطيّب، أو أبو طلحة طاهر بن الحسين، المعروف بذو اليمينين، والي خراسان. وهرثمة هو هرثمة بن أعين، وهو من أصحاب الرضاطيّة. وكلاهما من قوّاد المأمون وخدمته. (حاشية نـور التقلين ص٣٢٢، ج٤).
 ١٠. من المصدر.

قال: فقال: فمن أيسر منكم، فليشكر الله. إنّ الله على يقول (١): «لئسن شكرتم لأزيدنكم» وقال على «اعملوا آل داود شكراً وقليل من عبادي الشكور». والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي نهج البلاغة ("): أوصيكم عبادالله بتقوى الله فإنها حقّ الله عليكم، والموجبة على الله حقّكم، وأن تستعينوا عليها بالله، وتستعينوا بها على الله. فإنّ التقوى في اليوم الحِررُزُ والجُنّة، وفي غير الطريق إلى الجنّة. مسلكها واضح، وسالكها رابح، ومستودعها حافظ. لم تبرح عارضة نفسها على الأمم الماضين منكم والغابرين، لحاجتهم إليها غداً، إذا أعاد الله ما أبدى، وأخذ ما أعطى، وسأل عمّا أسدى. فما أقل من قبلها، وحملها حقّ حملها! أولئك الأقلّون عدداً، وهم أهل صفة الله سبحانه إذ يقول: «وقليل من عبادي الشكور».

وفي مصباح الشريعة (٣): قال الصادق للنظافي : ولو كان عندالله عبادة يتعبّد بها عباده المخلصون أفضل من الشكر على كل حال، لأطلق لفظه فيهم من جميع الخلق بها. فلمّا لم يكن أفضل منها، خصّها من بين العبادات وخصّ أربابها. فقال تعالى: «وقليل من عبادي الشكور».

﴿ فَلَمَّا قَضَيْنَا عَلَيْهِ الْمَوْتَ ﴾: أي على سليمان.

﴿ مَا دَلَّهُمْ عَلَىٰ مَوْتِهِ ﴾ : مادلٌ الجنِّ .

وقيل: أله (٤).

﴿ إِلَّا دَابَّةُ الْأَرْضِ ﴾: أي الأرضة. أضيف إلى فعلها.

وقرئ بفتح الراء. وهـو تأثّـر الخشبة من فـعلها. يـقال: أرضت الخشبة أرضاً، فأرضت أرضاً: مثل: أكلت القوادح الأسنان أكلاً، فأكلت أكلاً (٥).

١. إبراهيم ٧٧. خطبة ١٩١.

٣. شرح فارسي لمصباح الشريعة ومفتاح الحقيقة /٥٥.

٤. أنوار التنزيل ٢٥٧/٢. ٥. نفس المصدر ٢٥٧/٢ ـ ٢٥٨.

﴿ تَأْكُلُ مِنْسَأَتَهُ ﴾ : عصاه. من نسأت البعير، إذا طردته. لأنّه يطرد بها.

وقرئ بفتح الميم وتخفيف الهمزة، قلباً وحذفاً على غير قياس. إذ القياس إخراجها بين بين (١).

و «منساءته» على مفعالة ؛ كميضاءة في ميضأة. ومن سأته، أي طرف عصاه. مشتقًا من سأة القوس. وفيه لغتان ؛ كما في قحة وقحة.

وقرأ نافع وأبو عمرو: «منساته» بألف ساكنة، بدلاً من الهمزة. وابن ذكوان، بهمزة ساكنة. وحمزة، إذا وقف جعلها بين بين. (٢)

﴿ فَلَمَّا خَرَّ تَبَيَّنتِ الْجِنُّ ﴾ : علمت الجنّ بعد التباس الأمر عليهم.

﴿ أَنْ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ الْغَيْبَ مَا لَبِثُوا فِي الْعَذَابِ الْمُهِينِ ﴾ ﴿ أَنْ لَوْ كَانُوا بعلمون الغيب ؛ كما يزعمون ، يعلمون موته حيثما وقع ، فلم يلبثوا بعده حولاً في تسخيره إلى أن خرّ أو ظهرت الجنّ .

و «أن» بما في حيّزه بدل منه ؛ أي ظهر أنّ الجنّ لو كانوا يعلمون الغيب ما لبئوا في العذاب.

وذلك أنّ داود أسس بيت المقدس في موضع فسطاط موسى عليه في فمات قبل تمامه. فوصّى به إلى سليمان، فاستعمل الجنّ فيه فلم يتم بعد إذ دنا أجله وأعلِم به فأراد أن يعمي عليهم موته ليتمّوه، فدعاهم فبنوا عليه صرحاً من قوارير ليس له باب. فسقام يصلّي متّكناً على عصاه. فقبض روحه وهو متّكئ عليها. فبقي كذلك حتى أكلتها الأرضة فخرّ. ثمّ فتحوا عنه وأرادوا أن يعرفوا وقت موته، فوضعوا الأرضة على العصا فأكلت يوماً وليلة مقداراً، فحسبوا على ذلك فوجدوه قدمات منذ سنة وكان

١. نفس المصدر ٢٥٨/٢.

لم نعثر عليه في التفاسير. ولعله وجد في نسخة المفشر من دون نسخ الموجودة من أنوار التنزيل. كما يوجد بعض فقراته في متن بعض شروح الأنوار.

عمره ثلاثاً وخمسين سنة. وملك وهو ابن ثـلاث عشـرة سـنة. وابـتدأ عـمارة بـيت المقدس لأربع مضين من ملكه(١).

وفي عيون الأخبار (٢)، في باب ما جاء عن الرضاط الله من الأخبار النادرة في فنون شتى ، بإسناده إلى الحسين بن خالد، عن أبي الحسن علي بن موسى الرضا، عن أبيه موسى بن جعفر، عن أبيه جعفر بن محمّد، عن أبيه محمّد بن علي المه قال: إن سليمان بن داود يلي قال ذات يوم لأصحابه: إن الله تعالى وهب لي ملكاً لاينبغي لأحد من بعدي ؛ سخّر لي الريح والإنس والجنّ والطير والوحوش، وعلّمني منطق الطير، وأتاني من كلّ شيء، ومع جميع ما أو تيت من الملك ما تم لي سرور يوم إلى الليل. وقد أحببت أن أدخل قصري في غد فأصعد أعلاه وأنظر إلى ممالكي، فلا تأذنوا لأحد علي إبالذّخول لئلا يرد علي ] (١) ما ينغص علي يومي. فقالوا: نعم.

فلمّاكان من الغد، أخذ عصاه بيده وصعد إلى أعلى موضع من قصره. ووقف متّكناً علىٰ عصاه ينظر إلى ممالكه، سروراً بما أوتي، فرحاً بما أعطي، إذ نظر إلى شابّ حسن الوجه واللباس قد خرج عليه من بعض زوايا قصره.

فلمًا بصربه سليمان عليه قال له: من أدخلك إلى هذا القصر وقد أردت أن أخلو فيه اليوم، فبإذن من دخلت؟

قال الشابّ: أدخلني هذا القصر ربّه، وبإذنه دخلت.

فقال: ربّه أحقّ به منّى. فمن أنت؟

قال: أنا ملك الموت.

قال: وفيما جثت؟

قال: جئت <sup>(٤)</sup> لأقبض روحك.

٢. عيون أخبار الرضا ﷺ ٢٦٥/١ ٢٦٦، ح ٢٤.

٤. ليس في المصدر.

١. أنوار التنزيل ٢٥٨/٢.

٣. من المصدر.

قال: امض لما أمرت به، فهذا (۱) يوم سروري، وأبى الله ﷺ أن يكون لي سرور دون لقائه (۲).

فقبض ملك الموت روحه، وهو متّكئ على عصاه. فبقي سليمان متّكناً على عصاه وهو ميّت ماشاء الله، والناس ينظرون إليه وهم يقدّرون أنّه حيّ. فافتتنوا فيه واختلفوا. فمنهم من قال: إنّ سليمان قد بقي متّكناً على عصاه هذه الأيّام الكثيرة [ولم يتعب ولم ينم ولم يأكل ولم يشرب](٣) إنّه لربّنا الذي يجب علينا أن نعبده.

وقال قوم: إنّ سليمان ساحر، وإنّه يرينا أنّه واقف متّكئ علىٰ عصاه يسحر أعيننا، وليس كذلك.

فقال المؤمنون: إنّ سليمان هو عبدالله ونبيّه، يدبّر الله أمره بما يشاء (٤).

فلمًا اختلفوا بعث الله على دابّة الأرض (٥) فدبّت في عصاه. فلمّا أكلت جوفها انكسرت العصا، وخرّ سليمان من قصره على وجهه. فشكرت الجنّ الأرضَة على صنيعها (٢). فلأجل ذلك لاتوجد الأرضّة في مكان، إلّا وعندها ماء وطين. وذلك قول الله على: «فلمّا قضينا عليه الموت مادلّهم على موته إلّا دابّة الأرض تأكل (٧) منسأته» [يعني عصاه] (٨). «فلما خرّ تبيّنت الجنّ ان الإنس لوكانوا يعلمون الغيب مالبثوا في العذاب المهين».

قال الصادق النبي : والله (٩)، ما نزلت هذه الآية هكذا. وإنّما نزلت «فلمّا خرّ تبيّنت الإنس أنّ الجنّ لوكانوا يعلمون الغيب مالبثوا في العذاب المهين».

وفي كتاب علل الشرائع (١٠)، مثل ما نقلنا عن عيون الأخبار، إلَّا أنَّ آخـرها: وإنَّـما

١. المصدر: في هذا . ٢ المصدر: لقائك .

٣. ليس في ن. وفي المصدر: ولم يأكل ولم يشرب ولم يتعب ولم ينم.

المصدر: «الارضة» بدل «دابّة الأرض».

٦. هكذا في المصدر. وفي النسخ: «للأرضة صنيعها» بدل «الأرضة على صنيعها».

٧. المصدر: فأكل . ٨ من المصدر .

٩. ليس في المصدر .
 ٩. ليس في المصدر .

نزلت «فلمّا تبيّنت الجـنّ أنّ الإنس (١) لوكانوا يعلمون الغيب مالبثوا في العـذاب المهين».

حدّثنا أبي الله الله إبراهيم بن إبراهيم بن هاشم، عن أبيه إبراهيم بن هاشم، عن أبيه إبراهيم بن هاشم، عن ابن عمير، عن أبان، عن أبي بصير، عن أبي جعفر الله قال: أمر سليمان بن داود الجنّ، فصنعوا له قبة من قوارير. فبينا هو متّكئ على عصاه في القبّة ينظر إلى الجنّ كيف [يعملون وهم] (٣) ينظرون إليه، إذ حانت منه التفاتة، فإذا رجل معه في القبّة.

قال له: من أنت؟

قال: أنا الذي لا أقبل الرشا ولا أهاب الملوك. أنا ملك الموت.

فقبضه وهو قائم متّكئ على عصاه في القبّة، والجنّ ينظرون إليه.

قال: فمكثوا سنة يدأبون له حتَىٰ بعث الله ﷺ الأرَضَة فأكلت منسأته؛ وهي العصا «فلمًا خرّ تبيّنت الجنّ ان لو كانوا يعلمون الغيب ما لبثوا في العذاب المهين».

قال أبو جعفر عليه إلى الجنّ يشكرون الأرَضَة لما صنعت بعصا سليمان، فما تكاد تراها في مكان إلّا وعندها ماء وطين.

وبإسناده إلى الحسن بن عليّ (٤)، [عن عليّ] (٥) بن عقبة، عن بعض أصحابنا، عن أبي عبدالله عليه الله عليه قله قال: لقد شكرت الشياطين الأرضّة حين أكلت عصا سليمان حتى سقط، وقالوا: عليك الخراب وعلينا الماء والطين. فلا تكاد تراها في موضع إلّا رأيت ماء وطيناً.

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (٢)، بإسناده إلى جعفر بن محمّد (٧)، عن أبيه،

المصدر: «الإنس أنّ الجنّ» بدل «الجنّ أنّ الانس». وعلى هذا فلا داعي لذكر آخر حديث العلل، فلا
يوجد هنالك اختلاف فيما بينهما في نزول الآية .

۲. نفس المصدر  $\gamma \mathcal{L}$  عن المصدر .  $\gamma$ 

٤. نفس المصدر ٧٤ ـ ٥٠ من المصدر .

٦. كمال الدين وتمام النعمة /٥٢٤، ضمن حديث ٣. وأوَّله في ص ٥٢٣ .

٧. هكذا في المصدر . وفي النسخ: محمّد بن جعفر .

عن جدّه، عن رسول الله ﷺ قال: عاش سليمان بن داود ﷺ سبعمائة سنة واثني عشرة سنة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): حدّ ثني أبي ، عن ابن أبي عمير ، عن أبان بن عثمان ، عن أبي بن عثمان ، عن أبي بعفر الله قال : إنّ سليمان بن داود الله أمر الجنّ (٢) ، فبنوا له بيتاً من قوارير .

قال: فبينما هو متّكئ على عصاه ينظر إلى الشياطين كيف يعملون وينظرون إليه، اذحانت منه التفاتة، فإذا هو برجل معه في القبّة ففزع منه.

فقال: من أنت؟

فقال: أنا الذي لا أقبل الرشا ولا أهاب الملوك. أنا ملك الموت.

فقبضه وهو متّكئ على عصاه. فمكثوا سنة يبنون وينظرون إليه ويدأبون (") له ويعملون حتّى بعث الله تعالى الأرضّة فأكلت منسأته؛ وهي العصا «فلمّا خبر تبيّنت الإنس (٤) ان لوكان الجنّ يعلمون الغيب مالبثوا سنة في العذاب المهين». فالجنّ تشكر الأرضّة بما عملت بعصا سليمان.

قال: فلا تكاد تراها في مكان إلّا وعندها (٥) ماء وطين.

قال: فنظر سليمان يوماً ، فإذا الشجرة الخرنوبة قد طلعت من بيت المقدس.

فقال لها: ما اسمك؟

قالت: الخرنوبة.

٢. المصدر: أمر الجنّ والانس.

٤. هكذا في المصدر. وفي النسخ: الجنّ.

٦. الكافي ١١٤٤/٨ع ١١٤.

١. تفسير القمي ٥٤/١ ٥٥. ٥٥.

٣. المصدر: يدانون .

٥. المصدر: إلّا وجد عندها.

قال: فولَّىٰ سليمان مدبراً إلى محرابه، فقام فيه متّكناً علىٰ عصاه، فقُبض روحه من ساعته.

قال: فجعلت الجنّ والإنس يخدمونه ويسمعون في أمره؛ كما كانوا. وهم يظنّون أنّه حيّ لم يمت يغدون ويروحون، وهو قائم ثابت. حتّى دبّت الأرضة من عصاه، فأكلت منسأته، فانكسرت وخرّ سليمان إلى الأرض. أفلا تسمع لقوله ﷺ: «فلمّا خرّ تبيّنت الجنّ أن لوكانوا يعلمون الغيب مالبثوا في العذاب المهين».

وفي مجمع البيان <sup>(١)</sup>: وفي الشواذّ «تبيّنت الإنس» وهي قـراءة عــليّ بــن الحـــــين وأبى عبدالله عليميلياً .

وفيه (٢)، حديث آخر، عن أبي عبدالله عليَّا قال:كان آصف بن برخيا يدبّر أمره حتّىٰ ديّت الأرَضَة.

﴿ لَقَدْ كَانَ لِسَبَأٍ ﴾ : لأولاد سبأ بن يشجب بن يعرب بن قحطان.

ومنع (٢) الصرف عنه ابن كثير وابن عمرو. لأنَّه صار اسم القبيلة.

وعن ابن كثير، قلب همزته ألفاً. ولعله أخرجه بـين بـين، فـلم يـؤده الراوي كـما رجب(٤).

﴿ فِي مَسْكَنِهِمْ ﴾: في مواضع سكناهم؛ وهي باليمن. يقال لها: مأرب. بينها وبين صنعاء مسيرة ثلاث.

وقرأ حمزة وحفص بالإفراد والفتح. والكسائيّ بالكسر، حملاً على ماشدٌ من القياس؛ كالمسجد والمطلع (٥).

﴿ آيَةٌ ﴾ : علامة دالَّة علىٰ وجود الصانع المختار.

﴿ جَنَّتَانِ ﴾ : بدل من «آية» أوخبر محذوف؛ تقديره: الأية جنّتان.

١. مجمع البيان ٣٨٠/٤. وفيه: وفي الشواذُ قراءة ابن عبَّاس والضحَّاك....

٢. نفس المصدر ٣٨٤/٤. ٣. أنوار التنزيل ٢٥٨/٢.

٤. نفس المصدر والموضع . ٥. نفس المصدر والموضع .

وقرئ بالنصب، على المدح. والمراد: جماعتان من البساتين (١).

﴿ عَنْ يَمِينٍ وَشِمَالٍ ﴾ : جماعة عن يمين بلدهم، وجماعة عن شماله. كلّ واحدة منهما في تقاربها وتضامها ؛ كانّها جنّة واحدة. أو بستانا كلّ رجل منهم عن يمين مسكنه وعن شماله.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم الله (٢٠): وقوله: «لقدكان لسباً في مساكنهم آية جنّتان عن يمين وشمال».

قال: فإن بحراً كان من اليمن. وكان سليمان الله أمر جنوده أن يجروا لهم خليجاً من البحر العذب إلى بلاد الهند، ففعلوا ذلك. وعقدوا له عقدة (٣) من الصخر واكلس حتى يفيض على بلادهم. وجعلوا للخليج مجارياً. فكانوا إذا أرادوا أن يرسلوا منه الماء، أرسلوه بقدر ما يحتاجون إليه. وكانت لهم جنتان عن يمين وشمال عن مسيرة عشرة أيّام، فيها يمر [المار](٤). لا يقع عليه الشمس من التفافها.

فلمًا عملوا بالمعاصي وعنوا عن أمر ربّهم ونهاهم الصالحون فلم ينتهوا، بعث الله صلّة على ذلك السدّ الجرذ؛ وهي الفأرة الكبيرة. فكانت تقلع الصخرة التي لايستقلها الرجل وترمي بها. فلما رأى ذلك قوم منهم، هربوا وتركوا البلاد. فما زال الجرذ يقلع الحجر حتى خرّبوا ذلك السد، فلم يشعروا حتى غشيهم السيل وخرّب بلادهم وقلع أشجارهم.

وفي مجمع البيان (٥): وفي الحديث، عن فروةبن مسيك أنَّه قبال: سألت رسول الله عَيَالِيُهُ عن سبأ، أرجل هو أم امرأة؟

فقال: هو رجل من العرب ولد عشرة، تيامن منهم ستّة وتشاءم منهم أربعة. فأمّا الذين تيامنوا، فالأزد وكندة ومذحج والأشعرون وأنمار وحمير.

۲. تفسيرالقمي ۲۰۰۲ ـ ۲۰۱.

ع. من المصدر.

١. نفس المصدر والموضع.

٣. المصدر: عقدة عظيمة.

٥. مجمع البيان ٢٨٦/٤.

فقال رجل من القوم: ما أنمار؟ قال: الذين منهم خبتعم وبنجيلة. وأمّا الذين تشاءموا، فعاملة وجذام ولخم وغسّان.

﴿ كُلُوا مِنْ رِزْقِ رَبُّكُمْ واشْكُرُوا لَهُ ﴾ : حكاية لما قال لهم نبيّهم ذلك.

﴿ بِلْدَةً طَيِّبَةٌ وَرَبِّ غَفُورٌ ﴾ ﴿ استثناف للدلالة علىٰ موجب الشكر؛ أي هذه البلدة التي فيها رزقكم بلدة طيّبة، وربّكم الذي رزقكم وطلب شكركم ربّ غفور فرطات من يشكره.

وقرئ: الكلّ ، بالنصب ، على المدح.

وقيل (١): كانت أخصب البلاد وأطيبها. لم يكن فيها عاهة ولاهامّة.

﴿ فَأَغْرَضُوا ﴾ : عن الشكر.

﴿ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ سَيْلَ الْعَرِمِ ﴾: قيل (٢): سيل الأمر العرم؛ أي الصعب. من عرم الرجل، فهو عارم. وعرم: إذا شرس خلقه وصعب. أو المطر الشديد. أو الجرذ، أضاف إليه السيل لأنه نقب عليهم سِكراً (٢) ضربته لهم بلقيس، فحقنت به ماء الشجر وتركت فيه ثقباً (١) على مقدار ما يحتاجون إليه. أو المسناة التي عُقدت (٥) سِكراً (٧). على أنّه جمع عرمة؛ وهي الحجارة المركومة.

وقيل (٧): اسم واد جاء السيل من قِبَله. وكان ذلك بين عيسى ومحمّد عَيَالِلهُ.

﴿ وَيَدَّلْنَاهُمْ بِجَنَّتَيْهِمْ جَنَّتَيْنِ ذَوَاتَيْ أَكُلِ خَمْطٍ ﴾ : بشع. فإنّ الخمط كلّ نبت أخذ طعماً من مرارة.

وقيل (٨): الاراك. أو كلّ شـجر لاشـوك له. والتـقدير: أكـل اكـل خـمط. فـحذف

١. أنوار التنزيل ٢٥٨/٢. ٢. نفس المصدر ٢٥٨/٢\_٢٥٩.

٣. ن والأصل: سدّاً. السَّكرُ: ما يُسَدُّبه النهر ونحوه.

المصدر: نقباً.
 المصدر: نقباً.

٦. ن والأصل: سدًا . ٧ نفس المصدر ٢٥٩/٢ .

٨. نفس المصدر والموضع. وفي النسخ: «وقيل: الأراك وكل شجرله شوك. والتقدير: أكل كل ...» وما أثبتناه
 في المتن موافق المصدر.

المضاف وأقيم المضاف إليه مقامه، في كونه بدلاً أو عطف بيان.

﴿ وَأَثْلِ وَشَيْءٍ مِنْ سِدْرٍ قَلِيلٍ ﴾ ﴿ : معطوفان على «أَكُل» لاعلى «خمط». فإنّ الأثل؛ هو الطرفاء ولاثمر له.

وقرثا بالنصب، عطفاً على «جنّتين». ووصف السدر بالقلّة. فإنّ جناه؛ وهو النبق ممّا يطيب أكله، ولذلك يغرس في البساتين. وتسمية البدل: «جـنّتين» للـمشاكـلة والتهكم (۱).

﴿ ذَلِكَ جَزَيْنَاهُمْ بِمَا كَفَرُوا ﴾: بكفران النعمة ، أو بكفرهم للرسل. إذ نُقل: أنّه بُعث إليهم ثلاثة عشر نبيّاً ، فكذّبوهم. وتقديم المفعول للتعظيم ، لا للتخصيص (٢).

﴿ وَهَلْ نُجَازِي اِلَّا الْكَفُورَ ﴾ ٢ : وهل يـجازئ بـمثل مـا فـعلنابهم. إلَّا البـليغ فـي الكفران، أو الكفر؟

وقرأ حمزة والكسائي ويعقوب وحفص: «نجازي» بالنون. و«الكفور» بالنصب (٣). ﴿ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ الْقُرَىٰ الَّتِي بَارَكْنَا فِيهَا ﴾: بالتوسعة على أهلها. وهي قرى الشام.

﴿ قُرِيَ ظَاهِرَةً ﴾ : متواصلة . يظهر بعضها لبعض ، أو راكبة سنن الطريق ظاهرة لأبناء السبيل .

﴿ وَقَدَّرْنَا فِيهَا السَّيْرَ ﴾ : بحيث يقيل الغادي في قرية ويبيت الرائح في قرية ، إلىٰ أن يبلغ الشام .

﴿ سِيرُوا فِيهَا ﴾ : على إرادة القول بلسان الحال، أو المقال.

﴿ لَيَالِيَ وَاَيَّاماً ﴾ : متى شنتم من ليل ونهار.

﴿ آمِنِينَ ﴾ ۞: لا يختلف الأمن فيها باختلاف الأوقات. أو سيروا آمنين، وإن طالت

١. نفس المصدر والموضع. ٢. نفس المصدر والموضع.

٣. نفس المصدر والموضع، وفيه، في متن الآية «يجازي» بالياء. وفي المصحف الإمام، «نـجازي» بـالنون، و«الكفور» بالنصب.

مدّة سفركم فيها ليالي أعماركم وأيّامها، لاتلقون فيها إلّا الأمن.

قال: نعم.

قال: ياأباحنيفة، لقد ادّعيت علماً، ويلك ما جعل الله ذلك إلّا عند أهل الكتاب الذين أنزل عليهم، ويلك ولا هو إلّا عند الخاصّ من ذريّة نبيّنا ﷺ وما ورثك الله من كتابه حرفاً. فإن كنت كما تقول، ولست كما تقول، فأخبرني عن قول الله ﷺ: «سيروا فيها ليالي وأياماً آمنين» أين ذلك من الأرض؟

قال: احسبه مابين مكّة والمدينة.

فالتفت أبوعبدالله للسلام الله إلى أصحابه، فقال: تعلمون أنَّ الناس ينقطع عبليهم مابين المدينة ومكّة، فتؤخذ أموالهم ولايؤمنون على أنفسهم ويقتلون؟

قالوا: نعم.

[قال:]<sup>(2)</sup> فسكت أبوحنيفة.

فقال: يا أباحنيفة، أخبرني عن قول الله ﷺ (٥): «ومن دخله كان آمناً» أين ذلك من الأرض؟

قال: الكعبة.

قال: أفتعلم أنّ الحجّاج بن يوسف حين وضع المنجنيق على ابن الزبير في الكعبة فقتله ،كان آمناً فيها؟

قال: فسكت.

١. علل الشرائع/ ٩٠ و ٩١، مقطعين من ح ٥ . وأؤلة في ص ٨٩.

٢. ن: أبي ظاهر شيببان انس. والمصدر: أبي زاهر حبيبان أنس.

٣. ليس في الأصل وأ. ٤. من المصدر.

٥. أل عمران/ ٩٧.

فقال أبوبكر الحضرميّ: جعلت فداك، الجواب في المسألتين الأوّلتين.

قال: يا أبابكر «سيروا فيها ليالي وأيّاماً آمنين» فقال: مع قائمنا أهل البيت. وأمّا قوله: «ومن دخله كان آمناً» فمن بايعه ودخل معه ومسح على يبده ودخل في عدّة (١) أصحابه، كان آمناً. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي شرح الآيات الباهرة (٢): روى محمّد بن العبّاس ﷺ عن الحسين بن عليّ بن زكريّا البصريّ، عن الهيثم بن عبدالله الرمّانيّ قال: حدّ ثني عليّ بن موسى قال: حدّ ثني أبي موسى، عن أبيه جعفر الله قال: دخل على أبي بعض مَن يفسّر القرآن.

فقال له: أنت فلان؟ وسمّاه باسمه.

قال: نعم.

قال: أنت الذي تفسّر القرآن؟

قال: نعم.

قال: فكيف تفسّر هذهِ الآية «وجعلنا بينهم وبين القرى التي باركنا فيها قُرى ظاهرة وقدّرنا فيها السير سيروا فيها ليالي وأيّاماً آمنين».

قال: هذه بين مكّة ومني.

فقال له أبو عبدالله عليُّلا : أيكون في هذا الموضع خوف وقطيع ؟

قال: نعم.

قال: فموضع [يقول الله:](٣) يكون أمن فيه خوف وقطيع؟

قال: فما هو ؟ (٤)

قال: ذاك (٥) نحن أهل البيت. وقد سمّاكم الله: ناساً. وسمّانا: قريّ (٦).

٢. تاويل الآيات الباهرة، ج٢، ص ٤٧١.

١. المصدر: عقد.

٤. المصدر: فما هو ذاك؟

٣. من المصدر . ٥. ليس في المصدر .

٦. المصدر: «قال: سماكم الله أيّاماً وسمّى هذه قرئ» بدل «وقد سمّاكم ناساً وسمّانا قرئ».

[قال: جعلت فداك، وجدت هذا في كتاب الله أنَّ القرئ رجال؟

فقال أبوعبدالله عليه قال: سماكم الله ناساً. وسمّى هذه: قرئ إ(١) قبال أبوعبدالله: اليس الله تعالى يقول (٢): «واسأل القرية التي كنا فيها والعير التي اقبلنا فيها» فللجدران والحيطان السؤال أم للنّاس؟ وقال تعالى (٣): «وان من قرية إلّا نحن مهلكوها قبل يوم القيامة أومعذبوها عذاباً شديداً» فمن المعذّب الرجال أم الجدران والحيطان؟

ويؤيّده مارواه أيضاً: عن أحمد بن هـوذة البـاهليّ (٤)، عن إبـراهـيم بـن إسـحاق النهاونديّ، عن عبدالله بن حمّاد الأنصاريّ، عن عبدالله بن سنان، عن أبي عبدالله عليّلًا في النهاونديّ، عن على محمّد بن على عليّلًا .

فقال له: يا أخا أهل البصرة، بلغني أنّك فسّرت (٦) أية من كتاب الله على غيرما أنزلت. فإن كنت فعلت، فقد هلكت واستهلكت.

قال: وما هي، جعلت فداك؟

قال: قول الله تَظَلَى: «وجعلنابينهم وبين القرى التي باركنا فيها قرى ظاهرة وقد رنا فيها السير سيروا فيها ليالي وأيّاماً آمنين». ويحك، كيف يجعل الله لقوم أماناً ومتاعهم يُسرَق بمكة والمدينة وما بينهما؟ وربّما أخذ عبد أوقتل وفاتت نفسه. ثمّ مكث مليّاً أوماً بيده إلى صدره وقال: نحن القرى التي بارك الله فيها.

قال: جعلت فداك، أوجدت هذا في كتاب الله، أنَّ القرئ رجال؟

قال: نعم، قول الله ﷺ (٧): «وكأيّن من قرية عتت عن أمر ربّها ورسله، فحاسبناها حساباً شديداً وعذّبناها عذاباً نكراً» فمن العاتي على الله ﷺ الحيطان، أم البيوت، أم الرجال؟

١. ليس في المصدر . ٢ يوسف/ ٨٢ .

٣. الاسراء/ ٥٨ . ٤ نفس المصدر والموضع .

٥. من المصدر: قرأت،

٧. الطلاق ٨/.

فقال: الرجال.

ثمّ قال: قلت: جعلت فداك، زدني.

قال: قوله ﷺ في سورة يوسف (١): «اسأل القرية التي كنّا فيها والعير التي أقبلنا فيها» لمن أمروه أن يسأل، القرية والعير أم الرجال؟

فقال: جعلت فداك، فأخبرني عن القرئ الظاهرة.

قال: هم شيعتنا؛ يعني العلماء منهم.

وقوله: «سيروا فيها ليالي وأيّاماً آمنين» روى أبو حمزة الثماليّ (٢)، عن عليّ بن الحسين عليّ الله قال: آمنين من الزيغ؛ أي فيما يقتبسونه منهم من العلم في [الدنيا و](٢) الدين.

وفي كتاب الاحتجاج (١) للطبرسي الله عن أبي حمزة النمالي قال: دخل قاضٍ من قضاة أهل الكوفة على على بن الحسين عليها.

فقال له: جعلني الله فداك، أخبرني عن قول الله ﷺ: «وجعلنا بينهم وبين القرئ التي باركنا فيها قرى ظاهرة وقدّرنا فيها السير سيروا فيها ليالي وأيّاماً آمنين».

فقال له: ما يقول الناس فيها قبلكم بالعراق؟ (٥)

قال: يقولون: إنّها مكّة.

قال: وهل رأيت السرق في موضع أكثر منه بمكّة ؟

قال: فما هو؟

قال: إنّما عنى الرجال.

قال: وأين ذلك في كتاب الله؟ [فقال:](١) أوما تسمع إلى قوله (١٠) كاتين من

٢. نفس المصدر /١٦٩.

۱. يوسف/ ۸۲.

٤. الاحتجاج ٢/١٤\_٢٤.

ليس في المصدر.
 ليس في المصدر.

٦. من المصدر.

٧. الطلاق/ ٨.

قرية عتت عن أمر ربّها ورسله» وقال (١): «وتلك القـرى أهـلكناهم» وقـال: «واسألوا القرية التي كنّا فيها والعير التي أقبلنا فيها» أفيسأل (٢) القرية [أو الرجال أو](٣) العير؟

قال: وتلا لمُليِّلًا (٤) آيات في هذا المعنىٰ.

قال: جعلت فداك، فمن هم؟

قال: نحن هم.

قال: أولم تسمع قوله: «سيروا فيها ليالي وأيّاماً أمنين». قال: آمنين من الزيغ.

وعن أبي حمزة الثمالي (٥) قال: أتى الحسن البصريّ (٦) أب جعفر عليَّا إلى فيقال: [جئت](١) لأسألك عن أشياء من كتاب الله.

فقال له أبوجعفر: ألست فقيه أهل البصرة؟

قال: قديقال ذلك.

فقال له أبو جعفر عليَّا : هل بالبصرة أحد تأخذ عنه ؟

قال: لا.

قال: فجميع أهل البصرة يأخذون عنك؟

قال: نعم.

فقال أبو جعفر عليه : سبحان الله ، لقد تقلّدت (^) عظيماً من الأمر (٩). بلغني عنك أمر ، فما أدري أكذاك أنت أم يُكذب عليك؟

قال ما هو ؟

قال: زعموا أنَّك تقول: أنَّ الله خلق العباد ففوَّض إليهم أمورهم.

٢. هكذا في المصدر . وفي النسخ: فليسأل .

١. الكهف/ ٥٩.

٤. ليس في المصدر.

٣. من المصدر. وفي النسخ: و.

نفس المصدر ٦٢/٢ ـ ٦٣.

٦. هكذا في المصدر . وفي النسخ: أبوالحسن البصري .

٧. من المصدر. ٨. هكذا في الأصل. وفي سائر النسخ: نقلت.

٩. هكذا في المصدر وس. وفي سائر النسخ: الأرض.

قال: فسكت [الحسن](١). فقال: أرأيت من قال له الله في كتابه: إنَّك آمن. هل عليه خوف بعد هذا القول منه؟

فقال الحسن: لا.

فقال أبو جعفر للنِّلا: إنَّي أعرض عليك آية وأنهي إليك خطباً، ولا أحسبك إلَّا وقد فسرته على غير وجهه. فإن كنت فعلت ذلك، فقد هلكت وأهلكت.

فقال له: وما هو ؟

قال: أرأيت حيث يقول: «وجعلنا بينهم وبين القرئ التي باركنا فيها قرى ظاهرة وقد رنا فيها السير سيروا فيها ليالي وأيّاماً آمنين». ياحسن، بلغني أنّك أفتيت الناس، فقلت: هي مكّة. فقال أبو جعفر الما يقطع على من حجّ مكّة، وهل يخاف أهل مكّة، وهل تذهب أموالهم؟

**[قال: بلي.** 

قال: [(۲) فمتى يكونون آمنين؟ بل فينا ضرب الله الأمثال في القرآن. فنحن القرئ التي بارك الله فيها. وذلك قول الله على فمن أقرّ بفضلنا حيث [أمرهم أن يأتونا، فقال: «وجعلنا بينهم وبين] (۲) القرئ التي باركنا فيها قرى ظاهرة» والقرى الظاهرة؛ الرسل والنقلة عنّا إلى شيعتنا، وفقهاء شيعتنا إلى شيعتنا. وقوله تعالى: «قدّرنا فيها السير» فالسير مثل العلم «سيروا فيها (٤) ليالي وأيّاماً» مثل لما يسير من العلم في الليالي والايّام عنّا اليهم في الحلال والحرام والفرائض والاحكام. «آمنين» فيها إذا أخذوا [عن معدنها الذي أمروا أن يأخذوا] (٥) منه، آمنين من الشكّ والضلال والنقلة من الحرام إلى الحلال. لأنّهم أخذوا العلم ممّن وجب لهم بأخذهم (٦) إيّاه عنهم بالمعرفة (٧)، لأنّهم الحلال. لأنّهم أخذوا العلم ممّن وجب لهم بأخذهم (٦) إيّاه عنهم بالمعرفة (٧)، لأنّهم

١٠ من المصدر . ٢٠ من المصدر .

ليس في المصدر . وفيه: «بينهم وبين شيعتهم» بدلاً .

المصدر: «مثل للعلم سيربه» بدل «مثل العلم سيروا فيها»

٥. ليس في المصدر: «أخذه» ، المصدر: «أخذه» ،

٧. هكذا في المصدر. وفي النسخ: المغفرة.

أهل ميراث العلم من آدم إلئ حيث انتهوا، ذرّية مصطفاة (١) بعضها من بعض. فلم ينته الاصطفاء إليكم، بل إلينا انتهئ. ونحن تلك الذريّة المصطفاة، لا أنت ولا أشباهك.

يا حسن، فلو قلت لك حين ادّعيت ماليس لك وليس إليك: يا جاهل أهل البصرة. لم أقل فيك إلّا ما علمته منك وظهرلي عنك. وإيّاك أن تقول بالتّفويض. فإنّ الله على لم يفوّض الأمر إلى خلقه وهناً منه وضعفاً، ولا أجبرهم على معاصيهم ظلماً (١). والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة. انتهى.

وفي روضة الكافي (٣) عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن أبيه، عن محمّد بن خالد، عن أبيه، عن محمّد بن سنان، عن زيد الشحّام قال: دخل قتادة بن دعامة على أبي جعفر عليه فقال: يا قتادة، أنت فقيه أهل البصرة؟

فقال: هكذا يزعمون.

فقال: أبو جعفر للنُّلِهُ: بلغني أنَّك تفسّر القرآن.

قال له قتادة: نعم.

قال: أبو جعفر عليِّلا: بعلم تفسّره (٤) أم بجهل؟

قال: لا ، بعلم .

فقال له أبوجعفر عليه فإن كنت تفسّره بعلم، فأنت أنت (٥)، وإلّا أنا أسألك.

قال قتادة: سل.

١. هكذا في المصدر، وفي النسخ: مصفاة.

٢. يوجد في هامش نسخة م: وعن عليّ النِّلِج قبال: نبحن القبرى النبي ببارك الله فيها. وذلك قبوله تبعالى: «وجعلنا بينهم وبين القرى التي باركنا فيها قرى ظاهرة». قال: «القرى الظاهرة»، الرسل. والنقلة عنّا إلى شيعتنا وشيعتنا إلى شيعتنا بأسمانه. الآية.
 ٣. الكافي ٢١١١/٨ ح ٤٨٥.

٤. ليس في الأصل.

قال المجلسي ﷺ: أي فأنت العالم المتوحد الذي لا يحتاج إلى المدح والوصف، وينبغي أن يُرجَع إليك في العلوم. (حاشية المصدر، نقلاً عن مرأة العقول، للمجلسي ﷺ).

قال: أخبرني عن قول الله ﷺ (١): «وقدّرنا فيها السير سيروا فيها ليالي وأيّاماً آمنين». فقال قتادة: ذلك من خرج من بيته بزاد [حلال] (٢) وراحلة وكراء حلال (٣) يريد هذا البيت، كان آمناً حتّىٰ يرجع إلىٰ أهله.

قال قتادة: اللهم نعم.

قال قتادة: إ(١١) لاجرم، والله، لافسّرتها إلّا هكذا.

فقال أبوجعفر للنِّلِةِ: ويحك، ياقتادة، إنَّما يعرف القرآن من خوطب به.

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (١٢)، بإسناده إلى محمّد بن صالح الهمدانيّ قال: كتبت إلى صاحب الزمان عليه إن أهل بيتي إ(١٣) بؤذونني ويقرّعونني بالحديث الذي

هنا زيادة في المصدر، وهي : في سبأ.
 ٢. من المصدر.

هكذا في المصدر ون. وفي سائر النسخ: «أوكراحل» بدل «وكراء حلال».

٤. ليس في اوس والاصل.

هكذا في المصدر ون . وفي سائر النسخ: «اوكراحل» بدل «وكراء حلال» .

٦. الاجتياح: الإهلاك. ٧. ليس في أ.

هكذا في المصدر ون. وفي سائر النسخ: حل. ٩. إبراهيم/٣٧.

١٢. كمال الدين وتمام النعمة/٤٨٣، ح ٢. ١٣. من المصدر.

روي عن آبائك اللجي أنّهم قالوا: خدّامنا وقوّامنا شرار خلق الله.

فكتب على القرى القرئ و يحكم، أما تقرؤون (١) ما قال الله كلى: «وجعلنا بينهم وبين القرى التي باركنا فيها قرى ظاهرة» نحن والله، القرى التي بارك الله فيها. وأنتم القرى الظاهرة.

قال عبدالله بن جعفر: وحدّثنا بهذا الحديث عليّ بن محمّد الكلينيّ، عن محمّد بن صالح، عن صاحب الزمان صلوات الله عليه.

﴿ فَقَالُوا رَبُنَا بَاعِدْ بَيْنَ آسْفَادِنَا ﴾: أشروا النعمة ؛ كبني إسرائيل. فسألوا الله أن يجعل بينهم وبين الشام مفاوز، ليتطاولوا فيها على الفقراء بركوب الرواحل وتزود الأزواد. فأجابهم الله (٢) بتخريب القرى المتوسّطة.

وقرأ ابن كثير وأبو عمرو وهشام بعد ويعقوب: «باعد» بلفظ الخبر، على أنّه شكوى منهم لبعد سفرهم إفراطاً في الترفيه وعدم الاعتداد بما أنعم الله عليهم فيه. ومثله قراءة من قرأ: «ربنًا بعّد» و«بعد» على النداء، وإسناد الفعل إلى «بين» (٣).

﴿ وَظَلَمُوا أَنْفُسَهُمْ ﴾ : حيث بطروا النعمة ، أولم يعتدّوا بها.

فقال: هؤلاء قوم، كانت لهم قرى متصلة ينظر بعضهم إلى بعض، وأنهار جارية وأموال ظاهرة. فكفروا بأنعم الله الله وغيروا ما بأنفسهم من عافية (٥) الله، فغير الله مابهم من نعمة. وإنّ الله لا يغيّر ما بقوم حتى يغيّروا ما بأنفسهم. فأرسل الله عليهم سيل العرم، فغرّق قراهم وخرّب ديارهم وأذهب أموالهم. وأبدلهم مكان جنّاتهم «جنّين ذواتي

هكذا في المصدر. وفي النسخ: «ما تعرفون» بدل «أما تقرؤون».

 <sup>«</sup>كذا في م . وفي سائر النسخ: «فاذا جاءبهم» بدل «فاجابهم الله» .

٣. أنوار التنزيل ٢٥٩/٢. ٤. الكافي ٢٧٤/٢، ح ٢٣.

٥. هكذا في المصدر. وفي النسخ: عاقبة.

اُكُل خمط وأثل وشيء من سدر قليل». ثمّ قال الله ﷺ: «ذلك جزيناهم بما كفروا وهل نجازي إلّا الكفور».

فقال: هؤلاء قوم، كانت لهم قرى متصلة ينظر بعضهم إلى بعض وأنهار جارية وأموال ظاهرة. فكفروا بأنعم الله وغيروا ما بأنفسهم، فأرسل الله على عليهم سيل العرم. فغرق قراهم وأخرب ديارهم [وأذهب بأموالهم] (٣). وأبدلهم مكان جناتهم «جنتين ذواتي أكل خمط وأثل وشيء من سدر قليل». ثم قال الله على: «ذلك جزيناهم بما كفروا وهل نجازي إلا الكفور».

وبإسناده إلى أبي عبدالله طليلا (٤) خطبة لأميرالمؤمنين عليلا وفيها يقول عليلا: وواأسفاً من فعلات شيعتي من بعد قرب مودّتها اليوم كيف يستذلّ بعدي بعضهم (٥) بعضاً، [وكيف يقتل بعضهم (٦) بعضاً] (١) المتشتة غداً عن الأصل ، النازلة بالفرع ، المؤمّلة الفتح من غير جهته ، كلّ حزب منهم آخذ (٨) بغصن أينما مال الغصن مال معه . مع أنّ الله ـ وله الحمد ـ سيجمع هؤلاء لشرّ يوم لبني أميّة ؛ كما يجمع قزع الخريف يؤلّف الله بينهم ، ثمّ يجعلهم ركاماً ؛ كركام السحاب ثمّ يفتح لهم أبواباً يسيلون من مستشارهم ؛ كسيل الجنّين سيل (٩) العرم . حيث بعث عليه فأرة فلم يثبت عليه أكمة ولم يسرد سننه مِن طود . يذعذعهم الله في بطون أودية ، ثمّ يسلكهم ينابيع في الأرض ، يأخذ بهم من قوم طود . يذعذعهم الله في بطون أودية ، ثمّ يسلكهم ينابيع في الأرض ، يأخذ بهم من قوم

١. نفس المصدر ٨/٣٩٥\_٣٩٦، ح ٥٩٦.

٢. هكذا في المصدر، أ وم وس . وفي سائر النسخ: محمّد عن أحمد عن محمّد بن محبوب .

٣. من المصدر . ٦٤/٨ ضمن حديث ٢٢ .

٥. هكذا في ن . وفي سائر النسخ والمصدر: بعضها .

٦. هكذا في ن . وفي سائر النسخ والمصدر: بعضها .

٧. ليس في م . ٨. المصدر: آخذ [منه].

٩. ليس في أوس والمصدر .

حقوق قوم ويمكن من قوم لديار (١) قوم، تشديداً لبني أميّة.

﴿ فَجَعَلْنَاهُمْ أَحَادِيثَ ﴾: يتحدّث الناس بهم تعجّباً. وضُرب مثل، فيقولون تفرّقوا أيدى سبأ.

﴿ وَمَزَّقْنَاهُمْ كُلَّ مُمَزَّقٍ ﴾: فرّقناهم غاية التفريق؛ حتّى لحق غسّان (٦) منهم بالشّام وأنمار بيثرب وجذام بتهامة والأزد بعمان.

وفي كتاب علل الشرائع (٣)، بإسناده إلى أبي سعيد الخدري، عن النبّي عَيَّا حديث طويل. يقول فيه عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه على المحرّي والضبّ والحمر الأهليّة، ألا فاتقوا الله ولا تأكلوا من السمك إلا ماكان له قشر ومع القشر فلوس. إنّ الله تبارك وتعالى مسخ سبعمائة أمّة عصوا الأوصياء بعد الرسل، فأخذ أربعمائة أمّة منهم برّاً، وثلاثمائة منهم بحراً. ثمّ تلاهذه الآية: «وجعلناهم احاديث ومزّقناهم كلّ ممزّق».

﴿ انَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِكُلِّ صَبَّارٍ ﴾ : عن المعاصي.

﴿ شَكُورٍ ﴾ ١٠ على النعم.

قال: «صبّار» على مودّتنا وعلى مانزل به من شدّة أو رخاء، صبور على الأذى فينا. «شكور» لله على ولايتنا أهل البيت.

﴿ وَلَقَدْ صَدَّقَ عَلَيْهِمْ اِبْلِيسُ ظَنَّهُ ﴾ : أي صدّق في ظنّه أو صدّق بظنّ ظنّه ؛ مثل : فعلته جهدك.

المصدر: «بهم قوماً من ديار»، م وس وأ: «من قوم في ديار» بدل «من قوم لديار».

٢. هكذا في س. وفي م ون: «غيتان» وفي أ: «غشان». وفي الأصل: «غشاه».

٣. علل الشرائع/ ٤٦١ ـ ٤٦٢، ضمن حديث ١.

ويجوز أن يُعدَّى الفعل إليه بنفسه ؛ كما في صدق وعده. لأنّه نوع من القول. وشدّده الكوفيّون ؛ بمعنى : حقّق ظنّه ، أو وجده صادقاً.

وقرئ بنصب «إبليس» ورفع «الظنّ» مع التشديد (١١)؛ بمعنى: وجده ظنّه صادقاً. والتخفيف، والتخفيف، والتخفيف، والتخفيف، والتخفيف، على الإبدال. وذلك إمّا ظنّه بسبأ حين رأى انهماكهم في الشهوات، أو ببني آدم حين رأى ماركّب فيهم من الشهوات والغضب، أوسمع من الملائكة «اتجعل فيها من يفسد فيها» فقال: لأضلّنهم ولأغوينهم.

﴿ فَاتَّبَعُوهُ إِلَّا فَرِيقاً مِنَ الْمُؤمِنِينَ ﴾ ٢ : إلا فريقاً هم المؤمنون لم يتبعوه. وتقليلهم بالإضافة إلى الكفّار، أو «إلا فريقاً» من فرق المؤمنين لم يتبعوه في العصيان وهم المخلصون.

وفي روضة الكافي (٢): محمّد بن يحيى، أحمد بن سليمان، عن عبدالله بن محمّد اليماني، عن [عبدالله بن] مسمع بن الحجّاج، عن صباح الحذّاء، عن صباح المزني، عن إعبدالله بن] قال: لمّا أخذ رسول الله عَلِيظٌ بيد علي الله على العدير، صرخ إبليس في جنوده صرخة فلم يبق منهم في برّ ولا بحر إلّا أتاه.

فقالوا: يا سيّدهم ومولاهم (٤)، ما ذا دهاك، فما سمعنا لك صرحة أوحش من صرختك هذه؟

۱. أنوار التنزيل ۲۲۰/۲. ۲. الكافي ۳۵۱ـ۳۵۵ـ ۳۵۲، ح ۵۶۲.

٣. ليس في س واون والمصدر.

٤. بوجد في هامش نسخة م: لم ينسب إليه بقوله ﷺ «سيّدنا». لأنّ هذه القاعدة من قواعد الفصحاء وهـو
 لاينسبون الشيء القبيح إلى أنفسهم عند التكلّم. سمعت من مق ررو.

وفي حاشية المصدر نقلاً عن العلامة المجلسي الله في كتابه مرآت العقول: أي قالوا: «يا سيّدنا ويا مولانا». وإنّما غيّره لثلا يوهم انصرافه إليه الله الله الله عليه القائل لله البلغاء في نقل أمر لايرضى القائل لنفسه ؛ كما في قوله تعالى: «أن لعنة الله عليه أن كان من الكاذبين» . وقوله: «ماذا دهاك» يبقال: دهاه: إذا إصابته داهية .

فقال لهم: فعل هذا النبيّ عَيَظِيلاً فعلاً إن تمّ لم يُعصَ الله أبداً.

فقالوا: يا سيدهم، أنت كنت لآدم.

فلمًا قال المنافقون: إنّه ينطق عن الهوئ. وقال أحدهما لصاحبه: أما تسرئ عينيه تدوران في رأسه كأنّه مجنون \_ يعنون: رسول الله ﷺ \_ صرخ إبليس صرخمة بمطرب فجمع أولياؤه، فقال: أما علمتم أنّي كنت لآدم من قبل؟

قالوا: نعم.

قال: آدم نقض العهد ولم يكفر بالرّب، وهؤلاء نقضوا العهد وكفروا بالرسول يَهَلِيُّهُ. [فلمّا قُبض رسول الله عَلَيْهُ](١) وأقام الناس غير عليّ، لبس إبليس تاج الملك ونصب منبراً وقعد في الوثبة (١) وجمع خيله ورجله ثمّ قال لهم: اطربوا، لايطاع الله حتى يقوم الإمام.

وتلا أبوجعفر طلي : «ولقد صدّق عليهم إبليس ظنّه فاتبعوه إلّا فريقاً من المؤمنين». قال أبوجعفر علي : كان تأويل هذه الآية لمّا قُبض رسول الله عَلَي . والظنّ من إبليس حين قالوا لرسول الله عَلَي : إنّه ينطق عن الهوئ. فظنّ بهم إبليس ظنّاً فصدّ قوا ظنّه.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): حدّ ثني أبي، عن ابن أبي عمير، عن ابن سنان، عن أبي عبدالله عليّ النّاس في قوله (٤): أبي عبدالله عليّ قال: لمّا أمر الله نبيّه عَيَّيْ أن ينصب أميرالمؤمنين عليّ للنّاس في قوله (٤): «با أيّها الرسول بلّغ ما انزل إليك من ربّك» في عليّ بغدير خمّ، فقال: من كنت مولاه، فعلى مولاه.

فجاءت الأبالسة إلى إبليس الأكبر (٥)، وحثوا التراب على رؤوسهم. فقال لهم إبليس: مالكم؟

١. ليس في م.

٢. هكذا في المصدر. وفي سائر النسخ: الزينه. الوثبة: الوسادة.

٣. تفسير القمي ٢٠١/٢. ٤. المائدة/ ٦٧.

٥. ليس في أ.

قالوا: إنَّ هذا الرجل قد عقد اليوم عقدة لا يحلُّها شيء إلى يوم القيامة.

فقال لهم إبليس: كلاً، إنّ الذين حوله قد وعدوني فيه عدة (١) لن يخلفوني. فأنزل الله ﷺ على رسول الله: «ولقد صدّق عليهم إبليس ظنّه» الآية.

وفي شرح الآيات الباهرة (٢): قال محمّد بن العبّاس ﴿ : حدّثنا الحسين بن أحمد المالكيّ، عن محمّد بن عيسى بن عبيد، عن أبي فضّال (٣)، عن عبدالصمد بن بشير، عن عطيّة العوفيّ، عن أبي جعفر عليّه قال: إنّ رسول الله عَمَالَةُ لمّا أخذ بيد عليّ عليه بغدير خمّ فقال: من كنت مولاه فعلى مولاه، كان إبليس حاضراً بعفاريته.

فقالت له ـ حيث قال: من كنت مولاه، فعليّ مولاه ـ : والله، ما هكذا قلت لنا، لقـ د أخبرتنا إنّ هذا إذا مضئ افترق (٤) أصحابه، وهذا أمر مستقرّ كلّما أراد أن يذهب واحد بدر آخر.

فقال: افترقوا، فإن أصحابه قد وعدوني أن لايقرّوا له بشيء ممّا قال. وهو قوله ﷺ: «ولقد صدّق عليهم إبليس ظنّه فاتّبعوه إلّا فريقاً من المؤمنين».

﴿ وَمَا كَانَ لَهُ عَلَيْهِمْ مِنْ سُلطَانٍ ﴾ : تسلّط واستيلاء بوسوسة واستغواء

﴿ الَّا لِنَعْلَمَ مَنْ يُوْمِنُ بِالْآخِرَةِ مِمَّنْ هُوَ مِنْها فِي شَكٍ ﴾ : إلّا يتعلَق علمنا بذلك تعلّقاً يترتّب عليه الجزاء، أو ليتميّز المؤمن من الشاك. والمراد من حصول العلم، حصول متعلّقه مبالغة.

﴿ وَرَبُّكَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ حَفِيظٌ ﴾ ۞: محافظ. والزنتان متآخيتان.

﴿ قُلِ ادْعُوا الَّذِينَ زَعَمْتُمْ ﴾ : أي زعمتموهم آلهة.

وهما مفعولا «زعم». حُذف الاوّل لطول الموصول بصلته، والثـاني لقـيام صـفته مقامه. ولا يجوز أن يكون «هو» مفعوله الثاني، لأنّه لايلتئم معالضمير كـلاماً. ولا «لا يملكون» لأنّهم لا يزعمونه

٢. تاويل الأيات الباهرة، ج١، ص٤٧٣.

٤. المصدر: افترقت.

١. الأصل: مدَّة.

٣. المصدر: ابن فضّال.

﴿ مِنْ دُونِ اللهِ ﴾: والمعنى ادعوهم فيما يهمّكم من جلب نفع أودفع ضرّ لعلّهم يستجيبون لكم إن صحّ دعواكم.

ثمّ أجاب عنهم اشعاراً بتعيّن الجواب وأنّه لايقبل المكابرة، فقال:

﴿ لَا يَمْلِكُونَ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ ﴾ : من خير أو شرّ.

﴿ فِي السَّمَاوَاتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ ﴾ : في أمرنا (١). وذكرهما، للعموم العرفيّ. أو لأنّ الهتهم بعضها سماويّة ؛ كالملائكة والكواكب، وبعضها أرضيّة ؛ كالأصنام. أولأنّ الأسباب القريبة للخير والشرّ سماويّة وأرضيّة والجملة استئناف لبيان حالهم.

﴿ وَمَالَهُمْ فِيهِمَا مِنْ شِرْكٍ ﴾ : من شركة، لاخلقاً ولا ملكاً.

﴿ وَمَالَهُ مِنْهُمْ مِنْ ظَهِيرٍ ﴾ ٢٠ : يعينه على تدبير أمرهما.

﴿ وَلَا تَنْفَعُ الشَّفَاعَةُ عِنْدَهُ ﴾: ولاتنفعهم شفاعة أيسضاً؛ كما يـزعمون. إذ لا تـنفع الشفاعة عند الله.

﴿ إِلَّا لِمَنْ آذِنَ لَهُ ﴾: أن يشفع ، أو أذن ان يشفع له لعلق شأنه. ولم يثبت ذلك. واللاّم على الأوّل ؛ كاللاّم في : جئتك لزيد.

وقرأ أبوعمرو وحمزة والكسائي، بضمّ الهمزة (٢).

﴿ حَتَّىٰ إِذَا فُزِّعَ عَنْ قُلُوبِهِمْ ﴾: غاية لمفهوم الكلام من أنّ ثمّة توقّفاً وانتظاراً للإذن؟ أي يتربّصون فزعين، حتّى إذا كُشِف الفزع عن قلوب، الشافعين والمشفوع لهم بالإذن.

وقيل (٣): الضمير للملائكة ، وقد تقدّم ذكرهم ضمناً.

وقرأ ابن عامر ويعقوب: «فزّع» على البناء للفاعل. وقرئ «فزع» أي نفي الوجل، من فزع الزاد إذا فني (٤)

هكذا في النسخ . وفي تفسير الصافي ٢١٨/٤: «امرهما» . وفي أنوار التنزيل ٢٦٠/٢: «أمرما» . والأخير أظهر بدلالة: «لايملكون مثقال ذرّة» . و«أمرهما» أقبوى بدلالة: «في السماوات ولا في الأرض» والله العالم .
 العالم .

﴿ قَالُوا ﴾ : بعضهم لبعض.

﴿ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ ﴾: في الشفاعة.

﴿ قَالُوا الْحَقُّ ﴾: قالوا: قال القول الحقّ. وهو الاذن بالشّفاعة لمن ارتضى، وهم المؤمنون.

وقرئ بالرفع؛ أي مقوله الحقِّ (١).

﴿ وَهُوَ الْعَلِيُّ الْكَبِيرُ ﴾ ۞: ذوالعلق والكبرياء. ليس لملك ولانبيِّ أن يمتكلُّم ذلك اليوم (٢) إلّا بإذنه.

وفي تفسير على بن إبراهيم (٢): في قوله عَلَك: «ولا تنفع الشفاعة عنده إلا لمن اذن له» قال: لايشفع أحد من أنبياء الله ورسله يوم القيامة [حتّى يأذن الله له. إلّا رسول الله ﷺ فإنَ الله تعالىٰ قد أذن له في الشفاعة من قبل يوم القيامة](٤) فالشّفاعة له وللأثمّة اللَّه اللَّه الله ثمّ بعد ذلك للأنبياء المالية.

قال (٥): حدَّثني أبي ، عن ابن أبي عمير ، عن معاوية بن عمّار ، عن أبي العبّاس المكبّر قال: دخل مولئ لامرأة على بن الحسين عليَّ لله البو أيمن.

فقال له: يا أباجعفر، تغرّون الناس وتقولون: شفاعة محمّد شفاعة محمّد ﷺ!

فغضب أبوجعفر الطِّلِ حتى تربّد (٦) وجهه. ثمّ قال له: ويحك يا أبا أيمن، أغرّك أن عفّ بطنك وفرجك. أما لو قـد رأيت أفـزاع يـوم القـيامة لقـد احـتجت إلى شـفاعة محمّد ﷺ. ويلك، وهل يشفع إلّا لمن وجبت له النار ٧٠.

ثمّ قال: مامن أحد من الأوّلين والآخرين إلّا وهو محتاج إلىٰ شفاعة رسول الله عَلَيْكُ يوم القيامة.

٣. تفسير القمى ٢٠١/٢.٢٠١.

١. نفس المصدر ٢٦١/٢.

٥. نفس المصدر والموضع.

٧. ليس في الأصل ون .

۲. من ن وم.

٤. ليس في ن .

٦. تربّد: تغيّر.

ثمّ قال أبوجعفر عليه إنّ لرسول الله ﷺ الشفاعة [في أمّته، ولنا الشفاعة في شيعتنا، ولشيعتنا الشفاعة (١) في أهاليهم.

ثمّ قال: وإنّ المؤمن ليشفع في مثل ربيعة ومضر. وإنّ المؤمن ليشفع حتّى لخادمه، ويقول: ياربّ، حقّ خدمتي، كان يقيني الحرّو البرد.

وفي (٢) رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر لليلام (٣) في قوله: «حتى إذا فَزَع عن قلوبهم قالوا مإذا قال ربّكم، قالوا الحقّ وهو العليّ الكبير». وذلك أنّ اهل السماوات لم يسمعوا وحياً فيما بين أن بعث عيسى بن مريم إلى أن بعث الله محمّداً على فلما بعث الله جبرئيل لليلام إلى محمّد على القرآن كوقع الله جبرئيل لليلام إلى محمّد على السماوات صوت وحي القرآن كوقع الحديد على الصفا، فضعق أهل السماوات. فلما فرغ من الوحي انحدر جبرائيل على الحديد على الصفا، فضعق أهل السماوات. فلما فرغ من الوحي انحدر جبرائيل على الحديد على الماء فرع عن قلوبهم؛ يقول: كشف عن قلوبهم. فقال بعضهم البعض: «ماذا قال ربّكم قالوا الحقّ إ(٢) وهو العلى الكبير».

وفي شرح الآيات الباهرة (٧): قال عليّ بن إبراهيم الله : روي عن أبي عبدالله عليه أنّه قال: لاتقبّل الشفاعة يوم القيامة لأحد من الأنبياء والرسل حتّىٰ يأذن له في الشفاعة ، إلّا رسول الله عَلَيْهِ فإنّ الله قد أذن له في الشفاعة من قبل يسوم القيامة (٨). فالشفاعة له ولأميرالمؤمنين وللأثمّة من ولده عليها . ثمّ بعد ذلك للأنبياء عليها .

وروي أيضاً (١) عن أبيه، عن عليّ بن مهران، عن زرعة، عن سماعة قال: سألت أبا عبدالله عليًا عن شفاعة النبي عَيَيْلِلْ يوم القيامة.

قال: يُحشَر الناس يوم القيامة في صعيد واحد، فيلجمهم (١٠) العرق. فيقولون:

٢. نقس المصدر والموضع .

٤. المصدر: فسمع .

٦. ليس في أ.

٨. المصدر: في يوم القيامة .

١٠. اوم وس: فيحمهم.

١. هكذا في المصدر . وفي النسخ: شغاعة .

٣. ليس في أ.

٥. هكذا في المصدر. وفي النسخ: أمر.

٧. تأويل الأيات الباهرة، ج٢. ص٤٧٦.

٩. نفس المصدر والموضع.

انطلقوا بنا إلىٰ آدم عليه ليشفع لنا (١) فيأتون آدم فيقولون له: اشفع لنا عند ربّك.

فيقول: إنّ لي ذنباً وخطيئة [فأستحي من ربّي، فعليكم بنوح.

فيأتون نوحاً، فيردّهم إلى من يليه، ويردّهم كلّ نبي إلى من يليه من الأنبياء (٢٠)حتىٰ ينتهوا إلىٰ عيسىٰ.

فيقول؛ عليكم بمحمّد.

فيأتون محمّداً، فيعرضون أنفسهم عليه ويسألونه أن يشفع لهم.

فيقول لهم: انطلقوا بنا.

فينطلقون حتّىٰ يأتي باب الجنّة، فيستقبل وجه الرحمن (٣) سبحانه ويخرّ ساجداً، فيمكث ماشاء الله.

فيقول [الله](٤) له: ارفع رأسك، يا محمد، واشفع تُشفّع وسل تُعطَ. فيشفع فيهم. ﴿ قُلْ مَنْ يَرْزُقُكُمْ مِنَ السّمَاوَاتِ وَالْآرْضِ ﴾: يريد به تقرير قوله: «لايملكون».

﴿ قُلِ اللهُ ﴾ : إذ لاجواب له سواه. وفيه إشعار بأنّهم إن سكتوا أو تلعثموا في الجواب مخافة الإلزام، فهم مقرّون به بقلوبهم.

﴿ وَإِنَّا أَوْ إِيَّاكُمْ لَعَلَىٰ هُدَى أَوْ فِي ضَللاً مُبِينٍ ﴾ ﴿ وَإِنَّا أَوْ إِيَّاكُمْ لَعَلَىٰ هُدى أَوْ فِي ضَللاً مُبِينٍ ﴾ ﴿ وَإِنَّا أَوْ إِيَّاكُمْ لَعَلَىٰ القدرة الذاتية بالعبادة والمشركين به الجماد النازل في أدنى المراتب الإمكانية ، لعلى أحد الأمرين من الهدى والضلال المبين. وهو بعدما تقدّم من التقرير البليغ الدال على من هو على الهدى ومن هو في ضلال أبلغ من التصريح ، لأنّه في صورة الإنصاف المسكت للخصم المشاغب.

واختلاف الحرفين، لأنّ الهادي؛ كمن صعد مناراً ينظر الأشياء ويتطلّع عليها، أو ركب جواداً يركضه حيث يشاء. والضالّ؛ كأنّه منغمس في ظلام (٥) من قبل أنّه لايري

۲. ليس في ا.

ع. من م والمصدر.

١. هكذا في المصدر. وفي النسخ: يشفع.

٣. المصدر: وجه الرحمن الرحيم.

٥. ن: ضلال.

شيئاً، أو محبوس في مطمورة لايستطيع أن يتفصّى (١) منها.

وفي كتاب الاحتجاج (١) للطبرسي الله عن أميرالمؤمنين الله كلام طويل. وفيه: وأمّا قولكم «انّي شككت في نفسي حيث قلت للحكمين: انظرا، فإن كان معاوية أحقّ بها منّي فاثبتاه» (١). فإنّ ذلك لم يكن شكّاً منّي، ولكنّي أنصفت بالقول. قال الله: «وَإِنّها أو إِنّا كُم لعلى هدى أو في ضلال مبين». ولم يكن ذلك شكّاً، وقد علم الله أنّ نبيّه عملى الحقّ.

﴿ قُلْ لَاتُسْأَلُونَ عَمًّا أَجْرَمْنَا وَلَا نُسْأَلُ عَمًّا تَعْمَلُونَ ﴾ ۞: هذا أدخل في الإنساف وأبلغ في الإخبات، حيث أسند الإجرام إلى أنفسهم والعمل إلى المخاطبين.

﴿ قُلْ يَجْمَعُ بَيْنَنَا رَبُّنَا ﴾ : يوم القيامة.

﴿ ثُمَّ يَفْتَحُ بَيْنَنَا بِالْحَقِّ ﴾: يحكم ويفصل. بأن يدخل (١) المحقِّين الجنّة والمبطلين النار.

﴿ وَهُوَ الْفَتَّاحُ ﴾: الحاكم الفيصل في القضايا المنغلقة.

﴿ الْعَلِيمُ ﴾ ٢٠: بما ينبغي أن يقضي به.

﴿ قُلْ اَرُونِي الَّذِينَ الْحَقْتُمْ بِهِ شُرَكَاءَ ﴾ : لأرى بأيّ صفة ألحقتموهم بالله في استحقاق العبادة. وهو استفسار عن شبهتهم بعد إلزام الحجّة عليهم، زيادة في تبكيتهم.

﴿ كَلَّا ﴾: ردع لهم عن المشاركة، بعد إبطال المقايسة.

﴿ بَلْ هُوَ اللهُ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ ۞: الموصوف بالغلبة وكمال القدرة. والضمير «لله» أو للشأن.

﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا كَافَّةً لِلنَّاسِ ﴾ : إلّا إرسالة (٥) عامّة لهم. من الكفّ، فإنّها إذا عمّتهم فقد كفّتهم أن يخرج منها أحد. أو إلّا جامعاً لهم في الإبلاغ. فهي حال من الكافّ. والتاء

٢. الاحتجاج ٢/٧٧١ ـ ٢٧٨ .

أ. تفضّى من الشيء، وعنه: تخلّص منه.

٤. هكذا في م ون ، وفي سائر النسخ: يداخل .

٣. هكذا في المصدر . وفي النسخ: فاشتباه .

٥. ن: رسالة.

للمبالغة. ولا يجوز جعلها حالاً من «الناس» على المختار.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): حدّ ثنا عليّ بن جعفر قال: حدّ ثني محمّد بن عبدالله الطائيّ قال: حدّ ثنا محمّد بن أبي عمير قال: حدّ ثنا حفص الكنانيّ قال: سمعت عبدالله بن بكير الأرجانيّ (٢) قال: قال لي الصادق جعفر بن محمّد صلوات الله عليه: أخبرني عن الرسول عَلَيْ كان عامّاً للنّاس بشيراً، أليس قد قال الله على (٩): «وما أرسلناك إلّا كافّة للنّاس» لأهل الشرق والغرب وأهل السماء والأرض من الجنّ والإنس، هل بلّغ رسالته إليهم كلّهم ؟

[قلت: لاأدري.

قال: يا ابن بكير: إنّ رسول الله عَلَيْلِهُ لم يخرج من المدينة، فكيف أبلغ أهل الشرق والغرب؟](1)

قلت: لا أدري.

قال: إنّ الله تعالى أمر جبرائيل فاقتلع الأرض بريشة من جناحه ونصبها لرسول الله عَيْنِيْ فكانت بين يديه مثل راحته في كفّه، ينظر أهل الشرق والغرب، ويخاطب كلّ قوم بألسنتهم ويدعوهم إلى الله تَحَلَّ وإلى نبوته بنفسه، فما بقيت قرية ولا مدينة إلّا ودعاهم النبيّ عَيْنِيَةً بنفسه.

وفي أصول الكافي (٥): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر، وعدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن إبراهيم بن محمّد الثقفيّ، عن محمّد بن مروان جميعاً، عن أبان بن عثمان، عمّن ذكره، عن أبي عبدالله عليّا قال: إنّ الله

١. تفسير القمى ٢٠٢/٢ ٢٠٣٠.

هكذا في ن. وفي سائر النسخ: «الرجاني». وفي المصدر: «الدجاني». ولعل الأصوب: «عبدالله بن بكر الأرجاني». انظر تنقيح المقال ١٧٢/٢، رقم ٦٧٦٩ وص. ١٧٠، رقم ٢٧٦٦.

٣. هنا زيادة في المصدر . وهي : في محكم كتابه .

الكافي ١٧/٢، ضمن حديث ١.

تبارك وتعالى أعطى محمّداً ﷺ شرائع نوح وإبراهيم وموسى وعيسى ـ إلى أن قال ـ: وأرسله كافّة إلى الأبيض والأسود والجنّ والإنس.

وفي كتاب الخصال (١): عن أبي أمامة قال: قال رسول الله ﷺ: فُـضُلت بأربع خصال (٢): جُعلت لي (٣) الأرض مسجداً -إلى قوله ..: وأرسلت إلى الناس كافّة.

وفي مجمع البيان (٤): عن ابن عبّاس، عن النبيّ عَيَّالَةُ: أعطيت خمساً ولا أقول فخراً؛ بُعثت إلىٰ الأحمر والأصفر (٥). الحديث.

وفي روضة الواعظين (٦٠)، للمفيد ﷺ: قال عليّ بن الحسين عليّه : شئل أبوطالب (٧٠): سله (٨٠)، أرسله الله إلينا خاصّة أم إلىٰ الناس كافّة ؟

فقال أبوطالب: يا ابن أخ ، إلى الناس كافَّة أرسلت أم إلى قومك خاصة ؟

قال: لا، بل إلى الناس أرسلت كافّة؛ الأبيض والأسود (٩) والعربي والعجميّ. والذي نفسي بيده، لأدعونٌ إلى هذا الأمر الأبيض والأسود ومن على رؤوس الجبال ومن في لجج البحار، ولأدعونٌ ألسنة فارس والروم.

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (١١)، بإسناده إلى أبي حمزة الشمالي، عن أبي جعفر (١١) الباقر عليه على طويل. وفيه وإنّ الأنبياء بُعثوا خاصة وعامّة: فأمّا نوح، فإنّه أرسل إلى من في الأرض بنبوّة عامّة ورسالة عامّة. وأمّا هود، فإنّه أرسل إلى عاد إلى المنتقة خاصة. وأمّا صالح، فإنّه أرسل إلى ثمود، وهي قرية واحدة لاتكمل

١. الخصال/ ٢٠١، صدر وذيل حديث ١٤. ٢. ليس في المصدر.

٣. المصدر: لامتي . عجمع البيان ٣٩١/٤.

٥. المصدر: الأسود.

٦. روضة الواعظين للنيسابوري/٥٤، في حديث طويل.

٧. المصدر: «فقالوا يا ابوطالب» بدل «سئل ابوطالب» .

٨. ليس في الأصل وم .
 ٩. هنا زيادة في المصدر . وهي : والأحمر .

١٠. كمال الدين وتمام النعمة/ ٢١٩ ـ ٢٢٠، ضمن حديث ١. وأوَّله في ص ٢١٣.

١١. المصدر: ابي جعفر محمّد بن على . ١٢. من المصدر.

أربعين بيتاً على ساحل البحر صغيرة. وأمّا شعيب، فإنّه أرسل إلى مدين، وهي لاتكمل أربعين بيتاً. وأمّا إبراهيم نبوّته بكوثا، وهي قرية من قرى السواد فيها بدأ أوّل أمره، ثمّ هاجر مسنها وليست بهجرة. فقال في ذلك (١) قوله على: «انِّس مهاجر إلى ربِّي سيهدين» (٢). وكانت هجرة إبراهيم بغير قتال. وأمّا إسحاق، فكانت نبوّته بعد إبراهيم. وأمّا يعقوب، فكانت نبوته بأرض كنعان، ثمّ هبط إلى أرض مصر فتوفّى فيها، ثمّ حُمل بعد ذلك جسده حتَىٰ دُفن بأرض كنعان. والرؤيا التي رأى يوسف الأحد عشر كوكباً والشمس والقمر له ساجدين، فكانت نبوّته في أرض مصر بـدؤها، ثـمّ إنّ الله تبارك وتعالى أرسل الأسباط اثني عشر بعد يوسف. ثمّ موسى وهارون إلى فرعون وملائه إلىٰ أرض (٣) مصر وحدها. ثمّ إنّ الله تبارك وتـعالى أرســل يــوشعبن نــون إلىٰ بني إسرائيل من بعد موسى، فنبوته بدؤها في البرية التي تاه فيها بنو إسرائيل. ثمّ كانت أنبياء كثيرون، منهم من قصّه الله على على محمّد على ومنهم من لم يقصصه على محمّد تَيَلِيُّهُ. ثمّ إنّ الله عَلَى أرسل عيسىٰ إلىٰ بني إسرائيل خاصّة، وكانت نبوّته ببيت المقدس وكان من بعده الحواريّون اثنا عشر. لم يزل الإيمان يستتر<sup>(٤)</sup>في بقية أهله منذ رفع الله عيسى عليه . ثم أرسل الله محمّداً ﷺ إلى الجنّ والإنس عامّة، وكان خاتم الأنبياء

المصدر: «وليست بهجرة قتال ، وذلك» بدل «وليست بهجرة ، فقال في ذلك» .

٢. هكذا في النسخ والمصدر. وأمّا في المصحف: «انّي ذاهب...» (الصافات/ ٩٩)، أو كما وردت في الفوق
 ولكن بدون «سيهدين» فتكون في سورة العنكبوت/٢٦. والاحتمال الأوّل اظهر.

٣. ليس في المصدر ، ٤ م وأ. يستر. والمصدر: يستسرّ.

٥. نفس المصدر/٢١٥، ضمن حديث ١. وهو نفس الحديث السابق.

من المصدر.

وفي روضة الكافي (١) عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن الحسن بن محبوب، عن محمّد بن الفضل، عن أبي جعفر عليّ مثل ما نقلنا من كتاب كمال الدين وتمام النعمة أخيراً سواء.

- ﴿ بَشِيراً وَنَذِيراً وَلٰكِنَّ اكْتُرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ ۞: فيحملهم جهلهم علىٰ مخالفتك.
  - ﴿ وَيَقُولُونَ ﴾ : من فرط جهلهم.
- ﴿ مَتَىٰ هَذَا الْوَعْدُ ﴾: يعني: المبشّربه والمنذّر عنه. أو الموعود بقوله (٢): «يـجمع بيننا ربّنا».
  - ﴿ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴾ ۞: يخاطبون به رسول الله ﷺ والمؤمنين.
- ﴿ قُلْ لَكُمْ مِيعَادُ يَوْمٍ ﴾: وعد يوم، أو زمان وعد. فإضافته إلى «اليـوم» للـتبيين. ويؤيّده أنّه قرى: «يوم» على البدل. وقرى: «يوماً» بإضمار اعنى (٣).
- ﴿ لَا تَسْتَأْخِرُونَ عَنْهُ سَاعَةً وَلَا تَسْتَفْدِمُونَ ﴾ ﴿ إذا جاءكم. وهو جواب تهديد، جاء مطابقاً لما قصدوه بسؤالهم من التعنّت والإنكار.
- ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَنْ نُؤْمِنَ بِهَذَا الْقُرْآنِ وَلَا بِالَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ ﴾ : ولا بما تقدّمه من الكتب الدالة على النعت .

قيل (٤): إنَّ كفّار مكّة سألوا أهل الكتاب عن رسول الله ﷺ. فأخبروهم أنّهم يجدون نعته في كتبهم. فغضبوا وقالوا ذلك.

وقيل (٥): الذي بين يديه يوم القيامة.

﴿ وَلَوْ تَرَىٰ إِذِ الظَّالِمُونَ مَوْقُونَ عِنْدَ رَبِّهِمْ ﴾ : أي في موضع المحاسبة.

﴿ يَرْجِعُ بَعْضُهُمْ اِلَىٰ بَعْضِ الْقَوْلَ ﴾ : يتحاورون ويراجعون القول.

﴿ يَقُولُ الَّذِينَ اسْتُضْعِفُوا ﴾: يقول الاتباع.

﴿لِلَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا ﴾: للرؤساء.

١. الكافي ١١٥/٨، ضمن حديث ٩٢. ٢٦ سبا/٢٦.

٣\_٥. أنوار التنزيل ٢٦٢/٢.

﴿ لَوْلَا أَنْتُمْ ﴾ : إضلالكم وصد كم إيّانا عن الإيمان.

﴿ لَكُنَّا مُؤْمِنِينَ ﴾ ۞: باتّباع الرسول.

﴿ قَالَ الَّذِينَ اسْتَكْبُرُوا لِلَّذِينَ اسْتُضْعِفُوا أَنَحْنُ صَدَدْنَاكُمْ عَنِ الْهُدَىٰ بَعْدَ إِذْ جَاءَكُمْ بَلْ كُنْتُمْ مُجْرِمِينَ ﴾ ﴿ قَالَ اللَّذِينَ اللَّهُ عَنِ اللَّهِ مَاللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهُ مَا اللَّهِ مَا اللَّهُ مُنْ مَا اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مُنْ اللّلْمُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مُنْ اللّلِكُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ أَلَّا اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ أَلَّ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ أَلَّا مُنْ أَلَّا مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ أَلَّا مُنْ مُنْ أَلَّا مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ أَلَّا مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُلِمُ اللَّا اللَّهُ مُنْ الللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّالِمُ اللَّهُ مُ

﴿ وَقَالَ الَّذِينَ اسْتُضْعِفُوا لِلَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا بَلْ مَكْرُ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ ﴾: إضراب عن إضرابهم ؛ أي لم يكن إجرامنا الصادّ، بل مكركم لنا دائماً ليلاً ونهاراً حتى أغرتم علينا رأينا.

﴿ إِذْ تَأْمُرُونَنَا أَنْ نَكُفُرَ بِاللهِ وَنَجْعَلَ لَهُ أَنْسَدَاداً ﴾: وإضافة المكر إلى الظرف على الاتساع.

وقرئ: «مكرَ الليل» بالنّصب على المصدر. ومكرُ الليلَ، بالتّنوين ونصب الظرف. ومكر الليل، من الكرور (١).

﴿ وَاَسَرُّوا النَّدَامَةَ لَمَا رَاوُا الْعَذَابَ ﴾: وأضمر الفريقان الندامة علىٰ الضلال والإضلال، وأخفاها كُل عن صاحبه مخافة التعيير. أو أظهروها. فإنّه من الاضداد. إذ الهمزة تصلح للإثبات والسلب؛ كما في: أشكيته.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): قوله: «وأسـرّوا النـدامـة لمّـا رأوا العـذاب» قـال: يسرّون الندامة في النار إذا رأوا وليّ الله.

> فقيل: يا رسول الله، وما يغنيهم إسرارهم الندامة وهم في العذاب؟ قال: يكرهون شماتة الأعداء.

١. نفس المصدر والموضع.

﴿ وَجَعَلْنَا الْأَغْلَالَ فِي اَعْنَاقِ الَّذِينَ كَفَرُوا ﴾: [أي في أعناقهم](١). فـجاء بالظاهر، تنويهاً بذمهم، وإشعاراً بموجب أغلالهم.

﴿ هَلْ يُجْزَوْنَ اِلَّا مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ ٢ : أي لايُفعَل بهم ما يُفعَل إلّا جزاء علىٰ اعمالهم.

وتعدية «يجزي» إمّا لتضمين معنى: يقضى. أو بنزع الخافض.

﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا فِي قَرْيَةٍ مِنْ نَذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُتْرَفُوْهَا ﴾ : تسلية لرسول الله ﷺ ممّا مُني به من قومه.

وتخصيص المتنعمين بالتكذيب، لأنّ الداعي إليه التكبّر والمفاخرة بمزخارف الدنيا والانهماك في الشهوات والاستهانة بمن لم يحظ منها. ولذلك ضمّوا التهكّم والتفاخر إلى التكذيب فقالوا:

﴿ إِنَّا بِمَا أُرْسِلْتُمْ بِهِ كَافِرُونَ ﴾ ٢٠ : مقابلة الجمع بالجمع.

﴿ وَقَالُوا نَحْنُ أَكْثَرُ أَمْوَالاً وَأَوْلَاداً ﴾ : فنحن أولئ بما تدعونه إن أمكن.

﴿ وَمَا نَحْنُ بِمُعَذَّبِينَ ﴾ ﴿ وَمَا لَأَنَ العذاب لايكون. أو لأنَّه أكرمنا بذلك، فلايهيننا بالعذاب.

وفي نهج البلاغة (٢): وأمّا الأغنياء من مترفة الأمم فتعصّبوا لآثار مواقع النعم فقالوا: «نحن اكثر اموالاً واولاداً وما نحن بمعذّبين». فإن كان لابدّ من العصبيّة، فليكن تعصّبكم لمكارم الخصال ومحامد الأفعال ومحاسن الأمور، التي تفاضلت فيها المجداء والنجداء (٣) من بيوتات العرب ويعاسيب (١) القبائل بالأخلاق الرغيبة (٥)

١. ليس في الأصل . ٢. نهج البلاغة / ٢٩٥، ضمن خطبة ١٩٢ .

٣. هكذا في المصدر. وفي النسخ: «فيه المجد والنجد» بدل «فيها المجداء والنجداء».

هكذا في المصدر. وفي النسخ: تعاصيب. اليعاسيب ـ جمع يعسوب ـ: وهـو أمير النـحل. ويسـتعمل مجازاً في رئيس القوم كما هنا.
 ٥. الأخلاق الرغيبة: المرضية المرغوبة.

والأحلام (١) العظيمة والأخطار الجليلة والآثار المحمودة.

﴿ قُلْ ﴾ : ردّ لحسانهم.

﴿ إِنَّ رَبِّي يَبْسُطُ الرِّزْقَ لِمَنْ يَشَاءُ وَيَقْدِرُ ﴾: ولذلك يختلف فيه الأشخاص المتماثلة في الخصائص والصفات. ولو كان ذلك لكرامة وهوان يوجبانه، لم يكن بمشيئته.

﴿ وَلَكِنَّ اَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ ۞: فيظنّون أنّ كثرة الأموال والأولاد، للشّرف والكرامة. وكثيراً مايكون للاستدراج كما قال:

﴿ وَمَا آمْوَالُكُمْ وَلَا آوْلَادُكُمْ بِالَّتِي تُقَرِّبُكُمْ عِنْدَنَا زُلْفَىٰ ﴾: قربة.

و «التي» إمّا لأنّ المراد: وما جـماعة أمـوالكـم والأولاد. أولأنّـها صـفة مـحذوف؛ كالتّقوئ والخصلة.

وقرئ: «بالذي» أي بالشيء الذي يقرّبكم (٢).

﴿ إِلاَّ مَنْ آمَنَ وَعَمِلَ صَالِحاً ﴾: استثناء من مفعول «تقرّبكم» أي الأموال والأولاد لاتقرّب أحداً، إلا المؤمن الصالح الذي ينفق ماله في سبيل الله ويعلّم ولده الخير ويربّيه على الصلاح. أومن «اموالكم واولادكم» على حذف المضاف؛ أي أموال وأولاد من آمن وعمل صالحاً.

﴿ فَأُولَئِكَ لَهُمْ جَوْرًاءُ الضِّعْفِ ﴾: أي ينتجاوز (٣) الضعف إلىٰ عشر فما فوقه. والأصل إضافة المصدر إلىٰ المفعول.

وقرئ بالاعمال على الأصل. وعن يعقوب، دفعهما على إبدال الضعف<sup>(2)</sup>. ونصب الجزاء على التمييز أو المصدر، لفعله الذي دلّ عليه «لهم».

﴿ بِمَا عَمِلُوا وَهُمْ فِي الْغَرُفَاتِ آمِنُونَ ﴾ ٢٠: من المكاره.

وقرئ بفتح الراء وسكونها (٥).

٢. أنوار التنزيل ٢٦٣/٢.

٤ وه. أنوار التنزيل ٢٦٣/٢.

١. الأحلام: العقول .

٣. الأظهر: يجازوا.

وقرأ حمزة: «في الغرفة» على إرادة الجنس (١).

وفي كتاب علل الشرائع (٢)، بإسنادة إلى أبي بصير قال: ذكرنا عند أبي جعفر للسلام من الأغنياء من الشيعة، فكأنّه كره ما سمع منّا فيهم.

قال: يا أبامحمد، إذا كان المؤمن غنياً رحيماً وصولاً له معروف إلى أصحابه، أعطاه الله أجرما ينفق في البرّ أجره مرّتين ضعفين. لأنّ الله ﷺ يقول في كتابه: «وما اموالكم ولا أولادكم بالّتي تقرّبكم عندنا زلفي إلّا من آمن وعمل صالحاً فاولئك لهم جزاء الضعف بما عملوا وهو في الغرفات آمنون».

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): وذكر رجل عند أبي عبدالله الماليّة الأغنياء ووقع فيهم. فقال أبو عبدالله الله السكت، فإنّ الغنيّ إذاكان وصولاً لرحمه (٤) بارّاً بإخوانه، أضعف الله له الأجر ضعفين. لأنّ الله يقول: «وما اموالكم ولا أولادكم بالّتي تقرّبكم عندنا زلفي إلّا من آمن وعمل صالحاً فاولئك لهم جزاء الضعف بما عملوا وهم في الغرفات آمنون».

﴿ وَالَّذِينَ يَسْعَوْنَ فِي آيَاتِنَا ﴾ : بالرَّدُّ والطعن فيها.

﴿ مُعَاجِزِينَ ﴾ : سابقين لأنبيائنا. أوظانين أنَّهم يفوتوننا.

﴿ أُولَئِكَ فِي الْعَذَابِ مُحْضَرُونَ ﴾ ۞ ﴿ قُلْ إِنَّ رَبِي يَبْسُطُ الرِّزْقَ لِمَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبادِهِ

۲. علل الشرائع/۲۰۱، ح ۷۳.

٤. هكذا في المصدر . وفي النسخ: برحمه .

٦. من المصدر.

٨. النبأ ٣٧.

١. نفس المصدر والموضع .

٣. تفسير القمي ٢٠٣/٢.

٥. أمالي الطوسي ٢٥/١ . ح ٣١.

٧. المصدر: عشرة.

وَيَقْدِرُ لَهُ ﴾: يوسّع عليه تارة ويضيّق عليه أخرى. فـهذا فــي شــخص واحــد بــاعتبار وقتين، وما سبق في شخصين. فلا تكرير.

- ﴿ وَمَا اَنْفَقْتُمْ مِنْ شَيْءٍ فَهُوَ يُخْلِفُهُ ﴾ : عوضاً. أمّا عاجلاً أو آجلاً.
- ﴿ وَ هُوَ خَيْرُ الرَّازِقِينَ ﴾ ٢٠: فإنّ غيره وسط في ايصال رزقه، لاحقيقة لرازقيّته.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): وقوله ﷺ: «وما أنفقتم من شيء فهو يـخلفه وهـو خير الرازقين».

قال: فإنّه حدّثني أبي، عن حمّاد، عن حريز، عن أبي عبدالله عليه قال: إنّ الربّ تبارك وتعالى ينزل أمره في كلّ ليلة جمعة إلى السماء الدنيا من أوّل الليل، وفي كلّ ليلة في الثلث الأخير، وأمامه ملك ينادي: هل من تاثب يتاب عليه، هل من مستغفر يغفرله، هل من سائل فيعطى سؤله ؟ (٢) اللهم أعط كلّ منفق خلفاً، وكلّ ممسك تلفاً. إلى أن يطلع الفجر؛ فإذا طلع الفجر عاد أمر الربّ تبارك وتعالى إلى عرشه، فيقسّم الأرزاق بين العباد.

ثمّ قال للفضيل بن يسار: يافضيل ، نصيبك من ذلك ، وهو قول الله: «وما أنفقتم من شيء فهو يخلفه» إلى قوله: «اكثرهم بهم مؤمنون» (٣).

وفي أصول الكافي (٤): عليّ بن إبراهيم [عن أبيه](٥) عن عثمان بــن عــيســن، عــمّن حـدّثه، عن أبي عبدالله عليه قال: قلت: آيتين في كتاب الله أطلبهما ولا أجدهما.

قال: وما هما؟

قلت: قول الله ﷺ (١٦): «ادعوني استجب لكم».

١. تفسير القعي ٢٠٤/٢.

يوجد في هامش نسخه م: السؤال بالضمّ: المسؤول؛ كالخبر والمخبور . كذا في ق . وقال في الوافي :
 الأنس بالضمّ: جمع مأنوس . (جعفر عفي عنه) .

٣. المصدر: «و هو خير الرازقين» [نهاية آية ٣٩] بدل «إلىٰ قوله اكثرهم بهم مؤمنون» [نهاية آية ٤١]

٤. الكافي ٤٨٦/٢، ح ٨. من المصدر.

٦. المؤمن/ ٦٠.

إلىٰ أن قال: وما الآية الأخرىٰ ؟

قلت: قول الله ﷺ: «وما أنفقتم من شيء فهو يخلفه وهو خير الرازقين». وإنّي أنفق ولا أرىٰ خلفاً.

قال: أفتري الله ﷺ أخلف وعده؟

قلت: لا.

قال: فممّ ذلك؟

قلت: لا أدري.

قال: لو أنّ أحدكم اكتسب المال من حلّه [وأنفقه في حـلّه](١) لم يـنفق درهـماً إلّا أخلف عليه.

محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى (٢) [عن عثمان بن عيسى ] (٣) عن يحيى، عن أبي عبدالله للنظير قال: قال أميرالمؤمنين للنظير: من بسط يده بالمعروف إذا وجده، يخلف الله له ما أنفق في دنياه ويضاعف له في آخرته. والحديثان طويلان أخذت منهما موضع الحاجة.

وفي كتاب من لايحضره الفقيه (١)، بإسناده إلى أبان [بن عشمان] (١) الأحسم، عسن الصادق جعفر بن محمّد عليه أنّه جاء إليه رجل فقال له: بأبي أنت وأمّي [يابن رسول الله،] (٢) عظني (٧) موعظة.

فقال عليَّة ؛ فإن كان الحساب حقّاً، فالجمع لماذا. وإن كان الخلف من الله عَلَا حقّاً، فالبخل لماذا؟ الحديث.

وفي الكافي (٨): عدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن النوفليّ، عن السكونيّ،

١. من المصدر. ٢. نفس المصدر ١٥٤/٢، ضمن حديث ١٩.

٣. من المصدر. ٤. من لايحضره الفقيه ٢٨١/٤، ضمن حديث ٨٣٢.

٥. من المصدر .

٧. المصدر: علّمني . ٨. الكافي ٢/٤، ح ٤ .

عن أبي عبدالله عليِّهِ: قال رسول الله عَيِّهِ : من صدَّق بالخلف، جاد بالعطيّة.

محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى (١)، عن عليّ بن الحكم، عن موسى بن راشد، عن سماعة، عن أبي الحسن الله قال: قال رسول الله عَلَيْهُ: من أيقن بالخلف، سخت نفسه بالنفقة.

محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد (٢)، عن عثمان بن عيسى، عن بعض من حدّثه، عن أبي عبدالله عليه قال: قال رسول الله ﷺ (٣) في كلام له: ومن بسط يده بالمعروف إذا وجده، يخلف الله له ما أنفق في دنياه ويضاعف له في آخرته.

عليّ بن إبراهيم، عن أبيه (٤)، عن حمّادبن عيسى، عن عمر بن أذينة رفعه إلى أبي عبدالله عليّ أو أبي جعفر عليم قال: ينزل الله المعونة من السماء إلى العبد بقدر المؤنة، فمن أيقن بالخلف سخت نفسه بالنّفقة.

أحمد بن محمّد، عن أبيه (٥)، عن الحسين بن أيمن، عن أبي جعفر عليم قال: قال: يا حسين، أنفق وأيقن بالخلف من الله. فإنّه لم يبخل عبد ولا أمة بنفقة فيما يرضى الله الله الله أنفق أضعافها فيما يسخط الله.

محمّد بن يحيى، عن محمّد بن الحسين (٦٠)، عن صفوان بن يحيى، عن أبي الحسن الرضا عليهِ قال: دخل عليه مولى له.

فقال له: هل أنفقت اليوم شيئاً ؟

فقال: لا، والله.

فقال أبوالحسن [الرضاء الله عليه ] (٧) فمن أبن يخلف الله علينا؟

١. نفس المصدر ٤٣/٤، ح ٢. النفس المصدر والموضع، ح ٤،

٣. المصدر: «أميرالمؤمنين صلوات الله عليه» بدل «رسول الله ﷺ».

٤. نفس المصدر ٤٤/٤، ح ٨.

٥. نفس المصدر ٤٣/٤، ح ٧. وهنا في المصدر زيادة . وهي : عن سعدان .

٦. نفس المصدر ٤٤/٤، ح ٩. وله ذيل . ٧. من ن .

عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن عيسىٰ (۱) وأحمد بن محمّد بن خالد جميعاً، عن الحسن بن محبوب، عن إبراهيم بن مهزم، عن رجل، عن جابر، عن أبي جعفر على قال: إنّ الشمس لتطلع ومعها أربعة أملاك: ملك ينادي: يا صاحب الخير، أثمّ وأبشر، وملك ينادي: ياصاحب الشرّ، أنزع (۲) وأقصر. وملك ينادي: اعطِ منفقاً خلفاً وآتٍ ممسكاً تلفاً. وملك ينضحها (۱) بالماء. ولو لا ذلك، اشتعلت (۱) الأرض.

محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد (٥)، عن محمّد بن سنان، عن معاوية بن وهب، عن أبي عبدالله الله قال: من يضمن أربعة بأربعة أبيات في الجنّة: أنفق ولاتخف فقراً، وانصف الناس من نفسك، وافش السلام في العالم، واترك المراء وإن كنت محقاً. وفي مجمع البيان (١): عن جابر، عن النبيّ عَيْلُهُ قال: كلّ معروف صدقة، وما وقئ الرجل به عرضه فهو صدقة، وما أنفق المؤمن من نفقة فعلى الله خلفها ضامناً إلا ماكان من نفقة في بنيان أومعصية. وعن أبي أمامة (١) قال: إنّكم تأوّلون هذه الآية في غير تأويلها «وما أنفقتم من شيء فهو يخلفه» وقد سمعت رسول الله عَمْلُهُ وإلا فصمتنا يقول: إيّاكم والسرف في المال والنفقة، وعليكم بالاقتصاد. فما افتقر قوم قطّ اقتصدوا.

﴿ وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ جَمِيعاً ﴾ : المستكبرين والمستضعفين.

﴿ ثُمَّ يَقُولُ لِلْمَلَآئِكَةِ اَهْوُلَآءِ اِيَّاكُمْ كَانُوا يَعْبُدُونَ ﴾ ۞: تعريضاً للمشركين، وتبكيتاً لهم، وإقناطاً عمّا يتوقّعون من شفاعتهم.

وتخصيص الملائكة، لأنّهم أشرف شركائهم والصالحون للخطاب، ولأنّ عبادتهم مبدأ الشرك وأصله.

١. نفس المصدر ٤٢/٤، ح ١. ٢. هكذا في المصدر، وفي النسخ: أفزغ.

٣. الأصل: «ينزحها» وما أثبتناه في المتن موافق ساثر النسخ والمصدر.

هكذا في المصدر ، وفي النسخ: اشعلت .
 مكذا في المصدر ، وفي النسخ: اشعلت .

مجمع البيان ٣٩٤/٤.
 مجمع البيان ٣٩٤/٤.

وقرأ حفص بالياء، فيهما (١).

﴿ قَالُوا سُبْحَانَكَ أَنْتَ وَلِيُّنَا مِنْ دُونِهِمْ ﴾: أنت الذي نواليه من دونهم لاموالاة بيننا وبينهم، كأنّهم بيّنوا بذلك براءتهم عن الرضا بعبادتهم، ثمّ أضربوا عن ذلك ونفوا أنّهم عبدوهم على الحقيقة بقولهم:

﴿ بَلْ كَانُوا يَعْبُدُونَ الْجِنَّ ﴾: أي الشياطين، حيث أطاعوهم في عبادة غيرالله.

وقيل (٢): كانوا يتمثِّلون لهم ويخيِّلون إليهم أنَّهم الملائكة، فيعبدونهم.

﴿ أَكُنتُرُهُمْ بِهِمْ مُؤْمِنُونَ ﴾ ٢ : الضمير الأول للإنس، أو للمشركين. و «الأكثر» بمعنى: الكلّ. والثاني للجنّ.

﴿ فَالْيَوْمَ لَايَمْلِكَ بَعْضُكُمْ لِبَعْضِ نَفْعاً وَلَاضَرّاً ﴾ : إذ الأمر فيه كله له. لأنّ الدار دار جزاء، وهو المجازي وحده.

﴿ وَنَقُولُ لِلَّذِينَ ظَلَمُوا ذُوقُوا عَذَابَ النَّارِ الَّتِي كُنْتُمْ بِهَا تَكَذَّبُونَ ﴾ ﴿ وَنَقُولُ لِلَّذِينَ ظَلَمُوا ذُوقُوا عَذَابَ النَّارِ الَّتِي كُنْتُمْ بِهَا تَكَذَّبُونَ ﴾ ﴿ وَنَقُولُ لِلَّذِينَ لَلْمَقْصُودُ مِن تمهيده.

﴿ وَإِذَا تُتَّلِّي عَلَيْهِمْ آيَاتُنَا بَيُّنَاتِ قَالُوا مَا هَذَا ﴾ : يعنون : محمداً عَيَّا الله .

﴿ إِلَّا رَجُلُ يُرِيدُ أَنْ يَصُدَّكُمْ عَمَّا كَانَ يَعْبُدُ آبَاؤُكُمْ ﴾: فيستتبعكم بما يستبدعه.

﴿ وَقَالُوا مَاهَذَا ﴾ : يعنون : القرآن.

﴿ إِلَّا إِفْكُ ﴾: لعدم مطابقة ما فيه الواقع.

﴿ مُفْتَرِيٌّ ﴾ : بإضافته إلى الله سبحانه.

﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِلْحَقِّ لَمَّا جَاءَهُمْ ﴾ : لأمر النبوة، أو للاسلام، أو للقرآن. والأوّل باعتبار معناه، وهذا باعتبار لفظه وإعجازه.

﴿ إِنْ هَذَا إِلَّا سِحْرٌ مَبِينٌ ﴾ ٢٠: ظاهر سحريته.

وفي تكرير الفعل والتصريح بذكر الكفرة وما في «اللاّمين» من الإشارة إلى القائلين

١. أنوار التنزيل ٢٦٣/٢ .

٢. تقس المصدر والموضع،

والمقول فيه وما في «لمّا» من المبادهة إلى البتّ تمهيداً للقول، إنكار عظيم له وتعجيب بليغ منه.

﴿ وَمَا آتَيْنَاهُمْ مِنْ كُتُبِ يَدْرُسُونَهَا ﴾ : وفيها دليل على صحّة الإشراك.

﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا اِلَيْهِمْ قَبْلُكَ مِنْ نَذِيرٍ ﴾ ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا اِلَيْهِمْ قَبْلُكَ مِنْ نَذِيرٍ ﴾ ﴿ وَقد بان من قبل أن لا وجه له، فمن أين وقع لهم هذه الشبهة. وهذا في غاية التجهيل (١) لهم والتسفيه لرأيهم. ثمّ هدّدهم فقال:

﴿ وَكَذَّبَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ ﴾ : كما كذَّبوا.

﴿ وَمَا بَلَغُوا مِعْشَارَ مَا آتَيْنَاهُمْ ﴾ : وما بلغ هولاء عشر ما آتينا أولئك من القوّة وطول العمر وكثرة المال. أوما بلغ أولئك عشر ما آتينا هؤلاء من البيّنات والهدى.

﴿ فَكَذَّبُوا رُسُلِي فَكَيْفَ كَانَ نَكِيرٍ ﴾ ﴿ فَكَذَّبُوا رسلي ، جاءهم إنكاري بالتّدمير فكيف كان نكيري لهم. فليحذر هؤلاء من مثله. ولا تكرير في «كذّب» لأنّ الأوّل للتّكثير والثاني للتكذيب. أو الأوّل مطلق والثاني مقيّد، ولذلك عطف عليه بالفاء.

في تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): حدّثنا عليّ بن الحسين قال: حدّثنا أحمد بن عبدالله (٣)، عن عليّ بن الحكم، عن سيف بن عميرة، عن حسّان، عن هشام بن عمّار يرفعه في قوله: «وكذّب الذين من قبلهم وما بلغوا معشارما أتيناهم فكذّبوا رسلي فكيف كان نكير».

قال: كذّب الذين من قبلهم رسلهم، وما بلغ ما آتينا رسلهم معشارما آتينا محمّداً وآل محمّد اللَّيْنَا .

﴿ قُلْ إِنَّمَا اَعِظُكُمْ بِوَاحِدَةٍ ﴾: رشدكم وأنصح لكم بخصلة واحدة. وهي مادل عليه: ﴿ أَنْ تَقُومُوا شِهِ ﴾: قيل (1): وهو القيام من مجلس رسول الله عَيَالِيًّا. أو الانتصاب في

١. هكذا في م ون . وفي سائر النسخ: التجهيد . ٢٠ تفسيرالقمي ٣٠٤/٢.

٣. المصدر: أحمد بن أبي عبدالله . ٤ . أنوار التنزيل ٢٦٤/٢ .

الأمر خالصاً لوجه الله، معرضاً عن المراء والتقليد.

ومحلّه الجرّ، على البدل أو البيان. والرفع والنصب، بإضمار «هو» أو «أعني».

﴿ مَثْنَىٰ وَفُرَادَىٰ ﴾ : متفرّقين اثنين اثنين، وواحداً واحداً. فإنّ الازدحام يشوّش الخاطر ويخلط القول.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): حدّثنا جعفر بن أحمد قال: حدّثنا عبدالكريم بن عبدالكريم بن عبدالكريم بن عبدالرحيم، عن محمّد بن عليّ، عن محمّد بن الفضيل، عن أبي حمزة الشماليّ قال: سألت أبا جعفر الله عن قوله تعالى: «قل إنّما أعظكم [بواحدة»

قال: إنَّما اعظكم](٢) بولاية على الله على الواحدة التي قال الله تبارك وتعالىٰ (٣).

وفي أصول الكافي (٤): الحسين بن محمّد، عن معليّ بن محمّد، عن الوشّاء، عن محمّد عن الوشّاء، عن محمّد بن الفضيل، عن أبي حمزة قال: سألت أباجعفر الله عن قوله تعالى: «قبل إنّـما اعظكم [بواحدة».

فقال: إنّما أعظكم](٥) بولاية عليّ الله الله تبارك و تعالى: «إنّما الله تبارك و تعالى: «إنّما اعظكم بواحدة».

وفي كتاب الاحتجاج (٢) للطبرسي الله عن أميرالمؤمنين الله حديث طويل. وفيه : وأمّا قوله : وإنّما اعظكم بواحدة فإنّ الله جلّ ذكبره نزل عنزائه (٧) الشرائع وآيات الفرائض في أوقات مختلفة ، فكان أوّل ما قيدهم به الإقبرار بالوحدانية والربوبية والشهادة بأن لا إله إلّا الله . فلمّا أقرّوا بذلك تلاه بالإقرار لنبيّه عَيْلِهُ بالنّبوة والشهادة له بالرسالة . فلمّا انقادوا لذلك فرض عليهم الصلاة ، ثمّ الصوم ، ثمّ الحج ، ثمّ الجهاد ، ثمّ الرسالة . فلمّا انقادوا لذلك فرض عليهم الصلاة ، ثمّ الصوم ، ثمّ الحج ، ثمّ الجهاد ، ثمّ

١. تفسير القمي ٢٠٤/٢. ٢. ليس في الأصل وم.

٣. هنا زيادة في النسخ سوى ن. وهي: إنّما أعظكم بواحدة. وفي كتاب الاحتجاج للطبرسي الله قال: إنّـما أعظكم بولاية عليّ. وهي الواحدة التي قال الله قلّ.

الكافي ٢٠/١، ح ٤١.
 الكافي ٤١٠/١، ح ٤١.

٦. الاحتجاج ٣٧٩/١.

 <sup>«</sup>كذا في المصدر، وفي النسخ: «أنزل العزائم» بدل «نزل عزائم».

الزكاة، ثمّ الصدقات وما يجري مجراها من مال الفيء.

فقال المنافقون: هل بقي لربّك علينا \_ بعد الذي فرض علينا \_شيء آخر يـفترضه فتذكره، لتسكن أنفسنا إلى أنّه لم يبق غيره؟

فأنزل الله في ذلك: «قل إنّما اعظكم بواحدة» يعني الولاية. [فأنزل الله (١) «إنّما وليّكم الله ورسوله والذين أمنوا الذين يقيمون الصلاة ويؤتون الزكاة وهم راكعون».](٢)

وفي كتاب المناقب (٣) لابن شهر آشوب، عن الباقر والصادق اللَّيُلِيَّا في قوله تعالىٰ: «قل إنّما اعظكم بواحدة» قال: الولاية «ان تقوموا لله مثنىٰ» قال: الأثمّة من (٤) ذرّيتهما.

قال: بالولاية.

قلت: وكيف ذاك؟

قلت: فما معنىٰ قوله ﷺ «أن تقوموا لله مثنىٰ وفرادىٰ»؟

فقال: أمّا مثنى: طاعة رسول الله ﷺ وطاعة أميرالمومنين ﷺ، وأمّا فرادى فيعني: طاعة الإمام من ذرّيتهما من بعدهما. ولا، والله يا يعقوب، ما عنى غير ذلك.

المصدر: «أنزل» بدل «فأنزل الله» , والآية في سورة المائدة / ٥٥ .

٢. مابين المعقوفتين وهي الآية ترتبط بموضوع آخر في المصدر . ويمكن أن يكون إيرادها هنا زائداً .

٣. مناقب آل ابي طالب ١٨٠/٤. ٤. هكذا في المصدر. وفي النسخ: و .

٥. تاويل الآيات الباهرة، ج ٢ ص ٤٧٧.

﴿ ثُمَّ تَتَفَكَّرُوا ﴾ : في أمر محمّد عَيَّظيٌّ وما جاء به ، لتعلموا حقيقته .

﴿ مَا بِصَاحِبِكُمْ مِنْ جِنَّةٍ ﴾ : فتعلموا ما به جنون يحمله علىٰ ذلك.

وقيل: «ما» استفهاميّة. والمعنى: ثمّ تتفكّروا أيّ شيء به من آثار الجنون.

﴿ إِنْ هُوَ إِلَّا نَذِيرٌ لَكُمْ بَيْنَ يَدَيْ عَذَابٍ شَدِيدٍ ﴾ ۞: قدامه. وهو عذاب يوم القيامة.

﴿ قُلْ مَا سَالْتُكُمْ مِنْ آجُرٍ ﴾ : قيل : أيّ شيء سألتكم من أجر على الرسالة .

﴿ فَهُوَ لَكُمْ ﴾: والمراد نفي السؤال. فإنّه إمّا أن يكون لغرض، أو غيره. وأيّاً ماكان، يلزم أحدهما. ثمّ نفئ كلاً منهما.

وقيل (٤): «ما» موصولة. يراد بها: ما سألهم، بقوله (٥): «ما أسألكم عليه من أجر إلا من شاء أنْ يتّخذ إلى ربّه سبيلاً». وقوله (٦): «لا أسألكم عليه أجراً إلّا المودّة في القربيٰ». واتّخاذ السبيل ينفعهم. وقرباه قرباهم.

أنفس المصدر والموضع.

المصدر: «قال: ولاية» بدل «فقال: أنّما اعظكم بولاية».

٣. ليس في أ. ٤. نفس المصدر ٢٦٥/٢ .

ه. الفرقان/ ۵۷ . الشورئ/ ۲۳ .

٧. الكافي ٣٧٩/٨، صدر حديث ٥٧٤. ٨. الشوري ٢٣٠.

وفي مجمع البيان (٣): «قل ما سألتكم من أجر فهو لكم» إلىٰ قوله: وقال الماورديّ: معناه: أنّ أجرما دعوتكم إليه من إجابتي وذخره هو لكم دونـي. وهـو المـرويّ عـن أبىجعفر للظِّلْاِ.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): وفي رواية أبي الجاورد، عن أبي جعفر للنظِّ في قوله: «قل ما سألتكم من أجر فهو لكم» وذلك أنّ رسول الله تَلْطُلُهُ سأل قومه أن يـودّوا أقاربه ولايؤذوهم. وأمّا قوله: «فهولكم» يقول: ثوابه لكم.

﴿ إِنْ اَجْرِيَ اِلَّا عَلَى اللهِ وَهُوَ عَـلَىٰ كُـلً شَـيْءٍ شَـهِيدٌ ﴾ ۞: مطّلع، يـعلم صـدقي وخلوص نيّتي.

﴿ قُلْ إِنَّ رَبِّي يَقْذِفُ بِالْحَقِّ ﴾: يلقيه وينزله على من يجتبيه من عباده. أويرمي بله الباطل، فيدمغه. أويرمي بله إلى أقطار الآفاق، فيكون وعداً بإظهار الإسلام وإفشائه.

﴿ عَلاَّمُ الْغُيُوبِ ﴾ ۞: صفة محمولة على «انّ» اسمها. أوبدل المستكنّ في «يقذف». أو خبر ثان. أو خبر محذوف.

وقرى بالنصب، صفة «لربّي». أو مقدّر «باعني» (٥٠).

و «الغيوب» بالكسر: كالبيوت. وبالضّمّ: كالعُشور. وبالفتح: كالصَّيود. على أنّه مبالغة غانب.

١. النمل/ ٨٩.

٢. ن: يدخل . م . تدخله . المصدر: يدخله . م : تدخله . المصدر: يدخله .

٣. مجمع البيان ٣٩٦/٤. ٤. تفسير القمى ٢٠٤/٢.

أنوار التنزيل ٢٦٥/٢.

﴿ قُلْ جَاءَ الْحَقُّ ﴾: أي الإسلام.

﴿ وَمَا يُبْدِئُ الْبَاطِلُ وَمَا يُعِيدُ ﴾ ۞: قيل (١): وزهق الباطل، أي الشرك، بحيث لم يبق له أثر. مأخوذ من هلاك الحيّ، فإنّه إذا هلك لم يبق له إبداء ولا إعادة.

وقيل (٢): «الباطل» إبليس، أو الصنم. والمعنى. لاينشى خلقاً ولايعيده أولا يبدئ خيراً لأهله ولايعيده.

وقيل (٣): «ما» استفهاميّة. منتصبة (٤) بما بعدها.

وفي مجمع البيان (٢٠): قال ابن مسعود: دخل رسول الله تَوَلِيلُهُ مكّة، وحول البيت ثلاثمانة وستّون صنماً. فجعل يطعنها بعود في يده ويقول: «جاء الحقّ وزهق الباطل ان الباطل كان زهو قاً» (٧) «جاء الحقّ وما يبدئ الباطل وما يعيد».

﴿ قُلْ إِنْ ضَلَلْتُ ﴾ : عن الحقّ.

﴿ فَإِنَّمَا أَضِلٌ عَلَىٰ نَفْسِي ﴾ : فإنّ وبال ضلالي عليها، فإنّه بسببها، إذ همي الجاهلة بالذّات والأمّارة بالسّوء. وبهذا الاعتبار قابل الشرطيّة بقوله :

﴿ وَإِنِ اهْتَدَيْتُ فَبِما يُوحِي إِلَيَّ رَبِّي ﴾ : فإنّ الاهتداء بهدايته وتوفيقه.

٢. نفس المصدر والموضع.

٤. المصدر: منصبه.

٦. مجمع البيان ٣٩٧/٤.

٨. أمالي الطوسي ٣٤٦/١ - ٢٣.

١. نفس المصدر والموضع.

٣. نفس المصدر والموضع .

٥. الكافي ٢٩٩/٦، ح ١٦.

٧. الأسراء/ ٨١.

٩. من المصدر .

- ﴿ إِنَّهُ سَمِيعٌ قَرِيبٌ ﴾ ۞: يدرك قول كلِّ ضالٌ ومهتدٍ وفعله وإن أخفاه.
- ﴿ وَلَوْ تَرَىٰ اِذْ قَزِعُوا ﴾ : عند الموت، أو البعث، أو يوم بدر. وجواب «لو» محذوف، مثل : لرأيته فضيعاً.
  - ﴿ فَلَا فَوْتَ ﴾ : فلا يفوتون الله بهرب أو تحصّن.
- ﴿ وَٱنْحِذُوا مِنْ مَكَانٍ قَرِيبٍ ﴾ ۞: من ظهر الأرض إلىٰ بطنها، أو من الموقف إلىٰ النار، أو من صحراء بدر إلىٰ القليب.

والعطف على «فزعوا». أو «لا فوت»، ويؤيّده أنّه قرئ: «وأخذ» عطفاً على محلّه، أي فلافوت هناك وهناك أخذوا(١).

﴿ وَقَالُوا آمَنًا بِهِ ﴾: بمحمّد عَلَيْهُ . وقد مرّ ذكره في قوله: «ما بصاحبكم».

وفي مجمع البيان (٢) ولو ترى إذ فزعوا فلا فوت وأخذوا من مكان قريب.

قال أبو حمزة الثماليّ: سمعت عليّ بـن الحسـين و[الحسـن بـن](٢) الحسـن بـن عليّ ﷺ يقولان: هو جيش البيداء، يؤخذون من تحت أقدامهم.

ورُوي عن حذيفة بن اليمان (٤): أنّ النبيّ ﷺ ذكر فتنة تكون بين أهل المشرق والمغرب.

قال: فبينما هم كذلك، يخرج عليهم السفيانيّ من الوادي اليابس في فور ذلك حتى ينزل دمشق. فيبعث جيشين: جيشاً إلى المشرق، وآخر إلى المدينة حتى ينزلوا بأرض بابل (٥) من المدينة الملعونة، يعني: بغداد. فيقتلون أكثر من ثلاثة آلاف، ويقضحون أكثر من مائة امرأة، ويقتلون فيها ثلاثمائة [كبش من بني العبّاس، شمّ ينحدرون إلى الكوفة، فيخرّبون ما حولها. ثمّ يخرجون متوجّهين إلى الشام، فتخرج

٢. مجمع البيان ٣٩٧/٤.

١. أنوار التنزيل ٢٦٥/٢.

٤. نفس المصدر ٣٩٨/٤.

٣. من المصدر .

٥. يوجد في هامش نسخة م: «فيه: أنَّ بابل من أراضي بغداد. أقول: قريبة من الحلَّة بثلاثة فراسخ تقريباً ....

راية هدى من الكوفة إ(١) فتلحق ذلك الجيش فيقتلونهم لايفلت منهم مخبر، ويستنقذون ما في أيديهم من السبي والغنائم. ويحل الجيش الثاني بالمدينة، فينهبونها ثلاثة أيّام بلياليها. ثمّ يخرجون متوجهين إلى مكة، حتّى إذا كانوا بالبيداء بعث الله تلله جبرائيل. فيقول: يا جبرائيل، اذهب فأبدهم. فيضربها برجله ضربة يخسف الله بهم عندها. ولايفلت منهم إلّا رجلان من جهينة، فلذلك جاء القول: وعند جهينة الخبر اليقين. فلذلك قوله: «ولو ترى اذ فزعوا» إلى آخره. أو رده المعلمي في تفسيره، و روى أصحابنا في أحاديث المهدي عن أبي جعفر وأبي عبدالله عليه مثله.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢)؛ وقال عليّ بن إبراهيم الله في قوله: «ولو تسرى اذ فزعوا فلافوت» فإنّه حدّثني أبي، عن ابن أبي عمير، عن منصور بن يبونس، عن أبي خالد الكابليّ قال: قال أبوجعفر عليلاً: والله، لكأنّي أنظر إلى القائم وقد أسند ظهره إلى الحجر ثمّ ينشد الله حقّه.

ثمّ يقول: يا أيّها الناس، من يحاجّني في الله فأنا أولئ بالله. أيّها الناس، من يحاجّني في آدم عليه فأنا أولئ بنوح. أيّها الناس، من يحاجّني في نوح فأنا أولئ بنوح. أيّها الناس، من يحاجّني في إبراهيم. فأنا أولئ بابراهيم. أيّها الناس، من يحاجّني في بموسى فأنا أولئ بموسى. أيّها الناس، من يحاجّني في بميسى. أيّها الناس، من يحاجّني في عيسى فأنا أولئ بعيسى. أيّها الناس، من يحاجّني في كتاب الله فأنا أولئ بكتاب الله فأنا أولئ بمحمّد. أيّها الناس، من يحاجّني في كتاب الله فأنا أولئ بكتاب الله.

ثمّ ينتهي إلى المقام، فيصلّي ركعتين وينشد الله حقّه.

ثمّ قال أبوجعفر عليه السوء والله المضطرّ في كتاب الله في قوله (٣): «أم من يجيب المضطر إذا دعاه ويكشف السوء ويجعلكم خلفاء الأرض». فيكون اوّل من يبايعه جبرائيل عليه ثمّ الثلاثمائة والثلاثة عشر رجلاً. فمن كان ابتلى بالمسير وافاه، ومن

١. ليس في أ. ٢٠ ٢٠٥ ـ ٢٠٥ .

٣. النمل/٦٢.

لم يبتل بالمسير فُقِد عن فراشه. وهو قول أميرالمؤمنين عليه : هم المفقودون عن فرشهم. وذلك قول الله (۱): «فاستبقوا الخيرات اينما تكونوا يأت بكم الله جميعاً» قال: «الخيرات» الولاية. وقال في موضع آخر (۱): «ولئن أخّرنا عنهم العذاب إلى امّة معدودة» وهم والله أصحاب القائم عليه يجتمعون والله إليه في ساعة واحدة. فإذا جاء إلى البيداء يخرج إليه جيش السفياني، فيأمر الله تلك الأرض فتأخذ بأقدامهم. وهو قوله تلك «ولو ترى اذ فزعوا فلا فوت وأخذوا من مكان قريب وقالوا آمنا به» يعني: بالقائم من آل محمد صلوات الله عليهم.

وفي رواية أبي الجارود (٣)، عن أبي جعفر عليه في قوله الله الري اذ فرعوا فلافوت، قال: «وأخذوا من مكان فلافوت» قال: من الصوت، وذلك الصوت من السماء. وقوله الله عن الحذوا من مكان قريب، قال: من تحت أقدامهم خسف بهم.

وفي شرح الآيات الباهرة (٤): قال محمّد بن العبّاس (١٠٠٠) الصباح المدائني، عن الحسن بن محمّد بن شعيب، عن موسى بن عمر بن زيد (١٠٠٠) الصباح المدائني، عن الحسن بن محمّد بن شعيب، عن موسى بن عمر بن زيد (١٠٠٠) عن ابن أبي عمير، عن منصوربن يونس، عن إسماعيل بن جابر، عن أبي خالد الكابلي، عن أبي جعفر الله قال: يخرج القائم الله فيسير حتّى يمرّ بمرّ (١٠)، فيبلغه أن عامله (١٠) قد قتل، فيرجع اليهم فيقتل المقاتلة ولايزيد على ذلك شيئاً. ثمّ ينطلق فيدعو الناس حتّى ينتهي إلى البيداء، فيخرج جيشان للسفياني، فيأمر الله الله الأرض أن تأخذ بأقدامهم. وهو قوله الله الوو ترى اذ فزعوا فلافوت وأخذوا من مكان قريب وقالوا أمنا به يعني: بقيام القائم من (١٠) آل محمّد صلوات الله عليهم.

١. البقرة/١٤٨.

٣. نفس المصدر ٢٠٥/٢ ـ ٢٠٦. ٤ تاويل الأيات الباهرة، ج ١ ص ٤٧٨.

٥. من المصدر، وفي الأصل: «عن»، وهما ليسا في سائر النسخ.

المصدر: «عن يزيد» بدل «بن زيد». . . . ٧. المصدر: بمن.

٨. المصدر: عالمه .
 ٨. المصدر: «قائم» بدل «القائم من» .

﴿ وَانَّىٰ لَهُمُ النَّنَاوُشُ ﴾ : ومن أين لهم أن يتناولوا الإيمان تناولاً سهلاً؟

﴿ مِنْ مَكَانِ بَعِيدٍ ﴾ ۞: فإنّه في حيّز التكليف وقد بعد عنهم أوانه. تمثيل حالهم في الاستخلاص بالإيمان بعدما فات عنهم، بحال من يريد أن يتناول الشيء من غلوة تناوله من ذراع في الاستحالة.

وقرأ أبو عمرو والكوفيّون غير حفص، بالهمزة، علىٰ قلب الواو لضمّتها. أو لأنّه من نأشت الشيء: إذا طلبته: أو من نأشت: إذا تأخّرت. فيكون بمعنى التناول من بعد (١٠) ﴿ وَقَدْ كَفَرُوا بِهِ ﴾: قيل (٢) بمحمّد عَيَّا الله أو بالعذاب.

﴿ مِنْ قَبْلُ ﴾: ذلك، أوان التكليف.

﴿ وَيَقَذِفُونَ بِالْغَيْبِ ﴾: قيل (٣): ويرجمون بما لم يظهر لهم في الرسول ﷺ. [من المطاعن. أو في العذاب، من البتّ علىٰ نفيه.

﴿ مِنْ مَكَانٍ بَعِيدٍ ﴾ ٢٠ : من أمره. وهي الشُّبه التي تمحّلوها في أمر الرسول ﷺ (٤٠). أو حال الآخرة ؛ كما حكاه من قبل. ولعلّه تمثيل لحالهم في ذلك، بحال من يرمي شيئاً لايراه من مكان بعيد لامجال للظّنّ في لحوقه.

وقرئ: «وَ يُقذفون» على أنَّ الشيطان يلقى إليهم ويلقَّنهم ذلك (٥).

والعطف على «وقد كفروا» على حكاية الحال الماضية. أو على «قالوا» فيكون تمثيلاً لحالهم، بحال القاذف في تحصيل ما ضيّعوه من الإيمان في الدنيا.

﴿ وَحِيلَ بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ مَا يَشْتَهُونَ ﴾ : من نفع الإيمان والنجاة.

وقرأ ابن عامر والكسائي، بإشمام الضمّة للحاء (٦).

﴿ كَمَا فُعِلَ بِأَشْيَاعِهِمْ مِنْ قَبْلُ ﴾ : من كفرة الأمم الدارجة .

﴿إِنَّهُمْ كَانُوا فِي شَكُّ مُرِيبٍ ﴾ ٢٠ موقع في الريبة، أو ذي الريبة منقول من

٢. نفس المصدر ٢٦٦٧٢.

٤. ليس في ن .

٦. نفس المصدر والموضع. وفي م وأوس ون:

١. أنوار التنزيل ٢٦٥/٢\_٢٦٦.

٣. نفس المصدر والموضع .

٥. أنوار التنزيل ٢٦٦٧٢.

المشكِّك، أو الشاكُّ نعت به الشكُّ للمبالغة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١) [وقوله ﷺ:](٢) «وأنّى لهم التناوش من مكان بعيد» [الى قوله:](٣) «وحيل بينهم وبين ما يشتهون» يعني: أن [لا](٤) يعذّبوا «كما فعل بأشياعهم من قبل» يعني: من كان قبلهم من المكذّبين هلكوا. «انّهم كانوا في شكُ مريب».

أخبرنا الحسين بن محمّد، عن معليّ بن محمّد (٥)، عن محمّد بن جمهور، عن ابن محبوب، عن ابن محبوب، عن أبي حمزة قال: سألت (٦) أباجعفر عليه عن قوله الله الذي لهم التناوش من مكان بعيد»

قال: إنَّهم طلبوا الهدئ من حيث لايُنَال، وقد كان لهم مبذولاً من حيث يُنال.

١. تفسير القمئ ٢٠٥/٢.

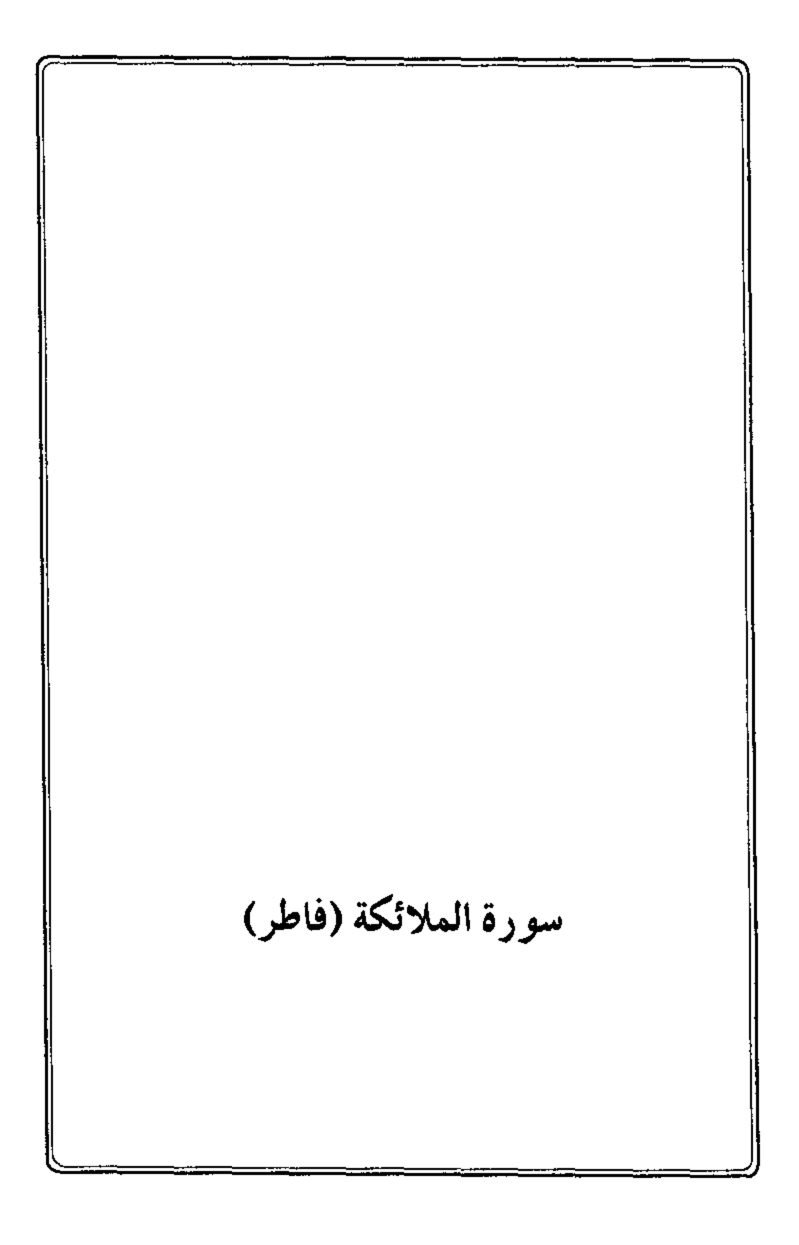
٢. ليس في المصدر .

٣. من المصدر .

٤. من المصدر .

٥. نفس المصدر ٢٠٦/٢.

٦. كذا في المصدر، ون . وفي النسخ «سمعت» بدل «سألت».



## سورة الملائكة (فاطر)

مكّيّة. وهي خمس أو ستّ وأربعون آية.

## بسم الله الرحمن الرحيم

في كتاب ثواب الأعمال (١)، بإسناده إلى أبي عبدالله للنظِيرِ قال: للحمدين جميعاً (٢)؛ حمد سبأ وحمد فاطر، من قرأهما في ليلة لم يزل في ليله في حفظ الله وكلاءته. فمن (٢) قرأهما في نهاره لم يصبه في نهاره مكروه، وأعطي من خير الدنيا وخير الآخرة ما لم يخطر على قلب ولم يبلغ مناه.

وفي مجمع البيان (٤): أبيّ بن كعب، عن النبيّ ﷺ قال: من قرأ سورة الملائكة، دعته يوم القيامة ثلاث أبواب من الجنّة أن ادخل من أيّ الأبواب شثت.

﴿ الْحَمْدُ لِلهِ فَاطِرِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾ : مبدعهما. من الفطر؛ بمعنى : الشقّ. حمد سبحانه نفسه ليعلمناكيف نحمده. والإضافة مخصّصة ، لأنّه بمعنى الماضي.

﴿ جَاعِلِ الْمَلاَئِكةِ رُسُلاً ﴾: وسائط بينه وبين أنبيائه والصالحين من عباده، يبلّغون إليهم رسالته بالوحي والإلهام والرؤيا الصادقة. أو بينه وبين خلقه، يوصلون اليهم آثار صنعه.

﴿ أُولِي أَجْنِحَةٍ مَثْنَىٰ وَثُلَاثَ وَ رُبّاعَ ﴾ : ذوي أجنحة متعدّدة متفاوتة ، بتفاوت ما لهم

أواب الأعمال وعقاب الأعمال/١٣٧ ـ ١٣٨٠ ح ١.

هكذا في المصدر . وفي النسخ: «الحمدين» بدل وللحمدين جميعاً» .

٣. المصدر: فإن . ع. مجمع البيان ٢٩٩/٤.

من المراتب. ينزلون بها ويعرجون، أو يسرعون بها نحوما وكَلهم الله عليه فيتصيّرون فيه علئ ما أمرهم به.

قيل (١): ولعلّه لم يرد خصوصيّة الاعداد ونفي ما زاد عليها، لما روي أنّـه طليًّا رأى جبرائيل ليلة المعراج وله ستّمائة جناح.

وفي كتاب الخصال (٢)، في احتجاج علميّ للسلال على أبسي بكر قبال: فأنشدك بـالله، أخوك المزيّن بالجناحين في الجنّة يطير بهما مع الملائكة أم أخي؟

قال: بل أخوك.

وفيه (٣)، وفي احتجاج عليّ الني الني الشورئ على الناس: ونشدتكم بالله، هل فيكم أحد له أخ مثل أخي جعفر المزيّن بالجناحين في الجنّة (١)، يحلّ فيها حيث يشاء غيرى ؟

قالوا: اللهمّ لا.

وفيه (٥) أيضاً قال التيلا: وأمّا السادسة والعشرون، فإنّ جعفراً أخي الطيّار في الجنّة مع الملائكة المزيّن بالجناحين من درّ وياقوت وزبرجد.

وفيه (٢) أيضاً فيها، قال الله عَلَيْهِ : وأمّا الثامنة والأربعون، فإنّ رسول الله عَلَيْهُ أَتَـاني فسي منزلى ولم يكن طعمنا منذ ثلاثة أيّام.

فقال: يا على، هل عندك شيء؟

فقلت: والذي أكرمك بالكرامة واصطفاك بالرّسالة، ما طعمت و زوجتي وابناي منذ ثلاثة أيّام.

> فقال النبيّ ﷺ: يا فاطمة، ادخلي البيت وانظري، هل تجدين شيئاً؟ فقالت: خرجت الساعة.

٢. الخصال/ ٥٥١. ح ٣٠.

٤. هكذا في المصدر . وفي النسخ: بالجنة .

تفس المصدر/٥٧٨ . ح ١ .

١. أنوار التنزيل ٢٦٦/٢.

٣. نفس المصدر/٥٥٥ ح ٣١.

٥. نفس المصدر/٥٧٥ . ح ١ .

فقلت: يا رسول الله ﷺ أدخله أنا.

فقال: أدخل [وقل]<sup>(١)</sup>بسم الله.

فدخلت، فإذا أنا بطبق موضوع (١) عليه رطب وجفنة (١) من ثريد فحملتهما إلىٰ رسول الله عَلَيُّةُ فقال: يا عليّ، رأيت الرسول الذي حمل الطعام؟

فقلت: نعم.

فقال: صفه لي.

فقلت: من بين أحمر وأخضر وأصفر.

فقال: تلك خطط جناح جبرائيل مكلّلة بالدرّ والياقوت.

فأكلنا من الثريد حتى شبعنا، فما أرى إلا خدش أيدينا وأصابعنا. [و لم ينقص من الطعام شيء](1) فخصّني الله بذلك من بين أصحابه.

عن يحيى بن وثَاب (٥)، عن ابن عمر قال: كان على الحسن والحسين تعويذان، حشوهما من زغب (٦) جناح جبرائيل للهلا .

عن محمّد بن طلحة (٧)، بإسناده برفعه إلى النبيّ ﷺ قال: الملائكة على ثلاثة أجزاء: فجزء لهم جناحان، وجزء لهم ثلاثة أجنحة، وجزء لهم أربعة أجنحة.

عن ثابت بن أبي صفية (١٠) قال: قال عليّ بن الحسين عليه الله العبّاس؛ يعني ابن عليّ. وحم الله العبّاس؛ يعني ابن عليّ. فلقد آثر وأبلى (١٠) وفدئ أبي (١٠) بنفسه حتى قطعت يداه، فأبدله الله جناحين يطير بهما مع الملائكة في الجنّة؛ كما تجعل لجعفر بن أبي طالب. وإن للعبّاس عندالله تبارك وتعالئ لمنزلة يغبطه بها جميع الشهداء يوم القيامة.

٧. نفس المصدر /١٥٣، ح ١٩١.

٢. هكذا في المصدر. وفي النسخ: موضع.

١. ليس في المصدر . .

٤. ليس في المصدر،

٣. المصدر: من تمر وجفنة. الجفنة: القصعة.

٦. الزغب: صغار الريش. وقبل: أوّل مايبدو منه.

٥. الخصال/٦٧، ح ٩٩.

٨. نفس المصدر/١٠١ ح ١٠١.

٩. هكذا في المصدر. وفي النسخ: «أبي» بدل «وأبلي».

١٠. المصدر: أخاه.

عن زيدبن وهب (١) قال: سئل أميرالمؤمنين عليّ بن أبي طالب الله عن قدرة الله ظلا فقام خطيباً، فحمد الله وأثنى عليه. ثمّ قال إنّ لله تبارك وتعالى ملائكة، لو أنّ ملكاً منهم هبط إلى الأرض ماوسعته لعظم خلقته وكثرة أجنحته. ومنهم من لو كُلُفت الجنّ والإنس أن يصفوه، ما وصغوه لبعد ما بين مفاصله وحسن تركيب صورته. وكيف يوصف من ملائكته من سبعمائة عام ما بين منكبيه وشحمة أذنيه. ومنهم من يسلّ الأفق بجناح من أجنحته، دون عظم بدنه. ومنهم من السماوات إلى حجزته (٢). ومنهم من قدمه على غير قرار في جوّ الهواء الأسفل والأرضون إلى ركبته (١). ومنهم من لو القي في نقرة إبهامه جميع المياه، لوسعتها. ومنهم من لو القيت السفن في دموع عينيه، الجرت دهر الداهرين. فتبارك الله أحسن الخالقين.

عن أبي أيوب الأنصاري (1)، عن النبي يَنْ حديث طويل. يقول فيه للزهراء فاطمة المينا الله المنظمة الله المنطقة ال

وفي كتاب التوحيد (١٠): عن النبيّ عَلَيْهِ قال: إنّ لله تبارك وتعالى ملكاً من الملائكة، نصف جسده الأعلى نار ونصفه الأسفل ثلج. فلا النار تذيب الثلج [ولا الثلج] (١٠) يطفئ النار. وهو قائم ينادي بصوت له رفيع: سبحان (١٠) الذي كفّ حرّ هذه النار فلا تذيب (١٠)

١. نقس المصدر/ ٤٠٠ ـ ٤٠١، صدر حديث ١٠٩.

٢. الحجزة: معقد الإزار.

٤. نفس المصدر /٤١٢، ذيل حديث ١٦.

٦. التوحيد/٢٨٠، ح ٥.

المصدر: سيحان الله

٣. المصدر وأ: ركبتيه .. إ

٥. من المصدر.

٧. ليس في أ.

٩. م و أ و س و ن: «تذیب» بدل «فلاتذیب» .

[الثلج (١)، وكفّ برد هذا الثلج](٢) فلا يطفئ هذه النار (٣). اللهم يا مؤلّفاً (٤) بـين الشلج والنار ألف بين قلوب عبادك المؤمنين على طاعتك.

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (٥)، بإسناده إلى مجاهد قال: قال ابن عبّاس: سمعت رسول الله عَلَيْظُ يقول: إنّ لله تبارك وتعالى ملكاً يقال له: درداثيل. كان له ستّة عشر ألف جناح، ما بين الجناح (٦) والجناح هواء، والهواء كمابين السماء (٧) والأرض. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي أصول الكافي (١٠): محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد [عن محمد] (١٠) بن خالد، عن محمّد بن القاسم، عن الحسين بن أبي العلاء، عن أبي عبدالله لله الله قال: قال: يا حسين ـ وضرب بيده إلى مساور (١١) في البيت ـ مساور طالما اتّكأت (١١) عليها الملائكة. وربّما التقطنا من زغبها.

محمّد بن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم (١٢) قال: حدّثني مالك بن عطبة الأحمسيّ، عن أبي حمزة الثماليّ قال: دخلت على عليّ بن الحسين المُشَلِّلُا فاحتبست في الدار ساعة، ثمّ دخلت البيت، وهو يلتقط شيئاً وأدخل يده من وراء الستر فناوله من كان في البيت.

فقلت: جعلت فداك [ هذا الذي أراك تلتقطه ، أي شيء هو ؟

١. المصدر: هذا الثلج.

ليس في م وس وأ. و «وكف برد هذا الثلج» ليس في ن.

٣. المصدر: حرّ هذه النار.م وس وأ: الحر النار. - ٤. س وأو م ون: يا مؤلِّف.

٥. كمال الدين وتمام النعمة /٢٨٢، صدر الحديث ٣٦.

٦. المصدر: إلى .

٨. الكافي ٣٩٣/١، ح ٢. من المصدر.

١٠. المساور -جمع المسور -متَّكاً من جلد.

هكذا في اوس وم. وفي الأصل ون: «انكت». وفي المصدر: «اتّكت».

١٢. نفس المصدر ٣٩٣/١-٣٩٤، ح ٣. وفيه: محمدعن أحمد بن محمد عن عليّ بن الحكم.

قال: فضلة من زغب الملائكة نجمعه إذا خلونا [نجعله](١)سيحاً (٢)لأولادنا.

فقلت: جعلت فداك، إوانهم ليأتونكم؟

فقال: يا أباحمزة، إنّهم ليزاحمونا على تكأتنا (١٦).

و في بصائر الدرجات (٤): أحمد بن موسى، عن أحمد المعروف بغزّال (٥) مولى حرب بن زياد البجلي، عن محمد بن أبي جعفر (١) الحمامي الكوفي، عن الأزهر البطّيخي، عن أبي عبدالله عليه قال: إن الله الله عرض ولاية أميرالمؤمنين عليه فقبلتها الملائكة، وأباها ملك يقال له: فطرس. فكسر الله جناحه.

فلمًا وُلد الحسين بن عملي عليه الله جبرائيل في سبعين ألف ملك إلى محمّد عليه الله على الله على الله الله محمّد الله يهنئهم بولادته فمر بفطرس.

فقال له فطرس: إلى أين تذهب؟

قال: بعثني الله إلى محمّد أهنّتهم بمولود ولد في هذه الليلة.

فقال له فطرس: احملني معك، وسل محمّداً يدعو لي.

جبرائيل: اركب جناحي.

فركب جناحه، فأتئ محمّداً لَلَيْ الله فدخل عليه وهنّاه.

فقال له : يا رسول الله ، إن فطرس بيني وبينه أخوّة ، وسألني أن أسألك أن تدعو الله أن يردّ عليه جناحه.

فقال له رسول الله ﷺ لفطرس (٧)، أتفعل؟

قال: نعم.

فعرض عليه رسول الله ﷺ ولاية أميرالمؤمنين علي فقبلها.

٢. السيح: ضرب من البرود.

٤. بصائر الدرجات/٨٨، ح٧.

٦. المصدر: محمّد أبي جعفر.

<sup>1.</sup> من المصدر.

٣. التكأة: ما يُعتَمد عليه حين الجلوس.

المصدر: محمد بن المعروف بغزال .

المصدر: «يا فطرس» بدل «لفطرس».

فقال له رسول الله عَيْظِيُّ : شأنك المهد (١)، فتمسّح به وتمرّغ فيه.

قال: فمشىٰ (٢) فطرس إلى مهد (٣) الحسين بن على عليه الله الله عَلَيْظُ يدعو له.

قال (٤) رسول الله: فنظرت إلى ريشه، وإنّه ليطلع ويجري فيه (٥) الدم ويطول حتّى لحق بجناحه الآخر، وعرج مع جبرائيل إلى السماء وصار إلى موضعه.

أحمد بن الحسن بن عليّ بن فضّال، عن عمرو بن سعيد (٢)، عن مصدّق بن صدقة، عن عمّار الساباطيّ قال: أصبت شيئاً [كان على وسائد كانت في منزل أبي عبدالله عليّه في منزل أبي عبدالله عليّه في فقال له بعض أصحابنا: ما هذا، جعلت فداك؟ وكان يشبه شيئاً يكون](١) في الحشيش كثيراً ؛ كأنّه جوزة (٨).

فقال له أبوعبدالله عليُّلا : هذا مما يسقط من أجنحة الملائكة.

ثمّ قال: يا عمّار، إنّ الملائكة [لتأتينا، وإنّها لتمرّ بأجنحتها على رؤوس صبياننا. يا عمّار، إنّ الملائكة](١) لتزاحمنا على نمارقنا (١٠).

إبراهيم بن هاشم، عن عبدالله بن حمّاد (١١)، عن المفضّل بن عمر قال: دخلت على أبي عبدالله عليه الله على الله على

ثمّ قلت لأبي عبدالله عَلَيْلًا . جعلت فداك، أيّ شيء هذا الذي في رقبة موسى ؟ فقال: هذا من أجنحة الملائكة.

١. المصدر: بالمهد. ٢. المصدر: فمضى .

٣. المصدر: فمشى الى مهد . ٤ المصدر : قال قال .

ه. المصدر: منه.

٦. نفس المصدر / ١١١، ح ٥. وفيه: محمّد بن الحسن بن عليّ بن فضّال، عن عمر بن سعيد.

٧. ليس في أ. ١ حرزة ١ . المصدر: «خرزة» .

٩. من المصدر . ٩٠ نمارق ـ جمع نمرقة ـ الوسادة الصغيرة يتّكأ عليها .

١١. نفس المصدر/١١٢، ح ١٢. وفيه: إبراهيم بن إسحاق عن عبدالله بن حمّاد.

۱۲. المصدر: «إلى» بدل «إلى صدري».

قال: قلت: وإنّها لتأتيكم؟

فقال: نعم، إنّها لتأتينا وتتعفّر (١) في فرشنا. وإنّ هـذا الذي فـي رقبة صوسى مـن أجنحتها.

أحمد بن الحسين، عن الحسن بن بئرة الأصم (٢) [عن ابن أبي بكير الما على أبي عبد الله على إلى المعته يقول: إنّ الملائكة لتنزل علينا في رحالنا، وتتقلّب على فرشنا، وتحضر موائدنا، وتأتينا من كلّ نبات في زمانه رطب ويابس، وتقلّب علينا أجنحتها [وتقلّب أجنحتها] (٤) على صبياننا.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥): قال الصادق للنِّلان : خلق الله الملائكة مختلفة ، وقد رأى رسول الله تَرَيْلِلهُ جبرائيل وله ستّمائة جناح ، على ساقه الدرّ ؛ مثل القطر على البقل . قد ملاً مابين السماء وبين الأرض.

وقال: إذا أمر الله الله الله عكائيل بالهبوط إلى الدنيا، صارت رجله [اليمني] (٢) في السماء السابعة والأخرى في الأرضين (٧) السابعة. وإن لله ملائكة أنصافهم من برد وأنصافهم من نار، يقولون: يا مؤلّفاً بين البرد والنار، ثبّت قلوبنا على طاعتك.

وقال: إن لله ملكاً بعد ما بين شحمة أذنيه إلى عينيه مسيرة خمسمائة عام، بخفقان (٨) الطير.

وقال: إنّ الملائكة لا يأكلون ولا يشربون ولا ينكحون، وإنّ ما يعيشون بنسيم العرش. وإنّ لله ﷺ ملائكة ركّعاً إلى يوم القيامة. وإنّ لله ﷺ ملائكة سبّحداً إلى يسوم القيامة.

١. هكذا في المصدر. وفي النسخ: تعفّر.

٧. نفس المصدر /١١٣ ـ ١١٤، صدر حديث ١٧. وفيه: أحمد عن الحسين عن الحسن بن برّة الأصمّ.

٣. ليس في المصدر . ٤. ليس في الأصل ون .

٥. تفسير القمي ٢٠٦/٢ ـ ٢٠٠ .

٧. المصدر: الأرض. . ٨. المصدر: خفقان .

ثمّ قال أبو عبدالله عليه : قال رسول الله عَلَيه : ما من شيء ممّا خلق الله على أكثر من الملائكة . وإنّه ليهبط في كلّ يوم أو في كلّ ليلة سبعون ألف ملك ، فيأتون البيت الحرام فيطوفون به ، ثم يأتون رسول الله عَلَيه شمّ يأتون أميرالمؤمنين صلوات الله عليه فيطوفون به ، ثم يأتون الحسين عليه فيقيمون عنده فإذا كان عند السحر وُضع لهم معراج إلى السماء ثمّ لا يعودون أبداً .

وقسال أميرالمؤمنين عليه في خلقة الملائكة: وملائكة خلقتهم وأسكنتهم سماواتك، فليس فيهم فترة ولاعندهم غفلة ولا فيهم معصية. هم أعلم خلقك بك، وأخوف خلقك منك، وأقرب خلقك إليك، وأعلمهم بطاعتك. لاينغشاهم نوم العيون، ولاسهو العقول، ولافترة الأبدان. لم يسكنوا (الأصلاب، لم يضمقهم (المرحام، ولاسهو العقول، ولافترة الأبدان. لم يسكنوا الأصلاب، لم يضمقهم الأرحام، ولم تخلقهم من ماء مهين. إذ أنشأتهم إنشاء. فأسكنتهم سماواتك، وأكرمتهم بجوارك، وائتمنتهم على وحيك، وجنبتهم الأفات، ووقيتهم البليّات، وطهرتهم من الذنوب. ولولا قوتك، لم يقووا. ولولا تثبيتك، لم يثبتوا. ولولا رحمتك، لم يطيعوا (القرب) ولولا أنت، لم يكونوا. أما إنّهم على مكانتهم منك وطاعتهم إيّاك ومنزلتهم عندك وقلة غفلتهم عن أمرك، لوعاينوا ما خفي عنهم منك لاحتقروا أعمالهم ولأزروا (٥) على أنفسهم ولعلموا أنّهم لم يعبدوك حقّ عبادتك. سبحانك خلقاً ومعبوداً، ما أحسن بلاؤك عند خلقك.

﴿ يَزِيدُ فِي الْخَلْقِ مَا يَشَاءُ ﴾: استئناف، للذلالة على أن تفاوتهم في ذلك مقتضى مشيئته ومؤدّى حكمته، لا أمر يستدعيه ذواتهم. لأن اختلاف الأصناف والأنواع

١٠ ن: «من جنود». وفي سائر النسخ: «موجود». وما اثبتناه في المئن موافق المصدر.

٢. هكذا في المصدر، وفي النسخ: لم يسكن. ٣. المصدر: لم تتضمّنهم.

المصدر: طواعيتهم.
 المصدر: طواعيتهم.

٥٦٤ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

بالخواصّ والفضول إن كان لذواتهم المشتركة، لزم تنافي لوازم الأمور المتّفقة، وهـو محال.

والآية متناولة زيادات الصور والمعاني؛ كمملاحة الوجم، وحسن الصوت، وحصافة العقل، وسماحة النفس.

وفي عيون الأخبار (١)، في باب ما جاء عن الرضاع الله من الأخبار المجموعة. وبإسناده قال: قال رسول الله عَلَيْهِ : حسنوا القرآن بأصوا تكم. فإنّ الصوت الحسن يزيد القرآن حسناً. وقرئ: [«والله](٢) يزيد في الخلق ما يشاء».

وفي كتاب التوحيد (٣): [أبي ﷺ قال:](٤) حدّثنا سعد بن عبدالله قال: حدّثنا يعقوب بن يزيد، عن ابن أبي عمير، عن جميل بن درّاج، عن زرارة، عن عبدالله بن سليمان، عن أبي عبدالله عليه قال: سمعته يقول: إنّ القضاء والقدر خلقان من خلق الله «والله يزيد في الخلق ما يشاء».

[وفي مجمع البيان (٥): «يزيد في الخلق ما يشاء»](٢) وروى أبوهريرة ، عن النبيّ عَيَّالِمُهُ قال: هو الوجه الحسن ، والصوت الحسن ، والشعر الحسن .

﴿ إِنَّ اللهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ ٢: وتخصيص بعض الأشياء بالتحصيل (٧) دون بعض، إنّما هو من جهة الارادة.

﴿ مَا يَفْتَح اللَّهُ لِلنَّاسِ ﴾ : ما يطلق لهم ويرسل. من تجوّز السبب للمسبّب.

﴿ مِنْ رَحْمَةٍ ﴾ : كنعمة وأمن وصحّة وعلم ونبوّة.

﴿ فَلاَ مُمْسِكَ لَهَا ﴾: يحبسها.

ا. عيون أخبار الرضاطين 179/، ح ٣٢٢. ويوجد في هامش نسخة م: هذا الخبر يبدل عبلى جواز الغناء لاحتمال أن يكون المراد بالصوت الحسن، لحن العرب؛ كما في قوله على القرأوا القرآن بألحان العرب. [جامع الأخبار/٥٧، ضمن فصل ٢٣] (جعفر).

٢. من المصدر . ٣٦٤ من العصدر .

٤. من المصدر. ٥. مجمع البيان ٤٠٠/٤.

٦. ليس في م . ٧. أون وس: بالتحصّل .

﴿ وَمَا يُمْسِكُ فَلاَ مُرْسِلَ لَهُ ﴾ : يطلقه.

واختلاف الضميرين، لأن الموصول الأوّل، مُفسَّر (١) بالرّحمة، والثاني مطلق يتناولها والغضب. وفي ذلك إشعار بأنّ رحمته سبقت غضبه.

﴿ مِنْ بَعْدِهِ ﴾ من بعد إمساكه.

﴿ وَهُوَ الْعَزِيزُ ﴾ : الغالب على ما يشاء ، ليس لأحد أن ينازعه فيه .

﴿ الْحَكِيمُ ﴾ ٢٠ ؛ لا يفعل إلَّا بعلم واتقان.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): أخبرنا أحمد بن إدريس، عن أحمد بن محمّد، عن مالك بن عبدالله عليه الله عليه في مالك بن عبدالله بن أسلم، عن أبيه، عن رجل من الكوفيّين، عن أبي عبدالله عليه في قوله: «ما يفتح الله للناس من رحمة فلا ممسك لها» قال: والمتعة من ذلك.

وفي شرح الآيات الباهرة (٢٠): قال محمّد بن العبّاس ﴿ : حدّثنا أبومحمّد أحمد بن محمّد النوفليّ ، عن يعقوب بن يزيد ، عن ابن أبي عمير ، عن مرازم ، عن أبي عبدالله عليّاً قال : قول الله عَلَيْك «ما يفتح الله للنّاس من رحمة فلا ممسك لها»

قال: هي ما أجرئ الله على لسان الإمام، يعني أنّ الذي يجريه الله على لسان الإمام عليه الله على الناس. لأنّه لاينطق عن الهوى، وما ينطق إلّا عن الله ، وكلّما يكون من الله فهو رحمة. ومنه قوله تعالى (٥): «وما أرسلناك إلّا رحمة للعالمين». وكذلك أهل بيته الطيّبين صلوات الله عليهم أجمعين، ثمّ لما بيّن أنّه الموجد للملك والملكوت والمتصرّف فيهما على الإطلاق، أمر الناس أن يشكروا إنعامه فقال:

﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اذْكُرُوا نِعْمَةَ اللهِ عَلَيْكُمْ ﴾: احفظوها بمعرفة حقّها، والاعتراف بها، وطاعة مولاها.

١. ن: منسوب. ٢٠ تفسير القمي ٢٠٧/٢.

٣. تأويل الآيات الباهرة، ج ٢، ص ٤٧٩. ٤. المصدر: كلامهم.

ه. الأنبياء/١٠٧.

٥٦٦ ..... تقسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

ثمّ أنكر أن يكون لغيره في ذلك مدخل، فيستحقّ أن يُشرَك به بقوله تعالى: ﴿ هَلْ مِنْ خَالِقٍ غَيْرُ اللهِ يَرْزُقُكُمْ مِنَ السَّمَآءِ وَالْأَرْضِ لاَ اِلْهَ اِلّاَ هُوَ فَأَنَىٰ تَؤْفَكُونَ ﴾ ﴿: فمن أيّ وجه تُصرَفون عن التوحيد إلىٰ إشراك غيره به؟

ورفع «غير» للحمل على محل «مِن خالق» بأنّه وصف أو بدل، فإنّ الاستفهام بمعنىٰ النفى. أو لأنّه فاعل «خالق»(١).

وجرّه حمزة والكسائي، حملاً علىٰ لفظه (٢).

وقد نُصِب على الاستثناء. و «يرزقكم» صفة «لخالق» أو استئناف مفسّر (٣) له، أو كلام مبتدأ على أن يكون إطلاق «هل من خالق» مانعاً إطلاقه على غير الله تعالى (٤).

﴿ وَإِنْ يُكَذِّبُوكَ فَقَدْ كُذِّبَتْ رُسُلٌ مِنْ قَبْلِكَ ﴾: أي فتأسّ بهم في الصبر على تكذيبهم. فوضع «فقد كُذّبت» موضعه استغناء بالسبب (٥) عن المسبّب. وتنكير «رسل» للتعظيم، المقتضى زيادة التسلية والحثّ على المصابرة.

﴿ وَالَّىٰ اللهِ تُرْجَعُ الْأُمُورُ ﴾ ٢٠: فيجازيك وإيّاهم علىٰ الصبر والتكذيب.

﴿ يَآ ايُّهَا النَّاسُ إِنَّ وَعْدَ اللهِ ﴾ : بالحشر والجزاء.

﴿ حَقُّ ﴾: لاخلف فيه.

﴿ فَلاَ تَغُرَّنَّكُم الْحَيَاةُ الدُّنْيَا ﴾ : فيذهلكم التمتّع بها عن طلب الآخرة والسعى لها.

﴿ وَلاَ يَغُرَّنَكُمْ بِاللهِ الْغَرُورُ ﴾ (ع): الشيطان. بأن يمنّيكم المغفرة مع الإصرار على المعصية، فإنّها وإن أمكنت لكنّ الذنب بهذا التوقع؛ كتناول السمّ اعتماداً على دفع الطبيعة.

وقرئ بالضّم. وهو مصدر، أو جمع؛ كقُعُود (١٠). ﴿ إِنَّ الشَّيْطَانَ لَكُمْ عَدُوً ﴾: وعداوته قديمة.

٢. نفس المصدر والموضع .

١. أنوار التنزيل ٢٦٧/٢.

٤. نفس المصدر والموضع.

٣. ن: مفضل .

٦. أنوار التنزيل ٢٦٧/٢.

٥. ليس في م .

﴿ فَاتَخِذُوهُ عَدُواً ﴾: في عقائدكم وأفعالكم، وكونوا على حذر منه في مجامع أحوالكم.

وفي كتاب التوحيد (١)، بإسناده إلى الأصبغ بن نباتة قال: قال أميرالمؤمنين عليَّا ! قال الله تبارك وتعالى للموسئ عليَّا : يا موسئ ، احفظ وصيّتي لك بأربعة \_إلى أن قال \_: والرابعة ، مادمت لاترى الشيطان ميّتاً فلا تأمن مكره .

وبإسناده إلى أبان الأحمر (٢)، عن الصادق جعفر بن محمّد الله أنّه جاء اليه رجل فقال له: بأبي أنت وأمّي، عظني موعظة. فقال عليه إن كان الشيطان عدواً، فالغفلة لماذا؟ والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وبإسناده إلى أبان الأحمر، عن الصادق جعفر بـن مـحمّد النَّلِظ : إن كـان الشـيطان عدوًا، فالغفلة لماذا؟ والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

﴿ إِنَّمَا يَدْعُو حِزْبَهُ لِيَكُونُوا مِنْ أَصْحَابِ السَّعِيرِ ﴾ ﴿ إِنَّمَا يَدْعُو لِعداوته، وبيان لغرضه في دعوة شيعته إلى اتباع الهوى والركون إلى الدنيا.

﴿ اللَّذِينَ كَفَرُوا لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَهُمْ مَغْفِرَةٌ وَآجُــرٌ كَبِيرٌ ﴾ ۞: وعيد لمن أجاب دعاءه، ووعد لمن خالفه، وقطع للأماني الفارغة، وبـناء الأمركله علىٰ الإيمان والعمل الصالح.

وقوله تعالى:

﴿ أَفَمَنْ زُيِّنَ لَهُ سُوءُ عَمَلِهِ فَرَآهُ حَسَناً ﴾: تقرير له؛ أي أفمن زُين له سوء عمله ، بأن غلب وهمه وهواه على عقله حتى انتكس رأيه فرأى الباطل حقًا والقبيح حسناً ؛ كمن لم يُزيَّن له بل وُفَق حتى عرف الحق واستحسن الاعمال واستقبحها على ماهي عليه . فحذف الجواب لدلالة

﴿ فَإِنَّ اللَّهَ يُضِلُّ مَنْ يَشَآءُ وَيَهْدِي مَنْ يَشَآءُ ﴾: عليه.

التوحيد/ ٣٧٢، صدر وذيل حديث ١٤.
 انفس المصدر /٣٧٦، ضمن حديث ٢١.

٥٦٨ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

[وقيل (١): تقديره: أفمن زُيّن له سوء عمله](١) ذهبت نفسك عليهم حسرة. فحذف الجواب لدلالة

﴿ فَلاَ تَذْهَبْ نَفْسكَ عَلَيْهِمْ حَسَرَاتٍ ﴾ عليه.

ومعناه: فلا تهلك عليهم للحسرات على غيّهم واصرارهم على التكذيب.

والفاءات](٣) الثلاثة للسّببيّة، غير أنَّ الأوليين دخلتا على السبب والثّالثة دخـلت على المسبب.

وجمع «الحسرات» للدّلالة على تضاعف اغتمامه على إصرارهم، أو كثرة مساوئ أفعالهم المقتضية للتأسّف.

و «عليهم» ليس صلة لها، لأنّ صلة المصدر لا تتقدّمه بل صلة «تذهب» أو بيان للمتحسّر عليه.

﴿ إِنَّ اللهَ عَلِيمٌ بِمَا يَصْنَعُونَ ﴾ ٢٠ : فيجازيهم عليه.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (1): أخبرنا أحمد بن إدريس، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن سيف بن عميرة، عن حسّان، عن هشام بن عمّار يرفعه في قوله: «افمن زُيّن له سوء عمله فرآه حسناً فإنّ الله يُضلّ من يشاء ويهدي من يشاء فلا تذهب نفسك عليهم حسرات إنّ الله عليم بما يصنعون».

قال: نزلت في زريق وحبتر.

وفي أصول الكافي (٥): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن عليّ بن أسباط، عن أحمد بن عمر الحلاّل، عن عليّ بن سويد، عن أبي الحسن للسلا قال: سألته عن العُنجب الذي يفسد العمل.

٢. ليس في م .

١. أنوار التنزيل ٢٦٨/٢.

۳. ليس في أ.

٤. تفسير القمى ٢٠٧/٢.

٥. الكافي ٣١٣/٢، ح ٣. وله ذيل .

فقال: العُجب درجات؛ منها أن يُنزيَّن للبعبد سوء عمله فراَه حسناً، فيعجبه ويحسب أنه يحسن صنعاً.

محمّد بن يحيى، عن أحمد [بن محمّد (۱۱)] (۱۲) بن عيسى، عن عليّ بن أسباط، عن رجل من أصحابنا من أهل خراسان من ولد إبراهيم بن سيّار يرفعه، عن أبي عبدالله عليَّلا قال: إنّ الله علم أنّ الذنب خير للمؤمن من العُجب، ولولا ذلك ما ابتلي مؤمن بذنب أبدأ.

عليّ بن إبراهيم، عن محمّد بن عيسى بن عبيد (٣)، عن يونس، عن بعض أصحابه، عن أبي عبدالله عليه قال: قال رسول الله عَيَلِهُ: بينما موسى عليه جالساً، إذ أقبل إبليس وعليه برنس (١) ذو ألوان. فلمّا دنى من موسئ عليه خلع البرنس. وقام إلى موسئ عليه فسلّم عليه.

فقال له موسئ: [من أنت؟

قال: أنا ابليس.

قال: أنت، فلا قرّب الله دارك.

قال: إنَّى إنَّما جئت لأسلَّم [عليك](٥) لمكانك من الله.

قال: فقال له موسى: إلا) فما هذا البرنس؟

قال: به أختطف قلوب بني آدم.

فقال له موسى: فأخبرني بالذُّنب الذي إذا أذنبه ابن آدم استحوذت عليه؟

قال: إذ أعجبه نفسه، واستكثر عمله، وصغر في عينه ذنبه.

﴿ وَاللَّهُ الَّذِي أَرْسَلَ الرِّيَاحَ ﴾ : وقرأ ابن كثير وحمزة والكسائي : الريح (٧).

٢. من أوس والمصدر.

٤. البرنس:كلّ ثوب رأسه ملتزق به .

٦. ليس في أ.

١. نفس المصدر والموضع، ح ١.

٣. نفس المصدر ٣١٤/٢، ح ٨. وله ذيل.

٥. من المصدر.

٧. أنوار التنزيل/٢٦٨.

﴿ فَتُثِيرُ سَحَاباً ﴾: على حكاية الحال الماضية ، استحضاراً لتلك الصورة البديعة الدالّة على كمال الحكمة ، ولأنّ المراد بيان إحداثها بهذه الخاصيّة ، ولذلك أسنده إليها . ويجوز أن يكون اختلاف الأفعال ، للدّلالة على استمرار الأمر .

﴿ فَسُقْنَاهُ إِلَىٰ بَلَدٍ مَيِّتٍ فَآخَيَيْنَا بِهِ الْأَرْضَ ﴾: بالمطر النازل منه. وذكر السحاب؛ كذكره. أو بالسّحاب، فإنّه سبب السبب أو الصائر مطراً.

﴿ بَعْدَ مَوْتِهَا ﴾ : بعد يبسها. والعدول فيهما من الغيبة إلى ماهو أدخل في الاختصاص لما فيهما من مزيد الصنع.

﴿كَذَلِكَ النَّشُورُ ﴾ ۞: أي مثل إحياء الموات نشور الأموات في صحّة المقدوريّة إذ ليس بينهما إلّا احتمال اختلاف المادّة في المقيس عليه، وذلك لامدخل له فيها.

وقيل (١): في كيفيّة الإحياء، فإنّه تعالى يرسل ماء من تحت العرض تنبت منه أجساد الخلق.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): حدّ ثني أبي، عن العرزميّ (٣)، عن أبيه، عن أبي إستحاق، عن حارث الاعور، عن أميرالمؤمنين المثلِّ قال: سئل عن السحاب، أين يكون؟ قال: يكون على شجر، على كثيب (٤)، على شاطئ (٥) البحر يأوي إليه. فإذا أراد الله الله الله الله الله المحاريق، وهو البحق في أرسل ريحاً فأثاره ووكل به ملائكة يضربونه بالمخاريق، وهو البرق فيرتفع.

وفي روضة الكافي (٧): محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسي، عن

١. نفس المصدر والموضع . ٢٠ تفسيرالقمي ٢٧٦٧٢ .

٤. المصدر: «كثيف» بدل «على» كثيب».

٥. هكذا في الأصل وفي سائر النسخ والمصدر: ساحل.

٦. المصدر: يرسل. ٧. الكافي ٢١٨/٨-٢١٩، ح ٢٦٨.

الحسين بن سعيد، عن ابن العرزميّ رفعه (١) قال: قال أميرالمومنين الله وسئل عن السحاب أين يكون؟

قال: يكون على شجر، على كثيب، على شاطئ البحر يأوي إليه. فإذا أراد الله على أن يرسله، أرسل ريحاً فأثارته. ووكل به ملائكة ينضربونه بالمخاريق، وهنو البرق فيرتفع. ثمّ قرأ هذه الآية: «والله الذي أرسل الرياح فتثير سحاباً فسقناه إلى بلد ميت» الآية، والملك اسمه الرعد.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): حدّثني أبي، عن ابن أبي عمير، عن جميل بن درّاج، عن أبي عبدالله عليّ إلى الذاراد الله أن يبعث الخلق، أمطر السماء على الأرض أربعين صباحاً فاجتمعت الأوصال ونبتت اللحوم. وفي أمالي الصدوق (٢) مثله سواء. ﴿ مَنْ كَانَ يُربدُ الْعِرَّةَ ﴾: الشرف والمنعة.

﴿ فَلِلَّهِ الْعِزَّةُ جَمِيعاً ﴾: أي فليطلبها من عنده، فإنّ له كلّها. فاستغنى بالدليل عن المدلول.

وفي مجمع البيان (1): «فلله العزّة جميعاً» روى أنس، عن النبي عَيَالَةُ قال: إنّ ربّكم يقول كلّ يوم: أنا العزيز. فمن أراد عزّ الدارين، فليطع العزيز.

﴿ إِلَيْهِ يَضْعَدُ الْكَلِمُ الطَّيِّبُ وَالْعَمَلُ الصَّالِحُ يَرْفَعُهُ ﴾: بيان لما يُطلَب به العزّة، وهـ و التوحيد والعمل الصالح. وصعودهما إليه مجاز عن قبوله إيّاهما، أوصعود الكتبة بصحيفتهما.

والمستكنّ في «يرفعه» «للكلم»، فإنّ العمل لايقبل إلّا بالتوحيد. ويؤيّده أنّه نصب «العمل». أو «للعمل» فإنّه يحقّق الإيمان ويقوّيه «لله» وتخصيص العمل بهذا الشرف لما فيه من الكلفة.

١. ليس في الأصل. ٢. تفسيرالقمي ٢٥٣/٢.

٣. أمالي الصدوق/١٤٩، ح٥. ٤. مجمع البيان ٤٠٢/٤.

وقرئ: «يصعد» على البناءين. والمصعد هو الله تعالى. أو المتكلّم به. أو الملك (١). وقيل (٢): الكلم الطيّب يتناول الذكر والدعاء وقراءة القرآن، وعنه ﷺ: هو: سبحان الله والحمد لله ولا اله إلّا الله والله اكبر. فإذا قالها العبد، عرج بها الملك إلى السماء فحيًا بها وجه الرحمٰن. فإذا لم يكن عمل صالح، لم يُقبَل.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): وقوله الله الله يسعد الكلم الطيّب والعمل الصالح يرفعه.

قال: كلمة الإخلاص والإقرار بما جاء به من عندالله من الفرائض، والولاية تـرفع العمل الصالح إلى الله على.

وعن الصادق عليم (٤) أنّه قال: «الكلم الطيّب» قول المؤمن: لااله إلّا الله، محمّد رسول الله، على وليّ الله وخليفة رسول الله،

وقال: و«العمل الصالح» الاعتقاد بالقلب، أنّ هذا هوالحق من عندالله لاشك فيه من ربّ العالمين.

وفي رواية أبي الجارود (٥)، عن أبي جعفر الله قال: قال رسول الله تَعَلَيْهُ: إنّ لكلّ قول مصداقاً من عمل يصدّقه أو يكذّبه. فإذا قال ابن آدم وصدّق قوله بعمله، رفع قوله بعمله إلىٰ الله. وإذا قال وخالف قوله عمله (٦)، ردّ قوله علىٰ عمله الخبيث وهوى به في النار.

وفي كتاب التوحيد (٧)، بإسناده إلى زيد بن عليّ عن أبيه سيّدالعابدين الجيّل حديث طويل. وفيه يقول سيّدالعابدين الجيّل: وإنّ لله تبارك وتعالى بقاعاً في سماواته، فسمن عرج به إلى (١٠) ابقعة منها] (١٠) فقد عرج به إليه. ألا تسمع الله رجي يقول (١٠)؛ «تعرج

١ و٢. أنوار التنزيل ٢٦٨/٢. ٣ ـ ٥ ـ تفسيرالقمي ٢٠٨/٢.

٦. هكذا في المصدر. وفي النسخ: عمله قوله.
 ٧. التوحيد/١٧٧، ذيل حديث ٨.

٨. المصدر: اليها.

٩. ليس في المصدر. وما في المتن مطابق لما في البحار عن التوحيد. كذا أشار في حاشية المصدر.

١٠. المعارج/ ٤.

الملائكة والروح إليه». [ويقول الله في قصة عيسى بن مريم عليه : «بل رفعه الله إليه» إ(١) ويقول الله : «إليه يصعد الكلّم الطيّب والعمل الصالح يرفعه».

وفي الفقيه (٢)، مثله سواء.

وفي نهج البلاغة (٤): ولولا إقرارهن له بالرّبوبيّة وإذعانهنّ له بالطاعة ، لما جعلهنّ الله موضعاً لعرشه ولا مسكناً لملائكته ولا مصعداً للكلم الطيب والعمل الصالح من خلقه.

وفي كتاب الاحتجاج (٥) للطبرسي الله عن أميرالمؤمنين الله عديث طويل. وفيه قال ابن الكؤاء: يا أميرالمؤمنين، فما ثواب من قال: لا اله الأالله؟

قال: من قال: لا إله إلا الله مخلصاً، طُمِست ذنوبه ؛ كما يُطمَس الحرف الأسود من الورق (٢) الأبيض. فإذا قال ثانية: لا إله إلا الله مخلصاً، خرقت أبواب السماء وصفوف الملائكة حتى يقول الملائكة بعضها لبعض: اخشعوا لعظمة الله. فإذا قال ثالثة مخلصاً (٧): لا إله إلا الله، لم تنته دون العرش. فيقول الجليل: اسكني، فو عزتي وجلالي، لأغفرن لقائلك بما كان فيه. ثمّ تلا هذه الآية: «إليه يصعد الكلم الطيّب والعمل الصالح يرفعه» يعنى: إذا كان عمله خالصاً (٨) ارتفع قوله وكلامه.

ا. ليس من المصدر . وأشار في حاشية المصدر إلى الله هذه القطعة موجودة في البحار عند ذكره حديث التوحيد .

٢. من لا يحضره الفقيه ١٢٧/١، ذيل حديث ٦٠٣. وهو يطابق المتن.

٣. الكافي ٢٦١١، ضمن خطبة ١٨٢.

٥. الاحتجاج ٣٨٦/١ ٣٨٧. ٦. المصدر: الرق.

٧. ليس في المصدر: صالحاً.

وفي شرح الآيات الباهرة (١): روى الشيخ محمّد بن يعقوب الله معمّد عليّ بن محمّد وغيره، عن سهل بن زياد، عن يعقوب بن يزيد، عن زياد القنديّ، عن عمّار بن يقظان الأسديّ، عن أبي عبدالله عليّه في قول الله كلّة: «إليه يصعد الكلّم الطيّب والعمل الصالح يرفعه».

قال: ولايتنا أهل البيت \_ وأهوى بيده إلى صدره \_ فـمن لم يـتولّنا، لم يـرفع الله له عملاً؛ يعنى: أنّ الولاية هي العمل الصالح الذي يرفع الكلم الطيّب إلى الله تعالى.

ويؤيّده مارواه عن الامام عليّ بن موسى عليّ الله في قوله تعالى: «إليه يصعدالكلم الطيّب والعمل الصالح يرفعه».

قال: «الكلم الطيّب» هو قول: لا إله إلّا الله، محمّد رسول الله يَنْ الله، عليّ وليّ الله وخليفته حقّاً وخلفاؤه خلفاء الله. «والعمل الصالح يرفعه» فهو دليله. وعمله، اعتقاده الذي في قلبه بأنّ هذا الكلام صحيح كما قلته بلساني؛ يعني: أنّ قوله بلسانه غير كاف إذا لم يكن بقلبه ولسانه وجوارحه وأركانه.

﴿ وَالَّذِينَ يَمْكُرُونَ السَّيِّئَاتِ ﴾ : المكرات السيّئات؛ يعني : مكرات قريش للنّبيّ ﷺ في دار الندوة وتدارسهم الرأي في احدى ثلاث : حبسه، وقتله، وإجلائه.

وقيل (٣): يعملون السيّنات. وقيل: يشركون بالله.

﴿ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ ﴾ : لا يُؤْبَهُ دونه بما يمكرون به.

﴿ وَمَكُرُ أُولَئِكَ هُوَ يَبُورُ ﴾ ۞: يفسد ولا ينفذ. لأنَّ الأمور مقدّرة لا تتغيّر به ؛كما دلّ عليه بقوله:

﴿ وَاللَّهُ خَلَقَكُمْ مِنْ تُوَابِ ﴾ : بخلق آدم منه.

﴿ ثُمَّ مِنْ نُطْفَهِ ﴾ : يخلق ذرّيته منها.

﴿ ثُمَّ جَعَلَكُمْ أَزْوَاجِاً ﴾ : ذكراناً وأناثاً.

١. تأويل الأيات الباهرة، ج٢ ص ٤٧٩. ٢. نفس المصدر والوضع.

٣. مجمع البيان ٢/٤. ٤.

﴿ وَمَا تَحْمِلُ مِنْ ٱنْثَىٰ وَلاَتَضَعُ اِلاَّ بِعِلْمِهِ ﴾ : إلَّا معلومة له .

﴿ وَمَا يُعَمَّرُ مِنْ مَعَمَّرٍ ﴾ : ومايمدٌ في عمره من مصيره إلى الكبر.

﴿ وَلاَ يُنْقَصُ مِنْ عُمُرِهِ ﴾: من عمر المعمّر لغيره. بأن يُـعطى له عـمر نـاقص مـن عمره، أولا ينقص من عمر المنقوص عمره بجعله ناقصاً.

والضمير له وإن لم يُذكّر ، لدلالة مقابله عليه . أو للمعمّر على التسامح فيه ، ثقة بفهم السامع ؛ كقوله : لايثيب الله عبداً ولا يعاقبه إلّا بحقّ .

وقيل <sup>(۱)</sup>: الزيادة والنقصان في عمر واحد باعتبار أسباب مختلفة أثبتت في اللوح؛ مثل: أن يكون فيه إن حجّ زيد <sup>(۲)</sup> فعمره ستّون سنة وإلّا فاربعون.

وقيل <sup>(٣)</sup>: المراد بالنقصان، مايمرّ من عمره وينقص فإنّه يُكتب في صحيفة عـمره يوماً فيوماً.

وعن يعقوب (٤): «ولاينقص» على البناء للفاعل.

﴿ إِلاَّ فِي كِتَابٍ ﴾ : هو علم الله ، أو اللوح ، أو الصحيفة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥): وقال عليّ بن إبراهيم ﷺ في قوله: «وما يعمّر من معمّر ولايُنقَص من عمره إلّا في كتاب، يعني يُكتّب في كتاب.

وهو ردّ علىٰ من ينكر البداء.

وفي جوامع الجامع (٢): وقيل معناه: لايطول عمر ولا ينقص (٧) إلّا في كتاب الله] (٨). وهو أن يُكتَب في اللوح [المحفوظ:] (٩) لو أطاع الله فلان، بقي إلى وقت كذا. وإذا عصى، نقص من عمره الذي وُقت له. وإليه أشار رسول الله عَيَالِيْ في قوله: إنّ الصدقة وصلة الرحم تعمّران الديار وتزيدان في الأعمار.

٢. المصدر: عمرو،

٥. تفسيرالقمي ٢٠٨/٢.

٧. المصدر: لايقصر.

٩. من المصدر ،

٣ و٤. نفس المصدر والموضع.

٦. جوامع الجامع/٣٨٧.

٨. ليس في أ .

١. أنوار التنزيل ٢٦٩/٢.

وفي أصول الكافي (1): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن صفوان بن يحيى، عن إسحاق بن عمّار قال: قال أبو عبدالله للسِّلِا: ما نعلم شيئاً يزيد في العمر إلّا صلة الرحم، حتى أنّ الرجل يكون أجله ثلاث سنين فيكون وصولاً للرّحمن فيزيد الله في عمره ثلاثين سنة (٢)، أو يكون (٣) قاطعاً للرّحم فينقصه الله جل وعز عن ثلاثين سنة ويجعل أجله إلى ثلاث سنين.

الحسين بن محمد، عن معلي بن محمد (٤) عن الحسن بن علي الوشاء، عن أبى الحسن الرضاع الله مثله.

وفي كتاب الخصال (٥): عن ابن شهاب، عن أنس بن مالك قال: سمعت النبي عَلَيْظُهُ يقول: من سرّه أن يبسط له في رزقه و ينسأ له في أجله، فليصل رحمه.

عن أبي جعفر النظير (٢) قال: في كتاب علي النظير: ثلاث خصال لايموت صاحبهن حتى يرئ وبالهن : البغي، وقطيعة الرحم، واليمين الكاذبة يبارز الله بها، إلى قوله النظير: وإنّ القوم ليكونون فجّاراً فيتواصلون، فتنمى أموالهم فيبرّون فيزاد في أعمارهم (١) وإنّ اليمين الكاذبة وقطيعة الرحم لتذران الديار بلاقع (٨) من أهلها.

عن أبي عبدالله عليه (٩) قال: من صدق لسانه، زكى عمله. ومن حسنت نيّته، زاد الله في رزقه. ومن حسن برّه في أهله، زاد الله في عمره.

عن حذيفة بن اليمان (١٠٠ قال: قال رسول الله عَيَّا إلله عَدَّر المسلمين، إيّاكم والزنا،

۱. الكافي ۱۵۲/۲ ـ ۱۵۳، ح ۱۷.

٢. هنا في المصدر زيادة وهي: فيجعلها ثلاثاً وثلاثين سنة ويكون أجله ثلاثاً وثلاثين سنة .

٣. ن والمصدر: فيكون. ٤٠ نفس المصدر والموضع.

٥. الخصاله/٣٢، ح ١١٢. ٦. نفس المصدر/١٢٤. ضمن حديث ١١٩.

٧. المصدر: «يبرون فتزداد اعمارهم» يدل «فيبرون فيزاد في اعمارهم».

٨. بلاقع ـ جمع بلقع ـ: وهي الأرض القفر التي لا شيء بها.

بغس المصدر/٨٨، ح ٢١.
 بغس المصدر/٨٢، صدر حديث ٢٠.

فإنَّ فيه ستَّ خصال؛ ثلاث في الدنيا وثلاث في الآخرة. أمَّا التي في الدنيا، فإنَّه يذهب بالبهاء ويورث الفقر وينقص العمر. الحديث.

وعن عليّ بن أبي طالب(١)، عن النبيّ صلّى الله عليهما وآلهما أنّه قال في وصيّته له. مثله بتغيير يسير.

وعن أبي عبدالله لما الله مثله كذلك.

وفي كتاب التوحيد (٢)، في باب مجلس الرضا للسلام مع سمليمان المسروزي. قال الرضاطيُّ : لقد أخبرني أبي، عن آبائه أنَّ رسول الله نَيْمَا الله عَلَى الله عَلَى أو حيَّ إلى نبيّ من أنبيائه: أن أخبر فلان الملك أني متوفّيه كذا وكذا.

فأتاه ذلك النبي فأخبره.

فدعا الله الملك، وهو على سريره، حتَّىٰ سقط من السرير، فقال: يا ربّ، أجَّــلني حتّىٰ يشبّ طفلي وأقضى أمري.

فأوحىٰ الله عَلَىٰ إلىٰ ذلك النبيّ: أن انت إلى فلان الملك، فأعلمه أنَّى قد أنسأت في أجله وزدت في عمره خمس عشره سنة.

فقال ذلك النبي: يا رب، إنك تعلم أنّى لم أكذب قط.

فأوحى الله ﷺ إليه: إنَّما أنت عبد مأمور، فأبلغه ذلك، والله لا يُسأل عمَّا يفعل. وفي عيون الأخبار (٣)، مثله سواء.

وفي روضة الكافي (٤): عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن عثمان بن عيسى، عن أبي إسحاق الجرجاني، عن أبي عبدالله الله إن الله على جعل لمن جعل له سلطاناً أجلاً ومدّة من ليالٍ وأيّام وسنين وشهور. فإن عدلوا في النـاس، أمـر الله على صاحب الفلك أن يبطئ بإدارته فطالت أيّامهم ولياليهم وسنوهم (٥) وشهورهم.

نفس المصدر/ ٣٢١، ح ٣.

۲. التوحید/٤٣٣\_٤٤٤ ـ ح ۱

٤. الكافي ٢٧١/٨ ح ٤٠٠.

٣. عيون اخبارالرضا ﷺ ١٨١/١ \_١٨٢ .

٥. المصدر: سنينهم وفي النسخ: سنونهم.

وإن هم جاروا في الناس ولم يعدلوا، أمر الله ١١٤ صاحب الفلك فأسرع بإدارته فقصرت لياليهم وأيّامهم وسنينهم وشهورهم. وقد وفي لهم (١) ﷺ بعدد الليالي والشهور.

وفي إرشاد المفيد الله الله الله عليه المفضل بن عمر قال: سمعت أبا عبدالله عليه الله عليه الله عليه الله عليه إنَّ قائمنا إذا قام أشرقت الأرض بنور ربِّها، واستغنى النَّاس") عن ضوء الشمس، وذهبت الظلمة، ويعمّر الرجل في ملكه حتّى يولد له ألف ذكر لايولد فيهم أنثي.

وفي تهذيب الأحكام (٤): أبوالقاسم جعفر بن محمّد [عن محمّد بن عبدالله،](٥) عن الحسين بن على بن زكريًا ، عن الهيثم بن عبدالله ، عن الرضا على بن موسى عليه عن أبيه قال: قال الصادق عليه : إنَّ أيَّام زائري الحسين بن على عليُّ الاتُّعَدُّ من آجالهم.

وعنه (٦)، محمّد بن عبدالله بن جعفر، عن أبيه، عن محمّد بن عبدالحميد، عن سيفبن عميرة، عن منصوربن حازم قال: سمعته يقول: من أتئ عليه حول ولم يأت قبر الحسين للبين للم من عمره حولاً. ولو قلت: إنَّ احدكم ليموت قبل أجله بثلاثين سنة، لكنت صادقاً. وذلك أنَّكم تتركون زيارته. فبلا تُدَعوها، يحدُّ الله في أعماركم ويزيد في أرزاقكم. وإذا تركتم زيارته، نقص الله من أعماركم وأرزاقكم.

وفي عيون الأخبار (٧)؛ في باب ماجاء عن الرضاعكِ من أخبار هـذه المجموعة، وبإسناده قال: قال رسول الله ﷺ: ياعليّ، من كرامة المؤمن عملي الله أنَّه لم يجعل لأجله وقتاً حتى يهم ببائقة (٨). فإذا هم ببائقة ، قبضه إليه .

قال: وقال جعفر بن محمّد عليَّكِم : تجنّبوا البوائق، يُمَدّ لكم في الأعمار. وفي أصول الكافي (٩): على بن إبراهيم، عن محمّد بن عيسي، عن موسى بن القاسم

هكذا في المصدر . وفي النسخ : «وفي» بدل «وقد وفي لهم» .

٢. الأرشاد/٣٦٣.

٤. تهذيب الاحكام ٢/٣٤، ح ٩٠. ه. من المصدر.

٦. نفس المصدر والموضع، ح ٩١. وله ذيل.

٨. البائقة. الشرّ، الظلم. والجمع بوائق.

٣. المصدر: العباد.

٧. عيون أخبار الرضا ﷺ ٣٦٧٢، ح ٩٠.

۹. الكافي ٥/١م٨٤\_٢٨٩، ح ٨.

البجليّ، عن عليّ بن جعفر للسلِّ قال: جاءني محمّد بن اسماعيل وقد اعـتمرنا عـمرة رجب، ونحن يومئذ بمكّة.

فقال: يا عمّ، أريد بغداد وقد أحببت أن أودّع عميّ أبا الحسن، يمعني موسى بـن جعفر عليه . وأحببت أن تذهب معي إليه .

فخرجت معه نحو أخي وهو في داره التي بالحوبة، وذلك بمعد المغرب بـقليل. فضربت الباب.

فأجابني أخى فقال: من هذا؟

فقلت: على.

فقال: هو ذا أخرج. وكان يبطئ الوضوء.

فقلت: العجل.

قال: وأعجل.

فخرج وعليه إزار ممشّق (١) قد عقده في عنقه، حتّىٰ قعد تحت عتبة الباب.

فقال عليّ بن جعفر: فانكببت عليه فقبّلت رأسه، وقلت: قد جئتك في أمر إن تره صواباً فالله<sup>(۲)</sup> وفّق، وإن يكن<sup>(۳)</sup>غير ذلك فما أكثر ما نخطئ.

قال: وما هو؟

قلت: هذا ابن أخيك يريد أن يودّعك ويخرج إلى بغداد.

فقال لي: ادعه (٤). فدعوته، وكان متنحّياً.

فدنا منه فقبّل رأسه، وقال: جعلت فداك، أوصني.

فقال: أوصيك أن تتَّقي الله في دمي.

١. ممشّق؛ أي مصبوغ بالمشق. وهو الطين الأحمر.

٢. هكذا في المصدر وفي النسخ: «ترى ثواباً ننه» بدل «تره صواباً فاننه».

٣. هكذا في المصدر وأ. وفي سائر النسخ؛ لم يكن .

هكذا في المصدر . وفي النسخ: «له ادنه» بدل «لي ادعه» .

فقال: من أرادك بسوء فعل الله به وفعل (١).

ثمَ عاد فقبَل رأسه، ثمّ قال: ياعمَ أوصني.

فقال: أوصيك أن تتّقي الله في دمي.

فقال: من أرادك بسوء. فعل الله به وفعل (٢). ثمّ قال: ياعمٌ، أوصني.

فقال: أوصيك أن تتّقي الله في دمي.

فدعا على من أراده بسوء، ثمّ تنحّيٰ عنه ومضيت معه.

فقال لى أخى: ياعلى، مكانك.

فقمت مكاني. فدخل منزله ثمّ دعاني، فدخلت إليه. فتناول صرّة فيها مائة ديسنار فأعطانيها، وقال: قل لابن أخيك، يستعين بها على سفره.

قال علميّ: فأخذتها فأدرجتها في حاشية ردائي، ثمّ ناولني مائة أخرى وقال: أعطه أيضاً. ثمّ ناولني صرّة أخرى وقال: أعطه أيضاً.

فقلت: جعلت فداك، إذا كنت تخاف منه مثل الذي ذكرت؛ فلِمَ تعينه على نفسك؟ فقال: إذا وصلته وقطعني، قطع الله أجله. ثمّ تناول مخدة أدم فيها ثلاثة آلاف درهم وضح (٣) فقال: أعطه هذا أيضاً.

قال: فخرجت إليه فاعطيته المائة الاولئ ففرح فرحاً شديداً ودعا لعمّه، ثمّ أعطيته الثانية [والثالثة](1) ففرح حتّئ ظننت أنّه سيرجع ولا يخرج، ثمّ اعطيته الثـلاثة اَلاف درهم.

فمضىٰ علىٰ وجهه حتّىٰ دخل علىٰ هارون، فسلّم عليه بالخلافة وقال: ما ظننت أنّ في الأرض خليفتين حتّىٰ رأيت عميّ موسى بـن جـعفر ﷺ يُسـلَّم عـليه بـالخلافة.

<sup>1.</sup> المصدر: «وجهل يدعو على من يريده بسوء» بدل «وقعل».

٢. هنا زيادة في المصدر . وهي : ثم عاد ققبل رأسه .

٣. الوضح: الدرهم الصحيح . ٤ من المصدر .

فأرسل هارون إليه بمائة ألف درهم، فرماه الله بالذبحة (١). فيما نيظر منها إلى درهيم ولامسه.

﴿إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللهِ يَسِيرٌ ﴾ ٢: اشارة إلى الحفظ، أو الزيادة، أو النقص.

﴿ وَمَا يَسْتَوِي الْبَحْرَانِ هَذَا عَذْبُ فُرَاتٌ سَائِغٌ شَرَابُهُ وَهَذَا مِلْحٌ ٱجَاجٌ ﴾ : ضرب مثل للمؤمن والكافر.

و«الفرات» الذي يكسر العطش. و«السائغ» الذي يسهل انحداره. و«الأجاج» الذي يحرق بملوحته.

وقرئ: «سيّغ» بالتشديد والتخفيف. وملح على فعل (٢٠).

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم الله : وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر الله في قوله الله الله وهذا ملح أجاج، فالأجاج: المرّ.

﴿ وَمِنْ كُلِّ تَأْكُلُونَ لَحْماً طَرِيًا وَتَسْتَخْرِجُونَ حِلْيَةً تَلْبَسُونَها ﴾: استطراد في صفة البحرين وما فيهما من النعم، أو تمام التمثيل.

والمعنى كما أنهما وإن اشتركا في بعض الفوائد، لا يستساويان من حيث انهما لا يتساويان فيما هو المقصود بالذات من الماء. فإنه خالط أحدهما ما أفسده وغيره عن كمال فطرته. لا يتساوى المؤمن والكافر وإن اتفق اشتراكهما في بعض الصفات؛ كالشّجاعة والسخاوة، لا ختلافهما فيما هو الخاصية العظمى وهي بقاء أحدهما على الفطرة الأصلية دون الآخر. أو تفضيل للأجاج على الكافر بما يشارك العذب من المنافع. والمراد بالحلية اللئالى واليواقيت.

﴿ وَ تَرَىٰ الْفُلْكَ فِيهِ ﴾ : في كلِّ .

﴿ مَوَاخِرَ ﴾ : تشقّ الماء بجريها.

١. الذبحة: وجع في الحلق، أو دم يخنق فيقتل. ٢٠. أنوار التنزيل ٢٦٩/٢.

﴿ لِتَبْتَغُوا مِنْ فَضْلِهِ ﴾ : من فضل الله بالنّقلة فيها.

و«اللام» متعلَّقة «بمواخر» ويجوز أن تتعلَّق بمادلٌ عليه الأفعال المذكورة.

﴿ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ ۞: علىٰ ذلك. وحرف الترجّي باعتبار ما يـقتضيه ظاهر الحال.

﴿ يُولِجُ اللَّيْلَ فِي النَّهَارِ وَيُولِجُ النَّهَارِ فِي اللَّيْلِ وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالْقَمرَ كُلُّ يَجْرِيَ لِأَجَلٍ مُسَمَّى ﴾ : هي مدّة دوره ، أومنتهاه ، أو يوم القيامة .

﴿ ذَلِكُمُ اللهُ رَبُّكُمْ لَهُ الْمُلْكُ ﴾: الإشارة إلىٰ الفاعل لهذه الأشياء. وفيها إشعار بأن فاعليّته لها موجبة لثبوت الأخبار المترادفة. ويحتمل أن يكون «له الملك» كلاماً مبتدأ في قرآن.

﴿ وَالَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ مَا يَمْلِكُونَ مِنْ قِطْمِيرٍ ﴾ ۞: للدلالة علىٰ تفرّده بالألوهيّة والربوبيّة.

و «القطمير» لفافة النواة.

﴿ إِنْ تَدْعُوهُمْ لاَ يَسْمَعُوا دُعَاءَكُمْ ﴾ : لأنَّهم جماد.

﴿ وَلَوْسَمِعُوا ﴾ : علىٰ سبيل الفرض.

﴿ مَا اسْتَجَابُوا لَكُمْ ﴾ : لعدم قدرتهم على الإنفاع ، أو لتبرئهم منكم ممّا تدعون لهم . ﴿ وَيَوْمَ الْفَيَامَةِ يَكُفُرُونَ بِشِرْكِكُمْ ﴾ : بإشراككم لهم . يقرون ببطلانه ، أو يقولون : ما كنتم إيّانا تعبدون .

﴿ وَلاَ يُنَيِّنُكَ مِثْلُ خَبِيرٍ ﴾ ۞: ولا يخبرك بالأمر مخبر مثل خبير به أخبرك، وهو الله سبحانه. فإنّه الخبير به على الحقيقة دون سائر المخبرين. والمراد، تحقيق ما أخبر به من حال الهتهم ونفى ما يدعون لهم.

﴿ يَا آيُهَا النَّاسُ آنْتُمُ الْفُقَرَاءُ إِلَى اللهِ ﴾: في أنفسكم وما يعنّ لكم. وتعريف الفقراء للمبالغة في فقرهم ؛ كأنّهم لشدّة افتقارهم وكثرة احتياجهم هم الفقراء. فإنّ افتقار سائر

الخلائق بالإضافة إلى فقرهم غير معتدّ به. ولذلك قال (١): «وخُلِق الإنسان ضعيفاً».

﴿ وَاللّٰهُ هُـوَ الْغَنِيُّ الْحَمِيدُ ﴾ ﴿ المستغنى على الإطلاق، المنعم على سائر الموجودات، حتى استحقّ عليهم الحمد.

﴿ إِنْ يَشَأْ يُذْهِبُكُمْ وَيَأْتِ بِخَلْقٍ جَدِيدٍ ﴾ ۞: بقوم أطوع منكم، أو بعالم آخر غيرما تعرفونه.

﴿ وَمَاذَلِكَ عَلَى اللهِ بِعَزِيزِ ﴾ ۞: بمتعذَّر، أو متعسر.

﴿ وَلاَ تَزِرُ وَازِرَةً وِزْرَ أَخْرَىٰ ﴾: ولا تحمل نفس آثمة إثم نفس أخرى . وأمّا قوله (٢): «وليحملن اثقالهم وأثقالاً مع اثقالهم» . ففي الضالين المضلين . فإنّهم يحملون أشقال اضلالهم مع أثقال ضلالهم . وكلّ ذلك أو زارهم ليس فيها شيء مِن أو زار غيرهم .

﴿ وَإِنْ تَدْعُ مُثْقَلَةً ﴾: نفس اثقلتها الاوزار.

﴿ إِلَىٰ حَمْلِهَا ﴾: تحمّل بعض أوزارها.

﴿ لاَ يُحْمَلُ منْهُ شَيْءٌ ﴾: لم تجب لحمل شيء منه. نفي أن يُحمَل عنها ذنبها ؛ كما نفى أن يُحمَل عنها ذنبها ؛ كما نفى أن يُحْمَل عليها ذنب غيرها.

َ ﴿ وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَيْ ﴾: ولو كان المدعو ذا قرابتها. فأضمر المدعوّ، لدلالة «ان تدع» عليه.

وقرئ: «ذوقربي» على حذف الخبر. وهو أولى من جعل «كان» التامّة، فإنّها لاتلاثم نظم الكلام (٣).

﴿ إِنَّمَا تُنْذِرُ الَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ بِالْغَيْبِ ﴾: غائبين عن عذابه، أوعن الناس في خلواتهم.

﴿ وَاَقَامُوا الصَّلاَةَ ﴾ : فإنهم المنتفعون بالإنذار لاغير. واختلاف الفعلين لما مرّ. ﴿ وَمَنْ تَزَكَّىٰ ﴾ : ومن تطهر عن دنس المعاصي.

١. النساء/ ٢٨.

٣. أنوار التنزيل ٢٧٠/٢.

﴿ فَإِنَّمَا يَتَزَكَّىٰ لِتَفْسِهِ ﴾ : إذ نفعه لها.

وقرئ: «ومن ازكئ فانما يزكي» (١). وهو اعتراض مؤكّد لخشيتهم وإقامتهم الصلاة، لأنّهما من جملة التزكّي.

﴿ وَإِلَى اللهِ الْمَصِيرُ ﴾ ۞: فيجازيهم علىٰ تزكيهم.

﴿ وَمَا يَسْتُوي الْآخْمَيٰ وَالْبَصِيرُ ﴾ ٢٠: الكافر والمؤمن.

وقيل (٢): هما مثلان، للصّنم ولله عَلَى.

﴿ وَلاَ الظُّلُمَاتُ وَلاَ النُّورُ ﴾ ۞: ولا الباطل ولا الحق.

﴿ وَلاَ الظِّلُّ وَلاَ الْحَرُورُ ﴾ ۞: ولا الثواب ولا العقاب. «ولا» لتأكيد نفي الاستواء، تكريرها على الشقين لمزيد التاكيد.

و «الحرور» فعول، من الحرّ غلب على السموم.

وقيل (٣): السموم، ما يهبِّ [نهاراً. والحرور، مايهب](١) ليلاً.

﴿ وَمَا يَسْتَوِى الْآخْيَاءُ وَلَا الْآمْوَاتُ ﴾ : تمثيل آخر للمؤمنين والكنافرين ابـلغ مـن الأوّل، ولذلك كرّر الفعل.

وقيل (٥): للعلماء والجهلاء.

﴿ إِنَّ اللَّهَ يُسْمِعُ مَن يَشَاءُ ﴾ : هدايته ، فيوفَّقه لفهم آياته والاتَّعاظ بعظاته .

﴿ وَمَا أَنْتَ بِمُسْمِعِ مَنْ فِي الْمُتُبُودِ ﴾ ٢ : ترشيح لتمثيل المصرّين على الكفر بالأموات، ومبالغة في إقناطه عنهم.

وفي تفسير على بن إبراهيم (٢): وقوله ﷺ: «وما يستوي الاعمىٰ والبصير» مثل ضربه الله تَعْلَقُ للمؤمن والكافر. «ولا الظلمات ولا النور ولا الظلّ ولا الحرور» فالظلّ،

١. نفس المصدر والموضع .

٣. نفس المصدر والموضع. ٤. ليس في م .

٥. أنوار التنزيل ٢٧١/٢.

٢، نفس المصدر ٢٧١/٢.

٦. تفسير القمي ٢٠٨/٢ ٢٠٩٠.

الناس. والحرور، البهائم (١). ثمّ قال: «انّ الله يسمع من يشاء وما أنت بمسمع من في القبور» قال: هؤلاء الكفّار لايسمعون منك؛ كما لايسمع أهل القبور.

وفي شرح الآيات الباهرة (١): روي عن أنسبن مالك، عن ابن شهاب (١)، عن أبي صالح، عن ابن عبّاس قال: قوله الله العسري الاعمى والبصيري قال: الأعمى والبصيري الأعمى والبصيري الأعمى الأعمى والبصيري أميرالمؤمنين عليه الله الظلمات ولا الله النوري فالظلمات، أبوجهل، والنور، أميرالمؤمنين عليه العلل ولا الحروري والظل، ظلة أميرالمؤمنين عليه في الجنة. والحرور؛ يعني: جهنم لأبي جهل. ثمّ جمعهم جميعاً فقال: «وما يستوي الاحياء ولا الاموات» والأحياء، على وحمزة وجعفر والحسن والحسين وفاطمة وخديجة عليه الأموات، كفار مكة.

﴿ إِنْ آنْتَ اِلَّا تَذِيرٌ ﴾ ﴿ وَلا حيلة إلَّا الإنذار . أمَّا الاسماع ، فلا إليك . ولا حيلة لك إليه في المطبوع على قلوبهم .

﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ بِالْحَقِّ ﴾ محقين، أو محقًّا، أو إرسالاً مصحوباً بالحقّ.

ويجوز أن يكون صلة لقوله تعالى:

﴿ بَشِيراً ﴾ : بالوعد الحقّ.

﴿ وَنَذِيراً ﴾ بالوعيد الحقّ.

﴿ وَ إِنْ مِنْ أُمَّةٍ ﴾ : أهل عصر.

﴿ إِلاَّ خَلاَّ ﴾ : مضئ

﴿ فِيهَا نَذِيرٌ ﴾ ﴿ وَبِهَا نَذِيرٌ ﴾ ﴿ وَ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

١. هنا زيادة في المصدر . وهي: «وقال: وما يستوي الاحياء ولا الاموات» .

٢. تأويل الأبات الباهرة، ج٢، ص ٤٨٠. وفيه: تأويله من طريق العامة ما روي ...

٣. المصدر: أنس مالكين شهاب . 1. المصدر «فالاعمى» بدل «قال الاعمى» .

ه. من ن .

وفي أصول الكافي (٢)، بإسناده إلى أبي جعفر عليه قال: يامعشر الشيعة، خاصموا بسورة «إنّا أنزلناه» تفلحوا. فوالله، إنّها لحجّة الله تبارك وتعالى على الخلق بعد رسول الله. وإنّها لسيّدة دينكم. وإنّها لغاية (٣) علمنا. يامعشر الشيعة، خاصموا «بحم، والكتاب المبين (٤)، إنّا انزلناه في ليلة مباركة، إنّا كنّا منذرين». فإنّها لولاة الأمر خاصة بعد رسول الله يَهِيها. يامعشر الشيعة، يقول الله تبارك وتعالى: «وان من امّة إلا خلا فيها نذير».

قيل: يا أباجعفر، نذيرها محمّد عَيَّا إلا ا

قال: صدقت، فهل كان نذير وهو حيّ من البعثة في أقطار الأرض؟

فقال السائل: لا.

قال أبوجعفر عليه أرأيت بعيئه (٥) ليس نذيره؛ كما أنّ رسول الله ﷺ في بـعثته مـن الله ﷺ نذير؟

فقال: بلي.

قال: قال: فكذلك لم يمت محمّد إلّا وله بعيث (١) نذير. قال: فإن قـلت: لا، فـقد ضيّع رسول الله عَيَالِيَّةُ من في أصلاب الرجال من أمتّه.

قال: وما يكفيهم القرآن؟

قال: بلئ، إن وجدوا له مفسّراً.

قال: وما فسّره رسول الله ﷺ؟

١. تفسير القمي ٢٠٩/٢.

\_\_\_\_\_

۲. الكافي ۲۱۹۱\_۲۵۰ ح ٦. وله ذيل.

٣. هكذا في المصدر. وفي النسخ: العامّة.

٤. الدخان/١٣٠.

٥. هكذا في المصدر . وفي ن: «بعث» . وفي م: «بعثة» . وفي سائر النسخ: «يبعثه» .

٦. هكذا في المصدر . وفي النسخ: مبعث .

قال: بلى قد فسّره لرجل واحد وفسّره للامّة شأن ذلك الرجل، وهـو عـليّ بـن أبىطالب للثيّلاً. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي كتاب الاحتجاج (١) للطبرسي ﷺ في احتجاج أبي عبدالله الصادق للسلِّهِ :

قال السائل: فأخبرني عن المجوس، أفبُعِث (٢) إليهم نبيّاً فإنّي أجد لهم كمتباً محكمة، ومواعظ بليغة، وأمثالاً شافية، ويقرّون بالثواب والعقاب، ولهم شرائع يعملون بها.

قال: ما من أمّة إلّا خلا فيها نذير، وقد بُعِث إليهم نبيّ بكتاب من عندالله فأنكـرو، وجحدواكتابه.

﴿ وَإِنْ يُكَذِّبُوكَ فَقَدْ كَذَّبَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ جَاءَتْهُمْ رُسُلُهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ ﴾: بالمعجزات الشاهدة على نبوّتهم.

﴿ وَبِالزُّبُرِ ﴾: كصحف إبراهيم علي .

﴿ وَبِالْكِتَابِ الْـمُنِيرِ ﴾ ﴿ وَاللَّهُ عَلَى إلاه وَ اللَّهُ عَلَى إلاه السَّفْضيل دون الجمع. ويجوز أن يراد بهما واحد. والعطف لتغاير الوصفين.

﴿ ثُمَّ آخَذُتُ الَّذِينَ كَفَرُوا فَكَيْفَ كَانَ نَكِيرٍ ﴾ ۞: أي إنكاري بالعقوبة.

﴿ اَلَمْ تَرَ اَنَّ اللهَ آنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَآءً فَاخْرَجْنَا بِهِ ثَمَرَاتٍ مُخْتَلِفاً اَلْوَانُهَا ﴾: أجناسها، أو أصنافها، على أن كلاً منها ذو أصناف مختلفة، أو هيئاتها من الصفرة والخيضرة ونحوهما.

﴿ وَمِنَ الْحِبَالِ جُدَدٌ ﴾: أي ذوجدد؛ خطط وطرائق. ويقال: جدَّة الحمار، للخطَّة السوداء على ظهره.

وقرئ: «جُدَد» بالضمّ. جمع جديدة؛ بمعنىٰ: الجدة. و «جَدَد» بفتحتين، وهو الطريق الواضح (٣).

١. الاحتجاج ٩١/٢.

٢. المصدر: أفيعث الله.

٣. أنوار التنزيل ٢٧١/٢.

﴿ بِيْضٌ وَحُمْرٌ مُخْتَلِفٌ ٱلْوَانَّهَا ﴾ : بالشَّدَّة والضعف.

﴿ وَغَرَابِيبُ سُودٌ ﴾ ﴿ عطف على «بيض» أو على «جدد» كأنّه قيل (١): من الجبال ذو جدد مختلف الألوان ومنها غرابيب متّحدة اللون. وهو تأكيد مضمر يفسّره مابعده. فإنّ الغرابيب تأكيد للسود، وحقّ التأكيد أن يتبع المؤكّد. ونظير ذلك في الصفة قول النابغة:

## والمؤمن العائذات الطير يمسحها

وفي مثله مزيد تأكيد من التكرير باعتبار الإضمار والإظهار.

و «الغربيب» الشديد السواد، الذي يشبه لون الغراب.

﴿ وَمِنَ النَّاسِ وَالدُّو آبِّ وَالْآنْعَامِ مُخْتَلِفٌ ٱلْوَانَّهُ كَذَلِكَ ﴾ : كاختلاف الثمار والجبال.

﴿ إِنَّمَا يَخْضَى اللهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَاءُ ﴾ : إذ شرط الخشية معرفة المخشي والعلم بصفاته وأفعاله، فمن كان أعلم به كان أخشى منه. ولذلك قال اللهِ (٢) : إنّي أخشاكم بالله وتقاكم له. ولهذا اتبعه بذكر أفعاله الدالّة على كمال قدرته.

وتقديم المفعول، لأنّ المقصود حصر الفاعليّة. ولو أخّر انعكس الأمر.

وقرئ برفع «الله» ونصب «العلماء». على أنّ الخشية مستعارة للتعظيم. فإن العظيم يكون مهيباً (٣).

وفي أصول الكافي: عدة من أصحابنا عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن بعض أصحابه، عن صالح بن حمزة رفعه قال: قال أبو عبدالله عليه الأمن العبادة شدّة الخوف من الله تلك يقول الله تلك: «إنّما يخشى الله من عباده العلماء». والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي روضة الكافي (1): محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى وعليّ بن

نفس المصدر والموضع.
 ٢٠ نفس المصدر ٢٧٢/٢.

٣. نفس المصدر والموضع . وقيه: فانَّ المعظم يكون مهيباً .

٤. نفس المصدر ١٦/٨، ضمن حديث ٢.

إبراهيم، عن أبيه جميعاً، عن الحسن بن محبوب، عن مالك بن عطيّة، عن أبي حمزة قال: قال عليّ بن الحسين عليّظ: وما العلم بالله والعمل إلّا إلفان مؤتلفان. فمن عرف الله، خافه وحثّه (١) الخوف على العمل بطاعة الله. وإنّ أرباب العلم وأتباعهم، الذين عرفوا الله فعملوا له ورغبوا إليه. وقد قال الله: «إنّما يخشى الله من عباده العلماء». والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي مجمع البيان (٢)؛ ورُوي عن الصادق ﷺ أنّه قال: يعني بالعلماء: من صدّق قوله فعله. ومن لم يصدّق فعله قوله، فليس بعالم.

وفي الحديث (٣): أعلمكم بالله، أخوفكم لله.

وفي مصباح الشريعة (٤): قال الصادق للسلام : ودليل الخشية (٥)، التعظيم لله والتمسك بخالص الطاعة (٦) وأوامره [والخوف] (٧) والحذر (٨)، ودليلهما العلم. قبال الله تبعالى : «إنّما يخشى الله من عباده العلماء».

١. م وأ: خشيه . ٢. مجمعالبيان ٤٠٧/٤.

٣. نفس المصدر والوضع .

شرح فارسي لمصباح الشريعة ومفتاح الحقيقة/ ٣٦\_٣٥.

٥. المصدر: «الخواف» وفي نسخة أخري: «الخشية».

٦. المصدر: بتخليص طاعته . ٧ ليس في المصدر .

٨. هنا زيادة في المصدر . وهي : مع الوقوف عن محارمه .

٩. مصباح المتهجّد/ ٤٧٤.

١١. هنا زيادة فيالمصدر . وهي: وأطوع خلقك لك اقربهم منك . وأشدّ خلقك لك اعظاماً أدناهم إليك .

١٢. المصدر: حلم (حكم خ.ل.). ١٣. تأويل الآيات الباهرة، ج٢، ص ٤٨١.

عن إبراهيم بن محمد، عن جعفر بن عمر، عن مقاتل بن سلمان، عن الضحاك بن مزاحم، عن ابن عبّاس في قوله ﷺ: «إنّما يخشي الله من عباده العلماء».

قال: يعني به: عليّاً عليّاً عليّاً عليه كان عالماً بالله، ويخشى الله ويراقبه، وينعمل بـفرائـضه، ويجاهد في سبيله، ويتبع جميع أمره برضاه ورضا رسول الله ﷺ.

﴿ وَإِنَّ اللهَ عَزِيزٌ غَفُورٌ ﴾ ٢٠: تعليل لوجوب الخشية ، لدلالته على أنَّه معاقب للمصرّ علىٰ طغيانه غفور للتّائب من عصيانه.

﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَتْلُونَ كِتَابَ اللهِ ﴾: يداومون قراءته أو متابعة مافيه، حتَىٰ صارت سمة لهم وعنواناً.

والمراد بالكتاب، القرآن أو جنس كتب الله، فيكون ثناء على المصدّقين من الأمم بعد اقتصاص حال المكذّبين.

﴿ وَاَقَامُوا الصَّلاَةَ وَ أَنْفَقُوا مِمَّا رَزَقْنَاهُمْ سِرّاً وَعَلانِيَةٌ ﴾ : كيف اتَّفق من غير قصد إليهما.

وقيل (١): السرّ في المسنونة، والعلانية في المفروضة.

﴿ يَرْجُونَ تِجَارَةً ﴾: تحصيل ثواب بالطّاعة. وهو خبر «إنّ».

﴿ لَنْ تَبُورَ ﴾ ٢٠: لن تكسد ولن تهلك بالخسران. صفة «للتّجارة».

وفي مجمع البيان (٢): «وانفقوا ممّا رزقناهم سرّاً وعلانية». الآية، وعن عبدالله بـن عبيد بن عمير الليثيّ (٣) قال: قام رجل إلىٰ رسول الله ﷺ فقال: يا رسول الله، مالي لا أحبُ الموبت؟

قال: ألك مال؟

قال: نعم.

قال: فقدَمه.

١. أنوار التنزيل ٢٧٢/٢.

٢. مجمع البيان ٤٠٧/٤.

٣. هكذا في المصدر وأ. وفي سائر النسخ: عبدالله بن عبيدبن أبي عمير الليشي.

قال: لا أستطيع.

قال: فإنّ قلب الرجل مع ماله، إن قدّمه أحبّ أن يلحق به، وإن أخّره أحبّ أن يتأخّر عه.

وَقَي كَتَابِ مِن لا يحضره الفقيه (١): وقال النَّالِةِ إِنَّمَا أعطاكُم الله هـذه الفـضول مـن الأموال لتوجّهوها حيث وجّهها الله ﷺ. ولم يعطكموها لتكنزوها.

وفي كتاب الخصال (٢): عن هشام بن معاذ قال: كنت جليس عمر بن عبدالعزيز (٢) حيث دخل المدينة. فأمر مناديه فنادي: من كانت له مظلمة أو ظلامة فليأت الباب.

فأتاه محمّد بن عليّ ؛ يعني: الباقر للطِّلْإ .

فدخل إليه مولاه مزاحم فقال: إنّ محمّد بن عليّ بالباب.

فقال له: أدخله، يا مزاحم.

قال: فدخل، وعمر يمسح عينيه من الدموع.

فقال له محمّد بن عليّ: ما أبكاك، ياعمر؟

فقال هشام: أبكاه كذا وكذا، يا ابن رسول الله ﷺ.

فقال محمّد بن عليّ: ياعمر، إنّما الدنيا سوق من الأسواق، منها خرج قوم بما ينفعهم ومنها خرجوا بما يضرّهم، إلى قوله للله : واجعل في قلبك اثنتين: تنظر الذي تحبّ أن يكون معك إذا قدمت على ربّك، فقدّمه بين يديك. وتنظر الذي تكره أن يكون معك إذا قدمت على ربّك، فابتغ به البدل. ولا تذهبن إلى سلعة (٤) قد بارت على من كان قبلك، ترجو أن تجوز عنك. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

﴿ لِيُوَفِّيهِمْ ﴾ : بنفقتها.

﴿ أَجُورَهُمْ ﴾ : أي فعلوا ذلك ليوفيهم الله أجورهم بالثواب.

١. من لايحضره الفقيه ٣١/٢، ح ١٢٠. ٢. الخصال/١٠٤\_٥٠، ضمن حديث ٦٤.

٣. المصدر: جليساً لعمرين عبدالعزيز.

٤. هكذا في المصدر وم ون ، وفي أ: «سلفة» . وفي الأصل وس: «سلهة» .

﴿ وَيَزِيدُهُمْ مِنْ فَضَلِهِ ﴾ : على ما يقابل أعمالهم.

وفي مجمع البيان (١): روى ابن مسعود، عن النبيّ ﷺ أنّه قال في قوله: «ويزيدهم من فضله»: هو الشفاعة لمن وجبت له النار ممّن صنع إليه معروفاً في الدنيا.

﴿ إِنَّهُ خَفُورٌ ﴾ ﴿ الله عاتهم؛ أي مجازيهم عليها. وهو علَّة للتَّوفية والزيادة. أوخبر «إنَّ» و «يرجون» حال من واو «وأنفقوا».

﴿ وَالَّذِي اَوْحَيْنَا اِلَيْكَ مِنَ الْكِتَابِ ﴾: يعني القرآن، و«من» للتبيين. أو الجنس، ومن للتبعيض.

﴿ هَوَ الْحَقُّ مُصَدِّقاً لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ ﴾ : أحقه مصدّقاً لما تقدّمه من الكتب السماويّة. حال مؤكّدة ، لأنّ حقّيّته تستلزم موافقته إيّاه في العقائد وأصول الأحكام.

﴿ إِنَّ اللهَ بِعِبَادِهِ لَخَبِيرٌ بَصِيرٌ ﴾ ﴿ عالم بالبواطن والظواهر. فلوكان في أحوالك ما ينافي النبوّة، لم يوح إليك مثل هذا الكتاب المعجز، الذي هو عيار على سائر الكتب. وتقديم «الخبير» للدلالة على أنّ العمدة في ذلك الأمور الروحانيّة.

﴿ ثُمَّ اَوْرَثْنَا الْكِتَابَ ﴾ : حكمنا بتوريثه منك، أو نورثه. فعبّر عنه بالماضي لتحقّقه. أو أورثناه من الأمم السالفة.

والعطف على «ان الذين يتلون» و «الذي أوحينا إليك» اعتراض لبيان كيفيّة التوريث. ﴿ الَّذِينَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِتَا ﴾: قيل (٢): يعني علماء الأمة [من الصحابة ومن بعدهم.] (٢) أو الأمّة بأسرهم، فإنّ الله اصطفاهم على سائر الأمم.

- ﴿ فَمِنْهُمْ ظَالِمٌ لِنَفْسِهِ ﴾: بالتّقصير في العمل به.
- ﴿ وَمِنْهُمْ مُقْتَصِدٌ ﴾ : يعمل به في أغلب الأوقات.
- ﴿ وَمِنْهُمْ سَابِقٌ بِالْخَيْرَاتِ بِإِذْنِ اللهِ ﴾ : يضم التعليم والإرشاد إلى العمل. وقيل (٤): «الظالم» الجاهل. و «المقتصد» المتعلم. و «السابق» العالم.

٢. أنوار التنزيل ٢٧٢/٢.

٤. نقس المصدر ٢٧٢/٢ ٢٣٧.

١. مجمع البيان ٤٠٧/٤.

٣. من المصدر.

وقيل (1): «الظالم» المجرم. و«المقتصد» الذي خلط العمل (٢) الصالح بالسيء. و«السابق» الذي ترجّحت (٢) حسناته بمحيث صارت سيّئاته مكفّرة، وهو معنى قوله بالله الذي ترجّحت (١) حسناته بمحيث صارت سيّئاته مكفّرة، وهو معنى قوله بالله أمّا الذين سبقوا فأولئك يدخلون الجنّة بغير حساب، وأمّا الذين اقتصدوا فأولئك يحاسبون (١) في طول فأولئك يحبسون (١) في طول المحشر ثمّ يتلقّاهم الله برحمته.

وقيل (٥): «الطالم» الكافر، على أنّ الضمير «للعباد»، وتقديمه لكثرة الظالمين. ﴿ ذَٰلِكَ هُوَ الفَطْلُ الْكَبِيرُ ﴾ ٢: إشارة إلى التوريث والاصطفاء والسبق.

وفي أصول الكافي (٦): الحسين بن محمّد ، عن معليّ بن محمّد ، عن محمّد بن محمّد بن محمّد بن جمهور ، عن حمّاد بن عيسئ ، عن عبدالمؤمن عن سالم قال : سألت أباجعفر عليه عن قول الله على الله الكتاب الذين اصطفينا من عبادنا فمنهم ظالم لنفسه ومنهم مقتصد ومنهم سابق بالخيرات بإذن الله ».

قال: «السابق بالخيرات» الإمام. و«المقتصد» العارف للإمام. و«الظالم لنفسه» الذي لا يعرف الامام.

الحسين، عن المعلّىٰ (٧)، عن الوشّاء، عن عبدالكريم، عن سليمان بن خالد، عن أبي عبدالله عليه قال: سألته عن قوله تعالىٰ: «ثمّ أورثنا الكتاب الذين اصطفينا من عبادنا».

فقال: أيّ شيء تقولون أنتم؟

قلت: نقول: إنّها في الفاطميين.

قال: ليس حيث تذهب، ليس يدخل في هذا من أشار بسيفه ودعا الناس إلئ خلاف.

١. نفس المصدر والموضع.

٣. المصدر: رجحت.

٥. نفس المصدر والموضع.

٧. نفس المصدر ٢١٤/١ ٢١٥، ح٢.

٢. ليس في المصدر.

٤. هكذا في المصدر. وفي النسخ: يحاسبون.

٦. الكافي ٢١٤/١، ح ١.

فقلت: أي شيء الظالم لنفسه؟

قال: الجالس في بيته لا يعرف حقّ الإمام. و«المقتصد» العارف بحقّ الإمام. و«السابق بالخيرات» الإمام.

الحسين بن محمّد، عن المعلّى (١)، عن الحسن، عن أحمد بن عمر قال: سألت أباالحسن الرضاع الله عن قول الله الله الله أورثنا الكتاب الذين اصطفينا من عبادنا» الآية.

قال: فقال: ولد فاطمة عليه الله و «السابق بالخيرات» الإمام. و «المقتصد» العارف بالإمام. و «الظالم لنفسه» الذي لا يعرف الإمام.

محمّد بن يحيى، عن أبي زاهر (٢) أوغيره، عن محمّد بن حمّاد، عن أخيه أحمد بن حمّاد، عن إبراهيم (٣)، عن أبي الحسن الله أنه قال: وقد أورثنا نحن هذا القرآن، الذي فيه ما تُسيَّر به الجبال وتُقطَّع به البلدان وتحيي به الموتئ. ونحن نعرف الماء تحت الهواء. وإنّ في كتاب الله لآيات مايراد بها أمر إلّا أن يأذن الله به مع ما قد يأذن الله ممّا كتبه الماضون، جعله الله لنا في أمّ الكتاب. إنّ الله يقول (٤): «وما من غائبة في السماء والأرض إلّا في كتاب مبين. ثمّ أورثنا الكتاب الذين اصطفينا من عبادنا» فنحن الذين اصطفانا الله على واورثنا هذا الكتاب فيه تبيان كلّ شيء.

وفي بصائر الدرجات (٥): أحمد بن الحسن بن عليّ بن فضّال، عن حميدبن المثنّى، عن أبي سلام المرعشيّ، عن سورة بن كليب قال: سألت أباجعفر عليه عن قول الله تبارك وتعالى: «ثمّ أو رثنا الكتاب الذين اصطفينا من عبادنا فحنهم ظالم لنفسه ومنهم مقتصد ومنهم سابق بالخيرات باذن الله».

قال: «السابق بالخيرات» الامام.

نفس المصدر ٢١٥/١، ح٣. وفيه: «معلى بن محمّد» بدل «المعلّى».

٢. نفس المصدر ٢٢٦٧، ذيل حديث ٧. ٢. المصدر: إبراهيم عن أبيه .

النمل/ ٧٧.
 النمل/ ٧٧.

أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد (١)، عن النضربن سويد، عن يحيى الحلبيّ، عن البيرة ، عن يحيى الحلبيّ، عن ابن مسكان، عن ميسر، عن سورة بن كليب، عن أبي جعفر عليّه قال في هذه الآية : (ثمّ أو رثنا الكتاب الذين اصطفينا من عبادنا» [إلىٰ آخر](٢)الآية .

قال: «السابق بالخيرات» الإمام. فهي في ولد عليّ ﷺ وفاطمة ﷺ.

وفي كتاب سعد السعود (٣)، لابن طاوس الله نقلاً عن كتاب محمّد بن علي مروان، بإسناده إلى أبي إسحاق السبيعيّ قال: خرجت حاجاً فلقيت محمّد بن علي فسألته عن الآية ثمّ أورثنا الكتاب الذين اصطفينا من عبادنا فمنهم ظالم لنفسه ومنهم مقتصد ومنهم سابق بالخيرات باذن الله ذلك هوالفضل الكبير فقال مايقول فيها قومك يا أبا إسحاق يعني أهل الكوفة قال قلت يقولون إنّها لهم قال فما يخوفهم إذا كانوا في الجنة قال فما تقول أنت جعلت فداك فقال هي لنا خاصة يا أبا إسحاق أمّا السابق بالخيرات فعليّ بن أبي طالب والحسن والحسين والشهيد منا والمقتصد فصائم بالنهار قائم بالليل وأمّا الظالم لنفسه ففيه ما في الناس وهو مغفور له وفيه أيضاً يقول عليّ بن موسى بن طاوس: وجدت كثيراً من الأخبار وقد ذكرت بعضها في كتاب البهجة بشمرة المهجة متضمّنة إن قوله على «ثم أورثنا الكتاب الذين اصطفينا من عبادنا فمنهم ظالم لنفسه ومنهم مقتصد ومنهم سابق بالخيرات باذن الله ذلك هوالفضل الكبير» أنّ المراد لنفسه ومنهم مقتصد ومنهم سابق بالخيرات باذن الله ذلك هوالفضل الكبير» أنّ المراد للعارف به والسابق بالخيرات هو إمام الوقت المنظل العارف به والسابق بالخيرات هو إمام الوقت المنظل العارف به والسابق بالخيرات هو إمام الوقت المنظلة العارف به والسابق بالخيرات هو إمام الوقت المنظلة العارف به والسابق بالخيرات هو إمام الوقت المنظلة .

فممن روينا ذلك عنه الشيخ أبوجعفر محمّد بن بابويه (٤) من كتاب الفرق، بإسناده إلى الصادق للنظير. [من كتاب الواحدة لابن جمهور فيما رواه، عن أبي محمّد الحسن بن عليّ العسكريّ صلوات الله عليه. ورويسناه من كتاب الدلائـل لعبدالله بـن جعفر الحميريّ، عن مولانا الحسن العسكريّ للنظر ورويناه من كتاب محمّد بـن عـليّ بـن

٢. ليس في المصدر.

نفس المصدر والموضع.

١. نفس المصدر/ ٦٥، ح ٣.

٣. سعدالسعود/١٠٧.

رباح، بإسناده إلى الصادق الله الله ورويناه من كتاب محمّد بن مسعود إن عبّاش في تفسير القرآن. ورويناه من الجامع الصغير ليونس بن عبدالرحمن. ورويناه من كتاب عبدالله بن حمّاد الأنصاري. ورويناه من كتاب إبراهيم [بن](٢) الخرّاز(٢) وغيرمم رضوان الله عليهم ممّن لم يحضرني ذكر أسمائهم والإشارة إليهم.

وفي كتاب معاني الأخبار (٤): حدّثنا أبوجعفر محمّد بن عمليّ بن نصر البخاريّ المقريّ قال: حدّثنا أبو عبدالله الكوفيّ العملويّ الفقيه بفرغانة ، بإسناد متّصل إلى الصادق جعفر بن محمّد عليه أنّه سئل عن قول الله تقالد: ثمّ أورثنا الكتاب الذين اصطفينا من عبادنا فمنهم ظالم لنفسه ومنهم سابق بالخيرات باذن الله .

فقال: «الظالم» يحوم حوم (٥) نفسه. و «المقتصد» يحوم حوم (٢) قلبه. و «السابق» يحوم حوم (٧) ربّه ﷺ.

حدّثنا محمّد بن الحسن القطّان (٨) قال: حدّثنا الحسن بن عليّ، أعني: ابن السكريّ (١)، قال: أخبرنا محمّد بن زكريّا الجوهريّ قال: حدّثنا جعفر بن محمّد بن عمارة، عن أبيه عن جابر بن يزيد الجعفيّ، عن أبي جعفر محمّد بن عليّ الباقر عليّ الماقر عليّ الله قال: سألته عن قول الله قال: «ثمّ أو رثنا الكتاب الذين اصطفينا من عبادنا فمنهم ظالم لنفسه ومنهم مقتصد ومنهم سابق بالخيرات باذن الله».

فقال: «الظالم منًا» من لا يعرف حق الإمام. و«المقتصد» العارف بحق الإمام. و«السابق بالخيرات بإذن الله» هو الإمام. «جنّات عدن يدخلونها» يعني: المقتصد والسابق.

٥. الأصل: يحرم حرم.

ا. ليس في المصدر.

٣. المصدر: «إبراهيم الجزار». وهي خطأ. انظر الفهرست لشيخ الطائفة أبي جعفر محمد بن الحسن الطوسى، باب إبراهيم بن عثمان الخزاز الكوفئ.

٤. معاني الأخبار/١٠٤، ح ١.

٧. الأصل: يحرم حرم.

٦. الأصل: يحرم حرم.

٩. المصدر: الحسن بن على بن الحسين السكري .

٨. نفس المصدر/١٠٤\_١٠٥ ع ٢.

حدّثنا أبو عبدالله الحسين بن يحيى البجليّ (۱) قال: حدّثنا أبي قال: حدّثنا أبو عوانة موسى بن يوسف الكوفيّ قال: حدّثنا عبدالله بن يحيى، عن يعقوب بن يحيى، عن أبسي حفص، عن أبسي حمزة الشماليّ قال: كنت جالساً في المسجد الحرام مع أبى جعفر الله . إذ أتاه رجلان من أهل البصرة.

فقالاله: يا ابن رسول الله، إنّا نريد أن نسألك عن مسألة.

فقال لهما: سلاعمًا احببتما (٢).

فقالا: أخبرنا عن قول الله على الله الله الله الكتاب الذين اصطفينا من عبادنا فمنهم ظالم لنفسه ومنهم مقتصد ومنهم سابق بالخيرات باذن الله ذلك هو الفضل الكبير» إلى آخر الآيتين.

قال: نزلت فينا أهل البيت.

قال أبو حمزه: فقلت: بأبي أنت وأمّى، فمن الظالم لنفسه؟

قال: من استوت حسناته وسيِّتاته منّا أهل البيت، فهو الظالم لنفسه.

فقلت: من المقتصد منكم؟

قال: العابد لله (٢) في الحالين حتى يأتيه اليقين (٤).

فقلت: فمن السابق منكم بالخيرات؟

قال: من دعا، والله، إلى سبيل ربه وأمر بالمعروف ونهى عن المنكر ولم يكن للمضلين عضداً ولاللخائنين خصيماً ولم يرض بحكم الفاسقين، إلا من خاف على نفسه ودينه ولم يجد أعواناً.

ا. نفس المصدر/١٠٥، ح ٣. وفي النسخ: الحسن بن يحيى البجلي . وهي خطأ، انظر تنقيح المقال ٣٤٩/١.
 ٣٥٠. رقمين ٣١٠١ و٣١٠٢.

٢. المصدر: «اسألا عمًا جنتما» بدل «سلا عمًا أجببتما». وأشار المحقق في حاشية المصدر إلى أنه في أكشر النسخ: سلاعمًا أحببتما.
 ٣. المصدر: لله ربّه .

يوجد في هامش نسخة م: «اليقين»: الموت , وسمّي به لتيقن وقوعه . (جعفر) .

وفي كتاب الاحتجاج (١) للطبرسيّ ، عن أبي بصير قال : سألت أباعبدالله عليه عن هذه الآية «ثمّ أورثنا الكتاب الذين اصطفينا من عبادنا».

قال: أيّ شيء تقول؟

قلت: إنِّي أقول: إنَّها خاصَّة لولد فاطمة.

قلت: من يدخل فيها؟

قال: «الظالم لنفسه» الذين لا يدعون الناس إلى ضلال ولاهدى. و«المقتصد منّا أهل البيت» العارف حقّ الإمام. و«السابق بالخيرات» هو الإمام.

وفي الخرائج والجرائح (٢): روي عن الحسن بن راشد قال: قال لي أبوعبدالله عليه الله على النار، وفيهم نزلت «ثمّ أو رثنا ياحسن، إنّ فاطمة لعظمها على الله حرمت وذرّيتها على النار، وفيهم نزلت «ثمّ أو رثنا الكتاب الذين اصطفينا من عبادنا فمنهم ظالم لنفسه ومنهم مقتصد ومنهم سابق بالخيرات». فأمّا «الظالم لنفسه» الذي لا يعرف الإمام. و «المقتصد» العارف بحقّ الإمام. و «السابق بالخيرات» هو الامام. و الحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفيه (٣)، في أعلام أبي محمّدالحسن العسكريّ للنِّلِةِ قال أبوهاشم: إنّه سأله عن قوله: «ثمّ أورثنا الكتاب الذين اصطفينا من عبادنا فمنهم ظالم لنفسه ومنهم مقتصد ومنهم سابق بالخيرات».

قال الله الله عليه عن آل محمّد. «الظالم لنفسه» الذي لا يقرّ بالإمام، و «المقتصد» العارف بالإمام، و «السابق بالخيرات» الإمام.

١. الاحتجاج ١٣٨/٢ ـ ١٣٩.

٢. عنه في تفسير نوار الثقلين ٣٦٤/٤، ح٨٦. الخرائج والجرائح ج ٢٨١/١.

٣. نفس المصدر والموضع، ح ٨٧. الخرائج والجرائح ج ٦٨٧/٢ ح ٩.

وفي كتاب المناقب(١١)، لابن شهر أشوب: قال الصادق عليه في قوله تبعالي: «ثممّ أورثنا الكتاب الذين اصطفينا من عبادنا» نزلت في حقّنا وحقّ ذرّيّتنا [خاصّة]<sup>(٣)</sup>.

وفي (٣) رواية عنه، وعن أبيه عليُّك : هي لنا خاصّة، وإيّانا عنيٰ.

وفي (1) رواية أبي الجارود، عن الباقر عليُّلا : هم آل محمّد.

وفي مجمع البيان (٥): اختلف في أنَّ الضمير في «منهم» إلى من يعود، على قولين: أحدهما، أنّه يعود إلى «العباد» إلى قوله: والثاني أنّ الضمير يعود إلى «المصطفين» من العباد. عن أكثر المفسّرين.

ثمّ اختلف في أحوال الفرق الثلاث علىٰ قولين: أحدهما، أنّ جميعهم ناج. ويؤيّد ذلك ماورد في الحديث عن أبي الدرداء قال: سمعت رسول الله عَيْنَا يُقول في الآية: أمَّا السابق فيدخل الجنّة بغير حساب. وأمّا المقتصد فيحاسب حساباً يسيراً. وأمّا الظالم لنفسه فيحبس (٦) في المقام ثمّ يدخل الجنّة، فهم الذين قالوا: «الحمد لله الذي اذهب عنا الحزن».

وروى أصحابنا، عن ميسربن عبدالعزيز (٧)، عن جعفر الصادق لمَثِيدٌ أنَّه قال: «الظالم لنفسه منًا» من لايعرف حقّ الإمام. و«المقتصد منًا» من يعرف حقّ الإمام (^). و«السابق بالخيرات» هؤلاء كلّهم مغفور لهم.

عن زياد بن المنذر (٩)، عن أبي جعفر التِّلا : أمّا «الظالم لنفسه منّا» فمن عمل صالحاً وآخر سيّناً. وأمّا «المقتصد» فهو المتعبّد المجتهد. وأمّا «السابق بالخيرات» فعلى والحسن والحسين ومن قُتل من آل محمّد شهيداً.

١. مناقب آل أبي طالب ١٣٠/٤.

٢. من المصدر.

٣ و٤. نفس المصدر والموضع.

٥. مجمع البيان ٤٠٨/٤.

٦. هكذا في المصدر . وفي النسخ: فيجلس .

٧. نفس المصدر ٤٠٩/٤. ٨. المصدر: «العارف بحق الامام» بدل «من يعرف حق الامام».

٩. نفس المصدر والموضع،

وفي عيون الأخبار (١)، في باب ذكر مجلس الرضا للسلام مع المأمون، في الفرق بين العترة والأمّة، بإسناده إلى الريان بن الصلت قال: حضر الرضا للسلام مجلس المأمون بمرو، وقد اجتمع في مجلسه جماعة من علماء العراق وخراسان.

فقال المأمون: أخبروني عن معنى هذه الآية «ثمّ أورثنا الكتاب الذين اصطفينا من عبادنا».

فقالت العلماء: أراد الله تعالى بذلك الأمّة كلّها.

فقال المأمون: ما تقول، يا أبا الحسن؟

فقال الرضا علين : ما أقول كما قالوا، ولكنِّي أقول أراد الله ﷺ بذلك العترة الطاهرة.

فقال المأمون: وكيف عنئ العترة من دون الأمّة؟

فقال الرضاط الله الله الله أراد الأمة ، لكانت بأجمعها في الجنة ، لقول الله الله الله الله الله الله الكبير». ثم ظالم لنفسه ومنهم مقتصد ومنهم سابق بالخيرات باذن الله ذلك هو الفضل الكبير». ثم جمعهم كلّهم في الجنة ، فقال «جنّات عدن يدخلونها يُحلّون فيها من أساور من ذهب» الآية . فصارت الوراثة للعترة الطاهرة ، لا لغيرهم .

وفي شرح الآيات الباهرة (٢); قال محمّد بن العبّاس الله : حدّثنا عليّ بن عبد الله بن أسد، عن إبراهيم بن محمّد، عن عثمان بن سعيد، عن إسحاق بن بريد الفرّاء (٢)، عن غالب الهمدانيّ، عن أبي إسحاق السبيعيّ قال: خرجت حاجًا فلقيت محمّد بن على عليّ الله فسألته عن هذه الآية «ثمّ أو رثنا الكتاب الذين اصطفينا من عبادنا».

فقال: ما يقول فيها قومك يا أبا إسحاق؛ يعني أهل الكوفة؟

قال: قلت: يقولون: إنّها لهم.

قال: فما يخوفهم إذا كانوا من أهل الجنَّة ؟

١. عيون أخبار الرضاع الله ٢٢٨/١ ٢٢٩، صدر حديث ١.

٢. تأويل الأيات الباهرة، مخطوط، ج ٢ ص ٤٨١.

٣. المصدر: إسحاق بن زيد الفرّاء؛ تفسير البرهان ٣٦٤/٢، رقم ١١، إسحاق بن يزيد الفرّاء.

قلت: فما تقول أنت، جعلت فداك؟

قال: هي لنا خاصة، يا أباإسحاق. أمّا «السابقون بالخيرات» فعليّ والحسن والحسين والامام منّا. و«المقتصد» فصائم بالنهار وقائم بالليل. و«الظالم لنفسه» ففيه ما في الناس، وهو (١) مغفور له. يا أبا إسحاق، بنا يفكّ الله رقابكم، وبنا يحلّ الله وثاق (١) الذلّ من أعناقكم، وبنا يغفر الله ذنوبكم، وبنا يفتح، وبنا يختم. ونحن كهفكم ؛ ككهف أصحاب الكهف. ونحن سفينتكم ؛ كسفينة نوح. ونحن باب حطّتكم ؛ كباب حطّة بني إسرائيل.

وقال أيضاً (٣): حدّ ثنا حميد بن زياد (٤)، عن الحسن بن محمّد بن سماعة ، عن ابن أبي حمزة ، عن زكريًا المؤمن (٥)، عن أبي سلام عن سورة بن كليب (٦) قال: قلت لأبي جعفر عليه ما معنى قوله على: «ثمّ أورثنا الكتاب الذين اصطفينا من عبادنا» الآية ؟

قال: «الظالم لنفسه» الذي لا يعرف الإمام.

قلت: فمن المقتصد؟

قال: الذي يعرف الإمام.

قلت: فمن السابق بالخيرات؟

قال: الإمام.

قلت: فما لشيعتكم؟

قال: تُكفُّر ذنوبهم وتُقضَى ديونهم. ونحن باب حطَّتهم، وبنا يُغفّر لهم.

وقال أيضاً (٧): حدِّثنا محمِّد بن الحسن بن حميد، عن جعفر بن عبدالله

١. الأصل وم: هؤلاء.

 <sup>«</sup>كذا في المصدر . وفي النسخ: «رقاب» وفي تفسير البرهان: «ربان ق» .

٣. نفس المصدر والموضع . ٤ المصدر: أحمد بن زياد .

٥. المصدر: زياد المؤمن .
 ٦. س: سويرةبن كلب . المصدر: سورة بن كلب .

٧. نفس المصدر والموضع.

المحمّديّ (١)، عن كثيربن عيّاش، عن أبي الجارود، عن أبي جعفر عليُّلًا في قوله ﷺ: «ثمّ أورثنا الكتاب الذين اصطفينا من عبادنا».

قال: فهم آل محمّد صفوة الله. فمنهم ظالم لنفسه، وهو الهالك. ومنهم مقتصد، وهم الصالحون. ومنهم مقتصد، وهم الصالحون. ومنهم سابق بالخيرات بإذن الله، فهو عليّ بن أبي طالب عليّه في يقول الله عليّة: «ذلك هو الفضل الكبير» يعنى القرآن.

وقال عليّ بن إبراهيم (٢) في هذه الآية: هم آل محمّد صلوات الله عليهم خاصّة، ليس لأحد فيها شيء، أورثهم الله الكتاب الذي أنزله على محمّد عَيَّظِيًّ تامّاً كاملاً.

وقال الصادق عليه (٢٠): فمنهم ظالم لنفسه، وهو الجاحد للإمام من آل محمّد. ومنهم مقتصد، وهو المقرّ بالإمام. والسابق بالخيرات، هوالإمام.

﴿ جَنَّاتُ عَدْنٍ يَدْخُلُونَهَا ﴾ : مبتدأ وخبر. والضمير للثلاثة، أو للذين، أو للمقتصد والسابق. فإنَّ المراد بهما الجنس.

وقرئ: «جنّة عدن» و «جنّاتَ عدن» منصوبة بفعل يفسّره الظاهر (٤).

وقرأ أبو عمرو «يدخلونها» على بناء المفعول (٥).

﴿ يُحَلُّونَ فَيِهَا ﴾ : خبرثان، أو حال مقدّرة.

وقرئ: «يحلّون». من حليت المرأة، فهي حالية ٧٠).

﴿ مِنْ أَسَاوِرَ مِنْ ذَهَبِ ﴾ : «مِنْ الأولى، للتبعيض. والثانية، للتبيين.

﴿ وَلُولُواً ﴾ : عطف على «ذهب» أي من ذهب مرضع باللَّولو، أو من ذهب في صفاء اللولو. ونصبه نافع وعاصم، عطفاً على محلّ «من أساور».

﴿ وَلِبَاسُهُمْ فِيهَا حَرِيرٌ ﴾ ۞ ﴿ وَقَالُوا الْحَمْدُ شِي الَّذِي اَذْهَبَ عَنَا الْحَزَنَ ﴾ : من خوف العاقبة . أو همتهم من أجل المعاش وآفاته . أو من وسوسة إبليس وغيرها .

٢. نفس المصدر/ج ٢، ص ٤٨٢ .

٤ ـ ٦. أنوار التنزيل ٢٧٣/٢.

١. م: عبدالله المحمّديّ المهديّ.

٣. نفس المصدر والموضع.

وقرئ: الحزن(١).

﴿ إِنَّ رَبُّنَا لَغَفُورٌ ﴾ : للمذنبين.

﴿ شَكُورٌ ﴾ ٢٠ اللمطيعين.

وفي معاني الأخبار (٢): عن أبي عبدالله عليه قال: جنّات عـدن يـدخلونها؛ يـعني المقتصد والسابق، الحديث. وقد سبق قريباً.

قالوا: اللهمّ لا.

وعن عليّ للنِّلا (٥) وقد سأله بعض اليهود عن مسائل.

قال اليهودي: فأين يسكن نبيّكم من الجنّة ؟

قال: في أعلاها درجة وأشرفها مكاناً، في جنّات <sup>(٦)</sup>عدن.

قال: صدقت، والله، إنَّه لبخطُّ هارون وإملاء موسى.

وفي تفسير علي بن إبراهيم (٧): حدّثني أبي ، عن الحسن بن محبوب ، عن محمّد بن إسحاق ، عن أبي جعفر الله عنه ا

٦. المصدر: جنّة.

نفس المصدر والموضع.

٢. معاني الاخبار/ ١٠٥، ذيل حديث ٢. وفيه: «عن أبي جعفر محمد بـن عـليّ البـاقر عليّه بـدل «عـن أبـي عبدالله عليّه».
 ٣. الخصال/ ٥٥٨ . ح ٣١.

٥. نقس المصدر/٤٧٦ ـ ٤٧٧ . ح ٤٠ .

المصدر: موتي.

٧. تفسيرالقمي ٢٤٧/٢.

الجنّة، وُضع على رأسه تاج الملك والكرامة، والبس [حلل الذهب والفضّة، والياقوت والدرّ منظوماً في الاكليل تحت التاج والبس](١) سبعين حلّة حرير(١) بألوان مختلفة منسوجة بالذّهب والفضّة واللؤلؤ والياقوت الأحمر. وذلك قوله: «يُحلُّون فيها أساور من ذهب ولؤلؤ ولباسهم فيها حرير».

وفي روضة الكافي <sup>(٣)</sup>، مثله سنداً ومتناً.

﴿ اللَّهِ فِي أَحَسَلُنَا دَارَ الْمُقَامَةِ ﴾ : دار الإقامة والخلود فيها أبداً لا يسموتون ولا يخرجون (٥) عنها.

﴿ مِنْ فَصْلِهِ ﴾ : من إنعامه وتفضّله.

﴿ لَا يَمَسُّنَا فِيهَا نَصَبٌ ﴾: تعب.

﴿ وَلاَ يَمَسُنَا فِيهَا لَغُوبٌ ﴾ ٢٠ : كلال. إذ لا تكليف فيها ولاكدً. أتبع نفي ما يستبعه، مالغة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢٠): «لايمسّنا فيها نصب ولايمسّنا فيها لغوب». قال: «النصب» العنا. و«اللغوب» الكسل والضجر.

٢. ليس في المصدر .

نيس في المصدر .
 تأويل الآيات الباهرة ، ج ٢ ص ٤٨٣.

٦. تفسير القمي ٢٠٩/٢.

ليس في ن .

٣. الكافي ٩٧/٨، ضمن حديث ٦٩.

٥. هكذا في ن وم . وفي سائر النسخ: يحزنون .

وفيه (۱)، في الحديث المنقول متصلاً بآخرما نقلنا لفظة: «حرير» (أخر الآية) بلافصل، قال فتخرج عليه زوجته الحوراء من خيمتها تمشي مقبلة وحولها وصفاؤها تحنيها (۱)، عليها سبعون حلّة منسوجة بالياقوت واللؤلؤ والزبرجد صُبِغن بمسك وعنبر، وعلى رأسها تاج الكرامة، وفي رجلها علان من ذهب مكنلان بالياقوت واللؤلؤ شراكهما ياقوت حمر. فإذا دنت (۱) من وليّ الله، وهو يقوم إليها شوقاً، تقول له: يا وليّ الله، ليس هذا يوم نعب ولانصب، ولاتقم أذا لك وأنت لي.

وفي رود ة الكافي <sup>(1)</sup>، مثله كذلك.

وفي نهج البلاغة (٥): وأكرم أسماعهم عن أن تسمى حسيس نبار أبدأ، وصبا . أجسادهم أن تلقئ لغوباً ونصباً .

وفي من لايحضره الفقيه (٢)، بإسناده إلى أميرالمؤمنين عليه قال: ومن مات يـوم الأربعاء من المؤمنين وقاء الله نحس يـوم القـيامة، وأسـعده بـمجاورته، وأحـله دار المة امة من فضله، لايمشه فيها نصب ولايمشه فيها الخوب.

وفي كتاب سعد السعود (٧)، لابن طاوس الله من مختصر تنفسير محمّد بن العبّاس بن مروان، بإسناده إلى جعفر بن محمّد، عن آبائه، عن أمد المؤمنين على بن العبّاس بن مروان، بإسناده إلى جعفر بن محمّد، عن آبائه، عن أمد المؤمنين علي الله أبي طالب، عن النبي عليه الله عديث طويل. يذكر فيه ما أعدّ الله لمحبّي علي الله يوم القيامة. وفيه: فإذا دخلوا مازلهم وجدوا الملائكة يهنئونهم بكرامة ربّهم، حستى إذا استقرّوا قرارهم قبل لهم: هل وجدتم ما وعد (٨) ربّكم حقّاً ؟

قالوا: نعم، ربّنا رضينا فارض عنّا.

قال: برضاي عنكم وبحبّكم أهل بيت نبيّي، حللتم داري وصافحتكم الملائكة.

١. نفس المصدر ٢٤٧/٢.

٣. المصدر: أدنيت.

٥. نهج البلاغة/٢٦٨، ذبل خطبة ١٨٣.

٧. سعد السعود، ١١١.

٢. هكذا في المصدر . رفي النسخ: تجنبها .

٤. الكافي ٩٧/٨ -٩٨، صمن حديث ٦٩.

٦. من لايحضره الفقيه ٢٩٥/٤، ضمن حديث ٨٩٢.

٨. الأصل: وجد. المصدر: وعدكم.

فهنيئاً هنيئاً، عطاء غير مجذوذ، ليس فيه تنغيص.

فعندها قالوا: «الحمد لله الذي اذهب عنّا الحزن وأحلّنا دار المقامة من فيضله [لايمسّنا فيها نصب و](١) لايمسّنا فيها لغوب إنّ ريّنا لغفور شكور».

وفي هذا الحديث، أنَّ محبِّي عليِّ لللهِ عليَّ اللهِ على اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

قال لهم ربّهم ﷺ: انّي قد وضعت عنكم مؤنة العبادة وأرحت لكم أبدانكم، فطال ما أنصبتم بي الأبدان و[عنيتم إليّ](٢) الوجوه، فالآن أفضيتم إلى روحي ورحمتي.

وفي شرح الآيات الباهرة (٣): وذكر الشيخ أبوجعفر بن بابويه الله في تأويل قوله تعالى: «الحمد لله الذي اذهب عنّا الحزن» إلى قوله: «لغوب» خبر يتضمّن بعض فضائل الزهراء الله .

قال (1): حدّ ثنا عبدالله بن محمّد بن عبدالوهاب، عن أبي الحسن أحمد بن محمّد الشعرانيّ، عن أبي محمّد عبدالباقي (٥)، عن عمر بن سنان المينجيّ (٦)، عن حاجب بن سليمان، عن وكيع بن الجرّاح، عن سليمان بن مهران الأعمش (٧)، عن ابن ظبيان، عن أبي ذرّ الله قال: رأيت سلمان وبلال يقبلان إلى النبيّ عَلَيْ إذ انكبّ سلمان على قدم رسول الله عَلَيْ يقبّلها. فزجره النبيّ عَلَيْهُ عن ذلك.

ثمّ قال له: يا سلمان، لاتصنع بي ماتصنع الأعاجم بملوكها. أنا عبد من عبيد الله، آكل ما يأكل العبيد وأقعد كما يقعد العبيد.

فقال له سلمان: يا مولاي، سألتك بالله إلّا أخبرتني بفضل (٨) فاطمة يوم القيامة.

٢. ليس في ن . وفي المصدر: عنتم لي .

١. ليس في المصدر .

٤. نفس المصدر والموضع.

٣. تأويل الأيات الباهرة، ج٢ ص ٤٨٤.

٥. هكذا في المصدر ون . وفي سائر النسخ: محمّد الباقي .

٦. ن: «المسيحي» ، م «المينجي» ، س وأ: «المسيجي» ، المصدر: «المنجى» .

٧. المصدر: سليمان الأعمش . ٨. المصدر: بغضائل .

قال: فاقبل النبيّ عَلَيْ ضاحكاً مستبشراً. ثمّ قال: والذي نفسي بيده، إنّها الجارية التي تجوز في عرصة القيامة على ناقة رأسها من خشية الله، وعيناها من نورالله، وخطامها من جلال الله، وعنقها من بهاء الله، وسنامها من رضوان الله، وذنبها من قدس الله، وقوائمها من مجدالله. إن مشت، سبّحت. وإن رغت، قدّست. عليها هودج من نور، فيه جارية أنسية حورية عزيزة، جمعت فخلقت وصنعت ومثلت ثلاثة أصناف. فأولها من مسك أذفر، وأوسطها من العنبر الأشهب، وآخرها من الزعفران الأحمر عجنت بماء الحيوان. لو تفلت تفلة في سبعة ابحر مالحة، لعذبت. ولو أخرجت ظفر خنصرها إلى دار الدنيا، يغشي (۱) الشمس والقمر، جبرائيل عن يمينها، وميكائيل عن يسارها (۱)، وعليّ أمامها، والحسن والحسين وراءها، والله يكلأها ويحفظها فيجوزون في عرصة القيامة.

فإذا النداء من قبل الله عَلَظ: معاشر الخلائق، غضّوا ابصاركم ونكّسوا رؤوسكم، هذهِ فاطمة بنت محمّد نبيّكم زوجة على إمامكم الم الحسن والحسين (٣).

فتجوز الصراط، وعليها ريطتان بيضاوتان. فإذا دخلت إلى الجنّة ونظرت إلى ما أعدّ الله لها من الكرامة، قرأت: «بسم الله الرحمٰن الرحيم، الحمد لله الذي اذهب عنّا الحزن، ان ربّنا لغفور شكور، الذي أحلّنا دار المقامة من فضله لا يمسّنا فيها نصب ولا يمسّنا فيها لغوب».

قال: فيوحي الله إليها: يا فاطمة ، سليني أعطك، وتمنّي عليّ أرضك.

فتقول: إلهي أنت المنى وفوق المنى، أسألك أن لاتعذّب محبّي ومحبّ عـــترتي بالنار.

فيوحي الله إليها: يا فاطمة، وعزّتي وجلالي وارتفاع مكاني لقد آليت على نـفسي

١. المصدر: لغشي . ٢. المصدر: شمالها .

٣. المصدر: «أمّ الحسنين» بدل «أمّ الحسن والحسين».

من قبل أن أخلق السماوات والأرض بألفي عام، أن لا أعذّب محبّيك ومحبّي عترتك بالنار.

﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُوا لَهُمْ نَارُ جَهَنَّمَ لَا يُقْضَى عَلَيْهِمْ ﴾ : لا يُحكّم عليهم بموت ثان

﴿ فَيَمُوتُوا ﴾ : ويستريحوا. ونصبه بإضمار «أن».

وقرئ: «فيموتون» عطفاً على «لا يُقضَى» (١)؛ كقوله (١): «ولا يؤذن لهم فيعتذرون».

﴿ وَلا يُخَفِّفُ عَنْهُمْ مِنْ عَذَابِهَا ﴾ : بل كلما خبت زيد إسعارها.

﴿كَذَٰلِكَ ﴾: مثل ذلك.

﴿ نَجْزِي كُلِّ كَفُورٍ ﴾ ٢٠ مبالغ في الكفر.

وقرأ أبوعمرو: «يُجزَى» على بناء المفعول، وإسناده إلى «كلّ». قري: يجازي(٣).

﴿ وَهُمْ يَضْطَرِخُونَ فِيهَا ﴾ : يستغيثون. يفتعل، من الصراخ: وهو الصياح. استعمل في الاستغاثة، لجهر المستغيث صوته.

﴿ رَبِّنَا اَخْرِجْنَا نَعْمَلُ صَائِحاً غَيْرَ اللَّذِي كُنَّا نَعْمَلُ ﴾: بإضمار القول. وتقييد العمل الصالح بالوصف المذكور، للتّحسر على ما عملوه من غير الصالح والاعتراف به، والإشعار بأن استخراجهم لتلافيه، وأنّهم كانوا يحسبون أنّه صالح والآن تحقّق خلافه. وفي كتاب التوحيد (١٤)، بإسناده إلى الفتح بن يزيد الجرجانيّ، عن أبي الحسن عليها

حديث طويل. وفي أخره قلت: جعلت فداك، بقيت مسالة.

قال: هات، لله أبوك.

قلت: يعلم القديم الشيء الذي لم يكن ، أن لو كان كيف كان يكون.

قال: ويحك، إنّ مسائلك لصعبة. أما سمعت الله يقول (٥): «لوكان فيهما آلهة إلّا الله لفسدتا». وقوله (٦): «ولعلا بعضهم على بعض». وقال (٧): يحكي قول أهل النار:

١. أنوار التنزيل ٢٧٣/٢.

٣. نفس المصدر والموضع

<sup>.</sup> YY/.L.: 1

ء. الأنسام/٢٨ .

٢. المرسلات/٣٦.

٤. التوحيد/٦٥، في أواخر حديث ١٨.

٦. المؤمنون/ ٩١.

«أرجعنا نعمل صالحاً غير الذي كنّا نعمل». وقال: «لو رُدّوا لعادوا لما نُهوا عنه». فـقد علم الشيء الذي لم يكن، أن لو كان كيف كان يكون.

وفي شرح الآيات الباهرة (۱): قال محمّد بن العبّاس ﴿ حدّثنا محمّد بن سهل العطّار، عن عمر بن عبدالجبّار، عن أبيه [عن جدّه، عن عليّ بن جعفر، عن أخيه موسى بن جعفر، عن أبيه، عن جدّه،] (۲) عن عليّ بن الحسين، عن أبيه، عن جدّه أميرالمؤمنين المسلّ قال: قال لي رسول الله عليه العليّ، ما بين من يحبّك وبين أن يرى ما تقرّ به عيناه إلّا أن يعاين الموت.

ثمّ تلا: «ربّنا أخرجنا نعمل صالحاً غير الذي كنّا نعمل» يعني: أنّ اعداءه إذا دخلوا النار قالوا: «ربنّا أخرجنا نعمل صالحاً» في ولاية علميّ النِّلِج غير الذي كنّا نـعمل فـي عداوته.

فيقال لهم في الجواب: «اولم نعمّركم ما يتذكّر فيه من تذكّر وجاءكم النذير» وهو النبيّ يَكَالِلُهُ. «فذوقوا فما للظّالمين» لآل محمّد «من نصير» ينصرهم ولا ينجيهم منه ولا يحجبهم عنه.

﴿ اَوَلَمْ نُعَمِّرْكُمْ مَا يَتَذَكَّرُ فِيهِ مَنْ تَذَكَّرَوَجَاءَكُمُ النَّذِيرُ ﴾: جواب من الله و توبيخ لهم. قيل (٣): و «ما يتذكّر فيه» متناول لكلّ عمر، يمكن المكلّف فيه من التفكر والتذكّر. وقيل (٤): مابين العشرين إلى الستّين.

والعطف في «جاءكم» على معنى «اولم نعمّركم» فإنّه للتَقرير؛ كأنّه قال: عمّرناكم وجاءكم النذير. وهو النبئ ﷺ، أو الكتاب.

وقيل (٥): العقل، أو الشيب، أوموت الأقارب.

وفي من لايحضره الفقيه (٢٠): وسُئل عن قول الله ﷺ: «اولم نعمّركم ما يتذكّر فيه من تذكّر».

٢. ليس في العصدر .

٥. نفس المصدر ٢٧٣/٢ ٢٧٤.

١. تأويل الأيات الباهرة، ج٢، ص ٤٨٥.

٣و٤. أنوار التنزيل ٢٧٣/٢.

٦. من لايحضره الفقيه ١١٨/١، ح ٥٦١.

قال: توبيخ لابن ثماني عشرة سنة.

(وفي كتاب الخصال (١)، عن أبي عبدالله عليَّا في قبول الله تبعالى: «اولم نبعمّركم مايتذكّر فيه من تذكّر»

قال: توبيخ لابن ثماني عشرة سنة](٢).

وفي نهج البلاغة (٣): قال للرهالا: العمر الذي أعذر الله فيه إلى ابن آدم، ستّون سنة.

وفي مجمع البيان (٤): «اولم نعمّركم ما يتذكّر فيه من تذكّر» اختلف في هذا المقدار، فقيل: هو ستّون سنة. وهو المرويّ عن أبي عبدالله عليّلًا (٥).

وقد (٦) روي عن النبيّ ﷺ أيضاً مرفوعاً أنّه قال: من عمرٌه الله ستّين سنة، فقد أعذر إليه.

وقيل (٧٠): هو توبيخ لابن ثماني عشرة سنة. وروي ذلك عن الباقر لليُّلا (٨٠).

﴿ فَذُوقُوا فَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ نَصِيرٍ ﴾ ۞: يدفع العذاب عنهم.

﴿ إِنَّ اللهَ عَالِمُ غَيْبِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾ : لايخفىٰ عليه خافية . فــلا يـخفىٰ عــليه أحوالهم .

﴿ إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصَّدُورِ ﴾ ۞: تعليل له . لأنّه إذا علم مضمرات الصدور وهي أخفئ ما يكون ، كان أعلم بغيره .

﴿ هُوَ الَّذِي جَعَلَكُمْ خَلاَئِفَ فِي الْأَرْضِ ﴾: يلقي إليكم مقاليد التصرّف فيها.

وقيل (٩): خلفاً بعد خلف، جمع خليفة. والخلفاء، جمع خليف.

﴿ فَمَنْ كَفَرَ فَعَلَيْهِ كُفْرُهُ ﴾ : جزاؤه .

﴿ وَلَا يَزِيدُ الْكَـافِرِينَ كُـفُرُهُمْ عِـنْدَ رَبِّـهِمْ اِلَّا مَـفْتاً وَلَا يَـزِيدُ الْكَـافِرِينَ كُـفُرُهُمْ اِلَّا

٢. ليس الأصل ون.

٤. مجمع البيان ١٠/٤.

٦ و٧. نفس المصدر والموضع .

٩. أنوار التنزيل ٢٧٤/٢.

1. الخصال/٥٠٩، ح ٢.

٣. نهج البلاغة/ ٥٣٢، حكمة رقم ٣٢٦.

٥. المصدر: أميرالمؤمنين عليه.

٨. المصدر:الصادق بالله .

خَسَاراً ﴾ ۞: بيان له وتكرير التجنّب علىٰ أنّ اقتضاء الكفر لكلّ واحـد مـن الأمـرين مستقلّ باقتضاء قبحه ووجوب للدلالة عنه.

والمراد «بالمقت» وهو أشدّ البغض: مقت الله. و«بالخسار» خسار الأخرة.

﴿ قُلْ اَرَايْتُمْ شُرَكَاءَكُمُ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللهِ ﴾: يعني الهتهم. والإضافة إليهم، لأنهم جعلوهم شركاء الله، أو لأنفسهم فيما يملكونه.

﴿ اَرُونِي مَاذَا خَلَقُوا مِنَ الْآرْضِ ﴾: بدل من «أرأيتم» بدل الاشتمال، لأنّه بمعنى: أخبروني ؛ كأنّه قال: أخبروني عن هؤلاء الشركاء أروني ايّ جزء من الأرض استبدّوا (١) بخلقه.

﴿ أَمْ لَهُمْ شِرْكَ فِي السَّمَاوَاتِ ﴾: أم لهم شركة مع الله في خلق السماوات، فاستحقّوا بذلك شركة في الألوهيّة الذاتية.

﴿ أَمْ آتَيْنَاهُمْ كِتَاباً ﴾: ينطق على أنّا اتّخذناهم شركاء.

﴿ فَهُمْ عَلَىٰ بَيِّنَةٍ مِنْهُ ﴾: علىٰ حجّة من ذلك الكتاب، بأنّ لهم شركة جعليّة. ويجوز أن يكون «هم» للمشركين لقوله (٢): «ام أنزلنا عليهم سلطاناً».

وقرأ نافع وابن عامر ويعقوب وأبوبكر: «على بيّنات» فيكون إيماء إلى أنّ الشرك خطير لابدّ فيه من تعاضد الدلائل (٣).

﴿ بَلْ إِنْ يَعِدُ الظَّالِمُونَ بَعْضُهُمْ بَعْضاً إِلَّا غُرُوراً ﴾ ﴿ لَمَّا نَفَى أَنُواعِ الحجج في ذلك، اضرب عنه بذكر ما حملهم عليه، وهو تعزير الأسلاف الأخلاف والرؤساء الاتباع، بأنّهم شفعاء عندالله يشفعون لهم بالتقرّب إليهم.

﴿ أَنَّ اللهَ يُمْسِكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ أَنْ تَزُولًا ﴾ : كزامة أن تزولا، فإنّ الممكن حال بقائه لابدّ له من حافظ. أو يمنعهما من أن تزولا، لأنّ الإمساك منع.

﴿ وَلَئِنْ زَالْتَا إِنْ آمْسَكَهُمَا ﴾: ما أمسكهما.

١. هكذا في ن . في سائر النسخ: استبدل . ٢ . الروم/ ٣٥.

٣. أنوار التنزيل ٢٧٤/٢.

﴿ مِنْ اَحَدٍ مِنْ بَعْدِهِ ﴾ : من بعد الله . أو من بعد الزوال . والجملة سادّة مسدّ الجوابين . ومِن الأولى زائدة ، والثانية للابتداء .

﴿ إِنَّهُ كَانَ حَلِيماً غَفُوراً ﴾ ﴿ تَعَدُ أُمسكهما، وكانتا جديرتين بأن تُهدّا هدّاً ؛ كما قال (١): تكاد السماوات يتفطّرن منه وتنشق الأرض وتخرّ الجبال هدّاً».

وفي من لا يحضره الفقيه (٢)، في وصيّة النبيّ ﷺ لعلي النبيّ العلمي النبيّ ، أمان لأمّتي من الهدم: «انّ الله يمسك السماوات والأرض أن تزولا ولنن زالتا ان امسكهما من أحد من بعده إنّه كان حليماً غفوراً».

وروى عبّاس بن هلال (٣)، عن أبي الحسن الرضاط الله عن أبيه طائل قال: لم يقل أحد قط إذا أراد أن ينام: «ان الله يمسك السماوات والأرض ان تزولا ولئن زالتا ان امسكهما من أحد من بعده إنّه كان حليماً غفوراً». فيسقط (٤) عليه البيت.

وفي أصول الكافي (٥): أخبرنا أبوجعفر محمّد بن يعقوب قال: حدّثني عليّ بن إبراهيم [بن هاشم،] (٢) عن أبيه، عن الحسن بن إبراهيم، عن يونس بن عبدالرحمٰن، عن عليّ بن منصور، عن هشام بن الحكم، عن أبي عبدالله عليه الله المعض الزنادقة: يا أخا أهل مصر، إنّ الذي تذهبون إليه وتظنّون إنّه الدهر، إن كان الدهر يذهب بهم لِمَ لايردّهم؟ وإن كان يردّهم لِمَ لايذهب بهم؟ القوم مضطرّون، يا أخا أهل مصر، لِممَ السماء مرفوعة، والأرض موضوعة لِمَ لاينحدر (١) السماء على الأرض لِمَ لاينحدر (١) الأرض فوق طباقها ولايتماسكان ولايتماسك من عليها؟ قال الزنديق: أمسكهما الله ربّهما وسيّدهما.

قال: فأمن الزنديق على يدي أبي عبدالله علي الله علي .

۱. مريم/۹۰.

٣. نفس المصدر ٢٩٨/١، ح ١٣٦٢.

٥. الكافي ٧٣/١-٧٤، ضمن حديث ١.

٧. المصدر: لم لايسقط.

٢. من لايحضره الفقيه ٢٦٨/٤.

٤. المصدر: إلى آخر الآيه فسقط.

٦. من المصدر.

٨. المصدر: لم لايسقط.

عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد البرقيّ (١) رفعه قال: جاء (٢) الجاثليق إلىٰ (٣) أميرالمؤمنين عليّه أخبرني عن الله الله الله الله الموس أم العرش يحمله ؟

فقال أميرالمؤمنين للريالا الله الله الله على حامل العرش والسماوات والأرض وما فيهما وما بينهما، وذلك قول الله: «ان الله يمسك السماوات والأرض ان تنزولا ولئن زالتا إن امسكهما من أحد من بعده إنه كان حليماً غفوراً». والحديثان طويلان أخذت منهما موضع الحاجة.

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (٤)، بإسناده إلى إبراهيم بن أبي محمود، عن الرضاء الله حديث طويل. وفيه: بنا يمسك الله السماوات والأرض أن تزولا.

وبإسناده إلى أبي حمزة الثماليّ (٥) عن أبي عبدالله عليَّا قال: قلت له: أتبقى الأرض بغير إمام؟

قال: لو بقيت الأرض بغير إمام ساعة، لساخت.

وبإسناده إلى محمّد بن الفضيل (٢) عن أبي الحسن الرضاط الله قال: قلت له: أتبقى الأرض بغير إمام؟

فقال: لا.

قلت: فإنّا نروي عن أبي عبدالله للسِّلاِّ أنّها لاتبقى بغير إمام إلّا أن يسخط الله على اهل الأرض أوعلى العباد.

فقال: لوتبقى (٧)، اذاً لساخت.

وبإسناده إلى أحمد بن عمر الحلاّل (^) قال: قلت لأبي الحسن الرضا للسلِّهِ: إنّا روينا عن أبي عبدالله للسلِّهِ إنّه قال: إنّ الأرض لاتبقىٰ بغير إمام أو تبقى ولا إمام فيها.

٢. المصدر: سأل.

٤. كمال الدين وتمام النعمة ٢٠٢، ضمن حديث ٦.

٦. نفس المصدر ٢٠٢/، ح١.

المصدر والموضع، ح ٥.

١. نفس المصدر ١٢٩/١، صدر حديث ١.

٣. ليس في المصدر .

٥. نفس المصدر/٢٠١، ح ١.

٧. المصدر: لاتبقى.

فقال: معاذ الله، لاتبقى ساعة، اذا لساخت.

وبإسناده له آخر إلى أحمد بن عمر (١) قال: سألت أبا الحسن عليه : أتبقى الأرض بغير إمام ؟

قال: لا.

قلت: فإنَّا نروي أنَّها لاتبقى إلَّا أن يسخط الله على العباد.

فقال: لاتبقى، إذاً لساخت.

وبإسناده إلى عمرو بن ثابت (٢)، عن أبيه ، عن أبي جعفر للنظيرة قال: سمعته يقول: لوبقيت الأرض يوماً بلاإمام منّا [لساخت] (٣) بأهلها ولعذّبهم الله بأشد عذابه . إنّ الله تبارك وتعالى جعلنا حجّة في أرضه وأماناً في الأرض لأهل الأرض ، لن يزالوا (٤) في أمان من أن تسيخ بهم الأرض مادمنا بين اظهرهم . فإذا أراد أن يهلكهم ثمّ لايسمهلهم ولا ينظرهم ذهب بنا من بينهم ورفعنا إليه ، ثمّ يفعل الله مايشاء (٥) وأحبّ.

وبإسناده إلى سليمان بن مهران الأعمش (٢)، عن الصادق جعفر بن محمّد، عن أبيه عليّ بن الحسين الله حديث طويل. يقول فيه: ولولا ما في الأرض منّا، لساخت بأهلها.

﴿ وَأَقْسَمُوا بِاللهِ جَهْدَ آَيْمَانِهِمْ لَنِنْ جَاءَهُمْ نَذِيرٌ لَيَكُونُنَّ آهْدَىٰ مِنْ إِحْدَى الْأُمَمِ ﴾: وذلك إنَّ قريشاً لمّا بلغهم أن أهل الكتاب كذّبوا رسلهم، قالوا: لعن الله اليهود والنصارى، لو أتانا رسول (٧) لنكونن أهدى من إحدى الأمم؛ أي من واحدة من الأمم اليهود والنصارى وغيرهم. أومن الأمّة التي يقال فيها: هي إحدى الامم، تفضيلاً لها

١. نفس المصدر/٢٠٣، ح ٨.

٢. نفس المصدر/٢٠٤، ح ١٤. وفي النسخ: «عمر بن ثابت». وما أثبتناه في المتن موافق المصدر.

٣. من المصدر: لم يزالوا .

٥. المصدر: شاء. ٦٠ نفس المصدر/٢٠٧، ضمن حديث ٢٢.

٧. النسخ: «رسول الله ﷺ». وما أثبتناه في المتن موافق المصدر.

الجزء العاشر / سورة الملائكة (قاطر).....................

على غيرها في الهدى والاستقامة (١).

﴿ فَلَمَّا جَآءَهُمْ نَذِيرٌ ﴾: يعني: محمَّد عَيَّا اللهِ.

﴿ مَازَادَهُمْ ﴾ : أي النذير، أو مجيئه على التسبّب.

﴿ إِلَّا نُفُوراً ﴾ ٢٠ : تباعداً عن الحقّ.

﴿ اسْتِكْبَاراً فِي الْأَرْضِ ﴾: بدل من «نفوراً». أو مفعول له.

﴿ وَمَكْرَ السَّيِّءِ ﴾: أصله: وأن مكروا المكر السيّء. فحذف الموصوف استغناء بوصفه، ثمّ بدّل «أن» معالفعل بالمصدر، ثمّ أضيف.

﴿ وَلاَ يَحِيقُ ﴾: ولا يحيط.

﴿ الْمَكْرُ السَّيِّءُ اللَّا بِاَهْلِهِ ﴾ : وهو الماكر. وقد حاق بهم يوم بدر.

وقرئ: ولا يُحيق [المكرُ؛ أي لا يحيق] الله (٢).

﴿ فَهَلْ يَنْظُرُونَ ﴾ : فهل ينتظرون ؟

﴿ إِلَّا سُنَّةَ الْأَوَّلِينَ ﴾: سنة فيهم بتعذيب مكذّبيهم.

﴿ فَلَنْ تَجِدَ لِسُنَّةِ اللهِ تَبْدِيلاً وَلَنْ تَجِدَ لِسُنَّةِ اللهِ تَحْوِيلاً ﴾ ﴿ فَلَنْ تَجِدَ لِسُنَّةِ اللهِ تَحْوِيلاً ﴾ ﴿ فَلَنْ تَجِدَ لِسُنَّةِ اللهِ تَحْدِيبُ عَيرهم. التعذيب تعذيباً، ولا يحوّلها بأن ينقله من المكذّبين إلىٰ غيرهم.

وقوله:

﴿ اَوَلَمْ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ ﴾: استشهاد عليه، بما يشاهدونه في مسايرهم إلى الشام واليمن والعراق من آثار الماضين.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): قال أميرالمؤمنين عليه في كتابه الذي كتبه إلى شيعته، يذكر فيه خروج عائشة إلى البصرة وعظم خطأ طلحة والزبير قال: وأيّ خطيئة أعظم مما أتيا، أخرجا زوجة رسول الله تَظِيلُهُ من بيتها وكشفا عنها حجاباً ستره الله عليها، وصانا حلائلهما في بيوتهما. ما أنصفا لالله ولا لرسوله من أنفسهما ثلاث

١. أنوار التنزيل ٢٤٧/٢\_٢٥٥.

٢. نفس المصدر ٢٧٥/٢ . وزيادة من المصدر .

٣. تفسير القمي ٢١٠/٢.

﴿ وَكَانُوا اَشَدَّ مِنْهُمْ قُوَّةً وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُعْجِزَهُ مِنْ شَيْءٍ ﴾ : ليسبقه ويفوته.

﴿ فِي السَّمَاوَاتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ إِنَّهُ كَانَ عَلِيماً ﴾ : بالأشياء كلُّها.

﴿ قَدِيراً ﴾ 🕝: عليها.

﴿ وَلَوْ يُؤَاخِذُ اللَّهُ النَّاسَ بِمَا كَسَبُوا ﴾ : من المعاصي.

﴿ مَا تَرَكَ عَلَىٰ ظَهْرِهَا ﴾ : ظهر الأرض.

﴿ مِنْ دَابَّةٍ ﴾ : من نسمة تدبّ عليها بشوّم معاصيهم.

وقيل (٣): المراد بالدّابّة: الإنس وحده، لقوله:

﴿ وَلَكِنْ يُؤَخِّرُهُم إِلَىٰ آجَل مُسَمِّىٰ ﴾: هو يوم القيامة.

﴿ قَادَا جَاءَ أَجَلُهُمْ قَانَ اللهَ كَانَ بِعِبَادِهِ بَصِيراً ﴾ ٢ : فيجازيهم على أعمالهم.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): قال: وحدّ ثني أبي، عن النوفليّ، عن السكونيّ، عن جعفر، عن أبيه عليه عليه قال: قال رسول ألله عليه العلم وجفّ القلم ومضى القلماء وتم القدر، بتحقيق الكتاب وتصديق الرسل، وبالسّعادة من الله لمن آمن واتّقى، وبالشّقاء لمن كذّب وكفر بالولاية من الله على للمؤمنين وبالبراءة منه للمشركين.

ثم قال رسول الله عَيْنِ إِنَّ الله الله عَلَى يقول: يا ابن آدم، بمشيئتي كنت أنت الذي تشاء لنفسك ماتشاء، وبإرادتي كنت أنت الذي تريد لنفسك ماتريد، وبفضل نعمتي عليك قويت على معصيتي، وبقرتي وعصمتي وعافيتي أدّيت إليّ فوائضي، وأنا أولى

١. يونس/٢٣.

۲. الفتح/ ۱۰.

٣. أنوار التنزيل ٢٧٥/٢.

٤. تفسير القمى ٢١٠/٣\_ ٢١١.

بحسناتك منك. وأنت أولى بذنبك مني، إليك واصل بما أوليتك به، والشرمنك (۱) إليك بما جنيت جزاء وبكثير من تسلّطي (۱) لك انطويت على (۱) طاعتي، وبسوء ظنّك بي قنطت من رحمتي، فلي الحمد والحجّة عليك بالبيان، ولي السبيل عليك بالعصيان، ولك الجزاء الحسن عندي بالإحسان، لم أدع تحذيرك ولم آخذك عند غرّتك. وهو قوله شكّة: «ولو يؤاخذ الناس بما كسبوا ماترك يلى ظهرها من دابّة» لم أكلفك فوق طاقتك، ولم أحملك من الأمانة إلا بما أقررت بها على نفسك ورضيت لنفسي منك مارضيت به لنفسك مني. ثمّ قال شكّ: «ولكن يؤخرهم إلى أجل مسمّى، فإذا جاء أجلهم فإنّ الله كان بعباده بصيراً» (٤).

قد وقع الفراغ من تأليف المجلِّد الثالث من كتاب كنز الدقائق وبحر الغرائب، في

٢. المصدر: تسليطي (تسلطي خ . ل .) .

المصدر: متى.

٣. المصدر: عن.

إلى هناتم من الجزء الثالث من تفسير كنز الدقائق وبحر الغرائب حسب تجزئة المفسر، وأمّا نهايات النسخ، سوى نسخة الأصل:

نسخة م: قد وقع الفراغ من تأليف المجلد الثالث من كتاب كنز الغرائب وبحر الدقائق في يــوم الأربــعاء بيست ويكم [كذا] شهر ربيع الاؤل سنة ستين ومائتان بعد الألف من الهجرة النبوية [!]. وفي هــامشه: بلغ قبالاً بقدر الوسع وطاقة البشر إلا مازاغ عنه البصر. بحمد الله وحسن توفيقه.

نسخة ن: قد فرغت من تسويد هذه النسخة الشريفة في ليلة الاثنين سادس شهر رجب الرجب. وأنا أقلَ الطلبة محمد رضا بن عزيز الله التوني، في سنة إحدى عشر ومائة بعد الألف من الهجرة النبوية عليه وآله أفضل الصلوة والسلام وأكملهما والحمد لله أولاً وأخراً. وصلّى الله على محمد وآله أجمعين.

نسخة س: قد وقع الفراغ من تأليف المجلد الثالث من كتاب كنز الغرائب وبحر الدقائق في صبيحة يـوم الغدير في السنة السابعة الماضية بعد الألف والتسعين من الهجرة النبويّة، في مشهد ثامن الائمة عليه وآبائه الكرام وابنائه العظام ألف ألف تحية والسلام على يد مؤلفه الفقير ميرزا محمّد بن محمد رضا بـن اسماعيل بن جمال الدين القميّ غفرالله له ولأبائه وابنائه بشفاعة محمد وعلى وأولاده.

نسخة أسبعد ورود فقرات أخير الذكر؛ نهاية نسخة سرد أنا المفتقر إلى الله الغني كاتب كنز الغرائب وبحر الدقائق بحسب الامر مولانا المعظم "ماري الاعظم؛ جامع الاصبول والفروع؛ حاوي المنقول والمعقول؛ مبيّن الحلال والحرام؛ اعني: مولانا ميرزا محمّد كاظم الموسوي غفر الله لي وله في درجات الأخرة ولمن يقرأ الفاتحة في حقّي وحقّه بحقّ أثمة المعصومين، آمين.

صبيحة يوم الغدير، في السنة السابعة الماضية بعد الألف والتسعين من الهمجرة النبؤية، في مشهد ثامن الأئمة عليه وآبائه الكرام وأبنائه العظام ألف ألف تحية وسلام. على يد مؤلفه الفقير ميرزا محمد بن محمد رضا بن إسماعيل بن جمال الدين القمي، غفر الله له ولآبائه وأبنائه بشفاعة محمد وولاية على وأولاده.

قد وقع الإجلغ من تسويده في شهر ربيع الثاني سنة ١٢٦٧.

## الفهرس

| ٥   | كلمة المحقّقكلمة المحقّق  |
|-----|---------------------------|
| ٩   | سورة القصص                |
| ١٠٩ | سورة العنكبوت             |
| 177 | سورة الروم                |
| **V | سورة لقمان                |
| ۲۸۵ | سورة السجدة               |
| ٣١٩ | سورة الأحز <del>ا</del> ب |
| ٤٨١ | سورة سبأ                  |
| 000 | سورة الملائكة             |