



# تهنين يُرك المارية الم

الطبغة المنقجة

الجِزْءُ الْجَادِي عَبْشِرَ

للغالان للفنت للغائد المؤلف المراث ا

ۼ<u>ٙۼٙڡۣٙ؇</u>ٚؿؙ ځ<u>ؠؘڛ</u>ؙؽڹٚۮڒۘڲٵۿؚؽ



سرشناسه : قمی مشهدی، محمّد بن محمّد رضا، قرن ۱۲ ق.

عنوان و پدیدآور : تفسير كنز الدقائق و بحر الغر الب/محمّد بن محمّد رضاالقمي المشهدي؛ تحقيق حسين درگاهي. مشخصات نشر

: تهران: شمس الضحي، ١٣٨٧.

مشخصات ظاهری ۱۴: ج.

شابک ISBN 978 - 964 - 8767 - 17 - 9 ؛ (١٦ ج):

ISBN 978 - 964 - 8767 - 06 - 3 (دوره)؛

وضعيت فهرستنويسي

: کتاب حاضر در سال های مختلف توسط ناشرین مختلف منتشرشده است. يادداشت

موضوع : تفاسير ماثوره -- شيعه اماميه.

موضوع : تفاسير شيعه -- قرن ١٢ ق.

شناسه افزوده : درگاهی، حسین، ۱۳۳۱ – ، مصحح.

BP 4V / T / JA S4 1TAV : رده بندی کنگره

رده بتدی دیویی **۲۹۷/1۷**۳۶:

شماره کتابخانه ملی: ۱۶۳،۶۱۷

### تفسيل كنز الدقائق و بحر الغراثب، البزء العادي عشر

تأليف: الشيخ محمّد بن محمّد رضا القتي المشهدي

تحقیق: حسین درگاهی

منشورات مؤسسة شمس الضحئ

الطبعة الاولي: ١٣٢٠ هـ ق ـ ١٣٨٧ هـ.ش.

طبع في ١٠٠٠ نسخة

المطبعة : نكارش

سعر الدُّورة في. ١٧ مجلداً: ١١٠/٠٠٠ توماناً

شابك (ردمك ): الجزء الحادي عشر: ٩٧٨ ـ ٩٥٢ ـ ٩٧٨ ـ ٩٥٢

شابك (ردمك) الدّورة في ١٤ مجلداً: ٣ ـ ١٠٥ ـ ٨٧٤٧ ـ ٩٥٢ ـ ٩٧٨

صندوق البريد: تهران ٣١٣١ـ ١٩٣٩٥



### مراكز التوزيع:

۱) قسم، شارع معلم، ساحة روح لك، رقسم ۶۵، هاتف و فكس: ۷۷۳۳۴۱۳ – ۷۷۳۳۴۱۸ (۹۸۲۵۱)

۱) قدم، شارع صفائیه، مقابل زَمَاق رقم ۳۸، منشورات دلیل ما، هاتف ۷۷۲۷۰۱۱ \_۷۷۲۷۰۱۱

٢) طهران، شارع إنقلاب، شارع فخروازي، رقم ٣٢، منشورات دليـل مـا، هـاتف ۶۶۴۶۴۱۴۱ – ٢١٠

٣) مشهد، شهدا، شهداء، بناية كتجينه كـتاب التجارية، الطـابق الأول، منشورات دليــلـما، هـانف ٥ ـ ٢٢٣٧١١٣ ـ ٥١١٠

بسوالمارج عزاريم



## كلمة المحقق

### بسم الله الرحمن الرحيم

الحمّد ألله ربّ العالمين، والصلاة والسلام على نبيّنا وآله الطبيّبين الطاهرين، ولا سيّما بقيّة الله في الأرضين، واللعنة الدائمة على أعدائه وأعدائهم أجمعين.

النسخ الخطيّة التي استفدنا منها في تحقيق الربع الرابع (مـن ســورة يس إلى ســورة الناس):

١. نسخة مكتوبة في حياة المؤلف بل متعلّقة به، وهي في مكتبة مجلس الشوري الإسلامي (١)، رقم ١٢٠٧٤. رمزها: م.

٢. نسخة كُتبت في حياة المؤلّف متعلّقة بابنته، و هي في مكتبة العلّامة المغفور له
 الشيخ على النمازي الشاهرودي، نزيل مشهد. رمزها:ن.

٣. نسخة في جامعة طهران، رقم ٧٣٥٤، مذكورة في فهرسها ٥١٧/١٦. رمزها: ت.

٤. نسخة في المكتبة الوطنية في طهران، رقم ٤٦٦١، مذكورة في فهرسها ١٣٢/٨.
 رمزها: ی. \_

٥. نسخة في مكتبة الإمام الرضاع في في مشهد، رقم ١٥٤١، مذكورة في فيهرسها ٤٤٩/٤. رمزها: ق.

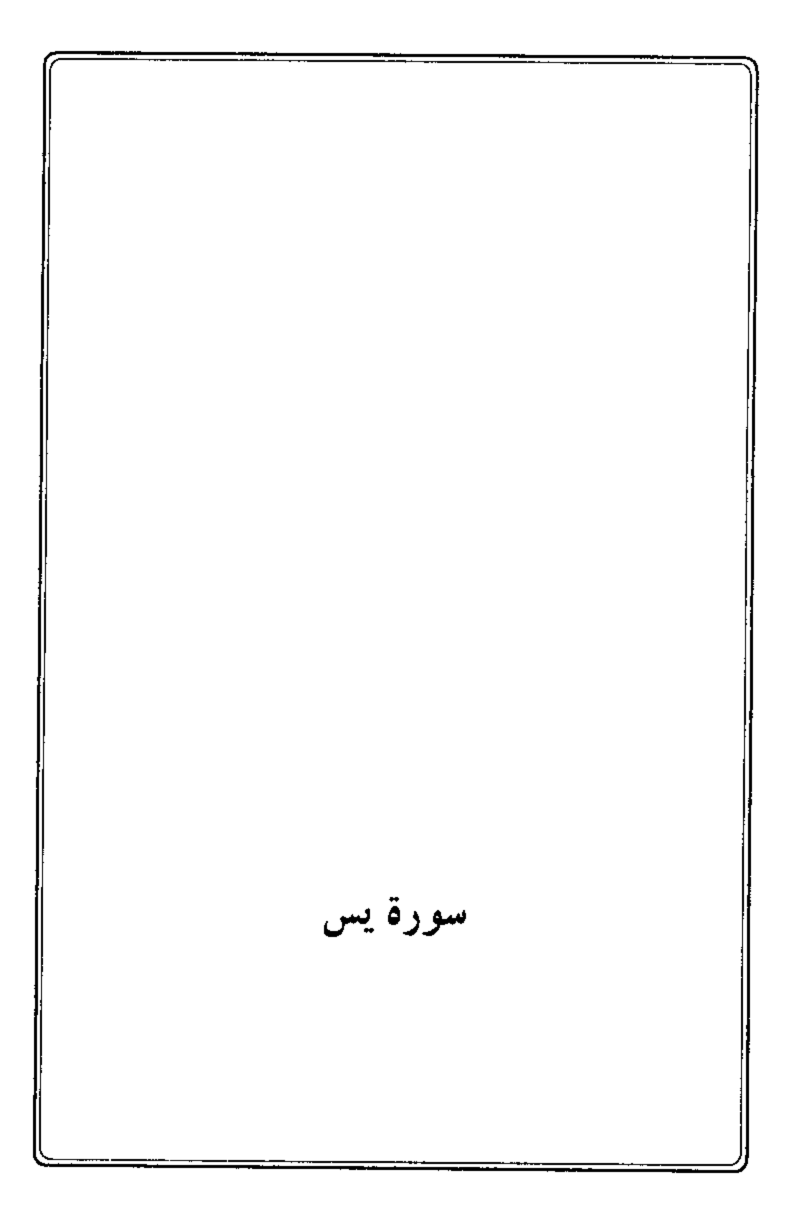
٦. نسخة في مكتبة آية الله المرعشي رحمه الله تعالى العامة في قـم، رقـم ١٢٨٤،
 مذكورة في فهرسها ٨٣/٤. رمزها: ر.

٧. نسخة مكتوبة سنة ١٢٠١ق، في نفس المكتبة، رقم ٣٠٨، مذكورة في فهرسها
 ٣٥١/١. رمزها: ش.

والحمد لله أوّلاً وآخراً حسين درگاهي

# بسم الله الرحمن الرحيم وبه نستعين ، وعليه توكّلي

الحمد لله ربّ العالمين. والصلاة والسلام على محمّد وآله أجمعين. أمّا بعد؛ فيقول الفقير إلى الله الغنيّ، ميرزا محمّد بن محمّدرضا بن إسماعيل بن جمال الدين القمّيّ: قد شرعت في تحرير رابع مجلّدات «كنز الدقائق وبحر الغرائب» بعد الفراغ من ثالثها. وأسأل الله أن يوفّقني للإتمام، بالنبيّ وآله الكرام.



### سورة يس

وتدعئ «المعمّة» تعمّ صاحبها خيرالدارين، و «الدافعة» تـدفع عـنه كـلّ سـوء، و «القاضية» تقضى له كلّ حاجة.

وهي مكّيّة عندالجميع.

قال ابن عبّاس (١): إلّا آية منها: «و إذا قيل لهم أنفقوا ممّا رزقكم الله» الآية ، نـزلت بالمدينة .

وآيها ثلاث أو اثنتان وثمانون.

### بسم الله الرحمن الرحيم

في كتاب ثواب الأعمال (٢)، بإسناده عن أبي عبدالله الله قال: إنّ لكلّ شيء قلباً. وإنّ قلب القرآن يس. من قرأها قبل أن ينام، أو في نهاره قبل أن يمسي، كان في نهاره من المحفوظين والمرزوقين حتّى يمسي. ومن قرأها في ليله قبل أن ينام، وكلّ الله به ألف ملك يحفظونه من شرّ كلّ شيطان رجيم، ومن كلّ أفة. وإن مات في يومه، أدخله الله الجنّة. وحضر غسله ثلاثون ألف ملك، كلّهم يستغفرون له، ويشيّعونه إلى قبره بالاستغفار. فإذا أُدخل في لحده، كانوا في جوف قبره يعبدون الله، و ثواب عبادتهم له. وفسح له في قبره مدّ بصره. وأُومن من ضغطة القبر. ولم يزل له في قبره نور ساطع إلى عنان السماء، إلى أن يخرجه الله من قبره. فإذا أخرجه، لم يزل ملائكة الله يشيّعونه، ويحدّ ثونه، ويضحكون في وجهه، ويبشّرونه بكلّ خير؛ حتّى يجوزوا به الصراط (٣)

٢. ثواب الاعمال /١٣٨، ح ١.

١. مجمع البيان ٤١٣/٤.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: يجوّ زونه على الصراط.

والميزان، ويوقفوه (۱) من الله موقفاً لا يكون عندالله خلق (۳) أقرب منه إلا ملائكة الله المقرّبون وأنبياؤه المرسلون، وهو مع النبيّين واقف بين يدي الله، لا يحزن مع من يحزن، ولا يهتم (۳) مع من يهتم (۵)، ولا يجزع مع من يجزع. ثمّ يقول له الربّ تبارك وتعالى: اشفع عبدي، أشفّعك في جميع ما تشفع. وسلني، أعطك عبدي عبدي عمل تسأل. فيسأل، فيعطى. و يشفع، فيشفّع. فلا يحاسب فيمن يحاسب. ولا يوقف مع من يوقف. ولا يذلّ مع من يذلّ. ولا يكتب (۱) بخطيئة ولا بشيء من سوء عمله. ويعطى كتابه (۱) منشوراً، حتى يهبط من عندالله فيقول الناس بأجمعهم: سبحان الله! ما كان لهذا العبد من خطيئة واحدة! ويكون من رفقاء محمّد عَلَيْهِ.

وبإسناده (٧) عن أبي جعفر عليه قال: من قرأ سورة يس في عمره مرّة واحدة ، كتب الله له بكل خلق في الدنيا ، و بكل خلق في الآخرة وفي السماء ، بكل واحد ألفي ألف حسنة . ومحا عنه مثل ذلك . ولم يصبه فقر ، ولا غيرم (١) ، ولا هدم ، ولا نصب ، [ولا جنون ،] (١) ولا جذام (١٠) ، ولا وسواس ، ولا داء يضرّه . وخقف الله عنه سكرات الموت جنون ،] (٩) ولا جذام (١٠) ، ولا وسواس ، ولا داء يضرّه . وخقف الله عنه سكرات الموت وأهواله . وولي قبض روحه . و كان ممّن يضمن الله له السعة في معيشته ، والفرح عند لقائه ، والرضا بالثواب في آخرته . وقال الله لملائكته أجمعين من في السماوات ومن في الأرض: قد رضيت عن فلان ، فاستغفروا له .

وفي مجمع البيان (١١): أبيّ بن كعب إعن النبيّ ﷺ ](١٦) قال: من قبرأ سورة يس، يريد بها الله ﷺ غفرالله له. وأعطى من الأجر كأنّما قرأ القرآن اثنتي عشرة (١٣) مرّة. وأيّما

٢. المصدر: خلقاً.

٤. ن، المصدر: يهمّ.

٦. المصدر: كتاباً.

٨. الغرم: الدِّين.

١٠. كذا في المصدر. وفي النسخ: ولاجرام.

١٢. ليس في المصدر.

كذا في المصدر. وفي النسخ: يوقفونه.

٣. ن، المصدر: لايهم.

٥. المصدر: لاينكب.

٧. ثواب الأعمال /١٣٨، ح ٢.

٩. من المصدر،

١١. المجمع ٤١٣/٤.

١٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: عشر.

مريض قرئت (۱) عنده سورة يس، نزل عليه بعدد كل حرف منها عشرة أملاك، يقومون بين يديه صفوفاً، ويستغفرون له، ويشهدون قبضه، ويشيّعون (۲) جنازته، ويصلّون عليه، ويشهدون دفنه. وأيّما مريض قرأها، [وهو] (۲) في سكرات الموت، أو قرئت عنده، جاءه رضوان خازن الجنان بشربة من شراب الجنّة، فسقاه إياها وهو على فراشه. فيشرب، فيموت ريّان، ويبعث ريّان، ولا يحتاج إلى حوض من حياض الأنبياء؛ حتّى يدخل الجنّة وهو ريّان.

أبوبكر (1)، عن النبيّ تَنَيَّظُ أَنّه قال: سورة يس تدعى في التوراة المعمّة. قيل: وما المعمّة؟

قال: تعم صاحبها خيرالدنيا والآخرة. وتكابد (٥) عنه بلوى الدنيا. وتدفع عنه أهاويل الآخرة. وتدعى الدافعة (٦) القاضية. تدفع عن صاحبها كل شرّ. وتقضى له كل حاجة. ومن قرأها، عدلت له عشرين حجّة. ومن سمعها، عدلت له ألف دينار فسي سبيل الله. ومن كتبها، ثمّ شربها، أدخلت جوفه ألف دواء، وألف نور، وألف يقين، وألف بركة، وألف رحمة. ونزعت منه كلّ داء (٧).

وعن أنس بن مالك (^)، عن النبيّ ﷺ قال: إنّ لكلّ شيء قلباً. وقلب القرآن يس. وعنه (٩) عن النبيّ ﷺ قال: من دخل المقابر، فقرأ سورة يس، خفّف الله عنهم يومنذ. وكان له بعدد من فيها حسنات.

وفي أصول الكافي (١٠) محمّد بن يحيى، عن عبدالله (١١) بن جعفر، عن السيّاريّ، عن محمّد بن بكر، عن أبي (١٢) الجارود، عن الأصبغ بن نباتة، عن أميرالمؤمنين عليَّا إنّه

۲.

۲. ن، ت، م، ي، ر، المصدر: يتبعون.

٤. نفس المصدر والموضع.

٦. المصدر: المدافعة.

٨ و٩. نفس المصدر والموضع.

١١. المصدر: عبدالرحمن.

كذا في المصدر. وفي النسخ: قرئ.

٣. من المصدر.

٥. كابد الأمر: قاساه و تحمّل المشاقي في فعل.

٧. في المصدر زيادة: وعلَّة.

۱۰. الكافي ٦٢٤/٢، ح ٢١.

١٢. ليس في ق، ش.

قال: والذي بعث محمّداً ﷺ بالحقّ، وأكرم أهل بيته، ما من شيء تطلبونه من حرز من حرق أو غرق، أو سرق أو إفلات دابّة من صاحبها، أوضالّة أو آبق؛ إلّا وهو في القرآن. فمن أراد ذلك، فليسألني عنه.

قال: فقام إليه رجل فقال: يا أميرالمؤمنين عليه أخبرني عن الضالة.

فقال: اقرأ يس (١) في ركعتين، وقل: يا هادي الضالَّة، ردَّ عليَّ ضالَّتي.

ففعل (٢). فردّ الله عليه ضالَّته. والحديث طويل. أخذت منه موضع الحاجة.

قال: نعم. لابأس.

﴿ يس﴾ ٢: «يس» كـ «الم» في المعنى والإعراب.

وقيل (٤) معناه: يا إنسان، بلغة طئ؛ على أنّ أصله: يا أنيسين، فاقتصر على شطره، لكثرة النداء به.كما قيل «من الله» في «أيمن الله».

وقرئ (٥) بالكسر -كجير - وبالفتح على البناء كأين، أو الإعراب على: اتل يس، أو بإضمار حرف القسم [والفتحة] (٦) لمنع الصرف، وبالضمّ بناء -كحيث -أو إعراباً على: هذه يس: وأمال الياء حمزة والكسائيّ ويعقوب وأبوبكر وروح.

وفي كتاب الخصال (٧)، عن أبي جعفر عليه قال: إنّ لرسول الله عَلَيْه عشرة أسماء. خمسة منها في القرآن. و خمسة ليست في القرآن. فأمّا التي في القرآن؛ فمحمّد، وأحمد، وعبدالله، ويس، ون.

١. كذا في المصدر. وفي النسخ زيادة: وصلّ.

٣. نفس المصدر /٦٣٢، ح ٢٢.

٦. ليس في ق، ت، ن.

۲. ليس في ق، ش، ت، م، ر.

٤ وه. أنوار التنزيل ٢٧٦/٢.

٧. الخصال ٤٢٦/٢، ح ٢.

وفي مجمع البيان (١): وروى محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر علي قال: إنّ لرسول الله عَلَيْهِ أَتْنَى عَشَر اسماً. خمسة منها في القرآن: محمّد، واحمد، وعبدالله، ويس، ون. وفي أمالي الصدوق (٢)، بإسناده إلى علي علي علي قوله (٣) على (سلام على آل ياسين» قال: ياسين محمّد عَلَيْهُ ونحن آل محمّد.

وفي الكافي (٤) عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن [محمّد بن خالد، عن] (٥) محمّد بن عيسى، عن صفوان، رفعه إلى أبى جعفر أو أبي عبدالله عليه قال: هذا محمّد، أذن لهم في التسمية به. فمن أذن لهم في يس بعني التسمية و هو اسم النبي عَلَيْلِهُ !؟
وأدغم (٢) النون في واو.

﴿ وَالْقُرْآنِ الْحَكِيمِ ﴾ ﴿ ابن عامر والكسائيّ ويعقوب وأبوبكر وورش. وهـي واو القسم، أوالعطف، إن جعل «يس» مقسماً به.

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (٧): حدّثنا المظفّر بين حمزة العلوي على (٨) قال: حدّثنا أبوالقاسم قال: كتبت من كتاب أحمد الدهّان (٩)، عن القاسم بن حمزة، عن محمد بن أبي عمير قال: أخبرني أبو إسماعيل السرّاج، عن خيثمة الجعفى قال: حدّثنى أبولبيد المخزومي قال:

ذكر أبو جعفر عليه أسماء الخلفاء الاثني عشر الراشدين صلوات الله عليهم. فلمّا بلغ اخرهم، قال: الثاني عشر الذي يصلّي عيسى بن مريم خلفه عند سنة «يس والقرآن الحكيم».

﴿إِنَّكَ لَمِنَ الْمُرْسَلِينَ ﴾ ٢: لمن الذين أرسلوا.

۲. أمالي الصدوق /۳۸۱، ح ۱.

٤. الكافي ٢٠/٦، ح ١٣.

٦. أنوار التنزيل ٢٧٦/٢.

٨. المصدر: المظفّر بن جعفر بن المظفّر العلوي.

١. المجمع ١٤/٤.

٣. الصافّات /١٣٠.

٥. ليس في ق، ش.

٧. كمال الدين /٣٣١\_٣٣٢، ح ١٧.

٩. ن، ت، م: الدهقان.

وفي كتاب الاحتجاج (١) للطبرسيّ، عن أميرالمؤمنين عليه حديث طويل. وفيه:
فأمّا ما علمه الجاهل والعالم من فضل رسول الله عَلَيْه [من كتاب الله] (١) فهو قول الله سبحانه (١): «إنّ الله وملائكته يصلّون على النبيّ يا أيّها الذين آمنوا صلّوا عليه وسلّموا تسليماً». ولهذه الآية ظاهر وباطن. فالظّاهر قوله: «صلّوا عليه». والباطن قوله: «وسلّموا تسليماً»؛ أي «سلّموا» لمن وصّاه، واستخلفه، وفضّله عليكم (٤)، وما عهده به إليه «تسليماً». وهذا ممّا أخبرتك أنّه لايعلم تأويله إلّا من لطف حسّه، وصفا ذهنه، وصحّ تمييزه.

وكذلك قوله (٥): «سلام على آل ياسين». لأنّ الله سمّى (٦) النبيّ ﷺ [بهذه الاسم] (٧) حيث قال: «يس والقرآن الحكيم إنّك لمن المرسلين» لعلمه أنّهم يسقطون [قول الله] (٨) «سلام على آل محمّد» كما أسقطوا غيره.

﴿ عَلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ ۞: متعلّق بـ «المرسلين»؛ أي من الذين أرسلوا على صراط مستقيم؛ وهو التوحيد والاستقامة في الأمور.

ويجوز أن يكون «على صراط مستقيم» خبراً ثانياً ، أو حالاً من المستكنّ في الجارّ والمجرور. وفائدته وصف الشرع بالاستقامة صريحاً ، وإن دلّ عليه «لمن المرسلين» النزاماً.

وفي عيون الأخبار (٩)، في باب ذكر مجلس الرضاطي مع المأمون، في الفرق بين العترة والأُمّة حديث طويل. وفيه كلام له للي سبق في الأحزاب عند قوله ﷺ «إنّ الله وملائكته يصلّون على النبيّ» (الآية):

١. الاحتجاج /٢٥٣.

٣. الأحزاب ١٦٥.

٥. الصافّات /١٣٠.

٧. ليس في المصدر.

٩. العيون ١٨٥/١، ح ١.

٢. يوجد في ي. ر. وفي المصدر: في كتاب الله.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: عليكم فضَّله.

٦. في المصدر زيادة: به.

٨. من المصدر.

وفي أثناء ذلك قال المأمون: فهل عندك في الآل شيء أوضح من هذا في القرآن؟ قال أبوالحسن عليُّك : نعم. أخبروني عن قول الله تعالى : «يس والقرآن الحكيم إنَّك لمن المرسلين على صراط مستقيم». فمن عنى بقوله: «يس»؟

قالت العلماء: «يس (١)» محمّد عَيْنَ الله يشك فيه أحد.

قال أبوالحسن عليه الله عليه الله على أعطى محمداً وآل محمّد من ذلك. فيضلاً لا يبلغ أحدكنه وصفه؛ إلَّا من عقله. وذلك أنَّ الله ﷺ لم يسلَّم عملي أحد إلَّا عملي الأنبياء صلوات الله عليهم. فقال (٢) تبارك وتعالى: «سلام على نوح في العالمين». وقال (٣): «سلام علئ إبراهيم». وقال (٤): «سلام على موسئ وهرون». ولم يقل: سلام على آل نوح. ولم يقل: سلام على أل ابراهيم. ولم يقل: سلام على أل موسى و هرون. و قال (٥): «سلام على آل ياسين»؛ يعنى: آل محمّد.

فقال المأمون: قد علمت أنَّ في معدن النبوّة شرح هذا وبيانه.

وفي تفسير على بن إبراهيم (٦) يس والقرآن الحكيم». قال الصادق عليه : «يس» اسم رسول الله ﷺ ، والدليل على ذلك «إنَّك لمن المرسلين على صراط مستقيم». قال: على الطريق الواضح.

﴿ تُنْزِيلَ الْعَزِيزِ الرَّحِيمِ ﴾ ٢٠ خبر محذوف. والمصدر بمعنى المفعول. وقرأ (٧) ابن عامر وحمزة والكسائي وحفص بالنصب، بإضمار أعنى أو فعله، على أنّه على اصله. وقرئ بالجرّ على البدل من «القرآن».

> وفي تفسير على بن إبراهيم (٨): «تنزيل العزيز الرحيم». قال: القرآن. ﴿ لِتُنْذِرَ قَوْماً ﴾: متعلّق بـ «تنزيل» أو بمعنى «لمن المرسلين».

٣. الصافّات /١٠٩.

٦. تفسير القمّي ٢١١/٢.

٢. الصافّات /٧٩.

١. ليس في ق، ش، م.

٤. الصافّات /١٢٠.

٥. الصافّات /١٣٠٠.

٨. تفسير القمّى ٢١١/٢.

۷. أنوار التنزيل ۲۷۳/۲.

﴿ مُا أَنْذِرَ آبَاؤُهُمْ ﴾: قوماً غير منذر آباؤهم؛ يعني: آباءهم الأقربين، لتطاول مدّة الفترة؛ فيكون صفة مبيّنة لشدّة حاجتهم إلى إرساله. أو: الذي أنذر به، أو شيئاً أنذر به آباؤهم الأبعدون؛ فيكون مفعولاً ثانياً لـ«تنذر». أو : إنذار آبائهم، على المصدر.

﴿ فَهُمْ غَافِلُونَ ﴾ ٢٠: متعلَّق بالنفي، على الاوّل؛ أي لم يـنذروا، فـبقوا غـافلين. أو بقوله: «إنَّك لمن المرسلين» على الوجوه الأخرى؛ أي أرسلتك إليهم لتنذرهم، فإنَّهم غافلون.

﴿لَقَدْ حَقَّ الْقَوْلُ عَلَىٰ أَكْثَرِهِمْ ﴾: يعني قوله (١): «الأملئنّ جهنّم من الجنّة والناس أجمعين».

﴿ فَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ ۞: لأنَّهم ممّن علم الله أنَّهم لايؤمنون.

﴿إِنَّا جَعَلْنَا فِي أَعْنَاقِهِمْ أَغْلَاكُ : تقرير لتصميمهم على الكفر والطبع على قلوبهم ـبحيث لا تغنى عنهم الآيات والنذر ـ بتمثيلهم بالذين غلَّت أعناقهم.

وقيل (٢): معناه، كأنَّ هذا القرآن أغلال في أعناقهم تمنعهم عن الخضوع لاستماعه وتدبره، لثقله عليهم.

وقيل (٣): إنَّ المعنى بذلك ناس من قريش همُّوا بقتل النبيُّ تَيَيُّكُمُّ فجعل أيديهم إلى أعناقهم، فلم يستطيعوا أن يبسطوا إليه يداً.

وقيل (٤): إنَّ المراد به وصف حالهم يوم القيامة. فهو مثل قوله (٥): «إذ الأغلال في أعناقهم». وإنّما ذكره بلفظ الماضي للتحقيق.

﴿ فَهِيَ إِلَى الْأَذْقَانِ ﴾ : فالأغلال واصلة إلى أذقانهم، فلا تخلّيهم يطأطنون.

﴿ فَهُمْ مُقْمَحُونَ ﴾ ٢٠ رافعون رؤوسهم، غاضّون أبصارهم، في أنّهم لأ يلتفتون لفت الحقّ، ولا يعطفون أعناقهم نحوه، ولا يطأطئون رؤوسهم له.

والمقمح: الغاضّ بصره بعد رفع رأسه.

۱. هود/۱۱۹.

٥. غافر /٧١.

﴿ وَجَاعَلْنَا مِنْ بَانِ اَيْدِيهِمْ سَدًا وَمِنْ خَالْفِهِمْ سَدًا فَاغْشَيْنَاهُمْ فَهُمْ لأَ يُبْصِرُونَ ﴾ في: تمثيل آخر لهم، بامن أحاط باهم سدّان، فنغطّى أباصارهم، باحيث لا يبصرون قدّامهم و وراءهم، في أنّهم محبوسون في مطمورة الجاهلية ممنوعون عن النظر في الآيات والدلائل.

وقرأ (١) حمزة والكسائيّ وحفص: «سدّاً» بالفتح. وهو لغة فيه. وقيل: ماكان بفعل الناس فبالفتح. وماكان بخلق الله، فبالضمّ.

وقرئ (٢): «فأعشيناهم» من العشيّ.

وفي أصول الكافي (٣): محمّد بن يحيى، عن سلمة بن الخطّاب، عن الحسن بن عبدالرحمن، عن علي بن أبي حمزة، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله عليه [قال: سألته] (٤) عن قول الله: «لتنذر قوماً ما أنذر آباؤهم فهم غافلون».

قال: لتنذر القوم الذين (٥) أنت فيهم ؛ كما أنذر آباؤهم. «فهم غافلون» عن الله وعن رسوله وعن وعيده. «لقد حقّ القول على أكثرهم» ممّن لأ يبقرون بولأية أميرالمؤمنين المؤلفي والأثمّة من بعده، «فهم لأ يؤمنون» بإمامة أمير المؤمنين المؤلفي والأوصياء من بعده، فلمّا لم يقرّوا، كانت عقوبتهم ما ذكر الله] (١٠): «إنّا جعلنا في أعناقهم أغلالاً فهي إلى الأذقان فهم مقمحون» في نار جهنّم. ثمّ قال: «وجعلنا من بين أيديهم سدّاً ومن خلفهم سدّاً فأغشيناهم فهم لأ يبصرون»، عقوبة منه لهم، حيث أنكروا ولأية أميرالمؤمنين والأئمّة من بعده. هذا في الدنيا، وفي الآخرة في نار جهنّم مقمحون.

وفي عيون الأخبار (٧) في باب ما جاء عن الرضاع الله من خبر الشامي، وما سأل عنه أميرالمؤمنين عليله في جامع الكوفة، حديث طويل. وفيه:

١ و٢. أنوار التنزيل ٢٧٧/٢.

٤. ليس في ق،ش.

٦. من المصدر.

۳. الکافی ۴۱/۱، ح ۹۰.

٥. كذا في المصدر، وفي النسخ: الذي.

٧. العيون ١٩١/١ع ١.

وسأله: كم حجّ آدم للنَّا من حجّة ؟

فقال له: سبعين حجّة [على قدمه](١). وأوّل حجّة حجّها، كان معه الصرد، يدلّه على مواضع الماء. وخرج معه من الجنّة. وقد نهي عن أكل الصرد والخطّاف.

وسأله: ما باله لأ يمشي؟

قال: لأنّه ناح على بيت المقدس، فطاف حوله أربعين عاماً يبكي عليه. ولم ينزل يبكي مع آدم عليمًا. فمن هناك سكن البيوت. ومعه تسع آيات من كتاب الله تعالى ممّاكان آدم يقرأها في الجنّة. وهي معه إلى يوم القيامة: ثلاث آيات من أوّل الكهف؛ وثلاث آيات من أوّل الكهف، وثلاث آيات من يس، آيات من ""؛ وثلاث آيات من يس، اوهي: «فإذا قرأت القرآن» ""؛ وثلاث آيات من يس، اوهي: أسرى»، وهي شدّاً ومن خلفهم سدّاً».

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥) وقوله ﷺ: «إنّا جعلنا في أعناقهم أغلالاً \_إلى قـوله تعالى \_فهم مقمحون». قال: قد رفعوا رؤوسهم.

وفي رواية أبي الجارود (١) إعن أبي جعفر عليه إ(١) في قوله تبارك وتعالى: «وجعلنا من بين أيديهم سدًا ومن خلفهم سدًا فأغشيناهم» يقول: فأعميناهم، فهم لا يبصرون الهدى. أخذ الله سمعهم وأبصارهم وقلوبهم، فأعماهم عن الهدى. نزلت في أبي جهل بن هشام ونفر من أهل بيته. وذلك أنّ النبي عَيه قام يصلّي، وقد حلف أبوجهل لعنه الله لئن رآه يصلّي، ليدمغه (١). فجاءه ومعه حجر، والنبي عَيه قائم يصلّي. فجعل كلما رفع المن رآه يصلّي، ليدمغه (١). فجاءه ومعه حجر، ولايدور الحجر بيده. فلمّا رجع إلى أصحابه الحجر ليرميه، أثبت الله عنقه الله عنقه، ولأيدور الحجر بيده. فلمّا رجع إلى أصحابه سقط الحجر من يده. ثمّ قام رجل آخر - وهو من رهطه أيضاً - فقال: أنا أقتله. فلمّا دنا

١. ليس في ن، ت، م، ش، ي، ر. و. في المصدر: ماشياً على قدميه.

٢. في ق،م زيادة: أول. ٣. الإسراء /٤٥.

من المصدر.
 من المصدر.

٦. نفس المصدر والموضع. ٧. من المصدر.

٨. المصدر: ليدمغنّه. ودمغه: شجّه حتّى بلغت الشجّة دماغه.

منه، فجعل يسمع (١) فأرعب، فرجع إلى أصحابه فقال: حال بيني وبينه كهيئة الفحل (٣) يخطر بذنبه. فخفت أن أتقدّم.

وفي كتاب الاحتجاج (٣) للطبرسي ﷺ: روي عن موسى بن جعفر للظِّهِ عن أبيه، عن أبائه، عن الحسين بن علي الله قال أبائه، عن الحسين بن علي الله قال أبائه، عن الحسين بن علي الله قال أميرالمؤمنين الله فإن ابراهيم حجب عن نمرود بحجب ثلاث.

قال عليّ عليه القدكان كذلك. ومحمد على حجب عمن أراد قتله بحجب خمس. ثلاثة بثلاثة ، واثنان فضل ، فإنّ الله تكلّ وهو يصف محمداً على قال : «وجعلنا من بين أيديهم سدًا» فهذا الحجاب الثالث. ثمّ قال : «وإذا قرأت القرآن جعلنا بينك وبين الذين لا يؤمنون بالآخرة حجاباً مستوراً». فهذا الحجاب الرابع. ثمّ قال : «فهي إلى الأذقان». فهذه خمس حجب.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤)كلام طويل في بيان خروج النبيّ ﷺ من بـيته إلى الغار وغير ذلك. وفيه:

وأمر رسول الله عَيَّالِيَّةُ أَن يَفْرَش له. فَفُرِش له. فقال لعليّ بن أبي طالب لليَّلِّ : افدني بنفسك.

قال: نعم، يا رسول الله.

قال: يا علي، نم على فراشي. والتحف ببردتي.

فنام عليّ صلوات الله عليه [على فراش رسول الله ﷺ](٥) والتحف ببردته. وقد جاء جبرئيل ﷺ وأخذ بيد رسول الله، فأخرجه على قريش وهم نيام، وهو يقرأ: «و جعلنا من بين أيديهم سدّاً ومن خلفهم سدّاً فأغشيناهم فهم لأيبصرون».

﴿ وَسَواءٌ عَلَيْهِمْ ءَأَنْذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ تُنْذِرْهُمْ لا يُؤْمِنُونَ ﴾ ٢: سبق في البقرة تفسيره.

٢. ق: العجل.

٤. تفسير القمّي ٢٧٥/١\_٢٧٦.

١. ق، ش: قراءته.

٣. الإحتجاج ٢١٣/١.

٥. ليس في ق، ت، ن.

في تفسير عليّ بن إبراهيم (١)، متَصلاً بآخر ما نقلنا عنه ـ أعني قوله: فخفت أن أتقدم: وقوله رحمي الله والمؤلفة الله والمؤلفة الله والمؤلفة الله والمؤلفة الله والمؤلفة المؤلفة المؤلفة

﴿ إِنَّمَا تُنْذِرُ ﴾: إنذاراً يترقّب عليه البغية المرومة.

﴿ مَنِ اتَّبَعَ الذُّكُرُ ﴾: أي القرآن ، بالتأمّل فيه والعمل به.

﴿ وَخَشِيَ الرَّحْمٰنَ بِالْغَيْبِ ﴾: وخاف عقابه، قبل حلوله ومعاينة أهواله \_أو في سريرته ـولا يغترّ برحمته. فإنّه كما هو رحمٰن منتقم قهّار.

﴿ إِنَّا نَحْنُ نُحْيِي الْمَوْتِيٰ ﴾ : الأموات بالبعث، أو الجهّال بالهداية.

﴿ وَنَكْتُبُ مَا قَدَّمُوا ﴾ : ما أسلفوا من الأعمال الصالحة والطالحة ،

﴿ وَآثَارَهُمْ ﴾ :الحسنة ـ كعلم علموه وحبس وقفوه ـ والسيئة ؛ كإشاعة باطل وتأسيس ظلم.

وقيل (٣): ما قدّموه من عمل ليس له أثر ، «وآثارهم»؛ أي ما يكون له أثر.

﴿ وَكُلَّ شَيْءٍ أَخْصَيْنَاهُ فِي إِمَامٍ مُبِينٍ ﴾ ۞: وقيل (٤): يعني اللوح المحفوظ.

وقيل (a): أراد به صحائف أعمالهم.

وفي أصول الكافي (٦): الحسين بن محمّد الأشعريّ، عن معلّى بـن مـحمّد، عـن أحمد بن محمّد، عن عيسى أحمد بن محمّد، عن الحارث بن جعفر، عن عليّ بن إسماعيل بن يقطين، عن عيسى

۲. الکافی ۲/۱۲۲۱، ح ۹۰.

١. تفسير القمّى ٢١٢/٢.

٦. الكافي ٢٨١/١ع ٤.

٣\_٥. مجمع البيان ٤١٨/٤.

الجزء الحادي عشر / سورة يس................ ٢٣

بن المستفاد أبي موسى الضرير قال: حدّثني موسى بن جعفر عليه قال:

قلت لأبي عبدالله عليه اليس كان أميرالمؤمنين عليه كاتب الوصيّة، ورسول الله ﷺ المملى عليه، وجبرئيل والملائكة المقرّبون شهود؟!

قال: فأطرق طويلاً. ثمّ قال: يا أبا الحسن، قدكان ما قلت؛ ولكن حين نزل برسول الله ﷺ الأمر، نزلت الوصيّة من عندالله كتاباً مسجّلاً نزل به (۱) جبرئيل مع أمناء الله تبارك وتعالى من الملائكة.

فقلت لأبي الحسن: بأبي أنت وأمّي! ألا تذكر ماكان إفي الوصيّة أ<sup>(٢)</sup>؟ فقال: سنن الله، وسنن رسول الله تَيَّظِيلُا .

الحسين بن محمد (1)، عن معلّى بن محمّد، عن الوشّاء، عن علي بن أبي حمزة، عن أبي بصير، عن أبي جعفر للله قال: سمعته يقول: اتّقوا المحقّرات من الذنوب! فإن لها طالباً. يقول أحدكم: أذنب وأستغفر! إنّ الله الله تقول: «سنكتب ما قدّموا وآثارهم وكلّ شيء في إمام مبين». وقال (٥) تحلّق: «إنّها إن تك مثقال حبّة من خردل فتكن في صخرة أو في السماوات أو في الأرض يأت بها الله إنّ الله لطيف خبير».

أبوعليّ الأشعريّ (٢) عن محمّد بن عبدالجبار، عن ابن فضّال والحجّال، جميعاً عن ثعلبة، عن زياد قال: قال أبو عبدالله عليه إنّ رسول الله عَيْشِ نزل بأرض قرعاء (٧)، فقال لأصحابه: ائتوا بحطب.

٤. الكافي ٢٧٠/٢، ح ١٠.

كذا في المصدر. وفي النسخ: نزّله.

٣. ن، ت، م، ي، ر: نوبتهم. والتوتُّب: الاستيلاء على الشيء ظلماً.

٥. لقمان ١٦٧.

٦. نفس المصدر /٢٨٨، ح ٣.

٧. أرض قرعاه: لانبات فيها.

فقالوا: يا رسول الله ، نحن بأرض قرعاء ما بها من حطب!

قال: فليأت كلّ إنسان بما قدر عليه.

فجاؤوا به، حتّى رموا بين يديه بعضه على بعض. فقال رسول الله ﷺ: هكذا تجتمع الذنوب.

ثمّ قال: إيّاكم والمحقّرات من الذنوب! فإنّ لكلّ شيء طالباً. ألا وإنّ طالبها يكتب ما قدّموا وآثارهم وكلّ شيء أحصيناه في إمام مبين.

وفي مجمع البيان (١٠): قيل: معناه: نكتب خطاهم إلى المساجد. وسبب ذلك ما رواه أبو سعيد الخدريّ: أنّ بني سلمة كانوا في ناحية من المدينة. فشكوا إلى رسول الله عَيْمَا بعد منا زلهم من المسجد والصلاة معه. فنزلت الآية.

وفي كتاب معاني الأخبار (٢) بإسناده إلى أبي الجارود، عن أبي جعفر محمّد بن عليّ الباقر، عن أبيه، عن جدّه الم

لمّا نزلت هذه الآية على رسول الله على أبوبكر وعمر من مجلسهما، وقالا: يا رسول الله، هو التوراة؟ قال: لا.

قالاً: فهو الإنجيل؟ قال: لأ.

قالاً: فهو القرآن؟ قال: لاً.

[قال:](٣) فأقبل أميرالمؤمنين الله على الله عَلَيْهُ على الله عَلَيْهُ : هو هـذا! إنّـه الإمـام الذي أحصى الله فيه تبارك وتعالى علم كلّ شيء.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): «وكلّ شيء أحصيناه في إمام مبين»؛ [أي في كتاب مبين) وفي تفسير عليّ بن إبراهيم عبّاس عن أميرالمؤمنين أنّه قال: أنا \_ والله! \_ الإمام المبين أبيّن الحقّ من الباطل. وورثته من رسول الله ﷺ (٦).

۲. المعانی /۹۵، ح ۱.

٤. تفسير القمّي ٢١٢/٢.

٦. في المصدر زيادة: وهو محكم.

١. المجمع ١٨/٤.

٣. من المصدر.

٥. ليس في ق.

وفي كتاب الاحتجاج (١) للطبرسي الله عن النبي عَلَيْلًا حديث طويل، يـقول فـيه: معاشر الناس! ما من علم إلّا [علّمنيه ربّي، وأنا علّمته عليّاً عليّاً عليّاً الله في، وكلّ علم علّمت، فقد أحصيته في إمام المتّقين. وما من علم إلّا علّمته عليّاً. [وهـو الإمام المبين.]<sup>(۲)</sup>

وفي شرح الآيات الباهرة (٤): قال محمّد بن العبّاس ﴿ : حدّثنا عبدالله بن أبي العلاء، عن محمّد بن الحسن بن شمّون (٥)، عن عبدالله بن عبدالرحمن الأصمّ، عن عبدالله بن القاسم، عن صالح بن سهل قال: سمعت أبا عبدالله عليه يقرأ (٢) «وكلّ شيء أحصيناه في إمام مبين» قال: في أميرالمؤمنين.

قال (٧): ويؤيّد هذا التأويل، ما رواه الشيخ أبوجعفر محمّد بن الحسن الطوسيّ ﷺ في كتاب مصباح الأنوار، بإسناده إلى رجاله، مرفوعاً إلى المفضّل بن عمر قال: دخلت على الصادق للطِّلْخ ذات يوم، فقال لي: يا مفضّل، هل عرفت محمّداً وعمليّاً وفـاطمة والحسن والحسين الثيلاً كنه معرفتهم؟

قلت: يا سيّدي، وماكنه معرفتهم؟

قال: يا مفضّل، علم أنّهم في طير عن (^)الخلائق، بحيث يسكنون بجنب (٩) الروضة الخضرة. فمن عرفهم كنه معرفتهم، كان مؤمناً (١٠) في السنام الأعلى.

قال: قلت: عرّفني ذلك يا سيّدي.

قال: يا مفضّل، تعلم أنّهم علموا ما خلق الله ﷺ وذرأه وبرأه. وأنّهم كلمة التقوي

٢. ليس في المصدر.

١. الاحتجاج ٦٠/١.

٤. تأويل الأيات ٤٨٧/٢.

٣. من المصدر،

٥. كذا في المصدر والنجاشي /٨٩٩. وفي النسخ: شمعون.

٧. تأويل الأيات ٤٨٨/٢.

٦. ق، ش: يقول.

٨. كذا في المصدر. وفي ت: طور عن. وفي ق: في جملة. وفي غيرها: طبرعن.

٩. كذا في المصدر. وفي م، ي، ر: جنة. وليس في غيرها.

١٠. ليس في ق، ش، م،

وخزّان (١) السماوات والأرضين والجبال والرمال والبحار. وعرفواكم في السماء نجم وملك، ووزن الجبال وكيل ماء البحار وأنهارها وعيونها. وما تسقط من ورقة، إلا علموها؛ ولا حبّة في ظلمات الأرض، ولا رطب ولا يابس إلّا في كتاب مبين؛ وهو في علمهم، وقد علموا ذلك.

فقلت: يا سيّدي، قد علمت ذلك، وأقررت به، وآمنت.

قال: نعم يا مفضّل! نعم يا مكرّم! نعم يا محبور! نعم يا طيّب! طبت، وطابت لك الجنّة، ولكلّ مؤمن بها.

وروى الشيخ أبوجعفر الطوسي ﷺ (٣) في كتاب مصباح الأنوار قال: ومن عجانب آياته و معجزاته، ما رواه أبوذرّ الغفاريّ؛ قال:

كنت سائراً في أغراض [مع]<sup>(٤)</sup>أميرالمؤمنين ﷺ إذ مررنا بـواد ونــمله (٥)كـالـــّيل الساري<sup>(٦)</sup> فذهلت ممّا رأيت فقلت: الله أكبر! جلّ محصيه!

فقال أميرالمؤمنين للنَّالِيْ : لا تقل ذلك \_يا أبا ذرّ \_ ولكن قل: جـلّ بــارئه. فــو الذي صوّ رك، إنّي أحصى عددهم، وأعلم الذكر منهم والأنثى، بإذن الله ﷺ.

﴿ وَاضْرِبْ لَهُمْ ﴾: ومثّل لهم من قولهم هذه الأشياء على ضرب واحد؛ أي مثال واحد. وهو يتعدّى إلى مفعولين ـ لتضمّنه معنى الجعل ـ وهما:

﴿ مَثَلًا اَصْحَابَ الْقَرْيَةِ ﴾ : على حذف مضاف. أي اجعل لهم مثل أصحاب القرية مثلاً. ويجوز أن يقتصر على واحد، ويجعل المقدّر بدلاً من الملفوظ، أو بياناً له.

۱. ن، ټ، م، ی، ر؛ خوناء. ۲. من ق.

٣. تأويل الآيات ٤٩٠/٢ ع ٨. عن المصدر.

٥. كذا في المصدر. وفي م، ي، ر: نملة وفي غيرها: النملة.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: سار.

و «القرية» أنطاكية.

﴿ إِذْ جَاءَهَا الْمُرْسَلُونَ ﴾ ﴿ إِنهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ وَ اللهُ وَ اللهُ وَ اللهُ وَ الل عيسى الثَّالِ إلى أهلها. وإضافته إلى نفسه في قولهِ:

﴿ إِذْ اَرْسَلْنَا اِلَيْهِمُ اثْنَيْنِ ﴾ : لأنّه فعل رسوله وخليفته . وهما يحيي ويونس ـ والثالث شمعون ـ وقيل غيرهما.

وقيل (١) الرسولأن من الله؛ فقيل: هما شمعون ويوحنّا، والشالث يـونس؛ وقـيل: صادق وصدق، والثالث سلوم.

﴿ فَكَذَّبُوهُما فَعَزَّزْنَا ﴾ : فقوّينا.

وقرأ(٢) أبوبكر مخفَّفاً. من عزَّه: إذ غلبه.

وحذف المفعول لدلالة ما قبله عليه، ولأنَّ المقصود ذكر المعزِّز به.

﴿ بِثَالِثٍ فَقَالُوا إِنَّا اِلَيْكُمْ مُرْسَلُونَ ﴾ ﴿ : في تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): حدّ ثني أبي، عن الحسن بن محبوب، عن مالك بن عطيّة، عن أبي حمزة الثماليّ، عن أبي جعفر عليه قال: سألته عن تفسير هذه الآية.

فقال: بعث الله رجلين إلى أهل مدينة أنطاكية. فجاءاهم بما لا يعرفون. فغلظوا عليهما. فأخذوهما، وحبسوهما في بيت الأصنام. فبعث الله الثالث، فدخل المدينة فقال: أرشدوني إلى باب الملك.

قال: فلمًا وقف على باب الملك، قال: أنا رجل كنت أتعبّد في فلاة من الأرض، وقد أحببت أن أعبد إله الملك. فأبلغوا كلامه الملك فقال: أدخلوه إلى بيت الآلهة. فأدخلوه. فمكث سنة مع صاحبيه فقال لهما: بهذا ينقل قوم من دين إلى دين بالخرق (٤). أفلا رفقتما ؟ ثمّ قال لهما: لاتقرّان بمعرفتي.

ثمّ أدخل على الملك، فقال له الملك: بلغني أنّك كنت تعبد إلهي. فلم أزل وأنت

٢. أنوار التنزيل ٢٧٧/٢.

٤. في المصدر كذا: بالحذق (بالحرف ط).

١. مجمع البيان ٤١٨/٤.

٣. تفسير القمّي ٢١٢/٢ ـ ٢١٤.

أخي. فسلني حاجتك. فقال: مالي حاجة \_ أيّها الملك \_ ولكن رأيت رجلين في بيت الآلهة فما بالهما؟ قال الملك: هذان رجلان أتيا يضلاّني عن ديني (١)، ويدعواني إلى إله سماويّ. فقال: أيّها الملك مناظرة جميلة؛ فإن يكن الحقّ لهما، اتّبعناهما؛ وإن يكن الحقّ لها، دخلا معنا في ديننا. وكان لهما ما لنا، وعليهما (١) [ما علينا] (١).

قال: فبعث الملك إليهما. فلمّا دخلا إليه، قال لهما أصحابهما: ما الذي جئتمابه؟ قالاً: جئنا ندعوه إلى عبادة الذي خلق السماوات والأرض. ويخلق فني الأرحام ما يشاء. ويصوّر كيف يشاء. وأنبت الأشجار والثمار. وأنزل القطر من السماء.

قال: فقال لهما: أإلهكما هذا الذي تدعوان إليه وإلى عبادته، إن جئنا بأعمى، يقدر أن يرده صحيحاً؟ قالا: إذا سألناه أن يفعل، فعل إن شاء (٤). قال: أيها الملك عليَّ بأعمىٰ لم يبصر شيئاً (٥) قطّ.

قال: فأتي به. فقال لهما: ادعوا إلٰهكما أن يردّ بصر هذا. فقاما، وصلّيا ركعتين. فإذا عيناه مفتوحتان، وهو ينظر إلى السماء. فقال: أيّها الملك، عليّ بأعمىٰ آخر. فأتي به.

قال: فسجد سجدة. ثمّ رفع رأسه. فإذا الأعمى بصير. فقال: أيّها الملك، حجّة بحجّة. عليّ بمقعد. فأتى به. فقال لهما مثل ذلك. فصلّيا ودعوا الله. فإذا المقعد قد اطلقت رجلاه، وقام يمشي. فقال: أيّها الملك، عليّ بمقعد آخر. فأتي به. فصنع به، اطلقت رجلاه، وقام يمشي. فقال: أيّها الملك، عليّ بمقعد آخر. فأتي به. فصنع به، كما صنع أوّل مرّة. فانطلق المقعد. فقال: أيّها الملك قد أتيا (١) بحجّتين، وأتينا بمثلهما (١٠). ولكن بقي شيء واحد؛ فإن فعلاه (١٠)، دخلت معهما في دينهما. ثمّ قال: أيّها الملك، بلغني أنّه كان للملك ابن واحد ومات. فإن أحياه إلههما، دخلت معهما في دينهما. فقال له الملك: وأنا أيضاً معك. ثمّ قال لهما: قد بقيت هذه الخصلة الواحدة. قدمات ابن الملك، فاعوا إلهكما أن يحييه.

٢. المصدر:ما عليهما.

٤. في ق، ش، ت، ن: إن شاءالله.

٦. المصدر: اوتينا.

٨. المصدر: إن هما فعلاه.

المصدر: أتياني ببطلان ديني.

٣. ليس في ق.

٥. ليس في المصدر.

٧. المصدر: بمثله.

قال: فخرّا ساجدين لله ﷺ وأطالا السجود. ثمّ رفعا رؤوسهما وقالا للملك: ابعث إلى قبر ابنك تجده قد قام من قبره، إن شاء الله تعالى.

قال: فخرج الناس ينظرون، فوجدوه قد خرج من قبره ينفض رأسه من التراب.

قال: فأتي به إلى الملك، فعرف أنّه ابنه. فقال له: ما حالك يا بنيّ؟ قال: كنت ميّتاً، فرأيت رجلين من بين يدي ربّي الساعة ساجدين، يسألانه أن يحييني. فأحياني. قال: يا بنيّ تعرفهما إذا رأيتهما؟ فقال: نعم. قال: فأخرج الناس جملة إلى الصحراء. فكان يمرّ عليه رجل رجل، فيقول له ابوه: انظر. فيقول: لأ، [لا](١). ثمّ مرّوا عليه بأحدهما بعد جمع كثير، فقال: أحدهما. وأشار بيده إليه. ثمّ مرّوا أيضاً بقوم كثيرين، حتى رأى صاحبه الأخر فقال: وهذا الأخر.

قال: فقال النبيّ صاحب الرجلين: أمّا أنا، فقد آمنت بإلْهكما، وعلمت أنّ ما جئتما به هو الحقّ.

قال: فقال الملك: وأنا أيضاً. وآمن أهل مملكته كلُّهم.

وفي مجمع البيان (٢): قال وهب بن منّبه: بعث عيسى هذين الرسولين الى أنطاكية. فأتياها، ولم يصلا إلى ملكها، وطالت مدّة مقامهما. فخرج الملك ذات يـوم. فكبّرا، وذكرا الله. فغضب [الملك] (٣)، وأمر بحبسهما. وجلد كلّ واحد منهما مائة جلدة. فلمّا كذّب الرسولان، وضربا، بعث عيسى شمعون الصفا رأس الحواريّين على أثـرهما، لينصرهما.

فدخل شمعون البلدة متنكّراً (٤). فجعل يعاشر حاشية الملك، حتّى أنسوا به، فرفعوا خبره إلى الملك. فدعاه، ورضي عشرته، وأنس به، وأكرمه. ثمّ قال له ذات يوم: أأيّها الملك، إ(٥) بلغني أنّك حبست رجلين في السجن، وضربتهما حين دعواك

٢. المجمع ١٩/٤ ٢٠ - ٤٢٠.

١. من المصدر.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: منكراً.

٣. من المصدر.

ليس في ق.

إلى غير دينك. فهل سمعت قولهما؟ قال الملك: حال الغضب بيني وبين ذلك. قال: فإن رأى الملك، دعاهما حتّى نطّلع (١)ما عندهما.

فدعاهما الملك. فقال لهما شمعون: من أرسلكما إلى هاهنا؟ قالأ: الله الذي خلق كلّ شيء، لأ شريك له. قال: وما آيتكما؟ قالأ: ما تتمنّاه. فأمر الملك حتى جاؤوا بغلام مطموس العينين، وموضع عينيه كالجبهة. فما زالا يدعون الله، حتى انشق موضع البصر. فأخذا بندقتين (٢) من الطين، فوضعاهما في حدقتيه. فيصارتا مقلتيه، يبصر يهما.

فتعجّب الملك. فقال شمعون للملك: أرأيت لوسألت إلهك حتّى يصنع صنيعاً مثل هذا، فيكون لك ولإلهك شرفاً. فقال الملك: ليس لي عنك سرّ. إنّ إلهنا الذي نعبده لا يضرّولا ينفع.

ثم قال الملك للرسولين: إن قدر إلهكما على إحياء ميّت، آمنًا به وبكما. قالاً: إلهنا قادر على كلّ شيء. قال الملك: إن هاهنا ميّتاً مات منذ سبعة أيّام لم ندفنه، حتى يرجع أبوه، وكان غائباً. فجاؤوا بالميّت، وقد تغيّر وأروح (٣).

فجعلا يدعوان ربّهما علانية. وجعل شمعون يدعو ربّه سرّاً. فقام الميّت وقال لهم إنّي قد متّ منذ سبعة أيّام، وأدخلت في سبعة أودية من النار. وأنا أحذّ ركم ما أنتم فيه! فأمنوا بالله! فتعجّب الملك. فلمّا علم شمعون أنّ قوله أثر في الملك، دعاه إلى الله. فأمن، وآمن من أهل مملكته قوم، وكفر آخرون.

وقد روى (٤) مثل ذلك العيّاشيّ بإسناده عن الثماليّ وغيره، عن أبي جعفر وأبي عبدالله عليّه الله الله الله الله الرسولين إلى أهل انطاكية. ثمّ بعث الله الرسولين إلى أهل انطاكية. ثمّ بعث الثالث. وفي بعضها: أنّ عيسى روح الله أوحى الله اليه أن يبعثهما. ثممّ بعث وصيّه شمعون ليخلّصهما. وأن الميّت الذي أحياه بدعائه، كان ابن الملك. وأنّه قد خرج من

١. ق، ت: تطلّع.

٣. أروح الماء: تغيّر ريحه وأنتن.

البندقة: كل ما يرمى به من رصاص كروي وغيره.

٤. مجمع البيان ٤/٩/٤ ـ ٤٢٠.

قبره ينفض التراب من رأسه. فقال له: يا بنيّ ما حالك؟ قال: كنت ميّتاً، فرأيت رجلين ساجدين يسألان الله أن يحييني. قال: يا بنيّ، أتعرفهما إذا رأيتهما؟ قال: نعم. فأخرج الناس إلى الصحراء. فكان يمرّ عليه رجل بعد رجل. فمرّ أحدهما بعد جمع كثير، فقال: هذا أحدهما. ثمّ مرّ الآخر. فعرفهما، وأشاربيده إليهما. فآمن الملك وأهل مملكته.

﴿ قَالُوا مَا آنْتُمْ اِلاَّ بَشَرٌ مِثْلُنَا ﴾ : لا مزيّة لكم علينا يقتضي اختصاصكم بما تدعون. ورفع بشر لانتقاض النفي المقتضي إعمال ما بـ «إلّا».

﴿ وَمَا آنْزَلَ الرَّحْمٰنُ مِنْ شَيْءٍ ﴾ : وحي ورسالة.

﴿ إِنْ أَنْتُمْ إِلاَّ تَكُذِّبُونَ ﴾ ٢٠ في دعوى رسالته.

﴿ قَالُوا رَبُّنَا يَعْلَمُ إِنَّا اِلَيْكُمْ لَمُرْسَلُونَ ﴾ ٢ استشهدوا بعلم الله. وهو يجري مجرى القسم. وزادوا اللام المؤكّدة، لأنه جواب عن إنكارهم.

﴿ وَمَا عَلَيْنَا إِلاَّ الْبَلاَغُ الْمُبِينُ ﴾ ﴿ وَمَا عَلَيْنَا الشَّاهِدةِ لصحّته. وهو المحسّن للاستشهاد؛ فإنّه لا يحسن إلّا ببيّنة.

﴿ قَالُوا إِنَّا تَطَيَّرْنَا بِكُمْ ﴾: تشاءمنا بكم.

وذلك لاستغرابهم ما ادّعوه، واستقباحهم له، وتنفّرهم عنه.

وفي كتاب الخصال (١) فيما علّم أميرالمؤمنين عليه أصحابه من الأربعمائة باب ممّا يصلح للمسلم في دينه ودنياه: في كلّ أمر واحدة من ثلث: الكبر، والطيرة، والتمنّي. فإذا تطّير أحدكم، فليمض علي طيرته، وليذكر الله على وإذا خشي الكبر، فليأكل مع عبده وخادمه، وليحلب الشاة. وإذا تمنّى، فيسأل الله على وليبتهل إليه، ولا تنازعه نفسه إلى الإثم.

وفي روضة الكافي (٢): عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن عبدالله بن (٢) المغيرة، عن

۲. الکافی ۱۹۷/۸ ، ح ۲۳۵.

١. الخصال ٦٢٤/٢، ح ١٠.

٣. ليس في ق.

عمرو بن حريث (١)، قال: قال أبوعبدالله الله الطيرة عملي ما تجعلها. إن هو نتها، تهو نتها، تهو نتها، تهو نتها، تهو نتها، وإن شد دت، وإن لم تجعلها شيئاً، لم تكن شيئاً.

عليّ بن إبراهيم (٣)، عن أبيه، عن السكونيّ، عن أبي عبدالله علي قال: قال رسول الله عَلَيْلَة : كفّارة الطيرة التوكّل.

محمّد بن يحيئ (٤)، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسن بن محبوب قال: أخبرنا النضر بن قرواش الجمّال قال: قال أبو عبدالله عليّه : قال رسول الله تَهَالِيّه : لأ عدوى. ولا طيرة. ولا شؤم. والحديث طويل. أخذت منه موضع الحاجة.

وفي كتاب من لا يحضره الفقيه (٥): وروى سليمان (٢) بن جعفر الجعفري، عن أبي الحسن موسى بن جعفر الناقق الناشق المسافر في طريقه في ستة (٧): الغراب الناعق عن يمينه، والكلب الناشر لذنبه، والذئب العاوي الذي يعوي في وجه الرجل وهو مقع على ذنبه؛ يعوي، ثمّ يرتفع، ثمّ ينخفض؛ ثلاثاً والظبي السانح (٨) عن يمين إلى شمال، و البومة الصارخة، والمرأة الشمطاء (٩) تلقى فرجها، والأتان العضباء (١٠) يعني: الجذعاء (١١). فمن أوجس (٢١) في نفسه منهن شيئاً، فليقل: اعتصمت بك يارب من شرّ ما أجد في نفسي. فاعصمني من ذلك. قال: فيعصم من ذلك.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١٣): وقوله ﷺ: «إنّا تطيّرنا بكم» قال: بأسمائكم.

۳. الكافي ۱۹۸/۸م ۲۳۳.

۱۲. ن: أوجد.

١. كما في جامع الرواة ٦١٩/٢. وفي ق، ش: حرث.

٢. كذا في المصدر. وفي م، ي، ر: تهوهنت. وفي غيرها: هوّنت.

٤. نفس المصدر ١٩٦٧، ح ٢٣٤.

ه. الفقيه ۱۷۵/۲ ح ۷۸۰.

٦. كذا في ن، المصدر، جامع الرواة ٢٧٥/١. وفي غيرها: سليم،

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: خمسة. ولا يخفي أنَّ المعدود في المتن سبعة.

٩. الشمطاء: التي خالط بياض رأسها سواد.

٨. ن: السائح،

١١. المصدر: الجدَّاء. والجذعاء؛ المقطوعة الأذن.

١٠. كذا في المصدر. وفي النسخ: العضي.

١٢. تفسير القمّي ٢١٤/٢.

﴿ لَئِنْ لَمْ تَتْنَهُوا ﴾ : عن مقالتكم هذه،

﴿ لَنَرْجُمَنَّكُمْ ﴾ : بالحجارة . أو : نشتمنَّكم .

﴿ وَلَيَمَسَّنَكُمْ مِنَّا عَذَابٌ الِيمُ ﴾ ﴿ قَالُوا طَآئِرُكُمْ مَعَكُمْ ﴾ : سبب شؤمكم معكم، وهو سوء عقيدتكم وأعمالكم.

وقيل(١): حظَّكم ونصيبكم.

وقرئ <sup>(۲)</sup>: «طيركم».

﴿ أَئِنْ ذُكِّرْتُمْ ﴾ : وعظتم به .

وجواب الشرط محذوف مثل: تطيّرتم، أو توعّدتم بالرجم والتعذيب.

وقد قرئ (۳) بألف بين الهمزتين، وبفتح «إن» بمعنى: أتطيّرتم لأن ذكّرتم و «إن» [و «أن»](٤) بغير استفهام، و «أين ذكّرتم» بمعنى: طائركم معكم حيث جرى ذكركم؛ وهو أبلغ.

﴿ بَلْ اَنْتُمْ قَوْمٌ مُسْرِفُونَ ﴾ ۞: قوم عادتكم الإسراف في العصيان ـ فمن شمّ جاءكم الشؤم ـ أو في الضلال، ولذلك توعّدتم وتشاءمتم بمن يجب أن يكرم ويتبرّك به.

﴿ وَجُاءَ مِنْ اَقْصَا الْمَدِينَةِ رَجُلٌ يَسْعَىٰ ﴾ : وهو حبيب النجّار . وكان ينحت أصنامهم . وهو ممّن آمن بمحمّد ﷺ وبينهما ستّمائة سنة .

وقيل (٥):كان في غار يعبد الله. فلمّا بلغه خبر الرسل، أتاهم، وأظهر دينه.

وقيل (٢): وقد كان آمن بالرّسل عند ورودهم القرية. وكان منزله (٧) عند أقصى باب من باب المدينة. فلمّا بلغه أنّ قومه قد كذّبوا، وهمّوا بقتلهم، جاء يعدو ويشتدّ. وإنّما علم نبوّتهم، لأنّهم لمّا دعوه قال: أتأخذون على ذلك أجراً ؟ قالوا: لأ.

٢ و٣. أنوار التنزيل ٢٧٨/٢.

٥. نفس المصدر والموضع.

٧. ليس في ق.

١. مجمع البيان ٤١٩/٤.

٤. ليس في ي.

٦. مجمع البيان ٤١٩/٤.

وقيل (١): إنَّه كان به زمانة أوجذام، فأبرؤوه، فآمن بهم.

وقيل (٢)كان له ولد مريض. فمسحاه، فبرأ؛ فأمن.

﴿ قَالَ يَا قَوْمِ اتَّبِعُوا الْمُرْسَلِينَ ﴾ ۞ ﴿ اتَّبِعُوا مَنْ لاَ يَسْأَلُكُمْ اَجْراً ﴾ : على النصح وتبليغ الرسالة.

وفي جوامع الجامع (٤)، عن النبيّ ﷺ: سبّاق الأمم ثلاثة لم يكفروا [بالله](٥) طرفة عين : عليّ بن أبي طالب النيلا وصاحب يس، ومؤمن آل فرعون. فهم الصدّيقون. وعليّ أفضلهم.

وفي أصول الكافي <sup>(٦)</sup>: محمّد بن يحيئ، عن أحمد بن محمّد، عن علّي بن الحكم، عن مالك بن عطيّة، عن يونس بن عمّار (٧) قال :

قلت لأبي عبدالله عليه عليه عليه عليه عليه الذي قد ظهر بوجهي (^)، يزعم الناس أنَّ الله ﷺ لم يبتل به عبداً له فيه حاجة .

فقال لي: [لا!](٩) لقد كان مؤمن آل فرعون مكنّع (١٠) الأصابع؛ فكان يقول هكذا، ويمدّ يده (١١)، ويقول: «يا قوم اتّبعوا المرسلين». والحديث طويل، أخذت منه موضع الحاجة.

﴿ وَهُمْ مُهْتَدُونَ ﴾ ٢٠ إلى طريق الحقّ سالكون سبيله.

٣. الخصال ١٧٤/١، ح ٢٣٠.

١ و٢. نفس المصدر والموضع.

٥. ليس في ق، ش.

٤. الجوامع /٣٩١.

٧. كما في جامع الرواة ٣٦٠/٣. وفي ق، ش، م: عمارة.

٦. الكافي ٢/٥٦٥، ح ٤.

٨. الأثار التي ظهرت بوجهه كان برصاً ويحتمل الجذام كما قال المجلسي.

٩. من المصدر.

١٠. م، ي، ر: مكتع. وكنع الشيء: تقبّض وتداخل يبسأ. والمكنّع: هو الذي وقعت أصابعه.

١١. كذا في المصدر. وفي م،ى، ر: بيده. وفي غيرها: يديه.

وفي مجمع البيان (٣): فلمّا قال هذا، أخذوه فرفعوه إلى الملك. فقال له الملك: أفأنت تتّبعهم؟ فقال:

﴿ وَمَالِيَ لَا اَعْبُدُ الَّذِي فَطَرَنِي ﴾: تلطّف بالإرشاد بإيراده في معرض المناصحة لنفسه، وإمحاض النصح؛ حيث أراد لهم ما أراد لها.

والمراد تقريعهم على تركهم عبادة خالقهم إلى عبادة غيره. و لذلك قال:

﴿ وَالَّيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ ۞: مبالغةٌ في النهديد.

ثم عاد إلى المساق الأوّل فقال:

﴿ ءَ اَتَّخِذُ مِنْ دُونِهِ آلِهَةً إِنْ يُرِدْنِ الرَّحْمٰنُ بِضُرِّ لا تُغْنِ عَنِّي شَفَاعَتُهُمْ شَيْناً ﴾: لا تنفعني شفاعتهم،

﴿ وَلَا يُنْقِذُونِ ﴾ ۞: بالنصر والمظاهرة.

﴿ إِنِّي إِذَا لَفِي ضَلاَلٍ مُبِينٍ ﴾ ﴿ وَإِنْ ايثار ما لا ينفع ولا يدفع ضرّاً بوجه ما، عملى الخالق المقتدر على النفع والضرّ، وإشراكه به، ضلال بيّن لا يخفئ على عاقل.

﴿ إِنِّي آمَنْتُ بِرَبِّكُمْ ﴾: الذي خلقكم.

﴿ فَاسْمَعُونِ ﴾ ٢٠٠٠ فاسمعوا إيماني .

وقيل (1): الخطاب للرسل. فإنّه لمّا نصح قومه، أخذوا يرجمونه. فأسرع نحوهم قبل أن يقتلوه، وقال هذا، يشهدهم على إيمانه.

أمالي الصدوق /٣٨٥، ح ١٨.

٣. المجمع ٢٤١/٤.

۲. م، ش، ی، ر، المصدر: رسول الله.

٤. أنوار التنزيل ٢٧٩/٢.

﴿ قِيلَ ادْخُلِ الْجَنَّةَ ﴾: قيل له ذلك لمّا قتلوه، بشرى (١) بأنّه من أهل الجنّة، أو إكراماً وإذناً في دخولها كسائر الشهداء، أو: لمّا همّوا بقتله، رفعه الله تعالى إلى الجنّة؛ على ما قاله الحسن (٢).

وإنَّما لم يقل: «له» ، لأنَّ الغرض بيان المقول دون المقول له ؛ فإنَّه معلوم .

والكلام استئناف في حيّز الجواب عن السؤال عن حاله عند لقاء ربّه، بعد تـصلّبه في نصر دينه. ولذلك

﴿ قَالَ يَا لَيْتَ قَوْمِي يَعْلَمُونَ ﴾ ۞ ﴿ بِمَا غَفَرَ لِي رَبِّي وَجَعَلَنِي مِنَ الْمُكْرَمِينَ ﴾ ۞: فإنه جواب عن السؤال عن قوله عند ذلك القول له.

وإنّما تمنّى علم قومه بحاله، ليحملهم على اكتساب مثلها بالتوبة عن الكفر والدخول في الإيمان والطاعة، على دأب الأولياء في كظم الغيظ والترخم على الأعداء. أو ليعلموا أنّهم كانوا على خطأ عظيم في أمره وأنّه كان على حقّ.

وقرئ (٣): «المكرّمين».

و «ما» خبريّة ، أو مصدريّة . والباء صلة «يعلمون» . أو استفهاميّة جاءت على الأصل ، والباء صلة «غفر» . أي بأيّ شيء غفرلي . يريد به المهاجرة عن دينهم ، والمصابرة على أذيّتهم .

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): وقوله ﷺ: «وجاء من أقصى المدينة رجل يسعىٰ قال يا قوم اتّبعوا المرسلين» قال: نزلت في حبيب النجّار.

وفي جوامع الجامع (٥): «قال يا ليت قومي يعلمون بما غفرلي ربّي وجمعلني من المكرمين». ورد في حديث مرفوع أنّه نصح قومه حيّاً وميّتاً.

﴿ وَمَا ٱنْزَلْنَا عَلَىٰ قَوْمِهِ مِنْ بَعْدِهِ ﴾ : من بعد إهلاكه أو رفعه.

١. ق، ش: بشراً. ٢ و ٣. نفس المصدر والموضع.

٤. تفسير القمّي ٢١٤/٢.

١ و ١. نفس المصدر والموضع ٥. الجوامع /٣٩٢.

﴿ مِنْ جُنْدٍ مِنَ السَّمَاءِ ﴾ : لإهلاكهم، كما أرسلنا يوم بدر والخندق؛ بل كفينا أمرهم بصيحة مَلكِ.

وفيه استحقار لإهلاكهم، وإيماء بتعظيم الرسول ﷺ.

﴿ وَمَا كُنَّا مُنْزِلِينَ ﴾ ۞: وما صحّ في حكمتنا أن ننزل جنداً لإهلاك قـومه؛ إذ قـدّرنا لكلّ شيء سبباً ، و جعلنا ذلك سبباً لانتصارك من قومك.

وقيل (١): «ما» موصولة معطوفة على «جند». أي وممّاكنًا منزلين على من قبلهم من حجارة وريح وأمطار شديدة.

وقيل (٢): معناه: وما أنزلنا على قومه من بعده رسالة من السماء. فيطبع الله عليهم الرسالة، حيث قتلوا رسولهم.

﴿إِنْ كَانَتْ ﴾: ماكانت الأخذة ، أو العقوبة ،

﴿ إِلَّا صَيْحَةً وَاحِدَةً ﴾ : صاح بها جبرئيل.

وَ قرئت (٢٣) بالرّفع ، على كان التامّة.

﴿ فَادْاَهُمْ خَامِدُونَ ﴾ ۞: ميّتون.

شبّهوا بالنار، رمزاً إلى الحيّ كالنّار الساطعة، والميّت كرمادها ؛ كما قال لبيد:

وما المرء إلّا كالشّهاب وضوئه يحور رماداً بعد إذ هو ساطع ﴿ يَا حَسْرَةً عَلَى الْعِبَادِ ﴾: تعالى. وهذه من الأحوال التي من حقّها أن تحضري فيها.

وهي ما دلّ عليها:

﴿ مَا يَأْتِيهِمْ مِنْ رَسُولِ إِلَّا كَاتُوا بِهِ يَسْتَهْزِئُونَ ﴾ ۞: فإن المستهزئين بالناصحين المخلصين المنوط بنصحهم خير الدارين، أحقاء بأن يتحسّروا ويتحسّر عليهم. وقد تلهف على حالهم الملائكة والمؤمنون من الثقلين.

١. أتوار التنزيل ٢٧٩/٢. ٢. مجمع البيان ٤٢٢/٤.

٣. أنوار التنزيل ٢٧٩/٢.

ويجوزأن يكون تحسّراً من الله عليهم، على سبيل الاستعارة، لتعظيم ما جنوه على أنفسهم. ويؤيّده قراءة (١): «يا حسرتا».

ونصبها لطولها بالجارّ المتعلّق بها. وقيل (٢): بإضمار فعلها والمنادي محذوف.

وفي جوامع الجامع (٣): وروي عن عليّ بن الحسين زين العابدين عليّ : «يا حسرة العباد» على الإضافة إليهم، لاختصاصها بهم، من حيث إنّها موجّهة (٤) إليهم. و«يا حسرة على العباد» بإجراء الوصل مجرى الوقف.

﴿ اَلَمْ يَرَوْا ﴾: ألم يعلموا. وهو معلَّق عن قوله:

﴿كُمْ اَهْلَكُنْا قَبْلَهُمْ مِنَ الْقُرُونِ ﴾: لأنّ «كم» لا يعمل فيها ما قبلها، وإن كانت خبريّة ؛ لأنّ أصلها الاستفهام.

﴿ أَنَّهُمْ اِلَيْهِمْ لَا يَرْجِعُونَ ﴾ ٢ : بدل من «كم» على المعنى. أي ألم يروا كثرة إهلاكنا من قبلهم كونهم غير راجعين إليهم.

وقرئ (٥) بالكسر، على الاستئناف.

﴿ وَإِنْ كُلُّ لَمَا جَمِيعٌ لَدَيْنَا مُحْضَرُونَ ﴾ ۞: يوم القيامة للجزاء.

و ﴿إِنُّ مِخفِّفَةً مِن المِثفِّلةِ. واللاَّم هي الفارقة. و «ما» مزيدة للتأكيد.

وقرأ (٦) ابن عامر وعاصم وحمزة: «لمّا» بالتشديد، بمعنى إلّا. فيكون «إنَّ» نافية.

و «جميع» فعيل بمعنى مفعول. و «لدينا» ظرف له أو لـ «محضرون».

﴿ وَآيَةٌ لَهُمُ الْأَرْضُ الْمَيْتَةُ ﴾ : وقرأ نافع بالتشديد.

﴿ آَخْيَيْنَاهَا ﴾: خبر «للأرض». والجملة خبر «آية» أو صفة لها؛ إذ لم يرد بها معيّنة. وهي الخبر أو المبتدأ. والآية خبرها، أو استثناف لبيان كونها آية.

﴿ وَٱخْرَجْنَا مِنْهَا حَبّاً ﴾: جنس الحبّ.

﴿ فَمِنْهُ يَأْكُلُونَ ﴾ ٢٠ : قدّم الصلة للدلالة على أنّ الحبّ معظم ما يؤكل ويعاش به.

٣. الجوامع ٣٩٢/.

۱ و۲. أنوار التنزيل ۲۸۰/۲.

ق، ش، ن، ت: متوجهة.
 ه و٦. أنوار التنزيل ٢٨٠/٢.

﴿ وَجَعَلْنَا فِيهَا جَنَّاتٍ مِنْ نَخِيلٍ وَاعْتَابٍ ﴾ : من أنواع النخل والعنب. ولذلك جمعهما دون الحبّ؛ فإنّ الدالّ على الجنس مشعر بالاختلاف، ولأكذلك الدالّ على الأنواع.

وذكر النخيل دون التمور ليطابق الحبّ والأعناب، لاختصاص شـجرها. بـمزيد النفع وآثار الصنع.

﴿ وَفَجَّرْنَا فِيهَا ﴾: وقرئ (١) بالتخفيف. والفجر والتـفجير كـالفتح والتـفتيح، لفـظاً ومعنيّ.

﴿ مِنَ الْعُيُونِ ﴾ ﴿ أَي شيئاً من العيون. فحذف الموصوف، وأقيمت الصفة مقامه. أو : العيون، و «من» مزيدة، عند الأخفش.

﴿ لِيَأْكُلُوا مِنْ ثَمَرِهِ ﴾ : ثمر ما ذكر، وهو الجنّات.

وقيل (٢): الضمير لله، على طريقة الالتفات، والإضافة إليه. لأنَّ الثمر بخلقه.

وقرأ (٣) حمزة والكسائي بضمّتين. وهو لغة فيه، أو جمع شمار. وقـرئ (٤) بـضمّة وسكون.

﴿ وَمَا عَمِلَتُهُ آیْدِیهِمْ ﴾: عطف علی الثمر. والمراد ما یتّخذ منه؛ کالعصیر والدبس ونحوهما.

وقيل (٥): «مَا» نافية. والمراد أنّ الثمر بخلق الله، لأ بفعلهم. ويـؤيّد الأوّل قـراءة (١٦) الكوفيّين ـغير حفص ـ بلاهاء. فإنّ حذفه من الصلة، أحسن من غيرها.

﴿ أَفَلاَ يَشْكُرُونَ ﴾ ٢: أمر بالشكر من حيث إنّه إنكار لتركه.

﴿ سُبْحًانَ الَّذِي خَلَقَ الْآزْوَاجَ كُلُّهَا ﴾ : الأنواع والأصناف،

﴿ مِمَّا تُنْبِتُ الْأَرْضُ ﴾ : من النبات والشجر،

﴿ وَمِنْ ٱنْفُسِهِمْ ﴾ : الذكر والأنثى،

﴿ وَمِمَّا لا يَعْلَمُونَ ﴾ ٢٠ : وأزواجاً ممّا لم يطلعهم الله عليه، ولم يجعل لهم طريقاً إلى

١-٦. أنوار التنزيل ٢٨٠/٢.

٤٠ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

معرفته، ممّا خلقه في بطون الأودية وقعر البحار، فلم يشاهدوه، ولم يـتّصل خـبره بهم.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١) في هذه الآية قال: فإنّه حدّثني أبي، عن النضر بن سويد، عن الحلبيّ، عن أبي عبدالله للهِ قال: إنّ النطفة تقع من السماء إلى الأرض على النبات والثمر والشجر، فيأكل الناس منه والبهائم، فتجري فيهم.

﴿ وَآيَةً لَهُمُ اللَّيْلُ نَسْلَخُ مِنْهُ النَّهَارَ ﴾: نزيله ونكشف عن مكانه. مستعار من سلخ الجلد. والكلام في إعرابه ما سبق.

﴿ فَاِذَاهُمْ مُظْلِمُونَ ﴾ ۞: داخلون في الظلام.

وفي روضة الكافي (٢): عليّ بن محمّد، عن عليّ بن العبّاس، عن عليّ بن حمّد، عن عمرو بن شمر، عن جابر، عن أبي جعفر الله قال: فنضرب الله مثل محمّد الله الشمس، ومثل الوصيّ القمر، وهو قول الله (٣) الله (جعل الشمس ضياء والقمر نوراً». وقوله: و «آية لهم الليل نسلخ منه النهار فإذا هم مظلمون». وقوله (٤) الله نسلخ منه النهار فإذا هم مظلمون». وقوله (الله وظهرت الظلمة، فلم بنورهم و تركهم في ظلمات لا يبصرون»؛ يعني: قبض محمّد، وظهرت الظلمة، فلم يبصروا فضل أهل بيته. والحديث طويل. أخذت منه موضع الحاجة.

وفي الكافي (٥): عليّ بن محمّد بن الحسن، عن سهل بن زياد، عن ابن محبوب، عن أبي ولاد قال: قال أبو عبدالله لله الله خلق حجاباً من ظلمة ممّا يلي المشرق، ووكّل به ملكاً. فإذا غابت الشمس، اغترف ذلك الملك غرفة بيده. ثمّ استقبل بها المغرب، يتبع الشفق، ويخرج من بين يديه قليلاً قليلاً. ويمضي، فيوافي المغرب عند سقوط الشمس (٢)، فيسرّح [في] (١) الظلمة. ثمّ يعود إلى المشرق. فإذا طلع الفجر،

٤. البقرة /١٧.

١. تفسير القمّي ٢١٥/٢.

٣. يونس ٥/.

٥. الكافي ٢٧٩/٣، ح ٣.

٦. المصدر: الشفق.

٧. من المصدر مع المعقوفتين.

۲. الکافی ۸۰/۸، ح ۵۷٤.

نشر جناحيه، فاستاق الظلمة من المشرق إلى المغرب؛ حتّى يوافي بها المغرب عند طلوع الشمس.

﴿ وَالشَّمْسُ تَجْرِي لِمُسْتَقَرُّ لَهَا ﴾: لحد معين ينتهي إليه دورها؛ فشبه بمستقر المسافر إذا قطع مسيره. أو: لكبد السماء؛ فإن حركتها فيه يوجد إبطاء بحيث يظن أن لها هناك وقفة. أو: لاستقرار لها على نهج مخصوص. أو: لمنتهى مقدر لكل يوم من المشارق والمغارب؛ فإن لها في دورها ثلاثمانة وستين مشرقاً ومغرباً، تطلع كل يوم من مطلع، وتغرب من مغرب، ثم لا تعود إليهما إلى العام القابل. أو: لمنقطع جريها عند خراب العالم.

وقرئ (١): «لا مستقرّ لها»؛ أي لأ سكون؛ فإنّها متحرّكة دائماً. و «لا مستقرّ»، على أنّ «لا» بمعنى ليس.

وفي مجمع البيان (٢): روي عن عليّ بن الحسين وأبي جمعفر الباقر وجمعفر الصادق ﷺ: «لا مستقرّلها» بنصب الراء.

﴿ ذَلِكَ ﴾ : الجري على هذا التقدير المتضمّن للحكم التي تكلّ الفطن عن إحصائها ، ﴿ تَقْدِيرُ الْعَزِيزِ ﴾ : الغالب بقدرته على كلّ مقدور .

﴿ الْعَلِيمِ ﴾ ٢٠ المحيط علمه بكلِّ معلوم.

وفي كتاب التوحيد (٣)، باإسناده إلى أبي ذرّ الغفاري الله قال: كنت أخذاً بيد النبي عَلَيْلُهُ: ونحن نتماشي جميعاً، فمازلنا ننظر (٤) إلى الشمس حتّى غابت.

فقلت: يا رسول الله أين تغيب؟

قال: في السماء. ثمّ ترفع من سماء إلى سماء؛ حتّى تـرفع إلى السـماء السـابعة (٥) العليا، حتّى تكون تحت العرش. فتخرّ ساجدة، فتسجد معها الملائكة الموكّلون بها.

٢. المجمع ٤٢٣/٤.

كذا في المصدر، وفي النسخ: فأن لنا النظر.

١. أنوار التنزيل ٢٨١/٢.

٣. التوحيد/٢٨٠، ح ٧.

٥. ليس في ق، ش.

قال: فيأتيها جبرئيل بحلّة ضوء من نور العرش، على مقادير ساعات النهار في طوله في الصيف، وفي قصره في الشتاء، أو ما بين ذلك في الخريف والربيع.

قال: فتلبس تلك الحلّة ،كما يلبس أحدكم ثيابه. ثمّ تنطلق بها في جوّ السماء ، حتّى تطلع من مطلعها.

وفي أصول الكافي (٣): الحسين بن محمّد، عن معلّى بن محمّد قال: سئل العالم عليه الله؟

قال: علم، وشاء، وأراد، وقدر، وقضى، وأمضى. فأمضى ماقضى. وقضى ما قدر. وقضى ما قدر وقدر ما أراد. فبعلمه كانت المشيئة. وبمشيئته كانت الإرادة. وبإرادته كان التقدير. وبتقديره كان القضاء. وبقضائه كان الإمضاء. والعلم متقدم [على](1) المشيئة، والمشيئة ثانية، والارادة ثالثة. والتقدير واقع على القضاء بالإمضاء. فلله تبارك وتعالى البداء فيما علم، متى شاء، وفيما أراد لتقدير الأشياء. فإذا وقع القضاء بالإمضاء، فللا بداء.

١. من المصدر. ٢. التكوير ١/ ٢٠٠٠.

٣. الكافي ١/١٤٨١، ح ١٦. ٤. من المصدر.

فالعلم في المعلوم قبل كونه. والمشيئة في المشاء (١) قبل عينه. والإرادة في المراد قبل قيامه. والتقدير لهذه المعلومات قبل تفصيلها وتوصيلها عياناً ووقتاً. والقضاء بالإمضاء، هو المبرم من المفعولات ذوات الأجسام المدركات بالحواس من ذوي لون وريح ووزن وكيل، ومادب ودرج من إنس وجنّ وطير وسباع، وغير ذلك ممّا يدرك بالحواس. فلله تبارك وتعالى فيه البداء ممّا لاعين له. فإذا وقع العين المفهوم المدرك، فلا بداء. والله يفعل ما يشاء.

فبالعلم علم الأشياء قبل كونها. وبالمشيئة عرف صفاتها وحدودها، وأنشأها قبل إظهارها. وبالإرادة ميّز أنفسها في ألوانها وصفاتها. وبالتقدير قدّر أقواتها، وعرف أوّلها وأخرها. وبالقضاء أبان للناس أماكنها، ودلّهم عليها. وبالإمضاء شرح عللها، وأبان أمرها. «ذلك تقدير العزيز العليم».

## ﴿ وَالْقَمَرُ قَدَّرْناهُ ﴾: قدرنا مسيره

﴿ مَنَازِلَ ﴾ : أو : سيره في منازل . وهي ثمانية وعشرون : الشرطان (٢) ، البُطَين ، الشريّا ، الدَّبَران ، الهَقْعَة الهنعة ، الذراع ، النشرة ، الطرف ، الجبهة ، الزبرة ، الصّرفة ، العواء ، السماك ، الغفر ، الزبانا ، الإكليل ، القلب ، الشولة ، النعاثم ، البلدة ، سعد الذابح ، سعد بلع ، سعد السعود ، سعد الأخبية ، فرغ الدلو المقدّم ، فرغ الدلو المؤخّر ، الرشا ، وهو بطن الحوت . ينزل كلّ ليلة في واحدة منها ، لا يتخطّاه ، ولا يتقاصر عنه . فإذا كان في أخر منازله \_وهو الذي يكون فيه قبيل الاجتماع \_دقّ واستقوس .

وقرأ (٣) الكوفيّون وابن عامر: «والقمر» بنصب الراء.

﴿ حَسِنِّيْ عَسَادَ كَالْعُرْجُونِ ﴾ : كالشّمراخ المبعوّج. فعلون من الانبعراج، وهو : الاعوجاج.

١. ن، ت: المنشىء، وفي م، ش، ي، ر، المصدر: المنشأ.

٢. النسخ والمصدر: الشرطين. ٣. أنوار التنزيل ٢٨١/٢.

وقرئ (١): «كالعرجون». وهما لغتان؛ كالبُزيُون والبِزيَون.

﴿ الْقَدِيمِ ﴾ 🕤: العتيق.

وقيل (٢): ما مرّ عليه حول فصاعداً.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): حدّثني أبي، عن داود بن محمّد النهديّ (٤) قـال: دخل أبوسعيد المكاريّ [وكان واقفيّاً] (٥) على أبي الحسن الرضا للله الله الله الله من قدرك أن تدّعي ما ادّعاه (٦) أبوك ؟!

فقال له الرضا للي عمران أنّي واهب لك ذكراً، فوهب له مريم، ووهب لمريم عيسى للله ؟! أطفأ الله عليه ؟! وأدخل الفقر بيتك! أما علمت أنّ الله عليه أوحى إلى عمران أنّي واهب لك ذكراً، فوهب له مريم، ووهب لمريم عيسى للله ؟! فعيسى من مريم. ومريم من عيسى. ومريم وعيسى [شيء](٧) واحد. وأنا من أبي. وأبى منّي. وأنا وأبي شيء واحد.

فقال له أبوسعيد: فأسألك عن مسألة.

قال: سل، ولا أخالك تقبل منّي، ولست من غنمي؛ ولكن هاتها.

فقال له: ما تقول في رجل قال عند موته: كلّ مملوك لي (^) قديم، فهو حرّ لوجه الله؟ قال: نعم ماكان له ستّة (٩) أشهر، فهو قديم [وهو](١٠) حرّ. لأنّ الله ﷺ يقول: «والقمر قدّ رناه منازل حتّى عاد كالعرجون القديم». فما كان لستّة أشهر، فهو قديم [حرّ.

قال: فخرج](١١)من عنده، وافتقر، وذهب بصره. ثمّ مات لعنه الله وليس عنده مبيت ليلة.

١ و٢. أنوار التنزيل ٢٨١/٢. ٣. تفسير القمّي ٢١٥/٢.

٤. كما في جامع الرواة ٢٠٩/١. وفي المصدر: الفهدي،

٥. ليس في المصدر، ٦. المصدر ما ادّ عي.

٧. من المصدر. ٨. المصدر: له.

٩. كذا في المصدر: وفي النسخ: «لستّة» مكان «له ستّة».

١٠. من المصدر.

وفي إرشاد المفيد الله (١): وقضى عليّ النِّلاِّ في رجل وصّى فقال: اعتقوا عنّى كلّ عبد قديم في ملكي. فلمّا مات، لم يعرف الوصيّ ما يصنع. فسأله عن ذلك، فقال: يبعتق عنه كلّ عبد له في ملكه ستّة أشهر. وتبلا قبوله: «والقيمر قيدّرناه منازل حبّي عباد كالعرجون القديم».

## ﴿ لاَ الشُّمْسُ يَنْبَغِي لَهَا ﴾ : يصحّ لها و يتسهّل

﴿ أَنْ تُدْرِكَ الْقَمَرَ ﴾ : في سرعة سيره. فإنّ ذلك يخلّ بتكوّن النبات وتعيّش الحيوان. أو: في آثاره ومنافعه. أو: مكانه، بالنزّول إلى محلّه. أو: سلطانه، فتطمس نوره.

وإيلاء حرف النفي الشمس، للدلالة على أنَّها مسخَّرة لا يتيسّر لها إلَّا ما أريد منها. ﴿ وَلاَ اللَّيْلُ سَابِقُ النَّهَارِ ﴾ : فيفوته ؛ ولكن يعاقبه . وقيل (٢): المراد بهما آيتاهما ، وهما النيران. وبالسبق، سبق القمر إلى سلطان الشمس. فيكون عكساً للأوّل. وتبديل الإدراك بالسبق، لأنّه الملائم لسرعة سيره.

﴿ وَكُلُّ ﴾: وكلُّهم.

والتنوين عوض عن المضاف إليه. والضمير للشموس والأقمار ـ فإنّ اختلاف الأحوال يوجب تعدّداً ما في الذات \_أو إلى الكواكب؛ فإنّ ذكرهما مشعر بهما.

﴿ فِي فَلَكِ يَسْبَحُونَ ﴾ ٢٠ يسيرون فيه بانبساط.

وإنَّما قال: «يسبحون» بالواو والنون، لما أضاف إليها ما هو من فعل الأدميِّين؛ كما قال (٣): «ما لكم لأ تنطقون».

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (1): وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر إليُّ في قوله ﷺ: «لا الشمس ينبغي لها أن تدرك القمر ولا الليل سابق النهار وكلَّ في فلك يسبحون» يقول: الشمس سلطان النهار. والقمر سلطان الليل. لا ينبغي للشمس أن

۲. أنوار التنزيل ۲۸۱/۲.

١. الإرشاد /١٠٧. ٣. الصافّات /٩٢.

٤. تفسير القمّي ٢١٤/٢.

تكون مع ضوء القمر [بالليل](١)، ولا يسبق الليل النهار. يقول: لا يذهب الليل حمتى يدركه النهار. «وكل في فلك يسبحون». يقول: يمجيء (٢) وراء الفلك عملى ظاهر الاستدارة.

وفي مجمع البيان (٣): و روى العيّاشي في تفسيره بالإسناد عن الأشعث بن حاتم قال: كنت بخراسان حيث اجتمع الرضا والفضل بن سهل والمأمون في الإيوان (٤) بمرو. فوضعت المائدة.

فقال الرضاء الله : إنّ رجلاً من بني إسرائيل سألني بالمدينة فقال : النهار خلق قبل أم الليل؟ فما عندكم؟

قال: وأداروا الكلام. فلم يكن عندهم في ذلك شيء. فـقال الفـضل للـرضاعليُّة: أخبرنا بها، أصلحك الله.

قال: نعم. من القرآن، أم من الحساب؟

قال له الفضل: من جهة الحساب.

فقال: قد علمت ـ يا فضل ـ أنّ طالع الدنيا السرطان والكواكب في موضع شرفها. فزحل في الميزان. والمشتري في السرطان. والشمس في الحمل. والقمر في الثور. فذلك يدلّ على كينونة الشمس إفي الحمل]<sup>(٥)</sup> في العاشر من الطالع في وسط السماء (٢). فالنّهار خلق قبل الليل. وفي قوله تعالى: «الشمس ينبغي لها أن تدرك القمر ولا الليل سابق النهار». أي سبقه النهار.

٢. في المصدر زيادة: (يجري ـ ظ).

٤. المصدر: إيوان الحبري.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: الدنيا.

١. من المصدر.

٣. المجمع ٤٢٥/٤.

٥. ليس في ق، ش، م.

۷. الکافی ۱۱۵/۸ ح ۱۱٦.

وفي كتاب الاحتجاج (١) للطبرسي ﷺ عن أبي عبدالله عليُّة حديث طويل. وفيه قال السائل: فخلق النهار قبل الليل؟ قال: نعم (٢). خلق النهار قبل الليل، والشمس قبل القمر، والأرض قبل السماء.

﴿ وَاَيَةٌ لَهُم أَنَّا حَمَلْنَا ذُرِّيَّتَهُمْ ﴾: قيل (٣): أولادهم الذين يبعثونهم إلى تجاراتهم. أو صبيانهم ونساءهم الذين يستصحبونهم. فإنَّ الذرِّيَّة تَـقع عـليهنَّ، لانِّـهنَّ مـزارعـها. وتخصيصهم، لأنَّ استقرارهم في السفن أشقَّ، وتماسكهم (٤) فيها أعجب.

وقرأ (٥) نافع وابن عامر : «ذرّ ياتهم».

﴿ فِي الْفُلْكِ الْمَشْحُونِ ﴾ ۞: المملوء.

وقيل (٦): المراد فلك نوح. وحمل الله ذرّيّاتهم فيها أنّه حمل فيها أباءهم الأقدمين وفي أصلابهم ذرّيّاتهم. وتخصيص الذرّيّة، لأنّه أبلغ في الامتنان وأدخل في التعجّب مع الإيجاز.

وفي كتاب الخصال (٧)، عن أميرالمؤمنين لله حديث طبويل. وفيه: قال: فما التسعون؟ قال: الفلك المشحون. اتَّخذ نوح عليُّلا فيه تسعين بيتاً للبهائم.

﴿ وَخَلَقْنَا لَهُمْ مِنْ مِثْلِهِ ﴾ : من مثل الفلك ، أو سفينة نوح

﴿ مَا يَرْكَبُونَ ﴾ ٢٠ : قيل (٨): من الإبل؛ فإنَّها سفائن البرّ.

وقيل (٩): مثل السفينة من الدوابِّ؛ كالإبل والبقر والحمير، أو من السفن والزوارق. ﴿ وَإِنْ نَشَأَ نُغْرِقُهُمْ فَلاَ صَرِيخَ لَهُمْ ﴾: فلامغيث لهم يىحرسهم عـن الغـرق. أو : فـلا إغاثة؛ كقولهم: أتاهم الصريخ.

١. الاحتجاج /٣٥٢.

٣. أنوار التنزيل ٢٨١/٢.

٥. نفس المصدر والمجلّد /٢٨٢.

۷. الخصال ۹۸/۲ه، ح ۱.

٩. مجمع البيان ٢٢٦/٤.

٢، ليس في المصدر.

٤. ن: تماثلهم.

٦. نفس المصدرو الموضع.

٨. أنوار التنزيل ٢٨٢/٢.

﴿ وَلاٰ هُمْ يُنْفَذُونَ ﴾ ٢٠ ينجون من الموت به.

﴿ إِلَّا رَحْمَةً مِنَّا وَمَتَاعاً ﴾ : إلَّا لرحمة ولتمتيع بالحياة

﴿ إِلَىٰ حِينِ ﴾ ٢٠ زمان قدر لأجالهم.

﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ ﴾: أي المشركين.

﴿ اتَّقُوا مَا بَيْنَ آيُدِيكُمْ وَمَا خَلْفَكُمْ ﴾: قيل (١): الوقائع التي خلت، والعذاب المعدّ في الآخرة. أو: نوازل السماء، ونوائب الأرض؛ كقوله (٢): «أفلم يروا إلى ما بين أيديهم وما خلفهم من السماء والأرض». أو: عذاب الدنيا، وعذاب الآخرة؛ أو عكسه. أو: ما تقدّم من الذنوب، وما تأخر.

وفي مجمع البيان (٣): «ما بين أيديكم وما خلفكم». وروى الحلبيّ، عن أبي عبدالله للهُ قال: معناه: اتقّوا ما بين أيديكم من الذنوب، وما خلفكم من العقوبة.

﴿ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ ٢٠ التكونوا راجين رحمة الله.

وجواب «إذا» محذوف، دلَ عليه قوله:

﴿ وَمَا تَأْتِيهِمْ مِنْ آيَةٍ مِنْ آيَاتِ رَبِّهِمْ اِلاَّ كَانُوا عَنْهَا مُعْرِضِينَ ﴾ ﴿ وَمَا تَأْتِيهِمْ مِنْ آيَةٍ مِنْ آيَاتِ رَبِّهِمْ اِلاَّ كَانُوا عَنْهَا مُعْرِضِينَ ﴾ ﴿ وَمَا تَالَّهُ عَالَى اللَّهُ مِا عَتَادُوهُ ، وتَمَرَّنُوا عَلَيْهُ .

و«مِنْ» الأولى هي التي تزاد في النفي للاستغراق. و «مِنْ» الثانية للتبعيض.

﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ ٱنْفِقُوا مِمَّا رَزَقَكُمُ اللهُ ﴾ : على محاويجكم،

﴿ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ : بالصانع (٤) يعني : الزنادقة .

﴿لِلَّذِينَ آمَنُوا﴾: تهكماً بهم من إقرارهم به، وتعليقهم الأمور بمشيئته:

﴿ أَنُطْعِمُ مَنْ لَوْ يَشَاءُ اللهُ أَطْعَمَهُ ﴾ : على زعمكم؟!

وقيل (٥): قاله مشركوا قريش حين استطعمهم فقراء المؤمنين ، إيهاماً بأنَّ الله لمَّا كان

۲. سبأ /٩.

١. أنوار التنزيل ٢٨٢/٢.

٤. ليس في ق.

٣. مجمع البيان ٤٢٧/٤.

ه. أنوار التنزيل ٢٨٢/٢.

قادراً أن يطعمهم، ولم يطعمهم، فنحن أحقّ بذلك. وهذا من فرط جهالتهم. فإنّ الله يطعم بأسباب منها حثّ الأغنياء على إطعام الفقراء، وتوفيقهم له.

وقيل (١): هم اليهود؛ حين أمروا بإطعام الفقراء.

﴿ إِنْ أَنْتُمْ اِلاَّ فِي ضَلاَلِ مُبِينٍ ﴾ ﴿ : حيث أمرتمونا ما يخالف مشيئة الله ، أو أمرتم بالإنفاق على من منعه الله .

و يجوز أن يكون جواباً من الله لهم، أو حكاية لجواب المؤمنين لهم.

﴿ وَيَقُولُونَ مَتَىٰ هٰذَا الْوَعْدُ إِن كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴾ ﴿ وَيَقُولُونَ مَتَىٰ هٰذَا الْوَعْدُ إِن كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴾ ﴿ وَعَد البعث، أو وعد ازول العذاب. وهذا استهزاء منهم بخبر النبيّ ﷺ وخبر المؤمنين. فقال تعالى في جوابهم: ﴿ مَا يَنْظُرُونَ ﴾ : ما ينتظرون

﴿ إِلَّا صَيْحَةً وَاحِدَةً ﴾ : ـ هي النفخة الأولى ـ.

﴿ تَأْخُذُهُمْ وَهُمْ يَخِصُمُونَ ﴾ ﴿ يَتخاصمون في متاجرهم ومعاملاتهم، لا يخطر ببالهم أمرها. كقوله: «فأخذتهم الصاعقة (٢) بغتة وهم لا يشعرون».

في مجمع البيان (٣): وفي الحديث: تقوم الساعة، والرجلان قد نشروا ثوبهما يتبايعان؛ فما يطويانه حتى تقوم. والرجل يرفع أكلته إلى فيه؛ فما تصل إلى فيه، حتى تقوم. والرجل مشيته؛ فما يسقيها حتى تقوم.

وقيل (٥): وهم يختصمون هل ينزل بهم العذاب أم لا. وأصله : يختصمون. فسكّنت التاء، وأدغمت. ثمّ كسرت الخاء، لالتقاء الساكنين.

وقرأ (٦) أبوبكر بكسر الياء، للإتباع. وقرأ ابن كثير وورش وهشام بفتح الخاء. على

١. أنوار التنزيل ٢٨٢/٢.

٢. في أنوار التنزيل ٢٨٢/٢: الساعة, وعلى أي حال لا يوجد في المصحف هكذا آية. ولعل المقصود: «هل ينظرون إلا الساعة أن تأتيهم بغتة وهم لا يشعرون» (الزخرف ٦٦٪). أو: «أو تأتيهم الساعة بغتة وهم لا يشعرون» (يوسف ١٠٧).

٤. لاط الحوض بالطِّين: صلاه وملَّسه به، لثلاً ينشف الماء.

٥. نفس المصدر والموضع.
 ٦. أنوار التنزيل ٢٨٢/٢.

إلقاء حركة التاء إليه. وأبو عمرو وقالون به، مع الاختلاس. وعن نافع الفتح فيه والإسكان والتشديد. وكأنّه جوّز الجمع بين الساكنين، إذا كان الثاني مدغماً. وقرأ حمزة: «يخصمون». من خصمه: إذا جادله.

﴿ فَلاَ يَسْتَطِيعُونَ تَوْصِيَةً ﴾: في شيء من أمورهم.

﴿ وَلا اِلَىٰ اَهْلِهِمْ يَرْجِعُونَ ﴾ ٢٠ فيروا حالهم؛ بل يموتون حيث تبغتهم الصيحة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): قال: ذلك في آخر الزمان. يصاح فيهم صيحة، وهم في أسواقهم يتخاصمون. فيموتون كلّهم في مكانهم، لايرجع أحد منهم إلى منزله، ولأيوصي بوصيّة. وذلك قوله را لله يستطيعون توصية ولا إلى أهلهم يرجعون».

﴿ وَتُفِخَ فِي الصُّورِ ﴾ : أي مرّة ثانية .

﴿ فَإِذَاهُمْ مِنَ الْأَجْدَاثِ ﴾ : من القبور. جمع جدث.

وقرئ (٢) بالفاء، والجَدَث محرّكة \_: القبر.

﴿ إِلَىٰ رَبِّهِمْ يَنْسِلُونَ ﴾ ۞: يسرعون ٣٠.

وقرئ (1) بالضمّ.

﴿ قَالُوا يَاوَيْلُنَّا ﴾ : وقرئ (٥): «ياويلتا».

﴿ مَنْ بَعَتَنَا مِنْ مَرْقَدِنًا ﴾: وقرئ (٢): «من هبّنا» بمعنى: أهبّنا. من: هبّ من نومه: إذا انتبه. وفيه ترشيح ورمز واشعار بأنهم لاختلاط عقولهم، يظنّون أنهم كانوا نياماً. و «مِن بعثنا» و «مِن هبّنا»، على من الجارّة والمصدر. وسكت حفص وحده سكتة لطيفة. والوقف عليها في سائر القراءات حسن.

وفي جوامع الجامع (٧): وروي عن عليّ النِّلا أنّه قرأ: «من بعثنا» عملى من الجمارّة والمصدر.

١. تفسير القمّي ٢١٥/٢ ـ ٢١٦.

٣. ليس في ق، ن، ت.

٧. الجوامع /٣٩٤.

٢. أنوار التنزيل ٢٨٣/٢.

٦-٤، نفس المصدر والموضع.

﴿ هٰذَا مَا وَعَدَ الرَّحْمَٰنُ وَصَدَقَ الْمُرْسَلُونَ ﴾ ﴿ مبتدأ وخبر. و «ما» مصدريّة ، أو موصولة محذوفة الراجع . أو «هذا» صفة لامرقدنا» و «ماوعد» خبر محذوف ، أو مبتدأ خبره محذوف ؛ أي ما وعد الرحمن وصدق المرسلون حقّ.

قيل (١): وهو من كلامهم.

وقيل (٢): جواب للملائكة أو المؤمنين عن سؤالهم، معدول عن سننه؛ تذكيراً لكفرهم، وتقريعاً لهم عليه، وتنبيهاً بأنّ الذي يبهمهم هو السؤال عن البعث دون الباعث. كأنّهم قالوا: بعثكم الرحمن الذي وعدكم البعث، وأرسل إليكم الرسل، فصدقوكم. وليس الأمركما تظنّونه؛ فإنّه ليس ببعث النائم، فيهمكم السؤال عن الباعث وإنّما هو البعث الأكبر ذوالأهوال.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر الله في قوله: «يا ويلنا من بعثنا من مرقدنا» قالت الملائكة: «هذا ما وعد الرحمن وصدق المرسلون».

وفي روضة الكافي (٤): الحسين بن محمّد ومحمّد بن يحيى، إجميعاً إ(٥)عن محمّد بن سالم بن أبي مسلمة، عن الحسن بن شاذان الواسطيّ قال: كتبت إلى أبي الحسن الرضاع الله أشكو جفاء أهل واسط، وحملهم عليّ. وكانت عصابة من العثمانيّة تؤذيني. فوقّع بخطّه: إنّ الله جلّ ذكره أخذ ميثاق أوليائنا على الصبر في دولة الباطل. «فاصبر لحكم ربّك» (١٠) فلو قد قام سيّد الخلق، لقالوا: «يا ويلنا من بعثنا من مرقدنا هذا ما وعد الرحمن وصدق المرسلون».

وفي أصول الكافي (٧)، بإسناده إلى أبي بصير، عن أبي عبدالله عليٌّ قال: كان أبوذر عليه

٣. تفسير القمّي ٢١٦/٢.

٥. من المصدر مع المعقوفتين.

٧. نفس المصدر ١٣٤/٢، ح ١٨.

ا و۲. أنوار التنزيل ۲۸۳/۲.

٤. الكافي ٢٤٧/٨، ح ٢٤٦.

٦. القلم /٤٨.

يقول في خطبته: وما بين الموت والبعث إلّا كنومة نمتها، شمّ استيقظت منها. والحديث طويل، أخذت منه موضع الحاجة.

﴿ إِنْ كَانَتْ اِلاَّ صَيْحَةً وَاحِدَةً ﴾ : هي النفخة الأخيرة. وقمرثت (١) بـالرّفع عــلى كــان التامّة.

﴿ فَإِذَاهُمْ جَمِيعٌ لَدَيْنَا مُحْضَرِوُنَ ﴾ ٢: بمجرّد تلك الصيحة.

وفي كلّ ذلك تهوين أمر البعث والحشر، واستغناؤهما عن الأسباب التي ينوطان بها فيما يشهدونه (٢).

﴿ فَالْيَوْمَ لَا تُظْلَمُ نَفْسٌ شَيْناً وَلَا تُجْزَوْنَ اِلاَّ مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ ﴿ فَالْيَوْمَ لَا تُظْلَمُ نَفْسٌ شَيْناً وَلا تُجْزَوْنَ اِلاَّ مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ ﴿ وَاللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَى النَّفُوسِ. وكذا قوله:

﴿ إِنَّ أَصْحَابَ الْجَنَّةِ الْيَوْمَ فِي شُغُلِ فَاكِهُونَ ﴾ ﴿ إِنَّ أَصْحَابَ الْجَنَّةِ الْيَوْمَ فِي شُغُلِ فَاكِهُونَ ﴾ ﴿ إِنَّ أَصْحَابَ الْجَنَّةِ الْيَوْمَ فِي شُغُلِ فَاكِهُونَ ﴾ ﴿ وَفِي تَنكير «شغل» وإبهامه، تعظيم لما هم فيه من البهجة والتلذذ، وتنبيه على أنّه أعلى ما يحيط به الإفهام، ويعرب عن كنهه الكلام.

وقرأ (٣) ابن كثير ونافع وابن عمرو: «في شغّل» بالسكون. ويمعقوب في رواية: «فكهون» للمبالغة.

وقرئ (1): «فكهون» بالضمّ \_ وهو لغة؛ كنِطس ونُطس \_ و «فاكهين» و «فكهين» على الحال من المستكنّ في الظرف، و «شغل» بفتحتين، وفتحة وسكون. والكلّ لغات.

وهما خبران لـ«إنّ». ويجوز أن يكون «في شغل» صلة لـ «فاكهون».

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥): حدّثني أبي ، عن ابن أبي عمير ، عن زيد النرسيّ (٦)، عن عبيد بن زرارة قال: سمعت أبا عبدالله للسِّلِا يقول:

إذا أمات الله أهل الأرض، لبث كمثل ما خلق الله [الخلق] (٧)، ومثل ما أماتهم

١. أنوار التنزيل ٢٨٣/٢.

٣ و٤. نفس المصدر والموضع،

٦. المصدر: البوسي.

۲. ن، ت، ی، ر: پشاهدونه.

٥. تفسير القمَى ٢/٢٥٦ ـ ٢٥٧.

٧. من المصدر،

وأضعاف ذلك. ثمّ أمات أهل السماء الدنيا. ثمّ لبث مثل ما خلق الخلق (1)، ومثل ما أمات أهل الأرض وأهل سماء (7) الدنيا وأضعاف ذلك. ثمّ أمات أهل السماء الثانية ثمّ لبث ما خلق الخلق (٣)، ومثل ما أمات أهل الأرض وأهل سماء (4) الدنيا والسماء والثانية وأضعاف ذلك] (9) [ثمّ أمات أهل السماء] (7) الثالثة. ثمّ لبث مثل ما خلق الخلق (٧)، ومثل ما أمات أهل السماء الثالثة. ثمّ لبث مثل ما خلق الخلق (٧)، ومثل ما أمات أهل الأرض وأهل السماء الدنيا والسماء الثانية والسماء الثالثة وأضعاف ذلك في كلّ سماء مثل ذلك وأضعاف ذلك.

ثم أمات ميكائيل. ثمّ لبث مثل ما خلق الخلق (^) ومثل ذلك كلّه وأضعاف ذلك. ثمّ أمات جبرئيل النَّيْلِ. ثمّ لبث مثل ما خلق الخلق (\*) ومثل ذلك كلّه وأضعاف ذلك. ثمّ أمات إسرافيل. ثمّ لبث مثل ما خلق الخلق (١٠)، ومثل ذلك كلّه وأضعاف ذلك. ثمّ أمات ملك الموت. ثمّ لبث مثل ما خلق الخلق (١٠) ومثل ذلك كلّه وأضعاف ذلك.

ثمّ يقول الله (١٢) على الملك اليوم». فيردّ على نفسه: «لله الواحد القهّار» (١٣). أين الجبّارون؟! وأين المتكبّرون؟! وأين الذين ادّعوا معي إلها آخر ونحوهم. ثمّ يبعث الخلق.

قال عبيد بن زرارة: فقلت: إنّ هذا الأمركائن طولت ذلك. فقال: أرأيت ماكان، هل علمت به؟ فقلت: لا. قال: فكذلك هذا.

وقوله ﷺ: «إنّ أصحاب الجنّة اليوم في شغل فاكهون» قال (١٤٠): في افتضاض العذاري فاكهون. قال: يفاكهون النساء، ويلاعبونهنّ.

وفي مجمع البيان (١٥): «في شغل فاكهون» وقيل: شغلوا بافتضاض العذاري. عن ابن

كذا في المصدر. وفي النسخ: خلق الله الخلق. ٢. المصدر: السماء.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: خلق الله الخلق. ٤. في المصدر: «السماء» بدل «أهل سماء».

٥. ليس في ق، ش.

٧- ١١. كذا في المصدر. وفي النسخ: خلق الله الخلق.

١٢. غافر ١٦٧. المصدر: الله القهّار.

١٤. نفس المصدر ٢١٦٧. 10. المجمع ٤٢٩/٤.

عبّاس وابن مسعود، وهو المرويّ عن الصادق لليُّلِد قال (١): وحواجبهنّ كالأهلّة. وأشفار أعينهنّ كقوادم النسور.

﴿ هُمْ وَاَذْوَاجُهُمْ فِي ظِلاَكٍ ﴾ : جمع ظلّ ؛ كشعاب ، أو ظلّة ؛ كقباب. ويؤيّده قراءة (٢) حمزة والكسانيّ : «في ظلل».

﴿ عَلَى الْأَرَائِكِ ﴾: على السرر المزيّنة

﴿ مُتَكِنُونَ ﴾ ﴿ وهم مبتدأ خبره «في ظلال». و «على الأرائك» جملة مستأنفة ، أو خبر ثان. أو «متّكئون» والجارّان صلتان له. أو تأكيد للضمير في «في «في شغل» أو في «فاكهون» و «على الأرائك متّكئون» خبر آخر لـ «إنّ». و «أزواجهم» عطف على «هم» للمشاركة في الأحكام الثلاثة. و «في ظلال» حال من المعطوف والمعطوف عليه.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جمعفر الله في قوله الله وفي نفي ظلال على الأرائك متّكثون» الأرائك السرر عليها الحجال.

حدَثني أبي (٤)، عن الحسن بن محبوب، عن محمّد بن إسحاق، عن أبي جعفر النبخة : فإذا قال رسول الله عَلَيْهُ وذكر حديثاً طويلاً يذكر فيه حال المؤمن إذا دخل الجنّة ، فإذا جلس المؤمن على سريره ، اهتز سريره فرحاً . فإذا استقرّت بوليّ الله في الجنّة ، استأذن عليه الملك الموكّل (٥) بجنانه ليهنّئه بكرامة الله إيّاه . فيقول خدّام والمؤمن وصفاؤه : مكانك! فإنّ وليّ الله قد اتّكاً على أرائكه ، و زوجته الحوراء العيناء قد هُيّئت . فاصبر لوليّ الله ، حتى يفرغ من شغله .

قال: فتخرج عليه زوجته الحوراء من خيمتها، تمشي مقبلة، وحولها وصفاؤها يحجبنها (٦) عليها سبعون حلّة منسوجة بالياقوت واللؤلؤ والزبرجد، صبغن بـمسك

۲. أنوار التنزيل ۲۸۳/۲.

٤. نفس المصدر و المجلّد ٢٤٦\_٢٤٧.

٦. المصدر: تحينها.

١. ليس في ق.

٣. تفسير القمّى ٢١٦/٢.

٥. ق، ن، ت: الموكّل عليه.

وعنبر. وعلى رأسها تاج الكرامة. وفي رجليها (') نعلان من ذهب مكللان بالياقوت واللؤلؤ، شراكهما ('') ياقوت أحمر. فإذا دنت (") من وليّ الله وهم آأن آ<sup>(1)</sup> ياقوت أحمر. فإذا دنت (") من وليّ الله وهم آأن آ<sup>(1)</sup> ياقوم إليها شوقاً، تقول له: يا وليّ الله، ليس هذا يوم تعب ولا نصب. ولاتقم اأنا لك وأنت لي. فيعتنقان قدر خمسمائة عام من أعوام الدنيا لا يملّها ولا تملّه.

قال: فينظر إلى عنقها. فإذا عليها قلادة من قضيب (٥) باقوت أحمر. وسطها لوح مكتوب: أنت يا وليّ الله حبيبي. وأنا الحوراء حبيبتك. إليك تتأهّب (١) نفسي. وإليّ تتأهّب (٧) نفسك. ثمّ يبعث الله ألف ملك يهنّئونه إبالجنّة](٨)، ويزوّجونه بالحوراء.

و «ما» موصولة، أو موصولة مرتفعة بالابتداء. و «لهم» خبرها. وقوله:

١. كذا في المصدر. وفي النسخ: رجلها. ٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: شراكها.

٣. المصدر: أدنيت. ٤. من المصدر.

٥. ق، ش: قصب. ٦. ق، ش، ت، م، ر: تناهت. وفي المصدر: تباهت.

٧. ق، ش، ت، م، ر: تنهاهت. وفي المصدر؛ تباهت.

٨. ليس في ن. ٩٩. الكافي ١٩٩٨م - ٦٩.

١٠. ليس في ق، ش. ١٠. المصدر: بعضهم.

۱۲. ن، ت، م، ی، ر: احتمل. ۱۳. ن، ټ، م، ی، ر: حمل.

١٤. كذا في أنوار التنزيل ٢٨٤/٢. وفي النسخ:كقوله.

﴿ سَلاَمٌ ﴾ : بدل منها، أو صفة أخرى. ويجوز أن يكون خبرها، أو خبر محذوف، أو مبتدأ محذوف الخبر (١). أي ولهم سلام.

وقرئ (٢) بالنصب، على المصدر أو الحال. أي لهم مرادهم خالصاً.

﴿ قَوْلاً مِنْ رَبِّ رَحِيمٍ ﴾ ، أي يقول الله ، أو يقال لهم قولاً كائناً من جهته . والمعنى : أنّ الله يسلّم عليهم بواسطة الملائكة ، أو بغير واسطة ، تعظيماً لهم . وذلك مطلوبهم ومتمنّاهم . ويحتمل نصبه على الاختصاص .

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): وقال عليّ بن إبراهيم الله في قوله كلَّك: «سلام قـولاً من ربّ رحيم» قال: السلام منه هو الأمان.

﴿ وَامْتَازُوا الْيَوْمَ آيُّهَا الْمُجْرِمُونَ ﴾ ﴿ وَانفردوا عن المؤمنين. وذلك حين يسار (٤) بهم إلى الجنّة. كقوله (٥): «ويوم تقوم الساعة يومئذ يتفرّقون».

وقيل (٦٠): اعتزلوا من كلّ خير . أو : تفرّقوا في النار . فإنّ لكلّ كافر بيتاً يتفرّد به لايري ولا يري .

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٧): وقوله: «وامتازوا اليوم أيّها المجرمون» قال: إذا جمع الله الخلق يوم القيامة، بقوا قياماً على أقدامهم. حتّى يلجمهم العرق، فينادون: يا ربّ! حاسبنا، ولو إلى النار! فيبعث الله على رياحاً، فتضرب بينهم. وينادي مناد: «وامتازوا اليوم أيّها المجرمون». فيميّز بينهم. فصار المجرمون إلى (٨) النار. ومن كان في قلبه إيمان (٩) صار إلى الجنّة.

﴿ أَلَمْ أَعْهَدْ إِلَيْكُمْ يَا بَنِي آدَمَ أَنْ لاَ تَعْبُدُوا الشَّيْطَانَ ﴾: من جملة ما يقال لهم، تـقريعاً

٢. أنوار التنزيل ٢٨٤/٢.

ن، ت، ی، ر: بشار.

٦. أنوار التنزيل ٢٨٤/٢.

٨. كذا في المصدر. وفي النسخ: في.

١. ليس في ق،ن،ت.

٣. تفسير القمّي ٢١٦/٢

٥. الروم /١٤.

٧. تفسير القمّي ٢١٦٧٢.

٩. كذا في المصدر. وفي النسخ: الإيمان.

وإلزاماً للحجّة. وعهده إليهم، ما نصب لهم من الحجج العقليّة والسمعيّة الأمرة بعبادته، الزاجرة عن عبادة غيره. و جعلها عبادة الشيطان، لأنّه الأمر بها، والمزيّن لها.

وقرئ (١): «إعهد» بكسر حرف المضارعة وأعهد وأجهد واحد على لغة تميم.

﴿ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوٌّ مُبِينٌ ﴾ ٢٠ : تعليل للمنع عن عبادته بالطاعة فيما يحملهم عليه.

وفي اعتقادات الإماميّة (٢) للصدوق الله قال الله اله عن أصغى إلى ناطق، فقد عبده. فإن كان الناطق عن الله، فقد عبد الله. وإن كان الناطق عن إبليس، فقد عبد إبليس.

﴿ وَاَنِ اعْبُدُونِي ﴾ : عطف على «أن لأ تعبدوا».

﴿ هٰذَا صِرَاطٌ مُسْتَقِيمٌ ﴾ ٢ إشارة إلى ما عهد إليهم، أو إلى عبادته. فالجملة استئناف لبيان المقتضى للعهد بشقيه، أو بالشقّ الآخير. والتنكير للمبالغة والتعظيم، أو للتبعيض، فإنّ التوحيد سلوك بعض الطريق المستقيم.

﴿ وَلَقَدْ اَضَلَّ مِنْكُمْ جِبِلاً كَثِيراً اَفَلَمْ تَكُونُوا تَعْقِلُونَ ﴾ ﴿ وَلَقَدْ اَضَلَّ مِنْكُمْ جِبِلاً كَثِيراً اَفَلَمْ تَكُونُوا تَعْقِلُونَ ﴾ ﴿ وَلَقَدْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى

والجِبلَ: الخلق والجماعة والجمع الذين جُبلوا على خليقة (٣). وأصل الجِبلّ: الطبع. ومنه: الجَبَل؛ لأنّه مطبوع على الثبات. وقيل (٤): أصله الغلظة والشدة.

وقرأ (٥) يعقوب بضمّتين. وابن كثير وحمزة والكسائيّ بهما مع تخفيف اللاّم. وابن عامر وأبو عمرو بضمّة وسكون، مع التخفيف. والكلّ لغات. وقرئ (٢): «جبلاً» جمع جبلة كخلقة وخلق. «وجيلاً» واحد الأجيال.

﴿ هٰذِهِ جَهَنَّمُ الَّتِي كُنْتُمْ تُوعَدُونَ ﴾ ﴿ اصْلَوْهَا الْيَوْمَ بِمَا كُنْتُمْ تَكْفُرُونَ ﴾ ﴿: ذوقوا حرّها اليوم، بكفركم في الدنيا. وأصله: اللزوم.

وقيل (٧): معناه: صيروا صلاها؛ أي وقودها.

٢. اعتقادات الصدوق /١٠٥.

٤. مجمع البيان ٤٣٠/٤.

٧. مجمع البيان ٤٣٠/٤.

١. أتوار التنزيل ٢٨٤/٢.

٣. ق،ش: خليفته.

۵ و٦. أنوار التنزيل ٢٨٤/٢.

﴿ الْيَوْمَ نَخْتِمُ عَلَىٰ أَفُواهِهِمْ ﴾ : لمنعها من الكلام.

﴿ وَتُكَلِّمُنَا آيْدِيهِمْ وَتَشْهَدُ آرْجُلُهُمْ بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾ ﴿ وَتُكلِّمُنَا آيْدِيهِمْ وَتَشْهَدُ آرْجُلُهُمْ بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾ ﴿ وَتُكلِّمُنَا آيْدِيهِمْ وَتَشْهَدُ آرْجُلُهُمْ بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾ ﴿ وَتُكلِّمُنَا آيْدِيهِمْ وَتَشْهَدُ آرْجُلُهُمْ بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾ ﴿ وَتُكلِّمُنَا آيْدِيهِمْ وَتُشْهَدُ آرْجُلُهُمْ بِمَا كَانُوا يَكُسِبُونَ ﴾ ﴿ وَتُللّمُ اللهُ اللهُ وَلا اللهُ عَلَى أَفْعَالُهَا .

وقيل (٢): يجعل الله تعالى فيها كلاماً. وإنّما نسب الكلام إليها، لأنّه لأ يـظهر أثـر الكلام إلّا من جهتها.

وقيل (٣): بإنطاق الله إيّاها.

وفي أصول الكافي (٤): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن بكر بن صالح، عن القاسم بن بريد قال: حدّ ثني أبو عمرو الزبيريّ، عن أبي عبدالله عليه وذكر حديثاً طويلاً يقول فيه بعد أن قال: [إنّ الله] (٥) تبارك و تعالى فرض الإيمان على جوارح ابن آدم، وقسّمه عليها، وفرّقه فيها ـ: شهدت الأيدي والأرجل على أنفسهما، وعلى أربابهما من تضييعهما لما أمر الله تظنّ وفرضه عليهما. «اليوم نختم على أفواههم و تكلّمنا أيديهم و تشهد أرجلهم بما كانوا يكسبون». فهذا أيضاً ممّا فرض الله على اليدين، وعلى الرجلين. وهو عملهما، وهو من الإيمان.

عليّ بن محمّد (٢) عن بعض أصحابه، عن آدم بن إسحاق، عن عبدالرزّاق بن مهران، عن الحسين بن ميمون، عن محمّد بن سالم، عن أبي جعفر، وذكر حديثاً طويلاً يقول فيه ﷺ: وليست تشهد الجوارح على مؤمن. إنّما تشهد على من حقّت عليه كلمة العذاب. فأمّا المؤمن، فيعطئ كتابه بيمينه. قال الله (٧) ﷺ: «فأمّا من أوتي كتابه بيمينه فأولئك يقرؤون كتابهم ولا يظلمون فتيلاً».

وفي كتاب من لا يحضره الفقيه (٨): قال أميرالمؤمنين عليه في وصيته لابنه

<sup>4</sup> 

٣-١. نفس المصدر والموضع. وأنوار التنزيل ٢٨٤/٢.

٤. الكافي ٢٣/٢-٣٦، ح ١. ٥. ليس في ق، ت، ن.

٦. نفس المصدر والمجلّد ٣٢/، ح ١. ٧. الإسراء ٧١٠.

الوصية في الفقيه ٢٧٥/٤ ح ٨٣٠ ولم أر فيها هذا الشطر.

محمّد بن الحنفيّة ﷺ: وقال الله ﷺ: «اليوم نختم على أفواههم وتكلّمنا أيديهم وتشهد أرجلهم بماكانوا يكسبون». فأخبرعنها أنّها تشهد على صاحبها يوم القيامة.

وفي تفسير العيّاشي (۱): عن مسعدة بن صدقة ، عن جعفر بن محمّد عن جدّه المنظّة قال : قال أميرالمؤمنين الله في خطبة يضف هول يوم (۲) القيامة : ختم على الأفواه ، فلا تكلّم و تكلّمت الأيدي ، و [شهدت] (۲) الأرجل ، ونطقت الجلود بما عملوا ؛ فلا يكتمون الله حديثاً .

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (1): وقوله ﷺ: «اليوم نختم على أفواههم - إلى قوله: ما كانوا يكسبون» قال: إذا جمع الله ﷺ الخلق يوم القيامة، دفع (٥) إلى كلّ إنسان كتابه. فينظرون فيه، فينكرون أنّهم عملوا من ذلك شيئاً. فتشهد عليهم الملائكة، فيقولون: يا ربّ، ملائكتك يشهدون لك! ثمّ يحلفون أنّهم لم يعلموا من ذلك شيئاً. وهو قول (٢) الله ﷺ: «ويوم يبعثهم الله جميعاً فيحلفون له كما يحلفون لكم». فإذا فعلوا (٧) ذلك، ختم الله على ألسنتهم وتنطق جوارحهم (٨) بما كانوا يكسبون.

وفي كتاب الاحتجاج (٩) للطبرسي الله عن أميرالمؤمنين الله حديث طويل، يقول فيه الله اليوم نختم على أفواههم وتكلّمنا أيديهم وتشهد أرجلهم بما كانوا يكسبون»، فإن ذلك في مواطن غير واحد، من مواطن ذلك اليوم الذي كان مقداره خمسين ألف سنة، يكفر أهل المعاصي بعضهم ببعض، ويلعن بعضهم بعضاً. والكفر في هذه الآية البراءة. يقول: فيبرأ بعضهم من بعض. ونظيرها في سورة إبراهيم (١٠) قول الشيطان: «إنّى كفرت بما أشركتمون من قبل» وقبول إبراهيم خليل الرحمن:

۲. لیس فی ق، ش.

۱. تفسير العياشي ۲٤٢/١، ح ۱۲۳.

٤. تفسير القميّ ٢١٦/٢.

٣. من المصدر.

المجادلة /١٨.

٧. في ق، ش: «تكلمنا أيديهم و تشهد أرجلهم» بدل «وتنطق جوارحهم».

٨. في ق زيادة: فاحشة. ٩. الاحتجاج ٢٤٢.

۱۰. إبراهيم /۲۲.

٦٠ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

«كفرنا بكم» (١)؛ يعني: تبرّأنا منكم.

ثمّ يجتمعون في مواطن أحر، فيستنطقون فيه. فيقولون: «والله ربّنا ماكنًا مشركين» (٢). وهؤلاء خاصة هم المقرّون في دار الدنيا بالتوحيد، فلا ينفعهم إيمانهم مع مخالفتهم رسله، وشكّهم فيما أتوا به عن ربّهم، ونقضهم عهوده في أوصيائه (٣)، واستبدالهم الذي هو أدنى بالذي هو خير. فكذّبهم الله فيما انتحلوه من الإيمان بقوله (٤): «انظر كيف كذبوا على أنفسهم». فيختم الله على أفواههم، ويستنطق الأيدي والأرجل والجلود، فتشهد بكل معصية كانت منهم. ثمّ يرتفع (٥) عن السنتهم الختم، فيقولون لجلودهم: «لم شهدتم علينا قالوا أنطقنا الله الذي أنطق كلّ شيء» (١).

﴿ وَلَوْنَشَاءُ لَطَمَسُنا عَلَىٰ آغْيَتِهم ﴾: لمسحنا أعينهم حتى تصير ممسوحة.

والطمس: محو الشيء حتّى يذهب أثره.

﴿ فَاسْتَبَقُوا الصِّرَاطَ ﴾ : فاستبقوا إلى الطريق الذي اعتادوا سلوكه .

وانتصابه بنزع الخافض، أو بتضمين الاستباق معنى الإبتدار، أو جعل المسبوق إليه مسبوقاً على الاتساع، أو بالظرف.

﴿ فَانَّىٰ يُبْصِرُونَ ﴾ ٢٠ الطريق وجهة السلوك، فضلاً عن غيره.

و «أنّى» في محل النصب، على الحال من «يبصرون»، أو على أنّه في معنى مصدره.

﴿ وَلَوْ نَشَاءُ لَمَسَخْنَاهُمْ ﴾ : بتغيير صورهم وإبطال قواهم.

﴿ عَلَىٰ مَكَانَتِهِمْ ﴾ : مكانهم ، بحيث يجمدون فيه .

وقرأ (٧) أبوبكر: «على مكاناتهم».

﴿ فَمَا اسْتَطَاعُوا مُضِيّاً ﴾ : ذهاباً ،

٢. الأنعام ٢٣٧.

٤. الأنعام /٢٤.

٦. فصّلت ۲۱٪

الممتحنة /٤.

٣. المصدر: عهودهم في أوصيائهم.

٥. المصدر: يرفع،

٧. أنوار التنزيل ٢٨٥/٢.

﴿ وَلا يَرْجِعُونَ ﴾ ۞: ولا رجوعاً. فوضع الفعل موضعه للفواصل.

وقيل (١): ولا يرجعون عن تكذيبهم.

وقرئ (٢): «مضيّاً» بإتباع الميم الضاد المكسورة، لقلب الواو ياءً؛ كالعُتيّ والعِـتيّ. و«مَضيّاً» كالصّبيّ.

والمعنى: أنّهم بكفرهم ونقضهم بما عهد إليهم أحقّاء بأن يفعل بهم ذلك، لكنّا لم نفعل لشمول الرحمة لهم، واقتضاء الحكمة إمهالهم.

﴿ وَمَنْ نُعَمِّرْهُ ﴾: نطل عمره،

﴿ نُنَكِّسُهُ فِي الْخَلْقِ ﴾ : نقلبه فيه . فلا يزال يتزايد ضعفه وانتقاض بنيته وقواه ، عكس ماكان عليه بدء أمره .

وقرأ (٣) عاصم وحمزة: «ننكّسه» من التنكيس. وهو أبلغ. والنكس أشهر.

﴿ اَفَلاَ يَعْقِلُونَ ﴾ ﴿ اَنَّ من قدر على ذلك، قدر على الطمس والمسخ؛ فإنَّه مشتمل عليهما وزيادة، غير أنَّه تدرِّج.

وقرأ (٤) نافع وابن عامر ويعقوب بالتاء، لجري الخطاب قبله.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥): وقوله كان «ومن نعمّره ننكسه في الخلق أفلا يعقلون». فإنه ردّ على الزنادقة الذين يبطلون التوحيد، ويقولون: إنّ الرجل إذا نكح المرأة، وصارت النطفة في رحمها، تلقّته الأشكال من الغذاء، ودار عليه الفلك، ومرّ عليه الليل والنهار. فيولد الإنسان بالطبائع من الغذاء، ومرور الليل والنهار. فنقض الله كان عليهم قولهم في حرف واحد، فقال جلّ ذكره: «ومن نعمّره ننكسه في الخلق أفلا يعقلون». قال: لو كان هذا كما يقولون، لكان ينبغي أن يزيد الإنسان أبداً، مادامت الأشكال قائمة والليل والنهار قائمين (١) والفلك يدور. فكيف صار يرجع إلى النقصان كلما ازداد في الكبر إلى حدّ الطفوليّة ونقصان السمع والبصر والقوّة والعلم والمنطق؛

١٤٤. أنوار التنزيل ٢٨٥/٢.

٥. تفسير القمي ٢١٧/٢.

٦. كذا في المصدر، وفي النسخ: قائمان.

حتى [ينتقض و](١) ينتكس في الخلق؟! ولكن ذلك من خلق العزيز العليم وتقديره. ﴿ وَمَا عَلَمْنَاهُ الشَّعْرَ ﴾ : رد لقولهم إنّ محمّداً عَيَّاتُهُ شاعر. أي ما علّمناه (٢) الشعر بتعليم القرآن؛ فإنّه غير مقفّى ولا موزون ما يتوخّاه الشعراء من التخيّلات المرغّبة والمنقرة ونحوها.

﴿ وَمَا يَنْبَغِي لَهُ ﴾ : وما ينبغي له أن يقول الشعر. أو : لا يتأتّى له إن أراد. وفي مجمع البيان (٣): روى عن الحسن أنّ رسول الله ﷺ كان يتمثّل بهذا البيت : كفي الإسلام والشيب للمرء ناهيا

فقال له أبو كرز: يا رسول الله، إنَّما قال الشاعر:

كفي الشيب والإسلام للمرء ناهيا

وأشهد أنَّك رسول الله ﷺ وما علَّمك الله الشعر، وما ينبغي لك.

وعن عائشة أنَّها قالت: كان رسول الله عَلَيْ يتمثِّل ببيت أخي بني قيس:

ستبدي لك الأيّام ماكنت جاهلاً ويأتيك بالأخبار من لم تزوّده (1) فجعل يقول: ويأتيك من لم تزود بالأخبار. فيقول أبوبكر: ليس هكذا يا رسول الله! فيقول: إنّى ليس بشاعر. وما ينبغي لي.

فأمّا قوله ﷺ:

## أنا النبي لاكذب أنا ابن عبدالمطلب

فقد قال قوم: إنّ هذا ليس بشعر. وقال آخرون: إنّما هو اتّفاق منه، وليس بقصد إلى قول الشعر (٥). وقد صحّ أنّه سَيَّا الله كان يسمعه ويحثّ عليه. وقال لحسّان بن ثابت: لا تزال ديا حسّان مؤيّداً بروح القدس؛ مانصرتنا بلسانك.

۲. ق، ش: علمته،

١. ليس في المصدر،

٤. البيت لطرقة بن العبد، وهو من معلَّقته.

٢. المجمع ٤٣٢/٤.

٥. في المصدر زيادة: وقيل: إن معنى الآية وما علمناه الشعر بتعليم القرآن وما ينبغي للفرآن أن يكون شعراً فإن نظمه ليس بنظم الشعر.

وقيل (١): الضمير للقرآن. أي مايصح للقرآن أن يكون شعراً.

﴿ إِنَّ هُوَالِاًّ ذِكْرٌ ﴾ : عظة وإرشاد من الله.

﴿ وَقُرْآنٌ مُبِينٌ ﴾ ﴿ وَكتاب سماويّ يتلى في المعابد، ظاهر أنّه ليس من كلام البشر، لما فيه من الإعجاز.

وفي تفسير عليّ بن ابراهيم (٢) متّصلاً بقوله: من خلق العزيز العليم وتقديره: وقوله على الله الشعر وما ينبغي له الله قال: كانت قريش تقول: إنّ هذا الذي يقوله محمّد (٣) على الله على الله على عليهم، فقال: «وما علّمناه الشعر وما ينبغي له إن هو إلّا ذكر وقرآن مبين». ولم يقل رسول الله عَيْنَ شعراً قطّ.

﴿ لِيُنْذِرَ ﴾ : القرآن، أو الرسول، ويؤيِّده قراءة (١) نافع وابن عامر ويعقوب بالتاء.

﴿ مَنْ كَانَ حَيّاً ﴾: عاقلاً فَهِماً ؛ فإنّ الغافل كالميّت. أو: مؤمناً في علم الله تعالى فإنّ الحياة الأبديّة بالإيمان. وتخصيص الإنذار به، لأنّه المنتفع به.

﴿ وَيَحِقُّ الْقَوْلُ ﴾ : وتجب كلمة العذاب.

﴿ عَلَى الْكَافِرِينَ ﴾ ٢٠ على المصرّين على الكفر.

وجعلهم في مقابلة «من كان حيّاً»، إشعاراً بأنّهم لكفرهم وسقوط حجّتهم وعدم تأمّلهم أموات في الحقيقة.

وفي أصول الكافي (٥): عليّ بن محمّد، عن صالح بن أبي حمّاد، عن الحسين بن زيد (٢)، عن الحسن بن عليّ بن أبي حمزة، عن إبراهيم، عن أبي عبدالله عليّ حديث طويل، يقول فيه عليّ : وقال الله (٧) وقال الله (١) وقال الله (١) وقال الله عنه علية الحرج الحي من الميّت ويخرج (١) الميّت من الحيّ : المؤمن الذي تخرج طينته من طينة الكافر. والميّت الذي يخرج من

۱. أنوارالتنزيل ۲۸۵/۲.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: محمَّداً.

٥. الكافي ٢/٥، ح ٧.

٧. المصدر: يزيد.

٢. تفسير القمّي ٢١٧/٢.

٤. أنوار التنزيل ٢٨٥/٢.

٦. الروم /١٩.

٨. المصدر: مخرج. وعليه يكون:الأنعام /٩٥.

الحّي، هو الكافر الذي يخرج من طينة المؤمن. فالحيّ المؤمن. والميّت الكافر. وذلك قوله (١) على «أو من كان ميتاً فأحييناه». فكان موته اختلاط طينته مع طينة الكافر. وكان حياته حين فرق الله على بينهما بكلمته. كذلك يخرج الله على المؤمن في الميلاد من الظلمة بعد دخولها إلى النور. ويخرج الكافر من النور إلى الظلمة، بعد دخوله إلى النور. ويخرج الكافر من النور إلى الظلمة، بعد دخوله الى النور. ويندر من كان حيّاً ويحقّ القول على الكافرين».

﴿ اَوَلَمْ يَرَوْا اَنَّا خَلَقْنَا لَهُمْ مِمَّا عَمِلَتْ اَيْدِينَا﴾: ممّا تولّينا إحـداثـه، ولم يـقدر عـلى إحداثه غيرنا.

وذكر الأيدي وإسناد الفعل إليها، استعارة مبالغة في الاختصاص والتفرّد بالإحداث.

﴿ أَتْعَاماً ﴾ : خصَّها بالذِّكر ، لما فيها من بدائع الفطرة وكثرة المنافع.

﴿ فَهُمْ لَمُهَا مَالِكُونَ ﴾ ۞: متملّكون بتمليكنا إيّاهم. أو: متمكّنون من ضبطها والتصرّف فيها، بتسخيرنا إيّاها لهم.

﴿ وَذَلَّنَاهَا لَهُمْ ﴾ : فصيّرناها منقادة لهم.

﴿ فَمِنْهَا رَكُوبُهُم ﴾: مركوبهم.

وقرئ (٥): «ركوبتهم» وهي بمعناه ؛ كالحلوب والحلوبة . وقيل : جمعه . و «ركوبهم» أي ذو ركوبهم ، [أو : فمن منافعها ركوبهم](٦).

﴿ وَمِنْهَا يَأْكُلُونَ ﴾ ٢٠ : في كتاب طبّ الأئمّة ٧٧، بإسناده إلى جابر بن راشد، عن أبي

١. الأنعام /١٢٢.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: النار.

٥. أنوار التنزيل ٢٨٦/٢.

٧. طب الأنعة الملك ٧٧.

٣. ليس في ق، ن، ت.

٤. المجمع ٤/٣٢/٤.

٦. ليس في ق.

عبدالله الصادق طلي قال: بينما هو في سفر، إذ نظر إلى رجل عليه كآبة وحزن. فقال له: ما لك؟ قال: دابّتي حرون (١). قال ويحك! اقرأ هذه الآية في أذنها (٢): «أولم يروا أنّا خلقنا لهم ممّا عملت أيدينا أنعاماً فهم لها مالكون وذلّلناها لهم فمنها ركوبهم ومنها يأكلون».

﴿ وَلَهُمْ قِيهًا مَنَافِعٌ ﴾ : من الجلود والأصواف والأوبار،

﴿ وَمَشَارِبُ ﴾ : من اللبن. جمع مشرب بمعنى الموضع أو المصدر.

وأمال الشين ابنعامر وحده برواية هشام.

﴿ اَفَلاَ يَشْكُرُونَ ﴾ ﴿ الله في ذلك؛ إذ لولا خلقه لها، وتذليله إيّاها، كيف أمكن التوصّل (٣) إلى تحصيل هذه المنافع المهمّة؟!

﴿ وَاتَّخَذُوا مِنْ دُونِ اللهِ آلِهَةً ﴾: أشركوها به في العبادة، بعد ما رأوا منه تلك القدرة الباهرة والنعم (٤) المتظاهرة، وعلموا أنّه المتفرّد بها.

﴿ لَعَلَّهُمْ يُنْصَرُونَ ﴾ ﴿ رجاء أن ينصروهم فيما حزنهم من الأمور؛ والأمر بالعكس، لأنهم

﴿ لَا يَسْتَطِيعُونَ نَصْرَهُمْ وَهُمْ لَهُمْ ﴾: لألهتهم.

﴿جُنْدٌ مُحْضَرُونَ ﴾ ﴿ : معدّون لحفظهم والذبّ عنهم. أو: محضرون أثـرهم فـي النار.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥): وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر الله في قوله: «واتّخذوا من دون الله آلهة لعلّهم ينصرون لايستطيعون نصرهم وهم لهم جند محضرون»: يقول: لاتستطيع الآلهة لهم نصراً، وهم للآلهة جند محضرون.

﴿ فَلَا يَحْزُنْكَ ﴾: فلا يهمّك. وقرئ (٦٦) بضمّ الياء؛ من أحزن.

٢. كذا في المصدر: وفي النسخ: أذنه.

٤. ق: النعمة.

٦. أنوار التنزيل ٢٨٦/٢.

١. الحرون: الذي لا ينقاد.

۴. ن،ت،ش،ی، ر: التوسّل.

٥. تفسير القمّي ٢١٧/٢.

﴿ قَوْلُهُمْ ﴾ : في الله بالإلحاد والشرك. وقيل (١): [فيك](١) بالتكذيب والتهجين به. ﴿ إِنَّا نَعْلَمُ مَا يُسِرُّونَ وَمَا يُعْلِنُونَ ﴾ ﴿ وَنجازيهم عليه. وكفي ذلك أن تتسلّى به.

وهو تعليل للنهي، على الاستئناف. ولذلك لو قرئ (٣): «أنّا» ـ بالفتح ـ على حذف لام التعليل، جاز.

﴿ اَوَلَمْ يَرَالْإِنْسَانُ أَنَّا خَلَقْنَاهُ مِنْ نُطْفَةٍ فَإِذَا هُوَ خَصِيمٌ مُبِينٌ ﴾ ﴿ اَوَلَمْ يَرَالْإِنْسَانُ أَنَّا خَلَقْنَاهُ مِنْ نُطْفَةٍ فَإِذَا هُو خَصِيمٌ مُبِينٌ ﴾ ﴿ يَسَلِيهُ ثَانِية بتهوين ما يقولونه بالنسبة إلى إنكارهم الحشر. وفيه تقبيح بليغ لإنكاره ؛ حيث عجب منه وجعله إفراطاً في الخصومة بيّناً ، ومنافاة لجحود القدرة على ما هو أهون ممّا عمله في بدء خلقه ، ومقابلة النعمة التي لا مزيد عليها ـوهي خلقه من أخسّ شيء وأمهنه شريفاً مكرماً ـ بالعقوق والتكذيب.

وقيل (1): معنى «فإذا هو خصيم مبين». فإذا هو بعد ماكان ماءً مهيناً، مميّز منطيق قادر على الخصام، معرب عمّا في نفسه.

﴿ وَضَرَبَ لَنَا مَثَلاً ﴾: أمراً عجيباً. وهو نفي القدرة على إحياء الموتى، وتشبيهه بخلقه، بوصفه بالعجز عمّا عجزوا عنه.

﴿ وَنُسِيَ خَلْقَهُ ﴾ : خلقنا إيّاه .

﴿ قَالَ مَنْ يُحْيِي الْعِظَامَ وَهِيَ رَمِيمٌ ﴾ ۞: منكراً إيّاه، مستبعداً له.

والرميم: ما بلي من العظام. ولعلّه فعيل بمعنى فاعل ـمن: رمّ الشيء ـصار اسماً بالغلبة. ولذلك لم يؤنّث. أو بمعنى مفعول؛ من رممته.

وفيه دليل على أنَّ العظم ذو حياة فيؤثِّر فيه الموت، كسائر الأعضاء.

وفي مجمع البيان (٥): واختلف في القائل لذلك. فقيل: هو أُبِيّ بن خلف. عن قتادة ومجاهد. وهو المرويّ عن الصادق للهلاّ. وقيل: هو العاص بن وائـل السـهميّ. عـن

٢. من المصدر.

٤. أنوار التنزيل ٢٨٦/٢.

١. أنوار التنزيل ٢٨٦/٢.

٣. نفس المصدر والموضع.

٥. مجمع البيان ٤٣٤/٤.

سعيد بن جبير. وقيل: أُميّة بن خلف. عن الحسن.

وفي كتاب من لايحضره الفقيه (١) حديث طويل، وفيه قالوا: وقد رممت يا رسول الله ﷺ! يعنون: صرت رميماً. فقال: كلاً! إنّ الله ﷺ حرّم لحومنا على الأرض أن تطعم منها شيئاً.

وقال الصادق <sup>(٣)</sup> على : إنّ الله ﷺ : إنّ الله ﷺ الله على الأرض. وحـرّم لحـومنا عـلى الدوابّ أن تُطعم (٣) منها شيئاً.

﴿ قُلْ يُحْيِيهُا الَّذِي أَنْشَاهَا أَوَّلَ مَرَّةٍ ﴾ : فإنّ قدرته كما كانت لامتناع التغيير فيه والمادّة على حالها في القابليّة اللاّزمة لذاتها.

وفي كتاب الاحتجاج (1) للطبرسيّ الله في احتجاج أبي عبدالله الصادق عليَّلا : قال السائل : أفيتلاشي (٥) الروح بعد خروجه عن قالبه ، أم هو باق ؟

قال: بل هو باق إلى وقت ينفخ في الصور. فعند ذلك، تبطل الأشياء وتفنى ؛ فبلا حسّ ولامحسوس. ثمّ أعيدت الأشياء كما بدأها مدبّرها. وذلك أربعمائة سنة يسبت (٢) فيها الخلق. وذلك بين النفختين.

قال: وأنّى له بالبعث، والبدن قد بلي، والأعضاء قد تفرّقت؟ فعضو ببلدة يأكلها سباعها! وعضو بأخرى تمزّقه هوامّها! وعضو قد صار تراباً يبنى به مع الطين حائط (٧)! قال: إنّ الذي أنشأه (٨) من غير شيء، وصوّره (١) على غير مثال كان سبق إليه، قادر على الله على غير مثال كان سبق إليه، قادر على الله على عيده كما بدأه.

قال: أوضح لي ذلك.

١٠. ليس في المصدر.

٢. تفس المصدر والموضع.

٤. الاحتجاج /٣٥٠.

۱. الفقيه ۱۲۱/۱، ح ۵۸۲.

٣. المصدر: على الدود أن يطعم.

المصدر: أفتتلاشي.

٦. كذا في المصدر، وفي م، ش، ي، ر: تسبب وفي غيرها: سبب.

٧. كذا في المصدر، وفي النسخ: في حائط. ٨. كذا في المصدر. وفي النسخ: أنشأها.

٩. كذا في المصدر. وفي النسخ: صورة.

قال: إنّ الروح مقيمة في مكانها؛ روح المحسن في ضياء وفسحة، وروح المسيء في ضيق وظلمة. والبدن يصير تراباً، كما منه خلق. وما تقذف به السباع والهوام من أجوافها، ممّا أكلته ومزّقته، كلّ ذلك في التراب محفوظ عند من لايعزب عنه مثقال ذرّة في ظلمات الأرض، ويعلم عدد الأشياء ووزنها. وإنّ تراب الروحانيّين بمنزلة الذهب في التراب. فإذا كان حين البعث، مطرت الأرض مطر النشور. فتربو الأرض. ثمّ تمخض السقاء. فيصير تراب البشر كمصير الذهب من التراب، إذا غسل بالماء؛ والزبد من اللبن، إذا مخض. فيجتمع تراب كلّ قالب إلى قالبه، فينتقل بإذن الله تعالى القادر إلى حيث الروح. فتعود الصور بإذن المصوّر، كهيئتها. وتلج الروح فيها. فإذا قد استوى، لا ينكر من نفسه شيئاً.

﴿ وَهُو بِكُلِّ خَلْقٍ عَلِيمٌ ﴾ ﴿ يعلم تفاصيل المخلوقات بعلمه، وكيفيّة خلقها. فيعلم أجزاء الأشخاص المتفتّة المتبدّدة أصولها وفصولها ومواقعها، وطريق تمييزها وضم بعضها إلى بعض على النمط السابق، وإعادة الأعراض والقوى التي كانت فيها، أو إحداث مثلها.

وفي كتاب الاحتجاج (٢) للطبرسي الله عن موسى بن جعفر، عن أبيه، عن آبائه، عن الحسين بن علي الله الأميرالمؤمنين الله الحسين بن علي الله الأميرالمؤمنين الله الحسين بن علي الله الذي كفر ببرهان على نبؤته.

قال له علي عليه الموت وهو أنه مكذب بالبعث بعد الموت وهو أبي بن خلف الجمحي معه عظم نخر. ففركه، ثم قال: يا محمد! من يحيي العظام وهي رميم ؟! فأنطق الله محمداً بمحكم آياته، وبهته ببرهان نبوته، فقال: «يحييها الذي أنشأها اوّل مرّة وهو بكلّ خلق عليم». فانصرف مبهوتاً.

﴿ الَّذِي جَعَلَ لَكُمْ مِنَ الشَّجَرِ الْأَخْمَضَرِ ﴾ : كالمرخ والعفار. وما شـجرتان يـتّخذ الأعراب زنودها منهما.

١. المصدر: تمخَضوا.

وفي مجمع البيان (١<sup>١)</sup>: وتقول العرب: في كلّ شجرة نار. واستمجد المرخ والعفار. وقال الكلبئ: كلّ شجرة ينقدح منها النار؛ إلّا العنّاب.

﴿ نَاراً ﴾ : بأن يُشحَق المرخ على العفار ـ وهما خضراوان يقطر منهما الماء ـ فينقدح من النار.

﴿ فَإِذَا أَنْتُمْ مِنْهُ تُوقِدُونَ ﴾ ٢ : لا تشكّون في أنّها نار خرجت منه. فمن قدر على إحداث النار من الشجر الأخضر، مع ما فيه من المائيّة المضادّة لها بكيفيّته \_كان أقدر على إعادة الغضاضة فيماكان غضّاً فيبس وبلى.

وقرئ (٢): «من الشجر الخضراء» على المعنى ؛ كقوله (٢): «فمالئون منها البطون».

وفي كتاب الاحتجاج (٤) للطبرسي الله قال أبو محمّد العسكري: قال الصادق الله: وأمّا الجدال بالتي هي أحسن، فهو ما أمر الله تعالى به نبيّه أن يجادل به من جحد البعث بعد الموت وإحياء له. فقال [الله] (٥) حاكياً عنه: «وضرب لنا مثلاً ونسي خلقه قال من يحيي العظام وهي رميم». فقال الله في الردّ عليه: قل يا محمّد «يحييها الذي أنشأها أوّل مرّة وهو بكلّ خلق عليم الذي جعل لكم من الشجر الأخضر نباراً فإذا أنتم منه توقدون». فأراد [الله] (٢) من نبيّه أن يجادل المبطل الذي قال: كيف يجوز أن يبعث هذه العظام وهي رميم ؟! قال: فقل «يحييها الذي أنشأها أوّل مرّة». أفيعجز من ابتدأ به لا من شيء، أن يعيده بعد أن يُبلى ؟! بل ابتداؤه أصعب عندكم من إعادته! ثمّ قال: «الذي جعل لكم من الشجر الأخضر ناراً»؛ أي إذا كمن النار الحارّة في الشجر (٧) الأخضر الرطب، ثمّ يستخرجها، فعرّ فكم (٨) أنّه على إعادة من بُلى (١) أقدر.

١. المجمع ٤٣٥/٤.

٣. الصافّات /٦٦.

٥. من المصدر.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: الشجرة.

المصدر: مايلي.

۲. أنوار التنزيل ۲۸۷/۲.

٤. الاحتجاج /٢١ ـ ٢٢.

٦. من المصدر،

٨. كذا في المصدر. وفي النسخ: فيعرفكم.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): حدّ ثني أبي، عن سعيد بن أبي سعيد، عن إسحاق بن جرير (٢)، قال أبو عبدالله لللله : أي شيء يقول أصحابك في قول إبليس: «خلقتني من نار وخلقته من طين» (٣)؟

قلت: جعلت فداك؛ قد قال ذلك، وذكره الله في كتابه.

قال: كذب إبليس، يا إسحاق. ما خلقه إلّا من طين. ثمّ قال: قال الله: «الذي جمعل لكم من الشجر الأخضر ناراً فإذا أنتم منه توقدون». خلقه الله من تلك (١) النار، و [النار](٥) من تلك الشجرة أصلها من طين.

﴿ اَوَلَيْسَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ ﴾: مع كبر جرمهما وعظم شأنهما،

﴿ بِقَادِرٍ عَلَىٰ أَنْ يَخْلُقَ مِثْلَهُمْ ﴾: في الصغر والحقارة بالإضافة إليهما. أو: مثلهم في أصول الذات وصفاتها. وهو المعاد.

وعن يعقوب (٢): «يقدر».

﴿ بَلَىٰ ﴾ : جواب من الله لتقرير ما بعد النفي ، مشعر بأنَّه لا جواب سواه .

﴿ وَهُوَ الْخَلاَّقُ الْعَلِيمُ ﴾ ٢٠ كثير المخلوقات والمعلومات.

وفي كتاب الاحتجاج (٧) للطبرسي الله متصلاً بقوله سابقاً: أنّه على إعادة من بُلي أقدر: ثمّ قال: «أو ليس الذي خلق السماوات والأرض بقادر على أن يخلق مثلهم بلى وهو الخلاق العليم»؛ أي إذا كان خلق السماوات والأرض أعظم وأبعد في أوهامكم وقدركم أن تقدروا عليه من إعادة البالي، فكيف جوّزتم من الله خلق هذا الأعجب عندكم والأصعب لديكم، وتجوّزوا منه ما هو أسهل عندكم من إعادة البالي؟!

١. تفسير القمّي ٢٤٤/٢ ـ٢٤٥.

٢. المصدر: حريز. وفي ق: أبي جوير. وفي ش: جوير.

٣. الأعراف /١٢. ٤ كذا في المصدر، وفي النسخ: ذلك.

٥. من المصدر. ٦. أنوار التنزيل ٢٨٧/٢.

٧. الاحتجاج /٢٢.

قال الصادق النبي المجدال بالتي هي أحسن. لأنّ فيها قبطع عذر الكافرين، وإذالة شبههم. وأمّا الجدال بغير التي هي أحسن، فأن تجحد حقّاً لايمكنك أن تـفرّق بينه وبين باطل من تجادله؛ وإنّما تدفعه عن باطله بأن تجحد الحقّ. فهذا هو المحرّم. لأنّك مثله؛ جحد هو حقّاً، وجحدت أنت حقّاً آخر.

قال أبو محمّد للسلام : فقال إليه رجمل آخمر فبقال : يما ابسن رسمول الله ، أفسجادل (١٠) رسول الله ؟

قال الصادق عليه : مهما ظننت برسول الله عَيَيه من شيء، فلا تظنن (۱) به مخالفة الله تعالى. أليس الله قد قال (۳): «وجادلهم بالتي هي أحسن»، «وقل يحييها الذي أنشأها أول مرة» لمن ضرب الله مثلاً ؟! أفتظن أنّ رسول الله خالف ما أمره الله به، فلم يجادل بما أمره الله به، ولم يخبر عن أمر الله بما أمره أن يخبر به ؟! والحديث طويل. أخذت منه موضع الحاجة.

﴿إِنَّمَا آمْرُهُ ﴾: إنَّما شأنه.

﴿ إِذَا أَرَادَ شَيْناً أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ﴾ ٢ : أي فهو يكون. أي فيحدث.

وهو تمثيل لتأثير قدرته في مراده، بأمر المطاع للمطيع في حصول المأمور، من غير امتناع وتوقّف وافتقار إلى مزاولة عمل واستعمال آلة، قطعاً لمادة الشبهة؛ وهو قياس قدرة الله على قدرة الخلق.

ونصبه (٤) ابن عامر والكسائي، عطفاً على «يقول».

﴿ فَسُبْحَانَ الَّذِي بِيَدِهِ مَلَكُوتُ كُلِّ شَيْءٍ ﴾: تنزيه له عمّا ضربواله، وتعجيب عمّا قالوا فيه، معلّلاً بكونه مالكاً للملك كلّه، قادراً علىٰ كلّ شيء.

﴿ وَالَّيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ ٢٠ : وعد ووعيد للمقرّين والمنكرين.

كذا في المصدر، وفي النسخ: أيجادل.

٣. النحل /١٢٥.

٢. ق، ش، م: فلا تظن.

أنوار التنزيل ٢٨٧/٢.

وقرأ(١) يعقوب بفتح التاء.

وفي كتاب الاحتجاج (٢) للطبرسي ﷺ : وعن يعقوب بن جعفر ، عن أبي إبراهيم عليها أَنَّه قال: ولا أجده يلفظ بشقّ فم؛ ولكن [كما]<sup>(٣)</sup> قال الله ﷺ: «إنَّما أمره إذا أراد شيئاً أن يقول له كن فيكون» بمشيئته من غير تردّد في نفس (٤).

وفي نهج البلاغة (٥): يقول لما أراد كونه (٦): «كن» فيكون؛ لا بصوت يقرع (٧)، ولا نداء يسمع. وإنّماكلامه سبحانه فعل منه أنشأه ومثّله، لم يكن من قبل ذلك كائناً. ولو كان قديماً، لكان إلهاً ثانياً.

> وفيه (^)أيضاً: يقول ولا يلفظ. [ويحفظ ولا يتحفّظ](١) ويريد ولا يضمر. وفيه (١٠) أيضاً: يريد بلا همّة.

وفي كتاب الإهليلجة (١١) المنقول عن الصادق عليُّلا : إنَّ الإرادة من العباد، الضمير وما يبدو بعد ذلك من الفعل. وأمّا من الله على فالإرادة للفعل إحداثه. إنّـما يـقول له كـن فيكون؛ بلا تعب، ولاكيف.

وفي أصول الكافي (١٢): محمّد بن يحيي العطّار، عن أحمد بن محمّد بـن عـيسي الأشعري، عن الحسين بن سعيد الأهوازي، عن النضر بـن سـويد، عـن عـاصم بـن حميد، عن أبي عبدالله عليه قال: قلت: لم يزل الله مريداً؟

قال: إنَّ المريد لا يكون إلَّا لمراد (١٣) معه. لم يزل [الله](١٤) عالماً قادراً. ثمَّ أراد.

١. أنوار التنزيل ٢٨٧/٢.

٣. من المصدر.

٥. النهج /٢٧٤، الخطبة ١٨٦.

٧. ق، ش: يفزع.

٩. من المصدر.

١٠. نفس المصدر /٢٥٨، الخطبة ١٧٩. ولكن فيه: مريد بلا همّة.

١١. البحار ١٩٦/٣.

١٣. ق، ش، ن، م، ت: المراد.

٢. الاحتجاج ٢٨٧.

٤. ق، ش، ن، ت: نفس الأمر.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ زيادة: قال.

٨. نفس المصدر والموضع.

۱۲, الكافي ۱/۱۰۹، ح ۱.

١٤. من المصدر.

أحمد بن إدريس (١)، عن محمّد بن عبدالجبّار، عن صفوان بن يحيى قـال: قـلت لأبى الحسن لليّلاِ أخبرني عن الإرادة من الله ومن الخلق.

قال: فقال: الإرادة من الخلق، الضمير، وما يبدو لهم بعد ذلك من الفعل. وأمّا من الله (٢) فإرادته إحداثه، لاغير ذلك، لأنّه لايروّي، ولايهم، ولايتفكّر. وهذه الصفات منفيّة عنه، وهي صفات الخلق. فإرادة الله الفعل، لا غير ذلك. يقول له: «كن» فيكون بلا لفظ، ولانطق بلسان، ولا همّة، ولاتفكّر. ولاكيف لذلك، كما أنّه لاكيف له.

وفي عيون الأخبار (٣)، في باب مجلس الرضاعك مع أهل الأديان والمقالات في التوحيد، كلام للرضاعك مع عمران، يقول فيه:

واعلم أنّ الإبداع والمشيئة والإرادة معناها واحد، وأسماؤها ثلاثه. وكان أوّل إبداعه وإرادته ومشيئته الحروف التي جعلها أصلاً لكلّ شيء ودليلاً على كلّ مدرك، وفاصلاً لكلّ مشكل. وتلك الحروف تفريق (٤) كلّ شيء من اسم حتّ وباطل، أو فعل (٥)، أو مفعول، أو معنى، أو غير معنى. وعليها اجتمعت الأمور كلّها.

ولم يجعل للحروف في إبداعه لها معنى غير أنفسها يتناهى (٢)؛ ولا وجود لها، لأنها مبدعة بالإبداع. والنور في هذا الموضع أوّل فعل الله الذي هو نور السماوات والأرض. والحروف هي المفعول بذلك الفعل. وهي الحروف التي عليها [مدار](١)الكلام والعبارات، كلها من الله الله علمها خلقه.

وهي ثلاثة وثلاثون حرفاً. فمنها ثمانية وعشرون حرفاً تدلّ على لغات العسربيّة. ومن الثمانية والعشرين اثنان وعشرون حرفاً تدلّ على لغات السسريانيّة والعبرانـيّة.

١. نفس المصدر والموضع، ح ٣.

٢. في ت زيادة: فإرادته للفعل إحداثه. إنَّما يقول له: كن، فيكون بلاتعب، ولاكيف.

٣. العيون ١٣٩/١ ـ ١٤٠.

٤. كذا في المصدر، وفي ن: يعرف، وفي غيرها: تعرف.

٥. ن، ي، المصدر: فاعل. ٦. المصدر: تتناهي.

٧. من المصدر.

ومنها خمسة أحرف متحرّفة في سائر اللغات من العجم والأقاليم واللغات كلّها وهي خمسة أحرف تحرّفت من الثمانية والعشرون حرفاً من اللغات. فيصارت الحروف ثلاثة وثلاثين حرفاً. وأمّا الخمسة المختلفة فتححج (١) لايجوز ذكرها أكثر ممّا ذكرناه. ثمّ جعل الحروف بعد إحصائها وإحكام عدّتها، فعلاً منه. كقوله رُجَّكَ: «كن فيكون». و«كن» منه صنع، وما يكون به المصنوع.

فالخلق الأوّل من الله ﷺ الإبداع؛ لا وزن له، ولا حـركة، ولا سـمع، ولا لون، ولا حسّ. والخلق الثاني حروف(٢)؛ لاوزن لها ولا لون. وهمي مسموعة موصوفة غمير منظور إليها. والخلق الثالث ماكان من الأنواع كلّها محسوساً ملموساً ذا ذوق منظوراً (٣) إليه. والله تبارك وتعالى سابق للإبداع، لأنّه ليس قبله ﷺ شيء (٤)، ولا كان معه شيء. والإبداع سابق للحروف(٥). والحروف لاتدلُّ على غير نفسها.

قال المأمون: كيف لاتدلّ على غير نفسها (٢)؟ ](٧).

قال الرضاء الله : لأنَّ الله تبارك وتعالى لا يجمع منها شيئاً بغير معنى أبداً. فإذا ألَّف منها أحرفاً أربعة أو خمسة أو ستّة، أو أكثر من ذلك أو أقلّ، لم يؤلِّفها لغير معنى، ولم يك إلّا لمعنى محدث لم يكن قبل ذلك شيئاً (^).

قال عمران: فكيف لنا بمعرفة ذلك؟

قال الرَّضاعِكِ : أمَّا المعرفة، فوجه ذلك وبيانه أنَّك تذكر الحروف، إذا لم ترد بنها غير نفسها، ذكرتها فرداً [فقلت:](١٩) اب ت ثجح خ ؛ حتّى تأتي إلى (١٠) آخرها فلم

١. ق، ش، م، ر؛ فتحج. وفي المصدر: ف ي ج ح خ. قال المجلسي ﷺ؛ الظاهر أنَّ العبارة قد صحَّفت ولم ٢. ق، ش: الحروف. تكن بهذه الصورة.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: منظورٌ.

٥. كذا في المصدر، وفي النسخ: الحروف.

٧. ليس في ن. .

٩. من المصدر.

٤. ليس في م،ي، ر،

٦. المصدر: أنفسها.

٨. المصدر:شيء.

١٠. المصدر: على.

تجدلها معنى (١) غير أنفسها. وإذا ألفت وجمعت منها (٢)، وجعلتها اسماً وصفة لمعنى ما طلبت ووجه ما عنيت (٣)، كانت دليلة على معانيها داعية إلى الموصوف بها. أفهمته؟ قال: نعم.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): ثمّ قال الله الله: «أوليس الذي خلق السماوات والأرض -إلى قوله: -كن فيكون» [قال:](٥) فإنّ خزائنه في الكاف والنون.

٢. في ق،ن زيادة: أحرفاً.

٤. تفسير القتى ٢١٨/٢.

۱. لیس فی ت،م،ی، ر.

۳. م، ش،ی، ر: عینت.

٥. من المصدر،



## سورة الصافّات

مكّية.

وآياتها مائة واحدى أو اثنتان وثمانون آية.

## بسم الله الرحمن الرحيم

في كتاب ثواب الاعمال (١)، بإسناده إلى أبي عبدالله على قال: من قرأ سورة الصافات، في كلّ يوم جمعة، لم يزل محفوظا من كلّ آفة، مدفوعاً عنه كلّ بليّة في الحياة الدنيا، مرزوقاً [في الدنيا] (٢) في أوسع ما يكون من الرزق. ولم يصبه الله في ماله ولا ولده ولا بدنه بسوء من شيطان رجيم، ولا من جبّار عنيد. وإن مات في يومه، أو ليلته، بعثه الله شهيداً، وأماته شهيداً. وأدخله الجنّة مع الشهداء في درجة من الجنّة.

وفي مجمع البيان (٣): أبيّ بن كعب قبال: قبال رسول الله عَيَّيْلَةُ: ومن قبراً سورة الصافات، أعطي من الأجر عشر حسنات، بعدد كلّ جنّيّ وشيطان. و تباعدت عنه مَرَدة الشياطين، وبرئ من الشرك، وشهد له حافظاه يوم القيامة أنّه كان مؤمناً بالمرسلين.

وفي الكافي (٤): محمّد بن يحيى ، عن موسى بن الحسن ، عن سليمان الجعفريّ قال : رأيت أبا الحسن عليه يقول لابنه القاسم : قم ، فاقرأ عند رأس أخيك «والصافات» حتّى تستتمّها .

فقرأ، فلمّا بلغ «أهم أشدّ خلقاً أم من خلقنا» (٥) قضي الفتي. فلمّا سُجّي (٦) وخرجوا،

٢. ليس في ق، ن، ت.

٤. الكافي ١٢٦/٢، ح ٥.

١. ثواب الأعمال ١٣٩، ح١.

٣. المجمع ٤٣٦/٤.

٥. الصافّات /١١.

٦. قال في الصحاح: سجّيت الميّت تسجية: إذا مددت عليه ثوباً.

أقبل عليه يعقوب بن جعفر، فقال له: كنّا نعهد الميّت إذا نزل به الموت، يـقرأ عـنده «يس والقرآن الحكيم»، فصرت تأمرنا بالصافّات؟!

فقال: يا بنيّ، لم تقرأ عند (١) مكروب من موت قطّ، إلّا عجّل الله راحته.

﴿ وَالصَّافَّاتِ صَفَّا ﴾ ۞ ﴿ فَالزَّاجِرَاتِ زَجْراً ﴾ ۞ ﴿ فَالتَّالِيَاتِ ذِكْراً ﴾ ۞: قيل (٢): أقسم بالملائكة الصافين.

وفي مجمع البيان (٣): اختلف في معنى الصافات على وجوه:

أحدها: أنّها الملائكة تصفّ أنفسها صفوفاً في السماء، كصفوف المؤمنين للصلاة. عن ابن عبّاس، ومسروق، والحسن، وقتادة، والسدّيّ.

وثانيها: أنّها الملائكة تصفّ أجنحتها في الهواء، إذا أرادت الننزول إلى الأرض، واقفة تنتظر ما يأمرها الله تعالىٰ. عن الجبّائي.

وثالثها: أنّها جماعة المؤمنين يقومون مصطفّين في الصلاة والجهاد. عن أبي مسلم. «فالزاجرات زجراً». اختلف فيها أيضاً على وجوه:

أحدها: أنّها الملائكة تزجر الخلائق عن المعاصي. عن السديّ ومجاهد. وعملى هذا، فإنّه يوصل الله مفهومه إلى قلوب العباد، كما يوصل مفهوم إغواء الشياطين إلى قلوبهم ليصحّ التكليف.

وثانيها: أنَّها الملائكة الموكِّلة بالسحاب، تزجرها وتسوقها. عن الجبَّائي.

وثالثها: أنَّها زواجر القرآن وآياته الناهية عن القبائح. عن قتادة.

ورابعها: أنّهم المؤمنون يرفعون أصواتهم عند قراءة القرآن. لأنّ الزجرة الصبيحة. عن أبي مسلم.

«فالتاليات ذكراً» اختلف فيها أيضاً على أقوال:

١. المصدر: عبد. ٢. أنوار التنزيل ٢٨٨/٢.

٣. المجمع ٢٤/٧٤ ـ ٤٣٨.

أحدها: أنّها الملائكة تقرأ كتاب الله والذكر الذي يـنزل عـلى المـوحىٰ إليـه. عـن مجاهد والسدّي.

وثانيها: أنّها الملائكة تتلوكتاب الله الذيكتبه لملائكته وفيه ذكر الحوادث، فتزداد يقيناً بوجود المخبر على وفق الخبر.

وثالثها: جماعة قرّاء القرآن من المؤمنين، يتلونه في الصلاة. عن أبي مسلم.

وإنّما لم يقل: «فالتاليات (١) تلواً» كما قال: «فالزّاجرات زجراً»، لأنّ التالي قد يكون بمعنى التابع. ومنه قوله (٢): «والقمر إذا تلاها». فلمّا كان اللفظ مشتركاً، بيّنه بما يزيل الإبهام (٣). فالعطف لاختلاف الذوات أو الصفات. والفاء لترتيب الوجود؛ كقوله:

يا لهف زيّابة للحارث الصابح فالغانم فالآئب

فإنّ الصفّ كمال، والزجر تكميل بالمنع عن الشرّ، أو الإساقة (٤) إلى قبول الخير، والتلاوة إفاضته. أو الرتبة؛ كقوله (٥) عَلَيْلَةُ: رحم الله المحلّقين، فالمقصّرين. غير أنّه لفضل المتقدّم على المتأخّر، وهذا بالعكس.

وأدغم (٦) أبو عمرو وحمزة التاءات فيما يليها لتقاربها؛ فـإنّها مـن طـرف اللسـان وأصول الثنايا.

﴿إِنَّ اللهَكُمْ لَوَاحِدٌ ﴾ ، جواب للقسم. والفائدة فيه تعظيم المقسم به، وتأكيد المقسم عليه، على ما هو المألوف في كلامهم. وأمّا تحقيقه، فبقوله:

﴿ رَبُّ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَرَبُّ الْمَشَارِقِ ﴾ ﴿ وَبُ الْمَشَامِهَا عَلَى مَا مَرُ على الوجه الأكمل، مع إمكان غيره، دليل وجود الصانع الحكيم ووحدته على ما مرّ غير مرّة.

و «ربّ» بدل من «واحد» أو خبرثان، أو خبر محذوف.

٢. الشمس /٢.

٤. كذا في أنوار التنزيل ٢٨٨/٢. وفي النسخ: لإشاقة.

١. في ق زيادة: ذكراً.

٣. انتهى ما نقل من المجمع.

ه و٦. أنوار التنزيل ٢٨٨/٢.

وما قيل (١): «إنّ ما بينهما يتناول أفعال العباد. فيدلّ على أنّها من خلقه» ففيه : أنّ كونه ربّ أفعال العباد، لايستلزم كونه خالقاً لها. فإنّ كونه خالقاً لمصادرها، يكفي في كونه ربّاً لها.

و «المشارق» مشارق الكواكب، أو مشارق الشمس في السنة. وهي ثـلاثماثة وستّون مشرقاً، تشرق كلّ يوم في واحد، وبحسبها تختلف المغارب؛ ولذلك اكتفى بذكرها. مع أنّ الشروق أدلّ على القدرة، وأبلغ في النعمة.

﴿إِنَّا زَيَّنَّا السَّمَاءَ الدُّنْيَا ﴾: القربيٰ منكم.

﴿ بِزِينَةِ الْكُوَاكِبِ ﴾ ۞: بزينة (٢) هي الكواكب. والإضافة للبيان. ويعضده قراءة (٦) يعقوب و حمزة (٤) وحفص بتنوين «زينة». وجرّ «الكواكب» على إبدالها منه.

أو: بزينة هي لها كأضوائها وأوضاعها. أو: بأن زيّنًا الكواكب فيها، على إضافة المصدر إلى المفعول. فإنّها كما جاءت اسماً -كالليقة - جاءت مصدراً، كالنّسبة. ويؤيّده قراءة (٥) أبي بكر بالتنوين والنصب على الأصل.

أو: بأن زيّنتها الكواكب، على إضافته إلى الفاعل.

وركوز الثوابت في الكرة الثامنة ، وما عدا القمر من السيّارات في الستّ المتوسّطة بينها وبين السماء الدنيا إن تحقّق لم يقدح في ذلك ؛ فإنّ أهل الأرض يرونها بأسرها كجواهر مشرقة متلألئة على سطحها الأزرق بأشكال مختلفة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): «والصافّات صفّاً» قال: الملائكة والأنبياء المُثِنَّة ومن صفّ لله رَجُلُق وعبده. «فالزاجرات زجراً» الذين يـزجـرون النـاس. «فالتاليات ذكـراً» والذين الله يقرؤون الكتاب من الناس. فهو قسم وجـوابـه: «إنّ إلهكـم لواحـد ربّ

١، نفس المصدر و الموضع.

٣. أنوار التنزيل ٢٨٨/٢.

٥. نفس المصدر والموضع.

٧. من المصدر.

٢. ليس في ق، ش.

٤. ليس في ق، ش.

٦. تفسير القمّي ٢١٨/٩ ـ ٢١٩.

السماوات والأرض وما بينهما وربّ المشارق إنّا زيّنًا السماء الدنيا بزينة الكواكب».

قال (١): وحدَّثني أبي ويعقوب بن يزيد، عن ابن أبي عمير، عن بعض أصحابنا، عن أبي عبدالله عليَّة قال: قال أميرالمؤمنين عليَّة : إنَّ لهذه النجوم التي في السماء مدائن إمثل المدائن] (٢) التي في الأرض، مربوطة كلّ مدينة بعمود من نور. طول ذلك العمود في السماء مسيرة مائتين وخمسين سنة.

﴿ وَحِفْظاً مِنْ كُلِّ شَيْطَانٍ مَارِدٍ ﴾ ٢٠ خارج من الطاعة، برمي الشهب.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): وقوله ﷺ: «وحفظاً من كلّ شيطان مارد» قال: المارد: الخبيث.

و «حفظاً» منصوب بإضمار فعله ، أو العطف على «زينة» باعتبار المعنى. كأنّه قال: إنّا خلقنا الكواكب زينة (٤) للسماء وحفظاً.

﴿ لا يَسَّمُعُونَ إِلَى الْمَلَا الْأَعْلَىٰ ﴾ : كلام مبتدأ لبيان حالهم بعد ما حفظ السماء عنهم. ولا يجوز جعله صفة لـ «كل شيطان» ؛ فإنّه يقتضي أن يكون الحفظ من شياطين لا يسمعون، ولا علّة للحفظ، على حذف اللام ؛ كما في : جئتك أن تكرمني . ثمّ حذف أن وإهدارها كقوله ؛

## ألاأتهذا الزاجري أحضر الوغي

فإنّ اجتماع ذلك منكر.

والضمير لـ «كلّ» باعتبار المعنى. وتعدية السماع بـ «إلى لنضمّنه معنى الإصغاء، مبالغة لنفيه، وتهويلاً لما يمنعهم عنه. ويدلّ عليه قراءة (٥) حمزة والكسائي وحفص بالتشديد؛ من التسمّع، وهو: طلب السماع. و «الملأ الأعلىٰ»: الملائكة وأشرافهم.

﴿ وَيُقْذُفُونَ ﴾ : ويرمون .

٢. ليس في ق، ت، ن.

ع. ق، ش، ت، ن: مزيّنة.

١. نفس المصدر والموضع.

٣. نفس المصدر والمجلّد /٢٢٠.

٥. أنوار التنزيل ٢٨٩/٢.

﴿ مِنْ كُلِّ جَانِبٍ ﴾ ٢٠ : من جوانب السماء، إذا قصدوا صعوده،

﴿ دُحُوراً ﴾: علَّة ؛ أي للدحور، وهو الطرد، أو مصدر. لأنّه والقذف متقاربان. أو حال بمعنى: مدحورين. أو: منزوع عنه الباء جمع دحر، وهو: ما يطرد به. ويمقوّيه القراءة (١) بالفتح وهو يحتمل أيضاً أن يكون مصدراً كالقبول أو صفة له أي قذفا دحوراً. ﴿ وَلَهُمْ عَذَا بُ ؛ أي عذاب آخر.

﴿ وَاصِبٌ ﴾ ٢٠ : دائم، أو شديد وهو عذاب الآخرة.

وفي تفسير عليّ بن ابراهيم (٢): وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر للللِّه قـال: «عذاب واصب»؛ أي دائم موجع، قد وصل إلى قلوبهم.

﴿ اِلاُّ مَنْ خَطِفَ الْخَطْفَةَ ﴾ : استثناء من واو «يسمعون». و«من» بدل منه.

﴿ فَاَتْبَعَهُ شِهَابٌ ﴾ : والخطف: الاختلاس. والمراد اختلاس كلام الملائكة مسارقة. ولذلك عرّف الخطفة.

وقرئ (٣): «خطّف» بالتشديد مفتوح الخاء ومكسورها. و أصلهما: اختطف.

وأتبع بمعنى: تبع. والشهاب: مايرى كأنّ كوكباً انقض. قال البيضاوي (٤): وما قبل: إنّه بخار يصعد إلى الأثير، فيشتعل، فتخمين -إن صحّ -لم يناف ذلك. إذ ليس فيه ما يدلّ على أنّه ينقض (٥) من الفلك، ولا في قوله (٦): «ولقد زيّنَا السماء الدنيا بمصابيح وجعلناها رجوماً للشياطين». فإنّ كلّ نيّر يحصل في الجوّ العالي، فهو مصباح لأهل الأرض، وزينة للسماء من حيث إنّه يرى كأنّه على سطحه. ولا يبعد أن يصير الحادث كما ذكر في بعض الأوقات رجماً (٧) للشيطان (٨)، أن يتصعد إلى قرب الفلك للتسمّع. وما روي أنّ ذلك حدث بميلاد النبيّ عَيَيْنِ إن صحّ، فلعلّ المراد كثرة وقوعه، أو مصيره دحوراً.

١. أنوار التنزيل ٢٨٩/٢.

٣ و٤. أنوار التنزيل ٢٨٩/٢.

٦. الملك ٥٠.

٨. المصدر: للشياطين.

٢. تفسير القمئ ٢٢١/٢.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: ينتقض.

٧. ق، ش: زجراً.

واختلف في أنّ المرجوم يتأذّى به فيرجع ، أو يحترق به ، لكن قد يصيب (١) الصاعد مرّة ، وقد لا يصيب (٢) ، كالموج لراكب السفينة ولذلك لا يرتدعون عنه رأساً . ولا يقال : إنّ الشيطان من النار ، فلا يحترق ، لأنّه ليس من النار الصرف ، كما أنّ الإنسان ليس من التراب الخالص . مع أنّ النار القويّة ، إذا استولت على الضعيفة ، استهلكتها .

﴿ ثَاقِبٌ ﴾ ٢٠ : مضيء كأنَّه يثقب الجوَّ بضوئه.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢)، عن النبيّ عَيَّا حديث طويل. قال: فصعد جبرئيل، وصعدت معه إلى سماء الدنيا، وعليها ملك يقال له: إسماعيل، وهو صاحب الخطفة التي قال الله عَلَى: «إلّا من خطف الخطفة فأتبعه شهاب ثاقب». وتحته سبعون ألف ملك، تحت كلّ ملك سبعون ألف ملك. فقال: يا جبرئيل من هذا معك؟ قال: محمّد عَلَيْ قال: أوقد بعث؟ فقال: نعم، ففتح الباب. فسلّمت عليه، وسلّم عليّ. واستغفرت له، واستغفرلي، وقال: مرحباً بالأخ الصالح (٤)، والنبيّ الصالح.

﴿ فَاسْتَفْتِهِمْ ﴾: فاستخبرهم.

والضمير لمشركي مكة ، أو لبني آدم.

﴿ أَهُمْ أَشَدُّ خَلْقاً أَمْ مَنْ خَلَقْنا﴾: يعني: ما ذكر من الملائكة والسماء والأرض وما بينهما والمشارق والكواكب والشهب الثواقب.

و «من» لتغليب العقلاء. ويدلّ عليه إطلاقه، ومجيئه بعد ذلك، وقراءة (٥) من قرأ: «أم من عددنا»، وقوله:

﴿ إِنَّا خَلَقْنَاهُمْ مِنْ طِينٍ لَآزِبٍ ﴾ ﴿ وَإِنَّه الفارق بينهم و بينهما، لابينهم وبين من قبلهم، كعاد وثمود. ولأنّ المراد إثبات المعاد، وردّ استحالته، والأمر فيه بالإضافة إليهم وإلى من قبلهم سواء.

وتقريره: أنَّ استحالة ذلك إمَّا لعدم قابليَّة المادَّة، ومادَّتهم الاصليَّة هـي الطين

٣. تفسير القمّي ٤/٢\_٥.

٥. أنوار التنزيل ٢٨٩/١.

۱ و۲. ن: يصب.

٤. المصدر: الناصح.

اللازب الحاصل من ضمّ الجزء المائيّ إلي الجزء الأرضيّ. وهما باقيان قابلان للانضمام بعد. وقد علموا أنّ الإنسان الأوّل إنّما تولّد منه، إمّا لاعترافهم بحدوث العالم، أو بقصة آدم وشاهدوا تولّد كثير من الحيوانات بلا توسّط مواقعة. فلزمهم ان يجوّ زوا إعادتهم كذلك. وإمّا لعدم قدرة الفاعل؛ ومن قدر على خلق هذه الأشياء، قدر على ما لا يعتدّ به بالإضافة إليها؛ سيّما ومن ذلك بدأهم أوّلاً، وقدرته ذاتية لاتتغير.

وفي أصول الكافي (١): محمّد بن يحيى، عن محمّد بن الحسن، عن النضر بن شعيب، عن عبدالغفّار الجازيّ، عن أبي عبدالله عليّه قال: إنّ الله خلق المؤمن من طينة الجنّة، وخلق الكافر من طينة النار.

قال: وسمعته يقول: الطينات ثلاث: طينة الأنبياء، والمؤمن من تلك الطينة؛ إلّا أنّ الأنبياء هم من صفوتها. هم الأصل، ولهم فضلهم. والمؤمنون الفرع من طين لازب. كذلك لا يفرق الله على بينهم وبين شيعتهم. والحديث طويل. أخذت منه موضع الحاجة.

﴿ بَلْ عَجِبْتَ ﴾ : من قدرة الله وإنكارهم للبعث،

﴿ وَيَسْخَرُونَ ﴾ ٢٠ : من تعجّبك وتقريرك للبعث.

وقرأ (٢) حمزة والكسائي بضم التاء. أي بلغ كمال قدرتي وكثرة خلائقي أن تعجّبت منها، وهؤلاء لجهلهم يسخرون منها. أو: عجبت من أن ينكر البعث ممّن هذه أفعاله، وهم يسخرون ممّن يجوزه. والعجب من الله إمّا على الفرض والتخييل، أو على معنى الاستعظام اللاّزم له. فإنّه روعة تعتري الإنسان عند استعظامه الشيء.

وقيل (٣): إنّه مقدّر بالقول. أي قل يا محمّد، بل عجبت.

﴿ وَإِذَا ذُكِّرُوا لَاٰيَذُ كُرُونَ ﴾ ﴿ وَإِذَا وعظوا بشيء، لايتَعظون به. أو: إذا ذكر لهم ما يدلّ على صحّة الحشر، لا ينتفعون به، لبلادتهم وقلّة ذكرهم.

۱. الكافي ۳/۲، ح ۲. ٢ و٣. أنوار التنزيل ٢٩٠/٢.

﴿ وَإِذَا رَاوًا آيَةً ﴾ : معجزة تدلّ على صدق القائل

﴿ يَسْتَسْخِرُونَ ﴾ ۞: يبالغون في السخرية، ويتقولون: إنّه سنحر. أو: يستدعي بعضهم من بعض أن يسخر منها.

﴿ وَقَالُوا إِنَّ هَذَا ﴾ : \_ يعنون ما يرونه \_.

﴿ إِلَّا سِحْرٌ مُبِينٌ ﴾ ۞: ظاهر سحريَّته.

﴿ أَيِّذَا مِثْنَا وَكُنَّا تُرَابِاً وَعِظَاماً آئِنَّا لَمَبْعُوثُونَ ﴾ أصله: أنبعث إذا متنا. فبدّلوا الفعلية بالاسميّة، وقدّموا الظرف، وكرّروا الهمزة، مبالغة في الإنكار، وإشعاراً بأنّ البعث مستنكر في نفسه، وفي هذه الحال أشدّ استنكاراً. فهو أبلغ من قراءة (١) ابن عامر بطرح الهمزة الأولى، وقراءة (٢) نافع والكسائيّ ويعقوب بطرح الثانية.

﴿ أَوَ آبَاؤُنَا الْأَوَّلُونَ ﴾ ﴿ : عطف على محل «إنّ واسمها، أو على الضمير في «مبعوثون»، فإنّه مفصول منه بهمزة الاستفهام، لزيادة الاستبعاد، لبعد زمانهم.

وسكّن <sup>(۳)</sup>نافع وابن عامر الواو على معنى الترديد.

﴿ قُلْ نَعَمْ وَآنَتُمْ دَاخِرُونَ ﴾ ۞: صاغرون.

وإنّما اكتفى به في الجواب، لسبق ما يدلّ على جوازه، و قيام المعجزة على صدق المخبر عن وقوعه.

و قرئ (٤): «قال»؛ أي الله، أو الرسول عَيْمَالِكُ. و«نعم» بالكسر. وهو لغة فيه.

﴿ فَإِنَّمَا هِيَ زُجْرَةً وَاحِدَةً ﴾ : جواب شرط مقدّر. أي إذا كان ذلك ، فإنّما البعثة زجرة \_ أي صيحة \_ واحدة هي النفخة الثانية (٥). من : زجر الراعي غنمه : إذا صاح عليها. وأمرها في الإعادة ، كأمر «كن» في الإبداء. ولذلك رتّب عليها.

﴿ فَاِذَاهُمْ يَنْظُرُونَ ﴾ ﴿ فَإِذَاهِم قيام من مراقدهم أحياء يبصرون، أو ينتظرون ما يفعل بهم.

١\_٤. أنوار التنزيل ٢٩٠/٢,

﴿ وَقَالُوا يَا وَيْلَنَّا هَذَا يَوْمُ الدِّينِ ﴾ ٢٠ اليوم الذي نجازي بأعمالنا.

و «يا ويلنا» كلمة يقولها القائل عند الوقوع في الهلكة، ومثله: «ياحسرتنا». ينادون مثله هذه الأشياء على وجه التنبيه على عظم الحال.

قيل(١): وقدتم به كلامهم وقوله:

﴿ هَذَا يَوْمُ الْفَصْلِ الَّذِي كُنْتُمْ بِهِ تُكَذِّبُونَ ﴾ ٢٠ : جواب الملائكة.

وقيل (٢): هو أيضاً من كلام بعضهم لبعض

والفصل: القضاء، أو الفرق بين المحسن والمسيء.

﴿ احْشُرُوا الَّذِينَ ظَلَمُوا ﴾ : بارتكاب المعاصي ؛ أي اجمعوهم من كلّ جهة .

وقيل (٣): أمر الله للملائكة ، أو أمر بعضهم لبعض ، بحشر الظلمة من مقامهم إلى الموقف . وقيل : منه إلى الجحيم .

﴿ وَاَزْوٰاجَهُمْ ﴾: وأشباههم؛ عابد الصنم مع عبدة الصنم، وعابد الكواكب مع عبدته. كقوله: «وكنتم أزواجاً ثلاثة». أو: نساءهم اللآتي على دينهم. أو: قرناءهم من الشياطين.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): قوله ﷺ: «احشروا الذين ظلموا وأزواجهم» قال: الذين ظلموا الله محمّد ﷺ حقّهم. «وأزواجهم» قال: أشباههم.

﴿ وَمَا كَانُوا يَعْبُدُونَ ﴾ ﴿ مِنْ دُونِ الله ﴾: من الأصنام وغيرها، زيادة في تبحسّرهم وتخجيلهم.

قيل (٥): وفيه دليل على أنَّ الذين ظلموا هم المشركون.

أقول: الذين ظلموا آل محمد عَنَا حقهم مشركون؛ لأنهم قد أشركوا أنفسهم في جعل حقهم لهم، أو لغيرهم. لأنّ الجاعل لذلك هو الله سبحانه. فإذا جعلوا ذلك الحقّ لغيرهم، فقد أشركوا بالله.

١\_٣. أنوار التنزيل ٢٩٠/٢.

أنوار التنزيل ۲۹۱/۲.

٤. تفسير القمّي ٢٢٢/٢.

الجزء الحادي عشر / سورة الصافّات

﴿ فَاهْدُوهُمْ اِلَىٰ صِرَاطِ الْجَحِيمِ ﴾ ٢٠ فعرّ فوهم طريقها ليسلكوها.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): وفي رواية أبسي الجـارود، عـن أبــى جـعفر لللِّهِ: «فاهدوهم إلى صراط الجحيم» يقول: ادعوهم إلى طريق الجحيم.

﴿ وَقِفُوهُمْ ﴾: احبسوهم في الموقف.

﴿ إِنَّهُمْ مَسْؤُولُونَ ﴾ ٢٠ قيل (٧): عن عقائدهم وأعمالهم. والواو لاتوجب الترتيب. وفي تفسير عليّ بن إبراهيم الله (٣) في قوله كلّ: «وقفوهم إنّهم مسؤولون» قال: عن ولاية أميرالمؤمنين للهُلِإ.

وفي أمالي شيخ الطائفة ﴿ فَا بِإِسناده إلى أنس بن مالك، عن النبي ﷺ قال: إذا كان يوم القيامة، ونُصب الصراط على جهنّم، لم يجز عليه إلّا من معه جواز فيه ولاية على بن أبي طالب عليه إلى وذلك قوله تعالى : «وقفوهم إنّهم مسؤولون» ؛ يعني : عن ولاية عليّ بن أبي طالب للثِّلْاِ .

وفي اعتقادات الاماميّة (٥) للصدوق الله : قال زرارة للصادق عليَّة : ما تقول في القضاء والقدر؟ قال عليه : أقول: إنَّ الله تبارك وتعالى إذا جمع العباد يوم القيامة، سألهم عـمًا عهد إليهم، ولم يسألهم عمّا قضي عليهم.

وفي عيون الأخبار (٦٦)، في باب ماجاء عن الرضا عليُّه من الأخبار المتفرّقة، حديث طويل. وفي آخره: ثمَّ قال لِمُلِئِلاً: وقد ذكر عليّ لِمُلِئلاً حاكياً عن النبيّ ﷺ: وعزَّة ربَّى، إنَّ جميع أمّتي موقوفون يوم القيامة ، ومسؤولون عن ولايته . وذلك قوله تعالى : «وقفوهم إنّهم مسؤولون». قال: عن ولاية على لماليّلاً.

١. تفسير القمّي ٢٢٢/٢

۳. تفسير القمّى ۲۲۲/۲.

٥. اعتقادات الصدوق /٧١.

٦. العيون ٢٤٤/١، ح ٨٦ إلَّا أنَّ الحاكي ليس عليّاً بل الراوي فيه الحسين الثُّلَّا.

۲. أنوار التنزيل ۲۹۱/۲.

٤. أمالي الطوسي ٢٩٦٧.

وفي هذا الباب (١) أيضاً ، وبإسناده عن علميّ للنَّلِج قال : قال النبيّ ﷺ : أوّل مايسأل عنه العبد حبّنا أهل البيت.

وفى كتاب الخصال (٢)، عن أميرالمؤمنين عليه قال: قال رسول الله عَلَيْهُ: لاتنزول قدما (٣) عبد يوم القيامة، حتى يسأل عن أربع: عن عمره فيما أفناه، وإعن إ<sup>(1)</sup> شبابه فيما أبلاه، وعن ماله من أين اكتسبه (٥) وفيما أنفقه، وعن حبّنا أهل البيت الميها.

وفي كتاب علل الشرائع (٢)، عن النبيّ عَيَّالُهُ أنّه قال في تنفسير قبوله رَّهُكَا: «وقيفوهم إنّهم مسؤولون»: إنّه لايجاوز قدم عبد حتّى يسأل عن أربع: عن شبابه فيما أبلاه، وعمره فيما أفناه، وعن ماله من أين جمعه، وفيما أنفقه، وعن حبّنا أهل البيت المَيُكُلُا.

وفي أصول الكافي (٧): علّي بن إبراهيم، عن محمّد بن عيسى، عن يحيى بن عقبة الأزديّ، عن أبي عبدالله عليّة قال: كان فيما وعظ به لقمان ابنه: واعلم أنّك ستسأل غداً إذا وقفت بين يدي الله عليّة عن أربع: شبابك فيما أبليته، وعمرك فيما أفنيته، ومالك ممّا اكتسبته، وفيما أنفقته. فتأهّب لذلك. وأعدّ له جواباً. والحديث طويل. أخذت منه موضع الحاجة.

١. لم نعثر عليه في الباب المذكور من العيون ٦٢/٢، ح٢٥٨..

٢. الخصال ٢٥٣/١، ح ١٢٥. ٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: لاتزل قدم.

من المصدر مع المعقوفتين.
 من المصدر مع المعقوفتين.

٦. لم نعثر عليه في العلل، مع أن تنفسير نمو رالشقلين ٤٠٢/٤، ح ٢٠ أورد الحديث عن العلل والخمال.
 والموجود في الخصال ٢٥٣/١، ح ١٢٥ خالي عن ذكر الآية الكريمة.

۷. الكافي ١٣٥/٢، ح ٢٠. ١٨. الكافي ٦٠٦/٢، ح ٩.

٩. ليس في ي.

وفي نهج البلاغة (١): اتّقوا الله في عباده وبلاده! فإنّكم مسؤولون؛ حتّى عن البـقاعِ والبهائم.

وفي مجمع البيان (٢): «إنّهم مسؤولون». روى أنس بن مالك مرفوعاً: إنّهم مسؤولون عمّا دعوا إليه من البدع.

وقيل (٣): عن ولاية عليّ بن أبي طالب التِّلِّا. عن أبي سعيد الخدريّ.

وفي تهذيب الأحكام (٤)، في الدعاء بعد صلاة الغدير المسند إلى الصادق لللله اللهم فكماكان من شأنك ـ يا صادق الوعد، يا من لا يخلف الميعاد، يا من هو كل يوم في شأن ـ أن أنعمت علينا بموالاة أوليانك المسؤول عنها عبادك ؛ فإنّك قلت ـ وقولك الحقّ ـ : «ثمّ لتسألنّ يومئذ عن النعيم (٥)» وقلت : «وقفوهم إنّهم مسؤولون».

وفي شرح الآيات الباهرة (٢): روى أبوعبدالله بن العباس الله (٧)عن صالح بن أحمد، عن أبي مقاتل، عن حسين بن حسن، عن حسين بن نصر بن مزاحم، عن القاسم بن اعبد] (٨) الغفّار، عن أبي الأحوص (٩)، عن مغيرة، عن الشعبيّ، عن ابن عبّاس، في قول الله الله الله الله على الله على بن أبي طالب على .

وروي (١١) مثله من طريق العامّة ، عن أبي نعيم ، عن ابن عبّاس . ومثله ، عن أبي سعيد الخدريّ . ومثله ، عن سعيد بن جبير . وكلّهم عن النبيّ عَيَالِيُّهُ .

ويؤيده ما رواه (١٢) عبدالله بن العبّاس، عن النبيّ عَيَّالُهُ أنّه قال: لا يزول (١٣) قدم العبد يوم القيامة، حتّى يسأل عن أربع: عن عمره فيما أفناه، وعن ماله من أين اكتسبه، وفيما

٢ و٣. المجمع ٤٤١/٤.

١. النهج /٢٤٢، الخطبة ١٦٧.

ه. التكاثر /٨.

٤. التهذيب ١٤٦٨٣م ٣١٧.

٧. مافي المتن موافق لبعض نسخ المصدر. وفي بعضها: أبو عبدالله محمد بن عبّاس وفي بعضها: محمد بن عبدالله محمد بن العبّاس.
 ٨. من المصدر مع المعقوفتين.

٩. ق،ش: أبي الأحرص. ٩٠ ليس في ق.

١٣. المصدر: لاتزول.

١١ و١٣. نقس المصدر والموضع،

أنفقه، وعن علمه ماذا عمل به، وعن حبّنا أهل البيت اللَّهُ اللَّهُ .

ويعضده مارواه (١) محمّد بن مؤمن الشيرازي الله عَيْلُهُ: إذا كان يوم القيامة ، أمر الله مالكاً أن يسعّر النيران السبع ، ويأمر رضوان أن يزخرف الجنان الثمان ، ويقول: يا ميكائيل ، مدّ (١) الصراط على متن جهنّم. ويقول: يا جبرئيل ، انصب ميزان العدل تحت العرش . ويقول: يا محمّد ، قرّب أمتك للحساب . ثمّ يأمرالله الثان يقعد على الصراط سبع قناطر؛ طول كلّ قنطرة سبعة عشر ألف فرسخ ، وعلى كلّ قنطرة سبعون ألف ملك ، يسألون هذه الأمّة ؛ نساءهم ورجالهم . على القنطرة الأولى ، عن ولاية أميرالمؤمنين ، وحبّ أهل البيت . فمن أتى به ، جاز على القنطرة الأولى كالبرق الخاطف . ومن لا يسحب أهل البيت ، سقط على أمّ رأسه في قعر جهنّم ، ولو كان معه من أعمال البرّ عمل سبعين صدّيقاً .

وذكر أيضاً في الكتاب المذكور (٤) حديثاً يرفعه بإسناده عن عبدالله بن عبّاس الله قال: قال رسول الله عَلَيْهُ : إذاكان يوم القيامة ، أقف أنا وعليّ على الصراط ؛ بيدكل واحد منّا سيف. فلا يمرّ أحد من خلق الله ، إلا سألناه عن ولاية عليّ عليه فمن [كان] (٥) معه شيء منها ، نجاوفاز ؛ وإلا ضربت (٢) عنقه ، وألقيناه في النار . ثمّ تـلا: «وقفوهم إنهم

١. نقس المصدر والموضع،

٢. كذا في المصدر. وفي م، ش، ر: هذا. وفي ن، ت، ي: هنا. وفي ق: هزّ.

٣و٤. نفس المصدر والموضع. ٥٠ من المصدر.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: ضرب.

مسؤولون مالكم لاتناصرون بل هم اليوم مستسلمون».

﴿ مَا لَكُمْ لا تَنَاصَرُونَ ﴾ ٢٠ الينصر بعضكم بعضاً بالتخليص.

وهو توبيخ وتعريض وتقريع.

﴿ بَلْ هُمُ الْيَوْمَ مُسْتَسْلِمُونَ ﴾ ٢٠ : منقادون، لعجزهم وانسداد الحيل عليهم.

وأصل الاستسلام: طلب السلامة. أو : متسالمون ؛ كأنَّه يسلَّم بعضهم بعضاً ويخذله.

﴿ وَاَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ ﴾ : [يعني الرؤساء والأتباع أو الكفرة والقرناء](١٠

﴿ يَتَمَاءَلُونَ ﴾ ٢٠ يسأل بعضهم بعضاً للتوبيخ. ولذلك فسر بيتخاصمون.

﴿ قَالُوا إِنَّكُمْ كُنْتُمْ تَأْتُونَنَا عَنِ الْيَمِينِ ﴾ ن عن أقوى الوجوه وأيمنها. أو : عن الدين، أو الخير ؛ كأنّكم تنفعوننا نفع السانح (٢). فتبعناكم، فهلكنا. مستعار من يمين الإنسان الذي هو أقوى الجانبَين وأشرفهما وأنفعهما. ولذلك سمّوها يميناً، وتيمّن بالسانح. أو : عن القوّة والقهر، فتقسروننا على الضلال. أو : عن الحلف ؛ فإنّهم كانوا يسحلفون لهم إنّهم على الحقّ.

﴿ قَالُوا بَلْ لَمْ تَكُونُوا مُؤْمِنِينَ ﴾ ﴿ وَمَا كَانَ لَنَا عَلَيْكُمْ مِنْ سُلْطَانٍ بَلْ كُنتُمْ قَوْماً طَاغِينَ ﴾ ﴿: أجابهم الرؤساء أوّلاً بمنع إضلالهم، بأنّهم كانوا ضالين في أنفسهم؛ وثانياً بأنّهم ما أجبروهم على الكفر؛ إذ لم يكن لهم عليهم تسلّط، وإنّما جنحوا إليه، لأنّهم كانوا قوماً مختارين الطغيان.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): «قالوا إنّكم كنتم تأتوننا عن اليمين». يعني: فلاناً، وفلاناً (٤).

﴿ فَحَقَّ عَلَيْنَا قَوْلُ رَبُّنَا إِنَّا لَذَآ لِقُونَ ﴾ ﴿ فَاَغُوَيْنَاكُمْ إِنَّا كُنَّا غَاوِينَ ﴾ ۞: ثــمّ بــيّنوا أنّ

١. ليس في ق، ش، ن، ت.

٢. سنح الطائر أو الظبي وغيرهما: مرّ من مياسرك إلى ميامنك فولاك ميامنه. والعرب يتيمّنون به.

٣. تفسير القمّي ٢٢٢/٢.

يوجد في النسخ زيادة: «قالوا بل لم تكونوا مؤمنين».

وقوع الفريقين في العذاب، كان أمراً مقضيًا لا محيص لهم عنه. وأنّ غاية مافعلوا بهم أنّهم دعوهم إلى الغيّ، لأنّهم كانوا على الغيّ، فأحبّوا أن يكونوا مثلهم. و.فيه إيماء بأنّ غوايتهم في الحقيقة ليست من قبلهم ؛ إذ لو كان كلّ غواية لإغواء غاو، فمن أغواهم.

﴿ فَإِنَّهُمْ ﴾ : فإنَّ الأتباع والمتبوعين.

﴿ يَوْمَئِذٍ فِي الْعَذَابِ مُشْتَرِكُونَ ﴾ ٢ : كما كانوا مشتركين في الغواية.

﴿إِنَّا كَذَّلِكَ ﴾: مثل ذلك الفعل.

﴿ نَفْعَلُ بِالْمُجْرِمِينَ ﴾ ٢٠: بالمشركين ؛ لقوله :

﴿ إِنَّهُمْ كَانُوا إِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا اِلَّهَ اِلاَّ اللهَ يَسْتَكْبِرُونَ ﴾ ۞: أي عن كلمة الحقّ والتوحيد، أو على من يدعوهم إليه.

﴿ وَيَقُولُونَ آئِنًا لَتَارِكُو آلِهَتِنَا لِشَاعِرِ مَجْنُونٍ ﴾ ۞: يعنون محمّداً ﷺ .

﴿ بَلْ جَاءَ بِالْحَقِّ وَصَدَّقَ الْمُرْسَلِينَ ﴾ ﴿ وَ عليهم بأنّ ما جاء به من التوحيد حقّ، قام به البرهان، وتطابق عليه المرسلون.

﴿ إِنَّكُمْ لَذَا يَقُو الْعَذَابِ الْآلِيمِ ﴾ ٢٠ بالإشراك وتكذيب الرسل.

وقرئ (١) بنصب العذاب، على تقدير النون؛ كقوله:

ولا ذاكر الله إلّا قليلا(٢)

وهو ضعيف في غير المحلّى باللام؛ وعلى الأصل.

﴿ وَمَا تُجْزَوْنَ إِلَّا مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ ۞: إلَّا مثل ما عملتم.

﴿ إِلاَّ عِبَادَاللهِ الْمُخْلَصِينَ ﴾ ﴿ استثناء منقطع ، إلّا أن يكون الضمير في «تجزون» لجميع المكلّفين ، فيكون استثناؤهم عنه باعتبار المماثلة ؛ فإن شوابهم مضاعف ، والمنقطع أيضاً بهذا الاعتبار.

١. أنوار التنزيل ٢٩٢/٢.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ زيادة: على تقدير النون.

﴿ أُولَئِكَ لَهُمْ رِزْقٌ مَعْلُومٌ ﴾ ۞: خصائصه ؛ من الدوام ، أو تـمحّض اللـذة. ولذلك فسّره بقوله :

﴿ فَوَاكِهُ ﴾ : فإنَّ الفاكهة ما يقصد للتلذَّذ دون التغذّي ، والقوت بالعكس. وأهل الجنّة لمّا أعيدوا على خلقة محكمة محفوظة عن التحلّل، كانت أرزاقهم فواكه خالصة.

﴿ وَهُمْ مُكْرَمُونَ ﴾ ۞: في نيله. يصل إليهم من غير تعب وسؤال، كما عليه رزق الدنيا.

﴿ فِي جَنَّاتِ النَّعِيمِ ﴾ ٢ : في جنّات ليس فيها إلّا النعيم.

وهو ظرف أو حال من المستكنّ في «مكرمون». أو خبرثان لـ «أولئك». وكذلك.

﴿ عَلَىٰ سُرْرِ ﴾: يحتمل الحال والخبر؛ فيكون

﴿ مُتَقَابِلِينَ ﴾ ﴿ : حالاً من المستكنّ فيه ، أو في «مكرمون»؛ وأن يتعلّق بـ «متقابلين» ، فيكون حالاً من ضمير «مكرمون» .

وهي جمع سرير. أي متقابلين على سرر يتمتّع بعضهم بالنظر إلى وجوه بـعض، ولايري بعضهم قفاء بعض.

﴿ يُطَافُ عَلَيْهِمْ بِكَأْسٍ ﴾ : إناء فيه خمر . أو : خمر ؛ كقوله :

وكأس شربت على لذّة.

﴿مِنْ مَعِينٍ ﴾ ۞: من شراب معين، أو نهر معين؛ أي ظاهر للعيون، أو خارج من العيون.

۱. الکافی ۱۰۰/۸ ، ح ۳۹.

وهو صفة للماء. من: عان الماء؛ إذا نبع. وصف به خمر الجنّة ، لأنّها تجري كالماء؛ أو للإشعار بأنّ ما يكون لهم بمنزلة الشراب جامع لما يطلب من أنواع الأشربة بكمال اللذة. وكذلك قوله:

﴿ بَيْضًا ٓءَ لَذَّةٍ لِلشَّارِبِينَ ﴾ ۞: [وهـما أيـضاً صـفتان لـ «كأس». ووصفها بـ «لذّة» إمّـا للمبالغة ، أولأنّها تأنيث لذّ، بمعنى: لذيذ؛ كطبّ. ووزنه فعل. قال:

ولذَّ كطعم الصرخديّ تركته](١) بأرض العدامن خشية الحدثان

﴿ لَا فِيهَا غَوْلٌ ﴾ : غائلة ، كما في خمر الدنيا؛ كالخمار . من غاله يغوله : إذا أفسده . ومنه : الغول .

﴿ وَلَاٰهُمْ عَنْهَا يُنْزَفُونَ ﴾ ۞: يسكرون. من: نزف الشارب، فهو نزيف ومنزوف: إذا ذهب عقله.

أفرده بالنفي، وعطفه على مايعمه ؛ لأنَّه من عظم فساده ، كأنَّه جنس برأسه.

وقرأ (٢) حمزة والكسائي بكسر الزاي؛ من أنزف الشارب: إذا نفد عقله أو شرابه. وأصله للنفاد. يقال: نزف المطعون: إذا خرج دمه كلّه، و: نزحت الركيّة حتّى نزفتها.

وفي مجمع البيان (٣): قال ابن عبّاس ﷺ: [معناه](٤) ولا يبولون (٥). قال: وفي الخمر أربع خصال: السكر، والصداع، والقيء، والبول. فنزّه الله سبحانه خمر الجنّة عن هذه الخصال.

﴿ وَعِسنْدَهُمْ قَـاصِرَاتُ الطَّـرْفِ ﴾: قـصرن أبـصارهنّ عـلى أزواجـهنّ، فـلا يـردن غيرهنّ (٢)، لحبّهنّ إيّاهم.

وقيل (٧): معناه: ولايفتحن أعينهن غنجاً ودلالاً.

۱. من ن، ت.

٣. المجمع ٢٤٤٤.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: لايبلون.

٧. نفس المصدر والموضع.

٢. أنوار التنزيل ٢٩٢/٢.

٤. من المصدر.

٦. كذا في النسخ و نفس المصدر. والصحيح: غيرهم.

﴿عِينٌ ﴾ ٢٠ واسعات العيون جمع عيناء.

وقيل (١)هي الشديدة، بياض العين الشديدة سوادها.

﴿ كَانَّهُنَّ بَيْضٌ مَكْنُونٌ ﴾ ۞: شبّههنّ ببيض النعام المصون عن (٢) الغبار ونحوه، في الصفاء والبياض المخلوط بأدنى صفرة؛ فإنّه أحسن ألوان الأبدان.

وقيل (٣): شبّههنّ ببطن البيض قبل أن تقشر، وقبل أن تمسّه الأيدي.

﴿ فَاَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضِ يَتَسَاءَلُونَ ﴾ ۞: معطوف على «يطاف عليهم». أي يشربون فيتحادثون على الشراب. قال:

وما بقيت من اللذات إلّا أحاديث الكرام على المدام والتعبير عنه بالماضي، للتأكيد فيه. فإنّه ألذّ تلك اللذات إلى العقل. وتساؤلهم عن المعارف والفضائل وما جرى لهم وعليهم في الدنيا.

﴿ قَالَ قَائِلٌ مِنْهُمْ ﴾: في مكالمتهم:

﴿ إِنِّي كَانَ لِي قَرِينٌ ﴾ ۞: صاحب يختصّ بي في الدنيا، إمّا من الإنس، على قول ابن عبّاس. أو من الشياطين، على قول مجاهد.

﴿ يَقُولُ أَئِنَّكَ لَمِنَ الْمُصَدِّقِينَ ﴾ ٢٠ : يوبّخني على التصديق بالبعث.

وقرئ (٤) بتشديد الصاد؛ من التصدّق.

﴿ اَئِذَا مِثْنَا وَكُنَّا تُرَاباً وَعِظاماً اَئِنَّا لَمَدِينُونَ ﴾ ﴿ اَئِذَا مِثْنَا وَكُنَّا تُرَاباً وَعِظاماً اَئِنَّا لَمَدِينُونَ ﴾ ﴿ المجزيون. من الدين الذي هوالجزاء. وفي جوامع الجامع (٥): «إنَّا لمدينون»؛ أي لمجزيون. من الدين الذي هوالجزاء. أو: لمسوسون مربوبون. من دانه: إذا ساسه.

وفي الحديث (٢): الكيس (٧)من دان نفسه، وعمل لما بعد الموت.

﴿ قَالَ ﴾ : ذلك القائل لإخوانه في الجنّة :

۲. ن، ت، م، ی، ر: من.

£. أنوا التنزيل ٢٩٣/٢.

٧. الكيس: العاقل، والفطن. ويقرأ: الكيس. والكيس.

١. نفس المصدر والموضع.

٣. نفس المصدر والموضع.

٥ و٦. الجوامع ٣٩٨/.

﴿ هَلْ آنْتُمُ مُطَّلِعُونَ ﴾ ﴿: إلى أهل النار، لأريكم ذلك القرين.

وقيل (١): القائل هو الله تعالى أو بعض الملائكة. يقول لهم: هل تحبّون أن تطلعوا على أهل النار، لأريكم ذلك القرين؟

وقيل (٢): لتعلموا أين منزلتكم من منزلتهم (٣).

وعن أبي عمرو (1): «مطلعون فأطلع» بالتخفيف وكسر النون وضمّ الألف، على أنّه جعل اطلاعهم سبب اطلاعه؛ من حيث إنّ أدب المجالسة يمنع الاستبداد به. أو خاطب الملائكة على وضع المتّصل موضع المنفصل ؛ كقوله :

هم الأمرون الخير والفاعلونه (٥)

أو شبّه اسم الفاعل بالمضارع.

﴿ فَاطَّلَعَ ﴾: عليهم.

﴿ فَرَآهُ ﴾ : أي قرينه.

﴿ فِي سَوَآءِ الْجَحِيمِ ﴾ ٢: وسطه.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٦): وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جـعفر ﷺ [فــي قوله:](٧) «فاطّلع فرآه في سواء الجحيم» [يقول: في وسط الجحيم](١).

﴿ قَالَ تَاللَّهِ إِنْ كِدْتَ لَتُرْدِينِ ﴾ ۞: لتهلكني بالإغواء.

وقرئ (٩): «لتغوين».

و «إن» هي المخفّفة. واللاّم هي الفارقة.

﴿ وَلَوْلاً نِعْمَةُ رَبِّي ﴾ : بالهداية والعصمة،

﴿ لَكُنْتُ مِنَ الْمحْضَرِينَ ﴾ ٣: معك فيها.

كذا في المصدر. وفي النسخ زيادة: «فاطلع» عليهم.

٥. كذا في أنوار التنزيل ٢٩٣/٢. وفي النسخ: الفاعلون.

٧. من المصدر.

٩. أنوار التنزيل ٢٩٣/٢.

١ و٢. أنوار التنزيل ٢٩٣/٢.

٤. نفس المصدر والموضع.

٦. تفسير القمّى ٢٢٢/٢.

٨. ليس في ق.

﴿ أَفَمَا نَحُنُ بِمَيِّينَ ﴾ ۞: عطف على محذوف. أي أنحن مخلّدون منعَمون، فما نحن بميّتين؛ أي بمن شأنه الموت.

وقرئ (١): «بمائتين».

﴿ إِلَّا مَوْتَتَنَا الْأُولَىٰ ﴾: التي كانت في الدنيا وهي متناولة لما في القبر بـعد الإحـياء للسؤال.

> ونصبها على المصدر من اسم الفاعل. وقيل (1): على الاستثناء المنقطع. ﴿ وَمَا نَحْنُ بِمُعَذَّبِينَ ﴾ ﴿ : كالكفّار.

وذلك تمام كلامه لقرينه، تقريعاً له. أو معاودة إلى مكالمة جلسائه، تحدّثاً بنعمة الله، وتبجّحاً بها، وتعجّباً منها، وتعريضاً للقرين بالتوبيخ.

﴿ إِنَّ هٰذَا لَهُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴾ ﴿ : يحتمل أن يكون من كلامهم، وأن يكون كلام الله لتقرير قوله، والإشارة إلى ماهم عليه من النعمة والخلود والأمن من العذاب.

﴿ لِمِثْلِ هٰذَا فَلْيَعْمَلِ الْعَامِلُونَ ﴾ ﴿ إِنَ لَنِيلَ مثلَ هذا، يجب أن يعمل العالمون، ولا للحظوظ الدنيويّة المشوبة (٣) بالآلام، السريعة الانصرام.

وهو أيضاً يحتمل الأمرين.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): قال عليّ بن إبراهيم ﴿ تُم يقولون في الجنّة : ﴿ أَفَمَا نَحْنَ بِمَيْتِينَ إِلّا مُوتَنَا الأُولَى ومَا نَحْنَ بِمَعَذَبِينَ إِنَّ هَذَا لَهُو الفُوزِ العظيم.

قال: فحد ثني أبي ، عن عليّ بن مهزيار والحسن بن محبوب ، عن النضر بن سويد ، عن درست ، عن أبي بصير ، عن أبي جعفر صلوات الله عليه قال: إذا دخل أهل الجنّة الحبّة ، وأهل النار النار ، جيء بالموت ، فيذبح كالكبش ، بين الجنّة والنار . ثمّ يقال : خلود ، فلا (٥) موت أبداً! فيقول أهل الجنّة : «أفما نحن بميّتين إلّا موتتنا الأولى وما نحن بمعذّبين إنّ هذا لهو الفوز العظيم لمثل هذا فليعمل العاملون».

١ و٢. نفس المصدر والموضع.

٤. تفسير القمّي ٢٢٣/٢.

٣. ليس في ق.

٥. كذا في المصدر، وفي النسخ: بلا.

## ﴿ أَذَٰلِكَ خَيْرٌ نُزُلاً أَمْ شَجَرَةً الزَّقُومُ ﴾ ٢ : شجرة ثمرتها نزل أهل النار.

وانتصاب «نزلاً» على التمييز، أو الحال. وفي ذكره دلالة على أنّ ما ذكر من النعيم لأهل الجنّة، بمنزلة ما يقام للنازل، ولهم ما وراء ذلك ما تقصر عنه الأفهام. وكذلك الزقّوم لأهل النار. وهو اسم شجرة صغيرة الورق منتنة الرائحة مرّة، تكون بمتهامة. سمّيت بها الشجرة الموصوفة.

﴿إِنَّا جَعَلْنَاهَا فِتْنَةً لِلطَّالِمِينَ ﴾ ﴿ محنة وعذاباً لهم في الآخرة، وابتلاءً في الدنيا. فإنهم لمّا سمعوا أنّها في النار، قالوا: كيف ذلك والنار تحرق الشجر؟! ولم يعلموا أنّ من قدر على خلق ما يعيش في النار، ويتلذّذ بها، فهو أقدر على خلق الشجر في النار وحفظه من الاحراق.

وفي مجمع البيان (١): روي أنّ قريشاً لمّا سمعت هذه الآية ، قالت ؛ ما نعرف هذه الشجرة ! قال ابن الزبعرى : الزقوم بكلام البربر التمر والزبد \_ وفي رواية : بلغة اليمن . فقال أبوجهل لجاريته . يا جارية زقّمينا (١) . فأتته الجارية بتمر وزبد . فقال لأصحابه : تزقّموا بهذا الذي يخوّ فكم به محمّد ، فيزعم أنّ النار تنبت الشجر ، والنار تنحرق الشجر ! فأنزل الله تعالى : «إنّا جعلناها فتنة للظالمين» .

وقد روي (٣) أنّ الله يجوّعهم حتى ينسوا عذاب النار من شدّة الجوع. فيصرخون إلى مالك، فيحملهم إلى تلك الشجرة؛ وفيهم أبوجهل. فيأكلون منها. فتغلي بطونهم كغلي الحميم. فيستسقون. فيسقون شربة من الماء الحار الذي بلغ نهايته في الحرارة. فإذا قرّبوها من وجوههم، شوت وجوههم. فذلك قوله: «يشوي الوجوه». فإذا وصل (٤) إلى بطونهم، صهر ما في بطونهم ؛ كما قال (٥) سبحانه: «يصهر به ما في بطونهم والجلود». وذلك طعامهم وشرابهم.

٢. أي أطعمينا الزقوم.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: وصلت.

١. المجمع ٤٤٦/٤.

٣. نفس المصدر والموضع.

٥. الحجّ /٢٠٠.

وفيه (۱)، عند قوله (۲) تعالى: «ومن الناس من يشتري لهو الحديث» وروي أيضاً عن أبي عبدالله عليه أنّه قال: هوالطعن في الحقّ، والاستهزاء به، وماكان أبوجهل وأصحابه يجيئون به؛ إذ قال: يا معشر قريش، ألا أطعمكم من الزقّوم الذي يخوّفكم به صاحبكم ؟! ثمّ أرسل إلى زبد وتمر، فقال: هذا هو الزقّوم الذي يخوّفكم به!

وفي الكافي (٣): عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد وسهل بن زياد؛ وعليّ بن إبراهيم، عن أبيه، جميعاً عن ابن محبوب، عن عليّ بن رئاب، عن ضريس الكناسيّ قال: قال أبو جعفر عليّه : إنّ لله ناراً في المشرق خلقها ليسكنها أرواح الكفّار. ويأكلون من زقّومها. ويشربون من حميمها ليلهم. فإذا طلع الفجر هاجت إلى واد باليمن يقال له: برهوت، أشدّ حرّاً من نيران الدنيا. كان فيها يتلاقون ويتعارفون. فإذا كان المساء، عادوا إلى النار. فهم كذلك إلى يوم القيامة.

﴿ إِنَّهَا شَجَرَةٌ تَخْرُجُ فِي آصُلِ الْجَحِيمِ ﴾ ۞: منبتها في قعر جهنّم، وأغصانها تسرتفع إلى دركاتها.

﴿طَلَعُهَا﴾: حملها. مستعار من طلع التمر. لمشاركته إيّاه في الشكل، أو الطلوع من الشجر.

﴿كَأَنَّهُ رُؤُوسُ الشَّيَاطِينِ ﴾ ۞: في تناهي القبح والهول.

وهو تشبيه بالمتخيّل؛ كتشبيه الفائق الحسن بالملك.

وقيل (1): الشياطين (0) حيّات هائلة قبيحة المنظر، لها أعراف (٦). ولعلّها سُمّيت بها لذلك.

> ﴿ فَإِنَّهُمْ لَآكِلُونَ مِنْهَا﴾: من الشجرة، أو من طلعها. ﴿ فَمَالِئُونَ مِنْهَا الْبُطُونَ ﴾ ۞: لغلبة الجوع، أو الجبر علىٰ أكلها.

۲. لقمان ۲.

١. مجمع البيان ٢١٣/٤.

٤. أنوارالتنزيل ٢٩٤/٢.

٣. الكافي ٢٤٦/٣\_٢٤٧، ح ١.

٦. ق: أعرف.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ زيادة: هيئة.

﴿ ثُمَّ إِنَّ لَهُمْ عَلَيْهَا ﴾ : أي بعد ما شبعوا منها، وغلبهم العطش.

ويجوز أن يكون «ثم». لما في شرابهم من مزيد الكراهة والبشاعة.

﴿ لَشَوْباً مِنْ حَمِيمٍ ﴾ ٢ : لشراباً من غسّاق أو صديد مشوباً بماء حميم، يـقطّع أمعاءهم.

وقرئ (١) بالضمّ. وهو اسم ما يشاب به. والأوّل مصدر شمّي به.

﴿ ثُمَّ إِنَّ مَرْجِعَهُمْ ﴾: مصيرهم.

﴿ لَاِلَى الْجَحِيمِ ﴾ ﴿ إِلَىٰ دركاتها ، أو إلىٰ نفسها . فإنّ الزقّوم و الحميم نزل إليهم قبل دخولها .

وقيل (۱): الحميم خارج عنها ـ لقوله (۱) ـ تعالى: «هذه جهنّم التي يكذّب بها المجرمون يطوفون بينها و بين حميم آن» ـ يوردون إليه كما تورد الإبل إلى الماء؛ ثمّ يردّون إلى الجحيم. ويؤيّده أنّه قرئ: «ثمّ إنّ منقلبهم».

﴿ إِنَّهُمْ ٱلْفَوْا آبَاءَهُمْ ضَآلِينَ ﴾ ﴿ فَهُمْ عَلَىٰ آثارِهِمْ يُهْرَعُونَ ﴾ ﴿: تعليل الستحقاقهم تلك الشدائد بتقليد الآباء في الضلال.

والإهراع: الإسراع الشديد: كأنّهم يزعجون على الإسراع على أثرهم. وفيه إشعار بأنّهم بادروا إلىٰ ذلك من غَير توقّف علىٰ نظر وبحث.

﴿ وَ لَقَدْ ضَلَّ قَبْلَهُمْ ﴾ : قبل قومك.

﴿ أَكْثَرُ ٱلْأَوَّلِينَ ﴾ ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا فِيهِمْ مُنْذِرِينَ ﴾ ٢: أنبياء أنذروهم من العواقب.

﴿ فَانْظُرْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُنْذَرِينَ ﴾ ٢٠ من الشدّة والفظاعة.

﴿ إِلَّا عِبَادَ اللهِ الْمُخْلَصِينَ ﴾ ٢٠ إلَّا الذين تنبَّهوا بإنذارهم، فأخلصوا دينهم لله.

وقرئ (٢) بالفتح. أي الذين أخلصهم الله لدينه (٥).

٣. الرحشن /٤٣ـ٤٤.

٥. ن، ت، ي:لدينهم.

۱ و۲. أنوارالتنزيل ۲۹٤/۲.

٤. أنوارالتنزيل ٢٩٤/٢.

والخطاب مع الرسول، والمقصود خطاب قومه؛ فإنّهم أيـضاً سـمعوا أخـبارهم ورأوا آثارهم.

﴿ وَلَقَدْ نَادَانَا نُوحٌ ﴾ : شروع في تفصيل القصص بعد إجمالها. أي ولقد دعانا، حين أيس من قومه.

﴿ فَلَنِعْمَ الْمُجِيبُونَ ﴾ ٢ : أي فأجبناه أحسن الإجابة؛ فوالله لنعم المجيبون نحن. فحذف منها ما حذف، لقيام ما يدلّ عليه.

﴿ وَنَجَّيْنَاهُ وَ اَهْلَهُ مِنَ الْكَرْبِ الْعَظِيمِ ﴾ ۞: أي من الغرق، أو أذىٰ قومه.

﴿ وَجَعَلْنَا ذُرِّيَّتَهُ هُمُ الْبَاقِينَ ﴾ ۞: قيلَ (١): إذ هلك من عداهم، وبقوا متناسلين إلىٰ يوم القيامة . إذ رُوي أنّه مات كلّ من كان معه في السفينة غير بنيه وأزواجهم.

وفى تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر لللله في عقبه. قوله رضي الخاناب والإيمان في عقبه. قوله رضي الأرض من بني آدم من ولد نوح للله الله (٣) والله في كتابه: «احمل وليس كلّ من في الأرض من بني آدم من ولد نوح للله الله (٤) ومن آمن وما آمن معه إلّا فيها من كلّ زوجين اثنين وأهلك إلّا من سبق عليه القول (٤) ومن آمن وما آمن معه إلّا قليل». وقال أيضاً (٥). «ذريّة من حملنا مع نوح».

﴿ وَ تَرَكْنَا عَلَيْهِ فِي الْآخِرِينَ ﴾ ۞: من الأمم.

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (٢)، بإسناده إلى عبدالحميدبن أبي الديلم، عن أبي عبدالله الصادق للريال حديث طويل. وفيه يقول للريالية :

وبشَرهم نوح بهود. وأمرهم باتباعه، وأن يقيموا (٧) الوصيّة كلّ عام، فينظروا فيها، فيكون عبداً لهم؛ كـما أمـرهم آدم للسِّلِا. فيظهرت الجبريّة فـي (٨) ولد حـام ويـافث.

٢. تفسيرالقئمي ٢٢٣/٢.

في النسخ زيادة: منهم.

٦. كمال الدين /١٣٤\_١٣٥، ح٣.

٨. كذا في المصدر. وفي النسخ: من.

١. أنوارالتنزيل ٢٩٤/٢\_٢٩٥.

٣. هود/ ٤٠.

٥. الإسراء/٣.

٧. ق، ش: يفتحوا.

فاستخفى ولد سام بما عندهم من العلم. وجرت على سام بعد نوح الدولة لحام ويافث. وهو قول الله على: «وتركنا عليه في الآخرين». يقول: تركت على نوح دولة الجبّارين. ويعزّي الله محمّداً بذلك.

قال: وولد لحام (١) الهند والسند والحبش. وولد لسام العـرب والعـجم. وجـرت عليهم الدولة. وكانوا يتوارثون الوصيّة عالم بعد عالم؛ حتّىٰ بعث الله نَجَكَ هوداً للنَّلَا.

﴿ سَلاَمٌ عَلَىٰ نُوحٍ ﴾: هذا الكلام جيء به على الحكاية. والمعنى: يسلمون عليه تسليماً.

وقيل <sup>(٢)</sup>: هو سلام من الله تعالئ عليه. ومفعول «تركنا» محذوف مثل الثناء.

﴿ فِي الْعَالَمِينَ ﴾ ﴿ وَيَ اللَّهَارُ وَالْمَجْرُورِ. وَمَعَنَاهُ: الدَّعَاءُ بِثْبُوتِ هَذَهُ التَّحَيَّةُ في الملائكة والثقلين جميعاً.

﴿ إِنَّا كَذَٰلِكَ نَجْزِي الْمُحْسِنِينَ ﴾ ۞: تعليل لما فعل بنوح، من التكرّم بأنّه مجازاة له علىٰ إحسانه.

﴿ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا الْمُؤْمِنِينَ ﴾ ٢٠ : تعليل لإحسانه بالإيمان، إظهاراً لجلالة قدرهِ وأصالة أمره.

وفي كتاب الخصال (٣)، فيما علم أميرالمؤمنين عليه أصحابه من الأربعمائة باب، ممّا يصلح للمسلم في دينه ودنياه: ومن خاف منكم العقرب، فليقرأ هذه الآيات: «سلام على نوح في العالمين إنّا كذلك نجزي المحسنين إنّه من عبادنا المؤمنين».

﴿ ثُمَّ أَغْرَقْنَا الْآخَرِينَ ﴾ ٢٠ : يعني: كفَّار قومه.

﴿ وَإِنَّ مِنْ شِيعَتِهِ لَا بُرَاهِيمَ ﴾ ، من شايعه في الإيمان و أصول الشريعة، ولا يبعد اتّفاق شرعهما في الفروع أو غالباً.

قيل (٤): وكان بينهما ألفان وستّمائة وأربعون سنة. وكان بينهما نبيّان: هود، وصالح.

۲. أنوارالتنزيل ۲۹۵/۲.

٤. أنوار التنزيل ٢٩٥/٢.

١. كذا في المصدر، وفي النسخ: حام.

٣. الخصال ٦١٩/٢. ح ١٠

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١)؛ حدثنا أبوالعبّاس قال: حدّثنا محمّد بن أحمد بن محمّد بن أحمد بن محمّد بن عيسي، عن النضر بن سويد، عن سماعة، عن أبي بصير، عن أبي جعفر النِّلا أنّه قال: ليهنّئكم الاسم.

قلت: وما هو جعلت فداك؟

قال: [الشيعة.

قيل: إنَّ الناس يعيّروننا بذلك.

قال: أما تسمع قول الله: ] (٢) «وإنّ من شيعته لإبراهيم»، وقوله ﷺ: «فاستغاثه الذي من شيعته على الذي من عدوّه» ؟! فليهنّئكم الاسم.

وفي مجمع البيان (٣): روى أبوبصير، عن أبي جعفر ﷺ قال: ليهنُّنكم الاسم.

قلت: وما هو؟

قال: الشيعة.

قلت: إنَّ الناس يعيّروننا بذلك.

قال: أما تسمع قوله سبحانه: «وإنّ من شيعته لإبراهيم»، وقوله: «فاستغاثه الذي من شيعته على الذي من عدوّه».

وفي شرح الآيات الباهرة (٤): ومعنى «إنّ من شيعته لإبراهيم»؛ أي إنّ إبراهيم من شيعة محمّد عَيَّا أي إنّ إبراهيم من شيعة محمّد عَيَّا . كما قال (٥) سبحانه: «وآية لهم أنّا حملنا ذرّيتهم في الفلك المشحون»؛ أي؛ ذرّية من هو أب لهم. فجعلهم ذرّية، وقد سبقوا إلى الدنيا.

وروي عن مولانا الصادق للله أنه قال: قوله ﷺ: «وإنّ من شيعته لإبراهيم»؛ أي إنّ إبراهيم الله عليه من شيعة (النبيّ. فهو من شيعة)(٦) عليّ صلوات الله وسلامه عليه.

٢. منالمصدر.

٤. تأريل الآيات ٢/١٩٥٥ ـ ٤٩٧.

٦. منالمصدر.

١. تفسيرالقمي ٢٢٣/٢.

٣. المجمع ٤٤٨/٤.

٥. يس /٤١.

[والخبران متوافقان. لأنّ كلّ من كان شيعة النبيّ ﷺ فهو من شيعة عليّ ﷺ.](١) وكلّ من كان من شيعة عليّ، فهو من شيعة النبيّ صلّى الله عليهما [وعلىٰ ذرّيّـتهما الطاهرين.

ويؤيد هذا التأويل ما رواه (٢) الشيخ محمّد بن الحسين الله (٣) عن محمّد بن وهبان، عن أبي جعفر محمّد بن عليّ بن رحيم، عن العبّاس بن محمّد قال: حدّثني أبي، عن أبي الحسين (٤) بن عليّ بن (أبي) (٥) حمزة قال: حدّثني أبي عن أبي بصير، عن يحيى بن أبي الحسين (٤) القاسم قال: سأل جابر بن يزيد الجعفيّ جعفر بن محمّد الصادق عليّه عن تفسير هذه الآية: «وإنّ من شيعته لإبراهيم». فقال عليّه :

إنّ الله سبحانه لمّا خلق [إبراهيم الله ] (٢) كشف له عن بصره. فنظر، فرأى نوراً إلى جنب العرش، فقال: إلهي، ما هذا النور؟ فقيل له: هذا نور محمّد صفوتي من خلقي. ورأى نوراً إلى جنبه، فقال: إلهي، وما هذا النور؟ فقيل له: هذا نور عليّ بن أبي طالب الله ناصر ديني. ورأى إلى جنبهم (٨) ثلاثة أنوار، فقال: إلهي وما هذه الأنوار. فقيل (٩) له: هذا نور فاطمة - فطمت محبّيها من النار - ونور ولديسها الحسن والحسين (١٠). ورأى (١١) تسعة أنوار قد حقوابهم إفقال: إلهي، وما هذه الأنوار التسعة؟] قيل: يا إبراهيم، هؤلاء الأئمة من ولد على وفاطمة.

فقال إبراهيم : إلهي (١٢)، بحقّ هؤلاء الخمسة إلّا عرّفتني من التسعة! قيل : يا إبراهيم، أوّلهم عليّ بن الحسين، وابنه محمّد، وابنه جعفر، وابنه موسى، وابنه عليّ، وابنه محمّد، وابنه أوّلهم عليّ ، وابنه الحسن، والحجّة القائم ابنه.

١. ليس في المصدر.

٣. المصدر:العبَّاس.

٥. من المصدر مع القوسين.

۷. ليس في ت.

٩. ق: فقال.

١١. كذا في المصدر. وفي النسخ: أرئ.

٢. نفس المصدر والموضع.

٤. المصدر: الحسن.

٦. ليس في ق، ت، ن.

٨. ش: جنبيهم.

١٠. كذا في المصدر. وفي النسخ زيادة: فقال إلْهي.

١٢. ليس في ق، ن.

فقال إبراهيم: إلهي وسيّدي، أرى أنواراً قد أحدقوا بهم لا يحصي عددهم إلّا أنت! قيل: يا إبراهيم، هؤلاء شيعتهم؛ شيعة أميرالمؤمنين علىّ بن أبي طالب عليه .

فقال إبراهيم: وبم (١) تُعرف شيعته ؟ قال: بصلاة إحدى وخمسين، والجهر بـبـــم الله الرحمٰن الرحيم، والقنوت قبل الركـوع، والتختّم فــي اليــمين. فــعند ذلك قــال إبراهيم: اللهمّ اجعلني من شيعة أميرالمؤمنين.

قال (٢): فأخبر الله تعالى في كتابه، فقال: «وإنَّ من شيعته لإبراهيم».

ثمّ قال: وممّا يدلّ على أنّ إبراهيم وجميع الأنبياء والرسل من شيعة أهل البيت المَهُالِيّة ما رُوي عن الصادق الله قال: ليس إلّا الله ورسوله ونحن وشيعتنا. والباقي في النار. فتعيّن أنّ جميع أهل الإيمان من الأنبياء والرسل وأتباعهم من شيعتهم. ولقول النبي عَيَالهُ اللهُ الجمع الخلق على حبّ على، لم يخلق الله (٣) النار.

﴿إِذْ جَاءَ رَبَّهُ ﴾: متعلّق بما في الشيعة من معنىٰ المشايعة ، أو بمحذوف هو : اذكر. ﴿ يِقَلْبٍ سَلِيمٍ ﴾ ﴿ : من آفات القلوب. أو : من العلائق ، خالص لله ، أو مخلص له . وقيل (٤) : حزين . من السليم ، بمعنىٰ : اللديغ . ومعنىٰ المجيء به ربّه (٥) ، إخلاصه له ؛ كأنّه جاء به متحفاً إيّاه .

﴿ إِذْ قَالَ لِآبِيهِ وَقَوْمِهِ مَاذَا تَعَبُدُونَ ﴾ ٢ : بدل من الأولى، أو ظرف لاجاء»، [أو «سليم»](٦).

﴿ عَإِنْكُا آلِهَةً دُونَ اللهِ تُرِيدُونَ ﴾ ﴿ ان أَتريدون آلهة دون الله إفكاً. فقدّم المفعول للعناية ، ثمّ المفعول له. لأنّ الأهمّ أن يقرّر أنّهم على الباطل ، ومبنى أمرهم على الإفك. ويجوز أن يكون «إفكاً» مفعولاً به ، و «آلهة» بدل منه ؛ على أنّها إفك في نفسها ، للمبالغة . أوالمراد بها عبادتها ، بحذف المضاف . أو حالاً بمعنى : آفكين .

١. كذا في المصدر. وفي النسخ: بما.

٣. ليس في ق، ش.

٥. ليس في ن، ت، م، ي، ر.

٢. ليس في ق، ش.

٤. أنوارالتنزيل ٢٩٥/٢.

٦. ليس في ق، ت.

﴿ فَمَا ظَنَّكُمْ بِرَبِ الْعَالَمِينَ ﴾ ۞: بمن هو حقيق بالعبادة ، لكونه ربّاً للعالمين ؛ حتّىٰ تركتم عبادته ، أو أشركتم به غيره ، أو أمنتم من عذابه .

والمعنى إنكار ما يوجب ظنًا \_فضلاً عن قطع \_يصدّ عن عبادته، أو يجوز الإشراك به، أو يقتضي الأمن من عقابه، على طريقة الإلزام. وهو كالحجّة على ما قبله.

﴿ فَنَظَرَ نَظُرَةً فِي النُّجُومِ ﴾ ۞: قيل (١): فرأى مواقعها واتّصالاتها. أو في عـلمها، أو كتابها. ولا منع منه، مع أنّ قصده إيهامهم. وذلك حين سألوه أن يعيّد معهم.

﴿ فَقَالَ إِنِّي سَقِيمٌ ﴾ ﴿ أَراهم بأنّه استدلّ بها ـ لأنّهم كانوا منجّمين ـ على أنّه مشارف للسقم، لثلا يخرجوه إلى معيدهم. فإنّه كان أغلب أسقامهم الطاعون، وكانوا يخافون العدوى. أو أراد: إنّي سقيم القلب، لكفركم. أو: خارج المزاج عن الاعتدال، خروجاً قلّ من يخلو منه. أو: بصدد الموت.

وفي كتاب معاني الأخبار (٢)، بإسناده [عن أبي] (٣) صالح بن سعيد، عن رجـل مـن أصحابنا، عن أبي عبدالله عليه قلت له: قوله تعالى: «إنّي سقيم».

فقال : ما كان إبراهيم سقيماً ، وما كذب ، إنَّما عنى سقيماً في دينه مرتاداً .

وقد روي (٤) أنّه عنى بقوله: «إنّي سقيم»؛ أي سأسقم. وكلّ ميّت سقيم. وقـد قـال الله (٥) تعالىٰ لنبيّه: «إنّك ميّت»؛ أي ستموت.

وفي أصول الكافي (٢): على بن محمد، رفعه عن أبي عبدالله عليه في قوله الله النظر النحوم فقال إنّي سقيم»، قال: حسب فرأى ما يحلّ بالحسين عليه فقال: إنّي سقيم سقيم لما يحلّ بالحسين عليه (٢).

۲. المعاني /۲۰۹ ـ ۲۱۰.

١. أنوارالتنزيل ٢٩٥/٢.

٣. ليس في المصدر. وفي ن، ت، م، ي، ر: «إلى مكان «عن أبي».

٤. نفس المصدر والموضع، ٥٠ الزمر ٢٠٠/

٦. الكافي ١/٥٦٥، ح ٥.
 ٧. كذا في المصدر، وفي النسخ: به.

عدّة من أصحابنا (١)، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن عشمان بن عيسى، عن سماعة، عن أبي بصير قال: قال أبو عبدالله اللهِ : التقيّة من دين الله.

قلت: من دين الله؟!

قال: إي والله! من دين الله . ولقد قال يوسف: «أيتها العير إنّكم لسارقون» (٢). والله ما كانوا سرقوا شيئاً . ولقد قال إبراهيم : «إنّى سقيم» . والله ماكان سقيماً .

وفي روضة الكافي (٢): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر، عن أبان بن عثمان، عن حجر، عن أبي عبدالله قال: قال أبو جعفر اللهِ عاب آلهتهم، فنظر نظرة في النجوم، وقال: إنّي سقيم. قال أبو جعفر الله عاكان سقيماً، وما كذب.

الحسين بن محمّد الأشعريّ (٤)، عن معلّى بن محمّد، عن الوشّاء، عـن أبـان بـن عثمان، عن أبي بصير قال: قيل لأبي جعفر الله وأنا عنده: إنّ سـالم بـن أبـي حـفصة وأصحابه يروون عنك أنّك تكلّم على سبعين وجهاً لك منها المخرج!

فقال: ما يريد سالم منّي ؟! أيريد أن أجيء بالملائكة ؟! والله، ما جاءت بهذا النبيّون. ولقد قال إبراهيم عليَّلا : «إنّي سقيم». وماكان سقيماً، وماكذب.

وفي تفسير العيّاشيّ (٥): عن محمّد عرامة الصيرفيّ، عمّن أخبره، عن أبي عبدالله عليّة قال: إنّ الله تبارك وتعالى خلق روح القدس. فلم يخلق خلقاً أقرب إليه منها، و ليست بأكرم خلقه عليه. فإذا أراد أمراً، ألقاه إليها. فألقته (١) إلى النجوم، فجرت

۲. يوسف ۷۰۷.

۱. الکافی ۲۱۷/۲، ح ۳,

۳. الكافي ۳۸۸/۸ ح ۵۵۹.

٤. نفس المصدر والمجلِّد /١٠٠، ح ٧٠. وفي ق: محمَّد بن الحسين الأشعري.

٥. تفسير العياشي ٢٧٠/٢، ح ٧٠. ٢٠ ن، ت، م، ي، ر، المصدر: فألقاه.

وفي كتاب جعفر بن محمّد (٢) الدوريستي (٣)، بإسناده إلى ابن مسعود، عن النبيّ ﷺ أنّه قال: إذا ذُكر القدر، فأمسكوا. وإذا ذُكر أصحابي، فأمسكوا. وإذا ذُكر النجوم، فأمسكوا.

وفي كتاب الاحتجاج (٤) للطبرسيّ ﷺ عن أبي عبدالله للسِّلِا حديث طويل. وفيه قال له السائل: فما تقول في علم النجوم؟

قال: هو علم قلّت منافعه، وكثرت مضارّه (٥). لأنّه لايُدفَع به المقدور، ولا يُتَقَى به المحذور. إن خُيِر (٢) المنجّم بالبلاء لم بنجه التحرّز من القضاء. إن أُخيِر (٧) هو بخير، لم يستطع تعجيله. وإن حدث به سوء، لم يمكنه صرفه. والمنجّم يـضادّ الله فـي عـلمه بزعمه أنّه (٨) يردّ قضاء الله عن خلقه.

عن سعيد بن جبير (٩) قال: استقبل أميرالمؤمنين النهج دهقان من دهاقين الفرس فقال له بعد التهنئة: يا أميرالمؤمنين النهج [تناحست النجوم الطالعات. و تناحست السعود بالنحوس. وإذا كان مثل هذا اليوم، وجب على الحكيم الاختفاء. ويبومك هذا يبوم صعب قد انقلب فيه] (١٠) كوكبان، وانقدح من برجك النيران، وليس الحرب لك بمكان. قال أميرالمؤمنين النهج و يحك (١٠) يا دهقان المنبئ بالآثار، والمحذر من الأقدار! ما

٢. ليس في ق.

٤. الاحتجاج /٣٤٨.

٦. ليس في المصدر.

٨. المصدر:إن.

١٠. ليس في ق.

۱. الفقيه ۱۷۵/۲، ح ۷۷۹.

٣. نورالثقلين ٤٠٧/٢، ح ٥٠.

٥. المصدر: مضرَّاته.

٧. كذا في المصدر وفي النسخ: وإن خبر.

٩. نفس المصدر /٢٣٩. ٢٤٠.

١١. ليس في ق، ش.

قصّة صاحب الميزان وقيصّة صاحب](١) السرطان؟ وكم المطالع (٢) من الأسد والساعات من المحرّكات؟ وكم بين السراري والذراري (٣)؟

قال: سأنظر. وأومأ بيده إلىٰ كمّه، وأخرج منه اسطرلاباً ينظر فيه.

فتبسّم صلوات الله عليه وقال: أتدري ما حدث البارحة ؟ وقع بيت بالصين. وانفرج برج ماجين. وسقط سور سرانديب، وانهزم بطريق الروم بأرمينة (٤). وفقد ديّان اليهود بابله. وهاج النمل بوادي النمل. وهلك ملك أفريقية. أكنت عالماً بهذا؟

قال: لا، يا أميرالمؤمنين.

فقال: البارحة سعد سبعون ألف عالم. وولد في كلّ عالم سبعون ألف عالم. والليلة يموت مثلهم. وهذا منهم. وأومأ بيده إلى سعد بـن مسعدة الحارثيّ لعنه الله وكان جاسوساً للخوارج في عسكر أميرالمؤمنين للنِّلْاِ. فظنَ الملعون أنّه يقول: خذوها (٥)، فأخذ بنفسه، فمات.

فخرّالدهقان ساجداً. فقال أميرالمؤمنين: ألم أروك من عين التوفيق؟ قال: بلئ، يا أميرالمؤمنين.

فقال: أنا وأصحابي (١) لا شرقيّون، ولا غربيّون. نحن ناشئة القطب وأعلام الفلك. أمّا قولك: انقدح من برجك النيران؛ فكان الواجب [عليك] (١) أن تحكم لي به، لا عليّ . أمّا نوره وضياؤه، فعندي. وأمّا حريقه ولهبه، فذاهب (٨) عنّي. وهذه مسألة عميقة؛ احسبها إن كنت حاسباً.

وروي (٩) أنَّه عليُّلا لمَّا أراد المسير إلى الخوارج، قال له بعض أصحابه: إن سرت في

<sup>1.</sup> ليس في ق، ش. ٢. كذا في المصدر، وفي النسخ: الطالع.

٣. كذا في المصدر. وفي ق: الززاريّ وفي غيرها: الزراري.

٤. المصدر، بأرمينية. ٥. ق، ش، م: حذوه.

٦. كذا في المصدر، وفي النسخ: صاحبي. ٧. من المصدر.

٨. كذا في المصدر. وفي النسخ: فذهب.
 ٩. نفس المصدر /٢٤٠٠.

هذا الوقت، خشيت أن لا تظفر بمرادك، من طريق علم النجوم.

فقال الليلا: أتزعم الله تهدي إلى الساعة التي من سار فيها، صُرف عنه السوء؟! وتخوّف الساعة التي من سار فيها، حاق به الضرّ؟! فمن صدّقك بهذا، فقد كذّب بالقرآن، واستغنى عن الاستعانة بالله في نيل المحبوب ودفع المكروه. وينبغي في قولك للعامل بأمرك، أن يولّيك الحمد دون ربّه. لأنّك بزعمك أنت هديته إلى الساعة التي نال فيها النفع، وأمن الضرّ.

أيّها الناس! إيّاكم وتعلّم النجوم؛ إلّا ما يهتدى به في برّ أو بحر. فإنّها (۱) تدعو إلى الكهانة. والمنجّم كالكاهن. والكاهن كالسّاحر. والساحر كالكافر. والكافر في النار. سيروا على اسم الله وعونه. [ومضى فظفر بمراده صلوات الله عليه] (۲).

وفي نهج البلاغة (٣)، قال: أيّها الناس! إيّاكم وتعلّم النجوم؛ إلّا ما يهتدي به في برّاو بحر. فإنّها تندعو إلى الكهانة. والمنجّم كالكاهن. والكاهن كالسّاحر. والساحر كالكافر. والكافر في النار. [سيروا على اسم الله](1).

وفي الكافي (٥): عليّ بن محمّد بن عبدالله، عن أحمد بن محمّد، عن غير واحد، عن عليّ بن أسباط، إلى قوله: وبهذا الإسناد، عن عليّ بن أسباط، عمّن رواه، عن أبي عبدالله عليّ قال:

كان بيني وبين رجل قسمة أرض. وكان الرجل صاحب نجوم. فكان يتوخّى ساعة السعود، فيخرج فيها، وأخرج أنا في ساعة النحوس. فاقتسمنا فخرج إليّ خير القسمين. فضرب الرجل يده اليمنئ على اليسرئ. ثمّ قال: ما رأيت كاليوم قطّ.

قلت: ويل <sup>(٦)</sup>الأخر، وما ذاك؟

١. ق، ش، م، ن: فإنّما.

٣. النهج /١٠٥، الخطبة ٧٩.

٥. الكافي ٧٤، ح ٩.

كذا في المصدر. وفي النسخ: «الا» مكان «ويل الاخرو».

قال: إنّي صاحب نجوم. أخرجتك في ساعة النحوس، وخمرجت أنا في ساعة السعود. ثمّ قسمنا، فخرج لك خير القسمين!

فقلت: ألا أحدَثك بحديث حدَثني به أبي؟ قال: قال رسول الله عَلَيْهِ: من سبرّه أن يدفع [الله] (١) عنه نحس يومه (٢) فليفتتح يومه بصدقة يذهب الله بها عنه نحس يومه ومن أحبّ أن يذهب الله عنه نحس ليلته ، فليفتتح ليلته بصدقة تدفع عنه نحس ليلته . فقلت: وإنّي افتتحت خروجي بصدقة . فهذا خير لك من علم النجوم .

وفي روضة الكافي (٢): أحمد بن محمد وعليّ بن محمد، جميعاً عن عليّ بن الحسن التيميّ (٤)، عن محمد [بن] (٥) الخطّاب الواسطيّ، عن يونس بن عبدالرحمن، عن أحمد بن عمر (٢) الحلبيّ، عن حمّاد الأزديّ، عن هشام الخفّاف قال: قال لي أبو عبدالله عليّلا: كيف بصرك بالنجوم؟

قال: قلت: ما خلّفت بالعراق أبصر بالنجوم منّى.

فقال: كيف دو ران الفلك عندكم؟

قال: فأخذت قلنسوتي عن رأسي، فأدرتها.

قال: فقال: فإن كان الأمر على ما تقول، فما بال بنات النعش والجدي والفرقدين، لا يُرون يدورون يوماً من الدهر في القبلة؟

قال: قلت: والله هذا شيء لا أعرفه. ولا سمعت أحداً من أهل الحساب يذكره! فقال لي: كم السكينة من الزهرة جزءاً في ضوئها؟

قال: قلت: هذا والله نجم ما سمعت به. ولا سمعت أحداً من الناس يذكره.

فقال: سبحان الله! فأسقطتم نجماً بأسره؟! فعلى ما تحسبون؟!

ثمّ قال: فكم الزهرة من القمر جزءاً في ضوئه؟

۲. ق: يوم.

١. منالمصدر،

<sup>2.</sup> ق، ش: التميمي.

۳. الکافی ۲۵۱/۸ ح ۵۶۹.

٦. قى،ش،ن،ت: عمرو.

٥. من المصدر،

قال: فقلت: هذا شيء لا يعلمه إلَّا الله على.

قال: فكم القمر جزءاً من الشمس في ضوئها؟

قال: قلت: ما أعرف هذا.

قال: صدقت. ثمّ قال: ما بال العسكرين يلتقيان؛ في هذا حاسب، [وفي هذا حاسب؛](١) فيحسب هذا لصاحبه بالظفر، ويحسب هذا لصاحبه بالظفر. ثمّ يلتقيان، فيهزم أحدهما الآخر. فأين كانت النحوس(٢)؟

قال: قلت: لا والله ما أعلم ذلك.

قال: فقال: صدقت. إنّ أصل الحساب حقّ؛ ولكن لا يعلم ذلك إلّا من علم مواليد الخلق كلّهم.

عدّة من أصحابنا (٣)، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن ابن فضّال، عن الحسن بن أسباط، عن عبدالله عليّه : جعلت فداك ؛ إنّ أسباط، عن عبدالله عليّه : جعلت فداك ؛ إنّ الناس يقولون : إنّ النجوم لا يحلّ النظر فيها ؛ وهي تعجبني . فإن كانت تضرّ بديني، فلاحاجة في شيء يضرّ بديني . وإن كانت لا تضرّ بديني ، فوالله إنّي لأشتهيها ، وقد (٥) أشتهي النظر فيها .

فقال: ليس كما يقولون. لا تضرّ بدينك. ثمّ قال: إنّكم تنظرون في شيء منها كثيره لا يُدرَك، وقليله لا يُنتفَع به. تحسبون علىٰ طالع القمر.

تُمَّ قال: أتدري كم بين المشتري والزهرة وبين القمر من دقيقة ؟ قلت: لا و الله.

قال: أفتدري كم بين الزهرة وبين القمر من دقيقة ؟

قلت: لا.

قال: أفتدري كم بين الشمس وبين السنبلة من دقيقة؟ قلت لا والله. ما سمعته من

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: النجوم.

ع. كذا في المصدر. وفي النسخ: عبدالله.

١. ليس في ن، ى.

۲. الكافي ۱۹۵/۸ ح ۲۳۳.

٥. ليس في المصدر.

أحد من المنجّمين [قطّ](١).

قال: أفتدري كم بين السنبلة (٢) وبين اللوح المحفوظ من دقيقة. قلت: لا والله. ما سمعته من منجّم قطّ.

قال: ما بسين كل واحد منها إلى صاحبه ستّون أو سبعون (٣) دقيقة ـشك عبدالرحمن ـ. ثمّ قال: يا عبدالرحمن، هذا حساب إذا حسبه الرجل، ووقع عليه، عرف عدد (٤) القصبة التي وسط الأجمة، وعدد ما عن يمينها، وعدد ما عن يسارها، وعدد ما خلفها وعدد ما أمامها؛ حتى لا يخفى عليه من قصب الأجمة واحدة.

محمّد بن يحيني (٥)، عن سلمة بن الخطّاب؛ وعدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، جميعاً عن عليّ بن حسّان، عن عليّ بن عطيّة الزيّات، عن معلّى بن خنيس قال: سألت أبا عبدالله عليّة عن النجوم، أهي حقّ ؟

فقال: نعم. إنّ الله رُجِكِ بعث المشتري إلى الأرض في صورة رجل. فأخذ رجلاً من العجم، فعلّمه النجوم؛ حتّى ظنّ أنّه قد بلغ. ثمّ قال له: انظر أين المشتري. فقال: ما أراه في الفلك، وما أدري أين هو!

قال: فنحّاه. وأخذ بيد رجل من الهند، فعلّمه. حتّىٰ ظنّ أنّه قد بـلغ، وقـال: انـظر المشتري أين هو. فقال: إنّ حسابي ليدلّ علىٰ أنّك أنت المشتري.

فقال: فشهق شهقة، فمات، وورث علمه أهله. فالعلم هناك.

عليّ بن ابراهيم (١)، [عن أبيه] (٧) عن ابن أبي عمير عن جميل بن صالح، عمّن أخبره، عن أبي عبدالله عليه قال: سُئل عن النجوم. فقال: ما يعلمها إلا أهل بيت من العرب، وأهل بيت من الهند.

من المصدر.
 السكينة.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: ستّين أوتسعين.

ليس في المصدر.
 ليس في المصدر.

تفس المصدر والموضع، ح ٥٠٨.

٧. من المصدر.

وفي كتاب الإهليلجة (١) المنقول عن أبي عبدالله عليه في الردّ على من كان منكراً للصانع على الله على من كان منكراً للصانع على الأشياء كلّها تُدرَك بالحواس الخمس؛ ولوكان موجوداً، الأدرك بها.

قال عليه الله علم النجوم؟ قال علم أهل بلادك علم النجوم؟

قال: إنَّك لغافل عن علم أهل بلادي بالنجوم. فليس أحد أعلم بذلك منهم.

قال: قلت: أخبرني، كيف وقع علمهم بالنجوم؛ وهي ممّا لا يدرك بـالحواسّ ولا لفكر؟

قال: حساب وضعه الحكماء، وتوارثته الناس. فإذا سألت العالم منهم عن شيء، قاس الشمس، ونظر في حالها وحال القمر، وما الطالع من النحوس في البروج، وما الباطن من السعود منها. ثمّ يحسب، فلا يخطئ بالمولود فيخبر بكلّ علامة فيه بغير معاينة، [وما هو مصيبه إلى يوم يموت] (٣).

قلت: وكيف دخل الحساب في مواليد الناس؟

قال: لأنّ جميع الناس إنّما يولدون بهذا النجوم. [ولولا ذلك لم يستقم هذا الحساب. إنّ أن عميع الناس إنّما للحساب، إذا علمت الساعة واليوم والشهر والسنة التي يولد فيها المولود.

قلت: [لقد توصّفت] (٥) علماً [عجيباً ليس في علم الدنيا أدق ولا أعظم، إن كان حقاً كما ذكرت، يُعرف به المولود الصبيّ، وما فيه من العلامات، ومنتهئ أجله، وما يصيبه في حياته. أو ليس هذا حساباً تولد به جميع أهل الدنيا من كان من الناس؟ قال: لا أشك فيه.

١. البحار ١٧١/٣ بتفاوت كثير في بعض الألفاظ والعبارات.

٢. كذا في نورالثقلين ٤١١/٤، ح ٦٠. وفي النسخ: في الصانع.

٣. ئيس في ن ۽ ت ۽ م ، ب ، ر . ٤ . من ق .

٥. كذا في البحار. وفي النسخ: «توصف» مكان بين المعقوفتين.

قلت: إ(١) فتعال ننظر بعقولنا. هل يستقيم أن يكون يعلم الناس هذا من بعض الناس إذا كان الناس يولدون بهذه النجوم ؟ وإن قلت: إن الحكماء من الناس هم الذين وضعوا هذا الحساب وعلم مجاري هذا النجوم وعرفت نحوسها من سعودها ودنوها من بعدها وبطيئها من سريعها ومواقعها من السماء؛ ومواضعها من تحت الأرض. فإن منها ستة طالعة في السماء، و ستة باطنة تحت الأرض. وكذلك النجوم السبعة [تجري على حساب تلك النجوم] (٢). وما يقبل القلب، ولا يدلّ العقل أنّ مخلوقاً من الأرض قدر على الشمس حتى يعلم في أيّ البروج هي، وأيّ بروج [القمر، وأيّ بروج] (١) هذه النحوس والسعود، ومتى الطالع، ومتى الباطن؛ وهي معلّقة في السماء، وهي تحت الأرض، ولا يسراها إذا تسوارت بضوء الشمس، إلّا [أن يسزعم] (١) أنّ هذا الحكيم رقى (قي (٥) إلى السماء حتى علم هذا.

ثمّ قلت: وهبه رقى إلى السماء، هل له بدّ من أن يخرج مع كلّ برج من البروج ونجم من هذه النجوم، من حيث يغرب إلى حيث يطلع، ثمّ يعود إلى الآخر. يفعل ذلك بكلّها؟ ومنها ما يقطع السماء في ثلاثين سنة، ومنها ما يقطعها في أقلّ من ذلك. وهل كان له بدّ أن يجول في أقطارها، حتّى يعرف مطالع السعود والنحوس منها، وتيقّنه؟ وهبه قدر على ذلك، حتّى فرغ منه؛ كيف كان يستقيم له ما في السماء، حتّى يحكم حساب ما في الأرض وتيقّنه ويعرفه ويعاينه، [كما قد عاينه] (٢) في السماء؟ فقد علمت أنّ مجاريها في السماء، وأنّه لا يعرف حسابها ودقائقها إلّا بمعرفة ما غاب منها؛ لأنّه ينبغي أن يعرف أيّ ساعة من الليل يطلع طالعها، إوأيّ ساعة] (٨) من الليل يغيب غائبها. وأنّه لا يصلح للمتعلّم أن يكون واحداً

٢. ليس في ق.

٤. ليس في ق، ش.

٦. ليس في ي.

٨. ليس في ق، ش.

۱. لیس فی ن، ت، م، ش، ی، ر.

٣. ليس في ق ، ش .

٥. ن: دنئ.

٧. ليس في ق، ش.

حتى يصح الحساب. وكيف يمكنه ذلك وهي تحت الأرض، وهو على ظهرها، لا يرئ ما تحتها؟ إلّا أن يزعم أنّ ذلك الحكيم دخل في ظلمات الأرضين والبحر، فسار مع النجوم والشمس والقمر في مجاريها، على حساب ما سار في السماء؛ حتى عاين ما تحت الأرض منها، كما عاين منها ما في السماء.

قال: وهل قلت لك إنّ أحداً رقى إلى السماء، وقدر علىٰ ذلك، وحتّىٰ أقول إنّه دخل إلىٰ الأرض والظلمات، وحتّىٰ نظر النجوم ومجاريها؟

قلت: فكيف وقع هذا العلم الذي زعمت أنّ الحكماء من الناس وضعوه وأنّ الناس كلّهم مولودون به؟ وكيف عرفوا ذلك الحساب، وهو أقدم منهم؟

قال: ما أجده يستقيم أن أقول: إنّ أحداً من الناس يعلم علم هذه النجوم المعلّقة في السماء بتعليم أحد من الناس.

قلت: لا بدّلك أن تقول: إنّما علّمه حكيم عليم بأمر السماء والأرض ومدبّرها.

قال: إن قلت هذا، فقد أقررت بإلهك الذي تزعم؛ غير أنّي أعلم أنّه لابد لهذا الحساب من معلّم. وإن قلت: إنّ أحداً من أهل الأرض علم ذلك من غير معلّم من أهل الأرض، لقد أبطلت؛ لأنّ علم الأرض لا يكون عندنا إلّا بالحواس، ولا يقع علم الحواس في علم النجوم، وهي معلّقة تغيب مرة، وتطلع أخرى، وتجري تحت الأرض، كما تجري في السماء. وما زادت الحواس على أكثر من النظر إلى طالعها إذا طلع، وإلى غائبها إذا غاب. فأمّا حسابها ودقائقها وسعودها ونحوسها وسريعها وبطيئها، فلا تقدر عليه الحواس.

قلت: فأخبرني، لو كنت متعلّماً مستوصفاً لهذا الحساب من أهـل الأرض أحبّ إليك أن تستوصفه وتتعلّمه، أم من أهل السماء؟

قال: من أهل السماء، إذا كانت النجوم معلّقة فيها، حيث لا يعلمها أهل الأرض. قلت: فافهم، ألطف النظر ولايغلبنك الهوئ. أليس تعلم أنّه إذا كان أهل الدنيا يولدون بهذه النجوم، أنّ النجوم قبل الناس؟ فإذا أقررت بذلك، انكسر عليك أن تعلم علمها من عالم منهم؛ إذا كان العالم وهم إنّما ولدوا بها بعدها، وأنّها قبلهم خُلقت. قال: بلئ.

قلت: وكذلك الأرض كانت قبلهم أيضاً؟

قال: نعم.

قلت: لأنه لولم يكن الأرض خلقت، لما استقام أن يكون الناس ولا غيرهم من الخلق عليها؛ إلّا أن يكون لها أجنحة، إذا لم يكن لها مستقرّ تأوي إليه ولا منسعة (١) ترجع إليها. وكذلك الفلك قبل النجوم، والشمس والقمر. لأنّه لولا الفلك، لم تدر البروج، ولم تستقلّ مرّة، وتهبط أخرئ.

قال: نعم. هو كما قلت. فقد أقررت بأن خالق النجوم التي يتولّد الناس بها، هو خالق السماء والأرض. لأنه لو لم يكن سماء ولا أرض، لم يكن دوران الفلك. أفليس ينبغي لك أن يدلّك عقلك على أن الذي خلق السماء، هو الذي خلق الأرض والفلك والدوران والشمس والقمر والنجوم؟!

قال: أشهد أنّ الخالق واحد؛ ولكن لست أدري كيف سقطوا على هذا الحساب، حتّى عرفوه، وعلى هذا الدور والصواب، ولو أعرف من الحساب ما عرفت، لأخبرت بالجهل، وكان أهون على ؛ غير أنّى أريد أن تزيدني شرحاً.

قلت: أنبّئك من قبل إهليلجتك هذه التي في يدك، وما تدّعي من الطبّ الذي هـو صناعتك وصناعة آباك إلىٰ قوله للطِّلاِ:

قال: فأنا أشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأنّه خالق السمائم القاتلة، والهوام العادية، وجميع النبت والأشجار، وغارسها ومنبتها، وبارئ الأجساد، وسائق الرياح، ومسخّر السحاب (٢)، وأنّه خالق الأدواء التي تهيج بالإنسان؛ كالسّمائم القاتلة التي تجري في أعضائه وعظامه مستقرّ الأدواء، وما يتصلحها من الدواء، العارف

١. أرض منسعة: التي يطول نبتها، وفي نو رالثقلين: ملسعة.

٢. ق،ش،ت،ن؛ الرياح،

بتسكين الروح ومجرى الدم وأقسامه في العروق، واتّصاله بالعصب والأعضاء والعقب والجسد، وأنّه عارف بما يصلحه من الحرّ والبرد، عالم بكلّ عضو ومافيه، وأنّه هو الذي وضع هذه النجوم وحسابها، والعالم بها، والدالّ على نحوسها وسعودها، وما يكون من المواليد، وأنّ التدبير واحد لم يختلف، متّصل فيما بين السماء والأرض وما فيهما.

وفي روضة الكافي (۱): عليّ بن إبراهيم ، عن أبيه ، عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر ، عن أبان بن عثمان ، عن حجر ، عن أبي عبدالله عليّلًا قال : خالف إبراهيم قومه ، وعاب آلهتهم ؛ حتّى أُدخل على نمرود فخاصمه (۲). فقال إبراهيم : «ربّي الذي يحيي ويميت قال أنا أحيي وأميت قال إبراهيم فإنّ الله يأتي بالشمس من المشرق فائت بها من المغرب فبهت الذي كفر والله لا يهدي القوم الظالمين» (۳).

وقال أبو جعفر عليه (<sup>1)</sup>: عاب آلهتهم. «فنظر نظرة في النجوم فقال إنّي سقيم». قال أبو جعفر عليه : والله، ماكان سقيماً، وماكذب.

فلمّا «تولّوا عنه مدبرين» إلى عيد لهم، دخل إسراهم عليه الله آلهمتهم بقدوم (٥) فكسرها إلّا كبيراً لهم، ووضع القدوم في عنقه. فرجعوا إلى آلهمتهم، فنظروا إلى ما صنع بها. فقالوا: لا والله! ما اجترأ عليها، ولاكسرها، إلّا الفتى الذي كان يعيبها ويبرأ منها. فلم يجدوا له قتلة أعظم من النار.

فجُمع له الحطب، واستجادوه حتَىٰ إذا كان اليوم الذي يُحرَق فيه، بـرز له نـمرود وجنوده، وقد بُني له بناء لينظر إليه كيف تأخذه النار. ووُضع إبراهيم الله في منجنيق. وقالت الأرض: يا رب، ليس على ظهري أحد يعبدك غير إبراهيم، يُحرَق بالنار! قال الرب: إن دعاني كفيته.

۱. الكافي ۳۸/۸، ح ۵۵۹.

٣. البقرة/٢٥٨.

القدوم: آلة للنّحت والنجر.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: فخاصمهم.

٤. نفس المصدر والمجلّد/ ٣٦٩، ح ٥٥٩.

فذكر (۱) أبان، عن محمّد بن مروان، عمّن رواه، عن أبي جعفر الله أن دعاء إبراهيم الله يومنذكان: يا أحد يا أحد، يا صمد (۱) يا صمد، يا من لم يلد ولم يولد، ولم يكن له كفوا أحد. ثمّ قال: توكّلت على الله. فقال الربّ تبارك وتعالى: كفيت. فقال للنار: «كوني برداً» فاضطربت أسنان إبراهيم الله من البرد؛ حتّى قال الله الله الله على النار. قال على إبراهيم الله يحدّثه في النار. قال على إبراهيم الله يحدّثه في النار. قال نمرود: من اتّخذ إلها، فليتّخذ مثل إله إبراهيم.

قال: فقال عظيم من عظمائهم: إنّي عزمت على النار أن لا تحرقه. [قال:](٤) فأخذ عنق من النار نحوه، حتّى أحرقه.

قال: فأمن له لوط. فخرج مهاجراً إلىٰ الشام هو وسارة ولوط.

عليّ بن إبراهيم (٥)، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن هشام بن سالم، عن أبي أيّوب الخزّاز عن أبي عبدالله للظِّلِ قال: إنّ أزر (٦) أبا إبراهيم كان منجّماً لنمرود.

﴿ فَتَوَلَّوْا عَنْهُ مُدْبِرِينَ ﴾ ٢٠ هاربين مخافة العدوي.

﴿ فَرَاغَ اِلَىٰ آلِهَتِهِمْ ﴾: فذهب إليها في خفية. من: روغة الثعلب. وأصله: الميل بحيلة.

﴿ فَقَالَ ﴾ : أي للأصنام استهزاءً :

﴿ أَلَا تَأْكُلُونَ ﴾ ٢٠ يعني: الطعام الذي كان عندهم.

﴿ مَا لَكُمْ لَا تَنْطِقُونَ ﴾ ۞: بجوابي ؟!

﴿ فَرَاغَ عَلَيْهِمْ ﴾ : فمال عليهم مستخفياً .

والتعدية بـ«على» للاستعلاء، وأنَّ الميل لمكروه.

﴿ ضَرْبَاً بِالْيَمِينِ ﴾ ٢٠ : مصدر لـ «راغ»، الأنّه في معنى: ضربهم. أو لمضمر تـقديره: ·

۲. ۱

المصدر: يا أحد [يا أحد يا صمد].
 من المصدر مع المعقوفتين.

عاد من العظمار مع العلموصين.

٦. كذا في المصدر وفي النسخ؛ أذر.

۱. الكافي ۲۲۹/۸ ۳۲۰، ح ۵۵۹.

٣. الأنبياء /٦٩.

ه. الكاني ٢٦٦/٨م ح ٥٥٨.

فراغ عليهم يضربهم. وتقييده بـ«اليمين» للدلالة على قوّته. فإنّ قوّة الآلة تستدعي قوّة الفعل.

وقيل (١): «باليمين»: بسبب الحلف. وهو قوله: «تالله لأكيدن أصنامكم» (٢).

﴿ فَاَقْبَلُوا اِلَيْهِ ﴾: إلى إبراهيم للنَّلِهِ بعدما رجعوا، فرأوا أصنامهم مكسّرة وبحثوا عـن كاسرها، فظنّوا أنّه هو ؛كما شرحه في قوله (٣): «من فعل هذا بآلهتنا» (الآية).

﴿ يَزِفُونَ ﴾ ٢٠ يسرعون . من : زفيف النعام .

وقرأ (٤) حمزة على بناء المفعول ـ من: أزفّه ـ أي يحملون على الزفيف.

وقرئ (٥): «يُزِفُون»؛ أي يزفَ بعضهم بعضاً. و«يَـزِفُون»؛ من: وزف يـزف: إذا أسرع. و«يَزْفُون»؛ من: زفاه: [إذا حداه](٦)؛ كأنَ بعضهم يزفو بعضاً، لتسارعهم إليه.

﴿ قَالَ اَتَعْبُدُونَ مَا تَنْجِتُونَ ﴾ ٢٠ ما تنحتونه من الأصنام.

وفي روضة الكافي (٧)؛ وذكر حديثاً طويلاً يذكر فيه ولادة إبراهيم الله وفيه يقول الله المنام، إذ أخذ إبراهيم الله القدوم يقول الله : فبينما إخوته يعملون يوماً (١٠) من الأيّام الأصنام، إذ أخذ إبراهيم الله القدوم وأخذ خشبة، فنجر منها صنماً لم يروا قطّ مثله. فقال آزر (١٠) لأمّه العلائي الرحوان نصيب (١١) خيراً ببركة ابنك هذا. قال (١١): فبينماهم كذلك، إذ (١١) أخذ إبراهيم الله القدوم، فكسّر الصنم الذي عمله. ففزع أبوه من ذلك فزعاً شديداً، فقال له: أي شيء عملت؟! فقال له إبراهيم: وما تصنعون به. فقال آزر (١٤): نعبده. فقال إبراهيم:

٢. الأنساء/٥٥.

٤. نفس المصدر والموضع.

٦. ليس في ق.

۸. ليس في ق، ش.

١٠. ليس في ن.

١٢. ليس في ق، ش، ن، ل.

١٤. كذا في المصدر، وفي النسخ: أذ.

١. أنوارالتنزيل ٢٩٦/٢.

٣. الأنبياء/٥٥.

٥. نفس المصدر والموضع.

۷. الکافی ۳۹۸/۸، ح ۸۵۸.

٩. كذا في المصدر، وفي النسخ: أذر.

١١. كذا في المصدر. وفي النسخ: تصيب.

١٣. المصدر:إذا.

«أتعبدون ما تنحتون»؟ فقال آزر(۱) [لأمّه](۲): هذا الذي يكون ذهاب ملكنا على يديه. ﴿ وَاللهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴾ (١): أي وما تعملونه. فإنّ جوهرها بخلقه، وشكلها (٢) \_ وإن كان بفعلهم، ولذلك جعل من أعمالهم في القداره إيّاهم عليه، وخلقه ما يتوقّف عليه فعلهم من الدواعي والعدد.

ومعناه: وخلق أصل الحجارة التي تعملون منها الأصنام. وهذا يجري مجرئ قوله (٤): «تلقف ما يأفكون»، وقوله (٥): «تلقف ما صنعوا»؛ بأنه أراد المنحوت من الجسم هنا، دون العرض الذي هو النحت. كما أراد هناك المأفول (٢) منه والمصنوع فيه من الحبال والعصيّ، دون العرض الذي هو فعلهم. وإنّما كانوا يعبدون الأصنام التي هي الأجسام.

وقوله: «ما تنحتون» هو «ما تعملون» (في المعنى ]، على أن مبنى الآية على التقريع للكفّار، والإزراء عليهم بقبيح فعلهم. ولو كان المعنى: والله خلقكم وخلق عملكم \_ ومن جملته، عبادتهم \_ لكانت الآية لأن تكون عذراً لهم، أقرب من أن يكون لوماً وتهجيناً. ولكان لهم أن يقولوا: ولِمَ توبّخنا على عبادتها، والله تعالى هو الفاعل لذلك؟! فتكون الحجّة لهم، لا عليهم. ولأنّه قد أضاف العمل إليهم بقوله: «تعملون». فكيف يكون مضافاً إلى الله تعالى، وهذا تناقض (٧)؟!

﴿ قَالُوا ابْنُوا لَهُ بُنْيَاناً ﴾: في مجمع البيان (٨): قال ابن عبّاس: بنوا حائطاً من حـجارة طوله في السماء ثلاثون ذراعاً ، و عرضه عشرون ذراعاً ، وملؤوه ناراً ، وطرحوه فيها.

٢. من المصدر مع المعقوفتين.

٤. الأعراف /١١٧.

٦. كذا في النسخ، والصحيح: المأفوك.

١. كذا في المصدر. وفي النسخ: آذر.

٣. ن: تشكلها.

٥. طه /٦٩.

٧. في هامش ت: وفي معاني الأخبار، بسنده عن عبدالسلام بن صالح الهرويّ. قال سمعت أبا الحسن عليّ ين موسئ الرضا عليّ يقول: أفعال العباد مخلوقة. فقلت له: يا ابن رسول الله، وما معنى مخلوقة ؟ قال: مقدّرة (معاني الأخبار /٣٩٦، ح٥٢).
 ٨. المجمع ٤٥١/٤.

﴿ فَٱلْقُوهُ فِي الْجَحِيمِ ﴾ ٢ النار الشديدة. من الجمحة، وهي: شدّة التَأْجَح. واللام بدل الإضافة. أي جحيم ذلك البنيان.

﴿ فَارَادُوابِهِ كَيْداً ﴾ : فإنّه لمّا قهرهم بالحجّة، قصدوا تعذبيه بذلك، لئلاً يظهر للعامّة عجزهم.

﴿ فَجَعَلْنَاهُمُ الْأَسْفَلِينَ ﴾ ﴿ الأَذَلَينَ، بإبطال كيدهم، وجعله برهاناً نيراً على علق شأنه؛ حيث جعل النار عليه برداً وسلاماً.

﴿ وَقَالَ اِتِّي ذَاهِبٌ اِلَىٰ رَبِّي ﴾ : إلىٰ حيث أمرني ربّي ؛ وهو الشام. أو : حيث أتجرّد فيه لعبادته.

﴿سَيَهْدِين ﴾ ٢٠ إلى ما فيه صلاح ديني. أو: إلى مقصدي.

قيل (1): وإنّما بتّ القول لسبق وعده، أو لفرط توكّله، أو البناء علىٰ عادته معه. ولم يكن كذلك حال موسىٰ حين قال: «عسىٰ ربّي أن يهديني سواء السبيل» (٢)؛ فلذلك ذكر بصيغة التوقّع.

وفي روضة الكافي (٣): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه؛ وعدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، جميعاً عن الحسن بن محبوب، عن إبراهيم بن أبي زياد الكرخيّ قال: سمعت أبا عبدالله عليه في يقول:

إنّ إبراهيم كان مولده بكوثي ربا(٤). وكان أبوه من أهلها. وكانت أمّه وأمّ لوط عَلِيُّكِمُّا (٥)

١. أنوارالتنزيل ٢٩٦٧٢. ٢. القصص ٢٢٠.

۳. الکافی ۲۷۰/۸-۳۷۳، ح ۵۹۰.

قال الجزريّ: كوئيّ: سرّة السواد وبها ولد إبراهيم ﷺ.
 وقال الفيرو زآباديّ: كوثين: موضع بالعراق. وقبال الحمويّ: كوثين بالعراق موضعان: كوثي الطريق

وقال الفيروزابادي: كوتني: موضع بالعراق. وقبال الحسموي: كنوني بالعراق متوضعان: كنوني الطنريق وكوثي ربا، وبها مشهد إبراهيم لللله وهما قريتان وبينهما تلول من رماد، يقال إنها رماد النار التي أوقدها تمرود لإحراقه.

٥. قال في هامش المصدر: كذا في أكثر النسخ، وفي بعض النسخ: «امرأة إبراهيم وامرأة لوط» وهو الضواب
وفي كامل التواريخ: أنّ لوطأ كان ابن أخي إبراهيم عليه السلام ...

سارة وروقة ـوفي نسخة: رقيّة ـأختين؛ وهما ابنتان للاحج. وكان اللاَحج نبيّاً منذراً، ولم يكن رسولاً.

وكان إبراهيم في شبيبته (١) على الفطرة التي فطر الله الله الخلق عليها؛ حتّى هداه الله تبارك وتعالى إلى دينه، واجتباه.

وإنّه تزوّج سارة ابنة لاحج (٢)، وهي ابنة خالته. وكانت سارة صاحبة ماشية كثيرة (٣) وأرض واسعة وحال حسنة. وكانت قد ملّكت إبراهيم جميع ماكانت تملكه. فقام فيه، وأصلحه، وكثرت الماشية والزرع؛ حتّىٰ لم يكن بأرض كوثي ربا رجل أحسن حالاً منه.

وإنّ إبراهيم عليه لمّاكسر أصنام نمرود، أمر به نمرود. فأوثق، وعُمل له حيراً (١)، وجُمع له فيه الحطب، وأُلهب فيه النار. ثمّ قذف إبراهيم عليه في النار، لتحرقه. ثمّ اعتزلوها حتى خمدت النار. ثمّ أشرفوا على الحير؛ فإذا هم بإبراهيم سليماً مطلقاً من وثاقه.

فأخبر نمرود خبره. فأمرهم أن ينفوا إبراهيم للله من بلاده، وأن يمنعوه من الخروج بماشيته وماله. فحاجّهم إبراهيم للله عند ذلك فقال: إن أخذتم ماشيتي ومالي، فإن حقي عليكم أن تردّوا عليً ما ذهب من عمري في بلادكم. والحتصموا إلى قاضي نمرود. فقضى على إبراهيم أن يسلّم إليهم جميع ما أصاب في بلادهم. وقضى على أصحاب نمرود أن يردّوا على إبراهيم ما ذهب من عمره في بلادهم.

فأخبر بذلك نمرود. فأمرهم أن يخلُّوا سبيله وسبيل ماشيته وماله، وأن يخرجوه.

١. أي في حداثته.

قال في البحار ٤٧/١٦: الظاهر أن كلمة ابنة كانت مكرّرة فأسقط إحداهما النساخ لتوهم التكرار ويحتمل
أن يكون المراد ابنة الابنة مجازاً (انتهى). ثمّ إنّ سارة ولاحج هنا غير المتقدّمين وإنّما الاشتراك في الإسم
وأمًا على نسخة «الامرأة» فلا.

٤. الحير: شبه الحظيرة.

وقال: إنّه إن بقي في بلادكم، أفسد دينكم، وأضرّ بآلهتكم. فأخرجوا إبراهيم ولوطاً معه بياي . فتحمّل (١) من بلادهم إلى الشام.

فخرج إبراهيم ومعه لوط لا ينفارقه وسنارة، وقبال: لهنم: «إنّني ذاهب إلى ربّني سيهدين»؛ يعني بيت المقدس. فتحمّل إبراهيم بماشيته وماله، وعمل تابوتاً، وجعل فيه سنارة، وشدّ عليها الأغلاق غيرةً منه عليها.

ومضى حتى خرج من سلطان نمرود، وصار (")إلى سلطان رجل من القبط يقال له: عوارة ("). فمر بعاشر (الله في فاعترضه العاشر ليعشر ما معه. فلما انتهى إلى العاشر ومعه التابوت، قال العاشر لإبراهيم: افتح هذا المتابوت حتى نعشر (۱) مافيه. فقال له إبراهيم: قل ما شئت فيه من ذهب أو فضة، حتى نعطي عشره، ولا نفتحه. فأبي العاشر إلا فتحه. قال ما شئت فيه من ذهب أو فضة، حتى نعطي عشره، ولا نفتحه. فأبي العاشر إلا فتحه والدجمال، قال له العاشر: ما هذه المرأة منك؟ قال إبراهيم الله العاشر: هي حرمتي وابنة خالتي. فقال له العاشر: فما دعاك إلى أن خبيتها في هذا التابوت؟ فقال إبراهيم: الغيرة عليها أن يراها أحد. فقال له العاشر: لست أدعك تبرح حتى أعلم الملك حالها وحالك. قال: فبعث رسولاً إلى الملك، فأعلمه. فبعث الملك رسولاً من قبله ليأتوه بالتابوت. فأتوا ليذهبوا به، فقال له إبراهيم: إنّي لست أفارق التابوت حتى تفارق (") وحي جسدي. فأخبروا الملك بذلك. فأرسل الملك أن احملوه والتابوت معه. فحملوا إبراهيم والتابوت وجميع ما كان معه حتى أدخل على الملك فقال له الملك: فضحملوا إبراهيم والتابوت وجميع ما كان معه حتى أدخل على الملك فقال له الملك: فأنه من قبله فقال له الملك: فقتحه بجميع ما معى.

قال: فغضب الملك إبراهيم على فتحه. فلمّا رأى سارة، لم يملك حلمه سفهه أن

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: سار.

٤. أي ملتزم أخذ العشر.

٦. ت، ر: يفارق.

١. ليس في ق، ش، ن، ت.

۳ ن، ت، م، ش، ی، ر: عرادة،

كذا في المصدر. وفي النسخ: يعشر.

مدّيده إليها. فأعرض إبراهيم بوجهه عنها وعن الملك (1)، غيرة منه، وقال: اللهم احبس يده عن حرمتي وابنة خالتي. فلم تصل يده إليها، ولم ترجع إليه. فقال له الملك: إنّ إلهك هو الذي فعل بي هذا؟ فقال له: نعم. إنّ إلهي غيور يكره الحرام. وهو الذي حال بينك وبين ما أردت من الحرام. فقال له الملك: فادع إلهك يردّ عليّ يدي. فإن أجابك، فلم أعرّض لها. فقال إبراهيم: إنهي، ردّ عليه يده، ليكفّ عن حرمتي.

[قال:](٢) فرد الله ﷺ عليه يـده. فأقبل المملك نـحوها ببصره (٢). ثـمّ عـاد بـيده [نحوها](٤). فأعرض إبراهيم عنه بوجهه غيرة منه، وقال: اللهم احبس يده عنها.

قال: فيبست يده، ولم تصل إليها. فقال الملك لإبراهيم: إنّ إلْهك لغيور. وإنّك لغيور. وإنّك لغيور. فادع إلهك يردّ عليّ يدي. فإنّه إن فعل، لم أعد. فقال له إبراهيم: أسأله ذلك على أنّك إن عدت، لم تسألني أن أسأله. فقال له الملك: نعم. فقال إبراهيم: اللهم إن كان صادقاً، فردّ عليه يده. فرجعت إليه يده.

فلمّا رأى ذلك الملك من الغيرة ما رأى الآية في يده، عظم إبراهيم على وهابه، وأكرمه، واتقاه. وقال له: قد أمنت من أن أعرّض لها، أو لشيء ممّا معك، فانطلق حيث شئت؛ ولكن لي إليك حاجة. فقال له إبراهيم: ما هي ؟ فقال له: أحبّ أن تأذن لي أن أخدمها قبطيّة عندى جميلة عاقلة، تكون لها خادماً.

قال: فأذن له إبراهيم. فدعا بها، فوهبها لسارة. وهي هاجر أمّ إسماعيل النيلا. فسار إبراهيم بنجميع ما معه، وخرج الملك معه يمشي خلف إبراهيم النيلا إعظاماً لإبراهيم النيلا وهيبة له. فأوحى الله تلكل إبراهيم أن تقف، ولاتمش قدّام الجبّار المتسلّط، ويمشي هو خلفك؛ ولكن اجعله أمامك وامش خلفه، وعظمه وهبه؛ فإنه مُسلّط، ولابد من إمرة في الأرض برّة أو فاجرة. فوقف إبراهيم النيلا وقال للملك:

أ. في المصادر: «عنه» مكان «عن الملك».

٢. من المصادر.

۳. ن، ت، ی، ر: پیصرها.

امض؛ فإلهي (١) أوحىٰ إليّ الساعة أن أعظمك، وأهابك، وأن أقدّمك أمامي، وأمشي خلفك، إجلالاً لك. فقال له إبراهيم: نعم. فقال له الملك: أوحى إليك بهذا؟ فقال له إبراهيم: نعم. فقال له الملك: أشهد أنّ إلهك لرفيق حليم كريم. وأنّك ترغّبني في دينك. وودّعه الملك.

فسار إبراهيم؛ حتَّىٰ نزل بأعلىٰ الشامات، وخلَّف لوطاً عليُّلا في أدنيٰ الشامات.

ثمَ إِنَّ إِبراهيم لما أَبطئ عليه الولد، قال لسارة؛ لوشئت لبعتني (٢) هاجر. لعلَ الله أن يرزقنا منها ولداً، فيكون لنا خلفاً. فابتاع إبراهيم هاجر من سارة، [فـوقع عـليها](٣). فولدت إسماعيل.

وفي كتاب التوحيد (1)، عن أمير المؤمنين الله حديث طويل يقول فيه الله وقد سأله رجل عمّا اشتبه عليه من الآيات: وقد أعلمتك أنّه رُبّ شيء من كتاب الله تأويله غير تنزيله، ولا يشبه كلام البشر. وسأنبّنك بطرف منه، فتكتفي إن شاء الله. من ذلك قول إبراهيم: «إنّي ذاهب إلى ربّي سيهدين». فذهابه إلى ربّه توجّهه إليه عبادة واجبتهاداً وقربة إلى الله على أنّ تأويله غير تنزيله ؟!

﴿ رَبِّ هَبْ لِي مِنَ الصَّالِحِينَ ﴾ ۞: بعض الصالحين، يعينني على الدعوة والطاعة، ويؤنسني في الغربة؛ يعني: الولد. لأنّ لفظ الهبة غالب فيه. ولقوله:

﴿ فَبَشَّرْنَاهُ بِغُلاَمٍ حَلِيمٍ ﴾ ۞: بشَرهُ بالولد، وبأنّه ذكر يبلغ أوان الحلم. فإنّ الصبيّ لا يوصف بالحلم. أو يكون حليماً. وأيّ حلم مثل حلمه، حين عرض عليه أبوه الذبح ـ وهو مراهق ـ فقال: «ستجدني إن شاءالله من الصابرين».

وقيل (٥): ما نعت الله نبيّاً بالحلم لعزّة وجوده، غير إبراهيم وابنه عليُّك . وحالهما المذكورة بعد تشهد عليه.

﴿ فَلَمَّا بَلَغَ مَعَهُ السَّعْيُ ﴾ : أي فلمّا وُجد وبلغ أن يسعىٰ معه في الأعمال.

المصدر: فإن إلهي.

۳. لیس فی ن، ټ، م،ی، ر. ۲.

٥. أنوارالتنزيل ٢٩٦/٢.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: لبعتيني.

٤. التوحيد /٢٦٦، ح ١.

و «معه» متعلّق بمحذوف دلّ عليه السعي (١) لا به ـ لأنّ صلة المصدر لا تتقدّمه ـ ولا بد «بلغ» ؛ فإنّ بلوغهما لم يكن معاً . كأنّه لمّا قال : «فلمّا بلغ السعي» فقيل : مع من ؟ فقيل : معه . وتخصيصه ، لأنّ الأب أكمل في الرفق به ، والاستصلاح له ، فلا يستسعيه قبل أوانه . أو لأنّه استوهبه لذلك .

قيل(٢): وكان له يومئذ ثلاث عشرة سنة.

وفي مجمع البيان (٣): وروى العيّاشي بإسناده عن بريدبن معاوية العجليّ قال: قلت لأبي عبدالله على الله على الله عن بشارة إبراهيم بإسماعيل وبين بشارته بإسحاق؟

قال: كان بين البشارتين خمس سنين. قال الله سبحانه: «فبشّرناه بمغلام حمليم»؛ يعني: إسماعيل. وهي أوّل بشارة بشّر الله بها إبراهيم للسُّلِا في الولد. (الحديث؛ وستقف عليه بتمامه، إن شاء الله تعالىٰ).

وفي كتاب علل الشرائع (٤)، بإسناده إلى محمّد بن (٥) القاسم وغيره، عن أبي عبدالله الله قال: إنّ سارة قالت لإبراهيم: يا إبراهيم، قد كبرت؛ فلو دعوت الله أن يرزقك ولداً تقرّ أعيننا به. فإنّ الله قد اتّخذك خليلاً، وهو مجيب لدعوتك إن شاء.

قال: فسأل إبراهيم ربّه أن يرزقه غلاماً عليماً. فأوحى الله ﷺ إليه: إنّـي واهب لك غلاماً عليماً. ثمّ أبلوك بالطاعة لي.

﴿ قَالَ يَا بُنَيَّ اِنِّي اَرَىٰ فِي الْمَنَامِ اَنِّي اَذْبُحُكَ ﴾ : قيل (٦): يحتمل أنّه رأىٰ ذلك، وأنّـه رأىٰ ما هو تعبيره.

٢. نفس المصدر والمجلّد /٢٩٧.

١. ليس في ن.

ع. العلل ۲۸/۱، ح ۲.

٣. المجمع 2/803.

٦. أنوار التنزيل ٢٩٧/٢.

ه. ش،ق:أبو.

وقيل (١): إنّه رأى ليلة التروية أنّ قائلاً يقول له: إنّ الله يأمرك بذبح ابنك. فلمّا أصبح، روّى (٢) أنّه من الله تعالى أو من الشيطان. فلمّا أمسى، رأى مثل ذلك. فعرف أنّه من الله، ثمّ رأى مثل ذلك في الليلة الثالثة. فهمّ بنحره، وقال له ذلك. ولهذا سُمّيت الأيّام الثلاثة بالتروية، وعرفة، والنحر.

﴿ فَانْظُرْ مَاذَا تَرَىٰ ﴾ : من الرأي.

وإنّما شاوره فيه، وهو حتم له، ليعلم ما عنده فيما نزل من بلاء الله؛ فيثبّت قدمه، إن جزع؛ ويأمن عليه، إن سلّم. وليوطّن نفسه عليه، فيهون ويكتسب المثوبة بالانقياد له قبل نزوله.

وقرأ (٣) حمزة والكسائي: «ماذا تُرِي» بـضمّ التـاء وكسـر الراء خـالصة، والبـاقون بفتحهما، وأبو عمرو يميل فتحة الراء، وورش بين بين، والباقون بإخلاص فتحها.

﴿ قَالَ يَا اَبَتِ افْعَلُ مَا تُؤْمَرُ ﴾: أي ما تؤمر به. فحذف دفعة. أو على الترتيب، كما عرفت. أو: أمرك، على إرادة المأمور به، والإضافة إلى المأمور. أو لعله فهم من كلامه أنّه رأى أنّه يذبحه مأموراً به. أو علم أنّ رؤيا الأنبياء حقّ، وأنّ مثل ذلك لا يقدمون عليه إلا بأمر.

ولعلّ الأمر به في المنام دون اليقظة، لتكون مبادرتهما إلىٰ الامتثال أدلّ علىٰ كمال الانقياد والإخلاص.

وإنّما ذكر بلفظ المضارع، لتكرّر الرؤيا.

﴿ سَتَجِدُنِي إِنْ شَاءَ اللَّهُ مِنَ الصَّابِرِينَ ﴾ ۞: علىٰ الذبح. أو : علىٰ قضاء الله.

وفي عيون الأخبار (٤): حدّثنا أحمد بن الحسن (٥) القطّان قال: أخبرنا أحمد بن محمّد بن سعيد الكوفيّ قال: حدّثنا عليّ بن الحسن (٦)بن عليّ بن فضّال، عن أبيه قال:

أنوار التنزيل ۲۹۷/۲.

٣. أنوارالتنزيل ٢٩٧/٢.

ه. المصدر: الحسين.

٢. رؤى فلان في الأمر: نظر فيه وتفكّر.

٤. العيون ١٦٧/١، ح ١.

٦. المصدر: الحسين.

سألت أبا الحسن عليّ بن موسى الرضا للبُّلاِّ عن معنىٰ قول النبيّ ﷺ: أنا ابن الذبيحين.

قال: يعني إسماعيل بن إبراهيم الخليل، وعبدالله بن عبدالمطّلب. أمّا إسماعيل، فهو الغلام الحليم الذي بشّر الله تعالى به إبراهيم. «فلمّا بلغ معه السعي» وهو لما عمل مثل عمله، «قال يا بنيّ إنّي أرى في المنام أنّي أذبحك فانظر ماذا ترى قال يا أبت افعل ما تؤمر». ولم يقل: يا أبت افعل ما رأيت. «ستجدني إن شاء الله من الصابرين. (الحديث؛ وستقف على تمامه، إن شاء الله).

﴿ فَلَمَّا أَسْلَمَا ﴾ : استسلما لأمر الله. أو : سلَّما الذبيح نفسه، وإبراهيم ابنه.

وقد قرئ (۱)بهما. وأصله: سلم هذا لفلان . إذا خلص (۲)له . بأنّه سلم من أن ينازع فيه. ﴿ وَتَلَّهُ لِلْجَبِينِ ﴾ ﴿ وَتَلَّهُ لِلْجَبِينِ ﴾ ﴿ وَتَلَمَّهُ عَلَىٰ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهِ عَلَىٰ الأرض. وهـو: أحـد جانبي الجبهة .

وقيل (1): كبّه على وجهه بإشارته ؛ لئلاّ يرى فيه تغيّراً يرقّ له فلا يذبحه . وكان ذلك عند الصخرة بمنى ، أو في الموضع المشرف على مسجده ، أو المنحر الذي ينحر فيه اليوم .

وفي عيون الأخبار (٥)، في باب ذكر ماكتب به الرضاط الله إلى محمّد بن سنان في جواب مسائله في العلل: والعلّة التي من أجلها شمّيت منى منّى، أنّ جبرئيل الله قال هناك لإبراهيم: تمنّ على ربّك ما شئت. فتمنّى إبراهيم الله في نفسه أن يجعل الله مكان ابنه إسماعيل كبشاً يأمره بذبحه، فداءً له. فأعطى مناه.

﴿ وَنَادَيْنَاهُ أَنْ يَآ اِبْرَاهِيمُ ﴾ ﴿ قَدْ صَدَّقْتَ الرُّؤْيَا ﴾ : بالعزم والإتيان بالمقدّمات. وقد نُقل (٦): أنّه أمرَ السكين بقوّته علىٰ حلقه مراراً، فلم تقطع.

١. أنوارالتنزيل ٢٩٧/٢.

٣. ن، خدّيه.

٥. العيون ٨٩/٢ ـ ٩٠ ح ١.

٢. ش،م،ق: أخلص.

٤. نفس المصدر والموضع.

٦. أنوارالتنزيل ٢٩٧/٢.

وجواب «لمّا» محذوف، تقديره: كن [ماكان](١) ممّا ينطق به الحال، ولا يحيط به المقال، من استبشارهما وشكرهما لله، على ما أنعم عليهما من دفع البلاء بعد حلوله، والتوفيق لما لم يُوفَّق غيرهما لمثله، وإظهار فضلهما به على العالمين، مع إحراز الثواب العظيم؛ إلى غير ذلك.

﴿إِنَّا كَذَلِكَ نَجْزِي الْمُحْسِنِينَ ﴾ ۞: تعليل لإفراج تلك الشدّة عنهما باحسانهما. واحتجّ به من جوّز النسخ قبل وقوعه، فإنّه عليه كان مأموراً بالذّبح لقوله: «افعل ما تؤمر» ولم يحصل.

﴿ إِنَّ هٰذَا لَهُوَ الْبَلاَءُ الْمُبِينِ ﴾ ۞: الابتلاء البيّن الذي يتميّز فيه المخلص من غيره. أو : المحنة البيّنة الصعوبة ؛ فإنّه لا أصعب منها.

﴿ وَفَدَيْنَاهُ بِذِبْحٍ ﴾ : بما يذبح بدله ، فيتم به الفعل .

﴿ عَظِيمٍ ﴾ ٢ : عظيم الجنّة سمين. أو : عظيم القدر ؛ لأنّه يفدي به سبحانه نبيّاً ابن نبيّ ؛ وأيّ نبيّ من نسله سيّد المرسلين!

قيل <sup>(٢)</sup>: كان كبشاً من الجنّة.

وقيل (٣): وعلا اهبط عليه من ثبير.

ونُقل (<sup>1)</sup>: أنّه هرب منه عند الجمرة. فرماه بسبع حصيات، حتَّىٰ أخـذه. فـصارت سنّة.

والفادي على الحقيقة إبراهيم. وإنّما قال: «وفديناه»؛ لأنّه المعطي له والآمـر بــه، علىٰ التجوّز في الفداء أو الإسناد.

وفي كتاب التوحيد (٥): وقد روي من طريق أبي الحسين الأسديّ ﴿ في ذلك شيء غريب وهو ؛ أنّه روي أنّ الصادق عليُّ قال: ما بدالله بداء كما بدا له في إسماعيل (٦)؛ إذ (٧)

٢٤٤. أنوارالتنزيل ٢٩٨/٢.

١. ليس في ن.

٦. في المصدر زيادة: أبي.

٥. التوحيد/٢٣٦،ح ١١.

٧. المصدر:إذ.

أمر أباه بذبحه، ثمّ فداه بذبح عظيم.

وبإسناده (۱) إلى الفتح بن يزيد الجرجاني، عن أبي الحسن عليه حديث طويل. وفيه يقول عليه : إن لله إرادتين ومشيئتين: إرادة حتم، وإرادة عزم. ينهى، وهو يشاء. ويأمر، وهو لا يشاء. أو ما رأيت أنه نهى آدم و زوجته عن أن يأكلا من الشجرة، وهو يشاء ذلك ؟! ولو لم يشأ، [لم يأكلا؛ ولو أكلا، لغلبت مشيئتهما مشيئة الله. وأمر إبراهيم بذبح ابنه إسماعيل، وشاء أن لا يذبحه. ولو لم يشأ] (۱) أن يذبحه، لغلبت مشيئة إبراهيم مشيئة الله تكلى. فرّج الله عنك.

وفي أمالي شيخ الطائفة ﴿ إِنَّ اللهِ اللهِ سليمان بن يزيد قال: حدَّثنا عليّ بن موسى قال: حدَّثني أبي، عن أبيه، عن أبي جعفر، عن أبيه، عن آبائه الله الله قال: الذبيح إسماعيل.

وفي مهج الدعوات (٤) في دعاء مروي عن أميرالمؤمنين عليه ، عن النبي عَيَالَه : يا من فدى إسماعيل من الذبح.

وفي كتاب مصباح الزائر (٥) لابن طاوس الله في دعاء الحسين بن علمي علي الله يسوم عرفة: يا ممسك يد إبراهيم عن ذبح ابنه، بعد كبر سنّه وفناء عمره.

وفي مجمع البيان (٢): وروى العيّاشيّ بإسناده عن بريدبن معاوية العجليّ قال: قلت لأبي عبدالله عليّا :كم كان بين بشارة إبراهيم بإسماعيل، وبين بشارته بإسحاق؟ قال: كان بين البشارتين خمس سنين. قال الله سبحانه: «فبشّرناه بعلام حليم»؛ يعني: إسماعيل. وهي أوّل بشارة [بشّر الله](٧) بها إبراهيم في الولد. ولمّا ولد لإبراهيم

۱. نفس المصدر /٦٤. ح ۱۸

٣. تفسير نورالثقلين ٤٢١/٤، ح٧٣؛ أمالي الطوسي ٣٤٨، ح٣٠.

٤. نفس المصدر والموضع، ح٧٤ و مهج الدعوات ١٥٦/.

٥. نفس المصدر والموضع، ح ٧٥ والبحار ٢٢٠/٩٨ عن الإقبال ومصباح الزائر.

٦. المجمع ٤٥٥/٤.

إسحاق من سارة ، وبلغ إسحاق ثلاث سنين ، أقبل إسماعيل إلى إسحاق \_وهو في حجر إبراهيم \_ فنحّاه ، وجلس في مجلسه . فبصرت به سارة ، فقالت : يا إبراهيم ! ينحّي ابن هاجر ابني من حجرك ، ويجلس هو مكانه ؟ ! لا والله ، لا تجاورني هاجر وابنها (١) أبداً ؛ فنحّهما عنّي !

وكان إبراهيم مكرماً لسارة (٢)، يعزّها ويعرف حقّها. وذلك لأنّها من ولد الأنبياء وبنت خالته. فشقّ ذلك على إبراهيم، واغتم لفراق إسماعيل. فلمّا كان في الليل، أتى إبراهيم أت من ربّه فأراه الرؤيا في ذبح ابنه إسماعيل بموسم مكّة. فأصبح إبراهيم حزيناً للرؤيا التي رآها.

فلمّا حضر موسم ذلك العام، حمل إبراهيم هاجر وإسماعيل في ذي الحجة من أرض الشام. فانطلق بهما إلى مكّة، ليذبحه في الموسم. فبدأ بقواعد البيت الحرام. فلمّا رفع قواعده، خرج إلى منى حاجّاً، وقضى نسكه بمنى. ورجع إلى مكّة، فطاف بالبيت أسبوعاً. ثمّ انطلقا إلى السعي (٣). فلمّا صارا في المسعى، قال إبراهيم الإسماعيل: «يا بنيّ إنّي أرى في المنام أنّي أذبحك» في موسم عامي هذا، «فماذا ترى» ؟ «قال يا ابت افعل ما تؤمر».

فلمًا فرغا من سعيهما، انطلق به إبراهيم إلى منى؛ وذلك يوم النحر. فلمًا انتهى به إلى الجمرة الوسطى، وأضجعه لجنبه (٤) الأيسر، وأخذ الشفرة ليذبحه، نودي أن «يا إبراهيم قد صدّقت الرؤيا» إلى آخره، وفدى إسماعيل بكبش عظيم، فذبحه، وتصدّق بلحمه على المساكين.

وعن عبدالله بن سنان (٥)، عن أبي عبدالله التَّلِيُّ أنّه سُئل عن صاحب الذبح، فقال: هو إسماعيل.

أ. في المصدر زيادة: في بلاد.

٥. مجمع البيان ٤٥٥/٤.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: متكرّماً بسارة.

٤. ى: بجنبه.

وروي (١) عن زياد بن سوقة، عن أبي جعفر للسلاِّ قال: سألته عـن صــاحب الذبــح. فقال: إسماعيل لمليَّلاً.

وفي الكافي (٢): عليّ بن محمّد ، عن سهل بن زياد ، عن بعض أصحابه \_أظنّه محمّد بن إسماعيل \_ قال : قال أبوالحسن الرضا الليّلا : لو خلق الله رَجَّالُ مضغة أطيب من الضأن ، لفدى بها إسماعيل الليّلا .

وفي أصول الكافي (٤): عليّ بن إبراهيم، عن المختاربن محمّد الهمداني؛ ومحمّد بن الحسن، عن عبدالله بن الحسن العلويّ، جميعاً عن الفتح بن يزيد الجرجاني، عن أبي الحسن عليّة قال: إنّ لله إرادتين ومشيئتين: إرادة حتم، وإرادة عزم. ينهى، وهو يشاء. ويأمر، وهو لا يشاء. أو ما رأيت أنّه نهى آدم و زوجته أن يأكلا من الشجرة، وشاء ذلك؟! ولو لم يشأ أن يأكلا، لما غلبت شهوتهما (٥) مشيئة الله. وأمر إبراهيم أن يذبح إسماعيل (٦)، ولم يشأ أن يذبحه، ولو شاء، لما غلبت مشيئة إبراهيم مشيئة الله.

وفي الكافي (٧): عدّة من أصحابنا، عن جعفر بن إبراهيم [الحضرمي] (٨)، عن سعد بن سعد قال: قال أبوالحسن المُثِلِّةِ: لو علم الله رَجَّةُ خيراً من الضأن، لفدي بـــه إســحاق. والحديث طويل، أخذت منه موضع الحاجة.

وفي مجمع البيان (٩): وقيل: إنّ إبراهيم رأى في المنام أن يذبح ابنه إسحاق، وقلد

١. مجمع البيان ٤٥٥/٤.

٣. نفس المصدر والموضع، ح ٢.

٥. المصدر: مشيئتهما.

٧. نفس المصدر ٢١٠/٦، ح ٣.

٩. المجمع ٤٥٤/٤.

۲. الکافی ۳۱۰/۱، ح ۱.

الكافي ١٥١/١، ح ٤.

٦. ن، ت، م، ي، ر، المصدر: إسحاق.

٨. من المصدر.

كان حجّ بوالدته سارة وأهله. فلمّا انتهى إلى منى، رمى الجمرة هو وأهله. وأمر سارة، فزارت بالبيت. واحتبس الغلام، فانطلق به إلى موضع الجمرة الوسطى. فاستشاره في نفسه. فأمره الله، وسلّما (١) لأمر الله.

فأقبل شيخ فقال: يا إبراهيم، ما تريد من هذا الغلام؟ قال: أريد أن أذبحه. فقال: سبحان الله! تريد أن تذبح غلاماً لم يعص الله طرفة عين قطّ. قال إبراهيم: إنّ الله أمرني بذلك. قال ربّك ينهاك عن ذلك؛ وإنّما أمرك بهذا الشيطان! فقال إبراهيم: لا والله!

فلمًا عزم على الذبح، قال الغلام: يا أبت، خمّر وجهي (٢)، وشدّ وثاقي. فقال: يا بنيّ، الوثاق مع الذبح ؟! والله لا أجمعهما عليك اليوم. ورفع رأسه إلى السماء، ثمّ أنحى (٣) عليه بالمدية. وقلّب جبرئيل المدية على قفاها، واجترّ الكبش (٤) من قبل ثبير (٥). واجترّ الغلام من تحته، ووضع الكبش مكان الغلام. ونودي من ميسرة مسجد الخيف: «يا إبراهيم قد صدّقت الرؤيا» بإسحاق «إنّا كذلك نجزي المحسنين إنّ هذا لهو البلاء المبين».

قال: ولحق إبليس بأمّ الغلام حين زارت البيت، فقال لها: ما شيخ رأيته بمنى ؟ قالت: ذاك بعلي. قال: فوصيف (٦) رأيته ؟ قالت: ذاك ابني. قال: فإنّي رأيته قد أضجعه، وأخذ المدية [ليذبحه] (٧). قالت: كذبت! إبراهيم أرحم الناس؛ فكيف يذبح ابنه ؟! قال: فوربّ السماء والأرض، وربّ هذه الكعبة، قد رأيته كذلك. قال: ولِم ؟ قال: زعم أنّ ربّه أمره بذلك. قالت: حقّ له أن يطيع ربّه. فوقع في نفسها أنّه قد أمر في ابنها بأمر.

١. ن: مسلماً. ٢. أي استر وجهي.

٣. أي أقبل عليه وفي ن: انتخى. وفي ت، م، ي، ر: انتحيّ، وفي المصدر: انحني.

أي جرّه.
 أي خرّه.
 أي

٦. الوصيف: الخادم. قال المجلسيّ اللهُ: وإنَّما عبّر الملعون هكذا تجاهلاً عن أنّه ابنه ليكون أبعد عن التهمة.

٧. من المصدر،

فلمًا قضت نسكها، أسرعت في الوادي، راجعة إلى منى، واضعة يديها على رأسها؛ وهي تقول: يا ربّ! لا تؤاخذني بما عملت بأمّ إسماعيل! فلمّا جاءت سارة وأخبرت الخبر، قامت تنظر إلى ابنها. فرأت إلى أثر السكين خدشاً في حلقه. ففزعت واشتكت. وكان بدء مرضها الذي هلكت به.

رواه العيّاشيّ وعليّ بن إبراهيم (١) بالإسناد في كتابيهما.

وفيه اختلف العلماء في الذبيح على قولين:

أحدهما: أنَّه إسحاق. وروي ذلك عن عليَّ لِمُلْلِّهِ.

والقول الأخر: إنّه إسماعيل.

وكلا القولين قد رواه أصحابنا عن أسمتنا الله إلا أنّ الأظهر في الروايات أنّه إسماعيل. وقد صحّ عن النبيّ عَلَيْلُ أنّه قال: «أنا ابن الذبيحين». ولا خلاف أنّه من ولد إسماعيل، والذبيح الآخر هو عبدالله أبوه.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم الله الله المنظمة (٢): وقد اختلفوا في إسحاق وإسماعيل (٣). وقد روت العامّة خبرين مختلفين في إسماعيل وإسحاق.

وفي كتاب من لا يحضره الفقيه (٤)؛ وشئل الصادق للنِّلِا عن الذبيح من كان؟ فقال: إسماعيل. لأنّ الله تعالىٰ ذكر قصّته في كتابه، ثمّ قال (٥): «وبشرناه بإسحاق نبيّاً من الصالحين».

وقد اختلفت (٢) الروايات في الذبيح: فمنها ما ورد بأنّه إسماعيل، ومنها ما ورد بأنّه إسحاق وقد اختلفت (٢) الروايات في الذبيح: فمنها ما ورد بأنّه إسحاق ولاسبيل إلى ردّ الأخبار متى صحّ طرقها، وكان الذبيح إسماعيل؛ لكنّ اسحاق لمّا وُلد بعد ذلك، تمنّى أن يكون هو الذي أمر أبوه بذبحه، وكان يصبر لأمر الله ويسلّم له كصبر أخيه وتسليمه، فينال بذلك درجته في الثواب، فعلم الله ذلك من قلبه، فسمّاه

۱ و۲. تفسير القمّى ۲۲۳٪.

٣. في المصدر زيادة: وعبدالله.

٥. الصافّات /١١٢.

٤. الفقيه ١٤٨/٢، ح ١٥٥.

٦. من كلام الصدوق الله في نفس المصدر.

بين ملائكته ذبيحاً، لتمنّيه لذلك. وقد ذكرت إسناد ذلك في كـتاب النبوّة، مـتَصلاً بالصادق للثلغ.

وسُئل الصادق (١) على أراد إبراهيم أن يذبح ابنه ؟ فقال: على الجمرة. ولمّا أراد إبراهيم أن يذبح ابنه ؟ فقال: على الجمرة. واجترّ الغلام إبراهيم أن يذبح ابنه ، قلّب جبرئيل المدية ، واجترّ الكبش من قبل ثبير. واجترّ الغلام من تحته ، ووضع الكبش مكان الغلام. ونودي من ميسرة مسجد الخيف أن «يا إبراهيم قد صدّقت الرؤيا إنّا كذلك نجزي المحسنين إنّ هذا لهو البلاء المبين».

وفي الكافي (٢): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه؛ و (٣)محمّد بن يحيئ، عن أحمد بن محمّد الله محمّد (٢) محمّد؛ والحسين بن محمّد عن عبد ربّه (١) بن (٥) عامر، جميعاً عن أحمد بن محمّد (٦) إبن أبي نصر] (١)، عن أبان بن عثمان، عن أبي بصير أنّه سمع أبا جعفر وأبا عبدالله عليه الله على الله

انّه لمّاكان يوم التروية ، قال جبرئيل لإبراهيم: تروّ (١٠) من الماء. فسمّيت التروية . ثمّ أتى منى ، فأباته بها . ثمّ غدا به إلى عرفات ، فضرب خباء ه بنمرة (١٠) [دون عرفة] (١٠) ، فبنى مسجداً بأحجار بيض . وكان يُعرَف أثر مسجد إبراهيم ، حتّى أُدخل في هذا المسجد الذي بنمرة حيث يصلّى الإمام يوم عرفة . فصلّى [بها] (١١) الظهر والعصر .

ثمّ عمد به إلى عرفات، فقال: هذه عرفات، فاعرف بها مناسكك، واعترف بذنبك. افسمّي عرفات المزدلفة المزدلفة المزدلفة المزدلفة المزدلفة المزدلفة المزدلفة المردلفة المردلفة المردلفة المردلفة المردلفة المردلفة المردلفة المردلفة المردلفة المردافة المردافة

١. نفس المصدر. ٢. الكافي ٢٠٧/٤. ح ٩.

۳. ق، ش: عن، ٤ عبدويه.

٥. ى: عن ٠٠ د يحيي أبي نصر.

٧. ليس في ن، ت، ى، ٨. المصدر: تروه،

٩. نمرة: الجبل الذي عليه أنصاب الحرم بعرفات عن يمينك إذا خرجت منها إلى الموقف.

١٠. ليس في ق، ن، ت. ١١. من المصدر.

١٢. ليس في ن. ١٣

وأنس ماكان إليه. فلمّا أصبح. أفاض من المشعر إلى منى، فقال لأمـة: زوري البـيت أنت. واحتبس الغلام، فقال: يا بنيّ هات الحمار والسكين، حتّى أقرّب القربان.

فقال أبان: فقلت لأبي بصير: ما أراد بالحمار والسكين؟

قال: أراد أن يذبحه، ثمّ يحمله فيجهّزه ويدفنه.

قال: فجاء الغلام بالحمار والسكين. فقال: يا أبت أين القربان؟ قال: ربّك يعلم أين هو. يا بنيّ، أنت والله هو. إلى الله علم ألله على الله على الصابرين».

قال: فلمّا عزم على الذبح، قال: يا أبت خمّر وجهي، وشدّ وثاقي. قال: يـا بـنيّ. الوثاق مع الذبح؟! والله لا أجمعهما عليك اليوم!

قال أبوجعفر للنَّلِا: فطرح له قرطان <sup>(٢)</sup> [أي برذعة]<sup>(٣)</sup> الحمار، ثــمّ أضـجعه عــليه، وأخذ المدية، فوضعها على حلقه.

قال: فأقبل شيخ فقال: ما تريد من هذا الغلام؟ قال: أريد أن أذبحه. فقال: سبحان الله! غلام لم يعص الله طرفة عين، تذبحه؟! فقال: نعم. إنّ الله قد أمرني بذبحه. فقال: بل ربّك ينهاك عن ذبحه؛ وإنّما أمرك بهذا الشيطان في منامك! قال: ويلك! الكلام الذي سمعته هو الذي بلغ بي ما ترئ. لا والله، لا أكلمك. ثمّ عزم على الذبح. فقال الشيخ: يا إبراهيم! إنّك إمام يقتدى بك؛ وإن ذبحت ولدك، ذبح الناس أولادهم؛ فمهلاً! فأبئ أن يكلمه.

قال أبوبصير: سمعت أبا جعفر للسلام يقول: فأضجعه عند الجمرة الوسطى. ثمّ أخذ المدية، فوضعها على حلقه. ثمّ رفع رأسه إلى السماء، ثمّ انحنى (٤) عليه، فقلبها جبرنيل عن حلقه. فنظر إبراهيم، فإذا هي مقلوبة. فقلبها إبراهيم على حدّها، وقلبها

١. ليس في ق.

٢. كذا في المصدر. وفي ق: قطران. وفي غيرها: قرطا.

٣. ليس في المصدر. ٤. ن: انجني. وفي المصدر: انتحى.

جبرئيل على قفاها. ففعل ذلك مراراً. ثمّ نودي من ميسرة مسجد الخيف: «يا إبراهيم قد صدّقت الرؤيا». واجترّ الغلام من تحته. وتناول جبرنيل الكبش من قلّة ثبير، فوضعه تحته.

وخرج الشيخ الخبيث، حتى لحق بالعجوز حين نظرت إلى البيت؛ والبيت في وسط الوادي. فقال: ما شيخ رأيته بمنى؟ فنعت نعت إبراهيم. قالت،: ذاك بعلي. قال: فما وصيف رأيته معه؟ ونعت نعته. قالت: ذاك ابني. قال: فإنّي رأيته أضجعه، وأخذ المدية ليذبحه. قالت: كلاً! ما رأيت إبراهيم إلّا أرحم الناس. وكيف رأيته يذبح ابنه؟! قال: وربّ السماء والأرض، وربّ هذه البنية، لقد رأيته أضجعه، وأخذ المدية ليذبحه. قالت: فحقّ عليه (۱) أن يطيع ربّه.

[قال:](٢) فلمّا قضت (٢) مناسكها، فرقت (١) أن يكون قد نزل في ابنها شيء. فكأنّي أنظر إليها مسرعة (٥) في الوادي، واضعة يديها على رأسها، وهي تـقول: ربّ! لا تؤاخذني بما عملت بأمّ إسماعيل.

قال: فلمّا جاءت سارة، فأخبرت الخبر، قامت إلىٰ ابنها تـنظر. فـإذا أتُـر السكّـين خدشاً (٢) في حلقه. ففزعت واشتكت. وكانت بدء مرضها الذي هلكت فيه.

وذكر أبان، عن أبي بصير، عن أبي جعفر على قال: أراد أن يذبحه في الموضع الذي حملت أمّ رسول الله عَلَى عند الجمرة الوسطى. فلم يزل مضربهم يتوارثون به، كابر عن كابر؛ حتى كان آخر من ارتحل منه عليّ بن الحسين عليه في شيء كان بين بني هاشم وبين بنى أميّة. فارتحل فضرب بالعرين.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٧): حدّثني أبي، عن فضالةبن أيّوب، عن معاوية بـن

١. المصدر: له.

٢. من المصدر.

<sup>&</sup>quot;. ٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: قضيت.

فرقت: خافت.

٥. كذا في المصدر، وفي النسخ: سرعة.

٦. ن،ي، ر، المصدر: خدوشاً.

٧. تفسير القتى ٢٢٤/٢ ٢٢٦٠.

عمّار، عن أبي عبدالله عليه إن إبراهيم عليه أتاه جبرئيل عند زوال الشمس من يوم التروية، فقال: يا إبراهيم، ارتو من الماء لك ولأهلك. ولم يكن بين مكة وعرفات ماء. فسُمّيت التروية لذلك. فذهب به، حتّى انتهى به إلى منى، فصلّى بها (١) الظهر والعصر والعشاء ين والفجر، حتّى إذا بزغت الشمس، خرج إلى عرفات، فنزل بنمرة؛ وهي بطن عرفة.

فلمًا زالت الشمس، خرج وقد اغتسل. فصلّىٰ الظهر والعصر بأذان واحد وإقامتين. وصلّىٰ في موضع المسجد الذي بعرفات. وقد كانت ثمّ (٢) أحجار بيض. فأدخلت في المسجد الذي بُني. ثمّ مضى به إلىٰ الموقف، فقال: يا إبراهيم، اعترف بذنبك، واعرف مناسكك. فلذلك سُمّيت عرفة. وأقام به حتّىٰ غربت الشمس. ثمّ أفاض به، فقال: يا إبراهيم، ازدلف إلىٰ المشعر الحرام، فسمّيت المزدلفة. وأتى به المشعر الحرام، فصلّىٰ به المغرب والعشاء الأخرة بأذان واحد وإقامتين.

ثمّ بات بها؛ حتّىٰ إذا صلّىٰ بها صلاة الصبح، أراه الموقف. ثمّ أفاض إلىٰ منى. فأمره، فرمى جمرة العقبة؛ وعندها ظهر له إبليس. ثمّ أمره الله بالذّبح. فإنّ إبراهيم على فأمره، فرمى عرفات، بات على المشعر الحرام، وهو قُزَح (٣). فرأىٰ في النوم أن يذبح ابنه. وقد كان حجّ بوالدته (٤) [وأهله] (٥).

فلمّا انتهىٰ إلىٰ منى، رمى جمرة العقبة (٢) هو (٧) وأهله، ومرّت سارة (٨) إلىٰ البيت. واحتبس الغلام، فانطلق به إلىٰ موضع الجمرة الوسطىٰ. فاستشار ابنه، وقال كما حكى

١. المصدر: به. ٢. ثم: هناك.

المصدر: فزع. وقزح: القرن الذي يقف الإمام عنده بالمزدلفة عن يمين الإمام وهو الموضع الذي كانت توقد فيه النيران في الجاهليّة.

٤. المصدر: أن يذبح ابنه إسحاق وقد كان إسحاق حجّ بوالدته سارة.

٥. ليس في المصدر. ٦. ليس في المصدر.

۷. ليس في ن، ت، م، ي، ر.

٨. في المصدر: «وأمر أهله فسارت» مكان «ومرّت سارة».

الله: «يا بنيّ إنّي أرى في المنام أنّي أذبحك فانظر ماذا ترى». فقال الغلام كما حكى الله: «يا بنيّ إنّي أرى في المنام أنّي أذبحك فانظر ماذا ترى، فقال الغلام كما الله عنه: امض لما أمرك الله به. «يا أبت افعل ما تـؤمر سـتجدني إن شاء الله من الصابرين». وسلّما لأمر الله ﷺ.

وأقبل شيخ فقال: يا إبراهيم، ما تريد من هذا الغلام ؟! قال: أريد أن أذبحه. فقال: سبحان الله! تذبح غلاماً لم يعص الله طرفة عين. فقال إبراهيم: إنّ الله أمرني بذلك. فقال: ربّك ينهاك عن ذلك. وإنّما أمرك بهذا الشيطان! فقال له إبراهيم: ويلك! إن الذي بلغني هذا المبلغ، هو الذي أمرني به، والكلام الذي وقع في أذني (١). فقال: لا والله! ما أمرك بهذا إلا الشيطان! فقال إبراهيم: لا والله! ولا أكلّمك! ثمّ عزم على الذبح. فقال: يا إبراهيم إنّك إن ذبحته، ذبح الناس أولادهم. فلم يكلّمه.

وأقبل على الغلام، فاستشاره في الذبح. فلمّا أسلما جميعاً لأمر الله، قال الغلام: يا أبتاه خمّر وجهي، وشدّ وثاقي. فقال إبراهيم: يا بنيّ! الوثاق مع الذبح؟! لا والله لا أجمعهما عليك اليوم! فرمى له بقرطان الحمار، شمّ أضجعه عليه. وأخذ المدية، فوضعها على حلقه، ورفع رأسه إلى السماء. ثمّ اجترّ (٢) عليه المدية. فقلب جبرثيل عليم المدية على قفاها. واجترّ الكبش من قبل ثبير، وأثار الغلام من تحته، ووضع الكبش مكان الغلام. ونودي من ميسرة (٣) مسجد الخيف أن «يا إبراهيم قد صدّ قت الرويا إنّا كذلك نجزي المحسنين إنّ هذا لهو البلاء المبين».

قال: ولحق إبليس بأمّ الغلام، حين نظرت إلى الكعبة في وسط الوادي بحذاء البيت. فقال لها: ما شيخ رأيته؟ قالت: إنّ ذلك بعلي. قال: فوصيف رأيته معه قالت: ذاك ابني. قال: فإنّي رأيته، وقد أضجعه، وأخذ المدية ليذبحه. فقالت: كذبت! إنّ

الذي وقع في أذني البحار ١٢٨/١٢: «والكلام الذي وقع في أذني» لعلّه معطوف على الموصول المتقدّم أي الكلام الذي وقع في أذني أمرني بهذا، فيكون كالتفسير لقوله: الذي بلغني هذا المبلغ أو المسراد بالأوّل الربّ تعالى، وبالثاني وحيه، ويحتمل أن يكون خبراً لمبتدأ محذوف أي وهو الكلام الذي وقع في اذني،
 المصدر: انتحى.

إبراهيم أرحم الناس. كيف يذبح ابنه؟! قال: فوربّ السماء والأرض، وربّ هـذا البيت، لقد رأيته أضجعه، وأخذ المدية. فقالت: ولِمَ؟ قال: زعم أنّ ربّه أمره بـذلك! قالت: فحقّ عليه (١)أن يطيع ربّه. فوقع في نفسها أنّه قد أُمر في ابنها بأمر.

فلمًا قضت مناسكها، أسرعت في الوادي، راجعة إلى منى، واضعة يدها على رأسها، تقول: يا ربّ! لا تؤاخذني بما عملت بأمّ إسماعيل.

قلت: فأين أراد أن يذبحه.

قال: عند الجمرة الوسطئ

وفي مجمع البيان (٢): وروي أنّه قال: اذبحني وأنا ساجد لا ترى إلى وجهي. فعسىٰ أن ترحمني فلا تذبحني.

وروي عن علي (٢) علي وجعفر بن محمد عليه : «فلما سلّما» بغير ألف ولام مشددة. وفي كتاب الاحتجاج للطبرسي الله (٤): روى عن موسى بن جعفر، عن أبيه، عن أبائه، عن الحسين بن علي الميه قال : إن يهوديا من يهود الشام وأحبارهم قال لأميرالمؤمنين عليه : فإن هذا إبراهيم قد أضجع ولده، وتله للجبين.

فقال له عليّ عليه : لقد كان كذلك. ولقد أعطي إبراهيم بعد الإضجاع (٥) الفداء. ومحمّد ﷺ أصيب بأفجع منه فجيعة. أنّه وقف عليه على حمزة عمّه أسد الله وأسد رسوله وناصر دينه، وقد فُرَق بين روحه وجسده. فلم يبن عليه حرقة، ولم يفض عليه عبرة. ولم ينظر إلى موضعه من قلبه وقلوب أهل بيته، ليرضي الله ﷺ بصبره، ويستسلم لأمره في جميع الفعال. وقال عليه : لولا أن تحزن صفية، لتركته حتى يحشر من بطون السباع وحواصل الطيور (١). ولولا أن يكون سنة بعدي، لفعلت ذلك.

۱. ن، ت، م، ي، ر، المصدر: له.

٣. نقس المصدر ٤٥١/٤.

٥. المصدر: الإضطجاع.

٢. المجمع ٤٥٣/٤.

٤. الاحتجاج /٢١٤.

٦. المصدر: الطير.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١)، متصلاً بآخر ما نقلنا عنه قريباً -أعني قوله صلّى الله عليه عند الجمرة الوسطئ - قال: ونزل الكبش على الجبل الذي عن يمين مسجد منى. نزل من السماء، وكان يأكل في سواد، ويمشي في سواد أقرن. قلت: ماكان لونه؟ قال: كان أملح أغبر.

وفي مجمع البيان (٢): عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر على قال: سألته عن كبش إبراهيم، ما كان لونه. قال: أملح أقرن. ونزل من السماء على الجبل الأيمن من (٣) مسجد منى بجبال الجمرة الوسطى. وكان يمشي في سواد، ويأكل في سواد، وينظر في سواد، ويبول في سواد.

وفي عيون الأخبار (٤): حدّثنا عبدالواحدبن محمّد بن عبدوس النيسابوريّ العطّار بنيسابوريّ العطّار بنيسابور، في شعبان سنة اثنين وخمسين وثلاثمائة، قال: حدّثنا محمّد بن عليّ بن (٥) قتيبة النيسابوري، عن الفضل بن شاذان قال: سمعت الرضا عليّ يقول:

لمّا أمر الله تعالى إبراهيم أن يذبح (٢) مكان ابنه إسماعيل الكبش الذي أنزله عليه، تمنّى إبراهيم الله أن يكون قد ذبح ابنه إسماعيل بيده، وأنّه لم يؤمر بذبح الكبش مكانه ؛ ليرجع إلى قلبه ما يرجع إلى قلب الوالد الذي يذبح أعزّ ولده بيده، فيستحقّ بذلك أرفع درجات أهل الثواب على المصائب.

فأوحى الله عَلَى إليه: يا إبراهيم، من أحبّ خلقي إليك؟ قال: ربّ ما خلقت خلقاً هو أحبّ إلى من حبيبك محمّد عَلَيْ ؟

فأوحىٰ الله ﷺ إليه : يا إبراهيم ، أفهو أحبّ إليك أو نفسك (٧)؟ [قال: بل هو أحبّ إليّ من نفسي .

١. تفسير القمّي ٢٢٦/٢. ٢. المجمع ٤٥٥/٤.

٣. في ق، ش: «الذي عن يمين» مكان «الأيمن من».

العيون ١٦٦٧١، ح ١.
 العيون ١٦٦٧١، ح ١.

٦. في ق زيادة: ابنه. ٧. المصدر: ولدك.

قال: فولده أحبّ إليك أو ولدك؟](١) قال: بل ولده.

قال: فذبح ولده ظلماً على أيدي (٢) أعدائه أوجع لقلبك، أو ذبح ولدك بـيدك فــي طاعتى؟ قال: يا ربّ، بل ذبحه علىٰ أيدي أعدائه أوجع لقلبى.

قال: يا إبراهيم، إنّ طائفة تزعم أنّها من أمّة محمّد ﷺ ستقتل الحسين الله ابنه من بعده، ظلماً وعدواناً؛ كما يذبح الكبش. ويستوجبون بذلك سخطي.

فجزع إبراهيم لذلك، وتوجع قلبه، وأقبل يبكي. فأوحى الله تعالى إليه: يا إبراهيم، قد قبلت (٣) جزعك على ابنك إسماعيل لو ذبحته بيدك، بجزعك على الحسين لله الله وقتله. وأوجبت لك أرفع درجات أهل النواب على المصائب. وذلك قبول الله الله الوفديناه بذبح عظيم. [ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم](٤).

حدّثنا (٥) أحمد بن الحسن (٦) القطّان قال: أخبرنا أحمد بن محمّد بن سعيد الكوفي قال: حدّثنا عليّ بن الحسن عليّ بن فضّال، عن أبيه قال: سألت أبا الحسن عليّ بن موسى الرضا عليّ عن معنى قول النبيّ عَلَيْهُ: أنا ابن الذبيحين.

قال: يعني إسماعيل بن إبراهيم الخليل للثيلا وعبدالله بن عبدالمطّلب.

أما إسماعيل، فهو الغلام الحليم الذي بشر الله تعالى به إبراهيم. «فلمًا بلغ معه السعي» وهو لمّا عمل مثل عمله، «قال يا بنيّ إنّي أرى في المنام أنّي أذبحك فانظر ماذا ترى» ؟ «قال يا أبت افعل ما تؤمر (^)» ولم يقل: يا أبت افعل ما رأيت، ستجدني إن شاء الله من الصابرين.

فلمّا عزم علىٰ ذبحه، فداه الله تعالىٰ بذبح عظيم؛ بكبش أملح يأكل في سواد،

١. ليس في المصدر.

بيس عي المصدر.
 كذا في المصدر. وفي النسخ: فديت.

٥. العيون ١٦٧/١ ـ ١٦٨، ح١.

٧. المصدر: الحسين.

٢. ليس في المصدر،

<sup>1.</sup> ليس في المصدر.

٦. المصدر: الحسين.

٨. في تى زيادة: ستجدني إن شاء الله.

ويشرب في سواد، وينظر في سواد، ويمشي في سواد، ويبول (١) [في سواد] (٢)، ويبعر في سواد. وكان يرتع قبل ذلك في رياض الجنّة أربعين عاماً. وما خرج من رحم أنثى، وإنّما قال الله تعالى له: كن، فكان؛ ليفتدي (٣) به إسماعيل. فكلّ ما يذبح في منى، فهو فدية لإسماعيل إلى قوله عليه إلى عوم القيامة. فهذا أحد الذبيحين، إلى قوله عليه إ

والعلّة التي من أجلها دفع الله الذبح عن إسماعيل، هي العلّة التي من أجلها دفع الله الذبح عن عبدالله. وهي كون النبيّ والأئمة الحيّي في صلبيهما (1). فببركة النبيّ والأئمة الحيّي في صلبيهما صلوات الله عليهم دفع الله الذبح عنهما، فلم تجر السنّة في الناس بقتل أو لادهم. ولو لا ذلك، لوجب على الناس كلّ أضحى التقرب إلى الله تعالى ذكره بقتل أو لادهم. وكلّما يتقرّب به الناس إلى الله على أضحيّة، فهو فداء لإسماعيل إلى يوم القيامة. والحديث طويل. أخذت منه موضع الحاجة.

وفي كتاب الخصال (٥)، عن الحسن بن عليّ قال :كان عليّ بن أبي طالب عليّه بالكوفة في الجامع، إذ قام إليه رجل من أهل الشام، فسأله عن مسائل. فكان فيما سأله: أخبرني عن ستّة لم يركضوا في رحم. فقال: أدم، وحوّاء، وكبش إسماعيل (٦) (الحديث).

وفي الكافي (٢): عليّ بن محمّد، عن سهل بن زياد، عن بعض أصحابه \_ أظنّه محمّد بن إسماعيل \_ قال: قال أبوالحسن الرضا لليّلا : لو خلق (١٠)الله ﷺ مضغة (٩)هي أطيب (١٠) من الضأن، لفدى بها إسماعيل.

[محمّد بن يحيى (١١)، عن أحمد بن محمّد، عن محمّد بن خالد، عن سعد بن سعد، قال: قال أبوالحسن عليه إلى علم الله شيئاً أكرم من الضأن، لفدئ به إسماعيل](١٢).

۲. ليس في م، ر.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: صلبهما.

٦. المصدر: إبراهيم.

۸. ق،ش،م: علم.

١٠. ق،ش،م: أكرم.

١٢. ليس في ق، ش، م

١. المصدر: يبرك.

٣. المصدر: ليقدى.

٥. الخصال ٣٢٢/١، ح ٨.

٧. الكافي ٣١٠/٦، ح ١.

٩. ق، ش، م: شيئاً.

١١. نفس المصندر والموضع ، ح ٢.

عدّة من أصحابنا (١)، عن جعفر بن إبراهيم [الحضرمي](٢)، عن سعد بن سعد قال: قال أبوالحسن عليه إلى علم الله على خيراً من الضأن، لفدي به إسحاق.

وهذه الأحاديث الثلاثة طوال. أخذت منها موضع الحاجة.

﴿ وَ تَرَكُنَا عَلَيْهِ فِي الْآخِرِينَ ﴾ ۞ ﴿ سَلَامٌ عَلَى إِبْـرَاهِـيمَ ﴾ ۞: سبق بسيانه فسي قسقة نوح عليهِ .

﴿ كَذَلِكَ نَجْزِي الْمُحْسِنِينَ ﴾ ﴿ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا الْمُؤْمِنِينَ ﴾ ۞: لعله طرح عنه «إنّا» اكتفاءً بذكره مرّة في هذه القصّة.

﴿ وَبَشَرْنَاهُ بِإِسْحَاقَ نَبِيّاً مِنَ الصَّالِحِينَ ﴾ ((\*): مقضيًا نبوته، مقدّراً كونه من الصالحين، وبهذا الاعتبار وقعا حالين، ولا حاجة إلى وجود المبشّر به وقت البشارة. فإنّ وجود ذي الحال غير شرط؛ بل الشرط مقارنة تعلّق الفعل به، لاعتبار المعنى بالحال، فلا حاجة إلى تقدير مضاف يُجعَل عاملاً فيهما، مثل: وبشّرناه بوجود إسحاق؛ أي بأن يوجد إسحاق نبيّاً من الصالحين، ومع ذلك لا يصير نظير قوله (الانحلوم فادخلوها خالدين». فإنّ الداخلين مقدّرون خلودهم وقت الدخول، وإسحاق لم يكن مقدّراً نبوّة نفسه وصلاحها حينما يوجد.

ومن فسّر الغلام (٥) بإسحاق، جعل المقصود من البشارة نبوّته.

وفي ذكر الصلاح بعد النبوّة، تعظيم لشأنه، وإيماء بأنّه الغاية لتضمّنها معنى الكمال والتكميل بالفعل على الإطلاق.

﴿ وَبَارَكْنَا عَلَيْهِ ﴾ : علىٰ إبراهيم في أولاده،

﴿ وَعَلَىٰ اِسْحَاقَ ﴾ : بأن أخرجنا من صلبه أنبياء بني إسرائيل وغيرهم ؛ كأيّـوب وشعيب. أو : أفضنا عليهما بركات الدين والدنيا.

٢. من المصدر.

٤. الزمر ٧٣/.

١. نفس المصدر والموضع، ح ٣.

٣. أنوارالتنزيل ٢٩٨/٢.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: الكلام.

وقرئ <sup>(۱)</sup>: «وبركنا».

﴿ وَمِنْ ذُرِّيَّتِهِمَا مُحْسِنٌ ﴾ : في عمله . أو : علىٰ نفسه بالإيمان والطاعة ،

﴿ وَطَالِمٌ لِنَفْسِهِ ﴾ : بالكفر والمعاصي

﴿ مُبِينٌ ﴾ ٢٠ ظاهر ظلمه.

وفي ذلك تنبيه عملي أنّ النسب لا أثر له في الهدي والضلال، وأنّ الظلم في أعقابهما، لا يعود عليهما بنقيصة وعيب.

﴿ وَلَقَدْ مَنَنًا عَلَىٰ مُوسَىٰ وَهَارُونَ ﴾ ٢ : أنعمنا عليهما بالنبوّة وغيرها من المنافع الدينيّة والدنيويّة.

﴿ وَنَجَّيْنَاهُمَا وَقَوْمَهُمَا مِنَ الْكَرْبِ الْعَظِيمِ ﴾ ٢٠ : من تعذيب فرعون، أو الغرق.

﴿ وَنَصَرْنَاهُمْ ﴾: الضمير لهما مع القوم.

﴿ فَكَانُوا هُمُ الْغَالِبِينَ ﴾ ۞: علىٰ فرعون وقومه.

﴿ وَ آتَيْنَاهُمَا الْكِتَابَ الْمُسْتَبِينَ ﴾ ٢٠ البليغ في بيانه. وهو التوراة.

﴿ وَهَدَيْنَاهُمَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ ﴾ ۞: الموصل (٢) إلى الحقّ والصواب.

﴿ وَ تَرَكُّنَا عَلَيْهِمِا ﴾ : الثناء الجميل.

﴿ فِي الْآخِرِينَ ﴾ ١٠ بأن قلنا:

﴿ سَلاَمٌ عَلَىٰ مُوسَىٰ وَهَارُونَ ﴾ ﴿ إِنَّا كَذَلِكَ نَجْزِي الْمُحْسِنِينَ ﴾ ﴿ إِنَّهُمَا مِنْ عِبَادِنَا الْمُؤْمِنِينَ ﴾ ۞: سبق مثل ذلك.

﴿ وَإِنَّ اِلْيَاسَ لَمِنَ الْمُرْسَلِينَ ﴾ ﴿ قيل (٣): هو إلياس بن ياسين، سبط هارون أخي موسئ؛ بُعث بعده.

وقيل (٤) إدريس [لأنّه قرئ: «إدريس»](٥)، و«إدراس» مكانه وفي حرف أُبيّ: «وإنّ

١. نفس المصدر والمصدر.

٣. أنوار التنزيل ٢٩٩٨٢.

٥. ليس في ق، ش، ن.

۲. ن، ت، م، ش، ی، ر: الطریق الموصل.

٤. أنوار التنزيل ٢٩٩/٢.

إيليس». وقرأ ابن ذكوان مع خلاف عنه، بحذف همزة «إلياس».

﴿إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ آلاً تَتَّقُونَ ﴾ ۞: عذاب الله ؟!

﴿ أَتَدْعُونَ بَعْلاً ﴾: أتعبدونه ؟! أو: أتطلبون الخير منه ؟! وهو اسم صنم كان لأهل بكَ بالشام. وهو البلد الذي يقال له الآن: بعلبك.

وقيل (١): البعل: الربّ، بلغة اليمن. والمعنى: أتدعون بعض البعول.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): «أتدعون بعلاً» قال: كان لهم صنم يسمّونه بعلاً.

﴿ وَتَذَرُّونَ أَخْسَنَ الْخَالِقِينَ ﴾ ۞: وتتركون عبادته؟!

وقد أشار فيه إلى المقتضى للإنكار المعنى بالهمزة. ثمّ صرّح به بقوله:

﴿ اللهَ رَبَّكُمْ وَرَبَّ آبَائِكُمُ الْاَوْلِينَ ﴾ ۞: وقرأ (٣) حمزة والكساثيّ ويعقوب وحـفص بالنصب، علىٰ البدل من «أحسن الخالقين».

﴿ فَكَذَّبُوهُ فَاِنَّهُمْ لَمُحْضَرُونَ ﴾ ۞: أي في العذاب. وإنّما أطلقه، اكتفاءً بالقرينة. أو لأنّ الإحضار المطلق مخصوص بالشرّ عرفاً.

﴿ إِلاَّ عِبَادَ اللهِ الْمُخْلَصِينَ ﴾ ﴿ وَ مَستثنىٰ من الواو ، لا من المحضرين ؛ لفساد المعنى . ﴿ وَتَرَكْنَا عَلَيْهِ فِي الْآخِرِينَ ﴾ ﴿ سَلاَمٌ عَلَىٰ آلِ يَاسِينَ ﴾ ﴿ : لغة في ﴿إلياس » ؛ كسيناء وسينين .

قرأ (٥) نافع وابن عامر ويعقوب على إضافة «آل» إلى «ياسين»؛ لأنّهما في المصحف مفصولان.

قيل (٦): فيكون «ياسين» أبا إلياس.

وقيل (٧): محمّد ﷺ أو القرآن، أو غيره من كتب الله.

٢. تفسير القشي ٢٢٦٧٢.

١. نفس المصدر والموضع.

٣-٧. أنوارالتنزيل ٢٩٩/٢.

﴿إِنَّا كَذَلِكَ نَجْزِي الْمُحْسِنِينَ ﴾ ﴿ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا الْمُؤْمِنِينَ ﴾ ﴿ اللهُ عيون الأخبار (١)، في باب ذكر مجلس الرضاء الله مع المأمون، في الفرق بين العترة والأمّة حديث طويل. وفي أثنائه قال المأمون: [فهل عندك] (١) في الآل شيء أوضح من هذا في القرآن؟

قال أبوالحسن عليمًا المحكيم أخبروني عن قول الله تعالى: «يس والقرآن الحكيم إنّك لمن المرسلين على صراط مستقيم». فمن عنى بقوله: «يس»؟

قالت العلماء: محمد. لم يشكُ فيه أحد.

فقال المأمون: قد علمت أنَّ في معدن النبوّة شرح هذا وبيانه.

وفي كتاب معاني الأخبار (٢)، بإسناده إلى قادح (٢)عن الصادق جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن آبائه، عن علي المنظم في قوله الله السلام على آل ياسين، قال: «ياسين» محمّد. ونحن «آل يس».

وفي كتاب الاحتجاج (٨) للطبرسي الله عن أميرالمؤمنين الله حديث طويل. وفيه:

٢. من المصدر،

١. العيون ١٨٥/١، ح ١.

٤. ليس في ن.

٣. المصدر: محمّد.

٦. المعاني /١٢٢، ح ٢.

٥. المصدر: ولا قال.

٧. لا يبعد أن يكون مصحّف «كادح» وقد ذكره الشيخ في اصحاب الإمام الصادق مُثَّلِهُ.

٨. الاحتجاج /٢٥٣.

ولهذه الآية ظاهر وباطن. فالظّاهر قوله (١): «صلّوا عليه». والباطن قوله: «وسلّموا تسليماً»؛ أي (٢): سلّموا لمن وصّاه، واستخلفه، وفضّله عليكم (٣)، وما عهد به إليه تسليماً. وهذا ممّا أخبرتك أنّه لا يعلم تأويله إلّا من لطف حسّه، وصفا ذهنه، وصحّ تمييزه.

وكذلك قوله: «سلام على آل ياسين». لأنّ الله سمّى (٤) النبيّ يَنْ إلله بهذا الاسم (٥)؛ حيث قال: «يس والقرآن الحكيم إنّك لمن المرسلين»؛ لعلمه بأنّهم يسقطون [قول الله:](٢) سلام على (٧) آل محمّد؛ كما أسقطوا غيره.

وفي شرح الآيات الباهرة (١٠): قال محمّد بن العبّاس الله (١٠): حدّثنا محمّد بن القاسم، عن (١٠) حسين (١١) بن حكم، عن حسين بن نصر بن مزاحم، عن أبيه، عن أبان بن أبي (١٢) عيّاش، عن سليم (١٣) بن قيس، عن عليّ الله علي الله علي الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله الله تعالى: «سلام على آل ياسين».

وقال أيضاً: حدّثنا محمّد بن سهل العطار، عن الخضر بن أبي فاطمة البلخي، عن وهب (١٤) بن نافع، عن كارخ (١٥) [بن جعفر] (١٦)، عن جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن ابئه، عن علي الملكل في قوله كال اسلام على آل ياسين، قال: «ياسين، محمّد على الله ونحن «الله ياسين» محمّد على الله ياسين، قال: «ياسين، محمّد على الله ونحن «الله ياسين» (١٧).

١. الأحزاب ٥٦/.

٢. كذا في المصدر، وفي النسخ: أن.

٣. كذا في المصدر وفي النسخ: «عليكم فضله» مكان «وفضّله عليكم».

٤. المصدر: سمّى به.

٦. من المصدر.

٨. تأويل الآيات ٢/٨٩٤ ـ ٥٠٠.

۱۰. ن:بن،

١٢. ليس في ق، ش، م.

۱٤. ن،ت،م،ی، ر: وهیب.

١٦. ليس في المصدر.

٥. ليس في المصدر.

٧. **في ق** زيادة: آل ياسين أي.

٩. كذا في المصدر، وفي النسخ زيادة: قال.

۱۱. ت: على.

١٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: سليمان.

١٥. ن، ي، المصدر: كاذح وفي م، ر: كادخ.

۱۷. ن، ت، م، ش، ي، ر، المصدر: آل محمّد.

وقال أيضاً: حدثنا محمّد بن سهل، عن إبراهيم بن معن (١)، عن إبراهيم بن آدم (٢)، عن الأعمش، عن يحيئ بن وتّاب، عن أبي عبدالرحمٰن الأسلميّ، عن عمر بن الخطّاب، أنّه كان يقرأ: «سلام علىٰ آل ياسين» قال: علىٰ آل محمّد.

وقال أيضاً: حدّثنا محمّد بن الحسين الخثعميّ، عن عبّادبن يعقوب، عن موسى بن عثمان، عن الأعمش، عن مجاهد، عن ابن عبّاس، في قوله رُجُلُا: «سلام علىٰ آل ياسين» قال: نحن هم؛ آل محمّد.

وقال أيضاً: حدّثنا عليّ بن عبدالله بن أسيد (٣)، عن إبراهيم بن محمّد الثقفيّ، عن زريق بن مرزوق البجليّ، عن داودبن عليّة (٤)، عن الكلبيّ، عن أبي صالح، عن ابن عبّاس، في قوله رضّات الله على آل ياسين قال: أي على آل محمّد. وإنّما ذكر الله رضّات أهل الخير وأبناء الأنبياء وذراريهم وإخوانهم.

﴿ وَإِنَّ لُوطاً لَمِنَ الْمُرْسَلِينَ ﴾ ﴿ إِذْ نَـجَيْنَاهُ وَاَهْـلَهُ اَجْـمَعِينَ ﴾ ﴿ وَالَّا عَـجُوزاً فِي الْغَابِرِينَ ﴾ ﴿ ثُمَّ دَمَّرْنَا الْاَخَرِينَ ﴾ ﴿: سبق بيانه.

﴿ وَإِنَّكُمْ ﴾ : يا أهل مكَّة ،

﴿ لَتَمُرُّونَ عَلَيْهِمْ ﴾ : علىٰ منازلهم في متاجركم إلىٰ الشام ـ فإنَّ سدوم في طريقه ـ

﴿ مُصْبِحِينَ ﴾ ٢٠ : داخلين في الصباح،

﴿ وَبِاللَّيْلِ ﴾ : أي ومساءً. أو : نهاراً وليـلاً. ولعـلَها وقـعت قـرب (٥) مـنزل يــمرّ بــها المرتحل عنه صباحاً و القاصد لها مساءً.

﴿ اَفَلَا تَغْقِلُونَ ﴾ ٢٠ أفليس فيكم عقل تعتبرون به؟!

وفي روضة الكافي (٦): محمّد بن يحيئ، عن أحمد بن محمّد بن عيسيٰ، عن محمّد

١. المصدر: معمّر. وفي ن: معلى.

٣. المصدر: أسد.

۵. ن، ت، م، ی، ر: قریب.

۲. م،ی، ر، المصدر: داهر. وفی ن، ت: زاهر.

٤. ن: عتبة.

٦. الكافي ٢٤٨/٨، ح ٣٤٩.

بن خالد والحسين بن سعيد، جميعاً (١) عن النضر بن سويد، عن يحيئ الحلبيّ، عن عبدالله بن مسكان، عن زيد بن الوليد الخثعميّ، عن أبي الربيع الشاميّ قال: سألت أباعبدالله عليه إلى قوله:

فقلت: فقوله ﷺ: «وإنَّكم لتمرّون عليهم مصبحين وبالليل أفلا تعقلون».

قال: تمرّون عليهم في القرآن؛ إذا قرأتم القرآن تقرؤون فيه ما قصّ الله عليكم من صرهم.

﴿ وَإِنَّ يُونُسَ لَمِنَ الْمُرْسَلِينَ ﴾ ٢ : وقرئ (٢) بكسر النون.

﴿إِذْ اَبَقَ﴾: هرب. وأصله: الهرب من السيّد.

قيل (٣): لمّا كان هربه من قومه بغير إذن ربّه، حسن إطلاقه عليه.

﴿ إِلَى الْقُلْكِ الْمَشْحُونِ ﴾ ﴿ إِلَى الْقُلْكِ الْمَمْلُوءِ.

﴿ فَسَاهُمَ ﴾: فقارع أهله.

﴿ فَكَانَ مِنَ الْمُدْحَضِينَ ﴾ ٢ : فصار من المغلوبين بالقرعة. وأصله: المزلق عن مقام الظفر.

نقل (٤): أنّه لمّا وعد قومه بالعذاب، خرج من بينهم قبل أن يأمره الله به. فركب السفينة، فوقفت. فقالوا: هاهنا عبد آبق. فاقترعوا، فخرجت القرعة عليه. فقال، أنا الأبق! ورمى بنفسه في الماء.

وفي كتاب المناقب (٥) لابن شهر آشوب: وفي حديث أبي حمزة الثماليّ أنّه دخل عبدالله بن عمر على زين العابدين عليّه وقال له: يا ابن الحسين، أنت الذي تقول: إنّ يونس بن متّى، إنّما لقي من الحوت ما لقي، لأنّه عُرضت عليه ولاية جدّي، فتوقف عندها؟!

۲. أنوارالتنزيل ۲۹۹/۲.

٤. نفس المصدر والمجلّد /٣٠٠.

۱. لىس فى ق، ش.

٣. أنوارالتنزيل ٢٩٩/٢.

ه. المناقب ١٣٨/٤ - ١٣٩.

قال: بلئ، تكلتك (١) أمّك!

قال: فأرنى آية ذلك، إن كنت من الصادقين.

فأمر بشدّ عينيه بعصابة، وعينيّ بعصابة. ثمّ أمر بعد ساعة بفتح أعيننا. فبإذا نـحن علىٰ شاطئ البحر تضرب أمواجه.

فقال ابن عمر: يا سيّدي! دمي في رقبتك؛ الله [الله أ(٢) في نفسي!

قال: هنيئة (٣) وأريه إن كنت من الصادقين. ثمّ قال: يا أيّتها الحوت!

قال: فأطلع الحوت رأسه من البحر مثل الجبل العظيم، وهو يقول: لبَيك! لبَيك يا ولميّ الله! فقال: من أنت؟ قال: [أنا]<sup>(٤)</sup>حوت يونس يا سيّدي. قال، أنبئنا<sup>(ه)</sup> بالخبر.

قال: سيّدي، إنّ الله تعالى لم يبعث نبيّاً من آدم، إلى أن صار جدّك محمّد على إلا وقد عرض عليه ولايتكم أهل البيت الله أله فمن قبلها من الأنبياء، سلم وتخلّص. ومن توقّف عنها، وتتعتع في حملها، لقي ما لقي آدم من المعصية (اوما لقي نوح من الغرق، وما لقي إبراهيم من النار، وما لقي يوسف من الجبّ، وما لقي أيّوب من البلاء، وما لقي داود من الخطيئة. إلى أن بعث الله يونس. فأوحى الله إليه أن يا يونس، تولّ (المورنين عليّاً والأئمة الراشدين من صلبه في كلام له.

قال: فكيف أتولَّىٰ من لم أره، ولم أعرفه؟! وذهب مغتاظاً.

فأوحىٰ الله تعالىٰ إليَّ: التقمي يونس، ولاتوهني له عظماً. فمكث في بطني أربعين صباحاً يطوف معي البحار؛ في ظلمات ثلاث (^)، ينادي أنّه «لا إله إلا أنت، سبحانك إنّي كنت من الظالمين» (٩). قد قبلت ولاية عليّ بن أبي طالب والأئمة الراشدين من

٢. من المصدر.

٤. من المصدر.

٦. كذا في المصدر، وفي النسخ: المصيبة.

٨. المصدر: مثات.

كذا في المصدر. وفي النسخ: ثكلك.

۳. المصدر: هيّه. وفي ن، ي: هيت.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: أتينا.

٧. في ق زيادة: تولُ.

٩. الأنبياء /٨٧.

ولده الليِّظ . [فلمّا أن آمن بولايتكم، أمرني ربّي فقذفته على ساحل البحر](١٠).

فقال عليُّلا : ارجع أيَّتها الجوت إلى وكرك. [فرجع الحوت،](٢) واستوى الماء.

وفي بصائر الدرجات (٣): العبّاس بن معروف، عن سعدان (٤)بن مسلم، عن صباح المزنى، عن الحارث بن حصيرة (٥)، عن حبّة العرنيّ قال:

قال أميرالمؤمنين المرابع الله عرض ولايتي على أهل السماوات، وعلى أهل الأرض. أقرّ بها من أقرّ. وأنكرها من أنكرها يونس، فحبسه الله في بطن الحوت؛ [حتّى أقرّ بها](٧).

وفي روضة الكافي (^)، في رسالة أبي جعفر الله إلى سعد الخير يقول الله أن النبيّ (٩) من الأنبياء كان يستكمل الطاعة. ثم يعصي الله تبارك و تعالى في الباب الواحد، فيُخرَج به من الجنّة، ويُنبَذ به في بطن الحوت. ثم لاينجيه إلّا الاعتراف والتوبة.

وفي تهذيب الأحكام (١٠): أبوعليّ الأشعريّ، عن محمّد بن عبدالجبّار، عن صفوانبن يحيئ، عن عبدالله بن مسكان، عن إسحاق المراديّ قال:

سُئل وأنا عنده \_ يعني: أبا عبدالله الله عليه عن مولود [ولد](١١) ليس بذكر ولا أنثى، ليس له إلا دبر؛ كيف يورث.

قال: يجلس الإمام، ويجلس معه أناس. ويدعو الله، ويجيل السهام على أيّ ميراث يورثه؛ ميراث الذكر، أم ميراث الأنثئ. فأيّ ذلك خرج، ورثه (١٢) عليه.

٢. ليس في المصدر،

١. ليس في ق، ش، م.

٤. كما في جامع الرواة ٣٥٧/١. وفي ق: سعد.

٣. البصائر (٩٥-٩٦، ح١.

٥. كذا في المصدر وجامع الرواة ١٧٢/١. وفي النسخ: حضيرة.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: أنكرها. ٧. من المصدر.

٨. الكاني ٨/٥، ح ١٦. ٩. المصدر: نبيًّا.

١٠. التهذيب ٣٥٦/٩، ح ١٢٧٤.

۱۲. المصدر: ورث،

ثمّ قال: وأيّ قضيّة أعدل من قضيّة يجال عليها بالسهام؟! إنّ الله تعالىٰ يـقول: «فساهم فكان من المدحضين».

عليّ بن الحسين (١)، عن أيّوببن نوح، عن صفوانبن يحيى، عن عبدالله بن مسكان قال: سُئل أبوعبدالله طلطة وأنا عنده، وذكر كحديث إسحاق السابق سواء.

وفي الكافي (٢): محمّد بن يحيئ ، عن أحمد بن محمّد ، عن ابن فضّال والحجّال (٣)، عن ثعلبة ، عن بعض أصحابنا ، عن أبي عبدالله الشِّلِ قال : شئل عن مولود ليس بذكر ولا أنثى ، ليس له إلّا دبر ؛ كيف يورث.

قال: يجلس الإمام ويجلس عنده ناس [من المسلمين](٤). فيدعو الله (٥)، وتجال السهام عليه، على أيّ ميراث يورثه أميراث الذكر، أم الأنشى. فأيّ ذلك خرج عليه، ورثه.

ثمّ قال: وأيّ قضيّة أعدل من قضيّة تجال عليها السهام؟! يقول الله تعالى: «فساهم فكان من المدحضين».

قال: وما من أمر يختلف فيه اثنان، إلّا وله أصل في كتاب الله؛ ولكن لا تبلغه عقول الرجال.

في كتاب من لا يحضره الفقيه (٢): وقال الصادق للنَّا إنه ما تقارع قوم، ففوّ ضوا أمرهم إلى الله عَلَيْ إلّا خرج سهم المحقّ.

وقال: أيّ قضيّة أعدل من القرعة؛ إذا فُموّض الأمر إلى الله؟! أليس الله ﷺ يمقول: «فساهم فكان من المدحضين».

وفي كتاب الخصال (٧)، في سؤال بعض اليهود عليّاً عليًّا عن الواحد إلى المائة. قال

۲. الکافی ۱۵۸/۷، ح ۳.

١. نفس المصدر.

٤. من المصدر.

٣. في ن زيادة: جميعاً.

٦. الفقيه ٥٢/٣، ح ١٧٥.

٥. ﻥ، ﺕ: ﯬ.

۷. الخصال ۱/۹۹۰، ح ۱.

الجزء الحادي عشر / سورة الصافات ........... ٥٧

له اليهوديّ: فما نفس [في نفس](١) ليس بينهما رحم ولا قرابة ؟

قال: ذاك يونس في بطن الحوت.

قال له: فما قبر طاف بصاحبه؟

قال: يونس ؛ حين طاف به الحوت في سبعة أبحر (٢).

﴿ فَالْتَقَمَهُ الْحُوتُ ﴾ : فابتلعه. من اللقمة.

وفي عيون الأخبار (٣)، في باب ما جاء عن الرضا عليه من خبر الشاميّ وما سأل عن أميرالمؤمنين عليه في جامع الكوفة، حديث طويل، وفيه:

وسأله عن سجن سار بصاحبه. فقال: الحوت؛ سار بيونسبن متّى عليه.

وعن أبي جعفر علي الله قال: أوّل من سوهِمَ عليه مريم ابنة عمران \_إلى قوله عليه : ثمّ استهموا في يونس، لمّا ركب مع القوم، فوقفت السفينة في اللجّة. واستهموا، فوقع السهم على يونس ثلاث مرّات.

قال: فمضى يونس إلى صدر السفينة؛ فإذا الحوت فاتح فاه. فرمي بنفسه.

وفي تفسير العيّاشيّ (٥)، عن الثماليّ (٢)، عن أبي جعفر عليّه قال: إنّ يونس عليه لمّا أذاه قومه، وذكر حديثاً طويلاً، وفيه: وخرج كما قال الله تعالى «مغاضباً» (٢)؛ حتى ركب سفينة فيها رجلان، فاضطربت السفينة. فقال الملاّح: يا قوم، إنّ في سفينتي مطلوب. فقال يونس؛ أنا هو! وقام ليلقي نفسه. فأبصر السمكة، وقد فتحت فاها. فهابها و تعلّق به الرجلان وقالا له: أنت وحدك (٨)، ونحن رجلان، فساهمهم. فوقعت السهام عليه. فجرت السنة بأن السهام إذا كانت ثلاث مرّات أنّها لا تخطئ. فألقى نفسه، فالتقمه

اليس في ن.

٢. هذا هو الظاهر الموافق للمصدر ولما مرّ في الكتاب، لكن في بعض النسخ «في سعة البحر».

٤. الفقية ١٧٣م، ح ١٧٣.

العيون ١٩١/١، ح ١.
 تفسير العياشي ١٣٦/٢، ح ٤٦.

٦. ق: اليمانيّ.

٧. الأنبياء /٨٧.

٨. كذا في المصدر. وفي النسخ: ويحك.

الحوت. فطاف به البحار السبعة؛ حمتَىٰ صار (١) إلىٰ البحر المسجور، وبه يُعذَّب قارون.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): حدّ ثني أبي ، عن ابن أبي عمير ، عن جميل قال : قال أبو عبدالله عليه إلى الله العذاب إلّا عن قوم يونس ، إلى أن قال عليه :

فغضب يونس، ومرّ على وجهه مغاضباً لله (٣) ـ كـما حكى الله ـ حتى انتهى إلى ساحل البحر. فإذا سفينة قد شُجِنت، وأرادوا أن يدفعوها. فسألهم يونس أن يحملوه. فحملوه. فلمّا توسّطوا البحر، بعث الله حوتاً عظيماً، فحبس عليهم السفينة إمن قدّامها] (٤). فنظر إليه يونس، ففزع منه. فصار إلى مؤخّر السفينة. فدار إليه الحوت، وفتح فاه. فخرج أهل السفينة، فقالوا: فينا عاصٍ. فتساهموا. فخرج سهم يونس. وهو قول الله ﷺ: «فساهم فكان من المدحضين». فأخرجوه، فألقوه في البحر. فالتقمه، ومرّ به في الماء.

وقد سأل بعض اليهود أميرالمؤمنين الله عن سجن طاف أقطار الأرض بساحبه. قال: [يا يهوديّ، أمّا السجن الذي طاف أقطار الأرض بصاحبه،] (٥) فدخل في بحر القلزم. ثمّ خرج الى بحر مصر. ثمّ دخل بحر طبرستان. ثمّ خرج في دجلة الغوراء.

قال: ثمّ مرّت به تحت الأرض؛ حتّىٰ لحقت بـقارون. وكـان قـارون هـلك أيّـام موسىٰ، ووكّل الله به ملكاً يدخله في الأرض كلّ يوم قامة رجل. وكان يونس في بطن الحوت يسبّح الله، ويستغفره.

وفي آخر الحديث قال: ومكث يونس في بطن الحوت تسع ساعات.

﴿ وَهُوَ مُلِيمٌ ﴾ ٢٠٠٠: داخل في الملامة . أو : آتٍ بما يلام عليه . أو : مليم نفسه .

٢. تفسير القمّي ٣١٧/١\_٣١٩.

٤, من المصدر.

٦. أنوار التنزيل ٣٠٠/٢.

١. كذا في المصدر، وفي النسخ: سار.

٣. ليس في ق،

٥. ليس في قي، ش.

وقرئ (١) بالفتح، مبنيّاً من ليم ؛ كمشيب في مشوب.

وفي مجمع البيان (٢): أي (٣): مستحقّ للّوم، لوم العناب، لا لوم العقاب؛ على خروجه من بين قومه، من غير أمر ربّه. وعندنا أنّ ذلك إنّما وقع منه تركاً للأولى (٤). وقد يلام الإنسان على ترك المندوب. ومن جوّز الصغيرة على الأنبياء، قال: قد وقع ذلك صغيرة مكفّرة.

﴿ فَلَوْ لَا أَنَّهُ كَانَ مِنَ الْمُسَبِّحِينَ ﴾ ﴿ الذاكرين الله كثيراً بالتسبيح مدّة عمره، أو في بطن الحوت. وهو قوله: «لا إله إلّا أنت سبحانك إنّي كنت من الظالمين».

وقيل (٥): من المصلّين.

وقيل (٦): من المسبّحين المنزّهين الله (٧)عمّا لا يليق به.

﴿ لَلَبِثَ فِي بَطْنِهِ إِلَىٰ يَوْم يُبْعَثُونَ ﴾ ۞: حيّاً. وقيل (١٠): ميّتاً.

وفيه حثّ علىٰ إكثار الذكر، وتعظيم لشأنه. ومن أقبل عليه في السرّاء، أخذ بـيده عند الضرّاء.

﴿ فَنَبَذْنَاهُ ﴾ : بأن حملنا الحوت على لفظه

﴿ بِأَلْعَرَاءِ ﴾ : بالمكان الخالي عمّا يغطّيه من شجر أو نبت.

واختلف في مدّة لبثه: فقيل (٩) بعض يوم. وقيل (١٠): ثلاثة أيّام. وقيل: سبعة.

وقيل: عشرون وقيل: أربعون.

﴿ وَهُوَ سَقِيمٌ ﴾ ٢٠ ممّا ناله.

قيل: صار بدنه كبدن الطفل حين يولد.

٢. المجمع ٤٥٨/٤.

المصدر: للمندوب.

٦. مجمع البيان ٤٥٩/٤.

٨. أنوارالتنزيل ٣٠٠/٢.

١٠. أنوارالتنزيل ٣٠٠/٢.

١. أنوار التنزيل ٣٠٠٠/٢.

٣. ق: أنَّه،

٥. أنوار التنزيل ٣٠٠/٢.

٧. ليس في ق، ن، ت.

٩. مجمع البيان ٤٥٨/٤\_٤٥٩.

﴿ وَٱنْبَنْنَا عَلَيْهِ ﴾ : أي فوقه مظَّلة عليه.

﴿ شَجَرَةً مِنْ يَقُطِينٍ ﴾ ٢٠ : من شجر ينبسط على وجه الأرض، ولا يقوم على ساقه. يفعيل من: قطن بالمكان: إذا أقام به.

والأكثر علىٰ أنّها كانت الدباء. غطّته بأوراقها عن الذباب؛ فإنّه لا يقع عليه. ويـدلّ عليه أنّه قيل لرسول الله (١)عَيَّالِلهُ: إنّك لتحبّ القرع! قال: هي شجرة أخي يونس.

وقيل: التين.

وقيل: الموز، يتغطَّى بورقه، ويستظلُّ بأغصانه، ويفطر علىٰ ثماره.

وفي مجمع البيان <sup>(۲)</sup>: وروى ابن مسعود قال: خرج يونس من بطن الحوت كهيئة فرخ ليس عليه ريش. فاستظلّ بالشجرة من الشمس.

﴿ وَارْسَلْنَاهُ اِلَىٰ مِانَةِ الْفِ ﴾ : هم قومه الذين هرب عنهم. وهم أهل نينوي . والمراد به ما سبق من إرساله ، أو إرسال ثان إليهم. أو إلىٰ غيرهم.

﴿ أَوْ يَزِيدُونَ ﴾ ۞: في موأىٰ الناظر. أي إذا [نظر] إليهم قال: هم مائة ألف أو أكثر. والمراد الوصف بالكثرة.

وقيل (٣): إنَّه على طريق الإبهام على المخاطبين.

وقيل (٤): إنَّ «أو» بمعنى الواو.

وقرئ (٥) بالواو.

وفي أصول الكافي (٢): محمّد بن يحيئ، عن أحمد بن محمّد، عن أبي يحيئ الواسطيّ، عن هشام بن سالم ودرست بن أبي منصور قال: قال أبو عبدالله عليه الأنبياء والمرسلون على أربع طبقات: فنبيّ منباً في نفسه، لا يعدو غيرها. ونبيّ يرى في النوم، ويسمع الصوت، ولا يعاينه في اليقظة، ولم يُبعث إلى أحد، وعليه إمام؛ مثل ماكان إبراهيم على لوط. ونبيّ يرى في منامه، ويسمع الصوت، ويعاين الملك، وقد أرسل

٢ ـ ٤. مجمع البيان ٤/٩٥٤.

١. أنوارالتنزيل ٣٠٠/٢.

٦. الكافي ١٧٤/١، ح ١.

٥. أنوار التنزيل ٣٠٠/٢.

إلىٰ طائفة قلّوا أو كثروا؛ كيونس. قال الله ليونس: «وأرسلناه إلىٰ مائة ألف أو يزيدون». قال: يزيدون ثلاثين ألفاً. وعليه إمام. والحديث طويل. أخذت منه موضع الحاجة.

وفي مجمع البيان (١): قراءة جعفر بن محمّد الصادق لله : «ويزيدون» بالواو.

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (٢)، بإسناده إلى محمّد بن مسلم الثقفيّ الطحّان قال: دخلت على أبي جعفر عليه وأنا أريد أن أسأله عن القائم من آل محمّد صلّى الله عليهم أجمعين.

فقال مبتدئاً: يا محمد، إن في القائم من أهل بيت محمد صلوات الله عليهم سنة من خمسة من الرسل: يونس بن متى، ويوسف بن يعقوب، وموسئ، وعيسئ، ومحمد صلوات الله عليهم. فأمّا سنة من يونس بن متّى، فرجوعه من غيبته، وهو شابّ بعد كبر السنّ. والحديث طويل. أخذت منه موضع الحاجة.

﴿ فَآمَنُوا ﴾ : فصدّ قوه . أو : فجدّ دوا الإيمان به .

﴿ فَمَتَّعْنَاهُمْ اِلِّي حِينِ ﴾ ٢ : إلى أجلهم المسمّى.

قيل (٣): ولعلّه إنّما لم يختم قصّته وقصّة لوط، بما ختم به سائر القبصص، تـفرقةً بينهما وبين أرباب الشرائع الكبر وأولي (٤) العزم من الرسل. أو اكتفاءً بالتسليم الشامل لكلّ الرسل المذكورين في آخر السورة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥)، عن عليّ الله على حديث طويل، يقول الله في آخره: وأمر الله (٦) الحوت أن يلفظه (٧). فلفظه على ساحل البحر، وقد ذهب جلده ولحمه (٨). وأنبت الله عليه شجرة من يقطين ـ وهي الدباء ـ فأظلته من الشمس (٩). ثمّ أمر الله

١, المجمع ٤٥٧/٤.

٣. أنوار التنزيل ٣٠٠/٢.

٥. تفسير القمّى /٣١٩\_٣٢٠.

٧. المصدر: تلفظه.

في المصدر زيادة: فشكر.

٢. كمال الدين /٣٢٧، ح ٧.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: أولوا.

٦. ليس في المصدر.

٨. ق،ش:شحمه،

الشجرة، فتنحّت عنه، ووقعت الشمس عليه فجزع. فأوحىٰ الله إليه: يا يونس، لِمَ لَمُ ترحم مائة ألف أو يزيدون، وأنت تجزع من ألم (١) ساعة؟! فـقال: يـا ربّ! عـفوك عفوك! فردّ الله عليه بدنه. ورجع إلىٰ قومه، وآمنوا به.

وفي رواية أبي الجارود (٢)، عن أبي جعفر للهلا قال: لبث يونس في بطن الحـوت ثلاثة أيّام، ونادي في الظلمات ـ ظلمة بطن الحوت، وظلمة الليل، وظلمة البحر ـ أن «لا إله إلّا أنت سبحانك إنّي كنت من الظالمين». فاستجاب له ربّه. فأخرجه الحوت إلى الساحل. ثمّ قذفه ، فألقاه بالساحل. فأنبت الله عليه شجرة من يقطين ؛ وهو القرع. وكان يمصّه، ويستظلُّ به وبورقه. وكان تساقط شعره ورقُّ جلده. وكان يونس يسبّح الله، ويذكر الله بالليل والنهار.

فلمّا أن قوي واشتدً، بعث الله دودة، فأكلت أسفل القرع. فلذبلت القرعة، ثمَّ يبست. فشقّ ذلك على يونس، فظلّ حزيناً. فأوحى الله إليه: مالك حزيناً يـايونس؟ قال: يا ربّ، هذه الشجرة [التي](٣) تنفعني سلّطت عليها دودة، فيبست. قال: يا يونس، أحزنت (٤) لشجرة لم تزرعها، ولم تسقها، ولم تعي (٥) بها [أن يبست](١) حين استغنيت عنها، ولم تحزن لأهل نينوي أكثر من مائة ألف، أردت أن ينزل عليهم العـذاب؟!إنَّ أهل نينوي قد آمنوا واتّقوا، فارجع إليهم.

فانطلق يونس إلى قومه. فلمّا دنا يونس من نينوي، استحيى أن يدخل. فقال لراع لقيه: ائت أهل نينوي، فقل لهم: إنّ هذا يونس [قد جاء] (٧). قال له الراعي: أتكذب؟! أما(^) تستحيى، ويونس قد غرق في البحر وذهب؟! قال له يونس: اللهمّ إنَّ هذه الشاة

٢. نقس المصدر والموضع.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: حزنت.

٦. من المصدر.

٨. كذا في المصدر وفي النسخ: وما.

۱. ن، ت، ی: مألم.

٣. من المصدر.

٥. ن، ت، م،ي، ر: لم تسعي.

٧. من المصدر.

تشهد لك أنّى يونس، فانطلقت (١) الشاة له بأنّه يونس.

فلمًا أتى الراعي قومه، وأخبرهم (٢)، أخذوه، وهمّوا بضربه. فقال: إنّ لي بيّنة بسما أقول. قالوا: من يشهد؟ قال: هذه الشاة تشهد. فشهدت بأنّه صادق، وأنّ يونس قد ردّه الله إليهم. فخرجوا يطلبونه. فوجدوه. فجاؤوا به وآمنوا، وحسن إيمانهم. فمتّعهم الله إلى جين ـ وهو الموت ـ وأجارهم من العذاب.

وفي تفسير العيّاشيّ (٣): عن أبي عبيدة الحدّاء، عن أبي جعفر الله ﴿ [قال: سمعته يقول: وجدنا في بعض إ(١) كتب أميرالمؤمنين الله قال: حدّ ثني رسول الله عَلَيْهُ أَنَ جبرئيل حدّ ثه:

ان يونسبن متى بعثه الله إلى قومه وهو ابن ثلاثين سنة. وكان رجلاً تعتريه الحدة. وكان قليل الصبر على قومه والمداراة لهم، عاجزاً عمّا حمل من ثقل حمل أوقار النبوة وأعلامها. وأنّه تفسّخ تحتها كما يتفسّخ (٥) الجمل (٦) تحت حمله. وأنّه أقام فيهم يدعوهم إلى الإيمان بالله والتصديق به واتباعه، ثلاثاً وثلاثين سنة. فلم يؤمن به، ولم يتبعه من قومه إلا رجلان؛ اسم أحدهما روبيل، واسم الآخر تنوخا إلى قوله:

فقال يونس: يا رب، إنّما غضبت عليهم فيك، وإنّما دعوت عليهم حين عصوك فوعزّتك (٧) أن لا أتعطّف عليهم برأفة أبداً ولا أنظر (١) إليهم بنصيحة شفيق بعد كفرهم وتكذيبهم إيّاي، وجحدهم نبوّتي. فأنزل عليهم عذابك؛ فإنّهم لا يؤمنون أبداً.

فقال الله: يا يونس، إنّهم مائة ألف أو يزيدون من خلقي. يعمرون بلادي، ويلدون عبادي، ويلدون عبادي، ومحبّتي أتأ نّاهم للذي سبق من علمي فيهم وفيك وتقديري وتدبيري، غير علمك وتقديرك وتدبيرك. وأنت المُرسَل، وأنا الرب الحكيم. وعلمي فيهم ريا

٢. المصدر، واخبره.

٤. من المصدر.

٦. المصدر: الجذع.

۸. ن، ت، ت، م، ی، ر: أنتظر.

المصدر: قنطقت. وفي ق: فانطلقت.

۳. تفسیرالعیاشی ۱۲۹/۲ ۱۳۵۰.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: ينفسخ.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: فوعدتك.

يونس! -باطن في الغيب عندي، لا تعلم (١) ما منتهاه، وعلمك فيهم، ظاهر لا باطن له. يا يونس قد أجبتك إلى ما سألت من إنزال العذاب عليهم. والحديث طويل. أخذت منه موضع الحاجة. وهو بتمامه مذكور في سورة يونس. وفي آخره قال أبوعبيدة:

قلت لأبي جعفر للنِّلِا: كم غاب يونس عن قومه حتَّىٰ رجع إليهم بالنبوّة والرسالة، فأمنوا به وصدّقوه؟

قال: أربعة أسابيع: سبعاً منها في ذهابه إلئ البحر، [وسبعاً في بطن الحوت، وسبعاً تحت الشجرة بالعراء،](٢) وسبعاً منها في رجوعه إلىٰ قومه.

فقلت له : وما هذه الأسابيع؟ شهور، أو أيّام، أو ساعات؟

فقال: يا أبا عبيدة، إنّ العذاب أتاهم يوم الأربعاء في النصف من شوّال. وصُرف عنهم من يومهم ذلك. فانطلق يونس مغاضباً. فمضى يوم الخميس سبعة أيّام في مسيره إلى البحر، وسبعة أيّام في بطن الحوت، وسبعة أيّام تحت الشجرة بالعراء، وسبعة أيّام في رجوعه إلى قومه. فكان ذهابه ورجوعه [مسير] (٣) ثمانية وعشرين (٤) يوماً. ثمّ أتاهم، فآمنوا به وصدّقوه واتبعوه. فلذلك قال الله: «فلولا كانت قرية آمنت فنفعها إيمانها إلّا قوم يونس لمّا آمنوا كشفنا عنهم عذاب الخري في الحياة الدنيا ومتّعناهم إلى حين (٥).

وعن معمّر (٢) قال أبوالحسن الرضاع الله : إنّ يونس لمّا أمره الله بـما أمره، فأعلم قومه، فأظلّهم العذاب، ففر قوا بينهم وبين أولادهم، وبين البهائم وأولادهم. ثمّ عجّوا إلى الله، وضجّوا. فكفّ الله العذاب عنهم، فذهب يونس عليه مغاضباً. فالتقمه الحوت. فطاف به سبعة في البحر (٧).

١. المصدر: لا يعلم.

۲. من نورالثقلين ٤٣٧/٤، ح ١١٨.

٣. من المصدر.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: عشرون.

ه. يونس /۹۸.

٦. تفسيرالعياشي ١٣٧/٢، ح ٤٧.

٧. كذا في النسخ: ولكن الظاهر «سبعة أبحر» كما في نسخة البحار وذكرناه في المصدر أيضاً، فراجع نـفس المصدر والموضع.

فقلت له: كم بقي في بطن الحوت؟

قال: ثلاثة أيّام. ثمّ لفظه الحوت، وقد ذهب جلده وشعره. فأنبت الله عليه شجرة من يقطين، فأظلّته. فلمّا قوي، أخذت في اليبس. فقال: يـا ربّ شـجرة أظلّتني، فيبست! فأوحى الله إليه: يا يونس، تجزع على شجرة أظلّتك، ولا تجزع إلى مائة ألف أو يزيدون من العذاب؟!

﴿ فَاسْتَفْتِهِمْ آلِرَبُكَ الْبَنَاتُ وَلَهُمُ الْبَتُونُ ﴾ ﴿ السورة. أمر رسوله أوّلاً باستفتاء قريش عن وجه إنكارهم البعث، وساق الكلام في تقريره، جارياً لما يلائمه من القصص، موصولاً بعضها ببعض. ثمّ أمر باستفتائهم (١)عن وجه القسمة حيث جعلوا لله البنات، ولأنفسهم البنين ؛ في قولهم: الملائكة بنات الله. وهؤلاء زادوا على الشرك ضلالات أخر: التجسيم ؛ وتجويز البنات على الله تعالى، فإنّ الولادة مخصوصة بالأجسام الكائنة الفاسدة ؛ وتفضيل أنفسهم عليه، حيث جعلوا أوضع الجنسين له وأرفعهما لهم ؛ واستهانتهم بالملائكة ، حيث أنّ ولذك كرّر الله تعالى إنكار (٢) ذلك وإبطاله في كتابه مراراً ، وجعله ممّا تكاد السماوات يتفطّرن منه ، وتنشق الأرض ، وتخرّ الجبال هدّاً .

وفي تفسير علي بن إبراهيم (٣): «فاستفتهم ألربّك البنات ولهم البنون» قال: قالت قريش: إنّ الملائكة بنات الله. فرد الله عليهم: «فاستفتهم» (الآية).

﴿ أَمْ خَلَقْنَا الْمَلاَئِكَةَ إِنَاثاً وَهُمْ شَاهِدُونَ ﴾ ﴿ وَإِنَّمَا خَصَ عَلَم المشاهدة ، لأنّ أمثال ذلك لا تُعلَم إلّا به فإنّ الأنوثة ليست من لوازم ذاتهم ، ليمكن معرفته بالعقل الصرف مع ما فيه من الاستهزاء والإشعار بانّهم لفرط جهلهم يبتّون به كأنّهم قد شاهدوا خلقهم ﴿ اللَّ إِنَّهُمْ مِنْ إِفْكِهِمْ لَيَقُولُونَ ﴾ ﴿ وَلَدَ الله ﴾ : لعدم ما يقتضيه ، وقيام ما ينفيه (٤٠). ﴿ وَإِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ ﴾ ﴿ وَلَدَ الله ﴾ : لعدم ما يقتضيه ، وقيام ما ينفيه (٤٠).

٢. كذا في أنوار التنزيل ٣٠١/٢. وفي النسخ: إنكارهم.

١. ن: باستفتائه.

٤. كذا في أنوار التنزيل ٢٠١/٢. وفي النسخ: ينفعه.

٣. تفسير القمّي ٢٢٧/٢.

وقرئ (١): «ولدُ الله»؛ أي الملائكة ولده؛ فعل بمعنىٰ مفعول، يستوي فيه الواحـــد والجمع والمذكّر والمؤنّث.

﴿ أَصْطَفَى الْبَنَاتِ عَلَى الْبَئِينَ ﴾ ٢ : استفهام للإنكار [والاستبعاد](٢). والاصطفاء أخذ صفوة الشيء.

وعن نافع (٣)كسر الهمزة ، على حذف حرف الاستفهام ـ لدلالة «أم» بعدها عليها ـ أو على الإثبات بإضمار القول؛ أي لكاذبون في قولهم : اصطفى ، أو إبداله من «ولد الله».

﴿ مَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ ﴾ ٢٠ : بما لا يرتضيه عقل.

﴿ اَفَلاَ تَذَكَّرُونَ ﴾ ٢٠ : أنَّه منزَّه عن ذلك؟!

﴿ أَمْ لَكُمْ سُلْطَانٌ مُبِينٌ ﴾ ۞: حجّة واضحة نزلت عليكم من السماء بأنّ الملائكة بنات الله.

﴿ فَأْتُوا بِكِتَابِكُمْ ﴾ : الذي أنزل عليكم،

﴿ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴾ ۞: في دعواكم.

﴿ وَجَعَلُوا بَيْنَهُ وَبَيْنَ الْجِنَّةِ نَسَباً ﴾: قيل (٤): يعني بـ «الجنّة» الملائكة. وسمّاهم جنّة، لاستتارهم عن العيون.

وقيل (٥): قالوا: إنَّ الله صاهر الجنِّ ،فخرجت الملائكة.

وقيل (٢٠): قالوا: الله والشيطان أُخَوان.

﴿ وَلَقَدْ عَلِمَتِ اللَّجِنَّةُ إِنَّهُمْ ﴾: إنّ الكفرة، أو الإنس، أو الجنّة -إن فُسّرت بغير الملائكة \_

﴿ لَمُحْضَرُونَ ﴾ ۞: في العذاب.

﴿ سُبْحَانَ اللهِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴾ ٢ : من الولد والنسب.

٢. ليس في ق.

٤. مجمع البيان ٤٦٠/٤.

١. نفس المصدر والموضع.

٣. نفس المصدر والموضع.

٥ و٦. أنوار التنزيل ٣٠١/٢.

﴿ إِلَّا عِبَادَ اللهِ الْمُخْلَصِينَ ﴾ ٢ : استثناء من المحضرين منقطع، أو متّصل، إن فُسّر الضمير بما يعمّهم ـوما بينهما اعتراض ـ أو من «يصفون».

- ﴿ فَإِنَّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ ﴾ ۞: \_عود إلىٰ خطابهم \_.
  - ﴿ مَا آتُتُمْ عَلَيْهِ ﴾ : علىٰ الله
  - ﴿ بِفَاتِنِينَ ﴾ ۞: مفسدين الناس بالإغواء.
- ﴿ إِلَّا مَنْ هُوَ صَالِ الْجَحِيمِ ﴾ ۞: إلَّا من سبق علمه أنَّه أهل النار ويصلاها لا محالة.

و «أنتم» ضمير لهم ولآلهتهم، غلّب فيه المخاطب على الغائب. ويجوز أن يكون «وما تعبدون» لما فيه من معنى المقارنة سادًا مسدّ الخبر. أي إنّكم وآله تكم قرناء لا تزالون تعبدونها ما أنتم على ما تعبدونه بفاتنين \_بباعثين على طريق الفتنة \_إلا ضالاً مستوجباً لها (۱) مثلكم.

وقرئ (٢): «صال» بالضمّ، على أنّه جمع محمول على معنى من ساقط واوه لالتقاء الساكنين، أو تخفيف صائل على القلب \_كشاك في شائك \_أو المحذوف منه، كالمنسيّ؛ كما قي قولهم: ما باليت به بالة. فإنّ أصلها بالية؛ كعافية.

﴿ وَمَا مِنَّا إِلَّا لَهُ مَقَامٌ مَعْلُومٌ ﴾ ، حكاية اعتراف الملائكة بالعبوديّة، للردّ على عبدتهم. والمعنى: وما منّا أحد إلّا له مقام معلوم في المعرفة والعبادة والانتهاء إإلى أمر الله ] (٣) في تدبير العالم.

ويحتمل أن يكون هذا وما قبله وقوله: «سبحان الله» من كلامهم، ليتصل بقوله: «ولقد علمت الجنّة». كأنّه قال: وقد علمت (٤) الملائكة أنّ المشركين معذّبون بذلك، وقالوا: «سبحان الله» تنزيها له عنه. ثمّ استثنوا (٥) المخلصين تبرئة (٦) لهم منه. ثمّ

١. أي للنار. ٢. أنوار التنزيل ٣٠١/٢.

٣. ليس في ن. ٤. كذا في نفس المصدر والموضع. وفي النسخ: علم.

٥. كذا في نفس المصدر والموضع. وفي النسخ: استثنى.

٦. ن، ت، م، ي، ر: بتنزيه.

خاطبوا الكفرة بأنّ الافتتان بذلك للشقاوة المقدّرة. ثممّ اعترفوا بـالعبوديّة وتـفاوت مراتبهم فيها لا يتجاوزونها. فحُدف الموصوف، وأُقيمت الصفة مقامه.

﴿ وَإِنَّا لَنَحْنُ الصَّاقُونَ ﴾ ﴿ وَإِنَّا لَنَحْنُ الْمُسَبِّحُونَ ﴾ ﴿ وَإِنَّا لَنَحْنُ اللَّمَ عَمَا لايليق به .
ولعلّ الأوّل إشارة إلى درجاتهم في الطاعة ، وهذا في المعارف. وما «إنّ واللاّم
وتوسيط (١) الفصل من التأكيد والاختصاص ، لأنّهم المواظبون على ذلك دائماً من غير
فترة دون غيرهم.

وقيل (٢): هو من كلام النبيّ ﷺ والمؤمنين. والمعنىٰ «وما منّا إلّا له مقام معلوم» في الجنّة، أو بين يدي الله في القيامة. «وإنّا لنحن الصافّون» له في الصلاة، والمنزّهون له عن السوء.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): حدّثنا محمّد بن أحمد بن مارية قال: حدّثني محمّد بن سليمان (٤) قال: حدّثنا أحمد بن محمّد بن الشيبانيّ قال: حدّثنا محمّد بن عبد ربّه عبد الله التفليسي، عن الحسن بن محبوب، عن صالح بن رزين، عن شهاب بن عبد ربّه قال: سمعت الصادق عليم يقول:

يا شهاب، نحن شجرة النبوّة، ومعدن الرسالة، ومختلف الملائكة. ونحن عهد الله وذمّته. ونحن ودائع (٥) الله وحجّته. كنّا أنواراً صفوفاً حول العرش؛ نسبّح فيسبّح (٢) أهسل السماء بتسبيحنا؛ [إلى أن هبطنا إلى الأرض. فسبّحنا، فسبّح أهل الأرض بتسبيحنا، إلى النحن الصافّون وإنّا لنحن المسبّحون». فمن وفي بذمتنا، فقد وفي بعهد الله على وذمته. ومن خفر (٨) ذمّتنا، فقد خفر ذمّة الله على وعهده.

۱. ق، ت: توسّط.

٢. أنوار التنزيل ٣٠٢/٢.

٣. تفسيرالقمّي ٢٢٨/٢.

غ. في المصدر: «حدثنا أحمد بن محمد الشيبانيّ، قال حدّثنا محمد بن أحمد بن بويه» مكان «حدّثنا محمد
بن أحمد... سلمان».
 ٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: ود.

٧. ليس في م، ش.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: فسبّح.

٨. خفره: نقض عهده وغدر به.

البجزء الحادي عشر / سورة الصافّات ......١٩٠٠.

وفي نهج البلاغة (١)، قال التيلاق في وصف الملائكة: واصافون الايتزائلون. والمسبّحون الايسأمون.

وفي شرح الآيات الباهرة (٢): قال محمّد بن العبّاس الله : حدّثنا عبدالعزيزبن يحيئ، عن أحمد بن [محمد، عن] (٦) عمر بن يونس الحنفيّ اليمانيّ (٤)، عن داو دبن سليمان، المروزيّ، عن الربيع بن عبدالله الهاشميّ ، عن أشياخ من آل [عليّ بن] (٥) أبي طالب الله قالوا: قال على الله في بعض خطبه:

إنّا - آل محمّد - كنّا أنواراً حول العرش، فأمرنا الله بالتسبيح، فسبّحنا، [فسبّحت الملائكة بتسبيح، فسبّحنا] (الله بالتسبيح، فسبّحنا) فسبّحت أهل الأرض بتسبيحنا، («وإنّا لنحن الصافّون) (الله بالتسبيحنا، المسبّحون».

ومن ذلك ما روي مرفوعاً إلى محمّد بن زياد قال: سأل ابن مهران عبدالله بن العبّاس الله عن تفسير قوله تعالى: «وإنّا لنحن الصافّون وإنّا لنحن المسبّحون». فقال ابن عبّاس:

إِنَّا كَنَا عَنْدَ رَسُولَ اللهُ عَيَّالِيُّهُ. فأقبل عليّ بن أبي طالب لللِّهِ. فلمّا رآه النبيّ عَيَّلِيَّة تبسّم في وجهه، وقال: مرحباً بمن خلقه الله قبل آدم بأربعين ألف عام.

فقلت: يا رسول الله، أكان الابن قبل الأب؟!

قال: نعم. إنّ الله خلقني، وخلق عليّاً، قبل أن يخلق آدم بهذه المدّة. خلق نـوراً، فقسمه نصفين. فخلقني من نصفه، وخلق عليّاً من النصف الآخر، قبل الأشياء كلّها. ثمّ خلق الأشياء، فكانت مظلمة. فنورها من نوري ونور عليّ. ثمّ جعلنا عن يـمين العرش. ثمّ خلق الملائكة. فسبّحنا. فسبّحت الملائكة. وهلّلنا. فـهلّلت الملائكة.

٢. تأويل الأيات ١/٢ ٥٠١.٥٠.

٤. المصدر: اليمامي.

٦. ليس في ن.

١. النهج الخطبة ٤١/١.

٣. من المصدر.

٥. ليس في ن.

٧. من المصدر،

وكبّرنا. فكبّرت الملائكة. فكان ذلك من تعليمي وتعليم عليّ. وكمان ذلك في عملم الله (١) السابق أن لايَدخل النار محبّ لي ولعليّ الله (١) السابق أن لايَدخل النار محبّ لي ولعليّ الله إلى المدخل الجنّه مبغض لي ولعليّ.

ألا وإنّ الله على خلق ملائكة بأيديهم أباريق اللجين (٢) مملوءة من ماء الحياة من الفردوس. فما أحد (٣) من شيعة علي على إلّا وهو طاهر الوالدين، تقيّ نقيّ مؤمن بالله. فإذا أراد أبو أحدهم (٤) أن يواقع أهله، جاء ملك من الملائكة الذين بأيديهم أباريق ماء الجنّة، فيطرح من ذلك [الماء] (٥) في آنيته التي يشرب منها، فيشرب به. فبذلك الماء ينبت (١) الإيمان في قلبه، كما ينبت الزرع. فهم على بيّنة من ربّهم، ومن نبيّهم، ومن ينبت وصيّه عليّ بن أبي طالب عليه ومن ابنتي الزهراء، ثمّ الحسن، ثمّ الحسين، ثمّ الأئمة من ولد الحسين.

فقلت: يا رسول الله، ومن هم الأئمّة؟

قال: أحد عشر منّي. وأبوهم عليّ بن أبي طالب للهلِّهُ.

ثمّ قال النبيّ ﷺ: الحمد لله الذي جعل محبّة عليّ والإيمان سببين. إيـعني: سـبباً لدخول الجنّة، وسبباً للنجاة (٧) من النار.](٨)

- ﴿ وَإِنْ كَانُوا لَيَقُولُونَ ﴾ ، أي مشركوا قريش.
- ﴿ لَوْ أَنَّ عِنْدَنَا ذِكْراً مِنَ الْأَوَّلِينَ ﴾ ٢٠ : كتاباً من الكتب التي نزلت عليهم،
- ﴿ لَكُنَّا عِبَادَ اللهِ الْمُخْلَصِينَ ﴾ ۞: لأخلصنا العبادة له، ولم نخالف مثلهم.
- ﴿ فَكَفَرُوا بِهِ ﴾ : أي لمّا جاءهم الذكر الذي هو أشرف الأذكار والمهيمن عليها.
  - ﴿ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴾ ۞: عاقبة كفرهم.

٢. ن: اللبن. واللجين: الفضّة.

١. كذا في المصدر، وفي النسخ: علمه.

٣. ن: مما أخذ،

٤. كذا في المصدر. وفي ق، ش؛ واحدهم. وفي غيرهما: بواحدهم.

٥. من المصدر.

كذا في المصدر. وفي ن: من ذلك الماء تنبت به. وفي غيرها: من ذلك الماء فينبت.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: للفوز. ٨. ليس في ن، ت.

﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَلِمَتْنَا لِعِبَادِنَا الْمُرْسَلِين ﴾ ﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَلِمَتْنَا لِعِبَادِنَا الْمُرْسَلِين ﴾ ﴿ وهدو قوله :

﴿ إِنَّهُمْ لَهُمُ الْمَنْصُورُونَ ﴾ ﴿ وَإِنَّ جُنْدَنَا لَهُمُ الْغَالِبُونَ ﴾ ﴿ وَهِـو بِاعتبار الغالب والمقتضى بالذّات. وإنّما سمّاه كلمة ـوهي كلمات ـلا نتظامها في معنىٰ واحد.

﴿ فَتُولُّ عَنْهُمْ ﴾ : فأعرض عنهم ،

﴿حَتَّىٰ حِينٍ ﴾ ١٠ : وهو الموعد لنصرك عليهم.

قيل<sup>(۱)</sup>: وهو يوم بدر.

وقيل (٢): يوم الفتح.

﴿ وَٱبْصِرْهُمْ ﴾: علىٰ ما ينالهم حينتذ.

والمراد بالأمر الدلالة على أنّ ذلك كائن قريب، كأنّه قدّامه.

﴿ فَسَوْفَ يُبْصِرُونَ ﴾ ﴿ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَل و «سوف» للوعيد للتبعيد.

﴿ اَفَبِعَذَابِنَا يَسْتَعْجِلُونَ ﴾ ۞: نُقل ٣٠: أنّه لمّا نزل «فسوف يبصرون» قالوا: متئ هذا؟ فنزل.

﴿ فَإِذَا نَزَلَ بِسَاحَتِهِمْ ﴾ : فإذا نزل العذاب بفنائهم.

شبّهه بجيش هجمهم، فأناخ بفنائهم بغتة (٤).

وقرئ (٥): «نُزِلَ» على إسناده إلى الجارّ والمجرور.

﴿ فَسَاءَ صَبَاحُ الْمُنْذَرِينَ ﴾ ٢٠ فبئس صباح المنذرين صباحهم.

واللام للجنس. والصباح مستعار من: صباح الجيش المبيّت، لوقت نزول العذاب. ولمّا كثر فيهم الهجوم والغارة في الصباح، سمّوا الغارة صباحاً، وإن وقعت في وقت أخر.

١ و٢. مجمع البيان ٤٦٢/٤.

٣. أنوار التنزيل ٣٠٢/٢.

٤. ليس في ق، ش.

٥. نفس المصدر والموضع.

﴿ وَتَوَلَّ عَنْهُمْ حَتَّىٰ حِينٍ ﴾ ﴿ وَآبُصِرْ فَسَوْفَ يُبْصِرُونَ ﴾ ﴿ وَتَكيد إلىٰ تأكيد، وإطلاق بعد تقييد، للإشعار بأنّه يبصر وأنّهم يبصرون ما لايحيط به الذكر، من أصناف المسرّة وأنواع المساءة. أو الأوّل لعذاب الدنيا، والثاني لعذاب الآخرة.

﴿ سُبْحَانَ رَبِّكَ رَبِّ الْعِزَّةِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴾ ﴿ عَمَا قاله المشركون فيه، على ما حكي في السورة. وإضافة الربّ إلى «العزّة» لاختصاصها به ؛ إذ لا عزّة إلّا له، أو لمن أعزّه. وقد أدرج فيه جملة صفاته السلبيّة والثبوتيّه، مع الإشعار بالتوحيد.

وفي كتاب التوحيد (١)، بإسناده إلى جابر الجعفيّ قال: جاء رجل من عــلماء أهــل الشام إلى أبي جعفر لليّلا فقال: جئت أسألك عن مسألة لم أجد أحداً يفسّرها لي. وقد سألت ثلاثة أصناف من الناس، فقال كلّ صنف غير ما قال الآخر.

فقال أبوجعفر للنُّلا : وما ذلك ؟

فقال: أسألك ما أوّل ما خلق الله كَاللَّ من خلقه ؟

فإنّ بعض من سألته، قال: القدرة. وقال بعضهم: العلم. وقال بعضهم. الروح.

فقال أبوجعفر للشِّلا: ما قالوا شيئاً. أخبرك أنّ الله علا ذكره كان ولا شيء غيره. وكان عزيزاً، ولا عزّ؛ لأنّه كان قبل عزّه. وذلك قوله سبحانه «سبحان ربّك ربّ العيزة عمّا يصفون». وكان خالقاً، ولا مخلوق. والحديث طويل. أخذت منه موضع الحاجة.

وفي روضة الكافي (٢): محمّد بن يحيئ، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين، عن محمّد بن داود، عن محمّد بن عطيّة، عن أبي جعفر طليه أنّه قال لرجل من أهل الشام: إنّ الله تبارك وتعالئ كان ولا شيء غيره. وكان عزيزاً، ولا أحد كان قبل عزّه. وذلك قوله: «سبحان ربّك ربّ العزّه عمّا يصفون». وكان الخالق قبل المخلوق، ولوكان أوّل ما خلق من خلقه الشيء من الشيء [إذاً] (٣) لم يكن له انقطاع أبداً. ولم يزل الله إذاً ومعه شيء ليس هو يتقدّمه (٤). ولكنّه كان إذ لا شيء غيره.

١. التوحيد /٦٦، ح ٢٠.

الكافي ٩٤/٨، ح ٦٧.
 كذا في المصدر. وفي النسخ: تقدّمه.

٣. من المصدر.

﴿ وَسَلاَمٌ عَلَى الْمُرْسَلِينَ ﴾ ٢٠ تعميم للرسل بالتسليم، بعد تخصيص بعضهم.

﴿ وَالْحَمْدُ شِهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ ۞: علىٰ ما أفاض عليهم، وعلىٰ من اتّبعهم من النعم وحسن العاقبة. ولذلك أخّره عن التسليم. والمراد تعليم المؤمنين كيف يحمدونه ويسلّمون علىٰ رسله.

وفي أصول الكافي (١)، بإسناده قال: قال أبوجعفر عليه : من أراد أن يكتال بالمكيال الأوفئ، فليقل إذا أراد أن يقوم من مجلسه: «سبحان ربّك ربّ العـزّة عـمّا يـصفون وسلام على المرسلين والحمدلله ربّ العالمين».

وفي كتاب من لايحضره الفقيه (٢): وقال أميرالمؤمنين عَلَيْهِ: من أراد أن يكتال بالمكيال الأوفئ، فليكن آخر قوله: «سبحان ربّك ربّ العزّة عمّا يصفون وسلام على المرسلين والحمدلله ربّ العالمين». فإنّ له من كلّ مسلم حسنة.

وفي مجمع البيان (٣): وروى الأصبغ بن نباتة ، عن علي طليلة وروي أيضاً مرفوعاً إلى النبيّ عَلَيْكُ والله الذوفي من الأجريوم القيامة ، فليكن آخر النبيّ عَلَيْكُ قال: من أراد أن يكتال بالمكيال الأوفى من الأجريوم القيامة ، فليكن آخر كلامه في مجلسه: «سبحان ربّك ربّ العزّة عمّا يتصفون وسلام على المرسلين والحمدلله ربّ العالمين».

وفي قرب الإسناد (1) للحميري إلى أبي عبدالله للنِّلِا قال: قال أميرالمؤمنين للنَّهِ : من أراد أن يكتال بالمكيال الأوفى ، فليقل بعد كلّ صلاة: «سبحان ربّك ربّ العرّة عمّا يصفون وسلام على المرسلين والحمد لله ربّ العالمين».

۲. الفقيه ۲۱۳/۱، ح ۹۵۶.

٤. قرب الإسناد /١٧. وعنه في البحار ٢٣/٨٦، ح ٢٣.

۱. الكافي ۲،۲۹۳۷ ح ۳.

٣. المجمع ٢/٦٤\_٣٦٤.





## سورة ص

مكّيّة

وآياتها ستّ أوثمان وثمانون آية.

## بسم الله الرحمن الرحيم

وفي كتاب ثواب الأعمال (١)، بإسناده عن أبي جعفر عليه قال: من قرأ سورة ص في ليلة الجمعة ، أعطى من خير الدنيا والآخرة ما لم يعط أحد من الناس ؛ إلا نبيّ مرسل ، أو ملك مقرّب. وأدخله الله الجنّة ، وكلّ من أحبّ من أهل بيته ؛ حتّى خادمه الذي يخدمه ، وإن كان لم يكن في حدّ عياله ، ولا في حدّ من يشفع فيه .

وفي مجمع البيان (٢): أبي بن كعب، عن النبيّ عَلَيْلَة قال: من قرأ سورة ص، أعطي من الأجر بوزن كلّ جبل سخّره الله لداود حسنات. وعصمه الله أن يصرّ على ذنب صغير أو كبير.

﴿ ص ﴾ : وقرئ (٢) بالكسر، اللتقاء الساكنين.

وقيل (1): لأنّه أمر من المصاداة، بمعنى: المعاوضة. ومنه: الصدى؛ فإنّه يعارض الصوت الأوّل. أي عارض القرآن بعملك. وبالفتح لذلك، أو لحذف حرف القسم، وإيصال فعله إليه، أو إضماره والفتح في موضع الجرّ؛ فإنّها غير مصروفة، لأنّها علم السورة. وبالجرّ على تأويل الكتاب.

٢. المجمع ٤٦٣/٤.

٤. أنوار التنزيل ٣٠٣/٢.

أواب الأعمال /١٣٩، ح ١.

٣. المجمع ٢٣/٤٤.

وفي كتاب معاني الأخبار (١)، بإسناده إلى سفيان بن سعيد الثوري، عن الصادق لليلا حديث طويل، يقول فيه لليلا: وأمّا «ص» فعين تنبع من تحت العرش. وهي التي توضأ منها النبي عَلَيْلاً لمّا عُرج به. ويدخلها جبرئيل كلّ يوم دخلة. فينغمس فيها، ثمّ يخرج منها، فينتفض أجنحته. فليس من قطرة تقطر من أجنحته، إلّا خلق الله تبارك وتعالئ منها ملكاً يسبّح الله، ويقدّسه ويكبّره ويحمّده إلى يوم القيامة.

وفي مجمع البيان (٢): «ص». اختلفوا في معناه. فقيل: هو اسم السورة. وقيل غير ذلك؛ علىٰ ما ذكرناه في أوّل البقرة.

قال ابن عبّاس (٣): هـو اسـم مـن أسـماء الله تـعالىٰ أقسـم بـه. وروي ذلك عـن الصادق للله عـن الصادق الله عـن الله عـن الصادق الله عـن الله

وفي كتاب علل الشرائع (٤)، بإسناده إلى إسحاق بن عمّار قال: سألت أبها الحسن موسى بن جعفر الطلخ : كيف صارت الصلاة ركعة وسجدتين ؟ وكيف إذا صارت سجدتين، لم تكن ركعتين؟

فقال: إذا سألت عن شيء، ففرّغ قلبك، لتفهم. إنّ أوّل صلاة صلاّها رسول الله عَلَيْهُ إِنّما صلاّها في السماء بين يدي الله تبارك و تعالى قدّام عرشه على و ذلك أنّه لمّا أُسري به، وصار عند عرشه تبارك و تعالى [فتجلّى له عن وجهه، حتّى راّه بعينه،] (٥) قال: يبا محمّد ادن من صاد، فاغسل مساجدك، وطهرها. وصلّ لربّك. فدنا رسول الله عَلَيْهُ إلى حيث أمره الله تبارك و تعالى فتوضًا، وأسبغ وضوءه.

قلت: جعلت فداك؛ وما صاد<sup>(٦)</sup> الذي أمره أن يغتسل منه؟

فقال: عين تنفجر من ركن من أركان العرش يقال له: ماء الحياة. وهو ما قال الله عَلَىٰ: «ص والقرآن ذي الذكر». والحديث طويل. أخذت منه موضع الحاجة.

٢. المجمع ٢/٦٥/٤.

٤. العلل ٢٣٤/٢، ح ١.

٦. المصدر: صار.

١. المعاني /٢٢، ح ١.

٣. نفس المصدر والموضع.

٥. من المصدر،

﴿ وَالْقُرْآنِ فِي الذِّكْرِ ﴾ ٢: الواو للقسم؛ إن جُعل «ص» اسماً للحرف (١) مذكوراً للتحدّي، أو للرمز بكلامه مثل: صدق محمّد مأو للسورة خبر المحذوف أو لفظ الأمر. وللعطف؛ إن جعل مقسماً به: والجواب محذوف دلّ عليه ما في «ص» من الدلالة على التحدّي، أو الأمر بالمعادلة مأي أنّه لمعجز، أو الواجب العمل به، أو أنّ محمّداً عَلَيْ التحدّي، أو قوله:

﴿ بَلِ الَّذِينَ كَفَرُوا فِي عِزَّةٍ وَشِقَاقٍ ﴾ ﴿ أَي مَا كَفَرَ بِهُ مَن كَفَرَ ، لَحَلَلُ وَجَدَهُ فَيه ؛ بل الذين كفروا به في عزّة - أي في استكبار عن الحقّ - وشقاق وخلاف لله ولرسوله. ولذلك كفروا به . وعلى الأولين ، إضراب أيضاً من الجواب المقدّر ؛ ولكن من حيث إشعاره بذلك.

والمراد بـ «الذكر» العظة (٢)، أو الشرف والشهرة ، أو ذكر ما يحتاج إليه في الدين من العقائد والشرائع والمواعيد.

والتنكير في «عزّة وشقاق» للدلالة علىٰ شدّتهما.

و قرئ (٣): «في غرّة»؛ أي غفلة عمّا يجب عليهم النظر فيه.

﴿كُمْ آهْلَكْنَا مِنْ قَبْلِهِمْ مِنْ قَرْنِ ﴾: وعيد لهم علىٰ كفرهم به ، استكباراً وشقاقاً .

﴿ فَنَادَوْا ﴾ : استغاثةً ، أو توبة ، أو استغفاراً .

﴿ وَلاَتَ حِينَ مَنَاصٍ ﴾ ٢٠ أي ليس الحين حين مناص.

«لا» هي المشبّهة بليس، زيدت عليها تاء التأنيث للتأكيد؛ كما زيدت على ربّ وثُمَّ، وخصّت بلزوم الأحيان وحذف أحد المعمولين.

وقيل (٤): هي النافية للجنس. أي ولا حين مناص لهم.

١. كذا في أنوار التنزيل ٣٠٣/٢. وفي النسخ زيادة: أو.

٢. كذا في أنوار التنزيل ٣٠٣/٢. وفي النسخ: العظمة.

٣. نفس المصدر والموضع. ٤. أنوار التنزيل ٣٠٤/٢.

وقيل (١): للفعل، والنصب بإضماره. أي ولا أرئ حين مناص.

وقرئ (٢) بالرّفع، علىٰ أنّه اسم «لا»، أو مبتدأ محذوف الخبر. أي ليس حين مناص حاصلاً لهم. أو : لا حين مناص كائن لهم. وبالكسر؛ كقوله:

طلبوا صلحنا ولات أوان فأجبنا أن لات حين بمقاء إمّا لأنّ «لات» تجرّ الأحيان، كما أنّ «لولا» تجرّ الضمائر في نحو قوله:

لولاك هذا العالم لم أحج (٣)

أو لأنّ أوان شبّه بـ «إذ»، لأنّه مقطوع عن الإضافة، إذا أصله: أوان صلح، ثمّ حـمل عليه مناص، تنزيلاً لما أضيف إليه الظرف منزلته لما بينهما من الاتّحاد، إذ أصله: حين مناصهم. ثمّ بني الحين لإضافته إلى غير متمكّن.

و«لات» بالكسر، كجير. وتقف الكوفيّة عليها بالحاء ـكالأسماء ـ والبصريّة بالتاء، كالأفعال.

وقيل (٤): إنّ التاء مزيدة على «حين» لاتصالها به في قرآن عثمان، ولقوله: العاصفون تحين لا من عاطف والمطعمون زمان ما من مطعم والمناص: المنجا. من ناصه ينوصه: إذا فاته.

﴿ وَعَجِبُوا أَنْ جَاءَهُمْ مُنْذِرٌ مِنْهُمْ ﴾: بشر مثلهم. أو: أمّي من عدادهم.

﴿ وَقَالَ الْكَافِرُونَ ﴾: وضع فيه الظاهر موضع الضمير، غضباً عليهم، وذمّاً لهم، وإشعاراً بأنّ كفرهم جرّاًهم على هذه القول.

﴿ هَلَا سَاحِرٌ ﴾ : فيما يظهره معجزة.

﴿كَذَّابٌ ﴾ ٢٠: فيما يقوله علىٰ الله.

﴿ أَجَعَلَ الْآلِهَةَ اللهِ أَ وَاحِداً ﴾ : بأن جعل الألوهيّة التي كانت لهم لواحد.

﴿ إِنَّ هَٰذَا لَشَيْءٌ عُجَابٌ ﴾ ۞: بليغ في العجب؛ فإنَّه خلاف ما أطبق عليه آباؤنا، وما

٣. المصدر: لم أحجج.

١ و٧. أنوار التنزيل ٣٠٤/٢.

٤. أنوار التنزيل ٣٠٤/٢.

نشاهده من أنَّ الواحد لا يفي علمه وقدرته بالأشياء الكثيرة.

وقرئ (١) مشدّداً. وهو أبلغ ؛ ككرام وكرّام.

في مجمع البيان (٢): قال المفسّرون: إنّ أشراف قريش ـ وهـم خـمسة وعشـرون؛ منهم الوليد بن المغيرة وهو أكبرهم، وأبوجهل، وأبيّ وأميّة ابنا خلف، وعتبة وشيبة ابنا ربيعة، والنضر بن الحارث \_ أتوا أبا طالب، وقالوا: أنت شيخنا وكبيرنا، وقد أتيناك لتقضى بيننا وبين ابن أخيك؛ فإنَّه سفَّه أحلامنا، وشتم آلهتنا. فدعا أبوطالب بـرسول الله، وقال: يا ابن أخي، هؤلاء قومك يسألونك. فقال: وماذا يسألونني؟ قـالوا: دعـنا وآلهتنا، ندعك وإلهك. فقال ﷺ: أتعطونني كلمة واحدة تملكون بها العرب والعجم. فقال أبوجهل: لله أبوك؛ نعطيك ذلك وعشر أمثالها! فقال: قولوا: لا إله إلَّا الله. فقاموا وقالوا: «أجعل الآلهة إلْها واحداً». فنزلت هذه الآيات.

﴿ وَانْطَلَقَ الْمَلَأُ مِنْهُمْ ﴾ : وانطلق أشراف قريش من مجلس أبي طالب، بعدما بكّتهم رسول الله عَلَيْظِيةً.

﴿ أَنِ امْشُوا ﴾ : قائلين بعضهم لبعض : امشوا،

﴿ وَاصْبِرُوا ﴾ : واثبتوا.

﴿ عَلَىٰ آلِهَتِكُمْ ﴾: على عبادتها، فلا تنفعكم مكالمته.

و «أن» هي المفسّره ؛ لأنّ الانطلاق عن مجلس التقاول يشعر بالقول.

وقيل (٣٠): المراد بالانطلاق: الاندفاع في القول. «وامشوا»؛ من: مشت المبرأة: إذا كثرت ولادتها. ومنه: الماشية. أي اجتمعوا.

وقرئ (1) بغير «أن». وقرئ (٥): «يمشيون أن اصبروا».

﴿إِنَّ هَٰذَا لَشَيْءٌ يُوَادُ ﴾ ٢٠: إنّ هذا لشيء من ريب الزمان يراد بنا، فلا مردّ له. أو : إنّ هذا الذي يدّعيه من التوحيد، أو يقصده من الرئاسة والترفّع على العرب والعجم،

١. نقس المصدر والموضع.

٣-٥. أنوار التنزيل ٣٠٥/٢.

لشيء يُتمنَّىٰ، أو يريده كلّ أحد. أو: إنّ دينكم يُطلَب ليؤخذ منكم.

﴿ مَا سَمِعْنَا بِهٰذَا ﴾ : بالَّذي يقوله

﴿ فِي الْمِلَّةِ الْآخِرَةِ ﴾: في الملّة التي أدركنا عليها آباءنا. أو: في ملّة عيسىٰ التي هي أخر الملل. فإنّ النصاريٰ يثلّثون.

ويجوز أن يكون حالاً (١) من «هـذا». أي ماسمعنا مـن أهـل الكـتاب ولا الكـهَان بالتوحيد كائناً في الملّة المترقّبة.

﴿ إِنَّ هَٰذَا إِلَّا اخْتِلاَقٌ ﴾ ٢ : كذب اختلقه.

وفي أصول الكافي (٢): أبو عليّ الأشعريّ، عن محمّد بن سالم ، عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر (٣)، عن عمرو بن شمر عن جابر ، عن أبي جعفر عليّ قال : أقبل أبوجهل بن هشام ، ومعه قوم من قريش. فدخلوا على أبي طالب عليّ فقالوا: إنّ ابن أخيك قد آذانا ، وآذي آلهتنا. فادعه ومره ، فليكفّ عن آلهتنا، ونكفّ عن إلهه.

قال: فبعث أبوطالب إلىٰ رسول الله ﷺ فدعاه. فلمّا دخل النبيّ، لم ير في البيت إلّا مشركاً. فقال: السلام علىٰ من اتّبع الهدىٰ. ثمّ جلس.

فخبَره أبوطالب بما جاؤوا له. فقال: أوّ هل لهم في كلمة خير (1) لهم من هذا يسودون بها العرب، ويطؤون أعناقهم؟ فقال أبوجهل: نعم. وما هذه الكلمة؟ قال: تقولون: لا إله إلّا الله.

قال: فوضعوا أصابعهم في آذانهم، وخرجوا هُراباً، وهم يقولون: ماسمعنا بهذا في الملّة الأخرة إن هذا إلّا اختلاق. [فأنزل الله في قولهم: «ص والقرآن ذي الذكر \_إلى قوله: \_إلّا اختلاق».](٥)

۱. لیس فی ق، ۲. الکافی ۹۲/۲، ح ٥.

٣. كذا في المصدر، وفي النسخ: أحمدين النضر.

٤. المصدر: خيراً. ٥. ليس في ق، ش.

وفي عيون الأخبار <sup>(١)</sup>، بإسناده إلىٰ عليّ بن محمّد بن الجهم قال: حضرت مجلس المأمون، وعنده الرضاعليُّلِا.

فقال له المأمون: ياابن رسول الله، أليس من قولك إنّ الأنبياء معصومون؟ قال: بلئ. قال قال: فأخبرني عن قول الله (٢) تعالى: «ليغفر لك الله ما تقدّم من ذنبك وما تأخر». قال الرضا عليه المرضا عليه احد عند مشركي [أهل] (٣) مكة أعظم ذنباً من رسول الله. لأنهم كانوا يعبدون من دون الله ثلاثمائة وستين صنماً. فلما جاءهم عله بالدّعوة إلى كلمة الإخلاص، كبر ذلك عليهم، وعظم. وقالوا: «أجعل الآلهة إلها واحداً إنّ هذا لشيء (٤) عجاب وانطلق الملأ منهم أن امشوا واصبروا على آلهتكم إنّ هذا لشيء يراد ما سمعنا بهذا في الملة الآخرة إن هذا إلّا اختلاق».

فلمًا فتح الله تعالى على نبيّه تَنَافِي مكة ، قال له: يامحمد «إنّا فتحنا لك فتحاً مبيناً ليغفر لك الله ما تقدّم من ذنبك وما تأخّر» (٥) عند مشركي أهل مكة بدعائك إلى توحيد الله ، فيما تقدّم وما تأخّر . لأنّ مشركي مكة أسلم بعضهم ، وخرج بعضهم عن مكة . ومن بقي منهم ، لم يقدر على إنكار التوحيد عليه إذا دعا الناس إليه . فصار ذنبه عندهم في ذلك مغفوراً ، بظهوره عليهم .

فقال المأمون: لله درّك يا أباالحسن!

﴿ أَأْنُزِلَ عَلَيْهِ الِذَكْرُ مِنْ بَيْنِنَا ﴾: إنكار لاختصاصه عليه بالوحي، وهو مئلهم أو أدون منهم في الشرف والرئاسة؛ كقولهم «لولا نزّل هذا القرآن على رجل من القريتين عظيم» (٧).

وأمثال ذلك دليل على أنّ مبدأ تكذيبهم لم يكن إلّا الحســد وقـصور النـظر عــلئ الحطام الدنيويّ.

٢. الفتح /٢.

١. العيون ١٦٠/١. ١٦١.

٤. المصدر: الشيء.

٣. من المصدر.

٥. الفتح / ١ و ٢. وفي جميع النسخ هنا زيادة: ويتمّ نعمته.

٦. الزخرف /٣١.

﴿ بَلْ هُمْ فِي شَكِ مِنْ ذِكْرِي ﴾ : من القرآن أو الوحي ـ لميلهم إلى التقليد، وإعراضهم عن الدليل ـ وليس في عقيدتهم مايبيّتون (١١) به من قولهم : «هذا ساحر كذّاب». «إن هذا إلا اختلاق».

﴿ بَلْ لَمَّا يَذُوقُوا عَذَابِ ﴾ ٢ : بل لم يذوقوا عذابي بعدُ. فإذا ذاقوه، زال شكّهم. والمعنى: انّهم لا يصدّقون به حتى يمسّهم العذاب، فيلجئهم إلى تصديقه.

﴿ أَمْ عِنْدَهُمْ خَزَائِنُ رَحْمَةِ رَبِّكَ الْعَزِيزِ الْوَهَّابِ ﴾ ﴿ اَمْ عِنْدَهُم خَزَائِن رحمته وفي تصرّفهم، حتى يصيبوا بها من شاؤوا، ويصرفوها عمّن شاؤوا، فيتخيّروا للنبوة بعض صناديدهم!؟

والمعنى: انّ النبّوة عطيّة من الله يتفضّل بها على من يشاء من عباده، لا مانع له. فإنّه العزيز ـ أي الغالب الذي لا يغلب ـ الوهّاب الذي له أن يهب كلّ ما يشاء لمن يشاء. ثمّ رشّح ذلك فقال:

﴿ أَمْ لَهُمْ مُلْكُ السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا ﴾ : كأنه لمّا أنكر عليهم التصرّف في نبوّته ، بأن ليس عندهم خزائن رحمته التي لا نهاية لها ، أردف ذلك بأنه ليس لهم مدخل في أمر هذا العالم الجسمانيّ الذي هو جزء يسير من خزائنه . فمن أين لهم أن يتصرّفوا فيها ؟!

﴿ فَلْيَرْتَقُوا فِي الْأَسْبَابِ ﴾ ٢: جواب شرط محذوف. أي إن كان لهم ذلك، فليصعدوا في المعارج التي يتوصل بها إلى العرش، حتى يستووا عليه، ويدبروا أمر العالم، فينزلوا الوحي إلى من يستصوبون. وهو غاية التهكم بهم.

والسبب في الأصل هو الوصلة.

وقيل (٢): المراد بالأسباب [السماوات؛ لأنِّها](٣) أسباب الحوادث السفليّة.

﴿جُنْدٌ مَا هُنَالِكَ مَهْزُومٌ مِنَ الْأَحْزَابِ ﴾ ٢٠ أي هم جند ما من الكفّار المتحزّبين علىٰ

١. كذا في أنوار التنزيل ٣٠٥/٢. وفي ن: يبنون. وفي غيرها: يبتون.

٢. أنوار التنزيل ٣٠٥/٢. ٢. أنوار التنزيل ٣٠٥/٢.

الرسل مهزوم مكسور عمّا قريب. فمن أين لهم التدابير (١) الإلهيّة والتصرّف في الأمور الربّانيّة ؟! أو: فلا تكترث بما يقولون.

و «ما» مزيدة للتقليل ؛ كقولك: أكلت شيئاً ما.

وقيل(٢): للتعظيم، على الهزء. وهو لا يلائم ما بعده.

و «هنالك» إشارة إلى حيث وضعوا فيه أنفسهم من الانتداب، لمثل هذا القول.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): وقوله: «وعجبوا أن جاءهم منذر منهم (١)» قال: نزلت بمكّة. لمّا أظهر رسول الله تَنْ الدعوة [بمكّة] (٥)، اجتمعت قريش إلى أبي طالب، فقالوا: يا أبا طالب، إنّ ابن أخيك قد سفّه أحلامنا، وسبّ آلهتنا، وأفسد شبّاننا، وفرّق جماعتنا! فإن كان الذي يحمله (٢) على ذلك العدم، جمعنا له مالاً، حتى يكون أغنى رجل في قريش، ونملّكه علينا.

فأخبر أبوطالب رسول الله عَمَيْنِ بذلك. فقال: لو وضعوا الشمس في يميني، والقمر في يساري، ما أردته. ولكن يعطوني كلمة يملكون بها العرب، وتدين لهم بها العجم، ويكونون ملوكاً في الجنّة.

فقال لهم أبوطالب ذلك، فقالوا: نعم؛ وعشر كلمات! فقال لهم رسول الله: تشهدون أن لا إله إلا الله، وأنّي رسول الله. فقالوا: ندع ثلاثمائة وستّين إلها، ونعبد إلها واحداً؟! فأنزل الله سبحانه: «وعجبوا أن جاءهم منذر منهم وقال الكافرون هذا ساحر كذّاب إلى قوله: \_ إلا اختلاق»؛ أي تخليط. «أأنزل عليه الذكر من بيننا بل هم في شك من ذكرى \_ إلى قوله: \_ من الأحزاب»؛ يعنى: الذين تحزّبوا عليه يوم الخندق.

﴿كَذَّبَتْ قَبْلَهُمْ قُوْمُ نُوحٍ وَعَادٌ وَفِرْعَوْنُ ذُو الْأَوْتَادِ ﴾ ﴿ كَذَّبَتْ قَيل ٧٠ : ذوالملك الشابت بالأوتاد ؛ كقوله :

<sup>1.</sup> كذا في نفس المصدر والموضع، وفي النسخ: تدبير.

٢. نفس المصدر والموضع. ٣. تفسير القمّي ٢٢٨/٢-٢٢٩.

في ق زيادة: وقال الكافرون.

٦. ليس في ق. ٧. أنزل التنزيل ٣٠٥،٦-٣٠٦.

ولقد غنوا فيها بأنـعم عـيشة في ظلّ مُلك ثـابت الأوتـاد مأخوذ من ثبات البيت المطنب بأوتاده. ذو المجموع الكثيرة. سُمّوا بـذلك، لأنّ بعضهم يشدّ بعضاً؛ كالوتد يشدّ البناء.

وقيل (۱): نصب أربع سوار (۲). وكان يمدّ يدي المعذّب ورجليه إليها، [ويـضرب عليها أوتاداً ويتركه حتّى يموت](۳).

﴿ وَثَمُودُ وَقَوْمُ لُوطٍ وَاصْحَابُ الْآيْكَةِ ﴾ : وأصحاب الغيضة. وهم قوم شعيب.

﴿ أُولَٰئِكَ الْاَحْزَابُ ﴾ ٢ : يعني : المتحرّبين علىٰ الرسل ؛ الذين جعل الجند المهزوم منهم .

وقيل: معناه: هم الأحزاب حقّاً؛ أي أحزاب الشيطان؛ كما يقال: هم هم.

﴿ إِنْ كُلِّ اِلَّاكِذَّبَ الرَّسُلَ ﴾: بيان لما أُسند إليهم من التكذيب على الإبهام، مشتمل على أنواع من التأكيد، ليكون تسجيلاً على استحقاقهم للعذاب. ولذلك رتب عليه:

﴿ فَحَقَّ عِقَابِ ﴾ ٢ : وهو إمّا مقابلة الجمع بالجمع، أو جعل تكذيب الواحد منهم تكذيب جميعهم.

﴿ وَمَــا يَسنُظُرُ هَــؤُلاَءِ ﴾: ومــا يـنتظر قـومك، أو الأحــزاب، فـإنّهم كـالحضور؛ لاستحضارهم بالذّكر، أو حضورهم في علم الله.

﴿ إِلَّا صَيْحَةً وَاحِدَةً ﴾ : وهي النفخة.

﴿ مَالَهَا مِنْ فَوَاقِ ﴾ ۞: من توقّف، مقدار فواق؛ وهو ما بين الحلبتين. أو: رجـوع وترداد. فإنّه فيه يرجع اللبن إلىٰ الضرع.

وقرأ(٤) حمزة والكسائي بالضمّ. وهما لغتان.

﴿ وَقَالُوا رَبُّنَا عَجِلْ لَنَا قِطُّنَا ﴾: قسطنا من العذاب الذي تـوعَدنا بـه، أو الجـنّة التـي تعدها للمؤمنين. وهو من قطّه: إذا قطعه.

أ. نفس المصدر ٢٠٦٧.

كذا في المصدر. وفي النسخ: أوتاد.
 أنوار التنزيل ٣٠٦/٢.

٣. من المصدر.

ويقال لصحيفة الجائزة «قطّ» لأنّها قطعة من القرطاس. وقد فُسّر بها. أي عجّل لنا صحيفة أعمالنا، ننظر فيها.

﴿ قَبْلَ يَوْمِ الْحِسَابِ ﴾ ٢٠ : استعجلوا ذلك استهزاءً.

﴿ اصْبِرْ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ ﴾: في شرح الآيات الباهرة (٢): قال محمّد بن العبّاس ﴿ اصْبِرْ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ ﴾: في شرح الآيات الباهرة (٣)، عن محمّد بن خالد البرقي، حدّ ثنا أحمد بن القاسم، عن أحمد بن أحمد بن محمّد السيّاري (٣)، عن محمّد بن خالد البرقي عن عليّ بن أبي حمزة، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله عليّ في قوله تعالىٰ: «اصبر علىٰ مايقولون» يا محمّد، من تكذيبهم إيّاك. فإنّي منتقم منهم برجل منك. وهو قائمي الذي سلّطته علىٰ دماء الظلمة.

﴿ وَاذْكُرْ عَبْدَنَا دَاوُدَ ذَا الْآيْدِ ﴾: ذا القوة.

يقال: فلان أيد، وذو أيد، وذو أياد، بمعنى.

وفي مجمع البيان (٤): «ذا الأيد»؛ أي ذا القوّة على العبادة. وذُكر أنّه يـقوم نـصف الليل، ويصوم نصف الدهر. كان يصوم يوماً، ويفطر يوماً. وذلك أشدّ الصوم.

وقيل (٥): ذا القوّة على الأعداء وقهرهم. وذلك أنّه رمى بحجر من مقلاعه صدر رجل، فأنفده من ظهره؛ فأصاب آخر، فقتله.

وقيل (٦): معناه ذا التمكين العظيم والنعم العظيمة. وذلك أنّه كان يبيت كلّ ليلة حوله يحرسه (٧) ألوف كثيرة من الرجال.

وفي كتاب التوحيد (٨)، بإسناده إلى محمّد بن سالم قال: سألت أبا جعفر عليه فقلت:

المعاني /٢٢٥، ح ١.
 المعاني /٢٢٥، ح ١.

٣. كذا في ن، المصدر، وفي سائر النسخ: البيازي.

٤. المجمع ٢٩/٤. ٥ و٦. نفس المصدر والموضع.

٧. المصدر: محرابه. ٨. التوحيد/١٥٣، ح ١.

قول الله (١) عَلَى: «يا إبليس ما منعك أن تسجد لما خلقت بيديّ». فقال:

اليد في كلام العرب: القوّة والنعمة. قال الله: «واذكر عبدنا داود ذا الأيد». وقال (٢): «والسماء بنيناها بأيد»؛ أي بقوّة. وقال (٣): «وأيّدهم بروح منه»؛ أي قوّاهم (٤). ويقال: لفلان (عندي أيادي كثيرة؛ فواضل واحسان. وله](٥) عندي يد بيضاء؛ أي نعمة.

﴿ إِنَّهُ آوًا بُ ﴾ ﴿: رَجَاعِ إِلَىٰ مَرَضَاةَ الله.

قيل (٢): وهو تعليل للأيد [ودليل](٧)على أنَّ المراد به القوَّة في الدين.

﴿ إِنَّا سَخُرْنَا الْجِبَالَ مَعَهُ يُسَبِّحُنَ ﴾: قد مرّ تفسيره. و «يسبّحن» حال وضع موضع مسبّحات، لاستحضار الحال الماضية، والدلالة على تجدّد التسبيح حالاً بعد حال.

﴿ بِالْعَشِيِّ وَالْإِشْرَاقِ ﴾ ۞: وقت الإشراق، وهو حين تشرق الشمس؛ أي تنضيء ويصفو شعاعها، وهو وقت الضحئ، وأمّا شروقها، فطلوعها. يقال: شرقت الشمس، ولمّا تُشرق.

﴿ وَالطَّيْرَ مَحْشُورَةً ﴾ : إليه من كلِّ جانب.

وإنّما لم يراع المطابقة بين الحالين، لأنّ الحشر جملة أدلّ على القدرة منه مدرجاً. وقرئ (^): «والطير محشورة» بالابتداء والخبر.

﴿كُلُّ لَهُ أَوَّابٌ﴾ ﴿: كُلُّ واحد من الجبال والطير، لأجل تسبيحه، رجّاع إلى التسبيح.

والفرق بينه وبين ما قبله أنّه يدلّ على الموافقة في التسبيح، وهذا على المداومة عليها.

أو: كلّ منهما ومن داود، مرجّع لله التسبيح.

۲. الذاريات /٤٧.

۱. ص /۷۵.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: قوّة.

٣. المجادلة /٢٢.

7. أنوار التنزيل ٣٠٦/٢.

٥. من المصدر.

٨. نفس المصدر والموضع.

٧. ليس في ق.

﴿ وَشَدَدْنَا مُلْكَهُ ﴾: وقويناه بالهيبة والنصرة وكثرة الجنود.

وقرئ (١) بالتشديد، للمبالغة.

وقيل (٢): إنّ رجلاً ادّعىٰ بقرة علىٰ آخر، وعجز عن البيان. فأوحي إليه أن اقـتل المدّعىٰ عليه. فأعلمه. فقال: صدقت. إنّي قتلت أباه غيلة، وأخذت البقرة. فـعظمت بذلك هيبته.

﴿ وَآتَيْنَاهُ الْحِكْمَةَ ﴾ : النبوة ، أو كمال العلم و إتقان العمل.

﴿ وَفَصْلَ الْخِطَابِ ﴾ في: قيل (٣): فصل الخصام بتمييز الحقّ عن الباطل. أو: الكلام المخلص (٤) الذي ينبّه المخاطب إعلى المقصود ] (٥) من غير التباس، يراعى فيه مظان الفصل والوصل، والعطف والاستئناف، والإضمار والإظهار، والحذف والتكرار، ونحوها. وإنّما سُمّي به «أمّا بعد»، لأنّه يفصل المقصود عمّا سبق مقدّمة له من الحمد والصلاة.

وقيل (١): هو الخطاب القصد الذي ليس فيه اختصار مخلّ، ولاإشباع مملّ. كما جاء في وصف كلام الرسول ﷺ: فصل لا نزر ولا هذر (١).

وفي جوامع الجامع <sup>(٨)</sup>عن عليّ للنِّلاِ: هو قوله للنِّلاِ: «البيّنة على المدّعي. واليـمين على المدّعيٰ عليه». وهو من الفصل بين الحقّ والباطل.

وفي عيون الأخبار (٩)، بإسناده إلى أبي الصلت الهرويّ قال: كان الرضاء اللهِ يكلّم الناس بلغاتهم. وكان ـ والله \_أفصح الناس، وأعلمهم بكلّ لسان و لغة.

فقلت له يوماً: ياابن رسول الله، إنّي لأعجب من معرفتك بمهذه اللغات عمليٰ اختلافها!

١-٣. نفس المصدر ٣٠٧/.

٥. من المصدر.

٧. النزر: القليل: والهذر: الكثير.

٩. العيون ٢٣٠/٢.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: الملخص.

٦. نفس المصدر والموضع.

٨. الجوامع /٤٠٤.

فقال: يا أبا الصلت! أنا حجّة الله على خلقه. وماكان الله ليتّخذ حجّة على قوم وهو لا يعرف لغاتهم. أوّ ما بلغك قول أميرالمؤمنين للسِّلاِ: «أوتينا فصل الخطاب»؟ فهل فصل الخطاب إلّا معرفة اللغات؟!

وفيه (١)، في الزيارة الجامعة لجميع الأثمة المنقولة عن الجواد للسلام (٢): وفيصل الخطاب عندكم.

وفي كتاب الخصال (٣)، بإسناده إلى الأصبغ، عن أميرالمؤمنين المناقية قبال: سمعته يقول: إنّ رسول الله تَتَلِيلُهُ علّمني ألف باب من الحلال والحرام. وممّا كان وما (٤) يكون إلى يوم القيامة. كلّ باب منها يفتح ألف باب. [فذلك ألف ألف باب] (٥)؛ حتّى عُلّمت [علم] (١) المنايا [والبلايا] (١) وفصل الخطاب.

وعن يزدادبن إبراهيم (^)، عمّن حدّثه من أصحابنا، عن أبي عبدالله عليه قال: سمعته يقول:

قال أميرالمؤمنين عليه إلى الله القد أعطاني الله تبارك وتعالىٰ تسعة أشياء لم يعطها أحداً قبلي، خلا النبي عَلَيه الله السبل. وعُلَمت الأنساب (٩). و أجري لي السحاب. وعُلَمت المنايا والبلايا وفصل الخطاب. (الحديث).

وفي كتاب كمال الدين و تمام النعمة (١٠)، بإسناده إلى سلمان الفارسيّ ، عن النبيّ عَيْنَا حديث طويل. قال فيه وقد ذكر عليّ بن أبي طالب الله وفضائله مخاطباً لفاطمة الله الله وإنّك ـ يا بنيّة ـ زوجته. وابناه سبطاي ؛ حسن وحسين. وهما سبطا أمّتي. وأمره بالمعروف ونهيه عن المنكر. وإنّ الله الله الله الحكمة وفصل الخطاب.

٢. بل عن الهادي للتِبَلِّا.

٤. ليس في المصدر. وفي ق، شي، ممًا،

٦. من المصدر.

٨. نفس المصدر /٤١٤، ح ٤.

١. نفس المصدر ٢٧٩/٢.

٣. الخصال /٦٤٣، ح ٣٠.

٥. ليس في م، ن، ت، ي، ر، المصدر.

٧. ليس في ش، ق.

٩. كذا في ق، المصدر. وفي سائر النسخ؛ الأسباب.

١٠. كمال الدين /٢٦٣، ح ١٠.

وفي أصول الكافي (١): أحمد بن مهران، عن محمّد بن عليّ ؛ ومحمّد بن يحيئ، عن أحمد بن محمّد (٢)، جميعاً عن محمّد بن سنان، عن المفضّل بن عـمر، عـن أبـي عبدالله عليه الله عليه قال:

كان أمير المؤمنين لليُّلِيُّ يقول: ولقد أُعطيت خصالاً ما سبقني إليها أحـد قـبلي؛ عُلّمت المنايا والبلايا، والأنساب، وفصل الخطاب.

وبإسناده (٣) إلى أبي جعفر الطلاخ قال: قال أميرالمؤمنين الطلان ولقد أعطيت الست: علم المنايا والبلايا والوصايا، [والأنساب](٤)، وفصل الخطاب. وإنّي لصاحب الكرّات ودولة الدول. وإنّي لصاحب العصا والميسم، والدابة التي تكلّم الناس. وهذا الحديث طويل. أخذت منه موضع الحاجة.

وفي بصائر الدرجات (٥)، بإسناده إلى سلمان الفارسيّ قال: قال أميرالمؤمنين عَلَيْهِ: عندي علم المنايا والبلايا والوصايا، والأنساب، وفصل الخطاب.

﴿ وَهَلْ اَتَاكَ نَبَوُ الْخَصْمِ ﴾ : استفهام معناه التعجيب والتشويق إلى استماعه . والخصم في الأصل مصدر ، ولذلك أطلق للجمع .

﴿إِذْ تَسَوَّرُوا الْمِحْرَابَ﴾ ﴿ إِذْ تَصَعَدُوا سُورِ الغرفة. تَفَعَّلُ مِنَ السُورِ؛ كَتَسَنَّمُ مِنَ السَام.

و «إذ» متعلّق بمحذوف؛ أي نبأ تحاكم الخصم، إذ تسوّروا. أو بالنبأ (٢)، على أنّ المراد به الواقع في عهد داود، وأنّ إسناد «أتى» إليه، على حذف مضاف؛ أي قصّة نبأ الخصم. أو بـ «الخصم»: لما فيه من معنى الفعل. لا بـ «أتى» (٧)، لأنّ إتيانه الرسول لم يكن حينئذ.

۲. ليس في ق.

٤٠ کيس ئي ن٠ت، م٠ي، ر، المصدر.

٦. أنوار التنزيل ٣٠٧/٢: بالبناء.

۱. الكافي ۱۹۳/۱ ح ۱.

٣. نفس المصدر ١٩٨١، ح ٣.

٥. البصائر /٢٨٨، ح ١٦.

ن، أنوار التنزيل ٣٠٧/٢: «لا يأتي» بدل «لا بأتن».

و«إذ» الثانية في

﴿إِذْ دَخَلُوا عَلَىٰ دَاوُدَ ﴾: بدل من الأولىٰ ، أو ظرف لـ «تسوّروا».

﴿ فَفَرْعَ مِنْهُمْ ﴾ : لأنهم نزلوا عليه من فوق في يوم الاحتجاب، والحرس على الباب لا يتركون من يدخل عليه. فإنه كان الله جزّأ زمانه يوماً للعبادة، ويوماً للقضاء، ويوماً للوعظ، ويوماً للاشتغال بخاصّته. فتسوّر عليه ملائكة على صورة الإنسان في يوم الخلوة.

﴿ قَالُوا لاَ تَخَفُ خَصْمَانِ ﴾ : نحن فوجان متخاصمان ـعلىٰ تسمية مصاحب الخصم خصماً ـ.

﴿ بَغَىٰ بَعْضُنَا عَلَىٰ بَعْضِ ﴾: وهو علىٰ الفرض وقصد التعريض إن كانوا ملائكة ، وهو المشهور.

وقال أبومسلم (١): لا يمتنع أن يكون الداخلان على داود شخصين (٢)كانا خصمين من البشر، وأن يكون النعاج محمولاً على الحقيقة دون الكناية. وإنّما خاف منهما لدخولهما من غير إذن، وعلى غير مجرى العادة.

﴿ فَاحْكُمْ بَيْنَنَا بِالْحَقِّ وَلاَ تُشْطِطْ ﴾ : ولا تجر في الحكومة.

وقسري (٣): «ولا تَشْطُطُ» [-أي ولا تبعد عن الحقّ -](٤) [و «لا تَشَطِطُ»](٥) و «لا تُشُطِطُ» عَنَى الشطط، وهو: مجاوزة الحدّ.

﴿ وَاهْدِنَا ٓ إِلَىٰ سَوَآءِ الصِّرَاطِ ﴾ ۞: إلىٰ وسطه. وهو العدل.

﴿ إِنَّ هَذَا أَخِي ﴾ : بالدين أو الصحبة.

﴿ لَهُ تِسْعٌ وَتِسْعُونَ نَعْجَةً وَلِي نَعْجَةً وَاحِدَةً ﴾ : هي الأنثىٰ من الضأن. وقد يكنّىٰ بها عن المرأة. والكناية والتمثيل فيما يساق للتعريض، أبلغ في المقصود.

۲. من ن.

٤. ليس في ش، ق.

١. مجمع البيان ٤٧٣/٤.

٣. أنوار التنزيل ٣٠٧/٢.

٥. من المصدر،

قرئ (1): «تسع و تسعون نعجة» بفتح التاء و «نعجة» بكسر النون.

﴿ فَقَالَ آكُفِلْنِيهَا ﴾ : [ملّكنيها] (٢). وحقيقته : اجعلني أكفلها ،كما أكفل ما تحت يدي. وقيل (٣): اجعلها كفلى ؛ أي نصيبي.

﴿ وَعَزَّنِي فِي الْمَخِطَابِ ﴾ ﴿ وَعَمَلَبني في مخاطبته إِيَّاي محاجّة ـ أي بأن جاء بحجاج، ولم أقدر علىٰ ردّه ـ أو: في مغالبته إيّاي في الخطبة. يـقال: خـطبت امـرأة وخطبها هو، فخاطبني خطاباً: حيث زوّجها دوني.

قرئ (٤): «وعازني» ـأي غالبني ـو «عزني» على تخفيف غريب.

﴿ قَالَ لَقَدْ ظَلَمَكَ بِسُوَّالِ نَعْجَتِكَ إلىٰ نِعَاجِهِ ﴾ : جمواب قسم محذوف. قبصد به المبالغة في [إنكار فعل أ<sup>(ه)</sup> خليطه و تهجين طمعه. ولعلّه قال ذلك بعد اعترافه، أو على تقدير صدق المدّعي. أي إذا كان الأمر علىٰ ما تدّعيه، لقد ظلمك.

والسؤال مصدر مضاف إلى مفعوله. وتعديته إلى مفعول آخر بـ«إلى» لتضمّنه معنى الإضافة.

﴿ وَإِنَّ كَثِيراً مِنَ الْخُلَطآءِ ﴾: الشركاء الذين خلطوا أموالهم ـ جمع خليط ـ

﴿لَيَبْغِي﴾: ليتعدَّىٰ.

وقرئ (٦) بفتح الياء، على تقدير النون الخفيفة وحذفها ؛ كقوله : أضرب عنك الهموم طارقها .

وبحذف الياء، اكتفاءً بالكسرة.

﴿ بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضِ إِلَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَقَلِيلٌ مَاهُمْ ﴾: أي هم قليل. و«ما» مزيدة للإبهام والتعجّب من قلتهم.

﴿ وَظُنَّ دَاوُدُ ﴾: وفي مجمع البيان (٧): أي وعلم.

٣و٤. نفس المصدر ٢٠٨٧.

٦. نفس المصدر ٣٠٨/.

ا و٢. نفس المصدر والموضع.

٥. ليس في قي، ش.

٧. المجمع ٤٧١/٤.

وقيل (١): أراد الظنّ الذي هو خلاف اليقين.

﴿ أَنَّمَا فَتَنَّاهُ ﴾ : ابتليناه وامتحنّاه بتلك الحكومة .

وقيل (٢): شددنا علمه (٣) في التعبّد.

﴿ فَاسْتَغْفَرَ رَبُّهُ ﴾: لذنبه.

﴿ وَخَرَّ رَاكِعاً ﴾ : [ساجداً](٤)، على تسمية السجود ركوعاً ؛ لأنَّه مبدؤه. أو : خررّ للسجود راكعاً ؛ أي مصلياً.

﴿ وَآنَابَ ﴾ ٢٠ : ورجع إلىٰ الله [بالتوبة](٥).

واستغفاره إنَّما هو على سبيل الانقطاع إلى الله تعالى والخضوع له، والتذلُّل بالعبادة والسجود، ممّا ظنَّ أنَّه ما خلق الله خلقاً هو أعلم منه.كما يأتي في الخبر عن الرضا لِمُثِّلًا.

وفي أمالي الصدوق الله (٦٠) بإسناده إلى أبي عبدالله عليَّ إنَّه قال لعلقمة : إنَّ رضا الناس لا يُملَك، وألسنتهم لا تُضبَط. ألم ينسبوا داود الله إلى أنَّه تبع الطير حتَّىٰ نظر إلىٰ امرأة أوريا فهواها!؟ وأنَّه قدَّم زوجها أمام التابوت، حتَّىٰ قُتل، ثمَّ تزوَّج بـها!؟ والحـديث طويل. أخذت منه موضع الحاجة.

وفي مجمع البيان (٧٠): وقد روي عن أميرالمؤمنين عليٌّ أنَّه قال: لا أو تي برجل يزعم أنَّ داود تزوّج امرأة أوريا، إلَّا جلدته حدّين: حدّاً للنبوّة، وحدّاً للإسلام.

وفي كتاب المناقب (^)لابن شهر أشوب، عن زين العابدين عليَّة حديث طويل. وقد كتبته بتمامه عند قوله (٩) تعالئ: «وإنّ يونس لمن المرسلين». وفيه أنّ حوت يونس السُّلا قال:

1. المجمع ٤٧١/٤.

٣. ن: عليه.

٥. من نفس المصدر والموضع.

٧. المجمع ٤٧٢/٤.

٩. الصافّات /١٣٩.

٢. المجمع ٢/١٧٤.

٤. من أنوار التنزيل ٣٠٨/٢.

٦. أمالي الصدوق /٩١ ـ٩٢، ح٣.

٨. المناقب ١٣٨/٤ ١٣٩.

إنّ الله لم يبعث نبيّاً من آدم إلى أن صار جدّك محمّد، إلّا وقد عُرض عليه ولايتكم أهل البيت. فمن قبلها من الأنبياء، سلم وتخلّص. ومن توقّف عنها وتتعتع في حملها، لقي ما لقي آدم من المعصية (١)، وما لقي نوح من الغرق، وما لقي إبراهيم من النار، وما لقي يوسف من الجبّ، وما لقي أيّوب من البلاء، وما لقي داود من الخطيئة.

﴿ فَغَفَرْنَا لَهُ ذَلِكَ ﴾ : أي ما استغفر عنه .

﴿ وَإِنَّ لَهُ عِنْدَنَا لَوُلْفَىٰ ﴾ : لقربة وكرامة بعد المغفرة.

﴿ وَحُسْنَ مَآبِ ﴾ ٢٠ : مرجع في الجنّة.

واعلم أنّ حاصل معنى الآية: أنّ داود طليّة لمّا ظنّ أنّ ما خلق الله خلقاً هو أعلم منه، فبعث الله الملكين. فابتلاه بالحكم بينهما. فعجل داود على المدّعي عليه، ولم يسأل المدّعي البيّنة على ذلك. فكان هذا خطيئة (٢) رسم حكمه؛ أي رسم حكمه المأمور بالحكم بهذا الطريق. وكان خطيئة (٣)؛ أي تجاوزاً (١) عمّا هو المتعارف في الحكم لغيره. فاستغفر لخطور (٥) ذلك الظنّ ـ وإن لم يكن سيّئة ـ للانقطاع إلى الله، والتذلّل لما ترفع بها الظنّ المنافى للخشوع التامّ المناسب بحال الأنبياء.

ومَن جوّز الصغيرة على الأنبياء قال: إنّ استغفاره كان لصغيرة وقعت (٢) صنه. شمّ إنّهم اختلفوا في ذلك. فقال بعضهم: إنّ أوريا بن حنّان خطب امرأة، وكان أهلها أرادوا أن يزوّجوها منه. فبلغ داود جمالها، فخطبها أيضاً. فزوّجوها منه، وقدّموه على أوريا. فعوقب داود على الحرص على الدنيا.

وقال بعضهم: إنّه أخرج أوريا إلى بعض ثغوره فقُتل. فلم يجزع عليه جزعه على أمثاله من جنده، إذ مالت نفسه إلى نكاح امرأته. فعوقب على ذلك بنزول الملكين.

وقال بعضهم: إنّه كان في شريعته أنّ الرجل إذا مات وخلّف امرأة، فأولياؤه أحـقّ

۲. ق، ش، ی، ر: خطینته.

١. كذا في المصدر، وفي النسخ: المصيبة.

٤. ق: وتجاوزوا، وفي ن، ش: تجاوز.

٣. ش،ي، ر: خطيئنه.

٥. م،ي، ر: محظور. وفي ق، ش، ت: لحظور. ٦٠. من ن.

بها؛ إلّا أن يرغبوا عنها. فحينئذ يجوز لغيرهم أن يتزوّج بها. فلمّا قُتل أوريا، خطب داود امرأته، ومنعت هيبة داود وجلالته أولياءه أن يخطبوها. فعوتب علىٰ ذلك.

وقال بعضهم: إنّ داودكان متشاغلاً بالعبادة. فأتاه رجل وامرأة متحاكمين إليه. فنظر إلى المرأة ليعرفها بعينها. وذلك نظر مباح. فمالت نفسه إليها ميل الطباع. ففصل بينهما وعاد إلىّ عبادة ربّه. فشغله الفكر في أمرها عن بعض نوافله. فعوقب.

وقال بعضهم : إنّه عوتب على عجلته في الحكم قبل التثبّت. وكان يجب عليه حين سمع الدعوى من أحد الخصمين، أن يسأل الآخر عمّا عنده فيها، ولا يحكم عليه قبل ذلك. وإنّما أنساه التثبت في الحكم، فزعه من دخولهما عليه في غير وقت العادة.

وقال بعضهم مارواه عليّ بن إبراهيم (١) في تفسيره. قال: حدّثني أبي، عن ابن أبي عمير، عن هشام، عن الصادق لللله قال:

إنّ داود على الما جعله الله على خليفة في الأرض، وأنزل عليه الزبور، أوحى الله على الجبال والطير أن يسبّحن معه. وكان سببه أنّه إذا صلّىٰ ببني إسرائيل، يقوم وزيره بعد ما فرغ من الصلاة، فيحمد الله ويسبّحه ويكبّره ويهلّله. ثمّ يمدح الأنبياء نبيّاً نبيّاً، ويذكر من فضلهم وأفعالهم وشكرهم وعبادتهم لله سبحانه والصبر على بهائه، ولا يذكر داود على .

فنادى داود ربّه فقال: ياربّ، قد أثنيت (٢) على الأنبياء بما قد أثنيت عليهم، ولم تثن عليً ! فأوحى الله تَظْفُ إليه: هؤلاء عبادي (٢)، ابتليتهم فصبروا، وأنا أثني عليهم بـذلك. فقال: يا ربّ فابتلني حتى أصبر فقال: يا داود تختار البلاء على العافية! التي ابتليت (٤) هؤلاء، ولم أعلمهم. وأنا ابتليك (٥)، وأعلمك أنّ بلائي في سنة كذا، وشهر كذا، وفي يوم كذا.

١. تفسير القمَى ٢٢٩/٢ ٣٣٣.

٣. المصدر: عباد.

ە. ن: أبليك.

٢. المصدر: قد أنعمت.

٤. ن: أبليت.

وكان داود عليه يفرغ نفسه لعبادته يوماً، ويقعد في محرابه؛ ويــوماً (١) يــقعد لبــني إسرائيل، فيحكم بينهم.

فلمّا كان في اليوم الذي وعده الله رهم الله وحدمه الله وحدمه وخلا في محرابه وحدمه الناس عن نفسه وهو في محرابه يصلّي فإذا بطائر وقع بين يديه جناحاه من زبرجد أخضر، ورجلاه من ياقوت أحمر، ورأسه ومنقاره من اللؤلؤ والزبرجد فأعجبه جداً ونسي ماكان فيه فقام ليأخذه فطار الطائر، فوقع على حائط بين داود وبين أوريابن حنان.

وكان داود قد بعث أوريا في بعث. فصعد داود الله ذلك الحائط، ليأخذ الطير. وإذا امرأة أوريا جالسة تغتسل. فلمّا رأت ظلّ داود، نشرت شعرها، وغطّت به بدنها. فنظر إليها داود، وافتتن بها. ورجع إلى محرابه، ونسي ماكان فيه. وكتب إلى صاحبه في ذلك البعث إلى أن يصيروا إلى موضع كيت وكيت، يوضع التابوت بينهم وبين عدوّهم.

وكان التابوت في بني إسرائيل كما قال الله (٢) رقط الله سكينة من ربّكم وبقية ممّا ترك آل موسى وآل هارون تحمله الملائكة». وقد كان رُفع بعد موسى إلى السماء، لمّا عملت بنوإسرائيل بالمعاصي. فلمّا غلبهم جالوت، وسألوا النبيّ أن يبعث إليهم ملكا يقاتل في سبيل الله تقدّس وجهه بعث إليهم طالوت، وأنزل عليهم التابوت. وكان التابوت إذا وُضع بين بني إسرائيل وبين أعدائهم، ورجع التابوت إنسان، كفر وقتل ولا يرجع أحد عنه إلّا ويقتل (١).

فكتب داود عليَّا إلى صاحبه الذي بعثه أن ضع التابوت بينك وبين عـدوّك، وقـدّم أوريا بن حنان بين يدي التابوت. فقدّمه وقُتل.

فلمًا قُتل أوريا، دخل عليه الملكان وقعدا، ولم يكن تزوّج امرأة أوريا. وكانت في عدّتها، وداود في محرابه يوم عبادته. فدخل عليه الملكان من سقف البيت، وقعدا بين

المصدر: «يومأو «بدل «ويومأ».
 البقرة /٢٤٨.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ زيادة: أويقتل.

يديه. ففزع داود منهما. فقالا: «لا تخف خصمان بغئ بعضنا على بعض فاحكم بيننا بالحقّ ولا تشطط واهدنا إلى سواء الصراط». ولداود الله حيننذ تسع وتسعون امرأة، مابين مهيرة (١) إلى جارية.

فقال أحدهما لداود: «إنّ هذا أخي له تسع وتسعون نعجة ولي نعجة واحدة فـقال أكفلنيها وعزّني في الخطاب»؛ أي ظلمني وقهرني. فقال داود كما حكى الله ﷺ: «لقد ظلمك بسؤال نعجتك إلى نعاجه ـإلى قوله: ـوخرّ راكعاً وأناب».

قال: فضحك المستعدى عليه من الملائكة، وقال: قد حكم الرجل على نفسه. قال داود: أتضحك وقد عصيت!؟ لقد هممت أن أهشّم فاك!

قال: فعرجا وقال الملك المستعدئ عليه: لو علم داود أنّه أحقّ يهشّم فاه (٢) منّي. ففهم داود الأمر، وذكر الخطيئة. فبقي أربعين يوماً ساجداً يبكي ليله ونهاره، ولا يقوم إلّا وقت الصلاة؛ حتّى انخرق (٣) جبينه وسال الدم من عينيه.

فلمّا بعد أربعين يوماً، نودي: يا داود، ما لك؟ أجائع [أنت](1) فنشبعك؟ أو ظمآن فنسقيك؟ أم عريان فنكسوك؟ أم خائف فنؤمنك؟ فقال: أي ربّ! وكيف لا أخاف، وقد عملت ما عملت!؟ وأنت الحكم (٥) العدل الذي لا يجوزك ظلم ظالم.

فأوحى الله ﷺ إليه: تب يا داود! فقال: أي ربّ! وأنّى لي بالتوبة!؟ قال: صر إلىٰ قبر أوريا حتّى أبعثه إليك، واسأله أن يغفر لك. فإن غفر لك، غفرت لك. قال: يا ربّ! فإن لم يفعل؟ قال: استوهبك منه.

فخرج داود الله على على قدميه، ويقرأ الزبور. [وكان إذا قرأ الزبور](١) لا يبقى حجر [ولا مدر](١) ولا شجر ولا جبل، ولا طائر ولا سبع، إلّا ويجاوبه. حتّى انتهى إلى

١. المهيرة من النساء: الحرّة الغالية المهر. ٢. المصدر: أن بهشم فيه.

٣. كذا في المصدر. وفي ن: اغرق مراة. وفي غيرها: اعرق من.

من المصدر.
 ه. كذا في المصدر. وفي النبخ: الحاكم.

٦. ليس في ق. ٧. ليس في المصدر.

جبل، وعليه نبيّ عابد يقال له «حزقيل».

فلمّا سمع دويّ الجبال وصوت السباع، علم أنّه داود عليُّه فقال: هذا النبيّ الخاطئ! فقال داود: يا حزقيل، أتأذن لي أن أصعد إليك؟ قال: لا! فإنّك مذنب! فبكئ داود. فأوحى الله إلى حزقيل. يا حزقيل، لا تعيّر داود بخطيئته، وسلنى العافية.

فنزل حزقيل، وأخذ بيد داود للتلا وأصعده إليه. فقال له داود: يا حزقيل، هل هممت بخطيئة قطّ. قال: لا. قال: فهل دخلك العجب ممّا أنت فيه من عبادة الله؟ قال: لا. قال: فهل ركنت إلى الدنيا، فأحببت أن تأخذ من شهواتها ولذَاتها؟ قال: بلى، ربّما عرض ذلك بقلبي. قال: فما تصنع؟ قال: أدخل هذا الشّعب فأعتبر بما فيه.

قال: فدخل داود للنظ الشّعب؛ فإذا بسرير من حديد عليه جمجمة بالية وعظام نخره. وإذا لوح من حديد وفيه مكتوب. فقرأه داود، فإذا فيه: «أنا أروى بن مسلم (۱). ملكت ألف سنة. وبنيت ألف مدينة. وافتضضت ألف جارية. وكان آخر أمري أن صار التراب فراشي، والحجارة وسادي، والحيّات والديدان جيراني. فمن رآني، فلا يغتر بالدنيا».

ومضئ داود حتى أتى قبر أوريا. فناداه، فلم يجبه. ثمّ ناداه ثانية، فلم يجبه. ثمّ ناداه ثالثة، فقال أوريا: مالك يا نبيّ الله!؟ لقد شغلتني عن سروري وقرّة عيني؟ قال: يا أوريا، اغفرلي، وهب لي خطيئتي. فأوحى الله إليه: يا داود، بيّن له ماكان منك. فناداه داود، فأجابه في الثالثة. فقال: يا أوريا، فعلت كذا وكذا، وكيت وكيت. فقال أوريا: أتفعل الأنبياء مثل هذا؟! فناداه، فلم يجبه.

فوقع داود على الأرض باكياً. فأوحى الله ﷺ إلى صاحب الفردوس ليكشف عنه. فكشف عنه. فقال أوريا: لمن هذا؟ فقال: لمن غفر لداود خطيئته. فقال: يا رب، قد وهبت له خطيئته.

١. م، ي، ر: سلم. وفي المصدر: سلمة.

فرجع داود عليه الله ويثني إسرائيل. وكان إذا صلّى وزيره، يحمد الله ويثني على الأنبياء. ثمّ يقول:كان من فضل نبيّ الله داود قبل الخطيئة كيت وكيت. فاغتمّ داود عليه فأوحى الله يَهِ الله يَاداود، قد وهبت لك خطيئتك، وألزمت عار ذنبك بني إسرائيل. قال: ينا ربّ، كيف وأنت الحكم العدل الذي لاتجور. قال: لأنّهم لم يعاجلوك بالنكير (۱).

وتزوّج داود للله بامرأة أوريا بعد ذلك، فولد له منها سليمان للله . ثم قال الله: «فغفرنا له ذلك وإنّ له عندنا لزلفي وحسن مآب» (٢).

ونُقل ذلك القول في مجمع البيان (٣) بأدني مخالفة لما في الرواية.

وتلك الأقوال فاسدة على أصل مذهبنا من عدم جواز الصغائر على أنبياء الله تعالى . خصوصاً وبعضها يشتمل على نسبة الفواحش والكبائر إليهم، وأحاديثنا تـدلّ عـلى فسادها.

والرواية التي رواها عليّ بن إبراهيم واردة مورد التقيّة. ويحتمل الورود مورد الإنكار لا الإخبار. والدليل الدال على ذلك، ما سنورده من الأخبار فيما بعد. والله المستعان.

ثمّ لمّا تذلّل وتخضّع داود من ذلك الخطور ليس بفتور، أعلى الله مرتبته فقال: ﴿ يَا دَاوُدُ إِنَّا جَعَلْنَاكَ خَلِيفَةً فِي الْأَرْضِ ﴾: استخلفناك على الملك فيها. أو: جعلناك خليفةً ممّن قبلك من الأنبياء القائلين بالحقّ.

﴿ فَاحْكُمْ بَيْنَ النَّاسِ بِالْحَقِّ ﴾: بحكم الله.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): حدّثني أبي، عن القاسم بن محمّد، عن سليمان بن

١. كذا في المصدر. وفي ن: بالنكيل. وفي غيرها: بالكبر.

٢. قال العلاّمة المجلسي ﷺ: اعلم أن هذا الخبر محمول على التقية، لموافقته لما روته العامّة في ذلك.
 ٣. المجمع ٤٧٢/٤.

داود المنقري، عن حمّاد قال: سألت أبا عبدالله عليُّه عن لقمان وحكمته التي (١) ذكرها الله ﷺ. فقال:

أما والله، ما أوتي [لقمان](٢) الحكمة بحسب ولا مال ولا أهل، ولا بسط في جسم ولا جمال ـ وذكر حديثاً طويلاً ذكرناه بتمامه في لقمان ـ وفيه يقول للها :

وان الله تبارك وتعالى أمر طوائف من الملائكة حين انتصف النهار، وهدأت العيون بالقائلة، فنادوا لقمان حيث يسمع ولا يراهم، فقالوا: يا لقمان، هل لك أن يجعلك الله خليفة في الأرض تحكم بين الناس؟

فقال لقمان: إن أمرني الله بذلك، فالسّمع والطاعة. لأنّـه إن فـعل بــي ذلك أعــانني عليه، وعلّمني وعصمني. وإن هو خيّرني، قبلت العافية.

فقالت الملائكة: يا لقمان لم (قلت ذلك) (٣)؟

قال: لأنّ الحكم بين الناس من أشد (٤) المنازل من الدِّين، وأكثرها (ه) فتناً وبلاء (١) ما يخذل ولا يعان، ويغشاه الظلم من كلّ مكان. وصاحبه فيه بين أمرين: إن أصاب فيه الحقّ، فبالحريّ أن يسلم وإن أخطأ طريق الجنّة. ومن يكن في الدنيا ذليلاً وضعيفاً، كان أهون عليه في المعاد من أن يكون فيه حكماً سريّاً (٧) شريفاً. ومن اختار الدنيا على الأخرة، يخسرهما كلتيهما. تزول هذه، ولا تدرك (٨) تلك.

[قال: إ(٥) فتعجّبت الملائكة من حكمته، واستحسن الرخمن منطقه. فلمّا أمسى، وأخذ مضجعه من الليل، أنزل الله عليه الحكمة، فغشاه بها من قرنه إلىٰ قدمه ـ وهـو

١. المصدر: الذي . ٢. من المصدر .

٣. من المصدر،

كذا في المصدر. وفي النسخ: «بأشدٌ» بدل «من أشدٌ».

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: أكثر.

خ: أكثر. ٦. كذا في المصدر. وفي النسخ زيادة: بأشدً. ٨. كذا في المصدر. وفي النسخ: لا يدرك.

٧. السري: السيّد الشريف.

٩. من المصدر،

نائم ـ وغطّاه بالحكمة غطاءً. فاستقيظ وهو أحكم الناس في زمانه. وخرج على الناس ينطق بالحكمة، وينهي فيها(١).

قال: فلمّا أوتي الحكم بالخلافة ولم يقبلها، أمر الله ﷺ الملائكة، فنادت داود ﷺ بالخلافة. فقي الأرض. بالخلافة في الأرض. وابتلي بها غير مرّة؛ وكلّما يهوئ في الخطأ، يقيله الله تعالى ويغفر له.

وكان لقمان يكثر زيارة داود، ويعظه بـمواعـظه وحكـمته وفـضل عـلمه. وكـان داود الله يقول له: طوبئ لك يا لقمان! أوتيت الحكمة، وصرفت عنك البليّة. وأُعطي داود الله الخلافة، وابتلى بالحكم والفتنة.

قوله للنِّلاِ: «كلّمايهوى في الخطيئة (٣)، يقيله الله»؛ أي كلّما يـحكم بـخطيئة رسـم حكمه، يغفر له؛ لأنّه جوّزه له. أو: كلّما خطر بباله مثل ما خطر من كونه أعلم من كلّ الخلق، ثمّ يستغفر، غفر له، وأثابه، ورفع درجته.

وفي الكافي (٤): محمّد بن يحيئ ، عن أحمد بن محمّد ، عن الحسين بن سعيد ، عن فضالة بن أيّوب ، عن أبان بن عثمان ، عمّن أخبر ، عن أبي عبدالله عليّة قال : في كتاب عليّ عليّة : أنّ نبيّاً من الأنبياء شكا إلى ربّه القضاء فقال : كيف أقضي بما لم تر عيني ، ولم تسمع أذنى ! ؟ فقال : اقض بينهم بالبيّنات وأضفهم (٥) إلى اسمى يحلفون به .

وقال: إنّ داود النظير قال: يا ربّ، أرني الحقّ كما هو عندك، حتّى أقضي به. فقال: إنّك لا تطبق ذلك. فألحّ على ربّه؛ حتّى فعل. فجاءه رجل يستعدي على رجل (٦)، فقال: إنّ هذا أخذ مالي. فأوحى الله ﷺ أنّ هذا المستعدي قتل أبا هذا الرجل، وأخذ ماله. فأمر داود النظير بالمستعدي، فقُتِل. وأخذ ماله، فدفعه إلى المستعدى عليه.

قال: فعجب الناس وتحدّثوا حتَىٰ بلغ داود للهُلا ودخل عليه من ذلك ماكره. فدعا

٢. ليس في ش، ق.

٤. الكافي ١٤/٧، ح ٣.

٦. في ق زيادة: آخر.

١. المصدر: ويثبتها.

٣. كذا. وفي نصّ الرواية: الخطأ.

٥. في القاموس: أضفته إليه: ألجأته.

ربّه أن يرفع ذلك، ففعل. ثمّ أوحىٰ الله ﷺ إليه أن احكم بينهم بالبيّنات، وأضفهم إلى اسمى يحلفون به.

وفي أصول الكافي (١): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن منصور، عن فضيل (٢) الأعور، عن أبي عبيدة الحدّاء، عن أبي عبدالله عليه أنّه قال: يا أبا عبيدة ، إذا قام قائم آل محمّد عَلَيْهِ على حكم بحكم داود وسليمان؛ لا يسأل بيّنة. والحديث طويل. أخذت منه موضع الحاجة.

محمّد بن يحيى (٣)، عن أحمد بن محمّد، عن محمّد بـن سـنان، عـن أبـان قـال: سمعت أبا عبدالله للثِلِّ يقول: لا تذهب الدنيا، حتّىٰ يخرج رجل منّي، يحكم بحكومة آل داود للثِلِّ ولا يسأل بيّنة. يعطي كلّ نفس حقّها.

محمّد (٤)، عن أحمد، عن ابن محبوب، عن هشام بن سالم، عن عمّار الساباطيّ قال: قلت لأبي عبدالله عليّه : بم تحكمون إذا حكمتم؟ قال: بحكم الله وحكم داود. فإذا ورد علينا الشيء الذي ليس عندنا، تلقّانا به روح القدس.

محمّد بن أحمد (٥)، عن محمّد بن خالد، عن النضر بن سويد، عن يحيى الحلبيّ، عن عمران (٦) بن أعين، عن جعيد الهمدانيّ، عن عليّ بن الحسين المنظا قال: سألته: بأيّ حكم تحكمون؟ قال: حكم آل داود المنظلاً. فإن أعيانا شيء، تلقّانا به روح القدس.

أحمد بن مهران ﷺ (٧) عن محمّد بن عليّ [عن ابن محبوب](٨)، عن هشام بن سالم، عن عمّار الساباطيّ قال:

قلت لأبي عبدالله النِّيلِا: ما منزلة الأئمة ؟ قال (١٠): كمنزلة ذي القرنين، وكمنزلة

٢. المصدر: فضل.

٤. نفس المصدر ٣٩٨، ح ٣.

٦. م، ر: حمران.

٨. من المصدر.

۱. الكافي ۳۹۷/۱م - ۱.

٣. نفس المصدر ٢٩٨٨، ح ٢.

٥. نفس المصدر /٣٩٨، ح ٤.

٧. نفس المصدر /٣٩٨، ح ٥.

٩. ليس في ق.

يوشع، وكمنزلة أصف صاحب سليمان.

قال: فبما تحكمون؟ قال: بحكم الله وحكم داود للشِّ وحكم محمّد ﷺ. ويتلقّانا به روح القدس.

﴿ وَلاَ تَتَّبِعِ الْهَوَيٰ ﴾ : ما تهوى النفس.

في كتاب الخصال (١): عن جابر، عن أبي عبدالله لطنيلا قال (٢): قال رسول الله عَلَيْلَا : إنّ أخوف ما أخاف على أمتي الهوى وطول الأمل. أمّا الهوى، فإنّه يصدّ عن الحقّ. وأمّا طول الأمل، فينسى الآخرة.

عن سليم (٣) بن قيس الهلالي (٤) عن أمير المؤمنين عليه عن النبي عَلَيْهِ أنّه قال في كلام له إلى أن قال:

ثمّ قال أميرالمؤمنين عليه : ألا إنّ أخوف ماأخاف عليكم خصلتين: اتّباع الهـوى وطول الأمل. أمّا اتّباع الهوئ، فيصدّ عن الحقّ. وطول الأمل، فينسى الآخرة.

عن أبي جعفر محمّد بن عليّ الباقر (٥) لطنظِ قال: ثلاث درجات. وثلاث كفّارات. وثلاث موبقات. وثلاث منجيات. فأمّا الدرجات \_إلئ أن قال لطظِ : \_وأمّا الموبقات؛ فشحّ مطاع، وهوئ متّبَع، وإعجاب المرء بنفسه.

﴿ فَيُضِلُّكَ عَنْ سَبِيلِ اللهِ ﴾: دلائله التي نصبها على الحقّ.

﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُضِلُّونَ عَنْ سَبِيلِ اللهِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ بِمَا نَسُوا يَوْمَ الْحِسَابِ ﴾ ﴿ اِنَّ السبب اللهِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ بِمَا نَسُوا يَوْمَ الْحِسَابِ ﴾ ﴿ السبب نسبانهم. وهو ضلالهم عن السبيل. فإنَّ تذكّر يوم الحساب يفضي إلى الحقّ ومخالفة الهوى.

وفي عيون الأخبار (٢)، في باب مجلس الرضاء الله عند المأمون مع أصحاب الملل

١. الخصال /٥١، ح ٦٢.

المصدر: عن جابرين عبدالله قال، وفي ن، ر: عن جابر، عن عبدالله قال.

٣. نفس المصدر، ح ٦٣.

ع. كذا في ن والمصدر. وفي سائر النسخ: سليمان.
 ٦. العيون ١٥٤/١\_١٥٥، ح١.

٥. نفس المصدر /٨٤..٨٣، ح ١٠.

والمقالات، وما أجاب به عليّ بن جهم في عصمة الأنبياء صلوات الله عليهم حديث طويل، يقول فيه الرضا للطِّلاِ: وأمّا داود، فما يقول من قبلكم فيه؟

فقال عليّ بن محمّد بن الجهم: يقولون: إنّ داود لله كان يصلّي في محرابه، إذ تصوّر له إبليس على صورة طير أحسن ما يكون من الطيور. فقطع داود لله صلاته، وقام ليأخذ الطير. فخرج الطير إلى الدار. [فخرج في أثره.](۱) فطار الطير إلى السطح. فصعد في طلبه. فسقط الطير في دار أوريا بن حنان. فاطلع داود في أثر الطير. فإذا بامرأة أوريا تغتسل. فلمّا نظر إليها، هواها. وكان قد أخرج أوريا في بعض غزواته، فكتب إلى صاحبه أن قدّم أوريا أمام التابوت. فقدّم أوريا، فظفر بالمشركين. فصعب ذلك على داود. فكتب إليه ثانية أن قدّمه أمام التابوت. فقدّم. فقتل أوريا. فتزوج داود الله على داود.

قال: فضرب الرضائل بيده على جبهته، وقال: إنّا لله وإنّا إليه راجعون! لقد نسبتم نبيّاً من أنبياء الله إلى التهاون بصلاته؛ حتّى خرج في أثر الطير! ثمّ بالفاحشة! ثمّ بالقتل! فقال: يا ابن رسول الله، فما كانت خطيئته؟

فقال: ويحك! إنّ داود إنّما ظنّ ما خلق الله ﷺ خلقاً هو أعلم منه. فبعث الله ﷺ الملكين «فتسوّ روا المحراب فقالوا(٢) خصمان بغي بعضنا على بعض فاحكم بيننا بالحقّ ولا تشطط واهدنا إلى سواء الصراط إنّ هذا أخي له تسع وتسعون نعجة ولي نعجة واحدة فقال أكفلنيها وعزّني في الخطاب».

فعجّل داود على المدّعى عليه، فقال: «لقد ظلمك بسؤال نعجتك إلى نعاجه» ولم يسأل المدّعى عليه فيقول له: ما تقول؟ ولم يسأل المدّعى عليه فيقول له: ما تقول؟ فكان هذا خطيئة (٣) رسم حكمه (٤)، لا ما ذهبتم إليه. ألا تسمع الله و لله يقول: «يا داود إنّا جعلناك خليفة في الأرض فاحكم بين الناس بالحقّ» (إلى آخر الآية).

أيس في المصدر.

٢. المصدر: فتسوّرا في المحراب فقالا.

٣. ق، ش: خطيئته.

٤. المصدر: الحكم.

فقال: يا ابن رسول الله، فما قصّته مع أوريا؟

قال الرضاء الله الله المرأة في أيّام داود كانت إذا مات بعلها أو قُتل، لا تتزوّج بعده أبداً. فأوّل من أباح (١) الله ﷺ له أن يتزوّج بامرأة قُتل بعلها، داود. فتزوّج بامرأة أوريا، لمّا قُتل، وانقضت عدّتها منه. فذلك الذي شقّ إعلى الناس من قبل [٢٠] أوريا.

﴿ وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاءَ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا بَاطِلاً ﴾: خلقاً باطلاً لا حكمة فيها. أو: ذوي باطل بمعنى: مبطلين عابئين ؛ كقوله (٣): «وما خلقنا السماوات والأرض وما بينهما لاعبين». أو: للباطل الذي هو متابعة الهوى، بل للحق الذي هو مقتضى الدليل من التوحيد، والتدرّع بالشرع ؛ كقوله (٤): «وما خلقت الجنّ والإنس إلّا ليعبدون»، على وضعه موضع المصدر مثل هنيئاً.

﴿ ذَلِكَ ظَنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ : الإشارة إلىٰ خلقها باطلاً. والظنّ بمعنىٰ المظنون.

﴿ فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ كَفَرُوا مِنَ النَّارِ ﴾ ۞: بسبب هذا الظنِّ.

﴿ أَمْ نَجْعَلُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ كَالْمُفْسِدِينَ فِي الْأَرْضِ ﴾: «أم» منقطعة. والاستفهام فيه لإنكار التسوية بين الحزبين، التي هي من لوازم خلقها باطلاً، ليدلّ علىٰ نفيه. وكذا التي في قوله:

﴿ أَمْ نَجْعَلُ الْمُتَّقِينَ كَالْفُجَارِ ﴾ ﴿ قَانَه أَنكر التسوية أَوَلاَ بين المؤمنين والكافرين، ثمّ بين المتّقين من المؤمنين والمجرمين منهم.

ويجوز أن يكون تكريراً للإنكار الأوّل، باعتبار وصفين آخرين بمنعان التسوية من الحكيم الرحيم.

وفي شرح الآيات الباهرة (٥): قال محمّد بن العبّاس ﴿: حـد ثنا عـليّ بـن عـبيد ومحمّد بن القاسم بن سلام قال: حدّ ثنا حسين بن حكم، عن حسن بن حسين، عـن

٣. الدخان /٢٨.

٢. من المصدر.

١. لمصدر: أتاح.

٤. الذاريات /٥٦.

ه. تأويل الآيات الباهرة ٥٠٣/٢، ح ٢.

حيّان بن علي، عن الكلبي، عن أبي صالح، عن ابن عبّاس، في قوله عَيَّك:

«أم نجعل الذين آمنوا وعملوا الصالحات»: عليّ وحمزة وعبيدة «كالمفسدين في الأرض»: عتبة وشيبة والوليد. «أم نجعل المتّقين»: عليّ وأصحابه «كالفجّار»: فلان وأصحابه.

وفي روضة الكافي (1)، بإسناده إلى أبي عبدالله على حديث طويل، يقول فيه: لا ينبغي لأهل الحقّ أن ينزلوا أنفسهم منزلة أهل الباطل. لأنّ الله لم يجعل أهل الحقّ عنده بمنزلة أهل الباطل. إذ يقول: «أم نجعل الذين آمنوا وجه قول الله في كتابه، إذ يقول: «أم نجعل الذين آمنوا وعملوا الصالحات كالمفسدين في الأرض أم نجعل المتّقين كالفجّار»!؟

وفي كتاب الخصال (٢)، عن أميرالمؤمنين اللَّه حديث طويل، يـقول فـيه اللَّه: والفاجر إن ائتمنته خانك. وإن صاحبته، شانك. وإن وثقت به، لم ينصحك.

عن أبسي بسصير (٣)، عن أبسي جعفر محمّد بن علي الباقر علي قال: كان أميرالمؤمنين علي الباقر علي الأهل التقوى علامات يُعرَفون بها: صدق الحديث وأداء الأمانة، والوفاء بالعهد، وقلّة الفخر والتجمّل (٤)، وصلة الأرحام، ورحمة الضعفاء، وقلّة المؤاتاة للنساء، وبذل المعروف، وحسن الخلق، وسعة الحلم، واتباع العلم فيما يقرّب إلى الله تعالى.

﴿ كِتَابٌ آنْزَلْنَاهُ اِلَيْكَ مُبَارَكُ ﴾ : أي هذا القرآن كتاب أنزلناه إليك نفّاع . وقرئ (٥) بالنصب ، على الحال .

﴿لِيَدَّبُّرُوا آيَاتِهِ ﴾: ليتفكّروا فيها.

وقرئ (٦٠): «ليتدبّروا» على الأصل. و«لتدّبروا»؛ أي أنت وعلماء أمّتك.

﴿ وَلِيَتَذَكَّرَ أُولُو الْأَلْبَابِ ﴾ ۞: وليتّعظ به ذووالعقول السليمة (٧). أو : ليستحضروا ما

٢. الخصال ١١٦٧، ح ٩٦.

٤. المصدر: البخل.

٧. في جميع النسخ زيادة: قبل.

۱. الكافي ۱۲/۸ ح ۱.

٣. نفس المصدر /٤٨٣، ح ٥٦.

٥ و٦. أنوار التنزيل ٣٠٩/٢.

هو كالمركوز في عقولهم، من فرط تمكّنهم من معرفته، بما نصب عليه من الدلائل. فإنّ الكتب الإلهيّة بيان لما لا يُعَرف إلّا من الشرع، وإرشاد إلى مالا يستقلّ به العقل. ولعلّ التدبّر للمعلوم الأوّل، والتذكّر للثاني.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): حدّثنا محمّد بن جعفر قال: حدّثنا يحيى بن زكريّا اللؤلؤيّ، عن عليّ بن حسّان، عن عبدالرحمن بن كثير قال:

سألت الصادق للخلاعن قوله: «أم نجعل الذين آمنوا وعملوا الصالحات». قال: أميرالمؤمنين وأصحابه. «كالمفسدين في الأرض»: حبتر وزريق (۱) وأصحابه. «كالمفسدين في الأرض»: حبتر وزلام (۱) وأصحابهما. «أم نجعل المتقين»: أميرالمؤمنين وأصحابه «كالفجّار»: حبتر وزلام (۱) وأصحابهما. «كتاب أنزلناه إليك مبارك ليدّبروا آياته»: أميرالمؤمنين والأئمة الملكالا. «وليتذكّر أولو الألباب، وهم أهل الألباب الثاقبة (۱).

[قال:](٥) وكان أميرالمؤمنين للنَّلِج يفتخر بها، ويقول: ما أُعـطي أحـد(٦) قـبلي ولا بعدي مثل ما أُعطيت.

﴿ وَوَهَبْنَا لِدَاوُدَ سُلَبْمانَ نِعْمَ الْعَبْدُ ﴾ : أي نعم العبد سليمان. إذ ما بعده تعليل للمدح. وهو من حاله

﴿ إِنَّهُ أَوَّابٌ ﴾ ۞: رجّاع إلى الله بالتوبة ، أو إلى التسبيح ، مرجّع له.

﴿ إِذْ عُرضَ عَلَيْهِ ﴾: ظرف له أواب» أو له نعم».

﴿ بِالْعَشِيِّ ﴾ : بعد الظهر.

﴿ الصَّافِنَاتُ ﴾ : الصافن من الخيل : الذي يقوم على طرف سنبك يد أو رجل. وهو من الصفات المحمودة في الخيل ، لاتكاد تكون إلّا في العراب الخلص .

﴿الْجِيَادُ ﴾ ٢٠ : جمع جواد أو جود، وهو الذي يسرع في جريه.

١. تفسير القمّي ٢٣٤/٢.

٣. م، المصدر: دلام. وفي ش، ي، ر: ذلام.

ع. من المصدر.

٣. كناية عن أبي بكر وعمر لعنهما الله. وفي ن: رزيق.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: الباقية.

٦. ليس في ق.

وقيل (١): الذي يجود بالركض.

وقيل (٢): جمع جيد.

قيل (٣): غزا دمشق ونصيبين وأصاب ألف فرس.

وقيل (٤): أصابها أبوه من العمالقة فورثها منه.

وقيل (٥): كانت خيلاً خرجت من البحر لها أجنحة. فاستعرضها. فلم تزل تُعرَض عليه، حتَّىٰ غربت الشمس، وغفل عن وردكان له. فاغتمّ لما فاته. فاستردّها فعقرها، تقرّباً لله.

وقيل (٦): كان صلَّىٰ الصلاة الأولىٰ، وقعد علىٰ كرسيّه.

﴿ فَقَالَ إِنِّي آخْبَيْتُ حُبِّ الْخَيْرِ عَنْ ذِكْرِ رَبِّي ﴾: أصل أحببت أن يُعدَّى بـ «على » لأنّه بمعنى: آثرت ، لكن لمّا أنيب مناب «أنَبْتُ» عُدِّي تعديته .

وقيل (٧): هو بمعنئ: تقاعدت. من قولهم:

مثل بعير السوء إذ أحبًا

أي برك. و«حبّ الخير» مفعول له.

والخير: المال الكثير. والمراد به: الخيل التي شغلته. ويحتمل أنّه سمّاها خيراً، تعلّق الخير بها. قال (٨) المثيل : الخيل معقود بنواصيها الخير إلىٰ يوم القيامة.

وفي قراءة ابن مسعود (٩٠): «حبّ الخيل».

وقيل (١٠٠): الخير: المال الكثير. ومنه: الخيل؛ لأنَّه مال.

﴿حَتَّىٰ تَوارَتْ بِالْحِجَابِ﴾ ۞: أي غربت الشمس.

شبّه غروبها بتواري المخبّأة بحجابها. وإضمارها من غير ذكـر، لدلالة «العشـيّ» عليه.

٦ و٧. مجمع البيان ٤٧٤/٤.

٩. مجمع البيان ٤٧٥/٤.

١ ـ ٥. أنوار التنزيل ٣٠٩/٢.

٨. أنوارالتنزيل ٣١٠/٢.

١٠. أنوار التنزيل ٣١٠/٢.

. تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

وقيل (١): الضمير للخيل.

وفي الكافي (٢): على بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن حمّاد، عن حريز، عن زرارة والفضيل، عن أبي جعفر التلا في قول الله (٣) ﷺ: «إنَّ الصلاة كانت علىٰ المؤمنين كتاباً موقوتاً» قال: يعني مفروضاً. وليس يعني وقت فوتها، إذا جاز ذلك الوقت، ثمّ صلاّها، لم تكن صلاته هذه مؤدّاة. ولو كان ذلك كذلك، لهلك سليمان بن داود ﷺ حين صلاَّها لغير وقتها. ولكنَّه متىٰ ما ذكرها، صلاَّها. والحـديث طـويل. أخذت منه موضع الحاجة.

وفي كتاب علل الشرائع (٤): حدّثنا محمّد بن الحسن الله قال: حدّثنا الحسين بن الحسن بن أبان، عن الحسين بن سعيد، عن النضر بن سويد، عن موسئ بن بكر، عن زرارة ، عن أبي جعفر عليه في قول الله ﷺ: «كتاباً موقوتاً» قال: موجباً . إنّما يعني بذلك وجوبها علىٰ المؤمنين. ولو كانت كما يقولون، لهلك سليمان بن داود عليُنا حين أخّر الصلاة حتَّىٰ توارت بالحجاب. لأنَّه لوصلاَّها قبل أن تغيب، كان وقـتاً. وليس صـلاة أطول [وقتاً](٥)من العصر.

﴿ رُدُّوهَا عَلَيَّ ﴾: قيل (٦): الضمير للصافنات.

﴿ فَطَفِقَ مَسْحاً ﴾: فأخذ يمسح السيف مسحاً

﴿ بِالسُّوقِ وَالْاَعْنَاقِ ﴾ ٢٠ : أي بسوقها وأعناقها يقطعها. من قولهم: مسح علاوته : إذا ضرب عنقه.

والمعنى: أنَّه أقبل يضرب سوقها وأعناقها، لأنَّها كانت سبب فوت صلاته.

وقيل (٧): إنَّما فعل ذلك، لأنَّها كانت أعزَ ما له. فتقرّب إلى الله بـذبحها، ليـتصدَّق بلحومها.

١. مجمع البيان ٤٧٥/٤.

٣. النساء /١٠٢.

٥. من المصدر،

٧. مجمع البيان ٤٧٥/٤.

۲. الکافی ۲۹٤/۳. ح ۱۰.

٤. العلل/٩٠٥، ﴿ ٧٩.

٦. أنوار التنزيل ٣١٠/٢.

وقيل (١): جعل يمسح بيده أعناقها وسوقها حبّاً لها.

وقيل (٢): إنَّه مسح أعناقها وسوقها، وجعلها مسبلة (٣) في سبيل الله.

والصحيح أنّ الضمير للشمس، والمراد بالمسح بالسوق والأعناق: الوضوء بطريق شرع لهم. كما يدلّ عليه الأخبار.

وعن ابن كثير (1): «بالسؤق» علئ همز الواو ، لضمّة ماقبلها ؛ كمؤمن .

وعن أبي عمرو (٥): «بالسؤق» (٦) إكما في موسئ.] (٧)

وقرئ (^): «بالساق» اكتفاءً بالواحد عن الجمع، لأمن الإلباس.

وفي من لا يحضره الفقيه (٩): روي عن الصادق الله أنَّه قال:

إنّ سليمان بن داود المنظّ عرض عليه ذات يوم بالعشي الخيل. فاشتغل بالنظر إليها، حتى أصلي حتى توارت الشمس بالحجاب. فقال للملائكة: ردّوا الشمس عليّ، حتى أصلي صلاتي في وقتها. فردّوها. فقام، فمسح ساقيه وعنقه، وأمر أصحابه الذين فانتهم الصلاة معه بمثل ذلك. وكان ذلك وضوءهم للصلاة. ثمّ قام فصلّي (١٠٠). فلما فرغ، غابت الشمس، وطلعت النجوم.

وذلك قول الله على: «ووهبنا لداود سليمان نعم العبد إنّه أوّاب إذ عُرض عليه بالعشيّ الصافنات الجياد فقال إنّي أحببت حبّ الخير عن ذكر ربّي حتّىٰ تـوارت بـالحجاب ردّوها على فطفق مسحاً بالسوق والأعناق».

وفي مجمع البيان (١١): وقيل: «إنّ هذه الخيل كانت شغلته عن صلاة العصر، حتّىٰ فات وقتها. عن عليّ الله في روايات أصحابنا أنّه فاته أوّل الوقت.

١. أنوار التنزيل ٣١٠/٣. ٢. مجمع البيان ٤٧٥/٤.

٣. كذا في المصدر. وفي ن: مبتلة. وفي غيرها: بتلة.

٧. ليس في المصدر.

۹. الفقيم ۱۲۹/۱، ح ۲۰۷.

١١. المجمع ٤٧٥/٤.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: بالسُّؤوق.

٨. نفس المصدر والموضع.

١٠. ليس في ق، ش، م.

قال ابن عبّاس (١): سألت عليّاً عليَّا عن هذه الآية.

فقال: ما بلغك فيها، يا ابن عبّاس؟

قلت له: سمعت كعباً يقول: اشتغل سليمان النَّيْلِ بعرض الأفراس: حتَى فاتته الصلاة، فقال: «ردّوها عليً»؛ يعني: الأفراس، وكانت أربعة عشر. فأمر بضرب سوقها وأعناقها بالسيف، فقتلها. فسلبه الله ملكه أربعة عشر يوماً. لأنّه ظلم الخيل بقتلها.

فقال علميّ عليّه الله على عليه الكن اشتغل سليمان بعرض الأفراس ذات يوم، لأنّه أراد جهاد العدوّ؛ حتى توارت الشمس بالحجاب. فقال بأمر الله للملائكة الموكّلين بالشمس: «ردّوها عليّ». فرُدّت، فصلّى العصر في وقتها. وإنّ أنبياء الله لا يظلمون، ولا يأمرون بالظلم. لأنّهم معصومون مطهّرون.

وما في تفسير عليّ بن إبراهيم الله الله على بن إبراهيم في قوله على بن إبراهيم في قوله الله الووهبنا لداود سليمان نعم العبد إنّه أوّاب إذ عُرض عليه بالعشيّ الصافنات الجياد فقال إنّي أحببت حبّ الخير عن ذكر ربّي حتّى توارت بالحجاب». وذلك أنّ سليمان عليه كان يحبّ الخيل ويستعرضها (٢). فعُرضت عليه يوماً إلى أن غابت الشمس، وفاتنه صلاة العصر. فاغتم من ذلك غمّاً شديداً. فدعا الله الله الله الله الشمس، حتى يصلي العصر. فرد الله الله عليه الشمس إلى وقت صلاة العصر، حتى صلاها، ثم دعا بالخيل، فأقبل يضرب أعناقها وسوقها بالسيف؛ حتى قتلها كلّها. وهو قوله تعالى: «ردّوها علي فطفق مسحاً بالسوق والأعناق». محمول على نقل مارواه العامة من غير استناد إلى ما روى من الأخبار.

﴿ وَلَقَدْ فَتَنَّا سُلَيْمَانَ وَٱلْقَيْنَا عَلَىٰ كُرْسِيِّهِ ﴾ : على سريره ـ من التكرّس ـ وهو الاجتماع . ﴿ جَسَداً ثُمَّ آنَابَ ﴾ ٢٠ : في مجمع البيان (٤): واختلف العلماء في زلّته وفتنته

نفس المصدر والموضع.
 ۲۳۵\_۲۳٤/۲ معتار القمّي ۲۳۵/۲۳۵ معتار.

٣. كذا في ن، المصدر، وفي سائر النسخ: يعرضها.

٤. المجمع ٤٧٥/٤ -٤٧٦، بتلخيص في ذيله من المفسر.

والجسد الذي أُلقى علىٰ كرسيَّه علىٰ أقوال:

منها: أنّ سليمان عليه قال يوماً في مجلسه: لأطوفنّ الليلة على سبعين امرأة تلدكلّ امرأة منهنّ غلاماً يضرب بالسيف في سبيل الله. ولم يقل: «إن شاء الله». فطاف عليهنّ فلم تحمل منهنّ إلّا امرأة واحدة جاءت بشقّ ولد. رواه أبو هريرة عن النبيّ عَيْلِينًا.

قال (١): ثمّ قال: فو الذي نفس محمّد بيده، لو قال: «إن شاءالله» لجاهدوا في سبيل الله فرساناً. والجسد الذي أُلقي علىٰ كرسيّه كان هذا.

وعوتب علىٰ تركه ما هو مندوب إليه (٢).

ومنها: أنَّه وُلد له [ولد](٥) ميَّت جسد بلا روح، فألقى علىٰ سريره.

ومنها: أنّ الجسد المذكور، هو جسد سليمان، لمرض امتحنه الله تعالىٰ به. وتقدير الكلام: وألقينا منه علىٰ كرسيّه جسداً (٦٠)، لشدّة المرض.

وفي تفسير عليّ بن ابراهيم (٧): إنّه لمّا تزوّج فاليخا (٨)، وُلد منها ابن، وكان يحبّه. فنزل ملك الموت على سليمان ـوكان كثيراً ما ينزل عليه ـفنظر إلى ابنه نظراً حديداً (٩).

٤. من المصدر.

١. ليس في ق،م،ش،ت.

٢. العبارة الأخيرة ملخص ما قيل في المجمع بعد العبارة السابقة.

٣. ت،م،ي، ر: المحذر.

٠٠ من المصدر.

٦. في ق زيادة: ثمَّ أناب.

٧. تفسير القمى /٢٣٥\_٢٣٦.

٨. ن، ت، المصدر: باليمانيّة.

٩. ن: شديداً. وفي ق، ش: حديثاً.

ففزع سليمان عليه إلى من ذلك، فقال لأمّه: إنّ ملك الموت نظر إلى ابني نظرة أظنّه قد أُمر بقبض روحه.

فقال للجنّ [والشياطين](١): هل لكم حيلة في أن تفرّوه (٢) من الموت؟ فقال واحد منهم: أنا أضعه تحت عين الشمس في المشرق. فقال سليمان للخِلان إنّ ملك الموت يخرج ما بين المشرق والمغرب. فقال واحد منهم: أنا أضعه في الأرض السابعة. فقال: إنّ ملك الموت يبلغ ذلك. فقال آخر: أنا أضعه في السحاب والهواء. فرفعه ووضعه على السحاب.

فجاء ملك الموت، فقبض روحه (٣) في السحاب، فوقع جسده ميّناً على كرسيّ سليمان الله في قوله: «وألقينا على كرسيّه جسداً أثمّ أناب».

وفي مجمع البيان (٤):

وأمّا ما ذُكر عن ابن عبّاس: أنّه أُلقي شيطان اسمه صخر على كرسيّه، وكان مارداً عظيماً لا يقوى عليه جميع (٥) الشياطين. وكان نبيّ الله سليمان لا يدخل الكنيف بخاتمه. فجاء صخر في صورة سليمان، حتّى أخذ الخاتم من امرأة من نسائه. وأقام أربعين يوماً في ملكه، و سليمان هارب. وعن مجاهد: أنّ شيطانا اسمه آصف، قال له سليمان: كيف تفتنون الناس؟ قال: أرني خاتمك، أخبرك بذلك. فلمّا أعطاه إيّاه، نبذه في البحر. فذهب ملكه (٢). وقعد الشيطان على كرسيّه وصان الله نساء سليمان، فلم يقربهن. وكان سليمان المالي يستطعم، فلا يطعم. حتّى أعطته امرأة (٧) يوماً حوتاً، فشق بطنه، فوجد خاتمه فيه، فرد الله عليه ملكه. وعن السديّ: أنّ اسم ذلك الشيطان حيقيق (٨).

۲. ش، ق: تفرّده.

٤. المجمع ٤٧٦/٤.

٦. في ق زيادة: وقال.

٨. ق، ش: خيفيق.

من المصدر.
 ليس في المصدر.

٥. يوجد في ن، المصدر.

٧. ليس في ق.

وما ذكر أنّ السبب في ذلك [أنّ الله سبحانه](١) أمره أن لا يتزوّج في غير بني إسرائيل، فتزوّج من غيرهم. وقيل: السبب فيه أنّه وطئ امرأة في حال الحيض، فسال منها(٢) الدم. فوضع خاتمه و دخل الحمّام. فجاء (٣) الشيطان، فأخذه. وقيل: تزوّج امرأة مشركة، ولم يستطع أن يكرهها على الإسلام. فعبدت الصنم في داره [أربعين يوماً إ<sup>(3)</sup>. [فابتلاه الله بحديث الشيطان والخاتم أربعين يوماً.](٥) وقيل: احتجب ثلاثة أيّام، ولم ينظر في أمر الناس، فابتلى بذلك.

فإنّ جميع ذلك ممّا لا يُعوَّل عليه. لأنّ النبوّة لا تكون في خاتم، ولا يمجوز أن يسلبها (٦) النبيّ (٧)، ولا أن يمكّن الشيطان من التمثّل بصورة النبيّ والقعود على سريره والحكم بين عباده.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١٠): وقال الصادق على : جعل الله نظو ملك سليمان على في خاتمه. فكان إذا لبسه، حضرته الجن والإنس والشياطين، وجميع الطير والوحش، وأطاعوه. فيقعد على كرسيّه، ويبعث (١) الله على سريحاً تحمل الكرسيّ بجميع ما عليه من الشياطين والطير والإنس والدوابّ والخيل، فتمرّ بها في الهواء إلى موضع يريده سليمان. فكان يصلّي الغداة بالشام، والظهر بفارس، وكان يأمر الشياطين أن يحملوا الحجارة إمن فارس] ويبيعونها بالشام. فلمّا مسح أعناق الخيل وسوقها بالسيف، سلبه الله على ملكه.

وكان إذا دخل الخلاء، دفع خاتمه إلى بعض من يخدمه. فجاء شيطان، فخدع خادمه، وأخذ منه الخاتم ولبسه. فخرّت عليه الشياطين والجنّ والإنس والطير

٢. المصدر: منه.

ع. ليس في ق، ش، ن.

٦. في ق، ش، المصدر، زيادة: الله.

٨. تفسيرالقمَى ٢٣٦/٢\_٢٣٨.

١. ليس في ن.

٣. في المصدر زيادة: إبليس.

٥. ليس في ن.

٧. المصدر؛ لنبيّ.

٩. المصدر: بعث.

والوحش. وخرج سليمان في طلب الخاتم (١)، فلم يجده. فهرب، ومرّ عـليٰ سـاحل البحر.

وأنكرت بنو إسرائيل الشيطان الذي تصوّر في صورة سليمان. وصاروا إلى أمّه، فقالوا لها: أتنكرين من سليمان شيئاً؟ فقالت: كان أبرّ الناس بي، وهو اليوم يبغضني. وصاروا إلى جواريه ونسائه، فقالوا: أتنكرين (٢) من سليمان شيئاً؟ قلن: كان لم يكن يأتينا في الحيض، [والآن يأتينا في الحيض](٣)!

فلمًا خاف الشيطان أن يفطنوا (٤)به، ألقى الخياتم في البحر. فيبعث الله سمكة، فالتقمته. وهرب الشيطان. فبقي (٥) بنوإسرائيل يطلبون سليمان أربعين يوماً.

وكان سليمان عليه يمرّ على ساحل البحر [يبكي ويستغفر الله](٦) تائباً إلى الله ممّاكان منه. فلمّاكان بعد أربعين يوماً ، مرّ بصيّاد ينصيد السنمك. فقال له: أعينك عبلي أن تعطيني من السمك شيئاً. فقال: نعم. فأعانه سليمان عليه.

فلمًا اصطاد، دفع إلى سليمان اللَّه سمكة. فأخذها وشقٌ بطنها، وذهب لينغسلها، فوجد الخاتم في بطنها. فلبسه. فخرّت عليه الشياطين والجنّ والإنس والطير والوحوش، و رجع إلىٰ ماكان.

وطلب ذلك الشيطان وجنوده الذين كانوا معه، فقيّدهم وحبس بعضهم في جوف الماء، وبعضهم في جوف الصخر (٧)، بأسامي الله رُكِكَ. فهم محبوسون معذَّبون إلىٰ يوم القيامة.

قال: ولمّا رجع سليمان إلئ ملكه، قال لأصف ـ وكان أصف كاتب سليمان. وهمو

٥. المصدر: فبقوا.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: يظنوا.

١. ق: خاتمه.

٢. كذا في النسخ والمصدر. والظاهر الصحيح: أتنكون.

٣. من نور الثقلين ٤٦/٤٥٦، ح ٤٦.

٦. من المصدر.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: الصخرة.

الذي كان عنده علم من الكتاب \_: قد عذرت الناس بجهالتهم. فكيف أعذرك؟

فقال: لا تعذرني. فلقد عرفت الشيطان الذي أخذ خاتمك وأباه وأمّه وعمّه وخاله. ولقد قال لي: اكتب لي. فقلت له: إن قلمي (١) لا يجري بالجور. فقال: اجملس [ولا تكتب. فكنت أجلس](١) ولا أكتب شيئاً. ولكن أخبرني عنك \_ يا سليمان \_ صرت تحبّ الهدهد، وهو أخسّ الطير منبتاً، وأنتنه ريحاً!

قال: إنَّه يبصر الماء من وراء الصفا الأصمّ.

فقال: وكيف يبصر الماء من وراء الصفا، وإنّما يواري عنه الفخّ بكفّ من تسراب حتّى يأخذ بعنقه ؟!

فقال سليمان: قف ياوقًاف (٣)! أنّه إذا جاء القدر، حال دون البصر.

و هذا محمول على أنّه ورد مورد التقيّة ـلأنّ هذا وأمثاله على مذهب العامّة ـأو على الإنكار، لا الإخبار.

﴿ قَالَ رَبِّ اغْفِرْ لِي وَهَبْ لِي مُلْكاً لاَ يَنْبَغِي لِآحَدِ مِنْ بَعْدِي ﴾: [لا يتسهّل له.](٤)

في كتاب الاحتجاج (٥) للطبرسي ﷺ : روي عن موسى بن جعفر ، عن أبيه ، عن آبائه ، [عن الحسين بن عليّ](٦) الملك قال :

إنَّ يهوديًا من يهود الشام وأحبارهم قال لأميرالمؤمنين عَلَيُّ : فإنَّ هذا سليمان عَلَيَّةُ أَعلَى ملكاً لا ينبغي لأحد من بعده.

فقال عليّ عليّه القدكان كذلك؛ ومحمّد عَيَّالَة أعطي ما هو أفضل من هذا. إنّه هبط إليه ملك لم يهبط إلى الأرض قبله ـ وهو ميكائيل ـ فقال له : يا محمّد عَيَّالِله عش ملكاً منعّماً. وهذه مفاتيح خزائن الأرض معك، ويسير معك جبالها ذهباً وفضّة، ولا ينقص لك فيما اذخر لك في الآخرة شيء.

١. كذا في المصدر. وفي النسخ: القلم.

٣. الوقّاف: المحجم عن القتال، والمتأني.

٥. الاحتجاج /٢٢٠.

۲. ليس في م، ش، ي، ر.

٤. من ن، ي.

٦. ليس في ق.

فأوماً إلى جبرنيل ـ وكان خليله من الملائكة ـ فأشار عليه أن تواضع لله (١). فقال: بل أعيش نبياً عبداً. آكل يوماً، ولا آكل يومين. وألحق بإخواني من الأنبياء. فزاده الله تعالى الكوثر، وأعطاه الشفاعة. وذلك أعظم من ملك الدنيا، من أوّلها إلى آخرها، سبعين مرّة، ووعده المقام المحمود. فإذا كان يوم القيامة، أقعده الله على العرش. فهذا أفضل ممّا أعطى سليمان.

وفي كتاب جعفر بن محمّد الدوريستيّ (٢)، بإسناده إلى الصادق جعفر بن محمّد عِلْمَيْكُ إنّه قال: إنّ سليمان بن داود قال ذات يوم لأصحابه: إنّ الله تبارك وتعالىٰ قد وهب لي ملكاً لا ينبغي لأحد من بعدي. سخّر لي الريح والإنس والجنّ والطير؛ وآتاني من كلّ شيء. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي بصائر الدرجات (٣): حدّثني يعقوببن يزيد، عن الحسن بن عليّ بن فضّال، عن عبدالله بن بكير، عن أبي عبدالله للنُلِّ قال: كنت عنده، فذكروا سليمان، وما أُعطي من العلم، وما أُوتي من الملك. فقال لي:

وما أُعطي سليمان بن داود عليه إنّما كان عنده حرف واحد من الاسم الأعظم. وصاحبكم الذي قال الله (٤) تعالى: «قل كفئ بالله شهيداً بيني وبينكم ومن عنده علم الكتاب». [فكان والله عند على علم الكتاب.](٥)

أحمد بن محمّد (٢)، عن [عليّ بن] (٧) الحكم، عن شعيب العقرقوفيّ، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله عليّه قال: كان سليمان عنده اسم الله الأكبر الذي إذا سأل به (٨)، أعطى؛ وإذا دعا به، أجاب (٩). ولو كان اليوم لاحتاج إلينا.

۲. نور الثقلين ٤٥٨/٤، ح ٥٠.

٤. الرعد /٤٢.

تفس المصدر /٢٣١، ح ٢.

٨. المصدر: إذا سأله.

١. ليس في ن، ت، م، ي، ر، المصدر.

٣. البصائر /٢٣٢، ح ١.

٥. ليس في ق.

٧. من المصدر.

٩. كذا. والظاهر أنَّ الصحيح: أُجيب.

وفي عيون الأخبار (١)، بإسناده إلى الحسين بن خالد، عن أبي الحسن عليّ بسلمان موسى الرضا، عن أبيه جعفر بن محمّد، عن أبيه محمّد بن عليّ الله قال: إنّ سليمان بن داود عليه قال ذات يوم لأصحابه، إنّ الله تعالى وذكر إلى آخر ما نقلناه عن الدوريستيّ.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): حدّ ثني [أبي، عن](٢) أبي بصير، عن أبان، عن أبي حمزة، عن الأصبغ بن نباتة، عن أميرالمؤمنين لليّلِا قال:

خرج سليمان بن داود من بيت المقدس، ومعه ثلاثمائة ألف كرسيّ عن يمينه، عليها الإنس؛ وثلاثمائة ألف (٤) كرسيّ عن يساره، عليها الجنّ. وأمر الطير، فأظلّتهم. وأمر الريح، فحملتهم؛ حتى ورد إيوان كسرى في المدائن. ثم رجع، فبات باصطخر (٥) فاضطجع (٦). ثم غدا، فانتهى إلى مدينة بركاوان (٧). ثم أمر الريح (٨)، فحملتهم؛ حتى كادت أقدامهم يصيبها الماء وسليمان على عمود منها. فقال بعضهم لبعض: هل رأيتم ملكاً قطّ أعظم من هذا، أو سمعتم به ؟! فقالوا: ما رأينا، ولا سمعنا بمثله! فناداهم (٩) ملك من السماء: ثواب تسبيحة واحدة في الله أعظم ممّا رأيتم.

وفي كتاب الخصال (١٠٠)، عن أبي جعفر الله قال: إنّ الله تبارك وتعالى لم يبعث أنبياء (١١٠) ملوكاً في الأرض إلّا أربعة بعد نوح: ذي القرنين \_ واسمه عيّاش \_ وداود، وسليمان ويوسف. فأمّا عيّاش، فملك مابين المشرق والمغرب. وأمّا داود، فملك

٢. تفسيرالقمي ٢٣٨/٢.

٤. ليس في ق.

٦. ليس في ق، ش.

۱. العيون ۲۰٦/۱، ح ۲۶.

٣. ليس في ن.

٥. ليس في المصدر.

<sup>.</sup> ٧. بركاوان: ناحية بفارس (قاله الحموي). وفي المصدر: تركاوان (بركاوان ـك).

كذا في المصدر، وليس في ق. وفي سائر النسخ: الرياح.

١٠. الخصال /٢٤٨، ح ١١٠.

٩. المصدر: نادئ.

١١. ق، ش، م: أنبياءه. المصدر: الأنبياء.

بين الشامات إلى بلاد اصطخر. وكذلك كان ملك سليمان. وأمّا يوسف، فملك مصر وبراريّها، ولم يتجاوز إلى غيرها.

عن محمّد بن خالد (۱)، بإسناده رفعه قبال: مبلك الأرض كبلَها أربعة: مؤمنان، وكافران. فأمّا المؤمنان؛ فسليمان بن داود، وذوالقرنين. وأمّا (۲) الكافران، فسمرود، وبخت نصّر. واسم ذي القرنين عبدالله بن ضحّاك بن سعد (۲).

وفي الكافي (٤): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن هارون بن مسلم، عن مسعدة بـن صدقة، عن أبي عبدالله عليًّا حديث طويل يقول فيه عليّ لأقوام يظهرون الزهد ويدعون الناس أن يكونوا معهم على مثل الذي هم عليه من التقشّف:

أخبروني أين أنتم عن سليمان بن داود؛ حين سأل الله ملكاً لا ينبغي لأحد من بعده، فأعطاه الله جلّ اسمه ذلك، وكان يقول الحقّ، ويعمل به. ثمّ لم نجد (٥) الله على عاب عليه ذلك، ولا أحداً من المؤمنين. وداود النبئ قبله في ملكه وشدّة سلطانه.

وفي مجمع البيان (٢) روي مرفوعاً عن النبيّ ﷺ أنّه صلّى صلاةً فقال: إنّ الشيطان عرض لي ليفسد عليّ صلاتي (٧). فأمكنني الله منه، فدفعته (٨). ولقد هممت أن أو ثقه إلى سارية، حتّى تصبحوا وتنظروا إليه أجمعين. فذكرت قول سليمان: «هب لي ملكاً لاينبغي لأحد من بعدي» فردّه [الله] (١) خاسئاً (١٠) خائباً. أورده البخاريّ ومسلم في الصحيحين.

﴿ إِنَّكَ أَنْتَ الْوَهَّابُ ﴾ ٢٠ المعطى ما تشاء لمن تشاء.

وفي مجمع البيان (١١): فيُسأل عن هذا فيقال: إنَّ هذا القول من سليمان يمقتضي

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: لم يجد.

٢. ليس في المصدر.

١. نفس المصدر /٢٥٥، ح ١٣٠.

٣. المصدر: معبد. وفي نور الثقلين ٤٥٩/٤، ح ٥٥: معد.

٤. الكافي ٥/٩٦ ـ ٧٠، ح١.

٦. المجمع ٤٧٧/٤.

٧. المصدر: الصلاة.

٨. كذا في المصدر. وفي النسخ: فدعوته.

٩. من المصدر،

١٠. ليس في ن.

١١. نفس المصدر ٤٧٧\_٤٧٧.

الضنّ (١) والمنافسة. لأنّه لم يرض بأن يسأل الملك حتّى أضاف إلى ذلك أن يمنع غيره منه. وأُجيب عنه بأجوبة:

أحدها: أنّ الأنبياء لا يسألون إلّا ما يُؤذَن لهم في مسألته (٢). وجائز أن يكون الله تعالى أعلم سليمان أنّه إن سأل ملكاً لا ينبغي لأحد غيره، كان أصلح له في الدين، وأعلمه أنّه لا صلاح لغيره في ذلك. ولو أنّ أحداً صرّح في دعائه بهذا الشرط، حتى يقول: «اللهم اجعلني أكثر (أهل زماني) (٣) مالاً إن علمت ذلك أصلح لي» لكان ذلك منه حسناً جائزاً، ولا يُنسَب في ذلك إلى شحّ وضن. واختاره الجبائي.

وثانيها: أنّه يجوز أن يكون للتلل التمس من الله تعالىٰ آيةً لنبوّته يبيّن بها من غيره وأراد: لا ينبغي لأحد غيري ممّن أنا مبعوث إليه. ولم يرد من بعده إلىٰ يوم القيامة من النبيّين. كما يقال: أنا لا أطبع أحداً بعدك؛ أي لا أطبع أحداً شواك.

وثالثها: ما قاله المرتضىٰ قدّس الله سرّه: أنّه يجوز أن يكون اإنّما ا(٥) سأل ملك (١) الأخرة وثواب الجنّة. ويكون معنىٰ قوله: «لا ينبغي لأحـد مـن بـعدي»: لا يستحقّه أحد (٧) بعد وصولي إليه، من حيث لا يصحّ (٨) أن يعمل ما يستحقّ بـه ذلك لانـقطاع التكليف.

ورابعها: أنّه التمس معجزة تختصّ به. كما أنّ موسى اختصّ (٩) بالعصا واليد [البيضاء](١٠)، واختصّ صالح بالناقة، ومحمّد بالمعراج والقرآن.

﴿ فَسَخَّرْنَا لَهُ الرِّيحَ ﴾ : فذلَّلناها لطاعته ، إجابةٌ لدعوته .

١. كذا في المصدر. وفي النسخ: الظنِّ. والضنِّ: البخل.

٢. كذا في ن، المصدر. وفي سائر النسخ: لا يسألون إلا أن يؤذن لهم في مسألة.

٣. ليس في ق، ش، م، ت، ر. ٤. ليس في ق.

٥. من المصدر. ٦. يوجد في ن، المصدر.

٧. ليس في المصدر: لايصلح.

٩. كذا في ن. وفي سائر النسخ والمصدر: يختص.

١٠. من المصدر،

٢٢٢ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

وقرئ (۱): «الرياح».

﴿ تَجْرِي بِأَمْرِهِ رُخَاءً ﴾: من الرخاوة؛ أي ليّنة سهلة لا تخالف إرادته؛ كالمأمور المنقاد.

﴿حَيْثُ أَصَابَ ﴾ ٢٠ : أراد من النواحي.

﴿ وَالشَّيَاطِينَ ﴾: عطف على «الريح».

﴿كُلَّ بَنَّاءٍ وَغَوَّاصٍ ﴾ ۞: بدل منه.

﴿ وَآخَرِينَ مُقَرَّنِينَ فِي الْأَصْفَادِ ﴾ (2): عطف على «كلّ». كأنّه فيصل الشياطين إلى عملة استعملهم في الأعمال الشاقة ـكالبناء والغوص ـ ومردة قرن بعضهم مع بعض في السلاسل. وكان يجمع بين اثنين وثلاثة منهم في سلسلة لا يمتنعون عليه إذا أراد ذلك بهم (٢) عند تمرّدهم.

وقيل (٣): إنّما كان يفعل ذلك بكفّارهم فإذا آمنوا أطلقهم.

قيل (1): والأقرب أنّ المراد تمثيل كفّهم عن الشرور بالإقران في الصفد؛ وهو القيد. وسمّي به العطاء، لأنّه يربط بالمنعم عليه. وفرّقوا بين فعليهما فقالوا: صفده: قيّده، وأصفده: أعطاه، عكس وعد أوعد. وفي ذلك نكتة.

﴿ هَذَا عَطَآ وُنَا ﴾ : أي هذا الذي أعطيناك من الملك والبسط والتسلّط على مالم يُسلّط به غيرك، عطاؤنا.

﴿ فَامْنُنْ أَوْ أَمْسِكُ ﴾ : فأعط من شئت وامنع من شئت.

﴿ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ ٢ : حال من المستكنّ في الأمر -أي غير محاسب على منّه وإمساكه، لتفويض التصرّف فيه إليك -أو من العطاء. أو صلة له، وما بينهما اعتراض. فالمعنى: أنّه عطاء جمّ لا يكاد يمكن حصره.

٣. مجمع البيان ٤٧٧/٤.

أنوار التنزيل ۱/۲ ۳۱.
 أنوار التنزيل ۲/۱ ۳۲.

٤. أنوار التنزيل ٣١١/٢.

وقيل (١): الإنسارة إلى تسخير الشياطين. فالمراد بالمنّ والإمساك: إطلاقهم وإبقاؤهم في القيد.

وفي كتاب علل الشرائع: حدّثنا أحمد بن يحيئ المكتب قال: حدّثنا أحمد بن محمد الورّاق أبوالطيّب قال: حدّثنا عليّ بن هارون الحميريّ [قال: حدّثنا عليّ بن محمّد بن سليمان النوفليّ [<sup>(۱)</sup> قال: حدّثنا أبي، عن عليّ بن يقطين قال: قلت لأبي الحسن موسى بن جعفر المرابيّ : أيجوز أن يكون نبيّ الله بخيلاً؟ قال: لا.

فقلت له: فقول سليمان عليه : «رب اغفر لي وهب لي ملكاً لا ينبغي لأحد من بعدي» ما وجهه ؟ وما معناه ؟

فقال: الملك ملكان: ملك مأخوذ بالغلبة والجور وإجبار الناس؛ وملك مأخوذ من قبل الله تعالى ذكره كملك آل إبراهيم، وملك طالوت وذي القرنين. فقال سليمان: هب لي ملكاً لا ينبغي لأحد من بعدي أن يقول: إنّه مأخوذ بالغلبة والجور وإجبار الناس. فسخر الله على له الربيح تبجري بأمره رضاءً حيث أصاب، وجعل غدوها شهراً. [ورواحها شهراً] (٣) وسخر الله على له الشياطين كل بنّاء وغواص. وعُلم منطق الطير. ومُكن في الأرض. فعلم الناس في وقته وبعده أنّ ملكه لا يشبه ملك الملوك المختارين من قبل الناس والمالكين بالغلبة والجور.

قال: فقلت له: فقول رسول الله: «رحم الله أخي سليمان بن داود، ماكان أبخله!».

فقال: لقوله للعلا وجهان: أحدهما: ماكان أبخله بعرضه وسوء القول فيه. والوجه الآخر يقول: ماكان أبخله إن كان أراد ماكان يذهب إليه الجهّال.

ثمَ قال عليه الله عليه أو تينا ما أو تي سليمان ، وما لم يؤت سليمان ، وما لم يؤت أحد من الأنبياء (٤). قال الله على في قصة سليمان : «هذا عطاؤنا فامنن أو أمسك بغير حساب».

٣. من المصدر.

٢. من المصدر،

١. نفس المصدر والموضع.

في المصدر زيادة: من العالمين.

وقال ﷺ: «ما أتاكم الرسول فخذوه ومانهاكم عنه فانتهوا».

وفي أصول الكافي (٢): الحسين بن محمّد، عن معليّ بن محمّد، عن الوشّاء قال: سألت الرضاع الله فقلت: جعلت فداك؛ «فاسألوا أهل الذكر إن كنتم لا تعلمون» (٣)؟ فقال: نحن أهل الذكر. ونحن المسؤولون.

إفقلت: فأنتم المسؤولون (٤)](٥) ونحن السائلون؟ قال: نعم.

قلت: حقّاً علينا أن نسألكم؟ قال: نعم.

قلت: حقّاً عليكم أن تجيبونا؟ قال: لا. ذاك إلينا. إن شئنا، فعلنا. وإن شئنا، لم نفعل. أما تسمع قول الله تبارك وتعالى: «هذا عطاؤنا فامنن أو أمسك بغير حساب»!؟

على بن إبراهيم (٢)، عن أبيه، عن يحيئ بن أبي عمران، عن يونس، عن بكار بن بكر، عن موسى بن أشيم قال: كنت عند أبي عبدالله على فسأله رجل عن آية من كتاب الله رخل فأخبره بها. ثم دخل عليه داخل، فسأله عن تلك الآية. فأخبره بخلاف ما أخبر الأول. فلخلني من ذلك ما شاء الله؛ حتى كأن قلبي يُشرَّح بالسكاكين. فقلت في نفسي: تركت أبا قتادة بالشام، لا يُخطئ في الواو وشبهه، وجئت إلى هذا يخطئ هذا الخطأ كله! فبينا أنا كذلك، إذ دخل عليه آخر، فسأله عن تلك الآية. فأخبره بخلاف ما أخبرني وأخبر صاحبي. فسكنت نفسي، فعلمت أن ذلك منه تقيّة.

قال: ثمّ التفت إليّ فقال: ياابن أشيم! إنّ الله رَجَّكُ فوّض إلى سليمان بـن داود فـقال: هذا عطاؤنا فامنن أو أمسك بغير حساب». وفوّض إلى نبيّه مَرَّيَا في فقال (٧): «ماآتاكم الرسول فخذوه وما نهاكم عنه فانتهوا». فما فوّض إلى رسول الله، فقد فوّضه إلينا.

محمّد بن يحيئ (٨)، عن أحمد بن محمّد بن سنان، عن إسحاق بن عمّار، عن أبي

٣. النحل ٤٣/، والأنبياء ٧/.

۲. الكافي ۲۱۰/۱، ح ۳.

١. الحشر ٧/.

٤. كذا في المصدر وفي النسخ زيادة: قال نعم قلت.

٥. ليس في ن.

٦. تفس المصدر /٢٦٥، ح ٢.

٧. الحشر ٧/.

٨. نفس المصدر /٢٦٧، ح ٦.

عبدالله للطِّلِهِ قال: إنَّ الله تبارك و تعالىٰ أدَّب نبيَّه. فلمَّا انتهى به إلىٰ ما أراد، قال له (١٠): «إنَّك لعلىٰ خلق عظيم». ففوض إليه دينه فقال: «ما أتاكم الرسول فخذوه وما نسهاكم عنه فانتهوا». وإنَّ الله ﷺ فرض الفرائض، ولم يقسم للجدِّ شيئاً. وإنَّ رسول الله أطعمه السدس. فأجاز الله جلَّ ذكره له ذلك. وذلك قول الله ﷺ: «هذا عطاؤنا فامنن أو أمسك بغير حساب».

على بن محمّد(٢)، عن بعض أصحابنا، عن الحسين بن عبدالرحمٰن، عن صندل الحيّاط، عن زيد الشحّام قال: سألت أبا عبدالله طليِّ في قوله تعالى: «هذا عطاؤنا فامنن أو أمسك بغير حساب». قال: أعطى سليمان ملكاً عظيماً. ثمّ جرت هذه الآية في رسول الله ﷺ فكان له أن يعطي من شاء وما شاء [ويمنع من شاء](٣). وأعطاه [الله](٤) أفضل ممّا أعطىٰ سليمان؛ لقوله: «ما آتاكم الرسول فخذوه ومانهاكم عنه فانتهوا».

أحمد بن إدريس (٥) ومحمّد بن يحيي، عن الحسن بن عليّ الكوفيّ، عن عبيس بن هشام، عن عبدالله بن سليمان، عن أبي عبدالله علي قال: سألته عن الإمام، فوض إليه كما فُوّض إلىٰ سليمان بن داود؟ فقال: نعم. وذلك أنّ رجلاً سأله عن مسألة، فأجابه فيها. وسأله آخر عن تلك المسألة، فأجابه بغير جواب الأوّل. ثمّ سأله آخر، فأجابه بـغير جواب الأوّلين. ثمّ قال: «هذا عطاؤنا فامنن أو أعط بغير حساب». وهكذا هي في قراءة على عَلَيْكِ . والحديث طويل. أخذت منه موضع الحاجة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٦): حدّثنا محمّد بن جعفر قال (٧): حدّثنا عبدالله بـن محمّد، عن ابن (٨) أبي داود، عن سليمان بن سفيان، عن ثعلبة، عن زرارة، عن أبي

٢. نفس المصدر /٢٦٨، ح ١٠.

٤. من المصدر مع المعقوفتين.

٦. تفسير القمّي ٦٨/٢.

أيس في المصدر.

١. القلم /٤.

٣. ليس في ق ، ش ، ت ، ن .

٥. نفس المصدر/٤٣٨، ح ٣.

٧. ليس في ق، ش.

جعفر الله في قوله (۱): «فاسألوا أهل الذكر إن كنتم لا تعلمون» من المعنيّون بذلك ؟ فقال: نحن والله.

فقلت: فأنتم المسؤولون؟ قال: نعم.

قلت: ونحن السائلون؟ قال: نعم.

قلت: فعلينا أن نسألكم؟ قال نعم. قلت: وعليكم أن تجيبونا؟ قال: ذلك إلينا. إن شئنا، فعلنا. وإن شئنا، تركنا(٢). ثمّ قال: «هذا عطاؤنا فامنن أو أمسك بغير حساب».

وفي تفسير العيّاشيّ (٣): عن حمّاد بن عثمان قال: قلت لأبي عبدالله لله إلى الأحاديث تختلف عنكم! قال: فقال: إنّ القرآن نزل على سبعة أحرف. وأدنى ماللإمام أن يفتي على سبعة وجوه. ثمّ قال: «هذا عطاؤنا فامنن أو أمسك بغير حساب».

وفي بصائر الدرجات (٤): محمّد بن الحسين، عن أبي داود، عن سليمان بن سعيد، عن ثعلبة، عن منصور (٥)، عن زرارة قال: قلت لأبي جعفر علي قول الله تبارك وتعالى: «فاسألوا أهل الذكر إن كنتم لا تعلمون» من المعنيّون بذلك؟ قال: نحن.

قال: قلت: فأنتم المسؤولون؟ قال: نعم.

[قال:](٢٠) قلت: ونحن السائلون؟ قال: نعم.

قال: قلت: فعلينا أن نسألكم؟ قال: نعم. قال (٧): قلت: وعليكم أن تجيبونا؟ قال: لا. ذلك إلينا. إن شئنا، فعلنا. وإن شئنا، لم نفعل (٨). قال الله تعالى: «هذا عطاؤنا فامنن أو أمسك بغير حساب».

وفي الكافي (٩): محمّد بن يحيي، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن

١. النحل ٤٣/، والأنبياء ٧/.

٣. تفسير نو رائثقلين ٤٦٢/٤، ح ٦٥، و تفسير العياشي ٢/١، ح ١١.

٤. البصائر /٦٢، ح ٢٥.

٥. المصدر: ... عن سليمانبن سفيان، عن تعليقبن ميمون، ...

٦. من المصدر.

٨. كذا في المصدر، وفي النسخ زيادة: قال.
 ٩. الكافي ٢٨١/٦، ح ١.

بعض أصحابنا قال: أَوْلَمَ أبوالحسن موسى للسلا وليمة على بعض ولده فأطعم أهل المدينة ثلاثة أيّام الفالوذجات (١) [في الجفان] (١) في المساجد والأزقة. فعابه بذلك بعض أهل المدينة، فبلغه ذلك الشلا فقال:

ما آتى الله ﷺ نبيّاً من أنبيائه شيئاً، إلا وقد آتى محمّداً ﷺ مثله، وزاده ما لم يؤتهم. قال لمحمّد ﷺ (٣٠): «ما قال لسليمان ﷺ : «هذا عطاؤنا فامنن أو أمسك بغير حساب». وقال لمحمّد ﷺ (٣٠): «ما آتاكم الرسول فخذوه ومانهاكم عنه فانتهوا».

وفي شرح الآيات الباهرة (٤): قال محمّد بن العبّاس الله : حدّ ثنا أحمد بن إدريس، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسين بن سعيد، عن عبدالله بن الحجّال، عن ثعلبة بن ميمون، عن زكريّا الزجّاجيّ قال: سمعت أبا جعفر الله يقول: إنّ عليّاً الله كان فيما ولي بمنزلة سليمان بن داود؛ إذ قال له سبحانه: «هذا عطاؤنا فامنن أو أمسك بغير حساب».

ومعنى ذلك (٥): أنّ الذي وليه أميرالمؤمنين الله من الإمامة والخلافة والرئاسة العامّة على الجنّ والإنس وجميع ما خلق الله، بمنزلة ما وليه سليمان الله من الملك الموهوب والرئاسة العامّة على الجنّ والإنس والطير والوحوش وغير ذلك. وأميرالمؤمنين صلوات الله عليه أعطي ما لم يُعطّ سليمان. لأنّه أعطي كلّما أعطي النبيّ صلوات الله عليه وممّا أعطاه الله ما أعطى سليمان وغيره من الأنبياء. فصار ما أعطي سليمان بعض ما أعطى الله الله ما أعطى الله الله عليه وممّا أعطى الله الله عليه وممّا أعطى الله الله عليه وممّا أعطى الله الله عليه الله عليه الله عليه الله الله عليه وممّا أعطى سليمان وغيره من الأنبياء.

﴿ وَإِنَّ لَهُ عِنْدَنَا لَزُلْفَىٰ ﴾ : في الآخرة مع ما له من الملك العظيم في الدنيا.

﴿ وَحُسْنَ مَآبِ ﴾ ﴿ وَحُسْنَ مَآبِ الجِّنَّةِ.

١. الفالوذج: حلواء تُعمَل من الدقيق والماء والعسل، وتُصنّع الأن من النشا والماء والسكر.

٣. يوجد في ن، ي، المصدر. ٣. الحشر ٧٠.

٤. تأويل الآيات الباهرة ٥٠٤/٢، ٣٠ ٥٠ نفس المصدر والموضع.

٦. المصدر: فصار ما أعطى أميرالمؤمنين أعظم ممًا أعطى سليمان.

﴿ وَاذْ كُرْ عَبْدَنَا أَيُّوبَ ﴾: هو أيّوببن عيصبن إسحاق. وامرأته؛ قيل (١): ليا بنت يعقوب وقيل (٢): رحمة بنت يوسف بن يعقوب.

﴿ إِذْنَادَىٰ رَبُّهُ ﴾: بدل من «عبدنا»، و«أيوب» عطف بيان له.

﴿ آنِّي مَسَّنِيَ ﴾: بأن مسّني.

﴿ الشَّيْطَانُ بِنُصْبٍ ﴾ : بتعب.

﴿ وَعَذَابٍ ﴾ ١٠ ألم. وهو حكاية لكلامه الذي ناداه به. ولولا هي، لقال: إنَّه مسَّه.

قيل (٣)؛ والإسناد إلى الشيطان، إمّا لأنّ الله مسّه بذلك، لما فعل بوسوسته. كما قيل: إنّه أُعجب بكثرة ماله. أو استغاثه مظلوم فلم يغثه. أو كانت مواشيه في ناحية ملك كافر، فداهنه ولم يغزه. أو لسؤاله امتحاناً لصبره. فيكون اعترافاً بالذّنب، أو مراعاة للأدب. أو لأنّ المراد من النصب والعذاب ما كان يوسوس به إليه في مرضه من عظم البلاء والقنوط من الرحمة، ويغريه على الجزع. أو لأنّه وسوس إلى أتباعه؛ حتى رفضوه وأخرجوه من ديارهم.

وفي شرح الآيات الباهرة (٢٠): وجاء في بعض الأخبار شيء من قصّة أيّوب أحببنا ذكره (٧) هاهنا. وهو ما نُقل من خطّ الشيخ أبي جعفر الطوسيّ قُدّس روحه في كتاب مسائل البلدان. رواه بإسناده عن أبي محمّد الفضل بن شاذان، رفعه إلىٰ جابر بن يزيد

٤. المجمع ٤٧٨/٤.

٦. تأويل الآيات الباهرة ٥٠٤/٢ ٥٥٠٦ و٥٠٤.

١-٣. أنوار التنزيل ٣١١/٣.

٥. ليس في ق.

٧. المصدر: ذكرها.

الجعفي، عن رجل من أصحاب أميرالمؤمنين علي قال:

دخل سلمان على أميرالمؤمنين، فسأله عن نفسه. فقال: يا سلمان، أنا الذي دعيت الأمم كلّها إلى طاعتي، فكفرت، فعُذبت في النار. وأنا خازنها عليهم حقّاً. أقول: يا سلمان، إنّه لا يعرفني أحد حقّ معرفتي (إلّاكان معي) (1) في الملأ الأعلى. قال: ثمّ دخل الحسن والحسين، فقال: يا سلمان، هذان شنفا عرش ربّ العالمين. بهما تشرق الجنان وأمّهما خيرة النسوان. أخذ الله على الناس الميثاق إبي. فصدّق من صدّق. وكذّب من كذّب، فهو في النار. إ(1) وأنا الحجّة البالغة والكلمة الباقية. وأنا سفير (1) السفراء.

قال سلمان: يا أميرالمؤمنين، لقد وجدتك في التوراة كذلك، وفي الإنجيل كذلك. بأبي أنت وأمّي يا قتيل كوفان! والله لولاأن يقول الناس واشوقاه! رحم الله قاتل سلمان! لقلت فيك مقالاً تشمئز منه النفوس. لأنّك حجّة الله الذي بك تاب على آدم، وبك أنجى يوسف من الجبّ. وأنت قصّة أيّوب وسبب تغيّر (٤) نعمة الله عليه.

فقال أميرالمؤمنين: أتدري ما قصّة أيّوب وسبب تغيّر (٥) نعمة الله عليه؟ قـال: الله أعلم وأنت يا أميرالمؤمنين.

قال: لمّاكان عند الانبعاث للمنطق، شكّ أيّوب [في ملكي] (٢) وبكى، فقال: هذا خطب جليل، وأمر جسيم. قال الله رضي اليّوب، أتشك (٧) في صورة أقمته أنا ؟! إنّي ابتليت آدم بالبلاء، فوهبته له وصفحت عنه، بالتسليم عليه بإمرة المؤمنين؛ وأنت تقول: خطب جليل، وأمر جسيم! فوعزّتي، لأذيقنك من عذابي، أو تـتوب إليّ بالطاعة لأميرالمؤمنين. [ثمّ أدركته السعادة بي. يعني أنّه تاب إلى الله وأذعن بالطاعة

٢. من المصدر،

كذا في المصدر. وفي النسخ: تغيير.

٦. من المصدر.

١. من المصدر مع القوسين.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: أسفر.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: تغيير.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: الشك.

لأميرالمؤمنين صلوات الله عليه وعلىٰ ذرّيّته الطيّبين](١).

﴿ ارْكُضْ برجْلِكَ ﴾: حكاية لما أجيب به. أي اضرب برجلك الأرض.

﴿ هَذَا مُغْتَسَلُ بَارِدٌ وَشَرَابٌ ﴾ ﴿ أَي فضربها فنبعت عين، فقيل: «هذا مغتسل»؛ أي ماء تغتسل به وتشرب منه، فيبرأ باطنك وظاهرك.

وقيل (٢): نبعت عينان حارّة وباردة. فاغتسل من الحارّة، وشرب من الأخرى.

﴿ وَوَهَبْنَا لَهُ آهْلَهُ ﴾ : بأن جمعناهم عليه بعد تفرّقهم ، أو أحييناهم بعد موتهم .

وقيل (٣): وهبنا له مثلهم.

﴿ وَمَثْلَهُمْ مَعَهُمْ ﴾ : حتّىٰ كان له ضعف ماكان.

﴿ رَحْمَةً مِنَّا ﴾: لرحمتنا عليه.

﴿ وَذِكْرَىٰ لِأُولِي الْأَلْبَابِ ﴾ ﴿ وَتَذَكِيراً لَهُم، لينتظروا الفرج بالصبر واللَّجا إلى الله فيما يحيق بهم (٤).

﴿ وَخُدُ بِيَدِكَ ضِغْثاً فَاضْرِبْ بِهِ وَلاَ تَحْنَثُ ﴾: عطف على «اركض». والضغث: الحزمة الصغيرة من الشجر والحشيش ونحوه. والحنث: مخالفة اليمين.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥): حدّ ثني أبي، عن ابن فضّال، عن عبدالله بن بحر، عن ابن مسكان، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله عليَّا قال: سألته عن بليّة أيّوب عليَّا الني ابتلى بها في الدنيا، لأيّ علّة كانت.

قال: لنعمة أنعم الله على الدنياء في الدنيا، وأدّى شكرها. وكان في ذلك الزمان لا يُحجّب إبليس عن دون العرش. فلمّا صعد ورأى شكر نعمة أيّبوب، حسده إبليس

٢. أنوار التنزيل ٣١١/٢.

١. ليس في المصدر.

٣. نفس المصدر ٣١٢/.

٤. في هامش ت: ورد في روضة الوافي بسنده عن أبي بصير عن أبني عبدالله ﷺ في قبول الله عزّوجل الرائية وأتيناه أهله ومثلهم معهم قلت: ولده كيف أوتي مثلهم معهم؟ قال: أحياله من ولده الذين كانوا ماتوا قبل ذلك بأجالهم مثل الذين هلكوا يومئذ.
 ٥. تفسير القمّي ٢٣٩/٢-٢٤٢.

فقال: يا ربّ، إنّ إبّوب لم يـؤدّ إليك شكـر هـذه النـعمة إلّا بـما أعـطيته مـن الدنـيا. ولو حرمته دنياه، ما أدّى إليك شكر نعمة أبداً. فسلّطني علىٰ دنياه حتّىٰ تعلم أنّه لم يؤدّ إليك شكر نعمة أبداً. فقيل له: قد سلّطتك علىٰ ماله وولده.

قال: فانحدر إبليس، فلم يُبق له مالاً ولا ولداً، إلا أعطبه (١). فازداد أيّوب شكراً الله] (٢) وحمداً. قال: فسلطني على زرعه، قال: قد فعلت. فجمع شياطينه، فنفخ فيه، فاحترق. فازداد أيّوب لله شكراً وحمداً. فقال: يا ربّ، سلّطني على بدنه ما خلا عقله وعينيه (٣). فنفخ فيه إبليس، فصار قرحة واحدة من قرنه إلىٰ قدمه.

فبقي في ذلك دهراً طويلاً يحمد الله ويشكره. حتى وقع في بدنه الدود، فكانت تخرج من بدنه، فيردّها ويقول لها: ارجعي إلى موضعك الذي خلقك الله منه. ونتن، حتى أخرجه (٤) أهل القرية من القرية، وألقوه في المزبلة خارج القرية. وكانت امرأته رحمة (٥) بنت يوسف بن يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم صلوات الله عليهم وعليها تتصدّق من الناس وتأتيه بما تجده.

قال: فلمّا طال عليه البلاء، ورأى إبليس صبره، أتى أصحاباً لأيوب ("كانوا رهباناً في الجبال وقال لهم: مرّوا بنا إلى هذا العبد المبتلئ فنسأله (") عن بليّته. فركبوا بعالاً شهباً وجاؤوا. فلمّا دنوا منه، نفرت بغالهم من نتن ربحه. فقرنوا بعضاً (١٠) إلى بعض، ثمّ مشوا إليه. وكان فيهم شابّ حدث السنّ. فقعدوا إليه فقالوا: يا أيّوب عليه لو أخبرتنا بذنبك لعلّ الله كان يملكنا (٩) إذا سألناه. وما نرى ابتلاءك بهذا البلاء الذي لم يبتل به (١٠) أحد، إلّا من أمر كنت تستره.

<u>....</u>\_\_\_\_\_

من المصدر.

٣. المصدر: عينه.

۱. أي أهلكه.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: أخرجوه.

٥. المصدر: رحيمة.

٦. المصدر: له.

٧. كذا في المصدر. وفي ن: فنسله. وفي غيرها: فنسلُّيه.

٨. كذا في المصدر، وفي النسخ: «فنظر بعضهم» بدل «فقرنوا بعضاً».

٩. ق، ش، المصدر: يهلكنا، ٩٠ ق، ش، المصدر: إليه.

فقال أيّوب طلطة : وعزّة ربّي، إنّه ليعلم أنّي ما أكلت طعاماً إلّا ويتيم أو ضعيف يأكل معي. وما عرض أمران كلاهما طاعة لله، إلّا أخذت بأشدّهما على بدني. فقال الشابّ: سوءة لكم! عيّرتم (١) نبئ الله حتّى أظهر من عبادة ربّه ماكان يسترها.

فقال: أيّوب: يا ربّ، لو جلست مجلس الحكم منك، لأدليت بحجّتي. فبعث الله إليه غمامة فقال: يا (٢) أيّوب، أدل (٣) بحجّتك. فقد أقعدتك مقعد الحكم. وها أنا ذا قريب ولم أزل. فقال: يا ربّ، إنّك لتعلم أنّه لم يعرض لي أمران قطّ كلاهما لك طاعة، إلّا أخذت بأشدَهما على نفسى. ألم أحمدك!؟ ألم أشكرك!؟ ألم أسبّحك!؟

قال: فنودي من الغمامة بعشرة آلاف (٤) لسان: يا أيّوب! من صيّرك (٥) تـعبد الله، والناس عنه غافلون!؟ وتحمده وتسبّحه وتكبّره، والناس عنه غافلون!؟ أتمنّ على الله بما لله فيه المنّة عليك!؟

قال: فأخذ [أيوب] التراب، فوضعه في فيه. ثمّ قال: لك العتبى ياربً! أنت فعلت ذلك بي. فأنزل الله رضيه ملكاً، فركض برجله. فخرج الماء. فغسله بدلك الماء. فعاد أحسن ماكان وأطرأ. وأنبت الله عليه روضة خضراء، وردّ عليه ماله وولده وزرعه. وقعد معه الملك يحدّثه ويؤنسه.

فأقبلت امرأته ومعه الكسرة (٦). فلمّا انتهت إلى الموضع، إذ الموضع متغيّر، وإذا رجلان جالسان. فبكت وصاحت وقالت: يا أيّـوب، [مادهاك](٢)؟ فناداها أيّـوب. فأقبلت. فلمّا رأته وقد ردّ الله عليه بدنه و نعمه، سجدت لله على شكراً. فرأى ذؤابتها مقطوعة. وذلك أنّها سألت قوماً أن يعطوها ما تحمله إلى أيّوب من الطعام وكانت حسنة الذوائب فقطعتها ودفعتها إليهم،

١. المصدر: عمرتم إلى،

٣. ق: اذن. المصدر: أدلني.

٥. ن، ق، ش، ت: صبرك.

٧. ليس في ش، ق،

٢. ليس في المصدر.

٤. المصدر: ألف.

٦. المصدر: الكسر. والكسرة: القطعة من الخبر.

وأخذت منهم طعاماً لأيوب. فلما رآها مقطوعة الشعر، غضب وحلف عليها أن يضربها مائة جلدة. فأخبرته أنّه كان سببه كيت وكيت. فاغتم أيوب بذلك. فأوحى الله إليه: «خذ بيدك (١) ضغثاً فاضرب به ولا تحنث». فأخذ [عذقاً مشتملاً] (٢) على مائة شمراخ، فضربها ضربة واحدة، فخرج من يمينه.

ثمّ قال: «ووهبنا له أهله ومثلهم معهم رحمةً منّا وذكرى لأولي الألباب». قال: فردّ الله عليه أهله الذين ماتوا قبل البلاء، وردّ عليه الذين ماتوا بعد ما أصابهم البلاء كلّهم، أحياهم الله تعالى فعاشوا معه. وسُئل أيّوب بعدما عافاه الله: أيّ شيء كان أشدّ عليك ممّا مرّ عليك؟ فقال: شماتة الأعداء.

وفي مجمع البيان (٣): وروى العيّاشيّ بإسناده أنّ عبّاد المكّيّ قال: قـال لي سـفيان الثوريّ: إنّي أرئ لك من أبي عبدالله عليّا منزلة. فاسأله عن رجل زنى وهو مريض، فإن أقيم عليه الحدّ، خافوا أن يموت، ما يقول فيه.

قال: فسألته، فقال لي: هذه المسألة من تلقاء نفسك، أو أمرك بها إنسان؟ فقلت له: إنّ سفيان الثوريّ أمرني أن أسألك عنها.

فقال: إن رسول الله عَيَّا أتي برجل قد استسقى بطنه، وبدت عروق فخذيه، وقد زنى بامرأة مريضة. فأمر رسول الله عَيَّا فأتي بعرجون فيه مائة شمراخ. فيضربه به ضربة، وخلّى سبيلهما. وذلك قوله: «وخذ بيدك ضغثاً فاضرب به ولا تحنث».

﴿إِنَّا وَجَدْنَاهُ صَابِراً ﴾: فيما أصابه في النفس والأهل والمال.

٢. ليس في المصدر.

١. ليس في ق.

T. المجمع ٤/٨٧٤.

ولا يخلّ به شكواه إلى الله من الشيطان؛ فإنّه لا يُسمَّى جزعاً؛ كتمنّي العافية وطلب الشفاء. مع أنّه قال ذلك، خيفةً أن يفتنه أو قومه في الدين.

﴿ نِعْمَ الْعَبْدُ ﴾: أيّوب.

﴿إِنَّهُ أَوَّابٌ ﴾ ١٠ : مقبل بشراشره على الله.

﴿ وَاذْكُرْ عِبَادَنَا إِبْرَاهِيمَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ ﴾: وقرأ (١) ابن كثير «عبدنا»، على أنّ «إبراهيم» وحده لمزيد شرفه عطف بيان له و «إسحاق» و «يعقوب» عطف عليه. أي واذكر \_يا محمّد \_لقومك (٢) عبادنا أولئك، ليقتدوا بهم في حميد أفعالهم وكريم أخلاقهم. فيستحقّوا بذلك حسن الثناء وجزيل الثواب في العقبى ؛ كما استحقّوا أولئك.

﴿ أُولِي الْآيَدِي والْآبُصَارِ ﴾ ﴿ أُولِي القوّة في الطاعة، والبصيرة في الدين. أو: أولي الأعمال الجليلة، والعلوم الشريفة. فعبّر بالأيدي عن الأعمال، لأنّ أكثرها بمباشرتها؛ وبالأبصار عن المعارف، لأنّها أقوى مبادئها.

وفيه تعريض بالبطلة الجهّال أنّهم كالزّمني والعماة.

وقيل (٣): «أولي الأيدي»: أولي النعم على عباد الله، بالدّعاء إلى الدين. و«أولي الأبصار»: أولى العقل.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر عليَّا في قوله: «أولي الأيدي والأبصار» قال: أولي القوّة في العبادة، والبصيرة (٥) فيها.

﴿ إِنَّا أَخْلَصْنَاهُمْ بِخَالِصَةٍ ﴾: جعلناهم خالصين لنا بخصلة خالصة لا شوب فيها هي: ﴿ إِنَّا أَخْلَصْنَاهُمْ بِخَالِصَةٍ ﴾: جعلناهم خالصين لنا بخصلة خالصة لا شوب فيها هي: ﴿ فِكْرَى الدَّارِ ﴾ ﴿ إِنَّا تَذَكَّرهم للآخرة دائماً. فإنّ خلوصهم في الطاعة بسببها. وذلك لأنّ مطمح نظرهم فيما يأتون ويذرون جوار الله والفوز بلقائه، وذلك في الآخرة.

٢. في ق زيادة: يا محمّد.

١. أنوار التنزيل ٣١٢/٢.

٤. تفسير القمّي ٢٤٢/٢.

٣. مجمع البيان ٤٨٠/٤.

٥. المصدر: الصبر (البصر-ظ).

وإطلاق الدار للإشعار بأنَّها الدار الحقيقيَّة، والدنيا المعبر.

وأضاف (١) نافع وهشام «بخالصة» إلى «ذكرى الدار» للبيان، أو لانّه مصدر بمعنى الخلوص، فأضيف إلى فاعله.

﴿ وَإِنَّهُمْ عِنْدِنَا لَمِنَ الْمُصْطَفَيْنِ الْأَخْيَارِ ﴾ ﴿ وَإِنَّهُمْ عِنْدِنَا لَمِنَ الْمُصْطَفَينِ عَل عليهم في الخير. جمع خير؛ كشرّ وأشرار.

وقيل (٢): جمع خيّر أو خير ـ علىٰ تخفيفه ـ كأموات في جمع ميّت، أو ميت.

﴿ وَاذْكُرْ اِسْمَاعِيلَ وَالْيَسَعَ ﴾: قيل (٣): هو ابن أخطوب. استخلفه إلياس على بني إسرائيل، ثمّ استُنْبِئ. واللام فيه كما في قوله:

## رأيت الوليدبن اليزيد مباركا

وقرأ(٤) حمزة والكسائئ: «والليسع» تنبيهاً بالمنقول من ليسع، من اللسع.

﴿ وَذَا الْكِفْلِ ﴾ : قيل (٥): هو ابن عمّ يسع ، أو يشربن أيّوب. واختُلِف في نبوّته ولقبه.

فقيل: فرّ إليه مائة نبيّ من القتل، فأواهم وكفلهم.

وقيل (٦): رجل كفل بعمل رجل صالح كان يصلّي كلّ يوم مائة صلاة.

﴿ وَكُلُّ ﴾ : أي وكلُّهم.

﴿ مِنَ الْآخْيَارِ ﴾ ٢٠ ﴿ هٰذَا ﴾ : إشارة إلىٰ ماتقدّم من أمورهم.

﴿ ذِكْرٌ ﴾ : شرف لهم. أو : نوع من الذكر، وهو القرآن.

ثمّ شرع في بيان ما أعدّ لهم ولأمثالهم:

﴿ وَإِنَّ لِلْمُتَّقِينَ لَحُسْنَ مَآبٍ ﴾ ﴿ وَإِنَّ لِلْمُتَّقِينَ لَحُسْنَ مَآبٍ ﴾

﴿ جَنَّاتِ عَدْنِ ﴾ : عطف بيان لـ «حسن مآب». وهو من الأعلام الغالبة ؛ لقوله (٧): «جنَّات عدن التي وعد الرحمٰن عباده». وانتصب عنها

٦-٦. أنوار التنزيل ٣١٢/٢.

﴿ مُفَتَّحَةً لَهُمُ الْآبُوابُ ﴾ ( على الحال ، والعامل فيها ما في «للمتّقين (١) من معنىٰ الفعلي.

وقُرئتا(٢) مرفوعتين، على الابتداء والخبر، أو أنّهما خبران لمحذوف.

﴿ مُتَكِثِينَ فِيهَا يَدْعُونَ فِيهَا بِفَاكِهَةٍ كَثِيرةٍ وَشَرَابٍ ﴾ (): حالان متعاقبان أو متداخلان عن الضمير في «لهم»، لا من «المتقين» للفعل. أو «يدعون» استئناف لبيان حالهم فيها. و «متُكئين» حال من ضميره، أو من ضمير «لهم».

والاقتصار على الفاكهة، للإشعار بأنّ مطاعمهم لمحض التلذّذ. فإنّ التغذّي للتحلّل، ولا تحلّل ثَمَّة ٣٠).

﴿ وَعِنْدَهُمْ قَاصِرَاتُ الطَّرْفِ ﴾ : لاينظرن إلىٰ غير أزواجهنّ .

﴿ أَثْرَابٌ ﴾ ﴿ : لدات (٤) لهم. فإنّ التحابّ بين الأقران أثبت. أو بعضهنّ (٥) لبعض (١)، لا عجوز فيهنّ ولا صبيّة. واشتقاقه من التراب، فإنّه يسمّهنّ في وقت واحد.

﴿ هٰذَا مَا تُوعَدُونَ لِيَوْمِ الْحِسَابِ ﴾ ٢ أن الحله. فإنّ الحساب علّة الوصول إلى الجزاء. وقرأ (٧) ابن كثير وأبو عمرو بالياء، ليوافق ما قبله.

﴿ إِنَّ هَٰذَا لَرِ زُقُنا مَالَهُ مِنْ نَفَادٍ ﴾ ۞: انقطاع.

﴿هَذَا﴾: أي الأمر هذا. أو: هذا كما ذُكر. أو: خذ هذا.

﴿ وَإِنَّ لِلطَّاغِينَ لَشَرَّ مَآبٍ ﴾ ﴿ جَهَنَّمَ ﴾ : إعرابه ماسبق.

﴿ يَصْلَوْنَهَا ﴾ : حال من «جهنّم».

﴿ فَيِنْسَ الْمِهَادُ ﴾ ۞: المهد: الفراش. مستعار من فراش الناثم. والمخصوص بالذَّمّ محذوف وهو «جهنّم» ؛ لقوله (٨): «لهم من جهنّم مهاد».

٢. نفس المصدر ٣١٣/.

كذا في أنوار التنزيل ٣١٣/٢، وفي النسخ: لذات.

٦. في ن، ت، م، ي، ر، زيادة؛ او نصف.

٨. الأعراف /٤١.

كذا في المصدر وفي النسخ: المتّقين.

٣. أي هناك.

٥. كذا في نفس المصدر. وفي النسخ: بعضهم.

٧. نفس المصدر والموضع.

﴿ هٰذَا فَلْيَذُوقُوهُ ﴾: أي ليذوقوا هذا، فليذوقوه. أو: العذاب هذا، فليذوقوه. ويجوز أن يكون مبتدأ خبره:

﴿ حَمِيمٌ وَغَسَاقٌ ﴾ ٢ : وهو على الأولين، خبر محذوف؛ أي «جهنّم».

والغساق؛ ما يغسق من صديد أهل النار. من: غسقت العين: إذا سال دمعها.

وقرأ (١) حفص وحمزة والكسائئ: «غسّاق» بتشديد السين.

وفي تفسير عليّ بن ابراهيم (٢): قال: الغسّاق وادٍ في جهنّم. فيه ثلاثمائة وثلاثون قصراً. في كلّ قصر ثلاثمائة بيت. في كلّ بيت أربعون زاوية. في كلّ زاوية شجاع. في كلّ شجاع ثلاثمائة وثلاثون عقرباً. في حمّة (٣) كلّ عقرب ثلاثمائة وثلاثون قلّة من سمّ. لو أنّ عقرباً منها نضحت سمّها على أهل جهنّم، لوسعتهم بسمّها (٤).

﴿ وَآخَرُ ﴾: أي مذوق. أي عذاب آخر.

وقرأ (٥) البصريّان: «وأُخر»؛ أي مذوقات. أو: أنواع عذاب أخر ٧٠).

﴿ مِنْ شَكْلِهِ ﴾ : من مثل هذا المذوق أو العذاب. في الشدّة.

وتوحيد الضمير على أنّه لما ذكر، أو للشراب الشامل للحميم والغساق، أو للغساق. وقرى (٧) بالكسر. وهي لغة.

﴿ أَزْوَاجٌ ﴾ ۞: أَجناس.

خبر لـ«آخر» أو صفة له، أو للثلاثة. أو مرتفع بالجارّ، والخبر محذوف؛ مثل «لهم». ﴿هٰذَا فَوْجٌ ﴾: قوم (^).

﴿ مُقْتَحِمٌ مَعَكُمْ ﴾: حكاية مايقال للرؤساء الطاغين إذا دخلوا النار، واقتحمها معهم فوج تبعهم في الضلال.

١. أنوار التنزيل ٣١٣/٢. ٢. تفسيرالقمّي ٣٤٢/٢.

٣. ليس في ت، وفي ن،م،ي، ر: جمة. وفي المصدر: جمجمة.

٤. ليس في ق، ش، ت. ه. أنوار التنزيل ٣١٣/٢.

٦. ليس في ق. ٧. نفس المصدر والموضع.

۸. ليس في ق.

والاقتحام: ركوب الشدّة والدخول فيها.

وفي مجمع البيان (١٠): «هذا فوج مقتحم معكم» الآية. روي عن النبيُّ يَتَيَّالِيُّةٌ وأنَّ النار تضيق عليهم ؛ كضيق الزجّ (٢) بالرّمح .

﴿ لاَمَرْحَباً بهمْ ﴾ : دعاء من المتبوعين علىٰ أتباعهم. أو صفة لـ«فوج». أو حال ؛ أي مقولاً فيهم: لا مرحباً بهم. أي ما أتوا بهم رحباً وسعة.

﴿ إِنَّهُمْ صَالُوا النَّارِ ﴾ ٢٠ : داخلون النار بأعمالهم مثلنا.

والثاني (١) وبنو أميّة. ثمّ ذكر من كان من بعدهم ممّن غصب آل محمّد حقّهم فعال: و «أخر من شكله أزواج هذا فوج مقتحم معكم». وهم بنو العبّاس. فيقولون (٥) بنو أميّة: «لا مرحباً بهم إنّهم صالوا النار».

﴿ قَالُوا ﴾ : أي الأتباع للرؤساء :

﴿ بَلْ أَنْتُمُ لا مَرْحَباً بِكُمْ ﴾: بل أنتم أحق بما قلتم.

﴿ أَنْتُمْ قَدَّمْتُمُوهُ لَنَا ﴾: قدّمتم العذاب أو الصلى لنا، بإغوائنا علىٰ ما قدّمتم من العقائد الزائفة والأعمال القبيحة.

﴿ فَبِئْسَ الْقَرَارُ ﴾ ٢٠ فبنس المقرّ جهنّم.

﴿ قَالُوا ﴾ : أي الأتباع أيضا.

﴿ رَبَّنَا مَنْ قَدَّمَ لَنَا هٰذَا فَرْدُهُ عَذَاباً ضِعْفاً فِي النَّارِ ﴾ ۞: مضاعفاً ؛ أي ذا ضعف. وذلك أن تزيد علىٰ عذابه مثله ، فيصير ضعفين ؛ كقوله (٦): «ربّنا أتهم ضعفين من العذاب».

﴿ وَقَالُوا ﴾: أي الطاغون.

٦. الأحزاب /٦٨.

١. المجمع ٤٨٣/٤.

٤. المصدر: وهم زريق وحبتر. ٣. تفسير القمّي ٢٤٢/٢.

٥. المصدر: وهم بنوالسباع ويقولون.

٢. الزُّجّ: الحديدة في أسفل الرمح.

﴿ مَا لَنَا لاَ نَوىٰ رِجَالاً كُنَّا نَعُدُّهُمْ مِنَ الْأَشْرَارِ ﴾ ﴿ يَعنون فَـقراء المسلمين الذين يسترذلونهم ويسخرون بهم.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١) متصلاً بما سبق: فيقولون بنو فلان (٢): «بل أنتم لا مرحباً بكم أنتم قدّمتموه لنا» وبدأتم بظلم آل محمّد «فبئس القرار». ثمّ يقول بنو أميّة: «ربّنا من قدّم لنا هذا فزده عذاباً ضعفاً في النار». يعنون الأوّل والثاني (٣). ثمّ يقول أعداء آل محمّد في النار: «ما لنا لا نرى رجالاً كنّا نعدّهم من الأشرار» في الدنيا. وهم شيعة أميرالمؤمنين عليه الدنيا.

وفي مجمع البيان (٤): و روى العيّاشيّ بالإسناد (٥)، عن جابر، عن أبي عبدالله عليّه أنّه قال: إنّ أهل النار يقولون: «ما لنا لا نرى رجالاً كنّا نعدّهم من الأشمرار». يعنونكم [ويطلبونكم. لا والله](١) لا يرونكم في النار. لايرون و الله واحداً منكم في النار.

وفي أمالي شيخ الطائفة ﷺ (٧) بإسناده قال: دخل سماعة بن مهران على الصادق علي فقال له: يا سماعة ، من شرّ الناس؟ قال: نحن يا ابن رسول الله.

قال: فغضب حتى احمرَت وجنتاه. ثمّ استوى جالساً وكان متكناً فقال: يا سماعة، من شرّ الناس عند الناس (٢٠٠ فقلت: والله ما كذبتك يا ابن رسول الله. نحن شرّ الناس عن الناس عند الناس الله ورافضة. فنظر إليّ ثمّ قال: كيف إذا سيق بكم إلى عن الناس (٩٠). لأنهم يسمّونا كفّاراً ورافضة. فنظر إليّ ثمّ قال: كيف إذا سيق بكم إلى الجنّة وسيق بهم إلى النار فينظرون إليكم فيقولون: «ما لنا لا نرى رجالاً كنّا نعدهم من الأشرار».

يا سماعة بن مهران، إنّه من أساء منكم إساءة، مشينا إلى الله يوم القيامة بأقدامنا،

١. تفسيرالقمّي ٢٤٣/٢.

٣. المصدر: يعنون الأوّلين.

٥. ليس في ق، ش.

٧. أمالي الطوسي ٢٠١/١ ٣٠٢، ح٧٧.

٩. في ق زيادة: عند الناس.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: فيقول فلان.

٤. المجمع ٤٨٤/٤.

۲. یوجد فی ن، ی.

٨. في ق زيادة: عند الناس.

فنشفع فيه، فنُشفع. والله، لايدخل النار منكم عشرة رجال. والله، لا يدخل النار منكم خمسة رجال. والله، لا يدخل النار منكم رجل واحد. فتنافسوا في الدرجات. وأكمدوا (١) عدو كم بالورع.

وفي شرح الآيات الباهرة (٢): وروى الصدوق بإسناده (٣) إلى سليمان الديلمي قال: قال أبوعبدالله عليه لأبي بصير (٤): لقد ذكركم الله كان في كتابه، إذ حكى قول أعدائكم وهم في النار: «وقالوا ما لنا لا نرى رجالاً كنّا نعدهم من الأشرار». والله ماعنوا ولا أرادوا بها غيركم، إذ صرتم (٥) [عند أهل هذا] (١) [العالم] (٧) شرار الناس. وأنتم خيار (٨) الناس. وأنتم والله في النار تُطلَبون؛ وأنتم والله في الجنّة تحبرون.

﴿ اتَّخَذْنَا هُمْ سِخْرِيًّا ﴾ : صفة أخرى لا رجالاً » .

وقرأ (٩) الحجازيون وابن عامر وعاصم بهمزة الاستفهام، على أنّه إنكار علىٰ أنفسهم، وتأنيب لهم في الاستسخار منهم.

وقرأ (١٠) نافع وحمزة والكسائيّ: «سُخريًا» بـضمّ السين. وقد سبق مثله في المؤمنين.

﴿ أَمْ زَاغَتْ ﴾ : مالت.

﴿ عَنْهُمُ الْآبْصَارُ ﴾ ۞: فلا نراهم.

و«أم» معادلة لـ«مالنا لانرئ»، على أنّ المراد نفي رؤينتهم لغيبتهم. كأنّهم قالوا: اليسوا هنا أم زاغت عنهم أبصارنا؟ أو لـ«اتخّذناهم» على القراءة الثانية، بـمعنى: أيّ الأمرين فعلنا بهم؛ الاستسخار منهم، أم تحقيرهم؟ فإنّ زيغ الأبصار كناية عنه على الأمرين فعلنا بهم؛ الاستسخار منهم، أم تحقيرهم

١. أكمد الحزنُ فلاناً: غمّه. فالمعنىٰ: أغمّوا عدوّكم بالورع.

٢. تأويل الآيات الباهرة ٥٠٧/٢، ح ٩.

٤. يوجد في ن، المصدر.

٦. من المصدر مع المعقوفتين.

٨. كذا في ن. وفي غيرها: خير.

٣. المصدر: وروى [الكليني و] الصدوق بإسنادهما.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: صبرتم على.

٧. من المصدر.

٩ و١٠. أنوار التنزيل ٣١٤/٢.

مسعنى إنكسارهما عملى أنفسهم. أو منقطعة، والمراد الدلالة عملى أنّ استرذالهم والاستسخار منهم كان لزيغ أبصارهم وقصور أنظارهم علىٰ رثاثة حالهم.

وفي روضة الكافي (1): عدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن محمّد بن سليمان، عن أبيه، عن أبي عبدالله الله الله قال لأبي بصير: يا أبا محمّد، لقد ذكركم الله، إذ حكى عن عدوكم في النار بقوله: «وقالوا مالنا لا نرى رجالاً كنّا نعدّهم من الأشرار اتّخذناهم سخريّا أم زاغت عنهم الأبصار». والله ما عنى ولا أراد بهذا غيركم. صرتم عند أهل هذا العالم شرار (7) الناس، وأنتم والله و الجنّة تحبرون، وفي النار تُطلّبون. والحديث طويل، أخذت منه موضع الحاجة.

﴿ إِنَّ ذَلِكَ ﴾: الذي حكينا عنهم.

﴿لَحَقُّ﴾: لابدّ أن يتكلّموا به.

ثمّ بيّن ما هو فقال:

﴿ تَخَاصُمُ آهْلِ النَّارِ ﴾ ٢٠ : وهو بدل من «حقّ» أو خبر محذوف.

وقرئ (۴) بالنصب، على البدل من «ذلك».

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤) متصلاً بقوله: «اتّخذناهم سخريّاً أم زاغت عنهم الأبسصار»: ثم قال: «إنّ ذلك لحقّ تخاصم أهل النار» فيما بينهم. وذلك قول الصادق الميلاً: إنكم لفي الجنّة تحبرون، وفي النار تُطلَبون.

وفي روضة الكافي (٥): عليّ بن محمّد، عن أحمد بن أبي عبدالله، عن عشمان بسن عيسى، عن ميسر (٦) قال: دخلت على أبي عبدالله على فقال: كيف أصحابك؟ فقلت: جعلت فداك؛ لنحن عندهم أشرّ من اليهود والنصارئ والمجوس والذين أشركوا.

۱. الكافي ۲٦/۸ ح ٦.

٣. أنوارالتنزيل ٣١٤/٢.

۵. الکافی ۸/۸۷، ح ۳۲.

٢. كذا في المصدر وفي النسخ: أشرار.

٤. تفسير القمّى ٢٤٣/٢.

٦. ق: ميسرة.

قال: وكان متّكناً. فاستوى جالساً. ثمّ قال: كيف قلت!؟ [قلت](١) والله لنحن عندهم أشرّ من اليهود والنصاري والمجوس (٢) والذين أشركوا.

فقال: أما والله، لا يدخل (٣) النار منكم اثنان. لا والله، ولا واحد. إنّكم الذين قال الله يَجْكَلُّ: «وقالوا ما لنا لا نرى رجالاً كنّا نعدَهم من الأشرار اتّخذناهم سنخريّاً أم زاغت عنهم الأبصار إنّ ذلك لحقّ تخاصم أهل النار». قال: طلبوكم والله في النار [والله](٤)، فما وجدوا منكم أحداً.

محمّد بن [يحين (٥)، عن ا<sup>(٧)</sup> أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن منصور بن يونس، عن عنبسة (٧)، عن أبي عبدالله عليه قال: إذا استقرّ أهل النار في النار، يفقدونكم، فلا يرون منكم أحداً. فيقول بعضهم لبعض: مالنا لا نرئ رجالاً كنّا نعدَهم من الأشرار اتّخذناهم سخريّاً أم زاغت عنهم الأبصار». قال: وذلك قول الله ﷺ وإنّ ذلك لحقّ تخاصم أهل النار». يتخاصمون فيكم فيما كانوا يقولون في الدنيا.

وفي بصائر الدرجات (^): محمّد بن الحسين، عن عبدالله بن جبلة، عن عليّ بن حمزة، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله عليه قال: يا أبا محمّد، أنتم في الجنّة تحبرون، وبين أطباق النار تُطلَبون، فلا توجَدون. والحديث طويل. أخذت منه موضع الحاجة. وفي جوامع الجامع (^): وعن الباقر: يعنونكم. لا يرون ـ والله ـ أحداً منكم في النار. ﴿ قُلْ ﴾: يا محمّد للمشركين:

﴿ إِنَّمَا آنَا مُنْذِرٌ ﴾: أنذركم عذاب الله.

﴿ وَمَا مِنْ اِلْهِ اِلَّا اللَّهُ الْوَاحِدُ ﴾: الذي لا يقبل الشركة والكثرة في ذاته.

۲. ليس في ي، م، ر.

٤. ليس في ق،ي، المصدر.

٦. من العصدر.

٨. البصائر/٢٩٠، ح ٤.

١. من المصدر.

٣. المصدر: لا تدخل.

٥. نفس المصدر /١٤١، ح ١٠٤.

٧. ن: عتبة.

٩. الجرامع /٤٠٧.

- ﴿ الْفَهَّارُ ﴾ ۞: لكلَّ شيء.
- ﴿ رَبُّ السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيِّنَهُمَا ﴾: منه خلقها، وإليه أمرها.
  - ﴿ الْعَزِيزُ ﴾ : الذي لا يُغلب إذا عاقب.
  - ﴿ الْغَفَّارُ ﴾ ١٤ الذي يغفر ما يشاء من الذنوب لمن يشاء.

وفي هذه الأوصاف تقرير للتوحيد، ووعد ووعيد للموحّدين والمشركين. وتثنية ما يشعر بالوعيد وتقديمه، لأنّ المدعوّ به هو الإنذار.

﴿ قُلْ هُوَ ﴾: قيل (١): ما أنبأتكم به مِنْ أنّي نذير مِنْ عقوبة مَنْ هذه صفته، وأنّه واحد في الألوهيّة.

وقيل (٢): ما بعده من نبأ آدم.

وقيل (٣): خبر القيامة.

وقيل (٤): القرآن حديث عظيم، لأنّه كلام الله المعجز.

﴿ نَبُواً عَظِيمٌ ﴾ ﴿ أَنْتُمْ عَنْهُ مُعْرِضُونَ ﴾ ﴿ الله عَلَىٰ الله العاقل لا يمعرض عَفلتكم. فإنّ العاقل لا يمعرض عن مثله. كيف، وقد قامت عليه الحجج الواضحة ؟ أمّا علىٰ التوحيد، فما مرّ. وأمّا علىٰ النبوّة، فقوله:

﴿ مَا كَانَ لِي مِنْ عِلْمٍ بِالْمَلَا الْأَعْلَىٰ إِذْ يَخْتَصِمُونَ ﴾ ﴿ مَا كَانَ أَخِبَارِهِ عِن تقاول الملائكة وما جرى بينهم، على ماورد في الكتب المتقدّمة، من غير سماع ومطالعة كتاب، لا يُتصوَّر إلّا بالوحى

و «إذ» متعلّق بـ «علم» أو بمحذوف. إذ التقدير: من علم بكلام الملأ الأعلى.

وفي مصباح شيخ الطائفة الله الله المعلمة الأميرالمؤمنين الله خطب بها يـوم الغـدير. وفيها يقول: هذا يوم عظيم الشأن \_إلئ قوله: \_هذا يوم الملأ الأعـلى الذي أنـتم عمنه معرضون.

٣ و ٤. مجمع البيان ٤٨٤/٤.

١ و٢. أنوار التنزيل ٣١٤/٢.

٥. مصباح المتهجّد /٧٠٠.

وفي بصائر الدرجات (١): عبّاد بن سليمان، عن محمّد بن سليمان [عن أبيه سليمان [عن أبيه سليمان] (١) بن سدير (٣)، عن أبي عبدالله عليه قال: قلت له قول الله عليه أنتم عنه معرضون». [قال:] (١) الذين أو توا العلم الأئمة. والنبأ الإمامة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥): حدّ ثني خالد، عن الحسن بن محبوب، عن محمّد بن سنان (٦)، عن مالك الأسديّ، عن إسماعيل الجعفيّ قال:

كنت في المسجد الحرام قاعداً، وأبوجعفر المسجد في ناحية. فرفع رأسه، في نظر إلى السماء مرّة، وإلى الكعبة مرّة. ثمّ قال: «سبحان الذي أسرى بعبده ليلاً من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى» (٧). وكرّر ذلك ثلاث مرّات. ثمّ التفت إليّ فقال: أيّ شيء يقولون أهل العراق في هذه الآية يا عراقي؟ قلت: يقولون: أسري به من المسجد الحرام إلى بيت المقدس.

فقال: ليس هو (٨)كما يقولون. ولكنّه أُسري به من هذه إلىٰ هذه. وأشار بـيده إلىٰ السماء، وقال: ما بينهما حرم.

قال: فلمّا انتهى به إلى سدرة المنتهى، تخلّف عنه جبرئيل على فقال رسول الله: يا جبرئيل، فقال الله في الله في هذا الموضع تخذلني! فقال: تقدّم أمامك. فوالله، لقد بلغت مبلغاً لم يبلغه (١٠) أحد من خلق الله قبلك. فرأيت من نور رتى، وحال بيني وبينه السبحة (١٠).

قلت: وما السبحة (١١)، جعلت فداك؟ فأوماً بـوجهه إلى الأرض، وأوماً بـيده إلى السماء. وهو يقول: جلال ربّي. ثلاث مرّات.

قال: يا محمد. قلت: لبّيك يا ربّ (١٢)! قال: فيما اختصم الملا الأعلى. قال: قلت:

۲. ليس في ق.

٤. من المصدر،

٦. المصدر: يسار (سيار).

أيس في ق،ش، المصدر.

١٠ و١١. المصدر: السبخة.

١. البصائر /٢٢٧، ح ١.

٣. المصدر: عبّادين سليمان، عن سدير...

٥. تغسير القمّي ٢٤٣/٢.

٧. الإسراء ١/.

٩. ق، ش، م: مابلغه.

١٢. في ت،م، زيادة: قلت.

سبحانك، لا علم لي إلّا ما علّمتني. قال: فوضع يده \_أي يد القدرة \_بين ثدييّ (١٠). فوجدت بردها بين كتفي. قال: فلم يسألني عمّا مضيّ، ولا عمّا بقي، إلّا علمته. فقال: يا محمد، فيما اختصم الملأ الأعلى ؟ قال: قلت [يا ربّ](٢) في الكفّارات والدرجات والحسنات.

فقال: يا محمّد، قد انقطع أكلك، وانقضت نبوّتك. فمن وصيّك؟ فقلت: يا ربّ، قد بلوت خلقك، فلم أر أحداً من خلقك أطوع لي من عليّ. فـقال: ولي، يــا مـحمّد [فقلت: يا ربّ، إنّي قد بلوت خلقك، فلم أر في خلقك أحداً أشدّ <sup>(٣)</sup> حبّاً لي من عليّ بن أبي طالب. قال: ولي، يا محمّد.](٤) فبشّره بأنّه راية الهدي، وإمام أوليائي، ونسور لمن أطاعني، والكلمة التي ألزمتها المتّقين. من أحبّه، فقد أحبّني. ومن أبغضه، فـقد أبغضني. مع ما أنّي أخصّه بما لم أخصّ بـه أحـداً. فـقلت: يـا ربّ، أخـي وصـاحبي ووزيري ووارثي. فقال :إنَّه أمر قد سبق أنَّه مبتلي ومبتلي به. مع ما أنِّي قد نحلته ونحلته ونحلته [ونحلته](٥)أربعة أشياء. عقدها بيده، ولا يفتح بها عقدها.

وفي مجمع البيان (٦): روى ابن عبّاس ، عن النبيّ عَيْلِيٌّ قال: قال لي ربّي: أتدري فيم يختصم الملأ الأعلى؟ فقلت: لا. قال: اختصموا في الكفّارات والدرجات. فأمّا الكفَّارات؛ فإسباغ الوضوء في السبرات (٧)، ونقل الأقدام إلى الجماعات، وانتظار الصلاة بعد الصلاة (^). وأمّا الدرجات؛ فإفشاء السلام، وإطعام الطعام، والصلاة بالليل والناس نيام.

وفي كتاب الخصال (٩)، عن النبيِّ عَيَّاللهُ أنَّه لمَّا سُئل في المعراج فيما اخـتصم الملأ

٢. من المصدر.

ليس في نور الثقلين ٤٠٠/٤، ح ٨٤.

٦. المجمع ٤٨٥/٤.

٨. ق: الصلوات،

١. كذا في المصدر. وفي النسخ: ثدي.

٣. في ق، زيادة : الله.

٥. ليس في ق، ش، ت، ن.

٧. السَّبْرَةُ: الغداة البارداة. السبرات جمعها.

٩. الخصال /٨٥، ح ١٢.

الأعلى، قال: في الدرجات والكفارات، فنوديت: وما الدرجات؟ فقلت: إسباغ الوضوء في السبرات، والمشي إلى الجماعات، وانتظار الصلاة بعد الصلاة، وولايتي وولاية أهل بيتي إلى الممات. والحديث طويل. قد أخرجته مسنداً على وجهه في كتاب إثبات المعراج. انتهى.

عن جعفر بن محمّد (١)، عن أبيه، عن جدّه، عن عليّ بن أبي طالب الليّن عن النبيّ عَنْ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَنْ عَل النبيّ اللّهِ اللهِ قال في وصيته له: يا عليّ ثلاث درجات، وثلاث كفّارات إلى قوله الله الله الله الله وأمّا الكفّارات، فإفشاء السلام، وإطعام الطعام، والتهجّد بالليل والناس نيام.

﴿ إِنْ يُوْحَىٰ إِلَى إِلَّا آنَّمَا آنَا نَذِيرٌ مُبِينٌ ﴾ ۞: أي لأنَّما.

كا نَه لمَا جوّز أنّ الوحي يأتيه، بيّن بذلك ما هو المقصود به تحقيقاً لقوله: «إنّما أنا منذر». ويجوز أن يرتفع بإسناد «يوحيٰ» إليه.

وقرئ: «إنّما» بالكسر، على الحكاية.

﴿إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلاَئِكَة إِنِّي خَالِقٌ بَشَراً مِنْ طِينٍ ﴾ ﴿إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلائِكَة وإبليس في مبيّن له. فإنّ القصّة التي دخلت عليها ﴿إِذَ» مشتملة على تقاول الملائكة وإبليس في خلق آدم واستحقاقه للخلافة والسجود، على ما مرّ في البقرة؛ غير أنّها اختصرت (٣) اكتفاءً بذلك، واقتصاراً على ما هو المقصود منها، وهو إنذار المشركين على استكبارهم على النبيّ، بمثل ما حاق بإبليس على استكباره على آدم.

﴿ فَإِذَا سَوَّيْتُهُ ﴾ : عدّلت خلقته.

﴿ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِنْ رُوحِي ﴾: وأحييته بنفخ الروح فيه. إضافته إلى نفسه، لشرفه وطهارته.

﴿ فَقَعُوا لَهُ ﴾: فخرّواله.

﴿ سَاجِدِينَ ﴾ ٢٠٠٠: تكرمةً وتبجيلاً له.

١. نفس المصدر /٨٤\_ ٨٥، ح١٢. ٢٠ أنوار التنزيل ٣١٤/٢.

٣. كذا في المصدر، وفي ق: أفصرت، وفي غيرها: اقتصرت.

وقد مرّ الكلام في البقرة.

﴿ فَسَجَدَ الْمَلاَئِكَةُ كُلُّهُمْ أَجْمَعُونَ ﴾ ﴿ إِلَّا إِبْلِيسَ اسْتَكْبَرَ ﴾ : تعظَمَ.

﴿ **وَ كَانَ** ﴾: وصار.

﴿ مِنَ الْكَافِرِينَ ﴾ ﴿ : باستكباره عن أمر الله، أو استنكافه (١) عن المطاوعة. أو كان منهم في علم الله.

﴿ قَالَ يَا اِبْلِيسُ مَا مَنَعَكَ أَنْ تَسْجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَيَّ ﴾ : خلقته (٢) بنفسي من غير توسّط كأب وأمّ. والتثنية لما في خلقه من مزيد القدرة واختلاف الفعل.

وقرئ (٣)على التوحيد.

وترتيب الإنكار عليه، للإشعار بأنّه المستدعى للتعظيم، أو بأنّه الذي تشبّت في تركه (٤). وهو لا يصلح لمانع . إذ للسيّد أن يستخدم بعض عبيده لبعض، سيّما وله مزيد اختصاص.

وفي كتاب معاني الأخبار (٥)، بإسناده إلى العبّاس بن هلال، عن أبسي الحسن الرضاع الله والله والله

وفي عيون الأخبار (٧)، بإسناده إلى محمّد بن عبيد قال: سألت الرضاء الله عن قول الله وقدرتي . الله وقد عني الله الله الله الله وقدرتي .

وفي كتاب التوحيد (^)، بإسناده إلى محمّد بن مسلم قال: سألت أبا جعفر عليَّة فقلت: قول الله ﷺ: «يا إبليس ما منعك أن تسجد لما خلقت بيديّ؟ إ(١) فقال: اليد في كلام

١. كذا في أنوار التنزيل ٣١٥/٢. وفي النسخ: واستكباره.

٢. ليس في ق،

٤. نفس المصدر والموضع: تثبت به تركه.

٦. أي يئس.

٨. التوحيد /١٥٣. ح ١.

٣. نفس المصدر والموضع.

٥. المعاني /١٣٨، ح ١.

۷. العيون ۱۸۸۱ ح ۱۳.

٩. ليس في ن.

العرب القوّة والنعمة. قال الله (۱). «واذكر عبدنا داود ذا الأيد». وقال (۲): «والسماء بنيناها بأيدٍ» (۲)؛ أي بقوّة. وقال: «وأيّدهم بروح منه»؛ أي قوّاهم (۱). ويقال: لفلان إعندي أيادي كثيرة؛ أي فواضل وإحسان. وله] (٥) عندي يد بيضاء؛ أي نعمة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): حدّ ثنا محمّد بن أحمد بن ثابت قال: حدّ ثنا القاسم بن [محمّد، عن] (٢) إسماعيل الهاشميّ، عن محمّد بن سنان (٨)، عن الحسن بن المختار، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله طليّة قال: لو أنّ الله على خلق الخلق كلّهم بيده، لم يحتج في آدم أنّه خلقه بيده فيقول: «ما منعك أن تسجد لما خلقت بيديّ». أفترى الله على الأشياء بيده!؟

﴿ اَسْتَكْبَرْتَ اَمْ كُنْتَ مِنَ الْعَالِينَ ﴾ ، تكبّرت من غير استحقاق!؟ أو كنت ممّن علا واستحقّ التفوّق!؟

وقيل (١٠): أستكبرت الآن!؟ أم لم تزل منذ كنت من المستكبرين!؟ وقرئ (١٠): «استكبرت» بحذف الهمزة، لدلالة «أم» عليها، أو بمعنى الإخبار.

وفي شرح الآيات الباهرة (۱۱): روى أبو جعفر محمّد بن بابويه الله عن عبدالله بن محمّد بن عبدالوهّاب، عن أبي الحسن محمّد بن أحمد القواريريّ، عن أبي الحسين محمّد بن عمّار (۱۲)، عن إسماعيل بن ثوبة (۱۳)، عن زياد بن عبدالله البكائيّ (۱۱)، عن سليمان الأعمش، عن أبي سعيد الخدريّ قال: كنّا جلوساً عند رسول الله عَيْلِيّ إذ أقبل إليه رجل فقال: يا رسول الله، أخبرني عن قول الله تَظَلّ لإبليس ــ: «أستكبرت أم كنت من

۲. الذاريات /٤٧.

كذا في المصدر. وفي النسخ: قوّة.

٦. تفسير القمّي ٢٤٤/٢.

٨. المصدر: يسار (سيار حظ).

۱۰. أنوارالتنزيل ۳۱۵/۲.

۱۲. ت: عامر.

١٤. ن، ت، م، ي، ر: البكائي.

۱. ص /۱۷.

٣. المجادلة /٢٢.

٥. من المصدر،

٧. من المصدر،

٩. أنوارالتنزيل ٣١٥/٢.

١١. تأويل الأيات الباهرة ٥٠٨/٢ ـ ٥٠٩ م ١١.

١٣. ن، المصدر: ثوية.

العالين». من هم يا رسول الله الذين هم أعلى من الملائكة المقرّبين؟

فقال رسول الله: أنا وعليّ وفاطمة والحسن والحسين. كنا في سرادق العرش، نسبّح الله. فسبّحت الملائكة بتسبيحنا، قبل أن يخلق الله آدم بألفي عام. فلمّا خلق الله على آدم، أمر الملائكة أن يسجدوا له. ولم يؤمروا بالسجود إلاّ لأجلنا. فسجدت الملائكة كلّهم أجمعون إلاّ إبليس، أبي أن يسجد. فقال له الله تعالى: «يا إبليس، ما منعك أن تسجد لما خلقت بيديّ أستكبرت أم كنت من العالين»؛ أي من هؤلاء الخمسة المكتوبة أسماؤهم في سرادق العرش. فنحن باب الله الذي يؤتى منه. وبنا يهتدي المهتدون. فمن أحبّنا، أحبّه الله، وأسكنه جنته. ومن أبغضنا، أبغضه الله، وأسكنه ناره. ولا يحبّنا إلّا من طاب مولده.

﴿ قَالَ آنَا خَيْرٌ مِنْهُ ﴾ : إبداء للمانع. وقوله:

﴿ خَلَقْتَنِي مِنْ نَارٍ وَخَلَقْتَهُ مِنْ طِينٍ ﴾ ٢٠ : دليل عليه، وقد سبق الكلام فيه.

قلت (٤): جعلت فداك؛ قد قال ذلك، وذكره الله ﷺ في كتابه.

﴿ قَالَ فَاخْرُجْ مِنْهَا ﴾ : من الجنّة.

٢. من المصدر.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: قال.

٦. پس /۸۰.

١. تفسير القمّي ٢٤٤/٢\_٢٤٥.

٣. ق، ش: جوير. وفي المصدر: حريز.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: خلق.

قيل (١): أو من السماء ، أو من الصورة الملكيّة.

﴿ فَإِنَّكَ رَجِيمٌ ﴾ ۞: مطرود من الرحمة ومحلِّ الكرامة.

﴿ وَإِنَّ عَلَيْكَ لَعْنَتِي إِلَىٰ يَوْمِ الدِّينِ ﴾ ﴿ قَالَ رَبِّ فَأَنْظِرْنِي إِلَىٰ يَوْمٍ يُبْعَثُونَ ﴾ ﴿ اَي إِلَىٰ يوم يُحشَرون للحساب. وهو يوم القيامة.

﴿ قَالَ فَإِنَّكَ مِنَ الْمُنْظَرِينَ ﴾ ﴿ إِلَىٰ يَوْمِ الْوَقْتِ الْمَعْلُومِ ﴾ ﴿ اللهِ عَالَهِ .

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم الله (٢): أخبرنا أحمد بن إدريس قال: حدّثنا أحمد بن محمّد [عن محمّد] الله تبارك محمّد [عن محمّد] الله يونس، عن رجل، عن أبي عبدالله الله في قول الله تبارك وتعالى: «أنظرني إلى يوم يبعثون قال فإنّك من المنظرين إلى يوم الوقت المعلوم» [قال: يوم الوقت المعلوم] (٤) يوم يذبحه رسول الله على الصخرة التي في بيت المقدس. وفي شرح الآيات الباهرة (٥): روي بحذف الإسناد مرفوعاً إلى وهب بن جميع، عن أبي عبدالله الله قال: سألته عن إبليس وقوله: «ربّ فأنظرني إلى يوم يبعثون قال فإنك من المنظرين إلى يوم الوقت المعلوم» أيّ يوم هو؟ قال: ياوهب، أتحسب أنّه يوم يبعث الله الناس؟ لا؛ ولكن الله الله قائم أنظره إلى يوم يبعث قائمنا، فيأخذ بناصيته فيضرب عنقه. فذلك اليوم هو الوقت المعلوم.

﴿ قَالَ فَيِعِزُّتِكَ ﴾: فبسلطانك وقهرك.

﴿ لَاُغْوِيَنَهُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ ﴿ إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ الْمُخْلَصِينَ ﴾ ﴿ الله بِن أخلصهم الله لطاعته، وعصمهم من الضلالة. أو أخلصوا قلوبهم لله، على اختلاف القراءتين. ﴿ قَالَ فَالْحَقُ وَالْحَقِّ وَالْحَقِّ وَالْحَقِّ وَالْوَلِهِ.

وقيل (٦): الحقّ الأوّل اسم الله تعالىٰ. ونصبه بحذف حرف القسم؛ كقوله: إنّ عليك الله أن تبايعا

٣. من المصدر.

٢. تفسير القمّي ٢٤٥/٢.

١. أنوار التنزيل ٣١٥/٢.

٤. من المصدر.

٥. تأويل الآيات الباهرة ٥٠٩/٢ ٥١٠، ح١٢.

أنوار التنزيا, ۱۵/۲.

وجوابه(١):

﴿ لَاَمْلَانَ جَهَنَّمَ مِنْكَ وَمِمَّنْ تَبِعَكَ مِنْهُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ ﴿ لَاَمْلَانَ جَهَنَّمَ مِنْكَ وَمِمَّنْ تَبِعَكَ مِنْهُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ ﴿ لَاَمْلَانَ جَهَا اعتراض. وهو على الأوّل جواب محذوف، والجملة تفسير للحقّ (٢) المقول.

وقرأ (٣) عاصم وحمزة برفع الأوّل، على الابتداء \_أي الحقّ يميني، أو قسمي \_أو الخبر. أي أنا الحقّ.

وقُرِنًا (٤) مرفوعين، على حذف الضمير من «أقول»؛ كقوله: كلّه لم أصنع. ومجرورين. على إضمار حرف القسم في الأوّل، وحكاية لفظ المقسم به في الثاني للتوكيد، وهو سائغ فيه إذا شارك الأوّل. وبرفع الأوّل وجرّه ونصب الثاني. وتخريجه على ما ذكرناه.

والضمير في «منهم» للناس. إذ الكلام فيهم. والمراد بـ «منك»: من جنسك، ليتناول الشياطين.

وقيل (٥): للثقلين. و «أجمعين» تأكيد له. أو للضميرين.

﴿ قُلْ مَا آسُالُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ ﴾: أي على القرآن، أو تبليغ الوحي.

﴿ وَمَا أَنْنَا مِنَ الْمُتَكَلِّفِينَ ﴾ ﴿ المتصنّعين بما لست (٦) من أهله، علىٰ ما عرفتم من حالى، فأنتحل النبوّة وأتقوّل القرآن.

وفي تفسير عليّ بن ابراهيم الله (٧)؛ حدّثنا عليّ بن الحسين قال: حدّثنا محمّد بن أبي عبدالله، عن الحسن بن محبوب، عن أبي ولاد، عن حمران، عن أبي جعفر الله إن امرأةً من المسلمات أتت النبيّ عَلَيْه فقالت: يا رسول الله إنّ فلاناً زوجي وقد نشرت له بطني، وأعنته على دنياه وآخرته، لم يرمني مكروهاً. أشكوه إليك.

١. كذا في المصدر. وفي النسخ زيادة: محذوف. ٢. ليس في ق،ش،م.

٣-٥. نفس المصدر والموضع. ٦. كذا في أنوار التنزيل ٣١٦/٢. وفي النسخ: ليس.

٧. تفسيرالقمّي ٣٥٣/٢.

قال: فيم تشكينه؟ قالت: إنّه قال: أنتِ عليَّ حرام كظهر أمّي. وقد أخــرجــني مــن منزلي. فانظر في أمري.

فقال لها رسول الله عَلَيْهُ: ما أنزل الله تبارك وتعالى على كتاباً أقضي فيه بينك وبين زوجك. وأنا أكره أن أكون من المتكلّفين. والحديث طويل. أخذت منه موضع الحاجة. وفي مصباح الشريعة (۱): قال الصادق عليه : المتكلّف مخطى (۱)، وإن أصاب (۱). والمتكلّف (۱) لا يستجلب في عاقبة أمره إلّا الهوان، وفي الوقت إلّا التعب والعناء والمتكلّف (۱) لا يستجلب في عاقبة أمره إلّا الهوان، وهما جناحان بهما يطير [المتكلّف] (۱). والشقاء. والمتكلّف ظاهره رياء، وباطنه نفاق. وهما جناحان بهما يطير [المتكلّف] (۱). وليس في الجملة من أخلاق الصالحين ولا من شعار المتّقين (۱) التكلّف (۱) في أيّ باب كان. قال الله تعالى لنبيّه عَلَيْه: «قل ما أسألكم عليه من أجر وما أنا من المتكلّفين».

وفي كتاب من لايحضره الفقيه (٨): وفي وصيّة النبيّ يَتَأَلِّلُهُ لعمليّ لِللَّهُ: وللمتكلّف ثلاث علامات: يتملّق إذا حضر. ويغتاب [إذ غاب](١). ويشمت بالمصيبة.

وفي كتاب الخصال (١٠)، عن أبي عبدالله للطلط قال: قال (١١) لقمان لابنه: يا بنيّ، لكلّ شيء علامة يُعرَف بها ويشهد عليها -إلىٰ قوله: - وللمتكلّف ثلاث علامات: ينازع من فوقه. ويقول مالا يعلم. ويتعاطئ ما لا ينال.

عن أبي عبدالله المُثِلِّةِ (١٣) حديث طويل يقول فيه: ومن العلماء من يضع نفسه للفتاوى ويقول: سلوني. ولعلّه لا يصيب حرفاً واحداً. والله لا يحبّ المتكلّفين. فذاك في الدرك السادس من النار.

١. مصباح الشريعة /١٤٠. ٢. المصدر: متخلّف عن الصواب.

٣. في المصدر زيادة: والمتطوّع مصيب وإن أخطأ.

كذا في المصدر. وفي النسخ: التكلّف.

المصدر: المؤمنين.

۸. الفقیه ۲۳۱/۶، ح ۸۲۱.

١٠. الخصال /١٢١، ح ١١٣.

١٢. نفس المصدر /٢٥٣، ح ٢٣.

٥. من المصدر.

٧. المصدر: المتكلّف.

٩. ليس في ق.

١١. ليس في ق.

وفي جوامع الجامع <sup>(۱)</sup>: وعن النبيّ ﷺ: للمتكلّف ثلاث علامات: ينازع من فوقه. ويتعاطىٰ ما لا ينال. ويقول ما لا يعلم.

وفي كتاب التوحيد (٢) حديث طويل عن الرضاط في يقول فيه: عن علي الله أن المسلمين قالوا لرسول الله علي الله أكرهت على رسول الله عليه من الناس على الإسلام، لكثر عددنا، وقوينا على عدونا. فقال رسول الله: ما كنت الألقى الله على بدعة لم يحدث إلى فيها شيئاً. وما أنا من المتكلفين.

وفي روضة الكافي (٣): عليّ بن محمّد، عن عليّ بن العبّاس، عن عليّ بن حمّاد، إعن حمّاد إنه عمّاد إنه عمرو بن شمر، عن جابر، عن أبي جعفر الثيّة قال: وقال لأعداء الله أولياء الشيطان أهل التكذيب والإنكار: «قل ما أسألكم عليه من أجر وما أنا من المتكلّفين». يقول: متكلّفاً أن أسألكم ما لستم بأهله.

فقال المنافقون عند ذلك بعضهم لبعض: أما يكفي محمّداً أن يكون قهرنا عشرين سنة ؛ حتّى يريد أن يحمل أهل بيته على رقابنا! ؟ فقالوا: ماأنزل الله هذا. وما هو إلاشيء يتقوّله، يريد أن يرفع أهل بيته على رقابنا. ولئن قُتل محمّد، أو مات، لننزعنها من أهل بيته. ثمّ لا نعيدها فيهم أبداً. والحديث طويل. أخذت منه موضع الحاجة.

﴿ إِنَّ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ ﴾ : موعظة.

﴿ لِلْعَالَمِينَ ﴾ ۞: للثقلين.

﴿ وَلَتَعْلَمُنَّ نَبَاهُ ﴾ : وهو ما فيه من الوعد والوعيد، أو صدقه بإتيان ذلك.

۲. التوحيد /۳٤۲، ح ۱۱.

٤، ليس في المصدر.

١. الجوامع /٤٠٨.

٣. الكافي ٣٧٩/٨، ح ٧٤٥.

٥. الكافي ٢٨٧/٨، ح ٤٣٢.

ما أسألكم عليه من أجر وما أنا من المتكلّفين إن هو إلّا ذكر للعالمين، قال: هو أميرالمؤمنين عليه . «ولتعلمن نبأه بعد حين». قال: عند خروج القائم.

وفي كتاب المناقب (١) لابن شهر أشوب أنّ الحسن بن عمليّ اللَّهِ النَّاس، فحمد الله وأثنىٰ عليه، وتشهّد. ثمّ قال:

أيّها الناس! إنّ الله اختارنا لنفسه ، وارتضانا لدينه ، واصطفانا على خلقه ، وأنزل علينا كتابه ووحيه . وأيم الله ، لا ينقصنا أحد من حقّنا شيئاً ، إلّا انتقصه (٢) الله من حقّه في عاجل دنياه وآجل (٣) أخرته . ولا يكون علينا دولة إلّا كانت لنا العاقبة . «ولتعلمن نبأه بعد حين».

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: أنقصه.

١. المناقب ١١/٤.

٣. ليس في المصدر.





## سورة الزُّمَر

مكيّة ، إلّا ثلاث آيات؛ قوله: «قل يا عبادي» الآية ، إلىٰ آخره . فإنّها نزلت بالمدينة . وقيل (١): غير آية : «يا عبادي» الآية . وآياتها خمس وسبعون ، أو ثنتان وسبعون آية .

## بسم الله الرحمن الرحيم

في كتاب ثواب الأعمال (٢)، بإسناده عن أبي عبدالله للله قال: من قرأ سورة الزمر، استخفها (٣) من لسانه، أعطاه الله [من] (١) شرف الدنيا والآخرة. وأعزّه ببلا مال ولا عشيرة؛ حتّىٰ يهابه من يراه. وحرّم جسده على النار. وبنى (٥) له في الجنّة ألف مدينة؛ في كلّ مدينة ألف قصر، في كلّ قصر مائة حوراء. وله مع هذا عينان تبجريان (١) نضاختان، وجنّتان (٧) مدهامّتان، وحور مقصورات في الخيام، وذواتا أفنان، ومن كلّ فاكهة زوجان.

وفي مجمع البيان (^^): أُبِيِّ بن كعب، عن النبيِّ ﷺ قال: من قرأ سورة الزمر، لم يقطع الله رجاه. وأعطاه ثواب الخانفين الذين خافوا الله تعالئ.

﴿ تَنْزِيلُ الْكِتَابِ ﴾ : خبر محذوف ؛ مثل : هذا. أو مبتدأ خبره :

﴿مِنَ اللهِ الْعَزِيزِ الْحَكِيمِ ﴾ ۞: وهو على الأوّل، صلة التنزيل، إأو خبرثان، أو حـال

٢. ثواب الأعمال /١٣٩\_ ١٤٠ ح ١.

٤. من المصدر.

٦. في ق، المصدر، زيادة: وعينان.

٨. المجمع ٤٨٧/٤.

١. أنوار التنزيل ٣١٦/٢.

٣. ق: استحفها.

ه. المصدر: يبني.

٧. ن، ت، م، ي، ر، المصدر: عينان.

عمل فيها معنى الإشارة أو التنزيل.](١) والظاهر أنّ «الكتاب» على الأوّل السورة، وعلى الثاني القرآن.

وقرئ (٢): «تنزيلَ» بالنصب، على إضمار فعل؛ نحو: اقرأ، أو: الزم.

﴿ إِنَّا ٱنْزَلْنَا اِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ ﴾: ملتبساً بالحقّ. أو : بسبب إثبات الحقّ وإظهاره وتفصيله.

﴿ فَاعْبُدِ اللهَ مُخْلِصاً لَهُ الدِّينَ ﴾ ٢٠: ممحّضاً له الدين من الشرك والرياء.

وقرئ (٣) برفع «الدين»، على الاستئناف، لتعليل الأمر.

وتقديم الخبر لتأكيد الاختصاص المستفاد من اللام، كما صرّح به مؤكّداً. وإجراؤه مجرى المعلوم المقرّر، لكثرة حججه وظهور براهينه. فقال:

﴿ اَلاَ شِهِ الدِّينُ الْخَالِصُ ﴾ : أي ألا هو الذي وجب اختصاصه بأن يُخلَص له الطاعة. فإنَّه المتفرَّد بصفات الألوهيَّة والاطَّلاع على الأسرار والضمائر.

﴿ وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِهِ أُولِيّاءَ ﴾ : أي زعموا أنَّ لهم من دون الله مالكاً عليهم (١٠). وهو مبتدأ خبره:

﴿ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَا إِلَىٰ اللَّهِ زُلْفَىٰ ﴾ : بإضمار القول ؛ أي يقولون .

والزلفيٰ: القربيٰ. وهو اسم أقيم مقام المصدر.

وقرئ (٥): «قالوا ما نعبدهم». و «ما نعبدكم إلّا لتقرّبونا»، حكايةً لما خاطبوا به آلهتهم. و«نُعبدهم» بضمّ النون، إتباعاً.

وفي كتاب الاحتجاج (٦) للطبرسي، عن النبيّ يَرَالله حديث طويل. وفيه: ثمّ أقبل عَيَالله على مشركي العرب (٧) فقال: وأنتم، فلِمَ عبدتم الأصنام من دون الله؟ فقالوا: نـتقرّب بذلك إلى الله تعالى.

١. ليس في ق.

٣. نفس المصدر والموضع.

٥. نفس المصدر والموضع.

٧. ق، ش: على المشركين.

۲. أنوار التنزيل ۳۱٦/۲.

٤. ن: يملكهم.

٦. الاحتجاج ٢٦٧.

فقال لهم: أو هي سامعة مطيعة لربّها عابدة له؛ حتّىٰ تتقرّبوا بتعظيمها إلى الله تعالىٰ ؟ قالوا: لا.

قال: فأنتم الذين نحتّموها (١) بأيديكم؟ [قالوا: نعم.

قال:](۲) فلئن تعبدكم هي ـ لوكان يجوز منها العبادة ـ لأحرى من أن تعبدوها ؛ إذا لم يكن أمركم بتعظيمها من هو العارف بمصالحكم وعواقبكم، والحكيم فيما يكلّفكم! وفي قرب الإسناد (۳) للحميري، بإسناده إلى مسعدة بن زياد قال: وحدّ ثني جعفر، عن أبيه عليه أنّ رسول الله يَهَلِيه قال: إنّ الله تبارك وتعالى يأتي يوم القيامة بكلّ شيء يُعبد من دونه ؛ من شمس أو قمر أو غير ذلك. ثمّ يسأل كلّ إنسان عمّا كان يعبد. فيقول كلّ من عبد غيره: ربّنا إنّا كنّا نعبدها لتقرّبنا إليك زلفى. قال: فيقول الله تبارك وتعالى للملائكة: اذهبوا بهم وبما كانوا يعبدون إلى النار، ما خلا من استثنيت فيانَ (٤) أولئك عنها مبعدون.

﴿ إِنَّ اللهَ يَحْكُمُ بَيْنَهُمْ فِي مَا هُمْ فِيهِ يَخْتَلِفُونَ ﴾ : من الدين، بـإدخال المـحقّ الجـنّة، والمبطل النار.

والضمير للكفرة ومقابليهم.

وقيل (٥): لهم ولمعبوديهم. فإنّهم يرجون شفاعتهم، وهم يلعنونهم (٦).

﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِي ﴾ : لا يوفَّق للاهتداء إلى الحقُّ.

﴿مَنْ هُوَ كَاذِبٌ ﴾ : على الله ورسوله.

﴿ كَفَّارٌ ﴾ ۞: بما أنعم الله عليه. فإنَّهما فاقدا البصيرة.

﴿ لَوْ أَرَادَ اللهُ أَنْ يَتَعِدُ وَلَداً ﴾ : كما زعموا من أنّ الملائكة بنات الله ، أو المسيح ابن الله ، أو عزير ابن الله .

٣. قرب الإسناد ٤١/.

٢. من المصدر.

الكالة الممارية وتريحتها مفاط مارتجينا

كذا في المصدر. وفي ن: ينحتوها. وفي غيرها: تنحتونها.

من ي، وليس في سائر النسخ والمصدر.
 من ي، وليس في سائر النسخ والمصدر.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: يلعنهم.

﴿ لَاصْطَفَىٰ مِمَّا يَخْلُقُ مَايَشَاءُ ﴾: أي لاختار ممّا يخلق ما يشاء. أي ماكان يتّخذ الولد باختيارهم حتّى يضيفوا إليه من شاؤوا، بلكان يخصّ من خلقه ما يشاء كذلك لأنّه غير ممنوع من مراده.

ثمَّ أخبر أنَّه منزَّه عن اتَّخاذ الأولاد بقوله:

﴿ سُبْحَانَهُ هُوَ اللهُ الْوَاحِدُ الْقَهَّارُ ﴾ نا الألوهيّة الحقيقيّة تتبع الوجوب المستلزم للوحدة الذاتيّة. وهي تنافي المماثلة، فضلاً عن التوالد. لأنّ كلّ واحد من المثلين مركّب من الحقيقة المشتركة والتعيّن المخصوص، والقهّاريّة المطلقة تنافي قبول الزوال المحوج إلى الولد.

ثمّ استدلّ علىٰ ذلك بقوله:

﴿ خَلَقَ السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضَ بِالْحَقِّ يُكُوِّرُ اللَّيْلَ عَلَى النَّهَارِ وَيُكَوِّرُ النَّهَارَ عَلَى اللَّيْلِ ﴾ : يُغشي كلّ واحد منهما الآخر ؛ كأنّه يلفّه عليه لفّ اللباس باللابس. أو : يغيّبه به ، كما يغيّب الملفوف باللفافة . أو : يجعله كارّاً عليه كروراً منتابعاً نتابع أكوار العمامة .

وفي كتاب الخصال (١) أنّ أعرابيّاً قام يوم الجمل إلى أميرالمؤمنين الله فقال: يا أميرالمؤمنين، أتقول إنّ الله واحد؟ [قال:](٢) فحمل الناس عليه وقالوا: يا أعرابيّ! أما ترى مافيه أميرالمؤمنين من تقسّم القلب!؟ فقال أميرالمؤمنين الله الذي يريد الأعرابيّ، هو الذي نريده من القوم. ثمّ قال:

يا أعرابيّ، إنّ القول في أنّ الله واحد علىٰ أربعة أقسام. فوجهان منها لا يجوزان على الله تعالىٰ. ووجهان يثبتان فيه.

فأمّا اللذان لا يجوزان عليه، فقول القائل واحد، يقصد به باب الأعداد. فهذا ما لا يجوز. لأنّ مالا ثاني له، لا يدخل في باب الأعداد. ألا ترى أنّه كفر من قال: إنّه ثالث ثلاثة. وقول القائل: هو واحد من الناس ـ يريد به النوع من الجنس ـ فهذا مالا يجوز، لأنّه تشبيه. وجلّ ربّنا عن ذلك.

۱. الخصال /۲، ح ۱.

وأمّا الوجهان اللذان يثبتان فيه، (فقول القائل:](۱) هــو واحــد ليس له فــي الأشــياء شبيه (۲). كذلك ربّنا. وقول القائل: إنّه ﷺ أحديّ المعنى. يعني به: أنّــه لا يــنقسم فــي وجود ولا عقل ولا وهم. كذلك ربّنا ﷺ.

﴿ وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ كُلِّ يَجْرِي لِإَجَلٍ مُسَمَّىٰ ﴾ : هـ و مُـنتهَى دوره ، أو مُـنقطَع حركته .

﴿ آلاً هُوَ الْعَزِيزُ ﴾: القادر علىٰ كلّ ممكن الغالب علىٰ كلّ شيء.

﴿ الْغَفَّارُ ﴾ ۞: حيث لم يعاجل بالعقوبة وسلب ما في هـذه الصـنائع مـن الرحـمة وعموم المنفعة.

﴿ خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ ثُمَّ جَعَلَ مِنْهَا زُوْجَهَا ﴾: نوع (٣).

استدلال آخر بما أوجده في العالم السفليّ ، مبدوءاً به من خلق الإنسان؛ لأنّه أقرب وأكثر دلالةً وأعجب. وفيه على ما ذكره ثلاث دلالات: خلق آدم عليّه أوّلاً، من غير أب وأمّ. ثمّ خلق حوّاء من فضل طينته. ثمّ تشعيب الخلق العائت للحصر منهما.

و «ثمّ» للعطف على محذوف، وهو صفة «نفس» مثل «خلقها». أو على معنى «واحدة»؛ أي من نفس وجدت، ثمّ جعل منها زوجها، فشفعها بها. أو على «خلقكم»، لتفاوت ما بين الآيتين. فان الأولئ عادة مستمرّة دون الثانية.

وفي مجمع البيان (٤) عند قوله: «ثمّ جعل منها زوجها»: وفي خلق الوالدين قبل الولد ثلاثة أقوال إلى قوله: وثالثها أنّه خلق الذرّيّة في ظهر آدم، وأخرجها من ظهره كالذرّ. ثمّ خلق من بعد ذلك حوّاء من ضلع من أضلاعه، على ماورد في الأخبار. وهذا ضعيف.

﴿ وَٱنْزَلَ لَكُمْ ﴾: وقضى أو قسّم لكم. فإنّ قضاياه وقسمه توصف بالنزول من السماء حيث كُتبت في اللوح. أو: أحدث لكم بأسباب نازلة منها؛ كأشعّة الكواكب والأمطار.

۱. ليس في م، ش، ق.

٧. المصدر: شبه.

٣. ليس في أنوار التنزيل ٣١٧/٢.

٤. المجمع ٤٩٠/٤.

﴿ مِنَ الْأَنْعَامِ ثُمَانِيَةً أَزْوَاجٍ ﴾ : ذكراً وأنثىٰ ، من البقر والإبل والضأن والمعز .

وفي كتاب الاحتجاج (١<sup>١)</sup> للطبرسيّ، عن أميرالمؤمنين للنَّا حديث طويل. وفيه: وقال: «وأنزل لكم من الأنعام ثمانية أزواج». فإنزاله ذلك خلقه إيّاه.

﴿ يَخْلُقُكُمْ فِي بُطُونِ أُمَّهَاتِكُمْ ﴾ : بيان لكيفيّة خلق ما ذكر من الأناسي والأنعام ، إظهاراً لما فيها من عجائب القدرة . غير أنّه غلّب أولى العقل أو خصّهم بالخطاب ، لأنّهم المقصودون .

﴿ خَلْقاً مِنْ بَعْدِ خَلْقٍ ﴾ : حيواناً سويّاً ، من بعد عظام مكسوّة لحماً ، من بعد عظام عارية ، من بعد مضغ ، من بعد علق ، من بعد نطف .

﴿ فِي ظُلُمَاتِ ثَلاَثِ ﴾: في مجمع البيان (٢): «في ظلمات ثلاث»: ظلمة (٦) البطن، وظلمة الرحم، وظلمة المشيمة. وهو المرويّ عن أبي جعفر للسُّلاً.

وفي كتاب مصباح الزائر (٤) لابن طاوس في دعاء الحسين المنه يوم عرفة : وابتدعت خلقي من منيّ يمنى . ثمّ أسكنتني في ظلمات ثلاث ؛ بين لحم وجلد ودم . لم تشهر بخلقي ، ولم تجعل إليّ شيئاً من أمري . ثمّ أخرجتني إلى الدنيا سويّاً .

وفي كتاب التوحيد (٥) للمفضّل بن عمر المنقول عن أبي عبدالله عليَّة في الردّ على الدهريّة ، قال عليَّة :

سنبتدئ (۱) يا مفضّل ـ بذكر خلق الإنسان. فاعتبر به . فأوّل ذلك ما يدبّر به الجنين في الرحم ـ وهو محجوب في ظلمات ثلاث: ظلمة (۱) البطن، وظلمة الرحم، وظلمة المشيمة ـ حيث لا حيلة عنده في طلب غذاء، ولا دفع (۱) أذى، ولا استجلاب منفعة،

١. الاحتجاج /٢٥٠.

٣. ليس في ق، ش.

٥. توحيد المفضّل ١٢/ ١٣٠.

٧. ليس في ق.

٢. المجمع ٤٩١/٤.

٤. عنه في البحار ٢١٧/٩٨.

٦. ق،ش: نبتدئ. وفي المصدر: نبدأ.

٨. ليس في ق.

ولا دفع مضرة. فإنه يجري إليه من دم الحيض ما يغذوه، كما يغذو الماء النبات (١). فلا يزال ذلك غذاء؛ حتى إذا كمل خلقه، واستحكم بدنه، وقوي أديمه (٢) على مباشرة الهواء، وبصره على ملاقاة الضياء، هاج الطلق بأمّه. فأزعجها أشد إزعاج ذا عنفة حتى يولد.

وفي نهج البلاغة (٢): أم هذا الذي أنشأه في ظلمات الأرحام وشغف (١) الأستار، نطفةً دهاقاً، وعلقةً محاقاً، وجنيناً، وراضعاً، ووليداً، ويافعاً (٥).

وفي تهذيب الأحكام (٢): محمّد بن الحسن الصفّار، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن العبّاس بن موسى الورّاق، عن يونس بن عبدالرحمٰن، عن أبي جرير القمّي قال: سألت العبد الصالح المنبية عن النطفة ما فيها من الدية، وما في العلقة، وما في المضغة المخلّقة وما يقرّ في الأرحام.

قال: إنّه يُخلق في بطن أمّه خلقاً من بعد خلق. يكون نطفة أربعين يوماً. ثمّ يكون علقة أربعين يوماً. ثمّ مضغة أربعين يوماً. ففي النطفة أربعون (٧) ديناراً. وفي العلقة ستّون ديناراً. وفي المضغة ثمانون ديناراً. فإذا اكتسى العظام لحماً، ففيه مائة دينار. قال الله (٨) كان شمّ أنشأناه خلقاً آخر فتبارك الله أحسن الخالقين». فإن كان ذكراً، ففيه الدية. وإن كان أنثئ، ففيها الدية.

المصدر: ... ما يغذوه الماء والنبات.
 ۲. الأديم: الجلد.

٣. النهج /١١٢، الخطبة ٨٣.

٤. كذا في المصدر. وفي ق، ش: شغفا. وفي ن: شق. وفي سائر النسخ: شقق.

٥. الشُّغُف: جمع شَغاف. وأصله غلاف القلب. يقال: شغفه الحبُ؛ أي بلغ شغافه. والدهاق: المملوءة.
والمحاق: ثلاث ليال من آخر الشهر، وشمّيت محاقاً، لأن القمر يمتحق فيهن ؛ أي يخفى وتبطل صورته.
قال الشارح المعتزليّ: وإنّما جعل العلقة محاقاً هاهنا، لأنّها لم تحصل لها الصورة الإنسانيّة بعد، فكانت ممحوّة ممحوقة. واليافع: الغلام المراهق لعشرين وقيل: ناهز البلوغ.

٦. التهذيب ٢٨٢/١٠ - ١١٠٢. ٧. ق، المصدر: أربعين.

٨. المؤمنون /١٤.

وفي كتاب معاني الأخبار (۱): أبي الله قال: حدّثنا محمّد بن يحيئ العطّار، عن أحمد بن محمّد، عن علي بن السندي، عن محمّد بن عمرو بن سعيد، عن أبيه قال: كنت عند أبي الحسن (۱) الله حيث دخل عليه داود الرقيّ فقال له: جعلت فداك؛ إنّ الناس يقولون: إذا مضى للحمل ستة أشهر، فقد فرغ الله من خلقته. فقال أبوالحسن الله : يا داود، ادع، ولو بشق الصفا. فقلت: جعلت فداك؛ وأي شيء الصفا؟ قال: ما يخرج مع الولد. فإنّ الله قال يفعل ما يشاء.

﴿ ذَلِكُمُ ﴾: الذي هذه أفعاله.

﴿ اللهُ رَبُّكُمْ ﴾ : هو المستحقّ لعبادتكم والمالك لكم.

﴿ لَهُ الْمُلْكُ لَا إِلَّهُ إِلَّا هُوَ ﴾ : إذ لا يشاركه في الخلق غيره.

﴿ فَانَّى تُصْرَفُونَ ﴾ ٢: يعدل بكم عن عبادته إلى الإشراك.

﴿ إِنْ تَكُفُّرُوا فَإِنَّ اللهَ غَنِيٌّ عَنْكُمْ ﴾ : عن إيمانكم.

﴿ وَلاَ يَرْضَىٰ لِعِيَادِهِ الْكُفْرَ ﴾ : الستضرارهم به : رحمة عليهم .

وفي كتاب التوحيد (٣)، بإسناده إلى فضيل بن يسار قال: سمعت أبا عبدالله عليه عليه عنول: شاء وأراد، ولم يحبّ ولم يرض. شاء ألا يكون شيء إلا بعلمه، وأراد مثل ذلك. ولم يحبّ أن يقال له: ثالث ثلاثة. ولم يرض لعباده الكفر.

﴿ وَإِنْ تَشْكُرُوا يَرْضَهُ لَكُمْ ﴾ : ويرده منكم، ويثبكم (٤).

والهاء في «يرضه» كناية عن المصدر الذي دلّ عليه «وإن تشكروا». والتقدير: يرض الشكر لكم.

وقرأ (٥) ابن كثير ونافع في رواية وأبو عمرو والكسائي، بإشباع ضمّة الهاء. لأنّها صارت بحذف الألف موصولةً بمتحرّك.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: أبي عبدالله.

٤. من ن. وفي غيرها: يشاء.

١. المعاني /٥٠٤، ح٧٩.

٣. التوحيد /٣٣٩، ح ٩.

٥. أنوار التنزيل ٣١٨/٢.

وعن أبي عمرو ويعقوب (١) إسكانها. وهو لغة فيها.

وفي محاسن البرقي (٢): عنه ، عن بعض أصحابه ، رفعه في قول الله تبارك وتعالى: «ولا يرضى لعباده الكفر وإن تشكروا يرضه لكم» فقال: الكفر هاهنا الخلاف. والشكر الولاية والمعرفة.

﴿ وَلاَ تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ الْخُرَىٰ ثُمَّ اِلَىٰ رَبِّكُمْ مَـرْجِعُكُمْ فَـيُنَئِئُكُمْ بِـمَا كُـنْتُمْ تَـعْمَلُونَ ﴾: بالمحاسبة والمجازاة.

﴿إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصُّدُورِ ﴾ ٢٠ فلا تخفيٰ عليه خافية من أعمالكم.

﴿ وَإِذَا مَسَّ الْإِنْسَانَ ضُرُّ دَعَا رَبَّهُ مُنِيباً اِلَيْهِ ﴾ : لزوال ما ينازع العقل في الدلالة على أنّ مبدأ الكلّ منه.

﴿ ثُمَّ إِذَا خَوَّلَهُ ﴾ : أعطاه . من الخَوَل ، وهو : التعهّد . أو الخَوْل ، وهو : الافتخار .

﴿ نِعْمَةً مِنْهُ ﴾: من الله.

﴿ نَسِيَ مَا كَانَ يَدْعُو اِلَيْهِ ﴾: أي نسى الضرّ الذي كان يدعو الله إلى كشفه ، أو ربّه الذي كان يتضرّع إليه .

﴿ مِنْ قَبْلُ ﴾ : من قبل النعمة .

﴿ وَجَعَلَ شِهِ آتْدَاداً لِيُضِلُّ عَنْ سَبِيلِهِ ﴾ : أي ليضلّ الناس عن سبيل الله ودينه.

وقرأ(٣)ابن كثير وأبو عمرو ورويس بفتح الياء.

قيل (1): والضلال والإضلال لمّاكانا نتيجةً جعلهِ، صحّ تعليله بهما، وإن لم يكونا غرضين.

﴿ قُلْ تَمَتَّعْ بِكُفْرِكَ قَلِيلاً ﴾: أمر تهديد، فيه إشعار بأنّ الكفر نوع تشبهي لا سند له. وإقناط للكافرين من التمتّع في الآخرة.

ولذلك علَّله بقوله:

١. أنوار التنزيل ٣١٨/٢.

٣. أنوار التنزيل ٣١٨/٢.

٢. المحاسن /١٤٩، ح ٦٥.

٤. أنوار التنزيل ٣١٨/٢.

﴿إِنَّكَ مِنْ أَصْحَابِ النَّارِ ﴾ ٢٠ على سبيل الاستئناف للمبالغة.

وفي شرح الآيات الباهرة (١): روى محمّد بن يعقوب الله عن رجاله، عن عمّار الساباطي، قال: سألت أباعبدالله الله عن قول الله الله الله الله على الإنسان ضرّ دعا ربّه منيباً إليه» (الآية).

قال: نزلت في أبي الفصيل. وذلك أنّه كان عنده أنّ رسول الله عَيْلَة ساحر. «فإذا مسه الضر»؛ يعني: السقم، «دعا ربّه» منيباً إليه؛ يعني: تائباً إليه من قوله في رسول الله عَيْلَة الشمّ إذا خوّله نعمة منه»؛ يعني: العافية، «نسي ماكان يدعو إليه من قبل»؛ يعني: التوبة ممّاكان يقول في رسول الله عَيْلَة (\*) بأنّه ساحر. ولذلك قال الله عَيْلَة (قل تمتّع بكفرك قليلاً إنّك من أصحاب النار»؛ يعني: بإمرتك على الناس بغير حقّ من الله ومن رسول الله .

﴿ أَمَّنْ هُوَ قَانِتٌ ﴾: قائم بوظائف الطاعات.

﴿ آنَاءَ اللَّيْلِ ﴾: ساعاته.

و «أم» متَصلة بمحذوف. تقديره: الكافر خير أم من هو قانت. أو منقطعة، والمعنى: بل أمّن هو قانت كمن هو بضدّه.

وقرأ (٣) الحجازيّان وحمزة بتخفيف الميم، بمعنىٰ: أمّن هو قانت لله، كمن جعل له أنداداً.

﴿ سَاجِداً وَقَانِماً ﴾ : حالان من ضمير «قانت».

وقرثاً (٤) بالرّفع ، على الخبر بعد الخبر ، والواو للجمع بين الصفتين .

﴿ يَحْذَرُ الْآخِرَةَ وَيَرْجُو رَحْمَةَ رَبِّهِ قُلْ هَلْ يَسْتَوِي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ : نفي لاستواء الفريقين باعتبار القوّة العلميّة ، بعد نفيه باعتبار القوّة العمليّة ، على وجه أبلغ ، لمزيد فضل العلم .

١. تأويل الأيات الباهرة ١١/٢، ح ١.

٣. أنوار التنزيل ٣١٨/٢.

٢. من المصدر.

٤. نفس المصدر والموضع.

وقيل (۱): تقرير للأوّل، على سبيل التشبيه؛ أي كما لا يستوي العالمون والجاهلون، لا يستوي القانتون والعاصون.

وفي كتاب علل الشرائع (٢): أبي الله قال: حدّثنا عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن حمّادبن عيسى، عن حريز، عن زرارة، عن أبي جعفر الله قال: قلت: «أناء الليل ساجداً وقائماً يحذر الآخرة ويرجو رحمة ربّه قل هل يستوي الذين يعلمون والذين لا يعلمون». قال: يعنى صلاة الليل.

وفي الكافي <sup>(٣)</sup> مثله ، سندأ ومتناً.

وفي كتاب الاحتجاج (1) للطبرسي: وروي عن الحسن (٥) العسكري على أنه اتصل بأبي الحسن علي بن محمد العسكري على أن رجلاً من فقهاء الشيعة كلم بعض النصّاب فأفحمه (١) بحجّته (٧) حتى أبان عن فضيحته. فدخل على علي بن محمّد على النصّاب فأفحمه دست (٨) عظيم منصوب، وهو قاعد خارج الدست، وبحضرته خلق من العلويين وبني هاشم. فما زال يرفعه حتى أجلسه في ذلك الدست، وأقبل عليه.

فاشتد ذلك على أولئك الأشراف. فأمّا العلويّون، فأجلُوه عن العتاب. وأمّا الهاشميّون، فقال له (٢) شيخهم: يا ابن رسول الله، هكذا تؤثر عامّيّاً على سادات بني هاشم من الطالبيين والعباسيّين!؟

فقال عليه : إيّاكم وأن تكونوا من الذين قال الله (١٠) تعالى فيهم : «ألم تر إلى الذين أو توا نصيباً من الكتاب يدعون إلى كتاب الله ليحكم بينهم ثمّ يتولّى فريق منهم وهم

۲. العلل /۳۹٤، ح ۸.

٤. الاحتجاج /٤٥٤\_٥٥٥.

٦. المصدر: أقهمه.

٨. الدست هاهنا بمعنى الوسادة.

١٠. أل عمران ٢٣٧.

١. نقس المصدر والموضع.

٣. الكافي ٤٤٤/٣م - ١١.

٥. ليس في ق، ش، م.

٧. كذا في المصدر: وفي النسخ: بحجَّة.

٩. المصدر: له.

معرضون»! أترضون بكتاب الله كلَّة حكماً ؟ قالوا: بلين.

قال: أو ليس قال الله ﷺ: «قل هل يستوي الذين يعلمون والذين لا يعلمون»!؟ فكيف تنكرون رفعي لهذا، لمّا رفعه الله!؟ إنّ كسر هذا لفلان الناصب بحجج الله التي علّمه إيّاها، لأفضل له من كلّ شرف في النسب.

وفي هذا الحديث شيء حذفناه، وهو مذكور عند قوله (١) تعالى: «يرفع الله الذين آمنوا والذين أوتوا العلم درجات».

﴿ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُو الْأَلْبَابِ ﴾ ٢٠: بأمثال هذه البيّنات.

وقرئ (٢): «يذَّكّر» بالإدغام.

وفي روضة الكافي (٣): محمد بن يحيئ، عن أحمد بن محمد بن عيسئ، عن الحسن بن محمد بن عيسئ، عن الحسن بن محبوب، عن هشام بن سالم، عن عمار الساباطيّ قال: سألت أباعبدالله عليه عن عن قول الله تَكْلَا: «وإذا مس الإنسان ضرّ دعا ربّه منيباً إليه».

قال: نزلت في أبي الفصيل (٤) أنّه كان رسول الله عَلَيْظُ عنده ساحراً. فكان «إذا مسّه الضرّ»؛ يعني: السقم، «دعا ربّه منيباً إليه»؛ يعني: تائباً إليه من قوله في رسول الله ما يقول. «ثمّ إذا خوّله نعمة منه»؛ يعني: العافية، «نسي ما كان يدعو إليه من قبل»؛ يعني: نسي التوبة إلى الله عَلَى ممّا كان يقول في رسول الله عَلَيْلًا أنّه ساحر. ولذلك قال الله عَلَى: «قل تمتّع بكفرك قليلاً إنّك من أصحاب النار»؛ يعني: إمرتك على الناس بغير حقّ من الله عَلَى ومن رسوله عَلَى الناس بغير حقّ من الله عَلَى ومن رسوله عَلَى الناس بغير حق من الله عَلَى الله عَلَى الناس بغير حق من الله عَلَى ومن رسوله عَلَى الناس بغير على الناس بغير عن من الله على الناس بغير عن الله على الناس بغير عن من الله على الناس بغير عن من الله على الناس بغير عن الله على الناس بغير عن من أصحاب النار» ومن رسوله على الناس بغير عن الله على الناس الله على الناس بغير عن الله على الناس الله على الله على الله على الله على الله على الله الله على الله الله على الله على الله الله على الله الله على الله على الله على الله على الله على الله الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله الله على الله الله على اله على الله على ا

قال: ثمّ قال أبوعبدالله طليلاً: ثمّ عطف القول من الله تطلق عليّ عليّ الله يخبر بحاله وفضله عندالله تبارك وتعالى فقال: «أمّن هو قانت آناء الليل ساجداً وقائماً يحذر الآخرة ويرجو رحمة ربّه قل هل يستوي الذين يعلمون» أنّ محمّداً رسول الله عَلَيْلاً «والذين لا يعلمون» أنّ محمّداً رسول الله وأنّه ساحر كذّاب. «إنّما يتذكّر أولو الألباب».

٢. أنوار التنزيل ٣١٨/٢.

٤. كناية عن أبي بكر لعنه الله.

١. المجادلة /١١.

۳. الكافي ۲۰۲۸، ح ۲٤٦.

قال: ثمّ قال أبوعبدالله للهلي : هذا تأويله يا عمّار.

عدّة من أصحابنا (۱)، عن سهل بن زياد، عن محمّد بن سليمان، عن أبيه، عن أبيه عبدالله عليه أنه قال لأبي بصير: يا أبا محمّد، لقد ذكرنا الله وهي وشيعتنا وعدوّنا في آية من كتابه، فقال على الله علمون إلى الذين يعلمون والذين لا يعلمون إنّما يتذكّر أولو الألباب، فنحن الذين يعلمون. وعدوّنا الذين لا يعلمون. وشيعتنا أولو الألباب. والحديث طويل. أخذت منه موضع الحاجة.

وفي أصول الكافي (٢): بعض أصحابنا، عن هشام بن الحكم قال: قال أبوالحسن موسى بن جعفر عليه الحسن بن عليّ عليه الله الحسن على عليه الله الحسن على الميه المالية ال

قيل: يا ابن رسول الله ومَن أهلها؟ قال: الذين قصّ الله في كتابه وذكرهم فقال: «إنّما يتذكّر أولو الألباب». هم أولو العقول.

عليّ بن إبراهيم (٣)، عن أبيه، عن عبدالله بن المغيرة، عن عبدالمؤمن بن القاسم الأنصاريّ، عن سعد، عن جابر، عن أبي جعفر الله الله في قول الله والله الله الله الله يتدي الذين يعلمون والذين لا يعلمون إنما يتذكّر أولو الألباب، قال [أبوجعفر: إنّما] (٤) نحن الذين يعلمون. والذين لا يعلمون عدونا. وشيعتنا أولو الألباب.

عدَة من أصحابنا (٥)، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن النضر بن سويد، عن أبي جعفر عليه في قوله الله الله الذين يعلمون والذين لا يعلمون إنّما يتذكّر أولوا الألباب». قال: نحن الذين يعلمون. وعدوّنا الذين لا يعلمون. وشيعتنا أولو الألباب.

وفي محاسن البرقي (٦): عنه ، عن بعض أصحابنا ، رفعه قال : قال رسول الله عَيْمَالِيُّهُ :

۲. الكافي ۱۹/۱ ـ ۲۰، ح۱۲.

٤. ليس في ن.

٦. المحاسن /١٩٣، ح ١١.

١. نفس المصدر ٣٥/، ح ٦.

٣. نفس المصدر ٢١٢/ ، ح ١.

٥. نفس المصدر /٢١٢، ح ٢.

ما قسم الله لعباده شيئاً أفضل من العقل. فنوم العاقل أفضل من سهر الجاهل. وإفسطار العاقل أفضل من صوم (١)الجاهل، وإقامة العاقل أفضل من شخوص الجاهل. ولا بعث الله [رسولاً ولا](٢)نبيّاً حتّى يستكمل العقل، ويكون عقله أفضل من عقول جميع أمّته. وما يضمر النبيُّ عَيَّالِهُ في نفسه أفضل من اجتهاد عقول جميع أمَّته. ومايضمر النبيُّ عَيَّالُهُ في نفسه أفضل من اجتهاد جميع المجتهدين. وما أدّى العاقل (٣) فرائيض الله، حبتّى عقل منه. ولا بلغ جميع العابدين في فضل عبادتهم ما بلغ العاقل. إنَّ العقلاء (٤) هم أولو الألباب الذين قال الله رَهِكُ: «إنَّما يتذكَّر أولو الألباب».

عنه (٥)، عن ابن فضّال، عن عليّ بن عقبةبن خالد قال: دخلت أنا ومعليّ بن خنيس على أبي عبدالله عليُّلًا. فأذن لنا وليس هو في مجلسه. فخرج علينا من جانب [البيت](١٦) من عند نسائه، وليس عليه جلباب. فلمّا نظر إلينا، رحّب وقال: مرحباً بكما وأهلاً. ثمّ جلس وقال: أنتم أولو الألباب في كتاب الله تبارك وتعالىٰ: «إنّما يتذكّر أولو الألباب». فأبشروا. والحديث طويل، أخذت منه موضع الحاجة.

وفي بصائر الدرجات ٧٠٠: أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، إعن النضر بن سويد إ(٨)، عن القاسم بن محمّد ، عن عليّ ، عن أبي بصير قال : سألت أبا جعفر عليُّ عن قول الله ﷺ: «هل يستوي الذين يعلمون والذين لا يعلمون إنَّما يتذكَّر أولو الألباب». قال: نحن الذين نعلم (٩). وعدونا الذين لا يعلمون وشيعتنا أولو الألباب.

محمّد بن الحسين (١٠)، عن أبي داود المسترق، عن محمّد بن مروان قال: قلت لأبي عبدالله عليُّه : «هل يستوي الذين يعلمون والذين لا يعلمون إنَّما يتذكَّر أولو الألباب».

ليس في ق. ١. ق: صيام.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: العبد.

كذا في المصدر. وفي النسخ: «من عقلائهم» بدل «إن العقلاء».

٥. نفس المصدر /١٦٩، ح ١٣٥.

٧. البصائر /٧٥، ح ٤.

٩. ق، ش: يعلمون،

٦. من المصدر.

٨. ليس في المصدر.

١٠. نفس المصدر /٧٤، ح ٢.

[قال: نحن الذين نعلم. وعدوّنا الذين لايعلمون. وشيعتنا(١)أولو الألباب.](٢) ﴿ قُلْ يَا عِبَادِ الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا رَبَّكُمْ ﴾: بلزوم طاعته.

﴿ لِلَّذِينَ آحْسَنُوا فِي هٰذِهِ الدُّنْيَا حَسَنَةٌ ﴾ : أي للّذين أحسنوا بالطاعات في الدنيا، مثوبة حسنة في الآخرة.

وقيل (٣): معناه: للّذين أحسنوا، حسنة في الدنيا، هي الصحة والعافية. و«في هذه الدنيا» بيان لمكان الحسنة.

﴿ وَاَرْضُ اللهِ وَاسِعَةٌ ﴾: فمن تعسّر عليه التوفّر على الإحسان في وطنه، فليهاجر إلىٰ حيث يتمكّن منه.

﴿ إِنَّمَا يُوَفِّي الصَّابِرُونَ ﴾: علىٰ مشاقّ الطاعة من احتمال البلاء ومهاجرة الأوطان لها. ﴿ أَجْرَهُمْ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ ۞: أجراً لا يهتدي إليه حساب الحسّاب.

وفي تفسير البيضاوي (٤): وفي الحديث أنّه تنَصب (٥) الموازين يوم القيامة لأهل الصلاة والصدقة والحجّ فيوفّون بها أجورهم. ولا تنصب (٦) لأهل البلاء، بل يُصَبّ عليهم الأجر صبّاً. حتّى يتمنّى أهل العافية في الدنيا أنّ أجسادهم تُقرَض بالمقاريض ممّا يذهب به أهل البلاء من الفضل.

وفي أمالي شيخ الطائفة الله (٧) بإسناده إلى أميرالمؤمنين على حديث طويل يقول فيه: اعلموا - يا عباد الله - أنّ المؤمن من يعمل لثلاث من الثواب. إمّا لخير، فإنّ الله يثيبه بعمله في دنياه - إلى قوله: - وقد قال الله تعالى: «يا عباد الذين آمنوا اتّقوا ربّكم للذين أحسنوا في هذه الدنيا حسنة وأرض الله واسعة إنّه ايوفّى الصابرون أجرهم بغير حساب». فما أعطاهم الله في الدنيا، لم يحاسبهم به في الآخرة.

٢. ليس في ق.

٤. أنوار التنزيل ٣١٩/٢.

٦. من ن. وفي سائر النسخ والمصدر: ينصب.

١. في المصدر زيادة: الذين.

٣. أنوار التنزيل ٣١٩/٢.

٥. المصدر: ينصب،

٧. نورالثقلين ٤٨١/٤، ح٢٧: أمالي الشيخ ٢٥/١.

وفي مجمع البيان (١): وروى العيّاشيّ بالإسناد، عن عبدالله بن سنان، عن أبي عبدالله عليّا قال: قال رسول الله عَيَالِلهُ : إذا نُشِرت الدواويين، ونُصِبت الموازيين، لم يُنصَب لأهل البلاء ميزان. ولم يُنشَر لهم ديوان. ثمّ تلا هذه الآية : «إنّما يوفّى الصابرون أجرهم بغير حساب».

وفي أصول الكافي (٢): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه؛ ومحمّد بن إسماعيل، عن الفضل بن شاذان، جميعاً عن ابن أبي عمير، عن هشام بن الحكم، عن أبي عبدالله عليه قال: إذا كان يوم القيامة، يقوم عنق من الناس، فيأتون باب الجنّة فيضربونه. فيقال لهم: من أنتم ؟ فيقولون: كنّا نصبر على أنتم ؟ فيقولون: كنّا نصبر على طاعة الله، ونصبر عن معاصي الله. فيقول الله على: صدقوا. أدخلوهم الجنّة. وهو قول الله على: هذه المنابرون أجرهم بغير حساب».

﴿ قُلْ إِنِّي أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدَ اللهَ مُخْلِصاً لَهُ الدِّينَ ﴾ ﴿ وَحَداً له.

﴿ وَأُمِرْتُ لِأَنْ آكُونَ آوَّلَ الْمُسْلِمِينَ ﴾ ﴿ وأمرت بذلك ، لأجل أن أكون مقدّمهم في الدنيا والآخرة. لأنّ قصب السبق في الدين بالإخلاص. أو لأنّه أوّل من أسلم وجهه لله من قريش ومن دان بدينهم.

والعطف لمغايرة الثاني الأوّل بتقييده بالعلّة والإشعار بأنّ العبادة المقرونة بالإخلاص، وإن اقتضت لذاتها أن يؤمر بها، فهي أيضاً تقتضيه لما يلزمها من السبقة في الدين.

ويجوز أن تُعجل اللام مزيدة \_كما في: أردت لأن أفعل \_فيكون أمراً بالتقدّم في الإخلاص والبدء بنفسه في الدعاء إليه، بعد الأمر به.

﴿ قُلْ اِنِّي اَخَافُ اِنْ عَصَيْتُ رَبِّي ﴾: بترك الإخلاص والميل إلىٰ ما أنــتم عــليه مــن الشرك والرياء.

١. المجمع ٤٩٢/٤.

﴿عَذَابَ يَوْمِ عَظِيمٍ ﴾ ١٠ لعظمة مافيه.

﴿ قُلِ اللهَ اَعْبُدُ مُخْلِصًا لَهُ دِينِي ﴾ ﴿ أمر بالإخبار عن إخلاصه (١) وأن يكون مخلصاً له دينه، بعد الأمر بالإخبار عن كونه مأموراً بالعبادة والإخلاص، خائفاً عن (٢) المخالفة من العقاب، قطعاً لأطماعهم.

ولذلك رتّب عليه قوله:

﴿ فَاعْبُدُوا مَاشِئْتُمْ مِنْ دُونِهِ ﴾ : تهديداً وخذلاناً لهم.

﴿ قُلْ إِنَّ الْخَاسِرِينَ ﴾: الكاملين في الخسران.

﴿الَّذِينَ خَسِرُوا أَنْفُسَهُمْ ﴾ : بالضلال.

﴿ وَاَهْلِيهِمْ ﴾: بالإضلال.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم الله الله الله أبي الجارود، عن أبي جعفر في قوله تعالى: «قل إنّ الخاسرين الذين خسروا أنفسهم وأهليهم» [يقول: غبنوا أنفسهم وأهليهم.](2)

﴿ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ﴾ : حين يدخلون النار بدل الجنّة ، لأنّهم جمعوا وجوه الخسران.

وقيل (٥): وخسروا أهليهم؛ لأنّهم إن كانوا من أهل النار، فقد خسروهم، كما خسروا أنفسهم. وإن كانوا من أهل الجنّة، فقد ذهبوا عنهم ذهاباً لا رجوع بعده.

﴿ اَلاَ ذَلِكَ هُوَ الْخُسْرَانُ الْمُبِينُ ﴾ ﴿ عَالَغَةً في خسرانهم، لما فيه من الاستنناف والتصدير به ألا ، وتوسيط الفعل وتعريف «الخسران» ووصفه بـ «المبين».

﴿ لَهُمْ مِنْ فَوْقِهِمْ ظُلُلٌ مِنَ النَّارِ ﴾ : شرح لخسرانهم.

﴿ وَمِنْ تَحْتِهِمْ ظُلَلٌ ﴾ : أطباق من النار، وهي ظلل لآخرين.

١. كذا في أنوار التنزيل ٣١٩/٢. وفي النسخ: الطاعات.

٢. نفس المصدر والموضع: على . ٣ تفسير القمّي ٢٤٨/٢.

انوار التنزيل ٣١٩/٢.

﴿ ذَلِكَ يُخَوِّفُ اللهُ بِهِ عِبَادَهُ ﴾ : ذلك العذاب هو الذي يخوّفهم به ، ليتجنّبوا ما يوقعهم يه .

﴿ يَا عِبَادِ فَاتَّقُونِ ﴾ ٢٠ ولا تتعرَّضوا لما يوجب سخطي.

﴿ وَالَّذِينَ اجْتَنَبُوا الطَّاغُوتَ ﴾: البالغ غاية الطغيان. فعلوت منه، بتقديم اللام على العين. بُني للمبالغة في المصدر ـ كالرحموت ـ ثمّ وُصف به للمبالغة في النعت. ولذلك اختص بالشيطان ونظرائه.

﴿ أَنْ يَعْبُدُوهَا ﴾ : بدل اشتمال منه.

﴿ وَآنَابُوا اِلِّي اللهِ ﴾: وأقبلوا إليه بشراشرهم، عمّا سواه.

﴿ لَهُمُ الْبُشْرَىٰ ﴾ : بالثواب، على ألسنة الرسل أو الملائكة، عند حضور الموت.

وفي مجمع البيان (۱): «والذين اجتنبوا الطاغوت أن يتعبدوها وأنــابوا إلى الله لهــم البشرئ». وروى أبوبصير، عن أبي عبدالله للسلا أنّه قال: أنتم هم. ومن أطاع جبّاراً، فقد عبده.

وفي شرح الآيات الباهرة (٢): روي بحذف الإسناد، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله، عن أبي جعفر ﷺ أنّه قال: أنتم الذين اجتنبوا الطاغوت أن يعبدوها. ومن أطاع جبّاراً، فقد عبده.

وفي أصول الكافي (٢): عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن (٤) أبي نصر، عن حمّاد بن (١) أبي نصر، عن حمّاد بن (١) عثمان، عن أبي عبيدة الحدّاء، عن أبي عبدالله عليّ حديث طويل، يـقول فيه عليّ بعد أن ذكر فضل الإمام [والمعترفين به:

ثمّ نسبهم](٦) فقال (٧): «الذين أمنوا به»؛ يعني: بالإمام «وعزّروه ونصروه واتبعوا

١. المجمع ٤٩٣/٤.

۳. الکافی ۲۹/۱، ح ۸۳.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: عن.

٧. الأعراف /١٥٧.

٢. تأويل الأيات الباهرة ١٣/٢ ٥، ح ٥.

كذا في المصدر. وفي النسخ: عن.

٦. ليس في ق، ش.

النور الذي أنزل معه أولئك هم المفلحون». يعني (١) الذين اجتنبوا [الجبت و] (٢) الطاغوت أن يعبدوها. والجبت والطاغوت فلان وفلان. والعبادة طاعة الناس لهم. ثمّ قال (٣): «أنيبوا إلى ربّكم وأسلموا له». ثمّ جزاهم فقال (٤): «لهم البشرى في الحياة الدنيا وفي الأخرة». والإمام يبشّرهم بقيام القائم وبظهوره وبقتل أعدائهم، وبالنجاة في الآخرة و الورود على محمّد وآله الصادقين المينيم على الحوض (٥).

﴿ فَبَشِرْ عِبَادِ ﴾ ﴿ اللَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَيَتَّبِعُونَ آخْسَنَهُ ﴾ : وضع الظاهر موضع ضمير «الذين اجتنبوا»، للدلالة على مبدأ اجتنابهم، وأنّهم نقّاد في الدين يميّزون بين الحقّ والباطل، ويؤثرون الأفضل فالأفضل.

﴿ أُولَئِكَ الَّذِينَ هَدَاهُمُ اللَّهُ ﴾ : لدينه .

﴿ وَأُولَئِكَ هُمْ أُولُو الْآلْبَابِ ﴾ ٢٠ العقول السليمة عن منازعة الوهم والعادة.

١. في ق، ش زيادة: المعترفين به ثمّ نسبهم. ٢٠٠ من المصدر.

٣. الزمر /٩٤. ٤. يونس /٩٤.

٥. وفي ت زيادة: وروى الصدوق عن أبي جعفر الله أن سائلا سأله عن قول الله عزّوجلّ: «يا اينها الذين أمنوا أطبعوا الله وأطبعوا الرسول واولي الأمر منكم» (النساء /٥٥) فكان جوابه أن قال: «ألم تر إلى الذين امنوا اوتوا نصيباً من الكتاب يؤمنون بالجبت والطاغوت ويقولون للذين كفروا هؤلاء أهدى من الذين أمنوا سبيلاً» (النساء /٥١) لامة الضلال والدعاة إلى النار هؤلاء أهدى من أل محمد سبيلاً «اولئك الذين لعنهم الله ومن يلعن الله فلن تجدله نصيراً \* أم لهم نصيب من الملك» يعني: الإمامة والخلافة «فإذا لا يؤتون الناس نقيراً» نحن الناس الذين عنى الله تعالى هاهنا، والنقير: النقطة التي رأيت في وسط النواة «أم يحسدون الناس على ما آتاهم الله من فضله» نحن هؤلاء الناس المحسودون على ما آتانا الله من الإسامة دون خلق الله جميعاً «فقد آتينا أل ابراهيم الكتاب والحكمة وآتيناهم ملكاً عظيماً» أي جعلنا منهم الرسل والأنبياء والأئمة «فمنهم من أمن به ومنهم من صدّ عنه وكفي بجهنّم سعيراً» قال: وكذلك قوله: «جعلناكم في الأنبياء والأئمة «فمنهم من أمن به ومنهم من صدّ عنه وكفي بجهنّم سعيراً» قال: نحن الأمة الوسط، ونحن شهداء الله على خلقه وحجته في أرضه، قال: فقوله تعالى في أل إبراهيم: «وآتيناهم ملكاً عظيماً» أن جعل شهداء الله على خلقه وحجته في أرضه، قال: فقوله تعالى في أل إبراهيم: «وآتيناهم ملكاً عظيماً» أن جعل فيهم أئمة من أطاعهم أطاع الله، ومن عصاهم عصى الله، وهذا الملك العظيم. (لم نعثر على هذا الحديث في تصانيف الصدوق ولكن وجدنا قريباً منه في تفسير العياشيّ (1821).

وفي أصول الكافي (1): [أبو عبدالله الأشعري، عن] (٢) بعض أصحابنا، رفعه عن هشام بن الحكم قال: قال لي أبوالحسن موسى بن جعفر المنظ : يا هشام، إنّ الله تبارك وتعالى بشر أهل العقل والفهم في كتابه فقال: «فبشر عباد الذين يستمعون القول فيتبعون أحسنه أولئك الذين هداهم الله وأولئك هم أولو الألباب».

عليّ بن إبراهيم (٢)، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن منصور بن يبونس، عن أبي بصير قال: قلت لأبي عبدالله الله الله حلّ ثناؤه: «الذين يستمعون القول فيتبعون أحسنه». قال: هو الرجل يسمع الحديث، فيحدّث به كما سمعه. لا ينزيد فيه، ولاينقص منه.

أحمد بن مهران الله (٤) عن عبدالعظيم الحسني، عن علي بن أسباط، عن علي بن علي بن علي بن علي بن علي بن عقبة، عن الحكم بن أيمن، عن أبي بصير قال: سألت أبا عبدالله الله عن قول الله: «الذين يستمعون القول فيتبعون أحسنه» (إلى آخر الآية). قال: هم المسلمون لآل محمد على الذين إذا سمعوا الحديث لم يزيدوا فيه، ولم ينقصوا منه. جاؤوا به كما سمعوه.

﴿ أَفَمَنْ حَقَّ عَلَيْهِ كَلِمَةُ الْعَذَابِ آفَانْتَ تُنْقِدُ مَنْ فِي النّارِ ﴾ ﴿ النّارِ ﴾ ﴿ المعلام على محذوف دلّ عليه الكلام . تقديره : أأنت مالك أمرهم ، فمن حقّ عليه العذاب ، أفأنت تنقذه! ؟ فكرّرت الهمزة في الجزاء ، لتأكيد الإنكار والاستبعاد . ووضع امن في النار » موضع الضمير ، لذلك وللدلالة على أنّ من حُكِم عليه بالعذاب كالواقع فيه ، النار » موضع الخلف فيه ، وأنّ اجتهاد الرسول في دعائهم إلى الإيمان ، سعى في إنقاذهم من النار . ويجوز أن يكون «أفأنت تنقذ» جملةً مستأنفةً للدلالة على ذلك ، والإشعار بالجزاء المحذوف .

﴿ لَكِن الَّذِينَ اتَّقَوْا رَبَّهُمْ لَهُمْ غُرَفٌ مِنْ فَوْقِهَا غُرَفٌ ﴾ : علاليّ (٥) بعضها فوق بعض

٢. من المصدر،

۱. الكافي ۱۳/۱، ح ۱۲.

٤. نفس المصدر ٣٩١٧، ح ٨.

٣. نفس المصدر /٥١، ح ١.

العَلاليّ ؛ مفردها العُليّة: الغرفة في الطبقة الثانية من الدار ومافوقها.

- ﴿ مَبْنِيَّةٌ ﴾: بنيت بناء المنازل على الأرض.
- ﴿ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ ﴾ : أي من تحت تلك الغرف.
- ﴿ وَعْدَ اللَّهِ ﴾ : مصدر مؤكّد. لأنّ قوله : «لهم غرف» في معنى الوعد.
  - ﴿ لَا يُخْلِفُ اللهُ الْمِيعَادَ ﴾ ﴿ لَأَنَا الخلف نقص وهو على الله محال.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم الله الله الكن الذين اتّقوا ربّهم لهم غرف من فوقها غرف» - إلى قوله: - «الميعاد». فإنّه حدّثني أبي، عن الحسن بن محبوب، عن محمّد بن إسحاق، عن أبي جعفر عليه قال: سأل عليّ عليه رسول الله عَنَيه عن تفسير هذه الآية فقال (٢): بماذا بُنيت هذه الغرف يا رسول الله ؟

فقال: يا عليّ، تلك غرف بناها الله لأوليائه بالدّرّ والياقوت والزبوجد. سقوفها الذهب، محبوكة بالفضّة. لكلّ غرفة منها ألف باب من ذهب. على كلّ باب منها ملك موكّل به. وفيها فرش مرفوعة بعضها فوق بعض، من الحرير والديباج بألوان مختلفة. وحوشها المسك والعنبر والكافور. وذلك قول الله (٣) ﴿ وَفَرِشُ مَرْفُوعَةُ ».

فإذا دخل المؤمن إلى منازله في الجنّة، وُضع على رأسه تناج الملك والكرامة. وألبس حلل الذهب والفضّة والياقوت والدر منظوماً في الإكليل تحت التاج. وألبس سبعين حلّة بألوان مختلفة منسوجة بالذّهب [والفضّة](1) واللؤلؤ والياقوت الأحمر. وذلك قوله (٥): «يُحلّون فيها من أساور من ذهب و لؤلؤا ولباسهم فيها حرير».

فإذا جلس المؤمن على سريره، اهتز سريره فرحاً. فإذا استقرت بولي الله منازله في الجنّة، استأذن عليه الملك الموكّل بجنانه، ليهنّنه بكرامة الله إيّاه. فيقول له خدّام المؤمن ووصفاؤه: مكانك! فإنّ وليّ الله قد اتّكاً على أريكته (٢)، وزوجته الحوراء

١. تفسير القمّي ٢٤٦/٢.

٣. الواقعة /٣٤.

٥. الحجّ /٢٣، وفاطر /٣٣.

۲. لیس فی ق، ش، ت، ن.

٤. ليس في ق، ش.

٦. المصدر: قد اتكاً على أرائكه.

العيناء قد تهيّأت إليه (١٠). فاصبر لوليّ الله، حتّىٰ يفرغ من شغله.

قال: فتخرج عليه زوجته الحوراء من خيمتها، تمشي مقبلة ، وحولها وصفاؤها (٢). وعليها سبعون حلّة منسوجة بالياقوت واللؤلؤ [والزبرجد] (٣) قد صبغن بمسك وعنبر. وعلى رأسها تاج الكرامة. وفي رجليها نعلان من ذهب مكلّلان بالياقوت واللؤلؤ، شراكهما ياقوت أحمر. فإذا دنت من وليّ الله ، وهمّ أن يقوم إليها شوقاً ، تقول له : يا وليّ الله ، ليس هذا يوم تعب ولا نصب ، فلا تقم . أنا لك ، وأنت لي . فيعتنقان قدر خمسمائة عام من أعوام الدنيا ، لا يملّها ولا تملّه .

قال: فينظر إلى عنقها، فإذا عليها قلادة من قبصب ياقوت أحمر، وسطها لوح مكتوب: أنت \_ يا وليّ الله \_ حبيبي . وأنا الحوراء حبيبتك . إليك تتأهّب (٤) نفسي ، وإليّ تتأهّب (٥) نفسك . تتأهّب (٥) نفسك .

ثمّ يبعث الله ألف ملك يهنّئونه بالجنّة، ويزوّجونه الحوراء. قال: فينتهون إلى أوّل باب (٦) من جنانه. فيقولون للملك الموكّل بأبواب الجنان: استأذن لنا على وليّ الله. فإنّ الله بعثنا مهنّئين له (٧). فيقول الملك: حتّى أقول للحاجب. فاعلمه مكانكم.

قال: فيدخل الملك إلى الحاجب وبينه وبين الحاجب ثلاث جنان؛ حتَى ينتهي إلى أوّل باب، فيقول للحاجب: إنّ على باب العرصة (١٠) ألف ملك؛ أرسلهم ربّ العالمين. جاؤوا يهنّنون وليّ الله. وقد سألوا أن يستأذن (١٠) لهم عليه. فيقول الحاجب: إنّه ليعظم علي أن أستأذن لأحد على ولى الله، وهو مع زوجته.

قال: وبين الحاجب وبين وليّ الله جنّتان. فيدخل الحاجب على القيّم فيقول له: إنّ على العرصة (١٠) ألف ملك أرسلهم ربّ العالمين يهنّئون وليّ الله [فاستأذن لهم.

٢. في المصدر زيادة: تحنيها.

٤. المصدر: تباهت.

٦. ليس في قي، ش.

المصدر: الغرفة.

١٠. المصدر: الغرفة.

١. المصدر: قد هيّئت له.

٣. من المصدر،

المصدر: تباهت.

٧. ليس في المصدر،

٩. المصدر: أستأذن.

فيقوم القيّم إلى الخدّام فيقول لهم: إنّ رسل الجبّار على باب العرصة، وهم ألف ملك أرسلهم يهنّئون وليّ الله. فأعلمهم مكانهم. قال: فيعلمونه الخدّام [١١] مكانهم.

قال: فيؤذن لهم، فيدخلون على ولي الله، وهو في الغرفة، ولها ألف باب. [وعلى كلّ (باب) (٢) من أبوابها ملك موكّل به. فإذا أذن للملائكة بالدّخول على وليّ الله، فتح كلّ ملك بابه الذي قد وكّل به. فيدخل كلّ ملك من باب] من أبواب الغرفة، فيبلّغونه رسالة الجبّار. وذلك قول الله (٣): «والملائكة يدخلون عليهم من كلّ باب»؛ يعني من أبواب الغرفة «سلام عليكم بما صبرتم فنعم عقبى الدار». وذلك قوله (٤): «وإذا رأيت أبواب الغرفة «سلام عليكم بما صبرتم فنعم عقبى الدار». وذلك قوله (٤): «وإذا رأيت والملك الغطيم، وأنّ الملائكة من رسل الجبّار ليستأذنون عليه، فلا يدخلون عليه إلّا بإذنه. فذلك الملك العظيم.

وفي روضة الكافي (٥) مثله سنداً ومتناً ؛ إلّا أنّ في الروضة بعد قوله : «ولا تملّه» : فإذا فتر بعض الفتور (٦) من غير ملالة ، نظر إلىٰ عنقها (إلىٰ آخره).

وفي كتاب ثواب الأعمال (٧)، بإسناده إلى عبد السلام العبديّ قال: دخلت على أبي عبدالله عليّ فقلت له: ما تقول في رجل يؤخّر [صلاة](١) العصر متعمّداً ؟ قال: يأتي يوم القيامة موتوراً أهله وماله.

قال: قلت: جعلت فداك؛ وإن كان من أهل الجنّة؟ قال: وإن كان من أهل الجنّة؟ قال: قلت: فما منزلته في الجنّة؟ قال: موتوراً أهله وماله. يتضيّف (٩)أهلها. ليس له فيها منزل.

٤. الدهر /٢٠.

١. من المصدر. وفي النسخ بدل كلَّها: فأعلموه. ٢٠. يوجد في ق، المصدر.

۳. الرعد /۲٤،۲۳.

٥. الكافي ٩٧/٨ - ٩٨، ح ٦٩.

٧. ثواب الأعمال /٢٧٥، ح ٢. من المصدر.

٩. كذا في نفس المصدر. وفي النسخ: بتضعيف.

وبإسناده (۱) إلىٰ أبي بصير قال: قـال لي أبـوجعفر عليه (۱): إنّ رسـول الله ﷺ قـال: الموتور أهله وماله، من ضيّع صلاة العصر.

قلت: وما الموتور أهله وماله؟ قال: لا يكون له أهل ولا مال في الجنّة.

﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ أَنْزَلَ مِنَ المَّـمَآءِ مَآءً ﴾ : هو المطر.

﴿ فَسَلَكُهُ ﴾ : فأدخله

﴿ يَنَابِيعَ فِي الْأَرْضِ ﴾ : هي عيون أو مجاري كائنة فيها أو مياه (٣) نـابعات فـيها. إذا الينبوع جاء للمنبع وللنابع. فنصبها (٤) على المصدر أو الحال.

﴿ ثُمَّ يُخْرِجُ بِهِ زَرْعاً مُخْتَلِفاً الْوَانَهُ ﴾ : أصنافه من بُرَ وشعير وغيرهما. أو : كيفيّاته ، من حمرة وخضرة وغيرهما.

﴿ ثُمَّ يَهِيجُ ﴾ : يتمّ جفافه . لأنّه إذا تمّ جفافه ، حان له أن يثور عن منبته .

﴿ فَتَرَاهُ مُصْفَرًا ﴾: من يبسه.

﴿ ثُمَّ يَجْعَلُهُ حُطَاماً ﴾: فتاتاً.

﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكْرَىٰ ﴾ : لتذكرة بأنّه لا بدّ من حكيم دبّره وسوّاه . أو بأنّه مثل الحياة الدنيا ، فلا تغترّ بها .

﴿ لِأُولِي الْأَلْبَابِ ﴾ ٢: إذ لايتذكّر به غيرهم.

﴿ أَفَمَنْ شَرَحَ اللهُ صَدْرَهُ لِلْإِسْلَامِ ﴾ : حتّى تمكّن فيه بيسر.

عبر به عمن خلق نفسه (٥) شديدة الاستعداد لقبوله، غير متأبّية عنه. من حيث إنّ الصدر محلّ للقلب المنبع للروح المتعلّق بالنفس القابلة للإسلام.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ زيادة: قال.

﴿ فَهُوَ عَلَىٰ نُورٍ مِنْ رَبِّهِ ﴾ : يعني : المعرفة والاهتداء إلى الحقّ.

نفس المصدر، ح ٣.

٣. كذا في أنوار التنزيل ٣٢٠/٢. وفي النسخ: قنات.

٤. كذا في نفس المصدر والموضع، وفي النسخ: جاء للنبع والنابع نصبها.

ه. من ن.

وخبر «من» محذوف، دل عليه ما بعده. أي كمن لم يشرح صدره و قسا قلبه؟ وفي تفسير عليّ بن إبراهيم ﷺ (١): وقوله ﷺ: «أفمن شرح الله صدره للإسلام فهو علىٰ نور من ربّه». قال: نزلت في أميرالمؤمنين ﷺ.

وفي شرح الآيات الباهرة (٢): وروى الواحديّ في أسباب النزول (٣) قال: قال عطاء في تفسيره: إنّها نزلت في علىّ وحمزة.

وفي روضة الواعظين (1): ورُوي أنّ النبيّ ﷺ قرأ: «أفمن شرح الله صدره للإسلام فهو على نور من ربّه» فقال: إنّ النور إذا وقع في القلب، انفتح (٥) له وانشرح.

قالوا: يا رسول الله فهل لذلك علامة يُعرَف بها؟ قال: التنجافي عن دار الغرور، والإنابة إلىٰ دار الخلود، والاستعداد للموت قبل نزوله.

﴿ فَوَيْلٌ لِلْقَاسِيَةِ قُلُوبُهُمْ مِنْ ذِكْرِ اللَّهِ ﴾ : من أجل ذكر الله.

وهو أبلغ من أن يكون «عن» مكان «من». لأنّ القاسي من أجل الشيء أشدّ تأبياً من قبوله، من القاسي عنه بسبب آخر.

وللمبالغة في وصف أولئك بالقبول، وهؤلاء بالامتناع، ذكر شرح الصّدر، وأسنده إلى الله تعالى وقابله بقساوة القلب، وأسنده إليه (٦).

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم ﷺ (١٠): قال الصادق عليِّهِ: والقسوة والرقّة من القلب. وهو قوله: «فويل للقاسية قلوبهم من ذكر الله». والحديث طويل. أخذت منه موضع الحاجة.

﴿ أُولَئِكَ فِي ضَلَالَ مُبِينٍ ﴾ ٢: يظهر للناظر بأدنى نظر.

عنسير القمّى ٢٤٨/٢.
 تأويل الأيات الباهرة ١٣/٢، ح ٩.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: في الأسباب والنزول.

٤. نورالثقلين ٤٨٥/٤، ح ٤٠؛ روضة الواعظين ٤٤٨/٢.

٥. ي، ر: انفسح. وفي ن، ت: النفسخ. ٦. أي إلى القلب.

٧. نورالثقلين ٤٨٥/٤، ح ٤١؛ تفسير القمّي ١٣٩/٢.

﴿ اللهُ نَزَّلَ آحْسَنَ الْحَدِيثِ ﴾ : يعني : القرآن . سمّاهُ الله (١) حديثاً ، لأنّه كلام الله . والكلام شمّي حديثاً ، كما سمّى كلام النبيّ عَيَالِيًّ حديثاً . أو لأنّه حديث التنزيل ، بعد ما تقدّمه من الكتب المنزلة على الأنبياء . وهو أحسن الحديث ، لفرط فصاحته وإعجازه ، واشتماله على جميع ما يحتاج إليه المكلّف .

وبناء «نزّل» عليه تأكيد للإسناد إليه، وتفخيم للمنزل، واستشهاد على حسنه.

﴿كِتَابِاً مُتَشَابِها ﴾: بدل من «أحسن»، أو حال منه. وتشابهه تشابه أبعاضه في الإعجاز، وتجاوب النظم وصحّة المعنى، والدلالة على المنافع العامة.

وقيل (٢): معناه يشبه كتب الله المتقدّمة، وإن كان أعمّ وأنفع وأجمع.

﴿ مَثَانِيَ ﴾ : جمع مثنّىٰ أو مثنىٰ علىٰ مامرّ في الحجر. سُمّي به، لأنّه يثنّى فيه القصص والأخبار والأحكام والمواعظ بتصريفها في ضروب البيان، ويثنّىٰ أيضاً في التــلاوة، فلا يُمَلّ لحسن مسموعه.

وقيل (٣): وُصف به كتاباً ، باعتبار تفاصيله ؛ كقولك : القرآن سور وآيات ؛ والإنسان عظام وعروق وأعصاب. أو جُعل تمييزاً من «متشابهاً» ؛ كقولك : رأيت رجلاً حسناً شمائله .

﴿ تَقْشَعِرُّ مِنْهُ جُلُودُ الَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ ﴾: تشمئز خوفاً ممّا فيه من الوعيد. وهو مثل في شدّة الخوف.

واقشعرار الجلد: تقبّضه. وتركيبه من حروف القشع ـوهو الأديم اليابس ـبزيادة الراء، ليصير رباعيّاً؛ كتركيب اقمطرَ من القمط، وهو الشدّ.

وفي مجمع البيان (٤): «تقشعر منه جلود الذين يخشون ربّهم» الآية. روي عن العبّاس بن عبدالمطلب أنّ النبيّ عَلَيْهُ قال: إذا اقشعرَ جلد العبد من خشية الله،

٢. المجمع ٤٩٥/٤.

<sup>3.</sup> Iلمجمع £90/2,

١. من ن.

٣. أنوار التنزيل ٣٢١/٢.

تحاتت (١) عنه الذنوب؛ كما يتحاتَ عن الشجرة اليابسة ورقها.

﴿ ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ اِلَىٰ ذِكْرِ الله ﴾: بالرّحمة وعموم المغفرة. والإطلاق للإشعار بأنّ أصل أمره الرحمة، وأنّ رحمته سبقت غضبه.

والتعدية بِـ«إلئ» لتضمين معنى السكون والاطمئنان. وذكر القلوب، لتقدّم الخشية التي هي من عوارضها.

- ﴿ ذَلِكَ ﴾ : أي الكتاب. [أو: الكائن من الخشية أو الرحمة.](٢)
  - ﴿ هُدَى اللهِ يَهْدِى بِهِ مَنْ يَشَاءُ ﴾: هدايته.
    - ﴿ وَمَنْ يُضْلِلِ اللَّهُ ﴾ : ومن يخذله.
  - ﴿ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ ﴾ ٢٠ يخرجهم من الضلال.
- ﴿ أَفَمَنْ يَتَّقِي بِوَجْهِهِ ﴾: يجعله درقة يقي به نفسه ـ لأنّه يكون مغلولة يداه إلىٰ عنقه ، فلايقدر أن يتّقي إلا بوجه ـ
- ﴿ سُوءَ الْعَذَابِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ﴾ :كمن هو آمن منه؟ فُمحذف الخبر، كـما حُــذف فــي نظائره.
- ﴿ وَقِيلَ لِلظَّالِمِينَ ﴾: أي لهم. فوضع الظاهر موضعه، تسجيلاً عليهم بالظلم، وإشعاراً بالموجب لما يقال لهم، وهو:
  - ﴿ ذُوقُوا مَا كُنْتُمْ تَكْسِبُونَ ﴾ ﴿ أَي وباله. والواو للحال. وقد مقدّرة.
- ﴿كَذَّبَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ فَاتَاهُمُ العَذَابُ مِنْ حَيْثُ لاَ يَشْعُرُونَ ﴾ ﴿ كَذْبَ اللَّهِ اللَّهِ يخطر ببالهم أنّ الشرّ يأتيهم منها.
  - ﴿ فَأَذَا قَهُمُ اللهُ الْخِزْيَ ﴾ : الذلّ .
  - ﴿ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا ﴾ : كالمسخ والخسف والقتل والسبي والإجلاء.
    - ﴿ وَلَعَذَابُ الْآخِرَةِ ﴾ : المُعدّ لهم.

۲. من ن.

١. تحاتُ الورق عن الشجر: تناثر.

٣٨٤ .... تقسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

﴿ أَكْبَرُ ﴾ : لشدّته ودوامه.

﴿ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾ ۞: [لو كانوا](١) من أهل العلم والنظر، لعلموا ذلك، واعتبروا 4.

﴿ وَلَقَدْ ضَرَبْنَا لِلنَّاسِ فِي هٰذَا الْقُرْآنِ مِنْ كُلِّ مَثَلٍ ﴾ : يحتاج إليه الناظر في أمر دينه.

﴿ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴾ ۞: يتّعظون به.

﴿ قُرْآناً عَرَبِيّاً ﴾: حال من «هذا». والاعتماد فيها على الصفة؛ كقولك: جاءني زيد رجلاً صالحاً. أو مدح له.

﴿ غَيْرَ ذِي عِوَجٍ ﴾: لا اختلال فيها بـوجه مـا. فـهو أبـلغ مـن المستقيم، وأخـصَ بالمعاني.

وقيل (٢): بالشك؛ استشهاداً بقوله:

وقد أتاك يقين غير ذي عوج من الإله وقل غير مكذوب وهو تخصيص له ببعض مدلوله.

﴿ لَعَلَّهُمْ يَتَّقُونَ ﴾ ٢٠ علَّة أخرى مرتبة على الأولى.

﴿ ضَرَبَ اللهُ مَثَلاً ﴾: للمشرك والموحد.

﴿ رَجُلاً فِيهِ شُرَكَاءُ مُتَشَاكِسُونَ وَرَجُلاً سَلماً لِرَجُلٍ ﴾: مثل المشرك \_على ما يقتضيه من أن يدّعي كلّ واحد من معبوديه عبوديّته، ويتنازعون فيه \_بعبد يتشارك فيه جمع يتجاذبونه ويتعاورونه في مهامّهم المختلفة، في تحيّره وتوزّع قلبه. والموحّد بسمن خلص لواحد ليس لغيره عليه سبيل.

و «رجلاً» بدل من «مثلاً». و «فيه» صلة «شركاء».

والتشاكس والتشاخس: الاختلاف.

وقرأ (٣) نافع وابن عامر والكوفيّون: «سَلَماً» بفتحتين. وقرئ بفتح السين وكسرها،

٢. أنوار التنزيل ٣٢١/٢.

١. ليس في ق.

٣. نفس المصدر ٣٢٢/.

مع سكون العين. وثلاثتها مصادر سلم، نُعت بها، أو حُذف منها ذا.

ورجل سالم؛ وهناك رجل سالم. وتخصيص الرجل، لأنه أفطن للضرّ والنفع.

وفي كتاب معاني الأخبار (١)، بإسناده إلى عمرو بن شمر، عن جابر، عن أبي جعفر، عن أميرالمؤمنين عليه أنه قال: ألا وإنّي مخصوص في القرآن بأسماء. احذروا أن تغلبوا عن أميرالمؤمنين عليه أنه قال: ألا وإنّي مخصوص في القرآن بأسماء. احذروا أن تغلبوا عليها، فتضلّوا في دينكم. أنه السلم لرسول الله عَيْهِ أَنْهُ يَعْدُ الله عَلَيْهُ الله عَلْهُ الله عَلَيْهُ الله عَلْمُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلْمُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ

وفي مجمع البيان (٢): و روى الحاكم أبوالقاسم الحسكانيّ بالإسناد ، عن عليّ عليِّهِ أنّه قال: أنا ذلك الرجل السلم لرسول الله .

وروى العيّاشي (٣)، بإسناده عن أبي خالد، عن أبي جعفر ﷺ قال: الرجل والسلم للرجل حقّاً، علىّ وشيعته.

﴿ هَلْ يَسْتَوِيَانِ مَثَلاً ﴾ : صفةً وحالاً. ونصبه على التمييز، ولذلك وحّده.

وقرئ (٥)؛ «مثلين»، للإشعار باختلاف النوع. أو لأنّ المراد: هل يستويان في الوصفين. على أنّ الضمير للمثلين. فإنّ التقدير: مثل رجل، ومثل رجل.

وفي روضة الكافي (٢): محمّد بن يحيئ ، عن أحمد بن محمّد بن عيسئ ، عن ابن محمّد بن عيسئ ، عن ابن محبوب ، عن جميل بن صالح ، عن أبي خالد الكابليّ ، عن أبي جعفر النِّلِا قال : «ضرب الله مثلاً رجلاً فيه شركاء متشاكسون و رجلاً سلماً لرجل هل يستويان مثلاً».

٢. المجمع ٤٩٧/٤.

٤. تفسير القمّي ٢٤٨/٢\_٢٤٩.

٦. الكافي ٢٢٤/٨، ح ٢٨٣.

المعاني /٥٩ ـ ٦٠ ، ح ٩.

٣. المجمع ٤٩٧/٤.

ه. أنوارالتنزيل ٣٢٢/٢.

قال: أمّا الذي فيه شركاء متشاكسون فلان الأوّل (١) الذي (٣) يجمع المتفرّقون ولايته، وهم في ذلك يلعن بعضهم بعضاً، ويبرأ بعضهم من بعض. وأمّا رجل سلم لرجل، فإنّه الأوّل (٣) حقاً وشيعته، والحديث طويل، أخذت منه موضع الحاجة.

﴿ الْحَمْدُ شِهِ ﴾ : كلّ الحمد له ، لا يشاركه فيه على الحقيقة سواه . لأنّه المنعم بالذّات ، والمالك على الإطلاق .

﴿ بَلْ اَكْثَرُهُمْ لا يَعْلَمُونَ ﴾ ٢٠ : فيشركون به غيره ، من فرط جهلهم .

وفي شرح الآيات الباهرة (٤): قال محمّد بن العبّاس ﴿ : حدّثنا عبدالعزيزبن يحيى، عن عمرو بن محمّد بن شعيب، عن عمرو بن محمّد بن شعيب، عن قيس (٧) بن الربيع، عن منذر الثوري، عن محمّد بن الحنفيّة، عن أبيه في قول الله ﴿ : أنا ذلك الرجل السالم لرسول الله ﷺ.

وقال أيضاً (^): حدّثنا أحمد بن إدريس، عن أحمد بن محمّد بن عيسئ، عن الحسن بن عليّ بن فضّال، عن أبي بكير (^)، عن حمران، قال: سمعت أباجعفر للنّ يقول في قول الله تَظَاف: «ضرب الله مثلاً رجلاً فيه شركاء متشاكسون و رجلاً سلماً»: هو عليّ عليّظ. «لرجل» هو النبيّ تَنَيْظُ. و «شركاء متشاكسون»؛ أي مختلفون. وأصحاب على عليّ طيّل مجتمعون على ولايته.

وقال أيضاً (١٠): حدّثنا عبدالعزيزبن يحيئ، عن محمّد بن عبدالرحمْن بن سلام (١١)، عن أحمد بن عبدالله بن عيسئ بن مصقلة القمّيّ ، عن بكر بن الفضيل (١٢)، عن أبي خالد

١. ليس في، ن، ت، م، ي، ر. ٢. ليس في المصدر.

٣. ليس في المصدر. ٤. تأويل الأيات الباهرة ١٥١٥، ح ١٠.

٥. يوجد في ي، المصدر. ٦. كذا في المصدر وفي النسخ: عن أبي محمد الفضل.

٧. كذا في ن والمصدر. وفي سائر النسخ: قريش.

٨. نفس المصدر، ح ١١. ٩. ق، ش، م: أبي بكر.

١٠. نفس المصدر ، ح ١٢. ١٦. ق ، ش ، م : سالم .

١٢. ن: يكير بن القضيل. وفي المصدر: يكير بن الفضل.

الكابليّ، عن أبي جعفر عليُّلِ قال: سألته عن قول الله ﷺ: «ورجلاً سلماً لرجـل». قـال: الرجل السالم لرجل على عليُّلِ [وشيعته](١).

﴿ إِنَّكَ مَيِّتٌ وَاِنَّهُمْ مَيِّتُونَ ﴾ ﴿ فَإِنَّ الكلِّ بصدد الموت وفي عداد الموتى. وقرئ (٢): «ماثت وماثنون»، لأنّه ممّا سيحدث.

«﴿ ثُمَّ إِنَّكُمْ ﴾: - على تغليب المخاطب على الغائب -.

﴿ يَوْمَ الْقِيَامَةِ عِنْدَ رَبِّكُمْ تَخْتَصِمُونَ ﴾ ۞: فتحتجّ عليهم بأنّك كنت عـلى الحـقّ فـي التوحيد، وكانوا على الباطل في التشريك. واجتهدت في الإرشاد والتبليغ، ولجّوا في التكذيب والعناد. ويعتذرون بالأباطيل مثل: أطعنا سادتنا، ووجدنا آباءنا.

وقيل (٣): المراد به الاختصام العامّ. يخاصم الناس بعضهم بعضاً، فيما دار بينهم في الدنيا.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم الله (٤) متّصلاً بقوله: أميرالمؤمنين الله سلم لرسول الله: ثمّ عزّى نبيّه ﷺ فقال جلّ ذكره: «إنّك ميّت وإنّهم ميّتون، ثمّ إنّكم يوم القيامة عند ربّكم تختصمون»؛ يعنى: أميرالمؤمنين ومن غصبه حقّه.

وفي عيون الأخبار (٥)، في باب آخر في ما جاء عن الرضاع الأخبار المجموعة، وبإسناده قال: قال رسول الله يَهُولاً: لمّا نزلت هذه الآية: «إنّك ميّت وإنّهم ميّتون»، قلت: يا ربّ، أتموت الخلائق كلّهم، وتبقى الأنبياء؟ فنزلت (٢): «كلّ نفس ذائقة الموت ثمّ إلينا ترجعون».

وفي باب (٧) ما جاء عن الرضاعاليِّلِ من أخباره المجموعة، وبإسناده عن عليّ بن أبي طالب عليِّلِا: لو رأى العبد أجله وسرعته إليه، لأبغض الأمل و ترك طلب الدنيا.

﴿ فَمَنَّ اَظُلُمُ مِمَّنْ كَذَبَ عَلَى اللهِ ﴾: بإضافة الولد والشريك إليه.

٢ و٣. أنوار التنزيل ٣٢٢/٢.

٥. العيون ٣١/٢، ح ٥١.

٧. نفس المصدر /٣٨، بع ١٢٠.

١. يوجد في ن، ي، المصدر.

٤. تفسير القمّي ٢٤٩/٢.

٦. العنكبوت /٥٧.

﴿ وَكَذَّبَ بِالصِّدْقِ ﴾ : وهو ما جاء به محمّد عَيَّا اللهِ.

﴿ إِذْ جَاءَهُ ﴾ : من غير توقّف وتفكّر في أمره.

﴿ اَلَيْسَ فِي جَهَنَّمَ مَثْوِي لِللْكَافِرِينَ ﴾ ۞: وذلك يكفيهم مجازاةً لأعمالهم. واللاّم تحتمل العهد والجنس.

﴿ وَالَّذِي جَاءَ بِالصِّدْقِ وَصَدَّقَ بِهِ ﴾: قيل (١): «الذي» للجنس، ليتناول الرسول والمؤمنين لقوله:

﴿ **اُولَئِكَ هُمُ الْمُتَّقُونَ ﴾ ۞:** وقيل <sup>(١)</sup>: هو النبيّ ﷺ. والمراد هو ومن تبعه؛ كما فــي قوله <sup>(١)</sup>: «ولقد آتينا موسىٰ الكتاب لعلّهم يهتدون».

وفي تفسير البيضاوي<sup>(1)</sup>: وقيل: الجاثي هو الرسول. والمصدّق أبـوبكر. وذلك يقتضى إضمار «الذي»، وهو غير جائز.

وقرئ (٥): «وصدَق به» بالتخفيف؛ أي صدق به الناس، فأدّاه إليهم كما نزل [من غير تحريف] (٦). أو: صار صادقاً بسببه. لأنّه معجز يدلّ على صدقه. و«صُدَق به» على البناء للمفعول.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٧): ثمّ ذكر أيضاً أعداء آل محمّد، ومن كذب على الله وعلى رسوله على الله وادّعى ما لم يكن له. فقال جلّ ذكره: «فمن أظلم ممّن كذب على الله وكذّب بالصدق إذ جاءه»؛ يمعني: بما جاء به رسول الله عَلَيْ من الحقّ، وولاية أميرالمؤمنين عليّه فقال: «والذي جاء أميرالمؤمنين عليه فقال: «والذي جاء بالصدق وصدّق به»؛ يعنى: أميرالمؤمنين عليه . «أولئك هم المتقون».

وفي مجمع البيان (٨): «والذي جاء بالصدق وصدّق به». قيل: «الذي جاء بالصدق»

١ و٢. أنوار التنزيل ٣٢٢/٢.

٤ و٥. نفس المصدر والموضع.

٧. تفسير القمّي ٢٤٩/٢.

٣. المؤمنون /٤٩.

٦. من المصدر.

٨. المجمع ٤٩٨/٤.

وهو القرآن و (١)جبرئيل. «وصدّق به» محمّد ﷺ تلقّاه بالقبول.

وقيل (٢): «الذي جاء بالصدق» ـ وهو قول لا إله إلّا الله ـ هو محمّد عَنَالِيَّةُ ـ «وصدّق به» هو أيضاً ، وبلّغه إلى الخلق .

وقيل (٣): «الذي جاء بالصدق»: الأنبياء. «وصدّق به» أتباعهم.

وقيل (٤): «الذي جاء بالصدق» محمّد عَلَيْهُ . «وصدّق به» عليّ بن أبي طالب عليه الله وهو المروي عن أئمّة الهدئ من آل محمّد عَيَالِين .

وفي شرح الآيات الباهرة (٥): تأويله (١) ما نقله ابن مردويه عن الجمهور، بإسناده مرفوعاً إلى الإمام موسى بن جعفر عليه أنه قال: الذي كذّب بالصدق [هو الذي ردّ قول رسول الله عَيَّا الله علي عليه في علي عليه في قوله: «فمن أظلم ممّن كذب على الله وكذّب بالصدق [(١) أذ جاءه». قال: الصدق ولايتنا أهل البيت.

﴿ لَهُمْ مَا يَشَاءُونَ عِنْدَ رَبِّهِمْ ﴾ : في الجنّة.

﴿ ذَلِكَ جَزَاءُ الْمُحْسِنِينَ ﴾ ٢٠ : على إحسانهم.

﴿ لِيُكَفِّرَ اللهُ عَنْهُمْ اَسُوأَ الَّذِي عَمِلُوا ﴾: خصّ الأسوأ للمبالغة. فإنّه إذا كفّر ، كان غيره أولىٰ بذلك . أو للإشعار بأنّهم لاستعظامهم الذنوب ، يحسبون أنّهم مقصّرون مذنبون ،

١. من ن.

٢٤٤. نفس المصدر والموضع.

٦. المصدر: وهو قول النبي ﷺ في على الله على.

٨. ليس في ق.

٥. تأويل الآيات الباهرة ٥١٦/٢، ح ١٤ و ١٥.

٧. امالي الشيخ الطوسي ٣٧٤/١

٩. نفس المصدر /٥١٧ء ح ١٨.

وأنّ ما يفرط منهم من الصغائر أسوأ ذنوبهم. ويجوز أن يكون بمعنى السيّئ. وقرئ (١): «أسواء» جمع سوء.

﴿ وَيَجْزِيَهُمْ أَجْرَهُمْ ﴾ : ويعطيهم ثوابهم.

﴿ بِاَحْسَنِ الَّذِي كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ ۞: فيعدّ لهم محاسن أعمالهم بأحسنها في زيادة الأجر وعظمه، لفرط إخلاصهم فيها.

﴿ أَلَيْسَ اللهُ بِكَافِ عَبْدَهُ ﴾: استفهام إنكار للنفي، مبالغة في الإثبات. والعبد رسول الله عَيَّالِيُّ. ويحتمل الجنس. ويؤيّده قراءة (٢) حمزة والكسائيّ: «عباده». وفُسّر بالأنبياء. ﴿ وَيُخَوِفُونَكَ بِاللَّذِينَ مِنْ دُونِهِ ﴾: قيل (٣): يعني قريشاً. فإنّهم قالوا له: إنّا نخاف أن تخبلك (٤) آلهتنا، لعيبك إيّاها.

وقيل (٥): بعث خالداً ليكسر العزّى. فقال له سادنها: أحذَركها! إنّ لها شدّةً. فعمد إليها خالد، فهشم أنفها. فنزل تخويفه [منزلة تخويفه] (٢) ﷺ. لأنّه الأمر له بما خُوّف علمه.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٧): وقوله ﷺ: «أليس الله بكاف عبده ويبخوّ فونك بالذين من دونه» يعني: يقولون لك: يا محمّد، أعفنا من عليّ على الله وينخوّ فونك أنهم يلحقون بالكفّار.

﴿ وَمَنْ يُضْلِلِ اللَّهُ ﴾ : حتَىٰ غفل عن كناية الله له وخوَّفه بما لا ينفع ولا يضرّ.

﴿ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ ﴾ أن يهديهم إلى الرشاد.

﴿ وَمَنْ يَهْدِ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ مُضِلٍّ ﴾ : إذ لا رادٌ لفعله . كما قال :

﴿ ٱلَّيْسَ اللهُ بِعَزِيزٍ ﴾ : غالب منيع.

٢ و٣. نفس المصدر ٣٢٣.

٥. نفس المصدر ٣٢٣/.

٧. تفسير القمّي ٢٤٩/٢.

١. أنوار التنزيل ٣٢٢/٣.

٤. ن، ټ، م،ي، ر: پهلکك.

٦. ليس في ق.

في أصول الكافي (١): عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، إعن محمّد بن عيسى، إعن محمّد بن عيسى، إعن أبت بن بن عيسى، إلى عن أبت بن عيسى، إلى الله على ا

يا ثابت، ما لكم وللناس! كفّواعن الناس! ولا تدعوا أحداً إلى أمركم! فوالله، لو أن أهل السماوات و[أهل] (٤) الأرضين، اجتمعوا على أن يهدوا عبداً يريد الله ضلالته، ما استطاعوا على أن يهدوه. ولو أنّ أهل السماوات وأهل الأرضين اجتمعوا على أن يضلّوا عبداً يريد الله هداه، ما استطاعوا أن يضلّوه. كفّوا عن الناس؛ ولا يقول أحد: يضلّوا عبداً يريد الله هداه، ما استطاعوا أن يضلّوه. كفّوا عن الناس؛ ولا يقول أحد: عمّى، وأخي، وابن عمّي وجاري! فإنّ الله إذا أراد بعبد خيراً، طيّب روحه. فلا يسمع معروفا إلّا عرفه؛ ولا منكراً إلّا أنكره. ثمّ يقذف [الله] (٥) في قلبه كلمة يجمع بها أمره. في انْتِقام ﴾ ن ينتقم من أعدائه.

﴿ وَلَئِنْ سَالْتُهُمْ مَنْ خَلَقَ السَّمَواتِ وَالْآرْضَ لَيَقُولُنَّ اللهُ ﴾ : لوضوح البرهان علىٰ تفرّده بالخالقيّة.

﴿ قُلْ اَفَرَايْتُمْ مَا تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللهِ إِنْ اَرَادَنِيَ اللهُ بِضُرَّ هَلْ هُنَّ كَاشِفَاتُ ضُرِّهِ ﴾: أي أرأيتم بعد ما تحققتم أنّ خالق العالم هو الله، أنّ آلهتكم إن أراد الله أن يصيبني بضرّ، هل يكشفنه.

﴿ أَوْ أَرَادَنِي بِرَحْمَةٍ ﴾ : بنفع .

﴿ هَلْ هُنَّ مُمْسِكَاتُ رَحْمَتِهِ ﴾: فيمسكنها عنّي.

وقرأ (١) أبوعمرو: «كاشفاتٌ ضرّه» و «ممسكاتٌ رحمتُه» بالتنوين فيهما، ونصب «ضرّه» و «رحمته».

﴿ قُلْ حَسْبِيَ اللهُ ﴾ : كافياً في إصابة الخير ودفع الضرّ، إذ تقرّر بهذا التقرير، أنّه القادر

۱. الكافي ۱٬۹۵/۱ م ۱.

٣. يوجد في ن، ي، المصدر.

٦. أنوارالتنزيل ٣٢٣/٢.

٢. ليس في المصدر،

٤ و٥. من المصدر.

الذي لا مانع له لما يريده من خير أو شرّ.

نُـقل(١) أَنَّ النّبيَ عَيَالِيُهُ سألهم، فسكستوا. فنزل ذلك. وإنّما قال: «كاشفات» و«ممسكات»، على ما يصفونها به من الأنوثة، تنبيها على كمال ضعفها.

﴿ عَلَيْهِ يَتُوكُّلُ الْمُتَوَكِّلُونَ ﴾ ٢٠ العلمهم بأنَّ الكلِّ منه تعالىٰ.

﴿ قُلْ يَا قَوْمِ اعْمَلُوا عَلَىٰ مَكَانَتِكُمْ ﴾: على حالكم. أم للمكان استعير للحال. كما استعير «هنا» و «حيث» من المكان للزمان.

وقرئ (۲): «مكاناتكم».

﴿ إِنِّي عَامِلٌ ﴾ : أي علىٰ مكانتي. فحذف للاختصار، والمبالغة في الوعيد، والإشعار بأنّ حاله لا تقف. فإنّه تعالىٰ يزيده علىٰ مرّ الأيام قوّةً ونصرةً.

ولذلك توعّدهم بكونه منصوراً عليهم في الدارين، فقال ٣٠):

﴿ فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴾ ٢٠ ﴿ مَنْ يَأْتِيهِ عَذَابٌ يُخْزِيهِ ﴾ : فإنَّ خزي أعدائه دليل غلبته.

﴿ وَيَحِلُّ عَلَيْهِ عَذَابٌ مُقِيمٌ ﴾ ۞: دائم. وهو عذاب النار.

﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ لِلنَّاسِ ﴾: لأجلهم - فإنّه مناط مصالحهم في معاشهم ومعادهم ـ.

﴿ بِالْحَقِّ ﴾: ملتبساً بالحقّ.

﴿ فَمَنِ اهْتَدَىٰ فَلِنَفْسِهِ ﴾ : إذ نفع به نفسه.

﴿ وَمَنْ ضَلَّ فَاِنَّمَا يَضِلُّ عَلَيْهَا ﴾ : فإنّ وباله لا يتخطَّاها.

﴿ وَمَا أَنْتَ عَلَيْهِمْ بِوَكِيلٍ ﴾ ﴿ وَما وُ كُلت عليهم لتجبرهم على الهدى. وإنّما أُمِرت بالبلاغ، وقد بلّغت.

﴿ اللهُ يَتَوَفَّى الْأَنْفُسَ حِينَ مَوْتِهَا وَالَّتِي لَمْ تَمُتْ فِي مَنَامِهَا ﴾: أي يقبضها عن الأبدان،

١. أنوارالتنزيل ٣٢٣/٢.

٣. ليس في قي، ش.

٢. نفس المصدر والموضع.

بأن يقطع عنها تعلّقها وتصرّفها فيها؛إمّا ظاهراً وباطناً ـوذلك عند الموت ـأو ظاهراً لا باطناً، فهو في النوم.

وفي إرشاد المفيد (١): لمّا عُرض على عبيدالله بن زياد لعنه الله عليّ بن الحسين لليُّلا ، قال له : من أنت؟ أنا عليّ بن الحسين .

فقال: أليس قد قتل الله عليّ بن الحسين؟ فقال له عليّ ﷺ: قد كان لي أخ يُسمّى عليّاً. قتله الناس.

فقال ابن زياد لعنه الله: بل الله قتله. فقال [عـليّ بـن الحسـين](٢) عَلَيْكِ : «الله يـتوفّى الأنفس حين موتها». فغضب ابن زياد لعنه الله.

وفي تهذيب الأحكام (٣): أحمد بن محمد، عن الحسن بن محبوب، عن عبدالرحمٰن بن أبي عبدالله قال: سألت أباعبدالله الله عن الرجل يواقع أهله، أينام على ذلك؟ قال: «الله يتوفّى الأنفس في منامها». ولا يدري ما يطرقه من البليّة. إذا فرغ، فليغتسل.

وفي مجمع البيان (٤): روى العيّاشيّ بالإسناد، عن الحسن بن محبوب، عن عمرو بن ثابت (٥) أبي المقدام (٦)، عن أبي جعفر الله قال: ما من أحد ينام إلّا عرجت نفسه إلى السماء، وبقيت روحه في بدنه. وصار بينهما سبب كشعاع الشمس. فإن أذن الله تعالى في قبض الأرواح، أجابت الروح النفس. وإن أذن الله في ردّ الروح، أجابت النفس الروح. وهو قوله سبحانه: «الله يتوفّى الأنفس حين موتها» (الآية). فما (٧) رأت في ملكوت السماوات (٨)، فهو ممّا له تأويل. ومارأت فيما بين السماء والأرض، فهو ممّا يخيّله الشيطان، ولا تأويل له.

١. الإرشاد /٢٢٨.

٢. ليس في ق.

٣. التهذيب ٢/٢٧١، ح ١١٣٧.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ زيادة: عن، وأبوالمقدام كنية ثابت الحدّاد، كما في جامع الرواة ٤١٩/٢.

ق، ش: المقداد.
 ك. كذا في ن. وفي المصدر وسائر النسخ: مهما.

في ق زيادة: والأرض.

وفي أصول الكافي (١) حديث طويل عن أبي عبدالله عليَّة يقول فيه: «لا والله! ما مات أبوالدوانيق إلّا أن يكون مات موت النوم». يقول ذلك مخاطباً لمن أخبره أنّه مات.

محمّد بن يحيئ (٢)، عن أحمد بن محمّد، رفعه إلى أبي عبدالله عليلاً قال: إذا آوى أحدكم إلى فراشه، فليقل: اللهم إن احتسبت نفسي، فاحتسبها فسي محلّ رضوانك ومغفرتك. فإن (٣) رددتها إلى بدني، فارددها مؤمنة عارفة بحقّ أوليائك؛ حتّى تتوفّاها على ذلك.

عليّ بن إبراهيم (٤)، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن بعض أصحابه، رفعه قال: تقول إذا أردت النوم: اللهم إن أمسكت نفسي، فارحمها. وإن أرسلتها، فاحفظها.

عليّ بن إبراهيم (٥)، عن أبيه، عن حمّاد بن عيسى، عن حريز، عن زرارة، عن أبي جعفر عليّ قال: إذا قمت بالليل من منامك، فقل: الحمد لله الذي ردّ عليّ روحي لأحمده وأعبده.

وفي روضة الكافي (٦): عليّ بن إبراهيم، عن ابن أبي عمير، عن عمرو بن أبي المقدام، عن أبي عبدالله، [عن أبي جعفر](٧)عليني قال: قال أميرالمؤمنين عليلاً:

والله، ما من عبد من شيعتنا ينام، إلّا أصعد الله روحه إلى السماء، فيبارك عليها. فإن كان قد أتى عليها أجلها، جعلها في كنوز من رحمته، وفي رياض جنّته (^)، وفي ظلّ عرشه. وإن كان أجلها متأخّراً، بعث بها مع أمنته (٩) من الملائكة، ليردّوها إلىٰ الجسد الذي خرجت منه، لتسكن فيه. والحديث طويل. أخذت منه موضع الحاجة.

وفي كتاب الخصال (١٠) فيما علم أميرالمؤمنين الله أصحابه من الأربعمائة باب ممّا يصلح للمسلم في دينه ودنياه:

٢. نفس المصدر ٢/٥٣٦، ح ٢.

٤. نفس المصدر ٥٣٩/٢، ح ١٤.

٦. نفس المصدر ٢١٣/٨، ح ٢٥٩.

٨. المصدر: جنّة.

<sup>10.</sup> الخصال /٦١٣. من حديث الأربعمائة. ح ١٠.

۱. الكاني ۳٦٣/۱ ح ۱۷.

٣. المصدر: وإن.

٥. نفس المصدر ٢/٨٣٨، ح ١٢.

٧. ليس في المصدر.

٩. كذا في المصدر. وفي النسخ: أمنه.

لاينام المسلم وهو جنب. ولا ينام إلّا على طهور. فإن لم يحد الماء، فليتيمّم بالصعيد، فإنّ روح المؤمن تُرفّع إلى الله تعالىٰ فيقبلها ويبارك عليها. فإن كان أجلها قد حضر، جعلها في كنوز رحمته. وان لم يكن أجلها قد حضر، بعث بها مع أمنائه من الملائكة، فيردونها في جسده (١).

وفي كتاب علل الشرائع (٢)، بإسناده إلى السكونيّ، عن جعفر بن محمّد، عن أبيه عليه الله عليه الله عليه النبي عَلَي الله الله عليه الله الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله الله عليه الله الله عليه الله الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله الله على الله عليه الله الله عليه الله عليه الله على ا لا يدري ما يحدث عليه. ثمّ ليقل: اللهم إن أمسكت نفسي في منامي، فاغفرلها. وان أرسلتها، فاحفظها بما تحفظ به عبادك الصالحين.

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (٤)، بإسناده إلىٰ داودبن القاسم الجعفريّ، عن محمّد بن علىّ الثانيّ عليُّلا قال: أقبل أميرالمؤمنين عليُّلا ذات يوم، ومعه الحسن بن عليّ وسلمان الفارسي الله وأميرالمؤمنين الله متكئ على يـد سـلمان. فـدخل المسـجد الحرام، فجلس، إذ أقبل رجل حسن الهيئة واللباس. فسلّم على أميرالمؤمنين عليها [فردَ عليه السلام.](٥) فجلس.

ثمّ قال: يا أميرالمؤمنين، أسألك عن [ثلاث](٦) مسائل، إن أخبرتني بهنّ، علمت أنّ القوم ركبوا من أمرك ما أقضي عليهم أنّهم ليسوا٧١) بـمأمونين فـي دنـياهم، ولا فـي آخرتهم. وإن تكن الأخرى، علمت أنَّك وهم شرع سواء. فقال له أميرالمؤمنين عليُّلا: سلني عمّا بدا لك.

قال: أخبرني عن الرجل إذا نام، أيـن تـذهب روحـه؟ وعـن الرجـل كـيف يـذكر وينسئ ؟ وعن الولد، كيف يشبه (٨) الأعمام والأخوال؟

١. المصدر: جسدها.

٣. ليس في ق، ش.

٥. ليس في ن.

٧. ليس في ق.

۲. العلل /۸۹۵، ح ۳٤.

٤. كمال الدين /٣١٣، ح ١.

٦. من المصدر.

المصدر: وعن الرجل كيف يشبه ولده ....

فالتفت أميرالمؤمنين للتَّلِيِّ إلى أبي محمّد الحسن بن عليٌ للثَّلِّ فقال: يــا أبــا مـحمّد أجبه.

فقال: أمّا ما سألت عنه من أمر الإنسان إذا نام أين تذهب روحه، فإنّ روحه معلّقة بالرّيح. والريح معلّقة بالهواء، إلى وقت ما يتحرّك صاحبها لليقظة. فإن أذن الله ﷺ بردّ تلك الروح (١) على صاحبها، جذبت تلك الروح الريح. [وجذبت تلك الريح](١) الهواء. فرجعت الروح فأسكنت في بدن صاحبها. وإن لم يأذن الله ﷺ بردّ تلك الروح على صاحبها ، جذبت (١) الهواء الريح، وجذبت الريح الروح، فلم تُردّ إلى صاحبها إلى وقت ما يُبعَث. والحديث طويل. أخذت منه موضع الحاجة.

وفي كتاب التوحيد (١) حديث طويل عن عليّ النَّا لا يقول فيه ـ وقد سأله رجل عمّا اشتبه عليه من الآيات ـ:

وأمّا قوله (٥): «يتوفّاكم ملك الموت الذي و كُل بكم»، وقوله: «الله يتوفّى الأنفس حين موتها»، وقوله (٢): «توفّته رسلنا وهم لا يفرطون»، وقوله (٢): «الذين تتوفّاهم الملائكة إظالمي أنفسهم»، وقوله (٨): «الذين تتوفّاهم الملائكة] (٩) طيّبين يقولون سلام عليكم»؛ فإنّ الله تبارك وتعالى يدبّر الأموركيف يشاء. ويوكّل من خلقه من يشاء بما يشاء. أمّا ملك الموت، فإنّ الله يوكّله بخاصة من (١١) يشاء من خلقه. ويوكّل رسله من الملائكة خاصة بمن يشاء من خلقه (١١). [والملائكة الذين سمّاهم الله ﷺ ذكره وكّلهم بخاصة من يشاء من خلقه . فهو تعالى إ (١١) يدبّر الأموركيف يشاء.

۱. ليس في ق، ش، م. ٢. ليس في ق.

٣. ي، المصدر: جذب. ٤ . التوحيد /٢٦٨، ح ٥.

٥. السجدة ١١/.

٧. النحل /٢٨. ٨. النحل /٣٢.

١١. ن، ت، م، ي، ر: ويوكّل رسله من يشاء من خاصّة بمن يشاء من خلقه.

۱۲. ليس في ن، ت، م، ي، ر.

وليس كل العلم يستطيع صاحب العلم أن يفسّره لكلّ الناس. لأنّ فيهم القويّ والضعيف. ولأنّ منه ما يطاق حمله، ومنه مالا يطاق حمله؛ إلّا من (١) يسهّل الله له حمله، وأعانه عليه من خاصّة أوليائه.

وإنّما يكفيك أن تعلم أنّ الله هو المحيي المميت، وأنّه يتوفّى الأنفس علىٰ يدي من يشاء من خلقه، من ملائكة وغيرهم.

﴿ فَيُمْسِكُ الَّتِي قَضَىٰ عَلَيْهَا الْمَوْتَ ﴾ : فلا يردّها إلى البدن.

وقرأ (٢) حمزة والكسائي: «قُضي» بضمّ القاف وكسر الضاد، و «الموتُ» بالرّفع.

﴿ وَيُرْسِلُ الْأُخْرَىٰ ﴾: -أي النائمة إلى بدنها عند اليقظة -.

﴿ إِلَىٰ أَجَل مُسَمِّي ﴾: وهو الوقت المضروب لموته، وهو غاية جنس الإرسال.

﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ ﴾ : من التوفّي والإمساك والإرسال،

﴿ لَآيَاتٍ ﴾ : دالة علىٰ كمال قدرته وحكمته وشمول رحمته.

﴿ لِقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ ﴿ فِي كيفيّة تعلّقها بالأبدان، وتوفّيها عنه بالكلّيّة حين الموت، وإمساكها باقيةٌ لا تفنى بفنائها وما يعتريها من السعادة والشقاوة، والحكمة في توفّيها عن ظواهرها وإرسالها حيناً بعد حين إلىٰ توفّى آجالها.

﴿ أَمِ اتَّخَذُوا ﴾ : اتَّخذ قريش.

﴿ مِنْ دُونِ اللهِ شُفَعَاءَ ﴾ : يشفع لهم عندالله.

﴿ قُلْ آوَ لَوْ كَانُوا لاَ يَمْلِكُونَ شَيْئاً وَلاَ يَعْقِلُونَ ﴾ ﴿ أَيشفعون ولو كانوا عـلىٰ هـذه الصفة ؛ كما تشاهدونهم جمادات لا تقدر ولا تعلم.

﴿ قُلْ شِ الشَّفَاعَةُ جَمِيعاً ﴾: قيل (٢): لعله رد لما عسى يجيبون به. وهو أنّ الشفعاء أشخاص مقرّبون هي تماثيلهم. والمعنى: أنّه مالك الشفاعة كلّها، لا يستطيع أحد شفاعةً إلّا بإذنه، ولا يستقلّ بها. ثم قرّر ذلك فقال:

١. كذا في ش، المصدر. في ق: ما. وفي سائر النسخ: أن.

٢. أنوار التنزيل ٣٢٤/٢. ٢. نفس المصدر والموضع.

﴿لَهُ مُلْكُ السَّمْوَاتِ وَالْآرْضِ﴾: فإنّه مالك الملك كلّه. لا يملك أحد يتكلّم في أمره دون إذنه ورضاه.

﴿ ثُمَّ اِلَّيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ ٢٠ يوم القيامة ، فيكون الملك له أيضاً ](١) [حينئذ.

ثمّ أخبر سبحانه عن سوء اعتقادهم وشدّة عنادهم فقال إ٣٠:

﴿ وَإِذَا ذُكِرَ اللهِ وَحْدَهُ ﴾ : دون ألهتهم.

﴿ اشْمَازُّتْ ﴾ : انقبضت ونفرت

﴿ قُلُوبُ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِأَلاَّخِرَةِ وَإِذَا ذُكِرَ الَّذِينَ مِنْ دُونِهِ ﴾ : - يعني : الأوثان \_.

﴿إِذَا هُمْ يَسْتَبْشِرُونَ ﴾ ٢٠ : لفرط افتتانهم بها، ونسيانهم حقّ الله.

ولقد بالغ في الأمرين [حتّى بلغ الغاية فيها. فإنّ الاستبشار أن يمتلئ قلبه سروراً، حتّى ينقبض أديم حتّى ينقبض أديم وجهه.

وفي روضة الكافي (٣): إذا عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن عمر بن أذينة، عن زرارة قال: حدّ ثني أبوالخطّاب في أحسن ما يكون حالاً، قال: سألت أبنا عبدالله عليه عن قول الله عليه وإذا ذكر الله وحده اشمأزت قلوب الذين لايومنون بالآخرة». قال: «إذا ذكر الله وحده» بطاعة من أمر الله، بطاعته من آل محمد، «اشمأزت قلوب الذين لا يؤمنون بالآخرة». وإذا ذكر الذين لم يأمر الله بطاعتهم، إذا هم يستبشرون.

وفي أصول الكافي (٥): عليّ بن إبراهيم الله عن محمّد بن عيسى، عن يونس، عن سليمان بن صالح، رفعه عن أبي جعفر عليه قال: إنّ حديثكم هذا لتشمأز منه (٦)

۲. ليس في م، ش، ق.

٤. ليس في ق.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ زيادة: القلوب.

١. ليس في م، ش.

٣. الكافي ٣٠٤/٨، ح ٤٧١.

٥. الكافي ٢٧٠/١، ح ٥.

قلوب الرجال. فمن أقرّبه، فزيدوه. ومن أنكره، فذروه. والحديث طويل. أخذت منه موضع الحاجة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): وقوله ﷺ: «وإذا ذكر الله وحده اشمأزّت قلوب الذين لا يؤمنون بالأخرة وإذا ذكر الذين من دونه إذاهم يستبشرون»، فإنّها نزلت في فلان وفلان [وفلان] (٢).

﴿ قُلِ اللَّهُمَّ فَاطِرَ السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضِ عَالِمَ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ ﴾: التجئ إلى الله بالدّعاء، لمّا تحيّرت في أمرهم، وعجزت من عنادهم وشدّة شكيمتهم. فإنّه القادر على الأشياء، والعالم بأحوالها كلّها.

﴿ أَنْتَ تَحْكُمُ بَيْنَ عِبَادِكَ فِي مَا كَانُوا فِيهِ يَخْتَلِفُونَ ﴾ ﴿ أَنْتَ وحدك تقدر أن تحكم بني وبينهم.

﴿ وَلَوْ أَنَّ لِلَّذِينَ ظَلَمُوا مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعاً وَمِثْلَهُ مَعَهُ لَافْتَدَوْا بِهِ مِنْ سُوءِ الْعَذَابِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ﴾ : وعيد شديد، وإقناط كلّيّ لهم من الخلاص.

﴿ وَيَدَا لَهُمْ مِنَ اللهِ مَالَمْ يَكُونُوا يَحْتَسِبُونَ ﴾ ۞: زيادة مبالغة فيه. وهو نظير قوله ٣٠؛ «فلا تعلم نفس ما أخفى لهم» في الوعد.

﴿ وَبَدَالَهُمْ سَيِّنَاتُ مَاكَسَبُوا ﴾ : سيّئات أعمالهم التي فعلوها ، حين تُعرَض صحائفهم .

أ. تفسير القمي ٢٥٠/٢.

٢. ليس في ق، ش. وفي هامش ت: وأمّا ما رواه في بصائر الدرجات بإسناده عن حبيب الخثعميّ قال: ذاكرت أبا عبدالله (المصدر: ذكرت لأبي عبدالله) عليه ما يقول أبوالخطاب فقال: اذكر لي بعض ما يقول. قلت في قول الله عزّ وجلّ: «وإذا ذكر الله وحده اشمأزّت» (الزمر/٤٥) يقول: إذا ذكر الله (في المصدر زيادة: وحده) أميرالمؤمنين عليه وإذا ذكر الذين من دونه فلان وفلان. فقال أبو عبدالله عليه : من قال هذا فهو مشرك ثلاثاً وأنا إلى الله بريء منه ثلاثاً بل عنى الله بذلك لنفسه. (البصائر/٥٣٥، ح٤) فلا ينافي ما في هذه الأخبار لأنّ إنكاره عليه في حديث حبيب متعلق بالأول حيث عنى أبوالخطاب بالله في الأية أميرالمؤمنين عليه لأمر الله سبحانه ولا يتعلق إنكاره عليه بالثاني كما لا يخفئ.

٣. السجدة /١٧.

﴿ وَحَاقَ بِهِمْ مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِءُونَ ﴾ ۞: وأحاط بهم جزاؤه.

﴿ فَإِذَا مَسَ الْإِنْسَانَ ضُرُّ دَعَانًا ﴾: إخبار عن الجنس بما يغلب فيه. والعطف على قوله: «وإذا ذكر الله وحده» بالفاء، لبيان مناقضتهم وتعكيسهم في التسبّب؛ بمعنى: أنّهم يشمئزون عن ذكر الله وحده، ويستبشرون بذكر الآلهة. فإذا مسّهم ضرّ، دعوا من اشمأزوا من ذكره، دون من استبشروا بذكره، وما بينهما اعتراض مؤكّد، لإنكار ذلك عليهم.

﴿ ثُمَّ إِذَا خَوَّلْنَاهُ نِعْمَةً مِنَّا ﴾: أعطيناه إيّاها تفضّلًا. فإنّ التخويل يختصّ به.

﴿ قَالَ إِنَّمَا أُوتِيتُهُ عَلَىٰ عِلْمٍ ﴾ : علىٰ علم منّى بوجوه كسبه ، أو بأنّى سأعطاه لمالي من استحقاقه أو من الله بي واستحقاقي.

والهاء لـ«ما» إن جُعلت موصولةً ؛ وإلّا، فللنعمة، والتذكير لأنّ المراد شيء منها.

﴿ بَلْ هِيَ فِتْنَةً ﴾: امتحان له بها؛ أيشكر، أم يكفر.

وهو ردّ لما قاله. وتأنيث الضمير باعتبار الخبر، أو لفظة النعمة. وقرئ <sup>(١)</sup> بالتذكير.

﴿ وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ ﴿: ذلك.

﴿ قَدْ قَالَهَا الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ ﴾ : الهاء لقوله : «إنّما أوتيته علىٰ علم» ، لأنّها كلمة أو جملة . وقرئ (٢) بالتذكير .

و«الذين من قبلهم» قارون وقومه. فإنّه قاله، ورضي به قومه.

﴿ فَمَا أَغْنَىٰ عَنْهُمْ مَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾ ٢ : من متاع الدنيا.

﴿ فَأَصَابَهُمْ سَيِّنَاتُ مَا كَسَبُوا ﴾ : جزاء سيّئات أعمالهم، أو جزاء أعمالهم. وسمّاه سيّئة ، لأنّه في مقابلة أعمالهم السيئة ، رمزاً إلىٰ أنّ جميع أعمالهم كذلك.

﴿ وَالَّذِينَ ظَلَمُوا ﴾ : بالعتق.

﴿ مِنْ هٰؤُلاَءِ ﴾ : [المشركين. و «من» للبيان، أو للتبعيض. إ ٣٠)

٣. ليس في ق، ش، م.

۱ و۲. أنوار التنزيل ۳۲۵/۲.

﴿ سَيُصِيبُهُمْ سَيِّئَاتُ مَا كَسَبُوا ﴾ : كما أصاب أولئك.

وقد أصابهم. فإنّهم قحطوا سبع سنين، وقُتل ببدر صناديدهم.

﴿ وَمَا هُمْ بِمُعْجِزِينَ ﴾ ٢٠ فائتين.

﴿ اَوَلَمْ يَعْلَمُوا اَنَّ اللهَ يَبْسُطُ الرِّزْقَ لِمَنْ يَشَاءُ وَيَقْدِرُ ﴾ : حيث حبس عنهم الرزق سبعاً ، ثمّ بسط لهم سبعاً (١).

﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِـقَوْمٍ يُـؤُمِنُونَ﴾ ﴿ إِنَّ يـصدَقون رسـول الله ﷺ (١) لأنّـهم المنتفعون بها.

﴿ قُلْ يَا عِبَادِيَ الَّذِينَ اَسْرَفُوا عَلَىٰ اَنْفُسِهِمْ ﴾ : أفرطوا في الجناية عليها، بالإسراف في العاصي.

وإضافة العباد، تخصّصه بالمؤمنين، على ما هو عرف القرآن.

﴿ لاَ تَقْنَطُوا مِنْ رَحْمَةِ اللهِ ﴾ : لا تيأسوا من مغفرته أوّلًا، وتفضّله ثانياً.

﴿إِنَّ اللهَ يَغْفِرُ الذُّنُوبَ جَمِيعاً ﴾ (٢): صغائرها وكبائرها، بالندم.

اومن ارتكب الذنب] (٤) ولم يندم عليه، فهو خارج عن الإيمان، ويخرجه عن هذا الحكم إضافة العباد. والندم على الذنب، يستلزم العزم على عدم العود، وإن عادوا الندم على الذنب، مع العزم على عدم العود. وهو معنى التوبة.

وما قيل (٥) أنّ تقييده بالتوبة خلاف الظاهر، خلاف الواقع. ويدلّ على إطلاقه فيما عدا الشرك قوله (٢): «إنّ الله لا يغفر أن يُشرَك به» (الآية).

﴿إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾ ٢: تعليل للسابق.

١. ليس في ق. ٢. ن: أي يصدُقون بتوحيد الله.

٣. في هامش ت: وفيه إشارة إلى مغفرة الله تعالى لشيعتهم جميعاً وموالهيم لا غيرهم لأنهم آمنوا، وهم المؤمنين الذين أمنهم الله تعالى من عذابه والحمد لله وحده. ناجى.

ليس في ق.
 ليس في ق.
 ليس في ق.

٦. النساء ١٨٤.

وفي كتاب معاني الأخبار (١)، بإسناده إلى محمّد بن الفضيل، عن الثماليّ، عن أبي جعفر لليّلا قال: لا يُعذّر (٢) أحد يوم القيامة بأن يقول: يا ربّ، لم أعلم أنّ ولد فاطمة هم الولاة. وفي شيعة ولد فاطمة الله الذه الآية خاصّة: «يا عبادي الذين أسرفوا على أنفسهم لا تقنطوا من رحمة الله إنّ الله يغفر الذنوب جميعاً إنّه هو الغفور الرحيم». وفي روضة الكافي (٣): عدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن محمّد بن سليمان، عن أبي عبدالله الله الله قال لأبي بصير: يا أبا محمّد، لقد ذكركم الله في كتابه، إذ يقول: «يا عبادي الذين أسرفوا على أنفسهم لا تقنطوا من رحمة الله إنّ الله يغفر الذنوب جميعاً إنّه هو الغفور الرحيم». ما أراد بهذا غيركم. والحديث طويل. أخذت منه موضع الحاجة.

وفي نهج البلاغة (٤): عجبت لمن يقنط، ومعه الاستغفار.

وفيه أيضاً (٥): الفقيه كلّ الفقيه من لم يقنّط الناس من رحمة الله (الحديث).

وفي مجمع البيان (٦٠): وعن أميرالمؤمنين للشِّه أنّه قال: ما في القرآن آية أوسع من «يا عبادي الذين أسرفوا» (الآية).

وقيل (٧): إنّ هذه الآية نزلت في وحشيّ قاتل حمزة ، حين أراد أن يسلم ، وخاف أن لا تُقبَل توبته . فلمّا نزلت الآية ، أسلم . فقيل : يا رسول الله ، هذه له خاصّة ؟ أم للمسلمين عامّة ؟ فقال : بل للمسلمين عامّة . وهذا لايصحّ ، لأنّ الآية نزلت بمكّة ، ووحشيّ أسلم بعدها بسنين كثيرة . لكن يمكن أن يكون قرئت عليه [الآية] (٨) ، فكانت سبب إسلامه . فالآية محمولة على عمومها .

١. المعاني /١٠٧، ح ٤.

۳. الكافي ۲٥/۸، ح ٦.

٥. نفس المصدر /٤٨٣، الحكمة ٩٠.

٧. نفس المصدر والموضع.

٢. المصدر: لايقدر.

٤. النهج /٤٨، الحكمة ٨٧.

٦. المجمع ٥٠٣/٤.

٨. من المصدر.

وفي أصول الكافي (1): محمّد بن يحيئ، إعن أحمد بن محمّد إ(1)؛ وعليّ بن إبراهيم، عن أبيه، جميعاً عن ابن محبوب، عن الهيثمبن واقد الجزريّ قال: سمعت أبا عبدالله عليّه يقول (1): إنّ الله وَقَلْ بعث نبيّاً من أنبيائه إلى قومه. وأوحى (1) إليه أن قل لقومك: إنّ رحمتي سبقت غضبي، فلا تقنطوا من رحمتي، فإنّه لا يتعاظم عندي ذنب أغفره. والحديث طويل. أخذت منه موضع الحاجة.

عليّ بن إبراهيم (٥)، عن أبيه، عن عبدالرحمن بن حمّاد، عن بعض أصحابه، رفعه قال: يما أيّمها قال: يما أيّمها الله، وأثنى عليه. ثمّ قال: يما أيّمها الناس! إنّ الذنوب ثلاثة. ثمّ أمسك.

فقال له حبّة العرني: يا أميرالمؤمنين! قلت: «الذنوب ثلاثة» ثمّ أمسكت.

فقال: ما ذكرتها إلا وأنا أريد أن أفسّرها. ولكن عرض لي بُهر (٦٠) حال بيني وبين الكلام. نعم، الذنوب ثلاثة. فذنب مغفور، وذنب غير مغفور، وذنب نرجو لصاحبه ونخاف عليه.

قال: يا أميرالمؤمنين علي فبيّنها لنا.

قال: نعم، أمّا الذنب المغفور، فعبد عاقبه الله على ذنبه في الدنيا. فالله أحكم (٧) وأكرم من أن يعاقب عبده مرّتين. وأمّا الذنب (٨) الذي لا يغفر فمظالم العباد بعضهم لبعض. إنّ الله تبارك وتعالى إذا برز خلقه (٩)، أقسم قسماً على نفسه فقال: وعزّتي وجلالي، لا يجوزني ظلم ظالم، ولو بكفّ [ولو مسحة بكفّ،] (١٠) ولو نطحة مابين

٣. ليس في ق.

۱. الكافي ۲/۲۷٤/۲ ح ۲۵.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: فأوحى الله.

٥. نفس المصدر /٤٤٣، ح ١.

٦. البهر: تتابع وانقطاعه من الإعياء. وما يعتري الإنسان عند السعي الشديد والغذو من التهيّج وتتابع النفس.

٨. ليس في ق، ش. ٩. المصدر: لخلقة.

١٠. ليس في ق، ش.

القرناء إلى الجمّاء (١). فيقتص للعباد بعضهم من بعض؛ حتّى لايبقى لأحد على أحد مظلمة. ثمّ يبعثهم للحساب. وأمّا الذنب الثالث، فذنب ستره الله على خلقه، ورزقه التوبة منه. فأصبح خائفاً من ذنبه، راجياً لربّه. فنحن له، كما هو لنفسه. نرجو الرحمة، ونخاف عليه العذاب.

عدَّة من أصحابنا (٢٠)، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن ابن محبوب، عن هشام بن سالم، عن أبان بن تغلب قال: قال أبو عبدالله لل إن المؤمن ليهوَّل عليه في نومه، فيُغفَر له ذنو به. وإنَّه ليُمتهَن (٣) في بدنه، فيُغفَر له ذنو به.

وفي كتاب معاني الأخبار (1)، بإسناده إلى الحسين عليَّة قال: قيل لأميرالمؤمنين عليَّة : صف لنا الموت.

فقال: على الخبير سقطتم. هو أحد أمور ثلاثة يرد عليها (٥): إمّا بشارة بنعيم أبداً. وإمّا بشارة بعذاب أبداً. وإمّا تخويف (٦) وتهويل وأمراه] (٧) مبهم (٨) لا يدري من أيّ الفريقين (٩) هو. فأمّا وليّنا المطيع لأمرنا، فهو المُبشَّر بنعيم الأبد. وأمّا عدونا المخالف علينا، فهو المُبشَّر بعذاب الأبد. وأمّا المبهم أمره الذي لا يدري ما حاله، فهو المؤمن المسرف على نفسه. لا يدري ما يؤول إليه حاله. يأتيه الخبر مبهماً محزناً (١٠) ثمم لن يسوّيه الله على ناعدائنا، لكن يخرجه الله تَهلَّا فإنّ من النار بشفاعتنا. فاعملوا وأطيعوا ولا تتكلوا (١٠) ولا تستصغروا عقوبة الله تَهلًا فإنّ من المسرفين من لا تلحقه (١٠) شفاعتنا،

١. نطحه: أصابه بقرنه. والجمّاء: الشاة التي لا قرن لها.

٢. نفس المصدر /٤٤٤، ح ٤.

٣. مهنه: خدمه و ضربه، وامتهنه: استعمله للمهنة. والمهين: الفقير الضعيف.

٤. المعاني /٢٨٨، ح ٢. ٥. المصدر: عليه.

٦. المصدر: تحزين.
 ٧. من المصدر مع المعقوفتين.

٨. كذا في المصدر. وفي النسخ زيادة: أمره الذي.

٩. المصدر: الفرق. ١٠. المصدر: مخوفاً.

كذا في المصدر. وفي النسخ: ولا تتكلّموا. ١٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: لا يحلق.

إلا بعد [عذاب(١) ثلاثمائة ألف سنة.

وفي محاسن البرقيّ (٢) عنه ، عن أبيه ؛ ومحمّد بن عيسىٰ ، عن صفوان بن يحيىٰ ، عن إسحاق بن عمّار ، عن عبّاد بن زياد قال : قال أبو عبدالله للنظِيرِّ : يا عبّاد! ما علىٰ ملّة إبراهيم أحد غيركم! وما يُقبَل (٣) إلّا منكم! ولا تُغفَر الذنوب إلّا لكم!

وفي كتاب سعد السعود (١) لابن طاووس الله نقلاً عن تفسير الكلبي : بعث وحشي (٥) وجماعة إلى (٦) النبي تَلَيِّلُهُ أنّه ما يمنعنا من دينك إلّا أنّنا سمعناك تقرأ في كتابك أنّ من يدعو مع الله إلها آخر، ويقتل النفس وينزني، يلق أثاماً ويُنخلَد في العذاب (٧). ونحن قد فعلنا هذا كلّه.

فبعث إليهم بقوله تعالى: «إلا من تاب [وآمن] (^) وعمل صالحاً». فقالوا: نخاف أن لانعمل صالحاً. فبعث إليهم: «إنّ الله لا يغفر أن يُشرك به ويغفر مادون ذلك لمن يشاء» (\*). فقالوا: نخاف أن لا ندخل في المشيئة. فبعث إليهم: «يا عبادي الذين أسرفوا على أنفسهم لاتقنطوا من رحمة الله إنّ الله يغفر الذنوب جميعاً».

فجاؤوا وأسلموا. فقال النبيّ عَيَّالِلَهُ لوحشيّ قاتل حمزة: غيّب وجهك عنّي. فإنّي لا أستطيع النظرإليك. قال: فلحق (١٠)بالشام (١١)فمات في الخَبْر (١٣)هكذا ذكر الكلبيّ (١٣).

٢. المحاسن /١٤٧، ح ٥٦.

١. من المصدر.

٤. سعد السعود ٢١١٧.

٣. ت،ق:ولا تقبل.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: ان.

٥. ليس في المصدر.
 ٧. إشارة إلى الأيتين ٦٨ و ٦٩ من سورة الفرقان.

٨. من المصحف.

٩. النساء /٨٤.

١٠، المصدر: فحلق.

١١. ليس في المصدر.

١٢. المصدر: الخمر. وهو كما قال الحموي: شعب من أعراض المدينة. وقال ابن حجر في الإصابة: إنّه مات بمحس، ولعلّه الصحيح. والخبركما قاله ياقوت: موضع في طريق الحاج على ستّة أميال من مسجد سعد بن أبي وقّاص فيها بركة للخلفاء. وعلى كلّ حال لاتخلو النسخ من التصحيف. والظاهر ماذكره في الإصابة. ١٢. في هامش ت: أقول: إنّ الوحشيّ رُوي أنّه لحق بمعاوية وشرب شراباً وباشر بامرأة زانية ومات في

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١)، بإسناده إلىٰ أبي عبدالله عليّ عن أبيه قال: قال رسول الله عَلَيْ عن أبيه قال: قال رسول الله عَلَيْ عن الله عَلَيْ: ياابن آدم! بمشيئتي كنت أنت الذي تشاء، إلىٰ قوله: وبسوء ظنّك قنطت من رحمتي.

وفي شرح الآيات الباهرة (٢): قال محمّد بن العبّاس الله: حدّثنا أحمد بن إدريس، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسين بن سعيد، عن ابن (٦) فضّال، عن محمّد بن الفضيل، عن أبي حمزة الثماليّ قال: قال أبوجعفر الله أحداً يوم القيامة بأن يقول: يا ربّ! لم أعلم أنّ ولد فاطمة هم الولاة! وفي [شيعة](٤) ولد فاطمة أنزل الله هذه الآية خاصّة: «يا عبادي الذين أسرفوا على أنفسهم لا تقنطوا من رحمة الله إنّ الله يغفر الذنوب جميعاً إنّه هو الغفور الرحيم».

وروى الشيخ أبوجعفر محمّد بن بابويه (٥) في حديث قال: حدّثني محمّد بن الحسن الصفّار، عن عبّاد بن سليمان، عن محمّد بن سليمان الديلميّ، عن أبيه قال: كنت عند أبي عبدالله عليه إذ دخل عليه أبوبصير. فقال له الإمام: يا أبا بصير، لقد ذكركم الله في كتابه؛ إذ يقول: «يا عبادي الذين أسرفوا على أنفسهم لا تقنطوا من رحمة الله إنّ الله يغفر الذنوب جميعاً إنّه هو الغفور الرحيم». والله، ما أراد بذلك غيركم، يا أبا محمّد! فهل سررتك؟ فقال: نعم.

محمّد بن علي (٢)، عن عمر (٧)بن عثمان، عن عمران بن سليمان، عن أبي بمصير، عن أبي بمصير، عن أبي بمعيعاً» عن أبي عبدالله عليه في قول الله تحكل: «لا تقنطوا من رحمة الله إن الله يغفر الذنوب جميعاً» فقال: إن الله يغفر لكم الذنوب جميعاً.

حضرتها لعنه الله مع عداوة أهل بيت نبيتها تَبَيْلِلهُ ، ولذا قال له بالله : غيّب وجهك. والله تعالى يعلم وأولياؤه.
 ناجي.

ناجي. ٢. تأويل الآيات الباهرة ٥١٨/٢، ح ٢١.

٣. ليس في ق،م،ش، ر،ت،ي.

٤. من المصدر مع المعقوفتين.

٥. نفس المصدر، ح ٢٢.

٦. نفس المصدر /٥١٩، ح ٢٣.

٧. المصدر: عمرو.

قال: فقلت: ليس هكذا نقرؤه! فقال: يا أبا محمّد، فإذا غُـفرت الذنـوب جـميعاً، فمن (١) يُعذّب! والله، ماعنى من «عبادي» (١) غـيرنا و [غـير] (١) شـيعتنا. وما نـزلت إلا هكذا: «إنّ الله يغفرلكم الذنوب جميعاً».

﴿ وَآنِيبُوا إِلَىٰ رَبِّكُمْ وَآسُلِمُوا لَهُ مِنْ قَبْلِ آنْ يأْتِيَكُمُ الْعَذَابُ ثُمَّ لَا تُنْصَرُونَ ﴾ ﴿ وَآنِيبُوا إِنَّا اللَّهُ عَنْ قَبْلِ آنْ يأْتِيكُمُ الْعَذَابُ ثُمَّ لَا تُنْصَرُونَ ﴾ ﴿ وَالسَّالِمُوا لَهُ مِنْ قَبْلِ آنْ يأْتِيكُمُ الْعَذَابُ ثُمَّ لَا تُنْصَرُونَ ﴾ ﴿ وَالسَّالِمُوا لَهُ مِنْ قَبْلِ آنْ يأْتِيكُمُ الْعَذَابُ ثُمَّ لَا تُنْصَرُونَ ﴾ ﴿ وَالسَّالِمُوا لَهُ مِنْ قَبْلِ آنْ يأْتِيكُمُ الْعَذَابُ ثُمَّ لَا تُنْصَرُونَ ﴾ ﴿ وَالسَّالِمُوا لَهُ مِنْ قَبْلِ آنْ يأْتِيكُمُ الْعَذَابُ ثُمَّ لَا تُنْصَرُونَ ﴾ ﴿ وَالسَّلِمُوا لَهُ مِنْ قَبْلِ آنْ يأْتِيكُمُ الْعَذَابُ ثُمَّ لَا تُنْصَرُونَ ﴾ ﴿ وَالسَّلِمُوا لَهُ مِنْ قَبْلِ آنْ يأْتِيكُمُ الْعَذَابُ ثُمَّ لَا تُنْصَرُونَ ﴾ ﴿ وَالسَّلِمُوا لِللَّهُ مِنْ قَبْلِ آنْ يأْتِيكُمُ الْعَذَابُ لَا تُنْصَرُونَ ﴾ ﴿ وَالسَّلِمُوا لَلْهُ مِنْ قَبْلِ آنَ يُلِّكُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

وقيل <sup>(ه)</sup>: ارجعوا عن الشرك والذنوب إلى الله، فــوحّدوه. وأســلموا له، وانــقادوا بالطاعة فيما يأمركم به.

﴿ وَاتَّبِعُوا اَحْسَنَ مَا أَنْزِلَ إِلَيْكُمْ مِنْ رَبِّكُمْ ﴾: محكمات القرآن.

وقيل (1): القرآن. أو: المأمور به دون المنهيّ عنه. أو: العـزائــم دون الرخــص. أو: الناسخ دون المنسوخ. ولعلّه ما هو أنجى وأسلم ! كالإنابة والمواظبة على الطاعة. ﴿ مِنْ قَبْلِ اَنْ يَأْتِيَكُمُ الْعَذَابُ بَغْتَةً وَانْتُمْ لاَ تَشْعُرُونَ ﴾ ﴿ يَمْ قَبْلِ اَنْ يَأْتِيَكُمُ الْعَذَابُ بَغْتَةً وَانْتُمْ لاَ تَشْعُرُونَ ﴾ ﴿ يمجيئه فتتداركوا.

﴿ أَنْ تَقُولَ نَفْسٌ ﴾ : كراهة أن تقول.

وتنكير «نفس»: لأنّ القائل بعض الأنفس.

﴿ يَا حَسْرَتَنَى ﴾: وقرئ (٧) بالياء، على الأصل.

﴿ عَلَىٰ مَا فَرَّطْتُ ﴾: بما قصرت.

﴿ فِي جَنْبِ اللهِ ﴾ : في جانبه ؛ أي في حقَّه ، وهو طاعته .

قال سابق البريريّ (^):

أما تتّقين الله في جنب وامق له كبد حرّى عليك مقطّع وهو كناية فيها مبالغة ؛ كقوله :

إنَّ الســـماحة والمــروة والنــدى ﴿ فَي قَبَّة ضُرِبتُ عَلَى ابْـن الحشــرج

۲. ن،م،ی، ر، المصدر: عباده.

غ و٥. مجمع البيان ٥٠٣/٤.

٧ و٨. نفس المصدر والموضع.

1. كذا في المصدر. وفي النسخ: فلن.

٣. من المصدر.

٦. أنوار التنزيل ٣٢٦/٢.

وقيل (١): في ذاته، علىٰ تقدير مضاف كالطّاعة.

وقيل (٢): في قربه ؛ من قوله (٣): «والصاحب بالجنب».

وقرئ <sup>(٤)</sup>: «في ذكر الله».

وفي كتاب التوحيد (٥)، بإسناده إلى أبي بصير، عن أبي عبدالله على قال: قال أميرالمؤمنين على في خطبته: أنا الهادي. وأنا المهدي (٧). وأنا أبواليتامي والمساكين، وزوج الأرامل. وأنا ملجاً كل ضعيف، ومأمن كل خائف. وأنا قائد المؤمنين إإلى الجنة إ(٧). وأنا حبل الله المتين. وأنا عروة الله الوثقى، وكلمة التقوى. وأنا عين الله، ولسانه الصادق [ويده] (٨). أنا جنب الله الذي يقول: «أن تقول نفس يا حسرتى على مافرطت في جنب الله». وأنا يد الله المبسوطة على عباده بالرّحمة والمغفرة. وأنا باب حطة. من عرفني [وعرف حقي] (٩)، فقد عرف ربّه. لأنّي وصيّ نبيّه في أرضه، وحجته على خلقه. لا ينكر هذا إلّا راد على الله ورسوله.

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (١٠)، بإسناده إلىٰ خيثمة الجعفيّ، عن أبي جعفر عليه الله قال: سمعته يقول: نحن جنب الله. والحديث طويل. أخذت منه موضع الحاجة.

وفي أصول الكافي (١١): محمّد بن يحيي، عن محمّد بن الحسين، عن أحمد بن محمّد بن أبي عمّار (١٢) الجنينيّ (١٣) محمّد بن أبي عمّار (١٢) الجنينيّ (١٣)

۳. النساء ۳۲٪

التوحيد/١٦٤، ح ٢.

٧. ليس في ق.

٩. من المصدر.

۱۱. الكافي ۱۱۵/۱، ح ۸.

١ و٢. نفس المصدر والموضع.

٤. أنوار التنزيل ٣٢٦/٢.

٦. المصدر: المهتدي.

٨. ليس في ق.

١٠. كمال الدين ٢٠٦، ح ٢٠.

١٢. المصدر: عمارة.

١٣. ن: الحسيني. وفي ق، ش: الحنيني. وفي المصدر: الجنبي.

قال: سمعت أميرالمؤمنين الله يقول: أنا عين الله. وأنا يد الله. وأنا جنب الله. وأنا باب الله.

محمّد بن يحيئ (1)، عن محمّد بن الحسين، عن محمّد بن إسماعيل بن بزيع، عن عمّه حمزة بن بزيع ، عن علي بن سويد، عن أبي الحسن موسى بن جعفر عليه في قول الله على ما فرّطت في جنب الله (قال: جنب الله) أميرالمؤمنين عليه. وكذلك ماكان بعده من الأوصياء بالمكان الرفيع ، إلى أن ينتهي الأمر إلى آخرهم.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): قال الصادق للر المحن جنب الله.

وفي كتاب الاحتجاج (3) للطبرسي الله عن أميرالمؤمنين عليه حديث طويل. وفيه: وقد زاد جلّ ذكره في التبيان (٥) وإثبات الحجّة بقوله في أصفيائه وأوليائه: «أن تقول نفس يا حسرتي على ما فرّطت في جنب الله»، تعريفاً للخليقة قربهم. ألا ترى أنك تقول: «فلان إلى جنب فلان»، إذا أردت أن تصف قربه منه. وإنّما جعل الله تبارك وتعالى في كتابه هذه الرموز التي لا يعلمها غيره و[غير] (١) أنبيائه وحججه في أرضه، لعلمه بما يحدثه (٧) في كتابه المبدّلون، من إسقاط أسماء حججه منه، وتلبيسهم ذلك على الأمّة، ليعينوا على باطلهم. فأثبت فيه (٨) الرموز وأعمى قلوبهم وأبصارهم، لما عليهم في تركها و ترك غيرها من الخطاب الدال على ما أحدثوه فيه.

وفي مجمع البيان (٩٠): روى العيّاشيّ بالإسناد، عن أبي الجارود، عن أبي جعفر ﷺ أنّه قال: نحن جنب الله.

وفي كتاب المناقب(١٠) لابن شهر أشوب: أبوذرّ في خبر عن النبيّ ﷺ: يــاأباذرّ،

٢. من المصدر،

٤. الاحتجاج /٢٥٢.

٦. من المصدر.

٨. المصدر: به.

١٠. المناقب ٢٧٣/٢.

١. نفس المصدر، ح ٩.

٣. تفسيرالقمَى ٢٥١/٢.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: البيان.

۷. ق: يحدث.

٩. المجمع ٤/٥٠٥,

يؤتى بجاحد عليّ يوم القيامة أعمى أبكم، يتكبكب في ظلمات يوم القيامة، ينادي: «يا حسرتي على مافرَطت في جنب الله»، وفي عنقه طوق (١) من النار.

وروى العيّاشيّ (٣)، باسناده إلىٰ أبسي الجمارود، عمن الباقر للسُّلِّ فسي قبوله تسعالىٰ: «مافرَطت في جنب الله» قال: نحن جنب الله.

وفي محاسن البرقي (٣): عنه ، إعن ابن محمّد ، ] (٤) عن حمّاد بن عيسى ، عن حريز ، عن يزيد الصائغ ، عن أبي جعفر النه قال : يا يزيد ، إنّ أشدّ الناس حسرة يهوم القيامة الذين وصفوا العدل ثمّ خالفوه . وهو قول الله على ما فرّطت في جنب الله ».

وفي شرح الآيات الباهرة (٥): قال محمّد بن العبّاس ﴿: حدّثنا أحمد بن هوذة الباهليّ، عن إبراهيم بن إسحاق، عن عبدالله بن حمّاد، عن حمران بن أعين، عن أبان بن تغلب، عن جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن آبائه الجيّا في قول الله على: يا حسرتى على ما فرّطت في جنب الله [قال: خلقنا الله جزءاً من جنب الله (١٠). وذلك قوله على على ما فرّطت في جنب الله )؛ يعنى: في ولاية على على ما فرّطت في جنب الله )؛ يعنى: في ولاية على على على ما فرّطت في جنب الله )؛ يعنى: في ولاية على على على ما فرّطت في جنب الله )؛

وقال أيضاً (٧): حدّ ثنا عليّ بن العبّاس، عن حسن بن محمّد، عن حسين بن عليّ بن بهيس (٨)، عن موسى بن أبي الغدير، عن عطاء الهمدانيّ، عن أبي جعفر الله في قول الله تَظَافَ: «يا حسرتى على مافرّطت في جنب الله» قال: قال عليّ أميرالمؤمنين الله أو أنا جنب الله. وأنا حسرة الناس يوم القيامة.

وقال أيضاً (٩): حدِّثنا أحمد بن إدريس، عن أحمد بن محمّد بن عيسي، عن

١. ليس في ق.

٣. المحاسن/١٢٠، ح ١٣٤

٥. تأويل الآيات الباهرة ١٩/٢هـ٥٣٠، ح ٢٤.

٧. نقس المصدر /٥٢٠، ح ٢٥.

٩. نفس المصدر /٥٢٠، ح ٢٦.

٢. نورالثقلين ٤٩٥/٤، ح٩٣؛ تفسير القمّي ٢٥١/٢.

٤. من المصدر.

٦. المصدر: خلقنا [و] الله من [نور] جنب الله.

٨. ق، ش: بهليس، وفي ت: بعيس.

الحسين بن سعيد، عن محمّد بن إسماعيل، عن حمزة بن بزيع، عن البناني (١)، عن أبي الحسن عليه في قول الله رهنا: «يا حسرتئ على ما فرّطت في جنب الله قال: جنب الله أميرالمؤمنين علي بن أبي طالب عليه وكذلك من كان بعده من الأوصياء بالمكان الرفيع، حتى ينتهي الأمر (١) إلى الأخير منهم (١). والله أعلم بما هو كائن بعده.

﴿ وَإِنْ كُنْتُ لَمِنَ السَّاخِرِينَ ﴾ ۞: المستهزئين بأهله.

ومحلّ : «وإن كنت» نصب، على الحال. كأنّه قال: فرّطت، وأنا ساخر.

وفي كتاب الخصال (٥)، فيما علم أميرالمؤمنين عليه أصحابه من الأربعمائة باب مما يصلح للمسلم في دينه ودنياه: نحن الخزّان لدين الله. ونحن مصابيح العلم. إذا مضى مناعَلَم (٢)، بداعلم. لا يضل من تبعنا (٧). ولا يهتدي من أنكرنا. ولا ينجو من أعان علينا عدوّنا. ولا يعان من أسلمنا. فلا تتخلّفوا عنّا لطمع دنيا وحطام زائل عنكم [وأنتم] (٨) تزولون عنه. فإنّ من آثر الدنيا على الآخرة، واختارها علينا، عنظمت حسرته غداً. وذلك قول الله تعالى: «أن تقول نفس يا حسرتى على ما فرّطت في جنب الله وإن كنت لمن الساخرين».

١. المصدر: على السائي.

٣. ق، ش، م: إلى أخرهم.

٥. الخصال /٦٣١، ح ١٠.

٧. المصدر: اتَّبعنا.

٢. ليس في المصدر.

٤. نفس المصدر /٥٢٠، ح ٢٧.

٦. ليس في ق.

٨. ليس في ن، ت، م، ي، ر.

وفي بصائر الدرجات (١): أحمد بن محمد، عن الحسين بن سعيد، عن فضالة بن أيّوب، عن القاسم بن بريد (٢)، عن مالك الجهنيّ قال: سمعت أبا عبدالله عليّه يقول: أنا شجرة من جنب الله. فمن وصلنا، وصله الله. قال: ثمّ تلا هذه الآية: «أن تقول نفس يا حسرتيّ على ما فرّطت في جنب الله وإن كنت لمن الساخرين».

﴿ أَوْ تَقُولَ لَوْ أَنَّ اللَّهَ هَدَانِي ﴾: بالإرشاد إلى الحقّ.

﴿ لَكُنْتُ مِنَ الْمُتَّقِينَ ﴾ ٢: الشرك والمعاصي.

﴿ اَوْ تَقُولَ حِينَ تَرَى الْعَذَابَ لَوْ اَنَّ لِي كَرَّةً فَاَكُونَ مِنَ الْمُحْسِنِينَ ﴾ ﴿ الله عَيدة والعمل.

و«أو» للدلالة على أنّه لا تخلو من هذه الأقوال، تحيّراً أو تعلّلاً بما لا طائل تحته.

﴿ بَسِلَىٰ قَسِدْ جَسِاءَتُكَ آيَسَاتِي فَكَدَّبْتَ بِسَهَا وَاسْتَكْبُرْتَ وَكُنْتَ مِنَ الله الْكَافِرِينَ ﴾ ﴿ وَ الله عليه ، لما تضمّنه قوله: «لو أنّ الله هداني» من معنى النفي. وفصله عنه ، لأنّ تقديمه يفرق القرائن ، وتأخير المردود يخلّ بالنظم المطابق للوجود. لأنّه يتحسّر بالتفريط ، ثمّ يتعلّل بفقد الهداية ، ثمّ يتمنّى الرجعة .

وتذكير الخطاب على المعنى. وقرئ (٣) بالتأنيث للنفس.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): ثمّ قال: «أو تقول حين ترى العذاب لو أنَّ لي كرّة» (الآية). فردَّ الله ﷺ عليهم فقال: «بلئ قد جاءتك آياتي فكذّبت بها»؛ يعني بالآيات الأئمة صلوات الله عليهم. «واستكبرت وكنت من الكافرين»؛ يعنى بالله.

﴿ وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ تَرَى الَّذِينَ كَذَبُوا عَلَى اللهِ ﴾ : بأن وصفوه بما لا يجوز، كاتّخاذ الولد. أو ادّعوا أنّهم إمام وليسوا بإمام (٥).

﴿ وُجُوهُهُمْ مُسُودًا ﴾: بما ينالهم من الشدّة. أو: ما يتخيّل عليها من ظلمة الجهل. والجملة حال. إذ الظاهر أنّ «ترئ» من رؤية البصر، واكتفىٰ فيها بالضمير عن الواو.

٢. ي، المصدر: يزيد،

٤ و٥. تفسير القمّي ٢٥١/٢.

البصائر /۸۲، ح ٥.

٣. أنوار التنزيل ٣٢٦/٢.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم الله (١): وقوله الله الدين كذبوا على الله الله وخوههم مسودة». فإنّه حدّ ثني أبي ، عن ابن أبي عمير ، عن أبي المغراء ، عن أبي عبدالله عليه قال : من ادّعى أنه إمام وليس بإمام (١). قلت : وإن كان علوياً فاطميّاً ؟ قال : وإن كان علوياً فاطميّاً ؟ قال : وإن كان علوياً فاطميّاً .

وفي كتاب اعتقادات الإماميّة (٣) للصدوق: وشئل الصادق للتَّلِظ عن قول الله ﷺ ، «ويوم القيامة ترى الذين كذبوا على الله وجوههم مسودّة». قال: من زعم أنّه إمام، وليس بإمام. قيل: وإن كان علويّاً فاطميّاً؟ قال: وإن كان علويّاً فاطميّاً.

وفي كتاب ثواب الأعمال (٤): أبي الله قال: حدّثني سعد بن عبدالله، عن محمّد بن الحسين، عن ابن فضّال، عن معاوية بن وهب، عن أبي سلام، عن سورة بن كليب، عن أبي جعفر لل قال: قلت: قول الله على: ويوم القيامة ترى الذين كذبوا على الله وجوههم مسودة». قال: من زعم أنه إمام، وليس بإمام. قلت: وإن كان علويًا فاطميًا؟ قال: وإن كان علويًا فاطميًا؟

﴿ اَلَيْسَ فِي جَهَنَّمَ مَثُوىٌ ﴾ : مقام.

١. نفس المصدر والموضع،

٢. في المصدر زيادة: يوم القيامة ترى الذين كذبوا على الله وجوههم مسودّة.

٣. الاعتقادات /١٠٧.

٥. تأويل الأيات الباهرة ٢١/٢، ح ٣٠.
 ٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: أذينة.

﴿ لِلْمُتَكَبِّرِينَ ﴾ ٢٠ : عن الإيمان والطاعة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم ﷺ (١): قوله ﷺ «أليس في جهنّم مـثوى للـمتكبّرين». قال: فإنَّه حدَّثني أبي ، عن ابن أبي عمير ، عن عبدالله بن بكير ، عن أبي عبدالله عليَّلا قال: إِنَّ في جهنَّم لوادياً للمتكبّرين يقال له «سقر». شكا إلى الله تعالىٰ شدَّة حرّه، وسأله أن يتنفّس. فأذن له. فتنفّس، فأحرق جهنّم.

﴿ وَيُنَجِّى اللهُ الَّذِينَ اتَّقَوْا ﴾: قرئ (٢): «ينجي».

﴿ بِمَفَازَتِهِمْ ﴾: فلاحهم. مفعلة من الفوز.

وقرأ (٢) الكوفيّون غير حفص بالجمع، تطبيقاً له بالمضاف إليه.

والباء فيها للسببية صلة لِـ«ينجّي»، أو لقوله:

﴿ لاَ يَمَسُّهُمُ السُّوءُ وَلاَ هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ ٢: وهو حال أو استئناف لبيان المفازة.

﴿ اللهُ خَالِقُ كُلُّ شَيْءٍ ﴾ : محدث كلُّ شيء ومبدعه .

﴿ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ ﴾ ۞: حافظ مدبّر.

﴿ لَهُ مَقَالِيدُ السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾ : لا يملك أمرها ولا يتمكّن من التصرّف فيها غيره. وهو كناية عن قدرته وحفظه لها. وفيها مزيد دلالة على الاختصاص. لأنَّ الخزائن لا يدخلها، ولا يتصرّف فيها، إلّا من بيده مفاتيحها.

وهو جمع مقليد أو مقلاد؛ من قلّدته: إذا ألزمته.

وقيل (٤): جمع إقليد ـ معرّب «إكليد» ـ على الشذوذ؛ كمذاكير.

﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُوا بِآيَاتِ اللهِ أُولَئِكَ هُمُ الْخَاسِرُونَ ﴾ ۞: متّصل بـقوله: «ويـنجّي الله الذين اتّقوا». ومابينهما اعتراض، للدلالة على أنّه مهيمن على العباد، مطّلع على أفعالهم، مجاز عليها.

وتغيير النظم، للإشعار بأنَّ العمدة في فـلاح المـؤمنين فـضل الله، وفـي هـلاك

۲. أنوار التنزيل ۳۲٦/۲.

٣. نفس المصدر /٣٢٧.

٤. نفس المصدر والموضع.

١. تفسير القمّي ٢٥١/٢.

الكافرين أن خسروا أنفسهم. وللتصريح بالوعد، والتعريض بالوعيد، قضيّة للكرم أو بما يليه.

قيل (1): والمراد بـ «آيات الله»: دلائل قدرته، واستبداده بأمر السـماوات والأرض. أو:كلمات توحيده وتمجيده.

وقد سبق أنّ المسراد بـالآيات. الأئـمة صـلوات الله عـليهم. وتـخصيص الخسـار بكافريهم، لأنّ غيرهم له حظّ من الرحمة والثواب.

﴿ قُلْ اَفَغَيْرَ اللهِ تَأْمُرُونَي اَعْبُدُ اَيُّهَا الْجَاهِلُونَ ﴾ ﴿ أَي أَفغير الله أعبد بعد هذه الدلائل والمواعيد!؟

و «تأمرونّي» اعتراض، للدلالة على أنّهم أمروه به عقيب ذلك، وقالوا: استلم بعض آلهتنا. ونؤمن بإلْهك، لفرط غباوتهم.

ويجوزأن ينتصب «غير» بما دلّ عليه «تأمرونّي أعبد». لأنّه بمعنى: تعبدونني. على أنّ أصله: تأمرونني أن أعبد. فحُذِف «أن» ورُفِع؛ كقوله: «أحضر الوغى» (٢). ويـؤيّده قراءة (٢) «أعبد» بالنصب.

وقرأ (١) ابن عامر: «تأمرونني». بإظهار النونين على الأصل، ونافع بحذف الثانية. فإنّها تُحذَف كثيراً.

﴿ وَلَقَدْ أُوحِيَ اِلَيْكَ وَالِّي الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكَ ﴾: أي من الرسل.

﴿ لَئِنْ اَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَّ مِنَ الْخَاسِرِينَ ﴾ ﴿ اَنْ كلام على سبيل الفرض. والمراد به تهييج الرسل، وإقناط الكفرة، والإشعار على حكم أمّته.

١. نفس المصدر والموضع.

وأصله: «ألا أيهذا الزاجري أحضر الوغن». وهو صدر بيت للشاعر طرفةبن العبد.

٣. نفس المصدر /٣٢٧. ٤. نفس المصدر /٣٢٧.

وإفراد الخطاب، باعتبار كلِّ واحد. واللَّم الأولىٰ موطَّنة للقسم. والأخريان للجواب. وعطف الخسران عليه، من عطف المسبّب على السبب.

وفي كتاب المناقب (١) لابن شهر أشوب: إنّ رسول الله ﷺ أمر بقطع لصّ. فقال اللصّ : يا رسول الله، قدمته في الإسلام، وتأمره بالقطع !؟ فقال : لو كانت ابنتي فاطمة ! [فسمعت فاطمة]<sup>(۱)</sup> فحزنت. فنزل جبرئيل بقوله: «لئن أشركت ليحبطنّ عملك». فحزن رسول الله ﷺ. فنزل (٣): «لو كان فيهما ألهة إلَّا الله لفسدتا».

فتعجّب النبئ ﷺ من ذلك. فنزل جبرئيل وقال: كانت فاطمة حزنت من قـولك. فهذه الآيات لموافقتها، لترضئ.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم ﷺ (1): حدّثنا جعفر بن أحمد، عن عبدالكريم بـن عبدالرحيم، عن محمّد بن على، عن محمّد بن الفضيل، عن أبى حمزة، عن أبى جعفر عليه قال: سألته عن قول الله لنبيّه: «لئن أشركت ليحبطنَ عملك ولتكوننَ من الخاسرين».

قال: تفسيرها لئن أمرت بولاية أحد مع ولاية على الله على من بعدك، ليحبطنَ عملك، ولتكوننّ من الخاسرين.

وفي شرح الأيات الباهرة (٥): قال محمّد بن العبّاس ﴿ : حدَّثنا محمّد بن القـاسم، عن عبيدبن مسلم، عن جعفر بن عبدالله المحمديّ، عن الحسن بن إسماعيل الأفطس، عن أبي موسىٰ المشرقانيّ قال: كنت عنده إذ (١١) حضره قوم من الكوفيّين، 

فقال: ليس حيث تذهبون. إنَّ الله عَلَى حيث أوحي إلى نبيّه ﷺ أن يقيم عليّاً للناس

٤. تفسير القمّي ٢٥١/٢.

٢. من المصدر.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: و.

١. المناقب ٣٢٤/٣.

٣. الأنبياء /٢٢.

٥. تأويل الأيات الباهرة ٢٢/٢٥ ح ٣٢.

علماً، اندس إليه معاذبن جبل فقال: أشرك في ولايته (أي الأوّل والثاني) (١) حتى الناس إلى قولك، ويصدّقوك. فلمّا أنزل الله (٢) على الناس إلى قولك، ويصدّقوك. فلمّا أنزل الله (٢) على الناس إلى قولك، ويصدّقوك، فلمّا أنزل الله الله على الناس يكذّبوني، ولا اليك من ربّك»، شكا رسول الله عَلَيْ إلى جبرئيل، فقال: إنّ الناس يكذّبوني، ولا يقبلون منى! فأنزل الله عَلَيْ النن أشركت ليحبطن عملك ولتكونن من الخاسرين».

ففي هذا نزلت هذه الآية. ولم يكن الله ليبعث رسولاً إلى العالَم، وهـو صـاحب الشفاعة في العصاة، يخاف أن يشرك بربّه. [و] (٣)كان رسول الله أوثق عـندالله مـن أن يقول له: «لئن أشركت بي»، وهو جاء بإبطال الشرك و رفض الأصنام وما عُبِد مع الله. وإنّما عنى: تشرك في الولاية من الرجال. فهذا معناه.

وفي عيون الأخبار (٤)، في باب ذكر مجلس آخر للرضا على عند المأمون في عصمة الأنبياء، بإسناده إلى عليّ بن محمّد بن الجهم قال: حضرت مجلس المأمون وعنده الرضا عليّة. فقال له المأمون: يا ابن رسول الله، أليس من قولك إنّ الأنبياء معصومون!؟ قال عليّة : بلئ.

قال: فما معنىٰ قول الله ـ إلىٰ أن قال: ـ فأخبرني عن قول الله (٥) تعالىٰ: «عفا الله عنك لِمَ أذنت لهم».

قال الرضاط الله عذا ممّا نزل برايّاك أعني واسمعي يا جارة». خاطب الله تعالى بذلك نبيّه عَلَيْ في الله والله على الله تعالى بذلك نبيّه عَلَيْ وأراد به أمّته. وكذلك قوله على: «لئن أشركت ليحبطن عملك ولتكونن من الخاسرين»، وقوله (٢) تعالى: «ولولا أن ثبّتناك لقد كدت تركن إليهم شيئاً قليلاً».

قال: صدقت يا ابن رسول الله عَيْنِ اللهِ عَيْنِ اللهِ عَيْنِ اللهِ عَيْنِ اللهِ

وفيه أيضاً (٧)، في باب ما جاء عن الرضاع الله من أخباره المجموعة، وبإسناده قال:

٢. المائدة /٦٧.

٤. العيون ١/١٥٥/ ـ ١٦١، ح ١.

٦. الإسواء ٧٤/.

١. من المصدر مع القوسين.

٣. من المصدر مع المعقوفتين.

٥. التوبة /٤٣.

٧. نفس المصدر ٣٣/٢، ح ٦٦.

قال رسول الله ﷺ: إنّ الله تعالىٰ يحاسب كلّ خلق، إلّا من أشرك بالله. فإنّه لا يُحاسَب [يوم القيامة](١)، ويؤمر به إلى النار.

﴿ بَلِ الله فَاعْبُد﴾: ردّ لما أمروه به. ولولا دلالة التقديم على الاختصاص، لم يكن كذلك.

﴿ وَكُنْ مِنَ الشَّاكِرِينَ ﴾ ٢٠: إنعامه عليك. وفيه إشارة إلىٰ موجب الاختصاص.

وفي أصول الكافي (٢): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن الحكم بن بهلول، عن رجل، عن أبي عبدالله عليه في قوله تعالى: «ولقد أوحي اليك وإلى الذين من قبلك لئن أشركت ليحبطنّ علمك» [قال:] (٢) يعني: إن أشركت في الولاية غيره. «بل الله فاعبد وكن من الشاكرين، يعني: بل الله فاعبد بالطاعة. وكن من الشاكرين أن عضدك (٤) بأخيك وابن عمّك.

﴿ وَمَا قَدَرُوا اللهَ حَقَّ قَدْرِهِ ﴾: ما قدروا عظمته في أنفسهم حقّ تعظيمه ؛ حيث جعلوا له شريكاً ، ووصفوه بما لا يليق به من أنّه فوّض أمر الإمامة إلى اختيار الأمّة . وقرئ (٨) بالتشديد.

١. من المصدر.

٣. من المصدر.

٥. تفسير القمّي ٢٥١/٢.

٧. كذا في المصدر، وفي النسخ: استبعد.

۲. الکافی ۷۱/۲۷، ح ۷٦.

٤. المصدر: عضدتك.

كذا في المصدر. وفي النسخ: النبي.

٨. أنوار التنزيل ٣٢٨/٢.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١) في قوله ﷺ: «وما قدروا الله حتّ قدره»: قال: لزلت في الخوارج.

﴿ وَالْأَرْضُ جَمِيعاً قَبْضَتُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَالسَّمْوَاتُ مَطْوِيَّاتٌ بِيَمِينهِ ﴾: تنبيه على عظمته وكمال قدرته، وحقارة الأفعال العظام التي تتحيّر فيها الأوهام بالإضافة إلى قدرته. ودلالة على أن تخريب العالم أهون شيء عليه، على طريقة التمثيل والتخييل، من غير اعتبار القبضة واليمين حقيقةً ولا مجازاً ؛ كقولهم: شابت لمّة الليل.

والقبضة: المرّة من القبض. أطلقت بمعنى القبضة وهو المقدار المقبوض بالكف، تسميةً بالمصدر، أو بتقدير: ذات قبضة.

وقرئ (٢) بالنصب، على الظرف، تشبيهاً للمؤقَّت بالمبهم.

وتأكيد «الأرض» بالجميع، لأنّ المرادبها الأرضون السبع، أو جميع أبعاضها البادية والغائرة.

وقرئ (٢): «مطويّاتٍ» على أنّها حال، و«السماوات» معطوفة على «الأرض» منظومة (٤) في حكمها.

﴿ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ عَمًا يُشْرِكُونَ ﴾ ﴿ الله عَمَا يُشْرِكُونَ ﴾ ﴿ الله وأعلىٰ من هذه قدرته وعظمته ، عن إشراكهم ، أو ما يضاف إليه من الشركاء .

وفي كتاب التوحيد (٥) خطبة لعلميّ للبيّلاً. وفيها يـقول: الذي لمّا شبّهه العـادلون بالخلق المبعّض المحدود في صفاته، ذي الأقطار والنواحي المختلفة في طبقاته، وكان تُمّلًا الموجود بنفسه لا بأداته، انتفى (٦) أن يكون قدروه إحقّ قدره] (١)؛ فـقال تنزيهاً لنفسه عن مشاركة الأنداد، وارتفاعاً عن قياس المقدّرين له بالحدود من كـفرة

٢ و٣. أنوار التنزيل ٣٢٨/٢.

١. تفسير القمّي ٢٥١/٢ ٢٥٢.

ه. التوحيد/٥٥، ح ١٣.

ق، ش: منطوية.

٦. كذا في المصدر. وفي ق، ش: اشقى: وفي غيرهما: اشفى.

٧. من المصدر.

العباد: «وما قدروا الله حقّ قـدره والأرض جـميعاً قـبضته يـوم القـيامة والـــماوات مطويّات بيمينه سبحانه وتعالى عمّا يشركون».

فما (١) دلّك القرآن عليه من صفته، فاتبعه ليوصل (٢) بينك وبين معرفته. وائتم به، واستضئ بنور هدايته. فإنّها نعمة وحكمة أوتيتهما (٣)، فخذ ما أوتيت، وكن من الشاكرين. وما دلّك الشيطان عليه، ممّا ليس في القرآن عليك فرضه، ولا في سنّة الرسول عَلَيْ وَأَنْمَة الهدى الله الرسول عَلَيْ أثره، فكِلْ علمه إلى الله عَلَيْ. فإنّ ذلك منتهى حقّ الله عليك.

حد تنا (٤) محمد بن [محمد بن] (٥) عصام الكليني الله قال: حد ثنا محمد بن يعقوب الكليني قال: حد ثنا علي بن محمد المعروف بعلان الكليني - قال: حد ثنا محمد بن عيسى بن عبيد قال: سألت أبا الحسن علي بن محمد العسكري عليه عن قول الله تهالى: «والأرض جميعاً قبضته يوم القيامة والسماوات مطويّات بيمينه». فقال: ذلك تعيير الله تبارك وتعالى لمن شبّهه بخلقه. ألا ترى أنّه قال: «وما قدروا الله حق قدره»!؟ ومعناه: [«إذ قالوا: إنّ الأرض جميعاً قبضته يوم القيامة والسماوات مطويّات بيمينه». كما قال (١) قال: «وما قدروا الله حق قدره الله حق قدره أنه قال: «سبحانه وتعالى عمّا يشركون». شمّ نزّه ها نفسه عن القبضة واليمين، فقال: «سبحانه وتعالى عمّا يشركون».

حدّثنا (^^)أحمد بن محمّد بن الهيثم العجلي الله (^ (^ ( ) قال : حدّثنا أحمد بن يحيئ بن زكريًا القطّان قال : حدّثنا بكر بن عبدالله بن حبيب قال : حدّثنا تميم بن بهلول ، عن أبيه ، عن أبي الحسن العبديّ ، عن سليمان بن مهران قال : سألت أباعبدالله عليه عن قول

١. المصدر:ما.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: أوتيتها.

٥. من المصدر.

٧. من المصدر.

٩. ق، ش، م: البجلي.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: لتوسل.

٤. نفس المصدر /١٦٠\_١٦١، ح ١.

٦. الأنعام /٩١.

٨. يوجد في ن، المصدر.

١٠. نفس المصدر /١٦١ \_١٦٢، ح٢.

الله ﷺ: «والأرض جميعاً قبضته يوم القيامة». فقال: يعني ملكه. لا يملكها معه أحد. والقبض من الله تعالىٰ في موضع آخر: المنع. والبسط منه: الإعطاء والتوسيع (١). كما قال (٢) ﷺ «والله يقبض ويبسط وإليه ترجعون». يعني: يعطي ويوسّع، ويمنع ويضيّق. والقبض منه ﷺ في وجه آخر: الأخذ. [والأخذ](٢) في وجه القبول منه. كـما قـال(١٠): «ويأخذ الصدقات (٥)»؛ أي يقبلها من أهلها، ويثيب عليها.

قلت: فقوله على: «والسماوات مطويّات بيمينه». قال: اليمين: اليد. واليد: القدرة والقوّة. يقول ﷺ: «والسماوات مطويّات بيمينه»؛ أي بقدرته وقوّته. «سبحانه وتعالىٰ عمًا يشركون.

وبإسناده (٦) إلى الفضيل بن يسار قال: سمعت أبا عبدالله عليٌّ يقول (٧): إنَّ الله ﷺ لا يوصف. قال: وقال زرارة: قال أبوجعفر لله إنَّ الله لا يوصف. وكيف يوصف، وقد قال في كتابه: «وما قدروا الله حقّ قدره»!؟ فلا يوصف بقدر (^) إلّا كان أعظم من ذلك. وفي أصول الكافي (٩): محمّد بن يحييٰ، عن عبدالله (١٠)بن جعفر، [عن](١١) السياري، عن محمّد بن بكر، عن أبي الجارود، عن الأصبغبن نباتة، عن أميرالمؤمنين عليُّه أنَّه قال: والذي بعث محمَّداً بالحقِّ، وأكرم أهل بيته، ما من شيء

آبق، إلا وهو في القرآن. فمن أراد ذلك، فليسألني عنه. قال: فقام إليه رجل فقال: يا أميرالمؤمنين للنَّا أخبرني عمّا يؤمن الحرق والغرق.

يطلبونه من حرز من حرق أو غرق أو سرق، أو إفلات دابّة من صاحبها، أو ضالّة، أو

٢. البقرة /٢٤٥.

٤. التوبة /١٠٤.

٦. نفس المصدر /١٢٧ ـ ١٢٨ ، ح٦.

٨. المصدر: بقدرة.

١٠. المصدر: عبدالرحمن،

١. كذا في المصدر. وفي النسخ: التوسّع،

٣. يوجد في ن، المصدر.

ع. ليس في ق، ش، م.

٧. يوجد في ن، المصدر.

الكافي ٦٢٤/٢، ح ٢١.

١١. من المصدر.

فقال: اقرأ هذه الأيات: «الله (١) الذي نزّل (٢) الكتاب وهو يتولّى الصالحين». «وما قدروا الله حقّ قدره - إلى قوله: - سبحانه وتعالى عمّا يشركون». فمن قرأها، فيقد أمين مين الحرق والغرق.

قال: فقرأها رجل، واضطرمت النار في بيوت جيرانه، وبيته وسطها، فــلم يــصبه شيء. والحديث طويل. أخذت منه موضع الحاجة.

وفي كتاب طبّ الأثمّة (٣) الله : أبوعتاب عبدالله بن بسطام قال: حدّثنا إبراهيم بـن محمّد الأزديّ (٢)، عن صفوان الجمّال، عن جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن عليّ بن الحسين المنظير : أن رجلاً شكا (٥) إلى أبي عبدالله الحسين بن على عليه فقال : يا ابن رسول الله إنَّى أجد وجعاً في عراقيبي (٦) قد منعني عن النهوض إلىٰ الصلاة (٧). قال: فما يمنعك من العوذة!؟ قال: لست أعلمها.

رسول الله ﷺ. ثمّ اقرأ عليه: «وما قدروا الله حقّ قـدره والأرض جـميعاً قـبضته يـوم القيامة والسماوات مطويّات بيمينه سبحانه وتعالئ عمّا يشركون».

ففعل الرجل ذلك، فشفاه الله تعالى.

وفي كتاب الخصال (٩) فيما علم أميرالمؤمنين الله أصحابه من الأربعمانة باب، ممّا يصلح للمسلم في دينه ودنياه: من خاف منكم الغرق، فليقرأ: «بسم الله مجراها ومرساها إنّ ربّي لغفور رحيم» (١٠). بسم الله الملك القويّ (١١). «وما قدروا الله حقّ قدره

٠١. هود/٤١.

المصدر: الأودى.

٢. كذا في المصدر والمصحف. وفي النسخ: أنزل.

١. يوجد في ن، المصدر.

٣. طبّ الألمّة /٣٣\_٣٤.

٥. المصدر: اشتكي.

٦. عراقيب: جمع عرقوب: عصب غليظ فوق عقب الإنسان.

٧. كذا في المصدر. وفي ق، ش: العزيز: وفي ن: الغزور. و.في سائر النسخ: الغزو.

٨. ليس في ق، ش، م.

١١. المصدر: الحقّ.

٩. الخصال /٦١٩، ح ١٠.

والأرض جميعاً قبضته يوم القيامة والسماوات مطويّات بيمينه سبحانه وتعالىٰ عمّا يشركون».

﴿ وَنُفِخَ فِي الصُّورِ ﴾: يعني المرّة الأولى.

﴿ فَصَعِقَ مَنْ فِي السَّمْوَاتِ وَمَنْ فِي الْأَرْضِ ﴾ : خرّ ميّتاً ، أو مغشيّاً عليه .

﴿ إِلَّا مَنْ شَاءَ اللَّهُ ﴾: قيل (١): جبرئيل (وميكائيل)(٢) وإسرافيل. فإنَّهم يموتون بعدُ.

وقيل (٣): حملة العرش.

وقيل (٤): الشهداء الذين قُتلوا في سبيل الله.

وفي مجمع البيان (٥)؛ وعن أبي هريرة ، عن النبيّ تَنَيْلِيَّ أنّه سأل جبرئيل عن هذه الآية : من الذين (٦) لم يشأ الله أن يصعقهم؟ قال: هم الشهداء ، متقلّدون أسيافهم حول العرش. والقول الأوّل ، هو المرويّ [عن النبيّ تَنَيْلِيًّ](٧) في حديث طويل مرفوع.

﴿ ثُمَّ نُفِخَ فِيهِ أُخْرَىٰ ﴾ : [نفخة أخرىٰ] ١٨٠.

وهي تدلّ علىٰ أنّ المراد بالأولىٰ و«نفخ في الصور» نفخة واحدة. كما صرّح به في مواضع.

و«أخرى» تحتمل النصب والرفع.

وفي إرشاد المفيد على الله على الله عَلَيْهِ من تبوك إلى المدينة، قدم عليه عمرو بن معدي كرب الزبيدي (١١). فقال له النبي عَلَيْهِ أَسلم يا عمرو، يؤمنك الله من الفزع الأكبر.

فقال: يا محمّد، وما الفزع الأكبر؟ فإنّي لا أفزع!

٢. ليس في ق، ش.

٤. مجمع البيان ٥٠٨/٤.

٦. ن، المصدر: الذي.

A. ليس في ق.

١٠. ليس في المصدر.

١. أنوار التنزيل ٣٢٨/٢.

٣. نفس المصدر والموضع.

٥. مجمع البيان ٥٠٨/٤.

۷. ليس في م،ي، ر.

٩. الإرشاد /٧٣.

فقال: يا عمرو، إنه ليس كما تظنّ وتحسب. إنّ الناس يصاح بهم صيحة واحدة، فلا يبقى ميّت إلّا نُشِر، ولا حيّ إلّا مات؛ إلّا ما شاء الله. ثمّ يصاح بهم صيحة أخرى، فيُنشَر من مات، ويصفّون جميعاً. وتنشق السماء، وتهدّ الأرض وتخرّ الجبال إهدّاً] (١). وترمي (١) النار بمثل الجبال شرراً. فلايبقى ذو روح إلّا انخلع [قلبه] (٣)، وطاش لبّه، وذكر ذنبه، وشغل بنفسه، إلّا ما شاء الله. فأين أنت \_يا عمرو! \_من هذا؟

قال: ألا إنّي أسمع أمراً عظيماً. فآمن بالله وبرسوله، وآمـن مـعه مـن قـومه نـاس. ورجعوا إلىٰ قومهم. والحديث طويل. أخذت منه موضع الحاجة.

وفي تفسير عليّ بن إبرهيم (1): حدّثني أبي عن الحسن بن محبوب، عن محمّد بن النعمان الأحول، عن سلام بن المستنير، عن شويربن أبي فاختة، عن عليّ بن الحسين عليّ قال: سُئل عن النفختين كم بينهما. قال: ماشاءالله. فقيل له (٥): فأخبرني ياابن رسول الله، كيف يُنفَخ فيه ؟

فقال: أمّا النفخة الأولى، فإن الله ﷺ يأمر إسرافيل، فيهبط إلىٰ الدنيا، ومعه الصور وللصور رأس واحد، وطرفان. وبين طرف كلّ رأس منهما إلىٰ الآخر، مثل] (٦) ما بين السماء إلىٰ الأرض.

قال: فإذا رأت الملائكة إسرافيل قد هبط إلى الدنيا، ومعه الصور، قالوا: قد أذن الله في موت أهل الأرض، وفي موت أهل السماء.

قال: فيهبط إسرافيل بحظيرة بـيت المقدس، ويستقبل الكـعبة. فـإذا رأوه أهـل الأرض، قالوا: قد أذن الله ﷺ في موت أهل الأرض.

قال: فينفخ (٧) فيه نفخة، فيخرج الصوت من الطرف الذي يلي [أهـل](٨) الأرض.

١. من المصدر.

٣. من المصدر،

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: قال.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: فنفخ.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: تزفر.

٤. تفسير القمي ٢٥٢/٢.

٦. ليس في المصدر.

٨. من المصدر.

فلايبقى في الأرض ذو روح إلّا صعق ومات. ويخرج الصوت من الطرف الذي يــلى [أهل](١)السماوات. فلا يبقى [في السماوات](٢)ذو روح إلّا صعق ومات؛ إلّا إسرافيل. [فيمكئون في ذلك ماشاء الله.](٣)

قال: فيقول الله لإسرافيل: يا إسرافيل، مت! فيموت إسرافيل. فيمكثون في ذلك ماشاء الله. ثمّ يأمر السماوات فتمور، ويأمر الجبال فتسير. وهو قوله (٤) تعالى: «يـوم تمور السماء موراً وتسير الجبال سيراً»؛ يعني: تُبسَط، و«تُبدِّل الأرض غير الأرض» (٥)؛ يعنى : بأرض لم تُكسَب عليها الذنوب بارزة ، ليس عليها جبال ولانبات ؛ كما دحاها أوّل مرّة، ويعيد عرشه علىٰ الماء؛ كما كان أوّل مرّة، مستقلاً بعظمته **وقدرته**.

قال: فعند ذلك ينادي الجبّار تبارك وتعالىٰ بصوت من قبله جهوريّ يُسمِع أقطار السماوات والأرضين: «لمن الملك اليوم»؟ فلا ينجيبه منجيب، فعند ذلك ينقول الجبّار عَلَى مجيباً لنفسه: «لله الواحد القهّار» (٢). و أنا قهرت الخلائق كلّهم فأمتهم. إنّى أنا الله لا إله إلَّا أنا، وحدي لاشريك لي ولاوزير. وأنا خلقت خلقي بـيدي. وأنـا أمـتهم بمشيّتي. وأنا أحييهم بقدرتي.

قال: فينفخ الجبّار نفخة أخرى في الصور فيخرج الصوت من أحد الطرفين الذي يلي السماوات، فلا يبقى في السماوات أحد إلّا حيى وقام كما كان، ويمعود حملة العرش، وتُحضَر الجنّة والنار، وتُحشَر الخلائق للحساب.

قال: فرأيت على بن الحسين عليه الله يبكى عند ذلك بكاءً شديداً.

وفي كتاب الاحتجاج (٧) للطبرسي ﷺ عن أبي عبدالله لليَّلِد حديث طويل. وفيه قال

٧. الاحتجاج /٣٥٠.

۲. ليس في ش. ق.

١. من المصدر،

ع. الطور /٩ ـ ١٠.

٣. من المصدر.

٥. إبراهيم /٤٨.

٦. غافر ١٦٧.

السائل: أفيتلاشئ الروح بعد خروجه عن قالبه أم هو باقٍ؟

قال: بل هو باق إلى وقت يُنفَخ في الصور، فعند ذلك تبطل الأشياء وتفنى، فلا حسّ ولا محسوس. ثمّ أُعيدت الأشياء كما بدأها مدبّرها، وذلك أربعمائة سنة يسبت (١) فيها الخلق، وذلك بين النفختين.

وفي مجمع البيان (٢): وقال قتادة في حديث رفعه: إنّما بـين النـفختين أربـعون (٣) سنة.

﴿ فَإِذَا هُمْ قِيَامٌ ﴾: قائمون من قبورهم، أو متوقّفون.

وقرئ (<sup>1)</sup> بالنصب، على أنّ الخبر

﴿ يَنْظُرُونَ ﴾ ۞: وهو حال من ضميره. والمعنى يقلّبون أبـصـارهم فــي الجــوانب؛ كالمبهوتين. أو ينتظرون مايُفعَل بهم.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥): حدّثني أبي، عن ابن أبي عمير، عن جميل بن درّاج، عن أبي عمير، عن الأرض درّاج، عن أبي عبدالله عليّا قال: إذا أراد الله أن يبعث الخلق أمطر السماء على الأرض أربعين صباحاً، فاجتمعت الأوصال ونبتت اللحوم.

وقال: أتى جبرئيل رسول الله ﷺ فأخذ بيده وأخرجه إلى البقيع، فانتهى به إلى قبر، فصوّت بصاحبه فقال: قم بإذن الله. فخرج منه رجل أبيض الرأس واللحية بمسح التراب عن رأسه (أ)، وهو يقول: الحمد لله والله أكبر. فقال جبرئيل: عد بإذن الله. ثم انتهى به إلى قبر آخر فقال: قم بإذن الله. فخرج منه رجل مسوّد الوجه وهو يقول: يا حسرتاه يا ثبوراه. ثم قال له جبرئيل: عد إلى ما كنت فيه بإذن الله ﷺ. فقال: يا محمّد، هكذا يُحشَرون يوم القيامة، فالمؤمنون يقولون هذا القول، وهؤلاء يقولون ما ترى.

١. كذا في المصدر. وفي ش: نسبت. وفي ق: لسبت. وفي غيرهما: تسبت.

٢. المجمع ٥٠٨/٤. ٢. المصدر: أربعين.

٤. أنوار التنزيل ٣٢٨/٢. ٥. تفسير القمّي ٣٥٣/٢.

٦. المصدر: وجهه.

﴿ وَاَشْرَقَتِ الْأَرْضُ بِنُورِ رَبِّهَا ﴾: قيل (١): بما أقام فيها من العدل. سمّاه نوراً، لأنّه يزيّن البقاع ويظهر الحقوق؛ كما سمَّى الظلم ظلمةً. وفي الحديث: الظلم ظلمات يـوم القيامة. ولذلك أضاف اسمه إلى الأرض. أو بنور خلق فيها لا بتوسّط أجسام من شمس أو قمر تُضيء به الأرض، ولذلك أضافه إلى نفسه.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم الله (٢): حدّثنا محمّد بن أبي عبدالله قال: حدّثنا جمعفر بن محمّدقال: حدّثني القاسم بن الربيع قال: حدّثني صباح المدائنيّ قال: حدّثنا المفضّل بن عمر أنّه سمع أبا عبدالله عليَّا يقول في قىوله ﷺ: «وأشـرقت الأرض بـنور ربها» قال: ربّ الأرض؛ يعني: إمام الأرض.

قلت(٢): فإذا خرج، يكون ماذا؟

قال: إذاً يستغني الناس عن ضوء الشمس ونور القمر وتجبرون (٤) بنور الإمام.

إذا قام قائمنا، أشرقت الأرض بنور ربّها، واستغنى العباد عن ضوء الشمس، وذهبت ٣٠) الظلمة.

﴿ وَوُضِعَ الْكِتَابُ ﴾ : للحساب والجزاء ، من وضع المحاسب كتاب المحاسبة بين يديه، أو صحائف الأعمال في أيدي العمّال. واكتفى باسم الجنس عن الجمع.

وقيل (٧): اللوح المحفوظ، يقابل (<sup>٨)</sup>به الصحائف.

﴿ وَجسىءَ بِالنَّبِيِّينَ وَالشُّهَدَاءِ ﴾ : الذين يشهدون للأمم وعليهم من الملائكة والمؤمنين.

١. من ن. ومصدر الكلام: أنوار التنزيل ٣٢٨/٢. ٢. تفسير القمّي ٢٥٣/٢.

٣. ليس في ت.ق.

٤. المصدر: يجتزون. وفي ق، ش: تجبرون. وفي ن: تخبرون. ولعلّ الصحيح: يجتزئون؛ أي يكتفون. ٥. الإرشاد /٣٤٢.

٦. المصدر،ق،ش: ذهب.

٧. أنوار التنزيل ٣٢٨/٢. ٨. المصدر: يقايل.

وقيل (١): المستشهدون الذين استشهدوا في سبيل الله.

وقيل (٢): هم جميع الشهداء من الجوارح والمكان والزمان.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): قال: «الشهداء» الأثمّة الله الهليل على ذلك قوله في سورة الحج (١): «ليكون الرسول شهيداً عليكم وتكونوا» أنتم يا معشر الأنمة (٥) «شهداء على الناس».

﴿ وَقُضِيَ بَيْنَهُمْ ﴾ : بين العباد.

﴿ بِالْحَقِّ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴾ في: بنقص ثواب، أو زيادة عذاب على ما جرى به الوعد.

﴿ وَوُفِّيَتْ كُلِّ نَفْسِ مَا عَمِلَتْ ﴾ : جزاءه .

﴿ وَهُوَ اَعْلَمُ بِمَا يَفْعَلُونَ ﴾ ٢: فلايفوته شيء من أفعالهم.

ثمّ فصل التوفية فقال:

﴿ وَسِيقَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِلَىٰ جَهَنَّمَ زُمَراً ﴾: أفواجاً متفرّقة بعضها في أثر بعض. علىٰ تفاوت أقدامهم في الضلالة والشرارة.

واشتقاقها من «الزمر» وهو الصوت، إذ الجماعة لا تخلو عنه. أو من قـولهم: شـاة زمرة: قليلة الشَّعر، ورَجُلُ زمر: قليل المروءة.

﴿حَتَّىٰ إِذَا جَاءُوهَا فُتِّحَتْ أَبُوابُهَا﴾: ليدخلوها، وهي سبعة أبواب.

و «حتّىٰ» هي التي تحكيٰ بعدها الجملة.

و قرأ (٦) الكو فيّون: «فتحت» بتخفيف التاء.

﴿ وَقَالَ لَهُمْ خَزَنَّتُهَا ﴾ : تقريعاً وتوبيخاً.

﴿ اَلَمْ يَأْتِكُمْ رُسُلٌ مِنْكُمْ ﴾: [من جنسكم] (٧).

٣. تفسير القمّي ٢٥٣/٢\_٢٥٤.

٥. كذا في ش. وفي سائر النسخ والمصدر: الشيعة.

٧. ليس في ق، ش.

١ و٢. مجمع البيان ٥٠٩/٤.

٤. الحجّ /٧٨.

٦. أنوار التنزيل ٣٢٨/٢.

﴿ يَتُلُونَ عَلَيْكُمْ آيَاتِ رَبِّكُمْ وَيُنَّذِرُونَكُمْ لِفَآءَ يَـوْمِكُمْ هَـٰذَا﴾: وهـو وقت دخـولهم النار(١).

﴿ قَالُوا بَلَىٰ وَلَكِنْ حَقَّتْ كَلِمَةُ الْعَذَابِ عَلَى الْكَافِرِينَ ﴾ ﴿ قَالُوا بَلَىٰ وَلَكِنْ حَقَّتْ كَلِمَةُ الْعَذَابِ عَلَينا، وهو الإخبار عنهم بالشقاوة وأنّهم من أهل النار.

ووضع الظاهر فيه موضع الضمير، للدلالة على اختصاص ذلك بالكفرة.

وقيل (٢٠): هو قوله: «لأملأنّ جهنّم من الجِنّة والناس أجمعين».

﴿ قِيلَ ادْخُلُوا آبُوَابَ جَهَنَّمَ خَالِدِينَ فِيهَا ﴾ : أبهم القائل لتهويل ما يقال لهم.

وفي كتاب الخصال (٣): عن أبي عبدالله عليه الله عن أبيه ، عن جدّه عَيَّمَ قال: إنّ للـنار سبعة أبواب:

باب يدخل منه فرعون وهامان وقارون.

وباب يدخل منه المشركون والكفّار ممّن لم يؤمن بالله طرفة عين.

وباب يدخل منه بنو أميّة ، هو لهم خاصة [لا يزاحمهم فيه أحد،](1) وهو باب لظي ، وهو باب سقر ، وهو باب الهاوية ، تهوي بهم سبعين خريفاً ، وكلّما هُوي بهم سبعين خريفاً ، وكلّما هُوي بهم سبعين خريفاً ، فار بهم فورةً قذف بهم في أعلاها سبعين خريفاً ، [ثـم هُـوي بـهم كـذلك (٥) سبعين خريفاً ، [ثـم هُـوي بـهم كـذلك (١٠) سبعين خريفاً ](٦) فلا يزالون هكذا أبداً خالدين مخلّدين .

وباب يدخل منه مبغضونا ومحاربونا وخاذلونا، وإنّه لأعظم الأبواب وأشدّها حرّاً. قال: محمّد بن الفضيل (٧) الزرقيّ (٨): فقلت لأبي عبدالله لما الله الله الذي ذكرت

١. من ن. ٢. نفس المصدر /٣٢٩.

٣. الخصال /٣٦١، ح ٥١. ٤. ليس في ن، ت، م، ي، ر.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: ثمّ هوي بهم هكذا.

٦. ليس في ق. ٧. ن: الفضل.

٨. المصدر: الرزقي. وفي ن، ت، م، ي، ر: الرزئي.

عن أبيك عن جدّك اللَّهِ اللَّه يدخل منه بنو أميّة، يدخله من مات منهم على الشرك أو ممّن (١)أدرك الإسلام منهم؟

فقال: لا أمّ لك، ألم تسمعه يقول: وباب يدخل منه المشركون والكفّار؟ فهذا باب يدخل منه (٢)كلّ مشرك وكلّ كافر لا يؤمن بيوم الحساب، وهذا الباب الآخر يدخل منه بنو أميّة، لأنّه هو لأبي سفيان ومعاوية وآل مروان خاصّةً. يدخلون من ذلك الباب، فتحطّمهم النار فيه حطماً لا يُسمَع لهم فيها واعية ولا يحيون فيها ولا يموتون.

وفي مجمع البيان (٣): «لها سبعة أبواب» فيه قولان: أحدهما، مارُوي عن أميرالمؤمنين عليه أن جهنم له سبعة أبواب أطباق بعضها فوق بعض، ووضع إحدى يديه على الأخرى، فقال: هكذا، وأن الله وضع الجنان على العرض، ووضع النيران بعضها فوق بعض؛ فأسفلها جهنم، وفوقها لظى، وفوقها الحطمة، [وفوقها سقر،](٤) وفوقها الجحيم، وفوقها السعير، وفوقها الهاوية.

وفي رواية الكلبيّ (°): أسفلها الهاوية وأعلاها جهنّم.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): عن أبي بصير قال: يؤتى بجهنّم لها سبعة أبواب: بابها الأوّل للظالم (٢) وهو زريق، وبابها الثاني لحبتر (٨)، والثالث للثالث، والرابع لمعاوية، والخامس لعبد الملك، والسادس لعكر (١) بن هوس (١٠)، والسابع لأبي سلامة، فهم أبواب لمن اتّبعهم.

١. كذا في المصدر. وفي ن: فمن. وغيرها: ممّن.

٢. المصدر: فيه، ٣. المجمع ٣٣٨/٣.

يوجد في ق، ش، المصدر.
 ع. نفس المصدر والموضع.

٦. رواه في نور الثقلين ٥٠٥/٤، ح١٢٥؛ عن العيّاشيّ، وهكذا يـوجد فـي البـحار ٣٠١/٨، ح٥٥؛ نـفسير العيّاشي ٢٤٣/٢، ح ١٩٠.
 ٧. كذا في البحار. وفي النسخ: للظالمين.

٨. كذا في البحار. وفي ن: لخبيث الناس. وفي ي: الخبيث الناس. وفي ت، ر: لخبيث. وفي سائر النسخ:
 الخبيث، و«حبتر» كناية عن عمر. ومعناه: الثعلب.

٩. ن، ي: لمعكر، وفي البحار: لعسكر. ١٠ في المصدرين: هوسر.

وفي كتاب الخصال (١)، في سؤال بعض اليهود عليّاً النِّلْ عن الواحد إلى المائة: قال له اليهوديّ: فما السبعة؟

قال: سبعة أبواب النار متطابقات (٢).

قال: فما الثمانية؟

قال: ثمانية أبواب الجنّة (٣).

وفيه، أيضاً (1)، في بيان مناقب أميرالمؤمنين للنظِ وتعدادها: قال للنظِ : وأمّا التاسعة والثلاثون، فإنّى سمعت رسول الله تَنظِيلًا يقول: كذب من زعم أنّه يحبّني ويبغض عليّاً، لا يجتمع حبّي وحبّه إلّا في قلب مؤمن، إنّ الله تظف جعل أهل حبّي وحبّك، يا عليّ، في أوّل زمرة (٥) أوّل السابقين إلى الجنّة، وجعل أهل بغضي وبغضك في أوّل زمرة الضالين من أمّتي الى النار.

وفي كتاب ثواب الأعمال (٢)، بإسناده إلىٰ أبي الجارود قال: قلت لأبي جعفر للسلام الخبرني عن أوّل (٧) من يدخل النار.

قال: إبليس، ورجل عن يمينه ورجل عن يساره.

﴿ فَبِنْسَ مَثْوَى الْمُتَكَبِّرِينَ ﴾ ﴿: اللام فيه للجنس، والمخصوص بالذمّ سبق ذكره.

﴿ وَسِيقَ الَّذِينَ اتَّقَوْا رَبَّهُمْ إِلَى الْجَنَّةِ ﴾ : قيل (١٠): إسراعاً بهم إلىٰ دار الكرامة.

وقيل (٩): سيق مراكبهم ، إذ لا يُذهّب بهم إلّا راكبين .

وقيل (١٠): ذكر السوق للمقابلة.

﴿ زُمَراً ﴾ : على تفاوت مراتبهم في الشرف وعلق الطبقة.

٢. كذا في المصدر، وفي النسخ: متطابقاً.

١. الخصال /٥٩٧، ح ١.

٤. نفس المصدر /٥٧٧، ح ١.

٣. ق، ش، الجنّات.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: في زمرة أؤل. وفي ن زيادة: المساكين.

٦. ثواب الأعمال ٢٥٥، ح ٢.

۷. ن، ت، م، ی، ر، المصدر: بأوّل،

٨ و ٩. أنوار التنزيل ٣٢٩/٢.

١٠. مجمع البيان ١٠/٤.

﴿ حَتَّىٰ إِذَا جَآءُوهَا وَفُتِحَتْ آبُوَابُهَا ﴾ : حُذِف جواب ﴿إذا » للدلالة عَيْ أَنَ لَهُم حَينتذ من الكرامة والتعظيم ما لا يحيط به الوصف، وأنَّ أبواب الجنَّة تُفتَح لهم قبل مجيئها غير منتظرين.

وقرأ (١) الكوفيّون: «فتحت» بالتخفيف.

وفي كتاب الخصال (٢): عن أبي عبدالله، عن أبيه، عن جدَّه، عن على المُثَلُّةُ قال: إنَّ للجنّة ثمانية أبواب:

باب يدخل منه النبيّون والصدّيقون.

وباب يدخل منه الشهداء والصالحون.

وخمسة أبواب يدخل منها شيعتنا ومحبّونا، فلا أزال واقـفاً عـلميُ الصــراط أدعــو وأقول: ربّ، سلّم شيعتي ومحبّي وأنصاري ومن تولّاني في دار الدنيا. فإذا النداء من بطنان العرش: قد أجيبت دعوتك، وشفعت في شيعتك. ويشفع كلّ رجلٍ من شيعتي ومن تولاني ونصرني وحارب من حاربني، بفعل أو قولٍ، في سبعين ألفاً (٣) من جيرانه وأقربائه.

وباب يدخل منه سائر المسلمين ممّن يشهد (٤): أن لا إله الاالله، ولم يكن في قلبه مثقال ذرة من بغضنا أهل البيت.

وعن أبي جعفر (٥) للنِّلْإِ قال: أحسنوا الظنّ بالله، واعلموا أنّ للجنّة تــمانية أبــواب، عرض كلّ باب منها مسيرة (٦) أربعمائة (٧) سنة.

وفي أمالي الصدوق (٨)، بإسناده إلى الصادق جعفر بـن محمّد، عـن أبـيه، عـن

٢. الخصال /٤٠٧، ح٦.

٤. المصدر: شهد.

٦. ليس في ق.

١. أنوار التنزيل ٣٢٩/٢.

٣. المصدر: ألف.

٥. نفس المصدر /٤٠٨، ح٧.

٧. المصدر: أربعين.

٨. نورالثقلين ٦/٤،٥٠ ح ١٣١؛ امالي الصدوق /٢٤٠، ح ١٦.

عليّ الله عليّ الله على حديث طويل، وفيه: ومن صلّى ثلث ليلة، لم يبق ملك إلّا غبطه بمنزلته من الله على الله على الله الله على الله

وفي روضة الواعظين (۱) للمفيد (۱) الله ورُوي أنّ النبيّ الله قال لعثمان بن مظعون: للجنة ثمانية أبواب، وللنار سبعة أبواب. والحديث طويل، أخذت منه موضع الحاجة. وفي تهذيب الأحكام (۱): محمّد بن أحمد بن يحيى، عن أبي جعفر، عن أبيه، عن وهب، عن جعفر، عن أبيه، قال: قال رسول الله على اللجنة باب يقال لها (۱۱): باب المجاهدين، يمضون إليه فإذا هو مفتوح، وهم متقلّدون بسيوفهم، والجمع في المحاهدين، يمضون إليه فإذا هو مفتوح، وهم متقلّدون بسيوفهم، والجمع في الموقف، والملائكة تزجر، فمن ترك الجهاد، ألبسه الله ذلاً وفقراً في معيشته ومحقاً في دينه. إنّ الله أعزّ أمّتي بسنابك خيلها ومراكز رماحها.

وفي أصول الكافي (٤): عدّة من أصحابنا، عن سهلبن زياد، [عن محمّد بن زياد،] (٥) عن محمّد بن أورمة، عن الحسن بن عليّ بن أبي حمزة، عن أبيه، عن أبي بصير قال: قال أبو عبدالله عليه النافسوا في المعروف لإخوانكم وكونوا من أهله، فإن للجنّة باباً يقال له: المعروف، لا يدخله إلّا من اصطنع المعروف في الحياة الدنيا، والحديث طويل، أخذت منه موضع الحاجة.

وفي مجمع البيان (١٠٠): وعن سهل بن سعد الساعديّ، أنّ رسول الله ﷺ قال: إنّ في

١. نفس المصدر، ح١٣٢؛ روضة الواعظين ٤٢٢/٢.

۲. التهذيب ۲۱۳/۱، ح ۲۱۳.

٤. الكافي ١٩٥/٢، ح ١٠.

٦. قرب الإسناد ٥٦.

٨. ليس في ن، ي، ق.

١٠. المجمع ١١/٥.

٣. كذا. والصحيح: له.

٥. ليس في المصدر.

٧. ليس في تي، ش.

٩. ليس في ق.

الجنّة ثمانية أبواب، منها باب يُسمَّى: الريّان، لا يدخلها إلّا الصائمون. رواه البخاريّ ومسلم في الصحيحين.

وفي كتاب من لايحضره الفقيه (١)، في خبر بلال: عن النبيّ ﷺ قال: قلت لبلال: فما أبوابها؛ يعني: الجنّة؟

قال: إنَّ أبوابها مختلفة ، باب الرحمة من ياقوتة حمراء .

[قلت: فما حلقته?

فقال: ويحك! كفّ عنّي، فقد كلّفتني شططاً.

قلت: ما أنا بكاف عنك حتى تؤدّي إليّ ما سمعت من رسول الله عَيَّا إلى الله عَيَّا إلى الله عَيَّا الله

قال: اكتب: بسم الله الرحمٰن الرحيم. أمّا باب الصبر، فباب صغير له مصراع واحد من ياقوتة حمراء [لا حلق له] (۴). وأمّا باب الشكر، فإنّه من ياقوتة بيضاء، لها مصراعان، مسيرة (ما بينهما] (٤) مسيرة (٥) خمسمائة عام، له ضجيج وحنين يقول: اللهمّ جئني (٦) بأهلي.

قال: قلت: هل يتكلّم الباب؟

قال: نعم، ينطقه الله ذوالجلال والإكرام. وأمّا باب البلاء.

قلت: أليس باب البلاء هو باب الصبر؟

قال: لا.

قلت: فما البلاء؟

قال: المصائب والأسقام والأمراض والجذام. وهو باب من ياقوتة صفراء، له (٧) مصراع واحد ما أقلّ من يدخل فيه!

١. الفقيه ١٩٢/١ ح ٩٠٥.

٣. من المصادر.

٥. ليس في ق، ش، ن، ت.

٧. ليس في المصدر.

٢. من المصدر.

٤. ليس في ن، ت.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: جنبني.

[قلت: يرحمك الله؛ زدني وتفضّل عليّ فإنّي فقير.

فقال: يا غلام، لقد كلّفتني شططاً.](١) أمّا الباب الأعظم فيدخل منه العباد الصالحون، وهم أهل الزهد والورع والراغبون إلى الله ﷺ المستأنسون به.

وفي روضة الكافي (٢)، كلام لعليّ بن الحسين عليّ في الوعظ والزهد في الدنيا، يقول فيه: اعلموا، عباد الله، أنّ أهل الشرك لا تُنصب لهم الموازين ولا تُنشَر لهم الدواوين، وإنّما يُحشَرون إلى جهنم زمراً، وإنّما نصب الموازين ونشر الدواوين لأهل الإسلام.

وفي نهج البلاغة (٣): «وسيق الذين اتقوا ربّهم إلى الجنّة زمراً [حتّى إذا جاءوها فتحت أبوابها] (٤)» قد أُمِن العذاب، وانقطع العتاب (٥)، وزُحرِحوا عن النار، واطمأنت بهم (٢) الدار، ورضوا المثوى والقرار. الذين كانت أعمالهم في الدنيا زاكية، وأعينهم باكية، وكان ليلهم في دنياهم نهاراً تخشّعاً واستغفاراً، وكان نهارهم ليلاً توحّشاً وانقطاعاً، فجعل الله لهم الجنّة ثواباً (٧) «وكانوا أحقّ بها وأهلها» (٨) في ملك دائم، ونعيم قائم.

- ﴿ وَقَالَ لَهُمْ خَزَنَتُهَا سَلاَمٌ عَلَيْكُمْ ﴾ : لا يعتريكم بعدُ مكروه.
  - ﴿ طِبْتُمْ ﴾ : طهرتم عن دنس المعاصى.
  - ﴿ فَادْخُلُوهَا خَالِدِينَ ﴾ ۞: مقدّرين الخلود.

و «الفاء» للدلالة على أنّ الطيب سبب لدخولهم وخلودهم، وهو يسمنع دخول العاصى لأنّه يُطهّر بالتوبة أو غيرها ثمّ يدخلها.

١. من المصدر.

٣. النهج /٢٨٢، الخطبة ١٩٠.

٥. كذا في المصدر، وفي النسخ: العقاب.

٧. المصدر: مأباً. والجزاء ثواباً.

۲. الکافی ۸/۸٪ ح ۲۹.

ليس في المصدر.

٦. ق،ش: واطمأنَ لهم.

٨. الفتح /٢٦.

وفي كتاب الاحتجاج (١)، للطبرسي: عن النبي ﷺ حديث طويل، يقول فيه وقد ذكر علياً عليه وأولاده المهلم : ألا إن أولياءهم (١) الذين يدخلون الجنّة آمنين، وتتلقّاهم الملائكة بالتسليم أن «طبتم فادخلوها خالدين».

وفي كتاب التوحيد (٣)، حديث طويل: عن أميرالمؤمنين الله يقول فيه، وقد سأله رجل عمّا اشتبه عليه من الآيات: فأمّا قوله (٤) الله وجوه يومئذ ناضرة إلى ربّها ناظرة». فإنّ ذلك في موضع ينتهي فيه أولياء الله الله الله المعرون (٥) من الحساب إلى نهر يسمّى: الحيوان، فيغتسلون فيه ويشربون منه، فتنضر وجوههم إشراقاً، فيذهب عنهم كلّ قذى ووعث (٦)، ثمّ يؤمرون بدخول الجنّة، فمن هذا المقام ينظرون إلى ربّهم كيف يثيبهم ومنه يدخلون الجنّة، فذلك قوله الله في تسليم الملائكة عليهم: «سلام عليكم طبتم فادخلوها خالدين». فعند ذلك أيقنوا بدخول الجنّة والنظر إلى ماوعدهم (ربّهم] (٢)، فذلك قوله: «إلى ربّها ناظرة». وإنّما يعني بالنظر إليه: النظر إلى ثوابه تبارك وتعالى.

﴿ وَقَالُوا الْحَمْدُ للهِ الَّذِي صَدَقَنَا وَعْدَهُ ﴾: بالبعث والثواب.

﴿ وَأَوْرَثَنَا الْأَرْضَ ﴾: يريدون: المكان الذي استقرّوا فيه على الاستعارة.

قيل (^); و «إيراثها» تمليكها مخلفة عليهم من أعمالهم. أو تمكينهم من التصرف فيها، تمكين الوارث فيما يرثه.

وقيل (١٠): ورثوها من أهل النار.

٢. في المصدر زيادة: الَّذين وصفهم الله فقال.

٤. القيامة /٢٢\_٢٣.

١. الاحتجاج /٦٣.

٣. التوحيد /٢٦٢، ح ٥.

٥. ن، ت، م، ي، و، المصدر: يُفرغ.

٦. القذى: مايقع في العين. والوعث: الهزال: ثمّ استعير لكلّ أمر شاقٌ من تعب أوإثم.

٩. مجمع البيان ١١/٤.

﴿ نَتَبَوَّا مِنَ الْجَنَّةِ حَبْثُ نَشَاءُ ﴾ : أي يتبوّ أكلٌ منّا في أيّ مقام أراده في الجـنّة. وهـذا إشارة إلىٰ كثرة قصورهم ومنازلهم، وسعة نعيمهم.

﴿ فَنِعْمَ آجُرُ الْعَامِلِينَ ﴾ ٢٠ الجنّة.

وفي الكافي (١): سهل بن زياد قال: روى أصحابنا أنّ حدّ القبر إلى الترقوة، وقال بعضهم: إلى الثدي، وقال بعضهم: قامة الرجل حتّىٰ يمدّ الشوب عـلىٰ رأس مـن فـي القبر، وأمّا اللحد فبقدر ما يمكن فيه الجلوس.

قال: ولمّا حضر عليّ بن الحسين للنِّلِ الوفاة، أُغمي عليه، فبقي ساعة، ثمّ رُفِع عنه الثوب، ثمّ قال: الحمد لله الذي [صدقنا وعده وأو رثنا الجنّة نتبوّاً منها حيث نشاء فنعم أجر العالمين.

ثمّ قال: احفروا لي وابلغوا إلى الرشح. ثمّ مدّ الثوب عليه، فمات عليهٍ.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم ﷺ (٢): وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر ﷺ في قوله: «الحمد لله الذي صدقنا وعده وأورثنا الأرض نتبوّاً منها (٣) حيث نشاء»؛ يمعني: أرض الجنّة.

حدّ ثني أبي (٤) قال: حدّ ثنا إسماعيل بن همّام، عن أبي الحسن الله قال: لمّا حضر علي بن الحسين الله الوفاة أغمي عليه ثلاث مرّات، فقال في المرّة الأخيرة: «الحمد لله الذي صدقنا وعده وأورثنا الأرض نتبو أمن الجنّة حيث نشاء فنعم أجر العاملين» شمّ مات.

وفي أصول الكافي (٥): محمّد بن أحمد، عن عمّه عبدالله بن الصلت، عن الحسن (٦) بن عليّ بن الحسين عليّ للمّا بن عليّ بن بنت إلياس، عن أبي الحسن قال: سمعته يقول: إنّ عليّ بن الحسين عليّ للمّا حضرته الوفاة. أغمي عليه، ثمّ فتح عينيه وقرأ «إذا وقعت الواقعة» و«إنّا فتحنا لك فتحاً

٢. تفسير القمّي ٢٥٤/٢.

٤. نفس المصدر والموضع.

٦. كذا في ن، العصدر. وفي سائر النسخ: الحسين.

١. الكاقي ١٦٥/٣، ح ١.

٣. المصدر والمصحف: من الجنة

٥. الكافي ٧/١٤، ح ٥.

مبيناً» وقال: «الحمد لله الذي صدقنا وعده وأورثنا الأرض نتبوّاً من الجنّة حيث نشاء فنعم أجر العالمين.» ثمّ قُبض من ساعته ولم يقل شيئاً.

وبإسناده (۱) إلى أبي حمزة الثماليّ: عن عليّ بـن الحسـين ﷺ قـال: إذا جـمع الله الأوّلين والأخرين قام منادٍ فنادى يسمع الناس، فيقول: أين المتحابّون في الله؟

قال: فيقوم عنق من الناس، فيقال لهم: اذهبوا إلى الجنَّة بغير حساب.

قال: فتلقَّاهم الملائكة فيقولون: إلى أين؟

فيقولون: إلى الجنّة بغير حساب.

قال (٢): فيقولون. فأيّ حزب أنتم من الناس؟

يقولون: نحن المتحابّون [في الله](٣).

قال: فيقولون: وأيّ شيء كانت أعمالكم؟

قالوا:كنّا نحبّ في الله ونبغض في الله.

قال: فيقولون: «نعم أجر العاملين».

عليّ بن إبراهيم (1)، [عن أبيه إ(٥) عن ابن أبي عمير، عن أبي أيّوب قال: سمعت أبا حمزة يقول: سمعت العبد الصالح يقول: من زار أخاه المؤمن لله، لا لغيره، يطلب به ثواب الله ويرجو (٦) ما وعد الله كالله وكل الله كالله به سبعين ألف ملك من حين يخرج من منزله حتّى يعود إليه، ينادونه: ألا طبت وطابت لك الجنّة، تبوّأت من الجنّة منزلاً.

وفي شرح الأيات الباهرة (٧): ذكر الكراجكي الله في كنز الفوائد، بإسناده، عن رجاله مرفوعاً إلى أبي عبدالله الله قال: إذا كان يوم القيامة يقبل قوم على نجائب من نور، ينادون بأعلى أصواتهم: الحمد لله الذي صدقنا وعده وأورثنا أرضه نتبواً من الجنة حيث نشاء.

١. نفس المصدر ١٢٦/٢، ح ٨.

٣. ليس في ن، ت، ش، ق.

٥. ليس في ن، ت، ش، ق.

٧. تأويل الأيات الباهرة ٥٢٤/٢، ح ٣٨.

٢. يوجد في ي، ر، المصدر.

٤. نفس المصدر ١٧٨/٢ ح ١٥.

٦. المصدر: وتنجز.

قال: فتقول الخلائق: هذه زمرة الأنبياء.

فإذا النداء من قبل الله ﷺ: هؤلاء شيعة عليّ بن أبي طالب ﷺ، فهم (١) صفوتي من عبادي وخيرتي من بريّتي.

فيقول الخلائق: إلْهنا وسيّدنا، ما نالوا هذه الدرجة؟

فإذا النداء من الله: بتختّمهم باليمين (٢)، وصلاتهم إحدى وخمسين، وإطعامهم المسكين، وتعفيرهم الجبين، وجهرهم «ببسم الله الرحمٰن الرحيم».

﴿ وَ تَرَى الْمَلاَّئِكَةَ حَافِّينَ ﴾: محدقين.

﴿مِنْ حَوْلِ الْعَرْشِ﴾: أي حوله.

و«من» مزيدة، أو لابتداء الحفوف.

﴿ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ ﴾: متلبّسين بحمده.

والجملة حال ثانية، أو مقيّدة للأولىٰ.

قيل (٣): والمعنى: ذاكرين له بوصفي جلاله وإكرامه تلذّذاً به. وفيه إشعار بأنّ منتهىٰ درجات العلّيّين واعلىٰ لذائذهم هو لاستغراق في صفات الحقّ.

وقيل (٤): ينزهون الله تعالىٰ عمّا لا يليق به، ويذكرونه بصفاته التي هو عليها.

وقيل (٥): يحمدون الله حيث دخل الموحّدون الجنّة.

﴿ وَقَضِيَ بَيْنَهُمْ بِالْحَقِّ ﴾ : أي بين الخلق بإدخال بعضهم النار وبعضهم الجنّة. أو بين الملائكة بإقامتهم في منازلهم على حسب تفاضلهم.

﴿ وَقِيلَ الْحَمُد للهُ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ ٢٠ أي علىٰ ما قضىٰ بيننا بالحقّ.

والقائلون هم المؤمنون من المقضيّ بينهم، أو الملائكة وطي ذكرهم لتعيّنهم وتعظيمهم.

المصدر: فهو.
 المصدر: فهو.
 المصدر: فهو.

٣. أنوار التنزيل ٣٢٩/٢.

وصف الجلال الوصف السلبيّ والإكرام الوصف الثبوتي. والأوّل يستفاد من التسبيح الذي هــو التــنزيه.
 والثاني من الحمد.

وفي كتاب التوحيد (١) خطبة عجيبة لأميرالمؤمنين عليّ عليّ الله : وفيها : ثمّ إنّ الله ـ وله الحمد ـ افتتح الكتاب بالحمد (٢) لنفسه ، وختم أمر الدنيا ومجيء الآخرة بالحمد لنفسه ، فقال : «وقضى بينهم بالحقّ وقيل الحمد لله ربّ العالمين».

وفي شرح الآيات الباهرة (٣): ورد من طريق العامّة في أحاديث عليّ بن الجعد، عن قتادة، عن أنسبن مالك في تفسير قوله تعالى: «وترى الملائكة حافّين من حول العرش يسبّحون بحمد ربّهم» قال: قال رسول الله ﷺ لمّا كانت ليلة (٤) المعراج، نظرت تحت العرش أمامي، [فإذا أنا بعليّ بن أبي طالب عليه قائم أمامي] (٥) تحت العرش يسبّح الله ويقدّسه.

فقلت: يا جبرنيل، سبقني (٦) عليّ بن أبي طالب للريُّلا إلى هاهنا؟!

قال: لا، ولكنّي أخبرك يا محمّد، إنّ الله ﷺ يكثر من الثناء والصلاة على عليّ بن أبي طالب على فخلق الله هذا الملك على صورة طالب على فوق عرشه، فاشتاق العرش إلى رؤية عليّ، فخلق الله هذا الملك على صورة عليّ بن أبي طالب على تحت العرش لينظر إليه العرش فيسكن شوقه، وجعل الله سبحانه تسبيح هذا الملك وتقديسه وتمجيده [ثواباً] (٧) لشيعة أهل بيتك، يا محمّد.

فعلى محمّد وأهل بيته من ربّ العرش العظيم أفضل الصلاة وأكمل التسليم، ما نسمت هبوب وهبّ نسيم.

ا. التوحيد/٣٢\_٣٣، ح ١.

٢. يوجد في ن، ي، المصدر.

٣. تأويل الآيات الباهرة ٥٢٥/٢، ح 1٠.

٤. ليس في ق.

٥. ليس في ق،ش.

٦. كذا في المصدر، وفي ت: سبقت. وفي غيرها: شيعني.

٧. من المصدر مع المعقوفتين.



## سورة المؤمن

مكيّة

قيل (١): إلّا أيتين منها نزلت بالمدينة : «إنّ الذين يجادلون في آيات الله إلىٰ قوله : «لا يعلمون» (٢).

> وقيل (٦): إلّا قوله: «وسبّح بحمد ربّك بالعشيّ والابكار» (٤). وأياتها خمس، أو اثنتان وثمانون.

## بسم الله الرحمن الرحيم

في كتاب ثواب الأعمال (٥)، بإسناده عن أبي جعفر عليه قال: من قرأ حم المؤمن في كلّ ليلة غفر الله له ما تقدّم من ذنبه وما تأخّر، وألزمه كلمة التقوى، وجعل الأخرة خيراً له من الدنيا.

وبإسناده (٦): عن أبي عبدالله الله الله قال: الحواميم رياحين القرآن، فإذا قرأت موها فاحمدوا الله واشكروه كثيراً لحفظها وتلاوتها. إن العبد ليقوم ويقرأ الحواميم فيخرج من فيه أطبب من المسك الأذفر والعنبر، وإن الله الله اليرحم تاليها وقارئها، ويرحم جيرانه وأصدقائه ومعارفه وكل حميم وقريب له، وإنه في يوم القيامة يستغفر له العرش والكرسي وملائكة الله المقربون.

١. مجمع البيان ٥١٢/٤.

٣. مجمع البيان ٥١٢/٤.

٥. ثواب الأعمال /١٤٠، - ١.

٢. المؤمن ٥٦/ ٥٧. ٥٧.

٤. المؤمن /٥٥.

٦. نفس المصدر /١٤١\_١٤٢، ح١.

وفي مجمع البيان (١٠): أُبِيَبن كعب، عن النبيّ ﷺ قال: ومن قرأ سورة حم المؤمن لم يبق روح نبيّ ولا صدّيق ولا مؤمن إلّا صلّوا عليه واستغفروا له.

وروى (٢) أبو برزة (٣) الأسلميّ ، عن رسول الله ﷺ قال: من أحبّ أن يــرتع فــي رياض الجنّة فليقرأ الحواميم في صلاة الليل.

أنسبن مالك(٤)، عن النبئ ﷺ قال: الحواميم تاج (٥) القرآن.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم الله الحسن، عن سيف بن عميرة، عن منصور بن حازم، عن منصور بن حازم، عن أبي عبدالله عليه قال: من قرأ الحواميم في ليله قبل أن ينام كان في درجة محمّد وآل محمّد وإبراهيم وآل إبراهيم صلوات الله عليهما وكلّ قريب له أو بسبيل إليه.

ثم قال أبو عبدالله للسلالي : الحواميم تأتي يوم القيامة أنثى من أحسن الناس وجهاً وأطيبها، معها ألف ألف ملك، مع كلّ ألف ألف ملك حتّى تقف بين يدي الله.

فيقول لها الربّ: من الذي يقرؤك فيقضي قراءتك؟ فيقوم طائفة من الناس لا يحصيهم إلّا الله ، فيقول لهم: لعمري ، لقد أحسنتم تلاوة الحواميم وقمتم بها في حياتكم الدنيا ، وعزّتي وجلالي ، لا تسألوني اليوم شيئاً كائناً ماكان إلّا أعطيتكم ، ولو سألتموني جميع جناني أو جميع ما أعطيته عبادي الصالحين وأعددته لهم . فيسألونه جميع ما أرادوا وتمنّوا ، ثمّ يؤمر بهم إلى منازلهم في الجنّة ، وقد أعدّ لهم فيها ما لم يخطر على بال ممّا لا عين رأت ولا أذن سمعت .

﴿حم﴾ ۞: أماله (٨) ابن عامر وحمزة والكسائيّ وأبوبكر صريحاً، ونافع بـروايــة ورش وأبو عمرو بين بين.

١. المجمع ٥١٢/٤.

٣. ن: أبررت، وفي ت: أبوبردة، وفي المصدر: أبوبريرة،

نفس المصدر والموضع.
 نفس المصدر: ديباج.

٦. نور الثقلين ١٠/٤، ح ٦. ٧. ليس في ن.

٨. أنوار التنزيل ٣٣٠/٢.

وقرئ (۱)، بفتح الميم، على التحريك لالتقاء الساكنين، أو النصب بإضمار «اقرأ». ومُنِع صرفه للتأنيث والتعريف، أو لأنّها على زنة أعجمي؛ كقابيل وهابيل. وقد مرّ تفسيره (۲).

وفي كتاب معاني الأخبار (٣)، بإسناده إلى سفيان بن سعيد الثوري، عن الصادق عليه الله عن الصادق عليه الله حديث طويل، يقول فيه عليه الما «حم» فمعناه: الحميد المجيد.

﴿ تَنْزِيلُ الْكِتَابِ مِنَ اللهِ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ ﴾ ٢٠: لعلّ تخصيص الوصفين لما في القرآن من الإعجاز والحكم الدال على القدرة الكاملة والحكمة البالغة.

﴿ غَافِرِ الذَّنْبِ وَقَابِلِ التَّوْبِ ﴾: [في تفسير عليّ بن إبراهيم (١٠): ذلك خاصّة لشيعة أميرالمؤمنين للنِّلِا إ(٥).

﴿ شَدِيدِ الْعِقَابِ ذِي الطَّوْلِ ﴾: قيل (٧): هذه صفات أخر لتحقيق ما فيه من الترغيب والترهيب والحثّ على أنه لم يرد بها زمان مخصوص.

وأريد «بشديد العقاب» مشدّده، أو الشديد عقابه (٧)، فحذف الضمير للازدواج (٨) وأمن الالباس أو إبدال، وجعلُهُ وحده بدلاً مشوّش للنظم.

وتوسيط الواو بين الأوّلين لإفادة الجمع بين محو الذنوب وقبول التوبة، أو تغاير الوصفين إذ ربّما يتوهّم الاتّحاد.

و «التوب» مصدر؛ كالتوبة، وقيل: جمعها. و «الطُّول» الفضل.

١. نفس المصدر، والموضع.

٢. في غيرن، ي، زيادة: وفي تفسير عليّ بن إبراهيم، ذلك خاصّة لشيعة أميرالمؤمنين للهِلاِّ.

٤. تفسير القمّي ٢٥٤/٢.

٣. المعاني /٢٢، ح ١.

٦. أنوار التنزيل ٣٣٠/٢.

ە. ﻣﻦ ﻥ، ﻱ.

٧. إنّما قال ذلك لأنّ الإضافة في «شديد العقاب» إضافة لفظيّة ، لأنّها إضافة الصفة المشبّهة ، فلا تفيد الإضافة التعريف. فلا يصبح أن يكون صفة للمعرفة ، وهو الله.

٨. أي لأجل المناسبة مع سائر أقرانه.

وفي توحيد صفة العذاب مغمورة بصفات الرحمة دليل رجحانها.

﴿ لاَ إِلَّهَ إِلَّا هُوَ ﴾: فيجب الإقبال الكلِّيِّ (١) على عبادته.

﴿ إِلَيْهِ الْمَصِيرُ ﴾ ٢٠ فيجازي المطيع والعاصي.

﴿ مَا يُجَادِلُ فِي آيَاتِ اللهِ إِلَّا الَّذِينَ كَفَرُوا ﴾: لمّا حقّق أمر التنزيل سجّل بالكفر على المجادلين فيه بالطعن وإدحاض الحقّ، لقوله (٢) تعالى: «وجادلوا بالباطل ليدحضوا به الحقّ»؛ أي لا يخاصم في دفع حجج الله وإنكارها إلّا الذين كفروا.

﴿ فَلاَ يَغْرُرُكَ تَقَلَّبُهُمْ فِي الْبِلاَدِ ﴾ ٢ : فلا يغررك امهالهم وإقبالهم في دنياهم وتقلّبهم في بلاد الشام واليمن بالتجارات المربحة ، فإنّهم يؤخذون عمّا قريب بكفرهم أخذَ من قبلهم ؛ كما قال :

﴿كَذَّبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوحٍ وَالْآخْزَابُ مِنْ بَعْدِهِمْ ﴾: والذين تنحزّبوا عبليٰ الرسل وناصبوهم بعد قوم نوح !كعاد وثمود.

في كتاب كمال الدين وتمام النعمة (٣)، بإسناده إلى عبدالرحمٰن بن سمرة (٤) قبال: قال رسول الله مَنْ أَبُولُهُ : لَعِن المجادلون في دين الله على لسان سبعين نبيًا ، ومن جادل في آيات الله فقد كفر ، قال الله فَظَلّ: «ما يجادل في آيات الله إلّا الذين كفروا فلايغررك تقلّبهم في البلاد.» والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

﴿ وَهَمَّتْ كُلُّ أُمَّةٍ ﴾ : من هؤلاء.

﴿ بِرَسُولِهِمْ ﴾ : وقرئ (٥): «برسولها».

﴿ لِيَأْخُذُوهُ ﴾: ليتمكّنوا من إصابته بما أرادوا من تعذيب.

وقيل (٦): من الأخذ، بمعنى: الأسر.

﴿ وَجَادَلُوا بِالْبَاطِلِ ﴾ : بما لا حقيقة له.

٢. المؤمن ٥٠.

٤، م، ش، ق: حمزة.

٦. نفس المصدر والموضع.

١. ليس في ق.

٣. كمال الدين ٢٥٦٧، ح ١.

٥. أنوار التنزيل ٣٣٠/٢.

﴿لِيُدْحِضُوا بِهِ الْحَقَّ ﴾ : ليزيلوه به.

﴿ فَاَخَذَتْهُمْ ﴾ : بالإهلاك جزاء لهم.

﴿ فَكَيْفَ كَانَ عِقَابِ﴾ ﴿ وَ عَلَىٰ ديارهم وترون أثره، وهو تقرير فيه عجيب.

﴿ وَكَذَٰلِكَ حَقَّتْ كَلِمَةُ رَبِّكَ ﴾: وعيده (١)، أو قضاؤه بالعدل.

﴿ عَلَى الَّذِينَ كَفَرُوا ﴾: للكفر.

﴿ أَنَّهُمْ أَصْحَابُ النَّارِ ﴾ ٢ : بدل من كلمة «ربّك» بدل الكلّ ، أو الاشتمال ، على إرادة اللفظ أو المعنى .

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (1): حدّثنا محمّد بن عبدالله الحميريّ، [عن أبيه] (٣) عن محمّد بن الحسين ومحمّد بن عبدالجبّار، جميعاً، عن محمّد بن سنان، عن المنخل بن خليل البرقيّ (٤)، عن جابر، عن أبي جعفر عليه في قوله: «وكذلك حقّت كلمة ربّك على الذين كفروا أنّهم أصحاب النار»؛ يعني: بني أميّة.

ثمّ أخبر سبحانه عن حال المؤمنين وأنّه تستغفر لهم الملائكة مع عظم منزلتهم عند الله، فقال:

﴿ الَّذِينَ يَحْمِلُونَ الْعَرْشَ ﴾ : أي الحاملين له امتثالاً لأمر الله .

﴿ وَمَنْ حَوْلَهُ ﴾: أي المطيفين بالعرش، وهم الكروبيّون وسادة الملائكة.

وفي تفسير فرات بن إبراهيم الكوفي (٥): قال: حدّثني جعفر بن محمّد الفزاريّ قال: حدّثني أحمد بن الجهم، عن قال: حدّثني أحمد بن الحسين بن (٦) محمّد بن حاتم، عن هارون بن الجهم، عن محمّد بن مسلم قال: سمعت أبا جعفر الله يقول: قول الله تعالى: «الذين يحملون

٢. تفسير القمّى ٢٥٥/٢.

٤. المصدر: الرقى.

٦. المصدر: عن.

١. ق، ش، م: وعده.

٣. ليس في ق، ش.

٥. تفسير فرات الكوفي ٣٧٤.

العرش ومن حوله»؛ يعني: محمّداً وعليّاً والحسن والحسين وإبـراهـيم وإسـماعيل وموسئ وعيسئ صلوات الله عليهم.

﴿ يُسَبِّحُونَ بِحَمَّدِ رَبِّهِمْ ﴾: يذكرون الله بمجامع الثناء من صفات الجلال والإكرام، وجعل التسبيح؛ أي وجعل التسبيح أصلاً والحمد حالاً لأنّ الحمد مقتضى حالهم دون التسبيح؛ أي ينزّهونه عمّا يعيده هؤلاء المجادلون.

﴿ وَيُؤْمِنُونَ بِهِ ﴾: أخبرعنهم بالإيمان، إظهاراً لفضله [وتعظيماً لأهله](١) ومساق الآية لذلك؛ كما صرّح به بقوله (٢):

﴿ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ آمَنُوا ﴾ : و (٣) إشعاراً بأنّ حملة العرش وسكّان الفـرش (٤) فـي معرفته سواء (٥)، ردًا على المجسّمة.

«واستغفارهم» شفاعتهم، وحملهم على التوبة، وإلهامهم ما يوجب المغفرة.

وفيه تنبيه على أنّ المشاركة في الإيمان تـوجب النـصح والشـفقة، وإن تـخالفت الأجناس، لأنّها أقوى المناسبات؛كما قال (٦) تعالى: «إنّما المؤمنون إخوة».

وفي روضة الكافي (٧): عدّة من أصحابنا، عن سهلبن زياد، عن محمّد بن سليمان، عن أبيه، عن أبي عبدالله عليه أنّه قال لأبي بصير: يا أبا محمّد، إنّ لله ملائكة يسقطون الذنوب عن ظهور شيعتنا؛ كما تسقط الريح الورق في أوان سقوطه، وذلك قوله كالذنوب عن ظهور شيعتنا؛ كما تسقط الريح الورق في أوان سقوطه، وذلك قوله كالذين يحملون العرش ومن حوله يسبّحون بحمد ربّهم ويـوْمنون بـه ويستغفرون للذين آمنوا» استغفارهم، والله، لكم دون هذا الخلق. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

١. من أنوار التنزيل ٢٣١/٢. ٢. ليس في ق.

٣. لا يوجد «وه في أنوار التنزيل ٣٣١/٢. ٤. كذا في أنوار التنزيل ٣٣١/٣، وفي النسخ: العرش.

٥. كان الأولى أن يقال: «في الإيمان به سواء». ويكون هذا رداً على المجسمة لأنه لوكان تعالى جسماً مستعلياً على العرش -كما قاله المجسمة -لكان حملة العرش مشاهدين له، فما وصفوا بالإيمان في معرض المدح.
 ٦. الحجرات ١٠٠.

۷. الکافی ۴٤/۸ء ح ۳.

محمّد بن أحمد (۱)، عن عبدالله بن الصلت، عن يونس، عمّن ذكره، عن أبي بصير قال (۲): قال أبو عبدالله للحظة : يا أبا محمّد، إنّ الله كلله له ملائكة (۳) يسقطون الذنوب عن ظهور شيعتنا ؛ كما تسقط الريح الورق من الشجر أوان سقوطه، وذلك قوله كلله : «يستحون بحمد ربّهم ويؤمنون به ويستغفرون للذين آمنوا» والله، ما أراد غيركم.

وفي عيون الأخبار (٤)، بإسناده عن الرضائلي [عن عليّ بن أبي طالب للي عن رسول الله عَيْلُ عن رسول الله عَيْلُ ] (٥) حديث طويل، وفيه يقول عَيْلُ : وإنّ الملائكة لخدّامنا وخدّام محبّينا، يا عسليّ «الذين يحملون العرش ومن حوله يسبّحون بحمد رسهم ويـؤمنون به ويستغفرون للذين آمنوا» بولايتنا.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٦): حدّ ثني أبي ، عن القاسم بن محمّد ، عن سليمان بن داود المنقريّ ، عن حمّاد ، عن أبي عبدالله للسِّلِا أنّه سُئِل : الملائكة أكثر أم بنو آدم ؟

فقال: والذي نفسي بيده، [لعدد] (٧) ملائكة الله في السماوات أكثر من عدد التراب في الأرض، وما في السماء موضع قدم إلا وفيه (٨) ملك يسبّحه ويقدّسه، ولا في الأرض شجرة ولا مدر إلا وفيها ملك موكّل بها يأتي الله كلّ يوم بعملها، والله أعلم بها، وما منهم أحد إلا ويتقرّب كلّ يوم إلى الله بولايتنا أهل البيت، ويستغفر لمحبّينا، ويلعن أعداءنا، ويسأل الله عَلَى أن يرسل عليهم العذاب إرسالاً.

وفي الحديث السابق المنقول عن تفسير عليّ بن إبراهيم (٢)، متصلاً بقوله: بني أميّة. وقوله: «الذين يحملون العرش»؛ يعني: رسول الله تَرَالِلُهُ والأوصياء من بعده يحملون علم الله. «ومن حوله»؛ يعني: الملائكة. «يسبّحون بحمد ربّهم ويؤمنون به ويستغفرون للذين آمنوا»؛ يعنى: شيعة آل محمّد.

٢. يوجد في ن، المصدر.

٤. نورالثقلين ١١/٤، ح١٢؛ عيون ٢٦٢/١، ح ٢٢.

٦. تفسير القمّي ٢٥٥/٢.

٨. المصدر: فيها.

١. نفس المصدر /٣٠٤، ح ٤٧٠.

٣. المصدر: إنَّ لله عزُّ وجلَّ ملائكة.

٥. من المصدر،

٧. من المصدر.

٩. نفس المصدر والموضع.

وفي تفسير فرات بن إبراهيم الكوفي (۱): قال: حدّثنا محمّد بن القاسم بن عبيد قال: حدّثنا الحسين حدّثنا الحسين [بن جعفر] (۳) قال: حدّثنا الحسين الشوا قال: حدّثنا وكيع قال: الشوا قال: حدّثنا وكيع قال: حدّثنا وكيع قال: حدّثنا سليمان الأعمش قال: دخلت على أبي عبدالله جعفر بن محمّد عليه وقلت له: جعلت فداك، إنّ الناس يسمّونا: روافض، فما الروافض؟

فقال: والله، ما هم سمّوكموه، ولكنّ الله سمّاكم به في التوراة والإنجيل على لسان موسى ولسان (٢) عيسى، وذلك أنّ سبعين رجلاً من قوم فرعون رفضوا دين (٧) فرعون فدخلوا في دين موسى، فسمّاهم الله تعالى الرافضة، وأوحى إلى موسى: أن أثبت لهم إهذا الاسم] (٨) في التوراة حتى يملكونه على لسان محمّد، ففرّقهم الله فرقاً كثيرة وتشعّبوا شعباً كثيرة، فرفضوا الخير فرفضتم الشرّ واستقمتم (٩) مع أهل بيت نبيّكم الله فلاهبتم حيث ذهب نبيّكم واخترتم من اختار الله ورسوله، فأبشروا شمّ أبشروا، فأنتم المرحومون، المتقبّل من محسنهم والمتجاوز عن مسيئهم. ومن لم يلق أبشروا، فأنتم المرحومون، المتقبّل من محسنهم والمتجاوز عن مسيئهم. ومن لم يلق فقلت: زدنى، جعلت فداك.

فقال: إن لله ﷺ ملائكة يستغفرون لكم حتى تتساقط ذنوبكم ؛ كما يستساقط ورق الشجر في يوم الريح ، وذلك قول الله تعالى: «الذيب يحملون العرش ومن حوله يسبّحون بحمد ربّهم ويؤمنون به ويستغفرون للّذين آمنوا» هم شيعتنا وهي (١٠٠)، والله ، لهم. يا سليمان ، هل سررتك ؟

أ. تفسير فرأت الكوفئ ٣٧٦.

٣. من المصدر،

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: أبي.

٧. ليس في ن، ت، ي، ر، المصدر.

٩. كذا في المصدر. وفي النسخ: استقيموا.

٢. كذا في ن، المصدر. وسائر النسخ: الحسين.

٤. من المصدر.

٦. ليس في ش، ق.

٨. من المصدر.

١٠. المصدر: هم.

فقلت: جعلت فداك، زدني.

قال اللَّهُ : ما على ملَّة إبراهيم إلَّا نحن وشيعتنا، وسائر الناس منها بُرَآء.

وفي شرح الآيات الباهرة (۱): قال محمّد بن العبّاس: حدّثنا [أحمد بن محمّد] (۲) بن سعيد، بإسناد يرفعه إلى الأصبغ بن نباتة قال: إنّ عليّاً عليّاً عليّاً عليّاً عليه قال: إنّ رسول الله عَلَيْهُ أُنزل عليه فضلي من السماء، وهي هذه الآية «الذين يحملون العرش ومن حوله يسبّحون بحمد ربّهم ويؤمنون به ويستغفرون للّذين آمنوا» وما في الأرض يومئذ مؤمن غير رسول الله وأنا، وهو قوله عليه : لقد استغفرت لي الملائكة قبل جميع الناس من أمّة محمّد عَليه بسبع (۱) سنين وثمانية أشهر.

﴿ رَبُّنَا ﴾: أي يقولون: ربّنا. وهو بيان «ليستغفرون»، أو حال.

﴿ وَسِعت كُلَّ شَيْءٍ رَحْمَةً وَعِلْماً ﴾: أي وسعت رحمتك وعلمك. فأزيل عن أصله للإغراق في وصفه بالرّحمة والعلم. والمبالغة في عمومهما (٤٠). وتقديم «الرحمة» الأنها المقصودة بالذّات هاهنا.

﴿ فَاغْفِرْ لِلَّذِينَ تَابُوا وَاتَّبَعُوا سَبِيلَكَ ﴾: للذين علمت منهم التوبة واتّباع سبيل الحقّ. ﴿ وَقِهِمْ عَذَابَ الْجَحِيمِ ﴾ ۞: واحفظهم عنه. وهمو تمصريح بعد إشعار للتأكيد والدلالة على شدّة العذاب.

وفي الكافي (٥): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن عمر (٦)بن أذينة، عن الفضيل بن يسار، عن أبي جعفر التيلِا قال: إذا صلّيت على المؤمن فادع له واجتهد له

١. تأويل الآيات الباهرة ٢٦٦/٢، ح ١. ٢. ليس في م، ش، ق. وفي ت،ى، ر: أحمد.

٣. المصدر: [وأنا ابن] سبع.

٤. قوله: «للإغراق ...» لأنه لمنا وصف ذاته تعالى بأنه وسع كلّ شيء والحال أنّ ما ذكر صفة الرحمة والعلم، فكأنه حكم بأنّ ذاته تعالى نفس العلم والرحمة، والمبالغة في عمومها بسبب أنه لماكان التركيب مشعراً بأنّ ذاته كأنّه نفس الرحمة والعلم، وكان لذاته تعالى تعلّق بكلّ شيء إذكلّ شيء مخلوق له، كانت الرحمة والعلم متعلّقين بكلّ شيء محلوق له، كانت الرحمة والعلم متعلّقين بكلّ شيء فحصلت المبالغة في عمومها.

٥. الكافي ١٨٧/٣، ح ٢. ٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: عمرو.

في الدعاء، وإن كان واقفاً مستضعفاً فكبّر وقل: اللهمّ اغفر للذين تابوا واتّبعوا سبيلك وقهم عذاب الجحيم.

﴿ رَبُّنَا وَاَدْخِلْهُمْ جَنَّاتِ عَدْنِ الَّتِي وَعَدْتَهُمْ ﴾ : إيّاها.

﴿ وَمَنْ صَلَحَ مِنْ آبَائِهِمْ وَآزْوَاجِهِمْ وَذُرِّيَّاتِهِمْ ﴾: عطف على «هم» الأوّل؛ أي أدخلهم ومعهم هؤلاء ليتمّ سرورهم. أو الثاني، لبيان عموم الوعد.

وقرئ (٢): «جنّة عدن»، و «صلح» بالضم، و «ذرّيّتهم» بالتوحيد.

﴿ إِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ ﴾ : الذي لايمتنع عليه مقدور.

﴿ الْحَكِيمِ ﴾ ٢٠ : الذي لا يفعل إلّا ما تقتضيه حكمته ، ومن ذلك الوفاء بالوعد.

﴿ وَقِهِمُ السَّيِّنَاتِ ﴾ : العقوبات، أو جزاء السيّئات.

وهو تعميم بعد تخصيص. أو مخصوص بمن صلح. أو المعاصي في الدنيا لقوله: ﴿ وَمَنْ تَقِ السَّيِّنَاتِ يَوْمَئِذٍ فَقَدْ رَحِمْتَهُ ﴾: أي ومن تقها في الدنيا فقد رحمته في الآخرة؛ كأنهم طلبوا السبب بعد ما سألوا المسبّب.

﴿ ذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴾ ٢٠: يعني: الرحمة، أو الوقاية، أو مجموعهما.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): «ربّنا وسعت كلّ شيء رحمة وعلماً فاغفر للّذين

۲. ليس في ق، ش، م.

٤. تفسير القمّي ٢٥٥/٢.

١. نفس المصدر، ح ٥.

٣. أنوار التنزيل ٢٣١/٢.

تابوا» من ولاية فلان وفلان وبني أميّة «واتّبعوا سبيلك»؛ أي ولاية [عليّ إ الله الله الله عنه الله المحمد «وقهم عذاب الجحيم» إلى قوله: «الحكيم»؛ يعني: من تولّى عليّاً عليه فذلك صلاحهم. «وقهم السيّئات ومن تق السيّئات يومئذ فقد رحمته»؛ يعني: يوم القيامة. «وذلك هو الفوز العظيم» لمن نجّاه الله من هؤلاء؛ يعني: فلان وفلان (٢٠).

وفي أصول الكافي (٣): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن بعض أصحابنا، رفعه، إنّ الله و أعطى التائبين ثلاث خصال، لو أعطى خصلة منها جميع أهل السماوات والأرض لنجوابها، قوله: «الذين يحملون العرش ومن حوله يسبّحون بحمد ربّهم ويؤمنون به ويستغفرون للذين آمنوا ربّنا وسعت كلّ شيء رحمة وعلماً فاغفر للذين تابوا واتبعوا سبيلك وقهم عذاب الجحيم، ربّنا وأدخلهم جنّات عدن التي وعدتهم ومن صلح من آبائهم وأزواجهم وذريّاتهم إنّك أنت العنزيز الحكيم، وقهم السيّنات ومن تق السيّئات يومئذ فقد رحمته وذلك هو الفوز العظيم» والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي الكافي (1): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن حمّادبن عيسى، عن حريز، عن محمّد بن مسلم، عن أحدهما عليه قال: الصلاة على المستضعف والذي لا يعرف الصلاة على النبيّ على النبيّ والدعاء للمؤمنين والمؤمنات، تقول: «ربّنا اغفر للذين تابوا واتبعوا سبيلك وقهم عذاب الجحيم» إلى آخر الآيتين.

وفي شرح الآيات الباهرة (٥): قال محمّد بن العبّاس الله: حدّثنا عليّ بن عبدالله بن أسد، بإسناده يرفعه إلى أبي الجارود، عن أبي جعفر الله على قال: قال عليّ الله الله على الله على الله مكثت (٦) الملائكة سبع سنين وأشهراً لا يستغفرون إلّا لرسول الله على ولي، وفينا نزلت هذه الآية: «الذين يحملون العرش ومن حوله يسبّحون بحمد ربّهم ويؤمنون به

١. من المصدر.

۳. الكافي ۲/۲۲٪، ح ٥.

٥. تأويل الأيات الباهرة ٢/٥٢٧/٦ ح ٢.

٢. المصدر: لمن نجّاه الله من ولاية فلان وفلان.

٤. نفس المصدر ١٨٧/٣ ، ح ١.

٦. م، ت، ی، ر، ش، ق: مکث.

ويستغفرون للذين آمنوا ربّنا وسعت كلّ شيء رحمة وعلماً فاغفر للّذين تابوا واتّبعوا سبيلك وقهم عذاب الجحيم، ربّنا وأدخلهم جنّات عدن التي وعدتهم ومن صلح من آبائهم وأزواجهم وذرّيّاتهم إنّك أنت العزيز الحكيم».

فقال قوم من المنافقين: من أبو عليّ وذرّيته الذي أنزلت فيه هذه الآية؟ فقال عليّ عليًّا : سبحان الله، أما من آبائنا إبـراهـيم وإسـماعيل، (أليس)(١) هـؤلاء اءنا١٤

وقال أيضاً (٢): حدّثنا عليّ بن عبدالله، عن إبراهيم بن محمّد، عن محمّد بن عليّ، عن حسين الأشقر، عن عليّ بن هاشم، عن محمّد بن عبيدالله، عن أبي رافع، عن أبي أيّوب، عن عبدالله بن عبدالرحمٰن، عن أبيه قال: قال رسول الله ﷺ: لقد صلّت الملائكة (عليّ و) (٣) على على سنين (١)، لأنّا كنّا نصلّى وليس معنا أحد غيرنا.

وقال أيضاً (٥): حدّثنا الحسين بن أحمد، عن محمّد بن عيسى، عن يونس بن عبدالرحمٰن، عن أبي بصير قال: قال لي أبو عبدالله عليه ابا محمّد، إنّ لله ملائكة تسقط الذنوب عن ظهر شيعتنا ؛ كما تسقط الريح الورق [من الشجر](٢) أوان سقوطه، وذلك قوله على «ويستغفرون للذين آمنوا». واستغفارهم، والله، لكم دون هذا الخلق. يا أبا محمّد، فهل سررتك ؟

قال: فقلت: نعم.

وفي حديث آخر (٧)، بالإسناد المذكور: وذلك قوله رهجة: «ويستغفرون للذين آمنوا» إلى قوله رهجة: «ويستغفرون للذين آمنوا» إلى قوله رهجة: «عذاب الجحيم» فسبيل الله علميّ التيلاّ . «والذين آمنوا» أنتم، ما أراد غيركم. ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا يُنَادَوْنَ ﴾ : يوم القيامة، فيقال لهم :

٢. نفس المصدر، ح ٣.

٤. المصدر: سنتين.

٦. ليس في ق، ش.

١. من المصدر مع القوسين.

٣. من المصدر مع القوسين.

٥. نفس المصدر /٥٢٨، ح ٤.

٧. نقس المصدر /٥٢٨، حـ ٥.

﴿ لَمَقْتُ اللهِ اَكْبَرُ مِنْ مَقْتِكُمْ اَنْفُسَكُمْ ﴾: أي لمقت الله إيّاكم أكبر من مقتكم أنفسكم الأمّارة بالسوء.

﴿إِذْ تُدْعَوْنَ إِلَى الْإِيمَانِ فَتَكُفُّرُونَ ﴾ ﴿ : ظرف لفعل دلّ عليه المقت الأول لا له لأنه أخبر عنه ، ولا للثاني لأنّ مقتهم أنفسهم يوم القيامة حين عاينوا جزاء أعمالهم الخبيئة ، إلا أن يُؤوَّل بنحو: «بالصيف ضيّعت اللبن (١) »، أو تعليل للحكم وزمان المتقين واحد . وفي شرح الآيات الباهرة (١): رُوي [عن] (١) عمرو بن شمر ، عن جابر بن يزيد قال : قال أبو جعفر عليه : قول (١) الله الله الله الله علي الذين كفروا أنسهم أصحاب النار » ؛ يعنى : بنى أميّة ، هم الذين كفروا هم أصحاب النار .

ثمّ قال: «ومن حوله»؛ يعني: الملائكة «يسبّحون بحمد ربّهم ويستغفرون للّذين امنوا» وهم شيعة آل محمّد على يقولون: «ربّنا وسعت كلّ شيء رحمة وعلماً فاغفر للذين تابوا» من ولاية هؤلاء وبني أمية «واتبعوا سبيلك» وهو (٥) أميرالمؤمنين على «وقهم عذاب الجحيم، ربّنا وأدخلهم جنّات عدن التي وعدتهم ومن صلح من آبائهم وأزواجهم وذرّيّاتهم إنّك أنت العزيز الحكيم» [يعني من تولّى عليّاً على فذلك صلاحهم المذكور بقوله: «ومن صلح»](١) «وقهم السيّنات» و«السيّنات» بنو أمية وغيرهم وشيعتهم.

١. هذا مثل يضرب لمن حصل في سالف الزمان ما حصل بسببه ضرر في المستقبل. فمعنى «بالصيف ضيّعت اللبن»: حصلت فيما مضى سبباً يصرفه في المستقبل. وإذا لوحظ هذا المعنى في الآية، كان المعنى: لمقت الله أكبر من سبب مقتكم أنفسكم إذ تدعون. إذ المقت وإن كان في الأخرة، لكن سببه في الدنيا، فجعل سبب المقت معناه، وفيه مافيه.

وقوله: «بالصّيف ...» قيل: إنّ رجالاً استنكح امرأة فطلَقت. فبعد ذلك طلبت منه النبن فقال: بالصيف ضيّعت ٢. تأويل الأيات الباهرة ٥٢٨/٢ ـ٥٢٩، ح٧.

٤. ش، ق: قال.

٥. المصدر: وهو [ولاية].

٣. من بعض نسخ المصدر.

ثم قال: «إنّ الذين كفروا»؛ يعني: بني أميّة «ينادون لمقت الله أكبر من مقتكم أنفسكم إذ تُدعَون إلى الإيمان [فتكفرون».

ثمّ قال: «ذلكم بأنّه إذا دُعي الله» بولاية عليّ الله «وحده كفرتم وإن يُشرَك به» بعليّ «تؤمنوا»؛ أي إذا ذُكِر إمام غيره تؤمنوا (١) «فالحكم لله العليّ الكبير».

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): ثمّ قال جلّ ذكره: «إنّ الذين كفروا» ؛ يعني: بني أميّة «يُنادُون لمقت الله أكبر من مقتكم أنفسكم إذ تُدعَون إلى الإيمان» [٢) يعني: ولاية عليّ صلوات الله عليه.

﴿ قَالُوا رَبُّنَا آمَنَّنَا اثْنَتَيْنِ ﴾ : إماتتين.

[قيل (2): بأن] (٥) خلقتنا أمواتاً [أوّلاً، ثمّ صيّرتنا أمواتاً] (٢) عند انقضاء آجالنا. فإنّ الإماتة جعل الشيء عادم الحياة ابتداءً، أو بتصيير؛ كالتّصغير والتكبير، ولذلك قيل: سبحان من صغّر البعوضة وكبّر الفيل. وإن تُحصّ بالتصيير (٧)، فاختيار الفاعل المختار] (٨) أحد مقدوريه (٩) تصيير وصرف له عن الآخر.

﴿ وَآخْيَيْتَنَا اثْنَتَيْنِ ﴾ : الإحياءة الأولى وإحياءة البعث.

وقيل (١٠): الإماتة الأولى عند انخرام الأجل، والثانية في القبر بعد الإحياء للسؤال. والإحياءان ما في القبر والبعث، إذ المقصود اعترافهم بعد المعاينة بما غفلوا عنه ولم يكترثوا به، ولذلك تسبّب بقوله:

﴿ فَاعْتَرَفْنَا بِذُنُوبِنَا ﴾ : فإنّ اقترافهم لها من اغترارهم بالدنيا وإنكارهم للبعث.

﴿ فَهَلْ اِلَىٰ خُرُوجِ ﴾ : نوع خروج من النار.

٢. تفسيرالقمّي ٢٥٥/٢.

٤. أنوار التنزيل ٣٣٢/٢.

٦. ليس في ش.

٨. من المصدر.

١٠. نفس المصدر والموضع.

١. في ق زيادة: بالله. وفي المصدر: به.

٣. مابين المعقوفتين تكرّر في ق.

٥. پوجد في ن، ت، ي.

٧. المصدر: بالتصغير.

٩. المصدر: مفعوليه.

الجزء الحادي عشر / سورة المؤمن (غافر)......٣٥٧

﴿ مِنْ سَبِيلٍ ﴾ ۞: طريق فنسلكه وذلك إنّـما يـقولونه مـن فــرط قـنوطهم، تـعلّلاً وتحيّراً.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): وقال عليّ بن إبراهيم في قوله ﷺ: «ربّنا أمتّنا اثنتين وأحييتنا اثنتين» إلى قوله: «من سبيل» قال الصادق عليّلًا: ذلك في الرجعة.

﴿ ذَلِكُمْ ﴾: الذي أنتم فيه.

﴿ بِأَنَّهُ ﴾: بسبب أنَّه.

﴿ إِذَا دُعِيَ اللهُ وَحْدَهُ ﴾: متحداً. أو توحّد وحده، فحُذِف الفعل وأقيم مـقامه فـي حاليّة.

﴿كَفَرْتُمْ﴾: بالتوحيد.

﴿ وَإِنْ يُشْرَكُ بِهِ تُؤْمِنُوا ﴾ : بالإشراك.

﴿ فَالْحُكُمُ شِوِ ﴾ : المستحق للعبادة حيث حكم عليكم بالعذاب السرمد.

﴿ الْعَلِيُّ ﴾ : من أن يشرك به ويسوّى (٢) بغيره.

﴿ الْكَبِيرِ ﴾ ٢٠ حيث حكم على من أشرك وسوّى به بعض مخلوقاته في استحقاق العبادة بالعذاب (٣).

وفي نهج البلاغة (٤): كبير لا يوصف بالجفاء (٥).

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم الله الحسين بن محمّد، عن معليّ بن محمّد بن وفي تفسير عليّ بن محمّد بن عن محمّد بن عن محمّد بن محمّد بن جمهور، عن جعفر بن بشير، عن الحكم بن زهير، عن محمّد بن حمدان (٧)، عن أبي عبدالله الله في قوله الله الإذا دُعي الله وحده كفرتم وإن يُشرَك به تؤمنوا فالحكم لله العليّ الكبير» يقول: إذا ذُكر الله وحده بولاية مَن أمر الله بولايته،

١. تفسير القمّي ٢٥٦/٢.

۴. يوجد في ش، ق.

٥. أي بالغلظ والخشونة.

٧. ش،ق: حمران،

٢. ق، ش: يستوي.

٤. النهج /٢٥٨، الخطبة ١٧٩.

٦. تفسير القمّي ٢٥٦/٢.

كفرتم، وإن يُشرَك به من ليست له ولاية تؤمنوا(١).

وفي أصول الكافي (٢): الحسين بن محمّد، عن معلىّ بن محمّد، عن عليّ بن أصول الكافي (٢): الحسين بن محمّد، عن معلىّ بن أسباط، عن عليّ بن منصور، عن إبراهيم بن عبدالحميد، عن الوليدبن صبيح، عن أبي عبدالله عليّه : «ذلكم بأنّه إذا دُعي الله وحده وأهل الولاية كفرتم».

وفي شرح الآيات الباهرة (٣): عن محمّد البرقيّ، عن ابن أبي عمير، عن إبراهيم (٤) بن عبدالحميد، عن الحسن بن الحسين، عن أبي جعفر الله في قوله الله: «ذلكم بأنه إذا دعي الله وحده كفرتم» بأنّ لعليّ ولاية «وإن يُشرَك به» من ليست له ولاية «تنومنوا فالحكم لله العلى الكبير».

﴿ هُوَ الَّذِي يُرِيكُمْ آيَاتِهِ ﴾: قيل (٥): آياته الدالة علىٰ التوحيد وسائر ما يجب أن يُعلَم، تكميلاً لنفوسكم.

وفي تفسير على بن إبراهيم (٢): قال عليّ بن إبراهيم في قوله ﷺ: «هو الذي يريكم آياته»؛ يعني: الأئمة صلوات الله عليهم الذين أخبر (٧) الله ﷺ رسول الله ﷺ بهم.

﴿ وَ يُنَزِّلُ لَكُمْ مِنَ السَّمَاءِ رِزْقاً ﴾ : أسباب رزق ؛ كالمطر، مراعاة لمعاشكم.

﴿ وَمَا يَتَذَكُّو ﴾: بالآيات التي هي كالمركوزة في العقول لظمهورها، المغفول عنها للانهماك في التقليد واتّباع الهوئ.

﴿ إِلَّا مَنْ يُنِيبُ ﴾ ۞: يرجع من إنكاره إلى الإقبال عليها (^) والتفكّر فيها، فإنّ الجازم بشيء لا ينظر فيما ينافيه.

﴿ فَادْعُوا اللهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ ﴾ : من الشرك.

﴿ وَلَوْ كُرِهَ الْكَافِرُونَ ﴾ ٢٠ إخلاصكم وشقّ عليهم.

۲. الكافي ۲۱/۱، ح ٤٦.

٤. ليس في ق.

٦. تفسير القميّ ٢٥٦/٢.

٨. ن: يرجع عن الإنكار بالإقبال عليها.

١. في المصدر زيادة: بأنَّ له ولاية.

٣. تأويل الآيات الباهرة ٥٣٠/٢، ح ١١.

٥. أنوار التنزيل ٣٣٢/٢.

٧. المصدر: أخبرهم.

﴿ رَفِيعُ الدَّرَجَاتِ ذُو الْعَرْشِ ﴾: خبران آخران، للدلالة على علق صمديّته من حيث المعقول والمحسوس الدالة على تفرّده في الألوهيّة، فإنّ من ارتفعت درجات كماله، بحيث لايظهر دونها كمال وكان العرش الذي هو أصل العالم الجسمانيّ في قبضة قدرته، لا يصحّ أن يُشرَك به.

وقيل (١): «الدرجات» مراتب المخلوقات، أو مصاعد الملائكة إلى العرش أو السماوات، أو درجات الثواب.

وقرئ (٢): «رفيع» بالنصب على الحال.

﴿ يُلْقِي الرُّوحَ مِنْ آمْرِهِ ﴾ : خبر رابع (٣)، للدلالة علىٰ أنّ الروحانيّات أيضاً مسخّرات لأمره بإظهار آثارها وهو الوحى، وتمهيد للنبوّة بعد تقرير التوحيد.

و «الروح» قيل (٤): هو جبر ثيل عليه إلله الله تعالى بأمره.

وقيل (٥): إنَّ الروح ـ هاهنا ـ النبوَّة.

وقيل (٦): الروح هو القرآن، وكلّ كتاب أنزله الله تعالىٰ علىٰ نبيّ من أنبيائه.

وقيل (٧): الروح الوحي هنا. و«من أمره» بيانه، لأنّه أمر بالخير أو مبدؤه، والأمر هو الملك المبلّغ.

﴿ عَلَىٰ مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ ﴾: يختاره للنبؤة. وفيه دليل علىٰ أنَّها عطائية.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٨): قوله: «رفيع الدرجات ذو العرش يلقي الروح من أمره على من يشاء من عباده» قال: روح القدس وهو خاصّ لرسول الله ﷺ والأئمة صلوات الله عليهم.

﴿ لِيُنْذِرَ ﴾ : غاية الإلقاء، والمستكنّ فيه لله، أو «لمن»، أو «للروح». واللاّم مع القرب تؤيّد الثاني.

۱ و۲. أنوار التنزيل ۳۳۲/۲.

٤-٦. مجمع البيان ١٧/٤.

٨. تفسير القمّي ٢٥٦/٢.

۳. ليس في ي.

٧. أنوار التنزيل ٣٣٢/٢.

﴿ يَوْمَ التَّلاَقِ ﴾ ﴿ يَوْمَ القيامة ، فإنّ فيه تتلاقى الأرواح والأجساد ، وأهل السماء والأرض ، والمعبودون والعبّاد ، والأعمال والعمّال ، والخصم والمخصوم ، والظالم والمظلوم ، والأولون والآخرون .

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): قوله ﷺ: «لينذر يوم التلاق» قال: يوم يلتقي أهــل السماوات والأرض.

﴿ يَوْمَ هُمْ يَارِزُونَ ﴾: خارجون من قبورهم. أو ظاهرون لا يسترهم شيء. أو ظاهرة نفوسهم لا يحجبهم غواشي الأبدان، أو أعمالهم وسرائرهم (٥).

﴿ لاَ يَخْفَىٰ عَلَى اللهِ مِنْهُمْ شَيْءٌ ﴾ : من أعيانهم وأعمالهم وأحوالهم.

وهو تقرير لقوله: «هم بارزون»، وإزاحة لنحو ما يتوهّم في الدنيا.

﴿ لِمَنِ الْمُلْكُ الْيَوْمَ شِهِ الْوَاحِدِ الْفَهَارِ ﴾ ﴿ حكاية لما يُسأل عنه في ذلك اليوم (١) ولما يجاب به، أو لما دلّ عليه ظاهر الحال فيه من زوال الأسباب وارتفاع الوسائط، وأمّا حقيقة الحال فناطقة بذلك دائماً.

وفي مجمع البيان (٧): ويقول الله تعالى في ذلك اليوم: «لمن الملك اليوم» (٨) فيقرّ المؤمنون والكافرون بأنّه «لله الواحد القهّار».

وقيل (٩): إنّه سبحانه هو القائل لذلك وهو المجيب لنفسه، ويكون في الإخبار بذلك مصلحة للمكلّفين.

١. نفس المصدر والموضع.

٣. من المصدر،

٥. كذا في ن. وفي غيرها: أسرارهم.

٧. المجمع ١٧/٤ه.

٩. نفس المصدر والموضع.

۲. المعاني /١٥٦، ح ١.

٤. ليس في ي.

٦. ليس في ن، ت، ي، ر.

٨. ليس في ق، ش.

وقال محمّد بن كعب القرظيّ (١): يقول الله تعالىٰ ذلك بين النفختين (٢) حين يُفني الخلائق كلّها، ثمّ يجيب نفسه لأنّه بقي وحده. والأوّل أصحّ، لأنّه بيّن أنّه يـقول ذلك يوم التلاق؛ يوم يبرز (٣) فيه العباد من قبورهم.

وفي نهج البلاغة (٤): وإنّه سبحانه يعود بعد فناء الدنيا وحده لا شيء معه ؛ كماكان قبل ابتدائها ، كذلك يكون بعد فنائها ، بلا وقت ولا مكان ولا حين ولا زمان عدمت عند ذلك الأجال والأوقات ، وزالت السنون والساعات. فلا شيء إلا [الله] (٥) الواحد القهار الذي إليه مصير جميع الأمور . بلا قدرة منهاكان ابتداء خلقها ، وبغير امتناع منهاكان فناؤها ، ولو قدرت على الامتناع لدام بقاؤها .

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢)؛ حدّثني أبي، عن ابن أبي عمير، عن زيد النرسيّ (٢)، عن عبيد بن زرارة قال: سمعت أبا عبدالله للنظِير يقول: إذا أمات الله أهل الأرض لبث كمثل ما خلق (٨) الخلق ومثل ما أماتهم وأضعاف ذلك.

ثمّ أمات أهل السماء الدنيا، ثمّ لبث مثل (٩) ما خلق (١٠) ومثل (١١) ما أمات أهل الأرض أهل السماء [الدنيا وأضعاف ذلك.

ثمّ أمات أهل السماء الثانية، ثمّ لبث مثل ما خلق (١٢) الخلق ومثل ما أمات أهل الأرض وأهل السماء](١٤) الدنيا والسماء الثانية [وأضعاف ذلك](١٤).

ثمّ أمات أهل السماء الثالثة، ثمّ لبث مئل ما خلق (١٥) الخلق ومثل ما أمات أهل

۲. في ش،ق، زيادة: برز.

٤. النهج /٢٧٦، الخطبة ١٨٦.

٦. تفسير القمّي ٢/٢٥٦ـ٢٥٧.

٨. كذا في المصدر. وفي النسخ زيادة: الله.

١٠. كذا في المصدر. وفي النسخ زيادة: الله.

١٢. كذا في المصدر. وفي النسخ زيادة: الله.

١٤. ليس في ق.

١. نفس المصدر والموضع.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: برز.

٥. من المصدر.

٧. المصدر: البرسي.

٩. ليس في م، ش، ق، ت، ر.

۱۱. ليس في م، ر.

۱۳. ليس في ش.

١٥. كذا في المصدر. وفي النسخ زيادة: الله.

الأرض وأهل السماء الدنيا والسماء الثانية والثالثة وأضعاف ذلك، في كلّ سماء مـثل ذلك وأضعاف ذلك.

ثمّ أمات ميكائيل، ثمّ لبث مثل ما خلق (۱) الخلق ومثل ذلك كلّه وأضعاف ذلك.
ثمّ أمات جبرئيل، ثمّ لبث مثل ما خلق (۱) الخلق ومثل ذلك كلّه وأضعاف ذلك.
ثمّ أمات إسرافيل، ثمّ لبث مثل ما خلق (۱) الخلق ومثل ذلك كلّه وأضعاف ذلك.
ثمّ أمات ملك الموت، ثمّ لبث مثل ما خلق (۱) الخلق ومئل ذلك كلّه وأضعاف ذلك.
ثمّ أمات ملك الموت، ثمّ لبث مثل ما خلق (۱) الخلق ومئل ذلك كلّه وأضعاف ذلك.
ثمّ يقول الله كلّة: «لمن الملك اليوم» فيرد (۱) على نفسه: «لله الواحد القهّار» (۱) أيمن الجبّارون، [وأين المتكبّرون، أوأين الذين دعوا (۱) معي إلها أخر، أين المتكبّرون ونخوتهم ؟ ثمّ يبعث الخلق.

قال عبيدبن زرارة: فقلت: إنّ هذا الأمر كلّه يطول بذلك (٩)؟

فقال: أرأيت ماكان هل علمت به؟

فقلت: لا.

قال: فكذلك هذا.

حدّثنى أبي (١٠)، عن الحسن (١١) بن محبوب، عن محمّد بن النعمان الأحول، عن سلام بن المستنير، عن ثوير (١٢) بن أبي فاختة، عن عليّ بن الحسين عليه قال: سُئل عن النفختين: كم بينهما؟

قال: ما شاء الله.

فقيل له: أخبرني، يا ابن رسول الله، كيف ينفخ فيه؟

١ ـ ٥. كذا في المصدر، وفي النسخ زيادة: الله. ٦. المصدر: «الله القهار».

٧. ليس في المصدر، ١٤ عوا. كذا في ق. وفي سائر النسخ والمصدر: ادّعوا.

٩. المصدر: «كائن طول ذلك» بدل «كله يطول بذلك».

١٠. نفس المصدر /٢٥٢ ـ ٢٥٣. ١١٠ ق، ش، ي، م: الحسين.

١٢. م، ش، ر: سوير. وفي ق: سويد.

فقال عليه النفخة الأولى فإن الله يأمر إسرافيل فيهبط إلى الأرض (١) ومعه الصور، وللصور، وللصور، والمعد وطرفان، وبين طرف كلّ رأس منهما إلى الآخر مثل ما بين السماء والأرض.

قال: فإذا رأت الملائكة إسرافيل قد هبط إلى الدنيا ومعه الصور قالوا: قد أذن الله في موت أهل الأرض [وفي موت أهل السماء.

قال: فيهبط إسرافيل بحظيرة بيت المقدس ويستقبل الكعبة. فإذا رأوه أهل الأرض قالوا: قد أذن الله في موت أهل الأرض.

قال: إ<sup>(۱)</sup> فينفخ فيه نفخة ، فيخرج الصوت من الطرف الذي يلي أهل الأرض ، فلا يبقى ذو روح إلّا صعق ومات . [ويخرج الصوت من الطرف الذي يلي (أهل) (۳) السماوات ، فلا يبقى (في السماوات) (٤) ذو روح إلّا صعق ومات ، إ<sup>(٥)</sup> إلّا إسرافيل . [فيمكثون في ذلك ماشاء الله .] (٦)

قال: فيقول الله لإسرافيل: يا إسرافيل، مت. فيموت إسرافيل. فيمكثون في ذلك ماشاءالله.

ثمّ يأمر [الله] (١) السماوات فتمور، ويأمر الجبال فتسير، وهو قوله (١): «يوم تسمور السماء موراً وتسير الجبال سيراً»؛ يعني: تُبسَط. و«تُبدَّل الأرض غيرالأرض (١)»؛ يعني: بأرض لم تُكسَب عليها الذنوب بارزة ليس عليها جبال ولا نبات؛ كما دحاها أوّل مرّة، ويعيد عرشه على الماء؛ كما كان أوّل مرّة مستقلًا بعظمته وقدرته.

قال: فعند ذلك ينادي الجبّار علله بصوت من قبله جهوري يُسمِع أقطار السماوات والأرضين: «لمن الملك اليوم» فلا يجيبه مجيب، فعند ذلك يقول الجبّار على مجيباً لنفسه: «لله الواحد القهّار» وأنا قهرت الخلائق كلّهم فأمتهم، إنّي أنا الله لا إله إلّا أنا

١. كذا في المصدر. وفي النسخ: الدنيا. ٢ ـ ٤. من المصدر.

٦ و٧. من المصدر.

٩. إبراهيم /٤٨.

ە. لىس فى ق.

٨. الطور /٩. ١٠.

وحدي لا شريك لي ولا وزير لي، وأنا خلقت خلقي بيدي. إلى آخره، وقد سبق في آخر الزمر.

﴿ الْيَوْمَ تُجْزَىٰ كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ ﴾: قيل (١) كأنّه ننتيجة لما سبق؛ وتحقيقه: أنّ النفوس تكتسب بالعقائد والأعمال هيئات توجب لذّتها وألمها، لكنّها لا تشعر بها في الدنيا لعوائق تشغلها، فإذا قامت قيامتها زالت العوائق وأدركت لذّتها وألمها.

وفي مجمع البيان (٢): «اليوم تجزئ كلّ نفس بماكسبت» وفي الحديث: أنّ الله تعالى يقول: أنا الملك (٣)، أنا الديّان، لا ينبغي لأحد من أهل الجنّة أن يدخل الجنّة ولا لأحد من أهل النار أن يدخل النار وعنده مظلمة حتّى أقصّه منه، ثمّ تلا هذه الآية.

وفي الكافي (٤): محمّد بن يحيئ، عن أحمد [بن محمّد] (٥) بن عيسى (٦)، عن الحسن بن سعيد، عن فضالة بن أيّوب، عن أبي المغراء قال: حدّثني يعقوب الأحمر قال: دخلنا على أبى عبدالله على نعزيه بإسماعيل، فترحّم عليه.

ثم قال: إن الله عَلَى نعى إلى نبيه عَيَالَة نفسه، فقال (٧): «إنّك ميّت وإنّهم ميّتون.» وقال (٨): «كلّ نفس ذائقة الموت».

ثمَّ أنشأ يحدَّث فقال: إنَّه يموت أهل الأرض حتَّىٰ لا يبقى أحد، ثمَّ يـموت أهـل السماء حتَّىٰ لا يبقى أحد إلا ملك الموت وحملة العرش وجبرئيل وميكائيل.

قال: فيجيء ملك الموت للثِّلاِ حتَّى يقوم بين يدي الله ﷺ فيقال له: من بقي وهـو أعلم؟

فيقول: يا ربّ، لم يبق إلّا ملك الموت وحملة العرش وجبرئيل وميكائيل. فيقال له: قل لجبرئيل وميكائيل فليموتا.

۲. المجمع ۱۸/٤.

٤, الكافي ٢٥٦/٣، ح ٢٥.

٦. في ن، ت، م، ش، ق، زيادة: بن محمّد.

٨. آل عمران /١٨٥، والأنبياء /٣٥، والعنكبوت /٢٩.

١. أنوار التنزيل ٣٣٣/٢.

٣. ن: المالك.

٥. ليس في ق، ش، م.

٧. الزمر ٣٠/.

الجزء الحادي عشر / سورة المؤمن (غافر)...........٣٦٥

فيقول الملائكة عند ذلك: يا رب، رسوليك وأمينيك.

فيقول: إنِّي قد قضيت على كلِّ نفس فيها الروح الموت.

ثم يجيء ملك الموت حتى يقف بين يدي الله الله الله الله عنه من بقي ؟ وهو أعلم. فيقول: يا رب، لم يبق إلا ملك الموت. [وحملة العرش.

فيقال (١): قل لحملة العرش فليموتوا.

قال: ثمّ يجيء كئيباً حزيناً لا يرفع طرفه، فيقال له: من بقي؟ وهو أعلم.

فيقول: يا ربّ، لم يبق إلّا ملك الموت.](٢)

فيقول (٢) له: مت، يا ملك الموت. فيموت ثمّ يأخذ الأرض (٤) والسماوات بيمينه ويقول: أين الذين كانوا يدعون معي شريكاً، أين الذين كانوا يجعلون معي إلهاً آخر؟ ﴿ لاَ ظُلُمَ الْيَوْمَ ﴾: بنقص الثواب وزيادة العقاب.

﴿ إِنَّ اللهَ سَرِيعُ الْحِسَابِ ﴾ ۞: إذ لا يشغله شأن عن شأن، فيصل إليهم ما يستحقّونه سريعاً.

وفي كتاب التوحيد (٥): [حدّثنا] (٢) محمّد بن بكران النقّاش ﴿ بالكوفة قال: حدّثنا أحمد (٧) بن محمّد الهمدانيّ قال: حدّثنا عليّ بن الحسن (٨) بن عليّ بن فضّال، عن أبيه، عن أبيه ، عن أبيه ،عن جدّه، عن أبي الحسن عليّ بن موسى الرضاع المَوْعِيُّ قال: حدّثني أبي، عن أبيه، عن جدّه، عن أميرالمؤمنين المَيْظِ في «أب ت ث» أنّه قال «الألف» آلاء الله ...

إلى قوله: «فالميم» مُلْك الله [يوم الدين] (٩) يوم لا مالك غيره، ويقول الله ﷺ: «لمن الملك اليوم» ثمّ تنطق أرواح أنبيائه ورسله وحججه فيقولون: «لله الواحد القهار.»

۲. ليس في ق، ش.

في المصدر زيادة بيمينه.

٦. من المصدر.

٨. ق، ش، م، ر: الحسين.

١. المصدر: فيقول.

٣. المصدر: فيقال.

٥. التوحيد/٢٣٢\_٢٣٤، ح١.

٧. ليس في ق، ش، م،

٩. من المصدر،

فيقول الله جلّ وجلاله: «اليوم تجزئ كلّ نفس بما كسبت لا ظلم اليـوم إنّ الله سـريع الحساب».

﴿ وَٱنَّذِرْهُمْ يَوْمَ الْأَزِفَةِ ﴾ : أي القيامة ، سُمّيت بها لأزوفها ، أي قربها .

وقيل (١): الخطّة الأزفة ، وهي مشارفتهم النار.

وقيل<sup>(٢)</sup>: الموت.

﴿ إِذِ الْقُلُوبُ لَدَى الْحَنَاجِرِ ﴾ : فإنَّها ترتفع (٣) عن أماكنها من الخوف فـتلتصق (١٠) بحلقومهم، فلا تعود فيتروّ حوا، ولا تخرج فيستريحوا.

﴿كَاظِمِينَ ﴾: على الغمّ.

حال من أصحاب القلوب على المعنى، لأنَّه على الإضافة أو منها، أو من ضميرها في الظرف (٥)، وجمعه كذلك لأنَّ الكظم من أفعال العقلاء (٦)؛ كقوله: «فظلَّت أعناقهم لها خاضعين.» أو من مفعول «أنذرهم» علىٰ أنّه حال مقدّرة (٧).

وفي روضة الكافي (٨)، كلام لعليّ بن الحسين عليَّك يقول فيه : يا ابن أدم ، إنّ من وراء هذا أعظم وأفظع (٩) وأوجع للقلوب يوم القيامة، وذلك «يوم الأزفة إذ القلوب لدى الحناجر كاظمين».

﴿ مَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ حَمِيم ﴾: قريب مشفق.

﴿ وَلاَ شَفِيع يُطَاعُ ﴾ ۞: ولا شفيع مشفع.

والضمائر إن كانت للكفّار (١٠٠)، وهو الظاهر ، كان وضع «الظالمين» موضع ضميرهم

١ و٢. أنوار التنزيل ٣٣٣/٢.

٤. ق، فتلصق.

٥. قوله: «الأنّه على الإضافة ...» أي التقدير: إذا حصلت قلوب الخلق لدى الحناجر فيكون «كاظمين» حالاً من الخلق الذين هم أصحاب القلوب. وعلى التقدير الثالث يكون المعنى: إذ القلوب حصلت لدي ٦. ق، ش، م: القلب. وفي ت، ي، ر: العقل. الحناجر

> ۸. الکافی ۷۳/۸، ح ۲۹. ٧. ليس في ق.

> > ٩. كذا في المصدر. وفي النسخ: أقطع.

١٠. ت،م،ي، ر: للكافر.

۳. م، ش، ی، ر، ت، ق: ترفع.

الجزء الحادي عشر / سورة المؤمن (فافر)...................

للدلالة على اختصاص ذلك بهم، وأنَّه لظلمهم.

وفي كتاب التوحيد (۱): حدّثنا أحمد بن زياد بن جعفر الهمدانيّ قال: حدّثنا عليّ بن إبراهيم بن هاشم، عن أبيه، عن محمّد بن أبي عمير، عن موسى بن جعفر عليّها: يا أبا أحمد (۲)، ما من مؤمن يرتكب ذنباً ساءه ذلك وندم عليه، وقد قال النبيّ عَلَيْها: كفئ بالندم توبة.

وقال عليه المنظم على المرتم حسنته (٣)، وساءته سيئته (١)، فهو مؤمن. فأمّا من لم يندم على ذنب يرتكبه، فليس بمؤمن، ولم تجب له الشفاعة وكان ظالماً، والله تعالى يقول: «ما للظالمين من حميم ولا شفيع يطاع».

﴿ يَعْلَمُ خَانِنَةَ الْأَعْيُنِ ﴾: النظرة الخائنة؛ كالنّظرة الثانية إلى غير المحرم واستراق النظر إليه. أو خيانة الأعين.

وفي كتاب معاني الأخبار (٥)، بإسناده إلىٰ عبدالرحـمْنبن مسلمة (٦) الحـريريّ (٧) قال: سألت أبا عبدالله عليما عن قول الله ﷺ: «يعلم خائنة الأعين».

فقال: ألم تر إلى الرجل ينظر إلى الشيء وكأنَّه لا ينظر؟ فذلك خائنة الأعين.

وفي مجمع البيان (^): وفي الخبر أنّ النظرة الأولىٰ لك، والثانية عليك. فعلىٰ هـذا تكون الثانية محرّمة، فهي المراد بخائنة الأعين.

وفيه (٩): قال عليه لأصحابه يوم فتح مكة، وقد جاء عثمان بعبد اللهبن سعد بن أبي سرح يستأمنه منه، وكان عَلَيْهُ قبل ذلك أهدر دمه وأمر بقتله، فلمّا رأى عثمان استحيى من ردّه وسكت طويلاً ليقتله بعض المؤمنين، ثمّ أمنه بعد تردّد المسألة من عثمان: أما

١. التوحيد /٤٠٧ ـ ٤٠٨، ح٦ بحذف صدر الحديث وذيله.

٢. ق، ش، م: يا أبا محمّد. ٣. ق: حسنة.

٤. ق: سيّنة. ٥. المعاني /١٤٧، ح ١.

٦. كذا في ن، المصدر، وفي سائر النسخ: سلمة. ٧. ق: الحريزي.

٨. المجمع ١٩/٤ق. ٩. نفس المصدر ٣٣٥/٢.

كان منكم رجل رشيد يقوم إلىٰ هذا فيقتله؟

فقال له عبّاد بن بشير: يا رسول الله، إنّ عيني ما زالت في عينك انتظاراً أن تومئ إليّ فأقتله.

فقال للنُّهُ : إنَّ الأنبياء لا يكون لهم خاننة أعين.

﴿ وَمَا تُخْفِي الصُّدُورُ ﴾ ۞: من الضمائر.

والجملة خبر خامس (١)، للدلالة علىٰ أنّه ما من خفيّ إلّا وهو متعلّق العلم والجزاء. وفي نهج البلاغة (٢): قسّم أرزاقهم، وأحصى آثارهم وأعمالهم وعدّد أنـفاسهم (٣) وخائنة أعينهم وما تخفى صدورهم من الضمير.

﴿ وَاللَّهُ يَقْضِي بِالْحَقِّ ﴾ : أي يفصل بين الخلائق بالحقِّ، فيوصل كلِّ ذي حقَّ حقَّه.

﴿ وَالَّذِينَ يَدْعُونَ مَنْ دُونِهِ لاَ يَقْضُونَ بِشَيْءٍ ﴾: تهكم بهم. لأنّ الجماد لا يقال فيه: إنّه يقضى ولا يقضى.

وقرأ (٤) نافع وهشام، بالتاء، علىٰ الالتفات، وإضمار «قل».

﴿ إِنَّ اللهَ هُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ ۞: تقرير لعلمه بخائنة الأعين. وقضائه بالحقّ، ووعيد لهم علىٰ ما يقولون ويفعلون، وتعريض بحال ما يدعون من دونه.

﴿ اَوَلَمْ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِينَ كَانُوا مِنْ قَبْلِهِمْ ﴾ : ما آل حال الذين كذّبوا الرسل قبلهم ؛ كعاد وثمود.

﴿ كَانُوا هُمْ الشَّدُّ مِنْهُمْ قُوَّةً ﴾ : قدرة وتمكَّناً.

وإنّما جيء بالفصل، وحقَه أن يقع بين معرفتين، لمضارعة «أفعل من» للمعرفة في امتناع دخول اللاّم عليه.

و قرأ (٥) ابن عامر: «أشدّ منكم» بالكاف.

﴿ وَآثَاراً فِي الْآرْضِ ﴾ : مثل القلاع والمدائن الحصينة.

أي لقوله تعالى: ٥هـو الذي يريكم آياته».
 ٢. النهج /١٢٣، الخطبة ٩٠.

٣. المصدر: أنفسهم. ٤ و٥. أنوار التنزيل ٣٣٣/٢.

وقيل (١): المعنى: وأكثر آثاراً؛ كِقوله:

## متقلّداً سيفاً ورمحا

﴿ فَلَخَذَهُمُ اللهُ بِذُنُوبِهِمْ وَمَا كَانَ لَهُمْ مِنَ اللهِ مِنْ وَاقٍ ﴾ ۞: يمنع العذاب عنهم.

﴿ ذَلِكَ ﴾: الأخذ.

﴿ بِأَنَّهُمْ كَانَتْ تَأْتِيهِمْ رُسُلُهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ ﴾ : بالمعجزات، والأحكام الواضحة.

﴿ فَكَفَرُوا فَلَخَذَهُمُ اللَّهُ إِنَّهُ قُويٌّ ﴾: متمكّن ممّا يريده غاية التمكّن.

﴿شَدِيدُ الْعِقَابِ﴾ ٢٠ لا يؤبه بعقاب دون عقابه.

﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا مُوسَىٰ بِآيَاتِنَا ﴾: يعني: المعجزات.

﴿ وَسُلْطَانٍ مُبِينٍ ﴾ ﴿ وَحَجَّة ظاهرة قاهرة. والعطف لتخاير الوصفين. أو لإفراد بعض المعجزات؛ كالعصا، تفخيماً لشأنه (٣).

﴿ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَهَامَانَ وَقَارُونَ فَقَالُوا سَاحِرٌ كَذَّابٌ ﴾ ﴿ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَهَامَانَ وَقَارُونَ فَقَالُوا سَاحِرٌ كَذَّابٌ ﴾ ﴿ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَهَامَانَ وَقَارُهِم وَمَاناً . لرسول الله ، وبيان لعاقبة من هو أشد الذين كانوا من قبلهم بطشاً وأقربهم زماناً .

﴿ فَلَمَّا جَاءَهُمْ بِالْحَقِّ مِنْ عِنْدِنَا قَالُوا اقْتُلُوا آبْنَاءَ الَّذِين آمَنُوا مَعَهُ وَاسْتَحْيُوا نِسَاءَهُمْ ﴾:
أي أعيدوا عليهم ماكنتم تفعلون بهم أوّلاً ليصدّوا عن مظاهرة موسى. وهذا القتل غير
القتل الأوّل ، لأنّه أمر بالقتل الأوّل لئلاّ ينشأ من يزول ملكه على يده ثمّ ترك. فلمّا ظهر
موسىٰ عاد إلىٰ تلك العادة فمنعهم الله عنه بإرسال الدم والضفادع والطوفان والجراد.

﴿ وَمَا كَيْدُ الْكَافِرِينَ إِلَّا فِي ضَلاَلٍ ﴾ ٢ في ضياع.

ووضع الظاهر فيه موضع الضمير لتعميم الحكم، والدلالة على العلّة.

﴿ وَقَالَ فِرْعَوْنُ ذَرُونِي اَقْتُلُ مُوسَىٰ ﴾ : كانوا يكفّونه عن قتله ويقولون : إنّه ليس الذي تخافه بل هو ساحر ، ولو قتلته ، ظنّ أنّك عجزت عن معارضته بالحجّة .

وتعلُّله بذلك، مع كونه سفًّا كاً في أهون شيء، دليل علىٰ أنَّه تيقِّن أنَّه نبيّ فخاف من

١. نفس المصدر /٣٣٤. ٢. ليس في ش، م، ق.

قتله. أو ظنّ (١) أنّه لو حاوله لم يتيسّر له، ويؤيّده قوله:

﴿ وَلْيَدُعُ رَبُّهُ ﴾: فإنَّه تجلَّدٌ وعدم مبالاة بدعائه (٣).

وفي كتاب علل الشرائع (٣)، بإسناده إلى إسماعيل بن منصور أبي زياد، عن رجل، عن أبي عبدالله عليه في قول فرعون: «ذروني أقتل موسىٰ» ما (٤)كان يمنعه؟ قال: منعته رشدته، ولا يقتل الأنبياء ولا أولاد الأنبياء إلّا أولاد الزنا.

عان. منعنه رسدنه، و د يفس اد نبياء و د او د داد نبياء إد او د دانز ﴿ إِنِّي اَخَافُ ﴾ : إن لم أقتله

﴿ أَنْ يُبَدِّلَ دِينَكُمْ ﴾ : أن يغيّر ما أنتم عليه من عبادتي وعبادة الأصنام ، لقوله : «ويذرك و آلهتك».

﴿ أَوْ أَنْ يُظْهِرَ فِي الْأَرْضِ الْفَسَادَ ﴾ ٢٠ نفسد دنياكم من التحارب والتهارج إن لم يقدر أن يبطل دينكم بالكليّة.

وقرأ ابن كثير ونافع وأبو عمرو وابن عامر بالواو ، على معنى الجمع . وابسن كــثير وابن عامر والكوفيّون غير حفص بفتح الياء والهاء ، ورفع «الفساد».

﴿ قَالَ مُوسَىٰ ﴾: أي لقومه لمّا سمع كلامه:

﴿ إِنِّي عُذْتُ بِرَبِي وَرَبِّكُمْ مِنْ كُلِّ مُتَكَبّرِ لاَ يُؤْمنُ بِيَوْمِ الْحِسَابِ ﴾ ﴿ الْكلام بِهِ الكلام بِهِ الْكِيادُ الكلام بِهِ الْعَيادُ بالله .

وخصّ اسم الربّ لأنّ المطلوب هو الحفظ والتربية، وأضافه إليه وإليهم حثّاً لهم على موافقته لما في تظاهر الأرواح من استجلاب الإجابة.

ولم يسم فرعون وذكر وصفاً يعمّه وغيره لتعميم الاستعاذة ورعاية الحقّ، والدلالة علىٰ الحامل له علىٰ القول.

أو ظنّ عطف على قوله: تيقن.

٢٠ قوله: «ويؤيده ٤٠٠٠ أي يؤيد الظن المذكور، لأنه لايناسب التيقن المذكور تجلده وعدم مبالاته بـدعاء
ربه.

٤. المصدر: من.

الجزء الحادي عشر / سورة المؤمن (غافر).

وقرأ(١) أبو عمرو وحمزة والكسائي «عتُّ»(٢) فيه وفي الدخان بالإدغام، وعن نافع

﴿ وَقَالَ رَجُلٌ مُؤْمِنٌ مَنْ آلِ فِرْعَونَ ﴾ : من أقاربه.

وقيل (٣): كان ابن عمّ فرعون، وكان أمن بموسى، وهو الذي جاء من أقصى

وقيل (٤): كان وليّ عهده من بعده ، وكان اسمه : حبيب. وقيل : حزبيل (٥).

وسيأتي في الخبر أنّه كان ابن خال له، واسمه: حزقيل.

وقيل (٦): «من» متعلّق بقوله:

﴿ يَكُتُمُ إِيمَانَهُ ﴾: [أي يكتم إيمانه](٧)من آل فرعون على وجه التقية. والرجل إسرائيلي. أو غريب (٨) موحّد كان ينافقهم.

﴿ اَتَفْتُلُونَ رَجُلًا ﴾: أتقصدون قتله من غير روية وتأمّل في أمره.

﴿ أَنْ يَهُولَ ﴾ : لأن يقول ، أو وقت أن يقول :

﴿ رَبِّيَ اللَّهُ ﴾ : وحده .

وهو في الدلالة على الحصر؛ مثل: صديقي زيد.

وفي بصائر الدرجات (٩): محمّد بن عيسي، عن الحسن بن عليّ بـن فـضّال، عـن الحسين بن عثمان (١٠)، عن يحيئ (١١) الحلبيّ ، عن أبيه ، عن أبي جعفر عليٌّ [قال:](١١) قال له (١٣) رجل وأنا عنده: إنَّ الحسن البصريِّ يروي أنَّ رسول الله ﷺ قال: من كتم علماً جاء يوم القيامة ملجماً بلجام من نار.

> ١. نفس المصدر والموضع. ٢. المصدر: عدت.

> > ٣ و ٤. مجمع البيان ٢١/٤.

٦. أنوار التنزيل ٣٣٤/٢.

۸. ن،ي: قريب.

٩. البصائر /٢٠، ح٦.

١٠. كذا في المصدر وجامع الرواة ٢٤٦/١٢٤٧. وفي النسخ: الحسن بن عثمان.

١١. في المصدر زيادة: بن. ١٢. من المصدر.

١٣. ليس في المصدر.

٧. ليس في ق.

٥. ق، ش، م، ت، ر: حرثيل.

فقال: كذب، ويحه، فأين قول الله: «وقال رجل مؤمن من آل فرعون يكتم إيسمانه أتقتلون رجلاً أن يقول ربّي الله» ثمّ مدّ بها [أبو جعفر الله الله عند أن صوته فقال: فليذهبوا حيث شاؤوا، أما والله، لا يجدون العلم إلا هاهنا. ثمّ سكت ساعة، ثمّ قال: عند آل محمّد.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): وكان خازن فرعون مؤمناً بموسى عليَّة قدكتم إيمانه ستّمائة سنة، وهو الذي قال الله ﷺ: «وقال رجل مؤمن من آل فرعون يكتم إيمانه أتقتلون رجلاً أن يقول ربّى الله».

وفي أصول الكافي (٣): بعض أصحابنا، رفعه، عن هشام بن الحكم قبال: قبال أبوالحسن موسى بن جعفر عليه الهشام، ثمّ مدح الله القلّة [وقبال](٤): «وقبال رجبل مؤمن من آل فرعون يكتم إيمانه أتقتلون رجلاً أن يقول ربّي الله».

وفي أمالي الصدوق (٥)، بإسناده إلى عبدالرحمٰن بن أبي ليلى، رفعه قال: قال رسول الله عَيَّالِيَّة: الصديقون شلاثة: حبيب النجار مؤمن آل يس، الذي يقول: «فاتبعوا المرسلين، اتبعوا من لا يسألكم أجراً وهم مهتدون.» وحزقيل مؤمن آل فرعون. وعلى بن أبي طالب عليه وهو أفضلهم.

وفي مجمع البيان (٢): قال أبوعبدالله عليه التقيّة من ديني ودين آبائي، ولا دين لمن لا تقيّة له، والتقيّة ترس الله في الأرض، لأنّ مؤمن آل فرعون لو أظهر الإسلام (١)، لقُتِل. ﴿ وَقَدْ جَاءَكُمْ بِالْبَيِّنَاتِ ﴾: المتكثّرة على صدقه من المعجزات والاستدلالات ﴿ وَقَدْ جَاءَكُمْ إِلْبَيّنَاتِ ﴾ : المتكثّرة على صدقه من المعجزات والاستدلالات ﴿ وَنَ رَبِّكُمْ ﴾ : أضافه إليهم بعد ذكر البيّنات احتجاجاً عليهم، واستدراجاً لهم إلى الاعتراف به.

۲. تفسير القمّي ۱۳۷/۲؛ ۲۵۷/۲.

٤. من المصدر.

٦. المجمع ٥٢١/٤.

١. من المصدر.

۲. الکافی ۱/۵۱، ح۲.

٥. أمالي الصدوق /٣٨٥، ح ١٨.

٧. ق، ش، م: إسلامه.

ثمّ أخذهم بالاحتجاج من باب الاحتياط فقال:

﴿ وَإِنْ يَكُ كَاذِبِاً فَعَلَيْهِ كَذِبُهُ ﴾ : لا يتخطَّاه وبال كذبه فيحتاج في دفعه إلىٰ قتله.

﴿ وَإِنْ يَكُ صَادِقاً يُصِبْكُمْ بَعْضُ الَّذِي يَعِدُكُمْ ﴾: فلا أقل من أن يصيبكم بعضه.

وفيه مبالغة في التحذير وإظهار للإنصاف وعدم التعصّب، وكذلك قدّم كونه كاذباً أو يصبكم ما يعدكم من عذاب الدنيا، وهو بعض مواعيده؛ كأنّه خوّفهم بما هو أظهر احتمالاً عندهم.

وتفسير البعض بالكلِّ ؛ كقول لبيد:

تـــراك أمكـــنة إذا لم أرضــها أو يرتبط بعض النفوس حـمامها (١) مردود، لأنّه أراد بالبعض: نقسه.

﴿إِنَّ اللهَ لَايَهْدِي مَنْ هُوَ مُسْرِفٌ كَذَّابٌ ﴾ ﴿ قيل (٢): احتجاج ثالث ذو وجهين. أحدهما، أنّه لوكان مسرفاً كذّاباً، لما هـداه الله إلىٰ البـيّنات، ولما عـضده بـتلك معجزات.

وثانيهما، أنَّ من خذله الله وأهلكه، فلا حاجة لكم إلىٰ قتله.

ولعلّه أراد به: المعنى الأوّل، وخيّل إليهم الثاني لتسكين شكيمتهم، وعـرّض بــه لفرعون بأنّه مسرف كذّاب لا يهديه الله سبيل الصواب وطريق النجاة.

وفي عيون الأخبار (٣)، في باب ذكر مجلس الرضاع الله مع المأمون في الفرق بـين العترة والأمّة حديث طويل، وفيه قالت العلماء: فأخبرنا هل فسّر الله (٤) الاصطفاء في الكتاب؟

فقال الرضاء للله فسَّر الاصطفاء في الظاهر سبوى الباطن فسي اثنني عشـر مـوطناً وموضعاً، فأوّل ذلك قوله ﷺ...

إلىٰ أن قال: وأمّا الحادي عشر فقول الله عَلَىٰ في سورة المؤمن، حكاية عن قول رجل

۲. أنوار التنزيل ۳۲۵/۲.

٤. يوجد في ن، المصدر.

ديوان لبيد بن ربيعة العامري /١٧٥.

٣. العيون ١٨١/١ \_١٨٨\_١٨٧ ح ١.

مؤمن من آل فرعون: «وقال رجل مؤمن من آل فرعون يكتم إيمانه أتقتلون رجلاً أن يقول ربّي الله وقد جاءكم بالبيّنات من ربّكم.» (إلىٰ تمام الآية) فكان (١) ابن خال فرعون فنسبه إلىٰ فرعون بنسبه ولم يضفه إليه بدينه، وكذلك خصصنا نحن إذ كنّا من آل رسول الله بولادتنا منه وعمّمنا الناس بالدّين، فهذا فرق بين الآل والأمة، فهذا (٢) الحادي عشر.

﴿ يَا قَوْمِ لَكُمُ الْمُلْكُ الْيَوْمَ ظَاهِرِينَ ﴾ : غالبين عالين.

﴿ فِي الْأَرْضِ ﴾: أرض مصر.

﴿ فَمَنْ يَنْصُرُنَا مِنْ بَأْسِ اللهِ إِنْ جَاءَنَا ﴾ : أي فلا تفسدوا أمركم ولا تتعرّضوا لبأس الله بقتله ، فإنّه إن جاءنا لم يمنعنا منه أحد.

وإنّما أدرج نفسه في الضميرين لأنّه كان منهم في القـرابـة، وليـريهم أنّـهم مـعهم ومساهمهم فيما ينصح لهم.

﴿ قَالَ فِرْعَوْنُ مَا أُرِيكُمْ ﴾: ما أشير إليكم.

﴿ إِلَّا مَا اَرَىٰ ﴾ : وأستصوبه من قتله . أو ما أعلمكم إلّا ما علمت من الصواب، وقلبي ولساني متواطئان عليه .

﴿ وَمَا آهَٰدِيكُمْ إِلَّا سَبِيلَ الرَّشَادِ ﴾ ٢ : طريق الصواب.

وقرئ (٣) بالتشديد، على أنّه فعّال للمبالغة، من رشّد؛ كعلاّم. أو من رشِد؛ كعبّاد، لا من أرشد؛ كجبّار، لأنّه مقصور على السماع (٤)، أو للنسبة إلى الرشد؛ كعوّاج وبتّات.

﴿ وَقَالَ الَّذِي آمَنَ يَا قَوْمِ إِنِّي آخَافُ عَلَيْكُمْ ﴾: في تكذيبه والتعرّض له.

﴿ مِثْلَ يَوْمِ الْأَخْزَابِ ﴾ ٢٠ : مثل أيّام الأمم الماضية؛ يعني: وقائعهم.

وجمع «الأحزاب» مع التفسير أغنىٰ عن جمع «اليوم».

٢. المصدر: فهذه.

٤. أي «فعُال» من «أفعل» سماعيّ.

المصدر: فمكان.

۳. أنوار التنزيل ۳۳۵/۲.

المجزء الحادي عشر / سورة المؤمن (غاقر)..................

﴿ مِثْلَ دَأْبِ قَوْمٍ نُوحٍ وَعَادٍ وَتَمُودَ ﴾ : مثل جزاء ما كانوا عليه دائباً (١) من الكفر وإيذاء رسل.

﴿ وَالَّذِينَ مِنْ بَعْدِهِمْ ﴾ : كقوم لوط.

﴿ وَمَا اللهُ يُرِيدُ ظُلُماً لِلْعِبَادِ ﴾ ۞: فلا يعاقبهم بغير ذنب، ولايخلّي الظالم منهم بغير انتقام. وهو أبلغ من قوله (٢): «وما ربّك بظلاّم للعبيد.» من حيث إنّ المنفيّ فيه نفي حدوث تعلّق (٣) إرادته بالظلم.

﴿ وَيَا قَوْمِ اِنِّي آخَافُ عَلَيْكُمْ يَوْمَ التَّنَادِ ﴾ نادي القيامة، ينادي فيه بعضهم بعضاً للاستغاثة، أو يتصايحون بالويل والثبور. أو ينادي أصحاب الجنّة أصحاب الناركما حكى في الأعراف.

وفي كتاب معانى الأخبار (٤): أبي الله قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، عن القاسم بن محمّد الإصفهاني، عن إسليمان بن ا(٥) داود، عن حفص بن غياث، عن أبي عبدالله الله الله عليه قال: «يوم التناد» يوم ينادي إأهل النار (٥) أهل الجنّة: «أفيضوا علينا من الماء أو ممّا رزقكم الله» (٧).

وقرئ (^) بالتشديد، وهو أن يندّ بعضهم من بعض؛ كقوله (٩): «يوم يفرّ المرء من أخبه».

﴿ يَوْمَ تُوَلُّونَ ﴾ : عن الموقف.

﴿ مُدْبِرِينَ ﴾: منصرفين عنه إلى النار.

وقيل (١٠): فارّين عنها.

۲. فصّلت /۲۵.

٤. المعاني ١٥٦/ ح ١.

٦. من المصدر.

٨. أنوار التنزيل ٢٢٥/٢.

١٠. أنوار الننزيل ٣٣٥/٢.

١. كذا في ن. وفي غيرها: دائما.

٣. ق: متعلَق.

٥. من المصدر.

٧. الأعراف /٥٠.

٩. عبس /٣٤.

﴿ مَا لَكُمْ مِنَ اللهِ مِنْ عَاصِم ﴾: يعصمكم من عذابه.

﴿ وَمَنْ يُضْلِلُ اللهُ ﴾ : عن طريق الخير (١٠).

﴿ فَمَا لَهُ ﴾: [من الله](٢).

﴿ مِنْ هَادٍ ﴾ ٢٠ : يهديه إليها.

﴿ وَلَقَدْ جَاءَكُمْ يُوسُفُ ﴾ : بن يعقوب.

وفي مجمع البيان (٣): بعثه الله رسولاً إلى القبط.

﴿ مِنْ قَبْلُ ﴾ : من قبل موسىٰ.

﴿ بِالْبَيِّنَاتِ ﴾: بالمعجزات.

وفي مجمع البيان (٤)، في كتاب النبوّة، بالإسناد عن محمّد بـن مسـلم، عـن أبـي جعفر النبيّة قال: قلت: فكان يوسف رسولاً نبيّاً؟

قال: نعم، أما تسمع قول الله ﷺ: «لقد جاءكم يوسف من قبلُ بالبيّنات».

وفي روضة الكافي (٥): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن الحسن بن محبوب، عن محمّد بن الفضيل، عن أبي حمزة، عن أبي جعفر عليه قال: إنّ الله تبارك و تعالى عهد إلىٰ آدم ....

إلىٰ أن قال عليَّة : فكان بين يوسف وموسىٰ (٢)عليُّك [من](٧) الأنبياء.

﴿ فَمَا زِلْتُمْ فِي شَكٍّ مِمَّا جَاءَكُمْ بِهِ ﴾ : من الدين.

﴿حَتَّىٰ إِذَا هَلَكَ ﴾: مات.

﴿ قُلْتُمْ لَنْ يَبْعَثَ اللهُ مِنْ بَعْدِهِ رَسُولاً ﴾: ضمّاً إلىٰ تكذيب رسالته تكذيب رسالة من

۲. من ق.

١. ن: النجاة.

٤. نفس المصدر ٢٦٦٧٣.

٣. المجمع ٢٣/٤٥.

٥. الكافي ١١٦/٨، ح ٩٢.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: وكان بين موسئ ويوسف.

٧. من المصدر.

الجزء الحادي عشر / سورة المؤمن (غافر)......١٠٠٠

بعده. أو جزماً بأن لا يُبعث بعده رسول مع الشك في رسالته.

وقرئ (١) «ألن (٢) يبعث الله» على أنّ بعضهم يقرّر بعضاً بنفي البعث.

﴿كَذَٰلِكَ ﴾: مثل ذلك الإضلال.

﴿ يُضِلُّ اللهُ ﴾ : في العصيان.

﴿ مَنْ هُوَ مُسْرِفٌ مُرْتَابٌ ﴾ ٢ : شاك فيما تشهد به البيّنات، لغلبة الوهم والانهماك في التقليد.

﴿الَّذِينَ يُجَادِلُونَ فِي آيَاتِ الله ﴾: بدل من الموصول الأوّل (٣)، لأنّه بمعنى الجمع.

﴿ بِغَيْرِ سُلْطَانِ اَتَاهُمْ ﴾: بغير حجّة ، بل إمّا بتقليد أو بشبهة داحضة .

﴿ كَبُرَ مَقْتاً عِنْدَ اللهِ وَعِنْدَ الَّذِينَ آمَنُوا ﴾ : فيه ضمير «من» وإفراده للَّفظ (٤٠).

ويجوز أن يكون «الذين» مبتدأ وخبره «كبر» [على حذف مضاف؛ أي وجدال الذين يجادلون كبر مقتاً، أو ](٥) «بغير سلطان» وفاعل «كبر».

﴿كَذَلِكَ ﴾: أي كبر مقتاً مثل ذلك ، فيكون قوله:

﴿ يَطْبَعُ اللهُ عَلَىٰ كُلِّ قَلْبِ مُتَكَبِّرٍ جَبَّارٍ ﴾ ن استئنافاً للدلالة على الموجب لجدالهم. وقرئ (١٠): «قلب» بالتنوين، على وصفه بالتكبّر والتجبّر لأنّه منبعهما، كقولهم: رأت عيني وسمعت أذني. أو على حذف المضاف؛ أي على كلّ ذي قلب متكبّر.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم: وقوله ﷺ: «الذين يجادلون في آيات الله بغير سلطان [يعني] (٧) بغير حجّة يخاصمون «أتاهم كبر مقتاً عندالله وعند الذين آمنوا كذلك يطبع الله علىٰ كلّ قلب متكبّر جبّار» فإنّه حدّثني أبي (٨)، عن ابن أبي عمير، عن منصور بـن

١. أنوار التنزيل ٣٣٦/٢.

٢. كذا في المصدر، وفي ق: لن. وفي سائر النسخ: أن لن.

٣. أي «من» في قوله: «من هو مسرف».

أي الضمير المستتر في «كبر» راجع إلى «من»، وإفراده لأنّه مفرد اللفظ.

٥. ليس في ق. ٦. أنوار التنزيل ٣٣٦/٢.

٧. من المصدر. ٨. يوجد في ن.

يونس، عن أبي عبدالله عليَّا قال: إنّ في النار لناراً يتعوّذ منها أهل النار، ما خُلِقت إلّا لكلّ جبّار عنيد ولكلّ شيطان مريد ولكلّ متكبّر لايؤمن بيوم الحساب ولكلّ ناصب العداوة لأل محمّد ﷺ.

وقال: إنَّ أهون الناس عذاباً يوم القيامة لرجل في ضحضاح (١) من نار، عليه نعلان من نار وشراكان من نار، يغلي منها دماغه؛ كما يغلي التمرجل (٢)، ما يرى أنَّ في النار أحداً أشدٌ عذاباً منه، وما في النار أحد أهون عذاباً منه.

﴿ وَقَالَ فِرْعُونُ يَا هَامَانُ ابْن لِي صَرْحاً ﴾: بناءً مكشوفاً عالياً ، من صرح الشيء: إذا ظهر .

﴿ لَعَلِّي أَبْلُغُ الْآسْبَابَ ﴾ ۞: الطرق.

﴿ أَسْبَابَ السَّمْوَاتِ ﴾ : بيان لها.

وفي إبهامها ثمّ إيضاحها تفخيم لشأنها، وتشويق للسامع إلى معرفتها.

﴿ فَأَطَّلِعَ اللَّهِ اللَّهِ مُوسَىٰ ﴾: عطف على «أبلغ».

وقرأ (٣) حفص، بالنصب، على جواب الترتجي.

ولعلّه أراد (٤) أن يبني له رصداً في موضع عال يرصد منه أحوال الكواكب، التي هي أسباب سماويّة تدلّ على الحوادث الأرضيّة. فيرى هل فيها ما يدلّ على إرسال الله تعالى إيّاه، أو أن يرى فساد قول موسى بأنّ إخباره من إله السماء يتوقّف على اطلاعه ووصوله إليه، وذلك لا يتأتّى إلّا بالصعود إلى السماء، وهو ممّا لايقوى عليه الإنسان، وذلك لجهله بالله وكيفيّة استنبائه.

﴿ وَإِنِّي لَاَظُنُّهُ كَاذِبِاً ﴾ : في دعوىٰ الرسالة.

﴿ وَكَذَٰلِكَ ﴾ : ومثل ذلك التزيين.

١. الضحضاح في الأصل: ماء رقيق على وجه الأرض ما يبلغ الكعبين، فاستُعير للنار.

٢. المرجل: القدر من النحاس. ٣. أنوار التنزيل ٣٣٦/٢.

<sup>2.</sup> ليس في ق.

﴿ زُيِّنَ لِفِرْعَوْنَ سُوءُ عَمَلِهِ وَصُدَّ عَنِ السَّبِيلِ ﴾: سبيل الرشاد، والفاعل الشيطان. وقرئ (١) بالفتح.

وقرأ (٢) الحجازيّان والشاميّ وأبوعمرو: «وصَدَّ» علىٰ أنّ فرعون صدّ الناس عن الهدىٰ بأمثال هذه التمويهات والشبهات، ويؤيّده:

﴿ وَمَاكَيْدُ فِرْعَوْنَ اِلَّا فِي تَبابٍ ﴾ ۞: أي خسار وهلاك.

﴿ وَقَالَ الَّذِي آمَنَ ﴾ : قيل (٣): يعني مؤمن آل فرعون.

وقيل: موسئ.

﴿ يَا قَوْمِ اتَّبِعُونِ آهْدِكُمْ ﴾ : بالدَّلالة .

﴿ سَبِيلَ الرَّشَادِ ﴾ ٢ سبيلاً يصل بسالكه إلى المقصود.

وفيه تعريض، بأنّ ما عليه فرعون وقومه سبيل الغيّ.

﴿ يَا قَوْمِ إِنَّمَا هَٰذِهِ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا مَتَاعٌ ﴾ : تمتّع يسير لسرعة زوالها.

﴿ وَإِنَّ الْآخِرَةَ ﴾ : لخلودها.

﴿ هِيَ دَارُ الْقَرَارِ ﴾ ۞ ﴿ مَنْ عَمِلَ سَبُّنَةٌ فَلاَ يَجْزَىٰ إِلَّا مِثْلَهَا ﴾: عدلاً من الله.

﴿ وَمَنْ عَمِلَ صَالِحاً مِنْ ذَكِرٍ أَوْ أَنْثَىٰ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَأُولَئِكَ يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ يُرْزَقُونَ فِيهَا بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ ۞: بغير تقدير وموازنة بالعمل، بل أضعافاً مضاعفة فضلاً منه ورحمة.

ولعلّ تقسيم العمّال وجعل الجزاء [جملة](٤) اسميّة مصدّرة باسم الإشارة وتفضيل الثواب لتغليب الرحمة (٥)، وجعل العمل عمدة والإيمان حالاً للدلالة على أنّه شرط في اعتبار العمل.

وفي كتاب التوحيد (٦)، حديث طويل عن أميرالمؤمنين الريا يقول فيه، وقـد سأله

١-٣. نفس المصدر والموضع. ٤. من أنوار التنزيل ٣٣٧/٢.

٥. قوله: «وجعل الجزاء ...» لأنّ كلاً منهما يفيد نوع تأكيد. أمّا الاسميّة، فبلإفادتها الدوام والثبوت، وأمّا التصدير باسم الإشارة، فلأنّه يفيد عليّة الحكم. فكأنّه قيل: هؤلاء الموصوفون بما ذكر يدخلون الجنّة.

٦. التوحيد /٢٦٨، ح ٥.

رجل عمّا اشتبه عليه من الآيات: وأمّا قوله ﷺ: «فأولئك يدخلون الجنّة يرزقون فيها بغير حساب» فإنّ رسول الله ﷺ قال: قال الله ﷺ: لقد حقّت كرامتي \_أو قال (١٠) مودّتي \_ لمن يراقبني (٢) ويتحاب بجلالي ، أنّ وجوههم يوم القيامة من نور ، على منابر من نور ، على عليهم عليهم ثياب خضر.

قيل: من هم، يا رسول الله؟

قال: قوم ليسوا أنبياء ولا شهداء، ولكنّهم تحابّوا بجلال الله ويدخلون الجنّة بغير حساب، نسأل الله أن يجعلنا منهم برحمته.

وفي كتاب معاني الأخبار (٣) [حدّثنا محمّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد على قال: حدّثنا محمّد بن محمّد بن عيسى، عن محمّد حدّثنا محمّد بن محمّد بن عيسى، عن محمّد بن أبي عمير، عن بعض أصحابه، عن أبي عبدالله عليه قال: قيل له: إنّ أبا الخطّاب يذكر عنك أنّك قلت له: إذا عرفت الحقّ فاعمل ما شئت.

قال: لعن الله أبا الخطّاب، والله، ما قلت هكذا، ولكنّي قلت: إذا عرفت الحقّ فاعمل ما شئت من خير يُقبَل منك، إنّ الله ﷺ يقول: «من عمل صالحاً من ذكر أو أنثى وهو مؤمن فأولئك يدخلون الجنّة يرزقون فيها بغير حساب.» ويقول (٥) تبارك وتعالى: «من عمل صالحاً من ذكر أو أنثى وهو مؤمن فلنحيينّه حياة طيّبة».

٢. ليس في ق.

١. ليس في ق، ش،م.

٤. من المصدر،

۳. المعاني /۳۳۸، ح ۲۹.

قوله: «ولذلك لم يعطف على الأول» لكونه بياناً له.

٥. النحل /٩٧.

٧. قوله: «فإن ما بعده» أي ما بعد النداء الثالث -أياً - تعيين لما أجمل في النداء الأول تـصريحاً باعتبار أن

﴿ تَدْعُونَنِي لِاَكْفُرَ بِاللهِ ﴾: بدل، أو بيان فيه تعليل. والدعاء؛ كـالهدايــة فــي التــعديـة بـــ«إلى» واللاّم.

﴿ وَأُشْرِكَ بِهِ مَا لَيْسَ لِي بِهِ ﴾ : بربوبيّته .

﴿عِلْمٌ ﴾: والمراد: نفي المعلوم، والإشعار بأنّ الألوهيّة لابدّ لها من برهان، واعتقادها لا يصحّ إلّا عن إيقان.

﴿ وَانَا اَدْعُوكُمْ اِلَى الْعَزِيزِ الْغَفَّارِ ﴾ (3): المستجمع لصفات الألوهيّة ؛ من كمال القدرة والغلبة ، وما يتوقّف عليه (١) من العلم والإرادة ، والتمكّن من المجازاة ، والقدرة على التعذيب والغفران .

﴿ لاَ جَرَمَ ﴾: قيل (٢): (لا) ردّ (٣) لما دعوه إليه. و (جرم) فعل ، بمعنى : حتى ، وفاعله : ﴿ أَنَّمَا تَدْعُونَنِي إلَيْهِ لَيْسَ لَهُ دَعُوةً فِي الدُّنْيَا وَلاَ فِي الْآخِرَةِ ﴾ : أي حتى عدم دعوة آلهتكم إلى عبادتها أصلاً ، لأنها جمادات ليس لها ما يقتضي ألوهيتها . أو عدم دعوة مستجابة . أو عدم استجابة دعوة لها .

وقيل (٤): «جرم» بمعنى: كسب، وفاعله مستكنّ فيه؛ أي كسب ذلك الدعاء إليه أن [لا دعوة له](٥) بمعنى: ما حصل من ذلك إلّا ظهور بطلان دعوته.

وقيل (٢): فعل من الجرم، بمعنى: القطع؛ كما أنّ بدا من «لابدً» فعل من التبديد، وهو التفريق، والمعنى: لا قطع لبطلان دعوة ألوهيّة الأصنام؛ أي لاينقطع في وقت ما فتنقلب حقّاً. ويؤيّده قولهم: لا جرم أنّه يفعل، لغة فيه، كالرّشد والرشد.

﴿ وَاَنَّ مَرَدُّنَا إِلَى اللهِ ﴾ : بالموت.

 <sup>⇒</sup> الدعوة إلى النجاة هي الهداية إلى سبيل الرشاد، وفي النداء الأوّل تعريض بأنّ قـوم فـرعون داعـون إلى
 النار، وفي الثالث تصريح بذلك التعريض.
 ١. في ق زيادة: من عليه.

٢. أنوار التنزيل ٣٣٧/٢. ٥٠ ق. رادً.

أنوار التنزيل ٣٣٧/٢.
 أنوار التنزيل ٣٣٧/٢.

٦٦ نفس المصدر والموضع.

﴿ وَأَنَّ الْمُسْرِفِينَ ﴾ : في الضلالة والطغيان ؛ كالإشراك وسفك الدماء.

﴿ هُمْ أَصْحَابُ النَّارِ ﴾ ٢ : ملازموها.

﴿ فَسَتَذْ كُرُونَ ﴾: فسيذكر بعضكم بعضاً عند معاينة العذاب.

﴿ مَا اَقُولُ لَكُمْ ﴾: من النصيحة.

﴿ وَأَفَوِّضُ آمْرِي اِلَّىٰ اللهِ ﴾ : ليعصمني من كلِّ سوء.

﴿ إِنَّ اللهَ بَصِيرٌ بِالْعِيَادِ ﴾ ٢٠ فيحرسهم، وكأنه جواب توعّدهم المفهوم من قوله:

﴿ فَوَقَاهُ اللهُ سَيِّنَاتِ مَا مَكَرُوا ﴾ : شدائد مكرهم.

وقيل (١): الضمير لموسئ على التقدير الأوّل أيضاً.

وفي محاسن البرقيّ (٢): عنه ، عن أبيه ، عن عليّ بن النعمان ، عن أيّوببن الحرّ ، عن أبي محاسن البرقيّ (١): عنه ، عن أبي عبدالله عليّه في قوله: «فوقاه الله سيّئات ما مكروا» قال: أما لقد سطوا عليه وقتلوه ، ولكن أتدرون ماوقاه ؟ وقاه أن يفتنوه في دينه .

وفي أصول الكافي (٣): محمّد بن يحيئ ، عن أحمد بن محمّد ، عن عليّ بن النعمان ، وذكر إلى آخر مانقلناه عن البرقيّ .

وفي كتاب الخصال (٤): عن الصادق للسلام قال: عجبت لمن يفزع (٥) من أربع ، كيف لا يفزع إلى قرله تعالى: يفزع إلى اأربع - إلى آله قوله: - وعجبت لمن مُكِر به كيف لا يفزع إلى قرله تعالى: «فوقاه وأفوّض أمري إلى الله إنّ الله بصير بالعباد» فإنّي سمعت الله تعالى يقول بعقبها: «فوقاه الله سيّنات ما مكروا».

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٧): وقوله: «فوقاه الله سيّنات ما مكروا»؛ يعني: مؤمن آل فرعون.

١. نفس المصدر والموضع.

۳. الکافی ۲۱۵/۲، ح ۱.

٥. المصدر: فزع.

٧. تفسير القشى ٢٥٨/٢.

٢. المحاسن/٢١٩، ح ١١٩.

٤. الخصال /٢١٨، ح ٤٣.

٦. من ن، ي.

فقال أبو عبدالله عليُّهِ : والله، لقد قطّعوه إرباً إرباً، ولكن وقاه الله ﷺ أن يـفتنوه فـي بنه.

﴿ وَحَاقَ بِآلِ فِرْعَونَ ﴾: بفرعون [وقومه](١). فاستغنى بذكرهم عن ذكره، للعلم منه بأنّه أوليٰ بذلك.

وقيل (<sup>٣)</sup>: بطلبة المؤمن من آل فرعون، فإنّه فرّ إلىٰ جبل، فاتّبعه طائفة، فـوجدوه يصلّى والوحوش صفوف حوله، فرجعوا خائفين.

﴿ سُوءُ الْعَذَابِ ﴾ ۞: الغرق أو القتل.

وفي مصباح الشريعة (٣): قال الصادق عليه : المفوّض أمره إلى الله في راحة الأبد والعيش الدائم الرغد، والمفوّض حقّاً هو العالي (٤)عن كلّ همة دون الله تعالى ؛ كما قال أميرالمؤمنين عليه :

رضيت بسما قسم الله لي وفوضت أمري إلى خالقي كما أحسن الله فيما مضى كمذلك يسحسن فيما بقي

وقال الله عظن المؤمن من آل فرعون: «وأفوض أمري إلى الله إن الله بصير بالعباد فوقاه الله سينات ما مكروا وحاق بآل فرعون سوء العذاب».

والتفويض خمسة أحرف: [ت، ف، و، ي، ض] (٥)؛ لكل حرف منها حكم، فمن أتى بأحكامه فقد أتى به؛ «التاء» مِن تركه التدبير في (٦) الدنيا. و «الفاء» من فناء كل همة غير الله تعالى. و «الواو» من وفاء العهد وتصديق الوعد. و «الياء» من اليأس من نفسك واليقين بربّك (٧). و «الضاد» من الضمير الصافي لله والضرورة إليه. والمفوض لا يصبح إلا سالماً من جميع الأفات، ولا يمسى إلا معافى بدينه.

١. ليس في ق.

٣. مصباح الشريعة /١٥٧ ـ ١٧٦.

٥. ليس في المصدر،

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: من ربّك.

۲. أنوار التنزيل ۲۲۷/۲.

كذا في المصدر. وفي النسخ: القاني.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: و.

وفي تهذيب الأحكام (١)، بإسناده إلى الحسين بن عليّ بن عبدالملك الزيّات، عن رجل، عن كرام، عن أبي عبدالله عليّالا قال: أربع لأربع ....

إلىٰ قوله: والأخرىٰ للمكر والسوء «وأفوّض أمري إلىٰ الله.» قال الله ﷺ: «فوقاه الله سيئات ما مكروا وحاق بآل فرعون سوء العذاب».

وفي كتاب الاحتجاج (٢) للطبرسي الله عن أبي عبدالله على حديث طويل، يذكر فيه حزقيل وان قوم فرعون وشوا به إلى فرعون وقالوا: إن حزقيل يـدعو إلى مـخالفتك ويعين أعداءك على مضادتك.

فقال لهم فرعون: ابن عمّي وخليفتي علىٰ (٣) ملكي ووليّ عهدي، إن إكان قد]<sup>(١)</sup> فعل ما قلتم فقد استحقّ العذاب علىٰ كفره نـعمتي، وإن <sup>(٥)</sup> كمنتم عـليه كـاذبين فـقد استحققتم أشدّ العقاب لإيثاركم الدخول في مساءته.

فجاء بحزقيل وجاء بهم (٦)، فكاشفوه، فقالوا: أنت تجحد ربوبيّة فرعون الملك وتكفر نعماءه.

فقال: حزقيل: أيها الملك، هل جرّبت عليّ كذباً قطّ ؟ قال: لا.

قال: فاسألهم من ربّهم ؟

قالوا: فرعون.

قال: ومن خالقكم <sup>(٧)</sup>؟

قالوا: فرعون.

قال: ومن رازقكم الكافل لمعاشكم والدافع عنكم مكارهكم؟

٢. الاحتجاج/٣٧٠\_ ٣٧١.

٤. من المصدر،

٦. م، ت، ر،ق، ش، المصدر: جاءهم،

۱. التهذيب ۱۷۰/٦، ح ۳۲۹.

٣. المصدر: في.

٥. المصدر: فإن.

٧. المصدر: خلقكم.

الجزء الحادي عشر / سورة المؤمن (غافر).................. ٣٨٥

قالوا: فرعون هذا.

قال حزقيل: أيّها الملك، فأشهدك وكلّ من حضرك أنّ ربّهم هو ربّي، وخالقهم هو خالقي، ورازقهم هو رازقي، ومصلح معائشهم [هو مصلح معائشي](١)، لا ربّ لي ولا خالق إولا رازق إ(٢) غير ربّهم وخالقهم ورازقهم. وأشهدك ومن حضرك، أنّ كلّ ربّ وخالق [ورازق]<sup>(٣)</sup>سوئ ربّهم وخالقهم ورازقهم فأنا بريء منه ومـن ربـوبيّته وكـافر بإلهيّته.

يقول حزقيل هذا وهو يعني: أنَّ ربّهم هو [الله ربّي، ولم يقل: إنّ الذي قالوا هم أنّه ربّهم هو](٤) ربّي، وخفي هذا المعنىٰ علىٰ فرعون ومن حضره، وتوهّموا أنّه يـقول: فرعون ربّی وخالقی ورزازقی.

فقال لهم فرعون (٥): يا رجال السوء، ويا طلاّب الفساد في ملكي، ومريدي الفتنة بيني وبين ابن عمّي وهو عضدي، أنتم المستحقّون لعـذابـي لإرادتكـم فسـاد أمـري وإهلاك ابن عمّى والفتّ في عضدي.

ثمَّ أمر بالأوتاد، فجعل في (٦) ساق كلُّ واحد منهم وتدأ، إوفي عـضده وتـدأ. إ^٧) وفي صدره وتداً وأمر أصحاب أمشاط الحديد فشقّوا بها لحومهم من أبدانهم، فذلك ما قال الله تعالى: «فوقاه الله سيّنات ما مكروا.» (٨) لما وشوا بــه إلىٰ فــرعون ليــهلكوه. «وحاق بال فرعون سوء العذاب» وهم الذين وشوا بحزقيل إليه لمّا أوتد فيهم الأوتاد، ومشّط عن أبدانهم لحومها بالأمشاط.

﴿ النَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوًّا وَعَشِيّاً ﴾ : جملة مستأنفة . أو «النار» خبر محذوف،

١. ليس في ت، ش، ق.

٣. ليس في المصدر .

٥. ليس في المصدر.

٧. ليس في المصدر،

٨. كذا في المصدر. وفي النسخ زيادة: وكان سبب هلاكهم.

٢. ليس في المصدر.

٤. مابين المعقوفتين تكرّر في ق.

٦. في ق زيادة:كلّ.

و «يُعرَضون» استئناف للبيان، أو بدل و «يُعرَضون» حال منها، أو من الآل (١٠).

وقرئت (٢) منصوبة على الاختصاص، أو بإضمار فعل يفسّره «يُـعرَضون»؛ مثل: يُصْلَوْنَ. فإنّ عرضهم على النار إحراقهم بها، من قولهم: عُرِض الأساري على السيف: إذا قُتِلوا به.

وذكر الوقتين يحتمل التخصيص والتأبيد.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): قال: ذلك في الدنيا قبل القيامة، وذلك أنّ القيامة لا يكون فيها غدوّ وعشيّ، لأنّ الغدوّ والعشيّ إنّما يكون في الشمس والقمر، وليس في جنان الخلد ونيرانها شمس ولا قمر.

وفي الكافي (٤): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن محمّد بن عثمان، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله للظِّلِ قال: سألته عن أرواح المشركين.

فقال: إفي النار](٥) يُعذَّبون، يقولون: ربّنا لا تـقم لنـا السـاعة، ولاتـنجز (١) لنـا مـا وعدتنا، ولا تلحق آخرنا بأوّلنا.

عدّة من أصحابنا (٧)، عن سهل بن زياد، عن عبدالرحمٰن بن أبي نجران، عن مثنّى، عن أبي بعرضون عليها، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله للظِّلِ قال: إنّ أرواح الكفّار في نار جهنّم يُعرَضون عليها، يقولون: ربّنا، لا تقم لنا الساعة، ولا تنجز لنا ما وعدتنا، ولا تلحق آخرنا بأوّلنا.

محمّد بن يحيىٰ (^)، عن محمّد بن أحمد، بإسناده له قال: قال أميرالمؤمنين للبَّلِا شرّ بئر في النار برهوت، الذي فيه أرواح الكفّار.

عليّ بن إبراهيم (٩)، عن أبيه، عن النوفلي، عن السكونيّ، عن أبي عبدالله عليَّا قال:

٣. تفسير القميّ ٢٥٨/٢.

٧. نفس المصدر، ح ٢.

٥. ليس في ي.

١. كذا في أنوار التنزيل ٣٣٨/٢. وفي النسخ: الأوَل.

٢. نفس المصدر والموضع.

٤. الكافي ٢٤٥/٣. ح ١.

ەرىمىدىي دىرىدىن د

٦. ي، ر: لاتجز.

بغس المصدر /٢٤٦، ح ٥.

٨. نفس المصدر /٢٤٦، ح ٣.

قال رسول الله ﷺ: شرّ ماء عليٰ وجه الأرض ماء برهوت، وهو واد بحضر موت يرد عليه هام الكفّار وصداهم (١).

محمّد بن يحيي (٢)، عن أحمد بن محمّد ، عن محمّد بن سنان ، عن عمّاربن مروان قال: حدَّثني من سمع أبا عبدالله عليُّلا يقول: إذا احتضر الكافر، حضره رسول الله وعلى يبغضنا أهل البيت فأبغضه. [ويقول رسول الله ﷺ: يا جبرئيل، إنَّ هذا كان يبغض الله ورسوله وأهل بيت رسوله، فأبغضه. إلا ويقول جبرئيل: يا ملك الموت، إنّ هذا كان(١٤) يبغض الله ورسوله وأهل بيت رسوله فأبغضه وأعنف عليه.

فيدنو منه ملك الموت فيقول: يا عبدالله، أخذت فكاك [رهانك؟ أخذت](٥) أمان براءتك؟ تمسكت بالعصمة الكبرى في الحياة الدنيا؟

يقول: لا.

فيقول: أبشريا عدوّ الله ، بسخط الله ﷺ وعذاب النار (٦٠)، أمّا الذي كنت تحذره فقد نزل بك.

ثمّ يسلُّ نفسه سلّاً عنيفاً، ثمّ يوكل بروحه ثلاثمائة شيطان كلّهم يبزق في وجهه ويتأذّى بروحه (٧)، فإذا وُضِع في قبره فُتِح له باب من أبواب النار فيدخل عليه من قيحها(٨) ولهبها. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

محمّد بن يحيئ (٩)، عن أحمد بن محمّد [عن محمّد](١١) بن عيسى، عن الحسن بن

٣. من المصدر،

١. الهام: جمع الهامة: رأس كلُّ شيء. ورئيس القبوم وسيَّدهم. والصندي: الرجبل اللبطيف الجسيد. قبال الغيض (ره) في الوافي: والمراد بالهامة هنا: أرواح الكفَّار وأبدانهم المثاليَّة.

٢. نفس المصدر /١٣١ ـ ١٣٢، ح٤.

٤. ق،ش: كافر.

٦. المصدر: وعذابه والنار. ۷. ق،ش،ت،م، ر؛ روحه.

۸. ن، ت، م، ي، ر: فيحها.

١٠. ليس في المصدر.

٥. من المصدر،

٩. نفس المصدر /٢٣٧، ح ٧.

علي، عن غالب بن عثمان، عن بشير الدهان، عن أبي عبدالله عليه قال: يجيء الملكان منكر ونكير إلى الميّت حين يُدفَن.

... إلى أن قال: فإذا كان الرجل كافراً دخلا عليه، وأقيم الشيطان بين يديه عيناه من نحاس، فيقولان له: من ربّك، وما دينك، وما تقول في هذا الرجل الذي قد خرج من بين ظهرانيكم؟

فيقول: لا أدري. فيخلّيان بينه وبين الشيطان، فيسلّط عليه في قبره تسعة وتسعين تنّيناً، لو أنّ تنّيناً واحداً منها نفخ في الأرض ما أنبت شجراً أبداً، ويُفتَح له باب إلى النار ويرى مقعده فيها.

عدّة من أصحابنا (۱)، عن سهل بن زياد، عن محمّد بن الحسن بن شمّون، عن عبدالرحمٰن (۲)، عن عبدالله بن القياسم، عن أبي بكر الحضرميّ قيال: قيلت لأبي جعفر لله : أصلحك الله، من المسؤولون في قبورهم ؟

قال: من محض الإيمان ومن محض الكفر.

قال: قلت: فبقية هذا الخلق؟

قال: يلهئ، والله، عنهم وما يعبأ بهم.

قال: قلت: وعمّا يُسألون؟

قال: عن الحجّة القائمة (٣) بين أظهركم، فيقال للمؤمن: ما تقول في فلان بن فلان؟ فيقول: ذلك إمامي. فيقال له: نم، أنام الله عينيك. ويُفتَح له باب من الجنّة في ما يبزال يتحفه من روحها إلى يوم القيامة. ويقال للكافر: ما تقول في فيلان بن فيلان؟ قال: فيقول؛ قد سمعت به وما أدري ما هو. قال: فيقال له: لا دريت (٤). قال: ويُفتَح له باب

٢. المصدر: عن عبداللهبن عبدالرحمن.

١. نفس المصدر /٢٣٧، ح ٨.

٣. ق، ش، م، ت: القائم.

قال العلائمة المجلسي ﷺ: الظاهر أنه دعاء عليه. ويحتمل أن يكون استفهاماً على الإنكار. أي علمت
وتمت لك الحجة في الدنيا، وإنما حجدت لشقاوتك، أو كان عدم العلم لتقصيرك.

الجزء الحادي عشر / سورة المؤمن (غافر)................. ٣٨٩

من النار فلا يزال يتحفه من حرّها إلى يوم القيامة.

محمّد بن يحيى (١)، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن إبراهيم بن أبي البلاد، عن بعض أصحابه، عن أبي الحسن موسئ عليه قال: يقال: للمؤمن في قبره: من ربّك ....

إلىٰ أن قال: ويقال للكافر: من ربّك؟

فيقول: الله ربّى (٢).

فيقال: من نبيّك؟

فيقول: محمّد نبيّي (٣).

فيقال: ما دينك؟

فيقول: الإسلام ديني (٤).

فيقال: من أين علمت ذلك؟

فيقول: سمعت الناس يقولون فقلته. فيضربانه بمرزبة (٥)، لو اجتمع عليه الثقلان؛ الإنس والجنّ لم يطيقوها.

قال: فيذوب؛ كما يذوب الرصاص، ثمّ يعيدان فيه الروح فيوضع قلبه بين لوحين من نار، فيقول: يا ربّ، أخّر قيام الساعة.

عدّة من أصحابنا (٢)، عن أحمد بن محمّد وسهل بن زياد، وعليّ بن إبراهيم، عن أبيه، جميعاً، عن ابن محبوب، عن عليّ بن رئاب، عن ضريس الكناسيّ قال: قال أبو جعفر عليّه! إن لله تعالى ناراً في المشرق خلقها ليسكنها أرواح الكفّار ويأكلون من زقومها ويشربون من حميمها ليلهم، فإذا طلع الفجر هاجت إلى وادٍ باليمن (٧) يقال له:

٢ و٣. ليس في المصدر.

٥. ن، ي: بمضربة. والمرزبة: عصية من حديد.

٧. المصدر: باليمين.

أ. نفس المصدر /٢٣٨، ح ١١.

٤. يوجد في ق.

٦. نفس المصدر /٢٤٦ ـ ٢٤٧، - ١.

برهوت، أشد حرّاً من نيران الدنيا كانوا فيه (١) يتلاقون ويتعارفون، فإذا كان المساء عادوا إلى النار، فهم كذلك إلى يوم القيامة. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي مجمع البيان (٢)؛ وعن نافع، عن ابن عمر، أنَّ رسول الله ﷺ قال: إنَّ أحدكم إذا مات عُرِض عليه مقعده بالغداة والعشيّ، إن كان من أهل الجنّة فمن الجنّة، وإن كان من أهل النار فمن النار، يقال: هذا مقعدك حتى يبعثك الله يوم القيامة. أو رده البخاريّ ومسلم في الصحيح.

﴿ وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ ﴾ : أي هذا ما دامت الدنيا، فإذا قامت الساعة قيل لهم :

﴿ ادْخلُوا آلَ فِرْعَوْنَ ﴾ : [يا آل فرعون] (٣)

﴿ أَشَدَّ الْعَدَابِ ﴾ ٢ : عذاب جهنّم، فإنّه أشدّ ممّا كانوا فيه، أو أشدّ عذاب جهنّم.

وقرأ (٤) نافع وحمزة والكسائيّ ويعقوب وحفص: «أدخلوا» علىٰ أمر الملائكة بإدخالهم النار.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥): وقال رجل لأبي عبدالله عليًّا ما تقول في قول الله ﷺ: «النار يُعرَضون عليها غدوّاً وعشيّاً»؟

فقال أبو عبدالله عليه : ما تقول الناس فيها؟

فقال: يقولون: إنّها في نار الخلد (٦٠)، وهم لا يعذّبون فيما بين ذلك.

فقال عليُّلا : فهم من السعداء.

فقيل له: جعلت فداك، فكيف هذا؟

فقال: إنّما هذا في الدنيا، وأمّا في نار الخلد فهو قوله: «ويوم تقوم الساعة أدخلوا آل فرعون أشدّ العذاب».

۲. المجمع ۲۵/۵ ـ ۲۲۵.

٤. أنوار التنزيل ٣٣٨/٢.

٦. ش،ق: الخلود.

١. المصدر: فيها.

٣. ليس في ق، ش، م.

٥. تفسير القمَى ٢٥٨/٢.

﴿ وَإِذْ يَتَحَاجُونَ فِي النَّارِ ﴾: واذكر وقت تخاصمهم فيها. ويحتمل العطف علىٰ «غدوًا».

﴿ فَيَقُولُ الضُّعَفَاءُ لِلَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا ﴾ : تفصيل له .

﴿ إِنَّا كُنَّا لَكُمْ تَبَعاً ﴾: تباعاً ؛ كخدم، في جمع خادم. أو ذوي تبع، بمعنى: أتباع، على الإضمار أو التجوّز (١).

﴿ فَهَلْ آنْتُمْ مُغْنُونَ عَنَّا نَصِيبًا مِنَ النَّارِ ﴾ ٢: بالدَّفع أو الحمل.

و «نصيباً» مفعول به لما دلّ عليه «مغنون»، أو له بالتضمين، أو مصدر؛ كشيئاً، فسي قوله (۲): «لن تغني عنهم أموالهم ولا أولادهم من الله شبيئاً». فيكون «مين» صلة «مغنون» (۳).

وفي مصباح شيخ الطائفة (1)، خطبة لأميرالمؤمنين الله خطب بها يوم الغدير، وفيها يقول الله الله بتوحيده وطاعة من أمركم أن تطيعوه، «ولا تمسكوا بعصم الكوافر» (٥)، ولا يخلج (٢) بكم الغيّ فتضلّوا عن سبيل الرشاد باتباع أولئك الذين ضلّوا وأضلّوا، قال عزّ من قائل في طائفة ذكرهم بالذمّ في كتابه (٧): «إنّا أطعنا سادتنا وكبراءنا فأضلّونا السبيلا»....

إلىٰ قوله: وقال تعالىٰ: «وإذ يتحاجُون في النار فيقول الضعفاء للَذين استكبروا إنّا كنّا لكم تبعاً» (٨) «فهل أنتم مغنون عنّا من عـذاب الله مـن شـيء، قـالوا لو هـدانـا الله لهديناكم (٩)» أفتدرون الاستكبار ما هو ؟ هو ترك الطاعة لمن أُمِروا بطاعته والترفّع علىٰ

ا. فالإضمار أن يكون «ذوي» مقدراً. والتجوّز أن يكون «تبعاً» بمعنى: ذوي تبع مجازاً.

٢. أل عمران/١٠ و ١١٦، والمجادلة /١٧.

٣. فيكون المعنى: فهل أنتم دافعون عنّا بعض عذاب النار.

٤. مصباح المتهجّد /٧٠١. ٥. الممتحنة /١٠.

٦. ق، ي، ر: لا تحتلج. وفي م، ش: يختلج. ٧. الأحزاب /٦٧.

٨. المؤمن /٤٧.

٩. إبراهيم ٢١/. ولا يوجد في المصحف أية واحدة بالصورة الموجودة في الخطبة.

من نُدِبوا إلىٰ متابعته (۱)، والقرآن ينطق مـن هـذا عـن كـثير، إن تـدبّره مـتدبّر، زجـره ووعظه.

﴿ قَالَ الَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا إِنَّا كُلِّ فِيهَا ﴾: نحن وأنتم، فكيف نـغني عـنكم، ولو قـدرنا لأغنينا عن أنفسنا.

وقرئ (٢): «كلاً» على التأكيد، لأنه بمعنى: كلّنا، وتنوينه عوض عن المضاف إليه. ولا يجوز جعله حالاً من المستكنّ في الظرف فإنّه لا يعمل في الحال المتقدّمة؛ كما يعمل في الظرف المتقدّم؛ كقولك: كلّ يوم لك ثوب.

﴿ إِنَّ اللهَ قَدْ حَكَمَ بَيْنَ الْعِبَادِ ﴾ ﴿ إِنَّ أَدخل أَهل (٣) الجنَّة الجنَّة وأَهل النار النار، ولا معقّب لحكمه.

﴿ وَقَالَ الَّذِينَ فِي النَّارِ لِخَزَنَةِ جَهَنَّمَ ﴾: أي لخزنتها.

ووضع «جهنّم» موضع الضمير للتهويل، أو لبيان محلّهم فيها. و (٤) يحتمل أن يكون جهنّم أبعد دركاتها، من قولهم: بثر جهنام: بعيدة القعر.

﴿ ادْعُوا رَبَّكُمْ يُخَفِّفْ عَنَّا يَوْماً ﴾ : قدر يوم.

﴿ مِنَ الْعَذَابِ ﴾ ۞: شيئاً من العذاب.

ويجوز أن يكون المفعول «يوماً» بحذف المضاف (٥)، و «من العذاب» بيانه.

﴿ قَالُوا اَوَلَمْ تَكُ تَأْتِيكُمْ رُسُلُكُمْ بِالْبَيِّنَاتِ ﴾ : أرادوا به : إلزامهم للحجّة، وتوبيخهم على إضاعتهم أوقات الدعاء وتعطيلهم أسباب الإجابة.

﴿ قَالُوا بَلَيْ قَالُوا فَادْعُوا ﴾ : فإنَّا لا نجترئ فيه ، إذ لم يؤذن لنا في الدعاء لأمثالكم.

﴿ وَمَا دُعَاءُ الْكَافِرِينَ إِلَّا فِي ضَلاَلِ ﴾ ۞: ضياع لا يُجاب.

﴿ إِنَّا لَنَنْصُرُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ آمَنُوا ﴾ : بالحجّة والظفر، والانتقام لهم من الكفرة.

٤. ق، ش: إذ،

١. كذا في المصدر. وفي ي، ر: مطابعته. وفي ن، ت: متباعته.

٣. ليس في ق.

۲. أنوار التنزيل ۳۲۸/۲.

والتقدير: عذاب يوم.

الجزء الحادي عشر / سورة المؤمن (غافر).....٣٩٣

﴿ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ يَقُومُ الْأَشْهَادُ ﴾ ٢ : أي في الدارين.

و «الأشهاد» جمع شاهد؛ كصاحب وأصحاب. والمراد بهم: من يقوم يـوم القـيامة للشهادة على الناس من الأنبياء والملائكة والمؤمنين.

وفي تفسير علي بن إبراهيم الله المنه المحمد بن إدريس، عن أحمد بن محمد، عن عن أحمد بن محمد، عن عمر بن عبدالعزيز، عن جميل، عن أبي عبدالله الله الله قلت: قبول الله تبارك وتعالى: «إنّا لننصر رسلنا والذين آمنوا في الحياة الدنيا ويوم يقوم الأشهاد».

قال: ذلك، والله، في الرجعة. أما علمت أنّ أنبياء كثيرة لم يُنصَروا في الدنيا وقُتلوا، وأئمّة من بعدهم قُتلوا ولم يُنصَروا، وذلك في الرجعة.

﴿ يَوْمَ لاَ يَنْفَعُ الظَّالِمِينَ مَعْدِرَتُهُمْ ﴾ : بدل من الأوّل. وعدم نفع المعذرة لأنّها باطلة ، أو لأنّه لا يؤذن لهم فيعتذرون.

وقرأ (٢) غير الكوفيّين ونافع، بالتاء.

﴿ وَلَهُمُ اللَّعْنَةُ ﴾ : ولهم البعد من الرحمة.

﴿ وَلَهُمْ سُوءُ الدَّارِ ﴾ (الله جهنَّم (١٦).

﴿ وَلَقَدْ آتَيْنَا مُوسَىٰ الْهُدَىٰ ﴾ : ما يهتدىٰ به في الدين (١) من المعجزات والصحف والشرائع.

﴿ وَاَوْرَثْنَا يَنِي إِسْرَائِيلَ الْكِتَابَ ﴾ ٢٠ : وتركنا عليهم بعده من ذلك التوراة.

﴿ هُدَى وَذِكْرَىٰ ﴾ : هداية وتذكرة. أو هادياً ومذكّراً.

﴿ لِأُولِي الْأَلْبَابِ ﴾ ٢: لذوي العقول السليمة.

﴿ فَاصْبِرْ ﴾: على أذى المشركين.

﴿إِنَّ وَعُدَ اللَّهِ ﴾: بالنصر.

﴿حَقُّ﴾: لا يخلفه، واستشهد بحال موسى وفرعون.

۲. أنوار التنزيل ۳۳۹/۲.

٤. ن، ت، م، ي، ر: الدارين.

١. تفسير القمّي ٢٥٨/٢ ٢٥٩.

٣. ليس في ق.

﴿ وَاسْتَغْفِرْ لِذَنْبِكَ ﴾: قيل (١): وأقبل على أمر دينك وتدارك فسرطاتك بسترك الأولئ والاهتمام بأمر العدى بالاستغفار، فإنّه تعالى كافيك في النصر وإظهار الأمر.

وقيل (٢): هذه تعبّد من الله سبحانه لنبيّه ﷺ بالدّعاء والاستغفار، لكي يــزيده فــي الدرجات ويصير سنّة لمن بعده.

﴿ وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ بِالْعَشِيِّ وَالْإِبْكَارِ ﴾ ﴿ وَمَ عَلَىٰ التسبيح والتحميد لربّك. وقيل (٣): صلّ لهذين الوقتين ، إذ كان الواجب بمكّة ركعتين بكرة وركعتين عشيًا. وقيل (٤): يريد الصلوات (٥) الخمس.

وفي مجمع البيان (٢٠): وروي عن النبيّ ﷺ أنّه قال: قال (٧) الله ﷺ (١٠): يــا ابــن آدم، اذكرني بعد الغداة ساعة، وبعد العصر ساعة، أكفك ما أهمّك.

﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُجَادِلُونَ فِي آيَاتِ اللهِ بِغَيْرِ سُلْطَانِ اَتَاهُمْ ﴾: قيل (١): عامّ في كلّ مجادل مبطل وإن نزلت في مشركي مكّة ، أو اليهود حين قالوا: لست صاحبنا، بل هو المسيح بن داود يبلغ سلطانه البرّ والبحر وتسير معه الأنهار.

﴿ إِنْ فِي صُدُودِهِمْ اِلَّا كِبْرٌ ﴾ : إلا تكبّر عن الحقّ، وتعظّم عن التفكّر والتعلّم. أو إرادة الرئاسة. أو أنّ النبوّة والملك لا يكونان إلّا لهم.

﴿ مَا هُمْ بِبَالِغِيهِ ﴾ : ببالغي دفع الآيات، أو المراد

﴿ فَاسْتَعِذْ بِاللهِ ﴾: فالتجي إليه.

﴿إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ ۞: لأقوالكم وأفعالكم.

﴿ لَخَلْقُ السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضِ أَكْبَرُ مِنْ خَلْقِ النَّاسِ ﴾: فمن قدر علىٰ خلقها مع عظمها

٢. مجمع البيان ٥٢٨/٤.

٤. مجمع البيان ٢٨/٤.

٦. نفس المصدر والموضع.

٨. يوجد في ت، المصدر.

١. أنوار التنزيل ٣٣٩/٢.

٣. أنوار التنزيل ٣٣٩/٢.

٥. ق، ش، م، ي، المصدر: الصلاة.

٧. ليس في ق، ش، م.

٩. أنوار التنزيل ٣٣٩/٢.

البجزء الحادي عشر / سورة المؤمن (غافر).................... ٣٩٥

أوّلاً من غير أصل، قدر على خلق الإنسان ثانياً من أصل. وهو بيان لأشكل ما يجادلون فيه من أمر التوحيد.

﴿ وَلَكِنَّ اَكْثَرِ النَّاسِ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ ﴿ وَلَكِنَّ النَّامِ لا ينظرون ولا يتأمّلون لفرط غفلتهم واتّباعهم أهواءهم.

﴿ وَمَا يَسْتَوِي الْاَعْمَىٰ وَالْبَصِيرُ ﴾ : الغافل والمتبصّر، فينبغي أن يكون لهم حال يظهر فيها التفاوت وهي فيما بعد البعث.

﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَلَا الْمُسِيءُ ﴾: والمحسن والمسيء.

وزيادة «لا» في «المسيء» لأنّ المقصود نفي مساواته للمحسن فيما له من الفيضل والكرامة.

والعاطف الثاني عطف الموصول بما عطف عليه على الأعمى والسصير، لتغاير الوصفين في المقصود، أو الدلالة بالصراحة والتمثيل (١).

﴿ قَلِيلاً مَا تَتَذَكَّرُونَ ﴾ ﴿ وَ إِلَى تَذَكَّراً قَلِيلاً يَتَذَكَّرُونَ إِنَّ وَالضَمِيرِ لَلناس، أو الكفّار. وقرأ (٣) الكوفيّون، بالتاء، على تغليب المخاطب، أو الالتفات، أو أمر الرسول بالمخاطبة.

﴿ إِنَّ السَّاعَةَ لَآتِيَةٌ لاَ رَيْبَ فِيهَا ﴾: في مجيئها، لوضوح الدلالة على جوازها وإجماع الرسل على الوعد بوقوعها.

﴿ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لاَ يُؤْمِنُونَ ﴾ ۞: لا يصدّقون بها، لقصور نظرهم على ظاهر ما يحسّونه.

﴿ وَقَالَ رَبُّكُم ادُّعُونِي ﴾ : قيل (٤): اعبدوني.

١. قوله: «عطف الموصول بما عطف» أي عطف الموصول الذي هو «اللام» مع ما عُطف وهو «المحسن» أي عطف مجموع هذين الأمرين على الأمرين السابقين.

٣. أنوار التنزيل ٣٣٩/٢.

٢. ليس في ق، ش، م.

٤. أنوار التنزيل ٣٤٠/٢.

﴿ أَسْتَجِبُ لَكُمْ ﴾: أثبكم، لقوله:

﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ﴾ ٢٠ صاغرين.

وإن فُسّر الدعاء بالسؤال، كان الاستكبار الصارف عنه مُنزَّلاً منزلته للمبالغة (١٠). أو المراد بالعبادة: الدعاء، فإنّه من أبوابها.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم الله الماليّ قال: إن الله تبارك وتعالى ليمنّ على عبده بن رئاب، عن ابن عيينة، عن أبي عبدالله الماليّ قال: إن الله تبارك وتعالى ليمنّ على عبده المؤمن يوم القيامة، فيأمره (٢) أن يدنو منه؛ يعني: من رحمته، فيدنو حتّى يضع كفّه (١) عليه، ثمّ يعرّفه ما أنعم به عليه، يقول له: ألم تدعني يوم كذا وكذا بكذا وكذا فأجبت دعوتك ؟! ألم تسألني يوم كذا وكذا فأعطيتك مسألتك ؟! ألم تستغث بي يوم كذا وكذا وبك ضرّ كذا وكذا فكشفت ضرّك (٥) ورحمت صوتك ؟! ألم تسألني ما لا فملكتك ؟! ألم تستخدمني، فأخدمتك ؟! ألم تسألني أن أزوّجك فلانة، وهي منيعة عند أهلها، فزوّجنا كها ؟!

قال: فيقول العبد: بلئ، يا رب، أعطيتني كلّما سألتك، وكنت أسألك الجنّة. فيقول الله له: فإنّي واهب (١) لك إما سألتنيه. الجنّة لك](١) مباحاً، أرضيتُك؟ فيقول المؤمن: نعم، يا ربّ، أرضيتني وقد رضيت.

فيقول الله له: عبدي، إنّي كنت أرضى أعمالك، وإنّما أرضى لك أحسن (^) الجزاء، فإنّ أفضل جزائي عندك أن أسكنك الجنّة. وهو قوله ﷺ: «ادعوني أستجب لكم».

أي كان الاستكبار عن العبادة المانع عن الدعاء منزلاً منزلة عدم السؤال للمبالغة ، لأنه يفيد أنه استكبار عن العبادة الذي هو مانع عن السؤال عدم العبادة الذي هو مانع عن السؤال عدم السؤال.
 أي كان السؤال.

٣. في المصدر زيادة: الله. ٤. ن، ت، م، ر: كتفه.

٥. المصدر: ألم تستغث بي يوم كذا وكذا فأغثتك؟! ألم تسأل ضرّاً كذا وكذا فكشفت عنك ضرّك و ...

٦. المصدر: منعم. ٧. ليس في ق.

۸. ق، ش، م: حسن.

حدّ ثني أبي (١)، عن محمّد بن أبي عمير، عن جميل، عن أبي عبدالله عليَّا قال: قال (٢) له رجل: جعلت فداك، إنّ الله يقول: «ادعوني أستجب لكم.» وإنّا ندعو فلا يستجاب لنا!

قال: لأنّكم لاتفون (٣) لله (٤) بعهده، وأنّ الله يقول (٥): «أوفوا بعهدي أوف بعهدكم.» والله، لو وفيتم لله، لوفي [الله](٢) لكم.

وفي نهج البلاغة (٧): من أعطى الدعاء لم يُحرَم الإجابة. قبال الله ﷺ: «ادعوني أستجب لكم».

وفي كتاب من لايحضره الفقيه (١٠)، خطبة لأميرالمؤمنين الله خطب بها يوم الجمعة، وفيها: وأكثروا فيه التضرع والدعاء ومسألة الرحمة والغفران، فإن الله كل الله كل من دعاه، ويورد النار من عصاه وكل مستكبر (١٠) عن عبادته، قال الله كلك: «ادعوني أستجب لكل من دعاه أن الذين يستكبرون عن عبادتي سيدخلون جهنم داخرين».

وفي كتاب الاحتجاج (١٠) للطبرسي الله : عن أبي عبدالله الله حديث طويل، وفيه قال السائل: ألست تقول: يقول الله تعالى: «ادعوني أستجب لكم» وقد نرى المضطر [يدعوه] فلا يجاب له، والمطبع يستنصره على عدوه فلا ينصره ؟

قال: ويحك، ما يدعوه أحد إلّا استجاب له، أمّا الظالم (١١) فدعاؤه مردود إلى أن يتوب إليه، وأمّا المحقّ فإنّه إذا دعاه استجاب له وصرف عنه البلاء من حيث لا يعلمه، أو ادّخر له ثواباً جزيلاً ليوم حاجته إليه، وإن لم يكن الأمر الذي سأل العبد خيراً له إن

١. نفس المصدر ٢٧١. وجد في ن.

٣. كذا في المصدر، وفي النسخ: لا توفون. ٤. ق، ش، م، ي، المصدر: الله.

٥. البقرة /٤٠. ٦. من المصدر.

٧. النهج /٤٩٤، الحكمة ١٣٥. والاستشهاد بالأية لايوجد في نص كلامه الله ولكن أوردها الرضي الله بعد ذكره دليلاً عليه من الكتاب المجيد.
 ٨. الفقيه ٢٧٧١، ح ١٢٦٢.

٩. ش، ق: متكثير.
 ٩. ش، ق: متكثير.

١١. ن: للظالم.

اعطاه أمسك عنه، والمؤمن العارف بالله ربّما عزّ عليه أن يدعوه فيما لا يدري أصواب ذلك أم خطأ.

وفي أدعية الصحيفة السجّاديّة (١): وقلت «ادعوني أستجب لكم إنّ الذين يستكبرون عن عبادتي سيدخلون جهنّم داخرين» [فسمّيت دعاءك عبادةً، وتركه استكباراً، وتوعّدت على تركه (٢) دخول جهنّم داخرين (٣).

إلىٰ قوله: كان إذا بعث نبيّاً، قال له: إذا أحزنك أمر تكرهه، فادعني، أستجب لك (٥٠). وإنّ الله تعالىٰ أعطى أمّتي ذلك حيث يقول: «ادعوني أستجب لكم».

وفي كتاب جعفر بن محمّد الدوريستي (١) بإسناده إلى حفص (١) بن غياث النخعيّ قال: سمعت الصادق جعفر بن محمّد عليه يقول: إذا أراد أحدكم أن لا يسأل ربّه تعالى شيئاً إلّا أعطاه، فلييأس من الناس (٨) كلّهم، ولا يكون له رجاء إلّا عندالله ﷺ. فإذا علم الله تعالىٰ ذلك من قلبه (١) لم يسأله (١٠) شيئاً إلّا أعطاه.

وفي مجمع البيان (١١٠): وقد روى معاوية بن عمّار قال: قلت لأبي عبدالله عليه الله الله الله الله الله الله فداك، ما تقول في رجلين دخلا المسجد جميعاً، كان أحدهما أكثر صلاة والآخر أكثر دعاء، فأيّهما أفضل ؟

١. الصحيفة السجادية، الدعاء ٤٥.

٢. كذا في المصدر. وفي ق، ش: ترك الدعاء. وفي سائر النسخ: تركه الدعاء.

٣. ليس في ن. ٤. قرب الإسناد ٤١/.

٥. ق، ش، ن، المصدر: لكم، ٢٠ نور الثقلين ٢٨/٤، ح ٧٧.

٧. ق،ش،ن: جعفر. ٨. ق:النار.

٩. ن: قِبُله. ٩. ن، ش، م: لم يسأل.

١١. المجمع ٢٩/٤.

الجزء الحادي عشر / سورة المؤمن (غافر)................ ٣٩٩

قال:كلّ حسن.

قلت: قد علمت، ولكن أيّهما أفضل؟

قال: أكثرهما دعاءً، أما تسمع قول الله تعالى: «ادعوني أستجب لكم» (إلى آخر الآية)!؟ وقال: هي العبادة الكبرئ.

وروي (١) عن زرارة، عن أبي جعفر للبيَّلِا في هذه الآية، قال: هو الدعاء، وأفـضل العبادة الدعاء.

وفي أصول الكافي (٢)، بإسناده إلى المعلىّ بن خنيس: عن أبي عبدالله عليَّا قال: قال رسول الله عَلَيْلِيًّا : قال رسول الله عَلَيْلِيًّا: عن استذلّ عبدي المؤمن، فقد بارزني بالمحاربة.

إلىٰ قوله ﷺ: وإنَّه ليدعوني في الأمر، فأستجيب له بما هو خير له.

عليّ بن إبراهيم الله الله عن أبيه، عن حمّادبن عيسى، عن حريز (١٠)، عن زرارة، عن أبي جعفر عليّ قال: إنّ الله الله على يعلن يستكبرون عن عبادتي سيد خلون جهنّم داخرين.» قال: هو الدعاء، وأفضل العبادة الدعاء.

محمّد بن يحيى (٥)، عن أحمد بن محمّد، عن محمّد بن إسماعيل وابن محبوب، جميعاً، عن حنّان بن سدير، عن أبيه قال: قلت لأبي جعفر عليه أيّ العبادة أفضل؟ فقال: ما من شيء أفضل عندالله الله من أن يُسأل ويُطلَب ممّا عنده، وما من أحد أبغض إلى الله الله ممّن يستكبر عن عبادته ويسأل ما عنده.

عليّ بن إبراهيم (٢)، عن أبيه، عن حمّادبن عيسى، عن أبي عبدالله عليه قال: سمعته يقول: ادع ولا تقل: قد فرغ من الأمر، فإنّ الدعاء هو العبادة، إنّ الله على يقول: «إنّ الذين يستكبرون عن عبادتي سيدخلون جهنّم داخرين.» وقال: «ادعوني أستجب لكم».

١. نفس المصدر والموضع.

٣. نقس المصدر ٤٦٧، ح ١.

٥. نفس المصدر /٤٦٦، ح ٢.

۲. الکافی ۳۵٤/۲، ح ۱۱.

٤. ق، ش: جرير.

٦. نفس المصدر /٤٦٧، ح ٥.

عدّة من أصحابنا (۱)، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسين بن سعيد، عن النفر بن سويد، عن القاسم بن سليمان، عن عبيدبن زرارة، عن أبيه، عن رجل قال: قال أبوعبدالله عليه الدعاء هو العبادة التي قال الله تكان الذين يستكبرون عن عبادتي» (الآية) ادع الله تكان ولا تقل: إن الأمر (۲) قد فرغ منه.

قال زرارة: إنّما يعني: لا يمنعك إيمانك بالقضاء والقدر أن تبالغ بالدّعاء وتجتهد فيه.

عليّ بن إبراهيم (٣)، عن أبيه ، عن عثمان بن عيسى ، عمّن حدّثه ، عن أبي عبدالله عليه الله عليه الله على الله على الله على الله على الله على أطلبهما فلا أجدهما .

قال: وما هما؟

قلت: قول الله ﷺ: «ادعوني أستجب لكم» فندعوه ولا نرى إجابة.

قال: أفترى (٦) الله ﷺ أخلف وعده؟

قلت: لا.

قال: فممّ ذلك؟

قلت: لا أدرى!

قال: لكنِّي أخبرك، من أطاع الله عليَّ فيما أمره ثمّ دعاه من جهة الدعاء أجابه.

قلت: وماجهة الدعاء؟

قال: تبدأ فتحمد الله وتذكر نعمه عندك، ثمّ تشكره، ثمّ تصلّي على النبيّ الله على النبيّ الله على النبيّ الله تذكر ذنوبك فتقرّ بها، ثمّ تستعيذ منها، فهذا جهة الدعاء. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

١. نفس المصدر /٤٦٧، ح٧.

٣. نفس المصدر ١٤٨٦، ح ٨.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: آيتين.

۲. ليس في م. وفي ن، ت، ي، ر: الله.

٤. من المصدر.

٦. في ق، ش، ن، ت،، زيادة: عليٰ.

محمّد بن يحيى (١)، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن ابن فضّال، عن ابن بكير (٢)، عن محمّد بن مسلم قال: قال أبو عبدالله عليه إنّ في كتاب أمير المؤمنين عليه إنّ المدحة قبل المسألة، فإذا دعوت الله على فمجّده.

قلت: كيف أمجده؟

قال: تقول: يا من هو أقرب إليّ من حبل الوريد، يا فعّالاً لما يريد، يا من يحول بين المرء وقلبه، يا من هو بالمنظر الأعلى، يا من ليس كمثله شيء.

الحسين بن محمّد (٣)، عن معلّى بن محمّد، عن الحسن (٤) بن عليّ، عن حمّاد بن عثمان (٥)، عن الحارث بن المغيرة قال: قال أبو عبدالله الله الدا أردت أن تدعو فمجّد الله عليه وأحمده وسبّحه وهلّله وأثن عليه، وصلّ على محمّد وآل محمّد، ثمّ سل تُعطّ.

أبو عليّ الأشعريّ (٦)، عن محمّد بن عبدالجبّار، عن صفوان، عن عيص بن القاسم قال: قال أبو عبدالله عليّ إذا طلب أحدكم الحاجة فليثنِ على ربّه وليمدحه، فإنّ الرجل إذا طلب الحاجة من السلطان هيّاً له من الكلام أحسن ما يقدر عليه، فإذا طلبتم الحاجة فمجّدوا الله العزيز الجبّار وامدحوه وأثنوا عليه، تقول:

يا أجود من أعطى، ويا خير من سُئِل، يا أرحم من استُرحِم، يا أحد يا صمد، يا من لم يلد ولم يولد، ولم يكن له كفواً أحد، يا من لم يتّخذ صاحبة ولا ولداً، يا من يفعل مايشاء، ويحكم ما يريد، ويقضي ما أحب، يا من يحول بين المرء وقلبه، يا من هو بالمنظر الأعلى، يا من ليس كمثله شيء يا سميع يا بصير.

وأكثر من أسماء الله، [فإنّ أسماء الله](٧)كثيرة، وصلّ على محمّد وآله، وقل: اللهمّ

٢. ق، ش، ن، ت: عن أبي بكير.

٤. ق، ش، م: الحسين.

٦. نفس المصدر (٤٨٥) ح ٦.

١. نفس المصدر /٤٨٤، ح ٢.

٣. نفس المصدر (٤٨٥) ح ٥.

٥. ق، ش: عيسئ.

۷. لیس فی ن، ت، م، ی، ر.

أوسع عليَّ من رزقك الحلال ما أكفّ به وجهي، وأؤدّي بـه عـن أمـانتي، وأصـل بـه رحمي، ويكون عوناً لي في الحجّ والعمرة.

وقال: إنّ رجلاً دخل المسجد فصلَىٰ ركعتين، ثمّ سأل الله ﷺ: عجّل العبد ربّه.

وجاء آخر فصلَىٰ ركعتين، ثمّ أثنىٰ علىٰ الله ﷺ وصلّىٰ علىٰ النبيّ ﷺ. فقال رسول الله ﷺ: سل، تُعطَ.

عدّة من أصحابنا (۱)، عن سهل بن زياد، عن عليّ بن أسباط، عمّن ذكره، عن أبي عبدالله عليِّة قال: من سرّه أن تستجاب دعوته فليطيّب (۲) مكسبه.

عليّ بن إبراهيم (٣)، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن عبدالله بن المغيرة، عن غير واحد من أصحابنا قال: قال أبو عبدالله الله العبد الوليّ لله سبحانه يدعو الله الله واحد من أصحابنا قال: قال أبو عبدالله الموكّل به: اقض لعبدي حاجته، ولا تعجّلها، فاني الأمر ينوبه، فيقول (٤) للملك الموكّل به: اقض لعبدي حاجته، ولا تعجّلها، فإني أشتهي أن أسمع نداءه وصوته. وإنّ العبد العدو لله اليدعو الله الأمر ينوبه، فيقال (٥) للملك الموكّل به: اقض [لعبدي] (٦) حاجته وعجّلها، فإني أكره أن أسمع نداءه وصوته.

قال: فيقول الناس: ما أُعطى هذا إلَّا لكرامته، ولا مُنِع هذا إلَّا لهوانه.

محمّد بن يحيئ (٧)، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن ابن محبوب، عن هشام بن سالم، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله للله قال: لا يزال المؤمن بخير ورجاء رحمة من الله الله على ما لم يستعجل فيقنط ويترك الدعاء.

قلت: له: كيف يستعجل؟

٢. المصدر: فليطب،

٤. كذا في المصدر، وفي النسخ: فقال.

٦. من المصدر مع المعقوفتين.

١. نفس المصدر ٤٨٦٠ ح ٩.

٣. نفس المصدر /٤٩٠، ح ٧.

٥. كذا في المصدر، وفي النسخ: فقال.

٧. نفس المصدر /٤٩٠، ح ٨.

قال: يقول: قد دعوت منذ كذا وكذا وما أرى الإجابة!

الحسين (١) بن محمّد (٢)، عن أحمد بن إسحاق، عن سعدان بن مسلم، عن إسحاق بن عمّار، عن أبي عبدالله عليُّلا قال: إنّ المؤمن عَلَى ليدعو الله في حاجته، فيقول الله عَلَى: أخّروا إجابته شوقاً إلى صوته ودعائه. فإذاكان يوم القيامة قال الله ﷺ: عبدي، دعوتني فأخّرت إجابتك وثوابك كذا وكذا، ودعوتني في كذا وكذا فأخّرت إجابتك وثـوابك كذا وكذا.

قال (٣): فيتمنَّىٰ المؤمن أنَّه لم تُستجَب له دعوة في الدنيا ممَّا يرىٰ من حسن الثواب. عليّ بن إبراهيم الله (١٤): [عن أبيه](٥) عن ابن أبي عمير، عن هشام بن سالم، عن أبي عبدالله عليُّ إلى قال: لا يزال الدعاء محجوباً حتى يُصلِّي على محمّد وأل محمّد.

عليّ بن محمّد (٦)، عن ابن جمهور، عن أبيه، عن رجاله قال: قال أبو عبدالله للرهج الله الله الله الله الم من كانت له إلى رُجُك الله حاجةً ، فليبدأ بالصلاة على محمّد و أل محمّد ، ثمّ يسأل حاجته ، ثمّ يختم بالصلاة على محمّد وآل محمّد، فإنّ الله ﷺ أكرم من أن يقبل الطرفين ويدع الوسط إن (٧)كانت الصلاة على محمّد وأل محمّد، لا تحجب عنه.

وفي الكافي (٨): الحسين بن محمّد، عن معلّى بن محمّد، عن الوشّاء، عن أبان بن عثمان، عن الحسن بن المغيرة (٩)، أنَّه سمع أبا عبدالله عليه يقول: إنَّ فضل الدعاء بعد الفريضة على الدعاء بعد النافلة؛ كفضل الفريضة على النافلة.

قال: ثمَّ قال: ادعه ولا تقل: قد فرغ من الأمر. فإنَّ الدعاء هـو العبادة، إنَّ الله عليَّة يقول: «إنَّ الذين يستكبرون عن عبادتي سيدخلون جهنَّم داخرين.» وقال: «ادعـوني أستجب لكم».

٢. نفس المصدر /٤٩٠، ح ٩.

٤. نفس المصدر /٤٩١، ح ١.

٦. نفس المصدر ٤٩٤، ح ١.

۸. الکافی ۳٤١/۳، ح ٤.

١. ق،ي،: الحسن.

٢. ليس في ن.

٥. يوجد في ن، المصدر. ٧. نفس المصدر: إذ [ا].

٩. كذا في المصدر وجامع الرواة ٢٣٧/١، وفي النسخ: الحارث بن المغيرة.

وقال: إذا أردت أن تدعو الله (۱) فمجّده وأحمده وسبّحه وهلّله وأثن عليه، وصلّ على النبيّ عَلِيهُ ثمّ سل تُعطَ.

وفي عيون الأخبار (٢)، في باب مجلس الرضاعائيَّة مع سليمان المروزيّ حـديث طويل، فيه قال الرضاعائيَّة : يا جاهل، فإذا علم الشيء فقد أراده ؟

قال سليمان: أجل.

قال: فإذا لم يرده لم يعلمه؟

قال سليمان: أجل.

قال: من أين قلت ذاك، وما الدليل على أنّ إرادته علمه ؟ وقد يعلم مالا يريده أبداً، وذلك قوله (٣) تعالى: «ولئن شئنا لنذهبنّ بالذي أوحينا إليك.» فهو يعلم كيف يُذهِب به وهو لايُذهِب به أبداً.

قال سليمان: لأنَّه قد فرغ من الأمر، فليس يزيد فيه شيئاً.

قال الرضاعاليُّلا : هذا قول اليهود، فكيف قال: «ادعوني أستجب لكم»؟

قال: سليمان: إنّما عنى بذلك: أنّه قادر عليه.

قال: أفيعد مالا يفي به؟ فكيف قال<sup>(٤)</sup>: «يزيد في الخلق ما يشاء.» وقال<sup>(٥)</sup> الله عند مالا يفي به؟ وعنده أمّ الكتاب، وقد فرغ من الأمر؟ فلم يحر<sup>(١)</sup> جواباً.

وفي كتاب الخصال (٧): عن الوليدبن صبيح، عن أبي عبدالله للسلا قال: كنت عنده وعنده جفنة من رطب، فجاء سائل فأعطاه، ثمّ جاء سائل (آخر) فأعطاه، [ثمّ جاء أخر (٩) فأعطاه)] أخر (٩) فأعطاه]

۲

۲. العيون ۱۵۱/۱،ح ۱.

٤. فاطر ١/.

٦. أي سكت ولم يتكلّم.

٨. من المصدر،

١٠. ليس في ق.

۱. ليس في ن، ت، م، ي، ر.

٣. الإسراء ٨٦/.

٥. الرعد ٣٩/.

٧. الخصال /١٦٠، ح ٢٠٨.

٩. كذا في المصدر، وفي النسخ: سائل.

ثمّ قال: إنّ رجلاً لوكان له مال يبلغ ثلاثين أو أربعين ألفاً ثمّ شاء أن لا يبقى منه شيء إلّا قسّمه في حقّ فعل، فيبقى لا مال له، فيكون من الثلاثة الذين يُرَدّ دعاؤهم عليهم. قال: قلت: جعلت فداك، من هم؟

قال: رجل (۱) رزقه الله مالاً فأنفقه في وجوهه ثمّ قال: يــا ربّ، ارزقــني. [فـيقول الله ﷺ: أولم أرزقك!؟](۲). ورجل دعا على امرأته وهو ظالم لها، فيقال له: ألم اجعل أمرها بيدك؟! ورجل جــلس فــي بــيته وتــرك الطلب ثــمّ يـقول: يــا ربّ، ارزقــني، فيقول ﷺ: ألم أجعل لك السبيل إلى الطلب للرزق!؟

عن معاوية بن عمّار (٣)، عن أبي عبدالله للطِّلِّ قال يا معاوية ، من أعطى ثلاثة لم يُحرَم ثلاثة : من أعطى الدعاء أعطى الإجابة ، ومن أعطى الشكر أعطى الزيادة ، ومن أعطى التوكل أعطى النوادة ، ومن أعطى التوكل أعطى الكفاية ، فإنّ الله و الله تقول في كتابه (٤): «ومن يتوكّل على الله فهو حسبه .» ويقول (٥): «لئن شكرتم لأزيدنكم .» ويقول : «ادعوني أستجب لكم».

عن عليّ بن أبي طالب (٢) عليه من رسول الله على (١٠) أنّه قال على وصيته له: يا عليّ، أربعة لا تُردّ لهم دعوة: إمام عادل، ووالد لولده، والرجل يدعو لأخيه بظهر الغيب، والمظلوم، يقول الله جلّ وجلاله: وعزّتي وجلالي، لأنتصرن لك ولو بعد حين. عن أميرالمؤمنين (١٠) عليه قال: إنّ الله تبارك وتعالى أخفى أربعة في أربعة: أخفى إجابته في دعوته، فلا تستصغرن شيئاً من دعائه فربّما وافق إجابته وأنت لا تعلم.

عن أبي عبدالله (٩) عليه قال: قال رسول الله عَيَاليه : خمسة لا يستجاب لهم: رجل جعل الله بيده طلاق امرأته فهي تؤذيه وعنده ما يعطيها ولم يخلّ سبيلها، ورجل أبق مملوكه

كذا في المصدر. وفي النسخ: من.
 كذا في المصدر مع المعقوفتين.

٣. نفس المصدر /١٠١، ح ٥٦. وفيه: عن معاويةبن وهب.

٤. الطلاق /٣.

٨. نفس المصدر /٢٠٩، ح ٣١. ٩. نفس المصدر /٢٩٩، ح ٧١.

ثلاث مرّات ولم يبعه، ورجل مرّ بحائط مائل وهو يقبل إليه ولا يسرع المشمي حمتًى سقط عليه، ورجل أقرض رجلاً (١) مالاً فلم يشهد عليه، ورجل جلس في بيته وقال: اللهمّ ارزقني، ولم يطلب.

عن نوف (٢)، عن أميرالمؤمنين الله أنه قال: يا نوف، إيّاك أن تكون عشاراً أو شاعراً أو شاعراً أو شرطيّاً أو عريفاً (٣) أو صاحب عرطبة، وهي الطنبور، أو صاحب كوبة، وهو الطبل، فإنّ نبيّ الله عَلَيْ خرج ذات ليلة فنظر إلى السماء فقال: إنّها الساعة التي لا تُردّ فيها دعوة، إلّا دعوة [عريف أو دعوة] (٤) شاعر [أو دعوة عاشر] (٥) أو دعوة شرطيّ أو صاحب عرطبة أو صاحب كوبة.

وفسي كستاب تسواب الأعسمال (٦)، بسإسناده إلى عسليّ بن أسباط، يسرفعه إلى أميرالمؤمنين الله عنه قال: من قرأ مائة آية من القرآن من أيّ القرآن شاء، ثمّ قال: يما الله، سبع مرّات، فلو دعا على الصخرة لقلعها إن شاء الله.

وفي كتاب التوحيد (٧)، بإسناده إلى موسى بن جعفر لليلا قال: قال قوم للصادق للله : ندعو فلا يستجاب لنا.

قال: لأنَّكم تدعون من لا تعرفونه.

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (١٠) بإسناده إلى الحسن بن عليّ بن أبي حمزة (١٠) الثماليّ : عن أبيه ، عن الصادق للله جعفر بن محمّد ، عن أبيه ، عن آبائه قال : قال رسول الله عَلَيْهُ : حدّثني جبرئيل ، عن ربّ العزّة على أنّه قال : من علم أنّه لا إله إلّا أنا وحدي ،

١. يوجد في ن، المصدر . ٢٣٧ - ٢٣٨ ح ٤٠ .

٣. العريف: القيّم بأمر القوم الذي عُرف بذلك وشهر. وقيل: النقيب، وهو دون الرئيس. وقيل: العريف يكون على نفير، والمنكب يكون على خمسة عرفاء ونحوها، ثمّ الأمير فوق هؤلاء.

٤. ليس في ق. ٥. من المصدر.

تواب الأعمال /۱۳۰، ح ۱.
 التوحيد /۲۸۹ - ۲۸۹ - ۷.

٨. كمال الدين /٢٥٨، ح ٣.

٩. كذا في المصدر وجامع الرواة ٢٠٨١. وفي النسخ: الحسينين عليَّ بن أبي حمزة.

وأنّ محمّداً عبدي ورسولي، وأنّ عليّ بن أبي طالب الله خليفتي، وأن (١) الأئمة من ولده حججي، أدخله الجنّة برحمتي وأنجيه (٢) من النار بعفوي، وأبحت له جواري، وأوجبت له كرامتي، وأتممت عليه نعمتي، وجعلته من خاصّتي وخالصتي، إن ناداني لبيّته، إوإن دعاني أجبته، إن سألني أعطيته، وإن سكت ابتدأته، وإن أساء رحمته، وإن فرّ منّي دعوته، وإن رجع إليّ قبلته، وإن قرع بابي فتحته.

ومن لم يشهد أن لاإله إلا أنا [وحدي، أو شهد بذلك]<sup>(1)</sup> ولم يشهد أن محمّداً عبدي ورسولي، أو شهد بذلك [ولم يشهد أنّ عليّ بن أبي طالب خليفتي، أو يشهد بذلك]<sup>(0)</sup> ولم يشهد أنّ الأئمة من ولده حججي، فقد جحد نعمتي، وصغّر عظمتي، وكفر بآياتي وكتبي، إن قصدني حجبته، وإن سألني حرمته، وإن ناداني لم أسمع نداءه، وإن دعاني لم أستجب دعاءه، وإن رجاني خيّبته، وذلك جزاؤه منّي وما أنا بظلام للعبيد. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي كتاب معاني الأخبار (٢)، بإسناده إلى أبي خالد الكابليّ قال: سمعت زيس العابدين عليّ بن الحسين عليّ لله يقول: الذنوب التي تردّ الدعاء سوء النية وخبث السريرة والنفاق مع الإخوان، وترك التقرّب إلى الله على بالبرّ والصدقة، واستعمال البذاء (٧) والفحش في القول، والحديث طويل. أخذت منه موضع الحاجة.

١. كذا في ن، المصدر، وفي سائر النسخ: «من بعدي و» بدل «وأنّ».

٢. المصدر: نجيته. ٣. من المصدر.

٤. من المصدر.

٦. المعاني /٢٧١، ح ٢.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: البلاء. والبذاء: السفه والفحش في المنطق.

٨. تأويل الأيات الباهرة ٢/٢٣٥، ح ١٦.

ولو وكلنا إلى أنفسنا لكنًا كبعض الناس، ولكن نحن الذين قال الله تعالى لنا: «ادعوني أستجب لكم».

﴿ اللهُ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ اللَّيْلَ لِتَسْكُنُوا فِيهِ ﴾: لتستريحوا فيه ، بأن خلقه بارداً مظلماً ليؤدي إلى ضعف الحركات (١) وهدوء الحواس.

﴿ وَالنَّهَارَ مُبْصِراً ﴾: يُبصَر فيه، أو به.

وإسناد الإبصار إليه مجاز فيه مبالغة ، ولذلك عدل به عن التعليل إلى الحال (٢)

﴿إِنَّ اللَّهَ لَذُو فَضْل ﴾: لا يوازيه فضل، وللإشعار به لم يقل: لمفضل.

﴿ عَلَى النَّاسِ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لاَ يَشْكُرُونَ ﴾ ٢ الجهلهم بالمنعم، وإغفالهم مواضع النعم.

وتكرير «الناس» لتخصيص الكفران بهم.

﴿ ذَٰلِكُمُ ﴾ : المخصوص بالأفعال المقتضية للألوهيّة والربوبيّة

﴿ اللهُ رَبُّكُمْ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ لاَ اِلٰهَ اِلَّا هُوَ ﴾ : أخبار مترادفة ، تخصّص اللاّحقة السابقة وتقرّرها .

وقرئ (٣): «خالقَ» بالنصب على الاختصاص، فيكون «لا إله إلّا هو» استثنافاً بما هو ؛ كالنّتيجة للأوصاف المذكورة .

﴿ فَأَنَّىٰ تُؤْفَكُونَ ﴾ ٢٠ فكيف، ومن أيّ وجه تُصرَفون عن عبادته إلىٰ عبادة غيره.

﴿كَذَلِكَ يُؤْفَكُ الَّذِينَ كَانُوا بِآيَاتِ اللهِ يَجْحَدُونَ ﴾ ﴿ كَذَلِكَ يُؤْفَكُ الَّذِينَ كَانُوا بِآيَاتِ اللهِ يَجْحَدُونَ ﴾ ﴿ كَذَلِكَ يَا أَفُكُ عَنِ الحقّ كُلُّ من جحد بآيات الله ولم يتأمّلها.

﴿ اللهُ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ قَـرَاراً وَالسَّمَاءَ بِنَآءٌ ﴾: استدلال آخر بأفعال أُخر مخصوصة.

١. ي، ر: المحرّكات.

٢. أي أصله على قياس ما سبق أن يقال: والنهار لتبصروا فيه، فعدل إليه للمبالغة.

٣. أنوار التنزيل ٣٤٠/٢.

﴿ وَصَوَّرَكُمْ فَأَخْسَنَ صُورَكُمْ ﴾ : بأن خلقكم منتصب القامة ، بادي البشرة ، متناسب الأعضاء والتخطيطات ، متهيّأ لمزاولة الصنائع واكتساب الكمالات.

﴿ وَرَزَقَكُمْ مِنْ الطَّيِّيَاتِ ﴾: اللذائذ.

﴿ ذَلِكُمُ اللهُ رَبُّكُمْ فَتَبَارَكَ اللهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ ﴾ ۞: فإنّ كلّ ما سواه مربوب مفتقر بالذّات معرض للزوال.

﴿ هُوَ الْحَيُّ ﴾: المتفرّد بالحياة الذاتيّة.

﴿ لاَ اِلَّهَ اِلَّا هُوَ ﴾ : إذ لا موجود يساويه ، أو يدانيه في ذاته وصفاته .

﴿ فَادْعُوهُ ﴾: فاعبدوه.

﴿مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ ﴾ : أي الطاعة من الشرك والرياء.

﴿الْحَمْدُ اللهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ ١٠ قائلين له.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): حدّ ثني أبي، عن القاسم بن محمّد عن سليمان بن داود، رفعه قال: قال عليّ بن الحسين للسلّ : إذا قال أحدكم: لا إله إلّا الله، فليقل: الحمد لله ربّ العالمين. [فإنّ الله يقول: «هو الحيّ لا إله إلّا هو فادعوه مخلصين له الديس الحمد لله ربّ العالمين»] (٢).

﴿ قُلْ إِنِّي نُهِيتُ أَنْ أَعْبُدَ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِ الله لَمَّا جَاءَنِيَ الْبَيِّنَاتُ مِنْ رَبِّي﴾: من الحجج والآيات، فإنّها مقوّية لأدلّة العقل منبّهة عليها.

﴿ وَأُمِرْتُ أَنْ أُسْلِمَ لِرَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ ۞: أن أنقاد له وأخلص له ديني .

﴿ هُوَ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ تُرابٍ ثُمَّ مِنْ نُطْفَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ ثُمَّ يُخْرِجُكُمْ طِفْلاً﴾: أطفالاً.

والتوحيد، لإرادة الجنس. أو علىٰ تأويل كلّ واحد منكم.

﴿ ثُمَّ لِتَبْلُغُوا اَشُدَّكُمْ ﴾ : «اللاّم» فيه متعلّق بمحذوف؛ وتقديره: ثمّ يبقيكم لتبلغوا. وكذلك في قوله:

١. تفسير القمّي ٢٥٩/٢ ٢٦٠.

﴿ ثُمَّ لِتَكُونُوا شَيُوخاً ﴾: ويجوز عطفه على «لتبلغوا».

وقرئ (١): «شِيوخاً» بالكسر، و«شيخاً»؛ كقوله: «طفلاً».

وقرأ (٢) نافع وأبو عمرو وحفص وهشام: «شُيوخاً» بضمّ الشين.

وقرئ: «شيخوخة».

وفي كتاب الخصال (٣): عن أبي عبدالله عليه قال: يؤتئ بالشيخ يوم القيامة فيدفع إليه كتابه، ظاهره ممّا يلي الناس فلا يرئ إلّا مساوئ، فيطول ذلك عليه، فيقول: يا ربّ، أتأمر بي (١) إلى النار؟

فيقول الجبّار عَلَهُ: يا شيخ ، إنّي أستحي أن أعذَبك وقد كنت تصلّي لي في دار الدنيا ، اذهبوا بعبدي إلئ الجنّة .

﴿ وَمِنْكُمْ مَنْ يُتَوَفِّىٰ مِنْ قَبْلُ ﴾ : من قبل الشيخوخة ، أو بلوغ الأشدّ.

﴿ وَلِتَبُلُغُوا ﴾: ويفعل (٥) ذلك لتبلغوا.

﴿ أَجَلاً مُسَمِّي ﴾ : هو وقت الموت، أو يوم القيامة.

﴿ وَلَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ ٢٠٠ ما في ذلك من الحجج [والعبر]١٠٠.

﴿ هُوَ الَّذِي يُحْيِي وَيُمِيتُ فَإِذَا قَضَىٰ آمْراً ﴾ : فإذا أراده .

﴿ فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ﴾ ﴿: فلا يحتاج في تكوينه إلىٰ عدّة و تجشّم كلفة.

و «الفاء» الأولىٰ للدلالة علىٰ أنَّ ذلك نتيجة ما سبق، من حيث أنّه يقتضي قدرة ذاتيّة غير متوقّفة علىٰ العدد والموادّ.

﴿ اَلَمْ تَرَ اِلَى الَّذِينَ يُجَادِلُونَ فِي آيَاتِ اللهِ آنَّى يُصْرَفُونَ ﴾ ﴿ : عن التصديق.

وتكرير ذمّ المجادلة، لتعدّد المجادِل والمجادَل فيه. أو للتأكيد.

﴿ الَّذِينَ كَذَّبُوا بِالْكِتَابِ ﴾ : بالقرآن. أو بجنس الكتب (٧) السماويّة.

٣. الخصال ٥٤٦، ح ٢٦.

٥. غيرن: ليفعل.

٧. ت: الكتاب. وفي ق تكزر «الكتب».

ا و۲. أنوار التنزيل ۳٤٠/۲.

٤. ق، المصدر: أتأمرني.

٦. من ن.

الجزء الحادي عشر / سورة المؤمن (غافر)..............

﴿ وَبِمَا آرْسَلْنَا بِهِ رُسُلَنَا ﴾: من سائر الكتب أو الوحي والشرائع.

﴿ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴾ ٢٠ : جزاء تكذيبهم.

﴿ إِذِ الْأَغْلَالُ فِي أَعْنَاقِهِمْ ﴾: ظرف «ليعلمون»، إذ المعنى على الاستقبال، والتعبير بلفظ المضيّ (١) لتيقّنه.

﴿ وَالسَّلاَسِلُ ﴾: عطف على «الأغلال». أو مبتدأ خبره

﴿ يُسْحَبُونَ ﴾ ﴿ فِي الْحَمِيمِ ﴾ : والعائد محذوف؛ أي يُسحَبون بها. وهو علىٰ الأوّل حال.

وقرئ (٢): «والسلاسل يَسحبون» بالنصب وفتح الياء، على تقديم المفعول وعطف الفعليّة على الاسميّة. «والسلاسلِ» بالجرّ حملاً على المعنى «إذ الأغلال في أعناقهم» بمعنى: أعناقهم في الأغلال. أو إضماراً للباء، ويدلّ عليه لقراءةٍ به.

﴿ ثُمَّ فِي النَّارِ يُسْجَرُونَ ﴾ في: يُحرَقون، من سجر التنور: إذا ملأه بالوقود. ومنه السجير للصديق؛ كأنه سُجِر بالحبّ؛ أي مُلِئ. والمراد: تعذيبهم بأنواع من العذاب، ويُنقَلون عن بعضها إلىٰ بعض.

﴿ ثُمَّ قِيلَ لَهُمْ آيْنَ مَا كُنْتُمْ تُشْرِكُونَ ﴾ ۞ ﴿ مِنْ دُونِ اللهِ قَالُوا ضَلُّوا عَنَّا ﴾ : غــابـوا عــنّا، وذلك قبل أن تُقرَن بهم آلهتهم. أو ضاعوا عنّا، فلم نجد منهم ماكنّا نتوقّع منهم.

وفي الكافي (٣): عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد وسهل بن زياد. وعليّ بن إبراهيم، عن أبيه، جميعاً، عن ابن محبوب، عن عليّ بن رئاب [عن ضريس الكناسي](٤) قال: قال أبوجعفر عليّه : إنّ لله ناراً في المشرق.

إلى أن قال: فأمّا النصّاب من أهل القبلة فإنّهم يُخَدّ لهم خدّ إلى النار التي خلقها [الله] (٥) في المشرق، فيدخل عليهم منها اللهب والشرر والدخان وفورة الحميم إلى يوم القيامة، ثمّ مصيرهم إلى الحميم «ثمّ في النار يسجرون ثمّ قيل لهم أين ما كنتم

٢. أنوار التنزيل ٣٤١/٢.

٤ و٥. من المصدر.

١. ليس في ن، ي.

۳. الكافي ۲٤٦/۳\_۲٤٧، ح ١.

تدعون (١) من دون الله)؛ أي أين إمامكم الذي اتّـخذتموه دون الإمـام الذي جـعله الله للناس إماماً. والحديث طويل. أخذت منه موضع الحاجة.

وفي بصائر الدرجات (٢): عليّ ، عن العبّاس بن عامر ، عن أبان عن بشير النبّال ، عن أبي جعفر عليّه أنّه قال : كنت (٣) خلف أبي وهو على بغلته ، فنفرت بغلته ، فإذا (٤) شيخ في عنقه سلسلة و رجل يتبعه (٥).

فقال: يا عليّ بن الحسين، اسقني [اسقني](١٠).

فقال الرجل (٧): لا تسقه ، لا سقاه الله. وكان الشيخ معاوية.

الحجّال (١٠)، عن الحسن بن الحسين، عن ابن سنان، عن عبدالملك القّميّ، عن إدريس، عن (١٠) أخيه قال: سمعت أبا عبدالله عليه يقول: بينا أنا وأبي متوجّهان إلى مكّة، وأبي قد تقدّمني في موضع يقال له: ضجنان، إذ جاء رجل في عنقه سلسلة يجرّها (١٠٠)، [فأقبل على] (١١) فقال لي (١٣): اسقني، اسقني (١٣).

قال: فصاح بي أبي: لا تسقه، لا سقاه الله. و رجل (١٤) يتبعه حتَىٰ جذب سلسلته (١٥) وطرحه في أسفل درك من النار.

أحمد بن محمّد (١٦٠)، عن الحسين بن سعيد، عن إبراهيم بن أبي البلاد، عن عليّ بن الحمد بن أبي البلاد، عن عليّ بن المغيرة قال: نزل أبو جعفر عليّة [بوادي] (١٧) ضجنان، فقال ثلاث مرّات: لا غفر الله لك.

١. في المصحف: تشركون.

٣. ليس في ن،ي.

٥. في غيرن: اتبعه.

٧. يوجد في ن، المصدر.

٩. ليس في ن، ت، م، ي، ر.

١١. من المصدر. ُ

١٢. ليس في ش،ق.

١٥. المصدر: سلسلة فألقاه.

١٧. من المصدر.

۲. البصائر /۳۰۶\_۳۰۵، ح۱.

٤. في المصدر زيادة: رجل.

٦. من المصدر،

انفس المصدر /٣٠٥، ح ٢.

١٠. المصدر: تجرّها.

١٢. المصدر: له.

١٤. المصدر: قال: فرجل.

١٦. نفس المصدر /٣٠٥، ح ٣.

الجزء الحادي عشر / سورة المؤمن (غافر)...................

ثمّ قال لأصحابه: أتدرون لِمَ قلت ما قلت؟

فقالوا: لِمَ قلتَ، جعلنا الله فداك؟

قال: [مرّ](١) معاوية يجرّ سلسلة قد أدلى لسانه [يسألني أن](٢) أسـتغفر له، وأنّـه يقال: إنّ هذا واد(٢) من أودية جهنّم.

﴿ بَلْ لَمْ نَكُنْ نَدْعُو مِنْ قَبْلُ شَيْئاً ﴾: أي بل تبيّن لنا أنّا لم نكن نعبد شيئاً بـعبادتهم، فإنّهم ليسوا شيئاً يُعتَدّبه، كقولك: حسبته شيئاً فلم يكن.

﴿كَذَلِكَ ﴾: مثل هذا الضلال.

﴿ يُضِلُّ اللهُ الْكَافِرِينَ ﴾ ٢ : حتّىٰ لا يهتدوا إلىٰ شيء ينفعهم في الآخرة. أو يـضلّهم عن الهتهم، حتّىٰ لو تطالبوا لم يتصادفوا.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر عليّة في قوله: «الذين كذّبوا بالكتاب وبما أرسلنا به رسلنا -إلى قوله -: كذلك ينضل الله الكافرين.» فقد سمّاهم الله : كافرين (٥) مشركين، بأن كذّبوا بالكتاب، وقد أرسل الله على رسله بالكتاب، أو كذّب أبما أرسل به رسله من تأويل الكتاب، فهو مشرك كافر.

﴿ ذَلِكُمْ ﴾: الإضلال.

﴿ بِمَا كُنْتُمْ تَفْرَحُونَ فِي الْأَرْضِ ﴾ : تبطرون وتتكبّرون

﴿ بِغَيْرِ الْحَقِّ ﴾ : وهو الشرك والطغيان.

﴿ وَبِمَا كُنْتُمْ تَمْرَحُونَ ﴾ ٢٠ : تتوسّعون في الفرح.

والعدول إلى الخطاب، للمبالغة في التوبيخ.

٢. ليس في ق.

٤. تفسير القشى ٢٦٠/٢.

٦. ليس في ي، ق.

١. من المصدر.

٣. المصدر: وادي ضجنان.

المصدر: فقد سمّى الله الكافرين.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١)؛ وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر للسلِّ قال: الفرح والمرح والخيلاء (٢)كلّ ذلك في الشرك والعمل في الأرض بالمعصية.

وفي كتاب الخصال (٣): عن الأصبغبن نباتة قال: قال أميرالمؤمنين للتلا: وشعب الطمع أربع: الفرح والمرح واللجاجة والتكبّر (٤)، والفرح (٥) مكروه عند الله تعالئ والمرح خيلاء. والحديث طويل. أخذت منه موضع الحاجة.

وفي أصول الكافي <sup>(٦)</sup>، مثله.

﴿ ادْخُلُوا أَبْوَابَ جَهَنَّمَ ﴾ : الأبواب السبعة المقسومة لكم.

﴿خَالِدِينَ فِيهَا﴾: مقدّرين الخلود.

﴿ فَيِنْسَ مَثْوَى المُتَكَبِّرِينَ ﴾ ٢٠ عن الحقّ جهنّم. وكان مقتضى النظم: فبنس مدخل المتكبّرين. لكن لمّاكان الدخول المقيّد بالخلود سبب الثواء، ذكر المثوى.

﴿ فَاصْبِرْ إِنَّ وَعْدَ اللهِ ﴾ : بهلاك الكفّار .

﴿حَقُّ ﴾ : كانن لا محالة.

﴿ فَإِمَّا نُوِيَنَّكَ ﴾ : فإن نرك .

و«ما» مزيدة لتأكيد الشـرطيّة، ولذلك لحـقت النـون الفـعل، ولا تـلحق مـع «إن» وحدها.

﴿ بَعْضَ الَّذِي نَعِدُهُمْ ﴾ : وهو القتل والأسر.

﴿ أَوْ نَتُوفَّيَّنَّكَ ﴾ : قبل إنزاله .

﴿ فَالَّيْنَا يُرْجَعُونَ ﴾ ٢٠ : يوم القيامة ، فنجازيهم بأعمالهم .

وهو جواب «نتوفّينّك»، وجواب «نرينّك» محذوف؛ مثل: فذاك.

٢. أي العجب والكبر.

٤. المصدر: التكاثر.

٦. الكافي ٣٩٤/٢، ح ١.

١. تفسير القمّي ٢٦١/٢.

٣. الخصال /٢٣٤، ح ٧٤.

٥. المصد: فالقرح.

ويجوز أن يكون جواباً لهما، بمعنى: أن نعذَّبهم في حياتك. أو لم [نعذَّبهم فإنّا](١) نعذَّبهم في الآخرة أشدَّ العذاب، ويدلُّ علىٰ شدَّته الاقتصار بـذكر الرجـوع فـي هـذا المعرض.

وفي تفسير على بن إبراهيم (٢): حدّثني أبي، عنالحسن بن محبوب، عن عليّ بن رئاب، عن ضريس الكناسي، عن أبي جعفر عليِّ قال: قلت له: جعلت فداك، ما حال الموحّدين المقرّين بنبّوة محمّد عَيَّا من المسلمين المذنبين (٣) الذين يموتون وليس لهم إمام ولا يعرفون ولايتكم؟

فقال: أمّا هؤلاء فإنّهم في حفرهم لايخرجون منها، فمن كان له عمل صالح ولم تظهر (٤) منه عداوة فإنّه يُخَدّ له خدِّ إلىٰ الجنّة التي خلقها الله بالمغرب، فيدخل عليه الرُّوح في حفرته إلى يوم القيامة حتَّىٰ يلقى الله فيحاسبه بحسناته [وسيَّناته](٥)، فإمَّا إلىٰ الجنَّة وإمَّا إلى النار، فهؤلاء الموقوفون لأمر الله، قال: وكذلك يُنفعَل بـالمستضعفين والبله والأطفال وأولاد المسلمين الذين لم يبلغوا الحلم.

وأمَّا النصَّابِ من أهل القبلة فإنَّهم يُخَدُّ لهم خدٌّ إلىٰ النار التي خلقها الله في المشرق، فيدخل عليهم اللهب والشرر والدخان وفورة الحميم إلى يوم القيامة، شمّ بعد ذلك مصيرهم إلى الجحيم (٢) «في النار يُسجَرون، ثمّ قيل لهم أين ما كنتم تشركون من دون الله»؛ أي أين إمامكم الذي اتّخذتموه دون الإمام الذي جمعله الله [لكم و](١٧) للمناس إماماً ؟ ثم قال لنبيّه عَلَيْهُ : «فاصبر إنّ وعد الله حقّ فإمّا نرينَك بعض الذي نعدهم» [يعنى من العذاب] (٨) «أو نتوفّينُك فإلينا يُرجَعون».

﴿ وَلَقَدْ اَرْسَلْنَا رُسُلاً مِنْ قَبْلِكَ مِنْهُمْ مَنْ قَصَصْنَا عَلَيْكَ وَمِنْهُمْ مَنْ لَمْ نَقْصُصْ عَلَيْكَ ﴾ :

٢. تفسير القمّي ٢٦٠/٢ ـ ٢٦١.

۱. ليس في ش.

٤. المصدر: يظهر.

٣. يوجد في ن،ي، المصدر. ٥. ليس في ن، ت، م، ي، ر.

٦. ق، ش: الحميم.

٧, ليس في المصدر.

٨. ليس في ق.

تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

إذ قيل: عدد الأنبياء مائة ألف(١) واربعة وعشرون ألفاً، والمـذكور قـصّتهم أشـخاص معدودة.

وفي مجمع البيان (٢): «ولقد أرسلنا رسلاً من قبلك منهم من قصصنا عليك ومنهم من لم نقصص عليك» وروي عن عليّ عليِّه أنّه قال: بعث الله نبيّا أسودَ لم يقصّ علينا

واختلفت الأخبار (٣) في عدد الأنبياء، فروي في بعضها أنّ عددهم مائة ألف وأربعة وعشرون ألفاً، وفي بعضها أنّ عددهم شمانية آلاف [نبيّ إنه)؛ أربعه آلاف من بني إسرائيل، وأربعة آلاف من غيرهم.

﴿ وَمَا كَانَ لِرَسُولِ أَنْ يَأْتِيَ بِآيَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ اللهِ ﴾ : فإنَّ المعجزات عطايا قسّمها بينهم على ما اقتضته حكمته؛ كسائر القسم، ليس لهم اختيار في إيثار بعضها والاستبداد بإتيان المقترح بها.

﴿ فَاِذَا جَاءَ أَمْرُ اللهِ ﴾ : بالعذاب في الدنيا والأخرة.

﴿ قُضِيَ بِالْحَقِّ ﴾ : بإنجاء المحقّ وتعذيب المبطل.

﴿ وَخَسِرَ هُنَالِكَ الْمُبْطِلُونَ ﴾ ٢٠ المعاندون باقتراح الآيات بعد ظهور ما يغنيهم

وفي أمالي الصدوق ﷺ (٥) بإسناده إلى أبي عبدالله عليُّلًا قال:كان بالمدينة رجل بطَّال يُضحِك الناس (٢١)، فقال: قد أعياني هذا الرجل أن أضحكه؛ يعنى: على بن الحسين عليها. قال: فمرّ على ﷺ وخلفه موليان له، فجاء الرجل حتّىٰ انتزع ردائه من رقبته ثمَّ مضى، فلم يلتفت إليه على عليه البيلا فاتبعوه وأخذوا الرداء منه، فجاؤوا به فطرحوه عليه. فقال لهم: من هذا؟

T. المجمع ٥٣٣/٤.

١. من ن.

٥. أمالي الصدوق /١٨٣، ح ٦.

٢. المجمع ٥٣٣/٤.

٤. من المصدر.

٦. في المصدر زيادة: منه.

قالوا: هذا رجل بطَّال يضحك أهل المدينة.

فقال: قولوا له: إنَّ لله يوماً يخسر فيه المبطلون.

﴿ اللهُ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَنْعَامَ لِتَرْكَبُوا مِنْهَا وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ ﴾ ﴿ اللهُ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَنْعَامَ لِتَرْكَبُوا مِنْهَا وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ ﴾ ﴿ اللهُ عَلَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَ

﴿ وَلَكُمْ فِيهَا مَنَافِعُ ﴾ : كالألبان والجلود والأوبار.

﴿ وَلِتَبْلُغُوا عَلَيْهَا حَاجَةً فِي صُدُورِكُمْ ﴾: بالمسافرة عليها.

﴿ وَعَلَيْهَا ﴾: في البرّ.

﴿ وَعَلَى الْفُلْكِ ﴾: في البحر.

﴿ تُحْمَلُونَ ﴾ ﴿ وَإِنَّمَا قال: «علىٰ الفلك» ولم يقل: في الفلك، للمزاوجة.

وتغيير النظم في الأكل لأنه في حيّز الضرورة، إذ يقصد به التعيّش والتلذّذ، والركوب والمسافرة عليها قد يكون لأغراض دينيّة واجبة أو مندوبة. أو للفرق بين العين والمنفعة (١).

﴿ وَيُرِيكُمْ آيَاتِهِ ﴾: دلائله الدالة علىٰ كمال قدرته وفرط رحمته.

﴿ فَأَىَّ آيَاتِ اللهِ ﴾: أي فأيّ آية من تلك الآيات.

﴿ تُنْكِرُونَ ﴾ ﴿ قَانَها لظهورها لا تقبل الإنكار.

وهو ناصب؛ أي إذ لو قدّرته متعلّقاً بضميره كان الأولى رفعه.

﴿ اَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ كَانُوا اَكْثَرَ مِنْهُمْ وَالْمَصَانِعِ وَنَحُوهُما. وَالْمَصَانِعِ وَنَحُوهُما.

وقيل (٢): آثار أقدامهم في الأرض، لعظم أجرامهم.

﴿ فَمَا أَغْنَىٰ عَنْهُمْ مَا كَانُوا بَكْسِبُونَ ﴾ ((): الأولىٰ (") نافية ، أو استفهاميّة منصوبة «بأغنىٰ». والثانية موصولة ، أو مصدريّة مرفوعة به .

١. فإنَّ الأكلِّ أخذ العين، والركوب والمسافرة الانتفاع.

أنوار التنزيل ٣٤٢/٢.
 أنوار التنزيل ٣٤٢/٢.

﴿ فَلَمَّا جَاءَتْهُمْ رُسُلُهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ ﴾ : بالمعجزات، أو الآيات الواضحات.

﴿ فَرِحُوا بِمَا عِنْدَهُمْ مِنَ الْعِلْمِ ﴾: واستحقروا علم الرسل.

والمراد بالعلم: عقائدهم الزائفة وشبههم الداحضة؛ كقوله (١): «بـل ادّارك عـلمهم في الأخرة.» وهو قولهم: لا نُبعث ولا نُعذّب وما أظنّ الساعة قائمة ونحوها. وسمّاها: علماً، علىٰ زعمهم، تهكماً بهم.

أو من علم الطبائع والتنجيم والصنائع، ونحو ذلك.

أو علم الأنبياء، وفرحهم به ضحكهم منه واستهزاؤهم، ويؤيده:

﴿ وَحَاقَ بِهِمْ مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِءُونَ ﴾ (3): وقيل (٢): الفرح أيضاً للرسل، فإنّهم لمّا رأوا تمادي جهل الكفّار وسوء عاقبتهم فرحوا بما أوتوا من العلم وشكروا الله عليه، وحاق بالكافرين جزاء جهلهم واستهزائهم.

﴿ فَلَمَّا رَآوُا بَأْسَنَا ﴾: شدّة عذابنا.

﴿ قَالُوا آمَنًا بِاللهِ وَحْدَهُ وَكَفَرْنَا بِمَا كُنَّا بِهِ مُشْرِكِينَ ﴾ ۞: يعنون الأصنام.

﴿ فَلَمْ يَكُ يَنْفَعُهُمْ إِيمَانُهُمْ لَمَّا رَأَوْا بَأْسَنَا ﴾ : لامتناع قبوله حينئذ.

قيل (٣): والفاء الأولى (٤) لأنّ قوله: «فما أغنى عنهم» كالنّتيجة لقوله: «كانوا أكثر منهم». والثانية (٥) لأنّ قوله: «فلمّا جاءتهم» كالتّفسير لقوله: «فما أغنى عنهم». والباقيتان (٢) لأنّ رؤية البأس مسبّبة عن مجيء الرسل، وامتناع نفع الإيمان مسبّب عن المروية.

وفي عيون الأخبار (٧)، في باب ما جاء عن الرضاطيُّ من العلل، بإسناده إلىٰ [محمّد بن](٨) إبراهيم بن محمّد الهمدانيّ قـال: قـلت لأبـي الحسـن الرضـاطيُّ : لأيّ عـلّة

۲ و۳. أنوار التنزيل ۳٤٣/۲.

١. النمل ٦٦٠.

٥. أي الفاء في قوله: «فلمًا جاءتهم».

أي الغاء في قوله: «فما أغنى عنهم».

٦. أي الفاء في قوله: «فلمّا رأوا بأسنا» وقوله: «فلم يك ينفعهم».

٨. ليس في المصدر.

٧. العيون ٧٦/٢، ح ٧.

الجزء الحادي عشر/ سورة المؤمن (غافر).....١٩٠٠....١٩٠٠

غرّق (١) الله تعالئ فرعون وقد آمن به وأقرّ بتوحيده ؟

قال: لأنّه آمن عند رؤية البأس، والإيمان عند روية البأس غير مقبول، وذلك حكم الله تعالى ذكره في السلف والخلف، قال الله على «فلمّا رأوا بأسنا قالوا آمنا بالله وحده وكفرنا بما كنّا به مشركين، فلم يك ينفعهم إيمانهم لمّا رأوا بأسنا.» وقال (٢) على «يوم يأتي بعض آيات ربّك لا ينفع نفساً إيمانها لم تكن آمنت من قبل أو كسبت في إيمانها خيراً.» وهكذا فرعون لمّا أدركه الغرق قال: «آمنت أنّه لا إله إلّا الذي آمنت به بنو إسرائيل وأنا من المسلمين.» فقيل له: «آلأن وقد عصيت قبل وكنت من المفسدين (٣)» والحديث طويل. أخذت منه موضع الحاجة.

وفي شرح الآيات الباهرة (٤): قال عليّ بن إبراهيم في تفسيره. ذلك إذا قام القائم عليًّا في الرجعة.

﴿ سُنَّةَ اللهِ الَّتِي قَدْ خَلَتْ فِي عِبَادِهِ ﴾ : أي سنّ الله ذلك سنّة ماضية في العباد . قيل (٥): وهي من المصادر المؤكّدة .

فقال يحيئ بن أكثم: قد هدم إيمانه شركه وفعله.

وقال بعضهم: يُضرَب ثلاثة حدود. وقال بعضهم. يُفعَل به كذا وكذا.

٢. الأنعام /١٥٨.

٤. تأويل الأيات الباهرة ٥٣٢/٢، ح ١٨.

٦. الكافي ٢٣٨/٧، ح ٢.

٨. ليس في ق.

١. المصدر: أغرق.

٣. يونس ٩١/.

٥. أنوار التنزيل ٣٤٣/٢.

٧. في ش زيادة: محمّد.

فأمر المتوكّل بالكتاب (١) إلى أبي الحسن الثالث وسؤاله عن ذلك، فلمّا قرأ الكتاب كتب: يُضرّب حتّى يموت.

فأنكر يحيى بن أكثم، وأنكر فقهاء العسكر ذلك، وقالوا: يا أميرالمؤمنين، نسأل(١) عن هذا فإنّه شيء لم ينطق به كتاب(٦) ولم تجئ به سنّة!

فكتب إليه: إنّ فقهاء المسلمين قد أنكروا هذا، وقالوا: لم تجئ به سنّة و (٤) لم ينطق به كتاب، فبيّن لنا لِمَ أوجبت عليه الضرب حتّىٰ يموت؟

فكتب: «بسم الله الرحمٰن الرحيم، فلمّا رأوا بأسنا قالوا آمنا بالله وحده وكفرنا بماكنًا به مشركين، فلم يك ينفعهم إيمانهم لمّا رأوا بأسنا سنّة الله التي قد خلت في عباده وخسر هنالك الكافرون.» فأمر به المتوكل، فُضرِب حتّىٰ مات.

٣. ليس في ق.

١. كذا في المصدر. وفي النسخ زيادة: وأرسله. ٢. المصدر: سل.

٤. في ق زيادة: قالوا.

سورة السجدة (فُصّلت)

## سورة السجدة

مكّية.

وآيها ثلاث أو أربع وخمسون.

## بسم الله الرحمن الرحيم

في كتاب ثواب الأعمال (١)، بإسناده إلى أبي عبدالله للنِّلْ قال: من قرأ حم السجدة كانت له نوراً يوم القيامة مدّ بصره وسروراً، وعاش في الدنيا محموداً مغبوطاً.

وفي مجمع البيان (٢): أُبِيِّ بن كعب، عن النبيِّ ﷺ [قال](٣). ومن قرأ حم السجدة أُعطى بعدد كلّ حرف منها عشر حسنات.

وفي كتاب الخصال (٤): عن أبي عبدالله للطِّلِهِ قال: إنّ العزائم أربع: اقـرأ بــاسـم ربّك الذي خلق، والنجم، وتنزيل السجدة، وحم السجدة.

﴿حم﴾۞: قد مرّ تفسيره.

وفي كتاب معاني الأخبار (٥)، بإسناده إلى سفيان بن سعيد الثوريّ : عن الصادق لللهِ : وأمّا «حم» فمعناه : الحميد المجيد .

وقيل<sup>(٦)</sup>: إن جعلته مبتدأ، فخبره

﴿ تَنْزِيلٌ مِنَ الرَّحْمُنِ الرَّحِيمِ ﴾ ﴿ وَإِن جَعَلَتُهُ تَعَدَيداً للحروف «فَتَنْزَيل» خَبَرُ مَحَذُوفَ أُو مَبَنَّداً لِتَخْصَصُهُ بِالصَّفَةُ وَخَبِرَهُ

١. ثواب الأعمال /١٤٠، ح ١.

٣. من المصدر.

٥. المعاني /٢٢، ح ١.

۲. المجمع ۳/۵.

ع. الخصال /۲۵۲، ح ۱۲٤.

٦. أنوار التنزيل ٣٤٣/٢.

﴿ كِتَابٌ ﴾ : وهو علىٰ الأوّلين بدل منه ، أو خبر آخر ، أو خبر محذوف.

ولعلّ افتناح هذه السور السبع «بحم» وتسميتها به لكونها مصدّرة ببيان الكتاب، منشاكلة في النظم والمعنى. وإضافة «التنزيل» إلى «الرحمٰن الرحيم» للدلالة على أنّـه مناط المصالح الدينيّة والدنيويّة.

﴿ فُصِّلَتْ آيَاتُهُ ﴾: مُيَّزت باعتبار اللفظ والمعنى.

وقرئ (١): «فصلت»؛ أي فُصِل بعضها من بعض باختلاف الفواصل والمعاني، أو فصلت بين الحقّ والباطل.

﴿ قُرْآناً عَرَبِيّاً ﴾: نُصِب على المدح، أو الحال من «فصَلت». وفيه امتنان بسهولة قراءته وفهمه.

﴿ لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ ﴾ ٢٠ العربيّة ، أو لأهل العلم والنظر.

وهو صَفة أخرى «لقرآناً»، أو صلة «لتنزيل» أو «لفُصلت». والأوّل أولى لوقوعه بين الصفات.

﴿ بَشِيراً وَنَذِيراً ﴾ : للعاملين به (٢) والمخالفين له.

وقرنا (٣) بالرّفع، على الصفة «لكتاب» أو الخبر لمحذوف.

﴿ فَاعْرَضَ أَكْثَرُهُمْ ﴾: عن تدبّره وقبوله.

﴿ فَهُمْ لا يَسْمَعُونَ ﴾ ٢ : سماع تأمّل وطاعة.

﴿ وَقَالُوا قُلُوبُنَا فِي آكِنَّةِ ﴾: أغطية . جمع كنان (٤٠).

﴿ مِمَّا تَدْعُونَا إِلَيْهِ وَفِي آذَانِنَا وَقُرٌ ﴾ : صمم. وأصله : الثقل.

١. نفس المصدر والموضع.

٢. كذا في أنوار التنزيل ٣٤٤/٢. وفي النسخ: «للعالمين» بدل «للعاملين به».

٣. نفس المصدر والموضع.

٤. كذا في نفس المصدر والموضع. وفي جميع النسخ وردت هذه العبارة بعد «ممّا تدعونا إليه».

الجزء الحادي عشر / سورة السجدة (نُصّلت)...................... ٢٥.

وقرئ <sup>(۱)</sup>بالكسر.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر النبي في قوله (٣): «لهم قلوب لا يفقهون بها.» يقول: طبع الله عليها فلا تعقل. «ولهم أعين» عليها غطاء عن الهدى «لا يبصرون بها ولهم آذان لا يسمعون بها» تجعِل في آذانهم وقر فلن يسمعوا الهدى.

﴿ وَمِنَ بَيْنِنَا وَبَيْنِكَ حِجَابٌ ﴾: يمنعنا عن التواصل.

و«مِن» للدلالة على أنّ الحجاب مبتدأ منهم ومنه؛ بحيث استوعب المسافة المتوسّطة ولم يبق فراغ. وهذه تسمثيلات لنبو قلوبهم عن إدراك ما يدعوهم إليه واعتقادهم، ومجّ (٤) أسماعهم له، وامتناع مواصلتهم وموافقتهم للرسول.

﴿ فَاعْمَلْ ﴾ : على دينك ، أو في إبطال أمرنا.

﴿ إِنَّنَا عَامِلُونَ ﴾ ۞: علىٰ ديننا، أو في إبطال أمرك.

وفي شرح الآيات الباهرة (٥): محمّد بن العبّاس الله في تفسيره قال: حدَثنا عليّ بن محمّد بن مخلّد الدهان، عن الحسن بن عليّ بن أحمد العلويّ قال: بـلغني عـن أبـي عبدالله الله الله أنّه قال لداود (١) البرقيّ: أيّكم يـنال السـماء؟ فـوالله، إنّ أرواحـنا وأرواح النبيّين لتنال (٧) العرش كلّ ليلة جمعة.

يا داود، قرأ أبي محمّد بن عليّ حم السجدة حتّى بلغ «فهم لا يسمعون». ثمّ قال: نزل جبرئيل على رسول الله على الإمام بعده عليّ [بن أبي طالب] (٨٠ على شمّ قرأ: «حم، تنزيل (٩٠) من الرحمٰن الرحيم، كتاب فصّلت آياته قرأناً عربيّاً لقوم يعلمون» حتّى المرحم، تنزيل (٩٠) من الرحمٰن الرحيم، كتاب فصّلت آياته قرأناً عربيّاً لقوم يعلمون» حتّى

٢. تفسير القمَى ٢٤٩/١.

١. نفس المصدر والموضع.

٣. الأعراف /١٧٩.

٤. مج الماء أو الشراب من فيه. ومج به: لفظه. ويقال: كلام تمجّه الأسماع.

٥. تأويل الأيات الباهرة ٥٣٣/٢، ح ١. وفي النسخ هنا زيادة: قال.

٦. ق، ش: البرقي. ٧. في غيرق: لتناول.

من المصدر.
 من المصدر.
 من المصدر.

بلغ «فأعرض أكثرهم» عن ولاية عليّ عليُّلا «فهم لا يسمعون، وقالوا قلوبنا في أكنَّة ممَّا تدعونا إليه وفي آذاننا وقر ومن بيننا وبينك حجاب فاعمل إنّنا عاملون».

وفي تفسير فرات بن إبراهيم الكوفيّ (١)، مثله، إلّا أنّ فيه: أيّكم ينال قبطب سماء الدنيا.

﴿ قُلْ إِنَّمَا آنَا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ بُوحَىٰ إِلَىَّ آنَّمَا إِلَهُكُمْ إِلَهُ وَاحِدٌ ﴾: لست ملكاً ولا جنّياً لا يمكنكم التلقّي منه، ولا أدعوكم إلى ما تنبو عنه العقول والأسماع، وإنّما أدعوكم إلى التوحيد والاستقامة في العمل وقد يدلُّ عليهما دلائل العقل وشواهد النقل.

﴿ فَاسْتَقِيمُوا اِلَّيْهِ ﴾ : فاستقيموا في أفعالكم متوجّهين إليه. أو فاستووا إليه بالتوحيد والإخلاص في العمل.

﴿ وَاسْتَغْفِرُوهُ ﴾ : ممّا أنتم عليه من سوء العقيدة والعمل.

ثم هددهم على ذلك فقال:

﴿ وَوَيْلٌ لِلْمُشْرِكِينَ ﴾ ٢٠ : من فرط جهالتهم واستخفافهم بالله.

﴿ الَّذِينَ لَا يُؤْتُونَ الزُّكَاةَ ﴾: لبخلهم وعدم إشفاقهم علىٰ الخلق، وذلك من أعظم الرذائل.

وفيه دليل علىٰ أنَّ الكفَّار مخاطبون بالفروع.

وقيل (٢): معناه: لا يفعلون ما يزكّي أنفسهم، وهو الإيمان والطاعة.

﴿ وَهُمْ بِالْآخِرَةِ هُمْ كَافِرُونَ ﴾ ٢٠ : حال مشعرة بأنّ امتناعهم عن الزكاة الستغراقهم في طلب الدنيا وإنكارهم للآخرة.

وفي شرح الآيات الباهرة (٢٠): قال محمّد بن العبّاس الله : حدّثنا الحسين بن أحمد المالكيّ، عن محمّد بن عيسيّ، عن يونس بن عبدالرحمْن، عن سعدان (٤) بن مسلم،

۲. أنوار التنزيل ۳٤٤/۲.

أ. تفسير فرات الكوفي /٣٨١.

٤. ق: سعد.

٣. تأويل الأيات الباهرة ٥٣٣/٢، ح ٢.

عن أبان بن تغلب قال: قال أبو عبدالله لله الله وقد تلاهذه الآية: يــا أبــان، هــل تــرئ الله سبحانه طلب من المشركين زكاة أموالهم وهم يعبدون معه إلها غيره؟

قال: قلت: فمن هم؟

قال: «و ويل للمشركين» (١) الذين أشركوا بالإمام الأوّل ولم يردّوا إلى الآخر ما قال فيه الأوّل، وهم به كافرون.

فمعنى الزكّاة هاهنا: زكاة الأنفس، وهي طهارتها من الشرك المشار إليه، وقد وصف الله سبحانه المشركين بالنجاسة، يقول (٤): «إنّما المشركون نجس.» ومن أشرك بالإمام فقد أشرك بالنبي عَمَا الله فقد أشرك بالله .

وقوله تعالىٰ «لا يؤتون الزكاة (٥)» أي أعمال الزكاة، وهي ولاية أهل البيت المُثَلِّمَ لأنَّ بها تزكّىٰ (٦) الأعمال يوم القيامة.

﴿ قُلْ اَتِنَّكُمْ لَتَكُفُرُونَ بِالَّذِي خَلَقَ الْأَرْضَ فِي يَـوْمَيْنِ ﴾ : أي فـي مـقدار يــومين. أو بنوبتين، وخلق في كلّ نوبة ما خلق في أسرع ما يكون.

وقيل (٨): لعل المراد من الأرض، ما في جهة السفل من الأجرام البسيطة، ومن

٢. نفس المصدر /٥٤٣، ح ٣.

١. ليس في ق.

التوبة /٢٨.

العصدر: سيّار.
 ليس في ق، ش.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: يتزكى زكاة.

٧. ليس في ش، ق.

٨. أنوار التنزيل ٣٤٤/٢.

خلقها في يومين: أنّه خلق لها أصلاً مشتركاً ثمّ خلق لها صوراً بـها صارت أنـواعاً، وكفرهم به: إلحادهم في ذاته وصفاته.

- ﴿ وَتَجْعَلُونَ لَهُ آنْدَاداً ﴾ : ولا يصحَ أن يكون له ندّ.
  - ﴿ ذَلِكَ ﴾ : الذي خلق الأرض في يومين.
- ﴿ رَبُّ الْعَالَمِينَ ﴾ ٢٠: خالق جميع ما وُجد من الممكنات ومربّيها.
- ﴿ وَجَعَلَ فِيهَا رَوَاسِيَ ﴾: استئناف غير معطوف علىٰ «خلق» للفصل بما هو خارج عن الصلة.

﴿ مِنْ فَوْقَهِا ﴾: مرتفعة عليها ليظهر للناظر ما فيها من وجوه الاستبصار، وتكون منافعها معرضة للطلاب.

﴿ وَبَارَكَ فِيهَا ﴾ : وأكثر خيرها ، بأن خلق فيها أنواع النبات والحيوان .

﴿ وَقَدَّرَ قِيهَا اَقْوَاتَهَا ﴾: أقوات أهلها، بأن عين لكلّ نوع ما يـصلحه ويـعيش بـه. أو أقواتاً تنشأ منها، بأن خصّ حدوث كلّ قوت بقطر من أقطارها.

وقرئ (١): «وقسّم فيها أقواتها».

﴿ فِي آرْبَعَةِ آيًامِ ﴾: قيل (٢): في تتمّة أربعة أيام كقولك: سرت من البصرة إلى بغداد في عشرة [أيّام] (٢) وإلى الكوفة في خمسة عشر [يوماً] (٤). ولعلّه قال ذلك ولم يقل: في يومين، للإشعار باتّصالها باليومين الأوّلين، والتصريح على الفذلكة (٥).

وفي روضة الكافي (٦)، بإسناده إلى عبدالله بن سنان قال: سمعت أب عبدالله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله على يوم الأحد وماكان ليخلق الشرّ قبل الخير، وفي يـوم الأحـد والاثنين خلق الأرضين وخلق أقواتها يوم الثلاثاء، وخلق السماوات يـوم الأربعاء

٣. نفس المصدر /٣٤٥.

٤. من المصدر.

٦. الكافي ١١٧٨. ح ١١٧.

١. نقس المصدر والموضع.

٣. من المصدر.

٥. الفذلكة: مجمل ما فصّل وخلاصته.

الجزء الحادي عشر / سورة السجدة (فُصّلت)......٢٩

ويوم الخميس وخلق أقواتها يـوم الجـمعة، وذلك قـول الله رُجُلا: «خـلق السـماوات والأرض وما بينهما في ستّة أيّام».

وفي مجمع البيان (١): وروى عكرمة [عن ابن عبّاس] (٢)عن النبيّ ﷺ أنّه قال: إنّ الله خلق الأرض يوم الأحد والاثنين، وخلق الجبال يوم الثلاثاء، وخلق الشجر والماء والعمران والخراب يوم الأربعاء، فتلك أربعة أيّام، وخلق يـوم الخـميس السماء، وخلق يوم الجمعة الشمس والقمر والنجوم والملائكة وآدم.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم الله الله الله الله على بن الحكم، عن سيف بن عميرة، عن أبي ، عن عليّ بن الحكم، عن سيف بن عميرة، عن أبي بكر الحضرميّ ، عن أبي عبدالله عليه قال: خرج هشام بن عبدالملك حاجًا ومعه الأبرش الكلبيّ ، فلقيا أبا عبدالله عليه في المسجد الحرام.

فقال هشام للأبرش: تعرف هذا؟

قال: لا.

قال: هذا الذي تزعم الشيعة أنَّه نبيِّ من كثرة علمه.

فقال الأبرش: لأسألنَّه عن مسألة لا يجيبني فيها إلَّا نبيِّ أو وصيِّ نبيٍّ .

فقال هشام: وددت أنَّك فعلت ذلك.

فلقي الأبرش أبا عبدالله للنظِيرِ فقال: [يا أبا عبدالله] (٤) أخبرني عن قول الله (٥) تعالى: «أولم ير الذين كفروا أنّ السماوات والأرض كانتا رتقاً ففتقناهما». بماكان رتقهما وبما كان فتقهما ؟

فقال أبوعبدالله: يا أبرش، هو كما وصف نفسه «كان عرشه على الماء» (٢) والماء على الهواء، والهواء لا يُحَدِّ ولم يكن يومنذ خلق غيرهما، والماء يومنذ عذب فرات. فلمّا أراد أن يخلق الأرض أمر الرياح فضربت الماء حتّى صار موجاً، ثمّ أزبد فصارت

٢. ليس في ق، ش، م، ت، ر.

١. المجمع ٥/٥.

ع. ليس في ق، ش.

٣. تفسير القمّي ٢٩/٢ ـ ٧٠.

٦. هود ٧٧.

ه. الأنبياء /۳۰.

زبداً واحداً فجمعه في موضع البيت، ثمّ جعله جبلاً من زبد، ثمّ دحا الأرض من تحته، فقال الله (۱) تبارك وتعالى: «إنّ أوّل بيت وُضع للناس للّذي ببكة مباركاً.» ثمّ مكث الربّ تبارك وتعالى ما شاء. فلمّا أراد أن يخلق السماء أمر الرياح فضربت البحور حمّى أزبدت بها، فخرج من ذلك الموج والزبد من وسطه دخان ساطع من غير نار، فخلق منه السماء وجعل فيها البروج والنجوم ومنازل الشمس والقمر وأجراها في الفلك، وكانت السماء خضراء على لون الماء الأخضر وكانت الأرض غبراء على لون الماء الأخضر وكانت الأرض أبواب [وهو الماء العذب، وكانتا مرتوقتين ليس لها أبواب، ولم يكن للأرض أبواب [وهو النبت] (۱۲)، ولم تمطر السماء عليها فتنبت، ففتق السماء بالمطر وفتق الأرض بالنبات، وذلك قوله: «أولم ير الذين كفروا أنّ السماوات والأرض كانتا رتقاً ففتقناهما».

فقال الأبرش: والله، ما حدّثني بمثل هذا الحديث أحد قطّ، أعد عليّ.

فأعاد عليه، وكان الأبرش ملحداً فقال: أنا أشهد أنَّك ابن نبيّ، ثلاث مرّات.

﴿ سَوَاءً ﴾: أي استوت سواء، بمعنى: استواء.

والجملة صفة «أيّام»، ويدلّ عليه قراءة يعقوب بالجرّ.

وقيل (٣): حال من الضمير في «أقواتها» أو في «فيها».

وقرئ (٤) بالرّفع، عليٰ: هي سواء.

﴿ لِلسَّائِلِينَ ﴾ ٢ : متعلق بمحذوف؛ تقديره: هذا الحصر للسائلين من مدة خلق الأرض ومافيها. أو «بقدر»؛ أي بما قدر فيها الأقوات للطالبين لها.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥): أخبرنا أحمد بن إدريس، عن أحمد بن محمّد، عن ابن محبّد، عن أبن محبّد، عن أبن محبوب، عن أبي جميلة، عن أبان بن تغلب قال: قال لي أبوعبدالله عليه : يا أبان، أترى أنّ الله الله على طلب من المشركين زكاة أموالهم وهم يشركون به حيث يقول: «وويل

٢. ليس في ش،ق،

٥. تفسير القمّي ٢٦٢/٢ ٢٦٣٠.

١. آل عمران /٩٦.

٣ و٤. أنوار التنزيل ٣٤٥/٢.

للمشركين الذين لايؤتون الزكاة وهم بالأخرة هم كافرون»؟ قلت له: جعلت فـداك، فسّره لي.

فقال: ويل للمشركين الذين أشركوا بالإمام الأوّل، وهم بالأثمة الآخرين كافرون. يا أبان، إنّما دعا الله العباد إلى الإيمان به، فإذا آمنوا بالله وبرسوله، افترض عليهم الفرائض، ثمّ خاطب نبيّه ﷺ فقال: قل لهم، يا محمّد: «أإنّكم لتكفرون بالذي خلق الأرض في [يومين». ومعنى] (١) يومين؛ أي وقتين، ابتداء الخلق وانقضاؤه. «وجعل فيها رواسي من فوقها وبارك فيها وقدّر فيها أقواتها»؛ أي لا تزول وتبقى (٢). «في أربعة أيّام سواء للسائلين» يعني: أربعة أوقات، وهي التي يخرج الله رهن فيها أقوات العالم من ألناس والبهائم والطير وحشرات الأرض وما في البرّ والبحر من الخلق، من (١) الثمار والنبات والشجر، وما يكون فيه معاش الحيوان كلّه وهو الربيع والصيف والخريف والشتاء.

إلىٰ قوله: «سواء للسائلين»؛ يعني: المحتاجين، لأنّ كلّ محتاج سائل، وفي العالم من خلق الله من لا يسأل ولا يقدر عليه من الحيوان كثير، فهم سائلون وإن لم يسألوا. وفي روضة الكافي (٤): محمّد بن يحيئ، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن محمّد بن داود، عن محمّد بن عطيّة، عن أبي جعفر عليه أنّه قال: وخلق الشيء الذي جميع الأشياء منه، وهو الماء، الذي خلق الأشياء منه فجعل نسب كلّ شيء إلىٰ الماء ولم يجعل للماء نسباً يضاف إليه، وخلق الريح من الماء ثمّ سلّط الريح علىٰ الماء فشققت الريح متن الماء حتّىٰ ثار من الماء زبد علىٰ [قدر] (٥) ماشاء أن يثور، فخلق من ذلك الزبد أرضاً بيضاء نقيّة ليس فيها صدع ولا ثقب ولا صعود ولا هبوط

۱. ليس في ق.

٢. المصدر: لا يزول ويبقئ. وفي نور الثقلين ٢٤٣٤، ح ٦: لا تزول ولا تفني.

٣. المصدر: و. ٤. الكافي ٩٤/٨ - ٧٧.

٥. من المصدر.

ولا شجرة، ثمّ طواها فوضعها فوق الماء، ثمّ خلق الله النار من الماء فشققت النار متن الماء حتَىٰ ثار من الماء دخان علىٰ قدر ما شاء الله (١)أن يثور، فخلق من ذلك الدخمان سماء صافية نقيّة ليس فيها صدع ولا ثقب، وذلك قوله (٢): «والسماء بنيناها ٣٠)» (الآية). والحديث طويل. أخذت منه موضع الحاجة.

﴿ ثُمَّ اسْتُويٰ اِلِّي السَّمَاءِ ﴾ : قصد نحوها ، من قولهم : استوىٰ إلىٰ مكان كذا : إذا توجّه إليه توجّهاً لا يلوي علىٰ غيره.

والظاهر أنَّ «ثمَّ» لتفاوت مابين الخلقين لا للتراخي في المدّة، لقوله (٤): «والأرض بعد ذلك دحاها» ودحوها متقدّم علىٰ خلق الجبال من فوقها.

﴿ وَهِيَ دُخَانٌ ﴾: أمر ظلمانيّ.

قال ابن عبّاس (٥): كانت بخار الأرض.

وفي روضة الكافي (٢٠): محمّد بن أحمد بن محمّد، عن ابن محبوب، عن العلاء بن رزين، عن محمّد بن مسلم، [والحجّال، عن العلاء، عن محمّد بن مسلم](٧) قال: قال لى أبوجعفر عليه : كان كلُّ شيء ماءً، وكان عرشه على الماء، فأمر علا الماء فاضطرم ناراً، ثمَّ أمر النار فخمدت فارتفع من خمودها دخان، فخلق [الله] السماوات (^ من ذلك الدخان وخلق الأرض من الرماد.

﴿ فَقَالَ لَهَا وَلِلْأَرْضِ انْتِيَا ﴾ : بما خلقت فيكما من التأثير والتأثر، وأبرزا ما أودعتكما من الأوضاع المختلفة والكائنات المتنوّعة. أو ائتيا في الوجود، علىٰ أنّ الخلق السابق بمعنى: التقدير. أو إتيان السماء حدوثها، وإتيان الأرض أن تصير مدحوّة.

٢. الذاريات /٤٧.

٤. النازعات /٣٠.

٦. الكافي ٨/٩٥، ٨٦.

من المصدر.

١. ليس في ق، ش، م.

٣. المصدر: بناها.

٥. مجمع البيان ٥/٦.

٧. ليس في ق، ش.

وقرئ (١): «وآتيا» من المؤاتاة؛ أي لتوافق كلّ واحدة أختها فيما أردت منكما.

﴿ طَوْعاً اَوْ كَرُها ﴾: شنتما ذلك أو أبيتما؛ والمراد: إظهار كمال قدرته ووجوب وقوع مراده، لا إثبات الطوع والكره لهما. وهما مصدران، وقعا موقع الحال.

﴿ قَالَتَا اتَيْنَا طَائِعِينَ ﴾ ۞: منقادين بالذَّات.

قيل (٢): والأظهر أنّ المراد: تصوير تأثير قدرته فيهما وتأثرهما بالذّات عنها، وتمثيلهما بأمر المطاع وإجابة المطيع الطائع؛كقوله: «كن فيكون».

وقيل (٣): إنّه تعالى خاطبهما وأقدرهما على الجواب، وإنّما قال: «طبائعين» عبلىٰ المعنى، باعتبار كونهما مخاطبتين؛ كقوله (٤): «ساجدين».

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم الله (٥٠): وقد سُئل أبوالحسن الرضاء الله عمّن كلّم الله لا من الجنّ ولا من الإنس.

فقال: السماوات والأرض في قوله: «ائتيا طوعاً أو كرهاً قالتا أتينا طائعين».

وفي نهج البلاغة (٢)؛ فمن شواهد خلقه خلق السماوات موطّدات (٢) بلا عمد، قائمات بلا سند. دعاهن فأجبن طائعات مذعنات غير متلكّئات (٨) [ولا مبطّئات] (١)؛ ولولا إقرارهن له بالرّبوبيّة وإذعانهن بالطواعية، لما جعلهن موضعاً لعرشه، ولا مسكناً لملائكته، ولا مصعداً للكلم الطيّب والعمل الصالح من خلقه.

وفيه (۱۰): وذلّل للهابطين بأمره والصاعدين بأعمال خلقه حـزونة (۱۱) مـعراجـها، وناداها بعد إذ هي دخان فالتحمت عرى أشراجها (۱۳).

٤. يوسف /٤.

٦. النهج /١٢٨، الخطبة ٩١.

التكلّؤ: التوقّف والتباطؤ.

١٠. نفس المصدر ١٢٨/، الخطبة ٩١.

١-٣. أنوار التنزيل ٣٤٥/٢.

٥. تفسير القمّي ٢٦٣/٢.

٧. أي مثبتات في مداراتها علىٰ ثقل أجرامها.

٩. من المصدر.

١١. الحزونة: الصعوبة.

١٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: أشراحها.

﴿ فَقَضَاهُنَّ سَبْعَ سَمُوَاتِ ﴾ : فخلقهن خلقاً إبداعيّاً وأتقن أمرهنّ.

والضمير للسماء على المعنى ، أو مبهم . و«سبع سموات» حال على الأول ، وتمييز علىٰ الثاني.

﴿ فِي يَوْمَيِّن ﴾ : قد مرّ بيانه في الحديث السابق.

﴿ وَاَوْحِيٰ فِي كُلِّ سَمَامٍ اَمْرَهَا ﴾: شأنها وما يتأتّي منها، بأن حملها عبليه اختياراً أو

وقيل (١): أوحيُّ إلى أهلها بأوامره [ونواهيه](٢).

وقيل (٢٠): خلق فيها ما أراده من ملك وغيره.

﴿ وَزَيِّنًا السَّمْاءَ الدُّنْيَا بِمَصَابِيحَ ﴾ : فإنّ الكواكب كلَّها تُري كَأْنَّها تتلألأ عليها.

﴿ وَحِفْظاً ﴾: أي وحفظناها من الأفات. أو من المسترقة حفظاً.

وقيل (١): مفعول له على المعنى ؛ كأنَّه قال: وخصصنا السماء الدنيا بمصابيح زينة وحفظاً.

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (٥)، بإسناده إلى فضيل الرسّان قال: كتب محمّد بن إبراهيم إلى أبي عبدالله النِّلا: أخبرنا مافضلكم أهل البيت المنتِلا ؟

فكتب إليه أبوعبدالله عليَّا إنَّ الكواكب جُعِلت أماناً لأهل السماء، فإذا ذهبت نجوم السماء جاء أهل السماء ما كانوا يوعدون. وقال رسول الله: جُعل أهل بيتي أماناً لأمّتي، فإذا دهب أهل بيتي جاء أمتي ماكانوا يوعدون.

وبإسناده (٢٠) إلى أياس بن مسلمة (٧٠): عن أبيه ، رفعه قال : قال النبيِّ عَلَيْمِاللهُ : النجوم أمان

<sup>⇒</sup> والأشراج: جمع شَرَج، وهي: العروة، وهي: مقبض الكوز والدلو وغيرهما. وتسمّي مجرّة السماء شرجاً، تشبيهاً بشرج العيبة، وأشار بإضافة العرى للأشراج إلىٰ أنَّ كلَّ جزء من مادِّتها للآخر يجذبه إليه ليتماسك به ، فكل ماسك وكلّ ممسوك: فكلّ عروة وله عروة.

١. أنورا التنزيل ٣٤٥/٢.

٣. مجمع البيان ٧/٥.

٥. كمال الدين /٢٠٥، ح ١٧.

٧. ق: مسلم. وفي المصدر: سلمة.

٢. من المصدر.

٤. أنوار التنزيل ٣٤٥/٢.

٦. نفس المصدر، ح ١٨.

لأهل السماء، وأهل بيتي أمان لأمّتي.

وبإسناده (١) إلى هارون بن عنزة (٢)، عن أبيه، عن جدّه، عن عليّ النَّالِيّ قبال (٣): قبال رسول الله عَنَى النَّهِ: النجوم أمان لأهل السماء، فإذا ذهبت النجوم ذهب أهل السماء. وأهل بيتى أمان لأهل الأرض، فإذا ذهب أهل بيتى ذهب أهل الأرض.

﴿ ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَزِيزِ الْعَلِيم ﴾ ٢٠ : البالغ في القدرة والعلم.

﴿ فَإِنْ أَعْرَضُوا ﴾ : عن الإيمان بعد هذا البيان.

﴿ فَقُلْ أَنْذَرْتُكُمْ صَاحِقةً ﴾ : فحذّرهم أن يصيبهم عذاب شديد الوقع ؛ كأنّه صاعقة .

﴿ مِثْلَ صَاعِقَةِ عَادٍ وَتَمُودَ ﴾ ٢٠ : وقرئ (١٠): «صعقة مثل عاد وثمود.» وهي المررّة (٥٠) من الصعق. يقال: صعقته الصاعقة، فصُعِق صعقاً.

﴿ إِذْ جَاءَتْهُمُ الرُّسُلُ ﴾: حال من «صاعقة عاد». ولا يجوز جعله صفة «لصاعقة» أو ظرفاً «لأنذرتكم» لفساد المعنى.

﴿ مِنْ بَيْنِ اَيْدِيهِمْ وَمِنْ خَلْفِهِمْ ﴾: قيل (٢): أي من جميع جوانبهم، واجتهدوا بهم من كلّ جهة. أو من جهة الزمن الماضي بالإنذار عمّا جرى فيه على الكفّار، ومن جهة المستقبل بالتحذير عمّا أعدّ لهم في الآخرة. وكلّ من اللفظين يحتملهما. أو من قبلهم ومن بعدهم، إذ قد بلغهم خبر المتقدّمين وأخبرهم هود وصالح عن المتأخّرين داعين إلى الإيمان بهم أجمعين. ويحتمل أن يكون عبارة عن الكثرة؛ كقوله تعالى: «يأتيها رزقها رغداً من كلّ مكان».

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم الله (٧): وقوله الله الذ جاءتهم الرسل من بين أيديهم»؛ يعني [نوحاً و](٨) إبراهيم وموسئ وعيسئ والنبيّين صلوات الله عليهم. و«من خلفهم» أنت.

١. نفس المصدر، ح ١٩.

٣. ليس في ق، ش.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: الموتة.

٧. تفسير القَمَّى ٢٦٣/٢.

٢. المصدر: عنترة،

٤. أنوار التنزيل ٣٤٦/٢.

٦. نفس المصدر والموضع،

٨. يوجد في ن، ي، المصدر.

﴿ اَلَّا تَعْبُدُوا اِلَّا اللَّهَ ﴾ : بأن لا تعبدوا. أو أي لا تعبدوا.

﴿ قَالُوا لَوْ شَاءَ رَبُّنَا ﴾ : إرسال الرسل.

﴿ لَاَ نُوْلَ مَلاَئِكَةً ﴾ : برسالته .

﴿ فَإِنَّا بِمَا أُرْسِلْتُمْ بِهِ ﴾: على زعمكم

﴿كَافِرُونَ ﴾ ٢: إذ أنتم بشر مثلنا لا فضل لكم علينا.

﴿ فَاَمَّا عَادٌ فَاسْتَكْبَرُوا فِي الْآرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ ﴾: فـتعظّموا فـيها عـلى أهـلها بـغير استحقاق.

﴿ وَقَالُوا مَنْ أَشَدُّ مِنَّا قُوَّةً ﴾: اغترار بقوّتهم وشوكتهم.

قيل (١): كان من قوتهم أنّ الرجل منهم ينزع الصخرة فيقلعها بيده.

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (٢)، بإسناده إلى عبدالحميدبن أبي الديلم: عن الصادق أبي عبدالله جعفر بن محمد عليه قال: لمّا بعث الله تكلّ هوداً أسلم له العقب من ولد سام، وأمّا الآخرون فقالوا: «من أشدّ منّا قوّة.» فأهلكوا بالرّيح العقيم، وأوصاهم هود وبشرهم بصالح عليه .

﴿ أَوَ لَمْ يَرَوْا أَنَّ اللهَ الَّذِي خَلَقَهُمْ هُوَ أَشَدُّ مِنْهُمْ قُوَّةً ﴾ : قدرة ، فإنّه قادر بالذّات ، مقتدر على إما لا يتناهى ، قويّ على (٢) مالا يقدر عليه غيره .

﴿ وَكَانُوا بِآيَاتِنَا يَجْحَدُونَ ﴾ ، يعرفون أنّها حقّ وينكرونها. وهو عطف على «فاستكووا».

﴿ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِبِحاً صَرْصَراً ﴾ : باردة تهلك بشدّة بردها، من الصر، وهو البرد الذي يصرّ؛ أي يجمع ويقبض. أو شديدة الصوت في هبوبها، من الصرير.

﴿ فِي أَيَّامٍ نَحِسَاتٍ ﴾: جمع نحسة ، من نحس نحساً نقيض سعد سعداً.

١. أنوار التنزيل ٣٤٦/٢. ٢. كمال

۳. ليس في ي.

٢. كمال الدين ١٣٦٧، ح ٥.

وقرأ(١) الحجازيّان والبصريّان بالسكون علىٰ التخفيف، أو النعت عــلىٰ فَـعْل، أو الوصف بالمصدر.

قيل (٢): هنّ آخر شوّال من الأربعاء إلى الأربعاء، وما عُذَب قوم إلّا في يوم الاربعاء. وفي نهج البلاغة (٣): واتّعظوا فيها بالذين قالوا: «من أشدّ منّا قوّة» حُملوا إلىٰ قبورهم فلا يُدعَون ركباناً ، وأنزلوا [الأجداث إذا فلا يُدعَون ضِيفاناً ، وجُعِل لهم من الصفيح (٥) أجنان (٦) ومن التراب أكفان ومن الرُّفات (٧) جيران.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (^): وفي رواية أبي الجارود، عن أبسي جمعفر لمُثِّلًا فسي قوله على: «فارسلنا عليهم ريحاً صرصراً» و«الصرصر» الريح الباردة «في أيّام نحسات»؛ أي أيّام مياشيم.

﴿ لِنُذِيقَهُمْ عَذَابَ الْحِزْي فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا ﴾: أضاف «العذاب» إلى «الخزي» وهو الذلّ علىٰ قصد وصفه به، لقوله:

﴿ وَلَعَذَابُ الْآخِرَةِ أَخْزَىٰ ﴾: وهو في الأصل صفة المعذَّب، وإنَّما وصف (٩) بـه العذاب على الإسناد المجازي للمبالغة (١٠).

﴿ وَهُمْ لَا يُنْصَرُونَ ﴾ ٢٠ بدفع العذاب عنهم.

﴿ وَاَمَّا ثَمُودُ فَهَدَيْنَاهُمْ ﴾: فدللناهم علىٰ الحقّ بنصب الحجج وإرسال الرسل.

وقرئ (١١): «ثمود» بالنصب بفعل مضمر يفسّره مابعده، ومنوّناً في الحالين، وبضمّ الثاء .

﴿ فَاسْتَحَبُّوا الْعَمَىٰ عَلَى الْهُدَىٰ ﴾: فاختاروا الضلالة على الهديٰ.

١ و٢. أنوار التنزيل ٣٤٦/٢.

٤. من المصدر. أي القبور.

٦. الأجنان: جمع جنن، وهو: القبر.

م. تفسير القمّى ٢٦٣/٢.

١٠. أي للمبالغة في لزوم الخزي للعذاب فكأنَّه عينه.

١١. أنوار التنزيل ٣٤٦/٢.

٣. النهج ١٦٦، الخطبة ١١١.

٥. الصفيع: وجه كل شيء. والمراد: وجه الارض.

٧. أي العظام المندقة المحطومة.

٩. ليس في ق.

وفي كتاب التوحيد (١)، بإسناده إلى حمزة بن طيّار: عن أبي عبدالله عليّا في قوله كلّا: «وأمّا ثمود فهديناهم فاستحبّوا العمى على الهدى» قال: عرّفناهم، فاستحبّوا العمى على الهدى قال: عرّفناهم، فاستحبّوا العمى على الهدى وهم يعرفون.

وفي اعتقادات الإماميّة (٢) للصدوق: قال الصادق للسلام في قوله الله المعاصي وهم فهديناهم فاستحبّوا العمى على الهدى، قال: وجوب الطاعات و تحريم المعاصي وهم يعرفون.

﴿ فَاَخَذَتْهُمْ صَاعِقَةُ الْعَدَابِ الْهُونِ ﴾ : صاعقة من السماء فأهلكتهم. وإضافتها إلىٰ العذاب ووصفه بالهون للمبالغة.

﴿ بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾ ٢٠ : من اختيار الضلالة على الهدى.

﴿ وَنَجَّيْنَا الَّذِينَ آمَنُوا وَكَانُوا يَتَّقُونَ ﴾ ۞: من تلك الصاعقة.

﴿ وَيَوْمَ يُحْشَرُ أَعْدَاءَ اللهِ إِلَى النَّارِ ﴾: وقرئ (٣): «يحشر» عملى البناء للفاعل، وهو الله عَظِق.

وقرأ (٤) نافع: «نحشر» بالنون مفتوحة، وضمّ الشين، ونصب «أعداء».

﴿ فَهُمْ يُوزَعُونَ ﴾ ۞: يُحبَس أوّلهم علىٰ آخرهم لئلاّ يتفرّقوا. وهي عبارة عن كثرة أهل النار.

﴿ حَتَّىٰ إِذَا مَا جَاءُوهَا ﴾ : إذا حضروها. و «ما» مزيدة لتأكيد اتّصال الشهادة بالحضور. ﴿ شَهِدَ عَلَيْهِمْ سَمْعُهُمْ وَاَبْصَارُهُمْ وَجُلُودُهُمْ بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ ﴿ : بأن يسنطقها [الله تعالى ] (٥). أو يظهر عليها آثاراً تدلّ على ما اقترف بها فتنطق بلسان الحال.

وقيل (٦): إنَّ الله تعالى يفعل الشهادة، وإنَّما أضافها إليها مجازاً.

٢. الاعتقادات ٧٢/.

٥. من أنوار التنزيل ٣٤٧/٢.

١. التوحيد/١١١، ح ٤.

٣ و٤. أنوار التنزيل ٣٤٦/٢.

٦. مجمع البيان ٩/٥.

﴿ وَقَالُوا لِجُلُودِهِمْ لِمَ شَهِدْتُمْ عَلَيْنَا ﴾ : سؤال توبيخ. أو تعجّب، ولعلّ المراد به : نفس التعجّب.

﴿ قَالُوا أَنْطَقَنَا اللهُ الَّذِي أَنْطَقَ كُلَّ شَيْءٍ ﴾ : أي ما نطقنا باختيارنا، بل أنطقنا الله الذي أنطق كل حي. أنطق كل شيء. أو ليس نطقنا بعجب من قدرة الله الذي أنطق كلّ حيّ.

قيل (١<sup>)</sup>: ولو أُوِّل الجواب والنطق بدلالة الحال بقي الشيء عامًا في المـوجودات الممكنة.

وفي كتاب التوحيد (٢): عن أميرالمؤمنين على حديث طويل، يقول فيه حاكياً حال أهل المحشر: ثمّ يجتمعون في موطن آخر فيُستنطقون فيه، فيقولون: والله ربّنا ماكنا مشركين. فيختم الله تبارك وتعالى على أفواههم ويستنطق الأيدي والأرجل والجلود، فتشهد بكل معصيته كانت منهم، ثمّ يرفع عن ألسنتهم الختم فيقولون لجلودهم: «لِمَ شهدتم علينا قالوا أنطقنا الله الذي أنطق كلّ شيء».

﴿ وَهُوَ خَلَقَكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ وَالَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ ن يحدمل أن يكون تمام كلام الجلود، وأن يكون استثنافاً.

﴿ وَمَا كُنْتُمْ تَسْتَتِرُونَ أَنْ يَشْهَدَ عَلَيْكُمْ سَمْعُكُمْ وَلاَ أَبْصَارُكُمْ وَلاَ جُلُودُكُمْ ﴾: أي كنتم تستترون من الناس عند ارتكاب الفواحش مخافة الفضاحة، وما ظننتم أن أعضاء كم تشهد عليكم فما استترتم عنها.

وفيه تنبيه علىٰ أنَّ المؤمن ينبغي أن يتحقَّق أنَّه لا يمرَّ عليه حال إلَّا وعليه رقيب.

وفي أصول الكافي (٢): عليّ بن محمّد، عن بعض أصحابه، عن آدمبن إسحاق، عن عبد الرزاق بن مهران، عن الحسين بن ميمون، عن محمّد بن سالم، عن أبي جعفر عليه عبد الرزاق بن مهران، عن الحسين بن ميمون، عن محمّد بن سالم، عن أبي جعفر عليه عبد حديث طويل، يقول (٤) فيه: وليست الجوارح تشهد على مؤمن إنّما تشهد على من

التوحيد /٢٦١، ح ٥.

٤. ليس في ق، ش.

١. أنوار التنزيل ٣٤٧/٢.

۲. الکافی ۳۲/۲، ح ۱.

حقّت عليه كلمة العذاب، فأمّا المؤمن فيعطى كتابه بيمينه، إقال الله (١) رَجُّكَ: «وأمّا من (٢) أوتى كتابه بيمينه إ(٣) فأولئك يقرؤون كتابهم ولا يُظلَمون فتيلاً».

عليّ بن إبراهيم الله الميه عن أبيه ، عن بكر بن صالح ، عن القاسم بن ينزيد (٥) قال : حدّ ثنا أبوعمرو الزبيريّ ، عن أبي عبدالله الله الاله وذكر حديثاً طويلاً ، يقول فيه بعد أن قال : إنّ الله تبارك وتعالى فرض الإيمان على جوارح ابن آدم وقسّمه عليها وفرّقه فيها : ثمّ نظم [ما فرض] (٢) على القلب واللسان والسمع والبصر في آية أخرى ، فقال : «وما كنتم تستترون أن يشهد عليكم سمعكم ولا أبصاركم ولا جلودكم» ؛ يعني بالجلود : الفروج والافخاذ .

وفي كتاب من لا يحضره الفقيه (٧): قال أميرالمؤمنين عليَّلاً في وصيّته لابنه محمّد بن الحنفيّة: يابُنيّ، لاتقل مالا تعلم بل لا تقل كلّ ما تعلم، فإنّ الله تبارك وتعالى قد فرض على جوارحك كلّها فرائض يحتجّ بها عليك يوم القيامة.

إلىٰ قوله: وقال ﷺ: «وماكنتم تستترون أن يشهد عليكم سمعكم ولا أبصاركم ولا جلودكم»؛ يعنى بالجلود: الفروج.

﴿ وَلَكِنْ ظَنَتْتُمْ أَنَّ اللَّهَ لَا يَعْلَمُ كَثِيراً مِمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ ٢: فلذلك اجترأتم على مافعلتم.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١٠): إنّها نزلت في قوم تُعرَض عليهم أعمالهم فينكرونها، فيقولون: ما عملنا شيئاً منها. فتشهد عليهم الملائكة الذين كتبوا عليهم أعمالهم.

قال الصادق للنَّهِ : فيقولون لله : يارب، هؤلاء ملائكتك يشهدون لك. ثمّ يحلفون

٢. المصدر: فأمّا من. وفي المصحف: فمن.

١. الإسراء ٧١/.

٤. تفس المصدر ٣٦٧، ح ١.

ليس في ق.

٥. كذا في المصدر وجامع الرواة ١٥/٢. وفي النسخ: القاسمين يزيد.

٦. ليس في ش، ق.

٧. تورالثقلين ٥٤٤/٤، ح٢٨؛ من لايحضره الفقيه ٦٢٦/٢ باب الفروض على الجوارح ح ٣٢١٥.

٨. تفسير القمّي ٢٦٤/٢.

بالله ما فعلوا من ذلك شيئاً منها، وهو قول الله (۱) كلا: «يوم يبعثهم الله جميعاً فيحلفون له كما يحلفون لكم.» وهم الذين غصبوا أميرالمؤمنين، فعند ذلك يختم الله كلا على السنتهم ويُنطِق جوارحهم، فيشهد السمع بما سمع ممّا حرّم الله كلا، ويشهد [البصر بما نظر به إلى ما حرّم الله كلا، وتشهد اليدان بما أخذتا، وتشهد الرجلان بما سعتا فيما حرّم الله كلا، ويشهد] (۲) الفرج بما ارتكب ممّا حرّم الله. ثمّ أنطق الله كلا ألسنتهم، فيقولون (۱۲) هم لجلودهم: «لِمَ شهدتم علينا قالوا أنطقنا الله الذي أنطق كل شيء وهو خلقكم أوّل مرّة وإليه ترجعون، وما كنتم تستترون» أي من الله «أن يشهد عليكم سمعكم ولا أبصاركم ولا جلودكم» و «الجلود» الفروج «ولكن ظننتم أن الله لا يعلم كثيراً ممّا تعملون».

﴿ وَذَٰلِكُمْ ﴾ : إشارة إلىٰ ظنّهم هذا، وهو مبتدأ وقوله :

﴿ ظَنَّكُمُ الَّذِي ظَنَنْتُمْ بِرَبِّكُمْ أَرْدَاكُمْ ﴾ : خبران له.

ويجوز أن يكون «ظنكم» بدلاً و«أرداكم» خبراً.

﴿ فَأَصْبَحْتُمْ مِنَ الْخَاسِرِينَ ﴾ ۞: إذ صار ما تُنِحوا للاستسعاد به في الداريـن سـبباً لشقاء المنزلين.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): حدّثني أبي ، عن ابن أبي عمير ، عن عبدالرحمٰن بن الحجّاج قال : قلت لأبي عبدالله عليّا : حديث يرويه الناس فيمن يؤمر به آخر الناس إلىٰ النار .

فقال لي: أما إنّه ليس كما يقولون، قال رسول الله عَلَيْظٌ: إنّ آخر عبد يؤمر به إلىٰ النار، فإذا أُمر به التفت.

> فيقول الجبّار عَلاهُ: ردّوه. فيردّونه، فيقول له: لِمَ التفتّ إليَّ؟ فيقول: يا ربّ، لم يكن ظنّي بك هذا.

۲. ليس في ر.

تفسير القشى ٢٦٤/٢ ٢٦٥٠.

١. المجادلة /١٨.

٣. المصدر: قالوا.

فيقول: وماكان ظنّك بي ؟

فيقول: يا ربّ، كان ظنّي بك أن تغفر لي خطيئتي وتسكنني جنّتك.

قال: فيقول الجبّار: يا ملائكتي، ولا وعـزّتي وجـلالي وآلائـي وعـلوّي وارتـفاع مكاني، ما ظنّ بي عبدي هذا ساعة من خير قطّ، ولو ظنّ بي ساعة من خير ما روّعـته بالنار، أجيزوا له كذبه وأدخلوه الجنّة.

ثم قال (١): قال رسول الله ﷺ: ليس من عبد يظنّ بالله ﷺ خيراً إلّاكان عند ظنّه به، وذلك قوله ﷺ: «وذلكم ظنّكم الذي ظننتم بربّكم أرداكم فأصبحتم من الخاسرين».

وفي مجمع البيان (٢): وقال الصادق للسلام : ينبغي للمؤمن أن يخاف الله خوفاً ؛ كأنّه يشرف على النار، ويرجوه رجاءً ؛ كأنّه من أهل الجنّة ، إنّ الله تعالى يـقول : «وذلكـم ظنّكم الذي ظننتم بربّكم» (الآية).

ثمّ قال: إنّ الله تعالىٰ عند ظنّ عبده، إن خيراً فخير، وإن شرّاً فشرّ.

﴿ فَإِنْ يَصْبِرُوا فَالنَّارُ مَثُوى لَهُمْ ﴾ : لا خلاف لهم عنها.

﴿ وَإِنْ يَسْتَغْتِبُوا ﴾: يسألوا العتبيٰ، وهو الرجوع إلىٰ مايحبّون.

﴿ فَمَاهُمْ مِنَ الْمُعْتَبِينَ ﴾ ۞: المجابين إليها. ونظيره قوله (٣) تعالىٰ حكاية : «أجزعنا أم صبرنا مالنا من محيص».

وقرئ (٤): «وإن يُستعتبوا فماهم من المعتِبين»؛ أي إن يُسألوا أن يرضوا ربّهم فماهم فاعلون لفوات المكنة.

وفي نهج البلاغة (٥): وصارت الأجساد شحبة (٦) بعد بضّتها (٧)، والعظام نخرة بعد

۲. المجمع ۱۰/۵.

١. ليس في المصدر،

أنوار التنزيل ٣٤٧/٢.

۳. إبراهيم /۲۱.

٦. الشحبة: الهالكة.

٥. النهج /١١١، الخطبة ٨٣.

البضة هنا: الواحدة من البض. وهو مصدر بض الماء: إذا ترشّح قليلاً قليلاً؛ أي بعد استلائها، حتى كأنّ الماء يترشّح منها.

قوَتها، والأرواح مرتهنة بثقل أعبائها، موقنة بغيب أنبائها، لا تُستزَاد من صالح عملها، ولا تُستعتَب (١) من سيَئ زللها!

﴿ وَقَيَّضْنَا ﴾ : وقدّرنا.

﴿ لَهُمْ ﴾ : للكفرة.

﴿ قُرَنَآءَ ﴾ : أخداناً من الشياطين يستولون (٢) عليهم استيلاء القيض على البيض، وهو القشر.

وقيل (٣): أصل القيض: البدل، ومنه المقايضة للمعاوضة.

﴿ فَزَيَّتُوا لَهُمْ مَابَيْنَ آيْدِيهِمْ ﴾ : من أمر الدنيا، واتّباع الشهوات.

﴿ وَمَا خَلْفَهُمْ ﴾ : من أمر الأخرة وإنكاره (٤).

﴿ وَحَقَّ عَلَيْهِمُ الْقَوْلُ ﴾: أي كلمة العذاب.

﴿ فِي أَمَم ﴾ : في جملة أمم. وهو حال من الضمير المجرور.

﴿ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِمْ مِنَ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ ﴾ : وقد عملوا مثل أعمالهم.

﴿إِنَّهُمْ كَانُوا خَاسِرِينَ ﴾ ٢٠: تعليل لاستحقاقهم العذاب. والضمير لهم وللأمم.

﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لاَ تَسْمَعُوا لِهَذَا الْقُرْآنِ وَالْغَوْا فِيهِ ﴾ : وعارضوه بالخرافات. أو ارفعوا أصواتكم بها لتشوّشوا على القارئ.

وقرئ (ه) بضمّ الغين، والمعنى واحد. يقال: لغا يلغو، ولغي يلغي: إذا هذي.

﴿ لَعَلَّكُمْ تَغْلِبُونَ ﴾ ٢٠ : أي تغلبونه على قراءته.

﴿ فَلَنَذِيقَنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا عَذَاباً شَدِيداً ﴾ : المراد بهم : هؤلاء القائلون ، أو عامّة الكفّار .

﴿ وَلَنَجْزِيَنَّهُمْ أَسُوا الَّذِي كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ ٢ سيّنات أعمالهم.

ا. ولا تستعتب: مبني للمجهول؛ أي لايطلب منها تنقديم العتبئ؛ أي التنوبة عن العمل القبيح. أو مبني للغاعل؛ أي لا يمكنها أن تطلب الرضئ والإقالة من خطئها السيء.

٣. أنوار التنزيل ٣٤٧/٢.

٢. ليس في ق.

٥. أنوار التنزيل ٣٤٨/٢.

٤. ليس في ن.

وقد سبق مثله <sup>(۱)</sup>.

﴿ ذَلِكَ ﴾: إشارة إلى «الأسوأ».

﴿ جَزَاءُ اعْدَاءِ اللهِ ﴾ : خبره.

﴿ النَّارُ ﴾ : عطف بيان «للجزاء». أو خبر محذوف.

﴿ لَهُمْ قِيهَا ﴾ : في النار

﴿ دَارُ الْخُلْدِ ﴾ : فإنّها دار إقامتهم، وهو كقولك : في هـذه الدار دار سـرور؛ وتـعني بالدّار : عينها، علىٰ أنّ المقصود هو الصفة (٢).

﴿ جَزَاءً بِمَا كَانُوا بِآيَاتِنَا يَجْحَدُونَ ﴾ ﴿ : ينكرون الحقّ، أو يلغون. وذكر الجحود، الَّذي هو سبب اللغو.

وفي شرح الآيات الباهرة (٣)؛ قال محمّد بن العباس الله عدد الله عليّ بن أسباط، عن عليّ بن محمّد، عن عليّ بن أبي حمزة، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله عليّ أنّه قال: قال الله عليّ الذيق الذين كفروا» بتركهم ولاية عليّ عليّ الله عليّ الله الذي الذي الذي كانوا يعملون، في الآخرة. «ذلك جزاء أعداء الله النار لهم فيها دار الخلد جزاءً بما كانوا با ياتنا يجحدون، والآيات: الأئمة الميّليّ.

﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا رَبَّنَا الَّذَيْنِ اَضَلَّانَا مِنَ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ ﴾: قيل (٤): يعني شيطانَي النوعين، الحاملين على الضلالة والعصيان.

وقيل (٥): هما إبليس وقابيل، فإنّهما سنّا الكفر والقتل.

وقرأ (٢) ابن كثير وابن عامر ويعقوب وأبوبكر والسوسيّ : «أرنا» بالتخفيف؛ كفَخِذ، وفَخْذ.

١. أي في سورة الزمر ٣٥/.

٢. قوله «على أن المقصود هو الصفة» لم يذكر وجه إضافة الدار إلى الخلد والسرور. وفائدة ذكرها ووجهه: أنّه باب التجريد. وهو أن ينزع من أمر ذي صفة أمر آخر مثله مبالغة لكماله فيهما. هكذا قالوا. ويمكن أن يقال: إنّ لكلّ أحد من أهل الجنّة مقاماً هو دار الخلد له، فصحّ أنّ لكلّ منهم في الجنّة دار الخلد.

٣. تأويل الآيات الباهرة ٣٤٨/٢، ح ٤. عــ ٦. أنوار التنزيل ٣٤٨/٢.

الجزء الحادي عشر / سورة السجدة (فُصّلت)...................... ٤٤٥ .....

﴿ نَجْعَلْهُمَا تَحْتَ أَقْدَامِنَا ﴾: ندسهما انتقاماً منهما.

وقيل (١): نجعلهما في الدرك الأسفل.

﴿ لِيَكُونَا مِنَ الْأَسْفَلِينَ ﴾ ۞: [مكاناً، أو ذلاً.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم على العالم على العالم على المن الجنّ إبليس الذي دلّ (٢) على قتل رسول الله على قتل رسول الله على الندوة ، وأضلّ الناس بالمعاصي ، وجاء بعد وفاة رسول الله على إلى أبي بكر (٤) فبايعه ، ومن الإنس فلان .

وفي روضة الكافي (٥): محمّد بن أحمد القمّي، عن [عمّه الله بن الصلت، عن يونس بن عبدالله بن الصلت، عن يونس بن عبدالرحمٰن، عن عبدالله بن سنان، عن حسين الجمّال، عن أبي عبدالله عليه في قول الله تبارك وتعالى: «ربّنا أرنا الذّين أضلانا من الجمن والإنس نجعلهما تحت أقدامنا ليكونا من الأسفلين» [(٢) قال: هما.

ثمّ قال: وكان فلان شيطاناً.

يونس (^)، عن سورة بن كليب، عن أبي عبدالله عليه في قول الله تبارك وتعالى: «ربّنا أرنا الذّين أضلانا من الجن والإنس نجعلهما تحت أقدامنا ليكونا من الأسفلين».

قال: يا سورة، هما والله، هما ثلاثاً. والله، يا سورة، إنّا لخزّان علم الله في السماء، وإنّا لخزّان علم الله في الأرض.

وفي مجمع البيان (٩): «ربّنا أرنا الذّين أضلاّنا» (الآية)؛ يبعنون: إبليس الأبالسة، وقابيل بن آدم أوّل من أبدع المعصية. روي ذلك عن عليّ عليه الله.

وفي شرح الآيات الباهرة (١٠٠): وذكر ابن قولويه رحمة الله عليه في كامل الزيارات

٢. تفسير القمّي ٢٦٥/٢.

١. نفس المصدر والموضع.

٣. كذا في نور الثقلين ٥٤٥/٤، ح ٣٢. وفي النسخ: ردّ. وفي المصدر: دبّر.

المصدر: إلى قلان.

٥. الكافي ٣٣٤/٨ ح ٥٢٣.

٦. من المصدر.

٧. مابين المعقوفتين ليس في ت.

٨. نقس المصدر، ح ٥٧٤.

٩. المجمع ١٢/٥.

١٠. تأويل الآيات الباهرة ٥٣٦/٢، ح ٧.

شيئاً في هذا المعنىٰ في حديث طويل يأتي في آخر الكتاب، وهو: فيؤتيان هو وصاحبه فيُضرَبان بسياط من نار، لو وقع سوط منها على البحار لغلت من مشرقها إلىٰ مغربها، ولو وُضِع علىٰ جبال الدنيا لذابت حتّىٰ تصير رماداً فيضربان بها.

ثمّ يجثو أميرالمؤمنين عليَّا بين يدي الله عَلَى للخصومة مع الرابع، ويدخل الثلاثة في جبّ فيُطبَق عليهم لا يراهم أحد ولا يرون أحداً ، فيقول الذين كانوا في ولايتهم: «ربّنا أرنا الذَّيْنِ أَصْلاَنَا مِنِ الجِنِّ والإنس نجعلهما تحت أقدامنا ليكونا مِن الأسفلين».

﴿ إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا اللهُ ﴾ : اعترافاً بربوبيّته، وإقراراً بوحدانيّته.

﴿ ثُمَّ اسْتَقَامُوا ﴾: قيل (١): أي في العمل.

و «ثمّ» لتراخيه عن الإقرار في الرتبة من حيث إنّه مبدأ الاستقامة ، أو لأنّها عسرة قلّما تتبع الإقرار.

وفي مجمع البيان (٢): روى محمّد بن الفضيل قال: سألت أبا الحسن الرضاع الله عن الاستقامة.

فقال: هي والله، ما أنتم عليه.

٣. المجمع ١٢/٥.

وعن أنس (٣) قال: قرأ علينا رسول الله عَيْظِيُّ هذه الآية، ثمَّ قال: قد قالها أناس ثمَّ كفر أكثرهم، فمن قالها حتّى يموت فهو ممّن استقام عليها.

وفي تفسير فرات بن إبراهيم الكوفيّ (٤): قال: حدّثني حفص (٥) بن محمّد الأحمسيّ قال: حدّثنا مخول عن أبي مريم قال: سمعت أبانبن تنغلب على يسأل جعفراً عليِّه عن قول الله تعالئ: «إنَّ الذين قالوا ربَّنا الله ثمَّ استقاموا» [قال: استقاموا](١٠) بولاية على بن أبي طالب للطِّلا .

١. أنوار التنزيل ٣٤٨/٢. ٢. المجمع ١٢/٥.

٤. تفسير فرات الكوفي /٣٨١.

ن، المصدر: جعفر.

٦. ليس في ق.

الجزء الحادي عشر / سورة السجدة (فُصّلت)...................... عشر / سورة السجدة (فُصّلت).....

﴿ تَتَنَزُّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلاَئِكَةُ ﴾: قيل (١): فيما يعنّ (٢) لهم بما يشرح صدورهم ويدفع عنهم الخوف والحزن.

وقيل (٣): عند الخروج عن القبر.

وقيل (٤): عند الموت.

وفي مجمع البيان (٥): روي ذلك عن أبي عبدالله لطليُّلإِ.

﴿ اَلَّا تَخَافُوا ﴾ : علىٰ ما تقدمون عليه.

﴿ وَلا تَحْزَنُوا ﴾ : على ما خلفتم.

و«أن» مصدريّة، أو مخفّفة مقدّرة بالباء، أو مفسّرة.

﴿ وَأَبْشِرُوا بِالْجَنَّةِ الَّتِي كُنْتُمْ تُوعَدُونَ ﴾ ٢: في الدنيا علىٰ لسان الرسل.

وفي بصائر الدرجات (١): عمران بن موسى، عن موسى بن جعفر، عن الحسين (١) بن علي قال: حدّثنا عبدالله بن سهيل (٨) الأشعريّ، عن أبيه، عن أبي الإسع قال: دخل حمران بن أعين على أبي جعفر عليه فقال له: جعلت فداك، يبلغنا أنّ الملائكة تتنزّل عليكم.

قال: أي والله، لتنزل علينا فتطأ فرشنا، أما تقرأ كتاب الله تبارك وتعالى: «إنّ الذين قالوا ربّنا الله ثمّ استقاموا تتنزّل عليهم الملائكة ألّا تخافوا ولاتحزنوا وأبشروا بالجنّة التي كنتم توعدون».

وفي أصول الكافي (١٠٠): الحسين بن محمّد، عن معلىّ بن محمّد، عن محمّد بن جمهور، عن فضالة بن أيّوب، عن محمّد بن

۲. أي يظهر.

٥. المجمع ١٢/٥.

٧. ن، المصدر: الحسن.

٩. من المصدر.

١. أنوار التنزيل ٣٤٨/٢.

٣ و٤. نفس المصدر والموضع.

٦. البصائر/١١١، ح٣.

٨. المصدر: سهل.

١٠. الكافي ٢٠/١، ح ٤٠.

مسلم قال: سألت أبا عبدالله عليَّة عن قول الله عَلَيْ: «الذين قالوا ربّنا الله ثمّ استقاموا».

فقال أبوعبدالله عليه الستقاموا على الائمة واحداً بعد واحد «تتنزّل عليهم الملائكة ألّا تخافوا ولا تحزنوا وأبشروا بالجنّة التي كنتم توعدون».

وعن أبي عبدالله (١) عليمه الله قال: بينا أبي عليه جالس وعنده نفر إذ استضحك حتّى اغرورقت عيناه دموعاً، ثمّ قال: هل تدرون ما أضحكنى ؟

قال: فقالوا: لا.

قال: زعم ابن عبّاس أنّه من الذين قالوا(٢) ربّنا الله ثمّ استقاموا.

فقلت له: هل رأيت الملائكة، يا ابن عبّاس، تخبرك بولايتها لك في الدنيا والأخرة مع الأمن من الخوف والحزن؟

قال: فقال: إنَّ الله تبارك وتعالىٰ يقول (٣): «إنما المؤمنون إخوة» وقد دخل في هذا جميع الأمّة.

فاستضحكت ثمّ قلت: صدقت، يا ابن عبّاس. والحديث طويل. أخذت منه موضع الحاجة.

وفي نهج البلاغة (٤): وإنّي متكلّم بعِدَة الله وحجّته، قال الله تعالىٰ: «إنّ الذين قالوا ربّنا الله ثمّ استقاموا تتنزّل عليهم الملائكة ألّا تخافوا ولا تحزنوا وأبشروا بالجنّة التي كنتم توعدون.» وقد قلتم: «ربّنا الله»، فاستقيموا علىٰ كتابه وعلىٰ منهاج أمره وعلىٰ الطريقة الصالحة من عبادته، ثمّ لا تمرقوا منها، ولا تبتدعوا فيها، ولا تخالفوا عنها، فإنّ أهل المروق منقطع بهم يوم القيامة.

وفي الخرائج والجرائح (٥)، بإسناده إلىٰ أبي عبدالله عليِّلًا في قوله تعالىٰ: ﴿إِنَّ الذِّيسَ

قى قى زيادة: قالوا.

١. نفس المصدر /٢٤٧، ح ٢.

٤. النهج /٢٥٣. الخطبة ١٧٦.

۳. الحجرات /۱۰.

٥. نور الثقلين ٤٤/٥٤٠، ح ٤٤؛ الخرائج ٨٥٠/٢، ح ٦٥.

قالوا ربّنا الله ثمّ استقاموا تتنزّل عليهم الملائكة ألّا تخافوا ولا تحزنوا» فقال: أما والله، لربّما وسّدناهم الوسائد في منزلنا.

قيل له: الملائكة تظهر لكم؟

فقال: لهم ألطف بصبياننا منّا بهم. وضرب بيده إلى مسور (١) في البيت فقال: والله، لطالما اتكت عليها الملائكة، وربّما التقطنا من زغبها (٢).

وفي شرح الآيات الباهرة (٣): قال محمّد بن العبّاس الله : حدّثنا محمّد بن الحسين بن حميد، عن جعفر بن عبدالله المحمّدي، عن كثيربن عيّاش، عن أبي الجارود، عن أبي جعفر الله في قوله الله : «إنّ الذين قالوا ربّنا الله ثمّ استقاموا» يقول: استكملوا طاعة الله ورسوله وولاية آل محمّد صلوات الله عليهم ثمّ استقاموا عليها «تتنزّل عليهم الله الملائكة» يوم القيامة «ألّا تخافوا ولا تحزنوا وأبشروا بالجنّة التي كنتم توعدون.» فأولئك هم الذين إذا فزعوا يوم القيامة حين يبعثون تتلقّاهم الملائكة ويقولون لهم: لا تخافوا ولا تحزنوا وأبشروا بالجنّة التي كنتم توعدون الجنة «وأبشروا بالجنّة التي كنتم توعدون».

وقال أيضاً (٤): حدّثنا أحمد بن القاسم، عن أحمد بن محمّد السيّاري، عن محمّد بن خالد، عن ابن عبدالله على الله على الله على عبدالله على الله على قول الله على الذين قالوا ربّنا الله ثمّ استقاموا (الآية) قال: استقاموا على الأثمّة واحداً بعد واحد.

وقال أيضاً (٥)؛ حدّثنا الحسين بن أحمد، عن محمّد بن عيسى، عن يونس بن يعقوب، عن أبي بصير قال: سألت أبا جعفر الله عن قول الله على: «إنَّ الذين قالوا ربّنا الله ثمّ استقاموا».

١. كذا في المصدر. وفي ق،ن، ي: سوار. وفي سائر النسخ: مسواد.

٢. الزغب: صغار ريش الطائر. ٣. تأويل الآيات الباهرة ٥٣٧/٢، ح ٨.

٤. نفس المصدر، ح ٩. فس المصدر، ح ١٠.

قال: هو والله، ما أنتم عليه، وهو قوله (١) تبعالي: «وأن لو استقاموا عبلي الطبريقة الأسقيناهم ماءً غدقاً».

قلت: متى «تتنزّل عليهم الملائكة ألّا تخافوا ولا تحزنوا وأبشروا بالجنّة التي كنتم توعدون نحن أولياؤكم في الحياة الدنيا وفي الأخرة»؟

فقال: عند الموت ويوم القيامة؛ معناه: عند الموت في الدنيا، ويموم القيامة في الأخرة.

﴿ نَحْنُ اَوْلِيَا أَكُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا ﴾: نلهمكم الحقّ ونحملكم على الخير بدل ما كان الشياطين تفعل بالكفرة.

﴿ وَفِي الْآخِرَةِ ﴾ : بالسُّفاعة والكرامة حيثما يتعادى الكفرة وقرناؤهم.

وفي مجمع البيان (٢): «نحن أولياؤكم في الحياة الدنيا وفي الآخرة» قيل: نحن أولياؤكم (في الحياة الدنيا) (٢)؛ أي نحرسكم في الدنيا وعند الموت وفي الآخرة، عن أبي جعفر عليه .

﴿ وَلَكُمْ فِيهَا ﴾: في الأخرة.

﴿ مَا تَشْتَهِى أَنْفُسُكُمْ ﴾ : من اللذائذ.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): حدّ ثني أبي، عن عبدالرحمْن بن أبي نجران، عن عاصم بن حميد، عن أبي عبدالله عليه قال: قلت له: جعلت فداك، إنّي أردت أن أسألك عن شيء أستحيي منه.

قال: سل.

قلت: جعلت فداك،](٥) هل في الجنّة غناء؟

١. الجنّ /١٦. ٢. المجمع ١٣/٥.

٣. ليس في ق. ٤. تفسير القميّ ١٩٨/١ ـ ١٧٠.

ه. من المصدر.

قال: إنّ في الجنّة شجراً يأمر الله رياحها فتهبّ فتضرب تلك الشجرة بأصوات لم يسمع الخلائق مثلها حسناً.

ثمّ قال: هذا عوض لمن ترك السماع للغناء في الدنيا مخافة الله.

وفي كتاب جعفر بن محمّد الدوريستي (١) بإسناده إلى عبدالله بن عبّاس الله قال: إنّه سمع النبيّ يَتَلِيَّة يقول: إنّ الجنّة لتتّخذ و تزين (٢) من الحول لدخول شهر رمضان. فإذا كانت أوّل ليلة من شهر رمضان هبت ريح من تحت العرش يبقال لها: المبشّرة (٣) المثيرة، فتصفّق ورق أشجار الجنان وحلق المصاريع فيُسمَع لذلك طنين لم يسمع المنامعون أحسن منه. والحديث طويل. أخذت منه موضع الحاجة.

﴿ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَدَّعُونَ ﴾ ٢ : ما تتمنّون من الدعاء، بمعنى : الطلب، وهو أعمّ من الأوّل.

وفي روضة الكافي (٤): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن محبوب، عن محمّد بن إسحاق المدنيّ (٥)، عن أبي جعفر الليّل قال: سئل رسول الله عَيَالَ وذكر حديثاً طويلاً، يقول فيه حاكياً حال أهل الجنّة والثمار دانية منهم، وهو قوله عَلَى: «ودانية عليهم ظلالها وذُلّت قطوفها تذليلاً» من قربها منهم يتناول المؤمن من النوع الذي يشتهيه من الثمار بعينه بفيه (٦) وهو متّكئ. وإنّ الأنواع من الفاكهة ليقلن لوليّ الله: يا وليّ الله، كلني قبل أن تأكل هذا قبلي.

قال: وليس من مؤمن في الجنّة إلّا وله جنان كثيرة معروشات [وغير معروشات]<sup>(٧)</sup> وأنهار من خمر، وأنهار من [ماء، وأنهار]<sup>(٨)</sup>من لبن، و أنهار من عسل، فإذا دعا وليّ الله بغذائه أُتي بما تشتهي نفسه عند طلبه الغذاء من غير أن يُسمّي شهوته.

١. نور الثقلين، ٥٤٨/٤، ح ٤٩.

٣. ق: العثيرة. وفي ت،م،ش، ر: العشيرة.

٥. ت: المزني. وفي م، ي، ر: المذني.

۷ و ۸. لیس فی ش، ق.

٢. كذا في النسخ. ولعلَّه مصحّف: لتتحلَّىٰ وتتزيّن.

٤. الكافي ٩٩/٨، ح ٦٩.

كذا في المصدر. وفي النسخ: بعينه.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم الله الله الله الله في المؤمنين من شيعة أميرالمؤمنين الله الله في الله في الله في المؤمنين الله في الله في

«تتنزّل عليهم الملائكة» قال: عند الموت.

«ألّا تخافوا ولا تحزنوا وأبشروا بالجنّة التي كنتم توعدون نحن أولياؤكم في الحياة الدنيا» قال: كنّا نحرسكم من الشياطين. «وفي الآخرة»؛ أي عند الموت. «ولكم فيها ما تشتهى أنفسكم ولكم فيها ما تدّعون»؛ يعنى: في الجنّة. «نزلاً من غفور رحيم».

حدَثني أبي (٣)، عن ابن أبي عمير، عن ابن سنان، عن أبي عبدالله النبيخ قال: ما يموت موالي لنا مبغض لأعدائنا إلا ويحضره رسول الله تَنظِظ وأميرالمؤمنين والحسن والحسين المنظ فيسرّوه (٤) ويبشروه، وإن كان غير موالي لنا يراهم بحيث يسؤوه، والدليل على ذلك قول أميرالمؤمنين المنظ لحارث الهمداني:

يا حار همدان من يسمت يسرني مسن مسؤمن أو مسنافق قسبلا

وفي تفسير الإمام العسكري (٥); قال الإمام عليه : قال رسول الله على المؤمن المؤمن خائفاً من سوء العاقبة ، لا يتيقن الوصول إلى رضوان الله ، حتى يكون وقت نزع روحه وظهور ملك الموت له ؛ وذلك أن ملك الموت يرد على المؤمن ، وهو في شدّة علّته (١) وعظيم ضيق صدره بما يخلّفه من أمواله [وعياله] (٧) ، وما هيو (٨) عيليه من [شدّة] (١) اضطراب أحواله في معامليه وعياله وقد بقيت في نفسه حسراتها (١٠) واقتطع دون أمانيه فلم ينلها .

۲.

٢. تفسير القمَي ٢٦٥/٢\_٢٦٦.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: فيروه.

٦. ت،م، ر: غلبته.

٨. المصدر: لما هو.

۱۰. ن، ت، م،ي، ر: حزازتها.

١. في ي زيادة: الموت.

٣. نفس المصدر والموضع،

٥. تفسير الإمام /٢٣٩، ح ١١٧.

٧. ليس في ق، المصدر.

٩. من المصدر مع المعقوفتين.

فيقول له ملك الموت: مالك تتجرّع غصصك؟

فيقول: لاضطراب أحوالي واقتطاعي (١) دون [أموالي و](٢) آمالي.

فيقول له ملك الموت: وهل يجزع (٢) عاقل من فقد درهم زائف وقد اعتاض عنه بألف ألف (٤) ضعف الدنيا؟

فيقول: لا.

فيقول له ملك الموت: فانظر فوقك.

فينظر، فيرى درجات الجنان وقصورها التي تقصر دونها الأماني.

فيقول له ملك الموت: هذه منازلك ونعمك وأموالك [وأهلك](ه) وعيالك ومن كان من [أهلك ههناو](١٠) ذرّيّتك صالحاً فهم هناك معك، أفترضي به بدلاً ممّا هاهنا؟ فيقول: بلي والله.

ثم يقول له ملك الموت: انظر. فينظر، فيرئ محمّداً ﷺ وعليّاً والطيّبين من آلهما في أعلىٰ عليّين.

فيقول له: أَوَ تراهم، هؤلاء ساداتك وأئمّتك، هم هناك جلساؤك وأنساؤك (٧)، فما ترضى بهم بدلاً ممّا تفارق هاهنا؟

فيقول: بلئ، ورتى.

فذلك ما قال الله تعالى: «إنّ الذين قالوا ربّنا الله ثمّ استقاموا تتنزّل عليهم الملائكة ألّا تخافوا» (م) فما أمامكم من الأهوال فقد كفيتموه، «ولا تحزنوا» على ما تخلفونه من الذراريّ والعيال والأموال، فهذا الذي شاهدتموه في الجنان بدلاً منهم «وأبشروا

المصدر: اقتطاعك لي.
 المصدر: اقتطاعك لي.

٣. المصدر: يحزن.

٤. في المصدر: «واعتياض ألف ألف» بدل «وقد اعتاض عنه بألف ألف».

٥ و٦. من المصدر. وفي المصدر: اناسك.

٨. في ق زيادة: ولا تحزنوا.

بالجنّة التي كنتم توعدون.» هذه منازلكم، وهؤلاء جلساؤكم وأمناؤكم (١)، «نحن أولياؤكم في الحياة الدنيا وفي الآخرة ولكم فيها ما تشتهي أنفسكم ولكم فيها ما تدّعون نزلاً من غفور رحيم».

﴿ وَمَنْ آحْسَنُ قَوْلاً مِمَّنْ دَعَا إِلَى الله ﴾ : إلى عبادته.

﴿ وَعَمِلَ صَالِحاً ﴾ : فيما بينه وبين ربّه.

﴿ وَقَالَ اِنَّنِي مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴾ ٢٠ : تفاخراً به، أو اتّخاذاً للإسلام ديناً ومذهباً، من قولهم: هذا قول فلان، لمذهبه.

والآية عامّة لمن استجمع تلك الصفات.

وقيل (٢): نزلت في النبيِّ مَيْزُاللُّهُ.

وقيل (٣): في المؤذَّنين.

وفي تفسير العيّاشي (٤): عن جابر قال: قلت لمحمّد بن علميّ علميُّكا: قول الله تـبارك و تعالىٰ في كتابه (٥): «الذين آمنوا ثمّ كفروا».

قال: هما والثالث والرابع [وعبدالرحمٰن](١) وطلحة، وكانوا سبعة عشر رجلاً(١).

قال: لما وجّه النبيّ عَلَيْ عليّ بن أبي طالب عليه وعمّاربن ياسر إلى أهل مكّة قالوا: بعث هذا الصبيّ ولو بعث غيره، يا حذيفة، إلى أهل مكّة وفي مكّة صناديدها. وكانوا يسمّون عليّاً: الصبيّ، لأنّه كان اسمه في كتاب الله الصبيّ، لقول الله: «ومن أحسن قولاً ممّن دعا إلى الله وعمل صالحاً وهو صبيّ وقال إنّني من المسلمين». والحديث طويل. أخذت منه موضع الحاجة.

﴿ وَلَا تَسْتَوِي الْحَسَنَةُ وَلَا السَّيِّئَةُ ﴾ : في الجزاء وحسن العاقبة.

١. م، ش: جلساؤك وأمناؤك. وفي ن، ي، ر: جلساؤك وأنساؤك. وفي المصدر: هؤلاء ساداتكم والساسكم وجلاسكم.

٤. تفسير العيّاشي ٢٧٩/١، ح ٢٨٦. ٥. النساء ١٣٧/.

٧. كذا في المصدر، وفي النسخ: وكانوا سبعة كذا وكذا.

٦. ليس في ق، ش، م.

و«لا» الثانية لتأكيد النفي.

﴿ ادْفَعْ بِالَّتِي هِيَ اَخْسَنَ ﴾ : ادفع السيّئة حيث اعترضتك بالتي هي أحسن منها ، وهي الحسنة ؛ على أنّ المراد بالأحسن : الزائد مطلقاً (١). أو بأحسن مايمكن دفعها بـه مـن الحسنات .

وإنّما أخرجه مخرج الاستثناف على أنّه جواب من قال: كيف أصنع؟ للمبالغة (٢)، ولذلك وضع [الأحسن موضع](٣) الحسنة.

﴿ فَاِذَا الَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَاوَةٌ كَانَّهُ وَلِيِّ حَمِيمٌ ﴾ ۞: أي إذا فعلت ذلك صار عدوّك المشاق مثل الوليّ الشفيق.

وفي أصول الكافي (٥): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن حمّاد، عن حريز، عمّن أخبره، عن أبي عبدالله عليه في قول الله عليه ولا تستوي الحسنة ولا السيئة» قال: «الحسنة» التقيّة، و «السيئة» الإذاعة.

وقوله ﷺ: «ادفع بالتي هي أحسن («السيّئة» قال: التي هي أحسـن؟(٦) التـقيَّة «فـإذا الذي بينك وبينه عداوة كأنّه ولئ حميم».

وفي تفسير فرات بن إبراهيم الكوفيّ (٧): قال: حدّثنا محمّد بن القاسم [بن عبيد](٨) قال: حدّثنا محمّد بن رزان (٩) قال: حدّثنا عبيدالله (١١٠)؛ يعني: [ابن](١١) محمّد القيسيّ،

١. أي الزائد في الحسن بوجه ما.

٢. لأنَّ الاستثناف يدلُّ على شدَّة الاهتمام به، إذ هو جواب سؤال سائل.

۳. ليس في ي.

تفسير القئي ٢٦٦٧٢.
 ليس في ش، ق.

٥. الكافي ٢١٨/٢، ح ٦.

۸. من المصدر.

٧. تفسير فرات الكوفي ٣٨٥/١٣٩.

١٠. المصدر: عبيدالله.

٩. م، ي: ر: ذران. وفي المصدر: زازان.

١١، من المصدر.

قال: حدّثنا محمّد بن فضيل، عن تميمبن أسلم، عن معاوية بن عمّار، عن أبي عبدالله الله الله عليه قال: قلت: جعلت فداك، «لا تستوى الحسنة ولا السيّئة».

قال: «الحسنة» التقيّة، و «السيئة» الإذاعة.

قال: قلت: جعلت فداك، و«ادفع بالتي هي أحسن».

قال: الصمت.

ثمّ قال: يا معاوية ، ناشدتك بالله ، هل تعرف ذلك في نفسك أنّك تكون مع قوم لا يعرفون ما أنت عليه من دينك إ(١) ولا تكون لهم ودّاً وصديقاً ، فإذا عرفوك وشعروك ، أبغضوك (٢)؟

قلت: صدقت،

قال: فقال لي: فذا من ذلك.

وفي أمالي الصدوق (٣)، بإسناده إلى عبدالله بن زهير قال: وفد العلاء بن الحضرميّ على النبيّ عَلَيْهُ فقال: يا رسول الله عَلَيْهُ إنّ لي أهل بيت أحسن إليهم ويسينون، وأصلهم ويقطعون.

فقال رسول الله ﷺ: «ادفع بالتي هي أحسن فإذا الذي بينك وبينه عداوة كأنّه وليّ حميم».

فقال العلاء بن الحضرمي: إنّي قد قلت شعراً هو أحسن من هذا.

قال: وما قلت؟

فأنشده:

وحيّ ذوي الأضغان (٤) تسب قبلوبهم تحيّتك العظمي فيقد يسرفع النبغل (٥)

. . . . .

١. ليس في ش،ق.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: فإذا عرفوك، وشوك [شيّعوك ـن، ي؛ وشعوك ـت، م] وأنقضوك.

٣. أمالي الصدوق /٤٩٥، ح ٦. جمع الضغن: الحقد.

٥. أي الإفساد بين القوم.

ف إن أظهروا خيراً فجازِ بمثله وإن خنسوا عنك (١) الحديث فلا تسل في أظهروا خيراً في منه سماعه وإن الذي قيالوا وراءك لم يقل فقال الذي يَوَالله إن من الشعر لحكماً، وإن من البيان لسحراً، وإن شعرك لحسن، وإن كتاب الله أحسن.

وفي شرح الآيات الباهرة (٢): قال محمّد بن العبّاس الله: حدّثنا الحسين بن أحمد المالكيّ قال: حدّثنا محمّد بن عيسى، عن يونس بن عبدالرحمٰن، عن سورة بن كليب، عن أبي عبدالله عليه قال: لمّا نزلت هذه الآية على رسول الله عَلَيه الذي بالتي هي أحسن فإذا الذي بينك وبينه عداوة كأنه وليّ حميم فقال رسول الله: أمِرت بالتقيّة، فسار بها عشراً حتى أمر أن يصدع [بما أمر، وأمر بها علي عليه فسار بها حتى أمر أن يصدع [بما أمر، وأمر بها علي عليه فائمنا سقطت التقيّة وجرد السيف، بها. ثمّ أمر الأئمة بعضهم بعضاً فساروا بها، فإذا قام قائمنا سقطت التقيّة وجرد السيف، ولم يأخذ من الناس ولم يعطهم إلّا بالسيف.

وقال أيضاً (٤): حدّثنا الصالح؛ الحسين بن أحمد، عن محمّد بن عيسى، عن يونس بن عبدالرحمٰن، عن محمّد بن فضيل، عن العبد الصالح الله قال: سألته عن قول الله قال: «ولا تستوى الحسنة والسيئة».

قال: نحن الحسنة، وبنو أميه السيّئة.

﴿ وَمَا يُلَقُّاهَا ﴾: [وما يلقَّىٰ](٥) هذه السجيّة وهي مقابلة الإساءة بالإحسان

﴿ إِلَّا الَّذِينَ صَبَرُوا ﴾ : فإنَّها تحبس النفس عن الانتقام.

﴿ وَمَا يُلَقَّاهَا إِلاَّ ذُو حَظٍّ عَظِيمٍ ﴾ ۞: من الخير وكمال اليقين.

وقيل (٢): «الحظّ العظيم» الجّنّة.

٢. تأويل الآيات الباهرة ٥٣٩/٢، ح ١٣.

٤. نفس المصدر /٥٤٠، ح ١٤.

٦. أنوار التنزيل ٣٤٩/٢.

١. خنس عنه: رجع وتنحي.

۳. ليس في ق.

٥. من ن.

وفي أصول الكافي (١): عليّ بن إبراهيم الله ، عن أبيه وعليّ بن محمّد القاسانيّ ، جميعاً عن القاسم بن محمّد الإصبهانيّ ، عن سليمان بن داود المنقريّ ، عن حفص بن غياث قال: قال أبوعبدالله للهلم إلى من صبر صبر قليلاً ، وإنّ من جزع جزع قليلاً .

ثمّ قال: عليك بالصبر في جميع أمورك، فإنّ الله عَلَىّ بعث محمّداً فأمره بالصبر والرفق، فقال تبارك وتعالئ: «ادفع بالتي هي أحسن السيّئة فإذا الذي بينك وبينه عداوة كأنّه وليّ حميم وما يلقّاها إلّا الذين صبروا وما يلقّاها إلّا ذو حظّ عظيم.» فصبر إرسول الله ] حتى نالوه بالعظائم ورموه بها. والحديث طويل. أخذت منه موضع الحاجة.

وفي كتاب الخصال (٣)، فيما علم أميرالمؤمنين عليه أصحابه من الأربعمائة باب ممّا يصلح للمسلم في دينه ودنياه: صافح عدوّك وإن كره، فإنّه ممّا أمر الله به عباده، يقول: «ادفع بالتي هي أحسن فإذا الذي بينك وبينه عداوة كأنّه وليّ حميم وما يلقّاها إلّا الذين صبروا وما يلقّاها إلّا ذو حظّ عظيم.» وما تكافئ (٤) عدوّك بشيء أشد عليه من أن تطيع الله فيه، وحسبك أن ترى عدوّك يعمل بمعاصى الله.

وفي مجمع البيان (٥): روي عن أبي عبدالله للنِّلْةِ: «وما يلقّاها إلّا كلّ ذي حظّ عظيم». ﴿ وَإِمَّا يَنْزَغَنَكَ مِنَ الشَّيْطَانِ نَزْعٌ ﴾: نخس. شبّه به وسوسته لانّها بعثٌ على مالا ينبغي؛ كالدّفع بما هو أسوأ. وجعل النزغ نازغاً على طريقة: جدّ جدّه. أو أريد منه: نازغ وصفاً للشيطان بالمصدر.

﴿ فَاسْتَعِدُّ بِاللَّهِ ﴾ : من شرَه ولا تطعه.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٦): «وإمّا ينزغنّك من الشيطان نـزغ» [أي إن عـرض

٢. من المصدر.

المصدر: ما يكافى.

٦. تفسير القمّي ٢٦٦٧٢.

۱. الکافی ۸۸/۲، ح ۳.

٣. الخصال /٦٣٣، ح ١٠.

٥. المجمع ١٣/٥ ـ ١٤.

لقلبك نزغ من الشيطان إ(١) «فاستعذ بالله ،» والمخاطبة لرسول الله عَلَيْ والمعنى للناس. وفي كتاب الخصال (٢) ، فيما علّم أميرالمؤمنين عليه أصحابه من الأربعمائة باب ممّا يصلح للمسلم في دينه ودنياه: إذا وسوس الشيطان إلى أحدكم فليستعذ بالله ، وليقل: آمنت بالله إوبرسوله إ(٢) مخلصاً له الدين.

﴿إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ ﴾: لاستعاذتك.

﴿ الْعَلِيمُ ﴾ 📆: بنيّتك وبصلاحك.

﴿ وَمِنْ آيَاتِهِ اللَّيْلُ وَالنَّهَارُ وَالشَّمْسُ والْقَمَرُ لاَ تَسْجُدُوا لِلشَّمْسِ وَلاَ لِلْقَمَرِ ﴾: لأنّهما مخلوقان مأموران مثلكم.

﴿ وَاسْجُدُوا شِهِ الَّذِي خَلَقَهُنَّ ﴾ : الضمير للأربعة المذكورة، والمقصود: تعليق الفعل بهما إشعاراً بأنّهما من عداد مالا يعلم ولا يختار.

﴿إِنْ كُنْتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ ﴾ ٢٠: فإنّ السجود أخصّ العبادات.

﴿ فَإِنِ اسْتَكْبَرُوا ﴾ : عن الامتثال.

﴿ فَالَّذِينَ عِنْدَ رَبِّكَ ﴾: من الملائكة.

﴿ يُسَبِّحُونَ لَهُ بِاللَّيْلِ وَالنَّهَارِ ﴾ : أي دائماً ، لقوله :

﴿ وَهُمْ لاَ يُسْاَمُونَ ﴾ ﴿: أي لا يملُّون.

وفي مجمع البيان (٤): والمرويّ عن ابن عبّاس وقتادة وابـن المسيّب: أنّ مـوضع السجود عند قوله: «وهم لا يسأمون».

وعن ابن مسعود والحسن: أنه عند قوله: ﴿إِنَّ كَنتُم إِيَّاهُ تَعَبِّدُونَ» وهو اخــتيار أبــي عمرو بن أبي العلاء، وهو المرويّ عن أنمّتنا ﷺ.

وفي جوامع الجامع (٥): وموضع السجدة عند الشافعيّ: «تعبدون». وهو المرويّ عن أثمّتنا ﷺ.

١. ليس في ق، ش، م.

٣. من المصدر.

٥. الجوامع /٤٢٥.

۲. الخصال /٦٢٤، ح ١٠.

٤. المجمع ١٥/٥.

وعند أبي حنيفة : «يسأمون».

وفي كتاب من لايحضره الفقيه (١): وقد روي أنّه يقول في سجدة العزائم: لا إله إلّا الله حقّاً حقّاً، لا إله إلّا الله عبوديّة ورقّاً، سجدت لك يا ربّ، تعبّداً ورقّاً، لا مستنكفاً ولا مستكبراً، بل أنا عبد ضعيف (٢) ذليل خائف مستجير. ثمّ يرفع رأسه، ثمّ يكبّر.

﴿ وَمِنْ آیَاتِهِ آنَّكَ تَرَى الْأَرْضَ خَاشِعَةً ﴾ : يابسة منتطامنة. مستعار من الخشوع، بمعنى : التذلّل.

﴿ فَإِذَا آنْزَلْنَا عَلَيْهَا الْمَآءَ اهْتَزَّتْ وَرَبَتْ ﴾ : تزخرفت ٣٠ وانتفخت بالنبات.

و قرئ (٤): «و ربأت»؛ أي زادت.

﴿ إِنَّ الَّذِي آخْيَاهَا ﴾ : بعد موتها.

﴿ لَمُحْيِي الْمَوْتَىٰ إِنَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ ﴾: من الإحياء والإماتة

﴿ قَدِيُّر ﴾ فَ عِيون الأخبار (٥)، بإسناده إلىٰ عليّ بن الحسن بن عليّ بن فضّال، عن أبيه، عن أبي الحسن الرضاء الله قال: قلت له: لِمَ خلق الله تَظْنَ الخلق على أنواع شتى ولم يخلقه نوعاً واحداً؟

قال: لئلاً يقع في الأوهام أنّه عاجز، فلا تقع صورة في وَهْمِ أحد (٢) إلّا وقد خلق الله ﷺ عليه علي صورة كذا الله ﷺ علي أن يخلق على صورة كذا وكذا، إلّا وجد ذلك في خلقه تبارك وتعالى. فيُعلَم بالنظر إلى أنواع خلقه أنّه على كلّ شيء قدير.

﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُلْحِدُونَ ﴾ : يميلون عن الاستقامة.

﴿ فِي آيَاتِنَا ﴾: بالطعن والتحريف والتأويل الباطل والإلغاء فيها.

﴿ لاَ يَخْفُونَ عَلَيْنَا ﴾ : فنجازيهم على إلحادهم.

۲. يوجد في ق ، ش.

٤. أنوار التنزل ٣٤٩/٢.

٦. ن، ت، م، ي، ر، المصدر: ملحد.

<sup>1.</sup> الفقيه ١/١٠١، ح ٩٢٢.

٣. ق: ترحزحت.

٥. العيون ٧٤/٢، ح ١.

وفي كتاب الاحتجاج للطبرسي الله المناه المؤمنين الله في حديث طويل، يقول فيه مجيباً لبعض الزنادقة: وأمّا ما ذكرته (٢) من الخطاب الدال على تهجين النبي على النبي على الإزراء به والتأنيب له (٣)، مع ما أظهره الله تعالى في كتابه من تفضيله إيّاه على سائر أنبيائه، فإنّ الله في حعل لكلّ نبي عدواً من المشركين؛ كما قال في كتابه، وبحسب جلالة منزلة (٤) نبيّنا عند ربّه كذلك عظم (٥) محنته لعدوه الذي عاد منه في حال شقاقه ونفاقه، وكلّ أذى ومشقة لدفع نبوته وتكذيبه إيّاه وسعيه في مكارهه وقصده لنقض كلّ ما أبرمه، واجتهاده ومن مالأه (١) على كفره وعناده ونفاقه والحاده في إبطال دعواه وتغيير ملّته ومخالفة سنّته، ولم ير شيئاً أبلغ في تمام كيده من تنفيرهم عن أبطال دعواه وتغيير الكتاب الذي جاء به وإسقاط ما فيه من فضل ذوي الفضل وكفر ذوي الكفر منه وممّن وافقه على ظلمه وبغيه وشركه.

ولقد علم الله ذلك منهم، فقال: «إنّ الذين يُـلحدون فـي آيـاتنا لا يـخفون عـلينا» وقال (٧٠): «يريدون أن يبدّلواكلام الله».

ولقد أحضروا الكتاب كملاً مشتملاً على التأويل والتنزيل والمحكم والمتشابه والناسخ والمنسوخ لم يسقط منه حرف ألف ولا لام، فلما وقفوا على ما بينه الله من أسماء أهل الحق والباطل، وأنّ ذلك إن ظهر نقض ما عقدوه (١٠)، قالوا: لا حاجة لنا فيه، نحن مستغنون عنه بما عندنا. ولذلك (١٠) قال (١٠): «فنبذوه و راء ظهو رهم واشتروا به ثمناً قليلاً فبئس ما يشترون».

١. الاحتجاج /٢٥٧\_٢٥٨.

٢. كذا في المصدر، وفي ن: ذكره، وفي سائر النسخ: ذكر تعالى.

٣. أزرى عليه: عابه، والتأنيب: اللوم. ٤. ليس في ق، ش، م.

٥. ليس في ق. ٦. أي: ساعده وعاونه.

٧. الفتح /١٥. أن ظهر نقص ما عهدوه.

٩. المصدر: كذلك. ٩. أل عمران /١٨٧.

ثمّ دفعهم الاضطرار بورود المسائل عليهم عمّا لا يعلمون تأويله إلى جمعه وتأليفه وتضمينه من تلقائهم ما يقيمون به دعائم كفرهم، فصرخ (۱) مناديهم: من كان عنده شيء من القرآن فليأتنا به. ووكلوا تأليفه ونظمه إلى بعض من وافقهم إلى معاداة أولياء الله، فألّفه (۲) على اختيارهم وما يدلّ للمتأمّل له على اختلال (۳) تمييزهم وافترائهم، وتركوا منه ما قد رأوا أنّه لهم وهو عليهم، وزادوا فيه ما ظهر تناكره وتنافره، وعلم الله أن ذلك يظهر ويبين فقال: «ذلك مبلغهم من العلم» وانكشف لأهل الاستبصار عوارهم (۱) وافتراؤهم.

والذي بدا في الكتاب من الإزراء على النبيّ عَيْنَ من فرية (٥) الملحدين، ولذلك قال (٦): «وإنّهم يقولون منكراً من القول وزوراً» فيذكر جلّ ذكره لنبيّه ما يحدثه عدوه في كتابه من بعده بقوله (٧): «وما أرسلنا من قبلك من رسول ولا نبيّ إلّا إذا تمنّى القي الشيطان في أمنيّته فينسخ الله ما يلقي الشيطان ثمّ يحكم الله آياته»؛ يعني: أنّه ما من نبيّ تمنّى مفارقة ما يعانيه من نفاق قومه وعقوقهم والانتقال عنهم إلى دار الإقامة إلّا ألقى الشيطان المعرض لعداوته عند فقده في الكتاب الذين أنزل عليه ذمّه والقدح فيه والطعن عليه، فينسخ الله ذلك من قلوب المؤمنين فلا تقبله ولا تصغي إليه غير قلوب المنافقين والجاهلين، ويحكم الله (٨) آياته بأن يحمي أولياءه من الضلال والعدوان ومشايعة أهل الكفر والطغيان الذين لم يرض الله أن يجعلهم كالأنعام، حتى قال (٩): «بل

فافهم هذا [واعلمه](١٠) واعمل به، واعلم أنَّك ما قد تركت ممّا يجب عليك السؤال

٢. ليس في ق، ش.

۱. شق، ش، م، ي، ر: فصرح.

٣. ق، ش: اختلاف.

٤. كذا في المصدر. وفي ن، ت: عواهم. وفي ر: غواهم. وفي ي: عوراهم. وفي ق، ش، م: دعواتهم.

٥. المصدر: فرقة. ٦. المجادلة ٢٠. وفيها: ليقولون.

٧. الحجّ /٥٢. ٨. ليس في ق.

٩. الغرقان /١٠. من المصدر.

عنه أكثر ممّا سألت عنه، وإنّي اقتصرت علىٰ تفسير يسير من كثير لعدم حملة العلم وقلّة الراغبين في التماسه، وفي دون ما بيّنت لك بلاغ لذوي الأبصار (١).

﴿ اَفَمَنْ يُلْقَىٰ فِي النَّارِ خَيْرٌ اَمْ مَنْ يَأْتِي آمِناً يَوْمَ الْقِيَامَةِ ﴾ : قابل الإلقاء في النار بالإتيان آمناً مبالغة في إحماد حال المؤمنين.

وفي كتاب الخصال (٢): عن الحسن قال: قال رسول الله ﷺ: إنَّ الله تبارك و تعالىٰ قال: وعزَّ تي وجلالي، لا أجمع على عبدي خوفين ولا أجمع له أمنين، فإذا أمنني في الدنيا، أخفته [في الآخرة] (٣) يوم القيامة، وإذا خافني في الدنيا، آمنته يوم القيامة.

وفي نهج البلاغة (٤): وإنّما هي نفسي، أروّضها بالتقوىٰ لتأتي آمنةً يـوم الخـوف الأكبر، وتثبت علىٰ جوانب المزلق (٥).

وفي الكافي (٦٠): عليّ بن إبراهيم، عن هارون بن مسلم، عن مسعدة بن صدقة قال: قال أبو عبدالله عليمًا لل لبعض جلسائه: ألا أخبرك بشيء يقرّب من الله ويقرّب من الجنّة ويباعد من النار؟

فقال: بليٰ.

فقال: عليك بالسخاء، فإنّ الله خلق خلقاً برحمته لرحمته، فجعلهم للمعروف أهلاً وللخير موضعاً وللناس وجهاً يسعى إليهم، لكي يحيوهم؛ كما يحيي المطر الأرض المجدبة، أولئك هم المؤمنون الأمنون يوم القيامة.

﴿ اعْمَلُوا مَا شِئْتُمْ ﴾ : تهديد شديد.

﴿إِنَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ ٢٠ وعيد بالمجازاة.

﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِالذُّكْرِ لَمَّا جَاءَهُمْ ﴾ : بدل من قوله : «إنَّ الذين يلحدون في آياتنا».

۲. الخصال /۷۹، ح ۱۲۷.

المصدر: الألباب.

٤. النهج /٤١٧، الكتاب ٤٥.

٣. ليس في المصدر.

٥. أي موضع الزلق لا يثبت عليه قدم. وفي ق، ش: الزلق.

٦. الكافي ٤١/٤، ح ١٢.

أو مستأنف وخبر «إنّ» محذوف؛ مثل: معاندون، أو هالكون، أو أولئك ينادون. و«الذكر» القرآن.

﴿ وَإِنَّهُ لَكِتَابٌ عَزِيزٌ ﴾ ۞: كثير النفع عديم النظير، أو منيع لا يتأتّى إبطاله وتحريفه. ﴿ لَا يَأْتِيهِ الْبَاطِلُ مِنْ بَيْن يَدَيْهِ وَلاَ مِنْ خَلْفِهِ ﴾: لا يتطرّق إليه الباطل من جهة من الجهات، أو ممّا فيه من الأخبار الماضية والأمور الآتية.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جمعفر الشِّلِا في قوله: ﴿إِنَّ الذِينَ كَفُرُوا بِالذَّكُرُ لَمَّا جَاءَهُمُ ﴾؛ يعني: القرآن الذي ﴿لا يأتيه الباطل من بين يديه ﴾ قال: لا يأتيه الباطل من قبل التوراة [ولا من قبل الإنجيل والزبور. ﴿ولا من خلفه ﴾؛ أي لا يأتيه من بعده كتاب يبطله.

وفي مجمع البيان (٣): «لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه» قيل: فيه أقوال. إلى قوله: ثالثها، معناه: أنّه ليس في أخباره عمّا مضى باطل إولا في أخباره عمّا يكون في المستقبل باطل، [٤٠] بل أخباره كلّها موافقة لمخبراتهما. وهو المرويّ عن أبى جعفر عليّا [وأبى عبدالله عليّا ](٥).

﴿ تَنْزِيلٌ مِنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ ﴾ ﴿ : أي حكيم يحمده كلّ مخلوق بما ظهر عليه من نعمه . وفي كتاب طبّ الأئمّة اللَّيْمُ اللَّهُ اللهُ اللهُ أبي بـصير قـال : شكـا رجـل إلىٰ أبـي عبدالله النَّيْلِ وجع السرّة (٧).

فقال له: اذهب فضع يدك على الموضع الذي تشتكي، وقل: «وإنّه لكتاب عزيز لا يأتيه الباطل من بين يديه ولامن خلفه تنزيل من حكيم حميد» ثلاثاً، فإنّك تعافىٰ بإذن الله.

أ. تفسير القمى ٢٦٦٧٢.

٣. المجمع ١٥/٥.

٥. ليس في ق.

٧. ق، ش: السن.

٢. في ق زيادة، ولا من خلفه.

٤. يوجد في ق، ش، المصدر.

٦. طبّ الأثمّة /٢٨.

﴿ مَا يُقَالُ لَكَ ﴾ : أي ما يقول لك كفّار قومك .

﴿ إِلَّا مَا قَدْ قِيلَ لِلرُّسُلِ مِنْ قَبْلِكَ ﴾ : إلَّا مثل ما قال لهم كفَّار قومهم.

ويجوز أن يكون المعنى: ما يقول لك الله إلَّا مثل ما قال لهم.

﴿ إِنَّ رَبُّكَ لَذُو مَغْفِرَةٍ ﴾ : لأنبيائه.

﴿ وَذُو عِقَابٍ آلِيمٍ ﴾ ۞: لأعداثهم.

وهو على الثاني يحتمل أن يكون المقول بمعنى: أنّ حاصل ما أوحى إليك وإليهم وعد المؤمنين بالمغفرة، والكافرين بالعقوبة.

﴿ وَلَوْ جَعَلْنَاهُ قُـرْآنَاً آعْجَمِيّاً ﴾: جواب لقولهم: هـلاً نـزل القرآن بـلغة العجم. والضميرللذكر.

﴿ لَقَالُوا لَوْلاً فُصِلَتْ آيَاتُهُ ﴾ : بلسان نفقهه.

﴿ ٱلْعَجَمِي وَعَرَبِيٌّ ﴾ : أكلام أعجميّ ومخاطب عربيّ . إنكار مقرّر للتخصيص.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): متّصلاً بآخر ماسبق؛ أعني قوله (٢): كتاب يبطله. وقوله على «لولا فُصّلت آياته أأعجميّ وعربيّ» قال: لوكان هذا القرآن أعجميّا لقالوا: كيف نتعلّمه ولساننا عربيّ وآتيتنا بقرآن أعجميّ ؟ فأحبّ الله على أن يُنزّل بلسانهم، وقد قال الله (٣) على: «وما أرسلنا من رسول إلا بلسان قومه».

و «الأعجميّ» يقال للذي لا يُفهَم كلامه (٤)، وهذا قراءة (٥) أبي بكر وحمزة والكسائيّ. وقرأ (٦) الباقون : «أعجميّ» وهو منسوب إلى العجم.

وقرأ (٧) هشام: «أعجميّ» على الإخبار، وعلى هذا يبجوز أن يكون المراد: هلاّ فصّلت آياته، فجعل بعضها أعجميّاً لإفهام العبجم وببعضها عبربيّاً لإفهام العبرب؛

٢. ليس في قي،ش،م.

٤. في ن، ي، زيادة: ولكلامه.

أ. تفسير القمّى ٢٦٦٦/٢.

۲. إبراهيم /٤.

٥\_٧. أنوار التنزيل ٣٥٠/٢.

والمقصود: إبطال مقترحهم باستلزام المحذور، أو الدلالة على أنّهم لا ينفكّون عن التعنّت في الآيات كيف جاءت.

- ﴿ قُلْ هُوَ لِلَّذِينَ آمَنُوا هُديَّ ﴾ : إلى الحقّ.
- ﴿ وَشِفَاءً ﴾: لما في الصدور من الشك والشبهة.
  - ﴿ وَالَّذِينَ لا يُؤْمِنُونَ ﴾ : مبتدأ خبره
- ﴿ فِي آذَانِهِمْ وَقُرٌ ﴾ : علىٰ تقدير : هو في آذانهم وقر ، لقوله :
- ﴿ وَهُوَ عَلَيْهِمْ عَمِيّ ﴾: وذلك لتصامّهم عن سماعه وتعاميهم عمّا يريهم من الآيات. ومن جوّز العطف على عاملين [مختلفين](١)، عطف ذلك على «للّذين آمنوا ديّ»(١).

﴿ أُولَئِكَ يُنَادُونَ مِنْ مَكَادٍ بَعِيدٍ ﴾ ٢٠ وهو تمثيل لهم في عدم قبولهم واستماعهم له بمن يصاح به من مسافة بعيدة.

﴿ وَلَقَدُ آتَيْنَا مُوسَىٰ الْكِتَابَ فَاخْتُلِفَ فِيهِ ﴾ : بالتصديق والتكذيب ! كما اخــتلف فــي القرآن.

﴿ وَلَوْلاً كَلِمَةٌ سَبَقَتْ مِنْ رَبِّكَ ﴾ : وهي العِدَة بالقيامة وفـصل الخـصومة حـينئذ. أو تقدير الآجال.

﴿ لَقُضِيَ بَيْنَهُمْ ﴾: باستئصال المكذّبين.

﴿ وَإِنَّهُمْ ﴾ : وإنَّ اليهود. أو الذين لا يؤمنون.

﴿ لَفِي شَكُّ مِنْهُ ﴾ : من التوراة . أو القرآن.

١. من أنوار التنزيل ٣٥٠/٢.

٢. قوله: «عطف ذلك»؛ أي قوله: «والذين لا يؤمنون». فيكون المعنى: هـو للّـذين أمـنوا هـدى وللّـذين لا يؤمنون فيكون قوله: «الذين» معطوفاً على «الذين» و«وقر» عطف على «هدى» فيكون من باب العطف على معمول عاملين مختلفين. وهو ممّا جوّزه الأخفش والفرّاء مطلقاً والمحقّقون من المتأخّرين في مثل هذه الصورة خاصة.

الجزء الحادي عشر / سورة السجدة (فُصّلت)....................

﴿ مُرِيبٌ ﴾ ۞: موجب للاضطراب.

وفي شرح الآيات الباهرة (۱): محمّد بن يعقوب [عن عليّ بن محمّد] (۲) رضي عليّ بن العبّاس الله عن الحسن (۱) بن عبدالرحمٰن، عن عاصم بن حميد، عن أبي حمزة، عن أبي جعفر المسلّ في قوله الله الله الله الله الما الحتلف فيه الله الحتلف فيه الكتاب، [وسيختلفون في الكتاب] (۱) الذي مع المتلف المت

﴿ مَنْ عَمِلَ صَالِحاً فَلِنَفْسِهِ ﴾: نفعه.

﴿ وَمَنْ أَسَاءَ فَعَلَيْهَا ﴾ : ضرّه.

﴿ وَمَا رَبُّكَ بِظَلاُّم لِلْعَبِيدِ ﴾ ٢٠ فيفعل بهم ما ليس له أن يفعله.

وفي عيون الأخبار (٥)، بإسناده إلى إبراهيم بن أبي محمود قال: سألت أبا الحسن الرضا عليه .

إلىٰ أن قال: وسألته عن الله ﷺ: هل يجبر عباده علىٰ المعاصى؟

فقال: لا، إبل يخيّرهم ويمهلهم](٦)حتّى يتوبوا.

قلت: فهل كلّف عباده مالا يطيقون؟

فقال: كيف يفعل ذلك وهو يقول: «وما ربّك بظلام للعبيد»؟

ثمّ قال الله الله على أبي موسى بن جعفر [عن أبيه جعفر](٧) بن محمّد عليه أنّه قال: من زعم أنّ الله يجبر عباده على المعاصي أو يكلّفهم مالايطيقون فلاتأكلوا ذبيحته، ولا تقبلوا شهادته، ولاتصلّوا وراءه، ولاتعطوه من الزكاة شيئاً.

﴿ إِلَيْهِ يُرَدُّ عِلْمُ السَّاعَةِ ﴾: أي إذا سُئل عنها، إذ لا يعلمها إلَّا هو.

١. تأويل الآيات الباهرة ٥٤٠/٢، ح ١٦.

٣. ق: الحسين.

٥. العيون ١٠٠/١-١٠١، ح١٦.

٧. من المصدر.

٢. ليس في ق، ش.

٤. ليس في ش، ق.

٦. ليس في ق.

﴿ وَمَا تَخْرُجُ مِنْ ثَمَرَةٍ مِنْ أَكْمَامِهَا ﴾ : من أوعيتها. جمع كِمّ، بالكسر.

وقرأ(١) نافع وابن عامر وحفص: «من ثمرات» بالجمع لاختلاف الأنواع.

وقرئ (٢) بجمع الضمير أيضاً.

و «ما» نافية ، و «مِن» الأولى مزيدة للاستغراق. ويحتمل أن تكون موصولة معطوفة على «الساعة» ، و «من» مبيّنه بخلاف قوله :

﴿ وَمَا تَحْمِلُ مِنْ أُنْثَىٰ وَلاَ تَضَعُ ﴾: بمكان.

﴿ إِلَّا بِعِلْمِهِ ﴾ : إلَّا مقروناً بعلمه، واقعاً حسب تعلَّقه به.

﴿ وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ أَيْنَ شُرَكَانِي ﴾ : بزعمكم.

﴿ قَالُوا آذَنَّاكَ ﴾ : أعلمناك.

﴿ مَا مِنَّا مِنْ شَهِيدٍ ﴾ ۞: من أحد يشهد لهم بالشركة إذ تبرّانا عنهم لمَا عاينًا الحال، فيكون السؤال عنهم للتوبيخ. أو من أحد يشاهدهم، لأنّهم ضلّوا عنّا.

وقيل (٣): هو قول الشركاء؛ أي ما منّا من يشهد لهم بأنّهم كانوا محقّين.

﴿ وَضَلَّ عَنْهُمْ مَا كَانُوا يَدْعُونَ ﴾ : يعبدون.

﴿مِن قَبْلُ ﴾: لا ينفعهم، أو لا يرونه.

﴿ وَظُنُّوا ﴾ : وأيقنوا.

﴿ مَا لَهُمْ مِنْ مَحِيصٍ ﴾ ۞: مهرب. والظنّ معلّق عنه بحرف النفي.

﴿ لا يَسْامُ الْإِنْسَانُ ﴾: لا يمل.

﴿ مِنْ دُعاً ءِ الْخَيْرِ ﴾ : من طلب السعة في النعمة.

وقرئ (²): «من دعاء بالخير».

﴿ وَإِنْ مَسَّهُ الشَّرُّ ﴾: الضيقة

﴿ فَيَتُوسٌ قَنُوطٌ ﴾ ٢٠ : من فضل الله و رحمته.

١ ـ ٤. أنوار التنزيل ٣٥١/٢.

وهذا صفة الكافر، لقوله (١) تعالى: «لا ييأس من روح الله إلّا القوم الكافرون» وقد بلغ في يأسه من جهة البنية والتكرير، وما في القنوط من ظهور (٢) أثر اليأس.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم الله الله الله الله الله الإنسان من دعاء الخير»؛ أي لا يملّ ولا يعيي (٤) من أن يدعو لنفسه بالخير. «وإن مسّه الشـرّ فيؤوس قنوط»؛ أي يأس من رَوْح الله وفرجه.

﴿ وَلَئِنْ أَذَقْنَاهُ رَحْمَةً مِنَّا مِنْ بَعْدِ ضَرَّاءَ مَسَّتْهُ ﴾: بتفريجها عنه.

﴿ لَيَقُولَنَّ هَذَا لِي ﴾ : حقّي ، أستحقّه بما لي من الفضل والعمل ، أو لي دانِماً لايزول.

﴿ وَمَا اَظُنُّ السَّاعَةَ قَائِمَةً ﴾: تقوم.

﴿ وَلَئِنَ رُجِعْتُ إِلَىٰ رَبِّي إِنَّ لِي عِنْدَهُ لَلْحُسْنَىٰ ﴾: أي ولئن قامت على التوهم كان لي عندالله الحالة الحسنى من الكرامة ، وذلك لاعتقاده أنّ ما أصابه من نعم الدنيا فلاستحقاق لاينفك عنه.

﴿ فَلَنَنَبِّنَنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ : فلنخبرنَّهم.

﴿ بِمَا عَمِلُوا ﴾ : بحقيقة أعمالهم، ولنبصرنَهم عكس ما اعتقدوا فيها.

﴿ وَلَنَذِيقَنَّهُمْ مِنْ عَذَابٍ غَلِيظٍ ﴾ ۞: لا يمكنهم التفصّي عنه.

﴿ وَإِذَا آنْعَمْنَا عَلَى الْإِنْسَانِ آعْرَضَ ﴾: عن الشكر.

﴿ وَنَاكَىٰ بِجَانِبِهِ ﴾: وانحرف عنه، أو ذهب بنفسه وتباعد منه بكلِّيته تكبّراً.

و «الجانب» مجاز عن النفس؛ كالجنب في قوله (٥): «في جنب الله» على ما قيل (٦).

﴿ وَإِذَا مَسَّهُ الشَّرُّ فَذُو دُعَاءٍ عَرِيضٍ ﴾ ۞: كثير. مستعار ممّا له عرض متّسع للإشعار بكثرته واستمراره، وهو أبلغ من الطويل إذ الطول أطول الامتدادين، فإذا كان عرضه كذلك فما ظنّك بطوله.

۱. يوسف /۸۷.

٣. تفسير القمّي ٢٦٧/٢.

٥. الزمر /٥٦.

۲. من ي، ر.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: لا يعني.

٦. أتوار التنزيل ٣٥١/٢.

﴿ قُلْ اَرَايْتُمْ ﴾ : أخبروني.

﴿ إِنَّ كَانَ ﴾: القرآن.

﴿ مِنْ عِنْدِاللَّهِ ثُمَّ كَفَرْتُمْ بِهِ ﴾ : من غير نظر واتباع دليل.

﴿ مَنْ اَضَلَّ مِمَّنْ هُو فِي شِقَاقِ بَعِيدٍ ﴾ ۞: أي من أضلَ منكم. فوضع الموصول موضع الصلة شرحاً لحالهم، وتعليلاً لمزيد ضلالهم.

﴿ سَنُرِيهِمْ آيَاتِنَا فِي الْآفَاقِ ﴾: قيل (١): يعني وقوع ما أخبرهم النبيّ عَلَيْ الله من الحوادث الآتية ، وما يسر الله له من الفتوح والظهور على الشرق والغرب على وجه يدل على صدقه.

وقيل (٢): يعني سنريهم حججنا ودلائلنا على التوحيد في آفاق العالم وأقطار السماوات والأرض من الشمس والقمر والنجوم والنبات والأشجار والبحار والجبال.

﴿ وَقِي أَنْفُسِهِمْ ﴾ : قيل (٣): وقعة بدر.

وقيل (٤): ما أظهر فيما بين أهل مكّة وما حلّ بهم.

وقيل (٥): ما في بدن الإنسان من عجائب الصنع الدالة على كمال القدرة.

﴿ حَتَّىٰ يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقِّ ﴾: قيل (٢): الضمير للرسول يَنْ إِنَّهُ. [أو للتوحيد. أو القرآن] (١) أو لله تعالى .

وفي كتاب الاحتجاج (^^ للطبرسيّ: روي عن موسى بن جعفر، عن أبيه، عن آبائه، عن الله وفي كتاب الاحتجاج (^^ للطبرسيّ: روي عن موسى بن جعفر، عن أبيه، عن آبائه، عن الحسين بن عليّ الله قال: إنّ يهود ياً من يهود الشام وأحبارهم قال لعليّ الله إلى فرعون (\*) وأراه الآية الكبرئ. هذا موسى بن عمران قد أرسله الله [إلى فرعون] (\*) وأراه الآية الكبرئ.

قال له عليّ عليّه إلى نقد كان كذلك، ومحمّد ﷺ أرسله الله إلى فراعنة شتّى ؛ مثل: أبي جهل بن هشام، وعتبة بن ربيعة، وشيبة وأبي البختريّ، والنضر بن الحرث، وأبيّ بن

١. أنوار التنزيل ٣٥٢/٢.

٣. مجمع البيان ١٩/٥.

مجمع البيال ١٩/٥.
 نفس المصدر والموضع، مع اختلاف يسير.

٨. الاحتجاج ٢١٦/١.

٢. مجمع البيان ١٩/٥.

٤ و٥. أنوار التنزيل ٣٥٢/٢.

٧. يوجد في ن، المصدر.

٩. من المصدر.

خلف، ومنبّه ونبيه ابني الحجّاج، وإلى الخمسة المستهزئين؛ الوليد بن المغيرة المخزوميّ، والعاص بن واثل السهميّ، والأسود بن عبد يغوث الزهريّ (١)، والأسود بن المطّلب، والحرث بن الطلاطلة (٢)، فأراهم الآيات في الأفاق وفي أنـفسهم حـتّىٰ يتبيّن لهم أنّه الحقّ.

وفي روضة الكافي (٣): سهل بن زياد، عن ابن فضّال، عن شعلبة بن ميمون، عن الطيّار، عن أبي عبدالله عليَّا في قول الله عَلَيّا: «سنريهم آياتنا في الأفاق وفي أنفسهم حتّىٰ يتبيّن لهم أنّه الحقّ» قال: خسف ومسخ وقذف.

قال: قلت له: «حتّى يتبيّن لهم» قال: دع ذا، ذاك قيام القائم.

أبوعليّ الأشعريّ (1)، عن محمّد بن عبدالجبّار ، عن الحسن بن عليّ ، عن عليّ بن أبي حمزة، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله لطيُّلا قال: سألته عن قول الله تبارك وتعالىٰ: «سنريهم أياتنا في الأفاق وفي أنفسهم حتّى يتبيّن لهم أنّه الحقّ».

قال: نريهم (٥) في أنفسهم المسخ، ونريهم (٦) في الأفاق انتقاص الأفاق عليهم، فيرون قدرة الله ﷺ في أنفسهم وفي الآفاق.

قلت: «حتّى يتبيّن لهم أنّه الحقّ».

قال: خروج القائم هو الحقّ عندالله ﷺ يراه الخلق لابدّ منه.

وفي إرشاد المفيد على بن أبي حمزة ، عن أبي الحسن موسئ عليَّا في قوله : «سنريهم آياتنا في الآفاق وفي أنفسهم حتَّىٰ يتبيّن لهم أنّه الحقّ» قال: الفتن في آفاق الأرض، والمسخ في أعداء الحقّ.

وفي شرح الآيات الباهرة (٨): قال محمّد بن العبّاس ﷺ: حدّثنا جعفر بن محمّد بن

١. كذا في المصدر وجامع الرواة ١٠٥/١. وفي النسخ: الأزهري.

٢. المصدر: الحرث بن أبي الطلالة. ۳. الكافي ۱۸۱۸, ح ۱۸۱.

٤. نفس المصدر والمجلّد /٣٨١، ح ٥٧٥.

٦. المصدر: يريهم،

٨. تأويل الآيات ١٨/٤٥، ح ١٧.

٥. المصدر: يريهم.

٧. الإرشاد /٣٣٨.

مالك، عن القاسم بن إسماعيل الأنباري، عن الحسين (١) بن علي بن أبي حمزة، عن أبيه، عن إبراهيم، عن أبي عبدالله عليه في قوله الله السنريهم آياتنا في الأفاق وفي أنه الحقّ، قال: في الأفاق انتقاض الأطراف عليهم، وفي أنفسهم حتّى يتبيّن لهم أنّه الحقّ، قال: في الأفاق انتقاض الأطراف عليهم، وفي أنفسهم بالمسخ. «حتّى يتبيّن لهم أنّه الحق»؛ أي أنّه القائم عليه.

﴿ اَوَلَمْ يَكُفِ بِرَبِّكَ ﴾ : [أي أوَلم يكف ربّك ، و](٢) الباء مزيدة للتأكيد؛ كأنّه قيل : أوَلم تحصل الكفاية به . ولا تكاد تُزاد في الفاعل إلا مع «كفي».

﴿ أَنَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ﴾ ٢ : بدل من فاعل «كفيٰ».

قيل (٣): والمعنى: أوّلم يكفك أنّه تعالىٰ علىٰ كلّ شيء شهيد محقّق له، فيحقّق أمرك بإظهار الآيات الموعودة؛ كما حقّق سائر الأشياء الموعودة. أو مطّلع فيعلم حالك وحالهم. أو أوّلم يكف الإنسان رادعاً عن المعاصي أنّه تعالىٰ مطّلع علىٰ كلّ شيء لا يخفىٰ عليه خافية.

وفي مصباح الشريعة (٤): قال الصادق لليلا: العبودية جوهرة (٥) كنهها الربوبية، فما فُقد من العبودية وُجد في الربوبية، وما خفي في الربوبية أصيب في العبودية، قال الله تعالى: «سنريهم آياتنا في الآفاق وفي أنفسهم حتى يتبيّن لهم أنه الحق أولم يكف بربّك أنّه على كلّ شيء شهيد»؛ أي موجود في غيبتك وحضرتك.

﴿ اَلاَ إِنَّهُمْ فِي مِزْيَةٍ ﴾ : شك.

وقرئ (٦) بالضمّ، وهو لغة؛ كخفية وخُفيّة.

﴿ مِنْ لِقَاءِ رَبِّهُمْ ﴾ : بالبعث والجزاء.

﴿ اَلاَ اِنَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ مُحِيطٌ ﴾ ٢٠ عالم (٧) بجمل الأشياء وتفاصيلها، مقتدر عليها، لا يفوته شيء منها.

١. ن، المصدر: الحسن. ٢. ليسر

٣. أنوار التنزيل ٣٥٢/٢.

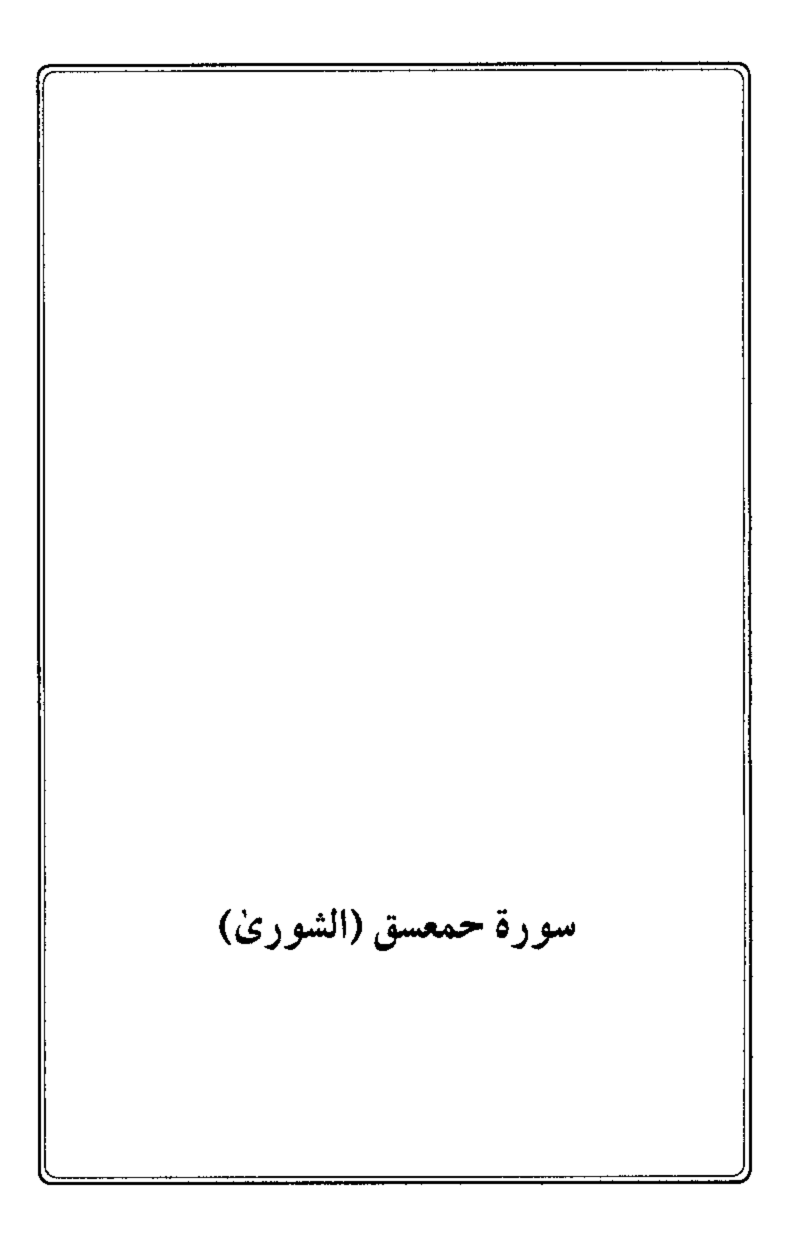
٥. المصدر: جوهر.

۷. من ن.

۲. ليس في ن.

٤. مصباح الشريعة ٧/.

٦. أنوار التنزيل ٣٥٢/٢.



## سورة حمعسق

مكَنة.

قيل (١): إلّا آية «والذين استجابوا لربّهم» إلى قوله: «لا يحبّ الظالمين».

وقيل (٢): إلّا أربِع آيات منها نزلن بالمدينة: «قل لا أسألكم عليه أجراً إلّا المودّة في القربي».

قال ابن عبّاس: لمّا نزلت هذه الآية قال رجل: والله، ما أنزل الله هذه الآية. فأنزل الله: «أم يقولون افترى على الله كذباً» ثمّ إنّ الرجل تاب وندم، فنزل: «وهو الذي يقبل التوبة عن عباده \_إلىٰ قوله \_: لهم عذاب شديد»..

وهي ثلاث وخمسون آية ، وتسمّىٰ : سورة الشوريٰ.

## بسم الله الرحمن الرحيم

في كتاب ثواب الأعمال (٣)، بإسناده إلى أبي عبدالله على قال: من قرأ «حمعسق» بعثه الله يوم القيامة ووجهه كالنّلج أو كالشّمس حتى يقف بين يدي الله على. فيقول: عبدي، أدمت (١) قراءة «حمعسق» ولم تدرما ثوابها، أما لو دريت ما هي وما ثوابها لما مللت من قراءتها، ولكن سأجزيك (٥) جزاك، ادخلوه الجنّة. وله فيها قصر من ياقوتة حمراء، أبوابها وشرفها ودرجها منها (٦)، يرى ظاهرها (من باطنها وباطنها من ظاهرها] (١) وله (٨)

۲. مجمع البيان ۲۰/۵.

٤. ن، ت، ي، ر: أدمنت.

قی ت، ر زیادة: یری درجها.

٨. كذا في المصدر. وفي النسخ «إنّ» بدل «وله».

١. مجمع البيان ٢٠/٥.

٣. ثواب الأعمال /١٤٠.

٥. المصدر: سأخبرك.

٧. من ن، ت، ي، ر، ش، م، المصدر.

فيها [جواراً من الحور العين](١) وألف جارية، وألف غلام من الغلمان(٢) المخلّدين الذين وصفهم الله ﷺ.

وفي مجمع البيان (٣): أبيّ بن كعب، عن النبيّ ﷺ: من قرأ سورة «حمعسق» كـان ممّن يصلّي عليه الملائكة ويستغفرون له ويسترحمون.

﴿حُمُ ﴾ ﴿ عُسَلَ ﴾ ﴿: قيل: لعلَّه اسمان للسورة ولذلك فصل بينهما وعُدَّا أيتين، وإن كانا اسماً واحداً فالفصل ليطابق سائر الحواميم.

وقرئ (<sup>1)</sup>: «حم، سق <sup>(٥)</sup>».

وفي كتاب معاني الأخبار (٦)، بإسناده إلى سفيانبن سعيد الثوري: عن الصادق عليه حديث طويل، يقول فيه: وأمّا «حم، عسق» فمعناه: الحكيم المشيب العالم السميع القادر القويّ.

وفي تفسير على بن إبراهيم الله الأعظم المحمد عسق، هو حروف من اسم الله الأعظم المقطوع، يؤلُّفه الرسول أو الإمام فيكون الاسم (^) الذي إذا دعا الله به أجاب.

حدَّثنا أحمد بن عليّ وأحمد بن إدريس (٩) قالا: حدَّثنا محمّد بن أحمد العلويّ، عن العكبري (١٠)، عن محمّد بن جمهور قال: حدّثنا سليمان بن سماعة ، عن عبدالله بن القاسم، عن يحيي بن ميسرة الخثعمي، عن أبي جعفر السلام قال: سمعته يقول: «حم، عسق» عدد سنى القائم صلوات الله عليه. و«قاف» جبل محيط بالدّنيا من زمردة خضراء، فخضرة السماء من ذلك الجبل، وعلم كلّ شيء في «عسق».

١. كذا في المصدر مع المعقوفتين. .وفي ي، ر: حوراً وإنَّ من الحور العين. وفي غيرهما: حـور وانَّ من الحور العين. ٢. ن، ي، المصدر: الولدان.

٣. المجمع ٢٠/٥.

٥. كذا في المصدر، وفي النسخ: سبق.

٧. تفسير القمّي ٢٦٧/٢.

٩. تقس المصدر والموضع.

٤. أنوار التنزيل ٣٥٢/٢.

٦. المعاني /٢٢، ح ١.

٨. ن، المصدر: الإسم الأعظم.

١٠. ق: العكرميّ.

وفي شرح الآيات الباهرة (١): قال محمّد بن العبّاس الله: حدّثنا عليّ بن عبدالله بن أسد، عن إبراهيم بن محمّد الثقفيّ، عن يوسف بن كليب المسعوديّ (٢)، عن عمرو بن عبدالغفّار الفقيميّ، عن محمّد، عن (٣) أبي الحكم (٤) بن مختار، عن الكلبيّ، عن أبي صالح، عن ابن عبّاس قال: «حم» اسم من أسماء (٥) الله تعالىٰ. و «عسق» علم عليّ عليه المنه بفسق (١) كلّ جماعة ونفاق كلّ فرقة.

بحذف الإسناد (٧)، يرفعه إلى محمّد بن جمهور، عن السكونيّ، عن أبي جعفر النِّلِا قال: «حم» (٨) حميم، و«عين» عذاب، و«سين» سنون كسني يوسف، و«قاف» قذف وخسف ومسخ يكون في آخر الزمان بالسفيانيّ، وأصحابه وأناس من كلب ثلاثون ألف ألف يخرجون معه، وذلك حين يخرج القائم النِّلا بمكّة، وهو مهديّ هذه الأمّة.

﴿كَذَٰلِكَ يُوحِي اِلنَّكَ وَالَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكَ اللهُ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ ﴿ عَثْلَ مَا في هذه السورة من المعاني ، أو إيحاء مثل إيحائها أوحى الله إليك وإلى الرسل من قبلك . وإنّما ذكر بلفظ المضارع على حكاية الحال الماضية ، للدلالة على استمرار الوحي ، وأنّ إيحاء مثله عادته.

وقرأ (٩) ابن كثير: «يوحَى» بالفتح، على أنّ «كذلك» مبتدأ و «يوحى» خبره المسند إلى ضميره، أو مصدر و «يوحى» مسند إلى «إليك». و «الله» مرتفع بما دلّ عليه «يوحى»، و «العزيز الحكيم» صفتان له مقرّرتان لعلق شأن الموحى به ؛ كما مرّ في السورة السابقة، أو بالابتداء ؛ كما في قراءة «نوحي» بالنون، و «العزيز» وما بعده أخبار، أو «العزيز الحكيم» صفتان وقوله:

١. تأويل الآيات ١/١٥٤١م - ١.

٣. ليس في المصدر.

۵. ق، ش، م،ی، ت، ر؛ اسم.

٧. نفس المصدر /٥٤٢، ح ٣.

٩. أنوار التنزيل ٣٥٢/٢.

٢. ق، ش: العوديّ.

٤. ن: أبي الحاكم.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: تفسير.

٨. كذا في المصدر وفي النسخ زيادة: حاء.

﴿ لَهُ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَهُـو الْـعَلِيُّ الْـعَظِيمُ ﴾ ۞: خبران له. وعمليٰ الوجوه الأخر استثناف مقرّر لعزّته.

﴿ تَكَادُ السَّمَوَاتُ ﴾ : وقرأ (١) نافع والكسائي بالياء.

﴿ يَتَفَطَّرُنَ ﴾ : قيل (٢): يتشقّقن (٣) فَرَقاً من عظمة الله .

وقيل (١): من دعاء (٥) الولد له.

وقرأ (٢) البصريّان وأبوبكر: «ينفطرن»، والأوّل أبلغ لأنّه مطاوع «فطّر» وهذا مطاوع أطر».

وقرئ (٧): «تتفطّرن» بالتاء لتأكيد التأنيث وهو نادر.

﴿ مِنْ فَوْقِهِنَّ ﴾ : أي يبتدئ الانفطار من جهتهنّ الفوقانيّة.

و تخصيصها على الأوّل (^)؛ لأنّ أعظم الآيات وأدلّها على علوّ شأنه من تلك الجهة ؛ وعلىٰ الثاني ، ليدلّ علىٰ الانفطار من تحتهنّ بالطريق الأولىٰ .

وقيل (٩): الضمير للأرض، فإنّ المراد بها الجنس (١٠).

﴿ وَالْمَلائِكَةُ يَسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِمَنْ فِي الْأَرْضِ ﴾: قيل (١١): بالسعي فيما يستدعي مغفرتهم من الشفاعة والإلهام وإعداد الأسباب (١١) المقرّبة إلى الطاعة، وذلك في الجملة يعم المؤمن والكافر، بل لو فُسّر الاستغفار بالسعي فيما يدفع الخلل المتوقع عمّ الحيوان بل الجماد، وحيث خُصّ بالمؤمنين فالمراد به: الشفاعة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم ﷺ (١١٠): وقال [عليّ بن](١٤) إبراهيم: «ويستغفرون لمن

٢. نفس المصدر ٣٥٣/.

٤. نغس المصدر والموضع.

٦٠. نفس المصدر والموضع.

أي على قراءة «يتفطرن».

١٠. فهو شامل للمتعدِّد، ولذا جُمع الضمير.

۱۲. ليس في ن.

١٤. ليس في ق، ش.

١. نفس المصدر /٣٥٣.

٣. ليس في ن.

٥. المصدر: ادّعاء

٧. نفس المصدر والموضع.

٩. نفس المصدر والموضع.

١١. نفس المصدر والموضع.

١٣. تفسير القمّي ٢٦٨/٢.

في الأرض» قال: للمؤمنين من الشيعة التوابين خماصة، ولفظ الآيـة عـامّ (١) ومـعناه خاص.

وفسي جوامع الجامع (٢): «ويستغفرون لمن في الأرض» قال الصادق لله : ويستغفرون لمن في الأرض من المؤمنين.

﴿ اَلاَ إِنَّ اللَّهَ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾ ۞: إذ ما من مخلوق إلَّا وهو ذو حظَّ من رحمته.

والآية على الأوّل (٣) زيادة تقرير لعظمته. وعلى الثاني دلالة على تقدّسه عمّا نُسب إليه، وأنّ عدم معاجلتهم بالعقاب على تلك الكلمة الشنعاء باستغفار الملائكة وفرط غفرانه ورحمته.

- ﴿ وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِهِ أَوْلِيَآءَ ﴾ : شركاء وأنداداً.
- ﴿ اللهُ حَفِيظٌ عَلَيْهِمْ ﴾ : رقيب على أحوالهم وأعمالهم فيجازيهم بها.
  - ﴿ وَمَا أَنْتَ ﴾ : يا محمّد.
  - ﴿ عَلَيْهِمْ بِوَكِيلِ ﴾ ٢: بموكّل بهم، أو بموكول إليه أمرهم.

﴿ وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ قُرْآناً عَرَبِيّاً ﴾: الإشارة إلى مصدر «يوحي». أو إلى معنى الآية المتقدّمة، فإنّه مكرّر في القرآن في مواضع جمّة، فتكون «الكاف» مفعولاً به و «قرآناً عربيّاً» حال منه.

﴿لِتُنْذِرَ أُمَّ الْقُرَىٰ ﴾: [أهل أمّ القرى](٤) وهي مكّة.

﴿ وَمَنْ حَوْلَهَا ﴾: من العرب.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥): وقوله: «وكذلك أوحينا إليك قرآناً عربيّاً لتنذر أمّ القرئ ومن حولها» قال: «أمّ القرئ» مكّة، شمّيت أمّ القرئ لأنّها أوّل بقعة خلقها الله من الأرض، لقوله رضيًا: «إنّ أوّل بيت وُضع للناس للّذي ببكّة مباركاً».

٢. الجوامع /٤٣٧.

٤. ليس في ق.

١. ق، ش، المصدر: عامّة.

٣. أي التفسير الأوّل.

تفسير القشى ٢٦٨/٢.

وفي كتاب علل الشرائع (١)، بإسناده إلى جعفر بن محمّدالصوفيّ: عن محمّد بـن عليّ الرضاطيَّة حديث طويل، يقول فيه للسَّلِّ: وإنّما سُمّي ـ يعني: النبيّ ـ الأمّيّ، لأنّه كان من أهل مكّة ومكّة من أمّهات القرئ، وذلك قول الله ﷺ: «لتنذر أمّ القرئ ومن حولها».

وبإسناده (۱) إلىٰ عليّ بن حسّان وعليّ بن أسباط وغيره، رفعه عن أبي جـعفر للسَِّلِا قال: قلت: فلِمَ شمّى النبيّ الأمّى؟

قال: نسب (٣) إلىٰ مكّة ، وذلك قول الله ﷺ: «لتنذر أمّ القرىٰ ومن حولها» فأمّ القرىٰ مكّة ، فقيل «أمّي» لذلك.

﴿ وَتُنْذِرَ يَوْمَ الْجَمْعِ ﴾ : يوم القيامة يُجمَع الخلائق فيه، أو الأرواح والأشباح، أو العمّال والأعمال. وحُذف ثاني مفعولي الأوّل وأوّل مفعولي الثاني للتهويل، وإيهام التعميم.

وقرئ (٤): «لينذر» بالياء، والفعل للقرآن.

﴿ لاَ رَيْبَ فِيهِ ﴾: اعتراض لا محلّ له [من الإعراب](٥).

﴿ فَرِيقٌ فِي الْجَنَّةِ وَفَرِيقٌ فِي السَّعِيرِ ﴾ ۞: أي بعد جمعهم في الموقف يُجمَعون أوّلاً ثمّ يُفرّقون ؛ والتقدير : منهم فريق . والضمير للمجموعين لدلالة الجمع عليه .

وقرنا (٢) منصوبين على الحال «لمنهم»؛ أي وتنذر يوم جمعهم متفرّقين؛ بمعنى: مشارفين للتفرّق، أو متفرّقين في داري الثواب والعقاب.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم الله (٧٠): حدّثني الحسين بن عبدالله السكينيّ، عن أبي سعيد البجليّ، عن عبدالملكبن هارون، عن أبي عبدالله، عن آبائه صلوات الله عليهم

١. العلل ١٢٤/١، ح ١.

۳. ق، ش، ت، م، ر: ينسب،

٥ و٦. نفس المصدر والموضع.

٢. نفس المصدر /١٢٥، ح ٢.

٤. أنوار التنزيل ٣٥٣/٢.

٧. تفسير القمّى ٢/٢٦٨ ٢٧٢.

حديث طويل، يذكر فيه مضيّ الإمام الحسن (١) بن عليّ إلى ملك الروم وجوابات الإمام للملك عمّا سأله عنه، وفي أواخر الحديث: ثمّ سأله عن أرواح المؤمنين أيس تكون إذا ماتوا؟

قال: تجتمع (٢) عند صخرة بيت المقدس في كلّ ليلة جمعة ، وهو عرش الله الأدنئ ، منها بسط (٣) الله الأرض وإليها يطويها ومنها المحشر ومنها استوى ربّنا إلى السمّاء ؛ أي استولى (٤) على السماء والملائكة .

ثمّ سأله عن أرواح الكفّار أين تجتمع ؟

فقال: تجتمع في وادي حضر موت وراء مدينة اليمن، ثمّ يبعث الله ﷺ ناراً من المشرق وناراً من المغرب ويتبعهما بريحين شديدتين فيحشر الناس عند صخرة بيت المقدس، فيحشر أهل الجنّة عن يمين الصخرة ويزلف الميعاد (٥)، وتصير جهنّم عن يسار الصخرة في تخوم الأرضين السابعة وفيها الفلق والسجّين، فتُفرَّق الخلائق من عند الصخرة، فمن وجبت له الجنّة ومن وجبت له النار دخلها، وذلك قوله: «فريق في الجنّة وفريق في السعير».

وفي أمالي الصدوق (٢)، بإسناده إلى أبي عبدالله للله قال: سأل رجل، يقال له: بشربن غالب، أبا عبدالله لله فقال: يا ابن رسول الله ﷺ أخبرني عن قول الله (٢) ﷺ: «يوم ندعو كلّ أناس بإمامهم».

قال: إمام دعا إلى هدى فأجابوه إليه، وإمام إلى ضلالة فأجابوه إليها، هؤلاء في الجنّة وهؤلاء في النار، وهو قوله ﷺ: «فريق في الجنّة وفريق في السعير». والحديث طويل. أخذت منه موضع الحاجة.

١. م، ي: الحسين. ٢. ق، المصدر: يجتمع.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: يبسط، ٤. م، ر: استوى.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: المعتبر.

٦. نورالثقلين ٥٥٨/٤، ح١٣؛ امالي الصدوق ١٣١، ح ١.

٧. الإسراء ٧١/.

وفي أصول الكافي (١): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن الحسن بن سيف، عن أبيه، عن أبيه، عن أبيه، عن أبيه، عمّن ذكره، عن أبي عبدالله عليّا قال: خطب رسول الله تَرَالِيُ الناس، ثمّ رفع يده اليمنئ قابضاً على كفّه، ثمّ قال: أتدرون، أيّها الناس، ما في كفّي ؟

فقالوا: الله ورسوله أعلم.

فقال: فيها أسماء أهل الجنّة وأسماء آبائهم وقبائلهم إلى يوم القيامة.

ثمّ [رفع يده الشمال فقال: أيّها الناس، أتدرون ما في كفّي؟

قالوا: الله ورسوله أعلم.

فقال: أسماء أهل النار وأسماء آبائهم وقبائلهم إلى يوم القيامة.

ثمّ (٢) قال (٣): حكم الله وعدل، حكم الله وعدل، [حكم الله وعدل] (٤) «فــريق فــي الجنّة وفريق في السعير».

وفي بصائر الدرجات (٥): أحمد بن محمّد بن إسماعيل، عن محمّد بن الفضيل، عن أبي الصباح الكناني، عن أبي جعفر الله قال: حدّثني أبي، عمّن ذكره قال: خرج علينا رسول الله عَلَيْهِ وفي يده اليسرى كتاب، فنشر الكتاب الذي في يده اليمنى فقرأ: «بسم الله الرحمٰن الرحيم» كتاب لأهل الجنة بأسمائهم وأسماء أبائهم و قبائلهم لا يزاد فيهم واحد، ولا ينقص منهم واحد.

قال (٢): [ثمَ نشر الذي بيده اليسرئ فقرأ: كتاب من الله الرحمٰن الرحيم لأهل النار بأسمائهم وأسماء آبائهم وقبائلهم لا يزاد فيهم واحد ولا ينقص منهم واحد](٧).

﴿ وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ لَجَعَلَهُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً ﴾ : مهتدين أو ضالين.

﴿ وَلَكِنْ يُدْخِلُ مَنْ يَشَاءُ فِي رَحْمَتِهِ ﴾ : بالهداية والحمل على الطاعة.

۲. ليس في ش.

يوجد في ق,ش.

٦. يوجد في م،ي، ر، المصدر.

۱. الكافي ٤٤٤/١، ح ١٦.

٣. ليس في ق.

٥. البصائر /٢١١، ح ٢.

٧. ليس في ش.

﴿ وَالظَّالِمُونَ مَا لَهُمْ ﴾ : [من الله](١).

﴿ مِنْ وَلِيٌّ وَلَا نَصِيرٍ ﴾ ٢٠ أي ويدعهم بغير وليّ ولا نصير في عذابه.

ولعله غير المقابلة للمبالغة في الوعيد، إذ الكلام في الإنذار.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): وأمّا قوله: «ولو شاء الله لجعلهم أمّة واحدة» قال: لوشاء الله أن يجعلهم كلّهم معصومين مثل الملائكة (٣) بلا طباع، لقدر عليه «ولكن يُدخِل من يشاء في رحمته (٤) والظالمون» لآل محمّد صلوات الله عليهم حقّهم «ما لهم» [من الله] (٥) «من وليّ ولا نصير».

﴿ أَمِ اتَّخَذُوا ﴾ : بل اتَّخذوا.

﴿ مِن دُونِهِ أَوْلِيَاءَ ﴾ : كالأصنام.

﴿ فَاللَّهُ هُوَ الْوَلِيُّ ﴾ : جواب شرط محذوف ؛ مثل : إن أرادوا أولياء بحقّ فالله هو الوليّ الحقّ (٦).

﴿ وَهُوَ يُحْيِي الْمَوْتَىٰ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ ٢٠ كالتقرير لكونه حقيقاً بالولاية.

﴿ وَمَا اخْتَلَفْتُمْ فِيهِ ﴾ : أنتم والكفّار.

﴿ مِنْ شَيْءٍ ﴾ : من أمر (٧) من أمور الدين أو الدنيا.

﴿ فَحُكُمُهُ اللهِ ﴾ : مفوض إليه ، يميّز الحقّ عن المبطل بالنصر ، أو بالإثابة والمعاقبة .

وقيل (٨)؛ «وما اختلفتم فيه» من تأويل متشابه فارجعوا فيه إلى المحكم من كتاب الله. وفي تفسير عليّ بن إبراهيم الله الله الله الله: «وما اختلفتم فيه» من شيء من

٢. تفسير القمّي ٢٧٢/٢ ـ ٢٧٣.

۱. من ق.

٤. في النسخ: يدخل في رحمته من يشاء.

المصدر: ملائكة.

٦. ق: الحميد.

٥. من ق.٧. في غير نسخة ن زيادة: قيل.

٨. أنوار التنزيل ٣٩٤/٢.

٩. تفسير القمى ٢٧٣/٢.

المذاهب أو اخترتم لأنفسكم من الأديان، فحكم ذلك كلَّه إلى الله يوم القيامة.

- ﴿ ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبِّي عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ ﴾ : في مجامع الأمور.
  - ﴿ وَإِلَيْهِ أُنِيبٌ ﴾ ٢٠: أرجع في المعضلات.
- ﴿ فَاطِرُ السَّمَوَاتِ وَالْآرْضِ ﴾ : خبر آخر «لذلكم»، أو مبتدأ خبره :
- ﴿ جَعَلَ لَكُمْ ﴾ : وقرئ (١) بالجرّ، علىٰ البدل من الضمير في «عليه»، أو الوصف «لإلى الله».
  - ﴿ مِنْ أَنْفُسِكُمْ ﴾ : من جنسكم.
    - ﴿ أَزْوَاجِاً ﴾: نساء.

﴿ وَمِنَ الْأَنْعَامِ أَزْوَاجِماً ﴾: أي وخلق للأنعام من جنسها أزواجاً ، أو خلق لكم من الأنعام أصنافاً ، أو ذكوراً وإناثاً .

﴿ يَذْرَؤُكُمْ ﴾: يكثّركم، من الذرء، وهو البثّ. وفي معناه: الذرّ، والذرو.

﴿ فِيهِ ﴾ : في هذا التدبير، وهو جعل الناس والأنعام أزواجاً يكون بينهم توالد فـإنّه كالمنبع للبتّ والتكثير.

﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ ﴾: [أي ليس مثله شيء] (٢) يزاوجه ويناسبه؛ والمراد من مثله: ذاته كما في قولهم: مثلك لا يفعل كذا، على قصد المبالغة في نفيه عنه، فإنه إذا نفي عمّن يناسبه ويسدّ مسدّه كان نفيه عنه أولى.

ومن قال: «الكاف» فيه زائدة، لعلّه عنى أنّه يعطي معنى: ليس مثله (٢٠)، غير أنّه آكد لما ذكرناه.

وقيل (٤): مثل صفته ؛ أي ليس كصفته صفة.

وفي أصول الكافي (٥): محمّد بن الحسن، عن سهل بن زياد، عن حمزة بن محمّد

٢. ليس في ق.

٤. أنوار التنويل ٣٥٤/٢.

١. أنوار التنزيل ٣٥٤/٢.

٣. في ق، ش، م، زيادة: شيء.

٥. الكافي ١٠٤/١، ح ٢.

قال: كتبت إلى أبي الحسن للسلام أسأله عن الجسم والصورة.

فكتب: سبحان من ليس كمثله شيء، لا جسم ولا صورة.

وفي مصباح شيخ الطائفة ﷺ (١) خطبة مرويّة عن أميرالمؤمنين ﷺ وفيها: ليس كمثله شيء، إذكان الشيء من مشيئته، فكان لا يشبه مكوّنه.

وفي عيون الأخبار (٢)، في باب العلل التي ذكر الفضل بن شاذان في آخرها أنّه سمعها من الرضاء الله مرّة بعد مرّة وشيئاً بعد شيء: فإن قال: فِلمَ وجب عليهم الإقرار لله بأنّه ليس كمثله شيء؟

قيل: لعلل، منها أن لا(٣) يكونوا قاصدين نحوه بالعبادة والطاعة دون غيره غير مشتبه عليهم أمر ربّهم وصانعهم ورازقهم. ومنها أنّهم لو لم يعلموا(٤) أنّه ليس كمثله شيء، لم يدروا لعلّ ربّهم وصانعهم هذه الأصنام التي نصبها لهم آباؤهم والشمس والقمر والنيران، إذا كان جائزاً أن يكون عليهم مشتبه (٥)، وكان يكون في ذلك الفساد وترك طاعاته كلّها وارتكاب معاصيه كلّها على قدر ما يتناهى إليهم من أخبار هذه الأرباب وأمرها ونهيها. ومنها أنّه لو لم يجب عليهم أن يعرفوا أنّه ليس كمثله شيء، لجاز عندهم أن يجري عليه ما يجري على المخلوقين من العبجز والجهل والتغيّر والزوال والفناء والكذب والاعتداء، ومن جازت عليه هذه الأشياء لم يؤمن فناؤه ولم يوثق بعدله ولم يحقق قوله وأمره ونهيه ووعده ووعيده وثوابه وعقابه، وفي ذلك فساد الخلق وإبطال الربوبيّة.

وفي كتاب التوحيد (٢٠) خطبة لعليّ التلِّلِ يقول فيها: ولاله مثل فيُعرَف بمثله. وخطبة أخرى (٢٠) يقول فيها: حدّ الأشياء كلّها عند خلقه إيّاها، إبانة لها من [شبهه وإبانة له من شبهها.

١. مصباح المتهجّد /٦٩٧.

۲. العيون ۱۰۱/۲، ح ۱.

٤. المصدر: لولا يعلموا.

٦. التوحيد/٣٣، ح ١.

٣. كذا في جميع النسخ، والأظهر أنَّ «لا» زائدة.

٥. ن: مشبه، وفي ق، ش، ت، ي: مشتبهة.

٧. نفس المصدر /٤٢، ح ٣.

وخطبة أخرى (١) يقول عليه فيها: ولا يخطر ببال أولي الرؤيات خاطرة من تقدير] (١) جلال عزّته، لبعده من أن يكون في قوى المحدودين لأنّه خلاف خلقه فلا شبه له في المخلوقين، وإنّما يُشبّه الشيء بعديله، فأمّا مالا عديل له فكيف يُشبّه بغير مثاله ؟!

﴿ وَهُوَ السّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ (١): لكلّ مايُسمَع ويُبصَر.

وفي أصول الكافي (٣): سهل، عن إبراهيم بن محمّد الهمداني قال: كتبت إلى الرجل الله أن من قبلنا من مواليك قد اختلفوا في التوحيد، فمنهم من يقول: جسم، ومنهم من يقول: صورة.

فكتب بخطّه: سبحان من لا يُحَدّ ولا يموصف «ليس كمثله شيء وهو السميع العليم».

أو قال: «البصير».

سهل (١)، عن بشر (٥) بن بشار النيسابوريّ قال: كتبت إلىٰ الرجل عليهٰ : أنّ من قبلنا قد اختلفوا في التوحيد، فمنهم من يقول: جسم، ومنهم من يقول: صورة.

فكتب إلي: سبحان من لا يُحَدِّ ولا يوصف ولا يشبهه شيء، و«ليس كمثله شيء وهو السميع البصير».

وفي كتاب التوحيد (٢٠)، بإسناده إلى طاهربن حاتم بن ماهويه قال : كتبت إلى الطيب ؛ يعني : أباالحسن للنظل : ماالذي لا يجتزئ (٧) في معرفة الخالق بدونه ؟

فكتب: ليس كمثله شيء، لم يزل سميعاً وعليماً وبصيراً، وهو الفعّال لما يريد. وبإسناده (^) إلى عبدالرحمٰن بن أبي نجران قبال: سألت أبيا جعفر الشاني المُثِلِا عن التوحيد، فقلت: أتوهم شيئاً؟

١. نفس المصدر /٥٢، ح ١٣.

۳. الكافي ۲/۱۰۲۱ ح ٥.

٥. ن، ت، م، ر؛ بشير.

٧. المصدر: لا تجزئ.

٢. ليس في ن.

٤. نفس المصدر، ح ٩.

٦. التوحيد/٢٨٤، ح ٤.

٨. نفس المصدر ١٠٦/ ١٠٦ ح٦.

فقال: نعم، غير معقول ولا محدود، فما وقع وهمك عليه من شيء فهو خلافه. لا يشبهه شيء ولا تدركه الأوهام، كيف تدركه الأوهام وهو خلاف مايُعقَل وخلاف ما يُتصوَّر في الأوهام، وإنّما يُتوهَّم شيء غير معقول ولا محدود.

وبإسناده (۱) إلى محمّد بن عيسى بن عبيد أنّه قال: قال الرضاع الله الناس في التوحيد ثلاثة مذاهب: نفي، وتشبيه، وإثبات بغير تشبيه. فمذهب النفي لا يجوز، ومذهب التشبيه لا يجوز لأنّ الله تعالى لا يشبهه شيء، والسبيل في الطريق الثالث إثبات بلا تشبيه.

وبإسناده (۲) إلى الحسين بن سعيد قال: سُئل أبوجعفر عليَّا إلى الحسين بن سعيد قال: سُئل أبوجعفر عليَّا إنه الله: إنَّه شيء؟

فقال: نعم، تخرجه عن الحدّين: حدّ التشبيه وحدّ التعطيل.

﴿ لَهُ مَقَالِيدُ السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾ : خزائنها.

١. نفس المصدر /١٠٧، ح ٨. ١٠ نفس المصدر /١٠٧، ح ٧.

٣. العيون ١٠٩/١، ح ٢٨. ٤ المصدر: لا يشتبه.

٥. يوجد في ن، ي، المصدر. والسحماء: السوداء.

٦. المصدر: الصمّاء. ٧. من ق.

٨. السفاد: الجماع.

﴿ يَبْسُطُ الِرِّزْقَ لِمَنْ يَشَاءُ وَيَقْدِرُ ﴾: يوسّع ويضيّق علىٰ وفق مشيئته.

﴿ إِنَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ ٢٠ فيفعله على ما ينبغي.

وفي روضة الكافي (١): خطبة لأميرالمؤمنين للنظير وهي خطبة الوسيلة ، قال للظير فيها: فارق الأشياء لا على اختلاف الأماكن ، ويكون فيها لا على وجه الممازجة ، وعلمها لا بأداة لا يكون العلم إلا بها ، وليس بينه وبين معلومه علم غيره به كان عالماً بمعلومه .

﴿ شَرَعَ لَكُمْ مِنَ الدِّينِ مَا وَصَّىٰ بِهِ نُوحاً وَالَّذِي آوْحَيْنَا اِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ اِبْرَاهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَىٰ ﴾: أي شرع لكم من الدين دين نوح ومحمد عَيْنِ ومن بينهما من أرباب الشرائع، وهو الأصل المشترك فيما بينهم المفسَّر بقوله:

﴿ أَنْ آقِيمُوا الدِّينَ ﴾ : وهو الإيمان بما يجب تصديقه والطاعة في أحكام الله . ومحلّه النصب على البدل من مفعول «شرع» ، أو الرفع على الاستئناف ؛ كأنّه جواب : وما ذلك المشروع ؟! أو الجرّ على البدل من هاء «به» .

﴿ وَلاَ تَتَفَرَّقُوا فِيهِ ﴾: ولا تختلفوا في هذا الأصل. أمّا فروع الشرائع فمختلفة ؛ كما قال: «لكلّ جعلنا منكم شرعة ومنهاجاً».

﴿ كَبُرَ عَلَى الْمُشْرِكِينَ ﴾: عظم عليهم.

﴿ مَا تَدْعُوهُمْ اِلَيْهِ ﴾ : من التوحيد.

﴿ اللهُ يَجْتَبِي اِلَيْهِ مَنْ يَشَاءُ ﴾ : يجتلب إليه. والضمير «لما تدعوهم»، أو «للدين».

﴿ وَيَهْدِي اِلَّيْهِ ﴾ : بالإرشاد والتوفيق

﴿ مَنْ يُنِيبُ ﴾ أن يُقبِل إليه.

وفي بصائر الدرجات (٢): عبدالله بن عامر، عن عبدالرحمٰن بـن أبـي نـجران قـال: كتب أبوالحسن الرضاعليِّلِ رسالة وأقرأنيها [قال:](٢) قال عـليّ بـن الحسـين عليِّك : إنّ

٢. البصائر /١٣٨، ح ١.

۱. الكافي ۱۸/۸، ح ٤.

٣. من المصدر.

محمّداً ﷺ كان أمين الله في أرضه، فلمّا قُبض محمّد ﷺ كنّا أهل البيت ورثته، فنحن (١)أمناء الله في أرضه.

إلى قوله: ونحن الذين شرع الله (٢) لنا دينه، فقال في كتابه: «شرع لكم» يا آل محمّد «من الدين ما وصّى به نوحاً» قد وصّانا بما وصّى به نوحاً «والذي أوحينا إليك» يا محمّد «وما وصّينا به إبراهيم» وإسماعيل وإسحاق ويعقوب «وموسى وعيسى .» فقد علمنا وبلّغنا ما علمنا واستودعنا علمهم، ونحن ورثة الأنبياء ونحن ورثة أولي العزم من الرسل «أن أقيموا الدين» يا آل محمّد «ولا تتفرّقوا (٣) فيه» وكونوا على جماعة «كبر على المشركين» من أشرك بولاية على عليه «ما تدعوا إليه» من ولاية على عليه [إنّ الله يا محمّد] (١٠) «يهدي إليه» من يجيبك إلى ولاية على عليه .

وفي شرح الآيات الباهرة (٥): قال محمّد بن العبّاس ﴿ : حدّ ثنا جعفر بن محمّد الحسني (١)، عن إدريس بن زياد الحنّاط، عن أحمد بن عبدالرحمٰن (١) الخراسانيّ، عن بريد بن إبراهيم، عن أبي حبيب النتاجيّ (٨)، عن أبي عبدالله ﷺ ، عن أبيه محمّد، عن أبيه عليّ بن الحسين ﴿ قال في تفسير هذه الآية: نحن الذين شرع الله لنا دينه في كتابه، وذلك قوله ﷺ قال في تألم محمّد «من الدين ما وصّى به نوحاً والذي أوحينا إليك وما وصّينا به إبراهيم وموسى وعيسى أن أقيموا الدين » يا آل محمّد ﷺ (ولا تتفرّقوا فيه كبر على المشركين ما تدعوهم إليه» من ولاية عليّ ﷺ (١) «الله يجتبي اليه من يشاء ويهدي إليه من ينيب» أي من يجيبك إلى ولايه على الله على الله .

وقال \_أيضاً (١٠): حدِّثنا محمَّد بن همَّام، عن عبدالله بن [جعفر، عن عبدالله]

۲. من ن.

i. ليس في ق.

٦. ق ، ش: الحسينى .

٨. المصدر: النباحيّ. وفي ن، ي: التناجي.

١٠. نفس المصدر /٥٤٣ -٥٤٤ ح٦.

١. المصدر: ونحن.

٣. المصدر: ولا تفرقوا.

٥. تأويل الآيات الباهرة ٥٤٣/٢، ح ٥.

٧. ت: عبدالرحيم.

٩. في النسخ زيادة: إنَّ.

العصاني (۱)، عن عبدالرحمن بن أبي نجران قال: كتب أبيوالحسن الرضا لليَّا إلىٰ (۲) عبدالله بن جندب رسالة وأقرأنيها، قال (۲): قال علىّ بن الحسين لليَّا :

وفي أصول الكافي (١٠)؛ عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن عبدالعزيزبن المهتدي، عن عبدالله بن جندب أنّه كتب إليه الرضا لمليّة : نحن الذين شرع الله لنا دينه فقال في كتابه : «شرع لكم» يا آل محمّد «من الدين ما وصّى به نوحاً» [قد وصّانا بما وصّى به نوحاً] (٢) «والذي أوحينا إليك» يا محمّد «وما وصّينا به إبراهيم وموسى وعيسى .» فقد علمنا وبلّغنا (١٠) ما علمنا، واستودعنا علمهم . نحن ورثة أولي العزم من الرسل . «أن أقيموا الدين» يا آل محمّد «ولا تتفرّقوا فيه» وكونوا على جماعة . «كبر على المشركين» من أشرك بولاية عليّ عليّة «ما تدعوهم إليه» من ولاية على عليّة . إنّ «الله» يا محمّد «يهدي أشرك بولاية على عليّة على علية المعمد «يهدي

۲. فى ق،ش، زيادة: أبى.

٤. ليس في ق.

٦. من ق.

۸. الکافی ۲۲۲۱، ۲۲۴، ح۱.

١٠. في المصدر زيادة: علم.

المصدر: القصباني.

٣. ليس في ق، ش.

٥. يوجد في ق، ش. وفي المصدر: [علمهم].

٧. من المصدر،

٩. من المصدر.

إليه من ينيب» من يجيبك إلى ولاية عليّ الله الله الله على الله المحديث طويل. أخذت منه موضع الحاجة.

على بن محمد (1)، عن بعض أصحابه، عن آدم بن إسحاق، عن عبدالرزاق بن مهران، عن الحسين بن ميمون، عن محمد بن سالم (6)، عن أبي جعفر على قال: إنّ الله كالله بعث نوحاً إلى قومه «أن اعبدوا الله واتقوه وأطيعون» (7)، ثم دعاهم إلى الله وحده أن يعبدوه ولا يشركوا به شيئاً، ثم بعث الأنبياء إلى أن بلغوا محمداً على فدعاهم إلى أن يعبدوا الله ولا يشركوا به شيئاً، وقال: «شرع لكم من الدين ما وصّى به نوحاً والذي يعبدوا الله ولا يشركوا به شيئاً، وقال: «شرع لكم من الدين ما وصّى به نوحاً والذي أوحينا إليك وما وصّينا به إبراهيم وموسى وعيسى أن أقيموا الدين ولا تتفرّقوا فيه كبر على المشركين ما تدعوهم إليه، الله يجتبي إليه من يشاء ويهدي إليه من ينيب» فبعث الأنبياء إلى قومهم بشهادة أن لا إله إلّا الله والإقرار بما جاء [به] (٢) من عندالله كلك. فمن مخلصاً ومات على ذلك أدخله الجنة بذلك، وذلك أنّ الله تكل ليس بظلام للعبيد، وذلك أنّ الله كل له يكن يعذب عبداً حتى يغلظ عليه في القتل والمعاصي التي أوجب الله قلاً عليه بها النار لمن عمل بها، فلمّا استجاب لكلّ نبيّ من استجاب له من قومه من المؤمنين جعل لكلّ نبيّ منهم شرعة ومنهاجاً، والشرعة والمنهاج سبيل وسنة.

عليّ بن إبراهيم (^)، عن أبيه ، عن أحمد بن محمّد بن أبي نُصر وعدّة من أصحابنا ، عن أحمد بن محمّد بن خالد ، عن إبراهيم بن محمّد الثقفيّ ، عن محمّد بين مروان ،

۲. نفس المصدر /٤١٨، ح ۲۲.

٤. نفس المصدر ٢٨/٢ء ح ١.

٦. نوح ٣/.

٨. نفس المصدر ١٧/٢، ح ١.

١. لا يوجد في ق.

٣. في المصدر زياده: بولاية عليّ.

٥. ق: مسلم.

٧. من المصدر مع المعقوفتين.

جميعاً، عن أبان بن عثمان، عمّن ذكره، عن أبي عبدالله الله قال: إنّ الله تعالى أعطى محمّداً عَلَيْهُ شرائع نوح وإبراهيم وموسئ وعيسى الله السوحيد والإخلاص وخلعُ الأنداد والفطرة الحنيفيّه (۱) السمحاء (۲) لا رهبانية ولا سياحة، أحلّ فيها الطيّبات وحرّم فيها الخبائث، ووضع عنهم إصرهم والأغلال التي كانت عليهم.

ثمّ افترض (عليه فيها) (٣) الصلاة والزكاة والصيام (والحجّ) والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر والحلال والحرام والمواريث والحدود والفرائض والجهاد في سبيل الله، وزاده الوضوء، وفضّله بفاتحة الكتاب وبخواتيم سورة البقرة والمفصّل، وأحل له المغنم والفيء، ونصره بالرّعب، وجعل له الأرض مسجداً وطهوراً، وأرسله كافّة إلى الأبيض والأسود والجنّ والإنس، وأعطاه الجنزية، وأسر المشركين (٥) وفداهم.

ثمَّ كُلُف مالم يُكلَّف أحد من الأنبياء، أنزل عليه سيف من السماء في غير غمد وقيل له: قاتل في سبيل الله لاتكلّف (٢) إلّا نفسك.

وفي روضة الكافي (٧): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر، عن أبان بن عثمان، عن إسماعيل الجعفيّ، عن أبي جعفر عليه قال: كانت شريعة نوح أن يُعبَد الله بالتوحيد والإخلاص وخلع الأنداد، وهي الفطرة التي فُطِر الناس عليها، وأخذ الله ميثاقه على نوح وعلى النبيّين صلّى الله عليهم أجمعين أن يعبدوا الله تعالى ولا يشركوا به شيئاً، وأمِر بالصلاة والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر والحلال والحرام، ولم يفرض عليه أحكام حدود ولا فرائض مواريث، فهذه شريعته.

وفي كتاب التوحيد (٨)، بإسناده إلى عبدالعظيم بن عبدالله الحسني قال: دخلت على

۲. ليس في ق ، ش.

<sup>£.</sup> ليس في ق.

٦. ليس في ق، ش.

٨. التوحيد/٨١. ٨٢، ح٣٧.

١. كذا في المصدر. وفي النسخ: الحنفيّة.

٣. من المصدر.

٥. ليس في ق.

۷. الكافي ۲۸٤/۸، ح ٤٢٤.

سيّدي عليّ بن محمّد بن عليّ بن موسى بن جعفر بن محمّد بن عليّ بن الحسين بن عليّ بن أبي طالب الميّلِلا فلمّا بصر بي قال لي: مرحباً بك يا أبا القاسم، أنت وليّنا حقّاً.

قال: فقلت له: يا ابن رسول الله، إنّي أريد أن أعرض عليك ديني، فإن كان مرضياً أنبت (١) عليه جتّى ألقى الله ﷺ.

فقال: هاتها، يا أبا القاسم.

فقلت: إنّي أقول: إن الله تبارك وتعالى واحد ليس كمثله شيء، خارج من الحدّين: حدّ الإبطال وحدّ التشبيه. وإنّه ليس بجسم ولا صورة ولا عرض ولاجوهر، بل هو مجسّم الأجسام ومصوّر الصّور وخالق الأعراض والجواهر، وربّ كلّ شيء ومالكه وجاعله ومحدثه. وإنّ محمّداً عبده ورسوله خاتم النبيّين، فلا نبيّ بعده إلى يوم القيامة. وأقول: إنّ الإمام والخليفة ووليّ الأمر بعده أميرالمؤمنين عليّ بن أبي طالب عليه ثمّ الحسن، ثمّ الحسين، ثمّ عليّ بن الحسين، ثمّ محمّد بن عليّ، ثمّ جعفر بن محمّد، ثمّ موسى بن جعفر، ثمّ عليّ بن موسى، ثمّ محمّد بن عليّ، ثم أنت يا مولاى.

فقال عليه : ومن بعدي الحسن ابني، فكيف للناس بالخلف من بعده؟

قال: فقلت: وكيف ذاك، يا مولاي؟

قال: لأنّه لا يُرئ شخصه، ولا يحلّ ذكره باسمه حتّىٰ يخرج، فيملأ الأرض قسطاً وعدلاً، كما ملئت ظلماً وجوراً.

قال: فقلت: أقررت وأقول: إنّ وليّهم وليّ الله، وعدوّهم عدوّ الله، وطاعتهم طاعة الله، ومعصيتهم معصية الله، وأقول: إنّ المعراج حقّ (٢)، والمساءلة في القبر حقّ. وإنّ الجنّة حقّ، والصراط حقّ، والميزان حقّ. وإنّ الساعة آتية لا ربب فيها. وإنّ الله يبعث من في القبور. وأقول: إنّ الفرائض الواجبة بعد الولاية الصلاة والزكاة والصوم والحجّ والجهاد والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر.

۱. ق، ش، م، ت، ي، ر: ثبتّ. ٢. ليس في ق، ش.

فقال عليّ بن محمّد: يا أبا القاسم، هذا والله، دين الله الذي ارتضاه لعباده، فاثبت عليه، ثبّتك الله بالقول الثابت في الحياة الدنيا وفي الآخرة.

وبإسناده (۱) إلى الريّان بن الصلت: عن عليّ بن موسى الرضاطيّ ، عن أبيه ، عن أبائه ، عن أميرالمؤمنين الميّا قال: قال رسول الله عَيْلاً: قال الله عَلاه: ما آمن بي من فسر برأيه كلامي ، وما عرفني من شبّهني بخلقي ، وما على ديني من استعمل القياس في ديني .

وبإسناده (٢) إلى داودبن سليمان الفرّاء: عن عليّ بن موسى الرضا، عن أبيه، عن آبائه، عن على الله على الله عن أبيه، عن آبائه، عن على الله على الله على الله عن على الله على الله عن على الله على الله عنه الله الله عنه الله عنه الله الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله الله عنه الله عنه الله عنه الله الله عنه عنه عنه الله عن

وفي كتاب الخصال (٣): عن جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن آبائه، عن عليّ اللَّهُ قال: قال رسول الله ﷺ: أفضل دينكم الورع.

عن ابن عمر (٤)، عن رسول الله ﷺ: أنَّه قال: أفضل العبادة الفقه، وافتضل الدين الورع.

وفي أصول الكافي (٥): محمّد بن يحيئ، عن أحمد بن محمّد بن عيسئ، عن الحسين بن سعيد، عن بعض أصحابنا، عن عبيد بن زرارة قال: حدّ ثني حمزة بن حمران قال: سألت أباعبدالله المنظم عن الاستطاعة فلم يجبني، فدخلت عليه دخلة أخرى فقلت: أصلحك الله، إنّه قد وقع في قلبي منها شيء لا يخرجه إلا شيء أسمعه منك.

قال: فإنّه لا يضرّك ماكان في قلبك.

قلت: أصلحك الله، إنّي أقول: إن الله تبارك وتعالىٰ لم يكلّف العباد مالايستطيعون ولم يكلّفهم إلّا ما يطيقون، وإنّهم لا يصنعون شيئاً من ذلك إلّا بـإرادة الله ومشيئته وقضائه وقدره.

١. نفس المصدر /٦٨، ح ٢٣.

٣. الخصال /٤، ح ٩.

ه. الكافي ١٦٢/١، ح ٤.

٢. نفس المصدر ١٦٠٠ - ٢٤.

٤. نفس المصدر /٢٩\_ ٣٠، ح١٠٤.

قال: فقال: هذا دين الله الذي أنا عليه وآبائي، أو كما قال.

الحسين بن محمّد (١)، عن معلّى بن محمّد، عن محمّد بن جمهور . إلىٰ قوله : عنه ، عن معلّى بن محمّد، عن الوشّاء ، عن أبان ، عن إسماعيل الجعفيّ قال : دخل رجل علىٰ أبى جعفر عليّ ومعه صحيفة .

فقال له أبو جعفر عليَّا في: هذه صحيفة مخاصم سأل عن الدين الذي يُقبَل فيه العمل. فقال: رحمك الله، هذا الذي أريد.

فقال أبوجعفر عليه أن الله إله إلا الله وحده لا شريك له، وأنّ محمّداً عبده ورسوله، وتقرّ بما جاء به من عند الله، والولاية لنا أهل البيت، والبراءة من عدوّنا، والتسليم لأمرنا، والورع والتواضع، وانتظار قائمنا؛ فإنّ لنا دولةً إذا شاء الله جاء بها.

عليّ بن إبراهيم (٢)، عن أبيه، وأبوعليّ الأشعريّ، عن محمّد بن عبدالجبّار، جميعاً، عن صفوان (بن يحيئ] (٢)، عن عمرو بن حريث قال: دخلت على أبي عبدالله على وهو في منزل أخيه عبدالله بن محمّد، فقلت له: جعلت فداك، ما حوّلك إلى هذا المنزل؟

فقال: طلب النزهة (٤).

فقلت: جعلت فداك، ألا أقصّ عليك ديني؟

فقال: بلي.

قلت: أديس الله بشهادة أن لا إله إلّا الله وحده لا شريك له، وأنّ محمّداً عبده ورسوله، وأنّ الساعة آتية لا ريب فيها، وأنّ الله يبعث من في القبور، وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة وصوم شهر رمضان وحجّ البيت، والولاية لعليّ أميرالمؤمنين عليم بعد رسول الله عَمَالًا والولاية للحسن والحسين، والولاية لعلى بن الحسين، والولاية

٢. نفس المصدر ٢٣/٢، ح ١٤.

٤. أي البعد عن الناس.

١. نفس المصدر ٢٢/٢، ح ١٣.

٣. ليس في المصدر.

لمحمّد بن عليّ ولك من بعده صلوات الله عليهم أجمعين وأنّكم أنمّتي عليه أحيئ وعليه أموت، وأدين الله به.

فقال: يا عمرو، هذا والله، دين الله ودين آبائي الذي أدين الله به في السرّ والعلائية. فاتّق الله، وكفّ لسائك إلّا من خير. ولاتقل: إنّي هديت نفسي؛ بل الله هداك، فأدّ شكر ما أنعم الله تظفّه عليك. ولاتكن ممّن إذا أقبل، طُعِن في عينه، وإذا أدبر طُعِن في قفاه. ولاتحمل الناس على كاهلك أن يصدّعوا شعب (١) كاهلك.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): حدّثني أبي، عن عليّ بن مهزيار، عن بعض أصحابنا، عن أبي عبدالله عليّ في قول الله: «أن أقيموا الدين» قال: الإمام. «ولاتتفرّقوا فيه» كناية عن أميرالمؤمنين عليّ .

ثمّ قال: «كبر على المشركين ما تدعوهم إليه» من أمر ولاية عليّ عليًّا ﴿ الله يجتبي إليه من يشاء »كناية عن على صلوات الله عليه . «ويهدي إليه من ينيب».

﴿ وَمَا تَفَرَّقُوا ﴾: قيل (٣): يعني الأمم السابقة.

وقيل (٤): أهل الكتاب، لقوله: «و ما تفرّق الذين أوتوا الكتاب».

﴿ إِلَّا مِنَ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ الْعِلْمُ ﴾: العلم بأنّ التفرّق ضلال متوعّد عليه. أو العلم بمبعث الرسول عَيَالِيَّةً. أو أسباب العلم من الرسل والكتب وغيرهما، فلم يلتفتوا إليها.

﴿ بَغْياً بَيْنَهُمْ ﴾: عداوةً (٥)، أو طلباً للدنيا.

﴿ وَلَوْلَا كَلِمَةً مَبَقَتْ مِنْ رَبِّكَ ﴾: بالإمهال.

﴿ إِلَى آجَلِ مُسَمَّى ﴾: هو يوم القيامة ، أو آخر أعمارهم المقدّرة.

﴿ لَقُضِيَ بَيْنَهُمْ ﴾: باستنصال المبطلين حين افترقوا لعظم ما اقترفوا.

۲. تفسير القشي ۲۷۳/۲ ۲۷۴.

ه. ليس في ي.

١. الشعب: بعدما بين المنكبين.

٣ و٤. أنوار التنزيل ٣٥٥/٢.

﴿ وَإِنَّ الَّذِينَ ٱورِثُوا الْكِتَابَ مِنْ بَعْدِهِمْ ﴾ : قيل (١): يعني : أهل الكتاب الذين كانوا في عهد الرسول ﷺ . أو المشركين الذين أو رثوا القرآن من بعد أهل الكتاب .

وقرئ (۲): «ورّثوا» و «ورثوا».

﴿ لَفِي شَكِ مِنْهُ ﴾ : من كتابهم لايعلمونه كما هو ، أو لايؤمنون به حقّ الإيمان . أو من القرآن .

﴿ مُرِيبٌ ﴾ ٢٠ : مقلق، أو مدخل في الريبة.

﴿ فَلِدَلِكَ ﴾ : فلأجل ذلك التفرّق، أو الكتاب، أو العلم الذي أوتيته.

﴿ فَادْعُ ﴾ : إلى الاتّفاق على الملّة الحنيفيّة ، أو الأتباع لما أوتيت.

﴿ وَاسْتَقِمْ كُمَا أُمِرْتَ ﴾ (٣): [واستقم على الدعوة كما أمرك الله سبحانه إ(٤).

﴿ وَلَا تَتَّبِعْ أَهْوَاءَهُمْ ﴾ : الباطلة .

﴿ وَقُلْ آمَنْتُ بِمَا آنْزَلَ اللهُ مِنْ كِتابٍ ﴾: يعني: جميع الكتب المنزلة ، لا كالكفّار الذين آمنوا ببعض وكفروا ببعض .

﴿ وَأُمِرْتُ لِاَعْدِلَ بَيْنَكُمُ ﴾: في تبليغ الشرائع والحكومة. والأوّل إشارة إلى كمال

٢. نفس المصدر والموضع.

٤. مرز ن.

٦. المصدر: أحدثا.

١. نفس المصدر والموضع،

٣. ليس في ت، ي.

ه. العلل ١٢٦/١، ح٨.

القوّة النظريّة ، وهذا إشارة إلى كمال (١) القوّة العمليّة.

وفي مجمع البيان (٢): «لأعدل بينكم» وفي الحديث: ثلاث منجيات، وثلاث مهلكات. فالمنجيات: العدل في الرضا والغضب، والقصد في الغنا والفقر، وخشية الله في السرّ والعلانية. والمهلكات: شحّ مطاع، وهوىّ متّبع، وإعجاب المرء بنفسه.

﴿ اللهُ رَبُّنَا وَرَبُّكُمْ ﴾ : خالق الكلِّى، ومتولِّي أمره.

﴿ لَنَا آعْمَالُنَا وَلَكُمْ آعْمَالُكُمْ ﴾: وكلُّ مجازي بعلمه.

﴿ لاَ حُجَّةَ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُم ﴾ : لا حجاج ؛ بمعنى : لا خصومة ، إذ الحقّ قد ظهر ولم يبق للمحاجّة مجال ولا للخلاف مبدأ سوى العناد .

﴿ اللهُ يَجْمَعُ بَيُّنَنَا ﴾ : يوم القيامة.

﴿ وَالَّذِهِ الْمَصِيرُ ﴾ ٢٠ مرجع الكلُّ لفصل القضاء.

وليس في الآية ما يدلُّ علىٰ متاركة الكفّار رأساً حتَّىٰ تكون منسوحة بآية القتال.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): وقوله كان: «شرع لكم من الدين» مخاطبة لمحمّد على تفسير عليّ بن إبراهيم لمحمّد على الله وصينا به إبراهيم وموسى وعيسى أن أقيموا الدين»؛ أي تعلموا الدين، يعني: التوحيد، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وصوم شهر رمضان، وحجّ البيت، والسنن والأحكام التي في الكتب، والإقرار بولاية أميرالمؤمنين عليه «ولا تتفرّقوا فيه»؛ أي لا تختلفوا فيه. «كبر على المشركين ما تدعوهم إليه» من ذكر هذه الشرائع.

ثمّ قال: «الله يجتبي إليه من يشاء»؛ أي يختار. «ويهدي إليه من ينيب» وهم الأئمة الذين اجتباهم الله واختارهم.

قال: «وما تفرّقوا إلا من بعد ما جاءهم العلم بغياً بينهم» قال: لم يتفرّقوا بجهل، ولكنّهم تفرّقوا لمّا جاءهم العلم وعرفوه، فحسد بعضهم بعضاً وبغي بعضهم على

١. ليس في ق، ش، م، ٢. المجمع ٢٥/٥.

٣. تفسير القشي ٢٧٣/٢ ٢٧٤.

بعض لمّا رأوا من تفاضل (١) أميرالمؤمنين الطِّلِج بأمر الله، فتفرّقوا في المدّاهب وأخذوا بالأراء والأهواء.

ثمّ قال على: «ولولاكلمة سبقت من ربّك إلى أجل مسمّى لقضي بينهم» قال: لولا أنّ الله قد قدّر ذلك أين يكون في التقدير الأوّل لقضي بينهم إذا اختلفوا وأهلكهم ولم ينظرهم، ولكن أخرهم إلى أجل مسمّى المقدور. «وإنّ الذين أورثوا الكتاب من بعدهم لفي شكّ منه مريب» كناية عن الذين نقضوا أمر رسول الله.

ثم قال: «فلذلك فادع»؛ يعني: لهذه الأمور والدين الذي تـقدّم ذكـره (٢) ومـوالاة أميرالمؤمنين فادع «واستقم كما أمرت».

قالت: فحد ثني أبي، عن علي بن مهزيار، عن بعض أصحابنا، عن أبي عبدالله عليه الله عليه الله عليه عن الله عليه عن في قسول الله: «أن أقسيموا الدين» قسال: الإمسام. «ولا تستفر قوا فيه» كناية عن أميرالمؤمنين عليه الله .

ثمّ قال: «كبر على المشركين ما تدعوهم إليه» من أمر ولاية عليّ. «الله يجتبي إليه من يشاء» كناية عن على الله الله الله عن ينيب».

ثمّ قال: «فلذلك فادع واستقم كما أمرت»؛ يعني: إلى أميرالمؤمنين عليه «ولا تتبع أهواءهم» فيه. «وقل آمنت بما أنزل الله من كتاب وأمرت لأعدل بينكم الله ربّنا وربّكم» إلى قوله: «وإليه المصير».

﴿ وَالَّذِينَ يُمَحَآ جُّـونَ فِي اللهِ ﴾ : في دينه.

﴿ مِنْ بَعْدِ مَا اسْتُجِيبَ لَهُ ﴾: من بعد ما استجاب له الناس ودخلوا فيه. أو من بعد ما استجاب الله لرسوله فأظهر دينه بنصره يوم بدر. أو من بعد ما استجاب له أهل الكتاب بأن أقرّوا بنبوّته، واستفتحوا به.

﴿ حُجَّتُهُمْ دَاحِضَةٌ عِنْدَ رَبِّهِمْ ﴾: زائلة باطلة.

١. كذا في المصدر. وفي ن: تفاصيل. وفي غيرها: تفاضيل.

٢. ليس في ق.

- ﴿ وَعَلَيْهِمْ غَضَبٌ ﴾ : بمعاندتهم.
- ﴿ وَلَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ ﴾ ۞: علىٰ كفرهم.
- ﴿ اللهُ الَّذِي آنْزَلَ الْكِتَابَ ﴾: جنس الكتاب.
- ﴿ بِالْحَقِّ ﴾ : متلبّساً به ، بعيداً عن الباطل . أو بما يحقّ إنزاله من العقائد والأحكام .
- ﴿ وَالْمِيزَانَ ﴾ : والشرع الذي توازن به الحقوق ويسوّى بين الناس. أو العدل بأن أنزل الأمر به. أو آلة الوزن، فأوحى بإعدادها.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): ثمّ قال الله: «الذي أنزل الكتاب بالحقّ والميزان» قال: «الميزان» أميرالمؤمنين الله أله والدليل على ذلك قوله الله في سورة الرحمن: «والسماء رفعها ووضع الميزان» قال: يعنى الإمام.

﴿ وَمَا يُدْرِيكَ لَعَلَّ السَّاعَةَ قَرِيبٌ ﴾ ﴿ وَاظب الكتاب واعمل بالشرع وواظب على العدل قبل أن يفاجئك اليوم الذي توزن فيه أعمالك ويوفّى جزاؤك.

وقيل (٢): تذكير القرب لأنَّه بمعنى: ذات قرب، أو لأنَّ الساعة بمعنى: البعث.

- ﴿ يَسْتَعْجِلُ بِهَا الَّذِينَ لَايُؤْمِنُونَ بِهَا ﴾: استهزاء.
- ﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا مُشْفِقُونَ مِنْهَا ﴾ : خائفون منها مع اغتيابها لتوقّع الثواب.
  - ﴿ وَيَعْلَمُونَ أَنَّهَا الْحَقُّ ﴾: الكائن لا محالة.

﴿ اَلاَ إِنَّ الَّذِينَ يُمَارُونَ فِي السَّاعَةِ ﴾: يجادلون فيها. من المرية، أو من مُريت الناقة: إذا مُسِحت ضرعها بشدّة للحلب، لأنّ كلاً من المتجادلين يستخرج ما عند صاحبه بكلام فيه شدّة.

﴿ لَقِي ضَلاَلٍ بَعِيدٍ ﴾ ﴿ قَا: عن الحقّ، فإنّ البعث أشبه الغائبات إلى المحسوسات، فمن لم يهتد لتجويزه، فهو أبعد عن الاهتداء إلى ماوراه.

﴿ اللهُ لَطِيفٌ بِعِبَادِهِ ﴾ : برُّ بهم بصنوف من البرّ لا تبلغها الأفهام.

١. تفسير القمّي ٢٧٤/٢. ٢. أنوار التنزيل ٣٥٦/٢.

﴿ يَرْزُقُ مَنْ يَشَاءُ﴾ : أي يرزقه كما يشاء، فيخصّ كلّاً من عباده بنوع من البرّ علىٰ ما اقتضته حكمته.

﴿ وَهُوَ الْقُويُّ ﴾ : الباهر القدرة.

﴿ الْعَزِيزُ ﴾ ٢ : المنيع الذي لا يُغلَب.

﴿ مَنْ كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ الْآخِرَةِ ﴾ : ثوابها . شُبّه بالزّرع في أنّه فائدة تحصل بعمل الدنيا ، ولذلك قيل: الدنيا مزرعة الآخرة.

والحرث في الأصل: إلقاء البذر في الأرض. ويقال للزرع الحاصل منه.

﴿ نَزِدْ لَهُ فِي حَرْثِهِ ﴾: فنعطه بالواحد عشراً إلى سبعمائة فما فوقها.

﴿ وَمَنْ كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ الدُّنْيَا نُؤْتِهِ مِنْهَا ﴾: شيئاً منها علىٰ ما قسمنا له.

﴿ وَمَا لَهُ فِي الْآخِرَةِ مِنْ نَصِيبٍ ﴾ ٢٠: إذ الأعمال بالنيّات، ولكلّ امري مانوي.

وفي أصول الكافي (١): محمّد بن يحيي، عن سلمة بن الخطّاب، عن الحسين بـن عبدالرحمٰن، عن عليّ بن أبي حمزة، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله عليَّا قال: قلت: «الله لطيف بعباده يرزق من يشاء».

قال: ولاية أميرالمؤمنين.

۱. الكافي ۲/۵۲۱ ۲۳۹، ح۹۲.

قلت: «من كان يريد حرث الآخرة».

قال: معرفة أميرالمؤمنين والأثمّة ﷺ.

«نزد له في حرثه» قال: نزيده منها. قال(٢): يستوفي نصيبه من دوائهم.

«ومن كان يريد حرث الدنيا نؤته منها وما له في الآخرة من نصيب» (٣) قال: ليس له في دولة الحقّ مع الإمام نصيب.

والحديث طويل. أخذت منه موضع الحاجة.

الحسين بن محمّد بن عامر (٤)، عن معلى بن محمّد، عن الحسن بن عليّ الوشّاء،

٢. ليس في ق.

٤. نفس المصدر ٤٦٠ م ٢. ٣. من هنا إلى أخر الحديث تكرّر في ق.

عن أحمد بن عائذ، عن أبي خديجة، عن أبي عبدالله للنِّلِا قال: من أراد الحديث لمنفعة الدنيا لم يكن له في الأخرة نصيب، ومن أراد به خير الأخرة، أعطاه الله خير [الدنيا و](١) الآخرة.

عليّ بن إبراهيم (٢)، (عن أبيه ] (٣) عن القاسم بن محمّد الإصبهانيّ ، عن المنقريّ ، عن حفص بن غياث ، عن أبي عبدالله عليّلًا قال : من أراد الحديث لمنفعة الدنيا ، لم يكن له في الآخرة نصيب .

وفي الكافي (٤): عدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن عبدالرحمْن بن أبي نجران، عن عاصم بن حميد، عن أبي حمزة، عن يحيئ بن عقيل، عن حسن قال: خطب أميرالمؤمنين صلوات الله عليه فحمد الله وأثنى عليه وقال:

أمّا بعد، إلى أن قال عليه إنّ المال والبنين حرث الدنيا والعمل الصالح حرث الآخرة، وقد يجمعهما الله لأقوام، فاحذروا من الله ما حذّركم من نفسه واخشوه خشية ليست بتعذير، واعملوا في غير رياء ولا سمعة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥): حدّثني أبي، عن بكر بن محمّد الأزدي، عن أبي عبدالله عليّه قال: المال والبنون حرث الدنيا والعمل الصالح حرث الآخرة، وقد يجمعهما الله لأقوام.

وفي مجمع البيان (٦٠)، وروي عن النبيّ ﷺ أنّه قال: من كانت نيّته الدنيا فرّق الله عليه أمره وجعل الفقر بين عينيه ولم يأته من الدنيا إلا ماكتب له، ومن كانت نيّته الآخرة جمع الله شمله وجعل غناه في قلبه وأتته الدنيا وهي راغمة.

﴿ أَمْ لَهُمْ شُرَكَاءُ شَرَعُوا لَهُمْ مِنَ الدِّينِ مَا لَمْ يَأْذَنْ بِهِ الله ﴾: بل لهم شركاء، والهمزة للتقرير والتقريع.

٢. نفس المصدر ٤٦٧، ح ٢.

٤. نفس المصدر ٥٧/٥، ح ٦.

٦. المجمع ٢٧/٥.

١. ليس في تي.

٣. يوجد في ن،ي، المصدر.

تفسير القمئي ٢٧٤/٢.

قيل (١): شركاؤهم شياطينهم الذين زيّنوا لهم الشرك وإنكار البعث والعمل للدنيا. وقيل (٢): شركاؤهم أوثانهم، وإضافتها إليهم لأنّهم متّخذوها شركاء، وإسناد الشرع إليها لأنّها سبب ضلالتهم وافتتانهم بما تديّنوا (٣)به.

﴿ وَلَوْلاَ كَلِمَةُ الْفَصْلِ ﴾ : أي القضاء السابق بتأجيل الجزاء، أو العدة بأنّ الفصل يكون يوم القيامة.

﴿ لَقُضِيَ بَيِّنَهُمْ ﴾: بين الكافرين والمؤمنين، أو المشركين وشركائهم.

﴿ وَإِنَّ الطَّالِمِينَ لَهُمْ عَذَابٌ اَلِيمٌ ﴾ ﴿ وَإِنَّ الفَالِمِينَ لَهُمْ عَذَابُ اللِيمُ ﴾ ﴿ وَإِنَّ الطَّالِمِينَ فِي الأَخْرِة لقضي بينهم الفصل»؛ [أي ولولاكلمة الفصل] (٥) وتقدير عذاب الظالمين في الأخرة لقضي بينهم في الدنيا، فإنّ العذاب الأليم غالب في عذاب الآخرة.

وأمّا قوله: «ولولاكلمة الفصل لقضي بينهم وإنّ الظالمين لهم عذاب أليم» قال: لولا ما تقدّم فيهم من الله عزّ ذكره ما أبقى القائم منهم أحداً.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٨): «ولولاكلمة الفصل لقضي بينهم» قـال: «الكـلمة» الإمام، والدليل على ذلك قوله ﷺ: «وجعلهاكلمة باقية في عقبه لعـلهم يـرجـعون»؛ يعنى: الإمام.

۱ و۲. أنوار التنزيل ۳۵٦/۲.

٤. نفس المصدر والموضع.

٦. الكافي ٢٨٧/٨ ح ٤٣٢.

م. تفسير القمّى ٢٧٤/٢.

۳. ن، ت، م، ي، ر؛ تزيّنوا.

٥. ليس في م، ش، ي.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: ستختلفون.

ثمّ قال عَكْ: «وإنّ الظالمين»؛ يعنى: الذين ظلموا هذه الكلمة «لهم عذاب أليم».

- ﴿ تَرَى الظَّالِمِينَ ﴾: في القيامة.
  - ﴿ مُشْفِقِينَ ﴾ : خائفين.
  - ﴿ مِمَّا كَسَبُوا ﴾: من السيِّنات.
- ﴿ وَهُوَ وَاقِعٌ بِهِمْ ﴾ : أي وباله لاحق بهم، أشفقوا أو لم يشفقوا.
- ﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ فِي رَوْضَاتِ الْجَنَّاتِ ﴾ : في أطيب بقاعها وأنزهها.
  - ﴿ لَهُمْ مَا يَشَاوُونَ عِنْدَ رَبِّهِمْ ﴾: أي مايشتهونه ثابت لهم عند ربّهم.
    - ﴿ ذَلِكَ ﴾ : إشارة إلى ما للمؤمنين.
    - ﴿ هُوَ الْفَصْلُ الْكَبِيرُ ﴾ ٢ : الذي يصغر دونه ما لغيرهم في الدنيا.

﴿ ذَلِكَ الَّذِي يُبَشِّرُ اللهُ عِبَادَهُ اللَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ ﴾: ذلك الثواب الذي يبشّره به ، فحذف الجارّ ثمّ العائد. أو ذلك التبشير الذي يبشّره الله عباده.

وقرأ (١) ابن كثير وأبو عمرو وحمزة والكسائي: [«يَبشُر» من بشره ] (٢) وقرئ: «يُبشر» من أبشره.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم الله (٣): قال الله الترى الظالمين ؛ يعني: الذين ظلموا آل محمّد صلوات الله عليهم حقّهم «مشفقين ممّا كسبوا»؛ أي خائفين ممّا ارتكبوا وعملوا «وهو واقع بهم» ممّا يخافونه.

ثم ذكر الله على الدين آمنوا بالكلمة واتبعوها، فقال: والذين آمنوا وعملوا الصالحات في روضات الجنّات لهم ما يشاؤون عند ربّهم ذلك هو الفضل الكبير، «ذلك الذي يبشّر الله عباده الذين آمنوا» بهذه الكلمة «وعملوا الصالحات» ممّا أمروا به.

﴿ قُلْ لا آسَالُكُمْ عَلَيْهِ ﴾: على ما أتعاطاه من التبليغ والبشارة.

﴿ أَجُواً ﴾: نفعاً منكم.

أنوار التنزيل ٣٥٧/٢.
 أنوار التنزيل ٣٥٧/٢.

٣. تفسير القمّي ٢٧٤/٢ ـ ٢٧٥.

٢. من المصدر،

﴿ إِلَّا الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبَيٰ ﴾: قيل (١): أن تودّوني بقرابتي منكم، أو تودّوا قرابتي. وقيل (٢): الاستثناء منقطع، والمعنى: لا أسألكم اأجراً قطّ لكن أسألكم](٣) المودّة. و «في القربيٰ» حال منها؛ أي إلّا المودّة ثابتة في ذوي القربيٰ متمكّنة في أهلها، أو في

و "في الفرين" عال منها ؛ اي إذ المهودة ديت تي دوي الله، والبغض في الله . حقّ القرابة ومن أجلها ؛ كما جاء في الحديث : الحبّ في الله ، والبغض في الله .

وروي<sup>(1)</sup>: أنّها لمّا نزلت قيل: يا رسول الله، من قرابتك هؤلاء الذين وجبت علينا مودّتهم؟

قال: على وفاطمة وأبناؤهما صلوات الله عليهم أجمعين.

وقيل (٥): «القربئ» التقرّب إلى الله ، أي إلّا أن تودّوا الله ورسوله في تـقرّبكم إليه بالطاعة والعمل الصالح.

و قرئ (٢٠): «إلَّا مودّة في القربيُ».

قال: فلم يجبه أحد منهم فانصرف فلمّاكان من الغد قام فيهم وقال مثل ذلك، ثمّ قام فيهم وقال مثل ذلك في اليوم الثالث، فلم يتكلّم أحد.

فقال: أيّها الناس! إنّه ليس من ذهب ولافضّة ولامطعم ولامشرب.

قالوا: فألقه إذاً، قال: إنّ الله تبارك وتعالىٰ أنزل عليّ: قل لا أسألكم عليه أجراً إلّا المودّة في القربي](٩)

فقالوا: أمّا هذه فنعم.

٣. ليس في ي.

٧. قرب الإسناد /٣٨.

٩. من المصدر،

١ و٢. أنوار التنزيل ٣٥٦/٢.

٦-٤. نفس المصدر والموضع.

٨. من نور الثقلين ٥٧٠/٤، ح ٥٩.

فقال أبو عبدالله على الله على الله على الله من الله وفي الله سبعة نفر: سلمان، وأبوذر، وعمّار، والمقداد بن الأسود الكندي، وجابر بن عبدالله الأنصاري، ومولى لرسول الله يقال له: الثبت (۱)، وزيد بن أرقم.

وفي جوامع الجامع (٢): وروي أنّ المشركين قالوا فيما بينهم: أتسرون أنّ محمّداً يسأل علىٰ ما يتعاطاه أجراً ؟ فنزلت (٣): «قل لا أسألكم» (الآية).

وفي محاسن البرقي (٤): عنه، عن أبيه، عمن حدّثه، عن إسحاق بن عمّار، عن محمّد بن مسلم قال: سمعت أبا عبدالله عليه يقول: إنّ الرجل يحبّ الرجل ويبغض ولده، فأبئ الله عظال إلّا أن يجعل حبّنا مفترضاً أخذه من أخذه و تركه من تركه واجباً، فقال: «قل لا أسألكم عليه أجراً إلّا المودّة في القربي».

عنه (٥)، عن ابن محبوب، عن أبي جعفر الأحول، عن سلام بن المستنير قال: سألت أبا جعفر عليه عن قوله تعالى: «قل لا أسألكم عليه أجراً إلا المودّة في القربي».

فقال: هي، والله، فريضة من الله (٦) على العباد لمحمّد ﷺ في أهل بيته.

عنه (٧)، عن الهيثمبن عبدالله النهدي، عن العبّاسبن عامر القبصير، عن حجّاج الخشّاب قال: سمعت أبا عبدالله للتَّلِم يقول لأبي جعفر الأحول: ما يقول من عندكم في قول الله تبارك وتعالى: «قل لا أسألكم عليه أجراً إلّا المودّة في القربي»؟

فقال: كان الحسن البصري يقول: في أقربائي (٨) من العرب.

فقال أبوعبدالله للثِّلِهِ لكنّني أقول لقريش الذين عندنا: هي لنا (٩٠ خاصّة، فيقولون: هي لنا ولكم عامّة، فأقول: أخبروني عن النبيّ ﷺ إذا نزلت به شديدة من خصّ بها؟

١. كذا في المصدر، وفي ق،ش الثلث. وفي غيرهما: التبت. وبعض نسخ المصدر: الثبيت.

٢. الجوامع /٤٢٩.

٤. المحاسن /١٤٤، ح ٤٥. نفس المصدر، ح ٤٦.

٦. ن، ت، م، ي، ر: فقال: هم والله من نصبه من الله.

٧. نفس المصدر /١٤٥، ح ٤٧. ٨. كذا في المصدر. وفي النسخ: القربين.

٩. كذا في المصدر. وفي النسخ: «هاهنا» بدل «هي لنا».

[أليس إيّانا خصّ بها](١) حين أراد أن يلاعن أهل نجران أن أخذ بيد عليّ وفاطمة والحسن والحسين الميّلة؟ ويوم بدر قال لعليّ وحمزة وعبيدة بن الحارث، قال: فأبوا(٢) يقرّون لي، أفلكم الحلو ولنا المرّ؟

عنه (٣)، عن الحسين (٤)بن على الخزّاز، عن مثنّى الحنّاط، عن عبدالله بن عجلان قال: سألت أبا جعفر لللله عن قول الله تبارك وتعالئ: «قل لا أسألكم عليه أجراً إلّا المودّة في القربئ».

قال: هم الأئمّة الذين لا يأكلون الصدقة ولا تحلّ لهم.

قلت: جعلت فداك، إنّهم يقولون: إنّها لأقارب رسول الله ﷺ.

قال: كذبوا، إنّما نزلت فينا خاصّة في أهـل البـيت، فـي عـليّ وفـاطمة والحـــن والحسين أصحاب الكساء اللّماليّا .

وفي كتاب الاحتجاج (٢) للطبرسي الله : عن عليّ بن الحسين الله السالك طويل، يقول فيه لبعض الشاميّين : أما قرأت هذه (٧) الآية : «قل لا أسألكم عليه أجراً إلّا المودّة في القربيٰ»؟

قال: بلئ.

قال على ﷺ: فنحن (^) أولئك.

٢. كذا في المصدر، وفي النسخ: أتوا.

٤. ي، ر، المصدر: الحسن.

٦. الاحتجاج ٣٠٧،٣٠٦.

٨. المصدر: تحن.

١. ليس في ق.

٣. نفس المصدر /١٤٥، ح ٤٨.

٥. الكافي ٩٣/٨ ح ٦٦.

٧. المصدر: في،

وفي مجمع البيان (١): «قل لا أسألكم عليه أجراً إلّا المودّة في القربيٰ» اختُلِف في معناه علىٰ أقوال.

... إلىٰ قوله: وثالثها، أنَّ معناه: إلَّا أنْ تودُوا قرابتي وعترتي وتحفظوني فيهم. عـن عليّ بن الحسين المُثَلِّلُة [وسعيد بن جبير وعمرو بن شعيب وجماعة](٢) وهو المـرويّ عن أبي جعفر وأبي عبدالله المُثَلِّلُة.

وبإسناده (٣) إلى ابن عبّاس قال: لمّا نزلت: «قل لا أسألكم عليه أجراً» (الآية) قالوا: يا رسول الله، من هؤلاء الذين أمرنا الله بمودّتهم؟

قال: عليّ وفاطمة وولدهما.

وبإسناده (1) إلى أبي القاسم الحسكاني، مرفوعاً إلى أبي أمامة (6) الباهليّ قال: قال رسول الله عَلَيْهُ : إنّ الله تعالى خلق الأنبياء من أشجار شتّى، وخُلِقت أنا وعليّ من شجرة واحدة، فأنا (1) أصلها وعليّ فرعها [وفاطمة لقاحها] (1) والحسن والحسين شمارها وأشياعنا أو راقها، فمن تعلّق بغصن من أغصانها نجا، ومن زاغ عنها هوى، ولو أنّ عبدا عبد الله بين الصفا والمروة ألف عام [ثمّ ألف عام] (1) حتّى يصير كالشنّ البالي شمّ لم يدرك محبّتنا كبّه الله على منخريه في النار.

ثمّ تلا: "قل لا أسألكم عليه أجرا إلّا المودّة في القربيّ".

وروى زاذان (٩)، عن عليّ عليِّ قال: فينا في الـ «حم» آيــة لا يــحفظ مــودّتنا إلّا كــلّ مؤمن. ثمّ قرأ هذه الآية، وإلى هذا أشار الكميت في قوله:

وجدنا لكم في ال حم آية تأوّلها منّا تـقيّ ومعرب (١٠٠

٢. من المصدر.

۱. المجمع ۲۸/۵.

نفس المصدر والموضع.

۳. المجمع ۲۸/۵ ـ ۲۹.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: فاطمة.

٥، ق: أبي همامة. ٧. من المصدر.

٨. ليس في ق، ش، م.

٩. نفس المصدر والموضع.

١٠. التقيّ: صاحب التقيّة. والمعرب: المظهر لمذهبه علانية.

وفي أصول الكافي (١): الحسين بن محمّد الأشعريّ، عن معلّى بـن مـحمّد، عـن الوشّاء، [عن مثنئ](٢) عن زرارة، عن عبدالله بن عجلان، عن أبي جعفر عليه في قـوله تعالىٰ: «قل لا أسألكم عليه أجراً إلّا المودّة في القربىٰ» قال: هم الأئمة عليهاً.

الحسين بن محمّد (٣) وغيره، عن سهل، عن محمّد بن عيسى ومحمّد بسن يحيى ومحمّد بن يحيى ومحمّد بن الحسين، جميعاً عن محمّد بن سنان، عن إسماعيل بن جابر وعبدالكريم بن عمرو، عن عبدالحميد بن أبي الديلم، عن أبي عبدالله علي قال في حديث طويل: فلمّا رجع رسول الله علي من حجّة الوداع وقدم المدينة أتته الأنصار.

فقالوا: يا رسول الله، إنّ الله جلّ ذكره قد أحسن إلينا وشرَفنا بك وبنزولك بين ظهرانينا، فقد فرّح الله صديقنا وكبت عدوّنا (٤)، وقد تأتيك (٥) وفود فلا تجد ما تعطيهم فيشمت بك العدوّ، فيجب أن تأخذ ثلث أموالنا حتّىٰ إذا قدم عليك وفد مكّة وجدت ماتعطيهم.

فلم يردّ رسول الله عَيَّالِيُ عليهم شيئاً، وكان ينتظر ما يأتيه من ربّه، فنزل جبرئيل وقال: «قل لا أسألكم عليه أجراً إلّا المودّة في القربئ» ولم يقبل أموالهم.

فقال المنافقون: ما أنزل الله هذا على محمّد، وما يريد إلّا أن يرفع بضبع (٢) ابن عمّه ويحمل علينا أهل بيته، يقول بالأمس: من كنت مولاه فعليّ مولاه، واليوم: «قـل لا أسألكم عليه أجراً إلّا المودّة في القربي».

وفي كتاب علل الشرائع (٧)، بإسناده إلى إسحاق بن إسماعيل النيسابوري، أنّ العالم كتب إليه \_يعني: الحسن بن علي عليه الله الله الله في الله الله الله الله عليكم لأوليائه حقوقاً أمركم بأدائها اليهم ليحلّ لكم ماوراء ظهوركم من أزواجكم وأموالكم ومأكلكم ومشربكم،

١. الكافي ١٣/١٤، ح٧. ٢. من المصادر.

٣. نفس المصدر ٢٩٣/ ٢٩٦٠ ح٣. وفيه: محمّدبن الحسين،

٤. أي أذلُه وأخزاه. ٥. المصدر: يأتيك.

٣. الضبع: العضد. وقيل: الإبط. ٧. العلل ٢٤٩/١ - ٢٥٠ ح ٦.

ويعرّفكم بذلك البركة والنماء والثروة، وليعلم من يطيعه منكم بالغيب، وقال تبارك وتعالى: «قل لا أسألكم عليه أجراً إلّا المودّة في القربيّ» فاعلموا أنّ من بخل، فإنّما يبخل على نفسه، إنّ الله هو الغنيّ وأنتم الفقراء إليه لا إله إلّا هو، فاعملوا من بعد ما شئتم فسيرى الله عملكم ورسوله والمؤمنون، ثمّ تردّون إلى عالم الغيب والشهادة فينبّنكم بما كنتم تعملون، والعاقبة للمتّقين، والحمدلله ربّ العالمين. والحديث طويل. اخذت منه موضع الحاجة.

وفي أمالي شيخ الطائفة ﴿ الله الله الله الله الله الله عبّاس قال: كنّا جلوساً مع النبيّ ﷺ إذ هبط عليه الأمين جبرئيل لله الله ومعه جام من البلور مملوء مسكاً وعنبراً، وكان إلى جنب رسول الله ﷺ على بن أبي طالب عليه وولداه الحسن والحسين عليه .

... إلى أن قال: فلمّا صارت الجام في كفّ الحسين عليًّ قالت: «بسم الله الرحمن الرحمن الله الرحمن الله الرحمن الرحمن الرحمة الرحمة الرحمة الرحمة الرحمة عليه أجراً إلّا المودّة في القربئ».

وفي عيون الأخبار (٢)، في باب ذكر مجلس الرضا الله في الفرق بين العترة والأمّة حديث طويل، وفيه قالت العلماء له: فأخبرنا هل فسّر الله تعالى الاصطفاء في الكتاب؟ فقال الرضا عليه : فُسّر الاصطفاء في الظاهر سوى الباطن في اثني عشر موضعاً وموطناً، فأوّل ذلك قوله على .

... إلىٰ قوله: والآية السادسة قول الله ﷺ : «قل لا أسألكم عليه أجراً إلا المودّة في القربيٰ» وهذه خصوصيّة للنبيّ تَنَا الله الله على القيامة، وخصوصيّة الله للنبيّ تَنَا الله الله الله وخصوصيّة الله ون غيرهم، وذلك أنّ الله تعالى حكى في ذكر نوح في كتابه (٤٠): «يا قوم لا أسألكم عليه مالاً إن أجري إلاّ على الله وما أنا بطارد الذين آمنوا إنّهم ملاقوا ربّهم ولكنّي أراكم قوماً تجهلون».

أ. نورالثقلين ٥٧٤/٤، ح ٧٥؛ امالي الطوسي ٣٦٦/١.

۲. العيون ۱۸۱/۱ ـ ١٨٤ ـ ١٨٤.

٤. هود /٢٩.

وحكى الله على الذي فطرني ألا أسألكم عليه أجراً إن أجري إلا على الذي فطرني أفلا تعقلون».

وقال على المحمّد عَلَيْهِ الله الله تعالى مودّتهم إلّا وقد علم أنهم لا يرتدّون عن الدين أبداً ولا المودة في القربي.» ولم يفترض الله تعالى مودّتهم إلّا وقد علم أنهم لا يرتدّون عن الدين أبداً ولا يرجعون إلى ضلال أبداً.

وأخرى أن يكون الرجل واداً للرجل فيكون بعض ولده وأهل بيته عدواً له، فلا يسلم له قلب الرجل، فأحب الله على أن لا يكون في قلب رسول الله على المؤمنين شيء، ففرض الله عليهم مودة ذوي القربي، فمن أخذ بها وأحب رسول الله عليه اوأحب أهل بيته لم يستطع رسول الله عليها إثان يبغضه، ومن تبركها ولم يأخذ بها وأبغض أهل بيته لم يستطع رسول الله على أن يبغضه، لأنه قد ترك فريضة من فرائض وأبغض أهل بيته فعلى رسول الله على أن يبغضه، لأنه قد ترك فريضة من فرائض الله على فضل وأي شرف يتقدم هذا أو يدانيه، فأنزل الله على هذه الآية على نبيّه على المربى».

فقام رسول الله عَلَيْهِ في أصحابه فحمد الله وأثنى عليه، وقال: يا أيّها الناس، إنّ الله قد فرض لي عليكم فرضاً فهل أنتم مؤدّوه؟ فلم يجبه أحد، فقال: أيّها الناس، إنّه ليس بذهب ولا فضّة ولا مأكول ولا مشروب.

فقالوا: هات إذاً.

فتلا عليهم هذه الآية.

فقالوا: أمَّا هذه، فنعم. فما وفي بها أكثرهم.

وما بعث الله نبيّاً إلّا وأوحى إليه أن لا يسأل قومه أجراً، لأنّ الله ﷺ يـوفّيه أجـر الأنبياء، ومحمّد عَيْر فرض الله طاعته ومودّة قرابته على أمّته، وأمره أن يجعل أجره (٣)

۱. هود / ۹۱. ليس في ش.

۳. ن، ت، م،ي، ر؛ أمرهم.

فيه ليودّوه في قرابته بمعرفة فضلهم الذي أوجب الله تَكُلُّ لهم، فإنّ المودّة إنّما تكون علىٰ قدر (١) معرفة الفضل.

فلمًا أوجب الله ذلك ثقل لثقل وجوب الطاعة، فتمسّك بها قوم قد أخذ الله تعالى ميثاقهم على الوفاء، وعاند أهل الشقاوة (٢) والنفاق وألحدوا في ذلك، فيصرفوه عن حدّه الله على الله قالوا: القرابة هم العرب كلّها وأهل دعوته. فعلى أيّ الحالتين كان فقد علمنا أنّ المودّة هي للقرابة، فأقربهم من النبيّ عَلَيْ أولاهم بالمودّة، وكلّما قربت القرابة كانت المودّة على قدرها.

وما أنصفوا نبيّ الله عَيَّا في حيطته ورأفته، وما منّ الله به على أمّته ممّا تعجز الألسن عن وصف الشكر عليه أن لا يؤذوه (٣) في ذريّته وأهل بيته، وأن يجعلوهم فيهم بمنزلة العين من الرأس حفظاً لرسول الله عَيَّا فيهم [وحباً له، فكيف والقرآن ينطق به ويدعو إليه، والأخبار ثابتة بأنّهم أهل المودّة [٤] والذين فرض الله تعالى مودّتهم ووعد الجزاء عليها، فما وفي أحد بها، فهذه المودّة لا يأتي بها أحد مؤمناً مخلصاً إلّا استوجب الجنة لقول الله تعالى في هذه الآية: «والذين آمنوا وعملوا الصالحات في روضات الجنّات لهم ما يشاؤون عند ربّهم ذلك هو الفضل الكبير، ذلك الذي يبشّر الله عباده الذين آمنوا وعملوا الصالحات قل لا أسألكم عليه أجراً إلّا المودّة في القربي» مفسراً ومبيّناً.

وفيه (٥): ووجدت في بعض الكتب نسخة كتاب الحباء والشرط من الرضاع الله إلى العمال في شأن الفضل بن سهل وأخيه، ولم أروِ ذلك عن أحد: أمّا بعد، فالحمد لله البدئ البديع (٦).

... إلى أن قال: الحمد لله الذي أورث أهل بيته مواريث النبوّة، واستودعهم العلم والحكمة، وجعلهم معدن الإمامة والخلافة، وأوجب ولايتهم وشرف منزلتهم، فأمر

٢. المصدر: الشقاق.

٤. ليس في المصدر.

٦. المصدر: الرفيع.

١. ليس في ق.

٣. كذا في المصدر، وفي النسخ: لا يؤده.

ه. نفس المصدر ١٥٢/٢ ١٥٣٠، ح ٢٣.

رسوله بمسألة أمّته مودّتهم، إذ يقول: «قل لا أسألكم عليه أجراً إلّا المودّة في القربي .» وما وصفهم به من إذهابه الرجس عنهم وتطهيره إيّاهم في قوله: «إنّما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهّركم تطهيراً».

وفي كتاب الخصال (١): عن عبدالله بن العبّاس قال: قام رسول الله ﷺ فينا خطيباً، فقال في آخر خطبته: ونحن الذين أمر الله لنا بالمودة، فماذا بعد الحقّ إلّا الضلال فأنّىٰ تصرفون.

عن أبي رافع (٢)، عن عليّ عليه قال: قال رسول الله ﷺ؛ من لم يحبّ عـــترتـي فـــهو لاحدىٰ ثلاث: إمّا منافق، وإمّا لزنية، وإمّا امرؤ حملت به أمّه في غيرطهر.

وفي شرح الآيات الباهرة (٣): قال محمّد بن العبّاس (١٤ تنا عبدالعزيزبن يحيئ، عن محمّد بن زكريا، عن محمّد بن عبدالله الخثعمي (١٠)، عن الهيثم بن عديّ، عن سعيدبن صفوان، عن عبدالملك بن عمير (٥)، عن الحسين بن عليّ صلوات الله عليهما في قوله (١٤ المألكم عليه أجراً إلّا المودّة في القربئ» قال: وإنّ القرابة التي أمر الله بصلتها وعظم من حقّها وجعل الخير فيها قرابتنا أهل البيت، الذين أوجب حقّنا على كلّ مسلم.

وقال أبو عليّ الطبرسيّ الله (٢٠): أخبرنا مهديّ بن نزار الحسيني، بإسناده، عن رجاله، عن ابن عبّاس قال: لمّا أنزل الله: «قل لا أسألكم عليه أجراً إلّا المودّة في القربيّ» قالوا: يا رسول الله، من هؤلاء الذين أمرنا بمودّتهم؟

قال: على وفاطمة وولدهما.

وفي تفسير فراتبن إبراهيم الكوفيّ (٧): قال: حدّثنا جعفر بن محمّد بـن يـوسف

١. الخصال /٤٣٢، ح ١٤.

٣. تأويل الأيات الباهرة ٥٤٥/٢، ح ٩.

٥. ن: عمر.

٧. تفسير فرات الكوفئ /٣٨٨.

٢. نقس المصدر/١١٠، ح ٨٢.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: الجشمي.

٦. نفس المصدر، ح ١٠.

الأزدي (1) قال: حدّثنا عليّ بن أحمد قال: حدّثنا إسحاق بن محمّد [بن محمّد] (1) بن عبيدالله العرزمي (1) قال: حدّثنا القاسم بن محمّد بن (1) عقيل، عن جابر على قال: كنّا مع رسول الله عَنَا الله عَنَا عن عائط من حيطان بني حارثة، إذ جاء جمل أجرب (٥) أعجف حتى سجد للنبي عَنَا الله عَنْ الله عَنَا الله عَنا الله عَ

قلنا لجابر: أنت رأيته؟ [قال: نعم، رأيته](٢) واضعاً جبهته بين يدي رسول الله.

فقال: يا عمر، إنّ هذا الجمل قد سجد لي واستجار بي، فاذهب فاشتره (٧) وأعتقه، ولا تجعل لأحد عليه سبيلاً.

قال: فذهب عمر فاشتراه (٨) وخلَّىٰ سبيله، ثمَّ جاء إلىٰ النبيّ ﷺ فقال:

یا رسول الله، هذا بهیمة یسجد لك فنحن أحقّ أن نسجد لك، سلنا علی ماجئتنا به من الهدى أجراً، سلنا (٩) علیه عملاً (١٠).

قال: لو كنت آمر أحداً يسجد لأحد أمرت المرأة أن تسجد لزوجها.

فقال جابر: فوالله، ما خرجت حتّى نزلت الآية الكريمة: «قل لا أسألكم عليه أجراً إلّا المودّة في القربي».

قال (١١): حدَّثني عبيدة (١٢) بن كثير قال: حدَّثنا عليّ بن الحكم قال: أخبرنا شريك، عن إسحاق قال: [سألت] (١٣) عمرو بن شعيب (١٤) في قوله تعالىٰ: «قل لا أسألكم عليه

١. ن: الأودي، وفي المصدر: الأوردي. ٢. من المصدر.

٣. كذا في المصدر. وفي ن: العروحي. وفي غيرها: العرومي.

٤. ليس في المصدر،

٥. كذا في المصدر. وفي ق، ش، ت: أحوث. وفي ن: حيرت. وفي م، ي، ر: أحرث.

٦. ليس في ن.

٧. كذا في المصدر. وفي ق، ش، ن؛ فاشتريه. وفي سائر النسخ: واشتر.

٨. كذا في المصدر، وفي النسخ: فاشترى به. ٩. ن، ت، ي، ر: سلمنا. وفي المصدر: سألنا.

١٠. ليس في ي. ١٠. نفس المصدر /٣٨٨.

١٢. المصدر: عبيد. ١٣

١٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: شعب.

أجراً إلّا المودّة في القربيٰ».

قال: قرابته من أهل بيته.](١)

وقال (٢): حدّ ثنا الحسين بن سعيد قال: حدّ ثنا محمّد بن عليّ بن خلف العطّار قال: حدّ ثنا الحسين الأشعريّ (٣)، عن قيس بن الربيع، عن الأعمش، عن سعيد بن جبير، عن ابن عبّاس على قال: لمّا نزلت: «قل لا أسألكم عليه أجراً إلّا المودّة في القربيّ» قلت: يا رسول الله عَيْنِيَّةٌ من قرابتك الذين افترض الله علينا مودّتهم؟

قال: على وفاطمة وولدهما، ثلاث مرّات يقولها.

وقال (٤): حدّثنا جعفر بن محمّد الفزاريّ قال: حدّثنا عبّادبن عبدالله بن حكيم (٥) قال: كنت عند جعفر بن محمّد عليقط فسأله رجل عن قول الله: «قل لا أسألكم عليه أجراً إلّا المودّة في القربئ».

قال: نزعم أنّها قرابة ما بيننا وبينه، وتزعم قريش أنّها قرابة ما بينه وبينهم، وكيف يكون هذا وقد أنبأ الله أنّه معصوم.

وقال (٢): حدّثنا عبدالسلام بن مالك قال: حدّثنا محمّد بن موسى بن أحمد قال: حدّثنا محمّد بن الحارث الهاشميّ قال: حدّثنا الحكم بن سنان الباهليّ، عن أبي جريح، عن عطاء بن أبي رياح قال: قلت لفاطمة بنت الحسين (٧): أخبريني، جعلت فداك، بحديث أحدّث وأحتج به على الناس.

قالت: نعم، أخبرني أبي أنّ النبيّ على كان نازلاً بالمدينة، وأنّ من أتاه من المهاجرين حرصوا أن (١) يفرضوا لرسول الله على فريضة يستعين بها على من أتاه، فأتوا رسول الله على وقالوا: قد رأينا ما ينوبك من النوائب، وإنّا أتيناك لنفرض من

٢. نفس المصادر /٣٨٨.

٤. نفس المصدر /٣٨٩.

٦. نفس المصدر /٣٨٩.

٨. ن، ت، ي: حرسوا، وفي المصدر: مرسوا.

۱. يوجد في ن،ي.

٣. المصدر: حدَّثنا الحسين بن الأشقر.

٥. المصدر: الحكم.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: الحسن،

أموالنا فريضة تستعين بها على من أتاك.

قال: فأَطرق النبيّ ﷺ طويلاً، ثمّ رفع رأسه وقال: إنّي لم أؤمر أن آخذ منكم علىٰ ماجئتكم (١)به شيئاً، وانطلقوا فإنّي لم أومر بشيء، وإن أمرت به أعلمتكم.

قال: فنزل جبرئيل فقال: يا محمّد، إنّ ربّك قد سمع مقالة قومك وما عرضوا عليك، وقد أنزل الله عليهم فريضة «قل لا أسألكم عليه أجراً إلّا المودّة في القربي .» فخرجوا وهم يقولون: ما أراد رسول الله عليه إلّا أن يذلّ له الأشياء ويخضع له الرقاب ما دامت السماوات والأرض (٢) ولبنى عبدالمطّلب.

قال: فعبث النبي ﷺ إلى عليّ بن أبي طالب النبخ أن اصعد المنبر وادع الناس إليك، ثمّ قل: يا أيّها الناس، من انتقص (٣) أجيراً أجره، فليتبوّ أمقعده من النار. [ومن دعا إلى غير مواليه، فليتبوّ أمقعده من النار.] (٤) ومن انتفى (٥) من والديه فليتبوّ أمقعده من النار. فقام رجل وقال: يا أباالحسن، ما لهنّ من تأويل؟

فقال: الله و رسوله أعلم. ثمَّ أتى رسول الله ﷺ فأخبره.

فقال النبيِّ ﷺ: ويل لقريش من تأويلهنّ ، ثلاث مرّات.

ثمّ قال: يا عليّ، انطلق فأخبرهم أنّي أنا الأجير الذي أثبت الله مودّته (٦) من السماء، أنا وأنت مولى المؤمنين، وأنا وأنت أبوا المؤمنين.

ثم خرج رسول الله عَيْنِهِ فقال: يا معشر قريش والمهاجرين والأنصار! فلمًا اجتمعوا قال: يا أيّها الناس، إنّ عليّاً أوّلكم ايماناً بالله (٧) وأقومكم بأمر الله، وأوفاكم بعهد الله، وأعلمكم بالقضيّة، وأقسمكم بالسويّة، وأرحمكم بالرعيّة، وأفضلكم عند الله حرمة (٨).

٢. ليس في المصدر.

١. المصدر: جئتم.

٤. من المصدر.

۳. ت، ي: انتقض. م الماء بالسن

٥. المصدر: انتضى.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: «مودَّتهم ثمَّ قال» بدل «مودَّته».

٧. ليس في ق، ش، م. المصدر: مزيّة.

ثمّ قال: إنّ الله مثّل لي أمّتي في الطين وعلّمني أسماءهم ؛ كما علّم آدم الأسماء كلّها ، ثمّ عرضهم فمرّ بي أصحاب الرايات فاستغفرت لعليّ وشيعته وسألت ربّي (١) أن يستقيم أمّتي على عليّ من بعدي ، فأبى إلّا أن يضلّ من يشاء ويهدي من يشاء ، شمّ ابتدأني ربّى في على بسبع خصال :

أمّا أولاهنّ فإنّه أوّل من ينشقّ عنه الأرض معي ولا فخر، وأمّا الثانية فإنّه [يـذود مبغضيه من الحوض؛ كما] (٢) يذود الرعاة غريبة الإبل. وأمّا الثالثة فإنّ من فقراء شيعة عليّ ليشفع في مثل ربيعة ومضر، وأمّا الرابعة فإنّه أوّل من يقرع باب الجنّة معي ولا فخر، وأمّا الخامسة فإنّه يزوَّج من الحور العين معي ولا فخر، وأمّا السادسة فإنّه أوّل من يسكن في العليّين (٣) معي [ولا فخر] (٤) وأمّا السابعة فإنّه أوّل من يُسقَى من رحيق مختوم (٥) ختامه مسك، وفي ذلك فليتنافس المتنافسون.

وقال (1): حدّثنا عبدالسلام قال: حدّثنا هارون بن أبي بردة قال: حدّثنا جعفر بن الحسن، عن يوسف، عن الحسين بن إسماعيل بن صيم (٧) الأسدي، عن سعد بن طريف (٨) التميمي، عن الأصبغ بن نباتة قال: كنت جالساً عند أميرالمؤمنين عليّ بن أبي طالب عليه في مسجد الكوفة، فأتاه رجل من بجيلة (١) مكنّى (١١) بأبي خديجة، ومعه ستّون رجلاً من بجيلة (١١)، فسلّم وسلّموا (١١)، ثمّ جلس وجلسوا، ثمّ أن أبا خديجة قال: يا أميرالمؤمنين عليه أعندك سرّ من سرّ رسول الله عَمَاله تحدّثنا به ؟

قال: نعم، يا قنبر، اثتني بالكتابة. ففضّها فإذا في أسفلها سليفة مثل ذنب الفأرة،

۲. ليس في ن.

١. يوجد في ن، المصدر.

٤. ليس في ق.

٣. المصدر: عليين.

٦. نفس المصدر ٣٩٠/.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: المختوم.

٧. المصدر: متمّم. وفي ت: ميثم. وفي ن: متم. وفي م، ي ر: مينم.

۸. ن،ي، ر: ظريف.

٩. ق، ش: نجلية.

١٠. المصدر: يكنَّىٰ.

١١. ق، ش: نجيلة.

١٢. في ق، ش، زيادة: تسليما.

مكتوب فيها: «بسم الله الرحمٰن الرحيم» إنّ لعنة الله وملائكته والناس أجمعين على من التحمى إلى غير مواليه، ولعنة الله والملائكة والناس أجمعين على من أحدث في الإسلام حدثاً أو آوى محدثاً، ولعنة الله [وملائكته والناس أجمعين](1) على من ظلم أجيراً(2) [أجره](2)، ولعنة الله على من سرق من الأرض وحدودها، يُكلَّف يوم القيامة أن يجيء بذلك من سبع سموات وسبع أرضين.

ثمّ التفت إلى الناس فقال: والله، لو كُلِّفت هذا دوابّ الأرض، ما أطاقته. فقال أبو خديجة: ولكنّ أهل البيت موالي كلّ مسلم، فمن تولّى غير مواليه (<sup>1)</sup> [فعليه مثل ذلك](<sup>0)</sup>.

فقال: ليست حيث ذهبت، يا أبا خديجة، ليس بالدينار ولا بالدينارين ولا بالدّرهم ولا بالدّرهم ولا بالدّرهم ولا بالدّرهمين، بل من ظلم رسول الله عَيَّالِلهُ أجره في قرابته، [قال الله تعالى: ](٢) «قل لا أسألكم عليه أجراً إلّا المودّة في القربين.»(١) فمن ظلم رسول الله عَيَّالِهُ أجره في قرابته، فعليه لعنة الله والملائكة والناس أجمعين.

وقال (^): حدّثنا محمّد بن أحمد بن عثمان بن ذليل قال: حدّثنا إبراهيم؛ يعني: الصيني، عن عبدالله بن حكيم [عن سعيد] (\*) بن جبير أنّه قال: سألت عليّ بن الحسين عليه عن هذه الآية «قل لا أسألكم عليه أجراً إلّا المودّة في القربي».

قال: هي قرابتنا أهل البيت، من محمّد عَيَا الله البيت، من محمّد عَيَا الله .

١. ليس في المصدر.

٢. كذا في المصدر. وفي ت: اسيراً. وفي سائر النسخ: أميراً.

٣. من المصدر،

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: «فقال له يا أباخديجة ولكنا أهل البيت موالي كل مسلم فمن تـولَىٰ غـيرنا»
 بدل «فقال أبو خديجة ... غير مواليه».
 ٥. ليس في ن، ي، المصدر.

٦. ليس في المصدر،

٧. المصدر: «قل لا أسألكم عليه أجراً إن أجري إلّا على ربّ العالمين».

٨. نفس المصدر /٣٩٢. ٩. من المصدر.

قال (1): حدّ ثنا محمّد بن أحمد قال: حدّ ثنا إبراهيم بن عبدالله بن حكيم، [عن حكيم، [عن حكيم] (٢) بن جبير، عن حبيب بن أبي ثابت أنّه أتى مسجد قباء فإذا فيه مشيخة من الأنصار، فحدّ ثوه أنّ عليّ بن الحسين بن عليّ اللّه أتاهم (٣) يصلّي في مسجد قباء فسلّموا عليه، ثمّ قالوا: إن كنتم سلّمتم إلينا فيما كان بينكم، نشهدكم، فإنّ مشيختنا حدّ ثونا أنّهم أتوا نبيّ الله في مرضه الذي مات فيه فقالوا (٤): يا نبيّ الله. قد أكرمنا الله وهدانا بك، وآمنًا وفضّلنا بك، فاقسم في أموالنا ما احببت.

فقال: لهم نبيّ الله عَلَيه الله عَلَيه أَسألكم عليه أجراً إلّا المودّة في القربي .» [فأمرنا بمودّتكم.

قال (٥): حدّثني عبيد بن كثير قال: حدّثنا الحسين بن نصر (٦) قال: حدّثنا أيّوب بن سليمان الفزاريّ قال: حدّثنا أيّوب بن عليّ بن الحسين بن سمط: سمعت أبي يقول: سمعت عليّ بن أبي طالب عليّ يقول: سمعت رسول الله علي يقول: لمّا نزلت هذه الآية «قل لا أسألكم عليه أجراً إلّا المودّة في القربين» [٧) قال جبرئيل عليه أجراً إلّا المودّة في القربين» [٧) قال جبرئيل عليه أولى: يا محمّد عليه لكلّ دين أصلاً ودعامة وفرعاً وبنياناً، وإنّ أصل الدين ودعامته قول: لا إله إلّا الله، وإنّ فرعه وبنيانه محبّدكم أهل البيت عليه وموالاتكم فيما وافق الحقّ ودعا إليه.

وقال (^): حدّ ثني عليّ بن محمّد بن عليّ بن عمر النصريّ (٥) قال: حدّ ثنا القاسم بن أحمد؛ يعني: إسماعيل قال: حدّ ثنا جعفر؛ يعني: ابن عاصم، ونصر وعبدالله؛ يعني: ابن المغيرة، عن محمّد؛ يعني: ابن مروان، عن الكلبيّ (١٠)، عن أبي صالح، عن ابن عبّاس في قوله تعالئ: «قل لا أسألكم عليه أجراً إلّا المودّة في القربئ».

١. نفس المصدر ٣٩٣/.

٣. كذا في المصدر، وفي النسخ: قام.

٥. نفس المصدر /٣٩٣.

٧. لا يوجد في ن.

٩. المصدر: البصري.

٢. ليس في المصدر.

كذا في المصدر. وفي النسخ: فقال.

٦. المصدر: تصير.

٨، نفس المصدر /٣٩٣.

١٠. المصدر: الكليني.

قال ابن عبّاس الله : إنّ رسول الله عَيْلِيُّ قدم المدينة ، فكانت تنوبه فيها (١) نوائب وحقوق وليس في يديه سعة لذلك.

فقالت الأنصار: إنَّ هذا الرجل قد هدانا الله علىٰ يـديه، وهـو ابـن أخـتكم، تـنوبه نوائب وحقوق وليس في يديه لذلك سعة، فاجمعوا له من أموالكم مالا يمضرًكم فتأتونه فيستعين به علئ ماينوبه.

ففعلوا ثمَ أتوه، فقالوا: يا رسول الله ﷺ إنَّك من أختنا وقد هدانا الله على يـديك، وتنوبك نوائب وحقوق وليس عندك لها سعة، فرأينا أن نجمع من أموالنا فينأتيك بــه فتستعين به عليٰ ما<sup>(٢)</sup> ينوبك، وهوذا.

فأنزل الله هذه الآية: «قل لا أسألكم عليه أجراً إلّا المودّة في القربيٰ» يـقول: ألّا تؤذونی فی قرابتی <sup>(۳)</sup>.

وقال (١): حدِّثنا الحسين بن الحكم قال: حدِّثنا إسماعيل بن أبان، عن سلامبن أبي عمرو (٥)، عن أبي (٦) هارون السدّي (٧)، عن محمّد بن بشر، عن محمّد بن الحنفيّة أنّه خرج إلىٰ أصحابه ذات يوم وهم ينتظرون خروجه، فقال: تنجّزوا البشــري مــن الله، فوالله، ما من أحد يتنجّز البشرئ من الله غيركم.

ثمّ قرأ هذه الآية : «قل لا أسألكم عليه أجراً إلّا المودّة في القربيّ» قال : نحن من أهل البيت قرابته، جعلنا الله منه وجعلكم الله منًا.

ثمَ قرأ هذه الآية (٨): «قل هل تربّصون بنا إلّا إحدى الحسنيين» الموت ودخول الجنّة وظهور أمرنا، فيريكم (٩)الله ما تقرّبه أعينكم.

١، المصدر: فيه.

٣. المصدر: أقاربي.

٥. المصدر: أبي عميرة.

٧. المصدر: العبدي.

٩. المصدر: فيكم.

٢. ن، ت، م، ش، ي، المصدر: من.

٤. نفس المصدر /٣٩٤.

٦. ليس في ق، ش.

٨. التوبة /٥٢.

ثمّ قال: أما ترضون أنّ صلاتكم تُقبَل وصلاتهم لا تُقبَل، وحجّكم يُقبَل وحجّهم لا يُقبَل.

> قالوا: لِمَ (١)، يا أبا القاسم ؟ قال: فإنّ ذلك لذلك (٢).

وقال (٣): حدّثنا جعفر بن أحمد بن يوسف قال: حدّثنا عليّ بن برزخ (٤) الخيّاط (٥) قال: حدّثني عليّ بن حسّان، عن عمّه [محمّد] (٦) عبدالرحمٰن بن كثير، عن أبي جعفر عليّة في قوله تعالى: «قل لا أسألكم عليه أجراً إلّا المودّة في القربيّ»: ثم إن جبرئيل أتاه فقال:

يا محمد، إنك قضيت (١) نوبتك وأسلبتك أيّامك، فاجعل الاسم الأكبر وميرات العلم وآثار علم النبوّة عند علي الله فإني لا أترك الأرض إلا وفيها عالم يُعرَف به طاعتي، ويُعرَف به ولايتي، ويكون حجّة لمن ولد فيما يتربّص (١) النبيّ إلى خروج النبيّ الآخر، فأوصى إليه بالاسم الأكبر و (١) ميراث العلم وآثار علم النبوّة، وأوصى إليه بألف بأب يُفتَح لكلّ باب ألف (١١) وكلّ كلمة ألف كلمة، ومرض يوم الاثنين ثلاثة أيّام حتى يؤلّف كتاب الله كي (١١) لا يزيد فيه الشيطان شيئاً (١١) ولا يُنقِص منه شيئاً، فإنك في ضدّ سنة وصيّ سليمان الله الله يضع عليّ الله وله رداءه على ظهره حتى يضع ألف باب من القرآن، فلم يزد فيه الشيطان شيئاً (ولم ينقص منه شيئاً) (١١).

﴿ وَمَنْ يَقْتَرِفْ حَسَنَةً ﴾: ومن يكتسب طاعة سيّما حبّ آل الرسول [الذي بـ ثُـقبل سائر الطاعات](١٤).

١. ليس في المصدر.

٣. نفس المصدر ٣٩٤/.

٥. المصدر: الحنّاط.

٧. المصدر: قد قضت.

٩. كذا في المصدر، وفي النسخ زيادة: هو.

١١. ليس في قي، ش، م.

١٣. ليس في ش، ق.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: كذلك.

٤. ن، ي: بوڙج. وقي م، ر: بوزح.

٦. من المصدر،

٨. كذا في المصدر. وفي النسخ: يترفض.

١٠. ليس في ق، ي.

١٢. المصدر: غيّاً.

۱٤. من ن.

٥٢٢ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

﴿ نَزِدْ لَهُ فِيهَا ﴾: في الحسنة.

﴿حُسْناً ﴾: بمضاعفة الثواب.

وقرئ (١): «يزد»؛ أي يزد الله تعالى حسناً.

وفي مجمع البيان (٢): وصحّ عن الحسن بن عليّ عليه خطب الناس، فقال في خطبته : أنا من أهل البيت الذين افترض الله مودّتهم على كلّ مسلم فقال: «قل لا أسألكم عليه أجراً إلّا المودّة في القربي ومن يقترف حسنة نزد له فيها حسناً». فاقتراف الحسنة مودّتنا أهل البيت.

وفي أصول الكافي (٣): الحسين بن محمّد، عن معلّى بن محمّد، عن الوشّاء، عن أبان، عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر الليّلا في قول الله تبارك وتعالى: «ومن يقترف أبان، عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر الليّلا في قول الله تبارك وتعالى: «ومن يقترف حسنة نزد له فيها حسناً» قال: «الاقتراف» التسليم لنا والصدق علينا، وألّا يُكذّب علينا.

وفي روضة الكافي (٤): عليّ بن محمّد، عن عليّ بن العبّاس، عن عليّ بن حمّاد، عن عمرو بن شمر، عن جابر، عن أبي جعفر الله الله يُكلّى: «ومن يقترف حسنة نزد له فيها حسناً» قال: من تولّى الأوصياء من آل محمّد واتّبع آثارهم، فذلك يهزيده ولاية من مضى من النبيّين والمؤمنين الأوّلين حتّى تصل ولايتهم إلى آدم. والحديث طويل، أخذت منه موضع الحاجة.

﴿إِنَّ اللهَ غَفُورٌ ﴾: لمن أذنب.

﴿ شَكُورٌ ﴾ ٢٠ : لمن أطاع بتوفيقه الثواب، والتفضّل عليه بالزيادة.

وفي تفسير فراتبن إبراهيم الكوفي (٥): قال: حدّثني عبيدبن كثير قال: حدّثني يحيئبن الحسين الفرات الفزاري قال: حدّثنا عامربن كثير السراج، وحدّثني الحسين بن سعيد قال: حدّثنا زياد بن المنذر قال: سمعت أبا جعفر محمّد بن علي قال: حدّثنا زياد بن المنذر قال: سمعت أبا جعفر محمّد بن على المنظر وهو يقول:

١. أنوار التنزيل ٣٥٧/٢.

٣. الكاني ١/١٩٩١، ح ٤.

٥. تفسير فرات الكوفي ٣٩٣/.

۲. المجمع ۲۹/۵.

الكافي ٣٧٩/٨ ح ٤٧٥.

شجرة أصلها رسول الله على إوفرعها على بن أبي طالب المثير وأغصانها فاطمة بنت محمد على إلى وثمرتها (الحسن والحسين عليهم السلام والتحية والإكرام. فبإنها شجرة النبوة، وبيت الرحمة، ومفتاح الحكمة، ومعدن العلم، وموضع الرسالة، ومختلف الملائكة، وموضع سرّ الله ووديعته، والأمانة التي عُرِضت على السماوات والأرض والجبال (الله)، وحرم الله الأكبر وبيت الله العتيق وذمّته، وعندنا علم البلايا والوصايا وفصل الخطاب ومولد الإسلام وأنساب العرب. كانوا نوراً مشرقاً حول عرش ربّهم فأمرهم بالتسبيح (المستحوا واستح) أهل السماوات لتسبيحهم، وإنهم لصادقون (الهم لهم (المستحون)، وإنهم لهم (المستحون).

فمن أوفى بذمتهم فقد أوفى بذمة الله، ومن عرف حقّهم فقد عرف حقّ الله، هولاء عررة رسول الله على الله وخونة عرب ومن جحد حقّهم فقد جحد حقّ الله، هم ولاة أمر الله وخونة وحي الله وورثة كتاب الله، وهم المصطفون باسم الله وأمناء (١٠) على وحي الله. وهؤلاء أهل بيت النبوة ومفاض (١٠) الرسالة والمستأنسون بخفق أجنحة الملائكة، من كان يغدوهم (١٠) جبرئيل [بأمر] (١١) الملك الجليل بخير التنزيل (١٢) وبرهان الدلائل (١٣).

هؤلاء أهل بيت أكرمهم الله بشرفه، وشرّفهم بكرامته، وأعزّهم بالهدىٰ (١٤)، وثبّتهم بالوحي، وجعلهم أئمّة هداة ونوراً في الظلم للنجاة، واختصّهم لدينه، وفضّلهم

٢. المصدر: ثمرها،

اليس في ق.

٤. ليس في المصدر.

٣. المصدر: الجبار،

٦. المصدر: لصافون.

٥. من المصدر.

٨. المصدر: أمناؤه.

٧. المصدر: هم.

٩. المصدر: مضاخن.

١٠. كذا في المصدر. وفي ي: يعددهم. وفي غيرها: يعدوهم.

١١. من المصدر،

١٢. كذا في المصدر. وفي ق، ش: «لحو الشريك» بدل «بخير التنزيل» وفي سائر النسخ: «لحر».

١٣. المصدر: الدليل. ١٤. ن: بالمهدي.

بعلمه، وآتاهم ما لم يُؤت أحداً من العالمين، وجعلهم عماداً (۱) لدينه ومستودعاً لمكنون سرّه وأمناء على وحيه، مطلباً من خلقه وشهداء على بريّته، واختارهم الله (۱) واجتباهم وخصّهم واصطفاهم وفضّلهم وارتضاهم وانتجبهم وافتعلهم (۱)، وجعلهم نوراً للبلاد وعماداً (۱) للعباد وحجّته العظمى.

وهم النجاة والزلفى، هم الخيرة الكرام (٥)، هم القضاة الحكّام، هم النجوم الأعلام، هم الصراط المستقيم، هم السبيل الأقوم، الراغب عنهم (٦) مارق، والمقصّر حقّهم (٧) زاهق، واللاّزم لهم لاحق. هم نور الله في قلوب المؤمنين والبحار السائغة للشاربين، أمن لمن التجأ إليهم وأمان لمن تمسّك بهم، إلى الله يدعون وله يسلّمون وبأمره يعملون وببيانه يحكمون، فيهم بعث الله رسوله، وعليهم هبطت ملائكته، وبينهم (٨) نزلت سكينته، وإليهم بُعث (٩) الروح الأمين، مناً من (١٠) الله عليهم. فضّلهم به وخصّهم بذلك، وآتاهم تقواهم وبالحكمة قوّاهم (١١)، فروع طيّبة وأصول مباركة، مستقرّ قرار (١٢) الرحمة، خزّان العلم وورثة الحلم، وأولوا التقي والنهي والنور والضياء وورثة الأنبياء وبقيّة الأوصياء.

منهم الطيّب ذكره المبارك اسمه محمّد المصطفئ والمرتضئ ورسوله الأمّيّ، ومنهم الملك الأزهر والأسد المرسل (١٢) [حمزة بن عبدالمطلب] (١٤) ومنهم المستسقى به يوم (١٥) الوفادة (٢٦) العبّاس بن عبدالمطلب؛ عمّ رسول الله وصنو

١٠. ق:عماراً.

٣. المصدر: أسلفهم.

٥. المصدر: للكرام.

٧. المصدر: عنهم.

٩. ن: نفث.

١١. كذا في المصدر. وفي النسخ: فراهم.

١٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: الرسل.

١٥. في النسخ زيادة: القيامة.

٢. يوجد في ن، المصدر.

ع. ق: عماراً.

٦. المصدر: منهم.

۸. ق، ت، ي، ر، ش، م: منهم.

۱۰. ت، م، ش، ر: میامن، وفی ق: میامین.

١٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: قرارة.

من المصدر. وفيه: «جزة» بدل «حمزة».

١٦. كذا في ن. وفي سائر النسخ والمصدر: الرمادة.

أبيه (١)، وذو الجناحين والقبلتين والهجرتين والبيعتين من الشجرة المباركة صحيح الأديم وضّاح البرهان، ومنهم حبيب محمّد ﷺ وأخوه، ومبلّغ عنه من بعده البرهان والتأويل ومحكم التفسير، أميرالمؤمنين ووليّ المؤمنين ووصيّ رسول ربّ العالمين؛ على بن أبي طالب عليه من الله الصلوات الزكيّة والبركات السنيّة. هؤلاء الذين افترض الله مودَّتهم وولايتهم علىٰ كلِّ مسلم ومسلمة، فقال في محكم كتابه لنبيَّه: «قبل لا أسألكم عليه أجراً إلّا المودّة في القربئ ومن يقترف حسنة نــزد له فــيها حــــناً إنّ الله غفور شكور».

قال أبوجعفر محمّد بن عليّ عليِّكا : اقتراف الحسنة حبّنا أهل البيت.

وقال (٢): حدَّثنا العبّاس بن محمّد بن الحسين الهمدانيّ الزيّات (٢) قال: أخبرني أبي، عن صفوانبن يحيئ، عن (١) إسحاق؛ يعني: ابن عمّار بن حفص (٥) الأعور، عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر للنَّا قال: ما بعث الله نبيّاً قـطّ إلّا قـال لقـومه: «قـل لا أسألكم عليه أجراً إلّا المودّة في القربي».

قال: ثمّ قال: أما رأيت الرجل [يودّ الرجل](٢) ثمّ لا يودّ قرابته فيكون في نفسه عليه شيء، فأحبّ الله إن أخذوه أخذوه مفروضاً [وإن تركوه، تركوه مفروضاً]^٪.

قال: قلت: قوله: «ومن يقترف حسنة نزد له فيها حسناً».

قال: هو التسليم لنا والتصديق فينا، وأن لا يكذب علينا (^).

كذا في المصدر، وفي النسخ: «صوابه» بدل «صنوأبيه».

٢. نفس المصدر /٣٩٤.

٣. كذا في المصدر. وفي ق، ش، ن، ت: الذيّاب. وفي م، ي، ر: الذباب.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: بن. ٥. المصدر: جعفر.

٦. ليس في ن،ي. ٧. يوجد في ن، المصدر.

٨. في هامش ت: وروى صاحب الطرائف عن مسند ابن حنبل عن ابن عبّاس قال لمّا نزل قوله تعالىٰ «قل لا أسألكم عليه أجراً إلا المودّة في القربئ» قالوا: يا رسول الله من قرابتك الذين وجبت مودّتهم؟ قال: عليّ

﴿ أَمْ يَقُولُونَ ﴾ : بل يقولون.

﴿ افْتَرَىٰ عَلَى اللهِ كَذِباً ﴾: افترى محمّد بدعوي النبوّة أو القرآن.

﴿ فَإِنْ يَشَاءِ اللهُ يَخْتِمْ عَلَىٰ قَلْبِكَ ﴾: قبل (١): استبعاد للافتراء عن مثله ، بالإشعار علىٰ أنّه إنّما يجترىٰ عليه من كان مختوماً علىٰ قلبه جاهلاً بـربّه ، فأمّا مـن كـان ذا بـصيرة ومعرفة فلا ، فكأنّه قال : إن يشأ الله خذلانك يختم علىٰ قبلك لتجترئ بالافتراء عليه .

وقيل (٢): «يختم على قلبك» يمسك القرآن والوحي عنه، أو يربط عليه بالصبر فلا يشقّ عليك أذاهم.

﴿ وَيَمْحُ اللهُ الْبَاطِلَ وَيُحِقُّ الْحَقَّ بِكَلِمَاتِهِ إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصَّدُورِ ﴾ ﴿ وَيَمْحُ اللهُ الْبَاطِلَ وَيُحِقُّ الْحَقَّ بِكَلِمَاتِهِ إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصَّدُورِ ﴾ ﴿ استثناف لنفي الافتراء عمّا يقوله بأنّه لوكان مفترى، محقه ؛ إذ من عادته تعالى محو الباطل وإثبات الحقّ بوحيه بقضائه أو بوعده. ويجوز أن يكون عدة لرسول الله بمحق باطلهم وإثبات حقّه بالقرآن، أو بقضائه الذي لا مردّ له.

وسقوط «الواو» من «يمح» في بعض المصاحف لإتباع اللفظ؛ كما فسي قوله (<sup>1)</sup>: «ويدع الإنسان».

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥): حدّ ثني أبي، عن ابن أبي نجران، عن عاصم بن حميد، عن محمّد بن مسلم قال: سمعت أباجعفر عليه الله على قول الله على: «قبل لا أسألكم عليه أجراً إلّا المودّة في القربيّ»؛ يعنى: في أهل بيته.

قال: جاءت الأنصار إلى رسول لله ﷺ فقالوا: إنا قد آوينا ونصرنا، فخذ طائفة (٢٠)

٢. نفس المصدر والموضع.

وفاطمة والحسن والحسين وابناهما الثيثة ورواه الثعلبيّ في تفسيره بهذه الألفاظ والمعاني (البحار ٢٥١/٢٣ عن ابن بطريق صاحب العمدة).

وروى البخاريّ في صحيحه في الجزء السادس في قوله تعالى: قل لا أسألكم، الآية. أنّه آل محمّد. وكذا في صحيح مسلم في الجزء الخامس أنّه قال: آل محمّد صلّى الله عليهم أجمعين. (البحار ٢٥٠/٢٣)

١. أنوار التنزيل ٣٥٧/٢.

٤. الإسراء /11.

٣. نفس المصدر والموضع.

٦. پوجد في ق،ش، المصدر.

٥. تفسير القمّي ٢٧٥/٢.

من أموالنا فاستعن بها على ما نابك. فأنزل الله الله الله الله الله الله الله عليه أجراً»؛ يعني: على النبوة إلا المودّة في القربي؛ أي في أهل بيته.

ثمّ قال: ألا ترئ أنّ الرجل يكون له صديق وفي نفس ذلك الرجل شيء على أهل بيته فلم يسلم صدره، فأراد الله كالله أن لا يكون في نفس رسول الله كالله شيء على أمّته (١)، ففرض الله عليهم المودّة في القربي، فإن أخذوا أخذوا مفروضاً وإن تركوا تركوا مفروضاً.

قال: فانصرفوا من عنده وبعضهم يقول: عرضنا عليه أموالنا، فقال: لا (٢)، قاتلوا عن أهل بيتي من بعدي. وقالت طائفة: ما قال هذا رسول الله على وجحدوه، وقالواكما حكى الله على: «أم يقولون افترى على الله كذباً» فقال الله على: «فإن يشأ الله يختم على قلبك» قال (٣) إلو إلى افتريت. «ويسمح الله الباطل»؛ يبعني: يبطله. «ويسحق الحتق بكلماته»؛ يعني: [بالنبي ] (٥) بالأثمة والقائم من آل محمد «إنّه عليم بذات الصدور».

وفي روضة الكافي (٢): عليّ بن محمّد، [عن عليّ بن العبّاس،] (٢) عن عليّ بن حمّاد، عن عمرو بن شمر، عن جابر، عن أبي جعفر الله قال (٨): قال لأعداء الله أولياء الشيطان أهل التكذيب والإنكار: «قل ما أسألكم عليه من أجر (٩) وما أنا من المتكلّفين» يقول: متكلّفاً (١٠) أن أسألكم ما لستم بأهله.

فقال المنافقون عند ذلك بعضهم لبعض: أما يكفي محمّداً أن يكون قهرنا عشرين سنة حتّىٰ يريد أن يحمل أهل بيته على رقابنا، فقالوا: ما أنزل الله هذا وما هو إلا شيء

١. المصدر: أهل بيته (أمّته). ٢. ليس في المصدر،

٣. ن، ت، م، ش، ي، ر: قالوا. ٤. من المصدر.

ه. من المصدر. ٦. من المصدر. ٢. الكافي ٣٨٩/٨ - ٣٨٠ - ٥٧٤.

٧. من المصدر. ٨. ليس في ن.

٩. كذا في المصدر والمصحف (ص /٨٦). وفي النسخ: قل لا أسألكم عليه أجراً. وورد في ق، ش، ن، ت، ويادة: إلا المودة في القربئ.
 ١٠. كذا في المصدر. وفي النسخ: متكلف.

يتقوّله! ويريد أن يرفع أهل بيته على رقابنا، ولئن قُتِل محمّد (١) أو مات لننزعنُها مـن أهل بيته ثمّ لا نعيدها فيهم أبداً.

وأراد الله على أن يعلم نبيّه عَلَيْ الذي أخفوا في صدورهم وأسرّوا به، فقال في كتابه: «أم يقولون افترى على الله كذباً فإن يشأ الله يختم على قلبك» يقول: لو شئت حبست عنك الوحي فلم تكلّم بفضل أهل بيتك ولا بمودّتهم، وقد قال الله على: «ويسمح الله الباطل ويحقّ الحقّ بكلماته» يقول الحقّ لأهل بيتك الولاية. «إنّه عليم بذأت الصدور» يقول بما ألقوه في صدورهم من العداوة لأهل بيتك والظلم بعدك. والحديث طويل. أخذت منه موضع الحاجة.

﴿ وَهُوَ الَّذِي يَقْبَلُ النَّوْيَةَ عَنْ عِبَادِهِ ﴾ : بالتجاوز عمّا تابوا عنه.

والقبول يُعدَّىٰ إلىٰ مفعول ثانٍ «بمن» و«عن» لتضمّنه معنى الأخــذ والإنــابـة، وقــد عرفت حقيقة التوبـة.

﴿ وَيَعْفُو عَنِ السَّيِّنَاتِ ﴾ : صغيرها وكبيرها لمن يشاء.

﴿ وَيَعْلَمُ مَا تَفْعَلُونَ ﴾ ٢٠ : فيجازي ويتجاوز عن اتقان وحكمة.

و قرأ (٢) الكوفيّون بالتاء ، غير أبي بكر.

وفي عيون الأخبار (٣)، متصلاً بقوله سابقاً: مفسراً ومبيّناً. ثمّ قال أبوالحسن الله المحدّ عنى أبي ، عن جدّي ، عن آبائي ، عن الحسين بن عليّ بن أبي طالب الله قال: اجتمع المهاجرون والأنصار إلى رسول الله تهالله فقالوا: إنّ لك يا رسول الله ، مؤنة في نفقتك وفيمن يأتيك من الوفود ، وهذه أموالنا مع دمائنا فاحكم فيها بارّاً مأجوراً ، أعط ماشئت [وأمسك ما شئت (٤) من غير حرج .

قال: فأنزل الله عليه الروح الأمين فقال: «قل» يا محمّد عَلَيْ «لا أسألكم عليه أجراً إلّا المودّة في القربي»؛ يعني: أن تؤدّوا قرابتي من بعدي.

٢. أنوار التنزيل ٣٥٧/٢.

1. ليس في م، ي، ر.

١. ليس في ق، ش.

٣. العيون ١٨٤/١، ح ١.

فخرجوا، فقال المنافقون: ما حمل رسول الله مَّيَّالِلَّهُ علىٰ تــرك مــا عــرضنا عــليه إلَّا ليحتُّنا علىٰ قرابته من بعده (١)، إن هو إلَّا شيء افتراه محمّد ﷺ في مجلسه.

وكان ذلك من قولهم عظيماً، فأنزل الله تعالىٰ هذه الآية (٢): «أم يقولون أفتراه قل إن افتريته فلا تملكون لي من الله شيئاً هو أعلم بما تفيضون فيه كفي به شهيداً بيني وبينكم وهو الغفور الرحيم».

فبعث إليهم (٣) النبي عَلَيْهُ فقال: هل (٤) من حدث ؟

فقالوا: إي والله، يا رسول الله، لقد قال (٥) بعضنا كلاماً عظيماً (٦) فكرهناه.

فتلا عليهم رسول الله ﷺ الآية (٧)، فبكوا واشتذ بكاؤهم، فأنزل الله ﷺ: «وهو الذي يقبل التوبة عن عباده ويعفو عن السيّثات ويعلم ما تفعلون».

﴿ وَيَسْتَجِيبُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ ﴾ : أي يستجيب الله لهم، فحُذِف اللاَّم ؛ كما حُذِف في «وإذا كالوهم» (٨) والمراد: إجابة الدعاء، أو الإثابة (٩) على الطباعة فبإنّها كدعاء وطلب لما يترتّب عليه. [أو ليستجيبون لله بالطاعة إذا دعاهم إليها.](١٠)

وفي شرح الأيات الباهرة (١١) قال محمّد بن العبّاس ﷺ وفي مجمع البيان (١٢): وذكر أبو حمزة الثماليّ في تفسيره: حدّثني عثمانبن عمير، عن سعيدبن جبير، عن عبدالله بن عبّاس ﷺ أنّ رسول الله ﷺ حين قدم المدينة واستحكم الإسلام قالت الأنصار فيما بينها: نأتي رسول الله ﷺ فنقول له: إنَّه تعروك أمور، فهذه أموالنا تحكُّم فيها من غير حرج ولا محظور.

<sup>1.</sup> المصدر: بعد.

٣. المصدر: عليهم.

٥. في ق تكرر فقال».

٧. ليس في ي.

٩. ت،م،ش،ي، ر: الإنابة.

١١. تأويل الأيات الباهرة ٧/٢٥٤، ح ١١.

٢. الأحقاف /٨.

ع. ليس في ت،م، ر.

٦. المصدر: غليظاً.

٨. سورة المطفقين ٣/.

۱۰. يوجد في ن.

١٢. المجمع ٢٩/٥.

فأتوه في ذلك، فنزلت: «قل لا أسألكم عليه أجراً إلّا المودّة في القربيٰ» فـقرأهـا عليهم، فقال: تودّون قرابتي من بعدي.

فخرجوا من عنده مسلّمين لقوله، فقال المنافقون: إنّ هذا لشيء افتراه في مجلسه، أراد بذلك أن يذلّلنا لقرابته من بعده. فنزلت: «أم يقولون افترىٰ علىٰ الله كذباً».

فأرسل إليهم فتلاها عليهم، فبكوا واشتدّ عليهم [الأمر](١)، فأنزل الله: «وهو الذي يقبل التوبة عن عباده» (الآية) فأرسل في أشرهم فبشّرهم [ب. شمّ قال سبحانه](١) «ويستجيب الذين آمنوا» وهم الذين سلّموا لقوله.

﴿ وَيَزِيدُهُمْ مِنْ فَضَلِهِ ﴾ : ما سألوا واستحقوا واستوجبوا له بالاستجابة.

وفي أصول الكافي (٣): محمّد بن يحيئ، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن سيف بن عميرة، عن عمرو بن شمر، عن جابر، عن أبي جعفر الثيلا في قوله تبارك وتعالى: «ويستجيب الذين آمنوا وعملوا الصالحات ويزيدهم من فيضله» قال: هو المؤمن يدعو الأخيه بظهر الغيب، فيقول له الملك: آمين، ويقول العزيز الجبّار: ولك مثل ما سألت، [وقد أعطيت ما سألت] (٤) بحبّك إيّاه.

وفي مجمع البيان (٥): وروي [عن أبي] (٦) عبدالله قبال: قبال رسول الله ﷺ: «ويزيدهم من فضله» الشفاعة لمن وجبت له النار ممّن أحسن إليهم في الدنيا.

﴿ وَالْكَافِرُونَ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ ﴾ ٢ : بدل ما للمؤمنين من الثواب والتفضّل.

﴿ وَلَوْ بَسَطَّ اللهُ الرِّزْقَ لِعِبَادِهِ لَبَغَوْا فِي الْأَرْضِ ﴾: لتكبّروا وأفسدوا فيها بطراً، ولبغى بعضهم على بعض استيلاء واستعلاء، وهذا على الغالب، وأصل البغي: طلب تجاوز الاقتصاد فيما يتحرّئ كمّية وكيفيّة.

﴿ وَلَكِنْ يُنَزِّلُ بِقَدَرٍ ﴾: بتقدير.

۳. الکافی ۵۰۷/۲، ح ۳.

٥. البجمع ٣٠/٥.

١ و٢. من المصدر.

٤. ليس في ن، ت، م، ي، ر.

٦. من المصدر.

﴿ مَا يَشَاءُ ﴾: ما اقتضته مشيئته .

﴿ إِنَّهُ بِعِبَادِهِ خَبِيرٌ بَصِيرٌ ﴾ ﴿ يعلم خفايا أمرهم وجلايا حالهم، فيقدر لهم ما يناسب شأنهم.

قيل (١): إنَّ أهل الصفَّة تمنُّوا الغني، فنزلت.

وقيل (٢): في العرب كانوا إذا أخصبوا تحاربوا، وإذ أجدبوا انتجعوا (٢).

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤); قوله: «ولو بسط الله الرزق لعباده لبغوا في الأرض» قال الصادق الله إلى بعض الفعلوا، ولكن جعلهم محتاجين بعضهم إلى بعض واستعبدهم بذلك، ولو جعلهم أغنياء «لبغوا في الأرض ولكن ينزّل بقدر ما يشاء» ممّا يعلم أنّه يصلحهم في دينهم ودنياهم «إنّه بعباده خبير بصير».

حدّثني (٥) الحسين بن عبدالله السكينيّ، عن أبي سعيد البجليّ، عن عبدالملك بن هارون، عن أبي عبدالله عليّ عليّ الله قال في هارون، عن أبي عبدالله عليّ الله عن آبائه، عن الإمام الحسن (٦) بن عليّ عليّ الله قال في حديث طويل بعد مضيّه إلى ملك الروم وأجوبة الإمام عليّ عمّا سأله عنه الملك: شمّ سأله عن أرزاق الخلائق.

فقال الحسن عليه : أرزاق الخلائق في السماء الرابعة ، يُنزَل بقدر ويُبسَط بقدر.

وفي مجمع البيان (٧): روى أنس بن مالك، عن النبيّ ﷺ، عن جبرئيل، عن الله تعالى: إنّ من عبادي من لا يصلحه إلّا السقم ولو صححته لأفسده، وإنّ من عبادي من لا يصلحه إلّا العنى ولو لا يصلحه إلّا العنى ولو لا يصلحه إلّا العنى ولو أسقمته لأفسده، وإنّ من عبادي من لا يصلحه إلّا العنى ولو أفقرته لأفسده، وإنّ من عبادي من لا يصلحه إلّا الفقر ولو أغنيته لأفسده، وذلك أنّي أدبّر عبادي لعلمي بقلوبهم.

١ و٢. أنوار التنزيل ٣٥٨/٢.

٤. تفسير القشى ٢٧٦٧.

٦. ق: الحسين.

۳. ن، ت، م،ي، ر: افتجعوا.

٥. تقس المصلار ٢٧١/.

٧. المجمع ٣٠/٥.

وفي جوامع الجامع (١): «بقدر»؛ أي بتقدير.

وفي الحديث (٢): أخوف ما أخاف على أمّتي زهرة الدنيا وكثرتها.

﴿ وَهُوَ الَّذِي يُنْزِلُ الْغَيْثَ ﴾: المطر الذي يغيثهم من الجدب، ولذلك خُصّ بالنافع. وقرأ (٣) نافع وابن عامر وعاصم: «ينزّل» بالتشديد.

﴿ مِنْ بَعْدِ مَا قَنَطُوا ﴾ : أيسوا منه.

وقرئ <sup>(1)</sup>بكسر النون.

﴿ وَيَنْشُرُ رَحْمَتُهُ ﴾: في كلُّ شيء من السهل والجبل والنبات والحيوان.

﴿ وَهُوَ الْوَلِيُّ ﴾ : وهو الوليّ الذي يتولّي عباده بإحسانه ونشر رحمته.

﴿الْحَمِيدُ ﴾ (على: المستحقّ للحمد على ذلك.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥): وقوله ﷺ: «وهو الذي يـنزّل الغـيث مـن بـعد مـا قنطوا»؛ أي أيسوا.

«وينشر رحمته وهو الوليّ الحميد» قال: حدّثني أبي، عن العرزميّ، عن أبيه، عن أبيه عن أبيه عن أبيه المؤمنين الله قال: شئل عن السحاب أين يكون؟ يكون؟

قال: علىٰ شجر كثيف علىٰ ساحل البحر يأوي إليه، فإذا أراد الله أن يرسله (٦) أرسل ريحاً فأثاره، ووكّل به ملائكة يضربونه بالمخاريق وهو البرق فيرتفع.

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (٧)، بإسناده إلىٰ إبراهيم بن أبي محمود، عن الرضاط الله الله عن الله عنه الرضاط الله الله عنه عنه الرضاط الله الله عنه الله

﴿ وَمِنْ آيَاتِهِ خَلْقُ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾ : فإنّها بذاتها وصفاتها تدلّ علىٰ وجود صانع قادر حكيم.

١. الجوامع /٤٢٩.

٤. أنوار التنزيل ٣٥٨/٢.

٦. المصدر: يرسل.

٨. ليس في ي.

٢ و٣. نفس المصدر والموضع.

٥. تفسير القمّي ٢٧٦/٢.

٧. كمال الدين /٢٠٢، ح ٦.

﴿ وَمَا بَثَّ فِيهِمَا ﴾: عطف على «السماوات» أو «الخلق».

﴿ مِنْ دَآبَةٍ ﴾: من حيّ ، على إطلاق اسم المسبّب على السبب. أو ممّا يدبّ على الأرض، وما يكون في أحد الشيئين يصدق أنّه فيهما في الجملة.

﴿ وَهُوَ عَلَىٰ جَمْعِهِمْ إِذَا يَشَآءُ ﴾ : في أيّ وقت يشاء.

﴿قَدِيرٌ ﴾ ۞: متمكّن منه.

و «إذا» كما تدخل على الماضي تدخل على المضارع.

﴿ وَمَا آصَابَكُمْ مِنْ مُصِيبَةٍ فَبِمَا كَسَبَتْ آيُدِيكُمْ ﴾: فبسبب معاصيكم. والفاء لأنّ «ما» شرطية ، أو متضمّنة معناه. ولم يذكرها نافع وابن عامر استغناء بما في الباء من معنى السببيّة.

وفي أصول الكافي (1): عدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد وعليّ بن إبراهيم، عن أبيه ، جميعاً ، عن ابن محبوب، عن عليّ بن رئاب قال: سألت أبا عبدالله لله عليّ عن قول الله عليّ: «وما أصابكم من مصيبة فبما كسبت أيديكم» أرأيت ما أصاب عليّاً وأهل بيته للهي من بعده أهو بما كسبت أيديهم، وهم أهل بيت طهارة معصومون؟

فقال: إنّ رسول الله كان يتوب إلى الله ويستغفره في كلّ يوم وليلة مائة مرّة من غير ذنب. إنّ الله يخصّ أولياءه بالمصائب ليأجرهم عليها من غير ذنب.

﴿ وَيَعْفُو عَنَّ كَثِيرٍ ﴾ ٢٠ : من الذنوب فلا يعاقب عليها.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): حدّ ثني أبي، عن ابن أبي عمير، عن منصور بن يونس، عن أبي حمزة، عن الأصبغ بن نباتة، عن أميرالمؤمنين الله قال: سمعته يقول: إنّي أحدّ ثكم (٢) بحديث ينبغي لكلّ مسلم أن يعيه.

ثمَّ أقبل علينا فقال: ما عاقب الله عبداً مؤمناً في هذه الدنيا إلَّا كان الله أحلم وأجود

۱. الكافي ۲/۵۰/۲ ح ٢. ٢ بنسير القميّ ٢٧٦/٢.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: قال: إنَّى سمعته يقول: أحدَّثكم.

وأمجد من أن يعود في عقابه يوم القيامة (١).

ثمّ قال: وقد يبتلي الله على الله الله الله الله الله الله أو ماله أو ولده أو أهله. ثمّ تلا هذه الآية : «وما أصابكم من مصيبة فبماكسبت أيديكم ويعفو عن كثير» وحثا(٢) بيده ثلاث مرات.

قال الصادق (٣): لمّا أدخل (٤) على بن الحسين علمي على يزيد نظر إليه ثمّ قال له: يا على «ما أصابكم من مصيبة فبما كسبت أيديكم».

فقال على بن الحسين صلوات الله عليه: كلاً، ما هذه فينا نزلت (٥)، إنَّما نزل (٦) فينا: «ماأصاب من مصيبة في الأرض ولا في أنفسكم إلّا في كتاب من قبل أن نبوأها إنّ ذلك علئ الله يسير، لكي لا تأسوا على مافاتكم ولا تفرحوا بما أتاكم»(٧) فـنحن الذيـن لا نأسى على مافاتنا [من أمر الدنيا](٨) ولا نفرح بما أوتينا.

وفي أصول الكافي (٩): عنه، عن أبيه، عن النضر بن سويد، عن هشام بن سالم، عن أَبَى عبدالله عليَّةِ قال: أما إنَّه ليس من عرق يضرب [ولا نكبة ولا صداع ولا مـرض إلَّا ويعفو عن كثير».

ثمّ قال: وما يعفو الله أكثر ممّا يؤاخذ به.

عدّة من أصحابنا (١١١)، عن سهل بن زياد، عن محمّد بن الحسن بس شمّون، عن عبدالله بن عبدالرحمٰن، عن مسمع بن عبدالملك، عن أبى عبدالله عليه قال: قال

١. في المصدر زيادة: وماسترالله على عبد مؤمن في هذه الدنيا وعفا عنه إلّا كان الله أمجد وأكرم من أن يعود ٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: حشا. في عقوبته يوم القيامة.

٣. نفس المصدر /٢٧٧.

المصدر: مافينا هذه نزلت.

٧. الحديد /٢٢\_٢٣.

۹. الکافی ۲۲۹۹/۲، ح ۳.

١١. نفس المصدر /٤٤٥، ح ٦.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: دخل.

٦. المصدر: نزلت.

٨. ليس في ق، ش.

١٠. ليس في ن.

أميرالمؤمنين للسلام في قول الله الله الله المحافية الله المحافية في الديكم ويعفو عن كثير»: ليس من التواء عرق ولا منكبة حجر ولا عثرة قدم ولا خدش عود إلا بذنب، وما يعفو الله أكثر، [فمن عجل الله] (١) عقوبة ذنبه في الدنيا فإن الله أجل وأكرم وأعظم من أن يعود في عقوبته في الأخرة.

وفي قرب الإسناد (٢) للحميري: محمّد بن الوليد، عن عبدالله بن بكير قال: سألت أبا عبدالله عليه عن قول الله الله الصابك من مصيبة فبما كسبت أيديكم».

فقال هو : «ويعفو عن كثير».

قال: قلت ما أصاب عليّاً وأشياعه من أهل بيته من ذلك؟

قال: فقال: إنّ رسول الله عَلَيْ كان يتوب إلى الله عَلَىٰ كلّ يوم سبعين مرّة من غير ذنب. وفي مجمع البيان (٣)، روي عن علمي لللهِ أنّه قال: قال رسول الله عَلَيْهِ : خير آية في كتاب الله هذه الآية، يا علميّ، ما من خدش عود ولا نكبة قدم إلّا بذنب، وما عفا الله عنه في الدنيا فهو أكرم من أن يعود فيه، وما عاقب عليه في الدنيا فهو أعدل من أن يتني على علمه علمه ه

وفي كتاب الخصال (1)، فيما علم أميرالمؤمنين الله أصحابه من الأربعمائة باب ممّا يصلح للمسلم في دينه ودنياه: توقّوا الذنوب، فما نكبة (٥) ولا نقص رزق إلّا بمذنب، حتى الخدش والكبوة والمصيبة، قال الله تعالى: «وما أصابكم من مصيبة فبما كسبت أيديكم ويعفو عن كثير.»

وأوفوا بالعهد ٢٠)إذا عاهدتم، فما زالت نعمة ولا نـضارة عـيش إلّا بـذنوب اجترحوها ٧٠)، إنّ الله ليس بظلام للعبيد، ولو أنّهم استقبلوا ذلك بالدّعاء والإنـابة لمـا

٢. قرب الإسناد /٧٩.

ع. الخصال /٦١٦ و ٦٢٤، ح ١٠.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: لعهد.

١. ليس في ق.

٣. المجمع ٢١/٥.

٥. المصدر: من بليّة.

٧. المصدر: اجتوحوا.

وفي عيون الأخبار (٤)، في باب ما جاء عن الرضاط الله على من أخباره المجموعة، وبإسناده قال: قال رسول الله عَمَالُهُ: يا عليّ، من كرامة المؤمن على الله أنّه لم ينجعل لأجله وقتاً حتى بهم ببائقة (٥)، فإذا هم ببائقة قبضه إليه.

قال (٦): وقال جعفر بن محمّد عِلْمَالِكا : تجنّبوا البوائق يُمَدّ لكم في الأعمار.

وفي أصول الكافي (٧): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن حمّاد، عن حريز، عن الفضيل (٨)بن يسار، عن أبي جعفر عليه قال: مامن نكبة تنصيب (٩) العبد إلّا بـذنب، ومايعفو الله عنه أكثر.

قال: قلت له: وما سطوات الله؟

قال: الأخذ على المعاصي.

الحسين بن محمّد (١١)، عن معلّى بن محمّد، عن الوشّاء، عن أبان، عن الفضيل بن يسار، عن أبى جعفر للها قال: إنّ العبد ليذنب الذنب فيزوي عنه الرزق.

أبوعليّ الأشعريّ (١٦)، عن محمّد بن عبدالجبّار، عن ابن فضّال، عن ثـعلبة، عـن

۲. ليس في ق ، ش ،

٤. العيون ٢٥/٢، ح ٩٠.

٦. نفس المصدر والموضع.

٨. ق، ش: الفضل.

١٠. نفس المصدر، ح ٦.

١٢. نفس المصدر/٢٧١، ح ١١.

المصدر: «لم تزل» بدل «لما نزلت».

٣. من المصدر.

٥. البائقة: الشرّ.

٧. الكافي ٢٦٩/٢، ح ٤.

٩. المصدر: يعيب.

١١. نفس المصدر /٢٧٠، ح ٨.

سليمان بن طريف (١)، عن محمّد بن (٢) مسلم، عن أبي عبدالله عليه قال: سمعته يقول: إن الذنب يحرم العبد الرزق.

محمّد بن يحيئ (٣)، عن أحمد بن محمّد، عن ابن محبوب، عن أبي (١) أيّوب، عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر الريالية قال: إنّ العبد يسأل الله الحاجة فيكون من شأنه قضاؤها إلىٰ أجل قريب، أو إلىٰ وقت بطيء، فيذنب العبد ذنباً فيقول الله تبارك وتعالىٰ للملك: لا تقض حاجته واحرمه إيّاها، فإنّه تعرّض لسخطي واستوجب الحرمان [منّى](٥).

الحسين بن محمد (٢٠)، عن محمد بن أحمد النهدي، عن عمرو بن عثمان، عن رجل، عن أبي الحسن على قال: حقّ على الله أن لا يُعصى في دار إلّا أضحاها للشمس حتى تطهّرها.

﴿ وَمَا أَنْتُمْ بِمُعْجِزِينَ فِي الْأَرْضِ ﴾ : فائتين ما قضى عليكم من المصائب.

﴿ وَمَا لَكُمْ مِنْ دُونِ اللهِ مِنْ وَلِيٍّ ﴾: يحرسكم عنها.

﴿ وَلَا نُصِيرٍ ﴾ 🕤: يدفعها عنكم.

﴿ وَمِنْ آيَاتِهِ الْجَوَارِ ﴾ : السفن الجارية.

﴿ فِي الْبَحْرِ كَالْأَعْلاَمِ ﴾ ٢: كالجبال.

قالت الخنساء.

وإنَّ صخراً لتأتم الهداة به كأنَّ علم في رأسه نار ﴿ إِنْ يَشَأْ يُسْكِنِ الرِّيحَ ﴾: وقرى (٧): «الرياح».

﴿ فَيَظْلُلْنَ رَوَاكِدَ عَلَىٰ ظَهْرِهِ ﴾ : فيبقين ثوابت علىٰ ظهر البحر.

٢. في النسخ زيادة: محبوب عن.

٤. ق، ش: ابن.

٦. نفس المصدر /۲۷۲، ح ١٨.

١. كذا في المصدر. وفي النسخ: يحيي.

٣. نقس المصدر /٢٧١، ح ١٤.

٥. من المصدر،

٧. أنوار التنزيل ٣٥٨/٢.

﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِكُلِّ صَبَّارٍ شَكُورٍ ﴾ ﴿ الكلّ من وكل همّته وحبس نفسه على النظر في آيات الله، والتفكّر في آلائه. أو لكلّ مؤمن كامل، فإنّ الإيمان نصفان: نصف صبر ونصف شكر.

﴿ أَوْ يُوبِقُهُنَّ ﴾: أو يهلكهن بإرسال الريح العاصفة المفرقة، والمراد: إهلاك أهلها، لقوله:

﴿ بِمَا كَسَبُوا﴾: وأصله: أو يرسلها فيوبقهنّ، لأنّه قسيم يسكن فاقتصر فيه على المعهود؛ كما في قوله:

﴿ وَيَعْفُ عَنْ كَثِيرٍ ﴾ ٢: إذ المعنى: أو يرسلها عاصفة فيوبق ناساً بذنوبهم وينجَ ناساً على العفو منهم.

وقرئ (١): «ويعفو» على الاستئناف.

﴿ وَيَعْلَمُ الَّذِينَ يُجَادِلُونَ فِي آيَاتِنَا ﴾: عطف علىٰ علَّة مقدّرة؛ مثل: لينتقم منهم ويعلم. أو على الجزاء، ونصب نصب الواقع جواباً للأشياء الستّة، لأنه أيضاً غير واجب. وقرأ (٢) نافع وابن عامر بالرفع، على الاستئناف.

وقرئ (٣) بالجزم، عطفاً على «يعف» فيكون المعنى: وينجمع بنين إهلاك قنوم، وإنجاء قوم، وتحذير آخرين.

[﴿ مَا لَهُمْ مِنْ مَحِيصٍ ﴾ ٢٠ : محيد من العذاب، والجملة معلِّق عنها الفعل.](٤)

﴿ فَمَا أُوتِيتُمْ مِنْ شَيْءٍ فَمَتَاعُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا ﴾ : تمتّعون به مدّة حياتكم.

﴿ وَمَا عِنْدَاللَّهِ ﴾ : من ثواب الآخرة.

﴿ خَيْرٌ وَٱبْقَىٰ لِلَّذِينَ آمَنُوا وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴾ ۞: لخلوص نفعه ودوامه.

و«ما» الأولى موصولة تضمّنت معنى الشرط، من حيث أنّ إيستاء ما أوتـوا سـبب للتمتّع بها في الحياة الدنيا فجاءت الفاء في جوابها، بخلاف الثانية.

١-٣. نفس المصدر /٣٥٩. ٤. ليس في ق، ش، م.

وفي محاسن البرقيّ (١): عنه ، عن الحسين (٢) بن يزيد النوفليّ ، عن إسماعيل بن أبي زياد السكونيّ ، عن أبي عبدالله ، عن آبائه اللهِ اللهِ قال : قال رسول الله عليه الله عنده .
يعلم ما له عندالله فليعلم ما لله عنده .

﴿ وَالَّذِينَ يَجْتَنِبُونَ كَبَآئِرَ الْإِثْمِ وَالْفَوَاحِشَ وَإِذَا مَاغَضِبُواهُمْ يَغْفِرُونَ ﴾ ٢ : «والذين» بما بعده عطف على «الذين آمنوا» ، أو مدح منصوب أو مرفوع . وبناء «ينغفرون» على ضمير «هم» خبراً للدلالة على أنهم الأخصاء بالمغفرة حال الغضب .

وقرأ (٣) حمزة والكسائي: «كبير الإثم».

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): وقوله على: «وإذا ما غضبوا هم يغفرون» قال أبو جعفر طلي : من كظم غيظاً وهو يقدر على إمضائه حشا الله قلبه أمناً وإيماناً يوم القيامة. قال: ومن ملك نفسه إذا رغب وإذا رهب وإذا غضب حرّم الله (٥) جسده على النار. وفي أصول الكافي (٦): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن عبدالله بن سنان، عن أبي عبدالله طلي قال: قال رسول الله على خطبته: ألا أخبركم بخير خلائق الدنيا والآخرة: العفو عمّن ظلمك، وتصل من قطعك، والإحسان إلى من أساء إليك، وإعطاء من حرمك.

محمّد بن يحيئ (٧)، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن محمّد بن سنان، عن أبي خالد القمّاط، عن حمران، عن أبي جعفر الله قال: الندامة على العفو أفضل وأيسر من الندامة على العقوبة.

عدّة من أصحابنا (٨)، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن إسماعيل بن مهران، عن سيف بن عميرة قال: حدّثني من سمع أبا عبدالله للسلِّلِ يقول: من كظم غيظاً، ولو شاء أن

<sup>,</sup> ۲۷۲

٢. المصدر: الحسن،

٤. تفسير القمّي ٢٧٧/٢.

٦. الكافي ١٠٧/٢، ح ١.

٨. نفس المصدر /١١٠، ح٦

١. المحاسن /٢٥٢، ح٢٧٣.

٣. أنوار التنزيل ٣٥٩/٢.

٥. ليس في ق، ش، م،

٧. نفس المصدر ١٠٨/، ح ٦.

يمضيه أمضاه، ملأ (١) الله قلبه يوم القيامة رضاه.

عليّ بن إبراهيم (٢)، عن محمّد بن عيسى، عن يونس، عن حفص بيّاع السابري، عن أبي حمزة، عن عليّ بن الحسين السليل قال: قال رسول الله تَنْظِيلُهُ: من أحبّ السبيل (٣) إلى الله تَعْلَيْكُ بن الحسين عليّهُ قال: وجرعة مصيبة تردّها بصبر.

محمّد بن يحيى (٤)، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن ابن فنضّال، [عن ابس بكير] (٥) عن زرارة، عن أبي جعفر الله قال: كان عليّ بن الحسين يقول: إنّه ليعجبني الرجل أن يدركه حلمه عند غضبه.

﴿ وَالَّذِينَ اسْتَجَابُوا لِرَبِّهِم ﴾: قيل (٦): نزلت في الأنصار، دعاهم رسول الله عَيْلِيُّ إلىٰ الإيمان فاستجابوا له.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٧): «والذين استجابوا لربّهم» قال: في إقامة الإمام.

﴿ وَاَقَامُوا الصَّلاَةَ وَامْرَهُمْ شُورَىٰ بَيْنَهُمْ ﴾: ذو شورى، لا يتفرّدون برأي حتى يتشاوروا ويجتمعوا عليه، وذلك من فرط تدبّرهم وتيقّظهم في الأمور.

وهو مصدر؛ كالفتيا، بمعنى: التشاور.

وفي مجمع البيان (^): وفي هذه الآية دلالة علىٰ فضل المشاورة في الأمور.

وقد روي (٩)عن النبيِّ ﷺ أنَّه قال: ما من رجل يشاور أحداً إلَّا هُدِي إلىٰ الرشد.

وفي كتاب من لا يحضره الفقيه (١٠): وروى سليمان المنقريّ، عن حمّاد بن عيسى، عن أبي عبدالله عليِّلا قال: قال لقمان لابنه: إذا سافرت مع قوم فأكثر استشارتهم في أمرك وأمورهم.

٢. نفس المصدر/١١٠، ح ٩.

٤. نقس المصدر /١١٢، ح ٣.

٦. أنوار التنزيل ٣٥٩/٢.

٨. المجمع ٣٣/٥.

١٠. الفقيه ١٩٤/٢، ح ٨٨٤.

١. المصدر: أملأ.

٣. ش:السبل.

٥. من المصدر.

٧. تفسير القمّي ٢٧٧/٢.

٩. نفس المصدر والموضع.

... إلىٰ قوله: وأجهد رأيك إذا استشاروك، ثمّ لا تعزم حتّىٰ تثبت وتنظر، ولا تجب في مشورة حتّىٰ تقوم فيها وتقعد وتنام وتأكل وتصلّى وأنت مستعمل فكرتك وحكمتك في مشورتك، فإنَّ من لم يمحض النصيحة لمن استشاره سلبه الله رأيــه ونزع عنه الأمانة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): «وأمرهم شورئ بينهم»؛ أي يقلبون ما أمروا به، ويشاورون الإمام فيما يحتاجون إليه من أمر دينهم.

﴿ وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنْفِقُونَ ﴾ ٢٠ : في سبيل الخير.

﴿ وَالَّذِينَ إِذَآ أَصَابَهُمُ الْبَغْيُ هُمْ يَنْتَصِرُونَ ﴾ ٢ : على ما جعله الله لهم كراهة التذلّل، وهو وصفهم بالشجاعة بعد وصفهم بسائر أمّهات الفضائل، وهو لا يخالف وصفهم بالغفران فإنّه يُنبئ عن عجز المغفور والانتصار عن مقاومة الخصم، والحلم عن العاجز محمود وعن المتغلِّب مذموم لأنَّه إجراء وإغراء علىٰ البغي، ثمَّ عقَّب وصفهم بالانتصار بالمنع عن التعدّي.

﴿ وَجَزَاءُ سَيِّنَةٍ سَيِّنَةٌ مِثْلُهَا ﴾ : سمّى الثانية سيبّة للازدواج ، أو لأنّها تسوء من تنزل به . ﴿ فَمَنْ عَفَا وَأَصْلَحَ ﴾ : بينه وبين عدوّه.

﴿ فَأَجْرُهُ عَلَى اللهِ ﴾ : عدة مبهمة تدلُّ علىٰ كمال الموعود.

وفي مجمع البيان (٢): روي عن النبئ ﷺ أنَّه قال: إذا كان يوم القيامة نادي منادٍ: من كان أجره على الله فليدخل الجنّة.

فيقال: من ذا الذي أجره علئ الله؟

فيقال: العافون عن الناس. فيدخلون الجنّة بغير حساب.

وفي أصول الكافي (٣)، بإسناده إلىٰ أبي حمزة الثماليّ : عن عليّ بـن الحسـين ﴿ اللَّهِ السَّالِكُ ا قال: سمعته يقول: إذا كان يوم القيامة جمع الله تبارك وتعالىٰ الأوّلين والأخـرين فـي

أ. تفسير القمّى ٢٧٧/٢.

۳. الكافي ۱۰۸/۲، ح ٤.

صعيد واحد، ثمّ ينادي منادٍ: أين أهل الفضل؟

قال: فيقوم عنق من الناس فتلقّاهم الملائكة، فيقولون: وماكان فضلكم؟

فيقولون: كنّا نصل من قطعنا، ونعطى من حرمنا، ونعفو عمّن ظلمنا.

فيقال لهم: صدقتم، ادخلوا الجنّة.

عدّة من أصحابنا (١)، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن جهم بن الحكم المدائني، عن إسماعيل بن أبي زياد السكوني، عن أبي عبدالله عليه قال: قال رسول الله عَلَيْهُ: عليكم بالعفو، فإنّ العفو لا يزيد (١) العبد إلّا عزّاً، فتعافوا يعزّكم الله.

وفي كتاب الخصال (٣): عن أبي عبدالله للطلابِ قال: ثلاث من كنّ فيه فقد استكمل خصال الإيمان: من صبر على الظلم، وكظم غيظه، واحتسب وعفا وغفر، كان ممّن يدخله الله الجنّة بغير حساب ويشفّعه في مثل ربيعة ومضر.

﴿إِنَّهُ لاَ يُحِبُّ الظَّالِمِينَ ﴾ ۞: المبتدئين بالسيّئة، والمتجاوزين في الانتقام.

﴿ وَلَمَنِ انْتَصَرَ بَعْدَ ظُلُّمِهِ ﴾ : بعد ما ظُلِم ، وقد قرئ به .

﴿ فَأُولَئِكَ مَا عَلَيْهِمْ مِنْ سَبِيلٍ ﴾ ۞: بالمعاتبة والمعاقبة.

وفي كتاب الخصال (٤)، في الحقوق المرويّة عن عليّ بن الحسين الله وحقّ من أساءك أن تعفو عنه، وإن علمت أنّ العفو عنه يضرّ انتصرت، قال الله تبارك وتعالى: «ولمن انتصر بعد ظلمه فأولئك ما عليهم من سبيل».

عن أبي عبدالله (٥)، عن آبائه الله قال: قال رسول الله تَكَلِيرٌ: ثلاثة إن لم تنظلمهم ظلموك: السفلة، والزوجة، والمملوك (٢).

وفي شرح الآيات الباهرة (٧): قال محمّد بن العبّاس الله : حدّثنا عليّ بن عبدالله ، عن

نى ق تكرر «لا يزيد».

٤. الخصال /٥٧٠، ح ١.

٦. المصدر: السفلة وزوجتك وخادمك.

١. نفس المصدر، ح ٥.

٣. الخصال /١٠٤، ح ٦٣.

٥. نقس المصدر ٨٦٧، ح ١٥.

٧. تأويل الآيات الباهرة ٥٤٩/٢ -٥٥٠ - ١٨.

إبراهيم بن محمّد، عن عليّ بن هلال الإحمسيّ، عن الحسن بن وهب، عن جابر الجعفيّ، عن أبي جعفر عليه في قوله الله المن انتصر بعد ظلمه فأولئك ما عليهم من سبيل» قال: ذلك القائم عليه إذا قام انتصر من بني أميّة ومن المكذّبين والنصّاب.

﴿إِنَّمَا السَّبِلُ عَلَى الَّذِينَ يَظْلِمُونَ النَّاسَ ﴾: في تفسير فراتبن إبراهيم الكوفي (١): قال: حدِّثنا أحمد بن أحمد بن أحمد بن إمحمد بن] (٢) طلحة الخراساني قال: حدِّثنا علي بن الحسن (٣) بن فضّال قال: حدِّثنا إسماعيل بن مهران [قال: حدِّثنا يحيى بن أبان] عن عمرو بن شمر، عن جابر، عن أبي جعفر عليه في قوله تعالى: «ولمن انتصر بعد ظلمه» قال: القائم عليه وأصحابه، قال الله تعالى: «فأولئك ما عليهم من سبيل»: قال: القائم إذا قام انتصر من بني أمية والمكذّبين والنصّاب، وهو قوله تعالى: «إنّما السبيل على الذين يظلمون الناس».

﴿ وَيَبْغُونَ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ ﴾ : يبتدئونهم بالإضرار، أو يطلبون مالا يستحقّونه نجبّراً عليهم.

﴿ أُولَئِكَ لَهُمْ حَذَابٌ آلِيمٌ ﴾ ۞: علىٰ ظلمهم وبغيهم.

﴿ وَلِمَنْ صَبَرَ ﴾ : على الأذى.

﴿ وَغَفَّرَ ﴾ : ولم ينتصر.

﴿ إِنَّ ذَلِكَ لَمِنْ عَزْمِ الْأُمُورِ ﴾ ﴿ أَي إِنَّ ذلك منه، فُحذِف كما حُـذِف فـي قـولهم: السمن منوان بدرهم، للعلم به.

﴿ وَمَنْ يُضْلِلُ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ وَلِيِّ مِنْ بَعْدِهِ ﴾ : من ناصر يتولأه من بعد خذلان الله إيّاه .

﴿ وَتَرَى الظَّالِمِينَ لَمَّا رَاوُا الْعَذَابَ ﴾ : حين يرونه. فذُكِر بلفظ الماضي تحقيقاً.

﴿ يَقُولُونَ هَلُ إِلَىٰ مَرَدٍّ مِنْ سَبِيلٍ ﴾ ۞: أي رجعة إلىٰ الدنيا.

٢. من المصدر.

٤. يوجد في ن، ي، المصدر.

١. تفسير فرات الكوفي /٣٩٩.

٣. كذا في المصدر، وفي النسخ: الحسين،

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): حدّثنا جعفر بن محمّد (٢) قال: حدّثنا عبدالكريم، عن عبدالرحيم، عن محمّد بن عليّ، عن محمّد بن الفضيل، عن أبي حمزة الشماليّ، عن أبي جعفر عليه قال: سمعته يقول: «ولمن انتصر بعد ظلمه»؛ يعني: القائم عجل الله فرجه الشريف وأصحابه «فأولئك ما عليهم من سبيل.» والقائم إذا قام انتصر من بني أميّه والمكذّبين والنصّاب هو وأصحابه، وهو قول الله تبارك وتعالى: «إنّما السبيل على الذين يظلمون الناس ويبغون في الأرض بغير الحقّ -إلى قوله: وترى الظالمين» لآل محمّد صلوات الله عليهم حقّهم «لمّا رأوا العذاب» وعليّ صلوات الله عليه هو العذاب في هذا الوجه (٣) «يقولون هل إلى مردّ من سبيل» فنوالي عليّاً صلوات الله عليه.

وفي شرح الآيات الباهرة (٤): قال محمّد بن العبّاس الله : حدّثنا أحمد بن القاسم، عن أحمد بن محمّد السيّاريّ، عن محمّد بن خالد، عن محمّد بن عليّ الصوفيّ (٥)، عن محمّد بن فضيل، عن أبي حمزة، عن أبي جعفر الليّة أنّه قرأ: « وترى ظالمي (٦) آل محمّد حقّهم «لمّا رأوا العذاب» وعليّ هو العذاب «يقولون هل إلى مردّ من سبيل»؛ يعنى: أنّه هو سبب العذاب، لأنّه قسيم الجنّة والنار.

﴿ وَتَرَاهُمْ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا ﴾ : علىٰ النار، ويدلُّ عليها «العذاب».

﴿ خَاشِعِينَ مِنَ الذُّلِّ ﴾ : متذلَّلين متقاصرين ممّا يلحقهم من الذلُّ .

﴿ يَنْظُرُونَ مِنْ طَرُفٍ خَفِيٍ ﴾: أي يبتدئ نظرهم إلىٰ النار من تحريك لأجفانهم ضعيف؛ كالمصبور (ينظر إلى السيف؟ ١٠).

وفي شرح الآيات الباهرة (٨): قال محمّد بن العبّاس على: حدّثنا أحمد بن القاسم،

٥. المصدر: الصيرفي،

٢. المصدر: أحمد،

١. تفسير القمّى ٢٧٨/٢.

٣. كذا في المصدر، وفي النسخ: في هذه الرجعة.

٤. تأويل الآيات الباهرة ٥٥٠/٢، ١٩.

المصدر: الظالمين.

٧. من ن.

٨. تأويل الآيات الباهرة ٥٥٠/٢، ح ٢٠.

عن أحمد بن محمّد السيّاريّ، عن البرقيّ، عن محمّد بن أسلم، عن أيّوب البزّاز، عن عمرو بن شمر، عن جابر بن يزيد، عن أبي جعفر عليُّ قال: وقوله رَاللَّهُ: «خاشعين من الذلّ ينظرون من طرف خفّى»؛ يعنى: إلى القائم صلوات الله عليه.

﴿ وَقَالَ الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ الْخَاسِرِينَ اللَّذِينَ خَسِرُوا أَنْفُسَهُمْ وَاَهْلِيهِمْ ﴾: بالتعريض للعذاب المخلّد.

﴿ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ﴾ : ظرف «لخسروا»، والقول في الدنيا. أو لقال؛ أي يقولون إذا رأوهم على تلك الحال.

﴿ اَلاَ إِنَّ الظَّالِمِينَ فِي عَذَابٍ مُقِيمٍ ﴾ ﴿ : تمام كلامهم. أو تصديق من الله لهم. ﴿ وَمَا كَانَ لَهُمْ مِنْ اللهِ فَهُمْ مِنْ دُونِ اللهِ وَمَنْ يُنْضَلِلِ اللهُ فَمَا لَنهُ مِن

سَبِيلٍ ﴾ ۞: إلىٰ الهدىٰ والنجاة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١)، متصلاً بقوله: «إلى مردّ من سبيل» فنوالي عليّاً عليّه الوتراهم يعرضون عليها خاشعين من الذلّ» لعليّ «ينظرون» إلى عليّ «من طرف خفيّ وقال الذين آمنوا»؛ يعني: آل محمّد صلّى الله عليه وعليهم وشيعتهم «إنّ الخاسرين الذين خسروا أنفسهم وأهليهم يوم القيامة ألا إنّ الظالمين» لآل محمّد حقّهم «في عذاب مقيم» قال: والله، يعني: النصّاب الذين نصبوا العداوة لأميرالمؤمنين عليه وفرريته صلوات الله عليهم والمكذّبين. «وماكان لهم من أولياء ينصرونهم من دون الله ومن يضلل الله فما له من سبيل».

﴿اسْتَجِيبُوا لِرَبِّكُمْ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِيَ يَوْمٌ لاَ مَرَدَّ لَهُ مِنَ الله ﴾: لا يرده الله بعد ما حكم به. و «مِن» صلة «لمردة».

وقيل (٢): صلة «يأتي»؛ أي من قبل أن يأتي يوم من الله لا يمكن ردّه.

﴿ مَا لَكُمْ مِنْ مَلْجَا ﴾: مفرّ.

تفسير القمني ۲۷۸/۲.
 تفسير القمني ۲۷۸/۲.

﴿ يَوْمَئِذٍ وَمَا لَكُمْ مِنْ نَكِيرٍ ﴾ ﴿ إِنكار لما اقترفتموه، لأنّه مدوّن في صحائف أعمالكم تشهد عليكم ألسنتكم وجوارحكم.

﴿ فَإِنْ أَعْرَضُوا فَمَا آرْسَلْنَاكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظاً ﴾: رقيباً محاسباً.

﴿ إِنَّ عَلَيْكَ إِلَّا الْبَلاَغُ ﴾: قد بلَّغت.

﴿ وَإِنَّا إِذَا اَذَقْنَا الْإِنْسَانَ مِنَّا رَحْمَةٌ فَرِحَ بِهَا ﴾ : أراد بالإنسان : الجنس، لقوله :

﴿ وَإِنْ تُصِبْهُمْ سَيِّنَةٌ بِمَا قَدَّمَتْ آيْدِيهِمْ فَإِنَّ الْإِنْسَانَ كَفُورٌ ﴾ ﴿ وَإِنْ تَصِبْهُمْ سَيِّنَةٌ بِمَا قَدَّمَتْ آيْدِيهِمْ فَإِنَّ الْإِنْسَانَ كَفُورٌ ﴾ ﴿ وَإِنْ الْحَتَصِ بِالْمَجْرِمِينَ جَازِ النَّعْمَةُ رَأْساً وَيَذْكُرُ الْبِلَيَّةُ وَيَعْظُمُهَا وَلَمْ يَتَأْمِلُ سَبِبُهَا. وَهَذَا وَإِنْ اخْتَصَ بِالْمَجْرِمِينَ جَازِ إِسْنَادَهُ إِلَىٰ الْجَنْسُ، لَعْلَبْتُهُمْ وَالْدُرَاجِهُمْ فَيْهُ.

وتصدير الشرطيّة الأولى «بإذا» والثانية «بإنّ» لأنّ إذاقة النعمة محقّقة من حيث إنّها عادة مقتضية بالذّات، بخلاف إصابة البليّة. واقامة علّة الجزاء مقامه ووضع الظاهر موضع المضمر في الثانية، للدلالة على أنّ هذا الجنس موسوم بكفران النعمة.

﴿ شِهِ مُلْكُ السَّمَواتِ وَالْأَرْضِ ﴾ : فله أن يقسم النعمة والبليّة كيف شاء.

﴿ يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ ﴾ : من غير لزوم ومجال اعتراض.

﴿ يَهَبُ لِمَنْ يَشَاءُ إِنَاثاً وَيَهَبُ لِمَنْ يَشَاءُ الذَّكُورَ ﴾ ﴿ أَوْ يُمزَوِّجُهُمْ ذُكْرَاناً وَ إِلَاهُ وَيَهِبُ لِمَنْ يَشَاءُ الذَّكُورَ ﴾ ﴿ أَوْ يُمزَوِّجُهُمْ ذُكْرَاناً وَ إِلَاهُ وَيَجْعَلُ مَنْ يَشَاءُ عَقِيماً ﴾: بدل من «يخلق» بدل البعض، والمعنى: يجعل أحوال العباد في الأولاد مختلفة على مقتضى المشيئة، فيهب لبعض إمّا صنفاً واحداً من ذكر أو أنثى أو الصنفين جميعاً ويعقم آخرين.

قيل (1): ولعلّ تقديم الإناث لأنها أكثر لتكثير النسل. أو لأنّ مساق الآية للدلالة على أنّ الواقع ما يتعلّق به مشيئة الله لا مشيئة الإنسان والإناث كذلك. أو لأنّ الكلام في البلاء، والعرب تعدّهنّ بلاء. أو لتطييب قلوب آبائهنّ. او للمحافظة على الفواصل، ولذلك عرّف الذكور. أو لجبر التأخير، تغيير العاطف في الثالث (1) لأنّه قسيم المشترك

۱. أنوار التنزيل ۳٦١/۲.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: الثاني.

بين القسمين، ولم يحتج إليه الرابع لإفصاحه بأنه قسيم المشترك بين الأقسام المتقدّمة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر النيلا في قوله رضي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): وفي رواية أبي الجارود، «ويهب لمن يشاء الذكور»؛ قوله رضي الله المن يشاء الذكور»؛ يعني: ليس معهم أنثى. «أو يزوّجهم ذكراناً وإناثاً»؛ أي يهب لمن يشاء ذكراناً وإناثاً جميعاً يجمع له البنين والبنات؛ أي يهبهم جميعاً لواحد.

حدّثني (٢) أبي، عن المحموديّ ومحمّد بن عيسى بن عبيد، عن محمّد بن إسماعيل الرازيّ، عن محمّد بن سعيد، أنّ يحيئ بن أكثم سأل موسى بن محمّد عن مسائل، وفيها: أخبرنا عن قول الله رضي «أو يزوّجهم ذكراناً وإناثا» فهل يزوّج الله عباده الذكران وقد عاقب قوماً فعلوا ذلك؟

فسأل موسئ أخاه؛ أباالحسن العسكري النيلا. وكان من جواب أبي الحسن النيلا إأمّا قوله تَكَان:] (٣) «أو يزوّجهم ذكراناً وإناثاً» فإنّ الله تبارك وتعالى يزوّج ذكران المطيعين إناثاً من الحور العين وإناث المطيعات من الإنس من ذكران المطيعين، ومعاذ الله أن يكون الجليل عنى ما لبست على نفسك تطلباً للرخصة لارتكاب المآثم (٤) «فمن يفعل ذلك يلق أثاماً، يضاعف له العذاب يوم القيامة ويخلد فيه مهاناً» (٥) إن لم يتب.

وفي عيون الأخبار (٢)، في باب ذكر ما كتب به الرضا الله الى محمّد بن سنان في جواب مسائله في العلل: وعلّة تحليل مال الولد لوالده بغير إذنه وليس ذلك للولد، لأن الولد موهوب (٧) للوالد في قول الله تعالى: «يهب لمن يشاء إناثاً ويهب لمن يشاء الذكور» مع أنّه المأخوذ بمؤنته صغيراً أو كبيراً، والمنسوب إليه والمدعوّله

٢٠. نفس المصدر /٢٧٨ ـ ٢٧٩.

٤. في المصدر زيادة: قال.

٦. العيون ٩٤/٢ ح ١.

١. تفسير القمّي ٢٧٨/٢.

٣. ليس في ق، ت.

ه. الفرقان /٦٩.

٧. المصدر: مولود.

لقوله ﷺ أنت ومالك لأبيك. وقول المربع والمائهم هو أقسط عندالله.» وقول المربع المنظم المائهم هو أقسط عندالله.» وقول المربع المنطقة ولله المنطقة ولله الله المنطقة ولله المنطقة ولله الله المنطقة ولله المنطقة ولا المنطقة ولله المنطقة ولله المنطقة ولله المنطقة ولله المنطقة ولله المنطقة ولا المنطقة

وفي تهذيب الأحكام (٣): أحمد بن محمّد بن عيسين.

... إلى أن قال: وعنه، عن محمّد بن الحسين، عن أبي الجوزاء، عـن الحسين بـن علوان، عن زيد بن عليّ، عن آبائه، عن علميّ عليّه قال: أتى النبيّ عَلَيْهِ رجل، فقال: يـا رسول الله، إنّ أبي عمد إلى مملوك لى فأعتقه؛ كهيئة المضرّة لى.

فقال رسول الله عَيِّلِينَّ: أنت ومالك من هبة الله لأبيك، أنت سهم من كنانته؛ يهب لمن يشاء إناثاً، ويهب لمن يشاء الذكور، ويجعل من يشاء عقيماً. جازت عتاقة أبيك، يتناول والدك من مالك وبدنك، وليس لك ان تتناول من ماله ولا من بدنه شيئاً إلّا بإذنه. وفي كتاب الاحتجاج (٤) للطبرسي الله عقل أبو محمد الحسن العسكري على الله عمد العسن العسكري على عمد عبدالله بن صوريا رسول الله على فقال: أخبرني عمن لا يولد [له ومن يولد له](٥).

فقال: إذا مغرت (٦) النطفة (٧) لم يولد له؛ أي إذا احمرَت وكدرت، وإذا كانت صافية وُلد له. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

﴿ إِنَّهُ عَلِيمٌ قَدِيرٌ ﴾ ٢٠ فيفعل ما يفعل بحكمة واختيار.

﴿ وَمَا كَانَ لِبَشَرِ ﴾ : وما صحّ له.

﴿ أَنْ يُكَلِّمَهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَحْياً ﴾ : إلا أن يوحي إليه وحياً، وهو داود أوحى في صدره فزبر الزبور.

﴿ أَوْ مِنْ وَرَآءِ حِجَابٍ ﴾ : وهو موسى .

١. الأحزاب /٥.

۲. ق، ش، ت، م

۳. التهذيب ۸۲۳۵/۸ ح ۸٤۹.

٥. ليس في ق.

٧. ليس في ق.

۲. ق، ش، ت، م،ي، ر: لا توأخذ.

٤. الاحتجاج /٤٣.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: أصفرت.

﴿ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولاً ﴾: وهو جبرئيل لللهِ أُرسل إلى محمّد ﷺ.

﴿ فَيُوحِيَ بِإِذْنِهِ مَا يَشَاءُ ﴾: و «وحياً » بما عطف منتصب بالمصدر ، لأن «من وراء حجاب» صفة كلام محذوف ، والإرسال نوع من الكلام . ويجوز أن يكون «وحياً » و «يرسل» مصدرين ، و «من وراء حجاب ، ظرفاً وقعت أحوالاً .

وقرأ (١) نافع: «أو يرسل» برفع اللاّم.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): وقوله ﷺ: «وماكان لبشر أن يكلّمه الله إلّا وحياً أو من وراء حجاب أو يرسل رسولاً فيوحي بإذنه ما يشاء» قال: وحي مشافهة ، (ووحي إلهام ، وهو الذي يقع في القلب أو من وراء حجاب (كماكلم الله نبيّه و) (٣)كماكلم الله ﷺ من النار (٤). «أو يرسل رسولاً فيوحي بإذنه ما يشاء» قال: وحي مشافهة ] (٥)؛ يعنى : إلى الناس.

وفي كتاب التوحيد (٢) لمفضّل بن عمر، المنقول عن أبي عبدالله الصادق عليه في الردّ على الدهريّة، قال عليه بعد أن ذكر الله على والعجز عن أن يُدرَك: فإن قالوا: ولِمَ استتر؟ قيل لهم: لم يستتر بحيلة يخلص إليها؛ كمن يحتجب عن الناس بالأبواب والستور، وإنّما معنى قولنا: استتر، أنّه لطف عن مدى ماتبلغه الأوهام؛ كما لطفت النفس وهى خلق من خلقه، وارتفعت عن إدراكها بالنظر.

وفي كتاب التوحيد (٧): عن الرضاط الله كلام طويل في التوحيد، وفيه: لا تشمله (٨) المشاعر ولا يحجبه الحجاب، فالحجاب بينه وبين خلقه لامتناعه ممّا يمكن في ذواتهم، ولإمكان ذواتهم ممّا يمتنع منه ذاته، ولافتراق الصانع والمصنوع والربّ والمربوب والحاد والمحدود.

أنوار التنزيل ٣٦١/٢.

٣. من المصدر.

٥. ليس في ق، ش.

٧. التوحيد /٥٦، ح ١٤.

٢. تفسير القمّى ٢٧٩/٢.

٤. كذا في المصدر، وفي النسخ: الناس.

٦. توحيدالمفضّل/١١٩.

٨. المصدر: لا يشمله.

وفيه (١): عن الرضا الله كلام، وفيه: قال الرجل: فلِمَ احتجب؟

قال أبوالحسن عليه إن الاحتجاب (٢) على الخلق لكثرة ذنوبهم، فأمّا هو فلا تخفي عليه خافية في آناء الليل والنهار.

وفيه (٣) حديث طويل: عن عليّ النِّلِا يقول فيه، وقد سأله رجل عمّا اشتبه عليه من الآيات: فأمّا قوله: «وماكان لبشر أن يكلّمه الله إلّا وحياً أو من وراء حجاب» من ينبغي لبشر أن يكلّمه الله إلّا وحياً، وليس بكائن إلّا من وراء حجاب أو يرسل رسولاً فيوحي بإذنه ما يشاء، كذلك قال الله تبارك وتعالى علوّاً كبيراً. قد كان الرسول يوحى إليه من رسول السماء فيبلّغ رسول السماء رسل الأرض، وقد كان الكلام بين رسل أهل الأرض وبينه من غير أن يرسل بالكلام مع رسل أهل السماء.

وقد قال رسول الله عَيْظَةُ: يا جبرتيل، هل رأيت ربّك؟

فقال جبرئيل: إنّ ربّي لا يُريّ.

فقال رسول الله عَيْمُؤَلِثُمُ : فمن أين تأخذ الوحى؟

فقال: آخذه من إسرافيل.

فقال: ومن أين يأخذه إسرافيل؟

قال: يأخذه من ملك فوقه من الروحانيّين.

قال: فمن أين يأخذه ذلك الملك؟

قال: يُقذَف في قلبه قذفاً.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: الحجاب.

٤. المصدر: يريها،

١. نفس المصدر /٢٥٢، ح ٣.

٣. نفس المصدر /٢٦٤، ح ٥.

٥. من المصدر،

واحد (١)، فإنّ منه ما تبلّغ به رسل السماء رسل الأرض.

وفي كتاب الاحتجاج (٢) للطبرسيّ: عن أميرالمؤمنين عليه حديث طويل، يقول فيه عليه للعض الزنادقة، وقد جاء إليه مستدلاً بآي من القرآن متوهماً فيها التناقض والاختلاف: وأمّا قوله تعالىٰ: «ماكان لبشر أن يكلّمه الله إلّا وحياً (٣) أو من وراء حجاب أو يرسل رسولاً فيوحي بإذنه ما يشاء» كذلك قال الله تعالىٰ. قد كان الرسول يوحي إليه وذكر نحوما نقلنا من كتاب التوحيد، إلّا أنّه قال: ليس هنا «فاكتف» إلىٰ آخره.

﴿إِنَّهُ عَلِيٌّ ﴾: عن صفات المخلوقين.

﴿ حَكِيمٌ ﴾ ۞: يفعل ما تقتضيه حكمته، فيكلّم تارة بوسط وتارة بـغير وسط، إمّـا عياناً أو من وراء حجاب.

﴿ وَكَذَٰلِكَ أَوْحَيْنَا اِلَيْكَ رُوحاً مِنْ أَمْرِنَا﴾: قيل (٤): يعني: ما أوحي إليه، وسمّاه: روحاً، لأنّ القلوب تحييٰ به.

وقيل: جبرئيل، والمعنى: أرسلناه إليك بالوحي.

﴿ مَا كُنْتَ تَدْرِي مَا الْكِتَابُ وَلاَ الْإِيمَانُ ﴾ : أي قبل الوحي ، وهو دليل علىٰ أنّه لم يكن متعبّداً قبل النبوّة بشرع.

وقيل (٥): المراد: هو الإيمان بما لا طريق إليه إلّا السمع.

وفي أصول الكافي (٢): عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن النضر بن سويد، عن يحيئ الحلبي، عن أبي الصباح الكناني، عن أبي بصير قال: سألت أبا عبدالله عليه عن قول الله (٧) تبارك وتعالى: «وكذلك أوحينا إليك روحاً من أمرنا ماكنت تدرى ما الكتاب ولا الإيمان».

قال: خلقٌ من خلق الله ﷺ أعظم من جبرئيل وميكائيل، كـان مع رسـول الله ﷺ

٢. الاحتجاج /٢٤٣.

٤. أنوار التنزيل ٣٦٢/٢.

۷. الکافی ۲۷۳/۱، ح ۱.

١. ليس في ق.

٣. ورد في النسخ زيادة: وليس بكائن.

٥ و٦. نفس المصدر والموضع.

يخبره ويسدّده، وهو مع الأئمّة من بعده.

محمّد بن يحييٰ (١)، عن محمّد بن الحسين، عن عليّ بن أسباط [عن أسباط] (٣)بن سالم قال: سأله رجل من أهل هيت (٣)، وأنا حاضرً، عن قول الله ﷺ: «وكذلك أوحينا إليك روحاً من أمرنا».

فقال: منذ أنزل الله ﷺ ذلك الروح على محمّد ﷺ ما صعد إلى السماء، وإنّه لفينا.

محمّد بن يحيي (٤)، عن عمران بن موسى، عن موسى بن جمعفر، عن عليّ بس أسباط ، عن محمّد بن الفضيل ، عن أبي حمزة قال : سألت أبا عبدالله عليُّلاً عن العلم ، أهو شيء (٥) يتعلّمه العالم من أفواه الرجال أم في الكتاب عندكم تقرؤونه فتعلمون منه؟

قال: الأمر أعظم من ذلك وأوجب، أما سمعت قول الله ﷺ: «وكذلك أوحينا إليك روحاً من أمرنا ما كنت تدرى ما الكتاب ولا الإيمان».

ثمّ قال: أيّ شيء يقول أصحابكم في هذه الآيمة، أيمقولون (٦٠): إنَّه كنان فيي حنال لايدري ما الكتاب ولا الإيمان؟

فقلت: لا أدري، جعلت فداك، ما يقولون.

فقال: بلي، قد كان في حال لا يدري ما الكتاب ولا الإيمان حتّى بعث الله رَجَّك الروح التي ذكر في الكتاب، فلمّا أوحاها إليه علم بها العلم والفهم، وهي الروح التي يعطيها الله كالله من شاء، فإذا أعطاها عبداً علَّمه الفهم.

وفي مجمع البيان (٧): «روحاً من أمرنا»؛ يعني: الوحي.

... إلىٰ قوله: وقيل: هو ملك أعظم من جبرئيل وميكائيل كان مع رسول الله ﷺ. عن أبي جعفر لليُّلِا وأبي عبدالله لمليُّلا . قالا: ولم يصعد إلىٰ السماء، وإنَّه لفينا.

١. نفس المصدر، ح ٢.

٣. هيت: بلد في العراق.

٥. المصدر: علم.

٧. المجمع ٢٧/٥.

۲. ليس في ق، ش.

٤. نفس المصدر، ح ٥.

٦. المصدر: أيقرُّون.

وفي شرح الآيات الباهرة (١): قال محمّد بن العبّاس ﴿ حدّثنا أحمد بن إدريس، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن عليّ بن حديد (٢) ومحمّد بن إسماعيل بن بزيع، عن منصور بن يونس، عن أبي بصير وابي الصباح الكنانيّ قالا: قلنا لأبي عبدالله عليه المعلنا الله فداك، قوله تعالى: «وكذلك أوحينا إليك روحاً من أمرنا ما كنت تدري ما الكتاب ولا الإيمان ولكن جعلناه نوراً نهدي به من نشاء من عبادنا وإنَّك لتهدي إلى صراط مستقيم».

قال: يا أبا محمّد، الروح خلقٌ أعظم من جبرئيل وميكائيل، كان مع رسول الله يخبره ويسدّده، وهو مع الأئمّة يخبرهم ويسدّدهم.

﴿ وَلَكِنْ جَعَلْنَاهُ نُوراً ﴾: أي الروح، أو الكتاب، أو الإيمان.

﴿ نَهْدِي بِهِ مَنْ نَشَاءُ مِنْ عِبَادِنَا ﴾ : بالتوفيق للقبول والنظر فيه.

وفي أصول الكافي (٣): عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن علي بن الحكم، عن معاوية بن وهب، عن زكريًا بن إبراهيم قال: كنت نصرانيًا فأسلمت وحججت، فدخلت على أبي عبدالله عليه فقلت: إنّي كنت على النصرانيّة، وإنّي أسلمت.

فقال: وأيّ شيء رأيت في الإسلام؟

قلت: قول الله ﷺ: «ماكنت تدري ماالكتاب ولا الإيمان ولكن جعلناه نوراً نهدي به من نشاء».

فقال: لقد هداك الله.

ثمّ قال: اللهمّ اهده. ثلاثاً. والحديث طويل، أخذت منه موضع الحاجة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (1): ثمّ كنّي عن أميرالمؤمنين للسِّ فقال: «ولكن جعلناه

١. تأويل الآيات الباهرة ٥٥٠/٢ - ٥٥١ ح ٢١. ٢. ن: محمّد.

٣. الكافي ١٦٠/٢، ح ١١. ع. تفسير القمّي ٣٦٢/٢.

نوراً نهدي به من نشاء من عبادنا.» الدليل على أنّ النور أميرالمؤمنين عليِّ قوله ﷺ «واتّبعوا النور الذي أُنزل معه» (الآية).

﴿ وَإِنَّكَ لَتَهْدِي إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ ۞: [هو الإسلام](٢).

و قرئ (٣): «لتهدى»؛ أي ليهديك الله.

وفي الكافي (٤): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن بكر بن صالح، عن القاسم بن بريد (٥)، عن أبي عمرو الزبيريّ، عن أبي عبدالله عليه حديث طويل، يقول فيه: وقال في نبيّه: «وإنّك لتهدي إلى صراط مستقيم» يقول: تدعو.

وفي بصائر الدرجات (٦): عبدالله بن عامر، عن أبي عبدالله البرقي، عن الحسين بن عثمان، عن محمّد بن الفضيل، عن أبي حمزة قال: سألت أباجعفر المثيل عن قول الله تبارك وتعالى: «ومن يكفر بالإيمان فقد حبط عمله وهو في الأخرة من الخاسرين».

قال: تفسيرها في بطن القرآن: من يكفر بولاية عليّ، وعليّ هو الإيمان.

... إلى قوله: وأمّا قوله: «وإنّك لتهدي إلى صراط مستقيم»؛ يعني: إنّك لتأمر بولاية عليّ وتدعو إليها، وهو الصراط المستقيم.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٧): حدّ ثنا جعفر بن أحمد قال: حدّ ثنا عبدالكريم بن (٨) عبدالرحيم قال: حدّ ثنا محمّد بن عليّ ، عن محمّد بن الفضيل ، عن أبي حمزة ، [عن أبي جعفر عليه إلى قول الله على لنبيّه عَيْنِها : «ماكنت تدري ما الكتاب ولا الإيمان ولكن جعلناه نوراً»؛ يعني : عليّاً ، وعليّ صلوات الله عليه هو النور ، فقال : «نهدي به من نشاء من عبادنا»؛ يعنى : عليّاً يهدي به من هدى من خلقه .

١. الأعراف /١٥٧

٣. أنوار التنزيل ٣٦٢/٢.

ە. ق: يزېد.

٧. تفسير القمّي ٢٧٩/٢\_٢٨٠.

٩. ليس في ق، ش.

٢. ليس في ت.

٤. الكافي ١٣/٥، ح ١.

البصائر /٩٧ مَه، ح٥.

كذا في المصدر. وفي النسخ: عن.

قال: وقال الله عَلَى لنبيّه عَيْمَا : «وإنّك لتهدي إلى صراط مستقيم»؛ يمعني: إنّك لتأمر بولاية على للله على الله وعلى هو الصراط المستقيم.

وفي شرح الآيات الباهرة (١): قال (٢) محمّد بن العبّاس ﴿ : حدّثنا عليّ بن عبدالله ، عن إبراهيم بن محمّد ، عن عليّ بن هلال ، عن الحسن بن وهب العبسيّ ، عن جابر الجعفيّ ، عن أبي جعفر النّيلِ في قول الله ﴿ لَكُنْ جعلناه نوراً نهدي به من نشاء من عبادنا » قال: ذلك عليّ بن أبي طالب النّيلِا .

وفي قوله: «إنّك لتهدي إلى صراط مستقيم» قال: إلى ولاية عليّ بن أبي طالب عليه السلام وعلى ذرّيته الأماجد الكرام الصفوة من الأنام وخيرة الملك العلام، سلام دائم مستمرّ الدوام على مرّ الشهور والأعوام ما سبّح الرعد في الغمام ونسخ الضياء والظلام. 
﴿ صِرَاطِ اللهِ ﴾: بدل من الأوّل (٣).

﴿الَّذِي لَهُ مَا فِي السَّمْواتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ ﴾: خلقاً ومُلكاً.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤)، متّصلاً بقوله: وعليّ هو الصراط المستقيم. «صراط الله الذي له ما في السماوات وما في الأرض»؛ يعني: عليّاً عليّاً عليّاً أنّه جُعِل خازنه على ما في السماوات وما في الأرض، واثتمنه عليه.

﴿ اَلاَ اِلَى اللهِ تَصِيرُ الْاُمُورُ ﴾ ﴿ الله وعلى الوسائط والتعلقات. وفيه وعد ووعيد للمطيعين (٥) والمجرمين.

وفي أصول الكافي (٢): عنه ، عن الحسين بن (٧) النضر ، عن القاسم بن سليمان ، عن أبي مريم الأنصاريّ ، عن جابر ، عن أبي جعفر النظال الله تصير الأمور». البحر ، فوجدوه قد ذهب ما فيه إلّا هذه الآية : «ألا إلىٰ الله تصير الأمور».

۲. ليس في ر.

٤. تفسير القمّي ٢٨٠/٢.

٦. الكافي ٦٣٢/٢، ح ١٨.

١. تأويل الأيات الباهرة ٢٢/٥٥١، ح ٢٢.

٣. أي «صراط مستقيم».

٥. في ق، ش، زيادة: والمشركين.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: عن.

## الفهرس

| ٥         | كلمة المحقِّق |
|-----------|---------------|
| <i>11</i> | سورة يس       |
| ٧٩        | سورة الصافًات |
| 1VV       | سورة ص        |
| YOY       | سورة الزُّمَر |
| ۳٤٣       | سورة المؤمن   |
| ٤٢٣       | سورة السجدة   |
| ٤٧٥       | سورة حمعسة    |