

تفسير كنز الدقائق و بحر المغرافي، الجزء الثاني عشر تأليف : الشيخ محمّد بن محمّد رضا القمّي المشهدي نحقيق : حسين دركاهي منشورات مؤسسة شمس الضحي الطبعة الأولي : ١٩٣٠ ه ق ـ ١٣٨٧ ه.ش. طبع في ١٩٠٠ نسخة المطبعة : نكارش سعر الدورة في. ١٧ مجلداً: ١١٠/٠٠٠ توماناً شابك (ردمك) : الجزء الثاني عشر: ٤ ٢ ـ ٢ ـ ٢٧٤٨ ـ ٩٤۴ ـ ٩٧٨ منابك (ردمك) الدورة في ١٢ مجلداً: ٣ ـ ٢ ـ ٢ ـ ٩٧٢٨ ـ ٩٤۴ ـ ٩٧٨



مراكز التوزيع: ١) قسم، شسارع معلم، مساحة روح الله، رقسم 50، هماتف و فكس: ٧٧٣٣٤١٢ – ٧٧٣٤٤٩٨٨ ( ٤٩٨٢٥١) ١) قسم، شسارع صفائيه، مقابل زقباق رقسم ٢٨، منشورات دليل ما، هماتف ٧٧٣٧٠١١ ـ ٧٧٣٧٠٠١ ٢) طهران، شارع إنقلاب، شارع فخررازي، رقم ٣٢، منشورات دليل ما، هماتف ٤٢٤٤٤١٤٩ - ٢١٠ ٣) مشمسيهد، شمسارع الشمسهداء، شمسسمالي حمديقسة النسبادري، زقسماق خمسوراكميان، بناية گنجينه كتاب التجارية، الطبابق الأول، منشورات دليل ما، هماتف ٥ ـ ٢٢٣٧١١٣ – ٥١١٠

بسواله جالی

.

كلمة المحقّق

بسم الله الرحمن الرحيم

الحمّد لله ربّ العالمين، والصلاة والسلام على نبيّنا وآله الطيّبين الطاهرين، ولا سيّما بقيّة الله في الأرضين، واللعنة الدائمة على أعدائه وأعدائهم أجمعين.

النسخ الخطيَّة التي استفدنا منها في تحقيق الربع الرابع (مـن سـورة يس إلى سـورة الناس):

١. نسخة مكتوبة في حياة المؤلّف بل متعلّقة به، وهي في مكتبة مجلس الشورى
 الإسلامي (١)، رقم ١٢٠٧٤. رمزها: م.

٢. نسخة كُتبت في حياة المؤلّف متعلّقة بابنته، و هي في مكتبة العلّامة المغفور له الشيخ علي النمازي الشاهرودي ، نزيل مشهد . رمزها: ن

٣. نسخة في جامعة طهران، رقم ٧٣٥٤، مذكورة في فهرسها ٥١٧/١٦. رمزها: ت. ٤. نسخة في المكتبة الوطنية في طهران، رقم ٤٦٦١، مذكورة في فهرسها ١٣٢/٨. رمزها: ي.

٥. نسخة في مكتبة الإمام الرضا الله في مشهد، رقم ١٥٤١، مذكورة في فهرسها ٤٤٩/٤. رمزها: ق.

٦. نسخة في مكتبة آية الله المرعشي رحمه الله تعالى العامة في قم، رقم ١٢٨٤، مذكورة في فهرسها ٨٣/٤. رمزها: ر.

٧. نسخة مكتوبة سنة ١٢٠١ ق، في نفس المكتبة، رقم ٣٠٨، مذكورة في فهرسها ٣٥١/١. رمزها: ش.

والحمد لله أوَلاً و آخراً حسين درگاهي

سورة الزخرف

سورة الزخرف

مكَيَّة. وقيل(<sup>()</sup>: إلَّا قوله: «واسأل من أرسلنا». وآياتها تسع، أوثمان وثمانون آية.

بسم الله الرحمن الرحيم

في كتاب ثواب الأعمال<sup>(٣)</sup>، بإسناده إلىٰ أبي جعفر ﷺ قال: من أدمـن قـراءة حـم الزخرف، آمنه الله في قبره من هوامّ الأرض وضغطة القبر حتّى يقف بين يدي الله ﷺ ثمّ جاءت حتّىٰ تدخله الجنّة بأمر الله تبارك وتعالىٰ .

وفي مجمع البيان<sup>(٣)</sup>: أبيّ بن كعب، عن النبيّ ﷺ قال: من قرأ سورة الزخرف كان ممّن يقال له يوم القيامة: «يا عباد لاخوف عليكم اليوم ولا أنتم تحزنون» ادخلوا الجنّة بغير حساب.

< حم**َ ﴾ ٢** قد مرّ تفسيره .

وفي كتاب معاني الأخبار (٤) بإسناده إلىٰ سفيان بن سعيد الثوريّ : عن الصادق ﷺ حديث طويل ، يقول فيه : وأمّا «حم» فمعناه : الحميد المجيد .

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم<sup>(ه)</sup>: «حم» حروف<sup>(٢)</sup> من الاسم الأعظم. ﴿ **وَالْكِتَابِ الْمُبِينِ ﴾ ۞ ﴿ إِنَّا جَعَلْنَاهُ قُرْآناً عَرَبِيّاً ﴾: أقسم سالقرآن المبيّن للحلال** 

٢. ثواب الأعمال /١٤١، ح ١.

٤. معانى الأخبار /٢٢، ح ١.

٦. ق، ش، المصدر : حرف.

- أنوار التنزيل ٣٦٢/٢.
  - ٣٨/٥ المجمع ٣٨/٥.
- ٥. تفسير القمّي ٢٨٠/٢.

والحرام وجميع مايحتاج إليه الأنام من شرائع الإسلام، علىٰ أنَّه جعله قرآناً عربيًّا. وهو من البدائع لتناسب القسم والمقسم عليه، ولعلَ إقسام الله بالأشياء استشهاد بما فيها من الدلالة علىٰ المقسم عليه. <لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ ٢: لكي تفقهوا معانيه. < وَإِنَّهُ ﴾: عطف على «إنَّا». وقرأ<sup>(1)</sup> حمزة والكسائيّ بالكسر على الاستئناف . < فِي أُمُ الْكِتَابِ ﴾: في اللوح المحفوظ ، فإِنَّه أصل الكتب السماويَّة . وقرى (٢): «أمّ الكتاب» بالكسر. ﴿ لَدَيْنَا ﴾: محفوظاً عندنا عن التغيير . ﴿ لَعَلِيٌّ ﴾: رفيع الشأن في الكتب ، لكونه معجزاً من بينها . خکیم ) ک ذو حکمة بالغة ، أو محکم لاينسخه غيره. وهما خبران «لإنّ». و «في أمّ الكتاب» متعلّق «بعليّ» واللام لاتمنعه (٣)، أو حال منه و «لدينا» بدل منه (٤) ، أو حال من «أمَّ الكتاب» ، [أو حال من «الكتاب»] (٠) . وفي تفسير عليّ بن إبراهيم<sup>(٢)</sup>: وقوله ﷺ: «وإنّه في أمّ الكتاب لدينا لعليّ حكيم»؛ يعني : أميرالمؤمنين ٢٠ مكتوب في الفاتحة في قوله ٢٠٠٠ «اهدنا الصراط المستقيم» . قال أبو عبدالله الله : هو أميرالمؤمنين الله . وفي تهذيب الأحكام<sup>(٧</sup>)، في الدعماء المنقول بمعد صبلاة يموم الغيدير عمن أبسي عبدالله الله الله عنه المنا واتبعنا مولانا ووليّنا وداعينا وداعي الأنام وصراطك المستقيم (٨) أنوار التنزيل ٣٦٢/٢. ٢. نفس المصدر والموضع . ٣. أي اللام في «لعليّ» لاتمنع تقديم ما يتعلّق بـ «عليّ» الله : كما جاز : إنَّ زيداً في الدار لقائم. والمعنى : لعليّ في أمّ الكتاب.

٨. ليس في ق.

- في أمّ الكتاب . ٥. ليس في ق٠ش . ٦. تفسير القتي ٢٨٠/٢.
  - ۷. التهذيب ۱٤٥/۳، ح ۳۱۷.

السويِّ وحجّتك وسبيلك الداعي علىٰ بصيرة هو ومن اتَّبعه، سبحان الله عمّا يشركون بولايته وما يلحدون باتّخاذ الولائج دونه.

نشهد(!) يا إلهي ، أنّه الإِمام الهادي المرشد الرشيد ؛ عـليّ أميرالمـوْمنين لللِّلا الذي ذكرته في كُتابك فقلت : «وإنّه في أمّ الكتاب لدينا لعليّ حكيم» . لا أشرك معه إماماً ولا أتّخذ من دونه وليجة .

وفي كتاب معاني الأخبار (<sup>٢)</sup>: حدَّثنا أحمد بن عبدالله <sup>(٣)</sup> بن إبراهيم بن هاشم قال: حدَّثنا أبي ، عن جدّي ، عن حمّاد بن عيسى ، عن أبي عبدالله على في قول الله تكل: «اهدنا الصراط المستقيم» قال : هو أميرالمؤمنين على ومعرفته ، والدليل على أنَّه أميرالمؤمنين قوله تكنى: «وإنَّه في أمّ الكتاب لدينا لعليّ حكيم» . وهو أميرالمؤمنين على في أمّ الكتاب في قوله : «اهدنا الصراط المستقيم» .

وفي شرح الآيات الباهرة<sup>(٤)</sup>: روى الحسن بن [أبي]<sup>(٥)</sup> الحسن الديلميّ الله بإسناده : عن رجاله إلىٰ حمّاد السنديّ ، عن أبي عبدالله الله وقد سأله سائل عن قول الله ألكَّ "وإنّه في أمّ الكتاب لدينا لعليّ حكيم» .

قال: هو أمير المؤمنين للله .

وروى محمّد بن العبّاس (<sup>(۱)</sup> عن أحمد بن إدريس، عن عبدالله بن محمّد [بن عيسى، ]<sup>(۷)</sup> عن موسى بن القاسم، عن محمّد بن عليّ بن جعفر قال: سمعت الرضا وهو يقول: قال<sup>(٨)</sup> أبي الله وقد تلا هذه الآية: «وإنّه في أمّ الكتاب لدينا لعليّ حكيم» قال: عليّ بن أبي طالب الله .

١. المصدر : فاشهد.
 ٢. المصدر : فاشهد.
 ٢. المصدر : عليّ.
 ٢. المصدر : عليّ.
 ٥. من المصدر ، ح ٢.
 ٥. من المصدر ، ح ٢.
 ٧. ليس في ق، ش، ت، ن، وفي سائر النسخ : عن عيسى . وما في المتن موافق المصدر .
 ٨. ليس في ق.

> وروي (١) عنه أنّه سُئل : أين ذُكر عليّ بن أبي طالب الله في أمّ الكتاب ؟ فقال : في قوله سبحانه : «اهدنا الصراط المستقيم» . وهو عليّ للله .

وقال أيضاً<sup>(٢)</sup>: حدَّننا أحمد بن محمّد النوفليّ، عن محمّد بن حمّاد الشاشي<sup>(٣)</sup>، عن الحسين بن أسد الطفاوي<sup>(٤)</sup>، عن عليّ بن إسماعيل الميثميّ، عن عبّاس الضايع<sup>(٥)</sup>. عن سعد الإسكاف، عن الأصبغ بن نباتة قال : خرجنا مع أميرالمؤمنين الله حتّى انتهينا إلى صعصعة بن صوحان، فإذا هو على فراشه، فلمّا رأى عليّاً خفّ له<sup>(٢)</sup>. فقال له عليّ طلاً : لاتتخذن زيارتنا إيّاك فخراً علىٰ قومك. قال : لا يا أميرالمؤمنين [ولكن]<sup>(٢)</sup> ذخراً وأجراً.

فقال له: والله، ماكنت علمتك إلَّا خفيف المؤونة كثير المعونة.

فقال صعصعة : وأنت . والله ، يا أميرالمؤمنين <sup>(^)</sup> ما علمتك إلّا [أنّك]<sup>(^)</sup> بالله لعليم ، وأنّ الله في عينك لعظيم ، وأنّك في كتاب الله لعليّ حكيم ، وأنّك بـالمؤمنين رؤوف رحيم .

وقال أيضاً<sup>(١٠)</sup>: حدّثنا أحمد بن إدريس، عن محمّد بن أحمد بن يحيى، عن إبراهيم بن هاشم، عن عليّ بن معبد، عن واصل<sup>(١١)</sup> بن سليمان، عن عبدالله بن سنان، عن أبي عبدالله الله قال: لمّا صُرع<sup>(١٢)</sup> زيد بن صوحان يوم الجمل جاء أميرالمؤمنين الله حتى جلس عند رأسه، فقال: رحمك الله، با زيد، قد كنت خفيف المؤونة عظيم المعونة.

لفس المصدر، ح ٣.
 ٢. نفس المصدر ، ح ٥.
 ٣. كذا في المصدر ، وفي ق ، ش : الشامي ، وفي سائر النسخ : الشاسي .
 ٤. كذا في المصدر . وفي النسخ : التقاوي .
 ٥. ق ، ش ، م ، ر : الصائع .
 ٢. كذا في المصدر . وفي ق ، ش : خفاه . وفي سائر النسخ : خفاله .
 ٢. كذا في المصدر . وفي ق ، ش : خفاه . وفي سائر النسخ : خفاله .
 ٢. كذا في المصدر . وفي النسخ : التقاوي .
 ٨. كذا في المصدر وفي النسخ : إنه .
 ٢. من المصدر . وفي النسخ : التقاوي .
 ٨. كذا في المصدر . وفي النسخ : إنه .
 ٢. من المصدر . وفي النسخ : واهل .
 ٢. كذا في المصدر . وفي النسخ : واهل .

فرفع زيد رأسه إليه فقال : وأنت ، جزاك الله خيراً ، يـا أمـيرالمـؤمنين على في فوالله ما علمتك إلا بالله عليماً [وفي أمّ الكتاب عليّاً]<sup>(١)</sup> حكيماً ، وأنّ الله في صدرك عظيماً . ﴿ **اَفَنَضْرِبُ عَنْكُمُ الذِّكْرَ صَفْحاً ﴾**: أفنذوده ونبعده عنكم ، من قولهم : ضرب الغرائب عن الحوض .

و«الفاء» للعطف على محذوف ؛ أي أنهملكم فنضرب عنكم الذكر .

و «صفحاً» مصدر من غير لفظه فإِنّ تنحية الذكر عنهم إعراض ، أو مفعول له ، أو حال بمعنى : صافحين . وأصله : أن تولّي الشيء صفحة عنقك .

وقيل<sup>(۲)</sup>: إنّه بمعنى: الجانب، فيكون ظرفاً، ويؤيّده أنّه قـرى: «صُـفحاً» وحـينند يحتمل أن يكون تخفيف صفح، جمع صفوح، بمعنى: صافحين.

والمراد: إنكار أن يكون الأمر على خلاف ما ذكر من إنـزال الكـتاب عـلى لغـتهم ليفهموه.

﴿ أَنْ كُنْتُمْ قَوْماً مُسْرِفِينَ ﴾ ٢ أي لأن كنتم . وهو في الحقيقة علّة مقتضية لتسرك الإعراض .

وقرأ<sup>(٣)</sup> نافع وحمزة والكسائي : «إن» بالكسر ، عملى أنَّ الجملة شرطيَّة مخرجة للمحقَق<sup>(٤)</sup> مخرج المشكوك استجهالاً لهم ، وما قبلها دليل للجزاء .

﴿وَ كَسَمْ أَرْسَلْنَا مِنْ نَبِيٍّ فِي الْأَوَّلِينَ ﴾۞ ﴿وَمَا يَأْتِيهِمْ مِنْ نَبِيٍّ الأَكَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِءُونَ ﴾۞ تسلية لرسول الله تَبَيَّلَا عن استهزاء قومه .

﴿ فَأَهْلَكُنَا أَشَدً مِنْهُمْ بَطْشاً ﴾: أي من القوم المسرفين ، لأنّه صرف الخطاب عنهم إلى الرسول ووعيد لهم بمثل ما جرى علىٰ الأولين .

< وَ مَضَى مَثَلُ الْأَوَّلِينَ ﴾ ٢ وسلف في القرآن قصّتهم العجيبة . وفي وعد للرسول ووعيد للرسول ووعيد للرسول ووعيد لهم بمثل ما جرى علىٰ الأوّلين .

۲ و ۳. أنوار التنزيل ۳٦٣/۲.

١. ليس في ق.

٤. في ق زيادة : فخرج .

﴿ وَلَئِنْ سَأَلْتَهُمْ مَنْ خَلَقَ السَّمُوَاتِ والأَرْضَ لَيَقُولُنَّ خَلَقَهُنَّ الْعَزِيزُ الْعَلِيمُ ﴾ ٢: لعله لازم مقولهم، أو ما دلّ عليه إجمالاً أقيم مقامه تقريراً لإلزام الحجّة عليهم، فكأنّه قالوا: الله : كما حكى عنهم في موضع آخر، وهو الذي من صفته ما سرد من الصفات. ويجوز أن يكون مقولهم وما بعده استئناف.

> < الْذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ مَهْداً ﴾: فتستقرّون فيها . وقرأ<sup>(١)</sup> غير الكوفيّين : «مهاداً» بالألف . < وَجَعَلَ لَكُمْ فِيهَا سُبُلاً ﴾: تسلكونها .

< لَعَلَّكُمْ تَهْتَدوُنَ ﴾ ٢: لكي تهتدوا إلىٰ مقاصدكم ، أو إلى حكمة الصانع بالنظر في ذلك . ذلك .

﴿ وَالَّذِي نَزَّلُ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً بِقَدَرٍ »: بمقدار ينفع ولا يضرّ.
﴿ فَأَنْشَرْنَا بِهِ بَلْدَة مَيْتاً »: زال عنه النماء (").
و تذكيره، لأنّ البلدة بمعنىٰ : البلد والمكان .
﴿ كَذَلِكَ ﴾: مثل ذلك الانشار
﴿ كَذَلِكَ ﴾: مثل ذلك الانشار
و قرأ (") ابن عامر و حمزة والكسائي : «تخرجون» بفتح التاء [وضم الراء](").
﴿ وَالَّذِي حَلَقَ الأَزْوَاجَ كُلُّهَا ﴾: أصناف المخلوقات .
﴿ وَالَّذِي حَلَقَ الْمُذَلِكَ ﴾: أن المُتار
و قرأ (") ابن عامر و حمزة والكسائي : «تخرجون» بفتح التاء [وضم الراء](").
﴿ وَالَّذِي حَلَقَ الأَزْوَاجَ كُلُهَا ﴾: أصناف المخلوقات .
﴿ وَالَّذِي حَلَقَ الْمُزْوَاجَ كُلُهَا ﴾: أصناف المخلوقات .
﴿ وَالَّذِي حَلَقَ الْمُزْوَاجَ كُلُهَا ﴾: أصناف المخلوقات .
﴿ وَالَّذِي حَلَقَ الْمُزْوَاجَ كُلُهَا ﴾: أصناف المخلوقات .
﴿ وَاللّذِي حَلَقَ الْمُزْوَاجَ كُلُهَا ﴾: أصناف المخلوقات .
﴿ وَالَذِي حَلَقَ الْمُزْوَاجَ كُلُهَا ﴾: أصناف المخلوقات .
﴿ وَالَذِي حَلَقَ الْمُزْوَاجَ كُلُهَا ﴾: أصناف المخلوقات .
﴿ وَالَذِي حَلَقَ اللهُ وَالاَنْعَامِ مَا تَرْكَبُونَ ﴾ (") المتعدّي المناء على الدابَة، وركبونه ، على المُعلوق المخلوق بنفسه على إنه المعندي بغيره، إذ يقال : ركبت الدابَة ، وركبت في السفينة . أو المخلوق بنفسه على إنه المصنوع له، أو الغالب على النادر ولذلك قال :
﴿ لِتَسْتَوُوا عَلَى ظُهُورِهِ ﴾: أي ظهور ما تركبون . و جمعه للمعنى .

١. نفس المصدر والمواضع.
 ٢. كذا في أنوار التنزيل ٣٦٣/٢. وفي النسخ : السماء.
 ٣. نفس المصدر والموضع.
 ٤. ليس في ق، ش، م.
 ٩. ليس في ق.

< ثُمَّ تَذْكُرُوا نِعَمَةَ رَبِّكُمْ إذا اسْتَوَيْتُمْ عَلَيْهِ»: تـذكروها بـقلوبكم، مـعترفين بـها، حامدين عليها.

﴿ وَتَقُولُوا سُبْحَانَ الَّذِي سَخَّرَ لَنَا هٰذَا وَمَا كُنَّا لَهُ مُقْرِنِينَ ﴾ ٢ مطيقين، من أقررن الشيء: إذا أطاقه. وأصله: وجده قرينه، إذ الصعب لايكون قرينة الضعيف.

وقرئ (۱) بالتشديد [والمعنى واحد](۲).

< وَإِنَّا إِلَىٰ رَبُّنَا لَمُنْقَلِبُونَ ﴾ ٢: أي راجعون .

واتّصاله بذلك لأنّ الركوب للنقل ، والنقلة العظمىٰ هو الانـقلاب إلىٰ الله . أو لأنَـه محضر فينبغي للراكب أن لا يغفل عنه ويستعدّ للقاء الله تعالى .

وفي مجمع البيان<sup>(٣)</sup>: «ثمّ تذكروا نعمة ربّكم» وروى العيّاشي بـإسناده : عـن أبـي عبدالله ﷺ قال : ذكرُ النعمة أن تقول : الحمد لله الَّذي هدانا للإِسلام ، وعلّمنا القـرآن ، ومنّ علينا بمحمّد وآله . ويقول بعده : «سبحان الذي سخّر لنا هذا» (إلىٰ آخره) .

وروي<sup>(٤)</sup> عن ابن عمر أنَّ رسول الله ﷺ كان إذا استوىٰ علىٰ بعيره خارجاً في سفر كبّر ثلاثاً، وقال: «سبحان الذي سخّرلنا هذا وماكنًا له مقرنين، وإنَّا إلىٰ ربّنا لمنقلبون» اللهمَ إنَّا نسألك في سفرنا هذا البرّ والتقوىٰ والعمل بما ترضى، اللهمّ هوّن علينا سفرنا وأطوِعَنا بُعْدَهُ، اللهمّ أنت الصاحب في السفر والخليفة في الأهل [والمال]<sup>(٥)</sup>، اللهمّ أعوذ بك من وعثاء السفر وكابة المنقلب وسوء المنظر في الأهل والمال .

وإذا رجع قال : أثبون تائبون لربّنا (٢) حامدون . أورده مسلم في الصحيح .

وفي كتاب الخصال (٣)، فيما علَّم أميرالمؤمنين ﷺ أصحابه من الأربعمائة باب ممّا يصلح للمسلم في دينه ودنياه : إذا ركبتم الدوابّ فاذكروا الله تعالىٰ وقولوا : «سبحان

- ١. نفس المصدر والموضع .
   ٣. المجمع ١/٥ .
  - ه. من الم*صد*ر .
  - ۷. الخصال /۲۳٤، ح ۱۰.

٢. ليس في ق. ٤. نفس المصدر والموضع . ٦. ق . ش : إلىٰ ربّنا.

الذي سخّرلنا هذا وماكنًا له مقرنين، وإنّا إلىٰ ربّنا لمنقلبون».

وفي أصول الكافي<sup>(۱)</sup>: عدّة من أصحابنا، عن أحمد بـن مـحمّد بـن خـالد، عـن إسماعيل بن مهران، عن سيف بن عميرة، عن أبي بصير قال: قلت لأبي عـبدالله ﷺ : هل للشكر حدّ إذا فعله العبد كان شاكراً؟

قال: نعم.

قلت: ما هو ؟

قال: يحمد الله علىٰ كلَّ نعمة عليه في أهل ومال، وإن كان فيما أنعم عليه في ماله حقَّ أدَّاهُ، ومنه قوله تكلُّ: «سبحان الذي سخَرلنا هذا وما كنَّا له مقرنين، [و إنَّا إلىٰ ربّـنا لمنقلبون]<sup>(٢)</sup>». والحديث طويل، أخذت منه موضع الحاجة.

وفي الكافي (٣): عليّ بن إبراهيم ، عن أبيه ، عن ابن أسباط <sup>(٤)</sup> ومحمّد بن أحمد ، عن موسى بن القاسم البجليّ ، عن عليّ بن أسباط ، عن أبي الحسن الله حديث طويل ، يقول فيه الله : وإن خرجت برّاً فقل الذي قال الله تكلّ: «سبحان الذي سخّر لنا هذا وماكنًا له مقرنين ، وإنّا إلىٰ ربّنا لمنقلبون» . فإنّه ليس من عبد يقولها عند ركوبه فيقع من بعير أو دابَة فيصيبه شيء بإذن الله .

عليّ بن إبراهيم (°): [عن أبيه] (`) عن ابن أبي عمير ومحمّد بن إسماعيل ، عن الفضل بن شاذان ، عن ابن أبي عمير وصفوان بن يحيى ، جميعاً ، عن معاوية بن عمّار ، عن أبي عبدالله للللج قال : إذا استويت على راحلتك واستوى بك محملك فقل : الحمد لله الذي هدانا للإسلام ، [وعلّمنا القرآن] (٢) ومنّ علينا بمحمّد عَلَيْ السبحان الذي سخّر لنا هذا وماكنًا له مقرنين ، وإنّا إلى ربّنا لمنقلبون» . والحمد لله ربّ العالمين .

۲. يوجد في ق، ش.

٤. ق: عليّ بن أسباط.

٦. ليس في ق.

- ۱، الکافی ۹۲/۲، ح ۱۲.
- ٣. نفس المصدر ٤٧١/٣\_٤٧٢، ح ٥.
- ٥، نفس المصدر ٢٨٤/٤ ٢٨، ٢.

٧. من المصدر .

اللهمَ أنت الحامل علىٰ الظهر والمستعان علىٰ الأمر ، اللهمَ بلّغنا بلاغاً يبلغ إلىٰ خير بلاغاً يبلغ إلىٰ مغفر تك ورضوانك ، اللهمَ لاطير إلّا طيرك<sup>(١)</sup> ولا خير إلّا خيرك ولا حافظ غيرك . والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة .

عليّ بن إبراهيم (<sup>٣)</sup>، عن أبيه، عن عليّ بن أسباط، عن أبي الحسن الرضا الله علك : فإن ركبت الظهر فقل : «الحمد لله الَّذي سخّرلنا هذا وما كنّا له مقرنين وانّا إلىٰ ربّنا لمنقلبون».

عليّ بن إبراهيم") عن محمّد بن عيسىٰ، عن الدهقان ، عن درست ، عن إبراهيم بن عبدالحميد ، عن أبي الحسن ﷺ قال : قال رسول الله ﷺ إذا ركب الرجل .

... إلىٰ أن قال: وقال<sup>(٤)</sup> من قال إذا ركب الدابة: بسمائله، لا حول ولا قوة إلّا بـالله «الحمد لله الذي هدانا لهذا وماكنًا لنهتدي» (الآية)<sup>(٥)</sup> «سبحان الذي سخّر لنا هذا وماكنًا له مقرنين»<sup>(٦)</sup> حفظت له دابّته ونفسه [حتّى ينزل]<sup>(٧)</sup>.

وفي كتاب من لا يحضره الفقيه (^): وسأل سعد بن سعد الرضا ﷺ عن سجدة الشكر ، فقال : أرى أصحابنا يسجدون بعد الفريضة سجدة واحدة ، ويقولون : هي سجدة الشكر .

فقال : إنّما الشكر (\*) إذا أنعم الله تكلّ علىٰ عبده أن يقول : «سبحان الذي سخّرلنا هذا وماكنًا له مقرنين [وإنّا إلى ربّنا لمنقلبون والحمد لله ربّ العالمين]<sup>(١٠)</sup>» [ويسبّح الله سبعاً ، ويحمّد الله سبعاً ، ويهلّل الله سبعاً]<sup>(١١)</sup>.

١٨ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(١)</sup>: وقوله : «لتستووا علىٰ ظهوره ثمّ تذكروا نعمة ربّكم - إلى قوله : وما كنّا له مقرنين» . قال : فإِنّه حدّثني أبي ، عن ابن فضّال ، عن المفضّل عن سعد بن طريف<sup>(٢)</sup> ، عن الأصبغ بن نباتة قال : أمسكت لأميرالمؤمنين صلوات الله عليه بالركاب وهو يريد أن يركب ، فرفع رأسه ثمّ تبسّم .

فقلت له : يا أميرالمؤمنين ، رأيتك رفعت رأسك ثمّ تبسّمت ؟

قال: نعم، يا أصبغ، أمسكت لرسول الله تَبَيَّلُهُ كما أمسكت لي، فرفع رأسه ثمّ تبسّم، فسألته عن تبسّمه كما سألتني، وسأخبرك كما أخبرني رسول الله تَبَيَّلُهُ ، أمسكت لرسول الله بغلته الشهباء، فرفع رأسه إلىٰ السماء وتبسّم.

فقلت : يا رسول الله، رفعت رأسك إلى السماء وتبسّمت لماذا؟

فقال : يا عليّ ، إنّه ليس من أحد يركب فيقرأ آية الكرسي ، ثمّ يقول : أستغفر الله الذي لا إله إلّا هو الرحمٰن الرحيم الحيّ القيّوم وأتوب إليه ، اللهمّ اغفر لي ذنوبي فإِنّه لا يغفر الذنوب إلّا أنت ، إلّا قال السيّد الكريم : يا ملائكتي ، عبدي يعلم أنّه لا يـغفر الذنوب غيري ، اشهدوا أنّي قد غفرت له ذنوبه .

حدِّثني<sup>(٣)</sup> أبي ، عن عليّ بن أسباط قال : حملت متاعاً إلىٰ مكّة فكسد عليّ ، فجئت إلى المدينة فدخلت إلىٰ أبي الحسن الرضا اللِّلا فقلت : جعلت فداك ، إنّي قد حـملت متاعاً إلىٰ مكّة فكسد عليّ ، وقد أردت مصر فأركب بحراً أوبرّاً ؟

فقال: بمصر الحتوف، وتفيض إليها (٤) أقصر الناس أعماراً.

قال : قال رسول الله ﷺ : لاتغسلوا رؤوسكم بطينها، ولا تشربوا في فخارها، فإِنَّه يورث الذلّة ويذهب بالغيرة.

- . تفسير القمّى ٢٨١/٢.
- ٢. ق، ش، م: سعيد بن طريف. وفي المصدر : سعيد بن ظريف (سعد بن طريف \_ظ).
  - ٣. نفس المصدر /٢٨٢.
  - كذا في المصدر ، وفي النسخ : فقال : مصر الحتوف ويقبض إليها .

ثم قال : لا ، عليك أن تأتي مسجد رسول الله تَنْتَنَّ و تصلّي فيه ركعتين ، و تستخير الله تَنْ مائة مرّة ومرّة ، فإذا عزمت على شيء وركبت البرّ فإذا استويت (<sup>()</sup> على راحلتك فقل : «سبحان <sup>(٢)</sup> الذي سخّر لنا هذا وماكنا له مقرنين ، وإنّا إلى ربّنا لمنقلبون » فإنّه ما ركب أحد ظهراً فقال هذا وسقط إلّا لم يصبه كسر ، ولا وثبى ولا وهين . والحديث طويل ، أخذت منه موضع الحاجة .

﴿ وَجَعَلُوا لَهُ مِنْ عِبَادِهِ جُزْءاً ﴾: متّصلاً بقوله: «ولنن سألتهم»؛ أي وقد جعلوا بـعد ذلك الاعتراف من عباده ولداً ، فقالوا: الملائكة بنات الله.

ولعلّه سمّاه: جزءاً؛ كمّا سمّاه: بعضاً، لأنّه بضعة من الوالد، دلالة عـلىٰ اسـتحالته علىٰ الواحد الحقّ في ذاته.

وقري<sup>(٣)</sup>: «جُزُءاً» بضمّتين.

إِنَّ الْإِنْسَانَ لَكَفُورٌ مُبِينٌ ﴾۞: ظاهر الكفران، ومن ذلك نسبة الولد إلىٰ الله، لأنّها من فرط الجهل به والتحقير لشأنه.

﴿ أَمِ اتَّخذَ مِمَّا يَخْلُقُ بَنَاتٍ وَاَصْفَاكُمْ بِالْبَنِينَ ﴾ ٢: معنى الهمزة في «أم» للإنكار والتعجّب من شأنهم، حيث لم يقنعوا بأن جعلوا له جزءاً حتّىٰ جعلوا له من مخلوقاته جزءاً ^ أَنْ أَخْسَ مما اختير لهم وأبغض الأشياء إليهم، بحيث إذا بُشُر أحدهم بها اشتدّ غمّه ؛ كما قال :

﴿ وَ إِذَا بُشِّرَ أَحَدُهُمْ بِمَا ضَرَبَ لِلرَّحْمٰنِ مَثَلاً﴾: بالجنس الذي جعله له [مثلاً]<sup>(٥)</sup>، إذ الولد لابد وأن يماثل الوالد.

< **ظَلَّ وَجْهُهُ مُسْوَدًاً ﴾**: صار وجهه أسود في الغاية لما يعتريه من الكآبة .

< وَ هُوَ كَظِيمٌ ﴾ ؟: مملوء قلبه من الكرب. وفي ذلك دلالات علىٰ فساد ما قالوه.

- المصدر: وركبت البحر وإذا التويت.
  - ٣. أنوار التنزيل ٣٦٤/٢.

٥. أنوار التنزيل ٣٦٤/٢.

۲. في ق، ش، ت، ن، زيادة: الله. ٤. ن، م، ي، ر: أجزاء.

۲۰ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

وتعريف البنين لما مرّ في الذكور . وقرئ(): «مسود» و«مسواد» علىٰ أنّ في «ظَلَّ» ضمير المبشَّر ، و«وجهه مسود» جملة وقعت خبراً .

﴿ أَوَمَنْ يُنَشَّؤُا فِي الْحِلْيَةِ ﴾: أي أوَ جعلوا له. أو اتّخذ من يتربّى في الزينة ؛ يمعني : إلبنات.

﴿ وَهُوَ فِي الْحِصَامِ ﴾ : في المجادلة .
﴿ غَيْرُ مُبِينٍ ﴾ (٢) مقرّر لما يدّعيه من نقصان العقل وضعف الرأي .
و يجوز أن يكون «من» مبتدأ محذوف الخبر ؛ أي أوّمن هذا حالة ولده . و«في الخصام» متعلّق «بمبين» وإضافة «غير» إليه لا يمنعه ؛ كما عرفت .
وقرأ (٢) حمزة والكسائي وحفص : «ينشأ» ؛ أي يربّي .
[وقرئ (٣) : «ينشأ»] (٤) و «يناشأ» بمعناه . ونظير ذلك : أعلاه ، وعلاه ، وعالاه بمعنى .
وفي تفسير عليّ بن إبراهيم ﷺ (٥) : وقوله أيّك : «أوّمن ينشأ في الحلية» ؛ أي ينشأ في الذهب .

«وهو في الخصام غير مبين» قال : إنَّ موسىٰ علمُ أعطاه الله تكلّ من القوة أن أرىٰ فرعون صورته علىٰ فرس من ذهب رطب ، عليه ثياب من ذهب رطب ، فقال فرعون : «أو من ينشَّأ [في الحلية» ؛ أي ينشَأ]<sup>(٢)</sup> بالذهب<sup>(٧)</sup> . «و هو في الخصام غير مبين» قال : لايبيّن الكلام ولايتبيّن من الناس ، ولو كان نبيّاً لكان خلاف الناس .

﴿وَجَعَلُوا الْمَلاَئِكَةَ الَّذِينَ هُمْ عِبَادُ الرَّحْمٰنِ اِنَاثاً ﴾: كفر آخر تضمّنه مقالهم شنّع بـ عليهم، وهو جعلهم أكمل العباد وأكرمهم علىٰ الله أنقصهم رأياً وأخسّهم صنفاً . وقرئَ <sup>(٨)</sup>: «عبيد» .

٢-٣. نفس المصدر والموضع .
 ٤. من المصدر .
 ٥. تفسير القمّي ٢٨٣/٢ .
 ٧. ق: في الذهب .

> وقرأ(<sup>()</sup>الحجازيّان والبصريّان : «عند» علىٰ تمثيل زلفاهم . وقرئ<sup>(1)</sup>: «أَنُثاء» ، وهو جمع الجمع .

﴿ أَشْهِدُوا خَلْقَهُمْ ﴾: أحضروا خلق الله إيّاهم فشاهدوهم إناثاً فإنّ ذلك ممّا يُعلم بمشاهدة، وهو تجهيل وتهكّم بهم.

وقرئَ (٣) نافع : «أأشهدوا» بهمزة الاستفهام وهمزة مضمومة بين بين . و«أأشهدوا» بمَدَة بينهما .

> < سَتُكْتَبُ شَهَادَتُهُمْ ﴾ : التي شهدوا بها علىٰ الملائكة . < وَيُسْأَلُونَ ﴾ ٢: عنها يوم القيامة ، وهو وعيد .

وقرئَ <sup>(1)</sup>: «سيكتب» [و «سـنكتب»]<sup>(ه)</sup> بـالياء والنـون. و«شـهاداتـهم» وهـي أنَّ لله جزءاً <sup>(٢)</sup>، وأنَّ له بنات وهنَ الملائكة . «و يساءلون» من المساءلة .

وفي بصائر الدرجات <sup>(٧)</sup>: أحمد بن الحسين، عن أبيه، عن بكر <sup>(٨)</sup> بن صالح، عن عبدالله بن إبراهيم بن عبدالعزيز بن محمّد بن عليّ بن عبدالله بن جعفر الجعفريَ قال: حدَّثنا يعقوب بن جعفر قال: كنت مع أبي الحسن عليَّة بمكّة، فقال له رجل: إنّك لتفسّر من كتاب الله ما لم يُسمَع.

فقال : علينا نزل قبل الناس ، ولنا فُسَّر قبل أن يُفسَّر في الناس ، فنحن نعرف حلاله وحرامه وناسخه ومنسوخه وسفريّه وحضريّه <sup>(۱)</sup>، وفي أيّ ليلة نزلت [كم]<sup>(۱۱)</sup>من آية ، وفيمن نزلت ، وفيما أنزلت فنحن حكماء الله في أرضه وشهداؤه على خلقه ، وهو قول الله تبارك وتعالى : «ستُكتَب شهادتهم ويُساَلون» . فالشّهادة لنا والمساءلة للمشهود <sup>(۱۱)</sup>

٤-١. أنوار التنزيل ٣٦٤/٢.
 ٩. ليس في ق.
 ٢. ليس في ق.
 ٨. المصدر: بكير.
 ٩. كذا في المصدر. وفي النسخ: «متفرّقه وحضرته» بدل «سفريّه وحضريّه».
 ١. من المصدر. وفي النسخ: الشهود.

۲۲ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

عليه، فهذا علم [ما]<sup>(۱)</sup> قد أنهيته [إليك وأدّيته إليك مالزمني، فإِن قبلت فاشكر، وإن تركت، فإِنَّ الله على كلِّ شيء شهيد]<sup>(۲)</sup>.

وفي أصول الكافي<sup>(٣)</sup>، بإِسناده إلىٰ عبدالله بـن إبـراهـيم<sup>(٤)</sup> الجـعفريّ قـال: كـتب يحيئ بن عبدالله بن الحسن إلىٰ موسىٰ بن جعفر عليَّكْ<sup>ل</sup>ا :

أمّا بعد، فإنّي أوصي نفسي بتقوى الله وبها أوصيك، فإنّها وصيّة الله في الأوّليين ووصيّته في الآخرين، خبّرني من ورد عليَّ من أعوان الله علىٰ دينه ونشر طاعته بماكان من تحنّنك مع خذلانك، وقد شاورت في الدعوة للرضا من آل محمّد صلوات الله عليهم وقد احتجبتها [واحتجبها]<sup>(٥)</sup> أبوك من قبلك، وقديماً ادّعيتم ما ليس لكم وبسطتم آمالكم إلىٰ مالم يعطكم الله، فاستهويتم وأضللتم، وأنا محذّرك ما حذّرك الله من نفسه.

فكتب إليه أبوالحسن موسى بن جعفر : من موسىٰ بن [أبي]<sup>(٢)</sup> عبدالله جعفر وعليّ مشتركين في التذلّل لله وطاعته، إلى يحيئ بن عبدالله بن الحسن :

أمّا بعد، فإِنّي أحذّرك الله ونفسي، وأعلمك أليم عذابه وشديد عقابه وتكامل نقماته. وأوصيك ونفسي بتقوى الله، فإِنّها زين الكلام وتثبيت<sup>(٧)</sup> النعم، أتاني كتابك تذكر فيه أنّي مدّع وأبي من قبل، وما سمعت ذلك منّي و«ستُكتَب شهادتهم ويُساَلون». وفي شرح الآيات الباهرة<sup>(٨)</sup>: قال محمّد بن العبّاس الله حدّثنا محمّد بن هوذة الباهلي، عن إبراهيم بن إسحاق النهاونديّ، عن عبدالله بن حمّاد، عن عمرو<sup>(٩)</sup> بن شمر قال : قال أبو عبدالله لللهِ :

أمر رسول الله تَنْظِيُرُ أبابكر وعمر وعليّاً للظِّر أن يمضوا إلىٰ الكهف والرقيم، فيسبغ أبوبكر الوضوء ويسصف قدميه ويسلّي ركعتين وينادي شلاثاً، فإن أجابوه وإلّا فليفعل<sup>(۱)</sup> مثل ذلك عمر، فإن أجابوه وإلّا فليفعل<sup>(۲)</sup> مثل ذلك عليّ الظِّر.

فمضوا وفعلوا ما أمرهم به رسول الله ﷺ فلم يجيبوا أبابكر ولا عمر ، فقام عليّ ﷺ وفعل ذلك فأجابوه . وقالوا : لبّيك لبّيك ، ثلاثاً .

> فقال لهم: ما لكم لم تجيبوا الصوت الأوّل والثاني وأجبتم الثالث؟ فقالوا: إنّا أمرنا أن لا نجيب إلّا نبيّاً أو وصيّاً.

ثمّ انصرفوا إلىٰ النبيّ ﷺ فسألهم ما فعلوا، فأخبروه، فأخرج رسول الله صحيفة حمراء فقال لهم: اكتبوا شهادتكم بخطوطكم فيها بما رأيتم وسمعتم. فأنـزل الله ﷺ: «ستُكتَب شهادتهم ويُسأَلون يوم القيامة».

وقال أيضا<sup>ً (٣)</sup>: حدَّثنا الحسين بن أحمد بن المالكيِّ، عن محمَّد بـن عـيسى، عـن يونس بن خلف، عن حمّاد بن عيسى، عن أبي بصير قال: <u>ذكر</u> أبو جعفر طلِّلا الكتاب الذي تعاقدوا عليه في الكعبة، وأشهدوا فيه وختموا عليه<sup>(٤)</sup> بخواتيمهم.

فقال: يا [أبا]<sup>(ه)</sup> محمّد، إنّ الله أخبر نبيّه ﷺ بما يصنعونه قبل أن يكتبوه، وأنزل الله فيه كتاباً .

- قلت : أنزل الله فيه كتاباً ؟ قال : نعم ، ألم تسمع قوله تعالىٰ «سُتكتَب شهادتهم ويُسأَلون» . ﴿ وَقَالُوا لَوْ شَآءَ الرَّحْمٰنُ مَا عَبَدْنَاهُمْ ﴾ : أي لو شاء عدم عبادة الملائكة ما عبدناهم . فاستدلُوا بنفي مشيئة عدم عبادة الملائكة علىٰ امتناع النهي عنها ، أو علىٰ <sup>(٢)</sup> حسنها ،
  - ١. ن، ت، م، ي، ر، المصدر: فليقل.
     ٢. ن، ت، م، ي، ر، المصدر: فليقل.
    - ۳. نغس المصدر /٥٥٥، ح ۹.
    - ٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: وأشهدوا فيه واجتمعوا عليه.

## ٥. من المصدر. ٢. في ق، ش، ت، زيادة: حبِّها.

٢٤ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرانب

﴿ بَلْ قَالُوا اِنَّا وَجَدْنَا آبَاءَنَا عَلَىٰ أُمَّةٍ وَ اِنَّا عَلَىٰ آثَارِهِمْ مُهْتَدُونَ ﴾ ٢: أي لا حجّة لهم علىٰ ذلك] عقليّة ولا نقليّة ، وإنّما جنحوا فيه إلىٰ تقليد آبائهم الجهلة .

و «الأمّة» الطريق التي تؤمّ؛ كالرحلة للمرحول إليه.

وقرئت <sup>(٢)</sup> بالكسر، وهي الحالة التي يكون عليها الآمّ ؛ أي القاصد، ومنها الدِّين. ﴿ وَكَذَلِكَ مَآ اَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ فِي قَرْيَةٍ مِنْ نَذِيرٍ اِلاَّ قَالَ مُتْرَفُوهَا اِنَّا وَجَدْنَا آبَاءَنَا عَلَىٰ اُمَّةٍ وَ اِنَّا عَلَىٰ آثَارِهِمْ مُقْتَدُونَ ﴾ ٢: تسلية لرسول الله تَظْلُ ودلالة علىٰ أنَّ التقليد في نحو ذلك ضلال قديم، وأنَّ متقدّميهم أيضاً لم يكن لهم سند منظو راليه.

وتخصيص المترفين، إشعار بأنَّ التنعَم وحبَّ البطالة صرفهم عن النظر إلىٰ التقليد. ﴿ قَالَ أَولَوْ جِنتُكُمْ بِأَهْدَىٰ مِمَّا وَجَدْتُمْ عَلَيْهِ آبَاءَكُمْ ﴾: أي أتتبعون آباءكم ولو جئتكم بدين أهدى من دين آبانكم. وهو حكاية أمر ماض أوحي إلى النذير، أو خطاب لرسول الله تَنَيَيُنَة.

ويؤيّد الأوّل أنّه قرأ <sup>(٣)</sup> ابن عامر وحفص : «قال». وقوله :

﴿ قَالُوا إِنَّا بِمَا أَرْسِلْتُمْ بِهِ كَافِرُونَ ﴾ ٢: أي وإن كان أهدى ، إقناطاً للنذير من أن ينظروا أو يتفكّروا فيه.

تمحل: احتال. يقال: تمحّل لي خيراً: اطلبه. ٢ و٣. أنوار التنزيل ٣٦٥/٢.

﴿ فَانْتَقَمْنَا مِنْهُمٍ ﴾ : بالاستئصال .

﴿ فَانْظُرْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُكَذِّبِينَ ﴾ ٢٠ ولا تكترث بتكذيبهم.

﴿ وَإِذْ قَالَ اِبْرَاهِيمُ»: واذكر وقت قوله <sup>(١)</sup> هذا، ليرواكيف تبرّأ عن التقليد وتمسّك بالدليل. أو ليقلّدوه إن لم يكن لهم بدّ من التقليد، فإِنّه أشرف آبائهم.

﴿لاَبِيهِ وَقَوْمِهِ اِنَّنِي بَرَآءٌ مِمَّا تَعْبُدُونَ﴾۞: بريء من عبادتكم، أو معبودكم. مصدر نعِت به، ولذلك استوى فيه الواحد والمتعدّد والمذكّر والمؤنّث.

و قرئَ <sup>(۲)</sup>: «بريء» . و «براء» ؛ کريم وکرام .

﴿ اِلاَّ الَّذِي فَطَرَنِي ﴾ : استثناء منقطع . أو متّصل ، علىٰ أنّ ما يعمّ أولي العلم وغيرهم وأنّهم كانوا يعبدون الله والأوثان . أو صفة ، علىٰ أنّ «ما» موصوفة ؛ أي إنّني براء من آلهة تعبدونها غير الذي فطرني .

﴿ فَاِنَّهُ سَيَهْدِينِ ﴾ ؟: سيئبتني علىٰ الهداية . [أو سيهديني إلىٰ] (") ماوراء ما هداني إليه.

﴿ وَجَعَلَهَا﴾ : وجعل إبراهيم الله لا الله كلمة التوحيد. ﴿ كَلِمَةً بَاقِيَةً فِي عَقِبِهِ ﴾ : في ذرّيتُه ، فيكون فيهم أبداً من يوحّد ويدعو إلىٰ توحيده . وقرئَ <sup>(٤)</sup>: «كلمة» و«في عقْبه» علىٰ التخفيف . و«في عاقبه» ، أي فيمن عقبه .

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة <sup>(ه)</sup>، بإسناده إلىٰ هشام بن سالم : عن الصادق الله حديث طويل، وفي آخره قال هشام : قملت : فمهل تكون الإمامة في أخوين <sup>(٦)</sup> بعد الحسن والحسين عليه ؟

قال: لا، إنّما هي جارية في عقب الحسين لللَّلَا كما قال الله تَكَلّ: «وجعلها كلمة باقية في عقبه» ثمّ هي جارية في الأعقاب وأعقاب الأعقاب إلىٰ يوم القيامة.

١. ليس في ق، ش.
 ٢. نفس المصدر والموضع.
 ٣. ليس في ق.
 ٥. كمال الدين /٤١٦ ـ ٤١٧، ح ٩.

|  | بركنز الدقائق وبحرالغرائب | ۲۲ | ۱ |
|--|---------------------------|----|---|
|--|---------------------------|----|---|

وبإسناده <sup>(١)</sup>إلىٰ محمّد بن قيس ، عن ثابت الثماليّ ، عن علّي بن الحسين بن عليّ بن أبي طالب اللي أنّه قال : فينا أنزلت هذه الآية «وجعلها كلمة باقية في عقبه» . والإمامة في عقب الحسين للله إلىٰ يوم القيامة . والحديث طويل . أخذت منه موضع الحاجة .

وفي كتاب علل الشرائع <sup>(٣)</sup> بإسناده إلى أبي بصير : عن أبي جعفر عليه في قول الله الله «وجعلها كلمة باقية في عقبه» قال : في عقب الحسين عليه فلم يزل هذا الامر منذ أفضي إلى الحسين عليه يُنقَل من والد <sup>(٣)</sup> إلى ولد ، لايرجع إلى أخ وعمّ ، ولا يعلم أحد منهم إلا وله ولد ، وإنّ عبدالله خرج من الدنيا ولا ولد له ولم يمكث بين ظهراني أصحابه إلا شهراً .

وفي كتاب معاني الأخبار <sup>(٤)</sup>، بإسناده إلىٰ عليّ بن أبي حمزة : عن أبيه ، عن أبي بصير قال : سألت أبا عبدالله للللِاِ عن قول الله تكلى: «وجعلها كلمة باقية في عقبه».

قال: هي الإمامة: جعلها الله تكلُّ في عقب الحسين للظُّ باقية إلىٰ يوم القيامة.

وفي كتاب الاحتجاج <sup>(٥)</sup> للطبرسيّ الله عن النبيّ يَتَظَلَمُ حديث، يـقول فـيه على الله في خطبة الغدير : معاشر الناس، القرآن يعرّفكم أنّ الأئمة من بعده ولده، وعرّفتكم أنّـه منّي وأنا منه، حيث يقول الله تكلّ<sup>(٢)</sup>: «وجعلها كلمة باقية في عقبه». وقلت : لن تضلّوا ما إن تمسّكتم بهما.

وفي كتاب المناقب <sup>(٧)</sup>لابن شهر آشوب : الأعرج ، عن أبي هريرة قال : سألت رسول الله ﷺ عن قوله : «وجعلها كلمة باقية في عقبه».

قال: جعل الإمامة في عقب الحسين للظِلْم، يخرج من صلبه تسعة من الأئمة، منهم مهديّ هذه الأمة.

١. نفس المصدر /٣٢٣، ح
 ٢. نفس المصدر /٣٢٣، ح
 ٢. نن ت، م، ي، ر، المصدر: ولد.
 ٤. معاني الاخبار /١٣١ ـ ١٣٢، ح
 ١. الاحتجاج /٦٥.
 ٧. المناقب ٤٦/٤.

المفضّل بن عمر (١) قال : سألت الصادق للظِّلَم عن هـذه الآيـة . قـال : يـعني بـذلك : الإمامة ، جعلها في عقب الحسين للظِّل إلىٰ يوم القيامة .

فقلت : كيف صارت في ولد الحسين للتَّلج دون ولد الحسن للتَّلج ؟

فقال: إنّ موسى وهارون كانا نبيّين ومرسلين أخوين، فجعل الله النبوّة في صلب هارون دون صلب موسى.

ثمّ ساق الحديث إلىٰ قوله: وهـو الحكـيم فـي أفـعاله، لايُسأَل عـمّا يـفعل وهـم يُسأَلون.

و في شرح الآيات الباهرة <sup>(٢)</sup>: قال محمّد بن العبّاس الله حدّثنا عليّ بن محمّد الجعفيّ، عن أحمد بن القاسم الأكفانيّ، عن عليّ بن محمّد بن مروان، عن أبيه، عن أبان بن أبي عيّاش، عن سليم <sup>(٣)</sup>بن قيس قال: خرج علينا عليّ بن أبي طالب الله ونحن في المسجد، فاحتوشناه.

فقال: سلوني قبل أن تفقدوني، سلوني عن القرآن فإن في القرآن علم الأولين والآخرين، لم يدع لقائل مقالاً ولا يعلم تأويله إلا الله والراسخون في العلم، وليسوا بواحد، ورسول الله تكلي كان واحداً منهم علّمه الله سبحانه إيّاه، وعلّمنيه رسول الله تكلي ثمّ لايزال في عقبه <sup>(1)</sup> إلى يوم تقوم الساعة <sup>(0)</sup>. ثمّ قرأ<sup>(1)</sup>: «و بقيّة ممّا ترك آل موسى وآل هارون تحمله الملائكة». فأنا<sup>(1)</sup> من رسول الله تكلي بمنزلة هارون من موسى إلّا النبوّة، والعلم في عقبنا إلى أن تقوم الساعة. ثمّ قرأ: «وجعلها كلمة باقية في عقبه».

ثمّ قال: كان رسول الله ﷺ عقب إبراهيم، ونحن أهل البيت عقب إبراهيم وعقب محمّد صلّى الله عليهما.

١. نفس المصدر والموضع.
 ٢. تأويل الآيات الباهرة ٥٥٥/٢، ح ١٠.
 ٣. ق، ش، م، ت، ي، ر: سليمان.
 ٤. المصدر: تقيّته.
 ٥. ق، ش، المصدر: إلى يوم القيامة.
 ٢. البقرة /٢٤٨.
 ٧. في المصدر زيادة: بقيّة.

| قائق وبحرالغرائب | تفسير كنز الد |  | , , , , , , , , , |  |  | ۲۸ |
|------------------|---------------|--|-------------------|--|--|----|
|------------------|---------------|--|-------------------|--|--|----|

و قال أيضاً <sup>(۱)</sup>: حدَّثنا محمَّد بن الحسين بن عليِّ بن مهران <sup>(۳)</sup> قال : حدَّثني أبي ، عن أبيه ، عن الحسين <sup>(۳)</sup> بن سعيد ، عن محمَّد بن سنان ، عن أبي سلام ، عن سورة بن كليب ، عن أبي بصير ، عن أبي جعفر عليَّلا في قول الله تَعَلىّ : «وجعلها كلمة باقية في عقبه» قال : إنَّها في [عقب]<sup>(3)</sup> الحسين عليَّلا . فلم يزل هذا الأمر منذ أفضي إلى الحسين ينتقل من والد <sup>(٥)</sup> إلى ولد ، لا يرجع إلى أخ ولا إلى عمّ ، ولا يُعلَم أحد منهم خرج من الدنيا إلّا وله ولد ، وإنّ عبدالله بن جعفر خرج من الدنيا ولا ولد له <sup>(٣)</sup> ، ولم يمكن بين ظهراني أصحابه إلا شهراً .

﴿ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ ٢: يرجع من أشرك منهم بدعاء من وحّد.
﴿ بَل مَتَّعْتُ هَؤُلَاءِ ﴾ : هؤلاء المعاصرين للرسول من قريش
﴿ وَ آبَاءَهُمْ ﴾: بالمد في العمر والنعمة فاغترَوا بذلك ، وانهمكوا في الشهوات .

﴿ وَرَسُولٌ مُبِينٌ ﴾ ٢: ظاهر الرسالة بما له من المعجزات. أو مبيّن للتوحيد بالحجج والآيات.

﴿ وَلَمَّا جَاءَهُمُ الْحَقُّ ﴾ : ينبّههم عن الغفلة .

﴿ قَالُوا هَذَا سِحْرٌ وَ إِنَّا بِهِ كَافِرُونَ ﴾ ٢: زادوا شرارة ، فضموا إلىٰ شركهم معاندة الحقّ والاستخفاف به ، فسمّوا القرآن : سحراً ، وكفروا به واستحقروا الرسول ﷺ .

﴿ وَ قَالُوا لَوْلَا نُزُلَ هَذَا الْقُرآنُ عَلَىٰ رَجُلٍ مِنْ الْقَرْيَتَيْنِ ﴾ : من إحدى القريتين؛ مكّة، والطائف.

- ١١ نفس المصدر /٥٥٦، ح ١١.
   ٢. المصدر: محمّد بن الحسن بن عليّ بن مهزيار.
  - ٣. ت، م، ي، ر: الحسن. ٤. من المصدر مع المعقوفتين.
    - ه. ن: ولد.
- ٦. ق، ش: ولا يعلم أحد منهم إلا وله ولد، وإنَّ عبدالله خرج من الدنيا ولا ولد له. وفي ن، ت، م، لابـوجد «إلا وله ولد وإنَّ عبدالله بن جعفر خرج من الدنيا».

| ¥\$ | / سورة الزخرف . | ، عشر ا | زء الثانى | الجز |
|-----|-----------------|---------|-----------|------|
|-----|-----------------|---------|-----------|------|

﴿ عَظِيمٍ ﴾ ٢: بالجاه والمال ؛ كالوليد بن المغيرة ، وعروة بن مسعود الشقفيّ ، فإنّ الرسالة منصب عظيم لا يليق إلّا بعظيم ، ولم يعلموا أنّها روحانيّة تستدعي عظم (')

﴿ اَهُمْ يَقْسِمُونَ رَحْمَتَ رَبِّكَ ﴾ : إنكار، فيه تجهيل وتعجيب من تحكَمهم، والمراد بالرحمة : النبوّة.

﴿ نَحْنُ قَسَمْنَا بَيْنَهُمْ مَعِيشَتَهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا ﴾ : وهم عاجزون عن تدبيرها وهي خويصة أمرهم في دنياهم ، فمن أين لهم أن يتدبّروا في أمر النبوّه التي هي أعلى المراتب الإنسيّة !

وفي كتاب الاحتجاج <sup>(\*)</sup> للطبرسي الله : وعن أبي محمّد الحسن العسكريّ، عن أبيه الله قال : إنّ رسول الله تَنْلَلْهُ كان قاعداً ذات يوم بفناء الكعبة، إذ قال له عبدالله بن أميّة المخزوميّ، لو أراد الله أن يبعث إلينا رسولاً، لبعث أجلّ من فيما بيننا مالاً<sup>(\*)</sup> وأحسنه حالاً، فهلا<sup>(1)</sup> نزّل هذا القرآن الذي تزعم أنّ الله أنزله عليك وابتعثك به رسولاً، على رجل من القريتين عظيم، إمّا الوليد بن المغيرة بمكّة، وإمّا عروة بن مسعود الثقفيّ بالطائف.

فقال رسول الله تَنَاظِيد : وأمّا قولك : لولا تُزِّل هذا القرآن علىٰ رجل من القريتين عظيم، الوليد بن المغيرة بمكّة أو عروة بالطائف، فإنّ الله ليس يستعظم مال الدنيا ؛ كما تستعظمه أنت، ولا خطر له عنده ؛ كما له خطر عندك ؛ بل لو كانت الدنيا عنده تعدل جناح بعوضة ، لما سقى كافراً به مخالفاً له شربة ماء ، وليس قسمة الله إليك ، بل الله هو القاسم للرحمات والفاعل لما يشاء في عبيده وإمائه ، وليس هو ظَلَن ممّن يخاف أحداً ؟ كما تخاف أنت ، لماله وحاله فعرفته بالنبوة لذلك ، ولا ممّن يطمع في أحد في ماله أو

١. كذا في ن. و في غيرها: عظيم.
 ٢. الاحتجاج /٣٠.٣٩.٣٣.٣٣.
 ٣. ليس في ق.
 ٤. كذا في نور الثقلين ٤/٥٩٧، ح ٢٨. وفي النسخ والمصدر: فهل.

في حاله؛ كما تطمع أنت، فتخصّه بالنبوّة لذلك، ولا ممّن يحبّ أحداً محبّة الهـوىٰ؛ كما تحبّ أنت، فتقدّم من لايستحقّ التقديم، وإنّما معاملته بالعدل فلا يؤثر <sup>(۱)</sup>لأفضل مراتب الدين [وجلاله]<sup>(۲)</sup>إلّا الأفضل في طاعته والأجد<sup>ّ (۳)</sup> في خدمته، وكذا لايـؤخر في مراتب الدين [وجلاله]<sup>(۱)</sup>إلّا أشدّهم تباطؤاً عن طاعته.

وإذاكان هذا صفته، لم ينظر إلىٰ مال ولا إلىٰ حال، بل هذا المال والحال من تفضّله وليس لأحد من عباده عليه ضربة <sup>(ه)</sup>لازب<sup>(٢)</sup>، فلا يقال له : إذا تفضّلت بالمال على عبد فلابد أن تتفضّل عليه بالنبوّة أيضاً لأنّه ليس لأحد إكراهه علىٰ خلاف مراده، ولا إلزامه تفضّلاً لأنّه تفضّل قبله بنعمة.

ألا ترئ، يا عبدالله، كيف أغنىٰ واحداً وقبّح صورته، وكيف حسّن صورة واحد وأفقره، وكيف شرّف واحداً وأفقره وكيف أغنىٰ واحداً ووضعه، ثمّ ليس لهذا الغنيّ أن يقول: هلا أضيف إلىٰ يساري جمال فلان، ولا للجميل أن يقول: هلا أضيف إلىٰ جمالي مال فلان، ولا للشريف أن يقول: هلاً أضيف إلىٰ شرفي مال فلان، ولا للوضيع أن يقول: هلاً أضيف إلىٰ مالي <sup>(٧)</sup>شرف فلان، ولكنّ الحكم لله يقسم كيف يشاء ويفعل كما يشاء، وهو حكيم في أفعاله محمود في أعماله.

وذلك قوله: «وقالوا لولا نُزّل هذا القرآن علىٰ رجل من القريتين عـظيم» قـال الله: «أهم يقسمون رحمة ربّك» يا محمّد «نحن قسمنا بينهم معيشتهم في الحياة الدنيا».

فأحوجنا بعضاً إلىٰ بعض ، أحوج هذا إلىٰ مال ذلك وأحوج ذلك إلى سلعة هذا وإلىٰ خدمته . فترى أجلّ الملوك وأغنى الأغنياء محتاجاً إلىٰ أفقر الفقراء في ضرب من الضروب ، إمّا سلعة معه ليست معه ، وإمّا خدمة يصلح لها لايتهياً لذلك الملك أن

| ٢. ليس في ق، ش.   | <ol> <li>ا. في المصدر زيادة: إلا بالعدل.</li> </ol> |
|-------------------|-----------------------------------------------------|
| المصدر: الأجدى.   | ٣. ت:الأجلّ وفي ق، ش:الأحد. وفي                     |
| ٥. المصدر: ضريبة. | ٤. ليس في ق، ش.                                     |
| ٧. المصدر: ضيعتي. | ٦. أي ثابت.                                         |

يستغني إلاّ به، وإمّا باب من العلوم والحكم هو فقير إلىٰ أن يستفيدها من هذا [الفقير]<sup>(1)</sup>. فهذا الفقير<sup>(1)</sup> يحتاج إلىٰ مال ذلك الملك الغنيّ، وذلك الملك يحتاج إلىٰ علم هذا الفقير أو رأيه أو معرفته، ثمّ ليس للملك أن يقول: هلّا اجتمع إلىٰ مالي علم هذا الفقير، ولاللفقير أن يقول: هلّا اجتمع إلى معرفتي<sup>(1)</sup> وعلمي وما أتصرّف فيه من فنون الحكم مال هذا الملك الغني.

وفي مصباح الشريعة <sup>(1)</sup>: قال الصادق للظلم لو حلف القانع <sup>(٥)</sup> بتملّكه الدارين، لصدّقه الله تظلّ بذلك ولأبرّه <sup>(٢)</sup> لعظم شأن مرتبته في القناعة، ثمّ كيف لايقنع العبد بما قسم الله تظلّ له وهو يقول : «نحن قسمنا بينهم معيشتهم في الحياة الدنيا». فمن أذعن <sup>(٧)</sup> وصدّقه بما شاء ولما شاء <sup>(٨)</sup>بلا غفلة وأيقن بربوبيّته <sup>(١)</sup>، أضاف تولية الإقسام إلى نفسه بلا سبب، ومن قنع بالمقسوم استراح من الهمّ والكرب.

﴿ وَرَفَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضٍ دَرَجَاتٍ ﴾ : وأوقعنا بينهم التفاوت في الرزق وغيره.

المتَّخِذَ بَعْضُهُمْ بَعْضاً سُخْرِيًا ؟: ليستعمل بعضهم بعضاً في حوائد جهم، فيحصل بينهم تألف و تضام ينتظم بذلك نظام العالم، لا لكمال في الموسع ولا لنقص في المقتر. ثمّ إنّه لا اعتراض لهم علينا في ذلك ولا تصرّف، فكيف يكون فيما هو أعلىٰ منه.

- ﴿ وَرَحْمَتُ رَبِّكَ ﴾ : هذه ؛ يعني : النبوّة وما يتبعها.
  ﴿ خَيْرٌ مِمَّا يَجْمَعُونَ ﴾ ﴾: من حطام الدنيا، والعظيم من رُزق منها لا منه.
  وفي كتاب الاحتجاج <sup>(١١)</sup> للطبرسي، متّصلاً بآخر ما نقلنا عنه ؛ أعني : قوله : مال هذا
  - من المصدر.
     مصياح الشريعة /٢٠٢.
     المصدر: رأيي.
     المصدر: رأيي.
     كذا في المصدر. وفي النسخ زيادة: على الله.
     كذا في المصدر. وفي النسخ أيقن.
     كذا في المصدر. وفي النسخ أيقن.
     كذا في المصدر. وفي النسخ أيقن.
     كذا في المصدر. وفي النسخ الماله المالة علمة ومن أيقن بربه» بدل «بلا غفلة وأيقن بربوبيئته».

الملك الغنيّ . ثمّ قال : «و رفعنا بعضهم فوق بـعض درجـات ليـتّخذ بـعضهم بـعضاً سخريّاً» . ثمّ قال : يا محمد [قل لهم :]<sup>(1)</sup> «ورحمة ربّك خير ممّا يجمعون» ؛ [أي ما]<sup>(٢)</sup> يجمعه هؤلاء من أموال الدنيا . والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة .

﴿ وَلَوْلاَ أَنْ يَكُونَ النَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً﴾ : ولولا أن يرغبوا في الكفر، إذا رأوا الكفّار في سعة وتنعّم لحبّهم الدنيا، فيجتمعوا عليه.

﴿ لَجَعَلْنَا لِمَنْ يَكْفُرُ بِالرَّحْمَٰنِ لِبُيُوتِهِمْ سُقُفاً مِنْ فِضَّةٍ وَ مَعَارِجَ ﴾ : ومصاعد، جمع معرج

وقرئ <sup>(\*)</sup>: «معاريج» جمع معراج. (عَلَيْهَا يَظْهَرُونَ) ٢: يعلون السطوح لحقارة الدنيا. و «لبيوتهم» بدل من «لمن» بدل الاشتمال، أو علّه؛ كقولك: و هبت له ثوباً لقميصه. وقرأ<sup>(1)</sup> ابن كثير وأبو عمرو: «سَقْفاً» اكتفاء بجمع «البيوت». وقرئَ<sup>(0)</sup>: «سُقْفاً» وهو لغة في «سقف».

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(٢)</sup>: وقوله ﷺ: «ولولا أن يكون الناس أمّة واحدة» أي علىٰ مذهب واحد. «لجعلنا لمن يكفر بالرحمن لبيوتهم سقفاً من فضّة ومعارج عليها يظهرون» قال: المعارج الذي يظهرون بها<sup>(٧)</sup>.

وفي كتاب علل الشرائع <sup>(٨)</sup>: أبي ﷺ قال: حدَّثنا سعد بن عبدالله، عـن أحـمد بـن محمّد، عن الحسن بن محبوب، عن عبدالله بن غالب [الأسدي]<sup>(١)</sup>[عن أبيه]<sup>(١١)</sup>، عن سعيد بن المسيّب قال: سألت عليّ بن الحسين ﷺ عن قول الله ﷺ: «ولولا أن يكون الناس أمّة واحدة».

١ و٢. من المصدر. ٦. تفسير القمي ٢٨٤/٢. ٨. العلل /٥٨٩، ح ٢٣. ١٠. ليس في ق، ش.

فقال ('): عنى بذلك : أمّة محمّد ﷺ أن يكونوا علىٰ دين واحد كفّاراً كلّهم «لجعلنا لمن يكفر بالرحمٰن لبيوتهم سقفاً من فضّة ومعارج عليها يظهرون».

ولو فعل ذلك بأمّة محمّد ﷺ لحزن المؤمنون وغمّهم ذلك، ولم يناكحوهم ولم يوارثوهم.

وفي أصول الكافي <sup>(٢)</sup>: عدَّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن ابن محبوب، عن عبدالله بن غالب، عن أبيه، عن سعيد بن المسيِّب قال عليِّ بن الحسين عليَّظ وذكر كما نقلنا عن كتاب العلل.

... إلىٰ قوله: «و معارج عليها يظهرون» فإنّه ليس في أصول الكافي. ﴿ وَلِبَيُوتِهِمْ أَبُوَاباً وَسُرُراً عَلَيْهَا يَتَّكِنُونَ ﴾ ؟: أي أبواباً وسرراً من فضّة. ﴿ وَزُخْرُفاً ﴾: وزينة، عطف علىٰ «سقفاً». أو ذهباً، عطفاً علىٰ محلّ من «فضّة».

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(٣)</sup>، متّصلاً بقوله : «عليها يظهرون» . قـال : «ولبيوتهم أبواباً وسرراً عليها يتّكئون وزخرفاً» قال : البيت المزخرف بالذهب .

قال الصادق للللاغ : ولو فعل الله ذلك لما آمن أحد، ولكنّه جعل [في المؤمنين أغنياء، وفي الكافرين فقراء، و]<sup>(٤)</sup>في المؤمنين فقراء وفي الكافرين أغنياء، ثمّ امتحنهم بالأمر والنهي والصبر والرضا.

وفي كتاب علل الشرائع <sup>(ه)</sup>، بإسناده إلىٰ منصور بن يونس قال : قال أبو عبدالله لللله قال الله ﷺ: لولا أن يجد عبدي المؤمن في نفسه <sup>(٦)</sup>، لعصّبت الكافر بعصابة من ذهب .

وفي أصول الكافي <sup>(٧)</sup>: عليّ بن إبراهيم، عن محمّد عن عيسيٰ، عن يـونس، عـن محمّد بن سنان، عن العلاء، عن ابن أبي يعفور، عن أبي عـبدالله للﷺ قـال: إنّ فـقراء

- ١. ف ق، ش، زيادة: يعني.
   ٣. تفسير القمي ٢٨٤/٢.
   ٥. العلل /٢٠٤، ح ٧٤.
   ٧. الكافي ٢٦٠/٢، ح ١.
- ۲. الكافي ۲٦٥/۲، ح ٢٣.
   ٤. يوجد في ق، المصدر.
   ٦. أي يخطر بباله شيء.

المؤمنين (') يتقلّبون (')في رياض الجنّة قبل أغنيائهم أربعين خريفاً.

ثمّ قال : سأضرب لك مثل ذلك ، إنّما [مثل ذلك]<sup>(٣)</sup> مثل سفينتين مُـرّ بـهما عـليٰ عاشر<sup>(2)</sup> فنظر في إحديْهما<sup>(٥)</sup> فلم ير فيها شيئاً<sup>(٢)</sup> فقال : أسربوها<sup>(٧)</sup>، ونظر في الأخرىٰ فإذا هي موقورة<sup>(٨)</sup> فقال : احبسوها.

وبإسناده <sup>(٩)</sup> قال : قال أبو عـبدالله للﷺِّ : لولا إلحـاح المـؤمنين عـلى الله فـي طـلب الرزق، لنقلهم من الحال التي هم فيها إلى حال أضيق منها.

وبإسناده (١٠) إلىٰ سعدان قال : قال أبو عبدالله الله الله عنه الله الله على يلتفت يوم القيامة إلىٰ فقراء المؤمنين شبيهاً بالمعتذر إليهم، فيقول :

وعزّتي وجلالي، ما أفقرتكم في الدنيا من هوان بكم عليَّ، ولترون ما أصنع بكم اليوم، فمن زوّد [أحداً]<sup>(١١)</sup> منكم في دار الدنيا معروفاً، فخذوا بيده وأدخلوه الجنّة.

قال: فيقول رجل منهم: يا ربّ، إنّ أهل الدنيا تنافسوا في دنياهم فنكحوا <sup>(١٢)</sup>النساء ولبسوا الثياب الليّنة وأكـلوا الطـعام وسكـنوا الدور وركـبوا المشـهور مـن الدوابّ، فأعطني مثل ما أعطيتهم.

فيقول تعالىٰ : لك ولكلَ عبد منكم <sup>(١٣)</sup>مثل ما أعطيت أهل الدنيا منذ كانت الدنيا إلىٰ أن انقضت الدنيا سبعون ضعفاً .

عدّة من أصحابنا (١٢)، عن سهل بن زياد، عن إبراهيم بن عقبة ، عن إسماعيل بن سهل

وإسماعيل بن عباد، جميعاً، يرفعانه إلىٰ أبي عبدالله للظلِّ قال: ماكان من ولد أدم مؤمن إلا فقيراً ولاكافر إلا غنيّاً، حتَىٰ جاء إبراهيم للظِّر فعال: «ربّـنا لا تـجعلنا فـتنة للـذين كفروا» (١). فصيّر الله في هؤلاء أموالاً وحاجة، [و في هؤلاء أموالاً وحاجة] (٢).

عدَّة من أصحابنا <sup>(٣)</sup>، عن أحمد بن محمَّد بن خالد، عن عثمان بن عيسىٰ، عمّن ذكره، عن أبي عبدالله عليه الله عليه الله تقليه الله تقليه الله الله تقليم الله تقليم الله عليه الله بخليه الله فجلس إلى رسول الله تقليه الله عليه عليه معسر <sup>(٧)</sup> درن الشوب <sup>(٨)</sup> فيجلس إلى جنب الموسر، فقبض الموسر ثيابه من تحت فخذيه.

فقال له رسول الله ﷺ : أخفت أن يمسَّك من فقره شيء ؟

- [قال: لا.
- قال: فخفت أن يصيبه من غناك شيء ؟](\*)
  - قال: لا.
  - قال: فخفت أن يوسّخ ثيابك؟
    - قال: لا.
  - قال: فما حملك علىٰ ما صنعت ؟

قال: يا رسول الله ﷺ إنّ لي قريناً يزيّن لي كلّ قبيح ويـقبّح لي كـلّ حسـن، وقـد جعلت له نصف مالي . فقال رسول الله ﷺ للمعسر : أتقبل ؟

- قال : لا .
- ١. الممتحنة /٥.
- ٣. نفس المصدر /٢٦٢، ح ١١. ٥. الموسر: الغنيّ . ٧. ليس في ن.
  - ٩. من المصدر .

٤. ليس في ق، ش.
 ٦. ليس في ق.
 ٨. درن الثوب درناً: وسخ.

٢. يوجد في ق، ش، المصدر.

فقال له الرجل : ولِمَ ؟ قال : أخاف أن يدخلني ما دخلك .

وبإسناده <sup>(١)</sup>إلىٰ حفص بن غياث : عن أبي عبدالله للللهِ قال : في مناجاة موسى لللهِ [يا موسى]<sup>(٢)</sup>إذا رأيت الفقر مقبلاً فقل : مرحباً بشعار الصالحين ، وإذا رأيت الغنىٰ مقبلاً فقل : ذنب عُجُلت عقوبته .

عليّ بن إبراهيم <sup>(٣)</sup>، عن أبيه، عن النوفليّ، عن السكونيّ، عن أبي عبدالله للظِّلاِ قال: قال رسول الله ﷺ: طوبيٰ للمساكين بالصبر، وهم الذين يـرون مـلكوت السـموّات [والأرض]<sup>(3)</sup>.

وبإِسناده <sup>(ه)</sup> قال <sup>(r)</sup>: قال النبيّ ﷺ : يا معشر المساكين، طيبوا نفساً وأعطوا الله الرضا من قلوبكم يثبكم الله علىٰ فقركم، فإِن لم تفعلوا فلا ثواب لكم.

محمّد بن يحيى <sup>(٧)</sup>، عن أحمد بن محمّد بن عيسىٰ ، عن إبراهيم <sup>(٨)</sup> الحذّاء ، عن محمّد بن صغير <sup>(١)</sup>، عن جدّه شعيب [عن مفضّل]<sup>(١١)</sup> قال : [قال]<sup>(١١)</sup> أبو عبدالله طلِّلاِ : لولا إلحاح هذه الشيعة علىٰ الله في طلب الرزق ، لنقلهم من الحال التي هم عليها إلىٰ ما هو أضيق منها .

وبإسناده (١٣) إلىٰ المفضّل بن عمر : عن أبي عبدالله للظِّلا قال : إنّ الله ليعتذر إلىٰ عبده المؤمن المحوج في الدنيا ؛ كما يعتذر الأخ إلىٰ أخيه ، فيقول : وعزّتي ، ما أحوجتك في الدنيا من هوان كان بك عليَّ ، فارفع هذا السجف (١٣) فانظر إلىٰ ما عوّضتك من الدنيا .

١. نفس المصدر /٢٦٣، ح ١٢.
 ٢. من المصدر.
 ٣. نفس المصدر /٢٦٣، ح ١٢.
 ٩. نفس المصدر /٢٦٣، ح ١٤.
 ٢. ليس في ق.
 ٧. نفس المصدر /٢٦٣، ح ١٢.
 ٨. في، ن، ت، م، ي، ر، زيادة: بن.
 ٩. ن، ي، ر: صغير.
 ٩. ن، ي، ر: صغير.
 ٢. نفس المصدر /٢٦٤، ح ٨.

فيرفع فيقول : ما ضرّني ما منعتني مع ما عوّضتني . عدّة من أصحابنا<sup>(١)</sup>، عن أحمد بن محمّد بن خالد ، عن عشمان بس عيسىٰ ، عس مبارك غلام شعيب قال : سمعت أبا الحسن موسىٰ عليّلاً يقول : إنّ الله يقول : إنّي لم أغن الغنيّ لكرامة به عليَّ ، ولم أفقر الفقير لهوان به عليَّ ، وهو ممّا ابتليت به الأغنياء بالفقراء<sup>(٢)</sup> ولولا الفقراء<sup>(٣)</sup>، لم يستوجب الأغنياء الجنّة .

عدَّة من أصحابنا<sup>(٤)</sup>، عن سهل بن زياد، عن عليِّ بن أسباط، عمّن ذكره، عن أبي عبدالله لللِلِا قال: الفقر الموت الأحمر.

فقلت لأبي عبدالله للظِّلا : الفقر من الدينار والدرهم ؟

- قال : لا، ولكن من الدِّين . ﴿ وَإِنْ كُلُّ ذَلِكَ لَمَّا مَتَاعُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا ﴾ : «إن» هي المخفّفة ، و«اللاّم» هي الفارقة . وقرأ<sup>(ه)</sup> حمزة وعاصم وهشام : «لمّا» بالتشديد ، بمعنى : إلّا و «إن» نافية .
  - و قرئی <sup>(۲)</sup> به <sup>(۲)</sup> مع «إن» و «ما».
    - ﴿ وَالْآخِرَةُ ﴾ : خير .

جُنْدَ رَبِّكَ لِلْمُتَقِينَ ﴾

وفيه دلالة علىٰ أنَّ العظيم هو العظيم في الآخرة لا في الدنيا، واشعار بما لأجله لم يجعل ذلك للمؤمنين حتَّىٰ يجتمع الناس علىٰ الإيمان، وهو أنَّه تمتّع قليل بـالإضافة إلى مالهم في الآخرة مخلّ به في الأغلب لما فيه من الآفات قلّ من يتخلّص عنها؛ كما أشار إليه بقوله:

﴿ وَ مَنْ يَعْشُ عَنْ ذِكْرِ الرَّحْمٰنِ ﴾: يتعام ويعرض عنه، لفرط اشتغاله بالمحسوسات وانهما كه في الشهوات.

١. نفس المصدر /٢٦٤، ح ٢٠.
 ٢. ق، ش، ت، م، ي، ر: بالفقر.
 ٣. ق، ش، م، ر: الفقر.
 ٣. أي بـ الأله.

| كنز الدقائق وبحرالغرائب | تفسير ۲ | ۳۸ |
|-------------------------|---------|----|
|-------------------------|---------|----|

وقرئ ((): «يعشَ» بالفتح ؛ أي يعم. يقال : عَشِيَ : إذاكان في بصره آفة (). وعشى : إذا تعشَى بلا آفة ؛ كعرج وعرّج . وقرئ (<sup>٣)</sup>: «يعشو» علىٰ أنّ «من» موصولة . (نَقَيِّضْ لَهُ شَيْطَاناً » : يوسوسه ويغويه دائماً . وقرأ (<sup>2)</sup> يعقوب بالياء ، علىٰ إسناده إلىٰ ضمير الرحمن . ومن رفع «يعشو» ينبغي أن يرفعه . و «التقيّض» الإتاحة ، قيّض الله فلاناً لفلان <sup>(٥)</sup>: جاء به . (فَهُوَ لَهُ قَرِينٌ ﴾ () ﴿ وَإِنَّهُمْ لَيَصُدُّونَهُمْ عَنِ السَّبِيلِ » : عن الطريق الذي من إحقّه أن إ<sup>(٢)</sup> يُسبَل.

وجمع الضميرين للمعنى، إذ المراد : جنس العاشي ، والشيطان المقيّض لهم . وفي كتاب الخصال <sup>(٧)</sup>: فيما علّم أميرالمؤمنين عليَّلا أصحابه من الأربعمائة باب ممّا يصلح للمسلم في دينه ودنياه : من تصدّى <sup>(٨)</sup>بالإثم أعشى <sup>(١)</sup>عن ذكرالله <sup>(١١)</sup>. من ترك الأخذ عمّن <sup>(١١)</sup>أمرالله بطاعته ، يُضِ

﴿ وَيَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ مُهْتَدُونَ ﴾ ٢: الضمائر الثلاثة (١٣): الأوّل له (١٤)، والباقيان للشيطان ؛ أي يحسبون أنّ الشياطين يهتدون فيتّبعونهم ، والمراد : رؤساء الضلالة وعلماء السوء . ﴿ حَتَّىٰ إِذَا جَاءَنَا ﴾ : أي العاشي .

- ٢. ليس في م، ي، ر.
  ٥. ليس في ق، ش.
  ٧. الخصال /٦٣٣-٦٣٤، ح ١٠.
  ٩. المصدر: عشى.
  ٩. المصدر: عشى.
  ١٢. أي الضمائر الموجودة في الفقرة الماضية من الآية.
- ١. نفس المصدر والموضع.
   ٣ و٤. نفس المصدر والموضع.
   ٦. ليس في ي.
   ٨. المصدر: صدى.
   ٩. أي أعرض عنه.
   ١٢. فيض له ؛ أي قدر وهياً له.
   ١٤. أي للعاشى.

وقرأ (١) الحجازيّان وابن عامر وأبوبكر : «جاءانا» ؛ أي العاشي والشيطان . ﴿ قَالَ ﴾ : أي العاشي للشيطان .

﴿ يَا لَيْتَ بَيْنِي وَبَيْنَكَ بُعْدَ الْمَشْرِقَيْنِ ﴾ : بعد المشرق والمغرب، فخُلّب المشرق وتُنّي، وأضيف البعد إليها.
﴿ فَبِنْسَ الْقَرِينُ ﴾ ٢: أنت.

وفي روضة الكافي <sup>(٢)</sup>، خطبة لأميرالمؤمنين لل<sup>ظلا</sup> وهي خطبة الوسيلة، يقول فيها: ولئن تقمّصها دوني الأشقيان ونازعاني فيما ليس لهما بحقّ وركباها ضلالة واعتقداها جهالة، فلبنس ما عليه وردا<sup>(٣)</sup>، ولبنس ما لأنفسهما مهّدا، يتلاعنان في دورهما، ويتبرّأ كلّ منهما من صاحبه، يقول<sup>(٤)</sup> لقرينه إذا التقيا: «يا ليت بيني وسينك سعد المشرقين فبنس القرين». فيجيبه الأشقىٰ علىٰ رثوثة: يا ليتني لم اتّخذك خليلاً، لقد أضللتني عن الذكر بعد إذ جاءني، وكان الشيطان للإنسان خذولاً<sup>(٥)</sup>. فأنا الذكر الذي عنه ضل<sup>(٢)</sup>.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم<sup>(٧)</sup>: حدَّثنا جعفر بن أحمد قال: حدَّثنا عبدالكريم [بن عبدالرحيم]<sup>(٨)</sup>، عن محمّد بن عليّ، عن محمّد بن الفضيل، عن أبي حمزة الشماليّ، عن أبي جعفر ط<sup>ظِلِا</sup> قال:نزلت هاتان الآيتان هكذا:«حتَّىٰ إذا جاءانا<sup>(٢)</sup>»؛ يعني فلاناً وفلاناً، يقول أحدهما لصاحبه حين يراه: «يا ليت بيني وبينك بعد المشرقين فبنس القرين».

- ﴿ وَلَنْ يَنْفَعَكُمُ الْيَوْمَ ﴾ : أي :ما أنتم عليه من التمنّي .
  ﴿ وَلَنْ يَنْفَعَكُمُ الْيَوْمَ ﴾ : أي الدنيا ، بدل من اليوم .
  - أنوار التنزيل ٣٦٧/٢.
    - ۳. ت:وزرا.
  - ٥. إشارة للآية ٢٨، ٢٩ من سورة الفرقان.
    - ٧. تفسير القمّي ٢٨٦/٢.
      - ٩. المصدر: جاءنا.

- ۲. الكافي ۲۷/۸ ۲۸، ح ٤.
- ٤. في، ق، ش، زيادة: صاحبه. ٦. ن، ت، م، ي، ر: صدّ.
  - ۲. ۵، ۵، ۵، ۹، ۵، ۱. هد.
    - ٨. من المصدر.

﴿ أَنَّكُمْ فِي الْعَذَابِ مُشْتَرِكُونَ ﴾ ٢: لأنّ حقّكم أن تشتركوا (١) أنتم وشياطينكم في العذاب ؛ كما كنتم مشتركين في سببه.

ويجوز أن يُسنَد الفعل إليه، بمعنى: ولن ينفعكم اشتراككم في العذاب؛ كما ينفع الواقعين في أمر صعب معاونتهم في تحمّل أعبائه وتقسّمهم بمكابدة عنائده،إذا لكلّ منكم مالا تسعه طاقته(٢).

وقرئَ (٣): «إِنَّكم» بالكسر، وهو يقوّي الأوّل.

وفي شرح الآيات الباهرة<sup>(1)</sup>: قال<sup>(0)</sup> محمّد بن العبّاس الله : حدّثنا أحمد بن القاسم، عن أحمد بن محمّد السيّاريّ، عن محمّد بن خالد البرقيّ، عن أبي أسلم، عن أيّـوب البزّاز، عن جابر، عن أبي جعفر للله قال: «ولن ينفعكم اليوم إذ ظلمتم» آل محمد حقّهم «أنّكم في العذاب مشتركون».

﴿ أَفَأَنْتَ تُسْمِعُ الصَّمَّ أَوْ تَهْدِي الْعُمْيَ ﴾ : إنكار تعجيب من أن يكون هو الَّذي يقدر علىٰ هدايتهم بعد تمرّنهم علىٰ الكفر واستغراقهم في الضلال، بحيث صار عشاهم عمىٰ مقروناً بالصمم (<sup>1)</sup>.

قيل<sup>(٧٧</sup>:كان رسول الله ﷺ يتعب نفسه في دعاء قمومه وهم لا يريدون إلّا غميّاً، فنزلت.

< وَمَنْ كَانَ فِي ضَلاَكٍ مُبِينٍ ﴾ ٢: عطف علىٰ «العمي» باعتبار تغاير الوصفين. وفيه إشعار بأنّ الموجب لذلك تمكّنهم في ضلال لايخفي.

﴿ **فَإِمَّا نَذُهبَنَّ بِكَ ﴾** : أي فإن قبضناك قبل أن نبصّرك عذابهم، و«ما» مـزيدة مـؤكدة بمنزلة لام القسم في استجلاب النون المؤكّدة.

- ۱. ق، ت، م، ي، ر؛ تشركوا.
  - ٣. أنوار التنزيل ٣٦٧/٢.
  - ہ. لیس فی ق، ش، م.
- ٧. نفس المصدر والموضع.

٢. ليس في ق، ش، م.
 ٤. تأويل الآيات الباهرة ٥٥٧/٢، ح ١٣.
 ٦. كذا في أنوار التنزيل ٣٦٧/٢. وفي النسخ: بالصم.

﴿ فَإِنَّا مِنْهُمْ مُنْتَقِمُونَ ﴾ ٢٠ بعذاب في الدنيا وفي الأخرة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم الله (` متّصلاً بقوله : «فبئس القرين» . فقال الله لنبيّه ﷺ : قل لفلان وفلان وأتباعهما : «لن ينفعكم اليوم إذ ظلمتم» آل محمّد حقّهم «أنّكم في العذاب مشتركون» .

ثمّ قال لنبيّه ﷺ : «أفأنت تسمع الصمّ أو تهدي العمي ومن كان في ضلال مبين ، فإِمّا نذهبنّ بك فإنّا منهم منتقمون» ؛ يعني : من فلان وفلان .

حدَّثني <sup>(٣)</sup> أبي ، عن القاسم بن محمّد ، عن سليمان بن داود المنقريّ ، عن يحييٰ بن سعيد ، عن أبي عبدالله للظِلا قال : «فإِمّا نذهبن بك» يا محمّد [من مكّة]<sup>(٣)</sup>إلى المدينة فإِنّا رادّوك إليها ، و منتقمون منهم بعليّ بن أبي طالب للظِّلا .

وفي مجمع البيان<sup>(٤)</sup>: «فإِمّا نذهبنّ بك» (الآية) روي: أنّه أري ماتلقى أمّته بعده،فما زال منقبضاً ولم ينبسط ضاحكاً حتّىٰ لقي الله.

وروى<sup>(ه)</sup> جابر بن عبدالله الأنصاريّ قال: إنّي لأدناهم من رسول الله ﷺ في حجّة الوداع بمنى حتّىٰ قال: لألفينّكم <sup>(٢)</sup> ترجعون بـعدي كـفّاراً يـضرب بـعضكم رقـاب بعض،و أيم الله، لئن فعلتموها لتعرفنّني في الكتيبة التي تضاربكم.

ثمّ التفت إلىٰ خلفه فقال : أو عليّ أو عليّ [ثلاث مرّات]<sup>(٧)</sup>. فرأينا أنّ جبرئيل غمزه فأنزل الله علىٰ إثر ذلك : «فإمّا نذهبنّ بك فإِنّا منهم منتقمون» بعليّ بن أبي طالب للظِّلِا .

وفي تفسير فرات بن إبراهيم <sup>(٨)</sup> قال : حدَّثنا أبوالقاسم [العلويّ]<sup>(٩)</sup> قبال : حدَّثنا فرات بن إبراهيم الكوفيّ قال : حدَّثنا الفضل بن يوسف القصبانيّ قال : حدَّثني إبراهيم

- ١. ليس في ق.
   ٢. ليس في ق.
   ٣. من المصدر ٢٨٤.
   ٣. من المصدر والموضع.
   ٣. أي لأجدكم. وفي ق، ش، م: لألقينكم.
   ٧. من المصدر.
  - ٩. من المصدر.

بن الحكم بن ظهير قال : حدّثنا <sup>(١)</sup> أبي ، عن <sup>(١)</sup> السدّيّ ، عن أبي مالك ، عن ابن عبّاس ، في قوله تعالىٰ «فإِمّا نذهبنّ بك فإِنَا منهم منتقمون» قال : بعليّ بن أبي طالب طلِّلاً .

وفي شرح الآيات الباهرة <sup>(٣)</sup>: حدَّثنا أحمد بن محمّد بن موسى النوفليّ ، عن عيسىٰ بن مهران ، عن يحيىٰ بن حسن بن فرات ، بإسناده إلىٰ حرب <sup>(١)</sup> بن أبي الأسود الدؤليّ ، عن عمّه أنّه قال : إنّ النبيّ ﷺ [قال :]<sup>(٥)</sup>لمّا نزلت «فإِمّا نذهبنَ بك فإِنّا منهم منتقمون» ؛ أي بعليّ طلِّلاٍ كذلك حدّثني جبرئيل .

وقال أيضاً <sup>(٢)</sup>: حدَّثني عبدالعزيز بن يحيئ، عن المغيرة بن محمَّد، عن عبدالغفَّار بن محمَّد، عن منصور بن أبي الأسود، عن زياد بن المنذر، عن عديّ بن ثابت قال : سمعت ابن عبّاس يقول : ما حسدت قريش عليّاً عليَّلا بشيء مممّا سبق له أشدَ ممّا وجدت يوماً ونحن عند رسول الله عَيَّلَيْ فقال : كيف أنتم [معشر قريش]<sup>(٢)</sup>لوقد كفرتم من بعدي فرأيتموني في كتيبة أضرب وجوهكم بالسيف ؟ فهبط عليه جبرئيل فقال :قل إن شاءالله أو علىّ.

فقال:إن شاء الله أو على للطِّنج .

وقال أيضاً <sup>(٨)</sup>: حدَّثني الحسين بن أحمد، عن محمَّد بن عيسى، عن يونس بن عبدالرحمن بن سالم، عن أبيه، عن أبي عبدالله لللِّلا في قول الله: «فإِمَّا نذهبنَ بك فإِنَّا منهم منتقمون» [قال:]<sup>(١)</sup>قال الله: أنتقم بعليَّ للَّلا يوم البصرة <sup>(١٠)</sup>وهو اليوم <sup>(١١)</sup>الذي وعد الله رسوله.

وقال أيضاً (١٢): حدَّثنا عليَّ بن عبدالله، عن إبراهيم بن محمد، عن عليَّ بن هلال،

ليس في ق، ش، م.
 تأويل الآيات الباهرة ٥٩٩/٢، ح١٧.
 ق: الحرث.
 من المصدر، ح ١٨.
 من المصدر، ح ١٨.
 من المصدر، ح ١٩.
 من المصدر، ح ١٩.

الجزء الثاني عشر / سورة الزخرف ٤٣..... عن محمّد بن الربيع قال: قرأت علىٰ يوسف الأرزق حتّىٰ انتهيت في الزخرف «فإِمّا نذهبنَ بك فإِنَّا منهم منتقمون». قال: يا محمّد، أمسك. فأمسكت. فقال يوسف : قرأت علىٰ الأعمش ، فلمَّا انتهيت إلىٰ هذه الآية قال : يا يـوسف ، أتدري فيمن نزلت ؟ قلت: الله أعلم. قال : نزلت في عليّ بن أبي طالب عليَّةٍ : «فإِمّا نذهبنّ بك فإِنّا منهم» بعليّ «منتقمون» محيت والله من القرآن، اختلست والله من القرآن. ﴿ أَوْ نُبِيَنَّكَ الَّذِى وَعَدْنَاهُمْ ﴾ : أو إن أردنا أن نريك ما وعدناهم. وقرأ<sup>(۱)</sup> يعقوب برواية رويس : «أونرينك» بإسكان النون، وكذا «نذهبن». ﴿ فَإِنَّا عَلَيْهِمْ مُقْتَدِرُونَ ﴾ ٢: لا يفو توننا. ﴿ فَاسْتَمْسِكْ بِالَّذِي أُوحِيَ الَيْكَ ﴾ : من الآيات والشرائع . وقرئَ <sup>(٢)</sup>: «أوحىٰ» علىٰ البناء للفاعل، وهو الله. < إِنَّكَ عَلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيم » (): لاعوج له . وفي أصول الكافي ("): محمّد بن يحيئ ، عن محمّد بـن الحسين ، عـن النضربن شعيب، عن خالد بن ماد (٢)، عن محمّد بن الفضل (٥)، عن الثماليّ، عن أبي جعفر الله ا قال: أو حيَّ الله إلىٰ نبيَّه تَبَيُّهُ : «فاستمسك بالَّذي أو حي إليك إنَّك علىٰ صراط مستقيم». قال :إنَّك علىٰ ولاية عليَّ التَّلْج . وعلي التَّلْج هو الصراط المستقيم. وفي شرح الآيات الباهرة (^): [قال محمّد بن العبّاس ٢ : ](٧) حدّثنا عليّ بن عبدالله، أنوار التنزيل ٣٦٧/٢. ۲. نفس المصدر/۳۳۷.

- ٣. الكافي /٤١٦ ـ ٤١٧، ح ٢٤. ٤. كذا في المصدر وجامع الرواة ٢٩٢/١ . وفي النسخ : مارد. ٥. قي : القضيل.
  - ٧. ليس في ق ، ش ، م .

عن إبراهيم بن محمّد، عن عليّ بن هلال، عن الحسن بن وهب، عن جابر بن يزيد، عن أبي جعفر لللهِ في قول الله تبارك وتعالىٰ : «فاستمسك بالذي أو حي إليك» قال : في عليّ بن أبي طالب لللهِ <sup>(۱)</sup>.

وروى علي بن عبدالله عن ابراهيم بن محمّد عن علي بن هلال عن جابر بن يزيد عن أبي جعفر عليًّ في قول الله تكلّ: فاستمسك بالذي أوحي إليك» فقال : في علي بن أبي طالب عليًّ .

وروى الشيخ محمّد بن يعقوب <sup>(\*)</sup>، عن محمّد بن يحيئ، عن محمّد بن الحسين عن النضر بن شعيب، بإسناده إلى محمّد بن الفضل <sup>(\*)</sup>، عن أبي حمزة الثماليّ، عن أبي جعفر عليّلا قال: أوحى الله إلى نبيّه تَقَيّلاً: «فاستمسك بالذي أوحي إليك» في ولاية عليّ عليّلا «إنّك على صراط مستقيم». [وعليّ هو الصراط المستقيم<sup>(3)</sup>]. (وإنّهُ لَذِكْرَ لَكَ»: لشرف لك.

< وَلِقَوْمِكَ وَسَوْفَ تُسْأَلُونَ ﴾ ؟: أي عنه يوم القيامة ، وعن قيامك بحقَّه.

وفي أصول الكافي <sup>(ه)</sup>: الحسين بن محمّد، عن معلى بن محمّد، عن الوشّاء، عن عبدالله بن عجلان، عن أبي جعفر طلِّلاٍ في قوله : «و إنّـه لذكـر لك ولقـومك وسـوف تُسألون».

قال أبو جعفر للله : نحن قومه، ونحن المسؤولون.

الحسين بن محمّد <sup>(7)</sup>، عن معلى بن محمّد، عن محمّد بن أورمة، عـن عـليّ بـن حسّان، عن عمّه عبدالرحمن بن كثير قال: قلت لأبي عبدالله للظِّلا : قوله : «و إنّه لذكرلك ولقومك وسوف تُسألون».

٤. في ن، ت، ي، رزيادة وهي مكرّر نفس الحديث.
 ٢. نفس المصدر ٥٦١/٥٦٠، ح ٢٢.
 ٤. من المصدر.
 ٢. نفس المصدر. ح ٢.

قال: إيّانا عنى، ونحن أهل الذكر، ونحن المسؤولون.

عدَّة من أصحابنا<sup>(۱)</sup>، عن أحمد بن محمَّد، عن الحسين بن سعيد، عن النضر بن سويد، عن عاصم بن حميد، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله للللا في قول الله تكلى: «وإنَّه لذكرلك ولقومك وسوف تُسالون». فرسول الله تَنْظَلَمُ وأهل بيته المسؤولون، وهم أهل الذكر.

أحمد بن محمّد <sup>(٢)</sup>، عن الحسين بن سعيد، عن حمّاد، عن ربعي ، عن الفضيل ، عن أبي عبدالله للظِلِّ في قول الله تظنّ: «و إنّه لذكر لك ولقومك وسوف تُسألون» قال : «الذكر القرآن» ونحن قومه ، ونحن المسؤولون .

محمّد بن الحسين وغيره <sup>(٣)</sup>، عن سهل، عن محمّد بن عيسى ومحمّد بن يحيئ ومحمّد بن الحسين، جميعاً، عن محمّد بن سنان، عن إسماعيل بن جابر، و<sup>(٤)</sup>عبدالكريم بن عمرو، عن عبدالحميد بن أبي الديلم، عن أبي عبدالله للظِّر ونقل حديثاً طويلاً، يقول فيه : وسمّى الله القرآن : ذكراً، فقال : «وإنّه لذكر لك ولقومك وسوف تُسألون».

عليّ بن إبراهيم <sup>(ه)</sup>، عن صالح بن السنديّ <sup>(٢)</sup>، عن جعفر بن بشير، عـن أبـان بـن عثمان، عن أبي بصير قال: سألت أبا جعفر اللَّلِاِ عن شهادة ولد الزنا تجوز؟ فقال: لا.

فقلت: إنّ الحكم بن عيينة يزعم أنّها تجوز! فقال: اللهمّ لاتغفر ذنبه، ما قال الله للحكم <sup>(٧)</sup>: «و إنّه لذكر لك ولقومك» فليذهب الحكم يميناً وشمالاً، فوالله، لايؤخذ العلم إلّا من أهل بيت نزل عليهم جبرئيل.

١. نفس المصدر /٢١١، ح٤.
 ٢. نفس المصدر /٢١١، ح٤.
 ٣. نفس المصدر ٢٩٣ ـ ٢٩٥، ح٣.
 ٤. نفس المصدر /٢٩٠، ح٣.
 ٥. نفس المصدر /٢٩٠، ح٥.
 ٧. نيس في ق، ش، م.

٤٦ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(١)</sup>: حدّثنا محمّد بن جعفر قال : حدّثنا يحييٰ بن زكريّا ، عن عليّ بن حسّان ، عن عبدالرحمٰن بن كئير ، عن أبي عبدالله طليَّلاً قال : قلت له قوله : «وإنّه لذكر لك ولقومك وسوف تُسألون» .

فقال: «الذكر» القرآن، ونحن قومه، ونحن المسؤولون.

وفي بصائر الدرجات <sup>(٢)</sup>: العبّاس بن معروف ، عن حمّاد بن عيسىٰ ، عن عمر <sup>(٣)</sup> بن يزيد قال : قال أبو جعفر عليّلاً في قوله : «وإنّه لذكر لك ولقومك وسوف تُسألون» قال : «الذكر» <sup>(٤)</sup> رسول الله عَيَّلاً . واهل بيته أهل الذكر ، وهم المسؤولون .

يعقوب بن يزيد <sup>(ه)</sup>، عن <sup>(٢)</sup>ابن أبي عمير، عن ابن أذينة، عن بريد بن <sup>(٧)</sup>معاوية، عن أبي جعفر للظلم في قول الله تعالىٰ : «وإنَّه لذكر لك ولقومك وسوف تُسألون». قال : إنَّما عنانا بها. نحن أهل الذكر، ونحن المسؤولون.

وفي شرح الآيات [الباهرة <sup>(٨)</sup>: قال محمّد بن العبّاس ﷺ : إ<sup>(٩)</sup> حدّثنا محمّد بن القاسم، عن الحسين بن الحكم، عن حسين بن <sup>(١٠)</sup> نصر، عن أبيه، عن أبان بن أبي عيّاش، عن سُليم بن قيس، عن عليّ ﷺ قال : قوله : «وإنّه لذكر لك ولقومك وسوف تُسألون». فنحن قومه، ونحن المسؤولون.

وقال أيضاً (١٠): حدّثنا عبدالعزيز بن يحيىٰ، عن محمّد بن عبدالرحمنٰ بن سلام، عن أحمد بن عبدالله، عن أبيه، عن زرارة قال : قلت لأبي جعفر عليَّلا : قوله تعالىٰ : «وإنّهُ لذكر لك ولقومك وسوف تُسألون».

قال: إيّانا عني، ونحن أهل الذكر، ونحن المسؤولون.

- ا. تفسير القمي ٢٨٦٧٢.
  - ٣. ق : عمرو .
- ه. نفس المصدر، ح ٨.
  - ٧. المصدر: عن.
- ٩. ليس في ق، ش، م.
- نفس المصدر، ح ۲٦.

۲. البصائر /٥٨، ح ١٧.
 ٤. ليس في ن، ت، م، ي، ر، المصدر.
 ٦. في ق، ش، زيادة: عمر.
 ٨. تأويل الآيات الباهرة ٢١/٢٥، ح ٢٣.

وقال أيضاً <sup>(١)</sup>: حدَّثنا الحسين بن عامر، عن محمَّد بن الحسين، عن ابن فضّال، عن أبي جميلة، عن محمَد <sup>(٢)</sup> الحلبيّ [عن أبي عبدالله طلَّلاً]<sup>(٣)</sup> قال: قوله: «و إنّه لذكر لك و لقومك وسوف تسألون». فرسول الله تَتَمَلَلاً [الذكر]<sup>(٤)</sup> وأهل بيته أهل الذكر، وهم المسؤولون أمر الله الناس أن <sup>(٥)</sup> يسألونهم، فهم ولاة الناس وأولاهم بهم، فليس يحلّ لأحد من الناس أن يأخذ هذا الحقّ الذي افترضه الله لهم.

وقال أيضاً <sup>(7)</sup>: حدَّثنا الحسين بن أحمد، عن محمّد بن عيسيٰ، عن يوسف، عـن صفوان، عن أبي عبدالله اللهِ قال: قلت له: قوله تعالىٰ : «وإنّه لذكرلك ولقومك وسوف تَسألون» [مَن هم]<sup>(۷)</sup>؟

قال: نحن هم.

وروي <sup>(٨)</sup>عن محمّد بن خالد البرقيّ، عن الحسين بن يوسف <sup>(٩)</sup>، عن أبيه، عن ابني القاسم، عن عبدالله، عن أبي عبدالله للظِّلِا في قوله: «و إنّه لذكر لك ولقـومك وسـوف تُسألون».

قال: قوله : «ولقومك» ؛ يعني : عليّاً أميرالمؤمنين عليّلاً . «وسوف تُسألون» عن ولايته. ﴿ وَاسْأَلْ مَنْ أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رُسُلِنَا ﴾ : واسأل رسل <sup>(١٠)</sup> أممهم وعلماء دينهم. وفي شرح الآيات الباهرة <sup>(١١)</sup>: روى من طريق العامّة أبو نعيم الحافظ ، أنّ النبيّ عَيَّلَاً ليلة أسري [به إلى السماء]<sup>(١١)</sup> جمع الله بينه وبين الأنبياء، ثمّ قال له : سلهم ، يا محمّد ، علىٰ ماذا بعثتم ؟

لغس المصدر، ح ٢٥.
 من المصدر مع المعقوفتين.
 من المصدر مع المعقوفتين.
 من المصدر، ح ٢٦.
 ليس في المصدر، ح ٢٦.
 ليس في ق، ش، م.
 ليس في ق، ش.
 ليس في ق. ش.
 المصدر: سيف.
 المصدر: سيف.

فقالوا: بعثنا علىٰ شهادة أن لاإله إلّا الله، والإقرار بنبوّتك، والولاية لعـليّ بـن أبـي طالب للظِّلا .

محمّد بن العبّاس على <sup>(۱)</sup> عن جعفر بن محمّد الحسنيّ<sup>(۲)</sup>، عن عليّ بن إبراهيم القطّان، عن عبّاد بن يعقوب، عن محمّد بن فضيل، عن محمّد بن سويد، عن علقمة، عن عبدالله بن مسعود قال : قال لي رسول الله تَقَلِّلُهُ في حديث الإسراء : فإذا ملك قـد أتاني، فقال : يا محمّد، سل من أرسلنا من قبلك من رسلنا على ماذا بعثتم ؟

> فقلت لهم: معاشر الرسل والنبيّين، علىٰ ماذا بعثكم الله قبلي؟ قالوا: علىٰ ولايتك [يا محمّد]<sup>(٣)</sup>، وولاية عليّ بن أبي طالب لط<sup>ينيل</sup>.

الحسن بن أبي الحسن الديلميّ<sup>(٤)</sup>، بإسناده، عن رجاله إلىٰ محمّد بن مروان قال: حدّثنا السائب بإسناده إلىٰ ابن عبّاس قال: قال رسول الله يَنْزِلْمُ : لما عُرِج بي إلىٰ السماء انتهىٰ بي المسيرمع جبرئيل إلىٰ السماء الرابعة، فرأيت بيتاً من ياقوت أحمر.

فقال لي جبرتيل: يا محمّد، هذا البيت المعمور خلقه الله قبل خلق السماوات والأرض بخمسين ألف عام، فصلّ فيه. فقمت للصلاة وجمع الله النبيّين والمرسلين، فصفّهم جبرئيل صفّاً فصلّيت بهم.

فلمًا سلّمت أتاني آت من عند ربّي، فقال: يا محمّد، ربّك يقرئك السلام، ويقول لك: سل الرسل علىٰ ماذا أرسلتم من قبل<sup>(٥)</sup>؟

قالوا: علىٰ ولايتك، وولاية عليّ بن أبي طالب الله الله وذلك قوله: «واسأل من أرسلنا من قبلك من رسلنا».

ومن طريق العامّة : عن أبي نعيم الحافظ <sup>(٦)</sup>، عن محمّد بن حميد، يرفعه عن أبسن عبّاس في تفسير قوله تعالىٰ : «واسأل من أرسلنا من قبلك من رسلنا» قـال : قـال

١. نفس المصدر، ح ٢٩.
 ٢. المصدر: الحسيني.
 ٣. ليس في ق، ش، م.
 ٤. نفس المصدر /٢٣٥، ح ٣٠.
 ٥. المصدر: قبلي،

النبيَّ ﷺ : لمّا جمع الله بيني وبين الأنبياء ليلة الإسراء.قال الله : سلهم، يا محمّد، علىٰ ما بعثتم ؟

قالوا:بعثنا الله علىٰ شهادة أن لاإله إلاّ الله، والإِقرار <sup>(1)</sup> بنبوّتك، وعلىٰ الولاية لعليّ بن أبي طالب لل<sup>يلي</sup>ر .

ومن طريق الخاصّة: روى الشيخ محمّد بن يعقوب <sup>(٢)</sup>، عن أحمد بن محمّد، عن الحسن بن محبوب، عن محمّد بن الفضيل، عن أبي الحسن لللهِ قال: ولايـة عـليّ مكتوبة في جميع صحف الأنبياء، ولم يبعث الله <sup>(٣)</sup> رسولاً إلّا بنبوّة محمّد ﷺ ووصيّة عليّ لللهِ .

وروي أيضاً<sup>(4)</sup>، عن محمّد بن أحمد<sup>(6)</sup>، عن سلمة بـن الخطّاب، عـن عـليّ بـن سيف<sup>(7)</sup>، عن العبّاس بن عامر، عـن أحـمد بـن رزق العـمشاني<sup>(٧)</sup>، عـن محمّد بـن عبدالرحمٰن، عن أبي عبدالله عليَّلاٍ قال: ولايتنا ولاية الله التي لم يبعث الله نبيّاً إلّا بها.

وروى الشبيخ أبوجعفر الطوسي الله <sup>(٨)</sup> في أماليه مسنداً <sup>(١)</sup>، عن محمّد بن سنان،عن طلحة بن زيد، عن جعفر بن محمّد الصادق، عن أبيه، عن جدّه الله قال: قال رسول الله ﷺ: ما قبض الله نبيّاً حتّى أمره أن يوصي إلى أفضل عترته من عصبته، أمرني أن أوصي.

فقلت: إلىٰ من، يا ربّ ؟

فقال: أوص يا محمّد، إلىٰ ابن عمّك عليّ بن أبي طالب اللِّلا فإِنّي قد أثبتَه في الكتب السالفة، وكتبت فيها: أنّه وصيك، وعلىٰ ذلك أخذت ميثاق الخلائق ومواثيق أنبيائي

١. في ق زيادة: بولايتك.
 ٢. نفس المصدر /٥٦٥، ح ٢٢.
 ٣. ليس في ق.
 ٥. المصدر: يحين.
 ٢. ق،ش، م: يوسف.
 ٧. المصدر: الغمشاتي.
 ٩. ليس في ق، ش.

ورسلي، أخذت مواثيقهم لي بالربوبية، ولك يا محمّد بالنبوّة، ولعليّ بن أبي طالب بالولاية.

وروى الشيخ محمّد بن يعقوب<sup>(1)</sup>، عن محمّد بن يحييٰ، عن عبدالله بن محمّد بن عيسيٰ، عن محمّد بن عبدالحميد، عن يونس بـن يـعقوب، عـن عُـبدالأعـليٰ قـال: سمعت أبا عبدالله طلِّلاٍ يقول: ما من نبيّ جاء قطّ إلّا بمعرفتنا وتفضيلنا علىٰ من سوانا.

وروي <sup>(٢)</sup> مسنداً مرفوعاً، عن جابربن عبدالله أنَّه قال: قـال لي رسـول الله تَنْظَلَمُ : يـا جابر، أيّ الإخوة أفضل؟

قال : قلت : البنين (٣) من الأب والأمّ .

فقال : إنّا معاشر الأنبياء، إخوة وأنا أفضلهم، وأحبّ الإخوة إليّ عليّ بن أبي طالب لللِّلا فهو عندي أفضل من الأنبياء، فمن زعم أنّ الانبياء أفضل منه فقد جعلني أقلّهم، ومن جعلني أقلّهم فقد كفر، لأنّي لم أتّخذ عليّاً أخاً إلّا لما علمت من فضله وأمرني ربّي بذلك.

وروى المفضّل بن محمّد المهلبيّ<sup>(٤)</sup>، عن رجاله مسنداً، عن محمّد بن ثابت قال : حدّ ثني أبوالحسن موسى اللهِ قال : قال رسول الله ﷺ لعليّ : أنا رسول الله المبلّغ عنه ، و أنت وجه الله و <sup>(٥)</sup> المؤتمّ به ، فلا نظير لي إلّا أنت ، ولا مثل لك إلّا أنا .

﴿ أَجَعَلْنَا مِنْ دُونِ الرَّحْمٰنِ آلِهَة**َ يُعْبَدُونَ ﴾ ۞**: هـل حكـمنا بـعبادة الأوثـان، وهـل جاءت في ملّة من مللهم؟

والمراديه: الاستشهاد بإجماع الأنبياء علىٰ التوحيد، والدلالة علىٰ أنّه ليس بـبدع أبدعه فيُكذَّب ويعادىٰ له، فإِنّه كان أقوى ما حملهم علىٰ التكذيب والمخالفة.

- نفس المصدر ١٣٦٠، ح ٣٦.
   ٢٠ نفس المصدر ١٣٦٠، ح ٢٧.
  - ٣. كذا في المصدر. وفي ن، م، ش: النبيّين. وفي سائر النسخ: البنيين.
  - ٤. نفس المصدر /٥٦٧، ح ٣٨. ٥٠ ليس في المصدر.

| ٥١ | • |  |  | , | • | • |  |  | • | , | • | , | , | , . |  | • | • | • | • | · | · | • | , | • |  |  | • | • | • | • | • | , | • | ئ | برأ | - | الز | ĩ | ر. | سو | 1 | y | عث | ۰, | ى | 1 | 31 | زء | ÷ | 31 |
|----|---|--|--|---|---|---|--|--|---|---|---|---|---|-----|--|---|---|---|---|---|---|---|---|---|--|--|---|---|---|---|---|---|---|---|-----|---|-----|---|----|----|---|---|----|----|---|---|----|----|---|----|
|    |   |  |  |   |   |   |  |  |   |   |   |   |   |     |  |   |   |   |   |   |   |   |   |   |  |  |   |   |   |   |   |   |   |   |     |   |     |   |    |    |   |   |    |    |   |   |    |    |   |    |

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(١)</sup>: حدَّثني أبي ، عن الحسن بـن محبوب ، عـن أبـي حمزة الثماليّ ، عن أبي الربيع قال : حججت مع أبي جعفر طلِّلا في السنة التي حجّ فيها هشام بن عبدالملك ، وكان معه نافع بن الأزرق مولىٰ عمر بن الخطّاب ، فنظر نافع إلىٰ أبي جعفر طلِّلا في ركن البيت وقد اجتمع إليه الناس .

فقال [لهشام]<sup>(٢)</sup>: يا أميرالمؤمنين ، من هذا الذي تتكافأ<sup>(٣)</sup> عليه [الناس]<sup>(٤)</sup>؟ فقال : هذا نبيّ أهل الكوفة ، محمّد بن عليّ بن الحسين بن عليّ بن أبي طالب المَوْظِّ . فقال نافع : لأئتيه فأسألنّه عن مسائل لايجيبني فيها إلّا نبيّ أو وصبي نـبيّ [أو ابـن وصيّ]<sup>(٥)</sup>.

فقال هشام: فاذهب إليه فاسأله، فلعلُّك أن تخجله.

فجاء نافع فاتكى علىٰ الناس ثمّ أشرف علىٰ أبي جعفر عليه فقال : يا محمّد بن عليّ ، إنّي قرأت التوراة والإنجيل والزبور والفرقان ، وقد عرفت حلالها وحرامها ، وقد جنتك أسألك عن مسائل لايجيبني فيها إلّا نبيّ أو وصي نبيّ أو ابن وصي نبيّ . فرفع إليه أبو جعفر عليه رأسه ، فقال : سل . فقال : أخبرني كم بين عيسىٰ ومحمّد عليه من سنة ؟ فقال : أخبرك بقولى أو بقولك ؟

فقال : أخبرني بالقولين جميعاً . فقال : أمّا بقولي فخمسمائة سنة ، وأمّا بقولك فستّمائة سنة . فقال : فأخبرتي عن قول الله : «و اسأل من أرسلنا من قبلك من رسلنا» (الآية) من ذا الذي سأله <sup>(7)</sup> محمّد وكان بينه وبين عيسيٰ خمسمائة سنة ؟

٢٨٤/٢ ٢٨٤/٢.
 ٢٨٤/٢ ٢٨٤/٢.
 ٢٠ تفسير القمّي ٢٨٤/٢ ٢٨٥٢.
 ٣٠ كذا في المصدر، وفي النسخ: تتكافى،
 ٢٠ كذا في المصدر، وفي النسخ: تتكافى،
 ٣٠ كذا في المصدر، وفي النسخ، تتكافى،

قال: فتلا أبو جعفر على هذه الآية (1): «سبحان الذي أسرى بعبده ليلاً من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى الذي باركنا حوله لنريه من آياتنا»، فكان من الآيات التي أراها الله محمّداً حين أسري به إلى بيت المقدس أن حشر الله له الأولين والآخرين من النبيّين والمرسلين، ثمّ أمر جبرئيل فأذن شفعاً وأقام شفعاً، ثمّ قال في إقامته: حيّ على خير العمل، ثمّ تقدّم محمد تَتَنْ فصلّى بالقوم، فأنزل الله عليه: «واسأل من أرسلنا من قبلك من رسلنا» (الآية).

فقال رسول الله تَنْظَلْمُ : علىٰ ما تشهدون، وما كنتم تعبدون؟

فقالوا: نشهد أن لاإله إلّا الله وحده لا شريك له، وأنَّك رسول الله ﷺ أخِذت علىٰ ذلك مواثيقنا وعهودنا.

قال نافع: صدقت، يا ابن رسول الله. يا أبا جعفر، أنتم والله أوصياء رسول الله ﷺ وخلفاؤه في التوراة، وأسماؤكم في الإنجيل وفي الزبور وفي الفسرقان، وأنستم أحقّ بالأمر من غيركم.

وفي روضة الكافي <sup>(٢)</sup>: عدّة من أصحابنا، عن أحمد بـن محمّد بـن خـالد، عـن الحسن بن محبوب، عن أبي حمزة ثابت بن دينار الثـماليّ وأبـي مـنصور، عـن أبـي الربيع، مثله.

... إلىٰ قوله : قال نافع : صدقت . من غير تغيير وحذف مغيّر للمعنى .

وفي كتاب الاحتجاج <sup>(٣)</sup> للطبرسي : عن أميرالمؤمنين حديث طويل ، يقول فيه : وأمّا قوله : «و اسأل من أرسلنا من قبلك من رسلنا» . فهذا من براهين نبيّنا تَقْطَلُمُ التي آتاه الله إياها وأوجب به الحجّة علىٰ سائر خلقه ، لأنه لما ختم به الأنبياء وتجعله الله رسولاً إلى جميع الأمم وسائر الملل خصّه بالارتقاء إلىٰ السماء عند المعراج ، وجمع له يومئذ الأنبياء ، فعلم منهم ما أرسلوا به وحملوه من عزائم الله وآياته وبراهينه ، فأقر

۲. الكافي ۱۲۰/۸، ح ۹۴.

- ١. الإسراء //.
- ٣. الاحتجاج /٢٤٨. ٢٤٩.

الأجمعون <sup>(1)</sup> بفضله وفضل الأوصياء والحجج في الأرض من بعده وفضل شيعة <sup>(1)</sup> وصيّه من المؤمنين والمؤمنات الذين سلّموا لأهل الفضل فضلهم، ولم يستكبروا عن أمرهم، وعرف من أطاعهم وعصاهم من أممهم وسائر من مضى ومن غبر أو تقدّم أو تأخير.

﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مُوسَىٰ بِآيَاتِنَا اِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَمَلاَتِهِ فَقَالَ اِنِّي رَسُولُ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ ؟: يريد باقتصاصه: تسلية الرسول، ومناقضة قولهم: «لولا نُزّل هذا القرآن علىٰ رجل من القريتين عظيم». والاستشهاد بدعوة موسى إلى التوحيد.

﴿ فَلَمَّا جَاءَهُمْ بِآيَاتِنَا إِذَا هُمْ مِنْهَا يَ<mark>ضْحَكُونَ ﴾ ۞</mark>: (فاجؤوا لوقت ضحكهم منها؛ أي)<sup>(٣)</sup> استهزؤوا بها أوّل ما رأوها ولم يتَأمّلوا فيها.

﴿ وَمَا نُرِيهِمْ مِنْ آيَةٍ إِلَّا هِيَ اَكْبَرُ مِنْ أَخْتِهَا ﴾ :]<sup>(٤)</sup> إلّا وهبي بـالغة أقـصىٰ درجـات الإعجاز، بحيث يحسب الناظر فيها أنّها أكبر ممّا يقاس إليـها مـن الآيـات ؛ والمـراد : وصف الكلّ بالكبر ؛ كقولك : رأيت رجالاً بعضهم أفضل من بعض .

> أو إلا وهي مختصّة بنوع من الإعجاز، مفضّلة علىٰ غيرها بذلك الاعتبار. ﴿ **وَاَخَذْنَاهُمْ بِالْعَدَ**ابِ ﴾ : كالسّنين والطوفان والجراد.

< لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ ٢: علىٰ وجه يرجى رجوعهم.

﴿ وَقَالُوا يَا آيُّهَ السَّاحِرُ﴾: نادوه بـذلك في تـلك الحـال لشّـدة شكـيمتهم وفـرط حماقتهم، أو لأنّهم كانوا يسمّون العالم الباهر: ساحراً.

وقرأ<sup>(0)</sup>ابن عامر بضمّ الهاء.

﴿ ادْعُ لَنَا رَبَّكَ بِمَا عَهِدَ عِنْدَكَ ﴾ : بعهده عندك من النبوّة . أو من أن يستجيب دعوتك .
أو أن يكشف العذاب عمّن اهتدى . أو بما عهد عندك فوفيت به ، وهو الإيمان والطاعة .

١. المصدر: وأقرّوا أجمعون.
 ٢. ليس في م.
 ٢. ليس في م.
 ٥. أنوار التنزيل ٣٨٦/٢.

٥٤ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

إِنَّتَا لَمُهْتَدُونَ ﴾ ٢: إن تدع لنا فيكشف عنًا العذاب. ﴿ فَلَمَّا كَشَفْنَا عَنْهُمُ الْعَذَابَ إِذَا هُمْ يَنْكُثُونَ ﴾ ٢٠: فاجؤوا نكث عهدهم بالاهتداء. ﴿ وَنَادَىٰ فِرْعَوْنَ ﴾ : بنفسه ، أو بمناديه . < فِي قَوْمِهِ» : في مجمعهم، أو فيما بينهم بعد كشف العذاب عنهم مخافة أن يؤمن بعضهم. ﴿ قَالَ يَا قَوْمِ ٱلَيْسَ لِي مُلْكُ مِصْرَ وَهٰذِهِ الْأَنْهَارُ ﴾ : أي أنهار النيل. قيل (1): معظمها أربعة : نهر الملك ، ونهر طولون ، ونهر دمياط ، ونهر تنيس . ﴿ تَجْرِي مِنْ تَحْتِي ﴾ : تحت قصري ، أو أمري ، أو بين يدي في جناني . و«الواو» إمّا عاطفة «لهذه الأنهار» علىٰ «الملك» و«تجري» حال منها، أو واو حـال و«هذه» مبتدأ و«الأنهار» و«تجرى» خبرها. أَفَلاً تُبْصِرُونَ ﴾ ٢: ذلك. ﴿ أَمْ أَنَّا خَيْرٌ ﴾ : مع هذه الأملاك والبسطة ﴿ مِنْ هٰذَا الَّذِي هُوَ مَهِينٌ ﴾ : ضعيف حقير لا يستعدَّ للرئاسة . من المهانة ، وهي القلَّة. ﴿ وَلَا يَكَادُ يُبِينُ ﴾ ٢: الكلام لما به من الرتَّة (٢)، فكيف يصلح للرسالة. و«أم» إمّا منقطعة والهمزة فيها للتقرير، إذ قدّم من أسباب فيضله. أو متّصلة علىٰ إقامة المسبّب مقام السبب، والمعنى : أفلا تبصرون أم تبصرون فتعلمون أنّي خير منه. وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(٣)</sup>: «ولايكاديبين» قال: لم يبيّن الكلام. ﴿ فَلَوْ لاَ ٱلْقِيَ حَلَيْهِ ٱسْوِرَةٌ مِنْ ذَهَبٍ ﴾ : أي فهلا ألقي عليه مقاليد الملك إن كان صادقاً . قيل<sup>(1)</sup>: إذا كانوا إذا سوّ دوا<sup>(٥)</sup> رجلاً سوّ روه وطوّ قوه بسوار وطوق من ذهب. و«أساورة» جمع إسوار (^)، بمعنىٰ : السوار، علىٰ تعويض التاء من ياء أساوير، وقد قرئ به .

١. نفس المصدر والموضع.
 ٢. أي العجمة في اللسان، وهي اللغة والتردّد في اللطق.
 ٣. تفسير القمي ٢٨٥/٢.
 ٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: سؤروا.
 ٢. ن، م، ي، ر: أسورة.

وقرأ<sup>(۱)</sup> يعقوب وحفص: «أسورة»، وهي جمع سوار. وقرئَ <sup>(۲)</sup>أساور، جمع أسورة. و«ألقئ [عليه أسورة» و«أساور»]<sup>(۳)</sup>عليٰ بناء الفاعل، وهو الله.

وفي نهج البلاغة <sup>(2)</sup>: ولقد دخل موسى بن عمران، ومعه أخوه هارون، علىٰ فرعون وعليهما مدارع الصوف وبأيديهما العصي، فشرطا له إن أسلم بقاء ملكه ودوام عزّه، فقال: ألا تعجبون من هذين يشرطان لي دوام العزّ وبقاء الملك، وهما بما ترون من حال الفقر والذلة، فهلاَ ألقي عليهما أساورة من ذهب؟ إعظاماً للذهب وجمعه،

ولو أراد الله سبحانه لأنبيائه حيث بعثهم أن يفتح لهم كنوز الذهبان، ومعادن<sup>(ه)</sup> العقيان<sup>(٢)</sup>، ومغارس الجنان، وأن يحشر معهم طيور السماء ووحوش الأرضين لفعل، ولو فعل لسقط البلاء وبطل الجزاء واضمحلّت الأنباء<sup>(٧)</sup>، ولما وجَبَ للقابلين<sup>(٨)</sup>أجور المبتلين، ولا استحقّ المؤمنون ثواب المحسنين، ولا لزمت الأسماء معانيها.

ولكنّ الله سبحانه جعل رسله أولي قوّة في عزائمهم، وضعفةً فيما ترىٰ الأعين من حالاتهم، مع قناعة تملأ القلوب والعيون غنيّ، وخصاصة تملأ الأبصار والأسماع أذيّ.

ولو كانت الأنبياء أهل قوّة لا ترام، وعزّة لاتضام، وملك تُمَدّ نحوه أعناق الرجال، [وتشدّ إليه عقد الرحال]<sup>(١)</sup> لكان ذلك أهون علىٰ الخلق في الاعتبار، وأبـعد لهـم فـي الاستكبار، ولآمنوا عن رهبة قاهرة لهم، أو رغبة مائلة بهم، فكانت السيّئات مشتركة، والحسنات مقتسمة.

ولكنَّ الله أراد أن يكون الآتباع لرسله، والتصديق بكتبه، والخشوع لوجبهه،

١ و٢. نفس المصدر والموضع. ٣. ليس في ق، ش، م. ٤. النهج /٢٩١ ـ ٢٩٢، الخطبة ١٩٢. ٥. في ق زيادة: الأعيان. ٦. أي الذهب. ٨. كذا في المصدر، وفي النسخ: واضمحل الأبناء. ٨. كذا في المصدر، و في النسخ: للقائلين. ٩. ليس في ق، ش. ٥٦ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

والاستكانة لأمره، والاستسلام لطاعته، أموراً له خاصّة لايشوبها من غيرها شائبة، وكلّما كانت البلوي والاختبار أعظم، كانت المثوبة والجزاء (') أجزل.

أَوْ جَاءَ مَعَةُ الْمَلاَتِكَةُ مُقْتَرِنِينَ ﴾ ٢: مقرونين يعينونه أو يصدّقونه، من قرنته به، فاقترن. أو متقارنين، من اقترن، بمعنى: تقارن.

﴿ فَاسْتَخَفَّ قَوْمَهُ ﴾ : فطلب منهم الخفّة في مطاوعته . أو فاستخفّ أحلامهم .

﴿ إِنَّهُمْ كَانُوا قَوْماً فَاسِقِينَ ﴾ ٢: فلذلك أطاعوا ذلك الفاسق .

< فَلَمَّا آسَفُونَا ﴾ : أغضبونا بالإفراط في العناد والعصيان . منقول من أسف : إذا اشتدً غضبه .

﴿ انْتَقَمْنَا مِنْهُمْ فَأَغْرَقْنَاهُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ ٢: في اليمّ.

في كتاب التوحيد <sup>(٢)</sup>، بإسناده إلىٰ أحمد بن أبي عبدالله، [عن أبيه]<sup>(٣)</sup> رفعه إلىٰ أبي عبدالله على قول الله : «فلمًا آسفونا انتقمنا منهم» قال : إنَّ الله لا يأسف كأسفنا، ولكنّه خلق أولياء لنفسه يأسفون ويرضون، وهم مخلوقون مدبَّرون، فجعل رضاهم لنفسه رضى وسخطهم لنفسه سخطاً، وذلك لأنّه جعلهم الدعاة إليه والأدلاّء عليه، فلذلك صاروا كذلك، وليس أنَّ ذلك يصل إلىٰ الله كما يصل إلىٰ خلقه، ولكن هذا معنى ما قال من ذلك.

وقد قال أيضاً : من أهان لي وليّاً ، فقد بارزني بالمحاربة ودعاني إليها . وقال أيضاً<sup>(1)</sup>: «من يطع الرسول فقد أطاع الله» وقال أيضاً<sup>(0)</sup>: «إنّ الذين يبايعونك إنّما يبايعون الله». وكلّ هذا وشبهه علىٰ ما ذكرت لك ، وهكذا الرضا والغضب وغيرهما من الأشياء ممّا يشاكل<sup>(7)</sup>ذلك .

١. في ق، ش، م، زيادة: أعظم و.
 ٢. التوحيد /١٦٩ ـ ١٦٩، ح ٢.
 ٣. من المصدر.
 ٥. الفتح /١٠.

ولو كان يصل إلىٰ المكوِّن الأسف والضجر، وهو الذي أحدثهما وأنشأهما، لجاز لقائل أن يقول: إنَّ المكوَّن يبيد يوماً ما، لأنَه إذا دخله الضجر والغضب دخله التغيّر، فإذا دخله التغيّر لم يؤمن عليه الإبادة.

ولو كان ذلك كذلك لم يُعرَف المكوَّن [من المكوَّن]<sup>(1)</sup>، ولاالقادر من المقدور، ولا الخالق من المخلوق، تعالىٰ الله عن هذا القول علوّاً كبيراً، هو الخالق للأشياء لا لحاجة، [فإذا كان لا لحاجة]<sup>(1)</sup> استحال الحدّ والكيف فيه. فافهم [ذلك إن شاء الله تعالى]<sup>(1)</sup>.

وفي أصول الكافي<sup>(٤)</sup>: محمّد بن يحيئ، عن محمّد بن الحسين، عن محمّد بن إسماعيل بن بزيع، عن عمّه حمزة بن بزيع، عن أبي عبدالله عليّلا في قول الله : «فلمّا أسفونا انتقمنا منهم» فقال : إنَّ الله لا يأسف كأسفنا، ولكنّه خلق أولياء لنفسه يأسفون ويرضون، وهم مخلوقون مربوبون، فجعل رضاهم رضا نفسه وسخطهم سخط نفسه، لأنّه جعلهم الدعاة إليه \_وذكر الئ آخر ما نقلنا عن كتاب التوحيد من غير تغيير وحذف مغيّر للمعنى.

﴿ فَجَعَلْنَاهُمْ سَلَفاً ﴾ : قدوة لمن بعدهم من الكفار يهتدون بهم في استحقاق مثل عقابهم. مصدر نعت به، أو جمع سالف ؛ كخدم وخادم.

وقرأ<sup>(0)</sup> حمزة والكسائيّ بضمّ السين واللام، جمع سليف كرغف [ورغيف]<sup>(٢)</sup>. أو سالف؛ كصبر [جمع صابر]<sup>(٧)</sup>: أو سلف؛ كخشب.

وقرئَ <sup>(٨)</sup>: «سلفاً» بإبدال ضمّة اللام فتحة . أو علىٰ أنّه جمع سلفة ؛ أي ثلّة سلفت . ﴿ وَمَثَلاً لِلْآخِرِينَ ﴾ ٢٠ وعظة لهم . أو قصّة عجيبة تسير مسير الأمثال لهم ، فيقال : مثلكم مثل قوم فرعون .

- ۱. ليس في م، ي، ر.
- ۳. ليس في ق ، ش ، م .
- ٥. أنوار التنزيل ٣٦٩/٢.
  - ٧. من المصدر.

- ۲. يوجد في ق، ش، المصدر.
   ٤. الكافي ١٤٤/١، ح٦.
   ٦. من المصدر.
  - ٨. نفس المصدر والموضع.

﴿ وَلَمَّا ضُرِبَ ابْنُ مَرْيَمَ مَثَلاً ﴾: قيل <sup>(١)</sup>: أي ضربه ابن الزبعرى لمّا جادل رسول الله تَنْتُنُ في قوله : «إنّكم وما تعبدون من دون الله حصب جهنّم». أو غيره بأن قال : النصارى أهل كتاب، وهم يعبدون عيسى ويزعمون أنّه ابن الله، والملائكة أولى بذلك.

وقيل <sup>(\*)</sup>: معناه لمّا ضرب وصف ابن مريم شبيهاً في العذاب بالآلهة ؛ أي فيما قالوا على زعمهم ، وذلك أنّه لمّا نزل قوله : «إنّكم وماتعبدون من دون الله حصب جهنّم» قال المشركون : قد رضينا بأن تكون آلهتنا حيث يكون عيسى ، فإن كان عسيى في النار كذلك آلهتنا .

وقيل <sup>(٣)</sup>: إنّ النبيّ ﷺ لمّا مدح المسيح وأمّه، وأنّه كآدم في الخـاصيّة، قـالوا: إنّ محمّداً يريد أن نعبده؛ كما عبدت النصاريٰ عيسي.

- < إِذَا قَوْمُكَ ﴾ : قريش .
- ﴿ مِنْهُ ﴾: من هذا المثل.
- ﴿ يَصِدُونَ ﴾ ٢: يضجَون فرحاً، لظنَّهم أنَّ الرسول عَظَة صار ملزماً به.

وقرأ<sup>(1)</sup> نافع وابن عامر والكسائي بالضمّ، من الصدود؛ أي يـصدّون عـن الحـقّ ويعرضون عنه.

وقيلا (٥): هما لغتان ، نحو : يعكِفُ ويعكُفُ .

وفي كتاب معاني الأخبار (<sup>(7)</sup>: حدَّثنا محمَّد بن الحسن بن أحمد بـن الوليـد قـال : حدَّثنا محمَّد بن الحسن الصفَّار ، عن العبَّاس بن معروف ، عـن الحسين بـن يـزيد النوفليّ ، عن اليعقوبيّ ، عن عيسى بن عبدالله الهاشميّ ، عن أبيه ، عن جدَه قال : قـال النبيّ ﷺ في قوله : «ولمَّا ضرب ابن مريم مثلاً إذا قومك منه يصدّون» قال : الصدود في العربيّة : الضحك .

١ و٢. نفس المصدر والموضع.
 ٣. مجمعالبيان ٥٢/٥ ـ ٥٣.
 ٤ و٥. أنوار التنزيل ٣٦٩/٢.

| ٥٩ |  |  |  | • |  | , |  |  |  | , <b>,</b> | , , | • | , | • | , |  | • |  | <br>• | • | • | , | , | , |  | • | • | • | · | • | • | • | • | • |  | ز | , | • | لز | \$ 1 | i, | بو | ان. | / | ئىر | <br>• | ی | :Ŀ | 11 | • | ۶. | J | ۱ |
|----|--|--|--|---|--|---|--|--|--|------------|-----|---|---|---|---|--|---|--|-------|---|---|---|---|---|--|---|---|---|---|---|---|---|---|---|--|---|---|---|----|------|----|----|-----|---|-----|-------|---|----|----|---|----|---|---|
|    |  |  |  |   |  |   |  |  |  |            |     |   |   |   |   |  |   |  |       |   |   |   |   |   |  |   |   |   |   |   |   |   |   |   |  |   |   |   |    |      |    |    |     |   |     |       | - |    |    |   |    |   |   |

وفي تفسير فرات بن إبراهيم الكوفّي <sup>(1)</sup>: قال: حدّثني سعيد بن الحسين بن مالك قال: حدّثنا أبوالحسن؛ يعني: عبدالواحد، قال: حدّثنا الحسن <sup>(٢)</sup>بن يحيىٰ بن [أبي]<sup>(٣)</sup> يعلىٰ، عن الصباح بن يحيىٰ، عن الحارث بن حصرة <sup>(٤)</sup>، عن ربيعة بن ناجد <sup>(٥)</sup> قال: سمعت عن أميرالمؤمنين عليّ<sup>(٢)</sup>بن أبي طالب لللَيَّلا يقول: فيّ نزلت هذه الآية «و لمّا ضرب ابن مريم مثلاً» (الآية).

و قال <sup>(٧)</sup>: حدَّثنا الحسين بن أحمد بن يوسف [قال : حدَّثني يوسف]<sup>(٨)</sup>بن [موسى بن]<sup>(١)</sup>عيسى بن عبدالله قال : أخبرني أبي ، عن أبيه ، عن جدَّه ، عن عليّ عليِّلاً قال : جنت إلىٰ النبيّ تَيَرَيُنَا وهو في ملأ من قريش ، فنظر إليّ ثم قال : يا عليّ ، إنّما مثلك في هذه الأمّة كمثل عيسى بن مريم ، أحبّه قوم فأفرطوا ، وأبغضه قوم فأفرطوا .

فضحك الملأ الذين عنده، وقال : انظروا <sup>(١٠)</sup>كيف يشبّه ابن عمّه بعيسي بن مريم . قال : فنزل الوحي : «و لمّا ضرب ابن مريم مثلاً» (الآية) .

وقال <sup>(١١)</sup>: حدَّثنا أحمد بن قاسم قال: أخبرنا عبادة؛ يعني: ابن زيادة، قال: حدَّثنا محمّد بن كثير، عن الحارث بن حصيرة <sup>(١١)</sup>، عن أبي صادق، عن ربيعة بن ناجد، عن عليّ للَّذِ قال: قال رسول الله تَنَظَنَّ : يا عليّ، إنَّ فيك مثلاً من عيسى بن مريم، إنَّ اليهود أبغضوه حتَّىٰ بهتوه <sup>(١١)</sup>، وإنَّ النصارىٰ أحبّوه وجعلوه إلهاً، ويهلك فيك رجلان: محبّ مفرط <sup>(١٤)</sup> ومبغض مفتر.

1. تفسير فرات الكوفي/٤٠٢.
 ٢. المصدر: الحسين.
 ٣. من المصدر.
 ٣. من المصدر.
 ٥. كذا في المصدر وجامع الرواة ٢١٨/١.
 ٢. المصدر: عليًا.
 ٥. كذا في المصدر وجامع الرواة ٢١٨/١.
 ٢. المصدر: عليًا.
 ٧. نفس المصدر وجامع الرواة ٢١٨/١.
 ٢. المصدر: عليًا.
 ٩. من المصدر والموضع.
 ٨. ليس في ق، ش.
 ٩. من المصدر ولموضع.
 ٢. المصدر: انظر.
 ٢. من المصدر وفي السوخيع.
 ٢. المصدر: من المصدر والموضع.
 ٢. المصدر: انظر.
 ٢. من المصدر وفي السخة.
 ٢. المصدر: من المصدر.
 ٢. المصدر: من المصدر.
 ٢. المصدر: الموضع.
 ٢. المصدر: من المصدر.
 ٢. المحدر.
 ٢. المحدر.
 ٢. المدرم.
 ٢. ال

|--|--|

قال المنافقون: [ما يألو](') ما رفع بضبع <sup>(٢)</sup>ابن عمّه، جعله مثلاً لعيسى بن مريم، وكيف يكون هذا؟ وضجّوا ما قالوا.

فأنزل الله هذه الآية : «ولمّا ضرب ابن مريم مثلاً إذا قومك منه يصدّون» ؛ أي يضجّون .

قال : وهي قراءة أبيّ بن كعب (٣).

وقال<sup>(1)</sup>: حدَّثني الحسين بن سعيد ومخمَّد بن عيسى بن زكريًّا قالا : حدَّثنا يحيىٰ ابن أبي <sup>(0)</sup> الصباح المزنيّ ، عن عمرو بن عمير ، عن أبيه قال : بعث رسول الله ﷺ عليّاً إلىٰ شعب فأعظم فيه العناء<sup>(1)</sup> فلمّا أن جاء رسول الله ﷺ قال : يا عليّ ، طلِّلاً قد بلغني عناؤك <sup>(۷)</sup> والذي صنعت ، وأنا عنك راض .

- قال: فبكى عليّ الطِّلْا .
- فقال <sup>(٨)</sup> رسول الله ﷺ : ما يبكيك يا عليّ ، أفرح أم حزن ؟ قال : بل فرح . وما لي لا أفرح ، يا رسول الله ﷺ وأنت عنّى راض ؟!
- قال النبيّ ﷺ : أما وإنّ <sup>(4)</sup>الله وملائكته وجبرئيل وميكائيل عنك راضون. أما والله، الاثن مترا (() دار الماد المان

لو لا أن تقول <sup>(١٠)</sup> فيك طوائف من أمّتي ما قالت النصارئ في عيسىٰ بن مريم، لقـلت اليوم فيك قولاً لاتمرَ بملاً منهم قلّوا أو كثروا إلّا قاموا <sup>(١١)</sup> إليك يأخذون التـراب مـن تحت قدميك يلتمسون البركة في ذلك.

قال : فقالت قريش : ما رضي حتّىٰ جعله مثلاً لابن مريم. فأنزل الله : «ولمّا ضرب ابن مريم مثلاً إذا قومك منه يصدّون»؛ قال : يضجّون.

من المصدر، زيادة: يضجون، وفي زيادة: يضحون.
 غي ي، المصدر، زيادة: يضجون، وفي زيادة: يضحون.
 نفس المصدر /٢٠٤.
 نفس المصدر /٢٠٤.
 ليس في المصدر.
 المصدر : البلاء.
 المصدر: البلاء.
 المصدر.
 المحدر.
 المحدم.
 الملم.
 الملم.
 المدم.</

الجزء الثاني عشر / سورة الزخرف

﴿ وَقَالُوا أَالِهَتُنَا خَبْرٌ أَمْ هُوَ ﴾ : أي آلهتنا خير عندك أم عيسى، فإن كان في النار فلتكن آلهتنا معه. أو آلهتنا الملائكة خير أم عيسيٰ، فإِذا جاز أن يُعبَد ويكون ابـن الله كـانت آلهتنا أولىٰ بذلك. أو آلهتنا خير أم محمّد، فنعبده وندع آلهتنا.

وقرأ() الكوفيّون، بتخفيف الهمزتين وألف بعدهما.

﴿ مَا ضَرَبُوهُ لَكَ إِلَّا جَدَلاً ﴾ : ما ضربوا هذا المثل إلَّا لأجل الجـدل والخـصومة ، لا لتمييز الحقّ من الباطل.

> أبَلْ هُمْ قَوْمٌ خَصِمُونَ ﴾ ٢: شداد الخصومة، حراص على اللجاج. ﴿إِنَّ هُوَ إِلَّا عَبْدٌ أَنْعَمْنَا عَلَيْهِ ﴾ : بالنبوّة.

﴿ وَجَعَلْنَاهُ مَثَلًا لِبَنِي إِسْرَأَئِيلَ ﴾ ٢٠ أمرأ عجيباً؛ كالمثل السائر لبني إسرائـيل، وهـو كالجواب المزيح لتلك الشبهة.

وفي تهذيب الأحكام"، في الدعاء المرويّ عن أبي عبدالله للظِّلَّا بعد ركعتي صلاة الغدير: ربّنا، فقد أجبنا داعيك النذير المنذر؛ محمّداً عبدك ورسولك إلىٰ عليّ بن أبي طالب للله الذي أنعمت عليه وجعلته مثلاً لبني إسرائيل، إنَّه أمير المؤمنين ومولاهم ووليَّهم إلىٰ يوم القيامة يوم الدين ، فإِنَّك قلت : «إن هو إلَّا عبد أنعمنا عليه وجعلناه مثلاً لبني إسرائيل».

> < وَلَوْ نَشَاءُ لَجَعَلْنَا مِنْكُمْ ﴾: لولدنا منكم ؛ كما ولدنا عيسى من غير أب . أَلَاتِكَةٌ فِي الْأَرْضِ يَخْلُفُونَ ﴾

والمعنىٰ : أنَّ حال عيسي وإن كان عجيب ، فإِنَّ الله قاد رعليٰ ما هو أعجب من ذلك و هو توليد الملائكة منكم.

وفي روضة الكافي <sup>(٣)</sup>عدة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن محمّد بن سليمان، عمن أبسيه، عمن أبسى بمصير قال: بينا رسول الله عظم ذات يوم جالساً إذ أقبل

أنوار التنزيل ٣٧٠/٢.

۳. الکافی ۸/۸، ح۱۸.

۲. التهذيب ۲۱۷-۱٤۵، ح ۳۱۷.

أميرالمؤمنين للللاج . فقال له رسول الله ﷺ : إنَّ فيك شبهاً من عيسى بن مريم ، ولولا أن تقول فيك طوائف من أمّتي ما قالت النصاري في عيسى بن مريم ، لقلت فيك قولاً لا تمرّ بملاً من الناس إلا أخذوا التراب من تحت قدميك يلتمسون بذلك البركة .

قال : فغضب الأعرابيّان والمغيرة بن شعبة وعدّة من قريش معهم، فقالوا : ما رضي أن يضرب لابن عمّه مثلاً إلّا عيسى بن مريم !

فأنزل الله علىٰ نبيّه: «ولمّا ضرب ابن مريم» (الآية) «و لو نشاء لجعلنا منكم» يعني من بني هاشم «ملائكة في الأرض يخلفون» (الحديث).

و في تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(1)</sup>: حدَّثني أبي ، عن وكيع ، عن الأعمش ، عن سلمة بن كهيل ، عن أبي صادق ، عن أبي الأعزّ ، عن سلمان الفارسي قال : بينا رسول الله ﷺ جالس في أصحابه إذ قال : يدخل عليكم الساعة شبيه عيسى بن مريم .

فخرج بعض من كان جالساً مع رسول الله ﷺ ليكون هو الداخل، فدخل عليّ ﷺ . فقال الرجل لبعض أصحابه : أما رضي <sup>(٢)</sup> محمّد أن فضّل عليًّا علينا حتّى شـبّهه <sup>(٣)</sup> بعيسىٰ بن مريم، والله، لآلهتنا التي كنّا نعبدُها في الجاهليّه أفضل منه.

فأنزل الله ذلك المجلس : «ولمّا ضرب ابن مريم مثلاً إذا قـومك مـنه يـصدّون<sup>(٤)</sup> وقالوا» الآية إلى قوله : «إن عليٌّ إلّا عبد أنـعمنا عـليه وجـعلناه مـثلاً لبـني إسـرائـيل» فمُحي <sup>(٥)</sup>اسمه عن هذا الموضع .

وفي مجمع البيان <sup>(1)</sup>: وقوله: «و لمّا ضرب ابن مريم» (الآيه) اختلف في المراد به علىٰ وجوه.

إلي قوله: ورابعها، مارواه سادة أهـل البـيت، عـن عـليّ لللهِ أنّـه قـال: جـئت إلي النبيّ ﷺ يوماً فوجدته في ملأ من قريش، فنظر إليّ ثمّ قال:

- تغسير القمّى ٣٨٩/٢ ٣٨٦.
- ٣. ن، ت، م، ي، ر، المصدر: يشبقه.
  - ه. ي، ر: فنحى.

٢. ق، ش: ما رضي. وفي المصدر: يرضى. ٤. المصدر: يضجُون. ٦. المجمع ٥٢/٥\_٥٣.

يا عليّ ، إنّما مثلك في هذه الأمّة كمثل عيسى بن مريم ، أحبّه قوم فأفرطوا في حبّه فهلكوا، وأبغضه قوم فأفرطوا في بغضه فهلكوا، واقتصد فيه قوم فنجوا.

فعظم ذلك عليهم فضحكوا، فقالوا: يشبِّهه بالأنبياء والرسل. فنزلت هذه الآية.

وفي كتاب المناقب (<sup>()</sup> لابن شهر أشوب: وقال النبيّ ﷺ: يدخل من هـذا البـاب رجل أشبه الخلق بعيسى. فدخل عليّ ﷺ فضحكوا من هـذا القـول، فـنزل: «ولمّـا ضرب ابن مريم مثلاً» (الآية).

وفي كتاب الخصال <sup>(٢)</sup> في احتجاج عليّ عليّ الناس يوم الشورئ قال: نشدتكم بالله، هل فيكم أحد قبال له رسول الله تَنْظَيْرُ احفظ الباب فبانّ زوّاراً من الملائكة يزوروني <sup>(٣)</sup>، فلا تأذن لأحد. فجاء عمر فرددته ثلاث مرّات، [وأخبرته]<sup>(٤)</sup>أنّ رسول الله تَنْظِيَرُ محتجب وعنده زوّار من الملائكة وعدّتهم كذا وكذا، ثمّ أذنت له فدخل.

فقال : يا رسول الله ﷺ إنّي قد جئتك ثلاث مرّات <sup>(٥)</sup>، وكلّ ذلك يردّني ، ويقول : إنّ رسول الله ﷺ محتجب وعنده زوّار من الملائكة وعدّتهم كذا وكذا، فكيف علم بالعدّة، أعاينهم ؟

فقال : يا عليّ <sup>(٢)</sup>، كيف علمت بعدّتهم ؟ فقلت <sup>(٧)</sup>: اختلفت عليَّ التحيّات وسمعت الأصوات فأحصيت العدد . قال : صدقت ، فإنّ فيك شبهاً<sup>(٨)</sup> من أخي عيسى . فخرج عمر وهو يقول : ضربه لابن مريم مثلاً . فأنزل الله : «ولمّا ضرب ابن مريم

۲. الخصال/۵۵۷، ح۳۱.

مثلاً إذا قومك منه يصدّون». غيري ؟ تنابي الله منه منه

- قالوا: اللهمّ، لا.
- ١. المناقب ٢٥٩/٣\_٢٦٠.
- ٣. كذا في المصدر، والنسخ: يزورني.
   ٤. ليس في ق، ش.
   ٥. في ت، ي، ر، زيادة:غير مرّة.
   ٧. كذا في المصدر، وفي النسخ: قال.

وفي تفسير فرات بن إبراهيمالكوفي <sup>(١)</sup>: قال : حدَّثنا الحسين بن سعيد قال : حدَّثنا إسماعيل ؛ يعني : ابن إسحاق قال : حدَّثنا يحيىٰ بن سالم ، عن صباح ، عن الحارث بن حصيرة <sup>(٢)</sup>، عن أبي صادق ، أحسبه ابن جندب <sup>(٣)</sup> قال <sup>(١)</sup>: بعث رسول الله ﷺ عليّاً إلىٰ شعب فأعظم فيه العناء <sup>(٥)</sup>، فأتاه جبرئيل فأخبره عنه .

فلمّا رجع، قـام إليـه رسـول الله ﷺ وقـبّله <sup>(٢)</sup> وجـعل يـمسح عـرق وجـه عـليّ بوجهه <sup>(٧)</sup>، وهو يقول: قد بلغني عناؤك <sup>(٨)</sup> والذي صنعت، فأنا عنك راضٍ.

قال: فبكى علىّ للطِّلْإ .

فقال له رسول الله ﷺ : مايبكيك، يا عليَّ، أفرح أم حزن؟

فقال: [بل فرح.]<sup>(۱)</sup> وما لي لا أفرح وأنت تخبرني، يا رسول الله، أنَّك عنّي راضٍ ؟! قال النبيّ ﷺ : إنَّ الله وملائكته وميكائيل وجبرئيل عنك راضون. أما والله، لولا أن

تقول فيك طوائف من أمّتي ما قالت النصارئ في عيسى بن مريم، لقلت اليسوم فيك مقالاً لا تمرّ بملاً منهم قـلُوا أو كـئروا، إلاّ قـاموا إليك ويأخـذون التـراب مـن تـحت قدميك، يلتمسون بذلك البركة. قالت قريش: ما رضي [حتّىٰ جعله مثلاً لابن مريم.

فأنزل الله: «ولمّا ضرب ابن مريم مثلاً]<sup>(١٠)</sup>إذا قومك منه يصدّون» قال: يضجّون. [«إن هو إلّا عبد أنعمنا عليه وجعلناه مثلاً لبني إسرائيل»]<sup>(١١)</sup>.

وقال (١٢): حدّثني عليّ بن محمّد بن هند الجعفيّ قال: حدّثني أحمد بن سليمان الفرقانيّ (١٣): قال لنا ابن المبارك [الصوري](١٤): لِمَ قال النبيّ ﷺ لأبي ذِرّ: «ما أقـلَت

الغبراء ولا أظلّت الخضراء علىٰ ذي لهجة أصدق من أبي ذرّ»؟، ألم يكن النبيَّ ﷺ أصدق من أبي ذرّ؟!

- قال: بلئ .
- قال: فما القصّة يا أبا عبدالله، في ذلك ؟

قال: كان النبيّ ﷺ في نفر من قريش إذ قال: يطلع عليكم من هذا الفجّ رجل يشبه عيسى بن مريم. فاستشرفت <sup>(١٥)</sup> قريش للموضع <sup>(١٦)</sup> فلم يطلع أحد، فقام النبيّ ﷺ لبعض حاجته إذ طلع من ذلك الفجّ عليّ بن أبي طالب ﷺ.

فلمًا رأوه قالوا: لارتداد الأوثان أيسر علينا ممّا يشبّه ابن عمّه بنبيّ <sup>(١٧)</sup>. يتبد أسبب

فقال أبوذرّ: يا رسول الله ، عليه إنَّهم قالوا كذا وكذا!

فقالوا بأجمعهم: كذب. وحلفوا علىٰ ذلك، فيوجد (١٠) رسول الله ﷺ علىٰ أبسي ذرّ (١٠)، فما برح حتّى نزل عليه الوحي: «ولمّا ضرب ابن ميريم مثلاً إذا قيومك منه يصدّون» [قال: يضجّون](٢٠). «وقالوا» (الآية).

فقال رسول الله ﷺ : ما أظلّت الخضراء ولا أقلّت الغبراء علىٰ ذي لهجة أصدق من أبي ذرّ.

وفي شرح الآيات الباهرة <sup>(٢١)</sup>: قال محمّد بن العبّاس : حدّثنا عبدالعزيز بن يحيى ، عن محمّد بن زكريّا ، عن مخدع <sup>(٢٢)</sup> بن عمير الحنفيّ <sup>(٢٢)</sup> عن عمرو بن قائد ، عن الكلبيّ ، عن أبي صالح ، عن ابن عبّاس قال : بينا النبيّ ﷺ في نفر من أصحابه إذ قال : الآن يدخل عليكم نظير عيسى <sup>(٢٤)</sup> ابن مريم في أمّتي .

١٤. من المصدر.
 ١٦. المصدر: فاستشرق.
 ١٦. المصدر: للموضوع.
 ١٨. ن: فزجر. وفي المصدر: فوجل.
 ١٩. في ت زيادة: غمّاً.
 ٢٢. من المصدر.
 ٢٢. من المصدر.
 ٢٢. من المصدر.
 ٢٢. ر: مخدح. وفي ن. محدج. وفي المصدر. نجدح.
 ٢٢. ق، ش: حنقي. وفي المصدر: الخثعمي.
 ٢٢. ليس في ق، ش، المصدر.

> فدخل أبوبكر، فقالوا: هو هذا؟ فقال: لا. فدخل عمر، فقالوا: هو هذا؟ فقال: لا]<sup>(۱)</sup> قال: نعم.

فقال قوم: لعبادة اللات والعزّى أهون من هذا! فأنزل الله: «و لمّا ضرب ابن مريم» (الآيات).

وقال أيضاً <sup>(٢)</sup>: حدَّثنا محمَّد بن سهل العطَّار قال : حدَّثنا أحمد بن عمرو الدهقان ، عن محمَّد بن كثير الكوفيّ ، عن محمَّد بن ثابت <sup>(٣)</sup>، عن أبي صالح ، عن ابن عبّاس قال : جاء قوم إلى النبيَ ﷺ فقالوا : يا محمَّد ، إنَّ عيسىٰ بن مريم كان يحيي الموتىٰ ، فأحي لنا الموتىٰ .

فقال لهم: من تريدون؟ فقالوا: فلان، وإنّه قريب عهد بموت.

فدعا عليّ بن أبي طالب فأصغى إليه بشيء لا نعرفه، ثمّ قال له: انبطلق معهم إلىٰ الميّت فادعه باسمه واسم أبيه.

فمضى معهم حتّى وقف علىٰ قبر الرجل، ثمّ ناداه: يا فلان بن فلان. فقام الميّت، فسألوه ثمّ اضطجع في لحده، فسانصرفوا وهم يقولون: إنّ هذا من أعساجيب بني عبدالمطّلب، أو نحوها. فأنزل الله: «ولمّا ضرب ابن مريم مثلاً إذا قومك منه يصدّون» أي يضجّون.

وقال أيضاً (٤): حدَّثنا عبدالله بن عبدالعزيز، عن عبدالله بن عمر، عن عبدالله ابن

ليس في ق.
 ليس لمصدر /٥٦٨، ح ٤٠.
 المصدر /٥٦٨، ح ٤٠.
 المصدر : السائب.

| الثاني عشر / سورة الزخرف | الجزء |
|--------------------------|-------|
|--------------------------|-------|

نمير، عن شريك، عن عثمان بن عمير البجليّ، عن عبدالرحمٰن بن أبي ليليٰ قال : قال عليّ الله : مثلي في هذه الأمّة مثل عيسى بن مريم، أحبّه قوم فغالوا في حبّه فمهلكوا، وأبغضه قوم فأفرطوا في بغضه فهلكوا، واقتصد فيه قوم فنجوا.

و قال أيضاً<sup>(1)</sup>: حدَّثنا [محمّد بن]<sup>(1)</sup> مخلّد الدهّان ، عن عليّ بن أحمد العريضي بالرقّة ، عن إبراهيم بن عليّ [بن جناح ، عن الحسن بن عليّ]<sup>(1)</sup> بن محمّد بن جعفر بن محمّد ، عن أبيه ، عن آبائه للتحظّ ، أنّ رسول الله تَقْطَلُ نظر إلىٰ عليّ للطِّ و أصحابه حوله وهو مقبل ، فقال : أما إنّ فيك لشبهاً من عيسى بن مريم ، ولولا مخافة أن تقول فيك طوائف من أمّتي ما قالت النصارى في عيسى بن مريم لقلت اليوم فيك مقالاً لاتمرّ بملاً من الناس إلّا أخذوا من تحت قدميك التراب ، يبتغون به البركة .

فغضب من كان حوله وتشاوروا فيما بينهم، وقالوا: لم يرض <sup>(1)</sup> إلّا أن جعل ابن عمّه مثلاً لبني إسرائيل!

فأنزل الله: «ولمّا ضرب ابن مريم مثلاً» (الآية) إلىٰ قوله: «ولو نشاء لجعلنا من بني هاشم ملائكة في الأرض يخلفون».

قال : فقلت لأبي عبدالله للتَّلْخ : ليس في القرآن «بني هاشم» ؟!

قال : مُحيت ، والله ، فيما مُحي . ولقد قال عمرو بن العاص علىٰ منبر مصر : مُحي من كتاب الله ألف حرف ، وحرف منه بألف حرف ، وأعطيت مائتي ألف درهم علىٰ أن أمحي «إنَّ شانئك هو الأبتر» . فقالوا : لايجوز ذلك . [قلت :]<sup>(٥)</sup> فكيف جاز ذلك لهم ولم يجزلي ؟! فبلغ ذلك معاوية فكتب إليه : قد بلغني ما قلت علىٰ منبر مصر ، ولست هناك.

﴿ لَعِلْمٌ لِلسَّاعَةِ ﴾: لأنَّ نزوله من أشراط الساعة يُعلِّم به دنوَّها.

- نفس المصدر /٥٦٩، ح ٤٢. وللحديث ذيل. ٢. ليس في ق.
- ٣. من المصدر . وما ورد بعد المعقوفة الثانية إلىٰ «آبائه» يوجد في المصدر بين القوسين .
  - ٤. في المصدر زيادة: محمّد. ٥. من المصدر مع المعقوفتين.

٦٨ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

وقرئ <sup>(1)</sup>: «لعلم»؛ أي علامة. و«لذكر» [علىٰ تسمية]<sup>(٢)</sup>ما يذكر به ذكراً. [وقيل <sup>(٣)</sup>: الضمير للقرآن، فإنَّ فيه الإعلام بالساعة والدلالة عليها]<sup>(٤)</sup>. (فَلاَ تَمْتَرُنَّ بِهَا): فلا تشكَنَّ فيها. (وتَلِ <sup>(٥)</sup>: هو قول الرسول، أو شرعي، أو رسولي. (هَذَا): الذي أدعوكم إليه. (مَذَا): الذي أدعوكم إليه.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(٧)</sup>: «واتّبعون هـذا صـراط مــــتقيم»؛ يـعني: عـليّاً أميرالمؤمنين.

وفي شرح الآيات الباهرة <sup>(٧)</sup>: قال أبو عليّ الطبرسي للله : إنّ هاء الضحير في «إنّـه» يعود إلىٰ عيسى ؛ أي أنّ نزوله علم للساعة ؛ أي من أشراطها يُعلّم به قربها ، وذلك عند ظهور القائم .

وروى جابر بن عبدالله <sup>(٨)</sup> قال : سمعت رسول الله ﷺ يقول <sup>(٩)</sup>: يـنزل عـيسى بـن مريم فيقول له <sup>(١٠)</sup> أميرهم ؛ يعني القائم : [تعال]<sup>(١١)</sup> صلّ بنا .

فيقول: لا، إنّ بعضكم علىٰ بعض أمراء تكرمة من الله لهذه الأمّة. أو رده مسلم في الصحيح.

وفي حديث آخر <sup>(١١)</sup>: كيف أنتم إذا نزل فيكم ابن مريم وإمامكم منكم؛ يعني بـه: المهديّ.

أنوار التنزيل ٢٧٠/٢.
 نفس المصدر والموضع.
 نفس المصدر والموضع.
 نفس المصدر والموضع.
 نفس المصدر والموضع.
 نفس المصدر، ح ٤٤.
 تأويل الآيات الباهرة ٢٨٠/٢، ح ٤٤.
 تأويل الآيات الباهرة ٢٨٠/٢، ح ٤٤.
 تأويل الآيات المصدر، ح ٤٤.
 تأويل المصدر، م ٤٤.
 تأويل المصدر، م ٤٤.
 تأويل المصدر مع المعقوفتين.

وجاء في تفسير أهل البيت : أنَّ الضمير في «إنَّه» يعود إلىٰ عـليَّ طلِّلًا . لمـا روي (') بحدف الإسناد ، عن زرارة بن أعين قال : سألت أبا عبدالله طلُّل عن قول الله : «و إنَّه لعلم للساعة».

قال : عنى بذلك : عليّاً عليًّا .

وقال: قال رسول الله ﷺ: يا علي أنت علم هذه الأمّة. فـمن اتّـبعك نـجيٰ ومـن تخلّف عنك هلك وهوي.

ولا منافاة في اختلاف التأويل بين عليّ للله وعيسىٰ في أن يكون كلّ واحد منهما علماً للساعة <sup>(٢)</sup>، لما تقدّم من أنّ مثل عليّ للله في هذه الأمّة مثل عيسى للله في بني إسرائيل، وأنّ عيسىٰ ينزل عند قيام القائم وكلاهما علم للساعة، وإذا كان القائم للله علماً للساعة وهو ابن أميرالمؤمنين للله فصح أن يكون أبوه علماً للساعة، وهو المطلوب.

وقد جاء في تأويل الساعة، أنّها ساعة ظهور القائم للظِّرِ. ﴿ وَلاَ يَصُدَّنَّكُمُ الشَّيْطَانُ ﴾: عن المتابعة . ﴿ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوٍّ مُبِينٌ ﴾ ٢: ثابت عداوته، بأن أخرجكم عن الجنّة وعرّضكم للبليّه . ﴿ وَلَـمًا جَاءَ عِـيسَىٰ بِـالْبَيِّنَاتِ ﴾ : بالمعجزات، أو بآيات الإِنجيل، أو بالشرائع الواضحات.

﴿ قَالَ قَدْ جِنتُكُمْ بِالْحِكْمَةِ ﴾ : بالإنجيل والشريعة .

﴿ وَلَأَبَيِّنَ لَكُمْ بَعْضَ الَّذِي تَخْتَلِفُونَ فِيهِ ﴾: قيل <sup>(٣)</sup>: وهو ما يكون من أمر الدين لا ما يتعلّق بأمرالدنيا، فإِنّ الأنبياء لم تُبعَث لبيانه، ولذلك قال ﷺ : أنتم أعلم بأمر دنياكم <sup>(٤)</sup>.

- ٤٥ نفس المصدر، ح ٤٥.
- كذا في المصدر، وفي النسخ: في أنَّ كلَّ واحد منهما علم للساعة.
  - ٣. أنوار التنزيل ٢٧٠/٢.

٤. نقل القوم هذه الرواية في كتبهم، منها: صحيح المسلم، باب وجوب إمتثاله ما قاله شرعاً دون ما ذكره في ب

وقيل <sup>(1)</sup>: إنّ المعنىٰ : كلّ الَّذي تختلفون فيه ؛ كقول لبيد : أو تخترم بعض النفوس حمامها

أي كل النفوس.

وقيل <sup>(1)</sup>: البعض هو الذي جاءبه عيسى <sup>(٣)</sup>في الإِنجيل، ويبيّن لهم في غير الإِنجيل ما احتاجوا إليه.

وفي كتاب الاحتجاج <sup>(2)</sup> للطبرسي ﷺ : محمّد بن أبي عمير الكوفيّ ، عن عبدالله بن الوليد السمّان قال : قال أبو عبدالله طلِّلا : ما يقول الناس في أولي العزم وصاحبكم علىّ طلِّلا ؟

قال : قلت : ما يقدّمون علىٰ أولي العزم أحداً .

قال : فقال أبو عبدالله للله عليه الله الله لموسى إ<sup>(ه)</sup>: «وكتبنا له في الألواح من كلّ شيء موعظة» <sup>(٢)</sup>. ولم يقل : كلّ شيء موعظة <sup>(٧)</sup>. وقال لعيسى : «ولأبيّن <sup>(٨)</sup> لكم بـعض الذي تختلفون فيه» ولم يقل : في كلّ شيء. وقال لصاحبكم عليّ أميرالمؤمنين للهِ الله الله كفى بالله شهيداً بيني وبينكم ومن عنده علم الكتاب»<sup>(٩)</sup>.

- معايش الذنيا على سبيل الرأي ٩٥/٢، ح ١٤٢ ١٣٩ ؛ مسئد احمد ١٦٢/١ و ١٢٣/٢ ؛ سنن ابن ماجة ، كتاب الرهون ، باب تلقيح النخل ٨٢٥/٥ . ولكن تلك رواية موضوعة ، وضعت لأجل تنزيل مقام رسول الله ﷺ ولثبات دعاوي مخالفيه في أمر أهل بيته صلوات الله عليهم أجـمعين حين أسند المشبتين إلى أقواله ورواياته وهو الذي قال الله تعالى في كتابه : «وما ينطق عن الهوى إن هو إلا وحي يوحى» (النجم ٤ ٣) وأنزل الله تعالى عليه القرآن الذي لارطب ولا يابس إلا وعلمه فيه ، وكل طفل صغير سداسي يعيش في وأنزل الله تعالى عليه القرآن الذي لارطب ولا يابس إلا وعلمه فيه ، وكل طفل صغير سداسي يعيش في بلد كبلدة مكة والمدينة يعلم تلقيح النخل ماذا ؟ (انظر : علامة سيد مرتضى عسكري ، نقش أئمة در احياء بلد كبلدة مكة والمدينة يعلم تلقيح النخل ماذا ؟ (انظر : علامة سيد مرتضى عسكري ، نقش أئمة در احياء دين ، ٣٢/٢٦٣ ؛ محمد صادق نجمي ، سيري در صحيحين ، ص (٢٤ ٢٤).
   ١٢ مجمع البيان ٥/٤٥.
   ٢٠ مجمع البيان ٥/٤٠.
   ٢٠ مجمع البيان ٥/٤٠.
  - ۹. الرعد /٤٣.

الجزء الثاني عشر / سورة الزخرف 

وقال (1) تعالىٰ : «ولا رطب ولا يابس إلا في كتاب مبين». وعلم هذا الكتاب عنده. وفي بصائر الدرجات (٢): على (٣)بن إسماعيل، عن محمّد بن عمرو الزيّات، عن عبدالله بن الوليد قال : قال لي أبو عبدالله عليَّ : أيَّ شيء يقول الشيعة في عيسى وموسى وأميرالمؤمنين ؟

قلت: يقولون: إنَّ عيسى وموسى أفضل من أميرالمؤمنين. [قال: أيرعمون أن أميرالمؤمنين](٤) قد علم ما علم رسول الله ﷺ؟

> قلت: نعم، ولكن لا يقدّمون علىٰ أولى العزم من الرسل أحداً. قال أبو عبدالله للشِّلْإ : فخاصمهم بكتاب الله. قلت: وفي أيّ موضع منه أخاصمهم ؟

قال : قال الله لموسى : «وكتبنا له في الألواح من كلُّ شيء» علمنا أنَّه لم يكتب لموسى كلُّ شيء. وقال الله تبارك وتعالىٰ لعيسي : «ولأبيّن لكم بعض الذي تختلفون فيه» وقال تعالى [لمحمّد ﷺ]<sup>(ه)</sup>: «وجئنا بك على هؤلاء شهيداً ونزّلنا عليك الكتاب تبياناً لكلّ شىء».

﴿ فَاتَّقُوا اللهَ وَأَطِيعُونِ ﴾ ٢: فيما أبلغه عنه.

﴿ إِنَّ اللهَ هُوَ رَبِّمي وَرَبِّكُمْ فَاعْبُدُوهُ ﴾ : بيان لما أمرهم بالطاعة فيه، وهو اعتقاد التوحيد والتعبّد بالشرائع .

﴿ هٰذَا صِرَاطٌ مُسْتَقِيمٌ ﴾ ٢٠ الإِشارة إلىٰ مجموع الأمرين، وهو من تتمّة كلام عيسي. أو استئناف من الله يدلّ علىٰ ما هو مقتض للطاعة في ذلك. ﴿ فَاخْتَلَفَ الْآخْزَابُ ﴾ : الفرق المتحزَّبة .

﴿ مِنْ بَيْنِهِمْ ﴾ : من بين النصاري أو اليهود والنصاري من بين قومه المبعوث إليهم .

- ١. الأنعام /٥٩. ٢. البصائر /٢٤٧، ح ١. ٣. المصدر: محمّد.
  - ٤. ليس في ق.
    - ٥. ليس في ق.

٧٢ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

﴿ فَو يُلُ لِلَّذِينَ ظَلَمُوا ﴾ : من المتحزّبين .
﴿ مِنْ عَذَابٍ يَوْمِ اللهِ ﴾ ۞ : هو يوم القيامة .
﴿ مَنْ عَذَابٍ يَوْمِ اللهِ ﴾ ۞ : هو يوم القيامة .
﴿ مَنْ يَنْظُرُونَ إِلَّا السَّاعَةَ ﴾ : الضمير لقريش ، أو «للذين ظلموا» .
﴿ اَنْ تَأْتِيَهُمْ ﴾ : بدل من الساعة ، والمعنى . هل ينظرون إلّا إتيان الساعة .

< وَهُمْ لاَيَشْعُرُونَ ﴾ ٢: غافلون عنها، لاشتغالهم بأمور الدنيا وإنكارهم لها. < الْأَجْلَاءُ ﴾: الأحبّاء.

﴿ يَوْمَئِذٍ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ عَدُوٌ ﴾ : أي يتعادون يومئذ لانقطاع العلق، لظهور ما كانوا يتحابون له سبباً للعذاب.

﴿ إِلَّا الْمُتَّقِينَ ﴾ ٢٠: فإِنَّ خلَّتهم لمّا كانت في الله تبقى نافعة أبد الآباد.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(١)</sup>: قال الصادق لللَّلَّةِ : ألا كلّ خلّة كانت في الدنيا في غير الله فإنّها تصير عداوة يوم القيامة .

وقال أميرالمؤمنين للألم : وللظالم غداً يكفيه عضّة (٢) [يديه] (٣). وللرجل حيل (٤) وشيك. وللأخلاء ندامة إلا المتقين.

أخبرنا<sup>(ه)</sup>أحمد بن إدريس، عن أحمد بن محمد، عن الحسين بن سعيد، عن حمّاد بن عيسى، عن شعيب بن يعقوب، عن أبي إسحاق، عن الحرث، عن عليّ للظِّرِ قال في خليلين مؤمنين وخليلين كافرين ومؤمن غنيّ ومؤمن فقير وكافر غنيّ وكافر فقير: فأمّا الخليلان المؤمنان فتخالاً في <sup>(٦)</sup> حياتهما في طاعة الله، وتباذلا عليها وتـوادًا

تفسير القمي ٢٨٧/٢.
 كذا في المصدر. وفي ن: غضة. وفي غيرها: غصة.

- ٣. من المصدر ،
- ٤. ليس في ن، ت، ي، م، ر، المصدر. والظاهر أنَّ الصحيح: «رحيل»؛ كما ورد في النـهج /٥٠٢، الحكـمة ١٨٧، ١٨٦ هكذا: «وللظالم البادي غداً بكفّه عضّة. الرحيل وشيك». ٥. نفس المصدر والموضع.

عليها، فمات أحدهما قبل صاحبه فأراة الله منزلته في الجنَّة يشفع لصاحبه، فيقول ('):

يا ربّ خليلي فلان كان يأمرني بطاعتك ويعينني عليها ويـنهاني عـن مـعصيتك، فثبّته علىٰ ما تُبّتني عليه من الهدىٰ حتّىٰ تريه ما أريتني. فيستجيب الله له حتّىٰ يـلتقيا عندالله، فيقول كلّ منهما لصاحبه: جزاك الله من خليل خيراً، كنت تأمـرني بـطاعة الله وتنهاني عن معصيته.

وأمّا الكافران فتخالاً بمعصية الله وتباذلا عليها وتوادًا عليها، فمات أحـدهما قـبل صاحبه فأراه الله منزلته في النار، فيقول<sup>(٢)</sup>: يا ربّ، خليلي فلان كان يأمرني بمعصيتك وينهاني عن طاعتك، فئبّته علىٰ ما تبّتني عليه من المعاصي حتّىٰ تريه ما أريـتني من العذاب. فيلتقيان عند الله يوم القيامة يقول كلّ واحد مـنهما لصـاحبه: جـزاك الله مـن خليل شراً، كنت تأمرني بمعصية الله وتنهاني من طاعة الله.

قال : ثمّ قرأ : «الأخلاء يومئذ بعضهم لبعض عدوّ إلّا المتّقين» . (الحديث) .

وفي روضة الكافي <sup>(٣)</sup>: عدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن محمّد بن سليمان، عن أبيه، عن أبي عبدالله الله أنّه قال لأبي بصير: يا أبا محمّد «الأخلاّء يومئذ بمعضهم لبعض عدوّ إلّا المتقين». والله، ما أراد بهذا غيركم. والحديث طويل. أخذت منه موضع الحاجة.

وفي مصباح الشريعة <sup>(4)</sup>: قال الصادق للله الله الم يخلق أفضل منهم على وجه الأرض الأرض وإن أفنيت عمرك في طلبهم، فإن الله لم يخلق أفضل منهم على وجه الأرض بعد النبيّين، وما أنعم [الله على عبد بمثل ما أنعم]<sup>(0)</sup> به من التوفيق لصحبتهم <sup>(1)</sup>، قـال تعالى : «الأخلاء يومئذ بعضهم لبعض عدوّ إلاّ المتّقين». وأظنّ أنّ من طلب في زماننا هذا صديقاً بلاعيب، بقي بلاصديق.

٢. ي، ر، المصدر: فقال.

- ١. المصدر: فقال.
- ٣. الكافي ٣٥/٨ ج ٦. ٤ ٤ ٤ ٤ ٢٠٠ ٤. مصباح الشريعة ١٥٠ ـ ١٥١.
  - ٥. يوجد في ق، المصدر. ٢. المصدر/ بصحبتهم.

﴿ لِما عِبَادِي لاَ خَوْفٌ عَلَيْكُمُ الْيَوْمَ وَلاَ أَنْتُمْ تَحْزَنُونَ ﴾ ٢٠ : حكاية لما ينادي به المتقون المتحابّون في الله يومنذ .

> وقرأ<sup>(١)</sup>ابن كثير وحمزة والكسائيّ وحفص، بغير الياء. ﴿الَّذِينَ آمَنُوا بِآيَاتِنَا﴾: صفة للمنادي.

﴿ وَكَانُوا مُسْلِمِينَ ﴾ ٢: حال من الواو ؛ أي الَّذين آمنوا مخلصين ، غير أنَّ هـذه العبارة آكد.

﴿ ادْخُلُوا الْجَنَّةَ أَنْتُمْ وَ أَزْوَاجُكُمْ ﴾ : نساؤكم المؤمنات.

أتُحْبَرُونَ ﴾ ٢: تُسرّون سروراً ٢)، يظهر حباره؛ أي أثره علىٰ وجوهكم. أو تزيّنون، من الحبر، وهو حسن الهيئة. أو تُكرَمون إكراماً يُبالَغ فيه، و«الحبرة» المبالغة فيما وُصِف بجميل.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(٣)</sup>: وقال عليّ بـن إبـراهـيم فـي قـوله : «الذيـن أمـنوا باَياتنا» ؛ يعني : الأثمة صلوات الله عليهم «وكانوا مسلمين ادخلوا الجنّة أنتم وأزواجكم تحبرون» ؛ أي تكرمون .

وفي روضة الكافي <sup>(٤)</sup>: عدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن محمّد بن سليمان، عن أبيه، عن أبي عبدالله عليَّة أنّه قال لأبي بصير: يا أبا محمد، صرتم عند أهل هذا العالم<sup>(٥)</sup> شرار الناس، وأنتم والله في الجنّة تُحبَرون وفي النار تُـطلَبون. والحـديث طويل. أخذت منه موضع الحاجة.

وفي بصائر الدرجات (<sup>٢)</sup>: محمّد بن الحسين ، عن عبدالله بن جبلة ، عن [عليّ بن]<sup>(٧)</sup> أبي حمزة ، عن أبي بصير ، عن أبي عبدالله للظِّلِا قال : يا أبا محمّد ، أنتم في الجنّة تُحبَرون

- أنوار التنزيل ٣٧١/٢.
- ۲. تفسير القمّي ۲۸۸/۲.
  - ٥. ت، م، ر: العلم.
    - ٧. ليس في ي.

۲. ليس في ق، ش، ت. ٤. الكافي ٣٦/٨، ح ٦. ٦. البصائر /٢٩٠، ح ٤.

وبين أطباق النار تُطلَبون فلا توجدون. (الحديث) وفي تفسير فرات بن إبراهيم الكوفي <sup>(١)</sup>: قال : حدَّثني الحسين بن سعيد قال : حدَّثنا محمّد بن مروان قال : حدَّثنا عبد[الله بن إ<sup>(٢)</sup> الفضل الثوريّ ، عن جعفر ، عن أبيه عليَّظ قال : ينادي منادٍ يوم القيامة : أين المحبّون لعليّ طلِّلاٍ ؟ فيقومون من كلّ فجّ عميق . فيقال لهم : من أنتم ؟

> فيقولون <sup>(٣)</sup>: نحن المحبون لعليّ الخالصون له حبّاً . قال : فتشركون في حبّه أحداً من الناس ؟

> > فيقولون: لا.

فيقال لهم: «ادخلوا الجنّة أنتم وأزواجكم تُحبَرون».

وقال<sup>(1)</sup>: حدَّثني الحسين بن سعيد قال: حدَّثنا عليِّ بن السحب<sup>(0)</sup>، قال: حدَّثنا الحسن بن الحسين بن أحمد قال: حدَّثنا أحمد بن سعيد الأنماطيِّ، عن عبدالله بـن الحسين، عن أبيه، عن جدَّه، عن أميرالمؤمنين علَى قال: قال رسول الله ﷺ : إيا عليَ، إ<sup>(1)</sup>كذب من زعم أنَّه يحبّني ويبغضك.

يا عليّ، إذا كان يوم القيامة نادى مناد من بطنان العرش : أين محبّي [عليّ عليّ الله، وشيعته، أين محبّي عليّ ومن يحبّه، أين المتحابّون في الله، أين المتباذلون <sup>(٨)</sup> في الله، أين المؤثرون على أنفسهم، أين الذين جفّت السنتهم من العطش، أين الذين يصلّون بالليل والناس نيام، أين الذين يبكون من خشية الله ؟ لا خوف عليكم اليوم ولا أنتم تحزنون، أين رفقاء نبيّي <sup>(٩)</sup> محمّد يَكَلَّ الذين آمنوا وقرّوا عيناً «ادخلوا الجنّة أنتم وأزواجكم تحبرون».

- ١. تفسير فرات الكوفي، ٤٠٨.
   ٣. كذا في المصدر، وفي النسخ: قالوا.
   ٥. المصدر: السخت.
   ٧. ليس في ن، ت، ي، ر.
  - ٩. المصدر: النبيّ.

٢. من المصدر .
 ٤. نفس المصدر ٤٠٩ .
 ٣. يوجد في ن ، ي ، المصدر .
 ٨. كذا في المصدر . وفي النسخ : المباذلون .

وقال <sup>(۱)</sup>: حدَّثني الحسين بن سعيد قال : حدَّثنا عبدالله بن الوضّاح اللوُلُوْيَ قال : حدَّثنا إسماعيل بن أبان ، عن عمرو ، عن <sup>(۲)</sup>جابر ، عن أبي جعفر طلِّ قال <sup>(۳)</sup>: إذاكان يوم القيامة ينادي مناد<sup>(٤)</sup> من السماء : أين عليَّ <sup>(٥)</sup> بن أبي طالب طلَّر ؟ قال <sup>(۲)</sup>: فأقوم ، فيقال لي : أنت عليَّ ؟ فأقول : أنا ابن عمّ النبيّ ﷺ [و وصيّه]<sup>(۷)</sup> ووارثه .

فيقال لي : صدقت ، ادخل الجنّة فقد غفر الله لك ولشيعتك ، وقد آمنك الله وآمنهم معك من الفزع الأكبر «ادخلوا الجنّة» آمنين «لا خوف عليكم» اليوم «ولا أنتم تحزنون».

وقال <sup>(٨)</sup>: حدَّثنى محمَّد بن عيسى بن زكريا الدهقان قال : حدَّثنا عبدالرحمن ؛ يعني ابن سراج قال : حدَّثنا أبو <sup>(١)</sup> حفص <sup>(١١)</sup>، عن أبي حمزة الشماليّ ، عن عليّ بن الحسين ﷺ قال : إذا كان يوم القيامة نادى مناد : لاخوف عليكم اليوم ولا أنتم تحزنون . فإذا قالها لم يبق أحد إلّا رفع رأسه <sup>(١١)</sup>، فإذا قال : «الذين آمنوا بآياتنا وكانوا مسلمين» . لم يبق أحد إلّا طأطأ رأسه إلّا المسلمين المحبّين .

قال : ثمّ ينادي : هذه فاطمة بنت محمّد ﷺ تمرّ بكم ، وهمّت ومن معها إلىٰ الجنّة . ثمّ يرسل الله إليها ملكاً فيقول : يا فاطمة ، سليني حاجتك . فتقول : يا ربّ ، حاجتي أن تغفر (١٢) لمن نصر ولدي .

الجام عَلَيْهِمْ بِصِحَافٍ مِنْ ذَهَبٍ وَأَكْوَابٍ ؟: «الصحاف» جمع صحفةً، وهي الجام الذي يؤكل فيه الطعام. و«الأكواب» جمع كوب، وهو كوز لا عروة له.

﴿وَفِيهَا﴾: وفي الجنّة.

أ. نفس المصدر ٤٠٩.
 ٢. نفس المصدر . وفي النسخ : بن .
 ٣. ليس في ق.
 ٩. ليس في المصدر .
 ٢. من المصدر .
 ٣. ليس في ألمصدر .
 ٣. ليس ألمس المحدر .
 ٣. ليس المحد .
 ٣. ليس المحدر .
 ٣. ل

> ﴿ مَا تَشْتَهِبِهِ الْأَنْفُسُ ﴾: وقرأ (') نافع وابن عامر: «ما تشتهيه» علىٰ الأصل. ﴿ وَتَلَذُّ الْأَعْيُنُ ﴾: بمشاهدته.

وفي كتاب الاحتجاج (٢) للطبرسي ﷺ : عن الحجّة القائم ﷺ حديث طويل، وفيه أنّه سُئل عن أهل الجنّة : هل يتوالدون إذا دخلوها أم لا؟

فأجاب: انّ الجنّة لا حمل فيها للـنساء ولا ولادة ولا طـمتْ ولا نـفاس ولا شـقاء بالطفوليّة، وفيها ما تشتهيه <sup>(٣)</sup> الأنفس وتلذّ الأعين؛ كما قال الله، فإذا اشتهىٰ المـؤمن ولداً خلقه الله بغير حمل ولا ولادة علىٰ الصورة التي يريد؛ كما خلق آدم عبرة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(٤)</sup>: أخبرني أبي، عن الحسن بن محبوب، عـن ابـن يسار، عن أبي عبدالله لل<sup>ظل</sup>ة قال: إنّ الرجل في الجنّة يبقى علىٰ مـائدته <sup>(٥)</sup> أيّـام الدنـيا، ويأكل في أكلة واحدة بمقدار أكْله في الدنيا.

﴿ وَأَنْتُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾ ٢: فإن كلّ نعيم زائل موجب لكلفة الحفظ وفوت الزوال،

﴿ وَتِلْكَ الْجَنَّةُ الَّتِي أُورِثْتُمُوهَا بِمَا كُنَّتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ ٢: وقرئَ (٧): «ورثـتموها» . شـبّه جزاء العمل بالميراث، لأنّه يخلفه عليه العامل .

و «تلك» إشارة إلى الجنّة المذكورة وقعت مبتدأ، و «الجنّة» خبرها، و «التي أو رثتموها» صفتها. أو «الجنّة» صفة (٢) «تلك»، و «التي» خبرها، أو صفة «الجنّة» والخبر «بما كنتم تعملون» وعليه يتعلّق الباء بمحذوف لا «بأو رثتموها».

﴿ لَكُمْ فِيهَا فَاكِهَةً كَثِيرَةً مِنْهَا تَأْكُلُونَ ﴾ ٢: بعضها تأكلون لكثرتها ودوام نوعها.
[قيل <sup>(٨)</sup>: و]<sup>(٩)</sup> لعل تفصيل التنعم بالمطاعم والملابس وتكريره في القرآن، وهـو

٢. الاحتجاج /٤٨٨.

٤. تفسير القمّي ٢٨٨/٢.

٦. أنوار التنزيل ٣٧١/٢.

۸. نفس المصدر والموضع.

- أنوار التنزيل ٣٧١/٢.
  - ۳. المصدر: تشتهى.
- ٥. ن، ت، م، ي، ر، : إنَّ الرجل يبقى مائدته.
  - ۷. ق: صفة صفة.
  - ٩. ليس في ق، ش، م.

حقير بالنسبة إلىٰ سائر <sup>(۱)</sup> نعائم الجنّة، لماكان بهم من الشدّة والفاقة. ﴿ **إِنَّ الْمجْرِمِينَ ﴾** : الكاملين في الإِجرام. قيل : وهم الكفّار ، لأنّه جعلهم قسيم المؤمنين بالآيات وحكى عـنهم مـا يـخصّ بالكفّار .

﴿ فِي عَذَابٍ جَهَنَّمَ خَالِدُونَ ﴾ ؟: خبر «إنّ» . أو «حالدون» خبر ، والظرف متعلّق به ﴿ لاَ يُفَتَّرُ عَنْهُمْ ﴾: لا يخفف عنهم ، من فترت عنه الحميٰ : إذا سكنت قليلاً . والتركيب للضعف (").

> < وَهُمْ فِيهِ > : في العذاب . < مُبْلِسُونَ > ٢: آيسون من النجاة .

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): ثمّ ذكر الله ما أعدّه لأعداء آل محمد الله فقال: «إنّ المجرمين إلىٰ قوله مبلسون» أي آيسون من الخير. فذلك قول أميرالمؤمنين عليه : وأمّا أهل المعصية فخلّدوا في النار<sup>(1)</sup>، وأوثق منهم الأقدام، وغلّ منهم الأيدي إلىٰ الأعناق، وألبس أجسادهم سرابيل القطران، وقُطّعت لهم<sup>(٥)</sup> مقطّعات من النار، هم في عذاب قد اشتدَ حرّه، ونارقد أطبق علىٰ أهلها فلا يُفتَح عنهم أبداً، ولايدخل عليهم ريح أبداً، ولا ينقضي منهم الغم<sup>(٣)</sup>أبداً، العذاب أبداً شديد، والعقاب أبداً جديد، لا الدار زائلة<sup>(٣)</sup>

﴿ وَمَا ظَلَمْتَاهُمْ وَلَكِنْ كَانُوا هُمُ الظَّالِمِينَ ﴾ ٢٠ مرّ مثله غير مرّة . و «هم» فصل (٠).

وفي شرح الآيات الباهرة <sup>(۱)</sup>: [قال محمّد بن العبّاس ﷺ]<sup>(۲)</sup> حدّثنا أحمد بن القاسم، عن أحمد بن محمّد السيّاريّ، عن محمّد بن خالد، عن محمّد بن سليمان، عن أبيه، عن أبي عبدالله طلِّلا في قول الله: «وما ظلمناهم ولكن كانوا هم الظالمين» قبال: وما ظلمناهم بتركهم ولاية أهل بيتك ولكن كانوا هم الظالمين.

﴿ وَنَادَوْا يَا مَالِكُ ﴾ : وقرئ <sup>(٣)</sup>: «يا مال» علىٰ الترخيم، مكسوراً ومضموماً.
وفي مجمع البيان<sup>(1)</sup>: وفي الشواذّ «يا مال» وروي ذلك عن علىّ عليًّا إلى.

ولعلّه إشعار بأنّهم لضعفهم لا يستطيعون تأدية اللفظ بالتمام، ولذلك اختصروا فقالوا:

﴿لِيَقْضِ عَلَيْنَا رَبُّكَ﴾ : والمعنىٰ : سل ربّك أن يقضي علينا . من قضى عليه : إذا أماته . وهو لاينافي إبلاسهم ، فإِنّه جؤار وتمنَّ للموت <sup>(٥)</sup>من فرط الشدّة .

أَنَّكُمْ مَاكِثُونَ ﴾ ٢: لاخلاص لكم بموت ولا بغيره.

﴿لَقَد جِنْنَاكُمْ بِالْحَقَّ﴾: بالإرسال والإِنزال. وهو تتمّة الجواب إن كان فـي «قـال» ضمير الله وإلّا فجوابٌ منه، وكأنّه تعالىٰ تولّى جوابهم بعد جواب مالك.

﴿ وَلَكِنَّ أَكْثَرَكُمْ لِلْحَقِّ كَـارِهُونَ ﴾ ٢٠ لما في اتّباعه من إتىعاب النفس وإدأب الجوارح.

﴿ أَمْ أَبْرَمُوا أَمْراً ﴾: في تكذيب الحقَّ وردَّه، ولم يقتصروا علىٰ كراهته.

﴿ فَإِنَّا مُبْرِمُونَ ﴾ ٢: أمرأ في مجازاتهم. والعدول عن الخطاب، للإِشعار بأنَّ ذلك أسوأ من كراهتهم.

أو أنّه أحكم المشركون أمراً من كيدهم بالرسول فإِنّا مبرمون كيدنا بــهم، ويــؤيّده قوله:

- . تأويل الآيات الباهرة ٥٧١/٢، ح ٤٧.
   ٢. ليس في ق، ش، م.
  - ٣. أنوار التنزيل ٣٧١/٢\_٣٧٢. ٢٧٢ . ٤. المجمع ٥٦/٥.
- ٥. كذا في أنوار التنزيل ٣٧٣/٢. وفي ق، ش، م: فاله تمنّي للموت. وفي ن. فاله خوار تمنّي للموت. وفي سائر النسخ: فاله خوار للموت وتمنّي للموت.

﴿ أَمْ يَحْسَبُونَ أَنَّا لاَنَسْمَعُ سِرَّهُمْ ﴾ : حديث نفسهم بذلك .
﴿ وَنَجُواهُمْ ﴾ : وتناجيهم .
﴿ وَنَجُواهُمْ ﴾ : نسمعها .
﴿ وَرُسُلُنَا ﴾ : والحفظة مع ذلك .
﴿ لَدَيْهِمْ ﴾ : ملازموهم .
﴿ يَحْتَبُونَ ﴾ () : ذلك .

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): ثمّ حكى نداء أهل النار فقال ﷺ: «ونادوا يا مالك ليقض علينا ربّك» قال: أي نموت، فيقول مالك: «إنّكم ماكثون».

ثمَ قال تعالىٰ : «لقد جنناكم بالحق» ؛ [يعني](") بولاية أميرالمؤمنين للللهِ «ولكنّ أكثر كم للحقّ كارهون» .

والدليل علىٰ أنّ «الحقّ» ولاية أميرالمؤمنين للللَّ (\*) قوله <sup>(٤)</sup> تعالىٰ : «و قل الحقّ من ربّكم» ؛ يعني : ولاية عليّ لللَّل . «فمن شاء فليؤمن ومن شاء فليكفر إنّا اعتدنا للظالمين» ؛ يعني : ظالمي آل محمّد تَتَقَلَّ . «ناراً» .

ثمّ ذكر تعالىٰ علىٰ أثر هذا خبرهم وماتعاهدوا عليه في الكعبة : ألّا يردّوا<sup>(ه)</sup> الأمر في أهل بيت رسول الله ﷺ فقال : «أم أبرموا إلى قوله يكتبون».

وفي أصول الكافي <sup>(1)</sup>: الحسين بن محمّد، عن معلّى بن محمّد، عـن محمّد بـن أو رمة وعليّ بن عبدالله، عن عليّ بن حسّان، عـن عـبدالرحـمن بـن كـثير، عـن أبـي عبدالله للظِّرِ في قول الله تظن<sup>(1)</sup>: «إنّ الذين ارتدّوا علىٰ أدبارهم مـن بـعد مـا تـبيّن لهـم

٢. تفسير القمّي ٢٨٩/٢.
 ٢. من المصدر.
 ٣. كذا في المصدر وفي النسخ زيادة: يعني بولاية أميرالمؤمنين علي طليلا.
 ٤. الكهف /٢٩.
 ٢. الكهف /٢٩.
 ٢. الكافي ٢٠/١٤-٢٢١، ح٣٤.

الهديٰ» فلان وفلان [وفلان]<sup>(١)</sup>، ارتدَوا عن الايمان في ترك ولاية أميرالمؤمنين لليَّلِا .

قلت : قوله <sup>(۲)</sup> : «ذلك بأنّهم قالوا للذين كرهوا ما نزل الله سنطيعكم في بعض الأمر» . قال : نزلت ، والله ، فيهما وفي أتباعهما ، وهو قول الله الذي نزل بـه جبر ثيل عـلى محمّد تمكي الله : «ذلك بأنّهم قالوا للذين كرهوا ما نزل الله» في عـليّ علي علي الله «سنطيعكم في بعض الأمر» قال <sup>(۳)</sup>: دعوا بني أميّة إلى ميثاقهم ألا يصيّروا الأمر فينا بعد النبيّ تَمَكَل ولا يعطونا من الخمس شيئاً <sup>(1)</sup>، وقالوا : إن أعطيناكم [إيّاه]<sup>(٥)</sup>لم يحتاجوا إلى شيء ولم يبالوا أن لايكون <sup>(٢)</sup>الأمر فيهم فقالوا : «سنطيعكم في بعض الأمر» الذي دعو تمونا إليه ، وهو الخمس ، ألّا نعطيهم منه شيئاً .

وقوله: «كرهوا ما نـزّل الله» والذي نـزّل الله ما افـترض عـلىٰ خـلقه مـن ولايـة أميرالمؤمنين لل<sup>ظِلِا</sup> . وكان معهم أبو عبيدة وكان كاتبهم، فأنزل الله: «أم أبرموا أمـراً فـإِنّا مبرمون، أم يحسبون أنّا لانسمع <sup>(٧)</sup>سرّهم ونجواهم» (الآية).

وفي روضة الكافي<sup>(٨)</sup>: عليّ بن إبراهيم، [عن عليّ بن الحسين]<sup>(١)</sup> عن عليّ بن أبي حمزة، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله لل<sup>ظللا</sup> في قول الله تُظلّ<sup>(١١)</sup>: «ما يكون من نجوى ثلاثة إلّا هو رابعهم ولا خمسة إلّا هو سادسهم ولا أدنى من ذلك ولا أكثر إلّا هو معهم أينما كانوا ثمّ ينبّنهم بما عملوا يوم القيامة إنّ الله بكل شيء عليم».

قال : نزلت هذه الآية في فلان {و فلان](١١) وأبي عبيدة بن الجرّاح وعبدالرحمٰن بن عوف وسالم مولىٰ أبي حـذيفة ، والمـغيرة بـن شـعبة ، حـيث كـتبوا الكـتاب بـينهم

ليس في ق، ش.
 كذا في المصدر. وفي النسخ: قالوا.
 ليس في ق، ش.
 من المصدر. وفي النسخ: قالوا.
 كذا في المصدر. وفي النسخ: ولم يبالوا الأان يكون.
 من المصدر والمصحف. وفي النسخ: نعلم.
 كذا في ق، ش، م.
 الكافي ٨/١٩٩ ـ ١٨٠، ح ٢٠٢.
 ليس في ق، ش، م.

وتعاهدوا وتواثقوا<sup>(1)</sup>: لثن مضى محمّد ﷺ لاتكون الخلافة في بني هاشم ولا النبوّة أبداً. فأنزل الله فيهم هذه الآية.

قال : قلت : قوله تعالىٰ : «أم أبرموا أمراً فإِنّا مبرمون أم يحسبون أنّا لانسمع سـرّهم ونجواهم بلي ورسلنا لديهم يكتبون».

قال : وهاتان الآيتان نزلتا فيهم ذلك اليوم .

قال أبو عبدالله للظِلِّ : لعلَك ترى أنَّه كان يوم يشبه يوم تُحتِبَ الكتاب إلَّا يـوم قـتل الحسين للظِّر . وهكذا كان في سابق عـلم الله الذي أعـلمه رسـول الله ﷺ أن إذا تُحتِب الكتاب قُتل الحسين للظِّر وخرج الملك من بني هاشم، فقد كان ذلك كلَّه. (الحديث)

وفي شرح الآيات الباهرة <sup>(٢)</sup>: [قال محمّد بن العبّاس <sup>علي</sup>ّا)<sup>(٣)</sup> حدّثنا أحمد بن محمّد النوفليّ، عن محمّد بن حمّاد الساميّ<sup>(١)</sup>، عن الحسين بن أسد الطحاوي<sup>(٥)</sup>، عن علي بن إسماعيل الميثمّي، عن الفضيل<sup>(٢)</sup> بن الزبير، عن أبي داود، عن بريدة الأسلميّ، أنَّ النبيّ عَنِيَ الله لبعض أصحابه : سلّموا علىٰ عليّ بإمرة المؤمنين .

فقال رجل من القوم : لا ، ولا الله ، لا تجتمع النبوّة والخلافة في أهل بيت أبداً ـ فأنزل الله : «أم أبرموا أمراً» (الآية).

وروي (<sup>v)</sup> عن عبدالله بن العبّاس أنّه قال : إنّ رسول الله ﷺ أخذ عليهم الميثاق مرتين لأميرالمؤمنين ﷺ :

الأولىٰ حين قال: أتدرون من وليّكم من بعدي؟ قـالوا: الله ورسـوله أعـلم. قـال: صالح المؤمنين. وأشاربيده إلىٰ عليّ للظِّلِ وقال: هذا وليّكم من بعدي.

١. المصدر: توافقوا.
 ٢. المصدر: توافقوا.
 ٣. ليس في ق، ش، م.
 ٥. ق، ش، م، ن، ي، ر: الطغاوي.
 ٣. كذا في ت. وفي غيرها: الصيقل. وفي المصدر: الفضل.
 ٧. نفس المصدر، ح ٤٩.

والثانية يوم غدير خمّ يقول: من كنت مولاه فهذا عليّ مولاه. وكانوا قد أسرّوا في أنفسهم وتعاقدوا ألّا نرجع إلىٰ أهـله هـذا الأمـر ولانـعطيهم الخمس، فأطلع الله نبيّه ﷺ علىٰ أمرهم وأنزل عليه: «أم أبرموا أمراً» (الآية).

فُلْ إِنْ كَانَ لِلرَّحْمٰنِ وَلَدٌ فَآنَا اَوَّلُ الْعَابِدِينَ ﴾ ٢: منكم ، فإن النبيّ يَنْ يكون أعلم
 بالله وبما يصح له وما لايصح ، وأولى بتعظيم مايوجب تعظيمه ، ومن تعظيم الوالد
 تعظيم ولده ، ولا يلزم من ذلك صحة كينونة الولد وعبادته له ، إذ المحال قد يستلزم
 المحال ، بل المراد نفيهما على أبلغ الوجوه ؛ كقوله : «لو كان فيهما آلهة إلا الله لفسدتا».
 غير أنَّ «لو» ثَمَّ مشعرة بانتفاء الطرفين ، و«إن» هاهنا لا يُشعر به ولا بنقيضه ، فإنها لمحال قد يستلزم
 المحال ، بل المراد نفيهما على أبلغ الوجوه ؛ كقوله : «لو كان فيهما آلهة إلا الله لفسدتا».
 فير أنَّ «لو» ثَمَّ مشعرة بانتفاء الطرفين ، و«إن» هاهنا لا يُشعر به ولا بنقيضه ، فإنها لمجرد
 الشرطيّة ، بل الانتفاء معلوم لانتفاء اللازم الدال على انتفاء مىلزمه ، والدلالة على أن

وقيل (1): معناه : إن كان له ولد في زعمكم فأنا أوّل العابدين لله الموحّدين له . أو الآنفين منه ، أو من أن يكون له ولد ، من عبد يعبد : إذا اشتدّ أنفه . أو ماكان له ولد فأنا أوّل الموحّدين من أهل مكّة .

وقرأ <sup>(٢)</sup> حمزة والكسائيّ : «وَلْد» بالضمّ وسكون اللاّم.

وفي أصول الكافي <sup>(٣)</sup>: عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن محمّد بن أبي نصر، عن أبان بن عثمان، عن محمّد بن عليّ الحلبيّ، عن أبي عبدالله لللَّل قال : إنّ الله لمّا أراد أن يخلق آدم أرسل الماء على الطين، ثمّ قبض قبضة فعركها<sup>(٤)</sup>، ثمّ فرقها فرقتين بيده، ثمّ ذراهم فإذا هم يدبّون، ثمّ رفع لهم ناراً فأمر أهل الشمال أن يدخلوها، فذهبوا إليها فهابوها ولم يدخلوها، ثمّ أمر أهل اليمين أن يدخلوها فذهبوا إليها فدخلوها، فأمر الله النار

- أنوار التنزيل ٣٧٢/٢.
  - ٣. الكافي ٧/٢، ح ٣.

۲. أنوار التنزيل ۳۷۲/۲.
 ٤. ن، ت، م، ي، ر: ففركها.

فلمًا رأى ذلك أهل الشمال قالوا : ربّنا ، أقلنا . فأقالهم (')، [ثمّ قال لهم]<sup>(٢)</sup>: ادخلوها . فذهبوا فقاموا عليها ولم يدخلوها ، فأعادهم طيناً وخلق منها آدم .

وقال أبو عبدالله ﷺ : فلن يستطيع هؤلاء أن يكونوا من هؤلاء ، ولا هؤلاء أن يكونوا من هؤلاء.

قال: فيرون أنّ رسول الله ﷺ أوّل من دخل تلك النار، فذلك قـوله: «قـل إن كـان للرحمٰن ولد فأنا أوّل العابدين».

وفي كتاب الاحتجاج (") للطبرسي الله : عن عليّ الله حديث طويل، يقول فيه : قوله : «إن كان للرحمٰن ولد فأنا أوّل العابدين» ؛ أي الجاحدين . والتأويل في هذا القول باطنه مضادً لظاهره .

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(٤)</sup>: وقوله : «قل إن كان للرحمٰن ولد فأنا أوّل العابدين» ؛ يعني : أوّل القائلين لله ﷺ<sup>(٥)</sup>أن يكون له ولد.

﴿ سُبْحَانَ رَبَّ السَّموٰاتِ وَالْأَرْضِ رَبَّ الْعَرْشِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴾ ٢: عن كونه ذا ولد، فإِنَّ هذه الأجسام لكونها أصولاً (١) ذات استمرار تبرَّأت عمّا يتّصف به سائر الأجسام من توليد المثل، فما ظنّك بمبدعها وخالقها.

وفي كتاب التوحيد <sup>(٧)</sup>، بإسناده إلىٰ حنّان بن سدير : عن أبي عبدالله للظِّلَا حديث طويل، ذكر فيه العرش وقال : إنّ للعرش صفات كثيرة مختلفة، له في كلّ سبب ووضع في القرآن صفةً علىٰ حدة، يقول فيه :

فمن اختلاف صفات العرش أنَّه قال تبارك وتعالىٰ : «ربَّ العرش [عمَّا يصفون».

أقال الله عثرته: صفح عنه وتجاوز.
 أقال الله عثرة القدى إله عنه إله علم إله عنه إله علم إله عنه إله عنه إله عنه إله علم إله علم إله علم إله علم إله علم إله إله علم إله

وهو عرش وصف الوحدانيّة لأنّ قوماً أشركوا<sup>(1)</sup>؛ كما قلت لك، قال تبارك وتعالىٰ: «ربّ العرش»]<sup>(٢)</sup> ربّ الوحدانيّة «عمّا يصفون»، وقوماً<sup>(٣)</sup> وصفوه بيدين فقالوا: «يد الله مغلولة»<sup>(1)</sup>، وقوماً<sup>(٥)</sup> وصفوه بالرجلين فقالوا: وضع رجله على صخرة بيت المقدس فمنها ارتقى إلى السماء، وقوماً<sup>(٢)</sup> وصفوه بالأنامل فقالوا: إنّ محمّداً يَبْيَرْهُ قال : إنّي وجدت برد أنامله علىٰ قلبي . فلمثل هذه الصفات قال : «ربّ العرش عمّا يصفون» يقول : ربّ المثل الأعلىٰ عمّا به مثّلوه، ولله المثل الأعلىٰ الذي لايشبهه شيء ولايوصف ولايُتوهم، فذلك المثل <sup>(1)</sup> الأعلىٰ .

- <**فَذَرْهُمْ يَخُوضُوا﴾: ف**ي باطلهم.
  - < وَيَلْعَبُوا ﴾ : في دنياهم .

حَتَّىٰ يُلاَقُوا يَوْمَهُمُ الَّذِي يُوعَدُونَ ﴾ ٢: أي القيامة . وهو دلالة علىٰ أن قولهم هذا جهل واتباع هوى، وأنّهم مطبوع علىٰ قلوبهم معذّبون في الآخرة.

وفيه نفي الآلهة السماويّة والأرضيّة، واختصاصه باستحقاق الألوهيّة.

٨٦ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

وفي أصول الكافي <sup>(1)</sup>: عليّ بن إبراهيم الله، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن هشام بن الحكم قال : قال أبوشاكر الديصانيّ : إنّ في القرآن آية هي قولنا. قلت : وما هي ؟ فقال : «و هو الذي في السماء إله وفي الأرض إله». فقال : «و هو الذي في السماء إله وفي الأرض إله». فلم أدر بما أجيبه، فحججت فأخبرت أبا عبدالله للثِلا قال : هذا كلام زنديق خبيث، إذا رجعت إليه فقل له : ما اسمك بالكوفة ؟ فإنّه يقول : فلان ، فقل له : ما اسمك بالبصرة ؟ فإنه يقول : فلان ، فقل : كذلك الله ربّنا في السماء إله، وفي الأرض إله ، وفي البحار إله ، و في القفار إله ، وفي كلّ مكان إله. قال : فقدمت فأتيت أبا شاكر فأخبرته. فقال : هذه نُقِلت من الحجاز . وفي تفسير عليّ إبراهيم <sup>(1)</sup>: حدّثنا محمّد بن جعفر قال : حدّثنا محمّد بن الحسين ،

وفي تفسير عليّ إبراهيم ٧٠: حدثنا محمّد بن جعفر قال: حدثنا محمد بن الحسين، عن الحسن بن محبوب، عن عليّ بن رئاب، عن منصور، عن أبي أسامة قال: سألت أبا عبدالله للظِّرِ عن قول الله: «و هو الذي في السماء إله وفي الأرض إله».

فنظرتُ، والله، إليه وقد لزم الأرض وهو يقول: والله <sup>(٣)</sup> كلَّة الذي هو، والله رَبّي في السماء إله وفي الأرض إله، وهو الله.

وفي كتاب الاحتجاج <sup>(2)</sup> للطبرسي ﷺ : عن عليّ ﷺ وفيه : وقوله : «و هو الذي في السماء إله وفي الأرض إله»، وقوله <sup>(ه)</sup>: «و هو معكم أينما كنتم»، وقوله <sup>(١)</sup>: «ما يكون من نجوى ثلاثة إلا هو رابعهم». فإِنّما أراد بذلك استيلاء أمنائه بالقدرة التي ركّبها فيهم علىٰ جميع خلقه، وإنّ فعلهم فعله.

- ١٢٨٩/٢ ١٢٩، ح ١٠.
   ٢. تفسير القمي ٢٨٩/٢.
   ٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: «عبدالله» بدل «عزّوجل».
  - ٤. الاحتجاج /٢٥٠. ٥. الحديد /٤.
    - ٦. المجادله /٧.

﴿ وَهُوَ الْحَكِيمُ الْعَلِيمُ ﴾ ٢: كالذليل علىٰ سابقه.
﴿ وَتَبَارَكَ الَّذِي لَهُ مُلْكُ السَّمُوَاتِ وَالْأَرضِ وَمَا بَيْنَهُمَا ﴾: كالهواء.
﴿ وَعِنْدَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ ﴾: العلم (١) بالساعة التي تقوم القيامة فيها.
﴿ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ ٢: للجزاء.

وقرأ<sup>(۲)</sup>نافع وابن عامر وأبو عمرو وحمزة وعاصم وروح بالتاء، عـلىٰ الالتـفات للتهديد<sup>(۳)</sup>.

> ﴿ وَلاَ يَمْلِكُ الَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ ﴾ : أي من دون الله . ﴿ الشَّفَاعَةَ ﴾ : كما زعموا أنّهم شفعاؤهم عندالله .

وفي تفسير عليَّ بن إبراهيم <sup>(٤)</sup>: قال: هم الذين عُبدوا في الدنيا لايملكون الشفاعه لمن عبدهم.

﴿ إِلاَّ مَنْ شَهِدَ بِالْحَقِّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ ٢: بالتوحيد.

والاستثناء متّصل <sup>(ه)</sup>إن أريد بالموصول كلّ ما عُبد من دون الله، لاندراج الملائكة والمسيح فيه. ومنفصل إن خُصّ بالأصنام.

وفي كتاب من لايحضره الفقيه <sup>(٢)</sup>: قال الصادق للله : القضاة أربعة : ثلاثة في النار وواحد في الجنّة ؛ رجل قضى بجور وهو يعلم أنّه جور فهو في النار ، ورجل قضى بجور وهو لايعلم أنّه جور فهو في النار ، ورجل قضى بالحقّ وهو لايعلم فهو في النار ، ورجل قضى بالحقّ وهو يعلم فهو في الجنّة .

﴿ وَلَئِنْ سَالْتَهُمْ مَنْ خَلَقَهُمْ ﴾ : سألت العابدين، والمعبودين.
﴿ لَيَقُولُنَّ اللهُ ﴾ : لتعذّر المكابرة فيه من فرط ظهوره.

- ۱. ليس في ق.
- ۲. المصدر: بالتهديد.
  - ٥. ليس في ي.

۲. أنوار التنزيل ۲۷۳/۲.
٤. تفسير القمي ۲۸۹/۲\_۲۹۰.
٦. الفقيه ۳/۳، ح ٦.

وفي أصول الكافي <sup>(1)</sup>: عليّ بن محمّد ومحمّد بن الحسن، عـن سـهل بـن زيـاد ومحمّد بن يحييٰ، عن أحمد بن محمّد بن عيسيٰ، جميعاً، عن أبي هاشم الجـعفريّ قال : سألت أبا جعفر الثاني عليَّلا : ما معنيٰ الواحد؟

فقال: إجماع الألسن عليه بالوحدانيّة، لقوله (<sup>٢)</sup> «ولئن سألتهم من خملقهم ليقولنّ الله».

محمّد بن يحيىٰ <sup>(٣)</sup>، عن محمّد بن الحسن <sup>(٤)</sup>، عن محمّد بن إسماعيل، عن صالح بن عقبة ، عن عبدالله بن محمّد الجعفيّ<sup>(٥)</sup>، [وعقبة]<sup>(٣)</sup>، جميعاً ، عن أبي جعفر للظِّر قال : إنَّ الله خلق الخلق ، فخلق من أحبّ ممّا أحبّ فكان ما أحبّ أن خلقه من طينة الجنّة ، وخلق من أبغض ممّا أبغض وكان ما أبغض أن خلقه من طينة النار ، شمّ بعثهم في الظلال .

فقلت : وأيّ شيء الظلال ؟

قال: ألم تر إلىٰ ظلّك في الشمس شيئاً وليس بشيء، شمّ بعث الله فيهم النبيّين يدعوهم <sup>(٧)</sup> إلىٰ الإقرار بالله، وهو قوله: «ولئن سألتنهم من خلقهم ليقولنّ الله». ثمّ دعاهم <sup>(٨)</sup> إلىٰ الإقرار بالنبيّين فأقرّ بعضهم وأنكر بعض، ثمّ دعاهم <sup>(٩)</sup> إلىٰ ولايتنا فأقرّ بها والله من أحبّ، وأنكرها من أبغض، وهو قوله <sup>(١٠)</sup>: «فما كانوا ليؤمنوا بما كذّبوا به من قبل».

> ثمَّ قال أبو جعفر على التكذيب ثَمَّ. ﴿ فَأَنَّىٰ يُؤْفَكُونَ ﴾ ٢: يُصْرَفون من عبادته إلىٰ عبادة غيره.

١٢. الكافي ١١٨/١، ح ١٢.
 ٢. المصدر: كقوله.
 ٣. نفس المصدر ٢٠/٢ ح ٣.
 ٥. ق، ش، م: الجعفري.
 ٩. ليس في ق، ش.
 ٨. المصدر بدل العبارة الأخيرة: ثمّ بعث منهم النبيّين فدعوهم.
 ٨. المصدر: دعوهم.
 ٩. المصدر: دعوهم.

﴿وَقِيلِهِ»: وقول الرسول. ونصبه للعطف علىٰ سرّهم، أو علىٰ محلّ «الساعة»، أو لإِضمار فعله؛ أي وقـال: قيله.

وجرّه عاصم وحمزة عطفاً علىٰ «الساعة». وقرئ <sup>(١)</sup> بالرفع، علىٰ أنّه مبتدأ خبره. ﴿ يَا رَبِّ إِنَّ هُؤُلاَءٍ قَوْمٌ لاَ يُؤمِنُون﴾۞: أو معطوف عمليٰ «عملم الساعة» بمتقدير مضاف.

وقيل <sup>(۲)</sup>: هو قسم منصوب بحذف الجار، أو مجرور بإضماره، أو مرفوع بتقدير: وقيله يا ربّ قسمي، و«إنّ هؤلاء» جوابه. ﴿ فَاصْفَحْ عَنْهُمْ ﴾ : فأعرض عن دعوتهم [آيساً عن إيمانهم]<sup>(۲)</sup>. ﴿ وَقُلْ سَلَامٌ ﴾ : [تسليم منكم ومتاركة]<sup>(1)</sup>. ﴿ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴾ (2): تسلية للرسول وتهديد لهم. وقرأ<sup>(0)</sup>ابن عامر ونافع بالتاء، علىٰ أنّه من المأمور بقوله لهم. وفي أصول الكافي <sup>(۲)</sup>: محمّد بن الحسن <sup>(۷)</sup> وغيره، عن سهل، عن محمّد بن عيسى ومحمّد بن يحيى ومحمّد بن الحسين ، جميعاً ، عن محمّد بن سنان ، عن إسماعيل بن جابر وعبدالكريم بن عمرو<sup>(٨)</sup>، عن عبدالحميد بن أبي الديلم، عن أبي عبدالله لل<sup>ع</sup>لاً في حديث طويل : ثمّ أنزل الله [جلّ ذكره عليه]<sup>(١)</sup>أن أعلن فضل وصيّك.

فقال: ربّ، إنَّ العرب قـوم جـفاة لم يكـن فـيهم كـتاب ولم يُـبعَث إليـهم نـبيّ،

۱ و۲. أنوار التنزيل ۳۷۳/۲. ٤. ليس في ق، ش، م. ٦. الكافي ۲۹۳/۱\_۲۹۴، ح ٢. ٨. ق، ش: عمر.

٣. ليس في ق. ٥. نفس المصدر والموضع. ٧. المصدر: الحسين. ٩. من المصدر. ۹۰ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

ولا يعرفون فضل نبوّات <sup>(١)</sup>الأنبياء ولا شرفهم، ولا يؤمنون بي إن أنا أخبرتهم بفضل أهل بيتي.

فقال الله : «ولا تحزن عليهم» «وقل سلام فسوف يعلمون». فذكر من فضل وصيّه ذكراً فوقع النفاق في قلوبهم.

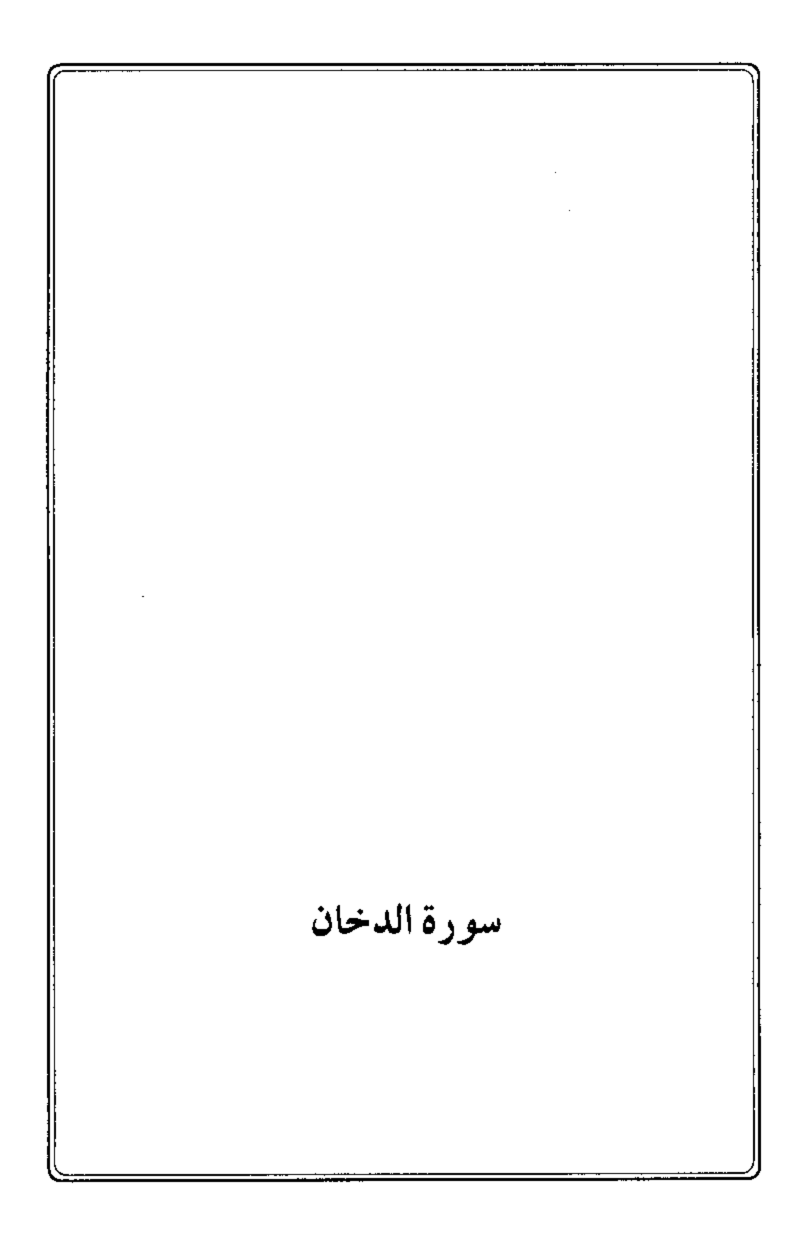
وفي بصائر الدرجات <sup>(1)</sup>: أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن النضر بن سويد، عن عبدالصمد [بن بشير]<sup>(1)</sup>قال: ذكر أبو عبدالله للظِّرِ<sup>(1)</sup> بدء الأذان <sup>(0)</sup> وقصّته <sup>(1)</sup> في إسراء النبيّ ﷺ [حتّىٰ قال:]<sup>(۷)</sup> حتّىٰ انتهى إلىٰ سدرة المنتهىٰ . قال: فقالت السدرة: ما جازني <sup>(٨)</sup> مخلوق قبلُ . قال <sup>(۱)</sup>: «ثمّ دنىٰ فتدلَى ، فكان قاب قوسين أو أدنىٰ ، فأوحى إلىٰ عبده ما أوحى».

قال : فدُفِع إليه كتاب أصحاب اليمين وأصحاب الشمال . المسجد

... إلىٰ قوله : وفتح صحيفة أصحاب الشمال فإذا فيها أسماء أهل النار وأسماء آبائهم وقبائلهم .

فقال الله تعالىٰ : «فاصفح عنهم وقل سلام فسوف يعلمون» .

- ليس في ق، ش، م.
   من المصدر.
   من المصدر.
   كذا في المصدر.
   ليس في المصدر.
   ليس في ق، ش، م.
   11. تفسير القمى ٢٩٠/٢.
- ۲. البصائر /٢١٠ ـ٢١١، ح ١.
   ٤. المصدر: ذكر عند أبي عبدالله.
   ٦. المصدر: قصّة الأذان.
   ٨. ق، ش: ما جاز في . وفي المصدر: ما جاوزني.
   ١. المصدر: قد.



## سورة الدخان

مكَيَّة، إلَّا قوله تعالىٰ : «إنَّا كاشفوا العذاب» . (الآية) وهي سبع، أو تسع وخمسون آية.

بسم الله الرحمن الرحيم

في كتاب ثواب الأعمال <sup>(١)</sup>، بإسناده إلىٰ أبي حمزة قال : [قال أبو جعفر للْظِلْا :]<sup>(٢)</sup>من أدمن علىٰ قراءة سورة الدخان<sup>(٣)</sup> في فرائضه ونوافله بعثه الله من الآمنين يوم القـيامة ، وظلّله تحت عرشه ، وحاسبه حساباً يسيراً ، وأعطاه كتابه بيمينه .

وفي مجمع البيان<sup>(4)</sup>: وروى أبوحمزة الثماليّ، عن أبي جعفر عليَّة قال : من قرأ سورة الدخان في فرائضه. ونقل مثل ما نقلناه [عن ثواب الأعمال]<sup>(0)</sup> سواء. أبيّ بن كعب، عن النبيّ عَيَّيَة : من قرأ سورة الدخان في ليلة الجمعة، غفر له. أبو هريرة<sup>(1)</sup>، عن النبيّ عَيَّيَة : من قرأ سورة الدخان في ليلته أصبح يستغفر له ألف ملك.

وعنه <sup>(٧)</sup>[عن النبيّ ﷺ <sup>(٨)</sup>قال : من قرأها في ليلة جمعة ، أصبح مغفوراً له . أبو أسامة <sup>(٩)</sup>، عن النبيّ ﷺ أنّه قال : من قـراً سـورة الدخـان ليـلة الجـمعة أو يـوم الجمعة ، بنى الله له بيتاً في الجنّة .

1. ثواب الأعمال /121، ح
 ٢. من المصدر.
 ٣. مجمع البيان ٥/٢٠.
 ٣. المصدر: من قرأ سورة الدخان.
 ٢. مجمع البيان ٥/٢٠.
 ٩. نفس المصدر والموضع. وفيه أبو أمامة.

وفي أصول الكافي (<sup>()</sup>: بإسناده إلى أبي جعفر لللل حديث طويل، وفيه قال السائل: يا ابن رسول الله، كيف أعرف أنّ ليلة القدر تكون في كلّ سنة ؟

قال : إذا أتى شهر رمضان ، فاقرأ سورة الدخان في كلّ ليلة مائة مرّة ، فإِذا أتت ليلة ثلاث وعشرين ، فإِنّك ناظر إلىٰ تصديق الذي سألت عنه .

<حم»؟: قد مرّ بعض معانيه.

وفي كتاب معاني الأخبار (\*)، بإسناده إلىٰ سفيان بن سعيد الثوريّ عن الصادق لللله حديث طويل، يقول فيه : وأمّا «حم» فمعناه : الحميد المجيد.

﴿ وَالْكِتَابِ الْـ مُبِينِ ﴾ ٢: القـرآن. والواو للـعطف إن كـان «حـم» مـقسماً بـه وإلا فللقسم (٣)، والجواب قوله <sup>(٤)</sup>:

﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةٍ مُبَارَكَةٍ ﴾ : قيل <sup>(٥)</sup>: في ليلة القدر . أو البراءة ابتدى فيها إنزاله . أو أنزل فيها جملة إلى السماء الدنيا من اللوح [المحفوظ ]<sup>(٦)</sup> ثمّ أنزل على الرسول نجوماً ، وبركتها لذلك ، فإنّ نزول القرآن سبب المنافع الدينيّة والدنيويّة . أو لما فيها من نزول الملائكة والرحمة ، وإجابة الدعوه ، وقسم النعمة ، وفصل الأقضية .

وفي مجمع البيان <sup>(٧)</sup>: «إنّا أنزلناه في ليلة مباركة»؛ أي أنزلنا القرآن، والليلة المباركة هي ليلة القدر. وهو المرويّ عن أبي جعفر وأبي عبدالله عليَّظ .

< إِنَّا كُنَّا مُنْذِرِينَ ﴾ ٢٠: استئناف يبيّن المقتضي للإِنزال ، وكذلك قوله :

﴿ فِيهَا يُفْرَقُ كُلَّ أَمْرٍ حَكِيمٍ ﴾ ۞: فإِنَّ كونها مفرق الأمور المحكمة والملتبسة بالحكمة يستدعي أن ينزّل فيُها القرآن، الذي هو من عظائمها. ويجوز أن يكون صفة «لليلة مباركة» وما بينهما اعتراض.

١. الكافي ٢٥٢/١ ح ٨.
 ٢. معاني الأخبار ٢٢٢، ح ١.
 ٣. كذا في أنوار التنزيل ٣٧٣/٢. وفي النسخ : إن كان «حم» مقسماً بها وإلا فالقسم.
 ٤. ليس في ق، ش.
 ٢. ليمحمد من المحدر.

وقرئ <sup>(۱)</sup>: «يُفرَّق» بالتشديد. و«يفرق كلَّ»؛ أي يفرقه الله. و«نفرق» بالنون. وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (<sup>(۲)</sup>: «إنّا أنزلناه»؛ يعني : القرآن. «في ليلة مباركة إنّا كنّا منذرين» وهي ليلة القدر، أنزل الله القرآن فيها إلىٰ البيت المعمور جملة واحدة، ثمّ نزل من البيت المعمور علىٰ رسول الله تَظَلَّ في طول عشرين سنة <sup>(۲)</sup>. «فيها يفرق»؛ أي في ليلة القدر. «كلّ أمر حكيم»؛ أي يقدّر الله كلّ أمر من الحقّ والباطل، وما يكون في تلك السنة، وله فيه البداء والمشيئة، يقدم مايشاء ويؤخر مايشاء من الآجال والأرزاق والبلايا والأعراض [والأمراض]<sup>(2)</sup> ويزيد فيها مايشاء وينقص مايشاء، ويلقيه رسول الله تشير إلى أميرالمؤمنين علي ويلقيه أميرالمؤمنين علي إلى الأئمة علي حتى ينتهي ذلك بذلك أبي، عن ابن أبي عمير، عن عبدالله بن مسكان، عن أبي جعفر وأبي عبدالله وأبي بذلك أبي، عن ابن أبي عمير، عن عبدالله بن مسكان، عن أبي جعفر وأبي عبدالله وأبي الحسن علي

وحدَّثني <sup>(٥)</sup>أبي عن ابن أبي عمير، عن يونس، عن داود بن فرقد، عن أبي المهاجر، عن أبي جعفر للَّلِا قال: يا أبا المهاجر، لاتخفى علينا ليلة القدر، وإنَّ الملائكة يطوفون بنا فيها.

وفي أصول الكافي <sup>(٢)</sup>: بإسناده إلىٰ أبي جعفر لللهِ قال : قال الله تعالىٰ في ليلة القدر : «فيها يفرق كلّ أمر حكيم» [يقول : ينزل فيها كلّ أمر حكيم ، ]<sup>(٧)</sup> والمحكم ليس بشيئين إنّما هو شيء واحد ، فمن حكم بما ليس فيه اختلاف ، فحكمه من حكم الله ، ومن حكم بأمر فيه اختلاف فرأى أنّه مصيب <sup>(٨)</sup>فقد حكم بحكم الطاغوت ، إنّه لينزل في ليلة

أنوار التنزيل ٣٧٤/٢.
 أنوار التنزيل ٣٧٤/٢.
 المصدر: في طول (ثلاث و-ظ) عشرين سنة.
 يوجد في ق، ش، المصدر.
 يوجد في من المصدر.
 الكافي ٢/٨٦٢، ح ٣.
 من المصدر. وفي النسخ: يصيب.

القدر إلىٰ وليّ الأمر<sup>(1)</sup> تفصيل<sup>(1)</sup> الأمور سنة سنة ، يؤمر فيها في أمر نفسه بكذا وكذا ، وفي أمر الناس بكذا وكذا ، وإنّه ليحدث لوليّ الأمر سوىٰ ذلك كلّ<sup>(1)</sup> يوم علم الله <sup>ظلن</sup> ذكره الخاصّ و<sup>(1)</sup> والمكنون العجيب المخزون مثل ماينزل في تلك الليلة من الأمر . ثمّ قرأ : «و لو أنّ ما في الأرض من شجرة أقلام والبحر يمدّه من بعده سبعة أبحر مانفذت كلمات الله إنّ الله عزيز حكيم»<sup>(0)</sup>.

وبإسناده (`)إلىٰ أبي جعفر للله قال: يا معشر الشيعة، خاصموا بسورة «إنّا أنـزلناه» تفلجوا(''، فو الله، إنّها لحجّة الله علىٰ الخلق بعد رسول الله ﷺ وإنّها لسيّدة ديـنكم، وإنّها لغاية علمنا.

يا معشر الشيعة، خاصموا بـ «حم والكتاب المبين، إنّا أنزلناه في ليلة مباركة إنّا كنّا منذرين» فإنّها لولاة الأمر خاصّة بعد رسول الله تميلي . يا معشر الشيعة، يقول الله <sup>(٨)</sup>: «و إن من أمّة إلّا خلا فيها نذير». قيل : يا أباجعفر، نذيرها محمّد تميل . قال : صدقت، فهل كان نذير وهو حيّ من البعثة في أقطار الأرض ؟ فقال السائل : لا . قال أبوجعفر لمائي : أرأيت بعيثه أليس نذيره ؛ كما أنّ رسول الله تمين في بعثته من الله نذير ؟

- فقال: بلي . قال: فكذلك لم يمت محمّد إلّا وله بعيث نذير . فإن قلت: لا، فقد ضيّع رسول الله ﷺ من في أصلاب الرجال من أمّته .
- ١. ن، ت، م، ي، ر: الله.
   ٢. كذا في ق. وفي سائر النسخ والمصدر: تفسير.
   ٣. في ق زيادة: أمر.
   ٥. لقمان /٢٧.
   ٢. نفس المصدر ٢٤٩ ـ ٢٥٠، ح٦.
   ٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: تفلحوا.
   ٨. فاطر ٢٤.

قال: وما يكفيهم القرآن؟ قال: بليٰ، إن وجدوا له مفسّراً. قال: وما فسّره رسول الله ﷺ؟ قال: بليٰ، قد فسّره لرجل واحد، وفسّر للأمة شأن ذلك الرجل، وهو عليّ بن أبي طالب عليُّة . (الحديث)

محمّد بن يحيئ<sup>(١)</sup>، عن أحمد بن محمّد وعليّ بن محمّد، عـن سـهل بـن زيـاد، جميعاً، عن ابن محبوب [عن أبي حـمزة]<sup>(٣)</sup>، عـن أبـى جـعفر طلِّلا قـال : لمّـا قَـبض أميرالمؤمنين للله قام الحسن بن عليّ في مسجد الكوفة ، فحمد الله وأثنىٰ عليه وصلّىٰ علىٰ النبيّ عَلَيْهُ.

ثمّ قال : أيّها الناس ، إنّه قد قبض في هذه الليلة رجل ماسبقه الأوّلون ولايـدركه الآخرون . والله ، لقد قُبض في الليلة التي قُبض فيها وصي موسى يوشع بن نون ، والليلة التي عُرِج فيها بعيسى بن مريم ، والليلة التي نزل فيها القرآن . والحديث طويل . أخذت منه موضع الحاجة .

أحمد بن مهران<sup>(٣)</sup> وعليّ بن إبراهيم، جميعاً، عن محمّد بن عليّ، عن الحسن بن راشد، عن يعقوب بن جعفر بن إبراهيم قال: كنت عند أبي الحسن موسى للظِّلا إذ أتاه رجل نصرانيّ، فقال: إنّي أسألك، أصلحك الله<sup>(٤)</sup>.

فقال : سل .

فقال : أخبرني عن كتاب الله الذي أنزل علىٰ محمّد ﷺ ونطق به ، ثمّ وصفه بما وصفه فقال : «حم والكتاب المبين ، إنّا أنزلناه في ليلة مباركة إنّا كنّا منذرين [فيها يفرق كلّ أمر حكيم]<sup>(ه)</sup>» ما تفسيرها في الباطن ؟

- ١. نفس المصدر /٤٥٧، ح ٨.
   ٢. من المصدر.
   ٣. نفس المصدر ٤٧٩ ـ ٤٧٩، ح ٤.
   ٤. في ق، ش، زيادة: خيرا.
  - ٥. من المصدر.

٩٨ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

فقال : أمّا «حم» فهو محمّد ﷺ . وهو في كتاب هود الذي أنزل عليه ، وهو منقوص الحروف . وأمّا «الكتاب المبين» فهو أميرالمؤمنين عليّ ﷺ . وأمّا «الليلة» ففاطمة . وأمّا قوله : «فيها يفرق كلّ أمر حكيم» يقول : يخرج منها خير كثير ، فرجل حكيم ، ورجل حكيم ، إو رجل حكيم]<sup>(۱)</sup>.

فقال الرجل: صف لي الأوّل والآخر من هؤلاء الرجال.

فقال : إنَّ الصفات تشتبه ، ولكنَّ الثالث من القوم أصف لك مايخرج من نسله ، وإنَّه عندكم لفي الكتب التي نزلت عليكم إن لم تغيّروا وتحرّفوا وتكفروا ، وقديماً ما فعلتم.

قال له النصراني : إنّي لا أستر عنك ما علمت ولا أكذبك، وأنت تعلم ما أقول في صدق ما أقول وكذبه، والله، لقد أعطاك الله من فضله وقسم عليك من نعمه مالايخطره الخاطرون ولايستره الساترون ولايكذب فيه من كذب، فقولي لك في ذلك الحقّ كلّما ذكرت. والحديث طويل. أخذت منه موضع الحاجة.

وفي الكافي <sup>(\*)</sup>: عليّ بن إبراهيم ، عن أبيه ، عن ابن أبي عمير ، عن عمر <sup>(\*)</sup>بن أذينة ، عن الفضيل و زرارة ومحمّد بن مسلم ، عن حمران أنّه سأل أبا جعفر طلِّلاً عن قول الله : «إنّا أنزلناه في ليلة مباركة» .

قال: نعم، ليلة القدر، وهي في كلّ سنة في شهر رمضان في العشر الأواخر، فلم ينزل القرآن إلّا في ليلة القدر، قال الله تَكْلَى: «فيها يفرق كلّ أمر حكيم» قال: يقدّر في ليلة القدر كلّ شيء يكون في تلك السَّنة<sup>(1)</sup> إلى مثلها من قابل، خيرو شر وطاعة ومعصية ومولود وأجل و<sup>(0)</sup> رزق، فما قُدِّر في تلك السنة وقُضي المحتوم، ولله فيه المشيئة. (الحديث)

محمّد بن يحييُ (<sup>0</sup>)، [عن محمّد بن أحمد]<sup>(٧)</sup>، عن محمّد بن عيسيّ ، عن أبي عبدالله

- ا. ليس في ق، ش، م.
   ٢. كذا في المصدر، وفي النسخ: عمرو.
   ٥. المصدر أو.
- ٥. المصدر أو . ٧. من المصدر .
- ۲. الكافي ١٥٧/٤\_١٥٨، ح ٦.
   ٤. كذا في المصدر . وفي النسخ : الليلة .
   ٦. نفس المصدر /١٥٨، ح ٨.

المؤمن، عن إسحاق بن عمّار قال: سمعته يقول، ونـاس يسألونـه يـقولون: الأرزاق تُقسَّم ليلة النصف من شعبان.

قال: فقال: لا، والله، ما ذلك إلا في ليلة تسع عشرة من شهر رمضان وإحدى وعشرين وثلاث وعشرين، فإنّ في [ليلة]<sup>(١)</sup> تسع عشرة يلتقي الجمعان، وفي ليلة إحدى وعشرين يفرق كلّ أمر حكيم، وفي ليلة ثلاث وعشرين يمضي ما أراد الله ﷺ من ذلك، وهي ليلة القدر التي قال الله تعالىٰ: «خير من ألف شهر».

> قال : قلت : ما معنىٰ قوله : «يلتقي الجمعان» ؟ قال : يجمع الله فيها ما أراد من تقديمه و تأخيره وإرادته وقضائه . قال : قلت : فما معنىٰ يمضيه في ثلاث وعشرين ؟

قال : إنّه يفرقه في ليلة [إحدىٰ وعشرين](٢) إمضاه (٣)، ويكون له فيه البـداء، فبإذا كانت ليلة ثلاث وعشرين أمضاه فيكون من المحتوم الذي لايبدو له فيه.

محمّد بن يحيئ <sup>(1)</sup>، عن محمّد بن أحمد، عن أحمد بن الحسن بن عليّ، عن عمرو بن سعيد، عن مصدّق بـن صدقة، عـن عـمّار بـن مـوسى السـاباطيّ قـال : قـال أبـو عبدالله للظِّلا : إذا كان أوّل ليلة من شهر رمضان فقل : اللهم.

... إلىٰ أن قال : واجعل فيما تقضي وتقدّر من الأمر المحتوم فيما يفرق <sup>(ه)</sup>من الأمر الحكيم في ليلة القدر من القضاء الذي لايُرَدَ ولايُبدَّل ، أن تكتبني مـن حـجَاج بـيتك الحرام .

وفي روضة الكافي (<sup>٢)</sup>: حميد بن زياد، عن الحسن <sup>(٧)</sup>بن محمّد الكنديّ، عن أحمد بن عديس <sup>(٨)</sup>، عن أبان، عن يعقوب بن شعيب قال: قال أبو عبدالله لللله الله :

- من المصدر.
- ٣. المصدر: [إمضاؤه].

٧. ق، ش، المحسن.

- ٥. كذا في المصدر . وفي النسخ زيادة : فيها .
- Α.
- ۔ ٤. نفس المصدر /٧١، ح ٢.

٢. من المصدر.

- ٦. الكافي ٨٢/٨، ج ٤٠.
  - ىيى ش: عدليس. ٨. ق، ش: عدليس.

القدر ما كان من شدّة أو رخاء أو مطر، يقدّر <sup>(١)</sup>مايشاء [الله ﷺ]<sup>(٣)</sup>أن يقدّر إلىٰ مثلها من قابل.

وفي تهذيب الأحكام<sup>(٣)</sup>، بإسناده إلىٰ زرارة : عن أحدهما لل<sup>يتلي</sup> قال : في ليـلة تسـع عشرة يكتب فيها وفد الحاجّ ، وفيها يُفرَق كلّ أمر حكيم . (الحديث)

أبوالصباح الكنانيّ <sup>(٤)</sup>، عن أبي عبدالله للظِّلِا قال: إذا كان ليلة القدر، وفيها يفرق كلّ أمر حكيم، نادى منادٍ تلك الليلة من بطنان العرش: إنَّ الله قد غفر لمن أتى قبر الحسين في هذه الليلة.

وفي بصائر الدرجات<sup>(0)</sup>: أحمد بن محمّد، عن عمر بن العزيز، عن يونس، عن الحارث بن المغيرة البصريّ، [و عن عمرو]<sup>(1)</sup>، عن ابن أبي عمير، عمّن رواه، عن هشام قال: قلت لأبي عبدالله للظِلِّ قول الله: «فيها يفرق كلّ أمر حكيم».

قال : تلك ليلة <sup>(۷)</sup> القدر يُكتَب فيها وفد الحاجّ ، وما يكون فيها من طاعة أو معصية أو حياة أو موت ، ويحدث الله في الليل والنهار ما يشاء ثمّ يلقيه إلىٰ صاحب الأرض . قال [الحارث بن المغيرة البصري]<sup>(٨)</sup>: فقلت : ومن صاحب الأرض ؟ قال : صاحبكم .

العبّاس بن معروف (٩)، عن سعدان بن مسلم، عن عبدالله بن سنان قال: سألته عن النصف من شعبان.

فقال: ما عندي فيه شيء، ولكن إذا كانت ليلة تسع عشرة من شهر رمضان، قُــمَّـم فيها الأرزاق وكُتِب فيها الآجال، وخرج فيها صكاك الحاجّ، واطّلع الله علىٰ عباده فغفر

- ١. المصدر: بقدر.
   ٢. التهذيب ١٩٦/٤، ح ٥٦١.
   ٣. التهذيب ١٩٦/٤، ح ٥٦١.
   ٥. البصائر /٢٤١، ح ٤.
   ٢. من المصدر.
   ٧. ليس في ق.
   ٨. كذا في المصدر. وفي النسخ: «ابن الحارث» مكان ما بين المعقوفتين.
  - ٩. نفس المصدر /٢٤٠ وح ٣.

وفي عيون الأخبار <sup>(٣)</sup>، في باب العلل التي ذكر الفضل بن شاذان في آخرها أنّـه سمعها من الرضا عليَّلا مرّة بعد مرّة وشيئاً بعد شيء : فإِذا قيل : فلِمَ جعل الصوم في شهر رمضان دون سائر الشهور ؟

قيل : لأنَّ شهر رمضان هو الشهر الذي أنزل فيه [القرآن، وفيه فرق بين الحقّ والباطل ؛ كما قال الله <sup>(٤)</sup>: «شهر رمضان الذي أنزل فيه]<sup>(٥)</sup> القرآن هدى للناس وبيّنات من الهدى والفرقان» . وفيه نبّئ محمّد ﷺ . وفيه ليلة القدر التي هي خير من ألف شهر ، وفيها يفرق كلّ أمر حكيم ، وهو رأس <sup>(٢)</sup> السنة يُقدَّر فيها ما يكون في السنة من خير أو شرّ أو مضرّة أو منفعة أو أجل أو رزق ، ولذلك سُمَّيت ليلة القدر .

وفي كتاب علل الشرائع <sup>(٧)</sup>، بإسناده إلىٰ الحسين بن يزيد النوفليّ <sup>(٨)</sup>: عن عليّ بن سالم، عن أبي عبدالله للظِّلا : قال : من نام <sup>(٩)</sup> في الليلة التي يُفرَق فيها كلّ أمر حكيم، لم يحجّ تلك السنة، وهي ليلة ثلاث وعشرين من شهر رمضان ؛ لأنّ فيها يُكتّب وفـد الحاجّ، وفيها تُكتّب الأرزاق والآجال، وما يكون من السنة إلىٰ السنة.

وفي كتاب الاحتجاج (١٠) للطبرسي الله : عن أميرالمؤمنين الله حديث طويل، وفي

أ. ق، ش، المصدر: شارب الخمر.
 ٢. العيون ١٥/٢، ح ١.
 ٥. يوجد في ق، المصدر.
 ٩. اليقرة /١٥٥.
 ٢. كذا في المصدر. وفي النسخ زيادة: من. وفي ش: «وفيها رأس» بدل «و هو رأس» وفي ن، ت، م، ي، ر: «و فيها رأي».
 ٣. كذا في المصدر وجامع الرواة ٢٥٨١. وفي النسخ : الحسين بن زيد النوفلي .
 ٩. المصدر : من لم يكتب له.

٩٠٢ ..... تقسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

بعد أن ذكر الحجج ، [قال السائل : من هؤلاء الحجج ؟]<sup>(١)</sup>.

قال : هم رسول الله ﷺ ومن حلّ محلّه من أصفياء الله ، الذيس قرنهم الله بنفسه وبرسوله، وفرض على العباد من طاعتهم مثل الذي فرض عليهم منها لنفسه ، وهم ولاة الأمر الذين قال الله <sup>(۲)</sup> فيهم : «أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولي الأمر منكم». وقال <sup>(۳)</sup> فيهم : «ولو ردّوه إلى الرسول وإلى أولي الأمر منهم لعلمه الذين يستنبطونه منهم». قال السائل : ما ذلك الأمر ؟

قال: الذي به تنزّل الملائكة في الليلة التي يفرق فيها كلّ أمر حكيم، من خلق ورزق وأجل وعمل [و عمر]<sup>(1)</sup> وحياة وموت وعلم غيب السموات والأرض والمعجزات التي لاتنبغي إلّا لله وأصفيائه والسَّفَرة بينه وبين خلقه، وهم وجه الله الذي قال<sup>(0)</sup>: «فأينما تولّوا فثم وجه الله». و<sup>(7)</sup> هم بقيّة الله؛ يعني: المهديّ عليًلاً<sup>(9)</sup> يأتي عند انقضاء هذه النظرة فيملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما مُلِئت جوراً وظلماً، ومن آياته الغيبة والاكتتام<sup>(٨)</sup> عند عموم الطغيان وحلول الانتقام، ولو كان هذا الأمر الذي عرّفتك بأنّه للنبيّ عَنَيْلاً دون غيره، لكان الخطاب يدلّ على فعل ماض غير دائم ولامستقبل، ولقال: نزلت الملائكة وفرق كلّ أمر حكيم، ولم يقل: «تنزّل الملائكة» [و «يفرق كلّ أمر حكيم»]<sup>(1)</sup>.

﴿ أَهْراً مِنْ عِنْدِنَا﴾ : أي أعني بهذا الأمر . أمراً حاصلاً من عندنا علىٰ مقتضى حكمتنا ، وهو مزيد تفخيم للأمر .

ويجوز أن يكون حالاً من «كلّ»، أو «أمر» أو ضميره المستكنّ في «حكيم» لأنّه

١. ليس في ق.
 ٢. النساء /٥٩.
 ٣. النساء /٨٩.
 ٢. النساء /٨٩.
 ٥. البقرة /١١٥.
 ٢. ليس في ن، ت، ي، ر، المصدر.
 ٧. في ق، ش، زيادة: الذي .
 ٨. كذا في المصدر. وفي النسخ: وحلول الغيب والاكتام.
 ٩. ليس في ق، ش.

موصوف، وأن يكون المرادبه : مقابل النهي وقع مصدراً «ليفرق» أو لفعله مضمراً، من حيث إنَّ الفرق به . أو حالاً من أحد ضميري «أنزلناه» ، بمعنى : آمرين ، أو مأموراً .

﴿إِنَّا كُنَّا مُرْسِلِينَ ﴾ ﴿ رَحْمَةً مِنْ رَبِّكَ ﴾ : بدل من «إنّا كنّا منذرين» ؛ أي إنّا أنزلنا الفرآن، لأنّ من عادتنا إرسال الرسل بالكتب إلىٰ العباد لأجل الرحمة عليهم، ووضع «الرب» <sup>(۱)</sup> موضع الضمير للإشعار بأنّ الربوبيّة اقتضت ذلك ، فإنّه أعظم أنواع التربية .
الرب» <sup>(۱)</sup> موضع الضمير للإشعار بأنّ الربوبيّة اقتضت ذلك ، فإنّه أعظم أنواع التربية .
الو علّة «ليفرق» أو «أمراً» ، و«رحمة» مفعول به ، أي يفصل فيها كلّ أمر حكيم . أو تصدر أو علّه (الرمة عليه ما الروبية اقتضت ذلك ، فإنّه أعظم أنواع التربية .

وقرئ <sup>(٢)</sup>: «رحمةً» على : تلك رحمة.

وفي أصول الكافي <sup>(٣)</sup>، بإسناده إلىٰ أبي جعفر الباقر للله حديث طويل، يقول فيه : فإن قالوا : من الراسخون في العلم؟

- فقل: من لا يختلف في علمه. فإن قالوا: فمن هو ذاك؟ فقل:كان رسول الله ﷺ صاحب ذلك، فهل بلّغ أم لا؟
- فإِن قالوا: قد بلَغ . فقل : هل مات ﷺ والخليفة من بعده يعلم علماً ليس فيه اختلاف ؟ فإن قالوا: لا.

فقل: إنَّ خليفة رسول الله ﷺ مؤيِّد، ولايستخلف رسول الله ﷺ إلَّا من يحكم بحكمه، وإلَّا من <sup>(٤)</sup> يكون مثله إلَّا النبوّة، وإن كان رسول الله ﷺ لم يستخلف في علمه أحداً، فقد ضيّع من في أصلاب الرجال ممّن يكون بعده.

- یوجد فی ق، ش.
   ۲۰ أنوار التنزیل ۳۷٤/۲.
  - ٣. الكافي ٢٤٥/١ ـ ٢٤٦، ح ١.
  - ٤. كذا في المصدر. وفي النسخ : «والأمر» بدل «و إلّا من».

فإن قالوا: فإنّ علم رسول الله كان من القرآن <sup>(۱)</sup>. فقال : «حم والكتاب المبين ، إنّا أنزلناه في ليلة مباركة -إلىٰ قوله -إنّا كنّا مرسلين». فإن قالوا لك : لايرسل الله إلّا إلىٰ نبي<sup>(۲)</sup>. فقل : هذا الأمر الحكيم الذي يفرق <sup>(۳)</sup>فيه هو من الملائكة والروح والتي تتنزّل من سماء إلىٰ سماء، أو من سماء إلىٰ الأرض ؟ فإن قالوا: من سماء إلىٰ سماء، فليس في السماء أحد يرجع من طاعة إلىٰ معصية . فإن قالوا: من سماء إلىٰ أرض ، وأهل الأرض أحوج الخلق إلىٰ ذلك . فقل : فعل لهم <sup>(1)</sup>بدً من سيّد<sup>(0)</sup> يتحاكمون إليه ؟ فقل : فعل لهم <sup>(1)</sup>بدً من سيّد<sup>(0)</sup> يتحاكمون إليه ؟ فقل : فعل لهم <sup>(1)</sup>بدً من سيّد<sup>(0)</sup> يتحاكمون إليه ؟ فقل : فالوا: فإنّ الخليفة هو حكمهم . ولعمري ما في الأرض ولا في السماء وليّ نله إلاً وهو مؤيّد ، ومن أيّد لم يخطئ ، وما في الأرض عدو نله إلاً وهو مخذول ، ومن خذل <sup>(N)</sup> لم يُصِب ؛ كما أنّ الأمر لابدً من تنزيله من السماء يحكم به أهل الأرض ، كذلك لابدً من والي .

- قال المحدّث الكاشاني ﷺ : هذا إيراد سؤال على الحجّة، تقريره : أنّ علم رسول على العلّه كان من القرآن فحسب ليس ما يتجدّد في شيء. فأجاب بأنّ الله سبحانه يقول : «فيها يفرق كلّ أمر حكيم أمراً من عندنا إنّا كنّا مرسلين» فهذه الآية تدلّ على تجدّد الفرق والإرسال في تلك الليلة المباركة بانزال الملائكة والروح فيها من السماء إلى الأرض دائماً، فلابدً من وجود من يرسل إليه الأمر دائماً.
- ٢. قال المجلسي الله هذا سؤال آخر، تقديره: أنه يلزم مما ذكرتم جواز إرسال الملك إلى غير النبيّ مع أنه لايجوز ذلك، فأجاب عنه بمدلول الآية التي لا مرد لها.
  - ۳. في ق زيادة: الله.
  - ٤. كذا في المصدر . وفي النسخ : «لهم هل» بدل «فهل لهم» .
  - ٥. ق، ش، م، ي: سند. ٦. البقرة /٢٥٧.
    - ۷. ق، ش، م: خذله.

فقل لهم: قولوا ما أحببتم، أبي <sup>(١)</sup>الله تعالىٰ بعد محمّد ﷺ أن يترك العباد ولا حجّة عليهم.

﴿ إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾ ٢: يسمع أقوال العباد ويعلم أحوالهم. وهـو ومـا بـعده تحقيق لربوبيّته، وأنّها لاتحقّ إلّا لمن هذه صفاته.

> ﴿ رَبِّ السَّمْوَاتِ وَالْأَرضِ وَمَا بَيْنَهُمَا ﴾ : خبر آخر، أو استئناف. وقرأ <sup>(٢)</sup> الكوفيّون بالجرّ، بدلاً من «ربّك».

﴿ إِنْ كُنْتُمْ مُوقِنِينَ ﴾ ٢: أي إن كنتم من أهل الإيقان في العلوم . أو إن كنتم موقنين ") في إقراركم ، إذا شئلتم : من خلقها ؟ فقلتم : الله ، علمتم أنّ الأمر كما قبلنا . أو إن كنتم مريدين اليقين ، فاعلموا ذلك .

﴿ لاَ إِلٰهَ إِلَّا هُوَ ﴾ : إذ لا خالق سواه.

< يُحْيِى وَيُمِيتُ ﴾ : كما تشاهدون.

﴿ رَبُّكُمْ وَ رَبُّ آبَائِكُمُ الْأَوَلِينَ ﴾ ٢٠ وقر ثنا<sup>(٢)</sup> بالجرّ، بدلاً [من «ربّك»]<sup>(٥)</sup>. ﴿ بَلْ هُمْ فِي شَلِّكَ يَلْعَبُونَ ﴾ ٢٠: ردّ لكونهم موقنين.

﴿ فَارْ تَقِبْ ﴾ : أي فانتظر لهم.

﴿ يَوْمَ تَأْتِي السَّمَاءُ بِدُخَانٍ مُبِينٍ ﴾ ٢: قيل <sup>(١)</sup>: يوم شدّة ومجاعة ، فإن الجائع يرئ بينه وبين السماء كهيئة الدخان من ضعف بصره ، أو لأنّ الهواء يظلم عام القحط لقلة الأمطار وكثرة الغبار ، أو لأنّ العرب تسمّي الشرّ الغالب : دخاناً ، وقد قُحطوا حتّىٰ أكلوا جيف الكلاب وعظامها .

٢. أنوار التنزيل ٣٧٤/٢.

٤. نغس المصدر والموضع.

تغس المصدر والموضع.

وإسناد الإِتيان إلىٰ السماء، لأنَّ ذلك يكفه عن الأمطار .

- ۱. ت،م، ر: إلى.
- ٣. يوجد في ق، ش.
  - ٥. من المصدر .

وفي مجمع البيان ('): وذلك أنَّ رسول الله ﷺ دعا علىٰ قومه لمّا كذَّبوه، فقال : اللهمَّ اجعل (\*) سنيناً كسني يوسف . فأجدبت الأرض فأصابت قريشاً المجاعة .

وقيل ("): يوم ظهور الدخان المعدود في أشراط الساعة، لما رُوي أنَّ رسول الله ﷺ لمَا قال : أوّل الآيات الدخان <sup>(2)</sup>، ونزول عيسى، ونار تخرج من قعر عدن إبين <sup>(0)</sup> تسوق الناس إلىٰ المحشر.

قيل: وما الدخان؟

فتلا رسول الله ﷺ الآية، وقال: يملأ ما بين المشرق والمغرب، يـمكث أربـعين يوماً وليلة، أمّا المؤمن فيصيبه كهيئة الزكام، وأمّا الكافر فـهو كـالسّكران يـخرج مـن منخريه وأذنيه ودبره.

وقيل (٢): يوم القيامة، والدخان يتحمل المعنيين. وهو بعيد عن سياق الآية.

وفي جوامع الجامع <sup>(٧)</sup>: «فارتقب يوم تأتي السماء بدخان مبين». واختلف في الدخان، فقيل: إنّه دخان يأتي من السماء قبل قيام الساعة، يدخل في أسماع الكفرة حتَىٰ يكون رأس الواحد كالرّأس الحنيذ<sup>(٨)</sup>، ويعتري المؤمن منه كهيئة الزكام، وتكون الأرض كلّها كبيت أوقد فيه <sup>(٩)</sup>ليس فيه خصاص <sup>(١١)</sup>، يمتدّ ذلك أربعين يوماً. وروي ذلك عن عليّ لللهِ<sup>(١١)</sup> وابن عبّاس والحسن.

﴿ يَغْشَى النَّاسَ ﴾ : يحيط بهم، صفة «للدخان». وقوله :

﴿ هَذَا عَذَابٌ آلِيمٌ ﴾ ﴿ رَبَّنَا انْحَشِفْ عَنَّا الْعَذَابَ إِنَّا مُؤْمِنُونَ ﴾ ﴾: مقدّر بقول وقع حالاً، و«إنّا مؤمنون» وعد بالايمان إن كشف العذاب عنهم.

١. المجمع ٦٢/٥.
 ٢. المربع ٢٧٤/٢.
 ٢. أنوار التنزيل ٢٧٤/٢.
 ٩. إبين بكسر الهمزة وفتحها: اسم رجل بنى هذه البلدة وسكن بها.
 ٢. نفس المصدر والموضع.
 ٢. أي المشوي.
 ٩. في ر زيادة: النار.
 ١. الخصاص: الفرجة والخلّة.

الجزء الثاني عشر / سورة الدخان..... الجزء الثاني عشر / سورة الدخان....

﴿ أَنَّىٰ لَهُمُ الذِّكْرَىٰ ﴾ : من أين لهم ، وكيف يتذكّرون بهذه الحالة ؟!

﴿ وَقَدْ جَاءَهُمْ رَسُولٌ مُبِينٌ ﴾ ٢: يبيّن لهم ما هو أعظم منها في إيجاب الأذكار مـن الآيات والمعجزات.

< ثُمَّ تَوَلُّوا عَنْهُ وَقَالُوا مُعَلَّمٌ مَجْنُونٌ ﴾ ٢: قال بعضهم: يعلّمه غلام أعجميّ لبعض ثقيف، وقال آخرون: إنّه مجنون.

> ﴿ إِنَّا كَاشِفُوا الْعَذَابِ ﴾ : بدعاء النبيّ ﷺ فإِنّه دعا فرّفِع القحط . ﴿ قَلِيلاً ﴾ : كشفاً قليلاً <sup>(١)</sup> أو زماناً قليلاً وهو ما بقي من أعماركم . ﴿ إِنَّكُمْ عَائِدُونَ ﴾ ۞: إلىٰ الكفر غِبّ <sup>(٢)</sup> الكشف .

ومن فسّر الدخان بما هو من الأشراط، قال: إذا جاء الدخان غوّث الكفّار بالدعاء فيكشفه الله عنهم بعد الأربعين، فريثما يكشفه عنهم يرتدّون.

ومن فسّره بما في القيامة ، أوّله بالشرط والتقدير .

- ﴿ يَوْمَ نَبْطِشُ الْبَطْشَةَ الْكُبْرَىٰ ﴾ : يوم القيامة ، أو يوم بدر . ظرف لفعل دلّ عليه
- إِنَّا مُتَتَقِمُونَ ﴾ ٢: لا «لمنتقمون» فإِنَ «إِنَّ» تحجزه عنه ٣). أو بدل من «يوم تأتي».

وقرئ <sup>(1)</sup>: «نبطش»؛ أي نجعل البطشة الكبرئ باطشة بهم. أو نحمل الملائكه علىٰ بطشهم، وهو التناول بصولة.

﴿ وَلَقَدْ فَتَنَّا قَبْلَهُمْ قَوْمَ فِرْعَوْنَ﴾: امتحنّاهم بإرسال موسى إليهم. أو أوقـعناهم فـي الفتنة بالإمهال وتوسيع الرزق عليهم.

و قرئ (٥) بالتشديد ، للتأكيد أو لكثرة القوم (٢).

﴿ وَجَاءَهُمْ رَسُولٌ كَرِيمٌ ﴾ ٢: علىٰ الله وعلىٰ المؤمنين . أو في نفسه ، لشرف نسبه و فضل حسبه.

۲. بمعنى: بَعْدَ.

أنوار التنزيل ٣٧٥/٣.

- ١. ليس في ق، ش.
- ٣. لأنَّ ما بعد ﴿إِنَّ لا يعمل فيما قبلها.
- نفس المصدر والموضع.
   ٦. لأن باب التفعيل قد يكون لكثرة المفعول.

۱۰۸ ...... تفسير كنز الدقائق ويحرالغرائب

﴿ اَنْ اَدُ**و**ا اِلَي**َّ عِبَادَ اللهِ ﴾ :** بأن أدّوهم إليّ وأرسلوهم معي أو بأن أدّوا إليَّ حقّ الله من الإِيمان وقبول الدعوة ، يا عباد الله .

ويجوز أن تكون «أن» مخفّفة، أو مفسِّرة لأنَّ مجيء الرسول يكون برسالة ودعوة. ﴿ اِنِّي **لَكُمْ رَسُولٌ أَمِينٌ ﴾ ۞**: غير متّهم لدلالة المعجزات علىٰ صدقه، أو لائتمان الله إيّاه علىٰ وحيه، وهو علّة الأمر.

﴿ وَأَنْ لاَ تَعْلُوا عَلَىٰ اللهِ ﴾ : ولاتتكبّروا عليه بالاستهانة بوحيه ورسوله . [و «أن» كـ«أن» الأولىٰ في وجوهها]<sup>(1)</sup>.

إِنِّي آتِيكُمْ بِسُلْطَانٍ مُبِينٍ ﴾ ؟: علة للنهي، ولذكر الأمين مع الأداء، والسلطان مع العلاء، شأن لا يخفى (\*).

- ﴿ إِنَّى عُذْتُ بِرَبِّي وَرَبِّكُمْ ﴾ : التجأت إليه، وتوكّلت عليه.
  - و قرئ (٣): عذت (٤) بالإدغام.

﴿ وَإِنْ لَمْ تُؤْمِنُوا لِي فَاعْتَزِلُونِ ﴾ ٢: فكونوا بمعزل منّي لاعليَّ ولالي ولا تتعرّضوا لي بسوء، فإنّه ليس جزاء من دعاكم إلىٰ ما فيه فلاحكم ذلك.

< فَدَعَا رَبَّهُ : بعد ما كَذَبوه .

﴿ أَنَّ هُؤُلاًءٍ ﴾ : بأنَّ هؤلاء.

﴿ قَوْمٌ مُجْرِمُونَ ﴾ ؟: وهو تعريض بالدعاء عليهم بذكر ما استوجبوه به، ولذلك سمّاه: دعاءً.

- وقرئ <sup>(ه)</sup> بالكسر <sup>(٦)</sup>، علىٰ إضمار القول. ﴿ فَاَسْرِ بِعِبَادِي لَيْلاً ﴾ : أي فقال : إن كان الأمر كذلك فأسر.
- ليس في ق، ش، م.
   ليس في ق، ش، م.
   ليس في ق، ش، م، ن، ت. وفي المصدر: عدت.
   ليس المصدر والموضع.

وقرئ <sup>(۱)</sup> بوصل الهمزة، من سري . أِنْكُمْ مُتَبَعُونَ ﴾ ٢: يتبعكم فرعون وجنوده إذا علموا بخروجكم. ﴿ وَاتْرُكِ الْبَحْرَ رَهُواً ﴾ : مفتوحاً ذافجوة واسعة . أو ساكناً علىٰ هيئته بعدما جاوزته ، ولا تضربه بعصاك، ولا تغيّر منه شيئاً ليدخله القبط. ﴿ إِنَّهُمْ جُنْدٌ مُغْرَقُونَ ﴾ ٢: وقرى (٢) بالفتح، بمعنى : لأنَّهم. الاحكم تَرَكُوا : كثيراً تركوا.
 < مِنْ جَنَّاتٍ وَعُيُونٍ ﴾ ﴾ ﴿ وَزُرُوعٍ وَمَقَامٍ كَرِيمٍ ﴾ ﴾ : محافل مزيّنة، ومنازل حسنة. كَأْنُوا فِيهَا فَاكِهِينَ ﴾ ٢: متنعّمين. وقرئ <sup>(۳)</sup>: «فکهین». وفي تفسير عليَّ بن إبراهيم (٤): قال : النعمة في الأبدان . وقوله: «فاكهين»؛ أي فاكهين للنساء. كَذَلِكَ 
: مثل ذلك الإخراج أخرجناهم منها. أو الأمر كذلك. ﴿ وَأَوْرَثْنَاهَا ﴾ : عطف علىٰ الفعل المقدّر ، أو علىٰ «تركوا» . ﴿ قَوْماً آخَرِينَ ﴾ ٢: ليسوا منهم في شيء، وهم بنو إسرائيل. وقيل (٥): غيرهم، لأنَّهم لم يعدوا إلى مصر. ﴿ فَمَا بَكَتْ عَلَيْهِمُ السَّمَاءُ وَالْأَرْضُ ﴾ : قيل (1)؛ مجاز عن عدم (٧) الاكترات بهلاكهم والاعتداد بوجودهم؛ كقولهم: بكت عليهم السماء والأرض (^) وكسفت لمهلكهم (٢) الشمس، في نقيض ذلك ومنه: مارُوي في الأخبار، أنَّ المؤمن ليبكي عليه مصلاًه،

- ومحلّ عبادته، ومصعد عمله، ومهبط رزقه.
  - ١ و٢. نفس المصدر والموضع. ٤. تفسير القمّي ٢٩١/٢. ٦. نفس المصدر والموضع. ٨. ليس في ق.
- ٣. نفس المصدر /٣٧٦.
   ٥. أنوار التنزيل ٣٧٦/٢.
   ٧. ليس في ق، ش، م.
   ٩. كذا في المصدر. و في النسخ: بمهلكهم.

١١٠ ...... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

وقيل (1): تقديره : فما بكت عليهم أهل (1) السماء والأرض.

وفسي تسفسير عسليّ بسن إبراهيم ("): قبال: حدّثني أبي، [عـن جـدَه]<sup>(٤)</sup> عـن أميرالمؤمنين ﷺ قال: مرّ عليه رجل عدوّ لله ولرسوله، فـقال: «فـما<sup>(٥)</sup> بكت عـليهم السماء والأرض وما كانوا منظرين».

ثمَ مرّ عليه الحسين بن عليّ اللَّظ فقال: لكنّ هذا لتبكينَ <sup>(٦)</sup> عليه السماء والأرض، وما بكت السماء والأرض إلّا علىٰ يحييٰ بن زكريا والحسين بن عليّ اللَّظ .

قال: وحدَّثني أبي، عن الحسن بن محبوب، عن العلاء، عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر للَّلِا قال: كان عليّ بن الحسين للَّلِا يقول: أيّما مؤمن دمعت عيناه لقـتل الحسين بن عليّ للَّلِا دمعة حتَّىٰ تسيل علىٰ خدَه، بوّأه الله بها في الجنّة غرفاً يسكنها أحقاباً<sup>(v)</sup>.

وأيّما مؤمن دمعت عيناه دمعاً حتّىٰ يسيل<sup>(٨)</sup> علىٰ خدّه لأذى مسّنا من عـدوّنا فـي الدنيا، بوّأه الله مبوّأ صدق في الجنّة.

وأيّما مؤمن مسّه أذى فينا فدمعت عـيناه حـتّىٰ يسـيل<sup>(٩)</sup> دمـعه عـلىٰ خـدّيه مـن مضاضة <sup>(١٠)</sup>ما أوذي فينا، صرف الله عن وجهه الأذىٰ وآمنه يوم القـيامة مـن سـخطه والنار.

- ١. نفس المصدر والموضع.
   ٢٠. نفس المصدر الموضع.
   ٣. نفسير القمّي ٢٩١٢ ـ ٢٩٢.
   ٥. ن، المصدر: ليبكين.
   ٥. ن، المصدر: وما
   ٢. في المصدر: ليبكين.
   ٧. الأحقاب ـ جمع حقب ـ: وهو ثمانون سنة من سنين الآخرة: وقيل: الأحقاب ثلاثة وأربعون حقباً، كل حقب سبعون خريفاً، كل خريف سبعمائة سنة، كل سنة ثلاثمائة وستون يوماً، كل يوم ألف سنة. (مجمع البحرين مادة «حقب»).
  - ۹. المصدر: تسيل.
- ١٠. كذا في المصدر. وفي ق: خنصاصة. وفني ش: خنصاصته. وفني ن، ي: منضاضته. وفني ت، م، ر،: مضاضة. والمضاضة: وجع المصيبة.

الجزء الثاني عشر / سورة الدخان..... الجزء الثاني عشر / سورة الدخان....

وحدَّثني أبي <sup>(۱)</sup>، عن بكربن محمّد ، عن أبي عبدالله لللَّلِا قال : من ذَكَرنا [أو ذُكرنا]<sup>(۲)</sup> عنده ، فخرج من عينيه <sup>(۳)</sup>دمع مثل جناح بعوضة ، غفر الله له ذنوبه ولو كانت مثل زبد البحر .

وفي مجمع البيان<sup>(٤)</sup>: وروى زرارة بن أعين، عن أبي عـبدالله لللَّلِا أنَّـه قـال: بكت السماء علىٰ يحييٰ بن زكريّا وعلىٰ الحسين بن عليّ أربعين صباحاً<sup>(٥)</sup>. قلت: فما بكاؤها؟

قال: كانت تطلع حمراء وتغيب حمراء.

وفي كتاب المناقب <sup>(٢)</sup> لابن شهر آشوب : عن الباقر للله في قوله : «فما بكت عليهم السماء والأرض» ؛ يعني : عليّ بن أبي طالب للله لا . وذلك أنّ عليّاً للله خرج قبل الفجر متوكِّئاً علىٰ عنزة <sup>(٧)</sup> والحسين خلفه يتلوه ، حتّى أتى حلقة <sup>(٨)</sup> رسول الله يَوَلَّهُ. [فرمى بالعنزة]<sup>(٩)</sup> ثمّ قال : إنّ الله ذكر أقواماً فقال : «فما بكت عليهم السماء والأرض» [والله]<sup>(١٠)</sup> ليقتلنّه ولتبكينَ السماء عليه .

وقال الصادق للثِّلا (١١): بكت السماء علىٰ الحسين للثِّلا أربعين يوماً بالدم.

عن إسحاق الأحمر (١٣)، عن الحجّة لللَّلِا حديث طويل، وفي أواخره: وذُبح يحيئ كما ذُبح الحسين للَّلِلا . ولم تبك السماء والأرض إلَا عليهما.

وفي مجمع البيان <sup>(١٣)</sup>: وروى أنس، عن النبيّ ﷺ قال: ما من مـؤمن إلّا وله بـاب يصعد منه عمله وباب ينزل منه رزقه، فإذا مات بكيا عليه.

١. نفس المصدر والموضع.
 ٢. من المصدر.
 ٣. ي، ر، المصدر: عينه.
 ٥. في المصدر زيادة: ولم تبك إلاّ عليهما.
 ٣. المناقب ٥٣/٤-٥٤.
 ٧. العنزة ـ محرّكة ـ: شبيه العكّازة، أطول من العصا وأقصر من الرمح.
 ٨. كذا في المصدر. وفي النسخ: خلفه.
 ٩. ليس في المصدر.
 ٩. من المصدر.
 ٩. من المصدر.
 ٩. من المصدر.
 ٩. من العصا وأقصر من الرمح.
 ٨. كذا في المصدر.
 ٩. من العصا وأقصر من الرمح.
 ٨. كذا في المصدر.
 ٩. من العصا وأقصر من الرمح.
 ٨. كذا في المصدر.
 ٩. من العصا وأقصر من الرمح.
 ٨. كذا في المصدر.
 ٩. من العصا وأقصر من الرمح.
 ٩. ليس في المصدر.

تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب 

وفي كتاب من لا يحضره الفقيه (١)، بعد أن نقل حديثاً عن الصادق للله : وقال للله : إذا مات المؤمن بكت عليه بقاع الأرض التي كان يعبد الله فيها، والباب الذي كان يصعد منه عمله، وموضع سجوده. ﴿ وَمَا كَانُوا مُنْظَرِينَ ﴾ ٢٠ : ممهلين إلىٰ وقت أخر. ﴿ وَلَقَدْ نَجَّيْنَا بَنِي إِسْرَائِيلَ مِنَ الْعَذَابِ الْمُهِينِ ﴾ ٢: من استعباد فسرعون وقسَّله أبناءهم. ﴿ مِنْ فِرْعَوْنَ ﴾ : بدل من «العذاب» على حذف المضاف . أو جعله عذاباً لإفراطه في التعذيب. أو حال من «المهين» بمعنى: واقعاً من جهته. وقرئ (\*): «مَنْ فرعونُ» علىٰ الاستفهام، تنكيراً له لنكر ماكان عليه من الشيطنة. ﴿ إِنَّهُ كَانَ عَالِياً ﴾: متكبّراً. ﴿ مِنَ الْمُسْرِفِينَ ﴾ ٢٠: في العتوّ والشرارة. وهو خبرثان؛ أي كان متكبّراً مسرفاً. أو حال من الضمير في «عالياً» ؛ أي كان رفيع الطبقة من بينهم . ﴿ وَلَقَد اخْتَرْنَاهُمْ ﴾ : اخترنا بنى إسرائيل. ﴿ عَلَىٰ عِلْم ﴾ : بأنّهم أحقًاء بذلك . أو مع علم منّا بأنّهم يزيّفون في بعض الأحوال . ﴿ عَلَىٰ الْعَالَمِينَ ﴾ ٢: لكثرة الأنبياء فيهم. أو علىٰ عالمي زمانهم. وفي عيون الأخبار (٣)، في باب ما جاء عن الرضا للله في هاروت وماروت : قال الإمام الحسن بن عليّ عليّ الله : حدّثني أبي، عن جدّي (٤)، عن الرضا، عن أبائه، عن 

واختار النبيِّين واختار الملائكة المقرّبين، وما اختارهم إلّا علىٰ علم منه بهم أنّهم

- ٢. أنوار التنزيل ٣٧٦/٢. الفقيه ٨٤/١ ح ٢٨٤.

- ٣. العيون ٢١٠/١، ح ١.
- ٤. كذا في المصدر . وفي النسخ : «عن أبيه ، عن جدِّه» بدل «عن جدِّي» .

لايواقعون (1)ما يخرجون به <sup>(۲)</sup>عن ولايته <sup>(۳)</sup> وينقطعون به عن عصمته ، وينتمون <sup>(1)</sup>به إلىٰ المستحقِّين لعذابه <sup>(٥)</sup> ونقمته <sup>(٢)</sup>.

وفي شرح الآيات الباهرة <sup>(٧)</sup> روى عمّن رواه، عن محمّد بن جمهور، عن حمّاد بن عيسى، عن حريز، عن الفضيل، عن أبي جعفر عليَّلا قال: قوله: «ولقد اخترناهم عليٰ علم على العالمين». قال: الأئمة من المؤمنين، وفضّلناهم علىٰ من سواهم.

﴿ وَآتَيْنَاهُمْ مِنَ الْآيَاتِ ﴾ : كفلق البحر ، وتظليل الغمام ، وإنزال المنّ والسلوئ . ﴿ مَا فِيهِ بَلاَءٌ مُبِينٌ ﴾ ٢٠: نعمة جليّة ، أو اختبار ظاهر .

﴿ إِنَّ هَؤُلاَءِ﴾: يعني: كفّار قريش، لأنّ الكلام فيهم، وقيضّة فرعون [وقـومه]^^ مسوقة للدلالة علىٰ أنّهم مثلهم في الاصرار علىٰ الضلالة والإِنذار عن مثل ما حلّ بهم.

﴿ لَيَقُولُونَ ﴾ ﴿ إِنْ هِيَ اللَّا مَوْتَتَنَا الْأُولَىٰ ﴾ : ما العاقبة ونهاية الأمر إلَّا الموتة المزيلة للحياة الدنيوية ، ولاقصد فيه إلىٰ إثبات ثانية ؛ كما في قولك : حجّ زيد <sup>(٩)</sup> الحجّة الأولىٰ ومات.

وقيل <sup>(١١)</sup>: لمّا قيل لهم : إنّكم تموتون موتة تعقبها حياة ؛ كما تقدّمتكم موتة ، كذلك قالوا : «إن هي إلّا موتتنا الأولىٰ» ؛ أي ما الموتة التي من شأنها ذلك <sup>(١١)</sup> إلّا الموتة الأولىٰ . ﴿ وَمَا نَحْنُ بِمُنشَرِينَ ﴾ ٢٠ : بمبعوثين . ﴿ فَأَتُوا بِآبَآيَنَا ﴾ : خطاب لمن وعدهم بالنشور ؛ من الرسول والمؤمنين . ﴿ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴾ ٢٠ : في وعدكم ليدلّ عليه . ﴿ أَهُمْ خَيْرٌ ﴾ : في القوّة والمنعة .

آ. ق، ش: لايوافقون.
 ۲. ليس في المصدر.
 ۳. ن، م، ي، ر: الولاية.
 ٥. ن، ت، م، ي، ر: ينتقمون.
 ٥. ن، ت، م، ي، ر: المستخفّين بعذابه.
 ٢. كذا في المصدر. وفي ن: همته. وفي غيرها: نعمته.
 ٩. ن، ت، م، ي، ر: المستخفّين بعذابه.
 ٢. تأويل الآيات الباهرة ٢٧٤/٢، ٦٢.
 ٨. ليس في ق.
 ٩. ق، ش: مزيد.
 ٢. تلك.

أمُ قَوْمُ تُبَعٍ ؟: في مجمع البيان<sup>(1)</sup>: هو تبّع الحميريّ الذي سار بالجيوش حتّىٰ<sup>(1)</sup> حيّر الحيرة ، ثمّ أتىٰ سمرقند فهدمها ثمّ بناها ، وكان إذاكتب كتب : باسم الذي ملك برّاً وبحراً وضحاً وريحاً . عن قتادة . وسمّي تبّعاً لكثرة أتباعه من الناس .

وقيل <sup>(٣)</sup>: سمّي : تبّعاً، لأنّه تبع من قبله من ملوك اليمن <sup>(٤)</sup>، والتبابعة <sup>(٥)</sup> اسم ملوك اليمن <sup>(٦)</sup>، فتبع لقب له ؛ كما يقال : خاقان لملك الترك، وقيصر لملك الروم، واسمه : سعد أبوبكر <sup>(٧)</sup>.

وروى سهل بن سعد<sup>(٨)</sup>، عن النبيّ ﷺ أنّه قال: لاتسبّوا تبّعاً فإِنّه كان قد أسلم. [و قال كعب: نعم الرجل الصالح، ذمّ الله قومه ولم يذمّه.]<sup>(٩)</sup>.

وروى الوليدبن صبيح <sup>(١٠)</sup>، عن أبي عبدالله لللله قال : إنّ تبّعاً قال للأوس والخزرج : كونوا هاهنا حتّىٰ يخرج هذا النبيّ ﷺ أما إنّي لو أدركته لخدمته . ولخرجت معه . ﴿ وَالَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ ﴾ : كعاد وثمود .

﴿ اَهْلَكْتَاهُمْ ﴾ : استئناف بمآل قوم تبّع والذين من قبلهم، هدّد به كفّار قريش، أو حال بإضمار «قد» . أو خبر من الموصول إن استؤنف به . ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوا مُجْرِمِينَ ﴾ ٢: بيان للجامع المقتضي للهلاك .

مَرِيهِم صلى عبر رَبِن ، مَهم ، يَ مَعَمَم من عن مَ عَنْ مَعْمَى مَعْمَى مَعْمَى مَعْمَى مَعْمَى مَعْمَى مَعْمَ ﴿ وَمَا خَلَقْنَا السَّمُوَاتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا ﴾ : وما بين الجنسين . وقرئ (١١): «و ما بينهنّ».

﴿لاَعِبِينَ ﴾ ٢٠ الاهين . وهو دليل علىٰ صحّة الحشر ؛ كما مرّ في الأنبياء وغيرها .

١. المجمع ٦٦/٥.
 ٢. نفس المصدر والموضع.
 ٥. كذا في المصدر. وفي النسخ : التابعة.
 ٢. ت: باليمن. وفي ق، ش : النمير.
 ٧. ن: سعد كوب. وفي ت، ر : سعد كرب. وفي المصدر : أسعد كرب.
 ٨. نفس المصدر والموضع.
 ٩. نفس المصدر والموضع.
 ١. نفس المصدر والموضع.

﴿ مَا خَلَقْنَاهُمَا إِلَّا بِالْحَقِّ ﴾ : قيل (١): أي بالعلم الداعي إلىٰ خلقهما (٢)، والعلم لايدعو إلّاإلىٰ الصواب والحقّ. وقيل (")؛ إلّا للحقّ، وهو الامتحان بالأمر والنهي والتمييز بين (2) المحسن والمسيء. وقيل (٥): إلا على الحق الذي يستحقَّ به الحمد، خلاف الباطل الذي يستحقَّ به الذمّ. ﴿ وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ ٢: لقلَّة نظرهم <إِنَّ يَوْمَ الْفَصْلِ »: فصل الحقّ عن الباطل، والمحقّ عن المبطل بالجزاء. أو فصل الرجل عن أقاربه وأحبّائه. < مِيقَاتُهُمْ » : وقت موعدهم <sup>(٦)</sup>. < أَجْمَعِينَ ﴾ ٢: وقرئ (٧): «ميقاتهم» بالنصب ، علىٰ أنَّه الاسم ؛ أي أنَّ ميعاد جزائهم في يوم الفصل. ﴿ يَوْمَ لاَ يُغْنِى ﴾ : بدل من «يوم الفصل» . أو صفة «لميقاتهم» . أو ظرف لما دلٌّ عليه الفصل، لا له، للفصل (٨). ﴿ مَوْلِي ﴾: من قرابة، أو غيرها. أَعَنْ مَولَى ﴾: أَى مولى كان. أَسْيَناً : شيئاً من الإغناء. < وَلاَهُمْ يُنْصَرُونَ ﴾ ٢: الضمير «لمولى» الأوّل، باعتبار المعنىٰ، لأنّه عامّ (\*). ١. مجمع البيان ٢٦/٥. ٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: خلقهنّ. ٢. نغس المصدر والموضع . ٤. كذا في المصدر، وفي النسخ: «السيّئ من» بدل «التمييز بين». نفس المصدر والموضع.

٦. كذا في أنوار التنزيل ٣٧٧/٢. وفي النسخ : موعودهم.
 ٧. نفس المصدر والموضع .
 ٨. أي للفصل بين الفصل الذي هو المضاف إليه في «يوم الفصل» وبين يوم القيامة .
 ٩. لايعود الضمير إلى المولى الثاني ، لأنه يُعلم من الكلام أن المولى الثاني لم ينصر .

﴿ اِلاَّ مَنْ رَحِمَ الله ﴾: بالعفو عنه، أو قبول الشفاعة فيه. ومحلّه الرفع علىٰ البدل من الواو، أو النصب علىٰ الاستثناء.

وفي أصول الكافي <sup>(1)</sup>: أحمد بن مهران، عن عبدالعظيم بن عبدالله الحسنيّ، عـن عليّ بن أسباط، عن إبراهيم بـن عـبدالحـميد، عـن زيـد الشـحّام قـال: قـال لي أبـو عبدالله للظِّلِ ونحن في الطريق في ليلة الجمعة: اقرأ، فإِنّها ليلة الجمعة، قرآناً.

فقرأت : «إنّ يوم الفصل (٢) ميقاتهم أجمعين يوم لايغني مولى عن مولى شيئاً ولاهم ينصرون إلّا من رحم الله».

فقال أبو عبدالله لل<sup>ظليل</sup>ا : نحن ، والله ، الذي رحم <sup>(٣)</sup> الله . و [نحن والله]<sup>(١)</sup> الذي استثنى الله فكنّا<sup>(٥)</sup> نغنى عنهم .

وفي روضة الكافي <sup>(٢)</sup> عدَّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن محمَّد بن سليمان، عن أبيه، عن أبي عبدالله للله أنَّه قال لأبي بصير : يا أبا محمّد، والله، ما استثنىٰ الله بأحد من الأولياء <sup>(٧)</sup> أوصياء الأنبياء ولا أتباعهم ما خلا أميرالمؤمنين للله وشيعته، فقال في كتابه وقوله الحقّ : «يوم لا يغني مولى عن مولى شيئاً ولا هم ينصرون إلّا من رحم الله» ؛ يعني بذلك : عليّاً عليه وشيعته والحديث طويل . أخذت منه موضع الحاجة . (إنَّهُ هُوَ الْعَزِيزُ فَ لا ينما من أراد تعذيبه.

< الرَّحِيمُ ﴾ ٢: لمن أراد أن يرحمه.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(٨)</sup>: وقوله : «يوم لا يغني مولى عن مولى شيئاً» قال : من والئ غير أولياء الله لا يغني بعضهم عن بعض .

ثمّ استثنىٰ من والىٰ آل محمّد صلوات الله عليهم فقال: «إلّا من رحم الله إنّه هـو العزيز الرحيم».

١. الكافي ٢٣/١، ٢٥٠ ٢٥٠.
 ٢. في المصدر زيادة: (كان).
 ٣. ق،ش، م، ت، ي، ر: يرحم.
 ٢. من المصدر.
 ٩. المصدر: لكنًا.
 ٢. نفس المصدر ٢٥/٨، ٢٦
 ٧. ليس في المصدر.

الجزء الثاني عشر / سورة الدخان..... الجزء الثاني عشر / سورة الدخان.....

وفي شرح الآيات الباهرة <sup>(١)</sup>: [محمّد بن العبّاس (<sup>٢٢)</sup> عن حميد بـن زيـاد، عـن عبدالله بن أحمد، عن ابن أبي عمير، عن إبراهيم <sup>(٣)</sup>بن عبدالحميد، عن أبي أسامة زيد الشحّام قال : كنت عند أبي عبدالله طلِّلا ليلة جمعة <sup>(٤)</sup>، فقال لي : اقرأ . فقرأت . ثمّ قال لي : اقرأ . فقرأت .

ثمّ قال : يا شحّام ، اقرأ فإنّها ليلة قرآن . فقرأت ، حتّىٰ إذا بلغت : «يوم لا يغني مولى عن مولى شيئاً ولا هم يُنصَرون» . قال : هم .

قال: قلت <sup>(٥)</sup>: «إلا من رحم الله».

قال: نحن القوم الذين رحم<sup>(٢)</sup> الله، ونحن القوم الذين استثنى الله، وإنّا والله نـغني عنهم.

وروي أيضاً<sup>(٧)</sup>، عن أحمد بن محمّد النوفليّ، عن محمّد بن عيسى، عن النضر بن سويد، عن يحييٰ الحلبيّ، عن ابن مسكان، عن يعقوب بن شعيب، عن أبي عبدالله عليَّلاً في قوله : «يوم لايغني مولى عن مولى شيئاً ولا هم ينصرون إلّا من رحم الله». قال : نحن أهل الرحمة.

وروي أيضاً<sup>(٨)</sup>، عن الحسن<sup>(١)</sup> بن أحمد<sup>(١١)</sup>، عن محمّد بن عيسى ، عن يونس بن عبدالرحمن ، عن إسحاق بن عمّار ، عن شعيب ، عن أبي عبدالله طليًّة في قوله تَظْنى: «يوم لا يغني مولى عن مولى شيئاً ولا هم ينصرون إلا من رحم الله». قال : نحن ، والله ، الذين رحم الله ، والذين استثنىٰ الله <sup>(١١)</sup>، والذين تغني ولايتنا.

< إِنَّ شَجَرَةَ الزَّقُومِ »؟: وقرئ <sup>(١١)</sup> بكسر الشين. ومعنىٰ الزقوم سبق في الصافَات.

1. تأويل الأيات الباهرة ٥٧٤/٢، ح٣.
 ٢. ليس في ق، ش، م.
 ٣. ق: عبدالله .
 ٥. ليس في ق، ش.
 ٥. ليس في ق، ش.
 ٩. ليس في ق، ش.
 ٩. المصدر / ٥٧٥، ح٥.
 ٩. المصدر : الحسين .
 ٩. المصدر : التزيل ٣٧٧٦.

| ننز الدقائق وبحرالغرائب | . تفسير ک | <br> | . <b></b>       | <br> | <br>. 114 |
|-------------------------|-----------|------|-----------------|------|-----------|
| للرائد فأمق ويحوالغرائب | . مسير د  | <br> | · · · · · · · · | <br> | <br>• • • |

﴿ طَعَامُ الْأَثِيمِ ﴾ : الكثير الآثام، والمرادبه: الكافر، لدلالة ما قبله ومابعده عليه.
وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(1)</sup>: ثمّ قال تعالىٰ : «إنّ شجرة الزقّوم طعام الأثيم» نزلت في أبي جهل بن هشام.

وفي مجمع البيان (٢): وروي أنَّ أبا جهل أتى بتمر وزبد، فجمع بينهما وأكل، وقال : هذا هو الزقوم الذي يخوّفنا محمّد به .

وفي أصول الكافي <sup>(٣)</sup>: محمّد بن يحيىٰ، عن أحمد بن محمّد بن عيسىٰ، عن أبي يحيىٰ الواسطيّ، عن بعض أصحابنا، عن أبي عبدالله طلَيْلاِ قال: من أشبع مؤمناً وجبت له الجنّة، ومن أشبع كافراًكان حقّاً علىٰ الله يملأ جوفه من الزقّوم مؤمناًكان أو كافراً. ﴿كَالْمُهْلِ﴾: قيل <sup>(1)</sup>: هو مايُمهَل في النار حتّىٰ يذوب.

وقيل (٥): دُرديّ الزيت (٦).

﴿ **بَغْلِي فِي الْبُطُونِ** ﴾ ٢٠ وقرأ <sup>(٧)</sup> ابن كثير وحفص ورويس بالياء، علىٰ أنَّ الضمير «للطعام» أو «الزقّوم» لا «للمهل»، إذ الأظهر أنَّ الجملة حال من أحدهما.

الحَمِيم ) (): غلياناً مثل غليه.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(٨)</sup>: وقوله : «كالمهل» قال : «المهل» الصفر المذاب. «يغلي في البطون، كغلي الحميم» وهو الذي قد حُمي وبلغ المنتهىٰ. «خُذُوهُ »: علىٰ إرادة القول، والمقول له الزبانية. «فَاعْتِلُوهُ »: فجرّوه. «والعتل» الأخذ بمجامع الشيء، وجرّه بقهر.

٢٩٢/٢.
 ٢ تفسير القمّى ٢٩٢/٢.
 ٢ الكافي ٢٠٠٢، ح١.
 ٢ الكافي ٢٠٠٢، ح١.
 ٢ الكردي: مارسب أسفل العسل والزيت ونحوهما من كلّ شيء مائع كالأشربة والأدهان.
 ٧. نفس المصدر والموضع.

الجزء الثاني عشر / سورة الدخان. 

> وقرأ() الحجازيّان وابن عامر ويعقوب بالضمّ، وهما لغتان. ﴿ إِلَىٰ سَوَآءِ الْجَحِيمِ ﴾ ٢: وسطه .

< ثُمَّ صُبُّوا فَوْقَ رَأْسِهِ مِنْ عَذَابِ الْحَمِيم » ٢٠ كان أصله : «يُصَبَّ من فوق رؤوسهم [الحميم». فقيل: يُصَبّ من فوق رؤوسهم] (٢) عذاب هو الحميم للمبالغة، ثم أضيف العذاب إلى الحميم للتخفيف، وزيد «من» للدلالة على أنَّ المصبوب بعض هذا النوع.

﴿ ذُقْ إِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الْكَرِيمُ ﴾۞: أي وقولوا له ذلك استهزاءً به، وتقريعاً علىٰ ما كان يزعمه.

وقرأ <sup>(٣)</sup> الكسائيّ : «أَنَّك» بالفتح ؛ أي ذق لأنَّك ، أو عذاب أنَّك .

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): ثمّ قال : «خذوه فاعتلوه» ؛ أي : فاضغطوه من كلّ جانب، ثمَّ انزلوا به إلى سواء الجحيم، ثمَّ يُصَبِّ عليه ذلك الحميم، ثمَّ يقال له: «ذق إنَّك أنت العزيز الكريم». فلفظه خبر ومعناه حكاية عمّن يقول له ذلك، وذلك أنَّ أبا جهل كان يقول: أنا العزيز الكريم. فيُعيَّر (٥) بذلك في النار.

وفي جوامع الجامع (^): روى أن أبا جهل قال لرسول الله ﷺ : ما بين جبليها أعزَ ولا أكرم منّى .

- ﴿إِنَّ هَذَا ﴾: أي إنَّ هذا العذاب. أَنْتُمْ بِهِ تَمْتَرُونَ ﴾ ٢ ﴿ إِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي مَقَامٍ ﴾: في موضع إقامة. وقرأ (\*) نافع وابن عامر، بضمّ الميم. ﴿ أَمِينِ ﴾ ٢: يأمن صاحبه عن الآفة والانتقال (^).
  - أنوار التنزيل ٣٧٧/٢.
    - ٣. نفس المصدر/ ٣٧٨.
      - ٥. المصدر: فتعير.

- ۲. من ق. ٤. تفسير القمى ٢٩٢/٢.
  - ٦. الجوامع /٤٤٠.
  - ٧. أنوار التنزيل ٣٧٨/٢. ٨. ق، ش م: الانتقام.

وفي أصول الكافي <sup>(1)</sup>: محمّد بن يحيىٰ، عن أحمد بن محمّد <sup>(٢)</sup> بن عيسىٰ، عن ابن محبوب، عن عبدالله بن سنان، عن أبى عبدالله لللله قال : أيّما عبد أقبل [قِبَل]<sup>(٣)</sup>ما يحبّ الله، أقبل الله قبل ما يحبّ، ومن اعتم بالله عصمه الله، ومن أقبل الله قِبَله وعصمه لم يبال لو سقطت السماء علىٰ الأرض، أو كانت نازلة نزلت علىٰ أهل الأرض فشملتهم بليّة كان في حزب <sup>(٤)</sup> الله بالتقوىٰ من كلّ بليّة، أليس الله يقول : «إنّ المتّقين في مقام أمين». **« فِي جَنَّاتٍ وَعُيُونٍ ﴾ (٢)**: بدل من «مقام» جيء به للدلالة علىٰ نزاهته، واشتماله على

م ي جاب وميون ٢ (٢). بدن من «معام» جيء به للدونة على لراهنه ٢ واستماله على ما يستلذّ<sup>(ه)</sup> به من الما كل والمشارب . ﴿ يَلْبَسُونَ مِنْ سُنْدُسٍ وَإِسْتَبْرَقٍ ﴾: خبر ثاني.

أو حال من الضمير في الجاز. أو استئناف.

و«السندس» ما رقّ من الحرير. و«الإستبرق» ما غلظ منه، مـعرّب، أو مشـتقّ مـن البراقة.

﴿ مُتَقَابِلِينَ ﴾ ٢: في مجالسهم، ليستأنس بعضهم ببعض.
﴿ كَذَلِكَ ﴾: الأمر كذلك . أو آتيناهم مثل ذلك .
﴿ وَزَوَجْنَاهُمْ بِحُورٍ عِينٍ ﴾ ٢: قرناهم بهنَ ، ولذلك عُدّي بالباء .
و «الحوراء» البيضاء ، و «العيناء» عظيمة العينين . واختلف في أنّهنّ نساء الدنياء أو غيرها ، والمفهوم من الأخبار أنهنّ غيرهنّ .

وفي روضة الكافي <sup>(٢)</sup>: عدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن محمّد بن سنان، عن عمرو بن شمر، عن جابر، عن أبي جعفر للللِّ قال: إذا دخل أهل الجنّة الجنّة وأهل النار النار، بعث ربّ العزة عليّاً لللِّ فأنزلهم منازلهم من الجنة فـزوّجهم. فـعليّ للَّلِّ والله، الذي يزوّج أهل الجنّة في الجنّة، وما ذاك إلى أحد غيره كرامة من الله وفـضلاً

- ۱. الکافی ۲۰/۲، ح٤.
  - ۳. من المصدر.
- ٥. ن، ت، م، ي، ر: يستلزم.
- ٢. كذا في المصدر. وفي النسخ زيادة: عن أحمد.
   ٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: جوف.
   ٦. الكافي ١٥٩/٨، ح١٥٤.

فضَّله الله ومنَّ به عليه. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

أحمد بن محمّد <sup>(١)</sup>، عن عليّ بن الحسن التيميّ ، عن محمّد بن عبدالله ، عن زرارة ، عن محمّد بن الفضيل ، عن أبي حمزة قال : سمعت أبا عبدالله للللا يقول لرجل من الشيعة : أنتم الطيّبون ونساؤكم الطيّبات ، كلّ مؤمنة حوراء عيناء ، وكل مؤمن صدّيق . والحديث طويل . أخذت منه موضع الحاجة .

وفي الكافي <sup>(\*)</sup>: محمّد بن يحيئ، عن أحمد بن [محمّد بن]<sup>(\*)</sup> أبي نصر، عن الحسين بن خالد وعليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن عمرو بن عثمان الخرّاز<sup>(٤)</sup>، عن رجل، عن الحسين بن خالد قال: سألت أبا الحسن لللا عن مهر السنّة، كيف صار خمسمائة ؟

فقال: إنَّ الله أوجب<sup>(ه)</sup> علىٰ نفسه أن لايكبَره مؤمن مائة تكبيرة ويسبَحه مائة تسبيحة ويحمّده مائة تحميدة ويهلّله مائة تهليلة ويصلّي علىٰ محمّد وآل محمّد مائة مرّة، ثمّ يقول: اللهمّ زوّجني من الحورالعين إلّا زوّجه الله حوراء<sup>(٢)</sup>، وجعل ذلك مهرها. ثمّ أوحى الله إلىٰ نبيّه ﷺ أن سنّ مهورالمؤمنات خمسمائة درهم، ففعل ذلك رسول الله ﷺ.

وأيّما مؤمن خطب إلىٰ أخيه حرمته، فقال: خمسمائة درهم، فلم يزوّجه، فقد عقّه واستحقّ من الله ألّا يزوّجه حوراء.

وفي صحيفة الرضا<sup>(٧)</sup> للله ي وبإسناده قال<sup>(٨)</sup>: قال رسول الله على الله الله الله الله الله الله عن المائدة مهور الحور العين.

١. نفس المصدر /٣٦٥، ح ٥٥٦. وفيه: أحمد بن محمّد بن احمد.
 ٢. الكافي ٥/٢٧٦، ح ٧.
 ٢. الكافي ١/٢٧٦، ح ٧.
 ٢. الكافي ١/٢٧٦، ح ٧.
 ٢. في المصدر، وجامع الرواة ٦٢٤/١. وفي النسخ، عمرو بن شمر الخزّاز.
 ٥. ن، ت، م، ي، ر: وجب.
 ٢. في المصدر: عين.
 ٧. صحيفة الإمام الرضا طليّلا /٥٠، ح ٢٤.

وفي كتاب الخصال<sup>(1)</sup>: عن أبي عبدالله طلام : أربعة أوتوا سمع الخلائق : النبيّ ﷺ والحور العين، والجنّة، والنار. فما من عبد يصلّي علىٰ النبيّ ﷺ ويسلّم عليه إلا بلغه ذلك وسمعه، وما من أحد قال : اللهمّ زوّجني من الحو رالعين إلّا سمعنه وقلن : يا ربّ، إنّ فلاناً خطبنا إليك، فزوّجنا منه، والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(٢)</sup>: حدَّثني أبي ، عن محمّد بن أبي عـمير ، عـن أبـي بصير ، عن أبي عبدالله للله أنّـه قـال : المـؤمن يُـزوَّج شمانمائة عـذراء وألف <sup>(٣)</sup> شيّب وزوجتين من الحورالعين .

قلت: جعلت فداك، ثمانمانة عذراء ؟!

قال: نعم، ما يفترش (٢) فيهنَّ إلَّا وجدها كذلك. (الحديث)

وفي مجمع البيان <sup>(ه)</sup>: عن زيد بن أرقم قال : جاء رجل من أهل الكتاب إلىٰ رسول الله ﷺ فقال : يا أباالقاسم ، تزعم أنَّ أهل الجنَّة يأكلون ويشربون .

قال : والذي نفسي بيده، إنَّ الرجل منهم ليوُتيٰ قوة مائة رجل (<sup>()</sup>في الأكل والشرب والجماع . (الحديث)

وفي روضة الكافي<sup>(٧)</sup>، بإسناده إلىٰ أبي عبدالله لل<sup>ظلير</sup> حديث طويل، يقول فيه: إنَّ خيراً نهر في الجنّة، مخرجه من الكوثر، [والكوثر]<sup>(٨)</sup> مخرجه من ساق العرش، عليه منازل الأوصياء وشيعتهم، علىٰ حافتي ذلك النهر جواري نابتات كلّما قُلِعت واحدة نبتت أخرى.

وفي الاحتجاج للطبرسي ﷺ (\*): عن أبي عبدالله ﷺ حـديث طـويل، وفـيه: قـال

١. الخصال /٢٠٢، ح ١٧.
 ٢. تفسير القمّي ٢٠٢، ح ١٧.
 ٣. المصدر: أربعة آلاف.
 ٥. المجمع ٥/٥٦٥.
 ٩. المحمع ٥/٥٢٠، ح ٢٩٨.
 ٨. يوجد في ق، ش، المصدر.
 ٩. الاحتجاج /٣٥١.

السائل له للظِلِّ : فكيف تكون الحوراء في كلّ ما أتاها زوجها عذراء ؟ قال : [لأنّها]<sup>(1)</sup> تُحلِقت من الطيب ، لاتعتريها عاهة ولا يخالط جسمها آفة ولا يجري في ثقبها شيء ولايدنّسها حيض ، فالرّحم ملتزقة <sup>(٢)</sup>، إذ ليس فيه <sup>(٣)</sup> لسـوىٰ الاحـليل مجرى.

قال : فهي تلبس <sup>(٤)</sup> سبعين حلّة ، ويرى زوجها مخّ ساقها من وراء حللها وبدنها ؟ قال : نعم ؛ كما يرئ أحدكم الدرهم إذا ألقي <sup>(٥)</sup> في ماء صاف ، قدره قدر رمح .

< يَدْعُونَ فِيهَا بِكُلِّ فَاكِهَةٍ ﴾: يطلبون ويأمرون بإحضار ما يشتهون مـن الفـواكـه، لايتخصَص شيء منها بزمان ولامكان.

آمِنِينَ ﴾ ٢: من الضرر.

﴿ لاَ يَذُوقُونَ فِيهَا الْمَوْتَ اِلاَ الْمَوْتَةَ الْأُولَىٰ ﴾ : بل يحيون فيها دائماً، والاستثناء منقطع . أو متصل والضمير للآخرة والموت أول أحوالها، أو الجنّة والمؤمن يشارفها بالموت ويشاهدها عنده فكأنّه فيها . أو الاستثناء للمبالغة في تعميم النفي وامتناع الموت، فكأنّه قال : لايذوقون فيها الموت إلاإذا أمكن ذوق الموتة الأولىٰ في المستقبل .

﴿ وَوَقَاهُمْ عَذَابَ الْجَحِيمِ ﴾ ٢: وقرئ (<sup>(1)</sup>: «و وقّاهم» على المبالغة .
﴿ فَضْلاً مِنْ رَبِّكَ ﴾: أي أعطوا كلّ ذلك عطاء وتفضّلاً منه .
وقرئ (<sup>v)</sup> بالرفع ؛ أي ذلك فضل (<sup>(N)</sup>).
﴿ ذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴾ ٢: لأنّه خلاص من المكاره ، وفوز بالمطالب .

من المصدر.
 ٢. في المصدر زيادة: ملدم.
 ٣. المصدر : فيها.
 ٥. المصدر : كما يرئ أحدكم الدراهم إذا ألقيت.
 ٦. أنوار التنزيل ٣٧٨/٢.
 ٧. نفس المصدر والموضع.

﴿ فَإِنَّمَا يَسَرَّنَاهُ بِلِسَانِكَ ﴾ : سهّلناه ، حيث أنزلناه بلغتك . وهو فذلكة <sup>(1)</sup> للسورة .
﴿ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَرُونَ ﴾ : لعلّهم يفهمونه فيتذكّرون به . فلمّا لم يتذكّروا .
﴿ فَارْتَقِبْ ﴾ : فانتظر ما يحل بهم .
﴿ إِنَّهُمْ مُرْتَقِبُونَ ﴾ : منتظرون ما يحلّ بك .

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(٢)</sup>: ثمّ وصف ما أعدّه [الله]<sup>(٣)</sup> للمتّقين من شيعة أميرالمؤمنين لل<sup>ظل</sup>ة فقال : «إنّ المتّقين في مقام أمين \_إلىٰ قوله \_إلّا الموتة الأولىٰ» ؛ يعني : في الجنّة غير الموتة التي في الدنيا . [«و وقاهم عذاب الجحيم \_إلىٰ قوله \_ فارتقب إنّهم مرتقبون» ؛ أي انتظر إنّهم منتظرون ]<sup>(٤)</sup>.

وفي أصول الكافي <sup>(ه)</sup>: عليّ بن محمّد، عن عليّ بن العبّاس، عن الحسين بن عبدالرحمن، عن سفيان الجريري <sup>(٢)</sup>، عن أبيه، عن سعد الخفّاف، عن أبي جعفر لل<sup>ظِلِا</sup> أنّه قال حاكياً عن القرآن: يأتي الرجل من شيعتنا الذي كان يعرفه ويجادل به أهل الخلاف فيقوم <sup>(٧)</sup>بين يديه، فيقول: ما تعرفني ؟ فينظر إليه الرجل فيقول: ما أعرفك، يا عبدالله.

قال : فيرجع في صورته التي كانت في الخلق الأوّل ، فيقول : ما تعرفني ؟ فيقول : نعم ، فيقول القرآن : أنا الذي أسهرت ليلك وأنصبت عيشك وسمعت الأذى ورُجمت بالقول فيَّ ، ألا وإنّ كلّ تاجر قد استوفىٰ تجارته وأنا وراءك اليوم .

قال : فينطلق به إلىٰ ربّ العزّة ، فيقول : يا ربّ ، عبدك وأنت أعلم به ، قد كان نصباً (^) بي مواظباً عليَّ يعادى بسببي ويحبّ فيّ ويبغض .

فيقول الله: ادخلوا عبدي جنَّتي، واكسوه حلَّة من حلل الجنَّة، وتوجوه بتاج.

١. الفذلكة: مجمل ما فضل وخلاصته.
 ٢. تفسير القمّي ٢٩٢/٢.
 ٣. من المصدر.
 ٩. ليس في ق، ش، م.
 ٥. الكافي ٢/٧٩٥-٥٩٨، ح ١.
 ٢. ق، ش، م: الجويري. وفي المصدر: الحريري.
 ٧. كذا في المصدر. وفي النسخ زيادة: به.
 ٨. نصب الرجل نصباً ـبالكسر ـ: تعب.

الجزء الثاني عشر / سورة الدخان...... ١٢٥ ..... ١٢٥

فإِذا فُعِل به ذلك عُرِض علىٰ القرآن، فيقال<sup>(١)</sup>له : هل رضيت بما صُنِع بوليّك ؟ فيقول : يا ربّ، إنّي أستقلّ هذا له، فزده مزيد الخير كلّه.

فيقول: وعزّتي وجلالي وعلوّي وارتفاع مكاني، لأنحلنّ له اليوم خمسة أشياء مع المزيد له ولمن كان بمنزلته: ألا إنّهم شباب لايهرمون، وأصحّاء لايسقمون، وأغنياء لايفتقرون، وفرحون لايحزنون، وأحياء لايموتون.

ثمّ تلا هذه الآية: «لايذوقون فيها الموت إلّا الموتة الأولى». والحديث طويل. أخذت منه موضع الحاجة.

كذا في المصدر، وفي النسخ: فيقول.

سورة الجاثية

## سورة الجاثية

مكِّيَّة، [إلَّا: «قل للذين أمنوا يغفروا» (الآية)(<sup>(۱)</sup>]<sup>(۲)</sup>. وهي سبع، أو ستّ وثلاثون آية.

بسم الله الرحمن الرحيم

في كتاب ثواب الأعمال<sup>(٣)</sup>، بإسناده عن أبي عبدالله للله قال: من قرأ سورة الجاثية كان ثوابـها أن لايـرى النـار أبـداً، ولايسـمع زفـير جـهنّم ولاشـهيقها<sup>(٤)</sup>، وهـو مـع محمّد ﷺ.

وفي مجمع البيان <sup>(ه)</sup>: أبيّ بن كعب، عن النبيّ ﷺ قال: ومن قـرأ سـورة الجـاثية، ستر<sup>(٢)</sup>الله عورته، وسكّن روعته عند الحساب.

<حم<sup>،</sup> ٢٥: قد مرّ بعض <sup>(٧)</sup> معانيه.

وفي كتاب معاني الأخبار <sup>(٨)</sup> بإسناده إلىٰ سفيان بن سعيد الثوري عن الصادق عل<sup>يللا</sup> حديث طويل يقول فيه عليلاً : وأمّا «حم» فمعناه : الحميد المجيد]<sup>(٩)</sup>.

الكتاب» واحتجب إلى الكتاب الكتاب» واحتجب إلى الكتاب» واحتجب إلى إضمار؛ مثل: تنزيل الكتاب» مبتدأ خبره:

الجائية /١٤.
 الجائية /١٤.
 ثواب الأعمال /١٤١، ح ١.
 كذا في المصدر. وفي النسخ: شهيقا.
 المجمع ٥/٧٠.
 المجمع ٥/٧٠.
 المحمع ٥/٣٠.
 المحم ٥/٣٠.
 المحم ٥/٣٠.
 المحم ٥/٣٠.
 المحم ٢٠٠.
 ال

۱۳۰ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

فرمِنَ اللهِ الْعَزِيزِ الْحَكِيمِ﴾۞: وقيل<sup>(١)</sup>: «حم» مقسم به، و«تنزيل الكتاب» صفته، وجواب القسم

<لاَ إِنَّ فِي السَّمُوَاتِ وَالْأَرضِ لَآيَاتٍ لِـلْمُؤْمِنِينَ ﴾ ٢: وهـ و يـحتمل أن يكـون عـلئ ظاهره، وأن يكون المعنى: إنّ في خلق السماوات، لقوله:

﴿ وَفِي خَلْقِكُمْ وَمَا يَبُثُ مِنْ دَآبَةٍ ﴾ : ولا يحسن عطف «ما يبتَ» علىٰ الضمير المجرور، بل عطفه علىٰ المضاف إليه بأحد الاحتمالين، فإنّ بنّه وتنوّعه واستجماعه لما بنّه يتمّ معاشه إلىٰ غير ذلك دلائل علىٰ وجود الصانع المختار.
﴿ آيَاتُ لِقَوْمٍ يُوقِنُونَ ﴾ () : محمول علىٰ محل «إنّ» واسمها.

﴿ وَاخْتِلاَفِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَ مَا آنْزَلَ اللهُ مِنَ السَّماَءِ مِنْ رِزْقٍ ﴾: من مطر . وسمّاه : رزقاً ، لأنه سببه .

﴿ فَاَحْيَا بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ﴾: يبسها.
﴿ وَتَصْرِيفِ الرِّيَاحِ ﴾: باختلاف جهاتها وأحوالها.

وقرأ<sup>(٣)</sup> حمزة والكسائيّ : «و تصريف الريح».

﴿ آيَاتٌ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ ﴾ ٢: فيه القراءتان <sup>(1)</sup>. ويلزمهما العطف علىٰ عاملين «في» والابتداء، أو «إنَّ» إلا أن يضمر «في» أو تُنصب «آيات» علىٰ الاختصاص، أو تُرفَع بإضمار «هي»<sup>(0)</sup>. ولعل اختلاف الفواصل الثلاث لاختلاف الآيات في الدقّة والظهور.

﴿ نَتْلُوهَا عَلَيْكَ ﴾ : حال، عاملها معنى الإِشارة. ﴿ بِالْحَقِّ ﴾ : ملتبسين به، أو ملتبسة به.

۲۵۰۱ أنوار التنزيل ۳۷۹/۲.

٥. قوله: «ويلزمهما العطف...» لأنَّ «آيات» معطوف على محلَّ اسم «إنَّ» إذا كان مرفوعاً. وعلى لفظه إذا كان منصوباً، و«اختلاف الليل والنهار» معطوف علىٰ «خلقكم» فيكون «في» عاملاً فيه.

﴿ فَبِأَى حَدِيثٍ بَعْدَ اللهِ وَآيَاتِهِ تُؤْمِنُونَ ﴾ ٢: أي بعد آبات الله، وتقديم اسه الله للمبالغة والتعظيم؛ كما في قولك: أعجبني زيد وكرمه. أو بعد حديث الله، وهو القرآن؛ كقوله (··): «الله نزّل أحسن الحديث». و«آياته» دلائله المتلوّة، أو القرآن. والعطف لتغاير الوصفين. وقرأ<sup>(٢)</sup>الحجازيّان وحفص وأبو عمرو وروح : «يؤمنون» بالياء، ليوافق ما قبله. ﴿ وَيْلُ لِكُلِّ أَفَّاكِ ﴾ : كذّاب . ﴿ أَثِيم ﴾ ٢: كثير الآثام. ﴿ يَسْمَعُ آيَاتِ اللهِ تُتْلَىٰ عَلَيْهِ ثُمَّ يُصِرُّ ﴾: يقيم علىٰ كفره. < مُسْتَكْبِراً <p>: عن الإيمان بالآيات. و «ثمّ» لاستبعاد الإصرار بعد (") سماع الأيات؛ كقوله: يرئ غمرات الموت ثمّ يزورها ﴿كَانُ لَمْ يَسْمَعْهَا ﴾ : أي كأنَّه ، فخُفَفت وحذف ضمير الشأن . والجملة في موقع الحال؛ أي يصرّ مثل غير السامع. ﴿ فَبَشِّرْهُ بِعَذَابٍ آلِبِم ﴾ ٢: علىٰ إصراره . والبشارة علىٰ الأصل ، أو التهكم . ﴿ وَإِذَا عَلِمَ مِنْ آيَاتِنَا شَيْناً ﴾ : وإذا بلغه شيء [من آياتنا]() وعلم أنَّه منها. اتَّخَذَهَا هُزُواً؟: لذلك، من غير أن يرى فيها ما يناسب الهزء. والضمير «لأياتنا» وفائدته الإشعار بأنَّه إذا سمع كلاماً وعلم أنَّه من الآيات بادر إلى الاستهزاء بالآيات كلُّها ولم يقتصر على ما سمعه، أو «نشيء» لأنَّه بمعنىٰ الآية. وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(ه)</sup>: «إنّ في السماوات والأرض لآيات للمؤمنين» وهي

١. الزمر /٢٢.
 ٢. الزمر /٢٣.
 ٣. من هنا إلى موضع سنذكره بعد صفحات لايوجد في نسخة ت.
 ٤. من أنوار التنزيل ٢٨٠/٢.

النجوم والشمس والقـمر، وفـي الأرض ما يـخرج مـنها مـن أنـواع النـبات للـناس والدوابٌ(<sup>()</sup>.

وقوله: «وتصريف الرياح آيات لقوم يعقلون»؛ أي تجيء من كلّ جانب، وربّما كانت حارّة وربّما كانت باردة، ومنها ماتثير السحاب ومنها ما يبسط <sup>(٢)</sup> في الأرض ومنها ما يلقح الشجر<sup>(٣)</sup>.

وقوله: «وإذا علم من آياتنا» (الآيه)؛ يعني : إذا رأىٰ، فوضع العلم مكان الرؤية. ﴿ **اُولَٰئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ مُعِينٌ ﴾ ﴿ مِنْ وَرَاَنِهِمْ جَهَنَّمٌ ﴾: من قدّامهم، لأنّهم مـتوجّهون إليها. أو من خلفهم لأنّها بعد آجالهم. ﴿ وَلاَ يُغْنِى عَنْهُمْ ﴾: ولا يدفع عنهم.** 

﴿ مَا كَسَبُوا ﴾ من الأموال والأولاد.
﴿ شَبْناً ﴾: من عذاب الله.
﴿ وَلاَ مَا اتَّخَذُوا مِنْ دُونِ اللهِ أَوْلِيَاءَ ﴾: أي الأصنام.
﴿ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ ٢

وحفص برفع «أليم» . و«الرجز» أشدّ العذاب . ﴿ اللهُ الَّذِي سَخَّرَ لَكُمُ الْبَحْرَ ﴾: بأن جعله أملس السطح يـطفو عـليه مـا يـتخلخل ؛

كالأخشاب، ولا يمنع الغوص فيه.

. في المصدر زيادة: لآيات لقوم يعلمون.
 ٢. في المصدر زيادة: الرزق.

٣. ق، ش، م، المصدر : الشجرة . وورد في المصدر بعدها : وقوله : «ويل لكل أفَّاك أثيم» ؛ أي كذَّاب «يسمع آيات الله تتلىٰ عليه ثمّ يصرّ مستكبراً» ؛ أي يصر على أنَّه كذب ويستكبر على نفسه «كأن لم يسمعها» . ٤. أنوار التنزيل ٣٨٠/٢.

﴿ لِتَجْرِيَ الْفُلْكُ فِيهِ بِاَمْرِهِ ﴾: بتسخيره وأنتم راكبوها (').
﴿ وَلِتَبْتَغُوا مِنْ فَضْلِهِ ﴾: بالتجارة والغوص والصيد وغيرها.
﴿ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ (): هذه النعم.
﴿ وَلَعَلَّكُمْ مَا فِي السَّمُوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعاً ﴾: بأن خلقها نافعة لكم.
﴿ وَسَخَّرَلَكُمْ مَا فِي السَّمُوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعاً ﴾: بأن خلقها نافعة لكم.
﴿ وَسَخَّرَلَكُمْ مَا فِي السَّمُوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعاً ﴾: بأن خلقها نافعة لكم.
﴿ وَسَخَرَلَكُمْ مَا فِي السَّمُوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعاً ﴾: بأن خلقها نافعة لكم.
ومَنْهُ ﴾: حال من «ما» أي سخّر هذه الأشياء كائنة منه. أو خبر لمحذوف ! أي هي وقرئ (').
وقرئ (''): «منة » على السماوات» «وسخّر لكم» تكرير للتأكيد، أو «لما في الأرض».

وفي بصائر الدرجات <sup>(٣)</sup>: إبراهيم بن هاشم، عن الحسن بن سيف، عن أبيه، عـن أبي الصامت قال : سألته <sup>(٤)</sup> عن قول الله : «وسخّر لكم ما في السماوات وما في الأرض جميعاً منه».

> قال: أجراهم على طاعتهم <sup>(٥)</sup>. ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ ٢: في صنائعه. ‹ لَهُ: بَنَّهُ مِنَ مَنَهُ مِنَ

﴿ قُلْ لِلَّذِينَ آمَنُوا يَغْفِرُوا﴾: حذف المقول لدلالة الجواب عليه، والمعنى: قل لهـم اغفروا يغفروا؛ أي يعفوا ويصفحوا.

وقيل (): «يغفروا» تقديره: يا هـؤلاء اغـفروا، فـحذف المـنادى؛ كـقوله: ألا يـا اسجدوا.

﴿لِلَّذِينَ لاَيَرْجُونَ آيَامَ اللهِ»: قيل <sup>(٧)</sup>: أي لا يتوقّعون وقائعه بأعدائه، من قولهم «أيّام

العرب» لوقائعهم. أو لا يأملون الأوقـات التـي وقَـتها الله لنـصر المـؤمنين وثـوابـهم ووعدهم بها.

والآية منسوخة بآية القتال.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(١)</sup>: حدّثنا أبو القاسم قال: حدّثنا محمّد بن عبّاس قال: حدّثنا عبدالله <sup>(٣)</sup>بن موسى قال: حدّثني عبدالعظيم بن عبدالله الحسنيّ قـال: حـدّثنا عمر <sup>(٣)</sup>بن رشيد، عن داود بن كثير، عن أبي عبدالله طلِّلاً في قوله تعالى: «قـل للـذين آمنوا يغفروا للذين لايرجون أيّام الله».

قال : قل للذين مننًا عليهم بمعرفتنا أن يعرّفوا <sup>(٤)</sup>الذين لايعلمون ، فإذا عرّفوهم فقد غفروا لهم .

﴿ لِيَجْزِيَ قَوْماً بِمَا كَانُوا يَخْسِبُونَ ﴾ ٢: علَّة للأمر.

وقيل <sup>(ه)</sup>: «القوم» هم المؤمنون أو الكافرون أو كلاهما، فيكون التنكير للتعظيم أو التحقير أو الشيوع.

> و«الكسب» المغفرة، أو الإساءة، أو يعمّهما. وقرأ<sup>(1)</sup>ابن عامر وحمزة والكسائيّ: «لنجزي» بالنون.

وقرئ <sup>(٧)</sup> [«ليجزي قوم»]<sup>(٨)</sup> و«ليجزي قوماً»؛ أي ليجزى الخير أو الشرّ أو الجزاء، أعني : ما يجزي به لا المصدر ، فإنّ الإِسناد إليه سيّما مع المفعول به ضعيف .

وفي شرح الآيات الباهرة <sup>(١)</sup>: ذكر عليّ بن إبراهيم في تفسيره قال : قوله : «قل للذين آمنوا يغفروا للذين» (الآية)؛ أي قل لأئمّة العدل : لاتدعوا <sup>(١٠)</sup> على أئمّة الجور، حتّٰى يكون الله هو الذي ينتقم لهم منهم.

١. تفسير القمّي ٢٩٤/٢.
 ٢. المصدر: عبدائله.
 ٣. ق، ش، عمرو.
 ٣. أنوار التنزيل ٣٨٠/٢.
 ٩. أنوار التنزيل ٣٨٠/٢.
 ٩. تأويل الآيات الباهرة ٥٧٥/٢، ح١.

١. نفس المصدر، ح٢.
 ٢. نفس المصدر /٥٧٦، ح٣.
 ٣. ليس في ق.
 ٩. ليس في ق.

١٣٦ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

﴿ إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ الْعِلْمُ ﴾: بحقيقة الحال. ﴿ بَغْياً بَيْنَهُمْ ﴾: عداوة وحسداً.

إِنَّ رَبَّكَ يَقْضِي بَـيْنَهُمْ يَـوْمَ الْقِيَامَةِ فِـيَما كَـانُوا فِـبِهِ يَـخْتَلِفُونَ ﴾ ٢: بالمؤاخذه والمجازاة.

> < ثُمَّ جَعَلْنَاكَ عَلَى شَرِيعَةٍ »: طريقة . \* ثُمَّ جَعَلْنَاكَ عَلَى شَرِيعَةٍ »: طريقة .

﴿ مِنَ الْأَمْرِ ﴾: أمر (') الدين .

﴿ فَاتَبِعْهَا ﴾: فاتّبع شريعتك الثابتة بالحجج <sup>(٢)</sup>.

﴿ وَلاَ تَتَبِعُ اَهُوَآءَ الَّذِينَ لاَيَعْلَمُونَ ﴾ ٢
٥ [اء الجهّال التابعة للشهوات، وهم رؤساء قريش، قالوا له: ارجع إلى دين آبائك.

﴿ إِنَّهُمْ لَنْ يُغْنُوا عَنْكَ مِنَ اللهِ شَيْئاً ﴾: ممّا أراد بك.

وفي تفسير عليّ بن ابراهيم <sup>(٣)</sup>: [وقال عليّ بن إبراهيم ﷺ ]<sup>(٤)</sup> في قوله تعالىٰ : «ثـمّ جعلناك علىٰ شريعة» (الآية)، فهذا تأديب لرسول الله ﷺ والمعنىٰ لأمّته.

﴿ وَإِنَّ الظُّالِمِينَ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاً مُ بَعْضٍ ﴾: إذ الجنسيّة علّة الانضمام، فلا توالهم باتّباع أهوائهم.

- ﴿ وَاللهُ وَلِي الْمُتَقِينَ ﴾ ٢ فواله بالتقىٰ واتّباع الشريعة .
  ﴿ هٰذَا ٤ : أي القرآن ، أو اتّباع الشريعة .
  ﴿ مُذَا ٤ : أي القرآن ، أو اتّباع الشريعة .
  ﴿ بَصَآئِرُ لِلنَّاسِ ٤ : بيّنات تبصّرهم وجه الفلاح .
  ﴿ وَهُدى ٤ : من الصلال .
  ﴿ وَرَحْمَة ﴾ : ونعمة من الله .
  ﴿ لِقَوْم يُوقِنُونَ ﴾ ٢ : يطلبون اليقين .
- ليس في ن.
   ليس في ق.
   تفسير القمي ٢٩٤/٢.
   تفسير القمي ٤٠٢٢.

﴿ أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ اجْتَرَحُوا السَّيَّنَاتِ ﴾: «أم» منقطعة، ومعنىٰ الهـمزة فـيها: إنكـار الحسبان.

- و«الاجتراح» الاكتساب. ومنه الجارحة. ﴿ أَنْ نَجْعَلَهُمْ ﴾ : أن نصيّرهم.
- <كَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ ﴾ : مثلهم . وهو ثاني مفعولي «نجعل» ، وقوله : ر

﴿ سَوَاَءٌ مَحْيَاهُمْ وَمَمَاتُهُمْ ﴾: بدل منه إن كان الضمير للموصول الأوّل، لأنّ المماثلة فيه ، إذ المعنى : إنكار أن يكون حياتهم ومماتهم سيين <sup>(1)</sup> في البهجة والكرامة ؛ كما هو للمؤمنين ، ويدلّ عليه قراءة <sup>(٢)</sup> حمزة والكسائيّ وحفص : «سواء» بالنصب علىٰ البدل ، أو الحال من الضمير في الكاف ، أو المفعوليّة والكاف حال .

وإن كان للثاني فحال منه، أو استئناف يبيّن المقتضي للإِنكار.

وإن كان لهما فبدل، أو حال من الثاني وضمير الأوّل، والمعنى: إنكار أن يستووا بعد الممات في الكرامة أو ترك المؤاخذة؛ كما استووا في الرزق والصحّة في الحياة، أو استئناف مقرّر لتساوي محيا كلّ صنف ومماته في الهدئ والضلال.

وقرئ <sup>(۳)</sup>: «مماتهم» بالنصب ، علىٰ أنَّ «محياهم» و«مماتهم» ظرفان ؛ كمقدم الحاجّ . « سَاءَ مَا**يَحْكُمُونَ » (0**): ساء حكمهم هذا ، أو بئس شيئاً حكموا به ذلك .

وفي شرح الآيات الباهرة<sup>(1)</sup>: [قال محمّد بن العباس:]<sup>(٥)</sup> حدّثنا عليّ بن عبيد، عن حسين بن حكم، عن حسن بن الحسين، عن حيّان بن عليّ، عن الكلبيّ، عن أبي صالح، عن ابن عبّاس في قوله: «أم حسب الذين اجترحوا السيّئات» (الآية) قال: الذين أمنوا وعملوا الصالحات بنوهاشم وبنوعبدالمطّلب، والذين اجترحوا السيّئات بنو عبد شمس.

كذا في أنوار التنزيل ٣٨١/٢. وفي ن: سيئين. وفي غيرها: سيئان.
 تفس المصدر والموضع.
 تأويل الآيات الياهرة ٥٧٦/٢، ح ٥.

١٣٨ ...... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

وقال أيضاً <sup>(١)</sup>: حدَّثنا <sup>(٢)</sup> عبدالعزيز بن يحيئ، عن محمَّد بن زكريًا، عن أيّوب بن سليمان، عن محمّد بن مروان، عن الكلبّي، عن أبي صالح، عن ابن عبّاس في قوله : «أم حسب الذين اجترحوا السيئات» (الآية) قال : إنَّ هذه الآية نـزلت في عـليّ بـن أبي طالب علَيْلاً وحمزة بن عبدالمطّلب وعبيدة بن الحارث [هم الذين آمنوا]<sup>(٣)</sup>، وفي ثلاثة من المشركين : عتبة وشيبة ابني ربيعة والوليد بن عتبة، وهم الذين اجترحوا السيئات .

﴿ وَخَلَقَ اللهُ السَّمُوَاتِ وَالْأَرْضَ بِالْحَقِّ ﴾ : كَأَنَه دليل علىٰ الحكم السابق، من حيث أَنَّ خلق ذلك بالحق المقتضي للعدل يستدعي انتصار المظلوم من الظالم، والتفاوت بين المسيء والمحسن، وإذا لم يكن في المحياكان بعد الممات.

﴿ وَلِتُجْزَىٰ كُلَّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ﴾ : عطف علىٰ «بالحقّ» لأنّه في معنىٰ العلّة ، أو علّة محذوفة ؛ مثل : ليدلّ بها علىٰ قدرته ، أو ليعدل ولتجزئ .

﴿ وَهُمْ لاَ يُظْلَمُونَ ﴾ ٢: بنقص ثواب ، أو بتضعيف عقاب .

أَفَرَأَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ الْهَهُ هَوَاهُ : ترك متابعة الهدى إلىٰ مطاوعة الهوىٰ ، فكأنّه يعبده .
وقرىٰ <sup>(1)</sup>: «الهته» هواه ، لأنّه كان أحدهم يستحسن حجراً فيعبده ، فإذا رأىٰ أحسن منه رفضه إليه [وخلاًه ويختاره].

< وَأَضَلَّهُ اللهُ ﴾ : وخذله <sup>(ه)</sup>.

﴿ عَلَىٰ عِلْمٍ ﴾ : منه باستحقاقه لذلك.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(٢)</sup>: وقوله : «أفرأيت من اتّخذ إلهه هواه» قال : نزلت في قريش، كلّما هووا شيئاً عبدوه. «و أضلّه الله علىٰ علم» ؛ أي عذّبه علىٰ علم منه فـيما ارتكبوا من <sup>(٧)</sup> أميرالمؤمنين لل<sup>ظِلِ</sup>لا . وجرىٰ ذلك بعد رسول الله ﷺ فـيما فـعلوه بـعده

- ١. نفس المصدر /٧٧٥ ح ٦.
   ٢. ليس في ق، ش.
   ٣. ليس في ق، ش، المصدر.
   ٤. أنوار التنزيل ٢٨٢/٢.
   ٥. في ن زيادة: وخلاه ومختاره.
   ٢. تفسير القمي ٢٩٤/٢.
  - ٧. في ق ، ش ، زيادة : أمر .

﴿ وَمَا يُهْلِكُنَا اللَّا الدَّهْرُ ﴾ : إلَّا مرور الزمان، وهو في الأصل : مدَّة بقاء العالم، من دهره : إذا غلبه.

﴿ وَمَا لَهُمْ بِذَلِكَ مِنْ عِلْمٍ ﴾: يعني : نسبة الحوادث إلىٰ حركات الأفلاك وما يتعلّق بها علىٰ الاستقلال، أو إنكار البعث، أو كليهما.

< اِنْ هُمْ اِلَّا يَظُنُونَ ﴾ ٢: إذ لا دليل لهم عليه، وإنما قالوه بناء علىٰ التقليد والإِنكار لما لم يحسّوا به.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(ه)</sup> وقوله تعالىٰ : «أفرأيت من اتّخذ إلهه هواه» نزلت في قريش، وجرت بعد رسول الله ﷺ في أصحابه الذين غصبوا حقّ <sup>(1)</sup>أميرالمؤمنين عليَّلاٍ

- تفسير القمي ٢٩٤/٢ ٢٩٥.
   تفسير القمي ن، ي، ر، المصدر.

واتّخذوا إماماً بأهوائهم، والدليل علىٰ ذلك قوله ('): «ومن يقل منهم إنّي إله من دونه» قال : من زعم أنّه إمام وليس بإمام، فمن اتّخذ إماماً ففضّله علىٰ عليّ للَّا ﴿

تم عطف على الدهرية الذين قالوا: لا نحيا بعد الموت، فقال: «و قالوا ما هي إلا حياتنا الدنيا نموت ونحيا». وهذا مقدّم ومؤخّر، لأنّ الدهريّة لم يقرّوا بالبعث والنشور بعد الموت، وإنّما قالوا: نحيا ونموت «و ما يهلكنا إلا الدهر - إلى قوله - يظنّون» فهذا ظنّ شكّ. ونزلت هذه الآية في الدهريّة، وجرت في الذين فعلوا ما فعلوا بعد رسول الله عَيَّلَهُ بأميرالمؤمنين طليًة وأهل بيته طبيًة وإنّماكان إيمانهم إقراراً بلا تصديق خوفاً من السيف و رغبة في المال.

وفي أصول الكافي <sup>(٢)</sup>: عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن بكر بن صالح، عن القاسم بن يزيد، عن أبي عمرو الزبيريّ، عن أبي عبدالله للظِّلِج قال: قلت له: أخبرني عن وجوه الكفر في كتاب الله.

قال: الكفر في كتاب الله علىٰ خمسة أوجه: فمنها كفر الجحود، والجحود علىٰ وجهين: فالكفر بترك ما أمر الله، وكفر البراءة وكفر النعم، فأمّا كفر الجحود فهو الجحود بالربوبيّة، وهو قول من يقول: لا ربّ ولا جنّة ولا نار، وهو قول صنفين من الزنادقة يقال لهم: الدهرية، وهم الذين يقولون: «وما يهلكنا إلّا الدهر» وهو ديس <sup>(1)</sup> وضعوه <sup>(1)</sup> لأنفسهم بالاستحسان منهم علىٰ غير تثبّت منهم ولا تحقيق لشيء ممّا يقولون، قال الله ظنّ: «إن هم إلّا يظنّون» إنّ ذلك كما يقولون. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي نهج البلاغة <sup>(ه)</sup>: فانظر إلىٰ الشمس والقمر والنبات والشجر والماء والحجر، واختلاف هذا الليل والنهار، وتفجّر هذه البحار، وكثرة هـذه الجـبال، وطـول هـذه

- ١. الأنبياء /٢٩.
- ۲. ليس في ن، م، ي.
- ٥. النهج /٢٧١، الخطبة ١٨٥.
- ۲. الكافي ۳۸۹/۲، ح ۱.
- ٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: وصفوه.

القلال، وتفرّق هذه اللغات والألسن المختلفات، فالويل لمن جحد المقدّر وأنكر المدبّر، زعموا أنهّم كالنّبات ما لهم زارع ولا لاختلاف صورهم صانع، ولم يلجؤوا إلىٰ حجّة فيما ادّعوا ولا تحقيق لما ادّعوا<sup>(۱)</sup>، وهل يكون بناء من غير بانٍ أو جناية من غير جانٍ!

وفي مجمعالبيان <sup>(٢)</sup>: وقد روي في الحديث عن النبي ﷺ أنّه قال: لاتسبّوا الدهر، إفإنّ الله هو الدهر]<sup>(٣)</sup>.

و تأويله : أنّ أهل <sup>(2)</sup> الجاهليّة كانوا ينسبون الحوادث المجحفة والبلايا النازلة إلى الدهر ، فيقولون : فعل الدهر كذا . وكانوا يسبّون الدهر ، فقال تَتَمَطِّ : إنّ فاعل هذه الأمور هو الله ، فلاتسبّوا فاعلها .

وقيل : معناه : فإِنَّ الله مصرّف الدهر ومدبّره . والوجه الأوّل أحسن ، فإِنَّ كلامهم مملوء من ذلك ينسبون أفعال الله إلىٰ الدهر . قال الأصمعيّ : ذمّ أعرابيّ رجلاً ، فقال : هو أكثر ذنوباً من الدهر . وقال كثير :

وكنت كذي رِجْلَيْنِ رِجْلُ صحيحة ورِجْلُ رمىٰ فيها الزمان فشلّتِ ﴿ وَإِذَا تُتْلَىٰ عَلَيْهِمْ آيَاتُنَا بَيُّنَاتٍ ﴾: واضحات الدلالة علىٰ مايخالف معتقدهم، أو مبيّنات له.

﴿ مَا كَانَ حُجَّتَهُمْ ﴾ : ما كان لهم متشبّت يعارضونها به.
﴿ إَلَا أَنْ قَالُوا انْتُوا بِآبَائِنَا إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴾ ٢
وإنّما سمّاه : حجّة ، علىٰ حسبانهم ومساقهم ، أو علىٰ أسلوب قولهم :

تحيّة بينهم ضرب وجيع فإِنّه لايلزم من عدم حصول الشيء حالا امتناعه مطلقاً .

۱. المصدر: أوعوا.
 ۲. المجمع ٧٨/٥\_٧٩.
 ۳. ليس في ق.

٩٤٢ ..... تفسير كنز الدقائق ويحرالغرائب

< قُلِ اللهُ يُحْيِيكُمْ ثُمَّ يُمِيتُكُمْ ﴾ : عَلىٰ ما دلَّ عليه الحجج . ﴿ ثُمَّ يَجْمَعُكُمْ اِلَىٰ يَوْمِ الْقِيَامَةِ لاَرَيْبَ فِيهِ ﴾ : فإنَّ من قدر علىٰ الإبداء قدر علىٰ الإعادة ، والحكمة (1) اقتضت أن يعادوا يوم الجمع للجزاء .

﴿ وَلَكِسنَّ أَكْمَةُ النَّاسِ لاَيَعْلَمُونَ﴾ ٢: لقبلَة تفكّرهم، وقصور نظرهم عبليٰ مايحسونه (٢).

﴿ وَشِهِ مُلْكُ السَّمُوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾ : تعميم للقدرة بعد تخصيصها .

﴿ وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ يَوْمَئِذٍ بَخْسَرُ الْمُبْطِلُونَ ﴾ ۞: أي ويخسر يوم تقوم. و«يـومئذ» بدل منه.

﴿ وَ تَرَىٰ كُلَّ أُمَّةٍ جَاثِيَةً ﴾: مجتمعة، من الجثوة، وهي الجماعة. أو باركة مستوفزة علىٰ الرُّكَب.

وقرئ <sup>(٣)</sup>: «جاذية»؛ أي جالسة علىٰ أطراف الأصابع، لاستيفازهم. « كُلُّ أُمَّةٍ تُدْعَىٰ الىٰ كِتَابِهَا ﴾: صحيفة أعمالها. وقرأ<sup>(3)</sup> يعقوب: «كلَّ» علىٰ أنّه بدل من الأوّل، و«تدعى» صفته، أو مفعول ثان. « الْيَوْمَ تُجْزَوْنَ مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ ٢٠ محمول علىٰ القول.

هَذَا كِتَابُنَا؟ : أضاف صحائف أعمالهم إلىٰ نفسه، لأنّه أمر الكتبة أن يكتبوا فيها أعمالهم.

﴿ يَنْطِقُ عَلَيْكُمْ بِالْحَقَّ ﴾ : يشهد عليكم بما عملتم، بلا زيادة ونقصان. وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(٥)</sup>: وقوله : «و ترىٰ كلّ أمّة جاثية» ؛ [أي على ركبها]<sup>(٢)</sup> «كلّ أمّة تدعىٰ إلىٰ كتابها» قال : إلىٰ ما يجب عليهم من أعمالهم. ثمّ قال : «هذه كتابنا ينطق عليكم بالحقّ» الآيتان محكمتان.

١. ليس في ق.
 ٢. ليس في ق.
 ٣٨٢/٢ أنوار التنزيل ٣٨٣/٢.
 ٢. ليس في ق. ش.

حدَّثنا<sup>(١)</sup> محمَّد بن همّام قال : حدَّثنا جعفر بن محمَّد الفزاريّ ، عن الحسن بن عليّ اللؤلؤيّ ، عن الحسن بن أيّوب ، عن سليمان بن صالح ، عن رجل ، عن أبي بصير ، عن أبي عبدالله لللِلِإ قال : قلت : «هذا كتابنا ينطق عليكم بالحقّ»

قال له : إنّ الكتاب لم ينطق ولا ينطق <sup>(۲)</sup>، ولكنّ رسول الله ﷺ هوالناطق بالكتاب ، قال الله : «هذا كتابنا ينطق <sup>(۳)</sup> عليكم بالحقّ».

فقلت: إنَّا لا نقرأها هكذا!

فقال : هكذا ، والله ، نزل بها جبر ثيل علىٰ محمّد ﷺ ولكنّه ممّا حُرّف من كتاب الله . وفي روضة الكافي <sup>(٤)</sup>: سهل بن زياد ، عن محمّد بن سليمان الديـــلميّ المـصريّ ، عن أبيه ، عن أبي بصير ، عن أبي عبدالله للﷺ قال : قلت له : قول الله : «هذا كتابنا يــنطق عليكم بالحقّ» . وذكر مثل ما نقلنا <sup>(٥)</sup> عن تفسير عليّ بن إبراهيم سواء .

وفي نهج البلاغة <sup>(٢)</sup>: وهذا القرآن إنّما هو خطّ مستور بين الدفّتين، لاينطق بلسان، ولابدٌ له من ترجمان، وإنّما ينطق عنه الرجال.

وفي أصول الكافي <sup>(٧)</sup>، بإسناده: عن الباقر لللهِ حديث طويل، وفيه: أنَّ إلياس قال له: هاهنا، يا ابن رسول الله ﷺ باب غامض، أرأيت [إن]<sup>(٨)</sup> قالوا: حجّة الله القرآن.

قال : إذاً أقول لهم : إنَّ القرآن ليس بناطق يأمر وينهى ، ولكنَّ للقرآن أهـل يأمـرون به <sup>(٩)</sup> وينهون .

وفي إرشاد المفيد الله (١٠)؛ عن عليّ الله أنّه قال في أثناء كلام طويل : وأمّا القرآن إنّما هو خطّ مستور بين دفّتين لاينطق ، وإنّما تتكلّم به الرجال .

١. نفس المصدر والموضع.
 ٢. المصدر: لن ينطق.
 ٣. قال الفيض (100 قرأ عليه في أي المصدر: لن ينطق.
 ٣. قال الفيض (100 قرأ عليه في أي المصادي (100 قرئ 100 ق
 ٢. النهج /١٨٢، الخطبة ١٢٥.
 ٢. النهج /١٨٢، الخطبة ١٢٥.

وفي شرح الآيات الباهرة (1): [قال محمّد بن العبّاس] (1): حدّثنا أحمد بن القاسم، عن أحمد بن محمّد السيّاريّ، عن محمّد بن خالد البرقيّ، عن محمّد بن سليمان، عن أبي بصير قال: قلت لأبي عبدالله طليَّلاً قوله تعالىٰ: «هذا كتابنا ينطق عليكم بالحقّ».

قال : إنّ الكتاب لاينطق ، ولكن محمّد وأهل بيته المَثْلَا هم الناطقون بالكتاب ، وهذا علىٰ سبيل المجاز تسمية المفعول باسم الفاعل ، إذ جعل الكتاب هو الناطق والناطق غيره.

﴿ إِنَّا كُنَّا نَسْتَنْسِخُ ﴾ : نستكتب الملائكة .
﴿ مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ : أعمالكم .

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم ("): حدّ ثني أبي ، عن ابن أبي عمير ، عن عبدالرحيم (\*) القصير ، عن أبي عبدالله للظِّلا قال : سألته عن «ن والقلم» .

قال : إنَّ الله خلق القلم من شجرة في الجنَّة يقال لها : الخلد ، ثمَّ قال لنهر في الجنَّة : كن مداداً . فجمد النهر ، وكان أشدّ بياضاً من الثلج وأحلى من الشهد ، ثمَّ قبال للقلم : اكتب .

قال : يا ربّ ، ما أكتب ؟

قال: اكتب ماكان وما هو كائن إلى يوم القيامة.

فكتب القلم في رقَّ<sup>(0)</sup> أشدَّ بياضاً من الفضَّة وأصفىٰ من الياقوت ، ثمَّ طواه فجعله في ركن العرش ، ثمَّ ختم على فم القلم فلم ينطق بعد ولاينطق أبداً ، فنهو الكتاب المكنون الذي منه النسخ كلَّها ، [أولستم عرباً ؟ فكيف لاتعرفون معنى الكلام وأحدكم يقول لصاحبه : انسخ ذلك الكتاب]<sup>(1)</sup> . أوليس إنّما ينسخ من كتاب أخذ<sup>(1)</sup> من الأصل ؟

- ١. تأويل الأيات الباهرة ٥٧٧/٢.
   ٢. ليس في ق، ش م.
   ٣٧٩/٢ ٣٧٩٢.
   ٢. ليس في م، ش.
  - ٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: أخر.

وهو قوله: «إنَّا كنَّا نستنسخ ما كنتم تعملون».

وفي كتاب سعد السعود <sup>(١)</sup>لابن طاوس ، بعد أن ذكر الملكين الموكّلين بالعبد : وفي رواية أنّهما إذا أرادا النزول صباحاً ومساءً ينسخ لهما إسرافيل عمل العبد من اللوح المحفوظ فيعطيهما ذلك ، فإذا صعدا صباحاً ومساءً بديوان العبد قبابله إسرافيل بالنسخة <sup>(٢)</sup>التي انتسخ <sup>(٣)</sup>لهما ، حتّىٰ يظهر أنّه كان كما نسخ منه .

وفي بصائر الدرجات<sup>(1)</sup>: أحمد بن محمّد ويعقوب بن يزيد، عن الحسن بن عليّ بن فضّال، عن أبي جميلة، عن محمّد الحلبيّ، عن أبي عبدالله للظِّر قال: إنّ الأعمال تُعرَض على الله <sup>(0)</sup> في كلّ خميس، فإذا كان الهلال أجملت<sup>(1)</sup>، فإذا كان النصف من شعبان عُرِضت على رسول الله ﷺ وعلىٰ عليّ للظَّر ثمّ تُنسَخ<sup>(1)</sup> في الذكر الحكيم.

وفي عيون الأخبار <sup>(٨)</sup>، بإسناده إلىٰ الحسين بن بشّار : عـن أبـي الحسـن عـليّ بـن موسى الرضا للَّلِ قال : سألته : أيعلم الله الشيء <sup>(٩)</sup> الذي لم يكن أن لو كـان كـيف كـان يكون ؟

فقال: إنَّ الله هو العالم بالأشياء قبل كون الأشياء، قال: تعالىٰ: «انًا كنَّا نستنسخ ما كنتم تعملون». وقال لأهل النار <sup>(١٠)</sup>: «ولو رُدُوا لعادوا لما نُهوا عنه وإنّهم لكاذبون». فقد علم تعالى أنّه لو ردّهم لعادوا لما نهوا عنه، وقال للملائكة لمّا قالت: «أتجعل فيها من يفسد فيها ويسفك الدماء [ونحن نسبّح بحمدك ونقدّس لك}<sup>(١١)</sup> قال إنّي أعلم ما لاتعلمون» <sup>(١٢)</sup>. فلم يزل الله علمه سابق للأشياء قديماً <sup>(١٢)</sup> قبل أن يخلقها، فـتبارك الله

١. سعد السعود/٢٢٦.
 ٣. المصدر، تنسخ.
 ٥. ق،ش، المصدر: تعرض عليّ .
 ٧. المصدر: ينسخ.
 ٩. ليس في ق،ش، م.
 ١٢. ليس في ق،ش، م.

١٤٦ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

ربَّنا علوًاً كبيراً، خلق الأشياء وعلمه سابق لهاكما شاء، كذلك ربِّنا لم يزل عالماً سميعاً بصيراً.

وفي كتاب التوحيد<sup>(١)</sup>، مثله سواء. ﴿ فَاَمَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ فَيُدْخِلُهُمْ رَبُّهُمْ فِي رَحْمَتِهِ﴾: التي من جملتها الجنَة.

﴿ ذَلِكَ هُوَ الْفُوْزُ الْمُبِينَ ﴾ ؟: الظاهر، لخلوصه عن الشوائب.

﴿ وَاَمَّا الَّذِينَ كَفَرُوا أَفَلَمْ تَكُنْ آيَاتِي تُتْلَىٰ عَلَيْكُمْ ﴾ : أي فيقال لهم : ألم يأتكم رسلي ، فلم تكن آياتي تُتلىٰ عليكم ؟ فحذف القول والمعطوف عليه اكتفاء بالمقصود ، واستغناء بالقرينة .

﴿ فَاسْتَكْبَرُتُمْ ﴾ : عن الإيمان بها.
﴿ وَكُنْتُمْ قَوْماً مُجْرِمِينَ ﴾ (): قوماً عادتهم الإجرام.
﴿ وَإِذَا قِيلَ إِنَّ وَعْدَ اللهِ ﴾: يحتمل الموعود به والمصدر.
﴿ وَإِذَا قِيلَ إِنَّ وَعْدَ اللهِ ﴾: يحتمل الموعود به والمصدر.
﴿ وَالسَّاعةُ لاَ رَيْبَ فِيهَا ﴾: إفراد للمقصود.

﴿ وَمَا نَحْنُ بِمُسْتَنِقِنِينَ ﴾ ٢: أي لإمكانه.

۱. التوحيد/۱۳٦، ح۸.

٢. أنوار التنزيل ٣٨٣/٢.

ولعلِّ ذلك قول بعضهم، تحيّروا بين ما سمعوا من أباثهم وما تُليت عليهم من الآيات في أمر الساعة. ﴿ وَيَدَا لَهُمْ ﴾ : وظهر لهم ﴿سَيِّنَاتُ مَا عَمِلُوا ﴾: علىٰ ما كانت عليه، بأن عرفوا قبحها وعاينوا وخامة (١) عاقبتها. أوجزاؤها. ﴿ وَحَاقَ بِهِمْ مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِءُونَ ﴾ ٢: وهو الجزاء. ﴿ وَقِيلَ الْيَوْمَ نَنْسَاكُمْ ﴾ : نترككم في العذاب ترك المنسى . المَا نَسِيتُمْ لِقَاءَ يَوْمِكُمْ هٰذَا؟ : كما تركتم عدته ولم تبالوا به. وإضافة «اللقاء» إلىٰ «اليوم» إضافة المصدر إلىٰ ظرفه. ﴿ وَمَأْوَاكُمُ النَّارُ وَ مَا لَكُمْ مِنْ نَاصِرِينَ ﴾ ٢: يخلّصونكم منها. ﴿ ذَلِكُمْ بِأَنَّكُمُ اتَّخَذْتُمْ آيَاتِ اللهِ هُزُواً ﴾ : استهزأتم بها، ولم تتفكّروا فيها. ﴿ وَغَرَّتْكُمُ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا ﴾ : فحسبتم أنَّ لاحياة سواها . ﴿ فَالْيَوْمَ لاَ يُخْرَجُونَ مِنْهَا ﴾ : وقرأ (١) حمزة والكسائي، بفتح الياء وضمّ الراء. ﴿ وَلاَهُمْ يُسْتَغْتَبُونَ ﴾ ٢: لايُطلَب منهم أن يعتبوا ربّهم؛ أي يرضوه، لفوات أوانه.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(٣)</sup>: «ذلكم بأنّكم اتّخذتم آيات الله هزواً» وهم الأئمة ؛ أي كذّبَتَمُوهم واستهزأتم بهم. «فاليوم لايخرجون منها» {يعني : من النـار]<sup>(٤)</sup> «ولاهـم يُستعتَبون» ؛ أي لا يجاوبون ولا يقبلهم <sup>(٥)</sup> [الله]<sup>(٣)</sup>.

﴿ فَلِلَّهِ الْحَمْدُ رَبِّ السَّمْوَاتِ وَرَبِّ الْأَرْضِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ ٢: إذ الكلّ نعمة منه، دال علىٰ كمال قدرته.

١. ليس في ق، ش، م.
 ٢. أنوار التنزيل ٣٨٤/٢.
 ٣. تفسير القمي ٢٩٥/٢.
 ٥. ن: لايقيلهم.

١٤٨ ...... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

﴿ وَلَهُ الْكِبْرِيَاءُ فِي السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضِ ؟ : إذ ظهر فيهما آثارها .

وفي مجمع البيان<sup>(۱)</sup>: وفي الحديث : يقول الله سبحانه : الكبرياء ردائي والعظمة
إزاري، فمن نازعني واحدة منهما، ألقيته في نار جهنّم .

﴿ وَهُوَ الْعَزِيزُ ﴾ : الَّذي لايُغلَب .

﴿ الْحَكِيمُ ﴾ (): [في ما قدّر وقضى ، فاحمدوه وكبّروه وأطيعوا له]<sup>(٢)</sup>.

سورة الأحقاف

## سورة الأحقاف

مكّيّة. قال ابن عبّاس <sup>(۱)</sup>: إلّا آية نزلت بالمدينة : «قل أرأيتم [إن كان من عندالله]<sup>(۱)</sup>الآية . وآياتها أربع ، أو خمس وثلاثون آية .

بسم الله الرحمن الرحيم

في كتاب ثواب الأعمال<sup>(٣)</sup>، بإسناده عن أبي عبدالله طلِّلاِ قال: من قرأ كلّ ليلة أو كلّ جمعة سورة الأحقاف، لم يصبه الله بروعة في الحياة الدنيا، وآمنه من فزع يوم القيامة [إن شاء الله]<sup>(1)</sup>.

و في مجمعالبيان <sup>(ه)</sup>: أبيّ بن كعب ، عن النبيّ ﷺ قال : من قرأ سورة الأحقاف أعطي من الأجر بعدد كلّ رمل في الدنيا عشر حسنات ، ومُحي عنه عشر سيّنات ، ورُفِع له عشر درجات .

حم؟ ٢: قد مرّ معناه ٢٠). وفي كتاب معانى الاخبار بإسناده إلى سفيان بن سعيد الثورى عن الصادق عليه الله عنه عليه وأمّا حم فمعناه الحميد المجيد.

﴿ تَنْزِيلُ الْكِتَابِ مِنْ اللهِ الْعَزِيزِ الْحَكِيمِ ﴾۞ ﴿ مَا خَلَفْنَا السَّمُواتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا

- مجمع البيان ٨١/٥.
   من المصدر.
- ٣. ثواب الأعمال /١٤١، ح ١. ٤٠ ٤٠ ٤٠ ليس في ق، ش، م ت.
  - ٥. المجمع ٨١/٥.
- ٦. ورد في ن، ي، ر، زيادة: «و في كتاب معاني الأخبار...» ووردت هذه الرواية بعينها ذيل الآية الأولى من سورة الجانية.

وقيل <sup>(1)</sup>: تخصيص الشرك بالسموات احترازاً عمّا يُتوهَّم أنَّ للوسائط شـركة فـي إيجاد الحوادث الــفليّة .

﴿ انْتُونِي بِكِتَابٍ مِنْ قَبْلِ هَذَا ﴾: من قبل هذا الكتاب؛ يـعنى: القـرآن، فـإِنَّه نـاطق بالتوحيد.

﴿ **اَوْ اَثَارَةٍ مِنْ عِلْمٍ ﴾** : أو بقيّة من علم بقيت عليكم من علوم الأوّلين ، هل فيها ما يدلّ علىٰ استحقاقهم للعبادة أو الأمر به ؟

﴿ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴾ ۞: في دعواكم. وهو إلزام بعدم ما يدلّ علىٰ ألوهيّتهم بوجه ما نقلاً بعد إلزامهم بعدم ما يقتضيها عقلاً.

وقرئ <sup>(\*)</sup>: «إثارة» بالكسر ؛ أي مناظرة ، فإنَّ المناظرة تثير المعاني . و«أثره» ؛ أي شيء أوثرتم به . و«أثرة» بالحركات الثلاث في الهمزة سكون الثاء فالمفتوحة للمرّة ، من مصدر أثر الحديث : إذا رواه ، والمكسورة بمعنى : الأثرة ، والمضمومة اسم ما يؤثر .

۱ و۲. أنوار التنزيل ۳۸۵/۲.

الجزء الثاني عشر / سورة الأحقاف ..... ١٥٣ .... ١٥٣

وفي مجمع البيان<sup>(1)</sup>: قرأ علي للللايظة : «أو أثرة» بسكون الثاء من غير ألف. وفي أصول الكافي<sup>(1)</sup>: محمّد بـن يـحيئ، [عـن أحـمد بـن محمّد،]<sup>(1)</sup> عـن ابـن محبوب، عن جميل بن صالح، عن أبي عبيدة قال : سألت أبا جعفر للللايظ عن قول الله : «ائتوني بكتاب من قبل هذا أو أثارة من علم إن كنتم صادقين».

قال : عنى بالكتاب : التوراة والإِنجيل، و«أثارة من عـلم» فـإِنّما عـنى بـذلك : عـلم أوصياء الأنبياء

عليّ بن إبراهيم<sup>(1)</sup>، عن محمّد بن عيسى، عن يونس، عمّن ذكره، عن سليمان بن خالد قال<sup>(0)</sup>: قال أبو عبدالله للله : إنّ في الجفر الذي يذكرونه <sup>(٢)</sup> لما يسوؤهم، لأنّهم لا يقولون الحق والحقّ فيه، فليخرجوا قضايا عليّ للله وفرائضه إن كانوا صادقين، وسلوهم عن الخالات والعمّات<sup>(٧)</sup>، وليخرجوا مصحف فاطمة للله فإنّ فيه وصيّة فاطمة، ومعه سلاح رسول الله تَنْكَلْهُ أنّ الله يقول: «فأتوا بكتاب من قبل هذا أو أثارة من علم إن كنتم صادقين».

وفي بصائر الدرجات <sup>(٨)</sup>: أحمد بن محمّد، عن النضر بن سويد، عن هشام بن سالم، عن سليمان بن خالد قال: سمعته يقول: إن في الجفر الذي يذكرونه ما يسوؤهم، إنّهم لايقولون الحقّ والحقّ فيه، فليخرجوا قضايا أميرالمؤمنين عليّه وفرائضه إن كانوا صادقين، وسلوهم عن الخالات والعمّات، وليخرجوا مصحفاً <sup>(٩)</sup> فيه وصيّة فاطمة عليه وسلاح رسول الله تَكَلَّهُ ثمّ قال [الله تعالى]<sup>(١٠)</sup>: «انتوني بكتاب من قبل هذا أو أثارة من علم إن كنتم صادقين».

١. المجمع ٨٢/٥.
 ٢. الكافي ٢/٦٢، ٢ ٧٢.
 ٣. ليس في المصدر.
 ٥. يوجد في ن، المصدر.
 ٥. يوجد في ن، المصدر.
 ٣. مرجع الضمير الأثمة الزيدّية من بني الحسن، وهم الذين كانوا يفتخرون به ويدّعون أنّه عندهم.
 ٣. أي عن خصوص مواريثهنّ.
 ٩. ت، ي، ر: مصحف فاطمة.

﴿ وَمَنْ أَضَلُّ مِمَّنْ يَدْعُو مِنْ دُونِ اللهِ مَنْ لاَ يَسْتَجِيبُ لَهُ ﴾ : إنكار أن يكون أحد<sup>(١)</sup> أضل من المشركين، حيث تركوا عبادة السميع المجيب القادر الخبير إلىٰ عبادة مالايستجيب لهم ولو سمع دعاءهم، فضلاً أن يعلم سرائرهم ويراعي مصالحهم. ﴿ إِلَىٰ يَوْمِ الْقِيَامَةِ ﴾ : ما دامت الدنيا.

﴿ وَهُمْ عَنْ دُعَانِهِمْ غَافِلُونَ ﴾ ٢: لأنّهم إمّا جمادات، وإمّا عباد مسخّرون مشتغلون بأحوالهم.

﴿ وَإِذَا حُشِرَ النَّاسُ كَانُوا لَهُمْ أَعَدَاءً ﴾ : يضرّونهم ولا ينفعونهم .
﴿ وَكَانُوا بِعِبَادَتِهِمْ كَافِرِينَ ﴾ ٢: مكذّبين بلسان الحال أو المقال .
وقيل <sup>(٢)</sup>: الضمير للعابدين ، وهو كقولهم <sup>(٣)</sup>: «و الله ربّنا ما كنّا مشركين»<sup>(3)</sup>.

وفي كتاب الغيبة <sup>(٥)</sup> لشيخ الطائفة ، بإسناده إلىٰ أبي الحسين محمّد بن جعفر الأسديّ : عن سعد بن عبدالله الأشعريّ قبال : حدّثني الشيخ الصدوق أحمد إبن إسحاق]<sup>(٢)</sup>بن سعد <sup>(٧)</sup>الأشعريّ ، أنّه جاءه بعض أصحابنا يعلمه أنّ جعفر بن عليّ كتب إليه كتاباً ، يعرّفه فيه نفسه ، ويعلمه أنّه القيّم بعد أخيه ، وأنّ عنده من علم الحلال والحرام ما يحتاج إليه ، وغير ذلك من العلوم كلّها.

قال أحمد بن إسحاق : فلمًا قرأت الكتاب كتبت إلى صاحب الزمان ، وصيّرت كتاب جعفر في درجه ، فخرج الجواب إليّ في ذلك :

«بسم الله الرحمن الرحيم» أتاني كتابك، أبقاك الله، والكتاب الذي أنـفذته درجـه، وأحاطت معرفتي بجميع ما تضمّنه علىٰ اختلاف ألفاظه وتكرّر الخطأ فيه، ولو تدبّرته لوقفت علىٰ بعض ما وقفت عليه منه.

١. ليس في ق.
 ٢. أنوار التنزيل ٢٨٥/٢.
 ٣. كذا في المصدر. وفي النسخ : كقوله .
 ٢. الأنعام ٢٣٢ .
 ٥. الغيبة ١٧٤ ـ ١٧٦ .
 ٧. ق ش : سعيد.

... إلىٰ قوله: وقد ادّعى هذا المبطل المفتري علىٰ الله الكذب بما ادّعاه، أدري بأيّة حالة هي له رجاء أن يتم له دعواه، أبفقه <sup>(1)</sup> في دين الله؟ فو الله، ما يعرف حلالاً من حرام، ولايفرّق بين خطأ وصواب، أم بعلم <sup>(1)</sup>؟ فما يعلم حقاً من باطل ولا محكماً من متشابه، ولا يعرف حدّ الصلاة ووقتها، أم بورع؟ فالله شهيد علىٰ تركه الصلاة الفرض أربعين يوماً، يزعم ذلك لطلب الشعوذة <sup>(٣)</sup>، ولعلّ خبره قد تأدّى <sup>(2)</sup> إليكم، وهاتيك ظروف مسكره منصوبة وآثار عصيانه لله مشهورة قائمة، أم بآية ؟ فليأت بها، أم بحجّة ؟ فليقمها، أم بدلالة ؟ فليذكرها.

قال الله في كتابه : «بسم الله الرحمن الرحيم، حم، تـنزيل الكـتاب مـن الله العـزيز الحكيم ـإلى قوله ـ وإذا حُشر الناس كانوا لهم أعداء وكانوا بعبادتهم كافرين».

فالتمس تولّى الله تعالىٰ توفيقك <sup>(ه)</sup>من هذا الظالم ما ذكرت لك، وامتحنه وسله عن آية من كتاب الله يفسّرها، أو صلاة فريضة يبيّن حدودها وما يجب فيها، لتعلم <sup>(٢)</sup> حاله ومقداره، ويظهر لك عواره <sup>(٧)</sup> ونقصانه، والله حسيبه، حفظ الله الحقّ علىٰ أهله وأقرّه في مستقرّه.

> ﴿ وَإِذَا تُتْلَىٰ عَلَيْهِمْ آيَاتُنَا بَيُّنَاتٍ ﴾ : [واضحات أو مبيّنات]^) ﴿ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِلْحَقِّ ﴾: لأجله وفي شأنه.

والمراد به : الآيات، ووضعه موضع ضميرها، ووضع «الذين كفروا» موضع ضمير المتلوّ عليهم للتسجيل عليها بالحقّ، وعليهم بالكفر والانهماك في الضلالة. ﴿ لَمَّا جَاءَهُمْ ﴾ : حين جاءهم من غير نظر وتأمّل.

كذا في المصدر، وفي ق، ش، م: «بفقه» بدل «أبفقه» وفي سائر النسخ : «أنفه».
 ن، ت، ر، المصدر : يعلم.
 كذا في المصدر، وفي ن : السعادة، وفي غيرها : السعودة.
 كذا في المصدر : يوفقك .
 ق، ش : «بادى» بدل «قد تأدّى».
 ق، المصدر : يوفقك .
 كذا في المصدر . و في النسخ : اليعلم.
 كذا في المصدر . و في النسخ : اليعلم.
 كذا في المصدر . و في النسخ : اليعلم.
 كذا في المصدر . و في النسخ : اليعلم.
 كذا في المصدر . و في النسخ : اليعلم.
 كذا في المصدر . و في النسخ : اليعلم.

١٥٦ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

## هَذَا مِحْرٌ مُبِينٌ ﴾ ٢: ظاهر بطلانه.

﴿ أَمْ يَقُولُونَ الْخَرَاهُ ﴾ : إضراب عن ذكر تسميتهم إيّاه سحراً إلىٰ ذكر ما هو أشنع منه، وإنكار له وتعجيب.

< قُلْ إِنِ افْتَرَبْتُهُ > : علىٰ الفرض .

﴿ فَلاَ تَمْلِكُونَ لِمِ مِنَ اللهِ شَيْئاً ﴾ : أي إن عاجلني الله بالعقوبة فلا تقدرون علىٰ دفع شيء منها، فكيف أجترئ عليه وأعرّض نفسي للعقاب من غير توقّع نفع ولادفع ضرّ من قبلكم.

﴿ هُوَ أَعْلَمُ بِمَا تُفِيضُونَ فِيهِ ﴾ : تندفعون فيه من القدح في آياته .

﴿كَفَىٰ بِهِ شَهِيداً بَيْنِي وَبَـيْنَكُمْ﴾: يَشـهد لي بـالصدق والبـلاغ، وعـليكم بـالكذب والإِنكار، وهو وعيد لجزاء إفاضتهم.

﴿ وَهُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾ ٢
٥: وعد بالمغفرة والرحمة لمن تاب وآمن، وإشعار بحلم الله عنهم مع عظم جرمهم.

وفي عيون الأخبار <sup>(١)</sup>، في باب ذكر مجلس الرضا للله ع المأمون، في الفرق بين العترة والأمّة كلام طويل للرضا للله وفيه: حدّثني أبي، عن آبائه، عن الحسين بن عليَّ عليَّ عليَّ عليَّ قال: اجتمع المهاجرون والأنصار إلىٰ رسول الله تَثْلِي فقالوا: إنّ لك، يا رسول الله، مؤنة في نفقتك وفيمن يأتيك من الوفود، وهذه أموالنا مع دماننا فاحكم فيها بارًا مأجوراً، أعط ما شئت وأمسك ما شئت من غير حرج.

قال : فأنزل الله إليه الروح الأمين، فقال : يا محمّد ، ﷺ «قل لا أسألكم عليه أجراً إلّا المودّة في القربيٰ» <sup>(٢)</sup>؛ يعني : أن تودّوا قرابتي من بعدي .

فخرجوا، فقال المنافقون: ما حمل رسول الله ﷺ علىٰ ترك ما عرضنا عليه إلّا ليحتَّنا علىٰ قرابته من بعده، وإن هو إلّا شيء افتراه في مجلسه، وكان ذلك من قولهم عظيماً.

۱. العيون ۱۸٤/۱\_۱۸۵ ح ۱. ۲۳ ۲۰ ۲۲.

الجزء الثاني عشر / سورة الأحقاف ..... ١٥٧ .... ١٥٧

فأنزل الله هذه الآية : «أم يقولون افتراه -إلىٰ قوله ـ وهو الغفور الرحيم» . فبعث إليهم النبيّ ﷺ فقال : هل من حدث ؟ فقالوا : إي والله ، يا رسول الله ، لقد قال بعضنا كلاماً غليظاً كرهناه . فتلا عليهم رسول الله ﷺ الآية فبكوا واشتدّ بكاؤهم ، فأنـزل الله <sup>(۱)</sup>: «و هـو الذي يقبل التوبة عن عباده ويعفو عن السيّثات ويعلم ما تفعلون» .

﴿ قُلْ مَا كُنْتُ بِدُعاً مِنَ الرُّسُلِ ﴾ : بديعاً منهم أدعوكم إلىٰ ما لايدعون إليه ، أو أقـدر علىٰ ما لم يقدروا عليه وهـو الإتـيان بـالمقترحـات كـلّها؛ ونـظيره الخـف ، بـمعنىٰ : الخفيف .

وقرئ <sup>(٢)</sup> بفتح الدال، علىٰ أنّه كقيم، أو مقدّر بمضاف، أي ذا بدع. ﴿ وَمَا اَدْرِي مَا يُفْعَلُ بِي وَلاَ بِحُمْ ﴾: في الدارين على التفصيل، إذ لاعلم لي بالغيب. و «لا» لتأكيد النفي المشتمل علىٰ ما يُفعَل [بي و «ما» موصولة منصوبة، أو استفهاميّة مرفوعة.

و قرئ <sup>(٣)</sup>: «يَفعل» ؛ ]<sup>(\$)</sup>أي يفعل الله .

وفي كتاب الاحتجاج <sup>(ه)</sup> للطبرسي <sup>(لل</sup>ه: عن أميرالمؤمنين عليه الله عديث طويل، وفيه يقول مجيباً لبعض الزنادقة، وقد قال: ثمّ خاطبه في أضعاف ما أثنى عليه في الكتاب من الإزراء وانخفاض <sup>(٢)</sup> محلّه وغير ذلك من تهجينه وتأنيبه ما لم يخاطب به أحداً من الأنبياء؛ مثل قوله: «و ما أدري ما يُفعَل بي ولا بكم». وهو يقول: «ما فرّطنا في الكتاب من شيء» <sup>(٧)</sup>، «وكلّ شيء أحصيناه في إمام مبين» <sup>(٨)</sup>. فإذا كانت الأشياء تحصى في الإمام، وهو وصيّ النبيّ تَنْشَ فالنّبيّ أولى أن يكون بعيداً من الصفة التي قال فيها: «و ما أدري ما يُفعَل بي ولا بكم»:

۱. الشوري /۲۵.

- ۳. نقس المصدر /۳۸۷.
- ٥. الاحتجاج ٢٤٦٧ و٢٥٧.
  - ٧. الأتعام /٣٨.

۲. أنوار التنزيل ۳۸۵/۲\_۳۸٦.
 ٤. ليس في ق.
 ٦. المصدر: انتقاص.
 ٨. يس /١٢.

١٥٨ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

وأمّا ما ذكرته من الخطاب الدالّ علىٰ تهجين النبيّ ﷺ والإِزراء به والتأنيب له، مع ما أظهره الله في كتابه من تفضيله إيّاه علىٰ سائر أنبيائه، فإِنّ الله جعل لكلّ نبيّ عدوّاً من المجرمين <sup>(۱)</sup>.

... إلىٰ قوله على : ثمّ دفعهم الاضطرار بورود المسائل عليهم عمّا لا يعلمون تأويله إلىٰ جمعه وتأليفه وتضمينه من تلقائهم ما يقيمون به دعائم كفرهم، فصرخ مناديهم : من كان عنده شيء من القرآن فليأتنا به . ووكلوا تأليفه [ونظمه]<sup>(٢)</sup>إلىٰ بعض من وافقهم علىٰ معاداة أولياء الله ، فألّفه علىٰ اختيارهم ، ممّا<sup>(٣)</sup> يبدلّ للمتأمّل له علىٰ اختلال<sup>(3)</sup> تمييزهم <sup>(٥)</sup> وافترائهم ، وتركوا منه ما قدّروا أنّه لهم وهو عليهم ، وزادوا فيه ما ظهر تناكره وتنافره ، وعلم الله أنّ ذلك يظهر ويبيّن فقال<sup>(٢)</sup>: «ذلك مبلغهم من العلم» . وانكشف لأهل الاستبصار عوارهم وافتراؤهم ، والذي بدا في الكتاب من الإزراء علىٰ النبيّ تَنْظُرُ من فرية <sup>(٢)</sup> الملحدين .

﴿ إِنْ أَتَّبِعُ إِلَّا هَا يُوحَىٰ إِلَيَّ ﴾ : أي لا أتجاوزه . وهو جواب عن اقتراحهم الإخبار عمّا لم يوح اليه من الغيوب ، أو استعجال المسلمين أن يتخلّصوا من أذىٰ المشركين .

وفي قرب الإسناد<sup>(٨)</sup> للحميريّ : أحمد بن محمّد بن عيسى ، عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر قال : سمعت الرضا لللَّلِ يقول : يزعم ابن <sup>(١)</sup> أبي حمزة أن جعفراً زعم أنّ القائم أبي <sup>(١٠)</sup>، وما علم جعفر بما يحدث من أمر الله ، فوالله لقد قال الله لرسول الله تَقْلَقُ: «ما أدري ما يُفعل بي ولا بكم إن أتّبع إلا ما يوحئ إليّ».

وفي شرح الآيات الباهرة (١١): روي مرفوعاً، عن محمّد بن خالد البرقيّ، عن أحمد

١. ق، ش، المصدر: المشركين.
 ٢. ليس في ق، ش.
 ٣. ن، ت، م، ي، ر: فلا. وفي المصدر: وما.
 ٤. ق، ش: اختلاف.
 ٥. كذا في المصدر، وفي النسخ: تميّزهم.
 ٢. النجم /٢٠٠.
 ٧. المصدر: فرقة.
 ٨. قرب الإسناد /١٦٥.
 ٩. كذا في المصدر: أتى.
 ٢. المصدر: أتى.

الجزء الثاني عشر / سورة الأحقاف..... ١٥٩ ....

بن النضر عن أبي مريم، عن بعض أصحابنا، رفعه إلىٰ أبي جعفر وأبي عبدالله للمَّظِّ قال: لمّا نزلت علىٰ رسول الله ﷺ : «قال ما كنت بدعاً من الرسل وما أدري ما يُفعَل بي ولا بكم» ؛ يعني : في حروبه.

قالت قريش: فعلى ما نتّبعه وهو لا يدري ما يُفعَل به ولا بنا؟ فأنزل الله (١)«إنّا فتحنا لك فتحاً مبيناً».

وقال: وقوله: «إن أتبع إلاما يوحىٰ إليّ» في عليّ طليّ الله عكذا نزلت. ﴿ وَمَا آنَا إِلَّا نَذِيرٌ ﴾: من عقاب الله. ﴿ مُبِينٌ ﴾ (): يبيّن الإنذار بالشواهد المبيّنة، والمعجزات المصدّقة. ﴿ قُلْ آرَايَتُمْ إِنْ كَانَ مِنْ عِنْدِ اللهِ ﴾: أي القرآن. ﴿ وَكَفَرْتُمْ بِهِ ﴾: وقد كفرتم به. ويجوز أن تكون «الواو» عاطفة علىٰ الشرطيّة، وكذا الواو في قوله: ﴿ وَشَهِدَ شَاهِدٌ مِنْ بَنِي إِسْرَآئِيلَ ﴾: إلّا أنّها تعطفه بما عطف عليه علىٰ جملة ما قبله ().

١. الفتح /١.

٢. أي إلا أن هذه الواو تعطف جملة «شهد شاهد من بني إسرائيل» مع ما بعدها و هو قبوله تبعالى : «فآمن واستكبرتم» على ما قبلها و هو «كفرتم به» لأن المقصود أنه لو شهد شاهد من بني إسرائيل على مثله فأمن واستكبرتم، كنتم قوماً ضالين كافرين.

١٦٠ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

﴿ إِنَّ اللهَ لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ ﴾ ٢: استئناف مشعر بأنَّ كفرهم به لضلالهم المسبِّب عن ظلمهم، ودليل علىٰ الجواب المحذوف؛ مثل: ألستم ظالمين. ﴿ وَ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِلَّذِينَ آمَنُوا ﴾: لأجلهم. لَوْ كَانَ ﴾: الإيمان، أو ما أتىٰ به محمّد ﷺ ﴿ خَيْراً مَا سَبَقُونَا إِلَيْهِ ﴾ : وهم سقّاط (١)، إذ عامّتهم فقراء وموالى ورعاة. قيل<sup>(۲)</sup>: قاله قريش. وقيل ("): بنو عامر وغطفان وأسد وأشجع، لمَّا أسلم جهينة ومزينة وأسلم وغفار. وقيل (٤): اليهود، حين أسلم ابن سلام وأصحابه. ﴿ وَإِذْ لَمْ بَهْتَدُوا بِهِ ﴾ : ظرف لمحذوف؛ مثل : ظهر عنادهم ، وقوله : ﴿ فَسَيَقُولُونَ هٰذَا إِفْكَ قَدِيمٌ ﴾ ٢٠ : مسبّب عنه، وهو كقولهم: «أساطير الأوّلين». ﴿ وَمِنْ قَبْلِهِ ﴾ : ومن قبل القرآن . وهو خبر لقوله : <كِتَابُ مُوسَىٰ»: ناصب لقوله : ﴿ إِمَاماً وَ رَحْمَةً ﴾ : علىٰ الحال. ﴿ وَهَذَا كِتَابٌ مُصَدِّقٌ ﴾ : لكتاب موسى . أو لما بين يديه ، وقد قرئ (٥) به . ﴿ لِسَاناً عَرَبِيّاً ﴾ : حال من ضمير «كتاب» في «مصدّق»، أو منه لتخصّصه بالصفة، وعاملها معنى الاشارة. وفائدتها الإشعار بالدلالة علىٰ أنَّ كونه مصدَّقاً للتوراة؛ كما دلّ علىٰ أنَّه حقَّ دلَّ علىٰ أنَّه وحي وتوقيف من الله. وقيل (٢): مفعول «مصدّق»؛ أي يصدّق ذا لسان عربي بإعجازه. < لِيُنْذِرَ الَّذِينَ ظَلَمُوا ﴾ : علَّة «مصدَّق» وفيه ضمير «الكتاب» أو «الله» أو «الرسول». ويؤيّد الأخير قراءة (٧) نافع وابن عامر ويعقوب بالتاء. ﴿ وَبُشْرَىٰ لِلْمُحْسِنِينَ ﴾ ٢: عطف علىٰ محلَّه.

جمع الساقط ؛ أي اللئيم في حسبه ونسبه.
 ٧-٢. نفس المصدر والموضع.

﴿ إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا اللهِ ثُمَّ اسْتَقَامُوا ﴾: جمعوا بين التوحيد الذي هو خلاصة العلم، والاستقامة في الأمور التي هي منتهيٰ العمل. و«ثمّ» للدلالة علىٰ تأخّر رتبة العمل، وتوقّف اعتباره علىٰ التوحيد. ﴿ فَلا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ ﴾ : من لحوق مكروه. ﴿ وَلاَ هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ ٢: على فوات محبوب. و«الفاء» لتضمّن الاسم معنىٰ الشرط. ﴿ أُولَئِكَ أَصْحَابُ الْجَنَّةِ خَالِدِينَ فِيهَا جَزَاءً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ ٢: من اكتساب الفضائل العلميّة والعمليّة. و «خالدين» حال من المستكنّ في أصحاب، و «جزاء» مصدر لفعل دلّ عليه الكلام؛ أي جوزوا جزاء. < وَوَصَّيْنَا الْإِنْسَانَ بِوَالِدَيْهِ إِحْسَاناً ﴾: [وقرأ (١) الكوفيّون : «إحساناً». وفي مجمع البيان <sup>(٢)</sup>: وروي عن عليَّ طلِّهِ : «حَسَناً» بفتح الحاء والسين ؛ أي إيصاءً حسناً (<sup>(۳)</sup>. ﴿حَمَلَنَّهُ أُمُّهُ كُرْهاً وَوَضَعَتْهُ كُرْهاً ﴾ : ذات كره. أو حملاً ذاكره، وهو المشقَّة. وقرأ (٢) الحجازيّان وأبو عمر وهشام، بالفتح، وهما لغتان؛ كالفُقرو الفقر. [وقيل (٥): المضموم] (٢) اسم، والمفتوح مصدر. ﴿ وَحَمْلُهُ وَفِصَالُهُ ﴾: ومدّة حمله وفصاله. و «الفصال» الفطام. ويدلُّ عليه قراءة (٧) حمزة ويعقوب: «وفصله» (٨). أو وقته، والمرادية: الرضاع التامّ المنتهى به، ولذلك عبّريه؛ [كما يعبَّر بالأمد عن المدّة إ(\*).

١. ليس في ق.
 ٢. ليس في ق.
 ٣. ليس في ق.
 ٣. ليس في ق.
 ٨. ليس في ق.

أَنَلاَ تُونَ شَهْراً : كل ذلك بيان لما تكابده الأمّ في تربية الولد، مبالغة في التوصية بها. وفيه دليل علىٰ أن أقل مدّة الحمل ستّة أشهر، لأنّه إذا حُطّ عنه للفصال حولان لقوله (') تعالىٰ : «حولين كاملين لمن أراد أن يتم الرَّضاعة» بقي ذلك.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(٢)</sup>: وقوله تعالىٰ : «إنّ الَّذين قالوا ربّنا الله ثُمّ استقاموا» قال : استقاموا<sup>(٣)</sup> علىٰ ولاية علىّ ﷺ .

> وقوله : «ووصّينا الإِنسان بوالديه إحساناً» قال : «الإِحسان» رسول الله عَلَيْظَةٍ . وقوله : «بوالديه» إنّما عني : الحسن والحسين علَيْظًا .

ثم عطف على الحسين لمليلا قال: «حملته أمّه كرهاً ووضعته كرهاً» وذلك أنّ الله أخبر رسول الله تمكل ويشره بالحسين للله قبل حمله، وأنّ الإمامة تكون في ولده إلى يوم القيامة، ثمّ أخبره بما يصيبه من القتل والمصيبة في نفسه وولده، شمّ عوضه بأن جعل الإمامة في عقبه وأعلمه أنّه يُقتَل، ثُمّ يردّه إلىٰ الدنيا وينصره حتّى يقتل أعداءه ويملكه الأرض، وهو قوله <sup>(٤)</sup> تعالىٰ: «ونريد أن نمنّ على الذين استضعفوا في الأرض» (الآية) وقوله <sup>(٥)</sup>: «ولقد كتبنا في الزبور من بعد الذكر أنّ الأرض يرثها عبادي الصالحون» (الآية) فبشر الله نبيّه أنّ أهل بيته يملكون الأرض ويرجعون إليها ويقتلون أعداءهم.

فأخبر رسول الله ﷺ فاطمة ﷺ بخبر الحسين ﷺ وقتله، فحملته كرهاً.

ثمَ قال أبو عبدالله للله عليه المعلم أحداً يُبشَر بولد ذكر (\*) فتحمله كرهاً؛ أي أنّها اغتمَت وكرهت لمّا أخبرها بقتله، «و وضعته كرهاً» لمّا علمت من ذلك، وكنان بين الحسن والحسين عليمً طهر واحد، وكان الحسين عليه : في بطن أمّه ستّة أشهر وفصاله أربعة وعشرين شهراً، وهو قوله : «وحمله وفصاله ثلاثون شهراً».

- ١. البقرة /٢٣٣.
- ٣. ليس في ق، ش، م.
  - ٥. الأنبياء /١٠٥.

٢٠ تفسير القمّي ٢٩٧/٢.
 ٤. القصص /٥.
 ٦. ليس في ق، ش، م.

وفي أصول الكافي (<sup>()</sup>: محمّد بن يحيىٰ، عـن أحـمد بـن محمّد، عـن الوشّاء؛ [والحسين بن محمّد، عن معلّى بن محمّد، عن الوشاء]<sup>(٢)</sup> عن أحمد بن عائذ عن أبي خديجة، عن أبي عبدالله للحَيَّلَة قال: لمّا حملت فاطمة بالحسين للمَيَّلَة جاء جبرئيل إلى رسول الله تَتَيَلُقُ فقال: إنّ فاطمة للهُ ستلد غلاماً تقتله أمّتك من بعدك.

فلمًا حملت فاطمة الحسين المنظِّ كرهت حمله، وحين وضعته كرهت وضعه.

ثمّ قال أبو عبدالله للله ع تُرَفي الدنيا أمّ تلد غلاماً تكرهه، [ولكنّها كرهته (<sup>٣)</sup>](٤)لمّا علمت أنّه سيُقتَل .

قال : وفيه نزلت هذه الآية : «و وصّينا الإنسان بوالديه إحساناً <sup>(ه)</sup>» (الآية) .

وفي إرشاد المفيد ﷺ <sup>(٢)</sup>: ورووا عن يونس، عن الحسن ﷺ : أنَّ عمر أتي بامرأة قد ولدت لستَّة أشهر فهمّ برجمها.

فقال له أميرالمؤمنين للله في الله عنه بكتاب الله خصمتك، إنّ الله يقول: «و حمله وفصاله ثلاثون شهراً». ويقول (<sup>٧</sup>): «والوالدات يرضعن أولادهنّ حولين كاملين لمن أراد أن يتمّ الرَّضاعة». فإذا تمّمت <sup>(٨)</sup> المرأة الرضاعة لسنتين، وكان حمله وفصاله ثلاثون شهراُ، كان الحمل منها ستّة أشهر.

فخلّى عمر سبيل المرأة، وثبت الحكم بذلك فعمل (\*) به الصحابة والتابعون ومن أخذ عنه إلىٰ يومنا هذا.

وفي شرح الآيات الباهرة (١٠): [قال محمّد بن العبّاس](١١) حدّثنا محمّد بن همّام، عن عبدالله بن جعفر، عن الحسن بن موسى الخشّاب، عن إبراهيم بن يوسف العبدي، عن

١. الكافي ١/٤٣٤، ح ٣. ٣. يوجد في ن، ي، المصدر.
 ٣. كذا في المصدر، وفي النسخ: تكرهه.
 ٥. المصدر: حسناً.
 ٢. الإرشاد /٩٩ ـ ٩٩.
 ٧. المصدر: حسناً.
 ٨. كذا في المصدر، وفي النسخ: أتممت.
 ٩. كذا في المصدر، وفي النسخ: يعمل.
 ٩. كذا في المصدر، وفي النسخ: يعمل.
 ٩. كذا في المصدر، وفي النسخ: يعمل.

١٦٤ ..... تفسير كنز الدقائق ويحر الغرائب

وروى أحمد بن هوذة الباهليّ<sup>(ه)</sup>، عن إبراهيم بن إسحاق النهاونديّ، عن عبدالله بن حمّاد الأنصاريّ، عن نصر بن يحيىٰ، عن المقتبس بن عبدالرحمٰن، عن أبيه، عن جدّه قال: كان رجل من أصحاب رسول الله ﷺ مع عمر بن الخطّاب، فأرسله في جيش، فغاب ستّة أشهر ثمّ قدم، وكان مع أهله ستّة أشهر، فعلقت منه، فجاءت بولد لستّة أشهر فأنكره، فجاء بها إلىٰ عمر.

فقال: يا أميرالمؤمنين، كنت في البـعث الذي وجَـهتني فـيه، وتـعلم أنّـي قـدمت [منذ]<sup>(٢)</sup>ستّة أشهر وكنت مع أهلي، وقد جاءت بغلام وهو ذا، وتزعم أنّه منّي.

۲. ليس في ق، ش.

٦. من المصدر.

٤. في ق، ش م: «الاية» مكان ما بين المعقوفتين.

- ١. ق: الحسن.
- ٣. ليس في ق، ش.
- ٥. نفس المصدر /٥٨١، ح ٦.

> فقال لها عمر : ماذا تقولين ، أيّتها المرأة ؟ فقالت : والله ، ما غشيني رجل غيره ، وما فجرت ، وإنّه لابنه . وكان اسم الرجل الهيئم <sup>(1)</sup>، فقال لها عمر : أحقّ ما يقول زوجك ؟ قالت : قد صدق ، يا أميرالمؤمنين .

فأمر بها عمر أن تُرجَم، فحُفِر لها حفيرة ثمّ أدخلها فيها. فبلغ ذلك عليّاً للطِّلَا فجاء مسرعاً حتّىٰ أدركها، وأخذ بيدها فسلّها من الحفيرة.

ثمّ قال لعمر : اربع <sup>(٢)</sup> علىٰ نفسك <sup>(٣)</sup>، إنّها قد صدقت ، إنّ الله يقول في كتابه : «وحمله وفصاله ثلاثون شهراً» . وقال في الرضاع <sup>(٤)</sup>: «والوالدات يـرضعن أولادهـن حـولين كاملين» .

- فالحمل والرضاع ثلاثون شهراً، وهذا الحسين على ولد لستّة أشهر. فعندها قال عمر: لو لا عليّ لهلك عمر. ﴿حَتَّىٰ إذا بَلَغَ ٱشدَّهُ ﴾ : حَتَىٰ إذا اكتهل واستحكم قوّته وعقله. وفي تهذيب الأحكام <sup>(٥)</sup>: عليّ بن الحسن [بن فضّال]<sup>(٢)</sup>، عن أحمد ومحمّد ابني الحسن، عن أبيهما، عن أحمد بن عمر الحلبيّ، عن عبدالله بسن سنان، عن أبي عبدالله على قال: سأله أبي وأنا حاضر عن قوله الله: «حتّى إذا بلغ أشدَه».
- قال : الاحتلام . ﴿ وَبَلَغَ **اَرْبَعِينَ سَنَةً ﴾ :** قيل <sup>(٧)</sup>: لم يُبعَث نبيِّ إلَّا بعد أربعين . وفي أصول الكافي <sup>(٨)</sup>: الحسين بن محمّد ، عن معلّى بن محمّد ، عن عليّ بن أسباط
  - ١. م، ش: الهشيم.
     ٢. أي تمكث والنظر.
     ٢. أي تمكث والنظر.
     ٢. من المصدر.
     ٩. ألوار التنزيل ٣٨٧/٢.
     ٢. من الكافي ٤٩٤/١.

١٦٦ ...... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

قال: رأيت أبا جعفر ﷺ وقد خرج عليَّ فَاحدت النظر إليه، وجعلت أنظر إلى رأسه (١) ورجليه لأصف قامته لأصحابنا بمصر، فبينا أنا كذلك حتَّىٰ قعد وقال:

يا عليّ ، إنّ الله احتجّ في الإمامة بمثل ما احتجّ به في النبوّة ، فقال <sup>(٢)</sup>: «واَتيناه الحكم صبيّاً» <sup>(٣)</sup> «ولمّا بلغ أشدّه» <sup>(٢)</sup> «وبلغ أربعين سنة» فقد يجوز أن يؤتى الحكمة <sup>(٥)</sup> وهـو صبيّ ، ويجوز أن يؤتى الحكمة <sup>(٦)</sup> وهو ابن أربعين سنة .

وفي كتاب الخصال <sup>(٧)</sup>: عن أبي بصير قال : قال أبو عبدالله للله الذ ي إذا بلغ العبد شلائاً وثلاثين سنة، فقد بلغ أشدَه، وإذا بلغ أربعين سنة، فقد بلغ منتهاه، فإذا ظمعن <sup>(٨)</sup> في إحدى وأربعين فهو في النقصان، وينبغي لصاحب الخمسين أن يكون كمن كان في النزع.

﴿ قَالَ رَبِّ أَوْزِعْنِي ﴾ : ألهمني . وأصله : أولعني ، من أوزعته بكذا.

﴿ أَنْ أَشْكُرَ نِعْمَتَكَ الَّتِي أَنْعَمْتَ عَلَيَّ وَعَلَىٰ وَالِدَيَّ﴾ : يعني : نعمة الدين ، أو ما يعمّها وغيرها .

﴿ وَأَنْ أَعْمَلَ صَالِحاً تَرْضَاهُ﴾: نكَره للتعظيم، أو لأنّه أراد نوعاً من الجنس يستجلب رضا الله.

﴿ وَأَصْلِحُ لِي فِي ذُرِّيَّتِي ﴾ : قيل <sup>(١)</sup>: واجعل لي الصلاح سارياً في ذرّيّتي، راسخاً فيهم.

وقيل <sup>(۱)</sup>: إنّه الدعاء بإصلاحهم لطاعة الله، و[هو]<sup>(۲)</sup> عبادته. [و هـو الأشـبه]<sup>(۳)</sup>لأنّ طاعتهم لله من برّه.

وفي كتاب علل الشرائع <sup>(٤)</sup>، بإسناده إلىٰ عبدالرحمٰن بن كثير <sup>(٥)</sup>الهاشميّ قال : قلت لأبي عبدالله للله : جعلت فـداك، مـن أيـن جـاء لولد الحسين لللهِ الفـضل عـلىٰ ولد الحسن لللهِ وهمايجريان في شرع واحد؟

فقال: أراكم <sup>(٢)</sup> تأخذون به، إنَّ جبر ثيل نزل علىٰ محمّد ﷺ وما وُلد الحسين ﷺ بعدُ، فقال له: يا محمّد ﷺ يولد لك غلام تقتله أمّتك من بعدك.

فقال: يا جبرئيل، لا حاجة لي فيه.

فخاطبه ثلاثاً، ثمّ دعا عليّاً عليًّا فقال له: إنّ جبرئيل يخبرني عن الله، أنّه يـولد لك غلام تقتله أمّتك من بعدك.

فقال: لا حاجة لي فيه، يا رسول الله مَتَنَالًا .

فخاطب عليّاً للله ثلاثاً، ثمّ قال: إنّه يكون فيه وفي ولده الإمامة والوراثة والخزانة. فأرسل إلى فاطمة فقال لها: إنّ الله يبشّرك بغلام تقتله أمّتي من بعدي. فقالت فاطمة: ليس لي حاجة فيه، يا أبة. فخاطبها ثلاثاً، ثمّ أرسل إليها: لابدَ أن تكون فيه الإمامة والوراثة والخزانة. فقالت له: رضيت عن الله.

فعلقت وحملت بالحسين، فحملته ستَّة أشهر ثمّ وضعته، ولم يعش مولود قطّ لستَّة أشهر غير الحسين بن عليّ وعيسى بن مريم لل<sup>ظ</sup>ل ، فكفلته أمّ سلمة، وكان رسول الله لَنَظِير يأتيه في كلّ يوم فيضع لسانه الشريف في فم الحسين فيمصّه حتّى يروى، فأنبت الله لحمه من لحم رسول الله لَنَظِير ولم يرضع من فاطمة ولا من غيرها لبناًقطَ.

١. نفس المصدر والموضع.
 ٢. من المصدر.
 ٣. من المصدر.
 ٣. من المصدر.
 ٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: المثنى.
 ٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: المثنى.

فلمًا أنزل الله فيه : «و حمله وفصاله ثلاثون شهراً حتّى إذا بلغ أشدّه وبلغ أربعين سنة قال ربّ أو زعني ـ إلى قوله ـ وأصلح لي في ذرّيّتي». فلو قال : أصلح لي ذرّيّتي ، كانوا كلّهم أئمّة ، لكن خصّ هكذا.

وفي أصول الكافي <sup>(١)</sup>: محمّد بن يحيئ، عن عليّ بن إسماعيل، عن محمّد بن عمرو الزيّات، عن رجل من أصحابنا، عن أبي عبدالله عليّ قال: إنّ جبرئيل نزل على محمّد ﷺ فقال: يا محمّد، إنّ الله يبشّرك بمولود يولد لك<sup>(٢)</sup>من فاطمة تقتله أمّتك من بعدك.

فقال: يا جبرئيل، وعلىٰ ربّي السلام، لا حاجة لي في مولود تقتله أمّتي من بعدي. [فعرج ثمّ هبط فقال له مثل ذلك.

فقال: يا جبرئيل، وعلى ربّـي السـلام، لا حـاجة لي فـي مـولود تـقتله أمّـتي مـن بعدي]<sup>(٣)</sup>.

فعرج جبرئيل إلى السماء ثمّ هبط ، فقال : يا محمّد ، إنّ ربّك يقرئك السلام ويبشّرك بأنّه جاعل في ذرّيّته الإِمامة والولاية والوصاية <sup>(٤)</sup>.

فقال: إنّى قد رضيت.

ثم أرسل إلى فاطمة : إنّ الله يبشّرني بمولود يولد لك ، تقتله أمّتي من بعدي . فأرسلت إليه : لاحاجة لي في مولود تقتله أمّتك من بعدك . فأرسل إليها : إنّ الله قد جعل في ذرّيّته الإمامة والولاية والوصاية <sup>(ه)</sup>. فأرسلت إليه : إنّي قد رضيت . فحملته كرهاً «ووضعته كرهاً وحمله وفصاله ثلاثون شهراً حتّى إذا بلغ أشدَه وبلغ

أربعين سنة قال ربّ أو زعني أن أشكر \_إلى قوله \_وأصلح لي في ذرّيّتي». فلو لا أنّه قال:

- ۱. الکافی ٤٦٤/١، ح ٤.
  - ٣. من المصدر .

- ۲. ليس في المصدر.
   ٤. ن، ت، ي، ر، المصدر: الوصيّة.
- ٥. ن، ت، ى، ر، المصدر: الوصيّة.

«أصلح لي في ذرّيتي» لكانت ذرّيته كلّهم أئمة.

ولم يرضع الحسين من فاطمة ﷺ ولا من أنثىٰ، كان يؤتىٰ به إلىٰ النبيَ ﷺ فيضع إبهامه في فيه فيمصّ منها ما يكفيه<sup>(١)</sup> اليومين والثلاث، فنبت لحم الحسين ﷺ من لحم رسول الله ﷺ ودمه، ولم يولد لستَّة أشهر<sup>(١)</sup> إلا عيسى بن مريم والحسين بـن على الشَّظ .

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(٣)</sup>: حدّثني العبّاس بن محمّد قال : حدّثني الحسين بن سهل ، بإِسناده رفعه إلىٰ [جابر بن يزيد ، عن]<sup>(٤)</sup> جابر بن عبدالله قال : ثمّ أتبع الله مدح الحسين بن علي صلوات الله عليهما بذمّ عبدالرحمٰن بن أبي بكر .

قال جابر بن يزيد: فذكرت (٥) هذا الحديث لأبي جعفر للظِّلْج.

فقال أبوجعفر للللا : يا جابر ، والله ، لو سبقت الدعوة من الحسين للللا : «وأصلح لي ذرّيّتي ، لكانت ذرّيّته كلّهم أئمّة طاهرين ، ولكن سبقت الدعوة : «وأصلح لي ذرّيّتي» فمنهم الأثمّة واحد فواحد ، فثبّت الله بهم حجّته .

وفي تفسير فرات بن إبراهيم الكوفيّ <sup>(٢)</sup>: قال : حدّثنا أبوالقاسم ، عبدالله <sup>(٧)</sup> بن عبدالرحمٰن الحسينيّ <sup>(٨)</sup>، قال : حدّثنا فرات بن إبراهيم الكوفيّ قال : حدّثنا عتبة <sup>(١)</sup> بن مكرم الصيبيّ <sup>(١١)</sup> قال : حدّثنا محمّد بن عليّ بن عمرو بن طريق الحجرويّ <sup>(١١)</sup> قـال : حدّثنا أبو تراب عمرو بن عبدالله بن هارون الطوسي الخواسانيّ ، قال : حدّثنا أحمد بن

١. المصدر: يكفيها.
 ٢٩٨-٢٩٨٠ يكفيها.
 ٣. تفسير القمّي ٢٩٧/٢\_٢٩٨٠.
 ٥. المصدر: نقلت.
 ٢٠ تفسير فرات الكوفي /٤١٢.
 ٥. المصدر «عبدالرحمن بن محمد» بدل «عبدالله».
 ٧. المصدر «عبدالرحمن بن محمد» بدل «عبدالله».
 ٨. ن: الحسيني.
 ٩. المصدر: عقبة.
 ٩. المصدر: عقبة.
 ٩. المصدر: عقبة.
 ٩. المصدر: معنا الأخيرة في المصدر بعد الفقرة الأتية. وقيه: «حدّثنا محمّد... بن ظريف الحجردي».

١٧٠ . . . . . . تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

عبدالله بن <sup>(١)</sup> عليّ الهرويّ النسيانيّ <sup>(٢)</sup> قال : حدَّثنا محمَّد بن جعفر بن محمَّد بن عليّ بن الحسين ، عن أبيه ، عن أبائه ، عن عليّ بن أبي طالب اللَّيُ قال : لقد هممت بتزويج فاطمة الله حيناً ، وأنّ ذلك متخلخل في قلبي ليلي ونهاري ، ولم أجرأ أن أذكر ذلك لرسول الله عَلَيُ حتى دخلت على النبي عَلَيْ ذات يوم فقال لي : يا عليّ . قلت : لبّيك ، يا رسول الله عَلَيْ .

قال<sup>(٣)</sup>: هل لك في التزويج ؟ فقلت : رسول الله ﷺ أعلم إذا هو يريد أن يزوّجني بعض <sup>(٤)</sup> نساء قـريش ، وإنّـي لخائف علىٰ فوت <sup>(٥)</sup>فاطمة ﷺ . فما أشعرت بشيء يوماً إذ أتاني رسولُ رسولُ الله ﷺ فقال : يا عليّ ، أجب رسول الله ﷺ وأسرع ، فما رأينا رسول الله ﷺ بأشدَ فرحاً خاصّة اليوم .

قال عليّ بن أبي طالب للله في فأتيته مسرعاً فإذا هو في حجرة أمّ سلمة ، فسلما نسظر رسول الله تَنْظِيَّ إليَّ <sup>(٢)</sup> تهلَل <sup>(٧)</sup> وجهه وتبسّم ، حتّىٰ نظرت إلىٰ أسنانه تبرق . فقال : أبشر يا عليّ ، إنَّ الله قد كفاني ماكان همّني من أمر تزويجك . قلت : وكيف ذلك ، يا رسول الله تَنْظَيُّ ؟ فقال : أتساني جبرئيل ومعه من سنبل الجنّة وقرنفلها ونساولنيها <sup>(٨)</sup>، فأخذتها وشممتها <sup>(٩)</sup>.

فقلت له : يا جبرئيل، ما سبب هذا السنبل والقرنفل؟ فقال : إنَّ الله أمر سكَان الجنَّة من الملائكة وما (١٠) فيها أن يبزيَّنوا (١١) الجبنَة كلَّها

المصدر: أبو،.
 1. المصدر: الشيباني.
 ٢. ليس في ي، ر.
 ٢. ليس في ي، ر.
 ٥. كذا في المصدر. وفي ق، ش: زفّ. وفي غيرهما: رق.
 ٢. يوجد في ن.
 ٢. يوجد في ن.
 ٢. يوجد في النسخ: هلل.
 ٨. المصدر: ولينهما.
 ٩. المصدر: وفي النسخ: تزيّنوا.
 ١. المصدر. وفي النسخ: تزيّنوا.

الجزء الثاني عشر / سورة الأحقاق..... ۱۷۱ .... ۱۷۱

بمغارسها وأشجارها وأثمارها، وقصورها، وأمر ريحها فهبّت بأنواع الطيب والعطر، فأمر حور عينها بالغناء فيها بسورة طه ويس وطواسين <sup>(۱)</sup> وحمعسق <sup>(۲)</sup>، ثم نادىٰ <sup>(۲)</sup> مناد من تحت العرش: ألا إنّ اليوم [يوم]<sup>(٤)</sup> وليمة عمليّ بـن أبـي طالب طلِّلاً. ألا إنّـي أشهدكم أنّي قد زوّجت بنت محمّد بن عبدالله إلىٰ عمليّ بـن أبـي طالب رضـى منّي بعضهم لبعض <sup>(٥)</sup>.

ثمّ بعث الله سحابة <sup>(٢)</sup> بيضاء فقطرت عليهم من لؤلؤهـا ويـواقـيتها وزبـرجـدها، فقالت الملائكة فتناثرت من سنبل الجنّة وقرنفلها، وهذا من نثرة <sup>(٧)</sup>الملائكة.

ثمّ أمر <sup>(٨)</sup> [الله]<sup>(٩)</sup> ملكاً من الملائكة يقال له: راحيل، وليس في الملائكة أبلغ منه، فقال له: اخطب يا راحيل. فخطب بخطبة لم يسمع بمثلها أهل السماء والأرض.

ثمّ نادى مناد (١٠): يا ملائكتي وسكَان جنّتي، باركوا علىٰ تزويج عليّ بن أبي طالب وفاطمة، فقد باركت أنا عليهما، ألا إنّي زوّجت أحبّ النساء [إليّ](١٠)إلىٰ أحبّ الرجال إليّ بعد النبيّين والمرسلين.

فقال راحيل الملك : يا ربّ ، وما باركت (١١) لهما بأكثر ممّا رأينا [من إكرامك](١٣) لهما في جنانك ودورك وهما بعد في الدنيا ؟

فقال: من بركتي فيهما [أو قال: عليهما]<sup>(١١)</sup>، أنّي أجمعهما علىٰ محبّتي وأجعلهما معدنين لحجّتي إلىٰ يوم القيامة، وعزّتي وجلالي، لأخلقنَ منهما خلقاً ولأنشأنَ منهما

المصدر: طوراسنين،
 المصدر: عسق.
 كذا في المصدر، و في النسخ: ينادي.
 كذا في المصدر، وفي النسخ: لبعضي.
 كذا في المصدر، وفي النسخ: لبعضي.
 كذا في المصدر، مما نثرت،
 كذا في المصدر، منادياً.
 من المصدر، وفي النسخ: باركتك.
 من المصدر، وفي النسخ: باركتك.
 من المصدر.

١٧٢ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

ذرّيّة فأجعلهم خزاناً في أرضي ومعادن لعلمي ودعائم لكتابي، بـهم (') أحـتجّ عـليٰ خلقي بعد النبيّين والمرسلين.

فأبشر يا عليّ، فإنّ الله قد أكرمك بكرامة لم يكرم الله بمثلها أحداً، قد زوّجتك فاطمة ابنتي علىٰ ما زوّجك الرحمٰن فوق عرشه، وقد رضيت لها ما رضي الله لها، قدونك أهلك، فإنّك أحقّ بها منّي، ولقد أخبرني جبرئيل أنّ الجنّة وأهلها لمشتاقة إليكما، ولولا أنّ الله قدر أن يخرج منكما ما يتّخذ به علىٰ الخلق حجّة، لأجاب فيكما الجنّة وأهلها، فنعم الأخ أنت، ونعم الختن<sup>(٢)</sup>أنت، ونعم الصاحب أنت، وكفاك برضاء الله رضاء.

فقال عليّ بن أبي طالب: يا رسول الله ﷺ اَوَبلغ من قدري حتىٰ أنّـي ذكسرت فـي الجنّة فزوّجني الله في ملائكته؟!

فقال: يا عليّ، إنّ الله إذا أكرم وليّه، أكرمه بما لا عين رأت ولا أذن سمعت. [و إنّما حباك الله في الجنّة بما لا عين رأت ولا أذن سمعت]<sup>(٣)</sup>.

فقال عليّ ﷺ : يا «ربّ أو زعني <sup>(٤)</sup>أن أشكر نعمتك التي أنعمت عليَّ وعلىٰ والديّ وأن أعمل صالحاً ترضاه وأصلح لي في ذرّيّتي». فقال النبيّ ﷺ : آمين ، ربّ العالمين ، وخير الناصرين .

> < إِنَّي تُبْتُ الَيْكَ ﴾ : عمّا لاترضاه ويشغل عنك. ﴿ وَإِنَّى مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴾ ٢: المخلصين لك.

﴿ ٱولَئِكَ الَّذِينَ نَتَقَبَّلُ عَنْهُمْ اَحْسَنَ مَا عَمِلُوا﴾ : يعني : طاعاتهم، فإِنَّ المباح حسن ولا يثاب عليه.

﴿ وَنَتَجَاوَزُ عَنْ سَيُّنَاتِهِمْ ﴾ : لتوبتهم.

كذا في المصدر، وفي النسخ: ثمّ.
 ٢. كذا في المصدر، وفي النسخ: ثمّ.
 ٣. يوجد في ن، ي، المصدر.

وقرأ<sup>(1)</sup> حمزة والكسائيّ وحفص، بالنون فيهما. ﴿ فِي أَصْحَابِ الْجَنَّةِ ﴾ : كاننين في عدادهم، أو مثابين، أو معدودين فيهم. ﴿ وَعُدَ الصَّدْقِ ﴾ : مصدر مؤكّد لنفسه، [لأنّ «يتقبّل» و «يتجاوز» وعد]<sup>(1)</sup>. ﴿ الَّذِي كَانُوا يُوعَدُونَ ﴾ ٢: أي في الدنيا. ﴿ وَالَّذِي قَالَ لِوَالِدَيْهِ أَفَّ لَكُمَا ﴾ : مبتدأ خبره «أو لثك». ﴿ وَالَّذِي قَالَ لِوَالِدَيْهِ أَفَّ لَكُمَا ﴾ : مبتدأ خبره «أو لثك». قيل <sup>(1)</sup>: المراد به : الجنس، وإن صحّ نزولها في عبدالرحمٰن بن أبي بكر قبل إسلامه، فإنّ خصوص السبب لايوجب التخصيص. ﴿ اتَعِدَانِنِي آنْ أُخْرَجَ ﴾ : أبعَث. ﴿ وَقَدْ خَلَتِ الْقُرُونُ مِنْ قَبْلِي ﴾ : فلم يرجع واحد منهم. ﴿ وَقَدْ خَلَتِ الْقُرُونُ مِنْ قَبْلِي ﴾ : فلم يرجع واحد منهم. ﴿ وَهُمَا يَسْتَغِيفَانِ اللهُ : يقولان : الغياث بالله منك. أو يسألانه أن ينغيثه بالتوفيق لايمان.

﴿ وَيُلْكَ آمِنْ ﴾ : أي يقولان له : ويلك . وهو الدعاء بالثبور بالحتَّ علىٰ ما يخافه علىٰ تركه.

﴿ إِنَّ وَعُدَ اللهِ حَقِّ فَيَقُولُ مَا حُذَا إِلَّا اَسَاطِيرُ الْأَوَّلِينَ ﴾ ((): أباطيلهم التي كتبوها. وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (<sup>0)</sup>: وقوله : «والذي قال لوالديه أفّ لكما - إلى قوله -أساطير الأولين» قال : نزلت في عبدالرحمٰن بن أبي بكر. ﴿ أولَئِكَ الَّذِينَ حَقَّ عَلَيْهِمُ الْقَوْلُ ﴾ : بأنّهم أهل النار. ﴿ فِي أَمَمٍ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِمْ ﴾ : كقوله : «في أصحاب الجنّة». ﴿ مِنَ الْجِنَّ وَالْإِنْسِ ﴾ : بيان للأمم. ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوا خَاسِرِينَ ﴾ (): تعليل للحكم على الاستئناف.

أنوار التنزيل ٣٨٧/٢.
 أنوار التنزيل ٣٨٧/٢.
 ٢٩٧/٢.
 ٢٩٧/٢.
 ٢٩٠٠ نفس المصدر والموضع.

٧٧٤ . . . . . . تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

﴿ وَلِكُلُّ ﴾ : من الفريقين . ﴿ دَرَجَاتٌ مِمَّا عَمِلُوا ﴾: مراتب من اجزاء ما عملوا من الخير والشر، أو من أجل ما عملوا. والدرجات غالبة في المثوبات، وهاهنا جاءت على التغليب. ﴿ وَلِيُوَفِّيَهُمْ أَعْمَالَهُمْ ﴾ : جزاءها. و قرأ<sup>(1)</sup> نافع وابن ذكوان وحمزة والكسائي بالنون. ﴿ وَهُمْ لاَ يُظْلَمُونَ ﴾ ٢: بنقص ثواب وزيادة عقاب. ﴿ وَيَوْمَ يُعْرَضُ الَّذِينَ كَفَرُوا عَلَىٰ النَّارِ ﴾ : يُعذُّبون بها. وقيل (٢): تُعرّض النار عليهم، فقُلِب مبالغة ؛ كقولهم : عُرضت الناقة على الحوض . ﴿ أَذْهَبْتُمْ ﴾ : أي يقال لهم : أذهبتم . وهو ناصب «اليوم» . وقرأ (\*) ابن كثير وابن عامر ويعقوب بالاستفهام، غير أنَّ ابن كثير يـقرأ بـهمزة ممدودة، وهما يقرءان بها وبهمزتين مخفِّفتين. (٤) طَيِّبَاتِكُمْ (٤): لذَّاتَكُم (٤). < فِي حَيَاتِكُمُ الدُّنْيَا»: باستيفائها. وفي محاسن البرقيّ (٥): عنه، عن جعفر بن محمّد، عن أبسي (٦) القدّاح، عن أبسي عبدالله للظِّ ، عن آبائه قال : دخل النبي ﷺ مسجد (٧) قباء ، فأتي بإناء فيه لبن حليب . ... إلى قوله: جعفر، بهذا الإسناد قال: أتى بخبيص (^)، فأبيٰ أن يأكله. فقيل: أتحرّمه ؟ فقال : لا، ولكنِّي أكره أن تتوق إليه نفسي <sup>(١)</sup>. ثمَّ تلا هذه الآية : «أذهبتم طيّباتكم في حياتكم الدنيا».

١ ـ ٣. أنوار التنزيل ٣٨٨/٢.
 ١ لمحاسن /٤٠٩، ح ٣٣٢.
 ١ المصدر: ابن.
 ٧. ليس في ق، ش.
 ٩. الخبيص: قسم من الحلواء.

الجزء الثاني عشر / سورة الأحقاف 

﴿ وَاسْتَمْتَعْتُمْ بِهَا ﴾ : فما بقي لكم منها شيء .

وفي مجمع البيان (1): وقد روي في الحديث، أنَّ عمر بن الخطَّاب قال: استأذنت علىٰ رسول الله ﷺ فدخلت عليه في مشربة أمَّ إبراهيم، وأنَّه لمضطجع علىٰ خصفة، وأنَّ بعضه علىٰ التراب و تحت رأسه وسادة محشوَّة ليفاً، فسلَّمت عليه ثمَّ جلست.

فقلت: يا رسول الله، أنت نبيَّ الله وصفوته وخيرته من خلقه، وكسرى وقيصر علىٰ سرر (٢) الذهب وفرش (٣) الديباج والحرير!

فقال رسول الله ﷺ : أولئك قوم عُجّلت طيّباتهم وهي وشيكة الانقطاع، وإنّـما (١) أُخرت لنا طيّباتنا.

وقال عليَّ <sup>(ه)</sup> لللَّهُ في بعض خطبه: والله، لقد رقعت مدرعتي هذه حتَّى استحييت من راقعها، ولقد قال لي قائل: ألاتنبذها (")؟ فقلت: أعزب عنّي؛ فعند الصباح يـحمد القوم السرى (٧).

وروى محمّد بن قيس (^)، عن أبي جعفر الباقر عليَّةٍ أنَّه قال: والله، أن كان عليّ طلَّهُ إ ليأكل أكلة العبد ويجلس جلسة العبد، وأن كمان ليشتري القميصين فميخيّر غملامه خيرهما ثمّ يلبس الآخر، فإذا جاز أصابعه قطعه، وإذا جاز كعبه (٢) حذفه، ولقد ولي خمس سنين ما وضع أجرة علىٰ أجرة ولا لبنة علىٰ لبنة ولا أورث حمراء ولا بيضاء. وأن كان ليطعم الناس خبز البرّ واللحم ويأكل خبز الشعير والزيت والخلّ، وما ورد عليه أمران كلاهما لله رضي إلا أخذ بأشدَّهما علىٰ بدنه. ولقد أعتق ألف مملوك من

- ١. المجمع ٨٨/٥.
- كذا في المصدر، وفي النسخ: سور. ٣. ليس في ق، ش، م. ٤. كذا في المصدر ، و في النسخ : إنَّا .
  - نفس المصدر والموضع. آلا يبتذلها.
- ٧. السرى: السير عامّة الليل. وهذا مثل يضرب لمن يحتمل المشقّة رجاء الراحة. ويضرب أيضاً في الحتّ على مزاولة الأمر والصبر وتوطين النفس حتى يحمد عاقبته. ٨. نفس المصدر والموضع. ٩. كذا في المصدر. وفي النسخ: كمه.

كذّيمينه تربت منه يداه وعرق فيه وجهه. وما أطاق عمله أحد من الناس [بعده]<sup>(١)</sup>. وأن كان ليصلّي في اليوم والليلة ألف ركعة ، وأن كان أقـرب النـاس بـه شـبهاً عـليّ بـن الحسين عليمي ما أطاق عمله أحد من الناس من بعده.

ثمَ إنَّه قد اشتهر في الرواية، أنَّه لللَّلَا لمَا دخل علىٰ العلاء بن زياد بالبصرة يعوده، فقال له العلاء": يا أميرالمؤمنين لللَّلَا أشكو إليك أخي عاصم بن زياد، لبس العبا") وتخلّى من الدنيا.

فقال للللهِ : عليَّ بعاصم. فلمّا جاء به، قال لللهِ : يا عديّ <sup>(٤)</sup>نفسه، لقـد اسـتهام بك الخبيث<sup>(٥)</sup>، أما رحمت أهـلك وولدك، أتـرى الله أحـل لك الطـيّبات وهـو يكـره أن تأخذها؟ أنت أهون علىٰ الله من ذلك.

قال : يا أميرالمؤمنين للَّلْجُ هذا أنت في خشونة ملبسك وجشوبة (`) مأكلك !

قال: ويحك، إنّي لست كأنت، إنّ الله فرض علىٰ أئـمّة الحـقّ أن يـقدروا أنـفسهم بضعفة الناس كي لايتبيّغ <sup>(٧)</sup> بالفقير فقره.

وفي جوامع الجامع <sup>(٨)</sup>: وروي أنَّ النبي ﷺ دخل علىٰ أهل الصفَّة، وهم يـرقّعون ثيابهم بالأدُم <sup>(٩)</sup>وما يجدون لها رقاعاً.

فقال : أنتم اليوم خير أم يوم يغدو أحدكم في حلّة ويروح في أخرىٰ ، ويُغدَى عليه بجفنة ويراح عليه بأخرىٰ ، ويستر بيته ؛ كما تُستَر <sup>(١٠)</sup> الكعبة ؟ قالوا : نحن يومنذ خير .

فقال : بل أنتم اليوم خير .

من المصدر.
 ٢. ليس في ق، ش، م.
 ٣. المصدر: العباءة.
 ٥. أي جعلك هائماً، والهائم بمعنىٰ: الضال . والمراد من الخبيث: هو الشيطان.
 ٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: خشونة، وطعام جنسب؛ أى: غليظ وقيل: إنه الذي لا أدم معه.
 ٧. تبيّغ به: هاج به.

٩. الأدم: جمع الأديم: الجلد المدبوغ.

﴿ فَالْيَوْمَ تُجْزَرُنَ عَذَابَ الْهُونِ ؟ : الهون ، وقد قرئ <sup>(١)</sup> به .

﴿ بِمَا كُنْتُمْ تَسْتَكْبِرُونَ فِـمِ الْأَرْضِ بِـغَبْرِ الْحَقُ وَ بِـمَا كُـنْتُمْ تَـفْسُقُونَ ﴾ ٢: بسبب الاستكبار الباطل، والفسوق عن طاعة الله.

وقرئ <sup>(۲)</sup>: «تفسِقون» بالكسر.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(٣)</sup>: وقال عليّ بن إبراهيم الله في قوله تعالىٰ : «أذهبتم طيّباتكم في حياتكم الدنيا واستمتعتم بها» قال : أكلتم وشربتم ولبستم وركبتم، وهي في بني فلان.

> «فاليوم تجزون عذاب الهون» قال: العطش. ﴿ وَاذْكُرْاَخَا عَادٍ ﴾ : يعني : هوداً.

﴿ اِذْ أَنْذَرَ قَوْمَهُ بِالْأَحْقَافِ﴾ : جمع حقف، وهو رمل مستطيل مرتفع فيه انحناء، من أحقو قف الشيء، إذا اعوجّ.

وقيل <sup>(۵)</sup>: وكانوا يسكنون بين رمال مشرفة علىٰ البحر بالشجر من اليمن <sup>(٥)</sup>. وفي تفسير عليّ بن إسراهيم <sup>(٦)</sup>: وقوله تعالىٰ : «و اذكر أخاعاد إذ أنـذر قـومه

بالأحقاف». والأحقاف من بلاد عاد من الشقوق (٧) إلىٰ الأجفر، وهي أربع منازل.

قال: حدَّثني أبي قال: أمر المعتصم أن يُحفَر بالبطانية <sup>(٨)</sup>بثراً، فحفروا ثلاثمائة قامة فلم يظهر الماء فتركه ولم يحفره. فلمّا ولي المتوكّل أمر أن يُحفَر ذلك البئر أبداً حتّىٰ

- أنوار التنزيل ٣٨٨/٢.
   أنوار التنزيل ٣٨٨/٢.
  - ٣. تغسير القمّي ٢٩٨/٢. ٢ ٤. أنوار التنزيل ٣٨٨/٢.

كذا في المصدر، وفي النسخ: بالشحر من اليمين.

- ٦. تفسير القمّي ٢٩٨/٢.
- ٧. كذا في نور الثقلين ١٧/٥، ح٢٨. وفي ن، ي: الشقوف. وفي سائر النسخ والمصدر: الشفوف. والشقوق والأجفر موضعان بطريق مكة ؛ كما قاله الحموي. وقال الطبرسي في المجمع: الأحقاف هو وادٍ بين عمان ومهرة. عن ابن عبّاس، وقيل: رمال فيما بين عمان إلى حضرموت.
   ٨. المصدر: بالبطائية (بالبطائية).

يبلغ الماء، وفحفروا حتّى وضعوا في كلّ ماثة قمامة بكرة حتّى المتهوا إلىٰ صخرة، فضربوها بالمعول فانكسرت، فخرج منها ريح باردة فمات من كان بقربها، فأخبروا المتوكّل بذلك، فلم يدر<sup>(۱)</sup>ما ذاك!

فقالوا: اسأل ابن الرضا ﷺ وهو أبوالحسن عليّ بن محمّد العسكري. فكتب إليه يسأله<sup>(1)</sup>عن ذلك.

فقال أبو الحسن للله : تلك بلاد الأحقاف، وهم قوم عاد الذين أهلكهم الله بالريح الصرصر.

وفي الخرائج والجرائح <sup>(\*)</sup>: أنَّ المهدَّي الخليفة أمر بحفر بثر بقرب <sup>(٤)</sup> قبر العباديّ <sup>(٥)</sup> لعطش الحاجّ [هناك]<sup>(٢)</sup> فحفروا<sup>(٧)</sup>أكثر من مائة قامة ، فبينما هم [كذلك]<sup>(٨)</sup> يحفرون إذ خرقوا خرقاً وإذا تحته هواء لايُدرَىٰ [ما]<sup>(٩)</sup> قعره وهو منظلم <sup>(١١)</sup> وللـريح فيه دويّ ، فأدلوا رجلين [إلى مستقرّه]<sup>(١١)</sup> فلمّا خرجا تغيّرت ألوانهما .

فقالا: رأينا هواء <sup>(١١)</sup>، ورأينا بيوتاً قائمة ورجالاً ونساء وإبلاً وبقراً وغـنماً، وكـلّما مسسنا<sup>(١٣)</sup>شيئاً منها رأيناه هباءاً.

فسألنا الفقهاء عن ذلك فلم يدر أحد ما هو ، فقدم أبوالحسن موسى بن جعفر ﷺ علىٰ المهديّ فسأله عن ذلك .

١. المصدر: فلم يعلم بذلك.
٣. الخرائج ٢٥٥/٢، ح ٨.
٩. الخرائج ٢٥٥/٢، ح ٨.
٥. قال الحمويّ : «قبر العباديّ» منزل في طريق مكّة من القادسيّة إلى العذيب فراجع مادة «قبر».
٣. من المصدر : حقرت .
٨. من المصدر : حقرت .
٩. من المصدر .

| 174                                                                       | الجزء الثاني عشر / سورة الأحقاف                |
|---------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------|
| ب، وهم [بقيّة] <sup>(1)</sup> من قوم <sup>(1)</sup> عاد ساخت بهم منازلهم. | فقال: أولئك أصحاب الأحقاف                      |
|                                                                           | وذكر على مثل قول الرجلين.                      |
|                                                                           | < وَقَدْ خَلَتِ النَّذُرَ ﴾ : الرسل .          |
| قبل هود ومن بعده. والجملة حال، أو اعتراض.                                 | ﴿ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَ مِنْ خَلْفِهِ ﴾ : ﴿  |
| بدوا. أو بأن لاتعبدوا، فإنَّ النهي عن الشيء إنذار عن                      |                                                |
| · · ·                                                                     | مضرته .                                        |
| عَظِيمٍ ﴾ ٢٠ هائل بسبب شرككم.                                             | ﴿ إِنِّي أَخَافٌ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْم      |
| (") Li                                                                    | ﴿ قَالُوا أَجِنْتَنَا لِتَأْفِكَنَّا ﴾ : لتصرف |
|                                                                           | المَتِنا : عن عبادتها.                         |
| ، على الشرك .                                                             | ﴿ فَأُتِنَا بِمَا تُعِدُنَا ﴾: من العذاب       |
|                                                                           | ﴿ إِنْ كُنْتَ مِنَ الصَّادِقِينَ ﴾ ٢           |
| مي<br>لم لي بوقت عذابكم ولا مدخل لي فيه فأستعجل به ،                      |                                                |
|                                                                           | وإنّما علمه عندالله فيأتيكم به في              |
|                                                                           | ﴿ وَٱبَلَّعُكُمْ مَآ ٱرْسِلْتَ بِهِ﴾: وما      |
| : لا تعلمون أنّ الرسل بُعِثوا مبلغين منذرين، لا                           |                                                |
|                                                                           | معذّبين مقترحين .                              |
| مرض في أفق السماء <sup>(1)</sup> .                                        | ﴿ فَلَمَّا رَاَوْهُ عَارِضاً ﴾ : سحاباً :      |
| -<br>رديتهم . والإضافة فيه لفظيّة ، وكذا في قوله :                        |                                                |
| -                                                                         | ﴿ قَالُوا هَذَا عَارِضٌ مُمْطِرُنَا ﴾ : أ      |
|                                                                           | ﴿ بَلْ هُوَ ﴾ : أي قال هود : بل ه              |
| ٢. المصدر: [قوم].                                                         | . من المصدر.                                   |
|                                                                           | ٣. ليس في ق ، ش .                              |
| يوجد «أفق». وفي غيرها: سحاباً عرض من الأفق إلى السماء.                    | ٤. كذا في أنوار التنزيل ٣٨٩/٢. وفي ن لا        |

﴿ مَا اسْتَعْجَلْتُمْ بِهِ ﴾: من العذاب.
 وقرئ <sup>(1)</sup>: «قل بل».
 ﴿ رِيحٌ ﴾: [أي هي ريح]<sup>(7)</sup>. ويجوز أن يكون بدل «ما».
 ﴿ فِيهَا عَذَابٌ ألِيمٌ ﴾ (2): صفتها، وكذا قوله:
 ﴿ تُدَمَّرُ ﴾: تهلك.
 ﴿ كُلَّ شَيْءٍ ﴾: من نفوسهم وأموالهم.
 ﴿ يُلَمَّ رَبَّهَا ﴾: إذ لا توجد نابضة حركة ولا قابضة سكون إلّا بمشيئته.
 ﴿ يُلَمَّ رَبَّهَا ﴾: إذ لا توجد نابضة حركة ولا قابضة سكون إلّا بمشيئته.
 وفي ذكر «الأمر» و«الربّ» وإضافته إلىٰ الريح فوائد، سبق ذكرها مراراً.
 وقرئ <sup>(1)</sup>: «يدمر كلّ شيء» من دمر دماراً: إذا هلك، فيكون العائد محذوفاً أو الهاء وقرئ <sup>(1)</sup>: «يدمر كلّ شيء» من دمر دماراً: إذا هلك، فيكون العائد محذوفاً أو الهاء وقرئ <sup>(1)</sup>: «يدمر كلّ شيء» من دمر دماراً: إذا هلك، فيكون العائد محذوفاً أو الهاء وقرئ <sup>(1)</sup>: «يدمر كلّ شيء» من دمر دماراً: إذا هلك، فيكون العائد محذوفاً أو الهاء وقرئ <sup>(1)</sup>: «يدمر كلّ شيء» من دمر دماراً: إذا هلك، فيكون العائد محذوفاً أو الهاء وقرئ <sup>(1)</sup>: «يدمر كلّ شيء» من دمر دماراً: إذا هلك، فيكون العائد معذوناً أو الهاء وقرئ <sup>(1)</sup>: «يدمر كل شيء» من دمر دماراً: إذا هلك، فيكون العائد محذوناً أو الهاء وقرئ <sup>(1)</sup>: «يدمر كل شيء» من دمر دماراً: إذا هلك، فيكون العائد محذوفاً أو الهاء وقرئ <sup>(1)</sup>: «يدمر كل شيء» من دمر دماراً: إذا هلك، فيكون العائد محذوفاً أو الهاء في «ربّها»، ويحتمل أن يكون استئنافاً للدلالة علىٰ أنُ لكلّ ممكن فناءً مقضياً لا يتقدّم ولا يتأخر، وتكون الهاء «لكل شيء» فإنّه بمعنى: الأشياء.

﴿ فَأَصْبَحُوا لَا يُرَىٰ إِلَّا مَسَاكِنُهُمْ ﴾ : أي فجاءتهم الريح فدمّرتهم، فأصبحوا بحيث لو حضرت بلادهم لا ترى إلا مساكنهم.

وقرأ<sup>(٤)</sup> عاصم وحمزة والكسائيّ : «لايُـرىٰ مسـاكـنُهم» بـالياء المـضمومة ورفـع المساكن .

لا تُخَلِك نَجْزِي الْقَوْمَ الْمُجْرِمِينَ ﴾ ٢: أنقل (٥): أنّ هوداً لمّا أحسّ بالريح اعتزل بالمؤمنين في الخطيرة، وجاءت الريح فأمالت الأحقاف على الكفرة وكانوا تحتها سبع ليال وثمانية أيّام، ثمّ كشف عنهم واحتملتهم وقذفتهم في البحر.

﴿ وَلَقَدْ مَكَنَّاهُمْ فِيَما إِنْ مَكَنَّاكُمْ فِيهِ﴾ : «إن» نافية : وهي أحسن من «ما» هـ اهنا لأنّـها توجب التكرير لفظاً، ولذلك قُلِبت ألفها هاء في «مهما». أو شرطيّة محذوفة الجواب، والتقدير : ولقد مكّنّاهم]<sup>(٢)</sup> في الذي، أو في شيء إن مكّنّاكم فيه كان بغيكم أكثر. أو

- أنوار التنزيل ۳۸۹/۲.
- ٣-٥. أنوار التنزيل ٣٨٩/٢.
- ٦. ليس في ن.

۲. ليس في ق.

الجزء الثاني عشر / سورة الأحقاف 

صلة <sup>(۱)</sup>؛ كما في قوله :

يسرجني المسرء منا إن لاينزاه ويتعرض دون أدنياه الخبطوب والأوّل أظهر وأوفق لقوله: «هم أحسن أثـاثاً» <sup>(٢)</sup>. «كـانوا أكـثر مـنهم وأشـدّ قـوة وآثاراً» (\*).

﴿ وَجَعَلْنَالَهُمْ سَمْعاً وَأَبْصَاراً وَأَفْئِدَةً ﴾ : ليعرفوا تلك النعم، ويستدلُّوا بها علىٰ مانحها ويواظبوا عليٰ شكرها.

﴿ فَمَا آَغْنَىٰ عَنْهُمْ سَمْعُهُمْ وَلاَ أَبْصَارُهُمْ وَلاَ أَنْنِدَتُهُمْ مِنْ شَيْءٍ ﴾: من الإغناء، وهـو القليل.

< إذْ كَانُوا يَجْحَدُونَ بِآيَاتِ اللهِ ﴾ : علَّة «لما أغنىٰ». وهو ظرف جرى مجرى التعليل، من حيث إنَّ الحكم مرتِّب علىٰ ما أضيف إليه، وكذلك «حيث». ﴿ وَحَاقَ بِهِمْ مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِءُونَ ﴾ ٢: من العذاب. ﴿ وَلَقَدْ أَهْلَكْنَا مَا حَوْلَكُمْ ﴾ : يا أهل مكّة. ﴿ مِنَ الْقُرَىٰ ﴾ : كحجر ثمود. وقرئ <sup>(٤)</sup>: «قوم لوط». ﴿ وَصَرَّفْنَا الْآيَات ﴾ : بتكريرها. ﴿لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ ٢: عن كفرهم. ﴿ فَلَوْلَا نَصَرَهُمُ الَّذِينَ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِ اللهِ قُرْبَاناً آلِهَةً ﴾: فهلًا منعتهم من الهلاك آلهتهم الذين يتقرّبون بهم إلىٰ الله، حيث قالوا: «هؤلاء شفعاؤنا عند الله» <sup>(ه)</sup>. وأوّل مفعولي «اتّخذوا» الراجع إلىٰ الموصول محذوف، وثانيهما «قرباناً»، و«آلهة» بدل أو عطف بيان . أو «آلهة» ، و«قرباناً» حال أو مفعول له ، علىٰ أنَّه بمعنىٰ : التقرَّب <sup>(\*)</sup> .

- ۱. أي زائدة.
- ٣. غافر /٨٢.
  - ه. يونس /۱۸.
- ۲. مريم /۷٤.
- أنوار التنزيل ٣٩٠/٢.
- ٦. ن، ت، ي، ر: التقريب.

وقرئ : «قرباناً» بضمّ الراء.

﴿ بَلْ ضَلَّوا عَنْهُمْ ﴾ : غابوا عن نصرهم، وامتنع أن يستمدّوا بهم امـتناع الاسـتمداد بالضال.

﴿ وَذَلِكَ اِفْكُهُمْ ﴾ : وذلك الاتخاذ الذي هذا أثره صرفهم عن الحقّ .

وقرئ ('): «إفّكهم» بالتشديد للمبالغة. و«أفكهم»؛ أي جعلهم أفكين. و«أفكهم»؛ أي قولهم الآفك؛ أي ذوالإفك.

﴿ وَمَا كَانُوا يَفْتَرُونَ ﴾ ﴾ ﴿ وَإِذْ صَرَفْنَا اِلَيْكَ نَفَراً مِنْ الْجِنِّ ﴾ : أمـلنا، أو وجّـهنا إليك جماعة من الجنّ تسمع القرآن.

وقيل (٢): معناه : صرفناهم إليك من بلادهم بالتوفيق والألطاف حتَّىٰ أتوك.

وقيل ("): صرفناهم إليك عن استراق السمع من السماء برجوم الشهب ، ولم يكونوا بعد عيسى قد صرفوا عنه ، فقالوا : ما هذا الذي حدث في السماء إلا من أجل شيء قد حدث <sup>(1)</sup> في الأرض . فضربوا في الأرض حتّى وقفوا علىٰ النبيّ ﷺ ببطن نخلة عائداً <sup>(0)</sup> إلىٰ عكاظ وهو يصلّي الفجر ، فاستمعوا القرآن <sup>(٢)</sup> ونظروا كيف يصلّي . و«النفر» دون العشرة ، وجمعه أنفار .

وفي مجمعالبيان <sup>(٧)</sup>، بعد أن نقل كلاماً في سبب ورود الجنّ علىٰ النبيّ ﷺ : وقال آخرون : أمر <sup>(٨)</sup> رسول الله ﷺ أن ينذر الجنّ ويدعوهم إلىٰ الله ويـقرأ عـليهم القـرآن، فصرف الله إليه نفراً من الجنّ من نينوىٰ .

فقال لللهِ : إنّي <sup>(۱)</sup> أمرت أن أقرأ على الجنّ الليلة، فأيّكم يتبعني ؟ فأتبعه عبدالله بن مسعود.

۲. مجمع البيان ۲۹۱/۵.

٤. ق، ش: أحدث.

۸. ليس في ق.

٦. ليس في ق، ش، م.

١. نفس المصدر والموضع.
 ٣. نفس المصدر والموضع.
 ٥. المصدر: عامداً.
 ٧. نفس المصدر ٢٩٣ - ٣٩٣.
 ٩. ق، شر: إنّما.

قال عبدالله : ولم يحضر معه أحد غيري، فأنطلقنا حتّىٰ إذا كنّا بأعلىٰ مكّة ، ودخل نبيّ الله شعباً يقال له : شعب الحجون ، خطّ لي خطاً ، ثمّ أمرني أن أجلس فيه ، وقال : لا تخرج منه حتّىٰ أعود إليك . ثمّ انطلق حتّىٰ قام فافتتح القرآن ، فغشيته أسودة كثيرة حتّىٰ حالت بيني وبينه حتّىٰ لم أسمع صوته ، ثمّ انطلقوا وطفقوا يتقطّعون مثل قطع السحاب ذاهبين ، حتّىٰ بقي منهم رهط ، وفرغ منهم رسول الله ﷺ مع الفجر فانطلق فبرز . ثمّ قال : هل رأيت شيئاً ؟ فقلت : نعم ، رأيت رجالاً سوداً مستشفري<sup>(۱)</sup> ثياب بيض . قال : أولنك جنّ نصيبين .

وروى علقمة، عن عبدالله قال: لم أكن مع النبيَّ ﷺ ليلة [الجـنّ]<sup>(٣)</sup> ووددت أنّـي كنت معه.

وروي عن ابن عبّاس : أنّهم كانوا سبعة نفر مـن جـنّ نـصيبين، فـجعلهم رسـول الله ﷺ رسلاً إلىٰ قومهم.

قال ابن حبيش كانوا تسعة نفر، منهم زوبعة (\*).

وروى محمّد بن المنكدر، عن جابر بن عبدالله قـال: فـلمّا<sup>(٤)</sup> قـرأ رسـول الله ﷺ الرحمٰن علىٰ الناس سكتوا فلم يقولوا شيئاً.

فقال رسول الله تَكْلَلْهُ : الجنّ كانوا أحسن جواباً منكم، فلمّا قرأت عليهم : «فبأيّ آلاء ربّكما تكذّبان» قالوا : لا، [ولا]<sup>(ه)</sup>بشيء من آلائك ربّنا نكذّب. ﴿ يَسْتَمِعُونَ الْقُرْآنَ ﴾ : حال محمولة علىٰ المعنىٰ .

وفي كتاب الاحتجاج (`) للطبرسي الله: وروي عن موسى بن جعفر اللَّكْ ، عن أبيه،

 آ. ق، ش، م: مستشعري، وفي المصدر: مشعنفري. والاستشفار: هو أن يدخل الرجل شوبه بسين رجليه. كما يفعل الكلب بذنبه.
 ٣. من المصدر.
 ٣. ق، ش: ذويعة.
 ٩. كذا في المصدر. وفي النسخ: فلمًا.
 ٩. ليس في ق، ش، م.

عن آبائه، عن الحسين بن علي للله عن أميرالمؤمنين للله حديث طويل، يذكر فيه مناقب النبي تله : أنّ الشياطين سُخّرت لسليمان وهي مقيمة علىٰ كفرها، وقد سُخّرت لنبوّة محمّد تله الشياطين بالإيمان، فأقبل إليه من الجنّ التسعة من أشرافهم، واحد من جنّ نصيبين، والثمان من بني عمرو بن عامر [من الأحجّة]<sup>(١)</sup>؛ منهم شفاة <sup>(٢)</sup>، ومضاة، والهملكان، والمرزبان، والمازمان، وقضاه <sup>(٣)</sup> وخاضب <sup>(٤)</sup>، وهماصب <sup>(٥)</sup>، وعمرو.

وهم الذين يقول الله فيهم: «وإذ صرفنا إليك [نفرأ من الجنّ] وهم التسعة «يستمعون القرآن» فأقبل إليه الجن] (<sup>()</sup> والنبيَّ عَلَيَّ ببطن النخل، فاعتذروا بأنّهم ظنّوا كما ظننتم «أن لن يبعث الله أحداً». ولقد أقبل إليه أحد وسبعون ألفاً منهم، فبايعوه على الصوم والصلاة والزكاة والحجّ والجهاد ونصح المسلمين، واعتذروا بأنّهم قالوا على الله شططاً، وهذا أفضل ممّا أعطي سليمان، فسبحان من سخّرها لنبوّة محمّد بعد أن كانت تتمرّد وتزعم أنّ لله ولداً، فلقد شمل مبعثه من الجنّ والإنس مالا يحصى. ف فَلَمًا حَضَرُوهُ في أي القرآن، أو الرسول. ف فَلَمًا قُضِيَ ﴾: أي القرآن، أو الرسول. ف فَلَمًا قُضِيَ ﴾: أتم وفُرغ من قراءته. ف وقرئ <sup>(()</sup>)، على بناء الفاعل، وهو ضمير الرسول. ف وقرئ <sup>(()</sup>)، على بناء الفاعل، وهو ضمير الرسول. ف وقرئ <sup>(()</sup>)، على بناء الفاعل، وهو ضمير الرسول. ف وقرئ <sup>()</sup>، على بناء الفاعل، وهو ضمير الرسول. ف وقرئ <sup>()</sup>، على بناء الفاعل، وهو ضمير الرسول. ف وقرئ <sup>()</sup>، على بناء الفاعل، وهو ضمير الرسول. ف وقرئ <sup>()</sup>، على بناء الفاعل، وهو ضمير الرسول. ف وقرئ <sup>()</sup>، على بناء الفاعل، وهو ضمير الرسول.

عمرو <sup>(۱)</sup> بن يزيد قال : ضللنا سنة من السنين ، ونحن في طريق مكّة ، فأقمنا ثلاثة أيّام نطلب الطريق فلم نجده ، فلمّا أن كان في اليوم الثالث وقد نفد ما كان معنا من الماء ، عمدنا إلىٰ ما كان معنا من ثياب الإحرام ومن الحنوط فتحنّطنا <sup>(۲)</sup> وتكفّنًا بإزار إحرامنا ، فقام رجل من أصحابنا فنادى : يا صالح ، يا أبا الحسين <sup>(۳)</sup> . فأجابه مجيب من بعد . فقلنا له : من أنت ، يرحمك الله ؟

قال : أنا من النفر الذي قال الله في كتابه : «و إذ صرفنا إليك نفراً من الجنّ» (الآية) ولم يبق منهم غيري ، فأرشد <sup>(1)</sup> الضالَ إلىٰ الطريق .

قال: فلم نزل نتبع الصوت حتَّىٰ خرجنا إلى الطريق.

وفي روضة الواعظين <sup>(٥)</sup>للمفيد ﷺ بعد أن ذكر الصادق للللهِ ونقل عنه حديثاً طويلاً : وقال لللهِ : إنّ امرأة من الجنّ كان يقال لها : عفراء <sup>(٢)</sup>، تأتي <sup>(٧)</sup> النبيّ ﷺ فـتسمع مـن كلامه ، فتأتي صالحي الجنّ فيُسلِمون علىٰ يديها ، وإنّها فقدها النبيّ ﷺ فسأل عـنها جبرئيل .

فقال: زارت أختاً لها تحبّها في الله.

وفي أمالي الصدوق <sup>(٨)</sup>، عن الباقر <sup>(٩)</sup> للللج حديث طويل، يذكر فيه خروج الحسنين من عند جدّهما ونومهما في حديقة بني النجّار، وطلب النبيّ تَقَلِّلُهُ لهما حتَّىٰ لقيهما وفيه: وقد اكتنفتهما حيّة لها شعرات كآجام القصب، وجناحان؛ جناح <sup>(١٠)</sup> قد غطّت به الحسن على وجناح قد غطّت به الحسين على . فلّما أن بصر بهما النبيّ تَقَلَّى تستحنح فانسابت الحيّة، وهي تقول: اللهمّ إنّي أشهدك وأشهد ملائكتك أنَّ هذين شبلا نبيّك قد

١. المصدر : عمر .
 ٢. المصدر : يا أبا الحسن .
 ٤. المصدر : فأنا مرشد .
 ٢. المصدر : فأنا مرشد .
 ٥. روضة الواعظين ٢١/٢ .
 ٢. كذا في المصدر . وفي النسخ : غفر .
 ٧. كذا في المصدر . وفي النسخ : تسأل . والظاهر أن الصحيح : كانت تأتي .
 ٨. أمالي الصدوق / ٣٦٠ ـ ٣٦١ ، ح ٨.
 ٩. في المصدر : زيادة : عن أبيه .
 ٩. ليس في ق ، ش .

> حفظتهما عليه ودفعتهما إليه سالمين صحيحين. فقال لها النبيَ تَبَيَّلُهُ : أيَتها الحيّة ، فمن <sup>(١)</sup> أنت ؟ قالت : أنا رسول الجنّ إليك .

قال: {وأَيِّ الجنّ؟ قالت: ](") جنّ نصيبين، نفر من بني مليح "" نسينا آية من كتاب الله فبعثوني إليك لتعلّمنا ما نسينا من كتاب الله، فلمّا بلغت هذا الموضع سمعت منادياً ينادي : أيّتها الحيّة، هذان شبلا رسول الله ﷺ فاحفظيهما من العاهات والآفات ومن طوارق الليل والنهار. فقد حفظتهما وسلّمتهما إليك سالمين صحيحين. وأخذت الحيّة الآية وانصرفت.

﴿ قَالُوا يَا قَوْمَنَا إِنَّا سَمِعْنَا كِتَاباً أَنْزِلَ مِنْ بَعْدِ مُوسَىٰ ﴾: قيل <sup>(٤)</sup>: إنّما قالوا ذلك لأنّهم كانوا يهوداً، أو ما سمعوا أمر عيسى.

﴿ مُصَدِّقاً لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ بَهْدِي إِلَىٰ الْحَقُّ ﴾ : من العقائد.

< وَإِلَىٰ طَرِيقٍ مُسْتَقِيم ﴾ ٢: من الشرائع .

﴿ يَا قَوْمَنَا أَجِيبُوا دَاعِيَ اللهِ وَآمِنُوا بِهِ يَغْفِرْلَكُمْ مِنْ ذُنُوبِكُمْ ﴾ : بعض ذنوبكم، وهو ما يكون في خالص حقّ الله، فإنّ المظالم لا تغفر بالإيمان.

﴿ وَيُجِرْكُمْ مِنْ عَذَابٍ آلِيمٍ ﴾ ٢: هو مُعَدَّ للكفَّار.
﴿ وَ مَنْ لاَ يُجِبْ دَاعِيَ اللهِ فَلَيْسَ بِمُعْجِزٍ فِي الْأَرْضِ ﴾ : إذ لا يُنجِي منه مهرب.
﴿ وَلَيْسَ لَهُ مِنْ دُونهِ أَوْلِيَاء ﴾ : يمنعونه منه.

< أولَيْكَ فِي ضَلَالٍ مُبِينٍ ﴾ ٢: حيث أعرضوا عن إجابة من هذا شأنه.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(ه)</sup>: وقوله : «و إذ صرفنا إليك» (الآية) فهذا كلّه حكاية عن الجنّ ، وكان سبب نزول هذه الآية أنّ رسول الله ﷺ خسرج مـن مكّـة إلىٰ سـوق

۲. ليس في ق.

- المصدر: ممّن.
- ٣. ق: بني مليج. ٢. ١٣ . أنوار التنزيل ٣٩٠/٢.
  - ٥. تفسير القشي ٢٩٩/٢ ـ ٣٠٠.

عكاظ، ومعه زيد بن حارثة يدعو الناس إلى الإسلام، فلم يجبه أحد ولم يجد أحداً يقبله، ثمّ رجع إلى مكّة فلمّا بلغ موضعاً يقال له: وادي (') مجنّة، تهجّد بالقرآن في جوف الليل، فمرّ به نفر من الجّن، فلمّا سمعوا قراءة رسول الله عَيَالَة استمعوا له، فلمّا سمعوا قراءته قال بعضهم لبعض: «أنصتوا»؛ يعني: اسكتوا «فلمّا قُضي»؛ أي فرغ رسول الله عَيَالَة من القراءة «ولوا إلى قومهم منذرين، قالوا يا قومنا إلى قوله مع ضلال مبين». فجاؤوا إلى رسول الله عَيَالَة فأسلموا (') وآمنوا، وعلّمهم رسول الله عَيَالَة شرائع الإسلام.

فأنزل الله علىٰ نبيّه: «قل أوحي إليّ أنّه استمع نفر من الجنّ» (السورة كلّها) فحكى الله قولهم، وولّى عليهم رسول الله ﷺ منهم، وكانوا يعودون إلىٰ رسول الله ﷺ في كلّ وقت، فأمر رسول الله ﷺ أميرالمؤمنين عليه أن يسعلّمهم ويسفقّههم، فسمنهم مومنون ومنهم كافرون وناصبون ويهود ونصارئ ومجوس، وهم ولد الجانّ.

وسُئل العالم للظِّ عن مؤمني الجنّ يدخلون الجنّة ؟

فقال: لا، ولكن لله حظائر بين الجنّة والنار يكون فيها مؤمنوا الجنّ وفسّاق الشيعة. وفي مجمع البيان<sup>(٣)</sup>: وفي هذا دلالة علىٰ أنّه ﷺ كان مبعوثاً إلىٰ الجنّ؛ كـما كـان مبعوثاً إلىٰ الإِنس، ولم يبعث الله نبيّاً إلىٰ الإِنس والجنّ قبله.

﴿ أَوَلَمْ يَرَوْا أَنَّ اللهَ الَّذِي خَلَقَ السَّمُواتِ وَالْأَرْضَ وَلَمْ يَعْيَ بِخَلْقِهِنَّ ﴾ : ولم يتعب ولم يعجز، والمعنى : أنَّ قدرته كاملة، لاتنقص <sup>(1)</sup> ولا تنقطع بالإِيجاد أبد الآباد.

﴿ بِقَادِرٍ عَلَىٰ أَنْ يُحْيِيَ الْمَوْتَىٰ ﴾ : أي قادر. ويدل عليه قراءة <sup>(٥)</sup>: «يقدر»، و«الباء» مزيدة لتأكيد النفي فإنّه مشتمل علىٰ «أنّ» وما في حيّزها، ولذلك أجاب عنه بقوله : ﴿ بَلَىٰ إِنَّهُ عَلَىٰ كُلٍّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ ۞ : تقريراً للقدرة <sup>(٢)</sup> علىٰ وجه عامّ يكون كالبرهان

- ١. ليس في ق، ش.
- ٣. المجمع ٩٤/٥.
- ٥. أنوار التنزيل ٣٩١/٢.
- ۲. يوجد في ي، ر، المصدر. ٤. ق، ش: لاتنقعر.
- ٦. ق، ش، ت: تقرير المقدرة.

علىٰ المقصود، وكأنّه لمّا صدّر السورة بتحقيق المبدأ أراد ختمها بإِثبات المعاد. ﴿ وَيَوْمَ يُعْرَضُ الَّذِينَ كَفَرُوا عَلَى النَّارِ ﴾ منصوب بقول مضمر مقوله : ﴿ اَلَيْسَ هٰذَا بِالْحَقِّ ﴾ : والإِشارة إلىٰ العذاب.

﴿ قَالُوا بَلَىٰ وَرَبِّنَا قَالَ فَذُوقُوا الْعَذَابَ بِمَا كُنْتُمْ تَكْفُرُونَ ﴾ ٢: بكفركم في الدنيا. ومعنى الأمر : الإِهانة بهم، والتوبيخ لهم.

﴿ فَاصْبِرْ كَمَا صَبَرَ أُولُو الْعَزْمِ مِنَ الرُّسُلِ ﴾ : قيل <sup>(١)</sup>: أولو الثبات والجدّ منهم ، فإِنّك من جملتهم . و«من» للتبيين ، فعلىٰ هذا يكون جميع الأنبياء أولي العزم علىٰ أداء الرسالة وتحمّل أعبائها .

وقيل <sup>(٢)</sup>: للتبعيض. وأولو العزم [أصحاب الشرائع، اجـتهدوا فـي تأسيسها وتقريرها وصبروا علىٰ تحمّل مشـاقَها ومـعاداة الطـاعنين فـيها. ومشـاهيرهم نـوح وإبراهيم وموسى وعيسى.

وقيل <sup>(٣)</sup>:]<sup>(3)</sup>الصابرون علىٰ بلاء الله ؛ كنوح صبر علىٰ أذىٰ قومه كانوا يضربونه حتّىٰ يُغشى عليه ، وإبراهيم علىٰ النار وذبح ولده ، والذبيح علىٰ الذبح ، ويعقوب علىٰ فقد الولد والبصر ، ويوسف على الجبّ والسجن ، وأيّوب علىٰ الضرّ ، وموسى قال له قومه : «إنّا لمدركون قال كلاّ إنّ معي ربّي سيهدين»<sup>(٥)</sup>. وداود بكىٰ علىٰ خطيئته أربعين سنة ، وعيسى لم يضع لبنة علىٰ لبنة ، [و هم ثمانية]<sup>(٣)</sup>.

وقيل <sup>(۷)</sup>: ستّة، بإسقاط داود وعيسى من الثمانية المذكورة. وقيل <sup>(٨)</sup>: هم الذين أمروا بالجهاد والقتال، وأظهروا المكاشفة وجاهدوا في الدين. وقيل <sup>(٩)</sup>: هم إبراهيم ونوح وهود، ورابعهم محمّد ﷺ. وفي أصول الكافي <sup>(١٠)</sup>: عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن عثمان

٢-٢. أنوار التنزيل ٣٩١/٢.
 ٢. أنوار التنزيل ٣٩١/٢.
 ١٢. ليس في المصدر.
 ٢. ليس في المصدر.
 ٢. الكافي ١٧/٢ ـ ١٨، ح ٢.

الجزء الثاني عشر / سورة الأحقاف..... المجزء الثاني عشر / سورة الأحقاف....

بن عيسى، عن سماعة بن مهران قال: قلت لأبي عبدالله على قول الله: «فاصبر كما صبر أولو العزم من الرسل». فقال: نوح وإبراهيم وموسى وعيسى ومحمّد ﷺ. قلت: وكيف صاروا أولى العزم؟

قال : لأنّ نوحاً بُعِث بكتاب وشريعة ، وكلّ من جاء بعد نوح أخذ بكتاب نوح وشريعته ومنهاجه ، حتَّىٰ جاء إبراهيم بالصحف وبعزيمة ترك كتاب نوح لاكفراً به ، فكلّ نبيّ جاء بعد إبراهيم أخذ بشريعة إبراهيم ومنهاجه وبالصحف ، حتّىٰ جاء موسى بالتوراة وشريعته ومنهاجه وبعزيمة ترك الصحف ، فكلّ نبيّ جاء بعد موسى أخذ بالتوراة وبشريعته ومنهاجه ، حتّىٰ جاء المسيح [بالإنجيل وبعزيمة ترك شريعة موسى ومنهاجه ، فكلّ نبيّ جاء بعد المسيح]<sup>(۱)</sup>، أخذ [بالإنجيل و]<sup>(۱)</sup> بشريعته ومنهاجه ، حتّىٰ جاء محمّد تَظَلَّ<sup>(۱۱)</sup> بالقرآن وبشريعته ومنهاجه ، فحلاله حلال إلىٰ يوم القيامة وحرامه حرام إلىٰ يوم القيامة ، فهؤلاء أولو العزم من الرسل .

محمّد بن يحيىٰ <sup>(3)</sup>، عن أحمد بن محمّد، عن أبي يحيىٰ [الواسطي]<sup>(0)</sup>، عن هشام بن الحكم <sup>(7)</sup> ودرست بن أبي منصور، عنه، عن أبي عبدالله للظِّرِ قال في حديث طويل، يذكر فيه طبقات الأنبياء والمرسلين : والذي يرىٰ في منامه ويسمع الصوت ويعاين في اليقظة وهو إمام مثل أولي العزم.

عدّة من أصحابنا <sup>(٧)</sup>، عن أحمد بن محمّد، عن محمّد بـن يـحيىٰ الخـثعميّ، عـن هشام، عن ابن أبي يعفور قال: سمعت أبا عبدالله الله يقول: سادة النبيّين والمرسلين خمسة، وهم أولو العزم من الرسل، وعليهم دارت الرحي: نوح، وإبراهيم، وموسى،

ليس في ت.
 ليس في ت.
 في ن والمصدر زيادة: فجاء. وفي ت، م، ي، ر، زيادة: فجهد.
 نفس المصدر ١٧٤/١-١٧٥، ح ١.
 نفس المصدر ١٧٥/، ح ٢.
 المصدر: سالم.

وعيسى، ومحمّد صلوات الله عليهم أجمعين.

محمّد بن يحيئ<sup>(۱)</sup>، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن عبدالرحمن بن كثير، عن أبي جعفر للله قال : قال رسول الله ﷺ : إنّ أوّل وصيّ كان علىٰ وجه الأرض هبة الله بن آدم، وما من نبيّ مضى إلّا وله وصيّ، وكان جميع الأنسبياء مسائة ألف نسبيّ وعشرين ألف، منهم خمسة اولو العزم: نوح، وإبراهيم، موسى، وعيسى، ومحمّد صلوات الله عليهم أجمعين. (الحديث).

وفي كتاب الاحتجاج <sup>(٢)</sup> للطبرسيّ : عن أميرالمؤمنين عليَّلا حديث طويل، يقول فيه عليَّلا : ولأنّ الصبر علىٰ ولاة الأمر مفروض، لقول الله لنبيّه تَكْلَلاً : «فاصبر كما صبر أولو العزم من الرسل». وإيجابه مثل ذلك علىٰ أوليائه وأهل طاعته بقوله <sup>(٣)</sup>: «لقد كان لكم في رسول الله أسوة حسنة».

وفي الخرائج والجرائح <sup>(١)</sup>، بإسناده إلىٰ أبي عبدالله عليه قال : إنّ الله فضّل أولي العزم من الرسل علىٰ الأنبياء بالعلم، وأو رثنا علمهم وفضّلنا عليهم في فضلهم، وعَلِم رسول الله عَلَيْهُ ما لا يعلمون، وعلّمنا رسول الله عَلَيْهُ فروينا لشيعتنا، فسمن قبله منهم فهو أفضلهم، وأينما نكون <sup>(٥)</sup>، فشيعتنا معنا.

وفي عيون الأخبار <sup>(٦)</sup>، في باب ما جاء عن الرضا الله من العلل ، بإسناده إلىٰ عليّ بن الحسن بن عليّ بن فضّال : عن أبيه ، عن أبي الحسن الرضا الله إنّما شمّي أولو العزم [أولي العزم]<sup>(٧)</sup> لأنّهم كانوا أصحاب العزائم والشرائع ، وذلك أنّ كلّ نبيّ كان بعد نوح كان علىٰ شريعته ومنهاجه وتابعاً لكتابه إلىٰ زمن إبراهيم الخليل ، [و كلّ]<sup>(٨)</sup>نبيّ كان في أيّام إبراهيم وبعده كان علىٰ شريعة إبراهيم ومنهاجه وتابعاً لكتابه إلىٰ [أيّام موسى،

- ۱. نقس المصدر ۲۲٤/۱، ح ۲. ۳. الأحزاب /۳۱.
  - ه. ن، ق: تكون.
    - ٧. ليس في ق.

۲. الاحتجاج ۲٤۹ ـ ۲۵۰. ٤. الخرائج ۷۹۲/۲، ح ٦. ٦. العيون ۷۹/۲، ح ١٣. ٨. ليس في ق. الجزء الثاني عشر / سورة الأحقاف..... ١٩٩ .... ١٩٩

وكلَّ نبيَّ كان في أيَّام موسى وبعده كان علىٰ شريعة مـوسى ومـنهاجه وتـابعاً لكـتابه إلىٰ]<sup>(١)</sup>أيَّام عيسى، وكلَّ نبيَ كان في أيَّام عيسى وبعده كان علىٰ منهاج عيسى وشريعته وتابعاً لكتابه إلىٰ زمن محمّد ﷺ.

فهؤلاء الخمسة أولو العزم، وهم (<sup>()</sup> أفضل الأنبياء والرسل، وشريعة محمّد ﷺ لا تُنسَخ إلىٰ يوم القيامة ولا نبيّ بعده إلىٰ يوم القيامة، فمن ادّعىٰ بعده نـبيّاً أو أتـى بـعد القرآن بكتاب، فدمه مباح لكلّ من سمع ذلك منه.

وفي كتاب الخصال <sup>(٣)</sup>: عن أبي جعفر طلِّلا {قال: أولو العزم من الرسل خمسة : نوح وإبراهيم وموسى وعيسى ومحمّد صلّى الله عليهم أجمعين .

وفي كتاب علل الشرائع <sup>(1)</sup>، بإسناده إلىٰ جابر بن يزيد : عن أبي جعفر لللهِ <sup>(0)</sup> في قول الله <sup>(1)</sup>: «ولقد عهدنا إلىٰ آدم من قبل فنسي ولم نجد له عزماً». قال : عهد إليه في محمّد ﷺ والأئمة من بعده، فترك ولم يكن له عزم فيهم أنّهم هكذا، وإنّما سُمّي أولو العزم، لأنّهم عهد إليهم في محمّد ﷺ والأوصياء من بعده والمهديّ وسيرته، فأجمع عزمهم [أنّ ذلك]<sup>(۷)</sup>كذلك الإِقرار <sup>(٨)</sup>به.

وفي أصول الكافي <sup>(٩)</sup>، كذلك سواء <sup>(١٠)</sup>.

وفي مجمع البيان <sup>(١١)</sup>: «أولو العزم من الرسل» وقيل : إنَّ «من» هاهنا للتبعيض ، وهو قول أكثر المفسّرين ، والظاهر في روايات أصحابنا.

ثمَّ اختلفوا فقيل : أولو العزم من الرسل من أتى بشريعة مستأنفة نسخت شريعة من تقدَمه ، وهم خمسة : أوّلهم نوح ، ثمّ إبراهيم ، ثمّ موسى ، ثمّ عيسى ، ثمّ محمّد صلوات

ليس في ن، ت، ي، ر.
 العلل /٢٢٠ ح ١.
 العلل /٢٢٠ ح ١.
 ليس في ق، ش.
 ليس في ق، ش.
 ليس في ق، ش.
 ليس في ق، ش.
 ليس غي ق، ش.
 ليس عي ق. ش.
 ليس عي ق. ش.

الله عليهم. وهو المرويّ عن أبي جعفر طلَّلاٍ وأبي عبدالله للَيَّلاِ . قال: وهم سادة النبيّين، وعليهم دارت رحى المرسلين. ﴿ وَلاَ تَسْتَعْجِلْ لَهُمْ﴾: لكفّار قريش بالعذاب، فإِنّه نازل بهم في وقته لا محالة.

وفي روضة الكافي <sup>(1)</sup>: حدَّثني عليَّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن فضّال، [عن حفص المؤذّن]<sup>(1)</sup> عن أبي عبدالله للله العلمي [وعن ابن بزيع، عن محمّد بن سنان، عن إسماعيل بن جابر، عن أبي عبدالله للله [وعن ابن بزيع، عن محمّد بن سنان، عن لايتم الأمر حتى يدخل عليكم مثل ما دخل على الصالحين قبلكم، وحتى تبتلوا في أنفسكم وأموالكم، وحتى تسمعوا من أعداء الله أذى كثيراً فتصبروا وتعركوا بجنوبكم<sup>(3)</sup>، وحتى يستذلّوكم و<sup>(6)</sup>يبغضوكم، وحتّى يحملوا عليكم الضيم فتحتملوه منهم<sup>(1)</sup> تلتمسون بذلك وجه الله والدار الآخرة، وحتى تكظموا الغيظ الشديد في الأذى في الله يجترمونه إليكم<sup>(1)</sup>، وحتى يكذّبوكم بالحق ويعادوكم فيه ويبغضوكم عليه فتصبروا على ذلك منهم، ومصداق ذلك كلّه في كتاب الله الذي أنزله جبرئيل على الماذي في الله يجترمونه إليكم<sup>(1)</sup>، وحتى يكذّبوكم بالحق ويعادوكم فيه ويبغضوكم الماذي في الله يجترمونه إليكم<sup>(1)</sup>، وحتى يكذّبوكم بالحق وحتى تكظموا الغيظ المنديد في الماذي في الله يجترمونه إليكم<sup>(2)</sup>، وحتى يكذّبوكم بالحق ويعادوكم فيه ويبغضوكم عليه فتصبروا على ذلك منهم، ومصداق ذلك كلّه في كتاب الله الذي أنزله جبرئيل على نبيكم، سمعتم قول الله لنبيّكم: «فاصبر كما صبر أولو العزم من الرسل ولا تستعجل لهم».

المَّانَّهُمْ يَوْمَ يَرَوْنَ مَا يُوعَدُونَ لَمْ يَلْبِثُوا إلَّا سَاعَةً مِنْ نَهَارٍ ؛ : استقصروا من هوله مدَّة لبڻهم في الدنيا حتَّىٰ يحسبونها ساعة.

﴿ بَلاَعٌ ﴾ : هذا الذي وُعِظتم به ، أو هذه السورة بلاغ ؛ أي كفاية . أو تبليغ من الرسل ، ويؤيّده أنّه قرئ <sup>(٨)</sup>: «بلّغ» .

- ١. الكافي ٤٠٧/٨. ٢. من المصدر.
- ٣. من المصدر. ٤ ٢. عرك الأذي بجنبه؛ أي احتمله.
  - ٥. المصدر: أو.
  - ٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: وحتى تحملوا الضيم فتحملوه منهم.
  - ۷. اجترم عليهم وإليهم جريمة: جنى جناية. ٨. أنوار التنزيل ٣٩١/٢.

1\_٣. أنوار التنزيل ٣٩١/٢.

دوضة الواعظين ١٤٨٨.



## سورة محمّد ﷺ

وتسمّى سورة القتال.

و هي مدنيّة.

وقيل (١): إلا أية منها نزلت بمكَّة حيث يريد النبيِّ ﷺ التوجُّه إلىٰ المدينة، وهي : «وكأيّن من قرية هي أشدّ قوّة من قريتك» (الآية). واَياتها تسع وثلاثون، أو أربعون آية <sup>(٢)</sup>.

بسم الله الرحمن الرحيم

في كتاب ثواب الأعمال (٣)، بإسناده إلى أبي عبدالله طلِّ قال: من قرأ سورة «الذين كفروا» لم يرتب<sup>(1)</sup> أبداً، ولم يدخله شكٌ في دينه أبداً، ولم يبتله الله بفقر أبـداً، [ولا خوف من سلطان أبداً]<sup>(0)</sup> ولم يزل محفوظاً من الشكّ والكفر أبداً حتّى يموت، فإذا مات وكِّل الله به في قـبره ألف مـلك يـصلُّون فـي قـبره، ويكـون ثـواب صـلاتهم له ويشيّعونه حتّى يـوقفوه مـوقف الآمـنين (٢) عـندالله، ويكـون فـي أمـان الله وأمـان محمد ﷺ.

وفي مجمع البيان (٧)، بعد أن نقل حديث ثواب الأعمال : وقمال على الله : من أراد أن يعرف حالنا وحال أعدائنا فليقرأ سورة محمّد على الله فإنّه يراها آية فينا وآية فيهم.

- ١. مجمعالبيان ٥/٥٥. ٢. في أنوار التنزيل ٣٩٢/٢: سبع أو ثمان وثلاثون. ٣. ثواب الأعمال /١٤٢، ح ١. ٤. المصدر: لم يريب. ٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: الأمن. ٧. المجمع ٩٥/٥.
  - ٥. ليس في ق.

١٩٨ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

أبيِّ بن كعب<sup>(1)</sup> قال : قال النبيِّ تَنَظَّلُهُ : من قرأ سورة محمّد تَنَظِّ كان حقّاً عـلىٰ الله أن يسقيه من أنهار الجنّة .

وفي أصول الكافي <sup>(٢)</sup>، في كتاب فضل القرآن : عليّ بن إبراهيم الله ، عن صالح بن السنديّ ، عن جعفر بن بشير ، عن سعد الإسكاف قال : قال رسول الله عظي : أعطيت السور الطوال مكان التوراة ، وأعطيت المثين مكان الإنجيل ، وأعطيت المثاني مكان الزبور ، [وفُضَّلت بالمفضّل <sup>(٣)</sup> ثمان وستّون سورة وهو مهيمن علىٰ سائر الكتب ؛ فالتوراة لموسى ،]<sup>(٤)</sup> والإنجيل لعيسى ، والزبور لداود.

وفيه <sup>(٥)</sup>، في باب الشرائع : عليّ بن إبراهيم ، عن أبيه ، عن أحمد بن محمّد بن أبيي نصر وعدّة من أصحابنا ، عن أحمد بن محمّد بن خالد ، عن إبراهيم بن محمّد الثقفيّ ، عن محمّد بن مروان ، جميعاً ، عن أبان بن عثمان <sup>(٢)</sup>، عمّن ذكره ، عن أبي عبدالله طلِّلِاً قال : إنّ الله أعطى محمّداً شرائع نوح وإبراهيم وموسى وعيسى .

... إلىٰ أن قال: وفضَّله بفاتحة الكتاب، وبخواتيم سورة البقرة، والمفصَّل.

وفي شرح الآيات الباهرة <sup>(٧)</sup>: ذكر محمّد بن العبّاس في تأويلها ما رواه، عن أحمد بن محمّد بن سعيد، عن أحمد بن الحسن، عن أبيه، عن حصين بن مخارق، عن سعد بن طريف <sup>(٨)</sup> وأبي حمزة، عن الأصبغ، عن عليّ لللهِ أنّه قال: سورة محمّد ﷺ آية فينا وآية في بني أميّة.

و قال أيضاً <sup>(٩)</sup>: حدّثنا عليّ بن العبّاس البجليّ، عن عبّاد بن يعقوب، عن عليّ بـن هاشم، عن جابر، عن أبي جعفر للخِلا قال: سورة محمّد ﷺ آية فينا وآية في بني أميّة.

١. المجمع ٩٥/٥.
 ٣. المحمع ٩٥/٥.
 ٣. كذا في المصدر . وفي ق ، ت ، ي ، ر : بالفضل : وفي ق : بالمغضّل .
 ٤. ليس في م ، ش .
 ٢. كذا في المصدر وجامع الرواة ١٢/١ . وفي النسخ : أبان بن عيسى .
 ٧. تأويل الآيات الباهرة ٢/٢٢، ح ١ .
 ٩. نفس المصدر : ظريف .

وقال أيضاً<sup>(1)</sup>: حدَّثنا أحمد بن محمَّد الكاتب، عن حميد بن الربيع، عن عبيد بن موسى قال : أخبرنا فطر<sup>(۲)</sup>، عن إبراهيم عن<sup>(۳)</sup>أبي الحسن موسى للللَّهِ أنّه قال : من أراد [أن يعلم]<sup>(1)</sup> فضلنا علىٰ عدوَنا<sup>(ه)</sup> فليقرأ هذه السورة التي يـذكر فـيها : «الذيـن كـفروا وصدَوا عن سبيل الله» فينا آية ، وفيهم آية إلىٰ آخرها .

﴿الَّذِينَ كَفَرُوا وَصَدُّوا عَنْ سَبِيلِ اللهِ﴾: امتنعوا عن الدخول فـي الإسـلام وسـلوك طريقه. أو منعوا الناس عنه.

وقيل <sup>(٢)</sup>: وهم المطعمون يوم بـدر، أو شـياطين قـريش، أو المـصرّون مـن أهـل الكتاب، أو عامّ في جميع من كفر وصدّ.

﴿ أَضَلَّ أَعْـمَالَهُمْ ﴾ ٢: جعل مكارمهم ؛ كصلة الأرحام وفك الأسارئ وحفظ الجوار، ضالة ضائعة محبطة بالكفر. أو مغلوبة مغمورة فيه ؛ كما يضلّ الماء في اللبن. أو ضلالا حيث لم يقصدوا به وجه الله. أو أبطل ما عملوه من الكيد لرسوله والصدّ عن سبيله، بنصر رسوله وإظهار دينه علىٰ الدين كلّه.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم<sup>(٧)</sup>: إنّ الآية نزلت في أصحاب رسول الله تَظْلَقُ الذين ارتدَوا بعد رسول الله تَنْتَظُرُ [وغصبوا أهل بيته حقّهم]<sup>(٨)</sup> وصدّوا عن أميرالمؤمنين علىَّهُ وعن ولاية الأئمة «أضلّ أعمالهم»؛ أي أبطل ماكان تقدّم منهم مع رسول الله تَظْلَمُ من الجهاد [والنصرة]<sup>(١)</sup>.

أخبرنا (١٠) أحمد بن إدريس ، عـن أحـمد بـن محمّد ، عـن الحسـن بـن العبّاس الخرشيّ (١١) عن أبي جعفر عليَّلا قال : قال أميرالمؤمنين عليَّلا بعد وفاة رسول الله تَبْلِيلاً في

١. نفس المصدر / ٥٨٣، ح ٣.
 ٣. نفس المصدر في النسخ : بن .
 ٢. كذا في المصدر وفي النسخ : بن .
 ٥. ق ، ش ، م : غيرنا .
 ٢. أنوار التنزيل ٢٩٢/٢ .
 ٢. أنوار التنزيل ٢٠١٢ .
 ٢. أنوار التنزيل ٢٠١٢ .
 ٢. أنوار التنزيل ٢٠١٢ .

المسجد، والناس مجتمعون، بصوت عال: «الذين كفروا وصدّوا عن سبيل الله أضلّ أعمالهم».

- فقال (١) له ابن عبّاس : يا أبا الحسن ، لِمَ قلت ما قلت ؟ قال عليّ الله : قرأت شيئاً من القرآن . قال : لقد قلته لأمر ؟
- قال: نعم، إنَّ الله يقول في كتابه <sup>(٢)</sup>: «و ما آتاكم الرسول فـخذوه ومـا نــهاكـم عـنه فانتهوا» أفتشهد علىٰ رسول الله ﷺ أنَّه استخلف أبابكر؟
  - قال: ما سمعت رسول الله عَيْظَالُهُ أوصى إلا إليك.
    - قال: فهلاً بايعتني ؟
    - قال: اجتمع الناس علىٰ أبي بكر، فكنت منهم.
- فقال أميرالمؤمنين للللهِ : كما اجتمع أهل العجل علىٰ العجل، هاهنا فُتِنتم، ومثلكم «كمثل الذي استوقد ناراً فلمّا أضاءت ما حوله ذهب الله بنورهم» (٣)(الآية).
- ﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ ﴾ : يعمّ المهاجرين والأنصار، والذين آمنوا<sup>(٤)</sup>من أهل الكتاب [وغيرهم]<sup>(٥)</sup>.
- ﴿ وَآمَنُوا بِمَا نُزُلَ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ ﴾ : تخصيص للمُنزَل عليه ممّا يجب الإيمان به، تعظيماً له، وإشعاراً بأنَ الإيمان لايتم دونه، وأنّه الأصل فيه، ولذلك أكّده بقوله : ﴿ وَهُوَ الْحَقُّ مِنْ رَبِّهِمْ ﴾ : اعتراضاً علىٰ طريقة الحصر. وقيل <sup>(1)</sup>: حقّيّته بكونه ناسخاً لايُنسَخ وقرى<sup>(٧)</sup>: «نزّل» علىٰ البناء للفاعل. و«أنزل» على البنائين. و«نزل» بالتخفيف. وفي كتاب علل الشرائع <sup>(٨)</sup>، بإسناده إلىٰ الحسن بن عبدالله : عن آبائه، عن جدّه
  - كذا في المصدر. وفي النسخ زيادة: قال.
     ٢. الحشر /٧.
     ٣. البقرة /١٧.
     ٥. ليس في ق، ش.
     ٨. العلل /١٢٧. ١.

الحسن بن عليّ بن أبي طالب ﷺ قال : جاء نفر من اليهود إلىٰ رسول الله ﷺ فسأله أعلمهم فيما سأله، فقال : لأيّ شيء سُمِّيتَ محمّداً، وأحمد، وأبـاالقـاسم، وبشـيراً ونذيراً وداعياً؟

فقال ﷺ : أمّا محمّد، فإِنّي محمود في الأرض. وأمّا أحـمد، فـإِنّي مـحمود فـي السماء. (الحديث)

> < كَفَرَ عَنْهُمْ سَيَّنَاتِهِمْ > : سترها بالإيمان وعملهم الصالح . < وَاَصْلَحَ بَالَهُمْ ﴾ ٢: حالهم في الدين والدنيا بالتوفيق والتأييد .

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(١)</sup>: أخبرنا الحسين <sup>(٢)</sup>بن محمّد، عن المعلّى <sup>(٣)</sup>بن محمّد، بإسناده، عن إسحاق بن عمّار قال : قال أبوعبدالله للظِّلا : «والذين آمنوا وعملوا الصالحات وآمنوا بما نُزّل علىٰ محمد في عليّ وهو الحقّ من ربّهم كفّر عنهم سيّئاتهم وأصلح بالهم» هكذا نزلت .

وقال عليّ بن إبراهيم <sup>(٤)</sup> في قوله : «والذين آمنوا وعملوا الصالحات» نزلت في أبي ذرّ وسلمان وعمّار والمقداد، لم ينقضوا العهد. «وآمنوا بما نزّل علىٰ محمّد» ﷺ ؛ أي ثبتوا علىٰ الولاية التي أنزلها الله «و هو الحقّ» ؛ يعني : أميرالمؤمنين اللّيلا . «من ربّهم كفّر عنهم سيّثاتهم وأصلح بالهم» ؛ أي حالهم.

وفي روضة الواعظين <sup>(ه)</sup> للمفيد ﷺ : قال أبوجعفر الباقر ﷺ : إذا قام القائم مـن آل محمّد، ضرب فساطيط لمن يعلّم الناس [القرآن]<sup>(١)</sup>علىٰ ما أنزل الله، فأصعب ما يكون علىٰ من حفظه اليوم لأنّه يخالف فيه التأليف.

﴿ ذَٰلِكَ ﴾ : إشارة إلىٰ مامرٌ من الإضلال والتكفير والإصلاح، وهو مبتدأ خبره. ﴿ بِاَنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا اتَّبعُوا الْبَاطِلَ وَاَنَّ الَّذِينَ آمَنُوا اتَّبَعُوا الْحَقَّ مِنْ رَبِّهِمْ ﴾ : بسبب اتباع

- تفسير القمّى ٣٠١/٢.
- ٣. المصدر:العلا(المعلَّىٰ ـظ).
  - ٥. روضة الواعظين ٢٦٥/٥.
- ۲. المصدر: الحسين (الحسن ـ ظ ).
   ٤. نفس المصدر والموضع.
  - ٦. من المصدر.

۲۰۲ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

هؤلاء الباطل واتّباع هؤلاء الحقّ. وهذا تصريح بما أشعر به ما قبلها، ولذلك يُسمّيٰ تفسيراً.

الضرب.

 الضرب.

 الضرب.

﴿ يَضْرِبُ اللهُ لِلنَّاسِ ﴾ : يبيّن لهم.

أمُثَالَهُمْ ﴾ ٢: أحوال الفريقين، أو أحوال الناس. أو يضرب أمثالهم، بأن جعل
اتّباع الباطل مثلاً لعمل الكفّار والإضلال مثلاً لخيبتهم، واتّباع الحقّ مثلاً للمؤمنين
وتكفير السيّئات مثلاً لفو زهم.

< فَإِذَا لَقِيتُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا﴾: في المحاربة.

﴿ فَضَرْبَ الرِّقَابِ ﴾ : أصله : فاضربوا الرقاب ضرباً ، فُحِذف الفعل وقُدِّم المصدر وأنيبت منابه مضافاً إلىٰ المفعول ضمّاً إلىٰ التأكيد الاختصار والتعبير بـه عـن القـتل ، وأنيبت منابه مضافاً إلىٰ المفعول ضمّاً إلىٰ التأكيد الاختصار والتعبير بـه عـن القـتل ، إشعار بأنه ينبغي أن يكون بضرب الرقبة حيث أمكن ، وتصوير له بأشنع صورة وإنكان يجوز الضرب في سائر المواضع .

في تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(١)</sup>: وقـوله تـعالئ : «فـإذا لقـيتم الذيـن كـفروا فـضرب الرقاب» فالمخاطبة للجماعة والمعنى لرسول الله ﷺ وللإمام من بـعده صـلوات الله عليه.

﴿حَتَّىٰ إِذَا ٱتْحَنَّتُمُوهُمْ ﴾: أكثرتم قتلهم وأغلظتموه. من الثخين، وهو الغليظ <sup>(٣)</sup>. وقيل <sup>(٣)</sup>: إذا أثقلتموهم بالجراح وظفرتم بهم. ﴿ فَشَدُوا الْوَثَاقَ ﴾ : فأسروهم واحفظوهم. و«الوثاق» بالفتح والكسر : ما يوثق به. ﴿ فَإِمَّا مَنَا بَعْدُ وَإِمَّا قِدَاءً ﴾ : أي فإمّا تمنّون منّاً، أو تفدون فداء. والمراد : التخيير بعد الأسر بين المنّ والإطلاق، وبين أخذ الفداء بالنفس والمال.

. تفسير القمّي ٣٠٢/٢ وردت هذه الفقرة في غير نسخة ن قبل الفقرة الماضية.
 ٢. في جميع النسخ زيادة: حتى ضعفوا.

وهو ثابت عند الشافعيّ، فإنّ الذكر الحرّ المكلّف إذا أسر تخيّر الإمام بسين القـتل والمنّ والفداء والاسترقاق عنده.

ومنسوخ بقوله <sup>(١)</sup>: «اقتلوا المشركين حيث وجدتموهم». وبقوله <sup>(١)</sup>: «فإمّا تثقفنّهم في الحرب» عند الحنفيّة، أو مخصوص بحرب بـدر، فـإِنّهم قـالوا بـتعيين القـتل أو الاسترقاق.

> ومذهب الإماميّة ما يُنقَل عن مجمع البيان موافقاً للأخبار. وقرئ (\*): «فدا»؛ كعصا.

حَتَّىٰ تَضَعَ الْحَرِبُ أَوْزَارَهَا ﴾ : آلاتها وأثقالها التي لاتقوم إلّا بها كالسلاح والكراع ؛

وقيل <sup>(1)</sup>: أثامها، المعنىٰ: حتَّىٰ يضع أهل الحرب شركهم ومعاصيهم. وهـو غـاية للضرب، أو للشدّ، أو للمنّ أو للفداء، أو للمجموع، بمعنىٰ: أنّ هذه الأحكام جـارية فيهم وقيل<sup>(0)</sup>: بنزول عيسى لل<sup>ن</sup>لِ<sup>و</sup>.

وفي كتاب الخصال <sup>(٢)</sup>: عن أبي عبدالله لللَّلَّ قال: سأل رجـل أبـي <sup>(٧)</sup> عـن حـروب أميرالمؤمنين للَ<u>لَ</u>لَّ وكان السائل من محبّينا.

فقال له أبي <sup>(٨)</sup>: إنّ الله بعث محمّداً بخمسة أسياف، ثلاثة منها شاهرة لاتُغمَد إلىٰ أن تضع الحرب أو زارها، ولن تضع الحرب أو زارها حتّىٰ تطلع الشمس من مغربها.

... إلىٰ قوله: وسيف علىٰ مشاركي العجم؛ يعني: الترك [والديلم]<sup>(١)</sup> والخزر، قال الله في سورة الذين كفروا: «فإذا لقيتم الذين كفروا فضرب الرقاب \_إلىٰ قـوله \_ حتّىٰ تضع الحرب أو زارها»؛ يعني: المفاداة بينهم وبين أهل الإسلام، [فهؤلاء لايقبل منهم

- ١. التوبة /٥.
- ٣\_٥. أنوار التنزيل ٣٩٣/٢.
  - ۷. المصدر: أبا عبدالله.
    - ٩، من المصدر. -

- ۲. الأنقال /∨ه.
- ٦. الخصال /٢٧٤ ـ ٢٧٥، ح ١٨.
  - ٨. المصدر: أبا عبدالله.

٣٠٤ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

إلاً القتل أو الدخول في الإسلام، إ<sup>(1)</sup> ولا يحلّ لنا نكاحهم ما داموا في دار الحرب. وفي أصول الكافي <sup>(٢)</sup>: عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن بكر بن صالح، عن القاسم بن بريد<sup>(٣)</sup> قال : حدّثنا أبو عمرو الزبيريّ ، عن أبي عبدالله طلِّلا وذكر حديثاً طويلاً يقول فيه - بعد أن قال : إنّ الله فرض الإيمان علىٰ جوارح ابن آدم وقسّمه عليها وفرّقه فيها - : وفرض علىٰ اليدين ألا يبطش بهما إلىٰ ما حرّم الله، وأن يبطش بهما إلىٰ ما أمر الله، وفرض علىٰ اليدين ألا يبطش بهما إلىٰ ما حرّم الله، وأن يبطش بهما إلىٰ ما أمر الله، وفرض عليها من الصدقة وصلة الرحم والجهاد في سبيل الله، والطهور للصلاة فقال<sup>(1)</sup>: «يا أيّها الذين آمنوا إذا قمتم إلىٰ الصلاة فاغسلوا وجوهكم وأيديكم إلىٰ المرافق وامسحوا برؤوسكم وأرجلكم إلىٰ الكعبين». وقال : «فإذا لقيتم الذين كفروا عطرب الرقاب -إلى قوله -أوزارها». فهذا ما فرض الله علىٰ اليدين، لأنّ الضرب من

وفي الكافي <sup>(ه)</sup>: محمّد بن يحييٰ، عن أحمد بن محمّد، عن طلحة بـن زيـد قـال: سمعت أبا عبدالله لل<sup>ظل</sup>ر يقول: كان أبي يقول: إنّ للحرب حكمين:

إذا كانت الحرب قائمة لم تضع أوزارها ولم يثخن أهلها، فكلّ أسير أخذ في تلك الحال فإنَّ الإمام فيه بالخيار، إن شاء ضرب عنقه، وإن شاء قطع يده ورجله من خلاف بغير حسم وتركه يتشحّط <sup>(1)</sup> في دمه حتَّىٰ يموت، وهو قول الله <sup>(N)</sup>: «إنّما جزاء الذين يحاربون الله ورسوله ويسعون في الأرض فساداً أن يقتّلوا أو يصلّبوا أو تُقطّع أيديهم وأرجلهم من خلاف أو ينفوا من الأرض ذلك لهم خزي في الدنيا ولهم في الآخرة عذاب عظيم. ألا ترى أنَّ المخيّر الذي خيّر الله الإمام علىٰ شيء واحد، وهو الكفر<sup>(A)</sup>،

ليس في م، ش، ي، ر.
 ليس في م، ش، ي، ر.
 كذا في المصدر وجامع الرواة ١٥/٢. وفي النسخ: القاسم بن يزيد.
 المائدة /٢.
 المائدة /٢.
 الحسم: الكي بعد قطع العرق لئلا يسيل دمه. والتشخط: التمرّغ.
 المائدة /٣٣.
 المائدة /٣٣.

فقلت لأبي عبدالله للتَّلْج : قول الله : «أو يُنفَوا من الأرض» .

قال : ذلك الطلب ، إن تطلبه الخيل حتَّىٰ يهرب ، فإن أخذته الخيل حُكِم عليه ببعض الأحكام التي وصفت لك .

والحكم الآخرإذا وضعت الحرب أوزارها وأثخن أهلها، فكلّ أسير أخِذ علىٰ تلك الحال فكان في أيديهم فالإمام فيه بالخيار، إن شاء منّ عليهم فأرسلهم، وإن شاء فاداهم أنفسهم، وإن شاء استعبدهم فصاروا عبيداً.

وفي روضة الكافي <sup>(1)</sup>: يحيىٰ الحلبيّ ، عن أبي المستهلّ <sup>(1)</sup>، عن سليمان بن خـالد قال : سألني أبو عبدالله لل<sup>ظِلِ</sup>د فقال : أيّ شيء كنتم يوم خرجتم مع زيد ؟

فقلت : مؤمنين .

- قال: فما كان عدوّ كم ؟
  - قلت: كفَّاراً.

قال: فإنّى أجد في كتاب الله: «يا أيّها الذين آمنوا إذا لقيتم الذين كفروا \_إلى قوله \_ أو زارها» فابتدأتم أنتم بتخلية من أسرتم، سبحان الله، ما استطعتم أن تسيروا بالعدل ساعة.

وفي مجمعالبيان ("): والمرويّ عن أئمّة الهدي، الأساري ضربان :

ضرب يؤخذون قبل انقضاء القتال والحرب قائمة، فهؤلاء يكون الإمام مخيّراً بين أن يقتلهم، أو يقطع أيديهم وأرجلهم من خلاف ويتركهم حتّى ينزفوا، ولايجوز المنّ ولا الفداء.

والضرب الآخر ، الذين يؤخذون بعد أن وضعت الحرب أوزارها وانقضى القتال ، فالإمام مخيّر فيهم بين المنّ والفداء إمّا بالمال أو بالنفس ، وبين الاسـترقاق وضـرب الرقاب ، فإِن أسلموا في الحالين سقط جميع ذلك وكان حكمهم حكم المسلمين .

١٠ الكافي ٨/٢٥٠ ـ ٢٥١، ح ٣٥١.
 ٢. كذا في المصدر، وفي النسخ: أبي السهل.
 ٣. المجمع ٥/٩٧ ـ ٩٧٥.

۲۰٦ ...... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

«حتّىٰ تضع الحرب أوزارها» وقيل: حتّى لا يبقئ دين غير [ديـن]<sup>(١)</sup>الإسـلام، والمعنىٰ: حتّىٰ تضع حربكم وقتالكم أوزار المشركين وقبائح أعمالهم، بأن يسـلموا فلا يبقى إلّا الإسلام [خير <sup>(٢)</sup>الأديان]<sup>(٣)</sup> ولاتُعبد <sup>(٤)</sup>الأوثان.

وهذا كما جاء في الحديث: والجهاد ماضٍ منذ بعثني الله إلىٰ أن يقاتل آخر <sup>(ه)</sup>أمّتي الدَجَال.

﴿ ذَلِكَ ﴾ : أي الأمر ذلك ، أو افعلوا بهم ذلك .

﴿ وَلَوْ يَشَاءُ اللهُ لَاتْتَصَرَمِنْهُمْ ﴾ : لانتقم منهم بالاستئصال .

﴿ وَلَكِنْ لِيَبْلُوَ بَعْضَكُمْ بِبَعْضٍ ﴾ : ولكن أمركم بالقتال ليبلو المؤمنين بالكافرين بأن يجاهدوهم فيستوجبوا الثواب العظيم، والكافرين بالمؤمنين <sup>(٢)</sup> بأن يعاجلهم عملئ أيديهم ببعض عذابهم كي يرتدع بعضهم عن الكفر.

- ﴿ وَالَّذِينِ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللہِ : أي جاهدوا. وقرأ<sup>(۷)</sup>البصريّان وحفص: «قُتِلوا»؛ أي استشهدوا.
- < فَلَنْ يُضِلَّ أَعْمَالَهُمْ ﴾ ؟: فلن يضيّعها. (()
- وقرئ <sup>(٨)</sup>: «يَضل» من ضلّ. و«يُضَلّ» علىٰ البناء للمفعول. «سَيَهْدِيهِمْ» : إلى الصواب <sup>(٩)</sup>. أو سيئبّت هدايتهم.

﴿ وَيُصْلِحُ بَالَهُمْ ﴾ ﴿ وَيُدْخِلُهُمُ الْجَنَّةَ عَرَّفَهَا لَهُمْ ﴾ ﴿ وَيُصْلِحُ بَالَهُمْ ﴾ ﴿ وَيُصْلِحُ بَاللَهُمْ ﴾ ﴿ وَيُدْخِلُهُمُ الْجَنَّةَ عَرَّفَهَا لَهُمْ ﴾ ﴿ وَيُصْلِحُ بَاللَهُمَ ﴾ ﴿ وَيُدْخِلُهُمُ الْحَقَّوها به . أو بيّنها لهم بحيث يعلم كلّ واحد منزله ويهتدي إليه ؛ كأنّه كان ساكنه منذ خلق . أو طيّبها لهم ، من العَرْف ، وهو طيب الرائحة . أو حدّدها لهم ، من العَرْف ، وهو طيب الرائحة .

من المصدر. وفي النسخ: حين.
 ليس في ق، ش، م.
 ليس في ق، ش، م.
 كذا في المصدر. وفي ق، ش، م: لايعبدوا. وفي سائر النسخ: لاتعبدوا.
 كذا في المصدر. وفي ق، ش، م: لايعبدوا. وفي سائر النسخ.
 كذا في المصدر. وفي ق، ش، م.
 كذا في المصدر. وفي ق، ش، م.

الجزء الثاني عشر / سورة محمّد ﷺ..... ۲۰۷

- < يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ تَنْصُرُوا اللهَ ﴾ : إن تنصروا دينه ورسوله < يَنْصُرُكُمْ ﴾ : علىٰ عدو كم .
- ﴿ وَيُثَبِّتْ أَقْدَامَكُمْ ﴾ ٢: في القيام بحقوق الإسلام، والمجاهدة مع الكفَّار.

وفي نهج البلاغة <sup>(1)</sup>: وخذوا من أجسادكم فجودوا <sup>(1)</sup> بها على أنفسكم، ولا تبخلوا بها عنها، فقد قال الله سبحانه: «إن تنصروا الله ينصركم ويئبّت أقدامكم». فلم يستنصركم من ذلّ، وله جنود السماوات والأرض وهو العزيز الحكيم، وإنّما أراد أن يبلوكم أيّكم أحسن عملاً. فبادروا بأعمالكم تكونوا مع جيران الله في داره رافق <sup>(1)</sup> بهم رسله، وأزارهم ملائكته، وأكرم أسماعهم عن أن تسمع حسيس نار أبدأ، وصان أجسادهم أن تبلقى لغوباً ونصباً «ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء والله ذوالفضل العظيم» <sup>(1)</sup>. وفي كلامه غير هذا، لكنّا أخذنا منه موضع الحاجة.

وفي روضة الواعظين <sup>(ه)</sup> للمفيد الله : قال أميرالمؤمنين الله : إنّ الجهاد باب فتحه الله لخاصّه أوليائه وسوّغهم كرامة منه ونعمة ذخرها، والجهاد لباس التقوى ودرع [الله]<sup>(٢)</sup> الحصينة وجنَّته <sup>(٢)</sup>الوثيقة.

فمن تركه رغبة عنه، ألبسه الله ثوب الذلّة، وشمله البلاء، وفارق الرخاء، وضرب علىٰ قلبه بالإِسهاب <sup>(٨)</sup>، ودُيّث بـالصَّغار <sup>(٩)</sup> والقـماءة <sup>(١١)</sup> وسـيم الخسـف <sup>(١١)</sup>، ومُـنِع

ا. النهج /٢٦٧ ـ ٢٦٨ . الخطبة ١٨٢.
 ٢. كذا في المصدر . وفي ق ، ت : تجوروا . وفي سائر النسخ : تجودوا .
 ٣. ن ، ت ، م ، ي ، ر : وافق .
 ٢. ن ، ت ، م ، ي ، ر : وافق .
 ٢. الجمعة /٤ .
 ٥. روضة الواعظين ٢٦٣/٢ ؛ ونهج البلاغة /٦٩ ، الخطبة ٢٧ .
 ٢. من نهج البلاغة .
 ٢. من نهج البلاغة .
 ٢. كذا في المصدر . وفي النسخ : الجدة .
 ٢. من نهج البلاغة .
 ٢. من نهج البلاغة .
 ٢. كذا في المصدر . وفي النسخ : الجدة .
 ٣. كذا في المصدر . وفي النسخ : الجدة .
 ٢. من نهج البلاغة .
 ٢. من نهج البلاغة .
 ٢. كذا في المصدر . وفي المصدر : بأشباه . والإسبهاب : ذهاب العقل .
 ٢. أي ذلّل بغير مديّت ، أي مذلّل . والصّغار : الذلّ والضيم .
 ٢. كذا في المصدر . وفي النسخ : القما . والقماءة : الصغار والذلّ .
 ٢. كذا في المصدر . وفي النسخ : القما . والقماءة : الصغار والذلّ .

۲۰۸ ...... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

النَّصف<sup>(۱)</sup>، وأديل منه الحقَّ<sup>(۲)</sup> بتضييعه الجهاد، وغضب الله بتركه نصرته، وقد قال الله في محكم كتابه : «إن تنصروا الله ينصركم ويثبّت أقدامكم». ﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُوا فَتَعْساً لَهُمْ ﴾ : فعثوراً وانحطاطاً، ونقيضه : لَعا<sup>ّ(۳)</sup>. قال الأعشى :

فالتعس أولئ لها من أن أقول لعا

وانتصابه بفعله الواجب إضماره سماعاً. والجملة خبر «الذين كفروا»، أو مـفسّرة لناصبه.

< وَأَضَلَّ أَعْمَالَهُمْ ﴾ · : عطف عليه .

﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَرِهُوا مَا أَنْزَلَ اللهُ ﴾ : القرآن ، لما فيه من التوحيد والتكاليف المخالفة لما ألفوه واشتهته أنفسهم . وهو تخصيص بسببيّة الكفر بالقرآن ، للتعس والإضلال .

وفي مجمع البيان <sup>(٤)</sup>: وقال أبو جعفر للظِّلا : كرهوا ما أنزل الله في حقّ علي للظِّلا . ﴿ فَأَحْبَطَ أَعْمَالَهُمْ ﴾ ٢: كرّره إشعاراً بأنّه يلزم الكفر بالقرآن، ولا ينفك عنه بحال.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم<sup>(٥)</sup>: حدَّثنا جعفر بن أحمد، قال: حدَّثنا عبدالكريم بن عبدالرحيم، عن محمّد بن عليّ، عن محمّد بن الفضيل، عـن أبـى حـمزة، عـن أبـي جعفر عليٌّ قال: نزل جبرئيل على محمّد ﷺ بهذه الآية هكذا: «ذلك بأنّهم كرهوا ما أنزل الله في عليّ» عليٌّ إلّا أنّه كَشِط الاسم «فأحبط أعمالهم».

﴿ اَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ دَمَّرَ اللهُ عَلَيْهِمْ ﴾ : استأصل عليهم ما اختصّ بهم من أنفسهم وأهليهم وأموالهم.

- أي العدل والإنصاف.
- ٢. كذا في النهج. وفي النسخ والمصدر: أزيل فيه الحقّ. وأديل الحقّ منه؛ أي صارت الدولة للحقّ بدله.
   ٣. لعاً: صوت؛ معناه: الدعاء للعائر بأن يرتفع من عثرته. يقال: لعاً لفلان. وفي الدعاء عليه بالتعس يقولون: لالعاًله.
  - ٥. تفسير القّمي ٣٠٢/٢.

﴿ وَلِلْكَافِرِينَ ﴾ : من وضع الظاهر موضع المضمر.
﴿ اَمْثَالُهَا ﴾ (): أمثال تلك العاقبة ، أو العقوبة ، أو الهلكة لأنّ التدمير يدلّ عليها.
﴿ ذَلِكَ بِاَنَّ اللهَ مَوْلَى الَّذِينَ آمَنِوا ﴾ : ناصرهم علىٰ أعدائهم .
﴿ وَاَنَّ الْكَافِرِينَ لاَ مَوْلَىٰ لَهُمْ ﴾ (): فيدفع العذاب عنهم . وهو لا يخالف قوله :

«و رُدَوا إلىٰ الله مولاهم الحقّ». فإنَّ المولىٰ فيه بمعنىٰ : المالك .

﴿ إِنَّ اللهَ يُدْخِلُ الَّذِينِ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ وَالَّذِينَ كَفَرُوا يَتَمَتَّعُونَ ﴾ : ينتفعون بمتاع الدنيا.

< وَيَأْكُلُونَ كَمَا تَأْكُلُ الْأَنْعَامُ ﴾ : حريصين غافلين عن العاقبة .

﴿ وَالنَّارُ مَثْوِيَّ لَهُمْ ﴾ ٢٠ : منزل ومقام .

﴿ وَكَايِّنْ مِّنْ قَرْيَةٍ هِيَ اَشَدُّ قُوَّةً مِنْ قَرْيَتِكَ الَّتِي اَخْرَجَتْكَ ﴾ : علىٰ حذف المضاف، وإجراء أحكامه علىٰ المضاف إليه. والإخراج باعتبار التسبّب.

﴿ أَهْلَكْنَاهُمْ ﴾ : بأنواع العذاب .

أفَلاَ تَاصِرَ لَهُمْ ﴾ ٢: يدفع عنهم. وهو كالحال المحكيّة (١).

﴿ أَفَمَنْ كَانَ عَلَىٰ بَيَّنَةٍ مِنْ رَبِّهِ﴾: حجّة من عنده، وهو القرآن أو ما يعمّه، والحجج العقليّة؛ كالنّبيّ والمؤمنين.

الله عَمَلِهِ ﴾ ؛ كالشّرك والمعاصى .

وفي مجمع البيان <sup>(٢)</sup>: «كمن زُيِّن به سوء علمه» قيل: هم المنافقون. وهو المرويّ عن أبي جعفر عليًّة.

< وَاتَّبَعُوا اَهْوَاَءَهُمْ ﴾ ٢٠ : في ذلك لا شبهة لهم عليه، فضلاً عن حجّته.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(٣)</sup>: قال عليّ بن إبراهيم في قوله: «أفسلم يسيروا فسي

١. لأنَّ المفهوم من قوله: «فلا ناصر لهم» أنَّه لاناصر لهم في الحال، فيكون حكاية الحال الماضية.
 ٢. المجمع ١٠٠/٩.

الأرض فينظروا كيف كان عاقبة الذين من قبلهم»؛ أي أولم ينظروا في أخبار الأمم الماضية.

وقوله: «دمّر الله عليهم»؛ أي أهلكهم وعذَّبهم.

ثمّ قال: «وللكافرين»؛ يعني: والذين كمفروا وكمرهوا ما أنـزل الله فـي عـليّ طَلَيْلًا «أمثالها»؛ أي لهم مثل ماكان للأمم الماضية من العذاب والهلاك.

ثمَّ ذكر المؤمنين الذين ثبتوا علىٰ إمامة أميرالمـؤمنين ﷺ (١) فـقال : «ذلك بأنَّ الله مولىٰ الذين آمنوا وأنَّ الكافرين لا مولىٰ لهم».

«أفمن كان علىٰ بيّنة من ربّه»؛ يعني : أميرالمؤمنين للنِّلَّا ِ . «كمن زُيّن له سوء علمه»؛ يعني : الذين غصبوه واتّبعوا أهواءهم.

﴿ مَثَلُ الْجَنَّةِ الَّتِي وُعِدَ الْمُتَّقُونَ ﴾ : أي فيما قصصنا عليك صفتها العجيبة .

وقيل <sup>(٢)</sup>: مبتدأ خبره «كمن هو خالد في النار». وتقدير الكلام: أمثل أهـل الجـنّة كمثل من هو خالد <sup>(٣)</sup>، أو أمثل الجنة كمثل جزاء من هـو خـالد. فـعُرّي عـن حـرف الإِنكار، وحُذِف ماحذف اسـتغناء يـجري مـثله تـصوير المكابرة مـن يسـوّي بـين المتمسّك بالبيّنة والتابع للهوى، بمكابرة من يسوّي بين الجنّة والنار.

وهو علىٰ الأوّل خبر محذوف، تقديره : أفمن هو خالد في هذه الجنّة كمن هو خالد في النار . أو بدل من قوله : «كمن زُيّن له سوء علمه» ، وما بينهما اعتراض ، لبيان ما يمتاز به مَن هو علىٰ بيّنة في الآخرة تقديراً لإنكار المساواة .

وفي مجمع البيان <sup>(1)</sup>: «مثل الجَنَّة التي وَعِد المتَّقون»، وقرأ عليّ اللهِ : «أمثال الجنَة» علىٰ الجمع .

وفي تفسير فرات بن إبرهيم الكوفيِّ (٥): قال : حدِّثنا أبوالقاسم العلويَّ قال : حدَّثنا

١. ق، ش، م: ثبتوا على ولاية علي.
 ٢. أنوار التنزيل ٣٩٤/٢.
 ٣. أمجمع ٩٩/٥.
 ٣. أمجمع ٩٩/٥.
 ٣. أمجمع ٩٩/٥.

| *** | <br>/ سورة محمّد ﷺ | الجزء الثانى عشر |
|-----|--------------------|------------------|
|     |                    | -                |

فرات بن إبراهيم الكوفيّ قال: حدَّثني جعفر بن محمّد بن سعيد الأحمسي<sup>(۱)</sup> قال: حدَّثني أبويحيى البصريّ قال: حدَّثنا أبوجابر، عن طعمة<sup>(۲)</sup> الجعفيّ، عن المفضّل بن عمر قال: سأل السديّ جعفر بن محمّد طلَّلاٍ عن قول الله: «مثل الجنّة التي وعد المتّقون». قال: هي في عليّ طلَّلاٍ وأولاده وشيعتهم، هم المتّقون، وهم أهل الجنّة والمغفرة. ﴿فِيهَا أَنْهَارٌ مِنْ مَاءٍ غَيْر آسِنَ ؟: استئناف لشرح المثل، أو حال من العائد

المحذوف، أو خبر «لمثل».

و«آسن» من أسّن الماء، بالفتح: إذا تغيّر طعمه وريحه. أو بالكسر، علىٰ معنى الحدوث (").

و قرأ <sup>(٤)</sup>ابن کٹیر : «أسن» .

﴿ وَأَنْهَارٌ مِنْ لَبَنٍ لَمْ يَتَغَيَّرُ طَعْمُهُ ﴾: لم يصر قارصاً، ولا حازراً<sup>(0)</sup>.
﴿ وَأَنْهَارٌ مِنْ خَمْرٍ لَذَةٍ لِلشَّارِبِينَ ﴾ : لذيذة لا يكون فيها غائلة كراهة ريح، ولا غائلة <sup>(1)</sup>
سكر وخمار. تأنيث «لذّ»، أو مصدر نُعِت به بإضمار [ذات]<sup>(N)</sup>أو تجوّز.
وقرئت <sup>(A)</sup> بالرفع، علىٰ صفة «الأنهار». والنصب علىٰ العلّة.
﴿ وَأَنْهَارٌ مِنْ عَسَلٍ مُصَفِّى ﴾ : لم يخالطه الشمع وفضلات النحل وغيرها.
قيل <sup>(1)</sup>: وفي ذلك تمثيل لما يقوم مقام الأشربة في الجنّة بأنواع ما يستلذ بها في الما يربن الما يستلذ الما النهار».

- واستمرارها.
- ١. ن: الأعشى.
   ٣. فان اسم الفاعل موضع للحدوث، وأمًا «أسن» بأن يكون صفة مشبّهة كما هو قراءة ابن كثير، فهو للثبوت.
   ٤. أنوار التنزيل ٣٩٤/٢.
   ٥. القارص: اللبن يلذع اللسان والحازر: الحامض.
   ٣. كذا في أنوار التنزيل ٣٩٤/٢.
   ٣. كذا في أنوار التنزيل ٣٩٤/٢.
   ٣. كذا في أنوار التنزيل ٣٩٤/٢.
   ٣. كن فيها كراهة غائلة و ريح ولا مكروها (ق: مكر) غائلة مكر في أنوار التنزيل ٢٩٤/٢.
   ٣. كذا في أنوار التنزيل ٣٩٤/٢.
   ٣. كن نفس المصدر والموضع.
   ٣. ففس المصدر الموضع.
   ٣. ففس المصدر الموضع.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(١)</sup>: حدَّثني أبي، عن يعض أصحابه، رفعه، قال: قال رسول الله ﷺ: لمّا دخلت الجنّة، رأيت في الجنّة شجرة طوبيٰ، وتجري نهر في أصل تلك الشجرة يتفجّر منه الأنهار الأربعة : نهر من ماء غير آسن، ونهر من لبن لم يتغيّر طعمه، ونهر من خمر لذّة للشاربين، ونهر من عسل مصفىٰ. (الحديث)

وفي روضة الكافي <sup>(٢)</sup>: عليّ بن إبراهيم، [عن أبيه]<sup>(٣)</sup> عن ابن محبوب، عن محمّد بن إسحاق المدني، عن أبي جعفر عليّلاً أنّه نقل عن النبيّ تَنَقِيلاً حديثاً طويلاً في بيان حال أهل الجنّة، وفيه يقول عليّلاً : وليس من مؤمن في الجنّة إلا وله جنان كثيرة، معروشات وغير معروشات، وأنهار من خمر، وأنهار من ماء، وأنهار من لبن، وأنهار من عسل.

وفي كتاب الخصال <sup>(٤)</sup>: عن عليّ عليّ عليّ قال : قال رسول الله تَكْلَمُ : أربعة أنهار من الجنّة : الفرات ، والنيل ، وسيحان ، وجيحان : فالفرات الماء في الدنيا والآخرة ، والنيل العسل ، وسيحان الخمر ، وجيحان اللبن .

﴿ وَلَهُمْ فِيهَا مِنْ كُلِّ الشَّمَرَاتَ ﴾ : صنف علىٰ هذا القياس (٥).

﴿ وَمَغْفِرَةٌ مِنْ رَبِّهِمْ ﴾: عطف علىٰ الصنف المحذوف. أو مبتدأ خبره محذوف؛ أي لهم مغفرة.

وفي بصائر الدرجات (٢): الحسن بن أحمد بن (٧) سلمة، عن الحسين بن عليّ [بن

1. تفسير القمّي ٢٣٧/٢ بحذف من المؤلف بعض الفقرات.
 ٢. الكافي ٨٩٩، ح ٦٩.
 ٤. الخصال /٢٥٠، ح ١٦٦.
 ٥. أي على قياس الأشربة، لأن لهم فيها صنغاً من الأشربة.
 ٣. البصائر /٢٢٣ ـ ٢٤٠، ح٣.

نعاج]<sup>(۱)</sup>، عن ابن جبلة، عن عبدالله بن سنان قال: سئلت أبا عبدالله للله [عن الحوض]<sup>(۲)</sup>.

> فقال: حوض ما بين بصريٰ إلىٰ صنعاء، أتحبّ أن تراه؟ قلت له: نعم، جعلت فداك.

قال : فأخذ بيدي وأخرجني إلىٰ ظهر المدينة، ثمّ ضرب برجله فنظرت إلىٰ نهر يجري لا تُدرَك حافّتاه <sup>(٣)</sup> إلا الموضع الذي أنا فيه قائم، وأنّه شبيه بالجزيرة، فكنت أنا وهو وقوفاً فنظرت إلىٰ نهر جانباه ماء أبيض من الثلج، [و من جانبيه لبن أبـيض مـن الثلج]<sup>(٤)</sup> وفي وسطه خمر أحسن من الياقوت، فما رأيت شيئاً أحسن من تلك الخمر بين اللبن والماء.

فقلت: جعلت فداك، من أين يخرج هذا ومجراه ؟

قال : هذه العيون التي ذكرها الله <sup>(ه)</sup>في الجنّة ، عين من ماء ، وعين من لبن ، وعين من خمر تجري في هذا النهر .

و رأيت حافّتيه عليهما (\) شجر، فيهنّ جوارٍ (\) معلّقات برؤوسهن (\)، ما رأيت شيئاً أحسن منهنّ ، وبأيديهنَ آنية ما رأيت أحسن منها ، ليست من آنية الدنيا .

فدنا من إحداهنّ فأومأ بيده تسقيه (\*)، فنظرت إليها وقد مالت لتغرف من النهر فمال الشجر (١٠) معها، فاغترفت (١١) ثمّ ناولته، ثمّ شرب ثمّ ناولها، فأومأ إليها فمالت لتغرف فمالت (١٢)الشجرة معها، ثمّ ناولته فناولني فشربت، فما رأيت شراباً كان ألين منه ولا ألذً

ليس في المصدر.
 ليس في ق.
 المصدر: لايدرك حافّتيه.
 ليس في ق.
 لمصدر زيادة: في كتابة أنهار.
 أم في المصدر زيادة: شعر.
 أم في المصدر زيادة: شعر.
 أم في المصدر زيادة: شعر.
 أم في المصدر زيادة: في المصدر زيادة: شعر.

منه، وكانت رائحته رائـحة المسك، ونـظرت فـي الطـاس فـإذا فيه ثـلاثة ألوان مـن الشراب.

فقلت له : جعلت فداك ما رأيت كاليوم قطٍّ، ولا كنت أرى أنَّ الأمر هكذا.

فقال لي : هذا أقلّ ما أعدَه [الله]<sup>(١)</sup> لشيعتنا، إنّ المؤمن إذا توفّي طارت<sup>(٢)</sup> روحه إلى هذا النهر فرعت<sup>(۳)</sup> في رياضه، وشربت من شرابه، وإن عدوّنا إذا توفّي صارت روحه إلىٰ برهوت فأخلدت<sup>(٤)</sup> في عـذابـه وأطـعمت مـن زقّـومه وأسـقيت مـن حـميمه، فاستعيذوا بالله من ذلك الوادي<sup>(٥)</sup>.

وفي تفسير عليّ بن إسراهيم <sup>(٢)</sup>: ثمّ ضرب لأوليائه [وأعدائه]<sup>(٧)</sup> مثلاً، فقال لأوليائه : «مثل الجنّة التي وعد المتّقون فيها أنهار من ماء غير آسن -إلى قوله -من خمر لذّة للشاربين «و معنىٰ الخمر ؛ أي خمرة إذا تناولها وليّ الله وجد رائحة المسك فيها . «وأنهار من عسل مصفّى ولهم فيها من كلّ الشمرات ومغفرة من ربّهم» ثم ضرب لأعدائهم مثلاً، فقال : «كمن هو خالد في النار وسقوا ماء حميماً فقطّع أمعاءهم» قال : ليس من هو في هذه الجنّة الموصوفة كمن هو في هذه النار ؛ كما أن ليس عدوّ الله كوليّه.

وفي مجمع البيان <sup>(٨)</sup>: روى أبوأمامة، عن النبيّ تَنَظِيرُ في قوله <sup>(٩)</sup>: «ويسقىٰ من ماء صديد» قال : يقرب إليه فيكرهه، وإذا أدني منه شوى وجهه ووقع فروة رأسه، فإذا شرب قطّع أمعاءه حتّى يخرج من دبره، يقول الله : «وسقوا ماء حميماً فقطّع أمعاءهم». وفي الكافي <sup>(١٠)</sup>: عليّ بن إبراهيم، عن أبيه ومحمّد بن يحيىٰ، عن أحمد بن محمّد

- من المصدر.
- ٣. المصدر: ورغب.
- ٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: والنار.
  - ٧. ليس في ق ، ش .
    - ٩. إبراهيم ١٦٧.

- ۲. المصدر : صارت .
- ٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: فأخذت. ٦. تفسير القمّي ٣٠٣/٢. ٨. المجمع ٣٠٨/٣. ١٠. الكافي ٣٩٦/٦، ح ١.

| ۲١٥ | <br> | / سورة محمّد: | , عشر | الجزء الثاني |
|-----|------|---------------|-------|--------------|
|     |      |               |       | -            |

وعدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، جميعاً، عن ابن محبوب، عن خالد بن جرير، عن أبي الربيع الشاميّ، عن أبي عبدالله الليَّلا [قال: قال رسول الله ﷺ :]<sup>(١)</sup> أقسم ربّي ألّا يشرب عبد لي في الدنيا خمراً إلّا سقيته مثل ما شرب<sup>(٢)</sup> منها من الحميم يوم القيامة معذّباً بعدُ أو مغفوراً له، ولا يسقيها عبد لي صبيّاً صغيراً أو مملوكاً إلّا سقيته مثل ما سقاه من الحميم يوم القيامة معذّباً بعدُ أو مغفوراً له.

عليّ بن إبراهيم <sup>(٣)</sup>، عن أبيه ومحمّد بن إسماعيل، عن الفضل بن شاذان، جميعاً، عن ابن أبي عمير، عن حفص بن البختريّ ودرست وهشام بن سالم، جميعاً، عـن عجلان، عن أبي صالح قال: سمعت أبا عبدالله عليَّلا يقول: قال الله: من شرب مسكراً أوسقاه صبيّاً لايعقل سقيته من ماء الحميم، معذّباً أو مغفوراً.

﴿ وَمِنْهُمْ مَنْ يَسْتَمِعُ الَيْكَ حَتَّىٰ اِذَا خَـرَجُوا مِنْ عِـنْدِكَ﴾؛ يـعني: المـنافقين كـانوا يحضرون مجلس الرسول ﷺ ويستمعون كلامه، فإذا خرجوا

﴿ قَالُوا لِلَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ ﴾ : قيل <sup>(١)</sup>: لعلماء الصحابة [والمؤمنين]<sup>(٥)</sup>.

﴿ مَاذَا قَالَ آنِفاً» : ما الذي قال الساعة ، استهزاءً أو استعلاماً ، إذ لم يـلقوا له آذانـهم تهاوناً به .

و«آنفاً» من قولهم: أنف الشيء: لما تقدّم منه، مستعار من الجارحة. ومنه استأنف، وائتنف، وهو ظرف بمعنىٰ : وقتاً مؤتنفاً، أو حال من الضمير في «قال». وقرأ<sup>(7)</sup>ابن كثير : «أنفاً».

وفي شرح الآيات الباهرة (٧): إقال محمّد بن العبّاس ٢٠ : ](٨) حدَّثنا أحمد بن محمّد

ليس في ق.
 ليس في ق.
 نفس المصدر /٣٩٥، ح ٧
 أنوار التنزيل ٣٩٥/٢.
 ليس في المصدر .
 ليس في المصدر .
 ليس في ق. ش، م.

النوفليّ، عن محمّد بن عيسى العبيديّ، عن أبي محمّد الأنصاري [وكان خيّراً]<sup>(1)</sup>، عن صباح المزنيّ، عن الحارث بن حضيرة <sup>(٢)</sup>، عن الأصبغ بن نباتة، عن عليّ طلِّلا أنّه قال : كنّا نكون عند رسول الله تَشَلِّلاً فيخبرنا بالوحي ، فأعيه أنا دونهم ، والله وما يعونه هم ، و«إذا خرجوا» قالوا لي «ماذا قال أنفاً» ؟

يعني : أنَّ المراد بـ«الذين أو توا العلم» عليَّ عليَّهُ . وقوله : «أَنفاً» ؛ أي الساعة .

﴿ ٱولَٰذِلَكَ الَّذِينَ طَبَعَ اللهُ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ وَاتَّبَعُوا اَهْوَاءَهُمْ ﴾ ٢: فلذلك استهزؤا وتهاونوا بكلامه.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(٣)</sup> حدّ ثنا محمّد بن أحمد بن ثابت قال : حدّ ثنا الحسن بن محمّد بن <sup>(١)</sup> سماعة، عن وهب بن <sup>(٥)</sup> حفص ، عن أبي بصير ، عن أبي جعفر عليّة قال : سمعته يقول : إنّ رسول الله عَيَّلَة [كان يدعو أصحابه ، فمن أراد الله به خيراً <sup>(٢)</sup> سمع وعرف مايدعوه إليه ، ومن أراد الله]<sup>(٧)</sup> به شرّاً طبع علىٰ قلبه لايسمع ولا يعقل ، وهو قول الله : «حتّىٰ إذا خرجوا من عندك قالوا للذين أو توا العلم ماذا قال آنفاً» : [فإنّها نزلت في المنافقين من أصحاب رسول الله تَيَلَة ومن كان إذا سمع شيئاً ، لم يكن يؤمن به ولم على قلوبهم واتبعوا أهواءهم»]<sup>(٩)</sup>.

< وَالَّذِينَ اهْتَدَوْا زَادَهُمْ هُدَىً ﴾ : أي زادهم الله بالتوفيق، والإِلهام، أو قول الرسول. < وَآتَاهُمْ تَقْوَاهُمْ ﴾ ٢: بيّن لهم ما يتّقون، أو أعانهم علىٰ تقواهم، أو أعطاهم جزاءها.

ليس في ق، ش، م.
 تفسير القمي ٣٠٣/٢.
 تفسير القمي ٣٠٣/٢.
 ق، ش: و.
 ت. المصدر: خير.
 ت. المصدر: وإذا خرجوا قالوا.
 ليس في ن.
 ورد في المصدر ما بين المعقوفتين متقدّماً على الحديث السابق.

وفي تفسير فرات بن إبراهيم الكوفي <sup>(١)</sup>: قال : حدَّثني ابن عبيد الفزاريّ قال : حدَّثنا محمَّد بن الحسين بن عليّ بن محمَّد بن الفضيل ، عن خيثمة الجعفيّ قال : دخلت علىٰ أبي جعفر للَّلِلَا قال : يا خيثمة ، إنَّ شيعتنا أهل البيت يُقدَف في قلوبهم الحبّ لنا أه ل البيت ، ويلهمون حبّنا أهل البيت . ألا إنّ الرجل يحبّنا ويحتمل ما يأتيه من فضلنا ، ولم يرنا ولم يسمع كلامنا لما يريد الله به من الخير ، وهو قول الله : «والَّذين اهتدوا زادهم هدى» علىٰ هدايته .

[وآتاهم تقواهم»؛ يعني : من لقينا وسمع كلامنا، زاده الله هدئ]<sup>(٢)</sup> على هدايته. ﴿ فَهَلْ يَنْظُرُونَ اِلاَّ السَّاعَةَ ﴾ : فهل ينتظرون غيرها. ﴿ اَنْ تَأْتِيَهُمْ بَغْنَةً ﴾ : بدل اشتمال من «الساعة»، وقوله : ﴿ فَقَدْ جَآءَ اَشْرَاطُهَا ﴾: كالعلّة له.

و قرئ (<sup>٣)</sup>: «إن تأتهم <sup>٤١</sup>» علىٰ أنَّه شرط مستأنف، جزاؤه (٥):

﴿ فَأَنَّىٰ لَهُمْ إِذَا جَاءَتُهُمْ ذِكْرَاهُمْ ﴾ ٢: والمعنى : إن تأتهم الساعة بغتة، لأنّه قد ظهر لهم أمارتها؛ كمبعث النبي يَنْتُنْ وانشقاق القمر، فكيف لهم ذكراهم؛ أي تـذكّرهم إذا جاءتهم الساعة، وحينئذ لايفرغ <sup>(1)</sup>له ولا ينفع.

وفي كتاب علل الشرائع <sup>(٧)</sup>، بإسناده إلىٰ أنس بـن مـالك : عـن النـبيّ ﷺ حـديث طويل، يقول فيه لعبد الله بن سلام، وقد سأله عن مسائل : أمّا [أوّل]<sup>(٨)</sup> أشراط السـاعة فنار تحشر الناس من المشرق إلىٰ المغرب.

وفي الكافي (\*): [عليّ] (١٠) عن أبيه ، عن النوفليّ ، عن السكونيّ ، عن أبي عبدالله اللَّلْ

٢. تفسير فرات الكوفي /٤١٨.
 ٢. أنوار التنزيل ٢٩٥/٢.
 ٢. أنوار التنزيل ٢٩٥/٢.
 ٢. كذا في المصدر. وفي ق: يأتيهم. وفي غيرها: تأتيهم.
 ٢. ن، ت، م، ي، ر: يفزع.
 ٩. المصدر: جزاؤها.
 ٢. المصدر. حمن المصدر.
 ٩. الكافي ٢٦٦/٢. ح ٢٩.

۲۱۸ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

قال : قال النبيَّ عَلَيْهُا : من أشراط الساعة أن يفشوا الفالج وموت الفجاءة .

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم ('): حدّ ثني أبي، عن سلمان (') بن مسلم الخشّاب، عن عبدالله بن جريح المكّيّ، عن عطاء بن أبي رباح، عن عبدالله بن عبّاس قال: حججنا مع رسول الله ﷺ حجة الوداع، فأخذ بحلقة باب الكعبة، ثمّ أقبل علينا بوجهه، فقال:

ألا أخبركم بأشراط الساعة؟ فكان أدنى الناس منه يومنذ سلمان. فـقال: بـلى، يـا رسول الله.

فقال : إنّ من أشراط القيامة إضاعة الصلاة ، واتّباع الشهوات ، والميل إلىٰ الأهواء ، وتعظيم أصحاب المال ، وبيع الدين بالدنيا ، فعندها يذوب <sup>(٣)</sup> قلب المؤمن في جوفه ؛ كما يذاب الملح في الماء ممّا يرىٰ من المنكر فلا يستطيع أن يغيّره .

قال سلمان : وإنَّ هذا لكائن ، يا رسول الله ؟!

قال: إي، والذي نفسي بيده، يا سلمان، إنّ عندها يليهم أمراء جورة ووزراء فسقة وعرفاء ظلمة وأمناء خونة.

قال سلمان: وإنَّ هذا لكائن، يا رسول الله ؟!

قال ﷺ : إي، والذي نفسي بيده، يا سلمان، إنَّ عندها يكون المنكر معروفاً والمعروف منكراً ويؤتمن الخائن ويُخوّن الأمين ويُصدَّق الكاذب ويُكَذَّب الصادق. قال سلمان : وإنَّ هذا لكائن، يا رسول الله؟

قال ﷺ : إي، والذي نفسي بيده، يا سلمان، فعندها تكون إمارة النساء ومشاورة الإماء وقعود الصبيان علىٰ المنابر، ويكون الكذب ظرفاً<sup>(٤)</sup> والزكاة مغرماً والفيء مغنماً، ويجفو الرجل والديه ويبرّ صديقه، ويطلع الكوكب المذنب. قال سلمان: وإنَّ هذا لكائن، يا رسول الله؟!

قال ﷺ : إي، والذي بيده، يا سلمان، وعندها تشارك المرأة زوجها في التجارة،

٢. ق، المصدر: سليمان.

- تفسير القمّى ٣٠٣/٢ ـ ٣٠٧.
- ٣. كذا في المصدر، وفي النسخ؛ يذاب، ٤٠٠ ٤. المصدر؛ طرفاً.

ويكون المطر قيظاً، ويغيظ الكرام غليظاً، ويُحتقَر الرجل المحسر، فحندها تـقارب الأسواق، و <sup>(١)</sup> قال هذا: لم أبع شيئاً<sup>(٢)</sup>، وقال هذا: لم أربح شيئاً، فلا ترى إلّا ذاماً لله. قال سلمان: وإنّ هذا لكانن، يا رسول الله ؟!

قال ﷺ : إي، والذي نفسي بيده، يا سلمان، فعندها يليهم أقوام إن تكلّموا قتلوهم، وإن سكتوا استباحوهم <sup>(٣)</sup>، ليستأثرون بفيئهم وليطؤون حرمتهم، وليسفكنّ دماءهم، وليملأنّ <sup>(٤)</sup> قلوبهم دغلاً ورعباً، فلا تراهم إلّا وجلين خائفين مرعوبين مرهوبين. قال سلمان : وإنّ هذا لكانن، يا رسول الله؟!

قال يَكْلَنُهُ : إي، والذي نفسي بيده، يا سلمان، إنّ عندها يؤتىٰ بشيء من المشرق وشيء من المغرب يلون أمّتي، فالويل لضعفاء أمّتي منهم، والويل لهم من الله، لايرحمون صغيراً، ولايوقرون كبيراً، ولايتجاوزون<sup>(ه)</sup> عن مسيء <sup>(٢)</sup> جفَتهم<sup>(٧)</sup> جفَة الآدميّين وقلوبهم قلوب الشياطين.

قال سلمان : وإنَّ هذا لكانن ، يا رسول الله ؟!

قال تَنْتَلَيُّ : إي، والذي نفسي بيده، يا سلمان، وعندها يكتفي الرجال بالرجال والنساء بالنساء، ويغار علىٰ الغلمان؛ كما يغار علىٰ الجارية في بيت أهلها، وتشبّه الرجال بالنساء والنساء بالرجال، ولتركين <sup>(٨)</sup> ذوات الفروج السروج، فعليهنّ من أمّتي لعنة الله.

قال سلمان : وإنَّ هذا لكانن ، يا رسول الله ؟!

قال على الله الله عنه الذي نفسي بيده، يا سلمان، إنَّ عندها تُرزخرو المساجد؛ كما

١. المصدر: إذ. وفي ق، ش: وإذا.
 ٢. المصدر: إذ. وفي ق، ش: وإذا.
 ٢. المصدر: استباحوا حقّهم.
 ٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: لايتجافون.
 ٢. كذا في المصدر. وفي ن: شيء خيارهم. وفي غيرها: مشي خيارهم.
 ٧. كذا في المصدر. وفي ق، ش، م: جتهم. وفي سائر النسخ: خناحثتهم.
 ٨. كذا في المصدر. وفي النسخ: يركبن.

تُزخرَف البيع والكنائس، وتحلَّى المصاحف، وتطول المنارات، وتكثر الصفوف والقلوب (١) متباغضة والسنن (٢) مختلفة. قال سلمان : وإنَّ هذا لكائن ، يا رسول الله ؟! قال ﷺ : إي، والذي نفسي بيده، يا سلمان، وعندها تُحلَّى ذكور أمّتي بالذهب ويلبسون الحرير والديباج، ويتّخذون جلود النمور صفافاً (\*). قال سلمان : وإنَّ هذا لكائن ، يا رسول الله ؟! قال ﷺ : إي، والذي نفسي بيده، يا سلمان، وعندها يظهر الربا ويتعاملون بالعينة (1) والرشا، ويوضع الدين وتُرفَع الدنيا. قال سلمان : وإنَّ هذا لكائن ، يا رسول الله ؟! قال ﷺ : إي، والذي نفسي بيده، يا سلمان، وعندها يكثر الطلاق فلا يقام لله حدّ. ولن يضرّوا الله شيئاً. قال سلمان : وإنَّ هذا لكائن ، يا رسول الله ؟! قال لَنَظْنُهُ : إي، والذي نفسي بيده، يا سلمان، وعندها تـظهر القـينات والمـعازف، وتليهم أشرار أمتي. قال سلمان: وإنَّ هذا لكائن، رسول الله ؟! قال ﷺ : إي ، والذي نفسي بيده ، يا سلمان ، وعندها تحجّ أغنياء أمتي للنزهة وتحجّ أوساطها للتجارة وتحج فقراؤهم للرياء والسمعة، فعندها يكون أقوام يتعلَّمون القرآن لغير الله ويتّخذونه مزامير، ويكون أقوام يتفقّهون لغير الله، وتكثر أولاد الزنا، ويتغنّون بالقرآن، ويتهافتون بالدنيا.

٢. المصدر: السن.

قال سلمان : وإنَّ هذا لكائن، يا رسول الله ؟!

- ٨. المصدر: بقلوب.
- ٣. كذا في المصدر، وفي النسخ: صفوقاً.
- ٤. كذا في المصدر. وفي ن: بالعيبة. وفي غيرها: بالغيبة. والعينة: السلعة.

قال على المحارم واكتُسِبت قال على المآثم، وتسلّط الأشرار [على الأخيار، ويفشو الكذب]<sup>(1)</sup> وتظهر اللجاجة، وتفشو<sup>(1)</sup> المآثم، وتسلّط الأشرار [على الأخيار، ويفشو الكذب]<sup>(1)</sup> وتظهر اللجاجة، وتفشو<sup>(1)</sup> الفاقة، ويتباهون في اللباس، ويُمطَرون في غير أوان المطر، ويستحسنون الكوبة<sup>(1)</sup> والمعازف، وينكرون الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، حتّى يكون المؤمن في ذلك الزمان أذلَ الأمّة<sup>(2)</sup>، ويظهر قرّاؤهم وعبّادهم فيما بينهم التلاوم<sup>(0)</sup>، فأولئك يُدعَون في ملكوت السموات الأرجاس الأنجاس.

قال ﷺ : إي ، والذي نفسي بيده ، يا سلمان ، فعندها لايخشى <sup>(٢)</sup> الغنيّ علىٰ الفقير ، حتّىٰ أنّ السائل يسأل فيما بين الجمعتين لايصيب أحداً يضع في كفّه شيئاً . قال سلمان : وإنّ هذا لكائن ، يا رسول الله ؟!

> قال ﷺ : إي ، والذي نفسي بيده ، يا سلمان ، فعندها يتكلّم الرُّوَيْبِضة <sup>(٧)</sup>. قال سلمان <sup>(٨)</sup>: فما الرُّوَيْبضة ، يا رسول الله ، فداك أبي وأمّي ؟

فقال: ينكلّم في أمر العامّة من لم يكن يتكلّم، فلم يلبثوا إلّا قليلاً حتّى تنخور (<sup>()</sup> الأرض خورة فلا يظنّ كلّ قوم إلّا أنّها خارت في ناحيتهم، فيمكثون ما شاءالله شمّ ينكتون <sup>(١٠)</sup>في مكثهم، فتُلقي لهم الأرض أفلاذ كبدها <sup>(١١)</sup>؛ ذهباً وفضّة، ثمّ أوماً بيده إلىٰ الأساطين فقال: مثل هذا، فيو مئذ لاينفع ذهب ولافضّة، فهذا معنى قوله: «فقد جاء أشراطها».

وفي روضة الواعظين (') للمفيد (لله : وقال النبيّ ﷺ : إنّ من أشراط الساعة أن يُرفَع العلم، ويظهر الجهل، ويُشرَب الخمر، ويفشو الزنا، وتـقلّ الرجـال وتكـثر النسـاء، حتى أنّ الخمسين امرأة فيهنّ واحد من الرجال.

﴿ فَاعْلَمْ أَنَّهُ لَا اللهُ إِلَّا اللهُ وَاسْتَغْفِر لِذَنْبِكَ ﴾ ؛ أي إذا علمت سعادة المؤمنين وشقاوة الكافرين فاثبت علىٰ ما أنت عليه من العلم بالوحدانيّة، وتكميل النفس بإصلاح أحوالها وأفعالها وهضمها بالاستغفار لذنبك.

وفي أصول الكافي <sup>(٢)</sup>: أبو عليّ الأشعريّ، عن محمّد بن عبدالجبّار، عن صفوان بن يحيىٰ، عن حسين بن زيد، عن أبي عبدالله للظِّلَا قال : قال رسول الله تَقَوَّلاً : الاستغفار وقول لا إله إلا الله خير العبادة، قال الله تعالىٰ : «فاعلم أنّه لا إله إلا الله واستغفر لذنبك».

عدّة من أصحابنا <sup>(٣)</sup>، عن أحمد بن محمّد، عن محمّد بن يحيى <sup>(٤)</sup>، عن محمّد بن الفضيل، عن أبي حمزة قال: سمعت أبا جعفر للللا يقول: ما من شيء أعظم ثواباً من شهادة أن لا إله إلّا الله، إنّ الله لا يعدله شيء ولا يشركه في الأمور [أحد]<sup>(ه)</sup>.

عنه <sup>(\*)</sup>، عن الفضيل بن عبدالوهّاب، عن إسحاق بن عبيدالله [عن عبيدالله]<sup>(\*)</sup> بن الوليد الوصافي <sup>(٨)</sup>، رفعه، قال : قال رسول الله ﷺ : من قال : لا إله إلّا الله، غُرست [له شجرة]<sup>(1)</sup>في الجنّة من ياقوتة حمراء، منبتها في مسك أبيض، أحلىٰ من العسل وأشدّ بياضاً من الثلج وأطيب ريحاً من المسك ، فيها أمثال ثدي الأبكار، تُفلَق <sup>(١٠)</sup>عن سبعين حلّة.

وقسال رسول الله عَيالة : خير العبادة قول : لاإله إلا الله، وقال (11): خير العبادة

- ١. روضة الواعظين ٤٨٥/٢.
   ٢. الكافي ٤٨٥/٢.
   ٢. نفس المصدر : علي .
   ٥. من المصدر / ٥١٥، ح ٢.
   ٢. نفس المصدر / ٥١٥، ح ٢.
   ٧. من المصدر .
   ٩. ليس في ق .
  - ليس في ق، ش، م.

الاستغفار، و ذلك قول الله في كتابه: «فاعلم أنَّه لا إله إلَّا الله واستغفر لذنبك».

وفي مجمع البيان ('): وقد صحّ الحديث بالإسناد، عن حذيفة بن اليمان قال: كنت رجلاً ذرب اللسان علىٰ أهلي، فقلت: يا رسول الله، إنّي لأخشى أن يُـدخلني لساني النار.

فقال رسول الله ﷺ : فأين أنت من الاستغفار، إنّي لأستغفر الله [في اليـوم]<sup>(٢)</sup> مـائة مرّة.

وروي <sup>(٣)</sup>، عن النبيّ ﷺ أنّه قال : من مات وهو يعلم أنّه لا إله إلّا الله ، دخل الجنّة ، أورده مسلم في الصحيح .

وفي محاسن البرقي <sup>(٤)</sup>: قال رسول الله ﷺ : خير العبادة الاستغفار، وذلك قول الله في كتابه : «فاعلم أنّه لا إله إلّا الله واستغفر لذنبك».

وفي عيون الأخبار <sup>(٥)</sup>، في باب العلل التي ذكرها الفضل بن شاذان في آخرها أنّـه سمعها من الرضا لللِّلاِ مرّة بعد مرّة وشيئاً بعد شيء: فـإِن قـال (قـائل)<sup>(١)</sup>: فَـلِم وجب عليهم الإِقرار والمعرفة بأنّ الله واحد أحد؟

قيل : لعلل، منها أنّه لو لم يجب عليهم الإِقرار والمعرفة لجاز أن يتوهّموا مدبّرين أو أكثر من ذلك ، وإذا جاز ذلك لم يهتدوا إلى الصانع لهم من غيره ، لأنّ كلّ إنسان منهم كان لايدري لعلّه <sup>(٧)</sup> إنّما يعبد غير الذي خلقه ويطيع غير الذي أمره ، فلا يكونون علىٰ حقيقة من صانعهم وخالقهم ، ولا يثبت عندهم أمر آمر ولانهي ناه <sup>(٨)</sup> إذا لم يعرف الآمر بعينه ولا الناهي من غيره .

ومنها أنَّه لو جاز أن يكون اثنين لم يكن أحد الشريكين أولى بأن يُعبَد ويطاع مـن

الآخر، وفي إجازة أن يطاع ذلك الشريك إجازة ألا يطاع الله، وفي [إجازة]<sup>(۱)</sup>ألا يطاع الله بالله وبجميع كتبه ورسله، وإثبات كلّ باطل وترك كملّ حقّ، وتسحليل كمّ حسرام وتحريم كل حلال، والدخول في كلّ معصية والخروج من كلّ طاعة، وإباحة كلّ فساد وإبطال كلّ حق.

ومنها أنّه لو جاز أن يكون أكثر من واحد، لجاز لإبليس أن يدّعي أنّه ذلك الآخر، حتّىٰ يضادّ الله في جميع حكمه ويصرف العباد إلىٰ نفسه، فيكون في ذلك أعظم الكفر وأشدّ النفاق.

وبإسناده <sup>(٢)</sup>إلىٰ إسحاق بن راهويه قال: لمّا وافى أبوالحسن الرضا لل<sup>ظل</sup>ة نـيشابور، وأراد أن يخرج منها إلىٰ المأمون اجتمع عليه أصحاب الحديث، فقالوا: يا ابن رسول الله، ترحل عنّا ولاتحدّثنا بحديث فنستفيده منك؟ وكان قد قعد في العماريّة.

فأطلع رأسه وقال للله : سمعت أبي موسى بن جعفر لله يقول : سمعت أبي جعفر بن محمّد لله يقول : سمعت أبي محمّد بن عليّ الله يقول : سمعت أبي عليّ بن الحسين لله يقول : سمعت أبي الحسين بن عليّ الله يقول : سمعت أبي أميرالمؤمنين عليّ بن أبي طالب لله يقول : سمعت رسول الله تمال يقول : [سمعت جبرئيل يقول :]<sup>(٣)</sup> سمعت الله تكل يقول : لا إله إلا الله حصني ، فمن دخل حصني أمن من عذابي .

فلمًا مرّت الراحلة، نادانا (٢): بشروطها، وأنا من شروطها.

وبإسناده <sup>(٥)</sup> إلىٰ عليّ بن بلال : عن عليّ بن موسى الرضا، عن أبيه، عن أبائه عليّظ، عن عليّ بن أبي طالب عليه النبيّ عن النبيّ تقلي عن جبرتيل، عن ميكانيل، عن إسرافيل، عن اللوح، عن القلم قال : يقول [الله تلك]<sup>(٢)</sup>: ولاية عليّ بن أبي طالب عليه حصني، فمن دخل حصني أمن من عذابي .

- ٦. من المصدر.
- ٣. ليس في المصدر.
- ٥. نفس المصدر /١٣٥، ح ١.
- ٢. نفس المصدر /١٣٤، ح٤.
   ٤. كذا في المصدر، وفي النسخ: نادئ،
   ١٠ ح ١.
   ٦. ليس في ق، ش.

الجزء الثاني عشر / سورة محمّد ﷺ.

وفي باب ما جاء عن الرضا () عليه من الأخبار المجموعة : قال : قال رسول الله عَلَيْهُ : التوحيد نصف الدين.

وفي كتاب الخصال (٢): عن أبي عبدالله عليه الله ، عن أبيه قال: قال رسول الله ﷺ أربع خصال من كنّ فيه كان في نور الله الأعظم: من كانت عصمة أمره شهادة أن لا إله إلا الله ، وأنَّى رسول الله ﷺ . (الحديث)

وفي عيون الأخبار (")، في باب أخر فيما جاء عن الرضا الله من الأخبار المجموعة، و بإسناده، قال: قال رسول الله عَظَّةُ: إنَّ لله عموداً من ياقوتة حمراء، رأسه تحت العرش و أسفله علىٰ ظهر الحوت في الأرض السابعة السفليٰ ، فإذا قال العبد : لاإله إلَّا الله، اهتزَّ العرش وتحرَّك العمود وتحرَّك الحوت.

فيقول الله : اسكن ، يا عرشي . فيقول: [با ربّ، كيف]<sup>(٤)</sup> أسكن وأنت لم تغفر لقائلها. فيقول الله تبارك تعالىٰ : اشهدوا، يا سكَّان سماواتي ، أنَّى قد غفرت لقائلها . وفي كتاب الخصال <sup>(ه)</sup>: قال عليَّ لل<sup>ظلِ</sup> لبعض اليهود وقد سأله عن مسائل : أمَّا أقفال السماوات فالشُّرك بالله، ومفاتيحها قول: لا إله إلَّا الله (").

وفي كتاب التوحيد (٧)، بإسناده إلى محمّد بن حمران : عن أبي عبدالله الظِّلا قال : من قال: لا إله إلّا الله، مخلصاً دخل الجنّة، وإخلاصه أن يحجزه «لا إله إلّا الله» عمّا حرّم الله. وبإسناده (^)إلى زيد بن أرقم : عن النبي ﷺ مثله.

وفي كتاب علل الشرائع (\*)، بإسناده إلىٰ ابن شـبرمة : عـن جـعفر بـن مـحمّد اللَّظّ

- نفس المصدر /٣٤، ح ٧٥. ٢. الخصال /٢٢٢، ح ٤٩. ٣. العيون ٣٠/٢، ح ٤٣. ٥. الخصال /٤٥٦، ح ١. ٧. التوحيد /٢٧، ح ٢٦. ٩. العلل /٨٧، ح ٢.
- ٤. من المصدر. ٦. في ق تكرر: ومغاتيحها الخ. ٨. نفس المصدر /٢٨، ح ٢٧.

۲۲۹ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

حديث طويل، يقول فيه للظلِّ لأبي حنيفة : أخبرني عن كلمة أوّلها شرك وآخرها إيمان . قال : لا أدري .

قال : هي [كلمة]() لا إله إلا الله ، لو قال : لا إله ، كان () شرك .

وبإِسناده <sup>(٣)</sup>إلىٰ ابن أبي ليليٰ : عن جعفر بن محمّد ﷺ أنّه قال في حديث طويل : وأمّا كلمة أوّلها كفر <sup>(٤)</sup> وأخرها إيمان فقول : لا إله إلّا الله، أوّلها كفر وأخرها إيمان .

﴿ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ ﴾: ولذنوبهم بالدعاء لهم والتحريض على ما يستعدي غفرانهم.

وفي إعادة الحِارّ وحذف المضاف إشعار بفرط احتياجهم، وكثرة ذنوبهم. ﴿ وَاللهُ يَعْلَمُ مُتَقَلَّبَكُمْ ﴾ : في الدنيا، فإِنّها مراحل لابدٌ من قطعها.

﴿ وَمَثْوَاكُمْ ﴾ ۞: في العقبىٰ، فإِنَّها دار إقمامتكم، فماتَقوا الله واستغفروه وأعدَّوا لمعادكم.

﴿ وَيَقُولُ الَّذِينَ آمَنُوا لَوْ لا نُزَلَتْ سُورَةٌ ﴾: أي هلا نزلت سورة ، لأنهم كانوا يأنسون بنزول القرآن ويستوحشون لإبطائه ، ليعلموا أوامر الله فيهم وتعبّده لهم .
﴿ فَإِذَا ٱنْزِلَتْ سُورَةٌ مُحْكَمَةٌ ﴾: مبيّنة ليس فيها متشابه ولا تأويل .
وقيل <sup>(0)</sup>: [سورة]<sup>(1)</sup>ناسخة لما قبلها من إباحة التخفيف في الجهاد .
وقيل <sup>(0)</sup>: كلّ سورة ذُكِر فيها الجهاد فهي محكمة ، وهي أشدّ القرآن على المنافقين .
﴿ وَذَكِر فِيهَا الْقِتَالُ ﴾: أي الأمر به .

من المصدر.
 من المصدر /٨٨، ح ٤.
 نفس المصدر /٨٨، ح ٤.
 من المصدر.
 مجمع البيان ٥/١٠٢.
 مجمع البيان ٥/١٣٣.
 من المصدر. والموضع.

﴿ يَنْظُرُونَ الَيْكَ نَظَرَ الْمَغْشِيِّ عَلَيْهِ مِنَ الْمَوْتِ ﴾: جبناً ومخافة.

﴿ فَأَوْلَىٰ لَهُمْ ﴾ ٢: فالويل لهم. أفعل من (١) الولي وهو القرب، أو فعلى من آل ؛
ومعناه: الدعاء عليهم بأن يليهم المكروه، أو يؤول إليه أمرهم.

﴿ طَاعَةٌ وَقَوْلٌ مَعْرُوفٌ ﴾ : استئناف ؛ أي أمرهم طاعة . [أو طاعة]<sup>(٢)</sup> وقول معروف خير لهم . أو حكاية قولهم لقراءة أبيَّ <sup>(٣)</sup>: «يقولون طاعة» .

﴿ فَإِذَا عَزَمَ الْأَمْرُ ﴾ ؛ أي جدّ، وهو لأصحاب الأمر، وإسناده إليه مجاز، وعامل الظرف محذوف، [وقيل <sup>(٤)</sup>:]<sup>(٥)</sup>.

﴿ فَلَوْ صَدَقُوا اللهَ ﴾ : أي فيما زعموا من الحرص علىٰ الجهاد، أو الإيمان.

أو رجوعاً إلىٰ ما كنتم عليه في الجاهليّة من التغاور ومقاتلة <sup>(٧)</sup>الأقارب. السمائة معانية من من أحدث المانية من التغاور ومقاتلة <sup>(٧)</sup>الأقارب.

والمعنىٰ : أنّهم لضعفهم في أمر <sup>(٨)</sup> الدين وحرصهم علىٰ الدنيا أحقًاء ، بأن يُـتوقَّع ذلك منهم من عرف حالهم ، ويقول لهم : «هل عسيتم» . وهذا علىٰ لغة الحجاز ، فإنّ بني تميم لايلحقون الضمير به ، وخبره «أن تفسدوا» و «إن تولّيتم» اعتراض . وعن يعقوب <sup>(٩)</sup>: «تُولِّيتم» . وفي مجمع البيان <sup>(١٠)</sup>: أنّها مرويّة عن عليّ طلِّلاً . أي إن

يوجد هنا في ن، ت، م، ر، ي زيادة: الويل أو من.
 ليس في ي.
 ليس في ي.
 نفس المصدر والموضع.
 نفس المصدر والموضع.
 نفس المصدر والموضع.
 المجمع ٥/١٢٢. وفي النسخ: مقابلة.
 المجمع ٥/١٢٢. وفي النسخ: مقابلة.
 المجمع ٥/١٢٢.

تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب ... \*\*\*

> تولاًكم ظلمة خرجتم معهم، وساعدتموهم في الإفساد وقطيعة الرحم. و«تقطعوا» من القطع. و قرئ <sup>(1)</sup>: «وَ تُقَطِّعوا» من التقطَّع .

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (\*): حدّثنا محمّد بن جعفر، قـال: حـدّثنا عـبدالله بـن محمّد بن خالد، عن الحسن بن على الخزّاز، عن أبان بن عثمان، عن عبدالرحمٰن بن أبي عبدالله، عن أبي العبّاس المكَيِّ قال: سمعت أبا جعفر لللَّه يقول: إنَّ عمر لقي عليّاً ﷺ فقال: أنت الذي تقرأ هذه الآية: «بأيّكم المفتون» تعرّض بي وبصاحبي؟

قال : أفلا أخبرك بآية نـزلت فـي بـني أميّة : «فـهل عسيتم إلىٰ قـوله : وتـقطّعوا أرحامكم».

فقال عمر : بنو أميّة أوصل للرحم منك، ولكنّك أثبت العداوة لبني أميّة وبني عديّ وبني تيم.

وفي روضة الكافي ("): الحسين بن محمّد الأشعريّ، عن معلّى بن محمّد، عن الوشّاء، عن أبان بن [عثمان، عن]() عبدالرحمٰن عن أبي عبدالله، عن أبي العبّاس المكِّيِّ، مثله، إلَّا أنَّ فيه: فيقال: كذبتَ بنو أميَّة، إلى آخره. أولَئِكَ ﴿الَّذِينَ لَعَنَّهُمُ اللهُ ﴾ : لإفسادهم وقطعهم الأرحام. ﴿ فَأَصَمَّهُمْ ﴾ : عن استماع الحقّ. ﴿ وَأَعْمَىٰ أَبْصَارَهُمْ ﴾ ٢: فلايهتدون سبيله. وفي أصول الكافي <sup>(ه)</sup>: عدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد [و عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، جميعاً }(")عن عمرو بن عثمان، عن محمّد بن عذافر، عن بعض أصحابه (")، عن

- ۲. تفسير القمّي ۳۰۸/۲. أنوار التنزيل ٣٩٦/٢. ٤. من المصدر.
  - ٣. الكافي ١٠٣/٨، ح ٧٦.
  - ٥. الكافي ٦٤١/٢، ح ٧. من المصدر.
    - ٧. المصدر: أصحابهما.

محمّد بن مسلم وأبي حمزة، عن أبي عبدالله طلِّلا ، عن أبيه طلِّلا ، قال : قال لي اأبي]<sup>(۱)</sup> عليّ بن الحسين ط<sup>لِلِل</sup>ا : يا بُنيّ ، إيّاك ومصاحبة القاطع لرحمه ، فإنّي وجدته ملعوناً في كتاب الله في ثلاثة مواضع ، قال الله : «فهل عسيتم إن تـولّيتم أن تـفسدوا في الأرض وتقطّعوا أرحامكم أولئك الذين لعنهم الله فأصـمّهم وأعـمى أبـصارهم» . والحديث طويل . أخذت منه موضع الحاجة .

وفي كتاب الخصال <sup>(٢)</sup>: عن أبي جعفر عليَّلا قال : في كتاب عليّ عليَّ عليَّ : ثلاث خصال لايموت صاحبهنّ حتّى يرى وبالهنّ : البغي ، وقطيعة الرحم ، واليمين الكاذبة يبارز الله بها . (الحديث)

عن أبي موسىٰ الأشعري <sup>(٣)</sup> قال : قال رسول الله ﷺ : ثلاثة لايدخلون الجنّة : مدمن خمر ، ومدمن سحر ، وقاطع رحم .

وفي كتاب ثواب الأعمال<sup>(٤)</sup>: عن السكونيّ، عن الصادق للظِّلِّ، عن أبيه، عن آبائه المُشْكِلاً قال: قال رسول الله ﷺ: إذا ظهر العلم واحتُرِز العمل وائتلفت الألسن واختلفت القلوب وتقاطعت الأرحام، هنالك لعنهم الله فأصمّهم وأعمىٰ أبصارهم.

وفي شرح الآيات الباهرة <sup>(٥)</sup>: [قال محمّد بن العبّاس :]<sup>(٢)</sup> حدّثنا محمّد بـن أحـمد الكاتب، عن حسين بن خزيمة الرازيّ، عن عبدالله بن بشـير، عـن أبـي هـوذة، عـن إسماعيل بن عيّاش، عن جويبر<sup>(٧)</sup>، عن الضحّاك، عن ابن عباس<sup>(٨)</sup> في قـوله تـعالىٰ : «فهل عسيتم إن تولّيتم» (الآية) قال : نزلت في بني هاشم وبني أميّة.

﴿ أَفَلاَ يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ ﴾: يتصفّحون القرآن وما فيه من المواعظ والزواجس، حتّىٰ لا يجترئوا علىٰ المعاصي.

- من المصدر.
- ٣. نفس المصدر /١٧٩ ج ٢٤٣.
- ٥. تأويل الأيات الباهرة ٥٨٥/٢، ح ١٢.
  - ٧. ش، ق: جوير.

۲. الخصال /۱۲٤، ح ۱۱۹. ٤. ثواب الأعمال /۲۸۹، ح ۱. ٦. ليس في م، ش،... ٨. م، ت، ر، ي: ابن عيّاش. ۲۳۰ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

وفي مجمع البيان<sup>(١)</sup>: «أفلا يتدبّرون القرآن» قيل: أفلا يتدبّرون القرآن فـيقضوا مـا عليهم من الحقّ. عن أبي عبدالله لل<sup>ظلِلِ</sup> وأبي الحسن [موسىٰ للظِّ<sup>لا</sup>ً]<sup>(٢)</sup>. ﴿ اَمْ عَلَىٰ قُلُوبٍ اَقْفَالُهَا ﴾۞: لايصل إليها ذكر، ولاينكشف لها أمر. وقيل<sup>(٣)</sup>: «أم» منقطعة، ومعنىٰ الهمزة فـيها التـقرير. وتـنكير القـلوب لأنّ المراد

قلوب بعض منهم، أو للإشعار بأنّها لإبنهام<sup>(٤)</sup> أمرها في القساوة أو لفنرط جنهالتها ونكرها كأنّها مبهمة منكورة، وإضافة الأقفال إليها للدلالة علىٰ أقفال مناسبة لها مختصّة بها لاتجانس الأقفال المعهودة<sup>(٥)</sup>.

وقرئ <sup>(٢)</sup>: «إقفالها» علىٰ المصدر .

وفي محاسن البرقيّ <sup>(٧)</sup>: عنه، عن عبدالله بن يحيىٰ، عن }<sup>(٨)</sup> هشام بن سالم، عن سليمان بن خالد قال : قال لي <sup>(٩)</sup> أبو عبدالله للللا : يا سليمان ، إنّ لك قلباً ومسامع ، وإنّ الله إذا أراد أن يهدي عبداً فتح مسامع قلبه، وإذا أراد به غير ذلك ختم مسامع قلبه فلا يصلح أبداً، وهو قول الله : «أم علىٰ قلوب أقفالها». ﴿ إِنَّ الَّذِينَ ارْتَذُوا عَلَىٰ آدْبَارِهِمْ ﴾ : إلىٰ ماكانوا عليه من الكفر.

﴿ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمُ الْهُدَىٰ ؟ : بالدلائل الواضحة والمعجزات الظاهرة.
﴿ الشَّيْطَانُ سَوَّلَ لَهُمْ ؟ : سهّل لهم اقتراف الكبائر. من السَّوَل، وهو الاسترخاء.
وقيل <sup>(١١)</sup>: حملهم علىٰ الشهوات. من السُّول، وهو التمني <sup>(١١)</sup>. وفيه أن «السُّول»
مهموز قُلِبت همزته [واواً]<sup>(١١)</sup> لضمّ ما قبلها، ولا كذلك «التسويل». ويحكن ردّه

بقولهم: هما يتساولان (١٣).

- ١. المجمع، ١٠٤/٥
   ٣٩٦/٢ أنوار التنزيل ٣٩٦/٢.
   ١. المصدر: المعدودة.
   ٧. المحاسن /٢٠٠، ح ٣٥.
   ٩. ليس في المصدر.
   ١١. المصدر، ش، ق: المتمنًى.
  - ۱۳. المصدر: يتسؤلان.

٢. من المصدر.
 ٤. ليس في ق.
 ٣. ليس في المصدر والموضع.
 ٨. ليس في المصدر.
 ١٠. أنوار التنزيل ٣٩٦/٢.
 ٢٠ من المصدر.

و قرئ <sup>(1)</sup>: «سول» على تقدير مضاف؛ أي كيد الشيطان سول لهم.

﴿ وَأَمْلَىٰ لَهُمْ ﴾ ٢: وأمدٌ لهم في الآمال [والأماني] (\*). أو أصهلهم الله ولم يتعاجلهم بالعقوبة لقراءة يتعقوب (\*): «وأميلي لهتم»؛ أي وأنا أميلي فيكون الواو للتحال، أو الاستثناف.

وقرأ<sup>(2)</sup> أبو عمرو: [«وأملَى»]<sup>(ه)</sup> علىٰ البناء للمفعول، وهو ضمير «الشيطان» أو «لهم».

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(٢)</sup>: حدَّثنا محمَّد بن القاسم بـن عـبيد الكـنديّ قـال: حدَّثنا عبدالله بن عبدالفارس، عن محمَّد بن عليّ، عن أبي عبدالله عليَّلاً. في قوله : «انّ الذين ارتدوا على ادبارهم» عن الإيـمان بـتركهم ولايـة عـلي عليَّلاً «الشـيطان [يـعني فلاناً]<sup>(٧)</sup> سوّل لهم»؛ يعني : بني فلان وبني فلان <sup>(٨)</sup>.

﴿ ذَلِكَ بَأَنَّهُمْ قَالُوا لِلَّذِينَ كَرِهُوا مَا نَزَّلَ اللهُ ﴾ : قيل <sup>(١)</sup>: قال اليهود الذين كفروا بالنبي يَتَنَقُلُ بعد ما تبيّن لهم نعته للمنافقين. أو المنافقون لهم. أو أحد الفريقين للمشركين <sup>(١١)</sup>.

﴿ سَنُطِيعُكُمْ فِي بَعْضِ الْأَمْرِ ﴾ : في بعض أموركم . أو في بعض ما تأمرون به ؛ كالقعود عن الجهاد ، والموافقة في الخروج معهم إن أخرجوا ، والتظافر علىٰ الرسول .

وفي أصول الكافي <sup>(١١)</sup>: الحسين بن محمّد، عن معليٰ بن محمّد، عن محمّد بسن أو رمة وعليّ بن عبدالله، عن عليّ بن حسّان، عـن عـبدالرحــمْن بــن كــثير، عــن أبــي

١. نفس المصدر والموضع.
 ٢. نفس المصدر/ والموضع.
 ٣. نفس المصدر/٢٩٧.
 ٥. ليس في ق، ش. وفي المصدر: «وأملى لهم».
 ٣. من المصدر.
 ٧. من المصدر.
 ٩. كذا في المصدر.
 ٩. كذا في المصدر.
 ٩. كذا في المصدر.
 ٩. أنوار التنزيل ٢٩٧٢.
 ٩. أنوار التنزيل ٢٩٧٢.
 ٩. أنوار التنزيل ٢٩٧٢.

۲۳۲ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

عبدالله للللهِ في قول الله : «إنَّ الذينَ ارتدَوا علىٰ أدبارهم من بعد ما تبيّن لهم الهدىٰ» فلان وفلان [وفلان]<sup>(1)</sup>، ارتدَوا عن الإِيمان في ترك ولاية أميرالمؤمنين للللهِ .

قلت : قوله : «ذلك بأنّهم قبالوا للذين كبرهوا ما نبزّل الله [سينطيعكم في بيعض الأمر]<sup>(٢)</sup>».

قال : نزلت [والله]<sup>(٣)</sup> فيهما وفي أتباعهما، وهو قول الله الذي به نزل جبرئيل على محمّد ﷺ : «ذلك بأنّهم قالوا للذين كرهوا ما نزّل الله» في عليّ ﷺ «سنطيعكم في بعض الأمر» قال : دعوا بني أميّة إلى ميثاقهم ألّا يصيّروا<sup>(٤)</sup> الأمر إلينا بعد النبيّ ﷺ ولا يعطونا من الخمس شيئاً، وقالوا : إن أعطيناهم إيّاه، لم يحتاجوا إلى شيء ولم يبالوا أن لايكون الأمر فيهم. [فقالوا : «سنطيعكم في بعض الأمر» الذي دعوتمونا إليه وهو الخمس ألا نعطيهم منه شيئاً. قوله : «كرهوا ما نزّل الله» والذى نزّل الله ما افترض على خلقه]<sup>(٥)</sup> من ولاية أميرالمؤمنين ﷺ [وكان معهم أبو عبيدة وكان كاتبهم، فأنزل الله <sup>(٢)</sup>:

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(٧)</sup>، متّصلاً بآخر مانقلنا عنه سابقاً ؛ أعني : قوله : «وأملىٰ لهم» . قوله : «ذلك بأنّهم قالوا للذين كرهوا ما نزّل الله» هو ما افترض الله علىٰ خلقه ]<sup>(٨)</sup> من ولاية عليّ . «سنطيعكم في بعض الأمر» قال : دعوا بني أميّة إلىٰ ميثاقهم ألّا يصيّروا لنا الأمر بعد النبيّ <sup>(٩)</sup> تَنْظَيْرُ ولا يعطونا من الخمس شيئاً ، وقالوا : إن أعطيناهم الخمس استغنوا به . فقالوا<sup>(١١)</sup>: «سنطيعكم في بعض الأمر» ؛ أي لاتعطوهم من الخمس شيئاً ، فأنزل الله علىٰ نبيّه : «أم أبرموا أمراً» (الآية) .

ليس في ت، ش، ق.
 ليس في ش، م، ق. ألا يصير.
 ليس في ش، م، ق. ألا يصير.
 ليس في ق.
 ليس في ق.
 ليس في ت.
 ليس في ت.
 ليس في ت.
 ليس في ت.
 ليس في ت.

وفي مجمع البيان (1): «ذلك بأنّهم قالوا للذين كرهوا ما نزّل الله» والمرويّ عن أبي جعفر وأبي عبدالله عليَّظ: أنّهم بنو أميّة كرهوا ما نزّل الله في ولاية عليّ عليَّظ ﴿ وَاللهُ يَعْلَمُ أَسْرَارَهُمْ ﴾ (2): ومنها قولهم هذا، الذي أفشاه الله عليهم. وقرأ (٢) حمزة والكسائي وحفص: «إسرارهم» علىٰ المصدر. ﴿ فَكَيْفَ إِذَا تَوَفَّنَّهُمُ الْمَلاَئِكَةُ ﴾: فكيف يعملون ويجتالون حينند. وقرئ (٣): «توفّاهم» وهو يحتمل الماضي والمضارع المحذوف إحدىٰ تائيه. ﴿ يَضْرِبُونَ وُجُوهَهُمْ وَاَدْبَارَهُمْ ﴾ (2): تصوير لتوفّيهم بما يخافون منه ويجتنبون عن

القتال له .

﴿ ذَلِكَ ﴾ : إِشارة إلىٰ التوفّي الموصوف.

﴿ بِأَنَّهُمُ اتَّبَعُوا مَا أَسْخَطَ اللهَ ﴾ : قيل <sup>(١)</sup>: من الكفر، وكتمان نعت الرسول، وعـصيان الأمر.

﴿ وَكَرِهُوا رِضُوَانَهُ ﴾ : ما يرضاه من الإيمان والجهاد وغيرهما من الطاعات.

وفي روضة الواعظين <sup>(٥)</sup> للمفيد ﷺ : قال الباقر ﷺ : «ذلك بأنّهم اتّبعوا ما أسخط الله [وكرهوا رضوانه فأحبط أعمالهم]<sup>(٦)</sup>» قال : كرهوا عليّاً ﷺ . وكان أمر الله بولايته يوم بدر و [يوم]<sup>(٧)</sup> حنين وببطن نخلة ويوم التروية ويوم عرفة ، نزلت فيه خمس <sup>(٨)</sup> عشرة آية في الحجّة التي صُدّ فيها<sup>(٩)</sup> رسول الله ﷺ عن المسجد الحرام وبالجحفة [وبخم]<sup>(١٠)</sup>.

- ۱. المجمع ۱۰۵/۵.
   ۵. روضة الواعظين ۱۰٦/۱.
   ۷. من المصدر
   ۹. المصدر: الحجّة التي صدعها.
- ٢ ـ ٤. أنوار التنزيل ٣٩٧/٢. ٦. ليس في ش، م، ق. ٨. المصدر : خمسة. ١٠. ليس في ش، م، ق.

وفي الكافي <sup>(١)</sup>: عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد، [عن محمّد]<sup>(٢)</sup>بن خالد، عن إسماعيل بن مهران، عن سيف بن عميرة، عن عمرو بن شمر، عن جابر، عن أبي عبدالله <sup>(٣)</sup> للظلام قال : قال رسول الله تظلام : من طلب مرضاة الناس بما يسخط الله كان حامده من الناس ذاماً، ومن آثر طاعة الله بما يغضب الناس، كفاه الله عداوة كلّ عدّو وحسد كلّ حاسد وبغي كلّ باغ، وكان الله له ناصراً وظهيراً<sup>(٤)</sup>.

عليّ بن إبراهيم <sup>(0)</sup>: عن أبيه، عن النوفليّ، عن السكوني، عن أبي عبدالله طلِّلا قال: قال رسول الله تَلَيَّلاً: من أرضى سلطاناً بسخط الله <sup>(1)</sup> خرج من دين الإسلام.

وبهذا الإسناد<sup>(۷)</sup> قال : قال رسول الله ﷺ : من طلب مرضاة الناس بـما يسـخط الله كان حامده من الناس ذامياً .

وفي كتاب التوحيد <sup>(٨)</sup>: عن أبي عبدالله لل<sup>ظلِلِ</sup> حديث طويل، وقد سأله بعض الزنادقة عن الله تعالىٰ. وفيه قال السائل: فله رضاء وسخط؟

قال أبوعبدالله لللله عليه ، وليس ذلك علىٰ ما يوجد في المخلوقين. وذلك أنّ الرضاء والسخط دِخال يدخل عليه فينقله من حال إلىٰ حال، وذلك صفة المخلوقين العاجزين المحتاجين، وهو [تبارك وتعالى العزيز الرحيم]<sup>(1)</sup>لا حاجة به إلىٰ شيء ممّا خلق، وخلقه جميعاً محتاجون<sup>(11)</sup> إليه، وإنّما خلق الأشياء من غير حاجة ولا سبب اختراعاً وابتداعاً.

وبإِسناده (١١)إلىٰ هشام بن الحكم، أنَّ رجلاً سأل أبا عبدالله للظِّر عـن الله تـعالىٰ : له رضاء وسخط؟

١. الكافي ١٢/٥، ح١.
 ٢. المصدر: عن أبي جعفر.
 ٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: ظهراً
 ٥. نفس المصدر /٢٢، ح٢. نفس المصدر، /٢٧٣، ح٥.
 ٢. ن: بما يسخط الله.
 ٢. ن: بما يسخط الله.
 ٨. التوحيد ٢٤٧ ـ ٢٤، ح١.
 ٩. ليس في ش، م، ق.
 ٢. ش، ق: يحتاجون.

| ۲۳۵ | <br> | <br>حمد تلظير | / سورة م | عشر | الجزء الثانى |
|-----|------|---------------|----------|-----|--------------|
|     |      |               |          |     | •            |

قال: نعم، وليس ذلك علىٰ ما يوجد من المخلوقين، وذلك أنَّ الرضاء والغضب<sup>(۱)</sup> دِخال يدخل عليه فينقله من حال إلىٰ حال، معتمل<sup>(۲)</sup>، مركّب، للأشياء فيه مدخل، وخالقنا لا مدخل للأشياء فيه، واحد أحديّ الذات وأحديّ المعنىٰ، فرضاه ثوابه وسخطه عقابه من غير شيء يتداخله فيهيجه وينقله من حال إلى حال، فإنَّ ذلك صفة المخلوقين العاجزين المحتاجين، وهو تبارك وتعالىٰ القويّ العزيز لاحاجة به إلىٰ شيء ممّا خلق، وخلقه جميعاً محتاجون إليه، وإنّما خلق الأشياء من غير حاجة ولا سبب اختراعاً وابتداعاً.

وبإسناده <sup>(٣)</sup> إلى محمّد بن عمارة [عـن أبـيه]<sup>(٤)</sup> قـال : سألت الصـادق جـعفر بـن محمّد للله فقلت له : يا ابن رسول الله ، أخبرني عن الله هل له رضاء وسخط ؟

فقال: نعم، وليس ذلك علىٰ ما يوجد من المخلوقين، ولكـن غـضب الله عـقابه، ورضاه ثوابه.

وفي كتاب الخصال <sup>(٥)</sup>: عن أميرالمؤمنين لللهِ قال: إنَّ الله أخفىٰ أربعة فـي أربـعة : أخفىٰ رضاه في طاعته، فلاتستصغرنَ شيئاً من طاعته، فربّما وافق رضاه وأنت لاتعلم. وأخفىٰ سخطه في معصيته، فلا تستصغرنَ شيئاً من معصيته، فربّما وافـق سـخطه <sup>(٢)</sup> وأنت لا تعلم. (الحديث)

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(٧)</sup>: «ذلك بأنّهم اتّبعوا ما أسخط الله»؛ يعني: موالاة <sup>(٨)</sup> فلان وفلان وظالمي أميرالمؤمنين لل<sup>ظِلِا</sup> : «فأحبط أعمالهم»؛ يعني: التي عملوها من الخيرات.

١. ي: السخط، و في ن: السخط لغضب.
 ٢. أي يعمل بصفاته وآلاته.
 ٢. فلس المصدر / ١٧٠، ح ٤.
 ٢. من المصدر : سخطه معصيته.
 ٥. الخصال / ٢٠٩، ح ٢١.
 ٧. تفسير القمّي ٢٠٩/٢.

۲۳۹ ..... تفسير كنز الدقائق ويحرالغرائب

وفي شرح الآيات الباهرة <sup>(١)</sup>: [قال محمّد بن العبّاس :]<sup>(٢)</sup> حدَّثنا عليّ بن [عبدالله، عن]<sup>(٣)</sup>[براهيم بن محمّد، عن إسماعيل بن بشّار، عن عليّ بن جعفر الحضرميّ، عن جابربن يزيد قال : سألت أباجعفر للظِّلا عن قول الله : «ذلك بأنّهم اتّبعوا ما أسخط الله وكرهوا رضوانه فأحبط أعمالهم».

قال: كرهوا عليّاً لللهِ . وكان عليّ للهِ رضاء<sup>(٤)</sup>الله ورضاء<sup>(٥)</sup> رسوله، أمر الله بولايته يوم بدر ويوم<sup>(٢)</sup> حنين وببطن نخلة ويوم التروية، نزلت فيه اثنتان وعشرون آية في الحجّة التي صُدّ فيها رسول الله ﷺ عن المسجد الحرام بالجحفة <sup>(٧)</sup> وبخمّ.

﴿ اَمْ حَسِبَ الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ اَنْ لَـنْ يُـخْرِجَ اللهُ ﴾ : أن لن يـبرز الله لرسـوله وللمؤمنين

﴿ أَضْغَانَهُمْ ﴾ ٢: أحقادهم.

وفي شرح الآيات الباهرة <sup>(٨)</sup>: [قال محمّد بن العبّاس (<sup>4)</sup>)<sup>(٢)</sup> حدّثنا عبد العزيز بن يحيئ، عن محمّد بن زكريا، عن جعفر بن محمّد بن عمارة قال: حدّثني أبي، عن جابر، عن أبي جعفر، [محمّد عن علي عليّ ا<sup>41/1</sup> عن جابر بن عبدالله قال: لمّا نصب رسول الله تَنْشِيرُ عليّاً <sup>(١١)</sup> يوم غدير خمّ قال قوم: ما باله يرفع <sup>(١٢)</sup> ضبع ابن عمّه ؟! فأنزل الله : «أم حسب الذين» (الآية).

> ﴿ وَلَوْ نَشَاءُ لاَرَيْنَا كَهُمْ ﴾ : لعرّفنا كهم بدلائل تعرفه بأعيانهم ﴿ فَلَعَرَفْتَهُمْ بِسِيَماهُمْ ﴾ : بعلاماتهم التي نسمهم بها.

١. تأويل الأيات الباهرة ٢/٩٨٩، ح ١٧.
 ٢. ليس في ش، م، ق.
 ٣. ليس في ش، ق،
 ٣. ليس في ش، ي، ر
 ٥. المصدر: رضى.
 ٧. في البرهان : والجحفة. وفي روضة الواعظين وبالجحفة.
 ٧. في البرهان : والجحفة. وفي روضة الواعظين وبالجحفة.
 ٨. تأويل الأيات الباهرة ٢/٩٩٠، ح ١٨.
 ٩. ليس في ش، م، ت، ق.
 ١٠. ليس في ش، م، ت، ق.
 ٢. المصدر : «ما يألو برفع» بدل «ما باله يرفع».

و«اللام» لام الجواب تُرِّرت في المعطوف. ﴿ وَلَتَعْرِفَنَّهُمْ فِي لَحْنِ الْقَوْلِ﴾ : جواب قسم محذوف. و«لحن القول»» أسلوبه، وإمالته إلىٰ جهة تعريضاً وتورية. ومنه قيل للمخطئ : لاحن، لأنّه يعدل بالكلام عن الصواب.

وفي كتاب التوحيد <sup>(١)</sup>، بإسناده إلىٰ أبي عبيدة : عن أبي جعفر طلِّلاً قال : قال لي : يا أبا عبيدة ، خالقوا الناس بأخلاقهم و زايلوهم بأعمالهم ، إنّا لا نعدّ الرجل فينا عاقلاً حتّىٰ يعرف لحن القول . ثمّ قرأ هذه الآية : «ولتعرفنّهم في لحن القول» .

وفي أمالي شيخ الطائفة <sup>(٢)</sup>، بـإسناده إلىٰ عـليّ طلِّلا أنّـه قـال: قـلت أربـع أنـزل الله تصديقي بها في كتابه؛ قلت: المرء مخبوء تحت لسانه فـإذا تكـلّم ظـهر، فأنـزل الله: «ولتعرفنّهم في لحن القول».

وفي مجمع البيان <sup>(٣)</sup>: وعن أبي سعيد الخدريّ قال: لحن القول بغضهم عليّ بن أبي طالب عليِّلا . [قال: وكنّا نعرف المنافقين علىٰ عهد رسول الله ﷺ ببغضهم عليّ بن أبي طالب عليمًا إ<sup>(٤)</sup>.

وروي (٥) مثل ذلك عن جابر بن عبدالله الأنصاريّ.

وعن عبادة بن الصامت (<sup>٢)</sup> قال : كنّا نبو ر <sup>(٧)</sup> أو لادنا بحبّ عليّ بن أبي طالب اللِّلاِ فإذا رأينا أحدهم لايحبّه، علمنا أنّه لغير رشدة <sup>(٨)</sup>.

قال أنس <sup>(1)</sup>: ما خفي منافق علىٰ عهد رسول الله ﷺ بعد هذه الآية . ﴿ وَاللهُ يَعْلَمُ أَعْمَالَكُمْ ﴾ ۞: فيجازيكم علىٰ حسب قصدكم ، إذ الأعمال بالنيات .

١٠ التوحيد /٥٩ ـ ٤٥٩، ح ٢٤.
 ٢. الأمالي ١٠٨/٢.
 ٣. المجمع ٥/٢٠٩.
 ٥ و٦. نفس المصدر والموضع.
 ٧. باره: جزّبه واختبره.
 ٨. كذا في المصدر. وفي النسخ: رشده. والرَّشدة ـ بالفتح والكسر ـ ضدً الزئية. يقال: ولدَ لِرَشدة.
 ٩. نفس المصدر والموضع.

۲۳۸ ...... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

وفي شرح الآيات الباهرة <sup>(١)</sup>: [قال محمّد بن العبّاس الله :]<sup>(٢)</sup> حدّثنا محمّد بن جرير <sup>(٣)</sup>، عن عبدالله بن عمر ، عن الجاميّ ، عن محمّد بن مالك ، عن أبي هارون العبديّ ، عن أبي سعيد الخدريّ قال : قوله تكلى : «ولتعرفنّهم في لحن القول» قال : بغضهم لعليّ الله .

وقال أيضاً <sup>(1)</sup>: حدَّثنا أحمد بن إدريس، عن أحمد بن محمَّد بن عيسىٰ، عن الحسن بن محبوب، عن عليَّ بن رئاب، عن (ابن) بكير قال : قال أبو جعفر لللَّلِا : إنَّ الله أخذ ميئاق شيعتنا<sup>(ه)</sup> بالولاية، فنحن نعرفهم في لحن القول. ﴿ وَلَنَبْلُوَنَّكُمْ ﴾ : بالأمر وبالجهاد، وسائر التكاليف الشاقَة.

وفي مجمع البيان<sup>(٢)</sup>: قرأ أبوبكر: «ليبلونكم» وما بعده، بالياء. وهو المرويّ عـن أبي جعفر للﷺ.

﴿حَتَّىٰ نَعْلَمَ الْمُجَاهِدِينَ مِنْكُمْ وَالصَّابِرِينَ ﴾ : علىٰ مسْاقُها.

﴿ وَنَبْلُو أَخْبَارَكُمْ ﴾ ٢٠: ما يخبر به عن أعمالكم، فيظهر حسنها وقبيحها. أو أخبارهم عن إيمانهم وموالاتهم المؤمنين في صدقها وكذبها.

و قرأ أبوبكر (٧) الأفعال الثلاثة ، بالياء ، لتوافق ما قبلها .

وعن يعقوب (^): «ونبلو» بسكون الواو، علىٰ تقدير: ونحن نبلو.

﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَصَدُّوا عَنْ سَبِيلِ اللهِ وَشَاقُوا الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمُ الْهُدَىٰ ﴾ : قيل <sup>(1)</sup>: هم قريظة والنضير . أو المطعمون يوم بدر .

وفي تفسير عليٍّ بن إبراهيم (١٠): «إنَّ الذين كفروا وصدَّوا عن سبيل الله» قال: عن

١. تأويل الآيات الباهرة ٢/٠٥٩٠، ح ١٩.
 ٢. ليس في ش، م، ق.
 ٢. نفس المصدر، ح ٢٠.
 ٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: أخذ ميثاقنا.
 ٢. المجمع ٢٠٧٨.
 ٧. ٩. أنوار التنزيل ٣٩٧/٢.

أميرالمؤمنين عليَّةٍ . «و شاقُوا الرسول ﷺ ؛ أي قطعوه (')في أهل بيته بعد أخذه الميثاق عليهم له.

﴿ لَنْ يَضُرُّوا اللهَ شَيْناً» : بكفرهم وصدّهم . أو لن يضرّوا رسول الله ﷺ بمشاقّته . وحذف المضاف لتعظيمه [وتفظيع مشاقّهم]<sup>(٢)</sup>.

﴿ وَسَبُحْبِطُ أَعْمَالَهُمْ ﴾ ٢: [ثواب حسنات أعمالهم] (") بذلك. أو مكائدهم التي نصبوها في مشاقّته، فلا يصلون بها إلى مقاصدهم ولا تثمرلهم إلا القتل والجلاء عن أوطانهم.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللہ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَلاَ تُبْطِلُوا أَعْمَالَكُمْ ﴾ ٢: بما أبطل به هؤلاء، كالكفر، والنفاق، والعجب، والرياء والمنّ، والأذيٰ، ونحوها.

وفي عيون الأخبار <sup>(٤)</sup>، في باب آخر فيما جاء عن الرضا لللله من الأخبار المجموعة، وبإسناده، قال: قال رسول الله ﷺ : اختاروا الجنّة علىٰ النار، ولاتبطلوا أعمالكم فتقذَفوا في النار منكبّين <sup>(٥)</sup> خالدين فيها أبداً.

وفي كتاب ثواب الأعمال <sup>(7)</sup>: عن أبي جعفر للله قل : قال رسول الله تَذَلي : من قال : «سبحان الله» غرس الله له بها شجرة في الجنّة . ومن قال : «الحمد لله» غرس الله له بسها شجرة في الجنّة . ومن قال «لاإله إلا الله» غرس الله له بها شجرة في الجنّة . ومن قال : «الله أكبر» غرس الله له بها شجرة في الجنّة .

فقال رجل من قريش: يا رسول الله، إنَّ شجرنا في الجنَّة لكثير!

قال: نعم، ولكن إيّاكم أن ترسلوا عليها نيراناً فتحرقوها. وذلك أنَّ الله ﷺ يقول: «يا أيّها الذين آمنوا أطيعوا الله وأطيعوا الرسول ولا تبطلوا أعمالكم».

- ۱. المصدر: قاطعوه.
  - ٣. ليس في ق.
- ٥. المصدر: منكَّسين.

٢. ليس في ش، م، ق.
 ٤. العيون ٣١/٢، ح ٥٢.
 ٦. ثواب الأعمال /٢٦، ح ٣.

وفي تفسير فرات بن إبراهيم الكوفي <sup>(1)</sup>: قال : حدَّثني عليِّ بن محمّد الزهريِّ قال : حدَّثني محمّد بن عبدالله ، يعني ابن غالب قال : حدَّثني الحسن <sup>(٢)</sup> بن عليّ بن سيف قال : حدَّثنى مالك بن عطيّة قال : حدَّثنى يزيد بن فرقد <sup>(٣)</sup> النهديّ أنَّه قال : قال جعفر بن محمّد <sup>علي</sup>َّ<sup>ظ</sup> [في قوله تعالىٰ : «يا أيّها الذين آمنوا أطيعوا الله وأطيعوا الرسول ولا تبطلوا أعمالكم» يعني : إذا أطاعوا الله وأطاعوا الرسول ما تبطل أعمالكم. قال :]<sup>(1)</sup>إنَّ عداوتنا تبطل أعمالهم.

﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَصَدُّوا عَنْ سَبِيلِ اللهِ ثُمَّ مَاتُوا وَهُمْ كُفَّارٌ فَـلَنْ يَـغْفِرَ اللهُ لَـهُمْ ﴾ ؟ قيل <sup>(٥)</sup>: عامّ في كلّ من مات علىٰ كفره وإن صحّ نزوله فـي أصـحاب القـليب، ويـدلّ بمفهومه علىٰ أنّه [قد يغفر]<sup>(٢)</sup>لمن لم يمت علىٰ كفره سائر ذنوبه. ﴿ فَلاَ تَهنُوا ﴾ : فلا تضعفوا.

﴿ وَتَدْعُوا اِلَى السَّلْمِ»: ولا تدعوا إلىٰ الصلح خوراً وتذلّلاً. ويجوز نصبه بـإضمار «أن».

> وقرئ <sup>(۷)</sup>: «لاتدعوا» من ادّعى، بمعنىٰ: دعا. وقرأ <sup>(٨)</sup> أبوبكر وحمزة بكسر السين. ﴿ وَاللهُ مَعَكُمْ ﴾ : ناصركم.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(١)</sup>: «و إن جـنحوا للسـلم فـاجنح لهـا» <sup>(١٠)</sup> قـال: هـي منسوخة بقوله: «ولا تهنوا وتدعوا إلىٰ السلم إوأنتم الأعلون والله معكم]<sup>(١١)</sup>».

﴿ وَلَنْ يَتِرَكُمْ أَعْمَالَكُمْ ﴾ 
 ۞: ولن يضيع أعمالكم. من وترتُ الرجلَ : إذا قتلت متعلّقاً
 له من قريب أو حميم فأفردته عنه، من الوتر، شبه به تعطيل ثواب العمل وإفراده منه.
 وفي جوامع الجامع<sup>(1)</sup>: «ولن يتركم أعمالكم» هو من وترت الرجل، إذا قتلت له
 وفي جوامع الجامع<sup>(1)</sup>: «ولن يتركم أعمالكم» هو من وترت الرجل، إذا قتلت له
 وفي جوامع الجامع<sup>(1)</sup>: «ولن يتركم أعمالكم» هو من والرت الرجل، إذا قتلت له
 وفي جوامع الجامع<sup>(1)</sup>: «ولن يتركم أعمالكم» هو من والرت الرجل، إذا قتلت له
 وفي جوامع الجامع<sup>(1)</sup>: «ولن يتركم أعمالكم» هو من والرت الرجل، إذا قتلت له
 وفي جوامع الجامع<sup>(1)</sup>: «ولن يتركم أعمالكم» والمان من الوتر، وهو الفرد. ومنه
 قتيلاً، أو حربته<sup>(1)</sup>؛ وحقيقته : أفردته من حميمه<sup>(1)</sup>أو ماله، من الوتر، وهو الفرد. ومنه
 قول النبي عَنَيْنَاً: من فاتته صلاة العصر، فكأنّهما وتر أهله وماله؛ أي أفرد عنهما قتلاً
 ونهباً.
 ونهباً
 ونها المان المان المان العصر، فكأنّهما وتر أهله وماله؛ أي أورد عنهما قتلاً
 ونهباً.
 ونهباً
 ونهباً
 ونهباً
 ونهباً
 ونهباً النا الته من العصر، فكأنّهما وتر أهله وماله؛ أي أنهما قتلاً
 ونهباً.
 ونهباً
 ونها النبالذي قالنه المان ال

﴿ إِنَّمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا لَمِبٌ وَلَهُوْ ﴾: لا ثبات لها.
﴿ وَإِنْ تُؤْمِنُوا وَتَتَقُوا يَوْ يَحُمُ أُجُورَكُمْ ﴾: ثواب إيمانكم و تقواكم.
﴿ وَلاَ يَسْأَلْكُمْ أَمُوَالَكُمْ ﴾ (): جميع أموالكم، بل يقتصر على جزء يسير.
﴿ إِنْ يَسْأَلْكُمْ أَمُوَالَكُمْ ﴾ (): جميع أموالكم، بل يقتصر على جزء يسير.
﴿ إِنْ يَسْأَلْكُمُ أَمُوَالَكُمْ ﴾ (): جميع أموالكم، بل يقتصر على جزء يسير.
﴿ إِنْ يَسْأَلْكُمُ آمُوَالَكُمْ ﴾ (): جميع أموالكم، بل يقتصر على جزء يسير.
﴿ إِنْ يَسْأَلْكُمُ آمُوالَكُمْ ﴾ (): ويجهدكم <sup>(1)</sup> بطلب الكلّ.
و «الإحفاء» و «الإلحاف»: المبالغة وبلوغ الغاية. يقال: أحفى شاربه: إذا استأصله.
﴿ وَيُخْرِحُ أَصْغَانَكُمْ ﴾ (): ويضغنكم علىٰ رسول الله يَخْتُ.
و الضمير في «يخرج» لله، ويؤيده القراءة بالنون. أو البخل، لأنه سبب الأضغان.
و قوى أنهُ أَنْتُمْ هُؤلاً ﴾: أي أنتم يا مخاطبون هؤلاء الموصوفون (<sup>1)</sup>. وقوله:
﴿ تُتُحْوَنُ لِتُنْفِقُوا فِي سَبِيلِ الله ﴾: المتاناف مقرر لذلك (<sup>1</sup>).

ا. الجوامع /201
 ٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: جريته. وحريته؟ أي سلبته ماله.
 ٣. المصدر: حميم.
 ٥. أنوار التنزيل ٣٩٨/٢.
 ٢. أي الموصوفون بأنه لو يحفكم تبخلوا ويخرج أضغانكم.
 ٧. أي مقرّر أنهم إن يحفهم الله يبخلوا.

٢٤٢ ..... تفسير كنز الدقائق ويحرالغرائب

﴿ فَمِنْكُمْ مَنْ يَبْخَلُ ﴾ : ناس يبخلون. وهو كالدليل علىٰ الآية المتقدّمة <sup>(1)</sup>.
﴿ وَمَنْ يَبْخَلُ فَإِنَّمَا يَبْخَلُ عَنْ نَفْسِهِ ﴾ : فإنّ نفع الإنفاق وضرر البخل عائدان إليه.
و «البخل» يُعدَّى «بعن» و «علىٰ» لتضمّنه معنى الإمساك والتعدي، فإنّه إمساك عسن مستحقّ.

﴿ وَاللهُ الْغَنِيُّ وَٱنْتُمُ الْفُقَرَآءُ ﴾ : فما يأمركم به فهو لاحتياجكم ، فإِن امتثلتم فلكم ، وإن تولّيتم فعليكم.

﴿ وَإِنْ تَتَوَلُّوْا﴾ : عطف علىٰ «تؤمنوا» .

﴿ يَسْتَبُدِلْ قَوْماً غَيْرَكُمْ ﴾: يقم (<sup>٢)</sup> مكانكم قوماً آخرين.

وفي مجمع البيان <sup>(٣)</sup>: وروى أبو هريرة أنّ ناساً من أصحاب رسول الله ﷺ قالوا: يا رسول الله، من هؤلاء الذين ذكر الله في كتابه؟ وكان سلمان إلىٰ جنب رسول الله ﷺ.

فصرب ﷺ يده علىٰ فخذ سلمان فقال : هذا وقومه ، فوالذي نفسي بيده ، لو كان الإيمان منوطاً بالثريّا ، لتناوله رجال من فارس .

و روى أبو بصير <sup>(٤)</sup>: عن أبي جعفر <sup>(٥)</sup> للللَّلِا قال : «إن تتولُوا» يا معشر العرب «يستبدل قوماً غيركم» ؛ يعنى : الموالي .

وعن أبي عبدالله لل<sup>يلا (1)</sup> قال : قد، والله، أبدل [بهم]<sup>(٧)</sup> خيراً منهم الموالي . ﴿ ثُمَّ لاَ يَكُونُوا اَمْثَالَكُمْ ﴾ ٢: في [التولية و] <sup>(٨)</sup> الزهد والإيمان ، وهم الفرس ؛ كما مرّ . وفي تفسير علّي بـن إبـراهـيم <sup>(١)</sup>: «ويـخرج أضـغانكم» قـال : العـداوة التـي فـي صدو ركِم . «وإن تتولّوا» ؛ يعني <sup>(١١)</sup>: عن ولاية أميرالمؤمنين لللَيلا . «يستبدل قوماً غيركم»

لأنه يفهم منه أنه لابد من جماعة بخلاء، فهو دليل على أنّهم يبخلون إن يحفهم الله.
 كذا في أنوار التنزيل ٣٩٨/٢. وفي النسخ: يقيم.
 المجمع ١٠٨/٥.
 المحمع ١٠٨/٥.
 المصدر والموضع.
 المصدر : أبي عبدالله.
 المصدر .
 من المصدر .
 من المصدر .
 من المصدر .
 من المصدر .

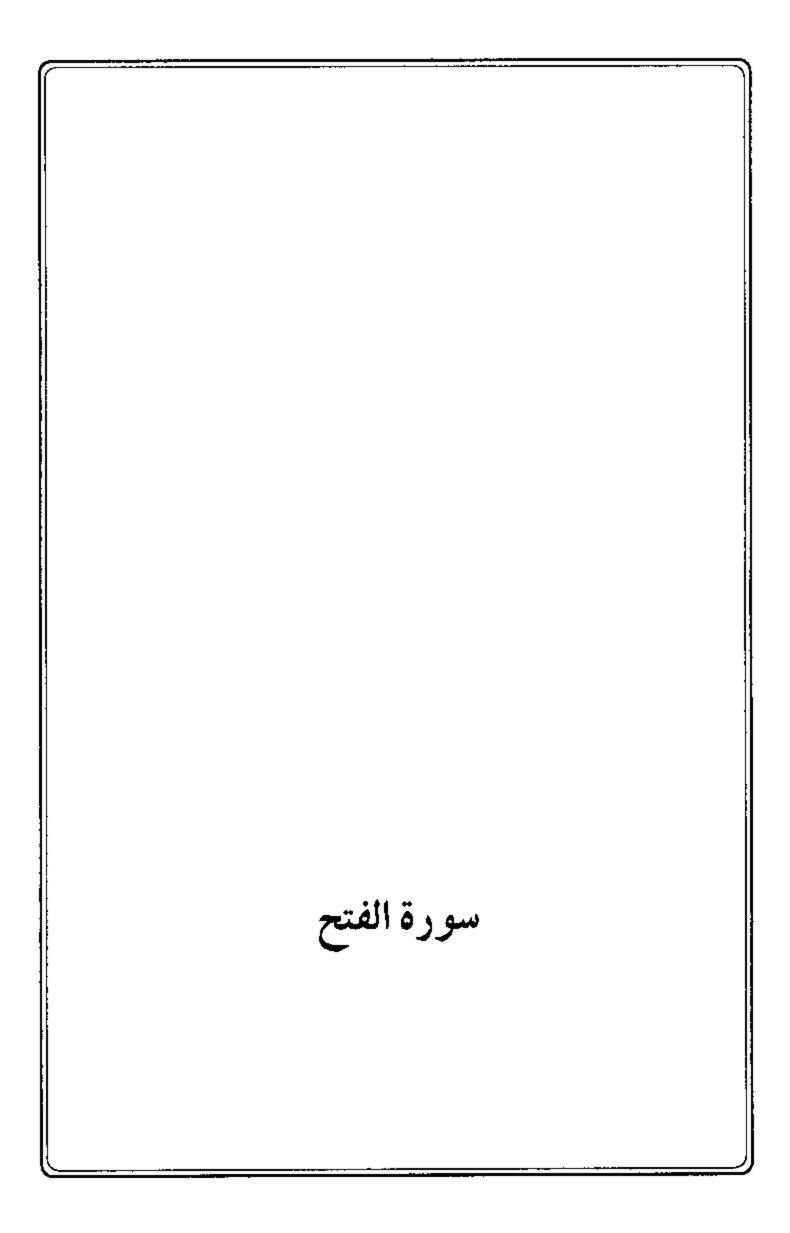
الجزء الثاني عشر / سورة محمّد ﷺ..... ٢٤٣

قال : يدخلهم في هذا الأمر . «ثمّ لا يكونوا أمثالكم» في معاداتكم وخلافكم وظلمكم لآل محمّد صلوات الله عليهم .

حدَّثني <sup>(1)</sup>محمَّد بن عبدالله ، عن أبيه عبدالله بن جعفر ، عن السندي بن محمَّد ، عن يونس بن يعقوب ، عن يعقوب بن قيس قال : قال أبو عبدالله للظِّلا : يا ابس قيس «وإن تتولَّوا يستبدل قوماً غيركم ثمّ لا يكونوا أمثالكم» عنى : أبناء الموالي المعتقين .

المصدر والموضع.

.



سورة الفتح

مدنيّة. نزلت في مرجع النبيَّ ﷺ من الحديبية. وأبها تسع وعشرون بالإجماع.

وفي تفسير عليَّ بن إبراهيم ٢٠ (١٠): حدَّثني أبي ، عن ابن أبي عمير ، عن ابن سنان (٢)، عن أبي عبدالله لللغ قال: كان سبب نزول هذه السورة وهذا الفـتح العـظيم، أنَّ الله تَخَلَّ أمر رسوله ﷺ في النوم أن يدخل المسجد الحرام ويطوف ويحلق مع المحلِّقين، فأخبر أصحابه وأمرهم بالخروج فخرجوا.

فلمًا نزل ذا الحليفة أحرموا بالعمرة وساقوا البدن، وساق رسول الله عَلَيْ ستًّا وستَّين بدنة وأشعرها عند إحرامه، وأحرموا من ذي الحليفة ملبّين بالعمرة، وقد ساق [مـن ساق](") منهم الهدي معرات مجلَّلات (٤).

فلمًا بلغ قريشاً ذلك، بعثوا خالد بن الوليد في مائتي فارس كميناً، ليستقبل رسول الله تَبْكِلْهُ، فكان يعارضه على الجبال. فلمّاكان في بعض الطريق، حضرت صلاة الظهر، فأذّن بلال، وصلّى رسول الله ﷺ بالناس.

فقال خالد بن الوليد: لو كنًّا حملنا عليهم وهم في الصلاة، لأصبناهم، فـإنَّهم لا يقطعون صلاتهم، ولكن تجيء لهم الآن صلاة أخرى أحبٍّ إليهم من ضياء أبصارهم، فإذا دخلوا في الصلاة أغرنا عليهم.

- . تفسير القمّى ٣٠٩/١. ٣١٤.
- ۳. ليس في ش، ق. ٤. أي كان بعضها عراة ويعضها مجلَّلات.

۲. المصدر: ابن سنان (سیار \_ط).

فنزل جبرئيل علىٰ رسول الله ﷺ بصلاة الخوف بقوله (١): «و إذا كنت فيهم فأقمت لهم» (الآية). وهذه الآية في سورة النساء، وقد مضي ذكر [خبر](٢) صلاة الخوف فيها.

فلمًا كان في اليوم الثاني، نزل رسول الله ﷺ الحديبية، وهي علىٰ طرف الحرم، وكان رسول ﷺ يستنفر <sup>(٣)</sup>الأعراب <sup>(٤)</sup>في طريق معه فلم يتبعه أحد، ويقولون: أيطمع محمّد وأصحابه [أن يدخلوا]<sup>(٥)</sup>الحرم وقد غزتهم قريش في عقر ديارهم فقتلوهم <sup>(٣)</sup>، إنّه لا يرجع محمّد وأصحابه إلىٰ المدينة أبداً.

فلمًا نزل رسول الله الحديبية، خرجت قريش يحلفون باللات والعزّىٰ، لايدعون رسول الله ﷺ يدخل مكّة وفيهم عين تطرف.

فبعث إليهم رسول الله : إنّي لم آت لحرب، وإنّما جنت لأقضي مناسكي <sup>(٧)</sup> وأنحر بدني وأخلّي بينكم وبين لحمانها<sup>(٨)</sup>.

فبعثوا عروة بن مسعود الثقفيّ، وكان عاقلاً لبيباً، وهو الذي أنزل الله فيه : «و قالوا لولا أنزل هذا القرآن علىٰ رجل من القريتين عظيم». فلمّا أقبل إلىٰ رسول الله تَذَلِيَّ عظم ذلك وقال : يا محمّد، تركتُ قومك وقد ضربوا الأبنية وأخرجوا العوذ <sup>(١)</sup> المطافيل <sup>(١٠)</sup> يحلفون باللات والعزّى لايدعوك تدخل مكّة، فإِنَّ مكّة حرمهم وفيهم <sup>(١١)</sup> عين تطرف، أفتريد أن تبيد أهلك وقومك، يا محمّد؟

١. النساء / ٢٠٢.
 ٢. من المصدر : بالأعراب .
 ٣. كذا في المصدر . وفي النسخ : يتنفّر .
 ٤. المصدر : بالأعراب .
 ٥. ليس في م ، ت ، ش ، ق .
 ٢. كذا في المصدر . وفي النسخ : فيقتلوا .
 ٩. المصدر : نسكي .
 ٨. المصدر : «لحماتها» . واللحمان : جمع اللحم .
 ٩. المصدر : العود .

فقال رسول الله ﷺ: ما جئت لحرب، وإنّما جئت لأقضي مناسكي وأنحر <sup>(١)</sup>بدني وأخلَي بينكم وبين لحمانها<sup>(٢)</sup>.

فقال عروة: والله، ما رأيت كاليوم أحداً صُدّ كما صددت.

فرجع إلىٰ قريش فأخبرهم، فقالت قريش: والله، لثن دخل محمّد مكّة وتسامعت به العرب لنذلنَ فلتجرؤنَ <sup>(٣)</sup> علينا العرب.

فبعثوا حفص بن الأحنف وسهيل <sup>(٤)</sup>بن عمرو، فلمّا نظر إليهما رسول الله تَنْتَظْ قال : ويح قريش، قد أنهكتهم <sup>(٥)</sup> الحرب، ألا خلّوا بيني وبين العرب، فإن أك صادقاً، فإِنّما أخذ الملك لهم <sup>(٢)</sup> مع النبوّة، وإن أك كاذباً، فكفتهم ذناب العرب، لا يسألني اليوم امرؤ من قريش خطّة ليس لله فيها سخط إلا أجبتهم إليه.

فلمًا وافوا رسول الله تَنْظِيَّة قالوا: لِمَ لا ترجع <sup>(٧)</sup> عنّا عامك هـذا إلىٰ أن نـنظر إلىٰ ما يصير أمرك وأمر العرب [على أن ترجع من عامك هذا]<sup>(٨)</sup>، فإنّ العرب قـد تسـامعت بمسيرك، فإن دخلت بلادنا وحرمنا استذلّتنا العرب واجترأت علينا، ونخلّي لك البيت في العام القابل في هذا الشهر ثلاثة أيّام حتّىٰ تقضي نسكك وتنصرف عنّا. فأجابهم رسول الله تَنْظِيَّ إلىٰ ذلك.

وقالوا له: ترد إلينا كلِّ من جاءك من رجالنا ونردَ إليك كلِّ من جاءنا من رجالك.

فقال رسول الله يَتَنَظِينًا: من جاءكم من رجالنا فـلا حـاجة لنـا فـيه، ولكـن عـلىٰ أنّ المسلمين بمكّة لا يُؤذّون في إظهارهم الإسلام ولا يُكرَهون ولا يُنكَر شيء يـفعلونه من شرائع الإسلام.

- المصدر: فأنحر.
- ٣. ش، ق: فليجترئن.
- ٥. المصدر : نهكتهم.
- ٧. المصدر: فقالوا: يا محمد، ألا ترجع.
- ٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: سهل. ٦. ن، ت، م، ي، ر: فانّما أجرّ الملك إليهم. ٨. ليس في ق والمصدر.

المصدر: لحماتها.

| تفسير كنز الدقائق ويحرالغرائب | Yo. |
|-------------------------------|-----|
|-------------------------------|-----|

فقبلوا ذلك، فلمّا أجابهم رسول الله إلى الصلح أنكر عامّة أصحابه، وأشدّ ما كـان إنكار عمر <sup>(1)</sup>.

فقال: يا رسول الله، ألسنا علىٰ الحقِّ وعدوَّنا علىٰ الباطل؟

فقال: نعم.

قال : فنعطي الذلّة <sup>(٢)</sup> في ديننا ؟ فقال : إنّ الله قد وعدني ولن يخلفني . فقال : لو أنّ معي أربعين رجلاً لخالفته . و رجع سهيل بن عمرو وحفص بن الأحنف إلىٰ قريش فأخبراهم <sup>(٣)</sup> بالصلح . فقال عمر : يا رسول الله ، ألم تـقل لنا أن نـدخل المسجد الحـرام <sup>(٤)</sup> ونـحلق مع المحلّقين ؟

إفقال ﷺ : أمن عامنا هذا وعدتك ؟ وقلت لك : إنّ الله ﷺ قد وعدني أن أفتح مكّة وأطوف وأسعىٰ وأحلق <sup>(ه)</sup> مع المحلّقين]<sup>(٢)</sup>.

فلمّا أكثروا عليه، قال لهم : إن لم تقبلوا الصلح فحاربوهم. فمرّوا نحو قريش وهم مستعدّون للحرب، وحملوا عليهم فـانهزم أصـحاب رسـول الله تَقَيْلاً هـزيمة قـبيحة ومرّوا برسول الله، فتبسّم <sup>(۷)</sup> تَيَالاً ثم قال: يا عليّ، خذ السيف واستقبل قريشاً. فأخـذ أمير المؤمنين <sup>(۸)</sup> طلِّ سيفه وحمل علىٰقريش.

فلمًا نظروا إلىٰ أميرالمؤمنين لللله تراجعوا، وقالوا: يا عليَّ، بدا لمحمّد فيما أعطانا ؟ فقال: لا.

وتراجع أصحاب رسول الله مستحيين، وأقبلوا يعتذرون إلىٰ رسول الله ﷺ.

١. المصدر: فلان.
 ٢. المصدر: الذلّة (الدنيّة - ح).
 ٣. المصدر: فأخبرهم.
 ٥. ليس في المصدر.
 ٧. ي، ر، المصدر: فتبسّم رسول الله.
 ٨. من ي، ر.

فقال (1) لهم (رسول الله ﷺ)(2): ألستم أصحابي يوم بدر إذ أنزل الله ﷺ فيكم : «إذ تستغيثون ربّكم فاستجاب لكم أنّي ممدّكم بألف من الملائكة مردفين» (2) ألستم أصحابي يوم أحد «إذ تصعدون ولاتلوون علىٰ أحد والرسول يدعوكم في أخراكم» <sup>(4)</sup>. ألستم أصحابي يوم كذا، ألستم أصحابي يوم كذا؟

فاعتذروا إلى رسول الله ﷺ وندموا علىٰ ماكان منهم، وقالوا: الله أعلم ورسوله، فاصنع ما بدا لك.

ورجع حفص بن الأحنف وسهيل بن عمرو إلىٰ رسول الله ﷺ فقالا : يا محمّد، قد أجابت قريش إلىٰ ما اشترطت عليهم من إظهار الإِسلام، وأن لا يُكرَه أحد علىٰ دينه.

فدعا رسول الله عَنْظَةُ بالمكتب، ودعا أميرالمؤمنين طلِّهُ وقبال له: اكتب. فكتب أميرالمؤمنين عليمٌ : «بسم الله الرحمن الرحيم».

فقال سهيل بن عمرو : لا نعرف الرحمن ، اكتب كما كان يكتب أبـاؤك : بـاسمك اللهمّ.

> فقال رسول الله ﷺ : اكتب باسمك اللهمّ، فإِنّه اسم من أسماء الله . ثمّ كتب : هذا ما تقاضي عليه محمّد رسول الله والملأ من قريش .

فقال سهيل بن عمرو : لو نعلم <sup>(٥)</sup>أنّك رسول الله ﷺ ما حاربناك، اكـتب : هـذا مـا تقاضى عليه محمّد بن عبدالله . أتأنف من نسبك، يا محمّد ؟ فقال رسول الله ﷺ : أنا رسول الله ، وإن لم تقرّوا . ثمّ قال : امح ، يا عليّ ، واكتب : محمّد بن عبدالله . فقال أميرالمؤمنين على : ما أمحو اسمك من النبوّة أبداً .

فمحاه رسول الله ﷺ بيده، ثمّ كتب: هذا ما اصطلح عليه محمّد بن عبدالله والملأ

- المصدر: وقال.
  - ٣. الأنغال /٩.
- ۲. ليس في م، ش، ق. ٤. آل عمران /١٥٣.

٥. المصدر: علمنا.

| كنز الدقائق وبحرالغرائب | تفسير | 101 |
|-------------------------|-------|-----|
|-------------------------|-------|-----|

من قريش وسهيل بن عمرو اصطلحوا<sup>(1)</sup> علىٰ وضع الحرب بينهم عشر سنين علىٰ أن يكف بعضنا عن بعض ، وعلىٰ أنّه لا إسلال ولا إغلال<sup>(٢)</sup> ، وأنّ بيننا وبينهم غيبة<sup>(٣)</sup> مكفوقة<sup>(1)</sup> ، أنّ من أحبّ أن يدخل في عهد محمّد وعقده فعل ، ومن أحبّ أن يدخل في عهد قريش وعقدها فعل ، وأنّه من أتىٰ محمّداً<sup>(٥)</sup> بغير إذن وليّه يردّه إليه ، ومن أتى قريشاً من أصحاب محمّد لم يردّه إليه ، وأن يكون الإسلام ظاهراً بمكّة و<sup>(٢)</sup> لايُكرَه أحد علىٰ دينه ولايؤذىٰ ولايُعيَّر ، وأنّ محمداً يرجع عنهم عامه هذا وأصحابه ، ثم يدخل علينا في العام القابل مكة فيقيم فيها ثلاثة أيّام ، ولا يدخل عليها بسلاح إلّا سلاح المسافر السيوف في القراب<sup>(٣)</sup>. وكتب عليّ بن أبي طالب عليها بسلاح إلّا سلاح المهاجرون والأنصار.

ثمّ قال رسول الله: يا عليّ ، أنت أبيت أن تمحو من اسمي النبوّة، فـوالذي بـعثني بالحقّ نبيّاً، لتجيبنّ <sup>(٨)</sup> أبناءهم إلىٰ مثلها وأنت مضيض <sup>(٩)</sup> مضطهد.

فلمّا كان يوم صفّين ورضوا بالحكمين، كتب: هذا ما اصطلح عليه أميرالمـؤمنين عليّ بن أبي طالب للثِّلا ومعاوية بن أبي سفيان.

فقال : عمرو بن العاص : لو علمنا أنّك أميرالمؤمنين للظِّ ما حاربناك ، ولكن اكتب : هذا ما اصطلح عليه عليّ بن أبي طالب ومعاوية بن أبي سفيان .

فقال أميرالمؤمنين عليه : صدق الله وصدق رسوله، أخبرني رسول الله ﷺ بـ ذلك. ثمّ كتب الكتاب.

قال : فلمّا كتبوا<sup>(١)</sup> الكتاب، قامت خزاعة فـقالت : نـحن فـي عـهد محمّد رسـول الله ﷺ<sup>[1)(٢)</sup> وعقده . وقامت بنوبكر فقالت : نحن فـي عـهد قـريش وعـقدها . وكـتبوا نسختين نسخة عند رسول الله ﷺ ونسخة عند سهيل بن عمرو ، [ورجـع سـهيل بـن عمرو]<sup>(٣)</sup> وحفص بن الأحنف إلى قريش فأخبراهم . وقال رسول الله ﷺ لأصحابه : انحروا بدنكم واحلقوا رؤوسكم .

فامتنعوا، وقالوا: كيف ننحر ونحلق ولم نطف بالبيت ولم نسع بين الصفا والمروة؟ فاغتم لذلك رسول الله وشكا ذلك إلىٰ أمّ سلمة، فقالت: يا رسول الله ﷺ انحر أنت واحلق.

فنحر رسول الله ﷺ وحلق، ونحر القوم علىٰ حيث <sup>(٢)</sup> يقين وشكَ وارتياب. فقال رسول الله ﷺ تعظيماً للبدن : رحم الله المحلّقين . وقال قوم لا يسوقوا<sup>(٥)</sup> البدن : يا رسول الله ، والمقصّرين ؟ لأنّ من لم يسق هدياً لم يجب عليه الحلق ، فقال رسول الله ثانياً : رحم الله المحلقين الذين لم يسوقوا الهدى .

فقالوا: يا رسول الله والمقصرين ؟

فقال: رحم الله المقصّرين. ثمّ رحل رسول الله ﷺ نحو المدينة، فرجع إلىٰ التنعيم ونزل تحت الشجرة، فجاء أصحابه الذين أنكروا عليه الصلح واعتذروا وأظهروا الندامة علىٰ ماكان منهم، وسألوا رسول الله أن يستغفر لهم، فنزلت آية الرضوان.

بسم الله الرحمن الرحيم في كتاب ثواب الأعمال <sup>(٦)</sup>، بإسناده: عن أبي عبدالله للظِّلَا قـال: حـصّنوا أمـوالكـم

كذا في المصدر، وفي النسخ: كتب.
 ٢. ليس في ي، ق.
 ٣. ليس في ق.
 ٥. كذا في المصدر، وفي النسخ: حين.
 ٥. كذا في المصدر، وفي ش، ق: لايسوقوا، وفي غيرهما: لم نسوق.
 ٦. ثواب الأعمال /١٤٢، ح ١.

٢٥٤ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

ونساءكم وما ملكت أيمانكم من التلف بقراءة «إنّا فتحنا لك فتحاً مبيناً»<sup>(۱)</sup>. فإنّه إذاكان ممّن يدمن قراءتها نادى مناد يـوم القـيامة حـتّىٰ تسـمع الخـلاثق: أنت مـن عـبادي المخلصين، الحقوء بالصالحين من عـبادي، وادخـلوه جـنات النـعيم، واسـقوه من الرحيق المختوم بمزاج الكافور.

وفي مجمع البيان <sup>(\*)</sup>: أبيّ بن كعب، عن النبيّ ﷺ قال: من قرأها فكأنّما شهد مع رسول الله ﷺ [فتح مكّة |<sup>(\*)</sup>.

وفي رواية [أخرى ]<sup>(1)</sup>: فكأنّه <sup>(6)</sup>كان مع من بايع محمّداً ﷺ تحت الشجرة . عمر بن الخطّاب <sup>(1)</sup> قال : كنّا مع رسول الله ﷺ في سفر ، فقال : نزلت عليَّ البارحة سورة هي أحبّ إليّ من الدنيا وما فيها «إنّا فتحنا \_إلى قوله \_وما تأخّر» أورده البخاريّ في الصحيح .

قتادة<sup>(٧)</sup>، عن أنس قال: لمّا رجعنا من غزاة الحديبية، وقد حيل بيننا وبين نسكـنا، فنحن بين الحزن والكآبة <sup>(٨)</sup>إذ أنزل الله: «إنّا فتحنا لك فتحاً مبيناً».

فقال رسول الله عَنالَة : لقد نزلت عليَّ آية هي أحبّ إليّ من الدنيا وما فيها .

عبدالله بن مسعود (\*) قال : أقبل رسول الله ﷺ من الحديبية فجعلت ناقته تشقل، فتقدّمنا فأنزل الله عليه : «إنّا فتحنا لك فتحاً مبيناً» . فأدركنا رسول الله وبه من السرور ماشاء الله ، فأخبر أنّها نزلت عليه .

وفي تفسير العيّاشي <sup>(١١)</sup>: عن منصور بن حازم، عن أبي عبدالله لل<sup>ظلِّر</sup> قال: ما تسرك رسول الله ﷺ <sup>(١١)</sup> «إِنِّي أخاف إن عصيت ربّي عذاب يوم عظيم» حتّى نسزلت سسورة الفتح، فلم يعد إلىٰ ذلك الكلام.

١. المصدر: «إنّا فتحنا».
 ٢. المجمع ٥/٨٠١-٩٠٩.
 ٣. من ي.
 ٥. المصدر: فكأنّما.
 ٥. المصدر: فكأنّما.
 ٩. نفس المصدر والموضع.
 ٨. ش، م، ق: البكاء.
 ٩. نفس المصدر: لم يزل رسول الله على يقول.

﴿إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتُحاً مُبِيناً ﴾ : قيل <sup>(1)</sup>: وعد بفتح مكة ، والتعبير عنه بلفظ الماضي لتحققه . أو بما اتفق له في تلك السنة ؛ كفتح خيبر و<sup>(1)</sup> فدك . أو إخبار عن صلح الحديبية ، وإنّما سمّاء فتحاً لأنّه كان بعد ظهور ، علىٰ المشركين حتّىٰ سألوا الصلح ، وتسبّب لفتح مكة ، وفرغ به رسول الله ﷺ لسائر العرب فغزاهم ، وفتح مواضع ، وأدخل في الإسلام خلقاً عظيماً ، وظهر له في الحديبية آية عظيمة ، وهي أنّه نُزح ماؤها بالكلّية فتمضمض ثمّ مجه فيها فدرّت بالماء حتّىٰ شرب جميع من كان معه . أو فتح الروم فإنّهم غلبوا علىٰ الفرس في تلك السنة ، وقد عُرِف كونه فتحاً للرسول في سورة الروم <sup>(1)</sup>.

وقيل <sup>(1)</sup>: «الفتح» بمعنىٰ : القضاء ؛ أي قضينا لك أن تدخل مكّة من قابل .

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(٥)</sup>: قال : وكان أساف ونائلة رجلاً وامرأة زنيا في البيت ، فمُسِخا حجرين ، واتّخذتهما قريش صنمين يعبدونهما ، فلم يزالا يُعبّدان حتّىٰ فـتح مكّه ، فخرجت منها<sup>(٦)</sup>امرأة عجوز شمطاء تخمش وجهها وتدعو بالويل .

فقال رسول الله ﷺ : تلك نائلة يشست أن تعبد ببلادكم هذه.

وفي مجمعالبيان <sup>(٧)</sup>: اختُلِف في هذا الفتح علىٰ وجوه: أحدها [أنّ المراد بــه فــتح مكّة، وعده<sup>(٨)</sup>الله ذلك عام الحديبية عند انكفائه منها. عن أنس وقتادة وجــماعة مــن المفسّرين.

وفي جوامع الجوامع <sup>(٩)</sup>: وقيل : هو فتح الحديبية . فروي]<sup>(١٠)</sup>أنّ رسول الله ﷺ لما رجع قال رجل من أصحابه : ما هذا بفتح ، لقد صددنا عن البيت وصُدّ هدينا .

أنوار التنزيل ٣٩٩/٢.
 أنوار التنزيل ٣٩٩/٢.
 لأنه مر أن غلبة الروم وهي أهل الكتاب علىٰ فارس التي هي المجوس مطلوب النبي ﷺ.
 نفس المصدر والموضع.
 نفس المصدر: منهما.
 المصدر: منهما.
 المصدر: وعدها.
 الجوامع /٥٤.

فقال ﷺ : بئس الكلام هذا، بل هو أعظم الفتوح، قد رضي المشركين أن يدفعوكم عن بلادهم بالراح، ويسألوكم القضيّة، ويرغبوا<sup>(١)</sup>إليكم في الأمان، وقد رأوا منكم ما كرهوا].

وعن الزهريّ<sup>(٢)</sup>: لم يكن فتح أعظم من صلح الحديبية وذلك أنّ المشركين اختلطوا بالمسلمين فسمعوا كلامهم فتمكّن الإسلام في قلوبهم، وأسلم في ثلاث سنين خلق كثير كثر بهم سواد الإسلام. والحديبية بثر نفد ماؤها<sup>(٣)</sup> حتّىٰ لم يبق فيها قطرة، فأتاها النبيّ تَنَظِّ فجلس علىٰ شفيرها، ثمّ دعا بإناء من ماء فتوضًا ثمّ تمضمض ومجّه فيها، فدرّت بالماء حتّىٰ أصدرت جميع من معه [وركابهم]<sup>(٤)</sup>.

وعن سالم بن أبي الجعد <sup>(ه)</sup> قال : قلت لجابر : كم كنتم تحت الشجرة ؟

قال: كنّا ألفاً وخمسمائة، وذكر عطشاً أصابهم، قال: فاُتي رسول الله ﷺ بماء فسي تور<sup>(1)</sup>، فوضع يده فيه فجعل الماء يخرج من بين أصابعه كأنّه العيون، قـال: فشـربنا وسقينا<sup>(۷)</sup>[وكفانا]<sup>(٨)</sup>، ولو كنّا مائة ألف [كفانا.

أقول: وفي الحديث عن الرضا الله أنَّه لمَّا فتح مكَّه قال له: يا محمّد، إنَّا فتحنا لك فتحاً مبيناً ليغفر لك الله ما تقدّم من ذنبك وما تأخّر]<sup>(1)</sup>.

وفي أصول الكافي <sup>(١٠)</sup>: محمّد بن أحمد، عن عمّه عبدالله بن الصلت، عن الحسن [بن علي]<sup>(١١)</sup> بن بنت إلياس، عن أبي الحسن عليلا قبال: سمعته يقول: إنّ عليّ بن الحسين عليما لما حضرته الوفاة أغمي عليه، ثمّ فتح عينيه وقرأ: «إذا وقعت الواقعة» و«إنّا فتحنا لك فتحاً مبيناً» <sup>(١١)</sup> وقال: «الحمد لله الذي صدقنا وعده وأو رثنا الأرض نتبوأ

ن، المصدر: رغبوا.
 كذا في المصدر. وفي النسخ: الحديبيه فقد ماؤها.
 ليس في ش، ق،
 ليس في ش، ق.
 أي إناء صغير.
 أي إناء صغيل.
 <liل

من الجنّة حيث نشاء فنعم أجر العاملين» <sup>(١)</sup>. ثمّ قُبض من ساعته ولم يقل شيئاً. وفي كتاب علل الشرائع <sup>(٢)</sup>، بإسناده إلىٰ محمّد بن سنان : عن المفضّل بن عمر قال :

قلت لأبي عبدالله لللهِ : لأي علّة يكبّر المصلّي بعد التسليم ثلاثاً يرفع بها يديه ؟ فقال : لأنّ النبي ﷺ لمّا فتح مكّة صلّىٰ بأصحابه الظهر عند الحجر الأسـود ، فـلمّا

سلَم رفع يديه وكبّر ثلاثاً وقال:

لا إله إلاّ الله وحده وحده (<sup>۳)</sup>، أنجز وعده، ونصر عبده، وأعزّ جنده، وغلب الأحزاب وحده، فله الملك وله الحمد، يحيي ويميت [ويميت ويحيي]<sup>(٤)</sup>، وهو علىٰ كلّ شيء قدير.

ثمّ أقبل علىٰ أصحابه فقال : لا تَدَعُوا هذا التكبير وهذا القول في دبـر كـلّ صـلاة مكتوبة ، فإِنّ من فعل ذلك بعد التسليم وقال هذا القول كان قد أدّى ما يجب عليه من شكر الله تعالىٰ ذكره علىٰ تقوية الإسلام وجنده .

﴿ لِيَغْفِرَ لَكَ اللهُ»: علّة للفتح من حيث إنّه مسبّب عن جهاد الكفّار، والسعي في إعلاء الدين، وإزاحة الشرك، وتكميل النفوس الناقصة قهراً ليصير ذلك بالتدريج اختياراً <sup>(0)</sup>، وتخليص الضعفة عن أيدي الظلمة.

﴿ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَ مَا تَأَخَّرَ ﴾ : قيل <sup>(٢)</sup>: جميع ما فرط منك ممّا يصحّ أن تعاتب عليه <sup>(٧)</sup>.

١. الزمر /٧٤.
 ٢. العلل /٣٦٠، ح ١.

٣. ن، ت، ر: وحده وحده وحده. ٤. من المصدر.

- ٥. قوله: «ليصير ذلك بالتدريج اختياراً» أي ليصير ما ذكر من إزاحة الشرك وإعلاء الدين وتكميل النفوس اختياراً بعد ما كان بالقهر، فانه إذا أريح الشرك عن شخص قهراً صارت تلك الإزاحة بـالتدريج اخـتياراً ا يبعد ذلك الشخص الشرك عن نفسه باختياره.
  - ٦. أنوار التنزيل ٣٩٩/٢.
- ٧. يوجد هنا في، ت زيادة: «أقول: وفي الحديث عن الرضا بالثيلا أنّه لمّا فتح مكّة قال له: يا محمّد إنّا فستحنا لك فتحاً مبيناً ليغفر لك الله ما تقدّم من ذنبك وما تأخّر». وقد مضت هذه الفقرة بعينها عند تفسير الآية الأولى نقلاً عن نسخة ن.

۲۵۸ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

في كتاب سعد السعود<sup>(1)</sup> لابن طاوس الله أقول: وأمّا لفظ ما تقدّم من الذنب وما تأخّر، فالَذي نقلناه من طريق أهل بيت النبوّة أنّ المراد منه: ليغفر لك الله ما تقدّم من ذنبك وما تأخّر عند أهل مكة وقريش؛ يعني: ما تقدّم قبل الهجرة وبعدها، فإنّك إذا فتحت مكّة بغير قتل لهم ولا استئصال ولا أخذهم بما قدّموه من العداوة والقتال، غفروا ما كانوا يعتقدونه ذنباً لك عندهم متقدّماً أو متأخّراً، وما كان يظهر من عداوتهم في مقابلة عداوتهم له، فلما رأوه قد تحكّم وتمكّن وما استقصى <sup>(1)</sup> غفروا ما ظنّوه من الذنب<sup>(1)</sup>.

وفي عيون الأخبار <sup>(١)</sup>، في باب ذكر مجلس آخر للرضا ﷺ [عند المأمون في عصمة الأنبياء، بإسناده إلىٰ عليَّ بن محمّد بن الجهم قال : حضرت مجلس المأمون وعـنده الرضا ﷺ ]<sup>(٥)</sup>.

- فقال له المأمون : يا ابن رسول الله ، أليس من قولك : إنَّ الأنبياء معصومون ؟ قال : بلي .
  - قال: فما معنىٰ قول الله.

... إلى أن قال : فأخبرني عن قول الله : «ليغفر لك الله ما تقدّم من ذنبك وما تأخّر». فقال الرضا لللله : لم يكن أحد عند مشركي مكّة أعظم ذنباً من رسول الله تمالله لأنهم كانوا يعبدون من دون الله ثلاثمائة وستّين صنماً، فلمّا جاءهم بالدعوة إلى كملمة الإخلاص كبر ذلك عليهم وعظم «وقالوا أجعل الآلهة إلهاً واحداً إنّ هذا لشيء عجاب، وانطلق الملأ منهم أن امشوا واصبروا على آلهتكم إنّ هذا لشيء يراد، ما سمعنا بهذا في الملّة الآخرة إن هذا إلّا اختلاق». إفلمًا فتح الله تعالى على نبيه تماليًا إنه أنه قال له:

- ١. سعد السعود ٢٠٧\_٢٠٨.
  - ٣. ن، المصدر: الذنوب.
    - ٥. ليس في ن.
    - ٧. من المصدر ،

- ٢. في المصدر زيادة ولا استصفى .
   ٤. العيون ١٦٠/١ ـ ١٦١، ح ١.
  - ٦. ليس في ق.

الجزء الثاني عشر / سورة الفتح ..... ۲۵۹ .... ۲۵۹

يا محمّد «إنّا فتحنا لك<sup>(1)</sup> فتحاً مبيناً، ليغفر لك الله ما تقدّم من ذنبك وما تأخّر» عند مشركي أهل مكّة بدعائك إلى توحيد الله فيما تقدّم وما تأخّر، لأنّ مشركي مكّة أسلم بعضهم وخرج بعضهم عن مكّة، ومن بقي منهم لم يقدر علىٰ إنكار التوحيد [عليه]<sup>(1)</sup> إذا دعا الناس إليه، فصار ذنبه عندهم في ذلك مغفوراً بظهوره عليهم. فقال المأمون: لله درّك، يا أباالحسن.

القدار : ما دران : ما درك : بي ابي المحسن : القدار : مدار مذار : ما دنه الله مارك النام الكرد .

أقول: فعلىٰ هذا بقي «ليغفر الله» أنَّ الفتح لأن ينصر الله سبباً لغفرانــهم مــا يــعدّونه ذنباً.

وفي مجمع البيان (٣): روى المفضّل بن عمر، عن الصادق عليَّة قال: سأله رجل عن هذه الآية.

فقال: والله، ما كان له ذنب، ولكن الله سبحانه ضمن له أن يغفر ذنوب شيعة <sup>(٤)</sup> عليّ ما تقدّم من ذنبهم وما تأخّر.

وفي شرح الآيات الباهرة<sup>(٥)</sup>: قال [أبو جعفر محمّد]<sup>(٢)</sup>بن بابويه: حدّثنا سعد بن عبدالله، عن محمّد بن عيسى، عن عليّ بن مهران، عن عليّ بن عبدالغفّار، عن صالح بن حمزة ويُكنّى بأبى شعيب، عن محمّد بن سعيد المروزيّ قال: قلت لرجل: أذنب محمّد ﷺ قطَ ؟

قال: لا.

قلت : فقول الله : «ليغفر لك الله ما تقدّم من ذنبك وما تأخّر» ما معناه ؟

قال: إنَّ الله سبحانه حمّل محمّداً ذنوب شيعة عليّ لمانّج لللهِ ثمّ غفر له ما تقدّم منها وما تأخّر.

١. في المصدر زيادة: مكة.
 ٢. من المصدر.
 ٣. المجمع ١١٠/٥.
 ٣. المجمع ١١٠/٥.
 ٥. تأويل الآيات الباهرة ١٠/٥٩، ح ١.

..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

و يؤيّده ما روي <sup>(١)</sup> مرفوعاً ، عن أبي الحسن الثالث عليَّلا أنّه سُثِل عن قول الله : «ليغفر لك الله ما تقدّم من ذنبك وما تأخّر».

فقال (\*) للظِّلا : وأي ذنب كان لرسول الله متقدِّماً أو متأخِّراً، وإنَّما حـمَّله الله ذنـوب شيعة عليّ طلِّلا ممّن مضي منهم ومن بقي، ثمّ غفرها الله له.

ويؤيّده ما روي (\*) مرفوعاً ، عن النبيّ ﷺ أنَّه قال لعليَّ لللَّهِ : يـا عـليّ ، إنَّـي سألت الله ﷺ ألّا يحرم شيعتك التوبة حتّىٰ تبلغ نفس أحدهم حنجرته (٤)، فأجابني إلىٰ ذلك وليس ذلك لغيرهم.

وما روى الشيخ أبوجعفر (٥) الطوسي ٢٠ (٢): عن رجاله، عن زيد بن يونس الشحّام، عن أبي الحسن (٧) موسى بن جعفر عليه قال : قلت لأبي الحسن : الرجل من مواليكم عاقٌ يشرب الخمر ويرتكب الموبق من الذنب (^)، نتبرّ أ منه ؟

فقال للله : تبرَّؤوا من إفعله، لا تتبَّرؤوا من]() خيره وابغضوا عمله. فقلت : يتّسع لنا أن نقول : فاسق فاجر ؟

فقال: لا، الفاسق الفاجر الكافر الجاحد لنا ولأوليائنا، أبي الله أن يكون وليِّنا فاسقاً فاجرأ وإن عمل ما عمل، ولكنَّكم قولوا: فاسق العمل فباجر العمل مؤمن النفس، خبيث الفعل طيّب الروح والبدن.

لا، والله، لا يخرج وليّنا من الدنيا إلّا والله ورسوله ونحن عنه راضون، يحشره الله علىٰ ما فيه من الذنوب مبيضًاً وجهه، مستورة عورته، آمنة روعته، لا خوف عليه ولا حزن.

- نفس المصدر /٥٩٣، ح ٤. ٢. ش. ق: فقال عليّ. ٣. نقس المصدر /٥٩٣، ح ٥. ٤. ش، ق: منحريه. ٥. ليس في ش، م، ق، ٦. نفس المصدر /٥٩٤، ح ٦. ٧. ليس في ش، م، ق. ۸. ن: الذنوب. ۹. ليس في ش، ق.

وذلك أن لا يخرج من الدنيا حتّىٰ يصفّى من الذنوب، إمّا بمصيبة في مال أو نفس أو ولد أو مرض، وأدنى ما يُصنَع بوليّنا أن يريه الله رؤياً مهولة فسيصبح حسزيناً لما رآه، فيكون ذلك كفّارة له، أو خوفاً يرد عليه من أهل دولة البساطل، أو يُشددً عسليه عسند الموت فيلقى الله تظلّ طاهراً من الذنوب، آمنة روعته بمحمّد وأميرالمؤمنين صلوات الله عليهما.

ثمّ يكون أمامه أحد الأمرين: رحمة الله الواسعة التي هي أوسع من أهل الأرض جميعاً، أو شفاعة محمّد وأميرالمؤمنين صلوات الله عليهما، إن أخطأته رحمة الله، أدركته شفاعة نبيّه ﷺ وأميرالمؤمنين، فعندها تصيبه رحمة الله الواسعة (١)، وكان أحقّ بها وأهلها وله إحسانها وفضلها.

وفي كتاب الاحتجاج <sup>(٢)</sup> للطبرسي ﷺ : روي عن موسى بن جعفر الشِّظ ، عن أبـيه ، عن آبائه ، عن الحسين بن عليّ اللَّظُ قال : إنّ يهودياً من يـهود الشـام وأحـبارهم قـال لعليّ اللَّل : فإِنّ آدم تاب الله عليه من <sup>(٣)</sup> خطيئته .

قال له عليّ للللَّذِ : لقد كان كذلك، ومحمّد نزل فيه ما هو أكبر من هذا من غير ذنب أتىٰ، قال الله ﷺ: «ليغفر لك الله ما تقدّم من ذنبك وما تأخّر». إنّ محمّداً غير موافٍ<sup>(٤)</sup> القيامة<sup>(٥)</sup> بوزر، ولا مطلوب فيها بذنب.

وقال: ولقدكان يبكي حتّى يُغشَى عليه. فقيل له: يا رسول الله، أليس الله قد غفر لك ما تقدّم من ذنبك وما تأخّر؟ قال: بلى، أفلا أكون عبداً شكوراً. والحديث طويل. أخذت منه موضع الحاجة. وفي كتاب المناقب <sup>(7)</sup>لابن شهرآشوب: وأتت فاطمة بنت عليّ بن أبي طالب لللَّا

- كذا في المصدر، وفي النسخ هنا زيادة: التي هي.
   ٢٠ ليس في المصدر.
   ٢٠ الاحتجاج /٢١١ و ٢٢٠.
   ٢٠ المصدر: يوم القيامة.
  - ٦. المناقب ١٤٨/٤ ـ ١٤٩.

إلى جابر عن عبدالله فقالت له: يا صاحب رسول الله ﷺ إنَّ لنا عـليكم حـقوقاً، [مـن حقَّنا}<sup>(١)</sup> عليكم أن إذا رأيتم أحدنا يهلك نفسه اجتهاداً أن تذكّروه الله وتدعوه إلىٰ البقيا علىٰ نفسه، وهذا عليّ بن الحسين للﷺ بقيّة أبيه الحسين قد انخرم أنـفه <sup>(٢)</sup> و ثـفنت <sup>(٣)</sup> جبهته و ركبتاه و راحتاه أذاب نفسه في العبادة.

فأتى جابر إليه <sup>(٢)</sup> فاستأذن ، فلمًا دخل عليه وجده في محرابه قد أنصبته <sup>(٥)</sup> العبادة ، فنهض عليِّ عليَّ عليَّ فسأله عن حاله سؤالاً خفيّاً ثمّ أجلسه بجنبه ، ثمّ أقبل جابر <sup>(٦)</sup> يقول : يا ابن رسول الله ، أما علمت أنَّ الله إنّما خلق الجنّة لكم ولمن أحبّكم ، وخلق النار لمن أبغضكم وعاداكم ، فما هذا الجهد الذي كلّفته نفسك ؟

قال له عليّ بن الحسين : يا صاحب رسول الله ، أما علمت أنّ جدّي رسول الله <sup>عَلَيْلِلْهُ</sup> قد غفر الله <sup>(v)</sup> له ما تقدّم من ذنبه وما تأخّر ، فلم يدع الاجتهاد ، وتعبّد بأبي هـو وأمّـي حتّىٰ انتفخ الساق وورم القدم ؟ وقيل له : أتفعل هذا وقد غفر الله لك ما تقدّم من ذنبك وما تأخّر ؟ قال : أفلا أكون عبدًا شكوراً .

وفي كتاب الخصال <sup>(م)</sup>: عن الأعمش، عن جعفر بن محمّد علي الله قال: هذه شرائع الدين.

... إلىٰ أن قال : والأنبياء والأوصياء لا ذنوب لهم، لأنّهم معصومون مطهّرون. عن أبي عبدالله <sup>(٢)</sup> لل<sup>ظليلا</sup> قال : قال رسول الله تَقَلِّلا : من عمّر أربعين سنة . ... إلىٰ أن قال : من عمّر ثمانين سنة غفر الله له ما تقدّم من ذنبه وما تأخّر .

عن أبي عبدالله <sup>(۱)</sup> للله الجلاح الذا بلغ التسعين ، غفر الله له ما تقدّم من ذنبه وما تأخّر . عن أنس <sup>(۲)</sup> قال : قال <sup>(۳)</sup> رسول الله ﷺ : ما من معمّر يعمّر .

... إلىٰ أن قال ﷺ: فإذا بلغ التسعين، غفر الله له ما تقدّم من ذنبه وما تأخّر، وسُمّي أسير الله في أرضه، ويشفع في أهل بيته.

وفي تفسير فرات بن إبراهيم الكوفيّ<sup>(1)</sup>؛ قَالَ حَدَّثني جعفر بن محمّد بن بشرور القطَّان، عن محمّد بن إبراهيم الرازيّ، عن الأركان، عن عبدالله بـن سـنان، عـن أبـي عبدالله، [عن أبيه، عن آبائه،]<sup>(0)</sup> عن أميرالمؤمنين عليّ بن طالب<sup>(1)</sup> للك<sup>ِّل</sup>ة قال: لمّا نزلت على رسول الله ﷺ (ليغفر لك الله ما تقدّم من ذنبك وما تأخّر» قال: يا<sup>(۷)</sup> جبرئيل، ما الذنب الماضي والذنب الباقى ؟

- قال جبرئيل: ليس لك ذنب أن يغفرهما<sup>(٨)</sup>لك. ﴿ وَيُتِمَّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكَ ﴾ : بإعلاء الدين، وضمّ الملك إلىٰ النبوّة. ﴿ وَيَهْدِيكَ صِرَاطٌ مُسْتَقِيماً ﴾ ۞ : في تبليغ الرسالة، وإقامة مراسم الرئاسة. ﴿ وَيَنْصُرَكَ اللهُ نَصْراً عَزِيزاً ﴾ ۞ : نصراً فيه عزّة ومنعة <sup>(٩)</sup>: أو يعزّبه المنصور،
- فُوصِف بوصفه مبالغة. ﴿ هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ السَّكِينَةَ ﴾ : قيل <sup>(١٠)</sup>: الثبات والطمأنينة. ﴿ فِي قُلُوبِ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ : حتّىٰ تثبّتوا حيث تقلق النفوس وترجف <sup>(١١)</sup>الأقدام. وفي أصول الكافي <sup>(١١)</sup>: محمّد بن يحيىٰ ، عن أحمد بن محمّد بن عيسىٰ ، عن عليّ

بن الحكم، عن أبي جعفر <sup>(۱)</sup> لللهِ قال : سألته عن قول الله الله (هو الذي أنزل السكينة إفي قلوب المؤمنين]<sup>(۲)</sup>».

قال: هو الإيمان.

عدّة من أصحابنا<sup>(٣)</sup>، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن ابن محبوب، عن العلاء. عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر الله قال: «السكينة» الإِيمان.

عليّ بن إبراهيم <sup>(٤)</sup>، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن حفص بن البختريّ، عـن <sup>(٥)</sup> هشام بن سالم وغيرهما، عن أبي عبدالله لللَّلِا في قول الله تَكْلَّ «هو الذي أنزل السكينة [في قلوب المؤمنين]<sup>(٦)</sup>». قال: هوالإيمان.

عليّ بن إبراهيم <sup>(v)</sup>: عن محمّد بن عيسى بن عبيد، عن يونس، عـن جـميل قـال: سألت أباعبدالله للخِلِّ عن قول الله تَكْلَىٰ: «هو الذي أنزل السكينة [في قلوب المؤمنين]<sup>(م)</sup>». قال: هو الإيمان.

﴿ لِيَزْدَادُوا اِيمَاناً مَعَ اِيمَانِهِمْ﴾: يقيناً مع يقينهم برسوخ العقيدة واطمئنان النفوس عليها. أو أنزل فيها السكون إلىٰ ما جاء به الرسول، ليزدادوا إيماناً بالشرائع مع إيمانهم بالله واليوم الآخر.

وفي أصول الكافي <sup>(١)</sup>: عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن بكر بن صالح، عن القاسم بن بريد <sup>(١٠)</sup> قال: حدّثنا أبو عمرو الزبيريّ، عن أبي عبدالله للظِّلا قال: قلت له: أيّها العالم، أخبرني أيّ الأعمال أفضل عند الله؟

- ٨. ش، م، ق: عن عليّ بن جعفر.
   ٢. ليس في ش، م، ق.
   ٣. نفس المصدر، ح٢.
   ٥. المصدر: و.
   ٢. ليس في م، ش، ق.
   ٧. نفس المصدر، ح٥.
   ٨. ليس في ش، م، ق.
   ٩. نفس المصدر / ٣٣-٣٤ و٣٣، ح٢.
  - ١٠. كذا في المصدر وجامع الرواة ١٥/٢. وفي النسخ: القاسم بن يزيد.

الجزء الثاني عشر / سورة الفتح . . . . . . . . . . . . . قال: ما لا يقبل الله شيئاً (1) إلا به. قتل: وما هو ؟ قال: الإيمان بالله الذي لا إله إلَّا هو أعلىٰ الأعمال درجة، وأشرفها منزلة، وأسناها حظاً. قلت : ألا تخبرني عن الإيمان أقول هو وعمل ، أم قول بلا عمل ؟ [قال: بل عمل]<sup>(\*)</sup>كلُّه، والقول بعض ذلك العمل، بفرض من الله بـيِّن فـي كـتابه واضح نوره ثابتة حجّته يشهد له به الكتاب ويدعوه إليه (٣). قال: قلت: صفه لي، جعلت فداك، حتَّىٰ أفهمه. قال : الإيمان (٤) حالات ودرجات وطبقات ومنازل ، فمنه التامّ المنتهى تمامه ، ومنه الناقص البيّن نقصانه، ومنه الراجح الزائد رجحانه. قلت : إنَّ الإيمان ليتمَّ وينقص ويزيد ؟ قال: نعم. قلت: كيف ذلك؟ قال: لأنَّ الله تبارك وتعالىٰ فرض الإيمان علىٰ جوارح ابن أدم وقسَّمه عليها وفرَّقه فيها، فليس من جوارحه إإلَّا وقد وكلت من الإيمان بغيرما وكلت به أختها. إلىٰ أن قال عليه الله الله عنه الله عنه الله عنه الله الحوارجة موفياً (\*) كُلُّ جارحة من جوارحه](٢) ما فرض الله عليها، لقى الله تَكْلُ [مستكملاً لإيمانه، وهو من أهمل الجنَّة. ومن خان في شيء منها، أو تعدّى ما أمر الله ٢٠ فيها، لقى الله ٢٠ ناقص [الإيمان. كذا في المصدر. وفي النسخ: شيئاً. ٢. ليس في ن، ت، م، ر، وفي المصدر: فقال: الإيمان عمل. ٣. قال في الوافي : قوله ﷺ : «واضح نوره» صفة للغرض ، وكذا «ثابتة حجّته. وقوله : «يشهد به»؛ أي لكونه

عملاً، أو للعامل. «به»؛ أي بذلك الفرض. «و يدعو إليه»؛ أي يدعوا العامل إلى ذلك الفرض. ٤. ش، م، ق: للإيمان. ٦. ليس في ن، ت، م، ش، ي، ر. ٧ . ليس في ن.

قلت: قد فهمت نقصان]<sup>(١)</sup> الإيمان وتمامه، فمن أين جاءت زيادته ؟ فقال: قول الله تكلّ: «و إذا ما أنزلت سورة فمنهم من يقول أيّكم زادته هذه إيماناً فأمّا الذين آمنوا فزادتهم إيماناً وهم يستبشرون، وأمّا الذين في قلوبهم مرض فـزادتـهم رجساً إلى رجسهم». وقال: «نحن نقصّ عليك نبأهم بالحقّ إنّهم فـتية آمـنوا بـربّهم وزدناهم هدى». ولو كان كلّه واحداً لا زيادة فيه ولا نقصان لم يكن لأحد منهم فضل على الآخر، ولاستوت [النعم فيه <sup>(١)</sup>، ولاستوى الناس وبطل التفضيل، ولكـن بـتمام الإيمان دخل المؤمنون الجنّة، وبالزيادة في إ<sup>(٣)</sup> الإيمان تفاضل المؤمنون بالدرجات

﴿ وَشِمِ جُنُودُ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾ : يدبّر أمرها، فيسلّط بمعضها عمليٰ بمعض تمارة، ويوقع فيما بينهم السلم أخرى؛ كما تقتضيه حكمته.

- ﴿ وَكَانَ اللهُ عَلِيماً ﴾: بالمصالح.
- <> <>

﴿لِيُدْخِلَ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا ﴾ : قيل <sup>(1)</sup>: علّة بما بعده لما دلّ عليه قوله : «ولله جنود السماوات والأرض» من معنىٰ التدبير ؛ أي دبّر ما دبّر من تسليط المؤمنين ليعرفوا نعمة الله فيه ويشكروها فيدخلوا الجنّة ، ويعذّب الكفّار والمنافقين لما غاظهم من ذلك . أو «فتحنا» . أو «أنزل» أو جميع ما ذكر . أو «ليزدادوا» .

- وقيل <sup>(٥)</sup>: إنّه بدل [منه بدل]<sup>(٢)</sup> الاشتمال. ﴿ وَيُكَفِّرَ عَنْهُمْ سَيِّئَاتِهِمْ ﴾ : يغطّيها ولا يظهرها. ﴿ وَكَانَ ذَلِكَ ﴾ : أي الإِدخال والتكفير
  - ۱. ليس في ن، ت، م، ي، ر. ۲۰
  - ۲. ليس في ن، ت، م، ش، ي، ر.
    - نفس المصدر والموضع.
- ، ي، ر. ٢ ٢. كذا في المصدر. وفي النسخ : منه. ، ش، ي، ر. ٤٠٠ ٤. أنوار التنزيل ٣٩٩/٣\_ ٤٠٠. موضع. ٢. ليس في ن، ت، ي، م، ر.

﴿عِنْدَ اللهِ فَوْزاً عَظِيماً ﴾ ٢: لأنه منتهى ما يُطلَب من جلب نفع أو دفع ضرّ، وعـند حال من الفوز<sup>(۱)</sup>.

﴿ وَيُعَدِّبَ الْمُنَافِقِينَ وَ الْمُنَافِقَاتِ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكَاتِ ﴾ : عطف علىٰ «يدخل»، إلا إذا جعلته بدلاً فيكون عطفاً علىٰ البدل.

﴿ الظَّانِّينَ بِاللهِ ظَنَّ السَّوْءِ ﴾ : ظنّ الأمر السوء، وهو أن لا ينصر رسوله والمؤمنين . ﴿ عَلَيْهِمْ دَآئِرَةُ السَّوْءِ ﴾ : دائرة ما يظنّونه ويتربّصونه بالمؤمنين لا يتخطّاهم .

وقرأ<sup>(٢)</sup>ابن كثير وأبوعمرو : «دائرة السُّوء» بالضمّ، وهما لغنان، غير أنّ المفتوح غلب في أن يضاف إليه ما يراد ذمّه، والمضموم جرى مجرى الشرّ، وكـلاهما في الأصل مصدر.

< وَغَضِبَ اللهُ عَلَيْهِمْ وَلَعَنَهُمْ وَاَعَدَّ لَهُمْ جَهَنَّمَ ﴾ : عطف لما استحقّوه في الآخرة علئ ما استوجبوه في الدنيا.

و«الواو» في الأخيرين والموضع موضع الفاء، إذ اللعن سبب للإِعـداد والغـضب سبب له لاستقلال الكلّ في الوعيد بلا اعتبار السببيّة.

﴿ وَسَاءَتْ مَصِيراً ﴾ ٢: جهنَّم.

﴿ وَاللَّهِ جُــنُودُ السَّـمُوَاتِ وَالْأَرْضِ وَ كَـانَ اللَّهُ عَـزِيراً حَكِيماً ﴾ ٢: في كتاب طبّ الأئمة (٣)، بإسناده إلىٰ جابر الجعفيّ : عن محمّد الباقر عليّه قال : كنت عند عليّ بـن الحسين <sup>(٤)</sup>إذ أتاه رجل من بني أميّة من شيعتنا.

فقال : يا ابن رسول الله ﷺ ما قدرت أن أمشي إليك من وجع رجلي . قال : أين أنت من عوذة الحسين بن عليّ ؟ قال : وما ذاك ، يا ابن رسول الله ؟

- قوله: «و عند حال من الفوز» والمعنى : وكان ذلك فوزاً عظيماً حاصلاً عندالله.
  - ٢. أنوار التنزيل ٤٠٠/٢. ٢. طبّ الأثمة /٣٣.
    - المصدر: عند الحسين بن على المنها .

| ۲٦٨ تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب                                                                |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------|
| قال: آية «إنَّا فتحنا لك فتحاً مبيناً إلى قوله ولله جنود السماوات والأرض وكان الله               |
| عزيزاً حكيما».                                                                                   |
| قال: ففعلت ما أمرني به فما أحسست بعد ذلك بشيء منها بعون الله تعالىٰ.                             |
| ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ شَاهِداً ﴾ : علىٰ أمّتك .                                                 |
| ﴿ وَمُبَشِّراً وَنَذِيراً ﴾ ٢٠ علىٰ الطاعة والمعصية.                                             |
| ﴿ لِتُؤْمِنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ ﴾ : الخطاب للنبيّ ﷺ والأمّة. أو لهم، علىٰ أنّ خطابه منزل (١)  |
| منزلة خطابهم.                                                                                    |
| ﴿ وَ تُعَرِّرُوهُ ﴾: وتقوّوه بتقوية دينه ورسوله.                                                 |
| ﴿ وَتُوَقِّرُوهُ ﴾: وتعظِّموه.                                                                   |
| ﴿ وَتُسَبِّحُوهُ ﴾: تنزِّهوه. أو تصلُّوا له.                                                     |
| < بُحْرَةً وَاصِيلاً ﴾ ٢: غدوة وعشيّاً. أو دائماً.                                               |
| وقرأ (٢) ابن كثير وأبو عمر والأفعال الأربعة بالياء.                                              |
| وقرئ ("): «تُغزروه» بسكونَ العين. و«تَعزِرُوه» بـفتح التـاء وضـمّ الزاء وكسـرها.                 |
| و«تُعزّزوه» و«توقروه» من أوقره، بمعنىٰ: وقره.                                                    |
| ﴿إِنَّ الَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّما يُبَايِعُونَ الله ﴾ : لأنّه المقصود ببيعته .             |
| ﴿ يَدُ اللهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ ﴾ : حال، أو استئناف مؤكّد له [على سبيل التخييل] <sup>(٤)</sup> . |
| وفي عيون الأخبار <sup>(ه)</sup> ، في باب ما جاء عن الرضا للظِّر من الأخبار في التوحيد،           |
| بإسناده إلى عبدالسلام (٢) بن صالح الهرويَّ قال : قلت لعليِّ بن موسى الرضا عليَّ (٧): يا          |
| ابن رسول الله، ما تقول في الحديث الذي يرويه أهل الحديث أنَّ المؤمنين يـزورون                     |
| ربّهم من (^) منازلهم في الجنّة ؟                                                                 |
|                                                                                                  |

ليس في ش، م، ق.
 ليس في ش، م، ت.
 ليس في ش، م، ت.
 ليس في ش، م، ت.
 ليس في ش، م، ق.: قلت للرضا.
 المصدر: في .

| ۲٦٩ | ية الفتح | الثاني عشر / سور | الجزء |
|-----|----------|------------------|-------|
|-----|----------|------------------|-------|

فقال لللهِ : يا أبا الصلت، إنّ الله تبارك وتعالىٰ فضّل نبيّه محمّداً على جميع خلقه من النبيّين والملائكة، وجعل طاعته طاعته، ومبايعته مبايعته (<sup>1</sup>)، وزيارته [في الدنيا والآخرة]<sup>(1)</sup> زيارته، فقال تَكْنَ<sup>(1)</sup>: «من يطع الرسول فقد أطاع الله». وقال: «إنّ الذين يبايعونك إنّما يبايعون الله [يد الله فوق أيديهم]<sup>(2)</sup>». وقال النبيّ يَكَنَّلُهُ : من زارني في حياتي أو بعد موتي <sup>(0)</sup>، فقد زار الله تعالىٰ. ودرجة النبيّ يَكَنَّلُهُ في الجنّة أرفع الدرجات، فمن زاره في درجته في الجنّة من منزله فقد زار الله تبارك وتعالىٰ.

وبإسناده إلى الريان بن شبيب <sup>(٢)</sup> خال المعتصم أخي <sup>(٣)</sup> ماردة : أنّ المأمون لمّا أراد أن يأخذ البيعة لنفسه بإمرة المؤمنين ولأبي الحسن [عليّ بن موسى]<sup>(٨)</sup> الرضا عل<sup>4</sup> بولاية العهد وللفضل <sup>(٩)</sup> بن سهل بالوزارة أمر بثلاثة كراسي فَنُصِبت لهم . فلمّا قعدوا عليها وأذن للناس فدخلوا يبايعون ، فكانوا يصفقون بأيمانهم على أيمان الشلاثة من أعلى <sup>(١٠)</sup> الابهام إلى الخنصر ويخرجون ، حتّى بايع في آخر الناس فتى <sup>(١١)</sup> من الأنصار فصفق بيمينه من أعلى الخنصر إلى أعلى الابهام ، فتبسّم أبوالحسن عل<sup>4</sup> ثمّ قال : كلّ من بايعنا بايع بفسخ البيعة ، غير هذا الفتى فإنّه إباراً بعقدها.

هم 200 على من بايعنا بايع بفسخ البيعة، عير هذا الفتي فإنه [بايعنا]~·· بعقدها. فقال المأمون: وما فسخ البيعة، وما (١٣) عقدها؟

قال أبوالحسن للله : عقد البيعة هو من أعلىٰ الخنصر إلىٰ أعلى <sup>(12)</sup>الإِبهام، وفسخها من أعلىٰ الإِبهام إلىٰ أعلىٰ الخنصر .

قال : فماج الناس في ذلك ، وأمر المأمون بإعادة الناس إلىٰ البيعة عـلىٰ مـا وصـفه أبوالحسن للله .

١. المصدر: ومتابعته متابعته.
 ٢. النساء /٨٠.
 ٩. النساء /٨٠.
 ٢. نفس المصدر ٢٤٠-٢٤٠ ح٢.
 ٣. المصدر: أخو.
 ٣. المصدر: أخو.
 ٩. المصدر: لفضل.
 ٩. المصدر: لمن»، من ق.
 ٩. المصدر: المصدر.
 ٩. المصدر.

۲۷۰ ..... تفسير كنز الدقائق ويحرالغرائب

فقال(<sup>(۱)</sup>الناس : كيف يستحقّ الإمامة من لا يعرف عقد البيعة ؟ إنّ مَنْ علم لأولى بها ممّن لايعلم .

قال(٢): فحمله ذلك علىٰ ما فعله من سمّه .

وفي إرشاد المفيد الله (<sup>٣)</sup>كلام طويل في بيعة الناس للرضا للله عند المأمون، وفيه: وجلس المأمون ووضع للرضا للله وسادتين عظيمتين حتّى لحق بمجلسه وفرشه، وأجلس الرضا لله عليها في الخضرة عليه عمامة وسيف. ثمّ أمر<sup>(٤)</sup> [ابنه العبّاس بن المأمون أن يبايع له أوّل الناس. فرفع الرضا لله يده فتلقّى بظهرها وجه نفسه وببطنها وجوههم.

فقال له المأمون :]<sup>(٥)</sup> ابسط يدك للبيعة .

فقال الرضا عليه : إنّ رسول الله ﷺ هكذاكان يبايع ، فبايعه الناس ويده فوق أيديهم . وفي أصول الكافي <sup>(٦)</sup>: بإسناده إلىٰ هاشم بن أبي عمّار <sup>(٧)</sup> الجنينيّ <sup>(٨)</sup> قال : سمعت أميرالمؤمنين <sup>(٩)</sup> للله يقول : أنا عين الله ، وأنا يد الله ، وأنا جنب الله ، [و أنا باب الله]<sup>(١١)</sup>. وفي كتاب الخصال <sup>(١١)</sup>: عن جابر بن يزيد الجعفيّ قال : سمعت [أبا جعفر محمّد بن علي]<sup>(١٢)</sup> الباقر لملية يقول : ليس علىٰ النساء أذان . ... إلى أن قال للله : ولا تبايع إلا من وراء ثياب

المصدر: وقال.
 ٢٩١/.
 ١٤ الإرشاد /٢٩١.
 ٢٤ لغي المصدر. وفي النسخ: «لم امن» بدل «ثم أمر».
 ٢٤ كذا في المصدر. وفي النسخ: «لم امن» بدل «ثم أمر».
 ٢٠ الكافي /١٤٥/ ح ٨.
 ٢٠ كذا في المصدر وجامع الرواة ٢٩٩/٢. وفي النسخ: أبي عماد.
 ٨. المصدر: الجنبي. وفي جامع الرواة: الجيني ... وفي نسخة اخرى: الجنيني .
 ٩. من ، ش، ق، علياً.
 ٢٠ الخصال /٥٨٥ -٥٨٨، ح ٢.

[﴿ فَإِنَّمَا يَنْكُنُ عَلَىٰ نَفْسِهِ ﴾ :]<sup>(١)</sup>فلا يعود ضرر نكته إلّا علىٰ نفسه. وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): وقال أميرالمؤمنين (٢) عليّ للظِّلْج في كتابه الذي كتبه إلى شيعته، يذكر فيه خروج عائشة إلى البصرة وعظم خطأ طلحة والزبير (٤): وأيّ خطيئة أعظم ممّا أتيا؟! أخرجا زوجة رسول الله ﷺ من بيتها، وكشفا عنها حجاباً ستره الله [عليها](٥)، وصانا حلائلهما في بيوتهما، ما أنصفا لا لله ولا لرسوله من أنفسهما ثلاث خصال، مرجعها على الناس في كتاب الله: البغي والمكر والنكث، قال الله <sup>(7)</sup>: «يا أيّها الناس إنّما بغيكم علىٰ أنفسكم». وقال: «و من نكث فـإِنّما يـنكث عـلىٰ نـفسه». وقال <sup>(٧)</sup>: «ولا يحيق المكر السيِّء إلَّا بأهله». وقد بغيا علينا، ونكثا بيعتي، ومكرا بي. وفسي كــتاب ثــواب الأعــمال(^)، بــإسناده إلىٰ أبــي عــبدالله لللهِ قـال: [قـال أميرالمؤمنين للظِّلا ](^): إنَّ في النار لمدينة يقال لها: الحصينة، أفلا تسألوني ما فيها؟ فقيل له : وما فيها، يا أميرالمؤمنين ؟ قال : فيها أيدي الناكثين . ﴿ وَمَنْ أَوْفَىٰ ﴾ : وفي في مبايعته. ﴿ بِمَا عَاهَدَ عَلَيْهِ اللهَ فَسَيُؤْتِيهِ آجزاً عَظِيماً ﴾ ٢: هو الجنَّة. و قرئ <sup>(۱۰)</sup> «عهد». وقرأ(١١) حفص: «عليه» بضمّ الهاء. وابن كثير ونافع وابن عامر وروح: «فسنؤتيه» بالنون.

وفي كتاب الاحتجاج (١٢) للطبرسي اللهُ : عن النبيَّ عَلَيْ اللهُ حديث طويل، يقول فيه في

١. ليس في ن.
 ٢. تفسير القمّي ٢١٠/٢.
 ٣. م، ش، ق: عليّ.
 ٥. من المصدر: زيادة: فقال.
 ٥. من المصدر.
 ٢. يونس /٢٣.
 ٧. فاطر /٣٤.
 ٨. ثواب الأعمال /٢٠٠، ح ١.
 ٩. ليس في ت، م، ي، ر. وفي ن والمصدر: إنّ عليّاً باللج قال.
 ٩. ليس في ٢٠، ٢٠.
 ٢. الاحتجاج /٢٢.

خطبة الغدير : ومن بايع فإِنّما يبايع الله <sup>(۱)</sup>«يد الله فوق أيديهم». معاشر الناس ، فاتّقوا الله وبايعوا عليّاً أميرالمؤمنين والحسن والحسين ، والأثمة كلمة طيّبة باقية ، يهلك الله بها من غدر ، ويرحم بها من وفي «فمن نكث فإِنّما ينكث» (الآية).

وفيه أيضاً <sup>(٢)</sup>: عن النبيَ تَنَظَّ حديث طويل، يقول فيه في خطبة الغدير: معاشر الناس، قد بيّنت لكم وأفهمتكم، وهذا عليّ يفهمكم بعدي ألا وإنّي عند انقضاء خطبتي أدعوكم إلى مصافقتي على بيعته والإقرار به، ثمّ مصافقته بعدي، ألا وانّي قد بايعت الله وعليّ للله قد بايعني، وأنا آخذ بالبيعة له عن الله تَثَكَّ «فمن نكث فإِنّما ينكث على نفسه» (الآية).

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (<sup>٣)</sup>: ونزلت فيه بيعة الرضوان: «لقد رضي الله عن المؤمنين إذ يبايعونك تحت الشجرة» <sup>(1)</sup>. واشترط عليهم ألا ينكروا بعد ذلك على رسول الله تمينية شيئة يفعله، ولا يخالفوه في شيء يأمرهم به، فقال الله تماني بعد نزول آية الرضوان: «إنّ الذين يبايعونك إلى قوله <sup>(٥)</sup>: أجراً عظيماً». وإنّما رضي الله عنهم بهذا الشرط أن يفوا بعد ذلك بعهد الله وميثاقه ولا ينقضوا عهده وعقده، فبهذا العهد رضي الله عنهم، فقدّموا في التأليف آية الشرط على بيعة الرضوان، وإنّها نزلت أولاً بيعة الرضوان ثمّ آية الشرط عليهم فيها.

وفي روضة الكافي <sup>(٢)</sup>: عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن عليّ بن أسباط، عـنهم ﷺ قال: فيما وعظ الله ﷺ به عيسى. وذكر حديثاً قدسيّاً <sup>(٧)</sup> طويلاً، وفيه وصف مـحمّد، وفيه: على أمّته <sup>(٨)</sup> تقوم الساعة، ويدي فوق أيديهم «فمن نكث فإِنّما ينكث علىٰ نفسه

ليس في ق.
 تفسير القمّي ٢١٥/٢.
 تفسير القمّي ٢١٥/٢.
 ورد في ن،ت،ي، ر، والمصدر نصّ الآية.
 ٦. الكافي ٨/١٤٠٠ ح ١٠٣.
 ٧. ليس في ش، م، ق. أمّتي وفي سائر النسخ: أمة.

ومن أوفى بما عاهد عليه الله» أوفيت له بالجنّة . وفي كتاب معاني الأخبار <sup>(۱)</sup>، بإسناده إلىٰ ابن عبّاس : عن النبيّ ﷺ حديث طويل ، وفيه قال : وإنّي مفارقكم عن قريب وخارج من بين أظهركم ، ولقد عهدت إلىٰ أمّتي في <sup>(٢)</sup> عليّ بن أبي طالب ﷺ ، وإنّها لراكبة سنن من قبلها من الأمم في مخالفة وصيّي وعصيانه . ألا وإنّي مجدّد عليكم عهدي في عليّ «فمن نكث فإنّما ينكث علىٰ نفسه ومن أوفى بما عاهد عليه الله فسيؤتيه أجراً عظيماً».

﴿سَيَقُولُ لَكَ الْمُخَلِّقُونَ مِنَ الْأَعْرَابِ﴾: قيل <sup>(٣)</sup>: هم أسلم وجهينة ومُزينة وغفار، استنفرهم رسول الله ﷺ عام الحديبية فتخلفوا واعتلوا بالشغل بأموالهم وأهليهم، وإنّما خلفهم الخذلان وضعف العقيدة والخوف من مقاتلة قريش [ان صدّوهم]<sup>(٤)</sup>. ﴿ شَغَلَتْنَا اَمْوَالُنَا وَاَهْلُونَا﴾: إذ لم يكن لنا من يقوم بأشغالنا.

- وقرئ (٥) بالتشديد، للتكئير.
  - ﴿ فَاسْتَغْفِرْ لَنَا﴾: من الله علىٰ التخلُّف.
- ﴿ يَقُولُونَ بِٱلْسِنَتِهِمْ مَا لَيْسَ فِي قُلُوبِهِمْ﴾ : تكذيب لهم في الاعتذار والاستغفار . ﴿ قُلْ فَمَنْ يَمْلِكُ لَكُمْ مِنَ اللهِ شَيْئاً﴾ : فمن يمنعكم من مشيئته وقضائه .

﴿ إِنَّ أَرَادَ بِكُمْ ضَرَّاً ﴾ : ما يضرّ كم ؛ كقتل ، أو هزيمة ، أو خلل في المال والأهل عقوبة علىٰ التخلّف .

- وقرأ<sup>(٢)</sup> حمزة والكسائيّ، بالضمّ. ﴿ **اَوْ اَرَادَ بِكُمْ نَفْعاً ﴾** : ما يضادَ ذلك، وهو تعريض بالردّ<sup>(٧)</sup>.
- ١. المعاني /٣٧٢، ح ١.
   ٢. المعاني /٣٧٢، ح ١.
   ٢. الموار التنزيل ٢٠٠/٢.
   ٢. المس في ش، م، ق.
   ٢. المس المصدر /٢٠١٢.
   ٢. المس المصدر /٢٠١٢.
   ٢. المس المصدر /٢٠٢٠.
   ٢. المس المس المس المصدر /٢٠٢٠.
   ٢. المس المس المس المسلم المسلمم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم
- لدفع الضرر وطلب النفع مع أنَّ تخلَفهم وعدمه سواء بالنسبة إلى قضاء الله تعالى إذ لو أراد الله ضرَّهم أو نفعهم للحق بهم البتَّة ولا ينفعه التخلُف.

﴿ بَلْ كَانَ اللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيراً ﴾ ٢: فيعلم تخلّفكم وقصدكم فيه. ﴿ بَلْ ظَنَتْتُمْ اَنْ لَنْ يَنْقَلِبَ الرَّسُولُ وَالْمُؤْمِنُونَ اِلَىٰ اَهْلِيهِمْ اَبَداً ﴾ : لظنّكم أنّ المشركين يستأصلونهم.

و«أهلون» جمع أهل. وقد يُجمَع علىٰ أهلات؛ كأرضات، علىٰ أنَّ أصله: أهلة. وأمَّا أهال فاسم (') جمع؛ كليال.

﴿ وَزُيِّنَ ذَلِكَ فِي قُلُوبِكُمْ ﴾ : فتمكّن فيها.

و قرئ (\*) علىٰ البناء للفاعل ، وهو [لله أو](\*) الشيطان .

< وَظُنَنْتُمْ ظَنَّ السَّوْءِ ﴾ : الظنّ المذكور ، والمراد : التسجيل عليه بالسوء . أو هو وسائر ما يظنّون بالله ورسوله من الأمور الزائفة .

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(٤)</sup>: قال : «الظنّ» في كتاب الله علىٰ وجهين : فمنه ظنّ يقين ، ومنه ظنّ شكّ ، وأمّا <sup>(٥)</sup>الشكّ ، فقوله <sup>(٢)</sup>: «إن نظنّ إلّا ظنّاً وما نحن بمستيقنين» . و قوله : «وظننتم ظنّ السوء» .

و في روضة الكافي <sup>(٧)</sup>: سهل عن <sup>(٨)</sup> عبيدالله <sup>(٩)</sup>، عن أحمد بن عـمر قـال : دخـلت علىٰ أبي الحسن الرضا لل<sup>ظللا</sup> فقال : أحسنوا الظنّ بالله ، فإنّ أبا عبدالله للظِّلا كان يقول : من حسن ظنّه بالله ، كان الله عند ظنّه به . والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة .

﴿ وَكُنْتُمْ قَوْماً بُوراً ﴾ ٢: هالكين عندالله لفساد عقيدتكم وسوء نيّتكم.

﴿ وَمَنْ لَمْ يُؤْمِنْ بِاللهِ وَرَسُولِهِ فَاِنًا اَعْتَدْنَا لِـلْكَافِرِينَ سَـعِيراً ﴾ ٢: وضع «الكافرين» موضع الضمير إيذاناً بأنّ من لم يجمع بـين الإيـمان بـالله ورسـوله فـهو كـافر، وأنّـه مستوجب للسعير بكفره.

- ليس في ق.
   من المصدر.
   المصدر: إنّما.
   المصدر: إنّما.
- ۷. الکافی ۲٤٦٨\_۳٤۷، ح ٥٤٦.
  - ۹. ق: عبدالله.
- ٢. نفس المصدر /٤٠١.
   ٤. تفسير القمّي ٤٦/١.
   ٣٢/ الجائية /٣٢.
   ٨. كذا في المصدر. وفي النسخ: بن.

الجزء الثاني عشر / سورة الفتح ..... ۲۷۵ .... ۲۷۵

وتنكير «سعيراً» للتهويل، أو لأنّها نار مخصوصة. ﴿ وَشِهِ مُلْكَ السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾ : يدبّره كيف يشاء. ﴿ يَغْفِرُ لِمَنْ يَشَاءُ ﴾ : برحمته.

﴿ وَيُعَذُّبُ مَنْ يَشَاءُ ﴾ : ممّن استحقّ العقاب .

﴿ وَكَانَ اللهُ غَفُوراً رَحِيماً ﴾ ٢: فإنّ الغفران والرحمة من دأبه (١)، والتعذيب داخل تحت قضائه بالعرض، ولذلك جاء في الحديث القدسيّ : سبقت رحمتي غضبي . ﴿ سَيَقُولُ الْمُحَلَّفُونَ ﴾ : يعني : المذكورين .

﴿ اِذَا انْطَلَقْتُمْ اِلَىٰ مَغَانِمَ لِتَ**أْخُدُو**هَا﴾: يعني: مغانم خيبر، فإِنّه ﷺ رجع من الحديبية في ذي الحجّة من سَنة ستّ وأقام في المدينة بقيّتها وأوائل المحرّم، ثمّ غزا خيبر بمن شهد الحديبية ففتحها وغنم أموالاً كثيرةً فخصّها بهم.

وفي كتاب الخصال <sup>(٢)</sup>: عن أبي أمامة قال : قال رسول الله ﷺ : فُضَّلت بأربع <sup>(٣)</sup>. ... إلىٰ قوله ﷺ : وأحِلّت لأمّتي الغنائم.

عن سعید بن جبیر<sup>(۱)</sup>، عن ابن عبّاس قال : قال رسول الله ﷺ : أعطیت خمساً لم یُعطَها أحد قبلي .

... إلىٰ قوله: وأحِلُّ لي المغنم. (الحديث)

عن جابر بن عبدالله <sup>(ه)</sup>، عن النبيّ ﷺ حديث طويل، يقول فيه حاكياً عـن الله ﷺ مخاطباً له ﷺ : وأحللت لك الغنيمة، ولم تحلّ لأحد قبلك.

وفي كتاب الاحتجاج (<sup>()</sup> للطبرسي الله: روي عن موسىٰ بن جعفر، عن أبيه، عـن آبائه، عن الحسين بن عـليّ اللكِظ قـال: إنّ يـهودّياً من يـهود الشـام وأحـبارهم قـال

أنوار التنزيل ٢٠١٢ : ذاته.
 ٢. الخصال ٢٠١/ ح ١٤.
 ٣. يوجد هنا في ن، ت، ي ر، الفقرة الأولىٰ من الفقرات المحذوفة.
 ٤. نفس المصدر ٢٩٢ ، ح ٥٦.
 ٢. نفس المصدر ٢٩٢ ، ح ٥٦.

۲۷۹ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

لأميرالمؤمنين لللَّلِا : فإِنَّ موسىٰ لللَّلَا أعطي <sup>(١)</sup>المنَّ والسلوىٰ، فـهل فُـعِل بـمحمّد<sup>(١)</sup> نظير <sup>(٣)</sup>هذا؟

قال له عليّ للله عليّ الله على الله علي الله علي الله علي الله علي الله علي الله على الله ولامته ولم تحلّ الغنائم لأحد قبله، فهذا أفضل من المن والسلوى. أحلّ له الغنائم ولأمته ولم تحلّ الغنائم لأحد قبله، فهذا أفضل من المن والسلوى. ﴿ ذَرُونَا نَبَعِثُمْ ﴾ : أي اتركونا نجيء معكم. ﴿ يُرِيدُونَ أَنْ يُبَدَّلُوا كَلاَمَ اللهِ ﴾ : أن يغيّروه. قيل <sup>(1)</sup>: هو وعده لأهل الحديبية أن يعوّضهم عن مغانم مكة مغانم خيبر. وقيل <sup>(1)</sup>: هو وعده لأهل الحديبية أن يعوّضهم عن مغانم مكة مغانم خيبر. وقيل <sup>(1)</sup>: هو وعده لأهل الحديبية أن يعوّضهم عن مغانم مكة مغانم خيبر. وقيل <sup>(1)</sup>: هو ووله <sup>(1)</sup>: «لن تخرجوا معي أبداً». وقيل <sup>(1)</sup>: إنّه في تبوك. وقيل <sup>(1)</sup>: إنّه في تبوك. وقرأ <sup>(1)</sup> حمزة والكسائي : «كلم الله» وهو جمع كلمة. وقرأ <sup>(1)</sup> حمزة والكسائي : «كلم الله» وهو جمع كلمة. وقرأ <sup>(1)</sup> حمزة والكسائي : «كلم الله» وهو جمع كلمة. وقرأ <sup>(1)</sup> حمزة والكسائي : «كلم الله» وهو جمع كلمة. وقرأ <sup>(1)</sup> حمزة والكسائي : «كلم الله» وهو جمع كلمة. وقرأ <sup>(1)</sup> حمزة والكسائي : «كلم الله» وهو جمع كلمة. وقرأ <sup>(1)</sup> حمزة والكسائي : «كلم الله» وهو جمع كلمة. وقرأ <sup>(1)</sup> حمزة والكسائي : «كلم الله» وهو جمع كلمة. وقرأ <sup>(1)</sup> حمزة والكسائي : «كلم الله» وهو جمع كلمة. وقرأ <sup>(1)</sup> حمزة والكسائي : «كلم الله» وهو جمع كلمة. وقرأ <sup>(1)</sup> حمزة والكسائي : «كلم الله» وهو جمع كلمة. وقرأ <sup>(1)</sup> حمزة والكسائي : «كلم الله» وهو جمع كلمة. وقرأ <sup>(1)</sup> حمزة والكسائي : «كلم الله» وهو جمع كلمة. وقرأ <sup>(1)</sup> حمزة والكسائي : «كلم الله» وهو جمع كلمة. وقرأ <sup>(1)</sup> حمزة والكسائي : «كلم الله» وهو جمع كلمة. وقرأ <sup>(1)</sup> حمزة والكسائي : «كلم الله» وهو جمع كلمة. وقرأ <sup>(1)</sup> حمزة والكسائي : «كلم الله» وهو جمع كلمة. وقرأ <sup>(1)</sup> حمزة والخسائي : والمائي وقرب من من المائي والمائي المائي والمائي واله منه والمائي والمائي والمائي والمائي والمائي والمائي واله من والمائي والمائي والمائي واله مائي واله مائي والمائي والمائي واله مائي والمائي والممائي والممائي والمائي والمائي والمائي والمائي والمائي

لنقض كلِّ ما أبرمه، واجتهاده ومن مالأه علىٰ كفره وعناده ونفاقه وإلحاده فـي إبـطال دعواه، وتغيير ملّته ومخالفة سنّته، ولم ير شيئاً أبلغ في تمام كيده مـن تـنفيرهم عـن

- ۱. ر: قد أعطى .
- ۲. م، ش، ق: مثل.
  - ٦. التوبة /٨٣.
- ٩. الاحتجاج /٢٥٧.
- ليس في المصدر.

- ٤ و٥. أنوار التنزيل ٤٠١/٢. ٧ و٨. نفس المصدر والموضع.
  - المصدر: عاد منه.

۲. المصدر: لمحمّد.

موالاة وصيّه وإيحاشهم منه وصدّهم عنه وإغرائهم بعداوته، والقصد لتغيير الكتاب الذي جاءبه، وإسقاط ما فيه من فضل ذوي الفضل، وكفر ذوي الكفر منه وممّن [يعينه و]<sup>(١)</sup> وافقه علىٰ ظلمه وبغيه وشركه، ولقد علم الله ذلك منهم فقال: «إنّ الذين يلحدون في آياتنا لايخفون علينا». وقال: «يريدون أن يبدّلواكلام الله». وهناكلام طويل يطلب عند قوله <sup>(٦)</sup> تعالىٰ: «إنّ الذين يلحدون في آياتنا» (الآية).

> ﴿ قُلْ لَنْ تَتَبِعُونَا﴾ : نفي [في معنى]<sup>(٣)</sup>النهي . ﴿كَذَلِكُمْ قَالَ اللهُ مِنْ قَبْلُ ﴾ : من قبل تهيّنهم للخروج إلىٰ خيبر . ﴿ فَسَيَقُولُونَ بَلْ تَحْسُدُونَنَا ﴾ : أن نشارككم في الغنائم .

و قرئَ <sup>(1)</sup> بالكسر <sup>(٥)</sup>. ﴿ بَلْ كَانُوا لاَيَفْقَهُونَ ﴾ : لايفهمون .

< اِلاً قَلِيلاً» ٢: إلَّا فهماً قليلاً، وهو فطنتهم لأمور الدنيا.

ومعنىٰ الإضراب الأوّل ردّ منهم أن يكون حكم الله أن لا يتّبعوهم وإثبات للحسد، والثاني ردّ من الله لذلك وإثبات لجهلهم بأمور الدين.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (<sup>()</sup>: ثمّ ذكر الأعراب الذين تخلّفوا عن رسول الله تَكْلِلَهُ فقال تَحَلَّهُ: «سيقول لك المخلّفون <sup>(٧)</sup> إلىٰ قوله: وكنتم قوماً بوراً»؛ أي قومَ سوءٍ؛ و هم الذين استنفرهم في الحديبية، ولمّا رجع رسول الله تَكْلِلْ من الحديبية إلىٰ المدينة غزا خيبر، فاستأذنه المخلّفون بأن يخرجوا معه، فقال الله تَكَلَّ «سيقول» لك «المخلّفون إلىٰ قوله إلّا قليلاً».

﴿ قُلْ لِلْمُخَلَّفِينَ مِنَ الْأَعْرَابِ ﴾: كرّر ذكرهم بهذا الاسم مبالغة في الذمّ، وإشـعاراً بشناعة التخلّف.

ليس في ن، ت، م، ي، ر، المصدر.
 ليس في ق.
 ليس في ق.
 ليس في ق.
 ليس في ق.
 أبوار التنزيل ٢٠١٢.
 أبوار التنزيل ٢٠٠٤.
 أبوار التنزيل ٢٠٤.
 أبوار التنزيل ٢٠٤.
 أبوار التنزيل ٢٠٤٠٤.
 أبوار التنزيل ٢٠٤.
 أبوار التنزيل ٢٠٤٤.
 أبوار التنزيل ٢٠٤٤٤.
 أبوار التنزيل ٢٠٤٤٤.
 أبوار التنزيل ٢٠

﴿ سَتُدْعَونَ إِلَىٰ قَوْم أُولِي بَأْسٍ شَدِيدٍ ﴾ : قيل <sup>(١)</sup>: هم هوازن وحنين . وقيل (\*): هم هوازن وثقيف . وقيل (٣): هم ثقيف. وقيل <sup>(٤)</sup>: هم أهل فارس . وقيل (°): هم الروم. و قيل (`): هم أهل حنين وصفّين أصحاب معاوية . وقيل (٧): هم بنو حنيفة مع مسيلمة الكذَّاب. وفي مجمع البيان (^): والصحيح أنَّ المراد بالداعبي في قوله : «ستدعون» هو النبيُّ ﷺ لأنَّه دعاهم بعد ذلك إلىٰ غزوات كثيرة وقتال أقوام ذوي نجدة وشدَّة؛ مثل أهل حنين والطائف ومؤتة، إلىٰ تبوك وغيرها، فلا معنى لحمل ذلك علىٰ ما بعد وفاته. < تُقَاتِلُونَهُمْ أَوْ يُسْلِمُونَ » : أي يكون أحد الأمرين : إمّا المقاتلة ، أو الإسلام لاغير . وقيل (٩): ينقادون لكم. ﴿ فَإِنْ تُطِيعُوا يُؤْتِكُمُ اللهُ أَجْراً حَسَناً ﴾ : هو الغنيمة في الدنيا، والجنَّة [في الأخرة](١٠٠. ﴿ وَإِنَّ تَتَوَلُّوا كَمَا تَوَلَّيْتُمْ مِنْ قَبْلُ ﴾ : عن الحديبية. ﴿ يُعَذِّبُكُمْ عَذَابِاً آلِيماً ﴾ ٢: لتضاعف جرمكم. ﴿ لَبْسَ عَلَى الْأَعْمَىٰ حَرَجٌ وَلاَ عَلَى الْأَعْرَجِ حَرَجٌ وَلاَ عَلَى الْمَرِيضِ حَرَجٌ ﴾ : لَمَا أوعد عليٰ التخلُّف نفى الحرج عن هؤلاء المعذو رين، استثناء لهم عن الوعيد. ﴿ وَمَنْ يُطِع اللهَ وَ رَسُولَهُ بُدْخِلْهُ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ ﴾ : فصّل الوعد وأجمل الوعيد مبالغة فيه، لسبق رحمته. ثمَّ جبر (١١) ذلك بالتكرير علىٰ سبيل العموم فـقال:

< وَمَنْ يَتَوَلَّ يُعَدِّبُهُ عَذَاباً أَلِيماً ﴾ ٢: إذ الترهيب هاهنا أنفع من الترغيب.

- . ۲.۱ مجمع البيان ۱۱۵/۵.
- ٨. المجمع ٥/١١٥\_١١٦.
  - ۱۰. ليس في ي .
- ۱۰. ۷. أنوار التنزيل ٤٠٢/٢.
   ۱۰. نفس المصدر ١١٦/.
   ۱۱. ليس في ق.

الجزء الثاني عشر / سورة الفتح ..... ۲۷۹ ....

وقرأ<sup>(1)</sup>نافع وابن عامر : «ندخله» و «نعذّبه» بالنون .

﴿ لَقَدْ رَضِيَ اللهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ اِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ ﴾ : نُقِل <sup>(٢)</sup>: أنّه ﷺ لما نزل الحديبية بعث جوّاس بن أميّة الخزاعيّ إلىٰ أهل مكّة ، فـهمّوا بـه فـمنعه الأحـابيش فرجع ، فبعث عثمان بن عفّان فحبسوه فأرجِف بقتله ، فدعا رسـول الله ﷺ أصـحابه وكانوا وثلاثمائة أو أربعمائة أو خمسمائة وبايعهم علىٰ أن يقاتلوا قـريشاً ولا يـفرّوا عنهم ، وكان جالساً تحت سمرة <sup>(٣)</sup>أو سدرة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم<sup>(1)</sup>: حدَّثني<sup>(٥)</sup> الحسين بن عبدالله السكينيّ ، عـن أبـي سعيد البجليّ ، عن عبدالملك بن هارون ، عن أبي عبدالله لللَّ<sup>لِلَ</sup> <sup>(٢)</sup> قال :كتب عليّ لللَّلَا إلىٰ معاوية : أنا أوّل من بايع رسول الله ﷺ تحت الشجرة في قـوله : «لقـد رضّي الله عـن المؤمنين {إذ يبايعونك تحت الشجرة»]<sup>(٧)</sup>. (الحديث)

أقول: وإنّما قال: «عن المؤمنين إذ يبايعونك» ولم يـقل: عـن الذيـن يـبايعونك، للإِشعار بأنّ فيهم منافقين لم يرض بتلك البيعة؛ كبيعة أبي بكر وعمر.

﴿ فَعَلِمَ مَا فِي قُلُوبِهِمْ﴾ : من الإخلاص . ﴿ فَآنْزَلَ السَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ ﴾ : الطمأنينة وسكون النفس بالتشجيع . ﴿ وَاَثَابَهُمْ فَنَحاً قَرِيباً ﴾ ۞: فتح خيبر غِبٌ <sup>(٨)</sup>انصرافهم . وقيل <sup>(٩)</sup>: مكّة ، أو هجر .

وفي شرح الآيات الباهرة <sup>(١٠)</sup>: [قال محمّد بن العبّاس ﷺ : حدّثنا]<sup>(١١)</sup>محمّد بن أحمد الواسطي ، عن زكريّا بن يحييٰ ، عن إسماعيل بن عثمان ، عن عمّار الدهنيّ ، عـن أبـي

۲۸۰ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

الزبير، عن جابر، عن أبي جعفر لللهِ قال: قلت له: قول الله تلكُّ: (لقد رضي الله» (الآية) (<sup>()</sup>) كم كانوا؟ قال: ألفاً ومائتين. قال: هل كان فيهم عليّ للهِ ؟ قال: نعم، عليّ للهُ سيّدهم وشريفهم. ﴿ وَمَعْلَيْمَ كَثِيرَةً يَا حُذُونَهَا ﴾: يعني: مغانم خيبر. ﴿ وَمَعْلَيْم كَثِيرَةً يَا حُذُونَهَا ﴾: يعني: مغانم خيبر. ﴿ وَمَعَلَيْم كَثِيرَةً يَا حُدُونَهَا ﴾: يعني: مغانم خيبر. ﴿ وَمَعَلَيْم مَنْي رَائِدَ مَعْلَيْم عَنْي مَا عَدُونَهَا ﴾: يعني: مغانم خيبر. ﴿ وَمَعَلَيْم مَنْي رَائَد مَعْلَي مَعْلَي مَعْلَي اللهُ عاليه ما علي عليه ﴿ وَمَعَدَكُمُ اللهُ مَعْذِو ﴾ : يعني: مغانم خيبر. ﴿ وَمَعَدَكُمُ اللهُ مَعْذِو ﴾ : يعني: مغانم خيبر. ﴿ وَمَعَدًى لَكُمْ هٰذِو ﴾ : يعني: مغانم خيبر. ﴿ وَرَعَدًى أَنَهُ مِنْو اللهُ عَذِو ﴾ : يعني : مغانم خيبر. ﴿ وَرَعَدًى أَنَهُ مِنْ اللهِ مِنْ اللهُ عليه من الله من الله تعالى بمكان. أو صدق الرسول عَلَيْ

في وعدهم فتح خيبر في حين رجوعه عن الحديبية. أو وعد الغنائم. أو عنواناً لفـتح مكّة.

والعطف علىٰ محذوف وهو علَّة «لكفٌ» أو «عجّل»؛ مثل: لتسلموا أو لتأخذوا، أو العلَّة لمحذوف؛ مثل: فعل ذلك <sup>(٣)</sup>.

﴿ وَيَهْدِيَكُمْ صِرَاطٌ مُستَقِيماً ﴾ ﴾: هو الثقة بفضل الله والتوكّل عليه.

- ورد في ن، ت، ي، ر، المصدر، نص الآية إلى: الشجرة.
  - ۲. ليس في ن.
- ٣. قوله: «والعطف الخ»؛ أي عطف «لتكون» علىٰ محذوف. وقوله: «أو العلّة لمحذوف» عطف جملة عبلىٰ جملة، إذ هو في تقدير: أو هو علّة لمحذوف، والحاصل: أن «لتكون» إمّا عطف علىٰ محذوف، أو عبلة محذوف.

| ۲۸۱ | / سورة الفتح . | الجزء الثائي عشر |
|-----|----------------|------------------|
|-----|----------------|------------------|

﴿ وَأَخْرَىٰ ﴾: ومغالم أخرى. معطوفة علىٰ «هذه»، أو منصوبة بفعل يفسّره «قيد أحاط الله بها»؛ مثل: قضى.

 قوله: «من الجولة». الجولة هي الغلبة. ولعل المراد من الغلبة: غلبة الكفّار في يوم حنين. وقيل: المراد من الجولة: هزيمة المسلمين. وقيل: المراد منها: الهزيمة ثمّ الرجوع ثمّ الهزيمة ثمّ الرجوع.
 ليس في ي. . تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

فالمراد ببطن مكّة : في داخل مكّة ، وهو الأظهر ، ثمّ عاد . وقيل (١): كان ذلك يوم الفتح، واستشهد به علىٰ أنَّ مكَّة فُتِحت عنوة. ﴿ وَكَانَ اللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ : مقاتلتهم أوّلاً طاعةً لرسوله، وكفّهم ثانياً لتعظيم بيته. وقرأ (٢) أبو عمرو بالياء. < بَ**صِيراً ﴾ ٢:** فيجازيهم عليه. ﴿ هُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا وَصَدُّوكُمْ عَنِ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَالْهَدْيَ مَعْكُوفاً ﴾ : محبوساً ﴿ أَنْ يَبْلُغَ مَحِلُّهُ ﴾ : يدل على أن ذلك كان عام الحديبية . و «الهدي» [ما يُهدِّي إلىٰ مكَّة. و قرئ <sup>(٣)</sup>: «الهديّ» ]<sup>(٤)</sup> و هو فعيل ، بمعنىٰ : المفعول . و«محلّه» مكانه الذي يحلّ فيه نحره؛ يعني: مكة، لأنَّ هـدي العـمرة لا يُـذبَح إلّا بمكَّة ؛ كما أنَّ هدي الحجَّ لا يُذبِّح إلَّا بمني .

وفي روضة الكافي<sup>(ه)</sup>: عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير وغيره، عن معاوية بن عمّار، عن أبي عبدالله للله عليه الما خرج النبيُّ تَكْلُلُهُ في غروة الحديبية خرج في ذي العقدة، فلمّا انتهى إلى الموضع الذي أحرم فيه أحرموا ولبسوا السلاح.

فلمًا بلغه أنَّ المشركين قد أرسلوا إليه خالد بن الوليد ليـردَّه قـال: ابـغوني رجـلاً يأخذني على غير هذا الطريق. فأتي برجل من مزينة أو من جهينة، فسأله فلم يوافقه. فقال: ابغوني رجلاً غيره (\*) [يأخذني علىٰ غير هذا الطريق] (\*). فأتى برجل آخر إمّا من مزينة أو من جهينة فذكر له، فأخذه معه حتَّى انتهى إلىٰ العقبة، فقال: من يصعدها حطَّ الله عنه؛ كما حطِّ الله من بني إسرائيل، فقال لهم ادخلوا الباب سجّداً نغفر لكم خطاياكم. قال : فابتدرها خيل الأنصار ؛ الأوس والخزرج .

- ٣-١. أنوار التنزيل ٤٠٣/٢. ٥. الكافي ٣٢٢/٨ ـ ٣٢٢، ح ٥٠٣.
- ٤. ليس في ي .
- ٦. ليس في ن، ت، م، ي، ر.
  - ٧. ليس في المصدر .

قال: وكانوا ألفاً وثمانمائة، قال: فلمّا هبطوا إلىٰ الحديبية إذا امرأة معها ابنها على القليب<sup>(۱)</sup> فسعى ابنها هارباً. فلمّا أثبتت أنّه رسول الله تَظْلِلُهُ صرخت به: هؤلاء الصابنون<sup>(۲)</sup> ليس عليك منهم بأس<sup>(۳)</sup>. فأتاها رسول الله تَظِلَّهُ فأمرها، فاستقت دلواً من ماء، فأخذه رسول الله تَظَلَّهُ فشرب وغسل وجهه، فأخذت فضلته فأعادته إلىٰ البئر، فلم تبرح حتَّىٰ الساعة.

وخرج رسول الله ﷺ فأرسل إليه المشركون <sup>(٤)</sup> أبان بـن سـعيد فـي الخـيل فكـان بإزانه، ثمّ أرسلوا الحليس <sup>(٥)</sup> فرأى البدن وهي تأكل بعضها أو بار بعض <sup>(٢)</sup>، فرجع ولم يأت رسول الله ﷺ.

وقال لأبي سفيان : يا أبا سفيان ، أما والله ما عليٰ هذا حالفنا كم عليٰ أن تردّوا الهدي عن محلّه

> فقال: اسكت، فإِنّما أنت أعرابيّ. فقال: أما، والله، لتخلّينَ عن محمّد وما أراد أو لأنفردن في الأحابيش. فقال: اسكت حتّىٰ نأخذ<sup>(٧)</sup>من محمّد ولثاً<sup>(٨)</sup>.

فأرسلوا إليه عروة بن مسعود، وقد كان جاء إلىٰ قريش في القـوم الذيـن أصـابهم المغيرة بن شعبة، كان خرج معهم من الطائف وكانوا تجّاراً فقتلهم وجاء بأموالهم إلىٰ

- القليب: البئرمطويّة كانت أم غير مطويّة، سمّيت به لأنّها قلبت الأرض بالحضر.
   صبأ فلان: إذا خرج من دين إلى دين غيره.
   ليس في ي.
- ٥. كذا في المصدر . وفي ش ، ق : الجش . وفي سائر النسخ : الجيش . والحليس : اسم رجل ، وهو حليس بن علقمة ، أو ابن زيّان ، وهو أحد بني الحارث بن عبد مناف بن كنانة كما ذكر ه المؤرّخون .
- ٦. قال العلامة المجلسي ٤ : كناية عن كثرتها وازدحامها واجمتماعها. وإنّما قدّم تلك البدن ليعلموا أنّه لايريد القتال بل يريد النسك.
- ٨. قال في القاموس: حبشي ـ بالضم ـ.: جبل بأسفل مكّة. ومنه: أحابيش قريش، لأنهم تحالفوا بالله إنهم ليد على غيرهم. والولت: العهد بين القوم يقع من غير قصد، أو يكون غير مؤكّد.

٣٨٤ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

رسول الله تَنَالَمُ الله عَنَالَي وسول الله تَنْكَلُهُ أن يقبلها، وقال: هذا غدر ولا حاجة لنا فيه. فأرسلوا إلى رسول الله تَنَالُهُ فقالوا: يا رسول الله، هذا عروة بن مسعود فقد أتاكم وهو يعظّم البدن.

قال: فأقيموها. فأقاموها.

فقال: يا محمّد، مجيء من جئت؟

قال: جئت أطوف بالبيت، وأسعى بين الصفا والمروة، وأنحر هذه الإبـل وأخـلّي عنكم وعن لحمانها.

قال: لا، واللات والعزّى، فما رأيت مثلك رُدّ عمّا جثت له، إنّ قومك يذكّرونك<sup>(۱)</sup> الله والرحم أن تدخل عليهم بلادهم بغير إذنهم، وأن تـقطع أرحـامهم، وأن تُـجرّئ عليهم عدوّهم.

فقال رسول الله ﷺ : ما أنا بفاعل حتَّىٰ أدخلها.

قال : وكان عروة بن مسعود حين كلّم رسول الله ﷺ تناول لحيته (٢) والمغيرة قائم علىٰ رأسه، فضرب بيده.

فقال: من هذا، يا محمّد؟ فقال: هذا ابن أخيك المغيرة. فقال: يا غدر، والله<sup>(٣)</sup>، ما جنتَ إلّا في غسل سلحتك<sup>(٤)</sup>. قال: فرجع إليهم، فقال لأبي سفيان وأصحابه: لا، والله، ما رأيت مثل محمّد ردّ عمّا

جاءله. جاءله.

فأرسلوا إليه سهيل بن عمرو وحويطب بن عبدالعزّى، فأمر رسول الله ﷺ فأثيرت في وجوههم البدن.

- كذا في المصدر، و في النسخ: يذكرون.
- ٢. أي : لحية رسول الله تَنْظَلْمُ وكانت عادتهم ذلك فيما بينهم عند مكالمتهم ولجهله بشأن رسول الله تَنْظُلُمُ وعدم إيمانه لم يعرف أنَّ ذلك لايليق بجنابه. ٣- ش، ق: فقال: يا عدو الله.
  - ٤. أي غائطك، والسلح: التغوّط، كنابة عن غسل عار غدرته.

فقالا: مجيء من جثت ؟

قال : جئت لأطوف بالبيت، وأسعى بين الصفا والمروة، وأنحر البدن وأخلّي بينكم وبين لحمانها .

فقالا: إنّ قومك يناشدونك الله والرحم أن تدخل عليهم بلادهم بغير إذنهم، وتقطع أرحامهم، وتجرّئ عليهم عدوّهم.

قال: فأبي عليهما رسول الله ﷺ إلا أن يدخلها، كان رسول الله ﷺ أراد أن يبعث عمر.

فقال : يا رسول الله ﷺ إنّ عشيرتي قليل وإنّي فيهم على ما تعلم ، ولكنّي أدلّك على عثمان بن عفّان .

فأرسل إليه رسول الله ﷺ فقال : انطلق إلى قومك من المؤمنين فبشّرهم بما وعدني ربّي من فتح مكّة .

فلمًا انطلق عثمان، لقي أبان بن سعيد فتأخّر عن السرح <sup>(١)</sup>، فحمل عثمان بين يديه ودخل [عثمان]<sup>(٢)</sup> فأعلمهم، وكانت المناوشة <sup>(٣)</sup>.

فجلس سهيل بن عمرو عند رسول الله ﷺ وجلس عثمان في عسكر المشركين، وبايع رسول الله ﷺ المسلمين <sup>(٤)</sup>، وضرب بإحدى يديه علىٰ الأخرىٰ [لعثمان]<sup>(٥)</sup>. فقال المسلمون : طوبىٰ لعثمان، قد طاف بالبيت وسعى بين الصفا والمروة وأحلّ. فقال رسول الله ﷺ : ماكان ليفعل.

فلمًا جاء عثمان قال له رسول الله عَمَي : أطفت بالبيت ؟

فقال : ما كنت لأطوف بالبيت و رسول الله ﷺ لم يطف به . ثمّ ذكر القصّة وما كـان فيها .

١. السرح: الماشية.
 ٢. من المصدر.
 ٣. المناولة في القتال: أي كان المشركون في تهيئة للقتال.
 ٤. من المصدر.

۲۸٦ ...... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

فقال لعلي على : اكتب : «بسم الله الرحمن الرحيم». فقال سهيل : ما أدري ما الرحمن الرحيم ، إلا أنّي أظنّ هذا <sup>(۱)</sup> الذي باليمامة ، ولكن اكتب كما <sup>(۲)</sup> نكتب : باسمك اللهم . قال : واكتب : هذا ما قاضى <sup>(۳)</sup> [عليه]<sup>(1)</sup> رسول الله تلك سهيل ابن عمرو . فقال سهيل بن عمرو : فعلى ما نقاتلك ، يا محمّد ؟ فقال الناس : أنت رسول الله تكل وأنا محمد بن عبدالله . فقال الناس : أنت رسول الله تكل وأنا محمد بن عبدالله . فقال الناس : أنت رسول الله تكل وأنا محمد بن عبدالله . فقال الناس : أنت رسول الله تكل وأنا محمد بن عبدالله . فقال الناس : أنت رسول الله تكل وأنا محمد بن عبدالله . فقال الناس : أنت رسول الله تكل وأنا محمد بن عبدالله . فقال الناس : أنت رسول الله تكل م ودد تسموه إلينا ، ورسول الله تكل غير فقال الناس : أنت رسول الله . وكان في القضية : أنّ من كان منا أتى إليكم ودد تسموه إلينا ، ورسول الله تكل غير فقال الناس : أنت رسول الله . مستكره ، عن دينه ، ومن جاء إلينا منكم لم نرده إليكم . فقال رسول الله تكل : لا حاجة لنا فيهم . فقال رسول الله قيل : لا حاجة لنا فيهم . مكت .

وماكانت قضيّة أعظم بركة منها، لقدكاد أن يستولي علىٰ أهل مكّة الإسلام. فضرب سهيل بن عمرو علىٰ أبي جندل ابنه، فقال: أوّل ما قاضينا عليه. فقال رسول الله ﷺ: وهل قاضيت علىٰ شيء؟ فقال: يا محمّد، ماكنت بغدّار. قال: فذهب بأبي جندل، فقال: يا رسول الله، تدفعني إليه؟

١. في ت زيادة : الظنّ .
 ٢. في ش ، م ، ر ، ت ، ق زيادة : كان .
 ٣. ن : تقاضى .
 ٥. ليس في ن .
 ٧. السيور - جمع السير - : الذي يُقَدّ من الجلد مستطيلة .

| YAV        | <br>/ سورة الفتح | عشرا    | زء الثاني | الج |
|------------|------------------|---------|-----------|-----|
| <b>TAV</b> | <br>C            | <i></i> | . ·       |     |

٢. الكافي ٢٦٨/٤، ح ١.

٤. المصدر: النسك.

- ١. ليس في ق.
- ٣. من المصدر.
- ٥. نفس المصدر /٣٦٩، ح ٢.

عليّ بن إبراهيم <sup>(1)</sup>، عن أبيه، عن ابن أبي عمير ومحمّد بن إسماعيل، عن الفضل بن شاذان، عن ابن أبي عمير وصفوان، عن معاوية بن عمّار، عن أبي عبدالله للله قال: سمعته يقول: المحصور غير المصدود؛ المحصور المريض، والمصدود الذي يصدّه المشركون؛ كما ردّوا رسول الله تميه وأصحابه ليس من مرض، والمصدود تحلّ له النساء، والمحصور لا تحلّ له النساء.

وفي أخر هذا الحديث قال <sup>(٢)</sup>: قلت : فما بال رسول الله ﷺ حين رجع من الحديبية حلّت له النساء ولم يطف بالبيت ؟

قال: ليسا سواء، كان النبيَّ ﷺ مصدوداً والحسين الله محصوراً.

محمّد بن يحيئ <sup>(٣)</sup>، عن أحمد بـن محمّد، عـن الفـضل عـن يـونس، عـن أبـي الحسن الله : قال : سألته عن رجل عرض له سلطان فأخذه ظالماً له يوم عرفه قـبل أن يعرّف ، فبعث به إلىٰ مكّة فحبسه ، فلمّاكان يوم النحر ، خلّى سبيله ، كيف يصنع ؟

قال: يلحق فيقف بجمع <sup>(٤)</sup>، ثمّ ينصرف إلىٰ منى فيرمي ويذبح ويحلق، ولا شيء عليه.

قلت : فإِنْ خلِّي عنه يوم النفر ، كيف يصنع ؟

قال : هذا مصدود عن الحجّ ، إن كان دخل مكّة متمتّعاً بالعمرة إلىٰ الحجّ فـليطف بالبيت أسبوعاً ثمّ يسعى أسبوعاً ويحلق رأسه ويذبح شاة ، فإن كان مفرداً للحجّ فليس عليه ذبح ولاشيء عليه .

حميد بن زياد<sup>(٥)</sup>، عن الحسن بـن مـحمّد بـن سـماعة، عـن أحـمد بـن الحسـن المثنّى<sup>(٦)</sup>، عن أبان، عن زرارة، عن أبي جعفر طلِّلاٍ قال: المصدود يذبح حـيث صُـدَ، ويرجع صاحبه فيأتي النساء. (الحديث)

١. نفس المصدر /٣٦٩ ـ ٣٧٠، ح ٣.
 ٢. نفس المصدر /٣٦٩، ح ٣.
 ٢. نفس المصدر /٣٧١، ح ٨.
 ٢. المصدر : الميثميّ .

وفي كتاب الاحتجاج <sup>(١)</sup> للطبرسي للله : عن الحسن بن عليّ عليُّظ حديث طويل، يقول فيه لمعاوية : لعن رسول الله ﷺ أباسفيان في ستّة <sup>(٢)</sup> مواطن.

... إلىٰ قوله : والخامسة قول الله ﷺ : «والهدي معكوفاً أن يبلغ محلّه» . وصددت أنت وأبوك ومشركو قريش رسول الله ﷺ فلعنه (٣) لعنة شملته وذرّيته إلىٰ يوم القيامة .

﴿ وَلَوْ لاَ رِجَالٌ مُؤْمِنُونَ وَنِساً مُؤْمِنَاتٌ لَمْ تَعْلَمُوهُمْ ﴾ : لم تعرفوهم بأعيانهم الاختلاطهم بالمشركين.

﴿ أَنْ تَطَ**ؤُوهُمْ ﴾** : أن توقعوا بـهم وتبيدوهم. وهـو بـدل الاشـتمال مـن «رجـال» و«نساء»، أو من ضميرهم في «تعلموهم».

﴿ فَتَصِيبَكُمْ مِنْهُم ﴾ : من جهتهم .

﴿ مَعَرَّةٌ ﴾ : مكروه؛ كوجوب الدية والكفّارة بـقتلهم، والتأسّف [عـليهم، وتـعيير الكفّار بذلك، والإِثم بالتقصير في البحث عنهم]<sup>(٤)</sup>. مفعلة، من عرّه: إذا عرّاه ما يكرهه.

﴿ بِغَيْرِ عِلْمٍ ﴾ : متعلّق «بأن تطؤوهم» ؛ أي تطؤوهم غير عالمين بهم. وجواب «لولا» محذوف لدلالة الكلام عليه، والمعنى : لولاكراهة أن تُهلكوا أناساً مؤمنين بين أظهر الكافرين جاهلين بهم، فيصيبكم بإهلاكهم مكروه، لماكفٌ أيديكم عنهم.

﴿لِيُدْخِلَ اللهُ فِي رَحْمَتِهِ ﴾ : علّة لما دلّ عليه كفّ الأيدي من أهل مكّة صوناً لمن فيها من المؤمنين ؛ أي كان ذلك «ليدخل الله في رحمته» ؛ أي . في توفيقه لزيادة الخير ، أو الإسلام .

- ﴿ مَنْ يَشَاءُ ﴾ : من مؤمنيهم، أو مشركيهم.

  ﴿ لَوْ تَزِيَّلُوا ﴾ : لو تفرقوا وتميز بعضهم من بعض.

  وقرئَ <sup>(٥)</sup>: «لوتزايلو».

  ﴿ لَعَذَّبْنَا الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْهُمْ عَذَاباً اَلِيماً ﴾ (()): بالقتل والسبي.
- ۲۷٤/ ۲۷٤.
   ۲۰ المصدر: سبعة.
   ۲۰ المصدر: فلعنه الله.
   ۲۰ المصدر: فلعنه الله.

۲۹۰ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

وفي كتاب كمالالدين وتمام النعمة <sup>(١)</sup>، بإسناده الى ابن أبي <sup>(٢)</sup> عمير : عَمّن ذكره ، عن أبي عبدالله لل<sup>ظل</sup>ر قال : قلت له : ما بال اميرالمؤمنين لم يقاتل فلاناً وفلاناً ؟<sup>(٣)</sup> قال له : لآيه في كتاب الله ﷺ : «لو تزيلوا لَعذّبنا الذينَ كَفَروا مِنْهُم عَذَاباً اليماً» . قال : قلتُ : ما يعنى بتَزايلهم ؟

قال: ودائع المؤمنينَ<sup>(٤)</sup> في اصلابِ قومٍ كافرين، وكذلك القائم للللله فقائم عليه أبداً حتى تظهر<sup>(٥)</sup> ودائع الله تكلق. فإذا خرجت، ظهر على من ظهر من أعداء الله فقتلهم. وبإسناده الى إبراهيم الكرخي<sup>(٢)</sup>، قال: قىلت لابي عبدالله لللله أو قال له رجل: اصلحك الله، ألم يكن على للله قويًا في دين الله؟

> قال : بليٰ قال : فكيف ظهر علىٰ القوم وكيف لم يدفعهم ، وما يمنعه من ذلك ؟ قال : آية في كتاب الله [ﷺ منعته]<sup>(٧)</sup>. قلت : وأيّة آية ؟

قال: هي قوله تعالىٰ: «لوتزيلوا لعذّبنا الذين كفروا منهم عذاباً اليماً». إنّه كان [لله ﷺ]<sup>(٨)</sup> ودائع مؤمنون في اصلاب قوم كافرين ومنافقين، ولم يكن عليّ ﷺ ليقتل الآباء حتّى تخرج <sup>(٩)</sup> الودائع، فلما خرجت الودائع ظهر على من ظهر فقاتله، وكذلك قائمنا اهل البيت، لن يظهر أبداً حتى تظهر ودائع الله ﷺ. فإذا ظهرت، ظهر علىٰ من ظهر فيقتلهم <sup>(١١)</sup>.

وبإِسناده (١١) إلىٰ منصور بن حازم: عن أبي عبدالله لللهِ في قول الله تَكَلُّ: «لو تزيَّلوا

٢. كمال الدين /١٢.
 ٣. المصدر: لم يقاتل مخالفيه.
 ٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: المؤمنين.
 ٥. المصدر: تخرج.
 ٢. نفس المصدر /٦٤٢.
 ٧. من المصدر.
 ٨. ليس في ش، ق.
 ٩. المصدر: ظهر على من يظهر فقتله.
 ١١. نفس المصدر /٦٤٢.

لعذّبنا الذين كفروا منهم عذاباً أليماً». قال: لو أخرج الله ما في أصلاب المـوّمنين مـن الكافرين وما في أصلاب الكافرين من المؤمنين «لعذّبنا (')الذين كفروا».

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(٢)</sup>: ثمّ قال : «لوتزيّلوا لعذّبنا الذين كفروا منهم عـذاباً أليماً»؛ يعني : هؤلاء الذين كانوا بمكّه مـن المـؤمنين والمـؤمنات؛ يـعني : لو زالوا<sup>(٣)</sup> عنهم وخرجوا من بينهم «لعذّبنا الذين كفروا منهم عذاباً أليماً».

حدَّثنا أحمد بن عليَّ<sup>(٤)</sup>، قال : حدَّثنا الحسين بن عبدالله [السعدي]<sup>(٥)</sup> قال : حدَّثنا الحسن بن موسى الخشَّاب، عن عبدالله بن الحسين، عن بعض أصحابه، عـن فـلان الكرخيَ قال : قال رجل لأبي عبدالله لل<sup>ظِلِر</sup> : ألم يكن عليّ للظِّلِر قويّاً في بدنه، قويّاً في أمر الله ؟

> فقال له أبو عبدالله لللَّلِلَا : بليٰ . قال : فما منعه أن يدفع أو يَمْتنع ؟ قال : قد سألت فافهم الجواب ، منع عليّاً لللَّلِا من ذلك آية من كتاب الله . فقال : وأيّة آية ؟

فقراً: «لو تزيّلوا لعذّبنا الذين كفروا منهم عذاباً أليماً». أنّه كان لله ودائع مؤمنون في أصلاب قوم كافرين ومنافقين، فلم يكن عليّ عليّلا ليقتل الآباء حتّى تخرج <sup>(٢)</sup> الودائع، فلمّا خرجت <sup>(٧)</sup>ظهر على من ظهر وقتله، وكذلك قائمنا أهل البيت؛ لن يظهر أبداً حتّى تخرج ودائع الله. فإذا خرجت، يظهر على من يظهر فيقتله. ﴿ إِذْ جَعَلَ الَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ : مقدّر «باذكر». أو ظرف «لعذّبنا»، أو «صدّوكم». ﴿ فِي قُلُوبِهِمُ الْحَمِيَّةَ ﴾ : الأنفة

- المصدر: لعذَّب.
  - ۳. ق: زايلوا.
- ٥. ليس في المصدر.
  - ٧. المصدر: خرج.

- ۲. تفسير القمّي ۳۱٦/۲.
   ٤. نفس المصدر /٣١٦\_٣١٧.
  - المصدر: يخرج.

۲۹۲ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

حَمِيَّةَ الْجَاهِلِيَّةِ ﴾: التي تمنع إذعان الحق.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم الله <sup>(1)</sup>. قال عليّ بن ابراهيم : ثمّ قال جلّ ذكره : «إذ جعل الذين كفروا في قلوبهم الحميّة حمّية الجاهلية» ؛ يعني : قريشاً وسهيل بن عمرو حين قالوا لرسول الله تَتَلِيَّةُ : لا نعرف الرحمٰن <sup>(٢)</sup> الرحيم ، وقولهم : لو علمنا أنّك رسول الله ما حاربناك [فاكتب : محمّد بن عبدالله ]<sup>(٣)</sup>.

وفي كتاب الخصال<sup>(٤)</sup>: عن سماعة بن مهران قال: كنت عند أبي عبدالله لل<sup>يظل</sup>ر وعنده جماعة من مواليه، فجرى ذكر العقل والجهل.

> [فقال أبو عبدالله: اعرفوا العقل (وجنده)<sup>(ه)</sup> والجهل (وجنده)<sup>(٢)</sup>]<sup>(٧)</sup>. ... إلى أن قال عليه : والإنصاف، وضدَّه الحميّة.

عن أبي عبدالله <sup>(٨)</sup> لل<sup>يليلا</sup> قال : كان رسول الله تَكْلِلا يتعوّذ في كلّ يوم من ستّ خصال : من الشكّ، والشرك، والحميّة، والغضب، والبغي، والحسد.

وفي روضة الكافي <sup>(١)</sup>: سهل بن زياد، عن إبراهيم بن عقبة، عن سيابة بن أبـي <sup>(١٠)</sup> أيّوب ومحمّد بن الوليد وعليّ بن أسباط، يرفعونه إلىٰ أميرالمؤمنين للظِّلِا قبال: إنّ الله يعذّب الستّة بالستّة : العرب بالعصبيّة . (الحديث)<sup>(١١)</sup>

وفي أصول الكافي <sup>(١١)</sup>: عليّ [بن إبراهيم]<sup>(١٢)</sup>، عن أبيه، عن النوفليّ ، عن السكونيّ ، عن أبي عبدالله الله عليه قال : قال رسول الله تَنْظَلَمُ : من كان في قلبه حبّة من خردل من عصبيّة ، بعنه الله يوم القيامة مع أعراب الجاهليّة .

١. تفسير القمي ٢١٧/٢.
 ٢. ليس في ش، م، ق.
 ٥. من المصدر
 ٢. من المصدر
 ٢. من المصدر / ٢٢٩، ح ٢٢.
 ٧. ليس في ن،
 ٩. الكافي ٢/٢٢، ح ١٧٠.
 ٩. الكافي ٢/٢٢، ح ٢٠٠.
 ٢. ليس في المصدر.
 ٢. الكافي ٢/٢٠٠ ح ٢٠٠.
 ٢. الكافي ٢/٢٠٠ ح ٢٠٠.
 ٢. الكافي ٢/٢٠٠ ح ٢٠٠.
 ٢. الكافي ٢/٢٠٠ ح ٢٠٠.

| 141 | لفتح | لجزء الثاني عشر / سورة ال | ĺ |
|-----|------|---------------------------|---|
|-----|------|---------------------------|---|

محمّد بن يحييٰ <sup>(۱)</sup>، عن أحمد بن محمد بن عيسيٰ ، عن عليّ بن الحكم ، عن داود بن النعمان ، عن منصور بن حازم ، عن أبي عبدالله للظِّلِّ قال : من تَعَصّب أو تُـعصّب له فقد خلع ربق <sup>(۳)</sup>الإيمان من عنقه .

عليّ بن إبراهيم <sup>(٣)</sup>، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن هشام بن سالم ودرست <sup>(٤)</sup> بن أبي منصور، عن أبي عبدالله الله الله قال : قال رسول الله تَقَلِّلاً : من تَعَصّب أو تُعصّب له فقد خلع ربق الإيمان من عنقه.

أبو علّي الاشعريّ <sup>(ه)</sup>، عن محمّد بن عبدالجبّار، عن صفوان بن يحييٰ، عن خضر، عن محمّد بن مسلم، عن أبي عبدالله لل<sup>ظِلِّ</sup> قال: من تعصّب عصّبه الله بعصابة من نار.

عدَّة من أصحابنا <sup>(٢)</sup>، عن أحمد بن محمَّد بن خالد، عن أحمد بن محمَّد بن أبي نصر، عن صفوان بن مهران، عن عاصم بن السمط، عن حبيب ابن أبي ثابت، عن عليّ بن الحسين عليَّظ قال: لم تدخل <sup>(٧)</sup> الجنّة حميّة غير حميّة حمزة بـن عبدالمطّلب، وذلك حين أسلم غضباً للنبيَ تَنظَنَّهُ في حديث السلا<sup>(٩)</sup> الذي ألقي علىٰ النبي تَنظِنَّهُ.

- نفس المصدر /٣٠٧، ح ١.
   ٢. أي الحبل. وفي المصدر: ربقة.
- ٣. نفس المصدر (٣٠٨، ح٢.
  ٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: داود.
  - ٥. نفس المصدر (٣٠٨، ح٤. ٢٠ ، نفس المصدر (٣٠٨، ح٥.
    - ٧. المصدر: لم يدخل.

وكان أشدُ النّاس عليه عمّه أبو لهب، وكان رسول الله ﷺ ذات يوم جالساً في الحجر فبعثوا إلىٰ سلا شاة فألقوه علىٰ رسول الله ﷺ فاغنم رسول الله من ذلك، فجاء إلىٰ أبي طالب فـقال: يـا عـم، كـيف حسبي فيكم؟

قال: وما ذاك، يا ابن أخ؟ قال: إن قريشاً ألقوا عليَّ السّلا. فقال لحمزة: خذ السّيف وكانت قريش جالسة في المسجد، فجاء أبوطالب ومعه السيف وحمزة ومعه السيف فقال: أمرّ السّلا علىٰ سبالهم، فمن أبئ فاضرب عنقه. فما تحرّك أحد حتّى أمرّ السّلا علىٰ سبالهم ثمّ التفت إلىٰ رسول الله تَلْيَلْهُ فقال: يا ابن أخ، هذا حسبك فينا.

عليّ بن إبراهيم <sup>(1)</sup>، عن أبيه وعليّ بن محمّد القاسانيّ ، عن القاسم بن محمّد [عن]<sup>(1)</sup> المنقريّ ، عن عبدالرزّاق ، عن معمّر ، عن الزهريّ قال : شيّل عليّ بن الحسين المنظري عن العصبيّة .

فقال: العصبيّة <sup>(٣)</sup>التي يأثم عليها صاحبها أن يرئ الرجل شرار قومه خيراً من خيار قوم آخرين، وليس من العصبيّة أن يحبّ الرجل قومه، ولكن مـن العـصبيّة أن يـعين قومه علىٰ الظلم.

وفي نهج البلاغة <sup>(4)</sup>: فأطفئوا ما كمن في قلوبكم من نيران العصبيّة وأحقاد الجاهليّة، وإنّما تلك الحميّة تكون في المسلم من خطرات الشيطان <sup>(٥)</sup> ونخواته <sup>(٢)</sup> ونزعاته <sup>(٧)</sup> ونفثاته <sup>(٨)</sup>.

وفيه (\*): فالله الله في كبر الحميّة وفخر الجاهليّة ، فإنّه ملاقح (١٠)الشنآن (١١) ومنافخ (١٢) الشيطان اللاتي خدع بها الأمم الماضية والقرون الخالية .

﴿ فَاَنْزَلَ اللهُ سَكِينَتَهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ وَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ ﴾ : فأنزل عليهم الوقار والثبات. ﴿ وَاَلْزَمَهُمْ كَلِمَةَ التَّقْوَىٰ ﴾ : قيل <sup>(١٣)</sup>:كلمة الشهادة . أو «بسم الله الرحمن الرحيم محمّد رسول الله» اختارها لهم . أو الثبات و <sup>(١٤)</sup> الوفاء بالعهد.

وإضافة «الكلمة» إلىٰ «التقوٰي» لأنِّها سببها، أو كلمة أهلها.

نفس المصدر / ٣٠٨، ح ٧.
 نفس المصدر . (٣٠٨، ح ٧.
 ليس في ق.
 كذا في المصدر . وفي النسخ : من خطوات الشياطين .
 كذا في المصدر . وفي النسخ : من خطوات الشياطين .
 النخوة : التكبر والتعاظم .
 النخوة : التكبر والتعاظم .
 النغثة : النفخة .
 النفثة : النفخة .
 الملاقح ـ جمع ملقح ـ: الفحول التي تلقح الإناث و تستولد الأولاد .
 المحدر . وفي النسخ : السنان .
 كذا في المصدر . وفي النسخ : من خطوات الشياطين .

الجزء الثاني عشر / سورة الفتح وفي أصول الكافي <sup>(1)</sup>: عليّ بن إبراهيم، عن محمّد بن عيسى بن عبيد، عن يونس، عن جميل قال: سألت أبا عبدالله للللهِ عن قوله ٢٠ «وألزمهم كلمة التقوي». قال: هو الإيمان. وفي تفسير عليَّ بن إبراهيم (٢)، خطبة له ﷺ وفيها : وأولى القول كلمة التقويٰ . وفي أمالي الصدوق ٢٠ بإسناده إلى النبي ٢٠ الله قال: إنَّ الله عهد إليَّ في عليَّ بن أبي طالب الله عهداً. قلت: يا ربّ، بيّنه لي . قال: اسمع. قلت : قد سمعت . قال : إنَّ عليًّا راية الهدئ ، وإمام أوليائي ، ونور من أطاعني ، وهو الكلمة التي ألزمتها المتَّقين، من أحبِّه أحبّني، ومن أطاعه أطاعني. وفي كتاب معاني الأخبار (٤)، بإسناده إلىٰ سلام الجعفيّ : عن أبي جعفر الباقر للظِّلْرِ، عن أبي ذرّ، عن النبيّ ﷺ مثله. وفي كتاب الخصال (٥): عن عبدالله بن عبَّاس قال: قام رسول الله ﷺ فينا خـطيباً، فقال في أخر خطبته: نحن كلمة التقويٰ وسبيل الهديٰ. وفي كتاب التوحيد (٢)، بإسناده إلىٰ أبسي بـصير : عـن أبـي عـبدالله للظِّلا قـال : قـال أميرالمؤمنين للظِّلْ في خطبته: أنا عروة الله (٧) الوثقيٰ وكلمة التقويٰ. والحديث طويل، أخذت منه موضع الحاجة. وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (^)، بإسناده إلىٰ إبراهيم بن أبي محمود : عـن ۱. الکافی ۱۵/۲، ح ۵. ۲. تفسير القمّى ۲۹۰/۱. ٣. أمالي الصدوق /٣٨٦، ح ٢٣. ٤. معانى الأخبار ١٢٥ ـ ١٢٦، ح ١. ٥. الخصال /٤٣٢، ح ١٤. ٦. التوحيد /١٦٤، ح ٢. ٧. ليس في ق.

٨. كمال الدين /٢٠٢، ح ٦.

الرضا الله حديث طويل، وفيه: نحن كلمة التقوي والعروة الوثقي.

وفي كتاب علل الشرائع<sup>(۱)</sup>، بإسناده إلىٰ الحسن بن عبدالله: عن آبائه، عن جدّه الحسن بن عليّ بن أبي طالب للقلم ، عن النبيّ ﷺ حديث طويل في تفسير «سبحان الله والحمد لله ولا إله إلا الله والله أكبر» وفيه : قال للظلم وقوله : لا إله إلا الله ؛ يعني : وحدانيّته التي لايقبل الله الأعمال إلا بها، وهي كلمة <sup>(۲)</sup> التقوى يثقل الله بها الموازين يوم القيامة . ﴿ وَكَا**نُوا اَحَقَّ بِهَا ﴾** : من غيرهم.

رو علو، اعلی بچه» با من عیر مس

﴿ وَاَهْلَهَا ﴾ : والمستأهل لها.

وفي شرح الآيات الباهرة <sup>(٣)</sup>: روى الحسن بن أبي الحسن الديلميّ ، بإسناده ، عن رجاله ، عن مالك بن عبدالله قال : قلت لمولاي الرضا عليَّلا : قوله : «و ألزمهم كملمة التقوى وكانوا أحقّ بها وأهلها».

قال: هي ولاية أميرالمؤمنين للللهِ فالمعنى: أنَّ الملزومين <sup>(٤)</sup> بها هم شيعته «وكانوا أحقَّ بها وأهلها».

وذكر عليّ بن إبراهيم <sup>(ه)</sup> في تفسيره، قال: قال أبو جعفر طلِّلاً : قال رسول الله تَنَكَظُّ: لمّا عرج بي ربّي <sup>(٢)</sup>إلىٰ السماء فسح في بصري غلوة؛ كما يرىٰ الراكب خرق الإبرة من مسيرة يوم، فعهد إليّ ربّي في عليّ كلمات.

فقال: اسمع، يا محمّد، إنّ عليّاً إمام المتّقين، وقائد الغرّ المحجّلين، ويعسوب<sup>(٧)</sup> المؤمنين والمال يعسوب الظلمة، وهو الكلمة التي ألزمتها المتّقين «و كانوا أحقّ بـها وأهلها» فبشّره بذلك.

قال: فبشّره رسول الله ﷺ بذلك، فألقي عليّ طليَّلا ساجداً شكراً لله. ثـمّ قـال: يـا رسول الله ﷺ وَإِنّى لأذكر هناك؟

۲. في ق زيادة: الله.

المصدر: الملزمين.

ليس في المصدر.

- ۱. العلل /۲۵۱، ح ۸.
- ٣. ١- تأويل الآيات الباهرة ٥٩٥/٢ م ٨.
  - ٥. نغس المصدر، ح ٩.
    - ٧. في ت زيادة: الدين.

| Y9V | ، سورة الفتح | الجزء الثاني عشر / |
|-----|--------------|--------------------|
|-----|--------------|--------------------|

قال : نعم، إنَّ الله ليعرفك هناك، وإنَّك لتُذكِّر في الرفيق الأعليٰ . وروى محمّد بن العبّاس (1)، عن أحمد بن محمّد بن سعيد، عن محمّد بن هارون، عن محمّد بن مالك ، عن محمّد (٢) بن فضيل ، عن غالب الجهنيّ ، عن أبي جعفر محمّد بن على، [عن أبيه] (٢) عن جدّه، [عن على صلوات الله عليهم] (٤) قال : قال لي النبي يَتَزَّلُهُ : لمّا أسري بي إلىٰ السماء ثمَّ إلىٰ سدرة المنتهىٰ أو قفت <sup>(٥)</sup>بين يدي ربّي . فقال لي : يا محمّد. فقلت : لبيك ربّى ، وسعديك . قال : قد بلوتَ خلقي فأيَّهم وجدتَ أطوع لك ؟ قلت: ربّى، عليّاً. قال : صدقت ، يا محمّد ، فهل اتّخذت لنفسك خليفة يؤدّي عنك ويعلّم عبادي من كتابي ما لا يعلمون؟ قال : قلت : لا، فاختر لي ، فإنَّ خيرتك خيرتي (). قال: قد اخترت لك عليّاً، فـاتّخذه لنفسك خـليفة ووصيّاً، وقـد نـحلته عـلمي وحلمي، وهو أميرالمؤمنين حقًّا لم ينلها قبله وليست لأحد من بعده. يا محمّد، علىّ راية الهدى، وإمام من أطاعني، ونور أوليائي، وهو الكلمة التي ألزمتها المتّقين، من أحبّه فقد أحبّني، ومن أبغضه فقد أبخضني، فـبشّره بـذلك، يـا محمّد.

قال: فبشَّره بذلك.

فقال عليّ : أنا عبدالله وفي قبضته، إن يعاقبني فبذنبي لم يظلمني، وإن يستمّ لي مـا وعدني فالله أولى بي .

١٠ نفس المصدر /٥٩٦-٥٩٧، ح ١٠.
 ٢. نفس المصدر. وفي النسخ: نعمة.
 ٣. م وش، ق: وقفت.
 ٥. م وش، ق: وقفت.

۲۹۸ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

فقال النبيّ ﷺ : اللهمّ أجل قلبه واجعل ربيعه الإيمان بك . قال الله تعالىٰ : قد فعلت ذلك به ، يا محمّد ، غير أنّي مختصّه من البلاء بما لا أختصّ به أحداً من أولياني . قال : قلت : ربّي ، أخي وصاحبي .

قال: إنّه قد سبق في علمي أنّه مبتلئ ومبتلى به، ولولا عليّ لما يُعرَف أوليائي ولا أولياء رسولي<sup>(۱)</sup>.

وقال أيضاً <sup>(\*)</sup>: حدَّثنا محمَّد بن الحسين، عن عليّ بن منذر، عن مسكين<sup>(\*)</sup> الرجّال<sup>(3)</sup> العابد - وقال ابن منذر عنه : وبلغني أنّه لم يرفع رأسه إلىٰ السماء منذ أربعين سنة - قال<sup>(0)</sup>: حدَّثنا فضيل الرسان<sup>(7)</sup>، عن أبي داود، عن أبي برزة قال : سمعت رسول الله ﷺ يقول : إنّ الله عهد إليّ في علّي طلِّلاً عهداً.

- فقلت : اللهم بيّن لي .
  - فقال لي : اسمع .
- فقلت : اللهمّ قد سمعت .

فقال الله ﷺ: أخبر عليّاً بأنّه أميرالمؤمنين، وسيّد المسلمين، وأولى الناس بالناس، والكلمة التي ألزمتها المتّقين.

فيكون المراد بالمتّقين : شيعته الذين ألزمهم كلمته، وفرض عليهم ولايته فقبلوها ووالوا بولايته <sup>(۷)</sup> ذرّيّته <sup>(۸)</sup> الذين أكمل بهم دينه وأتمّ نعمته، ومنحهم فضله، وجعل عليهم صلواته وسلامه وتحيّته وبركاته التامّة العامّة ورحمته.

١. المصدر: رسلي.
 ٣. قس المصدر / ٥٩٧، ح ١١.
 ٣. ق: الرحال. وفي المصدر: الرجل.
 ٥. كذا في الصدر. وفي النسخ: وقال أيضاً.
 ٢. كذا في المصدر. وفي م، ش، ق: فضل. وفي سائر النسخ: فضل الرجال.
 ٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: بولاية.
 ٨. المصدر: ذرّية.

﴿ وَ كَانَ اللهُ بِكُلُّ شَيْءٍ عَلِيماً ﴾ ۞: فعلم أهل كلُّ شيء ويسّره له .

﴿لَقَدْ صَدَقَ اللهُ رَسُولَهُ الرَّؤْيَا﴾: رأى [رسول الله]<sup>(١)</sup>ﷺ أنّه وأصحابه دخلوا مكّة أمنين وقد حلقوا وقصّروا، فقصّ الرؤيا علىٰ أصحابه ففرحوا وحسبوا أنّ ذلك يكون في عامهم هذا. فلمّا تأخّر، قال بعضهم: والله، ما حلقنا وما قـصّرنا ولا رأيـنا البـيت. فنزلت، والمعنى: صدقه في رؤياه.

﴿ بِالْحَقِّ﴾ : ملتبساً به ، فإِنَّ ما راَه كائن لا محالة في وقته المقدَّر له ، وهو العام القابل . ويجوز أن يكون «بالحقّ» صفة مصدر محذوف ؛ أي صدقاً ملتبساً بـالحقّ، وهـو القصد إلىٰ التمييز بين الثابت في الإيمان والمتزلزل فيه . وأن يكون قَسَماً إمّا باسم الله

تعالىٰ أو بنقيض الباطل، وقوله:

﴿لَتَدْخُلُنَّ الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ﴾: جوابه، وعلىٰ الأولين جواب قسم محذوف.

﴿ إِنْ شَاءَ اللهُ ﴾ : تعليق للعِدَة بالمشيئة تعليماً للعباد ، أو إشعاراً بأنّ بعضهم لا يدخل لموت أو غيبة . أو حكاية لما قاله ملك الرؤيا أو النبيّ ﷺ لأصحابه .

﴿ آمِنِينَ ﴾ : حال من «الواو» والشرط معترض.

﴿ مُحَلِّقِينَ رُؤُوسَكُمْ وَ مُقَصَّرِينَ ﴾ : أي محلَقاً بعضكم ومقصّراً آخرون .

﴿ لَاتَخَافُونَ ﴾ : حال مؤكّدة ، أو استئناف ؛ أي لا تخافون بعد ذلك .

وفي كتاب علل الشرائع <sup>(٢)</sup>، بإسناده إلىٰ سليمان بن مهران قال : قـلت لجـعفر بـن محمّد عليمي : كيف صار الصرورة <sup>(٣)</sup> يُستَحبّ له دخول الكعبة دون من قد حجّ ؟

قال: لأنّ الصرورة قاضي فرض، مدعو إلىٰ حجّ بيت الله الحرام<sup>(٤)</sup>، فيجب أن يدخل البيت الذي دُعى إليه ليكرم فيه.

قلت: فكيف صار الحلق عليه واجباً دون من قد حجّ ؟

قال: ليصير بذلك موسماً بسمة الأمنين، ألا تسمع الله يقول: «لتـدخلنّ المسـجد

- ليس في ن، ي، ر.
   ليس في ن، ي، ر.

الحرام إن شاء الله آمنين محلّقين رؤوسكم ومقصّرين لاتخافون». والحديث طويل. أخذت منه موضع الحاجة. وفي الكافي<sup>(1)</sup>: محمّد بن يحييٰ، عن أحمد بن محمّد بن عيسيٰ، عن ابن أبي نصر، عن عليّ بن أبي حمزة، عن أبي بصير قال: قلت لأبي عبدالله لللهِ : الفَرْق<sup>(1)</sup>من السنّة ؟ قال: لا. قال: نعم. قال: نعم. قال: من <sup>(1)</sup>أصابه ما أصاب رسول الله ﷺ يفرق كما فرق رسول الله ﷺ [فقد أصاب قال: من <sup>(1)</sup>أصابه ما أصاب رسول الله ﷺ

قلت: كيف ذلك؟

سنَّة رسول الله ﷺ](٤) وإلَّا فلا.

قال: إنّ رسول الله يَتَنَظَرُ لمّا صُدّ عن البيت وقد كمان سماق الهدي وأحرم، أراه الله الرؤيا [التي أخبره الله بها في كتابه إذ يقول: «لقد صدق الله رسوله الرؤيما]<sup>(ه)</sup> بمالحقّ لتدخلنَ المسجد الحرام إن شاء الله آمنين محلّقين رؤوسكم ومقصّرين لاتخافون». فعلم رسول الله يَظْرُ أنّ الله سيفي له بما أراه، فمن ثَمَّ وفّر ذلك الشعر الذي كمان عمليٰ رأسه حين أحرم انتظاراً لحلقه في الحرم حيث وعده الله تشكّ فلمّا حلقه، لم يعد توفير الشعر ولاكان ذلك من قبله.

وفي روضة الكافي <sup>(٢)</sup>: عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن أبيه، عن النضر بن سويد، عن درست بن أبي منصور [عن أبي بصير]<sup>(٧)</sup> قـال: قـلت لأبـي

١. الكافي ٢/٢٨٦، ح٥.
 ٢. أي القاصل بين صفين من شعر الرأس.
 ٣. ليس في ت، م ور.
 ٥. من المصدر.
 ٧. ليس في ق.

عبدالله للله عنه: المن الرؤيا الصادقة والكاذبة مخرجهما من موضع واحد؟ قال صدقت، أمّا الكاذبة المختلفة فإنّ الرجل يراها في أوّل ليله في سلطان المردة الفسقة. وإنّما هي شيء يُخيَّل إلى الرجل وهي كاذبة مخالفة لا خير فيها، وأمّا الصادقة إذا رآها بعد النُّلثين من الليل مع حلول الملائكة وذلك قبل السحر فهي صادقة لا تخلف [إن شاء الله]<sup>(1)</sup>، إلّا أن يكون جنباً أو ينام علىٰ غير طهور ولم يذكر الله حقيقة ذكره فإنّها تخلف وتُبطىء علىٰ صاحبها.

وفي كتاب الاحتجاج <sup>(٢)</sup> للطبرسي ﷺ : روي عن موسى بن جعفر، عن أبيه، عن أبائه، عن الحسين بن عليَّ ﷺ قال : إنَّ يهودياً من يهود الشام وأحبارهم قال لأميرالمؤمنين علىؓ : فإنَّ هذا يوسف قاسى مرارة الغربة <sup>(٣)</sup>، وحُبس في السجن تـوقياً للمعصية، وألقي في الجبّ وحيداً.

قال له عليّ للله عليّ القد كان كذلك، ومحمّد تَلَلَّهُ قاسى مرارة الغربة وفراق الأهل والأولاد [والمال]<sup>(٢)</sup> مسهاجراً من حسرم الله وأمنه، فسلمًا رأى [الله]<sup>(٥)</sup> تَلَّة كاَبِته واستشعاره <sup>(٦)</sup> الحزن أراه تعالى رؤيا توازي رؤيا يوسف في تأويلها وأبان للعالمين صدق تحديثها<sup>(٧)</sup>، فقال له : «لقد صدق الله رسوله الرؤيا» (الآية)<sup>(٨)</sup>.

وفي كتاب الخصال <sup>(١)</sup>: عن جابر بن يزيد الجعفيّ قال : سمعت [أبا جعفر محمّد بن علي]<sup>(١١)</sup> الباقر للَّلِّ يقول : ليس علىٰ النساء أذان . ... إلىٰ أن قال : ولا الحلق ، إنّما يقصّرن من شعورهنّ . ﴿ فَعَلِمَ مَا لَمْ تَعْلَمُوا ﴾ : من الحكمة في تأخير ذلك .

ليس في م، ش ق.
 المصدر: الفرقة.
 من المصدر زيادة: و.
 من المصدر زيادة: و.
 من المصدر تحقيقها.
 المصدر تحقيقها.
 الخصال /٥٨٥، ح ٢٢.

۳۰۲ ..... تقسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

﴿ فَجَعَلَ مِنْ دُونِ ذَلِكَ ﴾ : من دون دخولكم المسجد، أو فتح مكّة.
﴿ فَتَحاً قَرِيباً ﴾ ۞ : هو فتح خيبر، لتستروح إليه قلوب المؤمنين إلىٰ أن يتيسّر الموعود.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم ('): [«فجعل من دون ذلك فتحاً قريباً»]<sup>(\*)</sup> يعني فـتح خيبر، لأنّه ﷺ لمّا رجع من الحديبيّة غزا خيبر.

﴿ هُوَ الَّذِي اَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَىٰ ﴾ : متلبساً به أو بسببه ، أو لأجله . ﴿ وَدِينِ الْحَقِّ ﴾ : وبدين الإسلام .

﴿ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدَّينِ كُلُهِ ؟: ليغلبه علىٰ جنس الدين كلّه، بنسخ ما كان حقّاً وإظهار فساد ما كان باطلاً. أو بتسليط المسلمين علىٰ أهله، إذ ما من أهل دين إلّا وقد قهرهم المسلمون.

وفيه تأكيد لما وعده من الفتح.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(٣)</sup>: وقوله ﷺ: «هو الذي أرسل رسوله» (الآية)<sup>(٤)</sup> وهو الإمام الذي يظهره الله علىٰ الدين كلّه ، فيملأ الأرض قسطاً وعدلاً؛ كما ملئت جوراً وظلماً . وهذا ممّا ذكرنا أنّ تأويله بعد تنزيله .

وفي روضة الكافي <sup>(ه)</sup>: عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن عمرو بن عثمان، عن عليّ بن عيسى، رفعه، قال: إنّ موسى ناجاه الله، فقال له في مناجاته: يا موسى، لايطول في الدنيا أملك. وذكرنا حديثاً قدسيّاً طويلاً يقول الله تعالىٰ فيه، وقد ذكر محمّداً ﷺ: فتمّت كلماتي، لأظهرنَ دينه علىٰ الأديان كلّها ولأعبدَنَ بكلّ مكان.

﴿ وَكَفَىٰ بِاللهِ شَهِيداً ﴾ ٢: علىٰ أنَّ ما وعده كائن . أو علىٰ نبوّته بإظهار المعجزات .
﴿ مُسحَمَّدٌ رَسُسولُ اللهِ ﴾ : فسي كستاب الخصال <sup>(٢)</sup>، بإسناده إلىٰ جابر قال : قال

- . تفسير القمّى ٣١٧/٢.
- ۳. تفسير القمّي ۳۱۷/۲.
  - ٥. الكافي ٨/٤٤، ح ٨.
- ٤. ورد في نَ، ت، ي، ر، نصَّ الآية إلى: كلَّه.
  - ٦. الخصال /٦٣٨، ح ١١.

۲. ليس في م، ش، ق.

رسول الله ﷺ : مكتوب علىٰ باب الجنَّة : لا إله إلاَّ الله ، محمّد رسول الله ﷺ ، عليَ عليَّ اللهِ أخو الرسول . قبل أن يخلق الله السماوات <sup>(١)</sup> بألفي عام .

وهــو جــملة مــبيّنة للـمشهود بـه. ويـجوز أن يكـون «رسـول الله» ﷺ صـفة، و«محمّد» ﷺ خبر محذوف، أو مبتدأ ﴿ وَالَّذِينَ مَعَهُ ﴾ : معطوف عليه، وخبرهما.

﴿ أَشِدًاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ ﴾ : و «أَشدَاء» جمع شديد. و «رحماء» جمع رحيم. والمعنىٰ : أنّهم يغلظون علىٰ من خالف دينهم، ويتراحمون فيما بينهم ؛ كقوله (٢): «أذلّة علىٰ المؤمنين أعزّة علىٰ الكافرين».

وفي محاسن البرقي <sup>(٣)</sup>: عنه، عن محمّد بن عليّ، عن محمّد بن الفضيل، عن أبي حمزة الثماليّ، عن أبي جعفر لللِّلا قال: المؤمن أخو المؤمن لأبيه وأمّه<sup>(٤)</sup> و <sup>(٥)</sup>الله خلق طينتهما من سبع سموات، وهي من طينة الجنان. ثمّ تلا: «رحماء بينهم» فهل يكون الرحم إلّا برّاً وصولاً.

وفي أصول الكافي (<sup>()</sup>: عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن أبي المغرا<sup>(\*)</sup>، عن أبي عبدالله عليه قال : المسلم أخو المسلم، لايظلمه ولا يخذله ولا يحزنه <sup>(A)</sup>، ويحقّ علىٰ المسلمين <sup>(1)</sup> الاجتهاد في التواصل والتعاون علىٰ التعاطف والمواساة لأهل الحاجة وتعاطف بعضهم علىٰ بعض، حتّىٰ تكونوا كما أمركم الله تلك رحماء بينكم، متراحمين مغتمّين <sup>(11)</sup>لما غاب عنكم من أمرهم علىٰ ما مضى عليه معشر الأنصار علىٰ عهد رسول الله تكله . ونقل هذا الحديث في باب آخر <sup>(11)</sup> وفيه بدل بينكم : بينهم.

١. ليس في ق.
 ٢. المائدة /٤٤.
 ٣. المحاسن /٢٤، ح ١١.
 ٥. المحدر: لأن.
 ٢. الكافي ٢/١٧٤، ح ١٥.
 ٥. المصدر: لأن.
 ٧. كذا في المصدر، وفي م، ش، ق: أبي المعرا. وفي سائر النسخ: أبي المعزا.
 ٨. المصدر: لا يخونه.
 ٩. كذا في المصدر، وفي النسخ: المسلم.
 ٨. المصدر، وفي النسخ: مقيمين.

محمّد بن يحيى <sup>(١)</sup>، عن أحمد بن محمّد [بن عيسى]<sup>(٢)</sup>، عن محمّد بن سنان، عن كليب الصيداويّ، عن أبي عبدالله لللَّلِ قال: تواصلوا وتبارّوا وتراحموا، وكونوا إخوة بررة كما أمركم الله تكلّ<sup>(٣)</sup>.

عنه عن عليّ بن الحكم عن أبي المغرا، عن أبي عبدالله للله الله قال يحق على المسلمين الاجتهاد في التواصل والتعاون على التعاطف والمواساة لأهل الحاجة، وتعاطف بعضهم على بعض حتى تكونوا كما أمركم الله رحماء بينهم متراحمين مقيمين لماغاب عنكم من أمرهم على ما مضى عليه معشر الانصار على عهد رسول الله تَظَلَّه. ﴿ تَرَاهُمْ رُكَّماً سُجَّداً ﴾ : لأنّهم مشتغلون بالصلاة في أكثر أوقاتهم.

وفي شرح الآيات الباهرة <sup>(٤)</sup>: نقلاً عن ابن مردويه الحافظ وأخطب خوارزم: أنّها نزلت في عليّ بن أبي طالب للللهِ .

ومثله رُوي <sup>(ه)</sup>عن الكاظم لل<sup>هي</sup>د.

﴿ يَبْتَغُونَ فَضْلاً مِنَ اللهِ وَرِضْوَاناً ﴾ : الثواب والرضا.

في تفسير فرات بن إبراهيم الكوفيّ <sup>(1)</sup>: قال : حدَّثني سعيد بن الحسن بن مالك قال : حدَّثنا بكَار ، عن الحسن بن الحسين قال : حدَّثنا منصور بن مهاجر ، عن سعد <sup>(٧)</sup>، عن أبي جعفر علاِلا أنَّه سُئِل عن هذه الآية : «محمّد رسول الله والذين آمنوا» (الآية)<sup>(٨)</sup>.

فقال <sup>(٩)</sup>: مثل أجراه الله في شيعتنا؛ كما يجري لهم في الأصلاب، ثمّ يزرعهم في الأرحام ويخرجهم للغاية التي أخذ عليهم ميئاقهم في الخلق.

فمنهم أتقياء شهداء، ومنهم الممتحنة قلوبهم، ومنهم العـلماء، ومـنهم النـجباء،

١. نفس المصدر /١٧٥، ح ٢.
 ٣. في النسخ زيادة وهو نفس الحديث السابق كما أشار إليه المؤلّف آنفاً.
 ٤. تأويل الآيات الباهرة ٢٩٩٢ - ٢٠٠، ح ١٢.
 ٢. تفس المصدر والموضع.
 ٦. تفسير فرات الكوفيّ ٤٢٣.
 ٨. ورد في ن،ت،ي، ر، نصّ الآية إلى: رضواناً.

ومنهم النجداء<sup>(1)</sup>، ومنهم النقيّ<sup>(۲)</sup>، ومنهم أهل التقوىٰ، ومنهم أهل التسليم، فازوا بهذه الأشياء سبقت لهم من الله، وفُضَّلوا [علىٰ الناس]<sup>(۳)</sup> بما فُضَّلوا، وجرت للناس بعدهم في المواثيق حالهم، أسماؤهم حدّ المستضعفين، وحدّ المرجون لأمر الله [حداً]<sup>(2)</sup> وأمّا أن يتوب عليهم، وحدّ عيسى أن يتوب عليهم، وحدّ لابثين فيها [أبداً، وحدّ لابثين فيها]<sup>(0)</sup> أحقاباً، وحدّ خالدين فيها ما دامت السماوات والأرض.

ثمّ حدّ الاستثناء من الله من الفريقين، ومنازل <sup>(٢)</sup> الناس في الخير والشر خلقان من خلق الله، فيهما المشيئة <sup>(٧)</sup>، فمن شاء من خلقه في قسمه و[ما]<sup>(٨)</sup> قسم له تحويل عن حال زيادة في الأرزاق، أو نقص منها، أو تقصير في الآجال وزيادة فيها، أو نزول البلاء أو دفعه.

ثمّ أسكن الأبدان علىٰ ما شاء من ذلك ، فجعل منه مشعراً <sup>(1)</sup> في القلوب ثابتاً لأهله <sup>(11)</sup>، و[منه]<sup>(11)</sup> عواري من القلوب والصدور إلىٰ أجل له وقت ، فإذا بلغ وقتهم انتزع ذلك منهم ، فمن ألهمه الله الخير وأسكنه في قلبه ، بلغ منه الغاية التي أخذ عليها ميثاقه في الخلق الأول.

﴿سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِمْ مِنْ أَثَرِ السُّجُودِ﴾: قيل (١٢): يريد السمة التي تحدث في جباهم من كثرة السجود، فَعْلَىٰ، من سامه: إذا أعلمه (١٣). وقد قرئت ممدودة، و«من أثر السجود»» بيانها، أو حال من المستكنّ في الجارّ.

وفي أصول الكافي <sup>(١)</sup>: أحمد بن محمّد، عن محمد بن خالد، عن بعض أصحابنا، عن عبدالله بن سنان قال: قلت لأبي عبدالله للظِّلاِ : جعلت فيداك، إنّي لأرىٰ بيعض أصحابنا يعتريه النزق والحدّة والطيش <sup>(٢)</sup> فأغتمّ لذلك غمّاً شديداً، وأرى من خيالفنا فأراه حسن السمت.

قال: لاتقل: حسن السمت، فإنّ السمت سمت الطريق: ولكن قل: حسن السيماء، فإنّ الله ﷺ يقول: «سيماهم في وجوههم [من أثر السجود](") (الحديث).

وفي كتاب من لا يحضره الفقيه<sup>(1)</sup>: وسأله عبدالله بـن سـنان عـن قـول الله ﷺ: «سيماهم في وجوههم من أثر السجود».

قال: هو السهر في الصلاة.

وفي روضة الواعظين <sup>(ه)</sup> للمفيد ﷺ : وسأل الصادق ﷺ عبدُالله بن سنان عن قلول الله : «سيماهم في وجوههم من أثر السجود».

قال : هو السهر في الصلاة . ﴿ ذَلِكَ ﴾ : إشارة إلىٰ الوصف المذكور . أو إشارة مبهمة يفسّرها «كزرع» <sup>(٢)</sup>. ﴿ مَثَلُهُمْ فِي التَّوْرَاقِ ﴾ : صفتهم العجيبة الشأن المذكورة فيها . ﴿ وَمَثَلُهُمْ فِي الْاِنْجِيلِ ﴾ : عطف عليه ؛ أي ذلك مثلهم في الكتابين . وفي الكافي <sup>(٧)</sup>: عليّ بن إبراهيم ، عن أبيه ، عن بكر بن صالح ، عن القاسم بن بريد ، عن أبي عمرو الزبيريّ ، عن أبي عبدالله طلَيَّلاً حديث طويل ، يقول فيه : ثمّ وصف أتباع

نبيَّه تَتَكِيلُهُ من المؤمنين فقال تَكْلُنَ: «محمّد رسول الله -إلى قوله (^) ـ في الإنجيل». وقال (•)

الكافي ١١/٢، ح٢.
 النزق: خفّة في كلّ أمر وعجلة في جهل وحمق. والطيش بمعنى النزق أيضاً.
 النزق: خفّة في كلّ أمر وعجلة في جهل وحمق. والطيش بمعنى النزق أيضاً.
 يوجد في ق، ش، المصدر.
 يوجد في ق، ألواعظين ١٢/٢٢.
 يوجد في ألواعظين ٢٢١/٢.
 يوجد في ألواعظين ٢٢١٢٢.
 يوب ألواعظين ٢٢١٢٢.
 يوب ألواع ألو

تعالى : «يوم لا يخزي الله النبيّ والذين آمنوا معه نورهم يسعى بين أيديهم وبأيمانهم» يعني أولئك المؤمنين .

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(1)</sup>: حدّ ثني أبي عن ابن أبي عمير، عن حمّاد، عن حريز، عن أبي عبدالله للله قال: نزلت هذه الآية في اليهود والنصارئ، يقول الله: «الذين آتيناهم الكتاب» [يعني: التوراة والإنجيل]<sup>(٢)</sup> «يعرفونه كما يعرفون أبناءهم» ؛ يعني: رسول الله تَنْظَنْ. لأنّ الله قد أنزل عليهم في التوراة والإنجيل والزبور صفة محمّد تَنْظُنُ وصفة أصحابه ومبعثه ومهاجره <sup>(٣)</sup>، وهو قوله: «محمّد رسول الله ـ إلى قوله تعالى <sup>(3)</sup> ـ في الإنجيل»». فهذه صفة رسول الله تَنْظُنُ في التوراة والإنجيل والزبر وصفة <sup>(٥)</sup>

﴿ فَآزَرَهُ ﴾: فقوّاه . من المؤازرة ، بمعنى : المعاونة . أو من الإيزار ، وهو الإعانة .
وقرأ (١٠) ابن عامر [برواية ابن ذكوان] (١١) : «فأزره» ؛ كأجر ، في آخر .
﴿ فَاسْتَغْلَظُ ﴾ : فصار من الدقة (١٢) إلى الغلظ .

﴿ فَاسْتَوَىٰ عَلَىٰ شُوقِهِ ﴾ : فاستقام علىٰ قصبه. جمع ساق.

٢٠ تفسير القمّي ٢٢/١ ـ ٣٣.
 ٢٠ المصدر: هجرته.
 ٢٠ المصدر: هجرته.
 ٢٠ ليس في المصدر.
 ٢٠ في ش، م، ق، زيادة: كمثل.
 ٢٠ أنوار التنزيل ٢٠/٢٤.
 ٢٠ أنوار التنزيل ٢٠/٢٤.
 ٢٠ في ش، من المصدر.
 ٢٠ في ش، من المصدر.

۳۰۸ ..... تقسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

وعن ابن كثير <sup>(1)</sup>: «سؤقه» بالهمزة. وفي شرح الآيات الباهرة <sup>(1)</sup>: نقل ابن مردويه، عـن الحسـن بـن عـليّ ﷺ قـال: استوى الإسلام بسيف عليّ ﷺ. ﴿ يُعْجِبُ الزُّرَّاعَ ﴾: بكثافته وقوته وغلظه وحسن منظره.

وهو مثل ضربه الله لأصحابه، قلّوا في بدء الإسلام ثمّ كثروا واستحكموا، فـترقّى أمرهم بحيث أعجب الناس.

وفي شرح الآيات الباهرة ("): قال [محمّد بن العبّاس الله] (<sup>ع)</sup>: حدّثنا محمّد بن أحمد بن <sup>(ه)</sup> عيسى بن إسحاق ، عن الحسن بن الحارث بن كليب ، عن أبيه ، عن داود بن أبي هند ، عن سعيد بن جبير ، عن ابن عبّاس في قوله الله: «كزرع أخرج شطأه» <sup>(ت)</sup>

قال: قوله: «كزرع أخرج شطأه» أصل الزرع عبدالمطّلب، و«شطأه» محمّد ﷺ. و«يعجب الزرّاع» قال: عليّ [بن أبي طالب]<sup>(٧)</sup> لللهِ .

﴿لِيَغِيظَ بِهِمُ الْكُفَّارَ﴾ : علَّة لتشبيههم بالزرع في زكائه واستحكامه . أو لقوله :

﴿ وَعَدَ اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ مِنْهُمْ مَغْفِرَةً وَاَجْراً عَظِيماً ﴾ ٢: فإِنَّ الكفَّار لمّا سمعوه غاظهم ذلك. و«منهم» للبيان.

وفي شرح الآيات الباهرة <sup>(٨)</sup>: خبر من محاسن الأخبار في تأويل هذه الآية ورد من طريق العامّة ، نقله أخطب خوارزم بإسناده يرفعه إلىٰ ابـن عـباس قـال : سأل قـوم النبيِّ ﷺ : فيمن نزلت هذه الآية ؟

قال : إذا كان يوم القيامة عُقِد لواء من نور أبيض ، ونادى منادٍ : ليقم سيّد المـؤمنين ومعه الذين أمنوا بعد بعث محمّد ﷺ . فيقوم عليّ [بن أبي طالب]<sup>(٩)</sup> لللهِ فيُعطَى اللواء

٢ و٣. تأويل الآيات الباهرة ٢٠٠/٢، ح١٢.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: عن.

٧. ليس في ش، م، ق.

٩. ليس في م، ش، ق.

- . نفس المصدر /٤٠٦.
- ٤. ليس في ش، م، ق.
- ورد في ن، ت، ي، ر، بقيّة الآية إلى: الكفّار.
  - ٨. نفس المصدر /٦٠٠ ـ ٢٠١، ح ١٤.

| ۳•٩ | / سورة الفتح . | الجزء الثاني عشر |
|-----|----------------|------------------|
|-----|----------------|------------------|

من النور الأبيض بيده، وتحته جميع السابقين الأوليـن مـن المـهاجرين والأنـصار، لايخالطهم غيرهم حتّى يجلس علىٰ منبر من نور ربّ العزّة، ويُعرّض الجميع عـليه رجلاً رجلاً فيعطيه أجره ونوره، فإذا أتى علىٰ آخرهم قيل لهم: قـد عـرفتم صـفتكم ومنازلكم في الجنّة، إنَّ ربّكم يقول: إنَّ لكم عندي مغفرة وأجرأ عظيماً؛ يعني: الجنّة.

فيقوم عليّ ظلِّ والقوم تحت لوائه معه حتّى يدخل بهم الجنّة. ثمّ يرجع إلىٰ منبره، فلا يزال يُعرّض عليه جميع المؤمنين فيأخذ نصيبه <sup>(١)</sup> منهم <sup>(٢)</sup> إلىٰ الجنّة، وينزل أقواماً علىٰ النار. فذلك قوله: «والذين آمنوا بالله ورسوله أولئك هم الصدّيقون والشهداء عند ربّهم لهم أجرهم ونورهم»؛ يعني: السابقين الأولين والمؤمنين وأهل الولاية له. «والذين كفروا وكذّبوا بآياتنا أولئك أصحاب الجحيم»؛ يعني: الذين كفروا وكذّبوا بالولاية وبحقّ عليّ ظلِّ . وهذا ذكره <sup>(٣)</sup> الشيخ في أماليه.

١. كذا في المصدر. وفي ق: نصيبهم. وفي غيرها: يصيبهم.

٢. ليس في م، ش، ق. ٢

سورة الحجرات

سورة الحجرات

مدنيّة. وقيل <sup>(1)</sup>: إلّا آية، وهي قوله: «يا أيّها الناس إنّا خلقناكم من ذكر وأنثىٰ»]<sup>(\*)</sup>. وهي ثماني عشرة آية بالإجماع.

بسم الله الرحمن الرحيم

في كتاب ثواب الأعمال (")، بإسناده عن أبي عبدالله للله أنَّه قال : من قـرأ سـورة (١) الحجرات في كلّ ليلة أو في كلّ يوم ، كان من زوّار محمّد ﷺ .

وفي مجمع البيان<sup>(0)</sup>: أبيّ بن كعب، عن النبيّ ﷺ أنّه قال: من قرأ سورة الحجرات أعطي من الأجر عشر حسنات، بعدد من أطاع الله ورسوله ومن عصاه.

﴿ يَا آَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا ﴾ : في مجمع البيان <sup>(٢)</sup>: روى زرارة، عن أبي جعفر علَّلا أنّه قال : ما سُلّت السيوف، ولا أقيمت الصفوف في صلاة ولا زحوف، ولا جهر بأذان، ولا أنزل الله «يا أيّها الذينَ آمنوا» حتّى أسلم أبناء قبيلة الأوس والخزرج .

﴿ لأتُقَدِّمُوا ﴾: [أي لاتقدّمو ]<sup>(٧)</sup> أمراً، فحذف المفعول ليذهب الوهم إلىٰ كلّ ما يمكن، أو ترك، لأنَ المقصود نفي التقديم رأساً. أو لا تتقدّموا، ومنه مقدّمة الجيش لتقدّمهم، ويؤيّده قراءة يعقوب<sup>(٨)</sup>: «لا تَقَدَّموا». وقرئ<sup>(٩)</sup>: «لاتقدموا» من القدوم.

- مجمع البيان ١٢٨/٥.
- ٣. تواب الأعمال /١٤٢، ح ١.
  - ه. نفس المصدر والموضع.
    - ۷. لیس فی ن.
      - ۹. أنوار التنزيل ٤٠٦/٢.

٢. ليس في م، ش.
 ٤. يوجد في ي، ر، المصدر.
 ٦. نفس المصدر /١٣٠.
 ٨. أنوار التنزيل ٤٠٦/٢.

﴿بَيْنَ يَدَي اللهِ وَرَسُولِهِ﴾: مستعار ممّا بين الجهتين المسامتين <sup>(١)</sup>؛ كيدي الإِنسان، تهجيناً لما نهوا عنه. والمعنى. لا تقطعوا أمراً قبل أن يحكما به.

وقيل <sup>(\*)</sup>: المراد بين يدي رسول الله، وذكر الله تعظيم له وإشعار بأنّه من الله بمكان يوجب إجلاله.

> ﴿ وَاتَّقُوا اللهَ ﴾ : في التقديم، أو مخالفة الحكم. ﴿ إِنَّ اللهُ سَمِيعٌ ﴾ : لأقوالكم

< عَلِيمٌ ﴾ ٢٠ : بأفعالكم.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَرْفَعُوا أَصْوَاتَكُمْ فَـوْقَ صَـوْتِ النَّـبِيِّ ﴾ : أي إذا كــلمتموه فلا تجاوزوا أصواتكم عن صوته.

﴿ وَلا تَجْهَرُوا لَهُ بِالْقُوْلِ كَجَهْرِ بَعْضِكُم لِبَعْضٍ ﴾: قيل <sup>(٣)</sup>: ولا تبلغوا به الجهر الدائر بينكم، بل اجعلوا أصواتكم أخفض من صوته محاماة عمليٰ الترحيب<sup>(٤)</sup> ومراعاة للأدب.

وقيل <sup>(ه)</sup>: معناه : ولا تخاطبوه باسمه وكنيته ؛ كما يخاطب بعضكم بعضاً ، وخاطبوه بالنبيّ والرسول .

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(٢)</sup>: إنّ وفد بني تميم كانوا إذا قدموا علىٰ رسول الله ﷺ وقفوا علىٰ باب حجرته فنادوا: يا محمّد، اخرج إلينا. وكانوا إذا خرج رسول الله ﷺ تقدّموه في المشي، وكانوا إذا كلّموه <sup>(٢)</sup> رفعوا أصواتسهم فـوق صـوته، ويـقولون: يا محمّد [يا محمّد]<sup>(٨)</sup>، ما تقول في كذا وكذا. كما يكلّمون بـعضهم بـعضاً، فأنـزل الله الآية <sup>(٢)</sup>.

كذا في أنوار التنزيل وفي النسخ: مستعار من بين الجهتين المسامتين.
 ٢ و٣. أنوار التنزيل ٢٠٢٢.
 ٥. نفس المصدر والموضع.
 ٢ فسير القمّي ٣١٨/٢.
 ٧. المصدر : تكلّموا.
 ٩. ورد في ن، ت، ي، ر، نصّ الأية.

وتكرير النداء لاستدعاء مزيد الاستبصار، والمبالغة في الإيقاظ، والدلالة علىٰ استقلال المنادي له وزيادة الاهتمام به.

﴿ أَنْ تَحْبَطَ أَعْمَالُكُمْ ﴾ : كراهة أن تحبط ، فيكون علَّة للنهي .

أو لأن تحبط، علىٰ أنَّ النهي عن الفعل المعلَّل باعتبار التأديـة <sup>(١)</sup>، لأنَّ فـي الجـهر والرفع استخفافاً قد يؤدّي إلىٰ الكفر المحبط وذلك إذا انضم إليه قصد الإِهانة وعـدم المبالاة.

وفي جوامع الجامع <sup>(٢)</sup>: وعن ابن عبّاس : نزلت في ثابت بن قيس بن شماس ، وكان في أذنه وقر ، وكان جهوريّ الصوت ، فكان إذا كلّمه رفع صوته ، وربّما تأذّى رسول الله ﷺ بصوته <sup>(٣)</sup>.

وعن أنس<sup>(1)</sup>: لما نزلت الآية، تخلّف عن رسول الله ﷺ<sup>(0)</sup>. فتفقّده ودعاه <sup>(٢)</sup>.

فقال: يا رسول الله ﷺ لقد أنزلت إليك هذه الآية، وإنّي رجل جـهير <sup>(٧)</sup> الصـوت، فأخاف أن يكون عملي قد حبط.

- فقال لَمَعَظِّةُ : لست هناك، إنّك تعيش بخير وتموت بخير، وإنّك من أهل الجنّة . ﴿ وَاَنْتُمْ لاَ تَشْعُرُونَ ﴾ ٢: أنّها محبطة .
  - < إِنَّ الَّذِينَ يَغْضُونَ أَصْوَاتَهُمْ ﴾: يخفضونها.
  - <عِنْدَ رَسُولِ اللهِ > : مراعاةُ للأدب، أو مخافة عن مخالفة <sup>(٨)</sup>النهي.

﴿ ٱولَٰنِكَ الَّذِينَ امْتَحَنَ اللهُ قُلُوبَهُمْ لِلتَّقْوَىٰ ﴾ : جرّبها للتقوى ومرّنها عليها. أو عـرّفها كائنة للتقوى خالصة لها، فإِنَّ الامتحان سبب المـعرفة، و«اللام» صـلة مـحذوف، أو

- أي باعتبار ما يؤدي إليه الأمر. وحاصل ما قال في الاحتمال: أنَّ الجهر بالقول لمّاكان قد يؤدي إلى حبوط العمل فكأنَّ الجهر كانن لحبوطه قهراً على الجهر المعلّل بحبوط العمل بالاعتبار المذكور.
   العمل فكأنَّ الجهر كانن لحبوطه قهراً على الجهر المعلّل بحبوط العمل بالاعتبار المذكور.
   العمل فكانً الجهر كانن لحبوطه قهراً على الجهر المعلّل بحبوط العمل بالاعتبار المذكور.
   العمل فكانً الجهر كانن لحبوطه قهراً على الجهر المعلّل بحبوط العمل بالاعتبار المذكور.
   العمل فكانً الجهر كانن لحبوطه قهراً على الجهر المعلّل بحبوط العمل بالاعتبار المذكور.
   العمل فكانًا الجهر كانن لحبوطه قهراً على الجهر المعلّل بحبوط العمل بالاعتبار المذكور.
   العمل بن المصدر والموضع.
   المصدر: «فقد ثابت» بدل «تخلف عن ...».
  - ٧. ش، م، ق: جهور. ٨. يوجد في النسخ هنا زيادة: علَّة.

للفعل باعتبار الأصل<sup>(1)</sup>. أو ضرب الله قلوبهم بأنواع المحن والتكاليف [الشـاقّة]<sup>(٢)</sup> لأجـل التـقوىٰ، فـإِنّها لاتظهر إلا بالاصطبار عليها. أو أخلصها لها، من امتحن الذهب : إذا أذابه وميّز إبريزه<sup>(٣)</sup> من خبثه<sup>(1)</sup>.

وفي أصول الكافي <sup>(٥)</sup>: محمّد بن الحسن وعليّ بن محمّد، عن سهل، عن محمّد بن سليمان، عن هارون بن الجهم، عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر عليّلا حديث طويل، يذكر فيه وفاة الحسن بن عليّ عليّلا وماكان من الحميراء <sup>(٢)</sup> عند ذلك، وفيه قال<sup>(٢)</sup>: قال الحسين عليلا : وقد قال الله تعالى : «يا أيّها الذين آمنوا لاترفعوا أصواتكم فوق صوت النبيّ». ولعمري، لقد ضربت أنتِ لأبيك وفاروقِه عند أذن رسول الله تمليا المعاول، وقال الله تقلل: «وَالَّذِينَ يَعْضُون أصواتهم عند رسول الله أولئك الذين امتحن الله قلوبهم للتقوى». ولعمري، لقد أدخل أبوك وفاروقه على رسول تله ألم بنا متحن الله قلوبهم للتقوى». ولعمري، لقد أدخل أبوك وفاروقه على رسول تله أولئك الذين امتحن الله قلوبهم للتقوئ». ولعمري، لقد أدخل أبوك وفاروقه على رسول الله أولئك الذين امتحن الأذى، وما رعيا من حقّه ما أمرهما الله به على لسان رسول الله تقليلا. إن الله حرّم من المؤمنين أمواتاً ما حرّم منهم أحياء".

﴿ لَهُمْ مَغْفِرَةٌ ﴾ : لذنوبهم.
﴿ وَاَجْرٌ عَظِيمٌ ﴾ : لذنوبهم.
والتنكير للتعظيم ﴾ : لغضّهم، وسائر طاعاتهم.
والتنكير للتعظيم. والجملة خبرثان لـ«إنّ»، أو استئناف لبيان ما هو جزاء الغاضّين
إحماداً لحالهم؛ كما أخبر عنهم بجملة مؤلّفة من معرفتين، والمبتدأ اسم الإشارة <sup>(٨)</sup>

المتضمّن لما جُعِل عنواناً لهم <sup>(١)</sup>. والخبر الموصول بصلة دلّت علىٰ بـلوغهم أقـصى الكمال، مبالغة في الاعتداد بغضّهم والارتضاء لهم، وتعريضاً بشناعة الرفع والجهر، وأنّ حال المرتكب لهما علىٰ خلاف ذلك.

وفي شرح الآيات الباهرة <sup>(۳)</sup>: [قال محمّد بن العبّاس (<sup>4</sup>): [<sup>۳)</sup> حدّثنا أحمد بن محمّد بن سعيد، عن محمّد بن أحمد <sup>(1)</sup>، عن المنذر بن جفير <sup>(0)</sup> قال : حدّثني أبي جفير <sup>(1)</sup> بن الحكيم <sup>(۷)</sup>، عن منصور بن المعتمر <sup>(۸)</sup>، عن ربعي بن خراش <sup>(1)</sup> قال : خطبنا عليّ عليّلاً في الرحبة ، ثمّ قال : إنّه لما كان في زمان الحديبية خرج إلىٰ رسول الله عمّلاً أناس من قريش من أشراف أهل مكّة ، فيهم سهيل بن عمرو ، وقالوا : يا محمّد ، أنت جارنا وحليفنا وابن عمّنا ، ولقد كان لحق بك أناس من أبنائنا <sup>(۱۱)</sup> وإخواننا وأقاربنا ، ليس بهم التفقّه في الدين ولا رغبة فيما عندك ولكن إنّما خرجوا فراراً من ضياعنا وأعـمالنا وأمـوالنا، فارددهم علينا.

## امتحن الله قلبه للتقوى، يضرب رقابكم علىٰ الدين. فقال أبو بكر: أنا هو يا رسول الله؟ قال: لا.

فقال عمر : أنا هو يا رسول الله ؟ قال : لا، ولكنّه خاصف النعل . وكنت أخصف نعل رسول الله ﷺ . قال : ثمّ التفت إلينا عليّ عليًّ وقال : سمعت رسول الله ﷺ يقول : من كـذب عـليَّ متعمّداً، فليتبوّأ مقعده من النار .

﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُنَادُونَكَ مِنْ وَرَاءِ الْحُجُرَاتِ ﴾ : من خارجها، خلفها أو قدّامها.

و«من» ابتدائيّة، فـإِنَّ المـناداة نشأت مـن جـهة الوراء، وفـائدتها الدلالة عـلىٰ أنَّ المنادي داخل الحجرة، إذ لا بدّ وأن يختلف المبدأ والمنتهى بالجهة.

وقرئ <sup>(1)</sup>: «الحجرات» بفتح الجيم وسكونها، وثلاثتها جمع حجرة، وهي القطعة من الأرض <sup>(1)</sup> المحجورة بحائط. ولذلك يقال لحظيرة الإبل: حجرة. وهمي فعلة، بمعنى: مفعول؛ كالغرفة والقبضة.

والمراد: حجرات نساء النبي عليها كناية عن خلوته فيها بالنساء.

ومناداتهم من ورائها إمّا بأنّهم أتوها حجرة حجرة فـنادوه مـن ورائـها، أو بأنّـهم تفرّقوا علىٰ الحجرات متطلّبين له، فأسند فعل الأبعاض إلىٰ الكلّ.

وقيل ("): إنّ الذي ناداه عيينة بن حصن <sup>(1)</sup> والأقرع بن حابس، وفـدا عـلىٰ رسـول الله ﷺ في سبعين رجلاً من بني تميم وقت الظهيرة وهو راقد فقالا: يا محمّد، اخرج إلينا.

وَإِنَّما أسند الفعل إلىٰ جميعهم لأنَّهم رضوا بذلك، أو أمروا به، أو لأنَّه وُجِد فـيما بينهم.

أنوار التنزيل ٤٠٧/٢.
 أنوار التنزيل ٤٠٧/٢.
 أنوار الموضع.
 ن حصين. ش، ي، ق: خصر.

﴿ أَكْثَرُهُمْ لاَ يَعْقِلُونَ ﴾ ٢: إذ العقل يقتضي حسن الأدب ومراعاة الحشمة، سيما لمن كان بهذا المنصب.

﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ صَبَرُوا حَتَّىٰ تَخْرُجَ اللَّنِهِمْ ﴾ : أي : ولو ثبت صبرهم وانتظارهم حتى تخرج إليهم . فإن «أنّ» وإن دلّت بما في حيّزها علىٰ المصدر دلّت بنفسها علىٰ الثبوت ، ولذلك وجب إضمار الفعل .

و«حتّىٰ» تفيد أنّ الصبر ينبغي أن يكون مغياً بخروجه، فـإِنّ حـتّىٰ مـختصّة بـغاية الشيء في نفسه، ولذلك تقول: أكلت السمكة حتّىٰ رأسها، ولا تقول: حتّىٰ نـصفها. بخلاف «إلىٰ» فإِنّها عامّة.

وفي «إليهم» إشعار بأنّه لو خرج لالأجلهم ينبغي أن يصبروا حتّىٰ يفاتحهم بالكلام ، أو يتوجّه إليهم.

﴿ لَكَانَ خَيْراً لَهُمْ ﴾ : لكان الصبر خيراً لهم من الاستعجال، لما فيه من حفظ الأدب وتعظيم الرسول الموجبين للثناء والثواب، والإسعاف بالمسؤول. إذ نُقِل أنّهم وفدوا شافعين في أسارى بني العنبر فأطلق النصف وفادى النصف.

﴿ وَاللهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ ٢: حيث اقتصر علىٰ النصح [والتقريع] (١) لهـ وُلاء المسـيثين الأدب، التاركين تعظيم الرسول.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ جَآءَكُمْ فَاسِقٌ بِنَبَإِ فَتَبَيَّنُوا﴾: فتعرّفوا وتوقّفوا فيه حتّى يثبت عندكم حقيقته.

رُوي <sup>(٢)</sup>: أنّه بعث الوليد بن عقبة مصدقاً إلىٰ بني المصطلق، وكمان بينه وبينهم إحنة <sup>(٣)</sup>، فلمّا سمعوا به استقبلوه فحسبهم مقاتليه، فرجع وقال لرسول الله ﷺ : قـد ارتدّوا ومنعوا الزكاة. فهمّ بقتالهم، فنزلت.

- ا و٢. أنوار التنزيل ٤٠٨/٢.
- ٣. كذا في المصدر. وفي النسخ : اخته. والإحنة : الحقد والضغن.

و[قيل]<sup>(1)</sup>: بعث إليهم خالد بن الوليد بعده فوجدهم منادين بـالصلاة مـتهجّدين، فسلّموا إليه الصدقات فرجع .

وفي كتاب الاحتجاج <sup>(٢)</sup> للطبرسي ظلم : عن الحسن <sup>(٣)</sup> بن عليّ المنظم حديث طويل، يقول فيه : وأمّا أنت يا وليد بن عقبة ، فوالله ما ألومك أن تبغض عليّاً المظلم وقد حدّك <sup>(1)</sup> في الخمر ثمانين جلدة ، وقتل أباك صبراً بيده يوم بدر ، أم كيف تسبّه فقد سمّاه الله مؤمناً في عشر <sup>(٥)</sup> آيات من القرآن وسمّاك فاسقاً ، وهو قوله تعالى : «إن جاءكم فاسق بنبأ فتبيّنوا» (الآية) <sup>(٢)</sup>.

وقرأ<sup>(٧)</sup> حمزة والكسائيّ والمرويّ عن الصادق <sup>(٨)</sup> اللَّلِهِ : «فتثبّتوا» ؛ أي فتوقّفوا إلىٰ أن يتبيّن لكم الحال .

واستدلَّ بعضهم بالآية علىٰ وجوب العمل بخبر الواحد إذا كان عدلاً، من حيث إنَّ الله أوجب التوقف في خبر الفاسق فدلَّ علىٰ أنَّ خبر العادل لا يوجب التـوقف فـيه. وهذا لايصحّ، لأنَّ دليل الخطاب لايعول <sup>(٩)</sup> عليه عندنا و عند أكثر المحقّقين.

وفي كتاب معاني الأخبار <sup>(١٠)</sup>: حدَّثنا أبي ﷺ، عن سعد بن عبدالله، عن أحمد بـن محمّد بن عيسىٰ، عن الحسن بن عليّ بن فضّال، عن أبي جميلة المفضّل بن صالح، عن زيد الشحّام قال: سألت أبا عبدالله للللا عن الرفث والفسوق [والجدال.

قال : أمّا «الرفث» فالجماع ، وأمّا الفسوق](١١)فهو الكذب ، ألا تسمع قول الله تَكْلَىٰ: «يا أيّها الذين آمنوا إن جاءكم فاسق بنبأ فتبيّنوا (أن تصيبوا قوماً بجهالة»](١٢). و«الجدال»

من نفس المصدر والموضع.
 ن، ت، ي، المصدر: جلدك.
 ن، ت، ي، المصدر: جلدك.
 المصدر: عشرة.
 المصدر: عشرة.
 المصدر: عشرة.
 الوار التنزيل ٢٨/٢.
 ورد في ن ومجمع البيان ١٣١٥. وفي النسخ: لا يعمل.
 كذا في مجمع البيان ١٣٢٨. وفي النسخ: لا يعمل.
 المعاني /٢٩٤. ح.
 المعاني /٢٩٤. ح.
 المعاني م. ٢٩٤. ح.

> اهو قول الرجل]<sup>(1)</sup>لا والله، وبلى والله، وسباب الرجل الرجل. ﴿ أَنْ تُصِيبُوا ﴾ : كراهة إصابتكم. ﴿ قَوْماً بِجَهَالَةٍ ﴾ : جاهلين بحالهم. ﴿ فَتُصْبِحُوا ﴾ : فتصيروا. ﴿ عَلَىٰ مَا فَعَلْتُمْ نَادِمِينَ ﴾ ٢: مغتمّين غمّاً لازماً، متمنّين أنّه لم يقع. وتركيب هذه الأحرف الثلاثة <sup>(1)</sup> دائر مع الدوام.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(٣)</sup>: إنّها نزلت في مارية القبطيّة أمّ إبراهيم. وكان سبب ذلك أنّ عائشة قالت لرسول الله ﷺ : إنّ إبراهيم ليس هو منك، وإنّما هو من جريح القبطيّ، فإنّه يدخل إليها في كلّ يوم.

فغضب رسول الله ﷺ وقال لأمير المؤمنين للله الخذ السيف وائتي برأس جريح. فأخذ أميرالمؤمنين]<sup>(٤)</sup>السيف ثمّ قال: بأبي وأمّي، يا رسول الله، إنّك إذا بعثتني في أمر أكون فيه كالسفّود <sup>(٥)</sup>المحماة في الوبر، فكيف تأمرني أثبت فيه أو أمضي علىٰ ذلك؟

فقال له رسول الله : بل تثبت .

فجاء أميرالمؤمنين لللله إلىٰ مشربة أمّ إبراهيم فتسلّق عليها، فلمّا نظر جريح هرب منه وصعد النخلة، فدنا منه أميرالمؤمنين للله وقال له : انزل .

فقال له: يا عليٍّ، اتَّق الله، ما هاهنا أناس (٢) إنَّى مجبوب ٧٧.

ثمّ كشف عن عورته فإذا هو مجبوب، فأتى به إلىٰ رسول الله ﷺ، فقال له رسول الله ﷺ: ما شأنك، يا جريح؟

- من المصدر.
- ٢. أي تركيب النون والدال والميم دال على الدوام: قيل: «الندم» غمّ يصحب الإنسان صحبة لها دوام. ومن مقلوباته أدمن، ومدن بالمكان: إذا الزمه.
   ٣. تفسير القمّي ١٨/١هــ٣١٩.
   ٤. ليس في م، ش، ق.
   ٢. كذا في المصدر، وفي النسخ: بأس.
   ٢. المجبوب: الخصي.

فقال: يا رسول الله ﷺ إنّ القبط يجبّون إلى حشمهم (') ومن يـدخل إلىٰ أهـليهم، والقبطيّون لا يأنسون إلّا بالقبطيّين، فبعثني أبوها لأدخل إليها وأخدمها وأونسها. فأنزل الله ﷺ: «يا أيّها الذين آمنوا إن جاءكم فاسق بنبأ» (الآية).

وفي رواية عبدالله <sup>(٢)</sup>بن موسى <sup>(٣)</sup>: عن أحمد بن راشد <sup>(٤)</sup>، عن مروان بن مسلم، عن عبدالله بن بكير قال: قلت لأبي عبدالله للثلا : جعلت فداك، كان رسول الله تَذَلَّة قد أمر بقتل القبطيّ، وقد علم أنّها كذبت عليه أم لم يعلم، وإنّما دفع الله عن القبطيّ القـتل بتثبّت <sup>(٥)</sup> عليّ للثِلا ؟

فقال: بليٰ قد كان \_والله \_أعلم، ولو كان عزيمة من رسول الله ﷺالقتل، مـا رجـع عليَّ حتَّىٰ يقتله، ولكنَه إنَما فعل ذلك <sup>(٢)</sup> رسول الله لترجع عن ذنبها، فما رجـعت ولا اشتدَ عليها قتل رجل مسلم بكذبها.

ويمكن الجمع بين هذا وخبر الاحتجاج المتقدّم، بأنّ الآية نزلت أوّلاً فـي الوليـد وجرت باعتبار عمومه المستفاد من التنكير في عائشة وغيرها.

وفي أمالي الصدوق<sup>(٧)</sup>، بإسناده إلىٰ الصادق لل للا عديث طويل، يقول فيه للمنصور: لا تقبل في ذي رحمك وأهل الرعاية من أهل بيتك قول [من حرّم الله عليه الجنّة وجعل مأواه النار. فإنَّ النـمّام شـاهد الزور<sup>(٨)</sup> وشـريك إبـليس فـي الإغـراء<sup>(١)</sup> بين]<sup>(١١)</sup>[الناس]<sup>(١١)</sup>. وقد قال الله <sup>(١١)</sup>تبارك وتعالىٰ : «يا أيّها الذين آمنوا إن جاءكم فاسق» (الآية)<sup>(١١)</sup>.

﴿ وَاعْلَمُوا اَنَّ فِيكُمْ رَسُولَ اللهِ ﴾ : «أَنَّ» بما في حيّزه سادٌ مسدٌ مفعولي «اعلموا» باعتبار ما قيّد به من الحال وهو قوله :

﴿ لَوْ يُطِيعُكُمْ فِي كَثِيرٍ مِنَ الْأَمْرِ لَعَنِتُمْ ﴾ : فَإِنَّه حال من أحد ضميري «فيكم» (')، ولو تُجعِل استئنافاً لم يظهر للأمر فائدة .

والمعنىٰ : أنَّ فيكم رسول الله ﷺ علىٰ حال يجب تغييرها ، وهو أنَّكم تريدون أن يتَّبع رأيكم في الحوادث ولو فعل ذلك لعنتم ؛ أي لوقعتم في الجهد من الإيقاع بـبني المصطلق ، أو قتل جريح القبطيّ البريء ممّا رُمي به ، والندم عليه من العنت .

﴿ وَلَكِنَّ اللَّهُ حَبَّبَ الَّبْكُمُ الْاِبِمَانَ وَزَيَّنَهُ فِي قُلُوبِكُمْ وَكَرَّهَ اللَّيْكُمْ الْكُفْرَ وَالْفُسُوقَ وَالْعِصْيَانَ ﴾ : استدراك ببيان عذرهم، وهو أنّهم من فرط حبّهم الإيمان وكراهتهم الكفر حملهم علىٰ ذلك لمّا سمعوا قول الوليد، أو عائشة ، أو بصفة من لم يفعل ذلك ، إحماداً لفعلهم وتعريضاً بذمّ من فعل ، ويؤيّده قوله :

أولَئِكَ هُمُ الرَّاشِدُونَ ﴾ ٢: أي أولئك المستئنون هم الذين أصابوا الطريق السوي .
و «كره» متعد بنفسه إلى مفعول واحد ، فإذا شُدُد زاد له <sup>(٢)</sup> أخر <sup>(٣)</sup> ، لكنّه لمّا تضمّن معنى التبعيض عُدي «بإلى» .

و«الكفر» تغطية نعم الله بالجحود. و«الفسوق» الخروج عن القصد. و«العصيان» الامتناع عن الانقياد. وفي أصول الكافي<sup>(3)</sup>: الحسين بن محمّد، عن معلّى بن محمّد، عـن محمّد بـن أورمة، عن عليّ بن حسّان، عن عبدالرحمٰن بن كثير، عن أبي عبدالله للظِّلِا في قـوله :

قوله: «أحد ضميري فيكم» لأنه في تقدير: كائن، والآخر الضمير المجرور.
 أنوار التنزيل ٤٠٩/٢: زاوله.
 كذا في نفس المصدر والموضع. وفي النسخ: اخرى.
 الكافي ٢٦/١، ح ٧١.

«حبّب إليكم الإيمان وزيّنه في قلوبكم»؛ يعني: أميرالمؤمنين. «وكبرّه إليكم الكفر والفسوق والعصيان» الأوّل والثاني والثالث.

عليّ بن إبراهيم <sup>(١)</sup>، [عن أبيه، عن حمّاد]<sup>(٢)</sup>عن حريز، عن فضيل بن يسار قال: سألت أبا عبدالله للظِّر عن الحبّ والبغض أمن الإِيمان هو؟

فقال: وهل الإيمان إلا الحبّ والبغض. ثمّ تلا هذه الآية: «حـبّب إليكـم الإيـمان» (الآية)<sup>(٣)</sup>.

عليّ بن إبراهيم <sup>(٤)</sup>، عن أبيه وعليّ بن محمّد القاسانيّ ، جميعاً ، عـن القـاسم بـن محمّد ، عن سليمان بن داود المنقريّ ، عن حفص بن غياث ، عن أبي عبدالله طلِّلاً قال : حرام علىٰ قلوبكم أن تعرف حلاوة الإيمان حتّىٰ تزهد في الدنيا .

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم<sup>(٥)</sup>: حدَّثنا محمَّد بن جعفر، عن يحييٰ بن زكريّا، عن عليّ بن حسّان، عن عبدالرحمٰن بن كثير، عن أبي عبدالله للظِّرِّ: في قوله: «حبّب إليكم الإيمان وزيّنه في قلوبكم»؛ يعني: أميرالمؤمنين للظِّرِّ. «وكرّه إليكم الكفر والفسوق والعصيان» الأوّل والثاني والثالث <sup>(٦)</sup>.

وفي مجمع البيان<sup>(٧)</sup>: الفسوق الكذب. عن ابن عبّاس وابن زيد، وهو المرويّ عن أبي جعفر للﷺ.

وفي محاسن البرقيّ <sup>(٨)</sup>: عنه، عن محمّد بن خالد، عن النضر بن سويد، عن يحيئ الحلبيّ، عن أيّوب بن الحرّ<sup>(٩)</sup>، عن الحسن بن زياد قال : سألت أبا عبدالله لل<sup>ظلِّر</sup> عن قول الله : «حبّب إليكم الإِيمان و زيّنه في قلوبكم» هل للعباد بما حبّب الله <sup>(١١)</sup> صنع ؟

- ١. نفس المصدر ١٢٥/٢، ح ٥.
   ٢. ورد في ن، ت، ي، ر، بقيّة نصّ الآية.
   ٢. ١٣٩٨
   ٢. ١٣٩٨
   ٢. المجمع ١٣٣٨
   ٩. في غير ن من النسخ: الحرب.
- ۲. من المصدر.
   ٤. نفس المصدر ٢٨/٢، ح ٢.
   ٦. المصدر: فلان وفلان وفلان.
   ٨. المحاسن /١٩٩، ٢٩.
   ١٠. ليس في المصدر.

قال: لا، ولاكرامة.

عنه (١)، عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر، عن صفوان الجمّال، عن أبي عبيدة زياد الحذّاء، عن أبي جعفر للله في حديث له، قال: يا زياد، ويحك وهل الدين إلا الحبّ، ألا ترى إلىٰ قول الله (٢): «إن كنتم تحبّون الله فاتّبعوني يحببكم الله ويغفر لكم ذنوبكم». أو ما ترون (٣) قول الله لمحمّد تَبَيْلَةُ : «حبّب إليكم الإيمان وزيّنه في قلوبكم». يحبّون من هاجر إليهم».

وقال: الدين هو الحبّ، والحبّ هو الدين.

وفي تفسير فرات بن إبراهيم الكوفيّ <sup>(٤)</sup>: قال : حدَّثنا الحسين بن سعيد قال : حدَّثنا أبو سعيد الأشجّ قال : حدَّثنا يحيى بن يعلى ، عن يونس بن حبّاب ، عن أبي جعفر طلَّلًا قال : حبّ أميرالمؤمنين <sup>(٥)</sup> [عليّ بن أبي طالب طلَّلًا ]<sup>(٢)</sup>إيمان ، وبغضه نـفاق . ثـمَ قـرأ : «ولكنّ الله حبّب إليكم الإيمان إلىٰ قوله <sup>(٧)</sup>الراشدون» .

﴿ فَسَضْلاً مِنَ اللهِ وَنِعْمَةً ﴾ : تعليل «لكرّه» أو «حبّب» وما بينهما اعتراض، لا «للراشدون» فإنّ الفضل فعل الله، والرشد وإن كان مسبّباً عن فعله مسند إلىٰ ضميرهم.

أو مصدر لغير فعله، فإنَّ التحبيب والرشد فضل من الله وإنعامه. ﴿ **وَاللهُ عَلِيمٌ ﴾ :** بأحوال المؤمنين وما بينهم من التفاضل.

حَكِيمٌ ﴾ ٢: حين يفضل وينعم بالتوفيق عليهم.

﴿ وَإِنْ طَآئِفَتَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اقْتَتَلُوا﴾: تقاتلوا<sup>(٨)</sup>. الجمع باعتبار المعنى، فـإِنَّ كـلَّ طائفة جمع.

۲. أل عمران /۳۱.

٦. ليس في ش، ق.

٨. ليس في ي .

٤. تفسير فرات الكوفي /٤٢٨.

﴿ فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا ﴾ : بالنصح، والدعاء إلىٰ حكم الله.

- نفس المصادر ۲۹۲۲، ح ۳۲۷.
  - ۳. المصدر أولاتري.
  - ٥. المصدر: حبّ عليّ.
- ٧. ورد في ن،ت، ي، ر، نصّ الآية.

٣٢٦ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

﴿ فَإِنْ بَغَتْ اِحْدَاهُمَا عَلَى الْأُخْرَىٰ ﴾ : تعدّت عليها.

﴿ فَقَاتِلُوا الَّتِي تَبْغِي حَتَّىٰ تَفِيءَ اِلَىٰ أَمْرِ اللهِ ﴾: ترجع إلى حكمه وما أمر به.

وإنّما أطلق الفيء علىٰ الظلّ لرجوعه بعد نسخ الشمس، والغنيمة لرجـوعها مـن الكفّار إلىٰ المسلمين.

و في كتاب الخصال <sup>(١)</sup>: عن جعفر بن محمّد، عن أبيه عليَّظ أنَّه قال: القتل قـتلان: قتل كفّارة، وقتل درجة. والقتال قتالان: قتال الفئة الكافرة حتَّىٰ يسلموا، وقتال الفـئة الباغية حتَىٰ يفيئوا.

وفي الكافي <sup>(٢)</sup>، بإسناده إلىٰ أبي عبدالله لللَّلا قال : سأل رجل [أبي للَّلَا ]<sup>(٣)</sup>عن حروب أميرالمؤمنين للَّلِا وكان السائل من محبّينا .

فقال له أبي : إنّ الله بعث محمّداً بخمسة أسياف ؛ ثلاثة منها شاهرة لا تُـغمَد حـتّىٰ تضع الحرب أوزارها ، ولن تضع الحرب أوزارها حتّىٰ تطلع الشمس من مغربها ، إفإِذا طلعت الشمس من مغربها]<sup>(٤)</sup>أمن الناس كلّهم في ذلك اليوم ، فيومئذ «لا يـنفع نـفساً إيمانها لم تكن آمنت من قبل أو كسبت في إيمانها خيراً»<sup>(٥)</sup>. وسيف مـنها مكـفوف ، وسيف منها مُغمَد<sup>(٦)</sup> سلّه إلىٰ غيرنا وحكمه إلينا.

... إلىٰ قوله: وأمّا السيف المكفوف فسيف علىٰ أهل البغي والتأويل، قـال الله ﷺ: «وإن طائفتان من المؤمنين إلىٰ قوله <sup>(٧)</sup> أمر الله». فـلمّا نـزلت هـذه الآيـة قـال رسـول الله ﷺ: إنّ منكم من يقاتل بعدي علىٰ التأويل؛ كما قاتلت علىٰ التنزيل.

۲. الکافی ۱۰/۵ ـ ۲۲، ح ۲.

٤. ليس في ن، ق.

فَسئِل النبيّ تَنَالُهُ من هو ؟ قال : خاصف النعل ؛ يعني : أميرالمؤمنين للله .

- ۱. الخصال /۲۰، ح ۸۳. ۳. ليس في ق.
- ٥. الأنعام /١٥٨. ٦. المصدر: مغموم.
  - ٧. ورد في ن، ت، ي، ر، نصّ الآية.

فقال عمّار بن ياسر : قاتلت بهذه الراية مع رسول الله ثلاثاً وهذه الرابعة ، والله ، لو ضربونا حتّىٰ بلغوا بنا السعفات من هجر <sup>(1)</sup>، لعلمنا أنّا علىٰ الحقّ وأنّهم علىٰ الباطل . وكانت السيرة فيهم من أميرالمؤمنين للظّلا ماكان من رسول الله في أهل مكّة يوم فتح مكّة ، فإنّه لم يسب لهم ذرّية ، وقال : من أغلق بابه فهو آمن ومن ألقى سلاحه فهو آمن . وكذلك قال أميرالمؤمنين للظّلا يوم البصرة ، نادى فيهم : لاتسبوا لهم ذرّيّة ، ولا تجهزوا علىٰ جريح <sup>(1)</sup>، ولا تتّبعوا مدبراً ، ومن أغلق بابه وألقى سلاحه فهو آمن .

﴿ فَإِنْ فَآءَتْ فَاصلِحُوا بَيْنَهُمْا بِالْعَدْلِ ﴾ : بفصل ما بينهما علىٰ ما حكم الله .

تقييد الإصلاح بالعدل هاهنا لأنَّه مظنَّة الحيف، من حيث إنَّه بعد المقاتلة.

وفي روضة الكافي <sup>(٣)</sup>: عليّ بن إبراهيم، عن عليّ بن الحسين، عن عليّ بن أبي حمزة، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله للثلا في قول الله: «و إن طائفتان من المؤمنين اقتتلوا» (الآية) <sup>(٤)</sup> قال: الفئتان <sup>(٥)</sup>. إنّما جاء تأويل هذه الآية يوم البصرة، وهم أهل هذه الآية، وهم الذين بغوا على أميرالمؤمنين للثلا فكان الواجب عليه قتالهم وقتلهم حتّى يفيئوا إلى أمر الله، ولو لم يفيئوا، لكان الواجب عليه فيما أنزل الله ألا يرفع السيف عنهم حتى يفيئوا إلى أمر الله] <sup>(٣)</sup> ويرجعوا عن رأيهم، لأنّهم بايعوا طائعين غير كارهين، وهي الفئة الباغية؛ كما قال الله تعالى فكان الواجب على أميرالمؤمنين للثلا أن يعدل فيهم حيث كان ظفر بهم؛ كما عدل رسول الله تمثلا في أهل مكة، إنّما من عليهم وعفا، وكذلك صنع أميرالمؤمنين عليه بأهل البصرة حيث ظفر بهم مثل ما صنع النبي تمثل بأهل مكة حذو النعل بالنعل.

السعفات. جمع المسعفة: أغصان النخل، والقحر بالتحريك : بملدة باليمن، واسم لجميع أرض البحرين، وإنّما خصّ هجر لبعد المسافة، أو لكثرة النخل بها.
 أجهز على الجريح: أسرع في قتله.
 أجهز على الجريح: أسرع في قتله.
 أو الكافي ١٨٠/ ح ٢٠٢.
 أو دفي ن، ت، ي، ر، نصّ الآية.
 وهذا تفسير له الفتان».

وفي كتاب من لا يحضره الفقيه <sup>(١)</sup>: وروى سليمان بن داود المنقريّ ، عن حفص بن غيات قال : سألت جعفر بن محمد <sup>(٢)</sup> الله عن طائفتين من المؤمنين إحداهما باغية والأخرى عادلة اقتتلوا ، فقتل رجل من أهل العراق أباه أو ابنه أو حميمه وهو من أهل البغي وهو وارثه ، هل يرثه ؟ قال : نعم ، لأنّه قتله بحقّ . ﴿ وَاَقْسِطُوا ﴾ : وأعدلوا في كلّ الأمور .

< إِنَّ اللهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ ﴾ ٢: يحمد فعلهم بحسن الجزاء.

وفي مجمع البيان<sup>(٣)</sup>: والآية نزلت فـي [قـتال حـدث بـين الأوس والخـزرج فـي عهده ﷺ بالسعف والنعال... عن سعيد بن جبير.

وقيل <sup>(٤)</sup>: نزلت في رهط عبدالله بن أبيّ بن سلول من الخزرج ورهـط عـبدالله بـن رواحة من الأوس، وسببه أنّ النبيّ ﷺ وقف علىٰ عبدالله بن أبيّ فراث حمار رسـول الله ﷺ فأمسك عبدالله أنفه، وقال: إليك عنّي.

فقال عبدالله بن رواحة : [والله]<sup>(ه)</sup>لحمار رسول الله ﷺ أطيب ريحاً منك ومن أبيك. فغضب [وأعانه]<sup>(٢)</sup> قومه، وأعان ابن رواحة قومه، وكـان بـينهما ضـرب بـالحديد<sup>(٧)</sup> والأيدي والنعال.

﴿ اِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ اِخْوَةٌ ﴾ : من حيث إنّهم منتسبون إلىٰ أصل واحد هـو الايـمان الموجب للحياة الأبديّة . وهو تعليل وتقرير للأمر بالإصلاح ، ولذلك كرّره مرتّباً عليه بالفاء (^).

- الفقيه ٢٣٣/٤ ح ٧٤٨.
   ١ الفقيه ٢٣٣/٤ ح ٧٤٨.
- ٣. المجمع ١٣٢/٥. باختلاف في التعبير. ٤. نفس المصدر والموضع.
  - ليس في المصدر.
  - ٧. ن، ي: وكان بينهما حرب بالجريد.
- ٨. يعني بالفاء بالموجودة في قوله تعالى: «فأصلحوا بين أخويكم» والتي تجيء بعد قوله: «إنَّــما المـؤمنون إخوه».

٦. ليس في ي، ر، المصدر.

الجزء الثاني عشر / سورة الحجرات ..... ۳۲۹

وفي أصول الكافي <sup>(١)</sup>: عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن عثمان بن عيسىٰ، عن المفضّل بن عمر قال : قال أبو عبدالله طلِّلا : «إنّما المؤمنون إخوة» بنو أب وأمّ، وإذا ضرب علىٰ رجل منهم عرق سهر له الأخرون .

عنه <sup>(٢)</sup>، عن أبيه، عن فضالة بن أيّوب، عن عمر <sup>(٣)</sup>بن أبان، عن جابر الجعفيّ قال: تقبّضت بين يدي أبي جعفر للظِلِّ فقلت: جعلت فداك، ربّما حزنت من غير مصيبة تصيبني أو أمر ينزل بي حتّىٰ يعرف ذلك أهلي في وجهي وصديقي.

فقال : نعم، يا جابر، إنَّ الله ﷺ خلق المؤمنين من طينة الجنان وأجرى فيهم من ريح روحه، ولذلك المؤمن أخو المؤمن لأبيه وأمّه، فإِذا أصاب روحاً من تلك الأرواح في بلد من البلدان حزن، حزنت هذه، لأنّها منها.

محمّد بن يحيئ <sup>(٤)</sup>، عن أحمد بن محمّد بن عيسىٰ، عن ابن فضّال، عن عليّ بسن عقبة، عن أبي عبدالله لل<sup>ظ</sup>لا قال: المؤمن أخو المؤمن، عينه ودليـله، لايـخونه <sup>(٥)</sup> ولا يظلمه [ولا يغشّه]<sup>(٢)</sup> ولايغيبه ولا يعده عِدّة فيخلفه.

وبإسناده <sup>(٧)</sup> إلىٰ أبي بصير قال : سمعت أبا عبدالله للله يقول : المؤمن أخوالمؤمن ؛ كالجسد الواحد إن اشتكى شيئاً منه وجد ألم ذلك في سائر جسده ، وأرواحهما من روح واحدة ، وإنّ روح المؤمن لأشدّ اتّصالاً بروح الله من اتّصال شعاع الشمس بها. وبإسناده <sup>(٨)</sup> إلىٰ الحارث بن المغيرة قال : قال أبو عبدالله للله المسلم أخو المسلم ،

هو عينه ومرآته ودليله، لايخونه ولا يخدعه ولا يظلمه ولا يكذبه ولا يغتابه. الما الاين

وبإسناده (١)إلىٰ حفص بن البختريّ قال: كنت عند أبي عبدالله طلِّلاٍّ ودخل عليه رجل.

١. الكافي ٢/٦٦، ح ١.
 ٢. ليس في ش، ق.
 ٢. ليس في ش، ق.
 ٢. ليس في ش، ق.
 ٥. ش، ق: لا يحزنه.
 ٢. ليس في ت. وفي ش: ولا يغتبه. وفي سائر النسخ: ولا يغبه. وما أثبتنا في المتن موافق المصدر.
 ٧. نفس المصدر /٢٦، ح ٤.
 ٨. نفس المصدر /٢٦، ح ٥.
 ٩. نفس المصدر /٢٦، ح ٢.

فقال لي : تحبّه ؟

فقلت: نعم.

فقال لي: ولِمَ لاتحبّه، وهو أخوك وشريكك فـي ديـنك وعـونك عـلىٰ عـدوّك، ورزقه علىٰ غيرك.

وبإسناده (') إلىٰ محمّد بن الفضيل ('): [عن أبي حمزة] (") عن أبي جعفر للظِّلِا قال : سمعته يقول : المؤمن أخو المؤمن لأبيه وأمّه ، لأنَّ الله خلق المؤمنين من طينة الجنان ، وأجرى في صورهم من ريح الجنّة . فلذلك هم إخوة لأب وأمّ <sup>(٤)</sup>.

وبإسناده <sup>(ه)</sup>إلىٰ عليّ بن عقبة : عن أبي عبدالله للللا قال : إنّ المؤمن أخو المؤمن، عينه و دليله، لا يخونه ولا يظلمه ولا يغشه ولا يعده عِدَة فيخلفه.

أحمد بن محمّد بن عيسى <sup>(٢)</sup>، [عن أحمد بن محمّد]<sup>(٧)</sup> بن عبدالله <sup>(٨)</sup>، عن رجل، عن جميل، عن أبي عبدالله لللله قال: سمعته يقول: المؤمنون خدم بعضهم لبعض. قلت: وكيف يكونون خدماً بعضهم [لبعض؟

قال: يفيد بعضهم ]<sup>(٩)</sup> بعضاً. (الحديث)

وبإسناده <sup>(۱۰)</sup> إلىٰ الفضيل بن يسار قال: سمعت أبا جعفر على يقول: إنّ نـفرأ مـن المسلمين خرجوا إلىٰ سفر لهم فـضلّوا الطـريق، فأصـابهم عـطش شـديد، فـتكفّنو والزموا<sup>(۱۱)</sup> أصول الشجر، فجاءهم شيخ وعليه ثياب بيض. فقال: قوموا فلا بأس عليكم، فهذا الماء.

۲. ق: الفضل.

فقاموا وشربوا وارتووا، فقالوا: من أنت، يرحمك الله؟

- ا. نفس المصدر /١٦٦، ح ٧.
   ٣. ليس في ش، ق،
   ٥. نفس المصدر /١٦٧، ح ٨.
   ٧. ليس في ش، ق،
   ٩. ليس في ن، ت، م ش، ي.
- ٤. ش، ق: إخوة للأب وللأمّ. ٦. نفس المصدر /١٦٧، ح ٩. ٨. المصدر: عن أحمد بن [محمّد بن] عبدالله. ١٠. نفس المصدر /١٦٧، ح ١٠.
- كذا في المصدر. وفي النسخ: الزموا.

فقال: أنا من الجنّ الذين بايعوا رسول الله ﷺ إنّي سمعت رسول الله ﷺ يقول: المؤمن أخوالمؤمن، عينه ودليله، فلم تكونوا تضيعوا بحضرتي.

وبإسناده (`)إلىٰ ربعي : عن الفضيل بن يسار قال : سمعت أب عبدالله للظلِّ يقول : المسلم أخو المسلم، لايظلمه ولايخذله (').

قال ربعي : فسألني رجل من أصحابنا بالمدينة ، فقال : سمعت الفضيل يقول ذلك . قال : فقلت له : نعم ، فقال : فإني سمعت أبا عبدالله لللل يقول : المسلم أخو المسلم ، لايظلمه ولا يغشه [ولا يخذله]<sup>(٣)</sup> ولايغتابه ولا يخونه ولايحرمه .

وفي محاسن البرقيّ<sup>(3)</sup>: عنه، عن أبي عبدالله أحمد بن محمّد السياريّ، وحسن بن معاوية، عن محمّد بن الفضيل، عن أبي حمزة الثمالي، عن أبي جعفر للظِّلا قال : المؤمن أخوالمؤمن لأبيه وأمّه، وذلك أنّ الله تبارك وتعالىٰ خلق المؤمن من طينة جنان السمؤات وأجرى فيهم من ريح روحه<sup>(0)</sup>، فلذلك هو أخوه لأبيه وأمّه.

وفي بصائر الدرجات <sup>(٢)</sup> الحسن بن عليّ بن معاوية ، عن محمّد بن سليمان ، عن أبيه ، عن عيسى بن أسلم ، عن معاوية بن عمّار قال : قلت لأبي عبدالله طلِّلا : جمعلت فداك ، هذا الحديث الذي سمعته منك ما تفسيره ؟

قال: وما هو؟

قال : إنَّ المؤمن ينظر بنو ر الله .

فقال : يا معاوية ، إنَّ الله خلق المؤمنين من نوره وصبغهم في رحمته وأخذ ميناقهم لنا بالولاية علىٰ معرفته يوم عرّفهم نفسه ، فالمؤمن أخوالمؤمن لأبيه وأمّه ، أبوه النور وأمّه الرحمة ، وإنّما ينظر بذلك النور [الذي خلق منه]<sup>(٧)</sup>.

- نفس المصدر /١٦٧، ح ١١.
  - ٣. من المصدر.
- ٥. المصدر: وأجرى فيهم من روح رحمته.
  - ٧. من المصدر.

إ. في المصدر: [ولايغتابه ولايخونه ولايحرمه].
 ٤. المحاسن /١٣٤، ح ١٢.
 ٦. البصائر /١٠٠، ح ٢.

وفي إرشاد المفيد الله (`) بإسناده إلىٰ أبي سعيد الخدريّ : عن النبيّ ﷺ حديث طويل، يقول فيه : يا فاطمة، إنّ لعليّ ثمانية أضراس قواطع لم تُجعَل لأحد من الأولين والآخرين [مثلها]``، هو أخي في الدنيا والآخرة. وليس ذلك لغيره (") من الناس.

في مجمع البيان<sup>(٤)</sup>: وروى الزهريّ، عن سالم، عن أبيه أنَّ رسول الله يَنْشَرُ قال: المسلم أخو المسلم، لايظلمه ولا يسلمه. من كان في حاجة أخيه كان الله في حاجته، ومن فرّج عن مسلم كربة، فرّج الله بها عنه كربة من كرب يوم القيامة، ومن ستر مسلماً ستره الله <sup>(٥)</sup> يوم القيامة. أورده البخاريّ ومسلم في صحيحهما.

وفي وصيّة النبيّ <sup>(١)</sup> ﷺ لأميرالمؤمنين عليّ بن أبي طالب ﷺ : سر ميلاً عد مريضاً ، سر ميلين شيّع جنازة ، سر ثلاثة [أميال]<sup>(٧)</sup> أجب دعوة ، سر أربعة أميال زر أخاً في الله ، سر خمسة أميال أجب [دعوة]<sup>(٨)</sup> الملهوف ، سر ستّة أميال<sup>(١)</sup> انصر المظلوم ، وعليك بالاستغفار .

﴿ فَأَصْلِحُوا بَيْنَ أَخَوَيْكُمْ ﴾: وضع الظاهر موضع الضمير مضافاً إلىٰ المأمورين المميالغة في التقرير والتخصيص، وخصّ الاثنين بالذكر لأنّهما أقل من يقع بينهما الشقاق.

وقيل <sup>(١١)</sup>: المراد بالأخوين الأوس والخزرج. وقرئ <sup>(١١)</sup>: «بين إخوتكم» و«إخوانكم». وفي أصول الكافي <sup>(١١)</sup>: محمّد بن يحيئ ، عن أحمد بن محمّد ، عن محمّد بن سنان ، عن حمّاد بن أبي طلحة ، عن حبيب الأحول قال : سمعت أبا عبدالله للظِّلا يقول : صدقة

١٢ الإرشاد / ٢١.
 ٢. المصدر: لأحد.
 ٢. المجمع ١٣٤/٥.
 ٥. ن: ومن سرّه، سرّه الله.
 ٥. ن: ومن سرّه، سرّه الله.
 ٢. نفس المصدر والموضع.
 ٩. ليس في ق، ش.
 ٩. ليس في ق، ش.

يحبِّها الله إصلاح بين الناس إذا تفاسدوا، وتقارب بينهم إذا تباعدوا. عنه <sup>(١)</sup>، عن محمّد بن سنان، عن حذيفة بن منصور، عن أبي عبدالله عليَّلاً مثله. عنه <sup>(٢)</sup>، عن ابن محبوب، عن هشام بن سالم، عن أبي عبدالله عليَّلاً قال: لنن أصلح بين اثنين، أحبّ إليّ من أتصدّق بدينارين.

عنه <sup>(٣)</sup>، عن أحمد بن محمّد [عن]<sup>(٤)</sup>ابن سنان ، عن مفضّل قال : قال أبو عبدالله لل<sup>ظِلِّر</sup> : إذا رأيت بين اثنين من شيعتنا منازعة فافتدها من مالي .

ابن سنان<sup>(0)</sup>، عن أبي حنيفة سائق<sup>(1)</sup> الحاج قال : مرّ بنا المفضّل، وأنا وختني<sup>(۷)</sup> نتشاجر في ميراث، فوقف علينا ساعة، ثمّ قال لنا : تعالوا إلىٰ المنزل . فأتيناه، فأصلح بيننا بأربعمائة درهم، فدفعها إلينا من عنده، [حتّى]<sup>(٨)</sup> إذا استوثق كلّ واحد منّا من صاحبه قال : أما إنّها ليست من مالي ولكن أبو عبدالله للظِّر أمرني إذا تنازع رجلان من أصحابنا في شيء أن أصلح بينهما وأفتديهما<sup>(۱)</sup> من ماله، فهذا من مال أبي عبدالله لظِّر . عن علىّ بن إبراهيم<sup>(11)</sup>، عن أبيه، عن عبدالله بن المغيرة، عن معاوية بن عمّار قال :

قال أبو عبدالله عليه؟ : المصلح ليس بيكاذب (١١).

عدَّه من أصحابنا <sup>(١١)</sup>، عن أحمدبن محمّدبن خالد، عن ابن محبوب، عن معاوية بن وهب أو معاوية بن عمّار، عن أبي عبدالله اللَيْلِا قال: قال: أبلغ عنّي كذا وكذا. في أشياء أمر بها.

نفس المصدر والموضع.
 نفس المصدر، ح ٢.
 نفس المصدر ٢.
 نفس المصدر ٢.

٣٣٤ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

قلت: فأبلّغهم عنك، وأقول عنّي ما قلت لي وغير الذي قلت ؟ قال: نعم، إنّ المصلح ليس بكذّاب. [إنّما هو الصلح، ليس بكذب]<sup>(١)</sup>. ﴿ وَاتَّقُوا اللهَ ﴾: في مخالفة حكمه والإهمال فيه. ﴿ لَعَلَّكُمْ تُزْحَمُونَ ﴾ ٢: علىٰ تقواكم.

﴿ يَا آَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَيَسْخَرْ قَوْمٌ مِنْ قَوْمٍ عَسَىٰ أَنْ يَكُونُوا خَيْراً مِنْهُم وَلاَ نِسَاءٌ مِنْ نِسَاءٍ عَسَىٰ أَنْ يَكُنَّ خَيْراً مِنْهُنَّ ﴾ : أي لايسخر بعض المؤمنين والمؤمنات من بعض ، إذ قد يكون المسخور منه خيراً عند الله من الساخر .

و «القوم» مختص بالرجال ، لأنّه إمّا مصدر نُعِت به فشاع في الجمع ، أو جمع لقائم ؛ كزائر و زَوْر . والقيام بالأمو ر وظيفة الرجال ؛ كما قال <sup>(٢)</sup> تعالىٰ : «الرجال قوّامون علىٰ النساء» . وحيث فُسَر بالقبيلين ؛ كقوم عاد وفرعون ، فإمّا علىٰ التغليب ، أو الاكتفاء بذكر الرجال عن ذكر هنّ لأنّهنّ توابع . واختيار الجمع ، لأنّ السخرية تغلب في المجامع . و «عسىٰ» باسمها استئناف بالعلّه الموجبة للنهي ، ولا خبر لها لإغناء الاسم عنه . و قوى <sup>(٦)</sup> : «عسوا أن يكونوا» و «عسين أن يكنّ» . فهي علىٰ هذا ذات خبر . أو لا تفعلوا ما تلمزون به ، فإنّ من فعل ما استحق به اللمز فقد لمز نفسه . و «اللمز» : الطعن باللسان . و وقيل <sup>(1)</sup> : «اللمز ون به ، فإنّ من فعل ما استحق به اللمز فقد لمز نفسه . و وقيل <sup>(1)</sup> : «اللمز» العيب في المشهد ، و «الهمز» العيب في المغيب . و قيل <sup>(1)</sup> : «اللمز» العيب في المشهد ، و الهمز» العيب في المغيب . و قويل <sup>(1)</sup> : «عناه : ولا يلعن بعضكم بعضاً ، فإنّ المؤمنين كنفس واحدة . و قويل <sup>(1)</sup> : «عموا أن يكونوا» من فعل ما استحق به اللمز فقد لمز نفسه .

وقيل (٧): معناه: ولايغتب بعضكم بعضاً.

۸. من المصدر مع المعقوفتين.
 ۲. النساء /۳٤.
 ۳. أنوار التنزيل ۲۰/۲٤.
 ۵ و٦. نفس المصدر والموضع.
 ۷. أنوار التنزيل ٤١٠/٢.

وقرأ(!): يعقوب بالضمّ.

﴿ وَلاَتَنَابَزُوا بِالْأَلْقَابِ ﴾ : ولا يدع بعضكم بعضاً بلقب السوء، فإنّ النبز مختصٌ بلقب السوء عرفاً.

وقيل <sup>(٢)</sup>: هو كلّ اسم لم يوضع له وإذا دعي به يكرهه، فأمّا إذا كمان لا يسوؤه ولا يكرهه فلا بأس به؛ مثل: الفقيه والقاضي.

وقيل: هو قول الرجل للرجل، يا كافر، يا فاسق، يا منافق.

وقيل <sup>(٣)</sup>: كان اليهوديّ والنصرانيّ يسلم، فيقال له بعد ذلك: يا يهوديّ أو: يا نصرانيّ، فنُهوا عن ذلك.

وقيل (٢): هو أن يعمل إنسان شيئاً من القبيح ثمّ يتوب منه، فيعير بما سلف منه.

وفي عيون الأخبار<sup>(0)</sup>، في باب ما أنشده الرضا للله من الشعر في الحلم وغيره: حدَّثنا الحاكم أبو عليّ الحسين بن أحمد البيهقيّ قال: حدَّثنا محمّد بن يحيئ الصوليّ قال: حدَّثنا محمّد بن يحيئ بن أبي عبّاد قال: حدَّثني عمّي قال: سمعت الرضا للله يوماً ينشد، وقليلاً ماكان ينشد شعراً:

كلّنا يأمل مدّاً في الأجل والمنايا هن آفات الأمل لا تسغرتك أباطل المنى والزم القصد<sup>(7)</sup> ودع عنك العلل إنّسما الدنسيا كلظل زائل حسل فيه راكب ثمّ رحل فقلت : لمن هذا، أعزّ الله الأمير؟ فقال : لعراقيّ لكم. قلت : أنشدنيه أبو العتاهية لنفسه. فقال : هات اسمه ودع هذا، إنّ الله تش يقول : «ولا تنابزوا بالألقاب». ولعلّ الرجل

يكره هذا.

- أنوار التنزيل ٤١٠/٢.
   ٢-٤. مجمع البيان ١٣٦/٥.
  - ٥. العيون ١٧٥/٢، ح ٧.

٦. المصدر: الصَّمت.

٣٣٦ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

﴿ بِنْسَ الْاِسْمُ الْفُسُوقُ بَعْدَ الْاِيمَانِ﴾: أي بنس الذكر المرتفع للمؤمنين أن يـذكروا بالفسق بعد دخولهم الإيمان، أو اشتهارهم به.

والمرادبه : إمّا تهجين نسبة الكفر والفسوق إلىٰ المؤمنين خصوصاً ، أو الدلالة علىٰ أنّ التنابز فسق والجمع بينه وبين الإيمان مستقبح .

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(١)</sup>: وأمّا قوله : «يا أيّها الذين آمنوا لايسخر قوم من قوم عسى أن يكونوا خيراً» (الآية)<sup>(٢)</sup> فإِنّها نزلت في صفيّة بنت حيّ بن أخطب، وكانت زوجة رسول الله ﷺ وذلك أنّ عائشة وحفصة كانتا تؤذيانها وتشتمانها، وتقولان لها: يا بنت اليهوديّة. فشكت ذلك إلىٰ رسول الله ﷺ.

فقال لها : ألا تجيبيهما ؟

فقالت: بماذا، يا رسول الله ؟

قال: قولي: إنَّ أبي هارون نبيَّ الله، وعمّي موسى كليم الله، وزوجي محمّد رسول الله، فما تنكران منّى ؟

فقالت لهما، فقالتا: هذا علّمك رسول الله تَنْظَلَمُ الله في ذلك: «يا أيّها الذين آمنوا إلىٰ قوله <sup>(٣)</sup> بعد الإِيمان».

وفي كتاب الخصال<sup>(٤)</sup>: عن أبان بن تغلب قال: كنت عند أبي عبدالله للللل إذ دخل عليه رجل من أهل اليمن فسلّم عليه، فردّ [عليه السلام]<sup>(٥)</sup> وقال له: مرحباً بك، يا سعد.

تفسير القمّي ٣٢٢/٢.

٣. ورد في ن، ت، ي، ر، نصّ الآية.

ه. ليس في م، ق، ش.

۲. ورد في ن، ت، ي، ر، نص الآية إلى: منهن .
 ٤. الخصال /٤٨٩، ح ٦٨.

فقال له أبو عبدالله لل الله عنه اللقب، إنَّ الله يقول في كتابه : «ولا تنابزوا بالألقاب بئس الاسم الفسوق بعد الإيمان».

﴿ وَمَنْ لَمْ يَتُبْ ﴾ : عمّا نُهى عنه

﴿ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ ﴾ ٢: بوضع العصيان موضع الطاعة، وتعريض النفس للعذاب.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اجْتَنِبُوا كَثِيراً مِنَ الظَّنَّ ﴾ : كونوا علىٰ جانب منه.

قيل <sup>(١)</sup>: وإبهام «الكثير» ليحتاط في كلّ ظنّ ويتأمَّل حتّىٰ يعلَم أنّه من أيّ القبيل، فإِنّ من الظنّ ما يجب اتّباعه؛ كالظنّ حيث لا قاطع فيه من العمليّات، وحسن الظنّ بـالله، وما يحرم؛ كالظّنّ في الإلهيّات والنبوّات وحيث يخالفه قاطع، وظنّ السوء بالمؤمنين وما يباح؛ كالظّنّ في الأمور المعاشيّة.

وفي أصول الكافي <sup>(٢)</sup>: عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن بعض أصحابه، عن الحسين بن حازم، عن حسين بن عمر بن يزيد، عن أبيه، إلى قوله بعد نقل حديث عن أبي عبدالله عليّلاً . وقبل هذا: عليّ بن إبراهيم <sup>(٣)</sup>: عن أبيه، عن حمّاد بن عيسى، عن إبراهيم بن عمر اليمانيّ، عن أبي عبدالله عليّلاً . ونقل حديثاً أيضاً عنه، عن أبسيه، عسمّن حدّثه، عن الحسين بن المختار، عن أبي عبدالله عليّلاً قال: قال أميرالمؤمنين عليّلاً في كلام له : ضع أمر أخيك على أحسنه حتّى يأتيك ما يغلبك منه، ولا تظنّنَ بكلمة خرجت من أخيك سوءاً وأنت تجد لها في الخير محملاً.

وبإسناده <sup>(٤)</sup>إلىٰ أبي جعفر للللهِ قال : قال رسول الله تَكْلَلُهُ : قال الله تـعالىٰ : ولا يـتَكل العاملون علىٰ أعمالهم التي يعملونها لشوابـي ، فـ إِنّهم لو اجـتهدوا وأتـعبوا أنـفسهم ـ أعمارهم ـ في عبادتي كانوا مقصّرين غير بالغين في عبادتهم كنه عبادتي .

أنوار التنزيل ٢٠/٢٤.
 أنوار التنزيل ٢٠/٣٦، ح٢.
 أنفس المصدر /٢٦٢، ح٢.
 أفس المصدر /٢٦٢، ح٢.

... إلىٰ قوله: ولكن برحمتي فليثقوا، وفيضلي فيليرجوا، وإلىٰ حسين الظيّ بي فليطمئنّوا.

وبإسناده (')إلىٰ أبي جعفر للله قال : وجدنا في كتاب عليّ للله أنّ رسول الله ﷺ قال ، وهو علىٰ منبره : والذي لا إله إلّا هو ، ما أعطي مؤمن قطّ خير الدنيا والآخرة إلّا بحسن ظنّه بالله ورجائه له وحسن خلقه والكفّ عن اغتياب المؤمنين .

والذي لا إله إلّا هو ، لا يعذّب الله مؤمناً بعد التوبة والاستغفار إلّا بسوء ظنّه بالله [و تقصيره <sup>(۲)</sup>من رجائه]<sup>(۳)</sup>وسوء خلقه واغتيابه للمؤمنين .

والذي لا إله إلا هو، لايحسن ظنّ عبد مؤمن بالله إلّاكان الله عند ظنّ عبده المؤمن، لأنّ الله كريم بيده الخيرات يستحيي أن يكون عبده المؤمن قـد أحسـن بـه الظـنّ ثـمّ يخلف ظنّه ورجاءه، فأحسنوا بالله الظنّ وارغبوا<sup>(1)</sup>إليه.

وبإسناده <sup>(ه)</sup> إلىٰ الرضا لللهِ قال: أحسن الظنّ بالله، فإِنَّ الله تَكْنَ يقول: أنا عـند ظـنَ عبدي المؤمن بي، إن خيراً فخيراً، وإن شراً فشراً.

وبإسناده <sup>(٦)</sup>إلىٰ سفيان بن عيينة قال: سمعت أبا عبدالله للظِّلا يقول: حسن الظنّ بالله ألا ترجو إلاالله، ولا تخاف إلا ذنبك.

وفي كتاب الخصال <sup>(٧)</sup>، فيما علَّم أميرالمؤمنين لل<sup>ظِلِّ</sup> أصحابه من الأربـعمائة بـاب : اطرحوا سوء الظنّ بينكم ، فإنَّ الله نهى عن ذلك .

وفي نهج البلاغة <sup>(٨)</sup>: وقال لللله المتولى الصلاح علىٰ الزمان وأهله ثمّ أساء رجل الظنّ برجل لم تظهر منه حوبة <sup>(٩)</sup> فقد ظلم، وإذا استولى الفساد علىٰ الزمان وأهله ثمّ أحسن رجل الظنّ برجل فقد غرّر.

١. نفس المصدر ٧١-٧٢، ح٢.
 ٢. نفس المصدر، وفي النسخ: تقهر.
 ٣. ليس في ق، ش، م.
 ٥. نفس المصدر ٧٢/٢، ح٢.
 ٩. نفس المصدر ٧٢/٢، ح٤.
 ٩. النهج /٤٨٩، الخطبة ١١٤.

وفي مجمع البيان <sup>(١)</sup>: وفي الحديث : إيّاكم والظنّ، فإنّ الظنّ أكذب <sup>(٢)</sup> الحديث . ﴿ إِنَّ بَعْضَ الظَّنِّ اِثْمَ» : تعليل مستأنف للأمر .

و «الإثم» الذنب الذي يستحقّ العقوبة عليه، والهمزة فيه [بدل]<sup>(\*)</sup>من الواو ؛ كأنّه يثم الأعمال : أي يكسرها .

﴿ وَلا تَجَسَّسُوا ﴾: ولا تبحثوا عن عورات المسلمين ـ تفعّل ، من الجسّ ، باعتبار ما فيه من معنىٰ الطلب ؛ كالتلمّس .

وقرئ <sup>(٤)</sup> بالحاء، من الحسّ : الذي هو أثر الجسّ وغايته . ولذلك قيل للحواسّ : الجواسّ .

وفي أصول الكافي <sup>(ه)</sup>: بإسناده إلىٰ عبدالله بن بكير : عن زرارة ، عن أبي جعفر وأبي عبدالله لل<sup>يليظ</sup> قالا : أقرب ما يكون العبد إلىٰ الكفر أن يؤاخي الرجل علىٰ الدين ، فيحصي عليه عثراته وزلاّته ليعنّفه بها يوماً ما .

وبإسناده <sup>(٢)</sup>إلىٰ زرارة : عن أبي جعفر لللَّلَا نحوه ، بتغيير يسير غير مغيّر للمعنىٰ . وبإسناده <sup>(٧)</sup>إلى ابن بكير : عن أبي عبدالله لللَّلا قال : أبعد ما يكون العبد مـن الله أن يكون الرجل يؤاخي الرجل وهو يحفظ زلاّته ليعيّره بها يوماً ما .

وبإسناده <sup>(٨)</sup>إلىٰ محمّد بن مسلم أو <sup>(٩)</sup> الحلبيّ : عن أبي عبدالله للطِّلَا قال : قال رسول الله ﷺ : لاتطلبوا عثرات المؤمنين ، فإنّه من تتبّع عثرات أخيه تتبّع الله عثرات ا<sup>(١١)</sup> [و] يفضحه ولو في جوف بيته .

المجمع ١٣٧/٥.
 كذا في المصدر، وفي ت، ن: اكذب الكذب، وفي غيرهما: الكذب.
 من أنوار التنزيل ٢٠/٢٤.
 من أنوار التنزيل ٢٠/٢٤.
 من ألمصدر والموضع.
 من ألمس المصدر مراهم.
 من المصدر /٢٥٥، ح ٢.
 من المصدر /٢٥٥، ح ٢.
 من المصدر /٢٥٥، ح ٧.
 من المصدر، وفي النسخ.

وبإسناده (')إلىٰ أبي بصير : عن أبي جعفر للله قال : قال رسول الله تَظْلَمُ : يا معشر من أسلم بلسانه ولم يسلم بـقلبه، لاتـتّبعوا عـثرات المسـلمين . فـإنّه مـن تـتبّع عـثرات المسلمين ، تتبّع الله عثرته ، ومن تتبّع الله عثرته ، يفضحه .

وبإسناده <sup>(۲)</sup> إلىٰ إسحاق بن عمّار قال : سمعت أبا عبدالله عليه يقول : قـال رسـول الله ﷺ : يا معشر من أسلم بلسانه ولم يخلص الإيمان إلىٰ قلبه، لاتذمّوا المسـلمين، ولا تتبعوا عوراتهم. فإنّه من تتبّع عوراتـهم، تـتبّع الله عـورته، ومـن تـتبّع الله تـعالىٰ عورته، يفضحه ولو في بيته.

وبإسناده (\*)إلى أبي الجارود : عن أبي جعفر للظِّلْ مثله .

< وَلاَ يَغْتَبْ بَعْضُكُمْ بَعضاً » : ولا يذر بعضكم بعضاً بالسوء في غيبته .

﴿ أَيُحِبُّ أَحَدُكُمْ أَنْ يَأْكُلَ لَحْمَ أَخِيهِ مَيْتاً ﴾: تمثيل لما يناله المغتاب [عن عرض المغتاب]<sup>(١)</sup>علىٰ أفحش وجه، مع مبالغات الاستفهام المقرّر، وإسناد الفعل إلىٰ «أحد» للتعميم، وتعليق المحبّة بما هو في غاية الكراهة، وتسمثيل الاغتياب بأكـل لحم الإِنسان، وجعل المأكول أخاً ومَيْتاً، وتعقيب ذلك بقوله:

﴿ فَكَرِهْتُمُوهُ ﴾ : تقريراً وتحقيقاً لذلك.

والمعنىٰ : إن صحّ ذلك أو عرض عليكم هذا فقد كـرهتموه، ولا يـمكنكم إنكـار كراهته.

وانتصاب «ميتاً» علىٰ الحال من «اللحم» أو «الأخ» . وشدّده نافع .

وفي كتاب الخصال <sup>(ه)</sup>، فيما علَّم أميرالمؤمنين للَّلَا أصحابه من الأربـعمائة بـاب: إيَّاكم وغيبة المسلم فإِنَّ المسلم لايغتاب أخاه، وقد نهى الله [تَكَلَّ عن ذلك فقال : «ولا يغتب بعضكم بعضاً أيحبّ أحدكم]<sup>(٣)</sup>أن يأكل لحم أخيه ميتاً».

١. نفس المصدر /٣٥٥، ح ٤.
 ٢. نفس المصدر /٣٥٤، ح ٢.
 ٣. نفس المصدر والموضع.
 ٩. الخصال /٢٢٢، ح ١٠.

عن أسباط بن محمّد<sup>(1)</sup>، بإسناده، إلىٰ النبيّ ﷺ أنّه قال: الغيبة أشدّ من الزنا. فقيل: يا رسول الله ﷺ ولِمَ ذلك؟

قال : صاحب الزنا يتوب فيتوب الله عليه ، وصاحب الغيبة يتوب فلا يتوب الله عليه حتّى يكون صاحبه الذي يحلّه <sup>(1)</sup>.

عن عبدالله بن سنان <sup>(٣)</sup>، عن أبي عبدالله للللهِ قال: ثلاث من كنّ فيه أوجبن له على الناس أربعاً: من إذا حدّتهم لم يكذبهم وإذا خالطهم لم يظلمهم، وإذا وعدهم لم يخلفهم، وجب أن تظهر في الناس<sup>(٤)</sup> عدالته، وتظهر فيهم مروّته، وأن تحرم عليهم غيبته، وأن تحبّ عليهم أخوّته.

وفي عيون الأخبار <sup>(٥)</sup>، في باب ما جاء عن الرضا للله من الأخبار المجموعة، وبإسناده قال : قال رسول الله ﷺ : من عامل الناس فلم يظلمهم وحدَثهم فلم يكذبهم ووعدهم فلم يخلفهم، فهو ممن كملت مروّته، وظهرت عدالته، ووجبت أخوّته، وحرمت غيبته.

وفي أصول الكافي <sup>(٢)</sup>: محمّد بن يحيئ، عن أحمد بن محمّد، عن العبّاس [بـن عامر]<sup>(٧)</sup>، عن أبان، عن رجل لانعلمه إلا يحيئ الأرزق قال : قال أبوالحسن عليّة : من ذكر رجلاً من خلفه بما هو فيه ممّا عرفه الناس لم يغتبه، ومن ذكره من خلفه بما هو فيه ممّا لا يعرفه الناس اغتابه، ومن ذكره بما ليس فيه فقد بهته.

وبإسناده (٨) إلى عبدالرحمن بن سيابة قال: سمعت أبا عبدالله عليه يقول: الغيبة أن

١. نفس المصدر /٢٢ ـ ٣٢، ح ٩٠.
 ٢. كذا في المصدر . وفي ق ، ش : يخله . وفي غيرهما : يحبه .
 ٣. نفس المصدر /٢٠٨، ح ٢٩.
 ٩. نفس المصدر /٢٠٨، ح ٢٩.
 ٩. العيون ٢٩/٢، ح ٣٤.
 ٩. العيون ٢٩/٢، ح ٣٤.
 ٢. الكافي ٢/٨٥، ح ٢.
 ٢. الكافي ٢/٨٥، ح ٧.

تقول في أخيك ما ستره الله عليه وأمّا الأمر <sup>(١)</sup> الظاهر فيه مثل الحدّة والعجلة فـلا، والبهتان أن تقول فيه ما ليس فيه.

وبإسناده (`)إلىٰ داود بن سرحان قال: سألت أبا عبدالله للظِّ عن الغيبة.

قال : هو أن تقول لأخيك في دينه ما لم يفعل ، وتبتّ عليه أمراً قد ستره الله عليه لم يُقَم عليه فيه حدّ .

وبإسناده <sup>(٣)</sup>إلىٰ السكونتيّ : عن أبي عبدالله للللهِ قال : قال رسول الله تَظْلَمُ : الغيبة أسرع في دين الرجل المسلم من الأكِلَة في جوفه .

وقال<sup>(٤)</sup>: قال رسول الله ﷺ : الجلوس في المسجد انتظاراً للصلاة عبادة ما لم يحدث.

قيل: يا رسول الله ﷺ وما يحدث؟

قال: الاغتياب.

عدَّة من أصحابنا<sup>(ه)</sup>، عن أحمد بن أبي عبدالله، عن أبيه، عن هارون بن الجهم، عن حفص بن عمر، عن أبي عبدالله لل<sup>ظلا</sup> قال: سُئِل النبيِّ لَلَّالِلَّهُ ما كفَّارة الاغتياب؟ قال: تستغفر الله لمن اغتبته كلَّما ذكرته.

وفي كتاب من لايحضره الفقيه <sup>(٧)</sup>، في مناهي الرسول ﷺ : ونهيٰ عن الغيبة، وقال : من اغتاب امرءاً مسلماً بطل صومه، ونقض وضوؤه، وجاء يوم القيامة تفوح من فيه رائحة أنتن من الجيفة يتأذّى بها أهل الموقف، فإن مات قبل أن يتوب مات مستحلًا لما حرّم الله ﷺ.

ألا ومن تطوّل علىٰ أخيه في غيبة (٧)سمعها فيه في مجلس فردّها عنه ردّالله عنه ألف

- ليس في ق، م، ش.
   ليس في ق، م، ش.
   لغس المصدر /٣٥٧، ح ١.
   لغس المصدر /٣٥٧، ح ١.
   نفس المصدر /٣٥٧ ح ١.
   نفس المصدر /٣٥٧ ح ٤.
  - ٧. كذا في المصدر . وفي النسخ : غيبته .

الجزء الثاني عشر / سورة الحجرات . . . . . . .

باب من الشرّ في الدنيا والأخرة ، فإن هو لم يردّها وهو قادر علىٰ ردّها ، كان عليه كوزر من اغتابه سبعين مرّة .

وفي مجمع البيان (1): في الحديث : قولوا في الفاسق ما فيه كي يحذره الناس . وعن جابر (٢) قال : قال رسول الله تَبْكَلْهُ : إيّاكم والغيبة ، فإنَّ الغيبة أشدَّ من الزنا .

ثمّ قال: إنَّ الرجل يزنى ثمّ يتوب فيتوب (") الله عليه، وإنَّ صاحب الغيبة لا يُغفَر له إلاأن يغفر له صاحبه.

وفي الحديث <sup>(٤)</sup>: إذا ذكرت الرجل بما فيه ممّا يكرهه فقد اغتبته، فإذا ذكرته بما ليس فيه فقد بهتّه.

وفي كتاب جعفر بن محمّد الدوريستي (٥)، بإسناده إلى أبي ذرّ: عن النبي تَبْلَلْ : أنَّه قال: يا أباذرً، إيّاك والغيبة فإنَّ الغيبة أشدَّ من الزنا.

قلت: يا رسول الله، ولِمَ ذاك، فداك أبي وأمَّى ؟

قال: لأنَّ الرجل يزنى فيتوب فيقبل الله توبته، والغيبة لا تُغفَّر حتَّىٰ يغفرها صاحبها. وفي جوامع الجامع ("): وروي أنَّ أبابكر وعمر بعنا سلمان إلى رسول الله عَظِّ ليأتي لهما بطعام، فبعثه إلىٰ أسامة بن زيد وكان خازن رسول الله ﷺ علىٰ رحله، فيقال: ما عندي شيء.

فعاد إليهما، فقالا: بخل أسامة، ولو بعثنا سلمان إلىٰ بئر سميحة لغار ماؤها. ثمَّ انطلقا إلىٰ رسول الله، فقال لهما : ما لي أرىٰ خضرة اللحم في أفواهكما ؟ قالا: يا رسول الله عَظِّ ما تناولنا اليوم لحماً! قال : ظللتم (\*) تأكلون لحم سلمان وأسامة. فنزلت .

- ١. المجمع ١٣٥/٥. ۲. نفس المصدر /۱۳۷.
- ٣. ليس في م، ش، ق. ٤. نفس المصدر /١٣٧. ٥. نورالثقلين ٥/٥، ح ٧٩.
  - ٦. الجوامع /٤٥٩.

٧. كذا في المصدر. وفي ق، ش: نعم. وفي م: ظلم. وفي سائر النسخ: ظننتم.

﴿ وَاتَّقُوا اللهُ إِنَّ اللهُ تَوَّابٌ رَحِيمٌ ﴾ ٢: لمن اتّقى ما نهى عنه، وتاب ممّا فرط منه.
والمبالغة في «التواب» لأنّه بليغ في قبول التوبة إذ يجعل صاحبها كمن لم يذنب، أو لكثرة المتوب عليهم. أو لكثرة ذنوبهم.

﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ ذَكَرٍ وَأَنْثَىٰ ﴾ : من آدم وحوّاء ، أو خلقنا كلّ واحد منكم من أب وأمّ ، فالكلّ سواء في ذلك فلا وجه للتفاخر بالنسب . ويجوز أن يكون تقريراً للأخوّة المانعة من الاغتياب .

﴿ وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوباً وَ قَبَآئِلَ ﴾ : «الشعب» الجمع العظيم المنتسبون إلىٰ أصل واحد، وهو يجمع القبائل، والقبيلة تجمع العمائر، والعمارة تجمع البطون، والبطن يجمع الأفخاذ، والفخذ يجمع الفصائل. فخزيمة شعب، وكنانة قبيلة، وقريش عمارة، وقصيِّ بطن، وهاشم فخذ، وعبّاس فصيلة.

﴿ لِتَعَارَفُوا ﴾ : ليعرف بعضكم بعضاً ، لا للتفاخر بالآباء والقبائل .

و قرئ (1): «لتعارفوا» بالإدغام، و«لتتعارفوا»، و«لتعرفوا».

﴿ إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللهِ أَتْقَاكُمْ ﴾ : فإنّ التقوىٰ بها تكمل النفوس وتتفاضل الأشخاص،

وقال <sup>(1)</sup>: يا أيّها الناس، إنّما الناس رجلان: رجل مؤمن تقيّ كريم علىٰ الله، وفاجر شقيّ هيّن علىٰ الله.

وفي عيون الأخبار <sup>(\*)</sup>، في باب قول الرضا للله لأخيه زيد بن موسى ، حين افتخر علىٰ من في مجلسه : حدَّثنا الحاكم أبو [علي]<sup>(1)</sup>الحسين بن أحمد البيهقيّ قال : حدَّثني محمّد بن يحيىٰ الصوليّ قال : حدَّثني أبو عبدالله محمّد بن موسىٰ بن نصر الرازيّ قال : سمعت أبي يقول : قال رجل للرضا للله ! والله ، ما علىٰ وجه الأرض أشرف منك أباً [وجداً]<sup>(ه)</sup>.

> ١ و٢. أنوار التنزيل ٤١١/٢. ٣. العيون ٢٣٨/٢، ح ١٠. ٤. من المصدر. ٥. ليس في ن، ت، ي، ر، المصدر.

> فقال : التقويٰ شرّفتهم ، وطاعة الله أحظتهم <sup>(۱)</sup>. فقال له آخر : أنت ، والله ، خير الناس .

فقال له: لا تحلف، يا هذا، خير منّي من كان أتقىٰ لله <sup>(٢)</sup> تعالىٰ وأطوع له. والله، مـا نُسِخت هذه الآية: «وجعلناكم شعوباً وقبائل لتعارفوا إنّ أكرمكم عند الله أتقاكم».

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم ("): وقوله : «وجعلناكم شعوباً وقبائل لتعارفوا» قال : «الشعوب» العجم، و«القبائل» العرب . وقوله : «إنَّ أكرمكم عند الله أتقاكم» وهو ردّ عليٰ من يفتخر بالأحساب والأنساب .

وقال رسول الله <sup>(3)</sup> يَتَخْلُنُهُ يوم فتح مكَة : يا أيّها الناس ، إنّ الله قد أذهب عنكم بالإسلام نخوة الجاهليّه وتفاخرها بآبائها ، إنّ العربيّة ليست بأبٍ ووالدة ، وإنّما هو لسان ناطق ، فمن تكلّم به فهو عربيّ . ألا إنّكم من آدم وآدم من التراب ، و«إنّ أكسر مكم عندالله أتقاكم» <sup>(0)</sup>.

أخبرنا الحسن بن عليّ <sup>(٢)</sup>، عن أبيه، عن الحسن بن سعيد، عن الحسين بن علوان [الكلبيّ]<sup>(٧)</sup>، عن عليّ بن الحسين العبديّ، عن أبي هارون العبديّ، عن ربيعة السعديّ<sup>(٨)</sup>، عن حذيفة بن اليمان قال: قال رسول الله تَنْظَنَّةَ: إنّ الله تخلق الخلق قسمين، فجعلني في خيرهما قسماً، وذلك قوله: «و أصحاب اليمين وأصحاب الشمال» <sup>(٩)</sup> فأنا من أصحاب اليمين، وأنا خير <sup>(١١)</sup> أصحاب اليمين <sup>(١١)</sup>.

ثمَ جعل القسمين أثلاثاً، فجعلني في خيرها أثلاثاً <sup>(١٢)</sup>، وذلك قوله <sup>(١٢)</sup>: «فأصحاب

كذا في المصدر. وفي ق، ش: أحفظهم.
 ٢٢ تفسير القمّي ٣٢٢/٢.
 ٢٠ تفسر من الممير.
 ٢٠ تفسر من المصدر.
 ٢٠ من المصدر.
 ٢٠ من المصدر.
 ٢٠ من المارة إلى آية ٢٢ و ٤١ من سورة الواقعة.
 ٢٠ كذ ١٢. كن ١٢. كذ ١٢. كن ١٢. كذ ١٢. كن ١٢. كذ ١٢. كذ ١٢. كذ ١٢. كذ ١٢. كذ ١٢. كن ١٢. كن ١٢. كذ ١٢. كذ ١٢. كذ ١٢. كن ١٢. كذ ١٢. كذ ١٢. كن ١٣. ٢٢. كن ١٢. كن ٢٢. كن ١٢. كن ١٢. كن ٢٢. كن ٢٢. كن ١٢. كن ١٢. كن ٢٢. كن

٢. كذا في المصدر . وفي النسخ : الله .
 ٤. نفس المصدر والموضع .
 ٦. نفس المصدر ٣٤٦ ـ ٣٤٧ .
 ٨. ق ، ش : السندي .
 ٩. كذا في المصدر . وفي النسخ : زيادة : من .
 ١٢. كذا في المصدر . وفي النسخ : ثلاثاً .

الميمنة ما أصحاب الميمنة، وأصحاب المشأمة ما أصحاب المشأمة، والسابقون السابقون، [أولئك المقرّبون]<sup>(١)</sup>». فأنا من السابقين، وأنا خير السابقين.

ثمَ جعل الأثلاث قبائل، فجعلني في خيرها قبيلة، وذلك قوله تعالىٰ : «يا أيّها الناس إنّا خلقناكم من ذكر وأنثىٰ وجعلناكم شعوباً وقبائل لتعارفوا إنّ أكرمكم عند الله أتقاكم». فقبيلتي خير القبائل، وأنا سيّد ولد <sup>(٢)</sup> أولاد آدم وأكرمكم علىٰ الله ولا فخر. (الحديث).

وفي مجمع البيان<sup>(٣)</sup>: وقيل: أراد بالشعوب الموالي، وبالقبائل العرب. في روايـة عطاء، عن ابن عبّاس.

وإلىٰ هذا ذهب قوم فقالوا : الشعوب من العجم، والقبائل من العرب، والأسباط من بني إسرائيل . وروي ذلك عن الصادق للظِلَا .

وروي<sup>(٤)</sup> عن النبيّ ﷺ : أنّه قال : يقول الله يوم القيامة : أمرتكم فضيّعتم ما عهدت إليكم فيه ورفعتم أنسابكم ، فاليوم أرفع نسبي وأضع أنسابكم ، أيـن المـتَقون «إنّ أكرمكم عند الله أتقاكم».

وروي (•)أنَّ رجلاً سأل عيسيٰ بن مريم: أيَّ الناس أفضل ؟

فأخذ قبضتين من تراب، ثمّ قال: أيّ هـاتين أفـضل؟ النـاس خـلقوا مـن تـراب، فأكرمهم أتقاهم.

أبوبكر البيهقيّ <sup>(٢)</sup>، بالإسناد: عن عباية بن ربعي، عن ابن عبّاس قال: قـال رسـول الله ﷺ: إنّ الله جعل الخلق قسـمين، فـجعلني فـي خـيرهم<sup>(٧)</sup> قسـماً، وذلك قـوله: «وأصحاب اليمين وأصحاب الشمال»<sup>(٨)</sup>فأنا من أصحاب اليمين، وأنا خير<sup>(١)</sup>أصحاب اليمين.

١. ليس في ن، ت، ي، م، ر، المصدر.
 ٢. ش: خيرهما.
 ٨. إشارة إلى آية ٢٧ و ٤١ من الواقعة.
 ٩. كذا في المصدر. وفي النسخ زيادة: من.

ثمّ جعل القسمين أثلاثاً، فجعلني في خيرها ثلثاً<sup>(١)</sup>، وذلك قوله: «وأصحاب الميمنة وأصحاب المشأمة»<sup>(٢)</sup> «السابقون السابقون»<sup>(٣)</sup>. فأنا من السابقين، وأنا خير السابقين.

ثمّ جعل الأثلاث قبائل، فجعلني في خيرها قبيلة، وذلك قوله: «وجعلناكم شعوباً وقبائل» (الآية) فأنا أتقىٰ ولد أدم [ولا فخر]<sup>(٤)</sup> وأكرمهم علىٰ الله ولا فخر.

ثمّ جعل القبائل بيوتاً، فجعلني في خيرها بـيتاً، وذلك قـوله<sup>(ه)</sup>: «إنّــما يـريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهّركم تطهيراً». فأنا وأهلي مطهّرون من الذنوب ـ وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة <sup>(٢)</sup>، بإسناده إلىٰ الحسين بن خالد قال <sup>(٧)</sup>: قال

[عليّ بن موسى]<sup>(٨)</sup> الرضا ﷺ : لا دين لمن لاورع له، ولا أيمان <sup>(٩)</sup>لمن لاتقيّه له، وإنّ أكرمكم عند الله أعملكم بالتقية .

وفي اعتقادات الإماميّة (١٠) للصدوق : وسُنِل الصادق للظِّلا عن قول الله : «إنّ أكرمكم عند الله أتقاكم» .

قال: أعملكم بالتقيّة.

وفي الكافي <sup>(11)</sup>: عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن الحسن بن عليّ بن فضّال، عن تعلبة بن ميمون، عن عمر بن أبي بكار، عن أبي بكر الحضرميّ، عن أبي عبدالله عليه قال: إنّ رسول الله يَنْفَ زوّج مقداد بن الأسود ضباعة بنت الزبير بن عبدالمطّلب، وإنّما زوّجه لتتضع المناكح وليتأسّوا برسول الله يَنْفَ ، وليعلموا أنّ أكرمهم عندالله أتقاهم. عدّة من أصحابنا<sup>(11)</sup>، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن عليّ بن الحكم، عن هام

كذا في المصدر، وفي النسخ: ثلاثاً،
 ٢. إشارة إلى آية ٨ و ٩ من الواقعة.
 ٣. الواقعة / ١٠.
 ٥. الأحزاب / ٣٣.
 ٥. الأحزاب / ٣٣.
 ٢. كمال الدين / ٢٧١، ح ٥.
 ٩. ليس في ق، ش، م.
 ٩. كذا في المصدر، وفي النسخ: أمان.
 ١٠. الاعتقادات / ٢٠٤.
 ٢. لغس المصدر، ح ٢.

بن سالم، عن رجل، عن أبي عبدالله للله أنّ رسول الله تَنْتَلْهُ زوّج المقداد بن الأسود ضباعة بنت الزبير إبن عبدالمطّلب، ثمّ قال: إنّما زوّجها المقداد لتتّضع المناكح. ولتتأسّوا (1) برسول الله تَنْتَلْهُ ولتعلموا أنّ أكرمكم عندالله أتقاكم. وكان الزبيرا (1) أخا عبدالله وأبي طالب لأبيهما وأمّهما.

وفي أصول الكافي : أبو عليّ الأشعريّ ، عن محمّد بن عبدالجبّار ، عن محمّد بن إسماعيل ، عن حنّان بن (٣) عقبة بن بشير الأسديّ قال : [قلت لأبي جعفر طلِّلا : أنا عقبة بن بشير الأسديّ وأنا في الحسب الضخم من قومي .

قال: فقال: ما تمنّ علينا بحسبك. إنّ الله رفع بـالإِيمان مـن كـان النـاس يسـمّونه وضيعاً]<sup>(٤)</sup>إذا كان مؤمناً، ووضع بالكفر من كان الناس يسمّونه شريفاً إذا كان<sup>(٥)</sup>كافراً. فليس لأحد فضل علىٰ أحد إلّا بالتقوى.

وفي كتاب مقتل <sup>(7)</sup>الحسين <sup>(٧)</sup>لأبي مخنف، من كلامه في موقف كربلاء : أما أنا ابن بنت نبيّكم، فوالله، ما بين المشرق والمغرب لكم ابن بنت نبيّ غيري . ومن كلامه <sup>(٨)</sup>للشمر لعنه الله : يا ويلك، من أنا ؟

فقال: الحسين، وأبوك عليّ بن أبي طالب، وأمّك فاطمة الزهراء، وجـدّك محمّد المصطفى.

فقال له الحسين <sup>(٩)</sup>: يا ويلك ، إذا عرفت بأنَّ هذا حسبي ونسبي فلِمَ تقتلني ؟! ومن أشعاره لل<sup>ظلِلا (١٠)</sup>:

أنا ابـن عـليّ الطـهر (١١) مـن أل هـاشم كسفاني بسهذا مسفخراً حـين أفـخر

١. المصدر : ليتأسوا.
 ٢. ليس في ق.
 ٣. كذا في المصدر . وفي النسخ : بن،
 ٤. ليس في ق.
 ٥. ليس في ق.
 ٢. ليس في ش،ق،م.
 ٧. في مقتل الحسين /٨٥ قريب منه، ولم نعثر فيه على نص الكلام.
 ٨. نقل بمعناه في نفس المصدر /١٤٤ ـ ١٤٥.
 ٩. ليس في ق،ش،م.
 ١٠. مقتل الحسين بالله لأبي مخنف /١١٨.

و عمّي يُـدعىٰ ذا الجـناحين جـعفر<sup>(٢)</sup> بكأس رسـول مـن الله <sup>(٣)</sup> ليس يـنكر إلى الحـوض يسـقيه بكـفّيه حـيدر]<sup>(٤)</sup>

> بعد جدّي فأنا ابن الخيرتين وارث العلم ومولى الشقلين فأنسا الفسضّة وابسن الذهبين فأنسا الكوكب وابن القمرين و قسريش يسعبدون الوثنين أو كأمّي في جميع المشرقين<sup>(N)</sup> فأنا الأزهر وابن الأزهرين<sup>(N)</sup> فأنا الجوهر وابن الدرّتين]<sup>(N)</sup> فأنا الجوهر وابن الدرّتين]<sup>(N)</sup> و أبسي الموفي بالبيعتين]<sup>(N)</sup> مساحب الأمر ببدر وحنين ساد بالفضل جميع <sup>(N)</sup>الحرمين

وف اطم أمّـي ثــم<sup>(١)</sup> جــدَي محمّد ونــحن ولاة الحــوض نسـقي محبّنا [إذا مــن أتــى يــوم القــيامة ظــامياً ومن أشعاره أيضاً<sup>(٥)</sup>:

خسيرة الله من الخلق أبي أمّسي الزهراء حقًا وأبي فضة قد صُغِيت من ذهب<sup>(1)</sup> والدي شرمس وأمّي قر والدي شرمس وأمّي قر عربد الله غرباماً يرافعاً من له جد كرجدي في الورئ من له جد كرجدي في الورئ من له جد كرجدي في الورئ إجروهر من فيضة مكنونة [جدي المرسل مصباح الدجي [والذي خراتمه جاد به أيرد الله برطهر طريم ذلك والله عرباي المرتض

١. المصدر: و.
 ٢. المصدر: وعمّي هو الطيار في الخلد جعفر.
 ٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: ما.
 ٤. ليس في المصدر.
 ٥. نفس المصدر / ١٣٤ ـ ١٣٨، بتقديم وتأخير.
 ٣. المصدر: أو كشيخي فأنا ابن العلمين.
 ٨. المصدر: فأنا الزاهر وابن الزاهرين
 ٩. ليس في ش، ق. وفي المصدر هكذا:
 ٩. ليس في شاوى ظهره في الركعتين
 ١٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: على أهل.

۳۵۰ ...... تفسير كنز الدقائق ويحرالغرائب

وفي روضة الكافي<sup>(۱)</sup>: عليّ بن إبراهيم، عن عبدالله بن محمّد بن عيسى، عن صفوان بن يحيى، عن حنّان قال : سمعت أبي يروي عن أبي جعفر طليًّلا قال :كان سلمان جالساً مع نفر من قريش في المسجد، فأقبلوا ينتسبون ويرفعون في أنسابهم حتّىٰ بلغوا سلمان.

فقال له عمر بن الخطَّاب : أخبرني من أنت ، ومن أبوك ، وما أصلك ؟

فقال: أنا سلمان بن عبدالله، كنت ضالاً فهداني الله تلك بمحمّد ﷺ، وكـنت عـائلاً فأغناني الله بمحمّد ﷺ، وكنت مملوكاً فأعتقني الله بمحمّد ﷺ. هـذا نسـبي، وهـذا حسبي.

قال : فخرج النبيُّ عَلَيْ وسلمان الله يكلُّمهم .

فقال له سلمان: يا رسول الله ﷺ ما لقيت من هؤلاء، جلست معهم فأخذوا ينتسبون ويرفعون في أنسابهم حتّى إذا بلغوا إليّ قال عمر بن الخطّاب : من أنت وما أصلك وما حسبك ؟

فقال النبي عَلَيْ : فما قلت له [يا سلمان] (٢)؟

قال: قلت له: أنا سلمان بن عبدالله، كنت ضالاً فهداني الله ﷺ بمحمّد ﷺ وكنت عائلاً، فأغناني الله عزّ ذكره بـمحمّد ﷺ <sup>(٣)</sup>. وكنت مـملوكاً فأعـتقني الله عـز ذكـره بمحمّد ﷺ هذا نسبي، وهذا حسبي.

فقال رسول الله ﷺ : يا معشر قريش، إنّ حسب الرجل دينه ومروءته خلقه، وأصله عقله، قال الله تعالىٰ : «إنّا خلقناكم من ذكر وأنثىٰ إلىٰ قوله <sup>(٤)</sup>إنّ أكرمكم عند الله أتقاكم».

ثمَ قال النبيّ ﷺ لسلمان : ليس لأحد من هؤلاء عليك فضل إلّا بتقوىٰ الله ﷺ . وإن كان التقوىٰ لك عليهم، فأنت أفضل.

- ۱۸۱/۸ ـ ۲۰۳ ـ ۲۰۳.
   ۱۸۱/۸ ـ ۲۰۳.
  - ٣. يوجد في ق، ش، م، بدل هذا الفقرة: إلى قوله.
    - ٤. ورد في ن، ت، ي، ر، نص الآية.

| . عشر / سورة الحجرات | الجزء الثاني |
|----------------------|--------------|
|----------------------|--------------|

أبو عليّ الأشعريّ <sup>(1)</sup>، عن محمّد بن عبدالجبّار، عن الحجّال، عن جميل بن درّاج قال : قلت لأبي عبدالله للظِّلِز : فما الكرم ؟

قال: التقوى. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي كتاب من لا يحضره الفقيه <sup>(٢)</sup>: وروى يونس بن ظبيان ، عن الصادق [جعفر بن محمّد عليَّك أنَّه قال : حدَّثني أبي ]<sup>(٣)</sup>، عن أبيه ، عن جدَه عليَّك أنَّ رسول الله عَيَّك قال : أعبد الناس من أقام الفرائض .

... إلىٰ قوله: وأكرم الناس أتقاهم، وأتـقىٰ النـاس مـن قـال الحـقّ فـيها له وعـليه. (الحديث).

وروىٰ عليّ بن مهزيار<sup>(٤)</sup>: عن الحسن بن سعيد، عن الحارث <sup>(٥)</sup>بن محمّد [بن]<sup>(٢)</sup> النعمان الأحول صاحب الطاق، عن جميل بن صالح، عن أبي عبدالله للظِّلاِ، عن آبائه للظَّلا قال: قال رسول الله تَنَظِّلاً : من أحبّ أن يكون أتقىٰ الناس، فليتوكّل علىٰ الله. ﴿إِنَّ اللهَ عَلِيمٌ ﴾ : يكم.

- <ْخَبِ**يرٌ ﴾۞**: ببواطنكم.

﴿قَالَتِ الْأَعْرَابُ آمَنًا؟ : نزلت (<sup>٧</sup>) في نفر من بني أسد قدموا المدينه في سنة جِدبة وأظهروا الشهادتين، وكانوا يقولون لرسول ﷺ : أتيناك بالأثقال والعيال، ولم نقاتلك كما قاتل بنو فلان، يريدون الصدقة ويمنّون.

فَتُلْ لَمْ تُؤْمِنُوا ﴾ : إذ الإيمان تصديق مع ثقة وطمأنينة قلب، ولم يحصل لكم، وإلّا لما مننتم علىٰ الرسول بالإسلام وترك المقاتلة؛ كما دلّ عليه آخر السورة.

﴿ وَلَكِنْ قُولُوا أَسْلَمْنَا ﴾ : فإنّ الإسلام انقياد ودخول في السلم وإظهار الشهادتين (^)،

- الغس المصادر /۲۲۰۰ ح ۲۷۲.
  - ٣. ليس في ش، ق، م.
    - ە. ق، ش: ليث.
  - ٧. أنوار التنزيل ٤١١/٢.

۲. الفقيه ۲۸۱/٤ ۲۸۲ م ۸۳۶.

٨. كذا في أنوار التنزيل ٤١١/٢. وفي النسخ: الشهادة.

۳۵۲ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

وكان نظم الكلام أن يقول: لا تقولوا آمنًا ولكن قولوا أسلمنا إذ لم تـؤمنوا ولكـن أسلمتم. فعدل منه إلىٰ هذا النـظم احـترازاً مـن النـهي عـن القـول بـالإيمان والجـزم بإسلامهم، وقد فُقِد شرط اعتباره شرعاً <sup>(1)</sup>.

﴿ وَلَمَّا يَدْخُل الْإِيْمَانُ فِي قُلُوبِكُمْ ﴾ : توقيت <sup>(٢)</sup> «لقولوا» ، فإِنَّه حال من ضميره ؛ أي ولكن قولوا : أسلمنا ولم تواطئ قلوبكم ألسنتكم بعدُ .

وفي أصول الكافي <sup>(٣)</sup>: عليّ بن إبراهيم، عن محمّد بن عيسىٰ، عـن يـونس، عـن جميل بن درّاج قال: سألت أبا عبدالله لل<sup>تيلا</sup> عن قول الله تكلّ: «قالت الأعراب آمنًا قل لم تؤمنوا ولكن قولوا أسلمنا ولمّا يدخل الإيمان في قلوبكم».

فقال: ألا ترى أنَّ الإيمان غير الإسلام.

الحسين بن محمّد<sup>(3)</sup>، عن معلّى بن محمّد؛ [وعدَّه من أصحابنا]<sup>(0)</sup>، عن أحمد بن محمّد، جميعاً، عن الوشّاء، عن أبان، عن أبي بصير، عن أبي جعفر طلِّلاً قال: سمعته يقول: «قالت الأعراب آمنًا قل لم تؤمنوا ولكن قولوا أسلمنا». فمن زعم أنّهم أمنوا فقد كذب، ومن زعم أنّهم لم يسلموا فقد كذب <sup>(٢)</sup>.

عدّة من أصحابنا<sup>(٧)</sup>، عن سهل بن زياد [و محمّد بن زياد]<sup>(٨)</sup> ومحمّد بن يحييٰ ، عن أحمد بن محمّد ، جميعاً ، عن ابن محبوب <sup>(٩)</sup>، عن عليّ بن رئـاب ، عـن حـمران بـن

 أي لو قيل: لاتقولوا آمنًا، لدلّ على النهي من أن يقول أحد: آمنا، فللاحتراز عن النهي عدل إلى ماذكر. وكذا لم يقل: ولكن أسلمتم، للاحتراز من الجزم باسلامهم لفقد شرطه شرعاً.
 ٢. أي تعيين لقولهم؛ أي قولهم: أسلمنا، في حال مواطأة قلوبهم ألسنتهم.
 ٣. الكافي ٢٤/٢، ح ٣.
 ٢. الكافي ٢٤/٢، ح ٣.
 ٢. في ما المصدر /٢٥، ح ٥.
 ٩. ليس في ق، م، ش.
 ٢. ويد في ن، ت، ي، ر، بعد هذا الحديث، نفس هذا الحديث بعينه مع سنده الثاني؛ أي عدّة من أصحابنا عن... ويوجد في ق، ش، م، سنده فحسب، وبدل متنه كلمة «مثله».
 ٧. نفس المصدر /٢٦، ح ٥.
 ٨. ليس في أن من م، سنده فحسب، وبدل متنه كلمة «مثله».

أعين، عن أبي جعفر على قال : سمعته يقول : الإسلام لايشرك الإيمان (والإيمان يشرك الإسلام]<sup>(1)</sup>، وهما في القول والفعل يجتمعان ؛ كما صارت الكعبة في المسجد والمسجد ليس في الكعبة ، وكذلك الإيمان يشرك الإسلام والإسلام لا يشرك الإيمان ، وقد قال الله تكان : «قالت الأعراب آمنًا قل لم تؤمنوا ولكن قولوا أسلمنا ولمّا يدخل الإيمان في قلوبكم» . فقول الله تكان أصدق القول . والحديث طويل . أخذت منه موضع الحاجة .

محمّد بن يحييٰ <sup>(٢)</sup>، عن أحمد بن [محمّد بن]<sup>(٣)</sup>عيسيٰ، عن عليّ بن النعمان، عن ابن مسكان، عن سليمان بن خالد، عن أبي جعفر للللَّٰ قال: قمال أبو جعفر لللَّٰ : يما سليمان، أتدري من المسلم؟

قلت : جعلت فداك ؛ أنت أعلم . قال : المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده . ثمّ قال : وتدري من المؤمن ؟ قال : قلت : أنت أعلم .

قال: المؤمن من ائتمنه المسلمون علىٰ أموالهم وأنفسهم، والمسلم حرام علىٰ المسلم أن يخذله أو يظلمه أو يدفعه دفعة تعنته<sup>(٤)</sup>.

عليّ بن إبراهيم <sup>(ه)</sup>، عن أبيه، عمّن ذكره، عن يونس بن يعقوب، عن أبي عبدالله لل<sup>ظِلِر</sup> أنّه قال في حديث طويل : إنّ الإِسلام قبل الإِيـمان وعـليه يـتوارثـون ويـتناكـحون، والإِيمان عليه يثابون.

- ١. ليس في ق. ٢ ٢٣٢ ٢٣٢ ٢٢٢ ٢٢
  - ٣. من المصدر.
- ٤. كذا في المصدر. وفي ق، ش: نعتته. وفي ن: تعنه. وفي سائر النسبخ: تسعنت. وعينت الشييء: أفسيد. وأعنته: أوقعه في شدّة.

عليّ بن إبراهيم <sup>(١)</sup>، عن العبّاس بن معروف، عن عبدالرحمٰن بن أبي نجران، عـن حمّاد بن عثمان، عن عبدالرحيم القصير قال: كتبت مع عبدالملك بن أعـين إلى أبسي عبدالله لللِّلِ أسأله عن الإيمان ما هو؟

فكتب إليّ مع عبدالملك بن أعين: سألتَ رحمك الله عن الإيمان؛ والإيـمان هـو الإقرار باللسان وعقد في القلب وعمل بالأركان، والإيمان بعضه من بعض، وهو دار وكذلك الإسلام دار والكفر دار، فقد يكون العبد مسلماً قبل أن يكون مؤمناً ولا يكون مؤمناً حتّىٰ يكون مسلماً، فالإسلام قبل الإيمان وهو يشارك الإيمان.

فإذا أتى العبد كبيرة من كبائر المعاصي أو صغيرة من صغائر المعاصي التي نـهى الله ﷺ عنها، كان خارجاً من الإيمان ساقطاً عنه اسم [الإيمان وثـابتاً (٢) عـليه اسـم](٣) الإسلام.

فإن تاب واستغفر عاد إلىٰ دار الإيمان، ولا يخرجه إلىٰ الكفر إلا الجحود والاستحلال أن يقول للحلال: هذا حرام، وللحرام: هذا حلال. ودان بذلك، فعندها يكون خارجاً من الإيمان والإسلام داخلاً في الكفر، وكان بمنزلة من دخل الحرم ثمة دخل إفي الكعبة]<sup>(3)</sup> وأحدث في الكعبة حدثاً، فأخرج عن الكعبة وعن الحرم فضَّربت عنقه وصار إلىٰ النار.

عدَّة من أصحابنا<sup>(ه)</sup>، عن أحمد بن محمَّد، عن عثمان بن عيسىٰ، عن سماعة بـن مهران قال : سألته عن الإيمان والإسلام ، قلت له : أفرق بين الإسلام والإيمان ؟ قال : فأضرب لك مثلاً ؟ قال : قلت : أورد ذلك .

قال: مثل الإيمان والإسلام مثل الكعبة الحرام من الحرم، قد يكون في الحسرم ولا

- نقس المصادر ۲۷/۲ ۲۸۰ ح ۱۰.
  - ٣. يوجد في ق، المصدر.
  - ٥. نغس المصدر /٢٨، ح ٢.
- ٢. كذا في المصدر. وفي ق: «تائباً» بدل «وثابتاً».
   ٤. ليس في ن، م، ت، ي، ر.

| ۳00 | الحجرات | ا سورة | عشر | ، الثاني | الجز. |
|-----|---------|--------|-----|----------|-------|
|     |         |        |     |          |       |

فقال : الإسلام شهادة أن لا إله إلا الله ، والتصديق برسول الله تمكيلة ، به حقنت الدماء <sup>(3)</sup> وعليه جرت المناكح والمواريث وعلى ظاهره جماعة الناس . والإيمان الهدى ، وما يئبت في القلوب من صفة الإسلام ، وما ظهر من العمل به . والإيمان أرفع من الإسلام بدرجة ، إنَّ الإيمان يشارك الإسلام في الظاهر ، والإسلام لا يشارك الإيمان في الباطن وإن اجتمعا في القول <sup>(0)</sup> والصفة .

محمّد بن يحيىٰ <sup>(1)</sup> [عن أحمد بن محمّد]<sup>(٧)</sup>، عن عليّ بن الحكم، عن سفيان بسن السمط <sup>(٨)</sup> قال: سأل رجل أبا عبدالله ﷺ عن الإِسـلام والإِيـمان، مـا الفـرق بـينهما؟

- يوجد في ق، المصدر.
   ٢. ن، ي، ر: فصيّره. وفي المصدر: فيصيّره.
  - ۳. نغس المصدر ۲۵/، ح۱.
  - ٤. كذا في المصدر. وفي ق، ش: به جفنت لدماء. وفي غيرهما: به حقنا لدماء.
  - ٥. كذا في المصدر، وفي النسخ: القلوب.
     ٦. نفس المصدر ٢٤/٢ ٢٥، ح٤.
     ٧. ليس في ش، ق.

فلم يجبه إثمّ سأله فلم يجبه]<sup>(١)</sup>، ثمّ التقيا في الطريق وقد أزف من الرجل الرحيل . فقال له أبو عبدالله عليُّ : كأنَّه قد أزف منك رحيل ؟ [فقال: نعم]<sup>(۲)</sup>. فقال: فألقني في البيت. فلقيه فسأله عن الإسلام والإيمان ما الفرق بينهما؟ قال: الإسلام هو الظاهر الذي عليه [الناس] (") شهادة أن لا إله إلَّا الله (٤) وأنَّ محمَّداً رسول الله (٥)، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وحجَّ البيت، وصيام شهر رمضان، فهذا الإسلام. وقال: الإيمان معرفة هذا الأمر مع هذا، فإن أقرَّ بها ولم يعرف هذا الأمر كان مسلماً وكان ضالًا. وفي كتاب الخصال (7): عن الأعمش ، عن الصادق للله قال : هذه شرائع الدين . ... إلىٰ أن قال: والإسلام غير الإيمان، وهو كلَّ مؤمن مسلم وليس كلَّ مسلم مؤ مناً <sup>(۷)</sup>. عن أبي بصير (^) قال : كنت عند أبي جعفر الله فيقال له رجل : أصلحك الله ، إنَّ بالكوفة قوماً يقولون مقالة ينسبونها إليك. قال: وما هي ؟ قال: يقولون: الإيمان غير الإسلام. فقال أبو جعفر للظٍّ : نعم . فقال الرجل : صفه لي . فقال: من شهد أن لا إله إلَّا الله، وأنَّ محمَّدًا رسول الله ﷺ وأقرَّ بما جاء من عند الله، وأقام الصلاة، وأتى الزكاة، وصام شهر رمضان، وحجّ البيت [فهو مسلم.

٢-١. من المصدر.
 ٤. في المصدر زيادة: وحده لا شريك له.
 ٥. المصدر: وأن محمّداً عبده ورسوله.
 ٢. الخصال /٢٠٨، ح ٩.
 ٧. المصدر: مؤمن.

فقلت : فالإيمان ؟

قال : من شهد أن لا إله إلَّا الله، وأنَّ محمَّداً رسول الله ﷺ وأقرَّ بما جاء من عند الله، وأقام الصلاة، وآتي الزكاة، وصام شهر رمضان، وحجَّ البيت]() ولم يـلق الله بـذنب أوعد عليه النار فهو مؤمن.

[قال له أبو بصير : جعلت فداك ؛ وأيّنا لم يلق الله بذنب أوعد عليه النار ؟] (٢) فقال: ليس هو حيث تذهب، إنَّما هو لم يلق الله بذنب أوعد عليه النار ولم يتب منه. وروى أنس (٣)، عن النبيَّ ﷺ قال : الإسلام علانية ، والإيمان في القلب . وأشار إلىٰ صدره.

﴿ وَإِنْ تُطِيعُوا اللهَ وَرَسُولَهُ ﴾ : بالإخلاص وترك النفاق. لا يَلِتْكُمْ مِنْ أَعْمَالِكُمْ شَيْئاً >: لا ينقصكم من أجورها. من لات ليتاً: إذا نقص. وقرأ (١) البصريّان : «لا يألتكم» من الألت ، وهو لغة غطفان . إنَّ الله عَفُورَ > : لما فرط من المطيعين . ﴿ رَحِيمٌ ﴾ ٢٠ ؛ بالتفضّل عليهم.

﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ آمَنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ لَمْ يَرْتَابُوا ﴾: لم يشكُّوا. من ارتـاب، مطاوع رابه: إذا أوقعه في الشكّ مع التهمة.

وفيه إشارة إلىٰ ما أوجب نفي الإيمان عنهم. و«ثمّ» للإشعار بأنّ اشتراط عدم الارتياب في اعتبار الإيمان ليس حال الإيمان فقط، بل فيه وفيما يُستقبَل، فهي كما في قوله <sup>(ه)</sup>: «ثمّ استقاموا». ﴿ وَجَاهَدُوا بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنْفُسِهِمْ فِي سَبِيلِ اللهِ ﴾ : في طاعته. والمجاهدة بالأموال والأنفس تصلح للعبادات الماليّة والبدنيّة بأسرها.

- ۱. ليس في ق. ۲. مجمع البيان ١٣٨/٥. ٥. فصّلت (٣٠، والأحقاف /٢٣.
- ۲. ليس في ق. ٤. أنوار التنزيل ٤١١/٢.

٣٥٨ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

أولَئِكَ حُمَّ الصَّادِقُونَ ؟ ؟: الذين صدقوا في ادّعاء الإيمان.

وفي شرح الآيات الباهرة <sup>(١)</sup>: إقال محمّد بن العبّاس ﷺ : حدّثنا]<sup>(٢)</sup> عليّ بن عبدالله ، عن إبراهيم بن محمّد ، عن حفص بن غياث ، عن مقاتل بن سليمان ، عن الضحّاك بن مزاحم ، عن ابن عبّاس أنّه قال في قـول الله ﷺ : «إنّـما المـؤمنون ـإلىٰ قـوله ـ<sup>(٣)</sup> هـم الصادقون» قال ابن عبّاس : ذهب [عليّ عليًّ إ<sup>(٤)</sup> بشرفها وفضلها .

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(ه)</sup>: وقوله : «إنّما المؤمنون [الذين آمنوا بالله ورسوله ثمّ لم يرتابوا \_أي لم يشكّوا \_ وجاهدوا بأموالهم وأنفسهم في سبيل الله»]<sup>(٢)</sup> قال : نزلت في أميرالمؤمنين لللهِ .

﴿ قُلْ آتُعَلُّمُونَ اللهَ بِدِينِكُمْ ﴾ : أتخبرونه به بقولكم: آمنًا.

﴿ وَاللهُ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَاللهُ بِكُلُّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾۞: لا يخفىٰ عليه خافية. وهو تجهيل لهم، وتوبيخ.

روي <sup>(٧)</sup>: أنّه لمّا نزلت الآية المتقدّمة جاؤوا وحلفوا أنّهم مؤمنون معتقدون، فنزلت هذه الآية .

﴿ يَمُنُونَ عَلَيْكَ أَنْ أَسْلَمُوا﴾ : يعدّون إسلامهم عليك منّة، وهي النعمة التي لا يستثيب موليها ممّن بذلها إليه. من المنّ، بمعنى : القطع. لأنّ المقصود بها قطع حاجته. وقيل <sup>(٨)</sup>: النعمة الثقيلة من المنّ.

﴿ قُلْ لاَتَمُنُوا عَلَيَّ إِسْلاَمَكُمْ﴾ : [أي بإِسلامكم]<sup>(٩)</sup> فنُصب بنزع الخافض، أو تضمين الفعل معنى الاعتداد <sup>(١٠)</sup>.

1. تأويل الآيات الباهرة ٦٠٧/٢، ح
 ٢. ليس في ق، ش، م.
 ٣. ورد في ن، ت، ي، ر، نص الآية.
 ٥. تفسير القمي ٢٢٢/٢.
 ٢. ورد في ق، ش، م، بدل ما بين المعقوفتين: الآية.
 ٧. أنوار التنزيل ٢٢/٢٤.
 ٩. ليس في ق.

١٠. فيكون المعنى: قل لاتمنُوا عليَّ معتدَّين إسلامكم؛ أي معتبرين إيَّاه.

﴿ بَلِ اللهُ يَمُنَّ عَلَيْكُمْ أَنْ هَدَاكُمْ لِلْإِيمَانِ ﴾ : علىٰ ما زعمتم، مع أنَّ الهداية لا تستلزم الاهتداء.

> وقرئ <sup>(1)</sup>: «إن هداكم» بالكسر، و«إذ هداكم». ﴿ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴾ ۞: في ادّعاء الإيمان. وجوابه محذوف يدلّ عليه ما قبله؛ أي فَلِلّه المنّة عليكم.

وفي سياق الآية لطف، وهو أنّهم لمّا سمّوا ما صدر عنهم إيماناً ومنّوا به، فنفى أنّه إيمان وسمّاه إسلاماً، بأن قال : يمنّون عليك <sup>(٢)</sup> بما هو في الحقيقة إسلام، وليس بجدير أن يُمَنّ عليك، بل لو صحّ ادّعاؤهم للإيمان فَلِلّه المنّة عليه بالهداية له لا لهم.

وفي أصول الكافي <sup>(٣)</sup>: عليّ بن إبراهيم، [عن أبيه،]<sup>(٤)</sup> عن عليّ بـن أسـباط، عـن أحمد بن عمر الحلاك، عن عليّ بن سويد، عن أبي الحسن لللِّلا قال: سألته عن العُجب الذي يفسد العمل.

فقال : العُجب درجات ، منها أن يزيّن للعبد سوء عمله فيراه حسناً فيعجبه (<sup>ه)</sup> ويحسب أنّه يحسن صنعاً <sup>(1)</sup>ومنها أن يؤمن العبد بربّه فيمنّ علىٰ الله ولله عليه فيه المنّ .

وفي شرح الآيات الباهرة <sup>(٧)</sup>: ذكر الشيخ أبو جعفر الطوسي الله في كتاب «مصباح الأنوار» بإسناده عن رجاله، يرفعه إلىٰ جابر بن عبدالله قال: كنت عند رسول الله تَتَكِلُهُ في حفر الخندق، وقد حفر الناس وحفر عليّ طلِّلَهِ .

فقال له النبيّ ﷺ: [بأبي]<sup>(٨)</sup>من يحفر وجبرئيل يكنس التراب بين يـديه، ويـعينه ميكائيل ولم يكن يعين أحداً من الخلق قبله.

ثمّ قال النبيّ ﷺ لعثمان بن عفّان : احفر .

١. نفس المصدر والموضع.
 ٢. في ق زيادة: أن أسلموا.
 ٣. الكافي ٢١٣/٢، ح ٣.
 ٢. ليس في ق، وش.
 ٧. تأويل الأيات الباهرة ٢٠٧/٢\_٢٠٢، ح ٩.
 ٨. من المصدر.

۳۹۰ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

فغضب عثمان، وقال: لا يرضى محمّد أن أسلمنا علىٰ يده حتّىٰ يأمرنا بالكدّ. فأنزل الله علىٰ نبيّه تَيْلِلْهُ : «يمنّون عليك ـإلىٰ قوله (') ـ صادقين». ﴿ إِنَّ اللهَ يَعْلَمُ غَيْبَ السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾ : ما غاب فيهما.

﴿ وَاللهُ بَصِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ﴾۞: في سرّكم وعلانيتكم، فيكيف يخفى عـليه مـا فـي ضمائركم.

وقرأ(٢) ابن كثير بالياء، لما في الآية من الغيبة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(٣)</sup>: وقوله : «يمنّون عليك أن أسلموا» نزلت في عثمان يوم الخندق . وذلك أنّه مرّ بعمّار بن ياسر وهو يحفر الخندق ، وقد ارتفع <sup>(٤)</sup> الغبار من الحُفْرَة ، فوضع عثمان <sup>(٥)</sup>كمّه علىٰ أنفه ومرّ.

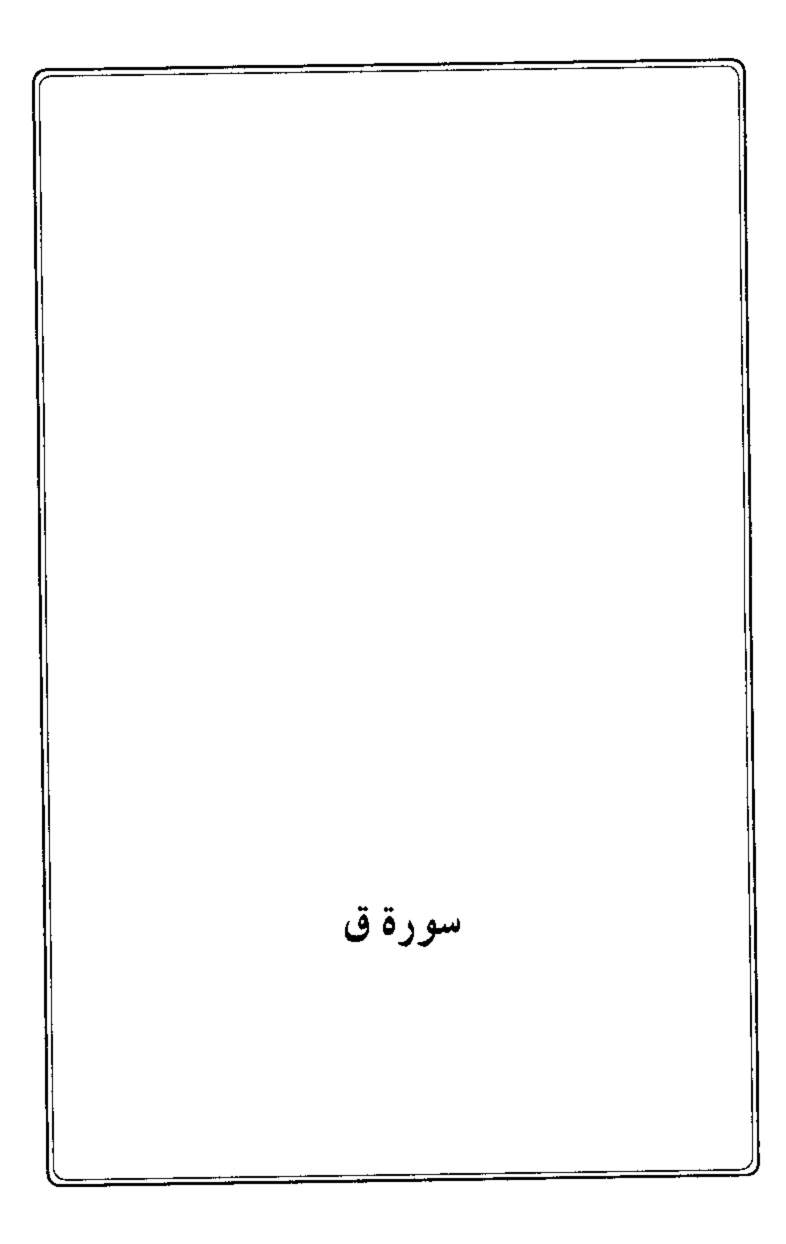
فقال عمّار: لايستوي من يعمر (<sup>٢)</sup> المساجدا، يظلّ فيها راكعاً وساجداً، كمن يمرّ بالغبار حائداً، يعرض عنه جاحداً معانداً.

فالتفت إليه عثمان فقال : يا ابن السوداء ، إيّاي تعني ؟ ثمّ أتى رسول الله عَظِيرًا فقال له : لم ندخل معك لتسبّ أعراضنا .

فقال له رسول الله عَيَالَةُ : قد أقلتك إسلامك، فاذهب.

فأنزل الله: «يمنّون عليك \_إلى قوله \_<sup>(٧)</sup> صادقين»؛ أي ليس هم صادقين <sup>(٨)</sup>. «إنّ الله يعلم \_إلى قوله \_<sup>(٩)</sup> تعملون».

- ٢. أنوار التنزيل ٤١٢/٢.
   ٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: اغتبر.
   ٣. المصدر: يبني.
   ٨. المصدر: أي لستم صادقين.
- ۱. ورد في ن، ت، ي، ر، نص الآية.
  - ٣. تفسير القمّي ٣٢٢/٢ ٣٢٣.
    - ٥. ليس في المصدر .
- ٧. ورد في ن، ت، ي، ر، نصَّ الآية.
- ٩. ورد في ن، ت، ي، ر، نصّ الآية.



.

## سورةق

مكّيّة. وقيل ('): غير قوله: «ولقد خلقنا السموات والأرض» إلىٰ قوله: «وقبل الغروب». وهي خمس وأربعون آية بالإجماع.

بسم الله الرحمن الرحيم

في كتاب ثواب الأعمال<sup>(٢)</sup>، بإسناده : عن أبي جعفر للظِّلا قال : من أدمن في فرائضه ونوافله قراءة سورة ق وسّع الله عليه في رزقه، وأعطاه كتابه بيمينه، وحاسبه حساباً يسيراً.

وفي مجمعالبيان <sup>(٣)</sup>: أبيّ بن كعب، عن النبيّ ﷺ قال: ومن قرأ سورة ق، هوّن الله عليه تارات الموت وسكراته.

﴿ قَ﴾ : الكلام فيه كما مرّ في ص. وقيل <sup>(٤)</sup>: اسم من أسماء الله . وقيل <sup>(٥)</sup>: معناه : قضي الأمر ، أو قضي ما هو كائن . وفي كتاب معاني الأخبار <sup>(٢)</sup>، بإسناده إلىٰ سفيان الثوريّ : عن الصادق للظِّرِ حديث طويل ، يقول فيه : وأمّا «ق» فهو الجبل المحيط بالأرض وخضرة السماء منه ، وبـه

مرين ، يعون فيه ، ومن «ن» فهو العجب المحيط بالا رض وحصرة السماء منه، و يمسك الله الأرض أن تميد بأهلها.

٨. مجمع البيان ١٤٠/٥.
 ٢. ثواب الأعمال /١٤٢ ـ ١٤٠ ح ١.
 ٣. المجمع ١٤٠/٥.
 ٩. نفس المصدر /١٤١.
 ٩. نفس المصدر /١٤١.

وفي تفسير عليّ إبراهيم <sup>(١)</sup>: قـال: إنّ «ق» جـبل مـحيط بـالدنيا مـن وراء يأجـوج ومأجوج.

﴿ وَالْقُرْآنِ الْمَجِيدِ﴾۞: ذوالمجد والشرف علىٰ سائر الكتب. أو لأنّه كلام المجيد. وكلّ من علم معانيه وامتثل أحكامه مَجد<sup>(٣)</sup>. وهو قسم.

وقيل (٣): تقديره: والقرآن المجيد إنَّ محمَّداً رسول الله ﷺ . بدلالة قوله :

﴿ بَلْ عَجِبُوا أَنْ جَاءَهُمْ مُنْذِرٌ مِنْهُمْ ﴾ : إنكار لتعجّبهم ممّا ليس بعجب، وهو أن ينذرهم أحد من جنسهم أو من أبناء بلدتهم.

> < فَقَالَ الْكَافِرُونَ هَذَا شَيْءٌ عَجِيبٌ ﴾ ٢: حكاية لتعجّبهم. و«هذا» إشارة إلىٰ اختيار الله محمّداً للرسالة.

وإضمار ذكرهم ثمّ إظهاره<sup>(1)</sup> للإِشعار بتعنّتهم<sup>(0)</sup> بهذا المقال، ثمّ التسجيل علىٰ كفرهم بذلك. أو عطف لتعجّبهم من البعث علىٰ تعجّبهم من البعثة، والمبالغة فيه بوضع الظاهر موضع ضميرهم. وحكاية تعجّبهم مبهماً إن كانت الإِشارة إلىٰ مبهم يفسّره ما بعده، ومجملاً إن كانت الإِشارة إلىٰ محذوف دلّ عليه «منذر». ثمّ تفسيره أو تفصيله لأنه أدخل في الإِنكار إذ الأوّل استبعاد لأن يفضّل عليهم مثلهم، والثاني استقصار لقدرة الله عمّا هو أهون ممّا يشاهدون من صنعه تعالىٰ.

- ﴿ اَئِذَا مِتْنَا وَ كُنَّا تُرَابِاً ﴾ : أي أنرجع إذا متنا وصرنا تراباً . ويدلّ علىٰ المحذوف قوله : ﴿ ذَلِكَ رَجْعٌ بَعِيدٌ ﴾ ٢: أي بعيد عن الوهم ، أو العادة ، أو الإمكان . وقيل ٢<sup>:</sup> : «الرجع» بمعنىٰ : المرجوع .
  - ١. تفسير القمّي ٣٢٢٢/٢.
  - ٢. مَجَد فلان مَجْداً : كان ذامجد ، فهو ماجد . أو مَجْد فلان مجادة : كان ذامجد ، فهو مجيد .
    - ٣. مجمعالبيان ١٤١/٥. ٢. هجمعالبيان ١٤١/٥.
      - ٥. كذا في أنوار التنزيل ٤١٣/٢. وفي النسخ: بتعييتهم.
        - أنوار التنزيل ٤١٣/٢.

فَقَدْ عَلِمْنَا مَا تَنْقُصُ الْأَرْضُ مِنْهُمْ ؟: ما تأكل من أجساد موتاهم. وهو ردّ
 لاستبعادهم بإزاحة ما هو الأصل فيه.

وقيل (١): إنَّه جواب القسم، واللاَّم محذوف لطول الكلام.

﴿ وَعِنْدَنَا كِتَابٌ حَفِيظٌ ﴾ ٢: حافظ لتفاصيل الأشياء كلّها، أو محفوظ عن التغيير؛
والمراد: إمّا تمثيل علمه بتفاصيل الأشياء بعلم من عنده كتاب محفوظ يطالعه، أو تأكيد
لعلمه بها بثبوتها في اللوح المحفوظ عنده.

﴿ بَلْ كَذَّبُوا بِالْحَقِّ ﴾ : يعني : النبوة الثابتة بالمعجزات ، أو النبيّ تَتَلَيْهُ أو القرآن .

﴿ فَهُمْ فِي أَمْرٍ مَرِيجٍ ﴾ ٢: مضطرب. من مرج الخاتم في إصبعه: إذا جرج ٣). وذلك قولهم تارة: إنّه شاعر، [وتارة إنّه ساحر،]<sup>(3)</sup> وتارة إنّه كاهن.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(ه)</sup>، وبإسناده إلىٰ يحيىٰ بن ميسرة الخنعميّ : عن أبي جعفر عليَّلا قال : سمعته يقول : «عسق» <sup>(٢)</sup>عدد سني القائم، و«ق» جبل محيط بالدنيا من زمرَد أخضر، فخضرة السماء من ذلك الجبل . وعلم عليَّلا <sup>(٢)</sup> في عسق . «بل عجبوا» ؛ يعني : قريشاً . «أن جاءهم منذر منهم» ؛ يعني : رسول الله تَكَلِيلاً .

[«فقال الكافرون هذا شيء عجيب أئذا متنا وكنّا تراباً ذلك رجع علينا بعيد»]<sup>(٨)</sup> قال : نزلت في أبيّ بن خلف ، قال لأبي جهل : تعال [إليّ أعجبك]<sup>(٩)</sup> من محمّد تَقَيَّلاً . ثمّ أخذ عظماً ففتّته ، ثمّ قال : يزعم محمّد <sup>(١٠)</sup>، أنّ هذا يحيى ؟!

فقال الله : «بل كذَّبوا بالحقّ لمّا جاءهم فهم في أمر مريج» ؛ أي مختلط (١١).

١ و٢، نفس المصدر والموضع.
 ٣. أي قلق واضطرب.
 ٢٠ من ق، ش.
 ٢. من ق، ش.
 ٣. من ق، ش.
 ٣. ليس في ق.
 ٢. ليس في ق.
 ٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: «يا محمد تزعم» بدل «يزعم محمد».
 ٢. ن، ت، ي، ر: يعني مختلف. وفي المصدر؛ يعني مختلفاً.

﴿ فَأَنَّبَتْنَا بِعِ جَنَّاتٍ ﴾ : أشجاراً وأثماراً .
﴿ وَحَبَّ الْحَصِيدِ ﴾ : أسجاراً وأثماراً .
﴿ وَحَبَّ الْحَصِيدِ ﴾ : وحبّ الزرع الذي من شأنه أن يُحصَد ؛ كالبُرَ والشعير .
﴿ وَالنَّخْلَ بَاسِقَاتٍ ﴾ : طوالاً ، أو حوامل ، من أيسقت الشاة : إذا حملت ، فيكون من أفعل ، فهو فاعل .

وإفرادها بالذكر لفرط ارتفاعها، وكثرة منافعها. وقرئ (1): «باصقات» لأجل القاف.

لَهَا طَلْعٌ نَضِيدٌ ﴾ ٢: منضود بعضه فوق بعض ؛ والمراد : تراكم الطلع ، أو كثرة ما فيه من الثمر .

< رِزْقاً لِلْعِبادِ ﴾: علّة «لأنبتنا». أو مصدر، فإنَّ الأنبات رزق.

وفي روضة الكافي <sup>(٢)</sup>، بإسناده إلىٰ محمّد بن عطيّة : عن أبي جـعفر للظِّر حـديث طويل، يقول فيه :كانت السماء رتقاً لا تنزل المطر وكانت الأرض رتقاً لا تنبت الحبّ، فلمّا خلق الله الخلق وبتّ فيها من كلّ دابّه فتق السماء بالمطر والأرض بنبات الحبّ.

وبإسناده <sup>(۳)</sup> إلىٰ أبي الربيع الشاميّ <sup>(1)</sup>: عن أبي جعفر ملكَظ : إنّ الله <sup>(۵)</sup> أهيط آدم إلىٰ الأرض وكانت السماء<sup>(۲)</sup> رتقاً لا تمطر شيئاً وكانت الأرض رتقاً لا تنبت شيئاً، فـلمّا تاب الله تَكْنى علىٰ آدم، أمر السماء فتفطّرت <sup>(۷)</sup> بالغمام ثمّ أمرها فأرخت عزاليها <sup>(۸)</sup>، شمّ أمر الأرض فأنبتت الأشجار وأثمرت الثمار وتفهقت <sup>(۳)</sup> بـالأنهار، فكـان ذلك رتـقها وهذا فتقها.

- أنوار التنزيل ٤١٣/٢.
   نفس المصدر / ٢١١، ح ٩٣.
   نفس المصدر زيادة: تبارك وتعالى لما.
   المصدر: السماوات.
   المصدر: تقطّرت.
   المصدر: تقطّرت.
   المعدر: قريا من أرخي زمام الناقة: أرسله. وعزالي ـ جميع عزلاء ـ: فم المزادة ومصبّ الماء من القرية ونحوها. وهذا الكلام كناية عن شدة وقع المطر.
  - ٩. كذا في المصدر. وفي النسخ: تفيّهت. وفهق الإناء: إذا امتلاً.

﴿ وَاَحْيَيْنَا بِهِ > : بذلك الماء.
﴿ بَلْدَةً مَيْتاً > : أرضاً جدبة لا نماء فيها.
﴿ كَذَلِكَ الْخُرُوجُ > ٢: كما حييت هذه البلدة يكون خروجكم أحياء بعد موتكم.
﴿ كَذَلِكَ الْخُرُوجُ > ٢: كما حييت هذه البلدة يكون خروجكم أحياء بعد موتكم.
﴿ كَذَلِكَ الْخُرُوجُ > ٢: كما حييت هذه البلدة يكون خروجكم أحياء بعد موتكم.
﴿ كَذَلِكَ الْخُرُوجُ > ٢: كما حييت هذه البلدة يكون خروجكم أحياء بعد موتكم.
﴿ كَذَلِكَ الْخُرُوجُ > ٢: كما حييت هذه البلدة يكون خروجكم أحياء بعد موتكم.
﴿ كَذَلِكَ الْخُرُوجُ > ٢: كما حييت هذه البلدة يكون خروجكم أحياء بعد موتكم.
﴿ كَذَلِكَ الْخُرُوجُ > ٢: كما حييت هذه البلدة يكون خروجكم أحياء بعد موتكم.
﴿ كَذَلِكَ الْحُرُوجُ > ٢: كما حييت هذه البلدة يكون خروجكم أحياء بعد موتكم.

فقال بيده هكذا، فمسح إحديهما علىٰ الأخرىٰ (\*)، فقال : هنّ اللواتي [باللواتي](\*)؛ يعنى : النساء بالنساء .

وفي مجمع البيان<sup>(٤)</sup>: وقيل: كان سحق النساء في أصحاب الرسّ. وروي ذلك عن أبي جعفر لل<sup>يليلا</sup> وأبي عبدالله لل<sup>يليلا</sup>.

﴿ وَتَمُودُ ﴾ ﴾ ﴿ وَعَادٌ وَفِرْعَوْنُ ﴾ : المراد بفرعون : هـو وقـومه، ليـلائم مـا قـبله وما بعده.

﴿ وَإِخْوَانُ لُوطٍ ﴾ : [سُمّي قوم لوط]<sup>(٥)</sup> إخوانه لأنّهم كانوا أصهاره.
﴿ وَاَصْحَابُ الْأَيْكَةِ وَقَوْمُ تُبَّعِ ﴾ : قد مرّ تفسير تلك الأصحاب كلّ في موضعه <sup>(٢)</sup>.
وفي عيون الأخبار<sup>(٧)</sup>، في باب ما جاء عن الرضا عليّهِ من خبر الشاميّ وما سأل عنه
أميرَالمؤمنين عليّهُ حديث طويل، وفيه : لِمَ سُمّي تَبّع تَبّع أَ؟

فقال : لأنّه كان (^) غلاماً كاتباً ، وكان يكتب لملك كان قبله ، فكان إذا كتب كتب : بسم الله الذي خلق سبحاً و ريحاً .

۲. المصدر:بالأخرى.

أي في سورتي الحجر والدخان.

٤. المجمع ١٤٣/٥

٨. ليس في ق.

فقال الملك : اكتب وابدأ باسم ملك الرعد .

- ۱. الکافی ۱/۵۵٬۰ ح ۱.
  - ٣. من المصدر،
    - ٥. ليس في ن.
- ٧. العيون ١٩٣/١، ح ١.

| *79 | , | <br> | <br> | ق | / سورة | عشر | الثانى | الجزء |
|-----|---|------|------|---|--------|-----|--------|-------|
|     |   |      |      |   |        |     | -      |       |

فقال : لا أبدأ إلا باسم إلهي ، ثمّ أعطف علىٰ حاجتك . فشكر الله له ذلك ، فأعطاه ملك ذاك الملك ، فتابعه الناس علىٰ ذلك فسُمّي تُبَّعاً . وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة <sup>(١)</sup>، بإسناده إلىٰ عمر بن أبان : عن أبان رفعه ، أنّ تبّعاً <sup>(٢)</sup> قال في شعره <sup>(٣)</sup>:

حـتى أتـانى مـن قسريظة عـالم حبر <sup>(1)</sup> لعمرك في اليهود مسود قال ازدجر عن قرية <sup>(٥)</sup> محجوبة لنبئ مكمة من قريش مهتدي (^) فعفوت عنهم عـفو غـير يـثرب (٧) وتسركتهم لعمقاب يموم سمرمد وتــــــركتها لله أرجــــو عــــفوه يوم الحساب من الجحيم الموقد ولقد تسركت له بسها من قبومنا نفرأ أولى حسب وبأس (^) يحمد نفراً يكون النصر ( ) في أعقابهم أرجو بذاك ثواب نيصر (١٠) محمّد ما كمنت أحسب أنَّ بميتاً ظاهراً لله فسبى بسطحاء مكَّة (١١) يُسعبَد قسسالوا بمكة بسيت ممال دائسر وكمسنوزه مسن لؤلؤ وزيسرجد فأردت أمــراً حــال ربّــى دونــه والله يسدفع عن خبراب المسجد فستركت ما أمسلته فيه لم و تركتهم مثلاً لأهل المشهد قال أبو عبدالله للظِّلا : وقد أخبر أنَّه سيخرج من هذه ؛ يعني : مكَّة ، نبيَّ يكون مهاجرته إلىٰ يثرب، فأخذ قوماً من اليمن فأنزلهم مع اليهود لينصروه إذا خرج، وفي ذلك قال شعراً:

كمال الدين / ١٦٩ ـ ١٧٠، ح ٢٥.
 ١ المصدر: تبع.
 ٣ المصدر: مسيره.
 ٥. كذا في المصدر. وفي ق، ش: فشة. وفي ن، ر: فرية. وفي ت، م، ي، فنة.
 ٢. المصدر: مهتد.
 ٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: يثرب. وثربه: لامه.
 ٨. المصدر: ومين.
 ٩. كذا في المصدر. وفي النسخ: النفر.
 ٨. المصدر: رقي النسخ: النفر.

شمسهدت عملى أحمد أنه<sup>(۱)</sup> رسول من الله بارى النسم فسلو مسدّ عمري إلىٰ عمره لكمنت وزيمراً له وابسن عم وكنت عذاباً على المشركين أسقيهم<sup>(۱)</sup>كأس حميف وغم وبإسناده<sup>(۳)</sup>إلى الوليد بن صبيح : عن أبي عبدالله للظِّر قال : إنّ تبّعاً قال للأوس والخزرج : كونوا هاهنا حتّى يخرج هذا النبيَ تَتَلَقُوْ أما أنا فلو أدركته، لخدمته ولخرجت معه

<لَكُلُّ كَدُّبَ الرُّسُلَ ﴾ : أي كلّ واحد منهم ، أو قومٍ منهم ، أو جميعهم . وإفراد الضمير ، لإفراد لفظه . لإفراد لفظه .

﴿ فَحَقَّ وَعِيدِ ﴾ ٢: فوجب وحلَّ عليه وعيدي وفيه تسلية للرسول وتهديد لهم.
﴿ أَفَعَبِينَا بِالْخَلْقِ الْأَوَّلِ ﴾ : أفعجزنا عن الإبداء حتَّىٰ نعجز عـن الإعـادة من عـيي بالأرض : إذا لم يهتد لوجه علمه ، و«الهمزة» فيه للإِنكار.

﴿ بَلْ هُمْ فِي لَبْسٍ مِنْ خَلْقٍ جَدِيدٍ ﴾ ٢: قيل <sup>(١)</sup>: أي هم لا ينكرون قدرتنا علىٰ الخلق الأوّل، بل هم في خلط وشبهة في خلق مستأنف لما فيه من مخالفة العادة.

وتنكير الخلق الجديد لتعظيم شأنه، والإشعار بأنّه عـلىٰ وجـه غـير مـتعارف ولا معتاد.

وفي كتاب الخصال<sup>(٥)</sup>: عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر لللهِ حديث طويل، يقول فيه: لعلّكم ترون أنّه إذا<sup>(٢)</sup>كان يوم القيامة وصيّر الله أبدان أهل الجنّة مع أرواحهم في الجنّة، وصيّر الله أبدان أهل النار مع أرواحهم في النار، أنّ الله تكلّ لا يُعبّد في بلاده، ولا يخلق خلقاً يعبدونه ويوحّدونه ويعظّمونه؟ بلئ، والله، ليخلقنّ خلقاً من غير

 البيت الأول لايحتاج إلى صدر وعجز، لأنه بيت مدور. وإذا كان ولابدً، فيكون الصدر إلى الحرف «س» من كلمة «رسول».
 ٢. م، ش: فأسقيهم.
 ٣. نفس المصدر /١٧٠، ح ٢٦.
 أنوار التنزيل ٤١٤/٢.
 ٢. ليس في المصدر.

فحولة ولا إنائ يعبدونه ويوحّدونه ويعظّمونه، ويخلق لهم أرضاً تـحملهم وسـماء تظلّهم، أليس الله ﷺ يقول<sup>(۱)</sup>: «يوم تُبدَّل الأرض غير الأرض والسمؤات»<sup>(۲)</sup>. وقال: «أفعيينا بالخلق الأوّل بل هم في لبس من خلق جديد».

وفي كتاب التوحيد (٣)، بإسناده إلىٰ عمرو بن شمر : عن جابر بن يزيد قال : سألت أبا جعفر على عن قول الله تكاني : «أفعيينا بالخلق الأول بل هم في لبس من خلق جديد».

قال : يا جابر ، تأويل ذلك : أنّ الله إذا أفنى هذا الخلق وهذا العالم وأسكن أهل الجنّة الجنّة وأهل النار النار ، جدّد الله عالماً غير هذا العالم ، وجدّد خلقاً من غير فحولة ولا إنات يعبدونه ويوحّدونه ، وخلق لهم أرضاً غير هذه الأرض تحملهم وسماءً غير هذه السماء تظلّهم . لعلّك ترى أنّ الله إنّما خلق هذا العالم الواحد ، أو <sup>(٤)</sup>ترى أنّ الله لم يخلق بشراً غير كم ؟

بلئ، والله، لقد خلق ألف ألف عالم وألف ألف آدم، أنت في آخر تبلك العوالم وأولئك الآدميّين.

﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ وَنَعْلَمُ مَا تُوَسُوِسُ بِهِ نَفْسُهُ ﴾ : ما تحدّثه به نفسه، وهو ما يخطر بالبال.

و«الوسوسة» الصوت الخفيّ . ومنها وساوس الحليّ .

والضمير «لما» إن تجعِلت موصولة، و«الباء» مَثَلُها في : صوّت بكذا. أو للإِنسان إن تجعِلت مصدريّة، والباء للتعدية.

وفي شرح الآيات الباهرة <sup>(ه)</sup>: وروى محمّد بن جمهور، عن فضالة، عن أبان، عن عبدالرحمٰن، عن ميسر، عن بعض آل محمّد ﷺ في قوله : «ولقد خلقنا الإِنسان ونعلم ما توسوس به نفسه» قال : هو الأوّل.

- ۱. [براهيم /٤٨.
- ۳. التوحيد /۲۷۷، ح ۲.
- ٥. تأويل الأيات الباهرة ٢٠٨/٢، ح ١.
- ٤. ق، ش، المصدر: و.

٢. في ٤، ش، م، زيادة: مطويّات بيمينه.

﴿ وَنَحْنُ أَقْرَبُ الَّيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيدِ ﴾ ٢: أي ونحن أعلم بحاله ممّن كان أقرب إليه من حبل الوريد. تجوّز بقرب الذات لقرب العلم، لأنَّه موجبه. وحبل الوريد مثل في القرب، قال: والموت أدنيٰ لي من (١) الوريد و «الحبل» العرق، وإضافته للبيان. و «الوريدان» عرقان مكتنفان بصفحتي العنق في مقدّمها، متصلان بالوتين (٢) يردان من الرأس إليه. وقيل (٣): شمّي وريداً، لأنَّ الروح ترده. وفي الكافي <sup>(٤)</sup>: عليّ بن إبراهيم، رفعه، عن محمّد بن مسلم قال: دخل أبو حنيفة علیٰ أبی عبدالله ﷺ فقال له : رأیت ابنك موسیٰ یصلّی والناس یمرّون بین یـدیه فـلا ينهاهم، وفيه ما فيه! فقال أبو عبدالله للهُلا : ادعوا لي موسى . فدُعي، فقال: يا بنيّ، إنَّ أبا حنيفة يذكر أنَّك كنت صلَّيت والناس يمرّون بين يديك فلم تنههم (٥). فقال : [نعم] (٢) يا أبت ، إنَّ الذي كنت أصلِّي له كان أقرب إليِّ منهم ، يقول الله ٢٠٠٠ فقال : «و نحن أقرب إليه من حبل الوريد». قال : فضمّه أبو عبدالله عليَّ إلى نفسه ، ثمّ قمال : بأبس أنت وأمّى ، يما مستودع (٧) الأسرار.

كذا في أنوار التنزيل ٤١٤/٢ . وفي النسخ زيادة: حبل.
 الوتين: هو عرق من القلب ، إذا انقطع مات صاحبه.
 أنوار التنزيل ٤١٤/٢ .
 أنوار التنزيل ٢٩٧/٣ .
 أنوار التنزيل ٢٩٧/٣ .
 ألكافي ٢٩٧/٣ .
 ألكافي المصدر .
 ألمصدر .
 ألمصدر .

الجزء الثاني عشر / سورة ق..... ق..... ۲۷۳

وهذا تأديب منه الله لا أنّه ترك الفضل. ﴿ اِذْ يَتَلَقَّى الْمُتَلَقِّيَانِ ﴾ : مقدّر «باذكر» . أو متعلّق «بأقرب» ؛ أي هو أعلم بحاله من كلّ قريب حين يتلقّى ؛ أي يتلقّى الحفيظان ما يتلفّظ به .

وفيه إيذان بأنّه غنيّ عن استحفاظ الملكين، فإِنّه أعلم منهما ومطلع علىٰ ما يخفى عليهما، لكنّه لحكمة اقتضته؛ وهي ما فيه من تشديد تنبّط العبد عن المعصية، وتأكيد في اعتبار الأعمال وضبطها للجزاء، وإلزام الحجّة يوم يقوم الأشهاد.

﴿ عَنِ الْيَمِينِ وَعَنِ الشَّمَالِ قَعِيدٌ ﴾ ٢: أي عن اليمين قعيد وعن الشمال قعيد؛ أي مقاعد؛ كالجليس، فحذف الأول لدلالة الثاني عليه؛ كقوله:

وقيل <sup>(۱)</sup>: يطلق الفعيل للواحد والمتعدّد؛ كقوله: «والملائكة بعد ذلك ظهير». ﴿ مَا يَلْفِظُ مِنْ قَوْلٍ ﴾ : ما يرمي به من فيه. ﴿ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ ﴾ : ملك يرقب عمله. ﴿عَنِيدٌ ﴾ ٢: معدّ حاضر، يكتب عليه ما فيه ثواب أو عقاب.

وفي كتاب سعد السعود <sup>(٢)</sup> لابن طاوس ، فصل فيما يذكر من كتاب «قصص القرآن وأسباب نزول آثار القرآن» <sup>(٣)</sup> تأليف الهيثم <sup>(٤)</sup>بن محمّد بن الهيثم <sup>(٥)</sup> النيسابو ريّ ، فصل في ذكر الملكين الحافظين : دخل عثمان بن عفّان علىٰ رسول الله ﷺ وقال : أخبرني عن العبد كم معه من ملك <sup>(٣)</sup>؟

قال : ملك علىٰ يمينك علىٰ حسناتك وواحد علىٰ الشمال ، فإِذا عملت حسنة كتب

- أنوار التنزيل ٤١٤/٢.
   ٢. سعد السعود /٢٢٥.
  - ٣. المصدر: قصص القرآن بأسباب نزول أيات القرآن.
- ٤ و٥. كذا في نورالثقلين ١٠٩/٥، ح ١٩. وفي النسخ: الهيصم. وفي المصدر: القيصم.
- ٣. كذا في المصدر . وفي ن: «كم عليه ملك» بدل «كم معه من ملك». وفي ت: «من ملك». وفي سائر النسخ : «من عليه ملك».

٣٧٤ ...... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

عشراً، وإذا عملت سيّئة قال الذي علىٰ الشمال للذي على اليمين : أكتب ؟ قال : لعلّه يستغفر الله ويتوب . فإذا قال ثلاثاً قال : نعم ، اكتب أراحنا <sup>(١)</sup>الله منه فبنس القرين <sup>(٢)</sup>، ما أقلّ مراقبته لله تكلّ وأقلّ استحياءه منّا <sup>(٣)</sup>! يقول الله تكلّ: «ما يلفظ من قول إلّا لديه رقيب عتيد».

وملكان بين يديك ومن خلفك، [يقول الله<sup>(٤)</sup>: «له معقّبات من بين يديه ومن خلفه» إ<sup>(ه)</sup>.

وملك قابض علىٰ ناصيتك، فـإذا تـواضـعت لله رفـعك، وإذا تـجبّرت [عـلى الله وضعك الله و]<sup>(1)</sup> فضحك.

و ملكان علىٰ شفتيك ليس <sup>(٧)</sup> يحفظان <sup>(٨)</sup> عليك إلا الصلاة <sup>(١)</sup> علىٰ محمّد [و آله]<sup>(١٠)</sup>. و ملك قائم علىٰ فيك ، لا يدع أن تداف <sup>(١١)</sup> الحيّه في فيك .

وملكان علىٰ عينيك، فهذه عشرة أملاك علىٰ كلّ آدميّ. يعدّ أنّ ملائكة الليل علىٰ ملائكة النهار، لأنّ ملائكة الليل سوى ملائكة النهار. فهؤلاء عشرون ملكاً <sup>(١١)</sup> علىٰ كلّ آدميّ، وإبليس بالنهار وولده بالليل، قال الله <sup>(١٢)</sup>: «و إنّ عليكم لحافظين» (الآية) وقال تعالىٰ : «إذ يتلقّى المتلقّيان» (الآية).

وفيه أيضاً <sup>(١٤)</sup>بعد أن ذكر ملكي الليل وملكي النهار : وفي رواية أنّهما يأتيان المؤمن عند حضو رصلاة الفجر ، فإذا هبطا صعد الملكان الموكّلان بالليل ، فإذا غربت الشمس

نزل إليه [الملكان](`) الموكّلان بكتابة الليل ويصعد (') الملكان الكاتبان بالنهار بديوانه إلىٰ الله ، فلا يزال ذلك دأبهم إلىٰ وقت حضور أجله .

فإذا حضر أجله، قالا للرجل [الصالح]<sup>(۳)</sup>: جزاك الله من صاحب عنّا خيراً، فكم من عمل صالح أريتناه <sup>(۵)</sup>، وكم من قول حسن أسمعتناه <sup>(۵)</sup>، وكم من مجلس خير أحضرتناه، فنحن اليوم علىٰ ما تحبّه وشفعاء إلىٰ ربّك. وإن كان عاصياً، قالا له: جزاك الله من صاحب عنّا شراً، فلقد كنت تؤذينا، فكم من عمل سيّئ أريتناه <sup>(۲)</sup>، وكم من قول سيّئ أسمعتناه <sup>(۷)</sup>، وكم <sup>(۸)</sup> من مجلس سوء أحضرتناه، ونحن اليوم لك علىٰ ما تكره وشهيدان عند ربّك.

وفي أصول الكافي (<sup>1)</sup>: عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن حمّاد، عن أبي عبدالله للله قال: ما من قلب إلا وله أذنان، علىٰ إحداهما ملك مرشد وعلىٰ الأخرى شيطان مفتّن، هذا يأمره وهذا يزجره، الشيطان يأمره بالمعاصي والملك يزجره عنها. وهو قول الله تكلّ: «عن اليمين وعن الشمال قعيد ما يلفظ من قول إلا لديه رقيب عتيد».

عدّة من أصحابنا (١٠)، عن سهل بن زياد، عن يحييٰ بن المبارك، عن عبدالله بن جبلة، عن إسحاق بن عمّار قال : قال أبوعبدالله عليَّلا : إنّ المؤمنين إذا قعدا يتحدّثان قالت الحفظة بعضها لبعض : اعتزلوا بنا فلعلّ لهما سراً وقد ستر الله عليهما.

فقلت : أليس الله على يقول : «ما يلفظ من قول إلا لديه رقيب عتيد» ؟

من المصدر.
 من المصدر. يصعدان.
 من المصدر. وفي ي، ر: أديتناه. وفي غيرهما: أديناه.
 كذا في المصدر. وفي ي، ر: أديتناه. وفي غيرهما: أديناه.
 كذا في المصدر. وفي النسخ: أديتناه.
 ق، ش، المصدر: استمعناه.
 م. ليس في المصدر. وفي النسخ. أديتناه.
 م. ليس في المصدر. وفي النسخ. أديتناه.

فقال: يا إسحاق، إن كانت الحفظة لا تسمع، فإنَّ عالم السرّ يسمع ويرئ. والحديث طويل. أخذت منه موضع الحاجة.

عليّ بن إبراهيم <sup>(١)</sup>، عن أبيه، عن صفوان بن يحيئ، عن إسحاق بن عمّار، عن أبي عبدالله عليّ قال : إنّ المؤمنين إذا اعتنقا غمرتهما الرحمة ، فإذا التزما لا يريدان بذلك إلّا وجه الله ولا يريدان غرضاً من أغراض الدنيا قيل لهما : مغفوراً لكما ، فاستأنفا . فإذا أقبلا علىٰ المساءلة [قالت الحفظة]<sup>(٢)</sup> بعضها لبعض : تنحوا عنهما ، فإنّ لهما سراً وقد ستر الله عليهما .

قال إسحاق : فقلت : جعلت فداك، فلا يُكتَب عليهما لفظهما وقد قال الله ﷺ: «ما يلفظ من قول إلّا لديه رقيب عتيد» ؟

قال: فتنفّس أبو عبدالله لللله الصَّعَداء<sup>(٣)</sup>، ثمّ بكى حتّىٰ اخصلَت دموعه لحيته، وقال: يا إسحاق، إنّ الله تعالىٰ إنّما أمر الملائكة أن تعتزل<sup>(٤)</sup> عن المؤمنين إذا التقيا إجلالاً لهما، وإنّه وإن كانت (الملائكة]<sup>(٥)</sup> لا تكتب لفظهما ولا تعرف كلامهما فإنّه يعرفه ويحفظه عليهما عالم السرّ وأخفى.

وفي جوامع الجامع <sup>(1)</sup>: وعن النبيّ ﷺ : كاتب الحسنات علىٰ يمين الرجل وكاتب السيِّئات علىٰ شماله <sup>(٧)</sup>، وصاحب اليمين أمير علىٰ صاحب الشمال . فإذا عمل حسنة كتبها ملك اليمين عشراً . وإذا عمل سيَّئة ، قال صاحب اليمين لصاحب الشمال : دعـه سبع ساعات ، لعلّه يسبّح أو يستغفر .

وفي مجمع البيان (^): عن أبي أمامة ، عن النبيِّ ﷺ قال : إنَّ صاحب الشمال ليرفع

- ١. نفس المصدر /١٨٤، ح ٢.
   ٣. أي التنفس الطويل من هم أوتعب.
   ٥. من المصدر.
   ٧. المصدر: يساره.
- ٢. من ق. وفي المصدر: قالت الملائكة.
   ٤. كذا في المصدر. و في النسخ: تعزل.
   ٦. الجوامع /٤٦١.
   ٨. المجمع ٥/١٤٤.

القلم ستّ ساعات عن العبد المسلم المخطئ أو المسيء، فإِن نـدم واسـتغفر [الله]<sup>(1)</sup> منها، ألقاها وإلّاكتب واحدة.

وعن أنس بن مالك <sup>(٢)</sup> قال : قال رسول الله ﷺ : إنَّ الله وكَل بعبده مـلكين يكـتبان عليه، فإذا مات قالا : يا ربّ، قد قبضت عبدك فلاناً فإلىٰ أين ؟

قال: سمائي مملوءة بملائكتي يعبدونني وأرضي مملوءة من خلقي يطيعونني، اذهبا إلىٰ قبر عبدي فسبّحاني وكبّراني وهلّلاني واكتبا<sup>(٣)</sup>ذلك في حسنات عبدي.

﴿ وَجَاءَتْ سَكْرَةُ الْمَوْتِ بِالْحَقَّ ﴾ : لمّا ذكر استبعادهم البعث للجزاء، وأزاح ذلك بتحقيق قدرته وعلمه<sup>(2)</sup>، أعلمهم بأنّهم يلاقون ذلك عن قريب عند الموت وقيام الساعة، ونبّه على اقترابه بأن عبّر عنه بلفظ الماضي.

و«سكرة الموت» شدّته الذاهبة بالعقل، و«الباء» للتعدية؛ كما في قولك: جاء زيد بعمرو؛ والمعنىٰ: وأحضرت سكرة الموت حقيقة الأمر، أو الموعود الحقّ، أو الحقّ الذي ينبغي أن يكون من الموت، أو الجزاء فإِنَّ الإِنسان خُلِق له. أو مَثَل الباء في «تنبت بالدهن» <sup>(ه)</sup>.

وقرئ <sup>(٢)</sup>: «سكرة الحقّ بالموت» علىٰ أنّها لشدّتها اقتضت الزهوق ، أو لاستعقابها له : كأنّها جاءت به ، أو علىٰ أنّ «الباء» بمعنىٰ : «مع» .

> وقيل <sup>(٧)</sup>: «سكرة الحقّ» سكرة الله، وإضافتها إليه للتهويل. مف محمد المان <sup>(٨)</sup>: في الشماني « مامة مكرة المحمد ا

وفي مجمع البيان (^): في الشواذّ : «وجاءت سكرة الحق بالموت» . وهي قراءة سعيد

- من المصدر.
   ٢. نفس المصدر والموضع.
  - ٣. المصدر : فاكتبا .
- ٤. أمّا القدرة فمن قوله تعالى: «أفلم ينظروا إلى السماء فوقهم» (الآيات) وأمّا العلم فمن قوله: «قد علمنا ما تنقص الارض منهم».
  - ٥. المؤمنون /٢٠. وورد في ق، ش، م، زيادة: وصبغ للأكلين. حيد أن دينا من مسيدين
  - ٦ و٧. أنوار التنزيل ٤١٥/٢. ٨. المجمع ١٤٣/٥.

بن جبير [وطلحة]<sup>(۱)</sup>، ورواها أصحابنا عن أئمّة الهديٰ. وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): وقوله : «وجاءت سكرة الموت بالحقّ» قال : نزلت «وجاءت سكرة الحقّ بالموت». ﴿ ذَلِكَ ﴾ : أي الموت. ﴿ مَا كُنْتَ مِنْهُ تَحِيدُ ﴾ ٢: تمثيل وتفرّ عنه. والخطاب للإنسان. وفي تفسير عليّ بن إبراهيم ("): وقوله «ذلك ما كنت منه تحيد» قال <sup>(٤)</sup>: نـزلت فـي الأوّل (٥). ﴿ وَنُفِخَ فِي الصُّورِ ؟ : نفخة الصور (٢). ﴿ ذَلِكَ يَوْمُ الْوَعِيدُ ﴾ ٢٠ : أي وقت ذلك يوم تحقّق الوعيد وإنجازه. والإشارة إلىٰ مصدر «نفخ» ۔ ﴿ وَجَاءَتْ كُلُّ نَفْسٍ مَعَهَا سَائِقٌ وَشَبِهِيدٌ ﴾ ٢٠: قيل ٧٠: ملكان: أحدهما يسوقه، والآخر يشهد بعمله . أو ملك جامع للوصفين . وقيل (^): السائق كاتب السيِّئات، والشهيد كاتب الحسنات. وقيل (١): السائق نفسه أو قرينه، والشهيد جوارحه وأعماله. ومحلٍّ «معها» النصب علىٰ الحال من «كلَّ» لإضافته إلى ما هو في حكم المعرفة (١٠). وفي نهج البلاغة (١١): فَـ«كلِّ نفس معها سائق وشهيد» سائق يسوقها إلىٰ محشرها، وشاهد يشهد عليها بعملها. وفي روضة الكافي (١٣): عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن أبيه،

من المصدر.
 من المصدر.
 ليس في ق، ش.
 المصدر: زريق. والمراد أبو بكر لعنه الله.
 أنوار التنزيل ٢٥/٢: يعني: نفخة البعث.
 ٢. أنوار التنزيل ٢٥/٢.
 ٢. أنوار التنزيل ٢٠٢٢.

عن أبي الجهم، عن أبي خديجة قال : قال لي أبو عبدالله للظلا : كم بينك وبين البصرة ؟ قلت : في الماء خمس إذا طابت الريح، وعلىٰ الظهر ثمان ونحو ذلك .

فقال: ما أقـرب هـذا! تـزاوروا وتـعاهدوا<sup>(١)</sup> بـعضكم بـعضاً، فـإِنّه لابـدَ يـوم<sup>(٢)</sup> [القيامة]<sup>(٣)</sup>من أن يأتي كلّ إنسان بشاهد يشهد له علىٰ دينه (الحديث).

وفي من لا يحضرة الفقيه<sup>(٤)</sup>: وفي رواية السكونيّ قال: قال عليّ طلِّلاً : ما من يـوم يمرّ علىٰ ابن آدم إلّا قال له ذلك اليوم : أنا يوم جديد وأنا عليك شهيد، فافعل فيَّ خيراً واعمل فيَّ خيراً أشهد به لك يوم القيامة، فإنك لن تراني بعد هذا أبداً.

وفي شرح الآيات الباهرة <sup>(0)</sup>: روى الحسن بن أبي الحسن الديلميّ ، بإسناده ، عن رجاله ، عن جابر بن يزيد ، عن أبي عبدالله علىِّلا في قوله ﷺ (1): «وجاءت كلّ نفس معها سائق وشهيد» قال : السائق أميرالمؤمنين على . والشهيد رسول الله تَقَلَىٰ .

﴿ لَقَدْ كُنْتَ فِي غَفْلَةٍ مِنْ هَذَا ﴾: علىٰ إضمار القول. والخطاب لكلّ نفس إذ ما من

﴿ فَكَشَفْنَا عَنْكَ غِطَآءَكَ ﴾: «الغطاء» الحاجب لأمور المعاد، وهو الغفلة، والانهماك في المحسوسات والألف بها وقصور النظر عليها.

< فَبَصَرُكَ الْيَوْمَ حَدِيدٌ ﴾ ٢٠ : نافذ، لزوال المانع للإبصار.

وقيل <sup>(٧)</sup>: الخطاب للنبيّ ﷺ : والمعنى : كنت في غفلة من أمر الديانة ، فكشفنا عنك غطاء الغفلة بالوحي وتعليم <sup>(٨)</sup>القرآن ، فبصرك اليوم حديدترى ما لا يرون وتعلم ما لا يعلمون .

١. المصدر: يتعاهد.
 ٢. المصدر: يتعاهد.
 ٢. من المصدر.
 ٢. من المصدر.
 ٥. تأويل الآيات الباهرة ٢٠٩/٢، ح ٢.
 ٢. في ق، ش، م، زيادة: وجاءت سكرة الموت بالحق إلى قوله.
 ٧. أنوار التنزيل ٢٥/٢.
 ٨. كذا في المصدر. وفي ق، ش، م: تنزيل، وفي سائر النسخ: تعظيم.

ويؤيّد الأوّل قراءة <sup>(١)</sup> من كسر التاء والكافات، علىٰ خطاب النفس. ﴿ وَقَالَ قَرِينُهُ ﴾: الملك الموكّل عليه. ﴿ هَذَا مَا لَدَيٍّ عَتِيدٌ ﴾ ۞: هذا ما هو مكتوب عندي حاضر لديّ . أو الشيطان الذي قيض له : هذا ما عندي وفي ملكتي عتيد لجهنّم، هيّأته لها بإغوائي له وإضلالي . و «ما» إن جُعِلت موصوفة «فعتيد» صفتها . وإن جُعِلت موصولة فبدلها ، أو خبر بعد

خبر، أو خبر محذوف (٢).

﴿ أَلْقِيَا فِي جَهَنَّمَ كُلَّ كَفَّارٍ ﴾ : قيل <sup>(٣)</sup>: خطاب من الله للسائق والشهيد ، أو لملكين من خزنة النار ، أو لواحد .

وتثنية الفاعل مُنزَّل منزلة تثنية الفعل، وتكريره كقوله:

فإِن تزجراني يا ابسن عـفَان أنـزجـر و إن تــدعاني أحـم عـرضاً مـمنّعا

أو «الألف» <sup>(٤)</sup> بدل من نون التأكيد علىٰ إجراء الوصل مجرىٰ الوقف ، ويؤيّده أنّـه قرئ <sup>(٥)</sup>: «ألقين» بالنون الخفيفة .

<عَنِيدٍ ﴾ ٢: معاند للحق.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(١)</sup>: «و قال قرينه»؛ أي شيطانه، وهو الثاني <sup>(٧)</sup> «هذا ما لديّ عتيد»». وقوله: «ألقيا في جهنّم كلّ كفّار <sup>(٨)</sup> عنيد» مخاطبة للنبيّ ﷺ وعـليّ طلِّلْا ، وذلك قول الصادق للله : عليّ قسيم الجنّة والنار.

وبإسناده () إلىٰ عبيد بن يحيئ : عن محمّد بن عليّ بن الحسين (١٠)، عن أبيه، عن

- نفس المصدر والموضع.
- ٢. قوله: «أو خبر بعد أو خبر محذوف»؛ يعني: «لديّ» خبر و«عتيد» خبر آخر سعده، أو «لديّ» خبر أوّل و«عتيد» خبر أوّل و«عتيد» خبر محذوف؛ والتقدير: هذا ما لديّ هو عتيد.
  - ٣. نفس المصدر والموضع. ٤. يعني الألف في «ألقيا».
    - ٥. نفس المصدر والموضع. ٦. تفسيرالقمّي ٣٢٤/٢.
- ٧. المصدر: حبتر. والمراد عمر لعنه الله.
   ٨. يوجد في ق، ش، م: «إلى قوله» بدل «عتيد... كفّار».
   ٩. نفس المصدر والموضع.

جدَّه، عن عليَّ بن أبي طالب لللَّلِا في قوله : «ألقيا في جهنَّم كلَّ كفَّار عنيد» قال : قال رسول الله تَنْظَلَمُ : إنَّ الله إذا جمع الناس يوم القيامة في صعيد واحد كنت أنا وأنت يومنذ عن يمين العرش، ثمّ يقول الله تبارك وتعالىٰ لي ولك : قوما (١)، ألقيا (٢) من أبغضكما و كذَبكما في النار.

وحدَّثني <sup>(٣)</sup> أبي، عن أبي عبدالله بن <sup>(3)</sup> المغيرة الخزّاز <sup>(٥)</sup>، عن ابن سنان، عن أبي عبدالله علي قال :كان رسول الله تَشَيْ يقول :إذا سألتم الله فاسألوه لي الوسيلة . [و ذكر تَشَيْ ا الوسيلة ]<sup>(٢)</sup> وصفتها، وهو حديث طويل، وفي آخره : فبينما أنا كذلك إذا بملكين <sup>(٧)</sup> قد أقبلا إليّ ، أمّا أحدهما فرضوان خازن الجنّة وأما الآخر فمالك خازن النار ، فيدنو إليّ رضوان ويسلّم عليّ .

فيقول: السلام عليك يا رسول الله، فأردُّ عليه السلام، وأقول: أَيها الملك الطيب الريح الحسن الوجه الكريم على ربّه من أنت؟ فيقول: أنا رضوان خازن الجنة، أمرني ربّي أن آتيك بمفاتيح الجنّة، فخذها يا محمّد.

فأقول: قد قبلك ذلك من ربّي، وله الحمد علىٰ ما أنعم به عليَّ، إدفعها إلىٰ أخبي عليّ بن أبي طالب اللِّلاِ.

فيدفعها إلىٰ عليّ ويرجع رضوان، ثمّ يدنو مالك خازن النار فيسلّم عليَّ، ويقول: السلام عليك، يا حبيب الله.

فأقول له: وعليك السلام، أيّها الملك، ما أنكر رؤيتك وأقبح وجهك من أنت؟ فيقول: أنا مالك خازن<sup>(٨)</sup> النار، أمرني ربّي أن آتيك بمفاتيح النار.

ليس في ن، ت، م، ي، ر.
 ٢٠ في ق زيادة: منكما.
 ٣٠ نفس المصدر /٣٢٦\_٣٢٦.
 ٤. ليس في ق، ش.
 ٥. ق، م: الخزاز. وفي المصدر زيادة: (الجزار \_ظ).
 ٦. ليس في ق.
 ٨. ليس في ن، ت، م، ي، ر.

۳۸۲ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

فأقول قد قبلت ذلك من ربّي، فله الحمد علىٰ ما أنعم به عليَّ وفضّلني به، ادفعها إلىٰ أخي عليّ بن أبي طالب عليَّلا .

فيدفعها إليه ثمّ يرجع، ويقبل عليّ للظِّلا ومعه مفاتيح الجنّة ومقاليد النار حتّىٰ يقعد <sup>(١)</sup> على شفير جهنّم ويأخذ زمامها بيده، وقد علا<sup>(٢)</sup> زفيرها واشتدّ حرّها وكثر شررها، فتنادي جهنّم: يا عليّ، جزني، فقد أطفأ نورك لهبي.

فيقول لها عليّ: قرّي، يا جهنّم، وذري هذا وليّي وخذي هـذا عـدوّي. فـلجهنّم يومئذ أشدّ مطاوعة لعليّ من غلام أحدكم لصاحبه، فإن شاء يذهب به يمنة وإن شاء يذهب به يسرة، ولجهنّم يومئذ أشدّ مطاوعة لعـليّ للظِّرِ فـيما يأمـرها بـه مـن جسميع الخلائق، وذلك أنّ عليّاً يومئذ قسيم الجنّة والنار.

وفي مجمع البيان <sup>(٣)</sup>: وروى أبوالقاسم الحسكانيّ، بالإسناد عن الأعمش أنّه قال: حدَّثنا أبو المتوكّل التاجر<sup>(١)</sup>، عن أبي سعيد الخدريّ قال: قال رسول الله تَلَيَّلَةُ : إذا كان يوم القيامة يقول الله تعالىٰ لي ولعليّ عليَّلا : ألقيا في النار من أبغضكما وأدخلا الجنّة من أحبّكما، وذلك قوله: «ألقيا في جهنّم كلّ كفّار عنيد».

وفي أمالي شيخ الطائفة <sup>(٥)</sup>، بإسناده إلىٰ أبي سعيد الخدريّ قال : قال رسول الله : يقول الله يوم القيامة لي ولعليّ لللَّذِ : أدخلا الجنّة من أحبّكما وأدخلا النار من أبغضكما ، وذلك قوله تعالىٰ : «ألقيا» (الآية) <sup>(٦)</sup>.

وبإسناده <sup>(۷)</sup>، قال : قال رسول الله ﷺ في قوله تعالىٰ : «ألقيا في جهنّم كلّ كفّار عنيد» قال : نزلت فيَّ وفي عليّ ﷺ ، وذلك أنّه إذاكان يوم القيامة شفّعني ربّـي وشفّعك يا عليّ ، وكساني وكساك يا عليّ

١. المصدر : يقف.
 ٣. المصدر : الناجي .
 ٣. المصدر : الناجي .
 ٥. أمالي الطوسي ٢٩٦/١.
 ٧. نفس المصدر /٣٧٨.

ثمّ قال لي ولك يا عليّ : ألقيا في جهنّم من أبغضكما وأدخلا الجنّة كلّ من أحبّكما . قال : ذلك هو المؤمن .

وفي شرح الآيات الباهرة <sup>(١)</sup>: روي بحذف الإسناد، عن محمّد بــن حــمران قــال: سألت أبا عبدالله للجِّلاِ عن قول الله: «ألقيا في جهنّم كلّ كفّار عنيد».

فقال : إذا كان يوم القيامة وقف محمّد ﷺ وعليّ على الصراط ، فلا يجوز عليه إلّا من كان معه براءة .

قلت: وما براءته ؟

قال : ولاية عليّ بن أبي طالب للظِلْج والأئمّة من ولده، وينادي مناد : يا محمّد، يا عليّ «ألقيا في جهنّم كلّ كفّار» بنبوّ تك «عنيد» لعليّ بن أبي طالب لملظِّلْج وولده.

وروى محمّد بن العبّاس <sup>(٢)</sup>: عن أحمد بن هوذة الباهليّ ، عن إبراهيم بن إسحاق ، عن عبدالله بن حمّاد ، عن شريك قال : بعث إلينا الأعمش وهو شديد المرض فأتيناه ، وقد اجتمع عنده أهل الكوفة وفيهم أبو حنيفة وابن قيس الماصر <sup>(٣)</sup>.

فقال لابنه : يا بُنيّ ، أجلسني . فأجلسه ، فقال : يا أهل الكوفة ، إنّ أبا حنيفة وابن قيس الماصر <sup>(٤)</sup>أتياني فقالا : إنّك قد حدّثت في عليّ بن أبي طالب للظِّلا أحاديث فارجع عنها فإِنّ التوبة مقبولة ما دامت الروح في البدن .

فقلت لهما: مثلكما يقول لمثلي هذا، أشهدكم يا أهل الكوفة، فإِنّي في أخر يوم من أيّام الدنيا وأوّل يوم من أيّام الآخرة، إنّي سمعت عطاء بن رياح يقول: سألت رسول الله تَنْكِلُمُ عن قول الله «ألقيا في جهنّم كل كفّار عنيد».

فقال رسول الله ﷺ : أنا وعليَّ نلقي في جهنَّم كلَّ من عادانا . فقال أبو حنيفة لابن قيس : قم بنا لايجيء ما هو أعظم من هذا. فقاما وانصرفا .

- أويل الآيات الباهرة ٦٠٩/٢ ٦٠١٠، ح ٥.
   ٢. نفس المصدر / ٦٠٩، ح ٦.
- ٣. ق، ش، م، ت، ر، ي: الماضي. ٤. ليس في ق، ش، م. وفي ي: الماضي.

وروي (<sup>()</sup> بحذف الاسناد عن عبدالله بن مسعود أنّه قال : دخلت علىٰ رسول الله ﷺ فسلّمت ، وقلت : يا رسول الله ﷺ أرني الحقّ أنظر إليه عياناً <sup>(٢)</sup>. فقال : يا ابن مسعود ، لِج المخدع <sup>(٣)</sup> فانظر ماذا ترىٰ ؟

قال: فدخلت، فإذا<sup>(٤)</sup> عليّ بن أبي طالب لل<sup>ظِلِل</sup> راكماً وساجداً، وهو يخشع في ركوعه وسجوده ويقول: اللهمّ بحقّ محمّد نبيّك إلّا ما غفرت للمذنبين من شيعتي. فخرجت لأخبر رسول الله ﷺ بذلك، فوجدته راكعاً وساجداً، وهو يخشع في ركوعه وسجوده يقول: اللهمّ بحقّ عليّ وليّك إلّا ما غفرت للمذنبين من أمّتي.

فأخذني الهلع، فأوجز ﷺ في صلاته وقال: يا ابن مسعود، أكفر بعد إيمان؟

فقلت: لا وعيشك، يا رسول الله عَنَى الله عَنْمَ اللهُ عَنْمَ اللهُ عَلَى عَلَيَ عَلَيَ عَلَيَ عَلَيَ عَلَيَ عَلَ بجاهك، ونظرت إليك وأنت تسأل الله بجاهه، فلا أعلم أيّكما أوجه عندالله من الآخر؟

فقال: يا ابن مسعود، إنَّ الله خلقني وخلق علياً والحسن والحسين للمَّلاً من نور قدسه، فلما أراد أن يُنشِئ الصنعة فتق نوري وخلق منه السماوات والأرض، وأنا، والله، أجلّ من السماوات والأرض. وفتق نور عليّ للَّلا وخلق منه العرش والكرسيّ، وعليّ، والله، أجلّ من العرش والكرسيّ [وفتق نور الحسن]<sup>(ه)</sup> وخلق منه الحور العين والملائكة <sup>(٢)</sup>، والحسن، والله، أجلّ من الحورالعين والملائكة. وفتق نورالحسين وخلق منه اللوح والقلم، والحسين، والله، أجلّ من اللوح والقلم.

فعند ذلك أظلمت المشارق والمغارب، فضجّت الملائكة ونادت: إلٰهنا وسيّدنا، بحقّ الأشباح التي خلقتها إلا ما فرّجت عنّا هذه الظلمة. فعند ذلك تكـلّم الله بكـلمة أخرى، فخلق منها روحاً، فاحتمل النور الروح فخلق منه الزهراء فاطمة، فأقامها أمام العرش، فأزهرت المشارق والمغارب، فلأجل ذلك سُمّيت الزهراء.

٢. ليس في م ، ش ، ق .

٤. في ق، ش، زيادة: وجدت،

- ١. تأويل الأبات ٢٠٠٢-٦١٢، ح ٧.
   ٣. أي ادخل الحجرة.
  - ە. لىس فى ق.
- قيق، م، زيادة: والجن والإنس.

| / سورة ق | عشر | زء الثاني | الجز |
|----------|-----|-----------|------|
|          |     | -         |      |

فقال <sup>(١)</sup>: يا ابن مسعود، إذاكان يوم القيامة يقول الله لي ولعليّ عليّ الله الم الم ي ولعليّ عليه الم الجنّة من أحببتما<sup>(٣)</sup>، وألقيا في النار<sup>(٣)</sup> من أبغضتما<sup>(٤)</sup>، والدليل علىٰ ذلك قوله : «ألقيا في جهنّم كلّ كفّار عنيد».

فقلت : يا رسول الله ، من الكفّار العنيد ؟ <sup>(ه)</sup> قال : «الكفّار» من كفر بنبوّتي ، و «العنيد» من عائد عليّ بن أبي طالب للظِّرِ « مَنَّاع لِلْخَيْرِ » : قيل <sup>(7)</sup>: كثير المنع للمال عن الحقوق المفروضة . وقيل<sup>ً (٧)</sup>: المراد بالخير : الإسلام ، فإنّ الآية نزلت في الوليد بن المغيرة لما منع بني

اخيه عنه.

«مُعْنَدٍ مُرِيبٍ ﴾ ٢ : شاكَ في الله وفي دينه.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم<sup>(٨)</sup>: [وأمّا قوله: «منّاع للخير»]<sup>(٩)</sup> قـال: المـنّاع الشاني، والخير ولاية عليّ لل<sup>ظللا</sup> وحقوق آل محمّد صلوات الله عليهم. ولمّا كتب الأوّل كتاب فدك بردّها على فاطمة، منعه <sup>(١١)</sup>الثاني، فهو «معتد مريب، الذي جـعل مع الله إلها آخر». قال: هو ما قالوا: نحن كافرون بمن جعل لكم الإِمامة والخمس.

﴿ قَالَ قَرِينُهُ ﴾ : أي الشيطان المقيَّض له .

وإنّما استؤنفت؛ كما تُستأنّف الجمل الواقعة في حكاية التقاول، فإنّه جواب لمحذوف دلّ عليه:

ليس في المصدر.
 ليس في المصدر: أحبّكما.
 ق، ش، م: جنّهم.
 ليس في ق، ش.
 ليس في ق، ش.
 ليس في ق، ش.
 ليس في ق، ش.

تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب ... \*^7

﴿ رَبَّنَا مَا أَطْغَيْتُهُ ﴾ ؛ كأنَّ الكافر قال : هو أطغاني ، فقال قرينه : ربّنا ، ما أطغيته . بخلاف الأولىٰ فإنَّها واجبة العطف علىٰ ما قبلها، للـدلالة عـلىٰ الجـمع بـين مـفهوميهما فـي الحصول؛ أعنى: مجيء كلِّ نفس مع الملكين وقول قرينه.

﴿ وَلَكِن كَانَ فِي ضَلاَكٍ بَعِيدٍ ﴾ ٢٠ فأعنته عليه . فإِنَّ إغواء الشيطان إنَّما يؤثَّر فيمن كان مختلّ الرأي ماثلاً إلىٰ الفجور ؛ كما قال <sup>(١)</sup>: «و ماكان لي عليكم من سلطان إلا أن دعو تكم فاستجبتم لي».

﴿ قَالَ ﴾ : أي الله .

﴿ لاَتَخْتَصِمُوا لَدَيٍّ ﴾ : أي في موقف الحساب ، فإِنَّه لا فائدة فيه . وهو استئناف مثل الأولى.

﴿ وَقَدْ قَدَّمْتُ الَّبْحُمْ بِالْوَعِيدِ ﴾ ٢٠ : علىٰ الطغيان في كتبي وعلىٰ ألسنة رسلي ، فلم يبق لكم حجّة.

وهو حال فيه تعليل للنهي؛ أي لا تختصموا عالمين بأنِّي أوعدتكم. والباء مزيدة، أو معدّية، علىٰ أنَّ «قدّم» بمعنىٰ : تقدّم.

ويجوز أن يكون «بالوعيد» حالاً والفعل علىٰ قوله:

﴿ مَا يُبَدَّلُ الْقَوْلُ لَدَيَّ ﴾ : أي بوقوع الخلف فيه، فلا تطمعوا أن أبدّل وعيدي . وعفو بعض المذنبين لبعض الأسباب ليس من التبديل ، فإنَّ دلائل العفو تدلُّ علىٰ تخصيص الوعيد.

وفي تفسير عليَّ بن إبراهيم (٢): وأمَّا قوله: «قال قرينه»؛ أي شيطانه، وهو الثاني <sup>(٣)</sup> «ربّنا ما أطغيته»؛ يعني : الأوّل <sup>(٤)</sup> «ولكن كان فسي ضلال بـعيد». فيقول [الله لهما]<sup>(٥)</sup>: «لا تختصموا -إلىٰ قوله -<sup>٢)</sup>ما يبدّل القول لديّ»؛ [أي مافعلتم]<sup>٧٧</sup> لايُبدّل

- ۱. [براهيم /۲۲.
- ٣. المصدر: حبتر.
- ٥. ليس في ق، ش،
  - ٧. من المصدر.

- ۲. تفسير القمّي ۳۲٦/۲.
  - ٤. المصدر: زريقاً.
- ٦. ورد في ن، ت، ي، ر، نصّ الآية.

> حسنات<sup>(۱)</sup>، ما وعدته لا أخلفه. ﴿ وَمَا آنَا بِظَلاَمٍ لِلْعَبِيدِ ﴾ ۞: فأعذّب من ليس لي تعذيبه.

وفي من لا يحضره الفقيه <sup>(٢)</sup>: وروي عن زيد بن عليّ بن الحسين الملط أنه قال: [سألت]<sup>(٣)</sup>أبي سيّدالعابدين <sup>(١)</sup> الله فقلت له: يا أبت، أخبرني عن جدّنا رسول الله عَمَالَة لمّا عُرِج به إلىٰ السماء [وأمره ربّه تلك]<sup>(٥)</sup> بخمسين صلاة، كيف لم يسأله التخفيف عن أمّته حتّىٰ قال له موسى بن عمران: ارجع إلىٰ ربّك فاسأله التخفيف، فإِنَّ أمّتك لا تطيق ذلك ؟

فقال : يا بُنّي ، إنّ الله ﷺ لايقترح علىٰ ربّه ولا يراجعه في شيء يأمره به ، فلمًا سأله موسى ذلك ، وصار شفيعاً لأمّته إليه ، لم يجز ردّ شفاعة أخيه موسى ، فرجع إلىٰ ربّـه يسأله التخفيف إلىٰ أن ردّها إلىٰ خمس صلوات .

إقال: فقلت له: يا أبت، فلم لم يرجع إلىٰ ربّه ﷺ ولم يسأله التخفيف مـن خـمس صلوات]<sup>(1)</sup> وقد سأله موسى أن يرجع إلىٰ ربّه ويسأله التخفيف؟

فقال: يا بُنتي، أراد أن يحصل لأمّته التخفيف مع أجر خمسين صلاة لقول الله ﷺ<sup>(٧)</sup>: «من جاء بالحسنة فله عشر أمثالها». ألا ترئ أنّه لمّا هبط إلىٰ الأرض نزل عليه جبرئيل فقال: يا محمّد، إنّ ربّك يقرئك السلام ويقول: إنّها خمس بخمسين «ما يُبدَّل القـول لديّ وما أنا بظلاّم للعبيد» (الحديث).

﴿ يَوْمَ نَقُولُ لِجَهَنَّمَ هَلِ امْنَلاَتِ وَتَقُولُ هَلْ مِنْ مَزِيدٍ ﴾ ٢: سؤال وجواب جيء بهما للتخييل والتصوير، والمعنى: أنّها مع اتساعها تُطرَح فيها الجِنّة والناس فـوجاً فـوجاً حتَىٰ تمتلئ لقوله: «لأملأنّ جهنّم». أو أنّها من السعة بحيث يدخلها من يدخلها وفيها

- ١. ليس في ق، ش، م.
   ٣. من المصدر.
- ٥. ليس في ق، ش، م.
  - ٧. الأنعام /١٦٠.

۲. الفقیه ۱۲۲/۱ ـ ۲۲، ح ۲۰۳. ٤. ق، ش، م: زینالعابدین. ٦. لیس فی ق. ۳۸۸ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

بعدُ فراغ . أو أنّها من شدّة زفيرها وحدّتها وتشبّثها بالعصاة كالمستكثرة لهم ، والطالبة لزيادتهم .

> وقرأ (') نافع وأبوبكر (<sup>r)</sup>: «يقول» بالياء. و«المزيد»» إمّا مصدر ؛ كالمجيد، أو مفعول ؛ كالمبيع .

و«يوم» مقدّر «باذكر». أو ظرف «لنفخ»، فيكون «ذلك» إشارة إليه، فـلا يـفتقر إلىٰ تقدير مضاف.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(٣)</sup>: وقوله : «يوم نقول لجهنّم هل امتلأت وتقول هـل من مزيد» قال : هو استفهام ، لأنّ الله وعد النار <sup>(٤)</sup> أن يملأها فتمتلئ النار . ثمّ يقال لهـا : «هل امتلأت وتقول هل من مزيد» علىٰ حدّ الاستفهام <sup>(٥)</sup>؛ أي ليس فيَّ مزيد .

قال فتقول الجنّة : ياربّ ، وعدت النار أن تملأها ووعدتني أن تـملأني ، [فـلم لم تملأني]<sup>(1)</sup> وقد ملأت النار ؟

- قال: فيخلق الله يومئذ خلقاً فيملأ بهم الجنّة.
- فقال أبو عبدالله ٢٠ الله عليهم الله عنه الله الم يروا غموم الدنيا وهمومها .

وفي مجمع البيان <sup>(٧)</sup>: «و تقول هل من مزيد» ويجوز أن يكون تطلب الزيادة علىٰ أن يزاد في سعتها؛ كما جاء عن النبيّ ﷺ أنّه قيل له يوم فتح مكّة : ألا تنزل دارك ؟

فقال للله : وهل ترك لنا عقيل من دار؟ [لأنّه كان]<sup>(٨)</sup> قد باع دوربني هاشم لمّا خرجوا إلىٰ المدينة . فعلىٰ هذا يكون المعنىٰ : وهل بقيت زيادة . (انتهى) ﴿ وَٱزْلِفَتِ الْجَنَّةُ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ : قربت لهم .

أنوار التنزيل ٤٦٦/٢.
 أنوار التنزيل ٤٦٦/٢.
 تفسير القمّي ٣٢٦/٢.
 كذا في المصدر. وفي النسخ : لأن وعد الله النار.
 تفسير القمّي ١٤/٢
 من المصدر.
 ٢. من المصدر.

الجزء الثاني عشر / سورة ق..... ق..... ۳۸۹

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(1)</sup>: في قوله : «وأزلفت الجنّة للمتّقين»؛ أي زُيّنت. 

مَ لَوَ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَنْ «المتقين» بإعادة الجاز. «حَفِيظٍ ﴾ ٢: حافظ لحدوده.

أمن خَشِيَ الرَّحْمٰنَ بِالْغَيْبِ وَجَاءَ بِقَلْبٍ مُنِيبٍ ﴾ : بدل بعد بدل. أو بدل من موصوف «أوّاب»، ولا يجوز أن يكون في حكمه لأنّ «مَنْ» لا يوصف به. أو مبتدأ خبره: «الحبرة الموضية الموابية الموابية الموضية الموابية الموضية ال الموضية الم موضية الموضية المو

و«بالغيب» حال من الفاعل أو المفعول. أو صفة لمصدر؛ أي خشية ملتبسة بالغيب حيث خشي عقابه وهو غائب، أو العقاب بعد غيب، أو هو غائب عن الأعين لا يـراه أحد.

و تخصيص «الرحمٰن» للإشعار بأنّهم يرجون رحمته ويخافون عذابه، أو بأنّهم ذو خشية مع علمهم بسعة رحمته.

ووصف القلب، بالإنابة، إذ الاعتبار رجوعه إلىٰ الله. ﴿ بِسَلاَمٍ ﴾ : سالمين من العذاب، وزوال النعمة. أو مسلّماً عليكم من الله وملائكته. وفي عوالي اللئالي <sup>(1)</sup>: وقال ﷺ لمّا دخل المدينة عند هجرته: أيّها الناس، افشوا

١. تفسير القمّي ٣٢٧/٢.
 ٢. نفس المصدر ٣٢٧/٢.
 ٣. أنوار التنزيل ٢٦٨/٢.
 ٢. عوالي اللئالي ٢٦٨/١.

السلام وصِلوا الأرحام وأطعموا الطعام وصلّوا بـالليل والنـاس نـيام، تـدخلوا الجـنّه بسلام.

﴿ ذَلِكَ يَوْمُ الْخُلُودِ ﴾ ٢: يوم تقرير الخلود؛ كقوله (١): «فادخلوها خالدين».

﴿ لَهُمْ مَا يَشَاءُونَ فِيهَا وَلَدَيْنَا مَزِيدٌ ﴾ ٢
او ما لا يخطر ببالهم ، ممّا لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر علىٰ قلب بشر.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): وقوله: «لهم ما يشاءون فيها ولدينا مزيد» قال: النظر إلىٰ رحمة الله.

حدَّثني أبي <sup>(٣)</sup>، عن عبدالرحمٰن بن أبي نجران، عن عاصم بن حميد، عن أبي عبدالله ط<sup>ظِلِ</sup> قال : إنَّ لله كرامة في عباده المؤمنين في كلّ يوم جمعة ، فإِذاكان يوم الجمعة بعث الله إلىٰ المؤمن <sup>(1)</sup> ملكاً معه حلّتان ، فينتهي إلىٰ باب الجنّة فيقول : استأذنوا لي علىٰ فلان ، فيقال له : هذا رسول ربّك علىٰ الباب .

فيقول لأزواجه : أيّ شيءترين عليَّ أحسن ؟

فيقلن: يا سيّدنا، والذي أباحك الجنّة، ما رأينا عليك [شيئاً]<sup>(ه)</sup> أحسن من هذا قـد بعث إليك ربّك.

فيتَّزر بواحدة ويتعطَّف بالأخرىٰ، فـلا يـمرّ بشـيء إلّا أضـاء له حـتّىٰ يـنتهي إلىٰ الموعد، فإذا اجتمعوا تجلّىٰ لهم الربّ، فإذا نظروا إليـه؛ [أي]<sup>(1)</sup>إلىٰ رحـمته، خـرّوا سجّداً.

فيقول: عبادي، ارفعوا رؤوسكم، ليس هذا يوم<sup>(٧)</sup> سجود ولا عبادة قـد رفـعت عنكم المؤنة.

- ۱. الزمر ۷۳/.
- ٣. نفس المصدر /١٦٩.
- ٥. من المصدر. ٦. من تو رالثقلين.
  - ٧. ليس في ق، ش.

۲. تفسير القمّي ۳۲۷/۲.
 ٤. المصدر: المؤمنين.
 ٦. مدني الثقل.

فيقولون: يا ربّ، وأيّ شيء أفضل ممّا أعطيتنا؟ أعطيتنا<sup>(١)</sup> الجنّة. فيقول: لكم مثل ما في أيديكم سبعين ضعفاً. يرجع المؤمن في كلّ جمعة بسبعين (٢) [ضعفاً] (٣) مثل ما في يـديه، وهمو قـوله: «ولدينا مزيد» وهو يوم الجمعة ، إنّها ليلة غرّاء ويوم أزهر ، فأكثروا فيها من التسبيح والتهليل والتكبير والثناء على الله والصلاة علىٰ رسول الله ﷺ . قال: فيمرّ المؤمن، فلا يمرّ بشيء إلا أضاء له حتّىٰ ينتهي إلىٰ أزواجه. فيقلن : والذي أباحنا الجنَّة (2)، يا سيِّدنا، ما رأينا (٥) قطَّ أحسن منك الساعة ا فيقول: إنّى قد نظرت إلى نور ربّى. (الحديث) ﴿ وَكَمْ أَمْلَكْنَا قَبْلَهُمْ ﴾ : قبل قومك. ﴿ مِنْ قَرْنٍ هُمْ أَشَدٌّ مِنْهُمْ بَطْسًاً ﴾ : قوّة ؛ كعاد وفرعون. ﴿ فَنَقَبُوا فِي الْبِلاَدِ ﴾: فخرّ قوا في البلاد وتصرّ فوا فيها، أو جالوا في الأرض كلّ مجال حذر الموت. فالفاء علىٰ الأوّل للتسبّب، وعلىٰ الثاني لمجرّد التعقيب. وأصل التنقيب : التنفير عن الشيء والبحث عنه. ﴿ هَلْ مِنْ مَحِيصٍ ﴾ ٢: أي لهم من الله، أو الموت. وقيل <sup>(1)</sup>: الضمير في «نقَّبوا» لأهل مكَّة ؛ أي ساروا في أسفارهم في بلاد القرون ، فهل رأوا لهم محيصاً حتَّىٰ يتوقَّعوا مثله لأنفسهم. ويؤيِّده أنَّه قرى: «فنقَّبوا» بالكسر، من النقب، وهو أن ينتقب (٧) خفّ البعير؛ أي أكثروا السير حتّى نقبت أقدامهم، أو

- أخفاف مراكبهم.
  - ۱. ليس في ش، ق.
    - ٣. من المصدر.
- ٥. المصدر: ما رأيناك.
- ۷. ق، ش، ي: يتنقُب.

- ۲. المصادر: سبعين.
- ٤. كذا في المصدر . وفي النسخ : في الجنَّة .
  - أنوار التنزيل ٤١٧/٢.

۳۹۲ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرائغرائب

﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ ﴾ : أي فيما ذُكر في هذه السورة . ﴿لَذِكْرَىٰ ﴾ : لتذكرة . ﴿لِمَنْ كَانَ لَهُ قَلْبٌ ﴾ : أي قلب واع يتفكّر في حقائقه . وفي تنكير القلب وإبهامه تفخيم ، وإشعار بأنّ كلّ قلب لا يـتفكّر ولا يـتدبّر إكـلا قلب]<sup>(۱)</sup>.

وفي كتاب معاني الأخبار (<sup>r)</sup>، بإسناده إلىٰ عمرو بنن شمر : عن جابر ، عن أبي جعفر للله عن أميرالمؤمنين للله أنّه قال : ألا وإنّي مخصوص في القرآن بأسماء احذروا أن تغلبوا [عليها فتضلّوا]<sup>(r)</sup> في دينكم . أنا ذوالقـلب ، يـقول الله تـعالىٰ : «إنّ في ذلك لذكرىٰ لمن كان له قلب» . والحديث طويل . أخذت منه موضع الحاجة .

وفي أصول الكافي <sup>(٤)</sup>: بعض أصحابنا رفعه، عن هشام بن الحكم قال : قال لي أبو الحسن موسى بن جعفر المُثْلُثًا : يا هشام ، إنَّ الله يقول في كتابه : «إنَّ في ذلك لذكرى لمن كان له قلب» ؛ يعني : عقل .

﴿ أَوْ أَلْقَى السَّمْعَ ﴾ : أي أصغى لاستماعه .

﴿ وَهُوَ شَهِيدٌ ﴾ ٢: حاضر بذهنه ليفهم معانيه. [أو شاهد بصدقه فيتّعظ بظواهره و ينزجر بزواجره.

و في شرح الآيات الباهرة <sup>(ه)</sup>: جاء في تأويله حديث لطيف وخبر طريف]<sup>(٢)</sup>وهو ما نقله ابن شهر آشوب <sup>(٧)</sup> في كتابه مرفوعاً، عن رجاله، عن ابن عبّاس أنّه قبال: أهدئ رجل إلىٰ رسول الله يَبَيْلُا ناقتين عظيمتين سمينتين، فقال للصحابة: هل فيكم أحد يصلّي ركعتين بوضوئهما وقيامهما وركوعهما وسجودهما [وخشوعهما]<sup>(٨)</sup>ولم يهتم

من أنوار التنزيل ٤١٧/٢.
 من ألوار التنزيل ٤١٧/٢.
 من المصدر.
 من المصدر.
 من المصدر.
 من المصدر.
 من المصدر.
 من المصدر.
 من المصدر.

فيهما بشيء من أمر الدنيا ولا يحدّث قلبه بفكر الدنيا، أهدي إليه إحدى هاتين الناقتين.

فقالها مرّة ومرّتين وثلاثاً، فلم يجبه أحد من أصحابه.

فقام إليه أميرالمؤمنين للظلا قال: أنا، يا رسول الله ﷺ أصلّي ركعتين أكبّر التكبيرة (') الأولى إلىٰ أن أسلم منها لا أحدّث نفسي بشيء من أمر الدنيا.

فقال : يا علي صلَّ <sup>(٢)</sup>، صلَّى الله عليك [و آلك]<sup>(٣)</sup>.

قال: فكبّر أميرالمؤمنين للله ودخل في الصلاة، فسلمًا سسلّم من الركعتين، هسط جبرئيل علىٰ النبي ﷺ فقال: يا محمّد، إنّ الله يقرئك السلام ويقول لك: أعطه إحدىٰ الناقتين.

فقال جبرئيل: يا محمّد، إنّ الله يـقرئك السـلام ويـقول لك: تـفكّر أيّـهما يأخـذ أسمنهما فينحرها في سبيل الله ويتصدّق بها لوجه الله، وكـان تـفكّره لله لا لنـفسه ولا للدنيا.

فبكى رسول الله يَنْظِيُرُ وأعطاه كلتيهما، فنحرهما وتصدّق بهما، فأنزل الله فيه: «إنّ فسي ذلك لذكري لمن كران له قسلب أو ألقى السمع وهو شهيد»؛ يرعني به: أميرالمؤمنين لللهِ أنّه خاطب نفسه في صلاته لله، لم يتفكّر فيها بشيء من أمرالدنيا.

وهذا هو سبيل الإخلاص والعصمة ، لم تتّفق هاتان الخصلتان في أحد من الصحابة والقرابة إلّا فيه وفي المعصومين من بنيه . [صلوات الله وسلامه عليهم في كـل زمـان ومايليه ، ما دار الفلك الجاري على مجاريه وسبّحه موحّداً هو والحلول فيه]<sup>(٤)</sup>.

كذا في المصدر، و في النسخ، تكبير،
 ٢. ليس في ن.
 ٣. ليس في المصدر.

تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا السَّمَوَاتِ وَالْأَرَضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ﴾ : مرّ تفسيره مراراً . وفي كتاب علل الشرائع (1)، بإسناده إلىٰ [عبدالله بن](1) يزيد بن سلام أنَّه سأل رسول الله عَنْيَا الله عَنْهُ الله عَنْهُ الله عَنْهُ الله . قال: يوم الأحد. قال: ولِمَ سُمّي يوم الأحد؟ قال: لأنَّه واحد محدود. قال: فالاثنين ؟ قال: هو يوم الثاني من الدنيا. قال: فالثلاثاء (\*)؟ قال: الثالث من الدنيا. قال: فالأربعاء؟ قال: اليوم الرابع من الدنيا. قال: فالخميس؟ قال : هو يوم خامس من الدنيا، وهو يوم أنيس لَعِن فيه إبليس ورُفِع فيه إدريس. قال: فالجمعة ؟ قال(٤): هو يوم مجموع له الناس، وذلك يوم مشهود، وهو شاهد ومشهود. قال: فالسبت؟ قال (•): يوم مسبوت، وذلك قوله [أللة فسي القرآن](\*): «ولقد خلقنا السمؤات والأرض وما بينهما في ستَّة أيَّام». فمن الأحد إلىٰ الجمعة ستَّة أيَّام، والسبت معطَّل.

العلل / ٤٧١، ح ٢٣.
 ١. العلل / ٤٧١، ح ٢٣.
 ٣. المصدر: والثلاثاء.
 ٣. المصدر: «و» بدل «قال».
 ٥. يوجد في ق، المصدر.

> قال: صدقت، يا محمّد<sup>(1)</sup>. والحديث طويل. أخذت منه موضع الحاجة. ﴿ وَمَا مَسَّنَا مِنْ لُغُوبٍ ﴾ ۞: من تعب وإعياء.

وهو ردّ لما زعمت اليهود من أنّه بدأ خلق العالم يوم الأحد، وفرغ منه يوم الجمعة، واستراح يوم السبت واستلقى علىٰ العرش.

وفي أصول الكافي <sup>(٢)</sup>، خطبة لعليّ ﷺ وفيها: أتقن ما أراد <sup>(٣)</sup> خلقه من الأشياء <sup>(٤)</sup> كلّها بلا مثال <sup>(٥)</sup> سبق [إليه]<sup>(٢)</sup>، ولا لغوب دخل عليه في خلق ما خلق لديه.

﴿ فَاصْبِرْ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ ﴾ : ما يقول المشركون من إنكارهم البعث ، فإنّ من قدر علىٰ حلق العالم بلا إعياء قدر علىٰ بعثهم والانتقام منهم . أو ما يقول اليهود من الكفر والتشبيه .

وفي روضة الواعظين <sup>(٧)</sup> للمفيد ﴾ : روي أنَّ اليهود أتت النبيَّ ﷺ فسألته عـن خلق السماوات والأرض .

فقال: خلق الله الأرض يوم الأحد والاثنين، وخلق الجبال وما فيهن يوم الشلاثاء، وخلق يوم الأربعاء الشجر والماء والمدائن والعمران والخراب، وخلق يوم الخميس السماء، وخلق يوم الجمعة النجوم والشمس [والقمر]<sup>(٨)</sup> والملائكة. قالت اليهود: ثمّ ماذا، يا محمّد؟ قال: ثمّ استوى علىٰ العرش. قالوا: قد أصبت لو أتممت، قالوا: ثمّ استراح. فغضب النبيّ تَنْشُ غضباً شديداً، فنزلت: «ولقد خلقنا السموات والأرض»

١. ق، ش، المصدر: يا رسول الله.
 ٢. في المصدر زيادة: من.
 ٣. في المصدر : الأشباح.
 ٥. المصدر: لابمثال.
 ٧. روضة الواعظين ٢٩٤/٢.
 ٩. يوجد في ق، ش، المصدر.

وفي أصول الكافي <sup>(1)</sup>: عليّ بن إبراهيم، عن أبيه وعليّ بن محمّد القاسانيّ، جميعاً، عن القاسم بن محمّد الإصفهانيّ، عن سليمان بن داود المنقريّ، عن حفص بن غيات قال : قال أبو عبدالله طلّغ : عليك بالصبر في جميع أمورك، فإنّ الله بعث محمّداً [عظه بالصبر والرفق ... فصبر رسول الله عليه إ<sup>(1)</sup> حتّىٰ نالوه بالعظائم و رموه بها فضاق صدره، فأنزل الله <sup>(7)</sup>: «ولقد نعلم أنّك يضيق صدرك بما يقولون فسبّح بحمد ربّك وكن من الساجدين». ثمّ كذّبوه و رموه، فحزن لذلك، فأنزل الله <sup>(1)</sup>: «قد نعلم أنّه ليحزنك الذي يقولون فإنّهم لا يكذّبونك ولكنّ الظالمين بآيات الله يجحدون، ولقد كذّبت رسل من قبلك فصبروا علىٰ ماكذّبوا وأوذوا حتىٰ أتاهم نصرنا». فألزم النبيّ على نفسه الصبر <sup>(م)</sup>. فتعدّوا فذكروا الله وكذّبوه.

فقال: قد صبرت في نفسي وأهلي وعرضي، ولا صبر لي علىٰ ذكر إلهي.

فأنزل الله تعالىٰ : «ولقد خلقنا السموٰات والأرض وما بينهما في ستّة أيّام وما مسّنا من لغوب فاصبر علىٰ ما يقولون». فصبر النبيّ ﷺ في جميع أحواله. والحديث طويل. أخذت منه موضع الحاجة.

﴿ وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ ﴾ : ونزّهه عن العجز عمّا يمكن والوصف بما يوجب التشبيه، حامداً له علىٰ ما أنعم عليك من إصابة الحقّ وغيرها.

< قَبْلَ طُلُوعِ الشَّمْسِ وَقَبْلَ الْغُرُوبِ ﴾ ۞: يعني : الفجر والعصر ، وقد عرفت فضيلة الوقتين .

وفي مجمع البيان <sup>(٢)</sup>: وروي عن أبي عبدالله لل<sup>ظل</sup> أنّه سُئِل عن قوله: «و سبّح بحمد ربّك قبل طلوع الشمس وقبل الغروب».

فقال: تقول حين تصبح وحين تمسي عشر مرّات: لا إله إلّا الله وحده لا شريك له،

٢. من المصدر،

٤. الأنعام /٣٣\_٣٤.

- ۱. الکافی ۸/۸، ح ۳.
  - ٣. الحجر /٩٧. ٩٨.
- ٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: فصبر. ٢٠ المجمع ١٥٠/٥.

له الملك وله الحمد، يحيي ويميت، وهو عليَّ كلَّ شيء قدير.

وفي كتاب الخصال <sup>(١)</sup>: عن جعفر بن محمّد ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ: عجّت الأرض إلىٰ ربّها كعجيجها من ثلاثة، من دم حرام يُسفَك عليها، واغـتسال مـن زنـا، والنوم عليها قبل طلوع الشمس.

وفيه <sup>(٢)</sup>، فيما علم أميرالمؤمنين للله أصحابه من الأربعمائة باب: واطلبوا الرزق فيما بين طلوع الفجر إلى طلوع الشمس، فإنه أسرع في طلب الرزق من الضرب في الأرض، وهي الساعة التي يقسّم الله فيها الرزق بين عباده. ﴿ وَمِنْ اللَّيْلِ فَسَبِّحْهُ ﴾: فسبّحه بعض الليل. ﴿ وَاَذْبَارَ السُّجُودِ ﴾ (): وأعقاب الصلاة. جمع دبر. وقرأ <sup>(٣)</sup> الحجازيّان وحمزة [و خلف]<sup>(1)</sup>، بكسر الهمزة، من أدبرت الصلاة: إذا

انقضت (٥).

وقيل <sup>(1)</sup>: المراد بالتسبيح : الصلاة . [فالصلاة]<sup>(٧)</sup> قبل الطلوع الصبح ، وقبل الغروب الظهر والعصر ، ومن الليل العشاءان والتهجّد ، وأدبار السجود النوافل بعد المكتوبات . وقيل : الوتر بعد العشاء .

و في الكافي <sup>(٨)</sup>: عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن حمّاد بن عيسى، عن حريز، عـن زرارة، عن أبي جعفر عليّ قال: قلت: «وأدبار السجود». قال: ركعتان بعد المغرب.

وفي تفسير عليٍّ بن إبراهيم (٧): أخبرنا أحمد بن إدريس، عن أحمد بن محمّد، عن

١. الخصال /١٤١، ح ١٦٠.
 ٢. نفس المصدر /٦١٦، ح ١٠.
 ٣. أنوار التنزيل /٤١٧.
 ٥. ق، ش: أي إذا انقضى.
 ٣. أنوار التنزيل /٤١٧.
 ٨. الكافي ٣/٤٤٢ ح ١١.
 ٩. تفسير القمى ٣٢٧/٢.

۳۹۸ ...... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

ابن أبي نصر (') قال: سألت الرضا للَّلِا عن قول الله: «[و من الليل فسبّحه](') وأدبار السجود».

قال: أربع ركعات بعد المغرب.

وفي قرب الإسناد (") للحميريّ ، بإسناده إلىٰ إسماعيل بن عبدالخالق قال : سمعت أبا عبدالله للظِلا يقول : الركعتين اللتين بعد المغرب هما أدبار السجود .

وفي مجمع البيان<sup>(2)</sup>: «وأدبار السجود» فيه أقوال : أحدها أنَّ المراد به الركعتان بعد المغرب ، وأدبار النجوم الركعتان قبل الفجر ، عن عليّ بن أبي طالب والحسن بس عليِّ عليَّظ ، وعن ابن عبّاس مرفوعاً إلىٰ النبيّ ﷺ.

ورابعها، أنّه الوتر من آخر الليل. وروي ذلك عن أبي عبدالله للطِّلاِ. ﴿ وَاسْتَمِعْ ﴾ : لما أخبرك به من أحوال القيامة . وفيه تهويل وتعظيم للمخبر به.

﴿ يَوْمَ يُنَادِ الْمُنَادِ ﴾.

قيل <sup>(٥)</sup>: أي إسرافيل، أو جبرئيل للظَّلُّ ، فيقول : أيّتها العظام {والأوصال المنقطعة }<sup>(٢)</sup> البالية <sup>(٧)</sup> واللحوم المتمزّقة [والشعور المتفرّقة]<sup>(٨)</sup>، إنّ الله يأمركنّ أن تجتمعن لفصل القضاء.

﴿ مِنْ مَكَانٍ قَرِيبٍ ﴾۞: بحيث يصل نداؤه إلىٰ الكلّ علىٰ سواء. ولعلّه في الإِعادة نظير «كن» في الإِبداء. و«يوم» نُصِب بما دلّ عليه يوم الخروج (٩).

وَ«يَوْمَ» تَصِبُ بِمَا دَنْ عَلَيْهُ يَوْمَ الصَرُوجِ ... ﴿ يَوْمَ يَسْمَعُونَ الصَّيْحَةَ ﴾ : بدل عنه . و «الصيحة» النفخة الثانية .

١. المصدر: عن أبي بصير.
 ٣. قرب الإسناد /٢١.
 ٥. أنوار التنزيل ٢٨/٢.
 ٢. ليس في المصدر.
 ٧. ق، ش: اليابسة.
 ٩. فيكون المعنى: يخرجون من القبور يوم ينادي المنادي.

﴿ بِالْحَقِّ ﴾ : متعلَق بالصيحة ، والمراد به : البعث للجزاء .

﴿ ذَلِكَ يَوْمُ الْخُرُوجِ ﴾ ٢٠ القبور، وهو من أسماء يوم القيامة، وقد يقال للعيد <sup>(١)</sup>.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(٢)</sup>: «واستمع يوم ينادي المنادي [من مكان قريب» قال : ينادي المنادي]<sup>(٣)</sup>باسم القائم واسم أبيه.

وقوله: «يوم يسمعون الصيحة بالحقّ ذلك يوم الخروج» قال: صيحة القائم من السماء «ذلك يوم الخروج» قال: هي الرجعة.

إحدَّثنا<sup>(٤)</sup> أحمد بن إدريس قال : حدَّثنا محمَّد بن أحمد ، عن عمر بن عبدالعزيز ، عن جميل ، عن أبي عبدالله لل<sup>ظِلِر</sup> في قوله : «يـوم يسـمعون الصيحة بـالحقّ ذلك يـوم الخروج» قال : هي الرجعة]<sup>(0)</sup>.

﴿إِنَّا نَحْنُ نُحْبِي وَنُمِيتُ : في الدنيا.
﴿ وَإِلَيْنَا الْمَصِيرُ ؟ ٢: للجزاء في الآخرة.
﴿ وَإِلَيْنَا الْمَصِيرُ ؟ ٢: للجزاء في الآخرة.
﴿ يَوْمَ تَشَقَّقُ : تتشقَق.
وقرأ<sup>(٢)</sup> عاصم وحمزة والكسائي وأبوعمرو، بتخفيف الشين.
﴿ الْأَرْضُ عَنْهُمْ سِرَاعاً : مسرعين.

وفي كتاب الخصال <sup>(٧)</sup>: عن جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن جدّه، عن عليّ المَدْ ، عن النبيّ ﷺ أنّه قال في وصيّة له: يا عليّ طلّاً إنّ الله أعطاني فيك سبع خصال، أنت أوّل من ينشقّ عنه القبر معي . (الحديث)

عن الزهريِّ (^) قال : قال عليِّ بن الحسين بن عليٍّ بن أبي طالب لله الله الله الله الله الله الله عات

أنوار التنزيل ٤١٨/٢: للعبيد.
 أنوار التنزيل ٤١٨/٢: للعبيد.
 نفس المصدر والموضع.
 ليس في ق، ش، م.
 ليس في ق.
 ليس في ق.
 ليس في م.
 ليس المصدر (١٩٢، ح ١٩٠.)

٤٠٠ ...... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

ابن آدم ثلاث ساعات : الساعة التي يعاين فيها ملك الموت ، والساعة التي يقوم فيها من قبره . (الحديث)

عن عليّ بن موسى الرضا<sup>(۱)</sup>، عن أبيه، عن آبائه، عن عليّ للمَثَلَّة قال: قال رسول الله يَكْلَلُهُ : يا عليّ، سألت ربّي فيك خمس خصال فأعطاني، أمّا أوّلها فسألت ربّي أن أكون أوّل من تنشقَ عنه الأرض وأنفض التراب عن رأسي وأنت معي. (الحديث)

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): وقال عليّ بن إبراهيم في قوله: «يوم تشقّق الأرض عنهم سراعاً» قال: في الرجعة.

وفي تهذيب الأحكام (")، بإسناده إلىٰ عطيّة الأبزاريّ <sup>(1)</sup> قال : سمعت أبا عبدالله لللَّلِا يقول : لا تمكث جنّة نبيّ [ولا وصي نبيّ]<sup>(٥)</sup>في الأرض أكثر من أربعين يومًا .

وبإسناده <sup>(٢)</sup>إلىٰ زياد بن أبي الحلاّل : عن أبي عبدالله للله الله قال : ما من نبيّ ولا وصي يبقى في الأرض بعد موته أكثر من ثلاثة أيّام حتّىٰ تُرفَع روحه وعظمه ولحمه إلىٰ السماء، وإنّما تؤتى مواضع آثارهم ويبلغهم السلام من بعيد ويسمعونه <sup>(٧)</sup>في مواضع آثارهم من قريب.

وفي كتاب من لا يحضره الفقيه <sup>(٨)</sup>: وقال الصادق للله أوحى إلىٰ موسى : أن أخرج عظام يوسف من مصر . (الحديث)

وفيه <sup>(٩)</sup>، في آخر زيارة أميرالمؤمنين للله متّصلاً بزيارة الحسين للله : وتصلّي عنده ستّ ركعات تسملّم فسي كملّ ركعتين، لأنّ فسي قبره عظام آدم وجسد نوح وأميرالمؤمنين لله . ومن زار قبره فقد زار آدم ونوحاً وأميرالمؤمنين لله فتصلّي لكلّ زيارة ركعتين.

- ١. نفس المصدر /٢١٤، ح ٩٣.
   ٢. نفس المصدر /٢١٤، ح ٩٣.
   ٣. التهذيب ٢/٦٦، ح ١٨٥.
   ٥. من المصدر.
   ٢. نفس المصدر، ح ١٨٦.
   ٢. نفس المصدر، ح ١٨٦.
   ٢. نفس المصدر، ح ١٩٩.
   ٢. نفس المصدر، ح ١٩٩.
   ٢. نفس المصدر، ح ١٩٩.
  - ٩. نفس المصدر ٢٥٨/٢، ح ١٦١٣.

وطريق الجمع بين تلك الأخبار، أن يقال: رفع بعضهم بعد ثلاثة، وبـعضهم بـعد أربعين بحسب اختلاف مراتبهم، ثمّ ينزل بعد ما شاء الله، ويؤتى (١) مواضع آثارهم في أوقات الرفع.

وفي روضة الواعظين <sup>(٢)</sup> للمفيد، الله عن الميرالمؤمنين عليه الله المنشق الأرض عن أحد يوم القيامة إلا وملكان أخذان <sup>(٣)</sup> بضبعه ، يقولان : أجب ربّ العزّة . ( مَن مَدْم )

﴿ ذَلِكَ حَشْرٌ ﴾ : بعث وجمع .

﴿ عَلَيْنَا يَسِيرُ ﴾ ٢: وتقديم الظرف للاختصاص، فإنّ ذلك لا يتيسّر إلّا على العالم القادر لذاته الذي لا يشغله شأن عن شأن ؛ كما قال : «ما خلقكم ولا بعثكم إلّا كنفس واحدة».

أَنْحُنُ أَعْلَمُ بِمَا يَقُولُونَ ؟ : تسلية لرسول الله ﷺ و تهديد لهم.

﴿ وَمَا آنْتَ عَلَيْهِمْ بِجَبَّارٍ ﴾ : بمُسلَّط تقسرهم علىٰ الإِيمان . أو تفعل بهم ما تريد ، وإنّما أنت داع .

﴿فَذَكِّرْ بِالْقُرآنِ مَنْ يَخَافُ وَعِيدِ ﴾ ٢٠ : فإِنَّه لا ينتفع غيره به.

ل. في ق، ش، زيادة: بعد.

٣. ق، ش، م: يأخذان.

٢. روضة الواعظين ٤٩٨/٢.

.



سورة الذاريات

مكَيِّة. وأياتها ستَون بالإجماع.

بسم الله الرحمن الرحيم

في كتاب ثواب الأعمال(')، بإسناده: عـن أبـي عـبدالله للظِّرِ قـال: مـن قـرأ سـورة والذاريات في يوم أو في ليلة، أصلح الله له معيشته، وأتاه برزق واسع، ونوّر له قـبره بسراج يزهر إلىٰ يوم القيامة.

وفي مجمعالبيان <sup>(٢)</sup>: أبيّ بن كعب، عن النبيّ ﷺ : من قرأ سورة والذاريات، أعطي من الأجر عشر حسنات، بعدد كلّ ريح هبّت وجرت في الدنيا.

﴿ وَالذَّارِيَاتِ ذَرُواً ﴾ ٢: يعني: الرياح تذرو التراب أو غيره. أو النسباء الولود (")، فإِنّهنّ يذرين الأولاد. أو الأسباب التي تذري الخلائق من الملائكة وغيرهم.

وقرأ<sup>(3)</sup> أبو عمرو وحمزة، بإدغام التاء [في الذال]<sup>(ه)</sup>.

﴿ فَالْحَامِلاَتِ وِقْراً ﴾ ٢: فالسّحب الحاملة للأمطار. أو الرياح الحاملة للسحاب. أو النساء الحوامل. أو أسباب ذلك.

وقرئ <sup>(٦)</sup>: «وَقُرأً» علىٰ تسمية المحمول بالمصدر .

- ٢. ثواب الأعمال /١٤٣، ح ١.
   ٢. المجمع ١٥١٨، ٣.
   ٣. كذا في أنوار التنزيل ٤١٨/٢. وفي النسخ : أو النساء يذرين الأولاد.
   ٤. أنوار التنزيل ٤١٨/٢.
  - ٦. نفس المصدر /٤١٩.

﴿ فَالْجَارِيَاتِ يُسْراً ﴾ ٢: فالسّفن الجارية في البحر سهلاً. أو الرياح الجارية في مهاتها. أو الكواكب التي تجري في منازلها.
و«يسراً» صفة مصدر محذوف؛ أي جرياً ذايسر.

﴿ فَسَالُمُقَسَّمَاتِ أَمْراً ﴾ : الملائكة التي تقسّم الأمور من الأمطار والأرزاق وغيرهما، أو ما يعمّهم وغيرهم () من أسباب القسمة. أو الرياح تقسّم الأمطار بتصريف السحاب.

فإن حُمِلت علىٰ ذوات مختلفة ، فالفاء لترتيب الإِقسام بها باعتبار ما بينهما من التفاوت في الدلالة علىٰ كمال القدرة (٢)، وإلا فالفاء لترتيب الأفعال (٣)، إذ الريح مثلاً تذرو الأبخرة إلى الجوّحتَىٰ تنعقد سحاباً فتحمله ، فتجري به باسطة له إلىٰ حيث أمرت به فتقسّم المطر.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(٤)</sup>: حدّثني أبي عن ابن أبي عمير، عن جميل، عن أبي عبدالله الله الله عن «والذاريات ذرواً».

- قال : الريح . وعن «الحاملات وقراً» . فقال : هي السحاب . وعن «الجاريات يسراً» .
- أى ما يعم الملائكة وغيرهم.
- ٢. فالفاء يفيد أن القسم بالذاريات ليس في الظهور كالقسم بالحاملات وقرأ، لأن حمل السحاب بالمطر أقوى في الدلالة على القدرة من دور السحاب... ثمّ الجاريات يسرا أدلّ على القدرة ممّا تقدّم، لأنّ جري السفن المشحونة بالاثقال على البحر وعدم رسوبها فيه مع أن واحداً من تلك الأثقال لو ألقي فيه لرسب في غاية الغرابة، ثمّ أن تقسيم الأمور الواقعة في جميع العوامل أدلّ على القدرة ممّا تقدّم.
   ٣. وهي الذري والحمل والجري والتقسيم.
   ٢. تفسير القمي القمي القدري والتقسيم.
   ٢. وهي الذري والحمل والجري والتقسيم.
   ٢. تفسير القمي ٢٧/٢
   ٢. وهي الذري والحمل والجري والتقسيم.

> فقال : هي السفن . وعن «المقسّمات أمراً» . فقال : الملائكة ، وهو قَسَم كلّه .

وفي كتاب من لا يحضره الفقيه (١): وقال الرضا طلِّلاً في قول الله : «فالمقسّمات أمراً» قال : الملائكة تقسّم أرزاق بني آدم ما بين طلوع الفجر إلىٰ طلوع الشمس ، فمن نام فيما بينهما ، نام عن رزقه .

«والذاريات ذرواً» وما عُطِف عليه قَسَم، وقوله:

﴿ إِنَّمَا تُوعَدُونَ لَصَادِقٌ ﴾ ﴿ وَإِنَّ الدِّينَ لَوَاقِعٌ ﴾ : جواب للـقسم : كَانَـه اسـتدلَ باقتداره علىٰ هذه الأشياء العجيبة المخالفة لمقتضى الطبيعة علىٰ اقتداره علىٰ البعث الموعود.

و«ما» موصولة ، أو مصدريّة . و«الدين» الجزاء . و«الواقع» الحاصل . وفي مجمع البيان<sup>(٢)</sup>: قال أبو جعفر وأبو عبدالله طليّظ : لايجوز لأحد أن يسقسم إلا بالله ، والله سبحانه يقسم بما شاء من خلقه .

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم ("): حدَّثنا جعفر بن أحمد <sup>(٤)</sup> قال : حدَّثنا عبدالكريم بن عبدالرحيم ، عن محمّد بن عليّ ، عن محمّد بن الفضيل ، عن أبي حمزة قال : سمعت أبا جعفر للللج يقول في قول الله تعالىٰ : «إنّما توعدون لصادق» ؛ يعني : في عليّ للجّلا. «و إنّ الدين لواقع» ؛ يعني : عليّاً ، وعليّ ملطٍّ هوالدين .

﴿ وَالسَّمَاءِ ذَاتِ الْحُبُكِ ﴾ ٢: ذات الطرائق.

والمراد إمّا الطرائق المحسوسة التي هي مسيرة الكواكب، أو المعقولة التي يسلكها النظّار ويتوصّل بها إلىٰ المعارف، أو النجوم فإِنّ لها طرائق أو أنّها تزيّنها؛ كـما يـزيّن

- ۱. الفقيه ۲۱۹/۱، ح ١٤٥٤.
  - ٣. تفسير القمّي ٣٢٩/٢.
- ۲. المجمع ۱۵۳/۵. ۴. ق، ش، م: محمّد.

الموشي طرائق الوشي. جمع حبيكة؛ كطريقة وطرق أو حباك كمثال ومثل. وقرئ (1): «الحُبِّك» بالسكون؛ كمالقفل. والحِبِك؛ كمالإِبل. والحِبْك؛ كمالسّلك. والحَبِك؛ كالجبل. والحِبَك؛ كالنّعم. والحَبِّك؛ كالبرق.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): وقوله: «والسماء ذات الحبك» قال: «السماء» رسول الله عَيَّلَةٍ. وعليّ الله ذات الحبك.

حدَّثني أبي <sup>(٣)</sup>، عن الحسين بن خالد، عن أبي الحسن الرضا علَّلا قبال : قبلت له : أخبرني عن قول الله : «والسماء ذات الحبك». فقال : هي محبوكة إلىٰ الأرض . وشبك بين أصابعه .

فقلت: كيف تكون محبوكة إلىٰ الأرض والله يـقول<sup>(٤)</sup>: «رفع السـماء بـغير عـمد ترونها» ؟

> فقال : سبحان الله ، أليس يقول : «بغير عمد ترونها» ؟ فقلت : بليٰ . فقال : فَنَمَّ عمد ، ولكن لا ترونها .

> > قلت : كيف ذلك ، جعلني الله فداك ؟

فبسط كفّه اليسرئ، ثمّ وضع المحمنيٰ عليها، فمقال: هـذه أرض الدنيا [والسماء الدنيا]<sup>(ه)</sup> عليها فوقها قبّة، والأرض الثانية<sup>(٢)</sup> إفوق السماء الدنيا والسماء الثانية]<sup>(٧)</sup> [فوقها قبّة، والأرض]<sup>(٨)</sup> الثالثة فوق السماء الثانية والسماء الثالثة فوقها قبّة، والأرض الرابعة فوق السماء الثالثة والسماء الرابعة فوقها [قبّة، والأرض]<sup>(٩)</sup> الخامسة فسوق

- أنوار التنزيل ٤١٩/٢.
- ٣. نفس المصدر /٣٢٩\_٣٢٩.
  - ه. ليس في ن، ي.
- ۷. ليس في ن، ت، م، ي، ر.
  - ۹. ليس في ن.

٢. تفسير القمّي ٣٢٩/٢.
٤. الرعد /٢. وفيها: السماوات.
٦. ليس في ن، ي، ر.
٨. ليس في ن، ي، ر.

السماء الرابعة والسماء الخامسة فوقها قبّة، والأرض السادسة فوق السماء الخامسة والسماء السادسة فوقها قبّة، والأرض السابعة (١) فوق السماء السادسة والسماء السابعة فوقها قبّة، وعرش الرحمٰن فوق السماء السابعة، وهو قول الله <sup>(٢)</sup>: «الذي خلق سبع سمُوات طباقاً (\*) ومن الأرض مثلهنّ يتنزّل الأمر بينهنّ». فأمّا صاحب الأمر فهو رسول الله ﷺ والوصي بعد رسول الله ﷺ (٤) قائم هو على وجه الأرض، فإنَّما يتنزَّل الأمر إليه من فوق السماء من بين السموات والأرضين. قلت: فما تحتنا إلا أرض واحدة ؟ فقال: ما تحتنا إلا أرض واحدة، وأنَّ الستَّ فهي <sup>(٥)</sup> فوقنا. وفي مجمع البيان (^): «ذات الحبك» أي ذات الطرائق الحسنة (^). ... إلىٰ قوله: وقيل: ذات الحسن والزينة ... عن عليَّ طَلِّلًا . وفي جوامع الجامع (^): وعن عليَّ الله : حسنها وزينتها (\*). ﴿ إِنَّكُمْ لَفِي قَوْلٍ مُخْتَلِفٍ ﴾ ٢٠ : قيل (١٠): في الرسول تَذَلِلْ وهو قولهم تارة : إنَّه شاعر، وتارة : إنّه ساحر، وتارة : إنّه مجنون . أو في القرآن . أو في القيامة . أو أمر الديانة . ولعلّ النكتة في هذا القسم تشبيه أقوالهم في اختلافها وتنافي أغراضها بالطرائق للسموات في تباعدها واختلاف غاياتها.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١١): وقوله : «إنّكم لفي قـول مـختلف» [يـعني : قـول مختلف](١٢)في عليّ طليَّلاً ؛ يعني : اختلفت هذه الأمّة في ولايته ، فمن استقام علىٰ ولاية علي عليه الصلاة والسلام ـدخل الجنّة ، ومن خالف ولاية عليّ دخل النار .

ليس في ن.
 ليس في المصحف.
 ليس في المصحف.
 ليس في المصحف.
 المجمع ٥/١٥٢.
 المجمع ٥/١٥٢.
 المحمع ٥/٢٥٤.
 المصدر: لهنً.
 المصدر: لهنًا.
 كذا في المصدر. وفي النسخ: الطريق الحسن.
 الجوامع /٢٢٤.
 كذا في المصدر. وفي النسخ: الطريق الحسن.
 الجوامع /٢٢٤.
 أنوار التنزيل ٢٩/٢.
 أنوار التنزيل ٣٢٩/٢.

٤١٠ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

الأونك عَنْهُ مَنْ أَفِكَ ﴾ 
 ثنا: يُصرَف عن الرسول، أو القرآن، أو الإيمان. من 
 صرف إذ لا صرف أشد منه فكانه لا صرف بالنسبة إليه 
 "). أو يصرف من صرف في علم 
 الله وقضائه 
 ").

ويجوز أن يكون الضمير للقول، علىٰ معنىٰ: يـصدر إفك عن القـول المـختلف وبسببه؛ كقوله:

ينهون عن أكل وعن شرب

أي يصدر تناهيهم <sup>(1)</sup>عنهما وبسببهما.

وقرئ <sup>(ه)</sup>: «أفك» بالفتح؛ أي من أفك الناس، وهم قريش كانوا يصدّون الناس عن الإيمان.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(٢)</sup>: وقوله: «يؤفك عنه من أفك» فإِنّه يعني عمليّاً طلِّلْإ . فمن أفك عن ولايته، أفك عن الجنّة.

﴿ قُتِلَ الْخَرَّاصُونَ ﴾ ٢: [الكذَّابون من أصحاب القول المختلف، وأصله: الدعاء

﴿الَّذِينَ هُمْ فِي غَمْرَةٍ ﴾ : أي في جهل يغمرهم.
﴿ سَاهُونَ ﴾ ۞: غافلون عمّا أمروابه.

- أنوار التنزيل ٤١٩/٢.
   أي قوله تعالىٰ يدلّ ظاهراً على أنّ من أفك وصرف لابدٌ أن يكون صرفه عن واحد من الأمور المذكورة،
   إذ كلّ صرف هو غير الصرف عن واحد منها، كأنّه غير صرف بالنسبة إلى الصرف عـن أحـد الأمور المذكورة.
   المذكورة.
   المذكورة.
   عن المدن عن واحد منها، كأنّه غير صرف بالنسبة إلى الصرف عـن أحـد الأمور المدكورة.
   إذ كلّ صرف هو غير الصرف عن واحد منها، كأنّه غير صرف بالنسبة إلى الصرف عـن أحـد الأمور المذكورة.
   المذكورة.
   إذ من أفك يدلّ على وقوع الإفك في الزمان الماضي، ويؤفك يدلّ على الزمان المستقبل وهو تحصيل للحاصل أوّل بأنّ المراد يصرف في الواقع من صرف في علم الله، ومن هذا يُعلَم أنّ الأنسب هو هذا الوجه لا الأول.
  - ٥. نفس المصدر والموضع. ٢٠ ٦. تغسير القمي ٣٢٩/٢.
    - ٧. ليس في ق، ش، م.

﴿ يَسْأَلُونَ أَيَّانَ يَوْمُ الدِّينِ ﴾ ٢: أي فيقولون: متى يوم الجزاء؛ أي وقوعه.

﴿ يَوْمَ هُمْ عَلَى النَّارِ يُفْتَنُونَ ﴾ ٢: يُحرَقون . جواب للسؤال ؛ أي يقع يوم هم على النار يفتنون . أو هو يوم هم على النار يفتنون ، وفتح «يوم» لإضافته إلى غير متمكن ، ويدل عليه أنّه قرى (٢) بالرفع (٣).

﴿ ذُوقُوا فِتْنَتَكُمْ ﴾ : أي مقولاً لهم هذا القول.

﴿ هَذَا الَّذِي كُنْتُمْ بِهِ تَسْتَعْجِلُونَ ﴾ ٢: هذا العذاب هو الذي كنتم به تستعجلون. ويجوز أن يكون «هذا» بدلاً من «فتنتكم» و«الذي» صفته.

﴿ إِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَعُيُونٍ ﴾ ٢

﴿ أَخِذِينَ مَا آتَاهُمْ رَبُّهُمْ ﴾ : قابلين لما أعطاهم راضين به، ومعناه : أنَّ كلَّ ما آتاهم حسن مرضيٍّ مُتلقّى بالقبول .

﴿ إِنَّهُمْ كَانُوا قَبْلَ ذَلِكَ مُحْسِنِينَ ﴾ ٢: قد أحسنوا أعمالهم. وهو تعليل لاستحقاقهم ذلك.

<كَانُوا قَلِيلاً مِنَ اللَّيْلِ مَا يَهْجَعُونَ ﴾</p>

و«ما» مزيدة؛ أي يهجعون إفي طائفة من الليل، أو يـهجعون] هـجوعاً قـليلاً. أو مصدريّة أو موصولة؛ أي في قليل من الليل هجوعهم، أو ما يهجعون فيه. ولا يجوز أن تكون نافية، لأنّ ما بعدها لايعمل فيما قبلها.

وفيه مبالغات لتقليل نومهم واستراحـتهم؛ ذكـر القـليل، واللـيل الذي هـو وقت السبات، والهجوع الذي هو الفرار من النوم، وزيادة «ما»<sup>(٤)</sup>.

- أنوار التنزيل ٤١٩/٢.
   أنوار التنزيل ٤١٩/٢.
- ٣. قوله: «وفتح يوم...». أي اليوم على هذا التفسير خبر المبتدأ الذي هو «هـو»، وفـتحه لمـا لأكـر، ويـؤيّد خبريّته أنّه قرئ بالرفع. ٤ ٤ ٤ ٤ لأنّ الحرف الزائد يوجب التأكيد.

وفي تهذيب الأحكام <sup>(١)</sup>: محمّد بن عليّ بن محبوب، عن الحسن بن عليّ، عـن العبّاس بن عامر <sup>(٦)</sup>، عن أبي بصير، عن أبي جعفر عليّلا قال: «كانوا قليلاً من اللـيل ما يهجعون» قال: كان القوم ينامون، ولكن كلّما انقلب أحدهم قال: الحمد لله، ولا إله إلّا الله، والله أكبر.

﴿ وَبِالْأَسْحَارِهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ﴾ ٢: أي أنّهم مع قلّة هجوعهم وكثرة تهجّدهم إذا أسحروا أخذوا في الاستغفار ؛ كأنّهم أسلفوا في ليلتهم الجرائم.

وفي بناء الفعل علىٰ الضمير إشعار بأنَّهم أحقَّاء بذلك ، لوفو ر علمهم بالله وخشيتهم منه.

وفي الكافي <sup>(٣)</sup>: عليّ بن محمّد، عن سهل، عن أحمد بن عبدالعزيز قال حدَّثني بعض أصحابنا قال: كان أبوالحسن الأوّل على اذا رفع رأسه من آخر ركعة الوتر قال: هذا مقام من حسناته نعمة منك وشكره ضعيف وذنبه عظيم، وليس له إلّا رأفتك <sup>(3)</sup> ورحمتك، فإنّك قلت في كتابك المنزل على نبيّك المرسل: «كانوا قليلاً من الليل ما يهجعون وبالأسحارهم يستغفرون»<sup>(0)</sup> طال هجوعي وقلّ قيامي، وهذا السحر وأنا أستغفرك لذنبي استغفار من لايجد لنفسه نفعاً ولاضراً، ولا موتاً ولا حياة ولا نشوراً. ثمّ يخرّ ساجداً.

عليّ بن إبراهيم <sup>(٢)</sup>، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن أبي أيّوب الخزّار، عن محمّد بن مسلم قال: سمعت أبا عبدالله للظِّر يقول: إنّ العبد يوقظ ثلاث مرّات من الليل فإن لم يقم، أتاه الشيطان فبال في أذنه.

٢. في المصدر زيادة: عن جابر.

٤. المصدر: دفعك.

قال : وسألته عن قول الله : «كانوا قليلاً من الليل ما يهجعون» . قال : كانوا أقلّ الليالي تفوتهم لا يقومون فيها .

- ۱. التهذيب ۲۲٬۵/۲، ح ۱۳۸٤.
  - ٣. الكافي ٣٢٥/٣، ح ١٦.
- ٥. في ق زيادة: ويستغفرون. ٦. نفس المصدر /٤٤٦. ح ١٨.

«وبالأسحار هم يستغفرون» وقال أبو عبدالله <sup>(۲)</sup> طلَّة : كانوا يستغفرون [الله]<sup>(۳)</sup> فـي الوتر سبعين مرّة <sup>(٤)</sup>.

﴿ وَقِي أَمُوَالِهِمْ حَقٌّ ﴾ : نصيب يستوجبونه علىٰ أنفسهم، تقرّباً إلىٰ الله وإشفاقاً علىٰ الناس.

﴿ لِلسَّآئِلِ وَالْمَحْرُومِ ﴾ ٢: قيل <sup>(٥)</sup>: للمستجدي، والمتعفّف الذي يُظَنّ غنيّاً فيحرَم الصدقة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (``: قال : «السائل» الذي يسأل، و«المحروم» الذي قـد مُنِع كدّه.

وفي تهذيب الأحكام <sup>(٧)</sup>: محمّد بن يعقوب، عن عليّ بن محمّد، عن ابن فضّال، عن صفوان الجمّال، عن أبي عبدالله للظِّلا يقول: «للسائل والمحروم» [قال: «المحروم»]<sup>(٨)</sup>المُحارَف <sup>(١)</sup>الذي قد حُرِم كدّ يده في الشراء والبيع.

وفي رواية أخرى <sup>(١٠)</sup>: عن أبي جعفر وأبسي عبدالله للم<sup>يتيل</sup> أنّهما قبالا : «المحروم» الرجل الذي ليس بعقله <sup>(١١)</sup>بأس، ولا يُبسَط له في الرزق، وهو محارف. ﴿ وَفِي الْأَرْضِ آيَاتٌ لِلْمُوقِنِينَ ﴾ ۞: أي فيها دلائل من أنواع المعادن والحيوانات،

> ١ و٢. المجمع ١٥٥/٥. ٤. في ن، ت، ي، ر، زيادة: في السحر. ٢. تفسير القمّي ٢٣٠/٢. ٨. ليس في ق، ش. ٩. المحارَف: المحروم يطلب فلا يُرزق. وهو خلاف المبارك. ١٠. نفس المصدر، ح ٣١٣.

٤١٤ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

أو وجوه<sup>(۱)</sup> دلالات في الدحـو والسكـون، وارتـفاع بـعضها عـن المـاء، واخـتلاف أجزائها، في الكيفيّات والخواصّ والمنافع، تدلّ علىٰ وجود الصانع وعلمه وقـدرته وإرادته ووحدته وفرط رحمته.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): قوله (٣): «وفي الأرض آيات للموقنين» قال : في كلّ شيء خلقه الله آية ، قال الشاعر :

وفي كلُّ شيء له آيـة تدلُّ على أنَّـه واحـد

﴿ وَفِي أَنْفُسِكُمْ ﴾: أي وفي أنفسكم آيات ، إذما في العالم شي - إلا وفي الإنسان نظير له يدل دلالته ، مع ما انفرد به من الهيئات النافعة والمناظر البهيّة <sup>(٤)</sup> والتركيبات العجيبة والتمكن من الأفعال الغريبة واستنباط الصنائع المختلفة واستجماع الكمالات المتنوّعة .

أَفَلا تُبْصِرُونَ ﴾ ٢: تنظرون نظر من يعتبر.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(ه)</sup>: وقوله : «و في أنفسكم أفلا تبصرون» قال : خلقك سميعاً بصيراً، تغضب مرّة وترضى مرّة، وتجوع مرّة <sup>(٢)</sup> وتشبع مرّة <sup>(٧)</sup>، وذلك كلّه من آيات الله.

وفي مجمع البيان <sup>(٨)</sup>: «وفي أنفسكم أفلا تبصرون»؛ أي أفلا ترون أنّها متصرّفة من حال إلىٰ حال.

... إلىٰ قوله: وقيل: إنّه خلقك سميعاً بصيراً تغضب (\*) وترضى، وتجوع وتشبع، وذلك كلّه من آيات الله ... عن الصادق للثِلَّةِ .

كذا في أنوار التنزيل ٢٠/٢ . وفي النسخ : وجوده .
 تفسير القمّي ٢٣٠/٢ .
 تفسير القمّي ٢٣٠/٢ .
 كذا في أنوار التنزيل ٢٠/٢٢ . وفي ق ، ش : البهيمة . وفي م : المبهمة . وفي سائر النسخ : المبهمية .
 كذا في أنوار التمريل ٢٣٠/٢ .
 كذا في أنوار التمريل ٢٣٠/٢ .
 كذا في أنوار التمريل ٢٠/٢ .
 كذا في أنوار التمريل ٢ .
 كذا في أنوار التمر ٢ .
 كذا في أنوار التمريل ٢

وفي أصول الكافي <sup>(١)</sup>، بإسناده إلىٰ أبي الحسن الرضا لل<sup>يلير</sup> حديث طويل، وفي آخره : قال الرجل وكان زنديقاً : فأخبرني متىٰ كان؟

قال أبوالحسن للله التي لما نظرت إلى جسدي ولم يمكني فيه زيادة ولا نقصان في العرض والطول ودفع المكاره عنه وجرّ المنفعة إليه، علمت أنّ لهذا البنيان بانياً، فأقررت به، مع ما أرى من دوران الفلك بقدرته وإنشاء السحاب وتصريف الرياح ومجرى الشمس والقمر والنجوم وغير ذلك من الآيات العجيبات المبيّنات، علمت أنّ لهذا مقدّراً ومنشئاً.

وفي كتاب الخصال <sup>(٢)</sup>: عن أبي عبدالله الله علم قال: سمعت أبي يحدّث، عن أبيه أنَّ رجلاً قام إلىٰ أميرالمؤمنين الله فقال: يا أميرالمؤمنين، بما عرفت ربّك؟

قال : بفسخ العزم ونقض الهمّ <sup>(٣)</sup>، لمّا أن هممت فحال بيني وبـين هـمّي وعـزمت فخالف القضاء عزمي ، علمت أنّ المدبّر غيري .

وفي كتاب التوحيد <sup>(٤)</sup>، بإسناده إلىٰ هشام بن سالم قال : سُئِل أبو عبدالله طلِّلاً فقيل له : بما عرفت ربّك ؟

قال : بفسخ العزم <sup>(ه)</sup> ونقض الهمّ <sup>(٢)</sup>، عزمت ففسخ عزمي [وهـممت]<sup>(٧)</sup> فـنقض <sup>(٨)</sup> همّي .

﴿ وَفِي السَّمَاءِ رِزْقُكُمْ ﴾ : أسباب رزقكم، أو تقديره.
وقيل <sup>(1)</sup>: المراد بالسماء : السحاب، وبالرزق : المطر، فإنَّه سبب الأقوات.

﴿ وَمَا تُوعَدُونَ ﴾ ٢: قيل (١٠): من الثواب لأنّ الجنّة فوق السماء السابعة، أو لأنّ

١. الكافي ٢/٨/، ح ٣.
 ٣. الخصال ٢٣/، ح ١.
 ٣. ق،ش، م: بغسخ العزائم ونقض الهمم.
 ٩. ق،ش، ن، ت، ي، ر: العزائم.
 ٣. من المصدر. و في النسخ: و نقض.
 ٩. أنوار التنزيل ٢/٢٢.

٤١٦ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

وقيل ('): إنّه مستأنف خبره ﴿ فَوَرَبِّ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ اِنَّهُ لَحَقٌّ ﴾ : وعلىٰ هذا فالضمير «لما» (')، وعلىٰ الأوّل يُحتمَل أن يكون له ولما ذُكِر من الآيات أو الرزق والوعد (").

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(٤)</sup>: وقوله : «و في السماء رزقكم وما تـوعدون» قـال : المطر ينزل من السماء فتخرج به أقوات العالم من الأرض . «و ما توعدون» من أخبار الرجعة والقيامة ، والأخبار التي في السماء .

وفيه <sup>(ه)</sup>: عن الحسن بن عليَّ عليَّ<sup>ظ</sup>لًا حديث طويل، وفيه: ثمّ سأله ملك الروم عـن أرزاق الخلائق.

فقال [الحسن لللله: أرزاق الخلائق]<sup>٢٠</sup> في السماء الرابعة، تـنزل<sup>(٧)</sup> بـقدر وتُـبسَط بقدر.

وفي كتاب علل الشرائع <sup>(٨)</sup>، بإسناده إلىٰ أبي بصير : عن أبي عبدالله للمَثِلَّة قال : حدَّنني أبي ، عن أبيه ، عن آبائه للمَثَلَّة قال <sup>(٩)</sup> : قال أميرالمؤمنين للَثِلَّة : إذا فرغ أحدكم من الصلاة فليرفع يديه إلىٰ السماء ولينصب في الدعاء . فقال ابن سبأ : يا أميرالمؤمنين ، أليس الله في كلّ مكان ؟ قال : بلىٰ . قال : فِلَم يرفع [يديه إلىٰ السماء]<sup>(١٠)</sup>؟ فقال : أو ما تقرأ : «و في السماء رزقكم وماتوعدون» فمن أين تطلب الرزق إلّا من موضع الرزق ، وما وعد الله السماء .

الجزء الثاني عشر / سورة الذاريات ..... ٤١٧ ....

وفي كتاب الخصال <sup>(١)</sup>: فيما علَّم أميرالمؤمنين للَّلَّةِ أصحابه من الأربعمائة باب ممّا يصلح للمسلم في دينه ودنياه : إذا فرغ أحدكم ... وقال للَّلَّةِ نـحو ما نـقلنا عـن عـلل الشرائع [بحذف]<sup>(٢)</sup> وتغيير غير مغيّر للمعنىٰ .

عن أبي عبدالله للللج (") قال : غسل الإِناء وكسح الفِناء (؛) مجلبة للرزق .

وفي الصحيفة السجاديّة <sup>(٥)</sup>، في دعائه إذا اقتر عليه الرزق <sup>(٦)</sup>: واجعل ما صرحت به من عدتك في وحيك، وأتبعته من قسمك في كتابك، قاطعاً لاهتمامنا بالرزق الذي تكفّلت به، وحسماً <sup>(٧)</sup> للاشتغال بما ضمنت الكفاية له، فقلت وقولك الحقّ الأصدق، وأقسمت وقسمك الأبرّ الأوفىٰ: «و في السماء رزقكم وما توعدون». ثم قلت: «فوربّ السماء والأرض إنّه لحقّ مثل ما أنّكم تنطقون».

وفي إرشاد المفيد الله (^) حديث طويل : عن عليَّ الله وفيه يقول : اطلبوا الرزق فإنَّه مضمون لطالبه.

وفي كتاب التوحيد (\*)، بإسناده إلىٰ أبي عبدالله للله علي حديث طويل له مع بـعض الزنادقة، وفيه: قال السائل: فما الفرق بـين أن تـرفعوا أيـديكم إلىٰ السـماء وبـين أن تخفضوها نحو الأرض؟

قال أبو عبدالله للله : وذلك في علمه وإحاطته وقدرته سواء، ولكنّه أمر أولياء، وعباده برفع أيديهم إلىٰ السماء نحو العرش لأنّه جعله معدن الرزق.

وبإِسناده <sup>(١٠)</sup>إلىٰ أبان الأحمر : عن الصادق جعفر بن محمّد ﷺ قال : والذي بعتْ جدَي بالحقّ نبيّاً، إنّ الله تبارك وتعالىٰ ليرزق العبد علىٰ قدر المروّة، وإنّ المعونة لتنزل

- ۱. الخصال /۲۲۸ ـ ۲۲۹. ح ۱۰.
- ۲. نفس المصدر /٥٤، ح ۷۳.
- ٥. الصحيفة السجادية /١٦٢\_١٦٣، الدعاء ٢٩.
  - ٧. الحسم: القطع.
  - ٩. التوحيد /٢٤٨، ح ١.

٨. الإرشاد /١٤٣.

أضفناها من نو رالثقلين ١٢٥/٥، لتصحيح العبارة.

أي كنسه. واستعير لتنقية البئر والنهر وغيره.

اقتر الرجل: قل ماله وافتقر.

١٠. نفس المصدر /١٠٤، ح ٦.

[من السماء على قدر المؤونة ، وإنَّ الصبر لينزل إ<sup>(١)</sup> على قدر شدَّة البلاء .

وبإسناده <sup>(٢)</sup>إلىٰ أبي البختريّ قال : حدّثني جعفر بن محمّد ، عن أبيه ، عن جدّه ، عن عليّ بن أبي طالب الله الله ، عن النبيّ تَتَقَطَّ قال : يا عليّ ، إنّ اليقين أن لا ترضي أحداً علىٰ سخط الله ، ولا تحمدن أحداً علىٰ ما آتاك الله ، ولا تذمّنَ أحداً علىٰ ما لم يؤتك الله ، فإِنّ الرزق لايجرّه حرص حريص ، ولا يصرفه كره كاره . (الحديث)

وبإسناده (<sup>۳)</sup> إلىٰ أبان الأحمر : عن الصادق جعفر بن محمّد ﷺ أنّه جاء إليه رجل فقال له: بأبي أنت وأمّي ، عظني موعظة .

فقال للله يان كان الله تبارك وتعالى قد تكفَّل بالرزق، فاهتمامك لماذا ؟! وإن كـان [الرزق]<sup>(1)</sup> مقسوماً فالحرص لماذا ؟! (الحديث)

وبإسناده <sup>(٥)</sup>إلىٰ أبي حمزة : عن عليّ بن الحسين ليَّنِكُ قال <sup>(٢)</sup>: خرجت حتّىٰ انتهيت إلىٰ هذا الحائط فاتَكأت <sup>(٧)</sup> عليه ، فإذا رجل عليه ثوبان أبيضان ينظر في وجهي ، ثمّ قال لي : يا عليّ بن الحسين ليَّنِكُ ما لي أراك كثيباً حزيناً ؟ أعمليٰ الدنيا حرزنك فرزق الله حاضر للبرّ والفاجر ؟

> فقلت : ما على هذا أحزن وإنّه لكما تقول . قال : يا عليّ بن الحسين ، هل رأيت أحداً سأل الله فلم يعطه ؟ قلت : لا .

قال : ثمّ نظرت فإذا ليس قدّامي أحد! والحديث طويل . أخذت منه موضع الحاجة . وبإسناده <sup>(٨)</sup>إلىٰ إبراهيم بن أبي رجاء أخي طربال ، قال : سمعت أبا عبدالله ط<sup>يّل</sup>ا يقول :

- من المصدر.
- ۳. نفس المصدر /۳۷٦، ح ۲۱.
- ٥. نفس المصدر /٣٧٤ ح ١٧.
  - ٧. ن، ت، م، ي، ر: فانكببت.
- ۲۰ نفس المصدر /۲۷۵، ح ۲۰.
   ٤. من المصدر.
   ٦. ت، ق، ش، م: إنّى.

٨. نفس المصدر /٤٦٠، ح ٢٨.

كفّ الأذي وقلّة الصخب (') يزيدان في الرزق.

وبإسناده <sup>(٣)</sup>إلىٰ عليّ بن الحسين قال: سمعت أبا عبدالله للظِّلَا يقول <sup>(٣)</sup>: إنّ الله جعل أرزاق المؤمنين من حيث لا يحتسبون، وذلك أنّ العبد إذا لم يعرف وجه رزقه، كـــُمر دعاؤه.

وبإسناده <sup>(٤)</sup> إلى داود بن سليمان الفرّاء : عن عليّ بن موسى الرضا، عن أبيه، عن آبائه، عن عليّ المظلّ قال : قال رسول الله ﷺ : [التموحيد نمصف الدين، و]<sup>(٥)</sup> استنزل الرزق بالصدقة.

﴿ مِثْلَ مَا آنَكُمْ تَنْطِقُونَ ﴾ ٢: أي مثل نطقكم ؛ كما أنّه لا شكّ لكم في أنّكم تنطقون ، ينبغي أن لا تشكّوا في تحقّق ذلك .

ونصبه علىٰ الحال من المستكنّ في «لحقّ». أو الوصف لمصدر محذوف؛ أي أنّه لحقّ حقّاً مثل نطقكم.

وقيل <sup>(٢)</sup>: إنّه مبنيّ علىٰ الفتح لإضافته إلىٰ غير متمكّن، وهو «ما» إن كمانت بمعنىٰ شيء، و«أنّ» بما في حيّزها إن جُعِلت زائدة.

ومحلّه الرفع علىٰ أنّه صفة «لحقّ» ويؤيّده قراءة حمزة والكسائيّ و <sup>(٧)</sup> أبسي بكـر. بالرفع.

وفي شرح الآيات الباهرة <sup>(٨)</sup>: [قال محمّد بن العبّاس ظنّه]<sup>(٣)</sup> حدّثنا عليّ بن عبدالله، عن إبراهيم بن محمّد الثقفيّ، عن الحسن بن الحسين، عن سفيان بن إبراهيم، عن عمرو بن هاشم، عن إسحاق بن عبدالله، عن عليّ بن الحسين عليّظ في قول الله: «فو ربّ

السماء والأرض إنه لحقّ [مثل ما أنّكم تنطقون]» <sup>(١)</sup> قال : قوله : «إنّه لحقّ» هو قيام القائم، وفيه نزلت <sup>(٢)</sup>: «وعد الله الذين أمنوا منكم وعملوا الصالحات ليستخلفنّهم» (الآية)<sup>(٣)</sup>. ﴿ هَلْ أَتَاكَ حَدِيثُ ضَيْفِ إِبْرَاهِيمَ ﴾ : فيه تفخيم لشأن الحديث، وتنبيه علىٰ أنّه أوحي إليه.

و«الضيف» في الأصل مصدر، ولذلك يطلق علىٰ الواحد والمتعدّد. وقيل<sup>(1)</sup>: كانوا اثني عشر مَلكاً. وقيل<sup>(0)</sup>: ثلاثة : جبرنيل وميكائيل وإسرافيل . وسمّاهم ضيفاً، لأنّهم كانوا في صورة الضيف . ( الْمُكْرَمِينَ ) : أي مكرمين عندالله . أو عند إبراهيم إذ خدمهم بنفسه وزوجته .

<لِذْ دَخَلُوا عَلَيْهِ » : ظرف للحديث ، أو الضيف ، أو المكرمين . < فَقَالُوا سَلاَماً » : أي نسلَم عليكم سلاماً .

﴿ قَالَ سَلَامٌ ﴾ : أي عليكم سلام . عدل به إلىٰ الرفع بالابتداء لقصد الثبات ، حتَىٰ تكون تحيَّة أحسن من تحيَتهم .

﴿ قَوْمٌ مُنْكَرُونَ ﴾ ٢: إأي أنتم قوم منكرون إ<sup>(١)</sup> وإنّما أنكرهم لأنّه ظنّ أنّهم بمنو آدم ولم يعرفهم ، أو لأنّ السلام لم يكن تحيّتهم فإنّه علم الإسلام وهو كالتّعرّف عنهم <sup>(١١)</sup>.

﴿ فَرَاعَ الَىٰ اَهْلِهِ ﴾ : فذهب إليهم في خيفة من ضيفه . وإنّما راغ مخالفة أن يمنعوه من تكليف مأكول ؛ كعادة الظرفاء .

﴿ فَجَاءَ بِعِجْلٍ سَمِينٍ ﴾ ٢: قيل (): لأنّه كان عامة ماله البقر. وكان مشوياً، لقوله في آية أخرى: «حنيذ» ().
﴿ فَقَرَّبَهُ إِلَيْهِمْ ﴾: بأن وضعه بين أيديهم.

﴿ قَالَ أَلاَ تَأْكُلُونَ ﴾ ٢: أي منه، وهو مشعر بكونه حنيذاً.

والهمزة فيه للعرض والحتِّ علىٰ الأكل علىٰ طريقة الأدب إن قاله أوّل ما وضعه، وللإِنكار إن قاله حينما رأى إعراضهم.

﴿ فَأَوْجَسَ مِنْهُمْ خِيفَةً ﴾ : فأضمر منهم خوفاً لما رأى إعراضهم عن طعامه، لظنّه أنّهم جاؤوه بشرّ.

وقيل ("): وقع في نفسه أنَّهم ملائكة أرسلوا للعذاب.

وفي روضة الكافي <sup>(1)</sup>: محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن ابن فضّال، عن داود بن أبي يزيد، وهو فرقد عن أبي يزيد الحمار<sup>(0)</sup>، عن أبي عبدالله للظِّلا قال: إنّ الله بعث أربعة أملاك في إهلاك قوم لوط: جبرئيل وميكائيل وإسرافيل وكروبيل، فمرّوا بإبراهيم وهم معتمّون فسلّموا عليه فلم يعرفهم، ورأى هيئة حسنة، فقال: لا يخدم هؤلاء أحد إلاأنا بنفسي. وكان صاحب أضياف، فشوى لهم عجلاً سميناً حتّى أنضجه ثمّ قرّبه إليهم، فلمّا وضعه بين أيديهم رأى أيديهم لاتصل إليه نكرهم وأوجس منهم خيفة، فلمّا رأى ذلك جبرئيل، حسر<sup>(1)</sup> العمامة عن وجهه وعن رأسه فعرفه إبراهيم. فقال: أنت هو ؟ فقال: نعم. ومرّت امرأته سارة فبشّرها بإسحاق ومن وراء إسحاق يعقوب، فقالت ما قال الله تلك فأجابوها بما في الكتاب العزيز. (الحديث)

- ١. مجمع البيان ٥/٧٥.
- ٣. أنوار التنزيل ٤٢١/٢.
- ٥. ق، ش، م: الحمّاد.

- ۲. هود /۲۹.
- ٤. الكافي ٣٢٨/٨، ح ٥٠٥.
- : الحمّاد. ٦- حسر عن الشيء: كشفه.

٢٢ ٤ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

﴿ قَالُوا لاَتَخَفٌ ﴾ : إِنَّا رَسَلَ الله . قيل (1): مسح جبرئيل العجل بجناحه (٢) فقام يدرج حتّى لحق بأمّه، فعرفهم وأمن منهم ﴿ وَبَشَّرُوهُ بِغُلاَمٍ ﴾ : هو إسحاق. ﴿ عَلِيم ﴾ ٢٠ : يكمل علمه إذا بلغ. ﴿ فَاَقْبَلَّتِ امْرَأَتُهُ ﴾ : سارة إلىٰ بيتها، وكانت في زاوية تنظر إليهم. ﴿ فِي صَرَّةٍ ﴾ : في صيحة من الصرير . ومحلَّه النصب علىٰ الحال أو المفعول إن أوَّل «أقبلت» بأخذت. وفي مجمع البيان (٣): «فأقبلت امرأت في صرّة» وقيل: في جماعة. [عن الصادق لللله ](٤). ﴿ فَصَكَّتْ وَجْهَهَا ﴾ : قيل (٥): فلطمت بأطراف الأصابع جبهتها فعل المتعجَّب . وقيل ("): وجدت حرارة دم الحيض، فلطمت وجهها من الحياء. ﴿ وَقَالَتْ عَجُوزٌ عَفِيمٌ ﴾ ٢٠ أي أنا عجوز عاقر، فكيف ألد. ﴿ قَالُوا كَذَلِكِ ﴾ : أي مثل ذلك الذي بشرناه به . ﴿ قَالَ رَبُّكِ ﴾ : وإنَّما نخبرك به عنه . ﴿ إِنَّهُ هُوَ الْحَكِيمُ الْعَلِيمُ ﴾ ٢٠ فيكون قوله حقًّا، وفعله محكماً.

﴿ قَالَ فَمَا خَطْبُكُمْ أَيُّهَا الْمُرْسَلُونَ ﴾ ٢: لمّا علم أنّهم ملائكة وأنّهم لاينزلون مجتمعين إلا لأمر عظيم، سأل عنه.

﴿ قَالُوا إِنَّا أَرْسِلْنَا إِلَى قَوْمٍ مُجْرِمِينَ ﴾ ٢: يعنون : قوم لوط .

- أنوار التنزيل ٤٢١/٢.
  - ٣. المجمع ١٥٧/٥.
- ٥. أنوار التنزيل ٤٢١/٢.
- ٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: بجناحيه. ٤. ليس في ق. ٦. أنوار التنزيل ٤٢١/٢.
  - ٤٢١. أنوار التن

﴿ لِنُوْسِلَ عَلَيْهِمْ حِجَارَةً مِنْ طِينٍ ﴾ ٢: قيل ('): يريد السجيل، فإنّه طين متحجّر. أقول : هذا هو الظاهر، وفي الحديث الآتي المنقول من العلل ما ينافيه فإنّ فيه إهلاكهم كان بقلب الأرض عليهم ؛ ويمكن الجمع إمّا بحمل إرسال الحجارة علىٰ إرسال (') قطعات الأرض المقلوبة بعد إرسالهم، أو بالحمل علىٰ أنّ إهلاكهم بقلب الأرض كان بعد تعذيبهم بإرسال الحجارة.

﴿ مُسَوَّمَةً عِنْدَ رَبِّكَ ﴾ : مرسلة، من أسمت (")الماشية. أو معلَّمة، من السؤمة وهـي العلامة.

< لِلْمُسْرِفِينَ ﴾ ٢٠ المجاوزين الحدّ في الفجور.

﴿ فَاَخْرَجْنَا مَنْ كَانَ قِيهَا﴾ : في قرئ قوم لوط . وإضمارها ، وإن لم يجرذ كرها ، لكونها معلومة .

< مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ ٢: ممّن آمن بلوط . < فَمَا وَجَدْنَا فِيهَا غَبْرَ بَيْتٍ مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴾ ٢: غير أهل بيت من المسلمين . قيل <sup>(3)</sup>: يعني لوطاً وبنتيه <sup>(٥)</sup>.

وفي أصول الكافي <sup>(٢)</sup>: محمّد بن يحيىٰ [عن أحمد بن محمّد]<sup>(٧)</sup>، عن محمّد بن إسماعيل، عن حنان، عن سالم الحنّاط قال: سألت أبا جعفر للظِلِّ عن قبول الله تَكْلَّ: «فأخرجنا من كان فيها من المؤمنين فما وجدنا فيها غير بيت من المسلمين». فقال أبو جعفر للظِنْ : آل محمّد صلوات الله عليهم لم يبق فيها غيرهم.

وفي كتاب علل الشرائع (^)، بإسناده إلىٰ أبي بـصير : عـن أبـي جـعفر للظِّلا حـديث

أنوار التنزيل ٢١/٢ .
 ٢. في ن زيادة: وإرسال.
 ٣. كذا في أنوار التنزيل ٤٢١/٢ . وفي النسخ: أسميت.
 ٤. مجمع البيان ٥٨/٥ .
 ٥. كذا في المصدر . وفي ن، ت، ي، ر: بيته . وفي ق، ش، م: أهل بيته.
 ٦. الكافي ٢٥/١ .
 ٨. العلل /٥٤٨ .

طويل، وفيه قال أبوبصير: فقلت له: جعلت فداك، فهل كان أهل قرية لوط كلّهم هكذا يعملون؟

فقال : نعم ، إلا أهل بيت منهم مسلمين (١)، أما تسمع لقوله تعالىٰ : «فأخرجنا من كان فيها من المؤمنين فما وجدنا فيها غير بيت من المسلمين».

وبإسناده (٢) إلىٰ أبي حمزة الثماليّ : عن أبي جعفر عليَّ أنّ رسول الله عَيْنَ سأل (٣) جبرئيل : كيف كان مهلك قوم لوط ؟

(فقال: إنَّ قوم لوط إ<sup>(١)</sup>كانوا أهل قرية لا يتنظَّفون <sup>(٥)</sup> من الغائط ولا يـتطهّرون مـن الجنابة، بخلاء أشحّاء علىٰ الطعام. وإنَّ لوطاً لبث فيهم ثلاثين سنة، وإنّما كـان نـازلاً عليهم ولم يكن منهم ولا عشيرة له فيهم <sup>(٢)</sup> ولا قوم، وإنّه دعاهم إلىٰ الله وإلىٰ الإِيمان واتّباعه، ونهاهم عن الفواحش وحتَّهم علىٰ طاعة الله فلم يجيبوه ولم يطيعوه.

وإنّ الله لمّا أراد عذابهم بعث إليهم رسلاً منذرين عذراً نذراً <sup>(٧)</sup>، فلمّا عتوا عن أمره، بعث إليهم الملائكة ليُخرِجوا من كان في قريتهم من المؤمنين، فما وجدوا فيها غير بيت من المسلمين فأخرجوهم منها.

إلىٰ قوله لللهِ : وإنّي نوديت من تلقاء العرش لمّا طلع الفجر : يا جبرئيل ، حقّ القول من الله بحتم عذاب قوم لوط ، فاهبط إلىٰ قرية [قوم لوط]<sup>(م)</sup> وما حوت فاقلبها<sup>(١)</sup> من تحت سبع أرضين ، ثمّ اعرج <sup>(١)</sup>بها إلىٰ السماء فأوقفها حتّىٰ يأتيك أمر الجبّار في قلبها ودع منها آية بيّنة من منزل لوط عبرة للسيّارة .

فهبطتُ علىٰ أهل القرية الظالمين، فضربت بجناحي الأيمن علىٰ ما حوىٰ عليه

١. المصدر: من المسلمين.
 ٢. المصدر: من المسلمين.
 ٢. ليس في ق.
 ٢. ليس في ق.
 ٥. كذا في المصدر. وفي ق: لاينطقون. وفي سائر النسخ: لاينطقون.
 ٢. ليس في المصدر. وفي ق: لاينطقون. وفي سائر النسخ: لاينطقون.
 ٢. ليس في المصدر. وفي ق. لاينطقون. وفي سائر النسخ: لاينطقون.
 ٢. ليس في ق.
 ٨. ليس في ق.
 ٩. المصدر: فأقلعها.

شرقها<sup>(۱)</sup> وضربت بجناحي الأيسر علىٰ ما حوىٰ<sup>(۲)</sup> عليه غربها<sup>(۳)</sup>، فاقتلعتها يا محمّد، من تحت سبع أرضين إلا منزل لوط آية للسيّارة. ثمَ عرجت بها في خوافي جناحي حتّىٰ وقفتها<sup>(٤)</sup> حيث يسمع أهل السماء زقاء<sup>(٥)</sup> ديوكها ونباح<sup>(٢)</sup>كلابها، فلمّا طلعت الشمس نوديت من تلقاء العرش : يا جبرئيل، اقلب القرية علىٰ القوم. فقلبتها عليهم حتّىٰ صار أسفلها أعلاها. (الحديث) فو تَرَكْنًا فِيهَا آيَةً ﴾ : علامة قيل<sup>(٢)</sup>: هي تلك الأحجار، أو صخر منضود فيها، أو ماء أسود منتن. فوفي مُوسَىٰ ﴾ : عطف علىٰ الو في الأرض» أو «تركنا فيها» علىٰ معنى : وجعلنا في موسى ؛ كقوله:

علفتها تبنأ وماء باردأ

﴿ إِذْ أَرْسَلْنَاهُ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ بِسُلْطَانٍ مُبِينٍ ﴾ ؟ : هو معجزاته ؛ كاليد والعصا.
﴿ فَنَوَلَىٰ بِرُكْنِهِ ﴾ : فأعرض عن الإيمان به ؛ كقوله (^): «ونأى بجانبه». أو فتولَىٰ بما (كان] (\*) يتقوى به من جنوده . وهو اسم لما يركن إليه الشيء ، ويتقوى به .

﴿ وَقَالَ سَاحِرٌ ﴾ : أي هو ساحر.

﴿ أَوْمَجْنُونٌ ﴾ ٢: كأنّه جعل ما ظهر عليه من الخوارق منسوباً إلىٰ الجنّ، وتردّد في أنّه حصل ذلك باختياره وسعيه أو بغيرهما (()).

١. المصدر: شرقيها.
 ٢. المصدر: أوقفتها.
 ٣. المصدر: غربيها.
 ٩. المصدر: أوقفتها.
 ٥. كذا في المصدر. و في ق، ش: زقاق. و في سائر النسخ زقا.
 ٦. كذا في المصدر. و في ق، ش: زقاق. و في سائر النسخ زقا.
 ٢. كذا في المصدر. و في ق، ش: زقاق. و في سائر النسخ زقا.
 ٢. كذا في المصدر. و في ق، ش: زقاق. و في سائر النسخ زقا.
 ٨. الإسرار /٢٨.
 ٩. من أنوار التنزيل ٢٢/٢٤.
 ٨. الإسرار /٢٨.
 ٩. من أنوار التنزيل ٢٢/٢٤.
 ٢. الإسرار /٢٨.
 ٢. فان كان باختياره فهو ساحر، وإن كان بغيره فهو مجنون. وإنما حمل كلام فرعون على ذلك لأن الجزم بنسبة موسى إلى الجنون بمعنى عدم العقل مع ظهور تلك الخوارق ممًا لايفوه به عاقل.

٤٢٦ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

﴿ فَلَخَذْنَاهُ وَجُنُودَهُ فَنَبَذْنَاهُمْ فِي الْبَمِّ ﴾ : فأغرقناهم في البحر.

﴿ وَهُوَ مُلِيمٌ ﴾ ٢: آت بما يلام عليه من الكفر والعناد. والجملة حال من الضمير في «أخذناه».

﴿ وَفِي عَادٍ إِذْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ الرِّبِحَ الْعَقِيمَ ﴾ ٢
(المحتوم المنها الم تضمّن منفعة ، وهي الدبور أو الجنوب أو النكباء .

وفي كتاب من لا يحضره الفقيه"): وقال رسول الله ﷺ: ما خرجت ريح قطَّ إلَّا بمكيال إلَّا زمن عاد، فإِنَها عتت علىٰ خزّانها فخرجت في مثل خرق الإِبرة فأهملكت قوم عاد.

وروى عليّ بن رئاب (٣)، عن أبي جعفر لللهِ قال : إنّ لله جنوداً من الريح يعذّب بها من عصاه .

... إلىٰ قوله: وقال الله: «الريح العقيم». وأمّا الرياح الأربع، فإِنّها أسماء الملائكة: الشمال، والجنوب، والصبا، والدبور. وعلىٰ كلّ ريح منهنّ ملك موكّل بها.

وفيه <sup>(1)</sup>: وقال عليَّ اللهِ : الرياح خمسة، منها الريح <sup>(٥)</sup> العقيم. [فننعوذ بـالله مـن شرّها]<sup>(٦)</sup>.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم<sup>(٧)</sup>: حدَّتني أبي، عن ابن أبي عـمير، عـن عـبدالله بـن سنان، عن معروف بن خرّبوز، عن أبي جعفر عليَّلا قال: الريح العقيم تخرج من تحت الأرضين السبع، وما خرج<sup>(٨)</sup> منها شيء<sup>(٩)</sup> قطَّ إلّا علىٰ قوم عاد حين غضب الله عليهم، فأمر الخزّان أن يخرجوا منها بقدر سعة الخاتم، فعصت<sup>(١٠)</sup> علىٰ الخزنة فخرج منها<sup>(١١)</sup>

الجزء الثاني عشر / سورة الذاريات ..... ٤٢٧ ....

مقدار منخر الثور تغيّظاً منها علىٰ قوم عاد، فضجّ الخزنة إلىٰ الله من ذلك وقالوا: يا ربّنا، إنّها قد عتت علينا ونحن نخاف أن تُهلِك من لم يعصك من خلقك وعمّار بلادك. فبعث الله جبرئيل فردّها بجناحه، وقال لها: اخرجي [عملي ما أمرت به. فرجعت وخرجت على]<sup>(۱)</sup>ما أمرت به فأهلكت قوم عاد<sup>(۲)</sup>ومن كان بحضرتهم.

وفي روضة الكافي <sup>(٣)</sup>: عنه، عن أحمد بن محمّد [عن]<sup>(1)</sup>ابن محبوب، عن عبدالله بن سنان، عن معروف بن خرّبوز، عن أبي جعفر للللا حديث طويل، فيه مثل ما نقلنا من تفسير عليّ بن إبراهيم من غير تغيير مغيّر للمعنىٰ المراد.

أما تَذَرُ مِنْ شَيْءٍ أَتَتْ عَلَيْهِ ﴾: مرّت عليه.

﴿ إِلَّا جَعَلَتْهُ كَالرَّمِيمِ ﴾ ٢٠ كالرّماد. من الرمّ، وهو البلي والتفتّت.

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة<sup>(٥)</sup>، بإسناده إلىٰ عليّ بن سالم، عن أبيه قال: قال الصادق جعفر بن محمّد عليّك : لمّا حضرت نوحاً الوفاة، دعا الشيعة فقال لهم : اعلموا أنّه سيكون من بعدي غيبة يظهر فيها الطواغيت، وإنّ الله يفرّج عنكم بالقائم من ولدي، اسمه هود لليّل له سمت وسكينة<sup>(٢)</sup> ووقار يشبهني في خَلقي [وخلقي]<sup>(٧)</sup>، سيهلك الله أعداءكم عند ظهوره بالريح.

فلم يزالوا يرقبون <sup>(٨)</sup> هوداً وينتظرون ظهوره حتّى طال عليهم الأمد وقست قلوب أكثرهم، فأظهر الله نبيّه هوداً عند اليأس منهم وتناهي البلاء بمهم، وأهملك الأعداء بالريح العقيم التي وصفها الله فقال: «و ما تذر من شيء أتت عليه إلّا جعلته كالرّميم». ثمّ وقعت الغيبة بعد ذلك إلى أن ظهر صالح.

﴿ وَفِي ثَمُودَ اِذْ قِيلَ لَهُمْ تَمَتَّعُوا حَتَّىٰ حِينٍ ﴾ ۞: تفسيره قوله: «تمتّعوا فسي داركم

من المصدر.
 من المصدر.
 ٦٤ من المصدر.
 ٣. الكافي ٨٢/٩ ـ ٩٣، ح ٦٤.
 ٩. من المصدر.
 ٥. كمال الدين ١٣٦/١٣٥، ح ٤.
 ٢. ن، ت: سيماء.
 ٧. ليس في ش، ق.

٤٢٨ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

ثلاثة أيّام» . وذلك أنَّهم لمّا عقروا الناقة قال لهم صالح : تمتَّعوا ثلاثة أيّام . ﴿ فَعَتَوْا عَنْ أَمْرِ رَبِّهِمْ ﴾ : فاستكبروا عن امتثاله . ﴿ فَلَخَذَ تُهُمْ عَنْ أَمْرِ رَبِّهِمْ ﴾ : أي العذاب بعد الثلاثة . و قرأ <sup>(1)</sup> الكسائيّ : «الصعقة» وهي المرّة من الصعق . ﴿ وَهُمْ يَنْظُرُونَ ﴾ ٢: إليها، فإنّها جاءتهم معاينة بالنهار. ﴿ فَمَا اسْتَطَاعُوا مِنْ قِيَامٍ ﴾ : أي من نهوض، والمعنىٰ : أنَّهم لم ينهضوا من تلك الصرعة (٢). وقيل (\*): هو من قولهم : ما يقوم به : إذا عجز عن دفعه . ﴿ وَمَا كَانُوا مُنْتَصِرِينَ ﴾ ٢): ممتنعين منه. ﴿ وَقَوْمَ نُوحٍ ﴾ : أي وأهلكنا قوم نوح ، لأنَّ ما قبله يدلُّ عليه ، أو اذكر . ويجوز أن يكون عطفاً علىٰ محلّ «في عاد» <sup>(٤)</sup> ويؤيّده قراءة <sup>(٥)</sup> أبي عمرو وحسمزة والكسانيّ بالجرّ. ﴿ مِنْ قَبْلُ ﴾: أي من قبل هؤلاء المذكورين. إِنَّهُمْ كَانُوا قَوْماً فَاسِقِينَ ؟ ٢: خارجين عن الاستقامة بالكفر والعصيان. ﴿ وَالسَّمَاءَ بَنَيْنَاهَا بِأَيْدٍ ﴾ : بقوّة . وفي كتاب التوحيد (``)، بإسناده إلىٰ محمّد بـن مسـلم قـال: سألت أبـا جـعفر ﷺ فقلت : قول الله (٧): «يا إبليس ما منعك أن تسجد لما خلقت بيديّ». فقال: «اليد» في كلام العرب القوّة والنعمة، قال الله <sup>(٨)</sup>: «واذكر عبدنا داود ذا الأيد». كذا في مجمع البيان ١٦٠/٥. وفي النسخ: السعة. أنوار التنزيل ٤٢٢/٢. ٣. أنوار التنزيل ٤٢٢/٢. ٤. لأن «في عاد» مفعول به فيكون في محلَّ النصب، ويكون الفعل المقدَّر عليه مثل: أغرقنا، فيكون من قبيل ٥. أنوار التنزيل ٤٢٢/٢. ما ذكر من قوله : علفتها تبنأ وماءً بارداً . ۷. ص /۷۵. ٦. التوحيد /١٥٣، ح ١١ ۸. ص /۱۷.

الجزء الثاني عشر / سورة الذاريات ..... ٤٢٩ ....

وقال: «والسماء بنيناها بأيد»؛ أي بقوّة وقال (١): «أيّدهم بـروح مـنه»؛ أي قـوّاهـم (٢). ويقال: لفلان عندي يد بيضاء؛ أي نعمة.

﴿ وَإِنَّا لَمُوسِعُونَ ﴾ ٢: لقادرون، من الوسع، بمعنىٰ : الطاقة. و«الموسع» القادر علىٰ الإنفاق. أو لموسعون السماء، أو ما بينها وبين الأرض، أو الرزق.

﴿ وَالْأَرْضَ فَرَشْنَاهَا ﴾: مَهَدناها ليستقرّوا عليها.
﴿ فَنِعْمَ الْمَاهِدُوَنَ ﴾ ٢: أي نحن.

﴿ وَمِنْ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ : من الأجناس. ﴿ خَلَقْنَا زَوْجَيْنِ ﴾ : نوعين.

﴿ لَعَلَّكُمْ تَذَكَرُونَ ﴾ ٢: فتعلمون أنَّ التعدَد من خواصَ الممكنات، وأنَّ الواجب بالذات لايقبل التعدَد والانقسام.

وفي أصول الكافي، بإسناده إلى أبى الحسن الرضا لللل خطبة طويلة (<sup>m</sup>)، وفيها: بتشعيره المشاعر عُرِف ألّا مشعر له، وبتجهيره الجواهر عرف ألّا جوهر له، وبمضادته بين الأشياء عُرِف ألّا ضدّ له <sup>(1)</sup>، وبمقارنته بين الأشياء <sup>(0)</sup> عُرِفَ ألّا قرين له؛ ضادّ النور بالظلمة، واليبس بالبلل <sup>(۲)</sup>، والخشن باللين، والبرد <sup>(۳)</sup> بالحرور، مؤلّفًا بين متعادياتها، ومفرّقاً بين متدانياتها، دالّة بتفريقها على مفرّقها، وبتأليفها على مؤلّفها، وذلك قوله: «ومن كلّ شيء خلقنا زوجين لعلّكم تذكّرون». ففرق <sup>(۸)</sup>بين قَبْلٍ وبَعْدٍ ليُعلّم ألّا قبل له

|  | ٤٣. |
|--|-----|
|--|-----|

ولا بعد له <sup>(۱)</sup>، شاهدة بغرائرزها ألا غريزة له <sup>(۲)</sup>، مخبرة بتوقيتها ألا وقت لموقّتها، حجب بعضها عن بعض ليُعلَم ألا حجاب بينه وبين خلقه <sup>(۳)</sup>. **﴿** فَفِرُوا إِلَى اللهِ ﴾ : قيل <sup>(1)</sup>: من عقابه ، بالإيمان والتوحيد وملازمة الطاعة . وفي من لا يحضره الفقيه <sup>(۵)</sup>: وروي عن زيد بسن عليّ بـن الحسين ، أنّه قال : سألت <sup>(1)</sup>أبي سيّد العابدين عليَّلا فقلت له : يا أبت ، أليس الله تعالىٰ لا يوصف بمكان ؟ فقال : بلىٰ ، تعالىٰ الله عن ذلك علوّاً كبيراً . قلت : فما معنىٰ قول موسى لرسول الله يَتَلالًا : ارجع إلىٰ ربّك ؟ قال : معناه معنىٰ قول إبراهيم : «إنّي ذاهب إلىٰ ربّي سيهدين»<sup>(٣)</sup>. ومعنىٰ قول موسى : «وعجلت إليك ربّ لترضى»<sup>(٨)</sup>. ومعنىٰ قوله : «ففرّوا إلىٰ الله» ؛ يعني : حجّوا

إلىٰ بيت الله .

يا بَنيّ ، إنّ الكعبة بيت الله فمن حجّ بيت الله فقد <sup>(٩)</sup> قصد إلىٰ الله ، والمساجد بيوت الله فمن سعى [إليها فقد سعى]<sup>(١٠)</sup>إلىٰ الله وقد فرّ إليه. والحديث طويل. أخــذت مـنه موضع الحاجة.

إِنَّى لَكُمْ مِنْهُ : أي من عذابه المعدّ لمن أشرك أو عصى .

<لَذِيرٌ مُبِينٌ ﴾﴾»: بين كونه منذراً من الله بالمعجزات، أو مبيّن ما يـجب أن يُـحذَر عنه.

وفي كتاب معاني الأخبار (١١)، بإسناده إلىٰ أبي الجارود زياد بن المنذر : عـن أبـي جعفر محمّد بن عليّ الباقر عليُّظ في قوله تعالىٰ : «ففرّوا إلىٰ الله [إنّـي لكـم مـنه نـذير

ليس في التوحيد.
 كذا في الكافي و في التوحيد: ألا حجاب بينه و بينها غيرها.
 كذا في الكافي. و في التوحيد: ألا حجاب بينه و بينها غيرها.
 أنوار التنزيل ٢٢/٢.
 أنوار التنزيل ٢٢٢٢.
 أنوار التنزيل ٢٢٢٢.
 أنوار التنزيل ٢٢٢٢.
 أنوار التنزيل ٢٢٢.
 أنوار التنزيل ٢٢٠
 أنوار التنزيل ٢٢٢.
 أنوار التنزيل ٢٢٢.
 أنوار التنزيل ٢٢٠
 أنوار التنزيل ٢٢٠
 أنوار التنزيل ٢٢٠
 أنوار التنزيل ٢٢.
 أنوار التنزيل ٢٢.

مبين]<sup>(١)</sup>» قال : حجّوا إلىٰ الله. وفي الكافي <sup>(٢)</sup>: عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد، [عن محمد]<sup>(٣)</sup>بن سنان، عن أبي الجارود، عن أبي جعفر عليًّا [قال : ففرّوا إلىٰ الله إنّي لكم منه نذير مبين» قـال حجّوا إلى الله تَثلن.

وفي مجمع البيان <sup>(٤)</sup>:}<sup>(٥)</sup> «ففرّوا إلىٰ الله». وقيل: معناه: حجّوا. عن الصادق لل<sup>ظِلِا</sup>. ﴿ وَلاَ تَجْعَلُوا مَعَ اللهِ اللهِ **ا**َخَرَ﴾: قبل <sup>(٦)</sup>: إفراد لأعظم ما يجب أن يُفَرّ منه.

﴿ إِنَّى لَكُمْ مِنْهُ نَذِيرٌ مُبِينٌ ﴾ ؟: تكرير للتأكيد. أو الأوّل مرتّب علىٰ تـرك الإيـمان والطاعة أو علىٰ ترك الحجّ كذلك، والثاني علىٰ الإِشراك.

الأمر مثل ذلك، والإشارة إلىٰ تكذيبهم الرسول وتسميتهم إيّاه
 ساحراً أو مجنوناً.

- إوقوله]^):
- ﴿ مَا اَتَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ مِنْ رَسُولِ اِلَّا قَالُوا سَاحِرُ أَوْ مَجْنُونٌ ﴾ ٢: كالتفسير له . ولا يجوز نصبه «بأتى» أو ما تفسّره، لأن ما بعد «ما» النافية لا يعمل فيما قبلها . ﴿ اَتَوَاصَوْا بِهِ ﴾ : أي كأن الأولين والآخرين منهم أوصى بعضهم بعضاً بهذا القول، حتّىٰ قالوه جميعاً .
- ﴿ بَلْ هُمْ قَوْمٌ طَاغُونَ ﴾ ٢: إضراب عن أنّ التواصي جامعهم، لتباعد أيّامهم، إلىٰ أنّ الجامع لهم علىٰ هذا القول مشاركتهم في الطغيان الحامل عليه.

﴿ فَتَوَلَّ عَنْهُمْ﴾: فأعرض عن مجادلتهم بـعد مـاكـرّرت عـليهم الدعـوة فأبـوا إلّا الإصرار والعناد.

- ١. ليس في ق، ش، م.
   ٣. ليس في ش، ق.
   ٥. ليس في ق.
   ٧. ليس في ق.
- ۲. الكافي ۳۵٦/٤، ح ۲۱. ٤. المجمع ١٦٠/٥. ٦. أنوار التنزيل ٤٢٣/٢.

٤٣٢ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

< فَمَا آنْتَ بِمَلُومٍ ﴾ ٢: علىٰ الإعراض بعدما بذلت جهدك في البلاغ. ﴿ وَذَكِّرْ ﴾ : ولا تدع التذكير والموعظة ﴿ فَإِنَّ الذُّكْرَىٰ تَنْفَعُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ ٢: من قدّر الله إيمانه ، أو من آمن فإِنّه يرداد بها بصيرة.

وفي عيون الأخبار (')، في باب مجلس الرضا للله مع سليمان : قال المأمون فيه بعد كلام لعمران الصابيّ : يا عمران ، إنّ هذا سليمان المروزيّ متكلّم خراسان .

قال عمران: يا أميرالمؤمنين، إنَّه يزعم أنَّه (٢) واحد خراسان في النظر وينكر (٣) البداء.

قال : فلِمَ لا تناظره<sup>(2)</sup>؟ قال عمران : ذلك إليك<sup>(0)</sup>. وكان ذلك قبل دخول الرضا للله المجلس . فلما دخل لله قال : في أي شيء كنتم ؟ قال عمران : يا ابن رسول الله تما هذا سليمان المروزي . فقال له سليمان <sup>(1)</sup>: أترضى بأبي الحسن وبقوله فيه ؟ فقال له سليمان <sup>(1)</sup>: أترضى بأبي الحسن في البداء ، على أن يأتيني فيه بحجّة أحتج بها على نظرائي من أهل النظر . فقال المأمون : يا أبا الحسن ، ما تقول فيما تشاجروا فيه ؟ قال : وما أنكرت من البداء ، يا سليمان ، والله تعالى يقول <sup>(1)</sup>: إلأولم ير الإنسان أنا خلقناه من قبل ولم يك شيئاً». ويقول تلا<sup>(1)</sup>: «وهو الذي يبدأ الخلق شمّ يعيده».

١٤ العيون ١٤٥/١، ح ١.
 ٢. اليس في المصدر.
 ٣. ن، ت، م، ي، ر: منكر.
 ٢. ليس في ن، ت، م، ي، ر.
 ٧. مريم / ٦٧. وفيها: أو لايذكر...

الجزء الثاني عشر / سورة الذاريات ..... ٤٣٣ ..... ٤٣٣

ويقول <sup>(1)</sup>: «بديع السماوات والأرض». ويقول كا<sup>(1)</sup>: «يزيد في الخلق مايشاء». ويقول <sup>(\*)</sup>: و«بدأ خلق الإنسان من طين». ويقول كا<sup>(1)</sup>: «وآخرون مرجون لأمر الله إمّا يعذّبهم وإمّا يتوب عليهم». ويقول كا<sup>(0)</sup>: «وما يعمّر من معمّر ولا ينقص من عمره إلّا في كتاب»]<sup>(\*)</sup>.

قال سليمان <sup>(٧)</sup>: هل رويت فيه عن آبائك شيئاً ؟

قال: نعم، رويت [عن أبي]<sup>(^)</sup>عن أبي عبدالله لللله أنه قال: إنّ لله تَظْق علمين: عــلماً مخزوناً مكنوناً لا يعلمه إلّا هو، و<sup>(1)</sup> من ذلك يكون البـداء، وعــلماً عــلّمه مـلائكته ورسله فالعلماء من أهل بيت نبيّنا يعلمونه.

قال سليمان : أحبّ أن تنزعه لي من كتاب الله .

فقال : قال الله ﷺ لنبيّه : «فتولَ عنهم فما أنت بملوم» . أراد هلاكهم ، ثمّ بد الله تعالىٰ فقال : «وذكّر فإِنّ الذكريٰ تنفع المؤمنين» .

قال [سليمان](١٠): زدني، جعلت فداك، قال الرضا: لقد أخبرني أبي، عن آبائه (الحديث).

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١١): وقوله : «فتولّ عنهم إيا محمّد] (١٢) فما أنت بملوم» قال : همّ الله بهلاك أهل الأرض فأنزل (١٣) علىٰ رسوله : «فتولّ عنهم إيا محمّد]<sup>(١٤)</sup> فما أنت بملوم» . ثمّ بدائله في ذلك فأنزل عليه : «وذكّر فإنّ الذكرىٰ تنفع المؤمنين» .

| ١. البقرة /١١٧، والأنعام /١٠١.                 | ۲. فاطر ۱۷.         |
|------------------------------------------------|---------------------|
| ٢. السجدة /٧.                                  | ٤. التوية /١٠٦.     |
| ٥. فاطر /١١.                                   | ٦. ليس في ق، ش، م.  |
| ٧. ليس في ن، ت، م، ي، ر.                       | ٨. يوجد في ق، ش.    |
| ٩. ليس في المصدر .                             | ١٠. من المصدر.      |
| <ol> <li>. تغسير القمي ٢٣٠/٢ ـ ٣٣١.</li> </ol> | ١٢. ليس في ق، ش، م. |
| ١٣. في المصدر زيادة : الله                     | ١٤. ليس في ق، ش، م. |

وفي روضة الكافي <sup>(۱)</sup>: الحسين بن محمّد الأشعريّ. عن معلّى <sup>(۲)</sup> بن محمّد، عن الوشَاء [عن أيان،]<sup>(۳)</sup> عن أبي بصير، عن أبي جعفر وأبي عبدالله لليَّلَّ أنّهما قالا: إنّ الناس لمّا كذّبوا رسول<sup>(٤)</sup> الله تَلْلَّ همّ الله تبارك وتعالى بهلاك أهل الأرض إلّا عليّاً فما سواه بقوله: «فتولّ عنهم فما أنت بملوم». ثمّ بدا له فرحم المؤمنين، ثمّ قال لنبيّه: «وذكّر فإنّ الذكرى تنفع المؤمنين».

وفي مجمع البيان<sup>(٥)</sup>: وروي بالإسناد، عن مجاهد قال: خرج عليّ بن أبي طالب للله معتماً<sup>(٢)</sup> مشتملاً في قميصه، فقال: لمّا نزلت: «فتولّ عنهم فما أنت بملوم» لم يبق منّا أحد إلّا أيقن بالهلكة حين قيل للنبيّ تَقَلَى الله عنهم» فلمّا نزل: «و ذكّر فإِنّ الذكري تنفع المؤمنين» طابت أنفسنا.

﴿ وَمَسَا خَـلَقْتُ الْحِنَّ وَالْاِنْسَ اِلَّا لِمِعْبُدُونِ ﴾ ﴾ <sup>(٧)</sup>: قيل <sup>(٨)</sup>: أي [لم أخـلق الجِـنّ والإِنس]<sup>(٩)</sup>إِلَا لعبادتي، والمعنى: لعبادتهم إيّاي، فإِذا عبدوني استحقّوا الثواب.

وقيل <sup>(11)</sup>: إلّا لآمرهم وأنهاهم وأطلب منهم العبادة، [عن مجاهد]<sup>(11)</sup>. واللاّم لام الغرض، والمراد: أنّ الغرض في خلقهم تعريضهم للثواب وذلك لا يحصل إلّا بأداء العبادات، فصار كأنّه سبحانه خلقهم للعبادة، ثمّ إنّه إذا لم يعبده قوم، لم يبطل الغرض، ويكون كمن هيّاً طعاماً لقوم ودعاهم ليأكلوه، فحضروه ولم يأكمله بعضهم، فإنّه لا ينسب إلىٰ السفه ويصحّ غرضه فإنّ الأكل موقوف علىٰ اختيار الغير؛ وكذلك المسألة فإنّ الله إذا أزاح علل المكلّفين من القدرة والآلة والألطاف وأمرهم بعبادته، فمن خالف فقد أتي من قبل نفسه لا من قبله سبحانه.

١. الكافي ١٠٣/، ح ٧٨.
 ٢. المعدر: برسول.
 ٣. ليس في ق.
 ٩. المجمع ١٢/٢.
 ٢. المصدر: مغتمًا.
 ٩. من المصدر.
 ٢. نفس المصدر والموضع.

الجزء الثاني عشر / سورة الذاريات ..... ٤٣٥ .... ٤٣٥ .... ٤٣٥ ....

وقيل (1): معناه : إلّا ليقرّوا بالعبوديّة طوعاً و (٢)كرهاً .

وفي كتاب التوحيد (٣)، بإسناده إلىٰ محمّد بن أبي عمير قال : قـلت لأبـي الحسـن موسى بن جعفر ﷺ : وما معنىٰ قول رسول الله ﷺ : اعملوا، فكلّ ميسَّر لما خُلِق له ؟

فقال: إنّ الله خلق الجنّ والإِنس ليعبدوه ولم يخلقهم ليعصوه، وذلك قوله تعالى: «وما خلقت الجنّ والإِنس إلّا ليعبدون» فيسَر كلًا لما خُـلِق له، فـويل لمـن اسـتحبّ العميٰ علىٰ الهديٰ.

وفي كتاب علل الشرائع <sup>(٤)</sup>، بإسناده إلىٰ أبي عبدالله لللَّلِا قال : خرج الحسين بن عليّ علىٰ أصحابه فقال : أيّها الناس ، إنّ الله ما خلق العباد إلّا ليعرفوه ، فإذا عرفوه عبدوه ، فإذا عبدوه استغنوا بعبادته عن عبادة من سواه .

> فقال له رجل: يا ابن رسول الله ، بأبي أنت وأمّي ، فما معرفة الله ؟ قال : معرفة أهل كلّ زمان إمامهم الذي تجب عليهم طاعته.

وبإسناده (°)إلىٰ أبي بصير قال : سألت أبا عبدالله للللهِ عن قول الله تعالىٰ : «و ما خلقت الجنّ والإِنس إلّا ليعبدون».

قال: خلقهم ليأمرهم بالعبادة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(٢)</sup>: [و قوله]<sup>(٧)</sup> وما خلقت الجنّ والإِنس إلَّا ليعبدون». قال : خلقهم للأمر والنهي والتكليف. [وليست خلقهم جبراً أن يعبدوه، ولكن خلقهم <sup>(٨)</sup> اختياراً ليختبرهم بالأمر والنهي ومن يطيع الله ومن يعصي . وفي حديث آخر <sup>(٩)</sup> قال : هي منسوخة بقوله <sup>(١٠)</sup>: «ولا يزالون مختلفين»]<sup>(١١)</sup>.

١. نفس المصدر والموضع.
 ٢. نفس المصدر والموضع.
 ٣. التوحيد /٢٥٦، ح ٢.
 ٥. نفس المصدر /٢٢، ح ١٠.
 ٢. تفسير القمّي ٢٣١/٢.
 ٧. ليس في ق.
 ٩. نفس المصدر والموضع.
 ١٠. ليس في ق.

وفي تفسير العياشيّ <sup>(1)</sup>: عن يعقوب بن سعيد، عن أبي عبدالله للله للله على الله عن قول الله : «وما خلقت الجنّ والإِنس إلّا ليعبدون» .

قال طَائِلًا : خلقهم للعبادة.

قال : قلت : وقوله : «ولا يزالون مختلفين إلّا من رحم ربّك ولذلك خلقهم» (\*). فقال : نزلت هذه بعد ذلك .

﴿ مَآ أُرِيدُ مِنْهُمْ مِنْ رِزْقٍ وَمَآ أُرِيدُ أَنْ يُطْعِمُونَ ﴾ ٢: أي ما أريد أن أصرفكم في تحصيل رزقي فاشتغلوا بما أنتم كالمخلوقين له والمأمورين به؛ والمراد: أن يبيّن أنّ شأنه مع عباده ليس شأن السادة مع عبيدهم، فإِنّهم إِنّما يملكونهم ليستعينوا بهم في تحصيل معايشهم.

> ويحتمل أن يُقدَّر «بقل» فيكون بمعنىٰ قوله : «قل لا أسألكم عليه أجراً» . ديرًا بند مُسبعة مُنتُ مسلان

﴿ إِنَّ اللهَ هُوَ الرَّزَّاقُ ﴾ : الذي يرزق كلّ ما يفتقر إلىٰ الرزق . وفيه إيماء باستغنائه عنه . وقرئ <sup>(٣)</sup>: «إنّى أنا الرزاق» .

﴿ ذُرِ الْقُوَّةِ الْمَتِينُ ﴾ ٢ : شديد القوّة .

[و قرئ <sup>(٤)</sup>: «المتينِ»]<sup>(٥)</sup> بالجرّ، صفة للقوّة.

وفي الصحيفة السجاديّة <sup>(٢)</sup>: اللهمّ إنّي أخلصت بانقطاعي إليك، وأقبلت بكلّي عليك، وصرفت وجهي عمّن يحتاج إلىٰ رفدك<sup>(٧)</sup>، وقلبت مسألتي عمّن لم يستغن عن فضلك، ورأيت أنّ طلب المحتاج إلىٰ المحتاج سفه من رأيه وضلّة من عقله. فكم قد رأيت، يا إلهي، من أناس طلبوا العزّ بغيرك فذلّوا، وراموا الثروة من سواك فافتقروا، وحاولوا الارتفاع فاتّضعوا، فصحّ بمعاينة أمثالهم حازم وفّقه اعتباره وأرشده إلىٰ

- تفسير العيّاشي ١٦٤/٢، ح ٨٢.
   ٢. هود /١١٩ ١١٩.
- ٣ و٤. أنوار التنزيل ٤٢٤/٢. ٥. ليس في ق، ش، م.

٦. الصحيفة الكاملة السجّادية /١٦٠، الدعاء ٢٨. ٧. ن، ت، ر: رزقك.

الجزء الثاني عشر / سورة الذاريات ..... ٤٣٧ ....

طريق صوابه اختياره . فأنت يا مولاي، دون كلّ مسؤول موضع مسألتمي ، ودون كـلّ مطلوب إليه وليّ حاجتي .

وفيها<sup>(١)</sup>: اللهم لا طاقة لي بالجهد، ولا صبر لي علىٰ البلاء، ولا قوّة لي علىٰ الفقر. فلا تحظر عليَّ رزقي، ولا تكلني إلىٰ خلقك، بل تفرّد بحاجتي وتولَ كفايتي، وانظر إليَّ<sup>(٢)</sup> في جميع أموري، فإنّك إن وكلتني إلىٰ نفسي عجزت عنها ولم أقم ما فيه مصلحتها، وإن وكلتني إلىٰ خلقك تجهّموني، وإن ألجأتني إلىٰ قرابتي حرموني، وإن أعطوا أعطوا قليلاً نكداً ومنّوا عليَّ طويلاً وذمّوا كثيراً. فبفضلك اللهم، فأغنني، وبعظمتك فأنعشني، وبسعتك فأبسط يدي، وبما عندك فاكفني.

وفيها<sup>(٣)</sup>: فمن حاول سدَّ خلَته من عندك ورام صرف الفقر عن نفسه بك، فقد طلب حاجته في مظانّها، وأتى طلبته من وجهها. ومن توجّه بحاجته إلى أحد من خلقك أو جعله سبب نجحها دونك، فقد تعرّض للحرمان واستحقّ من عندك فوت الإحسان. اللهمّ ولي إليك حاجة قد قصر عنها جهدي، وتقطّعت دونها حيلي، وسوّلت لي نفسي رفعها إلىٰ من يرفع حوائجه إليك ولا يستغني في طلباته عنك، وهي زلّة من زلل الخاطئين وعثرة من عثرات المذنبين. ثمّ انتبهت بتذكيرك لي من غفلتي، ونهضت بتوفيقك من زلّتي، ونكصت بتسديدك من عثرتي، وقلت: سبحان ربّي كيف يسأل محتاج محتاجاً، وأنَىٰ يرغب معدم إلىٰ معدم.

وفي تهذيب الأحكام <sup>(٤)</sup>، بإسناده إلىٰ سدير قال: قلت لأبي عبدالله للظِّل : أيّ شميء علىٰ الرجل في طلب الرزق ؟

فقال : إذا فتحت بابك وبسطت بساطك ، فقد قضيت ما عليك. محمد بن يعقوب <sup>(ه)</sup>، عن عليّ بن محمّد ، عن ابن جمهو ر ، عن أبيه ، رفعه ، عـن

- نفس المصدر /١٢٦، الدعاء ٢٢.
- ٣. نفس المصدر ٧٦/ ٧٧ الدعاء ١٣.
  - ٥. نفس المصدر /٣٢٢، ح ٨٨٣.
- ۲. ن، ت، م، ر: لي . ٤. النهذيب ٣٢٣/٦، ح ٨٨٦.

٤٣٨ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

أبي عبدالله للله على على الميرالمؤمنين للله كثيراً ما يقول: اعلموا علماً يقيناً، أنَّ الله لم يجعل للعبد وإن اجتهد (١) جهده وعظمت حيلته وكثرت مكابدته (٢) أن يسبق ما شمّي له في الذكر الحكيم، ولم يحل بين (٣) العبد في ضعفه وقلّة حيلته أن يبلغ ما سُمّي له في الذكر الحكيم. أيّها الناس، إنّه لن يزداد امرؤ نقيراً بحذقه، ولن ينقص امرؤ نقيراً بحمقه. (الحديث)

وبإسناده<sup>(1)</sup>إلىٰ عليّ بن عبدالعزيز قال: قال أبو عبدالله للظِّلاِ : ما فعل عمرو بن مسلم؟

قلت : جعلت فداك ، أقبل علىٰ العبادة وترك التجارة . فقال : ويحه ، أما علم أنَ تارك الطلب لا يستجاب له . (الحديث) وبإسناده <sup>(٥)</sup> إلىٰ عمر <sup>(٢)</sup> بن يزيد قال : قلت لأبي عبدالله لل<sup>لللا</sup> : {رجل]<sup>(٧)</sup> قال <sup>(٨)</sup>: لأقعدنَ في بيتي ولأصلينَ ولأصومنَ ولأعبدنَ ربّي ، فأمّا رزقي فيأتيني <sup>(٩)</sup>. فقال أبو عبدالله لل<sup>للا</sup> : هو أحد الثلاثة الذين لايستجاب لهم . وبإسناده <sup>(١٠)</sup> إلىٰ أيّوب أخي أديم بيّاع الهروى ، قال : كنّا جلوساً عند أبي عبدالله لل<sup>للا</sup> إذ أقبل العلاء بن كامل فجلس قدّام أبي عبدالله علي<sup>4</sup> . فقال : ادع الله أن يرزقني في دعة .

فقال: لا أدعو لك، اطلب كما أمرك الله. وبإسناده (١١) إلىٰ عبدالأعلىٰ مولى آل سام، قال: استقبلت أبا عبدالله للللل في بعض طرق المدينة في يوم صائف شـديد الحـرّ، فـقلت: جـعلت فـداك، حـالك عـند الله

١. المصدر: اشتدً.
 ٢. كابد الأمر: قاساه وتحمّل المشاقى في فعله.
 ٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: من.
 ٤. نفس المصدر /٣٢٣، ح ٨٨٥.
 ٥. نفس المصدر /٣٢٣، ح ٨٨٥.
 ٢. ن: عمرو.
 ٧. من المصدر.
 ٨. ليس في ن.
 ٩. المصدر /٣٢٣ ـ ٣٢٤، ح ٨٩٩.
 ٩. نفس المصدر /٣٢٣ ـ ٣٢٤، ح ٨٨٩.
 ٩. نفس المصدر /٣٢٣ ـ ٣٢٤، ح ٨٩٩.
 ٢. نفس المصدر /٣٢٣ - ٣٢٤، ح

وقرابتك من رسول الله ﷺ وأنت تجهد نفسك في مثل هذا اليوم؟ فقال : يا عبد الأعلى ، خرجت في طلب الرزق لأستغني به عن مثلك . وبإسناده (<sup>1)</sup> إلىٰ فضل <sup>(1)</sup> بن أبي قرّة : عن أبي عبدالله للﷺ قـال : أو حـىٰ الله ﷺ إلىٰ داود : إنّك نعم العبد لولا أنّك تأكل من بيت المال ، ولا تعمل بيدك شيئاً .

قال: فبكى داود أربعين صباحاً، فأوحى الله ﷺ إلىٰ الحديد: أن لِـنْ لعـبدي داود، فألان الله له الحديد، فكان يعمل كلّ يوم درعاً فيبيعها بألف درهـم، فـعمل ثـلاثمائة وستّين درعاً فباعها بثلاثمائة وستّين ألفاً واستغنىٰ عن بيت المال.

﴿ فَإِنَّ لِلَّذِينَ ظَلَمُوا ذَنُوباً ﴾ : أي للذين ظلموا رسول الله تَنْ الله عَالَةُ بالتكذيب نصيباً من العذاب .

مِنْلَ ذَنُوبِ أَصْحَابِهِمْ » : مثل نصيب نظرائهم من الأمم السالفة . وهو مأخوذ من مقاسمة السقاة الماء بالدلاء ، فإِنَّ الذَّنُوب هو الدلو العظيم المملوء .

﴿ فَلاَ يَسْتَعْجِلُونَ ﴾ ٢: جواب لقولهم: «متىٰ هذا الوعد إن كنتم صادقين».
﴿ فَوَ يُلُ لِلَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ يَوْمِهِمْ الَّذِي يُوعَدُونَ ﴾ ٢: من يوم القيامة.
قيل <sup>(1)</sup>: أو يوم بدر.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(1)</sup>: «فإنّ للذين ظلموا» أل محمّد صلوات الله عليهم أجمعين «ذنوباً» (إلىٰ آخر السورة)<sup>(0)</sup>.

١. نفس المصدر /٣٢٦، ح ٨٩٦.
 ٢. كذا في المصدر وجامع الرواة ٤/٢. وفي النسخ: فضيل.

- ٣. أنوار التنزيل ٤٢٤/٢. ٢٠ ٤٠ ٢٤. تفسير القمي ٣٣١/٢.
  - ٥. ورد في ن، ت، ي، ر، نصّ الآيات.

.



## سورة الطور

مكّيّة. وهي تسع أو ثمان وأربعون آية.

يسم الله الرحمن الرحيم في كتاب ثواب الأعمال <sup>(۱)</sup>، بإسناده إلى أبي عبدالله وأبي جعفر عليه قالا: من قرأ سورة الطور، جمع الله له خير الدنيا والآخرة. وفي مجمع البيان <sup>(۱)</sup>: أبيّ بن كعب، عن النبيّ تش قال: من قرأ سورة والطور، كان حقاً على الله أن يؤمنه من عذابه وينعمه في جنّته. ﴿ وَالطُّورِ ﴾ (): قيل <sup>(1)</sup>: يريد طور سينين، وهو جبل بمدين فيه موسى كلّم الله. و «الطور» الجبل بالسريانيّة . أو ما طار من أوج الإيجاد إلى حضيض المواذ، أو من عالم الغيب إلى عالم الشهادة. و «السطر» ترتيب الحروف المكتوبه. و «السطر» ترتيب الحروف المكتوبه. قيل <sup>(1)</sup>: المراد به : القرآن، أو ماكتبه الله في اللوح المحفوظ، أو ألواح موسى، أو في قلوب أنبيائه وأوصيائه <sup>(0)</sup>من المعارف والحكم، أو ما يكتبه الحفظة. فوي رقً مَنْشُودٍ ؟ (): «الرق» الجلد الذي يُكتَب فيه، استُعير لما كُتِب فيه الكتاب. و تنكيرهما للتعظيم، أو الإشعار بأنّهما ليسا من المتعارف فيما بين الناس.

١. تواب الأعمال /١٤٣٠ ح ١.
 ٢. مجمع البيان ١٦٢/٥.
 ٣. المصدر: «أوليائه» بدل «أنبيائه وأوصيائه».

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(۱)</sup>: «والطور وكتاب مسطور» <sup>(۲)</sup> قـال : «الطـور» جـبل بطور سيناء . «وكتاب مسطور» ؛ أي مكتوب «في رقّ منشور» <sup>(۳)</sup>.

وفي مهج الدعوات <sup>(٤)</sup>لابن طاوس، دعاء مرويّ عن الزهراء ﷺ <sup>(٥)</sup> وفيه : الحمد لله الذي خلق النور، وأنزل النور علىٰ الطور، في كتاب مسطور، في رقّ مـنشور، بـقدر مقدور، علىٰ نبيّ محبور.

وفي شرح الآيات الباهرة <sup>(٣)</sup>، روي <sup>(٧)</sup> بإسناد متّصل عن عليّ بسن سليمان، عمّن أخبره، عن أبي عبدالله للللا في قوله: «وكتاب مسطور في رقّ منشور» قال: كتاب كتبه الله تكلّ في ورقة آس، ووضعه علىٰ عرشه قبل خلق الخلق بألفي عام: يا شيعة آل محمّد صلوات الله عليهم، إنّي أنا الله، أجبتكم قبل أن تدعوني وأعطيتكم قبل أن تسألوني، وغفرت لكم قبل أن تستغفروني.

﴿ وَالْبَيْتِ الْمَعْمُورِ ﴾ ٢: قيل <sup>(٨)</sup>: يعني : الكعبة ، وعمارتها بالحجّاج والمجاورين . أو الضراح وهو في السماء الرابعة ، وعمارته <sup>(١)</sup> كثرة غاشيته <sup>(١١)</sup> من الملائكة . أو قلب المؤمن ، وعمارته بالمعرفة والإِخلاص .

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١١): «والبيت المعمور» قال : هو في السماء الرابعة وهو الضراح ، يدخله كلّ يوم سبعون ألف ملك ثمّ لايعودون إليه أبداً .

وفي مجمع البيان <sup>(١٣)</sup>: روي عن الباقر ﷺ أنّه قال: إنّ الله تعالىٰ وضع تحت العرش أربع أساطين، وسمّاهنّ الضراح، وهو البيت المعمور، وقال للملائكة طوفوا به. ثمّ

١. تفسير الفمي ٢٣١/٢.
 ٢. ليس في ق، ش، م.
 ٣. ليس في ق، ش، م.
 ٥. في ن، ت، ي، ر، زيادة: عن أبيها.
 ٢. تأويل الأيات الباهرة ٢١/٢، ح ١.
 ٧. ليس في ق، ش، م.
 ٨. أنوار التنزيل ٢٤/٢.
 ٩. المصدر: عمرانه.
 ٩. المصدر: غاشة.
 ٩. المحمدر. وفي ق، ش: غاشية. وفي سائر النسخ: غاشة.
 ١٢. تفسير القمّي ٢٢١/٢.

بعث ملائكة فقال: ابنوا في الأرض بيتاً بمثاله وقدره. وأمر من في الأرض أن يطوفوا بالبيت.

وفيه أيضاً <sup>(1)</sup>: «والبيت المعمور» وهو بيت في السماء الرابعة بحيال الكعبة ، تعمره الملائكة بما يكون منها فيه من العبادة ... عن ابن عبّاس ومجاهد .

وروي أيضاً <sup>(٢)</sup>: عن أميرالمؤمنين للﷺ قال : ويدخله كلّ يوم سبعون ألف ملك ثمّ لايعودون إليه أبداً.

وعن الزهري <sup>(٣)</sup>، عن سعيد بن المسيّب، عن أبي هريرة، عن النبيّ ﷺ قال : البيت المعمور في السماء الرابعة <sup>(٤)</sup>، وفي السماء الرابعة نهر يقال له : الحيوان ، يـدخل فيه جبرئيل كلّ يوم طلعت فيه الشمس ، وإذا خرج انتفض انتفاضة جرت عنه سبعون ألف قطرة ، يخلق الله من كلّ قطرة ملكاً يؤمرون أن يأتوا البيت المعمور فيصلّون فيه ، فيفعلون ثمّ لايعودون إليه أبداً.

وعن ابن عبّاس <sup>(٥)</sup> قال : قال رسول الله ﷺ : البيت المعمور <sup>(٢)</sup> الذي في السماء [الدنيا]<sup>(٧)</sup> يقال له : الضراح ، وهو بفناء البيت الحرام لو سقط لسقط <sup>(٨)</sup> عليه ، يدخله كلّ يوم ألف ملك لا يعون إليه أبداً.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(١)</sup>، حديث طويل عن النبي ﷺ ذكرناه بتمامه إفي أوّل الإسراء]<sup>(١٠)</sup>، وفيه يقول ﷺ : فقلت : يا جبرئيل ، من هذا الذي في السماء السابعة علىٰ باب البيت <sup>(١١)</sup>المعمور في جوار الله ؟

فقال : هذا أبوك إبراهيم .

١-٣. نفس المصدر ١٦٣/٥.
 ١-٣. نفس المصدر والموضع.
 ١. نفس المصدر والموضع.
 ٢. ليس في المصدر.
 ٢. من المصدر: سقط.
 ٢. من المصدر: سقط.
 ٩. تفسير القبي ٢/٩.
 ٢. ليس في ق، ش، م.

٤٤٦ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

وفي تفسير العيّاشي<sup>(1)</sup>: عن عبدالصمد بن شيبة <sup>(1)</sup>، عن أبي عبدالله للخلِّ حديث طويل في معراج رسول الله ﷺ. وفي أواخره : فلمّا فحرغ مـن مـناجاته رُدَ إلىٰ البـيت المعمور ، وهو في السماء السابعة بحذاء الكعبة.

أقول: يمكن رفع الاختلاف بين تلك الأخبار بأن يقال: في السماء السابعة مطاف للملائكة يُسمّى بالبيت المعمور بحذاء البيت المعمور الذي في السماء الرابعة المحاذية للكعبة، يدخله كلّ يوم ألف ملك، [كما يدخل الذي في السماء الرابعة كلّ يوم سبعون ألف ملك، إ<sup>(٣)</sup> وتلك السبعون هي التي خلقت من قطرات جبرئيل<sup>(٤)</sup>.

﴿ وَالشَّقْفِ الْمَرْفُوعِ ﴾ ٢: يعني: السماء.

وفي أصول الكافي <sup>(٥)</sup>: بعض أصحابنا رفعه ، عن محمّد بن سنان ، عن داود بن كثير الرقيّ قال : قلت لأبي عبدالله عليّة : ما معنىٰ السلام علىٰ رسول الله ﷺ؟

فقال : إنَّ الله لمّا خلق نبيّه ووصيّه [وابنته]<sup>(٢)</sup> وابنيه وجميع الأثمة وخلق شيعتهم أخذ عليهم الميثاق، وأن يصبروا ويصابروا ويرابطوا، وأن يتقوا الله، ووعدهم أن يسلم لهم الأرض المباركة والحرم والآمن، وأن ينزّل لهم البيت المعمور، ويظهر لهم السقف المرفوع ويريحهم من عدوّهم، والأرض التي يبدّلها الله من السلام، ويسلّم ما فيها لهم «لاشية فيها» قال : لا خصومة فيها لعدوّهم، وأن يكون لهم فيها ما يحبّون.

- ٢. تفسير العيّاشي ١٥٧/١ ـ ١٥٩. ح ٥٣٠. ٢. المصدر: بشير.
   ٣. ليس في ن.
- ٤. في هامش ت: وفي المناقب عن ابن عبّاس قال: قال رسول الله عمّل لما عُرج بي إلى السماء الرابعة رأيت بيتاً من ياقوت أحمر فقال لي جبرئيل: يا محمّد هذا هو البيت المعمور والسقف المرفوع خلقه الله على قبل خلق السماوات والأرضين بخمسين ألف عام قم يا محمّد فصل فيه قال النبيّ عمّل فصليت بهم فلمًا سلمت أتاني آت من عند ربي فقال لي يا محمد ربّك يقرئك السلام ويقول: سَلْ من أرسلنا قبلك من سلمت أتاني آت من عند ربي فقال لي يا محمد ربّك يقرئك السلام ويقول: سَلْ من أرسلنا قبلك من السرم ويقول: سَلْ من أرسلنا قبلك من رسلما على ماذا أرسلنا هو الله علم والرسل على ماذا بعث علي من أرسلنا على ماذا أرسلنا قبلك من رسلمت أتاني آت من عند ربي فقال لي يا محمد ربّك يقرئك السلام ويقول: سَلْ من أرسلنا قبلك من رسلما على ماذا أرسلناهم ؟ فقلت: معاشر الانبياء والرسل على ماذا بعثكم ربي قولوالي. فقال الرسل: يا رسلنا على ماذا أرسلناهم ؟ فقلت: معاشر الانبياء والرسل على ماذا بعثكم ربي قولوالي. وقال الرسل: يا رسول الله إلى الله وعلى الإقرار بنبوتك والولاية لعليّ بن أبي طالب عليه .

وأخذ رسول الله ﷺ علىٰ جميع الأمّة [و <sup>(١)</sup> الأئمّة]<sup>(١)</sup> وشيعتهم <sup>(٣)</sup> الميثاق بذلك، وإنّما السلام عليه ا<sup>(٤)</sup> تذكرة نفس الميثاق وتجديد له علىٰ الله لعلّه أن يعجّله ويعجّل السلام لكم بجميع ما فيه.

وفي كتاب الإهليلجة <sup>(٥)</sup>: قال الصادق للَّلِلَّ في كلام طويل، فيخلق السماء سقفاً مرفوعاً، ولو لا ذلك لأظلم علىٰ خلقه بقربها<sup>(٢)</sup> ولأحرقتهم الشمس لدنوّها<sup>(٧)</sup> [وحرارتها]<sup>(٨)</sup>.

وفي مجمع البيان (^): «والسقف المرفوع» وهو السماء، عن عليّ الله . « وَالْبَحْرِ الْمَسْجُورِ ﴾ ٢٠ أي المملوء، وهو المحيط . أو الموقد من قوله : «و إذا البحار سجّرت» . أو المختلط ، من السجير ، وهو الخليط .

- وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١٠): «والبحر المسجور» قال: يُسجَر يوم القيامة. وفي مجمع البيان (١١): «والبحر المسجور»؛ أي المملوء، عن قتادة. وقيل (١٢): هو الموقد المحميٰ بمنزلة التنور، عن مجاهد والضحاك والأخفش وابن
  - زيد.
- ثمَ قيل (١٣): إنّه تُحمَى البحار يوم القيامة فتُجعل ناراً، ثمّ يفجر بعضها في بعض، ثمّ يفجّر إلىٰ النار. ورد به الحديث.

وفي تفسير العيّاشي <sup>(١٤)</sup>: عن الثماليّ، عن أبي جعفر للثِّلا قال: إنّ يـونس لمّـا أذاه

في ن، ت، م، ي، ر، زيادة: شيعتنا.
 ب في نورالثقلين ١٣٧/٥، ح١٢ وردت العبارة الأخيرة هكذا: وأخذ رسول الله تمايلة على جميع الأشمة وشيعتهم...
 في نورالثقلين ١٩٧/٥، ح١٢ وردت العبارة الأخيرة هكذا: وأخذ رسول الله تمايلة على جميع الأشمة وشيعتهم...
 ليس في ن، ت، م، ي، ر، وفي ق، ش: عليه السلام، وما في المتن موافق المصدر.
 ليس في ن، ت، م، ي، ر، وفي ق، ش: عليه السلام. وما في المتن موافق المصدر.
 ليس في ن، ت، م، ي، ر، وفي ق، ش: عليه السلام. وما في المتن موافق المصدر.
 ليس في ن، ت، م، ي، ر، وفي ق، ش: عليه السلام. وما في المتن موافق المصدر.
 ليس في ن، ت، م، ي، ر، وفي ق، ش: عليه السلام. وما في المتن موافق المصدر.
 ليس في المصدر. وفي النسخ: بذوبها.
 ليس في المصدر.
 المجمع ١٦٢/٥.
 المجمع ١٦٢/٢.

٤٤٨ ...... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

﴿ فَوَيْلٌ يَوْمَئِذٍ لِلْمُكَذِّبِينَ ﴾ ٢: أي إذا وقع ذلك فويل لهم.

كذا في المصدر، وفي النسخ: فطار،
 ٢. المصدر: سبعة،
 ٣. أنوار التنزيل ٤٢٤/٢.
 ٢. في جميع النسخ زيادة: دافع،
 ٥. تفسير القمّي ٢٥٢/٢.
 ٧. من المصدر،

أَلَّذِينَ هُمْ فِي خَوْضٍ يَلْعَبُونَ ﴾ ٢: أي الخوض في الباطل .

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(١)</sup>: قوله: «في خوض يـلعبون» قـال: يـخوضون فـي المعاصي.

﴿ يَوْمَ يُدَعُونَ إِلَى نَارِ جَهَنَّمَ دَعَّاً ﴾
۞: يُدفَعُونَ إليها بعنف، وذلك بأن تُغل أيديهم
إلىٰ أعناقهم وتُجمَع نواصيهم إلىٰ أقدامهم فيُدفَعُونَ إلىٰ النار.

وقرئَ (\*): «يُدعَون» من الدعاء، فيكون «دعًاً» حالاً، بـمعنىٰ : مـدعوعين، و«يـوم» بدل من «يوم تمور (\*)» أو ظرف لقول مقدّر محكيّ .

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(٤)</sup>: [وقوله:]<sup>(٥)</sup> «يوم يدعّون إلىٰ نار جهنّم دعّاً» قال: يُدفَعون في النار.

وقال : إنّ رسول الله ﷺ لمّا مرّ بعمرو بن العاص وعقبة بن أبي معيط ، وهـما فـي حائط يشربان ويغنّيان بهذا البيت في حمزة بن عبدالمطّلب حين إقتل إ<sup>(1)</sup>:

كم <sup>(٧)</sup> من حواري تلوح عظامه وراء الحرب <sup>(٨)</sup> أن يجرّ فيقبرا فقال النبيّ تَنَيَّشُ : اللهم العنهما واركسهما في الفتنة ركساً، ودعّهما في النار دعّاً. «هُذِهِ النَّارُ الَّنِي كُنْتُمْ بِهَا تُكَذُّبُونَ ﴾ ٢: أي يقال لهم ذلك. «أَفَسِحْرٌ هٰذَا» : أي كنتم تقولون للوحي : هذا سحر، أفهذا المصداق أيضاً سحر.

وتقديم الخبر لأنه المقصود بالإنكار والتوبيخ.

أَمُ أَنْتُمُ لاَ تُبْصِرُونَ ﴾ ٢: هذا أيضاً كما كنتم لاتبصرون في الدنيا ما يدلّ عليه ، وهو تقريع وتهكم . أو : أم سدّت أبصاركم ؛ كما سُدّت فيها (\*)، علىٰ زعـمكم حـين قـلتم :

٢. تفسير القمي ٢٣٢/٢.
 ٢. أنوار التنزيل ٢٣٢/٢.
 ٢. تفسير القمي ٣٣٢/٢.
 ٢. تفسير القمي ٣٣٢/٢.
 ٢. من المصدر.
 ٢. من الدنيا.

«إنّما سُكِّرت أبصارنا»<sup>(١)</sup>. ﴿ **اصْلَوْهَا فَاصْبِرُوا أَوْ لاَتَصْبِرُوا**﴾ : أي ادخلوها علىٰ أيّ وجه شئتم من الصبر وعدمه، فإِنّه لامحيص لكم عنها. ﴿ سَوَاَءٌ عَلَيْكُمْ ﴾ : أي الأمران : الصبر وعدمه.

﴿ إِنَّمَا تُجْزَوْنَ مَا كُنْتُم تَعْمَلُونَ ﴾ ؟: تعليل للاستواء، فإِنَّه لمّا كان الجزاء واجب الوقوع كان الصبر وعدمه سيّين في عدم النفع.

﴿إِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَنَعِيمٍ﴾۞: في أيَّة جنَّات وأيّ نعيم. أو في جنَّات ونـعيم مخصوصة بهم.

﴿ فَاكِهِينَ ﴾ : ناعمين متلذَّذين .

﴿ بِمَا آتَاهُمْ رَبُّهُمْ ﴾: وقرئ (\*): «فكهين». و«فاكهون» علىٰ أنّه الخبر والظرف لغو.
﴿ وَوَقَاهُمْ رَبُّهُمْ عَذَابَ الْجَحِيمِ ﴾ (): عطف علىٰ «آتاهم» -إن جُعِل «ما» مصدرية -أو
«في جنّات». أو حال بإضمار «قد» من المستكنّ في الظرف، أو الحال، أو من فاعل

«أتيٰ» أو مفعوله أو منهما .

< كُلُوا وَاشْرَبُوا هَنِيئاً » : أي أكلاً وشرباً همنيئاً ، أو طعاماً وشراباً همنيئاً وهو الذي لاتنغيص (") فيه .

< بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ ؟: بسببه، أو بدله.

وقيل <sup>(1)</sup>: «الباء» زائدة و «ما» فاعل «هنيئاً»، والمعنىٰ : هنأكم <sup>(ه)</sup> ما كنتم تعملون ؛ أي جزاؤه .

- ﴿ مُتَكِئِينَ عَلَىٰ سُرُرٍ مَصْفُوفةٍ ﴾ : مصطفّة . ﴿ وَزَوَجْنَاهُمْ بِحُورٍ عِينٍ ﴾ ٢: «الباء» لما في التزويج من معنىٰ الوصل والإلصاق . أو
  - ١. الحجر /١٥.
     ٢. أنوار التنزيل ٤٢٥/٢. وفي النسخ: تنقيص.
     ٢. كذا في أنوار التنزيل ٤٢٥/٢. وفي النسخ: تنقيص.
     ٤. نفس المصدر والموضع.

| ٤٥١ | الجزء الثاني عشر / سورة الطور |
|-----|-------------------------------|
|     | -                             |

إليكم؟

١. نفس المصدر والموضع.
 ٢. ليس في م، ش، ق.
 ٣-٥. نفس المصدر والموضع.
 ٦. المصدر: منها.
 ٧. لك أن تقول: لو عرّف باللام لكان مشعراً بما ذكر. والظاهر أن المراد منه حقيقة الإيمان.
 ٨. الكافي ٣٠٢٨٦٢ - ٢.
 ٩. من المصدر.

وفي حديث آخر ('): أمّا أطفال المؤمنين فيلحقون بأبائهم وأولاد المشركين يلحقون بآبائهم، وهو قول الله تَظَلَّ: «بإيمان (') ألحقنا بهم ذرّيّاتهم» (").

عدَّة من أصحابنا <sup>(٤)</sup>، عن سهل بن زياد، عن عليَّ بن الحكم، عن سيف بن عميرة، عن ابن بكير، عن أبي عبدالله للله في قول الله تَكْلُنَ: «والذين أمنوا واتّبعتهم ذرّيتهم بإيمان ألحقنا بهم ذرّيّاتهم <sup>(٥)</sup>» قال: فقال: قصرت الأبناء عن عمل الآباء، فألحقوا الأبناء بالآباء لتقرّ بذلك أعينهم.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(1)</sup>: حدَّثني أبي ، عن سليمان الديلميّ ، عن أبي بصير . عن أبي عبدالله للظِّلا قال : إنَّ أطفال شيعتنا من المؤمنين تربّيهم فاطمة ﷺ . وقوله : « [ألحقنا بهم]<sup>(۷)</sup>ذرَيّاتهم <sup>(٨)</sup>» قال : يُهدَون إلىٰ آبائهم يوم القيامة .

وفي كتاب من لا يحضره الفقيه <sup>(١)</sup>: وفي رواية الحسن بن محبوب ، عن عليّ بسن رئاب ، عن الحلبيّ ، عن أبي عبدالله للله قال : إنّ الله كفّل إبراهيم وسارة أطفال المؤمنين ، يغذّونهم بشجرة في الجنّة ، لها أخلاف <sup>(١١)</sup>كأخلاف البقر في قصر من درّة . فإذا كان يوم القيامة ألبسوا وطُيّبوا وأهدوا إلىٰ آبائهم ، فهم ملوك في الجنّة مع آبائهم ، وهذا قول الله تكلى: «والذين آمنوا واتّبعتهم ذرّيّتهم بإيمان ألحقنا بهم ذرّيّاتهم» .

وفي مجمع البيان <sup>(١١)</sup>: وروى زاذان، عن عـليّ ﷺ قـال: قـال رسـول الله ﷺ: إنّ المؤمنين وأولادهم في الجنّة. ثمّ قرأ هذه الآية.

وروي (١٢) عن الصادق للله قال : أطفال المؤمنين يُهدَون إلىٰ آبائهم يوم القيامة . وفي أمالي شيخ الطائفة (١٣)، بإسناده إلىٰ محمّد بن مسلم قال : سـمعت أبـا جـعفر

ا. نفس المصدر والموضع.
 ٢. نفس المصدر / ٢٤٩، ح ٥.
 ٣. المصدر : ذريَتهم.
 ٥. المصدر : ذريَتهم.
 ٢. تفسير القمّي ٢٣٢٢، ح ٥.
 ٧. ليس في ق، ش.
 ٨. المصدر : ذريَتهم.
 ٩. الفقيه ٢٣٦٣، ح ٢٥٦٢.
 ١٠ الأخلاف : جمع الخلف : حلمة ضرع الناقة.
 ١١ و ٢٢. المجمع ٥٦٢٥.

وجعفر بن محمّد المنظلة يقولان: إنّ الله تعالىٰ عوّض الحسين لملطِّة من قتله أن جعل في ذرّيّته الإِمامة، والشفاء في تربته، وإجابة الدعاء عند قبره، ولا تُعَدّ أيّام زيارته جائياً وراجعاً من عمره.

قال محمّد بن مسلم : فقلت لأبي عبدالله للصَّلا : هذه الخلال تُنَال بالحسين ، فما له في نفسه ؟

قال: إنَّ الله ألحقه بالنبيِّ نَتَمَظًا فكان معه في درجته ومنزلته. ثمّ تلا أبو عـبدالله للَظُ : «والَّذين آمنوا واتَبعتهم ذرّيّتهم بإيمان ألحقنا بهم ذرّيّاتهم».

وفي كتاب التوحيد (``، بإسناده إلىٰ أبي بكر الحضرميّ : عن أبي عبدالله الله في قول الله تعالىٰ : «والذين أمنوا واتّبعتهم ذرّيّتهم بإيمان ألحقنا بهم ذرّيّاتهم (``)» قال : قصرت الأبناء عن عمل الآباء ، فألحق الله تَظْنَ الأبناء بالآباء لتقرّ (``) بذلك أعينهم .

وبإسناده <sup>(٤)</sup> إلىٰ أبي بصير قال : قال أبو عبدالله لل<sup>ظليل</sup> : إذ مات طفل من أطفال المؤمنين نادىٰ منادٍ في ملكوت السموٰات والأرض : ألا إنَّ فلان بن فلان قد مات . فإِن كان قد مات والداه أو أحدهما أو بعض أهل بيته من المؤمنين دفع إليه يغذوه ، وإلا دُفِع إلىٰ فاطمة صلوات الله عليها تغذوه حتَّىٰ يقدم أبواه أو أحدهما أو بعض أهل بيته من المؤمنين فتدفعه إليه.

وبإسناده <sup>(٥)</sup> إلىٰ جميل بن درّاج : عن أبي عبدالله للله قال : سألته عن أطفال الأنبياء . فقال : ليسوا كأطفال سائر الناس . قال : مسألته عن <sup>(2)</sup>لداد من مسلما لله تتألله المتحمين متحمًا

قال : وسألته عن <sup>(٢)</sup>إبراهيم بن رسول الله ﷺ : لو بقي كان صدّيقاً ؟ قال : لو بقي كان عليٰ منهاج أبيه ﷺ .

- ١. التوحيد /٣٩٤، ح ٧.
  - ٣. المصدر: ليقرّ.
- ٥. نفس المصدر /٣٩٥، ح ١١.
- ۲. المصدر: ذرّيتهم.
   ٤. نفس المصدر، ح ٨.
- مدر (٣٩٥، ح ١١. ٢٠ ٦٠ ، من «أطفال الأنبياء» إلى هنا تكرّر في ق.

وبإسناده (')إلىٰ عامر بن عبدالله [قال: سمعت أبا عبدالله إ<sup>(٢)</sup> للله يقول: مات إبراهيم بن رسول الله ﷺ وكان له ثمانية عشر شهراً، فأتمّ الله رضاعه في الجنّة.

﴿ وَما آلَتْنَاهُمْ ﴾ : وما نقصناهم.

﴿ مِنْ عَمَلِهِمْ مِنْ شَيْءٍ \*: بهذا الإِلحاق، فإِنَّه كما يحتمل أن يكون بـنقص <sup>(٣)</sup> مـرتبة الآباء أو إعطاء الأبناء بعض مثوباتهم، يحتمل أن يكون بالتفضّل عليهم، وهو اللَّائـق بكمال لطفه.

وقرأ<sup>(1)</sup>ابن كيثير بكسر اللام، من ألت يألت. وعنه: «لتناهم» من لات يليت. و«آلتناهم» من آلت يولت. و«ولتناهم» من ولت يلت، ومعنىٰ الكلّ واحد.

وفي أصول الكافي <sup>(٥)</sup>: محمّد بن يحيى ، عن محمّد بن أبي زاهر ، عن الخشّاب ، عن عليّ بن حسّان ، عن عبدالرحمن بن كثير ، عن أبي عبدالله عليه قال <sup>(٢)</sup>: قال الله تعالى إ<sup>(٧)</sup>: «الذيب آمنوا واتّبعتهم» (الآيسة) <sup>(٨)</sup> قمال : الذيب آمنوا النبيّ تَشْرَ وأميرالمؤمنين عليه . وذرّيته الأنمة والأوصياء صلوات الله عليهم «ألحقنا بهم ذرّيتهم» <sup>(٢)</sup> ولم ننقص <sup>(١١)</sup> ذرّيتهم الحجّة التي جاء بها محمّد تَشْرَق في عليّ عليّ علي وحجّتهم واحدة وطاعتهم واحدة .

< كُلُّ امْرِيُّ بِمَا كَسَبَ رَهِينٌ ﴾ (٢): بعمله مرهون عندالله، فإِن عمل صالحاً فكّه، وإلّا أهلكه.

وفي شرح الآيات الباهرة (١١): [قال محمّد بن العبّاس ٢٠ : حدّثنا] (١٢) أحمد بن

١. نفس المصدر /٣٩٥، ح ١٢.
 ٢. نيس في ق.
 ٣. ق، ش: ينقص.
 ٢. الس في ق، ش، م.
 ٢. الكافي ٢٧٥/١، ح ١.
 ٢. ليس في ق، ش، م.
 ٢. من المصدر مع المعقوفتين.
 ٨. ورد في ن، ت، ي، ر، نص الأية إلى : «من شيء».
 ٩. ليس في ي، ر، المصدر.
 ٩. ليس في ق، ش، م.
 ٢. ليس في ق، ش، م.

القاسم، عن عيسى <sup>(۱)</sup>بن مهران، عن داود بن مجير، عن الوليد بن محمّد، عن زيد بن جدعان <sup>(۲)</sup>، عن عمّه عليّ بن زيد، قال : قال عبدالله بن عمر : كنّا نفاضل <sup>(۳)</sup> فنقول : أبو بكر وعمر وعثمان، ويقول <sup>(٤)</sup> قائلهم : فلان وفلان .

فقال له رجل: يا [أبا] (٥) عبدالرحمٰن، فعليّ ظلِّ ٧)؟

قال : عليّ الله عن أهل بيت لايقاس بهم أحد من الناس ، عليّ الله مع النبيّ تَمَلَّلُهُ في درجته ، إنّ الله يقول : «والذين أمنوا واتّبعتهم ذرّيّتهم بـإيمان ألحقنا بـهم ذرّيّتهم» ففاطمة الله ذرّيّة النبيّ تَمَلَّلُهُ وهي معه في درجته ، وعليّ الله مع فاطمة الله .

وقال أيضاً<sup>(٧)</sup>: حدَّثنا عبدالعزيز بن يحييٰ، عن إبراهيم بن محمَّد، عـن عـليّ بـن نصير، عن الحكم بن ظهير، عن السديّ، عن أبي مالك، عن ابـن عـبّاس فـي قـوله: «والذين آمنوا واتّبعتهم ذرّيّتهم بإيمان ألحقنا بهم ذرّيّتهم»، قال: نزلت في النـبيّ ﷺ وعليّ وفاطمة والحسن والحسين الكلّ .

وقال أيضاً<sup>(٨)</sup>: حدَّثنا أبو عبدالله<sup>(٢)</sup> جعفر بن محمَّد الحسينيّ، عن محمَّد بن الحسين، عن حميد بن والق اعن محمَّد بن يحيى المازنيّ]<sup>(١١)</sup>، عن الكلبيّ، عن الإمام جعفر بن محمّد الصادق، عن أبيه يليَّن قال : إذا كان يوم القيامة نادى منادٍ من لدن العرش : يا معشر الخلائق، غضّوا أبصاركم حتَّىٰ تسمرّ فاطمة عليه بنت محمّد تَنْنَ . فتكون أوّل من تكسا<sup>(١١)</sup>، ويستقبلها من الفردوس اثنتا عشرة ألف حوراء، معهنّ خصمون ألف ملك على نجائب من ياقوت، أجنحتها وأزمّتها اللوّلوّ الرطب والزبرجد <sup>(١٢)</sup>، عليها رحائل من درّ، علىٰ كلّ رحل نمرقة من سندس حتَىٰ تجوز بها

١. ن: يحين
 ٢. ذي : جذعان.
 ٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: لفاضل.
 ٢. في ق، ش، م، زيادة: فقال.
 ٥. من المصدر.
 ٢. في ق، ش، م، زيادة: فقال.
 ٧. نفس المصدر/٦٦، ح٧.
 ٧. نفس المصدر/٢٦، ح٧.
 ٩. كذا في المصدر. وفي النسخ: أبو عبيدعباد.
 ١٠. ليس في ق، ش.
 ١٠. وفي النسخ: من زبرجد.

الصراط ويأتون الفردوس، فيتباشر بها أهل الجنّة، وتنجلس علىٰ عرش من نور ويجلسون حولها، وفي بطنان العرش قصران: قصر أبيض وقصر أصفر، من لؤلؤ من عرق واحد، وأنّ في القصر الأبيض سبعين ألف دار مساكن محمّد وآل محمّد ﷺ وأنّ في القصر الأصفر (')سبعين ألف دار مساكن إبراهيم وآل إبراهيم، ويبعث الله إليها ملكاً لم يُبعَث إلى أحد قبلها ولا يُبعَث إلىٰ أحد بعدها.

فيقول لها: إنَّ ربَّكَ رَبَّكَ، يقرأ عليك السلام ويقول لك: سليني أعطك.

فتقول: قد أتمّ عليَّ نعمته وأباحني جنّته وهنّأني <sup>(٢)</sup>كرامـته وفـضّلني عـلىٰ نسـاء خلقه، أسأله أن يشفَعني في ولدي وذرّيّتي ومن ودّهم بعدي وحفظهم بعدي.

قال : فيوحي الله إلىٰ ذلك الملك من غير أن يتحوّل من مكانه : أن خبّرها ، أنّي قـد شفّعتها في ولدها وذرّيّتها ومن ودّهم وأحبّهم وحفظهم بعدها .

قال : فتقول : الحمد لله الذي أذهب عنّي (") الحزن ، وأقرّ عيني .

تم قال جعفر للله : كان أبي إذا ذكر هذا الحديث تـلا هـذه الآيـة : «والذيـن أمـنوا واتّبعتهم ـالآية إلىٰ قوله <sup>(٤)</sup> ـ «بماكسب رهين» .

إفانظر أيّها الناظر إلى شأن قدر سيّدة نساء العالمين وما أعدّ الله لها من الكرامة يوم الدين ولذرّيّتها المؤمنين ولشيعتها المحبّين الموالين ـ صلّى الله عليها وعلى أبيها وبعلها وبنيها الطيّبين صلاة دائمة في كلّ حين]<sup>(ه)</sup>.

﴿ وَاَمْدَدْنَاهُمْ بِفَاكِهَةٍ وَلَحْمٍ مِمَّا يَشْتَهُونَ﴾ ٢: أي وزدناهم وقتاً بعد وقت مايشتهون من أنواع التنعم.

> ﴿ يَتَنَازَعُونَ فِيهَا» : يتعاطون هم وجلساؤهم بالتجاذب <sup>(٢)</sup>. ﴿ كَأْساً ﴾ : خمراً سمّاها باسم محلّها، ولذلك أنّث الضمير في قوله :

ليس في ش،ق.
 ليس في ش،ق.
 ليس في ش،ق.
 كذا في المصدر، وفي النسخ: عنّا.
 ورد في ن،ت،ي، ر، نصّ الآية.
 ليس في ق،ش،م.

الجزء الثاني عشر / سورة الطور . 

﴿لاَ لَغُوٌ فِيهَا وَلاَ تَأْثِيمٌ ﴾ ٢٠ أي لايتكلَّمون بلغو الحديث فبي أثناء شبربها، ولا يفعلون ما يؤثم به فاعله؛ كما هو عادة الشاربين في الدنيا، وذلك مثل قوله <sup>(١)</sup>: «لا فيها غول».

وقرأهما (٢) ابن كثير والبصريّان، بالفتح. ﴿ وَيَطُوفُ عَلَيْهِمْ ﴾ : أي بالكأس . ﴿ غِلْمَانٌ لَهُمْ ﴾ : أي مماليك مخصوصون بهم . وقيل ("): هم أولادهم الذين سبقوهم (٢). [قيل <sup>(٥)</sup>: إنّه ليس على الغلمان مشقَّة في خدمة أهل الجنّة ، بل لهم في ذلك اللـذة

والسرور، إذ ليست تلك الدار دار محنة إ(").

﴿كَأَنَّهُمْ لُؤَلُقٌ مَكْنُونٌ ﴾ ٢: مصون في الصدف، من بياضهم وصفائهم.

وفي مجمع البيان (٧): وذُكِر عن الحسن أنَّه قال : قيل : يا رسول الله ، الخادم كاللؤلؤ فكيف المخدوم؟

فقال: والذي نفسى بيده، إنَّ فضل المخدوم علىٰ الخادم كفضل القمر ليلة البـدر علىٰ سائر الكواكب.

﴿ وَٱقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ يَتَسَاءَلُونَ ﴾ ٢٠ أي يسأل بـعضهم بـعضاً عـن أحـواله وأعماله.

﴿ قَالُوا إِنَّا كُنَّا قَبْلُ فِي أَهْلِنَا مُشْفِقِينَ ﴾ ٢٠: خائفين من عصيان الله، معتنين بطاعته. أو وجلين من العاقبة.

وفي أصول الكافي (^)، بإسناده إلىٰ معروف بن خربوذ : عن أبي جـعفر ﷺ قـال :

- ١. الصافات /٤٧.
- ٣. نفس المصدر والموضع.
  - ٥. مجمع البيان ١٦٦/٥.
- ٧. تقس المصدر والموضع.
- ٤. أي سبقوهم بالموت ودخول الجنَّة. ٦. ليس في ق، ش، م.

٢. أنوار التنزيل ٤٢٦/٢.

٨. الكافي ٢٢٦٦، ح ٢١.

٤٥٨ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

صلَّى أميرالمؤمنين ﷺ بالناس الصبح بالعراق، فلمَّا انصرف وعظهم فبكي وأبكاهم من خوف الله.

ثمّ قال: أما والله، لقد عهدت أقواماً علىٰ عهد خليلي رسول الله ﷺ وأنّهم ليصبحون ويمسون شعثاً غبراً خمصاً <sup>(1)</sup>، بين أعينهم كركب المعزىٰ، يبيتون لربّهم [ركّعاً و]<sup>(٢)</sup> سجّداً وقياماً، يراوحون بين أقدامهم وجباههم، يناجون ربّهم ويسألونه فكاك رقابهم من النار، والله، لقد رأيتهم مع هذا وهم خائفون مشفقون.

وفي كتاب سعد السعود <sup>(٣)</sup> لابن طاوس، نقلاً عن مختصر كتاب محمّد بن العبّاس بن مروان، بإسناده إلى جعفر بن محمّد : عن أبيه، عن آبائه، عن أميرالمؤمنين، عن النبيّ صلوات الله عليهم أجمعين حديث طويل، يذكر فيه شيعة عليّ عليّلاً وحالهم في الجنّة، وفيه يقول لليَّلا بعد أن ذكر دخولهم الجنّة : علىٰ النجائب [تقودهم الملائكة فينطلقون]<sup>(1)</sup> صفّاً واحداً معتدلاً لايفوت منهم شيء شيئاً، ولا يفوت أذن ناقة ناقتها، ولا بركة<sup>(0)</sup> ناقة بركتها، ولا يمرّون بشجرة من أشجار الجنّة إلا لحقتهم <sup>(٢)</sup> بشمارها ورحلت لهم عن طريقهم <sup>(٢)</sup>كراهية أن تنثلم طريقهم وأن يُفرّق بين الرجل ورفيقه.

فلمًا رُفعوا إلىٰ الجبّار تبارك وتعالىٰ قالوا: ربّنا، أنت السلام ومـنك السـلام ولك يحقّ الجلال والإكرام.

قال : فقال : أنا السلام ، ومنّي <sup>(٨)</sup>السلام ، ولي يحقّ الجلال والإِكرام ، فمرحباً بعبادي الذين حفظوا وصيّتي في أهل بيت نبيّي ، ورعوا<sup>(١)</sup> حقّي وخافوني بالغيب ، وكانوا منّي علىٰ كلّ حال مشفقين .

- الشعث: تفرّق الشعر وعدم صلاحه ومشطه والغبر من الأغبر: المتلطّخ بالغبار. وخدمصاً أي بطونهم خالية.
  - ٣. سعد السعود /١٠٩ ـ ١١٠.
  - ٤. ليس في ق. وفي المصدر بدلها: فيتحوّل كلّ رجل منهم على راحلته فينطلقون.
    - ٥. البركة: هيئة البروك. وهو أن يلصق صدره بالأرض.
    - ۲. المصدر: أتحقتهم،
       ۸. المصدر: معى،
       ۸. المصدر: معى،

﴿ فَمَنَّ اللهُ عَلَيْنَا ﴾ : بالرحمة والتوفيق. ﴿ وَوَقَانَا عَذَابَ السَّمُوم ﴾ ٢: عذاب النار النافذة [في المسام]() نفوذ السموم. وقرئ (٢): «ووقًانا» بالتشديد. < إِنَّا كُنًّا مِنْ قَبْلُ ؟: [من قبل]<sup>(٣)</sup> ذلك في الدنيا. الانتخاب المالية المالي مالية المالية الم مالية المالية المالي مالية المالية مالية مال مالية ماليمالية مالية مالية مالية ماليية مالية مالية ماليية مالية ماليية ﴿إِنَّهُ هُوَ الْبَرُّ ﴾ : المحسن. وقرأ <sup>(،)</sup> نافع والكسائيّ ، بفتح همزة «أنّه» <sup>(ه)</sup>. ﴿ الرَّحِيمُ ﴾ ٢٠ الكثير الرحمة. ﴿ فَذَ كُرْ ﴾ : فاثبت علىٰ التذكير ولا تكترث بقولهم . ﴿ فَمَا آَنْتَ بِنِعْمَتِ رَبِّكَ ﴾ : بحمد الله وإنعامه. ﴿ بِكَاهِن وَلاً مَجْنُونٍ ﴾ ٢: كما يقولون. ﴿ أَمْ يَقُولُونَ شَاعِرٌ نَتَرَبَّصُ بِهِ رَيْبَ الْمَنُونِ ﴾ ٢٠ ما يقلق النفوس من حوادث الدهر. وقيل (٢): «المنون» الموت، فعول، من منّه: إذا قطعه. ﴿ قُلْ تَرَبَّصُوا فَإِنِّي مَعَكُمْ مِنَ الْمُتَرَبِّصِينَ ﴾ ٢٠ أتـربص هـ لاككم؛ كـما تـربصون ھلاكى. أَمَّ تَأْمُرُهُمْ أَخْلاَمُهُمْ ﴾: عقولهم (٧). ﴿بِهَذَا؟: التناقض في القول، فإنَّ الكاهن يكون ذافطنة ودقَّة نظر، والمجنون مغطّى عقله، والشاعر يكون ذاكلام موزون متّسق مخيّل، ولا يتأتّى ذلك من المجنون، وأمر الأحلام به مجاز عن أدائها إليه.

١. ليس في ق، ش، م.
 ٢. أنوار التنزيل ٤٢٦/٢.
 ٣. ليس في ش، ق، ي.
 ٥. فيكون المعنى: لأنه البرّ الرحيم.
 ٢. نفس المصدر والموضع.
 ٧. ليس في ق.

> ﴿ أَمْ هُمْ قَوْمٌ طَاغُونَ ﴾ ٢: مجاوزون الحدّ في العناد. وقرئ (1): «بل هم».
> ﴿ اَمْ يَقُولُونَ تَقَوَّلُهُ ﴾ : اختلق هذا من تلقاء نفسه.
> ﴿ اَمْ يَقُولُونَ تَقَوَّلُهُ ﴾ : اختلق هذا من تلقاء نفسه.

﴿ إِنَّ كَانُوا صَادِقِينَ ﴾ ٢: في زعمهم، إذ فيهم كثير ممّن عُدّوا من الفصحاء، فهو ردّ اللاقوال المذكورة بالتحدّي. ويجوز أن يكون رداً للتقوّل، فإنّ سائر الأقسام (\*) ظاهر الفساد.

﴿ اَمْ خُلِقُوا مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ ﴾ : أم أحدثوا وقُدَّروا من غير محدث ومقدّر فلذلك لا يعبدونه، أو من أجل لاشيء من عبادة ومجازاة.

﴿ اَمْ هُمُ الْخَالِقُونَ ﴾ ٢٠ يؤيّد الأوّل، فإِنّ معناه: أم خلقوا أنفسهم. ولذلك عقّبه بقوله:

﴿ اَمْ خَلَقُوا السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضَ ﴾ : و«أم» في هذه الآيات منقطعة ، ومعنىٰ الهمزة فيها الإنكار .

﴿ بَلْ لاَيُوقِنُونَ ﴾ ٢: إذا سُئِلوا: من خلفكم ومن خلق السماوات والأرض ؟ قالوا: الله. إذ لو أيقنوا ذلك لما أعرضوا عن عبادته.

﴿ أَمْ عِنْدَهُمْ خَزَآئِنُ رَبِّكَ ﴾ : خزائن رزقه حتَّىٰ يرزقوا النبوّة من شاؤوا، أو خزائين علمه حتَّىٰ يختاروا لها من اختارته الحكمة .

﴿ أَمْ هُمُ الْمُصَبْطِرُونَ ﴾ ؟: الغالبون على الأشياء، يدبّرونها كيف شاؤوا.

وقرأ <sup>(٣)</sup> قنبل وحفص بخلاف عنه، وهشام بالسين. وحمزة بخلاف عن خلاّد، بين الصاد والزاي. والباقون، بالصاد خالصة.

نفس المصدر /٤٢٧.

۲. ق، ش، م: الأقوال.

٣. أنوار التنزيل ٤٢٧/٢.

﴿ أَمْ لَهُمْ سُلَّمٌ ﴾ : مرتقى إلىٰ السماء. أيسْتَمِعُونَ فِيهِ حتّى يعلموا ما هو كائن. ﴿ فَلْيَأْتِ مُسْتَمِعُهُمْ بِسُلْطَانٍ مُبِينٍ ﴾ ٢٠ بحجّة واضحة تصدّق استماعه. ﴿ أَمْ لَهُ الْبَنَاتُ وَلَكُمُ الْبَنُونَ ﴾ ٢٠ فيه تسفيه لهم، وإشعار بأنَّ من هذا رأيه لا يُعَدَّ من العقلاء فضلاً عن أن يكون ممّن يترقّى بروحه إلىٰ عالم الملكوت فيطّلع علىٰ الغيوب. وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): قال : هو ما قالت قريش : إنَّ الملائكة بنات الله . أَمْ تَسْأَلُهُمْ أَجْراً >: علىٰ تبليغ الرسالة. ﴿ فَهُمْ مِنْ مَغْرَمٍ ﴾ : من التزام غرم . < مُثْقَلُونَ ﴾ ٢: محملون الثقل، فلذلك زهدوا في اتّباعك. ﴿ أَمْ عِنْدَهُمُ الْغَيْبُ ﴾ : اللوح المحفوظ المثبت فيه المغيبات. ﴿ فَهُمْ يَكْتُبُونَ ﴾ ٢: منه. أَمْ يُرِيدُونَ كَيْداً؟: وهو كيدهم في دار الندوة برسول الله تَنْظِنْهُ. ﴿ فَالَّذِينَ كَفَرُوا ﴾: يحتمل العموم والخصوص، فيكون وضعه موضع الضمير للتسجيل علىٰ كفرهم والدلالة علىٰ أنَّه الموجب للحكم المذكور. ﴿ هُمُ الْمَكِيدُونَ ﴾ ٢: هم الذين يحيق بهم الكيد. أو يعود عليهم وبال كيدهم، وهو قتلهم يوم بدر. أو المغلوبون في الكيد، من كايدته فكدته (٢). ﴿ أَمْ لَهُمْ اللَّهُ غَيْرُ اللهِ ﴾: يعينهم ويحرسهم من عذابه. أُسُبْحَانَ اللهِ عَمًّا يُشْرِكُونَ ﴾ ﴿ وَإِنْ يَرَوْا كِسْفاً ﴾: قطعة. ﴿ مِنَ السَّمَاءِ سَاقِطاً يَقُولُوا ﴾: [يقولوا من فرط طغيانهم وعنادهم: ]<sup>(")</sup> ﴿سَحَابٌ مَرْكُومٌ ﴾ ٢: هذا سحاب تراكم بعضه علىٰ بعض، وهو جواب قـولهم:

٢٤ تفسير القمي ٣٣٣/٢.
 ٢ قسير القمي ٢٣٣٢/٢.

٤٦٢ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

«فأسقط علينا كسفاً من السماء» <sup>(1)</sup>. ﴿فَذَرْهُمْ حَتَّىٰ يُلاَقُوا يَوْمَهُمُ الَّذِي فِيهِ يَصْعَقُونَ ﴾ ٢٠ وهو عند النفخة الأولى . وقرئ <sup>(1)</sup>: «يلقَوا».

وقرأ<sup>(٣)</sup>ابن عامر إوعاصم إ<sup>(٤)</sup>: «يصعقون» علىٰ البناء للمفعول، من صعقه أو أصعقه. وفي تهذيب الأحكام <sup>(٥)</sup>: الحسن بن محبوب، عن أبي أيّوب، عن عمر <sup>(٢)</sup> بن عثمان، عن أبي جعفر وأبي عبدالله التَّظ وذكر حديثاً طويلاً، يقولان فيه: ولقد بات النبيَ تَنَظِّ عند بعض النساء فانكسف القمر في تلك الليلة، فلم يكن منه فيها شيء. فقالت له زوجته: يا رسول الله، بأبي أنت وأمّي، أكلّ هذا لبغض؟

فقال: ويحكِ، هذا الحادث في السماء فكرهت أن أتلذّد وأدخل في شيء، ولقـد عيّر الله قوماً فقال: «و إن يرواكسفاً من السماء ساقطاً يقولوا سحاب مركوم».

وفي الكافي <sup>(٧)</sup>: عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن عبدالرحمٰن ابن سالم [عن أبيه]<sup>(٨)</sup>، عن أبي جعفر الله حديث طويل، يقول فيه الله : ولقد بات رسول الله تَنْظَلَمُ عند بعض أزواجه في ليلة انكسف فيها القمر، فلم يكن منه في تلك الليلة ما كان يكون منه في غيرها حتَىٰ أصبح.

فقالت له : يا رسول الله ، ألبغض كان (٩) هذا منك في هذه الليلة ؟

قال: لا، ولكن هذه الآية ظهرت في هذه الليلة، فكرهت أن أتلذّذ وألهو فيها، وقد عيّر الله أقواماً فقال في كتابه: «و إن يروا كسفاً من السماء ساقطاً يقولوا سحاب مركوم فذرهم حتّى يلاقوا يومهم الذي فيه يصعقون».

﴿ يَوْمَ لا يُغْنِي عَنْهُمْ كَيْدُهُمْ شَيْئاً ﴾ : أي شيئاً من الإغناء في رد العذاب.

- ١. الشعراء /١٨٧.
- ٣. نفس المصدر والموضع.
- ٥. التهذيب ٤١١/٧، ح ١٦٤٢.
- ٧. الكافي ٤٩٨/٥، ح ١. 👘 👘 ق.
  - ٩. ليس في ق، ش.

٤. ليس في ق. ٦. المصدر: عمرو. ٨. ليس في شريق.

٢. أنوار التنزيل ٤٢٨/٢.

﴿ وَلاَ هُمْ يُنْصَرُونَ ﴾ ٢: لا يُمنَعون من عذاب الله.
﴿ وَإِنَّ لِلَّذِينَ ظَلَمُوا ﴾ : يحتمل العموم والخصوص.
﴿ وَإِنَّ لِلَّذِينَ ظَلَمُوا ﴾ : يحتمل العموم والخصوص.
﴿ عَذَابا دُونَ ذَلِكَ ﴾ : أي دون عذاب الآخرة وهو عذاب القبر، أو المؤاخذة في الدنيا ؛ كقتلهم ببدر والقحط سبع سنين.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم ('): [وقوله:](') «و إنّ للذين ظلموا» آل محمّد حقّهم «عذاباً دون ذلك» قال: عذاب الرجعة بالسيف.

﴿ وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لاَيَعْلَمُونَ ﴾ ٢: ذلك .

وفي شرح الآيات الباهرة (\*): [قال محمّد بن العبّاس الله : حدّثنا إ<sup>(٤)</sup> أحمد بن القاسم ، عن أحمد بن محمّد بن خالد ، عن محمّد بن عليّ ، عن ابن فضيل ، عن أبي حمزة الثماليّ ، عن أبي جعفر للله في قوله : «و إنّ للذين ظلموا» (الآية) قال <sup>(٥)</sup>: «و إنّ للذين ظلموا ـ آل محمّد حقّهم ـ عذاباً دون ذلك» .

﴿ واصْبِرْ لِحُكْم رَبِّكَ ﴾ : بإمهالهم وإبقائك في عنائهم <sup>(1)</sup>.
﴿ فَإِنَّكَ بِاَعْتِنِتَا ﴾ : في حفظنا بحيث نراك ونكلؤك.
وجمع العين لجمع الضمير، والمبالغة بكثرة أسباب الحفظ.
﴿ وَسَبَحْ بِحَمْدِ رَمِّكَ حِنْ تَقُوهُ ﴾ (٢) : من أي مكان ق مت، أو

﴿ وَسَبَّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ حِينَ تَقُومُ ﴾ ۞: من أيّ مكان قمت، أو من منامك، أو إلىٰ الصلاة.

- ﴿ وَمِنَ اللَّيْلِ فَسَبِّحْهُ ﴾: فإنّ العبادة فيه أشقّ علىٰ النفس وأبعد من الرياء، ولذلك أفرده بالذكر وقدّمه علىٰ الفعل.
  ﴿ وَإِذْبَارِ النُّجُومِ ﴾ ٢
  - وقرئ (٧) بالفتح ؛ أي في أعقابها إذا غربت أو خفيت .
  - ٢٠ تفسيرالقمي ٣٣٣/٢.
     ٢٠ تأويل الآيات الباهرة ٣٢٠/٢، ح
     ٤ ليس في ق، ش، م.
     ٩. ليس في ق. ش، م.
     ٩. ليس في ق.
     ٧. أنوار التنزيل ٢٨/٢.

٤٦٤ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(١)</sup>: «وسبّح بحمد ربّك حين تقوم» قال : لصلاة الليل . «فسبّحه» [قال :]<sup>(٢)</sup> قبل صلاة الليل .

«وإديار النجوم» أخبرنا أحمد بن إدريس، عن أحمد بن محمّد، عن ابن أبي نصر، عن الرضا للله قال : إدبار السجود أربع ركعات بعد المغرب، وإدبار النجوم ركعتان قبل صلاة الصبح.

وفي مجمع البيان ("): «ومن الليل فسبّحه» (٤)؛ يعني صلاة الليل.

وروى <sup>(ه)</sup> زرارة وحمران ومحمّد بن مسلم، عن أبي جعفر وأبي عبدالله سليَّ في هذه الآية قالا : إنّ رسول الله تَشْرَ كان يقوم من الليل ثلاث مرّات فينظر في أفاق السماء، ويقرأ الخمس من آل عمران التي آخرها «إنّك لاتخلف الميعاد». ثمّ يفتتح صلاة الليل. (الخبر بتمامه).

«وإدبار النجوم»؛ يعني: الركعتين قبل صلاة الفجر. وهو المرويّ عن أبـي جـعفر وأبى عبدالله ليليُّظ .

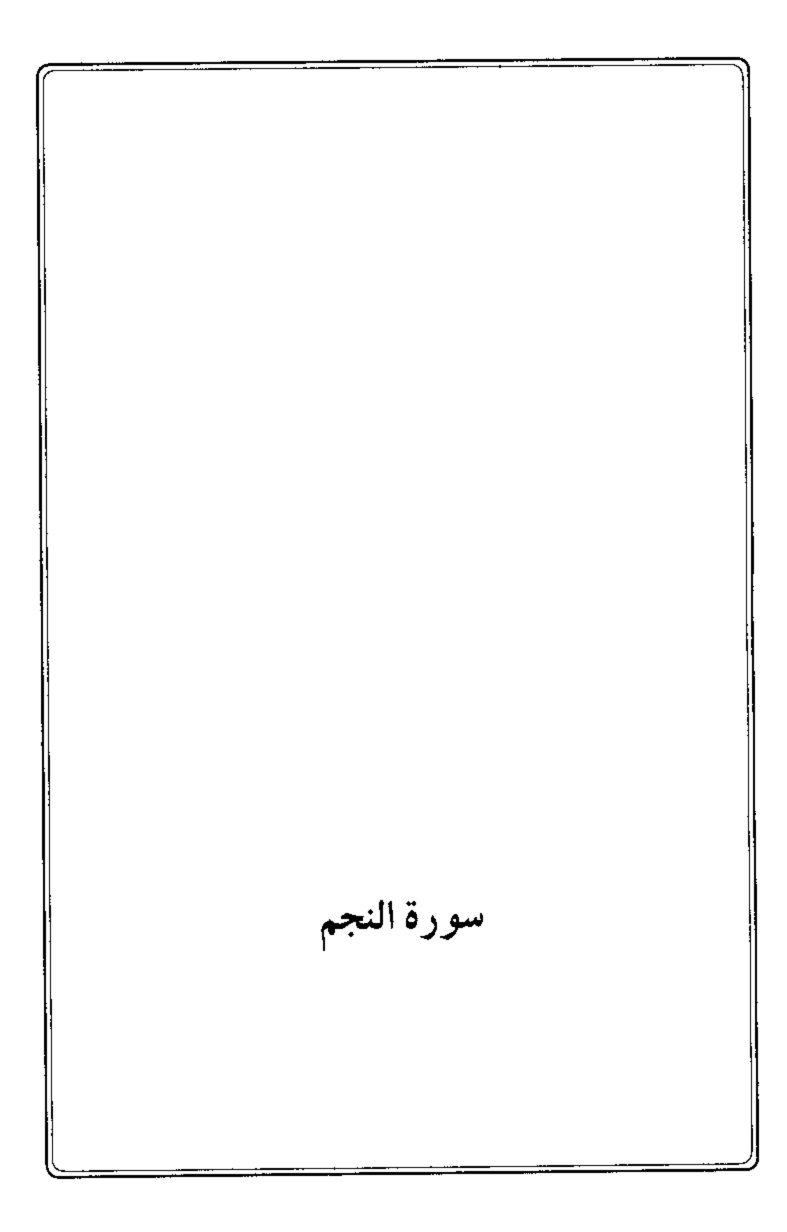
وفيه <sup>(٣)</sup>: «و إدبار السجود» فيه أقوال: أحدها، أنَّ المرادبه: الركعتان بعد المغرب «وإدبار النجوم» الركعتان قبل الفجر. عن عليّ بن أبي طالب طلِيَّلا والحسن بن عليّ طلَيَّلاً، وعن ابن عبّاس مرفوعاً إلىٰ النبيّ يَتَلَيَّلاً.

وفي الكافي (<sup>v)</sup>: عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن حمّاد بن عيسى، عن حريز، عن زرارة، عن أبي جعفر للﷺ قال: قلت له: «و إدبار النجوم».

قال: ركعتان قبل الصبح.

وفي قرب الإسناد (^) للحميريّ ، بإسناده إلىٰ إسماعيل بن عبدالخالق قال : سمعت أبا عبدالله للله يقول : الركعتين اللتين بعد الفجر هما «إدبار النجوم» .

٢ تفسير القمي ٢٣٣/٢.
 ٢ من المصدر.
 ٣ المجمع ٢٠/٢٢.
 ١ المجمع ٢٠/٢٠.
 ١ المصدر والموضع.
 ٢ تفس المصدر /١٥٠.
 ٢ الكافي ٤٤٤.
 ٢ الكافي ٢٠٤٤.



سورة النجم

مكَيّة. قال ابن العبّاس <sup>(۱)</sup>: إلّا آية [منها نزلت بالمدينة]<sup>(۲)</sup>وهي : «الذين يجتنبون كبائر الإِثم والفواحش» (الآية)<sup>(۳)</sup>. وعن الحسن قال : هي مدنية . وآيها احدى أو ثنتان وستّون آية .

بسم الله الرحمن الرحيم في كتاب ثواب الأعمال <sup>(٤)</sup>، بإسناده إلىٰ أبي عبدالله للخلا قال: من كان يدمن قسراءة والنجم في كلّ يوم أو في كلّ ليلة، عاش محموداً بين الناس [وكان مغفو راً وكان محبوباً بين الناس]<sup>(٥)</sup>.

وفي مجمع البيان <sup>(٦)</sup>: أبيّ بن كعب، قال : قال رسول الله ﷺ : من قرأ سورة والنجم، أعطي من الأجر عشر حسنات بعدد من صدّق بمحمّد ومن جحد به.

وفي كتاب الخصال <sup>(٧)</sup>: عن أبي عبدالله لللله قال: إنّ العزائم أربع: اقرأ بـاسم [ربّك الذي خلق]<sup>(٨)</sup>، والنجم، [وتنزيل السجدة، وحم السجدة]<sup>(٩)</sup>. (الحديث)

١. مجمع البيان ١٧٠/٥.
 ٢. ليس في ق، ش، م.
 ٣. النجم/
 ٥. ليس في ق، ش.
 ٧. الخصال/٢٥٢، ح١٢٤.
 ٨. ليس في ق، ش، م.
 ٩. ليس في ق، ش، م.

٤٦٨ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

﴿ وَالنَّجْمِ إِذَا هُوَىٰ ﴾ ٢: قيل (١): أقسم بجنس النجوم . أو الثريّا فإِنّه غلب فيه إذا غاب ، أو انتثر يوم القيامة ، أو انقض ، أو طلع فإِنّه يقال : هـ و هَـ وياً ، بـ الفتح : إذا سـقط وغرب ، وهُوياً ، بالضم : إذا علا وصعد . أو بالنجم من نجوم القرآن إذا نزل . أو النبات إذا سقط علىٰ الأرض ، أو إذا نما وارتفع .

وفي تفسير عليّ بن ابراهيم (٢): «والنجم إذا هوى» قال: «النجم» رسول الله صلّليٰ الله عليه وآله. «إذا هوى» لما أسري به إلىٰ السماء وهو في الهواء.

حدَثني أبي (")، عن الحسين بن خالد، عن أبي الحسن الرضا للله قال: قلت: «والنجم والشجر يسجدان».

قال: «النجم» رسول الله تَيَبَنَنْ وقد سمّاه الله في غير موضع فقال: «والنجم إذا هوى» (الحديث).

وفي مجمع البيان<sup>(1)</sup>: وروت العامة، عن جعفر الصادق على أنّ محمّداً على السماء السابعة ليلة المعراج، ولمّا نزلت السورة أخبر بذلك عتبة بن أبي لهب، فسجاء إلىٰ النبيّ عَلَى وطلّق ابنته و تفل فسي وجهه، وقال : كفرت بالنجم وبربّ النجم، فدعا عَلَى عليه وقال : اللهم سلّط عليه كلباً من كلابك . فخرج عتبة إلى الشام فنزل في بعض الطريق وألقىٰ الله عليه الرعب، فقال لأصحابه ليلاً : أنيموني<sup>(٥)</sup> بينكم. ففعلوا، فجاء أسد وافترسه من بين الناس.

وفي الكافي <sup>(٢)</sup>: عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن حمّاد، [عـن محمّد]<sup>(٧)</sup>بن مسلم قال: قلت لأبي جعفر للللا : قول الله تَكْلاً: «والليل إذا يغشيٰ» «والنجم إذا هويٰ» وما أشبه ذلك.

أنوار التنزيل ٢٨/٢.
 ٢. أنوار التنزيل ٢٣٣٢.
 ٢. أمحمع ١٧٢٥.
 ٢. أمحمع ١٧٢٥.
 ٢. أمحمع ١٧٢٥.
 ٢. أمحمع ١٧٢٥.
 ٢. ألمحمع ١٧٢٥.
 ٢. ألكافي ١٩٤٥.
 ٢. ألكافي ٤٠ (٤٤٩.

قال : إن لله أن يقسم من خلقه بما يشاء (<sup>11</sup>)، وليس لخلقه أن يقسموا إلا به تلا<sup>(11</sup>). ﴿ مَا ضَلَّ صَاحِبُكُمْ ﴾ : ما عدل محمد تلك عن الطريق المستقيم. والخطاب لقريش.
﴿ وَمَا غَوَىٰ ﴾ () : وما اعتقد باطلاً ؛ والمراد : نفي ما ينسبون إليه.
﴿ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهُوَىٰ ﴾ () : وما نطقه بالقرآن عن الهوىٰ.
﴿ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهُوَىٰ ﴾ () : وما نطقه بالقرآن عن الهوىٰ.
﴿ اللَّ وَحْيٌ يُوحَىٰ ﴾ () : إما الله ينطق به.
وما نطقه بالقرآن عن الهوىٰ.

فمن سقط ذلك الكوكب في داره، فهو وصيّي وخليفتي والإِمام بعدي.

فلمًا كان قرب الفجر جلس كلَّ واحد منَّا في داره ينتظر سقوط الكوكب في داره، وكان أطمع القوم في ذلك أبي العباس بن عبدالمطَّلب، فـلمّا طـلع الفـجر، انـقضّ الكوكب من الهواء فسقط في دار عليّ بن أبي طالب اللِّلا .

فقال رسول الله ﷺ لعليّ ﷺ : يا عليّ ، والذي بعثني بالنبوّة لقد وجبت لك الوصيّة والخلافة والإمامة بعدي .

فقال المنافقون؛ عبدالله بن أبيّ وأصحابه: لقد ضـلّ مـحمّد فـي مـحبّة ابــن عــمّه وغوى، وما ينطق في شأنه إلا بالهوى.

المصدر: شاء.

۲. فی هامش ت:

وروى أيضاً بسند آخر عن ربيعة السعديّ قال: سألت ابن عبّاس عن قول الله تلكّ «والنجم إذا هوى» قال: هو النجم الذي هوى مع طلوع الفجر فسقط في حجرة عليّ بن أبي طالب للكِّلا وكان أبي العبّاس يحبّ أن يسقط ذلك النجم في داره فيجوز الوصيّة والخلافة والإمامة ولكن أبيّ الله أن يكون ذاك غير عليّ بن أبي طالب لمكِلا وذلك يؤتيه من يشاء وصلّى الله على محمّد وآله الطاهرين. 7. أمالي الصدوق/٤٥٢، ح٤.

فأنزل الله تبارك وتعالى: «والنجم إذا هوىٰ» يقول [الله ﷺ]<sup>(1)</sup>: وخـالق النـجم [إذا هوىٰ}<sup>(\*)</sup> «ما ضلّ صاحبكم»؛ يعني: في محبّة عليّ بن أبي طالب ﷺ «وما غوىٰ، وما ينطق عن الهوىٰ»؛ يعني في شأنه «إن هو إلّا وحي يوحىٰ».

وحدَّثنا<sup>(٣)</sup> بهذا الحديث شيخ لأهل الريّ يقال له : أحمد بن محمّد بن الصقر الصائغ العدل، قال : حدَّثنا محمّد بن العبّاس بن سام<sup>(٤)</sup> قال : حدَّثني أبو جعفر محمّد بن أبي الهيئم السعديّ قال : حدَّثني أحمد بن الخطَّاب<sup>(٥)</sup> قال : حدَّثنا أبو إسحاق الفزاريّ ، عن أبيه ، عن جعفر بن محمّد ، عن أبيه ، عن جدّه ، عن عبدالله بن عبّاس بمثل ذلك ، إلّا أنّه قال في حديثه : يهوي كوكب من السماء مع طلوع الشمس فيسقط في دار أحدكم .

وبإسناده <sup>(1)</sup> إلىٰ الصادق : عن أبيه، عن آبائه المميميم قال : لممّا مرض النبيّ تَقَالَ مرضه الذي قبضه الله فيه اجتمع إليه أهل بيته وأصحابه، فقالوا : يا رسول الله، إن حدث بك حدث فمن لنا بعدك ومن القائم فينا بأمرك ؟ فلم يجبهم جواباً فسكت عنهم، فلمّاكان اليوم الثاني أعادوا عليه القول فلم يجبهم عن شيء ممّا سألوه، فلمّاكان اليوم الشالث قالوا : يا رسول الله إن حدث بك حدث، فمن لنا بعدك ومن القائم فينا بأمرك ؟

فقال لهم: إذا كان غداً هبط نجم من السماء<sup>(٧)</sup> في دار رجل من أصحابي، فمانظروا من هو ، فهو خليفتي عليكم من بعدي والقائم فيكم بأمري .

ولم يكن فيهم أحد إلاً وهو يطمع أن يقول له : أنت القائم من بعدي . فلمّاكان اليوم الرابع جلس كلّ رجل منهم في حجرته ينتظر هبوط النجم ، إذا انـقضّ <sup>(٨)</sup> نـجم مـن السماء قد غلب ضوؤء علىٰ ضوء الدنيا حتّىٰ وقع في حجرة عـليّ طلِّلاً . فـهاج القـوم

١. من المصدر . ٢٠ . ليس في ق ، ش ، م ، ت .

٣. نفس المصدر، ح ٥.
 ٥. ق، ش، م: سالم. وفي المصدر: بسّام.
 ٥. ق، ش: أحمد بن أبي الخطّاب. وفي المصدر: أحمد بن أبي الخطّاب (أحمد بن الخطّاب).
 ٦. نفس المصدر/٢٦٥، ح ١.
 ٨. كذا في المصدر. وفي النسخ: أسقط.

> وقالوا : والله ، لقد ضلّ هذا الرجل وغوىٰ ، وما ينطق في ابن عمّه إلّا بالهوىٰ . فأنزل الله تبارك وتعالى في ذلك : «والنجم إذا هوىٰ» (إلى آخر السورة) .

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(1)</sup>: أخبرنا أحمد بن إدريس، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن العبّاس، عن أبي جعفر لللله في قوله : «ما ضلّ صاحبكم وما غوىٰ» [يقول : ما ضلّ في عليّ وما غوىٰ]<sup>(٣)</sup> «وما ينطق» فيه <sup>(٣)</sup> «عن الهوىٰ» وما كمان ما قاله فيه إلّا بالوحي الذي أوحي إليه.

وفي روضة الكافي <sup>(٤)</sup>، متّصلاً بآخرما نقلنا قريباً؛ أعني: وما غوىٰ «وما ينطق عــن الهوىٰ» يقول: ما يتكلّم بفضل أهل بيته بـهواه، وهـو قـول الله تكلّى: «إن هـو إلّا وحـي يوحىٰ».

محمّد بن يحيىٰ <sup>(٥)</sup>، عن أحمد بن سليمان، عن عبدالله بـن محمّد اليـمانيّ، عـن مسمع بن الحجّاج، عن صباح الحذّاء، عن صباح المـزنيّ [عـن جـابر]<sup>(٢)</sup>، عـن أبـي جعفر عليّ قال: لمّا أخذ رسول الله تَتَمَيْنَ بيد عليّ عليّ ليوم الغدير صرخ إبليس في جنوده صرخة، فلم يبق منهم في برّ ولا بحر إلّا أتاه.

فقالوا: يا سيّدهم ومولاهم (٧)، ماذا دهاك (٨)، فما سمعنا لك صرخة أوحش من صرختك هذه ؟

فقال لهم: فعل هذا النبيّ فعلاً إن تمّ <sup>(1)</sup>لم يعص الله أبدأً<sup>(11)</sup>.

٤٧٢ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

فقالوا: يا سيّدهم <sup>(١)</sup>أنت كنت لآدم. فلمّا قال المنافقون: إنّه ينطق عن الهوئ، وقال أحدهما<sup>(٣)</sup> لصاحبه: أما ترئ عينيه تدوران في رأسه كأنّه مجنون ـ يعنون: رسول الله يَكَثِّنَ ـ صرخ إبليس صرخة بطرب فجمع أولياءه.

> فقال لهم : أما علمتم أنّي كنت لآدم من قبل ؟ قالوا : نعم .

قال: أدم نقض العهد ولم يكفر بالربّ، وهؤلاء نقضوا العـهد وكـفروا بـالرسول. (الحديث)

وفي أمالي الصدوق <sup>(٣)</sup>، بإسناده إلىٰ أبي عبدالله للثَّلَّ أنّه قال لعلقمة : إنّ رضا الناس لا يُملَك وألسنتهم لا تُضبط، وكيف تسلمون ممّا لم يسلم منه أنبياء الله ورسله وحجج الله للمُنَّلُ ألم ينسبوا نبيّنا<sup>(٤)</sup> إلىٰ أنّه ينطق عن الهوىٰ في ابن عمّه عليّ للَّلِ حتَىٰ كذّبهم [الله تُثَلَّى]<sup>(٥)</sup> فقال : «وما ينطق عن الهوىٰ، إن هو إلّا وحي يـوحىٰ» والحـديث طـويل، أخذت منه موضع الحاجة.

وفي أصول الكافي <sup>(٢)</sup>: عليّ بن محمّد، عن سهل بن زياد، عن أحمد بن محمّد، عن عمر <sup>(٧)</sup> بن عبدالعزيز، عن هشام بن سالم وحمّاد بن عثمان وغيره قبالوا: سمعنا أبا عبدالله للظير يقول: حديثي حديث أبي للظير وحديث أبي للظير حديث جدّي للظير وحديث جدّي لظير حديث الحسين للظير وحديث الحسين للظير حديث الحسن للظير وحديث الحسن للظير حديث أميرالمؤمنين للظير وحديث أميرالمؤمنين للظير حديث رسول الله تظير وحديث رسول الله نظير قول الله تعالى.

- ۱. ق، ش: سېدنا.
- ۲. أمالي الصدوق/۹۱\_۹۲، ح۲.
  - ٥. ليس في ق، ش، م.
    - ۷. ق، ش: عمران.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: أحدهم.
 ٤. يوحد في ش،ق، وفي المصدر: ألم ينسبوه.
 ٦. الكافي ٥٣/١، ح ١٤.

| ٤٧٣ | / سورة النجم | ، عشر | الجزء الثانى |
|-----|--------------|-------|--------------|
|     |              |       |              |

وفي شرح الآيات الباهرة <sup>(١)</sup>: و رُوي من طريق العـامّة، عـن عـليّ بـن المـغازليّ ، بإسناده إلىٰ ابن عبّاس قال : كنت جالساً مع فئة من بني هاشم عند النبيّ ﷺ إذا انقضّ كوكب .

فقال النبيَّ عَلَيْكُمْ : من انقضَّ هذا النجم في منزله، فهو الوصيِّ من بعدي .

قال: فقام فئة من بني هاشم فنظروا فإذا الكوكب قد انقض في منزل <sup>(٢)</sup> عليّ بن أبي طالب الليلا .

فقالوا: يا رسول الله تَبْلَيْ قد غويت في حبّ ابن عمّك.

فأنزل الله تعالى : «والنجم إذا هوىٰ، ما ضلَّ صاحبكم وما غـوىٰ، ومـا يـنطق عـن الهوىٰ، إن هو إلَّا وحي يوحىٰ».

ومن طريق الخاصّة <sup>(٣)</sup>: روى محمّد بن العبّاس، عن جعفر بن محمّد العلويّ، عن عبدالله بن محمّد الزيّات، عن جندل بن والق، عن محمّد بن [أبي]<sup>(٤)</sup> عمير، عن غيات بن إبراهيم، عن جعفر بن محمّد طبّط قال: قال رسول الله ﷺ : أنا سيّد الناس ولا فخر، وعليّ طبيلًا سيّد المؤمنين. اللهمّ وال من والاه وعاد من عاداه.

فقال رجل من قريش : [والله] (٥) ما يألو يُطرئ ابن عمّه !

فأنزل الله تعالى : «والنجم إذا هوى [ما ضلّ صاحبكم وما غوى وما ينطق عن الهوى إن هو إلّا وحي يوحى ]<sup>(٧)</sup>» وما هذا القول الذي يقوله بهواه في ابن عمّه «إن هو إلّا وحي يوحى».

وقال أيضاً<sup>(٧)</sup>: حدَّثنا أحمد بن القاسم، عن أحمد بن محمّد، عن أحمد بن خالد [عن محمّد بن خالد]<sup>(٨)</sup>الأزديّ، عن عمرو بن [شمر، عن]<sup>(٩)</sup> جابر، عن أبي جعفر عليَّةِ

١. تأويل الآيات الباهرة ٦٢٠/٢ ح ١.
 ٢. ليس في ق.
 ٣. نفس المصدر/٦٢٣، ح٤.
 ٢. من المصدر مع المعقوفتين.
 ٩. من المصدر.

في قوله ﷺ: «والنجم إذا هوىٰ» ما فُتنتم إلّا ببغض آل محمّد صلوات الله عليهم إذا مضى «ما ضلّ صاحبكم» بتفضيله أهل بيته ـإلىٰ قوله ـ: «إن هو إلّا وحي يوحىٰ».

وقال أيضاً<sup>(١)</sup>: حدَّثنا أحمد بن القاسم، عن منصور بن العبَّاس، عن الحصين، عن العبَّاس القصياني<sup>(٢)</sup>، عن داود بن الحصين، عن فـضل بـن عـبدالمـلك، عـن أبـي عبدالله عليَّلا قال: لمَّا أوقف رسول الله تَتَظِيَّة أمير المؤمنين عليَّلا يوم الغدير افترق الناس ثلاث فرق، فقالت فرقة: ضلّ محمّد. وفرقة قالت: غوى. وفرقة قالت: بهواه يـقول في أهل بيته وابن عمّه.

فأنزل الله سبحانه: «والنجم إذا هوئ، ما ضلّ صاحبكم وما غوئ، وما يـنطق عـن الهوئ، إن هو إلّا وحي يوحئ».

وقال أيضاً<sup>(٣)</sup>: حدَّثنا أحمد بن هوذة الباهليّ، عن إبراهيم بن إسحاق النهاونديّ، عن عبدالله بن حمّاد الأنصاريّ، عن محمّد بن عبدالله، عن أبي عبدالله جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن جدّه، عن عليّ الله قال : قال رسول الله تَظَلَّة : ليلة أسري بي إلىٰ السماء، صرت إلىٰ سدرة المنتهىٰ، فقال لي جبرئيل : تقّدم، يا محمّد. فدنوت دنوة - والدنوة<sup>(3)</sup> مدّ البصر - فرأيت نوراً ساطعاً فخررت لله ساجداً.

فقال لي : يا محمّد، من خلّفت في الأرض ؟

قلت: يا ربّ، أعدلها وأصدقها وأبرّها واسمه عليّ بن أبي طالب، وصيّي [ووارثي]<sup>(ه)</sup> وخليفتي في أهلي.

فقال لي : اقرئه منّي السلام ، وقل له : إنّ غضبه عزّ ، ورضاه حكم . يا محمّد ، إنّي أنا الله لا إله إلّا أنا العليّ الأعلىٰ وهبت لأخـيك اسـماً مـن أسـمائي فسمّيته عليّاً ، وأنا العليّ الأعلىٰ .

١. نفس المصدر/٦٢٣-٦٢٤، ح٦.
 ٢. كذا في المصدر، وفي ق، ش: الغضبان، وفي سائر النسخ: الغضباني،
 ٣. نفس المصدر/٦٢٤، ح٧.
 ٥. ليس في ش، ق.

إيا محمّد]<sup>(1)</sup>إنّي أنا الله لا إله إلّا أنا فاطر السماوات والأرض وهبت لابنتك اسماً من أسمائي فسمّيتها فاطمة، وأنا فاطر كلّ شيء.

يا محمّد، إنّي أنا الله لا إله إلا أنا، أنا<sup>(٢)</sup> الحسن البلاء وهبت لسبطيك اسـمين مـن أسماني فسمّيتهما الحسن والحسين، وأنا الحسن البلاء.

قال : فلمّا حدّث النبيّ ﷺ قريشاً بهذا الحديث قال قوم : ما أوحى الله إلىٰ محمّد بشيء وإنّما تكلّم عن هوىٰ نفسه . فأنزل الله تبارك و تعالى تبيان ذلك : «والنجم إذا هوى -إلىٰ قوله -(") شديد القوىٰ».

﴿ عَلَّمَهُ شَدِيدُ الْقُوَىٰ ﴾ ٢: مَلك شديد قواء، وهو جبرئيل فإِنّه الواسطة في إبداء الخوارق، علىٰ ما روي <sup>(3)</sup>: أنّه قلع قرىٰ قوم لوط ورفعها إلىٰ السماء ثمّ قلبها، وصاح صيحة بثمود فأصبحوا جاثمين.

﴿ ذُومِرَّةٍ ﴾ : حصافة في عقله ورأيه.

﴿ فَاسْتَوَىٰ ﴾ ٢: قيل (٥): فاستقام علىٰ صورته الحقيقية التي خلقه الله عليها، وما رآه أحد من الأنبياء في صورته غير محمّد ﷺ مرّتين : مرّة في السماء، ومرّة في الأرض. وقيل (٢): استولىٰ بقوته علىٰ ما تجعِل له من الأمر. ﴿ وَهُو بِالالْ قُتِ الْأَعْلَىٰ ﴾ ٢: أفق السماء، والضمير لجبرئيل. ﴿ فَتَدَلَّىٰ ﴾ ٢: من النبيّ.

وقيل <sup>(v)</sup>: ثمّ تدلّىٰ من الأفق الأعلىٰ فدنا من الرسول، فيكون إشعاراً بأنّه عرج به غير منفصل عن محلّه تقريراً لشدّة قوّته، فإنّ التدلّي استرسال مع تـعلّق؛ كمتدلّي الثـمرة. ويقال: دلى رجله من السرير، وأدلى دلوه. و«الدوالي» الثمر المعلّق.

ليس في ق، ش.
 ليس في ي، ر، المصدر.
 ورد في ن، ت، ي، ر، نص الآيات.
 أنوار التنزيل ٤٢٩/٢.
 ١ نفس المصدر والموضع.

٤٧٦ ..... تفسير كنز الدقائق ويحرالغرائب

أَوْ أَدْنَىٰ ﴾ ٢: علىٰ تقديركم؛ كقوله: «أو يزيدون». والمقصود تمثيل ملكة الاتّصال، وتحقيق استماعه لما أوحى إليه بنفي البعد الملبس.

﴿ فَأَوْحَىٰ ﴾ : جبرڻيل .

إِلَىٰ عَبْدِهِ : عبد الله . وإضماره قبل الذكر لكونه معلوماً ؛ كقوله : «على ظهرها» (\*).

 آوْحَىٰ ﴾ ٢: جبرئيل ـ وفيه تفخيم للموحىٰ به ـ أو الله إليه . هذا ما اشتهر بـين

 المفسّرين .

وقيل <sup>(٤)</sup>: الضمائر كلِّها لله تعالى وهو المعنيّ بشديد القوىٰ؛ كما في قوله <sup>(٥)</sup>: «هـو الرزّاق ذوالقوّة المتين». ودنوّه منه برفع مكانته. و«تدلِّيه» جذبه بشراشره إلىٰ جـناب القدس.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (<sup>()</sup>: «عـلّمه شـديد القـوىٰ»؛ يـعني: الله تَظَنُّ: «ذو مـرّة فاستوىٰ»؛ يعني رسول الله تَذَلِيُّةً.

قال : وحدّثني ياسر ، عن أبي الحسن [الرضا]<sup>(٧)</sup> للللِّ قال : ما بعث الله نبيّاً إلّا صاحب مرّة سوداء صافية ، وقوله : «وهو بالأفق الأعلىٰ»؛ يعني : رسول الله تَنْكَلْهُ . «شمّ دنا»؛ يعني : رسول الله تَنْكَلُهُ من ربّه فَظَن . «فتدلّىٰ» قال : إنّما نزلت : «ثمّ دنا فتدانىٰ ، فكان قاب قوسين أو أدنىٰ» قال :كان من الله كما بين مقبض القوس إلىٰ رأس السية <sup>(٨)</sup> «أو أدنىٰ»؛ أي من نعمته [و رحمته إ<sup>٩0</sup>، قال : بل أدنىٰ من ذلك .

٣. فاطر/٤٥.

- کذا في أنوار التنزيل ٤٢٩/٢. وفي النسخ: مقعد.
  - ۲. في ق زيادة : فكان .
- دفس المصدر والموضع.
   ٥٠ الذاريات/٥٠.
- ۲۳٤/۲ تفسير القمى ۲۳٤/۲.
- ٨. سية القوس: ما عطف من طرفيها.

وفيه ('): وأمّا قوله ('): «أمن الرسول بما أنزل إليه من ربّه» فإِنّه حدّ ثني أبي ، عن ابن أبي عمير ، عن هشام ، عن أبي عبدالله للثِّلِا أنّ هذه الآية مشافهة الله لنبيّه لمّا ('') أسري به إلىٰ السماء .

وقال النبي ﷺ : انتهيت إلى <sup>(٤)</sup> سدرة المنتهى وإذا الورقة <sup>(٥)</sup> منها تنظل أمّة من الأمم، فكنت من ربّي كقاب قوسين أو أدنى ؛ كما حكى الله. (الحديث)

وفيه <sup>(٢)</sup>: «فكان قاب قوسين أو أدنىٰ» كان بين لفظه وبين سماع محمّد كما بين و تر القوس وعودها.

حدّثني أبي <sup>(٧)</sup>، عن النضر بن سويد، عن يحيىٰ الحلبيّ ، عن ابن سنان قال : قال أبو عبدالله على : أوّل من سبق [من الرسل ]<sup>(٨)</sup>إلىٰ «بليٰ» رسول الله تظلمُ . وذلك أنّه كان أقرب الخلق إلىٰ الله ، وكان بالمكان الذي قال له جبرئيل لما أسري بي إلىٰ السماء : تسقدّ ميا محمّد ، فقد وطئت موطئاً لم يطأ ملك مقرّب ولا نبيّ مرسل . ولولا أنّ روحه ونفسه كانت من ذلك المكان لما قدر أن يبلغه ، وكان من الله تظلق كما قال الله : «قاب قوسين أو أدنىٰ» ؛ أي بل أدنىٰ .

وفي كتاب علل الشرائع <sup>(4)</sup>، بإسناده إلىٰ عليّ بن سالم : عن أبيه ، عن ثابت بن دينار قال : سألت زين العابدين عليّ بن الحسين بن عليّ بن أبي طالب المظلّ عن الله تخلّ هل يوصف بمكان؟

- فقال: تعالىٰ عن ذلك. قلت: فلِمَ أسري بنبيّه محمّد ﷺ إلىٰ السماء؟
- ١. نفس المصدر ٩٥/١.
   ٢. اليقرة/٩٥/٢.
   ٣. المصدر زيادة: محل،
   ٣. المصدر : ليلة.
   ٩. المصدر : بورقة.
   ٢. نفس المصدر ٢٤/٢.
   ٢. نفس المصدر .
   ٢. نفس المصدر .

٤٧٨ ...... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

قال : ليريه ملكوت السماوات وما فيها من عجائب صنعه وبدائع خلقه. قلت : فقول الله : «ثمّ دني فتدلّي فكان قاب قوسين أو أدني» ؟

قال : ذاك رسول الله ﷺ دنا من حجب النور فرأى ملكوت السماوات ، ثم تدلّى فنظر من تحته إلىٰ ملكوت الأرض ، حتّىٰ ظنّ أنّه في القرب من الأرض كقاب قوسين أو أدنى .

وبإسناده <sup>(۱)</sup>إلىٰ هشام بن الحكم : عن أبي الحسن موسى للللَّهِ حديث طويل، يقول فيه : فلمّا أسري بالنبيَ ﷺ وكان من ربّه كقاب قوسين أو أدنى رُفع له حجاب من حجبه.

وفي أمالي شيخ الطائفة <sup>(٢)</sup>، بإسناده إلى ابن عبّاس <sup>(٣)</sup> قال: رسول الله ﷺ : لمّا عُرج بي إلىٰ السماء دنوت من ربّي تعالى حتّى كان بيني وبينه قاب قوسين أو أدنىٰ . فقال لي : يا محمّد، من تحبّ من الخلق ؟ قلت : يا ربّ ، عليّاً . قال : التفت ، يامحمّد . فالتفتّ عن يساري فإذا عليّ بن أبي طالب عليّه . وبإسناده <sup>(4)</sup> قال : قال رسول الله ﷺ : لمّا أسري بي إلىٰ السماء كنت من ربّي كقاب قوسين أو أدنىٰ ، فأوحىٰ إليّ ربّي ما أوحىٰ .

ثمّ قال: يا محمّد، اقرأ عليّ بن أبي طالب أميرالمؤمنين، فما سمّيت بهذا أحداً قبله ولا أسمّي بها أحداً بعده.

وفي أصول الكافي <sup>(٥)</sup>: عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بس سعيد، عن القاسم بن محمّد الجوهريّ، عن عليّ بن أبي حسزة قبال : سأل أبـوبصير أباعبدالله للظِلِّ وأنا حاضر فقال : جعلت فداك، كم عُرِج برسول الله ﷺ؟

- ١. نفس المصدر/٢٣٢، ح٤.
   ٢. أمالي الشيخ ٣٦٢/١.
   ٢. نفس المصدر: إلى أنس.
  - ٥. الكافي ٤٤٣،٤٤٢/١، ح ٤٢.

الجزء الثاني عشر / سورة النجم . ٤٧٩ ..... فقال : مرّتين ، فأوقفه جبرئيل موقفاً فقال له : مكانك يا محمّد ، فلقد وقفت موقفاً ما و قفه ملك ولا نبيّ، إنَّ ربِّك يصلِّي ('). فقال: يا جبرئيل، وكيف يصلّي ؟ قال: يقول: سبّوح قدوس، أنا ربّ الملائكة والروح، سبقت رحمتي غضبي. فقال: اللهمّ عفوك عفوك. قال : وكان كما قال الله : «قاب قوسين أو أدنى». فقال له أبوبصير : جعلت فداك ، ما قاب قوسين أو أدنى ؟ قال: ما بين سيتها إلىٰ رأسها، فقال: كان بينهما حجاب يتلألأ يخفق ولا أعمله إلا وقد قال: زبرجد، فنظر في سمّ الإبرة (٢) إلىٰ ما شاء الله من نور العظمة. فقال الله تبارك وتعالى: يا محمّد. قال: لبَيك، يا ربّى. قال: من لأمتك من بعدك؟ قال: الله أعلم. قال : عليّ بن أبي طالب عليٌّ أميرالمؤمنين ، وسيّد المسلمين (")، وقائد الغرّ المحجّلين. قال: ثمَّ قال أبو عبدالله الله لا بي بصير: يا أبا محمّد، والله، ما جاءت ولاية عليّ من

الأرض، ولكن جاءت من السماء مشافهة. وفي مجمع البيان<sup>(1)</sup>: روي مرفوعاً عن أنس بن مالك قال: قال رسول الله ﷺ في قوله: «فكان قاب قوسين أو أدنىٰ» قال: قدر ذراعين إأو أدنىٰ من ذراعين]<sup>(0)</sup>.

١. في ق، ش، م، زيادة: عليك.
 ٢. أي ثقبها.
 ٣. ش، ق: الوصيين. وفي م: المرسلين.
 ٤. المجمع ١٧٣/٥.
 ٥. ليس في ق، ش.

وفي بصائر الدرجات <sup>(١)</sup>: أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن النضر بـن سويد، عن عبدالصمد بن بشير قال : ذكر أبوعبدالله <sup>(٢)</sup> اللجلا بدء الأذان وقصّة الأذان في إسراء النبيَ عَيَّلَةٌ حتّىٰ انتهىٰ إلىٰ سدرة <sup>(٣)</sup>المنتهىٰ .

قال: فقالت السدرة: ما جازني مخلوق قبلك (٢).

قال : «ثمّ دنا فتدلّى فكان قاب قوسين أو أدنى فأوحى إلىٰ عبده ما أوحىٰ» قال : فدفع إليه كتاب أصحاب اليمين وأصحاب الشمال، فأخذ كتاب <sup>(٥)</sup> أصحاب اليمين بيمينه وفتحه فنظر إليه فإذا فيه أسماء أهل الجنّة وأسماء آبائهم، ثمّ طوى الصحيفة فأمسكها بيمينه، وفتح صحيفة أصحاب الشمال، فإذا فيها أسماء أهل النار وأسماء آبائهم وقبائلهم، ثمّ نزل ومعه الصحيفتان، فدفعهما إلىٰ عليّ بن أبي طالب عليّلاً . والحديث طويل، أخذت منه موضع الحاجة.

وفي كتاب الاحتجاج <sup>(٢)</sup> للطبرسي ﷺ : عـن عـليّ بـن الحسـين ﷺ . والحـديث طويل ، يقول فيه : أنا ابن من علافاستعلى فجاز سدرة المنتهئ فكـان مـن ربّـه قـاب قوسين أو أدنى .

وعن يـعقوب بـن جـعفر الجـعفري<sup>(٧)</sup> قـال<sup>(٨)</sup>: سأل رجـل يـقال له : عـبدالغـفّار السلمّي<sup>(٩)</sup> أبا إبراهيم موسى بن جعفر <sup>يل</sup>يَّ<sup>ظ</sup> عن قول الله تعالى : «ثمّ دنا فتدلّىٰ<sup>(١١)</sup> فكان قاب قوسين أو أدنىٰ» فقال : أرىٰ هاهنا خروجاً من حجب النور وتـدلّياً إلىٰ الأرض ، ورأى محمّداً تَنَيَّشُ [رأىٰ]<sup>(١١)</sup> ربّه بقلبه ونسبه <sup>(١٢)</sup> إلىٰ بصره ، فكيف هذا ؟

فقال أبو إبراهيم: دنا فتدلَّىٰ فإنَّه لم يزل عن موضع ولم يتدلّ ببدن. فقال عبدالغفّار <sup>(1)</sup>: أصفه بما وصف به نفسه حيث قال: «دنا فتدلَّىٰ» فلم يتدلّ <sup>(٢)</sup>عن مجلسه إلّا وقد زال عنه، ولولا ذلك لم يصف <sup>(٣)</sup> بذلك نفسه.

فقال أبو إبراهيم: إنّ هذه لغة في قريش، إذا أراد الرجل منهم أن يقول: قد سمعت، يقول: تدلّيت. وإنّما التدلّي الفهم.

وعن موسى بن جعفر <sup>(٤)</sup>، عن أبيه، عن آبائه، عن الحسين بن عليّ المَّظ قال : إنَّ يهوديَّاً من يهود الشام وأحبارهم قال لأميرالمؤمنين للَّلِلَا : فإنَّ هذا سليمان قد سُخِّرت له الرياح ، فسارت به في بلاده غدوّها شهر ورواحها شهر.

فقال له عليّ عليمًا في القد كان كذلك، ومحمّد على أعطي ما هو أفضل من هذا، إنّه أسري<sup>(0)</sup> به من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى مسيرة شهر، وعُرِج به في ملكوت السمؤات مسيرة خمسين ألف عام في أقلّ من ثلث ليلة حتّى انتهى إلى ساق العرش، فدنا بالعلم فتدلّى، فذلّي له من الجنّة رفرف أخضر وغشى النور بصره، فرأى عظمة ربّه بفؤاده ولم يرها بعينه، فكان كقاب قوسين بينه وبينها أو أدنى<sup>(1)</sup>، فأو حى إلله إ<sup>(0)</sup>إلى عبده ما أو حى، فكان فيما أو حى إليه الآية التي في سورة البقرة <sup>(٨)</sup>: «لله ما في السماوات وما في الأرض وإن تبدوا ما في أنفسكم أو تخفوه يحاسبكم به الله فيغفر المن يشاء ويعذّب من يشاء والله على كلّ شيء قدير». وكانت الآية قد عُرضت على الأنبياء من لدن آدم إلى أن بعث الله تبارك اسمه محمّداً يتش وعنت على الأمم فأبوا

ليس في ش،ق،م.
 كذا في المصدر. وفي ن: فلم أتبدل. وفي ق، ش: فلم يبدل. وفي سائر النسخ: فلم تبدل.
 المصدر: لم يوصف.
 المصدر: لم يوصف.
 المصدر: سرى.
 المصدر: من المصدر. وفي النسخ: فكان قاب قوسين بينهما وبينه أو أدنى.
 من المصدر.

أن يقبلوها من ثقلها، وقبلها رسول الله ﷺ وعرضها علىٰ أمّته فـقبلوها. والحـديث طويل. أخذت منه موضع الحاجة.

وفي كتاب علل الشرائع <sup>(۱)</sup>، بإسناده اليٰ حبيب السجستانيّ قال : سألت أبا جعفر للَّلِّ عن قول الله : «ثمّ دنافتدلّيٰ ، فكان قاب قوسين أو أدنيٰ ، فأوحيٰ إلىٰ عبده ما أوحيٰ» .

فقال : يا حبيب ، لاتقرأ هكذا ، اقرأ : «ثمّ دنا فتداني <sup>(٢)</sup>، فكان قاب قوسين في القرب أو أدنيٰ ، فأوحىٰ إلى عبده ؛ يعني : رسول الله ﷺ ما أوحىٰ» .

يا حبيب، إنّ رسول الله عَلَيْ لمّا فتح مكّة أتعب نفسه في عبادة الله والشكر لنعمه في الطواف بالبيت، وكان على للظِرْ معه.

قال : فلمًا غشيهما (٢) الليل انطلقا إلى الصفا والمروة يريدان السعى .

قال: فلمّا هبطا من الصفا إلىٰ المروة وصارا في الوادي دون العلم الذي رأيت غشيهما من السماء نور، فأضاءت لهما جبال مكّة وخشعت أبصارهما.

قال: ففزعا فزعاً شديداً. قال: فمضى رسول الله ﷺ حتّىٰ ارتفع عن الوادي وتبعه عليّ ﷺ فرفع رسول الله ﷺ رأسه إلىٰ السماء فإذا هو برمّانتين علىٰ رأسه.

قال: فتناولهما رسول الله ﷺ فأوحىٰ الله ﷺ إلىٰ محمّد ﷺ: يا محمّد، إنّهما من قطف الجنّة، فلا يأكل منهما إلا أنت ووصيّك عليّ بن أبي طالب ﷺ.

قال: فأكل إحداهما رسول الله ﷺ وأكل عليّ ﷺ الأخرىٰ، ثمّ أوحىٰ الله ﷺ إلىٰ محمّد ما أوحىٰ.

وفي شرح الآيات الباهرة<sup>(٤)</sup>: إقال محمّد بن العبّاس ﷺ حدّثنا]<sup>(٥)</sup> أحمد بن محمّد النوفليّ، عن أحمد بن هلال، عن الحسن بن محبوب، عـن عـبدالله بـن بكـير، عـن

كذا في المصدر، وفي النسخ: فتدلّى،

- ۱. العلل /۲۷۲\_۲۷۷، ح۱.
- ٣. المصدر: غشيهم. ٤ ٤ تأويل الأيات الباهرة ٦٢٥/٢، ح٨.
  - ٥. في، ق، ش، م، بدلهما: عن.

حمران بن أعين قال : سألت أبا جعفر للله عن قول الله تكلَّ في كتابه : «ثــمّ دنـا فــتدلَّىٰ ، فكان قاب قوسين أو أدنيٰ».

فقال : أدنىٰ الله محمّداً منه فلم يكن بينه وبينه إلّا قفص من لؤلؤ ، فـيه فـراش مـن ذهب يتلألأ، فأري <sup>(1)</sup>صورة.

فقيل له: يا محمّد، أتعرف هذه الصورة ؟

قال: نعم، هذه صورة عليّ بن أبي طالب. فأوحىٰ الله إليه: أن زوّجه فاطمة واتخذه وصيّاً.

﴿ مَا كَذَبَ الْفُؤَادُ مَا رَأَىٰ ﴾ ٢: قيل (٢): ما رأىٰ ببصره من صورة جبرئيل (٣)؛ أي ما كَذَب بصره بما حكاه له، فإنَّ الأمور القدسيّة تُدرَك أوّلاً بالقلب ثمّ تستقل منه <sup>(٤)</sup> إلىٰ البصر. أو ما قال فؤاد لما رآه: لم أعرفك، ولو قال ذلك كان كاذباً، لأنّه عرفه بقلبه كما رآه بصره.

وقيل <sup>(ه)</sup>: ما راّه بقلبه، والمعنىٰ : لم يكن تخيّلاً كاذباً. ويدلّ عليه أنّه قـيل له : هـل رأيت ربّك؟ فقال : رأيته بفؤادي .

وقرأ<sup>(٢)</sup> هشام : «ماكذّب» ؛ أي صدّقه ولم يشكّ فيه.

وفي مجمع البيان<sup>(٧)</sup>: «ما كذب الفؤاد ما رأىٰ» قـال ابــن عـبّاس: رأىٰ مـحمّد ربّــه بفؤاده. وروي ذلك عن محمّد بن الحنفية عن أبيه عليّ لل<sup>يّظ</sup>ِ.

وروي <sup>(٨)</sup> عن أبي ذرّ وأبي سعيد الخدريّ ، أنّ النبيّ ﷺ سُئِل عن قوله : «ما كـذب الفؤاد ما رأىْ».

قال : رأيت نو راً .

- ١. كذا في المصدر، وفي النسخ : اودى.
   ٣. في المصدر زيادة : أو الله تعالى.
   ٥. نفس المصدر والموضع.
   ٧. المجمع ٥/١٧٤ (١٧٥).
- ن. ٢٠ أنوار التنزيل ٤٢٩/٢. ٤. في ق زيادة: البصر. ٦. نفس المصدر والموضع. ٨. المجمع ١٧٤/٥.١٧٤.

وعن أبي العالية قال <sup>(۱)</sup>: سُئِل رسول الله ﷺ : هل رأيت ربّك ليلة المعراج ؟ قال : رأيت نهراً، و رأيت <sup>(۲)</sup> و راء النهر حجاباً، و رأيت و راء الحجاب نو راً لم أر غير ذلك .

وفي كتاب التوحيد (٣)، بإسناده إلىٰ محمّد بن الفضيل قال: سألت أبا الحسن عليَّةِ : هل رأىٰ رسول الله ﷺ ربّه ؟

فقال: نعم، بقلبه رآه، أما سمعت<sup>(٤)</sup>الله تعالى يقول: «ماكذب الفؤاد ما رأيٰ»؛ أي لم يره بالبصر ولكن رآه بالفؤاد.

﴿ أَفَتُمَارُونَهُ عَلَىٰ مَا يَمرَىٰ ﴾ ٢: أفتجادلونه عليه. من المراء، وهو المجادلة.
واشتقاقه من مري الناقة <sup>(٥)</sup>، فإنَّ كلَّا من المتجادلين يمري ما عند صاحبه.

وقرأ <sup>(1)</sup> حمزة والكسائيّ وخلف ويعقوب: «أفتمرونه»؛ أي أفتغلبونه في المراء، من ماريته فمريته. أو أفتجحدونه، من مراه حقّه: إذا جحده.

و«علىٰ» لتضمين الفعل معنى الغلبة ، فإنَّ المماري والجاحد يقصدان بفعلهما غلبة الخصم .

﴿ وَلَقَد رَاّهُ نَزْلَةً أُخْرَىٰ ﴾ ٢: مرّة أخرى . فعلة ، من النزول .

قيل <sup>(v)</sup>: أقيمت مقام المزة ونُصبت نصبها، إشعاراً بأنّ الرؤية في هذه المزّة كـانت أيضاً بنزول ودنوّ، والكلام في المرئيّ والدنوّ ما سبق.

وقيل <sup>(٨)</sup>: تقديره : ولقد رآه نازلاً نزلة أخرى ونصبها علىٰ المصدر ، والمراد به : نفي الريبة عن الرؤية الأخيرة .

وكلا التوجيهين مبنيّ علىٰ أنّ المراد بالرؤية : رؤية جبرئيل، وقد مرّ أنّه رآه مرّتين في صورته.

١. المجمع ١٧٤/٥ ـ ١٧٥.
 ٢. التوحيد/١١٦، ح١٧.
 ٤. في م، ش، ق، ي، ر، زيادة: قول.
 ٥. أي مسح ضرعها.
 ٢. أنوار التنزيل ٢٩/٢٤.
 ٧. نفس المصدر/٤٢٩ ـ ٤٣٠.

وفي أصول الكافي <sup>(1)</sup>: أحمد بن إدريس ، عن محمّد بن عبدالجبّار ، عن صفوان بن يحييٰ قال : سألني أبو قرّة المحدّث أن أدخله عليٰ أبي الحسن الرضا طلِّلاً . فاستأذنته في ذلك فأذن لي ، فدخل عليه فسأله عن الحلال والحرام والأحكام . إلىٰ قوله : قال أبو قرّة : فإِنّه يقول : «ولقد رآه نزلة أخرىٰ» .

فقال أبو الحسن للله : إنّ بعد هذه [الآية] (٢)ما يدّل علىٰ ما رأىٰ ، حيث قال : «ماكذب الفؤاد ما رأىٰ» يقول : ما كذب فؤاد محمّد ﷺ ما رأت عيناه ، ثمّ أخبرنا بما رأىٰ فقال : «لقد رأى من آيات ربّه الكبرىٰ» فآيات الله غير الله .

أقول: وفي هذا الخبر دلالة علىٰ أنَّ المراد بالرؤية: رؤية الله، ومعناه: رؤية آياته، وحينئذ لا إشكال في معنىٰ النزول أيضاً.

﴿عِنْدَ سِدْرَةِ الْمُنْتَهَىٰ ﴾ ٢: قيل (٣): التي ينتهي إليها علم الخلائق وأعمالهم، أو ما ينزل من فوقها ويصعد من تحتها. ولعلّها شُبّهت بالسدرة، وهي شجرة النبق، لأنّهم يجتمعون في ظلّها (<sup>1)</sup>.

وفي كتاب علل الشرائع <sup>(ه)</sup>، بإسناده إلىٰ حبيب السجستانيّ قال : قال أبو جعفر طلِّلاً : يا حبيب «ولقد رآه نزلة أخرى، عند سدرة المنتهىٰ ، عندها جنّة المأوىٰ» ؛ يعني : عندها وافي به جبرئيل حين صعد إلىٰ السماء

فلمًا انتهىٰ إلىٰ محلّ السدرة، وقف جبرئيل دونها، وقال: يا محمّد، إنّ هذا موقفي الذي وضعني الله فيه ولن أقدر علىٰ أن أتقدّمه، ولكن امض أنت أمامك إلىٰ السدرة فقف عندها.

- الكافي ٢/٩٦/١ ح٢.
   ١ الكافي ٢/٩٦/١ ح٢.
  - ٣. أنوار التنزيل ٤٣٠/٢.
- أي العرب يجتمعون في ظل السدرة إذ لا شجرة لهم في البادية ظلّها كظلّ السدرة. فوجه الشبه اجتماع الأشياء، فكما أنّ السدرة تجمع العرب، كذلك تجتمع الأعمال الصالحة عدة وما ينزل من فوق عند سدرة المنتهى.

٤٨٦ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

قال: فتقدّم رسول الله عَنْ إلى السدرة، وتخلّف جبرئيل.

قال أبو جعفر للله : إنّما سُمّيت سدرة المنتهى لأنّ أعمال أهل الأرض تـصعد بـها الملائكة الحفظة [إلىٰ محلّ السدرة، والحفظة الكرام]<sup>(1)</sup> البررة دون السدرة يكتبون ما يُرفَع إليهم<sup>(1)</sup> من أعمال العباد في الأرض، قال : فينتهون بها إلىٰ محلّ السدرة .

قال: فنظر رسول الله تَنْشَرُ فرأى أغصانها تحت العرش وحوله، قال: فتجلّىٰ لمحمد <sup>(۳)</sup> يَنْشُ نور الجبّار، فلمّا غشى محمّداً يَنْشُ <sup>(٤)</sup> شخص ببصره وارتعدت فرائصه، قال: فشدَ الله تعالى لمحمّد قلبه وقوّى له بصره حتّى رأى من آيات ربّه ما رأى، وذلك قول الله تعالى لمحمّد قلبة أخرى، عند سدرة المنتهى، عندها جنّة المأوىٰ» قال: يعني الموافاة <sup>(٥)</sup>، فرأى محمّد ما رأى ببصره من آيات ربّه الكبرىٰ إيعنى: أكبر الآيات إ<sup>(٣)</sup>.

قال أبو جعفر للله : وإنّ غلظ السدرة لمسيرة مائة عام من أيّام الدنيا، وإنّ الورقة منها تغطَى أهل الدنيا.

وفي بصائر الدرجات (٧)، بإسناده إلىٰ عبدالصمد بن بشير قال: ذكر أبو عبدالله للَيُلا (٨) بدء الأذان وقصّة الأذان في إسراء النبيّ ﷺ حتّىٰ انتهىٰ إلىٰ سدرة المنتهىٰ، قال: فقالت السدرة (٢): ما جازني مخلوق قبلك (١٠).

وفي كتاب الاحتجاج (١١) للطبرسي ﷺ : عن عليّ بن الحسين الله حديث طويل، يقول فيه : أنا ابن من علا فاستعلىٰ فجاز سدرة المنتهىٰ وكان من ربّه قاب قـوسين أو أدنىٰ .

يوجد في ق، المصدر.
 يوجد في ق، المصدر : إلى المصدر : إلى المصدر : إلى النور.
 المصدر : بمحمد.
 كذا في المصدر. وفي النسخ زيادة : قال.
 ليس في ق.
 كذا في المصدر. وفي النسخ زيادة : قال.
 المصدر : ذكر عند أبي عبدالله.
 المصدر : وفي النسخ : قبل.
 المصدر : وفي النسخ : قبل.

وروي <sup>(۱)</sup>عن موسى بن جعفر، عن أبيه، عن آبائه، عن الحسين بن عليّ الله قال: إنّ يهوديّاً من يهود الشام وأحبارهم قال لأمير المؤمنين الله عني الله على طور سيناء.

قال له عليّ الله عليّ الله : لقد كان كذلك ، ولقد أوحىٰ الله إلىٰ محمّد تَكْلَلْهُ عند سدرة المنتهىٰ ، فمقامه في السماء محمود وعند منتهىٰ العرش مذكور . والحديث طويل . أخذت منه موضع الحاجة .

وفي تفسير عليّ إبراهيم <sup>(٢)</sup>: حدّثني أبي، عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر، عـن عليّ بن موسى الرضا لللِّلا قال : قال لي : يا أحمد، ما الخلاف بينكم وبين أصحاب هشام بن الحكم في التوحيد ؟

فقلت: جعلت فداك، قلنا نحن بـالصورة للـحديث الذي روي أنَّ رسـول الله ﷺ رأى ربّه في صورة شابّ، وقال هشام بن الحكم بالنفي للجسم.

فقال: يا أحمد، إنّ رسول الله تَنْتَظَنَّ لمّا أسري به إلىٰ السماء وبلغ عند سدرة المنتهى، تُحرِق له في الحجب مثل سمّ الإبرة، فرأى من نور العظمة ما شاء الله أن يرى، وأردتم أنتم التشبيه (٣)، دع هذا، يا أحمد، لاينفتح عليك منه <sup>(٤)</sup>أمر عظيم.

حدَّثني أبي <sup>(ه)</sup>، عن ابن أبي عـمير، عـن هشـام، عـن أبـي عـبدالله للَّلْ قـال : قـال النبيَ تَكْلَلْ : انتهيت إلىٰ سدرة المنتهىٰ، فإذا الورقة منها تظلّ به أمّة من الأمم، فكنت من ربّي كقاب قوسين أو أدنىٰ .

وبإسناده (``إلىٰ إسماعيل الجعفيّ : عن أبي جعفر ﷺ وذكر حديثاً طويلاً، يـقول فيه : فلمّا انتهى به إلىٰ سدرة المنتهىٰ، تخلف عنه جبرئيل.

فقال رسول الله يَنْكَلُّهُ : يا جبرئيل، في مثل هذا الموضع تخذلني ؟

- ١. نفس المصدر/٢١٥.
   ٢. تفسير القمي ٢٠/١.
   ٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: للتشبيه.
   ٢. المصدر: هذا.
- ٥. نفس المصدر ١١/٢.
   ٥. نفس المصدر ٢٤٣/٢.

فقال: تقدّم أمامك، فوالله <sup>(١)</sup> لقد بلغت مبلغاً لم يبلغه خلق من خلق الله قبلك. فرأيت من نور ربّي، وحال بيني وبين السُّبحة <sup>(٢)</sup>. قلت: وما السُبحة <sup>(٣)</sup>، جعلت فداك؟

فأوسأ بوجهه <sup>(1)</sup>إلىٰ الأرض، وأومأ بيده إلىٰ السماء وهو يـقول<sup>(0)</sup>: جـلال ربّـي، ثلاث مرّات.

وفيه <sup>(7)</sup>: وقال عليّ بن إبراهيم في قوله: «ولقد رآه نزلة أخرىٰ عند سدرة المنتهىٰ» قال: في السماء السابعة.

وفيه <sup>(٧)</sup>: «ولقد رآه نزلة أخرى» يقول: رأيت الوحي مرّة أخرى عند سدرة المنتهىٰ التي يتحدّث تحتها في الجنان.

وفي كتاب الخصال <sup>(٨)</sup>: عن عليّ الله [عن النبيّ تَكَلَّلُ ]<sup>(٩)</sup>أنّه قال في وصيّة له : يا عليّ ، إِنِّي رأيت اسمك مقروناً إلىٰ اسمي <sup>(١١)</sup> في أربعة مواطن فأنست بالنظر إليه .

إلىٰ قوله: فلمّا انتهبت إلىٰ سدرة المنتهىٰ وجدت مكتوباً عليها: إنّي أنا الله لا إله إلّا أنا وحدي، محمّد صفوتي من خلقي، أيّدته بوزيره ونصرته به (١١).

فقلت لجبرئيل : من وزيري ؟

فقال: عليّ بن أبلي طالب عليٌّ . فسلمًا جماوزت السدرة انتهيت إلى عمرش ربّ العالمين عليّ (الحديث).

وفي كتاب التوحيد (١)، حديث طويل عن عليّ للظِّلَا وفيه يقول : وأمّا قوله : «ولقد رآه نزلة أخرى عند سدرة المنتهى» ؛ يعني محمّداً ﷺ حين (٢)كان عند سدرة المنتهى ، حيث لا يجاوزها خلق من خلق .

﴿ عِنْدَهَا جَنَّةُ الْمَاْوَىٰ ﴾ ٢: قيل ٣: أي عند سدرة المنتهىٰ التي يأوي إليها المتّقون ، أو أرواح الشهداء .

وفي مجمع البيان <sup>(٤)</sup>: وروي عن عليّ بن أبي طالب للظِّلْخِ «جنّة المأويٰ» بالهاء.

وفي جوامع الجامع <sup>(٥)</sup>: وعن عليَّ عليَّلا وأبي الدرداء «جنَّة المأوىٰ» بـالهاء. وروي ذلك عن الصادق عليَّلا .

ومعناه : ستره بظلاله وأدخله <sup>(٢)</sup>فيه .

وفي من لا يحضره الفقيه <sup>(v)</sup>، في خبر بلال عن النبيّ ﷺ قلت لبلال : يرحمك الله، زدني و تفضل عليّ فإنّي فقير .

فقال : يا غلام، لقد كلّفتني شططاً، أمّا الباب الأعظم فيدخل منه العباد الصالحون وهم أهل الزهد والورع والراغبون إلى الله المستأنسون به. قلت : [يرحمك الله]<sup>(٨)</sup>فإذا دخلوا الجنّة فماذا يصنعون ؟

قال : يسيرون علىٰ نهرين في ماء صاف في سفن الياقوت ، مجاذيفها (١) اللؤلؤ ، فيها ملائكة من نور عليهم ثياب خضر شديدة خضرتها . .

قلت : يرحمك الله ، هل يكون من النور أخضر (١٠)؟

١. التوحيد/٢٦٣، ح٥.
 ٢. ليس في المصدر.
 ٣. أنوار التنزيل ٢٠/٢.
 ٥. الجوامع/٨٢٨.
 ٢. ق،ش، المصدر: دخله.
 ٩. الجوامع/٨٢١.
 ٢. قيش، ١٩٣٢.
 ٢. أيس في ق.
 ٩. المصدر: مجاديفها. وفي ت، م: مجاذيعها.

٤٩٠ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

قال : إن الثياب خضر ، ولكن فيها نور أخذ <sup>(١)</sup> من نور ربّ العالمين ﷺ ليسيروا علىٰ حافتي ذلك النهر . قلت : فما اسم ذلك [النهر]<sup>(٣)</sup>؟ قال : جنّة المأوىٰ . ﴿ إِذْ يَعْشَى السِّدْرَة مَا يَغْشَىٰ ﴾ ۞: تعظيم وتكثير لما يغشاها ، بحيث لا يكتنفها<sup>(٣)</sup> نعت ولا يحصيها عدّ .

وقيل (٤): يغشاها الجمّ الغفير من الملائكه يعبدون [الله تعالى](٥) عندها.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(1)</sup>: وقوله: «إذ يغشى السدرة ما يغشى» قال: لمّا رُفيع الحجاب بينه وبين رسوله، غشى نوره السدرة.

وفي قرب الإسناد<sup>(٧)</sup> للحميريّ ، بإسناده إلىٰ أبي عبدالله على الله عن أبيه ، عن جدّه قال : قال رسول الله على الله على السماء وانتهيت إلى سدرة المنتهى قال : إنّ الورقة منها تظلّ الدنيا ، وعلى كلّ ورقة ملك يسبّح ، يخرج من أفواههم الدرّ والياقوت ، إتبصر<sup>(٨)</sup> اللولوة مقدار خمسمائة عام ، وما يسقط من ذلك الدرّ والياقوت ]<sup>(١)</sup> يخرجونه ملائكة موكّلون به يلقونه في بحر من نور يخرجون كلّ ليلة جمعة إلى سدرة المنتهى . فلمّا نظروا إليّ ، رحبوا بي وقالوا : يا محمّد ، مرحباً بك ، فسمعت اضطراب ريح السدرة وخفقة أبواب الجنان وقد اهتزت فرحاً بمجيئك ، فسمعت اضطراب واشوقاه إلى عليّ وفاطمة والحسن والحسين صلوات الله عليهم أجمعين . وفى مجمع البيان <sup>(١٠)</sup>: الإذ يغشى السدرة ما يغشى» وروي أنّ النبيّ عليه ألى : رأيت

ليس في المصدر.
 أنوار التنزيل ٢٠/٢.
 أي لايحيط بها.
 ليس في ق.
 ليس في ق.
 ليس في ق.
 ليس في ق.
 ليس في تور الثقلين ١٥/٥٠ ح24. وفي ق: مبصر. وفي غيرها: متبصر.
 ليس في ن.

علىٰ كلّ ورقة من ورقها ملكاً قائماً يسبّح الله. ﴿ مَا زَاغَ الْبَصَرُ ﴾ : ما مال بصر رسول الله تَنْظَلْمُ عمّا راَه. ﴿ وَمَا طَغَىٰ ﴾۞: وما تجاوزه، بل أثبته إثباتاً صحيحاً مستيقناً. أو ما عدل عن رؤية

العجائب التي أمر برؤيتها، وما جاوزها بن البنة إلبان صحيحا مستيفنا. او ما عدل عن رؤيه العجائب التي أمر برؤيتها، وما جاوزها.

﴿لَقَدْ رَأَىٰ مِنْ آيَاتِ رَبِّهِ الْكُبْرَىٰ ﴾ ٢: أي والله، لقد رأىٰ (') الكبرىٰ من آياته وعجائبه الملكيّة والملكو تيّة ليلة المعراج، وقد قيل <sup>(٢)</sup>: أنّها المعنية <sup>(٣)</sup>بما رأىٰ.

ويجوز أن تكون «الكبري» صفةً للآيات علىٰ أنَّ المفعول محذوف؛ أي شيئاً من آيات ربّه. أو «من» مزيدة.

وفي كتاب علل الشرائع <sup>(٤)</sup>، بإسناده إلىٰ سليمان بن داود المنقريّ : عن حفص بـن غياث أو غيره قال : سألت أبا عبدالله للظِلا عن قـول الله تظنى: «لقـد رأىٰ مـن آيـات ربّـه الكبرى».

قال رأى <sup>(o)</sup> جبر نيل علىٰ ساقه الدرّ مثل القطر علىٰ البقل ، له ستّمائة جناح ، قد ملأ ما بين السماء إلى الأرض .

وفي كتاب التوحيد <sup>(٦)</sup>، حديث طويل : عن عليّ ﷺ يقول فيه : وقوله في أخر الآية : «ما زاغ البصر وما طغيٰ ، لقد رأى من آيات ربّه الكبرى» رأى جبرئيل في صورته مرّتين ، هذه المرّة ومرّة أخرى ، وذلك أنّ خلق جبرئيل عظيم ، فهو من الروحانيّين الذين لايدرك خلقهم وصفتهم إلاالله ربّ العالمين .

وفي كتاب علل الشرائع (٧)، بإسناده إلىٰ حبيب السجستانيِّ : عـن أبـي جـعفر اللَّلْجُ

أبوار التنزيل ٢٠/٢.
 في ق زيادة: من آيات ربّه.
 كذا في المصدر. وفي النسخ: «وقد مرّ أنّها المعينة» بدل «وقد قيل أنّها المعنيّة».
 لم نعثر عليه في العلل، ولكن رواه الصدوق (ره) في التوحيد/١٦٦، ح٨١.
 لم نعثر التوحيد. وفي النسخ: أي.
 كذا في التوحيد. وفي النسخ: أي.
 كذا في التوحيد. وفي النسخ أي.

حديث طويل، وفي آخره: [فرأى محمّدﷺ](١) ما رأى ببصره من آيات ربّه الكبرى، يعنى: أكبر الآيات.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (<sup>٢</sup>): «لقد رأىٰ من آيات ربّه الكبرىٰ» يقول : لقـد سـمع كلاماً لولا أنّه قوي ما قوي .

وبإسناده (") إلىٰ أبي بردة <sup>(٤)</sup> الأسلميّ قال : سمعت رسول الله تَنَكَظُرُ يقول لعليّ : يا عليّ ، إنّ الله أشهدك معي في سبع مواطن : أمّا الأوّل ، فليلة أسري بي إلىٰ السماء ، قال لي جبرئيل : أين أخوك ؟

فقلت : خلّفته ورائي . قال : ادع الله فليأتك به . فدعوت الله وإذا مثالك معي . والثاني ، حين أسري بي في المرّة الثانية ، فقال لي جبرئيل : أين أخوك ؟ قلت : خلّفته ورائي . قال : ادع الله فليأتك به . فدعوت الله فإذا مثالك معي . إلىٰ قوله : وأمّا السادس ، لمّا أسري بي إلىٰ السماء جمع الله لي النبييّن فصلّيت بهم

الى قولة ، والما السادس ، لما السري بي إلى السلام ، بلك مي الما عي المابيين مسامية ، ومثالك خلفي .

وفي أصول الكافي <sup>(٥)</sup>: محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن محمّد بن أبي عمير أو غيره، عن محمّد بن الفضيل، عن أبي حمزة، عن أبي جعفر عليّلا قال: كان أمير المؤمنين عليّلا يقول: ما لله تكلق آية هي أكبر مني. والحديث طويل. أخذت منه موضع الحاجة.

وفي شرح الآيات الباهرة (٢): [وقال محمّد بن العبّاس ٢ : حدَّثنا] (٧) محمّد بن

ليس في ق، ش.
 تفسير القمّي ٣٣٥/٢٢.
 تفس المصدر/٣٣٦.٣٣٦بحذف من المؤلف بعض الفقرات.
 كذا في المصدر. وفي ق: أبو بردة. وفي غيرها: ابن بردة.
 كذا في المصدر. ح...
 الكافي ٢٠٧/١، ح٣.
 الكافي ٢٠٧/١، ح٣.
 الكافي ٥، ش، م، بدلها: عن.

همام، [عن محمّد بن إسماعيل،]<sup>(۱)</sup> عن عيسى بن داود، عن <sup>(۳)</sup>أبي الحسن موسى بن جعفر، عن أبيه [عن جدّه]<sup>(۳)</sup>، عن عليَ ﷺ في قوله ﷺ «إذ يغشى السدرة ما يغشى» فإنَّ النبيَ ﷺ لمّا أسري به <sup>(۱)</sup>إلىٰ ربّه قال : وقف بي جبرئيل عند شجرة عظيمة لم أر مثلها، على كلِّ غصن منها ملك، وعلىٰ كلِّ ورقة منها إملك]<sup>(٥)</sup>، وعلىٰ كلِّ ثمرة منها ملك، وقد تجلّلها نور من نور الله ﷺ

فـقال جـبرئيل: هـذه سـدرة المـنتهيٰ، كـان يـنتهي الأنـبياء قـبلك إليـها، ثـمّ لم يتجاوزوها<sup>(1)</sup> وأنت تجوزها إن شاء الله ليريك من آياته الكبرىٰ، فاطمننَ ـ أيّـدك الله بالئبات ـ حتّىٰ تستكمل كرامات [الله]<sup>(۷)</sup> وتصير إلىٰ جواره.

ثمَّ صعد بي إلىٰ تحت العرش، فدُلَي إليَّ رفرف أخضر ما أحسن أصفه، فرفعني الرفرف بإذن الله [إلىٰ]<sup>(٨)</sup> ربّي فصرت عنده، وانقطع عنّي أصوات الملائكة ودويّهم، وذهبت المخاوف والروعات، وهـدأت نـفسي [واستبشرت]<sup>(٩)</sup> وجـعلت أمـتدَ<sup>(١٠)</sup> وأنقبض، ووقع عليّ السرور والاستبشار، وظننت أنَّ جميع قد ماتوا، ولم أر غيري أحداً من خلقه، فتركني ماشاءالله.

ثمّ ردّ عليّ روحي فأفقت، وكان توفيقاً من ربّي أن غـمضت عـيني <sup>(١١)</sup> فكلّ <sup>(١١)</sup> بصري وغشي عن النظر، فجعلت أبصر <sup>(١٣)</sup>بقلبي ؛كما أبصر <sup>(١١)</sup>بعيني، بل أبعد وأبلغ، فذلك قوله: «ما زاغ البصر وما طغيٰ، لقد رأىٰ من آيات ربّه الكبرىٰ». وإنّما كنت أبصر

٤٩٤ ..... تفسير كنز الدقائق وبحر الغرائب

مثل خيط الإبرة <sup>(1)</sup>نو راً بيني وبين ربّي، [ونو ربّي]<sup>(٢)</sup> لاتطيقه الأبصار . فناداني ربّي، فقال تعالى : يا محمّد. قلت: لبّيك، ربّي وسيّدي والهي، لبّيك. قال : هل عرفت قدرك [عندي](٢) وموضعك ومنزلتك ؟ قلت: نعم، يا سيّدي! [قال: يا محمّد، هل عرفت موقعك منّى وموقع ذرّيّتك؟ قلت: نعم، یا سیّدی!]<sup>(٤)</sup>. قال: فهل تعلم يا محمّد، فيم اختصم الملأ الأعلىٰ ؟ قلت : أنت أعلم، سيّدي وأحكم، وأنت علاّم الغيوب. قال: اختصموا في الدرجات والحسنات، فهل تدري ما الدرجات والحسنات؟ قلت: أنت (٥) أعلم سيّدي [وأحكم] (٢). قال: إسباغ الوضوء في المفروضات، والمشي علىٰ الأقدام إلىٰ الجماعات معك ومع الأئمّة من ولدك، وانتظار الصلاة بعد الصلاة، وإفشاء السلام، وإطعام الطعام، والتهجّد بالليل والناس نيام. ثمَ قال : «أمن الرسول بما أنزل إليه من ربّه» . قلت : «والمؤمنون كلّ أمن بالله وملائكته وكتبه ورسله لانفرق بين أحد من رسله وقالوا سمعنا وأطعنا غفرانك ربّنا وإليك المصير». قال : صدقت ، يا محمّد «لا يكلّف الله نفساً إلّا وسعها لها ما كسبت وعليها ما

اكتسبت».

فقلت : «ربّنا لا تؤاخذنا إن نسينا أو أخطأنا، ربّنا ولا تحمل علينا إصراً كماحملته

٢. كذا في المصدر، وفي النسخ: مثل خط الابر. ٢ ـ ٤. من المصدر.
 ٥. ليس في ن، ت، ي، ر.

علىٰ الذين من قبلنا، ربّنا ولاتحمّلنا ما لاطاقة لنا به واعف عنّا واغفرلنا وارحمنا أنت مولانا فانصرنا علىٰ القوم الكافرين».

قال: ذلك لك ولذرّيّتك، يا محمّد.

قلت: لييَك رتبي وسعديك سيّدي وإلهي.

قال : أسألك عمّا أنا أعلم به منك ، من خلّفت في الأرض بعدك ؟

قلت: خير أهلها لها؛ أخي وابسن عـمّي ونـاصر ديـنك والغـاضب لمـحارمك إذا استُحِلّت، ولنبيّك غضب النمر إذا غضب؛ عليّ بن أبي طالب.

قال: صدقت، يا محمّد، إنّي اصطفيتك بالنبوّة وبعثتك بالرسالة، وامـتحنت عـليّاً بالبلاغ والشهادة علىٰ أمّتك، وجعلته حجّة في الأرض معك وبعدك، وهو نور أوليائي ووليّ من أطاعني، وهو الكلمة التي ألزمتها المتّقين.

يا محمّد، وزوّجته فاطمة، فـإنّه وصـيّك ووارثك ووزيـرك، وغـاسل عـورتك، وناصر دينك، والمقتول علىٰ سنّتي وسنّتك، يقتله شقيّ هذه الأمّة.

قال رسول الله ﷺ : ثمّ إنّ ربّي أمرني بأمور وأشياء، وأمرني أن أكتمها ولم يؤذن لي في إخبار أصحابي بها، ثمّ هوىٰ بي الرفرف فإذا أنا بجبرئيل فتناولني منه <sup>(١)</sup>حتّىٰ صرت إلىٰ سدرة المنتهىٰ، فوقف بي تحتها.

ثمّ أدخلني جنّة المأوىٰ فرأيت مسكني ومسكنك يا عليّ فيها، فبينما جبرئيل يكلّمني إذ علابي نور من نور الله <sup>(٢)</sup>، فنظرت إلىٰ مثل مخيط الإبرة إلىٰ ما كنت نظرت إليه في المرّة الأولىٰ .

فنادني ربّي: يا محمّد. قلت: لبّيك ربّي وإلهي وسيّدي. قال: سبقت رحمتي غضبي لك ولذرّيّتك، أنت صفوتي من خلقي، وأنت أميني

> ١. كذا في المصدر . وفي ي : «متنا» بدل «فتناولني منه» . وفي سائر النسخ : «متناولي» . ٢. ليس في ق ، ش ، م .

٤٩٦ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

وحبيبي ورسولي ، وعزتي وجلالي ، لو لقيني جميع خلقي يشكّون فيك طرفة عين إأو ينقصوك إ<sup>(١)</sup>أو ينتقصوا<sup>(٢)</sup> صفوتي من ذرّيتَك ، لأدخلنَهم ناري ولا أبالي . يا محمّد ، عليّ أمير المؤمنين ، وسيّد المسلمين <sup>(٣)</sup>، وقائد الغـرّ المحجّلين إلىٰ جنّات النعيم ، أبو السبطين سيّدي شباب جنّتي <sup>(٤)</sup>المقتولين بي ظلماً .

ثمّ فرض عليَّ الصلاة وما أراد تبارك وتعالى، وقد كنت قريباً منه في المرّة الأولى؛ مثل ما بين كبد القوس إلىٰ سيته <sup>(ه)</sup>ستة، فذلك قوله تعالى : «قاب <sup>(٢)</sup> قوسين أو أدنىٰ». ﴿ أَفَرَاَيْتُمُ اللَّاتَ وَالْعُزَّىٰ ﴾ ﴿ وَمَنَاةَ الثَّالِثَةَ الْأُخْرَىٰ ﴾ ﴾: هي أصنام كانت <sup>(٧)</sup>لهم.

قيل <sup>(٨)</sup>: فاللاّت لثقيف بالطائف، أو لقريش بنخلة <sup>(١)</sup>؛ وهي فعلة، من لوي، لأنّهم كانوا<sup>(١١)</sup> يلوون عليها؛ أي يطوفون.

وقرئ (١١): «اللاّتّ» بالتشديد، علىٰ أنّه سَمّي به، لأنّه صورة رجل كان يلت السويق بالسمن ويطعم الحاجّ.

و«العزّى» سَمُرة (١٣) اسم شجرة لغطفان كانوا يعبدونها، فبعث إليها رسول الله تَبَيْلَةً خالد بن الوليد فقطعها، وأصلها تأنيث الأعزّ.

و«مناة» صخرة كانت لهذيل وخزاعة، أو لثقيف؛ وهي فعلة، من مناه: إذا قطعه، فإنّهم كانوا يذبحون عندها القرابين، ومنه مني.

وقرئ ('): «مناءة ('') وهي مفعلة ، من النوء ، كأنّهم [كمانوا] ('') يستمطرون الأنبواء عندها تبرّكاً بها.

وقوله : «الثالثة الأخرى» صفتان للتأكيد ؛ كقوله : «يطير بجناحيه» . أو «الأخرى» من التأخّر في الرتبة .

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(٤)</sup>: وقوله : «أفرأيتم اللاّت والعزّيٰ» قال : اللاّت رجل ، والعزّيٰ امرأة .

وقوله: «ومناة الثالثة الأخرىٰ» قال:كان صنم بالمسلك، خارج من الحرم علىٰ ستّة أميال، يُسمّىٰ مناة.

وفي عيون الأخبار <sup>(٥)</sup>، في باب النصوص على الرضا للله حديث قدسيّ حكاه، وفيه: وهذا القائم الذي يحلّ حلالي ويحرّم حرامي، وبه أنتقم من أعدائي، وهو راحة لأوليائي، وهو الذي يشفي قلوب شيعتك من الظالمين والجاحدين والكافرين، فيُخرِج اللآت والعزّى طريين فيحرقهما، فتفتتن <sup>(٢)</sup> الناس بهما يومئذ أشدّ من فيتنة العجل والسامريّ.

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (٧)، بإسناده إلىٰ عبدالعظيم بن عبدالله الحسنيّ : عن محمّد بن عليّ بن موسى اللّيظ حديث طويل يذكر فيه القائم، وفي آخره يقول : فإذا دخل المدينة أخرج اللاّت والعزّى فأحرقهما.

وفي كتاب مقتل الحسين <sup>(٨)</sup> للأبي مخنف، من أشعار الحسين للﷺ في مـوقف كربلاء:

والدي شـــمس وأممّـي قـمر فأنـا الكوكب وابـن القـمرين

١. نفس المصدر والموضع.
 ٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: مناه.
 ٣. من المصدر.
 ٣. من المصدر: فلفتنة.
 ٥. العيون ٢٧/١، ح٢.
 ٨. مقتل الحسين لمائيلاً / ١٣٦.١٣٦.

عــــبدالله غـــلاماً يــافعاً وقــريش يسعبدون الوثــنين يسعبدون اللاّت والعـزّىٰ معاً وعـليّ قـائم فـي القبلتين<sup>(1)</sup> مـع رسـول الله سـبعاً كـاملاً ما علىٰ الأرض مصلّي غير ذين تـارك اللاّت ولم يسـجد لهـا<sup>(۲)</sup> مـع قـريش لا ولا طـرفة عـين

﴿ أَلَكُمُ الذَّكَرُ وَلَهُ الأُنْتَىٰ ﴾ ٢: إنكار لقولهم : الملائكة بينات الله. وهـذه الأصنام استوطنها جنّيّات <sup>(٤)</sup> هنّ بناته ، أو هياكل الملائكة . وهو المفعول الثاني لقوله : «أفرأيتم» .

وحاصل معناه: أفرأيتم الأصنام الثلاثة من مواطن بناته أو هيا كلهنّ ، مع كون الذكر لكم .

وقيل : معنىٰ الآية : أخبروني عن هذه الأصنام هل ضرّت أو نفعت [أو فعلت]<sup>(ه)</sup> ما يوجب أن يُعدَل بالله؟ فحُذِف لدلالة الكلام عليه . وقوله : «ألكم الذكر وله الأنـثىٰ» استئناف للردَ عليهم .

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(٢)</sup>: وقوله : «ألكم الذكر وله الأنثىٰ» قال : هو ما قالت قريش : إنّ الملائكة بنات الله ، فردّ الله عليهم فقال : «ألكم الذكر وله الأنثىٰ».

وفي كتاب الاحتجاج <sup>(٧)</sup> للطبرسي : عن أميرالمؤمنين الله حديث طويل ، يقول فيه وقد ذكر الملحدين في آيات الله : ووكلوا تأليفه ونظمه إلى بعض من وافـقهم عـلى معاداة أولياء الله فألفه على اختيارهم ، وممّا<sup>(٨)</sup> يدلّ للمتّأمّل له علىٰ اختلال <sup>(٩)</sup> تميّزهم

وافترائهم، وتركوا منه ما قدّروا أنّه لهم وهو عليهم، وزادوا فيه ما ظهر تناكره وتنافره، وعلم الله أنّ ذلك يظهر ويبين فقال(): «ذلك مبلغهم من العلم».

﴿ تِلْكَ اِذاً قِسْمَةٌ ضِيزَىٰ ﴾ ٢: جاثرة ، حيث جعلتم له ما تستنكفون منه . وهي فعلى ، من الضيز \_ وهو الجور \_ ولكنّه كسر فاؤه لتسلم الياء ؛ كما فُعِل في بيض ، فإنّ فِعلى ٢) بالكسر لم تأت وصفاً .

وقرأ (\*) ابن كثير بالهمزة، من ضأزه : إذا ظلمه، علىٰ أنَّه مصدر نعت به.

﴿إِنْ هِيَ اللَّ أَسْمَاءٌ ﴾: الضمير للأصنام؛ أي ما هي باعتبار الألوهية إلا أسماء تطلقونها عليها لأنكم تقولون: إنّها آلهة، وليس فيها شيء من معنىٰ الألوهيّة. أو للصفة التي تصفونها بها من كونها آلهة وبنات وشفعاءَ. أو للأسماء المذكورة فإنّهم كانوا يطلقون اللآت عليها باعتبار استحقاقها للعكوف علىٰ عبادتها، والعزّى لعزّتها، ومناة لاعتقادهم أنّها تستحق أن يُتقرَّب إليها بالقرابين.

﴿ سَمَّيْتُمُوهَا أَنْتُمْ ﴾ : [سمّيتم بها]<sup>(٤)</sup>.

﴿ وَآبَاؤُ كُمْ ﴾ : بهواكم.
﴿ مَآ أَنْزَلَ اللهُ بِهَا مِنْ سُلْطَانٍ ﴾ : برهان تتعلّقون به.
﴿ إِنْ يَتَبِعُونَ ﴾ : وقرئ <sup>(٥)</sup>بالتاء.
﴿ إِلاَ الظَنَّ ﴾ : إلا توهم أنَ ما هم عليه حقّ تقليداً وتوهماً باطلاً.

﴿ وَلَقَدْ جَاءَهُمْ مِنْ رَبِّهِمُ الْهُدَىٰ ﴾ ٢

أَمْ لِلْإِنْسَانِ مَا تَمَنَّىٰ ﴾ ٢: «أم» منقطعة، ومعنىٰ الهمزة فيها الإنكار، والمعنى: ليس له كلّ ما يتمنّاه. والمراد: نفي طمعهم في شفاعة الآلهة، وقوله: «لئن رُجِعت إلىٰ ربّي إنّ

- ١. النجم /٣٠.
- ٣. نفس المصدر والموضع.
  - أنوار التنزيل ٤٣٠/٢.
- ۲. أنوار التنزيل ۲/٤۳۰: فعل.
   ٤. ليس في ق.

| ٥٠٠ تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب                                                                                   |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| لي عنده للحسنيٰ». وقولهم: «لولا نزل هذا القرآن عليٰ رجل مـن القـريتين عـظيم»،                                       |
| وتحوهما.                                                                                                            |
| ﴿ فَلِلَّه الْآخِرَةُ وَالْأُولَىٰ ﴾ ٢٠٠٠ يعطي منهما ما يشاء لمن يريد، وليس لأحد أن يتحكَّم                         |
| عليه في شيء منهما.                                                                                                  |
| ﴿ وَكَمْ مِنْ مَلَكٍ فِي السَّمْوَاتِ لاَ تُغْنِي شَفَاعَتْهُمْ شَيْئاً ﴾: وكثير من الملائكة لاتغني                 |
| شفاعتهم شيئاً [ولا تنفع]().                                                                                         |
| ﴿ إِلاَّ مِنْ بَعْدِ أَنْ يَأْذَنَ اللهُ ﴾ : في الشفاعة .                                                           |
| ﴿لِمَنْ يَشَاءُ﴾: من الملائكة أن يشفع ـ أو من الناس أن يشفع له.                                                     |
| ﴿ وَيَرْضَىٰ ﴾ ٢٠ د يراه أهلاً لذلك ، فكيف تشفع الأصنام لعبدتهم .                                                   |
| ﴿إِنَّ الَّذِينَ لاَيُؤْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ لَيُسَمُّونَ الْمَلاَئِكَةَ ﴾ : أي كلّ واحد منهم.                      |
| ﴿ تَسْمِيَةَ الْأُنْثَىٰ ﴾ ٢٠ بأن سمّوه بنتاً.                                                                      |
| ﴿ وَمَا لَهُمْ بِهِ مِنْ عِلْمٍ ﴾ : أي بما يقولون .                                                                 |
| وقرئ <sup>(٢)</sup> : «بها» ؛ أي بالملائكة ، أو التسمية .                                                           |
| ﴿ إِنْ يَتَّبِعُونَ إِلاَّ الظَّنَّ وَإِنَّ الظَّنَّ لاَيُغْنِي مِنَ الْحَقِّ شَيْئاً ﴾ ٢٠ ذابِ الحقّ الذي هو حقيقة |
| الشيء لايُدرَك إلّا بالعلم، والظنّ لااعتبار له في المعارف الحقيقيّة وإنّما العبرة به (٣) في                         |
| العمليَّات وما يكون وصلة إليها.                                                                                     |

﴿ فَاَعْرِضْ عَمَّنْ تَوَلَّىٰ عَنْ ذِكْرِنَا وَلَمْ يُرِدْ إِلَّا الْحَيَاةَ الدُّنْيَا﴾ ﴿ فَاعرض عن دعوته والاهتمام بشأنه، فإنّ من غفل عن الله وأعرض عن ذكره وانهمك في الدنيا، بحيث كانت منتهىٰ همّته ومبلغ علمه، لاتزيده الدعوة إلّا عناداً وإصراراً علىٰ الباطل. ﴿ ذَلِكَ ﴾ : أي أمر الدنيا، أو كونها شهيّة ﴿ مَبْلَغُهُمْ مِنَ الْعِلْمِ ﴾ : لايتجاوزه علمهم.

ليس في ق.
 ليس في ق.
 ٤٣١/٢. وفي النسخ: وإنّما اعتبرت.

| النجم | ا سوره ا | عسر | الجزء الثاني |
|-------|----------|-----|--------------|
|-------|----------|-----|--------------|

وفي كتاب الاحتجاج للطبرسي الله <sup>(١)</sup> حديث طويل عن أمير المؤمنين لللله يقول فيه وقد ذكر الملحدين في آيات الله : ... (وقد ذُكر الحديث سابقاً)<sup>(١)</sup>.

و«ذلك» مبتدأ خبره «مبلغهم»، والجملة اعتراض مقرّر لقيصور هـممهم بـالدنيا، وقوله:

﴿ اِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَنْ ضَلً عَنْ سَبِيلهِ وَهُوَ أَعْلَمُ بِمَنِ اهْتَدَىٰ ﴾ ٢: تـعليل للأمـر بالإعراض؛ أي إنّما يعلم الله من يجيب ممّن لايجيب، فلا تتعب نفسك في دعوتهم، إذ ما عليك إلا البلاغ وقد بلَغت.

﴿ وَنَثِهِ مَا فِي السَّمْوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ ﴾ : خلقاً ومُلكاً.

﴿لِيَجْزِيَ الَّذِينَ أَسَاقُوا بِمَا فِي الْأَرْضِ ﴾ : بعقاب ما عملوا من السوء، أو بـمثله، أو بسبب ماعملوا من السوء. وهو علّة لما دلّ عليه ما قبله؛ أي خلق العالم وسواء للجزاء، أو ميّز الضالّ عن المهتدي وحفظ أحوالهم لذلك.

﴿ وَيَجْزِيَ الَّذِينَ اَحْسَنُوا بِالْحُسْنَىٰ ﴾ ٢: بالمثوبة الحسنى، وهي الجنّة، أو بأحسن من أعمالهم. [أو بسبب]<sup>(٣)</sup> الحسنى.

قيل <sup>(1)</sup>: هو ما رتّب الوعيد عليه بخصوصه . وقيل <sup>(0)</sup>: ما أوجب الحد . وقيل <sup>(1)</sup>: الشرك . وقرأ <sup>(۷)</sup> حمزة والكسائيّ وخلف : «كبير الإثم» علىٰ إرادة الجنس . وفي من لايحضره الفقيه <sup>(٨)</sup>: وروى عبدالعظيم بن عبدالله الحسني ، عن [أبي جعفر

ا. الاحتجاج /٢٥٧.
 ٢. أي ذيل الآية ٢١. وقد ورد في ن، ت، ي، ر: نصّ الحديث.
 ٣. أيس في ق، ش.
 ٨. الفقيه ٣٦٧٦٣\_٣٦٩.

محمّد بن عليّ ا<sup>(١)</sup>الرضا للله ، عن أبيه قال : سمعت أبي موسى بن جعفر للله يقول <sup>(٢)</sup>: دخل عمرو بن عبيد البصريّ علىٰ أبي عبدالله للله . فلمّا سلّم وجلس تلا هذه الآية : «الذين يجتنبون كبائر الإثم» ثمّ أمسك .

فقال له أبو عبدالله ﷺ : ما أمسكك ؟

فقال : أحبّ أن أعرف الكبائر من كتاب الله .

فقال للسلح : نعم، يا عمرو، أكبر الكبائر الشرك بالله، يقول <sup>(٣)</sup> تعالى : «إنّ الله لايغفر أن يُشرَك به»<sup>(٢)</sup>، ويقول <sup>(٥)</sup>: «إنّه من يشرك بالله فقد حرّم الله عليه الجنّة ومأواه النار وما للظالمين من أنصار».

وبعده اليأس من روح الله ، لأنَّ الله ﷺ يقول <sup>(٢)</sup>: «إنَّه لا ييأس من روح الله إلَّا القـوم الكافرون».

ثمّ الأمن من مكر الله، لأنّ الله تعالى يقول (٧): «فـلا يأمـن مكـر الله إلّا القـوم الخاسرون».

ومنها عقوق الوالدين، لأنَّ الله تَكْلَ جعل العاقَ جباراً شقيّاً [في قوله (^) تعالى : «وبرّاً بوالدتي ولم يجعلني جبّاراً شقيّاً»](<sup>()</sup>.

وقتل النفس التي حرّم الله إلّا بالحقّ ، الأنّ الله ﷺ يقول (١٠): «ومن يقتل مؤمناً متعمّداً فجزاؤه جهنّم خالداً فيها» (إلىٰ آخر الآية).

وقمذف المحصنات ا(() لأنَّ الله ﷺ يقول ((): «إنَّ الذيبن يبرمون المحصنات الغافلات المؤمنات لُعنوا في الدنيا والأخرة ولهم عذاب عظيم».

١. ليس في ق، ش، م.
 ٢. ليس في ق.
 ٢. النساء/٨٤.
 ٨. المائدة/٧٢.
 ٢. يوسف /٨٨.
 ٩. الأعراف /٩٩.
 ٩. الأعراف /٩٩.
 ٩. ليس في ق، ش.
 ٩. النساء /٣٣.
 ٩. النساء /٣٣.

وأكل مال اليتيم ظلماً لقول الله ﷺ<sup>(1)</sup>: «إنّ الذين يأكلون أموال اليتامي ظـلماً إنّـما يأكلون في بطونهم ناراً [وسيصلون سعيراً]<sup>(٢)</sup>».

والفرار من الزحف، لأنَّ الله ﷺ يقول ("): «ومن يولُّهم يومئذ دبره إلَّا متحرّفاً لقتال أو متحيّزاً إلىٰ فئة فقد باء بغضب من الله ومأواه جهنّم وبئس المصير».

وأكل الربا، لأنّ الله تعالى يقول (٤): «الذين يأكلون الربا لايقومون إلّاكما يقوم الذي يتخبّطه الشيطان من المسّ». ويقول الله ﷺ (٥): «يا أيّها الذين آمنوا اتّقوا الله وذروا ما بقى من الربا إن كنتم مؤمنين، فإن لم تفعلوا فأذنوا بحرب من الله ورسوله».

والسحر، لأنَّ الله ﷺ يقول ٢٠): «ولقد علموا لمن اشتراه ما له في الآخرة من خلاق».

والزنا، لأنَّ الله ﷺ يقول (٧): «ومن يفعل ذلك يلق أثاماً، يضاعف له العـذاب يـوم القيامة ويخلد فيه مهاناً».

واليمين الغموس (^)، لأنّ الله ﷺ يقول ('): «إنّ الذي يشترون بـعهد الله وأيـمانهم ثمناً قليلاً أولئك لا خلاق لهم في الآخرة» الآية.

والغلول ( · · )، قال الله ( · · ) تعالى : «ومن يغلل يأت بما غلّ يوم القيامة» .

ومنع الزكاة المفروضة ، لأنّ الله ﷺ يقول (١٣): «يوم يحمى عليها في نار جهنّم فتكوى بها جباههم وجنوبهم وظهورهم هذا ما كنزتم لأنفسكم فذوقوا ما كنتم تكنزون».

- ١٠ النساء /١٠.
   ٢٠ النساء /١٠.
   ٢٠ الأنفال /٢١.
   ٢٠ الأنفال /٢٧.
  - ٥. البقرة /٢٧٩. ٦. البقرة /٢٠٢.
    - ۷. الفرقان /۸۸.
- ٨. هي اليمين الكاذبة الفاجرة، يقطع بها الحالف مالغيره مع علمه أنَّ الأمر بخلافه، وليس فيها كفَّارة لشـدّة الذنب فيها. سمّيت بذلك لأنها تغمس صاحبها في الإثم.
  - ۹. آل عمران /۷۷.
  - ١٠. أي السرقة والخيانة. وقيل: الغلول في المغنم خاصة.
     ١١. آل عمران /١٦١.

٥٠٤ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

وشهادة الزور وكتمان الشهادة، لأنَّ الله ﷺ يقول ('): «ومن يكتمها فإنَّه آثم قلبه». وشرب الخمر، لأنَّ الله ﷺ عدل بها عبادة الأوثان.

و ترك الصلاة متعمّداً أو شيئاً ممّا فرض الله تَكْلُ، لأنّ رسول الله تَكْلُمُ قال : من تـرك الصلاة متعمّداً، فقد برئ من ذمّة الله وذمّة رسوله .

ونقض العهد وقطيعة الرحم، لأنَّ الله ﷺ يقول (٢): «أولئك لهم اللعنة ولهم مسوء الدار».

قال : فخرج عمرو بن عبيد وله صراخ من بكائه (\*)، وهو يقول : هلك من قال برأيه ونازعكم في الفضل والعلم .

وفي عيون الأخبار<sup>(2)</sup>، في باب ماكتبه الرضا للله من محض الإسلام وشرائع الدين: قال لله عنه و اجتناب الكبائر، وهي : قتل النفس التي حرّم الله تعالى <sup>(0)</sup>، والزنا، والسرقة، وشرب الخمر، وعقوق الوالدين، والفرار من الزحف، وأكل مال اليتيم ظلماً، وأكل الميتة والدم ولحم الخنزير وما أهل لغير الله به من غير ضرورة، وأكل الربا بعد البيّنة، والسحت، والميسر وهو القمار، والبخس في المكيال والميزان، وقذف المحصنات، الله، ومعونة الظالمين والركون إليهم، واليمين الغموس، وحبس الحقوق من غير عسر، والكذب، [والكبر]<sup>(1)</sup> والإسراف والتبذير، والخيانة، والموت من غير والمحاربة لأولياء الله، والامت المالية والإمن من مكر الله، والقنوط من رحمة والمواط، وشهادة الزور، واليأس من روح الله، والأمن من مكر الله، والقنوط من رحمة والمواط، وشهادة الزور، واليأس من روح الله، والأمن من مكر الله، والقنوط من رحمة والمواط، والكنوب، والركون إليهم، واليمين الغموس، وحبس الحقوق من غير والمواربة لأولياء الله، والاستخاف والتبذير، والخيانة، والاستخفاف بالحجّ،

وفي كتاب الخصال (<sup>v)</sup>: عن أبي عبدالله لل<sup>يللا</sup> قال : وجدنا في كتاب عليّ لليَّلا الكبائر خمس : الشرك بالله ، وعقوق الوالدين ، وأكل الربا بعد البيّنة ، والفرار من الزحف ، والتعرّب بعد الهجرة .

٢. الرعد /٢٥.

- ۱۱. البقرة /۸۳.
- كذا في المصدر. وفي النسخ: مكانه.
   ٤. العيون ١٢٥/٢، ح١.
- في ق، ش، م، زيادة : إلا بالحقّ.
   ۲. ليس في ش، ق، ر.
  - ٧. الخصال /٢٧٢، ح ١٦.

وعن عبيد بن زرارة <sup>(١)</sup> قال : قلت لأبي عبدالله عليها : أخبرني عن الكبائر . قال : خمس ، وهن ما<sup>(1)</sup> أوجب الله عليهن النار ، [قال الله تكل<sup>(1)</sup>:]<sup>(1)</sup> «إن الذين يأكلون أموال اليتامي ظلماً إنّما يأكلون في بطونهم ناراً وسيصلون سعيراً» ، وقال <sup>(٥)</sup>: «يا أيّها الذين آمنوا إذا لقيتم الذين كفروا زحفًا فلا تولّوهم الأدبار» (إلى آخر الآية ) ، وقوله <sup>(٢)</sup>: «يا أيّها الذين آمنوا اتّقوا الله وذروا ما بقي من الربا» (إلى آخر الآية ) ، ورمي المحصنات الغافلات ، وقتل المؤمن متعمّداً [على دينه]<sup>(٣)</sup>.

عن عبدالرحمٰن بن كثير <sup>(٨)</sup>، عن أبي عبدالله لللله على الكبائر سبع، فينا نزلت ومنّا استُحِلّت : فإنّها <sup>(٩)</sup> الشرك بالله العظيم، وقتل النفس التي حرّم الله، وأكل مـال اليـتيم، وعقوق الوالدين، وقذف المحصنات، والفرار من الزحف، وإنكار حقّنا.

فأمّا الشرك بالله، فقد أنزل الله فينا ما أنزل، وقال رسول الله ﷺ فينا إ<sup>(١٠)</sup> ما قبال، فكذّبوا الله وكذّبوا رسوله واشركوا بالله.

> وأمّا قتل النفس التي حرّم الله، فقد قتلوا الحسين بن عليّ ﷺ وأصحابه. وأمّا أكل مال اليتيم، فقد ذهبوا بفيئنا الذي جعله لنا وأعطوه غيرنا.

وأمّا عقوق الوالدين، فقد أنزل الله ﷺ في كـتابه (١١): «النـبيّ أولىٰ بـالمؤمنين مـن أنفسهم وأزواجه أمّهاتهم». فعقّوا رسول الله ﷺ في ذرّيّته، وعقّوا أمّهم خديجة فـي ذرّيّتها.

وأمًا قذف المحصنة، فقد قذفوا فاطمة علىٰ منابرهم.

- ١. نفس المصدر /٢٧٣. ٢٧٤، ٢٧٤، ٢. ن، المصدر: ممًا.
   ٣. النساء /١٠.
   ٩. الأنفال /١٦٢٥.
   ٢. البقره /٢٧٩.
   ٢. البقره /٢٧٩.
   ٢. من المصدر /٣٦٣. ٢٦٥. ح٠٥.
   ٩. المصدر: فأولها.
  - 11. الأحزاب /٦.

| ٥٠ | ۰٦ |
|----|----|
|----|----|

وأمَّا الفرار من الزحف، فقد أعطوا أمير المؤمنين للعلَّ بيعتهم طائعين غير مكرهين ففروا عنه وخذلوه. وأمًا إنكار حقَّنا، فهذا لايتنازعون فيه. وفي كتاب ثواب الأعمال (')، بإسناده [إلىٰ عبّاد بن كـثير](') النوا قـال : سألت أب جعفر ﷺ عن الكبائر. فقال: كلّ شيء وعد الله عليه النار. وبإسناده (\*) إلىٰ أحمد بن إسماعيل الكاتب (٤) [عن أبيه] (٥) قبال : أقبل محمّد بن عليَّ عليٌّ في المسجد الحرام فنظر إليه قوم من قريش، فقالوا: هذا إله أهل العراق. فقال بعضهم (^): لو بعثتم إليه بعضكم فسأله . فأتاه شابٌ منهم فقال له : يا عمّ، ما أكبر الكبائر ؟ فقال: شرب الخمر. فأتاهم فأخبرهم. فقالوا له: عد إليه فلم يزالوا به حتّىٰ عاد إليه، فسأله. فقال له: ألم أقل لك، يا ابن أخ، شرب الخمر؟ [إنَّ شرب الخمر] (٧) يدخل صاحبه في الزنَّا والسرقة وقتل النفس التي حرَّم الله بالحقَّ وفي الشرك، وتَالله، أفاعيل الخمر تعلو عليٰ كلِّ ذنب؛ كما تعلو شجرتها عليْ كلُّ شجرة. ﴿ وَالْفَوَاحِشَ ﴾ : ما فحش من الكبائر خصوصاً . ﴿ إِلَّا اللَّمَمَ ﴾: قيل (^): إلا ما قلّ وصغر [كالقبلة والنظر (\*) وما كان دون الزنا]( ( ) فإنّه

مغفور من مجتنبي الكبائر .

1. ثواب الأعمال/٢٧٧، ح٢.
 ٢. ليس في ق.
 ٣. نفس المصدر/٣٩٢، ح١٥.
 ٩. من المصدر.
 ٢. ليس في ق. ش.
 ٨. أنوار التنزيل ٤٢٢/٢.
 ٩. ن. ت. ي: النظرة.

الجزء الثاني عشر / سورة النجم . 0.V . . . . . . . . . . . . . . . وقيل (١): هو ما ألمّوا (٢) به في الجاهليّة من الإثم، فبإنّه معفوّ عمنه في الإسلام. والاستثناء منقطع ("). وقيل: «هو أن يلمّ بالذنب مرّة ثمّ يتوب منه ولا يعود» (٤). والاستثناء متّصل، ومحلِّ «الذين» النصب علىٰ الصفة أو المدح، أو الرفع علىٰ أنَّه خبر محذوف. وفي أصول الكافي <sup>(٥)</sup>: يونس، عن إسحاق بن عمّار، عن أبي عبدالله للظِّلافي قـول الله: «الذين يجتنبون كبائر الإثم والفواحش إلَّا اللمم» قال: «الفواحش» الزنا والسرقة، و«اللمم» الرجل يلمّ بالذنب فيستغفر الله منه. قلت: بين الضلال والكفر منزلة ؟ فقال : ما أكثر عرى الإيمان ا عليَّ بن إبراهيم (``، [عن أبيه، عن ابن أبي عمير ('')] عن أبي أيَّوب (^)، عـن مـحمَّد بن مسلم، عن أبي عبدالله عليه الله عنه اله: أرأيت قول الله: «الذين يجتنبون كبائر الإثم والفواحش إلا اللمم». قال : هو الذنب يلمَّ به الرجل فيمكث ما شاء الله، ثمَّ يلمَّ به بعد. أبو عليّ الأشعريّ (\*)، عن محمّد بن عبدالجبّار، عن صفوان، عن العلاء، عن محمّد بن مسلم، عن أحدهما المن قال: قلت له: «الذين يجتنبون كبائر الإثم والفواحش إلا اللمم». قال: الهنة بعد الهنة؛ أي الذنب [بعد الذنب](١٠) يلمَّ به العبد. عليّ بن إبراهيم (١١)، عن محمّد بن عيسي ، عن يونس ، عن إسحاق بن عمّار قال : قال ١. مجمع البيان ١٧٩/٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: ألم.

٤. نفس المصدر والموضع.

٦. نفس المصدر (٤٤١)، ح ١.

٨. ق، ش: عن ابن أبي أيُّوب.

من المصدر.

٣. المصدر: وعلى هذا يكون الاستثناء منقطعاً.
 ٥. الكافي /٤٤٢، ح٢٢ و٢٧٨، ح٧.
 ٧. ليس في ش،ق.
 ٩. نفس المصدر /٤٤١، ح٢.
 ١١. نفس المصدر /٤٤٢، ح٣.

أبو عبدالله للله الله عالي الله عنه مؤمن إلا وله ذنب يهجره زماناً ثمّ يلمّ به، وذلك قول الله ﷺ: «إلا

وسألته عن قول الله ﷺ: «الذين يجتنبون كباثر الإثم والفواحش إلّا اللمم». قال : «الفواحش» الزنا والسرقة، و«اللمم» الرجل يلمّ بالذنب فيستغفر الله منه.

عليّ بن إبراهيم (1)، عن أبيه، عن حمّاد بن عيسى، عن حريز، عن إسحاق بن عمّار، عن أبي عبدالله للله قلل قال: ما من ذنب إلا وقد طبع عليه عبد مؤمن يهجره الزمان ثمّ يلمّ به، وهو قول الله تكلّ: «الذين يجتنبون كبائر الإثم والفواحش إلا اللـمم» إقال: اللمّام (1) العبد الذي يلمّ بالذنب (2) بعد الذنب ليس من سليقته (1)؛ أي من طبعه (0).

وفي كتاب علل الشرائع <sup>(٦</sup>)، بإسناده إلىٰ إسحاق القمّيّ قال : دخلت علىٰ أبي جعفر الباقر لللهِ فقلت له : جعلت فداك ، أخبرني عن المؤمن يزني ؟

- قال : لا . قلت : فيلوط ؟ قال : لا قلت : فيشرب المسكر ؟ قلت : فيذنب ؟ قلت : جعلت فداك ، لايزني ولا يلوط ولا يرتكب السيّئات ، فأيّ شيء ذنبه ؟ فقال : يا إسحاق ، قال الله تبارك وتعالى : «الذين يجتنبون كبائر الإثم والفواحش إلّا
  - ١. نفس المصدر/٤٤٢، ح٥.
     ٢. ليس في ق، ت، ش، وفي م: اللمم.
     ٣. المصدر: الذئب.
     ٥. المصدر: طبيعته.

اللمم»]<sup>(١)</sup>. وقد يلمّ المؤمن بالشيء الذي ليس <sup>(٢)</sup>فيه مراد. (الحديث) وفي مجمع البيان<sup>(٣)</sup>: قال الفرّاء «اللمم» أن يفعل الإنسان الشيء<sup>(٤)</sup> في الحين ولايكون له عادة، ومنه إلمام الخيال، و«الإلمام» الزيادة التي لاتمتد، وكذلك اللمام، قال أميّة:

إن تغفر اللهم تغفر جممًا وأي عسبد لك لا ألمّا وقد روي <sup>(٥)</sup>أنّ النبيّ تَنْشَلْ كان<sup>(٢)</sup> ينشدهما ويقولهما. ﴿إِنَّ رَبَّكَ وَاسعُ الْمَغْفِرَةِ ﴾: يعني: أنّ رحمته تسع جميع الذنوب لاتضيق عنه. ﴿ هُوَ أَعْلَمُ بِحُمْ ﴾: أعلم بأحوالكم منكم.

إذ أَنْشَاكُمْ مِنَ الْأَرْضِ وَإِذْ أَنْتُمْ أَجِنَّةٌ فِي بُطُونِ أُمَّهَاتِكُمْ ﴾ : علم أحوالكم ومصارف أموركم حين ابتدأ خلقكم من التراب بخلق آدم، وحيث صوّركم في الأرحام.

﴿ فَلاَ تُزَكُوا أَنْفُسَكُمْ ﴾ : فلا تثنوا عليها بزكاء العمل وزيادة الخير، أو بالطهارة عـن المعاصي والرذائل.

﴿ هُوَ أَعْلَمُ بِمَنِ اتَّقَىٰ ﴾ ٢: [فَإِنَه يعلم التقي] ()) وغيره منكم قبل أن يخرجكم من صلب آدم.

وفي كتاب علل الشرائع <sup>(٨)</sup>، بإسناده إلىٰ أبي إسحاق الليثيّ : عن أبي جعفر محمّد بن عليّ الباقر للجُنْظ حديث طويل، يذكر فيه ما خلق الله عليه الشيعة وطينة الناصب، وأنّ الله مزج بينهما.

إلىٰ قوله: فما رأيته من شيعتنا من زناً أو لواط أو ترك صلاة أو صوم أو حج أو جهاد

١. ليس في ت.
 ٢. ليس في ق. ش.
 ٣. المجمع ١٧٨/٥.
 ٥. نفس المصدر والموضع.
 ٧. ليس في ي.
 ٨. العلل/٨٠٢ و ٢٢٠، ح٨١.

أو خيانة <sup>(1)</sup>أو كبيرة من هذه الكبائر، فهو من طينة الناصب وعنصره الذي قد مُزج فيه، لأنَّ من سنخ <sup>(1)</sup> الناصب وعنصره وطينته اكتساب المآثم والفواحش والكبائر. وما رأيت من الناصب من مواظبة <sup>(1)</sup> على الصلاة والصيام والزكاة والحجّ والجهاد وأبواب البرّ، فهو من طينة المؤمن وسنخه<sup>(1)</sup> الذي قد مُزِج فيه، لأنَّ من سنخ<sup>(0)</sup> المؤمن وعنصره وطينته اكتساب الحسنات واستعمال الخير واجتناب المآثم.

وفي آخره قال على العربية : اقرأ، يا إبراهيم : «الذين يجتنبون كبائر الإشم والفواحش إلا اللمم إنَّ ربّك واسع المغفرة هو أعلم بكم إذ أنشأكم من الأرض» : يعني : من الأرض الطيبة والأرض إ<sup>(٢)</sup> المنتنة «فلا تزكّوا أنفسكم هو أعلم بمن اتّقىٰ» يقول : لايفتخر أحدكم بكثرة صلاته وصيامه وزكاته ونسكه ، لأن الله أعلم بمن اتّقى منكم ، فإنّ ذلك من قبل اللمم وهو المزج<sup>(٢)</sup>.

وفي هذا الحديث إيضاح وفوائد، وهو مذكور في سورة الفرقان عند قوله (^): «أولئك يبدّل الله سيّئاتهم حسنات».

وفي كتاب معاني الأخبار (\*)، بإسناده إلىٰ جميل بن درّاج قال : سألت أبا عبدالله لللله عن قول الله : «فلا تركّوا أنفسكم هو أعلم بمن اتّقىٰ». قال : قول الإنسان (\*1): صلّيت البارحة وصمت أمس ، ونحو هذا.

ثم قال عليه : إنّ قوماً [كانوا](١١) يصبحون فيقولون : صلّينا البارحة وصمنا أمس. فقال عليّ عليّ الله : لكنّي أنام الليل والنهار، ولو أجد بينهما شيئاً لنمته.

آ. ق، ش: جناية.
 كذا في المصدر، وفي النسخ: شج، وسنخ الشيء: أصله.
 ٣. المصدر: مواظبته.
 ٥. كذا في المصدر، وفي النسخ: شج، ٢. من المصدر، وفي النسخ: شجه.
 ٥. كذا في المصدر، وفي النسخ: شج.
 ٢. من المصدر، وفي النسخ: أسح.
 ٣. من المصدر، وفي النسخ: أسح.
 ٢. من المصدر، وفي النسخ: أسح.
 ٣. المصدر، وفي النسخ: أسح.
 ٣. من المصدر، وفي النسخ: أسح.

وفي كتاب الاحتجاج (') للطبرسيّ الله : عن معمّر بن راشد قال : سمعت أيا عبدالله الله الله يقول : أتن يهوديّ إلى رسول الله تَمَيَّلُهُ فقام بين يديه يحدّ النظر إليه . فقال زيام معتم عام ما حاد ؟

فقال: يا يهودي، ما حاجتك؟

فقال: أنت أفضل أم موسى بن عمران النـبيّ الذي كـلّمه الله، وأنـزل عـليه التـوراة والعصا، وفلق له البحر، وأظلَه بالغمام؟

فقال له النبيّ تلكله : إنّه يُكره للعبد أن يزكي نفسه، ولكنّي أقول : إنّ آدم لمّا أصاب الخطيئة كانت توبته أن قال : اللهمّ إنّي أسألك بحقّ محمّد وآل محمّد لمّا غفرت لي . فغفرها الله له . وإنّ نوحاً لمّا ركب السفينة وخاف الغرق ، قال : اللهمّ إنّي أسألك بحقّ محمّد وآل محمّد لمّا أنجيتني من الغرق فنجّاه الله . وإنّ إبراهيم لمّا ألقي في النار ، قال : اللهُمَّ إنّي أسألك بحقّ محمّد وآل محمّد لمّا [أنجيتني منها . فيجعلها الله عليه برداً وسلاماً . وإن موسى عليم لمّا ألقي عصاه وأوجس في نفسه خيفة قال : اللهم إنّي أسألك بحقّ محمّد وآل محمّد لمّا ألقي عصاه وأوجس في نفسه خيفة قال اللهم إنّي أسألك

يا يهوديّ ، إنّ موسى لو أدركني ثمّ لم يؤمن بي وبنبوّتي ما نفعه إيـمانه شـيئاً ، ولا نفعته النبوّة.

يا يهوديّ، ومن ذرّيّتي المهديّ، إذا خرج نزل عيسى بـن مـريم لنـصرته فـقدّمه ليصلّي خلفه.

وفيه<sup>(٤)</sup>، من كلام لعليّ للظِّلا : ولو لا ما نهى الله عنه من تزكية المرء نفسه لذكر ذاكر فضائل جمّة، تعرفها قلوب المؤمنين، ولا تمجّها آذان السامعين.

وفي تفسير العيّاشي <sup>(ه)</sup>: وقال سليمان: قال سفيان: قلت لأبي عبدالله للله لا<sup>(٢)</sup> يجوز أن يزكّي المرء نفسه ؟

۲. ليس في ق، ش.

٤. نفس المصدر /١٧٧.

٦. ن، ت، ي، ر، المصدر: ما.

- ١. الاحتجاج/٤٨.٤٧.
  - ۳. طه /۸۷.
- تفسير العيّاشي ١٨١/٢ ح ٤٠.

٥١٢ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

قال : نعم ، إذا اضطّر إليه ، أما سمعت قول يوسف : «اجعلني علىٰ خزائن الأرض إنّي حفيظ عليم» ('). وقول العبد الصالح : «وأنا لكم ناصح أمين» <sup>(٢)</sup>. وفي كتاب مقتل الحسين للظِّ<sup>لا (٣)</sup> لأبي مخنف ، من أشعار الحسين للظِّلا في موقف كربلاء :

> أنا ابن عليّ الطهر من آل هاشم بنا يبيّن الله الهدئ عن ضلالة [علينا وفينا نزّل الوحي والهدئ]<sup>(ه)</sup> ونحن ولاة الحوض نسقي محبّنا وشيعتنا في الناس أكرم شيعة فيطوبي لعبد زارنا بعد موتنا ومنها<sup>(٨)</sup>:

خمسيرة الله ممسن الخملق أبسي بمعد -أممسي الزهمسراء حمسقاً وأبسي وارث فسضّة قسد صُنفَيت من ذهب فأنسا والدي شمس وأممسي قسمر فأنسا من له جمد كمجدّي فسي الورئ أو كأمّ خمسته الله بسفضل وتسقى فأنسا ا

١. يوسف /٥٥.
 ٢. الأعراف /٢٠.
 ٣. مقتل الحسين للله /١١٨.
 ٤. ليس في المصدر.
 ٥. ليس في المصدر.
 ٢. المصدر: باغضنا.
 ٧. ليس في ق.
 ٨. نفس المصدر /١٣٤ ـ ١٣٨، مع تقديم وتأخير وحذف كثير من الأبيات.
 ٩. المصدر: أو كشيخي فأنا ابن العلمين.

كفاني بهذا مخفراً حين أفخر [ويسعمر بسنا دين الإله ويظهر]<sup>(٤)</sup> ونحن سراج الله في الأرض نزهر بكأس رسول الله من ليس ينكر ومسبغضنا<sup>(٢)</sup> يوم القيامة يخسر بسجنة عسدن<sup>(٧)</sup> صفوها لايكدر

بعد جدي فأنا ابن الخيرتين وارث العسلم ومسولى الشقلين فأنسا الفسضة وابن الذهبين فأنا الكوكب وابن القمرين أو كأمي في جميع المشرقين<sup>(1)</sup> فأنا الجوهر وابن الارتين]<sup>(11)</sup>

نحن أصحاب العبا خمستنا قمد ملكنا شمرقها والمغربين تمسم (() جمبرئيل لنما سمادسنا ولنما البيت ومثوى الحرمين (<sup>()</sup>) كلّ ذا (<sup>(۳)</sup> العالم يرجى <sup>()</sup> فضلنا غير ذا الرجس <sup>(ه)</sup> اللعين الوالدين ﴿ اَفَرَاَيْتَ الَّذِي تَولِّيُ ﴾ (): عن اتباع الحقّ والثبات عليه.

وفي مجمع البيان <sup>(1)</sup>: «أفرأيت الذي تولّى» نزلت الآيات السبع في عثمان بن عفّان ، كان يتصدّق وينفق [ماله]<sup>(٧)</sup>.

فقال له أخوه من الرضاعة، عبدالله بن سعد بن أبي سيرح: ما هيذا الذي تيصنع؟ يوشك ألا يبقى لك شيء.

> فقال عثمان: إنَّ لي ذنوباً، وإنَّي أطلب بما أصنع رضى الله وأرجو عفوه. فقال له عبدالله: أعطني ناقتك برحلها وأنا أتحمّل عنك ذنوبك كلّها.

فأعطاه، وأشهد عليه وأمسك عن النفقة <sup>(٨)</sup>، فنزلت : «أفرأيت الذي تولّىٰ»؛ أي يوم أحد حين ترك المركز «وأعطىٰ قليلاً» <sup>(٩)</sup> ثمّ قطع النفقة \_إلىٰ قوله : «وأنّ سعيه سوف يرى». فعاد عثمان إلىٰ ماكان عليه... عن ابن عبّاس والسديّ والكلبيّ وجماعة من المفسّرين.

وقيل <sup>(١٠)</sup>: نزلت في الوليد بن المغيره ، فكان قد اتبع رسول الله ﷺ علىٰ دينه ، فعيّره بعض المشركين وقال له : تركت دين الأشياخ وضلّلتهم ، وزعمت أنّهم في النار ؟ ! قال : إنّي خشيت عذاب الله .

فضمن له الذي عاتبه، إن هو أعطاه شيئاً من ماله ورجع إلىٰ شركه أن يـتحمّل عـنه

كذا في المصدر، وفي النسخ: نحن.
 كذا والظاهر أن الصحيح: يرجو.
 أي هذا.
 م. أي هذا.
 م. المصدر: غير ذي الرجس.
 المجمع /١٧٨.
 م. المصدر: الصدقة.
 م. المصدر والموضع.

| ر كنز الدقائق وبحرالغرائب | تفسي |  |  |
|---------------------------|------|--|--|
|---------------------------|------|--|--|

عذاب الله، ففعل فأعطى الذي عاتبه بعض ماكان ضمن (')له، ثمّ بخل ومنعه تمام ما ضمن له، فنزلت: «أفرأيت الذي تولّى» عن الإيمان «وأعطىٰ» صاحبه الضامن «قـليلاً وأكدىٰ»؛ أي بخل بالباقي... عن مجاهد وابن زيد.

وقيل <sup>(٣)</sup>: نزلت في العاص بن واثل السهميّ، وذلك أنّه ريّما كمان يـوافـق رسـول الله ﷺ في بعض الأمور ... عن السديّ.

وقيل ("): نزلت في رجل، قال لأهله : جهمزوني أنطلق إلىٰ هذا الرجل؛ يريد : النبيَ ﷺ . فتجهز وخرج، فلقيه رجل من الكفّار فقال له : أين تريد ؟

فقال : محمّداً ، لعلّي أصيب من خيره .

فقال له الرجل: أعطني جهازك وأحمل عنك إثمك... عن عطاء بن يسار.

وقيل<sup>(1)</sup>: نزلت في أبي جهل، وذلك أنّه قال: والله، ما يأمرنا محمّد إلّا بمكارم الأخلاق. فذلك قوله: «أعطىٰ قليلاً وأكدىٰ» أي لم يؤمن به ... عن محمّد بـن كـعب القرظي<sup>(0)</sup>.

﴿ وَاَعْطَىٰ قَلِيلاً وَاَكْدَىٰ ﴾ ٢٠ وقطع العطاء، من قولهم : أكدى الحافر : إذا بلغ الكدية وهي الصخرة الصلبة [فترك الحفر]٢٠.

﴿ اَعِنْدَهُ عِلْمُ الْغَيْبِ فَهُوَ يَرَىٰ ﴾ ٢٠ : يعلم أنَّ صاحبه يتحمّل عنه.

﴿ اَمْ لَمْ يُنَبَّأْ بِمَا فِي صُحُفِ مُوسَىٰ ﴾ ﴾ ﴿ وَإِبْرَاهِيمَ الَّذِي وَفَىٰ ﴾ ﴾: [وفّر و]<sup>(٧)</sup> أتمّ ما التزمه وأمر به . أو بالغ في الوفاء بما عاهد <sup>(٨)</sup> الله .

تخصيصه بذلك لاحتماله ما لم يحتمله غيره؛ كالصّبر علىٰ نار نمرود، حتّىٰ أتباه

جبرئيل حين ألقي <sup>(١)</sup>في النار ، فقال : ألك حاجة ؟ فقال : أمّا إليك فلا ، وذبح الولد ، وأنّه يمشي كلّ يوم فرسخاً يرتاد ضيفاً فإن وافقه أكرمه وإلّا نوى الصوم . وتقديم موسى لأنّ صحفه ، وهي التوراة ، كانت أشهر وأكبر عندهم .

وفي كتاب علل الشرائع (٢)، بإسناده إلىٰ حفص بن البختريّ : عن أبي عبدالله لللله في قول الله تلكية : «وإبراهيم الذي وفَىٰ» قال : إنّه يقول إذا أصبح وأمسى : أصبحت اورتبي ا(٢) محمود ، أصبحت (٤) لا أشرك بالله شيئاً، ولا أدعو مع الله إلهاً من دونه وليّاً. فسُمّي بذلك : عبداً شكوراً.

وفي أصول الكافي <sup>(ه)</sup>: عليّ بن محمّد، عن بعض أصحابه، عن محمّد بن سنان، عن أبي سعيد المكاري، عن أبي حمزة، عن أبي جعفر للله قال : قلت له : ما عنى بقوله : «وإبراهيم الذي وفّىٰ» ؟

- قال: كلمات بالغ فيهنّ.
  - قلت: وما هنّ ؟

قال: كان إذا أصبح قال: أصبحت وربّي محمود، أصبحت لا أشرك بالله شـيناً، ولا أدعو معه إلهاً، ولا أتّخذ من دونه وليّاً، ثلاثاً، وإذا أمسى، قال ثلاثاً. فأنزل الله ﷺ في كتابه: «وإبراهيم الذي وفّىٰ». والحديث طويل. أخذت منه موضع الحاجة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(٢)</sup>: قوله: «وإبراهيم الذي وفّيٰ» قال: وفّيٰ بِما أمره الله به من الأمر والنهي ، وذبح ابنه.

﴿ **اَلاَّ تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزُرَ اُخْرَىٰ ﴾ ۞**: «أن» هي المخفّفة من الثقيلة، وهي بما بعدها فـي محلّ الجرّ بدلاً من «ما في صحف موسى»، أو الرفع علىٰ : هو أن لاتزر <sup>(٧)</sup>؛ كأنّه قيل :

كذا في نفس المصدر. وفي النسخ: يلقى.
 ليس في ق.
 ليس في ت.

ما في صحفهما؟ فأجاب به، والمعنىٰ : أنّه لايؤخذ أحد بذنب غيره. ولا يخالف ذلك قوله <sup>(۱)</sup> تعالى : «كتبنا علىٰ بني إسرائيل أنّه من قتل نفساً بغير نفس أو فساد في الأرض فكأنّما قتل الناس جميعاً». وقوله <sup>(۲)</sup> يَتَظَلَنُّ: من سن سنّة <sup>(۳)</sup> سيّئة فله وزرها ووزر من عمل بها إلىٰ يوم القيامة. فإنّ ذلك للدلالة والتسبّب الذي هو وزره.

﴿ وَاَنْ لَيْسَ لِلْإِنْسَانِ اِلاَ مَا سَعَىٰ ﴾ ﴿ وَاَنَّ سَعْيَهُ سَوْفَ يُرَىٰ ﴾ ﴿: إِلَّا سعيه ؛ أي كما لا يؤاخذ بذنب الغير لايثاب بفعله .

وما جاء في الأخبار من أنَّ الصدقة والحجّ ينفعان الميّت، فلكون الناوي له كالنَّائب عنه.

وفي الكافي<sup>(1)</sup>: أبو عليّ الأشعريّ، عن محمّد بن عبد الجبّار، عن صفوان، عن إسحاق بن عمّار، عن أبي إبراهيم للله قال: سألته عن الرجل يحجّ فيجعل حجّته وعمرته أو بعض طوافه لبعض أهله، وهو عنه غائب في بلد آخر، قال: قلت: فينقص ذلك من أجره؟

قال: لا، هي له ولصاحبه، وله أجر سوئ ذلك بما وصل. قلت: وهو ميّت، هل يدخل ذلك عليه؟ قال: نعم، حتَّىٰ يكون مسخوطاً عليه فيُغفَر له، أو يكون مُضيّقاً عليه فيُوسَّع عليه. قلت: فيعلم هو في مكانه أنّه عُمل ذلك لحقه؟ قال: نعم. قال: نعم، يُخفَف عنه. عدة من أصحابنا<sup>(ه)</sup>، عن أحمد بن محمّد، عن ابن محبوب، عن عبدالله بن سنان،

- ١. المائدة/٣٢.
- ۲. أنوار التنزيل ٤٣٢/٢.
   ۲. ألكافي ٢١٦ـ٣١٦، ح٤.
  - ٣. ليس في ق، ش. ٥. نفس المصدر ١١٣/٣، ح١.

عن أبي عبدالله الله علي (١): إنّ رسول الله تميل رفع رأسه إلى السماء فتبسّم. فقيل له : يا رسول الله تميل رأيناك رفعت رأسك إلى السماء فتبسّمت ؟ قال : نعم ، عجبت لملكين هبطا من السماء إلى الأرض يلتمسان عبداً صالحاً مؤمناً في مصلّى كان يصلّي فيه ليكتبا له عمله في يومه وليلته ، فلم يجداه في مصلاًه ، فعرجا إلى السماء .

فقالا: ربّنا، عبدك فلان المؤمن التمسناه في مصلاًه لنكتب عمله ليومه وليلته فلم نُصِبه، فوجدناه في حبالك<sup>(٢)</sup>.

فقال الله ﷺ: اكتبا لعبدي مثل ماكان يعمله في صحّته من الخير في يومه وليلته مادام في حبالي ، فإنّ عليّ أن أكتب له أجر ماكان يعمله [في صحّته]")إذ حبسته عنه.

عنه <sup>(٤)</sup>، عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن عمرو بن عثمان، عن المفضّل بن صالح، عن جابر، عن أبي جعفر علي قال : قال النبيّ عَيَن : إنّ المؤمن إذا غلبه ضعف الكبر، أمر الله تحكّ الملك أن يكتب له في حاله تلك مثل ماكان يعمل وهو شابّ نشيط صحيح، ومثل ذلك إذا مرض وكل الله به ملكاً يكتب له في سقمه ماكان يعمل من الخير في صحّته حتّى يرفعه الله ويقبضه، وكذلك الكافر إذا اشتغل بسقم في جسده، كتب الله له ماكان يعمل من شرّ في صحّته <sup>(٥)</sup>.

عليّ بن إبراهيم (<sup>٦</sup>)، [عن أبيه]<sup>(٧)</sup>، عن عبدالله بن المغيره، عن عبدالله بن سنان، عن أبي عبدالله لل<sup>علي</sup> قال : قال رسول الله تَقَطَّلُهُ : يقول الله تَظَلَّ للملك الموكّل بالمؤمن إذا مرض : اكتب له [ماكنت تكتب له]<sup>(٨)</sup>في صحّته، فإنّي أنا الذي صيّرته في حبالي .

كذا في المصدر، وفي النسخ زيادة: قال.
 ٢. أي وجدناه مريضاً.
 ٣. من المصدر ١١٣/٣، ح٢.
 ٥. ليس في ق.
 ٧. من المصدر.

٥١٨ ...... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

عدّة من أصحابنا<sup>(١)</sup>، عن سهل بن زياد، عن ابن محبوب، عن عبدالحميد، عن أبي عبدالله الله الله قال : إذا صعد ملكا العبد المريض إلى السماء عند كلّ مساء يقول الربّ تبارك وتعالى : ماذا كتبتما لعبدي في مرضه ؟

فيقولان: الشكاية.

فيقول : ما أنصفت عبدي أن حبسته في حبس [من حبسي ا<sup>(٢)</sup> ثمّ أمـنعه الشكـاية، اكتبا لعبدي مثل ماكنتما تكتبان له من الخير في صحّته، ولا تكتبا عليه سيّئة حتّىٰ أطلقه من حبسي.

محمّد بن يحيىٰ <sup>(٣)</sup>، عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر ، عن درست قال : سمعت أبا إبراهيم يقول : إذا مرض المؤمن أوحىٰ الله ﷺ إلىٰ صاحب الشمال : لاتكتب علىٰ عبدي مادام في حبسي ووثاقي ذنباً . ويوحي إلىٰ صاحب اليمين : أن اكتب لعبدي ما كنت تكتب له في صحّته من الحسنات .

أبو عليّ الأشعريّ <sup>(1)</sup>، عن محمّد بن حسّان، عن محمّد بن عليّ، عن محمّد بن الفضيل، عن أبي حمزة، عن أبي جعفر لل<sup>يل</sup>ة قال : حمّىٰ ليلة تعدل عبادة سنة، وحمّىٰ ليلتين تعدل عبادة سنتين، وحمّىٰ ثلاث ليال تعدل عبادة سبعين سنة. قال : قلت : فإن لم يبلغ سبعين سنة ؟ قال : فلامّه وأبيه . قال : فلقرابته . قال : فلجيرانه . قال : فلجيرانه .

- د نفس المصدر ١١٤/٣، ح٥.
   ٢. نفس المصدر ١١٤/٣، ح٥.
   ٣. نفس المصدر ١١٤/٣، ح٧.
   ٢. نفس المصدر ١١٤/٣، ح٩.
  - ٥. ليس في ق، ش، م.

وفي أصول الكافي <sup>(١)</sup>، بإسناده إلىٰ محمّد بن مروان قال : قال أبو عبدالله الله الله : ما يمنع الرجل منكم أن يبرّ والديه حيّين أو ميّتين، يصلّي عنهما<sup>(٢)</sup> ويتصدّق عنهما<sup>(٣)</sup> ويحجّ عنهما ويصوم عنهما، فيكون الذي صنع لهما وله مثل ذلك، فيزيده الله تَظْلَ ببرّه وصلته خيراً كثيراً.

وفي كتاب الخصال <sup>(٤)</sup>: عن أبي عبدالله للظلِّ قال: ليس يتبع الرجل بـعد موته من الأجر إلا ثلاث خصال: صدقة أجراها في حياته فهي تجري بعد موته إلىٰ يوم القيامة صدقة موقوفة لاتورث، وسنّة هدىً سنّها وكان يعمل بها [وعمل بها]<sup>(٥)</sup>من بعده غيره، وولد صالح يستغفر له.

وفي من لايحضره الفقيه (<sup>٢)</sup>: وقال عمر بن يزيد: قلت لأبي عبدالله للظِّلا أيصلَّىٰ <sup>(٧)</sup> عن الميّت؟

فقال : نعم ، حتّى أنّه ليكون في ضيق فيوسّع الله عليه ذلك الضيق ، ثمّ يؤتى فيقال له : خفف الله <sup>(٨)</sup> عنك هذا الضيق بصلاة فلان أخيك عنك .

- قال : فقلت له : فأشرك بين رجلين في ركعتين ؟
  - قال: نعم.

وقال للله أيضاً <sup>(1)</sup>: وإنَّ الميّت ليفرح بالترحّم عليه والاستغفار له؛ كما يفرح الحيّ بالهديّة [تهدي إليه]<sup>(11)</sup>.

وقال (١١) للظِّلا : ستَّة تلحق المؤمن بعد وفاته : ولد (١٢) يستغفر له، ومصحف يخلفه،

١. الكافي ١٥٩/٢، ح٧.
 ٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: فيهما.
 ٣. كذا في المصدر، وفي النسخ: فيهما.
 ٥. ليس في ق، ش.
 ٢. ليس في ق، ش.
 ٢. ليس في المصدر.
 ٢. ليس في المصدر.
 ٢. ليس في ق.

وغرس يغرسه، وصدقة ماء يجريه، وقليب (') يحفره، وسنّة يؤخذ بها من بعده. وقال (<sup>r)</sup> لللله : من عمل من المسلمين عن ميّت عملاً صالحاً، أضعِف له أجره ونفع الله به الميّت.

وقال<sup>(٣)</sup> للظِّلا : يدخل علىٰ الميّت في قبره الصلاة والصوم والحجّ والصدقة والبـرّ والدعاء، ويُكتَب أجره للذي يفعله وللميّت.

﴿ ثُمَّ يُجْزَاهُ الْجَزَاءَ الْأَوْفَىٰ ﴾ ٢: أي يجزى العبد سعيه بالجزاء الأوفر، فنُصِب بنزع الخافض.

ويجوز أن يكون مصدراً، وأن تكون الهاء للجزاء المدلول عليه «بيجزي» والجزاء بدله.

> ﴿ وَاَنَّ اِلَىٰ رَبِّكَ الْمُنْتَهَىٰ ﴾﴾ (): انتهاء الخلانق و رجوعهم. و قرئ <sup>(٤)</sup> بالكسر علىٰ أنّه منقطع عمّا في الصحف وكذلك ما بعده.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(ه)</sup>: وقوله : «وأنّ إلىٰ ربّك المنتهىٰ» قـال<sup>(٢)</sup>: إذا انـتهىٰ الكلام إلىٰ الله فأمسِكوا، وتكلّموا فيما دون العرش ولاتكلّموا فيما فوق العرش [فإنّ قوماً]<sup>(٧)</sup> تكلّموا في ما فوق العرش فتاهت عقولهم حتّىٰ كان الرجل ينادىٰ من بين يديه فيجيب من خلفه، وينادى من خلفه فيجيب من بين يديه.

وفيه (^): حدّثني أبي ، عن ابن أبي عمير ، عن جميل ، عن أبي عبدالله للظِّلا قال : إذا انتهىٰ الكلام إلىٰ الله . وقال كالكلام السابق .

وفي أصول الكافي (1): محمّد بن يحييٰ، عن أحمد بن محمّد، عن ابن أبي عمير،

- ۰. أي بئر.
- ۲. نفس المصدر، ح۰۵۷.
- ٥. تفسير القّمي ٣٣٩.٣٣٩.٢
  - ۷. ليس في ق، ش.
     ۹. الكافي ۹۲/۱ ح۲.
- ٤. أنوار التنزيل ٤٣٣/٢. ٦. ليس في ق ، ش . ٨. نفس المصدر ٢٥/١-٢٢.

۲. نفس المصدر، ح٥٥٦.

عن عبدالرحمن بن الحجّاج، عن سليمان بن خالد قال : قال أبو عبدالله عليَّة : إن الله تَثْلَقُ يقول : «وأنَّ إلىٰ ربَّك المنتهىٰ» فإذا انتهىٰ الكلام إلىٰ الله تعالى فأمْسِكوا.

وبإسناده (')إلىٰ زرارة بن أعين : عن أبي عبدالله للللا ِ قال : إنَّ مَلِكاً عظيم الشأن كان في مجلس له فتناول الربّ تعالى فقُقِد ، فما يُدريٰ أين هو ؟!

وب إسناده <sup>(۲)</sup> إلى أبسي عسبيدة الحذّاء قال : قال أبو جعفر على الله يا زياد، إيّاك والخصومات فإنّها تورث الشك وتحبط العمل وتردي صاحبها، وعسى أن يتكلّم بالشيء فلا يُغفَر له، إنّه كان فيما مضى تركوا علم ما وُكِلوا به وطلبوا علم ما كفوه حتّىٰ انتهىٰ كلامهم إلىٰ الله فتحيّروا، حتّىٰ كان الرجل ليُدعىٰ من بين يديه فيجيب من خلفه ويُدعىٰ من خلفه فيجيب من بين يديه.

وفي رواية أخرىٰ (٣): حتّىٰ تاهوا في الأرض.

وفي كتاب التوحيد <sup>(٤)</sup>، بإسناده إلىٰ عليّ بن حسّان الواسطيّ : عن بعض أصحابنا، عن زرارة قال : قلت لأبي جعفر لل<sup>ظ</sup>ِلا : إنَّ الناس قبلنا قد أكثروا في الصفة ، فما تقول ؟

فقال : مكروه، أما تسمع الله ﷺ يقول : «وأنَّ إلىٰ ربّك المنتهىٰ» تكـلّموا فـيما دون ذلك .

﴿ وَأَنَّهُ هُوَ أَضْحَكَ وَأَبْكَىٰ ﴾ ٢: أي فعل سبب الضحك والبكاء من السرور والحزن.

اوقيل <sup>(٢)</sup>: أضحك أهل الجنّة في الجنّة، وأبكىٰ أهل النار في النار. وقيل <sup>(٧)</sup>: أضحك الأشجار بالأنوار <sup>(٨)</sup>، وأبكىٰ السحاب بالأمطار]. وقيل <sup>(٩)</sup>: أضحك المطيع بالرحمة، وأبكى العاصي بالسخطة.

١. نفس المصدر /٩٣، ح٦.
 ٢. نفس المصدر /٩٣، ح٤.
 ٤. التوحيد/٤٥٨.٤٥٧، ح٨١.
 ٩. نفس المصدر والموضع.

٥٢٢ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(١)</sup>: وأبكىٰ السماء بالمطر، وأضحك الأرض بالنبات <sup>(٢)</sup> قال الشاعر:

كــل يــوم بـإقحوان (") جـديد تضحك الأرض من بكاء السماء

< وَأَنَّهُ هُوَ أَمَاتَ وَأَحْيَا ﴾ (): لا يقدر علىٰ الإماتة والاحياء غيره، فإِنَّ القاتل يـنقض البنية <sup>(٤)</sup> والموت يحصل عنده بفعل الله علىٰ العادة.

﴿ وَاَنَّهُ خَلَقَ الزَّوْجَيْنِ الذَّكَرِ وَالْأُنْثَىٰ ﴾ ﴾ ﴿ مِنْ نُطْفَةٍ إِذَا تُمْنَىٰ ﴾ ﴾: تدفق في الرحم، أو تخلق، أو يُقدَّر منها الولد من منيّ إذا قدَر.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم<sup>(٥)</sup>: وقوله : «من نطفة إذا تمنى قال : تتحوَّل النطَّفة إلى الدم فتكون أوّلاً دماً، ثمّ تصير النطفة في الدماغ في عرق يقال له : الوريد، وتمرّ في فقار الظهر، فلا تزال تجوز فقراً فقراً حتّى تصير في الحالبين فتصير أبيض، وأمّا نطفة المرأة فإنّها تنزل من صدرها.

وفي كتاب الاحتجاج <sup>(٢)</sup> للطبرسيّ الله : قال [أبو محمّد الحسن]<sup>(٧)</sup> العسكري الله : سأل عبدالله بن صوريا [رسول الله ﷺ]<sup>(٨)</sup> فقال : أخبرني عمّن لايولد له [ومن يـولد له]<sup>(٩)</sup>.

فقال يَنْتَلَقُهُ : إذا اصفرت النطفة لم يولد له ؛ أي إذا احمرّت وكدرت ، وإذا كانت صافية وَلِد له . والحديث طويل . أخذت منه موضع الحاجة . ﴿ وَاَنَّ عَلَيْهِ النَّشْاَةَ الْأُخْرَىٰ ﴾ ٢٠ : الإحياء بعد الموت وفاء بالعهد . وقرأ (١٠) ابن كثير وأبو عمرو : «النشاءة» بالمدّ وهو أيضاً مصدر نشأ .

٢٠ تفسير القمّي ٢٣٩/٢.
 ٢٠ الإقحوان: نبات له زهر أبيض يشبّهون بها الأسنان، ويسمّونه بالبابونج.
 ٢٠ كذا في أنوار التنزيل ٢٣٢/٢. وفي النسخ: البينة.
 ٢٠ تفسير القمي ٢٣٩/٢.
 ٢٠ ليس في ق، ش، م.
 ٢٠ الحدر.

﴿ وَأَنَّهُ هُوَ أَغْنَىٰ وَأَقْنَىٰ ﴾۞: وأعطىٰ القنية، وهي ما يتأتَّل من الأموال'')، وإفرادهـا لأنّها أشفَ الأموال. أو أرضىٰ، وتحقيقه: جعل الرضا له فيه.

وقيل (٢): أغنىٰ من شاء، وأقنىٰ ؛ أي أفقر وحرم من شاء.

وفي كتاب معاني الأخبار <sup>(٣)</sup>، بإسناده إلىٰ السكونيّ : عن الصادق، عن أبائه ﷺ قال : قال أمير المؤمنين ﷺ في قول الله ﷺ: «وأنّه أغنىٰ وأقنىٰ» قال : أغنىٰ كلّ إنسان بمعيشته ، وأرضاه بكسب يده .

﴿ وَأَنَّهُ هُوَ رَبُّ الشُّعْرَىٰ ﴾ ٢: قيل <sup>(٤)</sup>: يعني : العبور، وهي أشدّ ضياء من الغميصاء، عبدها أبو كبشة أحد أجداد الرسول ﷺ [من قبل أمّهاته]<sup>(٥)</sup>، وخالف قريشاً في عبادة الأوثان، ولذلك كانوا يسمّون الرسول ابن أبي كبشة. ولعلّ تخصيصها، للإِشعار بأنّه ﷺ وإن وافق أبا كبشة في مخالفتهم خالفه أيضاً في عبادتها.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (<sup>(٢)</sup>: «وأنّه هو ربّ الشعريٰ» قال : نجم في السماء يُسمّىٰ الشعريٰ، كانت قريش وقوم من العرب يعبدونه، وهو نجم يطلع في آخر الليل . ﴿ وَاَنَّهُ اَهْلَكَ عَادًا الأُولَىٰ ﴾ ٢: القدماء، لأنّهم أولى الأمم هلاكاً بعد قوم نوح . وقيل <sup>(٧)</sup>: عاد الأولىٰ قوم هود، وعاد الأخرىٰ إرم . وقرئ <sup>(٨)</sup>: «عاداً لُولىٰ» بحذف الهمزة ونقل ضمّتها إلىٰ لام التعريف . وقرأ <sup>(٩)</sup> نافع وأبو عمرو [في رواية الورش]<sup>(١١)</sup>: «وعاد لولى» بادغام التنوين في اللام . [وقالون]<sup>(١١)</sup> كذلك ، مع جعل <sup>(١١)</sup> الواو همزة . *«*وَتَمُوداً» : عطف علىٰ «عاداً» لأنّ ما بعده لا يعمل فيه <sup>(١٢)</sup>.

- ما يدّخر من الأموال لتستثمر.
   معاني الأخبار /٢١٤ ـ٢١٥، ح١.
   أنوار التنزيل ٢٢٣/٢.
   ليس في المصدر.
   ليس في المصدر.
   ليس في المصدر.
   ليس في المصدر.
- ١٣. أي لايعمل «فما أبقى» في «ثمود» إمّا لأجل أنَّ الفاء لايعمل ما بعدها فيما قبلها وإمّا لأجل أنَّ «ما» النافية يمنع العمل فيها لصدارتها؛ أي لصدارة «ما».

٥٢٤ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

وقرأ<sup>(1)</sup> عاصم وحمزة بغير تنوين، ويقفان بغير ألف. والباقون بالتنوين، ويقفون بالألف.

﴿ فَمَا اَبْقَىٰ ﴾ (): الفريقين.
﴿ وَقَوْمَ نُوحٍ ﴾ : أيضاً معطوف عليه.
﴿ مِنْ قَبْلُ ﴾ : من قبل عاد وثمود.
﴿ اِنَّهُمْ كَانُوا هُمْ اَظْلَمَ وَاَطْغَىٰ ﴾ (): من الفريقين.
﴿ اِنَّهُمْ كَانُوا هُمْ اَظْلَمَ وَاَطْغَىٰ ﴾ (): من الفريقين.
﴿ وَالْمُؤْتَفِكَةَ ﴾ : والقرئ التي انتفكت بأهلها ؛ أي انقلبت بأهلها ، وهي قوم لوط.
﴿ اَهْوَىٰ ﴾ (): بعد أن رفعها فقلبها.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم<sup>(٢)</sup>: قوله: «والمؤتفكة أهوىٰ» قال: المؤتفكة البصرة، والدليل علىٰ ذلك قول أمير المؤمنين عليّلاً : يا أهل البصرة، ويا أهل المؤتفكة، ويا جند المرأة وأتباع البهيمة، رغا<sup>(٥)</sup> فأجبتم، وعُقر فهربتم، ماؤكم زعاق<sup>(٢)</sup>، وأحلامكم<sup>(٢)</sup> رقاق، وفيكم خُتِم النفاق، ولُعِنتم علىٰ لسان سبعين نبيّاً. إنّ رسول الله عَيْلاً أخبرني أنّ جبرئيل أخبره، أنّه طُوي له الأرض فرأىٰ البصرة أقرب الأرضين من الماء، وأبعدها من السماء، وفيها تسعة أعشار الشرّ والداء العضال<sup>(٨)</sup>، المقيم فيها مذنب، والخارج منها (متدارك)<sup>(٢)</sup> برحمة. وقد ائتفكت بأهلها مرّتين، وعلىٰ الله تحمام الشائئة [وتمام الثالثة]<sup>(١٠)</sup>فى الرجعة.

أنوار التنزيل ٢٣/٢٤.
 كذا في المصدر. وفي ق، ش: ينصرون. وفي سائر النسخ: ينفرونه.
 تفسير القمّي ٢٣٩٢. ٢٤٠.
 تفسير القمّي ٢٣٩٢. ٢٤٠.
 رغا البعير: صوّت.
 الزعاق: المرّ.
 الزعاق: المرّ.
 الخلائم.
 المصدر. وفيه أيضاً زيادة : (أخلاقكم حط). وفي ق، ش، م : أديانكم. وفي ن، ت، ي، ر: حلالكم.
 من المصدر مع القوسين.
 من المصدر مع القوسين.

| شر / سورة النجم | الجزء الثانى ء |
|-----------------|----------------|
|                 | -              |

وفي روضة الكافي (1): عليّ بن إبراهيم، عن عليّ بن الحسين، عن عليّ بـن أبـي حمزة، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله طلِّلا قال : قلت : [قوله ﷺ](1) «والمؤتفكة أهوىٰ». قال : هم أهل البصرة، هي المؤتكفة.

﴿ فَغَشَّاهَا مَا غَشَىٰ ﴾ ٢: فيه تهويل وتعميم لما أصابهم.

قبل <sup>(٣)</sup> المياد: الحجارة الستية التربية ما ما ما

قيل <sup>(٣)</sup>: المراد : الحجارة المسوّمة التي رُموا بها من السماء . هذا مُرَاسي آلام متَنبَ مَرَاسي من محمد ما مترّ

﴿ فَبِأَيُ آلاءٍ رَبِّكَ تَتَمَارَىٰ ﴾ ٢: تتشكَل. والخطاب للرسول يَظْلُمُ، أو لكل أحد.
والمعدودات، وإن كانت نعماً ونقماً، سمّاها آلاء من قِبَل ما في نقمه <sup>(٤)</sup> من العبر

والمواعظ للمعتبرين والانتقام للأنبياء والمؤمنين.

وفي أصول الكافي <sup>(ه)</sup>: عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن حمّاد بن عيسى، عن إبراهيم بن عمر اليمانيّ، عن عمر بن أذينة، عن أبان بن أبي عيّاش، عن سليم بن قيس، عـن أميرالمؤمنين طلِّلاٍ قال: بُني الكفر علىٰ أربع دعائم.

... إلىٰ أن قال للله : والشكّ علىٰ أربـع شَـعَبِ : عـلىٰ المـرية، والهـوى، والتـردَد، والاستسلام. وهو قوله تعالى :«فبأيّ آلاء ربّك تتمارى». والحديث طويل. أخذت منه موضع الحاجة.

﴿ هٰذَا نَذِيرٌ مِنَ النَّذُرِ الأُولٰي ﴾ ٢: أي هـذا القـرآن نـذير مـن جـنس الإنـذارات المتقدّمة. أو هذا الرسول نذير من جنس المنذرين الأولين.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (<sup>٢)</sup>: حدَّثنا عليّ بن الحسين ، عن أحمد بن أبي عبدالله ، عن محمّد بن عليّ ، عن عليّ بن أسباط ، عن عليّ بن معمّر ، عن أبيه قبال : سألت أب عبدالله اللهِ عن قول الله : «هذا نذير من النذر الأولىٰ».

١. الكافي ١٨٠/٨. ح٢٠٢.

٢. مجمع البيان ١٨٢/٥.

- - ٥. الكافي ٣٩٣.٣٩١/٣ ح١.
- ٤. ق، ش، م: نقمته. ٦. تفسير القمق ٣٤٠/٢

۲. من المصدر .

٥٢٦ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

قال : إنّ الله لمّا ذرأ<sup>(1)</sup> الخلق في الذرّ الأوّل فأقامهم صفوفاً<sup>(1)</sup> وبـعث الله مـحمّداً، فاَمن به قوم، وأنكره قوم، فقال|الله ﷺ]<sup>(17)</sup>: «هذا نذير مـن النـذر الأولىٰ»؛ يـعني بــه محمداً ﷺ حيث دعاهم إلىٰ الله في الذرّ الأوّل.

وفي بصائر الدرجات<sup>(2)</sup>: بعض أصحابنا، عن محمّد بن الحسين، عـن عـليّ بـن أسباط، عن عليّ بن معمّر، عن أبيه قال: سألت أبا عـبدالله طليّلا [عـن قـول الله تـبارك وتعالى: إ<sup>(٥)</sup> «هذا نذير من النذر الأولىٰ».

قال (٢): يعني به: محمّداً ﷺ حيث دعاهم إلى الإقرار (٧) بالله في الذرّ الأول.

﴿ **اَزِفَتِ الْاَزِفَةُ ﴾ ٢**: دنت الساعة الموصوفة بالدنو، في نحو قوله <sup>(٨)</sup>: «اقتربت الساعة».

﴿ لَيْسَ لَهَا مِنْ دُونِ اللهِ كَاشِفَةٌ ﴾ ٢: ليس لها نفس قادرة علىٰ كشفها إذا وقعت إلّا الله ،

الكنّه لا يكشفها . أو الآن <sup>(٩)</sup> ، بتأخيرها إلّا الله . أو ليس لهما كماشفة لوقتها إلّا الله <sup>(١٠)</sup> ، إذ

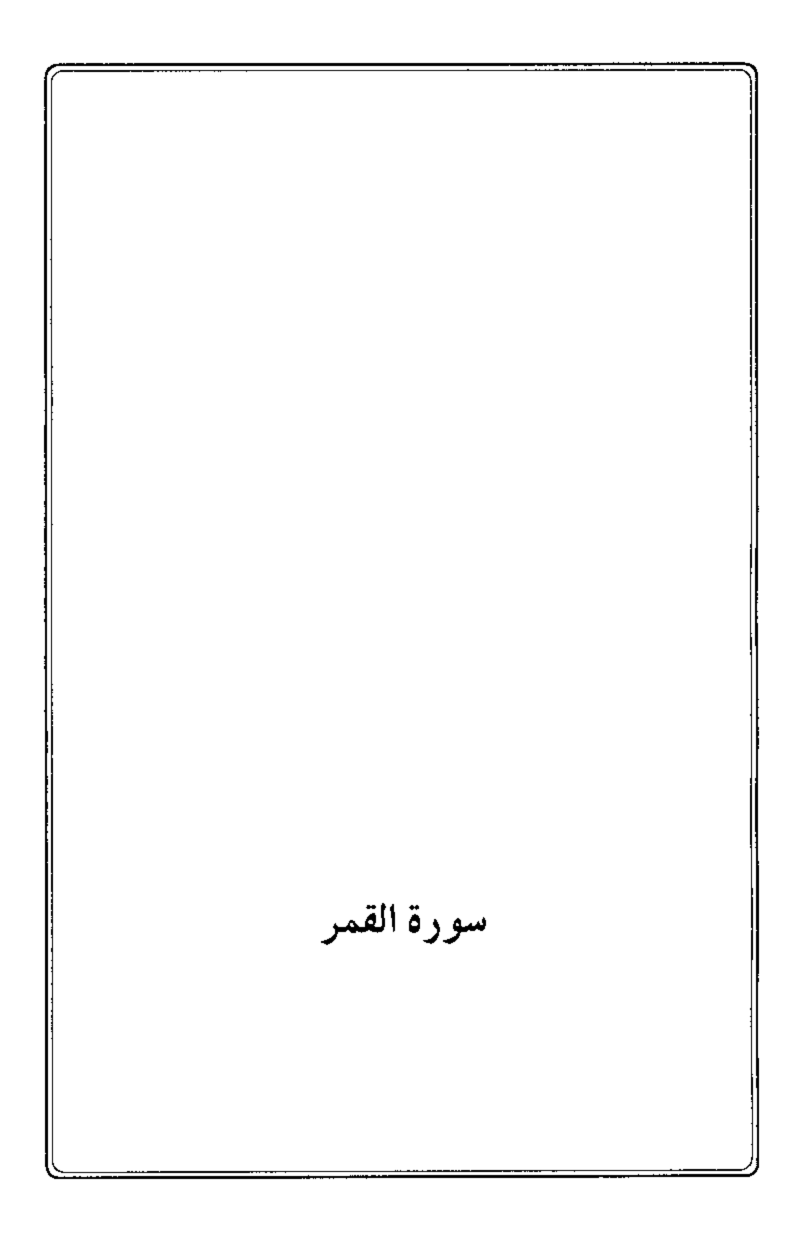
لا يطّلع عليه سواه . أو ليس لها من غير الله كشف ، علىٰ أنّها مصدر ؛ كالعافية .

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١١): قال عليّ بن إبراهيم في قوله تعالى : «أفسن هـذا الحديث تعجبون»؛ يعني ما تقدّم ذكره من الأخبار .

وفي مجمع البيان <sup>(١٢)</sup>: «أفمن هذا الحديث تعجبون»؛ يعني بالحديث: ما تقدّم من الأخبار، عن الصادق للَّلِا .

كذا في المصدر. وفي النسخ: ذرّ.
 ٢. ليس في ق.
 ٣. ليس في ق.
 ٥. ليس في ق.
 ٩. ليس في ق.
 ٢. ليس في ق.
 ٢. ليس في ق.
 ٢. المصدر: بالإقرار.
 ٨. القمر/١.
 ٩. عطف على «إذا وقعت»: أي ليس لها الآن كاشفة ـ أي مؤخّرة لها إلى وقتها المعيّن ـ إلا الله. فالكشف فيه بمعنى الرفع.
 ٢. المجمع ٥/٤٨.

| ٥٦٧                           | الجزء الثاني عشر / سورة النجم                                                                            |
|-------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                               | ﴿ وَتَضْحَكُونَ ﴾ : استهزاء .                                                                            |
|                               | ﴿ وَلاَ تَبْخُونَ ﴾ ٢٠ تحزّناً علىٰ ما فرّطتم.                                                           |
| سمد البعير في مسيره : إذا رفع | ﴿ وَأَنْتُمْ سَامِدُونَ ﴾ ٢: الاهون، أو مستكبرون، من سامد من سامد من |
| سمود، وهو الغناء.             | رأسه. [أو مغنّون]() لتشغلوا الناس عن استماعه، من ال                                                      |
|                               | ﴿ فَاسْجُدُوا شِرِ وَاعْبُدُوا ﴾ ٢٠ : أي واعبدوه دون الآلهة.                                             |



سورة القمر

أياتها خمس وخمسون بالإجماع.

بسم الله الرحمن الرحيم

في كتاب ثواب الأعمال (١)، بإسناده إلىٰ أبي عبدالله لللهِ قال : من قرأ سورة (٢) اقتربت الساعة ، أخرجه الله من قبره علىٰ ناقة من نوق الجنّة .

وفي مجمع البيان<sup>(٣)</sup>: أبيّ بن كعب، عن النبيّ ﷺ قال: ومن قبرأ سورة اقتربت الساعة في كلّ غبّ <sup>(1)</sup> عشيّة، بُعِث يوم القيامة ووجهه علىٰ صورة القمر ليلة البدر. ومن قرأها كلّ ليلة كان أفضل، وجاء يوم القيامة ووجهه مسفر علىٰ وجوه الخلائق.

﴿ اقْتَرَبَتِ السَّاعَةُ وَانْشَقَ الْفَمَرُ﴾۞: هو ما روي أنَ الكفّار سألوا<sup>(ه)</sup> رسول الله ﷺ آية، فانشقّ القمر.

وقيل (٢): معناه : سينشقَ القمر يوم القيامة .

ويؤيّد الأوّل، أنّه قرئ : «وقد انشقّ القمر»؛ أي اقتربت الساعة وقد حصل من آيات اقترابها انشقاق القمر .

وفي مجمع البيان<sup>(٧)</sup>: قال ابن عبّاس : اجتمع المشركون إلىٰ رسول الله ﷺ فقالوا : إن كنت صادقاً فشقٌ لنا القمر فرقتين .

أ. ثواب الأعمال /١٤٣، ح١.
 ٢. ليس في ق.
 ٣. المجمع ١٨٤/٥.
 ٢. المجمع ١٨٤/٥.
 ٢. في المصدر. أي يقرأ ليلة ويترك أخرى. وفي النسخ: عشيّة.
 ٥. من هنا إلى موضع سنذكره بعد صفحات، لا يوجد في ي.
 ٢. أنوار التنزيل ٢٤/٢.

> فقال لهم رسول الله ﷺ : إن فعلت تؤمنون؟ قالوا: نعم.

وكانت ليلة بدر، فسأل رسول الله تَنْتَلَلْهُ ربّه أن يعطيه ما قالوا، فانشقَ القمر <sup>(١)</sup> فرقتين ورسول الله تَنْتَلَلُهُ ينادى : يا فلان [يا فلان]<sup>(٢)</sup>، اشهدوا.

> وقال ابن مسعود <sup>(٣)</sup>: انشقَ القمر إعلى عهد رسول الله ﷺ ا<sup>(٤)</sup> شقّتين . فقال لنا رسول الله ﷺ : اشهدوا اشهدوا.

وروي أيضاً<sup>(ه)</sup>: عن ابن مسعود أنّه قال: والذي نفسي بيده، لقد رأيت حبراء بـين فلقي<sup>(۲)</sup>القمر.

وعن جبير بن مطعم <sup>(٧)</sup> قال : انشقّ القمر علىٰ عهد رسول الله ﷺ حتّىٰ صار فرقتين علىٰ هذا الجبل وعلىٰ هذا الجبل .

فقال أناس : سحرنا محمّد.

فقال رجل : إن كان سحركم فلم يسحر الناس كلُّهم .

وقد روىٰ <sup>(٨)</sup> حديث انشقاق القمر جماعة كثيرة من الصحابة، منهم: عبدالله بن مسعود، وأنس بن مالك، وحذيفة بن اليمان وجبير بن مطعم، وابن عبّاس، وعبدالله بن عمر، وعليه جماعة المفسّرين إلّا ما رُوي عن عثمان بن عطاء عن أبيه أنّه قبال: معناه: وسينشق القمر... وروي ذلك عن الحسن، وأنكره أيضاً البلخيّ. وهذا أيضاً لايصحّ، لأنّ المسلمين أجمعوا علىٰ ذلك فلا يُعتَدّ بخلاف من خالف فيه، ولأنّ اشتهاره بين الصحابة يمنع من القول بخلافة.

كذا في المصدر، وفي النسخ زيادة: على عهد رسول الله.
 من المصدر، وفي النسخ زيادة: على عهد رسول الله.
 من المصدر،
 من المصدر،
 من المصدر، والموضع،
 من المصدر والموضع،
 من المصدر والموضع،
 من المصدر والموضع،
 من المصدر والموضع،

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(١)</sup>: «اقتربت الساعة» قال: اقتربت القيامة ، فـلا يكـون بعد رسول الله ﷺ إلّا القيامة وقد انقضت النبوّة والرسالة .

وقوله : «وانشقَ القمر» فإنَّ قريشاً سألوا رسول الله ﷺ أن يربهم آية، فدعا الله فانشقَ القمر نصفين (\*) حتَىٰ نظروا إليه ثمّ التأم.

وفيه (<sup>٣)</sup>: وروي أيضاً في قوله: «اقتربت الساعة» قال: خروج القائم على .

حدَّثنا<sup>(٢)</sup> حبيب بن الحسن بن أبان الآجريِّ<sup>(٥)</sup>، عن محمّد بن هشام، عن محمّد، عن يونس قال : قال لي أبو عبدالله طلَّلا : اجتمعوا أربعة عشر<sup>(٢)</sup> رجلاً أصحاب العقبة ليلة أربع عشرة <sup>(٧)</sup>من ذي الحجّة ، فقالوا للنبيّ يَكَلُلُهُ : ما من نبيّ إلا وله آية ، فما آيتك في ليلتك هذه ؟

فقال النبيّ ﷺ : ما الذي تريدون؟ فقالوا : إن يكن لك عند ربّك قدر فَأْمر القمر أن ينقطع قطعتين. فهبط جبرئيل فقال : يا محمّد، إنّ الله يقرئك السلام ويقول لك : إنّى قد أمرت كلّ

شىء بطاعتك.

فرفع رأسه فأمر القمر أن ينقطع قطعتين <sup>(٨)</sup>، فانقطع قطعتين، فسجد النبئ ﷺ شكراً لله وسجد شيعتنا، ثمّ رفع النبيّ ﷺ رأسه ورفعوا رؤوسهم. فقالوا: تعيده كماكان. فعاد كماكان. ثمّ قالوا: ينشقَ <sup>(٩)</sup> رأسه فأمره فانشقَ، فسجد النبيّ ﷺ شكراً لله وسجد شيعتنا.

فقالوا: يا محمّد، حين تقدم أسفارنا (١٠) من الشام واليمن فنسألهم ما رأوا في هذه

- ١. تفسير القمّي ٣٤٠/٢.
   ٣٤ نفس المصدر /٣٤١-٣٤١.
   ٥. ن: الأحمري .
   ٧. ليس في ر.
   ٩. ليس في ق، ش، م.
- ۲. المعىدر: بنصفين.
   ٤. نفس المصدر / ٣٤١.٣٤٠.
   ٦. المصدر: أربعة عشر.
   ٨. كذا في المصدر. وفي النسخ زيادة: فرفع.
   ١. المصدر: سفارنا.

الليلة ، فإن يكونوا رأوا مثل ما رأينا علمنا أنَّه من ربَّك ، وإن لم يروا مثل ما رأينا علمنا أنَّه سحر سحرتنا به . فأنزل الله : «اقتربت الساعة» (إلىٰ آخر السورة) .

وفي إرشاد المفيد<sup>(1)</sup>: وروى أبو بصير، عن أبي جعفر الله في حديث طويل أنّه قال. إذا قام القائم سار إلىٰ الكوفة فهدم فيها أربعة مساجد، ولم يبق مسجد علىٰ وجه الأرض له شُرَف إلّا هدمها وجعلها جمّاء<sup>(٢)</sup>، ووسّع الطريق الأعظم، وكسر كلّ جناح حارج<sup>(٣)</sup> في الطريق، وأبطل الكنف والميازيب إلىٰ الطرقات، ولايترك بدعة إلّا أزالها ولا سنّة إلّا أقامها، ويفتح قسطنطنية والصين<sup>(١)</sup> وجبال الديلم، فيمكث علىٰ ذلك سبع سنين، مقدار<sup>(٥)</sup> كلّ سنة عشر سنين من سنيّكم<sup>(٢)</sup> ثمّ يفعل الله ما يشاء.

قلت : جعلت فداك ، كيف تطول السنون (٢)؟

قال: يأمر الله تعالى الفلك باللبوث وقلَة الحركة، فتطول الأيّام لذلك والسنون. قال: [قلت]^^ له: إنّهم يقولون: إنّ الفلك إن تغيّر <sup>(٩)</sup> فسد!

قال : ذلك قول الزنادقة ، وأمّا المسلمون فلا سبيل لهم إلىٰ ذلك ، وقد شقّ الله تعالى القمر لنبيّه ﷺ [وردَ الشمس](١٠)من قبله ليوشع بن نون ، وأخبر بطول يوم القيامة وأنّه كألف سنة ممّا تعدّون .

﴿ وَإِنَّ يَرَوا آيَةً يُعْرِضُوا ﴾ : عن تأمّلها والإيمان بها.

﴿ وَيَقُولُونَ سِحْرٌ مُسْتَمِرٌ ﴾ ٢: مطَرد، وهو يـدلّ عـلىٰ أنّـهم رأوا قـبله آيـات أخَـر مترادفة ومعجزات متتابعة حـتّىٰ قـالوا ذلك أو مـحكم، من المـرّة، يـقال: أمـررته

۱. الإرشاد/۳٤٤.

كذا في المصدر، أي ملساء، وهي المستوية، وفي النسخ : جما.
 ليس في ق، ش.
 ليس في المصدر، وفي النسخ : العير.
 ليس في المصدر، سنينكم.
 ليس في المصدر، وفي النسخ : تقر.
 كذا في المصدر، وفي النسخ : تقر.

| الجزء الثاني عشر / سورة القمر                                                               |
|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| فاستمرّ : إذا أحكمته فاستحكم. أو مستبشع (١)، من استمرّ : إذا اشتدّت مرارته. أو مارّ         |
| داهب لايبقي .                                                                               |
| وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): فقالوا (٣): هذا سحر مستمرّ ؛ أي صحيح .                       |
| ﴿ وَكَذَّبُوا وَاتَّبَعُوا أَهُوَاءَهُمْ ﴾: وهو ما زيّن لهم الشيطان من ردّ الحقّ بعد ظهوره. |
| وذكرهما بلفظ الماضي، للإشعار بأنَّهما من عادتهم القديمة.                                    |
| ﴿ وَكُلُّ أَمْرٍ مُسْتَقِرٌ ﴾ ٢٠ ثنته إلىٰ غاية من خذلان أو نصر في الدنيا وشقاوة أو سعادة   |
| في الآخرة، فإنَّ الشيء إذا انتهىٰ إلىٰ غاية ثبت واستقرٍّ.                                   |
| وقرئ (٤) بالفتح؛ أي ذو مستقَرّ، بمعنىٰ : استقرار . وبالكسر . وبالكسر والجرّ، علىٰ           |
| أنّه صفة «أمر» و«كلّ» معطوف علىٰ «الساعة».                                                  |
| ﴿ وَلَقَدْ جَاءَهُمْ ﴾ : في القرآن .                                                        |
| ﴿ مِنَ الْأَنْبَآءِ ﴾ : أي أنباء القرون الخالية، أو أنباء الآخرة.                           |
| مَا فِيهِ مُزْدَجَرٌ ﴾ ٢]: ازدجار من تعذيب، أو وعيد.                                        |
| و تاء الافتعال تُقلّب دالاً مع الدال والذال والزاي ، للتناسب .                              |
| وقرئ <sup>(0)</sup> : «مزّجر» بقلبها زاياً وإدغامها.                                        |
| <حِكْمَةٌ بَالِغَةٌ ﴾ : غايتها، لاخلل فيها. وهي بدل من «ما» أو خبر لمحذوف.                  |
| وقرئ <sup>(٢)</sup> بالنصب، حالاً من «ما»، فإنّها موصولة أو مخصوصة بالصفة فيجو ز نصب        |
| الحال عنها.                                                                                 |
| ﴿ فَمَا تُغْنِ النُّذُرُ ﴾ ٢٠ نفي أو استفهام إنكار؛ أي فأيّ غناء تغني النذر. وهو جمع        |
| نذير، بمعنىٰ: المنذر، أو المنذَر منه، أو مصدر بمعنىٰ: الإنذار.                              |
| ﴿ فَتَوَلَّ عَنْهُمْ ﴾ : لعلمك أنّ الإنذار لايغني فيهم .                                    |

كذا في أنوار التنزيل ٤٣٤/٢. وفي ن، ر: مستتبع. وفي ق، ش، م، ت: مستشبع.
 ٢. تفسير القمي ٢٤٠/٢.
 ٢. ليس في ق، ش، م.
 ٦. أنوار التنزيل ٤٣٥/٢.

٥٣٦ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

إِنَّوْمَ يَدْعُ الدَّاعِ ﴾ : إسرافيل.
 ويجوز أن يكون الدعاء فيه كالأمر في قوله: «كن فيكون». وإسقاط الياء اكتفاء ويجوز أن يكون الدعاء فيه كالأمر في قوله: «كن فيكون». وإسقاط الياء اكتفاء بالكسرة للتخفيف. وانتصاب «يوم» بـ«يخرجون»، أو بإضمار «اذكر».
 «الكي شَيْء نُكُر ﴾ ٢٠ فظيع تنكره النفوس لأنّها لم تبعهد مثله، وهو هول يبوم
 «يوم النوس الأنها الم تبعهد مثله، وهو هول يبوم

َ الَّنِي سَيْءٍ مَكْرٍ ﴾ (١): قطيع تنكره النفوس لا شها لم شعهد مثله، وهنو هنون يتوم القيامة.

و قرأ <sup>(۱)</sup>ابن كثير : «نكْر» بالتخفيف . و قرئ <sup>(۲)</sup>: «نكر» بمعنىٰ : أنكر . و في تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(۳)</sup>: [و قوله : «فتولّ عنهم]<sup>(٤)</sup> يوم يـدع الداع إلىٰ شـيء

نكر» قال: الإمام إذا حرج يدعوهم إلىٰ ما ينكرون.

< خُشَّعاً اَبْصَارُهُمْ يَخْرُجُونَ مِنَ الْأَجْدَاثِ ﴾ : أي يخرجون من قبورهم خاشعاً ذليلاً أبصارهم من الهول.

> وإفراده وتذكيره، لأنّ فاعله بظاهر غير حقيقيّ التأنيث. وقرئ <sup>(ه)</sup>: «خاشعة» علىٰ الأصل.

وقرأ<sup>(٢)</sup> ابن عامر وابن كثير ونافع وعاصم: «خشّعاً»، وإنّما حسن ذلك ولا يحسن: مررت برجال قائمين غلمانهم، لأنّه ليس علىٰ صيغة تشبه الفعل<sup>(٧)</sup>. وقرئ <sup>(٨)</sup>: «خشّع أبصارهم» علىٰ الابتداء والخبر، فتكون الجملة حالاً. «كَأَنَّهُمْ جَرَادٌ مُنْتَشِرٌ ﴾ (٢): في الكثرة والتموّج والانتشار في الأمكنة. «مُهْطِعِينَ إِلَى الدَّاع ﴾ : مسرعين مادّي أعناقهم إليه، أو ناظرين إليه.

١ و٢. أنوار التنزيل ٤٣٥/٢. ٤. ليس في ق، ش، م. ٧. قوله: «لأنّه ليس على صيغة تشبه الفعل» به يدخل ما يدلُ على معنى الجمع والتنبيه عليه؛ كما أنُ القائلين كذلك بخلاف «خشّعاً»، فلمًا لايحسن: يقدمون غلمانه، لايحسن: قائمون غلمانه. ٨. نفس المصدر والموضع.

﴿ يَقُولُ الْكَافِرُونَ هَذَا يَوْمٌ عَسِرٌ ﴾ ٢٠ صعب.

وفي روضة الكافي('). بإسناده إلىٰ ثوير بـن أبـي فـاختة قـال: سـمعت عـليّ بـن الحسين ليُلْك يحدّث في مسجد رسول الله ﷺ.

فقال : حدَّثني أبي أنَّه سمع أباه عليَّ بن أبي طالب الطَّلِ الحدَّث الناس ، قال :

إذاكان يوم القيامة، بعث الله الناس من حفرهم عُزَلاً بهماً<sup>(٢)</sup> جرداً مرداً<sup>(٣)</sup> في صعيد [واحد]<sup>(٤)</sup>، يسوقهم النور وتجمعهم الظلمة حتّى يقفوا علىٰ عقبة المحشر، فيركب بعضهم بعضاً ويزدحمون دونها، فيُمنَعون من المضي فتشتد أنفاسهم ويكثر عرقهم وتضيق بهم أمورهم ويشتد ضجيجهم وتُرفَع أصواتهم. قال<sup>(٥)</sup>: وهو أوّل هول من أهوال يوم القيامة.

قال : فيشرف الجبّار تبارك وتعالى عليهم من فوق عرشه [في ظلال من الملائكة <sup>(٢)</sup>، فيأمر ملكاً من الملائكة فينادي :]<sup>(٧)</sup>يا معشر الخلائق، انصتوا واسمعوا منادي الجبّار .

قال: فيسمع أخرهم؛ كما يسمع أوّلهم. قال: فتنكسر أصواتهم عند ذلك، وتخشع أبصارهم، وتضطرب فرائىصهم <sup>(٨)</sup>، وتفزع قلوبهم، ويرفعون رؤوسهم إلىٰ ناحية الصوت مهطعين إلىٰ الداع. قال: فعند ذلك يقول الكافر: «هذا يوم عسر» (الحديث). «كَذَّبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوحٍ ﴾: قبل قومك.

- ١٠٤/ وفي النسخ : مهلاً.
   ٢. الكافي ١٠٤/ ح٧٩.
   ٣. الكافي ١٠٤/ وفي النسخ : مهلاً.
   ٣. الكافي ٢. الكافي المصدر. وفي النسخ : مهلاً.
   ٣. الكافي ٢. الكافي ٢. من المصدر.
   ٢. الكافي ٢. من المصدر.
  - ٥. ليس في ش، ق.
- ٦. قال المجلسي ﷺ : يمكن أن يكون إشراف الله تعالى كناية عن توجمهه إلى محاسبتهم، فالإشراف في حقّه مجاز وفي حقّ الملائكة حقيقة .
   ٧. ليس في ن، ت، م، ر.
   ٨. الفريصة : اللحمة بين الكتف والصدر ترتعد عند الفزع.

٥٣٨ ...... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

﴿ فَكَذَّبُوا عَبْدَنَا ﴾ : نوحاً. وهو تفصيل بعد إجمال. وقيل <sup>(1)</sup>: معناه : كذّبوه تكذبياً على عقب تكذيب ، كلّما خلا منهم قرن مكذّب تبعه قرن مكذّب. أو كذّبوه بعدما كذّبوا الرسل. ﴿ وَقَالُوا مَجْنُونٌ ﴾ : هو مجنون. ﴿ وَازْدُجِرَ ﴾ (): وزُجِر عن التبليغ بأنواع الأذيّة. وقيل <sup>(1)</sup>: [إنّه من جملة قيلهم]<sup>(1)</sup>أي هو مجنون ، وقد ازدجرته الجنّ وتخبّطته. ﴿ فَدَعَا رَبَّهُ أَنَّي ﴾ : [بأني. وقرئ <sup>(1)</sup> بالكسر ، على إرادة القول]<sup>(ه)</sup>.

﴿ فَانْتَصِرْ ﴾ ٢: فانتقم لي منهم. وذلك بعد يأسه منهم، فقد نُقِل: أنّ الواحد منهم كان يلقاه فيخنقه حتّى يخرّ مغشيّاً عليه، فيفيق ويقول: اللهمّ اغفر لقومي فبإنّهم لايعلمون.

وفي روضة الكافي <sup>(٢)</sup>: عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر، عن أبان بن عثمان، عن إسماعيل الجعفيّ، عن أبي جعفر للظلّا قال: لبت فيهم نوح ألف سنة إلّا خمسين عاماً يدعوهم سرّاً وعلانية، فلمّا أبَوْا وعتوا قال: ربّ «إنّـي مغلوب فانتصر». والحديث طويل. أخذت منه موضع الحاجة.

وفي كتاب الاحتجاج <sup>(٧)</sup> للطبرسي ﷺ كلام لعليّ ﷺ يقول فيه ـ وقـد قـيل له: لِـمَ لاحاربت أبابكر وعمر؛ كما حاربت طلحة والزبير ومعاوية ؟<sup>(٨)</sup> إنّ لي أسوة بستّة من الأنبياء، أوّلهم نوح حيث قال: ربّ «إنّي مغلوب فانتصر».فإن قال قائل: إنّه قـال هـذا لغير خوف، فقد كفر، وإلّا فالوصي أعذر.

- أنوار التنزيل ٤٣٥/٢.
  - ٣. من المصدر .
  - ہ . ليس في ق ، ش .
  - ٧. الاحتجاج/١٨٩.

٢. أنوار التنزيل ٤٣٥/٢.
 ٤. نفس المصدر والموضع.
 ٦. الكافي ٨٢٨٢/٢٦٢٢، ح ٤٢٤.
 ٨. في ق، ش، زيادة: قال.

| / سورة القم | عشر        | الجزء الثاني    |
|-------------|------------|-----------------|
|             | / سورة الق | عشر / سورة القه |

﴿ فَفَتَحْنَا أَبُوَابَ السَّمَآءِ بِمَآءٍ مُنْهَجِرٍ ﴾ (): منصب . وهو مبالغة وتسمئيل لكثرة الأمطار، وشد الصبابها. وقرأ (() ابن عامر ويعقوب : «ففتحنا» بالتشديد لكثرة الأبواب. ﴿ وَفَجَرْنَا الْأَرْضَ عُيُوناً ﴾ : وجعلنا الأرض كأنّها عيون منفجرة . وأصله : وفجرنا عيون الأرض، فغير للمبالغة . ﴿ فَالْتَقَى الْمَآءَ ﴾ : ماء السماء وماء الأرض. ﴿ فَالْتَقَى الْمَآءَ ﴾ : ماء السماء وماء الأرض. وقرئ (\*): «الماءان» لاختلاف النوعين . و«الماوان» بقلب الهمزة واواً. فَدَّرت وسُوِّيت ، وهو أنَّ قدر ما أنزِل من السماء علىٰ قدر ما أخرِج من الأرض. أو علىٰ حال أمر قدره الله ، وهو هلاك قوم (\*) نوح بالطوفان . فرقد مُنْنَاهُ عَلَىٰ ذَاتِ الْوَاحِ ﴾ : ذات أخشاب عريضة. فو دُسُر ﴾ (): ومسامير ، جمع دسار، من الدسر وهو الدفع الشديد . وهي صفة فو دُسُر ﴾ (): ومسامير ، جمع دسار، من الدسر وهو الدفع الشديد . وهي صفة

رود مرج الشير المسامير، جمع دسار، من الدسر وهو الدفع الشيديد. وهي صفة للسفينة أقيمت مقامها، من حيث إنّها كشرح لها تؤدّي مؤدّاها.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم<sup>(3)</sup>: حدّ ثني أبي، عن صفوان، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله عليّلا قال: لمّا أراد الله هلاك قوم نوح. وذكر حديثاً طويلاً، وفيه: فصاحت امرأته لمّا فار التنّور، [فجاء نوح إلى التنوّر]<sup>(0)</sup> فوضع عليها طيناً وختمه حتّى أدخل جميع الحيوان السفينة، ثمّ جاء إلىٰ التنوّر ففضّ <sup>(1)</sup> الخاتم ورفع الطين، وانكسف الشمس، وجاء من السماء ماء منهمر صبّاً بلا قطر، وتفجّرت الأرض عيوناً، وهو قوله تعالى: «ففتحنا أبواب السماء بماء - إلىٰ قوله -<sup>(1)</sup>: ألواح ودسر».

> ١ و٢. أنوار التنزيل ٤٣٦/٢. ٤. تفسير القمّي ٣٢٧٦٣٦٦٦. ٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: ونقض. وفضّ ختم الكتاب: كسره وفتحه. ٧. ورد في ن،ت، ي، رنصّ الآيات.

٥٤٠ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

وفي الكافي<sup>(1)</sup>: عدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن ابن محبوب، عن عبدالله بن سنان، عن أبي عبدالله على قال: إنَّ نوحاً لمَّا كان في أيَّام الطوفان دعا المياه كلُّها فأجابته (٢) إلا ماء الكبريت والماء المرّ، فلعنهما. وبإسناده (") إلىٰ أبي سعيد عقيصا التيميّ قال : مررت بالحسن والحسين عليه الله وهما في الفرات مستنقعان <sup>(٤)</sup> في إزارين . ... إلىٰ قوله : ثمَّ قالا : إلىٰ أين تريد؟ فقلت : إلىٰ هذا الماء. فقالا: وما هذا الماء؟ فقلت : أريد دواءه <sup>(٥)</sup>، أشرب منه لعلّة بي أرجو أن يخفّ له الجسد ويسهّل البطن . فقالا: ما نحسب (`)أنَّ الله جعل في شيء قد لعنه شفاء. قلت: ولِمَ ذلك؟ فقالا: لأنَّ الله تعالى لمَّا أسفه (٧) قوم نوح، فتح السماء بماء منهمر، وأوحى إلى الأرض فاستعصت عليه عيون منها، فلعنها وجعلها ملحاً أجاجاً. عدَّة من أصحابنا (^)، عن سهل بن زياد، عن محمّد بن سنان، عمّن ذكره، عن أبي عبدالله عليه فال: كان أبي يكره أن يتداوى بالماء المرّ وبماء الكبريت، وكان يقول: إنّ نوحاً لمّاكان الطوفان دعا المياه فأجابته كلُّها إلَّا الماء المرَّ وماء الكبريت، فدعا عليهما

ولعنهما.

الجزء الثاني عشر / سورة القمر . . . . . . . . . . . . 021 ........................ وفي محاسن البرقيّ <sup>(1)</sup>: عنه، عن أبيه، عن محمّد بن سنان، عن أبي الجارود قال: حدَّثني أبو سعيد دينار بن عقيصا (٢) التيميّ (٣) قال : مررت بالحسن والحسين عليَظ وهما في الفرات مستنقعان في إزارهما. فقالا: إنَّ للماء سكَّاناً كسكَّان الأرض. ثمّ قالا: أين تذهب؟ فقلت: إلى هذا الماء. قالا: وما هذا الماء ؟ قلت : ماء نشر به في هذا الحير<sup>(1)</sup> يخفّ له الجسد، ويخرج الحرّ، ويسهّل البطن، هذا الماء إله سرً]() فقالا: ما نحسب <sup>(٦)</sup>أنَّ الله تبارك وتعالى [جعل في شيء ممَّا قد لعنه شفاءً. فقلت: ولم ذاك؟ فقالا: إنَّ الله تبارك وتعالى ]<sup>(٧)</sup>لمَّا أسفه قوم نوح، فتح السماء بماء منهمر، فأوحى الله إلى الإرض فاستعصت عليه عيون منها، فلعنها فجعلها ملحاً أجاجاً. وفي روضة الكافي (^): عليَّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابـن مـحبوب، عـن هشـام الخراسانيِّ، عن المفضِّل بن عمر قال: قلت لأبي عبدالله عليَّلا : أخبرني عن قول الله تَظْلَا: «حتّى إذا جاء أمرنا وفار التنّور» فأنَّىٰ كان موضعه، وكيف كان؟ ١. المحاسن /٥٧٩، ح٤٦. كذا في النسخ والمصدر. والظاهر زيادة لفظة «بن» لأن ديناراً كنيته أبو سعيد ولقبه عقيصا؛ كما في رواية الكافي ٢٨٩/٦-٣٩٠، ح٣-وقد مزت أنفأ وجامع الرواة ٣١٢/١ و ٥٤٠. ٣. المصدر: التميمي. وفي ق، ش: اليتمي. ٤. كذا في المصدر . وفي ق ، ش : الحين . وفي سائر النسخ : الخبر . والحير : الموضع الذي يجتمع فيه الماء . ٥. من المصدر. ٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: ما تحب. ۸. الکافی ۲۸۱/۸، ح ٤٢١. ٧. من المصدر..

فقال : كان التنّور في بيت عجوز مؤمنة ، في دبر قبلة <sup>(١)</sup> ميمنة المسجد . فقلت له : فإنّ ذلك موضع زاوية باب الفيل اليوم ، ثمّ قلت له : وكان بدء خروج الماء من ذلك التنّور ؟

فقال: نعم، إنّ الله ﷺ أحبّ أن يُري قومه آية، ثمّ إنّ الله أرسل عليهم المطر يفيض فيضاً، وفاض الفرات فيضاً، والعيون كلّهنَ فيضاً، فغرّقهم الله عزّ ذكره وأنجىٰ نـوحاً ومن معه في السفينة.

عليّ بن إبراهيم <sup>(٢)</sup>، عن هارون <sup>(٣)</sup>بن مسلم، عن مسعدة بن صدقة، عن أبي عبدالله للظِّرِ قال : قال أمير المؤمنين للظِّرِ : لم تنزل <sup>(٤)</sup> قطرة من السماء من مطر إلّا بعدد معدود ووزن معلوم، إلّا ماكان من يوم الطوفان علىٰ عهد نوح فإنّه نزل ماء منهمر بلا وزن ولا عدد . والحديث طويل . أخذت منه موضع الحاجة .

عليّ بن إبراهيم<sup>(٥)</sup>، عن أبيه، عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر، عن أبان بن عثمان، عن أبي حمزة الثماليّ، عن أبي رزين <sup>(٢)</sup> الأسديّ، عن أمير المؤمنين للله أنّه قال: إنّ نوحاً لمّا فرغ من السفينة، وكان ميعاده فيما بينه وبين ربّه في إهلاك قومه أن يسفور التنّور، ففار فقالت امرأته: إنّ التنّور قد فار. فقام إليه فختمه فقام الماء<sup>(٧)</sup>، وأدخل من أراد أن يدخل، وأخرج من أراد أن يخرج، ثمّ جاء إلىٰ خاتمه فسنزعه، يقول الله تُتَلَّق.

قال: وكان نجرها في وسط مسجدكم، ولقد نقص عن ذرعه سبعمائة ذراع (^).

- في ن، ت، م، ي، ر، زيادة: المسجد.
   تفس المصدر /٢٣٩-٢٤٠ ح٢٢٦.
   ق، ش، م: هود.
   المصدر : ولم ينزل.
   تفس المصدر /٢٨١-٢٨٢، ح٢٢٤.
   تفس المصدر : وزين.
   تفس المصدر /٢٨١. ح٢٢٢ ح ٤٢٢.
- ٨. قال العلاّمة المجلسي ٢٠ : لعل الغرض رفع الاستبعاد عن عمل السفينة في المسجد مع ما اشتهر من عظمها. أي نقصوا المسجد عمّاكان عليه في زمن نوح سبعمائة ذراع. ويدلُ على أصل النقص أخبار أخر.

وفي كتاب الاحتجاج <sup>(١)</sup> للطبرسي ﷺ : روي عن موسى بن جعفر ، عن آبائه ، عـن الحسـين بــن عـليّ ﷺ قـال : إنّ يـهوديّاً مـن يـهود الشـام وأحـبارهم قـال لأمير المؤمنين ﷺ : فإنّ نوحاً دعا ربّه فهطلت السماء بماء منهمر .

قال له علي <sup>(٢)</sup> للله : لقد كان كذلك، وكانت دعوته دعوة غضب، ومحمّد هطلت له السماء بماء منهمر [لأنّه للله ا<sup>(٢)</sup> رحمة [وذلك]<sup>(٤)</sup> أنّه تَقْطَلُه لمّا هاجر إلى المدينة أتاه أهلها في يوم جمعة فقالوا له: يا رسول الله، احتبس القطر واصفرّ العود وتنهافت الورق. فرفع يده المباركة إلى السماء حتّى رأى <sup>(٥)</sup> بياض إبطيه <sup>(٢)</sup>، وما يُرى في السماء سحابة، فما برح حتى سقاهم الله، حتى أنّ الشابّ المعجب بشبابه لتهمّه <sup>(٧)</sup> نفسه في الرجوع إلى منزله فما يقدر من شدّة السيل، فدام أسبوعاً.

فأتوه في الجمعة الثانية فقالوا: يا رسول الله، لقد تهدّمت الجدر واحتبس الركب والسفر.

فضحك عَظِيلًا وقال : هذه سرعة ملالة ابن أدم.

ثمَّ قال: اللهمَّ حوالينا ولا علينا، اللهمَّ في <sup>(٨)</sup> أصول الشيح <sup>(٩)</sup> ومراتع البقر <sup>(١٠)</sup>. فرأىٰ <sup>(١١)</sup> حول المدينة المطر يقطر قطراً وما يقع بالمدينة قطرة، لكرامته علىٰ الله.

وعن الأصبغ بن نباتة <sup>(١٢)</sup> قال : قال ابن الكوّاء لأميرالمؤمنين للظِّلا : [أخبرني يا أمير المؤمنين]<sup>(١٣)</sup>عن المجرّة <sup>(١٤)</sup>التي تكون في السماء.

١. الاحتجاج /٢١٢.
 ٢. ليس في ق.
 ٣. ليس في ق، ش، المصدر.
 ٩. كذا. والظاهر أن الصحيح : رئي ،
 ٢. المصدر : إبطه .
 ٢. المصدر .
 <

تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب قال : هي شرح () في السماء وأمان لأهل الأرض من الغرق، ومنه أغرق الله قوم نوح بماء منهمر . وفي تفسير عليٍّ بن إبراهيم <sup>(٢)</sup>: وقوله : «ففتحنا أبواب السماء بـماء مـنهمر» قـال : صُبٌ بلا قطر. «وفجّرنا الأرض عيوناً فالتقئ الماء» قال: ماء السماء وماء الأرض. «علىٰ أمس قـد قدر، وحملناه»؛ يعنى: نوحاً. «على ذات ألواح ودسر» قال : ذات ألواح (")السفينة، والدسر المسامير. وقيل (٤): الدسر ضرب من الحشيش تُشدّ (٥) به السفينة . ﴿ تَجْرى بِأَعْيُنِنَا ﴾ : بمرأى منّا ؛ أي محفوظة بحفظنا . ﴿جَزَاءً لِمَنْ كَانَ كُفِرَ ﴾ ٢: أي فعلنا ذلك جزاء لنوح لأنَّه نعمة كفروها ، فإنَّ كُلُّ نبيّ نعمة من الله ورحمة علىٰ أمّته. ويجوز أن يكون علىٰ حذف الجارَ وإيصال الفعل إلىٰ الضمير (``. وقرئ (\*): [«لمن كفر»؛ أي للكافرين] (^). ﴿ وَلَقَدْ تَرَكْنَاهَا ﴾ : أي السفينة ، أو الفعلة «آيةٌ» : يُعتَبر بها ، إذ شاع خبرها واستمر . ﴿ فَهَلْ مِنْ مُدَّكِرٍ ﴾ ٢٠ : معتبر . وقرئ (\*): «مذتكر» علىٰ الأصل. و«مذَّكر» بقلب التاء ذالاً والإدغام فيها. ﴿ فَكَيْفَ كَانَ عَذَابِي وَنُذُرٍ ﴾ ٢٠ : استفهام تعظيم ووعيد. و«النذر» يحتمل المصدر، والجمع.

١. المصدر: شرج.
 ٢. تفسير القمّي ٣٤١/٢-٣٤٢.
 ٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: «الألواح» بدل «ذات ألواح».
 ٤. نفس المصدر والموضع.
 ٥. ق، ش، م، ن، ي: تشتذ، وفي المصدر: شذ.
 ٢. فيكون الأصل: «لمن كفر به» فحذف الباء واستتر الضمير في «كفر».
 ٧. أنوار التنزيل ٢/٢٦٢.
 ٩. نفس المصدر والموضع.

﴿ وَلَقَدْ يَسَّرْنَا الْقُرآنَ ﴾ : سهلناه، أو هيّأناه، من يسّر ناقته للسفر : إذا رحَلها.

لللهُ كُمِرِ»: للإذكار والاتّعاظ، بأن صرّفنا فيه أنواع المواعظ والعبر. أو للحفظ بالاختصار وعذوبة اللفظ.

﴿ فَهَلْ مِنْ مُدَّكِرٍ ﴾ ٢: متعظ .

> < إِنَّا اَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحاً صَرْصَراً »: بارداً. أو شديد الصوت. < فِي يَوْم نَحْسٍ » : شؤم.

﴿ مُسْتَمِرٌ ﴾ ٢: استمرَ شؤمه أو استمرَ عليهم حتى أهلكهم أو على جميعهم كبيرهم وصغيرهم فلم يُبقٍ منهم أحداً أو اشتدَ مرارته، وكان يوم الأربعاء آخر الشهر .

وفي روضة الكافي <sup>(٢)</sup>: محمّد بن يحيئ، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسن بن محبوب، عن عليّ بن رئاب وهشام بن سالم، عن أبي بصير، قال : قال أبو جعفر عليّلا : إذا أراد الله تكلّ أن يعذّب قوماً بنوع من العذاب، أوحى إلى الملك الموكّل بذلك النوع من الريح التي يريد <sup>(٣)</sup>أن يعذّبهم بها. قال <sup>(٤)</sup>: فيأمرها الملك فتهيج <sup>(٥)</sup>كما يهيج الأسد المغضب.

قال : ولكلّ ريح منهنّ اسم، أما تسمع قوله تعالى : «كذّبت عاد فكيف كان عذابي ونذر، إنا أرسلنا عليهم ريحاً صرصراً». والحديث طويل. أخذت منه موضع الحاجة.

وفي كتاب علل الشرائع <sup>(7)</sup>، بإسناده إلىٰ عثمان بن عيسى، رفعه إلىٰ أبي عبدالله ﷺ قال: الأربعاء يوم نحس مستمرّ، لأنّه أول يوم وأخر يوم من الأيّام التي قال الله تعالى:

كذا في أنوار التنزيل ٢٣٦/٢ وفي النسخ زيادة: أتى.
 ١. كذا في أنوار التنزيل ٢٣٦/٢ وفي النسخ زيادة: أتى.
 ٢. الكافي ٩١/٨، ح٣٢.
 ٤. ليس في ق، ش، م، ت.
 ٤. ليس في آ، ش، م، ت.

| كنز الدقائق وبحرالغرائب |  | ٥٤٦ |
|-------------------------|--|-----|
|-------------------------|--|-----|

«سخّرها عليهم سبع ليال وثمانية أيّام حسوماً». وفي مجمع البيان<sup>(1)</sup>: «يوم نحس مستمرّ» قيل : إنّه كان في يوم أربعاء في آخر الشهر لا يدور... رواه العيّاشي بالاسناد عن أبي جعفر طلِّلاٍ .

وفي كتاب الخصال (\*)، فيما علّم أمير المؤمنين لللَّلِا أصحابه من الأربعمائة باب ممّا يصلح للمسلم في دينه ودنياه : توقّوا الحجامة والنورة يوم الأربعاء ، فإنّ يوم الأربعاء يوم نحس مستمرّ ، وفيه خلِقت جهنّم .

وفي عيون الأخبار (")، في باب ما جاء عن الرضا الله من خبر الشاميّ وما سأل عنه أمير المؤمنين الله حديث طويل، وفيه: ثمّ قام إليه رجل آخر فقال: يا أمير المؤمنين، أخبرني عن يوم الأربعاء وتطيّرنا منه وثقله، وأيّ أربعاء هو ؟

قال: أخر أربعاء في الشهر، وهو المحاق، وفيه قتل قابيل هابيل <sup>(٤)</sup> أخاه.

... إلىٰ أن قال عليه : ويوم الأربعاء أرسل الله على الريح على قوم عاد .

وفي كتاب من لا يحضره الفقيه <sup>(٥)</sup>: عن أبي بصير <sup>(٢)</sup>، عن أبي جعفر للله حديث طويل، وفيه يقول للله إن لله تلك جنوداً من الريح يعذّب بها من عصاه وموكّل بكلّ ريح منهنَ ملك مطاع، فإذا أراد الله تلك أن يعذّب قوماً بعذاب <sup>(٧)</sup> أو حي الله إلى الملك الموكّل بذلك النوع من الريح الذي يريد أن يعذّبهم به، فيأمر بها الملك فستهيج كما يهيج الأسد المغضب. ولكلّ ريح منهنّ اسم، أما تسمع لقول الله تعالى : «إنّا أرسلنا عليهم ريحاً صرصراً في يوم نحس مستمر».

ر تتريح الناس) . تصليمهم. روي (^): أنّهم دخلوا في الشعاب والحفر وتمسّك بعضهم ببعض ، فنزعتهم الريح وصرعتهم موتى .

١. المجمع ١٩٠/٥.
 ٢. الحصال /٦٣٧، ح١٠.
 ٣. العيون ١٩٣/١. ح١.
 ٥. الفقيه ٢٤٤/١. ح١٥٢٥.
 ٢. ت، ي، م، ر، ش، ق: أبي نصر.
 ٧. ليس في ق.

﴿ كَأَنَّهُمْ أَعْجَازُ نَخْلٍ مُنْقَعِرٍ ﴾ ٢: أصول نخل منقلع عن صغارسه، ساقط عملىٰ الأرض.

وقيل (١): شُبِّهوا بالأعجاز، لأنَّ الريح طيِّرت رؤوسهم وطرحت أجسادهم.

وتذكير «منقعر» للحمل علىٰ اللفظ، والتأنيث في قـوله: «أعـجاز نـخل خـاوية» للمعنىٰ.

< فَكَيْفَ كَانَ عَذَابِي وَنُذُرِ ﴾ ٢: كرّره للتهويل.

وقيل <sup>(٢)</sup>: الأوّل لما حاق بهم في الدنيا، والثاني لما يحيق بهم في الآخرة؛ كما قال أيضاً في قصّتهم: «لنذيقنُهم عذاب الخزي في الحياة الدنيا ولعذاب الآخرة أخزى». « مَاَقَدْ بَرَّ مَنَا الْقُر آنَ اللَّ عُرِ ذَمَا مَ مُوَى مُوَى هُمَ المُنْ مَ المُثْبَ مُرْهِم الإسلامين ا

﴿ وَلَقَدْ يَسَّرْنَا الْقُرآنَ لللِذُكْرِ فَهَلْ مِنْ مُدَّكِرٍ ﴾ ﴿ كَذَّبَتْ ثَمُودُ بِالنَّذُرِ ﴾ ﴾ : بالإنذارات والمواعظ، أو الرسل.

﴿ فَقَالُوا أَبَشُراً مِنّا ﴾: من جنسنا، أو من جملتنا لافضل له علينا. وانتصابه بفعل
يفسّره ما بعده.

وقرئ <sup>(٣)</sup> بالرفع، علىٰ الابتداء. والأوّل أوجه للاستفهام <sup>(٤)</sup>. ﴿ **وَاحِداً**﴾ : منفرداً لاتبع له. أو من آحادهم دون أشرافهم.

أَنَّبِعُهُ إِنَّا إِذاً لَفِي ضَلاَلٍ وَسُعُرٍ ﴾
العمم العيد ؛ كَأَنَّهم عكسوا عليه فرتبوا على
اتباعهم إيّاه ما رتبه علىٰ ترك اتباعهم له.

وقيل (٥): السعر الجنون، ومنه : ناقة مسعورة.

وفي بصائر الدرجات <sup>(7)</sup>: عليّ بن حسّان، عن جعفر بن هارون الزيّات قال: كنت أطوف بالكعبة فرأيت أبا عبدالله للظِّلِّ فقلت في نفسي: هذا هو الذي يُستبَع والذي هيو الإمام، وهو كذا وكذا.

٦. البصائر/٢٦٠ ح ٢١.

- ٣-١. نفس المصدر /٤٣٧.
- ٤. لما تقرّر في النحو من أنَّ المختار في مثل هذا الاسم النصب إذا كان بعد الاستفهام.
  - ٥. نفس المصدر والموضع.

٥٤٨ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

قال : فما علمت به حتى ضرب يده على منكبي ، ثم أقبل عليّ وقال : «فقالوا (") أبشراً منا واحداً نتبعه إنّا إذاً لفي ضلال وسعر». ﴿ آأَلْقِي الذُّكُومُ : الكتاب ، أو الوحي . ﴿ عَلَيْهِ مِنْ بَيْنِنَا ﴾ : وفينا من هو أحق منه بذلك . ﴿ بَلْ هُوَ كَذَابٌ آشِرٌ ﴾ () : حمله بطره على الترفّع علينا بادّعائه . ﴿ بَلْ هُوَ كَذَابٌ آشِرٌ ﴾ () : حمله بطره على الترفّع علينا بادّعائه . ﴿ مَنِ الْكَذَّابُ الأَشِرُ ﴾ () : حمله بطره على الترفّع علينا بادّعائه . ﴿ مَنِ الْكَذَّابُ الأَشِرُ ﴾ () : الذي حمله أشره على الاستكبار عن الحقّ وطلب الباطل أصالح أم من كذَبه . وقرئ (") بن عامر وحمزة ورويس : «ستعلمون» على الالتفات ، أو حكاية ما أجابهم وقرئ (") : «الأشر» ؛ كقولهم : حذر في حذر . و «الأشر» الأبلغ في الشرارة ، وهو أصل مرفوض كالأخير .

وفي روضة الكافي <sup>(1)</sup>: عليّ بن محمّد، عن عـليّ بـن العـبّاس، عـن الحسـن بـن عبدالرحمٰن، عن عليّ بن أبي حمزة، [عن أبي بصير]<sup>(٥)</sup> عن أبي عبدالله للظِّلا قال : قلت له : «كذّبت ثمود بالنذر -إلىٰ قوله : بل هو كذّاب أشر».

قال : هذا كان بما كذّبوا صالحاً، وما أهلك الله قوماً قطّ حتّى يبعث إليهم قبل ذلك الرسل فيحتجّوا عليهم، فبعث الله إليهم صالحاً فدعاهم إلىٰ الله فلم يجيبوه وعتوا عليه عتوّاً وقالوا : لن نؤمن لك حتّى تخرج لنا من هذه الصخرة الصمّاء (<sup>٢)</sup> ناقة عُشَرَاء <sup>(٧)</sup>. وكانت الصخرة يعظّمونها ويعبدونها ويذبحون عندها في رأس كلّ سنة ويجتمعون

١. ليس في المصدر.
 ٢. أنوار التنزيل ٢٧/٢.
 ٣. أنوار التنزيل ٢٧/٢.
 ٢. أنوار التنزيل ٢٧/٢.
 ٢. أيس في ق، ش، المصدر.
 ٧. العُشَراء من النوق ونحوها: ما مضى على حملها عشرة أشهر.

عندها، فقالوا له : إن كنت كما تزعم نبيّاً رسولاً فادع لنا إلٰهك حتّى يخرج لنا من هـذه الصخرة الصماء ناقة عشراء.

فأخرجها الله كما طلبوا منه، ثمّ أوحىٰ الله إليه أن يا صالح، قل لهم: إنَّ الله قد جعل لهذه الناقة شرب يوم ولكم شرب يوم.

فكانت الناقة إذا كان يوم شربها شربت الماء ذلك اليوم، فيحلبونها فلا يبقى صغير ولاكبير إلا شرب من لبنها يومهم ذلك، فإذا كمان الليل وأصبحوا غدوا إلى مائهم فشربوا منه ذلك اليوم ولم تشرب الناقة ذلك اليوم، فمكثوا بذلك ما شاء الله، ثمّ أنّهم عتوا علىٰ الله ومشى بعضهم إلىٰ بعض وقالوا: اعقروا هذه الناقة واستريحوا منها، لانرضى أن يكون لها شرب يوم ولنا شرب يوم. ثمّ قالوا: من ذا الذي يلي قتلها ونجعل له جعلاً ما أحبّ ؟

فجاءهم رجل أحمر أشقر أزرق ولد زنا، لايُعرَف له أب، يقال له: قُدار، شقيّ من الأشقياء مشؤوم عليهم، فجعلوا له جعلاً، فلمّا توجّهت الناقة إلىٰ الماء الذي كانت ترده تركها حتّىٰ شربت الماء وأقبلت راجعة، فقعد لها في طريقها فيضربها بالسيف ضربة فلم يعمل شيئاً، فضربها ضربة أخرىٰ فقتلها، فخرّت إلىٰ الأرض علىٰ جنبها وهرب فصيلها حتىٰ صعد إلىٰ الجبل، فرغا<sup>(۱)</sup> ثلاث مرّات إلى السماء، وأقبل قوم صالح فلم يبق أحد إلا شركه في ضربته واقتسموا لحمها فيما بينهم، فلم يبق صغير ولا كبير إلا أكل منها.

فلمًا رأىٰ ذلك صالح أقبل إليهم فقال : يا قوم، ما دعاكم إلىٰ ما صنعتم، أعصيتم ربّكم ؟

فأوحىٰ الله إلىٰ صالح للللهِ : إنّ قومك قد طغوا وبغوا، وقتلوا نـاقة بـعثها الله إليـهم حجّة عليهم ولم يكن عليهم منها ضرر وكان لهم منها أعظم المنفعة، فقل لهـم : إنّي

۱. أي صوّت.

مرسل عليكم عذابي إلىٰ ثلاثة أيّام، فإن هم تابوا ورجـعوا قـبلت تـوبتهم وصـددت عنهم، وإن هم لم يتوبوا ولم يرجعوا، بعثت عليهم عذابي في اليوم الثالث.

فأتاهم صالح لللَّلا فقال لهم: يا قوم، إنَّي رسول ربّكم إليكم، وهو يقول لكم: إن أنتم تبتم و رجعتم واستغفرتم غفرت لكم وتبت عليكم.

فلمًا قال لهم ذلك كانوا أعتى ما كانوا وأخبث، وقالوا: يا صالح ائتنا بما تعدنا إن كنت من الصادقين.

قال: يا قوم، إنكم تصبحون غداً ووجوهكم مصفرّة، واليـوم الثـاني ووجـوهكم محمرّة، واليوم الثالث ووجوهكم مسودّة.

فلمًا كان أوّل يوم، أصبحوا ووجوههم مصفرّة، فمشى بعضهم إلىٰ بعض وقالوا: قد جاءكم ما قال لكم صالح.

فقال العتاة منهم: لانسمع قول صالح ولانقبل قوله وإن كان عظيماً.

فلمّاكان اليوم الثاني، أصبحت وجوههم محمرّة، فمشى بعضهم إلىٰ بعض وقالوا: يا قوم، قد جاءكم ما قال لكم صالح.

فقال العتاة منهم: لو أهلكنا جميعاً ما سمعنا قول صالح، ولاتركنا آلهتنا التي كـان آباؤنا يعبدونها، ولم يتوبوا ولم يرجعوا.

فلمًا كان اليوم الثالث، أصبحوا ووجـوههم مسـودّة، فـمشى بـعضهم إلىٰ بـعض وقالوا<sup>(۱)</sup>: يا قوم، أتاكم ما قال لكم صالح.

فقال العتاة منهم : قد أتانا ما قال لنا صالح .

فلمًا كان نصف الليل أتاهم جبرئيل فصرخ بهم صرخة، خرقت تلك الصرخة أسماعهم وفلقت قلوبهم وصدعت أكبادهم، وقد كانوا في تلك الثلاثة أيّام<sup>(٢)</sup> قد تحنّطوا وتكفّنوا [وعلموا]<sup>(٣)</sup>أنّ العذاب نازل بهم، فماتوا أجمعين في طرفة عين

كذا في المصدر، وفي النسخ: قال.
 ٢. المصدر: الأيام.
 ٣. يوجد في ق، ش، المصدر.

صغيرهم وكبيرهم، فلم يبق لهم ناعقة ولا راغية <sup>(١)</sup> ولا شيء إلا أهلكه الله، فأصبحوا في ديارهم و <sup>(٢)</sup> مضاجعهم موتى أجمعين، ثمّ أرسل الله عليهم مع الصيحة النار من السماء فأحرقتهم أجمعين وكانت <sup>(٣)</sup> هذه قصّتهم. ﴿ إِنَّا مُرْسِلُو النَّاقَةِ ﴾ : مخرجوها وباعثوها. ﴿ فَارْ تَقِبْهُمْ ﴾ : امتحاناً لهم. ﴿ فَارْ تَقِبْهُمْ ﴾ : امتحاناً لهم. ﴿ وَاصْطَبِرْ ﴾ () : علىٰ أذاهم. ﴿ وَاصْطَبِرْ ﴾ () : علىٰ أذاهم. ﴿ وَنَبَنْهُمْ أَنَّ الْمَاءَ قِسْمَةً بَيْنَهُمْ ﴾ : مقسوم إلها يوم و إ<sup>(1)</sup> لهم يوم. و«بينهم» لتغليب العقلاء.

لأكُلُّ شِرْبٍ مُحْتَضَرٌ ﴾ ((\*): يحضره صاحبه في نوبته، أو يحضر عنه غيره. لا فَنَادَوْا صَاحِبَهُمْ ﴾: قدار (\*) بن سالف ؛ أحيمر ثمود. لا فَنَعَاطَىٰ فَعَقَرَ ﴾ (\*): فاجترأ علىٰ تعاطي قتلها فقتلها. أو فتعاطىٰ السيف فقتلها. و «التعاطي» تناول الشيء بتكلف. لا فَكَنْفَ كَانَ عَذَابِي وَنُذُرٍ ﴾ (إنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ صَيْحَةً وَاحِدَةً ﴾: صيحة جبرئيل. لا فَكَنْفَ كَانَ عَذَابِي وَنُذُرٍ ﴾ (\*): كالشّجر اليابس المتكسّر، الذي يتّخذه من يعمل الحظيرة لأجلها. أو كالحشيش اليابس، الذي يجمعه صاحب الحظيرة لماشيته في الشتاء.

وقرئ (٦) بفتح الظاء؛ أي كهشيم الحظيرة، أو الشجر المتّخذ لها.

- كذا في المصدر. وفي ق: داعية. وفي غيرها: راعيه.
- - ۲. في ن، ت، م، ي، ر، زيادة: كانت.
    ٤. ليس في ق.
    ٥. ق: قداد.

| الدقائق ويحرالغرائب | . تفسير کنز | · · · · <i>,</i> · · · · · , . |  | •••••• | ••••• | ٥٥٢ |
|---------------------|-------------|--------------------------------|--|--------|-------|-----|
|---------------------|-------------|--------------------------------|--|--------|-------|-----|

وفي تفسير عليٍّ بن إبراهيم <sup>(1)</sup>: قوله: «فـنادوا صـاحبهم» قـال: قُـدار، الذي عـقر الناقة.

وقوله: «كهشيم المحتظر». قال: الحشيش و <sup>(٢)</sup> النبات. ﴿ وَلَقَدْ بَسَّرْنَا الْفُرْآنَ لِلذِّكْرِ فَهَلْ مِنْ مُدَّكِرِ ﴾ ﴿ كَذَّبَتْ قَوْمُ لُوطٍ بِالنُّذُرِ ﴾ ﴿ إِنَّا **اَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ حَاصِباً ﴾**: ريحاً تحصبهم بالحجارة؛ أي ترميهم · إِلاَ آلَ لُوطٍ نَجَيْنَاهُمْ بِسَحَرٍ ﴾ ﴿ نِعْمَةً مِنْ عِنْدِنَا؟ : إنعاماً منّا. وهو علّة «لنجينا». حَذَلِكَ نَجْرى مَنْ شَكَرَ ﴾ ﴿ وَلَقَدْ أَنْذَرَهُمْ ﴾ : لوط . ﴿ بَطْشَتَنَا ﴾ : أخذتنا بالعذاب . ﴿ فَتَمَارَوْا بِالنَّذُرِ ﴾ ٢: فكذَّبوا بالنذر متشاكسين -﴿ وَلَقَدْ رَاوَدُوهُ عَنْ ضَيْفِةٍ ﴾ : قصدوا الفجور بهم. ﴿ فَطَمَسْنَا أَعْيُنَهُمْ ﴾ : فمسحناها (") وسوّيناها بسائر الوجه. روي (٢): أنَّهم لمَّا دخلوا داره عنوة، صفقهم جبرئيل اللَّه صفقةً فأعماهم. وفي الكافي (٥): علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن فضّال، عن داود بن فرقد، عن أبي يزيد الحمّار (٦)، عن أبي عبدالله عليَّة : فكاثروه حتّى دخلوا البيت، فصاح به جبرتيل وقال: يا لوط، دعهم يدخلوا. فإذا دخلوا، أهوى جبرئيل بأصبعه نحوهم فـذهبت أعينهم، وهو قول الله تعالى : «فطمسنا <sup>(٧)</sup> أعينهم».

٢٤ تفسير القمّي ٣٤٢/٢.
 ٢. ليس في المصدر.
 ٣. كذا في أنوار التنزيل ٤٣٨/٢. وفي النسخ: فمسخناها.
 ٤. أنوار التنزيل ٤٣٨/٢.
 ٢. أنوار التنزيل ٢٨/٢.
 ٢. قي المصدر زيادة: (على).

عدّة من أصحابنا<sup>(1)</sup>، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن محمّد بن سعيد قال: أخبرني زكريّا بن محمّد، عن أبيه، عن عمرو، عن أبي جعفر لللهِ : وذكر حديثاً طويلاً يذكر فيه قصّة قوم لوط ومجيء الملائكة اليهم، وفيه يقول للله فقال له جبرئيل : «إنّا رسل ربّك لن يصلوا إليك <sup>(٢)</sup>». فأخذ كفاً من بطحاء فضرب بها وجوههم وقال : شاهت الوجوه. فعمي أهل المدينة كلّهم. والحديثان بتمامهما مذكوران في سورة هود لللهِ <sup>(٣)</sup>.

وفي علل الشرائع <sup>(٤)</sup>، بإسناده إلىٰ أبي بصير وغيره : عن أحدهما يذكر فيه قصّة لوط ومجيء الملائكة إليهم، وفيه يقول للَّلِلَا : فأشار إليهم جبرئيل بيده، فرجعوا عمياً يلتمسون الجدار بأيديهم، يعاهدون، يعاهدون الله : لئن أصبحنا لانستبقي أحداً من آل لوط.

﴿ فَذُقُوا عَذَابِي وَنُذُرٍ ﴾ ٢: فقلنا لهم: ذو قوا، علىٰ ألسنة الملائكة أو ظاهر الحال (٥).

﴿ وَلَقَدْ صَبَّحَهُمْ بُخْرَةً ﴾: وقرئ <sup>(٢)</sup>: «بكرة» غير مصروفة <sup>(٧)</sup>، علىٰ أنّ المراد بها : أوّل نهار معيّن.

﴿فَذُوقُوا عَذَابِي وَنُذُرِ ﴾ ﴿ وَلَقَدْ يَسَّرْنَا الْقُرْآنَ لِلذِّكْرِ فَهَلْ مِنْ مُدَّكِرٍ ﴾ ﴾ : كررّ ذلك في كلّ قصّة إشعاراً بأنّ تكذيب كلّ رسول مقتض لنزول العذاب، واستماع كلّ قصّة مستدع للإذكار والاتّعاظ واستئنافاً للتنبيه والإيقاظ لئلّا يغلبهم السهو والغفلة، وهكذا تكرير قول: «فبأيّ آلاء ربّكما تكذّبان» و«ويل يومنذ للمكذّبين» ونحوهما.

- ۱. نفس المصدر/٥٤٦، ج٥. ۲. هود/۸۱.
- ۲. في ن، ت، ي، ر: زيادة «عند القصّة».
  ٤. العلل ٥٩٢/٢، ح٦.
- ٥. يعني: لم يك قول من الله ولا من الملائكة، بل المراد أنّه فعل بنهم ما يندل عبلى تنوبيخهم الذي هنو مضمون: ذوقوا عذابي ونذر.
   ٦. أنوار التنزيل ٤٣٨/٢.
   ٧. كذا في المصدر. وفي ن، ت، م، ي، ر: منصرف وفي غيرها: منصوب.

٥٥٤ ...... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

﴿ وَلَقَدْ جَاءَ آلَ فِرْعَوْنَ النَّذُرُ ﴾ ٢: اكتفى بذكرهم عن ذكره، للعلم بأنّه أولىٰ بذلك [منهم] (').

﴿كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا كُلُّهَا﴾: يعني الآيات التسع.

وفي الكافي <sup>(١)</sup>: أحمد بن مهران ، عن عبدالعظيم بن عبدالله الحسنيّ ، عن موسى بن محمّد العجليّ ، عن يونس بن يعقوب ، رفعه ، عن أبي جعفر عليّه في قوله تعالى : «كذّبوا بآياتنا كلّها» ؛ يعني الأوصياء كلّهم . ﴿ فَلَخَذْنَاهُمْ أَخْذَ عَزِيزٍ ﴾ : لا يُغالَب . ﴿ مُقْتَدِرٍ ﴾ ٢: لا يعجزه شيء .

<<p>أَكُفًارُكُمْ > : يا معشر العرب.

﴿ خَيْرٌ مِنْ أُولَئِكُمْ ﴾ : الكفّار المعدودين قوّة وعدّة ، أو مكانة وديناً عند الله . ﴿ اَمْ لَكُمْ بَرَاءَةٌ فِي الزُّبُرِ ﴾ ۞ : أم نزل لكم في الكتب السماويّة ، أنّ من كفر منكم فهو في أمان من العذاب .

﴿ اَمْ يَقُولُونَ نَحْنَ جَمِيعٌ ﴾ : جماعة أمرنا مجتمع . ﴿ مُتَتَصِرٌ ﴾ ٢: ممتنع لانرام . أو منتصرين من الأعداء لانـغلب . أو مـتناصر يـنصر يعضنا بعضاً .

والتوحيد علىٰ لفظ الجمع <sup>(٣)</sup>. ﴿ **سَيُهْزَمُ الْجَمْعُ وَيُوَلُّونَ الدُّبُرَ ﴾ (() : أي الأدبار . وإفراده لإرادة الجـنس ، أو لأنّ كـلّ واحد يولّي دبره . وقد وقع ذلك يوم بدر ، وهو من دلائل النبوّة .** 

﴿ بَلِ السَّاعَةُ مَوْعِدُهُمْ﴾: موعد عذابهم الأصليّ، وما يحيق بـهم فـي الدنـيا فـمن طلائعه.

## ﴿ وَالسَّاعَةُ أَدْهَىٰ ﴾ : أَشدٌ . و«الداهية» أمر فظيع لايُعتَدي لدوائه .

من أنوار التنزيل ٤٣٨/٢.
 ٢. الكافي ٢٠٧/١، ح٢.

٣. يعني : توحيد لفظ «منتصر» وإن كان موصوفة جميعاً في المعنى إلّا أنَّ لفظه مفرد.

الجزء الثاني عشر / سورة القمر ...... الجزء الثاني عشر / سورة القمر .....

و«سقر» علم لجهنم، ولذلك لم يُصرَف، من سقرته النار [وصقرته]<sup>(١)</sup>: إذا لوّحته. ﴿ اِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَاهُ بِقَدَرٍ ﴾ ٢٠ أي إنّا خلقنا كلّ شيء خلقناه مقدّراً مرتّباً علىٰ مقتضى الحكمة، أو مقدّراً مكتوباً في اللوح قبل وقوعه.

وقيل <sup>(1)</sup>: معناه: خلقنا كلّ شيء علىٰ قدر معلوم، فخلقنا اللسان للكلام واليـد للبطش والرجل للمشي والعين للبصر <sup>(1)</sup> والأذن للسماع والمعدة للـطعام، ولو زاد أو نقص عمّا قدّرناه لما تمّ الغرض.

وقيل <sup>(1)</sup>: معناه: جعلنا لكلَّ شيء شكلاً [يوافقه و] يصلح [له]<sup>(0)</sup>؛ كالمرأة للرجـل، والأتان <sup>(7)</sup> للحمار، وثياب الرجال للرجال <sup>(۷)</sup>، وثياب النساء للنساء.

و«كلَّ شيء» منصوب بفعل يفسّره ما بعده.

وقرئ (^) بالرفع ، علىٰ الابتداء .

وفي كتاب كمال الدين وتسمام السعمة <sup>(١)</sup>، بإسناده إلىٰ عليّ بـن سـالم : عـن أبـي عبدالله للَّذِ قال : سألته عن الرقي <sup>(١١)</sup> أتدفع من القدر شيئاً؟

٥٥٦ ...... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

فقال : هي من القدر .

وقال لللهِ : إنّ القدريّة مجوس هذه الأمّة، وهم الذين أرادوا أن يصفوا الله بعدله فأخرجوه من سلطانه، وفيهم نزلت هذه الآية : «يوم يُسحَبون» (الآية).

وبإسناده () إلىٰ عبدالله بن موسى بن عبدالله بن الحسن : عن أبيه ، عن آبائه ، عـن الحسن بن عليَّ اللَّي [عن عليّ بن أبي طالب اللَّي [<sup>(٢)</sup>أنَّه سُئِل عن قول الله : «إنَّا كلَّ شيء خلقناه بقدر».

فقال: يقول الله تعالى: إنَّا كلُّ شيء خلقناه لأهل النار بقدر أعمالهم.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (\*): وقوله تعالى : «إنّا كلّ شيء خلقناه بـقدر» قـال : له وقت وأجل ومدّة.

وبإسناده إلىٰ <sup>(٤)</sup> إسماعيل بن مسلم قال : قال أبو عبدالله للطِّلا : وجدت لأهل القدر اسماً <sup>(٥)</sup> في كتاب الله : «إنّ المجرمين في ضلال وسعر \_إلىٰ قوله \_بقدر» فهم المجرمون .

وفي ثواب الأعمال <sup>(٢)</sup>، بإسناده إلىٰ أميرالمؤمنين لللهِ قال : أرواح القدريّة تُعرَض علىٰ النار غدواً وعشيّاً حتَىٰ تقوم الساعة ، فإذا قامت الساعة عُذّبوا مع أهل النار بأنواع <sup>(٧)</sup> العذاب ، فيقولون : يا ريّنا ، عنذّبتنا خاصّة وتعذّبنا <sup>(٨)</sup> عامّة . فيردّ عليهم : «ذوقوا مسّ سقر ، إنّا كلّ شيء خلقناه بقدر» .

عن يونس <sup>(\*)</sup>، عمّن حدثه، عن أبي عبدالله لللهِ قال: ما أنزل الله هذه الآيات إلا في القدرية: «إنّ المجرمين في ضلال وسعر \_إلىٰ قوله: خلقناه بقدر».

عن محمّد بن موسى بن المتوكّل<sup>(۱)</sup>، عن عبدالله بن جعفر الحميريّ، عن محمّد بن الحسين بن أبي الخطّاب<sup>(۲)</sup>، عن الحسن بن محبوب، عن هشام بـن سـالم، عـن زرارة بن أعين ومحمّد بن مسلم، عن أبي جعفر للظِّلاِ قال: نزلت هذه الآية في القدريّة: «إِنَّا كلّ شيء خلقناه بقدر».

وبإسناده (\*) إلىٰ ابن أبي بكير <sup>(٤)</sup>: عن أبسي عبدالله للظِّلِا قال: إنّ فسي جهنّم لواديماً للمتكبّرين يقال له: سقر، شكا إلىٰ الله شدّة حرّه وسأله أن يأذن له أن يتنفس، فتنفّس فأحرق جهنّم.

﴿ وَمَا أَمْرُنَا إِلاَّ وَاحِدَةٌ ﴾ : إلّا فعلة واحدة، وهو الإيجاد بلا معالجة ومعاناة. أو إلّا كلمة واحدة، وهو قوله تعالى : «كن».

«كَلَمْح بِالْبَصَرِ ﴾ (): في اليسر والسرعة.

 </li

۱. تغس المصدر /۲۵۳، ح٥. -

- كذا في المصدر ورجال النجاشي /٨٩٧، وفي النسخ : محمّد بن الحسن أبي الخطّاب.
  - ٣. نفس المصدر (٢٦٥، ٦٧. ٢٠٠ ٤. ق، ش: ابن أبي بكر.
- ٥. أنوار التنزيل ٤٣٩/٢. وفي المجمع البيان ١٩٣/٥: وقواءة زهير والقرقنيّ والأعمش «ونهر» بضمّتين.

وقرئ <sup>(1)</sup>: «مقاعد صدق».

<عِنْدَ مَلِيكٍ مُقْتَدِرٍ ﴾ ٢٠ مقرّبين عند من تعالىٰ أمره في الملك والاقـتدار بـحيث أبهمه ذوو الأفهام.

وفي مصباح الشريعة <sup>(٢)</sup>: قال الصادق لللَّلَا بعد أن ذكر التقوى : وفيه جماع كلّ عبادة صالحة ، وبه وصل من وصل إلىٰ الدرجات العلى <sup>(٣)</sup>، وبه عاش من عاش بالحياة الطيبة والأنس الدائم ، قال تعالى : «إنّ المتّقين في جنات ونهر» (الآية) .

وفي شرح الآيات الباهرة <sup>(٤)</sup>: قال أبوجعفر الطوستي: روينا بالإسناد إلىٰ جـابر بـن عبدالله قال: قال رسول الله ﷺ [لعليّ الخلّ : يا عليّ ، من أحبّك وتولاك أسكنه الله معنا في الجنّة. ثمّ تلا رسول الله ﷺ ]<sup>(٥)</sup>: «إنّ المتّقين» (الآية).

محمّد بن العّباس <sup>(٢)</sup>، عن محمّد بن عمر بن أبي شيبة ، عن زكريا بن يحييٰ ، عـن عمرو <sup>(٧)</sup> بن ثابت ، عن أبيه ، عن <sup>(٨)</sup> عاصم بن ضمرة قال : أنّ جابر بن عبدالله قال : كنّا عند رسول الله ﷺ في المسجد ، فذكر بعض أصحابه الجنّة .

فقال النبيَّ عَيَّاتُهُ : إنَّ أوَّل أهل الجنَّة دخولاً إليها عليَّ بن أبي طالب عليَّة .

فقال أبو دجانة الأنصاريّ : يا رسول الله تَنْتَلْلُهُ، [أليس]<sup>(٩)</sup> أخبرتنا أنّ الجـنّة محرّمة علىٰ الأنبياء حتّىٰ تدخلها، وعلى الأمم حتّىٰ تدخلها أمّتك؟

فقال : بليٰ ، يا أبا دجانة ، أما عملت أنَ لله لواءً من نور وعموداً من نور خــلقهما الله قبل أن يخلق السماوات والأرض بألفي عام ، مكتوب علىٰ ذلك اللواء <sup>(١١)</sup>: لاإله إلاّ الله ، محمّد رسول الله ، خير البريّة آل محمّد . صاحب اللواء عليّ عليّه وهو إمام القوم .

أنوار التنزيل ٢٩/٢.
 في المصدر زيادة: والرتبة القصوى.
 تأويل الآيات ٢٩/٢-٢٣٠، ح٢.
 ليس في ن.
 ليس في نا.
 كذا في المصدر وجامع الرواة ٢١٨/١٢، وفي النسخ: عمر.
 ليس في نا،ت، م، ش، ي، ر.
 من المصدر مع المعقوفتين.

الجزء الثاني عشر / سورة القمر ..... الجزء الثاني عشر / سورة القمر ....

فقال عليّ للسلِّلا : الحمد لله الذي هدانا بك ، يا رسول الله ، وشرّفنا . فقال النبيّ ﷺ : أبشر ، يا عليّ ، ما من عبد ينتحل مودّتك إلّا بـعثه الله مـعنا يـوم القيامة .

وجاء في رواية أخرى ('): يا عليّ، أما علمت أنّه من أحبّنا وانتحل مودّتنا (') أسكنه الله معنا؟ وتلا هذه الآية : «إن المتّقين في جنّات ونهر، في مقعد صدق عـند مـليك مقتدر».

تأويل الآيات ٦٢٩/٢-٦٣٠، ح٢.
 ٢. في ن، ت، ي، ر، المصدر: محبّتنا.

سورة الرحمن

سورة الرحمن

مكَيَّة، أو مدنيَّة، [أو متبعَضة]<sup>(1)</sup>. وآيها ستَ أو سبع أو ثمان وسبعون<sup>(1)</sup>.

بسم الله الرحمن الرحيم

في ثواب الأعمال<sup>(٣)</sup>: بإسناده<sup>(٤)</sup> عن أبي عبدالله طلِّلا قال: لاتَدَعُوا قراءة سورة الرحمٰن والقيام بها، فإنّها لاتقرّ في قلوب المنافقين، ويؤتئ بها<sup>(٥)</sup> يوم القيامة في صورة آدميّ في أحسن صورة وأطيب ريح حتّىٰ تقف<sup>(٢)</sup> من الله موقفاً لايكون أحد أقرب إلىٰ الله منها، فيقول لها: من الذي كان يقوم بك في الحياة الدنيا ويدمن قراءتك ؟ فتقول<sup>(٧)</sup>: يا ربّ، فلان وفلان. فتبيضٌ وجوههم، فيقول لهم : اشفعوا فيمن أحببتم. فيشفعون حتّىٰ لايبقى لهم غاية ولا أحد يشفعون [له، فيقول]<sup>(٨)</sup>لهم : ادخلوا الجنّة واسكنوا فيها حيث شئتم.

وبإسناده (٩): عن أبي عبدالله للللهِ قال : من قرأ سورة الرحمٰن فقال عند كلّ «فبأيّ آلاء ربّكما تكذّبان» : لابشيء من آلائك ربّ (١٠) أكذّب ، فإن قرأها ليلاً ثمّ مات ، مات شهيداً ، وإن قرأها نهاراً ثمّ مات (١١)، مات شهيداً .

١. ليس في ت.
 ٢. ليس في ت. زيادة: أو متبعضة.
 ٣. ثواب الأعمال /١٤٢.١٤٢، ح١.
 ٩. المصدر: يأتي بها ربّها.
 ٢. المصدر: يقف.
 ٢. المصدر: يقف.
 ٢. المصدر: يقف.
 ٩. ثواب الأعمال /١٤٤، ح٢.
 ٩. ثواب الأعمال /١٤٤، ح٢.
 ٩. ثواب الأعمال /١٤٤، ح٢.

٢٥ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

وفي مجمع البيان <sup>(1)</sup>: أبيّ بن كعب، [عن النبيّ]<sup>(1)</sup> تَنْظِيرُ قال <sup>(۳)</sup>: من قرأ الرحمٰن رحم الله ضعفه، وأدّى شكر ما أنعم الله عليه.

وروي <sup>(٤)</sup> عن موسى بن جعفر، عن آبائه الله العنه النبيّ ﷺ]<sup>(٥)</sup> قال: لكلّ شيء عروس، وعروس القرآن سورة الرحمٰن.

وعن الصادق لل (\*) قال : من قرأ سورة الرحمٰن ليلاً يقول عند كلّ «فبأيّ آلاء ربّكما تكذّبان» : لابشيء من آلائك ربّ (\*) أكذّب ، وكّل الله به ملكاً ، وإن قرأها من أوّل الليل (\*) يحفظه حتّى يصبح ، وإن قرأها حين يصبح وكّل الله به ملكاً ان (\*) يحفظه حتّى يمسي . وفي الكافي (\*\*) : الحسين بن محمّد ، عن عبدالله بن عامر ، عن عليّ بن مهزيار ، عن محمّد بن يحيى ، عن حمّاد بن عيسى (\*\*) قال : سمعت أبا عبدالله لل يلا يقول : يستحبّ أن تقرأ (\*\*) في دبر الغداة يوم الجمعة الرحمٰن كلّها ، ثمّ تقول (\*\*\*) كلّما قلت : «فبأيّ آلاء ربّكما تكذّبان» : لا بشيء من آلائك ربّ (\*\*)

﴿ الرَّحْمٰنُ ﴾ ﴿ عَلَّمَ الْقُرْآنَ ﴾ ﴿ المَّرْآنَ ﴾ ﴿ الرَّحْمٰنُ ﴾ ﴿ الرَّحْمٰنُ ﴾ ﴿ الرَّحْمٰنُ ﴾ ﴿ الدنيويَة والأخرويَة، صدَّرها بالرحمٰن. وقدَّم ما هو أصل النعم الدينيَة وأجلَها (١٠). وهو إنعامه بالقرآن وتنزيله وتعليمه، فإنَّه أساس الدين، ومنشأ الشرع، وأعظم الوحي، وأعزَ الكتب السماويَة، إذ هو بإعجازه واشتماله علىٰ خلاصتها مصدَّق لنفسه ومصداق (١٠) لها. ثمّ أتبعه قوله:

الجزء الثاني عشر / سورة الرحمن ...... ٥٦٥ الجزء الثاني عشر / سورة الرحمن .....

﴿ خَلَقَ الْإِنْسَانَ ﴾ ﴿ عَلَّمَهُ الْبَيَانَ ﴾ ﴿ : إيماء بأنَّ خلق البشر وما تميّز به عن سائر الحيوان من البيان، وهو التعبير عمّا في الضمير وإفهام الغير لما أدركه، لتلقّي الوحي وتعرّف الحقّ وتعلّم الشرع.

وإخلاء الجمل الثلاث، التي هي أخبار مترادفة للرحمٰن، عن العاطف لمجيئها علىٰ نهج التعدّد<sup>(1)</sup>.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): قوله تعالى : «وإذا قيل لهم اسجدوا للرحمٰن قـالوا وما الرحمٰن» قال : جوابه : «الرحمٰن ، علّم القرآن».

وفي مجمع البيان (٣): «علّمه البيان» قال الصادق عليَّلا : البيان الاسم الأعظم الذي به علم كلّ شيء.

وفي شرح الآيات الباهرة<sup>(1)</sup>: [محمّد بن العباس، حدّثنا]<sup>(0)</sup>الحسن بن أحمد، عن محمّد بن عيسى، عن يونس بن يعقوب، عن غير واحد، عن أبي عبدالله للظِّلا قال: سورة الرحمٰن فينا من أوّلها إلى آخرها.

وروى (<sup>٢)</sup> أيضاً: عن أحمد بن إدريس، عن محمّد بن أحمد بن يحيئ، عن إبراهيم بن هاشم، عن عليّ بن معبد <sup>(٧)</sup>، عن الحسين بن خالد، عن الرضا لللِلِا قال : سألته عن قول الله تعالى : «الرحمٰن، علّم القرآن».

- قال : الله علم القرآن . قلت : فقوله : «خلق الإنسان ، علّمه البيان» ؟ قال : ذاك أمير المؤمنين للألمِ علّمه الله بيان كلّ شيء يحتاج إليه الناس .
- ن، ت، ي، ر: التعديد. أقول: لعل مجيئها على النهج المذكور للإشعار بأن كل واحد منها مستقل بكونه خبراً لايحتاج إلى الجمع بينهما بخلاف ما لو جيء بها على طريق العطف فانه لا إشعار للعطف بما ذكر.
   تفسير القمي ١١٥/٢.
   تفسير القمي ، ١١٥/٢.
   مجمع البيان ١٩٧/٥.
   تأويل الآيات ٢٠/٢، ح ١.
   يوجد في ن، ت، ي، ر، المصدر.
   تفسير المصدر والمجلد / ٣٢٠، ح.

ويؤيّده <sup>(١)</sup>: ما رواه <sup>(٢)</sup> صاحب الاحتجاج، بإسناده إلىٰ عبدالله بن جعفر الحميريّ، ذكر حديثاً مسنداً يرفعه إلىٰ حمّاد اللحّام قال : قال أبو عبدالله عليّلاً : نحن، والله، نعلم ما في السماوات وما في الأرض وما في الجنّة وما في النار وما بين ذلك. قال حمّاد : فنهضت إليه النظر.

فقال : يا حمّاد ، إنّ ذلك في كتاب الله يقولها ثلاثاً . ثمّ تلا هذه الآية : «و يوم نبعث في كلّ أمّة شهيداً عليهم من أنفسهم وجئنا بك شهيداً علىٰ هؤلاء ونزّلنا عليك الكتاب تبياناً لكلّ شيء وهدىٰ ورحمة ويشرىٰ للمسلمين» إنّه من كتاب الله <sup>(٣)</sup> الذي فيه تبيان كلّ شيء .

[فمعنى قوله : إنّه من كتاب الله [أي أنَّ الذي نعلمه من كتاب الله]<sup>(٤)</sup>الذي فيه تبيان كلّ شيء يحتاج الناس إليه إ<sup>(٥)</sup>.

و يعضده <sup>(٢)</sup>ما رواه أيضاً<sup>(٧)</sup> بحذف الإسناد مرفوعاً إلىٰ أبي حمزة الثماليّ قال : قلت لمولاي علي بن الحسين التي : [أسألك عن شيء أنفي <sup>(٨)</sup> به عنّي ما خامر نفسي . قال : ذلك <sup>(٩)</sup>إليك .

قلت : إ<sup>(١٠)</sup>أسألك عن الأوّل والثاني . قال : عليهما لعانن الله كلّها ، مضيا والله ، مشركين كافرين بالله العظيم . قال : قلت : يا مولاي ، والأئمّة منكم يحيون الموتئ ويُـبرئون الأكـمه والأبـرص ويمشون علىٰ الماء؟

الجزء الثاني عشر / سورة الرحمن ..... ٥٦٧ ..... ٥٦٧

قال لللله على الله نبيّاً شيئاً إلا أعطىٰ محمّداً مثله، وأعطاه ما لم يعطهم وما لكم يكن عندهم، وكلّما كان عند رسول الله تكل فقد أعطاه أميرالمؤمنين، ثمّ الحسن، شمّ الحسين، ثمّ إماماً بعد إمام إلىٰ يوم القيامة، مع الزيادة التي تحدث في كلّ سنة وفي كلّ شهر وفي كلّ يوم.

﴿ الشَّمْسُ وَ الْمَقَمَرُ بِحُسْبَانٍ ﴾ : يجريان بحساب معلوم مقدّر في بروجهما ومنازلهما، ويتّسق بذلك أمور الكائنات السفليّة، وتختلف الفصول والأوقات، ويُعلَم السنون والحساب.

﴿ وَالنَّجْمُ ﴾ : والنبات الذي ينجم ؛ أي يطلع من الأرض ولا ساق له.
﴿ وَالشَّجَرُ ﴾ : والذي له ساق .

المطيعين طوعاً.

وكان حقّ النظم في الجملتين أن يقال: وأجرى الشمس والقمر وأسجد النجم والشجر، أو الشمس والقمر بحسبانه والنجم والشجر يسجدان له. ليطابقا ما قبلهما وما بعدهما في اتصالهما بالرحمٰن، لكنّهما جُرَّدتا عمّا يدلّ علىٰ الاتصال إشعاراً بأنّ وضوحه يغنيه عن البيان، وإدخال العاطف بينهما لاشتراكهما في الدلالة علىٰ أن ما يُحَسّ به من تغيّرات أحوال الأجرام العلويّة والسفلية بتقديره وتدبيره.

﴿ وَالسَّمَاءَ رَفَعَهَا ﴾ : خلقها مرفوعة محلاً ورتبة ، فإنها منشأ أقضيته ومتنزّل أحكامه ومحلّ ملائكته.

وقرئ (١) بالرفع ، علىٰ الابتداء .

﴿ وَوَضَعَ الْمِيزَانَ ﴾ ٢: العدل، بأن وفّر علىٰ كلّ مستعدٍ مستحقّه ووفّى كلّ ذي حقّ حقّه [حتّىٰ]<sup>(٢)</sup> انتظم أمر العالم واستقام؛ كما قبال لللهِ : بالعدل قيامت السماوات والأرض.

ا و٢. أنوار التنزيل ٤٤٠/٢.

٥٦٨ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

أو ما يُعرَف به مقادير الأشياء من ميزان ومكيال ونحوهما؛ كأنّه لمّا وصف السماء بالرفعة (') من حيث إنّها مصدر القضايا<sup>(٢)</sup> والأقدار، أراد وصف الأرض بما فيها ممّا يظهر به التفاوت ويُعرف به المقدار ويسوّى به الحقوق والمواجب.

﴿ اَلَا تَطْغَوْ افِي الْمِيزَانِ ﴾ ٢٠ لأن لاتطغوا فيه ؛ أي لاتعتدوا ولاتجاوزوا الإنصاف.
وقرئ ("): «لا تطغوا» على إرادة القول (٢).

﴿ وَاَقِيمُوا الْوَزْنَ بِالْقِسْطِ وَلاَ تُخْسِرُوا الْمِيزَانَ ﴾ ٢: ولا تنقصوه، فإنَّ من حقَّه أن يُسوَّى، لأنَّه المقصود من وضعه وتكريره مبالغة في التوصية بـه وزيادة حتَّ علىٰ استعماله.

وقرئ <sup>(ه)</sup>: «ولاتخسروا» بفتح التاء وضمّ السين وكسرها وفتحها، علىٰ أنَّ الأصل: «ولا تخسروا في الميزان» فحُذِف الجارّ وأوصل الفعل. وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(1)</sup>: حدَّثني أبي، عن الحسين بن خالد، عن الرضا عليًّ

في قوله : «الرحمٰن ، علَّم القرآن» قال : الله علَّم [محمّداً]<sup>(٧)</sup> القرآن . قلت : «خلق الإنسان» ؟ قال : ذلك أمير المؤمنين على الله قلت : «علّمه البيان» ؟ قال : علّمه بيان <sup>(٨)</sup>كلّ شيء يحتاج إليه الناس . قلت : «الشمس والقمر بحسبان» ؟ قال : هما يعذّبان <sup>(٩)</sup>.

الجزء الثاني عشر / سورة الرحمن ...... الجزء الثاني عشر / سورة الرحمن ....

قلت: الشمس والقمر يُعذَّبان؟

قال: سألت عن شيء فأتقنه، إنّ الشمس والقمر آيتان من آيات الله يجريان (') بأمره، مطيعان له، ضوؤهما من نور عرشه وحرّهما من جهنّم، فإذا كانت القيامة عاد إلى العرش نورهما وعاد إلى النار حرّهما، فلا يكون شمس ولا قمر، وإنّما عناهما لعنهما الله. أو ليس قد روى الناس أنّ رسول الله عَيَالَ قال: إنّ الشمس والقمر نوران في النار؟ قلت: بلي.

قال : أما سمعت قول الناس : فلان وفلان شمس <sup>(٢)</sup> هذه الأمّة ونورها <sup>(٣)</sup>؟ فهما في النار ، والله ، ما عنى غيرهما .

قلت: «النجم والشجر يسجدان» ؟

قال: النجم رسول الله ﷺ وقد سمّاه الله في غيرموضع، فقال: «والنجم إذا هوى». وقال: «وعلامات وبالنجم هم يهتدون». فالعلامات الأوصياء، والنجم رسول الله ﷺ. قلت: «يسجدان»؟

- قال : يعبدان . قلت : «والسماء رفعها ووضع الميزان» ؟ قال : السماء رسول الله رفعه الله إليه ، والميزان أمير المؤمنين نصبه لخلقه . قلت : «ألا تطغوا في الميزان» ؟ قال : لا تعصوا الإمام . قال : أقيموا الإمام بالعدل . قال : لاتبخسوه الإمام حقّه {ولا تظلموه]<sup>(3)</sup>.
  - كذافي المصدر، وفي النسخ: تجريان.
     ٢. المصدر: شمسا.
     ٣. من ن، ت، ي، ر، المصدر.

وفي شرح الآيات الباهرة <sup>(1)</sup>: حدَّثنا جعفر بن محمّد بن مالك، عن الحسن بن عليّ بن مروان <sup>(1)</sup>، عن سعيد بن عثمان، عن داود الرقيّ <sup>(٣)</sup> قال: سألت أبا عبدالله للظِّلا عـن قول الله: «الشمس والقمر بحسبان».

قال: يا داود، سألت عن أمر فاكتف بما يرد عليك، إنَّ الشمس والقمر آيـتان مـن آيات الله يجريان بأمره، ثمّ إنَّ الله ضرب ذلك مثلاً لمـن وثب عـلينا وهـتك حـرمتنا [وظلمنا حقِّنا]<sup>(2)</sup>، قال: هما بحسبان، قال: هما في عذابي.

قال (•): قلت : «والنجم والشجر يسجدان» ؟

قال: النجم رسول الله، والشجر أمير المؤمنين للله والأئمّة المله للم يعصوا الله طرفة عين.

قال : قلت : «والسماء رفعها ووضع الميزان» ؟

قال: السماء رسول الله عَمَدًا في قبضه الله شمّ رفعه إليه، «ووضع الميزان» الميزان أميرالمؤمنين للله ونصبه لهم من بعده.

قلت : «ألَّا تطغوا في [الميزان» ؟ قال : لاتطغوا]<sup>(\*)</sup> الإمام بالعصيان والخلاف . قلت : «وأقيموا الوزن بالقسط ولاتخسروا الميزان» ؟ قال : أطيعوا الإمام بالعدل <sup>(۷)</sup> ولاتبخسوه حقّه .

[معنى قوله: «هما بحسبان <sup>(٨)</sup>: أي <sup>(٩)</sup>هما في عذابي . فالحسبان بالضمّ لغة العذاب ومنه قوله تعالى : «ويرسل عليها حسباناً من السماء» (الآية) والضمير في قوله : هـما، راجع إلىٰ من وثب عليهم ، وهما الأوّل والثاني ا<sup>(١٠)</sup>.

٢. تأويل الآيات ٢٢٢٢٢ - ٢٣٣، ح<sup>٥</sup>.
 ٢. في ق، م، ش: البرقيّ.
 ٢. من ن، ت، م، ي، ر، المصدر.
 ٥. من ن، ت، م، ي، ر، المصدر.
 ٢. من ت، م، ي، ر، المصدر.
 ٢. من ن، ت، ي، ر، المصدر.
 ٢. من ن، ت، ي، ر، المصدر.
 ٢. من ن، ت، ي، ر، المصدر.

الجزء الثاني عشر / سورة الرحمن ov1 . . . . . . . . . . . . .

> ﴿ وَالْأَرْضَ وَضَعَها ﴾ : خفضها مدحوّة. ﴿ لِلْآنَام ﴾ ٢٠ اللخلق. وقيل<sup>(1)</sup>: «الأنام» كلّ ذي روح.

وفي الخصال <sup>(\*)</sup>: عن عليّ ﷺ قال: خلقت الأرض لسبعة، بـهم يـرزقون وبـهم يمطرون وبهم يُنصرون: أبوذرَ، وسلمان، والمقداد، وعمّار، وحذيفة، وعبدالله بــن مسعود، قال على الله : وأنا إمامهم، وهم الذين شهدوا الصلاة على فاطمة الله . ﴿ فِيهَا فَاكِهَةٌ ﴾: ضروب ممّا يُتَفكّه به.

﴿ وَالنَّخْلُ ذَاتُ الْأَكْمَام ﴾ ٢٠ : أوعية التمر، جمع كمّ. أو كلّ ما يُكَمّ ؛ أي يُغطِّي من ليف وسعف وكفري، فإنَّه يُنتفَع به كالمكموم؛ كالجذع والثمرة (").

وفي الكافي<sup>(1)</sup>: عليّ بن محمّد، عن صالح بن أبي حمّاد، وعدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد وغيرهما، بأسانيد مختلفة، في احتجاج أمير المؤمنين عليٌّ علىٰ عاصم بن زياد حين لبس العباء وترك الملاء وشكاه أخوه الربيع بن زياد إلىٰ أميرالمؤمنين للللَّا أنَّه قد غمَّ أهله وأحزن ولده بذلك، فقال [أميرالمؤمنين ﷺ]<sup>(٥)</sup>: علىَّ بعاصم بن زياد. فجيء به، فلمّا رآه عبّس في وجهه، فقال له: أما استحييت من أهلك، أما رحمت ولدك، أترىٰ الله أحلَّ لك الطيبات وهو يكره أخذك منها، أنت أهون علىٰ الله من ذلك، أو ليس الله يقول : «والأرض وضعها للأنام فيها فاكهة والنخل ذات الأكمام» (الحديث) وستقف عليه بتمامه عند قوله: «مرج البحرين» (الآية).

﴿ وَالْحَبُّ ذُو الْعَصْفِ ﴾ : كالحنطة والشعير وسائر ما يُتغذّى به.

و «العصف» و رق النبات اليابس؛ كالتّبن.

﴿ وَالرَّيْحَانَ ﴾ ٢: يعنى: المشموم. أو الرزق، من قولهم: خرجت أطلب ريحان الله.

- أنوار التنزيل ٤٤١/٢.
- ٣. ن، ت، م، ي، ر: للجذع والتمرة.
- ٢. الخصال ٣٦١/٢، ٥٠. ٤. الكافي ٤١٠/١ـ٤١١، ح٣.
- ٥. من ن، ت، ي، ر، المصدر.

٥٧٢ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

وقرأ <sup>(١)</sup> ابن عامر : «والحبّ ذا العصف والريحان»؛ يعني : وخلق الحبّ والريحان، أو أخصّ <sup>(٢)</sup>. ويجوز أن يراد : وذا الريحان، فحُذف المضاف.

وقرأ <sup>(٣)</sup> حمزة والكسائيّ : «والريحان» بالخفض، والباقون بالرفع. وهو فيعلان، من الروح، فقُلِبت الواو ياء وأدغِم ثمّ خُفِّف.

وقيل (٤): روحان، فقُلبت واوه ياءً للتخفيف.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(٥)</sup>: وقوله : «والأرض وضعها للأنام» قال : للناس . «فيها فاكهة والنخل ذات الأكمام» قال : يكبر ثمر النخل في القمع <sup>(٢)</sup> ثمّ يطلع منه . قوله : «والحبّ ذو العصف والريحان» قال : «الحبّ» الحنطة والشعير والحبوب ، و«العصف» التبن <sup>(٧)</sup>، و«الريحان» ما يؤكل منه .

﴿ فَبِاَيٍّ آلاً مِ رَبِّكُمًا تُكَذَّبَانِ ﴾ ٢: الخطاب للتقلين، المدلول عليها، بقوله: «للأنام»، وقوله: «أيّها الثقلان».

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(٨)</sup>: وقوله : «فبأيّ آلاء ربّكما تكذّبان» قال : في الظاهر مخاطبة الجنّ والإنس، وفي الباطن فلان وفلان.

حدَّثنا أحمد بن عليِّ (\*)، عن محمَّد بن يحييٰ، عن محمَّد بن الحسين عن، محمَّد بن أسلم، عن عليِّ بن أبي حمزة، عن أبي بصير قال: سألت أبا عبدالله للطَّلِا عن قول الله: «فَبأيَ آلاء ربّكما تكذّبان».

قال : قال الله : فبأيّ النعمتين تكفران ؟ بمحمّد أم عليّ صلوات الله عليهما . وفي الكافي <sup>(١٠)</sup>: الحسين بن محمّد ، عن معلّى [بن محمّد]<sup>(١١)</sup>، رفعه ، في قول الله :

أنوار التنزيل ١٢/٢ ٤٤.
 أنوار التنزيل ٤٤١/٢ ٤٤.
 تفسير القمّي ٤٤٢/٢ ٤٣.
 تفسير القمّي ٣٤٤.
 القمع : ما التزق بأسفل التمرة والبسرة ونحوهما.
 المصدر : التين.
 ١٩. الكافى ٢١٧/١، ح٢.

«فبأيّ آلاء ربّكما تكذّبان» أبا النبيّ أم بالوصي، نزلت في الرحمٰن.
﴿ خَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنْ صَلْصَالٍ كَالْفَخَّارِ ﴾ : «الصلصال»<sup>(1)</sup> الطين اليابس الذي له صلصلة، و«الفخّار» الخزف. وقد خلق الله آدم من تراب جعله طيناً ثمّ حماً مسنوناً ثمّ صلصلة، في الرحمُن يُحالف ذلك قوله : «خلقه من تراب» ونحوه.

مِنْ نَارٍ ﴾ ٢٥ : بيان «لمارج»، فإنّه في الأصل للمضطرب، من مرج : إذا اضطرب. وفي عيون الأخبار (٢)، في باب ما جاء عن الرضا للظِّلا من خبر الشاميّ وما سأل عنه أمير المؤمنين للظِلاِ حديث طويل، وفيه : وسأله عن اسم أبي الجنّ.

فقال : شومان، وهو الذي خُلِق من مارج من نار.

﴿ فَبِلَيَّ آلاَءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ﴾۞: مـمّا أفـاض عـليكما فـي أطـوار خـلقتكما حـتّىٰ صيّركما أفضل المركّبات وخلاصة الكاثنات.

﴿ رَبُّ الْمَشْرِقَيْنِ وَرَبُّ الْمَغْرِبَيْنِ ﴾ ٢٠ مشرقي الشتاء والصيف. ومغربيهما.

وفي الاحتجاج <sup>(٣)</sup> للطبرسيّ الله حديث طويل. وفيه: وأمّا قوله: «ربّ المشرقين وربّ المغربين» فإنّ مشرق الشتاء علىٰ حدة [ومشرق الصيف على حدة <sup>(٤)</sup>]<sup>(٥)</sup>، أما تعرف ذلك <sup>(٢)</sup>من قرب الشمس وبعدها. وأمّا قوله: «ربّ المشارق والمغارب» فإنّ لها ثلاثمائة وستّين برجاً، تطلع كلّ يوم من برج وتغيب في آخر، فلا تعود إليه إلّا من قابل في ذلك اليوم.

وفي تفسير عليَّ بن إبراهيم ﷺ <sup>(٧)</sup>في قوله تعالى : «ربَّ المشرقين و ربَّ المغربين»

- ۱. من ن، ت، ي، ر.
- ٣. الاحتجاج ٢٥٩/١.
- ٥. من ن، ت، م، ي، ر، المصدر.
  - ٧. تفسير القمئ ٣٤٤/٢.

٢. العيون ١٨٩/١ح٢. ٤. كذا في المصدر. وفي ن، ت، م، ي، ر: الحدة. ٦. المصدر: بذلك.

قال : مشرق الشتاء ومشرق الصيف، ومغرب الشتاء ومغرب الصيف.

﴿ فَبِإَيِّ آلاءِ رَبُّكُمًا تُكَذَّبَانِ ﴾ ٢٠ ممّا في ذلك من الفوائد التي لاتحصى، كماعتدال الهواء، واختلاف الفصول، وحدوث ما يناسب كلّ فصل فيه إلىٰ غير ذلك.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(1)</sup>: وفي رواية سيف بن عميرة، عن إسحاق بن عمّار، عن أبي بصير قال: سألت أبا عبدالله للظِّلِ عن قول الله: «ربّ المشرقين و ربّ المغربين».

قال: المشرقين رسول الله وأميرالمؤمنين، والمغربين الحسن والحسين ﷺ وفي <sup>(٢)</sup>أمثالهما تجري.

> . «فبأي آلاء ربَّكما تكذَّبان» قال: محمّد تَيَبَالُهُ وعليّ للنَّهُ •

﴿ مَرَجَ الْبَحْرَيْنِ» : أرسلهما، من مرج الدابّة : إذا أرسلها؛ والمعنى : أرسل البحر الملح والبحر العذب.

المحيط، لأنهما خليجان يتشعبان منه.

وفي المناقب<sup>(٣)</sup> لابن شهر آشوب، بعد أن ذكر النبيّ ﷺ وعليّاً وفاطمة ﷺ : وروى أنّه قال: مرحباً ببحرين يلتقيان، ونجمين يقترنان.

﴿ بَيِّنَهُمَا بَرْزَخٌ ﴾ : حاجز من قدرة الله تعالى . أو من الأرض .

لا يَبْغِيَانِ ﴾ ٢: لا يبغي أحدهما علىٰ الآخر بالممازجة وإبطال الخاصيّة. أو لا يَبْغِيَانِ ﴾

﴿ فَبِاَيٍّ آلاءِ رَبُّكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴾ ﴾ ﴿ يَخْرُجُ مِنْهُمَا اللَّوْلَقُ وَالْـمَرْجَانُ ﴾ ﴾: كبار الدرّ وصغاره.

وقيل <sup>(1)</sup>: «المرجان» الخرز الأحمر، وإن صحّ أنّ الدرّ يخرج من الملح، فعلىٰ الأوّل

٢. تغسير القمي ٣٤٤/٢.
 ٢. ليس في ن، ت، م، ي، ر.
 ٣٥٥/٣.
 ٢٠٥٥/٣.

إنّما قال: «منهما»، لأنّه يخرج من مجتمع الملح <sup>(۱)</sup> والعذب. أو لأنّهما لمّا اجتمعا صارا<sup>(۲)</sup>كالشيء الواحد، فكأن <sup>(۳)</sup> المخرج من أحدهما كالمخرج منهما. وقرأ<sup>(1)</sup> نافع وأبو عمرو ويعقوب: «يُخرَج». وقرئ <sup>(0)</sup>: «نخرج»، و«يخرج» بنصب اللؤلؤ والمرجان.

وفي قرب الإسناد<sup>(٢)</sup> للحميريّ، بإسناده إلىٰ أبي البختريّ : عن الصادق لللهِ ، عن أبيه ، عن عليّ لللهِ قال : «يخرج منهما اللؤلؤ والمرجان» قال : من ماء السماء ومن ماء البحر ، فإذا مطرت الأصداف أفواهها في البحر فيقع فيها من ماء المطر ، فتُخلَق اللؤلؤة الصغيرة من القطرة الصغيرة والكبيرة من القطرة الكبيرة .

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(٧)</sup>: حدّثنا محمّد بن أبي عبدالله، عن سعد بن عبدالله، عن القاسم بن محمّد، عن سليمان بن داود المنقريّ، عن يحييٰ بن سعيد العطّار <sup>(٨)</sup> قال : سمعت أبا عبدالله لل<sup>ظلير</sup> يقول في قول الله : «مرج البحرين يلتقيان، بينهما برزخ لايبغيان» قال : عليّ وفاطمة بحران عميقان لايبغي أحدهما علىٰ صاحبه.

«يخرج منهما اللؤلؤ والمرجان» قال: الحسن والحسين عليَّظ .

وفي الكافي (\*): عن عليّ الله حديث طويل، ذكرنا أوّله عند قوله: «والأرض وضعها للأنام» ويتصل بآخر ما نقلنا هناك؛ أعني : قوله : «ذات الأكمام». أوّليس [الله] (١٠) يقول : «مرج البحرين يلتقيان، بينهما برزخ لا يبغيان» [إلىٰ قوله] (١٠) «يخرج منهما اللؤلؤ والمرجان» فبالله، لابتذال (١٢) نعم الله بالفعال أحبّ إليه من ابتذاله لها بالمقال، وقد قال تعالى : «وأمّا بنعمة ربّك فحدّث».

فقال عاصم : يا أميرالمؤمنين ، فعلىٰ ما اقتصرت في مطعمك علىٰ الجشوبة وفـي ملبسك علىٰ الخشونة ؟

فقال : ويحك ، إنّ الله فرض علىٰ أئمّة العدل أن يقدروا أنفسهم بضعفة الناس ، كي لايتبيّغ <sup>(۱)</sup> بالفقير فقره .

فألقىٰ عاصم بن زياد العباء، ولبس الملاء.

وفي مجمع البيان (\*): وروي عن سلمان الفارسي وسعيد بن جبير وسفيان الثوريّ، أنَّ «البحرين» عليّ وفاطمة للَّلِلاً . و«بينهمابرزخ» محمّد تَلَيَّلاً . و«يخرج منهما اللولؤ والمرجان» الحسن والحسين للَكِلا .

وفي شرح الآيات الباهرة (٣): قال محمّد بن العبّاس : حدّثنا محمّد بن أحمد، عن محفوظ بن بشير <sup>(٤)</sup>، عن عمرو بن شمر، عن جابر الجعفي ، عن أبي عبدالله للظِّلِّ في قوله : «مرج البحرين يلتقبان» قال : عليّ وفاطمة .

«بينهما برزخ لايبغيان» قال: لايبغي عليّ علىٰ فاطمة، ولاتبغي فاطمة علىٰ عليّ . «يخرج منهما اللؤلؤ والمرجان» إقال]<sup>(ه)</sup>الحسن والحسين للَّلِا ِ

وقال <sup>(١)</sup> أيضاً: حدَّثنا جعفر بن سهل، عن أحمد بن محمّد عن <sup>(٧)</sup> عبدالكريم، عن يحيى بن عبدالحميد، عن قيس بن <sup>(٨)</sup> الربيع، عن (أبي)<sup>(١)</sup> هارون العبديّ، عن أبي سعيد الخدريّ في قوله: «مرج البحرين يلتقيان» قال: عليّ وفاطمة بليّ قال: لايبغي هذا على هذه، ولا هذه على هذا.

«يخرج منهما اللؤلؤ والمرجان» قال: الحسن والحسين المُثَلِّة .

كذا في المصدر، وفي ن، م، ي، ر: يبيع.
 تأويل الآيات ٢٣٥/٢، ح١١.
 ن، م، ش، ي، ر، المصدر: بشر.
 من المصدر.
 من المصدر.

وقال (') أيضاً : حدّثنا عليّ بن عبدالله ، عن إبراهيم بن محمّد ، عن محمّد بن الصلت <sup>(٢)</sup> ، عن أبي الجارود زياد <sup>(٣)</sup> بن المنذر ، عن الضحّاك ، عن ابن عبّاس في قوله : «مرج البحرين يلتقيان ، بينهما برزخ لايبغيان» قال : «البحرين» عليّ وفاطمة . «بينهما برزخ لايبغيان» قال : النبيّ .

«يخرج منهما اللؤلؤ والمرجان» قال: الحسن والحسين.

و قال <sup>(٤)</sup> أيضاً: حدَّثنا عليِّ بن مخلَّد الدهّان، عن أحمد بن سليمان، عن إسحاق بن إبراهيم الأعمش، عن كثير بن هشام، عن كهمش بن الحسن، عن أبي سليل، عن أبي ذرّ في قوله تعالى: «مرج البحرين يلتقيان» قال: عليّ وفاطمة ﷺ .

«يخرج منهما اللؤلؤ والمرجان» قال: الحسن والحسين عليَّظ . فمن رأى مثل هؤلاء الأربعة: عليّ وفاطمة والحسن والحسين للتَظ ؟ لايحبّهم إلّا مؤمن ولا يبغضهم إلّا كافر، فكونوا مؤمنين بحبّ أهل البيت، ولا تكونواكفّاراً ببغض أهل البيت فتلقّوا إفي النار)<sup>(0)</sup>.

﴿ فَبِاَيٍّ آلاءِ رَبَّحُمَا تُكَذِّبَانِ ﴾ ﴿ وَلَهُ الْجَوَارِ ﴾: أي السفن. جمع جارية. وقرئ <sup>(1)</sup> بحذف الياء ورفع الراء؛ كقوله: لها شنايا أربع حسان وأربع فكلها شمان<sup>(٧)</sup>

وقرأ (١) حمزة وأبوبكر بكسر الشين؛ أي الرافعات الشيرع (١٠)، أو اللاّتي يـنشئن

١. نفس المصدر والموضع، ح١٣.
 ٢. نفس المصدر، وفي النسخ : «عن زياد» بدل «زياد».
 ٣. كذا في المصدر، وفي النسخ : «عن زياد» بدل «زياد».
 ٣. تأويل الآيات ٢٦/٢٣، ح٢٤.
 ٣. من ن، ت، ي، ر، المصدر.
 ٣. أنوار التنزيل ٢٦/٢٢، ح٢٤.
 ٣. من ن، ت، ي، ر، المصدر.
 ٣. كذا في ن، ت، ي، ر. المصدر.
 ٣. نفس المصدر والموضع.
 ٣. كذا في المصدر.
 ٣. كذا في المصدر.
 ٣. عن زياد» بدل «زياد».
 ٣. من ن، ت، ي، ر، المصدر.
 ٣. أنوار التنزيل ٢٢/٢٢، ح٢٤.
 ٣. أنوار التنزيل ٢٢/٢٢، ح٢٤.
 ٣. أنوار التنزيل ٢٢٢٢
 ٣. أنوار التنزيل ٢٢٢٢
 ٣. أنوار التنزيل ٢٢٢٢
 ٣. أنوار التنزيل ٢٢٢٢
 ٣. عن (تماني) ورفع النون، لأن «الحسان» أيضاً مرفوع.
 ٣. كذا في ن، ت، ي، ر. المصدر.
 ٣. نفس المصدر والموضع.
 ٣. كذا في ن، ت، ي، ر. المصدر.

٥٧٨ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

الأمواج، [أو السير]<sup>(1)</sup>. ﴿ فِي الْبَحْرِ كَالْأَعْلاَمِ ﴾ ۞: كالجبال. جمع علم، وهو الجبل الطويل. وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(1)</sup>: وقوله: «وله الجوار المنشئات في البحر كالأعلام» قال: كما قالت الخنساء، ترثي أخاها (صخراً)<sup>(1)</sup>:

وإنَّ صحراً [لمولانا وسيّدنا وإنَّ صخراً إذا يستوقد النار وإنَّ صخراً]<sup>(2)</sup> لتأتم الهداة به كانَّه علم في رأسه نسار (فَبِاَيٍّ آلاءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ) (2: من خلق موادَّ السفن، والإرشاد إلىٰ أخذها، وكيفيّة تركيبها، وإجرائها في البحر، بأسباب لايقدر علىٰ خلقها وجمعها غيره. (تُكُلُّ مَنْ عَلَيْهَا): مَن علىٰ الأرض من الحيوانات أو المركّبات، و«مَنْ» للتغليب. أو

« كل من عليها»: من علي الأرض من الحيوانات أو المركبات، و«من» للتعليب، أو من الثقلين.

﴿ فَسانٍ ﴾ ﴿ وَيَسبْقَىٰ وَجْمهُ رَبِّكَ ﴾ : ذاته، ولو استقريت جهات الموجودات وتفحصت وجوهها وجدتها بأسرها فانية في حدّ ذاتها إلّا وجه الله؛ أي الوجه الذي يلي جهته.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(ه)</sup> وقوله : «كلّ من عليها فانٍ» قال : من عـلىٰ وجـه <sup>(٢)</sup> الأرض .

١. من ن، ت، ي، ر، المصدر.
 ٢. من ن، ت، ي، ر: المصدر.
 ٣. من ن، ت، ي، ر: المصدر.
 ٥. نفس المصدر والمجلّد /٣٤٥.
 ٢. من ن، ت، م، ي، ر، المصدر.
 ٧. نفس المصدر والموضع.
 ٨. في ن، ت وي، ر، المصدر: يؤتى الله منه.
 ٩. العيون ١/٩٤، ح٣.

الجزء الثاني عشر / سورة الرحمن ..... الجزء الثاني عشر / سورة الرحمن ....

حديث طويل، وفيه : فقلت : يا ابن رسول الله، فما معنىٰ الخبر الذي رووه : أنَّ ثواب «لا إله إلّا الله» النظر إلىٰ وجه الله ؟

فقال : يا أبا الصلت ، من وصف الله بوجه كالوجوه ، فقد كفر ، ولكن وجه الله أنبياؤه <sup>(۱)</sup> وحججه الذين يُتوَجّه إلىٰ الله وإلىٰ دينه ومعرفته ، وقال الله : «كلّ من عليها فان ، ويبقى وجه ربّك ذوالجلال والإكرام» . وقال تعالى : «كلّ شيء هالك إلّا وجهه» فالنظر إلىٰ أنبياء الله ورسله وحججه في درجاتهم ثواب عظيم للمؤمنين [يوم القيامة]<sup>(۱)</sup>، وقد قال النبيّ تَنْشَرْنُ : من أبغض أهل بيتي وعترتي ، لم يرني ولم أره يوم القيامة.

وفي التوحيد (")، بإسناده إلىٰ أبي هاشم الجعفريّ : عن أبي جعفر الثاني لللهِ حديث طويل، وفيه يقول لللهِ : وإذا أفنى الله الأشياء أفنى الصُّوَرَ والهِجَاءَ، ولايـنقطع <sup>(٤)</sup>، ولا يزال من لم يزل عالماً.

وفي المناقب <sup>(ه)</sup> لابن شهر آشوب : قوله : «ويبقىٰ وجه ربّك ذو الجلال والإكرام» قال الصادق للثِلاِ : نحن وجه الله .

وفي الاحتجاج <sup>(٢)</sup> للطبرسي ﷺ : عن أمير المؤمنين ﷺ حديث طويل، وفيه : وأمّا قوله : «كلّ شيء هالك إلّا وجهه» فالمراد <sup>(٧)</sup>: كلّ شيء هالك إلّا دينه، لأنّ من المحال أن يهلك منه كلّ شيء ويبقىٰ الوجه، هو أعظم وأجلّ من ذلك، وإنّما يهلك من ليس منه، ألا ترىٰ أنّه قال : «كلّ من عليها فانٍ، ويبقئ وجه ربّك» ففصل [بين]<sup>(٨)</sup> خلقه ووجهه. ﴿ ذُو الْجَلاَلِ وَالْإِكْرَام ﴾ ۞: ذو الاستغناء المطلق والفضل العام.

أ. في المصدر زيادة: ورسله.
 ٢. من ن، ت، ي، ر، المصدر.
 ٣. التوحيد /١٩٣، ح٧.
 ٤. هامش المصدر: في الكافي والبحار: «والتقطيع» مكان «ولاينقطع» أي تقطيع الحروف: كما في صدر الرواية.
 ٥. المناقب ٢٧٢/٣.
 ٦. الاحتجاج ٢٥٣/١.
 ٨. من المصدر.

﴿ فَبِاَيٍ آلاءٍ رَبُّكُمًا تُكَذِّبَانِ ﴾ ٢: أي ممًا ذكرنا من قبل من بقاء الذات وإبقاء مالا يحصى ممّا هو علىٰ صدد الفناء رحمة وفضلاً، أو ممّا يترتّب علىٰ إفناء الكلّ من الإعادة والحياة الدائمة والنعيم المقيم.

﴿ يَسْأَلُهُ مَنْ فِي السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضِ﴾ : فإنَّهم مفتقرون إليه في ذواتهم وصفاتهم، وسائر ما يهمّهم ويعنّ <sup>(۱)</sup>لهم.

والمراد بالسؤال : ما يدلّ علىٰ الحاجة إلىٰ تحصيل الشيء، نطقاً كان أو غيره . ﴿ كُلَّ يَوْمٍ هُوَ فِي شَأْنٍ ﴾ ٢: كلّ وقت يُحدث أشخاصاً ويجدّد أحوالاً علىٰ ما سبق به قضاؤه، وهو ردّ لقول اليهود : إنّ الله لايقضي يوم السبت شيئاً .

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): وقوله : «يسأله من في السماوات والأرض كلّ يوم هو في شأن» قال : يحيي ويميت ، ويرزق ، ويزيد وينقص .

وفي الكافي<sup>(٣)</sup>، خطبة مرويّة لأمير المؤمنين لل<sup>ظّلِل</sup> وفيها : الحمد لله الذي لايـموت ولاتنقضي عجائبه ، لأنّه كلّ يوم هو في شأن من إحداث بديع لم يكن .

وفي مجمع البيان <sup>(٤)</sup>: وعن أبي الدرداء، عن النبيّ ﷺ في قوله: «كلّ يوم همو في شأن» قال: من شأنه أن يغفر ذنباً، ويفرج كرباً، ويرفع قوماً ويضع اخرين.

وفي المناقب <sup>(٥)</sup> لابن شهر آشوب : وقال المسيّب بن نجيّة الفزاريّ وسليمان بن صرد الخزاعيّ للحسن بن عليّ المَنْظ : ما ينقضي تعجّبنا منك ، بايعت معاوية ومعك أربعون ألف مقاتل من أهل الكوفة سوئ أهل البصرة والحجاز ! فقال الحسن : قد كان ذلك ، فما ترئ الآن ؟ قال : والله ، أرئ أن ترجع لأنّه نقض [العهد]<sup>(٣)</sup>. فقال : يا مسيّب ، إنّ الغدر لا خير فيه ، ولو أردت لما فعلت .

١. يعنى: يظهر، أو: يبدو.
 ٢. تفسير القمي ٣٤٥/٢.
 ٣. الكافي ١٤١/١، ح٧.
 ٩. المناقب ٢٥/٤.
 ٩. المناقب ٣٥/٤.

فقال حجر بن عديّ : أما والله، لوددت أنّك متَّ في ذلك اليوم و متنا معك ولم نر هذا اليوم، فإنّا رجعنا راغمين <sup>(١)</sup>بما كرهنا و رجعوا مسرو رين بما أحبّوا.

فلمًا خلا به[الحسن للَّلَّةِ إ<sup>(٢)</sup>[قال: يا حجر]<sup>(٣)</sup> قـد سـمعت كـلامك فـي مـجلس معاوية، وليس كلّ إنسان يحبّ ما تحبّ ولا رأيه كرأيك، وإنّي لم أفعل مـا فـعلت إلّا إبقاء عليكم، والله كلّ يوم هو في شأن.

﴿ فَبِأَيِّ آلاءِ رَبِّكُمًا تُكَذِّبَانِ ﴾ ٢٠ أي ممّا يسعف به سؤالكما. [أو ممّا يخرج لكما](<sup>())</sup> من مكمن العدم حيناً فحيناً.

﴿ سَنَفْرُغُ لَكُمْ أَيَّهَ النَّقَلاَنِ ﴾ ٢: سنتجرّد (٥) لحسابكم (٢) وجزائكم، وذلك يوم القيامة فإنّه [تعالىٰ](٢) لايفعل فيه غيره.

وقيل <sup>(^)</sup>: تهديد مستعار، من قولك لمن تهدّده: سأفرغ لك. فإنّ المتجرّد للشيء كان أقوى عليه، وأجدَ فيه.

> و قرأ (\*) حمزة والكسائيّ ، بالياء . و قرئ (\*1): «سنفرغ إليكم» ؛ أي سنقصد إليكم .

و«الثقلان» الإنس والجنّ، سُـمّيا بـذلك لتقلهما عـلىٰ الأرض، أو لرزانـة رأيـهما وقدرهما (١١)، أو لأنّهما مثقلان بالتكليف.

وفي عيون الأخبار <sup>(١٢)</sup>، في باب أخر في ما جاء عن الرضا لللل من الأخبار المجموعة، وبإسناده قال: قال رسول الله ﷺ : إنَّ لله ديكماً عرفه <sup>(١٣)</sup> تبحت العرش

كذا في المصدر، وفي النسخ: راغبين،
 من ن، ت، م، ي، ر، المصدر.
 من المصدر.
 من المصدر.
 من ن، ت، م، ش، ي، ر.
 كذا في أنوار التنزيل ٢/٢٤٤، وفي النسخ: سنجرد.
 كذا في ن، ت، م، ي، ر، المصدر. وفي غيرها: لعذابكم.
 كذا في أنوار التنزيل ٢/٢٤٤، وفي النسخ: سنجرد.
 كذا في أنوار التنزيل ٢/٢٤٤، وفي النسخ: العدابكم.
 كذا في أنوار التنزيل ٢/٢٤٤، وفي النسخ: رأيهم وقدرهم.
 كذا في أنوار التنزيل ٢٢٢٢، ٢٢٣٤.

ورجلاه في تخوم الأرض <sup>(١)</sup>السابعة السفلىٰ، إذاكان في الثلث الأخير من الليل سبّح الله بصوت يسمعه كلّ شيء ما خلا الثقلين؛ الجنّ والإنس، فيصيح عـند ذلك ديكـة الدنيا.

وفي التوحيد <sup>(٣)</sup>، خطبة لعليّ طلِّلا يقول فيها: وأنشأ ما أراد إنشاءه على ما أراده <sup>(٣)</sup>من الثقلين؛ الجنّ والإنس، لتعرف<sup>(٤)</sup> بذلك ربوبيّته [وتمكن <sup>(٥)</sup> فيهم طواعيته إ<sup>(٢)</sup>.

وفيه (\*): عن الرضا لليَّلا حديث طويل، وفيه : فمن المبلّغ عن الله إلىٰ الثقلين ؛ الجنّ والإنس ؟

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(٨)</sup>: وقوله تعالى: «سنفرغ لكم أيّه الثقلان» قال: نحن وكتاب الله، والدليل علىٰ ذلك قوله تَبْظَلَمُ : إِنّي تارك فيكم الثقلين؛ كـتاب الله وعـترتي أهل بيتي.

وفي شرح الآيات الباهرة <sup>(١)</sup>: قال محمّد بن العبّاس : حدَّثنا الحسين بن أحمد، عن محمّد بن عيسى ، عن يونس ، عن هارون بن خارجة ، عن يعقوب بن شعيب ، عن أبي عبدالله للَيْلِا في قوله تعالى : «سنفرغ لكم أيّه الثقلان» قال : «الثقلان» نحن والقرآن .

ويؤيّده <sup>(١٠)</sup>: ما رواه أيضاً عن محمّد بن همام ، عن عبدالله بن جعفر الحميريّ ، عن السندي بن محمّد ، عن أبان بن عثمان ، عن زرارة قال : سألت أبا جعفر للظِّلِا عن قـول الله : «سنفرغ لكم أيّه الثقلان» .

قال : نحن وكتاب الله . و يؤيّده <sup>(11)</sup>: ما رواه أيضاً عن عبدالله بن محمّد بن ناجية ، عن مجاهد بن موسى ، عن

ابن مالك، عن حجّام، عن عطيّة، عن أبي سعيد الخدريّ قال: قال النبيّ ﷺ : إنّي تارك فيكم الثقلين <sup>(1)</sup>، أحدهما أكبر من الآخر؛ كتاب الله [حبل]<sup>(1)</sup> ممدود من السماء إلىٰ الأرض، وعترتي أهل بيتي، لن يفترقا حتّىٰ يردا عليّ الحوض. وإنّما سمّى الثقلين لعظم خطرهما وجلالة قدرهما.

﴿ فَبِاَيٍّ آلاءِ رَبَّكُما تُكَذِّبَانِ ﴾ ﴿ يَا مَعْشَرَ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ إِنِ اسْتَطَعْتُمْ أَنْ تَنْفُذُوا مِنْ أَقْطَارِ السَّمُوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾: إن قدرتم أن تخرجوا من جوانب السماوات والأرض هاربين من الله، فارّين من قضائه تعالى.

﴿ فَانْفُذُوا ﴾ : فاخرجوا.

< لاَتَنْفُذُونَ ﴾ : لاتقدرون علىٰ النفوذ.

﴿ اِلاَّ بِسُلْطَانٍ ﴾ ٢: إلّا بقوّة وقهر، وأنّىٰ لكم ذلك. أو إن قدرتم أن تنفذوا لتعلموا ما في السماوات والأرض فانفذوا لتعلموا، ولكن لاتنفذون ولاتعلمون إلّا ببيّنة نصبها الله فتعرجون عليها بأفكاركم.

وفي مجمع البيان<sup>(٣)</sup>؛ وروى مسعدة بن صدقة ، عن كليب قال : كنّا عند أبي عبدالله لل فأنشأ يحدّثنا. فقال : إذا كان يوم القيامة جمع الله العباد في صعيد واحد ، وذلك أنّه يوحي إلى السماء الدنيا : أن اهبطي بمن فيك . فيهبط أهل السماء الدنيا بمثلي من في الأرض من الجنّ والإنس والملائكة [ثمّ يهبط أهل السماء الثانية بمثل الجميع مرّتين]<sup>(1)</sup>فلا يزالون كذلك حتّى يهبط أهل السماوات السبع <sup>(٥)</sup>، فيصير الجنّ والإنس في سبع سرادقات من الملائكة ، ثمّ ينادي منادٍ : «يا معشر الجنّ والإنس إن استطعتم» (الآية) . فينظرون فإذا قد أحاط بهم سبعة أطواق من الملائكة .

أ. في ق، زيادة : كتاب الله وعترتي .
 ٢. من المصدر .
 ٣. المجمع ٢٠٥/٥ .
 ٥. ت، م، ش، ي، ر، المصدر : سبع سماوات . وفي ق : سموات سبع .

٥٨٤ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (1): حدّ ثني أبي ، عن محمّد بن أبي عمير ، عن منصور بن يونس ، عن عمر بن شيبة (1) ، عن أبي جعفر للللا قال : سمعته يقول ابتداء منه : إنَّ الله إذا بدا له أن يبين خلقه ويجمعهم لما لا بدّ منه أمر منادياً ينادي ، فاجتمع الجنّ والإنس في أسرع من طرفة عين ، ثمّ أذن لسماء الدنيا فتنزل وكان من وراء الناس ، وأذن للسماء الثانية فتنزل وهي ضعف التي تليها ، فإذا رآها أهل السماء الدنيا قالوا : جاء ريّنا ، قالوا : لا وهو آت ؛ يعني : أمره ، حتّىٰ تنزل كلّ سماء يكون كلّ واحدة منها من وراء الأخرى ، وهي ضعف التي تليها ، ثمّ ينزل أمر الله في ظلل من الغمام والملائكة وقُضي الأمر وإلى ربّكم ترجع الأمور ، ثمّ يأمر الله منادياً ينادي : «يا معشر الجنّ والإنس إن استطعتم» (الحديث).

﴿ فَبِاَيٍّ آلاءٍ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانٍ ﴾ ٢: أي من التنبيه والتحذير والمساهلة والعفو مع كمال القدرة. أو مما نصب من المصاعد العقلية والمعارج النقليّة، فتنفذون بها إلىٰ ما فـوق السماوات العلى.

> < يُرْسِلُ عَلَيْكُما شُوَاظٌ ﴾ : لهب. ﴿ مِنْ نَارٍ ونُحاسٌ ﴾ : ودخان. قال :

تضيء كضوء السراج السلي ط<sup>(۳)</sup>لم يجعل الله فيه نحاساً أو صفر مذاب يصبّ على رؤوسهم. وقرأ<sup>(٤)</sup>ابن كثير: «شواظ» بالكسر، وهو لغة و «نحاس» بالجزّ عطفاً علىٰ «نار» ووافقه فيه أبو عمرو ويعقوب في رواية . وقرئ<sup>(٥)</sup>: «ونحس» وهو جمع ؛ كلحف. ﴿ فَلاَ تَنْتَصِرَانِ ﴾ (): فلا تمتنعان.

٢. تفسير القمّي ٧٧/٢.
 ٢. المصدر: عمرو بن أبي شيبة.
 ٣. السليط : البيت المدؤر.
 ٤٤٣/٢ (التنزيل ٤٤٣/٢).

| ٥٨٥ | ىن | ة الرحم | ا سور | عشر | ء الثاني | الجز |
|-----|----|---------|-------|-----|----------|------|
|     |    |         |       |     |          |      |

وفي الاحتجاج <sup>(1)</sup> للطبرسي (10 بإسناده إلى الباقر الله : عن النبي الله ووراثة في طويل، فيه خطبة الغدير، وفيها يقول الله : معاشر الناس، إنّي أدّعُها إمامة ووراثة في عقبي إلى يوم القيامة، وقد بلّغت <sup>(1)</sup>ما أمرت بتبليغه حجّة عملي كلّ حماضر وغائب وعلى كلّ أحد من شهد أو لم يشهد وُلِد أم <sup>(1)</sup>لم يولد، فليبلّغ الحاضر الغائب والوالد الولد إلى يوم القيامة، وسيجعلونها ملكاً واغتصاباً، لعن الله الغاصبين والمغتصبين،

﴿ فَبِاَيٍّ آلاءِ رَبِّحُمَا تُكَذِّبَانِ ﴾ ٢: فإنّ التهديد لطف، والتمييز بين المطيع والعاصي بالجزاء والانتقام من الكفّار في عداد الآلاء.

﴿ فَإِذَا انْشَقّْتِ السَّمَاء فَكَانَتْ وَرْدَة ﴾ : أي حمراء كالوردة .

وقرئت<sup>(1)</sup> بالرفع، علىٰ «كان» التامة، فيكون من باب التجريد<sup>(0)</sup>؛ كقوله : ولئـــن بـقيت لأرحـلّن بـغزوة وتحوى <sup>(7)</sup> الغنائم أو يموت <sup>(٧)</sup> كريم «كَالدَّهَانِ» (2): مذابة كالدّهن . وهو اسم لما يُدهَن به ؛ كالحزام . أو جمع دهن . وقيل <sup>(٨)</sup>: هو الأديم الأحمر .

وفي محاسن البرقيّ <sup>(١)</sup>: عنه، عن أبيه، عن سعدان بن مسلم، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله عليَّة قال: إذا كان يوم القيامة دُعي برسول الله عَيَّيَّ فيُكسَى حلّة ورديّة. فقلت: جعلت فداك، ورديّة ؟

قال : نعم ، أما سمعت قول الله : «فإذا انشقّت السماء فكانت وردة كالدّهان» . ﴿ فَبِاَيٍّ آلاءِ رَبُّكُمًا تُكَذِّبَانِ ﴾ ٢: أي ممّا يكون بعد ذلك .

١. الاحتجاج ٢٢/١.
 ٢. ن، ت، ر، المصدر: أو.
 ٤. أنوار التنزيل ٤٣/٢.
 ٥. وهو أن ينزع من أمر ذي صفة أمراً آخر مثله في تلك لكمالها فيه، جرد من السماء شيئاً يسمّى وردة؛ كما جرد الشاعر من نفسه صفة الكرم لكمالها فيه.
 جرد الشاعر من نفسه صفة الكرم لكمالها فيه.
 ٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: نحو.
 ٨. أنوار التنزيل ٢٠٢٠، ح ١٧١.

٥٨٦ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

﴿ فَيَوْمَئِذٍ ﴾ : أي فيوم تنشق السماء.

﴿ لاَ يُسْاَلُ عَنْ ذَنْبِهِ اِنْسٌ وَلاَ جَاَنٌ ﴾ ٢: قيل (١): لأنّهم يُـعرَفون (٢) بسـيماهم، ذلك حين يخرجون من قبو رهم ويُحشَرون إلى الموقف ذوداً ذوداً على اختلاف مراتبهم. وأمّا قوله: «فو ربّك لنسألنّهم أجمعين» ونحوه، فحين يحاسبون في المجمع.

و«الهاء» للإنس باعتبار اللفظ، فإنَّه وإن تأخَّر لفظاً تقدَّم رتبة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(٣)</sup>: وقوله: «فيومئذ لا يُسأل عن ذنبه» قال: منكم؛ يعني من الشيعة.

«إنس ولا جان» قال : معناه : من تولّى <sup>(٤)</sup> أمير المؤمنين للظِّلا وتبرّأ من أعدائه وآمن بالله وأحلّ حلاله وحرّم حرامه ثمّ دخل في الذنوب ولم يتب في الدنيا، عُذّب بها <sup>(٥)</sup>في البرزخ ، ويخرج يوم القيامة وليس له ذنب يُسأل عنه يوم القيامة .

وفي مجمع البيان (<sup>(\*)</sup>: وروي عن الرضا للَّلَّةِ أنَّه قال : «فيؤ منذ لايُسأَل منكم عن ذنبه إنس ولا جانَ». [والمعنىٰ]<sup>(V)</sup>أنّ من اعتقد الحقّ ثمّ أذنب ولم يتب في الدنيا عُذِّب عليه في البرزخ ، ويخرج يوم القيامة وليس له ذنب يُسأل عنه.

وفي شرح الآيات الباهرة <sup>(٨)</sup>: روى ابن بابويه قال : حدَّثنا محمّد بـن عـليّ بـن <sup>(١)</sup> ماجيلويه، بإسناده عن رجاله، عن حنظلة، عن ميسرة قال : سمعت الرضا للَّلِلَّ يقول : والله، لايُرَىٰ منكم في النار اثنان، لا والله ولا واحد

قال : قلت : فأين ذلك من كتاب الله ؟

قال: فأمسك عنّي سنة.

- أنوار التنزيل ٤٤٣/٢.
- ٣. تفسير القمئ ٣٤٥/٢.
  - ہ. المصدر: لها.
    - ٧. من المصدر .
  - ٩. ليس في المصدر.

۲. المصدر: لايعرفون.
 ٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: توالى.
 ٦. المجمع ٢٠٦/٥.
 ٨. تأويل الأيات ٢٣٨/٢ - ٢٣٩، ح ٢٠.

الجزء الثاني عشر / سورة الرحمن ..... ٨٨٠ .... ٨٨٠ الجزء الثاني عشر / سورة الرحمن ....

قال : فإنِّي معه ذات يوم في الطواف إذ قال لي : يا ميسرة ، اليوم أذن لي في جوابك عن مسألة كذا. فقلت : فأين هو من القرآن ؟ قال : سورة الرحمٰن ، وهو قول الله : «فيومنذ لايسأل عن ذنبه منكم إنس ولا جان». فقلت له : ليس فيه «منكم» . قال: إنَّ أوَّل من غيّرها «ابن أروىٰ» وذلك أنَّها حجّة عليه وعـلىٰ أصـحابه، ولو لم يكن فيها «منكم» لسقط عقاب (١) الله عن خلقه، إذاً يوم القيامة ؟ [فمعنى «منكم» أي من الشيعة. وقوله : ابن اروىٰ ؛ يعنى : [أحد]<sup>(\*)</sup> أئمة الضلال عليهم النكال والوبال]("). ﴿ فَبِاَيٍّ ٱلاءِ رَبِّكُمًا تُكَذِّبَانِ ﴾ ٢: أي ممّا أنعم علىٰ عباده المؤمنين في هذا اليوم. ﴿ يُعْرَفُ الْمُجْرِمُونَ بِسِيَماهُمْ ﴾ : وهو ما يعلوهم من الكاّبة والحزن. ﴿ فَيُؤْخَذُ بِالنَّوَاصِي وَالْأَقْدَامِ ﴾ ٢: مجموعاً بينهما. وقيل (٢): يؤخذون بالنواصي تارة، وبالأقدام أخرى. وفي بصائر الدرجات (٥): إبراهيم بن هاشم، عن سليمان (٦) الديلميّ [أو عن سليمان]<sup>(٧)</sup>، عن معاوية الدهنيّ، عن أبي عبدالله للظِّلْخ في قول الله: «يُعرف المجرمون بسيماهم فيؤخذ بالنواصي والأقدام». قال: يا معاوية، ما يقولون في هذا؟ قلت : يزعمون أنَّ الله يعرف المجرمين بسيماهم يوم (٨) القيامة، فيأمر بهم، فيؤخذ (٩) بنواصيهم وأقدامهم فيلقون في النار.

كذا في المصدر، في النسخ: عذاب،
 ٢. من المصدر، في النسخ: عذاب،
 ٢. أنوار التنزيل ٤٢/٢.
 ٢. أنوار التنزيل ٤٢/٢.
 ٢. المصدر: أبي سليمان.
 ٢. المصدر، أبي سليمان.
 ٢. ليس في المصدر، وفي النسخ: في ٤
 ٢. كذا في المصدر، وفي النسخ: في اخذوا.

فقال لي : وكيف يحتاج تعالى (١) إلئ معرفة خلق أنشأهم وهو خلقهم ؟ فقلت : جعلت فداك ، وما ذلك ؟ قال: ذلك لو (٢) قام قائمنا أعطاه (٣) الله السيماء، فيأمر بالكافرين (١) فيؤخذ بنواصيهم وأقدامهم، ثمّ يخبط بالسيف خبطاً. وفي شرح الآيات الباهرة <sup>(٥)</sup>: روى الشيخ [المفيد]<sup>(٢)</sup> بإسناده عن رجاله، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله الله في قوله تعالى : «يُعرَف المجرمون بسيماهم» قال : الله يعرفهم، ولكن هذه نزلت في القائم لللِّلا وهو يعرفهم بسيماهم فيخبطهم بالسيف هو وأصحابه خبطاً. يعرف به سيماهم؛ أي علاماتهم بأنَّهم مجرمون. ﴿ فَبِاَيِّ آلاءِ رَبِّكُمَا تُكَـذِّبَانِ ﴾ ﴿ لا خِذِهِ جَسَهَنَّمُ الَّتِي يُكَذُّبُ بِسَهَا الْـمُجْرِمُونَ ﴾ ﴿ يَطُوفُونَ بَيْنَهَا ﴾ : بين النار يحرقون بها. ﴿ وَبَيْنَ حَمِيم ﴾ : ماء حارٌ . ﴿ آنٍ ﴾ ٢٠ : بلغ النهاية في الحرارة يُصَبّ عليهم، أو يُسقّون منه. وقيل (٧): إذا استغاثوا من النار أغيثوا بالحميم . وفي عيون الأخبار ^^، في باب ما جاء عن الرضا للظِّ من الأخبار فسي التوحيد حديث طويل، وفيه: قال: قلت له: يا ابن رسول الله، أخبرني عن الجنَّة والنار، أهما [اليوم](^) مخلوقتان ؟ قال: نعم، وإنَّ رسول الله ﷺ قد دخل الجنَّة و رأى النار لمَّا عُرِج به إلىٰ السماء.

١. المصدر: يحتاج الجبّار تبارك وتعالى.
 ٢. في المصدر: «أو قد» بدل «لُو».
 ٣. في المصدر: «أعطاء» بدل «أعطاه».
 ٩. المصدر: بالكافر.
 ٣. من المصدر.
 ٣. من المصدر.
 ٣. من المصدر.
 ٣. من المصدر.

الجزء الثاني عشر / سورة الرحمن ...... ٨٨٩ ....

قال : فقلت له : إنّ قوماً يقولون : إنّهما اليوم مقدّرتان غير مخلوقتين . قال على الله : لا هم منّا ولا نحن منهم ، من أنكر خلق الجنّة والنار فقد كذّب النبيّ تَقَلَّى و وكذّبنا ، وليس من ولايتنا علىٰ شيء ، ويُخلّد في نار جهنّم ، قال الله تعالى : «هذه جهنّم التي يكذّب بها المجرمون يطوفون بينها وبين حميم آن» . قال النبيّ تَقَلَّى : لمّا عرج بي إلىٰ السماء أخذ بيدي جبرئيل فأدخلني الجنّة . (الحديث).

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(١)</sup>: وقرأ أبو عبدالله للظِّلْا : «هذه جهنّم التي كنتما <sup>(٢)</sup> بـها تكذّبان تصليانها ولا تموتان [فيها]<sup>(٣)</sup> ولا تحييان»؛ يعني الأوّلين <sup>(١)</sup>.

«يطوفون بينها وبين حميم آن» قال: لها أنين من شدّة حرّها.

وفي مجمع البيان <sup>(ه)</sup>: وروي عن أبي عبدالله للللا : «هذه جهنّم التي كنتما بها تكذّبان اصلياها فلا تموتان فيها ولا تحييان».

﴿ فَبِاَيٍّ آلاءِ رَبِّكُمَا تُكَذُّبَانِ﴾ ﴾ ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ﴾ : موقفه الذي يقف فيه العباد للحساب أو قيامه علىٰ أحواله (')، من قام عليه : إذا راقبه .

أو مقام الخائف عند ربّه للحساب بأحد المعنيين <sup>(٧)</sup>، فأضيف <sup>(٨)</sup>إلىٰ الربّ تفخيماً وتهويلاً. أو ربّه، ومقام مقحم للمبالغة.

وفي الكافي <sup>(٩)</sup>: محمّد بن يحيى <sup>(١٠)</sup>، عن أحمد بن [محمد بن عيسي ، عن الحسن

١. تفسير القمي ٢٤٥/٢.
 ٢. كذا في المصدر. وفي ن، ت، م، ي، ر: كنتم. ولا يوجد في غيرها.
 ٣. من المصدر.
 ٥. المجمع ٢٠٣/٠
 ٢. كذا في أنوار التنزيل ٢٤٣/٢. وفي النسخ: أحوالهم.
 ٥. المجمع ٢٠٣/٥.
 ٢. كذا في أنوار التنزيل ٢٢/٢٤. وفي النسخ: أحوالهم.
 ٧. توضيحه: أنّ المعنى: ولمن خاف موقف الخائف عند ربّه للحساب؛ أي لمن خاف موقفاً خاف القائم فيه عند ربّه للحساب؛ أي لمن خاف موقفاً خاف القائم فيه عند ربّه للحساب. في نفس المصدر ولمن خاف موقف النسخ: فأضاف.
 ٨. كذا في نفس المصدر والموضع. وفي النسخ: فأضاف.
 ٩. الكافي ٢/٠٨، ح١.
 ٢. كذا في نعر ربّه للحساب. ولا قال: بأحد المعنيين.

بن أ<sup>(١)</sup> محبوب، عن داود الرقي <sup>(٢)</sup>، عن أبي عبدالله لللَّلِا في قوله تعالى: «ولمن خاف مقام ربّه جنّتان» قال: من علم أنّ الله يراه ويسمع ما يقول ويعلم ما يعمل <sup>(٣)</sup> من خير أو شرّ، فيحجزه <sup>(٤)</sup> ذلك عن القبيح من الأعمال، فذلك الذي خاف مقام ربّه <sup>(٥)</sup> ونهى النفس عن الهوى.

﴿جَـنَّتَانِ ﴾ ٢: جـنّة للـخائف الإنسـي وأخـرىٰ للـخائف الجـنّي، فـإنّ الخـطاب للفريقين؛ والمعنى: لكلّ خائفين منكما، أو لكلّ واحـد<sup>(٢)</sup> جـنّة لعـقيدته وأخـرىٰ لعمله، أو جنّة لفعل الطاعات وأخرىٰ لترك المعاصي، أو جنّة يثاب بها وجنّة يُتفضّل بها عليه، أو روحانيّة وجسمانيّة، وكذا ما جاء مثنىٰ بعد<sup>(٧)</sup>.

وفي من لايحضره الفقيه <sup>(٨)</sup>، في مناهي النبيّ ﷺ : وقال : من عُرِضت له فاحشة أو شهوة فاجتنبها من مخافة الله حرّم الله عليه النار ، وآمنه من الفزع الأكبر ، وأنجز له ما وعده في كتابه في قوله : «ولمن خاف مقام ربّه جنّتان» .

وفي التوحيد (\*)، خطبة لأميرالمؤمنين لللَّلِا وفيها: أيّها الناس، من خاف ربّه كـفّ ظلمه.

وفي الخصال <sup>(١٠)</sup>: عن الحسن قال : قال رسول الله ﷺ : قال الله : وعزّتي وجلالي ، لا أجمع علىٰ عبدي خوفين ولا أجمع له أمنين ، فإذا أمنني في الدنيا أخفته في الآخرة ، وإذا خافني في الدنيا أمنته يوم القيامة <sup>(١١)</sup>.

وعن الباقر لللَّلِا (١١) قال : ثلاث درجات ، وثلاث كفّارات ، وثلاث موبقات ، وثلاث منجيات .

من المصدر.
 من المصدر: «ويفعله» بدل «يعلم ما يعمل».
 ن ت ، ي ، فيجحده.
 في ق ، زيادة: جنتّان.
 في ق ، زيادة: جنتّان.
 م. الفقيه ٢٧٨، ح ١.
 ٢. تن بعد.
 ٢. الخصال ٢٩٨، ح ٢٠.
 ٢. الخصال ٢٩٨، ح ٢٠.
 ٢. الخصال ٢٩٨، ح ٢٠.
 ٢. نفس المصدر والمجلّد /٨٤، ح ١٠.

إلىٰ أن قال : وأمّا المنجيات فخوف الله في السرّ والعلانية . (الحديث) . وعن الصادق الثَّلِ<sup>(1)</sup>، عن أبيه ، عن جدّه ، عن عليّ بن أبي طالب ، عن النبيّ تَتَقَلَّلُهُ أنّه قال في وصيّته له : يا عليّ ، ثلاث درجات ، وثلاث كفّارات . وذكر كالسابق . ( مَنَ مَ تَدَه مَ تَتَمُ مُ مَنَّ

﴿ فَبِاَيٍّ آلاءٍ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴾ ﴿ ذَوَاتَا اَفْنَانٍ ﴾ ﴿: أنواع من الأشجار والثمار، جمع فنّ. أو أغصان، جمع فنن، وهي الغصنة التي تتشعّب من فرع الشجر، وتخصيصها بالذكر لأنّها التي تورق وتثمر وتمدّ الظلّ.

﴿ فَبِاَيٍّ آلاءٍ رَبِّكُمَا تُكَذُّبَانِ ﴾ ﴿ فِيهِمَا عَيْنَانِ تَجْرِيَانِ ﴾ ﴾: حيث شاؤوا في الأعالي والأسافل.

قيل (\*): احداهما التسنيم والأخرى السلسبيل.

﴿ فَبِاَيٍّ آلاءٍ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴾ ﴾ ﴿فِيهِمَا مِنْ كُلِّ فَاكِهَةٍ زَوْجَانِ ﴾ ﴾: صنفان، غريب ومعروف أو رطب ويابس.

وفي كتاب سعد السعود (٣) لابن طاوس (٢ نقلاً عن تفسير محمّد بن العبّاس بن مروان ، بإسناده إلى جعفر بن محمّد ، عن آبائه المكلم ، عن عليّ عليه ، عن النبيّ تماله حديث طويل ، وفيه يقول تميله مخاطباً للمقداد بعد أن ذكر شيعة عليّ عليه وكراميتهم عند الله : فلا يزالوا ، يا مقداد ، محبّوا عليّ بن أبي طالب عليه في العطايا والمواهب ، حتّى أن المقصّر من شيعة عليّ عليه يتمنّى في أمنيّته مثل جميع الدنيا منذ خلقها الله إلى يوم القيامة ، قال لهم ربّهم : لقد قصّرتم في أمانيّكم ورضيتم بدون ما يحقّ لكم ، فانظروا إلى مواهب ربّكم .

فإذا بقباب وقصور <sup>(1)</sup> في أعلىٰ علّيين من الياقوت الأحمر والأخضر والأصفر والأبيض يزهر نورها<sup>(0)</sup>، فلولا أنّه مسخّر إذاً للمعت الأبصار، منها فما كان من تلك

- نفس المصدر والموضع، ح١٢.
   ٢. أنوار التنزيل ٤٤٤/٢.
- ٣. سعد السعود /١١١\_١١١. ٤ ٤ ٢ ٤ في المصدر . وفي النسخ : قصر .
  - ٥. كذا في ن، المصدر. وفي ت، م، ي، ر: يزهو نورها. وفي ق: هو أنورها.

القصور من الياقوت الأحمر مفروش بالسندس الأخضر، وماكان منها من الياقوت الأبيض فهو مفروش بالرباط (<sup>()</sup> الصفر، مبثوثة بالزبرجد الأخضر والفضّة البيضاء والذهب الأحمر، قواعدها وأركانها من الجوهر، ينور من أبوابها وأعراضها نور شعاع الشمس عنده مثل الكوكب الدريّ في النهار المضيء، وإذا علىٰ كلّ باب قصر من تلك القصور جنّتان مدهامتان، إفيهما عينان نضّاختان]<sup>(\*)</sup> وفيهما من كلّ فاكهة زوجان.

﴿ فَبِاَيٍّ آلاءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ﴾ ﴾ ﴿ مُتَّكِنِينَ عَلَىٰ فُرُشٍ بَطَآئِنُهَا مِنْ اِسْتَبْرَفٍ ﴾ : من ديباج تخين، وإذا كانت البطائن كذلك فما ظنّك بالظهائر .

و«متّكثين» مدح للخائفين . أو حال منهم ، لأنّ «من خاف» في معنى الجمع . ﴿ وَجَنَى الْجَنَّتَيْنِ دَانٍ ﴾ ٢٠ : قريب يناله القاعد والمضطجع .

و «جني» اسم؛ بمعنىٰ : مُجنى .

وقرئ بكسر الجيم.

﴿ فَبِاَيٍّ آلاء رَبِّكُما تُكَذُّبَانِ ﴾ ﴿ فِيهِنَّ ﴾ : في الجنان ، فإنَّ «جنّتان» تدل علىٰ جنان هي للخائفين . أو فيما فيهما من الأماكن والقصور . أو في هـذه الآلاء المعدودة من الجنّتين والفاكهة والفرش .

﴿ قَاصِرَاتُ الطَّرْفِ ﴾ : نساء قصرن أبصارهن على أزواجهن ·

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم ("): [وقال عليّ بن إبراهيم (") في قوله : «فيهنّ قاصرات الطرف» قال : الحور العين ، يقصر الطرف عنها من ضوء نورها .

وفي مجمع البيان <sup>(٥)</sup>: وقال أبوذرّ : إنّها تقول لزوجها : وعزّة ربّي ، ما أرىٰ في الجنّة أخير<sup>(٦)</sup> منك ، فالحمد لله الذي جعلني زوجك وجعلك زوجي .

| . كذا في نور الثقلين ١٩٨/٥. وفي النسخ: الرباط | ، والرياط ـ جمع الريطة ـ: الملاءة كلُّها نسج واحد وقطعة |
|-----------------------------------------------|---------------------------------------------------------|
| واحدة وكلُّ ثوب ليّن رقيق -                   | ٢. ليس في المصدر .                                      |
| ٢. اتفسير القمّي ٣٤٦/٢.                       | ٤. ليس في ي .                                           |
| ه. المجمع ٢٠٨/٥                               | ٦. في المصدر: «شيئاً أحسن» بدل «أخير».                  |

| الجزء الثاني عشر / سورة الرحمن                                                                          |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ﴿ لَمْ يَطْمِثْهُنَّ إِنْسٌ قَبْلَهُمْ وَلاَجَانٌ ﴾ ٢٠ لم يمسّ الإنسيّات إنس، ولا الجنّيات جنّ.         |
| وقرأ(')الكسائيّ، بضمّ الميم.                                                                            |
| ﴿ فَبِإَيِّ آلَاءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴾ ﴾ ﴿كَأَنَّهُنَّ الْيَاقُوتُ وَالْمَرْجَانُ ﴾ ﴾: أي في حمرة |
| الوجنة وبياض البشرة وصفائهما (٢).                                                                       |
| وفي مجمع البيان ("): وفي الحديث : أنَّ المرأة من أهل الجنَّة يُرَى مخَّ ساقها من                        |
| و راء سبعين حلّة من حرير .                                                                              |
| ﴿ فَبِاَيٍّ آلاَءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴾ ﴾ ﴿ هَلْ جَزَآءُ الْإِحْسَانِ ﴾ : في الاعتقاد والعمل.      |
| ﴿ إِلاَّ الْإِحْسَانُ ﴾ ٢: في الثواب، وهو الجنَّة.                                                      |
| وفي مجمع البيان <sup>(2)</sup> : وجاءت الرواية، عن أنس بن مالك قال: قرأ رسول الله ﷺ                     |
| هذه الآية ، فقال : هل تدرون ما يقول ربَّكم ؟                                                            |
| قالوا: الله ورسوله أعلم.                                                                                |
| قال: فإنَّ ربِّكم يقول: هل جزاء من أنعمنا عليه بالتوحيد إلَّا الجنَّة.                                  |
| و روى العيّاشي (٥)، بإسناده : عن <sup>٢٦</sup> الحسين بن سعيد، عن عثمان بن عيسي، عــن                   |
| عليَّ بن سالم قال : سمعت أبا عبدالله لللَّلا يقول : آية في كتاب الله مسجلة .                            |
| قلت : ما هي ؟                                                                                           |
| قال: قول الله: «هل جزاء الإحسان إلَّا الإحسان» جرت في المؤمن والكافر والبـرّ                            |
| والفاجر. ومن صُنع إليه معروف فعليه أن يكافئ به، وليس المكافأة أن تصنع (٧) كما                           |
| صنع حتَّىٰ تربى <sup>(٨)</sup> ، فإن صنعت كما صنع كان له الفضل بالابتداء.                               |

أنوار التنزيل ٤٤٤/٢.
 كذا في نفس المصدر والموضع، وفي النسخ: الوجه وصفائها.
 كذا في نفس المصدر والموضع، وفي النسخ: الوجه وصفائها.
 ٢٠٨/٥ المجمع ٢٠٨/٥.
 ٣\_٥. المحمح ٢٠٨/٥.
 ٢٠ كذا في المصدر، وفي النسخ: يصنع.
 ٨. كذا في المصدر، وفي النسخ: يصنع.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): وقوله : «هل جزاء الإحسان إلّا الإحسان» قـال : مـا جزاء من أنعمت عليه بالمعرفة إلّا الجنّة .

وفي التوحيد <sup>(٢)</sup>: حدَّثنا أبو أحمد الحسن بن عبدالله بن سعيد العسكريّ قال: حدَّثنا محمّد بن أحمد بن حمران القشيريّ قال: حدَّثنا أبو الحريش <sup>(٣)</sup> أحمد بن عيسى الكلابيّ، عن موسى بن إسماعيل بن موسى بن جعفر <sup>(٤)</sup> بالله السنة خمسين ومائتين قال: حدَّثني أبي، عن أبيه، عن جدّه [عن جعفر بن محمد، عن أبيه، عن آبائه]<sup>(٥)</sup>، عن عليّ بالله في قوله تعالى : «هل جزاء الإحسان إلا الإحسان» قال عليّ باللهِ : سمعت رسول الله يَبَلله يقول : إنّ الله قال : ما جزاء من أنعمت عليه بالتوحيد إلّا الجنّة.

وفي علل الشرائع <sup>(٢)</sup>، بإسناده إلى الحسن بن عبدالله : عن آبائه، عن جدّه الحسن بن عليَّ عليَّظ ، عن النبي تَنَظِير حديث طويل في تفسير «سبحان الله والحمد لله ولا إله إلا الله والله أكبر» وفيه قال تَنَظِير : وأمّا قوله : لا إله إلا الله ، فئمنها الجنّة ، وذلك قول الله : «هل جزاء الإحسان إلا الإحسان» قال : هل جزاء من قال : لا إله إلا الله ، إلا الله ، إلا الحنّة .

وفي الخصال <sup>(٧)</sup>: عن أبي جعفر لل<sup>ظلِل</sup>ِ قال: أربعة أسرع شيء عقوبة: رجل أحسنت إليه وكافأك<sup>(٨)</sup> بالإحسان إليه إساءة. (الحديث)

وفي من لايحضره الفقيه <sup>(٩)</sup>: قال الصادق للللج : لعن الله قاطعي سبيل المعروف . قيل : وما قاطعي سبيل المعروف؟

قال: الرجل يُصنَع إليه المعروف فيكفره، فيمنع صاحبه من أن يصنع ذلك إلى غيره.

٢٤ تفسير القمي ٢٤٥/٢.
 ٢. المصدر: أبو الجريش.
 ٤. في ن، ت، ي، ر، المصدر زيادة: بن محمّد بن عليّ بن الحسين بن عليّ بن أبي طالب.
 ٥. من ن، ت، ي، ر، المصدر.
 ٣. العلل /٢٥١، ح٨.
 ٧. الخصال ٢/٣٣٠، ح٧٢.
 ٩. المصدر: يكافئك. وفي ش، ق: كما قال.

﴿ فَبِاَيٍّ آلاءِ رَبُّكُمًا تُكَذَّبَانِ ﴾ ﴿ وَمِنْ دُونِهِمًا ﴾: قيل ('): أي ومن دون تينك الجنّتين الموعودتين للخائفين المقرّبين.

جَنَّتَانِ ﴾ ٢: لمن دونهم من أصحاب اليمين.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(1)</sup>: عن أحمد بن إدريس، عن أحمد بن محمّد، عـن الحسن <sup>(1)</sup>بن غالب، عن عثمان بن محمّد عن <sup>(1)</sup>عمران قال: سألت أبا عبدالله لل<sup>ظِلِل</sup>ا عن قول الله: «ومن دونهما جنّتان».

قال: خضراوتان، في الدنيا، يأكل المؤمنون منهما حتّى يفرغوا<sup>(ه)</sup>من الحساب. وفي مجمع البيان<sup>(٦)</sup>: «ومن دونهما جنّتان» روي عن النبيّ ﷺ أنّه قال: جنّتان من

فضّة أنيتهما () وما فيهما، وجنّتان من ذهب أنيتهما () وما فيهما.

[وقال أبو عبدالله للظِّلا :]<sup>(۱)</sup> ولا تقولنّ : الجنّة واحدة، إنّ الله يـقول : «ومـن دونـهما جنّتان» <sup>(۱۱)</sup>. (الحديث) <sup>(۱۱)</sup>

وعن العلاء بن سيابة <sup>(١١)</sup>، عن أبي عبدالله للله [قال : ]<sup>(١٣)</sup> قلت له : إنّ الناس يتعجّبون منّا إذا قلنا : يخرج قوم من النار <sup>(١٤)</sup> فيدخلون الجنّة ، فيقولون لنا : فيكونون مع أولياء الله في الجنّة ؟

فقال: يا علاء <sup>(١٥)</sup>، إنَّ الله يقول: «ومن دونهما جنَّتان» لا، والله، ما يكونون مع أولياء الله.

 أنوار التنزيل ٤٤٤/٢. ٢. تغسير القمئ ٣٤٥/٢. ٣. المصدر: الحسين. ٤. المصدر: بن. كذا في المصدر. وفي النسخ: يفرغ. ٦. المجمع ٢١٠/٥. ٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: أبنيتها. ٨. كذا في المصدر. وفي النسخ: أبنيتها. ۹. ليس في ن، ي. ١٠. في ن، ت، ي، ر، المصدر زيادة: ولا تقولنُ درجة واحدة إنَّ الله يقول درجات بعضها فوق بعض إنَّـما تغاضل القوم بالأعمال. ١١. ليس في ن،ت،ي، ر، المصدر. ١٢. مجمع البيان ٢١٠/٥. ١٣. من المصدر. ١٤. المصدر: جهنَّم. ١٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: يا عليّ.

|  | ٥٩٦ |
|--|-----|
|--|-----|

﴿ فَبِاَيٍّ آلاَءِ رَبُحُما تُكَذُّبَانِ ﴾ ﴿ مُدْهَامَتَانِ ﴾ ﴿: خصراوان (') تصربان (') إلى السواد من شدّة الخصرة .

وفيه إشعار بأنّ الغالب علىٰ هاتين الجنّتين النبات والرياحين المنبسطة علىٰ وجه الأرض، وعلىٰ الأوليين (٢)الأشجار والفواكه، دلالة علىٰ ما بينهما من التفاوت.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(٤)</sup>، بإسناده إلىٰ يونس بن ظبيان : عن أبي عـبدالله للﷺ في قوله تعالى : «مدهامّتان» قال : يتّصل ما بين مكّة والمدينة نخلاً.

﴿ فَبِاَى آلاء رَبِّكُمَا تُكَذُّبَانِ ﴾ ٢ ﴿ فِيهِمَا عَيْنَانِ نَضَّاخَتَانِ ﴾ ٢: فوّارتان بالماء.

قيل (٥): وهو أيضاً أقلّ (٢) ممّا وصف به الأوليين (٧) [وكذا ما بعده](٨).

﴿ فَبِاَيٍّ آلاَءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴾ ﴾ ﴿ فِيهِمَا فَاكِهَةٌ وَنَـخُلُ وَرُمَّانٌ ﴾ ﴾: عطفهما عمليٰ «الفاكهة» بياناً لفضلهما، فإنّ ثمرة النخل فاكهة وغذاء، وثمرة الرمّان فاكهة ودواء.

وفي الكافي <sup>(١)</sup>: عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن أبي عبدالله، عن أبيه، عن أحمد بن سليمان، عن أحمد بن يحيى <sup>(١١)</sup>الطحّان، عمّن حدّثه، عن أبي عبدالله للظِّرِ قال : خمس من فواكه الجنّة في الدنيا : الرمّان الإمليسيّ، والتفّاح الشيسقانيّ <sup>(١١)</sup>، والسفرجل، والعنب الرازقيّ، والرطب المشان<sup>(١٢)</sup>.

وبإسناده (١٣)إلىٰ أبي الجارود : عن أبي جعفر للله قال : أربعة نزلت من الجنَّة : العنب

الجزء الثاني عشر / سورة الرحمن ..... ٥٩٧

الرازقيّ، والرطب المشان، والرمان الإمليسيّ، والتفاح الشيسقاني. عليّ بن إبراهيم (1)، [عن أبيه](7)، عن هارون بن مسلم، عن مسعدة بن زياد، عس أبي عبدالله طليَّلا قال: الفاكهة مائة وعشرون لوناً، سيّدها الرمّان.

وبإسناده (<sup>٣)</sup> إلىٰ عمر بن أبان الكلبيّ قال : سمعت أبا عبدالله على وأبا جعفر عليه يقولان : ما علىٰ وجه الأرض <sup>٤)</sup> ثمرة كانت أحبّ إلىٰ رسول الله تَقْطَلُهُ من الرمان ، وكان والله ، إذا أكلها [أحبّ أن]<sup>(٥)</sup> لايشركه أحد فيها .

وبإسناده <sup>(٢)</sup> إلىٰ حمّاد بن عثمان : عن أبي عبدالله للظِّلَا قال : ما من شيء أشارك فيه وبإسناده <sup>(٢)</sup> إلىٰ حمّاد بن عثمان : عن أبي عبدالله لظَّلاً قال : ما من شيء أشارك فيه أبغض إليّ من الرمّان ، وما من رمّانة إلا وفيها حبّة من الجنّة ، فإذا أكلها الكافر بعث الله إليه <sup>(٧)</sup> ملكاً فانتزعها منه .

﴿ فَبِاَيِّ الآءِ رَبِّحُمَا تُكَدِّبَانِ ﴾ ﴿ فِيهِنَّ خَيْرَاتٌ ﴾ : أي خيرات . فخُفَفت ، لأنَّ «خير»
الذي بمعنى : أخير ، لايُجمع . وقد قرئ على الأصل .
﴿ حِسَانٌ ﴾ ﴾ : حسان الخلق والخُلق .

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(٨)</sup>: وقوله تعالى : «فيهنَ خيرات حسان» قال : جوار نابتات علىٰ شطّ الكوثر ، كلّما أخذت منها <sup>(٩)</sup> واحدة نبتت مكانها أخرىٰ <sup>(١٠)</sup>.

وفي مجمع البيان (١١): «خيرات حسان»؛ أي نساء خيرات الأخلاق حسان الوجوه. روته أمّ سلمة، عن النبيّ تَقَلَّقُ.

وفي من لا يحضره الفقيه <sup>(١٢)</sup>: وقال الصادق للثلا : الخيرات الحسان من نساء أهـل الدنيا، وهنّ أجمل من الحور العين.

١. الكافي ٢٥٣/٦، ح٢.
 ٢. الكافي ٢٥٣/٦، ح٢.
 ٢. الكافي ٥٠٣٥٦، ح٥.
 ٢. الكافي ٢٥٣٦، ح٥.
 ٥. من المصدر.
 ٩. من المصدر: أخذ منهم.
 ٩. المصدر: إنت بمكانها الأخرى.
 ١. الغيه ٢٠٩٢٢، ح٢٣٢، ح٢٤٢٢.

وفي روضة الكافي <sup>(١)</sup>: عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن محبوب، عن أبي أيّوب، عن الحلبيّ قال : سألت أبا عبدالله لل<sup>ظِلِ</sup>رِ عن قول الله تعالى : «فيهنّ خيرات حسان». قال : هنّ صوالح <sup>(٢)</sup> المؤمنات العارفات.

محمّد بن يحيى <sup>(٣)</sup>، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بـن يـزيد النـوفليّ، عـن الحسين بن أعين؛ أخو مالك بن أعين، قال: سألت أبا عبدالله للللِّ عـن قـول الرجـل للرجل: جزاك الله خيراً، ما يعني به؟

قال أبوعبدالله للظلم : إنّ خيراً نهر في الجنّة، مخرجه من الكوثر، والكوثر مخرجه من ساق العرش، عليه منازل الأوصياء وشيعتهم، وعلى حافّتي ذلك النهر جوار نابتات كلّما قُلِعت واحدة نبتت أخرى، شمّين<sup>(٤)</sup> تلك الجواري باسم ذلك<sup>(٥)</sup> النهر، وذلك قوله تعالى في كتابه: «فيهنّ خيرات حسان». فإذا قال الرجل لصاحبه: جزاك الله خيراً، فإنّما يعني بذلك: تلك المنازل التي <sup>(٢)</sup> أعدّها الله لصفوته وخيرته من خلقه.

﴿ فَبِاَيٍّ آلاَءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴾ ﴾ ﴿ حُـورٌ مَقْصُورَات فِـي الْـخِيَامِ ﴾ ﴾ : قـصرن فـي خدورهنّ، يقال: امرأة قصيرة وقصورة [ومقصورة]<sup>(٧)</sup>؛ أي مخدّرة. أو مقصورات الطرف علىٰ أزواجهنّ.

وفي شرح الأيات الباهرة <sup>(٨)</sup>: روى محمّد بن يعقوب، بإسناده، عن <sup>(٩)</sup> الحلبيّ قال: سألت أبا عبدالله لل<sup>يلي</sup>ةِ عن قوله تعالى: «فيهنّ خيرات حسان».

> قال : هنّ صوالح (١٠) المؤمنات العارفات . قال : قلت : «مقصو رات في الخيام» .

١. الكافي ٨/٦٦، ح١٤٧.
 ٢. الكافي ٨/٦٥، ح١٤٧.
 ٢. نفس المصدر والمجلّد /٢٣٠، ح٢٩٨.
 ٤. ن، المصدر: «بذلك» بدل «تلك الجواري باسم ذلك».
 ٥. في المصدر زيادة: قد.
 ٢. في المصدر زيادة: قد.
 ٨. تأويل الآيات ٢/٢٤، ح٢٣٠.
 ٢. ق، ش، م: صالح.

الجزء الثاني عشر / سورة الرحمن ..... الجزء الثاني عشر / سورة الرحمن ....

قال : هنّ البيض المصونات <sup>(١)</sup> المخدّرات في الخيام : الدرّ والياقوت والمرجـان ، لكلّ خيمة أربعة أبواب ، على <sup>(٢)</sup>كلّ باب سبعون [كاعباً]<sup>(٣)</sup> حجاباً لهنّ ، ويأتيهنّ في كلّ يوم كرامة من الله ليسرّ الله بهنّ المؤمنين .

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(٤)</sup>: وقوله : «مقصورات في الخيام» قال : يقصر الطرف عنهنّ <sup>(٥)</sup>.

وفي مجمع البيان (^): عن أنس ، عن النبيّ ﷺ [قال](): مررت ليلة أسري بي بنهر حافّتاه قباب المرجان ، فنوديت منه : السلام عليك ، يا رسول الله .

فقلت : يا جبرئيل ، من هؤلاء ؟ قال : هؤلاء جوارٍ من حور العين استأذن ربّهنّ أن يسلّمن عليك ، فأذن لهنّ . فقلن : نحن الخالدات فلا نموت ، ونحن الناعمات فلا نيأس <sup>(٨)</sup>، أزواج رجال كرام . ثمّ قرأ رسول الله : «حور مقصورات في الخيام».

ورروي (\*)عن النبيَّ ﷺ [أنَّه](١٠) قال : الخيمة درَّة واحدة ، طولها في السماء ستَّون ميلاً.

وفي جوامع الجامع <sup>(١١)</sup>: وفي الحديث : الخيمة درّة واحدة ، طولها في السماء ستّون ميلاً ، في كلّ زاوية منها أهل للمؤمن لايراه الآخرون . ﴿ فَبِاَيٍّ آلاَمِ رَبَّكُمَا تُكَذَّبَانِ ﴾ ﴿ لَمْ يَطْمِثْهُنَّ إِنْسٌ قَبْلَهُمْ وَلاَ جَاَنًّ ﴾ ﴿: كحور

الأولين، وهم أصحاب (١) الجنَّتين، فإنَّهما يدلَّان عليهم (٢).

﴿ فَبِاَيَّ آلاَءِ رَبِّكُمَا تُكَذَّبَانِ ﴾ ﴾ ﴿ مُتَّكِنِينَ عَلَىٰ رَفْرَفٍ خُضْرٍ ﴾ : وسائد، أو نمارق. جمع رفرفه.

وقيل <sup>(٣)</sup>: «الرفرف» ضرب من البسط، أو ذيبل الخيمة. وقد يقال لكلّ ثوب عريض: [رفرف]<sup>(1)</sup>.

﴿ وَعَبْقَرِيٌّ حِسَانٍ ﴾ ﴿ فَـبِاًيٌ آلَاءِ رَبُّكُمَا تُكَـذُبَانِ ﴾ ﴿: «العبقري» منسوب إلىٰ عبقر أنه الله المراد به: عبقر (0)، تزعم العرب أنه الله بلد للجنّ فينسبون إليه كلّ شيء عجيب، والمراد به: الجنس، ولذلك جُمع «حسان» حملاً علىٰ المعنىٰ.

وفي جوامع الجامع <sup>(1)</sup>: وقرئ في الشواذّ : «رفارف خضر وعباقريّ»؛ كـمدائـنيّ. وروي ذلك عن النبيّ ﷺ . وإن شذّ في القياس ترك صرف عباقريّ فـلا يُسـتنكر مع استمراره في الاستعمال.

﴿ تَبَارَكَ اسْمُ رَبِّكَ ﴾ : تعالىٰ اسمه من حيث إنّه مطلق على ذاته ، فما ظنّك بذاته .
وقيل <sup>(v)</sup>: «الاسم» بمعنىٰ : الصفة . أو مقحم ؛ كما في قوله :

﴿ ذِ**ي الْجَلاَلِ وَالْاِكْرَامِ ﴾ ۞:** وقرأ<sup>(٨)</sup>ابن عامر بالرفع، صفة «للاسم». وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(٩)</sup>: عن عليّ بن الحسين، عن أحمد بن أبي عبدالله <sup>(١١)</sup>، عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر، عن هشام بن سالم، عن سعد بن طريف <sup>(١١)</sup>، عن أبي

الجزء الثاني عشر / سورة الرحمن ...... الجزء الثاني عشر / سورة الرحمن ....

جعفر (`) لللَّلِا في قول الله : «تبارك اسم ربّك ذي الجلال والإكرام» فقال : نحن جلال الله، ` وكرامته التي أكرم [الله تعالى]<sup>(٢)</sup> العباد بطاعتنا [ومحبّتنا]<sup>(٣)</sup>.

.

١. ق: أبي عبدائله جعفر.
 ٣. ليس في المصدر.

۲. من ن، ت، ي، ر، المصدر.



| ٥   | كلمة المحقّق  |
|-----|---------------|
| ۹   |               |
| ۹۳  | سورةالدخان    |
| 179 | سورة الجاثية  |
| 101 |               |
| 14Y |               |
| ۲٤٧ | سورة الفتح    |
| ۳۱۳ |               |
| ۳٦٣ |               |
| ٤•٥ | سورة الذاريات |
| ££٣ |               |
| ٤٦٧ |               |
| ٥٣١ |               |
| ٥٦٣ | سورة الرحمن   |