

T T

アスリメー



# تفسِّن يُرك الماري الما

الطبغة المنقجة

الجيئ الثالث عَيْثِر

للعَالْمُنِيِّ لَلْفُنِيِّ لَلْهُ لِلْمُنْ لِلْمُؤْمِنِّ لِلْفُؤُمِّ لِلْمُؤْمِنِيِّ لِلْمُؤْمِنِيِّ لِلْمُؤْمِنِ لِلْمُؤْمِنِيِّ لِلْمُؤْمِنِيِّ لِلْمُؤْمِنِيِّ لِلْمُؤْمِنِيِّ لِلْمُؤْمِدِينِ لِلْمُؤْمِنِي اللَّهُ وَمُعْلَمِ لِلْمُؤْمِدِ اللَّهُ وَمُعْلَمُ الْمُؤْمِدِ اللَّهُ وَمُعْلَمُ لِلْمُؤْمِدِ وَاللَّهُ وَمُعْلَمُ اللَّهُ وَمُعْلَمُ اللَّهِ فَاللَّهُ وَمُعْلَمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَمُعْلَمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللْمُؤْمِنِينِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللْمُؤْمِقُولُولُولُولُولِي الللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ ولِللللّهُ وَاللّهُ وَل

ۼؖڣؾؚڮؙؠٚڨ ڿۘؠێؽؙۣؽڒٚۮڒۘڰاۿۣؽ



سرشناسه : قمی مشهدی، محمّد بن محمّد رضا، قرن ۱۲ ق.

: تفسير كنز الدقائق و بحر الغر الب/محمّد بن محمّد رضاالقمي المشهدي؛ تحقيق حسين درگاهي. عنوان و پدیدآور

مشخصات نشر : تهران: شمس الضحي، ١٣٨٧.

مشخصات ظاهری : ۱۴ ج.

ISBN 978 - 964 8767 - 19 - 3 (اح ۱۲۳): شابک

(دوره)؛ 3 - 66 - 8767 - 66 - 3 (دوره)؛ ISBN 978 - 964

وضعيت فهرستنويسي : فييا.

:کتاب حاضر در سال های مختلف توسط ناشرین مختلف منتشرشده است. يادداشت

: تفاسير ماثوره -- شيعه اماميه. موضوع

: تفاسير شيعه -- قرن ١٢ ق. موضوع

شناسه افزوده : درگاهی، حسین، ۱۳۳۱ – ، مصحح.

: ۱۳۸۷ وی ۸ ق / ۳/ BP ۹۷ رده بندی کنگره

رده بندی دیویی **YAV/1VT9:** 

شماره كتابخانه ملي: ١٥٣٠۶١٧

## تفسير كنز الدقائق و بحر الغرائب، الجزء الثالث عشر

تأليف: الشيخ محمد بن محمد رضا القمَى المشهدي

تحقيق: حسين درگاهي

منشورات مؤسسة شمس الضحن

الطبعة الاولى: ١٣٣٠ هـ ق ـ ١٣٨٧ هـ.ش.

طبع في ١٠٠٠ نسخة

المطبعة : نكارش

سعر الدُّورة في. ١٧ مجلداً: ١١٠/٠٠٠ توماناً

شابك (ردمك): الجزء الثالث عشر: ٣٠ ١٩ ـ ٨٧٤٧ ـ ٩٥٢ ـ ٩٥٨

شابك (ردمك) الدُّورة في ١۴ مجلداً: ٣\_٩٤ ـ ٨٧٤٧ ع ٩٤٨ ـ ٩٧٨

صندوق البريد: تهران ٣١٤١ ١٩٣٩٥



#### مراكز التوزيع:

۱) قسم، شبارع منعلم، سناحة روح الله، رقسم ۶۵، هماتف و فكس: ۷۷۳۳۴۱۳ – ۷۷۴۴۹۸۸ (۲۵۲۵۱+)

۱) قسم، شارع صفائيه، مقابل زَقاق رقسم ۳۸، مشورات دئيـل مـا، هـاتف ۷۷۳۷۰۱۱ \_ ۷۷۳۷۰۰۱

٢) طهران، شارع إنقلاب، شارع فخررازي، رقم ٣٢، منشورات دليـل مـا، هـاتف ۶۶۴۶۴۱۴۱ – ٢١٠

٣) مشميهد، شميارع الشمهداء، شميمالي حمديقسة النسادري، زقساق خميوراكيان، بناية كنجينه كنتاب التنجارية ، الطابق الأول ، منشورات دليـل ما ، هـاتف ٥ ـ ٢٢٣٧١١٣ ـ ٥١١٠

# كلمة المحقّق

# بسم الله الرحمن الرحيم

الحمّد أ ربّ العالمين، والصلاة والسلام على نبيّنا وآله الطبيّبين الطاهرين، ولا سيّما بقيّة الله في الأرضين، واللعنة الدائمة على أعدائه وأعدائهم أجمعين.

النسخ الخطيّة التي استفدنا منها في تحقيق الربع الرابع (من سورة يس إلى سورة الناس):

ا. نسخة مكتوبة في حياة المؤلف بل متعلقة به، وهي في مكتبة مجلس الشورى الإسلامي (١)، رقم ١٢٠٧٤. رمزها: م.

٢. نسخة كُتبت في حياة المؤلّف متعلّقة بابنته، و هي في مكتبة العلّامة المغفور له
 الشيخ على النمازي الشاهرودي، نزيل مشهد. رمزها: ن.

٣. نسخة في جامعة طهران، رقم ٧٣٥٤، مذكورة في فهرسها ٥١٧/١٦. رمزها: ت.

٤. نسخة في المكتبة الوطنية في طهران، رقم ٤٦٦١، مذكورة في فهرسها ١٣٢/٨.
 رمزها: ي.

٥. نسخة في مكتبة الإمام الرضاعليَّا في مشهد، رقم ١٥٤١، مذكورة في فـهرسها ٤٤٩/٤. رمزها: ق.

٦. نسخة في مكتبة آية الله المرعشي رحمه الله تعالى العامة في قم، رقم ١٢٨٤،
 مذكورة في فهرسها ٨٣/٤. رمزها: ر.

٧. نسخة مكتوبة سنة ١٢٠١ق، في نفس المكتبة، رقم ٣٠٨، مذكورة في فهرسها
 ٣٥١/١. رمزها: ش.

والحمد لله أوّلاً وآخراً حسين درگاهي



# سورة الواقعة

مكّية.

وقيل (١): إلّا آية منها نزلت بالمدينة، وهي: «وتجعلون رزقكم أنّكم تكذّبون». وقيل (٢): إلّا قوله: «ثلّة من الأوّلين».

وقوله: «أفبهذا الحديث أنتم مدهنون» نزلت في سفره (٣) إلى المدينة.](١) وآيها تسع وتسعون (٥).

## بسم الله الرحمن الرحيم

في ثواب الأعمال (٢)، بإسناده عن (٧) أبي عبدالله الله قال: من قرأ في كلّ ليلة جمعة الواقعة (٨) أحبّه الله، وحبّبه (٩) إلى الناس أجمعين، ولم ير في الدنيا بؤساً أبداً ولا فقراً ولا فاقة ولا آفة من آفات الدنيا، وكان من رفقاء أميرالمؤمنين الله وهذه السورة لأميرالمؤمنين الله خاصة لم يشركه فيها أحد.

وبإسناده (١٠٠): عن الصادق للسلام قال: من اشتاق إلى الجنّة وإلى صفتها فليقرأ الواقعة، ومن أحبّ أن ينظر إلى صفة النار فليقرأ سورة (١١٠) لقمان.

١ و٢. مجمع البيان ٢١٢/٥.

٤. ليس في م، ش.

٦. ثواب الأعمال /١٤٤، ح ١.

٨. ليس في ق.

١٠. نفس المصدر والموضع.

٣. كذا في المصدر، وفي النسخ: التقر.

ه. أنوار التنزيل ٤٤٥/٢: سبع وتسعون.

٧. ق، م، ش: إلى.

٩. المصدر: أحبّه.

١١. ن، ت، م، ي، ر، المصدر: سجدة.

وبإسناده (١) إلى أبي جعفر النُّهِ قال: من قرأ الواقعة كلُّ ليلة قـبل أن يـنام، لقـي الله ووجهه كالقمر ليلة البدر.

وفي مجمع البيان (٢): أبيّ بن كعب قال (٣): قال رسول الله ﷺ: من قرأ سورة الواقعة كُتِب أنّه (٤) ليس من الغافلين.

وفيه (٥): عن عبدالله بن مسعود قال: إنّي سمعت رسول الله عَيْظٌ يقول: من قرأ سورة الواقعة كلِّ ليلة لم تصبه فاقة أبداً.

وفي الخصال (٦٠): عن عكرمة ، عن ابن عبّاس قال : قال أبوبكر : يا رسول الله ، أسرع إليك الشيب!

قال: شيّبتني هود والواقعة والمرسلات وعمّ يتساءلون ٧٠).

وفي الكافي (٨): محمّد بن أحمد، عن عمّه عبدالله بن الصلت (٩)، عن الحسن بـن عليّ بن بنت إلياس، عن أبي (١٠) الحسن الله قال: سمعته يقول: «إنّ عليّ بن الحسين عِلْيَكِنَّا لمّا حضرته الوفاة أغشى (١١)عليه، ثمّ فتح عينيه وقرأ: «إذا وقعت الواقعة» و«إنَّا فتحنا لك فتحاً مبيناً». وقال: «الحمد لله الذي صدقنا وعده» (الآية) ثمَّ قُبِض من ساعته ولم يقل شيئاً.

< إِذًا وَقَعَتِ الْوَاقِعَةُ ﴾ ۞: إذا حدثت القيامة. سمّاها: واقعة، لتحقّق وقوعها. وانتصاب «إذا» بمحذوف؛ [مثل:](١٢) «اذكر». أو كان كيت وكيت.

٢. المجمع ٢١٢/٥.

أ. نفس المصدر والموضع، ح ٢.

ليس في ن، ت، ي، ر، المصدر.

٣. ليس في ق، ت. ٥. نفس المصدر والموضع.

٦. الخصال ١٩٩/١م ١٠.

٧. في ن، ر زيادة: «وفي أصول الكافي عن عكرمةبن عبّاس قبال: قبال أبــوبكر: يما رســول الله أســرع إليك الشيب قال شيبتني هود والواقعة والمرسلات وعم يتساءلون.

۸. الکافی ۲۸/۱ ع. - ۵. ٩. في ق، ش زيادة: عن الصلت. ١٠. ليس في ق.

١١. ن ، ي ، ر ، المصدر : أغمى .

١٢. من أنوار التنزيل ٤٤٥/٢.

﴿ لَيْسَ لِوَقْعَتِهَا كَاذِبَةٌ ﴾ ٢٠ أي لايكون حين تقع نفس مكذَّبة على الله.

أو تكذب في نفيها (١)؛ كما تكذب الآن، و «اللام» مثلها في قوله تعالى: «قدّمت لحياتي».

أوليس لأجل وقعتها كاذبة ، فإنّ من أخبر عنها صدق.

أوليس لها حينئذ نفس تحدّث صاحبها بإطاقة شدّتها واحتمالها وتغريه عليها، من قولهم: كذّبت فلاناً نفسُه في الخطب العظيم: إذا شجّعته عليه وسوّلت له أنّه يطيقه.

ويحتمل أن يكون «الكاذبة» مصدراً، والمعنى: ليس فيها أو في الإخبار (٢) بوقوعها كذب.

﴿ خَافِضَةٌ رَافِعَةٌ ﴾ ٢ : تخفض قوماً وترفع آخرين، وهو تقرير لعظمتها فإن الوقائع العظام كذلك.

أو بيان له يكون حينئذ من خفض أعداء الله ورفع أوليائه.

أو إزالة الأجرام عن مجاريها، بنثر (٣) الكواكب وتسيير الجبال [في الجوّ](٤).

وقرئتا (٥) بالنصب، على الحال.

وفي الخصال (٦): عن الزهري قال: سمعت عليّ بن الحسين عِلَيُكُمُ يقول: من لم يتعزّ بعزاء الله تقطّعت نفسه على الدنيا حسرات، والله، ما الدنيا والآخرة إلّا ككفّي الميزان فأيّهما رجح ذهب بالآخر (٧).

ثمَ تلا قوله تعالى: «إذا وقعت الواقعة»؛ يعني: القيامة. «ليس لوقعتها كاذبة، خافضة» خفضت والله بأعداء الله إلى النار «رافعة» رفعت والله (^) أولياء الله إلى الجنّة.

٣. ت،م،ر: بنشر.

اللام، بمعنى «فى» كما فى «قدّمت لحياتى».

۲. ن، ت، ی، ر: بالأخبار.

من ن، ټ، ي، ر.
 من ن، ټ، ي، ر.
 من ن، ټ، ي، ر.

٦. الخصال ٦٤/١ ح ٩٥. ٢٠ ن، ت، م،ي، ر: الأخر.

هـ فـى ق، ش، تقديم «والله» على «رفعت».

﴿إِذَا رُجَّتِ الْأَرْضُ رَجِّاً ﴾ ٢): حُرّكت تحريكاً شديداً بحيث ينهدم ما فوقها من بناء جبل.

والظّرف متعلّق «بخافضة رافعة»، أو بدل من «إذا وقعت».

﴿ وَبُسَّتِ الْجِبَالُ بَسَاً ﴾ (): فتّتت حتى صارت كالسّويق الملتوت، من بُسّ السويق: إذا لتّه. أو سيقت وسيّرت، من بسّ الغنم: إذا ساقها.

﴿ فَكَانَتْ هَبَآءٌ ﴾: غباراً.

﴿ مُنْبَقًا ﴾ ٢٠ منتشراً.

وفي عيون الأخبار (١)، في باب فيما جاء عن الرضاط الله من الأخبار المجموعة، بإسناده إلى عليّ بن النعمان: عن الرضاط الله قال: قلت له: جعلت فداك، إنّ بي ثاليل (١) كثيرة قد اغتممت (٣) بأمرها، فأسالك أن تعلّمني شيئاً أنتفع به.

قال: خذ لكلّ ثؤلول سبع شعيرات، واقرأ على كلّ شعيرة سبع مرّات: «إذا وقعت الواقعة \_إلى قوله \_: أمتاً». ثمّ (٤) الواقعة \_إلى قوله \_ هباء منبّثاً». وقوله: «ويسألونك عن الجبال \_إلى قوله \_: أمتاً». ثمّ (٤) تأخذ الشعير شعيرة شعيرة فامسح بها على كلّ ثؤلول (٥)، ثمّ صيّرها في خرقة جديدة، واربط على الخرقة حجراً (٦)، وألقها في الكنيف (٧).

قال: ففعلت، فنظرت إليها يوم السابع فإذا هي مثل راحتي. وينبغي أن يُفعل ذلك في محاق الشهر.

وفي مصباح الكفعميّ (^): عن عليّ التَّلِمُ : يقرأ من به ثؤلول، فليقرأ عليها هذه الأيات سبعاً في نقصان الشهر: «ومثل كلمة خبيثة كشجرة خبيثة اجتثّت من فوق الأرض مالها

١. العيون ٥٠/٢، ح ١٩٣.

٢. ثآليل ـ جمع ثؤلول ـ: جراح يكون بجسد الإنسان ناتئ صلب مستدير.

٤. ليس في المصدر.

المصدر: اعممت.
 كذا في المصدر، وفي النسخ: ثالول.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: حجر.

٧. ن، ت، ي، ر، المصدر: كنيف.

٨. مصباح الكفعميّ /١٥٨.

من قرار» «وبسّت الجبال بسّاً، فكانت هباء منبثاً».

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١٠): «إذا وقعت الواقعة ، ليس لوقعتها كاذبة » قال : القيامة هي حقّ.

[وقوله:](٢) «خافضة» قال: بأعداء (٢) الله.

«رافعة» [قال:](٤) لأولياء الله.

«إذا رُجّت الأرض رجّاً» قال: يدقّ بعضها على بعض.

«وبسّت الجبال بسّاً» قال: قلعت الجبال قلعاً.

«فكانت هباء منبثاً» قال: «الهباء» الذي يدخل في الكوة من شعاع الشمس.

﴿ وَكُنْتُمْ أَزْوَاجِاً ﴾: أصنافاً.

﴿ ثَلاَثَةً ﴾ ۞: وكلُّ صنف يكون، أو يذكر، مع صنف آخر زوج.

أو الذين يؤتون صحائفهم بأيمانهم، والذين يؤتونها بشمائلهم.

أو أصحاب اليمن (٦) والشؤم، فإنّ السعداء ميامين على أنفسهم بطاعتهم، والأشقياء مشائيم عليها بمعصيتهم.

والجملتان الاستفهاميّتان خبران لما قبلهما بإقامة الظّاهر مقام الضمير، ومعناهما: التعجّب (٧) من حال الفريقين (٨).

١. تفسير القمّي ٣٤٦/٢.

٢. ليس في المصدر.

٣. المصدر: لأعداء.

٤. من المصدر.

٥. يعني: ذكر أصحاب الميمنة وأراد به: أصحاب المنزلة السنيَّة، مأخوذ من تيمَّن العرب بالميامن.

٦. كذا في أنوار التنزيل ٤٤٦/٢. وفي النسخ: اليمين.

٧. ن، ت، م، ي، ر: التعجيب.

٨. فالمعنى: فأصحاب الميمنة يستحقُّون أن يتعجّب من حالهم، وقس عليه الجملة الأخرى.

﴿ وَالسَّابِقُونَ السَّابِقُونَ ﴾ ۞: والذين سبقوا إلى الإيمان والطاعة بعد ظهور الحق، من غير تلعثم وتوان.

أو سبقوا في حيازة الفضائل والكمالات.

أو الأنبياء، فإنّهم متقدّموا أهل الإيمان، وهم الذين عرفت حالهم وعرفت مآلهم؛ كقول أبي النجم:

# وشِعري شِعري<sup>(۱)</sup>

أو الذين سبقوا إلى الجنّة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): «وكنتم أزواجاً ثلاثة» قال: يوم القيامة. «فأصحاب الميمنة ما أصحاب الميمنة» وهم المؤمنون من أصحاب التبعات يوقفون للحساب. «وأصحاب المشأمة ما أصحاب المشأمة والسابقون السابقون» الذين سبقوا إلى الجنّة [بلاحساب] (٢).

وفي الكافي (1): عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن أبيه، رفعه عن محمّد بن داود الغنوي، عن الأصبغ بن نباتة قال: جاء رجل إلى أميرالمؤمنين عليه فقال: يا أميرالمؤمنين، إن ناساً زعموا أن العبد لايزني وهو مؤمن ولايسرق وهو مؤمن ولايسر وهو مؤمن ولايسرب الخمر وهو مؤمن ولايأكل الربا وهو مؤمن أولايسفك الدم الحرام وهو مؤمن،] (6) فقد ثقل علي هذا وحرج منه صدري حين أزعم أن هذا العبد يصلّي صلاتي ويدعو دعائي ويناكحني وأناكحه ويوارثني وأوارثه، وقد خرج من الإيمان من أجل ذنب يسير أصابه.

فقال أميرالمؤمنين عليه عليه عليه كتاب الله عَلَيْهِ يقول، والدليل عليه كتاب الله عليه كتاب الله الله الله تعالى في الله الناس على ثلاث طبقات وأنزلهم ثلاث منازل، وذلك قول الله تعالى في

١. إذ معناه: أنَّ شعري معروف مشهور بالفصاحة والبلاغة.

۳. من ن، ت، ي، ر.

٢. تفسير القمّي ٣٤٦/٢.

ليس في ن، ت، م، ش، ي، ر.

٤. الكافي ٢٨١/٢ ـ ٢٨٤، ح ١٦.

الكتاب: «أصحاب الميمنة وأصحاب المشأمة والسابقون» (١).

فأمّا ما ذكر من أمر السابقين فهم (٢) أنبياء مرسلون وغيرمرسلين، جعل الله فيهم خمسة أرواح: روح القدس، وروح الإيمان، وروح القوة، وروح الشهوة، وروح البدن. فبروح القدس بُعِثوا أنبياء مرسلين [وغير مرسلين] (٢) وبها علموا الأشياء، وبروح الإيمان عبدوا الله ولم يشركوا به شيئاً، وبروح القوّة جاهدوا عدوّهم وعالجوا معاشهم، وبروح الشهوة أصابوا لذيذ الطعام ونكحوا الحلال من شباب النساء، وبروح البدن دبّوا ودرجوا، فهؤلاء مغفور لهم مصفوح عن ذنوبهم.

ثمّ قال: قال الله: «تلك الرسل فضّلنا بعضهم على بعض منهم من كلّم الله ورفع بعضهم درجات وآتينا عيسى بن مريم البيّنات وأيّدناه بـروح القـدس». ثممّ قـال فـي جماعتهم: «وأيّدهم بروح منه» يقول: أكرمهم بها ففضّلهم على من سواهم، فـهؤلاء مغفور لهم مصفوح عن ذنوبهم.

ثمّ ذكر أصحاب الميمنة وهم المؤمنون حقّاً بأعيانهم، جعل الله فيهم أربعة أرواح: روح الإيمان، وروح القوّة، وروح الشهوة، وروح البدن. فلا يزال العبد يستكمل هذه الأرواح الأربعة حتّى تأتى عليه حالات.

فقال الرجل: يا أميرالمؤمنين، ما هذه الحالات؟

فقال: أمّا أوّلهن (1) فهو كما قال تعالى: «ومنكم من يردّ إلى أرذل العمر لكي لايعلم من بعد علم شيئاً». فهذا ينتقص منه جميع الأرواح وليس بالذي يخرج من دين الله، لأنّ الفاعل به ردّه إلى أرذل العمر (٥)، فهو لايعرف للصلاة وقتاً ولايستطيع التهجّد بالليل ولابالنهار ولاالقيام في الصف مع الناس، فهذا نقصان من روح الإيمان وليس يضرّه شيئاً.

ية.

١. إشارة إلى الآيات ٨- ١٠ من الواقعة.

۳. لیس قی ن، ت، م، ی، ر.

٥. ن، ت، م، ي، ر، المصدر: عمره.

٢. المصدر: فإنهم.

٤. المصدر: أولاهنً.

وفيهم من ينتقص منه روح القوة، لايستطيع جهاد عدوه ولايستطيع طلب المعيشة.

ومنهم من ينتقص منه روح الشهوة، فلو مرّت به أصبح بنات آدم لم يحنّ إليها ولم يقم.

وتبقى روح البدن فيه، فهو يدبّ ويدرج حتّى يأتيه ملك الموت، فهذا بحال خير لأنّ الله هو الفاعل به.

وقد تأتي عليه حالات في قوته وشبابه فيهم بالخطيئة، فيشجّعه روح القوة ويزيّن له روح الشهوة ويقوده روح البدن حتّى يوقعه (١) في الخطيئة، فإذا لامسها نقص من الإيمان وتفصّى منه (٢) فليس يعود فيه حتّى يتوب، فإذا تاب تاب الله عليه، وإن عاد أدخله الله نار جهنّم.

فأمّا أصحاب المشأمة فهم اليهود والنصارئ، يقول الله: «الذين آتيناهم الكتاب يعرفونه كما يعرفون أبناءهم» يعرفون محمّداً والولاية في التوراة والإنجيل؛ كما يعرفون أبناءهم في منازلهم «وإنّ فريقاً منهم ليكتمون الحقّ وهم يعلمون، الحقّ من ربّك» أنّك الرسول إليهم «فلا تكوننّ من الممترين». فلمّا جحدوا ما عرفوا ابتلاهم الله بذلك، فسلبهم الله روح الإيمان وأسكن أبدانهم ثلاثة أرواح: روح القوّة، وروح الشهوة، وروح البدن. ثمّ أضافهم إلى الأنعام فقال: «إن هم إلّا كالأنعام». لأنّ الدابّة إنّما تحمل بروح القوّة، وتعتلف بروح الشهوة، وتسير بروح البدن.

فقال [له] (٣) السائل: أحييت قلبي بإذن الله، يا أمير المؤمنين.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): أخبرنا الحسن بن عليّ ، عن أبيه ، [عن الحسن بن سعيد] (٥)عن الحسين بن علوان الكلبيّ ، عن عليّ بن الحسين العبديّ ، عن أبي هارون

٢. أي تخلّص عنه.

تفسير القمّى ٣٤٧/٢.

١. المصدر: توقعه.

٣. من المصدر مع المعقوفتين.

٥. ليس في ي.

العبدي، عن ربيعة السعدي (١)، عن حذيفة بن اليمان، أنَّ رسول الله ﷺ أرسل إلى بلال فأمره أن ينادي (٢) بالصلاة قبل وقت كلّ يوم في شهر رجب ليلة (٣) عشر خلت منه.

قال: فلمًا نادئ بلال (٤) بالصلاة فزع الناس من ذلك فزعاً شديداً وذعروا، وقالوا: رسول الله بين أظهرنا لم يمت ولم يغب عنّا.

فاجتمعوا [وحشدوا] (٥) فأقبل رسول الله ﷺ يمشي حتّى انتهىٰ إلى باب من أبواب المسجد، فأخذ بعضادته، وفي المسجد مكان يُسمّىٰ السدرة (٦)، فسلّم ثمّ قال: هل تسمعون، يا أهل السدرة ؟ (٧)

فقالوا: سمعنا وأطعنا.

فقال: هل تبلّغون؟

قالوا: ضمنا ذلك لك، يا رسول الله.

فقال: رسول الله يخبركم أنّ الله خلق الخلق قسمين فجعلني في خيرهما قسماً، وذلك قوله: «أصحاب اليمين وأنا خير من أصحاب اليمين وأنا خير من أصحاب اليمين وأنا خير من أصحاب اليمين. ثمّ جعل القسمين أثلاثاً فجعلني في خيرها ثلثاً (٨)، وذلك قوله تعالى: «أصحاب الميمنة ما أصحاب الميمنة، وأصحاب المشأمة ما أصحاب المشأمة، والسابقون السابقون». [فأنا من السابقين] (٩) وأنا خير السابقين. (الحديث)

وفي مجمع البيان (١٠٠): «والسابقون السابقون» وقد قيل في السابقين.

... إلى قوله: وقيل: إلى الصلوات الخمس... عن عليّ للتَّلِا .

وعن أبي جعفر عليه (١١) قال: السابقون أربعة: ابن آدم المقتول، وسابق في أمّة موسى

٢. في المصدر: «فنادى» مكان «أن ينادي».

<sup>1.</sup> ليس في ق، ش.

٦. المصدر: السدّة.

المصدر: أثلاثاً.

١٠. المجمع، ٢١٥/٥.

۱. ن: السدي.

نى المصدر: «لثلاث» مكان البلة».

٥. من ن، ت، ي، ر، المصدر.

٧. المصدر: السدّة،

٩. من ن، ت، **ي،** پ، **المصد** ،

١١. المجمع، ١١٥٪

وهو مؤمن آل فرعون، وسابق من أمّة عيسى وهو حبيب النجار، والسابق في أمّة محمّد رسول الله عَيْنِينَ على بن أبي طالب النِّلِةِ.

وفي روضة الكافي (1): علي بن إبراهيم، عن ابن أبي عمير، عن عمرو بن أبي المقدام قال: سمعت أباعبدالله عليه يقول: قال أبي لأناس من الشيعة: أنتم شيعة الله، وأنتم أنصار الله، وأنتم السابقون الأؤلون والسابقون الآخرون والسابقون في الدنيا والسابقون في الآخرة إلى الجنة. (المحديث)

وفي الخصال (٢): عن رجل من همدان ، عن أبيه قال : قال [عليّ بن أبي طالب] (٣) السبّاق خمسة : فأنا سابق العرب ، وسلمان سابق الفرس ، وصهيب سابق الروم ، وبلال سابق الحبش ، وخباب سابق النبط .

وفي كمال الدين وتمام النعمة (٤)، بإسناده إلى خيثمة الجعفي: عن أبي جعفر عليه على حديث طويل، وفيه يقول: ونحن السابقون السابقون (٥)، ونحن الأخرون.

وفي الكافي (١): محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن حمّاد بن عيسى، عن إبراهيم بن عسمر اليسمانيّ، عن جابر الجعفيّ قال: قال أبو عبدالله عليه إلى الله خلق الخلق ثلاثة أصناف، وهو قوله: «وكنتم أزواجاً ثلاثة، فأصحاب الميمنة ما أصحاب الميمنة، وأصحاب المشأمة ما أصحاب المشأمة، والسابقون السابقون السابقون، أولنك المقرّبون» فالسّابقون هم رسل (١) الله وخاصّة الله من خلقه، جعل فيهم خمسة أرواح: أيّدهم بروح القدس فبه عرفوا الأشياء، وأيّدهم بروح الله قدروا على طاعة الله، وأيّدهم بروح الشهوة فبه الشهوا طاعة الله وكرهوا معصيته، وجعل فيهم روح المدرج الذي به بدوح الناس ويجيئون.

۱. الكافي ۲۱۲/۸ ـ ۲۱۳، ح ۲۵۹.

٣. من المصدر.

٥. ليس في المصدر.

٧. ق: رسول.

٢. الخصال ٣١٢/١، ح ٨٩.

٤. كمال الدين ٢٠٦١، ح ٢٠.

٦. الكافي ٢٧١/١ ٢٧٢، ح ١.

وجعل في المؤمنين أصحاب الميمنة روح الإيمان فبه خافوا الله، وجعل فيهم روح القوّة فبه قووا (١) على طاعة الله، وجعل فيهم روح الشهوة، فبه اشتهوا طاعة الله، وجعل فيهم روح الشهوة، فبه اشتهوا طاعة الله، وجعل فيهم روح المدرج الذي به يذهب الناس ويجيئون.

﴿ أُولَٰئِكَ الْمُقَرَّبُونَ ﴾ ۞ ﴿ فِي جَنَّاتِ النَّعِيمِ ﴾ ۞: الذين قربت درجاتهم في الجنّة وأعليت مراتبهم.

وفي الكافي (٢): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن بكربن صالح، عن القاسمبن بريد قال: حدّثنا أبوعمرو الزبيريّ، عن أبي عبدالله الليّلِةِ قال: قلت له: إنّ للإيمان درجات ومنازل يتفاضل (٣) المؤمنون فيها عندالله؟

قال: نعم.

قلت: صفه لي، رحمك الله، حتّى أفهمه.

قال: إنّ الله سبّق بين المؤمنين؛ كما يُسبَّق بين الخيل يوم الرهان، ثمّ فضّلهم على درجاتهم في السبق إليه، فجعل كلّ امرئ منهم على درجة سبقه لاينقصه فيها من حقّه، ولايتقدّم مسبوق سابقاً ولامفضول فاضلاً، تفاضل بذلك أوائل هذه الأمّة وأواخرها.

ولو لم يك للسابق إلى الإيمان فضل على المسبوق إذاً للحق آخر هذه الأمة بأولها، نعم، ولتقدّموهم إذا لم يكن لمن سبق إلى الإيمان الفضل على من أبطأ عنه، ولكن بدرجات الإيمان قدّم الله السابقين، وبالإبطاء عن الإيمان أخّر الله المقصّرين، لأنّا نجد من المؤمنين من الآخرين من هو أكثر عملاً من الأولين وأكثره صلاة وصوماً وحجاً وزكاة وجهاداً وإنفاقاً.

ولو لم يكن سوابق يفضل بها المؤمنون بعضهم بعضاً عندالله لكان الآخرون بكثرة العمل متقدّمين على الأوّلين، ولكن أبي الله أن يدرك آخر درجات الإيمان أوّلها ويقدّم فيها من أخّر الله أو يؤخّر فيها من قدّم الله.

١. المصدر: قدروا. ٢. الكافي ٢٠/١ - ١٤١ - ١.

٣. كذا في المصدر. وفي ن، ت، ي، ر: يتفاضل المؤمنين. وفي غيرها: يتفاضلون.

قلت: أخبرني عمّا ندب الله المؤمنين إليه من الاستباق إلى الإيمان.

فقال: قول الله: «سابقوا إلى مغفرة من ربّكم وجنّة عرضها كعرض السماء والأرض أعدّت للذين آمنوا بالله ورسله». وقال: «والسابقون السابقون، أولئك المقرّبون». (الحديث)

وفي أمالي شيخ الطائفة (١)، بإسناده إلى ابن عبّاس قال: سألت رسول الله ﷺ عن قول الله عليه الله عليه عن قول الله على الله عليه السابقون السابقون، أولئك المقرّبون».

فقال: قال لي جبرئيل: ذلك عليّ وشيعته، هم السابقون إلى الجنّة المقرّبون من الله بكرامته (٢) لهم.

وفي روضة الواعظين (٣) للمفيد ﴿ قال أبوعبدالله النَّا إن زرارة وأبوبصير ومحمّد بن مسلم وبريد من الذين قال الله: «والسابقون السابقون، أولئك المقرّبون».

وقال عليه المسلم، وبريدبن معاوية العجلي (٢) ولولا هؤلاء ماكان أحد يستنبط هذا، ومحمّد بن مسلم، وبريدبن معاوية العجلي (٦). ولولا هؤلاء ماكان أحد يستنبط هذا، هؤلاء (١) حفّاظ (١) الدين وأمناء أبي على حلال الله وحرامه، وهم السابقون إلينا في الدنيا والسابقون إلينا في الأخرة.

وقال أبوعبدالله على (\*) لأناس من الشيعة: أنتم شيعة الله، وأنتم أنتصار الله، وأنتم السابقون الأولون والسابقون الآخرون [إلينا] (١٠)، السابقون في الدنيا إلى ولايتنا والسابقون في الدنيا إلى ولايتنا والسابقون في الآخرة إلى الجنّة، قد ضمّنا لكم الجنّة بنضمان الله وبنضمان رسول الله عَيْمَ الله عَيْمُ الله عَلَيْمُ الله عَيْمُ الله عَيْمُ الله عَيْمُ الله عَيْمُ الله عَيْمُ الله عَيْمُ الله عَلَيْمُ الله عَيْمُ الله عَيْمُ الله عَيْمُ الله عَيْمُ الله عَيْمُ الله عَلَيْمُ الله عَيْمُ الله عَلَمُ الله عَيْمُ الله عَيْمُ الله عَيْمُ الله عَلَمُ الله عَلَمُ الله عَلَمُ الله عَلَمُ الله عَلَمُ الله عَلْمُ الله عَلَمُ الله عَلْمُ الله عَلَمُ الله عَلَمُ الله عَلَمُ الله عَلَمُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ

١. أمالي الطوسي ٧٠/١. ٢. ق، ش: بكرامة.

٣. روضة الواعظين ٢٩٠/٢. ٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: ما أحد أحيى.

٥. ن، ت، ي، ر: أحاديث أبي للتَّلَجُ وفي المصدر: أحاديث أبي عبدالله للثَّلِجُ .

٦. المصدر: البجليّ. ٧. ليس في ق.

٨. ق، ش، م: حفظاء. ٩. نفس المصدر.

۱۰. من ن، ت، ی، ر، المصدر.

وقال أبوالحسن موسى للره (١): إذاكان يوم القيامة نادى مناد: أين حواري محمّد بن عبدالله رسول الله، الذين لم ينقضوا العهد ومنضوا عليه؟ فيقوم سلمان، وأبوذر، والمقداد.

ثمّ ينادي: أين حواري عليّ بن أبي طالب وصيّ محمّد بن عبدالله رسول الله؟ فيقوم عمرو بن الحمق الخزاعيّ، ومحمّد بن أبي بكر، وميثم بن يحيى التمّار مولى بني أسد، وأويس القرنيّ.

قال (٢): ثمّ ينادي مناد: أين حواري الحسن بن عليّ بن فاطمة بنت محمّد بن عبدالله رسول الله؟ فيقوم سفيان بن أبي ليلي (٣) الهمدانيّ ، وحذيفة بن أسد الغفاريّ.

قال: ثمّ ينادي منادٍ: أين حواري الحسين بن عليّ ؟

فيقوم من استشهد معه ولم يتخلّف عليه.

قال: ثمّ ينادي: أين حواري عليّ بن الحسين؟ فيقوم جبيربن مطعم، ويحيى بن أمّ الطويل، وأبوخالد الكابليّ، وسعيدبن المسيّب.

ثمّ ينادي: أين حواري محمّد بن عليّ وجعفر بن محمّد؟ فيقوم عبدالله بن شريك العامريّ، وزرارة بن أعين، وبريد بن معاوية العجليّ، [ومحمّد بن مسلم] (3) وأبوبصير ليث بن البختريّ المراديّ، وعبدالله بن أبي يعفور (6)، وعامر بن عبدالله بن جذاعة، وحجر بن زائدة، وحمران بن أعين ثمّ ينادي سائر الشيعة مع سائر الأئمة يوم القيامة، فهؤلاء أوّل السابقين وأوّل المقرّبين وأوّل المتحوّرين (7) من التابعين.

وفي عيون الأخبار (٧)، في باب ما جاء عن الرضا لليُّلِا من الأخبار المجموعة، بإسناده: عن عليّ لليُّلِا قال: «والسابقون السابقون» فيَّ نزلت.

١. روضة الواعظين ٢٨٢/٢ ـ ٢٨٣. ٢٠ ليس في ق، المصدر.

٣. كذا في ق، ش، جامع الرواة ٣٦٥/١. وفي غيرهما من النسخ والمصدر: سفيانين ليلي.

من ن، ټ، ی، ر، المصدر.
 من ن، ټ، ی، و: یعقوب.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: المنحورين. ٧. العيون ٦٥/٢، ح ٢٨٨.

وفي كمال الدين وتمام النعمة (۱)، بإسناده إلى سليم بن قيس الهـ اللي (۲): عن أميرالمؤمنين الله أنه قال في جمع من المهاجرين والأنصار [في المسجد] (۱) أيّام خلافة عشمان: [فأنشدكم بالله] (۱) أتعلمون حيث نزلت «والسابقون الأوّلون» و«السابقون السابقون، أولئك المقرّبون» شئل عنها رسول الله، فقال: أنزلها الله في الأنبياء وأوصيائهم، فأنا أفضل أنبيائه ورسله، وعليّ بن أبي طالب المنه وصيّي أفضل الأوصياء؟

قالوا: اللهمّ نعم.

وفي شرح الآيات الباهرة (٥): تأويله ورد من طريق العامّة والخاصّة:

أمّا العامّة فهو: ما رواه أبونعيم الحافظ، عن رجاله، مرفوعاً إلى ابن عبّاس قال: إنّ سابق هذه الأمّة عليّ بن أبي طالب عليّه . ومن كان إلى الإسلام أسبق كان أولى بنبيّه السابق إليه، وأحرى بخصائص المثنى عليه (٦).

وأمّا ما ورد عن الخاصّة فهو: ما رواه محمّد بن العبّاس، عن أحمد بن محمّد الكاتب، عن حميد (١) بن الربيع، عن الحسين بن حسن الأشقر (١) عن سفيان بن عينة ، عن أبي نجيح (١) عن عامر، عن ابن عبّاس قال: سبق الناس ثلاثة: بوشع صاحب موسى إلى موسى ، وصاحب ياسين إلى عيسى ، وعليّ بن أبي طالب إلى النبي عَيَانِينًا .

وقال أيضاً (١٠): حدّثنا الحسين بن عليّ المقريّ، عن أبي بكر محمّد بن إبراهيم الجوانيّ (١١)، عن محمّد بن عمرو الكوفيّ، عن الحسين الأشقر، عن ابن عيينة، عن

٢. ق، ش: الهمدانيّ.

٤. من ن، ت، ي، ر، المصدر.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: النبيّ له.

٨. ن؛ الأشعري.

١٠. نفس المصدر والمجلد ٦٤١-٦٤٢، ح٣.

١. كمال الدين ٢٧٦/١، ح ٢٥.

۳. من ن، ت، ي.

٥. تأويل الآيات ٦٤١/٢، ح ١.

۷. ت: سعید.

المصدر: ابن أبي نجيع.

١١. كذا في المصدر. وفي ن: الحوانيّ. وفي غيرها: الجوابيّ.

عمرو (۱) بن دينار، عن طاووس، عن ابن عبّاس قال: السابق (۱): حزقيل مؤمن آل فرعون [إلى موسى] (۱) وحبيب صاحب ياسين إلى عيسى، وعليّ بن أبي طالب للله إلى محمّد عَمَا في وهو أفضلهم.

وقال (٤) أيضاً (٥): حدّ ثنا أحمد بن محمّد بن سعيد، بإسناده، عن رجاله، عن سليم (٦) بن قيس، عن الحسين (٧) بن علي عليك في قوله: «والسابقون السابقون، أولئك المقرّبون» [قال: أبي أسبق السابقين] (٨) إلى الله وإلى رسوله، وأقرب المقرّبين (٩) إلى الله وإلى رسوله.

وروى المفيد (١٠) قال: أخبرنا عليّ بن الحسين عِلَيَّكُنا، بإسناده إلى داود الرقيّ قال: قلت لأبي عبدالله عليَّلِا: جعلت فداك، أخبرني عن قول الله سبحانه: «والسابقون السابقون، أولئك المقرّبون».

فقال: نطق الله بهذا يوم ذرأ الخلق في الميثاق، قبل أن يخلق الخلق بألفي عام. قلت: فسر لى [ذلك](١١).

فقال: إنّ الله لمّا أراد أن يخلق الخلق خلقهم من طين ورفع لهم ناراً، وقال: ادخلوها. فكان أوّل من دخلها محمّد ﷺ وأميرالمؤمنين عليه والحسن والحسين عليه والتسعة الأئمّة، إماماً (١٢) بعد إمام، ثمّ اتّبعتهم شيعتهم، فهم والله السابقون.

۱. ق: عمر،

٣. من ن، ت، ي، ر، والمصدر.

ه. نفس المصدر والمجلّد /٦٤١ -٦٤٢ ح٣.

٧. ن، ت، ي، ر، المصدر: الحسن.

٩. ق، ش، م، ر: الأقربين.

١١. من المصدر.

١٣. نفس المصدر والمجلّد /٦٤٣، ح ٦. وبهامشه: أمالي الطوسي ٧٠/١.

١٤. ليس في ق.

نى المصدر: «السباق ثلاثة» مكان «السابق».

٤. تأويل الآيات ٦٤٢/٢ ح ٤.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: سليمان.

٨. ليس في ق.

١٠. نفس المصدر والموضع، ح ٥٠

١٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: وتسعة الأثمَّة إمام.

فقال: قال لي جبرئيل: ذلك عليّ وشيعته، وهم السابقون إلى الجنّة، المقرّبون من (١) الله بكرامته لهم.

﴿ ثُلَّةٌ مِنَ الْأَوَّلِينَ ﴾ (ع): أي هم جماعة كثيرة من الأوّلين؛ يعني: الأمم السالفة، من لدن آدم إلى محمّد ﷺ.

واشتقاقها من الثلّ (٢)، وهو القطع.

﴿ وَقَلِيلٌ مِنَ الْآخِرِينَ ﴾ ۞: يعني: أمَّة محمَّد عَيَّظِيلًا.

ولايخالف ذلك قوله: إنّ أمّتي يكثرون سائر الأمم. لجواز أن يكون سابقو سائر الأمم أكثر من سابقي هذه الأمّة، وتابعو هذه الأمّة (٣) أكثر من تابعيهم.

ولايردّه قوله في أصحاب اليمين: «ثلّة من الأوّلين، وثلّة من الأخرين» لأنّ كـثرة الفريقين لاتنافي أكثريّة أحدهما.

وفي روضة الواعظين (٤) للمفيد: قبال الصبادق المثيلا: «ثبلّة من الأوّليس» ابن آدم المقتول، ومؤمن آل فرعون، وصباحب يس (٥). «وقبليل من الآخرين» عبليّ بن أبي طالب المثيلاً.

وفي روضة الكافي (٢): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن عمرو بن عثمان، عن عليّ بن عيسى، رفعه قال: إنّ موسى اللّه ناجاه الله، فقال له في مناجاته: أوصيك، يا موسى، وصيّة الشفيق المشفق بابن البتول عيسى بن مريم، صاحب الأتان والبرنس والزيت والزيتون والمحراب (٧)، ومن بعده بصاحب المجمل الأحمر الطيّب الطاهر المعلقر،

۲. ن، ت، م، ی، ر: التلّة.

١. ق:إلى.

٤. روضة الواعظين ١٠٥/١.

۳. لیس فی ن، ت، ی، ر.

٦. الكافي ٤٣/٨ - ٨.

٥. المصدر: ياسين.

٧. الأتان: الحمارة. والبرنس: قلنسوة طويلة كانت تلبس في صدر الإسلام.

قال المجلسي ﷺ: والمراد بالزيتون والزيت: الثمرة المعروفة ودهنها، لأنّه ﷺ كان يأكلها، أو نزلتا له في المائدة من السماء، أو المراد بالزيتون: مسجد دمشق أو جبال الشام؛كما ذكره الفيروزآبادي؛ أي أعطاه اسمه أحمد، محمّد الأمين، من الباقين، من ثلّة الأوّلين. (الحديث)

وفي شرح الآيات الباهرة (١): عن محمّد بن حريز، عن أحمد بن يحيى، عن الحسن بن الحسن، عن محمّد عليه في قوله: «ثلّة من الحسن بن الحسين، عن محمّد بن الفرات، عن جعفر بن محمّد عليه في قوله: «ثلّة من الأوّلين» ابن آدم المقتول (٢)، ومؤمن آل الأوّلين، وحبيب النجار صاحب يس. «وقليل من الآخرين» عليّ بن أبي طالب عليه فرعون، وحبيب النجار صاحب يس. «وقليل من الآخرين» عليّ بن أبي طالب عليه فرعون،

﴿ عَلَىٰ سُرُرٍ مَوْضُونَةٍ ﴾ ٢٠ خبر آخر للضمير المحذوف ٣٠).

و «الموضونة» المنسوجة بالذهب، مشبّكة بالدرّ والياقوت. أو المتواصلة، من الوضن (٤)، وهو نسج الدرع.

- ﴿ مُتَّكِئِينَ عَلَيْهَا مُتَقَابِلِينَ ﴾ ٢٠ : حالان من الضمير في «على سرر» (٥٠).
  - ﴿ يَطُوفُ عَلَيْهِمْ ﴾ : للخدمة .
- ﴿ وِلْدَانُّ مُخَلِّدُونَ ﴾ ٢٠ : مُستبقَوْن أبداً على هيئة الولدان وطراوتهم.

وفي مجمع البيان (٢): واختلف في هذه الولدان، فقيل: إنّهم أولاد أهل الدنيا، لم يكن لهم حسنات فيثابوا عليها ولاسيّئات فيعاقبوا عليها (١)، فأنـزلوا (٨) هذه المنزلة ... عن على عليها.

وقد روي (٩) عن النبيّ ﷺ أنّه سُئل عن أطفال المشركين. فقال: هم خدم (١٠) أهل الجنّة.

٧. ليس في المصدر.

الله بلاد الشام، وبالزيت: الدهن الذي روي أنه كان في بني إسرائيل وكان غليانه من علامات النبؤة.
 وبالمحراب: لزومه وكثرة العبادة فيه.
 ١. تأويل الأيات ٦٤٣/٢، ح٧.

٢. ن، ت، ي، ر، المصدر: الذي نتله أخوه.

٣. والخبر الأول «ثلّة من الأولين» إذ التقدير هم ثلّة من الأولين على سرر موضونة.

٤. كذا في أنوار التنزيل ٤٤٦/٢. وفي ن، ت، ي، ر: الوضين. وفي ق، ش: الوصن.

إذ التقدير: مستقرّين على سرر. فالمراد من قوله: «من الضمير في على» أنهما حالان من الضمير المستتر فيما يتعلّق به الجارّ والمجرور.
 ب المجمع ٢٠٦٥.

٨. ق، ش: فنزلوا.

٩. نفس المصدر والموضع.
 ٩. كذا في المصدر، وفي النسخ: خدمة.

﴿ بِأَكُوابِ وَابَارِيقَ ﴾: حال الشرب وغيره.

و «الكوب» إناء لاعروة له ولاخرطوم له، و «الإبريق» إناء له ذلك.

﴿ وَكَأْسٍ مِنْ مَعِينٍ ﴾ ۞: من خمر.

﴿ لاَيُصَدُّعُونَ عَنْهَا ﴾: بخمار.

﴿ وَلاَ يُنْزَفُونَ ﴾ ٢: ولاتنزف عقولهم. أو لاينفد شرابهم.

وقرأ(١) الكوفيّون، بكسر الزاي.

وقرئ (٢): «لايصدَعون» بمعنى: لايتصدّعون؛ أي لايتفرّقون.

﴿ وَفَاكِهَةٍ مِمَّا يَتَخَيَّرُونَ ﴾ 🖒: أي يختارون.

﴿ وَلَحْم طَيْرٍ مِمَّا يَشْتَهُونَ ﴾ ۞: يتمنّون.

وفي الكافي (٢): محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن الوشّاء، عن عبدالله بن (٤) سنان قال: سألت أباعبدالله عليه عن سيّد الأدام في الدنيا والأخرة.

قال: اللحم، أما سمعت الله يقول (٥): «ولحم طير ممّا يشتهون».

عليّ بن محمّد بن بندار (٢)، عن أحمد بن أبي عبدالله، عن محمّد بن عليّ، عن عليّ، عن عليّ ، عن عيسى بن عبدالله العلويّ، عن أبيه، عن جدّه، عن عليّ عليّ قال: قال رسول الله عَلَيْلُمْ: اللحم سيّد الطعام في الدنيا والأخرة.

وعنه (٧)، عن عليّ بن الريّان، رفعه إلى أبي عبدالله النَّافِي قال: قال رسول الله عَيْنَافُهُ: سيّد أدام الجنّة اللحم.

﴿ وَحُورٌ عِينٌ ﴾ ؟: عطف على «ولدان». أو مبتدأ محذوف الخبر؛ أي وفيها، أو ولهم حور عين واسعات العين.

١ و٢. أنوار التنزيل ٢/٤٤٦ـ٤٤٧.

٤. ليس في ق.

٦. نفس المصدر والموضع، ح ٢.

٣. الكافي ٣٠٨/٦، ح ١.

٥. ليس في المصدر.

٧. نفس المصدر والموضع ، ح ٣.

وقرأ (١) حمزة والكسائيّ بالجرّ، عطفاً على «جنّات» بتقدير مضاف؛ أي هم في جنّات ومضاجعة (٢) حور (٣). أو على «أكواب» (٤) لأنّ معنى «يـطوف عـليهم ولدان مخلّدون، بأكواب»: يتنعّمون (٥) بأكواب.

وقرئتا(١) بالنصب، على: ويؤتون حوراً(١).

﴿ كَامَّنَّالِ اللَّؤْلُو الْمَكْنُونِ ﴾ ٢٠ : المصون عمّا يضرّ به في الصفاء والنقاء.

﴿ جَزَاءً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ ٢٠ : أي يُفعل ذلك كله بهم جزاء لأعمالهم.

﴿ لاَ يَسْمَعُونَ فِيهَا لَغُواً ﴾ : باطلاً (^).

﴿ وَلاَ تَأْثِيماً ﴾ ٢٠ : ولانسبة إلى إثم؛ أي لايقال لهم: أثمتم.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١) [وقوله:] (١٠) «لايسمعون فيها لغواً ولاتأثيماً» قال: الفحش والكذب [والغناء] (١١).

﴿ إِلاَّ قِيلاً ﴾: أي قولاً.

﴿ سَلاَماً سَلاَماً ﴾ ٢ : بدل من «قيلاً» ؛ كقوله : «لايسمعون فيها لغوا إلا سلاماً». أو صفته أو مفعوله (١٢) ، بمعنى : إلا أن يقولوا سلاماً سلاماً. أو مصدر ، والتكرير للدلالة على فشو السلام بينهم.

وقرئ (١٣): «سلام سلام» على الحكاية.

﴿ وَأَصْحَابُ الْيَمِينِ مَا أَصْحَابُ الْيَمِينِ ﴾ ٢٠ في علل الشرائع (١٤)، بإسناده إلى

١. أنوار التنزيل ٤٤٧/٢. ٢. المصدر: مصاحبة.

٣. ق، م، ش: حوراء. ٤. أي أو عطفاً على «أكواب».

٥. المصدر: يتعمون. ٦. نفس المصدر والموضع،

٧. ليس في م، ش، ق. ٨. ليس في ش، ق.

٩. تفسير القمّي ٣٤٨/٢.

١١. ليس في ق،م،ش.

١٢. كذا في أنوار التنزيل ٤٤٧/٢. وفي النسخ: صفة أو مفعول.

١٣. نفس المصدر والموضع. 12. العلل ١٥٨، ح ١.

ابن أذينة: عن أبي عبدالله عليُّه قال: كنَّا عنده فذكرنا رجلاً من أصحابنا، فقلنا: فيه حدَّة. فقال: من علامة <sup>(١)</sup>المؤمن أن يكون فيه حدّة.

قال: فقلنا له: إن عامّة أصحابنا فيهم حدّة.

فقال: إنَّ الله في وقت ما ذرأهم أمر أصحاب اليمين، وأنتم هم، أن يلدخلوا النار فدخلوها، فأصابهم وهج (٢)، فالحدّة من ذلك الوهج. وأمر أصحاب الشمال، وهم مخالفوهم، أن يدخلوا النار فلم يفعلوا، ومن ثُمَّ (٢) لهم سمت (٤) ولهم وقار.

﴿ فِي سِدْر مَخْضُودٍ ﴾ ٢٠ الاشوك فيه ، من خضد الشوك: إذا قطعه. أو مثنيّ أغصانه من كثرة حمله، من خضد الغصن: إذا ثناه وهو رطب.

> ﴿ وَطَلِّح ﴾: وشجر موز، أو أمّ غيلان (٥)، وله أنوار كثيرة طيّبة الريح. وقرئ (٦) بالعين.

> > ﴿ مَنْضُودٍ ﴾ 📆: نضد حمله من أسفله إلى أعلاه (٧).

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (^): وقوله: «في سدر مخضود» قال: شجر لايكون له ورق ولاشوك [فيه]<sup>(١)</sup>.

وقرأ أبوعبدالله لمُنْظِلِا (١٠): «وطلح منضود» قال: بعضه إلى بعض.

وفي مجمع البيان (١١): وروت العامّة، عن على النِّهِ أنّه قرأ عنده رجل: «وطلح منضود» فقال: ما شأن الطلح ؟! إنّما هو «وطلع»؛ كقوله: «ونخل طلعها هضيم».

فقيل له: ألا تغيّره؟

فقال: إنَّ القرآن لايهاج اليوم ولايُحرِّك. رواه عنه ابنه الحسن، وقيسبن سعد.

٢, الوهج: حرّ النار.

۱. ق، ش، م: علامات.

٣. أي هناك.

٤. السمت تستعمل لهيئة أهل الخير.

٥. أمَّ غيلان: شجر السمر، وهو نوع من جنس السنط من الفصيلة القرنيَّة، ويسمَّى أيضاً الطلح.

٧. كذا في نفس المصدر والموضع، وفي النسخ: أعلى،

٦. أنوار التنزيل ٤٤٧/٢.

٩. من المصدر،

 م. تفسير القمّى ٣٤٨/٢. ١٠. نفس المصدر والموضع.

11. المجمع ٢١٨/٥.

قال: لا [«وطلع منضود»](۲).

﴿ وَظِلِّ مَمْدُودٍ ﴾ ٢٠ : منبسط، لايتقلُّص ولايتفاوت.

وفي مجمع البيان (٣): وورد في الخبر: أنّ في الجنّة شجرة يسير الراكب في ظلّها مائة سَنّة لايقطعها، اقرؤوا إن شئتم: «وظلّ ممدود».

وروي(٤) أيضاً أنّ أوقات الجنّة كغدوات الصيف، لايكون فيه حرّ ولابرد.

وفي روضة الكافي (٥): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن محبوب، عن محمّد بن إسحاق المدنيّ، عن أبي جعفر لللهِ قال: سُئل رسول الله عَلَيْ ونقل حديثاً طويلاً، يقول فيه عَلَيْ حاكياً حال أهل الجنّة: ويزور بعضهم بعضاً، ويتنعّمون في جنّاتهم في ظلّ ممدود في مثل ما بين طلوع الفجر إلى طلوع الشمس وأطيب من ذلك.

﴿ وَمَا ءٍ مَسْكُوبٍ ﴾ أن يُسكب لهم أين شاؤوا وكيف شاؤوا بلا تعب، أو مصبوب سائل ؛ كأنّه لمّا شبّه حال السابقين في التنعّم بأعلى (٢٠ ما يتصوّر لأهل المدن، شبّه حال أصحاب اليمين بأكمل ما يتمنّاه أهل البوادي، إشعاراً بالتفاوت بين الحالين (٧٠).

- ﴿ وَ فَاكِهَةٍ كَثِيرَةٍ ﴾ ٢٠ : كثيرة (٨) الأجناس.
  - ﴿ لاَمَقُطُوعَةٍ ﴾: لاتنقطع في وقت.
- ﴿ وَلاَمَمْنُوعَةٍ ﴾ ٢٠ : لاتمتنع عن متناوليها بوجه.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٩): حدّثني أبي، عن بعض أصحابه، رفعه قال: قال

٢. من المصدر.

١. نفس المصدر والموضع.

۵. الکافی ۱۹۹۸ء ح ۲۹.

٣و٤. نفس المصدر والموضع.

٦. كذا في أنوار التنزيل ٤٤٧/٢. وفي ق، ش: بها بأكمل. وفي غيرهما: «بها على».

٧. أي بين حالي السابقين وأصحاب اليمين، فإنَّ حال أصحاب المدن أعلى من حال أهل البوادي.

٨. ليس في ق. ٩. تفسير القمّي ٣٣٦/٢٣٣٧.

رسول الله عَلَيْكِاللهُ: لمّا دخلت الجنّة رأيت فيها شجرة طوبين، أصلها في دار عليّ، وما في الجنَّة قصر ولامنزل إلَّا وفيها فرع منها(١)، أعلاها أسفاط حلل من سندس واستبرق، يكون للعبد المؤمن ألف ألف سفط، في كلّ سفط (٢) مائة (٣) حلّة، ما فيها حلّة تشابه (٤) الأخرى على ألوان مختلفة، وهو ثياب أهل الجنّة، وسطها ظلّ ممدود [في عسرض الجينة ،](٥) وعرض الجنّة (٦) كعرض السماء والأرض أعدّت للذين أمنوا بالله ورسله (٧)، يسير الراكب في ذلك الظُّلُّ مسيرة مائتي (٨) عام فلا يـقطعه، وذلك قـوله: «وظلَ ممدود». وأسفلها ثمار أهل الجنّة وطعامهم متذلّل في بيوتهم، يكون في القضيب منها مائة لون من الفاكهة ممّا رأيتم في دار الدنيا وممّا لم تروه وما سمعتم به وما لم تسمعوا مثلها، وكلّ ما يجتبي منها شيء تنبت (٩) مكانها أخرى «لامقطوعة ولاممنوعة». (الحديث)

وفي روضة الكافي (١٠): على بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن محبوب، عن محمّد بن إسحاق المدني، عن أبي جعفر للنُّالِا قال: شئل رسول الله عَيْمَالِيُّا. وذكر حديثاً، يقول فيه حاكياً حال أهل الجنّة: والثمار دانية منهم، وهو قوله تعالى: «ودانية عليهم ظلالها وذُلَلت قطوفها تذليلاً». من قربها منهم، يتناول المؤمن من النوع الذي يشتهيه من الثمار بفيه وهو متَّكئ، وأنَّ الأنواع من الفاكهة ليقلن لوليَّ الله: يا وليَّ الله، كلني قبل أن تأكل هذا قبلي.

١. كذا في المصدر. وفي م: قنو منها. وفي ن، ت،ى، ر: قتر منها. وفي غيرها: قـنو مـنها. والقـنو ـبـضـمّ القاف وكسرها: العذق بما فيه من الرطب والقُتر: الناحية والجانب.

٣. المصدر: مائة ألف.

۲. ليس في ق.

٥. ليس في ن، ت، م، ش، ي، ر.

المصدر: تشبه.

أنى المصدر: «بياض» مكان «في عرض الجنّة وعرض الجنّة».

٨. المصدر: ماثة.

٧. المصدر: رسوله.

۱۰. الكافي ۱۹۹/۸م - ٦٩.

٩. المصدر: نبت.

وفي الاحتجاج (١) للطبرسي: عن الصادق للنُّلْخِ حديث طويل، وفيه قبال السبائل: فمن أين قالوا: إنَّ أهل الجنَّة يأتي الرجل منهم إلى ثمرة يتناولها، فإذا أكلها عادت كهيئتها؟

قال عليه : نعم، ذلك على قياس السراج، يأتي القابس فيقتبس منه (٢) فلا يُنقص من ضوئه شيئاً <sup>(٣)</sup> وقد امتلأت <sup>(٤)</sup> منه الدنيا سراجاً.

﴿ وَفَرُشِ مَرْفُوعَةٍ ﴾ ٢٠ . رفيعة القدر، أو منضَّدة مرتفعة.

حدَّثني أبي، عن الحسن بن محبوب، عن محمَّد بن إسحاق، عن أبي جعفر عليَّا إِ قال: سأل على رسول الله ﷺ عن تفسير هذه الآية، فقال: بماذا(٦٠) بُنيت هذه الغرف، يا رسول الله؟

فقال: يا على، تلك غرف بناها الله لأوليانه بالدرّ والياقوت والزبرجـد، سـقوفها الذهب محبوكة بالفضّة، لكلّ غرفة منها ألف باب من ذهب، على كلّ باب منها ملك موكّل به، وفيها فرش مرفوعة بعضها فوق بعض من الحرير والديباج بألوان مختلفة، وحشوها المسك والعنبر والكافور، وذلك قوله تعالى: «وفرش مرفوعة». (الحديث) وفي روضة الكافي (٧)، مثله سواء.

وفي مجمع البيان (^): «وفرش مرفوعة»؛ أي بسط عالية.

... إلى قوله: وقيل: معناه: ونساء مرتفعات القدر في عقولهنّ وحسنهنّ وكمالهنّ ... عن الجبائي.

١. الاحتجاج ٣٥١/.

٣. كذا في المصدر، وفي النسخ: شيء،

٥. تفسير القمّي ٢٤٦/٢.٢٤٧.

۷. الکافی ۸۷/۸ ح ٦٩.

٢. المصدر: عنه.

المصدر: امتلت.

٦. المصدر: لماذا.

٨. المجمع ٢١٩/٥.

قال: ولذلك عقّبه بقوله (١٠): «إنّا أنشأناهنّ إنشاء، فجعلناهنّ أبكاراً». ويقال لامرأة الرجل: هي (٢) فراشه. ومنه قول النبيِّ ﷺ: الولد للفراش، وللعاهر الحجر (انتهى). وقيل (٣): ارتفاعها أنّها على الأرائك.

﴿ إِنَّا آنْشَانَاهُنَّ إِنْشَاءً ﴾ ٢٠ أي ابتدأناهن ابتداءً جديداً من غير ولادة، ابتداء أو

﴿ فَجَعَلْنَاهُنَّ ٱبْكَاراً ﴾ ﴿ عُرُماً ﴾: متحبّبات إلى أزواجهنّ، جمع عروب، وهي المتحبّبة إلى زوجها، أو العاشقة.

وقيل (٥) «العروب» (٦) اللعوب مع زوجها أنساً به ؛ كأنس العربيّ (٧) بكلام العرب (٨). وسكّن (١) راءه حمزة وأبوبكر.

وروي(١٠)عن نافع وعاصم، مثله.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١١): وقوله: «إنّا أنشأناهنّ إنشاء» قال: الحور العين في الحنّة.

«فجعلناهنّ أبكاراً عرباً» قال: لايتكلّمون إلّا بالعربيّة.

﴿ أَتْرَابِاً ﴾ ٢٠ : فإنّ (١٢) كلَّهِنّ بنات ثلاث وثلاثين، وكذا أزواجهنَّ -

﴿ لِأَصْحَابِ الْيَمِينِ ﴾ ﴿: متعلَّق «بأنشأنا»، أو «جعلنا». أو صفة «لأبكاراً». أو خبر لمحذوف؛ مثل: هنّ.

ليس في المصدر.

١. ليس في ق، م، ش.

٣. أنوار التنزيل ٤٤٧/٢.

٤. الأوّل على أن تكون الحور هي التي خلقت ابتداءً في الجنّة من غير أن يكون لها سبق وجود فسي الدنسيا، والثاني على أن تكون هي النساء المؤمنات من أهل الدنيا يعيدهنّ الله بعد دخولهنّ الجنّة أتراباً على ميلاد ٥. مجمع البيان ٢١٩/٥.

واحد؛ كما جاء في الروايات.

٧. المصدر: العرب،

٩ و١٠. أنوار التنزيل ٤٤٧/٢.

١٢. كذا في أنوار التنزيل ٤٤٧/٢. وفي النسخ: كان.

٦. ليس في ق، ش، ٨. كذا في المصدر. وفي النسخ: بالعجميّ.

١١. تفسير القمّى ٣٤٨/٢.

وفي تفسير على بن إبراهيم (١): قال: «اليمين» عليّ عليُّه و «أصحابه» شيعته.

وفيه: وقوله: «أتراباً»؛ يعني: مستويات الأسنان. «لأصحاب اليمين» قال: أصحاب أميرالمؤمنين عليه .

حد ثني أبي (٢)، عن ابن أبي عمير، عن أبي بصير قال: قلت الأبي عبدالله عليه : جعلت فذاك يا ابن رسول الله، شو قني.

فقال: يا أبا محمّد (٣)، إنّ في الجنّة نهراً في حافّتيه جوار نـابتات، إذا مرّ المؤمن بجارية أعجبته قلعها وأنبت الله مكانها أخرى.

قلت: جعلت فداك، زدني.

قال: المؤمن يُزوَّج ثمانمائة عذراء وأربعة آلاف ثيّب وزوجتين من الحور العين.

[قلت: جعلت فداك، ثمانماتة عذراء؟

قال: نعم، ما يفترش (٤) فيهنّ شيئاً إلّا وجدها كذلك.

قلت: جعلت فداك، من أيّ شيء خلقن الحور العين؟](٥)

قال: من تربة الجنّة النورانيّة، ويُرئ مخَ ساقها من وراء سبعين حلّة، كبدها مرآتـه وكبده مرآتها.

قلت: جعلت فداك، ألهنّ كلام يكلّمن (٦) به أهل الجنّة؟

قال: نعم، كلام يتكلّمن (٧) به لم يسمع الخلائق [أعذب منه] (٨).

قلت: ما هو؟

قال: يقلن [بأصوات رخيمة](٩): نحن الخالدات فلا نموت، ونحن الناعمات فللا

٢. تفسير القمّي ٨١/٢ ٨٣٣٨.

المصدر: يغرش.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: يتكلَّمن.

٨. في المصدر: «يمثله» مكان «أعذب منه».

١. تغبير القمّي ٣٤٨/٢.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: يامحمّد.

٥. ليس في ق.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: تكلَّمن،

أيس في المصدر.

نبؤس، ونحن المقيمات فلا نظعن (١)، ونحن الراضيات فلا نسخط، طوبئ لمن خُلِق لنا وطوبئ لمن خُلِق لنا وطوبئ لمن خُلق في جوّ السماء لأغشى نوره الأبصار.

وفي مجمع البيان (٣): عن أميرالمؤمنين الله حديث طويل، يذكر فيه فضل الغزاة، وفيه: ويجعل الله روحه في حواصل طير خضر، تسرح في الجنة حيث تشاء (٤)، تأكل من ثمارها، وتأوي إلى قناديل من ذهب معلقة بالعرش ويُعطى الرجل منهم سبعين غرفة من غرف الفردوس، سلوك كل غرفة ما بين صنعاء والشام، يملأ نورها ما بين النخافقين، في كل غرفة سبعون باباً، على كل باب سبعون مصراعاً من ذهب على كل باب سبعون مصراعاً من ذهب على كل باب سبعون سلسلة (٥) في كل غرفة سبعون (١) سريراً من ذهب قوائمها الدر والزبرجد، مرمولة (٧) بقضبان الزمرد، وعلى كل سرير أربعون فراشاً، غلظ كل فراش أربعون ذراعاً، على كل فراش زوجة من الحور العين «عرباً أتراباً».

فقال: أخبرني (٨) يا أميرالمؤمنين، عن العروبة.

فقال: هي الغنجة الرضيّة الشهيّة، لها سبعون ألف وصيف وسبعون ألف وصيفة، صفر (٩) الحليّ بيض الوجوه، عليهنّ تيجان اللؤلؤ، على رقابهنّ المناديل، بأيديهم الأكوبة والأباريق.

وفي الاحتجاج (١٠) للطبرسي عليُّ عن الصادق لليُّلاِّ حديث طويل، وفيه قال السائل:

٢. القرن:الخصلة من الشعر.

١. كذا في المصدر، وفي النسخ: نضعن.

٤. ن، المصدر: يشاء،

المجمع ٥٣٨/١.
 المصدر: مسبلة.

٦. في ن، ت، م، ي، ر، المصدر زيادة: خيمة، في كلّ خيمة سبعون.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: موصولة. ورمّل السرير: زيّنه بالجواهر.

٨. ليس في ق، م، ش، ت.

٩. كذا في المصدر. وفي ن، ت، م، ي، ر: ضعف وفي غيرها: صفف.

١٠. الاحتجاج /٣٥١.

فكيف تكون الحوراء في كلِّ ما أتاها زوجها عذراء؟

قال: [لأنّها](١) خُلقت من الطيب، لاتعتريها عاهة ولايخالط جسمها أفة، ولايجري في ثقبها شيء ولايدنّسها حيض، فالرّحم ملتزقة (٢)، إذ ليس فيها لسوى الإحليل مجرئ.

وفي جوامع الجامع (٣): [«إنّا أنشأناهنّ إنشاء»](٤) عن النبيّ عَلَيْهُ قال لأمّ سلمة : وهنّ اللواتي قُبضن في دار الدنيا عجائز شمطاء رمصاء (٥)، جعلهنّ الله بعد الكبر أتراباً على ميلاد واحد في الاستواء، كلّما أتاهنّ أزواجهنّ وجدوهنّ أبكاراً.

فلمًا سمعت عائشة ذلك قالت: واوجعاه! فقال رسول الله عَيَّا : ليس هناك وجع. وفي الحديث (٢): يدخل أهل الجنّة الجنّة جرداً مرداً بيضاً جعاداً مكحّلين، أبـناء ثلاث وثلاثين.

﴿ ثُلَّةً مِنَ الْأَوَّلِينَ ﴾ ﴿ وَثُلَّةً مِنَ الْآخِرِينَ ﴾ ۞: خبر مبتدأ محذوف.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٧٠): أخبرنا أحمد بن إدريس، عن أحمد بن محمّد، عن الحسن بن عليّ، عن [عليّ بن] (٨٠) أسباط، عن سالم بيّاع الزطي قال: سمعت أباسعيد المدائنيّ يسأل أباعبدالله عليه عن قول الله: «ثلّة من الأوّلين وثلّة من الآخرين».

قال: «ثلّة من الأوّلين» حزقيل؛ مؤمن آل فرعون. «وثلّة من الآخرين» عمليّ بن أبي طالب النِّلاً.

وفيه (٩): قوله: «ثلَّة من الأوّلين» قال: من الطبقة (١٠) التي كانت مع النبيّ عَلَيْظٌ. «وثلَّة من الأخرين» قال: بعد النبيّ عَلَيْظٌ من هذه الأمّة.

٢. في المصدر زيادة: ملدم.

١. من المصدر.

٤. ليس في ق، م، ش.

٣. الجوامع /٤٧٨.

٥. الشمط: بياض شعر الرأس يخالط سواده. والرَّمص: وسخ أبيض يجتمع في مجرى الدمع من العينين.

٦. نفس المصدر والموضع. ٧. تفسير القمّي ٣٤٨/٢.

٩. نفس المصدر والموضع.

٨. ليس في المصدر.

١٠. في المصدر زيادة: الأولى.

وفي الخصال (١): عن سليمان بن بريدة (٢)، عن أبيه قال: قال رسول الله ﷺ: أهل الجنّة مائة وعشرون صفّاً (١).

وفي مجمع البيان (٥): «ثلّة من الأوّلين وثلّة من الآخرين»؛ أي جماعة من الأمم الأماضية التي كانت قبل هذه الأمّة. [وجماعة من مؤمني هذه الأمّة](٦) وهذا قول مقاتل وعطاء وجماعة من المفسّرين.

وذهب جماعة منهم إلى أنّ الثلّتين جميعاً (٧) من هذه الأمّة. وهو قول مجاهد والضحّاك، واختاره (٨) الزجّاج. وروي (٩) ذلك مرفوعاً، عن سعيدبن جبير، عن ابن عبّاس، عن النبي عَيْنِيَا أنّه قال: جميع الثلّتين من أمّتي.

وممًا يؤيّد القول الأوّل ويعضده من طريق الرواية: ما رواه (١٠) نقلة الأخبار، بالإسناد عن ابن مسعود قال: تحدّثنا عن رسول الله ليلة (١١) حتّى أكثرنا الحديث، ثمّ رجعنا إلى أهلنا.

فلمّا أصبحنا غدونا إلى رسول الله ﷺ فقال: عُرِضت عليّ الأنبياء الليلة بأتباعها من أمها، فكان النبيّ يجيء معه الثلّة من أمّته، والنبيّ معه العصابة من أمّته، والنبيّ معه النفر (١٢) من أمّته، والنبيّ معه الرجل من أمّته [والنبيّ ما معه من أمّته أحد] (١٣) حتّى أتى (١٤) أخى موسى، في كبكبة من بني إسرائيل، فلمّا رأيتهم أعجبوني.

فقلت: أي ربّ، من هؤلاء؟

فقال: هذا أخوك موسى بن عمران، ومن معه من بني إسرائيل.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: يزيد.

ع. المصدر: صنفاً.

٦. ليس في ق، ش.

٨. المصدر: اختيار.

١٠, نفس المصدر والموضع.

كذا في المصدر، وفي النسخ: النفس،

١٤. ليس في ق، ش، وفي المصدر: حتّى إذا أتي.

١. الخصال ٢٠١/٢، ح ٥.

٣. المصدر: عشرون وماتة صنف.

٥. المجمع ٥/٢١٩\_ ٢٢٠.

٧. ليس في ق، ش.

٩. نفس المصدر والموضع،

١١. ليس في ق، ش، م.

١٣. ليس في ق، ش، ن.

الجزء الثالث عشر / سورة الواقعة...........٣٧

فقلت: رب، فأين أمّتى؟

فقال: انظر عن يمينك. فإذا ظراب(١) مكّة قد سُدّت بوجوه الرجال.

فقلت: من هؤلاء؟

فقيل: [هؤلاء من أمّتك، أرضيت؟

قلت: يا رب، رضيت. وقال (٢): انظر عن يسارك. فإذا الأفق قد سُدَ (٢) بـوجوه الرجال.

فقلت: ربّ، من هؤلاء؟

قيل<sup>(1)</sup>: هؤلاء أمّتك، أرضيت؟

قلت: رب رضيت.

فقيل: إنَّ مع هؤلاء سبعين ألفاً من أمَّتك يدخلون الجنَّة لاحساب عليهم].

قال: فأنشأ عكاشة بن محصن من بني أسدبن خزيمة فقال: يا نبيّ الله، ادع ربّك أن يجعلني منهم.

فقال: اللهمّ اجعله منهم.

ثم أنشأ رجل آخر، فقال: يا نبيّ الله، ادع ربّك أن يجعلني منهم.

فقال: سبقك بها عكاشة.

قال النبيّ عَلَيْ : فداكم أبي وأمّي، إن استطعتم أن تكونوا من السبعين [ألفاً] (٥) فكونوا، وإن عجزتم وقصرتم فكونوا من أهل الظّراب (١٠)، وإن عجزتم وقصرتم فكونوا من أهل الظّراب (١٠)، وإن عجزتم وقصرتم فكونوا من أهل الأفق، وإنّي قد رأيت ثَمَّ أناساً كثيراً يتهاوشون (١٠) كثيراً، فقلت: هؤلاء السبعون ألفاً.

١. كذا في المصدر. وفي النسخ: ضراب. والظراب: الجبال المنبسطة على الأرض.

٣. المصدر: انسد.

٢. كذا في المصدر، وفي ق: قيل،

٥. من المصدر،

يوجد في ق فقط.
 كذا في المصدر. وفي النسخ: الضراب.

٧. تهاوش القوم: اختلطوا.

فاتّفق رأينا على أنّهم أناس ولدوا في الإسلام، فلم يزالوا يعملون بـه حـتّى مـاتوا عليه، فانتهى حديثهم إلى رسول الله عَيَّالَة فقال: ليس كذلك، ولكنّهم الذين لايسرفون ولايتكبّرون ولايتطيّرون وعلى ربّهم يتوكّلون.

ثمّ قال: إنّي لأرجو أن يكون من تبعني ربع [أهل] (١) الجنّة. قال: فكبّرنا، ثمّ قال: إنّي لأرجو أن يكونوا شـطر أهـل لأرجو أن يكونوا شـطر أهـل الجنّة. ثمّ تلا رسول الله يَتَهُلُلُهُ: «ثلّة من الأوّلين وثلّة من الآخرين».

﴿ وَاَصْحَابُ الشَّمَالِ مَا اَصْحَابُ الشَّمَالِ ﴾ ﴿ وَفِي الكافي (١): أبوعليّ الأشعريّ ومحمّد بن يحيى، عن محمّد بن إسماعيل، عن عليّ بن الحكم، عن أبان بن عشمان، عن زرارة، عن أبي جعفر عليه قال: لو علم الناس كيف ابتدأ الخلق ما اختلف اثنان، إنّ الله قبل أن يخلق الخلق قال: كن ماء عذباً أخلق منك جنّتي وأهل طاعتي، وكن ملحاً أجاجاً أخلق منك ناري وأهل معصيتي. ثمّ أمرهما فامتزجا، فمن ذلك صاريّلِدُ المؤمنُ الكافِرَ والكافِرُ المؤمنَ، ثمّ أخذ طيناً من أديم الأرض فعركه عركاً (٢) شديداً فارذاهم كالذّر يدبّون (١)، فقال لأصحاب اليمين: إلى الجنّة بسلام، وقال لأصحاب الشمال: إلى النار ولا أبالي. ثمّ أمر ناراً فأسعِرت، فقال لأصحاب الشمال: ادخلوها. فعابوها، وقال لأصحاب اليمين: ادخلوها. فعابوها، وقال لأصحاب اليمين: ادخلوها. فدخلوها، فقال: كوني برداً وسلاماً.

فقال أصحاب الشمال: يا رب، أقلنا.

فقال: قد أقلتكم، فادخلوها.

فذهبوا فهابوها، فتَمَّ ثبتت الطاعة والمعصية، فلا يستطيع هـؤلاء أن يكـونوا مـن هؤلاء [ولاهؤلاء من هؤلاء](٥).

١. من المصدر. ٢. الكافي ٦/٢ ٧٠ - ١.

٣. أديم الأرض: ظاهره وكذا أديم السماء. والعرك: الدلك.

ن، ت: يدأبون.
 ه. من المصدر.

عليّ بن إبراهيم (١) [عن أبيه] (٢) عن ابن أبي عمير، عن ابن عيينة، عن زرارة، أنّ رجلاً سأل أباجعفر الله عن قوله: «وإذ أخذ ربّك من بني آدم من ظهورهم ذرّيّتهم» (الآية).

فقال عليه وأبوه عليه يسمع: حدّثني أبي، أنّ الله قبض قبضة من ترابة (٣) التربة التي خلق منها آدم، فصبّ عليها [الماء] (٤) العذب الفرات، ثمّ تركها أربعين صباحاً، ثمّ صبّ عليها الماء المالح الأجاج فتركها أربعين صباحاً. فلمّا اختمرت الطينة أخذها فعركها عركاً شديداً، فخرجوا كالذّر يدبّون عن يمينه وشماله، وأمرهم جميعاً أن يقعوا في النار، فدخل أصحاب اليمين فصارت عليهم برداً وسلاماً، وأبئ أصحاب الشمال أن يدخلوها.

عليّ بن إبراهيم (٥)، عن صالح بن أبي حمّاد، عن الحسين بن يزيد، عن الحسن بن عليّ بن أبي حمزة، عن إبراهيم، عن أبي عبدالله عليه قال: إنّ الله لمّا أراد أن يخلق آدم بعث جبرئيل في أوّل ساعة من يوم الجمعة، فقبض بيمينه قبضة، بلغت قبضته من السماء السابعة إلى السماء الدنيا، وأخذت من كلّ سماء تربة، وقبض قبضة أخرى من الأرض السابعة [العلياء إلى الأرض السابعة] (١) القصوى، فأمر تعالى كلمته فأمسك القبضة الأولى بيمينه والقبضة الأخرى بشماله، ففلق الطين فلقتين فذرا من الأرض ذرواً ومن السماوات (١) ذرواً، فقال للذي بيمينه: منك الرسل والأنبياء والأوصياء والصدّيقون والمؤمنون والسعداء ومن أريد كرامته. فوجب لهم ما قال كما قال، وقال للذي بشماله: منك الجبابرة (٨) والمشركون والكافرون والطواغيت ومن أريد هوانه وشقوته. فوجب لهم ما قال كما قال. (الحديث)

١. الكافي ٧/٢، ح ٢. من المصدر.

٣. من ي. وقي المصدر: تراب. ٤. من المصدر.

٥. الكافي ٥/٢، ح ٧ وفيه: عليّ بن محمّد. ٦. ليس في ق، م، ش.

٧. كذا في المصدر. وفي ش، ق: الشمال. وفي غيرها: السماء.

٨. المصدر: الجبّارون،

عليّ بن إبراهيم (١)، عن أبيه، عن الحسن بن سيف، عن أبيه عمّن ذكره، عن أبي عبدالله عليّة قال: خطب رسول الله عَيَيْلُهُ الناس، ثمّ رفع يده اليمني قابضاً على كفّه.

تُمّ قال: (أتدرون)(٢) أيّها الناس، ما في كفّي؟

قالوا: الله ورسوله أعلم.

قال: فيها أسماء أهل الجنّة وأسماء آبائهم وأسماء قبائلهم إلى يوم القيامة.

ثمّ رفع يده الشمال فقال: أيّها الناس، أتدرون ما في كفّي؟

قالوا: الله ورسوله أعلم.

فقال: أسماء أهل النار وأسماء آبائهم وقبائلهم إلى يوم القيامة. ثمّ](٣) قال: حكم الله وعدل، حكم الله وعدل، فريق في الجنّة وفريق في السعير.

وفي تفسير العيّاشي (٤): عن أبي عبدالله النِّلِ حديث طويل، وفيه: إنّ أصحاب اليمين هم الذين قبضهم الله من كتف آدم الأيمن وذرأهم في صلبه (٥)، وأصحاب الشمال هم الذين قبضهم الله من كتف آدم الأيسر وذرأهم في صلبه.

وفي علل الشرائع (٢)، بإسناده إلى عبدالله بن سنان، عن أبي عبدالله عليه أنه قال في حديث طويل: مهما رأيت من نزق أصحابك وخرقهم (٧) فهو ممّا أصابهم من لطخ أصحاب الشمال، وما رأيت من حسن شيم من خالفهم ووقارهم فهو من لطخ أصحاب اليمين.

وبإسناده (^) إلى أبي إسحاق الليثيّ : عن الباقر الله حديث طويل، يذكر فيه خلق الله طينة الشيعة وطينة الناصب.

٢. ليس في ق، ش، م.

۱. الكافي ۲۱۱، ع ۲۱،

٣. ليس في ق.

٤. تفسير العيّاشي ١٨٢/١، ح ٧٨. نقل الحديث بمعناه فراجع.

٥. المصدر: صلب آدم. ٦. العلل ٨٣٨، ح ٥.

٧. النزق: العجلة في جهل. والخرق: الحمق. ٨٠ نفس المصدر ١٩٠٨، ح ٨١.

... إلى قوله: فما رأيته من شيعتنا من زنا أو لواط أو ترك صلاة أو صيام أو حج أو جهاد أو خيانة أو كبيرة من هذه الكبائر فهو من طينة الناصب وعنصره الذي قد مُزج فيه، لأنّ من سنخ الناصب وعنصره وطينته اكتساب المآئم والفواحش والكبائر. وما رأيت من الناصب من مواظبة (۱) على الصلاة والصيام والزكاة والحج والجهاد وأبواب البرّ فهو من طينة المؤمن وسنخه الذي قد مُزج فيه، لأنّ من سنخ المؤمن وعنصره وطينته اكتساب الحسنات واستعمال الخير واجتناب المآثم.

وبإسناده (٢) إلى محمّد بن أبي عمير قال: قلت لأبي الحسن موسئ للنِّلِا: أخبرني عن تختّم أميرالمؤمنين للنِّلا بيمينه، لأيّ شيء كان؟

فقال: إنّما كان يتختّم بيمينه لأنّه إمام أصحاب اليمين بعد رسول الله ﷺ. وقد مدح الله أصحاب الشمال. (الحديث)

- ﴿ فِي سَمُومٍ ﴾: في حرّ نار تنفذ في المسامّ.
  - ﴿ وَحَمِيمٌ ﴾ ٢٠ : وماء متناهٍ في الحرارة.
- ﴿ وَظِلٍّ مِنْ يَحْمُومٍ ﴾ ٢٠ : من دخان أسود. يفعول، من الحممة.
  - ﴿ لَأَبَارِدٍ ﴾: كسائر الظُّلِّ.
- ﴿ وَلاَ كَرِيمٍ ﴾ ١٠ ولانافع. نفي بذلك ما أوهم الظِّل من الاسترواح.

وفي تفسير العيّاشي (٣): عن أبي بصير، عن أبي عبدالله عليه حديث طويل، يـقول فيه: «والكتاب» الإمام. ومن أنكره كـان مـن أصـحاب الشـمال الذيـن قـال الله: «[مـا أصحاب الشمال](٤) في سموم وحميم» (الآية).

وفسي تسفسير عليّ بن إبراهيم (٥): قال: أصحاب الشمال أعداء آل محمّد وأصحابهم (٦) الذين والوهم.

۲. العلل /۱۵۸، ح ۱.

ع. من ن، ت، ی، ر، المصدر.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: أصحابه.

١. ن، ش، المصدر: مواظبته.

٣. تفسير العيّاشي ٣٠٢/٢، ح ١١٥.

٥. تفسير القمّي ٣٤٩/٢.

«في سموم وحميم» قال: «السموم» اسم النار، و«حميم» ماء قد أحمي (١). «وظل من يحموم» قال: ظلمة (٢) شديد الحرّ (٣).

«لابارد ولاكريم» قال: ليس بطيّب.

﴿ إِنَّهُمْ كَانُوا قَبْلَ ذَلِكَ مُتْرَفِينَ ﴾ ٢٠ منهمكين في الشهوات.

﴿ وَكَانُوا يُصِرُّونَ عَلَى الْحِنْثِ ٱلْعَظِيمِ ﴾ (الذنب العظيم) (الله عني: الشرك، ومنه بلغ الغلام الحنث؛ أي الحلم ووقت المؤاخذة بالذنب، وحنث في يمينه؛ خلاف بـرّ فيها. وتحنّث: إذا تأثّم.

﴿ وَكَانُوا يَقُولُونَ آئِذًا مِثْنَا وَكُنَّا تُرَاباً وَعِظَاماً آئِنًا لَمَبْعُوثُونَ ﴾ ۞: كرّرت الهمزة للذلالة على [إنكار البعث مطلقاً وخصوصاً في هذا الوقت كما دخلت العاطفة في قوله:

وَ اَوَ آبَاؤُنَا الْأَوَّلُونَ ﴾ (): للدلالة على ](٥) أنّ ذلك أشد إنكاراً في حقّهم لتقادم زمانهم، للفصل بها حسن العطف على المستكنّ في «لمبعوثون»(٦).

وقرأ (٧) نافع وابن عامر «أو» بالسكون، وقد سبق مثله.

والعامل في الظّرف ما دلّ عليه «مبعوثون» لاهو للفصل «بإنّ» والهمزة.

﴿ قُلْ إِنَّ الْأَوَّلِينَ وَالْآخِرِينَ ﴾ ﴿ لَمَجْمُوعُونَ ﴾ : وقرئ (^): «لمجمعون».

﴿ إِلَى مِيقَاتِ يَوْمٍ مَعْلُومٍ ﴾ ﴿: إلى ما وقَت به الدنيا وحدٌ، من يـوم مـعيّن عـندالله معلوم له.

﴿ ثُمَّ إِنَّكُمْ آيُّهَا الضَّالُونَ الْمُكَذَّبُونَ ﴾ ن بالبعث. والخطاب الأهل مكّة وأضرابهم.

٢. بعض نسخ المصدر: ظلَّ.

١. المصدر: حمي،

<sup>2.</sup> ليس في ي.

٣. ن، ت، م، ي، د: شديدة الحرّ.

ه. من ن، ت،ی، ر،م، ش.

٦. فكأنَّهم قالوا: إنَّا ننكر أن نكون مبعوثين، فبعث الأباء الأقدمين أولى بالإنكار.

٧. أنوار التنزيل ٤٤٨/٢. ٨. نفس المصدر والموضع،

﴿ لَا كِلُونَ مِنْ شَجَرٍ مِنْ زَقُوم ﴾ ۞: «من» الأولىٰ للابتداء، والثانية للبيان.

﴿ فَمَالِئُونَ مِنْهَا الْبُطُونَ ﴾ ٢٠ : من شدّة الجوع.

• فَشَارِبُونَ عَلَيْهِ مِنَ الْحَمِيمِ • ۞: لغلبة العطش.

وتأنيث الضمير في «منها» وتذكيره في «عليه» على معنىٰ الشجر ولفظه.

و قرئ (١): «من شجرة» فيكون التذكير «للزُقُوم» فإنَّه تفسيرها.

﴿ فَشَارِبُونَ شُرْبَ الْهِيمِ \* ۞: قيل (٢): الإبل التي بها الهيام، وهو داء يشبه الاستسقاء. جمع أهيم، وهيماء.

وقيل (٢): الرمال، على أنّه جمع هيام، بالفتح، وهو الرمل الذي لايتماسك، بُـمع على هيم؛ كسحب، ثمّ نُحفّف وفُعل به ما فُعِل بجمع «أبيض».

وكلّ من المعطوف والمعطوف عليه أخصّ من الآخر من وجه، فلا اتّحاد ٤٠٠).

وقرأ (٥) نافع وعاصم وحمزة: «شرب» بضمّ الشين.

وفي تفسير العيّاشي (٦): عن محمّد بن هاشم، عمّن أخبره، عن أبي جعفر للطِّلِا قال: قال له الأبرش الكلبيّ: بلغنا أنّك قلت في قول الله: «يوم تُبدَّل الأرض» أنّها تُبدَّل خبزة. فقال أبوجعفر للطِّلا: صدقوا، تُبدَّل الأرض خبزة نقيّة في الموقف يأكلون منها.

فضحك الأبرش، وقال: أما لهم شغل بما هم فيه عن أكل الخبز؟

فقال: ويحك، أيّ المنزلتين هم أشدّ شغلاً وأسوأ حالاً إذا هم في الموقف أو فـي النار يُعذَّبون؟

قال: لا، في النار.

فقال: ويحك، وإنّ الله يقول: «لأكلون من شجر من زقّوم» (الآية).

٣٠١. نفس المصدر والموضع.

إذ يمكن أن يكون «شرب الحميم» على «الزقوم» من غير أن يكون الشرب المذكور شرب الهيم، ويمكن أيضاً أن يكون «شرب الهيم» من غيرشرب الحميم على «الزقوم». ويمكن اجتماعهما.

٥. أنوار التنزيل ٢/٨٤٤. ٦. تفسير العيّاشي ٢٣٧/٢، ح ٥٤.

قال: فسكت.

وفيه (١): في خبر آخر، عن أبي عبدالله للنِّلِهِ: إنَّ ابن آدم خُلق أجوف لابدُّ له من الطعام والشراب.

وفي الكافي (٢): عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن أبي عبدالله، عن أبيه، عن القاسم بن عروة، عن عبدالله بن بكير، عن زرارة، عن أبي جعفر عليه قال: إنّ الله خلق ابس آدم أجوف لابدّ له من الطعام والشراب. (الحديث)

وفي روضة الواعظين (٣) للمفيد الله عن أبي عبدالله النِّلِيِّ ، عن جبرئيل، حديث طويل يذكر فيه أحوال النار، وفيه يقول مخاطباً لرسول الله عَلَيْلِيُّ : ولو أنّ قطرة من الزقّوم والضريع قطرت في شراب أهل الدنيا لهلكوا من نتنها.

-وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): «فشاربون شرب الهيم» قال: من الزقّوم. «والهيم» الإبل.

وفي معاني الأخبار (٥)، بإسناده إلى محمّد بن عليّ بن الكوفيّ، بإسناده رفعه إلى أبي عبدالله طليّلاً أنّه قيل له: الرجل يشرب بنفس واحد؟

قال: لابأس به.

قلت: فإنَّ من قبلنا يقول: ذلك شرب الهيم.

فقال: إنّما شرب الهيم ما لم يُذكر اسم الله عليه.

فقال النُّلِيِّةِ: وهل اللذَّة إلَّا ذاك؟!

قلت: فإنَّهم يقولون: إنَّه شرب الهيم.

۲. الكافي ٢٨٦/٦ ٢٨٧٠ ح ٤.

٤. تفسير القمّي ٣٤٩/٢.

٦. نفس المصدر والموضع، ح ٢.

نفس المصدر والمجلّد ٢٣٨، ح ٥٦.

٣. روضة الواعظين ٥٠٧/٢.

٥. المعاني /١٤٩، ح ١.

فقال: كذبوا، إنّما شرب الهيم ما لم يُذكر اسم الله عليه.

وبإسناده (١) إلى عبدالله بن عليّ الحلبيّ: عن أبي عبدالله عليَّا قال: ثلاثة (٢) أنفاس في الشرب أفضل من نفس واحد في الشرب.

وقال: كان يكره أن يشبّه بالهيم.

قالت: وما الهيم؟

قال: الرمل.

وفي حديث آخر: الإبل.

وفي محاسن البرقي (٣)، عنه، عن أبيه، عن النضربن سويد، عن هشام، عن (٤) سليمان بن خالد، قال: سألت أباعبدالله المنظية عن الرجل يشرب بنفس واحد.

قال: يكره ذلك.

وقال: ذاك <sup>(ه)</sup> شرب الهيم.

قلت: وما الهيم؟

قال: الإبل.

عنه (٦)، عن ابن محبوب، عن معاوية بن وهب، عن أبي عبدالله للنِّلِا قال: سألته عن الشرب بنفس واحد.

فكرهه، وقال: ذلك شرب الهيم.

قلت: وما الهيم؟

قال: الإبل.

١. نفس المصدر والموضع، ح ٣.

٣. المحاسن /٥٧٦، ح ٣٣.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: يقال ذلك.

٧. نفس المصدر والموضع، ح ٣٥.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: ثلاث.

المصدر: بن.

٦. نفس المصدر والموضع، ح ٣٤.

قلت: وما الهيم؟

قال: الكثيب.

عن أبي أيّوب المداثنيّ (١)، عن ابن أبي عمير، عن حمّاد عن أبي عبدالله اللهِ أنّه كان يكره أن يُتشبّه بالهيم.

قلت: وما الهيم؟

قال: الرمل.

وفي تهذيب الأحكام (٢): الحسين بن سعيد، عن النضر بن سويد، عن هشام بن سالم، عن سليمان بن خالد قال: سألت أباعبدالله عليه عن الرجل يشرب بالنفس الواحد.

قال: يُكره ذلك، وذلك شرب الهيم.

قلت (٣): وما الهيم؟

قال: الأبل.

عنه (٤)، عن النضر، عن عاصم بن حميد، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله الله [قال: سمعته] (٥) يقول: ثلاثة أنفاس أفضل في الشرب من نفس واحد. وكان يكره أن يُتشبّه بالهيم، وقال: «الهيم» النيب (٦).

﴿ هَذَا نُزُلُهُمْ يَوْمَ الدِّينِ ﴾ ٢ : يوم الجزاء، فما ظنّك بما يكون لهم بعد ما استقرّوا في الجحيم. وفيه تهكم ؛ كما في قوله ؛ «فبشرهم بعذاب أليم» لأنّ النزل ما يُعدّ للنّازل تكرمة له.

وقرئ (٧): «نزلهم» بالتخفيف (٨).

۲. التهذيب ۹٤/۹، ح ٤١٠.

نفس المصدر والموضع، ح ٤١١.

٦. النيب ـ جمع الناب ـ: الناقة المسنّة.

٨. أي بسكون الزاء.

١. نقس المصدر /٥٧٧، ح ٣٦.

۳. ن، ت، م، ی، ر، المصدر: قال،

٥. ليس في ن، ت، ي، ر، المصدر.

٧. أنوار التنزيل ٤٤٨/٢.

وفي تفسير على بن إبراهيم (١): قال : هذا ثوابهم (٢) يوم الجزاء (٣).

﴿ نَحْنُ خَلَقْنَاكُمْ فَلَوْلاً تُصَدِّقُونَ ﴾ ٢: بالخلق، متيقّنين محقّقين للتصديق بالأعمال الدالة عليه. أو بالبعث، فإنّ من قدر على الإبداء قدر على الإعادة.

﴿ أَفَرَا يُتُمْ مَا تُمْنُونَ ﴾ ٢٠ أي ما تقذفونه في الأرحام من النطف.

وقرئ (٤) بفتح التاء، من مني النطفة، بمعنى: أمناها.

﴿ أَأَنْتُمْ تَخْلُقُونَهُ ﴾: تجعلونه بشراً سويّاً.

﴿ أَمْ نَحْنُ الْخَالِقُونَ ﴾ ﴿ فَخُنُ قَدَّرْنَا بَيْنَكُمُ الْمَوْتَ ﴾ : قسمناه عليكم، وأقتنا موت كلّ بوقت معيّن.

وقرأ <sup>(٥)</sup>ابن كثير، بتخفيف الدال.

﴿ وَمَا نَحْنُ بِمَسْبُوقِينَ ﴾ ٢٠: لايسبقنا أحد فيهرب من الموت، أو ينغيّر وقته. أو لايغلبنا أحد، من سبقته على كذا: إذا غلبته عليه.

﴿ عَلَى أَنْ نُبَدِّلَ آمْتَالَكُمْ ﴾: على الأوّل حال، أو علّة «لقدّرنا»، و«على» بمعنى: اللام. «وما نحن بمسبوقين» اعتراض.

وعلى الثاني صلة، والمعنى: على أن نبدّل منكم أشباهكم فنخلف بدلكم، أو نبدّل صفاتكم، على أنَّ «أمثالكم» جمع مَثَل [بمعنى: صفة](١).

﴿ وَنُنْشِئَكُمْ فِي مَا لاَ تَعْلَمُونَ ﴾ ٢٠ : في خلق، أو صفات لاتعلمونها.

﴿ وَلَقَدْ عَلِمْتُمُ النَّشْاَةَ الْأُولَىٰ فَلَوْلَا تَذَكَّرُونَ ﴾ ٢٠ أن ٧٧ من قدر عليها قدر على النشأة الأخرى، فإنَّها أقلَّ صنعاً لحصول الموادِّ وتخصيص الأجزاء وسبق المثال.

﴿ أَفَرَأَيْتُمْ مَا تَحْرُثُونَ ﴾ ۞: تبذرون حبّة (^).

﴿ أَأَنُّتُمْ تَزْرَعُونَهُ ﴾: تنبتونه.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: شرابهم.

٤ـ٦. أنوار التنزيل ٤٤٩/٢.

۸. م، ش، ن،ی،ق: حبّته.

١. تفسير القمّي ٣٤٩/٢.

٣. المصدر: يوم المجازاة.

٧. **ق**، ش: أي.

## ﴿ أَمْ نَحْنُ الزَّارِعُونَ ﴾ ﴿: المنبتون.

وفي الكافي (1): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن ابن أذينة، عن ابن بكير قال: قال أبو عبدالله لله الله الدت أن تزرع زرعاً فخذ قبضة من البذر واستقبل القبلة وقل: «أفرأيتم ما تحرثون، أأنتم تزرعونه أم نحن الزارعون» ثلاث مرّات. ثمّ قل: بل الله الزارع، ثلاث مرّات. ثمّ قل: اللهم اجعله مباركاً وارزقنا فيه السلامة. ثمّ انشر (٢) القبضة التي في يدك في القراح (٣).

محمّد بن يحيى (٤)، عن أحمد بن محمّد، عن محمّد بن سنان، عن ابن مسكان، عن سدير قال: سمعت أباعبدالله الله يقول: إنّ بني إسرائيل أتوا موسى فسألوه أن يسأل الله أن يمطر السماء عليهم إذا أرادوا ويحبسها إذا أرادوا، فسأل الله لهم ذلك.

فقال الله: لهم ذلك [يا موسى ](٥).

فأخبرهم موسى (٦) فحرثوا ولم يتركوا شيئاً إلّا زرعوه، ثمّ استنزلوا المطرعلى إرادتهم وحبسوه على إرادتهم، فصارت زروعهم كأنّها الجبال والأجام (٧)، ثمّ حصدوا وداسوا فلم يجدوا شيئاً، فضجّوا إلى موسى وقالوا: إنّما سألناك أن تسأل الله أن يمطر السماء علينا إذا أردنا فأجابنا، ثمّ صيّرها علينا ضرراً.

فقال: يا رب، إن بنى إسرائيل ضجّوا ممّا صنعت بهم.

فقال: وممّ ذاك، يا موسى؟

قال: سألوني أن أسألك أن تمطر السماء إذا أرادوا وتحبسها إذا أرادوا فأجبتهم، ثمّ صيرتها [عليهم](٨) ضرراً.

٢. المصدر: انثر.

۱. الكافي ٥/٢٦٢ ـ ٢٦٣، ح ١.

٣. القراح: الأرض التي ليس عليها بناء ولافيها شجرة.

٤. نفس المصدر والموضع، ح ٢.

ه. من المصدر.
 ٧. الأجام ـ جمع الأجمة ـ: الشجر الكثير الملتف.

٦. ليس في ق، ش.

٨. من المصدر.

فقال: يا موسى، أنا كنت المقدّر لبني إسرائيل لم يسرضوا بمتقديري، فأجبتهم إلى إرادتهم فكان ما رأيت.

محمّد بن يحيى (1)، عن سلمة بن الخطّاب، عن إبراهيم بن عقبة، عن صالح بن إعلى بن عقبة، عن صالح بن إعلى بن] (7) عطيّة، عن رجل ذكره (٣) قال: مرّ أبوعبدالله عليه الله عليه بناس من الأنصار وهم يحرثون، فقال لهم: احرثوا، فإن رسول الله عليه قال: ينبت الله بالريح؛ كما ينبت بالمطر.

قال: فحرثوا فجادت(٤) زروعهم.

عليّ بن محمّد (٥)، رفعه قال: قال: الليّلا: إذا غرست غرساً أو نبتاً فاقرأ على كلّ عود أو حبّة: سبحان الباعث الوارث. فإنّه لا يكاد يُخطئ إن شاء الله.

وفي مجمع البيان (٢٠): وروي عن النبيّ ﷺ أنّه قال: لايقولنّ أحدكم: زرعت، وليقل حرثت.

﴿ لَوْ نَشَاءُ لَجَعَلْنَاهُ خُطَّاماً ﴾: هشيماً.

﴿ فَظَلْتُمْ تَفَكَّهُونَ ﴾ ﴿ : تعجّبون. أو تندمون على اجتهادكم فيه، أو على ما أصبتم بذلك (١) لأجله من المعاصي فتتحدّثون فيه.

و «التفكّه» التنقّل بصنوف الفاكهة ، قد استعير للتنقّل بالحديث.

وقرئ (^): «فظِلتم» بالكسر، و «فظللتم» على الأصل.

﴿ إِنَّا لَمُغْرَمُونَ ﴾ ۞: على تقدير القول أي قائلين: إنَّا لملزمون غرامة ما أنفقنا. أو مهلكون لهلاك رزقنا، من الغرام.

١. نفس المصدر والموضع، ح ١.

٣. في المصدر زيادة: عن أبي عبدالله الثيلا.

ه. الكافي ٢٦٣/٥، ح ٥.

٧. من النسخ غيرق.

٢. من المصدر وجامع الرواة ٤٠٨/١.

٤. ق، ش، م، ت: فجاءت.

٦. المجمع ٢٢٣/٥.

٨. أنوار التنزيل ٤٤٩/٢.

وقرأ (١) أبوبكر: «أئنًا» على الاستفهام.

﴿ بَسِلْ نَحْنُ مَحْرُومُونَ ﴾ ﴿ : قـوم مـحرومون، حـرمنا رزقـنا (١) أو [مـحدودون الامجدودون] (١).

- ﴿ أَفَرَايَتُمُ الْمَآءَ الَّذِي تَشْرَبُونَ ﴾ ۞: أي العذب الصالح للشرب.
  - ﴿ أَأَنَّتُمْ أَنْزَلْتُمُوهُ مِنَ الْمُزْنِ ﴾ : من السحاب. واحدة مزنة.
    - وقيل (٤): «المزن» السحاب الأبيض، وماؤه أعذب.
    - ﴿ أَمْ نَحْنُ الْمُنْزِلُونَ ﴾ ٢٠ [من السحاب](٥) بقدرتنا.
  - و «الرؤية» إن كانت بمعنى: العلم، فمتعلّقة بالاستفهام.
- \* لَوْ نَشَاءُ جَعَلْنَاهُ ٱجَاجِاً ﴾: ملحاً. أو من الأجيج، فإنّه يحرق الفم.

وحذف اللام الفاصلة بين جواب ما يتمخّض (٦) للشرط وما يتضمّن معناه لعلم السامع بمكانها، أو الاكتفاء بسبق ذكرها، أو يختصّ ما يقصد لذاته ويكون أهمّ وفقده أصعب بمزيد التأكيد (٧).

- ﴿ فَلَوْلَا تَشْكُرُونَ ﴾ ٢٠ أمثال هذه النعم الضروريّة.
  - ﴿ آفَرَايَتُمُ النَّارَ الَّتِي تُورُونَ ﴾ ۞: تقدحون.
- ﴿ أَأَنْتُمْ أَنْشَأْتُمْ شَجَرَتُهَا أَمْ نَحْنُ الْمُنْشِئُونَ ﴾ ٢٠ : يعني: الشجرة التي منها الزناد.
  - ﴿ نَحْنُ جَعَلْنَاهَا ﴾: جعلنا نار الزناد.

۱. أنوار التنزيل ۲٫۹/۲. ۲. من ت، ي، ر.

٣. من ن، ت، ي، ر، والأوّل بالحاء المهملة؛ يعني: الممنوع من الحظّ، والثاني بالجيم، بمعنى المحظوظ.

أنوار التنزيل ٤٤٩/٢.
 أنوار التنزيل ٤٤٩/٢.

٦. كذا في أنوار التنزيل ٤٤٩/٢. وفي ن، ت، م، ش، ي، ر: يتمحض وفي ق: يتمخر.

٧. ما يتمخض للشرط هو «إن»، وما يتضمن معناه «لو» وحاصل ما قال: أنّه حذف هاهنا اللام الني تُدخل على جواب «لو» هاهنا لكثرة وقوعها في هذا الموقع، فإذا لم تذكر علم أنها مقدرة أو لسبق ذكرها في قوله: «لو نشاء لجعلناه حطاماً» أو لتخصيص ما يقصد لذاته، ويكون فقده أصعب، وهو هلاك الزرع، بذكر اللام لمزيد التأكيد في التهديد والحذر عماً يوجب هلاك الزرع.

الجزء الثالث عشر/سورة الواقعة.............

﴿ تَذْكِرَةً ﴾: تبصرة في أمر البعث؛ كما مرّ في سورة يس، أو في الظّلام. أو تـذكيراً وأنموذجاً لنار جهنّم.

﴿ وَمَتَاعاً ﴾ : ومنفعة.

﴿ لِلْمُقْوِينَ ﴾ ٢٠ : للذين ينزلون القواء، وهمي القفر. أو للذين خملت بطونهم أو مزاودهم من الطعام، من أقوت الدار: إذا خلت من ساكنيها.

وفي تفسير علي بن إبراهيم (١): [«أأنتم أنزلتموه من المزن» قال: من السحاب] (٢). «نحن جعلناها تذكرة» لنار جهنم.

«ومتاعاً للمقوين» قال: المحتاجين.

﴿ فَسَبِّحْ بِاسْمِ رَبِّكَ الْعَظِيمِ ﴾ ﴿ فَأَحدث التسبيح بذكر اسمه. أو بذكره، فإنَّ إطلاق اسم الشيء ذكره.

«والعظيم» صفة للاسم، أو الرب.

وتعقيب الأمر بالتسبيح لما عدّد من بدائع صنعه وإنعامه، إمّا لتنزيهه عمّا يقوله المجاحدون بوحدانيّته الكافرون بنعمته، أو للتعجّب من أمرهم في غمط نعمه، أو للشكر على ما عدّها من النعم.

وفي من لايحضره الفقيه (٥): لمّا أنزل الله: «فسبّح باسم ربّك العظيم» قال النبيّ ﷺ: الجعلوها في ركوعكم.

١. تفسير القمّي ٣٤٩/٢.

٣. نفس المصدر ٢/٣٦٦.

٥. الفقيه ٧٠٧/١، ح ٩٣٢.

٢. لم نعثر عليه في المصدر.

٤. جثا: جلس.

وروي (١) عن جويرية (٢) بن مسهر في خبر ردّ الشمس على أميرالمؤمنين الله بابل أنّه قال: فالتفت إليّ وقال الله في باسم ربّك الله قال: فالتفت إليّ وقال الله في باسم ربّك العظيم». وإنّى سألت الله باسمه العظيم فردّ على الشمس.

وفي مجمع البيان (<sup>1)</sup>: وقد صحّ عن النبيّ ﷺ أنّه لمّا نزلت هذه الآية قال: اجعلوها في ركوعكم.

﴿ فَلاَ ٱقْسِمُ ﴾ (٥): إذ الأمر أوضح من أن يحتاج إلى قسم. أو فأقسم و «لا» من يدة للتأكيد ؛ كما في «لئلا يعلم». أو فلأنا أقسم، فحذف المبتدأ وأشبع فتحة لام الابتداء، ويدلّ عليه أنّه قرئ (٦): «فلأقسم». أو فلا ردّ لكلام يخالف المقسم عليه.

﴿ بِمَوَاقِعِ النَّجُومِ ﴾ ۞: قيل (٧): بمساقطها، وتخصيص المغارب لما في غروبها من زوال أثرها والدلالة على وجود مؤثّر لايزول تأثيره. أو بمنازلها ومجاريها (٨).

وقيل (٩): «النجوم» نجوم القرآن، و«مواقعها» أوقات نزولها.

وقرأ (١٠٠) حمزة والكسائيّ: «بموقع».

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١١): وقوله: «فلا أقسم بمواقع النجوم» معناه: فأقسم [بمواقع النجوم](١٢).

وفي مجمع البيان (١٣): وروي عن أبي جعفر وأبي عبدالله علين أن «مواقع النجوم» رجومها للشياطين، فكان المشركون يقسمون بها، فقال تعالى: فلا أقسم بها.

وفي الكافي (١٤): على بن إبراهيم ، عن هارون بن مسلم ، عن مسعدة بن صدقة قال :

٩ و١٠. نقس المصدر والموضع.

۲. ق،م،ش،ر: جويرة.

١. نفس المصدر والمجلّد/١٣١، ح ٦١١.

٤. المجمع ٢٢٤/٥.

۳. ق، ش، م، ر، ی: جویرة.

٥. الفاء للتعقيب؛ أي بعد أنّي عدّدت النعم والرحمات المذكورة لا أحتاج إلى القسم بأنّه القرآن كريم حتّى لايتردّد فيه.
 ٢ و٧. أنوار التنزيل ٤٥٠/٢.

٨. المصدر: مجازيها.

۱۲. من ن، ت، ی، و، المصدر.

تفسير القمّي ٣٤٩/٢.
 المجمع ٢٢٦/٥.

١٤. الكافي ١٤٥٠⁄٠ ع ٤.

قال أبو عبدالله عليه في قوله تعالى: «فلا أقسم بمواقع النجوم» قال: كان أهل الجاهليّة يحلفون بها، فقال الله: «فلا أقسم بمواقع النجوم».

قال: عظم أمر من يحلف بها.

عليّ بن إبراهيم (١) [عن أبيه] (٢)، عن إسماعيل بن مرار (٣)، عن يونس، عن بعض أصحابنا قال: سألته عن قول الله: «فلا أقسم بمواقع النجوم».

قال: عظم (٤) إثم من يحلف بها.

﴿ وَإِنَّهُ لَقَسَمٌ لَوْ تَعْلَمُونَ عَظِيمٌ ﴾ ٢ : لما في المقسم به من الدلالة على عظم (٥) القدرة وكمال الحكمة وفرط الرحمة، ومن مقتضيات رحمته ألّا يترك عباده سدى.

وهو اعتراض في اعتراض، فإنّه اعتراض بين القسم والمقسم عليه، و «لو تعلمون» اعتراض بين الصفة والموصوف.

وفي كتاب من لايحضره الفقيه (٢): روي عن المفضّل بن عمر الجعفيّ قال: سمعت أبا عبدالله الله الله يقول في قول الله: «فلا أقسم بمواقع النجوم» (الآية)؛ يعني به: السمين بالبراءة من الأئمة يحلف بها الرجل، يقول: إنّ ذلك عندالله عظيم. وهذا الحديث في نوادر الحكمة. (انتهى)

﴿ إِنَّهُ لَقُرْآنٌ كَرِيمٌ ﴾ ۞: كثير المنافع، لاشتماله على أصول العلوم المهمّة في إصلاح المعاش والمعاد. أو حسن مرضيّ في جنسه.

﴿ فِي كِتَابٍ مَكْنُونٍ ﴾ ۞: مصون، وهو اللوح.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٧): حدّثني أبي، عن ابن أبي عمير، عن عبدالرحيم (٨)

المصدر والموضع ع ٥٠
 ١٠ من المصدر .

٣. كذا في ن، ت، ي، ر، المصدر، جامع الرواة ١٠٣/١. وفي م، ش: مراد. وفي ق: مزاد.

٤. ت، ي، ر، المصدر: أعظم. ٥. ق، ش، م: كمال.

٦. الفقيه ٢٣٧/٢، ح ١١٢٣.

٧. تفسير القمّي ٣٨٩/٣\_٣٨٠.

٨. بعض نسخ المصدر: عبدالرّحمن.

القصير، عن أبي عبدالله عليه قال: سألته عن «ن، والقلم وما يسطرون».

قال: إنّ الله خلق القلم من شجرة في الجنّة يقال لها: الخلد، ثمّ قال لنهر في الجنّة: كن مداداً. فجمد النهر، وكان أشدّ بياضاً من الثلج وأحلى من الشهد، ثمّ قال للقلم: اكتب.

قال: يا رب، وما أكتب؟

قال: اكتب ماكان وما هو كائن إلى يوم القيامة.

فكتب القلم في رقّ أشد بياضاً من الفضّة وأصفى من الياقوت، ثمّ طواه فجعله في ركن العرش، ثمّ ختم على فم القلم فلم ينطق بعد ولاينطق أبداً، فهو الكتاب المكنون الذي منه النسخ كلّها، أو لستم عرباً؟ فكيف لاتعرفون معنى الكلام وأحدكم يقول لصاحبه: انسخ ذلك الكتاب؟ أوليس إنّما ينسخ من كتاب أخذ (١) من الأصل؟ وهو قوله: «إنّا كنّا نستنسخ ما كنتم تعملون».

﴿ لاَيَمَسُهُ إِلاَّ الْمُطَهِّرُونَ ﴾ ﴿ لايطلع على اللوح إلّا المطهّرون من الكدورات الجسمانيّة، وهم الملائكة. أو لايمسّ القرآن إلّا المطهّرون من [الأحداث، فيكون نفياً، بمعنى النهى أو لايطلبه إلّا المطهّرون من] (٢) الكفر.

وقرئ (٣): «المتطهرون». و«المطّهرون» [و «المطهرون»] (٤) من أطهره، بمعنى: طهره. و «المطهّرون»؛ أي أنفسهم، أو غيرهم بالاستغفار لهم والإلهام.

وفي الاحتجاج (٥) للطبرسي ﴿ نَهُ المّا استُخلف عمر سأل عليّاً عليّاً عليّاً عليّاً عليّاً عليه أن يدفع إليهم القرآن فيحرّفوه فيما بينهم، فقال: يا أبا الحسن، إن جئت بالقرآن الذي كنت [قد] (١) جئت به إلى أبى بكر حتى يُجتمع عليه.

۲. ليس في ش، ق.

٤. من المصدر.

٦. من المصدر.

١. كذا في المصدر. وفي النسخ: آخر.

٣. أنوار التنزيل ٤٥٠/٣.

٥. الاحتجاج ١٥٦/١.

عليكم ولاتقولوا يوم القيامة: إنّا كنّا عن هذا غافلين، أو تقولوا: ما جئتنا به، فإنّ القرآن الذي عندي لايمسّه إلّا المطهّرون والأوصياء من ولدي.

فقال عمر: فهل وقت لإظهاره معلوم؟

قال الله نعم، إذا قام القائم من ولدي يظهره ويحمل الناس عليه، فتجري السنة به وفي الاستبصار (۱): عليّ بن الحسن (۲) بن فضّال، عن جعفر بن محمّد بن الحكيم وجعفر بن أبي محمّد الصباح (۳)، جميعاً، عن إسراهيم بن عبدالحميد، عن أبي الحسن الله قال: المصحف لاتمسّه على غيرطهر ولاجنباً، ولاتمسّ خطّه (۱)، ولاتعلّقه، إنّ الله يقول: «لايمسّه إلّا المطهّرون».

وفي الكافي (٥): عليّ بن إبراهيم ﴿ ، عن [أبيه ، عن] (٦) ابن أبي عمير ، عن داودبن فرقد ، عن أبي عبدالله عليه قال : سألته عن التعويذ ، يُعلِّق على الحائض ؟

قال: نعم، لابأس.

قال: وقال: تقرؤه وتكتبه، ولاتصيبه يدها.

وفي مجمع البيان (٧): «لايمسّه إلّا المطهّرون» وقيل: [المطهّرون] (٨) من الأحداث والجنابات، وقالوا: لايجوز للجنب والحائض والمحدث مسّ المصحف. عن الباقر للهلخ. وهو مذهب مالك والشافعيّ، فيكون خبراً، بمعنى: النهي.

وعندنا أنّ الضمير يعود إلى «القرآن» فلا يجوز لغير الطاهر مسّ كتابة القرآن.

﴿ تَنْزِيلٌ مِنْ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ ﴿ وَ صفة ثالثة أو رابعة للقرآن، وهو مصدر نعت به. وقرئ (١) بالنصب؛ أي نزل تنزيلاً.

٢. ق، ش: الحسين.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: خيطه.

٦. ليس في ن.

من المصدر.

۱. الاستبصار ۱۱۳/۱ ۱۱۱۰ ح ۲۷۸.

٣. المصدر: جعفر بن محمّد بن أبي الصباح.

ه. الكاف*ي ۱۰٦/۳، ح* ٥.

٧. المجمع ٢٢٦٥.

٩. أنوار التنزيل ٤٥٠/٣.

﴿ اَفَبِهَذَا الْحَدِيثِ ﴾ : يعني : القرآن.

﴿ أَنْتُمْ مُدْهِنُونَ ﴾ ۞: متهاونون به ؛ كمن يدهن في الأمر ؛ أي يلين جانبه ولايتصلّب فيه تهاوناً به.

﴿ وَتَجْعَلُونَ رِزْقَكُمْ ﴾: أي شكر رزقكم.

﴿ أَنَّكُمْ تُكَذِّبُونَ ﴾ ٢٠ أي بمانحه ، بحيث تنسبونه إلى الأنواء.

وقرئ (١): «شكركم»؛ أي وتبجعلون شكركم لنعمة القرآن أنكم تكذّبون به. و «تكذبون» (٢)؛ أي بقولكم في القرآن أنّه سحر وشعر، أو في المطر أنّه من الأنواء.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم الله ("): حدّ ثنا محمّد بن ثابت (المحسن بن محمّد بن سماعة وأحمد بن الحسن القزاز (۱۰) ، جميعاً ، عن صالح بن خالد ، عن ثابت بن شريح ، عن أبان بن تغلب ، عن عبدالأعلى التغلبيّ (۱۰) ، ولا أراني إلّا وقد سمعته من عبد الأعلى قال : حدّ ثني أبو عبدالرحمن السلميّ ، أنّ عليّاً عليه قرأ بهم الواقعة ، فقال : «تجعلون شكركم أنّكم تكذّبون» . فلمّا انصرف قال : إنّى [قد] (۱۳) عرفت أنّه سيقول قائل : لِمَ قرأ هكذا ؟ قرأتها لأنّي قد سمعت رسول الله يقرأها هكذا ، وكانوا إذا أمطروا (۱۰) قالوا : أمطرنا (۱۰) بنوء كذا وكذا . فأنزل الله : «وتجعلون شكركم أنّكم تكذّبون» .

حدِّ ثنا عليّ بن الحسين (١٠)، عن أحمد بن أبي عبدالله، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن أبي بعمير، عن أبي عمير، عن أبي عبدالله الله الله الله في قوله: «وتجعلون رزقكم أنّكم تكذّبون» فقال: بلى هي «وتجعلون شكركم أنّكم تكذّبون».

١. نفس المصدر والموضع.

أي وقرئ: «تكذبون» بالتخفيف.

٣. تفسير القمّي ٣٤٩/٢.

٤. المصدر: محمّد بن أحمد بن ثابت.

٥. كذا في المصدر. ورجال النجاشي /١٨٦ وفي ق: الفرار، وفي غيرها: الفزار.

٧. من المصدر.

بعض نسخ المصدر: الثعلبي.
 ق، ش: مطروا.

٩. ليس في ق، ش.

١٠. نفس المصدر والموضع.

وفي مجمع البيان (١٠): وقرأ عليّ وابـنعبّاس، وروي عـن النـبيّ ﷺ: «وتـجعلون شكركم أنّكم تكذّبون».

﴿ فَلَوْلاَ إِذَا بَلَغَتِ الْحُلْقُومَ ﴾ ، أي النفس.

﴿ وَآنَتُمْ حِينَئِذٍ تَنْظُرُونَ ﴾ ۞: حالكم. والخطاب لمن حول المحتضر. و«الواو» للحال.

- ﴿ وَنَحْنُ أَقْرَبُ ﴾ : أعلم.
- ﴿ إِلَيْهِ ﴾: إلى المحتضر.
- ﴿ مِنْكُمْ ﴾: عبر عن العلم بالقرب، الذي هو أقوى سبب الاطّلاع.
  - ﴿ وَلَكِنْ لاَتُبْصِرُونَ ﴾ ٢٠ ولكن لاتدركون كنه ما يجري عليه.

ويؤيّد هذا التأويل: ما (٣) جاء في تأويل الإمام العسكريّ الله قال: فقيل له: يا ابن رسول الله، ففي القبر نعيم وعذاب؟

قال: إي والذي بعث محمّداً نبيّاً، وجعله زكيّاً هادياً مهديّاً، وجعل أخاه عليّاً بالعهد وفيّاً، [وبالحقّ مليّاً] (٤) و لدى الله مرضيّاً، وإلى الجهاد سابقاً، ولله في أحواله موافقاً، وللمكارم حائزاً وبنصر الله له على أعدائه فائزاً، وللعلوم حاوياً (٥) ولأولياء الله موالياً،

١. المجمع ٢٢٤/٥. ٢. تأويل الأيات ٦٤٤/٦، ح ٩.

٣. نفس المصدر والمجلّد /٦٤٨ ـ ٦٤٨، ح ١٠. ٤٠ ليس في ق، ش، م.

٥. ق،ش،م: حافياً.

ولأعدائه مناوناً، وبالخيرات ناهضاً، وللقبائح رافيضاً، وللشيطان مخزياً، وللفسقة المردة مغضباً (١)، ولمحمّد نفساً، وبين يديه لدى المكاره جُنّة وترساً، آمنت به وهو أبي (٣) على بن أبي طالب الله عبد (٣) ربّ الأرباب، المفضّل على أولى الألباب، الحاوي لعلوم الكتاب، زين من يوافي يوم القيامة عرصات الحساب بعد محمّد صفي الكريم العزيز الوهَّاب، إنَّ في القبر نعيماً يوفّر الله به حظوظ أوليائه، وإنَّ في القبر عذاباً يشدُّد الله به شقاء أعدائه.

إنّ المؤمن الموالي لمحمّد (٤) وآله الطيّبين، المتّخذ لعليّ لليُّلْإِ بعد محمّد إمامه الذي يحتذي (٥) مثاله، وسيده الذي يصدّق أقواله ويصوّب أفعاله ويطيعه بطاعة من يندبه من أطائب ذرّيته لأمور الدين وسياسته، إذا حضره من أمر الله ما لايُرَدّ، ونزل بــه مــن قضائه ما لايُصدّ، وحضره ملك الموت وأعوانه [وجد](٦) عند رأسه محمّد(٧) رسـول الله [عَيَلِيًّا ](٨) ومن جانب(١) آخر عليّ بن أبي طالب النَّلِي وعند رجليه من جانب الحسن سبط سيّد المرسلين، ومن جانب آخر [الحسين](١٠) سيّد الشهداء أجمعين وحواليه بعدهم خيار خواصّهم ومحبّيهم، الذين هم سادة هـذه الأمّـة بـعد سـاداتـهم مـن أل محمّد.

فينظر إليهم العليل المؤمن فيخاطبهم بحيث يحجب الله صوته عن أسماع (١١) حاضريه؛ كما يحجب رؤيتنا أهل البيت ورؤية خواصّنا عن عيونهم، ليكون إيمانهم بذلك أعظم ثواباً، لشدّة المحنة [عليهم فيه](١٢).

١١. المصدر: عن أذان.

٢. المصدر: أنا وأخي.

كذا في المصدر. وفي النسخ زيادة: صلى الله عليه.

٦. من المصدر.

٨. ليس في المصدر.

كذا في المصدر، وفي النسخ: مقضياً.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: عند.

ه. ق: يتحذّي.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: محمّد.

٩. في المصدر: [من جانب] مكان «ومن جانب».

١٠. من المصدر مع المعقوفتين.

١٢. ليس في ق، ش.

فيقول المؤمن: بأبي أنت وأمّي يا رسول [الله] (١) ربّ العزّة، بأبي أنت وأمّي يا وصيّ رسول (١) الرحمة، بأبي أنتما وأمّي يا شبلي محمّد وضرغاميه، يا ولديه وسبطيه، ويا سيّدي شباب أهل الجنّة المقرّبين (١) من الرحمة والرضوان، مرحباً بكم [معاشر] (٤) خيار أصحاب محمّد وعليّ وولديه [صلوات الله عليهم] (٥)، ما كان أعظم شوقي إليكم وما أشدٌ سروري الآن (٢) بلقائكم!

يا رسول الله، هذا <sup>(۷)</sup> ملك الموت قد حضرني ولاأشك فسي جـلالتي فــي صــدره لمكانك ومكان أخيك منّى.

فيقول رسول الله عَيْمَالُمْ : كذلك هو.

ثمّ يقبل رسول الله على ملك الموت فيقول: يا ملك الموت، استوص بـوصيّة الله في الإحسان إلى مولانا وخادمنا ومحبّنا ومؤثرنا.

فيقول ملك الموت: مُره، يا رسول الله، أن (٨) ينظر إلى ما أعدّ (٩) له في الجنان.

فيقول له رسول الله ﷺ: انظر إلى العلو. فينظر إلى ما لاتحيط به الألباب، ولايأتي عليه العدد والحساب.

١. ليس في المصدر.

٠.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: القريبين.

٥. ليس في المصدر.

٧. ليس في المصدر.

٩. كذا في المصدر. وفي النسخ: ما أعدُّه.

١١. كذا في المصدر. وفي النسخ: لحكم.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: ربّ.

من المصدر مع المعقوفتين.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: الآن سروري.

٨، ليس في المصدر.

١٠. ليس في المصدر.

ثم يقول محمد ﷺ: يا ملك الموت، هاك أخانا قد سلّمناه (١) إليك فاستوص به خيراً.

ثمّ يرتفع هو ومن معه إلى روض (٣) الجنان وقد كشف [الغطاء و](٣) الحجاب لعين ذلك المؤمن العليل، فيراهم هناك بعد ما كانوا حول فراشه.

فيقول: يا ملك الموت، الوحى الوحى تناول روحي ولاتلبتني هاهنا، فلا صبر لي عن محمّد وعترته (٤) وألحقني بهم.

فعند ذلك يتناول ملك الموت روحه، فيسلّها كما يسلّ الشعرة (٥) من الدقيق، وإن كنتم ترون أنّه في شدّة بل هو في رخاء ولذّة، فإذا أدخل (٦) قبره وجد جماعتنا هناك.

فَإِذَا جَاءَ مَنكُرُ وَنكِيرَ قَالَ أَحَدُهُمَا للآخر: هذا محمّد وعليّ والحسن والحسين الملكم وخيار صحابتهم بحضرة (٧) صاحبنا فلنتضع (٨) لهم. فيأتيان فيسلّمان على محمّد الملكم سلاماً منفرداً (١٠)، ثمّ يسلّمان على عليّ الملكم سلاماً منفرداً (١٠)، ثمّ يسلّمان على الحسن والحسين عليه يجمعانهما فيه، ثمّ يسلّمان على سائر من معنا من أصحابنا.

ثم يقولان: قد علمنا، يا رسول الله، زيارتك في خاصّتك لخادمك ومولاك، ولولا أنّ الله يريد إظهار فضله لمن بهذه الحضرة (١١) من أملاكه ومن يسمعنا من ملائكته بعدهم لما سألناه، ولكن أمر الله لابدّ من امتثاله.

ثمّ يسألانه فيقولان: من ربّك وما دينك، ومن نبيّك، ومن إمامك، وما قبلتك، ومن إخوانك؟

فيقول: الله ربّي، والإسلام ديني، ومحمّد نبيّي، وعليّ وصيّ محمّد إمامي، والكعبة

كذا في المصدر، وفي النسخ: أسلمناه.
 كذا في المصدر، وفي النسخ: ريض.

٣. ليس في ق، ش، م. وفي المصدر: [من] الغطاء.

كذا في المصدر، وفي النسخ: أعزّته.
 كذا في المصدر، وفي النسخ: أعزّته.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: دخل.
 ٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: بحفرة.

٨. كذا في المصدر. وفي ت: فليتسع. وفي ن ، ى: فليتضع. وفي غيرها: فليتضعضع.

٩ و١٠. كذا في المصدر. وفي النسخ: مفرداً. ١١. ت، م، ي، ر: الحفرة.

قبلتي، والموالون (١) لمحمّد وعليّ عليُّك وأوليائهما والمعادون لأعدائهما إخواني، وأشهد أن لاإله إلّا الله وحده لاشريك له، وأنّ محمّداً عبده ورسوله، وأنّ أخاه عليّاً وليّ الله، وأنّ من نصبهم للإمامة من أطائب عترته وخيار ذرّيته خلفاء الله (٢). وولاة الحقّ والقوّامون بالصدق.

فيقولان: على هذا حييت، وعلى هذا متّ، وعلى هذا تُبعث إن شاء الله. وتكون مع من تولاًه (٢) في دار كرامة الله تعالى ومستقرّ رحمته.

قال (1): وإن كان لأوليائنا معادياً ولأعدائنا موالياً ولأضدادنا بألقابنا ملقباً، فإذا جاءه ملك الموت لنزع روحه، مثّل الله لذلك الفاجر سادته الذين اتّخذهم أرباباً من دون الله وعليهم من أنواع العذاب ما يكاد نظره إليهم يهلكه، فلا يزال يصل إليه من حرّ عذابهم ما لاطاقة له به.

فيقول له الملك: يا أيّها الفاجر الكافر، تركت أولياء الله وملت إلى أعدائه، فاليوم لايغنون عنك شيئاً، ولاتجد إلى مناص سبيلاً.

فيرد عليه من العذاب ما لو قُسِّم أدناه على أهل الدنيا لأهلكهم.

ثمّ إذا أدلي في قبره رأى باباً من الجنّة مفتوحاً إلى قبره يرى منها خيراتها.

فيقول له منكر ونكير: انظر إلى ما حُرمته من تلك الخيرات.

ثمّ يُفتح له في قبره باب من النار يدخل عليه من عذابها، فيقول: يا ربّ، لاتُـقِم الساعة (٥).

ويسعضده: ما رواه الأصبغ بن نباتة (٦) قبال: دخيل الحيارث الهمدانيّ عيلي

١. ن، ت، م، ي، ر، المصدر: المؤمنون الموالون.

كذا في المصدر. وفي النسخ: الأمّة. ٣. المصدر: تتولاًه.

٤. المصدر: قال رسول الله عَيَّالِيَّةً.

٥. في ن، ت، ي، ر، المصدر زيادة: «يارب الاتقم الساعة».

٦. تأويل الآيات ٦٤٩/٢ ـ ٦٥٠، ح ١١.

أميرالمؤمنين للره في نفر من الشيعة وكنت معه فيمن دخل، فجعل الحارث يتأوّد في مشيته، ويخطّ الأرض بمحجنه (١) وكان مريضاً.

فأقبل عليه أميرالمؤمنين عليه وكانت له منه منزلة وقال: كيف تجدك (٢) يا حارث؟ قال: نال الدهر منّي (٣)، وزادني أوداً وتمليلاً (٤) اختصام أصحابك ببابك.

قال: فيم ؟

قال: في شأنك والبليّة من قبلك، فمن مفرط غالٍ، ومبغض قالٍ، ومن متردّد مرتاب، فلا يدري أيقدم أم يحجم؟

قال: فحسبك، أيا أخا همدان، ألا إنّ خير شيعتي النمط الأوسط، إليهم يـرجـع الغالي وبهم يلحق التالي.

قال: لوكشفت، فداك أبي وأمّي، الريب عن قلوبنا وجعلتنا في ذلك على بصيرة من أمرنا.

قال: فذكّر، فإنّك امرؤ (٥) ملبوس عليك، إنّ دين الله لايُمعرف بالرجال بل بآية بالحقّ، و «الآية» العلامة، فاعرف الحقّ تعرف أهله.

یا حارث، إنّ الحقّ أحسن الحدیث، والصادع به مجاهد، وبالحقّ أخبرك، فأرعني<sup>٧)</sup> سمعك، ثمّ خبّر به من كانت له حصافة من أصحابك.

ألا إنّي عبدالله وأخو رسوله، وصدّيقه الأوّل، صدّقته وآدم بين الروح والجسد، ثمّ إنّي صدّيقه الأوّل في أمّتكم حقّاً، فنحن الأوّلون ونحن الآخرون.

١. كذا في المصدر. وفي النسخ: بمحجّته، والمحجن: كلّ معوج الرأس كالصولجان، والصولجان:
 الصولج، ومنه: صولجان الملك: عصا يحملها الملك ترمز لسلطانه.

المصدر: نجدك.
 المصدر زيادة: ياأميرالمؤمنين.

٤. بمعنى: تقلباً في مرض ونحوه: مأخوذ من تملل؛ أي نقلب. وفي ن، ت، ى، ر: غليلاً. أي عيشاً ضيقاً ولهباً. وفي المصدر، أدواءً وعللاً؛ أي آلاماً وأسقاماً. وكل هذه المعاني صحيحة.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: فإنَّه أمر.

٦. كذا في المصدر. وفي ن، ت، ى، ر: فأرغني وفي غيرها: فأوعني.

ألا وأنا خاصته، يا حارث، وخالصته وصفوته ووصيّه ووليّه وصاحب نجواه وسرّه، أوتيت فهم الكتاب وفصل الخطاب وعلم القرآن والأسباب، واستودعت ألف مفتاح، يفتح كلّ مفتاح ألف باب، يفضي كلّ باب إلى ألف ألف عهد، وأيّدت أو قال: أمددت بليلة القدر نفلاً، وإنّ ذلك ليجري لي ولمن استحفظ من ذرّيتي ما جرى الليل والنهار حتّى يرث الله الأرض ومن عليها.

وأبشّرك يا حارث، ليعرفني، والذي فلق الحبّة وبرأ النسمة، وليّتي وعـدوّي فـي مواطن شتّى: عند الممات، وعند الصراط، وعند المقاسمة.

قال: وما المقاسمة؟

قال: مقاسمة النار، أقسمها [قسمة](١) صحاحاً، أقول: هذا وليّي، وهذا عدوّي.

ثم أخذ أميرالمؤمنين الله بيد الحارث وقال: يا حارث، أخذت بيدك ؛ كما أخذ بيدي رسول الله يَكُلُهُ . فقال لي ، وقد اشتكيت إليه حسدة قريش والمنافقين: إذا كان يوم القيامة أخذت بحجزة من ذي العرش، وأخذت (٢) يا علي بحجزتي، وأخذت ذريتك بحجزتك، وأخذت شيعتك بحجزتكم (٣)، فماذا يصنع الله بنبية، وماذا يصنع [نبيه بوصية، وماذا يصنع] في أهل بيته وشيعتهم ؟ خذها إليك، يا حارث، قصيرة من طويلة، أنت مع من أحببت، ولك ما اكتسبت. قالها ثلاثاً.

فقال الحارث، وقام يجرّ رداءه جذلاً (٥): ما أبالي، وربّي، بعد هذا ألقيت الموت أو لقيني.

﴿ فَلَوْلاَ إِنْ كُنْتُمْ غَيْرَ مَدِينِينَ ﴾ ۞: مجزيين يوم القيامة ، أو مملوكين مقهورين ، من دانه: إذا أذله واستعبده.

١. من المصدر مع المعقوفتين. ٢. المصدر: أخذت [أنت].

٣. كذا في المصدر، وفي النسخ: بحجزكم، ٤. ليس في ن، ت،ي، ر.

٥. كذا في المصدر، وفي ن،: دائه جدلاً. وفي ى، ر: ردائه جبدلاً. وفي غيرها: ردائه جبرة. وجبذلاً أي فرحاً.

وأصل التركيب للذِّلِّ والانقياد.

﴿ تَرْجِعُونَهَا ﴾: ترجعون النفس إلى مقرّها.

وهو عامل الظّرف والمحضّض عليه «بلولا» الأولى (١)، والثانية تكرير للـتأكـيد، وهي بما في حيّزها دليل جواب الشرط (٢)، والمعنى: إن كنتم غير مملوكين مجزيين؛ كما دلّ عليه جحدكم أفعال الله وتكذيبكم بآياته.

﴿ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴾ ﴿ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴾ ﴿ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَ

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): وقال عليّ بن إبراهيم في قوله: «فلولا إذا بلغت الحلقوم»؛ يعني: النفس.

قال: معناه: [فإذا بلغت الحلقوم «وأنتم حينئذ تنظرون» إلى قوله: «غير مدينين» قال: معناه: [فأذا بلغت الحلقوم «وأنتم حينئذ تنظرون» إلى قوله: «غير مدينين» قال: معناه: [(3) فلو كنتم (ه) غيرمجازين على أفعالكم «ترجعونها»؛ يعني به: الروح (٦) إذا بلغت الحلقوم تردّونها في البدن «إن كنتم صادقين».

وفي الكافي (١): محمّد بن يحيى، عن أحمد بن [محمّد بن] (١) عيسى، عن الحسين بن سعيد، عن النضربن سويد، عن يحيى الحلبيّ، عن سليمان بن داود، عن أبي بصير قال: قلت لأبي عبدالله عليه : قوله: «فلولا إذا بلغت الحلقوم \_ إلى قوله \_: إن كنتم صادقين».

فقال: إنّها إذا بلغت الحلقوم، ثمّ أري منزله في الجنّة، فيقول: ردّوني إلى الدنيا حتّى أخبر أهلى بما أرئ. فيقال له: ليس إلى ذلك سبيل.

فإن التحضيض المستفاد من «لولا» واقع على ترجعون، فإن المقصود التحضيض على الرجع.

٢. أي جملة «ترجعونها» بما تعلّق بها دال عليه، إذا المعنى: إن كنتم غير مدينين ارجعوا النفس إلى مقرّها.

٣. تفسير القمّي ٢٥٠/٢.

من ن، ی، المصدر.
 ق، ش، م: الأرواح.

٥. ق: فلولا إن كنتم.

٨. من المصدر.

۷. الکافی ۱۳۵/۳، ح ۱۵.

﴿ فَامَّا إِنْ كَانَ مِنَ الْمُقَرَّبِينَ ﴾ ٢٠ أي إن كان المتوفّى من السابقين.

﴿ فَرَوْحٌ ﴾ : قله استراحة.

وقرئ (١): «فروح» بالضمّ، وفُسِّر بالرحمة لأنّها كالسّبب لحياة المرحوم وبالحياة الدائمة.

وفي مجمع البيان (٢): وقرأ يعقوب: «فـروح»، بـضم الراء، وهـو قـراءة النـبيّ ﷺ والباقر النِّلِةِ.

﴿ وَرَيْحَانٌ ﴾ : ورزق طيّب.

﴿ وَجَنَّةً نَعِيم ﴾ ۞: ذات تنعَم.

وفي أمالي الصدوق (٣)، بإسناده إلى موسى بن جعفر عليه الصادق عليه الصادق عليه أنه قال: إذا مات المؤمن شيعه سبعون ألف ملك إلى قبره، فإذا أدخل (١) قبره أتاه منكر ونكير فيقعدانه.

ويقولان له: من ربّك، وما دينك، ومن نبيّك؟

فيقول: ربّي الله، ومحمّد نبيّي، والإسلام ديني.

فيفسحان له في قبره مدّ بصره، ويأتيانه بالطعام من الجنّة، ويدخلان عليه الروح والريحان، وذلك قوله تعالى: «فأمّا إن كان من المقرّبين، فروح وريحان»؛ يعني: في قبره. «وجنّة نعيم»؛ يعنى: في الآخرة.

وبإسناده (٥) إلى الصادق للسلام قال: نزلت هاتان الأيتان في أهل ولايتنا وأهل عداوتنا «فأمّا إن كان من المقرّبين، فروح وريحان»؛ يعني: في قبره. «وجنّة نعيم»؛ يعني: في الأخرة.

وفي الكافي (٦): عليّ بن إبراهيم الله ، عن أبيه ، عن عسمرو بن عشمان وعدّة من

١. أنوار التنزيل ٤٥١/٢.

٣. أمالي الصدوق /٢٣٩، ح ١٢.

٥. نفس المصدر /٣٨٣، ح ١١.

٢. المجمع ٢٢٧/٥.

٤. ق: دخل.

٦. الكافي ٢٣١/٣ ـ ٢٣٢، ح ١.

أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن أحمد بن محمّد بن أبي نـصر والحسـن بـن عـليّ، جميعاً ، عن أبي جميلة مفضّل بن صالح ، عن جابر ، عن عبد الأعلى وعليّ بن إبراهيم ، عن محمّد بن عيسي، عن يونس، عن إبراهيم عن (١) عبدالأعلى، عن سويدبن غفلة (٢) قال: قال أميرالمؤمنين عليُّلا : إنَّ ابنآدم إذا كان في اوَّل يوم من أيَّام الآخرة، مُثِّل له ماله وولده وعمله، فيلتفت إلى عمله فيقول: والله، إنِّي كنت فيك لزاهـداً وإن كـنت عـليَّ لثقيلاً، فماذا عندك؟

فيقول: أنا قرينك في قبرك ويوم نشرك، حتّى أُعرَض أنا وأنت على ربّك.

قال: فإن كان لله وليّاً أتاه أطيب الناس ريحاً وأحسنهم منظراً وأحسنهم رياشاً، فيقول: أبشر بروح وريحان وجنّة نعيم، ومقدمك خير مقدم.

فيقول له: من أنت؟

فيقول: أنا عملك الصالح ارتحل من الدنيا إلى الجنّة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): أخبرنا أحمد بن إدريس، عن أحمد بن محمّد، عن محمّد بن أبى عمير، عن إسحاق بن عبدالعزيز، عن أبى بصير قال: سمعت أباعبدالله عليُّلِخ يقول: «فأمّا إن كان من المقرّبين، فروح وريحان»؛ يعني: في قبره. «وجنّة نعيم» في الآخرة.

﴿ وَاَمَّا إِنْ كَانَ مِنْ أَصْحَابِ الْيَمِينِ ﴾ ٢٥ ﴿ فَسَلاَمٌ لَكَ ﴾ : يا صاحب اليمين.

﴿ مِنْ أَصْحَابِ الْيَمِينِ ﴾ ٢٠ : أي من إخوانك يسلّمون عليك.

وفي تفسير على بن إبراهيم (1): وقوله: «وأمّا إن كان من أصحاب اليمين»؛ يمنى: من كان من أصحاب أميرالمؤمنين عليه . «فسلام لك» يا محمّد عَلَيْلَة «من أصحاب اليمين» ألّا يُعذّبوا.

٢. ش،ق: حنظة.

<sup>1.</sup> نفس المصدر والموضع. ٣. تفسير القمّي ٣٥٠/٢.

١. كذا في المصدر، وفي النسخ: بن.

وفي روضة الكافي (1): الحسين بن محمّد، عن محمّد بن أحـمد النهدي، عن معاوية بن حكيم، عن بعض رجاله، عن عنبسة بن بجاد (٢)، عن أبي عبدالله عليه في قول الله تعالى: «وأمّا إن كان من أصحاب اليمين» (الآية) فقال: قال رسول الله تَعَيَّيْهُ لعلي عليه عليه هم شيعتك، فسلم ولدك منهم أن يقتلوهم.

وفي شرح الآيات الباهرة (٣): وأمّا تأويله: حدّثنا عليّ بن العبّاس، عن جعفر بن محمّد، عن موسى بن زياد، عن عقبة بن العائد (٤)، عن جابربن ينزيد، عن أبي جعفر عليه في قوله: «فسلام لك من أصحاب اليمين» قال: هم الشيعة. قال الله لنبيّه: «فسلام لك من أصحاب اليمين» لله تسلم منهم (٥) لا يقتلون ولدك.

وقال أيضاً (٢): حدّثنا عليّ بن عبدالله، عن إبراهيم بن محمّد الثقفيّ، عن محمّد بن عمران (٧)، عن عاصم بن حميد، عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر الله في قوله: «وأمّا إن كان من أصحاب اليمين، فسلام لك من أصحاب اليمين» قال أبو جعفر الله شيعتنا ومحبّونا.

ويؤيّد هذا التأويل: ما رواه الطوسيّ (٨)، بإسناده، عن رجاله، عن أبي محمّد الفضل بن شاذان النيشابوريّ، مرفوعاً إلى أبي جعفر لليَّلِا قال: إنّ الله يقول: ما توجّه إليَّ أحد من خلقي أحبّ إليّ من داع دعاني يسأل بمحمّد وآل محمّد. وإنّ الكلمات التي تلقّاها آدم من ربّه قال: اللهمّ أنت وليّي في نعمتي والقادر على طلبتي وقد تعلم حاجتي، فأسألك بحقّ محمّد وآل محمّد إلّا ما رحمتني وغفرت زلّتي.

۱. الکافی ۲۲۰/۸، ح ۳۷۳.

٢. كما في جامع الرواة ٦٤٦/١. وفي ش،ق: عنبسة بن بحار.

٣. تأويل الأبات ٦٥١/٢، ح ١٢.

ن، ت، ى، ر: العائذ. وفي المصدر: «عنبسة العابد» مكان «عقبة بن العائد».

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: «إنّهم» بدل «إنّك تسلم منهم».

نفس المصدر والموضع، ح ١٣.
 نفس المصدر والموضع، ح ١٣.

٨. نفس المصدر والموضع، ح ١٤.

فأوحى الله إليه: يا آدم، أنا وليّ نعمتك والقادر على طلبتك، وقد علمت حاجتك، فكيف سألتني بحقّ هؤلاء؟

فقال: يا ربّ، إنّك لمّا نفخت فيّ الروح رفعت رأسي إلى عرشك، فإذا حوله مكتوب: لا إله إلّا الله، محمّد رسول الله، فعلمت أنّه أكرم خلقك عليك، ثمّ عُرضت عليّ الأسماء فكان ممّن مرّبي من أصحاب اليمين آل محمّد وأشياعهم، فعلمت أنّهم أقرب خلقك إليك.

قال: صدقت، يا آدم.

وما رواه محمّد بن العبّاس (١) قال: حدّثنا عبدالعزيز بن يحيى، عن محمّد بن عبدالعربن يحيى، عن محمّد بن زيد، عن عبدالرحمن بن المفضّل (٢)، عن جعفر بن الحسين، عن أبيه [عن محمّد بن زيد، عن أبيه] (٣) قال: سألت أباجعفر النِيلِة عن قوله تعالى: «وأمّا إن كان من المقرّبين، فروح وريحان وجنّة نعيم».

فقال: هذا في أميرالمؤمنين عليه والأثمّة من بعده.

﴿ وَاَمَّا إِنْ كَانَ مِنَ الْمُكَذِّبِينَ الضَّالِّينَ ﴾ ﴿ وَامَّا إِنْ كَانَ مِنَ الْمُكَذِّبِينَ الضَّالِّينَ ﴾ ﴿ وَاللَّهِمِ السَّمَالِ. وإنَّما وصفهم بأعمالهم زجراً عنها، وإشعاراً بما أوجب لهم ما أوعدهم به.

وفي شرح الآيات الباهرة (٤): وممّا جاء في تأويل الآيات الثلاث: ما رواه محمّد بن العبّاس، عن الحسين بن أحمد، عن محمّد بن عيسى، عن يونس، عن محمّد بن فضيل، عن محمّد بن حمران (٥) قال: قلت لأبي جعفر عليه : فقوله: «فأمّا إن كان من المقرّبين».

قال: ذاك من كانت له منزلة (٦) عند الإمام.

قلت: «وأمّا إن كان من أصحاب اليمين».

٢. ن، م، ى، ر، المصدر: الغضل.

٤. تأويل الأيات ٦٥٣/٢، ح ١٨.

كذا في المصدر. وفي النسخ: كان منزله.

١. تأويل الآيات ٢٥٢/٢. ح ١٦.

٣. ليس في ق، ش،

٥. المصدر: عمران.

الجزء الثالث عشر/ سورة الواقعة.................

قال: ذاك من وُصِف بهذا الأمر.

قلت: «وأمّا إن كان من المكذّبين الضالّين».

قال: الجاحدين للإمام للطِّلْهِ.

﴿ فَنُزُلٌ مِنْ حَمِيمٍ ﴾ ﴿ وَتَصْلِيَةُ جَحِيمٍ ﴾ ﴿ وَلَكَ مَا يَجِدُ فِي القَبْرِ مَنْ سَمُومِ النار ودخانها(١).

وفي الكافي (٢): عليّ بن محمّد، عن بعض أصحابه، عن آدمبن إسحاق، عن عبدالرزّاق بن مهران، عن الحسين بن ميمون، عن محمّد بن سالم، عن أبي جعفر عليه عبدالرزّاق بن مهران، عن الحسين بن ميمون، عن محمّد بن سالم، عن أبي جعفر عليه حديث طويل، يقول فيه: وأنزل في الواقعة: «وأمّا إن كان من المكذّبين الضالين» (الآية) [فهؤلاء مشركون].

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): [«وأمّا إن كان من المكذّبين الضالّين» (الآية)](٤) في أعداء آل محمّد صلوات الله عليهم.

وفيه (٥) متّصلاً بآخر ما نقلنا عنه أوّلاً؛ أعني: قوله: في الأخرة: «وأمّا إن كان من المكذّبين الضالّين، فنزل من حميم» في قبره «وتصلية جحيم» في الأخرة.

وفي أمالي الصدوق الله الكافر شيّعه سبعون ألفاً من الزبانية إلى قبره، وإنّه لسناشد الآخرة. ثمّ قال: إذا مات الكافر شيّعه سبعون ألفاً من الزبانية إلى قبره، وإنّه لسناشد حامليه بصوت يسمعه كلّ شيء إلّا الثقلان، ويقول: لو أنّ لي كرّة فأكون من المؤمنين، ويقول: لا أن لي كرّة فأكون من المؤمنين، ويقول: لاربّ ارجعونِ لعلّي أعمل صالحاً فيما تركت». فتجيبه الزبانيّة: «كلاّ إنّها كلمة أنت قائلها». ويناديهم ملك: لو رُدّ لعاد لما نهى عنه.

فإذا أدخل قبره وفارقه الناس أتاه منكر ونكير في أهول صورة فيقيمانه، ثمّ يقولان

١. إنَّما خصَّ القبر بالذكر لأنَّ الآيات المذكورة تقصيل حال المتوفَّى.

۲. الكاني ۳۰/۳، ح ۱. ۳۰ تفسير القمّي ، ۳۵۰/۲.

ليس في ت.
 ليس في ت.
 ليس في ت.

٦. أمالي الصدوق /٢٣٩، ح ١٢.

له: من ربّك، وما دينك، ومن نبيّك؟ فيتلجلج لسانه ولايقدر على الجواب، فيضربانه ضربة من عذاب الله يذعر لها كلّ شيء.

> ثمّ يقولان له: من ربّك، وما دينك، ومن نبيّك؟ فيقول: الأدري.

فيقولان له: لادريت ولاهديت ولاأفلحت.

ثمّ يفتحان له باباً إلى النار وينزلان إليه الحميم من جهنّم، وذلك قول الله: «وأمّا إن كان من المكذّبين الضالّين، فنزل من حميم»؛ يعني: في القبر (١) «و تـصلية جـحيم»؛ يعنى: في الآخرة.

[وفيه (٢) أيضاً متَصلاً بآخر ما نقلنا عنه بعد ذلك، أعنى قـوله: يمعني فـي الآخـرة، بإسناده إلى الصادق المناج قال: «وأمّا إن كان من المكذّبين الضالّين فنزل من حميم» يعني في قبره و «تصلية جحيم» يعني في الأخرة.] (٣)

وفي الكافي (٤)، متَّصلاً بأخر ما نقلنا عنه سابقاً، أعنى: قوله (٥): ارتحل من الدنيا إلى الجنَّة. وإذا كان لربَّه عدوًّا، فإنَّه يأتيه أقبح من خلق الله [زيًّا] ٢٠) و رؤيًّا وأنتنهم ٧٧ ربحًا، فيقول له: أبشر بنزل من حميم وتصلية جحيم. (الحديث)

وفي نهج البلاغة (^): قال النِّيلِا : حتَّى إذا انصرف المشيِّع ، ورجع المتضجّع ، أقعد في حفرته نجياً لبهتة السؤال(٩)، وعثرة الامتحان(١٠). وأعظم مـا هـنالك بـليّة نــزول(١١) الحميم، وتصلية الجحيم، وفورات السعير، [وسورات الزفير](١٢). لافترة (١٣) مريحة

١٠. عثرة الامتحان: سقطة الامتحان.

٨. النهج /١١٣ ـ ١١٤، الخطبة ٨٣.

٢. نفس المصدر /٣٨٣، ح ١١.

٤. الكافي ٢٣٢/٣، ح ١.

٦. من المصدر.

١. ق: قبره.

٣. ليس في ق.

٥. ليس في ق، ش، م.

٧. ن، ى، ر: أنتنه وفي المصدر: أنتن.

٩. بهتة السؤال: حيرته،

١١. كذا في المصدر، وفي النسخ: نزل.

١٢. من المصدر. والسورة: الشدَّة.

١٣. الفترة: السكون؛ أي: لايفتر العذاب حتى يستريح المعذّب من الألم.

[ولا دعة مزيحة](١)، ولا قوّة حاجزة، ولا موتة (١) ناجزة (١)، ولا سنة (١) مسلّية، بين أطوار الموتات (٥)، وعذاب الساعات!

- ﴿إِنَّ هَذَا ﴾: أي الذي ذُكر في السورة، أو في شأن القرآن ٧٠.
  - ﴿ لَهُوَ حَتُّ الْيَقِينِ ﴾ ﴿: أي حقّ الخبر اليقين.
- ﴿ فَسَبِّحْ بِاسْمِ رَبُّكَ الْعَظِيمِ ﴾ ٢٠ فنزِّهه بذكر اسمه عمّا لايليق بعظمة شأنه.

١. من المصدر. ودعة: راحة. ومزيحة: تزيع ما أصابه من التعب.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: مونة. ٣. ناجزة: حاضرة.

٤. السنة: أوائل النوم.

٥. كذا في المصدر. وفي ن، ت، م، ى، ر: الموقات. وفي غيرها: المسوقات. وأطوار الموتات: كـل نـوبة من نوب العذاب كأنها موت لشدتها وأطوار هذه الموتات: ألوانها وأنواعها.

٦. ن، ت، ي، ر: الفرق.





## سورة الحديد

مدنيّة. وآيها تسع وعشرون.

## بسم الله الرحمن الرحيم

في كتاب ثواب الأعمال (١)، بإسناده: عن أبي عبدالله عليِّلا قال: من قرأ سورة الحديد والمجادلة في صلاة فريضة أدمنها، لم يعذّبه الله حتّى يموت أبداً، ولايرى في نـفسه ولاأهله سوءاً أبداً، ولاخصاصة في بدنه.

وفي مجمع البيان (٢): أبيّ بن كعب، عن النبيّ ﷺ قال: من قرأ سورة الحديد، كُتب من الذين آمنوا بالله ورسله (٢).

العرباض بن سارية قال: إنَّ النبيِّ عَيَّالِيَّةُ كان يقرأ المسبّحات قبل أن يرقد، ويقول: إنَّ فيهنّ آية أفضل من ألف آية.

وروى عمرو بن شمر (٤): عن جابر الجعفيّ، عن أبي جعفو الله قال: من قرأ المسبّحات كلّها قبل أن ينام، لم يمت حتّى يدرك القائم [ الله عليه الله على الله عليه الله على الله عليه الله على الله

﴿ سَبَّعَ اللَّهِ مَا فِي السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾: ذكر هاهنا وفي الحشر والصفّ بلفظ الماضي، وفي الجمعة والتغابن بلفظ المضارع، إشعاراً بأنّ من شأن ما أسند إليه أن

٢. المجمع ٢٢٩/٥.

٤. تقس المصدر والموضع.

١. ثواب الأعمال /١٤٥، ح ١.

٣. ق،ش،م: رسوله.

٥. من المصدر،

يسبّحه في جميع أوقاته ، لأنّه دلالة جبليّة (١) لاتختلف باختلاف الحالات. ومجيء المصدر مطلقاً في سورة بني إسرائيل (٢) أبلغ ، من حيث إنّه يشعر بإطلاقه على استحقاقه التسبيح من كلّ شيء وفي كلّ حال.

وإنّما عُدّي باللام وهو معدّى بنفسه؛ مثل: نصحت له، في «نـصحته» إشـعاراً بأنّ إيقاع الفعل لأجل الله خالصاً لوجهه.

﴿ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ ٢٠ : حال يُشعر بما هو المبدأ للتسبيح.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): «سبّح لله ما في السموات والأرض» قال: هو قوله: أعطيت جوامع الكلم.

﴿ لَهُ مُلُّكُ السَّمَوٰاتِ وَالْأَرْضِ ﴾ : فإنَّه الموجد والمتصرّف فيها.

﴿ يُحْيِي ويُمِيتُ ﴾ : استئناف . أو خبر لمحذوف . أو حال من المجرور في «له» .

﴿ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ : من الإحياء والإماتة وغيرهما.

﴿قَدِيرٌ ﴾ 🕝: تامّ القدرة.

﴿ هُوَ الْأَوَّلُ ﴾ : السابق على سائر الموجودات، من حيث إنَّه موجدها ومحدثها.

﴿ وَالْآخِرُ ﴾ : الباقي بعد فنائها ولو بالنظر إلى ذاتها مع قطع النظر عن غيرها (١). أو هو الأوّل الذي تبتدئ منه الأسباب، والآخر الذي تنتهي إليه المسبّبات. أو الأوّل خارجاً، والآخر ذهناً (٥).

١. أي المراد من التسبيح دلالة المسبّحين على وجوده وصفاته الكاملة، وهذه دلالة جبليّة لاتختلف
باختلاف الحالات.
 ٢. أي قوله تعالى: «سبحان الذي أسرى بعبده».

٣. تفسير القمّي ٣٥٠/٢.

إنما قال بالنظر إلى ذاتها لأن كل ممكن لابد أن يكون كذلك على ما هو حكم البداهة بمخلاف الفناء في
 الواقع بزوال الوجود عنها، فإن عروضه لكل ممكن يحتاج إلى دليل.

٥. فمعناه: أنّه يقال أوّل الموجودات في الخارج إذ هو الفاعل الحقيقيّ لكلّ ممكن وهو الآخر ذهناً باعتبار
 أنّ العقل ينتقل من الممكنات إلى الواجب لأنّه يعلم أنّ الممكن ليس وجوده من ذاته فيجب انتهاء سلسلة
 الممكنات إلى ما هو وجوده من ذاته ، وهو الواجب تعالى.

وفي الكافي (١): أحمد بن إدريس، عن محمّد بن عبدالجبّار، عن صفوان بن يحيى، عن فضيل بن عثمان، عن ابن أبي يعفور قال: سألت أباعبدالله عليّه عن قول الله: «هـو الأوّل والآخر»، وقلت: أمّا الأوّل فقد عرفناه، وأمّا الآخر فبيّن لنا تفسيره.

فقال: إنّه ليس شيء إلّا يبيد أو يتغيّر أو يدخله التغيّر والزوال، وينتقل من لون إلى لون ومن هيئة إلى هيئة ومن صفة إلى صفة ومن زيادة إلى نقصان ومن نقصان إلى زيادة، إلّا ربّ العالمين، فإنّه لم يزل ولايزال بحالة واحدة، هو الأوّل قبل كلّ شيء، وهو الآخر على مالم يزل، ولا تختلف عليه الصفات والأسماء كما تختلف على غيره؛ مثل الإنسان الذي يكون تراباً مرّة ومرّة لحماً ودماً ومرّة رفاتاً ورميماً، وكالبسر (٢) الذي يكون مرّة بلحاً ومرّة تمراً، فتتبدّل عليه الأسماء والصفات، والله بخلاف ذلك.

عليّ بن إبراهيم (٢)، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن ابن أذينة، عن محمّد بن حكيم، عن ميمون البان قال: سمعت أباعبدالله عليّة [وقد سُئِل] (٤) عن الأوّل والآخر، فقال: الأوّل لاعن أوّل قبله ولاعن بدء سبقه، والآخر لاعن نهاية؛ كما يعقل عن صفة المخلوقين، ولكن قديم أوّل قديم (٥) أخر، لم يزل ولايسزال (٢) بغير بدء ولانهاية، لايقع عليه الحدوث ولايحول من حال إلى حال، خالق كلّ شيء.

على بن محمّد (١٠) ، مرسلاً: عن الرضا للله قال: اعلم ، علمك (١٠) الله الخير ، أنّ الله قديم والقدم صفته التي دلّت العاقل (١٠) على أنّه لاشيء قبله ولاشيء معه في ديموميّته ، فقد بان لنا بإقرار العامّة معجزة الصفة أنّه لاشيء قبل الله ولاشيء مع الله في بقائه ، وبطل

٢. ق، ش: كالتمر. والبسر: تمر النخل قبل أن يرطب.

٤. ليس في م.

٦. ي، ر، المصدر: لايزول.

٨. ق: أعلمك.

۱. الكافي ۱/۱۱۵، ح ٥.

۳. الکافی ۱۱۷۷، ح۲.

ە. لىس نى ش، ق.

۷. الكافي ۱۲۰/۱، ح ۲.

٩. م: العقول.

قول من زعم أنّه كان قبله أو كان معه شيء، وذلك أنّه لو كان معه شيء في بقائه لم يجز أن يكون خالقاً له لأنّه لم يزل معه، فكيف يكون خالقاً لمن لم يزل معه؟ ولو كان قبله شيء كان الأوّل ذلك الشيء لاهذا، وكان الأوّل أولى (١) بأن يكون خالقاً للأوّل.

عدّة من أصحابنا (٢)، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن أبيه، رفعه قال: اجتمعت اليهود إلى رأس الجالوت، فقالوا له: إنّ هذا الرجل عالم - يعنون: أميرالمؤمنين التللا عانه بنا إليه نسأله.

فأتوه، فقيل لهم: هو في القصر. فانتظروه حتَّى خرج.

فقال له رأس الجالوت: جئناك نسألك.

قال: يا يهودي، سل عمّا بدا لك.

فقال: أسألك عن ربّك متّى كان؟

فقال: كان بلا كينونة (٣)، كان بلا كيف، كان لم يزل بلا كم وبلا كيف، كان ليس له قبل، هو قبل القبل بلاقبل ولاغاية ولامنتهئ، انقطعت عنه الغاية وهو غاية كل غاية. فقال رأس الجالوت: امضوا بنا، فهو أعلم ممّا يقال فيه.

وبهذا الإسناد (1): عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر، عن أبي الحسن الموصليّ، عن أبي عبدالله عليه قال: عاء حبر من الأحبار إلى أميرالمؤمنين عليه فقال: يا أميرالمؤمنين، متى كان ربّك؟

فقال له: ثكلتك أمّك، ومتى لم يكن حتّى يقال: متى كان؟ كان ربّى قبل القبل بلاقبل، وبعد البعد بلا بعد [ولاغاية ولامنتهى](٥)، لغاية انقطعت الغايات عنده، فهو منتهى كلّ غاية.

فقال: يا أميرالمؤمنين، أنبي أنت؟

۲. الکافی ۸۹/۱، ح ٤.

٤. الكافي ٨٩/١ ٩٠. ح ٥.

ليس في ن ، ى .

٣. المصدر: بلا كيتونيّة،

٥. ليس في ق.

فقال: ويلك، إنَّما أنا عبد من عبيد محمّد.

وروي (١)أنَّه سُئِل [ لمُنْظِلا ]: أين كان ربَّنا قبل أن يخلق سماءً وأرضاً ؟

فقال لما الله عن عن الله و الله و الله و المكان. و الله و المكان.

عليّ بن محمّد (٢)، عن سهل بن زياد (٢)، عن عمرو بن عثمان، عن محمّد بن يحيى، عن محمّد بن يحيى، عن محمّد بن سماعة، عن أبي عبدالله الله قال: قال رأس الجالوت لليهود: إنّ المسلمين يزعمون أنّ عليّاً من أجدل الناس وأعلمهم، اذهبوا بنا إليه لعلّي أسأله عن مسألة وأخطئه فيها.

فأتاه، فقال الأميرالمؤمنين: إنِّي أريد أن أسألك عن مسألة.

فقال: سل عما شئت.

قال: [ياأميرالمؤمنين](٤)متى كان ربّنا؟

قال له: يا يهوديّ، إنّما يقال: متى كان، لمن لم يكن فكان متى كان، هو كائن بلا كينونة (٥) كائن، كان بلا كيف [يكون] (٦) بلى يايهوديّ [ثمّ بلى يا يهوديّ] (٢٠) كيف يكون له قبل؟ هو قبل القبل بلا غاية ولامنتهى غاية ولاغاية إليها، انقطعت الغايات عنده، هو غاية كلّ غاية.

فقال: أشهد أنَّ دينك الحقِّ وأنَّ من (^) خالفه (٩) باطل.

عليّ بن محمّد (١٠)، رفعه: عن زرارة قال: قلت لأبي جعفر للنِّلِة : أكان الله ولاشيء ؟ قال: نعم،كان ولاشيء.

قلت: فأين كان يكون؟

١. نفس المصدر والموضع.

٣. ليس في ق.

٥. المصدر: بلا كينونيّة.

٧. ليس في ق، ش.

٩. ن: خالفك.

٢. نفس المصدر والموضع، ح ٦.

٤. من المصدر.

٦. من المصدر.

٨. المصدر: ما.

١٠. نفس المصدر والموضع، ح٧.

قال: وكان متّكناً فاستوى جالساً، وقال: أحلت(١)، يا زرارة، وسألت عن المكان إذ لامكان.

﴿ وَالظَّاهِرُ وَالْبَاطِنُ ﴾: الظَّاهر وجوده لكشرة دلائله، والباطن حقيقة ذاته فللا تكتنهها (٢) العقول. أو الغالب على كلّ شيء، والعالم بباطنه.

و «الواو» الأولى والأخسيرة (٢) للسجمع بين الوصفين والمتوسّطة للجمع بين المجموعين (١).

وفي الكافي (٥): عليّ بن محمّد، مرسلاً عن الرضا لليُّلاِ قال: اعلم، علّمك الله الخير، أنّ الله قديم.

إلى قوله: وأمّا الظّاهر، فليس من أجل أنّه علا الأشياء بركوب فوقها وقعود عليها وتسنّم لذراها (٢)، ولكن ذلك لقهره ولغلبته (٧) الأشياء وقدرته عليها؛ كقول الرجل: ظهرت على أعدائي، وأظهرني الله على خصمي، يخبر عن الفلج (٨) والغلبة، فهكذا ظهور الله على الأشياء.

ووجه آخر: أنّه الظّاهر لمن أراده ولايخفى عليه شيء، وأنّه مدبّر لكلّ ما بـرأ (٩)، فأيّ ظاهر أظهر وأوضح من الله، لأنّك لاتعدم صنعته حيثما توجّهت، وفيك من آثاره ما يغنيك، والظّاهر منّا البارز بنفسه والمعلوم بحدّه، فقد جمعنا الاسم ولم يحمعنا المعنى.

١. أحلت، أي تكلُّمت بالمحال. ٢. كذا في أنوار التنزيل ٤٥٢/٢. وفي النسخ: فلا يكنها.

٣. كذا في نفس المصدر والموضع. وفي النسخ: الأخير.

إنّما قال ذلك لأنّه لامناسبة ظاهرة بين الأول والآخر وبين الظاهر حتّى تفيد الواو الجمع بينهما، لكن إذا اعتبر مجموع الأوليين ومجموع الأخربين ظهرت بينهما مناسبة باعتبار اشتمال كلّ منهما عملى صفتين متقابلتين.
 ٥٠ الكافى ١٢٢/١، ح ٢.

٦. الذرى ـ جمع الذروة ـ : المكان المرتفع . وتسنّم الشيء : علاه وركبه .

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: لغلبة. ٨. فلج بحجَّته: أحسن الإدلاء بها فغلب خصمه.

٩. كذا في المصدر. وفي النسخ: يرى.

وأمّا الباطن، فليس على معنى الاستبطان للأشياء [بأن يغور فيها، ولكن ذلك منه على استبطانه للأشياء] (١) علماً وحفظاً وتدبيراً؛ كقول القائل: أبطنته؛ يعني: خبرته وعلمت مكتوم سرّه؛ والباطن منّا الغائب في الشيء المستتر، فقد جمعنا الاسم واختلف المعنى.

وفيه (۱): خطبة مرويّة لأميرالمؤمنين عليه وفيها: الأوّل قبل كلّ شيء ولاقبل له، والآخر بعد كلّ شيء ولابعد له، الظّاهر على كلّ شيء بالقهر له.

وفيها: الذي بطن من خفيّات الأمور، وظهر في العقول بما يُسرئ في خلقه من علامات التدبير.

وفيها: الذي ليست لأوليّته ٣٠)نهاية ، ولا لأخريّته حدّ ولاغاية.

وفي التوحيد (١)، بإسناده إلى أبي هاشم الجعفريّ قال: كنت عند أبي جعفر الثاني لليِّلِ فسأله رجل فقال: أخبرني عن الربّ له أسماء وصفات في كتابه، فأسماؤه وصفاته هي هو؟

قال أبوجعفر الله : إنّ لهذا الكلام وجهين:

إن كنت تقول: هي هو ، أي أنّه ذو عدد وكثرة، فتعالى الله عن ذلك.

وإن كنت تقول: لم تزل هذه الأسماء والصفات، فإنّ «لم تزل» يحتمل معنيين: فإن قلت: لم تزل عنده في علمه وهو مستحقّها، فنعم.

وإن كنت تقول: لم يزل تصويرها وهجائها وتقطيع حروفها، فمعاذ الله أن يكون معه شيء غيره، بل كان الله ولاخلق ثمّ خلقها وسيلة بينه وبين خلقه يتضرّعون بها إليه ويعبدونه فهي ذكره، وكان الله ولاذكر، والمذكور بالذكر هو الله القديم الذي لم يزل، والأسماء والصفات مخلوقات المعاني، والمعنيّ بها: هو الله تعالى الذي لايليق به

۲. الکافی ۱/۱٤۱/ ح۷.

١. من ق.

٤. التوحيد/١٩٣، ح٧.

٣. المصدر: في أوَّليْته.

الاختلاف والائتلاف، فإذا أفنى الله الأشياء أفنى الصور والهجاء، ولاينقطع ولايزال من لم يزل عالماً. (الحديث)

وبإسناده (١) إلى أبي بصير: عن أبي جعفر النَّالِةِ يذكر فيه صفة الربّ، وفيه: كان أوّلاً بلاكيف، ويكون آخراً بلا أين.

وفيه (٢): عن الرضا لليِّلِ كلام طويل، وفيه: الباطن لاباجتنانٍ (٣)، الظّاهر لابمحاذ (١). وفيه وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ (١): يستوي عنده الظّاهر والخفيّ.

وفي التوحيد(٥)، خطبة لعليّ النِّلاِ وفيها: أحاط بـالأشياء عـلماً قـبل كـونها، فـلم يزدد(٦) بكونها علماً علمه بها قبل أن يكوّنها؛ كعلمه بها بعد تكوينها.

وبإسناده (١٠) إلى منصور بن حازم قال: سألت أباعبدالله عليه إلى يكون اليوم شيء لم يكن في علم الله بالأمس؟

قال: لا(^)، من قال هذا فأخزاه الله.

قال: قلت: أرأيت ماكان وما هو كائن إلى يوم القيامة أليس في علم الله؟ قال: بلي، قبل أن يخلق الخلق.

وفيه (٩): عن العالم عليه حديث طويل، يقول فيه: بعلمه الأشياء قبل كونها.

وبإسناده (١٠٠) إلى أبي بصير قال: سمعت أباعبدالله للنِّلِيِّ يقول: لم يزل الله ربّنا والعلم ذاته ولامعلوم، فلمّا أحدث الأشياء وقع العلم منه على المعلوم. (الحديث)

وبإسناده (١١) إلى أبانبن عثمان الأحمر قال: قلت للصادق الله : أخبرني عن الله لم يزل سميعاً بصيراً عليماً (١٢) قديراً؟

٢. نفس المصدر ٥٦/ ٥٧، ح ١٤.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: بمجاز.

٦. كذا في المصدر، وفي النسخ: فلم يزد،

٨. كذا في المصدر. وفي النسخ: ألا.

١٠. نفس المصدر /١٣٩، ح ١.

١٢. ليس في ش،ق،م.

١. نفس المصدر /١٧٤، ح ٢.

٣. الاجتنان: الاستتار.

٥. التوحيد/٤٣، ح ٣.

٧. نفس المصدر /٣٣٤، ح ٨.

بنفس المصدر /٣٣٥، ح ٩.

١١. نقس المصدر /١٤٣ ـ ١٤٤ ، ح ٨.

قال: نعم.

فقلت له: إنّ رجلاً ينتحل (١) موالاتكم أهل البيت، يـقول: إنّ الله لم يــزل ســميعاً يسمع وبصيراً يبصر وعليماً يعلم وقادراً بقدرة.

فغضب للعلا ثمّ قال: من قال ذلك ودان به فهو مشرك وليس من ولايتنا على شيء، إنّ الله تعالى ذاتٌ علاّمة سميعة بصيرة قادرة.

وبإسناده (٢٠) إلى محمّد بن مسلم: عن أبي جعفر ﷺ قال: سمعته يقول: كان الله ولا شيء غيره ولم يزل عالماً بماكوّن، فعلمه به قبل كونه؛ كعلمه بعد ماكوّنه.

وبإسناده (٣) إلى أيّوب بن نوح ، أنّه كتب إلى أبي الحسن لليَّلِ يسأله عن الله : أكان يعلم الأشياء قبل أن يخلقها وأراد خلقها وتكوينها ، الأشياء قبل أن يخلقها وأراد خلقها وتكوينها ، فعلم ما خلق عند ما خلق وما كوّن [عندما كوّن]؟ (٥)

فوقَع عَلَيْلِهِ بخطّه: لم يزل الله عالماً بالأشياء قبل أن يخلق الأشياء؛ كعلمه بـالأشياء بعد ما خلق الأشياء.

وبإسناده (٦٠) إلى منصور بن حازم قال: سألته؛ يعني: أباعبدالله ﷺ: هل يكون اليوم شيء لم يكن في علم الله.

قال: لا، بل كان في علمه قبل أن ينشئ السموات والأرض.

وبإسناده (٧) إلى عبدالأعلى: عن العبد الصالح موسى بن جعفر طليم قال: عِلْمُ الله لا يوصف منه بأين، ولا يوصف العلم من الله بكيف، ولا يفرد العلم من الله، ولا يبان (١٠) الله منه، وليس بين الله وبين علمه حدّ.

٤. المصدر: خلقها.

٢. نفس المصدر والموضع، ١٣٠.

١. انتحل القول: ادّعاه لنفسه وهو لغيره.

٣. التوحيد ١٤٥، ح ١٢.

ە. مىن ق، ش.

٦. التوحيد/١٣٥ ـ١٣٦، ح ٦.

٧. نفس المصدر /١٣٨، ح ١٦.

٨. كذا في المصدر، وفي ن، ت: لايباين. وفي غيرهما: لابيان.

وفيه (١)، خطبة لعليّ النِّلِ وفيها: وعَلِمَها لابأداة لايكون العلم إلّا بها، وليس بينه وبين معلومه علمٌ غَيرُهُ.

وفي شرح الآيات الباهرة (٢): عن محمّد بن سهل العطّار، عن أحمد بن محمّد، عن أبي زرعة عبيدالله (٢) بن عبدالكريم، عن قبيصة بن عقبة (٤)، عن سفيان بن يحيى، عن جابر بن عبدالله قال: لقيت عمّاراً في بعض سكك المدينة، فسألته عن النبيّ عَيَّالله فأخبر أنّه في المسجد في ملأ من قومه، وأنّه لمّا صلّى الغداة أقبل علينا، فبينا نحن كذلك وقد بزغت الشمس إذ أقبل على بن أبي طالب عليه الله .

فقام إليه النبيِّ عَيِّالِيُ فقبَل بين عينيه، وأجلسه إلى جنبه حتّى مسّت ركبتاه ركبتيه. ثمّ قال: يا على، قم للشمس فكلّمها، فإنّها تكلّمك.

فقام أهل المسجد وقالوا: أترى عين الشمس تكلّم عليّاً؟

وقال بعض: لايزال يرفع حسيسة ابن عمّه وينوّه باسمه! إذ خرج عليّ الطِّلِهِ فقال للشمس: كيف أصبحت، يا خلق الله؟

فقالت: بخير، يا أخا رسول الله، يا أوّل يا آخر، يا ظاهر يا باطن، يا من هو بكلّ شيء عليم.

فرجع عليّ الله إلى النبيّ تَتَلَيْلُ فتبسّم النبيّ تَتَلَيْلُ فقال: يا عليّ، تخبرني أو أخبرك؟ فقال: منك أحسن، يا رسول الله.

فقال النبيّ ﷺ: أمّا قولها لك: يا أوّل، فأنت أوّل من آمن بالله. وقولها: يا آخر، فأنت أخر من يعاينني على مغسلي. وقولها: يا ظاهر، فأنت آخر من يظهر عملى مخزون سرّي. وقولها: يا باطن، فأنت المستبطن لعلمي. وأمّا العليم بكلّ شيء، فما أنزل الله علماً من الحلال والحرام والفرائض والأحكام والتنزيل والتأويل والناسخ والمنسوخ والمحكم والمتشابه والمشكل إلّا وأنت به عليم. ولولاأن تقول فيك طائفة من أمّتي ما

١. نفس المصدر /٧٣، ح ٢٧.

٢. تأويل الأيات ٢/١٥٤ ـ ١٥٥، ح ١.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: عبدالله.

٤. كذا في ن، المصدر. وفي غيرهما: قبيضة بن عقيبة.

قالت النصاري في عيسى، لقلت فيك مقالاً لاتمرّ بملاً إلّا أخذوا التراب من تحت قدميك يستشفعون به.

قال جابر: فلمًا فرغ عمّار من حديثه أقبل سلمان، فقال عمّار: وهذا سلمان كان معنا. فحدّ ثني سلمان؛ كما حدّ ثني عمّار.

وروي (۱) أيضاً، عن عبدالعزيزبن يحيى، عن محمّد بن زكريًا، عن عليّ بن حكيم، عن الربيع بن عبدالله، عن عبدالله بن الحسن، عن أبي جعفر لللهِ قال: بينا النبيّ عَلَيْهُ ذات يوم ورأسه في حجر عليّ لللهِ إذ نام رسول الله عَلَيْهُ ولم يكن عليّ لللهِ صلّى العصر، فقامت الشمس تغرب، فانتبه رسول الله عَلَيْهُ فذكر له عليّ لللهِ شأن صلاته، فدعا الله فردّ عليه الشمس؛ كهيئتها في وقت العصر، وذكر حديث ردّ الشمس.

فقال له: يا على، قم فسلّم على الشمس وكلّمها، فإنّها ستكلّمك.

فقال له: يا رسول الله ، كيف أسلّم عليها؟

قال: قل: السلام عليك، يا خلق الله.

فقام على وقال: السلام عليك، يا خلق الله.

فقالت: وعليك السلام يا أوّل، يا آخر، يا ظاهر، يا باطن، يا من ينجّي محبّيه ويوثق مبغضيه.

فقال له النبيّ عَلَيْهُ: ما ردّت عليك الشمس؟ وكان عليّ كاتماً عنه.

فقال له النبئ عَلَيْهُ: قل ما قالت لك الشمس.

فقال له ما قالت.

فقال النبي عَيَّلِهُ: إنّ الشمس قد صدقت وعن أمر الله نطقت، أنت أوّل المؤمنين إيماناً، وأنت آخر الوصيّين، ليس بعدي نبيّ ولابعدك وصيّ، وأنت الظّاهر على أعدائك، وأنت الباطن في العلم الظّاهر عليه (٢)، ولافوقك فيه أحد، أنت عيبة علمي

١. نفس المصدر والموضع، ح ٢.

٣. في ن، ت، م، ي، ر زيادة: «وعلى أعدائك وأنت الباطن في العلم الظاهر عليه».

وخزانة وحي ربّي، وأولادك خير الأولاد، وشيعتك هم النجباء يوم القيامة.

﴿ هُوَ الَّذِي خَلَقَ السَّمْوَاتِ وَالْآرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوىٰ عَلَى الْعَرْشِ يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي الْآرْضِ \* : كالبذر.

- ﴿ وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا ﴾ : كالزَّروع.
- ﴿ وَمَا يَنْزِلُ مِنَ السَّمَآءِ ﴾ : كالأمطار.
  - ﴿ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا ﴾: كالأبخرة.
- ﴿ وَهُوَ مَعَكُمْ آيْنَ مَا كُنْتُمْ ﴾: لاينفك علمه وقدرته عنكم بحال.
  - ﴿ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ ۞: فيجازيكم عليه.
  - ولعلّ تقديم الخلق على العلم لأنّه دليل عليه (١).

﴿ لَهُ مُلْكُ السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾: ذكره مع الإعادة؛ كما ذكره مع الإبداء، لأنّه كالمقدّمة لهما (٣).

< وَإِلَى اللهِ تُرْجَعُ الْأُمُورُ ﴾ ﴿ يُولِجُ اللَّيْلَ فِي النَّهَارِ وَيُولِجُ النَّهَارَ فِي اللَّيْلِ وَهُوَ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصَّدُورِ ﴾ ﴿: بمكنوناتها.

وفي الكافي (٣): محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن النضربن سويد، عن عاصمبن حميد قال: سُئِل عليّ بن الحسين عِليَّكِ عن التوحيد.

فقال الله علم أنه يكون في آخر الزمان أقوام متعمّقون، فأنزل الله: «قل هو الله أحد» والأيات في سورة الحديد \_إلى قوله \_: «بذات الصدور». فمن رام وراء ذلك فقد هلك.

﴿ آمِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَٱنَّفِقُوا مِمَّا جَعَلَكُمْ مُسْتَخْلَفِينَ فِيهِ ﴾ : من الأموال التي جعلكم الله

١. أي الخلق دليل على العلم، لأنَّا بعد أن نعلم وجود الكائنات نعلم أن مبدعها عالم بها.

أي لأن ذكر خلق السماوات والأرض كالدليل على الإعادة لأن العقل يحكم على أن من خلق السماوات
والأرض قادر على الإعادة والبعث ؛ كما قال تعالى: «أو ليس الذي خلق السماوات والأرض بقادر على أن
يخلق مثلهم».

خلفاء في التصرّف فيها، فهي في الحقيقة له لا لكم. أو التي استخلفكم عمّن قبلكم في تملّكها والتصرّف فيها.

وفيه حثّ على الإنفاق، وتوهين له على النفس(١).

 « فَالَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَآنْفَقُوا لَهُمْ آجُرٌ كَبِيرٌ ﴾ 
 (عد فيه مبالغات: جعل الجملة السميّة، وإعادة ذكر الإيمان، والإنفاق، وبناء الحكم على الضمير، وتنكير الأجر ووصفه بالكبر (٢).

﴿ وَمَا لَكُمْ لَا تُؤْمِنُونَ بِاللهِ ﴾: أي ما تصنعون غير مؤمنين به، كقولك: ما لك قائماً ؟

﴿ وَالرَّسُولُ يَدْعُوكُمْ لِتُؤْمِنُوا بِرَبُكُمْ ﴾: حال من ضمير «لاتؤمنون»، والمعنى: أيّ عذر لكم في ترك الإيمان والرسول يدعوكم إليه بالحجج والآيات؟

﴿ وَقَدْ آخَذَ مِيثَاقَكُمْ ﴾ : أي وقد أخذ الله ميثاقكم بالإيمان قبل ذلك.

قيل: بنصر الأدلّة، والتمكين من النظر.

و «الواو» للحال من مفعول «يدعوكم».

وقرأ (٣) أبوعمرو على البناء (٤) للمفعول [ورفع «ميثاقكم](٥).

﴿ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ ٢٠ لموجب ما، فإنّ هذا موجب لامزيد عليه (٦٠).

﴿ هُوَ الَّذِي يُنَزُّلُ عَلَى عَبْدِهِ آيَاتٍ بَيِّنَاتٍ لِيُخْرِجَكُمْ ﴾: أي الله ، أو العبد.

﴿ مِنَ الظُّلُمَاتِ اِلِّي النُّورِ ﴾: من ظلمات الكفر إلى نور الإيمان.

ا. لأنّه لما قال تعالى: إنّ الأموال ليس لكم في الحقيقة وأنتم مستخلفون في التصرّف فيها، كان تأكيداً في الإنفاق؛ لأنّ المالك للجميع أمر بالإنفاق.

٢. أي الحكم بأن الأجر الكبير لهم بتقديم الضمير يفيد المبالغة، وإفادة التنكير إيّاها لأنّ التنكير يمدلُ عملى
 ١لتعظيم.

٤. ق، ش، م: بالبناء.

٦. لموجب ما للإيمان والتصديق؛ أي إن كنتم مؤمنين بالرسول لدليـل قـاطع، فأمـنوا بـه لهـذا المـوجب
 الخاص الذي هو أخذ الميثاق.

﴿ وَإِنَّ اللهَ بِكُمْ لَرَؤُوفٌ رَحِيمٌ ﴾ ۞: حيث نبّهكم (١) بالرسل والآيات ولم يقتصر على ما نصب لكم من الحجج العقليّة.

- ﴿ وَمَا لَكُمْ اَلاَّ تُنْفِقُوا ﴾: وأيّ شيء لكم في ألّا تنفقوا ؟
  - ﴿ فِي سَبِيلِ اللهِ ﴾ : فيما يكون قربة إليه.
- ﴿ وَيَّهِ مِيرَاثُ السَّمْوَاتِ وَالْآرْضِ ﴾ : يرث كلّ شيء فيهما، ولايبقىٰ لأحد مال. وإذا كان كذلك، فإنفاقه بحيث يستخلف عوضاً يبقىٰ وهو الثواب، كان أولىٰ.

﴿ لاَ يَسْتَوِي مِنْكُمْ مَنْ أَنْفَقَ مِنْ قَبْلِ الْفَتْحِ وَقَاتَلَ أُولَئِكَ أَعْظُمُ دَرَجَةً ﴾: بيان لتفاوت المنفقين باختلاف أحوالهم، من السبق، وقوة اليقين، وتحرّي الحاجات حتّاً على تحرّي الأفضل منها بعد الحتّ على الإنفاق.

وذكر القتال للاستطراد. وقسيم «من أنفق» محذوف لوضوحه، ودلالة ما بعده عليه. و«الفتح» فتح مكة، إذ عزّ الإسلام به وكثر أهله وقلّة الحاجة إلى المقاتلة والإنفاق. وفي عيون الأخبار (٢)، بإسناده إلى الحسين بن يزيد (٣) قال: سمعت الصادق الحجيقة يقول: يخرج رجل من ولد ابني موسى، اسمه اسم أميرالمؤمنين الحجية إلى أرض طوس وهي بخراسان، يُقتل فيها بالسمّ فيُدفن فيها غريباً، من زاره عارفاً بحقّه أعطاه الله أجر من أنفق من قبل الفتح وقاتل [أولئك أعظم درجة](٤).

﴿ مِنَ الَّذِينَ أَنْفَقُوا مِنْ بَعْدُ ﴾ : أي من بعد الفتح.

﴿ وَقَاتَلُوا وَكُلاً وَعَدَ اللهُ الْحُسْنَىٰ ﴾ : أي وعد الله كلاً من المنفقين المثوبة الحسنى، وهي الجنّة.

وقرأ (٥) ابن عامر: «وكلّ» بالرفع على الابتداء ليطابق ما عطف (٦) عليه؛ أي وكلّ وعد الله.

۲. العيون ۲/۸۵۸، ح ۳.

٤. ليس في ن،ت،م،ي، ر، المصدر.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: لما عطفت

۱. ن، ت، ی: ینهاکم.

٣. المصدر: زيد.

٥. أنوار التنزيل ٤٥٣/٢.

﴿ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ ۞: عالم بظاهره وباطنه، فيجازيكم على حسبه.

﴿ مَنْ ذَا الَّذِي يُقْرِضُ اللهَ قَرْضاً حَسَناً ﴾: من ذاالذي ينفق ماله فـي سبيله رجـاء أن يعوّضه، [فإنّه](١)كمن يقرضه. وحسنُ الإنفاق بالإخلاص فيه، وتحرّي أكرم المـال وأفضل الجهات له.

﴿ فَيُضَاعِفَهُ لَهُ ﴾: أي يعطي أجره أضعافاً.

﴿ وَلَهُ اَجْرٌ كَرِيمٌ ﴾ ۞: أي ذلك الأجر المضموم إليه الاضعاف كريم في نفسه ينبغي
 أن يُتوخّى وإن لم يضاعف، فكيف وقد يضاعف أضعافاً.

وقرأ (٢) عاصم: «فيضاعفه» بالنصب على جواب الاستفهام باعتبار المعنىٰ (٣)، وكأنّ الله قال: أيقرض الله أحدٌ فيضاعفه له.

وقرأ (٤) ابن كثير: «فيضعفه» مرفوعاً.

وقرأ (٥) ابن عامر ويعقوب: «يضعفه» بالنصب.

وفي الكافي (٢): أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن أبي المغرا (٧)، عن أسحاق بن عمّار، عن أبي إبراهيم للنَّالِ قال: سألته عن قول الله تعالى: «من ذا الذي يقرض الله» (الآية).

قال: نزلت في صلة أرحام الإمام.

وبإسناده (^) إلى معاذ، صاحب الأكسية، قال: سمعت أباعبدالله عليه يقول: إنّ الله لم يسأل خلقه ما في أيديهم قرضاً من حاجة به إليه، وماكان لله من حقّ فهو لوليّه.

وفي الخصال (٩): عن عبدالله بن سنان قال: سمعت أبا عبدالله للره الله يقول: قال

١ و٢. من نفس المصدر والموضع.

٣. إنّما قال: «باعتبار المعنى» لأنّ شرط النصب أن يقع الاستفهام على الفعل، وهاهنا ليس كذلك بل يقع على الإسم وهو «ذا الذي».
 ٤ و٥. نفس المصدر والموضع.

٦. الكافي ٧/١٥٣٧، ح ٤.

٧. كذا في المصدر. وجامع الرواة ٤١٨/٢. وفي النسخ: أبي المعزا.

٨. نفس المصدر والموضع، ح ٣.
 ٩. الخصال ١٣٠٠، ح ١٣٥.

رسول الله عَيَا الله : إنّي أعطيت الدنيا بين عبادي فيضاً (١)، فمن أقرضني منها قرضاً أعطيته بكلّ واحدة منهن عشراً إلى سبعمائة ضعف وما شئت من ذلك. (الحديث)

وعن أبي حمزة (٢)، عن أبي جعفر الله قال: إنَّ الله يقول: يا ابنآدم، تطوّلت عليك بثلاث: سترت عليك ما لو يعلم به أهلك ما واروك (٣)، وأوسعت عليك فاستقرضت منك فلم تقدّم خيراً. (الحديث)

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (1): قال الصادق للنَّلِا: على باب الجنّة مكتوب: القرض بثمانية عشر، والصدقة بعشرة. وذلك أنّ القرض لايكون إلّا لمحتاج، والصدقة ربّما وقعت (٥) في [يد] (٦) غيرمحتاج.

وفي روضة الكافي (٧): محمّد بن أحمد، عن عبدالله بن الصلت، عن يونس وعن عبدالعزيز [بن] (٨) المهتدي، عن رجل، عن أبي الحسن الماضي التيلي في قوله تعالى: «من ذاالذي يقرض الله قرضاً» (الآية) قال: صلة الإمام في دولة الفسّاق.

وفي نهج البلاغة (٩): وأنفقوا أموالكم، وخذوا من أجسادكم، جودوا بها على أنفسكم ولاتبخلوا بها عنها، فقد قال الله: «من ذالذي يقرض الله» (الآية). واستقرضكم وله خزائن السموات والأرض وهو الغني الحميد، وإنّما أراد أن «يبلوكم أحسن عملاً». وفي كلامه غير هذا، حذفناه لعدم الحاجة إليه هنا.

وفي مجمع البيان (١٠٠): وقال أهل التحقيق: «القرض الحسن» يجمع عشرة أوصاف: أن يكون من الحلال، لأنّ النبيّ ﷺ قال: إنّ الله طيّب لايقبل إلّا الطيّب.

وأن يكون من أكرم ما يملكه دون أن يقصد الرديء بالإنفاق، لقوله: «ولاتيمّموا الخبيث منه تنفقون».

٢. نفس المصدر والمجلّد /١٣٦، ح ١٥٠.

تفسير القمّى ٢٥٠/٢ ٣٥١.

٦. من المصدر.

٨. من المصدر.

١٠. المجمع ٢٣٥/٥.

١. المصدر: قيضاً.

٣. وارى الشيء: أخفاه.

٥. المصدر: وضعت.

۷. الکافی ۳۰۲/۸، ح ۲۱۱.

٩. النهج /٢٦٧\_ ٢٦٨، الخطبة ١٨٣.

وأن يتصدّق وهو يحبّ المال ويرجو الحياة، لقوله ﷺ لمّا سئل عن [الصدقة](١): أفضل الصدقة أن تعطيه وأنت صحيح شحيح تأمل العيش وتخشئ الفقر.

ولاتمهل حتّى إذا بلغت النفس التراقي قلت: لفلان كذا ولفلان كذا.

وأن يضعه في الأخلِّ الأحوج الأؤلىٰ بأخذه، ولذلك خصَّ الله أقواماً بأخذ الصدقات وهم أهل السهام.

وأن يكتمه ما أمكن، لقوله: «وإن تخفوها وتؤتوها الفقراء فهو خير لكم».

وألّا يتبعه المنّ والأذي، لقوله تعالى: «لاتبطلوا صدقاتكم بالمنّ والأذيّ».

وأن يقصد به وجه الله ولا يرائي بذلك، لأنَّ الرياء مذموم.

وأن يستحقر ما يعطى وإن كثر، لأنَّ متاع الدنيا قليل.

وأن يكون من أحبّ ماله إليه، لقوله تعالى: «لن تنالوا البرّ حتّى تنفقوا ممّا تحبّون». فهذه الأوصاف العشرة إذا استكملتها الصدقة ، كان ذلك قرضاً حسناً.

وفي شرح الأيات الباهرة (٢): حدّثنا أحمد بن هوزة (٢) الباهليّ، عـن إبـراهـيم بـن إسحاق، عن عبدالله بن حماد الأنصاري، عن معاوية بن عمّار قال: سألت أباعبدالله عليَّا إ عن قول الله: «من ذاالذي يقرض الله» (الآية).

قال: ذلك في صلة الرحم، والرحم رحم آل محمّد صلوات الله عليهم أجمعين.

محمّد بن يعقوب (٤)، عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد، عن الوشّاء، عن عيسى بن سليمان النحّاس (٥)، عن المفضّلبن عمر، عن [الخيبريّ و]٧٦) يـونس بـن ظبيان، قالا: سمعنا (٧) أباعبدالله النِّلْج يقول: ما من شيء أحبّ إلى الله من إخراج الدرهم

تأويل الآيات ٦٥٨/٢، ح ٥.

١. من المصدر.

٤. نفس المصدر والموضع، ح ٦.

٣. ن، ت، م،ي، ر، المصدر: هوذة. ٥. ي، ر: النخّاس.

٦. من المصدر مع المعقوفتين.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: أنَّه قال: سمعت.

إلى الإمام، وإنَّ الله ليجعل له الدرهم (١) في الجنَّة مثل جبل أحد.

ثمّ قال: إنّ الله يقول: «من ذاالذي يقرض الله» (الآية).

ثمّ قال: هو، والله، في صلة الإمام خاصّة.

وروي (٢): أيضاً بهذا الإسناد: عن أحمد بن محمّد، عن محمّد بن سنان (٣)، عن حمّاد بن أبي طلحة ، عن معاذ صاحب الأكسية قال: سمعت (١) أباعبدالله عليه يقول: إنّ الله تَظِيّل لم يسأل خلقه عمّا (٥) في أيديهم قرضاً من حاجة به إلى ذلك، وماكان لله من حقّ فإنّما هو لوليّه.

وروي (٦) أيضاً عن أحمد بن محمّد (٧)، عن عليّ بن الحكم (٨)، عن أبي المغرا، عن إسحاق بن عمّار، عن أبي إبراهيم عليه قال: سألته عن قبول الله تعالى: «من ذاالذي يقرض الله قرضاً» (الآية).

قال: نزلت في صلة الإمام.

﴿ يَوْمَ تَرَى الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ ﴾ : ظرف لقوله : «وله»، أو «فيضاعفه». أو مقدّر «باذكر».

﴿ يَسْعَىٰ نُورُهُمْ ﴾ : ما يوجب نجاتهم وهدايتهم إلى الجنّة.

﴿ بَيْنَ آيْدِيهِمْ وَبِآيْمَانِهِمْ ﴾: قيل (١): لأنّ السعداء يُؤتون صحائف أعمالهم من هاتين الجهتين.

وفي الكافي (١٠): عليّ بن إبراهيم ، عن أبيه ، عن بكر بن صالح ، عن القاسم بن [بريد ،

۲. تأويل الآيات ۲/۸۵۸، ح ۷ والکافي ۵۳۷/۱، ح ۳.

ا. في المصدر زيادة: يوم القيمة.
 كذا في المصدر. وفي النسخ: «بن سليمان» مكان «عن محمد بن سنان».

٥. كذا في المصدر، وفي النسخ: بما،

٤. المصدر: سمعنا.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: عليّ بن أحمد.

٦. تأويل الأيات ٢/١٥٩/، ح٨.

٨. كذا في المصدر. وفي النسخ: محمّد بن عليّ بن الحكم.

٩. أنوار التنزيل ٢٠٦٤. ١٥. الكافي ١٤/٥. ح ١.

عن] (۱) أبي عمرو (۲) الزبيري، عن أبي عبدالله للسلاخ حديث طويل، يقول فيه: ثمّ وصف أتباع نبيّه من المؤمنين، فقال تعالى: «محمّد رسول الله والذين آمنوا معه أشدّاء على الكفّار» (الآية) وقال: «يوم لايخزي الله النبيّ والذين آمنوا معه نبورهم يسبعى بين أيديهم وبأيمانهم» (۲)؛ يعني: أولئك المؤمنين.

وفي الخصال (1): عن جابربن عبدالله الأنصاريّ قال: كنت ذات يــوم عــند رســول الله ﷺ إذ أقبل بوجهه على عليّ بن أبي طالب اللّيلِج فقال: ألا أبشّرك، يا أبا الحسن؟ قال: بلى، يا رسول الله.

قال: هذا جبرنيل يخبرني عن الله أنّه قال: قد اعطى شيعتك ومحبّيك سبع خصال إلى أن قال: ودخول الجنّة قبل سائر الناس «يسعى نورهم (٥) بين أيديهم وبأيمانهم».

وبإسناده إلى أبي خالد الكابليّ (٢): قال: قال أبوجعفر الله في قوله: «نورهم يسعى الله أبي خالد الكابلي (١٠) أئمة المؤمنين يوم القيامة تسعى بين يدي المؤمنين وبأيمانهم وبأيمانهم منازل أهل الجنّة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١٠): وقوله (١٠): «يوم ترى المؤمنين» (الآية) قال: يُقسَّم النور بين الناس يوم القيامة على قدر إيمانهم، يقسم للمنافق فيكون نوره بين (١١) إبهام رجله اليسرى فينظر نوره.

﴿ بُشْرَاكُمُ الْيَوْمَ جَنَّاتٌ ﴾ : أي يقول لهم من يتلقّاهم من الملائكة بشراكم ؛ أي المبشّر به «جنّات». أو بشراكم دخول جنّات.

\_\_\_\_

٢. ق: أبي عمير.

١. ليس في ق.

٤. الخصال ٤٠٢/٢ ـ ٤٠٣، خ ١١٢.

٣. التحريم/٨.

۵. ن، ت، م، ش، ی، ر، المصدر: نورهم یسعی.

٦. الكافي ١٩٥/١. ح ٥. وليس في سنده أبوخالد بل في سند حديث قبله، فكأنَّه من سهو القلم.

٨. التحريم / ٨.

۷. ن، ت، ي، ر: يسعى نورهم.

۱۰. يس في ق، ش، م.

٩. تفسير القمّي، ٣٥١/٢.

١١. المصدر: في.

 « تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْآنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا ذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ 

 الإشارة إلى ما تقدّم من النور والبشرى بالجنّات المخلّدة.

﴿ يَوْمَ يَقُولُ الْمُنَافِقُونَ وَالْمُنَافِقَاتُ ﴾ : بدل من «يوم ترىٰ».

﴿ لِلَّذِينَ آمَنُوا انْظُرُوا ﴾: انتظرونا، فإنهم يُسرع بهم إلى الجنّة كالبرق الخاطف. أو انظروا إليهم إذا نظروا إليهم استقبلوهم بوجوههم فيستضيئون بنور بين أيديهم. وقرأ (١) حمزة: «أنظرونا» (٢)، على أنّ اتّنادهم ليحلقوا بهم إمهال لهم.

﴿ نَقْتَبِسْ مِنْ نُورِكُمْ ﴾ : نَصِب منه .

﴿ قِيلَ ارْجِعُوا وَرَآءَكُمْ ﴾ : إلى الدنيا.

﴿ فَالْتَمِسُوا نُوراً ﴾: بتحصيل المعارف الإلهيّة والأخلاق الفاضلة ، فإنّه يتولّد منها . أو إلى الموقف ، فإنّه من ثَمَّة (٣) يُقتبّس . أو إلى حيث شئتم فاطلبوا نوراً آخر ، فإنّه لاسبيل لكم إلى هذا . وهو تهكم بهم وتخييب من المؤمنين ، أو من الملائكة .

﴿ فَضُرِبَ بَيْنَهُمْ ﴾: بين المؤمنين والمنافقين.

﴿ بِسُورٍ ﴾ : بحائط.

﴿ لَهُ بَابٌ ﴾: يدخل فيه المؤمنون.

﴿ بَاطِئُهُ ﴾ : باطن الباب، أو السور.

﴿ فِيهِ الرَّحْمَةُ ﴾: لأنَّه يلي الجنَّة.

﴿ وَظَاهِرُهُ مِنْ قِبَلِهِ الْعَذَابُ ﴾ ٢٠ : من جهته ، لأنّه يلي النار .

﴿ يُنَادُونَهُمْ آلَمْ نَكُنَّ مَعَكُمْ ﴾ : يريدون موافقتهم في الظَّاهر.

﴿ قَالُوا بَلَىٰ وَلَكِتَّكُمْ فَتَنْتُمْ أَنْفُسَكُمْ ﴾: بالنفاق.

﴿ وَ تَرَبُّصْتُمْ ﴾ : بالمؤمنين الدواثر.

﴿ وَارْتَبْتُمْ ﴾ : وشككتم في الدين.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: انظروا.

١. أنوار التنزيل ٤٥٣/٢.

٣. أي هناك.

الجزء الثالث عشر / سورة الحديد ........ البحزء الثالث عشر / سورة الحديد ....... ٥

﴿ وَغَرَّتُكُمُ الْأَمَانِيُّ ﴾: كامتداد العمر.

﴿حَتَّى جَاءَ آمْرُ اللهِ ﴾ : وهو الموت.

﴿ وَغَرَّكُمْ بِاللَّهِ الْغَرُورُ ﴾ ۞: الشيطان، أو الدنيا.

﴿ فَالْيَوْمَ لاَ يُؤْخَذُ مِنْكُمْ فِدْيَةٌ ﴾ : فداء.

وقرأ(١)ابن عامر ويعقوب، بالتاء.

﴿ وَلاَمِنَ الَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ : ظاهراً وباطناً.

﴿ مَأْوَاكُمُ النَّارُ هِيَ مَوْلاً كُمْ ﴾ : هي أوليٰ بكم ؛ كقول لبيد :

فعدت (٢) كلا الفرجين تحسب أنّه ميولى المنخافة خيلفها وأمامها وحقيقة «مولاكم» مجراكم (٣)؛ أي مكانكم الذي يقال فيه: هو أولى بكم؛ كقولك: هو مثنة الكرم (٤)؛ أي مكان قول القائل: إنّه لكريم.

أو مكانكم عمّا قريب، من الولي (٥)، وهو القرب. أو ناصركم على طريقه قولهم: تحيّة بينهم ضرب وجيع

أو متولِّيكم، بتولِّيكم؛ كما تولِّيتم موجباتها في الدنيا.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): وقوله (٧): «فاليوم لايؤخذ منكم» (الآية) قال: والله، ما عنىٰ به اليهود ولا النصاري، وما عنىٰ به إلّا أهل القبلة. [ثمّ قال: «مأواكم النار] (٨)هي مولاكم» قال: هي أولىٰ بكم.

١. أنوار التنزيل ٤٥٤/٢.

٢. ش، ق: فقدت، والصحيح: فغدت، إنّماكان الشاعر يصف بقرة وحشية نفرت من صوت الصائد ولم تقف لتنظر أصائدها خلفها أو أمامها؛ أي غدت على حالة كلا جانبيها يخوف بحيث لايعرف منجاها من مهلكها، وضمير «أنّه» راجع إلى «كلا» باعتبار اللفظ.

٣. كذا في أنوار التنزيل ٤٥٤/٢. وفي ت، م، ش، ي، ر: مجراكم وفي ق: مجزيكم. ولايوجد في ن.

٤. ن، م، ي، ر: الكرام. ٥. الصحيح: الولاء.

٦. تفسير القمّى ٣٥١/٢. ٧. ليس في ق، ش، م.

٨. ليس في ق، ش، م.

﴿ وَبِئْسَ الْمَصِيرُ ﴾ ﴿ الناروفي الخصال (١): في مناقب أميرالمؤمنين اللهِ عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَأَمَّا الثّلاثون، فإنّي سمعت رسول الله عَلَيْهُ يقول: تُحشر (٢) أمّتي يوم القيامة على خمس رايات:

فأوّل راية ترد عليَّ مع (٣) فرعون هذه الأمّة، وهو معاوية.

والثانية مع سامريّ هذه الأمّة ، وهو عمرو بن العاص. والثالثة مع جاثليق هذه الأمّة ، وهو أبوموسي الأشعريّ.

والرابعة مع أبي الأعور السلمي.

وأمّا الخامسة فمعك، [يا عليّ](٤) تحتها المؤمنون وأنت إمامهم.

ثمّ يقول الله للأربعة: «ارجعوا وراءكم فالتمسوا نوراً فضُرِب بينهم بسور له باب باطنه فيه الرحمة» وهم شيعتي ومن والاني وقاتل معي الفئة الباغية والناكبة عن الصراط، وباب الرحمة هم شيعتي، فينادي هؤلاء: «ألم نكن معكم قالوا بلى ولكنكم فتنتم أنفسكم وتربّصتم وارتبتم وغرّتكم الأمانيّ افي الدنيا] (٥) «حتى جاء أمر الله وغرّكم بالله الغرور» -إلى قوله -: «بئس المصير».

ثم ترد أمّتي وشيعتي فيروون من حوض محمّد ﷺ وبيدي عصا عوسج أطرد بها أعدائي (٢) طرد غريبة الإبل (٧).

وفي شرح الآيات الباهرة (١٠): تأويله: قال محمّد بن العبّاس: حدّثنا محمّد بن الحسن و (٩) علىّ بن مهزيار (١٠)، عن أبيه، عن جدّه، عن الحسن بن محبوب، عن

٢. المصدر: يحشر.

١. الخصال ٥٧٥/٢م ٦.

٤. ليس في ق.

٣. في المصدر: «راية» مكان «مع».

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: أعادي.

٥. ليس في ق، ش. ٧. أمر الإلمان ت

٧. أي الإبل الغريبة، وذلك أنّ الإبل إذا وردت الماء فدخل عليها غريبة من غيرها ضربت وطودت حمتى تخرج عنها.
 ٨. تأويل الآيات ٦٦٠/٣ ـ ٦٦١، ح ١١.

٩. ليس في ش. وفي ن، ت، م، ي، ر، المصدر:بن

١٠. كذا في المصدر. وفي النسخ: مهران.

الأحول، عن سلام بن المستنير قال: سألت أباجعفر السلام عن قوله تعالى: «فيضرب بينهم بسور» (الآية).

قال: فقال: إنّها نزلت فينا وفي شيعتنا وفي الكفّار (۱)، أما إنّه إذا كان يموم القيامة وحُبِس المخلائق في طريق المحشر ضرب الله سوراً من ظلمة فيه باب «باطنه فيه الرحمة»؛ يعني: النور. «وظاهره من قبله العذاب»؛ يعني: الظّلمة. فيصيّرنا (۲) الله وشيعتنا في باطن السور الذي فيه الرحمة والنور، ويصيّر (۳) عدونا والكفّار في ظاهر السور الذي فيه الظّلمة، فيناديكم عدونا وعدوكم من الباب الذي في السور من ظاهرة: ألم نكن معكم في الدنيا؟ نبيّنا ونبيّكم واحد، وصلاتنا وصلاتكم واحدة (٤) وصومنا وصومكم واحد (٥) وحجّنا وحجّكم واحد؟

قال: فيناديهم الملك من عندالله: «بلئ ولكنكم فتنتم أنفسكم» بعد نبيكم، شمّ توليتم وتركتم اتباع من أمركم به نبيكم «وتربّصتم» به الدوائر «وارتبتم» فيما قال فيه نبيّكم «وغرّتكم الأماني» وما اجتمعتم عليه من خلافكم لأهل الحقّ، وغرّكم حلم الله عنكم في تلك الحال حتى جاء الحقّ؛ ويعني بالحقّ: ظهور عليّ بن أبي طالب المنيّلاً ومن ظهر من الأئمة بعده بالحقّ.

وقوله: «وغرّكم بالله الغرور»؛ يعني: الشيطان. «فاليوم لايؤخذ منكم فدية ولامن الذين كفروا»؛ أي لاتوجد (لكم) (٦) حسنة تفدون بها أنفسكم «مأواكم النارهي مولاكم وبئس المصير».

[وروي (١٠) أبضاً تأويل آخر، عن أحمد بن محمّد الهاشميّ، عن محمّد بن عيسى العبيديّ، قال: حدّثنا أبو محمّد الأنصاري، وكان خيّراً، عن شريك] (٨) عن الأعمش،

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: فبصرنا.

٤. ليس في ن، ت، م، ي، ر، المصدر.

٦. من المصدر مع القوسين.

٨. ليس في ش، ق.

١. المصدر: (المنافقين) الكفّار.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: يبصر.

ه. ليس في ن، ت، م، ى، ر، المصدر.

٧. نفس المصدر والموضع، ح ١٢.

عن عطاء عن ابن عبّاس، قال: سألت رسول الله عَيَّالِيَّ عن قوله تعالى: «فيضرب بينهم بسور» (الآية).

فقال رسول الله ﷺ: أنا السور، وعليّ الباب.

ويؤيده (١)أيضاً ما رواه عن (٢)أحمد بن هوذة عن إبراهيم بن إسحاق، عن عبدالله بن حمّاد، عن (١) عمرو بن أبي المقدام، عن أبيه، عن سعيدبن جبير قال: سُئِل رسول الله عَيْنَا الله عَيْنَا عن قول الله: «فضرب بينهم بسور» (الآية).

فقال: أنا السور، وعليّ الباب، ليس يؤتي السور إلّا من قِبَل الباب(١٠).

﴿ أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ آمَنُوا أَنْ تَخْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِذِكْرِ اللهِ ﴾ : ألم يأت وقته. يقال: أنـئ الأمـر يأني أنياً [وأناً](٥): إذا جاء أناه.

وقرئ (٢) بكسر الهمزة [وسكون النون](٧) من آن ينين، بمعنى: أنئ يأني [و «المايأن»](٨).

ا. نفس المصدر والمجلّد /٦٦٢، ح ١٣.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: و.

<sup>3.</sup> في هامش ت: وروي في تحف العقول في حديث طويل عن الصادق المثيرة أنه قال لعبدالله بن جندب: يا ابن جندب! إن الله تبارك وتعالى سوراً من نور محفوفاً بالزبرجيد والعصرير منجداً بالسندس والديباج يضرب هذا السور بين أولياته (المصدر: أولياننا) وبين أعدائنا فإذا غلى الدماغ وبلغت القلوب لذى الحناجر ونضجت الأكباد من طول الموقف أدخل في هذا السور أولياء الله فكانوا في أمن الله وحرزه، لهم فيها ما تشتهي الأنفس وتلذ الأعين وأعداء الله قد ألجمهم العرق وقبطعهم الفرق (أي الخوف) وهم ينظرون إلى ما أعد الله لهم، فيقولون: «ما لنا لانرى رجالاً كنا نعدهم من الأشرار» (ص/٦٢) فينظر إليهم أولياء الله فيضحكون منهم، فذلك قوله رهي التخذناهم سخرياً أم زاغت عنهم الأبصار» (ص/٦٢) وقوله: «فاليوم الذين آمنوا من الكفار يضحكون على الأرائك ينظرون» (المطففين / ٣٤ و ٣٥) فلا يبقى أحد ممن أعان مؤمناً من أوليائنا بكلمة إلا أدخله الله الجنة بغير حساب. (تحف العقول /٣٠٧).

٦. أنوار التنزيل ٤٥٤/٢.

٥. ليس في ق، ش، م.

٨. من المصدر. أي وقرئ: «ألمايأن».

٧. من المصدر.

الجزء الثالث عشر/ سورة الحديد ............. الجزء الثالث عشر/ سورة الحديد ......... ١٩

نُقِل (١): أنّ المؤمنين كانوا مجدبين بسمكّة، فلمّا هاجروا أصابوا الرزق والنعمة ففتروا عمّا كانوا عليه، فنزلت.

﴿ وَمَا نَزَّلَ مِنَ الْحَقِّ ﴾: أي القرآن. وهو عطف على «الذكر» عطف أحد الوصفين على الآخر.

ويجوز أن يراد بالذكر: أن يذكر الله.

وقرأ (٢) نافع وحفص ويعقوب: «نزل» بالتخفيف.

وقرئ (٣): «أنزل».

﴿ وَلاَ يَكُونُوا كَالَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ مِنْ قَبْلُ ﴾: عطف على «تخشع».

وقرأ (٤) رويس بالتاء، والمراد: النهي عن مماثلة أهل الكتاب فيما حكي عنهم بقوله:

﴿ فَطَالَ عَلَيْهِمُ الْأَمَدُ فَقَسَتْ قُلُوبُهُمْ ﴾: أي فطال عليهم الزمان بطول أعمارهم وآمالهم، أو ما بينهم وبين أنبيائهم فقست [قلوبهم](٥).

وقرئ (٢٠): «الأمدّ» وهو الوقت الأطول.

وفي الكافي (٧): بإسناده إلى أبانبن تغلب قال: سمعت أباعبدالله الله الله يقول: تجنّبوا المُنى، فإنّها تُذهِب بهجة ما خوّلتم، وتستصغرون بها مواهب الله عندكم، وتعقبكم الحسرات فيما وهمتم به أنفسكم.

وبإسناده (^) إلى أبي بصير: عن أبي جعفر عليه قال: لم يزل بنو إسماعيل ولاة البيت ويقيمون للنّاس حجّهم وأمر دينهم، يتوارثونه كابر عن كابر، حتّى كان زمن عدنانبن أدد (٩) فطال عليهم الأمد فقست قلوبهم وفسدوا وأحدثوا في دينهم وأخرج بعضهم بعضاً. (الحديث)

<sup>1</sup> ـ ٤. من نفس المصدر والموضع.

٦. نفس المصدر والموضع.

٨. نفس المصدر ٢١٠/٤، ح ١٧.

ە. لىس فى ق، ش،

۷. الکافی ۸۵/۵ ۸۳.۸۰ ح ۷.

۹. ق،ش: اور.

وفي مجمع البيان <sup>(۱)</sup>: ومن كلام عيسى للطِّلاِ: لاتكثروا الكلام بغير ذكر الله فتقسوا قلوبكم، فإنّ القلب القاسى بعيد من الله.

﴿ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ فَاسِقُونَ ﴾ ٢: خارجون عن دينهم، رافضون لما في كتابهم من فسرط القسوة.

وفي كتاب كمال الدين وتسمام النعمة (٢)، بإسناده إلى سسماعة وغيره: عن أبي عبدالله عليه على عبدالله عليه قال: نزلت هذه الآية في القائم «ولايكونوا كالذين» (الآية).

وفي شرح الآيات الباهرة (٣): تأويله: ما رواه الشيخ المفيد ﴿ بإسناده ، عن محمّد بن همام ، عن رجل من أصحاب أبي عبدالله عليه قال: سمعته يقول: نزلت هذه الآية: «ولاتكونواكالذين» (الآية) إفي أهل زمان الغيبة و «الأمد» أمد الغيبة ؛ كأنّه أراد تعالى: يا أمّة محمّد، يا معشر الشيعة ، «لاتكونواكالذين أوتوا الكتاب من قبل فطال عليهم الأمد» . ] (١)

﴿ اعْلَمُوا أَنَّ اللهَ يُحْيِي الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ﴾: تمثيل لإحياء القلوب القاسية بالذكر والتلاوة بإحياء الأموات (٥)، ترغيباً في الخشوع و زجراً عن القساوة.

وفي كمال الدين وتمام النعمة (١٦)، بإسناده إلى سلامبن المستنير: عن أبي جعفر المسلامين المستنير: عن أبي جعفر الملا في قوله تعالى: «اعلموا أنّ الله» (الآية) قال: يحييها الله بالقائم بعد موتها؛ يعني بموتها: كفر أهلها، والكافر ميّت.

وبإسناده (٧) إلى [عبدالرحمن بن] (٨) سليط قال: قال الحسين بن علميّ عليُّ : منّا اثنا عشر مهديّاً، أوّلهم أميرالمؤمنين علميّ بن أبيطالب عليَّةٍ. وآخرهم التاسع من ولدي،

١. المجمع ٥/٢٣٨.

٣. تأويل الآيات ٦٦٢/٢، ح ١٤.

٥. ليس في ن، ق: الأموات.

٧. كمال الدين ٣١٧/١، ح ٣.

٢. كمال الدين ٦٦٨/٢، ح ١٢.

٤. ليس في ن.

٦. كمال الدين ٦٦٨/٢، س ١٣.

٨. من المصدر.

وهو القائم بالحقّ، يحيي الله به الأرض بعد موتها، ويظهر به الدين (١) الحقّ [على الدين كلّه](٢) ولوكره المشركون. (الحديث)

وفي روضة الكافي (٣)، بإسناده إلى محمّد الحلبيّ، أنّه سأل أباعبدالله للسِّلِا عن قوله تعالى: «اعلموا أنّ الله» (الآية).

قال: العدل بعد الجور.

وفي شرح الآيات الباهرة (1): روى محمّد بن العبّاس، عن حميد بن زياد، عن الحسن بن محمّد بن سماعة، [عن أحمد بن الحسن الميثمي] (٥) عن الحسن بن محبوب، عن أبي جعفر الأحول، عن سلام بن المستنير، عن أبي جعفر الأولى قوله تعالى: «اعلموا أنّ الله» (الآية)؛ يعني بموتها: كفر أهلها، والكافر ميّت، فيحيها الله بالقائم الله أي فيعدل فيها فتحيي الأرض ويحيي أهلها بعد موتهم.

﴿ قَدْ بَيَّنًا لَكُمُ الْآيَاتِ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ ٥: لكي يكمل عقلكم.

﴿إِنَّ الْمُصَّدِّقِينَ وَالْمُصَّدِّقَاتِ ﴾ : إنَّ المتصدّقين والمتصدّقات، وقد قرئ بهما.

وقرأ (٦) ابن كثير وأبوبكر، بتخفيف الصاد؛ أي الذين صدقوا الله ورسوله.

﴿ وَاقْرَضُوا اللهَ قَرْضاً حَسَناً ﴾: عطف على معنىٰ الفعل في المحلَىٰ باللام ، لأنّ معناه : الذين أصدتوا ، أو صدقوا . وهو على الأول للدّلالة على أنّ المعتبر هو التصدّق المقرون بالإخلاص (٧).

﴿ يُضَاعَفُ لَهُمْ وَلَهُمْ آجُرٌ كَرِيمٌ ﴾ ﴿ : معناه والقراءة في «يضاعف» ما مرّ، غير أنّه لم يُجزم، لأنّه خبر «إنّ» وهو مسند إلى «لهم» أو إلى ضمير المصدر (٨).

۲. ليس في ق.

١. المصدر: دين،

تأويل الآيات ٦٦٣/٢، ح ١٥.

۳. الکافي ۲۹۷۸، ح ۳۹۰.

٦. أنوار التنزيل ٤٥٥/٢.

٥. من المصدر مع المعقوفتين.

٧. أي فائدة قوله تعالى: «وأقرضوا الله قرضاً حسناً» الدلالة على أنّ المعتبر في التصدَق المقرون بالإخلاص
 لأنّ ما الإخلاص فيه الايكون حسناً.
 ٨. أي يضاعف الإقراض لهم.

﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا بِاللهِ وَرُسُلِهِ أُولَئِكَ هُمُ الصِّدِّيقُونَ وَالشُّهَداءُ عِنْدَ رَبِّهِمْ ﴾: أي أولئك عندالله بمنزلة الصدّيقين والشهداء. أو هم المبالغون في الصدق فإنّهم آمنوا وصدّقوا بجميع أخبار الله ورسله، والقائمون بالشهادة لله ولهم، أو على الأمم يوم القيامة.

وقيل (١): «والشهداء عند ربّهم» مبتدأ وخبر، والمرادبه: الأنبياء، من قوله: «فكيف إذا جئنا من كلّ أمّه بشهيد [وجئنا بك على هؤلاء شهيداً.»](٢) أو الذين استشهدوا في سبيل الله.

[وفي روضة الكافي<sup>٣)</sup> خطبة لأميرالمؤمنين لليَّلِا وهـي خـطبة الوسـيلة، يـقول فيها لليَّلا: وإنّى النبأ العظيم والصدّيق الأكبر.

وبإسناده (1) إلى أبي حمزة (٥)، قال: سمعت أباعبدالله على يقول لرجل من الشيعة: أنتم الطيّبون ونساؤكم الطيّبات، كلّ مؤمنة حوراء عيناء وكلّ مؤمن صدّيق. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي مجمع البيان <sup>(٦)</sup>:]<sup>(٧)</sup> وروى العيّاشي، بالإسناد، عن منهال القصّاب قال: قلت لأبى عبدالله عليّالةِ: أدعّ الله أن يرزقني الشهادة.

فقال: إنَّ المؤمن شهيد. وقرأ هذه الآية.

وعن الحارثبن المغيرة (٨)، قال: كنّا عند أبي جعفر للنَّالِدِ فقال: العارف منكم هذا الأمر المنتظر له المحتسب فيه الخير؛ كمن جاهد (٩)، والله مع قائم آل محمّد صلوات الله عليهم بسيفه.

ثمّ قال: بل، رالله، كمن جاهد مع رسول الله ﷺ بسيفه.

۲. ليس في ن،ت،ي، ر، المصدر.

٤. نفس المصدر والمجلّد /٣٦٥، ح ٥٥٦.

٦. المجمع ٥/٢٣٨.

٨. نفس المصدر والموضع.

١. أنوار التنزيل ٤٥٥/٢.

۳. الکافی ۲۰/۸ ح ٤.

٥. كذا في المصدر. وفي ي: الجعمرة.

٧. من ي.

٩. كذا في المصدر. وفي النسخ ؛ جادل.

ثمّ قال الثالثة: بل، والله، كمن استشهد مع رسول الله ﷺ في فسطاطه. وفيكم آية في كتاب الله.

قلت: وأيّة (١) آية، جعلت فداك؟

قال: قول الله: «والذين آمنوا بالله ورسله» (الآية).

[ثم] (٢) قال: صرتم، والله، صادقين شهداء عند ربّكم.

وفي تهذيب الأحكام (٣)، بإسناده إلى أبي حضيرة أنّه سمع عليّ بن الحسين المُنْظِيّة في تهذيب الأحكام (٣)، بإسناده إلى أبي حضيرة أنّه سمع عليّ بن الحسين المنظول وذكر الشهداء، قال: فقال بعضنا في الذين يأكله السبع، وقال بعضنا غير ذلك ممّا يُذكر في الشهادة، فقال إنسان: ما كنت أرى أنّ الشهيد إلّا من قُتِل في سبيل الله.

فقال عليّ بن الحسين: إنّ الشهداء إذن لقليل. ثمّ قرأ الآية: «الذين آمنوا بالله ورسله» (الآية).

ثمّ قال: هذه لنا ولشيعتنا.

وفي محاسن البرقي (٤)؛ عنه، عن أبيه، عن حمزة بن عبدالله الجعفريّ، عن جميل بن درّاج، عن عمرو بن مروان، عن الحرث بن حضيرة (٥)، عن زيد بن أرقم، عن الحسين بن على عليّ الله قال: ما من شيعتنا إلّا صدّيق شهيد.

قال: قلت: جعلت فداك، أنّى يكون ذلك وعامّتهم يموتون على فراشهم؟ (٢) فقال: أما (٧) تتلوكتاب الله في الحديد: «والذين آمنوا بالله» (الآية). قال: فكأنّى لم أقرأ هذه الآية من كتاب الله.

٢. من المصدر.

المصدر: أيّة.

٤. المحاسن/١٦٣ ـ ١٦٤، ح ١١٥.

۳. التهذيب ۱۹۷۸، ح ۳۱۸.

٥. كذا في المصدر وجامع الرواة ١٧٢/١. وفي النسخ: حضيرة.

٦. ن، ت، ی، ر؛ فرشهم. ۷. ن، ق: ما.

وقال: لوكان الشهداء كما يقولون (١)كان الشهداء قليلاً.

عنه (٢) [عن أبيه](٣)، عن النضر بن سويد، عن يحيى بن عمران الحلبي، عن أبي مسكان، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله عليه الله قال: قال لي: يا أبامحمّد، إنّ الميّت منكم على هذا الأمر شهيد.

قلت: وإن مات على فراشه؟

قال: إي، والله، وإن مات على فراشه، فإنّه (١) حيّ عند ربّه يُرزق.

عنه (٥)، عن إبراهيم بن إسحاق، عن عبدالله بن حمّاد، عن أبان بن تغلب قال: كان أبو عبدالله عليُّ إذا ذكر هؤلاء الذين يُقتلون في الثغور يقول: ويلهم ما يصنعون بــهذا يتعجّلون قتلة الدنيا وقتلة الآخرة، والله، ما الشهداء إلّا شيعتنا وإن ماتوا على فراشهم. عنه (٦)، عن ابن محبوب، عن عمرو بن ثابت أبي المقدام، عن مالك الجهني قال: قال لي أبو عبدالله عليه الله عليه الله ، إنّ الميّت منكم على هذا الأمر شهيد بمنزلة الضارب في سبيل الله.

وقال أبوعبدالله عليه عليه عن ما يضرّ رجلاً من شيعتنا أيّة (٧)ميتة مات، أكله (٨) السبع، أو حُرق (٩) بالنار، أو خُنِق (١٠)، أو قُتِل، هو والله شهيد.

وفي شرح الآيات الباهرة (١١): ممّا جاء في تأويل الصدّيقين: ما رواه محمّد بن العبّاس، عن أحمد بن محمّد، عن إبراهيم بن إسحاق، عن الحسن بن [عبدالرحمن، يرفعه إلى إ(١٢) عبدالرحمن بن (١٣) أبي ليلي قال: قال رسول الله عَيَّاتُكُمُّ: الصدّيقون ثلاثة:

٢. المحاسن /١٦٤، ح ١١٦.

<sup>2.</sup> ليس في ن، ت، م، ي، ر، المصدر.

٦. نفس المصدر والموضع، ح ١١٩.

٨. كذا في المصدر. وفي النسخ: أو أكله.

١٠. المصدر: غرق.

١٢. من المصدر.

١. المصدر: لوكان الشهداء ليس إلاكما تقول.

٣. من المصدر.

٥. نفس المصدر والموضع، ح ١١٨.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: الله.

٩. المصدر: أحرق.

١١. تأويل الأيات ٦٦٣/٢ ـ ٦٦٤، ح ١٦.

۱۳. ليس في ق، ش.

حبيب النجّار وهـو مـؤمن آل يس، وحـزقيل وهـو مـؤمن آل فـرعون، وعـليّ بـن أبى طالب عليّه [وهـو أفضل الثلاثة.](١)

ويؤيّده (٢): ما رواه أيضاً، عن الحسن بن عليّ المقريّ، بإسناده، عن رجاله، مرفوعاً إلى أبي أيّوب الأنصاريّ قال: قال رسول الله ﷺ: الصدّيقون ثلاثة: حزقيل مؤمن آل فرعون، وحبيب مؤمن آل (٣) يس، وعليّ بن أبي طالب عليّلًا وهو أفضل الثلاثة.

وروى (٤) أيضاً، عن جعفر بن محمّد بن مالك، عن محمّد بن عمرو، عن عبدالله بن سليمان، عن إسماعيل بن إبراهيم، عن عمر (٥) بن الفضل البصريّ، عن عبّاد بن صهيب، عن جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن آبائه المهين قال: هبط على النبيّ عَيَالَيْهُ ملك له عشرون ألف رأس، فو ثب النبيّ عَيَالِيهُ ليقبّل يده، فقال له الملك: مهلاً مهلاً، يا محمّد، فأنت - والله - أكرم على أهل السموات وأهل الأرضين. والملك يقال له: محمود، فإذا بين منكبيه مكتوب: لا إله إلا الله، محمّد رسول الله عَيَالَيْهُ، عليّ الصدّيق الأكبر.

فقال له النبيّ ﷺ: حبيبي محمود، منذكم هذا مكتوب بين منكبيك؟ قال: من قبل أن يخلق الله [آدم] (٦) أباك باثني عشر ألف عام.

وفيه (٧): وأمّا تأويل قوله: «والشهداء عند ربّهم» وذكر ما نقلناه عن تفسير العيّاشيّ. ثمّ قال: ويؤيّده ما رواه (٨) صاحب كتاب البشارات، مرفوعاً إلى الحسين بن أبي قال: قد كبر سنّي ودقّ (١٠) وظمي واقترب أبيه قال: قلت لأبي عبدالله عليّلاً: جعلت فداك، قد كبر سنّي ودقّ (١٠) عظمي واقترب أجلي، وقد خفت أن يدركني قبل هذا الأمر الموتّ.

قال فقال: لي: يا أبا حمزة، أو ما ترى الشهيد إلا من قُتِل؟

٢. نفس المصدر والموضع، ح ١٧.

٤. نفس المصدر والموضع، ح ١٨.

٦. من المصدر.

٨. نفس المصدر والموضع، ح ٢١.

١٠. ق: رقّ.

١. من المصدر.

٣. ليس في المصدر؛ أل.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: عمرو.

٧. تأويل الأيات ٢/٥٦٥، ح ١٩ و ٢٠.

٩. من المصدر.

قلت: نعم، جعلت فداك.

فقال لي: يا أبا حمزة، من أمن بنا وصدّق حديثنا وانتظرنا (١)كان كمن قُتِل تـحت راية القائم، بل والله، تحت راية رسول الله عَيْبُاللهُ.

وعن أبي بصير (٢) قال: قال لي الصادق النَّافِي: يا أبامحمّد، إنّ الميّت [منكم] (٢) على هذا الأمر شهيد.

قال: قلت: جعلت فداك، وإن مات على فراشه؟

[قال: وإن مات على فراشه](أ) فإنّه حيّ يُرزق(٥).

ثمّ قال: ويعضده: ما رواه (٦) محمّد بن يعقوب، بإسناده، عن يحيي الحلبيّ (٧)، عن عبدالله بن مسكان، عن أبي بصير قال: قلت لأبي عبدالله عليه الله عليه فداك، أرأيت الراد عليَّ هذا الأمر كالرّاد عليكم؟

فقال: يا أبا محمّد، من ردّ عليك هذا الأمر فهو كالرّادّ على [رسول الله عَيْنَا الله عَلَيْ وعملي

ياأبامحمد، إنَّ الميِّت منكم على هذا الأمر شهيد.

قلت: وإن مات على فراشه؟

قال: إي، والله، وإن مات على فراشه حيّ [عند ربّه]<sup>(٩)</sup> يُرزق.

وروى (١٠) أيضاً بإسناده: عن عبدالله بن مسكان، عن مالك الجهني (١١) قال: قال لي أبو عبدالله عليه : يا مالك، أما ترضون أن تقيموا الصلاة وتؤتوا الزكاة وتكفُّوا أيــديكم وألسنتكم وتدخلوا الجنّة؟

٢. نفس المصدر والمجلُّد /٦٦٦، ح ٢٢.

١. المصدر: انتظر [أمرنا].

٤. ليس في ق.

٣. من المصدر.

٦. نفس المصدر والموضع، ح ٢٣.

٥. ن: مرزوق. ٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: عن الحلبيّ، عن يحيي.

٩. من المصدر.

۸. لیس فی ر.

١١. ش، م، ق: مالكبن الجهني.

١٠. تأويل الأيات ٢٧٦٦ ـ ١٦٦٧ ح ٢٤.

يامالك، إنّه ليس من قوم التمّوا بإمام في الدنيا إلّا جاء يوم القيامة يلعنهم ويلعنونه إلّا أنتم، ومن كان على مثل حالكم.

يامالك، إنّ الميّت منكم، والله، على هذا الأمر لشهيد بمنزلة الضارب بسيفه في سبيل الله.

وروى (١) ابن بابويه: عن أبيه ، بإسناده يرفعه ، إلى أبي بصير ومحمّد بن مسلم قال: قال أبوعبدالله: حدّثني أبي ، عن جدّي ، عن آبائه الليك أنّ أميرالمؤمنين الله علم أصحابه في يوم واحد أربعمائة باب من العلم ، منها قوله الله : احذروا السفلة ، فإنّ السفلة لاتخاف (٢) الله ، لأنّ فيهم قتلة الأنبياء وفيهم أعداؤنا.

إنّ الله اطلع على الأرض فاختارنا، واختار لنا شيعة ينصروننا ويفرحون لفرحنا، ويحزنون لحزننا، ويبذلون أموالهم وأنفسهم فينا (اولئك منًا) (٢) [وإلينا] (٤)، وما من الشيعة عبد يقارف أمراً نهيناه عنه فلا يموت حتى يبتلى ببليّة تُمحَّص فيها ذنوبه، إمّا في ماله أو في ولده في نفسه حتى يلقى الله وما له ذنب، وإنّه ليبقى عليه شيء من ذنوبه في شدّد عليه عند موته.

والميّت من شيعتنا صدّيق شهيد، صدّق بأمرنا وأحبّ فينا، وأبغض فينا يريد بذلك [وجه] (٥) الله، مؤمن [بالله وبرسله (٦)، قال الله: «والذين آمنوا (٧) بالله ورسله» (الآية).

ثمّ قال: وجاء في خطبة له للنظِّ في «النهج» ما يؤيّد هذه الأحاديث، وهو قوله للنظِّ الأصحابه: [ألزموا الأرض، و] (٨) اصبروا على البلاء، ولا تحرّ كوا بأيديكم وسيوفكم في هوى (٩) ألسنتكم، ولاتستعجلوا بما لم يعجّله (١٠) الله لكم، فإنّه من مات منكم على

٢. المصدر: [من] لايخاف.

٤. ليس في ق، ش، م.

٦. ق: برسوله.

٨. من المصدر،

١٠. كذا في المصدر. وفي النسخ: لم يجعله.

أنفس المصدر والموضع، ح ٢٥.

٣. من المصدر مع القوسين.

٥. من المصدر.

٧. ليس في ن.

٩. كذا في المصدر. وفي النسخ: وهو.

فراشه وهو على معرفة (١) حقّ ربّه (٢) وحقّ رسوله وأهل بيته مات شهيداً، ووقع أجره على الله، واستوجب ثواب ما نواه من صالح عمله، وقامت النيّة مقام إصلاته لسيفه (٣). ﴿ لَهُمْ آجُرُهُمْ وَنُورُهُمْ ﴾: قيل (١): مثل أجر الصدّيقين والشهداء، ومثل نورهم. أو الأجر والنور الموعودان لهم.

وفي مجمع البيان (٥): «لهم أجرهم ونورهم»؛ أي لهم ثواب طاعتهم (٢) ونور إيمانهم الذي يهتدون به إلى طريق الجنّة. وهذا قول عبدالله بن مسعود، ورواية (٧) براء بن عازب، عن النبي عَيَيْنِيْ (انتهى)

وأقول: قد مرّ في الأخبار ما يدلّ على أنّ المراد بنور المؤمنين ماذا.

﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بِآيَاتِنَا أُولَئِكَ أَصْحَابُ الْجَحِيمِ ﴾ (3): فيه دليل (٨) على أنّ الخلود في النار مخصوص بالكفّار، من حيث إنّ التركيب يشعر بالاختصاص (٩)، والصحبة تدلّ على الملازمة عرفاً.

وفي أمالي شيخ الطائفة (١٠)، في الحديث السابق المنقول في آخر سورة الفتح، متّصلاً بقوله: وأهل الولاية له. وقوله: «والذين كفروا وكذّبوا بآياتنا أولئك أصحاب الجحيم» هم الذين قاسم عليهم النار فاستحقّوا الجحيم.

﴿ اعْلَمُوا انَّمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا لَعِبٌ وَلَهُو وَزِينَةٌ وَتَفَاخُرٌ بَيْنَكُمْ وَتَكَاثُرٌ فِي الْآفوالِ
وَالْآوْلَادِ ﴾ : لمّا ذكر حال الفريقين في الآخرة حقّر أمور الدنيا، وهي ما لايتوصَّل به إلىٰ
الفوز الآجل، بأن بين أنّها أمور خياليّة قليلة النفع سريعة الزوال ؛ لأنّها لعب يُتعِب فيه
الناس أنفسهم جدًا أتعاب الصبيان في الملاعب من غير فائدة ، ولهو يلهون به أنفسهم

۲. ن، ي: حقّ معرفة ربّه.

ان ای ای سف سمرت ربد.
 آنوار التنزیل ٤٥٥/٢.

٦. المصدر: طاعاتهم،

٨. ق، ش، م: دلالة.

۱. فی ق، ش، م، ت، ر زیاده: یعرف.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: بسيفه.

٥. المجمع ٢٣٨/٥.

٧. المصدر: ورواه،

٩. لأن اسم الإشارة يفيد أن الحكم المذكور، وهو كونهم من أصحاب الجحيم، بسبب الوصف السابق وهو
 الكفر والتكذيب.

عمًا يهمّهم، وزينة كالملابس الحسنة والمراكب البهيّة والمنازل الرفيعة، وتـفاخر بالأنساب وتكاثر بالعَدَد [والعدد](١).

ثمَ قرَر ذلك بقوله:

﴿ كَمَثَلِ غَيْثٍ أَعْجَبَ الْكُفَّارَ نَبَاتُهُ ثُمَّ يَهِيجُ فَتَرَاهُ مُصْفَرًا ثُمَّ يَكُونُ حُطَاماً ﴾: وهو تمثيل لها في سرعة تقضيها وقلة جدواها بحال نبات أنبته الغيث فاستوى وأعبجب به الحرّاث. أو الكافرون بالله ، لأنهم أشد إعجاباً بزينة الدنيا ، ولأنّ المؤمن إذا رأى معجباً انتقل فكره إلى قدرة صانعه فأعجب بها والكافر لايتخطّى فكره عما أحس به فسيغرق (٢) فيه إعجاباً ، ثم هاج ؛ أي يبس بعاهة فاصفر ، ثم صار حطاماً.

ثمَ عظم أمور الآخرة بقوله:

﴿ وَفِي الْآخِرَةِ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَمَغْفِرَةً مِنَ اللهِ وَرِضُوَانٌ ﴾ : تنفيراً من الانهماك في الدنيا، وحثاً على ما يوجب كرامة العقبين.

ثمّ أكدّ ذلك بقوله:

﴿ وَمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا إِلاَّ مَتَاعُ الْغُرُورِ ﴾ ٢٠ أي لمن أقبل عليها ولم يطلب الأخرة بها.

﴿ سَابِقُوا ﴾: سارعوا مسارعة المسابقين في المضمار.

﴿ إِلَىٰ مَغْفِرَةٍ مِنْ رَبُّكُمْ ﴾ : [إلى موجباتها].

﴿ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا كَعَرْضِ السَّمَآءِ وَالْآرْضِ ﴾: أي عرضها كعرضيهما (١٠). وإذا كان العرض كذلك، فما ظنّك بالطول؟!

وقيل (٤): المراد به: البسطة (٥)؛ كقوله: «فذو دعاء عريض».

﴿ أُعِدَّتْ لِلَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ ﴾: فيه دليل على أنَّ الجنَّة مخلوقة (٦)، وأنَّ الإيمان

۲. ز، ت، م، ش، ی، ر: فیستغرق.

٤. أنوار التنزيل ٢/٥٦/٦.

هذا مفهوم من صيغة الماضى وهو «أعدّت».

۱. من ت،ی، ر.

٣. الأصوب: كعرضهما.

٥. البسطة: السعة.

وحده كافٍ في استحقاقها (١).

وفي الكافي (٢): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن بكربن صالح، عن القاسمبن بريد قال: حدّثنا أبوعمرو الزبيريّ، عن أبي عبدالله عليه قال: قلت: أخبرني عمّا ندب الله المؤمنين إليه من الاستباق إلى الإيمان.

فقال: قول الله: «سابقوا إلى مغفرة من ربّكم» إلى قوله: «ورسله». (الحديث).

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): حدّ ثني أبي، عن ابن أبي عمير، عن أبي بصير قال: قال أبو عبدالله عليه إلى أدنى أهل الجنّة منزلاً لو نزل به الثقلان (٤) الجنّ والإنس لوسعهم طعاماً وشراباً، ولاينقص ممّا عنده شيء. وإنّ أيسر أهل الجنّة من يُسرفع (٥) له ثلاث حدائق، فإذا دخل أدناهن رأى فيها [من الأزواج] (٢) والخدم والأنهار والثمار (٧) ما شاء الله ممّا يملأ عينه قرّة وقلبه مسرّة، فإذا شكر الله وحمده قيل له: ارفع رأسك إلى الحديقة الثانية ففيها ما ليس في الأخرى.

فيقول: يا ربّ، أعطني هذه.

فيقول الله: إن أعطيتكها سألتني غيرها؟

فيقول: ربّ، هذه هذه.

فإذا هو دخلها [وعظمت مسرّته] (٨) شكر الله وحمده، قال: فيقال: افتحوا له باباً إلى الجنّة (٩)، ويقال له: ارفع رأسك.

فإذا قد فُتِح له باب من الخلد ويسرى أضعاف ما كان فيما قبل، فيقول عند مضاعفة (١٠) مسرّاته: ربّ، لك الحمد الذي لا يحصى إذ قد مننت عليّ بالجنان

٣. تفسير القمّي ٨٢/٢.

١. كذا في نفس المصدر والموضع. وفي النسخ: استحقاقه.

٣. الكافي ٢٠/٢ ـ ١٤، ح ١.

٥. المصدر: من يدخل الجنَّة فيرفع.

٤. المصدر:أهل الثقلين.

٧. المصدر: الأثمار.

٦. ليس في ق، ش، م.

٩. في المصدر: «باب الجنّة» مكان «باباً إلى الجنّة».

٨. ليس في المصدر.
 ١٠. المصدر: تضاعف.

الجزء الثالث عشر / سورة الحديد

وأنجيتني (١) من النيران. (الحديث)

﴿ ذَلِكَ فَضْلُ اللهِ يُؤْتِيهِ مَنْ يَشَاءً ﴾: ذلك الموعود يتفضّل بـه مـن يشـاء مـن غـير إيجاب.

- ﴿ وَاللَّهُ ذُوالْفَضْلِ الْعَظِيمِ ﴾ ۞: فلا يبعد منه التفضّل بذلك وإن عظم قدره.
  - ﴿ مَا اَصَابَ مِنْ مُصِيبَةٍ فِي الْأَرْضِ ﴾ : كجدب وعاهة.
    - ﴿ وَلاَ فِي أَنْفُسِكُمْ ﴾ : كمرض وآفة.
  - ﴿ إِلاَّ فِي كِتَابِ ﴾: قيل (٢): إلَّا مكتوبة في اللوح، مثبَّتة في علم.
- ﴿ مِنْ قَبْلِ أَنْ نَبْرَاهَا ﴾: نخلقها. والضمير «للمصيبة»، أو «للأرض» أو «للأنفس».

وفي علل الشرائع (٣)، بإسناده إلى أميرالمؤمنين التيلا قال: تعتلج النطفتان في الرحم فأيّتهما كانت أكثر جاءت تشبهها (٤)، فإن كانت نطفة المرأة اكثر جاءت تشبه أخواله، وإن كانت نطفة الرجل أكثر جاءت تشبه أعمامه.

وقال: تحول النطفة في الرحم أربعين يـوماً، فـمن أراد أن يـدعو الله فـفي تـلك الأربعين قبل أن تخلق <sup>(ه)</sup>.

ثم يبعث الله ملك الأرحام فيأخذها فيصعد بها إلى الله، فيقف منه حيث (٦) شاءالله، فيقول: [ياإلهي](٧) أذكر أم أنتى ؟ فيوحي الله من ذلك ما يشاء ويكتب الملك، فيقول: اللهم (٨)كم رزقه، وما أجله؟ ثمّ يكتبه ويكتب كلّ ما (٩) في الدنيا بين عينيه.

ثمّ يرجع (١٠) به فيردّه في الرحم، فذلك قول الله: «ما أصاب من مصيبة» (الآية). ﴿ إِنَّ ذَلِكَ ﴾: إنَّ ثَبْتُه في كتاب.

٢. أنوار التنزيل ٤٥٦/٢.

١. المصدر: نجيتني.

٣. العلل /٩٥، ح ٤.

كذا في المصدر، وفي ن: بشبهها، وفي غيرهما: يشبهها.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: أن يخلق.

٧. ليس في ق، ش، م.

٩. المصدر: شيء.

كذا في المصدر. وفي النسخ: «ما» مكان «منه حيث».

٨. المصدر: إلهي،

١٠. المصدر: يرجع به.

﴿ عَلَىٰ اللهِ يَسِيرٌ ﴾ ٢٠ الاستغنائه فيه عن العدّة والمدّة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١)، بإسناده إلى عبدالرحمن بن كثير: عن أبي عبدالله عليَّا إلى عبدالله عليًّا في قوله تعالى: «ما أصاب من مصيبة» (الآية) قال: صدق الله وبلّغت رسله، كتابه في السماء علمه بها، وكتابه في الأرض علومنا في ليلة القدر وغيرها.

وقال الصادق للنظير (٢): لمّا أدخل رأس الحسين بن علي النظير على يسزيدبن معاوية وأدخل عليه علي بن الحسين النظير [وبنات أميرالمؤمنين النظير، وكان علي بن الحسين النظير) مقيداً (٤) مغلولاً، قال يزيد: يا عليّ بن الحسين النظير، «ما أصابكم من مصيبة فبما كسبت أيديكم».

فقال عليّ بن الحسين عليّه : [كلّا ما] (٥) نزلت [هذه الآية فينا] (٦)، إنّما نزلت فينا: «ما أصاب من مصيبة في الأرض» (الآية) فنحن الذين لانأسئ على ما فاتنا ولانفرح بما أوتينا منها.

قال له على بن الحسين عليه الها أصاب من مصيبة في الأرض» (الآية).

- ﴿ لِكَيْ لاَ تَأْسُوا ﴾: أي أثبت وكُتب كي لاتحزنوا.
  - ﴿ عَلَى مَا فَاتَكُمْ ﴾: من نعم الدنيا.
- ﴿ وَلاَ تَقْرَحُوا بِمَا آتَاكُمْ ﴾: بما أعطاكم الله منها، فإنّ من علم أنّ الكلّ مقدّر هان عليه الأمر.

١. تفسير القمَى ٣٥١/٢.

٢. نفس المصدر والمجلّد /٣٥٢.

٣. من المصدر.

٤. ق: متقيّداً.

٥. ليس في ق. وفي المصدر: كلاً ما هذه فينا.
 ٦. ليس في المصدر: كلاً ما هذه فينا.

٧. مقتل الحسين لليُّن ٢١٠. ولكن قول يزيد: أبوك قطع رحـمي، مـوجود فــي ٢٠٨ مـخاطباً لسكــينة لللَّهُ يتفاوت.

وقرأ (١) أبو عمرو: «بما أتاكم» من الإتيان، ليعادل «ما فاتكم».

والمرادبه: نـفي الأســـى المــانع عــن التســليم لأمــر الله والقــرح المــوجب للــبطر والاختيال، ولذلك عقّبه بقوله:

﴿ وَاللّٰهُ لاَيُحِبُّ كُلَّ مُخْتَالٍ فَخُورٍ ﴾ ﴿ وَالسرّاء . وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): وقال أبوجعفر الثاني طلِّلِهِ في قوله: «ولاتأسوا على ما فاتكم» قال أبو عبدالله علیّلِهِ: سأل رجل أبي عن ذلك .

فقال: نزلت في أبي بكر (٣) وأصحابه، واحدة مقدّمة، وواحدة مؤخّرة «لاتأسوا على ما فاتكم» ممّا خُصّ به عليّ بن أبي طالب لليّلاِ. «ولاتفرحوا بما آتاكم» من الفتنة التمي عرضت لكم بعد رسول الله ﷺ.

فقال الرجل: أشهد أنكم أصحاب الحكم الذي لا اختلاف (٤) فيه.

ثمّ قام الرجل فذهب فلم أره.

[وبإسناده (٥) إلى حفص بن غياث، قال: قلت لأبي عبدالله للتَّلِيدِ جعلت فداك، فما حدٌ الزهد في الدنيا؟ فقال: قد حدَّه الله في كتابه فقال ﷺ الكي لاتأسوا على ما فاتكم ولاتفرحوا بما آتاكم](١).

وبإسناده (٧) إلى سليمان بن داود، رفعه قال: جاء رجل إلى عليّ بن الحسـين عِلْمُثِلًا فقال له: فما الزهد؟

قال [الزهد](^)عشرة أجزاء، فأعلىٰ درجات الزهد أدنىٰ درجات الرضا. ألا وإنّ الزهد في آية من كتاب الله: «لكي لاتأسوا على ما فاتكم ولاتفرحوا بما أتاكم».

۲. تفسير القمّي ۲۵۹/۲ ۲٦٠.

أ. تفسير القمي 1/10
 أ. ق، ش: لاخلاف.

٦. ليس في ق.

٨. من المصدر.

١. أنوار التنزيل ٤٥٦/٢.

٣. المصدر: زريق.

٥. نفس المصدر والمجلّد /١٤٦.

٧. نفس المصدر والمجلّد /٢٥٩ ـ ٢٦٠.

وفي الكافي (١)، بإسناده إلى الباقر عليه حديث طويل، وفيه: إنّ إلياس عليه قال له: أخبرني عن تفسير: «لكي لاتأسوا على ما فاتكم».

[قال: في أبي فلان وأصحابه، واحدة مقدّمة، وواحدة مؤخّرة «لاتأسوا على ما فاتكم» (٢) ممّا خُصّ به عليّ بن أبي طالب اللِّهِ . «ولاتفرحوا بما آتاكم» (٢) من الفتنة التي عُرضت لكم بعد رسول الله ﷺ.

الحسين بن محمّد (٤)، عن معلّى بن محمّد، عن أحمد بن محمّد، عن شعيب بن عبدالله، عن بعض أصحابه، رفعه قال: قال أميرالمؤمنين اللله إن الناس ثلاثة: زاهد، وصابر، وراغب. فأمّا الزاهد فقد خرجت الأحزان والأفراح من قلبه، فلا يفرح بشيء من الدنيا ولايأسي على شيء منها فاته، فهو مستريح. (الحديث).

عليّ بن إبراهيم (٥)، عن أبيه وعليّ بن محمّد، عن القاسم بن محمّد، عن سليمان بن داود المنقريّ، عن عليّ بن هاشم بن البريد، عن أبيه ، أنّ رجلاً سأل عليّ بن الحسين عِليَّا عن الزهد.

فقال: عشرة أجزاء؛ فأعلىٰ درجة الزهد [أدنى درجة] (١٠) الورع، وأعلىٰ درجة الورع أدنىٰ درجة اليقين، وأعلى درجة اليقين أدنى درجة الرضا. ألا وإنّ الزهد فسي آيــة مسن كتاب الله «لكى لاتأسوا على ما فاتكم ولاتفرحوا بما آتاكم».

وفي نهج البلاغة (٧): قال الله : الزهد كله بين كلمتين من القرآن [قال الله تعالى] (٨): «لكي لاتأسوا على ما فاتكم ولاتفرحوا بما آتاكم». ومن لم يأس على الماضي ولم يفرح بالآتى، فقد أخذ الزهد بطرفيه.

الكافي ٢٤٦/١، ح ١.
 الكافي ٢٤٦/١، ح ١.

٣. في ن، ت، م، ش، ي، ر، المصدر زيادة، وهي نفس ما بين المعقوفتين.

نفس المصدر ١٥٥/٢ - ٤٥٦ - ١٣ . فس المصدر والمجلد ١٢٨ - ع .

٦. ليس في ن، ت، م، ي، ر. ٧. النهج /٥٥٣ ـ ٥٥٥ ـ ٤٣٩.

٨. ليس في ق، ش، م،

﴿ الَّذِينَ يَبْخَلُونَ وَيَأْمُرُونَ النَّاسِ بِالْبُخْلِ ﴾: بدل من «كلّ منختال فنخور» (١٠)، فإنّ المختال بالمال يضنّ به (٢) غالباً.

أو مبتدأ خبره محذوف، ومدلول عليه بقوله (٣):

﴿ وَمَنْ يَتَوَلَّ فَإِنَّ اللهَ هُوَ الْغَنِيُّ الْحَمِيدُ ﴾ (3): لأنّ المعنى: ومن يعرض عن الإنفاق فإنّ الله غنيّ عنه وعن إنفاقه محمود في ذاته تعالى لايضره الإعراض عن شكره ولاينفعه التقرّب (4) إليه بشكر نعمه.

وفيه تهديد، وإشعار بأنَّ الأمر بالإنفاق لمصلحة المنفق.

و قرأ <sup>(ه)</sup> نافع وابن عامر : «فإنّ الله الغنيّ».

وفي مجمع البيان (٦٠): في الحديث: أنَّ النبيِّ ﷺ سأل عن سيَّد بني عوف.

فقالوا: جدَّ بن (٧) قيس، علىٰ أنَّه يَزُنَّ بالبخل.

فقال النبيِّ ﷺ: وأيِّ داء أدوى من البخل، سيَّدكم البراء بن معرور.

ومعنىٰ «يَزُنَّ»: يتَّهم ويقرف (^).

﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلُنَا ﴾: أي الملائكة إلى الأنبياء. أو الأنبياء إلى الأمم.

﴿ بِالْبَيِّنَاتِ ﴾ : بالحجج والمعجزات (٩).

﴿ وَآنْزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِتَابَ ﴾ : ليبين الحقّ، ويميز صواب العمل.

﴿ وَالَّمِيزَانَ ﴾ : لتسوّى به الحقوق ، ويقام به العدل؛ كما قال :

﴿ لِيَقُومَ النَّاسُ بِالْقِسْطِ ﴾: قيل (١٠): المراد بإنزاله: إنزال أسبابه والأمر بإعداده.

۱. ليس في ن، ت، م،ى، ر. ٢. أي يبخل به.

٣. فيكون خبره ما يوجب تهديداً؛ مثل: لهم العذاب.

ق، ش: لاينتفع بالتقرّب.
 ق، ش: لاينتفع بالتقرّب.

٦. المجمع ٢٤١/٥. ٧. ن،ت،م،ي، ر: واجد.

٨. كذا في المصدر. وفي ت: نيهم ويغرف وفي ن، م، ي، ر: ينهم ويعزف وفي ش، ق: نيهم ويعرف.

٩. فيكون فيه لف ونشر، والحجج بالنسبة إلى الملائكة إذا أريد بالرسل: إيّاها، والمعجزات بالنسبة إلى
 الأنبياء إذا أريدوا منها.

وقيل (١): أنزل الميزان إلى نوح.

وفي جوامع الجامع (٢): وروي أنَّ جبرئيل نزل بالميزان فدفعه إلى نوح، قال: مُـرْ قومك يزنوا به.

ويجوز أن يراد به: العدل، لتقام به السياسة وتُدفع به الأعداء.

وفي الكافي (٢)، بإسناده إلى عبدالحميدبن أبي الديلم: عن أبي عبدالله على حديث طويل، يقول فيه وقد ذكر المسيح: وجرت من بعد في الحواريين في المستحفظين، وإنّما سمّاهم [الله على] (١) المستحفظين لأنهم استحفظوا الاسم الأكبر، وهو الكتاب الذي يُعلم به علم كلّ شيء، الذي كان مع الأنبياء، يقول الله: «لقد أرسلنا [رسلاً من قبلك] (٥) وأنزلنا معهم الكتاب والميزان، «الكتاب» الاسم الأكبر. وإنّما عُرِف ممّا يدعى الكتاب التوراة والإنجيل والفرقان، فيها كتاب نوح علي وفيها كتاب صالح وشعيب وإبراهيم، فأخبر الله: «إنّ هذا لفي الصحف الأولى، صحف إبراهيم وموسى». فأين صحف إبراهيم ؟ إنّما صحف إبراهيم الاسم الأكبر، وصحف موسى الاسم الأكبر، فلم تنى دفعوها إلى محمّد علي الله على علم بعد عالم حتى دفعوها إلى محمّد على الله على علم بعد عالم حتى دفعوها إلى محمّد على الله على عالم بعد عالم حتى دفعوها إلى محمّد على الله على الله على عالم بعد عالم حتى دفعوها إلى محمّد على الله المناب ال

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): قال: «الميزان» الإمام.

﴿ وَٱنْزَلْنَا الْحَدِيدَ فِيهِ بَأْسٌ شَدِيدٌ ﴾: فإنَّ آلات الحروب متَّخَذة منه.

وفي التوحيد (٧)، حديث طويل: عن عليّ النِّلِا يقول فيه، وقد سأله رجل عمّا اشتبه عليه من الآيات: وقد أعلمتك أنّ رُبّ شيء من كتاب الله تأويله غير تنزيله ولايشبه كلام البشر، وسأُنبئك بطرف منه فتكتفي إن شاء الله: من ذلك قول إبراهيم: «إنّي ذاهب إلى ربّى سيهدين». فذهابه إلى ربّه توجّهُهُ إليه عبادة واجتهاداً وقربة إلى الله، ألا ترى أنّ

٢. الجوامع /٤٨٢.

١. أنوار التنزيل ٤٥٦/٢.

٤. ليس في ق.

۳. الکافی ۲۹۳/۱م ۳.

٥. كذا في النسخ. وفي التنزيل: «رسلنا بالبينات».

٦. تفسير القمّي ٣٥٢/٢.

٧. التوحيد /٢٦٦، ح ٥.

تأويله غيرتنزيله، وقال: «وأنزلنا الحديد فيه بأس شديد»؛ يعني: السلاح وغير ذلك.

وفي الاحتجاج (١٠) للطبرسي ﷺ: عن عليّ الله حديث طويل، وفيه: وقال: «وأنزلنا الحديد فيه بأس شديد» فإنزاله خلقه إيّاه.

وفي الخصال (٢) عن النبيّ عَيَّالِيَّةُ حديث طويل، يقول فيه: ثمّ إنّ الجبال فَخَرَت على الأرض فشمخت واستطالت، وقالت: أيّ شسيء ينغلبني؟ فنخلق الحديد فقطعها، فقرّت الجبال وذلّت. [ثمّ إنّ] (٢) الحديد [فخر على الجبال، وقال: أيّ شيء ينغلبني؟ فخلق النار فأذابت الحديد] (٤).

﴿ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ ﴾ : إذ ما من صنعة إلَّا والحديد آلتها.

وفي مجمع البيان (٥): وروى ابن عمر (٦)، عن رسول الله ﷺ قال: إنَّ الله أنزل أربع بركات من السماء إلى الأرض: أنزل الحديد، والماء، والنار، والملح.

﴿ وَلِيَعْلَمَ اللهُ مَنْ يَنْصُرُهُ وَرُسُلَهُ ﴾: باستعمال الأسلحة في مجاهدة الكفّار.

والعطف على محذوف دل عليه ما قبله، فإنه حال يتضمّن تعليلاً (٧). أو اللام صلة لمحذوف؛ أي أنزله (٨) ليعلم الله (٩).

﴿ بِالْغَيْبِ ﴾ : حال من المستكنّ في «ينصره».

﴿إِنَّ اللهَ قَوِيٌّ ﴾: على إهلاك من أراد إهلاكه.

﴿ عَزِيزٌ ﴾ ۞: لايفتقر إلى نصرة ، وإنّما أمرهم بالجهاد لينتفعوا به ويستوجبوا ثواب الامتثال به .

١. الاحتجاج ٢٥٠/١. ٢. الخصال ٢٥٠/١.

٣. ليس في ق، ش، م، المصدر. ٤. ليس في ق.

٥. المجمع، ٢٤١/٥.

٧. أي «فيه بأس شديد» حال من الحديد يدل على تعليل مقدر؛ مثل: لتتخذ آلات الحرب منه فيكون
 ٣ وليعلم الله معطوفاً على هذا المحذوف.
 ٨. كذا في أنوار التنزيل ٤٥٧/٢، وفي النسخ: إنزاله.

٩. ليس في ق، ش، م.

﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحاً وَابْرَاهِيمَ وَجَعَلْنَا فِي ذُرِّيَّتِهِمَا النَّبُوَّةَ وَالْكِتَابَ ﴾: بأن استنبأناهم، وأوحينا إليهم الكتب.

وقيل (١): المراد بالكتاب: الخطّ.

﴿ فَمِنْهُمْ \* : فمن الذرّية . أو فمن المرسل إليهم ، وقد دلّ عليهم (٢) «أرسلنا».

﴿ مُهْتَدٍ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ فَاسِقُونَ ﴾ ٢٠: خارجون عن الطريق المستقيم.

والعدول عن سنن المقابلة للمبالغة في الذمّ، والدلالة على أنّ الغلبة للضلاّل ٣٠٠.

في عيون الأخبار (٤)، في باب ذكر مجلس الرضا للنظية مع المأمون في الفرق بين العترة والأمّة حديث طويل، يقول فيه: أما علمتم أنّه وقعت الوراثة والطهارة على المصطفين المهتدين دون سائرهم؟

قالوا: ومن أين، يا أبا الحسن؟

قال الليلا: من قول الله تعالى: «ولقد أرسلنا نوحاً وإبراهيم -إلى قوله -: فاسقون». فصارت وراثة النبوة والكتاب للمهتدين دون الفاسقين، أما علمتم أن نبوحاً حين (٥) سأل ربّه «فقال ربّ إن ابني من أهلي وإنّ وعدك الحقّ وأنت أحكم الحاكمين». وذلك أنّ الله وعده أن ينجيه وأهله.

فقال له ربّه: «يانوح إنّه ليس من أهلك إنّه عمل غيرصالح» (الآية).

﴿ ثُمَّ قَقَيْنَا عَلَىٰ آثَارِهِمْ بِرُسُلِنَا وَقَفَيْنَا بِعِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ ﴾ (١): أي أرسلنا رسولاً بعد رسول حتى انتهى إلى عيسى النيلاً.

والضمير «لنوح وإبراهيم» ومن أرسلا إليهم. أو من عاصرهما من الرسل لا للذَّرَيَّة، فإنّ الرسل المقفَّى (٧) بهم من الذرّيّة.

نفس المصدر والموضع.
 نفس المصدر والموضع.

٣. أي ظاهر المبالغة «منهم مهتد» و «ومنهم ضال» لكن عدل إلى ما ذكر للمبالغة في الذمّ بدلالة الكثرة، وذكر الفسق مقام الضلال وجمع الفاسق.
 ٤. العيون ١٨٠٠١ - ١٨١ - ١٨١ ح ١.

٦. في ق زيادة: البيّنات.

٥. ليس في ق.

٧. ن: المقتفي.

﴿ وَآتَيْنَاهُ الْإِنْجِيلَ ﴾: وقرى (١) بفتح الهمزة، وأمره أهون من أمر البِرطيل لأنَّه أعجميّ.

﴿ وَجَعَلْنَا فِي قُلُوبِ الَّذِينَ اتَّبَعُوهُ رَأْفَةً ﴾: وقرئ (٢): «رآفة» على فعالة.

﴿ وَرَحْمَةً وَرَهْبَانِيَّةً ابْتَدَعُوهَا ﴾: أي وابتدعوا رهبانيّة ابتدعوها. أو رهبانيّة مبتدعة. على أنَّها من المجعولات، وهي المبالغة في العبادة والرياضة والانقطاع عـن النـاس، منسوبة إلى الرهبان وهو المبالغة في الخوف، من رهب؛ كالخشيان، من خشي.

وقرئت (٢) بضمّ الراء ، كأنّها منسوبة إلى الرهبان ، وهو جمع راهب ؛ كركبان ، جمع راكب.

﴿ مَا كَتَيِّنَاهَا عَلَيْهِمْ ﴾ : ما فرضنا عليهم.

﴿ إِلاَّ ابْتِغَاءَ رِضُوَانِ اللهِ ﴾ : استثناء منقطع ؛ أي ولكنَّهم ابتدعوها ابتغاء رضوان الله.

وقيل (٤): متَّصل، فإنَّ «ما كتبناها عليهم» بمعنى: ما تعبَّدناهم بها. وهو كما ينفي الإيجاب المقصود منه دفع (٥) العقاب، ينفي الندب المقصود منه مجرّد حصول مرضاة (٦) الله. وهو يخالف قوله: «ابتدعوها» إلّا أن يقال: ابتدعوها ثمّ ندبوا إليها. أو «ابتدعوها» بمعنى: استحدثوها وأتوابها أوّلاً، لأنّهم اخترعوها من تلقاء أنفسهم.

﴿ فَمَا رَعَوْهَا ٣: أَي فِما رعوها جميعاً.

﴿ حَـنَّ رَعَـا يَتِهَا ﴾: بـضمّ التثليث، والقـول بـالاتّحاد، وقـصد السـمعة، والكـفر بمحمّد عَيْدُالله ونحوها إليها.

وفي عيون الأخبار (٧)، بـإسناده إلى محمّد بـن عـليّ بـن أبـي عـبدالله: عـن أبـي الحسن النِّيلِ في قوله تعالى: «ورهبانيّة ابتدعوها» (الآية) قال: صلاة الليل.

وفي الكافي (٨)، بإسناده إلى محمّد بن عليّ بن أبي عبدالله، مثله سواء.

١ ـ ٤. أنوار التنزيل ٤٥٧/٢.

٥. كذا في المصدر، وفي النبخ: رفع.

٧. العيون ٢٢٠/١، ح ٢٩. ٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: مرضات.

۸. الکافی ۲۸۸/۳، ح ۱۲.

وفي مجمع البيان (١٠): في خبر مرفوع إلى النبيّ ﷺ: فما رعاها الذين بعدهم حـقّ رعايتها، وذلك لتكذيبهم بمحمّد ﷺ، عن ابن عبّاس.

وقال الزَجاج: إنّ تقديره: ما كتبناها عليهم إلّا ابتغاء رضوان الله [و«ابتغاء رضوان الله»](٢) اتّباع ما أمر به. فهذا وجه.

قال: وفيها وجه آخر، جاء في التفسير: أنّهم كانوا يرون (٢) من ملوكهم ما لايصبرون عليه، فاتّخذوا أسراباً وصوامع (٤) وابتدعوا ذلك، فلمّا ألزموا أنفسهم ذلك التطوّع ودخلوا عليه (٥) لزمهم تمامه؛ كما أنّ الإنسان إذا جعل على نفسه صوماً لم يُفرض عليه لزمه أن يتمّه.

قال: وقوله: «فما رعوها حقّ رعايتها» على ضربين:

أحدهما، أن يكونوا قصّروا٧٠ فيما ألزموا أنفسهم.

والآخر، وهو الأجود، أن يكونواحين (٧) بُعِث النبيّ ﷺ فلم يؤمنوا به كانوا تاركين لطاعة الله، فما رعوا تلك الرهبانيّة حقّ رعايتها، ودليل ذلك قوله: «فآتينا الذين آمنوا [منهم أجرهم»؛ يعني: الذين آمنوا] (٨) بالنبيّ ﷺ «وكثير منهم فاسقون»؛ أي كافرون. (انتهى كلام الزجّاج).

ويعضد هذا: ما جاءت به الرواية (٩)، عن ابن مسعود قبال: كننت رديف رسول الله ﷺ على حمار. فقال: يا ابن أم عبد، هل تدري من أين أحدث (١٠) بنو إسرائيل الرهبانيّة ؟

قلت: الله ورسوله أعلم.

٨. ليس في ق، ش.

٦. ليس في ن، ت، م، ي، ر.

٢. ليس في ق، ش.

١. المجمع ٢٤٣/٥.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: يروون.

٤. الأسراب ـ جمع سرب من الحفير تحت الأرض. والصوامع ـ جمع الصومعة من مغار الراهب.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: عليهم.

كذا في المصدر. وفي النسخ: حيث.

١٠. المصدر: أحدثت.

٩. نفس المصدر والموضع.

قال: ظهرت عليهم الجبابرة بعد عيسى الثاني يعملون بمعاصي الله، فغضب أهل الإيمان فقاتلوهم، فهُزِم أهل الإيمان ثلاث مرّات فلم يبق منهم إلّا القليل، فقالوا: إن ظهرنا لهؤلاء أفنونا ولم يبق للدّين أحد يدعو إليه، فتعالوا نتفرّق في الأرض إلى أن يبعث الله النبيّ الذي وعدنا عيسى؛ يعنون: محمّداً. فتفرّقوا في غيران الجبال وأحدثوا رهبانيّة، فمنهم من تمسّك بدينه، ومنهم من كفر. ثمّ تلا هذه الآية: «ورهبانيّة ابتدعوها» (الآية).

ثمّ قال: يا ابن أمّ عبد، أتدري ما رهبانيّة أمّتي؟ قلت: الله و رسوله أعلم.

قال: الهجرة، والجهاد، والصلاة، والصوم، والحجّ، والعمرة.

وعن ابن مسعود (۱) قال: دخلت على رسول الله عَلَيْ فقال: يا ابن مسعود، اختلف من كان قبلكم على اثنتين وسبعين فرقة، نجا منها ثنتان وهلك سائرهن ؛ فرقة قاتلوا الملوك على دين عيسى فقتلوهم، وفرقة لم يكن لهم طاقة لموازاة الملوك، ولا أن يقيموا بين ظهرانيهم يدعونهم إلى دين الله ودين عيسى، فساحوا في البلاد وترهبوا. وهم الذين قال الله: «ورهبانية ابتدعوها ما كتبناها عليهم».

نَمَ قال النبيِّ ﷺ: من آمن بي وصدّقني واتّبعني فقد رعاها حقّ رعايتها، ومـن لم يؤمن بي فأولئك هم الهالكون.

﴿ فَاتَيْنَا الَّذِينَ آمَنُوا ﴾: أتوا بالإيمان الصحيح، ومن ذلك الإيمان بمحمّد عَلَيْكَا اللهِ عَلَمَان بمحمّد عَلَيْكَا اللهِ عَلَمَان المحمّد عَلَيْكَا اللهِ عَلَمَان اللهِ عَلَمَ اللهِ عَلَمَان اللهِ عَلَمَان اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَمَ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَيْنَ اللهِ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَيْنَا اللّهُ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَيْنَا اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَمُ عَل عَلَمُ عَلَم

- ﴿ مِنْهُمْ ﴾: من المتسمين باتباعه.
- ﴿ اَجْرَهُمْ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ فَاسِقُونَ ﴾ ۞: خارجون عن حال الاتباع.
  - ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا ﴾ : بالرسل المتقدّمة.

١. مجمع البيان ٢٤٣/٥.

- ﴿ اتَّقُوا اللهَ ﴾ : فيما نهاكم عنه.
- ﴿ وَآمِتُوا بِرَسُولِهِ ﴾: محمّد عَيَلَاللهِ.
  - ﴿ يُؤْتِكُمْ كِفْلَيْنِ ﴿: نصيبين .
- ﴿ مِنْ رَحْمَتِهِ ﴾: لإيمانكم بمحمّد ﷺ وإيمانكم بمن قبله.
- ولايبعد أن يثابوا على دينهم السابق، وإن كان منسوخاً، ببركة الإسلام.
  - وقيل (١): الخطاب للنّصاري الذين كانوا في عصره.

﴿ وَيَجْعَلْ لَكُمْ نُوراً تَمْشُونَ بِهِ ﴾: يريد: المذكور في قوله: «يسعى نورهم». أو الهدى الذي يُسلَك به إلى طريق الجنان (٢).

وفي الكافي (٢): عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن النضر بن سويد، عن القاسم بن سليمان، عن سماعة بن مهران، عن أبي عبدالله عليه في قوله: «يؤتكم كفلين من رحمته» قال: الحسن والحسين عليه الله المعلمة .

«ويجعل لكم نوراً تمشون به» قال: إمام تأتمّون به.

أحمد بن إدريس (٤)، عن محمّد بن عبدالجبّار، عن (٥) ابن فضال، عن شعلبة بن ميمون، عن أبي الجارود قال: قلت لأبي جعفر لليّلا: لقد أتى الله أهل الكتاب خيراً كثيراً. قال: وما ذاك؟

قلت: قول الله: «الذين آتيناهم الكتاب \_إلى قوله \_: أولئك يؤتون أجرهم مرّتين بما صبروا».

قال: فقال: فقد آتاكم الله كما آتاهم. ثمّ تلا: «ياأيّها الذين آمنوا اتّـقوا الله وآمنوا برسوله يؤتكم كفلين من رحمته ويجعل لكم نوراً تمشون به»؛ يعني: إماماً تأتمّون به. وفي تفسير على بن إبراهيم (٦): وقوله: «كفلين من رحمته» قال: نصيبين من

٣. ن، ت، ي، ر: جنان القدس.

نفس المصدر والمجلّد /١٩٤ ، ح ٣.

٦. تفسير القمّي ٣٥٢/٢.

أنوار التنزيل ٤٥٧/٢.

۳. الکافی ۲۰۲۱، ح ۸٦.

۵. ق: وعن.

رحمته: أحدهما ألا يدخله النار وثانيهما أن يُدخِلَهُ البجنّه. «ويجعل لكم نوراً تمشون به»؛ يعني: الإيمان.

وفي المناقب<sup>(۱)</sup> لابن شهر أشوب: عن الصادق للسلاّ في قوله تعالى: «ياأيّها الذين أمنوا اتّقوا الله» (الآية).

قال: «الكفلين» الحسن والحسين عَلِمَيْكًا. و«النور» على عَلَيْكِةِ.

وفي شرح الآيات الباهرة (٢): قال محمّد بن العبّاس الله عدد ثنا [عمليّ بن عبدالله عن] (٢) إبراهيم بن محمّد الشقفيّ ، عن إسماعيل بن بشّار ، عن عليّ بن صقر الحضرميّ (١) ، عن جابر بن يزيد الجعفيّ قال: سألت أباجعفر النه عن قول الله: «ياأيّها الذين آمنوا الله و آمنوا برسوله يؤتكم كفلين من رحمته».

قال: «الكفلين» الحسن والحسين عليميالاً.

قلت: «ويجعل لكم نوراً تمشون به».

قال: يجعل لكم إماماً تأتمُون به.

وقال (٥) أيضاً: حدّثنا عبدالعزيز بن يحيئ، عن محمّد بن زكريّا، عن أحمد بن عيسى بن زيد (٦) قال: حدّثني شعيب بن واقد (٧) قال: حدّثني شعيب بن واقد (٣) قال: سمعت الحسين بن زيد يحدّث عن جعفر بن محمّد، عن أبيه عليّه ، عن جابر بن عبدالله على ، عن النبيّ عَلَيْه في قوله: «يـؤتكم كفلين من رحمته» قال: الحسن والحسين عليه . «ويجعل لكم نوراً تمشون به» قال: [على عليه .

وقال (٨) أيضاً: حدِّثنا عليّ بن عبدالله، عن إبراهيم بن محمّد، عن [إبراهيم بن](١)

٢. تأويل الآيات ٢/٨٦٨\_٦٦٩، ح ٢٧.

<sup>2.</sup> ق: الخضرمي.

٦. ق: يزيد.

نقس المصدر والموضع، ح ٢٩.

١. المناقب ٣٨١-٣٨١.

٣. من المصدر.

٥. نفس المصدر والموضع، ح ٢٨.

٧. ش، ق: راقله

٩. من المصدر،

وقال (۱): [حدِّثنا] (۲) عبدالعزيز بن يحيى، عن المغيرة بن محمَّد، عن الحسين بن حسن المروزي، عن الأحول بن جواب، عن عمَّار (۳) بن زريق (٤)، عن ثوير (٥) بن يزيد، عن خالد بن معدان، عن كعب عيَّاض (٦) قال: طعنت على علي المُثَالِين يدي رسول الله عَلَيْ المُثَالِين في صدري.

ثمّ قال: يا كعب، إنّ لعليّ نورين: نوراً في السماء، ونوراً في الأرض. فمن تمسّك بنوره أدخله الله الجنّة، ومن أخطأه أدخله الله النار، فبشّر الناس عنّى بذلك.

وروي (٧) في معنى نوره الله (١٠): ما روي مرفوعاً، عن أنسبن مالك قال: قال رسول الله مَيَّالِيُهُ: خلق الله من نـور وجـه عـليّ الله سبعين ألف مـلك يستغفرون له ولمحبّيه إلى يوم القيامة.

﴿ وَيَغْفِرْ لَكُمْ وَاللهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ (ن): في مجمع البيان (٩): قال سعيدبن جبير: بعث رسول الله ﷺ جعفراً في سبعين راكباً إلى النجاشيّ يدعوه، فقدم عليه ودعاه فاستجاب له وآمن به.

فلمّاكان عند انصرافه قال ناس ممّن آمن به من أهل مملكته، وهم أربعون رجلاً: انذن لنا فنأتي هذا النبي عَيَالِيُ فنسلم به.

فقدموا مع جعفر، فلمًا رأوا ما بالمسلمين من الخصاصة استأذنوا [رسول الله](١٠)

٢. من المصدر.

١. نفس المصدر والموضع، ح ٣٠.

٤. جامع الرواة ٦١١/١: رزيق.

۳. ق، ش، م، ر: شمار.

٥. كذا في ن، جامع الرواة ١٤٢/١. وفي غيرهما: ثور.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: «خالد بن سعد بن عياض» مكان «خالد بن معدان، عن كعببن عياض».

٧. نفس المصدر والموضع، ح ٣١. ٨. كذا في المصدر. وفي النستخ : ﷺ.

٩. المجمع ٢٤٤/٥.

وقالوا: يا نبيّ الله ، إنّ لنا أموالاً ، ونحن نرى ما بالمسلمين من الخصاصة ، فإن أذنت لنا انصرفنا فجئنا بأموالنا فواسينا المسلمين بها .

فأذن لهم (١)، فانصرفوا فأتوا بأموالهم فواسوا بها المسلمين، فأنزل الله [تعالى فيهم] (٢): «الذين آتيناهم الكتاب من قبله هم به يؤمنون \_إلى قوله \_: وممّا رزقناهم ينفقون» فكانت النفقة التي واسوا بها المسلمين.

فلمًا سمع أهل الكتاب ممّن لم يؤمن به قوله: «أولئك يؤتون أجرهم مرّتين بما صبروا» فخروا على المسلمين، فقالوا: يا معشر المسلمين، أمّا من آمن منّا بكتابكم وكتابنا فله [أجران، ومن آمن منّا بكتابنا فله] (٣) أجر كأجوركم، فما فضلكم علينا؟

فنزل [قوله](٤): «ياأيّها الذين آمنوا اتّقوا الله وآمنوا بـرسوله» (الآيــة) فــجعل لهــم أجرين وزادهم النور والمغفرة، ثمّ قال: «لئلاّ يعلم أهل الكتاب».

وقال الكلبيّ: كان هؤلاء أربعة وعشرين رجلاً قدموا من اليمن على رسول الله ﷺ وهو بمكّة، لم يكونوا يهوداً ولانصاري، وكانوا على دين الأنبياء فأسلموا.

فقال لهم أبوجهل: بئس القوم أنتم والوفد لقومكم.

فرد واعليه: «وما لنا لانؤمن بالله» (الآية) فجعل الله لهم ولمؤمني أهل الكتاب؛ عبدالله بن سلام وأصحابه، أجرين اثنين، فجعلوا يفخرون على أصحاب رسول الله على أبحر وأصحاب أنحن أفضل منكم، لنا أجران ولكم أجر واحد. فنزل: «لئلا يعلم أهل الكتاب» (إلى آخر السورة).

وروي (٦) عن رسول الله عَيَّالَيُّ أنّه قال: من كانت له أمّة فعلّمها (٢) فأحسن تعليمها وأدّبها فأحسن تأديبها وأعتقها وتزوّجها، فله أجران. وأيّما رجل من أهل الكتاب آمن

۲. ليس في ق، ش، م.

٤. من المصدر.

٦. مجمع البيان ٢٤٤/٥.

١. كذا في المصدر. وفي النسخ: لها.

٣. من المصدر.

ه. ليس في ق.

في ن، ت، م، ى، ر: «يعلمها» مكان «فعلمها».

بنبيّه وآمن بمحمّد، فله أجران، وأيّما مملوك أدّى حقّ الله وحقّ مواليه، فـله أجـران. أورده البخاري [ومسلم](١) في الصحيح.

﴿ لِثَلاَّ يَعْلَمَ آهْلُ الْكِتَابِ ﴾: أي ليعلموا، «ولا» مزيدة، ويؤيّده أنّه قرئ: «ليعلم»، و «لأن يعلم» بإدغام النون في الياء.

﴿ اَلاَّ يَقْدِرُونَ عَلَىٰ شَيْءٍ مِنْ فَضْلِ اللهِ ﴾ : «أن» هي المخفّفة، والمعنى: أنّه لايـنالون شيئاً ممّا ذكر من فضله ولايتمكّنون من نيله، لأنّهم لم يؤمنوا برسوله وهو مشـروط بالإيمان به.

أو لايقدرون على شيء من فضله فضلاً (٣) [عن] (٣) أن يتصرّفوا في أعـظمه، وهـو النبوّة، فيخصّونها بمن أرادوا، ويؤيّده قوله:

﴿ وَاَنَّ الْفَصْلَ بِيَدِ اللهِ يُؤْتِيهِ مَنْ يَشَاءُ وَاللهُ ذُوالْفَضْلِ الْعَظِيمِ ﴾ ﴿ وَاللهُ وَقَيلُ (٤) «لا عير مزيدة ، والمعنى : لئلا يعتقد أهل الكتاب ، أنّه لايقدر النبيّ والمؤمنون به على شيء من فضل [الله تعالى] (٥) ولاينالونه . فيكون «وأنّ الفضل» عطفاً على «لئلا (٢) يعلم» (٧).

وقرئ (^): «ليلا». ووجهه: أنّ الهمزة حُذِفت وأدغِمت [النون في اللام] (٩) شمّ أبدلت ياءً.

وقري (١٠٠): «ليلا» على أنّ الأصل في الحروف المفردة الفتح.

١. من المصدر،

٣. من أنوار التنزيل ٤٥٨/٢.

٥. ليس في ق، ش، م.

٧. فالمعنى: ولأن الفضل بيدائله يؤتيه من يشاء.

٩. ليس في ش،ق.

٢. ليس في ق.

<sup>£.</sup> نفس المصدر والموضع.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: ألًا.

٨. نفس المصدر والموضع.

١٠. نفس المصدر والموضع.



## سورة المجادلة

مدنيّة.

وقيل <sup>(۱)</sup>: العشر الأوّل مكّيّ، والباقي مدنيّ. وأيها احدى أو اثنتان وعشرون.

## بسم الله الرحمن الرحيم

وفي ثواب الأعمال (٢)، بإسناده عن أبي عبدالله للنِّلِج قال: من قرأ سورة الحديد والمجادلة في صلاة فريضة أدمنها لم يعذّبه الله حتّى يموت أبداً، ولايرى في نفسه ولا أهله سوءً أبداً، ولاخصاصة في بدنه.

وفي مجمع البيان (٣): أبيّ بن كعب قال: قال رسول الله ﷺ: من قرأ سورة المجادلة كُتب من حزب الله يوم القيامة.

﴿ قَدْ سَمِعَ اللهُ قَوْلَ الَّتِي تُجَادِلُكَ فِي زَوْجِهَا وَتَشْتَكِي إِلَى اللهِ ﴾: قيل (١): روي أنّ خولة بنت ثعلبة ظاهر عنها زوجها أوس بن الصامت، فاستفتت رسول الله ﷺ.

فقال: حرمت عليه.

فقالت: ما طلّقني!

فقال: حرمت عليه.

فاغتمّت لصغر أولادها وشكت إلى الله، فنزلت هذه الآيات الأربع (٥).

٢. ثواب الأعمال /١٤٥، ح ١.

٤. أنوار التنزيل ٤٥٨/٢.

١. أنوار التنزيل ٤٥٩/٢.

٣. المجمع ٢٤٥/٥.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: الأربعة.

و«قد» تشعر بأن الرسول يتوقّع أنّ الله يسمع منجادلتها وشكنواها وينفرّج عنها كربها(۱).

وأدغم حمزة والكسائيّ وأبوعمرو وهشام، عن ابنعامر «دالها» (٢) في السين.

﴿ وَاللَّهُ يَسْمَعُ تَحَاوُركُمَا ﴿: تراجعكما الكلام، وهو على تغليب الخطاب.

﴿ إِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ بَصِيرٌ ﴾ ۞: للأقوال والأحوال.

وفي شرح الآيات الباهرة (٣): لهذه الآية تأويل (٤) ظاهر وباطن فالظّاهر ظاهر.

فقالت: يا رسول الله ، عَيَّالِلَّهُ ألا تدعو الله أن يصرف ذلك عنه ؟

فقال: قد سألت الله ذلك له ، فقال: إنَّه مبتلي ومبتلي به .

فهبط جبرئيل، فقال: «قد سمع الله قول التي \_إلى قوله \_: بـصير» [وشكـواهـا له، لامنه، ولاعليه](٧). صلوات الله عليها وعليه وجعل صلواتنا هدية منّا إليها وإليه.

﴿ الَّذِينَ يُظَاهِرُونَ مِنْكُمْ مِنْ نِسَآئِهِمْ ﴾: «الظّهار» أن يقول الرجل لامرأته: أنت عمليّ كظهر أمّى. مشتق من الظّهر.

وفي «منكم» تهجين لعادتهم فيه، فإنّه كان من أيمان أهل الجاهليّة.

وأصل «يَظَهّرون» يتظهّرون.

١. لأن «قد» حرف التوقع وهو من الله محال، لأن التوقع يفيد عدم العلم، فبقي أن يكون التوقع من غيره فهو إمّا من النبّي عَيَالِينًا، أو من المرأة المجادلة.
 ٢. أي دال «قد».

٣. تأويل الآيات ٢٠٠/٣ ـ ٦٧١، ح ١. ٤. ليس في ق.

٥. كذا في المصدر. وفي ن: عبد المؤمن. وفي غيرهما: عبدالرمز.

٦. ق: بزيغ. ٧. ليس في ق، ش، م.

وقرأ(۱) ابنعامر وحمزة والكسائي: «يَظّاهرون»، من اظّاهر. وعاصم «يُـظاهِرون» من ظاهر.

﴿ مَاهُنَّ أُمُّهَا تِهِمْ \* : أي على الحقيقة .

﴿ إِنْ اُمَّهَا تُهُمْ اِلاَّ الَّلاَئِي وَلَدْنَهُمْ ﴾: فلا تُشبَّه بهنّ في الحرمة إلّا من ألحقها الله بـهنّ ؛ كالمرضعات وأزواج الرسول.

وعن عاصم: «أمّهاتُهم» بالرفع، على لغة تميم (٢).

وقرئ (٣): «بأمّهاتهم» وهو أيضاً على لغة من ينصب (٤).

﴿ وَإِنَّهُمْ لَيَقُولُونَ مُنْكَراً مِنَ الْقَوْلِ ﴾ : إذ الشرع أنكره.

﴿ وَزُوراً ﴾ : منحرفاً عن الحقّ ، فإنّ الزوجة (٥) لاتشبه الأمّ .

﴿ وَإِنَّ اللَّهَ لَعَفُوٌّ غَفُورٌ ﴾ ٢٠ : لما سلف منه مطلقاً. أو إذا تيب عنه.

﴿ وَالَّذِينَ يُظَاهِرُونَ مِنْ نِسَآئِهِمْ ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا قَالُوا ﴾: إلى قولهم بالتدارك. ومنه المثل: عاد الغيث على ما أفسده.

وفي مجمع البيان (٢٠): فأمّا ما ذهب إليه أنمّة الهدى [من آل محمّد صلوات الله عليهم أجمعين] (٧) فهو أنّ المراد بالعود: إرادة الوطئ ونقض القول الذي قاله، لأنّ الوطئ لايجوز له إلّا بعد الكفّارة، ولا يبطل حكم قوله الأوّل إلّا بعد الكفّارة.

﴿ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ ﴾ : أي فعليهم ، أو فالواجب إعتاق رقبة .

﴿ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَتَمَا سًا ﴾ : أي من قبل أن يجامعها فيتماسًا.

وفي الكافي (^): عن عليّ بن إبراهيم الله ، عن أبيه ومحمّد بن إسماعيل، عن الفضل

٦. المجمع ٥/٢٤٧. ٢٤٨.

١. أنوار التنزيل ٤٥٩/٢.

أي في «ماهنّ أمّهاتهم»، والأصل نصبها لأنّها خبر «ما».

٣. نفس المصدر والموضع.

أي من ينصب خبر «ما» وهم أهل الحجاز يزيدون الباء.

٥. ن، ت، م، ي، ر: المزوّجة.

٧. ليس في ق ، ش ، م . ٨. الكافي ١٦٠/٦ ، ح ٣٢.

بن شاذان، عن ابن أبي عمير، عن عبدالرحمنبن الحجاج، [عن أبي عبدالله للطِّلاِ](١) قال: الظّهار ضربان: أحدهما فيه الكفّارة قبل المواقعة، والآخر بعدها.

فالّذي يكفّر قبل المواقعة هو الذي يقول: أنتِ عليَّ كظهر أمّي، ولايقول: إن فعلت بك كذا وكذا.

والذي يكفّر بعد المواقعة هو الذي يقول: أنتِ عليَّ كظهر أمّي إن قربتك.

﴿ ذَلِكُمْ ﴾ : أي ذلك الحكم بالكفّارة.

﴿ تُوعَظُونَ بِهِ ﴾ : لأنَّه يدلُّ على ارتكاب الجناية الموجبة للغرامة [ويردع عنه] (١).

﴿ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ ۞: لاتخفىٰ عليه خافية.

﴿ فَمَنْ لَمْ يَجِدُ ﴾ : أي الرقبة .

﴿ فَصِيَامُ شَهْرَيْنِ مُتَتَابِعَيْنِ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَتَمَاسًا ﴾ : فإن أفطر لزمه الاستئناف ، إلا أن صام شهراً ومن الشهر الثاني شيئاً.

﴿ فَمَنْ لَمْ يَسْتَطِعْ ﴾: أي الصوم ، لعطاش أو مرض.

﴿ فَاطْعَامُ سِتَّينَ مِسْكِيناً ﴾: أي فعليه إطعام ستّين مسكيناً، لكلّ مسكين مدّ عند بعض، ومدّان عند آخرين.

﴿ ذَلِكَ ﴾ : أي ذلك البيان، أو التعليم للأحكام. ومحلَّه النصب بفعل معلَّل بقوله:

۲. ليس في ق، ش، م.

٤. ليس في ق ، ش ، م .

١. من المصدر مع المعقوفتين.

۳. الکافی ۱۳۸/٤، ح ۲.

٥. من المصدر،

﴿ لِتُؤْمِنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ ﴾: أي فرض ذلك لتصدّقوا بالله ورسوله في قبول شرائعه ،
 ورفض ماكنتم عليه في جاهليّتكم.

﴿ وَتِلْكَ حُدُودُ اللهِ ﴾ : لايجوز تعدّيها.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): قال (٢): كان سبب نزول هذه السورة، أنّه أوّل من ظاهر في الإسلام كان رجلاً يقال له: أوس بن الصامت من الأنصار، وكان (٣) شيخاً كبيراً، فغضب على أهله يوماً فقال لها: أنت علىّ كظهر أمّي. ثمّ ندم على ذلك.

قال: وكان الرجل في الجاهليّة إذا قال لأهله: أنت عليَّ كظهر أمّي، حرمت عليه آخر الأمد.

وقال أوس لأهله: يا خولة، إنّا كنّا نحرَم هذا في الجاهليّة، وقد أتانا الله بـالإسلام، فاذهبي إلى رسول الله ﷺ فسليه (٤) عن ذلك.

فأتت خولة رسول الله ﷺ فقالت: بأبي أنت وأمّي يا رسول الله، إنّ أوس بن الصامت هو زوجي وأبو ولدي وابن عمّي، فقال لي: أنت عليّ كظهر أمّي، وكنّا نحرّم ذلك في الجاهليّة وقد أتانا الله بالإسلام بك. إلى أخر الخبر.

حدّثنا عليّ بن الحسين (٥) قال: حدّثنا محمّد بن أبي عبدالله، عن الحسن بن محبوب، عن أبي ولأد، عن حمران، عن أبي جعفر لليّلِا قال: إنّ امرأة من المسلمات أتت النبيّ عَلِيلًا فقالت: يا رسول الله، إنّ فلاناً زوجي وقد نثرت له بطني وأعنته على دنياه وآخرته ولم يرمنّي مكروهاً، أشكوه إليك.

فقال: فيم تشكينه؟

قالت: إنَّه قال: أنت عليَّ كظهر أمِّي، وقد أخرجني من منزلي، فانظر في أمري.

٢. ليس في ن.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: فاسألي.

١. تفسير القمَي ٣٥٣/٢ ٣٥٤.

٣. في ق، ش، زيادة: رجلاً.

٥. نفس المصدر والموضع.

فقال لها رسول الله عَيَّاتُهُ : ما أنزل الله في ذلك كتاباً أقضي فيه بينك وبين زوجك ، وأنا أكره أن أكون من المتكلّفين .

فجعلت تبكي وتشتكي ما بها إلى الله ﷺ وإلى رسول الله ﷺ، وانصرفت.

قال: فسمع [الله تبارك وتعالى](١) مجادلتها لرسول الله في زوجها وما شكت إليه، وأنزل الله في ذلك قرآناً: «بسم الله الرحمن الرحيم، قد سمع الله قول التي \_إلى قوله \_: غفور».

قال: فبعث رسول الله إلى المرأة، فأتته.

فقال لها: جيئيني بزوجك. فأتت به.

فقال له: أقلت لامرأتك هذه: أنتِ عليَّ حرام (٢) كظهر أمّي؟

فقال: قد قلت لها ذلك.

فقال له رسول الله عَلَيْهِ : قد أنزل الله فيك وفي امرأتك قرآناً، وقرأ: «بسمالله الرحمن الرحيم، قد سمع الله -إلى قوله -: غفور». فضم إليك امرأتك، فإنّك قد قلت منكراً من القول وزوراً، وقد عفا الله عنك وغفر لك، ولاتعد.

قال: فانصرف الرجل وهو نادم على ما قال لامرأته، وكره الله ذلك للمؤمنين بعد، وأنزل الله: «الذين يظاهرون من نسائهم ثمّ يعودون لما قالوا» قال: يعني: [لما قال](٣) لامرأته: أنت علىّ كظهر أمّى.

قال: فمن قالها بعد ما عفا الله وغفر للرجل] (٤) الأوّل. فإنّ عليه «تحرير رقبة من قبل أن يتماسّا»؛ يعني: مجامعتها - إلى قوله -: «ستّين مسكيناً». قال: فجعل الله عقوبة من ظاهر بعد النهي هذا، ثمّ قال: «ذلك لتؤمنوا بالله ورسوله وتلك حدود الله» قال: هذا حدّ الظهار.

١. ليس في ق، ش، م.

٣. من المصدر.

قال حمران (١٠): قال أبوجعفر التَّالِي : ولايكون ظهار في يمين، ولافي إضرار، ولافي غضب. ولايكون ظهار إلا على طهر من غيرجماع، بشهادة شاهدين مسلمين.

﴿ وَلِلْكَافِرِينَ ﴾ : أي الذين لايقبلون الحدود.

﴿ عَذَابٌ آلِيمٌ ﴾ ٢٠ : وهو نظير قوله (٢٠): «ومن كفر فإنَّ الله غنيَّ عن العالمين».

وفي الكافي (٢): محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد وعليّ بن إبراهيم، عن أبيه [جميعاً] (٤) عن ابن محبوب، عن جميل بن صالح، عن الفضيل بن يسار قال: سألت أباعبدالله عليه عن رجل مملك (٥) ظاهر من امرأته.

فقال: لايكون ظهار ولاإيلاء حتّى يدخل بها.

محمّد بن يحيى (٦)، عن أحمد بن محمّد عن ابن أبي نصر، عن الرضا لللله قال: الظّهار لايقع على الغضب.

محمّدين يحيى (١)، عن أحمد بن محمّد، عن أحمد بن الحسن، عن عمرو بن سعيد، عن مصدّق (١) إبن صدقة (١)، عن عمّاربن موسى، عن أبي عبدالله عليه قال: سألته عن الظهار الواجب.

قال: الذي يريد به الرجل الظّهار بعينه.

عليّ بن إبراهيم (١٠)، عن أبيه ، عن النوفليّ ، عن السكوني ، عن أبي عبدالله عليَّلاّ قال : قال أميرالمؤمنين عليُّلاّ : إذا قالت المرأة : زوجي عليّ كظهر أمّى ، فلاكفّارة عليها .

عدّة من أصحابنا (١١)، عن سهل بن زياد، عن القاسمبن محمّد الزيات قال: قلت لأبي الحسن عليه : إنّي ظاهرت من امرأتي.

٢. آلعمران/٩٧.

٤. من المصدر،

٦. نفس المصدر، ح ٢٥.

٨. م،ن،ش،ق:مصدّقة.

١٠. نفس المصدر /١٥٩، ح ٢٧.

١. نفس المصدر والموضع.

۳. الکافی ۱۵۸/۱، ح ۲۱.

٥. الإملاك: التزويج في عقد النكاح.

٧. نفس المصدر، ح ٢٦.

٩. ليس في ن، ش، ق.

١١, نفس المصدر /١٥٨، ح ٢٤.

فقال: كيف قلت؟

[قال: قلت:](١) أنت عليَّ كظهر أمّى إن فعلتِ كذا وكذا.

فقال: لاشيء عليك، ولاتعد.

محمّد بن يحيى (٢)، عن أحمد بن محمّد، عن ابن فضّال، عن ابن بكير، عن رجل من أصحابنا، عن رجل [قال: قلت] (٢) لأبي الحسن التلخ: إنّي قلت الامرأتي (٤): أنت عليً كظهر أمّى إن خرجتِ من باب الحجرة، فخرجت.

فقال: ليس عليك شيء.

فقلت: إنَّى قويّ على أن أكفّر.

فقال: ليس عليك شيء.

فقلت: إنَّى أقوىٰ على أن أكفِّر رقبة ورقبتين.

قال: ليس عليك شيء، قويت أو لم تقو.

عليّ بن إبراهيم (٥): عن أبيه وعدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد، عن عثمان بن عيم عن عثمان بن عيم عن عثمان بن عي عن عثمان بن عيم عن سماعة بن مهران، عن أبي بصير عن أبي عبدالله عليه على قال: سمعته يـقول: جاء رجل إلى رسول الله عَيْمَالُهُ فقال: يا رسول الله، ظاهرت من امرأتي.

قال: اذهب فاعتق رقبة.

قال: ليس عندي [شيء] ١٦٠].

قال: اذهب وصم (٧) شهرين متتابعين.

قال: لاأقوى.

قال: اذهب فأطعم ستّين مسكيناً.

٢. نفس المصدر /١٥٤، ح ٤.

٤. ليس في ق.

٦. من المصدر.

١. ليس في ق.

٣. ليس في ق.

٥. نفس المصدر /١٥٥/ ، ح ٩.

٧. المصدر: اذهب قصم.

قال: ليس عندي.

قال: فقال رسول الله عَلَيْلِيد : أنا أتصدّق عنك. فأعطاه تمراً لاطعام ستّين مسكيناً، قال: اذهب فتصدّق بها.

فقال: والذي بعثك بالحقّ، لا أعلم بين لابتيها (١) أحداً أحوج إليه منّي ومن عيالي. قال: فاذهب وكل (٢) وأطعم عيالك.

عدّة من أصحابنا (٢)، عن سهل بن زياد، عن ابنمحبوب، عن أبي حمزة الشماليّ، عن أبي جعفر لليِّلا قال: سألته عن المملوك، أعليه ظهار؟

فقال: نصف ما على الحرّ من الصوم، وليس عليه كفّارة صدقة ولاعتق.

عليّ (٤)، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن حفص بن البختريّ، عن أبي عبدالله و (٥) أبي الحسن عليُّك في رجل كان له عشر جوارٍ، فظاهر منهنّ كلّهنّ جميعاً بكلام واحد. فقال: عليه عشر كفّارات.

أبوعليّ الأشعريّ (٢)، عن محمّد بن عبدالجبّار، [عن صفوان،] (٧)عن سيف التمّار قال: قلت لأبي عبدالله عليّه الرجل يقول لامرأته: أنتِ عليّ كظهر أختي (٨)، أو خالتي، أو عمّتي.

فقال: إنَّما ذكر الله الأمّهات، وإنَّ هذا لحرام.

عليّ بن إبراهيم (٩)، عن أبيه ، عن ابن أبي عمير ، عن جميل بن درّاج قال : قلت لأبي عبدالله عليّة : الرجل يقول لامرأته : أنتِ عليّ كظهر عمّته ، أو خالته .

فقال: هو الظهار.

كذا في المصدر. وفي النسخ: أمنى.

٣. نفس المصدر /١٥٦ ـ ١٥٧، ح ١٥٨.

الضمير في «لابتيها» يرجع إلى المدينة. ولابتاها: جانباها. واللابة: الحرّة. وهي أرض ذات حجارة سود كأنها أحرقت بالنار. والمدينة المشرّفة إنّما هي بين حرّتين عظيمتين.

٢. المصدر: فكل.

٥. المصدر: أو.

٤. نفس المصدر /١٥٧، ح ١٦.

٧. من المصدر،

٦. نفس المصدر /١٥٧، ح ١٨.

٩. نفس المصدر ١٥٥، ح ١٠.

أبو عليّ الأشعريّ (١)، عن محمّد بن عبدالجبّار والرزّاز، عن أيّوب بن نوح، عن صفوان [بن يحيى](٢)، عن إسحاق بن عمّار قال: سألت أبا إبراهيم الليِّلِ عن الرجل يظاهر من جاريته.

فقال: الحرّة والأمة في ذا<sup>٣)</sup> سواء.

محمّد بن يحيى (٤)، عن محمّد بن الحسين، عن صفوان بن يحيى، عن العلاء بن رزين، عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر الله في قول الله تعالى: «فمن لم يستطع فإطعام ستّين مسكيناً» قال: مِن مرضٍ أو عطاش. والحديث طويل. أخذت منه موضع الحاجة.

[وللظهار أحكام وتفاصيل كثيرة مذكورة في محالّها. فـمن أرادهـا، وقـف عـليها هناك.](٥)

إِنَّ الَّذِينَ يُحَادُونَ اللهَ وَرَسُولُهُ ﴾: يعادونهما، فإن كلاً من المتعاديين في حدّ غير
 حدّ الآخر. أو يضعون. أو يختارون غير حدودها.

﴿ كُبِتُوا ﴾ : أخزوا أو أهلكوا. وأصل الكبت: الكبّ.

﴿ كُمَا كُبِتَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ ﴾: يعني: الأمم الماضية.

﴿ وَقَدْ أَنْزَلْنَا آيَاتِ بِيِّنَاتِ ﴾ : تدلُّ على صدق الرسول وما جاء به .

﴿ وَلِلْكَافِرِينَ عَذَابٌ مُهِينٌ ﴾ ۞: يُذهب عزّهم وتكبّرهم.

﴿ يَوْمَ يَبْعَثُهُمُ اللهُ ﴾: منصوب «بمهين» أو بإضمار «اذكر».

﴿جَمِيعاً ﴾: كلُّهم، لايدع أحداً غير مبعوث. أو مجتمعين.

﴿ فَيُنَّبُّنُّهُمْ بِمَا عَمِلُوا ﴾ : أي على رؤوس الأشهاد، تشهيراً لحالهم وتقريراً لعذابهم.

﴿ أَحْصَاهُ اللهُ ﴾ : أحاط به عدداً ، لم يغب منه شيء.

٢. من المصدر،

٤. نفس المصدر ١١٦/٤، ح ١.

١. نفس المصدر /١٥٦، ح ١١.

٣. أي في هذا.

٥. ليس في ق، ش، م.

﴿ وَنَسُوهُ ﴾: لكثرته. أو تهاونهم به.

﴿ وَاللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ﴾ ۞: لايغيب عنه شيء.

﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمْوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ ﴾: كلَّيّاً وجزئيّاً.

مَا يَكُونُ مِنْ نَجْوَىٰ ثَلاَثَةٍ ﴾ : ما يقع من تناجي ثلاثة.

ويجوز أن يُقَدُّر مضاف، أو يؤوّل «نجوي» بمتناجين، ويُجعَل «ثلاثة» صفة لها.

واشتقاقها من النجوة ، وهي ما ارتفع من الأرض فإنّ السرّ [أمر](١) مرفوع إلى الذهن لايتيسّر لكلّ أحد أن يطّلع عليه .

﴿ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْ ﴾: إلا (٢) يجعلهم الله أربعة ، من حيث إنه يشاركهم في الاطلاع عليها.

والاستثناء (٣) من أعمّ الأحوال (٤).

﴿ وَلاَخَمْسَةِ ﴾: ولانجوي خمسة.

﴿ إِلاَّ هُوَ سَادِسُهُمْ ﴾: قيل (٥): تخصيص العددين، إمّا لخصوص الواقعة فـ إنّ الآيــة نزلت في تناجي المنافقين. أو لأنّ الله وترّ يحبّ الوتــر والشلاثة أوّل الأوتــار، أو لأنّ التشاور لابدّ له من اثنين يكونان؛ كالمتنازعَين وثالث يتوسّط بينهما.

وقرئ (٢٠): «ثلاثةً وخمسةً» بالنصب على الحال بإضمار «يـتناجون»، أو بـتأويل «نجوئ» بمتناجين.

﴿ وَلاَ اَدْنَىٰ مِنْ ذَلِكَ ﴾: ولاأقلّ ممّا ذُكِر؛ كالواحد والاثنين.

﴿ وَلِآ كُثْرَ ﴾ : كالسّتّة وما فوقها.

﴿ إِلاَّ هُوَ مَعَهُمْ ﴾ : يعلم ما يجري بينهم.

۲. في ق زيادة: الله.

١. من أنوار التنزيل ٤٦٠/٢.

٣. في م زيادة: محمول.

٤. والمعنى: ما يكون من نجوى ثلاثة على حال من الأحوال إلّا على حال أن يكون الله تعالى رابعهم.

٥. أنوار التنزيل ٢٠/٢ع. ٦. أنوار التنزيل ٤٦٠/٢.

أبو عليّ الأشعريّ (١)، عن محمّد بن عبدالجبّار والرزّاز، عن أيّوب بن نوح، عن صفوان [بن يحيى] (٢)، عن إسحاق بن عمّار قال: سألت أباإبراهيم اللِّهِ عن الرجل يظاهر من جاريته.

فقال: الحرّة والأمة في ذا<sup>٣)</sup>سواء.

محمّد بن يحيى (٤)، عن محمّد بن الحسين، عن صفوان بن يحيى، عن العلاء بن رزين، عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر الله في قول الله تعالى: «فمن لم يستطع فإطعام ستّين مسكيناً» قال: مِن مرضٍ أو عطاش. والحديث طويل. أخذت منه موضع الحاجة.

[وللظهار أحكام وتفاصيل كثيرة مذكورة في محالَها. فممن أرادها، وقف عليها هناك.](٥)

﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُحَادُّونَ اللهَ وَرَسُولَهُ ﴾: يعادونهما، فإنَّ كلاً من المتعاديين في حدَّ غير حدّ الأخر. أو يضعون. أو يختارون غير حدودها.

﴿ كُبِتُوا ﴾ : أخزوا أو أهلكوا. وأصل الكبت : الكبّ.

﴿ كُمَا كُبِتَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ ﴾ : يعنى : الأمم الماضية .

﴿ وَقَدْ آنْزَلْنَا آيَاتٍ بِيِّنَاتٍ ﴾: تدلُّ على صدق الرسول وما جاء به.

﴿ وَلِلْكَافِرِينَ عَذَابٌ مُهِينٌ ﴾ ٢٠ يُذهب عزّهم وتكبّرهم.

﴿ يَوْمَ يَبْعَتُهُمُ اللهُ ﴾: منصوب «بمهين» أو بإضمار «اذكر».

﴿جَمِيعاً ﴾ : كلُّهم، لايدع أحداً غير مبعوث. أو مجتمعين.

﴿ فَيُنَبِّنُهُمْ بِمَا عَمِلُوا ﴾ : أي على رؤوس الأشهاد، تشهيراً لحالهم وتقريراً لعذابهم.

﴿ آحْصَاهُ الله ﴾: أحاط به عدداً، لم يغب منه شيء.

٢. من المصدر،

٤. نفس المصدر ١١٦/٤، ح ١.

١. نفس المصدر ١٥٦٠، ح ١١.

٣. أي في هذا.

٥. ليس في ق، ش، م.

- ﴿ وَنُسُوهُ ﴾ : لكثرته . أو تهاونهم به .
- ﴿ وَاللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ﴾ ۞: لايغيب عنه شيء.
- ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمْوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ ﴾ : كلَّيّاً وجزئيّاً.
  - ﴿ مَا يَكُونُ مِنْ نَجْوَىٰ ثَلاَثَةٍ ﴾ : ما يقع من تناجي ثلاثة.

ويجوز أن يُقَدُّر مضاف، أو يؤوّل «نجويٰ» بمتناجين، ويُجعَل «ثلاثة» صفة لها.

واشتقاقها من النجوة ، وهي ما ارتفع من الأرض فإنّ السرّ [أمر](١) مرفوع إلى الذهن لايتيسر لكلّ أحد أن يطّلع عليه .

﴿ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْ ﴾: إلا (٢) يجعلهم الله أربعة ، من حيث إنه يشاركهم في الاطلاع للمها.

والاستثناء (٣)من أعمّ الأحوال (٤).

﴿ وَلاَخَمْسَةٍ ﴾: ولانجويٰ خمسة.

﴿ إِلاَّ هُوَ سَادِسُهُمْ ﴾: قيل (٥): تخصيص العددين، إمّا لخصوص الواقعة فإنّ الآية نزلت في تناجي المنافقين. أو لأنّ الله وترّ يحبّ الوتـر والثلاثة أوّل الأوتـار، أو لأنّ التشاور لابدّ له من اثنين يكونان؛ كالمتنازعين وثالث يتوسّط بينهما.

وقرئ (٦): «ثلاثةً وخمسةً» بالنصب على الحال بإضمار «يـتناجون»، أو بـتأويل «نجوي» بمتناجين.

- ﴿ وَلاَآدْنَىٰ مِنْ ذَلِكَ ﴾: ولاأقلّ ممّا ذُكِر؛ كالواحد والاثنين.
  - ﴿ وَلاَّاكْثُرَ ﴾ : كالسّتّة وما فوقها.
  - ﴿ إِلاَّ هُوَ مَعَهُمْ ﴾: يعلم ما يجري بينهم.

أى ق زيادة: الله.

١. من أنوار التنزيل ٤٦٠/٢.

٣. في م زيادة: محمول.

والمعنى: ما يكون من نجوى ثلاثة على حال من الأحوال إلا على حال أن يكون الله تعالى رابعهم.

٥. أنوار التنزيل ٢٠/٢. ٦. أنوار التنزيل ٢٦٠/٢.

وقرأ (١) يعقوب: «ولا أكثر» بالرفع، عطفاً على محل «من نجوى» أو محل «لا أدنى» إن جُعِلت «لا» لنفي الجنس (٢).

﴿ أَيْنَ مَا كَانُوا ﴾ : فإنّ علمه بالأشياء ليس بقرب مكانيّ ، حتّى ينتفاوت بناختلاف الأمكنة.

﴿ ثُمَّ يُنَبِّنُهُمْ بِمَا عَمِلُوا يَوْمَ الْقِيَامَةِ ﴾ : تفضيحاً لهم، وتقريراً لما يستحقّونه من الجزاء. ﴿ إِنَّ اللهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ ﴿ : لأنّ نسبة ذاته المقتضية للعلم إلى الكلّ على سواء.

وفي كتاب الاحتجاج (٣) للطبرسي الله : عن أميرالمؤمنين الله حديث طويل. وفيه : [قوله (٤): «وهو الذي في السماء إله وفي الأرض إله] (٥) وقوله : «وهو معكم أين ما كنتم» (٦). وقوله : «ما يكون من نجوى ثلاثة إلا هو رابعهم». فإنّما أراد بذلك : استيلاء أمنائه بالقدرة التي ركّبها فيهم على جميع خلقه ، وأنّ فعلهم فعله .

وفي كتاب الاهليلجة (٧) المنقول عن الصادق المثلل : وإنّما سُمّي جميعاً سميعاً لأنه «ما يكون من نجوى [ثلاثة إلّا هو رابعهم ولاخمسة إلّا هو سادسهم ولاأدنى من ذلك ولاأكثر إلّا وهو معهم] (٨) أين ما كانوا». يسمع النجوى، ودبيب النمل على الصفا، وخفقان الطير في الهواء، لا يخفى عليه خافية، ولاشيء ممّا أدركته الأسماع والأبصار، وما لاتدركه الأسماع والأبصار، ما جلّ من ذلك وما دقّ وما صغر من ذلك وما كبر.

وفي كتاب التوحيد (٩)، بإسناده إلى عمر (١٠) بن أذينة : عن أبي عبدالله للسلط في قوله : «ما يكون من نجوى» (الآية) فقال : هو واحد أحديّ الذات، بائن من خلقه، وبذلك

١. نفس المصدر والموضع.

٢. أي إن جعل الا النفي الجنس، كان «أدنى» مبنياً على الفتح في اللفظ ومبتدأ في المعنى والأصل فيكون مرفوعاً محلاً. والا في «الأكثر» تأكيد للأولى فيكون «أكثراً» مرفوعاً، عطفاً على محل الأدنى».

٣. الاحتجاج /٢٥٠.

الزخرف/٨٤.
 الحديد/٤.

٥. ئيس في ق، ش، م.

٨. ورد في ق، ش، م، بدل ما بين المعقوفتين: الأية.

٧. بحارالأنوار ١٩٤/٣.

١٠. كذا في المصدر. وفي النسخ: عمرو.

٩. التوحيد/١٣١،ح١٣.

وصف نفسه، وهو بكلّ شيء محيط بالإشراف والاحاطة والقدرة، لايعزب عنه مثقال ذرّة في السموات ولا في الأرض ولاأصغر من ذلك ولاأكبر، بالإحاطة والعلم لا بالذات، لأنّ الأماكن محدودة تحويها حدود أربعة، فإذا كان بالذات لزمه الحواية.

وفي أصول الكافي (١): عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد البرقيّ، رفعه قال: سأل الجاثليق أميرالمؤمنين عليّاً فقال له: أخبرني عن الله أين هو؟

فقال أميرالمؤمنين: هو هاهنا وهاهنا، وفوق، وتحت ومحيط بنا، ومعنا، وهو قوله: «ما يكون من نجوى ثلاثة» (الآية). والحديث طويل. أخذت منه موضع الحاجة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): وقوله: «ما يكون من نجوئ ثلاثة إلّا هو رابعهم» قال: فلان وفلان وأبي (٢) فلان أمينهم (٤) حين اجتمعوا، فدخلوا الكعبة فكتبوا بينهم كتاباً: إن مات محمّد ألّا نرجع الأمر فيهم أبداً.

وفي روضة الكافي (٥): عليّ بن إبراهيم، [عن عليّ بن الحسين،] (١)، عن عليّ بن أبي حمزة، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله للله في قول الله فلك: «ما يكون من نجوى ثلاثة» (الآية) قال: نزلت هذه الآية في فلان وفلان، وأبي عبيدة (١) الجرّاح، وعبدالرحمن بن عوف، وسالم مولى أبي حذيفة، والمغيرة بن شعبة، حيث كتبوا الكتاب بينهم وتعاهدوا وتواثقوا (١): لئن مضى محمد لله الاتكون الخلافة في بني هاشم ولاالنبؤة أبداً. فأنزل الله فلك فيهم هذه الآية.

... إلى قوله عليه العلك ترى أنّه كان يوم (٩) يشبه يموم كُتِب الكتاب إلّا يموم قتل

٢. تفسير القمّي ٣٥٦/٢.

٤. ليس في ق، ش، م.

٦. ليس في ق.

٨. المصدر: توافقوا.

۱. الكافي ۱۳۰/۱ ح ۱.

٣. المصدر: ابن.

٥. الكافي ١٨٠/٨، ح ٢٠٢.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ زيادة: بن.

٩. ليس في ق.

الحسين عليه ؟! وهكذا كان في سابق علم الله، الذي أعلمه رسول الله عَيَلِيم أن إذا كُـتب الكتاب قُتِل الحسين عليه وخرج الملك من بني هاشم، فقد كان ذلك كلّه.

وفي نهج البلاغة (١): قال عليه : مع كلّ شيء (٢) لابمقارنة، وغَيرُ كلّ شيء لابمزايلة. وفي إرشاد المفيد (٦): وجاءت الرواية (١) أنّ بعض أحبار اليهود جاء إلى أبيبكر، فقال له، أنت خليفة نبئ (٥) هذه الأمّة؟

فقال له: نعم.

فقال: إنّا نجد في التوراة خلفاء الأنبياء أعلم أممهم، فخبّرني عن الله أين هو، في السماء هو أم في الأرض؟

فقال له أبوبكر: هو في السماء على العرش.

قال اليهوديّ: فأرى الأرض خالية منه، وأراه على هذا القول في مكان دون مكان! فقال له أبوبكر: هذا كلام الزنادقة، أعزب عنّى وإلّا قتلتك.

قال اليهودي: نعم.

قال طليّة : ألستم تجدون في بعض (٨) كتبكم أنّ موسى بن عمران كان ذات يوم جالساً إذ جاءه ملك من المشرق، فقال له موسى: من أين أقبلت؟ قال: من عندالله. ثمّ جاءه

١. النهج /٤٠، الخطبة ١.

٣. الإرشاد ٩٧-٩٧.

٥. ليس في ق.

٧. من نورالثقلين ٢٦٠/٥، ح ٢٧.

۲. ليس في ن، ت، ر.

يوجد في ت، ر، المصدر.

٦. من المصدر،

٨. ليس في ق، ش.

ملك [آخر من المغرب](١) فقال له: من أين أقبلت؟ قال: من عندالله. ثمّ جاءه ملك فقال له: قد فقال له: قد فقال له: قد جئتك (٢) من السماء السابعة من عندالله. ثمّ جاءه ملك آخر فقال له: قد جئتك (٣) من الأرض السفلي من عندالله. فقال موسى: سبحان من لايخلو منه مكان ولايكون إلى مكان أقرب من مكان؟

فقال اليهودي: أشهد أنّ هذا هو الحقّ، وأنّك أحقّ بمقام نبيّك ممّن استولئ عليه. ﴿ اَلَمْ تَوَ إِلَى اللَّذِينَ نُهُوا عَنِ النَّجْوَىٰ ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا نُهُوا عَنْهُ ﴾: نـزلت فـي اليـهود والمنافقين، كانوا يتناجون فيما بينهم ويتغامزون بأعينهم إذا رأوا المؤمنين، فـنهاهم رسول الله عَيَالِيَّةُ ثُمَ عادوا لمثل فعلهم.

﴿ وَيَتَنَاجَونَ بِالْإِثْمِ وَالْعُدُوَانِ وَمَعْصِيَةِ الرَّسُولِ ﴾ : أي بما هو إثم وعدوان للـمؤمنين وتواص بمعصية الرسول.

وقرأ (١) حمزة: «ويستجون». وروي عن يعقوب [مثله] (٥) وهنو ينقعلون، من «النجوي».

وفي مجمع البيان (٦٠): وقرأ حمزة ورويس عن يعقوب: «ينتجون» والباقون: «يتناجون». ويشهد لقراءة حمزة قول النبيّ في عليّ ـ لمّا قال له بعض أصحابه: أتناجيه دوننا؟: ما أنا انتجبته. بل الله انتجاه.

﴿ وَإِذَا جَاءُوكَ حَيَّوْكَ بِمَا لَمْ يُحَيِّكَ بِهِ الله ﴾: فيقولون: السام ( عليك ، أو أنعم صباحاً. والله يقول ( ١٠): «وسلام على عباده الذين اصطفى ».

وفي روضة الواعظين (٩) للمفيد ﴿ وقال تعالى في سورة المجادلة: «وإذا جاءوك

٢. في ق زيادة: قال.

٤. أنوار التنزيل ٤٦٠/٢.

٦. المجمع ٢٤٩/٥.

٨. النمل/٥٩.

١. ليس في ن، ت، ي، ر.

٣. في ق زيادة: قال.

٥. من المصدر،

٧. سيأتي معناها في الرواية الآتية.

٩. روضة الواعظين /٤٥٨.

حيّوك بما لم يحيّك به الله» (الآية) وروي أنّ اليهود أتت النبيّ عَلَيْهُ فقالوا: السام عليك، يا محمّد (١). والسام بلغتهم: الموت.

فقال رسول الله: [وعليكم](٢). فأنزل الله هذه الآية.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): وقوله: «ألم تر إلى الذين نهوا عن النجوى» (الآية) قال: كان أصحاب رسول الله عَيَّلُهُ يأتون رسول الله فيسألونه أن يسأل الله لهم، وكانوا يسألون ما لايحلّ لهم، فأنزل الله: «ويتناجون بالإثم والعدوان ومعصية الرسول». وقولهم له إذا أتوه: أنعم صباحاً، وأنعم مساءً. وهي تحيّة أهل الجاهليّة، فأنزل الله: «فإذا جاؤوك حيّوك بما لم يحيّك به الله».

فقال لهم رسول الله ﷺ: قد أبدلنا الله بخير من ذلك تحيّة أهـل الجـنّة (٤)؛ السـلام عليكم.

﴿ وَيَقُولُونَ فِي أَنْفُسِهِمْ ﴾: فيما بينهم.

﴿ لَوْلاَ يُعَدُّبُنَا اللهُ بِمَا نَقُولُ ﴾ : هلا يعذّبنا الله بذلك لوكان محمّد عَلَيْ نبيّاً.

﴿ حَسْبُهُمْ جَهَنَّمُ ﴾: عذاباً.

﴿ يَصْلُونَهَا ﴾: يدخلونها.

﴿ فَيِئْسَ الْمَصِيرُ ﴾ ۞: جهنّم.

﴿ يَا اَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اِذَا تَنَاجَيْتُمْ فَلاَتَنَاجَوْا بِالْإِثْمِ وَالْعُدُوَانِ وَمَعْصِيَةِ الرَّسُولِ ﴾ : كما يفعل المنافقون.

وعن يعقوب(٥): «فلا تنتجوا».

﴿ وَتَنَاجَوْا بِالْبِرُ وَالتَّقُوى ﴾: بما يتضمّن خير (٦) المؤمنين، والاتّـقاء عن معصية الرسول.

١. ق، ش، م: يارسول الله ﷺ.

٣. تفسير القمّي ٣٥٤/٢ ٣٥٥.

ه. أنوار التنزيل ٤٦١/٢.

٢. ليس في ق، ش.

٤. ق، ش، م: الإسلام.

قى ق زيادة: الأنبياء.

- ﴿ وَاتَّقُوا اللَّهَ الَّذِي اِلَيْهِ تُحْشَرُونَ ﴾ ۞: فيما تأتون وتذرون، فإنَّه يجازيكم عليه.
  - ﴿ إِنَّمَا النَّجْوَىٰ ﴾: أي النجويٰ بالإثم والعدوان.
  - ﴿ مِنَ الشَّيْطَانِ \* : فإنَّه المزيِّن لها والحامل عليها.
  - ﴿ لِيَحْزِنَ الَّذِينَ آمَنُوا ﴾: بتوهمهم أنَّها في نكبة أصابتهم.
    - ﴿ وَلَيْسَ ﴾ : الشيطان ، أو التناجي ١٠٠.
      - ﴿ بِضَارُهِمْ ﴾: المؤمنين.
      - < شَيْئاً إِلاَّ بِإِذْنِ اللهِ \* : إلّا بمشيئته.
  - ﴿ وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَتَوَكُّلِ الْمُؤْمِنُونَ ﴾ ۞: ولايبالوا بنجواهم.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): حدّ ثني أبي، عن محمّد بن أبي عمير، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله الله عليه قال: كان سبب نزول هذه الآية، أنّ فاطمة عليه أن في منامها أنّ رسول الله عَلَيه همّ أن يخرج هو وفاطمة وعليّ والحسن والحسين الميه من المدينة، فخرجوا حتّى جازوا من حيطان المدينة، فعرض لهم طريقان فأخذ رسول الله ذات اليمين حتّى انتهى بهم إلى موضع فيه نخل وماء، فاشترى رسول الله شاة كبيراً (٢)، وهي التي في أحد أذنيها نقط بيض، فأمر بذبحها. فلمّا أكلوا منها ماتوا في مكانهم، فانتبهت فاطمة باكية ذعرة، فلم تخبر رسول الله عَيْلِين بذلك.

فلمًا أصبحت جاء رسول الله عَيَالِيَّة بحمار فأركب عليه فاطمة، وأمر أن يخرج أمير المؤمنين عليِّة والحسن والحسين عِليَّة من المدينة؛ كما رأته فاطمة عليَّة في نومها.

فلمًا خرجوا من حيطان المدينة عرض لهم طريقان، فأخذ رسول الله عَلَيْلَةُ ذات اليمين، كما رأت فاطمة، حتى انتهوا إلى موضع فيه نخل وماء، فاشترى رسول الله عَلَيْلَةُ

١. كذا في أنوار التنزيل ٢١/٣. وفي ق، ش، م: الناجي. وفي سائر النسخ: التاجي.

٢. تفسير القمّي ٣٥٥/٢ ٣٥٦.

٣. كذا في النسخ. وفي المصدر: كبراء. والصحيح: ذرآء.كما ورد في تنفسير الصافي ١٤٧/٥ عـند نـقل الرواية.

شاة ذراء (١)؛ كما رأت فاطمة عليك . فأمر بذبحها فذُبحت وشُويت.

فلمًا أرادوا أكلها قامت فأطمة وتنحّت ناحية منهم تبكي مخافة أن يموتوا، فطلبها رسول الله عَيْمَا حتى وقف (٢) عليها وهي تبكي.

فقال: ما شأنك، يا بنيّة ؟

فقالت: يا رسول الله ﷺ رأيت البارحة كذا وكذا في نومي، وقد فعلت أنت كما رأيته في نومي، فتنحيت عنكم لئلاً أراكم تموتون.

فقام رسول الله عَيْنِ فصلَىٰ ركعتين، ثمّ ناجئ ربّه، فنزل عليه جبرئيل فقال: يا محمّد، هذا شيطان يقال له: الزها، وهو الذي أرى فاطمة هذه الرؤيا ويري (٢) المؤمنين في نومهم ما يغتمّون به.

فأمر جبرنيل عليه فجاء به إلى رسول الله عَيَّالَيُّ . فقال له : أنت الذي أريت فاطمة عليمًا هذه الرؤيا؟

فقال: نعم، يا محمّد. فبزق عليه ثلاث بزقات، فشجّه (٤) في ثلاثة (٥) مواضع.

ثم قال جبرئيل الله للمحمّد عَلَيْه : يا محمّد، إذا رأيت في منامك شيئاً تكرهه أو رأى أحد من المؤمنين فليقل: أعوذ بما عاذت به ملائكة الله المقرّبون وأنبياؤه المرسلون وعباده الصالحون، من شرّ ما رأيت من رؤياي. ويقرأ الحمد والمعوّذتين «وقل هو الله أحد» ويتفل عن يساره ثلاث تفلات، فإنّه لايضرّه ما رأى.

فأنزل الله على رسوله: «إنَّما النجوئ من الشيطان» (الآية).

أخبرنا (٢٠) أحمد بن إدريس، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن أبي بكر الحضرميّ وبكربن أبي بكر قال: حدّثنا سليمان بن خالد قال: سألت أباجعفر للرا عن قول الله: «إنّما النجوي من الشيطان».

١. كذا في المصدر، وفي النسخ: كبيراً.

٣. المصدر: يؤذي.

المصدر: ثلاث.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: وقع.

<sup>1.</sup> كذا في المصدر: وفي النسخ: قبيحة.

٦. نفس المصدر والموضع.

الجزء الثالث عشر / سورة المجادلة ......١٤٧

قال: الثاني <sup>(١)</sup>.

وفي روضة الكافي (٢): عليّ بن إبراهيم [عن أبيه] (٢)، عن ابن أبي عمير، عن معاوية بن عمّار، عن أبي عبدالله للطلاق الذ إذا رأى (١) الرجل منكم ما يكرهه في منامه، فليتحوّل عن شقّه الذي كان عليه نائماً، وليقل: «إنّما النجوى -إلى قوله -: بإذن الله». ثمّ ليقل: عذت بما عاذت به ملائكة الله المقربون وأنبياؤه المرسلون وعباده الصالحون، من شرّما رأيت ومن شرّ الشيطان الرجيم.

وفي مجمع البيان (٥): وقيل: إنّ الآية المراد بها: أحلام المنام التي يراها الإنسان في نومه فتحزنه.

ورد في الخبر (٦)، عن عبدالله بن مسعود [قال: قال النبيّ ﷺ:](١)إذا كنتم ثلاثة فلا يتناج اثنان دون صاحبهما، فإنّ ذلك يحزنه.

وعن ابن عمر (^)، عنه عَلِيَّا قال: لا يتناج اثنان دون الثالث [صاحبهما، فإنّ ذلك يحزنه] (٩).

﴿ يَا آَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قِيلَ لَكُمْ تَفَسَّحُوا فِي الْمَجَالِسِ ﴾: تـوسّعوا فـيه، وليـفسح بعضكم عن بعض. من قولهم: افسح عنّي؛ أي تنحّ.

وقرئ (۱۰۰): «تفاسحوا».

والمراد بالمجلس: الجنس، و (١١) يدلّ قراءة عاصم (١٣) بالجمع. أو مجلس رسول الله عَلَيْلَةً فإنّهم كانوا يتضامّون به تنافساً على القرب منه، وحرصاً على استماع كلامه.

المصدر: فلان.

٣. ليس في ق.

٥. المجمع ٢٥١/٥.

٧. من المصدر،

٩. ليس في المصدر.

١١. في ق زيادة: قرئ.

۲. الكافي ۱۰۲۸، ح ۱۰۹.

٤. ليس في ق.

٦. المجمع ٢٥١/٥.

٨. نفس المصدر والموضع.

١٠. أنوار التنزيل، ٤٦١/٢.

١٢. نفس المصدر والموضع.

﴿ فَافْسَحُوا يَفْسَحِ اللهُ لَكُمْ ﴾: فيما تريدون التفسّح فيه من المكان والرزق والصدر وغيرها.

﴿ وَإِذَا قِيلَ انْشِزُوا﴾ (١): انهضوا للتوسعة، أو لما أمِرتم بــه ــكــصلاة أو جــهاد ــ، أو ارتفعوا عن المجلس،

﴿ فَانْشِرُوا ﴾ : وقرأ (٢) نافع وابن عامر وعاصم، بضم الشين فيهما.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): وقوله: «إذا قيل لكم تفسّحوا» (الآية) قال: كان رسول الله عَلَيْ اذا دخل المسجد يقوم له الناس، فنهاهم أن يقومواله، فقال: «تفسّحوا»؛ أي وسّعوا له [في المجلس](٤). «وإذا قيل انشزوا فانشزوا»؛ يمعني: إذا قال: قوموا، فقوموا.

﴿ يَرْفَعِ اللهُ اللَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ ﴾: بالنصر، وحسن الذكر في الدنيا، وإيوائهم غـرف الجنّة [في الآخرة](٥).

﴿ وَالَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ دَرَجَاتٍ ﴾: ويرفع العلماء منهم خاصّة درجات بما جمعوا بين العلم والعمل.

وفي كتاب الاحتجاج (٢) للطبرسي على: روي عن الحسن (٧) العسكري على [أنه اتصل بأبي الحسن علي بن محمد العسكري عليها (٨) أنّ رجلاً من فقهاء الشيعة كلم بعض النصاب فأفحمه (٩) بحجّته (١٠) حتى أبان عن فضيحته، فدخل على (١١) عليّ بن محمّد عليها وفي صدر مجلسه دست (١١) عظيم منصوب، وهو قاعد خارج الدست، وبحضرته خلق من العلويّين وبني هاشم، فما زال يرفعه حتى أجلسه في ذلك الدست

١. في جميع النسخ زيادة.

٣. تفسير القمّي ٣٥٦/٢.

٥. ليس في ق.

٧. ليس في ق، ش، م.

٩. أفحمه: أسكته بالحجّة.

١١. المصدر: إلى.

٢. نفس المصدر والموضع.

٤. من المصدر.

٦. الاحتجاج، ٤٥٤\_٥٥٥.

٨. ليس في ق، ش، م.

١٠. كذا في المصدر. وفي النسخ: بحجّة.

١٢. الدس: الوسادة.

وأقبل عليه، فاشتدّ ذلك على أولئك الأشراف، فأمّا العلويّون (١) فأجلّوه عن العتاب.

وأمّا الهاشميّون، فقال له (٢) شيخهم: يا ابن رسول الله ﷺ، هكذا تؤثر عاميّاً عـلى سادات بنيهاشم من الطالبيّين والعبّاسيّين؟

فقال عليه : إيّاكم وأن تكونوا من الذين قال الله (٣) تعالى فيهم: «ألم تر إلى الذين أو توا نصيباً من الكتاب يدعون إلى كتاب الله ليحكم بينهم ثم يتولّى فريق منهم وهم معرضون». أترضون بكتاب الله حكماً؟

قالوا: بلئ.

قال الله : أليس يقول: «يا أيّها الذين آمنوا إذا قيل لكم تفسّحوا في المجالس فافسحوا - إلى قوله -: والذين أوتوا العلم درجات». فلم يرض للعالم المؤمن إلّا أن يُرفع على من ليس بمؤمن، يُرفّع على المؤمن غير العالم ؛ كما لم يرض للمؤمن إلّا أن يُرفع على من ليس بمؤمن، أخبروني (3) عنه تعالى قال: «يرفع الله الذين آمنوا منكم والذين أوتوا العلم درجات» أو قال: يرفع الله الذين أوتوا شرف النسب درجات؟ أوليس قال الله (6): «هل يستوي الذين قال: يعلمون والذين لايعلمون». فكيف تنكرون رفعي لهذا لما رفعه الله؟ إن كسر هذا لفلان الناصب بحجج الله التي علمه إياها لأفضل له من كل شرف في النسب. (الحديث)

وفي مجمع البيان: «يرفع الله الذين آمنوا منكم والذين أوتوا العلم درجات». وقد ورد أيضاً في الحديث أنه ﷺ قال: فضل العالم على الشهيد درجة، وفضل الشهيد على العابد درجة. وفضل النبيّ على العالم درجة. وفضل القرآن على سائر الكلام، كفضل الله على أدناهم. رواه كفضل الله على أدناهم. رواه جابربن عبدالله.

٢. المصدر: لهم.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: أخبرني.

٦. في ق، ش، م زيادة: سائر.

١. في ق، ش، م زيادة: الأشراف.

٣. آلعمران / ٢٣.

٥. الزمر / ٩.

وقال عليّ (١) عليّ الأنبياء درجة. وفي جوامع الجامع (٢): وعن النبيّ عَلَيْلُهُ: بين العالم والعابد مائة درجة، بين كلّ درجتين حضر (٣) الجواد المضمر (١) سبعين سنة.

وعنه (٥) عليه العالم على العابد؛ كفضل القمر ليلة البدر على سائر الكواكب. وعنه (٦) على العالم على الكواكب. وعنه (٦) عليه الشهداء. وعنه (٦) عليه الشهداء.

﴿ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ ۞: تهديد لمن لم يمتثل الأمر، أو استكرهه.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نَاجَيْتُمُ الرَّسُولَ فَقَدُّمُوا بَيْنَ يَدَيْ نَجْوَاكُمْ صَدَقَةً ﴾: فتصدّ قوا قدّامها. مستعار ممّن له يدان.

وفي هذا الأمر تعظيم الرسول، وإنفاع الفقراء، والنهي عن الإفراط في السؤال، والتمييز والتميّز بين المخلص والمنافق، ومحبّ الآخرة ومحبّ الدنيا.

﴿ ذَلِكَ ﴾ : [أي ذلك التصدّق] (٨).

﴿ خَيْرٌ لَكُمْ وَاطْهَرُ ﴾ : أي لأنفسكم من الزينة وحبّ المال.

﴾ فَإِنْ لَمْ تَجِدُوا فَإِنَّ اللهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ ۞: لمن لم يجد، حيث رُخِص له في المناجاة بلا تصدّق.

﴿ أَأَشْفَقْتُمْ أَنْ تُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَيْ نَجُوَاكُمْ صَدَقَاتٍ ﴾ : أخفتم الفقر من تقديم الصدقة . أو أخفتم التقديم لما يعدكم الشيطان عليه من الفقر.

١. ليس في ق، ش، م. ٢. الجوامع /٤٨٥.

٣. كذا في المصدر. وفي ن: خطو. وفي ت، م، ي، ر: خطر. والحضر: الاسم من احضر القـرس: إذا عـدا م. . . . . .

المضمر: من ضمر، بمعنى: هزل ودقّ. وكانت العرب تضمر الخيل للغزو والسباق. وذلك بأن يسربطه ويكثر ماءه وعلفه حتى يسمن، ثم يقلّل ماءه وعلفه مدّة ويركضه في الميدان حتى يهزل. ومدّة التضمير عندهم أربعون يوماً.
 عندهم أربعون يوماً.

٧. ليس في ق، ش، م.

٦. نفس المصدر والموضع.

٨. ليس في ق، ش.

وجمع «صدقات» لجمع المخاطبين، أو لكثرة التناجي.

﴿ فَإِذَّ لَمْ تَفْعَلُوا وَتَابَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ ﴾ : بأن رخِّص أن لاتفعلوا.

﴿ فَاَقِيمُوا الصَّلاَةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ ﴾ : فلا تفرّطوا في أدائهما.

﴿ وَاَطِيعُوا اللهَ وَرَسُولُهُ ﴾ : في سائر الأوامر، فإنّ القيام بها كالجابر للتفريط في ذلك.

﴿ وَاللَّهُ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ ۞: ظاهراً وباطناً.

وفي كتاب الاحتجاج (١) للطبرسي الله عن النبي عَنَالَه حديث طويل في مكالمة بينه وبين اليهود، وفيه : فأنزل الله تعالى أن لا يكلّموني حتّى يتصدّقوا بصدقة ، وماكان ذلك لنبيّ قطّ ، قال الله : «ياأيّها الذين أمنوا إذا ناجيتم» (الآية) ثمّ وضعها عنهم بعد أن فرضها عليهم برحمة منه .

وعن أميرالمؤمنين (٢) عليه حديث طويل، يقول فيه للقوم بعد موت عمر بن الخطّاب: نشدتكم بالله، هل فيكم أحد أنزلت فيه هذه الآية: «ياأيّها الذين آمنوا إذا ناجيتم الرسول» (الآية) فكنت أنا الذي قدّم الصدقة أم غيري؟

قالوا: لا.

وفي كتاب الخصال (٣)، في مناقب عليّ الله وتعدادها: قال الله الرابعة والعشرون، فإنّ الله أنزل على رسوله: «ياأيّها الذين آمنوا إذا ناجيتم» (الآية) فكان لي دينار فبعته بعشرة دراهم، فكنت إذا ناجيت رسول الله ﷺ أتصدّق قبل ذلك بدرهم، ووالله، ما فعل هذا أحد [من أصحابه] (٤) قبلي [ولابعدي] (٥)، فأنزل الله: «أأشفقتم أن تقدّموا بين يدي نجواكم صدقات فإذ لم تفعلوا وتاب الله عليكم» (الآية) فهل تكون التوبة إلا عن ذنب؟

وفيه (٦)، في احتجاج عليّ النِّلا على أبي بكر: قال: فأنشدك بالله، أنت الذي قدّم بين

٢. نفس المصدر /١٤٢.

١. الاحتجاج /٥٠٠.

٤. ليس في ق، ش، م.

٣. الخصال /٥٧٤، ح ١.

٦. نفس المصدر /٥٥٢، ح ٣٠.

٥. ليس في ق، ش.

يدي نجواه لرسولالله (١) عَلَيْنَا [صدقة](٢) فناجاه وعاتب الله قــوماً فــقال: «أأشــفقتم أن تقدّموا» (الآية) أم أنا؟

قال: بل أنت.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): وقوله: «يا أيّها الذين آمنوا إذا ناجيتم» (الآية) قال: إذا سألتم رسول الله حاجة فتصدّ قوا بين يدي حاجتكم ليكون أقضى لحوائجكم، فلم يفعل ذلك أحد إلّا أميرالمؤمنين عليّا فإنّه تصدّق بدينار، وناجى رسول الله عَيَالِيّا عشر نجوات (١).

حدّ ثنا (ه) أحمد بن زياد، عن الحسن بن محمّد بن سماعة، عن صفوان، عن ابن مسكان، عن أبي بصير، عن أبي جعفر (٦) عليه قال: سألته عن قول الله تعالى: «إذا ناجيتم الرسول» (الآية).

قال: قدّم عليّ بن أبيطالب التَّلِمُ بين يدي نجواه صدقة، ثمّ نسخها قوله: «أأشفقتم أن تقدّموا» (الآية).

وبإسناده (٧) إلى مجاهد قال: قال عليّ اللّهِ: إنّ في كتاب الله لأية ما عمل بها أحد قبلي ولا يعمل بها أحد بعدي، وهي آية النجوئ، إنّه كان لي ديـنار فـبعته بـعشرة دراهـم، فجعلت أقدّم بين يدي كلّ نجوى أناجيها النبيّ عَيْلِيَّ درهماً.

قال: فنسخها قوله: «أأشفقتم أن تقدّموا» (الآية).

وفي مجمع البيان <sup>(٨)</sup>: قال للطِّلاِ : بي خفّف الله عن هذه الأمّة <sup>(٩)</sup>، ولم تنزل في أحـــد قبلي ولن تنزل <sup>(١٠)</sup>في أحد بعدي.

٢. من المصدر،

٤. ق، ش، م: مرّات.

٦. المصدر: عن أبي عبدالله (أبي جعفر ـظ).

٨. نفس المصدر والموضع.

١٠. المصدر: ولم تنزل.

١. المصدر: بين يدي نجوي رسول الله.

٣. تفسير القشى ٣٥٧/٢.

٥. تفس المصدر والموضع.

٧. مجمع البيان ٢٥٢/٥.

٩. كذا في المصدر. وفي النسخ: الأية.

وفي شرح الآيات الباهرة (۱): روى محمّد بن العبّاس الله عن عليّ بن عقبة (۲) ومحمّد بن القاسم قالا: حدّثنا الحسين بن الحكم، عن حسن (۱۳) بن حسين، عن حيّان (۱) بن عليّ، عن الكلبيّ، عن أبي صالح، عن ابن عبّاس في قوله الله الذين أمنوا إذا ناجيتم» (الآية) قال: نزلت في عليّ خاصّة. كان له دينار فباعه بعشرة دراهم، فكان كلّما ناجاه، قدّم درهماً حتى ناجاه عشر مرّات، ثمّ نُسِخت. فلم يعمل بها أحد قبله ولابعده.

وقال أيضاً (٥): حدّثنا عليّ بن عبّاس، عن محمّد بن مروان، عن إبراهيم بن الحكم بن ظهير، عن أبيه، عن السديّ، عن عبد خير، عن عليّ الله قال: كنت أوّل من ناجى رسول الله عَلَيْ كان عندي دينار فصرفته بعشرة دراهم، وكلّمت رسول الله عَلَيْ عشر مرّات، كلّما أردت أن أناجيه تصدّقت بدرهم فشقّ ذلك على أصحاب رسول الله عَلَيْ فقال المنافقون: ما يألو ما ينجش (٦) لابن عمّه. حتى نسخها الله تعالى فقال: «أأشفقتم أن تقدّموا» (الآية).

ثمّ قال عليه الله في عمل بهذه الآية وآخر من عمل بها، فلم يعمل بها أحد قبلي ولابعدي.

وقال أيضاً (٧): حدّ ثنا عبدالعزيز بن يحيى، عن محمّد بن زكريًا، عن أيّوب بن سليمان، عن محمّد بن مروان، عن الكلبيّ، عن أبي صالح، عن ابن عبّاس في قوله تعالى: «يا أيّها الذين آمنوا إذا ناجيتم» (الآية) قال: إنّه حرّم كلام رسول الله عَلَيْلًا شمّ

١. تأويل الأيات الباهرة ٦٧٣/٢، ح ٤.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: عليّبن عتبة (العتبة ـق، ش، م).

٣. ق، ش: حسين، ٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: حنَّان.

ه. نغس المصدر، ح ٥.

٦. النجش: هو أن يمدح السلعة في البيع لينفقها ويروّجها، أو يزيد في قيمتها وهو لايسريد شسراءها ليقع غيره فيها.
 ٧. نفس المصدر، ح ٣.

رخص لهم في كلامه بالصدقة، فكان إذا أراد الرجل أن يكلّمه تصدّق بدرهم ثمّ كلّمه بما يريد.

قال: فكفّ الناس عن كلام رسول الله ﷺ وبخلوا أن يتصدّ قوا قبل كلامه، فتصدّق عليّ الله الناس عن كلام رسول الله عشر عشر كلمات سألهن رسول الله ولم يفعل ذلك أحد من المسلمين غيره، وبخل أهل الميسرة أن يفعلوا ذلك.

فقال المنافقون: ما صنع عليّ بن أبيطالب الذي صنع من الصدقة إلّا أنّـه أراد أن يروّج (١) لابن عمّه!

فأنزل الله تعالى: «يا أيها الذين آمنوا إذا ناجيتم الرسول فقد موابين يدي نجواكم صدقة ذلك خير لكم» من إمساكها «وأطهر» يقول: وأزكئ لكم من المعصية «فإن لم تجدوا» الصدقة «فإن الله غفور رحيم، أأشفقتم» يقول الحكيم: أأشفقتم، يا أهل الميسرة «أن تقدّموا بين يدي نجواكم» (٢) يقول: قدّام نجواكم؛ يعني: كلام رسول الله على الفقراء؟ «فإذ لم تفعلوا» يا أهل الميسرة «وتاب الله عليكم»؛ يعني: تجاوز عنكم إذ لم تفعلوا «فأقيموا الصلاة» يقول: أقيموا الصلوات الخمس «وآتوا الزكاة»؛ يعني: أعطوا الزكاة، يقول: تصدّقوا. فنسخت ما أمروا به عند المناجاة بإتمام الصلاة وإيتاء الزكاة «وأطيعوا الله ورسوله» بالصدقة في الفريضة والتطوّع «والله بعبير بما تعملون»؛ أي تنفقون.

وفيه (٢): ونقلت من مُؤلَّف شيخنا أبي جعفر الطوسيّ هذا الحديث، ذكر أنّه في جامع الترمذيّ وتفسير الثعلبيّ، بإسناده: عن [عليّ بن] (٤) علقمة الأنماريّ، يرفعه إلى عليّ طَلِيَةٍ أنّه قال: بي خفّف الله عن هذه الأمّة، لأنّ الله امتحن الصحابة بهذه الآية فتقاعسوا [كلّهم] (٥) عن مناجاة الرسول عَيَّلِيَّةً. وكان قد احتجب في منزله من مناجاة كلّ أحد إلّا من تصدّق بصدقة. وكان معي دينار فتصدّقت به، فكنت أنا سبب التوبة من الله

٢. في ق، ش، م، زيادة: صدقة.

٤ و٥. من المصدر مع المعقوفتين.

١. كذا في المصدر. وفي النسخ: يتزوّج.

٣. نفس المصدر /٦٧٥، ح ٧.

على المسلمين حين عملت بالآية . ولو لم يعمل بها أحد ، لنزل العذاب لامتناع (١)الكلّ من العمل بها(١).

صدق صلوات الله عليه لأنه ما زال سبباً لكلّ خير يعزى إليه ، وإنّ الله سبحانه أراد أن ينوّه بفضله ، ويجعل هذه الآية منقبة له دون غيره ، إذ لم يجعل للصدقة مقداراً معيّناً ، ولو جعل لأمكن أكثر الناس أن يتصدّقوا ، ففي ترك عملهم بها ونسخها دليل على أنّها كانت منقبة (٣) له خاصة ، لأنّه تعالى عالم بما يكون قبل كونه ، وعلم صدقات علي للله وتقاعس غيره عنها ، فأراد الله سبحانه إظهار فضله عند تقاعس غيره «وذلك فضل الله يؤتيه من يشاء والله ذوالفضل العظيم» (٤).

- ﴿ اَلَمْ تَرَ اِلَى الَّذِينَ تَوَلَّوْا قَوْماً غَضِبَ اللهُ عَلَيْهِمْ ﴾ : يعنى : اليهود.
- ﴿ مَا هُمْ مِنْكُمْ وَلاَمِنْهُمْ ﴾ : لأنَّهم منافقون مذبذبون [بين ذلك] (٥٠).
  - ﴿ وَيَحْلِفُونَ عَلَى الْكَذِبِ ﴾ : وهو ادّعاء الإسلام.
- ﴿ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ ٢٠ : أنّ المحلوف عليه كذب ؛ كمن يحلف بالغموس ٢٠٠.

وفي هذا التقييد دليل على أنّ الكذب يعمّ ما يعلم المخبر عـدم مـطابقته، ومـا لم يعلم.

قيل (٧): روي أنّه ﷺ كان في حجرة من حجراته، فقال: يدخل عليكم الآن رجـل قلبه قلب جبّار وينظر بعين شيطان.

فدخل عبدالله بن نبتل (٨) المنافق، وكان أزرق، فقال ﷺ له: علام تشتمني أنت وأصحابك؟ فحلف بالله ما فعل، ثمّ جاء بأصحابه فحلفوا، فنزلت.

۸. ق،ن: تنبل.

١. المصدر: [عند] امتناع.

عند] امتناع. ٢. كذا في المصدر. وفي النسخ زيادة: ثمَّ قال.

۳. ليس في ق، ش. م. . . أن الله الدرا ۲/۲

٥. من أنوار التنزيل ٢٦٢/٤.

٦. اليمين الغموس: اليمين الكاذبة تغمس صاحبها في الإثم.

٧. أنوار التنزيل ٤٦٢/٢.

<sup>£.</sup> الحديد / ٢١.

﴿ أَعَدُّ اللهُ لَهُمْ عَذَاباً شَدِيداً ﴾: نوعاً من العذاب متفاقماً (١).

﴿ إِنَّهُمْ سَاءَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ ﴿ فَتَمَرَّنُوا عَلَى سُوءَ الْعَمِلُ وأَصِرُّوا عَلَيْهِ.

﴿اتَّخَذُوا آيْمَانَهُمْ ﴾: أي التي حلفوا بها.

وقرئ (٢) بالكسر؛ أي إيمانهم الذي أظهروه.

﴿جُنَّةً ﴾ : وقاية دون دمانهم وأموالهم.

﴿ فَصَدُّوا عَنْ سَبِيلِ اللهِ ﴾: فصدُوا الناس في خلال أمنهم عـن ديـن الله بـالتحريش والتثبيط.

﴿ فَلَهُمْ عَذَابٌ مُهِينٌ ﴾ ٢٠ : وعيد ثانٍ بوصف آخر لعذابهم.

وقيل (٣): الأوّل عذاب القبر، وهذا عذاب الآخرة.

﴿ لَنْ تُغْنِيَ عَنْهُمْ أَمُوالُهُمْ وَلاَآوُلاَدُهُمْ مِنَ اللهِ شَيْئاً أُولَـئِكَ أَصْحَابُ النَّــارِهُمْ فِـيهَا خَالِدُونَ ﴾ ۞: قد سبق مثله.

﴿ يَوْمَ يَبْعَثُهُمُ اللهُ جَسِيعاً فَيَحْلِفُونَ لَـهُ ﴾: أي لله، على أنَّهم مسلمون ويـقولون بالبعث(١).

﴿ كُمَّا يَخْلِقُونَ لَكُمْ ﴾ : في الدنيا إنَّهم لمنكم.

﴿ وَيَحْسَبُونَ آنَّهُمْ عَلَىٰ شَعْيِمٍ ﴾: [في حلفهم الكاذب](٥) لأن تمكّن النفاق في نفوسهم بحيث يخيّل إليهم في الآخرة أنّ الأيمان الكاذبة تروّج الكذب على الله؛ كما تروّجه عليكم [في الدنيا](٦).

﴿ أَلاَ إِنَّهُمْ هُمُ الْكَاذِبُونَ ﴾ ﴿ البالغون الغاية في الكذب [حيث يكذبون] ﴿ مع عالم الغيب والشهادة و[يحلفون] ﴿ عليه .

١. تفاقم الأمر: استفحل شرّه.

٤. يوجد في ق، ش.

٧. ليس في ق.

٢ و٣. نفس المصدر والموضع.

٥ و٦. من أنوار التنزيل ٤٦٢/٢.

٨. من نفس المصدر والموضع.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): وقوله: «ألم تر إلى الذين تولّوا قوماً غضب الله عليهم» قال: نزلت في الثاني، لأنّه (٢) مرّ به رسول الله عَلَيْلُهُ وهو جالس عند رجل من اليهود ويكتب خبر رسول الله عَلَيْلُهُ، فأنزل الله: «ألم تر إلى الذين» (الآية).

فجاء الثاني إلى النبيّ عَلَيْظُ فقال [له رسول الله عَلَيْظُ اللهِ عَلَيْظُ اللهِ عَلَيْظُ اللهِ عَلَيْظُ الله نهى الله عن ذلك؟!

فقال: يا رسول الله ، كتبت عنه ما في التوراة من صفتك. وأقبل يقرأ ذلك على رسول الله عَلَيْهِ وهو عَيَالِهُ غضبان.

فقال له رجل من الأنصار: ويلك، أماترى غضب النبيّ ﷺ عليك؟! فقال: أعوذ بالله من غضب الله وغضب رسوله، إنّي إنّما كتبت ذلك لما وجدت فيه

فقال له رسول الله عَيَّمُ الله عَيَّمُ الله عَمَّمُ الله عَمْمُ عَلَمُ عَمْمُ عِمْمُ عَمْمُ عِمْمُ عَمْمُ عَمْمُ عَمْمُ عَمْمُ عَمْمُ عَمْمُ عِمْمُ عَمْمُ عَمُ عَمْمُ عِمْمُ عَمْمُ عَمُمُ عَمْمُ عَم

وقوله: «يوم يبعثهم الله جميعاً فيحلفون كما يحلفون لكم» قال: إذا كان يوم القيامة جمع الله الذين غصبوا آل محمّد صلوات الله عليهم حقّهم (٦) فيعرض عليهم أعمالهم، فيحلفون له أنّهم لم يعملوا منها شيئاً؛ كما حلفوا لرسول الله على الدنيا حين حلفوا أن لايردّوا الولاية في بني هاشم، وحين همّوا بقتل رسول الله على العقبة. فلما أطلع الله نبيّه وأخبره، حلفوا له أنّهم لم يقولوا ذلك ولم يهمّوا به حين أنزل الله على رسوله: «يحلفون بالله ما قالوا ولقد قالوا كلمة الكفر» (الآية) [قال: ذلك إذا عرض عليهم ذلك

١. تفسير القمّى ٣٥٨٧/٢.٣٥٨.

٧. ليس في ق، ش، م. وفي سائر النسخ: الآية. وما أثبتنا في المتن موافق المصدر.

٣. ليس في ق، ش، م. ٤. في ق، ن، م، زيادة: بينهم.

٥. ليس في ق، ش. ٢. ليس في ق، ش.

في (١) القيامة ينكروه ويحلفوا (له كما حـلفوا) (٢) لرسـولالله ﷺ. وهـو قـوله: «يـوم يبعثهم الله» (الآية).] (٣)

﴿ اسْتَحُودَ عَلَيْهِمُ الشَّيْطَانُ ﴾: استولىٰ عليهم. من حدت الإبل وأحدتها (٤): إذا استوليت عليها وجمعتها. وهو ممّا جاء على الأصل.

﴿ فَأَنْسَاهُمْ ذِكْرَ اللهِ ﴾ : لايذكرونه بقلوبهم وألسنتهم.

﴿ أُولَٰئِكَ حِزْبُ الشَّيْطَانِ ﴾: جنوده وأتباعه.

﴿ أَلاَ إِنَّ حِزْبَ الشَّيْطَانِ هُمُ الْخَاسِرُونَ ﴾ ۞: لأنّهم فوّ تواعلى أنفسهم النعيم المؤبّد، وعرّضوها للعذاب المخلّد.

وفي كتاب المناقب (٥) لابن شهر أشوب، خطبة للحسين المنافخ خطب بها لمّا رأى صفوف أهل الكوفة بكربلاء (٦) كالليل والسيل، وفيها: فنعم الربّ ربّنا، وبئس العباد أنتم، أقررتم بالطاعة وآمنتم بالرسول محمّد، ثمّ إنّكم رجعتم إلى ذرّيّته وعترته تريدون قتلهم لقد استحوذ عليكم الشيطان فأنساكم ذكر الله العظيم. فتباً لكم ولما تريدون، إنّا لله وإنا إليه راجعون، هؤلاء قوم كفروا بعد إيمانهم فبعداً للقوم الظّالمين.

وفي أصول الكافي (٧): عليّ بن إبراهيم، عن محمّد بن عيسى بن عبيد، عن يونس، عن بعض أصحابه، عن أبي عبدالله عليه قال: قال رسول الله عليه البينما موسى جالساً إذ أقبل عليه إبليس وعليه برنس ذو ألوان، فلمّا دنا من موسى، خلع البرنس وقام إلى موسى [فسلّم عليه] (٨).

فقال له موسى: من أنت؟

قال: أنا إبليس.

۲. ليس في ق، ش.

٤. كذا في أنوار التنزيل ٤٦٢/٢. وفي النسخ: حذتها.

٦. ليس في ق، المصدر.

۸. ليس في ن، ت.

١. في ق زيادة: يوم.

٣. ليس في المصدر.

٥. المناقب ١٠٠/٤.

۷. الکافی ۳۱٤/۲، ح ۸.

الجزء الثالث عشر / سورة المجادلة ........... ٥٩.

قال: أنت؟! فلا قرّب الله دارك!

قال: إنِّي إنَّما جئت لأسلِّم عليك لمكانك من الله.

قال: فقال له موسى: ما هذا البرنس؟

قال: به أختطف قلوب بني آدم.

فقال له موسى: أخبرني بالذنب الذي إذا أذنبه ابنآدم استحوذت عليه؟

قال: إذا أعجبته نفسه (١) واستكثر عمله وصغر في عينه ذنبه (٦).

وقال: قال الله عَلَى لداود: يا داود، بشر المذنبين وأنذر الصدّيقين.

قال: كيف أبشر المذنبين وأنذر الصدّيقين؟

قال: يا داود، بشّر المذنبين أنّي أقبل التوبة وأعفو عن الذنب، وأنذر الصدّيقين أن لايعجبوا بأعمالهم فإنّه ليس عبد أنصبه للحساب إلّا هلك.

الحسين بن محمّد الأشعري (٣)، عن معلّى بن محمّد، عن الحسن بن عليّ الوشّاء، وعدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد، عن ابن فضّال، جميعاً، عن عاصم بن حميد، عن محمّد (٤) بن مسلم، عن أبي جعفر الله قال: خطب أميرالمؤمنين الله الناس فقال: أيّها الناس، إنّما بدء وقوع الفتن أهواء تُتبّع وأحكام تُبتدع، يُخالف فيها كتاب الله، يتولّى فيها رجال رجالاً. فلو أنّ الباطل خلص لم يخف على ذي حجي، ولو أنّ الحقّ خلص لم يكن اختلاف، ولكن يؤخذ من هذا ضغث ومن هذا ضغث فيمزجان فيجيئان معاً، فهناك استحوذ الشيطان على أوليائه، ونجا الذين سبقت لهم من الله الحسنين.

﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُحَادُّونَ اللهَ وَرَسُولَهُ أُولَئِكَ فِي الْآذَلِّينَ ﴾ ۞: في جملة من هو أذلَ خلق الله.

﴿ كَتَبُ اللَّهُ ﴾ : في اللوح.

١. ليس في ق، ش، م. ٢. ليس في

٣. نفس المصدر ٥٤/١، ح ١.

۲. ليس في ق، ش، وفي ن، ت، ر: دينه.

٤. ليس في ق، ش، م، ر.

﴿ لَاَغْلِبَنَّ آنَا وَرُسُلِي ﴾ : بالحجّة.

وقرأ(١) نافع وابن عامر: «ورسلي» بفتح الياء.

﴿ إِنَّ اللَّهَ قُويٌّ ﴾: على نصر أنبيانه.

﴿ عَزِيزٌ ﴾ ٢٠ الأيغلب عليه في مراده.

وفي مجمع البيان <sup>(٢)</sup>: وروي أنّ المسلمين قالوا لمّا [رأوا ما]<sup>(٣)</sup> يفتح الله عليهم من القرئ: ليفتحنّ الله علينا الروم وفارس.

فقال المنافقون: أتظنون أنَّ فارس <sup>(٤)</sup> والروم كبعض القرئ التي غلبتم عليها. فأنزل الله هذه الآية.

﴿ لاَ تَجِدُ قَوْماً يُؤْمِنُونَ مِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ يُوَادُّونَ مَنْ حَادًّ اللهَ وَرَسُولَهُ ﴾ : لاينبغي أن تجدهم وادّين أعداء الله ؛ والمراد : أنّه لاينبغي أن يوادّوهم .

﴿ وَلَوْ كَانُوا آبَاءَهُمْ أَوْ آبُنَاءَهُمْ أَوْ اِخْوَانَهُمْ أَوْ عَشِيرَتَهُمْ ﴾: ولو كان المحادّون أقرب الناس إليهم.

وفي عيون الأخبار (٥)، في باب نسخة وصيّة موسى بن جعفر عليه حديث طويل، يقول فيه موسى بن جعفر عليه : وأوصيت بها إلى عليّ ابني.

... إلى قوله: وأمّهات أولادي، ومن أقام منهم في منزله وفي حبجابه فيله ماكان يجري عليه في حياتي إن أراد ذلك، ومن خرج منهنّ إلى زوج فليس لها أن ترجع إلى خُزانتي (٢) إلّا أن يرئ عليّ ذلك، وبناتي مثل ذلك، ولا يزوّج بناتي أحد من إخوانهن (١) من أمّهاتهنّ، ولاسلطان ولاعمل لهنّ إلّا برأيه ومشورته، فإن فعلوا ذلك، فقد خالفوا الله ورسوله وحادّوه في ملكه.

٢. المجمع ٢٥٥/٥.

١. أنوار التنزيل ٤٦٣/٢.

٤. المصدر: فارساً.

٣. ليس في ق، ش، م.

٥. العيون ٢٨/١\_٢٩، ح ١.

٦. المصدر: جرايتي. والحزانة: عيال الرجل الذين يهتم بهم ويتحزّن عليهم.

٧. المصدر: أخواتهنّ.

وفي كتاب الاحتجاج (١) للطبرسي الله على النبي عَيَّلَه حديث طويل، يقول فيه وقد ذكر عليًا وأولاده من ألا إنّ أعداء على الله هم أهل الشقاق [والنفاق والحادّون، و] (٢) هم العادون وإخوان الشياطين الذين يوحي بعضهم إلى بعض زخرف القول غروراً. ألا إنّ أولياءهم الذين ذكرهم الله في كتابه المؤمنون، فقال: «لاتجد قوماً يؤمنون بالله واليوم الأخر» (الآية).

- ﴿ أُولَئِكَ ﴾ : أي الذين لم يوادّوهم.
- ﴿ كُتُبَ فِي قُلُوبِهِمُ الْإِيمَانَ ﴾ : أثبته فيها.
  - ﴿ وَايَّدُهُمْ بِرُوحٍ مِنْهُ ﴾ : أي من عندالله.
- قيل (٢): هو نور القلب، أو القرآن، أو النصر على العدق.

وقيل (٤): الضمير للإيمان، فإنّه سبب لحياة القلب.

وفي أصول الكافي (٥): الحسين بن محمّد ومحمّد بن يحيى ، عن جعفر بن محمّد ، عن الحسن بن معاوية ، عن عبدالله بن جبلة ، عن إبراهيم بن خلف بن عبّاد الأنماطيّ ، عن الحسن بن معاوية ، عن عبدالله عليّلًا وعنده في البيت أناس ، فظننت أنّه إنّما أراد بذلك غيري .

فقال: أما، والله، ليغيبن عنكم صاحب هذا الأمر، وليخملن هـذا ا<sup>(١)</sup> حـتّى يـقال: مات، هلك، في أيّ وادٍ سلك. ولتكفأن كما تكفأ السفينة في أمواج البحر، لاينجو إلّا من أخذ الله ميثاقه، وكتب الإيمان في قلبه، وأيّده بروح منه. (الحديث)

وبإسناده (۱۷) إلى أبي حمزة: عن أبي جعفر الله قال: سألته عن قوله تعالى: «وأيَّدهم بروح منه».

الاحتجاج /٦٣ ـ ٦٣.
 من المصدر.

۳ ر£. أنوار التنزيل ٤٦٣/٢.

ه. الكافي ٣٣٨/١ ٣٣٩. ح ١١.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: «ليحملنّ » بدل «ليخملنّ هذا».

٧. نفس المصدر ١٥/٢، ح ١.

١٦٢ ....١٦٠٠ تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

قال: هو الإيمان.

[وبإسناده (۱) إلى الفضيل قال:

قال: لا.

قال: هو الإيمان](٣).

وبإسناده (1) إلى أبانبن تغلب، عن أبي عبدالله على قال: قال: ما من مؤمن إلا ولقلبه أذنان في جوفه: أذن ينفث فيها الوسواس الخنّاس، وأذن ينفث فيها الملك. فيؤيّد الله المؤمن بالملك، وذلك قوله تعالى: «وأيّدهم بروح منه».

وبإسناده (٥) إلى محمّد بن سنان: عن أبي خديجة (٢) قال: دخلت على أبي الحسن عليه فقال لي: إنّ الله تبارك وتعالى أيّد المؤمن بروح منه تحضره في كلّ وقت يحسن فيه ويتقي، وتغيب عنه في كلّ وقت يذنب فيه ويعتدي، فهي معه تهتز سروراً عند إحسانه، وتسيخ في الثرى عند إساءته. فتعاهدوا، عباد الله، نعمه بإصلاحكم أنفسكم، تزدادوا يقيناً، وتربحوا نفيساً ثميناً. رحم الله امرء هم بخير فعمله، أو هم بشر فارتدع عنه.

ثمّ قال: نحن نُؤيَّد بالروح، بالطاعة لله والعمل له.

محمّد بن يحيى (٧)، عن أحمد بن محمّد، عن ابن فضّال، عن ابن بكير قال: قلت

١. نفس المصدر ١٥/٢، ح ٢.

٣. لايوجد في ق، ش.

٥. نفس المصدر ٢٦٨/٢، ح ١.

٧. نفس المصدر ٢٨٠/٢، ح ١١.

٢. نفس المصدر ١٥/٢، ح ٥.

٤. نفس المصدر ٢٦٧/٢، ح ٣.

٦. كذا في المصدر. وفي ق: أبي حذيفة.

الجزء الثالث عشر / سورة المجادلة ......... ١٦٣

لأبي جعفر عليُّلِهِ في قول رسول الله: إذا زني الرجل، فارقه روح الإيمان.

قال: هو قوله: «وأيّدهم بروح منه» ذلك الذي يفارقه.

عليّ بن إبراهيم (١)، عن محمّد بن عيسى، عن يبونس، عن داود قال: سألت أباعبدالله عليه عن قول رسول الله عليه اذا زنى الرجل فارقه روح الإيمان.

قال: فقال: هو مثل قول الله: «ولاتيمُموا الخبيث منه تنفقون».

ثمّ قال: غير هذا أبين منه، ذلك قول الله ﷺ: «وأيّدهم بروح منه» هو الذي فارقه.

عدَّة من أصحابنا (٢)، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن أبيه، رفعه، عن محمّد بن داود الغنويّ، عن الأصبغ بن نباتة، عن أمير المؤمنين عليَّة وذكر حديثاً طويلاً يقول فيه: فأمّا ما ذكر من أمر السابقين فإنّهم أنبياء مرسلون وغير مرسلين، جعل الله فيهم خمسة أرواح: روح القدس، وروح الإيمان، وروح القوّة، وروح الشهوة، وروح البدن.

فبروح القدس بُعثوا أنبياء مرسلين وغيرمرسلين، وبها علموا الأشياء.

وبروح الإيمان عبدوا الله ولم يشركوا به شيئاً.

وبروح القوّة جاهدوا عدوّهم ٣٠) وعالجوا معاشهم.

وبروح الشهوة أصابوا لذيذ الطعام ونكحوا الحلال من شباب النساء.

وبروح البدن دبّوا ودرجوا، فهؤلاء مغفور لهم مصفوح عن ذنوبهم.

ثمّ قال: قال الله ﷺ (1): «تلك الرسل فضّلنا بعضهم على بعض منهم من كلّم الله ورفع بعضهم درجات وآتينا عيسى بن مريم البيّنات وأيّدناه بروح القدس».

ثمّ قال في جماعتهم: «وأيّدهم بروح منه» يقول: أكرمهم بها فـفضّلهم عـلى مـن سواهم، فهؤلاء مغفور لهم مصفوح عن ذنوبهم.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥): «وأيّدهم بروح منه» قال: [الروح](٦) ملك أعظم من

<sup>.</sup> ٢٠ نفس المصدر ٢٨١/٢ ٢٨٢ ح ١٦.

٤. البقرة / ٢٥٣.

٦. من المصدر.

١. نفس المصدر ٢٨٤/٢، ح ١٧.

٣. ق،ش،م: أعداءهم.

٥. تفسير القمّي ٣٥٨/٣.

جبرنيل وميكانيل، [وكان](١) مع رسول الله عَيَيْلِيَّةٌ وهو مع الأئمة.

وفي محاسن البرقي (٢): عنه، عن يعقوب بن يزيد، عن عبدالرحمن بن حمّاد، عن العبدي (٣)، عن عبدالله بن سنان قال: سمعت أباعبدالله للنبي يقول: الإيمان في القلب، واليقين خطرات.

وفي كتاب الخصال (٤): عن سويد (٥)، عن أبي عبدالله عليه قال: قلت: فما الذي يثبت الإيمان في العبد؟

قال: الذي يثبته (٦) فيه الورع، والذي يخرجه منه الطمع.

عن عليّ بن سالم (٧)، عن أبيه قال: قال أبو عبدالله جعفر بن محمّد الصادق المُلِلْةِ: أدنى ما يخرج به الرجل من الإيمان أن يجلس إلى غالٍ فيستمع إلى حديثه، ويصدّقه على قوله.

وفي كتاب التوحيد (٨)، بإسناده إلى محمّد بن مسلم (٩) قال: سألت أباجعفر الله فقلت: قول الله (١٠): «يا إبليس ما منعك أن تسجد لما خلقت بيدي».

فقال: «اليد» في كلام العرب: النعمة والقوّة، قال الله (١١): «واذكر عبدنا داود ذا الأيد». وقال (١٢): «والسماء بنيناها بأيد»؛ أي بقوّة. وقال: «وأيّدهم بروح منه»؛ أي قوّاهم (١٣). وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (١١)، بإسناده إلى أحمد بن إسحاق قال: قلت لأبي محمّد الحسن بن علي المنظرة وقد ذكر أنّ غيبة القائم المنظرة تطول: وإنّ غيبته لتطول؟ قال: إي، وربّي، حتّى يرجع عن هذا الأمر أكثر القائلين به، ولا يبقى إلّا من أخذ الله قال: إي، وربّي، حتّى يرجع عن هذا الأمر أكثر القائلين به، ولا يبقى إلّا من أخذ الله

١. من المصدر.

٣. المصدر: القنديّ.

٥. المصدر: عن أبانبن سويد.

٧. نفس المصدر /٧٢، ح ١٠٩.

٩. ق،ش: سالم.

<sup>11.</sup> ص/١٧.

١٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: قوة.

٢. المحاسن /٢٤٩، ح ٢٦٠.

<sup>1.</sup> الخصال /٩، ح ٢٩.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: يثبت.

۸. التوحيد/۱۵۳، ح ۱.

۱۰. ص/۵۷.

۱۲. الذاريات / ٤٧.

١٤. كمال الدين ٣٨٤\_ ٣٨٥، ح ١.

ميثاقه بولايتنا وكتب في قلبه (١) الإيمان وأيّده (٢) بروح منه. (الحديث)

وبإسناده (٣) إلى الحسن بن محمّد بن صالح البزّاز قال: قال العسكريّ عليَّا ! إنّ ابني هو القائم من بعدي، وهو الذي يجري فيه سنن الأنبياء (١) بالتعمير والغيبة حتّى تقسو القلوب لطول الأمد، فلا يثبت على القول به إلّا من كتب الله رُّجَّالَ في قلبه الإيمان وأيَّاده بروح منه.

وبإسناده (٥) إلى أميرالمؤمنين عليَّا إنَّه قال: التاسع من ولدك، يا حسين، هو القائم بالحقّ والمظهر للدّين والباسط للعدل.

قال الحسين عليَّةِ: فقلت: يا أميرالمؤمنين عليَّةِ وإنَّ ذلك لكائن؟!

فقال: إي، والذي بعث محمّداً بالنبوّة، واصطفاه عملي البريّة؛ ولكن بعد غيبة وحيرة، ولايثبت فيها على دينه إلّا المخلصون المباشرون لروح اليقين، الذين أخمذ الله ﷺ ميثاقهم بولايتنا، وكتب في قلوبهم الإيمان، وأيَّدهم بروح منه.

وفي شرح الآيات الباهرة (٦٠): قال محمّد بن العبّاس ﴿ أَنَّ : حَدَّثنا المنذربن محمّد، عن أبيه قال: حدّ ثني عمّى الحسين بن سعيد، عن أبان بن تغلب، عن على بن محمّد بن بشير (٧) قال: قال محمّد بن على ؛ ابن الحنفيّة عِلْمَيْلًا (٨): إنّما حبّنا أهل البيت شيء (١) يكتبه الله في أيمن قلب العبد، ومن كتبه الله في قلبه، لايستطيع أحد محوه. أما سمعت الله سبحانه يقول: «أولئك كتب في قلوبهم الإيمان وأيّدهم بروح منه» (إلى آخر الآية) فحبّنا أهل البيت الإيمان.

﴿ وَيُدْخِلُهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْآنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ ﴾: بطاعتهم.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: أيَّدهم.

١. ق:ش: قلوبهم.

٣. نفس المصدر /٥٢٤م ع.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: وهو الذي يخرج في سير الأنبياء.

٦. تأويل الأيات الباهرة ٢/٦٧٦، ح ٨. ٥. نفس المصدر /٢٠٤، ح ١٦.

٨. كذا في المصدر. وفي النسخ: لابن الحنفيّة.

٧. المصدر: بشر.

٩. ليس في ش،ق.

﴿ وَرَضُوا عَنْهُ ﴾: بقضائه، أو بما وعدهم من الثواب.

﴿ أُولَئِكَ حِزْبُ اللهِ ﴾: جنده وأنصار دينه.

﴿ آلاً إِنَّ حِزْبَ اللهِ هُمُ الْمُقْلِحُونَ ﴾ ٢: الفائزون بخير الدارين.

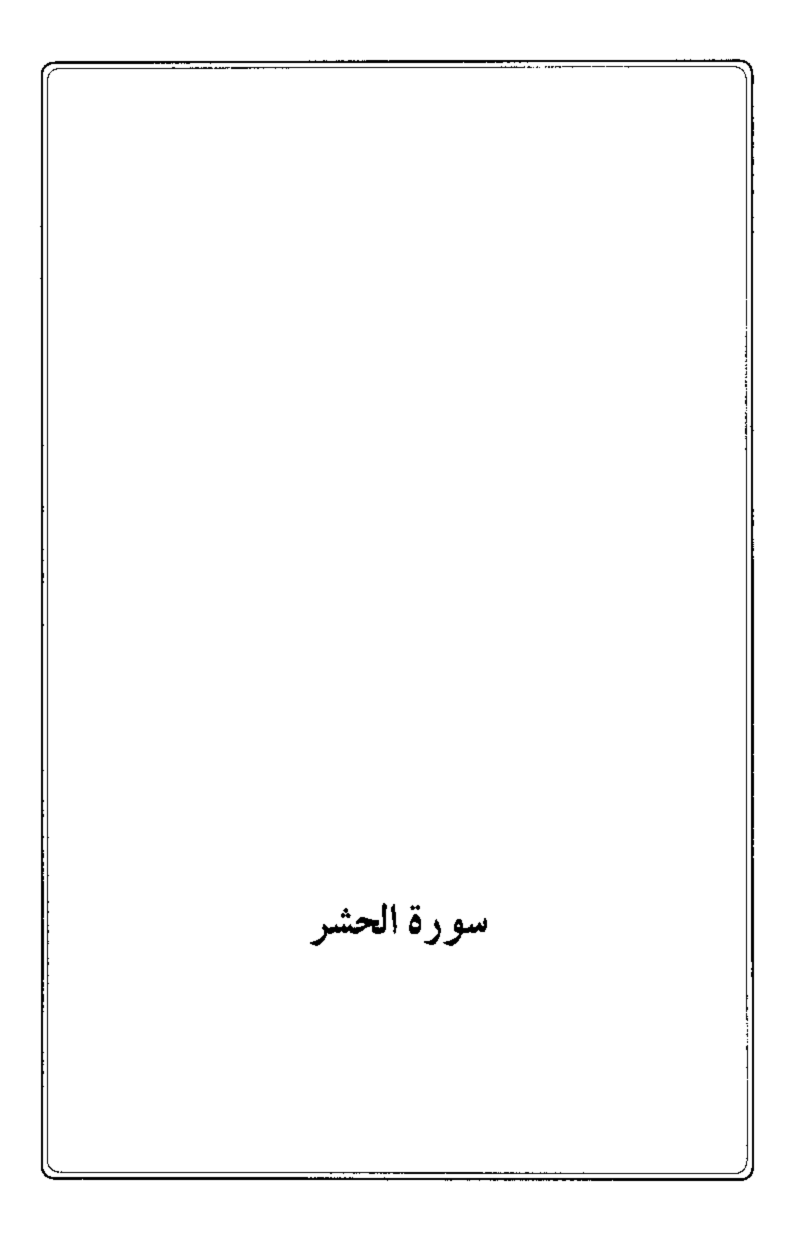
وفي شرح الآيات الباهرة (١): وجاء من طريق العامّة، ما رواه أبو نعيم قال: حدّئنا محمّد بن حميد، بإسناده (٢) عن عيسى بن عبدالله بن محمّد (٣) بن عـمر بـن عـليّ بـن أبي طالب عليه قال: حدّثني أبي ، عن جدّي (٤)، عـن عـليّ عليه أنّه قـال: قـال سـلمان الفارسيّ: يا أبا الحسن ، ما طلعتُ على رسول الله عَيْهُ إلّا ضرب بين كتفي ، وقـال: يـا سلمان ، هذا وحزبه «هم المفلحون».

٢. ليس في ق، ش، م.

٤. المصدر: جدَّه.

١. تأويل الآيات الباهرة ٦٧٦/٢، ح ٩.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: عبيدالله.



## سورة الحشر

مدنيّة.

وآيها أربع وعشرون بالإجماع.

## بسم الله الرحمن الرحيم

في كتاب ثواب الأعمال (١)، بإسناده إلى النبيّ عَيَلِهُ قال: من قرأ سورة الحشر، لم يبق جنّة ولا نار ولا عرش ولا كرسيّ ولا الحجب والسموات السبع والأرضون السبع والهواء والربح والطير والشجر والجبال والشمس والقمر والملائكة، إلّا صلّوا عليه واستغفروا له. وإن مات في يومه أو ليلته، مات شهيداً.

وفي مجمع البيان (٢): أبيّ بن كعب قال: قال رسول الله ﷺ: [من قرأ سورة الحشر، لم يبق جنّة ولانار ولاعرش ولاكرسيّ ولاحجاب ولاالسموات السبع والأرضون السبع والموام (٣) والطير والشجر والدوابّ] (١) والشمس والقمر والملائكة ، إلّا صلّوا عليه ، واستغفروا له . وإن مات يومه أو ليلته ، مات شهيداً.

وعن أبي سعيد المكاريّ (٥)، عن أبي عبدالله للطِّلِّ قال: من قرأ إذا أمسى، الرحمن والحشر وكّل الله بداره ملكاً شاهراً سيفه حتّى يصبح.

﴿ سَبَّحَ شِهِ مَا فِي السَّمْوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ ۞: قيل <sup>(1)</sup>: روي أنّه ﷺ لمّا قدم المدينة صالح بني النضير، على أن لايكونوا له ولاعليه.

١. ثواب الأعمال /١٤٥، ح ١.

٣. م، ش: الهواء.

٥. نفس المصدر والموضع.

٢. المجمع ٥/٢٥٥ ـ ٢٥٦.

٤. ليس في ق.

٦. أنوار التنزيل ٤٦٣/٢.

فلمًا ظهر يوم بدر قالوا: إنَّه النبيِّ المنعوت في التوراة بالنصرة.

فلمًا هُزِم المسلمون يوم أحد ارتابوا ونكثوا، وخرج كعببن الأشرف في أربعين راكباً إلى مكّة وحالفوا أبوسفيان. فأمر رسول الله ﷺ [محمّد بن مسلمة] (١) أخا كعب من الرضاعة فقتله غيلة، ثمّ صبّحهم بالكتائب وحاصرهم (٢) حتّى صالحوه على الجلاء، فجلا أكثرهم إلى الشام ولحقت طائفة بخيبر [والحيرة] (٣)، فأنزل الله تعالى: «سبّح لله \_إلى قوله \_: كلّ شيء قدير».

﴿ هُوَ الَّذِي اَخْرَجَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ اَهْلِ الْكِتَابِ مِنْ دِيَارِهِمْ لِأُوَّلِ الْحَشْرِ ﴾: أي في أوّل في أوّل حشرهم من جزيرة العرب، إذ لم يصبهم هذا الذلّ قبل ذلك. أو في أوّل حشرهم للقتال أو الجلاء إلى الشام، وآخر حشرهم إجلاء عمر إيّاهم من خيبر إليه. [أو في أوّل حشر الناس إلى الشام (٥)] (٢)، وآخر حشرهم أنّهم يُحشرون إليه عند قيام الساعة فيدركهم هناك. أو أنّ ناراً تخرج من المشرق فتحشرهم إلى المغرب.

و الحشر اخراج جمع من مكان إلى آخر.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٧): عن الإمام الحسن بن عليّ عليه حديث طويل، يقول فيه: ثمّ يبعث الله ناراً من المشرق وناراً من الصغرب، ويتبعهما بريحين شديدتين فيحشر الناس عند صخرة بيت المقدس، فيحشر أهل الجنّة عن يمين الصخرة ويزلف الميعاد وتصير (٨) جهنّم عن يسار الصخرة، في تخوم الأرضين السابعة، وفيها [الفلق و] (٩) السجّين، فتفرّق الخلائق من عند الصخرة، فمن وجبت له الجنّة دخلها، [ومن

١. من المصدر.

٢. كذا في المصدر، وفي ق، ش، م: حاصروهم. وفي ن، ت، ر: خاصرهم وفي ي: خاصمهم.

٣. ليس في ق، ش، م. ٤. نفس المصدر ٤٦٤.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: إليه. ٦. ليس في ق.

٧. تفسير القمّي ٢٧٢/٢.

٨. كذا في المصدر. وفي النسخ: «المعتبر ويحشر أهل» بدل «الميعاد وتصير».

٩. ليس في ن.

الجزء الثالث عشر / سورة الحشر

وجبت له النار دخلها](١) وذلك قوله (٢): «فريق في الجنّة وفريق في السعير».

وفي مجمع البيان (٣): «لأوّل الحشر» اختلف في معناه، فقيل: كان جـلاؤهم ذلك أوّل حشر اليهود إلى الشام، تم يُحشر الناس يوم القيامة إلى أرض الشام أيـضاً وذلك الحشر الثاني ... عن ابن عبّاس والزهديّ والجبّائيّ.

قال ابن عبّاس: قال لهم النبيُّ عَيَّاتُكُمُّ: اخرجوا.

قالوا: إلى أين؟

قال: إلى أرض المحشر.

﴿ مَا ظُنَنْتُمْ أَنَّ يَخْرُجُوا ﴾ : لشدّة بأسهم ومنعتهم.

﴿ وَظَنُّوا اَنَّهُمْ مَا نِعَتُهُمْ حُصُونُهُمْ مِنَ اللهِ ﴾ : أي أنّ حصونهم تمنعهم من بأس الله.

وتغيير النظم وتقديم الخبر وإسناد الجملة إلى ضميرهم، للدّلالة على فرط وثوقهم بحصانتها، واعتقادهم في أنفسهم أنّهم في عزّة ومنعة بسببها.

ويجوز أن تكون «حصونهم» فاعلاً «لمانعتهم».

﴿ قَاْتَاهُمُ اللَّهُ ﴾ : أي عذابه ، وهو الرعب والاضطرار إلى الجلاء .

وقيل (٤): الضمير «للمؤمنين»؛ أي فأتاهم نصرالله.

وقرى (٥): «فآتاهم»؛ أي العذاب، أو النصر.

﴿ مِنْ حَيْثُ لَمْ يَحْتَسِبُوا ﴾ : لقوة وثوقهم.

وفي كتاب التوحيد (٦): عن على الطِّلاِ حديث طويل، يقول فيه وقد سأله رجل عمَّا اشتبه عليه من الأيات: وقال في آية أخرى: «فأتاهم الله من حيث لم يحتسبوا»؛ يعني: أرسل عليهم عذاباً.

﴿ وَقَلَافَ فِي قُلُوبِهِمُ الرُّعْبَ ﴾ : وأثبت فيها النخوف الذي يرعبها؛ أي يملأها.

۲. الشوري/۷.

<sup>£</sup> وه. أنوار التنزيل ٤٦٤/٢.

١، من المصدر.

٣. المجمع ٢٥٨/٥.

٦. التوحيد /٢٦٦، ح ٥.

﴿ يُخْرِبُونَ بُيُوتَهُمْ بِآيْدِيهِمْ ﴾: ضنّاً (١)بها على المسلمين، وإخراجاً لما استحسنوا من آلاتها.

﴿ وَاَيْدِي الْمُؤْمِنِينَ ﴾ : فإنّهم أيضاً كانوا يخربون ظواهرها، نكايةً وتموسيعاً لمجال القتال.

وعطفها على «أيديهم» من حيث إنَّ تخريب المؤمنين مسبِّب عن بغضهم، فكأ نَهم استعملوهم فيه.

والجملة حال، أو تفسير للزعب.

وقرأ (٢) أبوعمرو : «يخرّبون» بالتشديد، وهو أبلغ لما فيه من التكثير.

وقيل (٣): «الإخراب» التعطيل، أو ترك الشيء خراباً. و«التخريب» الهدم.

﴿ فَاعْتَبِرُوا يَا ٱولِي الْآبِصَارِ ﴾ ۞: فاتّعظوا بحالهم فلا تغدروا ولا تعتمدوا على غير الله.

وفي مصباح الشريعة (1): قال الصادق النَّافي : ولا يسمح الاعتبار إلَّا لأهل الصفا والبصيرة، قال الله تعالى: «فاعتبروا ياأولى الأبصار».

وفي كتاب الخصال (٥): عن أبي عبدالله عليلا قال: كان أكثر عبادة أبي ذرّ ﷺ: التفكّر (٦) والاعتبار.

﴿ وَلَوْلَا أَنْ كَتَبَ اللَّهُ عَلَيْهِمُ الْجَلاَّةَ ﴾ : الخروج من أوطانهم.

﴿ لَمَذَّبَهُمْ فِي الدُّنْيَا ﴾: بالقتل والسبي ؛ كما فعل ببني قريظة.

﴿ وَلَهُمْ فِي الْآخِرَةِ عَذَابُ النَّارِ ﴾ ٢: استثناف، معناه : أنّهم إن نجوا من عذاب الدنيا، لم ينجوا من عذاب الآخرة.

﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ شَاقُوا اللهَ وَرَسُولَهُ وَمَنْ يُشَاقُّ اللهَ فَإِنَّ اللهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ ﴾ ٢: الإشارة إلى

٢. أنوار التنزيل ٤٦٤/٢.

١. أي بخلاً.

٤. مصباح الشريعة ٢٠١/.

٣. أنوار التنزيل ٤٦٤/٢.

٦. ق،ش،م: الفكر.

ه. الخصال /٤٤، ح ٣٣.

ما ذُكِر ممّا حاق بهم، وما كانوا بصدده، وما هو معدّ لهم. أو إلى الأخير.

﴿ مَا قَطَعْتُمْ مِنْ لِينَةٍ ﴾: أيّ شيء قطعتم من نخلة. فعلة، من اللـون، وتــجمع عــلى ألوان.

وقيل (١): من اللين، ومعناها: النخلة الكريمة، وجمعها أليان (٢).

﴿ أَوْ تَرَكُّتُمُوهَا ﴾ : الضمير «لما» وتأنيثه لأنّه مفسّر «باللينة».

﴿ قَائِمَةً عَلَى أَصُولِهَا ﴾: وقرى (٣): «أصّلها» اكتفاءً بالضمة عن الواو، أو على أنّه كَرُهُن (٤).

﴿ فَبِإِذُّنِّ اللَّهِ ﴾ : فبأمره .

﴿ وَلِيُخْزِيَ الْفَاسِقِينَ ﴾ ۞: علَّة لمحذوف؛ أي وفعلتم. أو وأذن لكم في القطع ليخزيهم على فسقهم بما غاظهم منه.

﴿ وَمَا أَفَاءَ اللهُ عَلَى رَسُولِهِ ﴾: وما أعاده عليه ، بمعنى: صيره له ، أو ردّه عليه ، فإنّه كان حقيقاً بأن يكون له لأنّه تعالى خلق الناس لعبادته وخلق ما خلق لهم ليتوسّلوا به إلى طاعته ، فهو جدير بأن يكون للمطيعين .

﴿ مِنْهُمْ ﴾ : من بني النضير، أو من الكفرة.

﴿ فَمَا اَوْجَفْتُمْ عَلَيْهِ ﴾ : [فما أجريتم](٥) على تحصيله . من الوجيف، وهو سرعة لسير.

> ﴿ مِنْ خَيْلٍ وَلاَرِكَابٍ ﴾: أي لم تسيروا إليها على خيل ولاإبل. و «الركاب» ما يُركب من الإبل، غلب فيه ؛ كما غلب الواكب على راكبه.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: البيان.

أنوار التنزيل ٤٦٤/٢.
 نفس المصدر والموضع.

في هامش ت: أي في قراءة «أصل» بالضمتين وجهان أحدهما أن يكنون الضمة الثنانية بعدلاً من الواو المحذوفة والثاني أن يكون هو الجمع كرهن ورهن بضمتين في الجمع.

٥. لايوجد في ق، ش. وفي سائر النسخ؛ فما أوجفتم. وما أثبتنا في المتن موافق لأنوار التنزيل ٤٦٥/٢.

قيل (١): وذلك إن كان المراد: في عبني النضير، فإنّ قراهم كانت على ميلين من المدينة، فمشوا إليها رجالاً غير رسول الله عَلَيْلِينَ، فإنّه ركب جملاً أو حماراً، ولم يجر مزيد قتال ولذلك لم يعط الأنصار منه شيئاً إلّا ثلاثة كانت بهم حاجة.

﴿ وَلَكِنَّ اللَّهَ يُسَلِّطُ رُسُلَهُ عَلَى مَنْ يَشَاءُ ﴾ : بقذف الرعب في قلوبهم.

﴿ وَاللّٰهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ ۞: فيفعل ما يسريد تبارة ببالوسائط الظَّاهرة، وتبارة بغيرها.

وفي الكافي (٢): عليّ بن إبراهيم الله إعن أبيه إ(٢)، عن بكربن صالح، عن القاسم بن بريد، عن أبي عمرو الزبيريّ، عن أبي عبدالله الله وذكر حديثاً طويلاً، يقول فيه: إن جميع ما بين السماء والأرض لله تعالى ولرسوله ولأتباعهما (١) من المؤمنين من أهل هذه الصفة، فما كان من الدنيا في أيدي المشركين [والكفّار] (٥) والظّلمة والفجّار من أهل الخلاف لرسول الله والمولّي عن طاعتهما ممّا كان في أيديهم ظلموا فيه المؤمنين من أهل هذه الصفات وغلبوهم عليه مما أفاء الله على رسوله، فهو حقّهم أفاء الله عليهم وردّه إليهم.

وإنّما معنى «الفيء»: كلّ ما صار إلى المشركين ثمّ رجع ممّاكان [قد غلب] (٢) عليه أو فيه ، فما رجع إلى مكانه من قول أو فعل فقد فاء ؛ مثل قول الله ﷺ (٧): «فإن فاؤوا فإنّ الله غسفور رحيم» ؛ أي رجعوا. ثمّ قال: «وإن عزموا الطلاق فإنّ الله سميع عليم» وقال (٨): «وإنّ طائفتان - إلى قوله -: حتّى تفيء إلى أمر الله» ؛ أي ترجع. «فإن فاءت» ؛ أي رجعت «فاصلحوا بينهما بالعدل» (الآية) ؛ يعني بقوله : «تفيء» ترجع. فدلّ الدليل على

۲. الکافی ۱۵/۵ ح ۱.

١. أنوار التنزيل ٤٦٥/٢.

٣. من المصدر،

٤. كذا في المصدر. وفي ق، ش، م: لأتباعه. وفي سائر النسخ: لأتباعهم.

٥. ليس في ق، ش، م. ٦. من المصدر.

٧. البقرة/٢٣٦. ٨. الحجرات/٩.

أنّ «الفيء» كلّ راجع إلى مكان قد كان عليه أو فيه. ويقال للشمس إذا زالت: قد فاءت (١) الشمس، حين يفيء الفيء عند رجوع الشمس إلى زوالها. وكذلك ما أفاء الله على المؤمنين من الكفّار، فإنّما هي حقوق المؤمنين رجعت إليهم بعد ظلم الكفّار لهم.

وفي عيون الأخبار (٢)، في باب ذكر مجلس الرضاء اللج مع المأمون في الفرق بـين العترة والأمّة حديث طويل، وفيه قالت العلماء: فأخبرنا هل فسّر الله الاصطفاء فـي الكتاب؟

فقال الرضاعليِّة : فسر الاصطفاء في الظّاهر سوى الباطن في اثني عشر موطناً ومسوضعاً. فأوّل ذلك قوله ﷺ: «وآت والآية الخامسة قول الله (٣): «وآت ذاالقربي حقّه الخصوصيّة خصّهم الله [العزيز الجبّار] (٤) بها واصطفاهم على الامّة.

فلمًا نزلت هذه الآية على رسول الله ﷺ قال: ادعوا إليَّ فاطمة. فدُعِيت له. فقال: يا فاطمة.

قالت: لبَيك، يا رسول الله.

فقال عَيَّا الله الله على الله على على الله عليه الله الله وهي لي خاصّة دون المسلمين، وقد جعلتها لك لما أمرني الله به، فخذيها لك ولولدك. فهذه الخامسة.

وفي أصول الكافي (٢٠): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن حفص بن البختريّ، عن أبي عبدالله الله قال: الأنفال ما لم يوجف عليه بخيل ولاركاب، أو قوم صالحوا، أو قوم أعطوا بأيديهم، وكلّ أرض خربة، وبطون الأودية، فهو لرسول الله عَيْدُ وهو للإمام من بعده يضعه حيث يشاء.

١. كذا في المصدر، وفي ن: ذللت. وفي غيرها: زالت.

٢. العيون ١٨١ ـ ١٨٦، ح ١. ٣. الإسراء ٢٦٠.

٤. ليس في ق، ش، م، ه. المصدر: هذه فدك ممّا هي ...

٦. الكافي ٥٣٩/١، ح ٣.

عليّ بن محمّد (١)، عن بعض أصحابنا (٢) أظنّه السيّاريّ، عن ابن أسباط قال: لمّا ورد أبوالحسن موسى الليِّهِ على المهديّ، رآه يردّ المظالم. فقال: يا أميرالمؤمنين، ما بال مظلمتنا لاتردّ؟

فقال: وما ذاك، يا أبا الحسن؟

قال: إنّ الله لمّا فتح على نبيّه فدك وما والاها لم يوجف عليه بخيل ولاركاب، فأنزل الله على نبيّه تَقَلِيلُهُ: «وآت ذاالقربى حقّه» (٢) ولم يدر رسول الله تَقَلِيلُهُ من هم، فراجع في ذلك جبرئيل، وراجع جبرئيل ربّه، فأوحى الله إليه: أن ادفع فدك إلى فاطمة على فدعاها رسول الله تَقَلِيلُهُ.

فقال لها: يا فاطمة ، إنّ الله أمرني أن أدفع إليك فدك.

فقالت: قد قبلت، يا رسول الله، من الله ومنك.

فلم يزل وكلاؤها فيها حياة رسول الله ﷺ. فلمًا ولي أبوبكر أخرج عنها وكلاءها، فأتته فسألته أن يردّها عليها.

فقال لها: اثنيني بأسود أو أحمر يشهد لك بذلك. فجاءت بأميرالمؤمنين الله وأمّ أيمن فشهدا لها، فكتب لها بترك التعرّض، فخرجت والكتاب معها، فلقيها عمر.

فقال: ما هذا معك، يا بنت محمّد؟

قالت: كتاب كتبه لي ابن أبي قحافة.

قال: أرينيه <sup>(1)</sup>.

فأبت، فانتزعه من يدها ونظر فيه ثمّ تفل فيه ومحاه وخرقه، وقال (٥) لها: هـذا لم يوجف عليه أبوك بخيل ولاركاب، فضعي الحبال (٦) في رقابنا.

١. نفس المصدر /٥٤٣، ح ٥. وفيه: عليّ بن محمّد بن عبدالله.

٢. ق: أصحابه. ٣. الإسراء ٢٦٠.

كذا في المصدر. وفي النسخ: أرئيه.
 كذا في المصدر: فقال.

٦. ق، ت، ر: الجبال. قال العلامة المجلسي الله في مرآة العقول: أي ضعي الحبال في رقابنا لترفعنا إلى

فقال له المهديّ: يا أبا الحسن، حدّها لي.

فقال: حدّ منها جبل أحد، وحدّ منها عريش (١) مصر، وحدّ منها سيف البحر، وحدّ منها دومة الجندل.

فقال له: كلّ هذا؟!

قال: نعم، يا أميرالمؤمنين، هذا كلّه. [إنّ هذا كلّه] (١) ممّا لم يوجف على أهله رسول الله (٣) عَلَيْهُ بخيل ولاركاب.

فقال: كثير، وأنظر فيه.

وفي الخرائج والجرائح (٤): وفي روايات الخاصّة، أنّ أباعبدالله عليه قال: إنّ رسول الله عَيْنَا الله عَيْنَانِ الله عَيْنَا الله عَيْنَا الله عَيْنَا الله عَيْنَا الله عَيْنَانِ الله عَيْنَا الله عَيْنَانِ الله عَيْنَانِ الله عَيْنَا الله عَيْنَا الله عَيْنَا الله عَيْنَا الله عَيْنَا الله عَيْنَانِ الله عَيْنَانِ اللهُ عَيْنَانِ اللهُ عَيْنَانُ اللهُ عَيْنَانِ عَلَى اللهُ عَلَيْنَانِ اللهُ عَلَيْنَانِ اللهُ عَيْنَانِ اللهُ عَيْنَانِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَانُهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى

فقال: يا محمّد، قم فاركب.

فقال النبيّ ﷺ: فركبت وجبرئيل معي، فيطويت له الأرض كيطيّ الشوب، حبتّى انتهى إلى فدك.

فلمًا سمع أهل فدك وقع الخيل، علموا<sup>(ه)</sup>أنّ عدوّهم قد جاءهم <sup>(١)</sup>، فعلّقوا أبواب المدينة ولحقوا برؤوس المدينة ولحقوا برؤوس الجبال، فأتى جبرئيل العجوز وأخذ المفاتيح ثمّ فتح أبواب المدينة، ودار النبيّ ﷺ في بيوتها وقراها.

حاكم. قاله تحقيراً وتعجيزاً، وقاله تفريعاً على المحال بزعمه. أي أنك: إذا أعطيت ذلك، وضعت الحبل على رقابنا وجعلتنا عبيداً لك. أو أنك إذا حكمت على ما لم يوجف عليه أبوك بأنها ملكك، فاحكمي على رقابنا أيضاً بالملكيّة. أمّا معنى «فضعي الجبال...». أي إن قدرت على وضع الجبال على رقابنا، فيضعي.
 (هامش نورالثقلين ٢٧٦/٥).

۲. ليس في ق، ش.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: لم يوجف أهله على رسول الله.

٤. الخرائج والجرائح ١١٢/١، ح ١٨٧.

٦. ق،ش،ت،م،ن: جاؤوهم.

٥. المصدر: ظنُّوا.

۷. ق، ش، ت، م، ن، ر: عجوزهم.

فقال جبرئيل: يا محمّد، انظر إلى ما خصّك الله به وأعطاكه دون الناس؛ وهو قوله: «ما أفاء الله على رسوله من أهل القرى فَلله وللرسول» وذلك قوله تعالى: «فما أوجفتم عليه» (الآية) ولم يعرف (١) المسلمون ولم يطؤوها، ولكنّ الله أفاءها على رسوله.

وطرق (١) به جبرتيل في دورها وحيطانها، وغلّق الأبواب ودفع المفاتيح إليه، فجعلها رسول الله عَلَيْهُ في غلاف سيفه، وهو معلّق بالرحل، ثم ركب وطويت له الأرض كطيّ السجل، فأتاهم رسول الله عَلَيْهُ وهم على مجالسهم ولم يتفرّقوا (١).

فقال رسول الله عَيِّلَيُّ : هذه مفاتيح فدك. ثمّ أخرجها من غلاف سيفه، ثـمّ ركب رسول الله عَيِّلِيُّ وركب الناس معه. (الحديث)

﴿ مَا أَفَآءَ اللهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ آهْلِ الْقُرَىٰ ﴾ : بيان للأوّل، ولذلك لم يعطف عليه.

﴿ فللّه وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي الْقُرْبَىٰ وَالْيَتَامَىٰ وَالْمَسَاكِينِ وَابْنِ السَّبِيلِ ﴾: واختلف في قسم الفيء، فقيل: يسدّس. وقيل: يخمّس، لأنّ ذكر الله للتعظيم. والأوّل هو ظاهر الآية. وفي أصول الكافي (أ): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن حمّادبن عيسى، عن إبراهيم بن عسمر اليسمانيّ، عن أبانبن أبي عيّاش، عن شليمبن قيس قال: سمعت أميرالمؤمنين عليه يقول: نحن، والله، الذين عنى الله بذي القربى الذين قرنهم الله بنفسه ونبيّه عَيَّى ، فقال: «ما أفاء الله على رسوله» إلى قوله: «والمساكين» (٥) منا خاصة، ولم يجعل لناسهماً في الصدقة، أكرم الله نبيّه وأكرمنا أن يطعمنا أوساخ ما في أيدي الناس. وفي مجمع البيان (٢): روى المنهال بن عمرو (٢)، عن عليّ بن الحسين عليها قال: قلت: قوله: «ولذي القربى واليتامي والمساكين وابن السبيل».

قال: هم قربانا ومساكيننا وأبناء سبيلنا.

١. بعض نسخ المصدر: لم يغزوا.

٢. المصدر: طوّف.

٣. في المصدر زيادة: ولم يبرحوا. ٤ الكافي ٥٣٩/١، ح ١.

٦. المجمع ٢٦١/٥.

٥. في ن زيادة: وابن السبيل.

٧. كذا في المصدر وجامع الرواة ٢٦٩/٢. وفي النسخ: المنهالبن عمر.

وقال جميع الفقهاء (١): هم يتامى الناس عامة ، وكذلك المساكين وأبناء السبيل. وقد روي أيضاً ذلك عنهم الم

وروى محمّد بن مسلم (٢)، عن أبي جعفر الله قال: كان أبي يقول: لنا سهم الرسول وسهم ذي القربي، ونحن شركاء الناس فيما بقي.

وقيل (٣): إنَّ مال الفيء للفقراء من قرابة الرسول، وهو بنوهاشم وبنوالمطَّلب.

وروي (1) عن الصادق للسلام أنه قال: نحن قوم فرض الله طاعتنا، ولنا الأنـفال، ولنـا صفو المال.

وفي شرح الآيات الباهرة (٥): قال محمّد بن العبّاس الله : حدّثنا أحمد بن إدريس، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن عليّ بن حديد ومحمّد بن إسماعيل بن بريع، جميعاً، عن منصور بن حازم، عن زيدبن عليّ قال: قلت له: جعلت فداك، قول الله الله على رسوله من أهل القرى فلله وللرسول ولذي القربى ؟

قال: القربي، هي (٦) والله، قرابتنا.

فقال أبوجعفر النظير: هذه الآية نزلت فينا خاصّة، فماكان لله وللرّسول فهو لنا، ونحن ذوالقربي (٩)، ونحن المساكين لاتذهب مسكنتنا من رسول الله أبداً، ونحن أبناء السبيل فلا يعرف سبيل إلا بنا (١٠)، والأمر كله لنا.

١ ـ ٤. نفس المصدر والموضع.

٥. تأويل الأيات الباهرة ٦٧٧/٢، ح ١.

كذا في المصدر. وفي النسخ: «القرى» بدل «القربي هي».

٧. نفس المصدر والموضع. ٨. المصدر: عن إبراهيم بن إسحاق.

٩. كذا في المصدر. وفي ي، ر: ذو والقربي. وفي سائر النسخ: ذي القربي.

١٠. كذا في المصدر. وفي ق: سبيل الإيتاء. وفي غيرها: سبيل الأبناء.

﴿ كَيْ لاَ يَكُونَ ﴾: الفيء الذي حقّه أن يكون للفقراء.

وقرأ(١)هشام في رواية ، بالتاء .

﴿ دُولَةً بَيْنَ الْأَغْنِيَاءِ مِنْكُمْ ﴾: «الدُّولة» ما يتداوله الأغنياء ويدور بينهم ؛ كما كان في الجاهليّة.

وقرئ (٢): «دولة» بمعنى: كي لايكون الفيء ذاتداول بينهم، أو أخذه غلبة تكون بينهم.

وقرأ هشام (٣): «دولة» بالرفع، على كان التامة؛ أي كي لايقع دولة جاهليّة.

وفي عيون الأخبار (٤)، في باب ما كتبه الرضاطيّة للمأمون من معض الإسلام وشرائع الدين: والبراءة ممّن نفى الأخيار وشرّدهم، وآوى الطرداء (٥) اللعناء، وجعل الأموال دولة بين الأغنياء، واستعمل السفهاء مثل معاوية وعمرو بن العاص لَعِيني رسول الله يَنْ إلى البراءة من أشياعهم والذين حاربوا أميرالمؤمنين المُنْ إلا) وقتلوا الأنصار والمهاجرين وأهل الفضل والصلاح من السابقين.

- ﴿ وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ ﴾: وما أعطاكم من الفيء، أو من الأمر.
- ﴿ فَخُذُوهُ ﴾ : لأنّه حلال لكم. أو فتمسّكوا به، لأنّه واجب الطاعة.
  - ﴿ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ ﴾: أي عن أخذه منه، أو عن إتيانه.
    - ﴿ فَاتَّتُهُوا﴾: عنه.
    - ﴿ وَاتَّقُوا اللَّهُ ﴾ : في مخالفة رسوله.
    - ﴿ إِنَّ اللهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ ﴾ ٢٠ : لمن خالفه.

وفي عيون الأخبار (٧)، بإسناده إلى ياسر الخادم قال: قلت للرضا للسَّلِا: ما تقول في التفويض؟

١-٣-١ أنوار التنزيل ٢/٥/٦.
 ١-١ أنوار التنزيل ٢/٥/٦.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: «ادى الطرد» بدل «أوى الطرداء».

٦. من المصدر. ٢٠ ١٠٠ ع ٣.

فقال: إنّ الله فوّض إلى نبيّه أمر دينه، فقال: «ما آتاكم الرسول» فخذوه وما نهاكم عنه فانتهوا». فأمّا الخلق والرزق، فلا.

وفي كتاب التوحيد (1)، بإسناده (۱) إلى إبراهيم بن عمر اليمانيّ: عن أبي عبدالله للسلّة قال: إنّ الله خلق الخلق فعلم ما هم صائرون إليه، وأمرهم ونهاهم. فما أمرهم به من شيء، فقد جعل لهم السبيل إلى الأخذ به. وما نهاهم عنه من شيء، فقد جعل لهم السبيل إلى الأخذ به ولاتاركين إلا بإذن الله.

وفي كتاب علل الشرائع (٧)، بإسناده إلى أبي الحسن موسى بن جعفر عليه أنه قال: قد والله، أو تينا ما أو تي سليمان وما لم يؤت سليمان وما لم يؤت أحد من الأنبياء، قال الله على في قصة سليمان (٨): «هذا عطاؤنا فامنن أو أمسك بغير حساب». وقال في قصة محمّد على الأبياء، الرسول» (الآية).

وفي أصول الكافي (١٠): محمّد بن يحيى، عن أحمد بن أبي زاهر (١٠٠)، عن عليّ بن إسماعيل، عن صفوان بن يحيى، عن عاصم بن حميد، عن أبي إسحاق النحويّ قال: دخلت على أبي عبدالله عليه فسمعته يقول: إنّ الله الله ألله أدّب نبيّه على محبّته، فقال (١١): «وإنّك لعلى خلق عظيم». ثمّ فوّض إليه فقال: «ما آتاكم الرسول» (الآية). وقال (١٢)

١. الوعد/١٦، الزمر/٦٢. ٢. من المصدر.

٣. الروم / ٤٠. 1. التوحيد /٣٥٩، ح ١.

٥. ليس في ن. ١. المصدر: لايكونوا.

۷. العلل /۷۱، ح ۱. ۸ ص / ۳۹.

۹. الكافي ۲۹۵/۱، ح ۱.

كذا في المصدر وجامع الرواة ٢٠/١. وفي ن: أحمد بن طاهر. وفي سائر النسخ: أحمد بن زاهر.
 القلم / ٤.

تعالى: «من يطع الرسول فقد أطاع الله» (الحديث).

عدّة من أصحابنا (١)، عن أحمد بن محمّد، عن ابن أبي نجران، عن عاصمبن حميد، عن أبي نجران، عن عاصمبن حميد، عن أبي إسحاق قال: سمعت أباجعفر الله يقول. ثمّ ذكر نحوه.

عليّ بن إبراهيم (٢)، عن أبيه عن يحيى بن أبي عسران، عن يونس، عن بكاربن بكر (٣)، عن موسى بن أشيم قال: كنت عند أبي عبدالله الليّلا فسأله رجل عن آية من كتاب الله فأخبره بها، ثمّ دخل عليه داخل فسأله عن تلك الآية فأخبره بخلاف ما أخبره الأول، فدخلني من ذلك ماشاء الله حتى كأن قلبي يُشرّح بالسكاكين.

فقلت في نفسي: تركت أبا قتادة بالشام لايُخطئ بالواو (٥) وشبهه، وجئت إلى هذا يخطأ هذا الخطأ كلّه! فبينا أنا كذلك، إذ دخل عليه آخر فسأله عن تلك الآية فأخبره بخلاف ما أخبرني وأخبر صاحبي، فسكنت نفسي، فعلمت أنّ ذلك منه تقيّة.

قال: ثمّ التفت إليّ، فقال لي: يا ابنأشيم، إنّ الله على فوض إلى سليمان بن داود فقال: شمّ التفت إليّ معنان بن داود فقال الله على فقال: شما أتاكم فقال فامنن أو أمسك بغير حساب». وفوض إلى نبيّه فقال: شما أتاكم الرسول فخذوه وما نهاكم عنه فانتهوا». فما فوض إلى رسول الله عَلَيْهُ قد فوضه إلينا.

عدّة من أصحابنا (٧)، عن أحمد بن محمّد الحبجّال، عن شعلبة، عن زرارة قال: سمعت أبا جعفر الله وأبا عبدالله المليلا يقولان: إنّ الله فوض إلى نبيّه أمر خلقه لينظركيف طاعتهم. ثمّ تلا هذه الآية: «وما آتاكم الرسول» (الآية).

عليّ بن إبراهيم (^)، عن أبيه ، عن ابن أبي عمير ، عن عمر بن أذينة ، عن فضيل بن يسار (٩)، قال : سمعت أباعبدالله لللله يقول لبعض أصحاب قيس الماصر :

٢. نفس المصدر، ح ٢.

٤. المصدر: أخبر [به].

٦. ص / ٣٩.

٨. نقس المصدر /٢٦٦\_٢٦٧، ح ٤.

١. نفس المصدر والموضع.

٣. ق، ش: بكير.

٥. المصدر: في الواو.

٧. نفس المصدر /٢٦٦، ح ٣.

في ق زيادة: عن أبي عبد الله عالية.

إنّ الله على أدّب نبيّه فأحسن أدبه ، فلمّا أكمل له الأدب قال (١): «إنّك لعملى خملق عظيم». ثمّ فوّض إليه أمر الدين والأمّة ليسوس عباده فقال تعالى: «ما آتاكم الرسول» (الآية). وإنّ رسول الله عَيْنَا كَان مسدّداً موفّقاً مؤيّداً بروح القدس، لايزل ولايخطئ في شيء ممّا يسوس به الخلق، فتأدّب بآداب الله.

ثمّ سنّ رسول الله ﷺ النوافل أربعاً وثلاثين ركعة مثلي الفريضة، فأجماز الله له ذلك، والفريضة والنافلة إحدى وخمسون ركعة، منها ركعتان بعد العشاء (٣) جالساً تُعَدّ بركعة مكان الوتر.

وفرض الله في السنة صوم شهر رمضان، وسنّ رسول الله صوم شعبان و ثلاثة أيّام في كلّ شهر مثلي الفريضة، فأجاز الله ﷺ له ذلك.

وحرّم الله على الله الخمر بعينها، وحرّم رسول الله عَلَيْلُهُ المسكر من كلّ شراب، فأجاز الله له ذلك (1). له ذلك (1).

وعاف رسول الله عَيْنَ أشياء وكرهها لم ينه عنها نهي حرام، إنّما نهى عنها إعافة وكراهة، ثمّ رخّص فيها فصار الأخذ برخصته واجباً على العباد؛ كوجوب ما يأخذون بنهيه وعزائمه، [ولم يرخّص لهم رسول الله عَيْنَ فيما نهاهم عنه نهي حرام ولافيما أمر به أمر فرض لازم، فكثير (٥) المسكر من الأشربة نهاهم عنه نهي حرام لم يرخص فيه لأحد،](١) ولم يرخص رسول الله عَيْنَ لأحد، تقصير الركعتين اللتين ضمّهما إلى

١. القلم / ٤.

٣. ي، ر، المصدر: العتمة.

٥. كذا في المصدر. وفي ق، ش: فكسر.

٢. المصدر: تركهنّ.

فى المصدر زيادة: كله.

٦. لايوجد في ن، ت، م،ي، ر.

ما فرض الله عَيِّلًا، بل ألزمهم ذلك إلزاماً واجباً لم يرخص لأحد في شيء من ذلك إلا للمسافر، وليس لأحد أن يرخص ما لم يرخصه (١) رسول الله عَيَّلِيَّةً. فوافق أمر رسول الله أمر الله عَيِّلًا، ونهيه نهي الله تَعِلَّا، ووجب على العباد التسليم له كالتسليم لله.

أبوعليّ الأشعريّ (٢)، عن محمّد بن عبدالجبّار، عن ابن فضّال، عن تعلبة بن ميمون، عن زرارة أنّه سمع أباجعفر وأباعبدالله علينها يقولان: إنّ الله فوّض إلى نبيّه أمر خلقه لينظر كيف طاعتهم. ثمّ تلا هذه الآية: «وما آتاكم الرسول» (الآية).

محمّد بن يحيى (٣)، عن أحمد بن محمّد، عن محمّد بن سنان، عن إسحاق بن عمّار، عن أبي عبد الله الله الله الله أدّب نبيّه، فلمّا انتهى به إلى ما أراد قال له: «إنّك لعلى خلق عظيم». ففوّض إليه دينه فقال: «وما آتاكم الرسول» (الآية).

وإنّ الله فرض الفرائض ولم يقسم للجدّ شيئاً، وإنّ رسول الله ﷺ أطعمه السدس، فأجاز الله له ذلك، وذلك قوله (٤): «هذا عطاؤنا فامنن أو أمسك بغير حساب».

وبإسناده إلى [محمّد بن الحسن] (٥) الميثميّ (٦): عن أبي عبدالله للسَّلِمْ قال: سمعته يقول: إنّ الله أدّب رسوله حتّى قوّمه على ما أراد، ثمّ فوّض إليه فقال عزّ ذكره: «وما أتاكم الرسول» (الآية). فما فوّض الله إلى رسوله، فقد فوّضه إلينا.

عليّ بن محمّد (٧)، عن بعض أصحابنا، عن الحسين بن عبدالرحمن، عن صندل الخيّاط، عن زيد الشحّام قال: سألت أباعبدالله عليّا في قوله (٨): «هذا عطاؤنا فامنن أو أمسك بغير حساب».

قال: أعطى سليمان ملكاً عظيماً، ثمّ جرت هذه الآية في رسول الله فكان له أن يعطي

٣. نفس المصدر /٢٦٧، ح ٥.

٤. ص / ٢٩.

٦. نفس المصدر /٢٦٧، ح ٩.

۸. ص / ۳۹.

١. كذا في المصدر. وفي النسخ: لم رخصه.

٣. نفس المصدر /٢٦٧، ح ٦.

٥. من المصدر.

٧. نفس المصدر ٢٦٨، ح ١٠.

[ماشاء](١) من شاء [ويمنع من شاء](٢) وأعطاه [الله](٣) أفضل ممّا (٤) أعـطي سليمان؛ لقوله(٥): «ما أتاكم الرسول» (الآية).

عليّ بن إبراهيم (٢)، عن أبيه ، عن حمّاد ، عن ربعي ، عن زرارة ، عن أبي جعفر الله على قال : سمعته يقول : إنّ النبيّ عَلَيْهُ لايوصف ، وكيف يوصف عبد احتجبه الله بسبع ، وجعل طاعته في الأرض كطاعته في السماء ، فقال : «وما آتاكم الرسول» (الآية). ومن أطاع هذا فقد أطاعني ، ومن عصاه فقد عصاني . وفوض إليه . والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة .

وفي الكافي (٧): محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن بعض أصحابنا قال: أوْلَمَ (٨) أبوالحسن موسى اللِّهِ وليمة على بعض ولده، فأطعم أهل المدينة ثلاثة أيّام الفالوذجات (٩) في الجفان (١٠) في المساجد والأزقّة، فعابه بذلك بعض أهل المدينة، فبلغه ذلك.

فقال: ما أتى الله عَلَى نبياً من أنبيائه شيئاً إلّا وقد آتى محمّداً عَلَيْهُ مثله، وزاده ما لم يسوتهم، قسال لسليمان (١١): «هذا عطاؤنا فامنن أو أمسك بغير حساب». وقال لمحمّد عَلَيْهُ: «وما آتاكم الرسول» (الآية).

وفي بصائر الدرجات (١٢): يعقوب بن يزيد، عن محمّد بن أبي عمير، عن إبراهيم بن عبدالحميد (١٣)، عن أبي أسامة، عن أبي عبدالله عليه قال: إنّ الله خلق محمّداً عَمَّلِها اللهِ

١. من المصدر.

٣. من المصدر مع المعقوفتين. ٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: ما.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: بقوله. ٦. نفس المصدر ١٨٢/٢، ح ١٦.

٧. نفس المصدر ٢٨١/٦، ح ١. ٨. في ق، ش، زيادة: يعمل.

٩. الفالوذ، والغالوذج: حلواء تُعمل من الدقيق والماء والعسل. وتصنع الأن من النشا والماء والسكّر.

١٠. الجفان: جمع الجفنة: القصعة. ١٠. ص / ٣٩.

۱۲. البصائر /۲۹۸، ح ۱. البصائر /۲۹۸، ح ۱. عبدالجميل.

[عبداً] (١) فأدّبه حتّى إذا بلغ أربعين سنة أوحى الله إليه وفوّض إليه الأشياء (٢)، فقال: «وما آتاكم الرسول» (الآية).

وبإسناده (٢) إلى القاسم بن محمد، قال: إنّ الله أدّب نبيّه فأحسن تأديبه، فقال (٤): «خذ العفو وَأُمر بالعرف (٥) وأعرض عن الجاهلين». فلمّا كان ذلك أنزل: «إنّك لعلى خلق عظيم» (٢). وفوّض إليه أمر دينه فقال: «وما آتاكم الرسول» (الآية) فحرّم الله الخمر بعينها وحرّم رسول الله كلّ مسكر، فأجاز الله ذلك له، ولم يفوّض إلى أحد من الأنبياء غيره.

وفي محاسن البرقيّ (٧): عنه ، عن أبيه ، عن يونسبن عبدالرحمن ، عن عمرو بن شمر ، عن جابر ، عن أبي جعفر الله قال : سارعوا إلى طلب العلم ، فوالذي نفسي بيده ، لحديث [واحد] (٨) في حلال وحرام تأخذه عن صادق خير من الدنيا وما حملت من ذهب وفضة ، وذلك أنّ الله يقول : «ما آتاكم الرسول» (الآية) وإن كان علي الله ليأمر بقراءة المصحف .

وفي مجمع البيان (١٠): روى زيد الشخام، عن أبي عبدالله على قال: ما أعطى الله نبياً من الأنبياء [شيئاً] (١٠) إلا وقد أعطى محمّداً مثله (١١)، قال (١٣) تعالى لسليمان: «فامنن أو أمسك بغير حساب». وقال لرسول الله ﷺ: «وما آتاكم الرسول» (الآية).

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١٣): عن جابر ، عن أبي جعفر الريِّلا حديث طويل يقول ،

١. من المصدر. ٢. ن: ماشاء.

٣. نفس المصدر، ح ٣ بحذف من المؤلف في ذيل الحديث.

الأعراف / ١٩٩١.
 المصدر: بالمعروف.

٦. القلم / ٤. ٧ المحاسن /٢٢٧، ح ١٥٦.

٨. من المصدر. ٩. المجمع ٢٦١/٥.

١٠. من المصدر. المصدر. المصدر.

۱۲. ص / ۲۹.

١٣. لايوجد الحديث الأتي في تفسير القمّي؛ ولكن رواه العيّاشي في تفسيره ١٩٧/١، ح ١٣٩. كما نُقل عنه
أيضاً في نورالثقلين ١٨٤/٥، ح ٤٣.

في آخره: وكيف لايكون له من الأمر شيء وقد فوّض الله إليه أن جعل ما أحـل فـهو حلال وما حرّم فهو حرام، قوله: «ما آتاكم الرسول» (الآية).

وفي كتاب الخصال (۱): عن سُليم بن قيس الهلاليّ ، عن أمير المؤمنين اللّه على حديث طويل ، يقول فيه : وإنّ أمر رسول الله عَلَيْ مثل القرآن ؛ ناسخ ومنسوخ ، وخاصّ وعامّ ، ومحكم ومتشابه . وقد يكون من رسول الله عَلَيْ الكلام له وجهان [و] (۲)كلام عامّ وكلام خاصّ ؛ مثل القرآن . وقد قال الله على في كتابه : «وما آتاكم الرسول» (الآية) في شتبه على من لم يعرف ولم يدر ما عنى الله به ورسوله .

وفي روضة الكافي (٥)، خطبة لأميرالمؤمنين الطِّلِج يقول فيها: «وما آتاكم الرسول» (الآية) واتّقوا الله في ظلم آل محمّد، إنّ الله شديد العقاب لمن ظلمهم.

وفي شرح الآيات الباهرة (٢): قال محمّد بن العبّاس الله : حدّثنا الحسن (٢) بن أحمد المالكي ، عن محمّد بن عيسى ، عن محمّد بن أبي عمير ، عن عمر بن أذينة ، عن أبان بن أبي عيّاش ، عن سُليم بن قيس الهلالي ، عن أميرالمؤمنين الله أنّه قال : قوله الله الله الله الله شديد أتاكم الرسول فخذوه وما نهاكم عنه فانتهوا » واتّقوا الله في ظلم آل محمّد «إنّ الله شديد العقاب» لمن ظلمهم .

١. الخصال ٢٥٦\_٢٥٧، ح ١٣١.

۳. العيون ۱۹/۲، ح ٤٥.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: لأنَّا تابعون لرسول الله عَيِّنا الله عَيَّا الله عَيَّا تابع لأمر ربَّه مسلّم له.

٥. الكافي ٦٣/٨، ح ٢١. ٢. تأويل الآيات الباهرة ٢٠٨/٢، ح ٣.

٧. المصدر: الحسين.

﴿ لِلْفُقَرَآءِ الْمُهَاجِرِينَ ﴾: قيل (١): بدل من «لذي القربيٰ» وما عُطِف عليه ، فإن الرسول لايسمّىٰ فقيراً. ومن أعطى أغنياء ذوي القربي خصّص الإبدال بما بعده ، أو الفيء بفيء بني النضير.

﴿ اللَّذِينَ ٱخْرِجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ وَٱمْوَالِهِمْ ﴾ : فإنَّ كفّار مكّة أخرجوهم وأخذوا أموالهم.

﴿ يَيْتَغُونَ فَضَّلاً مِنَ اللهِ وَرِضُواناً ﴾ : حال مقيّدة لإخراجهم بما يوجب تفخيم شأنهم.

﴿ وَيَنْصُرُونَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ ﴾ : بأنفسهم وأموالهم.

﴿ أُولَئِكَ هُمُ الصَّادِقُونَ ﴾ ٢٠ الذين ظهر صدقهم في إيمانهم.

﴿ وَالَّذِينَ تَبَوَّؤُوا الدَّارَ وَالْإِيمَانَ ﴾: في مجمع البيان (٢): وقيل في موضع قوله: «والذين تبوّؤوا الدار» قولان:

والآخر، أنّه في موضع جرّ، عطفاً على «للفقراء والمهاجرين».

والمراد بهم (٣): الأنصار، فإنّهم لزموا المدينة والإيمان وتمكّنوا فيهما.

وفي أصول الكافي (٤)، بإسناده إلى أبى عبدالله الله الله الله المنافي طويل يـقول فـيه: والإيمان بعضه من بعض، وهو دار، وكذلك الإسلام دار والكفر دار.

وقيل (٥): المعنى تبوّؤوا دار الهجرة ودار الإيمان، فحذف المضاف من الثاني والمضاف من الثاني والمضاف إليه من الأوّل، وعوّض عنه اللام. أو تبوّؤوا الدار وأخلصوا الإيمان؛ كقوله: علفتها تبناً وماءً باردا

وقيل (٦): سمّى المدينة (٧) بالإيمان، لأنّها مظهره ومصيره.

﴿ مِنْ قَبْلِهِمْ ﴾: من قبل هجرة المهاجرين.

١. أنوار التنزيل ٤٦٥/٢. ٢. المه

٢. المجمع ٢٦٢/٥.

٤. الكافي ٢٧/٢، ح ١.

٧. ليس في ق.

۳. أنوار التنزيل ٤٦٥/٢.

ه و٦. أنوار التنزيل ٤٦٦/٢.

الجزء الثالث عشر / سورة الحشر............... الجزء الثالث عشر / سورة الحشر............ ٨٩

وقيل (١): تقدير الكلام: والذين تبوّؤوا الدار من قبلهم والإيمان.

﴿ يُحِبُّونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ ﴾: ولايثقل عليهم.

وفي محاسن البرقي (٢): عنه ، عن أحمد بن [محمد بن] (٣) أبي نصر ، عن صفوان الجمّال ، عن أبي عبيدة زياد الحدّاء ، عن أبي جعفر الله في حديث له : قال : يا زياد ، ويحك ، وهل الدين إلّا الحبّ ؟ ألا ترى إلى قول الله (٤): «إن كنتم تحبّون الله فاتبعوني يحببكم الله ويغفر لكم ذنوبكم». أو لاترون قول الله (٥) لمحمد عَلَيْلُهُ : «حبّب إليكم الإيمان وزيّنه في قلوبكم». وقال : «يحبّون من هاجر إليهم».

وقال: الدين هو الحبّ، والحبّ هو الدين.

- ﴿ وَلاَيَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمْ ﴾ : في أنفسهم.
- ﴿ حَاجَةً ﴾ : ما تُحمل عليه الحاجة ، كالطّلب والحزازة والحسد والغيظ .
  - ﴿ مِمَّا أُوتُوا﴾: ممّا أعطى المهاجرون من الفيء وغيره.
  - ﴿ وَيُؤْثِرُونَ عَلَى آنْفُسِهِمْ ﴾: ويقدّمون المهاجرين على أنفسهم.
- قيل (١٠): حتَّى أنَّ من كان عنده امرأتان نزل عن واحدة، وزوَّجها من أحدهم.
  - ﴿ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ ﴾ : حاجة (٧)؛ من خصاص البناء وهي فرجه.
- ﴿ وَمَنْ يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ ﴾: حتّى يخالفها فيما يغلب عليها من حبّ المال وبمغض الإنفاق.

﴿ فَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾ ۞: الفائزون بالثناء العاجل والثواب الآجل. وفي كتاب الاحتجاج (^) للطبرسي ﷺ: عن أميرالمؤمنين عليلًا حديث طويل، يقول

۲. المحاسن /۲۲۲ ـ ۲۲۳، ح ۳۲۷.

١. نفس المصدر والموضع.

٤. ألعمران / ٣١.

٣. ليس في المصدر.

٦. أنوار التنزيل ٢/٤٦٦.

٥. الحجرات/٧.

٨. الاحتجاج /١٤٤.

٧, ليس في ق.

فيه للقوم بعد موت (١) عمر بن الخطَّاب: نشدتكم بالله، هل فيكم أحد نزلت فيه هذه الآية: «ويؤثرون على أنفسهم» (الآية) غيري؟

قالوا: لا.

وفي مجمع البيان (٢): وقيل: نزلت في رجل جاء إلى النبيُّ ﷺ وقال: أطعمني، فإنَّى جائع.

فبعث إلى أهله فلم يكن عندهم شيء، فقال: من يضيّفه هذه الليلة؟

فأضافه رجل من الأنصار وأتي به منزله، ولم يكن عنده إلّا قوت صِبية له، فأتـوا بذلك إليه وأطفأوا السراج، وقامت المرأة إلى الصبية فعلَّلتهم حتَّى نـاموا، وجـعلا يمضغان ألسنتهما لضيف رسول [الله ﷺ](٣)، فظنّ [الضيف](١) أنّهما يأكلان معه حتّى شبع الضيف، وباتا طاويين.

فلمًا أصبحا غدوا إلى رسول الله ﷺ فنظر إليهما وتبسّم وتلا عليهما هذه الآية.

وروي (٥)عن أبي الطفيل قال: اشترى على ثوباً فأعجبه، فتصدّق به وقال: سمعت رسول الله عَيْنَا لله عَلَيْنَا مِن أثر على نفسه أثره الله يوم القيامة بالجنّة. (الحديث)

وفي أمالي شيخ الطائفة ﷺ وفي النبيِّ الناده إلى أبي هريرة قال: جاء رجل إلى النبيِّ ﷺ فشكا إليه الجوع؛ فبعث رسول الله ﷺ إلى بيوت أزواجه. فقلن: ما عندنا إلّا الماء.

فقال رسول الله عَيْمُولاً: من لهذا الرجل الليلة ؟

فقال على للطِّلا: أنا له، يا رسول الله. وأتى فاطمة فقال لها: عندك، يا بـنت رسـول الله ﷺ شيء؟

فقالت: ما عندنا إلَّا قوت العشيَّة ، لكنَّا نؤثر ضيفنا.

٢, المجمع ٢٦٠/٥. ١. ليس في ق.

٣. ليس في ق. ٤. من المصدر.

ه. نفس المصدر ٤٧٣/١.

٦. أمالي الطوسي ١٨٨/١. وفي ق، ش: وفي أمالي الصدوق.

فقال: يا ابنة محمّد، نوّمي الصبية واطفئي المصباح.

فلمّا أصبح على عليِّ غدا على رسول الله عَيِّظَا فأخبره الخبر. فلم يبرح حتَّى أنزل الله: «ويؤثرون على أنفسهم ولوكان بـهم خـصاصة ومـن يـوق شـحّ نـفسه فأولئك هـم المفلحون».

وفي كتاب الخصال (١): عن جميل بن درّاج قال: قال أبوعبدالله عليُّلاِ: خياركم سمحاؤكم، وشراركم بخلاؤكم، ومِنْ صالح الأعمال(٢) البرّ بالإخوان والسعى في حوائجهم، وفي ذلك مرغمة الشيطان وتزحزح عن النيران، ودخول الجنان.

يا جميل، أخبر بهذا الحديث غرر <sup>(٣)</sup> أصحابك.

قال: قلت: جعلت فداك، من غرر (1) أصحابي؟

قال: هم البارّون بالإخوان في العسر واليسر.

ثمّ قال: يا جميل، أما إنّ صاحب الكثير يهون عليه ذلك، وقد مدح الله عليّ صاحب القليل فقال: «ويؤثرون على أنفسهم» (الآية).

عن محمّد بن قيس (٥)، عن أبي جعفر عليه قال: لله على جنّة لايدخلها إلّا ثلاثة: إلى قوله: ورجل آثر أخاه المؤمن في الله.

وفي أصول الكافي (٦): محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن عمر بن عبدالعزيز [عن جميل](٧)، عن أبي عبدالله النِّلا يقول: سمعته يـقول: إنّ مـمّا خـصّ الله ﷺ بالمؤمن أن يعرّفه برّ إخوانه وإن قلّ ، وليس البرّ بالكثرة ، وذلك أنَّ الله ﷺ يقول في كتابه: «ويؤثرون على أنفسهم» (الآية). ومن عرفه الله ﷺ بذلك، أحبّه الله، ومن أحبّه، وفَّاه أجره يوم القيامة بغير حساب.

۱. الخصال /۹۲\_۹۷، ح ٤٢.

٢. ليس في ق، ش، وفي سائر النسخ: الأحوال، وما أثبتنا في المتن موافق المصدر.

٣ و٤. كذا في المصدر. وفي ق، ش، م: غزر، وفي سائر النسخ: غرر.

٥. نفس المصدر /١٣١، ح ١٣٦. ٦. الكافي ٢٠٦/٢، ح ٦.

٧. ليس في ق.

ثمّ قال: يا جميل: اروِ هذا الحديث لإخوانك، فإنّه ترغيب في البرّ.

محمّد بن يحيى (١)، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن ابن أبي عمير، عن أبي عليّ صاحب الكلل (٢)، عن أبان بن تغلب، عن أبي عبدالله التليّ قال: سألته فقلت: أخبرني عن حقّ المؤمن على المؤمن.

فقال: يا أبان، دعه ولاترده.

قلت: بلي، جعلت فداك، فلم أزل أردّد عليه.

فقال: يا أبان، تقاسمه شطر مالك. ثمّ نظر إليّ فرأى ما دخلني، فقال: يا أبان، أما تعلم أنّ الله ﷺ قد ذكر المؤثرين على أنفسهم؟

قلت: بلئ، جعلت فداك.

فقال: أمّا إذا أنت قاسمته فلم تؤثره بعدٌ، إنّما أنت وهو سواء، إنّما تؤثره إذا أعطيته من النصف الآخر. و(الحديث) طويل وأخذت منه موضع الحاجة.

وفي الكافي (٣): عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن عثمان بن عيسى، عن سماعة قال: سألت أباعبدالله الله عنده الرجل ليس عنده إلا قوت يومه، أيعطف من عنده قوت يومه على من ليس عنده شيء. ويعطف من عنده قوت شهر على من دونه والسنة على نحو ذلك، أم ذلك كلّه الكفاف الذي لايلام عليه ؟

سهل بن زياد (١)، عمّن حدّثه ، عن جميل بن درّاج قال: سمعت أباعبدالله عليَّلا يقول:

نفس المصدر /١٧١ ـ ١٧٢ ، ح ٨.

٢. صاحب الكلل: باثعها. والكلل: جمع الكلَّة: الستر الرقيق يُتوقَّىٰ به من البعوض.

٣. الكافي ١٨/٤ ح ١٥.

خياركم سمحاؤكم، وذكر نحو ما نقلنا عن كتاب الخصال (١).

وبإسناده إلى سويد السائيّ (٢): عن أبي الحسن موسى (٣) لِللَّهِ قال: قلت له: أوصني . فقال: أمرك بتقوىٰ الله. ثمّ سكت.

فشكوت إليه قلّة ذات يدي، وقلت: والله، لقد عريت حتّى بلغ من عريي أنّ أبافلان نزع ثوبين كانا عليه فكسانيهما.

فقال: صم، وتصدّق.

[قلت: أتصدّق](٤)ممّا(٥) وصلني به إخواني وإن كان قليلاً؟

قال: تصدِّق بما رزقك الله ولو آثرت على نفسك.

وبإسناده (٦٠) إلى أبي بصير: عن أحدهما عِلْمَا لِللَّا قال: قلت: أيّ الصدقة أفضل؟

قال: جهد المقلِّ (٧)، أما سمعت قول الله ﷺ: «ويؤثرون على أنفسهم ولو كان بهم خصاصة» ترى هاهنا فضلاً.

عليّ بن إبراهيم (^)، عن أبيه ، عن هارون بن مسلم ، عن مسعدة بن صدقة قال : دخل سفيان الثوريّ على أبي عبدالله للللهِ فرأى عليه ثياباً بيضاً كأنّها غرقي (٩) البيض.

فقال له: إنَّ هذا اللباس ليس من لباسك!

فقال الله السمع منّى وع ما أقول لك، فإنّه خير لك عاجلاً وآجلاً، إن أنت متّ على السنّة والحقّ ولم تمت على بدعة (١٠). أخبرك أنّ رسول الله ﷺ كان في زمان مقفر جدب، فأمّا إذا أقبلت الدنيا فأحقّ أهلها بها أبرارها لافجّارها، ومؤمنوها لامنافقوها،

٢. ق: الساني.

۱. خصال /۹۲، ح ٤٢.

٤. ليس في ق.

٣. ليس في المصدر.

٦. نفس المصدر /١٩٠١م ٣.

٥. كذا في المصدر, وفي النسخ: ما.
 ٧. الجهد: الطاقة, والمقلّ: القليل المال.

۸. الکافی ۵/۵۰ ـ ۸۸، ح ۱.

٩. كذا في المصدر. وفي النسخ: قرقبي. والغرقي: بياض البيض الذي يؤكل.

١٠. أي انتفاعك بما أقول أجلاً، إنّما يكون إذا تركت البدع. قاله العلامة المجلسيّ الله . (هامش نـورالشقلين ٢٨٨/٥).

ومسلموها لاكفّارها، فما أنكرت، يا ثوريّ؟ فوالله، إنّي لمع ما ترى [ما أتى](١)عليّ مذ عقلت صباح ولامساء ولله في مالي حقّ أمرني أن أضعه موضعاً إلّا وضعته.

قال: وأتاه (٢) قوم ممّن يظهرون الزهد ويدعون (٣) الناس أن يكونوا معهم على مثل الذي هم عليه من التقشّف (٤).

فقالوا له: إنَّ صاحبنا حصر عن كلامك (٥) ولم تحضره حججه (١).

فقال لهم: فهاتوا حججكم.

فقالوا له: إنَّ حججنا من كتاب الله.

فقال لهم: فأدلوا بها (٧)، فإنّها أحقّ ما اتُّبع وعُمِل به.

فقالوا: يقول الله مخبراً عن قوم من أصحاب النبيّ: «ويؤثرون على أنفسهم» (الآية) فمدح فعلهم، وقال في موضع آخر (^): «ويطعمون الطعام على حبّه مسكيناً ويستيماً وأسيراً». فنحن نكتفي بهذا.

فقال رجل من الجلساء: إنّا رأيناكم تزهدون في الأطعمة الطيّبة، ومع ذلك تأمرون الناس بالخروج عن أموالهم حتّى تمتّعوا أنتم منها.

فقال له أبوعبدالله للنِّلِم : دعوا عنكم ما لايُنتفع به، أخبروني، أيّها النفر، ألكم عــلم بناسخ القرآن من منسوخه ومحكمه من متشابهه، الذي في مثله ضلّ من ضلّ وهلك من هلك من هذه الأمّة؟

فقالوا: بعضه (٩)، فأمّا كلّه فلا.

١. ليس في ق. ٢. المصدر: فأتاه.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: قوم ممّن يظهر الزهد ويدعو.

٤. التقشّف: قذارة الجلد ورثاثة الهيئة وترك النظافة وسوء الحال.

٥. الحصر: العي في المنطق والعجز عن الكلام. ٦٠. كذا في المصدر. وفي النسخ: حجّة.

٧. أي أحضروها. ٨. الدهر / ٨.

٩. المصدر: أو بعضه.

فقال لهم: فمن (١) هاهنا أتيتم (٢)، وكذلك أحاديث رسول الله.

فأمّا ما ذكرتم من إخبار الله وللله إيّانا في كتابه عن القوم الذين أخبر عنهم بحسب فعالهم، فقد كان مباحاً جائزاً، ولم يكونوا نهوا عنه، وثوابهم منه على الله، وذلك أنّ الله جلّ وتقدّس أمر بخلاف ما عملوا به فصار أمره ناسخاً لفعلهم، وكان نهي الله تبارك وتعالى رحمة منه للمؤمنين [ونظراً] (٣) لكي لايضرّوا بأنفسهم وعيالاتهم، منهم الضعفة الصغار والولدان والشيخ الفاني والعجوز الكبيرة الذين لايصبرون على الجوع، فإن تصدّقتُ برغيفي ولارغيف لي غيره، ضاعوا وهلكوا جوعاً.

فمن ثَمَّ قال رسول الله عَيَّلَيُّ: خمس تمرات أو خمس قرص أو دنانير أو دراهم يملكها الإنسان وهو يريد أن يمضيها فأفضلها (٤) ما أنفقه الإنسان على والديه، ثمّ الثانية على نفسه وعياله، ثمّ الثالثة على قرابته الفقراء، ثمّ الرابعة على جيرانه الفقراء، ثمّ الخامسة في سبيل الله وهو أخسّها (٥) أجراً.

وقال النبيّ ﷺ للأنصاريّ حين أعتق عند موته خمسة أو ستّة من الرقيق، ولم يكن يملك (٦) غيرهم، وله أولاد صغار: لو أعلمتموني أمره ما تركتكم تدفنوه مع المسلمين، يترك صبيته صغاراً يتكفّفون الناس.

ثمّ قال: حدّ ثني أبي أنّ رسول الله ﷺ قال: ابدأ بمن تعول، الأدنئ فالأدنئ.

ثم (٧) هذا ما نطق به الكتاب ردّاً لقولكم ونهياً عنه مفروضاً من الله العزيز الحكيم، قال (٨) تعالى: «والذين إذا أنفقوا لم يسرفوا ولم يقتروا وكان بين ذلك قواماً». أفلا ترون أنّ الله قال غير ما أراكم تدعون الناس إليه؛ من الأثرة على أنفسهم، وسمّى من فعل ما تدعون [الناس] (٩) إليه مسرفاً؟ وفي غير آية من كتاب الله يـقول (١٠): «إنّـه لايحجبٌ تدعون [الناس] (٩)

١. في ق،ش، زيادة: أين.

٣و٤. ليس في ق، ش، م.

٦. ق: ولم يملك.

٨. الفرقان / ٦٧.

١٠. الانعام / ١٤١، والأعراف / ٣١.

٢. أي دخل عليكم البلاء وأصابكم ما أصابكم.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: أحسنها.

٧. في ق، ش، زيادة: قال.

٩. من المصدر.

المسرفين». فنهاهم عن الإسراف ونهاهم عن التقتير، لكن أمربين أمرين، لا يعطي جميع ما عنده ثم يدعو الله أن يرزقه فلا يستجيب له، للحديث الذي جاء عن النبي على أن أصنافاً من أمتي لا يستجاب لهم دعاؤهم: رجل يدعو على والديه، ورجل يدعو على غريم ذهب له بمال فلم يكتب عليه ولم يشهد عليه، ورجل يدعو على امرأته وقد جعل الله تخلية سبيلها بيده، ورجل يقعد في بيته ويقول: رب، ارزقني. ولا يخرج ولا يطلب الرزق.

ورجل رزقه الله مالاً كثيراً فأنفقه، ثمّ أقبل يدعو: يا ربّ، ارزقني.

فيقول الله رَجُلَا: ألم أرزقك رزقاً واسعاً، فهلاً اقتصدت فيه كما أمرتك، ولم تسرف وقد نهيتك عن الإسراف.

ورجل يدعو في قطيعة رحم.

ثمّ علّم الله عزّ وجلّ اسمه نبيّه كيف ينفق، وذلك أنّه كان عنده أوقية من الذهب فكره (۱) أن تبيت عنده، فتصدّق بها، فأصبح وليس عنده شيء، وجاءه من يسأله فلم يكن عنده ما يعطيه، فلامه السائل واغتمّ هو حيث لم يكن عنده ما يعطيه (۱)، وكان عليه رحيماً رفيقاً، فأدّب الله نبيّه بأمره فقال (۱): «ولاتجعل يدك مغلولة إلى عنقك ولاتبسطها كلّ البسط فتقعد ملوماً محسوراً». يقول: إنّ الناس قد يسألونك ولايعذرونك، فإذا أعطيت جميع ما عندك من المال كنت قد حسرت من المال. فهذه

١. ليس في ق، ش.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: لم يكن عنده شيء.

٤. الإسراء / ٢٩.

أحاديث رسول الله ﷺ بصدّقها الكتاب، والكتاب يـصدّقه (١) أهـله مـن المـؤمنين. (الحديث)

وفي كتاب علل الشرائع (٢)، بإسناده إلى أبي بصير قال: قلت لأبي جعفر للسِّلاِّ: كـان رسول الله يتعوذَ من البخل؟

فقال: نعم، يا [أبا](٣) محمّد، في كلّ صباح ومساء. ونحن نتعوّذ بالله (٤) من البخل، لقول الله: «ومن يوق شحّ نفسه فأولئك هم المفلحون».

وفي مجمع البيان (٥): وفي الحديث: لايجتمع الشيخ والإيسمان في قبلب رجل مسلم، ولايجتمع غبار في سبيلالله ودخان جهنّم في جوف رجل مسلم.

وفي من لايحضره الفقيه (٦٠): وروي عن الفضل بن أبي (٧٠) قرّة السمنديّ (٨) أنّه قال: قال لي أبو عبدالله عليه إ أتدري من الشحيح؟

قلت: هو البخيل.

فقال: الشحّ أشدّ من البخل. إنّ البخيل يبخل (٩) بما في يده، والشحيح يشحّ على ما في أيدي الناس وعلى ما في يده ، حتّى لايري في أيدي الناس شيئاً إلّا تمنّى أن يكون له بالحلِّ والحرام، ولايقنع بما رزقه الله.

> وقال رسول الله (١٠٠) ﷺ: ما محق الإسلام محق الشحّ شيء. ثمّ قال: إنّ لهذا الشحّ دبيباً؛ كدبيب النمل، وشعباً؛ كشعب الشرك.

وقال أميرالمؤمنين (١١) لمانياً : إذا لم يكن لله في العبد حاجة ابتلاه بالبخل.

٢. العلل /١٤٥، ح ٤.

٤. ليس في ق، ش، م.

٦. الفقيه ٣٤/٢ ٣٥، ح١٤٢.

٨. ق،ش: السمندري.

١٠. نفس المصدر /٣٥، ح ١٤٣.

١. كذا في المصدر. وفي ن: يصدّق. وفي غيرها مصدّق.

٣. من المصدر.

٥. المجمع ٢٦٢/٥.

٧. يوجد في ي، ر، المصدر.

٩. كذا في المصدر. وفي النسخ: بخيل.

١١. نفس المصدر /٢٥، ح ١٤٤.

وسمع أميرالمؤمنين (١) الليلا رجلاً يقول: الشحيح أعذر من الظالم.

فقال له: كذبت، إنّ الظّالم قد يتوب ويستغفر ويردّ الظلامة على أهلها، والشحيح إذا شحّ منع الزكاة والصدقة وصلة الرحم وإقراء الضيف والنفقة في سبيل الله وأبواب البرّ. وحرام على الجنّة أن يدخلها الشحيح.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): حدّ ثني أبي (٣)، عن الفضل بن أبي قرّة قال: رأيت أباعبدالله للنِّلِ يطوف من أوّل الليل إلى الصباح، وهو يقول: اللهمّ قني شحّ نفسي.

فقلت: جعلت فداك، ما سمعتك تدعو بغير هذا الدعاء؟

قال: وأيّ شيء أشدّ من شحّ النفس، إنّ الله يقول: «ومن يوق شحّ نفسه فأولئك هم المفلحون».

وفي شرح الآيات الباهرة (٤): وقال محمّد بن العبّاس: حدّثنا سهل بن محمّد (٥) العطّار، عن أحمد بن عمرو الدهقان، عن محمّد بن كثير، عن عاصم بن كليب، عن أبيه، عن أبي هريرة قال: إنّ رجلاً جاء إلى النبئ ﷺ فشكا إليه الجوع.

فبعث رسول الله ﷺ إلى بيوت أزواجه فقلن: ما عندنا إلَّا الماء.

فقال عَلَيْكِينًا : من لهذا الرجل الليلة؟

فقال عليّ بن أبي طالب عليُّلا : أنا يا رسول الله. فأتى فاطمة فأعلمها.

فقالت: ما عندنا إلَّا قوت الصبية، ولكنَّا نؤثر به ضيفنا.

فقال على للنِّلْاِ: نوّمي الصبية وأطفئي السراج.

فلمًا أصبح غدا على رسول الله ﷺ فنزلت هذه الآية: «ويـؤثرون عـلى أنـفسهم» (الآية).

وقال أيضاً (٦): حدَّثنا أحمد بن إدريس، عن أحمد بن محمّد بن عيسي، عن

٢. تفسير القمّي ٣٧٢/٢ ٣٧٣.

٤. تأويل الأيات الباهرة ٦٧٨/٢، ح ٤.

٦. نفس المصدر /٦٧٩، ح ٥.

١. نفس المصدر ٢٥، ح ١٤٥.

٣. ليس في ق، ش، م.

٥. المصدر: محمّد بن سهل.

فقال: نعم. فأتى رسول الله ﷺ فأعطاه ديناراً، وقال له: يا عملي، اذهب فعابتع بـــه لأهلك طعاماً.

فخرج من عنده فلقيه المقدادبن الأسود، وقاما ماشاءالله أن يقوما وذكر له حاجته، فأعطاه الدينار وانطلق إلى المسجد، فوضع رأسه فنام، فانتظره رسول الله عَلَيْلِيَّ فلم يأت، ثمّ انتظره فلم يأت، فخرج يدور في المسجد فإذا هو بعليّ للنَيْلِ نائم في المسجد، فحرّكه رسول الله عَلَيْلِيَّ فقعد.

فقال: يا على، ما صنعت؟

فقال: يا رسول الله ، خرجت من عندك فلقيني المقدادبن الأسود، فذكر لي ماشاءالله أن يذكر ، فأعطيته الدينار .

فقال رسول الله ﷺ: أما إنّ جبرئيل قد أنبأني بـذلك، وقـد أنــزل الله فــيك كــتاباً: «ويؤثرون على أنفسهم» (الآية).

وقال أيضاً (٣): حدّ ثنا محمّد بن أحمد بن ثابت، عن القاسم بن إسماعيل، عن محمّد بن سنان، عن سماعة بن مهران، عن جابر بن يزيد، عن أبي جعفر الله على قال (٤): أوتى رسول الله على بمال وحُلَل وأصحابه حوله (٥) جلوس، فقسّمه عليهم حتى لم يبق منه حلّة ولادينار.

فلمًا فرغ منه جاء رجل من فقراء المهاجرين وكان غائباً، فلمّا رآه رسول الله ﷺ قال: أيّكم يعطى هذا نصيبه ويؤثره على نفسه؟

٢. ليس في ق.

٤. يوجد في ت، المصدر.

١. ليس في ق.

٣. نفس المصدر /٦٧٩ ـ ٦٨٠ ح ٦.

٥. ليس في ق، ش،

فسمعه علي الله على الله نصيبي. فأعطاه إيّاه فأخذه رسول الله عَلَيْ فأعطاه الرجل. ثمّ قال: يا عليّ، إن الله جعلك سبّاقاً للخير سخّاءً بنفسك عن المال، أنت يعسوب المؤمنين (١)، والمال يعسوب الظّلمة، والظّلمة هم الذين يحسدونك ويبغون عليك ويمنعونك بعدى.

وبالإسناد (٢) عن القاسم بن إسماعيل ، عن إسماعيل بن أبان ، عن عمرو بن شمر ، عن جابر بن يزيد ، عن أبي جعفر الله على قال : إنّ رسول الله عَيَّالَة جالس ذات يوم وأصحابه جلوس حوله ، فجاء على الله على وعليه سمل (٣) ثموب (٤) منخرق عن بسعض جسده ، فجلس قريباً من رسول الله عَيَّالَة . فنظر إليه ساعة ، ثم قرأ : «ويوثرون على أنفسهم» (الآية).

ثم قال رسول الله ﷺ لعليّ عليُّا: أين خلعتك التي كسوتكها يا علىّ ؟

فقال: يا رسول الله ﷺ إنّ بعض أصحابك أتاني يشكو عـريه وعـري أهـل بـيته، فرحمته وآثرته بها على نفسي، وعرفت أنّ الله سيكسوني خيراً منها.

فقال رسول الله عَيَّالَيُّ: صدقت، أما إنّ جبرئيل فقد أتاني يحدّثني أن الله اتّخذ لك مكانها في الجنّة حلّة خضراء من إستبرق، وضنفتها (٥) من ياقوت وزبرجد، فنعم الجوار جوار ربّك بسخاوة نفسك، وصبرك على سملتك هذه المنخرقة، فأبشر، ياعلى فانصرف على فرحاً مستبشراً بما أخبره به رسول الله عَيْلَيْنَا.

﴿ وَالَّذِينَ جَآءُوا مِنْ بَعْدِهِمْ ﴾: قيل (٦): هم الذين هاجروا بعدُ حين قوي الإسلام ، أو

٢. نفس المصدر /٦٨٠ ح ٧.

١. ق، ش، م، ن، ت: الدين.

٤. سمل الثوب: أخلق.

٣. ليس في ق، ش، م.

٥. كذا في المصدر. وفي ق: ضيقها. وفي ش، ي: ضيقتها. وفي سائر النسخ: ضيفتها والضنفة: جانب الثوب وحاشيته.
 ٦. أنوار التنزيل ٤٦٦/٢.

التابعون بإحسان وهم المؤمنون بعد الفريقين إلى يوم القيامة، ولذلك قيل: إنَّ الآية قد استوعبت جميع المؤمنين.

وفي منجمع البيان (١): «والذين جاؤوا من بنعدهم»؛ ينعني: بنعد المهاجرين والأنصار.

... إلى قوله: ويجوز أن يكون المراد «من بعدهم» في الفضل. وقد يُعبَّر بالقبل والبعد عن الفضل؛ كقول النبي عَيِّرُ الله الأخرون السابقون؛ يسعني: الآخرون في الزمان السابقون في الفضل.

﴿ يَقُولُونَ رَبُّنَا اغْفِرْلَنَا وَلِإِخْوَانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بِالْإِيمَانِ ﴾ : أي لإخواننا في الدين.

﴿ وَلاَ تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا غِلاَّ لِلَّذِينَ آمَنُوا ﴾: حقداً لهم.

﴿ رَبُّنَا إِنَّكَ رَؤُونُ رَحِيمٌ ﴾ ٢٠: فحقيق بأن تجيب دعاءنا.

وفي شرح الآيات الباهرة (٢): قال محمّد بن العبّاس: حدّثنا عليّ [بن محمّد] (٢) بن عبدالله ، عن إبراهيم بن محمّد ، عن يحيى بن صالح ، عن الحسين الأشعريّ (٤) ، عن عيسى بن راشد ، عن أبي بصير ، عن عكرمة عن ابن عبّاس قال: فرض الله الاستغفار [لعليّ الله] (٥) في القرآن على كلّ مسلم ، وهو قوله: «ربّنا اغفرلنا ولإخواننا الذين سبقونا بالإيمان» وهو سابق الأمة .

﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ نَافَقُوا يَقُولُونَ لِإِخْوَاتِهِمُ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ ﴾: يسريد الذين بينهم وبينهم أخوّة الكفر. أو الصداقة أو المودّة.

﴿ لَئِنْ ٱخْرِجْتُمْ ﴾: أي من دياركم.

﴿ لَنَخْرُجَنَّ مَعَكُمْ وَلاَنْطِيعُ فِيكُمْ ﴾ : في قتالكم أو خذلانكم.

﴿ إَحَداً آبَداً ﴾: أي من أمر رسول الله والمسلمين.

٢. تأويل الآيات الباهرة ٦٨١/٢، ح ٨.

٤. المصدر:الأشقر،

١. المجمع ٢٦٢/٥.

٣. ليس في ن، ي، ر، المصدر.

٥. ليس في ق، ش، م.

- ﴿ وَإِنْ قُوتِلْتُمْ لَنَنْصُرَنَّكُمْ ﴾: لنعاوننكم.
- ﴿ وَاللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ ﴾ ١٠ : لعلمه بأنَّهم لايفعلون ذلك ؛ كما قال :
- ﴿ لَئِنْ ٱخْرِجُوا لاَيَخْرُجُونَ مَعَهُمْ وَلَئِنْ قُوتِلُوا لاَيَنْصُرُونَهُمْ ﴾: وكان كذلك، فإنّ ابن أبيّ وأصحابه راسلوا بني النضير بذلك ثمّ أخلفوهم.
  - ﴿ وَلَئِنْ نَصَرُوهُمْ ﴾ : على الفرض والتقدير.
    - ﴿ لَيُوَلِّنَّ الْآدْبَارَ ﴿ : انهزاماً.
- ﴿ ثُمَّ لاَيُنْصَرُونَ ﴾ ﴿: بعدُ، بل نخذلهم ولاينفعهم نصرة المنافقين، أو نفاقهم، إذ ضمير الفعلين يُحْتمَل أن يكون لليهود وأن يكون للمنافقين.
  - ﴿ لَأَنْتُمْ آشَدُّ رَهْبَةً \* : أي أشد مرهوبية . مصدر للفعل المبني للمفعول .
  - ﴿ فِي صُدُورِهِم \*: فإنَّهم كانوا يضمرون مخافتهم [من المؤمنين](١).
  - ﴿ مِنَ اللهِ ﴾ : على ما يظهرونه نفاقاً، فإنَّ استبطان رهبتكم سبب لإظهار رهبة الله.
- ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لاَيَفْقَهُونَ ﴾ ۞: لايعلمون عظمة الله حتّى يخشوه حـقّ خشـيته، ويعلموا أنّه الحقيق بأن يُخشئ.
  - ﴿ لاَيُقَاتِلُونَكُمْ ﴾: اليهود والمنافقون.
    - ﴿جَمِيعاً ﴾: مجتمعين.
  - ﴿ اِلاَّ فِي قُرَى مُحَصَّنَةٍ ﴾ : بالدروب والخنادق.
    - ﴿ أَوْ مِنْ وَرَآءِ جُدُرٍ ﴾ : لفرط رهبتهم.
  - وقرأ (٢) ابن كثير وأبوعمرو: «جدار» وأمال أبوعمرو فتحة الدال.
- ﴿ مَأْسُهُمْ بَيْنَهُمْ شَدِيدٌ ﴾: أي وليس ذلك لضعفهم وجبنهم، فإنّه يشتد (٣) بأسهم إذا حارب بعضهم بعضاً، بل لقذف الله الرعب في قلوبهم، ولأنّ الشجاع يجبن والعزيز يذلّ إذا حارب الله ورسوله.

۲. أنوار التنزيل ٤٦٧/٢.

١. ليس في ق، ش، م.

٣. كذا في نفس المصدر والموضع. وفي النسخ: يشد.

الجزء الثالث عشر / سورة الحشر......................... الجزء الثالث عشر / سورة الحشر...............

- ﴿ تَحْسَبُهُمْ جَمِيعاً ﴾: مجتمعين متّفقين.
- ﴿ وَقُلُوبُهُمْ شَتَّىٰ \*: متفرّقة لافتراق عقائدهم واختلاف مقاصدهم.
- ﴿ ذَلِكَ بِإَنَّهُمْ قَوْمٌ لاَ يَعْقِلُونَ ﴾ ٢٠ : ما فيه صلاحهم، وأنَّ تشتَّت القلوب يوهن قواهم.
- ﴿ كَمَثَلِ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ ﴾ : أي مثل اليهود كمثل أهل بدر، أو بني قينقاع إن صحّ أنّهم أخرجوا قبل بني النضير، أو المهلكين من الأمم الماضية.
  - ﴿ قَرِيباً \* : في زمان قريب. وانتصابه «بمثل» إذ التقدير: كوجود مثل (١٠).
    - ﴿ ذَاقُوا وَبَالَ آمْرِهِمْ ﴾ : سوء عاقبة كفرهم في الدنيا.
      - ﴿ وَلَهُمْ عَذَابٌ ٱلِيمٌ ﴾ ٢٠ في الآخرة.
- ﴿ كَمَثَلِ الشَّيْطَانِ \* : أي مثل المنافقين في إغراء اليهود (٢) على القتال كمثل الشيطان.
  - \* إِذْ قَالَ لِلْإِنْسَانِ اكْفُرْ ﴾: أغراه على الكفر إغراء الآمر للمأمور.
    - ﴿ فَلَمَّا كَفَرَ قَالَ إِنِّي بَرِيءٌ مِنْكَ ﴿ : تَبِرَّأُ عَنه .
- ﴿ إِنِّي آخَافُ اللهَ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ ﴿ نَ مَخَافَةَ أَنْ يَشَارِكُهُ فَي الْعَذَابِ وَلَمْ يَنْفَعُهُ ذلك؛ كما قال:
- ﴿ فَكَانَ عَاقِبَتَهُمَا أَنَّهُمَا فِي النَّارِ خَالِدَيْنِ فِيهَا وَذَلِكَ جَزَآءُ الظَّالِمِينَ ﴾ ۞: والمراد من الإنسان: الجنس.
- وقيل (٣): أبوجهل، قال له إبليس يوم بدر: «الاغالب لكم اليوم من الناس وإنّي جار الكم» (الآية)(٤).
  - وقيل (٥): راهب حمله على الفجور والارتداد.
- وقرئ (٢٠): «عاقبتُهما» [على أنّ «أنّهما» خبر «لكان»،](٧) و«خالدان» على أنّـه الخبر «لأنّ»، و«في النار» لغو.

٢. ليس في ق. ٣. أنوار التنزيل ٤٦٧/٣.

٤. الأنقال / ٤٨.

٧. ليس في ن، ي.

ع. نفس المصدر والموضع.

٥. نفس المصدر والموضع.

١. قوله: ﴿إِذْ التَّقَدِيرِ: كُوجُودُ مثلُ ﴿ أَي حَصُولُه ، فَيكُونَ الْعَامِلُ فِي ﴿قَرِيبًا \* مَعني مصدريًا.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): «سبّح لله ما في السموات وما في الأرض» (الآية) قال: سبب [نزول] (٢) ذلك أنّه [كان] (٢) بالمدينة ثلاثة أبطن من اليهود: بنو النضير وقريظة وقينقاع، وكان بينهم وبين رسول الله ﷺ عهد ومدّة، فنقضوا عهدهم.

وكان سبب ذلك من بني النضير في نقض عهدهم، أنّه أتاهم رسول الله عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ الله عَلَيْ الله عَلَيْهُ الله عني : يستقرض، وكان قصد كعب بن الأشرف.

فلمّا دخل على كعب قال: مرحباً، يا أباالقاسم، وأهلاً. وقام كأنّه يصنع له الطمعام، وحدّث نفسه أن يقتل رسول الله ﷺ ويتبع أصحابه.

فنزل جبرئيل فأخبره بذلك، فرجع رسول الله عَيَّمُ إلى المدينة، وقبال لمحمد بن مسلمة (1) الأنصاريّ: اذهب إلى بني النضير فأخبرهم، أنّ الله قد أخبرني بما هممتم به من الغدر، فإمّا أن تخرجوا من بلدنا، وإمّا أن تأذنوا بحرب.

فقالوا: نخرج من بلادك.

فبعث إليهم عبدًاللهبن أبي: ألا تخرجوا وتقيموا وتنابذوا محمّداً (٥) الحرب، فإنّي أنصركم أنا وقومي وحلفائي، فإن خرجتم خرجت معكم، وإن قاتلتم قاتلت معكم.

فأقاموا (١٠) وأصلحوا حمصونهم وتهيّأوا للـقتال، وبـعثوا إلى رسـول الله ﷺ: إنّـاً لانخرج، فاصنع ما أنت صانع.

فقام رسول الله عَيَّالِيَّةً وكبّر وكبّر أصحابه، وقبال لأميرالمـؤمنين اللَّهِ: تـقدّم إلى بنى النضير.

فأخذ أميرالمؤمنين صلوات الله عليه الراية وتقدّم، وجماء رسبول الله ﷺ وأحماط

١. تفسير القمّي ٣٥٨/٢\_٣٦٠. ٢. من المصدر.

٣. من المصدر. ٤. ش، م: مسلم.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: وتنابزوا رسول الله.

٦. ليس في ن، ي. وفي سائر النسيخ: ثمّ قاموا. وما أثبتنا في المتن موافق المصدر.

بحصنهم، وغدر بهم عبدالله بن أبئ، وكان رسول الله عَيْنِي إذا ظهر بمقدّم بيوتهم حصنوا ما يليهم وخرّبوا ما يليه، وكان الرجل منهم ممّن كان له بيت حسن خرّبه، وقد كان رسول الله عَيْنِي أمر بقطع نخلهم، فجزعوا من ذلك.

وقالوا: يا محمّد، إن الله يأمرك بالفساد؟ إن كان لك هذا فـخذه، وإن كـان لنـا فـلا تقطعه.

فلمّاكان بعد ذلك قالوا: يا محمّد، نخرج من بلادك فأعطنا مالنا.

فقال: لا، ولكن تخرجون ولكم ما حملت الإبل.

فلم يقبلوا ذلك، فبقوا أيّاماً ثمّ قالوا: نخرج ولنا ما حملت الإبل.

فقال: لا، ولكن تخرجون ولايحمل أحد منكم شيئاً (١) فمن وجدنا معه شيئاً [مـن ذلك](٢) قتلناه.

فخرجوا على ذلك، ووقع قوم منهم إلى فدك ووادي القرئ، وخرج منهم قوم إلى الشام.

فأنزل الله فيهم: «هو الذي أخرج الذين كفروا \_إلى قوله \_: شديد العقاب».

وأنزل الله عليه فيما عابوه من قطع النخل: «ما قطعتم من لينة ـ إلى قوله ـ: رؤوف رحيم».

وأنزل الله في عبدالله بن أبيّ وأصحابه: «ألم تر إلى الذين نافقوا يقولون -إلى قوله -: لاينصرون». ثمّ قال: «كمثل الذين من قبلهم»؛ يعني: بني قينقاع «ذاقوا وبال أمرهم ولهم عذاب مقيم».

ثمّ ضرب تعالى في عبدالله بن أبيّ وبني النضير مثلاً فقال: «كمثل الشيطان إذ قال للانسان اكفر فلمّا كفر قال إنّي بريء منك إنّي أخاف الله ربّ العالمين فكان عاقبتهما أنّهما في النار خالدين فيها وذلك جزاء الظالمين». وفيه زيادة أحرف لم تكن في رواية على بن إبراهيم.

حدّثنا به محمّد بن أحمد بن ثابت، عن أحمد بن ميثم (١)، عن الحسن بن عليّ بن أبي حمزة، عن أبان بن عثمان، عن أبي بصير في غزوة بني النضير، وزاد فيه: فقال رسول الله ﷺ للأنصار: إن شنتم دفعتها إلى المهاجرين (٢)، وإن شئتم قسّمتها بينكم وبينهم وتركتهم معكم.

قالوا: قد شننا أن تقسّمها فيهم. فقسّمها رسول الله ﷺ بين المهاجرين. ودفعها (٣) [عن الأنصار،](٤) ولم يعط من الأنصار إلّا رجلين: سهل (٥) بن حنيف وأبادجانة (٥)، فإنّهما ذكرا حاجة.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللهَ وَلْتَنْظُرْ نَفْسٌ مَا قَدَّمَتْ لِغَدٍ ﴾ : ليوم القيامة .

سمّاه به لدنوّه، أو لأنّ الدنياكيوم والآخرة غده.

وتنكيره للتعظيم، وأمّا تنكير «النفس» فلاستقلال الأنفس النواظر فيما قدّمت للآخرة؛ كأنّه قال: فلتنظر نفس (٧) واحدة في ذلك.

وفي الكافي (^): غيرواحد من أصحابنا، عن أحمد بن أبي (١) عبدالله، عن غيرواحد، عن أبي جميلة، عن أبي عبدالله عليه قال: قال رسول الله عليه تصدّقوا ولو بصاع من تمر، ولو ببعض صاع، ولو بقبضة، ولو ببعض قبضة، ولو بتمرة، ولو بشقّ تمرة. فمن لم يجد فبكلمة طيّبة، فإنّ أحدكم لاقي (١٠) الله فقائل (١١) له: ألم أفعل بك (١٢)، ألم أجعلك

۱. ق،ش منبه.

٢. المصدر: إن شئتم دفعت إليكم في المهاجرين منها...

٣. كذا في المصدر. وفي ق، ت: رفعهم. وفي سائر النسخ: دفعهم.

يوجد في ق، ش، المصدر.

٦. المصدر: أبودجانة. ٧. في ق زيادة: ما قدّمت لغد.

٨. الكافي ٤/٤، ح ١١. ٩. ليس في ق، ش.

١٠. المصدر: لاق.

١١. كذا في المصدر. وفي ق، ش، م، ت: فقال. وفي ن، ي، ر: فقال بل.

١٢. كذا في ق، المصدر. وفي سائر النسخ تكرّرت العبارة الأخيرة.

سميعاً بصيراً، ألم أجعل لك مالاً وولداً؟

فيقول: بلي.

فيقول الله تبارك وتعالى: فانظر ما قدّمت لنفسك.

[قال:](١) فينظر قدّامه وخلفه وعن يمينه وعن شماله، فلايجد شيئاً يقي به وجهه من النار.

﴿ وَاتَّقُوا اللهَ ﴾: تكرير للتأكيد. أو الأوّل في أداء الواجبات، والثاني في ترك المحارم.

﴿ إِنَّ اللَّهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ ۞: وهو كالوعيد من المعاصي.

﴿ وَلاَ تَكُونُوا كَالَّذِينَ نَسُوا اللهَ ﴾ : نسوا حقّه.

﴿ فَأَنْسَاهُمْ أَنْفُسَهُمْ ﴾: فجعلهم ناسين لها، حتّى لم يسمعوا ما ينفعها ولم يفعلوا ما يخلصها. أو أراهم يوم القيامة من الهول ما أنساهم أنفسهم.

﴿ أُولَٰئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ ﴾ ٢٠ الكاملون في الفسوق.

وفي عيون الأخبار (٢)، في باب ما جاء عن الرضا للي من الأخبار في التوحيد، حديث طويل: عن الرضا للي وفيه يقول: وإنّما يجازي من نسيه ونسي لقاء يومه بأن ينسيهم أنفسهم ؛ كما قال: «ولا تكونوا كالّذين نسوا الله فأنساهم أنفسهم أولئك هم الفاسقون». وقال (٣) تعالى: «فاليوم ننساهم كما نسوا لقاء يومهم هذا» ؛ أي نتركهم كما تركوا الاستعداد للقاء يومهم هذا.

﴿ لاَ يَسْتَوِي اَصْحَابُ النَّارِ وَاَصْحَابُ الْجَنَّةِ ﴾: الَّذين استكملوا أنفسهم فاستأهلوا الجنّة، والذين استمهنوها فاستحقّوا النار.

﴿ أَصْحَابُ الْجَنَّةِ هُمُ الْفَآئِزُونَ ﴾ ٢: بالنعيم المقيم.

وفي عيون الأخبار (1)، بإسناده: عن الرضا للله قال: حدّثني أبي، عن آبائه، عن عليّ بن أبي طالب عليه قال: إنّ رسول الله عَيَالِه تلا هذه الآية: «لايستوى» (إلى آخره) فقال:

۲. العيون ۱۸۲/۱ ح ۱۸.

١. من المصدر.

٤. العيون ٢١٨/١، ح ٢٢.

٣. الأعراف / ٥١.

أصحاب الجنّة من أطاعني وسلّم لعليّبن أبيطالب لليّلاِ بعدي وأقرّ بولايته، وأصحاب النار من سخط الولاية ونقض العهد وقاتله بعدي.

وفي أمالي شيخ الطائفة (١)، بإسناده إلى محدوجبن زيد الذهــليّ، وكــان فــي وفــد قومه، أنّ رسول الله تلا هذه الآية: «لايستوي أصحاب النار» (الآية).

قال: فقلنا: يا رسول الله ، من أصحاب الجنّة؟

قال: من أطاعني وسلّم لهذا من بعدي. وأخذ الرسول بكفّ عليّ الطِّلِا وهو يومئذ إلى جنبه فرفعها فقال: ألا إنّ عليّاً الطِّلِا منّي وأنا منه، فمن حادّه فقد حادّني، ومن حادّني فقد أسخط الله.

﴿ لَوْ آنْزَلْنَا هَذَا الْقُرْآنَ عَلَى جَبَلٍ لَرَآيْـتَهُ خَـاشِعاً مُـتَصَدِّعاً مِـنْ خَشْـيَةِ اللهِ ﴾: تــمثيل وتخبيل، ولذلك عقّبه بقوله:

﴿ وَتِلْكَ الْأَمْثَالُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ ۞: فإنّ الإشارة إليه وإلى أمثاله.

والمراد: توبيخ الإنسان على عدم تخشّعه عند تلاوة القرآن، لقساوة القلب وقلّة التدبّر.

و «التصدّع» التشقّق.

وقرئ (٢): «مصّدّعاً» على الإدغام.

ثمّ ردّ على من أشرك وشبّهه بخلقه، فقال:

﴿ هُوَ اللهُ الَّذِي لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُو عَالِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ ﴾: قيل (١٠): ما غاب عن الحسّ من النجواهر القدسيّة وأحوالها، وما حضر له من الأجرام وأعراضها.

وتقدّم الغيب لتقدّمه في الوجود، وتعلّق العلم القديم به. أو المعدوم والموجود. أو السرّ والعلانية.

﴿ هُوَ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ ﴾ ﴿ هُوَ اللهُ الَّذِي لاَ اِلَهُ اِلاَّ هُوَ الْمَلِكُ القُدُّوسُ ﴾: البليغ فسي النزاهة عمّا يوجب نقصاناً.

١. أمالي الطوسيّ ١٠٠/٢.

وقرئ <sup>(١)</sup>بالفتح، وهو لغة فيه.

﴿ السَّلاَمُ ﴾ : ذوالسلامة من كلِّ نقص وآفة . مصدر وُصِف به للمبالغة .

﴿ الْمُؤْمِنُ ﴾ : واهب الأمن.

وقرئ (٢) بالفتح، بمعنى: المؤمن به، على حذف الجارّ.

﴿ الْمُهَيْمِنُ ﴾: الرقيب الحافظ لكلّ شيء. مُفيعل، من الأمن، قُلِبت همزته هاء.

﴿ الْعَزِيزُ الْجَبَّارُ ﴾ : الذي جبر خلقه على ما أراد. أو جبر حالهم، بمعنى : أصلحه.

﴿ الْمُتَكَبِّرُ ﴾ : الذي تكبّر عن كلّ ما يوجب حاجة ونقصاناً.

﴿ سُبْحَانَ اللهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ ٢٠ : إذ لايشاركه أحدٌ في شيء من ذلك.

﴿ هُوَ اللهُ الْخَالِقُ ﴾: المقدّر للأشياء على مقتضى حكمته.

﴿ الْبَارِئُ ﴾ : للوجد الموجد (٣) لها ، بريئاً من التفاوت.

﴿ الْمُصَوِّرُ ﴾: الموجد لصورها وكيفيًا تهاكما أراد.

﴿ لَهُ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَىٰ ﴾: لأنَّها دالة على محاسن المعاني.

وفي أصول الكافي (٤)، بإسناده إلى ابنسنان قال: سألت أباالحسن الرضا للجيلا: هل كان الله عارفاً بنفسه قبل أن يخلق الخلق؟

قال: نعم.

قلت: يراها ويسمعها؟

قال: ماكان محتاجاً إلى ذلك لأنّه لم يكن سألها ولايطلب منها. هو نفسه، ونـفسه هو، قدرته نافذة، فليس يحتاج أن يسمّي نفسه، ولكنّه اختار لنفسه أسماء لغيره يدعوه بها، لأنّه إذا لم يُدع باسمه لم يُعرف.

وبإسناده (٥) إلى أبي جعفر الثاني الثلا حديث طويل، يقول فيه: وإن كنت تقول: هذه

١. نفس المصدر والموضع. ٢. نفس المصدر والموضع.

٣. كذا في أنوار التنزيل ٤٦٨/٢. وفي ق: للوجد. وفي غيرها: الموجود.

٤. الكافي ١١٣/١، ح ٢. ٥. نفس المصدر ١١٦٧، ح ٧.

الصفات والأسماء لم تزل؛ فإن «لم تزل» محتمل معنيين: فإن قلت: لم تزل عنده في علمه وهو مستحقها، فنعم. وإن كنت تقول: لم يـزل تـصويرها وهـجاؤها وتـقطيع حروفها، فمعاذ الله أن يكون معه شيء غيره، بل كان الله ولاخلق، ثمّ خلقها وسيلة بينه وبين خلقه يتضرّعون بها إليه ويعبدونه، وهي ذكره، وكان الله ولاذكر.

وبإسناده (١) إلى هشام بن الحكم: عن أبي عبدالله الله الله حديث طويل، وفيه قال: لله تسعة وتسعون اسماً، فلو كان الاسم هو المسمّى لكان لكلّ اسم منها إله، ولكنّ الله معنى يدلّ عليه بهذه الأسماء، وكلّها غيره.

وبإسناده (٢) إلى هشامبن الحكم ، أنّه سأل أباعبدالله عليه عن أسماء الله واشتقاقها : الله ممّا هو مشتق ؟

فقال: يا هشام، الله مشتق من إله، وإله يقتضي مألوهاً، والاسم غير المسمّى. فمن عبد الاسم دون المعنى فقد أشرك عبد الاسم دون المعنى فقد أشرك وعبد اثنين، ومن عبد المعنى دون الاسم فذاك التوحيد.

< يُسَبِّحُ لَهُ مَا فِي السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضِ »: لتنزّهه عن النقائص كلّها.

﴿ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ ٢: الجامع للكمالات بأسرها، فإنّها راجعة إلى الكمال في القدرة والعلم.

وفي مجمع البيان (٣): وعن أنس، عن النبيّ ﷺ قال: من قرأ: «لو أنزلنا هذا القرآن» (إلى آخرها) فمات من ليلته، مات شهيداً.

وعن أنس<sup>(1)</sup>، عن النبيّ ﷺ قال<sup>(۱)</sup>: [من قرأ آخر الحشر]<sup>(۱)</sup> غفر له ما تـقدّم مـن ذنبه (۱)وما تأخر.

وعن معقل بن يسار (٨)، أنّ رسول الله ﷺ قال: من قال حين يصبح ثلاث مرات:

ا و٢. نفس المصدر /١١٤، ح ٢.

٥. يوجد في ي، المصدر.

٧. ق،ش،م: ذنويه،

٣و٤. المجمع ٢٦٦/٥.

٦. ليس في م، ش، ق.

٨. نفس المصدر والموضع.

أعوذ بالله من الشيطان الرجيم، وقرأ ثلاث أيات من أخر الحشر، وكُل الله بــه ســبعين ألف ملك يصلُّون عليه حتَّى يمسى، فإن مات في ذلك اليوم مات شهيداً. ومن قاله حين يمسى، كان بتلك المنزلة.

وعن أبي هريرة (١) قال: سألت حبيبي رسول الله ﷺ عن اسم الله الأعظم.

فقال: عليك بآخر الحشر، واكثر قراءتها.

فأعدت عليه ، فأعاد <sup>(٢)</sup> علىً .

وعن أبي أمامة (٣)، عن النبيِّ ﷺ من قرأ خواتيم الحشر من ليل أو نهار ، فقَبِض في ذلك اليوم أو الليلة، فقد أوجبت له الجنّة.

وفي كتاب طبّ الأنمّة اللِّي (١): بإسناده إلى ميسر (٥): عن أبي عبدالله الصادق للسِّلِخ قال: إنَّ هذه الآية لكلِّ ورم في الجسد يخاف الرجل أن يؤول إلى شيء، فإذا قرأتها فاقرأها وأنت طاهر قد أعدت وضوءك لصلاة الفريضة، فعوّذ بها ورمك قبل الصلاة ودبرها، وهي: «لو أنزلنا هذا القرآن على جبل» (إلى آخر السورة) فإنَّك إذا فعلت ذلك على ما حدّ لك، سكن الورم.

وبإسناده (٢٠) إلى عبدالله بن سنان: عن أبي عبدالله النِّل قال: يا ابن سنان، لابأس بالرقية والعوذة والنُّشرة (٧) إذا كانت من القرآن. ومن لم يشفه القـرآن، فـلا شـفاه الله. وهل شيء أبلغ في هذه الأشياء من القرآن، أليس الله يقول: «لو أنزلنا هذا القرآن على جبل (الآية)؟

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: فعاد.

١. نفس المصدر والموضع. ٣. نفس المصدر والموضع،

ع. طب الأنمة إلي ١١٠٠.

٥. كذا في نورالثقلين ٢٩٣/٥، ح ٧٩. وفي النسخ: «أبي ميسر» مكان «بإسناده الى ميسر».

٦. نفس المصدر /٤٨.

٧. النشرة رقية يعالج بها المجنون أو المريض، سمّيت بذلك لأنّه ينشر بنها عنه ما خنامره من الداء؛ أي يكشف ويزال.

وبإسناده (۱)إلى جابر: عن أبي جعفر [محمّد بن عليّ الباقر] (۲) عليِّهِ أنّ رجلاً شكا إليه صمماً.

فقال: امسح يدك عليه (٣) واقرأ عليه (٤): «لو أنزلنا هذا القرآن على جبل» (إلى آخر السورة).

وبإسناده (٥) إلى جابربن يزيد الجعفيّ : عن محمّد بن عليّ بن الحسين بن عليّ بن أبيطالب اللِّيكِ قال : قال لي : يا جابر .

قلت: لبيك، يا ابن رسول الله عَيْرُاللهُ.

قال: اقرأ على كلّ ورم آخر سورة الحشـر: «لو أنـزلنا» (إلى آخـر السـورة) [وقـل عليها]<sup>(٦)</sup> ثلاثاً فإنّه يسكن بإذن الله.

وفي كتاب التوحيد (٧)، بإسناده إلى سليمان بن مهران: عن الصادق عليه ، عن أبيه ، عن آبيه ، عن آبيه ، عن آبيه ، عن آبائه ، عن علي بن أبي طالب المليم قال: قال رسول الله تَلِيم : إن لله تسبارك و تعالى تسعة و تسعين اسماً ، مائة إلّا واحد ، من أحصاها (١) دخل الجنّة ، وهي :

الله، الإله، [الواحد] (٩)، الأحد، الصمد، الأول، الآخر، السميع، البصير، القدير، القاهر، العلي، الأعلى، الباقي، البديع، البارئ، الأكرم، الظّاهر، الباطن، الحيي، الحكيم، العليم، الحليم، الحفيظ، الحقّ، الحسيب، الحميد، الحفي، الربّ، الرحمن، الحكيم، الغليم، الحليم، الحقيم، الرقوف، الرائي، السلام، المؤمن، المهيمن، الرحيم، الذارئ، الرازق (١٠)، الرقيب، الرؤوف، الرائي، السلام، المؤمن، المهيمن، العدل، العبّار، المتكبّر، السيّد، السبّوح، الشهيد، الصادق، الصانع، الطاهر، العدل،

١. نفس المصادر /٢٣.

٣. كذا في المصدر. وفي ق، ش: إليها وفي غيرهما: عليها.

كذا في المصدر. وفي النسخ: عليها.
 كذا في المصدر. وفي النسخ: عليها.

٦. ليس في ن. ٧. التوحيد /١٩٤\_١٩٥، ح ٨.

٨. الظاهر معنى الإحصاء هنا هو الإحاطة بها والوقوف على معانيها، وليس معنى الإحصاء: عدُّها.

٩. من المصدر: الرزّاق.

العفق، الغفور، الغنيّ، الغياث، الفاطر، الفرد (١)، الفتّاح، الفالق، القديم، الملك، القدّوس، القويّ، القريب، القيّوم، القابض، الباسط، قاضي الحاجات، المجيد، الوليّ (٢)، المنّان، المحيط، المبين، المقيت، المصوّر، الكريم، الكبير، الكافي، كاشف الضرّ، الوتر، النور، الوهاب، الناصر، الواسع، الودود، الهادي، الوفيّ، الوكيل، الفرارث، البرّ، الباعث، التواب، الجليل، الجواد، الخبير، الخالق، خير الناصرين، الديّان، الشكور، العظيم، اللطيف، الشافي.

وبإسناده (٣) إلى عبد السلام بن صالح الهروي: عن الرضا، عن أبيه، عن آبائه، عن على على الله على

\_\_\_\_\_

١. ن: المتفرد.

٢. المصدر: المولئ.

٣. نفس المصدر /١٩٥٠، ح ٩.



## سورة الممتحنة

مدنيّة.

وآيها ثلاث عشرة آية بالإجماع.

## بسم الله الرحمن الرحيم

في كتاب ثواب الأعمال (١)، بإسناده: عن علميّ بن الحسين علميّ الله عالى: من قرأ سورة الممتحنة في فرائضه ونوافله امتحن الله قلبه للإيمان، ونوّر له بصره، ولايصيبه فـ قر أبداً، ولاجنون في بدنه ولافي ولده.

وفي مجمع البيان (٢): أبيّ بن كعب قال: قال رسول الله ﷺ: من قرأ سورة الممتحنة ، كان المؤمنون والمؤمنات شفعاء له يوم القيامة .

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَتَتَّخِذُوا عَدُوِّي وَعَدُوَّكُمْ أَوْلِيَآءَ تُلْقُونَ اِلَيْهِمْ بِالْمَوَدَّةِ ﴾: تفضون إليهم المودّة.

والجملة حال من فاعل «تتّخذوا»، أو صفة «أولياء». جرت على غير من هي له، فلا حاجة فيها إلى إبراز الضمير فيها، لأنّه مشروط في الاسم دون الفعل.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): نزلت في حاطب بن أبي بلتعة. ولفظ الآيمة عـامّ، ومعناه خاص.

وكان سبب ذلك، أنّ حاطب بن أبي بلتعة كان قد أسلم وهاجر إلى المدينة، وكـان عياله بمكّة، وكانت قريش تخاف أن يغزوهم رسول الله ﷺ [فصاروا إلى عيال حاطب

٣. تفسير القمّي ٣٦١/٢. ٣٦٢.

٢. المجمع ٢٦٧/٥.

١. ثواب الأعمال /١٤٥، ح ١.

وسألوهم أن يكتبوا إلى حاطب يسألوه عن خبر محمّد ﷺ (١) وهـل يسريد أن يـغزو مكّة ؟

فكتبوا إلى حاطب يسألوه عن ذلك، فكتب إليهم حاطب، أنَّ رسول الله عَيَّالَيُهُ يريد ذلك، ودفع الكتاب إلى امرأة تُسمَىٰ صفيّة، فوضعته في قرونها (٢) ومرَت.

فنزل جبرئيل على رسولالله عَيَّلِيًا وأخبره بذلك. فبعث رسول الله أميرالمؤمنين لليَّلِا والزبيربن العوّام في طلبها، فلحقوها، فقال لها أميرالمؤمنين: أين الكتاب؟

فقال: ما معي شيء. ففتّشوها فلم يجدوا معها شيئاً.

فقال الزبير: ما نرى معها شيئاً.

فقال أميرالمؤمنين للحلان والله، ماكذبنا رسول الله ﷺ، ولاكذب رسول الله ﷺ، ولاكذب رسول الله عملى جبرئيل، ولاكذب جبرئيل على الله، والله، لئن لم تظهري الكتاب، لأردّن رأسك إلى رسول الله ﷺ.

فعالت: تنخيا عني حتى أخرجه. فأخرجت الكتاب من قرونها، فأخذه أميرالمؤمنين الله وجاءا به إلى رسول الله.

فقال حاطب: والله، يا رسول الله، ما نافقت ولاغيّرت ولابدّلت، وأنّي أشهد أن لاإله إلّا الله وأنّك رسول الله حقّاً، ولكن أهلي وعيالي كتبوا إليّ بحسن صنيع قريش إليهم فأحببت أن أجازى قريشاً بحسن معاشرتهم.

فأنزل الله على رسوله: «ياأيّها الذين آمنوا لاتتّخذوا عدوّي وعدوّكم أولياء تلقون إليهم بالمودّة» إلى قوله: «لن تنفعكم أرحامكم ولاأولادكم يوم القيامة يفصل بينكم والله بما تعملون بصير».

وفي مجمع البيان (٣): نزلت في حاطب بن أبي بملتعة ، وذلك أنّ سارة مولاة أبي عمرو بن صفى (٤) بن هشام ، أتت رسول الله ﷺ من مكّة إلى المدينة بعد بدر بسنتين .

٢. القرن: الخصلة من الشُّعر. الذَّوابة.

٤. المصدر: صيغي.

١. ليس في ن، ي.

۳. المجمع ۲۹۹/۵ ۲۷۰.

فقال لها رسول الله عَيَلِين : أمسلمة جئت؟

قالت: لا.

[قال: أمهاجرة جئت؟

قالت: لا.](١)

قال: فما جاءبك؟

قالت: كنتم الأصل والعشيرة والموالي، وقد ذهب مواليّ، واحتجت حاجة شديدة فقدمت عليكم لتعطوني وتكسوني وتحملوني.

قال: فأين أنت من شباب مكّة ؟ وكانت مغنّية نائحة.

قالت: ما طُلِب منّى بعد وقعة بدر.

فحث رسول الله عليها بني عبدالمطلب فكسوها وحملوها وأعطوها نفقة ، وكان رسول الله عَلَيْ يَتجهّز لفتح مكّة ، فأتاها حاطب بن أبي بلتعة فكتب معها [كتاباً] (٢) إلى أهل (٣) مكّة ، وأعطاها عشرة دنانير ... عن ابن عبّاس ، وعشرة دراهم ... عن مقاتل بن حيّان ، وكساها بُرداً على أن توصل الكتاب إلى أهل مكّة ، [وكتب في الكتاب: من حاطب بن أبي بلتعة إلى أهل مكّة :] (٤) إنّ رسول الله يريدكم ، فخذوا حذركم .

فخرجت سارة، ونزل جبرئيل فأخبر النبيّ عَيَّلِيَّ بما فعل، فأرسل رسول الله عَيَّلِيًّ بما عليًا وعمّاراً وعمر والزبير وطلحة والمقداد بن أسود وأبا مرثد، وكانوا كلّهم فرساناً، وقال لهم: انطلقوا حتى تأتوا روضة خاخ، فإنّ [بها ظعينة] (٥) معها كتاب من حاطب إلى المشركين، فخذوه منها.

فخرجوا حتّى أدركوها في ذلك المكان الذي ذكره رسول الله ﷺ، فقالوا لها: أين الكتاب؟ فحلفت بالله ما معها من كتاب، فنحّوها وفتّشوا متاعها فلم يمجدوا (١) معها كتاباً، فهمّوا بالرجوع.

٢. من المصدر.

٤. من المصدر.

٦. المصدر: قلم يجدا.

١. يوجد في ق، ش، المصدر.

٣. ليس في ق، ش.

٥. يوجد في ق،ش، المصدر.

فقال علميّ للنِّلِةِ: والله، ما كَذِبنا ولاكُذِبنا. وسلّ سيفه، وقال: أخرجي الكـتاب وإلّا والله، لأضربنّ عنقك.

فلمًا رأت الجدّ، أخرجت من ذؤابتها قد خبّأته في شعرها، فرجـعوا بـالكتاب إلى رسول الله، فأرسل إلى حاطب فأتاه.

فقال له: هل تعرف الكتاب؟

قال: نعم.

قال: ما حملك على ما صنعت؟

فقال: يا رسول الله، والله، ما كفرت مذ أسلمت، ولاغششتك مذ نصحتك، ولاأحببتهم مذ فارقتهم، ولكن لم يكن أحد من المهاجرين إلا وله بمكة من يسمنع عشيرته، وكنت عريراً - أي غريباً - وكان أهلي بين ظهرانيهم، فخشيت على أهلي فأردت أن أتخذ عندهم يداً، وقد علمت أن الله ينزل بهم بأسه وأن كتابي لا يغني عنهم شيئاً. فصد قه رسول الله علي وعذره.

فقام عمر بن الخطَّاب وقال: يا رسول الله، دعني أضرب عنق هذا المنافق.

فقال رسول الله ﷺ: وما يدريك [ياعمر](١) لعلّ الله اطّلع على أهل بدر فغفر لهم، فقال لهم: اعملوا ما شئتم فقد غفر لكم.

وروى البخاريّ ومسلم (٢)، في صحيحيهما، عن عبدالله بن أبي رافع قال: سمعت عليّاً لللله يقول: بعثنا رسول الله ﷺ أنا والمقداد والزبير، وقال: الطلقوا حتى تأتموا روضة خاخ (٢)، فإنّ بها ظعينة معهاكتاب فخرجنا وذكر نحوه.

وفي كتاب التوحيد (٤)، بإسناده إلى الأصبغبن نباتة قبال: قبال أميرالمؤمنين الله للرجل: إن كنت لاتطبع خالقك فلا تأكل رزقه، وإن كنت واليت عدوه فباخرج من ملكه. (الحديث)

١. من المصدر،

٢. نفس المصدر والموضع.

٣. ليس في ق، ش، م.

التوحيد /۲۷۲، ح ۱۳.

﴿ وَقَدْ كَفَرُوا بِمَا جَآءَكُمْ مِنَ الْحَقُّ ﴾ : حال من فاعل أحد الفعلين.

﴿ يُخْرِجُونَ الرَّسُولَ وَإِيَّاكُمْ ﴾: أي من مكة. وهو حال من «كفروا»، أو استثناف لبيانه.

﴿ أَنْ تُؤْمِنُوا بِاللهِ رَبِّكُمْ ﴾: بأن تؤمنوا به. وفيه تغليب المخاطب والالتفات من المتكلّم إلى الغيبة، للدّلالة على ما يوجب الإيمان.

﴿ إِنْ كُنْتُمْ خَرَجْتُمْ ﴾ : من أوطانكم.

﴿جِهَاداً فِي سَبِيلِي وَابْتِغَاءَ مَرْضَاتِي﴾: علَّة للخروج، وعمدة للتعليق(١). وجـواب الشرط محذوف دلّ عليه «لاتتّخذوا».

﴿ تُسِرُّونَ اِلَيْهِمْ بِالْمَوَدَّةِ ﴾: بدل من «تلقون»، أو استئناف معناه: أي طائل لكم في إسرار المودّة، أو الإخبار بسبب المودّة.

﴿ وَأَنَّا أَعْلَمُ بِمَا أَخْفَيْتُمْ وَمَا أَعْلَنْتُمْ ﴾ : أي منكم.

وقيل (٢): «أعلم» مضارع، والباء مزيدة، و«ما» موصولة أو مصدريّة.

﴿ وَمَنْ يَفْعَلْهُ مِنْكُمْ ﴾: أي يفعل الاتّخاذ.

﴿ فَقَدُ ضَلَّ سَوَآءَ السَّبِيلِ ﴾ ۞: أخطأه.

وَإِنْ يَثْقَفُوكُمْ ﴾: يظفروا بكم.

﴿ يَكُونُوا لَكُمْ آعُدَآءً ﴾ : ولا ينفعكم إلقاء المودّة إليهم.

﴿ وَيَبْسُطُوا اِلَّيْكُمْ آيْدِيَهُمْ وَٱلْسِنَتُهُمْ بِالسُّوءِ ﴾: بما يسوؤكم ؛ كالقتل والشتم.

﴿ وَوَدُّوا لَوْ تَكُفُّرُونَ ﴾ ٢٠ : وتمنُّوا ارتدادكم.

ومجيء «ودّوا» وحده بلفظ الماضي، للإشعار بأنّهم ودّوا ذلك قبل كلّ شيء، وأنّ ودادتهم حاصلة وإن لم يثقفوكم.

﴿ لَنْ تَنْفَعَكُمْ أَرْحَامُكُمْ ﴾: قراباتكم ٣٠.

١. أي لتعليق الجزاء المقدر بالشرط. يعني: تعليق النهي عن اتّخاذ الكافرين اولياء بالخروج بسبب الجهاد وابتغاء مرضاة الله.
 ٢. أنوار التنزيل ٢٩/٢.

٣. كذا في أنوار التنزيل ٤٦٩/٢. وفي النسخ: قرباتكم.

\* وَلاَ أَوْلاَدُكُمْ \* : الذين توالون المشركين لأجلهم.

﴿ يَوْمَ الْقِيَامَةِ يَفْصِلُ بَيْنَكُمْ ﴾ : يفرق بينكم بما عراكم من الهول، فيفرّ بعضكم من بعض، فما لكم ترفضون اليوم حقّ الله لمن يفرّ عنكم غداً.

وقرأ (١) حمزة والكسائي، بكسر الصاد، والتشديد، وفتح الفاء. وقرأ ابن عامر (٢): «يفصّل» (٣)، على البناء للمفعول، مع التشديد [و«هو بينكم»](١).

﴿ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ ۞: فيجازيكم عليه.

﴿ قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسُوَّةً حَسَنَةً ﴾ : قدوة ، اسم لما يؤتسي به .

﴿ فِي إِبْرَاهِيمَ وَالَّذِينَ مَعَهُ ﴾: صفة ثانية . أو خبر «كان»، و«لكم» لغو (٥)، أو حال من المستكنّ في «حسنة»، أو صلة لها لا «لأسوة» لأنّها وُصِفت.

﴿ إِذْ قَالُوا لِقَوْمِهِمْ ﴾ : ظرف لخبر «كان».

﴿ إِنَّا بُرَءَاؤُا مِنْكُمْ \* : جمع بريء ؛ كظريف وظرفاء.

﴿ وَمِمًا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللهِ كَفَرْنَا بِكُمْ ﴾ : أي بدينكم ، أو بمعبودكم ، أو بكم وبه ، فلا نعتد بشأنكم وآلهتكم.

﴿ وَبَدَا بَيْنَنَا وَيَيْنَكُمُ الْعَدَاوَةُ وَالْبَغْضَآءُ آبَداً حَتَّىٰ تُؤْمِنُوا بِاللهِ وَحْدَهُ ﴾: فتنقلب العداوة والبغضاء آلفة ومحبة.

وفي كتاب التوحيد (٢): عن أميرالمؤمنين للسلاّ حديث طويل، يقول فيه وقد ذكر قوله (٧) تعالى: «يكفر بعضكم ببعض ويلعن بعضكم (٨) بعضاً»: والكفر في هذه الآية البراءة، يقول: فيبرأ بعضهم من بعض. ونظيرها في سورة إبراهيم قول الشيطان: «إنّي

١. أنوار التنزيل ٤٦٩/٢.

كذا في المصدر. وفي النسخ: «وعاصم» بدل «وقرأ ابن عامر».

٣. ليس في ق، ش، م. ٤. ليس في ق، ش، م.

٥. أي ظرف لغو متعلق بـ«كانت».
 ٦. التوحيد ٢٦٠، ح ٥.

٧. العنكبوت / ٢٥. المصدر: بعضهم.

كفرت بما أشركتموني من قبل». وقول إبراهيم خليل الرحمن: «كفرنا بكم»؛ يـعني: تبرّأنا منكم.

وفي أصول الكافي (١): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن بكربن صالح، عن القاسمبن بريد (٢)، عن أبي عمرو الزبيريّ، عن أبي عبدالله لليّلِلْ قال: قلت له: أخبرني عن وجوه الكفر [في كتاب الله ﷺ.

قال: الكفر في كتاب الله على خمسة أوجه:

وبإسناده <sup>(٣)</sup>إلى أبي عبيدة الحذّاء: عن أبـي عـبدالله للتَِّلاِ ] (٤) قـال: مــن أحبّ لله تَثَلِّلاً وأبغض لله وأعطى لله جلّ وعزّ، فهو ممّن كمل إيمانه.

ابن محبوب (٥)، عن مالك بن عطيّة ، عن سعيد الأعرج ، عن أبي عبدالله عليَّا قال : مِن أو ثق عرى الإيمان أن يحبّ (٦) في الله ، ويبغض في الله ، ويعطي في الله ، ويمنع في الله .

عليّ بن إبراهيم (٧)، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن هشام بن سالم وحفص بن البختريّ، عن أبي عبدالله للتلِّ قال: إنّ الرجل ليحبّكم وما يعرف ما أنتم عليه، فيدخله الله عليهًا (١) الجنّة بحبّكم، وإنّ الرجل ليبغضكم وما يعرف (٩) ما أنتم عليه، فيدخله الله النار ببغضكم.

وبإسناده (١٠) إلى الحسين بن أبان: عمّن ذكره، عن أبي عبدالله (١١) الثَّافِر قال: ولو أنّ

٢. المصدر: يزيد.

٤. ليس في ق.

المصدر: تحب. وهكذا في جميع الأفعال الآتية.

۸و۹. ليس ف*ي* ق.

١١. المصدر: عن أبي جعفر.

۱. الكافي ۳۸۹/۲\_۳۹۰ ح ۱.

٣. نفس المصدر /١٣٤\_١٢٥، ح ١.

٥. نفس المصدر /١٢٥، ح ٢.

٧. نفس المصدر ١٢٦، ح ١٠.

١٠. نفس المصدر /١٢٧، ح ١٢.

رجلاً أبغض رجلاً لله ، لأثابه الله على بغضه إيّاه ، وإن كان المبغض في علم الله من أهل الحنة .

وبإسناده (۱) إلى إسحاق بن عمّار: عن أبي عبدالله للنَّلِهِ قال: كلّ من لم يـحبّ عـلى الدين [ولم يبغض على الدين](۲) فلا دين له.

﴿ إِلاَّ قَوْلَ إِبْرَاهِيمَ لِأَبِيهِ ﴾ : وهو آزر عمّه ، الذي هو صنو أبيه .

﴿ لَاَ سُتَغْفِرَنَّ لَكَ ﴾: استثناء (٣) من قوله: «أسوة حسنة»، فإن استغفاره للكافر (٤) ليس مما ينبغي أن تأتسوا به؛ فإنه وعده الاستغفار «عن موعدة وعدها إيّاه» بالإيمان «فلمًا تبيّن له أنّه عدو لله تبرّأ منه» (٥). ولو لم يستثن ذلك لظنّ أنّه يجوز وعد الاستغفار مطلقاً من غير موعدة بالإيمان.

﴿ وَمَا آمُلِكُ لَكَ مِنَ اللهِ مِنْ شَيْءٍ ﴿: من تمام قوله المستثنى.

﴿ رَبَّنَا عَلَيْكَ تَوَكَّلْنَا وَالَيْكَ انَبْنَا وَالَيْكَ الْمَصِيرُ ﴾ ۞: متصل بما قبل الاستثناء. أو أمر من الله للمؤمنين بأن يقولوه، تتميماً لما وصّاهم به من قطع العلائق بينهم وبين الكفّار. ﴿ رَبَّنَا لاَتَجْعَلْنَا فِثْنَةً لِلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾: بأن تسلّطهم علينا، فيفتنونا بعذاب لانتحمّله.

وفي أصول الكافي (٢): عدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن إبراهيم بن عقبة، عن إسماعيل بن عبّاد، يرفع الحديث إلى أبي عبدالله (١) النِّلْةِ قال: ما كان من ولد آدم مؤمن إلّا فقيراً، ولا كافر إلّا غنيّاً، حتّى جاء إبراهيم فقال: «ربّنا لاتجعلنا فتنة للذين كفروا» فصيّر الله في هؤلاء أموالاً وحاجة، وفي هؤلاء أموالاً وحاجة.

﴿ وَاغْفِرْلَنَا ﴾ : ما فرط منّا.

١. نفس المصدر /١٢٧، ح ١٦. ٢٠ ليس في ق، ش.

٣. كذا في أنوار التنزيل ٢/٤٧٠، وفي النسخ: الاستثناء.

في نفس المصدر والموضع: «الأبيه الكافر» مكان «للكافر».

٥. التوبة / ١١٤.
 ٦. الكافي ٢٦٢/٢، ح ١٠.

٧. المصدر : . . عن إسماعيل بن سهل وإسماعيل بن عبّاد جميعاً يرفعانه إلى أبي عبدالله .

﴿ رَبَّنَا إِنَّكَ آنْتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ ۞: ومن كان كذلك كان حقيقاً بأن يجير المتوكّل، ويجيب الداعي.

﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِيهِمْ أَسُوَةً حَسَنَةً ﴾: تكرير لمنزيد الحتّ على التأسّي بإبراهيم، ولذلك صُدّر بالقسم وأبدل قوله:

﴿ لِمَنْ كَانَ يَرْجُو اللهَ وَالْيَوْمَ الْآخِرَ ﴾: من «لكم» فإنّه يدلّ على أنّه لاينبغي لمؤمن أن يترك التأسّى بهم، وأنّ تركه مؤذن بسوء العقيدة، ولذلك عقّبه بقوله:

﴿ وَمَنْ يَتَوَلَّ فَإِنَّ اللَّهَ هُوَ الْغَنِيُّ الْحَمِيدُ ﴾ ۞: فإنّه جدير بأن يوعد به الكفرة.

﴿ عَسَىٰ اللهُ أَنْ يَجْعَلَ بَيْنَكُمْ وَيَيْنَ الَّذِينَ عَادَيْتُمْ مِنْهُمْ مَوَدَّةٌ ﴾: لمّا نـزل: «لاتـتخذوا» عادى المؤمنون أقاربهم المشركين وتبرّأوا عنهم، فوعدهم الله بذلك وأنجز إذ أسـلم أكثرهم وصاروا لهم أولياء.

﴿ وَاللَّهُ قَدِيرٌ ﴾ : على ذلك.

﴿ وَاللّٰهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ ﴿ : لما فرط منكم في موالاتهم من قبل، ولما بقي في قلوبكم من ميل الرحم.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر الله في قوله: «عسى الله أن يجعل بينكم» (الآيه) فإنّ الله أمر نبيّه والمؤمنين بالبراءة من قومهم ما داموا كفّاراً، فقال: «قد كانت لكم أسوة حسنة في إبراهيم \_إلى قوله \_: غفور رحيم» قطع الله ولاية المؤمنين منهم وأظهروا لهم (١) العداوة، فقال: «عسى الله أن يجعل بينكم» (الآية) فلمّا أسلم أهل مكّة خالطهم أصحاب رسول الله عَيْنَ [وناكحوهم، وتزوّج رسول الله عَيْنَ [وناكحوهم،

﴿ لاَ يَنْهَاكُمُ اللهُ عَنِ الَّذِينَ لَمْ يُقَاتِلُوكُمْ فِي الدِّينِ وَلَمْ يُخْرِجُوكُمْ مِـنْ دِيَــارِكُمْ ﴾: أي لاينهاكم عن مبرّة هؤلاء، لأنّ قوله:

١. تفسير القمّي ٣٦٢/٢.

۲. ن، ت، م، ي، ر: اظهرهم.

٣. ليس في ق.

- ﴿ أَنْ تَبَرُّوهُمْ ﴾: بدل من «الذين».
- ﴿ وَتُقْسِطُوا إِلَيْهِمْ ﴾: وتفضوا إليهم بالقسط؛ أي العدل.
  - ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُعِبُّ الْمُقْسِطِينَ ﴾ ﴿: أي العادلين.

قيل (١): روي أنّ قتيلة بنت عبدالعزّى قدمت مشركة على بنتها أسماء بنت أبي بكر بهدايا، فلم تقبلها ولم تأذن لها بالدخول، فنزلت.

وفي مجمع البيان (٢): «لاينهاكم الله عن الذين ـ إلى قوله ـ: المقسطين» أي ليس ينهاكم الله عن مخالطة أهل العهد.

وقيل (٣): من آمن من أهل مكّة ولم يهاجر.

وقيل (4): هي عامّة في كلّ من كان بهذه الصفة. والذي عليه الإجماع: أنّ برّ الرجل من يشاء من أهل الحرب قرابة كان أو غير قرابة ليس بمحرّم، وإنّما الخلاف في إعطائهم مال الزكاة والفطرة والكفّارات، فلم يجوّزه أصحابنا، وفيه خلاف بين الفقهاء.

﴿ إِنَّمَا يَنْهَاكُمُ اللهُ عَنِ الَّذِينَ قَاتَلُوكُمْ فِي الدِّينِ وَاَخْرَجُوكُمْ مِنْ دِيَارِكُمْ وَظَاهَرُوا عَلَىٰ اِخْرَاجِكُمْ بِنْ دِيَارِكُمْ وَظَاهَرُوا عَلَىٰ اِخْرَاجِكُمْ ﴾: كمشركي مكّة، فإنّ بعضهم سعوا في إخراج المؤمنين، [وبعضهم أعانوا المخرجين] (٥).

- ﴿ أَنْ تَوَلُّوهُمْ ﴾: بدل من الدين بدل الاشتمال.
- ﴿ وَمَنْ يَتَوَلَّهُمْ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ ﴾ ۞: لوضعهم الولاية في غير موضعها.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا جَآءَكُمُ الْمُؤْمِنَاتُ مُهَاجِرَاتٍ فَامْتَحِنُوهُنَّ ﴾: فاختبروهن بما يغلب على ظنّكم موافقة قلوبهن لسانهن (٢) في الإيمان.

﴿ اللهُ أَعْلَمُ بِإِيمَانِهِنَّ ﴾ : فإنّه المطّلع على ما في قلوبهنّ.

٢ ـ ٤. المجمع ٢٧٢/٥.

١. أنوار التنزيل ٤٧١/٢.

٦. كذا في أنوار التنزيل ٤٧١/٢. وفي النسخ؛ لبيانهنّ.

ه. ليس في ق.

\* فَإِنْ عَلِمْتُمُوهُنَّ مُؤْمِنَاتٍ \*: العلم الذي يمكنكم تحصيله (١)، وهو الظن الغالب بالحلف وظهور الأمارات. وإنّما سمّاه علماً، إيذاناً بأنّه كالعلم في وجوب العمل به.
 وقيل (٢): الامتحان أن يشهدن أن لاإله إلّا الله، وأنّ محمّداً رسول الله.

وقيل (٣): امتحانهنّ بما في الآية التي بعدُ، وهو «أن لايشركن بالله شيئاً» (الآية).

﴿ فَلاَ تَرْجِعُوهُنَّ اِلِّي الْكُفَّارِ ﴾ : إلىٰ أزواجهنّ الكفرة ، لقوله :

﴿ لاَهُنَّ حِلِّ لَهُمْ وَلاَهُمْ يَحِلُونَ لَهُنَّ ﴾: والتكرير للمطابقة (٤) والمبالغة. أو الأولئ لحصول الفرقة ، والثانية للمنع عن الاستئناف.

﴿ وَآتُوهُمْ مَا آنَفَقُوا ﴾: ما دفعوا إليهنّ من المهور، وذلك لأنّ صلح الحديبيّة جـرى على أنّ ما جاءنا منكم رددنـاه، فـلمّا تـعذّر إليـه ردّهـنّ لورود النـهي عـنه، لزمـه ردّ مهورهنّ.

﴿ وَلاَجُنَاحَ عَلَيْكُمْ أَنْ تَنْكِحُوهُنَّ ﴾: فإنّ الإسلام حال بينهنّ وبين أزواجهن الكفّار.
 ﴿ إِذَا آتَيْتُمُوهُنَّ أُجُورَهُنَّ ﴾: شرط إتيان المهر في نكاحهنّ ، إيـذانـاً بأنّ ما أعـطيٰ أزواجهنّ لايقوم مقام المهر.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥): وقال عليّ بن إبراهيم في قوله تعالى: «ياأيّها الذين أمنوا إذا جاءكم المؤمنات» (الآية) قال: إذا لحقت امرأة من المشركين بالمسلمين تمتحن بأن تحلف بالله، أنه لم يحملها على اللحوق بالمسلمين بغض زوجها الكافر ولاحبّها (١) لأحد من المسلمين، وإنّما حملها على ذلك الإسلام.

فإذا حلفت على ذلك، قُبل إسلامها. ثمّ قال الله ﷺ: «فإن علمتموهنّ» (الآيمة)؛ يعني: يردّ المسلم (٧) على زوجها الكافر صداقها ثمّ يتزوّجها (٨) المسلم، وهذا هو قوله: «ولاجناح عليكم» (الآية).

١. في ن، ت، ي، ر، زيادة: قيل. ٢ و ٣. مجمع البيان ٢٧٤/٥.

٤. المطابقة أن يُذكر شيئان بينهما تقابل في الجملة. فإنّ حكم الرجل يقابل حكم المرأة.

٥. تفسير القمّي ٣٦٢/٢ ٣٦٣.
 ٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: حبّ.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: تردّ المسلمة. ٨. كذا في المصدر. وفي النسخ: تتزوّجها.

وفي الكافي (١): أحمد بن محمّد، عن ابن فضّال، عن عليّ بن يعقوب، عن مروان بن مسلم، عن الحسين بن موسى الحنّاط، عن الفضيل بن يسار قال: قلت لأبي عبدالله على المرأتي أختاً عارفة على رأينا بالبصرة (٢)، وليس على رأينا بالبصرة إلا قليل، فأزوّجها ممّن لايرئ رأيها؟

قال: لا، ولانعمة (٣). إنَّ الله يقول: «ولاترجعوهنّ إلى الكفّار لاهنّ حلّ لهم ولاهم يحلّون لهنّ».

وفي مجمع البيان (٤): قال ابن عبّاس: صالح رسول الله ﷺ بالحديبيّة مشركي أهل مكّة ، على أنّ من أتاه من أهل مكّة ردّه عليهم، ومن أتىٰ أهل مكّة من أصحاب رسول الله، فهو لهم ولم يردّوه عليه، وكتبوا بذلك كتاباً وختموا عليه.

فجاءت سبيعة بنت الحارث الأسلميّة مسلمة بعد الفراغ من الكتاب، والنبيّ بالحديبيّة، فجاء زوجها مسافر من بني مخزوم ـ وقال مقاتل: هو (٥) صيف (٦) بن الراهب (٧) ـ في طلبها وكان كافراً، فقال: يا محمّد، أردد عليَّ امرأتي، فإنّك شرطت لنا أن تردّ علينا من أتاك منّا، وهذه طينة الكتاب لم تجفّ بعدً. فنزلت الآية: «يا أيّها الذين أمنوا إذا جاءكم المؤمنات مهاجرات» من دار الكفر إلى دار الإسلام «فامتحنوهنّ».

قال ابن عبّاس: امتحانهنّ أن يستحلّفنّ: ما خرجت من بغض زوج ولارغبة عسن أرض إلى أرض ولاالتماس دنيا، إنّما خرجت حبّاً لله ولرسوله.

فاستحلفها رسول الله ﷺ: ما خرجت بغضاً لزوجها، ولاعشقاً لرجل منا، وما خرجت إلّا رغبة في الإسلام، فحلفت بالله الذي لاإله إلّا هـو عـلى ذلك. فأعـطي

۲. ليس في ن،م،ي، ر، المصدر.

۱. بيس في ۱، م، ي. ٤. المجمع ٢٧٣/٥.

۱. الكافي ۳٤٩/٥، ح ٦.

٣. في المصدر زيادة: [ولاكرامة].

٥. كذا في المصدر. وفي ق، ش: «فقال» بدل «مقاتل هر». وفي ت، م، ر: «نقاتل». وفي ن، ي: «هو».

٦. كذا في المصدر. وفي ق، ش، م: صفيّ. وفي سائر النسخ: صيفي.

٧. ق، ش، ن: الواهب،

رسول الله ﷺ زوجها مهرها وما أنفق عليها، ولم يردّها عليه، فتزوّجها عمر بن الخطّاب. وكان رسول الله عَيَّا إِنَّهُ يردّ من (١)جاءه من الرجال، ويحبس من جاءه من النساء إذا امتُحِنّ ويعطى أزواجهنّ مهورهنّ.

قال الجبّائيّ (٢): لم يدخل في شرط صلح الحديبيّة إلّا ردّ الرجال دون النساء ولم يجر للنساء ذكر، وإنَّ أمَّ كلثوم بنت عقبة (٣)بن أبي معيط جاءت مسلمة مهاجرة من مكَّة فجاء أخواها إلى المدينة وسألا رسول الله ردّها عليهما.

[فقال للرَّخِ : إنّ الشرط بيننا في الرجال لافي النساء. فلم يردّها عليهما](١).

قال الجبّائيّ (٥): وإنّما لم يجر هذا الشرط في النساء لأنّ المرأة إذا أسلمت لم تحلّ لزوجها الكافر، فكيف تُرَدّ عليه وقد وقعت الفرقة بينهما.

وَلاَ تُمْسِكُوا بِعِصَم الْكَوَافِرِ ﴾: بما تعتصم به الكافرات من عقد وسبب، جمع

قيل (٦): والمراد: نهي المسلمين (٧) [عن المقام](٨) على نكاح المشركات. وقرأ (٩) البصريّان: «ولاتمسّكوا» بالتشديد.

وفي الكافي (١٠): محمّد بن يحيى ، عن أحمد بن محمّد ، عن ابن فضّال ، عن أحمد بن عمر، عن درست الواسطي، عن عليّ بن رئاب، عن زرارة بن أعين، عن أبي جعفر عليه قال: لاينبغي نكاح أهل الكتاب.

قلت: جعلت فداك، وأين تحريمه؟

قال: قوله: «والاتمسكوا بعصم الكوافر».

٢. نفس المصدر /٢٧٤.

٤. ليس في ن.

٦. أنوار التنزيل ٤٧١/٢.

۸، ليس في ي.

۱۰. الكافي ٥/٨٥٣. ح ٧.

١. من هنا إلى موضع سنذكره بعد صفحات لايوجد في ر.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: عتبة.

٥. نفس المصدر /٢٧٤.

٧. ن، م، ي، المصدر: المبلمين.

٩. نفس المصدر والموضع.

عليّ إبراهيم (١)، عن أبيه، عن ابن محبوب، عن عليّ بن رئاب، عن زرارةبن أعين قال: سألت أباجعفر الله عن قول الله على الله الله الله الله الله عن الله عن الله الله عن ال قبلكم».

فقال: هذه منسوخة بقوله: «ولاتمسكوا بعصم الكوافر».

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جـعفر للجُّلِا فـي قوله: «ولاتمسكوا بعصم الكوافر» يقول: من عنده امرأة كافرة؛ يعني: على غيرملة الإسلام [وهو على ملَّة الإسلام](٤) فليعرض (٥) عليها الإسلام، فإن قبلت فهي امرأت، وإلَّا فهي بريئة منه، فنهي الله أن يمسك بعصمتها.

وفي مجمع البيان (٢)، عند قوله: «والمحصنات من الذيبن أوتبوا الكتاب» وروى أبوالجارود، عن أبي جعفر للتِّلا: أنَّه منسوخ بقوله (٧): «ولاتنكحوا المشركات حـتَّى يؤمن». وبقوله: «ولاتمسكوا بعصم الكوافر».

وفي مصباح شيخ الطائفة (٨)، خطبة لعلى الشِّلاِ خطب بها يوم الغدير، وفيها يقول: وتقرّبوا إلى الله بتوحيده وطاعة من أمركم أن تطيعوه «ولاتمسكوا بعصم الكوافر».

- ﴿ وَاسْأَلُوا مَا آنْفَقْتُمْ ﴾ : من مهور نسائكم اللاّحقات بالكفّار.
  - ﴿ وَلْيَسْأَلُوا مَا آنْفَقُوا ﴾ : من مهور أزواجهم المهاجرات.
    - ﴿ ذَلِكُمْ حُكُمُ اللهِ ﴾ : يعني : جميع ما ذكر من الآية.
- \* يَحْكُمُ بَيْنَكُمْ \*: استئناف. أو حال من الحكم، عملي حذف الضمير. أو جعل الحكم حاكماً على المبالغة.

﴿ وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾ ۞: يشرّع ما تقتضيه حكمته.

٢. المائدة / ٥.

٤. ليس في ق، ش.

٦. المجمع ١٦٢/٢.

٨. مصباح المتهجّد ٧٠١/.

١. نفس المصدر، ح ٨.

٣. تفسير القمَى ٣٦٣/٢.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: فيعرض.

٧. البقرة / ٢٢١.

﴿ وَإِنَّ فَاتَكُمْ ﴾ : وإن سبقكم وانفلت منكم.

﴿ شَيْءٌ مِنْ أَزْوَاجِكُمْ ﴾ : [أحد من أزواجكم](١) وقد قرئ (٢)به.

وإيقاع «شيء» موقعه للتحقير والمبالغة في التعميم. أو شيء من مهورهنّ.

﴿ إِلَى الْكُفَّارِ فَعَاقَبْتُمْ ﴾: قيل (٣): أي فجاءت عقبتكم ؛ أي نوبتكم من أداء المهر. شبّه الحكم بأداء هؤلاء أولئك تارة ، وأداء أولئك مهور [نساء](٤) هؤلاء أخرى بأمر يتعاقبون فيه ؛ كما يُتعاقب في الركوب وغيره.

﴿ فَآتُوا الَّذِينَ ذَهَبَتْ أَزْوَاجُهُمْ مِثْلَ مَآ آنْفَقُوا﴾: من مهر المهاجرة، ولاتؤتوه زوجها الكافر.

روي (٥): أنّه لمّا نزلت الآية المتقدّمة أبي المشركون أن يؤدّوا مهر الكوافر، فنزلت. وقيل (٦): معناه: إن فاتكم فأصبتم من الكفّار عقبي، وهي الغنيمة، فآتوا بدل الفائت عن الغنيمة.

عِ وَاتَّقُوا اللهَ الَّذِي أَنْتُمْ بِهِ مُؤْمِنُونَ ﴾ ٢: فإنّ الإيمان به ممّا يقتضي التقوى منه.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٧): وقال عليّ بن إبراهيم في قوله: «واسألوا ما أنفقتم»؛ يعني: إذا لحقت امرأة من المسلمين بالكفّار فعلى الكافر أن يردّ على المسلم صداقها، فإن لم يفعل الكافر وغنم المسلمون غنيمة أخذ منها قبل القسمة صداق المرأة اللاحقة بالكفّار.

و[في رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر الله الله الله على قوله تعالى: «وإن فاتكم شيء من أزواجكم إإلى الكفّار فعاقبتم» يقول (٩): يعني: من يلحقن بالكفّار من أهل عقدكم (١٠)، فاسألوهم صداقها. وإن لحقن بكم من نسائهم شيء، فأعطوهم

۱. ليس في ق.

من المصدر.

٧. تفسير القمّي ٣٦٣/٢.

٩. ليس في المصدر.

٢ و٣. أنوار التنزيل ٤٧٢/٢.

٥ و٦. نفس المصدر والموضع.

٨. من المصدر.

١٠. المصدر: عهدكم.

صداقها(۱). وأمّا قوله: «وإن فاتكم شيء من أزواجكم»](۱) يقول: وإن لحقن (۳) بالكفّار الذين لاعهد بينكم وبينهم، فأصبتم غنيمة «فآتوا الذين ذهبت أزواجهم مثل ما أنفقوا واتّقوا الله الذي أنتم به مؤمنون».

قال: وكان سبب نزول ذلك أنّ عمر بن الحطّاب كانت عنده فياطمة بينت أبي (٤) أميّةبن المغيرة، فكرهت الهجرة معه وأقامت مع المشركين، فنكحها معاويةبن أبي سفيان، فأمر الله رسوله أن يعطى عمر مثل صداقها.

وفي كتاب علل الشرائع (٥): حدّ ثنا محمّد بن الحسن، قال: حدّ ثنا محمّد بن الحسن الصفار، عن إبراهيم بن هاشم، عن صالح بن سعيد وغيره من أصحاب يونس، [عن يونس] (٦) عن أصحابه، عن أبي جعفر عليه وأبي عبدالله عليه قال: قلت: رجل لحقت امرأته بالكفّار، وقد قال الله على في كتابه: «وان فاتكم شيء من أزواجكم إلى الكفّار فعاقبتم» (الآية) ما معنى العقوبة هاهنا؟

قال: إنّ الذي ذهبت امرأته فعاقب على امرأة أخرى غيرها؛ يعني: تزوّجها، فإذا هو تزوّج امرأة أخرى غيرها فعلى الإمام أن يعطيه مهر امرأته الذاهبة.

فسألته: فكيف صار المؤمنون يردّون على زوجها [المهر بغير فعل منهم في ذهابها، وعلى المؤمنين أن يردّوا على زوجها (٧) ما أنفق عليها ممّا يصيب المؤمنون؟ قال: يردّ الإمام عليه، أصابوا من الكفّار أم لم يصيبوا، لأنّ على الإمام أن يجبر حاجة (٨) من تحت يده، وإن حضرت القسمة فله أن يسدّ كلّ نائبة تنوبه قبل القسمة، وإن بقي بعد ذلك شيء قسّمه بينهم، وإن لم يبق لهم شيء [فلا شيء لهم] (٩).

كذا في المصدر. وفي النسخ زيادة: «ذلكم حكم الله يحكم بينكم».

۲. ليس في ق.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: «الحقّ» بدل دوإن لحقن».

٤. ليس في ق. ٥. العلل /١٧٥، ح٦.

٦. ليس في ق، ش. ٧. تكرّر ما بين المعقوقتين في ن، ت.

المصدر: أن ينجز حاجته.
 المصدر: أن ينجز حاجته.

﴿ يَا آَيُّهَا النَّبِيُّ إِذَا جَاءَكَ الْمُؤْمِنَاتُ يُبَايِعْنَكَ عَلَى أَنْ لاَيُشْرِكُنَ بِـاللهِ شَـيْناً وَلاَيَشـرِقْنَ وَلاَ يَزْنِينَ وَلاَ يَقْتُلُنَ أَوْلاَدَهُنَ ﴾: ولايقتلن أولادهن على وجه من الوجوه، لابالوند ولا بالإسقاط.

قيل <sup>(۱)</sup>: يريد: وأد البنات.

﴿ وَلاَ يَأْتِينَ (٢) بِبُهْتَانٍ يَفْتَرِيتَهُ بَيْنَ آيْدِيهِنَّ وَآرْجُلِهِنَّ ﴾: قيل (١): أي بكذب يكذبنه في مولود يوجد بين أيديهنَ وأرجلهنَ ؛ أي لايلحقن بأزواجهنَ غير أولادهم.

وقال الفراء (٤): كانت المرأة تلتقط المولود فتقول لزوجها: هذا ولدي منك. فذلك البهتان المفترى بين أيديهن وأرجلهن، وذلك أنّ الولد إذا وضعته الأمّ سقط بين يديها ورجليها، وليس المعنى من نهيهن على أن يأتين بولد من الزنا فينسبنه إلى الأزواج، لأنّ الشرط بنهى الزنا قد تقدّم.

وقيل (٥): البهتان الذي نهين عنه قذف المحصنات، والكذب على الناس، وإضافة الأولاد إلى الأزواج على البطلان في الحاضر والمستقبل من الزمان.

< وَلاَيَعْصِينَكَ فِي مَعْرُوفٍ ﴾: في حسنة تأمرهن بها.

والتقييد بالمعروف، مع أنّ الرسول لايأمر إلّا بـه، تـنبيه عـلى أنّـه لايـجوز طـاعة مخلوق في معصية الخالق.

﴿ قَبَايِعْهُنَّ ﴾: إذ بايعنك بضمان الثواب على الوفاء في هذه الأشياء.

﴿ وَاسْتَغْفِرْ لَهُنَّ اللهُ إِنَّ اللهُ عَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ ن : في الكافي (٢): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر، عن أبان، عن أبي عبدالله الله الله قال: لما فتح رسول الله عَلَيْ الله عَلَيْ قال: لما النبيّ إذا جاءك الله عَلَيْ مُكّة بايع الرجال، ثمّ جاء النساء يبايعنه، فأنزل الله عَلَى: «ياأيها النبيّ إذا جاءك -إلى قوله -: رحيم».

١. أنوار التنزيل ٤٧٢/٢.

٢. إلى هنا من موضع أشرنا إليه قبل صفحات، لايوجد في ر.

٤. نقس المصدر /٢٧٦.

٣. مجمع البيان ٢٧٥/٥.

٦. الكافي ٥/٧٧٥، ح ٥.

٥. نفس المصدر /٢٧٦.

قالت هند: أمّا الولد فقد ربّيناهم صغاراً (١) وقتلتهم كباراً.

وقالت أمّ حكيم بنت الحرث بن هشام \_وكانت عند عكرمة بـن أبـي جـهل \_: يـا رسول الله عَيِّيْنِهُما ذلك المعروف الذي أمرنا الله ألّا نعصيك فيه ؟

قال: لاتبلطمن خبدًا، ولاتبخمشن وجبها، ولاتبنتفن شبعراً، ولاتشبققن جبيباً، ولاتسودن ثوباً، ولاتدعين بويل. فبايعهن رسول الله ﷺ على هذا.

فقالت: يا رسول الله عَيْنَ كيف نبايعك؟

قال: إنّني الأصافح النساء. فدعا بقدح من الماء فأدخل يده ثم أخرجها، فقال: أدخلن أيديكنّ في هذا الماء، فهي البيعة.

عدّة من أصحابنا (٢)، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن محمّد بن عليّ، عن محمّد بن عليّ، عن محمّد بن أسلم الجبليّ (٢)، عن عبدالرحمن بن سالم الأشلّ، عن المفضّل بن عمر قال: قلت لأبى عبدالله عليه ذكيف ماسح رسول الله النساء حين بايعهنّ ؟

قال: دعا بمركنه (١) الذي يتوضّأ فيه فصبّ فيه ماء، ثمّ غمس يده [اليمنيُ] (٥)، فكلّما بايع واحدة منهن قال: اغمسي يدك. فتغمس كما غمس رسول الله عَلَيْمَا في الله عَلَيْمَا اللهُ عَلَيْمِ عَلَيْمَا اللهُ عَلَيْمَا اللهُ عَلَيْمَا اللهُ عَلَيْمَا اللهُ عَلَيْمِ عَلَيْمَا اللهُ عَلَيْمِ اللهُ عَلَيْمِ عَلَيْمَا اللهُ عَلَيْمِ عَلَيْمَا اللهُ عَلَيْمُ عَلَيْمَا اللهُ عَلَيْمِ عَلَيْمُ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمِ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمُ عَل عَلَيْمُ ع

عليّ بن إبراهيم (٦)، عن أبيه ، عن بعض أصحابه ، عن أبي عبدالله عليٌّ مثله .

أبوعليّ الأشعريّ (٧)، عن أحمد بن إسحاق، عن سعدانبن مسلم قال: قال أبـو عبدالله للسِّلِةِ: أتدري كيف بايع رسول الله عَلَيْلُهُ النساء؟

قلت: الله أعلم، وابن رسوله أعلم.

١. ن، ي، المصدر: فقد ربينا صغاراً. ٢. نفس المصدر /٥٢٦، ح ١.

٣. كذا في المصدر وجامع الرواة ٦٧/٢. وفي النسخ: محمّد بن مسلم الجبلي.

٤. المركنة: الإجانة التي يغسل فيها الثياب. ٥. من المصدر.

٦. نفس المصدر /٥٢٦، ضمن ح ١. ٧. نفس المصدر /٥٢٧، ح ٢.

قال: جمعهن ثمّ دعا بتور برام (۱)، فصبّ فيه ماءً نضوحاً، ثمّ غمس يده فيه، ثمّ قال: اسمعن، يا هؤلاء، أبايعكن على أن لاتشركن بالله شيئاً، ولاتسرقن، ولاتنزنين، ولاتقتلن أولادكن، ولاتأتين ببهتان تفترينه من بين أيديكن وأرجلكن، ولاتعصين بعولتكن في معروف، أقررتن؟

قلن: نعم. فأخرج يده من التور.

ثمّ قال لهنّ : اغمسن أيديكنّ . ففعلن ، وكانت يد رسول الله الطاهرة أطيب من أن يمسّ بها كفّ أنثىٰ ليس له بمحرم .

عدّة من أصحابنا (٢)، عن أحمد بن محمّد، عن عثمان بن عيسى، عن أبي أيّـوب الخزّاز، عن رجل، عن أبي عبدالله عليه في قول الله تَظَلَى: «ولا يعصينك في معروف» قال: «المعروف» ألّا يشققن جيباً، ولا يلطمن خدّاً، ولا يدعّون ويلاً، ولا يتخلّفن عند قبر، ولا يسوّدن ثوباً، ولا ينشرن شعراً.

محمّد بن يحيى (٣)، عن سلمة (٤) بن الخطّاب، عن سليمان بن سماعة الخراعي، عن عليّ بن إسماعة الخراعي، عن عليّ بن إسماعيل، عن عمرو بن أبي المقدام قال: سمعت أباجعفر المُثِلِّا يـقول: أتدرون ما قوله تعالى: «ولا يعصينك في معروف»؟

قلت: لا.

قال: إنّ رسول الله ﷺ قبال لفناطمة الله الذا أننا متّ فيلا تبخمشي عبليَّ وجهاً، ولا ترخي عليَّ شعراً، ولا تنادي بالويل، ولا تقيمي عليَّ نائحة.

قال: ثم قال: هذا المعروف الذي قال الله عَلَا.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥): أخبرنا أحمد بن إدريس، قال: حدّ ثنا أحمد بن

ليس في ن، ت، م، ي، ر، وفي ق، ش: بن ام. وما أثبتنا في المتن موافق المصدر. والتور: إناء يشرب فيه. وبرام: موضع.
 نفس المصدر /٥٢٦ ـ٥٢٧ ح ٣.

٣. نقس المصدر /٥٢٧ م ع. ق ش: مسلمة.

٥. تفسير القمّي ٣٦٤/٢.

محمّد، عن عليّ، عن عبدالله بن سنان قال: سألت أباعبدالله عليّ عن قول الله: «ولا يعصينك في معروف».

قال: هو ما فرض الله عليهنّ من الصلاة والزكاة، وما أمرهنّ من خير.

وفي كتاب من لايحضره الفقيه (١): وفي رواية ربعيبن عبدالله، أنّه لمّا بايع رسول الله ﷺ النساء وأخذ عليهنّ دعا بإناء فملأه، ثمّ غمس يده في الإناء، ثمّ أخرجها، شم أمرهنّ بأن يدخلن أيديهنّ فيغمسن (٢) فيه.

وفي مجمع البيان (٣): وروي أنّ النبيّ عَلَيْلَةً بايعهنّ وكان على الصفا، وكان عمر أسفل منه، وهند بنت عتبة متنقّبة متنكّرة مع النساء خوفاً أن يعرفها رسول الله عَلَيْلِةً. فقال: أبايعكنّ على أن لاتشركن بالله شيئاً.

فقالت هند: إنَّك لتأخذ علينا أمراً ما رأيناك أخذته على الرجمال. وذلك أنَّه بما يع الرجال يومئذ على الإسلام والجهاد فقط.

فقال النبيِّ عَيَّالِللهُ: ولاتسرقن.

فقالت هند<sup>(1)</sup>: إنّ أباسفيان رجل ممسك، وإنّي أصيب من ماله هنات (٥)، فلا أدري أيحلّ لي أم لا؟

فقال أبوسفيان: ما أصبت من مالي فيما مضى وفيما غبر، فهو لك حلال. فضحك رسول الله، وعرفها.

فقال لها: وإنَّك لهند بنت عتبة؟

قالت: نعم، فاعف عمّا سلف، يا نبيّ الله، عفا الله عنك.

فقال: والتزنين.

١. الفقيه ٣٠٠/٣، ح ١٤٣٥.

٣. كذا في المصدر، وفي ق، ش: فيغمس، وفي ت، ر: فتغمس، وفي ن، م، ي: فتغمس.

٣. المجمع ٢٧٦/٥.

٥. جمع الهنة، بمعنى: الشيء.

فقالت هند(١): أو تزني الحرّة؟! فتبسّم عمر بن الخطّاب لما جرى بينه وبينها في الجاهليّة.

فقال للتيلا: ولاتقتلن أولادكنّ.

فقالت [هند](٢): ربّيناهم صغاراً وقتلتموهم كباراً، فأنتم وهم أعلم. وكان ابنها حنظلة بن أبي سفيان قتله عليّ بن أبي طالب للرُّلِلْا يوم بدر، فضحك عمر حتّى استلقى على قفاه، وتبسّم النبيُّ عَلَيْلِيَّالَّهُ.

ولمًا قال: ولاتأتين ببهتان.

فقالت هند: والله، إنَّ البهتان قبيح، وما تأمرنا إلَّا بالرشد ومكارم الأخلاق. ولمًا قال: ولايعصينك في معروف.

فقالت هند: ما جلسنا مجلسنا هذا وفي أنفسنا أن نعصيك في شيء.

وروى الزهريّ (٣) [عن عروة،](١) عن عائشة قالت: كان النبيّ ﷺ يبايع النساء بالكلام بهذه الآية: «أن لايشركن بالله شيئاً» وما مسّت يد رسول الله عَيْظٌ يد امرأة قطّ إلّا امرأة يملكها. رواه البخاريّ في الصحيح.

وروي (ه) أنّه عَيْمَا كان إذا بايع النساء، دعا بقدح ماء فغمس يـده فـيه، ثـم غـمسن أيديهن فيه.

وقيل (٦٠): إنَّه كان يبايعهنَ من وراء الثوب... عن الشعبيّ.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَتَوَلُّوا قَوْماً غَضِبَ اللهُ عَلَيْهِمْ ﴾: قيل (٧): يعني: عامّة الكفّار. وقيل (٨): اليهود، لأنَّها نزلت في بعض فيقراء المسلمين كان يـواصـلون اليـهود [بأخبار المسلمين] (٩) ليصيبوا من ثمارهم.

١. ليس في ق.

٣. نفس المصدر والموضع.

٥. نفس المصدر والموضع.

٧ و ٨. أنوار التنزيل ٤٧٢/٢.

٢. من المصدر،

عن المصدر.

٩. ليس في ق، المصدر.

٦. نفس المصدر والموضع.

﴿ قَدْ يَئِسُوا مِنَ الْآخِرَةِ ﴾ : لكفرهم بها، أو لعلمهم بأن لاحظَ لهم فيها لعنادهم الرسول المنعوت في التوراة المؤيّد بالآيات.

\*كما يَئِسَ الْكُفَّارُ مِنْ اَصْحَابِ الْقُبُورِ \* نَانُ يُبعَثوا، أو يثابوا، أو ينالهم خير منهم.
 وعلى الأول وضع الظاهر فيه موضع الضمير، للدّلالة على أنّ الكفر آيسهم.

وفي شرح الأيات الباهرة (١): قال محمّد بن العبّاس: حدّثنا عليّ بن عبدالله، عن إبراهيم بن محمّد الثقفيّ قال: سمعت محمّد بن صالح بن مسعود قال: حدّثني أبو الجارود زياد بن المنذر، عمّن سمع عليّاً عليّاً عليّاً يقول: العجب كلّ العجب بين جمادى ورجب.

فقام رجل فقال: يا أميرالمؤمنين، ما هذا العجب الذي لاتزال تعجب منه؟
فقال: ثكلتك أمّك، وأيّ عجب أعجب من أموات يضربون (٢)كلّ عدوّ لله ولرسوله ولأهل بيته، وذلك تأويل هذه الآية: «ياأيّها الذين آمنوا لاتتولّوا قوماً غضب الله» (الآية). فإذا اشتدّ القتل قلتم: مات، أو هلك، أو أيّ واد سلك. ذلك تأويل هذه الآية (٣): «ثمّ رددنا لكم الكرّة عليهم وأمددناكم بأموال وبنين وجعلناكم أكثر نفيراً». وهذا التأويل يدلّ على الرجعة.

وقوله: «قلتم (٤): مات أو هلك»؛ [يعني القائم، صلوات الله عليه وعلى آبائه الطيّبين صلاة باقية إلى يوم الدين](٥).

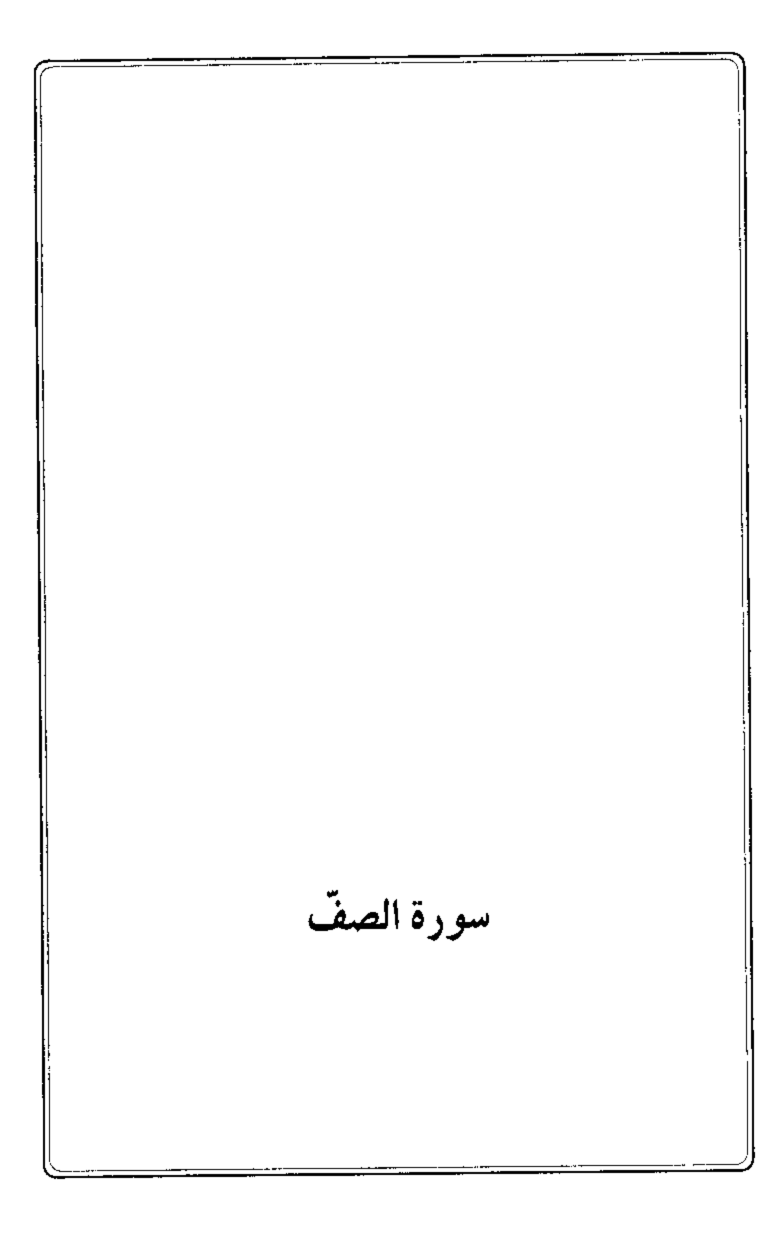
١. تأويل الآيات الباهرة ٦٨٤/٢، ح ٢.

٣. الإسراء / ٦.

٥. ليس في ق، ش، م.

٢. في بعض نسخ المصدر: يتولُّون.

٤. ليس في ق، ش، م.



## سورة الصفّ

وتسمّىٰ سورة عيسىٰ، وسورة الحواريّين. مدنيّة. وقيل (١): مكّية. وآيها أربع عشرة بلا خلاف.

## بسم الله الرحمن الرحيم

في كتاب ثواب الأعمال (٢)، بإسناده عن أبي جعفر التَّالِمِ قال: من قرأ سورة الصفّ وأدمن قراءتها في فرائضه ونوافله، صفّه الله مع ملائكته وأنبيائه المرسلين.

وفي مجمع البيان (٣): أبيّ بن كعب، عن النبيّ ﷺ قال: من قرأ سورة عيسى، كان عيسى مصلّياً مستغفراً له ما دام في الدنيا، وهو يوم القيامة رفيقه.

﴿ سَبَّحَ لِلهِ مَا فِي السَّمْوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ ٢٠ سبق تفسيره.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لِمَ تَقُولُونَ مَا لاَتَفْعَلُونَ ﴾ أَ: رَوي أَنَ المسلمين قالوا: لو علمنا أحب الأعمال إلى الله لبذلنا فيه أموالنا وأنفسنا. فأنزل الله: ﴿إِنَّ الله يحبّ الذين يقاتلون في سبيله صفّاً » فولوا يوم أحد ، فنزلت .

و «لِمَ» مركَبة من «لام» الجرّ و «ما» الاستفهاميّة. والأكثر على حذف ألفها مع حروف الجرّ، لكثرة استعمالهما معاً، واعتناقهما (٥) في الدلالة على المستفهم عنه.

﴿ كَبُرَ مَقْتاً عِنْدَ اللهِ أَنْ تَقُولُوا مَا لاَتَفْعَلُونَ ﴾ ٢: «المقت» أشد البغض.

٢. ثواب الأعمال /١٤٥ ـ ١٤٦ ، ح ١.

٤. أنوار التنزيل ٤٧٣/٢.

١. أنوار التنزيل ٤٧٣/٢.

٣. المجمع ٢٧٧/٥.

٥. أي اتّصالهما وتوافقهما.

ونصبه على التمييز للدّلالة على أنّ قولهم (١) هذا مقت خالص كبير عند من يحقّر دونه كلّ عظيم، مبالغة في المنع.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): «سبّح لله ما في السموات وما في الأرض وهو العزيز الحكيم، يا أيّها الذين آمنوا لم تقولون ما لاتفعلون». مخاطبة لأصحاب رسول الله يَتَنِيلُ الذيسن وعدوه أن يستصروه، ولايسخالفوه أمره، ولايستقضوا عهده في أميرالمؤمنين المنظية. فعلم الله أنّهم لايفون بما يقولون فقال: «لِمَ تقولون ما لاتفعلون» (الآية) وقد سمّاهم الله المؤمنين بإقرارهم، وإن لم يصدّقوا.

وفي أصول الكافي (٣): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن هشام بن سالم قال: سمعت أباعبدالله الله يقول: عدة المؤمن أخاه نذر لاكفّارة له، فمن أخلف فبخلف الله بدأ ولمقته تعرّض، وذلك قوله تعالى: «ياأيّها الذين آمنوا لِمَ تـقولون ما لاتفعلون» (الآية).

وفي نهج البلاغة <sup>(٤)</sup>: والخلف يوجب المقت عندالله والناس، قال الله تعالى: «كبر مقتاً»(الآمة).

وفيه (٥): قال للهليلا: كان لي فيما مضى أخ.

... إلى أن قال: وكان يقول ما يفعل (٢)، ولايقول ما لايفعل.

﴿ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ صَفّاً ﴾: مصطفّين. مصدر وُصِف به.

﴿ كَأَنَّهُمْ بُنْيَانٌ مَرْصُوصٌ ﴾ ۞: في تراصهم من غير فرجة. حال من المستكنّ في الحال الأولى.

و «الرصّ» اتصال بعض البناء بالبعض واستحكامه.

٢. تفسير القمّي ٣٦٥/٢.

٤. النهج /٤٤٤، الكتاب ٥٣.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: وكان يفعل ما يقول.

۱. ليس في ق، ش، م.

٣. الكافي ٢/٣٦٢ ـ ٣٦٤، ح ١.

٥. نفس المصدر /٥٢٦، الحكمة ٢٨٩.

وفي الكافي (١)، في حديث مالكبن أعين قال: حرّض أميرالمؤمنين للرالج الناس بصفّين فقال:

وقال تعالى: «إنّ الله يحبّ» (الآية) فسوّوا صفوفكم كالبنيان المرصوص، فقدّموا الدارع وأخروا الحاسر، وعضّوا على النواجذ (٢) فإنّه أنبأ (٣) للسيوف عن (٤) الهام، والتووا على أطراف الرماح فإنّه أمور للأسنّة، وغضّوا الأبصار فإنّه أربط للجأش وأسكن للقلوب، وأميتوا الأصوات فإنّه أطرد للفشل وأولى بالوقار، ولاتميلوا براياتكم ولاتزيّلوها، ولاتجعلوها إلّا مع شجعانكم فإنّ المانع للذّمار والصابر عند نزول الحقائق هم أهل الحفاظ (الحديث).

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥): ثمّ ذكر المؤمنين الذين قاتلوا وجاهدوا في سبيل الله فقال (٦): «إنّ الله يحب» (الآية) قال: يصطفّون كالبنيان الذي لايزول.

وفي مصباح شيخ الطائفة (٧): خطبة لأميرالمؤمنين النَّافِ خطب بها يوم الغدير، يقول في مصباح شيخ الطائفة (١): خطبة لأميرالمؤمنين النَّافِ خطب بها يوم الغدير، يقول فيها: واعلموا، أيّها المؤمنون، أنّ الله قال: «إنّ الله يحبّ الذين» (الآية) أتدرون ما سبيل الله، ومن سبيله ؟ (٨) أنا سبيل (١) الله الذي (١٠) نصبني للاتّباع بعد نبيّه.

وفي شرح الآيات الباهرة (١١): قال محمّد بن العبّاس: حدّثنا عليّ بن عبيد ومحمّد بن القاسم قالا جميعاً: حدّثنا حسين بن الحكم، عن حسين (١٢)بن حسين، عن حيّان بن عليّ، عن الكلبيّ، عن أبي صالح، عن ابن عبّاس في قوله: «إنّ الله يحبّ الذين» (الآية) قال: نزلت في عليّ، وحمزة، وعبيدة بن الحرث، وسهل بن حنيف، والحارث

٣. كذا في ق. وفي سائر النسخ والمصدر: النواجد.

٤. المصدر: على.

٦. ليس في ق، ش.

٨. في المصدر زيادة: ومن صراط الله ومن طريقه.

۱. الکانی ۳۹/۵، ح ٤.

٣. كذا في النسخ والمصدر، ولعلَ الأصحّ: أنبيّ.

٥. تفسير القمّي ٣٦٥/٢.

٧. مصباح المتهجّد /٧٠١.

٩. المصدر: صراط.

١٠. في المصدر زيادة: من لم يسلكه بطاعة الله فيه هوى به إلى النار وأنا سبيله الذي.

١١. تأويل الآيات الباهرة ٦٨٥/٢، ح ١. ١٢. المصدر: حسن.

بن الصمّة (١)، وأبي دجانة.

وقال أيضاً (٢): حدّثنا الحسين بن محمّد، عن حجّاج بن يوسف، عن بشر (٣) بن الحسين، عن الزبير (٤) بن عديّ، عن الضحّاك، عن ابن عبّاس في قوله تعالى: «إنّ الله يحبّ الذين» (الآية) قال: قلت له: من هؤلاء؟

قال: عليّ بن أبيطالب للطِّلاِ، وحمزة أسد الله وأسد رسوله، وعبيدة بن الحــارث، والمقداد بن الأسود.

وقال أيضاً (٥): حدّثنا عبدالعزيز بن يحيى، عن ميسرة بن محمّد، [عن إبراهيم بن محمّد] (٦) عن ابن فضيل، عن حسّان بن عبدالله (٧)، عن الضحّاك بن مزاحم، عن ابن عبّاس قال: [كان] (٨) علي المُنْ إذا صفّ في القتال كأنّه بنيان مرصوص يتّبع ما قال الله فيه، فمدحه الله، وما قتل [من] (٩) المشركين كقتله (أحد) (١٠).

﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ ﴾: مقدّر «باذكر».

﴿ يَا قَوْمٍ لِمَ تُؤْذُونَنِي ﴾ : بالعصيان، والرمي بالأدرة (١١).

وفي مجمع البيان (١٢٠): «وإذ قال موسى» (الآية). روي في قصّة قارون (١٣٠) أنّه دسّ إليه امرأة وزعم أنّه زنى بها، ورموه بقتل هارون.

﴿ وَقَدْ تَعْلَمُونَ أَنِّي رَسُولُ اللهِ إِلَيْكُمْ ﴾ : بما جنتكم من المعجزات.

١. كذا في المصدر وجامع الرواة ١٧٣/١. وفي النسخ: الحارثبن الصرة.

٢. نفس المصدر، ح ٢. ن: بشير.

٤، ق، ش، م: الزبيري. ٥ نفس المصدر /٦٨٦، ح ٣.

٦. ليس في ق، ش، م.

٧. كذا في المصدر وجامع الرواة ١٨٧/١. وفي النسخ: حنان بن عبيدالله.

٨. من المصدر مع المعقوفتين.
 ٩. من المصدر مع المعقوفتين.

١٠. كذا في المصدر مع القوسين. وفي النسخ: بدلها: يوم أحد.

١١. أي بانتفاخ الخصيتين. ١٦. المجمع ٢٧٨/٥ ٢٧٩.

١٣. ليس في ق.

والجملة حال مقرّرة للإنكار، فإنّ العلم بنبوّته يوجب تعظيمه ويمنع إيذاءه. و«قد» لتحقيق العلم.

- ﴿ فَلَمَّا زَاغُوا ﴿ : عن الحقِّ.
- ﴿ أَزَاعَ اللهُ قُلُوبَهُمْ \* : صرفها عن قبول الحقّ والميل إلى الصواب.
  - وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): أي شكّك الله قلوبهم.
- ﴿ وَاللَّهُ لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ الْفَاسِقِينَ ﴾ ۞: هداية موصلة إلى معرفة الحقّ، أو الجنّة.
- ﴿ وَإِذْ قَالَ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ يَا بَنِي إِسْرَآئِيلَ ﴾: قيل (٢): ولعله لم يقل: يا قوم -كما قال موسى -لأنه لانسب له فيهم.

﴿ إِنِّي رَسُولُ اللهِ اِلَيْكُمْ مُصَدِّقاً لِمَا بَيْنَ يَدَيَّ مِنَ التَّوْرَاةِ وَمُبَشِّراً ﴾: في حال تصديقي لما تقدّمني من التوراة، وتبشيري برسول بأتي [من بعدي] (٣).

والعامل في الحالين ما في الرسول من معنى: الإرسال، لاالجار لأنّه لغو إذ هو صلة للرّسول فلا يعمل (٤).

﴿ بِرَسُولٍ يَأْتِي مِنْ بَعْدِي اسْمُهُ أَخْمَدُ ﴾: يعني: محمّداً عَلَيْهِ اللهُ.

والمعنى: أنّ ديني التصديق بكتب الله وأنبيائه، فذكر أوّل الكتب المشهورة الذي حكم به النبيّون والنبيّ تَيَالِلُهُ الذي هو خاتم المرسلين (٥).

﴿ فَلَمَّا جَاءَهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ قَالُوا هَذَا سِحْرٌ مُبِينٌ ﴾ ﴿ الإشارة إلى ما جاء به ، أو إليه . و تسميته سحراً للمبالغة ، ويؤيّده قراءة (١) حسمزة والكسائيّ : «هذا ساحر» عملى أنّ الإشارة إلى عيسى بن مريم .

....

٢. أنوار التنزيل ٤٧٣/٢.

أ. تفسير القثي ٣٦٥/٢.
 ليس في ش، ق.

قوله: «اللجاز...» أي ليس العامل فيهما حرف الجز الذي هو «إلى» في «إليكم» إذ هو صلة الرسول فسلا يعمل، وإنّما يعمل إذا كان مستقرّاً بتقدير عامل.

٥. ق، ش، م: النبيين. ٦. أنوار التنزيل ٤٧٤/٢.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): ثمّ حكى تعالى قول عيسى لبني إسرائيل: «إنّي رسول الله إليكم ـإلى قوله ـ: سحر مبين».

قال: وسأل بعض اليهود رسول الله ﷺ: لم سُمَيت أحمد ومحمّداً وبشيراً ونذيراً؟ فقال: أمّا محمّد، فإنّي في الأرض محمود (١). وأمّا أحمد، فإنّي في السماء أحمد منه [في الأرض](١). (الحديث)

وفي عيون الأخبار (1)، في باب ما جاء عن الرضا للسلِّخ من خبر الشاميّ وما سأل عنه أميرالمؤمنين للسلِّخ في جامع الكوفة ، حديث طويل ، وفيه : وقام إليه أخر وسأله عن ستّة من الأنبياء لهم اسمان .

فقال النَّالِيُّ يوشع بن نون وهو ذوالكفل -إلى أن قال ..: ومحمَّد وهو أحمد.

وبإسناده (٥) إلى صفوان بن يحيى صاحب السابريّ، قال: سألني أبـوقرّة صـاحب الجاثليق، أن أوصله إلى الرضا للهليّة، فاستأذنته في ذلك، فقال: أدخله عليّ.

فلمّا دخل عليه قبّل بساطه، وقال: هكذا علينا في ديننا أن نفعل بأشراف أهل زماننا. ثمّ قال له: أصلحك الله، ما تقول في فرقة ادّعت دعوى فشهدت لهم فرقة أخرىٰ معدلون؟

قال: الدعوى لهم.

قال: فادّعت فرقة أخرى دعوى فلم يجدوا شهوداً من غيرهم؟

قال: لا إشيء لهم.

قال]<sup>(٦)</sup> فإنّا نحن ادّعينا أنّ عيسى روح الله وكلمته فوافقنا عـلى ذلك المــــلمون،

١. تفسير القمي ٣٦٥/٢.

٢. ورد في ق، ش، م: «إلى أن قال» بدل «فقال: أمّا... محمود».

٣. ليس في المصدر.

العيون ١٩٢/١، ح ١.
 ليس في ق.

٥. نفس المصدر ٢٣٢/٢، ح ١.

وادَعيٰ المسلمون أنّ محمّداً ﷺ نبيّ (١) فلم نتابعهم عليه، وما أجمعنا عليه خير ممّا افترقنا فيه.

فقال أبوالحسن لليُّلا: ما اسمك؟

قال: يوحنًا.

قال: يا يوحنًا، إنّا آمنًا بعيسى روح الله وكلمته الذي كان [يؤمن بمحمّد ويبشّر به ويقرّ على نفسه أنّه عبد مربوب، فإن كان عيسى الذي هو عندك روح الله وكلمته ليس](٢) هو الذي أقرر لله على بالعبوديّة [والربوبيّة](٢)، فنحن منه برآء، فأين أجمعنا؟(٤)

فقام وقال لصفوانبن يحيى: قم، فماكان أغنانا عن هذا المجلس.

وفي كتاب الخصال (٥): عن أبي أمامة قال: قلت: يا رسول الله، ماكان بدء أمرك؟ قال: دعوة أبي إبراهيم، وبشرى عيسى، ورأت أمّي أنّه خرج منها شيء أضاءت منه قصور الشام.

عن أبي جعفر عليه الله الله عَلَيْه عشرة أسماء، خمسة في القرآن، وخمسة ليست في القرآن، وخمسة ليست في القرآن، فأمّا التي في القرآن فمحمّد، وأحمد، وعبدالله، ويس، ون (١٠). (الحديث)

وفي كتاب التوحيد (٧)، في باب مجلس الرضاعاتي مع أصحاب المقالات: قـال الجاثليق للرّضاعاتي : ما تقول في نبوّة عيسى وكتابه، هل تنكر منهما شيئاً؟

قال الرضاء لله : أنا مقرّ بنبوّة عيسى وكتابه وما بشّر به أمّته وأقرّت به الحواريّـون، وكافر بنبوّة كلّ عيسى لم يقرّ بنبوّة محمّد وكتابه ولم يبشّر به أمّته.

٢. ليس في ق.

٤. المصدر: اجتمعنا.

٦. نفس المصدر ٤٢٦، ح ٢.

١. في ق، ش،م، زيادة: الله.

٣. من المصدر،

٥. الخصال /١٧٧، ح ٢٣٦.

٧. التوحيد/١٤٣٠ـ٤٢١، ح ١.

قال الجائليق: أليس إنّما تُقطع الأحكام بشاهدي عدل؟ قال: بلي.

قال: فأقم شاهدين من غير أهل ملّتك على نبوّة محمّد ممّن لاتنكره النـصرانـيّة، وسلنا مثل ذلك من غير أهل ملّتنا.

قال الرضاع الله الله النصفة، يا نصراني، ألا تقبل منى العدل المقدّم عند المسيح عيسى بن مريم؟

قال الجاثليق: ومن هذا العدل، سمّه لي؟

قال (١): ما تقول في يوحنَا الديلميّ ؟

قال: بخ بخ، ذكرت أحب (٢) الناس إلى المسيع.

قال: فأقسمت عليك، هل نطق الإنجيل أنّ يوحنّا قال: إنّ المسيح أخبرني بـدين محمّد العربيّ وبشّرني (٢)به أنّه يكون من بعده، فبشّرت به الحواريّين فآمنوا به ؟

قال الجاثليق: قد ذكر ذلك يوحنًا عن المسيح، وبشّر بنبوّة رجل وأهل بيته ووصيّه، ولم يلخّص متى يكون ذلك، ولم يسمّ لنا القوم فنعرفهم.

قال الرضا ﷺ: فإن جئناك بمن يقرأ الإنجيل فتلا عليك ذكر دين محمّد وأهل بيته وأمّته (٤)، أتؤ من به؟

قال: بلي (٥).

قال الرضاء للبلخ لقسطاس الرومي: كيف حفظك للسفر الثالث من الإنجيل؟ قال: ما أحفظني له!

ئمّ التفت إلى رأس الجالوت فقال له: ألست تقرأ الإنجيل؟

قال: بلئ، لعمري.

١. ليس في ق.

٣. كذا في المصدر، وفي النسخ: بشّر. ٤. ليس في ن، ت، ي، ر.

٥. كذا في ن. وفي غيرها: سدير، وفي المصدر: سديداً.

قال: فخذ عليَّ السفر الثالث، فإن كان فيه ذكر محمّد عَيَّيُّةً وأهل بيته وأمّته، فاشهدوا لي، وإن لم يكن فيه ذكره فلا تشهدوا لي.

ثم قرأ عليه السفر الثالث، حتّى إذا بلغ ذكر النبيّ عَيْمَ وقف.

ثمَّ قال: يا نصرانيّ، [أسألك بحقّ المسيح وأمّه أتعلم أنّي عالم بالإنجيل؟ قال: نعم.

ثمَ تلا علينا ذكر محمّد وأهل بيته وأمّته.

ثمّ قال: ما تقول يا نصراني ؟] (١) هذا قول عيسىبن مريم (١)، فإن كذّبت ما نطق بــه الإنجيل، فقد كذّبت عيسى وموسى، ومتى أنكرت هذا الذكر وجب عــليك القــتل، لأنّك تكون قد كفرت بربّك وبنبيّك وبكتابك.

قال الجاثليق: لاأنكر ما قد بان لي من الإنجيل وأقرّ به.

قال الرضا للجُّلِا: اشهدوا على إقراره.

ثم قال: يا جائليق، سل عمّا بدالك.

قال الجاثليق: أخبرني عن حواريّ عيسىبن مريم كم كان عـدّتهم، وعـن عـلماء الإنجيل كم كانوا؟

قال: الرضاع الله: على الخبير سقطت، أمّا الحواريّون فكانوا اثني عشر رجلاً وكان أعلمهم وأفضلهم الوقاء (٣)، وأمّا علماء النصاري فكانوا ثلاثة رجال: يـوحنّا الأكبر بأخ (٤)، ويوحنّا بقرقيسا (٥)، ويوحنّا الديلميّ بزجان (٦) وعنده كان ذكر النبيّ عَلَيْهُ وذكر

١. ليس في ن، ٢. في ق، ش، ن، ت، م، ر، زيادة: قال.

٣. وفي المصدر، ألوقا. وفي الإنجيل الموجود اليوم: لوقا.

٤. المصدر: أج. والأخ: موضع بالبصرة.

٥. قرقيسا: بلدة على الفرات سمّيت بقرقيسابن طهمورث.

المصدر. وفي ق، ش: بن حان. وفي غيرهما: بن حافر. وفي البحار: بزجار و«زجان وزجار»
 مجهولان ولايعرف مكانان بهذين الاسمين، ولعله تصحيف «الرجاز» كشداد؛ كما في العيون: والإبنجد، وموضع بفارس.

أهل بيته وأمَّته، وهو الذي بشر أمَّة عيسى عليُّلْخ وبني إسرائيل به.

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (١)، بإسناده إلى معاويةبن عمّار قال: قال أبـو عبدالله النِّلا: بقى الناس بعد عيسى خمسين ومائتي سنة بلا حجّة ظاهرة.

وبإسناده (٢) إلى يعقوب بن شعيب: عن أبي عبدالله النَّالِ قال: كان بين عيسى ومحمّد صلوات الله عليهما خمسمائة عام، منها مائتان وخمسون عاماً ليس فيها نبيّ ولاعالم ظاهر.

قلت: فما كانوا؟

قال: كانوا متمسّكين بدين عيسي.

قلت: فما كانوا؟

قال: كانوا مؤمنين.

ثمّ قال للنِّهِ : ولاتكون الأرض إلّا وفيها عالم.

فقال النبيّ عَلَيْهِ : فأمّا محمّد، فإنّي محمود في الأرض. وأمّا أحمد، فإنّي محمود في السماء. (الحديث)

وفي أصول الكافي (٤): بإسناده إلى عبدالحميدبن أبي الديلم: عن أبي عبدالله للسَّلِمْ عبدالله للسَّلِمْ المسيح على الله المسيح، قال المسيح للسَّلِمْ: حديث طويل، يقول فيه: فلمّا أن بعث الله المسيح، قال المسيح للسَّلِمْ:

إنّه سوف يأتي من بعدي نبيّ اسمه أحمد، من ولد إسماعيل، يمجيء بـتصديقي وتصديقكم وعذري وعذركم.

١. كمال الدين /١٦١، ح ١٩.

٣. العلل/١٢٧، ح ١.

نفس المصدر /۱۹۱، ح ۲۰.
 الكافئ ۲۹۳/۱ ح ۳.

وفي روضة الكافي (۱): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن الحسن بن محبوب، عن محمد بن الفضيل، عن أبي حمزة، عن أبي جعفر الله قال: لم تنزل الأنبياء تبشّر بمحمّد الفضيل حتى بعث الله المسيح عيسى بن مريم فبشّر بمحمّد الله وذلك قوله (۱) تعالى: «يحدونه»؛ يعني: اليهود والنصارى «مكتوباً»؛ يعني: صفة محمّد الله عنالى: «عني: في التوراة والإنجيل «يأمرهم بالمعروف وينهاهم عن المنكر» (۱). وهو قول الله ولله يخبر عن عيسى: «ومبشّراً برسول يأتي من بعدي اسمه أحمد». وبشّر موسى وعيسى بمحمّد؛ كما بشّر الأنبياء بعضهم ببعض، حتّى بلغت محمّداً. والحديث طويل، أخذت منه موضع الحاجة.

وبإسناده (1) إلى عليّ بن عيسى، رفعه، قال: إنّ موسى ناجاه الله، فقال له في مناجاته: أوصيك يا موسى، وصيّة الشفيق المشفق بابن البتول عيسى بن مريم، صاحب الأتان والبرنس والزيت والزيتون والمحراب.

ومن بعده بصاحب الجمل الأحمر الطيّب الطاهر المطهّر، فمثله في كتابك أنّه مؤمن مهيمن على الكتب كلّها، واكع ساجد راغب راهب، إخوانه المساكين وأنصاره قوم آخرون، ويكون في زمانه أزل وزلازل (٥) وقتل وقلّة من المال، اسمه أحمد، محمّد الأمين، من الباقين، من ثلّة الأوّلين الماضين. والحديث طويل. أخذت منه موضع الحاجة.

وفي كتاب من لايحضره الفقيه (٢): وروى يونس بن عبدالرحمن، عن عاصم بن حميد، عن محمّد بن قيس، عن الباقر الله قال: إنّ اسم النبيّ تَقَلِّقُ في صحف إبراهيم الماحي، وفي توراة موسى: الحاد، وفي إنجيل عيسى: أحمد، وفي الفرقان (٧): محمّد تَقَلِقُ .

٢. الأعراف/١٥٧.

١. نفس المصدر ١١٧/٨ - ٩٢.

٤. نفس المصدر ٤٣/٨ ح ٨.

ليس في ق، ش، م.
 المصدر: زلزال. والأزل: الضيق. وزلازل؛ أي بلايا.

ناء نفس المصيدا

٦. الفقيه ١٣٠/٤ - ١٣١، ح ٤٥٤.

٧. ق، ش، م: القرآن.

قيل: فما تأويل الماحي؟

قال: الماحي صورة الأصنام، وماحي الأزلام والأوثان وكلّ معبود دون الرحمن.

قيل: فما تأويل الحادُ؟

قال: يحادّ من حادّ الله ودينه، قريباً كان أو بعيداً.

قيل: فما تأويل أحمد؟

قال: حسن ثناء الله في الكتب بما حمد من أفعاله.

قيل: فما تأويل محمّد؟

قال: إنّ الله وملائكته وجميع أنبيائه ورسله وجميع أممهم يحمدونه ويصلّون عليه. وفي عوالي اللئالي (١): وروي في الحديث: أنّ الله تعالى لمّا بشر (٢)عيسى بنظهور نبيّنا، قال له في صفته: واستوصِ بصاحب الجمل الأحمر، والوجمه الأقمر، نكّاح النساء.

وفي مجمع البيان (٢٠): وصحّت الرواية ، عن الزهريّ ، عن محمّد بن جبيربن مطعم ، عن أبيه قال: قال رسول الله ﷺ : إنّ لي أسماء ، أنا أحمد ، وأنا محمّد ، وأنا الماحي الذي يمحو الله بي الكفر ، وأنا الحاشر الذي يحشر الناس على قدمي ، وأنا العاقب الذي ليس بعدي نبئ . أورده البخاريّ في الصحيح .

﴿ وَمَنْ اَظْلَمُ مِمَّنِ افْتَرَىٰ عَلَى اللهِ الْكَذِبَ وَهُو يُدْعَىٰ إِلَى الْإِسْلاَمِ ﴾: أي لاأحد أظلم ممّن يُدعى إلى الإسلام الظّاهر حقيّته المقتضي له خير الدارين، فيضع موضع إجابته الافتراء على الله بتكذيب رسوله وتسمية آياته سحراً، فإنّه يعم إثبات المنفي ونفي الثابت.

و قرئ (٤): «يدعي» يقال (٥): دعاه وادّعاه ؛ كلمسه والتمسه.

۱. العوالي ۲۸۲٬۳ ح ۷.

٣. المجمع ٥/٠٢٨.

٥. ليس في ق، ش.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: أبشر.

<sup>£.</sup> أنوار التنزيل ٤٧٤/٢.

﴿ وَاللَّهُ لا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ ﴾ ٢٠ الإيرشدهم إلى ما فيه فلاحهم.

﴿ يُرِيدُونَ لِيُطْفِئُوا﴾ : أي يريدون أن يطفئوا، و«اللام» مزيدة لما فيها من معنى الإرادة تأكيداً لها؛ كما زيدت لما فيها من معنى الإضافة تأكيداً لها في : لاأباً لك.

أو يريدون الافتراء ليطفئوا.

﴿ نُورَ اللهِ ﴾ : قيل (١): يعني دينه، أو كتابه، أو حجّته.

﴿ بِأَفْوَاهِهِمْ ﴾ : بطعنهم فيه.

﴿ وَاللَّهُ مُتِمَّ نُورَهُ ﴾ : مبلغ غايته بنشره وإعلانه.

وقرأ(٢) ابن كثير وحمزة والكسائي وحفص، بالإضافة.

﴿ وَلَوْ كُرِهُ الْكَافِرُونَ ﴾ ﴿: إرغاماً لهم.

وفي أصول الكافي (٣): عليّ بن محمّد، عن بعض أصحابنا، عن ابن محبوب، عن محمّد بن الفضيل عن أبي الحسن الماضي عليه قال: سألته عن قول الله تَقَالُ «يسريدون ليطفئوا نور الله بأفواههم».

قال: يريدون ليطفئوا ولاية أميرالمؤمنين عليُّلا بأفواههم.

قلت: «والله متمّ نوره».

قال: والله متم الإمامة لقوله <sup>(1)</sup>: «آمنوا بالله ورسوله والنور الذي أنزلنا» فــالنور هــو الإمام.

أحمد بن إدريس (٥)، عن الحسن بن عبيدالله (٦) عن محمّد بن الحسن وموسى بن عمر، عن الحسن بالله قال: سألته عن أبي الحسن بالله قال: سألته عن قول الله تبارك وتعالى: «يريدون ليطفئوا نور الله بأفواههم».

ا و ٢. نفس المصدر والموضع. ٣. الكافي ٤٣٢/١، ح ٩١.

التغابن ٨/. وفي جميع النسخ والمصدر زيادة: «الذين» في أوّل الآية.

ه. نفس المصدر /١٩٥\_١٩٦٠، ح ٦.

٦. كذا في المصدر، وفي ت: الحسين بن سعيد. وفي سائر النسخ: الحسن (الحسين ـي، ر) بن عبيد.

قال: يريدون ليطفئوا ولاية أميرالمؤمنين بأفواههم.

قلت (١): قوله تعالى: «والله متمّ نوره» ؟

قال: يقول (٢): والله متمّ الإمامة ، والإمامة هي النور ، وذلك قوله (٣) تعالى : «آمنوا بالله ورسوله والنور الذي أنزلنا» قال : النور هو الإمام عليه .

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (٤)، بإسناده إلى عمّاربن موسى الساباطيّ : عن أبي عبدالله الله الله عنه عنها ما يحيي فيها ما يميتون من الحقّ.

ثمّ تلا هذه الآية: «يريدون ليطفئوا نـور الله بأفـواهـهم والله مـتمّ نـوره [ولوكـره الكافرون».

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥): قوله: «يريدون ليطفئوا نور الله بأفواههم والله متّم نوره» (٦)].

قال: بالقائم من آل محمّد، إذا خرج يظهره الله على الدين كلّه حتّى لايُعبد غير الله، وهو قوله للطِّلا: يملأ الأرض قسطاً وعدلاً؛كما ملئت ظلماً وجوراً.

وفي شرح الأيات الباهرة (٧): قال محمّد بن العبّاس ﴿ تَنَاعِلَيْ بن عبدالله بن حاتم، عن إسماعيل بن إسحاق، عن يحيى بن هاشم، عن أبي الجارود، عن أبي جعفر الله أنّه قال: «يريدون ليطفئوا نور الله بأفواههم والله متمّ نوره» والله، لو تركتم هذا الأمر ما تركه الله.

وفي هذا المعنى: ما رواه محمّد بن الحسين (^)، عن محمّد بن وهبان ، عن أحمد بن

۲. ليس في ق، ش، م.

بيس في ق س، م.
 كمال الدين /٢٢١، ح ٤.

١. يوجد في ن، ت، المصدر.

٣. التغابن / ٨.

٥. تفسير القمّي ٣٦٥/٢.

٦. ما بين المعقوقتين لايموجد في النسخ. والظّاهر أن المؤلّف أسقطه عند نـقل الروايمتين من تـفسير
نورالثقلين. راجع التفسير المذكور ٣١٧/٥.
 ٧. تأويل الآيات الباهرة ٦٨٦/٢، ح ٤.

٨. نفس المصدر /٦٨٧ ـ ٦٨٨، ح ٦.

جعفر الصوليّ، عن عليّ بن الحسين، عن حميد بن الربيع، عن هيثم (١)بن بشير، عن أبي إسحاق الحارثبن عبدالله الحاسديّ (٢)، عن عليّ لليّلِلْج قال: صعد رسول الله ﷺ المنبر فقال:

إنّ الله نظر إلى أهل الأرض نظرة فاختارني منهم، ثمّ نظر ثانية فاختار عليّاً أخي ووزيري ووارثي ووصيّي وخليفتي في أمّتي ووليّ كلّ مؤمن بعدي. من تولاً، تـولَىٰ الله، ومن عاداه عادى الله، ومن أحبّه أحبّ (٣) الله، ومن أبغضه أبغض (٤) الله، والله، لا يحبّه إلّا مؤمن ولا يبغضه إلّا كافر، وهو نور الأرض بعدي وركنها، وهو كلمة (٥) التقوى والعروة الوثقى. ثمّ تلا رسول الله ﷺ: «يريدون ليطفئوا» (الآية).

يا أيّها الناس، ليبلّغ مقالتي هذه (٦) شاهدكم غائبكم، اللهم إنّي أشهدك عليهم.

أيّها الناس، وإنّ الله نظر ثالثة واختار بعدي وبعد أخي عليّ بن أبي طالب أحد عشر إماماً، واحداً بعد واحد، كلّما هلك واحد قام واحد مثله، [مثلهم] (١) كمثل نجوم السماء، كلّما غاب نجم طلع نجم، هداة مهديّون، لايضرّهم كيد من كادهم (ولاخذلان من) (٨) خذلهم، هم حجّة الله في أرضه وشهداؤه على خلقه. ومن أطاعهم أطاع الله، ومن عصاهم عصى الله، هم مع القرآن والقرآن معهم، [لايفارقهم و] (١) لايفارقونه حتّى يردوا على الحوض.

- ﴿ هُوَ الَّذِي آرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَىٰ ﴾ : بالقرآن، أو المعجزة.
  - ﴿ وَدِينِ الْحَقِّ ﴾ : والملَّة الحنيفيَّة.
- ﴿ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ ﴾: ليعليه (١١) على جميع الأديان.

۲. ي، ر: الخاسدي.

١، المصدر: هشيم.

٤. المصدر: أبغضه.

٣. المصدر: أحبّه.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ زيادة: الله.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: «مقالتي هذه يبلغها» بدل «ليبلغ مقالتي هذه».

من المصدر مع المعقوفتين.

٧. من المصدر.

١٠. كذا في أنوار التنزيل ٤٧٤/٢. وفي النسخ: ليبلغه.

٩. من المصدر،

﴿ وَلَوْ كَرِهَ الْمُشْرِكُونَ ﴾ ٢٠ لما فيه من محض التوحيد وإبطال الشرك.

وفي أصول الكافي (١): عليّ بن محمّد، عن بعض أصحابنا، عن ابن محبوب، عن محمّد بن الفضيل، عن أبي الحسن الماضي الله قال: قلت له: «هو الذي أرسل رسوله إبالهدي ودين الحقّ».

قال: هو الذي أرسل رسوله](٢) بالولاية لوصيّه، والولاية هي دين الحقّ.

قلت: «ليظهره على الدين كلّه».

قال: يظهره على جميع الأديان عند قيام القائم، قال: يقول الله: «والله متمّ [نوره](٣)» ولاية القائم «ولوكره الكافرون» بولاية علىّ عليُّلغٍ.

قلت: هذا تنزيل؟

قال: نعم، أمّا هذا الحرف فتنزيل، وأمّا غيره فتأويل. والحديث طويل. أخذت منه موضع الحاجة.

وفي مجمع البيان (٤): وروى العيّاشيّ بالإسناد، عن عمرانبن ميثم، عن عباية (٥) أنّه سمع أميرالمؤمنين اللهِ يقول: «هو الذي أرسل رسوله بالهدى» (الآية) أظهر ذلك بعدُ؟ قالوا: نعم.

قال:كلاً، فو الذي نفسي بيده، حتّى لاتبقىٰ قرية إلّا وينادىٰ فيها بشهادة أن لاإله إلّا الله [محمّد رسول الله](٦) بكرةً وعشيّاً.

وفي شرح الآيات الباهرة (٧): قال محمّد بن العبّاس: حدَّثنا أحمد بن هوذة ، عن إسحاق بن إبراهيم (٨)، عن عبدالله بن حمّاد ، عن أبي بصير قال: سألت أباعبدالله عليّا عن قول الله يَجْكَ في كتابه: «هو الذي أرسل رسوله» (الآية).

۱. الكافي ٤٣٢/١ ح ٩١.

٣. من المصدر.

٥. ق، ش، م، ن، ي: عناية.

٧. تأريل الآيات الباهرة ٦٨٨/٢، ح ٧.

۲. ليس في ق، ش.

٤, المجمع ٢٨٠/٥.

٦. ليس في المصدر.

٨. المصدر: إبراهيم بن إسحاق.

الجزء الثالث عشر / سورة الصفّ

فقال: والله (١) ما نزل تأويلها بعد.

قلت: جعلت فداك، ومتى ينزل تأويلها؟

قال: حتَّى يقوم القائم [إن شاء الله. فإذا خرج القائم](٢)لم يبق كافر ولامشرك إلَّا كره خروجه، حتَّى لو أنَّ كافراً أو مشركاً في بطن صخرة لقالت الصخرة: يـا مــؤمن، [فــي بطني](٣)كافر أو مشرك، فاقتله. قال: فيجيئه ويقتله.

ويؤيّده: ما رواه (1) أيضاً ، عن أحمد بن إدريس ، عن عبدالله بن محمّد ، عن صفوان بن يحيى، عن يعقوب بن شعيب، عن عمرانبن ميثم، عن عباية (٥)بن ربعي أنّه سمع أميرالمؤمنين للي يقول: «هو الذي أرسل رسوله بالهدي» (الآية) أظهر ذلك بعدُ ؟ كلاّ والذي نفسي بيده، حتى لاتبقىٰ قرية إلّا ونودي فيها بشهادة أن لاإله إلّا الله، وأنّ محمّداً رسول الله ﷺ بكرة وعشياً.

وقال أيضاً (٦): حدَّثنا يوسف بن يعقوب، عن محمّد بن أبي بكر المقري، عن نعيم بن سليمان، عن ليث، عن مجاهد، عن ابن عبّاس في قوله: «ليظهره على الدين» (الآية) قال: لايكون ذلك حتّى لايبقيٰ يهوديّ ولانصرانيّ ولاصاحب ملَّة إلّا [دخــل في](٧) الإسلام، حتَى تأمن الشاة والذئب والبقرة والأسد والإنسان والحيّة، وحتّى لاتقرض فأرة جراباً، وحتّى توضع (^)الجزية ويُكسَر الصليب ويُقتل الخنزير.

وقوله: «ليظهره» (الآية) وذلك يكون عند قيام القائم.

﴿ يَا اَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا هَلُ اَدُلَّكُمْ عَلَى تِجَارَةٍ تُنْجِيكُمْ مِنْ عَذَابٍ اَلِيمٍ ﴾ ۞: وقرأ (١) ابن عامر: «تنجيكم» بالتشديد.

١. ليس في ق، ش، م.

٣. ليس في ق، ش، م.

۵. ق، ش، م، ن، ي، ر: عناية.

٧. من المصدر مع المعقوفتين.

٩. أنوار التنزيل ٤٧٤/٢.

٢. ليس في ق.

٤. نقس المصدر /٦٨٩، ح ٨.

٦. نفس المصدر /٦٨٩، ح ٩.

٨. ليس في ق، ش.

﴿ تُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَتُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللهِ بِآمُوَالِكُمْ وَآنْفُسِكُمْ ﴾ : استئناف مبيّن للتجارة؛ والمراد به : الأمر. وإنّما جيء بلفظ الخبر إيذاناً بأنّ ذلك ممّا لايُترك.

﴿ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ ﴾: يعني: ما ذكره من الإيمان والجهاد.

﴿ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ ٢٠: إن كنتم من أهل العلم، إذ الجاهل لايعتدّ بفعله.

﴿ يَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ ﴾: جواب للأمر المدلول عليه بلفظ الخبر. أو لشرط. أو استفهام دلّ عليه الكلام؛ تقديره: إن تؤمنوا وتجاهدوا، وهل تفعلون أن أدلّكم يغفر لكم. ويبعد جعله جواب «هل أدلّكم» لأنّ مجرّد دلالته لايوجب المغفرة.

﴿ وَيُدْخِلْكُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ وَمَسَاكِنَ طَيْبَة فِي جَنَّاتِ عَدْنٍ ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴾ ﴿ وَيُدْخِلُكُمْ جَنَّاتٍ عَدْنٍ ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴾ ﴿ وَالْجُنَّة .

وفي الكافي<sup>(٢)</sup>: وفي حديث مالك بن أعين قال: حرّض أميرالمؤمنين للثَّلِمُ الناس بصفّين فقال:

إنّ الله دلّكم على تجارة تنجيكم مـن عـذاب أليـم، وتشـفي بكـم عـلى الخـير (٣) والإيمان بالله والجهاد في سبيل الله، وجعل ثوابـه [مـغفرة للـذّنب و](٤)[الذّات و](٥) مساكن طيّبة في جنّات عدن.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٦٠): وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جمعفر للطِّلِا في قوله: «يا أيّها الذين آمنوا» (الآية) فقالوا: [لو نعلم] (٧) ما هي لبذلنا فيها الأموال والأنفس والأولاد.

فقال الله: «تؤمنون بالله» (الآية).

وفي مجمع البيان (^): وسأل الحسن (٩) عمران (١٠) بن حصين وأباهريرة عن تفسير

۲. الکانی ۲۹/۵، ح ٤.

٤. من المصدر.

٦. تفسير القمّي ٣٦٥/٢ ٣٦٦.

٨. المجمع ٢٨٢/٥.

۱۰ ق، ش، م ي، ر: حسن.

١. ليس في ق، ش.

٣. أشفيٰ على الخير: أشرف.

٥. لايوجد في ق، ش، م، المصدر.

٧. ليس في ق، ش، م.

٩. ق، ش: العمران.

قوله: «ومساكن طيبة في جنّات عدن».

فقالا: على الخبير سقطت، سألنا رسول الله عَيْنِ عن ذلك فقال:

قصر من لؤلؤ في الجنّة ، في ذلك القصر سبعون داراً من ياقوتة حمراء ، في كلّ دار سبعون بيتاً من زمرّدة خضراء ، في كلّ بيت سبعون سريراً ، على كلّ سرير سبعون فراشاً من كلّ لون ، على كلّ فراش امرأة من الحور العين ، في كلّ بيت سبعون مائدة ، على كلّ مائدة سبعون لوناً من الطعام ، في كلّ بيت سبعون وصيفاً ووصيفة .

قال: ويعطى الله المؤمن من القوّة في غداة واحدة ما يأتي على ذلك كلّه.

وفي شرح الآيات الباهرة (١٠): تأويله: ما رواه الحسن بن أبي الحسن الديلمي، عن رجاله ، بإسناد متصل إلى النوفليّ ، عن أبي عبدالله عليه قال: قال أميرالمؤمنين عليه التجارة المربحة المنجية من العذاب الأليم التي دلّ الله عليها في كتابه ، فقال: «يا أيّها الذين آمنوا هل أدلّكم على تجارة تنجيكم من عذاب أليم».

وتوجيه هذا التأويل: أنّ حبّه وولايته هي التجارة المربحة، وجاء بذلك على سبيل المجاز، ومثل: «واسأل القرية» (٢)؛ [أي أهل القرية] (٣).

ويؤيده: ما رواه الشيخ الطوسيّ (٤)، عن عبدالواحد بن الحسن، عن محمّد بن الجوينيّ قال: النبيّ عَلَيْهُ أنّه قال: الجوينيّ قال: للبيرة على عليّ بن أحمد الواحديّ حديثاً مرفوعاً إلى النبيّ عَلَيْهُ أنّه قال: لمبارزة على على على عبدود أفضل من عمل أمّتي إلى يوم القيامة.

وهي التجارة المربحة المنجية من العذاب الأليم، يقول الله تعالى: «هل أدلّكم على تجارة تنجيكم ـإلى قوله ـ: الفوز العظيم».

فتكون حينئذ التجارة الرابحة المربحة (٥)هي مبارزته لعمروبن عبدود، ومن هاهنا قال: أنا التجارة المربحة؛ أي أنا صاحب التجارة المربحة.

١. تأويل الآيات الباهرة ٦٨٩/٢ - ٦٠٠ - ١٠ . يوسف ١٨٢.

٣. ليس في ق ، ش . ٤ . نفس المصدر /٦٩٠ ، ح ١١ .

٥. ليس في ق، ش، م.

﴿ وَٱخْرَى تُحِبُّونَهَا ﴾ : ولكم إلى هذه النعمة المذكورة نعمة أخرى عاجلة محبوبة. وفي «تحبّونها» تعريض بأنّهم يؤثرون العاجلة على الآجلة.

وقيل (١): «أخرى» منصوبة بإضمار يعطكم، أو تحبّون. أو مبتدأ خبره:

﴿ نَصْرٌ مِنَ اللهِ ﴾: وهو على الأوّل بدل أو بيان، وعلى قول النصب خبر محذوف. وقد قرئ (٢) بما عُطف عليه بالنصب على البدل، أو الاختصاص، أو المصدر (٣).

﴿ وَفَتْحٌ قَرِيبٌ ﴾ : عاجل.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم <sup>(٤)</sup>: «وأخرىٰ تحبّونها نصر مـن الله وفـتح قـريب» <sup>(٥)</sup>؛ يعني: في الدنيا بفتح القائم لمائيلًا. وأيضاً قال: فتح مكّة.

﴿ وَبَشِّرِ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ ﴿ عطف على محذوف؛ مثل: قل يا أيّها الذين آمنوا وبشّر. أو على «تؤمنون» فإنّه في معنى الأمر؛ كأنّه قال: آمنوا وجاهدوا أيّها المؤمنون، وبشرهم يا رسول الله بما وعدتهم عليهما عاجلاً وآجلاً.

﴿ يَا آَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُونُوا آنْصَارَ اللهِ ﴾: وقرأ (٦) الحجازيّان وأبـو عـمرو بـالتنوين واللاّم، لأنّ المعنى: كونوا بعض أنصار الله.

﴿كُمَا قَالَ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ لِلْحَوَارِيِّينَ مَنْ أَنْصَارِي إِلَى اللهِ ﴾: أي من جندي متوجّهاً إلى نصرة الله ، ليطابق قوله (٧):

﴿ قَالَ الْحَوَارِبُونَ نَحْنُ أَنْصَارُ اللهِ ﴾: والإضافة الأولى (^) إضافة أحد المتشاركين إلى الآخر لما بينهما من الاختصاص، والثانية إضافة الفاعل إلى المفعول.

والتشبيه باعتبار المعنى، إذ المراد: قل لهم كما قال عيسى، وكونوا أنصاراً كما كان

١ و٢. أنوار التنزيل ٤٧٥/٢.

٣. فالأوّل على تقدير أن يكون «أخرى» منصوباً. والثاني بتقدير: أعني. والثالث بتقدير: نصر نصراً من الله وفتح فتحاً قريباً.
 ٤. تفسير القمتي، ٣٦٦٧٢.

٥. ليس في ق، ش، م. ٢. أنوار التنزيل، ٤٧٥/٢.

٧. أي يجب أن يكون «إلى» بمعناها، لاأن يكون بمعنى «مع» لأنّه لايناسب قوله «قال الحواريون...».

أي إضافة «أنصاري».

الحواريّون حين قال لهم عيسى: «من أنصاري إلى الله».

والحواريّون أصفياؤه، وهم أوّل من آمن به. من الحور، وهو البياض. كانوا اثــني عشر رجلاً.

- ﴿ فَآمَنَتْ طَآئِفَةٌ مِنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ وَكَفَرَتْ طَآئِفَةٌ ﴾: أي بعيسى.
- ﴿ فَايَدْنَا الَّذِينَ آمَنُوا عَلَىٰ عَدُوِّهِمْ ﴾ : بالحجّة والحرب، وذلك بعد رفع عيسى.
  - ﴿ فَأَصْبَحُوا ظَاهِرِينَ ﴾ ۞: فصاروا غالبين.

وفي روضة الكافي (۱): حدّثنا ابن محبوب، عن أبي يحيى كوكب الدم، عن أبي عبدالله الله الله الله عليه على على عبدالله الله عليه على الله على عبدالله الله على الله على الله على عبدالله الله على الل

وقد قال أميرالمؤمنين للطِّلا: والله، لو ضربت خيشوم (٢) محبّينا بالسيف ما أبغضونا، ووالله، لو أدنيت (٢) إلى مبغضينا وحثوت (٤) لهم من المال ما أحبّونا.

وفي كتاب الاحتجاج (٥) للطبرسي الله : عن علي علي الله حديث طويل ، وفيه : ولم يخل أرضه من عالم بما يحتاج الخليقة إليه ، ومتعلّم على سبيل نجاة ، أولئك هم الأقلون عدداً ، وقد بين الله ذلك من أمم الأنبياء وجعلهم مثلاً لمن تأخر ؛ مثل قوله في حواري (٦) عيسى بن مريم حيث قال لسائر بني إسرائيل : «من أنصاري إلى الله قال الحواريون نحن أنصار الله آمنا بالله واشهد بأنا مسلمون» ؛ يعني : مسلمون لأهل الفضل

١. الكافي ٢٦٨/٨ ح ٣٩٦. ٢. الخيشوم: أقصى الأنف.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: اوتيت.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: حشوت. قال في القاموس: حثوت له؛ أي أعطيته كثيراً.

٥. الاحتجاج /٢٤٨. ٦. ليس في ق، ش، م.

فضلهم لايستكبرون عن أمر ربّهم، فما أجابه منهم إلّا الحواريّون.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (1): وقوله: «يا أيّها الذين آمنوا كونوا أنصار الله » كما قال عيسى بن مريم للحواريّين «من أنصاري إلى الله قال الحواريّون نحن أنصار الله » «آمنًا بالله واشهد بأنّا مسلمون» (٢) «فآمنت طائفة من بني إسرائيل وكفرت طائفة » قال: التي كفرت هي التي قتلت شبيه عيسى كفرت هي التي قبلت شبيه عيسى حتى يقتل (٢) «فأيّدنا الذين آمنوا (٤) على عدوّهم فأصبحوا ظاهرين».

وفي شرح الآيات الباهرة (٥): [قال محمّد بن العبّاس ﷺ (٦٥) حدّثنا أحمد بن عبدالله بن سايق (٧)، عن محمّد بن عبدالملك بن زنجويه، عن عبدالرزاق، عن محمّر قال: تلا قتادة: «يا أيّها الذين آمنوا» (الآية) قال: كان محمّد ﷺ بحمد الله قد جاءه حواريّون فبايعوه ونصروه حتى أظهر الله دينه، والحواريّون كلّهم من قريش.

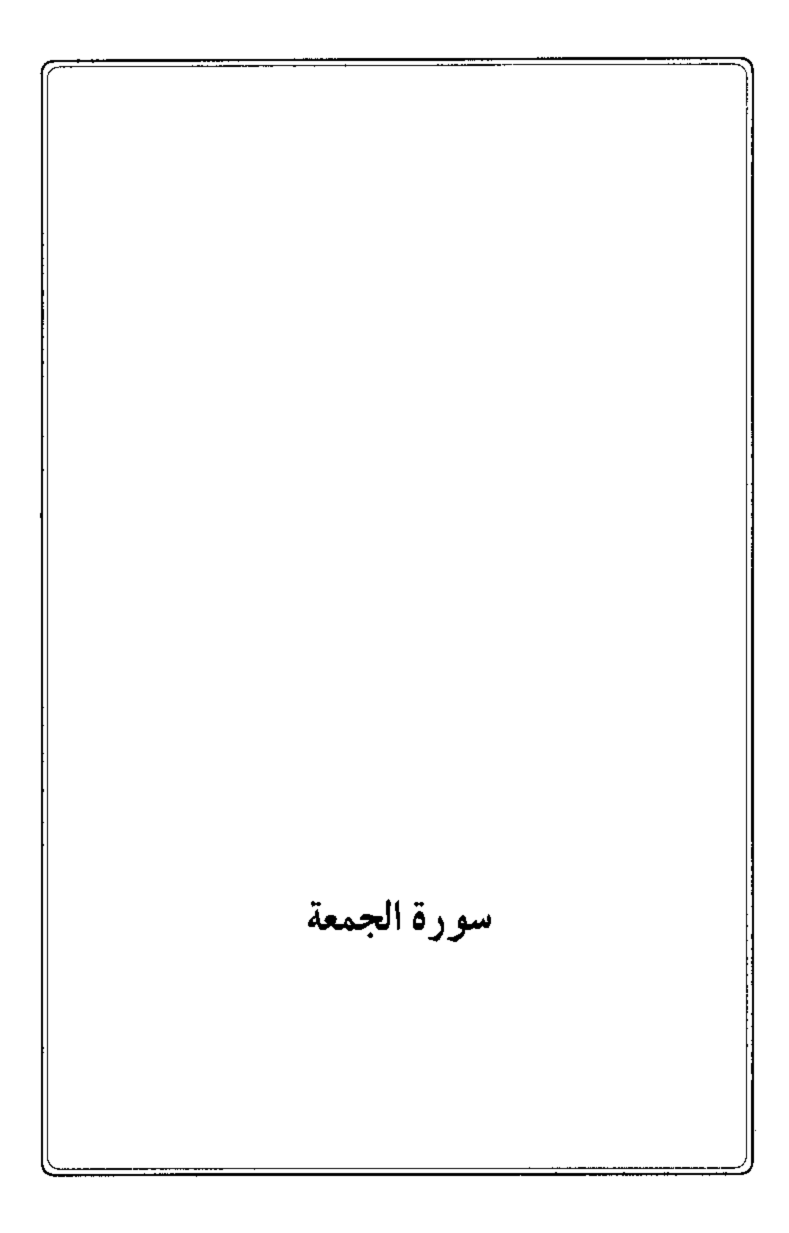
فذكر عليّاً وحمزة وجعفر وعثمان بن مظعون وآخرين.

تفسير القمّي ٣٦٦/٢.
 عمران / ٥٢.

٣. المصدر: لايقتل. وفي ق، ن، ي: يدخل.

 <sup>3.</sup> كذا في المصدر. وفي النسخ زيادة: هي التي قالت (هي الذي قاتلت ـق ـش) ثمّ يقتل شبيه عيسى عـ لى
 الأخرى فقتلوهم.

٦. ليس في ق، ش، م. ٧. ق: سليمان. وفي المصدر: سابق.



## سورة الجمعة

مدنيّة.

وآياتها إحدى عشرة آية بالإجماع.

## بسم الله الرحمن الرحيم

في كتاب ثواب الأعمال (١)، بإسناده عن أبي عبدالله عليه قال: من الواجب على كلّ مؤمن، إذا كان لنا شيعة، أن يقرأ في ليلة الجمعة بالجمعة والسبّح اسم ربّك الأعلى الأعلى وفي صلاة الظهر بالجمعة والمنافقين. فإذا فعل ذلك فكأنّما يعمل بعمل رسول الله يَنْ وكان جزاؤه وثوابه على الله الجنّة.

وفي مجمع البيان (٢): أبيّ بن كعب، عن النبيّ ﷺ قال: من قرأ سورة الجمعة ، أعطي عشر حسنات بعدد من أتى الجمعة ، وبعدد من لم يأتها في أمصار المسلمين .

وفي الكافي (٣): عليّ بسن إبراهيم (٤)، عن محمّد بن عيسى، عن يونس بن عبدالله عليه عن يونس بن عبدالله عليه عبدالله عليه عبدالله عليه المعالمة في الصلاة فيها شيء مؤقّت؟

قال: لا، إلَّا الجمعة فإنَّه يُقرَأُ فيها الجمعة والمنافقين.

محمّد بن يحيى (٥)، عن محمّد بن الحسين، عن صفوان بن يحيى، عن منصور بن حازم، عن أبي عبدالله عليه قال: ليس في القراءة شيء مؤقّت، إلا الجمعة يُمقرَأ (٦) بالجمعة والمنافقين.

١. ثواب الأعمال ١٤٦٧. ح ١.

۳. الکافی ۳۱۳/۳، ح ٤.

٥. نفس المصدر /٤٢٥، ح ١.

۲. المجمع ۲۸۳/۵.

٤. في ش زيادة: عن أبيه.

٦. في ق، ش، زيادة: يامحمّد.

محمّد بن يحيى (١)، عن أحمد بن محمّد ومحمّد بن الحسين (٢)، عن عثمان بن عيسى، عن سماعة، عن أبي بصير قال: قال أبوعبدالله عليه اقرأ في ليلة الجمعة بالجمعة واسبّح اسم ربّك الأعلى»، وفي الفجر بسورة الجمعة واقل هو الله أحد،، وفي المجمعة بالجمعة والمنافقين.

الحسين بن محمّد (٣)، عن عبدالله بن عامر، عن عليّ بن مهزيار، عن فضالة بن أيّوب، عن الحسين بن أبي حمزة قال: قلت الأبي عبدالله عليّه : بما أقرأ في صلاة الفجر في يوم الجمعة ؟

قال: اقرأ في الأولئ بسورة الجمعة، وفي الثانية بقل هو الله أحد، ثــمَ اقــنت حــتّى تكونا سواء.

عليّ بن إبراهيم (٤)، عن أبيه، عن عبدالله المغيرة، عن جميل، عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر للله عَلَيْلَةُ بشارة لهم، عن أبي جعفر للله عَلَيْلَةُ بشارة لهم، و [أنزل] المنافقين توبيخاً للمنافقين، والاينبغي تركها. فمن تركها متعمّداً، فلا صلاة له.

عليّ بن إبراهيم (٥)، عن أبيه ، عن ابن أبي عمير ، عن حمّاد ، عن الحلبيّ قال : سألت أباعبدالله الطِّلِرِ عن القراءة في الجمعة ، إذا صلّيت وحدي أربعاً (٦) أجهر بالقراءة ؟ قال : نعم .

وقال: اقرأ بسورة الجمعة والمنافقين في يوم الجمعة.

محمّد بن يحيى (٧)، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن العلاء، عن محمّد بن مسلم، عن أحدهما عليم الرجل يريد أن يقرأ بسورة الجمعة في الجمعة، فيقرأ «قل هو الله أحد».

٢. ق: الحسن.

نفس المصدر /٤٢٥، ح ٤.

٦. ليس في ق، ش، م.

١. نفس المصدر /٤٢٥، ح ٢.

٣. نفس المصدر /٤٢٥، ح ٣.

٥. نفس المصدر /٤٢٥، ح ٥.

٧. نفس المصدر /٤٢٦، ح ٦.

قال: يرجع إلى سورة الجمعة.

وروي أيضاً (١): يتمّها ركعتين ثمّ يستأنف.

عليّ بن إبراهيم (٢)، عن أبيه ، عن ابن أبي عمير ، عن معاوية بن عمّار ، عن عمر بن يزيد قال : قال أبو عبدالله لللله الصلاة ، عن صلّى الجمعة بغير الجمعة والمنافقين أعاد الصلاة ، في سفر أو حضر .

وروي (٣): لابأس في السفر أن يقرأ بقل هو الله أحد.

وفي كتاب علل الشرائع (1): أبي قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، عن يعقوب بن يزيد، عن حمّادبن عيسى، عن حريز، عن زرارة، عن أبي جعفر للطّيِّ في حديث طبويل، يقول (٥): اقرأ سورة الجمعة والمنافقين فإنّ قراءتهما سنّة في يوم الجمعة في الغداة والظّهر والعصر، ولاينبغي لك أن تقرأ بغيرهما في صلاة الظّهر؛ يعني: [يوم] (١) الجمعة، إماماً كنت أو غير إمام.

﴿ يُسَبِّحُ شِهِ مَا فِي السَّمْوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ الْمَلِكِ الْقُدُّوسِ الْعَزِيزِ الْحَكِيمِ ﴾ ۞: وقد قرئ (٧) الصفات الأربع بالرفع ، على المدح.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٨): «القدُوس» البريء من الأفات الموجبة للجهل.

٢ و٣. نفس المصدر ٤٢٦، ح٧.

١. نفس المصدر /٤٢٦، ح ٦.

٥. ليس في ق، ش.

٤. العلل /٣٥٥\_٣٥٦، ح ١.

أنوار التنزيل ١٧٥/٢.

٦. من المصدر.

٩. العلل ٢٤٦٠ ح ٨.

٨. تفسير القمّي ٣٦٦/٢.

١٠. كذا في المصدر. وفي النسخ: أنَّه عزيز حكيم.

﴿ هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأُمِّيِّينَ ﴾: قيل (١): أي في العسرب، لأنّ أكثرهم لايكتبون ولايقرؤون.

وقيل (٢): يعنى: أهل مكّة ، لأنّ مكّة تسمّىٰ أمّ القرى.

﴿ رَسُولاً مِنْهُمْ ﴾: من جملتهم ، أميّاً مثلهم.

وفي الكافي (٣): عدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن بعض أصحابنا، عن أبي الحسن الأوّل الله عن الله محمّداً رحمة للعالمين، في سبع وعشرين من رجب، فمن صام ذلك اليوم، كتب الله له صيام ستّين شهراً. (الحديث)

﴿ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ ﴾: [مع كونه أمّيّاً مثلهم](٤) لم يُعهد منه قراءة والاتعلّم.

﴿ وَيُزَكِّيهِمْ ﴾ : من خبائث العقائد والأعمال.

﴿ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ ﴾: القرآن والشريعة، أو معالم الديس من المنقول والمعقول. ولو لم يكن له سواه معجزة، لكفاه.

< وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفِي ضَلاكٍ مُبِينٍ ﴾ ۞: من الشرك وخبث الجاهليّة.

وهو بيان لشدّة احتياجهم إلى نبيّ يرشدهم، وإزاحة لما يُتوهّم أنّ رسول الله ﷺ تعلّم ذلك من معلّم (٥).

و «إن» هي المخفّفة ، و «اللام» تدلّ عليها.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٦): قوله: «هو الذي بعث في الأمّيّين رسولاً منهم» قال: الأمّيّون الذين ليس معهم كتاب.

قال: فحدّ ثني أبي، عن ابن أبي عمير، عن معاوية بن عمّار، عن أبي عبدالله عليَّةِ في قوله: «هو الذي بعث في الأمّيّين رسولاً منهم» قال: كانوا يكتبون ولكن لم يكن معهم

١. أنوار التنزيل ٤٧٥/٢.

۲. مجمع البيان ۲۸٤/۵.

٣. الكافي ١٤٩/٤، ح ٢.

٤. من ق.

٥. الأنهم لما كان كلّهم في ضلال مبين، لم يكن بينهم من تعلّم النَّبِي اللَّهُ منهم.

٦. تفسير القمّي ٣٦٦/٢.

كتاب من عندالله ولابُعِث إليهم رسول، فنسبهم الله إلى الأمّيّين.

وفي بصائر الدرجات (١): الحسين (٢) بن عليّ، عن أحمد بن هلال ، عن خلف بن حمّاد، عن عبدالرحمن بن الحجّاج قال: قال أبوعبدالله عليّه إنّ النبيّ عَيَالِيّه كان يـقرأ ويكتب، ويقرأ ما لم يكتب.

وفي كتاب علل الشرائع (٣)، بإسناده إلى جعفر [بن محمّد] (٤) الصوفيّ قال: سألت أباجعفر محمّد بن عليّ الرضاع الله لله ين أبابن رسول الله لِمَ سُمّي النبيّ عَلَيْهِ الأمّيّ؟ فقلت: يا ابن رسول الله لِمَ سُمّي النبيّ عَلَيْهِ الأمّيّ؟ فقال: ما تقول الناس؟

قلت: يزعمون أنّه إنّما سُمّي الأمّيّ لأنّه لم يحسن أن يكتب.

فقال: كذبوا عليهم لعنة الله أنّى ذلك والله يقول: «هو الذي بعث في الأمّيين رسولاً منهم يتلو عليهم آياته ويزكّيهم ويعلّمهم الكتاب والحكمة» فكيف كان يعلّمهم ما لم يحسن؟ والله، لقد كان رسول الله عَيَّالًا يقرأ ويكتب باثنين (٥) وسبعين، أو قال: بثلاثة وسبعين لساناً. وإنّما سُمّي الأمّي، لأنّه كان من أهل مكّة، ومكّة من أمّهات القرئ، وذلك قول الله (٥) تعالى: «لتنذر أمّ القرئ ومن حولها».

وبإسناده <sup>(۷)</sup> إلى عليّ بن حسّان وعليّ بن أسباط وغيره، رفعه عن أبي جمعفر للطِّلِا قال: قلت: إنّ الناس يزعمون أنّ رسول الله ﷺ لم يكتب ولم يقرأ.

فقال: كذبوا لعنهم الله أنّى يكون ذلك وقد قال الله: «هـو الذي بـعث فـي الأمّـيّين رسولاً منهم يتلو عليهم آياته ويزكّيهم ويعلّمهم الكتاب والحكمة»؟! [فيكون يعلّمهم الكتاب والحكمة](٨) وليس يحسن أن يقرأ ويكتب؟

قال: قلت: فلِمَ سُمّي النبيّ الأمّيّ؟

٢. المصدر: الحسن،

٤. من المصدر،

٦. الأنعام / ٩٢.

٨. ليس في ق، ش.

١. البصائر /٢٤٧، ح ٥.

٣. العلل /١٢٤، ح ١.

٥. المصدر: باثنتين.

٧. نفس المصدر /١٢٥، ح ٢.

قال: لأنّه نسب إلى مكّة، وذلك قوله (١): «لتنذر أمّ القرى ومن حـولها» فأمّ القـرىٰ مكّة، فقيل: أمّىّ، لذلك.

وفي أصول الكافي (٢): وعن أبي عبدالله لمليَّلاِ قال:كان [عليّ للنِّلاِ] (٣)كثيراً ما يقول (٤): اجتمع التيميّ والعدويّ عند رسول الله ﷺ وهو يقرأ: «إنّا أنزلناه» بتخشّع وبكاء. فيقولان: ما أشدّ رقّتك لهذه السورة!

فيقول رسول الله ﷺ: لما رأت عيني ووعىٰ قلبي، ولما يرىٰ قلب (٥)هذا من بعدي. فيقولان: وما الذي رأيت وما الذي يرىٰ؟

قال: فيكتب لهما في التراب: «تنزّل الملائكة والروح فيها بإذن ربّهم من كلّ أمر». (الحديث)

وفي شرح الآيات الباهرة (١٠): [قال محمّد بن العبّاس الله] (٢٠) حدّثنا محمّد بن القاسم، عن عبيد بن كثير، عن حسين بن نصر (٨)بن مزاحم، عن أبيه، عن أبان بن أبي (١٠)عيّاش، عن سليم (١٠)بن قيس، عن عليّ الله قال: نحن الذين بعث الله فينا رسولاً منّا (١١٠) يتلو علينا آياته، ويزكّينا، ويعلّمنا الكتاب والحكمة.

﴿ وَآخَرِينَ مِنْهُمْ ﴾: عطف على «الأمّيين»، أو المنصوب في «يعلّمهم» وهم الذين جاؤوا بعد الصحابة إلى يوم الدين، فإنّ دعوته وتعليمه يعمّ الجميع.

﴿ لَمَّا يَلْحَقُوا بِهِمْ ﴾ : وسيلحقون.

۲. الكافي ۲٤٩/۱، ح ٥.

٤. في المصدر زيادة: ما.

٦. تأويل الآيات الباهرة ٦٩٣/٢، ح ١.

۸. ن، ت، م، ر، ش، ق: نصير.

١. الأنعام / ٩٢.

٣. يوجد في ش، ر، المصدر.

٥. ليس في ق.

٧. ليس في ق، ش، م.

٩. كذا في المصدر. وفي ق: عثمان. وفي سائر النسخ لايوجد «أبي».

١٠. كذا في المصدر. وفي النسخ: سليمان. ١١. يوجد في ق،ش،م.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): قوله: «و آخرين منهم لمّا يلحقوا بهم». قال: دخلوا في الإسلام بعدهم.

وفي مجمع البيان (٢): «وآخرين منهم لمّا يلحقوا بهم» وهم كلّ من بعد (٣) الصحابة إلى يوم القيامة.

وقيل (٤): هم الأعاجم ومن لايتكلّم بلغة العرب، فإنّ النبيّ ﷺ مبعوث إلى من شاهده وإلى من بعده من العرب والعجم... عن ابن عمر وسعيدبن جبير. وروي ذلك عن أبى جعفر عليه .

وروي (٥) أنَّ النبيِّ ﷺ قرأ هذه الآية ، فقيل له : من هؤلاء ؟

فوضع يده على كتف سلمان، وقال: لو كان الإيمان في الشريًا لنالته رجمال من هؤلاء.

- ﴿ وَهُوَ الْعَزِيزُ ﴾ : في تمكينه من هذا الأمر الخارق للعادة.
  - ﴿ الْحَكِيمُ ﴾ ٢٠: في اختياره وتعليمه.
- ﴿ ذَلِكَ فَضَّلُ اللهِ ﴾: ذلك الفضل الذي امتاز به عن أقرانه فضله.
  - ﴿ يُؤْتِيهِ مَنْ يَشَاءُ ﴾: تفضّلاً وعطيّة.
- ﴿ وَاللَّهُ ذُوالْفَضْلِ الْعَظِيمِ ﴾ ٢٠ الذي يستحقر دونه نعم الدنيا ونعم الآخرة.

وفي مجمع البيان (٦٠): وروى محمّد بن أبي عمير، عن هشام بن سالم، يرفعه، قال: جاء الفقراء إلى رسول الله عَلَيْ فقالوا: يا رسول الله، إنّ للأغنياء ما يتصدّقون وليس لنا ما نتصدّق، ولهم ما يعتقون وليس لنا ما نعتق.

فقال: من كبّر الله مائة مرّة، كان أفضل [من عتق رقبة. ومن سبّح الله مائة مرّة، كـان أفضل من مائة فرس في سبيل الله يسرجها ويلجمها. ومـن هــلّل الله مـائة مـرّة، كـان

٢. المجمع ٢٨٤/٥.

٤ و٥. نقس المصدر والموضع.

١. تفسير القمّي ٣٦٦/٢.

٣. ليس في ق، ش،

٦. المجمع ٢٨٤/٥ ـ ٢٨٥.

أفضل](١)الناس عملاً في ذلك اليوم، إلّا من زاد.

فبلغ ذلك الأغنياء فقالوه، فرجع الفقراء إلى النبيّ، فقالوا: يا رسول الله، قـد بـلغ الأغنياء ما قلت فصنعوه.

فقال رسول الله: «ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء».

وفي أصول الكافي (٢): محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن علي بن الحكم، عن المستورد النخعي، عن زرارة (٣)، عن أبي عبدالله عليه قال: إنّ من الملائكة الذين في السماء ليطّلعون إلى الواحد والاثنين والثلاثة وهم يذكرون فضل آل محمّد عَلَيْهُ .

قال: فيقولون: أما ترون إلى هؤلاء في قلّتهم وكثرة عـدوّهم يـصفون فـضل آل محمّد؟

قال: فتقول الطائفة [الأخرى من الملائكة](٤): «ذلك فضل الله» (الآية).

﴿ مَثَلُ الَّذِينَ حُمُّلُوا التَّوْرَاةَ ﴾: علموها وكُلُّفوا العمل بها.

﴿ ثُمَّ لَمْ يَحْمِلُوهَا ﴾: لم يعملوا بها، ولم ينتفعوا بما فيها.

﴿كُمَثَلِ الْحِمَارِ يَحْمِلُ أَسْفَاراً ﴾ : كتباً من العلم يتعب في حملها ولاينتفع بها.

و «يحمل» حال، والعامل فيه معنى المثل. أو صفة، إذ ليس المراد حماراً معيّناً.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥): ثمّ ضرب مثلاً في بني إسرائيل، فقال: «مثل الذين» (الآية) قال: الحمار يحمل الكتب ولايعلم ما فيها، ولايعمل بها، كذلك بنو إسرائيل وقد حملوا مثل الحمار لايعلمون ما فيه ولايعملون به.

﴿ بِئْسَ مَثَلُ الْفَوْمِ الَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِ اللهِ ﴾: [أي مثل الذين كـذّبوا] ٣٠ وهــم اليــهود المكذّبون بالآيات الدالة على نبؤة محمَد.

١. ليس في ق. ٢. الكافي ١٨٧/٢، ح ٤.

٣. المصدر: عمن رواه. ٤. ليس في ق.

٥. تفسير القمّي ٣٦٦/٢. ٦. ليس في ق ، ش .

ويجوز أن يكون «الذين» صفة «للقوم» والمخصوص بالذم محذوفاً.

﴿ وَاللَّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ ﴾ ۞﴿ قُلْ يَاآيُّهَا الَّذِينَ هَادُوا ﴾ : تهوّ دوا.

﴿ إِنْ رَعَمْتُمْ آنَكُمْ آوْلِيَآءُ شِهِ مِنْ دُونِ النَّاسِ ﴾ : وكانوا يقولون : نحن أولياء الله وأحبّاؤه . ﴿ فَتَمَنَّوُا الْمَوْتَ ﴾ : فتمنّوا من الله أن يسميتكم ، وينقلكم من دار البليّة إلى منحلّ

الكرامة.

﴿ إِنَّ كُنَّتُمْ صَادِقِينَ ﴾ ۞: في زعمكم.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): قال: إنّ في التوراة مكتوب: أولياء الله يـتمنّون الموت.

﴿ وَلاَ يَتَمَنَّوْنَهُ أَبَداً بِمَا قَدَّمَتْ آيْدِيهِمْ ﴾: بسبب ما قدّموا من الكفر والمعاصي.

وفي أصول الكافي (٢): محمّد بن يحيى ، عن أحمد بن محمّد ، عن بعض أصحابه ، عن الحسن بن علميّ بن الله عن أبي عن الحسن بن علميّ بن (٣) أبي عثمان ، عن واصل ، عن عبدالله بن سنان ، عن أبي عبدالله عليه قال : جاء رجل إلى أبى ذرّ فقال : يا أباذرّ ، ما لنا نكره الموت ؟

فقال: لأنّكم عمّرتم الدنيا وأخربتم الآخرة، فتكرهون أن تُـنقَلوا مـن عـمران إلى خراب.

﴿ وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِالظَّالِمِينَ ﴾ ۞: فيجازيهم على أعمالهم.

﴿ قُلْ إِنَّ الْمَوْتَ الَّذِي تَفِرُّونَ مِنْهُ ﴾ : وتخافون أن تتمنّوه بلسانكم مخافة أن يصيبكم فتؤخذوا بأعمالكم.

﴿ فَإِنَّهُ مُلاَقِيكُمْ ﴾: لاتفوتونه لاحق بكم. و«الفاء» لتنضمَن الموت معنى الشرط باعتبار الوصف، وكأنّ فرارهم يسرع لحوقه بهم.

وقد قرئ (٤) بغير فاء.

ويجوز أن يكون الموصول خبراً، والفاء عاطفة.

١. نفسير القمّي ٣٦٦/٢.

٣. ق، ش: عن.

۲. الکافی ۲۰۸۸۲، ح ۲۰.

£. أنوار التنزيل ٤٧٦/٢.

﴿ ثُمَّ تُرَدُّونَ اِلَى عَالِمِ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ فَيُنَبِّئُكُمْ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ ۞: بأن يجازيكم عليه (١).

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): قال أميرالمؤمنين النَّلِهِ: أيّها الناس، كلّ امـرئ لاقٍ في فراره ما منه يفرّ، والأجل مساق النفس إليه، والهرب منه موافاته.

وفي الكافي (٣): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن بكربن محمّد الأزديّ، عن أبي عبدالله عليه قال: «قل إنّ الموت الذي -إلى قوله -: تعملون» قال: تعدّ السنين، ثمّ تعدّ [الشهور، ثمّ تعدّ] الأيّام، ثمّ تبعد الساعات، ثمّ تبعد النفس «فإذا جاء أجلهم لايستأخرون ساعة ولايستقدمون» (٥).

محمّد بن يحيى (٦)، عن محمّد بن موسى، عن العبّاس بن معروف، عن ابـن أبـي نجران، عن عبدالله بن سنان، عن ابن أبي يعفور، عن أبي حمزة، عن أبي جـعفر لللِّلِا قال: قال له رجل: كيف سُمُيت الجمعة؟

قال: إنّ الله جمع فيها خلقه لولاية محمّد ووصيّه في الميثاق، فسمّاه [يـوم]^^) الجمعة لجمعه فيه خلقه.

وفي كتاب الخصال (^): عن عليّ عليُّ قال: قال رسول الله عَيَّبُلِيُّ: تـقوم السـاعة يـوم الجمعة بين صلاة الظهر والعصر.

وعنه (١٠) على قال: قال رسول الله ﷺ: أطرقوا (١٠) أهليكم في كلّ جمعة بشيء من الفاكهة واللحم حتّى يفرحوا بالجمعة.

وكان النبيِّ ﷺ إذا خرج في الصيف من بيت خرج يـوم الخـميس، وإذا أراد أن

٤. ليس في ق، ش.

ا. ورد في جميع النسخ شرح فقرة «فإنه ملاقيكم» هاهنا والترتيب الموجود في المتن موافق أنوار التنزيل
 ٢. تفسير القمني ٣٦٧/٢ ـ٣٦٧.

٣. الكافي ٢٦٢/٣، ح ٤٤.

٦. الكافي ٢٥/٥٪ ح ٧.

٥. الأعراف / ٣٤، والنحل / ٦١.

٨. الخصال /٣٩٠، ح ٨٤.

٧. من المصدر.

١٠. المصدر: أطرقوا.

٩. نفس المصدر /٣٩١، ح ٨٥.

يدخل البيت في الشتاء من البرد دخل يوم الجمعة.

وفيما علّم أميرالمؤمنين (١) لللِّهِ أصحابه من الأربعمائة باب ممّا يصلح للمسلم في دينه ودنياه: وفي يوم الجمعة [ساعة](١) لايحتجم فيها أحد إلّا مات.

عن محمّد بن رباح (٣) القلاّء (٤) قال: رأيت أباإبراهيم اللِّلِم يحتجم يموم الجمعة، فقلت: جعلت فداك، تحتجم يوم الجمعة؟

قال: اقرأ أية الكرسيّ، فإذا هاج بك الدم ليـلاً كـان أو نـهاراً، اقـرأ آيـة الكـرسيّ واحتجم.

عن الصقر <sup>(٥)</sup>ابن أبي دلف الكرخيّ <sup>(٦)</sup> قال: قـلت لأبــي الحســن العسكــريّ لليّلاِ: حديث يروى عن النبيّ ﷺ لا أعرف معناه.

قال: وما هو؟

قلت: قوله: لاتعادوا الأيّام فتعاديكم. ما معناه؟

قال: نعم، الأيّام نحن ما قامت السماوات والأرض؛ فالسّبت اسم رسول الله عليّ بن والأحد كناية عن أميرالمؤمنين اللهِ والاثنين الحسن والحسين، والشلاثاء عليّ بن الحسين ومحمّد بن عليّ وجعفر بن محمّد، والأربعاء موسى بن جعفر وعليّ بن موسى ومحمّد بن عليّ وأنا، والخميس ابني الحسن بن عليّ، والجمعة ابن ابني، وإليه تُجمّع عصابة الحقّ، وهو الذي يملأها قسطاً وعدلاً؛ كما ملنت جوراً وظلماً، فهذا معنى الأيّام، فلا تعادوهم في الدنيا فيعادوكم في الأخرة.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نُودِيَ لِلصَّلاَةِ ﴾: أي أذُّن لها.

﴿ مِنْ يَوْمِ الْجُمُعَةِ \* : بيان «الإدا».

قيل: وإنّما سُمّى جمعة لاجتماع الناس فيه للصلاة، وكانت العرب تسمّيه العروبة.

١. نفس المصدر /٦٣٧، ح ١٠.

٣. ق،ش،ت،ن،م: رياح.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: الصفر.

٢. من المصدر.

٤. نفس المصدر /٣٩٠ ج ٨٣.

٦. نفس المصدر /٣٩٥\_٣٩٦، م ١٠٢.

وقيل (١): سمّاه كعببن لؤي، لاجتماع الناس فيه إليه.

وقيل (٢): أوّل جمعة جمّعها رسول الله ﷺ أنّه لمّا قدم المدينة نزل قباء وأقام بها إلى الجمعة ، ثمّ دخل المدينة وصلّى الجمعة في دار لبني سالمبن عوف.

﴿ فَاسْعَوْا اِلَى ذِكْرِ اللهِ ﴾: فامضوا إليه مسرعين قصداً ٣٠)، فإنّ السعي دون العَدُو. و«الذكر» قيل (٤): الخطبة.

وقيل (٥): الصلاة.

وفي كتاب من لايحضره الفقيه (٦): وروي أنّه كان بالمدينة إذا أذّن المؤذّن يـوم الجمعة نادى منادٍ: حرم البيع. لقول الله رَجَالًا: «يا أيّها الذين آمنوا إذا نودي للصلاة مـن يوم الجمعة فاسعوا إلى ذكر الله وذروا البيع».

وفي مجمع البيان <sup>(٧)</sup>: وقرأ عبدالله بن مسعود: «فامضوا إلى ذكر الله». وروي ذلك عن عليّ بن أبيطالب للثِّلِز وهو المرويّ عن أبي جعفر لمثيِّلِز وأبي عبدالله لمائِلِدِ.

وفي الكافي (^): عليّ بن محمّد ومحمّد بن الحسن، عن سهل بن زياد، عن أحمد بن محمّد، عن المفضّل بن صالح، عن جابر بن يزيد، عن أبي جعفر اللهِ قال: قلت له: قول الله ﷺ فاسعوا إلى ذكر الله».

قال: اعملوا وعجّلوا، فإنّه يوم ضيّق على المسلمين فيه، وثواب أعمال المسلمين فيه على قدر ما ضُيّق عليهم، والحسنة والسيّئة تضاعف فيه.

قال: وقال أبوجعفر للنَّلِهِ: والله، لقد بلغني أن أصحاب النبيَّ عَلَيْلِهُ كانوا يستجهّزون للجمعة يوم الخميس، لأنّه يوم مضيّق على المسلمين.

١. أنوار التنزيل ٤٧٧/٢.

٣. ليس في ق، ش، م.

٥. نفس المصدر والموضع.

٧. المجمع ٢٨٨/٥.

٢. نفس المصدر والموضع.

٤. نفس المصدر والموضع.

٦. الفقيه ١٩٥/١، ح ٩١٤.

۸. الکافی ۲۱۵/۳ مح ۱۰.

عدّة من أصحابنا (۱)، عن أحمد بن [محمّد بن عيسى، عن] (۱) محمّد بن الحسن بن علان، عن حمّاد بن عيسى وصفوان بن يحيى، عن ربعي بن عبدالله، عن فيضيل بن يسار، عن أبي جعفر طلي قال: إنّ من الأشياء أشياء موسّعة وأشياء مضيّقة، فالصّلوات ممّا وُسّع فيه تُقدّم [مرّة] (۱) و تؤخّر أخرى، والجمعة ممّا ضُيِّق فيها، فبإنّ وقتها يوم الجمعة ساعة تزول، ووقت العصر فيها وقت الظّهر في غيرها.

وفي كتاب علل الشرائع (٤)، بإسناده إلى الحلبيّ: عن أبي عبدالله عليه قال: إذا قمت [إلى الصلاة] إن شاء الله فأتها سعياً، وليكن عليك السكينة والوقار، فما أدركت فصلّ، وما سبقت فأتمّه فإنّ الله يقول: «ياأيّها الذين آمنوا إذا نودي للصلاة من يوم الجمعة فاسعوا إلى ذكر الله ، ومعنى «فاسعوا» [هو الانكفاء.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥): وقوله: «فاسعوا إلى ذكر الله» قال: الإسراع في المشى.

وفي رواية أبي الجارود (٢) عن أبي جعفر الله في قوله: «فاسعوا] (١) إلى ذكر الله وذروا البيع» يقول: «اسعوا»؛ [أي امضوا، ويقال: «اسعوا»] (١) اعملوا لها (١)، وهو قصّ الشارب ونتف الإبط وتقليم الأظافر والغسل ولبس أفضل ثيابك وتطيّب للجمعة فهو السعي، يقول الله (١٠): «و من أراد الآخرة وسعى لها سعيها وهو مؤمن».

وفي مجمع البيان (١١): وفرض الجمعة لازم لجميع المكلّفين إلّا أصحاب الأعذار؛ من السفر، أو المرض، أو العمي، أو العرج، أو أن يكون امرأة، أو شيخاً همّاً (١٢)

٢. من المصدر.

يوجد في ن، ي، المصدر.

٦. لايوجد في ق.

٨. ق،ن،ت،م،ي،ر:بها.

<sup>1.</sup> الإسراء / 19:

۱۲. أي كبيراً.

۱. الكافي ۲۷٤/۳ ح ۲.

٣. العلل /٣٥٧، ح ١.

ه. تفسير القمّى ٣٦٧/٢.

٧. ليس في ق، ش،

٩. لايوجد في ق.

١١. المجمع ٢٨٨/٥.

لاحراك به ، أو عبداً ، أو (١) يكون على رأس أكثر من فرسخين من الجامع . وعند حصول هذه الشرائط لايجب إلّا عند حضور السلطان العادل ، أو من نصّبه السلطان للصلاة . والعدد يتكامل عند أهل البيت بسبعة . والاختلاف بين الفقهاء في مسائل الجمعة (١) كثيرة موضعه كتب الفقه .

- ﴿ وَذَرُوا الْبَيْعَ ﴾ : واتركوا المعاملة.
- ﴿ ذَلِكُمْ \*: أي السعى إلى ذكر الله.
- ﴿ خَيْرٌ لَكُمْ ﴾ : من المعاملة ، فإنّ نفع الآخرة خير وأبقى .
- ﴿ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ ۞: الخير والشرّ الحقيقيّين. أو كنتم من أهل العلم.
  - ﴿ فَإِذَا قُضِيَتِ الصَّلاَّةُ ﴾ : أدُّيت وفُرغ منها.
  - ﴿ فَانْتَشِرُوا فِي الْأَرْضِ وَابْتَغُوا مِنْ فَضْلِ اللهِ ﴾ : إطلاق لما حظر عليهم.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): [قال عليّ بن إبراهيم في قوله: «فإذا قضيت الصلاة فانتشروا في الأرض»](٤) يعني: إذا فُرغ من الصلاة فانتشروا في الأرض قال (٥): يـوم السبت.

وفي مجمع البيان (٦)؛ وروى أنس، عن النبيّ ﷺ قال (١) فمي قوله: «فإذا قمضيت الصلاة فأنتشروا في الأرض»: ليست بطلب دنيا، ولكن عيادة مريض وحضور جنازة وزيارة أخ في الله.

وروى (٨) عمر بن يزيد (٩)، عن أبي عبدالله عليه قال: إنّي لأركب في الحاجة التي كفاها الله، ما أركب فيها إلا التماس أن يراني الله أضحى في طلب الحلال، أما تسمع قول

۲. ليس في ق، ش، م.

٤. ليس في ق، ش، م.

٦. المجمع ٢٨٨/٥.

٨. نفس المصدر /٢٨٩.

۱. ليس في ت، م، ي، ر.

٣. تفسير القمّي ٣٦٧/٢.

٥. ليس في ق. وفي م، ش: يعني.

٧. ليس في ن.

٩. المصدر: عمرو بن زيد.

الله: «فإذا قضيت الصلاة» (الآية) أرأيت لو أنّ رجلاً دخل بيتاً وطيّن عليه بابه، ثمّ قال: رزقي ينزل عليّ. أكان يكون هذا؟ أما إنّه أحد الثلاثة الذين لايستجاب لهم.

قال: قلت: من هؤلاء [الثلاثة]؟(١)

قال: رجل تكون عنده المرأة فيدعو عليها، فلا يستجاب له، لأنّ عصمتها في يـده لوشاء أن يخلّي سبيلها [لخلّيٰ سبيلها](٢).

والرجل يكون له الحقّ على الرجل فلا يشهد عليه، فيجحده حقّه، فيدعو عليه لايستجاب له، لأنّه ترك ما أمر به.

والرجل يكون عنده الشيء فيجلس في بيته فلا ينشر ولايطلب ولايلتمس حـتّى يأكله، ثمّ يدعو فلا يستجاب له.

وروي (٢) عن أبي عبدالله عليه أنّه قال: الصلاة يوم الجمعة، والانتشار يوم السبت. وفي محاسن البرقيّ (٤): عنه، عن عثمان (٥)بن عيسى، عن عبدالله بن سنان وأبي أيّوب الخزّاز قالا: سألنا أباعبدالله عليه عن قول الله ﷺ: «فإذا قضيت» (الآية).

قال: الصلاة يوم الجمعة ، والانتشار يوم السبت.

وقال: السبت لنا، والأحد لبني أميّة.

وفي عيون الأخبار (٢)، في باب ما جاء عن الرضا على من الأخبار المجموعة، وبإسناده: عن جعفر بن محمّد قال: السبت لنا، والأحد لشيعتنا، والاثنين لبني أميّة، والثلاثاء لشيعتهم، والأربعاء لبني العبّاس، والخميس لشيعتهم، والجمعة لسائر الناس جميعاً، وليس فيه سفر، قال الله: «فإذا قضيت» (الآية)؛ يعنى: يوم السبت.

وفي الكافي (٧): الحسين بن محمّد، عن عبدالله بن عامر، عن عليّ بن مهزيار، عن

٣. نفس المصدر /٢٨٩.

١ و٢. من المصدر.

٥. ق:حمّاد.

٤. المحاسن /٢٤٦، ح ٨.

۷. الکافی ۳۰۹/۳، ح ٤.

٦. العيون ٢/٢٤، ح ١٤٦.

جعفر بن محمّد الهاشميّ، عن أبي حفص (١) العطّار؛ شيخ من أهل المدينة، قال: سمعت أباعبدالله الله عليه عن أبي حفص الله عَمَلُهُ : إذا صلّى أحدكم المكتوبة وخرج من المسجد فليقف بباب المسجد، ثمّ ليقل:

اللهم دعوتني فأجبت دعوتك، وصلّيت مكتوبك، وانـتشرت فـي أرضك كـما أمرتني، فأسألك من فضلك العمل بطاعتك، واجتناب سخطك، والكفاف من الرزق برحمتك.

﴿ وَاذْكُرُوا اللهَ كَثِيراً ﴾: واذكروا في مجامع أحوالكم، ولاتخصّوا ذكره بالصلاة. ﴿ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ ۞: بخير الدارين.

وفي مجمع البيان (٢): «واذكروا الله كثيراً»؛ أي اذكروه على إحسانه.

... إلى قوله: وقيل: معناه: اذكروا الله في تجاراتكم وأسواقكم؛ كما (٢) روي عن النبيّ عَيْنِيَا قال: من ذكر الله مخلصاً في السوق عند غفلة الناس وشغلهم بما هم فيه، كتب الله له ألف حسنة، ويغفر الله له يوم القيامة مغفرة لم تخطر على قلب بشر.

«لعلّكم تفلحون»؛ أي لتفلحوا وتفوزوا بثواب النعيم، علّق سبحانه الفلاح بالقيام بما تقدّم ذكره من أعمال الجمعة وغيرها.

وصح الحديث عن أبي ذر الله قال: قال رسول الله عَلَيْهُ: من اغتسل يوم الجمعة فأحسن غسله ولبس صالح ثيابه ومس من طيب بيته أو دهنه، ثمّ لم يفرق بين اثنين، غفر الله له ما بينه وبين الجمعة الأخرى وزيادة ثلاثة أيّام بعدها. أو رده البخاريّ في الصحيح.

و روىٰ سلمان <sup>(٤)</sup>التميميّ <sup>(٥)</sup>، عن النبيّ ﷺ قال: إنّ لله في كلّ جمعة ســــــّمائة ألف عتيق من النار كلّهم قد استوجبوا النار.

٢. المجمع ٢٨٩/٥.

٤. ق، ش: سليمان.

۱. ق،ش،م: أبي جعفر.

٣. المصدر: كما.

٥. نفس المصدر والموضع.

﴿ وَإِذَا رَاوًا تِجَارَةً أَوْ لَهُواً انْفَضُّوا اِلَيْهَا﴾: إفراد التجارة بردّ الكناية لأنّها المقصودة، فإنّ المراد من اللهو: الطبل الذي كانوا يستقبلون به العير.

والترديد للذّلالة على أنّ منهم من انفضّ لمجرّد سماع الطبل ورؤيته، أو للدّلالة على أنّ الانفضاض إلى التجارة، مع الحاجة إليها والانتفاع بـها إذا كـان مـذموماً، كـان الانفضاض إلى اللهو أولىٰ بذلك.

وقيل (١): تقديره: وإذا رأوا تجارة انفضّوا إليها، وإذا رأوا لهواً انفضّوا إليه.

- ﴿ وَتَرَكُوكَ قَآئِماً ﴾: أي على المنبر.
  - ﴿ قُلُّ مَا عِنْدَاللَّهِ ﴾ : من الثواب.
- ﴿ خَيْرٌ مِنَ اللَّهْوِ وَمِنَ التَّجَارَةِ ﴾: فإنَّ ذلك محقّق مخلّد بمخلاف ما تستوهّمون من معهما.
  - ﴿ وَاللَّهُ خَيْرُ الرَّازِقِينَ ﴾ ۞: فتوكُّلوا عليه، واطلبوا الرزق منه.

وفي مجمع البيان (٢): قال جابربن عبدالله: أقبل عير ونحن نصلّي مع رسول الله عَيَّالِلْهُ اللهِ عَيْلِلْهُ اللهِ اللهِ عَيْلُهُ اللهِ عَيْلُهُ اللهِ عَلَيْلُهُ اللهُ اللهُ

وقال الحسن وأبو مالك (1): أصاب أهل المدينة جوع وغلاء سعر، فقدم دحية بن خليفة (٥) بتجارة زيت من الشام والنبي عَلَيْ يخطب يوم الجمعة، فلمّا رأوه قاموا إليه بالبقيع خشية أن يُسبقوا إليه، فلم يبق [مع النبي عَلَيْ ](١) إلّا رهط، فنزلت الآية.

فقال ﷺ: والذي نفسي بيده، لو تتابعتم حتّى لايبقي أحد منكم لسال بكم الوادي ناراً.

١. أنوار التنزيل ٤٧٧/٢.

٣. من المصدر،

. ٥. ن: حلي**فة**.

٢. المجمع ٢٨٧/٥.

٤. نفس المصدر والموضع.

٦. ليس في ق، ش.

وفي عوالي اللئالي (1): وروئ مقاتل بن سليمان ومقاتل بن قياما قيالا: بينا رسول الله على المدينة عاتق (٢) إلّا أتته، وكان يقدم إذا قدم بكل ما يحتاج إليه الناس من دقيق وبر وغيره، ثم يضرب الطبل ليؤذن الناس بقدومه فيخرج الناس فيبتاعوا منه (٣)، فقدم ذات جمعة وكان قبل أن يسلم ورسول الله على المنبر، فخرج الناس [من المسجد] (٤)، فلم يبق في المسجد إلّا اثنا عشر.

فقال النبيّ ﷺ: لولا هؤلاء، لسوّمت لهم الحجارة من السماء. وأنزل الله الآية في سورة الجمعة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥): قوله: «وإذا رأوا تجارة أو لهواً انفضّوا إليها» قال: كان رسول الله ﷺ يصلّي بالناس يوم الجمعة ودخلت ميرة، وبين يديه قوم يضربون بالدفوف والملاهي، فترك الناس الصلاة ومرّوا ينظرون إليهم، فأنزل الله الآية: «وإذا رأوا تجارة» (الآية).

أخبرنا أحمد بن إدريس (٦)، قال: حدّثنا أحمد بن محمّد (٧)، عن الحسين بن سعيد، عن صفوان، عن ابن مسكان، عن أبي بصير، أنّه سُئل عن الجمعة كيف يخطب الإمام؟ قال: يخطب قائماً، فإنّ الله يقول: «و تركوك قائماً».

وعنه (٨)، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن أبي أيّوب، عن ابـن أبـي

١. العوالي ٥٧/٢، ح ١٥٣.

٢. العائق: الجارية أوّل ما أدركت، أو التي بين الإدراك والتعنيس. سميت بذلك لأنها عبقت عن خدمة أبويها ولم يدركها زوج بعد.

٣. كذا في المصدر. وفي ن، ت، ي، ر: فيبتاعون منه، وفي غيرها: يبتاعون.

ع. من المصدر.
 ع. من المصدر.

٦. نفس المصدر والموضع. ٧. المصدر: محمّد بن أحمد (أحمد بن محمّد ـظ).

٨. نفس المصدر والموضع.

يعفور، عن أبي عبدالله للنِّلِ قبال: نبزلت: «وإذا رأوا تبجارة أو لهواً (١) انبصرفوا إليها وتركوك قائماً قل ما عندالله خير من اللهو ومن التجارة»؛ يعني: للذين اتّقوا «والله خير الرازقين».

وفي مجمع البيان (٢): «انفضّوا»؛ أي تفرّقوا.

وروي<sup>(٣)</sup>عن أبي عبدالله للطِّلِخ أنّه قال: انصرفوا إليها وتركوك قــائـماً تــخطب عــلى المنبر.

قال جابربن سمرة (٤)، ما رأيت رسول الله تَقَلِّقُ يخطب إلّا وهو قائم، فمن حـدَثك أنّه خطب وهو جالس فكذّبه.

وسُنل عبدالله بن مسعود (٥): كان النبيُّ ﷺ يخطب قائماً؟

فقال: أما تقرأ: «وتركوك قائماً»؟!

وفي كتاب الخصال (٦): فيما أوصى به النبيّ ﷺ عليّاً: يا عليّ، ثلاث يقسين القلب: استماع اللهو، وطلب الصيد، وإتيان باب السلطان.

وعن أبي الحسن الأوّل (٧٠ عليه قال: قال رسول الله عَيَّالَةُ: أربع خصال يفسدن القلب وينبتن النفاق في القلب؛ كما ينبت الماء الشجر: استماع اللهو. (الحديث)

عن زرارة بن أعين (٨)، عن أبي جعفر للسلام قال: لهو المؤمن في ثلاثة أشياء: التمتّع بالنساء، ومفاكهة الإخوان، والصلاة بالليل.

وفي عيون الأخبار (٩)، في باب ذكر أخلاق الرضا للنِّلْخِ ووصف عبادته: وكان يقرأ في سورة الجمعة: «قل ما عندالله خير من اللهو ومن التجارة للـذين اتّـقوا والله خير الرازقين».

١. كذا في المصدر. وفي ت، ي، ر، زيادة: انفضُّوا. وفي سائر النسخ زيادة: انفضُوا إليها.

٦. الخصال ١٢٦/، ح ١٢٢.

٢-٥. المجمع ٢٨٩/٥.
 ٧. نفس المصدر /٢٢٧، ح ٦٣.

٨. نفس المصدر /١٦١، ح ٢١٠.

٩. العيون ١٨١/٢، ح ٥.

وفي شرح الآيات الباهرة (۱) [قال: محمّد بن العبّاس الله حدّثنا] (۲) عن عبدالعزيز بن يحيى ، عن المغيرة بن محمّد ، عن عبدالغفّار بن محمّد ، عن قيس بن الربيع ، عن حصين ، عن (۱) سالم بن أبي الجعد ، عن جابر بن عبدالله قال: ورد المدينة عير فيها تجارة من الشام ، فضرب أهل المدينة باللفوف وفرحوا وضجّوا ، ودخلت والنبي على المنبر يخطب يوم الجمعة ، فخرج الناس من المسجد وتركوا رسول الله على قائماً ، ولم يبق معه في المسجد إلّا اثناعشر رجلاً على بن أبي طالب على منهم .

وقال أيضاً (1): حدّ ثنا (10) أحمد (17) بن القاسم، عن أحمد بن محمّد بن سيّار (٧)، عن محمّد بن خالد، عن [الحسن بن] (٨) سيف بن عميرة، عن عبدالكريم بن عمر (١)، عن جعفر الأحمر بن سيّار، عن أبي عبدالله عليه إلى قبوله على: «وإذا رأوا تبجارة أو لهواً انفضّوا إليها وتركوك قائماً» قال: انفضّوا عنه إلّا عليّ بن أبي طالب عليه إ (١٠) فأنزل الله: «قل ما عندالله خير من اللهو» (الآية).

١. تأويل الآيات الباهرة ٦٩٣/٢، ح ٣.

۲. ليس في ق، ش، م.

۳. ي نبن

نفس المصدر، ح 
 ن محمّد.

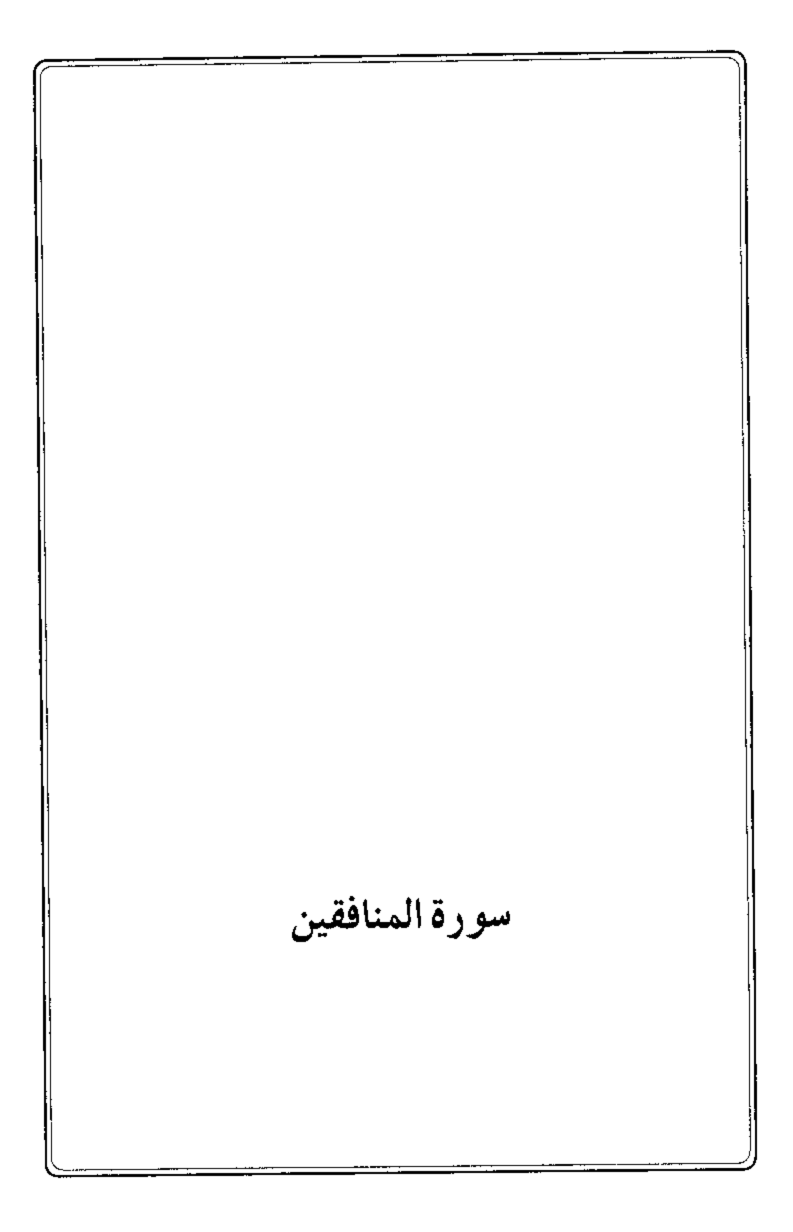
٥. في ق، ش، زيادة: الحسن بن.

٧. كذا في ن، المصدر وجامع الرواة ٦٧/١. وفي سائر النسخ: أحمد بن محمّد بن سنان.

٨. ليس في ق، ش، م.

٩. كذا في المصدر وجامع الرواة ٤٦٣/١. وفي النسخ: عبدالكريمين عمر.

١٠. ليس في ق.



## سورة المنافقين

مدنيّة بالإجماع.

وأياتها احدى عشرة آية.

## بسم الله الرحمن الرحيم

في كتاب ثواب الأعمال (١)، بإسناده: عن أبي عبدالله النظية قال: من الواجب على كلّ مؤمن، إذا كان لنا شبعة، أن يقرأ في ليلة الجمعة بالجمعة و«سبّح اسم ربّك الأعلى» وفي صلاة الظهر بالجمعة والمنافقين. فإذا فعل ذلك فكأنّما يعمل بعمل رسول الله يَقِيلَة وكان جزاؤه وثوابه على الله المجنّة.

وفي مجمع البيان (٢): ٱبيّ بن كعب، عن النبيّ ﷺ قال: من قـرأ ســورة الـمــنافقين، برئ من النفاق.

﴿ إِذَا جَاءَكَ الْمُنَافِقُونَ قَالُوا نَشْهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ اللهِ ﴾: [الشهادة](٢) إخبار عن علم ، من الشهود وهو: الحضور والاطّلاع . ولذلك صدّق المشهود به وكلدّبهم في الشهادة مقه له (٤):

﴿ وَاللَّهُ يَعْلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ وَاللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّ الْمُنَافِقِينَ لَكَاذِبُونَ ﴾ ۞: لأنَّسهم لم يعتقدوا ذلك.

﴿اتَّخَذُوا اَيْمَانَهُمْ ﴾: حلفهم الكاذب. أو شهادتهم هذه ، فإنّها تجري مجرى الحلف في التوكيد.

١. ثواب الأعمال ١٤٦٧، ح ١.

٣. من أنوار التنزيل ٤٧٧/٢.

٢. المجمع ٢٩٠/٥.

لا يوجد شرح الفقرة الأولى من الآية في ق، ش، م.

وقرئ (١): «إيمانهم».

- ﴿ جُنَّةً \* : وقاية عن القتل والسبي.
- ﴿ فَصَدُّوا عَنْ سَبِيلِ اللهِ ﴾ : صدًّا، أو صدوداً.
- ﴿ إِنَّهُمْ سَاءَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ ٢٠ من نفاقهم وصدّهم.
- ﴿ ذَلِكَ ﴾ : إشارة إلى الكلام المتقدّم؛ أي ذلك القول الشاهد على سوء أعمالهم، أو إلى الحال المذكورة من النفاق والكذب والاستجنان بالأيمان.
  - ﴿ بَانَّهُمْ آمَنُوا ﴿ : بسبب أنَّهم آمنوا ظاهراً.
    - ﴿ ثُمَّ كَفَرُوا ﴾ : سرًّا.

أو آمنوا إذا رأوا آية، ثمّ كفروا حيثما سمعوا من شياطينهم شبهة.

- ﴿ فَطُبِعَ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ ﴾: حتّى تمرّنوا على الكفر واستحكموا فيه.
  - ﴿ فَهُمْ لاَ يَفْقَهُونَ ﴾ ٢٠: حقيقة الإيمان، ولايعرفون صحّته.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): «إذا جاءك المنافقون قالوا نشهد إنّك لرسول الله والله والله يسعلم إنّك لرسول والله يشهد إنّ المنافقين لكاذبون» (٣) قال: نزلت في غزوة المريسيع (١)، وهي غزوة بني المصطلق في سنة خمس من الهجرة، وكان رسول الله عَيْمَا خرج إليها.

فلمًا رجع منها نزل على بئر، وكان الماء قليلاً فيها، وكان أنسبن سيّار حليف الأنصار، وكان جهجاهبن سعيد الغفاريّ أجيراً لعمربن الخطّاب، فاجتمعوا على البئر فتعلّق دلو [ابن] (٥) سيّار بدلو جهجاه، فقال [ابن] (٦) سيّار: دلوي، وقال جهجاه: دلوي.

١. أنوار التنزيل ٤٧٨/٢. ٢٠. تفسير القمّي ٣٧٨\_٣٧٠.

٣. ليس في ق، ش، م.

المصدر: المريسع (المتسع ـ ك). قال الفيروز آبادي: «المريسيع» بئر أو ماء لخزاعة، وإليه تضاف غزوة بني المصطلق.

٦. لايوجد في النسخ ولافي المصدر.

فضرب جهجاه يده على وجه [ابن](١) سيّار فسال منه الدم، فنادى [ابن](١) السيّار بالخزرج، ونادى جهجاه بقريش، وأخذ الناس السلاح وكاد أن تقع الفتنة.

فسمع عبدالله بن أبيّ النداء، فقال: ما هذا؟ فأخبروه بالخبر، فغضب غضباً شديداً ثمّ قال: قد كنت كارهاً لهذا المسير، إنّي لأذلّ العرب، ما ظننت أنّي أبقى إلى أن أسمع مثل هذا فلا يكن عندي تعيير.

ثمَ أقبل على أصحابه فقال: هذا عملكم، أنزلتموهم منازلكم، وواسيتموهم بأموالكم، ووقيتموهم بأنفسكم، وأبرزتم نحوركم للقتل، فأرمل نساؤكم، وأيتم صبيانكم، ولو أخرجتموهم لكانوا عيالاً على غيركم.

ثمّ قال: «لئن رجعنا إلى المدينة ليخرجنّ الأعزّ منها الأذلّ».

وكان في القوم زيدبن أرقم، وكان غلاماً قد راهق، وكان رسول الله عَيَّالِيَّة في ظلّ شجرة في وقت الهاجرة وعنده قوم من أصحابه من المهاجرين والأنصار، فجاء زيد فأخبره بما قال عبدالله بن أبين.

فقال رسول الله ﷺ: لعلُّك وهمت، يا غلام؟

فقال: لا، والله، ما وهمت.

فقال: ولعلُّك غضبت عليه؟

قال: لا، والله، ما غضبت عليه.

قال: فلعلُّه شُفَّه عليك؟

فقال: لا، والله.

فقال رسول الله ﷺ لشقران مولاه: احدج. فأحدج (٣) راحلة رسول الله ﷺ وركب. وتسامع الناس بذلك، فقالوا: ماكان رسول الله ﷺ ليرحل في مثل هذا الوقت.

من المصدر.
 من المصدر.
 من المصدر.

٣. المصدر: اخرج فأخرج (احدج فأحدج له) والحدج: شدّ الأحمال وتوثيقها.

فرحل الناس، ولحقه سعد بن عبادة فقال: السلام عليك، يا رسول الله، ورحمة الله وبركاته.

فقال: وعليك السلام.

فقال: ما كنت لترحل في مثل هذا الوقت؟(١)

فقال: أو ما سمعت قولاً قال صاحبكم؟

قال (٢): وأيّ صاحب لنا غيرك، يا رسول الله ؟

قال: عبدالله بن أبي، زعم أنّه إن رجع إلى المدينة ليخرجنّ الأعزّ منها الأذلّ.

فقال: يا رسول الله، أنت وأصحابك الأعزّ [وهو وأصحابه الأذلّ]٣٠.

فسار رسول الله ﷺ يومه كلّه لايكلّمه أحد، فأقبلت الخزرج على عبدالله بن أبيّ يعذلونه، فحلف أنّه لم يقل شيئاً من ذلك، فقالوا: فقم بنا إلى رسول الله ﷺ حتّى تعتذر إليه. فلوئ عنقه.

فلمًا جنّ الليل، سار رسول الله عَيْلُمُ ليله (٤) كلّه والنهار، فلم ينزلوا إلّا للصلاة.

فلماكان من الغد، نزل رسول الله ونزل أصحابه وقد أمهدهم الأرض (٥) من السهر الذي أصابهم، فجاء عبدالله بن أبيّ إلى رسول الله عَلَيْهِ فحلف عبد الله أنّه لم يقل ذلك، وأنّه ليشهد أن لا إله إلّا الله وأنّك لرسول الله، وأنّ زيداً قد كذب عليّ. فقبل منه رسول الله عَلَيْهُ فَيُهُ لَيْهُ مِنْهُ وَالله عَلَيْهُ وَالله وَالله عَلَيْهُ وَالله عَلَيْهُ وَالله عَلَيْهُ وَالله عَلَيْهُ وَالله وَالله وَالله عَلَيْهُ وَالله وَالله عَلَيْهُ وَالله وَله وَالله وَله وَالله وَلَّا الله وَالله وَلَّا وَالله وَلَّا وَلَّا الله وَلِلْ وَاللَّالِلْ وَاللَّالِي وَاللَّا وَاللَّالله وَاللَّالله

وأقبلت الخزرج على زيدبن أرقم يشتمونه، وينقولون له: كـذبت عـلى عـبدالله، سيّدنا.

فلمًا رحل رسول الله ﷺ كان زيد معه يقول: اللهم إنّك لتعلم أنّي لم أكذب على عبدالله بن أبي. فما سار إلّا قليلاً حتى أخذ رسول الله ﷺ ماكان يأخذه من البرحاء (١)

١. ليس في ق. ٢. ي، ر، المصدر: قالوا.

٣. ليس في ق. ٤. ليس في ق، ش، م.

أي صارت لهم مهاداً، فلمًا وقعوا عليها ناموا.
 أي: الشدّة والأذى.

عند نزول الوحي، فثقل حتّى كادت ناقته أن تبرك من ثقل الوحي، فسرى عن رسول الله ﷺ وهو يسكب العرق عن جبهته.

ثمّ أخذ بأذن زيد بن أرقم فرفعه من الرحل، ثمّ قال: يا غلام، صدق قولك ووعى قلبك، وأنزل الله فيما قلت قرآناً.

فلمًا نزل جمع أصحابه وقرأ عليهم سورة المنافقين: «بسمالله الرحمن الرحيم، إذا جاءك المنافقون \_إلى قوله \_: لا يعلمون». ففضح الله عبدالله بن أبيّ.

حدّثنا (۱) أحمد بن محمّد (۲) بن ثابت قال: حدّثنا أحمد بن ميثم، عن الحسن بن علي بن أبي حمزة، عن أبان بن عثمان قال: سار رسول الله عَلَيْ يوماً وليلة ومن الغد حتى ارتفع الضحى، فنزل ونزل الناس فرموا بأنفسهم نياماً، وإنّما أراد رسول الله أن يكفّ الناس عن الكلام.

قال: وإنَّ ولد عبدالله بن أبيَّ أتى رسول الله عَيْنَ فَقَال:

يارسول الله ﷺ إن كنت عزمت على قتله فُمرْني أن أكون أنا الذي أحمل رأسه إليك، فوالله، لقد علمت الأوس والخزرج أنّي أبرّهم ولداً بوالدي، فإنّي أخاف أن تأمر غيري بقتله، فلا تطيب نفسي أن أنظر إلى قاتل عبدالله، فأقتل مؤمناً بكافر فأدخل النار. فقال رسول الله ﷺ: بل يحسن (٣) لك صحابته ما دام معنا.

وفي كتاب الاحتجاج (1) للطبرسي ﷺ: وعن أبي بصير قال: قال طاووس اليـمانيّ لأبي جعفر الطِّلِا: أخبرني عن قوم شهدوا شهادة الحقّ وكانواكاذبين؟

قال: المنافقون حين قالوا لرسولالله: «نشهد إنّك لرسولالله» فأنزل الله: «إذا جاءك المنافقون قالوا نشهد» (الآية).

وفي أصول الكافي (٥): عليّ بن محمّد، عن بعض أصحابنا، عن ابن محبوب، عن

١. نفس المصدر والموضع. ٢. المصدر: محمّد بن أحمد.

٣. كذا في المصدر، وفي ن: نحسن وفي غيرها: نحن.

٤. الاحتجاج /٣٣٩. ٥٠. الكافي ٢/٣٣٤. ٣٣٩، ح ٩١.

محمّد بن الفضيل، عن أبي الحسن الماضي عليَّة قال: قلت له: «ذلك بأنّهم آمنوا ثممّ كفروا».

قال: إنّ الله سمّىٰ من لم يتبع رسوله في ولاية وصيّه منافقين، وجعل من جحد وصيّة إمامته كمن جحد محمّداً (١) وأنزل بدلك قرآناً فقال: يا محمّد «إذا جاءك المنافقون» بولاية وصيّك «قالوا نشهد إنّك لرسول الله والله يعلم إنّك لرسوله والله يشهد إنّ المنافقين» بولاية عليّ «لكاذبون، اتّخذوا أيمانهم جنّة فصدّوا عن سبيل الله» والسبيل هو الوصيّ «إنّهم ساء ما كانوا يعملون، ذلك بأنّهم آمنوا» برسالتك «ثمّ (١) كفروا» بولاية وصيّك «فطبع الله على قلوبهم فهم لايفقهون».

قلت: ما معنىٰ «لايفقهون»؟

[قال: يقول:](T) الايعقلون نبوّ تك(L).

﴿ وَإِذَا رَأَيْتُهُمْ تُعْجِبُكَ أَجْسَامُهُمْ ﴾: لضخامتها وصباحتها.

﴿ وَإِنْ يَقُولُوا تَسْمَعُ لِقَوْلِهِمْ ﴾: لذلاقتهم وحلاوة كلامهم.

وكان ابن أبيّ جسيماً فيصيحاً، يحضر مجلس رسول الله عَلَيْلَةً في جمع مثله، فيعجب بهيكلهم ويصغي إلى كلامهم.

وفي أصول الكافي (٥)، بإسناده إلى أميرالمؤمنين التَّيِلَا حديث طويل، يقول فيه: وإنّما أتاكم الحديث من أربعة ليس لهم خامس:

رجل منافق يظهر الإيمان متصنّع بالإسلام، لايتأثّم ولايتحرّج أن يكذب على رسول الله على الله على الناس أنّه منافق كذّاب لم يقبلوا منه ولم يصدّقوه، ولكنّهم قالوا: هذا قد صحب رسول الله على ورآه وسمع منه، وأخذوا عنه وهم لايعرفون حاله، وقد أخبره الله عن المنافقين بما أخبره ووصفهم بما وصفهم فقال:

۱. ليس في ق. ٢. ن، ت، ي، ر، المصدر: و.

٤. ق، ت، ي، المصدر: بنبؤتك.

٣. ليس في ق، ش، م.

ه. الكافي ٦٢/١ ـ٦٣٠ ح ١.

الجزء الثالث عشر / سورة المنافقين.

«وإذا رأيتهم تعجبك أجسامهم وإن يقولوا تسمع لقولهم».

ثمّ بقوا(١) بعده فتقرّبوا إلى أئمّة الضلال والدعاة إلى النار بالزور والكذب والبهتان، فولُّوهم الأعمال وحملوهم على رقاب الناس وأكلوا بهم الدنيا، وإنَّما الناس مع الملوك والدنيا إلا من عصم الله، فهذا أحد الأربعة.

﴿كَانَّهُمْ خُشُبٌ مُسَنَّدَةٌ ﴾: حال من الضمير المجرور في «لقولهم»؛ أي تسمع لما يقولونه، مشبّهين بأخشاب منصوبة مسندة إلى الحائط في كونهم أشباحاً خالية عن العلم والنظر.

وقيل (٢): الخشب، جمع خشباء، وهي الخشبة التي نُخِر جوفها (٣)، شُبُّهوا بها في حسن المنظر وقبح المخبر.

وقرأ (1) أبوعمرو والكسائيّ وروي (٥)عن ابنكثير، بسكون الشين، على التخفيف. أو على أنّه كبدن، جمع بدنة.

﴿ يَحْسَبُونَ كُلِّ صَيْحَةٍ عَلَيْهِمْ ﴾ : أي واقعة عليهم لجبنهم واتهامهم.

«فعليهم» ثاني مفعولي «يحسبون». ويجوزأن يكون صلة، والمفعول

﴿ هُمُ الْعَدُوُّ ﴾: وعلى هذا يكون الضمير للكلِّ (٦٠)، وجمعه باعتبار الخبر (٧٠)، لكن رتّب قوله:

﴿ فَاحْذَرُهُمْ ﴾: عليه ، يدلّ على أنّ الضمير «للمنافقين».

﴿ قَاتَلَهُمُ اللهُ ﴾: دعاء عليهم، وهو طلب من ذاته أن يلعنهم، أو تعليم للمؤمنين أن يدعوا عليهم بذلك.

٢. أنوار التنزيل ٤٧٨/٢.

١. يوجد في ق. ش، المصدر، ٣. كذا في المصدر. وفي ق، ش: تخرجونها. وفي سائر النسخ: يخرجونها.

٥. المصدر: قنبل. ٤. نفس المصدر والموضع.

٦. ليس في ق، ش.

٧. أي الظَّاهر أن يقال: كلِّ صبحة عليهم هي العدوّ. لأنَّه راجع إلى «كلِّ صبحة» لكنَّه جُمع بالنظر إلى الخبر لأنَّ العدوَّ كثير ذو عقول.

﴿ أَتَّىٰ يُوْفَكُونَ ﴾ ٢٠ كيف يُصرَفون عن الحقِّ.

﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالَوْا يَسْتَغْفِرْ لَكُمْ رَسُولُاللهِ لَوَّوْا رَؤُوسَهُمْ ﴾: عطفوها إعراضاً واستكباراً عن ذلك.

وقرأ(١)نافع بتخفيف الواو.

﴿ وَرَايَنْتُهُمْ يَصُدُّونَ ﴾ : يعرضون عن الاستغفار.

﴿ وَهُمْ مُسْتَكْبِرُونَ ﴾ ۞: عن الاعتذار.

﴿ سَوَآءٌ عَلَيْهِمْ اَشْتَغْفَرْتَ لَهُمْ اَمْ لَمْ تَسْتَغْفِرْ لَهُمْ لَنْ يَغْفِرَ اللهُ لَـهُمْ ﴾: لرسـوخهم فـي الكفر.

﴿ إِنَّ اللهَ لاَ يَسَهْدِي الْسَقَوْمَ الْفَاسِقِينَ ﴾ ﴿ الخارجين عن منظنّة الاستصلاح (١) لانهماكهم (٢) في الكفر والنفاق.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر للتَّلِا في قوله: «كأنَّهم خشب مسنَّدة» يقول: لايسمعون ولايعقلون. «يحسبون كلّ صيحة عليهم»؛ كلّ صوت «هم العدوّ فاحذرهم قاتلهم الله أنّى يؤفكون».

فلمًا أنبأ الله لرسوله وعرّفه خبرهم مشى (٥) إليهم عشائرهم، وقالوا: لقد افتضحتم، ويلكم، فأتوا رسول الله يستغفر لكم. فلوّوا رؤوسهم وزهدوا في الاستغفار، يـقول الله: «وإذا قيل لهم» (الآية).

وفي أصول الكافي <sup>(٦)</sup>، متّصلاً بقوله: لايعقلون نبوّتك. قلت: «وإذا قيل لهم تعالوا يستغفر لكم رسول الله»؟

قال: وإذا قيل لهم: ارجعوا إلى ولاية عليّ للنِّلِج يستغفر لكم النبيّ لَيَنْظُمُ من ذنـوبكم «لوّ وا رؤوسهم» قال الله: «و رأيتهم يصدّون» عن ولاية عليّ للنِّلِج «وهم مستكبرون» عليه.

١. أنوار التنزيل ٤٧٨/٢.

٣. يوجد في ق، ش,

٥. ق، ش، المصدر: وعرّفه خبر مساءتهم.

٢. كذا في أنوار التنزيل. وفي النسخ: الاصطلاح.

٤. تفسير القمّي ٣٧٠/٢.

٦. الكافي ٢/٢٢١، ح ٩١.

ثمّ عطف القول من الله بمعرفته بهم فقال: «سواء عليهم أستغفرت لهم أم لم تستغفر لهم أم لم تستغفر لهم أن الله لايهدي القوم الفاسقين، يقول: الظّالمين لوصيّك. (الحديث)

- ﴿ هُمُ الَّذِينَ يَقُولُونَ \* : أي للأنصار.
- ﴿ لَا تُنْفِقُوا عَلَىٰ مَنْ عِنْدَ رَسُولِ اللهِ حَتَّىٰ يَنْفَضُّوا ﴾: يعنون: فقراء المهاجرين.
  - ﴿ وَيَهِ خَزَآئِنُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾ : بيده الأرزاق والقسم.
    - ﴿ وَلَكِنَّ الْمُنَافِقِينَ لا يَقْقَهُونَ ﴾ ٢٠ ذلك ، لجهلهم بالله .
- ﴿ يَقُولُونَ لَئِنْ رَجَعْنَا إِلَى الْمَدِيثَةِ لَيُخْرِجَنَّ الْأَعَزُّ مِنْهَا الْأَذَلُ ﴾: وقرى (١): «ليخرجنَ» بفتح الياء. و «ليخرجنَ» بالنون. ونصب «الأعزَ» و «الأخرَ» بالنون. ونصب «الأعزَ» و «الأذّل» على هذه القراءات على أنّه مصدر، أو حال على تقدير مضاف ؛ كخروج، أو إحراج، أو مثل.

﴿ وَيَٰهِ العِزَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِـلْمُؤْمِنِينَ ﴾: ولله الغلبة والقوّة، ولمن أعرّه من رسوله والمؤمنين.

وفي الكافي (٢)، بإسناده إلى أبي الحسن الأحمسيّ: عن أبي عبدالله عليه قال: إنّ الله فوض إلى المؤمن أموره كلّها ولم يفوّض إليه أن يكون ذليلاً، أما تسمع قول الله: «ولله العزّة ولرسوله وللمؤمنين». فالمؤمن يكون عزيزاً ولايكون ذليلاً.

ثمّ قال: إنّ المؤمن أعزّ من الجبل، إنّ الجبل يُستقَلّ منه بالمعاول، والمؤمن لايُستقَلّ من دينه شيء.

وبإسناده (٣) إلى سماعة قال: قال أبوعبدالله عليه إن الله فوض إلى المؤمن أموره كلّها ولم يفوّض إلى المؤمن أموره كلّها ولم يفوّض إليه أن يذلّ نفسه، أما تسمع لقول (٤) الله: «ولله العزة ولرسوله وللمؤمنين»؟

۲. الكافي ۲۵/۵، ح ۱.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: يقول.

١. أنوار التنزيل ٤٧٩/٢.

٣. نفس المصدر، ح ٢.

فالمؤمن ينبغي أن يكون عزيزاً ولايكون ذليلاً، يعزّه (١)الله بالإيمان والإسلام.

وبإسناده <sup>(1)</sup>إلى مفضّل بن عمر قال: قال أبوعبدالله للطِّلْةِ: لاينبغي للمؤمن أن يــذلّ نفسه.

قلت: بما يذل نفسه؟

قال: يدخل فيما يعتذر <sup>(٣)</sup>منه.

وبإسناد (1) له آخر إلى سماعة: عن أبي عبدالله عليه قال: إنّ الله فوض إلى المؤمن أموره كلّها ولم يفوض إليه أن يذلّ نفسه، ألم تر قول الله تعالى: «ولله العرزة ولرسوله وللمؤمنين»؟ والمؤمن ينبغى أن يكون عزيزاً ولايكون ذليلاً.

وفي كتاب المناقب (٥) لابن شهر آشوب: وقيل للحسين ٧٧)بن عليّ عليُّلاِّ: إنّ فسيك عظمة.

قال: بل فيَّ عزّة، قال الله تعالى: «ولله العزّة ولرسوله وللمؤمنين».

وفي كتاب الخصال (٧٠): عن عبدالمؤمن الأنصاريّ [عن أبي جعفر عليِّلاً] (٨٠) قال: إنّ الله أعطى المؤمن ثلاث خصال: العزّة في الدنيا في دينه، والفلاح في الآخرة، والمهابة في صدور العالمين. (الحديث)

وعن أبي جعفر (٩) للنظِج قال: إنّ الله أعطى المؤمن ثلاث خصال: العزّة فــي الدنــيا، والفلاح في الآخرة، والمهابة في قلوب (١٠) الظّالمين.

ثمَ قرأ : «ولله العزّة ولرسوله وللمؤمنين». وقرأ: «قد أفلح المؤمنون ـ إلى قوله ـ : هم فيها خالدون».

١. كذا في المصدر. وفي النسخ: يعزَّة.

٣. المصدر: يتعدر.

٥. المناقب ١٩/٤.

٧. الخصال /١٣٩، ح ١٥٧.

٩. نفس المصدر /١٥٢، ح ١٨٧.

٢. نفس المصدر /٦٤، ح ٥.

٤. نفس المصدر /٦٤، ح ٦.

٦. المصدر: للحيين.

٨. من المصدر.

١٠. المصدر: صدور.

عن أبي عبدالله (١) عليه قال: شرف المؤمن صلاته بـالليل، وعـزّه كـفّ الأذى عـن الناس.

عن معاوية بن وهب (٢) قال: رآني أبوعبدالله الله الله وأنا أحمل بقلاً (٢)، فقال: إنّه يُكرَه للرجل السريّ (٤) أن يحمل الشيء الدنئ (٥) فيجترأ عليه.

وفي شرح الآيات الباهرة (٦٠): [روى محمّد بن العبّاس ﷺ](٢٧)عن أبي أزهر ، عن الزبيربن بكار ، عن بعض أصحابه قال : قال رجل للحسن عليِّلا : إنّ فيك كبراً .

فــقال:كـلاً، الكـبر لله وحـده، ولكـن فــيًّ عـزَّة، قـال الله: «ولله العـزَّة ولرسـوله وللمؤمنين».

﴿ وَلَكِنَّ الْمُنَافِقِينَ لاَيَعْلَمُونَ ﴾ ٢٠ : من فرط جهلهم وغرورهم.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَتُلْهِكُمْ أَمُوالُكُمْ وَلاَاوْلاَدُكُمْ عَنْ ذِكْرِ اللهِ ﴾: لايشغلكم تدبيرها والاهتمام بها عن ذكره ؛ كالصّلاة وسائر العبادات المذكورة للمعبود ؛ والمراد : نهيهم عن اللهو بها .

وتوجيه النهي إليها للمبالغة ، ولذلك قال:

﴿ وَمَنْ يَفْعَلْ ذَلِكَ ﴾ : أي اللهو بها، وهو الشغل.

﴿ فَأُولَئِكَ هُمُ الْخَاسِرُونَ ﴾ ٢: لأنَّهم باعوا العظيم (١) الباقي بالحقير الفاني.

﴿ وَٱنَّفِقُوا مِمَّا رَزَقُنَاكُمْ ﴾ : بعض أموالكم ادّخاراً للآخرة.

﴿ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِيَ لَحَدَكُمُ الْمَوْتُ ﴾ : أي يرى دلائله.

﴿ فَيَقُولُ رَبِّ لَوْلاً اَخَّرْتَنِي ﴾: أمهلتني.

٢. نفس المصدر /١٠، ح ٣٥.

٤. أي السيّد الشريف السخّى.

٦. تأويل الأيات الباهرة ٦٩٥/٢، ح ٢.

۸. ليس في ن.

١. نفس المصدر ٦٠، ح ١٨.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: بغلاً.

٥. ليس في ق، ش، م،

٧. ليس في ق، ش، م.

﴿ إِلِّي آجَلِ قَرِيبٍ ﴾: أمد (١) غير بعيد.

﴿ فَأَصَّدُّقَ ﴾: فأتصدَّق.

﴿ وَأَكُنْ مِنَ الصَّالِحِينَ ﴾ ٢٠: بالتدارك.

وجزم «أكن» للعطف على موضع الفاء وما بعده (٢).

وقرأ أبو عمرو (٣): «وأكونَ» ـ بالنصب ـ عطفاً على «أصّدُق»، وبــالرفع عــلى: وأنــا أكون، فيكون عدة بالصلاح.

وفي كتاب من لايحضره الفقيه (٤): وسُئِل عن قول الله: «فأصَدَق وأكن من الصالحين».

قال: «أصّد ق» من الصدقة. «وأكن من الصالحين»؛ أي أحج.

وفي مجمع البيان (٥): عن ابن عبّاس قال: ما من أحد يموت، وكان له مال فلم يـؤدّ زكاته وأطاق الحجّ فلم يحجّ، إلّا سأل الرجعة عند الموت.

قالوا(٢٠): يا ابن عبّاس، اتّق الله، فإنّا ما نرى هذا الكافر يسأل الرجعة.

فقال: أنا أقرأ به عليكم قرآناً. ثمّ قرأ هذه الآية إلى قوله: «من الصالحين» فقال: الصلاح هنا: الحجّ. وروي ذلك عن أبي عبدالله للطِّلْإ.

﴿ وَلَنْ يُؤَخِّرَ اللَّهُ نَفْساً ﴾: ولن يمهلها.

﴿ إِذَا جَآءَ أَجَلُهَا ﴾: آخر عمرها.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٧): أخبرنا أحمد بن إدريس قال: حـدّثنا أحـمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن النضر بن سويد، عن يحيى الحلبيّ، عن هارون بن

١. كذا في أنوار التنزيل ٤٧٩/٢. وفي النسخ: أمل.

٢. لأن التقدير: إن أمهلتني لأجل قريب أصدق. فيكون «أصدق» مجزوماً محلاً بجواب الشرط.

٤. الفقيه ١٤٢/٢، ح ٦١٨.

٣. أنوار التنزيل ٤٧٩/٢.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: قال.

٥. المجمع ٢٩٦/٥.
 ٧. تفسير القمّى ٢٧٠/٢ ـ ٣٧١.

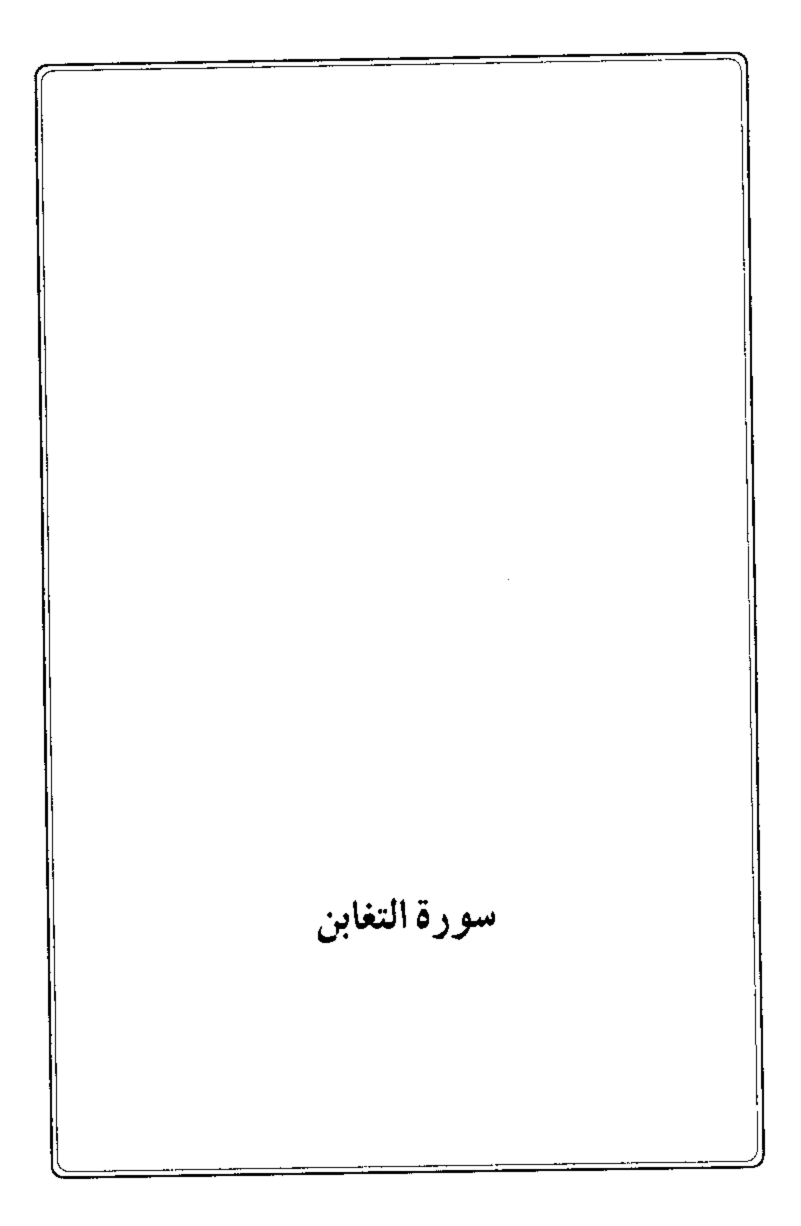
خارجة، عن أبي بصير، عن أبي جعفر النِّلِيِّ في قول الله: «ولن يؤخّر الله نفساً إذا جاء أجلها» قال: إنّ عندالله كتاباً موقوتاً (١) يقدّم منها ما يشاء ويـؤخّر ما يشاء، فإذا كـان ليلة القدر، أنزل الله فيها كلّ شيء يكون إلى [ليلة] (٢) مثلها، فذلك قوله: «ولن يؤخّر الله نفساً إذا جاء أجلها» إذا أنزله الله وكتبه كتّاب السماوات، وهو الذي لايؤخّره.

﴿ وَاللَّهُ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ ۞: فمجاز عليه.

وقرأ ٣) أبوبكر بالياء، ليوافق ما قبله في الغيبة.

١. المصدر:كتبأ مرقومة.

٣. أنوار التنزيل ٤٧٩/٢.



## سورة التغابن

مدنيّة.

وقال ابن عبّاس (١): مكّية غير ثلاث آيات من آخرها نزلت (٢) بالمدينة : «ياأيّها الذين أمنوا إنّ من أزواجكم» (إلى آخر السورة).

عدد أياتها ثمان عشرة أية بالإجماع.

## بسم الله الرحمن الرحيم

في كتاب ثواب الأعمال (٣)، بإسناده: عن أبي عبدالله عليِّلِ قبال (٤): من قبرأ سورة التغابن في فريضة (٥)، كانت شفيعة له يوم القيامة، وشاهد عدل عند من يجيز شهادتها، لاتفارقه حتّى يدخل (٦) الجنّة.

وبإسناده (٧): عن جابر قال: سمعت أباجعفر للنِّلْإ يقول: من قرأ بالمسبّحات كـلّها قبل أن ينام، لم يمت حتّى يدرك القائم للنِّلْجُ. وإن مات كان في جوار النبيّ ﷺ.

وفي مجمع البيان <sup>(٨)</sup>: أبيّبن كعب، عن النبيّ ﷺ قال <sup>(٩)</sup>: من قـرأ ســورة التــغابن، دُفع <sup>(١٠)</sup>عنه موت الفجأة.

﴿ يُسَبِّحُ شِهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ ﴾: بدلالتها على كماله واستغنائه.

١. مجمع البيان ٢٩٦٨.

٣. ثواب الأعمال ١٤٧، ح ١.

٥. المصدر: فريضته.

٧. نفس المصدر /١٤٦، ح ٢.

٩. يوجد في ي، المصدر.

٢. المصدر: نزلن.

يوجد في ي، المصدر.

٦. المصدر: تدخله.

٨. المجمع ٢٩٦٥.

١٠. في ق، م، زيادة: الله.

﴿ لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ ﴾: قدّم الظّرفين [للدلالة](١) على اختصاص الأمرين به من حيث الحقيقة (١).

﴿ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ ٢٠ الأن نسبة ذاته وقدرته إلى الكلّ على سواء. ثمّ شرع فيما ادّعاه (٣) فقال:

- ﴿ هُوَ الَّذِي خَلَقَكُمْ فَمِنْكُمْ كَافِرٌ ﴾ : منكر له بربوبيّته وخالقيّته .
  - ﴿ وَمِنْكُمْ مُؤْمِنٌ ﴾ : مصدّق. بخالقيّته وقدرته.
- ﴿ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ ٢٠ فيعاملكم بما يناسب أعمالكم.

وفي تفسير على بن إبراهيم (1): قال: هذه الآية خاصّة في المؤمنين والكافرين.

حدِّ ثنا (٥) عليّ بن الحسين، عن أحمد بن أبي عبدالله، عن ابن محبوب، عن الحسين بن نعيم الصحّاف قال: سألت الصادق للظِّر عن قوله: «فمنكم كافر ومنكم مؤمن».

فقال: عرف الله إيمانهم بولايتنا، وكفرهم بتركها، [يوم أخذ عليهم الميثاق وهم في عالم الذرّ وفي صلب آدم الليِّلاِ](٢).

وفي مجمع البيان (٧): ولايجوز حمله على أنّ الله تعالى خلقهم مؤمنين وكافرين، لأنّه لم يقل كذلك، بل أضاف الكفر والإيمان إليهم وإلى فعلهم.

قال النبيِّ ﷺ: كلُّ مولود يولد على الفطرة. (تمام الخبر)

وقال للتللج حكاية عن الله سبحانه: خلقت عبادي كلّهم حنفاء (^). ونـحو ذلك مـن الأخبار كثير.

٧. المجمع ٢٩٧/٥.

٦. من المصدر.

١. من أنوار التنزيل ٤٨٠/٢.

٢. إنّما قُيَد بذلك ليفيد أن جميع النعم مخلوقة له تعالى، وإعطاؤها منه حقيقة لامن غيره، وليس لغيره مدخل فيه في الحقيقة. لأن المتبادر من التركيب أن جميع الملك والمحامد له حقيقة. والتخصيص بالبعض باعتبار أنّه لمّا كان خالقاً لقدرة العبد وإرادته فكان كلّ ما فعله العبد من الفعل الجميل بسبب فعل الله. فحمد العبد راجع إلى حمد الله تعالى بهذا التأويل خروج عن الظاهر ولاحاجة إليه.

٣. وهو قدرته تعالى على كلُّ شيء. ٤. تفسير القمّي ٣٧١/٢.

٥. نفس المصدر والموضع.

٨. في ق، ش، زيادة: حسناء.

وفي أصول الكافي (١): محمّد بن يحيى ، عن أحمد بن محمّد ، عن ابن محبوب ، عن الحسين (٢) بن نعيم الصحّاف (٣) قال : سألت أباعبد الله عليه عن قول الله عليه الله عليه ومنكم كافر ومنكم مؤمن».

فقال: عرف الله إيمانهم بولايتنا، وكفرهم بها يوم أخذ عليهم الميثاق، وفي صلب آدم وهم ذرّ.

علي (٤)، عن محمّد بن عيسى، عن يونس، عن محمّد بن الفضيل قـال: قـال أبـو جعفر النِّلةِ: حبّنا إيمان، وبغضنا كفر.

عليّ بن إبراهيم (٥)، عن محمّد بن عيسى، عن يونس، عن رجل، عن زرارة، عن أبي جعفر الله قال: قلت: أصلحك الله تعالى ما تأمرني أنطلق فأتزوّج بأمرك؟

فقال لي: إن كنت فاعلاً، فعليك بالبلهاء من النساء.

قلت: وما البلهاء؟

قال: ذوات الخدور العفائف.

فقلت: من هي على دين سالمبن أبي حفصة ؟ (٧)

قال: لا.

فقلت: من هي على دين ربيعة الرأي؟ (٧)

فقال: لا، ولكنّ العواتق اللواتي لاينصبن كفراً ولايعرفن ما تعرفون.

قلت: وهل تعدو أن تكون مؤمنة أو كافرة؟

فقال: تصوم وتصلّي [وتتّقي الله] (٨)، ولاتدري ما أمركم.

٢. المصدر: الحسن.

۱. الكافي ٤١٣/١، ح ٤.

٤. نفس المصدر /١٨٧ ـ ١٨٨، ح ١٢.

٣. ليس في ق.

٥. نفس المصدر ٤٠٢/٢ ـ ٤٠٣٠٥ ح ٢.
 ٦. سالمبن أبي حقصة من رؤساء الزيديّة لعنه الصافئق الثير وكذّبه وكفّره. (جامع الرواة ٣٤٧/١).

٧. هو ربيعةبن أبي عبدالرحمن فروخ من فقهاء العامّة. (جامع الرواة ٣١٧/١).

٨. يوجد في ن، ي، المصدر.

قلت: قد قال الله ﷺ: «هو الذي خلقكم فمنكم كافر ومنكم مؤمن». لا، والله، لايكون أحد من الناس ليس بمؤمن ولاكافر.

قال: فقال: فما تقول في قوله رضي الله المستضعفين من الرجال والنساء والولدان الايستطيعون حيلة» [الى الكفر](٤) «ولايهتدون سبيلاً» إلى الإيمان؟

فقلت: ما هم إلّا مؤمنين أو كافرين.

فقال: والله، ما هم بمؤمنين ولاكافرين.

ثمَ أقبل عليَّ فقال: ما تقول في أصحاب الأعراف؟

فقلت: ما هم إلّا مؤمنين أو كافرين. إن دخلوا الجنّة، فـهم مـؤمنون؛ وإن دخـلوا النار، فهم كافرون.

فقال: والله، ما هم بمؤمنين ولاكافرين. ولو كانوا مؤمنين لدخلوا الجنة ؛ كما دخلها المؤمن (٥). ولو كانوا كافرين لدخلوا النار؛ كما دخلها الكافرون، ولكنهم قوم قد استوت حسناتهم وسيّئاتهم فقصرت بهم الأعمال، وأنهم لكما قال الله. (الحديث) عدّة من أصحابنا (٢)، عن سهل بن زياد، عن عليّ بن أسباط، عن سليم مولى طربال، قال: حدّثني هشام، عن حمزة بن الطيّار قال: قال لي أبوعبدالله عليه الناس على سيّة أصناف.

قال: قلت: تأذن لى أن أكتبها؟

قال: نعم.

١. التوبة / ١٠٢.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ زيادة: قال.

٣. النساء/٩٨.

٤. من ي.

٥. المصدر: المؤمنون.

٦. نفس المصدر ٣٨١/٢، ح ١.

الجزء الثالث عشر / سورة المتغابن.................

قلت: ما أكتب؟

قال: اكتب (١): أهل الوعيد من أهل الجنّة وأهل النار، واكتب (٢): «آخرون اعترفوا بذنوبهم خلطوا عملاً صالحاً وآخر سيّئاً» (٢).

قال: قلت: من هؤلاء؟

قال(١٤): وحشيّ منهم.

قال: واكتب: «وأخرون مرجون لأمرالله إمّا يعذّبهم وإمّا يتوب عليهم» (٥).

قال: واكتب: «إلّا المستضعفين من الرجال والنساء والولدان لايستطيعون حِيلةً» (٢٠) إلى الكفر «ولايهتدون سبيلاً» إلى الإيمان «فأولئك عسى الله أن يعفو عنهم».

قال: واكتب: أصحاب الأعراف.

قال: قلت: وما أصحاب الأعراف؟

قال: قوم استوت حسناتهم وسيّئاتهم، فإن أدخلهم النار فبذنوبهم، وإن أدخلهم الجنّة فبرحمته.

علي بن إبراهيم (٧)، عن محمّد بن عيسى بن عبيد، عن يونس، عن حمّاد، عن حمزة بن الطيّار قال: قال أبوعبدالله الله الناس على ستّ فرق، يؤولون كلّهم إلى ثلاث فرق: الإيمان، والكفر، والضلال. وهم أهل الوعيد (١) الذين وعدهم الله الجنّة والنار؛ المؤمنون، والكافرون، والمستضعفون، والمرجون لأمر الله «إمّا يعذّبهم وإمّا يتوب عليهم»، والمعترفون بذنوبهم «خلطوا عملاً صالحاً وآخر سيئاً»، وأهل الاعراف.

عليّ بن إبراهيم (٩)، عن محمّد بن عيسى، عن يونس، عن بمعض أصحابه، عن

۲. ليس في ن، ت، م، ي، ر.

٤. يوجد في ق، ش، المصدر.

٦. النساء / ٩٨.

٨. المصدر: الوعيدين.

١. ليس في ن.

٣. التوبة / ١٠٢.

ه. التوبة /١٠٦.

٧. نقس المصدر ٣٨١/٢ ٢٨٢، ح ٢.

بغس المصدر ٤٠٤/٢، ح ١.

زرارة قال: سألت أباجعفر للهلا عن المستضعف.

فقال: هو الذي لايهتدي حيلة إلى الكفر فيكفر، ولايسهتدي سبيلاً إلى الإيسمان؛ لايستطيع أن يؤمن ولايستطيع أن يكفر، فهم الصبيان ومن كان من الرجال والنساء على مثل عقول الصبيان مرفوع عنهم القلم.

﴿ خَلَقَ السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضَ بِالْحَقُّ ﴾: بالحكمة البالغة.

﴿ وَصَوَّرَكُمْ فَأَحْسَنَ صُوَرَكُمْ ﴾: فصوّركم من جملة ما خلق فيهما بأحسن صورة، حيث زيّنكم بصفوة أوصاف الكائنات، وخـصّكم بـخلاصة خـصائص المبدعات، وجعلكم أنموذج المخلوقات.

﴿ وَاِلَّيْهِ الْمَصِيرُ ﴾ ٢٠: فأحسِنوا سرائركم حتّى لاتمسخ (١) بالعذاب ظواهركم.

وفي أصول الكافي (٧): عليّ بن محمّد، عن سهل بن زياد، عن موسى بن القاسم [بن معاوية، و](٣)عن محمّد بن يحيى، عن العمركيّبن عليّ، جميعاً، عن عليّ بن جعفر، عن أبي الحسن موسى للنُّلِيدِ [قال:](٤) قال أبوعبدالله للنِّلِدُ: إنَّ الله خلقنا فأحسن خلقنا، وصوّرنا فأحسن صورتنا، وجَعَلنا خزّانه (٥) في [سمائه و](٦) أرضه، ولنا نطقت الشجرة (٧)، وبعبادتنا عُبدالله، ولولانا ما عُبدالله.

﴿ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمْوَاتِ وَالْآرْضِ وَيَعْلَمُ مَا تُسِرُّونَ وَمَا تُسعَّلِنُونَ وَاللَّهُ عَسلِيمٌ بِسَذَاتِ الصُّدُورِ ﴾ ٢٠: فلا يخفي عليه ما يصحّ أن يُعلم كلّيّاً كان أو جزئيّاً.

وتقديم تقرير (^)القدرة على العلم لأنّ دلالة المخلوقات على قدرته أوّلاً وبالذات، وعلى علمه بما فيها من الإتقان والاختصاص ببعض الأنحاء.

١. كذا في أنوار التنزيل ٤٨٠/٢. وفي ق، ش، م: يمسح. وفي سائر النسخ: للمسيح.

٣. من المصدر، وفي النسخ بدلها: عن، ۲. الکافی ۱۹۳/۱، ح ٦.

٥. ق، ش، م: خزائنه. ٤. من المصدر.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: الشجر. ٦. ليس في ق، ش.

٨. كذا في أنوار التنزيل ٤٨٠/٣. وفي ي: تقديره. وفي غيرها: تقدير،

- ﴿ أَلَمْ يَأْتِكُمْ ﴾: يا أيها الكفار.
- ﴿ نَبَوُا الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ قَبْلُ ﴾ : كقوم نوح وهود وصالح.
  - ﴿ فَذَاتُوا وَبَالَ آمُرِهِمْ ﴾ : ضرر (١) كفرهم في الدنيا.
- وأصله الثقل. ومنه: «الوبيل» لطعام يثقل المعدة، و«الوابل» للمطر الثقيل القطار.
  - ﴿ وَلَهُمْ عَذَابٌ ٱلِيمٌ ﴾ ۞: في الأخرة.
  - ﴿ ذَلِكَ ﴾: أي المذكور [من الوبال والعذاب] (٢).
    - ﴿ بِالَّهُ ﴾ : بسبب أنَّ الشأن.
    - ﴿ كَانَتْ تَأْتِيهِمْ رُسُلُهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ ﴾ : بالمعجزات.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): أخبرنا أحمد بن إدريس، قال: حـدّثنا أحـمد بـن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن بعض أصحابه، عن حمزة بن ربيع، عن عليّ بن سويد السائي (1) قال: سألت العبد الصالح الله عن قول الله: «ذلك بأنَّه كانت تأتيهم رسلهم بالبيّنات».

قال: «البيّنات» هم الأئمة.

﴿ فَقَالُوا آبَشَرٌ يَهْدُونَنَا ﴾: أنكروا وتسعجبوا أن يكون الرسل بشراً. والبشس يـطلق للواحد والجمع.

- ﴿ فَكَفَرُوا ﴾: بالرسل.
- ﴿ وَتَوَلَّوْا ﴾ : عن التدبّر [في البيّنات](٥).
- ﴿ وَاسْتَغْنَىٰ اللهُ ﴾: عن كلِّ شيء فضلاً عن طاعتهم.
  - ﴿ وَاللَّهُ غَنِيٌّ ﴾ : عن عبادتهم وغيرها.
  - ﴿حَمِيدٌ ﴾ ٢٠: يدلُّ على حمده كلُّ مخلوق.

٤. المصدر: الشيباني.

١. كذا في أنوار التنزيل ٤٨٠/٢. وفي ق: صور. وفي غيرها: حرز.

٣. تفسير القمّي ٣٧٢/٢.

٢. من تفس المصدر والموضع،

ايس في ي.

﴿ زَعَمَ الَّـذِينَ كَـفَرُوا أَنْ لَـنْ يُبِعَثُوا ﴾: «الزعـم» ادّعاء العلم. ولذلك يتعدّى إلى مفعولين، وقد قام مقامها «أن» بما في حيّزه (١).

- ﴿ قُلْ بَلَى وَرَبِّي ﴾: تبعثون.
- ﴿ لَتُبْعَثُنَّ ﴾ : قسم أكَّد به الجواب.
- ﴿ ثُمَّ لَتُنَبُّؤُنَّ بِمَا عَمِلْتُمْ ﴾: بالمحاسبة والمجازاة.
- ﴿ وَذَلِكَ عَلَى اللهِ يَسِيرٌ ﴾ ٢٠: لقبول المادّة، وحصول القدرة التامّة.
  - ﴿ فَآمِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ ﴾: محمّد عَيَّلِيُّ اللَّهِ
- ﴿ وَالنُّورِ الَّذِي آتَزَلْنَا ﴾: قيل (٢): يعني القرآن، فإنّه باعجازه ظاهر بنفسه مُظهِر لغيره ممّا فيه شرحه وبيانه.

وفي أصول الكافي (٣): الحسين بن محمّد، عن معلّى بن محمّد، عن عليّ بن مرداس قال: حدّثنا صفوان بن يحيى والحسن بن محبوب، عن أبي أيّوب، عن أبي خالد الكابليّ قال: سألت أباجعفر عليه عن قول الله ﷺ: «فأمنوا بالله» (الآية).

فقال: يا أباخالد، «النور» والله، الأثمّة من آل محمّد إلى يوم القيامة. وهم، والله، نور الله (٤) الذي أنزل. وهم، والله، نور الله في السموات وفي الأرض.

والله، يا أباخالد، لنور الإمام في قلوب المؤمنين أنور من الشمس المضيئة بالنهار. وهم، والله، ينورون قلوب المؤمنين، ويحجب الله نورهم عمّن يشاء فتظلم قلوبهم. والله، يا أباخالد، لايحبّنا عبد ويتولانا حتّى يطهر الله قلبه، ولايطهر الله قلب عبد حتّى يسلم لنا ويكون سلماً لنا، فإذا كان سلماً لنا، سلّمه الله من شديد الحساب، وآمنه من فزع يوم القيامة الأكبر (٥).

١. كذا في أنوار التنزيل ٢/٤٨٠. وفي النسخ: خيره.

٢. أنوار التنزيل ٤٨٠/٢. ٢. الكافي ١٩٤/١، ح ١.

٤. ليس في ي.

٥. كذا في المصدر. وفي ق، ش، م: فزع يوم الأكبر يوم القيامة. وفي سائر النسخ: فزع الأكبر يوم القيامة.

أحمد بن مهران (١)، عن عبدالعظيم بن عبدالله الحسني، عن علي بن أسباط والحسن بن محبوب، عن أبي أيوب، عن أبي خالد الكابليّ قال: سألت أباجعفر الملله عن قول الله تعالى: «فأمنوا بالله» (الآية).

فقال: يا أباخالد، «النور» والله، الأثمّة.

ياأباخالد، لنور الإمام في قلوب المؤمنين أنور من الشمس المضيئة بالنهار، هم الذين ينوّرون قلوب المؤمنين، ويمحجب الله نـورهم عـمّن يشاء فـتظلم قـلوبهم، ويغشاهم بها.

قال: «النور» هو الإمام عليه والحديث طويل. أخذت منه موضع الحاجة.

﴿ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ 💽: فمجازِ عليه.

﴿ يَوْمَ يَجْمَعُكُمْ ﴾ : ظرف «لتنبّؤنَّ»، أو مقدر «بأذكر».

وقرأ (٥) يعقوب: «نجمعكم».

﴿ لِيَوْمِ الْجَمْعِ ﴾ : لأجل ما فيه من الحساب والجزاء.

و «الجمع» جمع (٦) الملائكة والثقلين.

﴿ ذَلِكَ يَوْمُ التَّغَابُنِ ﴾: يغبن فيه بعضهم بعضاً، لننزول السعداء منازل الأشقياء لو كانوا سعداء، وبالعكس. مستعار (١) من تغابن الشجّار. و «اللام» فيه للدلالة على أنّ التغابن الحقيقيّ هو التغابن في أمور الأخرة، لعظمها ودوامها.

٢. نفس المصدر /١٩٥ ـ ١٩٦، ح ٦.

المصدر: الحسن.

٦. ليس في ن.

نفس المصدر /١٩٥٠ - ع.

٣. ق: عبدالله.

٥. أنوار التنزيل ٤٨٠/٢.

۷. تکررت في ي، ر.

وفي كتاب معاني الأخبار (١)، بإسناده إلى حفص بن غياث: عن أبي عبدالله عليَّالِا قال: «يوم التغابن» يوم يغبن أهل الجنّة أهل النار.

وفي مجمع البيان (٢): وقد روي عن النبيّ ﷺ في تفسير هذا قوله: ما من عبد مؤمن يدخل النار إلّا يَعْلَمُونُهُ أَنَّ اللَّهُ اللهُ اللهُ أَنَّ مُقعده من النار لو أساء ليزداد شكراً، وما من عبد يدخل النار إلّا أري مقعده من الجنّة لو أحسن ليزداد حسرة.

﴿ وَمَنْ يُؤْمِنْ بِاللَّهِ وَيَعْمَلْ صَالِحاً ﴾: أي عملاً صالحاً.

﴿ يُكَفِّرْ عَنْهُ سَيِّنَاتِهِ وَيُدْخِلْهُ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا آيَداً ﴾ : وقرأ ٣٠) نافع وابنعامر ، بالنون فيهما.

﴿ ذَلِكَ اللَّهُوزُ اللَّعَظِيمُ ﴾ ﴿: الإشارة إلى مجموع الأمرين، ولذلك جعله الفوز العظيم، لأنَّه جامع للمصالح من دفع المضارّ وجلب المنافع.

﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بِآيَاتِنَا ٱولَئِكَ اَصْحَابُ النَّارِ خَالِدِينَ فِيهَا وَبِنْسَ الْمَصِيرُ ﴾ ۞: كأنّها والآية المتقدّمة بيان للتغابن وتفصيل له (٤).

﴿ مَا اَصَابَ مِنْ مُصِيبَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ اللهِ ﴾ : إلَّا بتقديره وإرادته.

﴿ وَمَنْ يُؤْمِنْ بِاللَّهِ يَهْدِ قُلْبَهُ ﴾: للثبات، والاسترجاع عند حلولها.

وقرى (٥): «يهد قلبه» بالرفع على إقامته مقام الفاعل، وبالنصب على طريقة: سفه نفسه. «ويهدأ» بالهمزة أي يسكن [ويطمئن] (٦).

وفي أصول الكافي (٧): محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد [عن محمّد] (٨) بـن سنان، عن الحسين بن المختار، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله لللله الله قال: إنّ القلب

٢. المجمع ٢٩٩/٥.

١. معاني الأخبار /١٥٦، ح ١.

٣. أنوار التنزيل ٤٨١/٢.

٤. لأنَّه يفهم من الاثنين منازل السعداء والأشقياء، وفيها إشعار بالتغابن.

٥. نفس المصدر والموضع. ٦. من المصدر.

٧. الكافي ٢١/٦، ح ٤. ليس في ق.

ليترجّع (١) فيما بين الصدر والحنجرة حتّى يعقد على الإيمان، فإذا عقد على الإيمان قررً، وذلك قول الله: «ومن يؤمن» (الآية).

وفي محاسن البرقيّ (٢): عنه ، عن أبيه ، عن ابنسنان ، عن الحسين بن المختار ، عن أبي بصير ، عن أبي عبدالله للتِّلِا مثله .

﴿ وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ ٢٠ حتى القلوب وأحوالها.

﴿ وَاَطِيعُوا اللهَ وَاَطِيعُوا الرَّسُولَ فَاِنْ تَوَلَّيْتُمْ فَاِنَّمَا عَلَى رَسُولِنَا الْبَلاَغُ الْمُبِينُ ﴾ ۞: أي فإن تولّيتم فلا بأس عليه ، إذ وظيفته التبليغ وقد بلّغ.

فقال: أما، والله، ما هلك من هلك (٤) قبلكم، ولايهلك (٥) من هلك حتّى يقوم قائمنا إلّا في ترك ولايتنا وجحد حقّنا.

وأيم الله ، ما خرج رسول الله ﷺ من الدنيا حتّى ألزم رقاب هذه الأمّـة حـقّنا «والله يهدي من يشاء إلى صراط مستقيم».

﴿ اللهُ لَا اِللَّهَ اللَّهُ وَعَلَى اللهِ فَلْيَتَوَكُّلِ الْمُؤْمِنُونَ ﴾ ۞: لأنَّ إيمانهم يقتضي ذلك.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ مِنْ أَزْوَاجِكُمْ وَأَوْلاَدِكُمْ عَدُوّاً لَكُمْ ﴾: يشغلكم عن طاعة الله، أو يخاصمكم في أمر الدين أو الدنيا.

﴿ فَاحْذَرُوهُمْ ﴾: ولاتأمنوا غوائلهم.

﴿ وَإِنْ تَعْفُوا ﴾ : عن ذنوبهم بترك المعاقبة.

﴿ وَتَصْفَحُوا ﴾: بالإعراض، وترك التثريب ٢٠) عليها.

٢. المحاسن /٢٤٩، ح ٢٦١.

المصدر: كان.

٦. أي اللوم، أو التعيير.

١. المصدر: ليترتجع.

٣. تأويل الآيات الباهرة ٢٩٦/٢، ح ٣.

٥. المصدر: وما هلك.

﴿ وَتَغْفِرُوا ﴾ : بإعفائها (١)، وتمهيد معذرتهم فيها.

﴿ فَإِنَّ اللهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ ٢٠: يعاملكم بمثل ما عملتم، ويتفضّل عليكم.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر لللهِ في قوله: «إنّ من أزواجكم وأولادكم عدوّاً لكم فاحذروهم» وذلك أنّ الرجل كان إذا أراد الهجرة إلى رسول الله عَلَيْ تعلق به ابنه وامرأته، وقالوا: ننشدك الله، أن تنذهب عنّا وتدعنا فنضيع ٣) بعدك.

فمنهم من يطيع أهله فيقيم، فحذَرهم الله أبناءهم ونساءهم ونهاهم عن طاعتهم. ومنهم من يمضي ويذرهم، ويقول: أما، والله، لئن لم تهاجروا معي ثمّ يجمع الله

بيني وبينكم في دار الهجرة لاأنفعكم بشيء أبداً. فلمّا جمع الله بينه وبينهم، أمره الله أن (علم الله أن (علم) أن

﴿ إِنَّمَا آمْوَالُكُمْ وَآوُلاَدُكُمْ فِتْنَةً ﴾ : اختبار لكم.

﴿ وَاللّٰهُ عِنْدَهُ آجُرٌ عَظِيمٌ ﴾ : لمن آثـر محبّة الله وطـاعته إلى مـحبّة الأمـوال والأولاد والسعي لهم.

وفي مجمع البيان (^): وروي عن عبدالله بن بريدة ، عن أبيه قال: كان رسول الله عَيْنَا يخطب ، فجاء الحسن والحسين عليها وعليهما قميصان أحمران يسمشيان ويعشران ، فنزل رسول الله عَيْنَا إليهما فأخذهما فوضعهما في حجره على المنبر ، وقال:

١. ق، ش: بإخفائها. ٢. ت

٣. المصدر: فنضيع.

٥. النهج /٤٨٣ ـ ٤٨٤، ح ٩٣.

٧. الأنفال / ٢٨.

٢. تقسير القمّي ٣٧٢/٢.

٤. في المصدر زيادة: يوفي و.

٦. ليس في المصدر.

٨. المجمع ١/٥ ٣٠.

صدق الله ﷺ: «إنّما أموالكم وأولادكم فتنة» نظرت إلى هـذين الصبيّين يـمشيان ويعثران فلم أصبر حتّى قطعت حديثي ورفعتهما. ثمّ أخذ في خطبته.

- ﴿ فَاتَّقُوا اللهُ مَا اسْتَطَعْتُمْ ﴾ : أي ابذلوا في تقواه جهدكم وطاقتكم.
  - ﴿ وَاسْمَعُوا ﴾ : مواعظه (١).
    - ﴿ وَاطِيعُوا ﴿: أُوامره.
  - ﴿ وَآنْفِقُوا ﴾: في وجوه الخير خالصاً لوجهه.
- ﴿ خَيْراً لِاَنْفُسِكُمْ ﴾: أي افعلوا ما هو خير لها. وهو تأكيد للحثّ عـلى امـتثال هـذه الأوامر.

ويجوز أن يكون صفة مصدر محذوف؛ أي إنفاقاً خيراً (٢). أو خبراً «لكان» مقدّراً ٣) جواباً للأوامر.

وفي كتاب التوحيد (٤)، بإسناده إلى سهل بن محمّد (٥) المصيصي (٦): عن أبي عبدالله الله عليه الله عبد الله عبد الله عبد فاعلاً ولامتحرّكاً إلّا والاستطاعة معه من الله . وإنّما وقع التكليف من الله بعد الاستطاعة ، ولا يكون مكلّفاً للفعل إلّا مستطيعاً .

حدِّ ثنا (٧) أبي، قال: حدِّ ثنا سعد بن عبدالله، عن يعقوب بن يزيد، عن محمِّد بن أبي عمير، عمِّن رواه من أصحابنا، [عن أبي عبدالله النَّالِةِ] (٨) قال: سمعته يـقول: لايكـون العبد فاعلاً إلّا وهو مستطيع، وقد يكون مستطيعاً غيرفاعل، ولايكون فاعلاً أبداً حتى يكون معه الاستطاعة.

حدّ ثنا (٩) أبي الله ، قال: حدّ ثنا سعد بن عبدالله ، عن أحمد بن محمّد بن عيسى ، عن

ا. لا يوجد في ق، ش، م، ت. وفي سائر النسخ أيضاً ورد بعد دواطيعوا».

٢. ليس في ق، ش، م.
 ٣. كذا في أنوار التنزيل ٤٨١/٢. وفي النسخ: مقدره.

٤. التوحيد /٣٤٥، ح ٢. ٥. المصدر: أبي محمّد.

٦. ن: البيهقي. ٧. نفس المصدر /٣٥٠، ح١٣.

٨. من المصدر. ٩. نفس المصدر /٣٥٢، ح ١٩.

الحسين بن سعيد، عن محمّد بن أبي عمير، عن هشام بن سالم، عن أبي عبدالله عليه الحسين بن سعيد، عن محمّد بن أبي عمير، عن هشام بن سالم، عن أبي عبدالله عليه قال: ما كلّف الله العباد كلفة فعل، ولانهاهم عن شيء حتّى جعل لهم الاستطاعة ثمّ أمرهم ونهاهم، فلا يكون العبد آخذاً ولاتاركاً إلّا باستطاعة متقدّمة قبل الأمر والنهي، وقبل الأمر والنهي، وقبل القبض والبسط.

حدّثنا (۱) محمّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن الحسن الصفّار، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن عليّ بن الحكم، عن هشام بن سالم، عن سليمان بن خالد قال: سمعت أباعبدالله عليه يقول: لا يكون من العبد قبض ولا بسط إلا باستطاعة متقدّمة للقبض والبسط.

حدَّ ثنا (٢) أبي قال: حدَّ ثنا سعد بن عبدالله، عن محمَّد بن الحسين، عن أبي شعيب المحامليّ (٣) وصفوان بن يحيى، عن عبدالله بن مسكان، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله المثلِيد قال: سمعته يقول، وعنده قوم يتناظرون في الأفاعيل والحركات، فقال: الاستطاعة قبل الفعل، لم يأمر الله بقبض ولابسط إلّا والعبد لذلك مستطيع.

حدّ ثنا (٤) أبي قال: حدّ ثنا سعد بن عبدالله، عن يعقوب بن يـزيد، عـن مـروك بـن عبيد، عن عمرو (٥) رجل من أصحابنا، عمّن سأل أباعبدالله عليه فقال له: إنّ لي أهل بيت قدريّة يقولون: نستطيع أن نعمل كذا وكذا، ونستطيع أن لانعمل.

قال (٦): فقال أبوعبدالله اللهِ : [قل له] (١) هل تستطيع أن لاتذكر ما تكره وألا تنسى ما تحبّ ؟ فإن قال : لا . فقد ترك قوله ، وإن قال : نعم فلا تكلّمه أبداً ، فقد ادّعى الربوبيّة . حدّ ثنا (١٠) أبى قال : حدّ ثنا سعد (١) بن عبدالله ، قال : حدّ ثنا أبوالخير (١٠) صالح بن أبي

١. نفس المصدر /٣٥٢، ح ٢٠. ٢٠ نفس المصدر /٣٥٢، ح ٢١.

٣. كذا في المصدر وجامع الرواة ٣٩٣/٢. وفي ق، ش، ي: أبي سعيد المحاملي. وفي سائر النسخ: أبي سعد المحاملي.
 المحاملي.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ زيادة: و. ٦. ليس في ق.

٧. من المصدر. ٨٠ نفس المصدر ٢٥٢، ح ٢٣.

۹. ق، ش: سعید،

١٠. كذا في المصدر وجامع الرواة ٤٠٤/١. وفي النسخ: أبوالحسين.

حمّاد قال: حدَّثني أبوخالد السجستانيّ ، عن عليّ بن يقطين ، عن أبي إبراهيم عليَّا إلى الله عليه عليه الله قال: مرّ أميرالمؤمنين المُثِلِّ بجماعة بالكوفة، وهم يختصمون في القدر.

فقال لمتكلِّمهم: أبالله تستطيع، أم مع الله، أم من دون الله تستطيع؟ فلم يدر ما يردّ

فقال أميرالمؤمنين المنتيلان : إن زعمت أنَّك بالله تستطيع فليس لك من الأمرشيء، وإن زعمت أنَّك مع الله تستطيع فقد زعمت أنَّك شريك معه في ملكه ، وإن زعمت أنَّك من دون الله تستطيع فقد ادّعيت الربوبيّة من دون الله.

فقال: يا أميرالمؤمنين، لا، بل بالله أستطيع.

فقال: أما إنَّك لو قلت غير هذا لضربت عنقك.

وفي أصول الكافي (١): محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بـن الحسـن بـن (٢) زعلان (٣)، عن أبي طالب القمّى (٤) [عن رجل] (٥) عن أبي عبدالله عليَّا ﴿ قال : قلت : أجبر الله العباد على المعاصى؟

قال: لا.

قلت: ففوّض إليهم الأمر؟

قال: لا.

قلت: فماذا؟

قال: لطف من ربّك بين ذلك.

عليّ بن إبراهيم (٦٠)، عن محمّد بن عيسي، عن يونسبن عبدالرحمن، عن غير واحد، عن أبي جعفر وأبي عبدالله علميِّكا قالا: إنَّ الله أرحم بخلقه من أن يجبر خلقه على الذنوب ثمّ يعذَّبهم عليها، والله أعزّ من أن يريد أمراً فلا يكون.

۱. الكافي/۱۵۹، ح ۸.

٣. ت: علان. وفي ق، ش،م، ر: رعلان. ٤. ليس في ق، ش.

٥. من المصدر،

٢. ليس في المصدر،

٦. نفس المصدر، ح ٩.

قال: فَسُئِلًا طَهُمِّلًا هُلُ بِينَ الجبرِ والقدر منزلة ثالثة؟

قالا: نعم، أوسع ممّا بين السماء والأرض.

عليّ بن إبراهيم (1)، عن محمّد بن عيسى، عن يونس [بن عبدالرحمن] (2) عن صالح بن سهل، عن بعض أصحابه، عن أبي عبدالله المثل قال: سُئِل عن الجبر والقدر. فقال: لاجبر ولاقدر، ولكن منزلة بينهما فيهما لحقّ الذي بينهما، لا يعلمها إلا العالم أو من علمها إيّاه العالم.

عليّ بن إبراهيم (٣)، عن محمّد، عن يونس، عن عدّة (٤)، عن أبي عبدالله عليَّا قال: قال له رجل: جعلت فداك، أجبر الله العباد على المعاصى ؟

قال: الله أعدل من أن يجبرهم على المعاصى ثمّ يعذّبهم عليها.

فقال له: جعلت فداك، ففوض الله إلى العباد؟

قال: فقال: لو فوّض إليهم، لم يحصرهم بالأمر والنهي.

فقال له: جعلت فداك، فبينهما منزلة؟

قال: فقال: نعم، أوسع ما بين السماء والأرض.

محمّد بن يحيى (٥)، وعليّ بن إبراهيم، جميعاً، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم وعبدالله بن يزيد، جميعاً، عن رجل من أهل البصرة قال: سألت أباعبدالله للها عن رجل من أهل البصرة قال: سألت أباعبدالله للها عن رجل من أهل السنطاعة.

فقال: أتستطيع أن تعمل ما لم يكوّن؟ (٦)

قال: لا.

قال: فتستطيع أن تنتهي عمّا قد كُوّن؟

قال: لا.

٢. من المصدر،

في ي زيادة: من أصحابنا.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: لم تكوّن.

١. نفس المصدر، ح ١٠.

٣. نفس المصدر، ح ١١.

٥. نقس المصدر /١٦١ ـ ١٦٢، ح ٢.

قال: فقال له أبوعبدالله عليه الله عليه الله عليه عنه الله عليه عنه الله عليه عنه الله عليه الله الله عليه الله الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله الله عليه الله الله عليه الله الله عليه الله على الله على الله على الله على الله عليه الله على اله على الله عل

قال: لاأدري.

قال (۱): فقال أبوعبدالله الليلا: إنّ الله خلق خلقاً فجعل فيهم آلة الاستطاعة ثم لم يفوض إليهم، فهم مستطيعون للفعل وقت الفعل مع الفعل إذا فعلوا ذلك الفعل، فإذا لم يفعلوه [في ملكه] (۲) لم يكونوا مستطيعين أن يفعلوا فعلاً لم يفعلوه، لأنّ الله أعّزُ من أن يضادَه في ملكه أحد.

قال البصري: فالناس مجبورون؟

قال: لو كانوا مجبورين كانوا معذورين.

قال: ففوض إليهم؟

قال: لا.

قال: فماهم؟

قال: علم منهم فعلاً فجعل فيهم آلة الفعل، فإذا فعلوا كانوا مع الفعل مستطيعين. قال البصري: أشهد أنّه الحقّ، وأنّكم أهل بيت النبوّة والرسالة.

محمّد بن أبي عبدالله (٢)، عن سهل بن زياد وعليّ بن إبراهيم، عن أحمد بن محمّد ومحمّد بن يحيى، عن أحمد بن صحمّد، ومحمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، جميعاً عن عليّ بن الحكم، عن صالح النيليّ (٤) قال: سألت أباعبدالله للله عليه الله عليه عن الاستطاعة شيء ؟

قال: فقال لي: إذا فعلوا الفعل كانوا مستطيعين بالاستطاعة التي جعلها الله فيهم.

قال: قلت: وما هي؟

قال: الآلة؛ مثل: الزاني إذا زنى كان مستطيعاً للزّنا حين زنى، ولو أنّه ترك الزنا ولم يزن، كان مستطيعاً لتركه إذا ترك.

١. ليس في ن. ٢. ليس في ق، ش، م.

٣. نفس المصدر /١٦٢، ح ٣.

قال: ثمّ قال: ليس له من الاستطاعة قبل الفعل قبليل ولاكثير، ولكن مع الفعل والترك كان مستطيعاً.

قلت: فعلى ماذا يعذَّبه؟

قال: بالحجّة البالغة (١) والآلة التي ركّب فيهم. إنّ الله لم يجبر أحداً على معصيته، ولاأراد إرادة حتم الكفر من أحد، ولكن حين كفركان في إرادة الله [أن يكفر، وهم في إرادة الله](١) وفي علمه أن لا يصيروا إلى شيء من الخير.

قلت: أراد منهم أن يكفروا؟

قال: ليس هكذا أقول، ولكنّي أقول: علم أنّهم سيكفرون فأراد الكفر لعلمه فيهم، وليست إرادة حتم، إنّما هي إرادة اختيار.

﴿ وَمَنْ يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾ ۞: سبق تفسيره.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): حدّثني أبي، عن الفضل بن قرّة (٤) قال: رأيت أباعبدالله عليه لل علوف من أوّل الليل إلى الصباح وهو يقول: اللهمّ قني شحّ نفسي.

فقلت: جعلت فداك، ما سمعتك تدعو بغير هذا الدعاء!

قال: وأيّ شيء أشدّ من شحّ النفس، إنّ الله يقول: «ومن يوق» (الآية).

وفي مجمع البيان (٥): وقال الصادق للربي الربيان (٥): وقل شحّ نفسه.

﴿ إِنَّ تُقْرِضُوا اللهَ ﴾: بصرف المال فيما أمره.

﴿ قَرْضاً حَسَناً ﴾: مقروناً بالإخلاص وطيب القلب.

﴿ يُضَاعِفْهُ لَكُمْ ﴾: يجعل لكم بالواحد عشراً إلى سبعمائة وأكثر.

وقرأ (٦) ابن كثير وابن عامر ويعقوب: «يضعفه لكم».

﴿ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ﴾: ببركة الإنفاق.

٢. يوجد في ق، المصدر.

٤. في المصدر زيادة: (مرّة).

٦. أنوار التنزيل ٤٨١/٢ ـ ٤٨٢.

١. يوجد في ق، ش، المصدر.

٣. تفسير القمّى ٣٧٢/٢ ٣٧٣.

٥. المجمع ١/٥ ٣٠٠.

- ﴿ وَاللَّهُ شَكُورٌ ﴾ : يعطي الجزيل بالقليل .
  - ﴿حَلِيمٌ ﴾ ۞: لايعاجل بالعقوبة.
- ﴿ عَالِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ ﴾ : لا يخفيٰ عليه شيء.
- ﴿ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ ۞: تام (١) القدرة [والعلم](١).



## سورة الطلاق

وتسمّى سورة النساء القصري.

مدنية بالإجماع.

احدي أو اثنتا عشرة (١) آية.

## يسم الله الرحمن الرحيم

في كتاب ثواب الأعمال (٢)، بإسناده: عن أبي عبدالله عليلا قال: من قرأ سورة الطلاق والتحريم في فريضة (٢)، أعاذه الله من أن يكون يوم القيامة ممن يخاف أو يحزن، وعوفي من النار، وأدخله الله الجنة بتلاوته إيّاهما ومحافظته عليهما، لأنّهما للنّبي عَيَالِلاً.

وفي مجمع البيان (٤): أبيّ بن كعب، عن النبيّ عَيَّالَةٌ قال: ومن قرأ سورة الطلاق، مات على سنّة رسول الله عَيَالِيَّةٍ.

﴿ يَا اَيُّهَا النَّبِيُّ إِذَا طَلَقْتُمُ النَّسَاءَ ﴾: خصّ النداء، وعمّ الخطاب بالحكم، لأنّه إمام أمّته، فنداؤه كندائهم. أو لأنّ الكلام معه والحكم يعمّهم، والمعنى: إذا أردتم تطليقهنَ على تنزيل المشارف له منزلة الشارع فيه.

﴿ فَطَلَقُوهُنَّ لِعِدَّتِهِنَّ ﴾: أي وقتها، فإنّ اللام في الأزمان وما يشبهها للتأقيت، وهمو الطهر الذي لم يجامعها فيه، فهذا هو الطلاق للعدّة، لأنّها تعتدّ بذلك الطهر من عدّتها وتحصل في العدّة عقيب الطلاق، وعلى هذا تكون العدّة الطهر على ما ذهب إليه

١. كذا في النسخ. والصحيح: اثنتا عشرة.

٣. المصدر: فريضته.

٢. ثواب الأعمال ١٤٦/، ح ١.

٤. المجمع ٣٠٢/٥.

أصحابنا. ولو طلّقها في الحيض أو في طهر قد جامعها فيه لم يقع الطلاق، لأنّ الأمر يقتضي الإيجاب.

وفي الكافي (١): عليّ بن إبراهيم، [عن أبيه، عن أبن أبي عمير] (٢)عن ابن أذينة، عن ابن بكير وغيره، عن أبي جعفر الله الله قال: إنّ الطلاق الذي أمر الله في كتابه، والذي سنّ رسول الله عَيَّالِهُ أن يخلّي الرجل عن المرأة، فإذا حاضت وطهرت من محيضها، أشهد رجلين عدلين [على تطليقة] (٢) وهي طاهر من غير جماع، وهو أحق برجعتها ما لم تنقض ثلاثة قروء (٤)، وكلّ طلاق ما خلا هذا فهو باطل، ليس بطلاق.

﴿ وَٱحْصُوا الْعِدَّةَ ﴾: واضبطوها، وأكملوها ثلاثة قروء.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥): «يا أيّها النبيّ» (الآيات) قال: المخاطبة للـنّبيّ ﷺ والمعنى للنّاس، وهو ما قال الصادق اللّيّة: إنّ الله بعث نبيّه (٢) بإيّاك أعني واسمعي يا جارة.

وفي رواية أبي الجارود (٧)، عن أبي جعفر النبي في قوله تعالى: «فطلقوهن لعدّتهن» و «العدّة» الطهر من الحيض. و «أحصوا العدّة» وذلك أن يدعها (٨) حتّى تحيض، فإذا حاضت ثمّ طهرت واغتسلت طلقها تطليقة من غير أن يجامعها، ويشهد على طلاقها إذا طلقها، ثمّ إن شاء راجعها، ويشهد على رجعتها [إذا راجعها. فإذا أراد طلاقها الثانية، فإذا حاضت وطهرت واغتسلت، طلقها الثانية وأشهد على طلاقها من غير أن يجامعها، فإذا حاضت وطهرت واغتسلت، طلقها الثانية وأشهد على طلاقها من غير أن يجامعها، ثمّ إن شاء راجعها ويشهد على رجعتها] (٩) ثمّ يدعها حتّى تحيض ثمّ تطهر (١٠)، فإذا أغتسلت طلقها الثالثة، وهو فيما بين ذلك قبل أن يطلق الثالثة أملك بها إن شاء راجعها،

۲. ليس في ق، ش.

القروء: جمع القوء: الحيض. والطهر منه.

٦. ليس ني ق، ش.

٨. المصدر: تدعها.

١٠. كذا في المصدر. وفي النسخ: طهرت.

۱. الکافی ۲۸/٦، ح ۷.

٣. ليس في ن.

٥. تفسير القمّي ٣٧٣/٢.

٧. نغس المصدر والموضع.

٩. ليس في ق.

غير أنّه إذا راجعها ثمّ بداله أن يطلّقها عندما (١) طلّق قبل ذلك، وهكذا السنّة في الطلاق. و (٢) لا يكون الطلاق إلّا عند طهرها من حيضها من غير جماع كما وصفت، وكلّما راجع فليشهد، فإن طلّقها ثمّ راجعها حبسها ما بدله، ثمّ إن طلّقها الثانية ثممّ راجعها حبسها بواحدة الباقية بعد ما كان راجعها حبسها بواحدة "أما بدله (٤)، ثمّ إن طلّقها تلك الواحدة الباقية بعد ما كان راجعها اعتدّت ثلاثة قروء وهي ثلاث حِيض، وإن لم تكن تحيض فثلاثة أشهر، وإن كان بها حمل فإذا وضعت انقضى أجلها، وهو قوله (٥): «واللاّني يئسن من المحيض من نسائكم إن ارتبتم فعدّتهن ثلاثة أشهر» واللاّئي لم يحضن فعدتهن أيضاً ثلاثة أشهر «وأولات الأحمال أجلهن أن يضعن حملهنّ».

وفي أصول الكافي (٢): الحسين بن محمّد، [عن معلّى بن محمّد،] (١) عن محمّد بن على علي قال: أخبرني [سماعة بن مهران قال: أخبرني] (١) الكلبيّ النسّابة قال: دخلت على جعفر بن محمّد علي فقلت له: أخبرني عن رجل قال لامرأته: أنت طالق عدد نجوم السماء.

فقال: ويحك، أما تقرأ سورة الطلاق؟

قلت: بلي.

قال: فاقرأ. فقرأت: «فطلّقوهنّ لعدّتهنّ وأحصوا العدّة».

قال: أترى هنا نجوم السماء؟

قلت <sup>(٩)</sup>: لا.

قلت: فرجل قال لامرأته: أنت طالق ثلاثاً.

٢. ليس في المصدر.

كذا في المصدر. وفي النسخ: «بدله» بدل «بداله».

٦. الكافي ٣٥٠/١م ٦.

٨. من المصدر،

١. المصدر: «اعتدت بما» بدل «عندما».

٣. كذا في المصدر، وفي النسخ: وحدة.

ه. الطلاق / ٤.

٧. ليس في ق، ش.

٩. ليس في ق، ش.

قال: تُورَدُ إلى كتاب الله وسنَّة نبيَّه.

ثمّ قال: لاطلاق إلّا على طهر من غيرجماع بشاهدين مقبولين. والحديث طويل. أخذت منه موضع الحاجة.

وفي مجمع البيان (١): وروي [عن النبيّ ﷺ](٢) وعمليّ بسن الحسمين وجمعفر بسن محمّد عليِّك : «فطلّقوهنّ في قبل عدّتهنّ».

وفي الكافي (٣): محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن بعض أصحابنا، عن أبان، عن أبي بصير قال: سمعت أباجعفر للنظال يقول: والله، لو ملكت من أمر الناس شيئاً، لأقمتهم بالسيف والسوط حتّى يطلّقوا للعدّة؛ كما أمر الله تعالى.

محمّد بن يحيى (٤)، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن موسى بن بكر، عن زرارة، عن أبي جعفر لللهِ أنّه سُئل عن امرأة سمعت أنّ رجلاً طلّقها وجحد ذلك، أتقيم معه؟

قال: نعم، وإنّ طلاقه بغير شهود ليس بطلاق، [والطلاق لغير العدّة ليس بطلاق](٥) ولا يحلّ له أن يفعل فيطلّقها بغير شهود ولغير العدّة التي أمر الله ﷺ بها.

عدّة من أصحابنا (٢)، عن سهل بن زياد، ومحمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، وعليّ بن إبراهيم، عن أبيه، جميعاً، عن الحسن بن محبوب، عن عليّ بن رئاب عن زرارة، عن أبي جعفر عليه أنّه قال: كلّ طلاق لايكون على السنّة أو طلاق على العدّة فليس بشيء.

قال زرارة: قلت لأبي جعفر للطِّلْا: فسّر لي طلاق السنّة وطلاق العدّة.

فقال: أمّا طلاق العدّة الذي قال الله: «فطلَقوهنّ لعدّتهنّ وأحصوا العدّة» فإذا أراد الرجل منكم أن يطلّق امرأته طلاق العدّة فلينظر بها حتّى تحيض وتخرج من حيضها،

١. المجمع ٣٠٢/٥.

٤. نفس المصدر /٥٩، ح ١٠.

٦. نفس المصدر /٦٥، ح ٢.

٣. الكافي ٥٧/٦، ح ٥.

٥. ليس في ق، ش.

[ثمّ يطلّقها] (۱) تطليقة من غيرجماع بشهادة شاهدين عدلين يراجعها من يومه ذلك إن أحبّ أو بعد ذلك بأيّام [أو] (۲) قبل أن تحيض، ويشهد على رجعتها ويواقعها [ويكون معها] (۲) حتّى تحيض، فإذا حاضت وخرجت من حيضها طلّقها تطليقة أخرى من غير جماع ويشهد على ذلك، ثمّ يراجعها أيضاً متى شاء قبل أن تحيض ويشهد على رجعتها ويواقعها وتكون معه إلى أن تحيض الحيضة الثالثة، فإذا خرجت من حيضتها (۱) الثالثة طلّقها الثالثة بغير جماع ويشهد على ذلك، فإذا فعل ذلك فقد بانت منه ولاتحلّ له حتّى تنكح زوجاً غيره. والحديث طويل. أخذت منه موضع الحاجة. حميد بن زياد (۱) عن الحسن بن محمّد بن سماعة، عن محمّد بن زياد ، عن عبدالله بن سنان، عن أبي عبدالله الله قال: قال أميرالمؤمنين النه : إذا أراد الرجل الطلاق، طلّقها في قبل عدّتها بغير جماع. (الحديث)

حميد بن زياد (٦) عن الحسن بن محمّد بن سماعة ، عن ابن رباط ، وعليّ بن إبراهيم ، عن أبيه ، عن ابن أبي عمير ، جميعاً ، عن ابن أذينة ، عن محمّد بن مسلم أنه سأل أباجعفر المنظم عن رجل قال الامرأته: أنت عليّ حرام ، أو بائنة ، [أو بتّة] (١) أو بسريئة [أو خليّة] (١).

قال: هذا كلّه ليس بشيء، إنّما الطلاق أن يقول لها في قبل العدّة بعد ما تطهر من محيضها قبل أن يجامعها: أنت طالق، أو اعتدّي، يريد بذلك: الطلاق. ويُشهِد على ذلك رجلين عدلين.

٢. من المصدر مع المعقوفتين.

١. ليس *في* ق.

كذا في المصدر. وفي النسخ: حيضها.

٣. من المصدر.

٦. نفس المصدر /٦٩، ح ١.

نفس المصدر /٦٩، ح ١٠.

٧. كذا في المصدر. ولايوجد في ق، ش، م. وفي سائر النسخ: أو تبة.

٨. من المصدر.

والبتّة: المنقطعة عن الزوج. والبريثة ـ بالهمزة وقد تخفّف ـ: البريثة من الزوج. والخليّة: هي التي لازوج لها.

عليّ بن إبراهيم (١)، عن أبيه، وعدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن ابن (٢) أبي نجران، عن عاصمبن حميد، عن محمّد بن قيس، عن أبي جعفر عليه قال: الطلاق للجران، عن عاصمبن حميد، عن محمّد بن قيس، عن أبي جعفر عليه قال: الطلاق للعدّة، أن يطلق الرجل امرأته عند كلّ طهر يرسل إليها: اعتدّي، فإنّ فلاناً قد طلّقك.

قال: وهو أملك برجعتها [ما لم تنقض عدّتها]٣٠.

< وَاتَّقُوا اللهَ رَبَّكُمْ ﴾: في تطويل العدَّة والإضرار بهنِّ.

﴿ لَاَتُخْرِجُوهُنَّ مِنْ بُيُوتِهِنَّ ﴾: من مساكنهنّ وقت الفراق حتّى تنقضي عدّتهنّ.

﴿ وَلاَ يَخْرُجْنَ ﴾ : باستبدادهن . أمّا لو اتّفقا على الانتقال جاز ، إذ الحقّ لايعدوهما .

وفي الجمع بين النهيين دلالة على استحقاقها السكني، ولزومها مـلازمة مسكـن الفراق.

﴿ إِلاَّ اَنْ يَأْتِينَ بِقَاحِشَةٍ مُبَيِّنَةٍ ﴾: مستثنىٰ من الأوّل؛ والمعنى: إلّا أن تبذو (١) على الزوج فإنّه كالنشوز في إسقاط حقّها، أو إلّا أن تزني فتخرج لإقامة الحدّ عليها.

أو من الثاني، للمبالغة في النهي، والدلالة على أنّ خروجها فاحشة.

وفي الكافي (٥): محمّد بن يحيى ، عن أحمد بن محمّد ، عن ابن محبوب ، عن سعد بن أبي خلف قال سألت أبا الحسن موسى التللج عن شيء من الطلاق .

فقال: إذا طلّق الرجل امرأته طلاقاً لايملك فيه الرجعة فقد بانت منه ساعة طلّقها، وملكت نفسها، ولاسبيل له عليها، وتعتدّ حيث شاءت ولانفقة لها.

قال: قلت: أليس الله يقول: «لاتخرجوهنّ من بيوتهنّ ولايخرجن»؟

قال: فقال: إنّما عنى بذلك: التي [تطلّق تطليقة بعد تطليقة ، فتلك التي] (٦) لا تخرج،

٢. ليس في ق، ش.

١. نفس المصدر /٧٠، ح ٣.

٣. من المصدر.

كذا في المصدر. وفي ق: ينقدوا. وفي غيرها: تبدو. و«تبذو» من البذاء، وهو: الفحش.

ه. الكافي /٩٠٦ ح ه.

ولاتخرج حتى يطلّق الثالثة، [فإذا طلّقت الثالثة](١) فقد بانت منه ولانفقة لها. والمرأة التي يطلّقها الرجل تطليقة ثمّ يدعها حتّى يخلو أجلها، فهذه أيـضاً تـقعد فـي مـنزل زوجها ولها النفقة والسكني حتى تنقضى عدّتها.

عليّ بن إبراهيم (٢)، عن أبيه ، عن عثمانبن عيسى ، عن سماعةبن مهران قال : سألته عن المطلّقة أين تعتدّ ؟

قال: في بيتها لاتخرج، وإن أرادت زيارة خرجت بعد نصف الليل ولاتخرج نهاراً، وليس لها أن تحجّ حتّى تنقضي عدّتها.

وسألته عن المتوفّئ عنها [زوجها، أ]<sup>٣)</sup>كذلك هي؟

قال: نعم، وتحجّ إن شاءت.

وفي من لايحضره الفقيه (٤): وسُـئِل الصـادق للسَّلِا عـن قـول الله ﷺ: «واتَّـقوا الله» (الأية).

[قال:](٥) إلَّا أن تزني، فتخرج ويقام عليها الحدّ.

وفي الكافي (٦): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن بعض أصحابه، عن الرضاع الله في قول الله تعالى: «لاتخرجوهنّ» (الآية) قال: أذاها لأهل الرجل وسوء خلقها.

بعض أصحابنا (٧)عن عليّ بن الحسن (٨)التيمليّ (٩)، عن عليّ بن أسباط، عن محمّد بن عليّ بن أسباط، عن محمّد بن عليّ بن جعفر قال: سأل المأمون الرضا لليّلاِ عن قول الله: «لاتخرجوهنّ» (الآية).

قال: يعني بالفاحشة المبيّنة: أن تؤذي أهل زوجها، [فإذا فعلت](١٠٠ فـإن شـاء أن يخرجها من قبل أن تنقضي عدّتها، فعل (١١٠).

٢. نفس المصدر، ح ٣.

١. ليس في ق.

٤. الفقيه ٣٢٢/٣، ح ١٥٦٥.

٣. من المصدر.

٦. الكاني ٩٧/٦ ح ١.

٥. من المصدر.٧. نفس المصدر، ح ٢.

٨. ق، ش: الحسين.

٩. كذا في المصدر. وفي ق، ش: التميمي. وفي سائر النسخ: التيمي.

١١. ليس في ق، ش، م.

١٠. من المصدر.

وفي مجمع البيان (١): «إلّا أن يأتين بفاحشة مبيّنة» قيل: هي البذاء على أهلها، فيحلُّ لهم إخراجها. وهو المرويّ عن أبي جعفر وأبي عبدالله عليِّك .

وروى عليّ بن أسباط (٢)، عن أبي الحسن الرضا النِّلَةِ قال: «الفاحشة» أن تؤذي أهل زوجها وتسبّهم.

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (٣): حدّثنا [محمّد بن] عليّ بن محمّد بن حيسى الوشّاء حاتم النوفليّ المعروف بالكرمانيّ قال: حدّثنا أبوالعبّاس أحمد بن عيسى الوشّاء البغداديّ قال: حدّثنا أحمد بن طاهر القمّيّ قال: حدّثنا محمّد بن بحربن سهل الشيبانيّ قال: حدّثنا أحمد بن مسرور، عن سعد بن عبدالله القمّيّ قال: قلت لصاحب الزمان صلوات الله عليه: أخبرني عن الفاحشة المبيّنة التي إذا أتت المرأة بها في أيّام عدّتها حلّ للزّوج أن يخرجها من بيته.

فقال: الفاحشة المبيّنة هي السحق دون الزنا، فإنّ المرأة إذا زنت وأقيم عليها الحدّ، ليس لمن أرادها أن يمتنع بعد ذلك من التزويج بها لأجل الحدّ، وإذا سحقت وجب عليها الرجم والرجم خزي، ومن قد أمر الله برجمه فقد أخزاه، ومن أخزاه الله (٥) فقد أبعده [ومن أبعده](٦) فليس لأحد أن يقربه.

﴿ وَتِلْكَ حُدُودُ اللهِ ﴾: الإشارة إلى الأحكام المذكورة.

﴿ وَمَنْ يَتَعَدَّ حُدُودَ اللهِ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ ﴾ : بأن عرّضها للعقاب.

وفي كتاب علل الشرائع (٧): حدّثنا أحمد بن الحسن القطّان قال: حدّثنا بكربن عبدالله بن حبيب قال: حدّثنا تميم بن بهلول، عن أبيه، عن إسماعيل بن الفضيل (٨) الهاشميّ قال: قال أبوعبدالله عليّا لا يقع الطلاق إلّا على الكتاب والسنّة، لأنّه حدّ من

١. المجمع ٣٠٤/٥.

٣. كمال الدين /٤٥٩ ـ ٤٦٠، ح ٢١.

ه. يوجد في ق،ش.

٧. العلل /٥٠٦، ح ١.

٢. المجمع ٣٠٤/٥.

٤. من المصدر.

٦. ليس في ق.

٨. ي، ر، المصدر: الفضل.

حدود الله ﷺ. [يقول: «إذا طلّقتم النساء فطلّقوهنّ لعدّتهنّ وأحصوا العدّة». ويـقول: «وأشهدوا ذوي عدل منكم»](١).

... إلى قوله النَّا ويقول: «وتلك حدود الله ومن يتعدّ حدود الله فقد ظلم نفسه». وإنّ رسول الله عَيْمَا والسنة .

﴿ لاَ تَدْرِي ﴾: أي النفس، أو أنت أيها النبي، أو المطّلق.

﴿ لَعَلَّ اللَّهُ بُحْدِثُ بَعْدَ ذَلِكَ آمْراً ﴾ ۞: وهو الرغبة في المطلّقة برجعة، أو استثناف.

وفي الكافي (٣): ابن محبوب، عن ابن بكير، عن زرارة (١) قال: سمعت أبا جعفر عليه الكافي الكافي البنة. يقول: أحبّ للرّجل الفقيه إذا أراد أن يطلّق امرأته أن يطلّقها طلاق السنّة.

ثمّ قال: وهو الذي قال الله: «لعلّ الله» (الآية)؛ يعني: بعد الطبلاق وانـقضاء العـدّة التزويج لها (ه) من قبل أن تتزوّج زوجاً غيره.

حميد بن زياد (٢)، عن ابن سماعة، عن وهيب (٧)بن حفص، عن أبي بصير، عن أحدهما الله الله (الآية). أحدهما الله في المطلقة: تعتد في بيتها وتظهر له زينتها «لعل الله» (الآية).

محمّد بن يحيى (^)، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن القاسم بن عروة، عن زرارة، عن أبي عبدالله الله الله الله المعلّقة تكتحل وتختضب وتلبس ما شاءت من الثياب، لأنّ الله يقول: «لعلّ الله» (الآية) لعلّها أن تقع في نفسه فيراجعها.

﴿ فَإِذَا بَلَغْنَ آجَلَهُنَّ ﴾ : شارفن آخر عدَّتهنّ.

﴿ فَأَمْسِكُوهُنَّ ﴾ : فراجعوهنَّ.

﴿ بِمَعْرُوفٍ ﴾: بحسن عشرة ، وإنفاق مناسب.

٢. ق، ش، م: مخالفاً.

١. ليس في ق، ش، م.

۳. الكافي ٦٥/٦ ـ ٦٦، ح ٣.

٤. كذا في المصدر، وفي النسخ: ابن محبوب، عن بكيربن زرارة.

٥. ي، المصدر: لهما. ٦٠ نفس المصدر ٩١/ م ١٠.

٧. ق، ش: وهب. ٨. نفس المصدر /٩٣، ح ١٤.

﴿ أَوْ فَارِقُوهُنَّ بِمَغْرُوفٍ ﴾ : بإيفاء الحقّ واتّقاء الضرار؛ مثلاً: أن يراجعها ثمّ يـطلّقها تطويلاً لعدّتها.

﴿ وَاَشْهِدُوا ذَوَيْ عَدْلٍ مِنْكُمْ ﴾: تبرّياً عن الريبة، وقطعاً للتنازع.

وفي مجمع البيان (١): قال المفسّرون: أمروا أن يشهدوا عند الطلاق وعند الرجعة شاهدي عدل، حتّى لاتجحد المرأة المراجعة بعد انقضاء العدّة ولاالرجل الطلاق.

وقيل (٢): معناه: وأشهدوا على الطلاق صيانة لدينكم. وهو المرويّ عن أثمّتنا اللَّهِ الله وقيل (٢): معناه: وأشهدوا على الطلاق كان أمراً يقتضي الوجوب، وهو من شرائط صحّة الطلاق. ومن قال: إنّ ذلك راجع إلى المراجعة، حمله (٣) على الندب.

وفي الكافي (٤) عليّ بن محمّد، عن سهل بن زياد (٥)، عن ابن أبي نجران، عن محمّد بن الفضيل قال: كنّا في دهليز يحيى بن خالد بمكّة، وكان هناك (٦) أبوالحسن مرسى الله وأبو يوسف، فقام إليه [أبويوسف] (٧) وتربّع بين يديه، فقال: يا أبا الحسن، جعلت فداك، المحرم يظلّل؟

قال: لا.

قال: فيستظلُّ بالجدار والمحمل ويدخل البيت والخباء؟

قال: نعم. فضحك أبويوسف شبه المستهزئ.

٢. المجمع، ٣٠٦/٥.

۱. المجمع ۳۰۹/۵.

٤. الكافي ٣٥٢/٤ ٣٥٣، ح ١٥.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: حملناه.

٥. كذا في المصدر. وسند الحديث في النسخ هكذا: محمّد بن سهل بن زياد...

٦. كذا في المصدر، وفي النسخ: هنا. ٧. من المصدر،

٨. ي: فأثبتُم.

وأبطلتم شاهدين فيما أكّد الله، وأجزتم طلاق المجنون والسكران. حجّ رسول الله عَيَّا فَا فأحرم ولم يظلّل، ودخل البيت والخباء واستظلّ بالمحمل والجدار، ففعلنا كما فعل رسول الله عَلِيْ في فسكت.

عدّة من أصحابنا (۱)، عن سهل بن زياد، عن داود النهديّ، عن ابن أبي نجران، عن محمّد بن الفضيل (۲) قال: قال أبوالحسن موسى الطلالا لأبي يوسف القاضي: إنّ الله تبارك وتعالى أمر في كتابه بالطلاق، وأكّد فيه (۲) بشاهدين ولم يرض بهما إلا عدلين، وأمر في كتابه بالتزويج فأهمله بلاشهود، فأثبتم (۱) شاهدين فيما أهمل، وأبطلتم الشاهدين فيما أكّد.

وفي تهذيب الأحكام (٥): سعد بن عبدالله، عن أحمد بن محمّد، عن محمّد بن محمّد بن خالد وعليّ بن حديد، عن عليّ بن النعمان، عن داو دبن الحصين، عن أبي عبدالله عليه الله عليه علي عنه النكاح بلا رجل معهنّ إذا كانت المرأة منكرة.

فقال: لابأس به.

ثمّ قال لي: ما يقول في ذلك فقهاؤكم ؟

قلت: يقولون: لاتجوز إلّا شهادة رجلين عدلين.

[فقال: كذبوا لعنهم الله هو نوا واستخفّوا بعزائم الله وفروضه (٦)، وشدّدوا وعظّموا ما هو ن الله. إنّ الله أمر في الطلاق بشهادة رجلين عدلين] (٧) فأجازوا الطلاق بالاشاهدين واحد. والنكاح لم يجئ عن الله في تحريمه، فسنّ (٨) رسول الله عَيَالِيَّ في ذلك الشاهدين [تأديباً ونظراً، لئلاً ينكر الولد والميراث. وقد ثبت عقدة النكاح ويستحلّ الفرج ولاأن يشهد.

۱. الكافي ۳۸۷/۵، ح ٤.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: به.

٥. التهذيب ٢٨١/٦ ٢٨٢. ح ٧٧٤.

٧. ليس في ق، ش.

٢. ي، ر: الفضل.

٤. ق، ش: فأتيتم.

٦. المصدر: فرائضه.

۸. ق، ش،م: فسنن.

الحسين بن سعيد (١) (٢)، عن ابن أبي عمير، عن عبدالرحمن بن الحجّاج (٢) قال: دخل الحكم بن عتيبة (1) وسلمة بن كهيل على أبي جعفر للسِّلا فسألاه عن شاهد ويمين. قال: قضى به رسول الله ﷺ وقضى به على الله عندكم بالكوفة.

فقالا: هذا خلاف القرآن.

قال: وأين وجدتموه خلاف القرآن؟

فقالا: إنَّ الله يقول: «وأشهدوا ذوى عدل منكم».

فقال لهما أبو جعفر عليُّلا : فقوله: «وأشهدوا ذوي عدل منكم» هـو أن لاتـقبلوا(٥) شهادة واحد ويمين.

﴿ وَاَقِيمُوا الشُّهَادَةَ ﴾: أيُّها الشهود عند الحاجة.

﴿ فَيْهِ ﴾: خالصاً لوجهه.

وفي الكافي (٦٠): عدَّة من أصحابنا، عن أحمد بن أبي عبدالله، عن عبدالرحمنبن أبي نجران ومحمّد بن عليّ، عن أبي جميلة، عن جابر، عن أبي جعفر علي قال: قال رسول الله عَلَيْلَةُ: من كتم شهادة أو شهد بها ليهدر ٧٠ دم امري مسلم أو ليزوي مال امري مسلم (^)، أتئ يوم القيامة ولوجهه ظلمة مدّ البصر، وفي وجهه كدوح (٩) تعرفه الخلائق باسمه ونسبه. ومن شهد شهادة حقّ ليحيي بها [حقّ](١٠) امري مسلم، أتي يوم القيامة ولوجهه نور مدّ البصر، تعرفه الخلائق باسمه ونسبه.

ثمّ قال أبو جعفر عليه : ألاترى أنّ الله يقول: «وأقيموا الشهادة لله».

نفس المصدر /۲۷۳ ـ ۲۷٤ ، ح ۷٤٧.

۲. ليس في ق، ش.

٣. ق، ش، م: عبدالحجّاج.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: عينية.

٥. كذا في المصدر، وفي النسخ: «هؤلاء يقبلون» بدل «هو أن تقبلوا».

٧. في المصدر زيادة: لها بها.

٦. الكافي ٣٨٠/٧\_٣٨١، ح ١. ۸. أي ليصرفه عنه.

۹. أي جروح.

١٠. من المصدر.

عدّة من أصحابنا (۱)، عن سهل بن زياد، عن إسماعيل بن مهران (۲)، عن محمّد بن منصور الخزاعيّ، عن عليّ بن سويد السائي، عن أبي الحسن عليّ قال: كتب إليّ في رسالته (۳)، [وسألته] عن الشهادة لهم: فأقم الشهادة لله ولو على نفسك والوالديس والأقربين فيما بينك وبينهم، فإن خفت على أخيك [ضيماً، فلا.

الحسين بن محمّد (٥)، عن محمّد بن أحمد النهديّ، عن إسماعيل بن مهران، مثله. ﴿ ذَلِكُمْ يُوعَظُ بِهِ ﴾: يريد] (١) الحتّ على الإشهاد والإقامة، أو على جميع ما في الآبة.

﴿ مَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ﴾ : فإنَّه المنتفع به ، والمقصود تذكيره .

﴿ وَمَنْ يَتَّقِ اللهُ يَجْعَلْ لَهُ مَخْرَجاً ﴾ ﴿ وَيَسْرُزُقَهُ مِنْ حَيْثُ لاَ يَحْتَسِبُ ﴾ : جملة اعتراضية مؤكّدة لما سبق بالوعد على الاتقاء عمّا نهي عنه صريحاً أو ضمناً من الطلاق في الحيض، والإضرار بالمعتدّة، وإخراجها من المسكن، وتعدّي حدود الله، وكتمان الشهادة، وتوقّع جعل إقامتها بأن يجعل الله له مخرجاً ممّا في شأن الأزواج من المضايق والغموم، ويرزقه فرجاً وخلفاً من وجه لم يخطر بهاله. أو بالوعد لعامّة المتقين بالخلاص عن مضار الدارين، والفوز بخيرهما من حيث لا يحتسبون.

أو كلام جيء به للاستطراد عند ذكر المؤمنين.

روي (٧) أنّ سالم بن عوف بن مالك الأشجعيّ أسره العدق، فشكا أبوه إلى رسول الله ﷺ.

فقال له: اتَّق الله، وأكثر قول: لاحول ولاقوَّة إلَّا بالله [العليّ العظيم](٨).

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: حمران.

٤. من المصدر.

٦. ليس في ق، ش، م.

۸, پوجد ف*ي*ق،ش،م.

١. نفس المصدر /٢٨١، ح ٣.

٣. المصدر: كتب أبي في رسالته إلي.

٥. نفس المصدر والموضع.

٧. أنوار التنزيل ٤٨٣/٢.

ففعل، فبينما هو في بيته إذ قرع ابنه الباب ومعه مائة من الأبـل غـفل عـنها العـدق فاستاقها، فنزلت (١).

وفي رواية (٢); رجع ومعه غنيمات ومتاع.

وفي أصول الكافي (٣)، بإسناده إلى صالح بن حمزة، رفعه، قال: قال أبو عبدالله (٤) الكافي (٩) من العبادة شدّة الخوف من الله، قال الله تبارك وتعالى: «ومن يتّق الله يجعل له مخرجاً» والحديث طويل. أخذت منه موضع الحاجة.

وبإسناده (٦) إلى (٧) [الفتحبن يزيد الجرجانيّ: عن أبي الحسن عليه أنّه قال: من اتّقي. الله يُتّقى، ومن أطاع الله يطاع. والحديث طويل. أخذت منه موضع الحاجة.

وفي الكافي (٨) بإسناده إلى (٩) محمّد بن مسلم ، عن أبي عبدالله عليه على أبي الله إلا أبي الله إلا أن يجعل أرزاق المؤمنين من حيث لا يحتسبون.

وبإسناده (١٠٠) إلى عليّ بن السريّ قال: سمعت أباعبدالله عليّ يقول: إنّ الله على جعلًا أرزاق المؤمنين من حيث لا يحتسبون، وذلك أنّ العبد إذا لم يعرف وجه رزقه كمّ أرزاق المؤمنين من حيث لا يحتسبون، وذلك أنّ العبد إذا لم يعرف وجه رزقه كمّ دعاؤه.

وبإسناده (١١) إلى عليّ بن عبدالعزيز قال: قال لي أبوعبدالله عليه الله عليه عمر براً مسلم؟

قلت: جعلت فداك، أقبل على العبادة وترك التجارة.

فقال: ويحه [أما علم أنّ تارك الطلب لايستجاب له؟! إنّ قوماً من أصحاب رسو الله عَلَيْهِ لَمّا نزلت: «ومن يتّق الله يجعل له مخرجاً ويرزقه من حيث لايحتسب» أغلة

٢. نفس المصدر والموضع.

ع. ليس في ق، ش، م.

٦. نقس المصدر ١٣٨/١، ح ٣.

٨. نفس المصدر ٨٣/٥ء ح ١.

١٠. نفس المصدر ٨٤/٥ ح ٤.

١. ليس في المصدر،

۳. الكافي ٦٩/٢، ح ٧.

٥. في ق،ش، زيادة: الله،

٧. ني قي ش، م، زيادة: محمّد.

٩. ليس في ق، ش، م.

١١، نفس المصدر /٨٤، ح ٥.

الأبواب وأقبلوا على العبادة وقالوا: قد كُفينا. فبلغ](١) ذلك النبيِّ ﷺ فأرسل إليهم. فقال: ما حملكم على ما صنعتم؟

فقالوا: يا رسول الله، تكفّل لنا بأرزاقنا فأقبلنا على العبادة.

فقال: إنّه من فعل ذلك لم يُستجب له، عليكم بالطلب.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): حدّ ثنا محمّد بن أحمد بن ثابت قال: حدّ ثنا الحسن بن محمّد، عن محمّد بن زياد، عن أبي أيّـوب، عن محمّد بن مسلم قال: سألت أباعبدالله النِّيلِ عن قول الله: «ومن يتَّقالله يجعل له مخرجاً ويرزقه من حيث لا يحتسب». قال: في دنياه.

وفي روضة الكافي (٣): على بن محمّد، عمّن ذكره، عن محمّد بن الحسين وحميد بن زياد، عن الحسن بن محمّد الكندي، جميعاً، عن أحمد بن الحسن الميثمي، عن رجل من أصحابه قال: قرأت جواباً من أبي عبدالله النِّلاِ إلى رجل من أصحابه:

أمّا بعد، فإنّى أوصيك بتقوى الله، فإنّ الله قد ضمن لمن اتّقاه أن يحوله عمّا يكره إلى ما يحبّ ويرزقه من حيث لايحتسب، فإيّاك أن تكون ممّن ينخاف عملي العباد من ذنوبهم ويأمن العقوبة من ذنبه ، فإنَّ الله لايُخدع عن جنَّته ولايُنال ما عنده إلَّا بطاعته [إن شاء الله]<sup>(٤)</sup>.

عليّ بن إبراهيم (٥)، عن عليّ بن الحسين ، عن محمّد الكناسيّ قال : حدّثنا من رفعه إلى أبي عبدالله طلِّلاً في قوله تعالى: «ومن يتَّق الله يجعل له مخرجاً ويرزقه من حـيث لايحتسب» قال: هؤلاء قوم من شيعتنا ضعفاء ليس عندهم ما يتحمّلون بــه إليـنا فيستمعون حديثنا(٦) ويقتبسون من علمنا، فيرحل قـوم فـوقهم ويـنفقون أمـوالهـم

٢. تفسير القمّى ٣٧٥/٢.

١. ليس في ق.

٤. ليس في ق، ش، م.

۳. الکافی ۱۹/۸ء ح ۹.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: حديثا.

ه. نفس المصدر ۱۷۸ ـ ۱۷۹، ح ۲۰۱.

ويُتعبون أبدانهم حتَّى يدخلوا علينا فيسمعوا حديثنا فينقلوه (١) إليهم، فيعيه هـؤلاء [ويضيّعه هـؤلاء] (٢) فأولئك الذيس يـجعل الله لهـم مـخرجـاً، ويـرزقهم مـن حـيث لايحتسبون.

سهل (٢)، عن محمّد بن الحسن، عن محمّد بن حفص التميميّ، عن أبي جعفر الخثعميّ قال: قال: لما سيّر عثمان أباذر إلى الربذة، شيّعه أميرالمؤمنين وعقيل والحسن والحسين وعمّار بن ياسر. فلمّا كان عند الوداع، قال أميرالمؤمنين: يا أباذر، إنّما غضبت لله، فارج من غضبت له، إنّ القوم خافوك على دنياهم وخفتهم على دينك فأرحلوك عن الفناء وامتحنوك بالبلاء. والله، لو كانت السماوات والأرض على عبد رتقا، ثمّ اتقى الله، جعل الله (٤) له منها مخرجاً، فلا يؤنسك إلّا الحقّ ولايوحشك (٥) إلّا الباطل.

وفيه (١٢): قيل له عليه إلى الله علي رجل باب بيته وتُرك فيه ، من أين كان يأتيه رزقه ؟

٧. من المصدر.

٢. ليس في ق، ش.

١. المصدر: فينقلونه.

ليس في المصدر.

٣. نفس المصدر /٢٠٦ ٢٠٧، مع ٢٥١.

٥. كذا في المصدر. وفي ق، ش، م: لايؤتيك. وفي سائر النسخ: لايؤسيك.

٦. نفس المصدر /٨٠٠ ج ٣٧.

٩. من المصدر.

المصدر: باأباعبدالحميد.

١١. النهج /٢٦٦، الخطبة ١٨٣.

۱۰. ق، ش، م: امراً.

١٢. نفس المصدر /٥٣٧، الحكمة ٣٥٦.

فقال اللِّهِ : [يأتيه (١) من حيث] (١) يأتيه أجله.

وفي من لايحضره الفقيه (٣): روى السكونيّ، عن جعفر بن محمّد عن أبيه، عن أبائه الله الله الله عن أبيه عن أتاه الله برزق لم يخط إليه برجله ولم يمدّ إليه يده ولم يتكلّم فيه بلسانه ولم يشدّ إليه ثيابه ولم يتعرّض له، كان ممّن ذكره الله في كتابه: «ومن يتق الله يجعل له مخرجاً ويرزقه من حيث لايحتسب».

وفي مجمع البيان (٥): وروي عن عطاء بن يسار، عن ابن عبّاس قـال: قـرأ رسـول الله عَلَيْلُهُ: «ومن يتّق الله يجعل له مخرجاً» قال: من شبهات الدنيا، ومن غمرات الموت، وشدائد يوم القيامة.

وروي(٧)عن الصادق للنَّالِمُ أنَّه قال: «يرزقه من حيث لايحتسب»؛ أي يبارك له فيما أتاه.

عن أبيذرّ الغفاريّ (^)، عن النبيّ ﷺ قال: إنّي لأعلم آية لو أخذ بها الناس لكفتهم «ومن يتّق الله يجعل له مخرجاً» فما زال يقولها ويعيدها.

وفي أمالي شيخ الطائفة (٩)، بإسناده إلى الصادق النَّا إنَّه قال في كلام طويل: إنَّ الله أبى إلّا أن يجعل أرزاق المتقين من حيث لايحتسبون.

وفي عوالي اللئالي (١٠): وفي الحديث أنّه لمّا نزل قوله تعالى: «ومن يتّق الله يجعل له مخرجاً ويرزقه من حيث لا يحتسب» انقطع رجال من الصحابة في بيوتهم واشتغلوا بالعبادة، وثوقاً بما ضمن الله (١١) لهم. فعلم النبيّ عَيَالُهُ بذلك فعاب ما فعلوه، وقال: إنّي

٢. ليس في ق.

٤. المصدر: قال عَلَى لِمُنْكِلًا.

٩. أمالي الطوسي ٣٠٦/١.

١١. ليس في المصدر.

١. ليس في المصدر.

٣. الفقيه ١٠١/٣، ح ٣٩٩.

٥\_٨. المجمع ٣٠٦/٥.

۱۰. العوالي ۱۰۸/۲، ح ۲۹۳.

لأبغض الرجل فاغراً (١) فاه إلى ربّه ويقول: اللهم ارزقني. ويترك الطلب.

وفي روضة الواعظين (٢) للمفيد: وقال ﷺ: من انقطع إلى الله كفاه الله مؤنته ورزقه من حيث لايحتسب، ومن انقطع إلى الدنيا وكله إليها.

وفي كتاب المناقب (٣) لابن شهر أشوب: وفي محاسن البرقي: بلغ عبدالملك أنَّ سيف رسول الله عَيَّالِلُهُ عند علي بن الحسين عليه فبعث يستوهبه منه ويسأل الحاجة، فأبى عليه، فكتب إليه عبدالملك يهدده وأنّه يقطع رزقه من بيت المال.

فأجابه عليه الله في الله على الله ضمن للمتقين المخرج من حيث يكرهون، والرزق من حيث لايحتسبون.

وفي كتاب الخصال (٤): عن عليّ بن النعمان، بإسناده يرفعه إلى النبيّ ﷺ قال: قال الله : يا ابن آدم، أطعني فيما أمرتك، ولاتعلّمني ما يصلحك.

عن جعفر بن محمّد (٥)، عن أبيه ، عن آبائه ، عن أميرالمؤمنين النَّالِيَّة قال: كانت الحكماء والفقهاء إذا كاتب بعضهم بعضاً كتبوا (٦) بثلاث ليس معهن رابعة: من كانت الآخرة همّته ، كفاه الله همّته (٧) من الدنيا. (الحديث)

﴿ وَمَنْ يَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسْبُهُ ﴾: كافيه.

﴿ إِنَّ اللَّهُ بَالِغٌ أَمْرَهُ ﴾ : يبلغ ما يريده ، ولايفوته مراد.

وقرأ(٨)حفص، بالإضافة.

و قرئ (٩): «بالغ أمره» [أي نافذ. و«بالغاً أمره»](١٠)على أنَّه حال.

﴿ قَدْ جَعَلَ اللَّهُ لِكُلِّ شَيْءٍ قَدْراً ﴾ ۞: تقديراً، أو مقدّراً، أو أجلاً لايتأتّىٰ تغييره.

٢. روضة الواعظين ٤٢٦/٢.

٤. الخصال /٤، ح ٨.

٦. ليس في ق، م.

٨ و ٩. أنوار التنزيل ٤٨٣/٢.

١. أي فاتحاً.

٣. المناقب ١٦٥/٤.

٥. نفس المصدر /١٢٩، ح ١٣٣.

٧. المصدر: همّه.

۱۰. ليس في ي.

وهو بيان لوجوب التوكّل، وتقرير لما تقدّم من تأقيت الطلاق بزمان العدّة والأمر بإحصائها، وتمهيد لما سيأتي من مقاديرها.

وفي كتاب جعفر بن محمّد الدوريستيّ (١)، بإسناده إلى أبي ذرّ: عن النبيّ عَيَّا قَالَ : يا أباذرّ، لو أنّ الناس كلّهم أخذوا بهذه الآية لكفتهم «ومن يتّق الله يجعل له مخرجاً ويرزقه من حيث لايحتسب ومن يتوكّل على الله فهو حسبه إنّ الله بالغ أمره».

وفي أمالي شيخ الطائفة (٢): عن الصادق لليَّلِّ حديث طويل، يقول فيه: وقال دانيال وذكر كلاماً طويلاً، وفيه: ـ الحمد لله الذي من توكّل عليه كفاه.

وفي مجمع البيان (٢): وفي الخبر: من سرّه أن يكون أقوى الناس، فليتوكّل على الله. وفي كتاب الخصال (٤): عن معاوية بن عمّار (٥)، عن أبي عبدالله عليه قال: يا معاوية، من أعطي ثلاثة، لم يحرم ثلاثة: من أعطي الدعاء، أعطي الإجابة. ومن أعطي الشكر، أعطى الزيادة: ومن أعطى التوكّل على العلي الزيادة: ومن [أعطى التوكّل] (٢) أعطى الكفاية، فإنّ الله يقول: «ومن يتوكّل على الله فهو حسبه». ويقول (١): «أدعوني استجب الله فهو حسبه». ويقول (١): «أنن شكرتم لأزيدنكم». ويتقول (١): «أدعوني استجب لكم».

وفي عيون الأخبار (٩٠): عن الرضاء الله حديث طويل، يقول فيه لأبي الصلت: واتّق الله و توكّل عليه في سرّ أمرك وعلانيته، «ومن يتوكّل على الله فهو حسبه إنّ الله بالغ أمره. قد جعل الله لكلّ شيء قدراً».

وفي كتاب معاني الأخبار (١٠٠): أبي ﴿ قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، عن أحمد بن أبي عبدالله، عن أحمد بن أبي عبدالله، عن أبيه ، ما التوكّل؟ عبدالله، عن أبيه ، قال: جاء جبرئيل إلى النبيّ ﷺ فقال: يا جبرئيل، ما التوكّل؟

١. نورالثقلين ٥٥/٥٥، ح ٥٤.

٣. المجمع ٥/٣٠٦.

٥. المصدر: وهب.

۷. إبراهيم / ۷.

٩. العيون ١٩٨، ح ١٩٨.

٢. أمالي الطوسي ٣٠٦/١.

٤. الخصال /١٠١، ح ٥٦.

٦. ليس في ق.

٨. المؤمن / ٦٠.

١٠. معاني الأخبار /٢٦٠\_ ٢٦١، ح ١.

قال: العلم بأنّ المخلوق لايضرّ ولاينفع ولايعطي ولايمنع، واستعمال اليأس من الخلق. فإذا كان العبد [كذلك](١)، لم يعمل لأحد سوى الله، ولم يرج ولم يخف سوى الله، ولم يطمع في أحد سوى الله، فهذا هو التوكّل. والحديث طويل. أخذت منه موضع الحاجة.

وفي أصول الكافي (٢): عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن غير واحد، عن عليّ بن سويد، عن أبي واحد، عن عليّ بن سويد، عن أبي الحسن الأوّل عليّ إلى الله عن قول الله على: «ومن يتوكّل على الله فهو حسبه».

فقال: التوكّل على الله درجات، منها أن تتوكّل على الله في أمورك كلّها، فما فعل بك كنت عنه راضياً، تعلم أنّه لايألوك (٤) خيراً وفضلاً، وتعلم أنّ الحكم في ذلك له، فتوكّل على الله بتفويض ذلك إليه، وثق به فيها وفي غيرها.

وَاللَّائِي يَئِسُنَ مِنَ الْمَحِيضِ مِنْ نِسَآئِكُمْ ﴾: فلا يحضن.

﴿ إِنَ ارْتَبْتُمْ ﴾: شككتم في عدّتهنّ (٥). فلا تدرون لكبر ارتفع حيضهنّ أم عارض وهنّ اللواتي أمثالهنّ يحضن لأنهنّ لوكنّ في سنّ من لاتحيض لم يكن للارتبياب معنى ، في المجمع : وهو المرويّ عن أنمّتنا الم

﴿ فَعِدَّتُهُنَّ ثَلاَثَةُ أَشْهُرٍ ﴾ : في الاستبصار (٦٠) : عليّ بن إبراهيم ، عن أبيه ، عن ابن أبي عمير ، عن حمّاد ، عن الحلبي ، عن أبي عبدالله عليه قال : سألته عن قول الله : «إن ارتبتم» ما الريبة ؟

فقال: ما زاد على شهر، فهو ريبة. فلتعتدّ ثلاثة أشهر، ولتترك الحيض، فإن كان في الشهر لم تزد في الحيض على ثلاث حِيَض، فعدّتها ثلاث حيض.

۱. لیس فی ق. ۲. الکافی ۲۰/۲، ح ۵.

٣. الحلاَل: بيّاع الحلّ، وهو: دهن السمسم. ٤. الألو: التقصير.

٥. وردت هاهنا في جميع النسخ عبارات زائدة ستأتي في محلّها عند تفسير الفقرة الآتية من الآية نـقلاً عـن
 مجمع البيان.

وفي مجمع البيان (١): «واللآئي يئسن من المحيض من نسائكم فلا يحضن إن ارتبتم» فلا تدرون لكبر ارتفع حيضهن (٢) أم لعارض «فعدتهن (٣) ثلاثة أشهر» وهن اللواتي أمثالهن يحضن، لأنهن لوكن في سنّ من لاتحيض، لم يكن للارتياب معنى. وهذا هو المرويّ عن أثمّتنا.

وفي جوامع الجامع (٤): «واللآئي يئسن من المحيض من نسائكم فلا يحضن إن ارتبتم» (٥) فلا تدرون لكبر ارتفع حيضهن أم لعارض «فعدّتهن ثلاثة أشهر» فهذه مدّة المرتاب بها، وقدّر ذلك بما دون خمسين سنة. وهو مذهب أهل البيت.

﴿ وَالَّلاَئِي لَمْ يَحِضْنَ ﴾ : [أي واللاّئي لم يحضن] (٦) بعدُ ، وهي في سنّ من تـحيض «إن ارتبتم فعدّتهنّ ثلاثة أشهر» وحذف لدلالة الكلام الأوّل عليه .

﴿ وَأُولاَتُ الْآخْمَالِ آجَلُهُنَّ ﴾: منتهىٰ عدّتهنّ.

﴿ أَنْ يَضَعْنَ حَمْلَهُنَّ ﴾: وفي مجمع البيان (٧): قال ابن عبّاس: هي في الطلاق خاصّة. وهو المرويّ عن أئمّتنا اللِّكِلاّ. وأمّا المتوفّى عنها زوجها إذا كانت حاملاً، فعدّتها أبعد الأجلين.

وفي الكافي (^): حميد بن زياد، عن سماعة (٩)، عن الحسين بن هاشم (١٠) ومحمّد بن زياد، عن عبدالرحمن بن الحجّاج، عن أبي الحسن الحِجِّا قال: سألته عن الحبلي إذا طلّقها [زوجها] (١١) فوضعت سقطاً تم أو لم يتم، أو وضعته مضغة ؟

قال: كلّ شيء وضعته يستبين أنّه حمل، تمّ أو لم يتمّ، فقد انقضت عدّتها وإن كان مضغة.

۱. المجمع ۲۰۹۵-۳۰۷.

٣. ليس في ق، ش، م.

٥. ليس في ق، ش، م.

٧. المجمع ٥/٣٠٧.

٩. المصدر: ابن سماعة.

١٠. كذا في المصدر وجامع الرواة ٢٥٨/١. وفي النسخ: الحسين بن هيثم.

١١. من المصدر.

٢. ليس في ق، ش، م.

٤. الجوامع /٤٩٧.

٦. ليس في ق.

۸. الكافي ۸۲/٦، ح ۹.

وعنه (۱)، عن جعفر بن سماعة ، عن [عليّ بن] (۲) عـ مران (۳) شـ فا ، عـن ربعي بن عبدالله ، عن عبدالله عليه قال : سألته عبدالله ، عن عبدالله عليه قال : سألته عن رجل طلّق امرأته وهي حبلي ، وكان في بطنها اثنان فوضعت واحداً وبقي واحد .

قال: تبين بالأوّل، لاتحلّ للأزواج حتّى تضع ما في بطنها.

محمّد بن يحيى (٥)، عن أحمد بن محمّد وعليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن محمّد وعليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن طلاق محبوب، عن أبي أيّوب الخزّاز، عن بريد الكناسي قال: سألت أباجعفر عليّه عن طلاق الحبلة: ؟

قال: يطلّقها واحدة للعدّة بالشهور والشهود.

قلت له: فله أن يراجعها؟

قال: نعم، وهي امرأته.

قلت: فإن راجعها ومسّها وأراد أن يطلّقها تطليقة أخرى ؟

قال: لايطلّقها حتّى يمضي لها بعد ما مسّها (٦) شهر.

قلت: فإن طلقها ثانية [وأشهد، ثم] (٧) راجعها وأشهد على رجعتها ومسها، ثمّ طلقها التطليقة الثالثة وأشهد على طلاقها لكلّ عدّة شهر، هل تبين منه كما تبين المطلّقة على العدّة التي لاتحلّ لزوجها حتّى تنكح زوجاً غيره؟

قال: نعم.

قلت: فما عدّتها؟

قال: عدَّتها أن تضع ما في بطنها، ثمَّ قد حلَّت للأزواج.

١. نفس المصدر، ح ١٠. ٢. ليس في ق، ش، م.

٣. كذا في المصدر وجامع الرواة ٥٩٤/١. وفي النسخ زيادة:بن

٤. من المصدر . ٨٣ - ٨٣ من المصدر . ٨٣ - ٨٣ م

٦. كذا في المصدر. وفي ن، ت، زيادة: أشهد وراجعها. وفي سائر النسخ زيادة: و.

٧. ليس في ي.

عليّ بن إبراهيم (١)، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن حمّاد، عن الحلبي، عن أبي عبدالله النِّهِ قال: طلاق الحبلي واحدة. وأجلها أن تضع حملها وهو أقرب الأجلين.

محمّد بن يحيى (٢)، عن أحمد بن محمّد، عن محمّد بن إسماعيل بن بسزيع، عن محمّد بن إسماعيل بن بسزيع، عن محمّد بن الفضيل، عن أبي الصباح الكناني، عن أبي عبدالله المللج قال: طلاق الحامل واحدة وعدّتها أقرب الأجلين (٢).

عليّ بن إبراهيم (٤)، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن حمّاد، عن الحلبي، عن أبي عبد أبي عبد الله عليه قال: سألته عن المرأة الحبلي بموت زوجها فتضع و تزوّج قبل أن يمضي لها أربعة أشهر وعشر.

فقال: إن كان دخل بها فُرَق بينهما، ثمّ لم تحلّ له أبداً، واعتدّت بما بقي عليها من الأوّل واستقبلت عدّة أخرى من الأخير ثلاثة قروء. وإن لم يكن دخل بها، فُرّق بينهما، واعتدّت بما بقي عليها من الأوّل، وهو خاطب من الخطّاب.

عدّة من أصحابنا (٥)، عن سهل بن زياد، ومحمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن أحمد بن محمّد، عن أحمد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن أبي نصر، عن عبدالكريم، عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر الله قال: قلت له: المرأة الحبلئ يتوفّى عنها زوجها وتضع وتتزوّج قبل أن تعتد أربعة أشهر وعشراً.

فقال: إن كان الذي تزوّجها دخل بها، فُرَق بينهما [ولم تحلّ له أبداً] (٢) واعتدّت بما بقي عليها (٢) من عدّة الأول واستقبلت عدّة أخرى من الأخر ثلاثة قروء. وإن لم يكن دخل بها فُرَق بينهما، وأتمّت ما بقى من عدّتها، وهو خاطب من الخطّاب.

<sup>1.</sup> نفس المصدر (AY) = A. ۲. نفس المصدر (AY) = Y.

٣. ورد في غير نسخة ق بعد هذا الحديث، حديث آخر ملفّق من منن هذا وسند الحديث الماضي. وحيث لم نعثر في المصدر على حديث بهذه الصورة، ما أوردناه في المنن.

٤. نفس المصدر ٢٧/٥ء ح ٤. ه. نفس المصدر ٢٧/٥ء ح ٥.

٦. من المصدر.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: «وأتمّت ما بقي من عدّتها» بدل «واعتدّت بما بقي عليها».

﴿ وَمَنْ يَتَّقِ اللهُ ﴾: في أحكامه فيراعي حقوقها.

﴿ يَجْعَلْ لَهُ مِنْ آمْرِهِ يُسْراً ﴾ ٢٠: يسهل عليه أمره، يوفَّقه للخير.

﴿ ذَلِكَ ﴾ : إشارة إلى ما ذكره من الأحكام.

﴿ أَمْرُ اللهِ آنْزَلَهُ اِلَيْكُمْ وَمَنْ يَتَّقِ اللهَ ﴾: في أحكامه ويراعي حقوقها.

﴿ يُكَفِّرْ عَنْهُ سَيِّنَا تِهِ ﴾: فإنّ الحسنات يذهبن السيّنات.

﴿ وَيُعْظِمْ لَهُ ٱجْراً ﴾ ٢٠ بالمضاعفة.

﴿ أَسْكِنُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ سَكَنْتُمْ ﴾: أي مكاناً من سكناكم.

﴿ مِنْ وَجُدِكُمْ ﴾ : من وسعكم ؛ أي ممّا تطيقونه . وهو بيان لقوله : «من حيث سكنتم» .
وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١) : وقوله : «أسكنوهنّ من حيث سكنتم من وجدكم »
قال : المطلّقة التي للزّوج عليها رجعة لها عليه سكنى ونفقة ما دامت في العدّة ، فإن
كانت حاملاً ينفق عليها حتّى تضع حملها .

وفي جوامع الجامع (٢): والسكني والنفقة واجبتان [للمطلّقة الرجعيّة بلا خلاف] (٣). وعندنا أنّ المبتوتة (٤) لاسكني لها ولانفقة. وحديث فاطمة بنت قيس أن زوجها بتّ طلاقها، فقال لها رسول الله ﷺ: «لاسكني لك ولانفقة» [يدلّ] (٥) عليه.

وفي مجمع البيان (٦): ويجب السكني والنفقة للمطلّقة الرجعيّة بـالاخلاف، فأمّا المبتوتة ففيها خلاف.

إلى قوله: وذهب الحسن وأبوثور إلى أنّه لاسكنى لها ولانفقة. وهو المرويّ عسن أئمة الهدى الله وذهب إليه أصحابنا.

وفي الكافي (٧): أبوالعبّاس الرزاز، عن أيّوب بن نوح، وأبـوعليّ الأشـعريّ، عـن

١. تفسير القمّي ٣٧٤/٢.

٣. ليس في ن، ً

٥. من المصدر.

۷. الکافی ۱۰٤/٦ ح ۱.

٢. الجوامع ٤٩٨/٥.

٤. أي المطلقة بائناً.

٦. المجمع ٣٠٨/٥.

محمّد بن عبدالجبّار، ومحمّد بن إسماعيل، عن الفضل بن شاذان، وحميد بن زياد، عن ابن سماعة، عن صفوان بن يحيى، عن موسى (١) بن بكر، عن زرارة، عن أبي جعفر اللّي قال: إنّ المطلّقة ثلاثاً ليس لها نفقة على زوجها، إنّما هي للتي لزوجها عليها رجعة.

حميد بن زياد (٢)، عن ابن سماعة ، عن محمّد بن زياد ، عن عبدالله بن سنان ، عن أبي عبدالله عن أبي عبدالله عن المطلّقة ثلاثاً على السنّة ، هل لها سكنى أو نفقة ؟ عبدالله عليه الله عن المطلّقة ثلاثاً على السنّة ، هل لها سكنى أو نفقة ؟ قال: لا.

عليّ بن إبراهيم (٣)، عن أبيه، عن حمّادبن عيسى (٤)، عن شعيب، عن أبي بـصير، عن أبي بـصير، عن أبي بـصير، عن أبي عن المطلّقة ثلاثاً ألها سكني أو نفقة ؟

قال: حبلي هي؟

قلت: لا.

قال: لا.

محمّد بن يحيى (٥)، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن موسى بن بكر، عن زرارة، عن أبي جعفر الله قال: المطلّقة ثلاثاً ليس لها نفقة على زوجها، إنّما ذلك للتي لزوجها عليها رجعة.

عدّة من أصحابنا (٦)، عن أحمد بن محمّد بن خالد، وعليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن عثمانبن عيسى، عن سماعة قال: قلت: المطلّقة ثلاثاً ألها سكني أو نفقة؟

فقال: حبلي هي؟

قلت: لا.

٣. نفس المصدر، ح ٣.

٢. نفس المصدر، ح ٢.

١. ق: يونس.

٤. في المصدر زيادة: أو رجل عن حمّاد.

٥. نفس المصدر، ح ٤.

٦. نفس المصدر، ح ٥.

قال (١): ليس لها سكني ولانفقة.

عليّ بن إبراهيم (٢)، عن أبيه ، عن ابن أبي عمير ، عن حمّاد ، عن الحلبيّ ، عن أبي عبدالله عليّ بن إبراهيم (٢)، عن أبي عبدالله عليها حتّى تنتقل قبل أن تنقضي عبدالله عليها حتّى تنتقل قبل أن تنقضي عدّتها ، فإنّ الله قد نهى عن ذلك فقال : «والاتضارّوهنّ لتضيّقوا عليهنّ».

محمّد بن يحيى (٣)، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن عليّ بـن أبـي حمزة، عن أبى عبدالله للطِّلِا مثله.

﴿ وَلاَ تُضَارُّوهُنَّ ﴾: في السكني.

﴿ لِتُضَيِّقُوا عَلَيْهِنَّ ﴾ : فتلجنوهنّ إلى الخروج.

﴿ وَإِنْ كُنَّ أُولاَتِ حَمْلِ فَأَنْفِقُوا عَلَيْهِنَّ حَتَّىٰ يَضَعْنَ حَمْلَهُنَّ ﴾: فيخرجن من العدّة.

وفي الكافي (1): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي نجران، عن عاصم بن حميد، عن محمّد بن قيس، عن أبي جعفر السلام قال: الحامل أجلها أن تنضع حملها، وعليه نفقتها بالمعروف حتّى تضع حملها.

محمّد بن يحيى (٥)، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن حمّادبن عيسى، عن عبدالله عليه في الرجل عيسى، عن عبدالله بن سنان، عن أبي عبدالله عليه في الرجل يطلق امرأته وهي حبلي.

قال: أجلها أن تضع حملها، وعليه نفقتها حتّى تضع حملها.

﴿ فَإِنْ أَرْضَعْنَ لَكُمْ ﴾: بعد انقطاع علقة النكاح.

﴿ فَآتُوهُنَّ أَجُورَهُنَّ ﴾: على الإرضاع.

﴿ وَالْنَمِرُوا بَيْنَكُمْ بِمَعْرُوفٍ ﴾ : وليأمر بعضكم بعضاً بجميل في الإرضاع والأجر.

﴿ وَإِنَّ تَعَاسَرْتُمْ ﴾ : تضايقتم.

٢. نفس المصدر /١٢٣، ح ١.

٤. الكافي ١٠٣/٦، ح ١.

١. ليس في ق.

٣. نفس المصدر /١٢٣، ح ١.

٥. نفس المصدر، ح ٤.

## ﴿ فَسَتُرْضِعُ لَهُ ٱخْرَىٰ ﴾ ۞: امرأة أخرى.

﴿ لِيُنْفِقُ ذُوسَعَةٍ مِنْ سَعَتِهِ ﴾: وفي الكافي (١): عن نوحبن شعيب، عن بعض أصحابه، عن أبي عبدالله المله المؤسر يتّخذ الثياب الكثير الجياد والطيالسة والقمص (٢) الكثيرة يصون بعضها بعضاً يتجمّل بها، أيكون مسرفاً؟

قال: لا، لأنّ الله يقول: «لينفق ذوسعة من سعته».

﴿ وَمَنْ قُدِرَ عَلَيْهِ رِزْقُهُ فَلْيُنْفِقُ مِمَّا آتَاهُ اللهُ ﴾: والمعنى: من كان رزقه بمقدار القوت فلينفق على قدر ذلك، وعلى حسب إمكانه وطاقته.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): أخبرنا أحمد بن إدريس، عن أحمد بن محمد، عن الحسين بن سعيد، عن النضربن سويد، عن عاصمبن حميد، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله عليه في قوله: تعالى: «ومن قدر عليه رزقه فلينفق ممّا آتاه الله» قال: إن أنفق الرجل على امرأته ما يقيم ظهرها مع الكسوة، وإلا فُرّق بينهما.

وفي الكافي (٤): أبوعليّ الأشعريّ، عن محمّد بن عبدالجبّار أو غيره، عن ابن فضّال، عن غالب بن عثمان، عن روح بن عبدالرحيم قال: قلت لأبي عبدالله للسَّلِا قوله سَّلَة: «ومن قدر عليه رزقه فلينفق ممّا آتاه الله».

قال: إذا أنفق عليها ما يقيم ظهرها مع كسوة، وإلَّا فُرِّق بينهما.

﴿ لاَ يُكَلُّفُ اللَّهُ نَفْساً إِلاَّ مَا آتَاهَا ﴾: فيه تطييب لقلب المعسر.

وفي الكافي (٥): أحمد بن محمّد، عن محمّد بن عليّ، عن محمّد بن سنان، عن أبي الحسن الله (٧): القوام هو المعروف «على الحسن الله (٧): القوام هو المعروف «على الموسع قدره [وعلى المقتر قدره»] (٨) على قدر عياله ومؤونته التي هي صلاح له

۱. الكافي ۲/۲٪، ح ۱۲.

٣. تفسير القمّي ٣٧٥/٢.

٥. نفس المصدر ٥٦/٤، ح ٨.

٧. ق: فإنَّ.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: القميص.

٤. الكافي ٥١٢/٥، ح ٧.

كذا في المصدر. وفي النسخ زيادة: قال.

٨. ليس في ق.

ولهم (١) «لايكلّف الله نفساً إلّا ما آتاها».

- ﴿ سَيَجْعَلُ اللهُ بَعْدَ عُسْرِ يُسْراً ﴾ ۞: وعد للمعسر باليسر.
  - ﴿ وَكَايِّنْ مِنْ قَرْيَةٍ ﴾ : أهل قرية.
- ﴿ عَتَتْ عَنْ آمْر رَبُّهَا وَرُسُلِهِ ﴾: أعرضت عنه إعراض العاتي المعاند.
  - ﴿ فَحَاسَبْنَاهَا حِسَابًا شَدِيداً ﴾ : بالاستقصاء ، أو المناقشة .
- ﴿ وَعَذَّبْنَاهَا عَذَابِاً نُكُواً ﴾ ٢٠ منكراً، والمراد: حساب الأخـرة وعـذابـها. والتـعبير بلفظ الماضي للتحقيق.
  - ﴿ فَذَاقَتْ وَبَالَ أَمْرِهَا ﴾: عقوبة كفرها ومعاصيها.
  - ﴿ وَكَانَ عَاقِبَةً أَمْرِهَا خُسْراً ﴾ ٢٠ الاربح فيه أصلاً.
- ﴿ اَعَدُّ اللَّهُ لَهُمْ عَذَاباً شَدِيداً ﴾: تكرير للوعيد، وبيان لما يوجب التقوى المأمور بها في قوله:
- ﴿ فَاتَّقُوا اللهَ يَا أُولِي الْآلْبَابِ ﴾ : ويجوز أن يكون المراد بالحساب: استقصاء ذنوبهم وإثباتها في صحائف الحفظة، وبالعذاب: ما أصيبوا عاجلاً.
- وفي محاسن البرقيّ (٢): عنه، عن بعض أصحابه، رفعه قال: ما يعبأ من أهل هذا الدين بمن لاعقل له.
- قال: قلت: جعلت فداك، أنا أتي قوماً لابأس بهم (٣) عندنا ممّن يصف هذا الأمر ليست لهم تلك العقول.

فقال: ليس هؤلاء ممّن خاطب الله في قوله: «ياأولى الألباب» إنّ الله خلق العقل فقال له: أقبل. فأقبل، ثمّ قال له: أدبر. فأدبر، ثمّ قال: وعـزّتي وجــلالي، مــا خــلقت شــيئاً أحسن منك و (٤) أحبّ إلىّ منك، بك آخذ وبك أعطى.

٢. المحاسن/١٩٤، ح ١٣.

١. في المصدر زيادة: و. ٣. ن، المصدر: لهم.

٤. المصدر: أو.

﴿ الَّذِينَ آمَنُوا قَدْ آنْزَلَ اللهُ إِلَيْكُمْ ذِكْراً ﴾ ﴿ رَسُولاً ﴾ : قيل (١) : يعني [بالذكر] (١) جبرئيل لكثرة ذكره، أو لنزوله بالذكر وهو القرآن، أو لأنه مذكور في السموات والأرض، أو ذكر ؛ أي شرف. أو محمّداً على للمواظبته على تلاوة القرآن أو تبليغه، وعبر عن إرساله بالإنزال ترشيحاً أو لأنه مسبّب على إنزال الوحي إليه، وأبدل منه «رسولاً» للبيان. إذا أراد به القرآن.

و (٣) «رسولاً» منصوب بمقدّر؛ مثل: أرسل. أو «ذكراً» مصدر و «رسولاً» (٤) مفعوله (٥)، أو بدله على أنّه بمعنى: الرسالة.

\* يَتْلُو عَلَيْكُمْ آيَاتِ اللهِ مُبَيِّنَاتٍ ﴾ : حال من اسم الله ، أو صفة «رسولاً».

وفي عيون الأخبار (٢٦)، في باب ذكر مجلس الرضا للسلام مع المأمون في الفرق بـين العترة والأمّة حديث طويل، وفيه قالت العلماء: أخبرنا هـل فسّـر الله الاصـطفاء فـي الكتاب؟

فقال الرضا للظِّه : فسّر الاصطفاء في الظّاهر سوى البـاطل فـي اثــني عشــر مــوطناً وموضعاً.

... إلى قوله: وأمّا التاسعة، فنحن أهل الذكر الذين قال الله (٧٠): «فاسألوا أهل الذكر إن كنتم لاتعلمون» [فنحن أهل الذكر] (٨٠) فاسألونا إن كنتم لاتعلمون.

فقال العلماء: إنّما عنى [الله](٩) بذلك: اليهود والنصاري.

فقال أبوالحسن: سبحان الله ، وهل يجوز ذلك؟ إذاً يدعونا إلى دينهم ، ويقولون: إنّه أفضل من دين الإسلام.

١. أنوار التنزيل ٤٨٤/٢ ـ ٤٨٥.

٣. في هامش ت: وفي تفسير عليّ بن إبراهيم قوله «قد أنزل الله إليكم ذكراً رسولاً» قال: الذكر اسم رسول
 الله ﷺ قالوا: نحن أهل الذكر. (تفسير القمّى ٣٧٥/٢).

كذا في المصدر. وفي النسخ: الرسول. ٥. ق، ش،ن، ت: مفعول له.

٦. العيون ١/١٨٧، ح ١. ٧. النحل /١٤٠.

٨. من المصدر. ٩. من المصدر.

فقال المأمون: فهل عندك في ذلك شرح بخلاف ما قالوا، يا أباالحسن؟

فقال عليه الله على الله ونحن أهله، وذلك بيّن في كتاب الله حيث يقول في سورة الطلاق: «فاتّقوا الله يا أولى الألباب الذين آمنوا قد أنزل الله إليكم ذكراً رسولاً يتلو عليكم آيات الله مبيّنات» فالذكر رسول الله، ونحن أهله.

﴿ لِيُخْرِجَ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ ﴾: أي ليحصل لهم ما هم عليه الآن من الإيمان والعمل الصالح. أو ليخرج من علم أو قدر أنّه يؤمن.

﴿ مِنَ الظُّلُمُاتِ إِلَى النُّورِ ﴾: من الضلالة إلى الهدئ.

﴿ وَمَنْ يُؤْمِنْ بِاللّٰهِ وَيَعْمَلْ صَالِحاً يُدْخِلْهُ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْآنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا آبَداً ﴾: وقرأ (١) نافع وابن عامر: «ندخله» بالنون.

﴿ قَدْ اَحْسَنَ اللهُ لَهُ رِزْقاً ﴾ ۞: فيه تعجيب وتعظيم لما رُزِقُوا من الثواب.

﴿ اللهُ الَّذِي خَلَقَ سَبْعَ سَمْوَاتٍ ﴾ : [مبتدأ وخبر](٢).

﴿ وَمِنَ الْأَرْضِ مِثْلَهُنَّ ﴾ : أي وخلق مثلهنّ في العدد من الأرض.

وقرئ (٣) بالرفع؛ على الابتداء والخبر.

﴿ يَتَنَزَّلُ الْأَمْرَ بَيْنَهُنَّ ﴾: أي يجري أمر الله وقضاؤه بينهنّ ، وينفذ حكمه فيهنّ.

وفي روضة الكافي (٤): محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن عبدالرحمن بن أبي نجران، عن صفوان، عن خلف بن حمّاد، عن الحسين بن زيد الهاشميّ، عن أبي عبدالله عليه قال: جاءت زينب العطّارة الحولاء إلى نساء النبي عَلَيْهُ وبناته، وكان تبيع منهنّ العطر، وجاء النبي عَلَيْهُ وهي عندهنّ.

فقال: إذا أتيتنا طابت بيوتنا.

فقالت: بيوتك بريحك أطيب، يا رسول الله.

فقال: إذا بعت فأحسني ولاتغشّي، فإنّه أتقى وأبقى للمال.

١. أنوار التنزيل ٤٨٥/٢.

۲. ليس في ق.

٣. نفس المصدر والموضع.

٤. الكافي ١٥٣/٨ ـ ١٥٨، ح ١٤٣.

ثمّ قال: إنّ هذه الأرض بمن عليها عند التي تحتها كحلقة ملقاة في فلاة قيّ (١)، وهاتان بمن بينهما ومن عليهما عند الذي تحتها (٢) كحلقة ملقاة في فلاة قيّ، والشالثة حتّى انتهى إلى السابعة، وتلا هذه الآية: «خلق سبع سموات ومن الأرض مثلهنّ».

والسبع الأرضين بمن فيهن ومن عليهن على ظهر الديك كحلقة ملقاة في فلاة قي. [والديك له (جناحان:)(٢) جناح في المشرق وجناح في المغرب، ورجلاه في التخوم السبع. والديك بمن فيه ومن عليه على الصخرة كحلقة ملقاة في فلاة قيّ، والسبع والديك والصخرة بمن فيها ومن عليها على ظهر الحوت كحلقة في فلاة قيّ، والسبع والديك والصخرة والحوت بمن فيه ومن عليه على البحر المظلم كحلقة في فلاة قيّ، والسبع والديك والصخرة والحوت والبحر المظلم على الهواء الذاهب كحلقة في فلاة قيّ، والسبع والديك والصخرة والحوت والبحر المظلم على الهواء الذاهب كحلقة في فلاة قيّ، ثمّ تلا هذه الآية (٥): «له ما في السموات وما في الأرض وما بينهما وما تحت الشرى». «ثمّ انقطع الخبر عند الشرى». «ثمّ انقطع الخبر عند الشرى».

والسبع والديك والصخرة والبحر المظلم والحوت والهواء والثرى ومن فيه ومن عليه عند السماء الأولى كحلقة في فلاة قيّ. [وهذا كلّه] ( وسماء الدنيا بمن فيها ومن عليها عند التي فوقها كحلقة في فلاة قيّ، وهاتان السماءان ومن فيهما ومن عليهما عند التي فوقهما كحلقة في فلاة قيّ. [وهذه الثلاثة بمن فيهنّ ومن عليهنّ عند الرابعة

١. القيّ : الأرض القفر الخالية.

٢. كذا في النسخ والمصدر. والظاهر أن الصحيح: تحتهما.

٣. من المصدر. ٤. ليس في ق.

٥. طه/٦.

٦. أي إنّا لم نخبربه. أو: لم نؤمر بالإخبار به. (هامش تفسير نورالثقلين ٣٦٥/٥ نقلاً عن العلامة المجلسي في البحار).

كحلقة في فلاة قيّ ] (١) حتّى انتهى إلى السابعة.

وهنّ ومن فيهنّ ومن عليهنّ عند البحر المكفوف (٢) عن أهل الأرض كحلقة في فلاة قيّ (٦)، وتلا فلاة قيّ (٣)، وتلا هذه الآية (٤): «وينزل من السماء من جبال فيها من برد».

[وهذه السبع والبحر المكفوف وجبال البرد عند الهواء الذي تحار فيه القلوب كحلقة في فلاة قيّ. وهذه السبع والبحر المكفوف وجبال البرد والهواء عند حجب النور كحلقة في فلاة قيّ] (٥) وهذه السبع والبحر المكفوف وجبال البرد والهواء وحجب النور عند الكرسيّ كحلقة في فلاة قيّ، ثمّ تلا هذه الآية (٦): «وسع كرسيّه السموات والأرض ولايؤده حفظهما وهو العلى العظيم».

وهذه السبع والبحر المكفوف وجبال البرد والهواء وحجب النور والكرسيّ عند العرش كحلقة في فلاة قيّ، وتلا هذه الآية (٧): «الرحمن على العرش استوى».

وفي رواية الحسن، الحجب قبل الهواء الذي تحار فيه القلوب.

وفي أصول الكافي (٨)، بإسناده إلى أبي عبدالله عليه قال: إن الله لمّا أراد أن يخلق آدم بعث جبرئيل في أوّل ساعة من يوم الجمعة، فقبض بيمينه قبضة بملغت قبضته من السماء السابعة إلى السماء الدنيا، وأخذ من كلّ سماء تربة، وقبض قبضة أخرى من الأرض السابعة العليا إلى الأرض السابعة القصوى. (الحديث)

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٩): حدّ ثني أبي، عن الحسين بن خالد، عن أبي الحسن الرضا عليِّة قال: قلت له: أخبرني عن قول الله رضي السماء ذات الحبك».

٢. أي الممنوع عنهم لاينزل منه ماء إليهم.

٤. التور/٤٣.

٦. البقرة / ٢٥٥.

۸. الكافي ۲/٥، ح ٧.

١٠. الذاريات ٧٧.

١. ليس في ق، ش.

ليس في ق.

ه. من المصدر.

۷. طه / ٥.

٩. تفسير القمّي ٢٢٨/٢\_٣٢٩.

فقال: هي محبوكة إلى الأرض. وشبّك بين أصابعه.

فقلت: كيف تكون محبوكة إلى الأرض، والله يقول (١): «رفع السماء بغير عمد ترونها»؟

فقال: سبحان الله! أليس يقول: «بغير عمد ترونها»؟!

فقلت: بلي.

فقال: فثَمّ عمد ولكن لاترونها.

قلت: كيف ذلك، جعلني الله فداك؟

قال: فبسط كفّه اليسرى ثمّ وضع اليمنى عليها، فقال: هذه أرض الدنيا وسماء الدنيا عليها فوقها قبّة، والأرض الثانية فوقها قبّة، والأرض الثانية فوقها قبّة، والأرض الرابعة فوق السماء الثالثة فوقها قبّة، والأرض الرابعة فوق السماء الثالثة والسماء الرابعة فوقها قبّة، والأرض الرابعة والسماء الخامسة فوق السماء الرابعة والسماء الخامسة فوقها قبّة، والأرض السادسة فوقها قبة، والأرض السادسة فوقها قبة، والأرض السادسة فوق السماء الخامسة والسماء السادسة فوقها قبة، وعرش الرحمن والأرض السابعة فوقها قبة، وعرش الرحمن والأرض السابعة فوق السماء السابعة، وهو قول الله تعالى: «الذي خلق سبع سموات والوصي بعد رسول الله على وجه الأرض، فإنّما يتنزّل الأمر إليه من فوق السماء بين السموات والأرض.

قلت: فما تحتنا إلا أرض واحدة؟

[فقال: فما تحتنا إلا أرض واحدة](٢) وإنّ الستّ لهي فوقنا.

وفي بصائر الدرجات (1): أحمد بن محمّد، عن عليّ بن سنان، عن عبدالرحيم قال:

الرعد / ۲. وفيه: «رفع السماوات...».

البصائر /٤٢٨ ـ ٤٢٩ ح ١.

٣. من المصدر.

ابتدأني أبوجعفر الطِّلِا قال: أما إنّ ذاالقرنين فقد خيّر السحابين (١) فاختار الذلول، وذخر لصاحبكم الصعب.

قلت: وما الصعب؟

قال: ماكان من سحاب فيه رعد أو برق أو (٢) صاعقة فيصاحبكم يبركبه، أما إنّه سيركب السحاب ويرقى في الأسباب؛ أسباب السموات السبع، خمس (٣) عوامر وثنتان (٤) خواب.

أحمد بن محمّد (٥)، عن الحسين بن سعيد، عن عثمان بن عيسى، عن سماعة بن مهران [أو غيره] (٢) عن أبي بصير، عن أبي جعفر عليه أنّه قال: إنّ علياً عليه ملك ما فوق الأرض وما تحتها، فعرضت له السحابتان الصعب والذلول فاختار الصعب، فكان في الصعب ملك ما تحت الأرض وفي الذلول ملك ما فوق الأرض، واختار الصعب على الذلول فدارت به سبع أرضين، فوجد ثلاثاً خراباً وأربعاً عوامر (٧).

﴿ لِتَعْلَمُوا أَنَّ اللهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ وَأَنَّ اللهَ قَدْ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْما ﴾ ، علة الخلق، أو «يتنزّل» أو مضمر يعمّهما فإن كلاً منهما يدلّ على كمال قدرته وعلمه.

٢. المصدر: و.

٤. المصدر: اثنين.

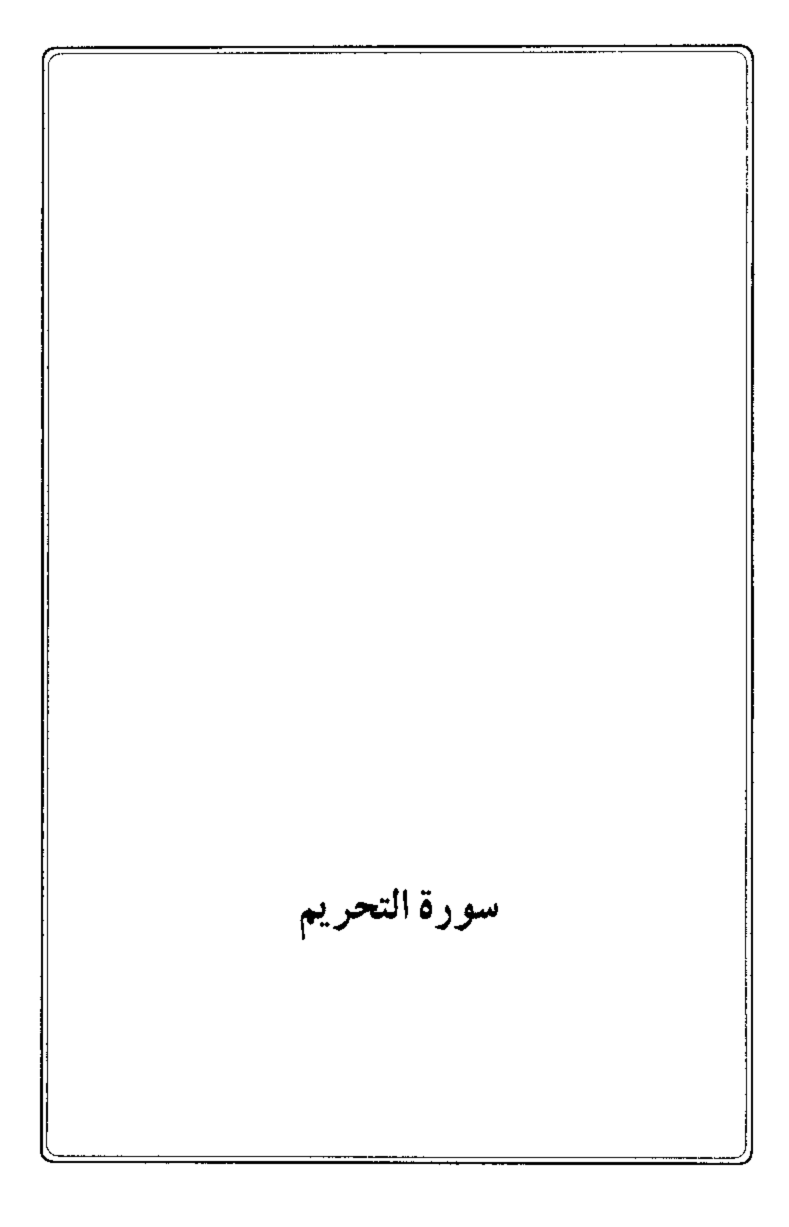
٦. ليس في المصدر.

كذا في المصدر. وفي النسخ: السحاب.

٣. المصدر: خمسة.

٥. نفس المصدر /٤٢٩، ح ٢.

٧. المصدر: فوجد ثلاث خراب وأربع عوامر.



## سورة التحريم

مدنيّة .

وآياتها اثنتا عشرة بالإجماع.

## بسم الله الرحمن الرحيم

في كتاب ثواب الأعمال (١)، بإسناده: عن أبي عبدالله السلاج قال: من قرأ سورة الطلاق والتحريم في فريضة (٢)، أعاذه الله من أن يكون يوم القيامة ممّن ينخاف أو يحزن، وعوفي من النار، وأدخله الله الجنّة بتلاوته إيّاهما ومحافظته عليهما، لأنّهما للنّبيّ ﷺ.

وفي مجمع البيان (٢٠): أبيّ بن كعب، عن النبيّ عَيْنِ قال: من قرأ سورة «ياأيها النبيّ لم تحرّم ما أحلّ الله لك»، [أعاذه الله من النار، و](٤) أعطاه الله توبةً نصوحاً.

﴿ يَاآيُهَا النَّبِيُّ لِمَ تُحَرُّمُ مَا آحَلُ اللَّهُ لَكَ ﴾ : قيل (٥): إنَّه ﷺ خلا بمارية في يوم عائشة أو حفصة، فأطلعت على ذلك حفصة فعاتبته فيه، فحرّم مارية، فنزلت.

وقيل (٦): شرب عسلاً عند حفصة ، فواطأت (٧) عائشة وسودة وصفية فقلن له : إنَّــا نشم منك مثل ريح المغافير (٨). فحرّم العسل، فنزلت.

١. ثواب الأعمال /١٤٦، ح ١.

٣. المجمع ١١/٥.

ه. أنوار التنزيل ٤٨٥/٢.

٦. نفس المصدر والموضع،

٧. كذا في المصدر. وفي ش: فوطات. وفي غيرها: فتوطات.

٨. هو صمغ العرفط، كريه الرائحة.

٢. المصدر: فريضته.

٤. من ق.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): أخبرنا أحمد بن إدريس، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن ابن سنان (٢)، عن أبي عبدالله طليّة في قوله: «ياأيّها النبيّ لم تحرّم ما أحلّ الله لك» قال: اطلعت عائشة وحفصة على النبيّ عَلَيْلَة وهو عند مارية، فقال النبيّ عَلِيْلَة : والله، ما أقربها. فأمره الله أن يكفّر عن يمينه.

قال عليّ بن إبراهيم: كان سبب نزولها، أنّ رسول الله عَلَيْ كان في بعض بيوت نسائه، وكانت مارية القبطيّة تكون معه تخدمه، وكان ذات يوم في بيت حفصة، ولا ذات يوم في بيت حفصة بذلك وفقيت حفصة في حاجة لها،](٣) فتناول رسول الله عَلَيْ مارية، فعلمت حفصة بذلك فغضبت، وأقبلت على رسول الله عَلَيْ فقالت: يا رسول الله عَلَيْ هذا في يومي وفي داري وعلى فراشى ؟!

فاستحيى رسول الله ﷺ منها فقال: كفى فقد حرّمت مارية على نفسي، والأطؤها بعد هذا أبداً، وأنا أفضي إليك سرّاً فإن أنت أخبرت به فعليك لعنة الله والملائكة والناس أجمعين.

فقالت: نعم، ما هو؟

فقال: إنَّ أبابكر يلي <sup>(٤)</sup>الخلافة بعدي، ثمَّ من بعده أبوك.

فقالت: «من أنبأك هذا قال نبّأني العليم الخبير» (٥٠).

فأخبرت حفصة به عائشة من يومها ذلك، وأخبرت عائشة أبابكر، فجاء أبوبكر إلى عمر فقال له: إنّ عائشة أخبرتني عن حفصة بشيء ولاأثق بقولها، فاسأل أنت حفصة. فجاء عمر إلى حفصة فقال لها: ما هذا الذي أخبرت عنك عائشة؟ فأنكرت ذلك، و (٢) قال: ما قلت لها من ذلك شيئاً.

٣. ليس في ق.

۱. تفسير القمّي ٣٧٥/٢\_٣٧٦.

٢. المصدر: ابن سيار.

كذا في المصدر. وفي النسخ: تلا.

٥. المصدر: فقالت: من أخبرك بهذا؟ قال: الله أخبرتي.

٦. ليس في المصدر.

فقال لها عمر: إن كان هذا حقّاً فأخبرينا حتّى نتقدّم فيه.

فقالت: نعم، قد قال رسول الله عَيْلِيُّ .

فاجتمعوا أربعة على أن يسمّوا رسول الله، فنزل جبرئيل على رسول الله عَيَّالِيَّةُ بهذه السورة: «ياأيّها النبيّ لِمَ تحرّم ما أحلّ الله لك تبتغي - إلى قوله -: تحلّة أيمانكم»؛ يعني: قد أباح الله لك أن تكفّر عن يمينك «والله مولاكم وهو العليم الحكيم».

وفي الكافي (١): عدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن ابن أبي نصر، عن محمّد بن سماعة، عن زرارة، عن أبي جعفر التله قال: سألته عن رجل قال لامرأته: أنت عليً حرام.

فقال لي: لوكان لي عليه سلطان أوجعت رأسه، وقلت له: الله أحلَها لك، فما حرّمها عليك؟ إنّه لم يزد على أن كذب فزعم أنّ ما أحل الله له حرام، ولايدخل عـليه طـلاق ولاكفّارة.

فقلت: قول الله عَلَى: «يا أيّها النبيّ لِمَ تحرّم ما أحلّ الله لك» فجعل فيه الكفّارة.

فقال: إنّما حرم عليه جاريته مارية، وحلف أن لايقر بها، فإنّما جعل عليه الكفّارة في الحلف ولم يجعل عليه في التحريم.

عليّ بن إبراهيم (٢)، عن أبيه ، عن ابن أبي نجران ، عن عاصم بن حميد ، عن محمّد بن قيس قال : قال أبو جعفر الله لنبيّه عَلَيْلُهُ : «ياأيّها النبيّ لِمَ تحرّم ما أحلَ الله لك - إلى قوله : - قد فرض الله تحلّة أيمانكم ، فجعلها يميناً ، وكفّرها رسول الله عَلَيْلُهُ .

قلت: بِمَ كَفِّر؟

قال: أطعم عشرة مساكين، لكلّ مسكين مدّ.

قلنا: فما حدّ (٣) الكسوة؟

قال: ثوب يواري به عورته.

الكافي ١٣٤/٦ ـ ١٣٥، ح ١.
 الكافي ١٣٤/٦ ـ ١٣٥، ح ١.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: «فمن وجد» بدل «فما حدّ».

وفي مجمع البيان (١): واختلف العلماء فيمن قال لامرأته: أنت عليَّ حرام.

... إلى أن قال: وقال أصحابنا: إنّه لايلزم به شيء، ووجوده كعدمه، وإنّما أوجب الله فيه الكفّارة، لأن النبيّ عَلَيْلُهُ كان حلف ألّا يقرب جاريته أو لايشرب الشراب المذكور، فأوجب الله عليه أن يكفّر عن يمينه ويعود إلى استباحة ماكان حرّمه، وبيّن أنّ التحريم لا يحصل إلّا بأمر الله ونهيه، ولا يصير الشيء حراماً بتحريم من يحرّمه على نفسه إلّا إذا حلف على تركه.

واعلم أنّه ليس في هذا دلالة على وقوع ذنب منه صغير أو كبير، لأنّ تحريم الرجل بعض نسانه أو بعض الملاذّ لسبب أو لغير سبب ليس بقبيح ولاداخل في جملة الذنوب، ولايمتنع أن يكون خرج هذا مخرج التوجّع له إذا بالغ في إرضاء أزواجه وتحمّل في ذلك المشقّة، ولو أنّ إنساناً أرضى بعض نسائه بتطليق بعضهن، لجاز أن يقال له: لِمَ فعلت ذلك وتحملت فيه المشقّة؟ وإن كان لم يفعل قبيحاً. ولو قلنا: إنّه عَنَيْ عوتب على ذلك، لأنّ ترك التحريم كان أفضل من فعله، ولم يمتنع لأنه يحسن أن يقال لتارك الفعل: لِمَ لم تفعله، ولم عدلت عنه؟ ولأنّ تطييب قلوب النساء مماً لاتنكره العقول.

﴿ تَبْتَغِي مَرْضَاتَ أَزْوَاجِكَ ﴾: تفسير «لتحرّم»، أو حال من فاعله، أو استئناف لبيان الداعي إليه.

﴿ وَاللَّهُ غَفُورٌ ﴾: لعباده.

﴿ رَحِيمٌ ﴾ ٢٠: بهم إذا رجعوا إلى ما هو الأولىٰ والأليق.

﴿ قَدْ فَرَضَ اللهُ لَكُمْ تَحِلَّةَ آيْمَانِكُمْ ﴾: قد شرع لكم تـحليلها، وهـو حـلّ مـا عـقدته بالكفّارة.

﴿ وَاللَّهُ مَوْلاًكُمْ ﴾ : متولِّي أمركم.

١. المجمع ٣١٥/٥.

﴿ وَهُوَ الْعَلِيمُ ﴾ : بما يصلحكم.

﴿الْحَكِيمُ ﴾ ٢٠: المتقن في أفعاله وأحكامه.

وفي من لا يحضره الفقيه (١): وقال الصادق للنِّلِيِّ : إنِّي لأكره للرَّجل أن يموت وقد بقيت عليه خلَّة من خلال رسول الله عَيْلِيَّ لم يأتها.

فقلت: وهل تمتّع رسول الله عَيْلِين ؟

قال: نعم. وقرأ هذه الآية.

﴿ وَإِذْ أَسَرَّ النَّبِيُّ إِلَى بَعْضِ أَزْوَاجِهِ ﴾: يعني: حفصة.

﴿ حَدِيثاً ﴾: تحريم مارية. أو العسل. أو أنَّ الخلافة يليها بعده أبوبكر وعمر.

﴿ فَلَمَّا نَبَّأْتِ بِهِ ﴾: أي فلمًا أخبرت حفصة عائشة بالحديث.

﴿ وَٱطْهَرَهُ اللَّهُ عَلَيْهِ ﴾ : وأطلع الله نبيّه على ما جرى من إفشاء سرّه.

﴿ عَرَّفَ بَعْضَهُ ﴾: عرف الرسول حفصة بعض (٢) ما فعلت.

وقرأ <sup>(٣)</sup>الكسائي بالتخفيف.

﴿ وَاَعْرَضَ عَنْ بَعْضٍ ﴾: عن إعلام بعض تكرّماً. أو جازاها على بعضٍ بأن طلقها تطليقة، وأعرض عن بعض بأن راجعها بأمر الله.

وفي مجمع البيان (٤): وقيل: إنّ النبيّ ﷺ خلا في يوم عائشة مع جاريته إمّ إبراهيم مارية القبطيّة، فوقفت حفصة على ذلك.

فقال لها رسول الله ﷺ: لاتعلمي عائشة ذلك. وحرّم مارية على نفسه.

فأعلمت حفصة عائشة الخبر واستكتمتها إيّاه، فأطلع الله نبيّه على ذلك، وهو قوله: «وإذ أسرّ النبيّ إلى بعض أزواجه حديثاً»، يعنى: حفصة.

... عن الزجّاج قال: ولمّا حرّم مارية القبطيّة، أخبر حفصة أنّه يـملك مـن بـعده

٢. كذا في أنوار التنزيل ٤٨٦/٢. وفي النسخ: بعد.

٤. المجمع ٣١٤/٥.

۱. الفقيم ۲۹۷/۳ ـ ۲۹۸، ح ۱٤۱٦.

٣. أنوار التنزيل ٤٨٦/٢.

أبوبكر و (١)عمر، فعرّفها بعض ما أفشت من الخبر، وأعـرض عـن بـعض أنّ أبـابكر [وعمر](٢) يملكان بعدي.

وقريب من ذلك (٣): ما رواه العيّاشيّ بالإسناد، عن عبدالله بن عطاء المكّيّ، عن أبي جعفر عليّ إلّا أنّه زاد في ذلك، أنّ كلّ واحدة منهما حدّثت أباها في ذلك، فمعاتبهما [رسول الله](٤) في أمر مارية وما أفشتا عليه من ذلك، وأعرض عن أن يعاتبهما في الأمر الأخر.

﴿ فَلَمَّا نَبَّاهَا بِهِ قَالَتْ مَنْ آنْبَاكُ هَذَا قَالَ نَبَّانِيَ الْعَلِيمُ الْخَبِيرُ ﴾ ٢: بسرائر الصدور.

﴿ إِنَّ يَتُوبِهَا إِلَى اللهِ ﴾ : خطاب لحفصة وعائشة على الالتفات، للمبالغة في المعاتبة.

﴿ فَقَدْ صَغَتْ قُلُوبُكُمًا ﴾ (٥): فقد وجد منكما ما يوجب التوبة ، وهو ميل قلوبكما عن الواجب من مخالصة الرسول بحبّ ما يحبّه وكراهة [ما يكرهه.

﴿ وَإِنْ تَظَاهَرا عَلَيْهِ ﴾ : بما يسوؤه.

وقرأ(٦) الكوفيّون بالتخفيف.

وفي جوامع الجامع (٧): وقرأ موسى بن جعفر للثِّلةِ : «وإن تظاهروا».](^)

وفي أمالي شيخ الطائفة (٩)، بإسناده إلى محمّد بن [محمّد بن] (١٠) عبدالعزيز قـال: وجدت في كتاب أبي، عن الزهريّ، عن عبيداللهبن عبدالله، عـن ابـن عبّاس قـال: وجدت حفصة رسول الله مع أمّ إبراهيم في يوم عائشة، فقالت: ولأخبرنّها (١١).

فقال رسول الله ﷺ: أكتمي ذلك، وهي عليَّ حرام.

فأخبرت حفصة عائشة بذلك، فأعلم الله نبيّه، فعرّف حفصة أنّها أفشت سرّه

۲. ليس في ن.

٤. من المصدر.

٦. أنوار التنزيل ٤٨٦/٢.

٨. ليس في ق، ش.

١٠. ليس في ق، ش.

١. المصدر: ثمّ.

٣. نفس المصدر والموضع،

٥. في ق زيادة: وإن تظاهرا عليه.

٧. الجوامع /٤٩٩.

٩. أمالي الطوسي ١٥٠/١.

١١. كذا في المصدر. وفي النسخ: وأخبرتها.

فقالت (١) له: «من أنبأك هذا فقال نبّأني العليم الخبير». فآلين رسول الله عَيَّبُولُهُ من نسائه شَهراً، فأنزل الله عزّ اسمه: «إن تتوبا إلى الله فقد صغت قلوبكما».

قال ابن عبّاس (٢): فسألت عمر بن الخطّاب: من اللتان تظاهرتا على رسول الله؟ فقال: حفصة وعائشة.

﴿ فَإِنَّ اللهَ هُوَ مَوْلاًهُ وَجِبْرِيلُ وَصَالِحُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾: فلن يعدم من ينظاهره من الله والملائكة وصلحاء المؤمنين، فإنّ الله ناصره، وجبريل رئيس الكروبيّين قرينه، ومن صلح من المؤمنين أتباعه وأعوانه.

﴿ وَالْمَلاَثِكَةُ بَعْدَ ذَلِكَ ظَهِيرٌ ﴾ ۞: متظاهرون.

قيل (٣): وتخصيص جبرئيل لتعظيمه، والمراد بالصالح: الجنس، ولذلك عـمم (٤) بالإضافة وبقوله: «بعد ذلك» تعظيم لمظاهرة الملائكة من جملة ما ينصره الله به.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥): حدّ ثنا محمّد بن جعفر، قال: حدّ ثنا محمّد بن عبدالله (٢)، عن أبي بصير قال: سمعت عبدالله (٢)، عن أبي بحران، عن عاصمبن حميد، عن أبي بصير قال: سمعت أباجعفر عليه إن تتوبا إلى قوله ـ: صالح المؤمنين».

قال: «صالح المؤمنين» هو عليّ بن أبي طالب عليُّهِ.

[وفي مجمع البيان (٧): وعن ابن عبّاس قال: قلت لعمربن الخطّاب (٨): من المرأتان الله عَمَالِينَانُ على رسول الله عَمَالِينَا ؟

قال: عائشة وحفصة]<sup>(٩)</sup> أورده البخاريّ في الصحيح.

ووردت الروايــة مــن طــريق العــامّة والخـاصّة، أنّ المـراد بـصالح المـؤمنين: [أميرالمؤمنين على المُثِلاِ](١٠).

١. كذا في المصدر. وفي النسخ: فقال.

٣. أنوار التنزيل ٤٨٦/٢.

ه. تفسير القمّي ٣٧٧/٢.

٧. المجمع ٢١٦/٥.

٩. ليس في ي.

٢. نفس المصدر والموضع.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: عمّ.

٦. في المصدر زيادة: (عبدالله بن محمد ـظ).

٨. ليس في ق.

١٠. ليس في ق.

وفي كتاب شواهد التنزيل (١)، بالإسناد: عن سدير الصيرفيّ، عن أبي جعفر للظِّلاً قال: لقد عرّف رسول الله ﷺ [عليّاً للظِّلاً] (٢) أصحابه مرّتين، أمّا مرّة فحيث قال: من كنت مولاه فعليّ مولاه. وأمّا الثانية، فحيثما نزلت هذه الآبة: «فإنّ الله هو مولاه وجبرثيل وصالح المؤمنين» (الآبة) أخذ رسول الله بيد عليّ وقال: يا أيّها الناس، هذا صالح المؤمنين.

[وقالت أسماء بنت عميس: سمعت النبيّ ﷺ يقول: «وصالح المؤمنين»]<sup>(۱)</sup> عليّ بن أبي طالب عليّلًا <sup>(1)</sup>.

وفي كتاب سعد السعود (٥) لابن طاووس: فقد روى من يُمعتَمد عليه من رجال المخالف والمؤالف، أنّ المراد بصالح المؤمنين: عليّ بن أبي طالب الميليّ . وقد ذكرنا بعض الروايات في كتاب الطرائف.

وفي شرح الآيات الباهرة (١٠): سبب نزول هذه الآيات (١٠)، أنّ النبيّ عَيَالَةُ أسرّ إلى عائشة وحفصة حديثاً، وهو: أنّ أبابكر وعمر يليان الأمر من بعده (١٠) بالقهر والغلبة، فلمّا أسرّ إليهما ذلك عرّفت كلّ واحدة أباها وأفشت سرّ رسول الله عَيَالَةُ.

فأنزل الله على رسوله يخبره بما فعلتا (٩)، ويعرّفهما بأنّهما إن تابتا مما فعلتاه (١٠) «فقد صغت قلوبكما»؛ أي مالت إلى الهدى وعدلت إلى الرشاد «وإن تظاهرا عليه»؛ أي على النبيّ عَلَيْهُ [إن (١١) تتقويا] (١٢) «فإنّ الله هو مولاه»؛ أي ناصره ومؤيّده، وكذلك «جبريل وصالح المؤمنين [والملائكة بعد ذلك ظهير».

٢. ليس في ق، م.

١. نفس المصدر والموضع.

۳. ليس ف*ي* ي.

٤. تكرّرت هنا في ن، ت، ي، ر، العبارة المنقولة عن جوامع الجامع ذيل: «وإن تظاهرا عليه».

٥. سعد السعود ١٨١/.

٧. كذا في المصدر, وفي النسخ: الآية. ٨. كذا في المص

٩. كذا في المصدر. وفي النسخ: فعلا.

١١. المصدر: أي.

تأويل الآيات الباهرة ٦٩٧/٢ ، ١٩٨٠ م ١.

٨. كذا في المصدر. وفي ن: هذا. وفي غيرها: هذه.

١٠. كذا في المصدر. وفي النسخ: إن تابا ممّا فعلاه.

۱۲. ليس في ق، ش، م.

وصالح المؤمنين:](١) أميرالمؤمنين للله على ما رواه محمّد بـن العبّاس الله ، مـن طريق العامّة والخاصّة، أورد في تفسيره هذا المنقول (منه)(٢) اثنين وخمسين حديثاً اخترنا منها بعضها:

قال: حدَّثنا جعفر بن محمَّد الحسينيِّ، عن عيسيبن مهران، عن مخلد٣٠ إبن إبراهيم، عن عبدالرحمنبن الأسود، عن [محمّد بن](٤) عبدالله بن أبي رافع [عن عونبن عبدالله بن أبي رافع](٥) قال: لمّاكان اليوم الذي توفّي فيه رسول الله ﷺ [غشي عليه](٦) ثمّ أفاق، وأنا أبكي وأقبَل يديه وأقول: من لي ولولدي بعدك، يا رسول الله؟ قال: لك الله بعدي ووصيّى صالح المؤمنين؛ عليّ بن أبيطالب الطِّلْةِ.

وقال أيضاً (٧): [حدَّثنا](٨) محمّد بن سهل القطّان، عن عبدالله [بن محمّد البـلويّ، عن إبراهيم] (٩) عن عبدالله (١٠) [بن] (١١) العلاء، عن سعيد (١٢) بن مربوع (١٣)، عن أبيه، عن عمّاربن ياسر قال: سمعت عليّ بن أبي طالب عليَّةٍ يقول: دعاني رسول الله عَيَّاتِهُ فقال: ألا أبشرك؟

قلت: بلين، يا رسول الله، وما زلت مبشَّراً بالخير.

قال: لقد أنزل الله فيك قرآناً.

قلت: وما هو يا رسول الله؟

قال: قرنت (١٤) بجبرئيل. ثمّ قرأ: «وجبريل وصالح المؤمنين والملائكة بـعد ذلك ظهير». فأنت والمؤمنون من بنيك الصالحون.

٢. من المصدر مع القوسين.

١. ليس في ي. ٣. المصدر: محول. ٤. ئيس في ق، ش.

٥ و٦. من المصدر. ٧. نفس المصدر /٦٩٨، ح ٢.

٨. من المصدر. ٩. ليس في ق، ش.

١٠. المصدر: عبيدالله. ١١. من المصدر مع المعقوفتين.

١٢. ق، ش: سعد. ١٣. المصدر: يربوع.

١٤. كذا في المصدر. وفي ق، ش: نزلت. وفي سائر النسخ: قرأت.

وقال أيضاً (١): حدَّثنا إدريس، عن أحمد بن محمَّد بن عيسى، عن ابن فضَّال، عن أبي جميلة ، عن محمّد الحلبي ، عن أبى عبدالله النِّهِ قال: إنّ رسول الله عَلَيْلُةُ عرف أصحابه أميرالمؤمنين مرّتين، وذلك أنّه قال لهم: أتدرون من وليّكم بعدي؟ قالوا: الله ورسوله أعلم.

قال: إنَّ الله قـد قـال: «فـإنَّ الله هـو مـولاه وجـبرنيل وصـالح المـؤمنين»؛ يمعني: أميرالمؤمنين الله وهو وليكم بعدي.

والمرّة الثانية يوم غدير خمّ حين قال: من كنت مولاه فعليّ مولاه.

وقال أيضاً (٢): حدَّثنا عليّ بن عبيد ومحمّد بن القاسم قالا: حدّثنا حسينبن الحكم، عن حسن بن حسين، عن حيّان بن عليّ، عن الكلبيّ، عن صالح (٣)، عن ابن عبّاس في قول الله: «فإنّ الله هو مولاه وجبر ثيل وصالح المؤمنين». قال: نزلت في علىّ خاصّة.

وإنَّما أفرد جبرتيل من بين الملائكة وأميرالمؤمنين عليَّةٍ من بين الناس لعلوَّ شأنهما، فأمًا جبرتيل فعطف الملائكة عليه، وأمّا أميرالمؤمنين لم يشرك معه أحداً من الناس، فتلك فضيلة لم يُسبَق إليها، ولاقدر أحد من البشر عليها. وهذا مثل قوله تعالى: «هو الذي أيّدك بنصره وبالمؤمنين».

والمؤمنون عبارة عنه لأنّه أميرهم، وكما قيل: الناس ألف(٤) منهم بواحد وواحـد [كالف إن أمر عنّا]<sup>(ه)</sup>.

و قال الأخر:

أن يجمع العالم في واحد ليس عملي الله <sup>(٦)</sup> بمستنكر

٢. نفس المصدر /٦٩٩، ح ٤.

١. نفس المصدر /٦٩٩، ح ٣.

٤. ليس في ن.

٣. المصدر: أبي صالح. ٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: «كالاف» مكان ما بين المعقوفتين.

٦. ن، ت، ي، ر، المصدر: ليس شه.

﴿ عَسَىٰ رَبُّهُ إِنْ طَلَّقَكُنَّ اَنْ يُبَدِّلَهُ اَزْوَاجاً خَيْراً مِنْكُنَّ ﴾ : على التغليب، أو تعميم الخطاب.

وقرأ نافع وأبوعمرو: «يبدله» بالتخفيف.

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (١)، بإسناده إلى سعد بن عبدالله القّميّ قال: دخلت على أبي محمّد عليه القائم عليه وجدت على فخذه الأيمن مولانا القائم عليه وهو غلام، وقد كنت اتّخذت طوماراً، وأثبت فيه نيّفاً وأربعين مسألة من صعاب المسائل لم أجد لها مجيباً.

فقال: ما جاء بك، يا سعد؟

قلت: شوّ قني أحمد بن إسحاق إلى لقاء مولانا.

قال: و (٢) المسائل التي أردت أن تسأله ؟ (٣)

فقلت: على حالها، يا مولاي.

قال: فسل قرّة عيني عنها. وأومأ إلى الغلام.

فقال لى الغلام: سل عمّا بدا لك منها.

فقلت له: مولانا وابن مولانا، إنّا روينا عنكم أنّ رسول الله ﷺ جعل طلاق نسائه بيد أميرالمؤمنين الله حتى قال (٤) يوم الجمل لعائشة: إنّك قد أرهجت (٥) على الإسلام وأهله بفتنتك، وأوردت بنيك حياض الهلاك بجهلك، فاكففي عني غربك (٢) وإلّا طلّقتك. ونساء رسول الله ﷺ [قد كان] (٧) طلاقهن وفاته.

قال: ما الطلاق؟

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: فما.

١. كمال الدين /٤٥٨ ـ ٤٥٩، ح ٢١.

المصدر: أرسل.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: تسأل عنها.

٥. من أرمج الغبار: إذا أثاره.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: عزة بك، والغرب: الحدَّة والغرب: الحدَّة.

٧. من المصدر.

قلت: تخلية السبيل.

قال: فإذا كان طلاقهنّ وفاة رسول الله قد خلّيت لهنّ السبيل (١)، فلِمَ لايـحلّ لهـنّ الأزواج؟

قلت: لأنَّ الله حرَّم الأزواج عليهنَّ.

قال: كيف وقد خلّى الموت سبيلهنّ؟!

قلت: فأخبرني، يا ابن مولاي، عن معنى الطلاق الذي فوّض رسول الله عَلَيْ حكمه إلى أميرالمؤمنين.

قال: إنّ الله تقدّس اسمه عظم شأن نساء النبيّ عَلَيْ فخصّهنّ بشرف الأمّهات، فقال رسول الله: يا أباالحسن، إنّ هذا الشرف باق لهنّ ما دمن لله (٢) على الطاعة، فأيّتهنّ [عصت (٣) الله] بعدي بالخروج عليك فأطلق لها في الأزواج، وأسقطها (٥) من شرف أمومة المؤمنين. والحديث طويل. أخذت منه موضع الحاجة.

وفي كتاب الاحتجاج (٢) للطبرسي: عن أميرالمؤمنين المنظِ حديث طويل، يقول فيه للقوم لمّا مات عمر بن الخطّاب: نشدتكم بالله، هل فيكم أحد جعل رسول الله تَقَلِظُ طلاق نسائه بيده غيري؟

قالوا: لا.

﴿ مُسْلِمَاتٍ مُؤْمِنَاتٍ ﴾ : مقرّات مخلصات، أو منقادات مصدّقات.

﴿ قَانِتَاتٍ ﴾ : مصلّيات ، أو مواظبات على الطاعة .

﴿ تَآئِبَاتٍ ﴾ : عن الذنوب.

١. كذا في المصدر. وفي النسخ: قال: فإذن وفاة رسول الله خلَّت (حلت ـق) لهنَّ السبيل.

٢. ليس في ق، ش. ٢. كذا في المصدر، وفي النسخ: غضب

<sup>1.</sup> ليس في ق،

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ زيادة: تشرّف الأمّهات و.

٦. الاحتجاج ١٣٨/.

- \* عَابِدَاتٍ \*: متعبّدات، أو متذلّلات الأمر الرسول.
- ﴿ سَأَئِحَاتٍ ﴾ : صائمات، سُمّي الصائم: سائحاً لأنّه يسيح بالنهار بـلا زاد. أو مهاجرات.
- ﴿ ثَيِّبَاتٍ وَأَبْكَاراً ﴾ ۞: وسط العاطف بينهما لتنافيهما، ولأنّهما في حكم صفة واحدة (١)؛ إذ المعنى: مشتملات على الثيّبات والأبكار.
  - ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا قُوا أَنْفُسَكُمْ ﴾ : بترك المعاصي، وفعل الطاعات.
    - ﴿ وَالْمُلِيكُمْ ﴾ : بالنصح والتأديب.

وقرىٰ (٢): «أهلوكم» عطفاً على واو «قوا»، فيكون أنفسكم أنفس (٣) القبيلين عملي تغليب المخاطبين.

﴿ نَاراً وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ ﴾: ناراً (1) تتقد بهما اتّقاد غيرها بالحطب.

وفي أصول الكافي (٥)، بإسناده إلى سليمان بن خالد قال: قلت لأبي عبدالله عليَّا إنَّ لي أهل بيت وهم يسمعون منّى، أفأدعوهم إلى هذا الأمر؟

فقال: نعم، إنَّ الله يقول: «يا أيّها الذين آمنوا قوا أنـفسكم وأهـليكم نـاراً وقـودها الناس والحجارة».

وفي الكافي (٢٦)، بإسناده إلى عبدالأعلى مولى آلسام: عن أبي عبدالله عليه قال: لمّا نزلت هذه الآية: «ياأيّها الذين آمنوا قوا أنفسكم وأهليكم ناراً». جلس رجل من المسلمين يبكي، وقال: أنا عجزت عن نفسي فكيف أقي (٧) أهلي؟

فقال رسول الله ﷺ: حسبك أن تأمرهم بما تأمر به نفسك، وتنهاهم عمّا تنهى عنه نفسك.

أي قدر عليهما صفة واحدة هي «مشتملات» فلابد من العطف.

٢. أنوار التنزيل ٤٨٧/٢.

٣. كذا في المصدر، ولايوجد في ن. وفي سائر النسخ: نفس.

ليس في ق. ٥ و ٦٠ نفس المصدر ٦٢/٥ ، ح ١.

٧. المصدر: «كلَّفت» بدل «فكيف أقي».

وبإسناده (١) إلى عثمان بن عيسى: [عن سماعة](٢) عن أبي بصير في قول الله تعالى: «قوا أنفسكم وأهليكم ناراً». قلت: كيف أقيهم؟

قال: تأمرهم بما أمر الله، وتنهاهم عمّا نهاهم الله، فإن أطاعوك [كنت](٣) قد وقيتهم، وإن عصوك كنت قد قضيت ما عليك.

قال: تأمرونهم وتنهونهم.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥)، بإسناده إلى زرعةبن محمّد: عن أبي بمصير قال: سألت أباعبدالله عليه عن قول الله: «ياأيّها الذين آمنوا قوا أنفسكم» (الآية) فقلت: هذه نفسى أقيها، فكيف أقى أهلى؟

قال: تأمرهم بما أمرهم الله به، وتنهاهم عمّا نهاهم الله عنه، فإن أطاعوك كنت قـد وقيتهم، وإن عصوك كنت قد قضيت ما عليك.

وفي كتاب من لايحضره الفقيه (٦٠): وسُئل الصادق للجَّلِةِ عن قول الله: «قوا أنـفسكم وأهليكم ناراً» كيف نقيهنَ ؟

قال: تأمرونهنّ وتنهونهنّ.

قيل له: إنَّا نأمرهنَّ وننهاهنَّ فلا يقبلن.

قال: إذا أمرتموهنّ ونهيتموهنّ فقد قضيتم ما عليكم.

وفي كتاب جعفر بن محمّد الدرويستيّ (٧): وفي خبر أخرعن ابن مسعود قال: لمّا نزلت هذه الآية: «يا أيّها الذين أمنوا قوا أنفسكم وأهليكم» (الآية) تلاها رسول الله على

١. نفس المصدر ٦٢/٥، ح ٢.

۳. من المصدر.

٥. تفسير القمّي ٣٧٧/٢.

۷. نورالثقلین ۳۷۲/۵، ح ۲۲.

٢. من المصدر،

٤. نفس المصدر ٦٢/٥، ح ٣.

٦. الفقيه ٢٨٠/٣، ح ١٣٣٤.

أصحابه، فخرّ فتيّ مغشيّاً عليه، فوضع النبيّ عَيَّيُنَّا يله على قلبه فوجده يكاد يخرج من مكانه.

فقال: يا فتى، قل: لاإله إلا الله. فتحرّك الفتى فقالها، فبشّره النبيّ عَلَيْظُ بالجنّة. فقال القوم: يا رسول الله، من بيننا؟

فقال النبيِّ عَيَّا اللهِ عَلَيْ أَمَا سمعتم الله يقول (١): «ذلك لمن خاف مقامي وخاف وعيد».

﴿ عَلَيْهَا مَلاَئِكَةٌ ﴾: تلي أمرها، وهي الزبانية.

﴿ غِلاَظٌ ﴾: غلاظ الأقوال.

﴿ شِدَادٌ ﴾ : شداد الأفعال. أو غلاظ النُّلق، شداد النَّلق، أقوياء على الأفعال الشديدة.

وفي روضة الكافي (٢)، بإسناده إلى جابر: عن أبي جعفر الله قال: قال النبيّ عَلَيْهُمُ : إنّ الروح الأمين أخبرني أنّ الله لاإله غيره إذا وقف الخلائق وجمع الأولين والآخرين أتي بجهنّم تقاد بألف زمام، أخذ بكلّ زمام مائة ألف ملك من الغلاظ. (الحديث)

﴿ لاَ يَعْصُونَ اللهُ مَا آمَرَهُمْ ﴾: فيما مضى.

﴿ وَيَسَفْعَلُونَ مَا يُسَوِّمَرُونَ ﴾ ﴿ وَيَمَا يستقبل. أو لايمتنعون عند قبول الأوامر والتزامها، ويؤدّون ما يؤمرون.

وفي عيون الأخبار (٣)، في باب ما جاء عن الرضا للسلاخ في هاروت وماروت حديث طويل، وفيه يقول: إنّ الملائكة معصومون محفوظون من الكفر والقبائح بألطاف الله، قال الله تعالى فيهم: «الايعصون الله ما (٤) أمرهم ويفعلون ما يؤمرون».

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ كَفَرُوا لاَتَعْتَذِرُوا الْيَوْمَ إِنَّمَا تُجْزَوْنَ مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ ﴿ يَقَالَ لَهُمَ ذلك عند دخولهم النار. والنهي عن الاعتذار لأنّه لاعذر لهم، أو العذر لاينفعهم.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا تُوبُوا إِلَى اللهِ تَوْبَةً نَصوحاً ﴾ : بالغة في النصح، وهو صفة التائب،

۲. الکافی ۳۱۲/۸، ح ٤٨٦.

<sup>2.</sup> المصدر: فيما.

١. إبراهيم / ١٤.

٣. العيون ٢١٠/١، ح ١.

فإنّه ينصح نفسه بالتوبة، وُصفت به على الإسناد المجازيّ مبالغة. أو في النـصاحة، وهي الخياطة؛كأنّها تنصح ما خرق الذنب.

وقرأ (١) أبوبكر بضمّ النون، وهو مصدر بمعنى: النصح؛ كالشّكر والشكور، أو النصاحة؛ كالنّبوت والثبات، تقديره: ذات نصوح، أو تنصح نصوحاً، أو توبوا نصوحاً لأنفسكم.

وفي كتاب معاني الأخبار (٢)، بإسناده إلى أحمد بن هلال، قال: سألت أبـاالحـــن الأخير (٣) عليه عن [التوبة](٤) النصوح ما هي.

فكتب عليه ال يكون الباطن كالظّاهر، وأفضل من ذلك.

وبإسناده (٥) إلى أبي بصير، عن أبي عبدالله للسلام في قوله تعالى: «وتوبوا إلى الله توبة نصوحاً». قال: هو صوم يوم الأربعاء والخميس والجمعة.

وبإسناده (٦) إلى عبدالله بن سنان وغير واحد (٧): عن أبي عبدالله للثَّلِمْ قال: [التوبة] (٨) النصوح، أن يكون باطن الرجل كظاهره، وأفضل.

وروي(١): أنَّ التوبة النصوح، أن يتوب الرجل من ذنب وينوي ألَّا يعود إليه أبداً.

وفي أصول الكافي (١٠٠): محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسن بن محمّد بن عيسى، عن الحسن بن محبوب، عن معاوية بن وهب قال: سمعت أباعبدالله للنِلِيدِ يقول: إذا تباب العبد توبة نصوحاً أحبّه الله فستر عليه [في الدنيا والآخرة.

فقلت: كيف يستر عليه ؟ إ(١١)

قال: يُنسى ملكيه ماكتبا عليه من الذنوب، ويُوحي إلى جوارحه اكتمي عليه ذنوبه،

٢. معاني الأخبار/١٧٤، ح ١.

٤. من المصدر.

٦. نفس المصدر، ح ٣.

٨. من المصدر.

١٠. الكافي ٤٣٠/٢ ٤٣١، ح ١.

١. أنوار التنزيل ٤٨٧/٢.

٣. ليس في ق، ش، م.

٥. نفس المصدر، ح ٢.

٧. المصدر: «غيره» بدل «غيرواحد».

٩. نفس المصدر، ذيل ح ١٧٤.

١١. ليس في ق، ش،

ويوحي إلى بقاع الأرض اكتمي ماكان يعمل عليك من الذنوب، فيلقئ الله حين يلقاه وليس شيء يشهد عليه بشيء من الذنوب.

عدَّة من أصحابنا (١)، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن محمّد بن عليّ، عن محمّد بن علميّ، عن محمّد بن الفضل، عن أبي الصباح الكنانيّ قال: سألت أباعبدالله عليّه عن قول الله عَلَيّات: «توبوا إلى الله توبة نصوحاً».

قال: يتوب العبد من الذنب ثمّ لايعود فيه.

قال محمّد بن الفضيل: سألت عنها أباالحسن عليلا.

فقال: يتوب من الذنب ثمّ لايعود فيه، وأحبّ العباد إلى الله المفتّنون (٢) التوّابون. عليّ بن إبراهيم (٣): [عن أبيه] (٤) عن ابن أبي عمير، عن أبي أيّوب، عن أبي بصير قال: قلت لأبي عبدالله عليّه : «توبوا إلى الله توبة نصوحاً».

قال: هو الذنب الذي لايعود فيه أبداً.

قلت: وأيّنا لم يعد؟

فقال: يا [أبا] (٥) محمّد، إنّ الله يحبّ من عباده المفتّن، التوّاب.

عدّة من أصحابنا (٢٠)، عن أحمد بن محمّد، عن موسى بن القاسم، عن جدّه الحسن بن راشد، عن معاوية بن وهب قال: سمعت أباعبدالله طليًلا يقول و ذكر كما سبق سواء. ﴿ عَسَىٰ رَبُّكُمْ أَنْ يُكَفِّرَ عَنْكُمْ سَيُنَاتِكُمْ وَيُدْخِلْكُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ ﴾: ذكر بصيغة الإطماع جرياً على عادة الملوك، وإشعاراً بأنّه تفضّل والتوبة غيرموجبة، وأنّ العبد ينبغى أن يكون بين خوف ورجاء.

وفي كتاب الخصال (٧)، فيما علَّم أميرالمؤمنين الله أصحابه من الأربعمائة باب ممّا

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: المتَّقون.

٤. من المصدر.

٦. نفس المصدر ٤٣٦٧، ح ١٢.

١. نفس المصدر /٤٣٢، ح ٣.

٣. نفس المصدر /٤٣٢، ح ٤.

٥. من المصدر،

٧. الخصال /٦٢٣ ـ ٦٢٤، ح ١٠.

يصلح للمسلم في دينه ودنياه: باب التوبة مفتوح لمن أرادها، فـتوبوا «إلى الله تـوبة نصوحاً عسى ربّكم أن يكفّر عنكم سيّناتكم».

وفي أصول الكافي (١): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن عبدالرحمن بن (٢) حمّاد، عن بعض أصحابه، رفعه، قال: صعد أميرالمؤمنين للله الكوفة المنبر، فحمد الله وأثنى عليه، ثمّ قال: أيّها الناس، إنّ الذنوب ثلاثة.

... إلى أن قال: وأمّا الذنب الثالث فذنب ستره الله على خلقه ورزقه التوبة منه، فأصبح خائفاً من ذنبه راجياً لربّه، فنحن له؛ كما هو لنفسه، نرجو له الرحمة ونخاف عليه العذاب.

﴿ يَوْمَ لا يُخْزِي اللهُ النَّبِيِّ \*: ظرف «ليدخلكم».

﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا مَعَهُ ﴾ : عطف على «النبيّ » عَيَّالله إحماداً لهم، وتعريضاً لمن ناوأهم. وقيل (٢): مبتدأ خبره :

﴿ نُورُهُمْ يَسْعَىٰ بَيْنَ آيْدِيهِمْ وَبِآيْمَانِهِمْ ﴾: قيل (٤): أي على الصراط.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥): وفي رواية أبي الجارود، عن أبـي جـعفر للللِّفِ فـي قوله: «يوم لايخزي الله» (الآية) فمن كان له نور يومئذ نجا، وكلّ مؤمن له نور.

وبإسناده (٦٠) إلى صالح بن سهل: عن أبي عبدالله لللله في قوله: «نورهم يسعى بين أيديهم وبأيمانهم» قال: أثمّة المؤمنين نورهم يسعى [بين أيديهم وبأيمانهم، حتّى ينزلوا منازلهم.

وفي مجمع البيان (٧): وقال أبوعبدالله الطِّلا: [يسعى أنمّة المؤمنين يوم القيامة] (٨) بين أيديهم وبأيمانهم، حتّى ينزلوهم منازلهم في الجنّة.

۱. الكافي ۲/۲٪ م ۲.

٣ و ٤. أنوار التنزيل ٤٨٧/٢.

٧. المجمع ٥/٣١٨.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ زيادة: أبي.

ه ر٦. تفسير القمّي ٣٧٨/٢.

٨. ليس في ن.

﴿ يَقُولُونَ ﴾: قيل (١): إذا طفئ نور المنافقين:

﴿ رَبُّنَا أَنْمِمْ لَنَا تُورَنَا وَاغْفِرْ لَنَا إِنَّكَ عَلَى كُللَ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ ﴿: وقيل (٢): تتفاوت أنوارهم بحسب أعمالهم، فيسألونه (٢) إتمامه تفضّلاً.

﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ جَاهِدِ الْكُفَّارِ ﴾: بالسيف.

﴿ وَالْمُنَافِقِينَ ﴿: بِالْحَجَّةِ.

وفي مجمع البيان (٤): روي عن أبي عبدالله للنِّلِجُ أنَّه قرأ: «جاهد الكفّار بالمنافقين». وقال: إنّ رسول الله ﷺ لم يقاتل منافقاً قطّ، إنّماكان يتألّفهم.

﴿ وَاغْلُظْ عَلَيْهِمْ ﴾ : واستعمل الخشونة فيما تجاهدهم به إذا بلغ الرفق مداه.

﴿ وَمَأْوَاهُمْ جَهَنَّمُ وَبِئْسَ الْمَصِيرُ ﴾ ۞: جهنَّم، أو مأواهم.

﴿ ضَرَبَ اللهُ مَثَلاً لِلَّذِينَ كَفَرُوا امْرَاَةَ نُوحٍ وَامْرَاَةَ لُوطٍ ﴾ : مثّل الله حالهم، فسي أنّـهم يُعاقَبون بكفرهم ولايُحابَون (٥) بما بينهم وبين النبيّ والمؤمنين من النسبة بحالهما.

﴿ كَانَتَا تَحْتَ عَبْدَيْنِ مِنْ عِبَادِنَا صَالِحَيْنِ ﴾ : يريد به : تعظيم نوح ولوط.

﴿ فَخَانَتَا هُمَا ﴾ : بالنفاق.

﴿ فَلَمْ يُغْنِيَا عَنْهُمَا مِنَ اللهِ ﴾: فلن يغن النبيّان عنهما بحقّ الزواج.

﴿شَيْئًا ﴾: إغناء ما.

﴿ وَقِيلَ ادْخُلاَ النَّارَ ﴾: أي لهما عند موتهما، أو يوم القيامة.

﴿ مَعَ اللَّاخِلِينَ ﴾ ۞: مع سائر الداخلين من الكفرة، الذين لاوصلة بينهم وبين الأنبياء.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٦٠): وقال عليّ بن إبراهيم في قوله تعالى [: «ضرب الله

٢. نفس المصدر والموضع.

٤. المجمع ٣١٩/٥.

٦. تفسير القمّى ٢٧٧/٢.

١. أنوار التنزيل ٤٨٧/٢.

٣. ن، ت، ي، ر، المصدر: فيسألون.

٥. أي ولايسامُحون.

مثلاً»: ثمّ ضرب الله مثلاً فقال: إ(١) «ضرب الله مثلاً بإلى قوله .. فخانتاهما» فقال: والله، مثلاً» ثمّ ضرب الله مثلاً الفاحشة، وليقيمن الحدّ على فلانة فيما أتت في طريق ما عنى بقوله: «فخانتاهما» إلّا الفاحشة، وليقيمن الحدّ على فلانة فيما أتت في طريق البصرة، وكان طلحة (٢) يحبّها، فلمّا أراد أن تخرج إلى البصرة قال لها طلحة (٢)؛ لا يحلّ لك أن تخرجي من غيرمحرم. فزوّجت (٤) نفسها من طلحة (٥).

وفي أصول الكافي (1): عليّ بن إبراهيم، عن محمّد بن عيسى، عن يونس، عن رجل، عن زرارة، عن أبي جعفر الله وذكر حديثاً طويلاً، يقول فيه: وقد كان رسول الله تَلَيُلُهُ تزوّج، وقد كان من أمر امرأة نوح وامرأة لوط ما قد كان، أنهما قد كانتا تحت [عبدين من عبادنا] (٢) صالحين.

فقلت: إنّ رسول الله ﷺ [ليس في ذلك] (٨) بمنزلتي، إنّما هي تحت يده وهي مقرّة بحكمه مقرّة بدينه.

قال: فقال لي: ما ترى من الخيانة في قـول الله: «فـخانتاهما» مـا يـعني بـذلك إلّا الفاحشة، وقد زوّج رسول الله فلاناً (٩).

وفي الكافي (١٠): محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن ابن فضّال، عن ابن بكير، عن زرارة، عن أبي جعفر الثِّلِج قال: قلت: ما تقول في مناكحة الناس، فإنّي قـد بلغت ماترى وما تزوّجت (١١) قطّ؟

قال (۱۳): وما يمنعك من ذلك؟ قلت: ما يمنعني [إلّا أنّي أخشي] (۱۳)أن لايكون يحلّ لى مناكحتهم، فما تأمرني؟

١. ليس في ق، ش.

٣. ليس في ق. وفي المصدر: فلان.

٥. المصدر: فلان.

۷. ليس في ق، ش.

٩. يظهر معنى هذا الحديث من الخبر الأتي.

١١. كذا في المصدر. وفي النسخ: تزوّجه.

١٣. ليس في ق.

٢. المصدر: فلان.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: فتزوّجت.

٦. الكافي ٢/٢/٢، ح ٢.

٨. ليس في ق، ش.

۱۰. الكافي ۳۵۰/۵، ح ۱۲.

۱۲. ليس في ن، ت،ي، ر.

قال: كيف تصنع وأنت شابّ أتصبر.

قلت: أتّخذ الجواري.

قال: فهات الآن فبم تستحلُّ الجواري؟ أخبرني.

قلت: إنَّ الأمة ليست بمنزلة الحرّة، إن رابتني الأمة بشيء بعتها أو أعتزلتها.

قال: حدَّثني فبم تستحلَّها؟

قال: فلم يكن عندي جواب.

فقلت: جعلت فداك، أخبرني ماتري أتزوّج؟

قال: ما أبالي أن تفعل.

قلت: أرأيت قولك: ما أبالي أن تفعل، فإنّ ذلك على وجهين، تقول: لست أبالي أن تأثم (١) أنت من غير أن آمرك، فما تأمرني أفعل ذلك عن أمرك؟

قال: فإنّ (٢) رسول الله عَيَّظَةً قد تزوّج، وكان من امرأة نوح وامرأة لوط ما قصّ الله ﷺ وقد قال الله تعالى: «ضرب الله» (الآية).

فقلت: إنّ رسول الله عَيَّالَة لست في ذلك مثل منزلته ، إنّما هي تحت يديه وهي مقرة بحكمه مظهرة دينه. أما والله ، ما عنى بذلك إلّا في قول الله تَظَكَ: «فخانتاهما» [ما] (٢) عنى بذلك. (الحديث)

وفي كتاب علل الشرائع (1)، بإسناده إلى سالم: عن أبي عبدالله عليه قال: قيل له: كيف كان يعلم قوم لوط أنّه قد جاء لوطاً رجل؟

قال: كانت امرأته تنخرج فنتصفر، فإذا سنمعوا الصنفير جناؤوا، فبلذلك كسره (٥) التصفير.

وفي شرح الآيات الباهرة (٦٠): قال أبوعليّ الطبرسي، هذا مثل ضربه الله لأزواج

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: قال.

٤. العلل/٥٦٣ \_ ٥٦٤، ح ١.

٦. تأويل الآيات الباهرة ٧٠٠/٢ ح ٦.

١. كذا في المصدر، وفي النسخ: تأتم.

٣. من المصدر.

٥. كذا في المصدر، وفي النسخ: كثر،

النبي عَيْنَا اللواتي أفشين سرّه، حثاً لهنّ على التوبة والطاعة، وبياناً لهنّ أنّ مصاحبة الرسول ومماسّته مع مخالفته وإفشاء سرّه لاينفعهنّ ذلك.

ويؤيّده: ما روي (١) عن أبي عبدالله للنِّلِج قال: [قوله تعالى: «ضرب الله مثلاً» (الآية) مثل] (٢) ضربه الله لعائشة وحفصة إذ تظاهرا (٢) على رسول الله عَيَّلِيَّةٍ وأفشتا (١) سرّه.

﴿ وَضَرَبَ اللهُ مَثَلاً لِلَّذِينَ آمَنُوا امْرَاهَ فِرْعَوْنَ ﴾: شبّه حالهم، في أنّ وصلة الكافرين لاتضرّهم، بحال آسية ومنزلتها عندالله، مع أنّها كانت تحت أعدىٰ أعداء الله.

﴿إِذْ قَالَتْ ﴾ : ظرف للمثل المحذوف.

﴿ رَبُّ ابْنِ لِي عِنْدَكَ بَيْتًا فِي الْجَنَّةِ ﴾: قريباً من رحمتك، أو في أعمليٰ درجات المقرّبين.

﴿ وَنَجِّنِي مِنْ فِرْعَوْنَ وَعَمَلِهِ ﴾ : من نفسه الخبيثة وعمله السيء.

﴿ وَتَجِّنِي مِنَ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ ﴾ ٢٠ : من القبط التابعين له [في الظلم] (٥٠).

وفي شرح الآيات الباهرة (٢٠)، جاء في رواية محمّد بن عليّ، عن عليّ بن الحكم، عن سيف بن عميرة، عن داودبن فرقد، عن أبي عبدالله عليّا في قوله: «وضرب الله مثلاً للذين آمنوا امرأة فرعون» (الآية) أنّه قال: هذا مثل ضربه الله لرقيّة بنت رسول الله عَلَيْهُ التى تزوّجها عثمانبن عفّان.

قال: وقوله: «نجني من فرعون وعمله»؛ تعني: من الثالث وعمله.

وقوله: «ونجني من القوم الظّالمين»؛ تعنى به: بني أميّة.

﴿ وَمَرْيَمَ ابْنَتَ عَمْرَانَ ﴾: عطف على «امرأة فرعون» تسلية للأرامل.

﴿ الَّتِي أَخْصَنَتْ قَرْجَهَا ﴾: من الرجال.

﴿ فَنَفَخَّنَا فِيهِ ﴾ : في فرجها.

٢. ليس في ق.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: إفشاء.

٦. تأويل الآيات الباهرة ٧٠٠/٢ ٢٠١، ح ٨.

١. نقس المصدر، ح ٧.

٣. كذا. والصحيح: تظاهرتا.

٥. ليس في ق، ش، م.

وقرئ (١): «فيها» ؛ أي في مريم ، أو في الجملة (٢).

- ﴿ مِنْ رُوحِنَا ﴾ : أي من روح خلقناه بلا توسّط أصل.
- ﴿ وَصَدَّقَتْ بِكَلِّمَاتِ رَبِّهَا ﴾: بصحفه المنزّلة ، أو بما أوحى إلى أنبيائه.
- ﴿ وَكُتْبِهِ ﴾ : وما كُتِب في اللوح. أو جنس الكتب المنزّلة ، ويدلّ عليه قراءة البصريّين وحفص بالجمع.

وقرئ (٢): «بكلمة الله وكتابه»؛ أي بعيسي والإنجيل.

﴿ وَكَانَتْ مِنَ الْقَانِتِينَ ﴾ ٢٠ : من عداد المواظبين على الطاعة.

والتذكير للتغليب، والإشعار بأنّ طاعتها لم تقصر عن طاعة الرجال الكاملين حتّى عُدّت من جملتهم، أو من نسلهم فيكون «من» ابتدائيّة.

وفي من لا يحضره الفقيه (٤): ودخل رسول الله ﷺ على خديجة وهي لما بها، فقال لهم: بالرغم منّا ما نرى بك، ياخديجة ، فإذا قدمت على ضرائرك فأقرئيهن (٥) السلام. فقال: من هنّ، يا رسول الله؟

فقال: مريم بنت عمران، وكلثم أخت موسى، وآسية امرأة فرعون.

فقالت: بالرفاء (٧) يا رسول الله.

وفي مجمع البيان (٧): وجاءت الروايه، عن معاذبن جبل قال: دخل رسول الله ﷺ على خديجة وقد جعل الله ﷺ على خديجة وقد جعل الله في الكره خيراً كثيراً، فإذا قدمت على ضرائرك فأقرئيهن (٨) منّى السلام.

قالت: يا رسول الله، ومن هنّ ؟

٢. المصدر: أو الحمل.

أنوار التنزيل ٤٨٨/٢.
 نفس المصدر والموضع.

٤. الفقيه ٨٤/١، ح ٣٨٦.

ه. كذا في المصدر، وفي النسخ: فاقرأهنّ.

٦. أي بالسكون والطمأنينة. من رفوت الرجل: إذا سكنته. أو بمعنى الاتفاق وحسن الاجتماع. يـقال ذلك
 لمن تزوّج امرأة.

٨. كذا في المصدر. وفي النسخ: فاقرأهنَ.

قال: مريم بنت عمران، وآسية بنت مزاحم، [وكلثم أو حكيمة (١) أخت موسى ـ شكّ الراوى.

فقال: بالرفاء (٢) والبنين.

وعن أبي موسى (٢)، عن النبي عَيْظُ قال: كمل من الرجال كثير، ولم يكمل من النساء إلا أربع: آسية بنت مزاحم (٤) امرأة فرعون، ومريم بنت عمران، وخديجة بنت خويلد، وفاطمة بنت محمّد.

وفي كتاب الخصال (٥)؛ عن جابربن عبدالله قال: قال رسول الله ﷺ: ثلاثة لم يكفروا بالوحي طرفة عين (٦): مؤمن آل يس، وعليّ بن أبيطالب الطِّلا، وآسية امرأة فرعون.

عن عليّ بن حمزة (١٠)، عن عكرمة ، عن ابن عبّاس قال: خطّ رسول الله ﷺ: أربع خطط في الأرض ، وقال: أتدرون ما هذا؟

قلنا: الله ورسوله أعلم.

فقال رسول الله ﷺ: أفضل نساء أهل الجنّة: خديجة بنت خويلد، وفاطمة بـنت محمّد، ومريم بنت عمران، وآسية بنت مزاحم؛ امرأة فرعون.

وفي كتاب المناقب (^) لابن شهر أشوب: [في حلية الأولياء](٩) قال النبيّ ﷺ: إنّ فاطمة أحصنت فرجها، فحرّم الله ذرّيّتها على النار.

قال ابن مندة (١٠): خاص بالحسن والحسين.

ويقال: أي من ولدته بنفسها. وهو المرويّ عن عليّ بن موسى عليُّكِنّا. والأؤلىٰ كلّ مؤمن منهم.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: بالوفاء.

٣. نفس المصدر والموضع،

٤. ليس في ق.

٥. الخصال /١٧٤، ح ٢٣٠.

٦. ليس في ق.

٧. نفس المصدر /٢٠٥-٢٠٦، ح ٢٢. وفيه: عن علياءبن أحمر.

المناقب ٣٢٥/٣.
 المصدر.

١٠. كذا في المصدر. وفي ن: ابنحدة. وفي ش: ابنجيدة. وفي غيرهما: ابنحيدة.

١. المصدر: وحليمة أو كليمة.

وفيه (١): قال النبيّ ﷺ: إنّ فاطمة أحصنت فرجها، فحرّمها الله وذرّيتها على النار. وفي شرح الآيات الباهرة (٢)، بالإسناد المتقدّم: عن أبي عبدالله للظِّر أنّه قال: «ومريم ابنة عمران التي أحصنت فرجها» هذا مثل ضربه الله لفاطمة للظالل.

وقال: إنَّ فاطمة أحصنت فرجها، فحرَّم الله ذرِّيتها على النار.

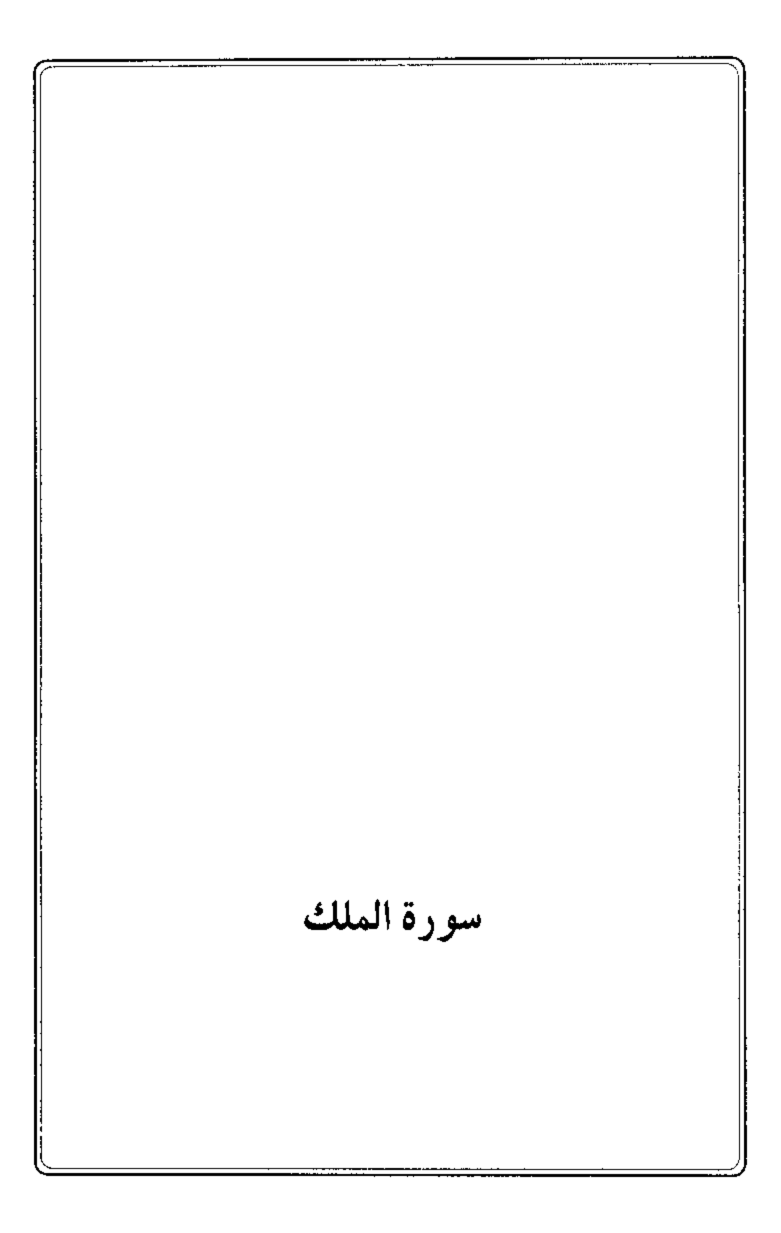
ويؤيده: ما رواه محمّد بن العبّاس (٣)، عن أحمد بن القاسم، عن أحمد بن محمّد السياري، عن بعض أصحابه، عن أبي عبدالله الله في قوله: «ومريم ابنت عمران التي أحصنت فرجها» قال: هذا مثل ضربه الله لفاطمة الله الله عممّد [صلّى الله عليه وآله وعلى أهل بيته وسلّم تسليماً](٤).

٢. تأويل الآيات الباحرة ٧٠١/٢، ح ٩.

١. نقل عنه في نورالثقلين ٣٧٨/٥ ح ٤٩.

٣. نفس المصدر، ح ١٠.

٤. من ن، ت، ي، ر، المصدر كذلك. والظاهر الصحيح: صلّىاته عليه وعلى أهل بيته وسلّم تسليماً.



## سورة الملك

وتسمّى المنجية والواقية، [لأنّها تنجي صاحبها من عذاب القبر](١). وهي مكّية.

وآيها احدى وثلاثون [أو ثلاثون آية](٢).

## بسم الله الرحمن الرحيم

في كتاب ثواب الأعمال (٣)، بإسناده: عن أبي عبدالله على قال: من قرأ «تبارك الذي بيده الملك» في المكتوبة قبل أن ينام، لم يزل في أمان الله حتى يصبح، وفي أمانه يوم القيامة حتى يدخل الجنة.

وفي مجمع البيان (٤): أبيّ بن كعب، عن النبيّ ﷺ قال: من قرأ سورة تبارك، فكأنّما أحيى ليلة القدر.

وعن ابن عبّاس (ه) قال: قال رسول الله عَيَّالُهُ: وددت أنَّ «تبارك [الذي بيده] (٦) الملك» في قلب كلّ مؤمن.

وروى ليث بن أبي الزبير (٢٠)، عن جابر قال: كان رسول الله ﷺ لاينام حتّى يقرأ «الم تنزيل» و «تبارك الذي بيده الملك».

وعن أبي هريرة (٨)، أنَّ رسول الله ﷺ قال: إنَّ سورة من كتاب الله ما هي إلَّا ثلاثون

۲. ليس ف*ي* ش.

٤. المجمع ٢٢٠/٥.

٦. ليس في المصدر.

٨. نقس المصدر ٣٢٠/.

١. ليس في م، ش.

٣. ثواب الأعمال ١٤٦٠ ـ ١٤٧، ح ١.

٥. المجمع ٢٢٠/٥.

٧. نفس المصدر /٣٢٥.

آية شفعت لرجل فأخرجته يوم القيامة من النار وأدخلته الجنّة، وهي سورة تبارك.

وفي أصول الكافي (١): عدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، ومحمّد بن يحيئ، عن أحمد بن محمّد بن يحيئ، عن أحمد بن محمّد بن عيسئ، جميعاً عن ابن محبوب، عن جميل، عن سدير، عن أبي جعفر الله قال: سورة الملك هي المانعة، تمنع من عذاب القبر، وهي مكتوبة في التوراة: سورة الملك.

ومن قرأها في ليلته (٢) فقد أكثر وأطاب، ولم يُكتب من الغافلين. وإنّي لأركع بمها بعد عشاء الآخرة وأنا جالس، وإنّ والدي كان يقرأها في يومه وليلته.

ومن قرأها، إذا دخل عليه [في القبر] (٣) ناكر ونكير من قبل رجليه، قالت رجلاه لهما: ليس لكما إلى ما قبلي سبيل، فقد كان هذا العبد يقوم عليَّ فيقرأ سورة الملك في كلّ يوم وليلة. وإذا أتياه من قبل جوفه قال لهما: ليس لكما إلى ما قبلي سبيل، قد كان هذا العبد أوعاني سورة الملك. وإذا أتياه من قبل لسانه، قال لهما: ليس لكما إلى ما قبلي سبيل، قد كان هذا العبد يقرأ [بي](٤) في كلّ يوم وليلة سورة الملك.

﴿ تَبَارَكَ الَّذِي بِيَدِهِ الْمُلْكَ ﴾: بقبضة قدرته التصرّف في الأموركلّها.

﴿ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ ۞ الَّذِي خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْـحَيَاةَ ﴾: قدّرهما. أو أوجد الحياة وأزالها حسبما قدّره.

وقدّم الموت لقوله: «وكنتم أمواتاً فأحياكم»، ولأنَّه أدعىٰ إلىٰ حسن العمل.

وفي روضة الكافي (٥): ابن محبوب، عن أبي جعفر الأحول، عن سلامبن المستنير، عن أبي جعفر الثيلا قال: إنّ الله خلق الحياة قبل الموت.

وفي الكافي (٢٠)، بإسناده إلى موسى بن بكر: عن زرارة، عن أبني جعفر الله قال: الحياة والموت خلقان من خلق الله، فإذا جاء الموت فدخل في الإنسان أنّه لم يدخل

۲. ن؛ ليلة.

۱. الکافی ۲۳۳/۲، ح ۲۱.

٤. من المصدر.

٣. يوجد في ش، المصدر.

٦. تفس المصدر ٢٥٩/٣، ح ٣٤.

٥. الكافي ١١٦٨، ح ١١٦.

في شيء إلّا وخرجت منه الحياة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١٠): «الذي خلق الموت والحياة» قال قدّرهما، ومعناه: قدّر الحياة، ثمّ الموت.

وفي كتاب علل الشرائع (٢)، بإسناده إلى الحسن بن عليّ بن الناصري (٣): عن أبيه، عن محمّد بن عليّ، عن أبيه الرضا، عن أبيه موسى بن جعفر اللَّيْ قال: قيل للصادق اللَّذِ: صف لنا الموت.

قال: للمؤمن كأطيب ريح يشمّه فينعس لطيبه (٤) وينقطع التعب والألم كلّه عنه، وللكافر كلسع الأفاعي ولدغ العقارب أو أشدّ.

قيل: فإن قوماً يقولون: إنّه أصعب من نشرٍ بالمناشير، وقرضٍ بالمقاريض، ورضخ بالأحجار، وتدوير قطب (٥) الأرحية في الأحداق.

قال: كذلك على بعض الكافرين والفاجرين بالله، ألا ترون منهم من يعاني (٦) تلك الشدائد؟ فذلكم الذي هو أشدّ من هذا، إلّا أنّ من عذاب الآخرة ما هو أشدّ من عذاب الدنيا.

قيل: فما بالنا نرئ كافراً يسهل عليه النزع فينطفئ وهو يحدّث ويضحك ويتكلّم، [وفي المؤمنين أيضاً من يكون كذلك،] (٧) وفي المؤمنين والكافرين من يقاسي عند سكرات الموت هذه الشدائد؟

فقال: ماكان من راحة للمؤمن هناك فهو عاجل ثوابه، وماكان من شديدة فتمحيصه من ذنوبه ليرد الآخرة نقيّاً مستحقّاً لثواب الأبد (٨) لامانع له دونه، وماكان من سهولة

۲. العلل /۲۹۸، ح ۲.

١. تفسير القمّى ٣٧٨/٢.

٣. المصدر: الناصر،

٤. كذا في المصدر. وفي ق: فينغس نظمه. وفي ن: فينخمس فيه. وفي غيرهما: فينعس نطسه.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: قطيب. ٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: يعاين.

٧. ليس في ق، م. ليس في ق، م.

هناك على الكافر فليوف أجر حسناته في الدنيا ليرد الآخرة وليس له إلّا ما يوجب عليه العذاب، وماكان من شدّة على الكافر هناك فهو ابتداء عذاب الله بعد حسناته، ذلكم بأنّ الله عدل لا يجور.

وفي اعتقادات الإماميّة (١) للصدوق: قيل لعليّبن الحسين عليُّكا : ما الموت؟

قال: للمؤمن كنزع ثياب وسخة قملة أو (٢) فك قيود وأغلال ثقيلة، والاستبدال بأفخر الثياب وأطيبها روائح وأوطأ (٢) المراكب وآنس المنازل، وللكافر (١) كخلع ثياب فاخرة والنقل عن منازل أنيسة، والاستبدال بأوسخ الثياب وأخشنها وأوحش المنازل وأعظم العذاب.

وقيل لمحمّدبن عليّ الباقر لليُّلْإ : ما الموت؟

قال: هو النوم الذي يأتيكم في كلّ ليلة، إلّا أنّه طويل مـدّته لايُـنتبه مـنه إلى يـوم القيامة.

﴿ لِيَبْلُوَكُمْ ﴾ : ليعاملكم معاملة المختبر بالتكليف، أيّها المكلّفون.

﴿ اَيُّكُمْ اَحْسَنُ عَمَلاً ﴾: أصوبه وأخلصه. جملة واقعة موقع المفعول الثاني لفعل البلوئ المتضمّن معنى: العلم، وليس هذا من باب التعليق لأنّه يخلّ به وقوع الجملة خبراً فلا يُعلَّق الفعل عنها، بخلاف ما إذا وقعت موقع المفعولين (٥).

وفي مجمع البيان (٦٠): قال أبوقتادة: سألت النبيّ ﷺ عن قوله: «أَيَكم أحسن عملاً» ما عني به ؟

فقال: يقول: أيّكم أحسن عقلاً.

١. الاعتقادات /٧٨.

كذا في المصدر. وفي النسخ: «قلمة و» بدل «قملة أو».

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: أوطأها. ٤ كذا في المصدر. وفي النسخ: للكافرين.

٥. قوله: «لأنّه يخلّ به ...» أي يخلّ بكون هذا من باب التعليق كونه خبراً للمبتدأ الذي هــو المفعول الأوّل،
 لأنّ شرط التعليق أن يقع الاستفهام داخلاً فيما هو قائم مقام المفعولين.

٦. المجمع ٣٢٢/٥.

ثمّ قال: أتمّكم عقلاً، وأشدّكم لله خوفاً، وأحسنكم فيما أمر الله به ونهى عنه نظراً، وإن كان (١) أقلّكم تطوّعاً.

وعن ابن عمر (۱) عن النبيّ عَيَّالَهُ أنّه تلا «تبارك الذي بيده الملك . إلى قوله .: أيّكم أحسن عملاً» ثمّ قال: أيّكم أحسن عقلاً، وأورع عن محارم الله، وأسرع في طاعة الله. وفي كتاب الاحتجاج (۱) للطبرسي: عن الرضا عليه حديث طويل، وفيه: وأمّا قوله: «ليبلوكم أيّكم أحسن عملاً» فإنّه تعالى خلق خلقه ليبلوهم بتكليف طاعته وعبادته، لاعلى سبيل الامتحان والتجربة، لأنّه تعالى لم يزل عليماً (١) بكل شيء.

﴿ وَهُوَ الْعَزِيزُ ﴾ : الغالب الذي لايعجزه من أساء العمل.

﴿ الْغَفُورُ ﴾ ٢٠ لمن تاب منهم.

﴿ الَّذِي خَلَقَ سَبْعَ سَمَا وَاتٍ طِبَاقاً ﴾: مطابقة بعضها فوق بعض، مصدر طابقت النعل: إذا خصفتها طبقاً [على طبق] (٥) وُصِف به. أو طوبقت طباقاً. أو ذات طباق. أو جمع طبق؛ كجبل وجبال، أو طبقة؛ كرحبة ورحاب.

﴿ مَا تَرَىٰ فِي خَلْقِ الرَّحْمٰنِ مِنْ تَفَاوُتٍ ﴾ : وقرأ (٧) حمزة والكسائي : «من تـفوّت». ومعناهما واحد ؛ كالتّعاهد والتعهد، وهو الاختلاف وعدم التناسب، من الفوت، فإنّ كلاً من المتفاوتين فات عنه بعض ما في الآخر.

والجملة صفة ثانية «لسبع» وُضِع فيها «خلق الرحمن» موضع الضمير للمتعظيم، والإشعار بأنّه تعالى يخلق مثل ذلك بقدرته الباهرة رحمة وتفضّلاً، وأنّ في إبداعها نعماً جليلة لاتحصي.

والخطاب للرّسول، أو لكلّ مخاطب [وقوله:]٧١

﴿ فَارْجِعِ الْبَصَرَ هَلْ تَرَىٰ مِنْ فُطُورٍ ﴾ ﴿ مَتعلَق [به] (٨) على معنىٰ التسبّب؛ أي قــد

١. كذا في المصدر. وفي النسخ: كانوا.

٣. الاحتجاج /٤١٢.

٥ ـ ٨. من أنوار التنزيل ٤٨٩/٢.

٢. نفس المصدر والموضع.

٤. ق، ش، م: عالماً.

نظرت إليها مراراً فانظر إليها مرّة أخرى متأمّلاً فيها، لتعاين ما أخبرت به مـن تـناسبها واستقامتها واستجماعها ما ينبغي لها.

و «الفطور» الشقوق؛ والمراد منه: الخلل، يقال (١): فطره: إذا شقّه.

﴿ ثُمَّ ارْجِعِ الْبَصَرَ كَرَّتَيْنِ ﴾ : أي رجعتين أخريين في ارتياد الخلل.

والمراد بالتثنية: التكرير والتكثير؛ كما في: لبّيك وسعديك، ولذلك أجاب الأمر نوله:

 \* يَنْقَلِبْ اِلَيْكَ الْبَصَرُ خَاسِناً ﴾: بعيداً عن إصابة المطلوب (١٠)؛ كأنّه طُـرِد عـنه طـرداً بالصغار.

﴿ وَهُوَ حَسِيرٌ ﴾ ٢٠: كليل، من طول المعاودة وكثرة المراجعة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢٠): قوله: «طباقاً» قال: بعضها طبق لبعض.

«ما ترى في خلق الرحمن من تفاوت» قال: يعني: من فساد.

«ثمّ ارجع البصر» قال: انظر في ملكوت السموات والأرض «يـنقلب إليك البـصر خاسئاً وهو حسير» أي منقطع.

﴿ وَلَقَدُ زَيَّنَّا السَّمَآءَ الدُّنْيَا ﴾: أقرب السماوات إلى الأرض.

﴿ بِمَصَابِيحَ ﴾: بكواكب مضيئة بالليل إضاءة السرج فيها.

والتنكير للتعظيم. ولاينافي ذلك كون بعض الكواكب مركوزة في سماوات فوقها، إذ التزيين بإظهارها عليها.

﴿ وَجَعَلْنَاهَا رُجُوماً لِلشَّيَاطِينِ ﴾: وجعلنا لها فائدة أخرى وهي رجم أعدائكم بانقضاض الشهب المسبّبة (٤)عنها.

١. ليس في ق، ش، م.

٢. كذا في نفس المصدر والموضع، وفي النسخ: المبطل.

٣. تفسير القمّى ٣٧٨/٢. ٤. ليس في ق ، ش .

وقيل (١): معناه: [وجعلناها رجوماً و](١) ظنوناً لشياطين الإنس، وهم المنجّمون. و«الرجوم» جمع رجم، بالفتح، وهو مصدر سُمّي به ما يُرجّم به.

﴿ وَاعْتَدْنَا لَهُمْ عَذَابَ السَّعِيرِ ﴾ ٢٠ : في الآخرة بعد الإحراق بالشهب في الدنيا.

وَلِلَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِّهِم \*: من الشياطين وغيرهم.

﴿ عَذَابُ جَهَنَّمَ وَبِنْسَ الْمَصِيرُ ﴾ ۞: وقرئ (٣) بالنصب، علىٰ أن «للذين» عطف علىٰ «لهم»، و«عذاب جهنّم» علىٰ «عذاب السعير».

﴿ إِذَا ٱلْقُوا فِيهَا سَمِعُوا لَهَا شَهِيقاً ﴾: صوتاً كصوت الحمير.

﴿ وَهِيَ تَفُورُ ﴾ ٢٠: تغلي بهم غليان المرجل بما فيه.

وفي كتاب الاحتجاج (1) للطبرسي الله ، بإسناده إلى الباقر الله النبي عَلَيْه حديث طويل (٥) ، وفيه خطبة الغدير ، وفيها قبال عَلَيْه بعد أن ذكر علياً وأولاده الله الإن الابان اعدائهم الذين يسمعون لجهنم شهيقاً وهي تفور ، ولها زفير كلّما دخلت أمّة (٦) لعنت أختها.

﴿ تَكَادُ تَمَيَّزُ مِنَ الْغَيْظِ ﴾: تتفرّق غيظاً عليهم. وهو تمثيل لشدّة اشتعالها بهم. ويجوز أن يراد: غيظ الزبانية. وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٧): «تكاد تميّز من الغيظ» قال: على أعداءِ الله.

﴿ كُلُّمَا ٱلْقِيَ فِيهَا فَوْجٌ ﴾ : جماعة من الكفرة.

﴿ سَالَهُمْ خَزَنْتُهَا الَّمْ يَأْتِكُمْ نَذِيرٌ ﴾ : يخوّ فكم هذا العذاب. وهو توبيخ وتبكيت.

﴿ قَالُوا بَلَىٰ قَدْ جَاءَنَا نَدِيرٌ ﴾ ﴿ فَكَذَّبْنَا وَقُلْنَا مَا نَزَّلَ اللهُ مِنْ شَيْءٍ إِنْ آنَتُمْ إِلاَّ فِي ضَلاَلٍ كَبِيرٍ ﴾ ﴿ أَي فَكَذَّبِنَا الرسل، وأفرطنا في التكذيب حتّى نفينا الإنزال والإرسال رأساً، وبالغنا في نسبتهم إلى الضلال.

١. أنوار التنزيل ٤٩٠/٢.

٣. نفس المصدر والموضع.

٥. في ق زيادة: يقول.

٧. تفسير القميّ ٣٧٨/٢.

٢. ليس في ق، ش، م.

٤. الاحتجاج /٦٣.

٦. ليس في ن.

فالنذير إمّا بمعنىٰ الجمع لأنّه فعيل، أو مصدر مقدّر بمضاف؛ أي أهل إنـذار، أو منعوت به للمبالغة.

أو الواحد، والخطاب له ولأمثاله على التغليب، إقامة لتكذيب الواحد مقام تكذيب الكلّ، أو على أنّ المعنى: قالت الأفواج: قد جاء إلى [كلّ](١)فوج منّا رسول فكذّبناهم وضلّلناهم.

ويجوز أن يكون الخطاب من كلام الزبانية للكفّار على إرادة القول، فيكون الضلال ما كانوا عليه في الدنيا، أو عقابه الذي يكونون (٢) فيه .

وفي كتاب الاحتجاج (٣) للطبرسي ﷺ متّصلاً بآخر ما نقلناه عنه سابقاً؛ أعني : أختها . ألا إنّ أعداءهم الذين قال الله : «كلّما ألقي فيها فوج ـإلى قوله ـ: في ضلال كبير» (١).

وفي كتاب علل الشرائع <sup>(ه)</sup>، بإسناده إلى عليّ بن أبي حمزة: عن أبي بصير، عن أبي عبدالله للنظِّ أنّه سأله رجل فقال: لأيّ شيء بعث الله الأنبياء [والرسل]<sup>(٢)</sup>إلى الناس؟

فقال: لئلاً يكون للنّاس على الله حجّة بعد الرسل، ولئلاً يقولوا (٧): ما جاءنا من بشير ولا نذير، وليكون حبّة لله عليهم، ألا تسمع الله يقول حكاية عن خرنة جهنّم واحتجاجهم على أهل النار بالأنبياء والرسل: «ألم يأتكم نذير قالوا بلى \_إلى قوله \_: كبير».

وفي أصول الكافي (^): عليّ بن محمّد، عن بعض أصحابه، عن آدمبن إسحاق، عن عبدالرزاق بن مهران، عن الحسين بن ميمون، عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر المليّة وذكر حديثاً طويلاً، يقول فيه: وأنزل في تبارك: «كلّما القي» (الآية) فهؤلاء المشركون. ﴿ وَقَالُوا لَوْ كُنّا نَسْمَعُ ﴾: كلام الرسول فنقبله جملة من غير بحث وتفتيش اعتماداً على ما لاح من صدقهم بالمعجزات.

١. من أنوار التنزيل ٤٩٠/٢.

٣. الاحتجاج ٦٣/.

ه. العلل/١٣١، ح ٤.

٧. كذا في المصدر، وفي النسخ: يقول.

٢. كذا في المصدر والموضع. وفي النسخ: يكون.

المصدر: مبين.

٦. ليس في ق، ش، م.

۸. الکافی ۳۰/۲، ح ۱.

﴿ أَوْ نَعْقِلُ ﴾ : فنتفكّر في حكمه ومعانيه تفكّر المستبصرين.

﴿ مَا كُنَّا فِي أَصْحَابِ السَّعِيرِ ﴾ ٢٠: في عدادهم، ومن جملتهم.

وفي مجمع البيان (١): وفي الحديث عن ابن عمر أنَّ النبيِّ ﷺ قال: إنَّ الرجل ليكون من أهل الجهاد ومن أهل الصلاة والصيام وممّن يأمر بالمعروف وينهي عن المنكر، وما يجزئ يوم القيامة إلّا على قدر عقله.

وعن أنس بن مالك (٢) قال: أثنى قوم على رجل عند رسول الله ﷺ.

فقال ﷺ: كيف عقل الرجل؟

قالوا: يا رسول الله، نخبرك عن اجتهاده في العبادة وأصناف الخير، وتسألنا عـن عقله؟

فقال: إنّ الأحمق يصيب<sup>(٣)</sup> بحمقه أعظم من فجور الفاجر، وإنّما يرتفع<sup>(٤)</sup> العباد غداً في الدرجات وينالون الزلفيٰ من ربّهم على قدر عقولهم.

وفي أصول الكافي <sup>(٥)</sup>، بإسناده إلى الأصبغبن نباتة : عن عليّ لللله قال : هبط جبر ثيل على آدم، فقال : يا آدم، إنّي أمرت أن أخيّرك واحدة من ثلاث فاخترها ودع اثنتين .

فقال له آدم: يا جبرئيل، وما الثلاث؟

فقال: الحياء، والعقل، والدين.

فقال آدم: إنّي قد اخترت العقل.

فقال جبرثيل للحياء والدين: انصرفا ودعاه (٦٠).

فقالا: يا جبرئيل، إنّا أمرنا أن نكون مع العقل حيث كان.

قال: فشأنكما. وعرج.

٢. المجمع ٣٢٤/٥.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: ترفع.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: دعاده.

١. المجمع ٣٢٤/٥.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: مصيب.

٥. الكافي ١٠/١ ـ ١١، ح ٢.

أحمد بن إدريس (١)، عن محمد بن عبدالجبّار، عن بعض أصحابنا، رفعه إلى أبي عبدالله عليه الله عليه عبدالله عليه عليه الله عليه عبدالله عليه عبد الله عبد الله عليه عبد الله عبد

قال: ما عُبد به الرحمٰن واكتُسِب به الجنان.

قال: قلت: فما الذي كان في معاوية؟

قال: تلك النكراء، تلك الشيطنة، وهي شبيهة بالعقل وليست بالعقل (٢).

وبإسناده (٢) إلى إسحاق بن عمّار قال: قال أبو عبدالله عليه إلى عاقلاً كان له دين، ومن كان له دين، ومن كان له دين دخل الجنّة.

﴿ فَاعْتَرَفُوا بِذُنْبِهِمْ ﴾ : حين لاينفعهم.

و «الاعتراف» إقرار عن معرفةٍ.

والذنب لم يُجمّع لأنّه في الأصل مصدر، أو المراد به: الكفر.

﴿ فَسُحُقاً لِأَصْحَابِ السَّعِيرِ ﴾ ۞: أي سحقهم الله سحقاً؛ أي أبعدهم من رحمته. والتغليب(٤) للإيجاز والمبالغة والتعليل(٥).

وقرأ(٦)الكسائي بالتثقيل (٧).

﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ بِالْغَيْبِ ﴾ : يخافون عذابه غائباً عنهم لم يعاينوه بعدُ. أو غائبين عنه ، أو عن أعين الناس ، أو بالمخفيّ منهم وهو قلوبهم .

۲. ليس في ق.

١. نفس المصدر ١١/ ٢٠ ح ٣.

٤. كذا في أنوار التنزيل ٤٩٠/٢. وفي النسخ: التغيير.

٣. نفس المصدر ١١/، ح ٦.

٥. توضيحه: أن السعير دركة من دركات جهتم، لكن المقصود هاهنا من «أصحاب السعير» ليس النازلين في هذه الدركة، بل المراد الأشقياء مطلقاً، فيكون هاهنا تغليب أصحاب السعير على غيرهم. وهذا التغليب للإيجاز، إذ لو لم يكن التغليب لاحتيج إلى عدّ أهل الدركات مطلقاً لأن الحكم المذكور عام لهم فيطول الكلام؛ وللمبالغة، لأن السعير هي النار الموقدة، فيفيد الكلام أن للكل النار الموقدة؛ وللتعليل، أي لتعليل السحق والبعد من الرحمة، لأن من هو من أصحاب السعير المستحق للخلود فيه، استحق البعد من الرحمة.
٦. نفس المصدر والموضع.

٧. أي بضمّ حاء «فسحقاً».

- ﴿ لَهُمْ مَغْفِرَةٌ ﴾ : لذنوبهم.
- ﴿ وَالْجُرُّ كَبِيرٌ ﴾ ۞: تصغر دونه لذائذ الدنيا.

وفي كتاب الاحتجاج (١) للطبرسي ﴿ مُتَصلاً بآخر ما نقلنا عنه سابقاً؛ أعني قوله: «في ضلال كبير»: ألا إنّ أولياءهم «الذين يخشون» (الآية).

وفي كتاب الخصال (٢): عن أبي جعفر الله [قال:] (٢) قال سليمان بن داود: أو تينا ما أو تي الناس وما لم يُعلَّموا، فلم نجد شيئاً أفضل أو تي الناس وما لم يُعلَّموا، فلم نجد شيئاً أفضل من خشية الله من المغيب والمشهد، والقصد في الغنئ والفقر، وكلمة الحق في الرضا والغضب، والتضرّع إلى الله على كل حال.

﴿ وَاَسِرُّوا قَوْلَكُمْ آوِ اجْهَرُوا بِهِ إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصَّدُودِ ﴾ ﴿ بَالضمائر قبل أَن يُعبَّر عنها، سرًا أو جهراً.

﴿ اَلاَ يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ﴾: ألا يعلم السرّ والجهر من أوجد الأشياء حسبما قـدّرته حكمته.

﴿ وَهُوَ اللَّطِيفُ الْخَبِيرُ ﴾ ٢: المتوصّل علمه إلى ما ظهر من خلقه وما بطن.

أو ألا يعلم الله من خلقه وهو بهذه المثابة، والتقييد بهذه الحال يستدعي أن يكون «ليعلم» مفعول مقدّر (٥).

روي (٦) أنّ المشركين كانوا يتكلّمون فيما بينهم بأشياء فيخبر الله بـها رسوله،

٢. الخصال /٢٤١، ح ٩١.

١. الاحتجاج /٦٣.

٣. من المصدر.

٤. كذا في المصدر. وفي ي، ر: يعلم. وفي غيرها: لم يعلم.

أي التقييد بها يقتضي أن يكون لقوله تعالى «يعلم» مفعول مقدر ليفيد هذا التقييد، لأن علمه تعالى يستفاد
 من الخلق لأنّ الخالق للشيء لابد أن يكون عالماً، فلا فائدة لجعل قوله تعالى: «وهو اللطيف الخبير» حالاً
 فوجب تقدير مفعول له؛ مثل أن يقال: التقدير: ألا يعلم سرّ من خلق فيكون «وهو اللطيف الخبير» مفيداً
 لعلمه بسرّ من خلق وحالاته الخفيّة.
 ٦. أنوار التنزيل ٤٩١/٢.

فيقولون: أسرّوا قولكم حتّى لايسمع إله (١) محمّد. فنبّه الله على جهلهم.

وفي أصول الكافي (٢)، بإسناده إلى الفتحبن يزيد الجرجاني: عن أبي الحسن الله حديث طويل، وفيه: فقال: يا فتح، إنّما قلنا: «اللطيف» للخلق اللطيف [و] (٣) لعلمه بالشيء اللطيف (٤). أو لاترى ـ وفقك الله وثبّتك ـ إلى أثر صنعه في النبات اللطيف [وغير اللطيف] (٥) من الخلق، ومن الحيوان الصغار، ومن البعوض والجرجس (٢)، وما هو أصغر منها مالا يكاد تستبينه العيون بل لايكاد يستبان لصغره الذكر من الأنشى، والمحدث المولود من القديم؛ فلمًا رأينا صغر ذلك في لطفه واهتدائه للسفاد (١) والهرب من الموت والجمع لما يصلحه، وما في لجج البحار وما في لحاء (١) الأشجار والمفاوز والقفار، وإفهام بعضها عن بعض منطقها (١) وما يفهم به أولادها عنها، ونقلها الغذاء إليها، ثمّ تأليف ألوانها حمرة مع صفرة وبياض مع حمرة، وأنّه ما لاتكاد عيوننا للغذاء إليها، ثمّ تأليف ألوانها حمرة مع صفرة وبياض مع حمرة، وأنّه ما لاتكاد عيوننا لطيف، لطف بخلق ما سمّيناه بلاعلاج ولاأداة ولاآلة، وأنّ كلّ صانع شيء (١١) فمن شيء صنع، والله الخالق اللطيف الجليل خلق وصنع لا من شيء.

عليّ بن محمّد (١٢)، مرسلاً عن أبي الحسن الرضاع الله قال: اعلم، علّمك الله الخير وذكر حديثاً طويلاً، يقول فيه:

۲. الكافي ۱۱۹/۱\_۱۲۰،ح ۱.

٤. ليس في ق.

١. كذا في المصدر. وفي النسخ: أل.

٣. من المصدر مع المعقوفتين.

٥. يوجد في ش، المصدر.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: الجرجيس. والجِرجِس: البعوض الصغار. فهو من قبيل عطف الخاص على العام.
 على العام.

٨. كذا في المصدر. وفي ن: نحاء. وفي غيرها: بحار.

٩. كذا في المصدر. وفي ق، ش، ت: منطقيها. وفي سائر النسخ: منطيقها.

١٠. أي لحقارة. أن صانع كلُّ شيء.

١٢. نفس المصدر /١٢٢، ح٢.

وأمّا الخبير فالذي لا يعزب عنه شيء ولا يفوته، وليس لتجربة ولاللاعتبار بالأشياء، فعند التجربة والاعتبار علمان ولولاهما ما علم، لأنّ من كان كذلك كان جاهلاً، والله لم يزل خبيراً بما يخلق، والخبير من الناس المستخبر عن جهل المتعلّم، وقد جمعنا الاسم واختلف المعنى.

﴿ هُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ ذَلُولاً ﴾: ليّنة ، يسهل لكم السلوك فيها.

﴿ فَامْشُوا فِي مَنَاكِبِهَا ﴾: في جوانبها، أو جبالها. وهو مثل لفرط التذليل. فإنّ منكب البعير ينبو عن أن يطأه الراكب ولايتذلّل له، فإذا جعل الأرض في الذلّ بحيث يُمشىٰ في مناكبها لم يبق شيء لم يتذلّل.

- ﴿ وَكُلُوا مِنْ رِزْقِهِ ﴾ : والتمسوا من نعم الله.
- ﴿ وَالَّذِهِ النُّشُورُ ﴾: المرجع، فيسألكم عن شكر ما أنعم عليكم.
- ﴿ آآمِنْتُمْ مَنْ فِي السَّمَاءِ ﴾ : يعني : الملائكة الموكّلين على تدبير هذا العالم.

أو الله، على تأويل «من في السماء» أمره وقنضاؤه، أو على زعم العرب فإنّهم يزعمون أنّه تعالى في السماء.

وعن ابن كثير (١): «وأمنتم» \_ بقلب الهمزة الأولئ واوا لانضمام ما قبلها \_ و «أمنتم» بقلب الثانية ألفاً، وهو قراءة نافع (٢) وأبي عمرو (٢) ورويس.

﴿ أَنْ يَخْسِفَ بِكُمُ الْأَرْضَ ﴾: فيغيَبكم فيها؛ كما فعل بقارون. وهو بدل من بدل الاشتمال.

﴿ فَاِذَا هِيَ تُمُورُ ﴾ ۞: تضطرب.

و «المور» التردد في المجيء والذهاب.

﴿ أَمْ آمِنْتُمْ مَنْ فِي السَّمَآءِ آنْ يُرْسِلَ عَلَيْكُمْ حَاصِياً ﴾: أي يمطر عليكم حصباء.

١. أنوار التنزيل ٤٩١/٢. ٢. ليس في ق.

٣. كذا في المصدر. وفي ق: ابن عامر، وفي سائر النسخ: ابن عمرو.

 « فَسَتَعْلَمُونَ كَيْفَ نَلِيرِ \* ۞: كيف إنذاري إذا شاهدتم المنذر به ، ولكن لاينفعكم العلم حينئذ.

﴿ وَلَقَدْ كَذَّبَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ فَكَيْفَ كَانَ نَكِيرِ ﴾ ﴿ وَلَقَدْ كَذَّبَ اللَّهِم بإنزال العذاب. وهو تسلية للرّسول، وتهديد لقومه.

﴿ أَوَلَمْ يَرَوْا إِلَى الطَّيْرِ فَوْقَهُمْ صَافَّاتٍ ﴾: باسطات أجنحتهن في الجو عند طيرانها فإنهن إذا بسطنها صففن قوادمها.

﴿ وَيَقْبِضْنَ ﴾ : ويضممنها إذا ضربن بها جنوبهنّ وقتاً بعد وقت ، للاستظهار به على التحرّك. ولذلك عدل به إلى صيغة الفعل للتفرقة بين الأصيل في الطيران والطارئ عليه. ﴿ مَا يُمْسِكُهُنَّ ﴾ : في الجوّ على خلاف الطبع.

﴿ اِلاَّ الرَّحْمٰنُ \*: الشامل رحمته كلّ شيء، بأن خلقهنّ على أشكال وخمصائص هيَأتها للجري في الهواء.

﴿ إِنَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ بَصِيرٌ ﴾ ۞: يعلم كيف يخلق الغرائب، ويدبّر العجائب.

﴿ اَمَّنُ هَذَا الَّذِي هُوَ جُنْدٌ لَكُمْ يَنْصُرُكُمْ مِنْ دُونِ الرَّحْمٰنِ ﴾ : عديل لقوله : «أولم يروا» على معنى : ألم ينظروا في أمثال هذه الصنائع ، فلم تعلموا قدرتنا على تعذيبكم بنحو خسف وإرسال حاصب ، أم لكم جند ينصركم من دون الله إن أرسل عليكم عذابه . فهو كقوله (۱) : «أم لهم آلهة تمنعهم من دوننا» إلّا أنّه أخرج مخرج الاستفهام عن يعين من ينصرهم ، إشعاراً بأنّهم اعتقدوا هذا القسم .

و «من» مبتدأ، و «هذا» خبره، و «الذي» بـصلته صفته، و «يـنصركم» وصف لجـند محمول على لفظه.

﴿ إِنِ الْكَافِرُونَ اِلاَّ فِي غُرُورٍ ﴾ ۞: لامعتمد لهم.

﴿ أَمَّنْ هَذَا الَّذِي يَرْزُقُكُمْ ﴾: أم من يشار إليه ويقال: هذا الذي يرزقكم.

١. الأنبياء / ٤٣.

﴿ إِنْ آمْسَكَ رِزْقَهُ ﴾ : بإمساك المطر وسائر الأسباب المحصّلة والموصلة له إليكم. ﴿ بَلْ لَجُوا ﴾ : تمادوا.

﴿ فِي عُتُوٌّ ﴾ : عناد.

﴿ وَنُفُورِ ﴾ ٢٠ : شراد عن الحقّ لتنفّر طباعهم عنه .

﴿ أَفَمَنْ يَمْشِي مُكِبًا عَلَى وَجْهِهِ آهْدَىٰ ﴾ : يقال : كببته فأكب، وهو من الغرائب ؛ كقشع الله السحاب فأقشع .

والتحقيق: أنّهما من باب الصيرورة، بمعنىٰ: صار ذاكبٌ وذا قشع، وليسا مطاوعي كبٌ وقشع، بل المطاوع لهما انكبٌ وانقشع.

ومعنىٰ: «مكبّاً»: أنّه يعثر كلّ ساعة ويخرّ على وجهه، لوعـورة طـريقه واخـتلاف أجزائه، ولذلك قابله بقوله:

﴿ أَمَّنْ يَمْشِي سَوِيًّا ﴾: قائماً سالماً من العثار.

﴿ عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ ۞: مستوي الأجزاء والجهة.

والمراد: تمثيل المشرك والموحّد بالسالكين، والدينين بالمسلكّين. ولعلّ الاكتفاء بما في الكبّ من الدلالة على حال المسلك، للإشعار بأنّ ما عليه المشرك لايستأهل أن يسمّىٰ طريقاً؛ كمشي المتعسّف في مكان متعاد غير مستو.

وقيل (١): المراد بالمكب: الأعمى، فإنّه يتعسّف فينكب، وبالسوى: البصير.

وقيل (٢): من يمشي مكبّاً هو الذي يُحشر على وجهه إلى النار، ومن يمشي سـويّاً هو الذي يُحشر على قدميه إلى الجنّة.

وفي أصول الكافي (٣): عليّ بن محمّد، عن بعض أصحابنا، عن ابن محبوب، عن محمّد بن الفضيل، عن أبي الحسن الماضي الله قال: قلت: «أفمن يمشي» (الآية).

قال: إنَّ الله ضرب مثلاً من حاد عن ولاية عليَّ النِّلاِّ كمن يمشي على وجهه لايهتدي

۱ و۲. أنوار التنزيل ۴۹۲/۲. . . الكافي

۲. الكافي ۴/۳۳٪ ح ۹۱.

لأمسره، وجمعل مسن تبعه سويًا على صراط مستقيم (١)، والصراط المستقيم: أميرالمؤمنين الرابع والحديث طويل. أخذت منه موضع الحاجة.

وفي كتاب معاني الأخبار (٢)، بإسناده إلى سعد الخفّاف [عن أبي جـعفر اللَّهِ قـال: القلوب أربعة: قلب فيه نفاق وإيمان، وقلب منكوس، وقلب مطبوع، وقلب أزهري أنور.

## قلت: ما الأزهر؟

قال: فيه كهيئة السراج. فأمّا المطبوع، فقلب المنافق، إ(٣) وأمّا الأزهر، فقلب المؤمن. إن أعطاه الله شكر، وإن ابتلاه صبر، وأمّا المنكوس فقلب المشرك. ثمّ قرأ هذه الآية: «أفمن يمشى» (الآية).

وفي روضة الكافي (٤): عليّ بن محمّد، عن عليّ بن العبّاس، عن (٥) الحسن بن عبد الرحمن، عن حريز، عن منصور بن عبدالله، عن الفضيل قبال: دخيلت مع أبي عبدالله المسجد الحرام، وهو متّكئ عليّ، فنظر إلى الناس ونحن على باب بني شيبة فقال:

يا فضيل، هكذاكان يطوفون في الجاهليّة، لايعرفون حقّاً ولايدينون ديناً.

يا فضيل، انظر إليهم منكبّين (٦) على وجوههم [لعنهم الله من خلق (٧) مكبّين على وجوههم] (٨). ثمّ تلا هذه الآية: [«أفمن يمشي مكبّاً على وجهه أهدى أمّن يمشي سويّاً على صراط مستقيم»؛ يعني ـ والله: عليّاً والأوصياء الليّلاً ](٩).

وفي شرح الأيات الباهرة (١٠): روى محمّد بن العبّاس، عن حميد بن زياد، عن

ا. ق، ش: «الآية» بدل «على صراط مستقيم».
 ٢. معانى الأخبار ٣٩٥٠، ح ٥١.

٣. لايوجد في ق.

٤. الكافي ٢٨٨/٨، ح ٤٣٤. وسند الحديث فيه هكذا: عليّ بن محمّد، عن عليّ بن الحسن، عن حريز...

٥. في ق، ش، م، زيادة: محمّد بن. ٦. المصدر: مكبّين.

٧. في المصدر زيادة: مسخور بهم. ٨. ليس في ق، ش.

٩. يوجد في ن، المصدر. ١٠. تأويل الآيات الباهرة ٢/٢٠٧-٣٠٣، ح ٢.

الحسن بن محمّد بن سماعة ، عن صالح بن خالد ، عن منصور بن جرير (١) ، عن فضيل بن يسار ، عن أبي جعفر على قال : تلا هذه الآية وهو ينظر إلى الناس : «أفمن يسمشي» (الآية) ؛ يعنى ـ والله ـ : عليّاً والأوصياء .

- ﴿ قُلْ هُوَ الَّذِي آنْشَاكُمْ وَجَعَلَ لَكُم السَّمْعَ ﴾: لتسمعوا المواعظ.
  - ﴿ وَالْأَبْصَارَ ﴾: لتنظروا صنائعه.
  - ﴿ وَالْآفَئِدَةَ ﴾ : لتتفكّروا وتعتبروا.
  - ﴿ قَلِيلاً مَا تَشْكُرُونَ ﴾ ٣: باستعمالها فيما خُلِقت لأجلها.
  - ﴿ قُلْ هُوَ الَّذِي ذَرَاكُمْ فِي الْآرْضِ وَالَّذِهِ تُحْشَرُونَ ﴾ ٢: للجزاء.
- ﴿ وَيَقُولُونَ مَتَىٰ هَذَا الْوَعْدُ ﴾ : أي الحشر . أو ما وعدوا من الخسف والحاصب.
  - ﴿ إِنَّ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴾ ٢٠ : يعنون: النبيّ والمؤمنين.
    - ﴿ قُلْ إِنَّمَا الْعِلْمُ ﴾ : أي علم وقته.
      - ﴿عِنْدَاللهِ ﴾: لايطّلع عليه غيره.
- ﴿ وَإِنَّمًا آنَا نَذِيرٌ مُبِينٌ ﴾ ١٠ : والإنذار يكفي له العلم، بل الظِّن بوقوع المحذّر منه.
  - ﴿ فَلَمَّا رَاوُهُ ﴾: أي الوعد، فإنَّه بمعنى: الموعود.
    - ﴿ زُلْفَةً ﴾ : ذا زلفة ؛ أي قرب منهم.
  - ﴿ سِيئَتْ وُجُوهُ الَّذِينَ كَفَرُوا ﴾: بأن علَّتها الكآبة ، وساءتها رؤية العذاب.
- ﴿ وَقِيلَ هَذَا الَّذِي كُنْتُمْ بِهِ تَدَّعُونَ ﴾ (): به تطلبون وتستعجلون. تفتعلون، من الدعاء. أو تدّعون أن لا بعث، فهو من الدعوى.

وفي روضة الكافي (٢): محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد [عن محمّد] (٢) بن خالد، عن القاسم بن محمّد، عن جميل بن صالح، عن يوسف (٤) بن أبي سعيد قال: كنت عند أبي عبدالله المُثِلِين قال لي: إذا كان يوم القيامة وجمع الله الخلائق، كان

۲. الکانی ۲۹۷۸، ح ۳۹۲.

٤. ق، ش، م؛ سيف.

١. المصدر: حريز.

٣. ليس في ق، ش، م،

نوح ﷺ أوّل من يدعيٰ به، فيقال له: هل بلّغت؟

فيقول: نعم.

فيقال له: من يشهد لك؟

فيقول: محمّد بن عبدالله عَيْبِيُّهُ.

قال (١): فيخرج نوح على فيتخطّى الناس حتّى يجيء إلى محمّد عَيَنِينَ وهو على كثيب المسك ومعه علي الله على كثيب المسك ومعه علي عليه وهو قول الله تقلق: «فلمّا رأوه زلفة سيئت وجوه الذين كفروا» (الحديث).

وفيه (٢): في الحديث السابق متّصلاً بقوله: والأوصياء. ثمّ تلا هذه الآية: «فلمّا رأوه زلفة سيئت وجوه الذين كفروا وقيل هذا الذي كنتم به تدّعون» (٢) أميرالمؤمنين.

يا فضيل، لم يتسمّ (٤) بهذا الاسم غير عليّ إلّا مفتر كذّاب إلى يوم الناس (٥) هذا.

أما والله، يا فضيل، ما لله حاجّ غيركم، ولايغفر الذنوب إلّا لكم، ولايــتقبّل الله إلّا منكم.

وفي مجمع البيان (٢٠): وروى الحاكم أبوالقاسم الحسكاني، بالأسانيد الصحيحة، عن الأعمش قال: لمّا رأوا ما لعليّبن أبيطالب الطّي عندالله من الزلفئ «سيئت وجوه الذين كفروا».

وعن أبي جعفر (١٠) عليها : فلمّا رأوا مكان عليّ من النبيّ ﷺ «سـيئت وجـوه الذيسن كفروا»؛ يعنى: الذين كذّبوا بفضله.

وفسي تسفسير عملي بس إبراهيم (٨): قال: إذا كان يوم القيامة، ونظر أعداء

٢. نفس المصدر /٢٨٨، ح ٤٣٤.

١. ليس في ق.

٤. كذا في المصدر، وفي النسخ: لم يسم.

۳. في ق، ش،م، زيادة: هو.

٥. كذًا في نور الثقلين ٣٨٤/٥، ح ٣١. وفي النسخ: القيامة. وفي المصدر: البأس.

٦ و٧. المجمع ٣٣٠/٥. ١ تفسير القمّي ٣٧٩/٢.

أميرالمؤمنين النبيخ إليه وإلى ما أعطاه الله من [الكرامة و] (١) المنزلة الشريفة العظيمة ، وبيده لواء الحمد وهو على الحوض يسقي ويمنع ، تسود وجوه أعدائه ، فيقال لهم : «هذا الذي كنتم به تدّعون»؛ أي تدّعون منزلته وموضعه واسمه .

وفي أصول الكافي (٣): الحسين بن محمد، [عن معلّى بن محمّد،] (٣)عن محمّد بن جمهور، عن إسماعيل بن مهران (٤)، عن القاسم بن عروة عن أبي السفاتج، عن زرارة، عن أبي جعفر الله في قوله: «فلمّا رأوه زلفة سيئت وجوه الذين كفروا وقيل هذا الذي كنتم به تدّعون». قال: هذه نزلت في أميرالمؤمنين وأصحابه الذين عملوا ما عملوا، يرون أميرالمؤمنين في أغبط الأماكن فتسيء وجوههم، فيقال لهم: «هذا الذي كنتم به تدّعون» الذي انتحلتم اسمه.

وفي شرح الآيات الباهرة (٥): روئ محمّد بن العبّاس، عن حسن بن محمّد، عن محمّد، عن محمّد بن عليّ الكنانيّ، عن حسين بن وهب الأسديّ، عن عيسى بن هاشم (٦)، عن داود بن سرحان قال: سألت جعفر بن محمّد عليّ عن قوله: «فلمّا رأوه زلفة سيئت وجوه الذين كفروا وقيل هذا الذي كنتم به تدّعون».

قال: ذلك عليّ، إذا رأوا منزلته ومكانه من الله، أكلوا أكفّهم عملين ما فـرّطوا فـي ولايته للبُّلِّا.

١. ليس في المصدر.

٣. ليس في ق.

٥. تأويل الآيات الباهرة ٧٠٤/٢، ح ٤.

٧. نفس المصدر، ح ٥.

٩. لايوجد في ق، ش.

۲. الکافی ۲/۴۲۵، ح ۱۸.

٤. م،ي، ر، المصدر: سهل.

٦. المصدر: عيسىبن هشام.

۸. ت: برید.

وقال أيضاً (١): حدّثنا عبدالعزيز بن يحيى، [عن زكريًا بن يحيى] (١) الساجي، عن عبدالله بن الحسين الأشقر (٣)، عن ربيعة الخيّاط، عن شريك، عن الأعمش في قوله على: «فلمّا رأوه زلفة» (الآية) قال: لمّا رأوا ما لعليّ بن أبي طالب عليه من النبي عَلَيْهُ من النبي عَلَيْهُ من النبي عَلَيْهُ من النبي عَلَيْهُ من قرب المنزلة «سيئت وجوه الذين كفروا».

- ﴿ قُلْ أَرَأَيْتُمْ إِنَّ آهُلَكَنِيَ اللَّهُ ﴿ : أَمَا تَنِّي .
  - ﴿ وَمَنْ مَعِيَ ﴾ : من المؤمنين.
  - ﴿ أَوْ رَحِمَنَا ﴾ : بتأخير آجالنا.

﴿ فَمَنْ يُجِيرُ الْكَافِرِينَ مِنْ عَذَابٍ الِيمِ ﴾ ۞: لاينجيهم أحد من العذاب، متنا أو بقينا. وهو جواب لقولهم: «نتربّص به ريب المنون» (٤).

وفي شرح الآيات الباهرة (٥): روى عليّ بن أسباط، عن [عليّ بن] (١) أبي حمزة، عن أبي بصير قال: سألت أباعبدالله للطلاعن قوله تعالى: «قل أرأيتم إن أهلكني الله ومن معي أو رحمنا». [قال: هذه الآية] (١) ممّا غيّروا وحرّفوا، ماكان الله ليهلك محمّداً على ولا من كان معه من المؤمنين (٨)، ولكن قال تعالى: «قل أرأيتم إن أهلككم الله جميعاً ورحمنا فمن يجير» (الآية).

ويؤيّده: ما روي (١٠)، عن محمّد البرقيّ، عن عبدالرحمٰنبن سالم (١٠) الأشلّ قـال: قيل لأبي عبدالله عليُّلاِّ: «قل أرأيتم إن أهلكني الله ومن معي أو رحمنا».

قال: ما أنزل الله هكذا، وماكان الله ليهلك نبيّه ومن معه، ولكن أنزلها: «قل أرأيتم إن أهلككم الله ومن معكم ونجّاني ومن معي فمن يجير الكافرين من عذاب أليم».

۲. ليس في ق، ش.

٤. الطور / ٣٠.

٦. من المصدر،

٨. في المصدر زيادة: وهو خير ولد أدم.

١٠. ق، ش، م، ت، ي، ر: سلام.

١. نفس المصدر /٧٠٥، ح ٦.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: الأشعري.

٥. تأويل الآيات الباهرة ٧٠٧/٢ ح ١٠.

۷. ليس في ق.

٩. نفس المصدر، ح ١١.

﴿ قُلْ هُوَ الرَّحْمُنُ ﴾ : الذي أدعوكم إليه مولى النعم كلُّها.

﴿ آمَنًا بِهِ ﴾: للعلم بذلك.

﴿ وَعَلَيْهِ تَوَكَّلْنَا ﴾ : للوثوق عليه، والعلم بأنَّ غيره بالذات لايضرّ ولاينفع.

و تقديم الصلة للتخصيص والإشعار به.

﴿ فَسَتَعْلَمُونَ مَنْ هُوَ فِي ضَلاَكٍ مُبِينٍ ﴾ ۞: منّا ومنكم. وقرأ الكسائي بالياء.

وفي أصول الكافي (1): الحسين بن محمّد، عن معلّىٰ بن محمّد، عن [عليّ بن أسباط، عن عليّ بن] (٢) أبي حمزة، عن أبي بن بن أبي عبدالله الله الله الله في قوله: «فستعلمون من هو في ضلال مبين»: يا معشر المكذّبين، حيث أنبأتكم رسالة ربّي في ولاية عليّ والأئمّة من بعده، من هو في ضلال مبين. كذا نزلت (الحديث).

﴿ قُلْ أَرَاَيْتُمْ إِنْ أَصْبَحَ مَا قُكُمْ غَوْراً ﴾ : غائراً في الأرض، بحيث لاتناله الدلاء. مصدر وصف به.

﴿ فَمَنْ يَاْتِيكُمْ بِمَاءٍ مَعِينٍ ﴾ ٢: جارٍ، أو ظاهر سهل المأخذ.

وفي أصول الكافي (٢): عليّ بن محمّد، عن سهل بن زياد، عن موسى بن القاسم بن معاوية البجليّ، عن عليّ بن جعفر، عن أخيه موسى الله في قول الله تعالى: «قل أرأيتم إن أصبح» (الآية) قال: إذا غاب عنكم إمامكم، فمن يأتيكم بماء جديد؟

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): وقوله: «قبل أرأيتم إن أصبح ماؤكم غبوراً فمن يأتبكم بماءٍ معين». قال: أرأيتم إن أصبح إمامكم غائباً، فمن يأتيكم بإمام مثله؟

حدّثنا (٥) محمّد بن جعفر قال: حدّثنا محمّد بن أحمد، عن القاسم بن العلاء (٢)، قال: حدّثنا إسماعيل بن علي الفزاري، عن محمّد بن جمهور، عن فضالة بن أيوب قال: سُئِل الرضا لللله عن قول الله ﷺ: «قل أرأيتم إن أصبح» (الآية).

٢. من المصدر.

تفسير القمّى ٣٧٩/٢.

٦. المصدر: محمّد.

۱. الكافي ۲۱/۱، ح 20.

۳. الكافي ۲۲۹/۱\_۳٤۰، ح ۱۴.

٥. نفس المصدر والموضع.

فقال: «ماؤكم» أبوابكم الأثمّة، والأثمّة أبواب الله [بينه وبين خلقه](١) «فمن يأتيكم بماء معين»؛ أي يأتيكم بعلم الإمام.

وفي عيون الأخبار (٢)، من الأخبار المشهورة (٣) بإسناده إلى الحسن بن محبوب: عن أبي الحسن الرضا لليلا قال: قال لي: لابد من فتنة صمّاء صيلم (٤) تسقط فيها كل بطانة ووليجة، وذلك عند فقدان الشيعة الثالث من ولدي، يبكي عليه أهل السماء وأهل الأرض وكل حرّى وحرّان (٥) وكل حزين ملهفان.

ثمّ قال: بأبي (٦) وأمّي، سميّ جدّي، شبيهي وشبيه موسى بن عمران، عليه جيوب (٧) النور تتوقّد بشعاع (٨) ضياء القدس، كم من حرّىٰ (٩) مؤمنة وكم من مؤمن متأسّف حيران حزين عند فقدان الماء المعين، كأنّي بهم آيس ما كانوا قد نودوا نداءً يُسمّع من بعد؛ كما يُسمع من قرب، يكون رحمة على المؤمنين وعذاباً على الكافرين.

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (١٠): حدّثنا أبي الله ، قال: حدّثنا سعد بن عبدالله قال: حدّثنا أحمد بن محمّد بن عيسى ، عن موسى بن القاسم ، عن معاوية بن وهب البجليّ وأبي قتادة عليّ بن محمّد [بن حفص ، عن عليّ] (١١) بن جعفر ، عن أخيه موسى بن جعفر الله قل أرأيتم إن أصبح» (الآية)؟

فقال: إذا فقدتم إمامكم فلم تروه فماذا تصنعون؟

وبإسناده (١٢) إلى أبي بصير: عن أبي جعفر التَّلِيِّ في قول الله تعالى: «قل أرأيتم» (الآية)

٧. ن، ت، ر: حبوب. وفي ق، م: جبوب.

۲. العيون ۲/۲، ح ۱٤.

١. من المصدر،

الصماء: الداهية الشديدة: والصيلم: الأمر الشديد.

المصدر: المنثورة.
 أما أتراب تراب المنثورة.

٥. أي امرأة حزينة ورجل حزين. وفي المصدر:كل حائر وحيران.

أنت.

٩. المصدر: حاثرة.

كذا في المصدر. وفي النسخ: بالشعاع.

١١. ليس في ق، ش.

١٠. كمال الدين /٣٦٠، ح ٣.

١٢. نفس المصدر /٣٢٥ ـ ٣٢٦، ح ٣.

فقال: هذه نزلت في الإمام (١) القائم للسلام يقول: إن أصبح إمامكم غائباً عنكم لاتدرون أين هو، فمن يأتيكم بإمام ظاهر يأتيكم بأخبار السموات والأرض وحلال الله وحوامه.

ثمّ قال: والله، ما جاء تأويل هذه الآية، ولابدّ وأن يجيء تأويلها.

وفي شرح الآيات الباهرة (٢): روى الشيخ المفيد، عن رجاله، بإسناده عن [موسى بن القاسم بن الله عن البجلي، عن عليّ قال: بن القاسم بن الحيه موسى عليّ الله قال: قلت له: ما تأويل هذه الآية «قل أرأيتم» (الآية)؟

فقال: تأويله: إن فقدتم إمامكم، فمن يأتيكم بإمام جديد؟

٢. تأويل الآيات الباهرة ٧٠٨/٢، ح ١٣.

١. ليس في المصدر.

٣. من المصدر مع المعقوفتين.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: «أبي جعفر» بدل «عليّ بن جعفر».

٥. نفس المصدر ٧٠٩، ح ١٥. ٦. ي: بشار، وفي المصدر: سيار.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: بماء.



## سورة القلم

وتسمّىٰ أيضاً سورة «ن».

وهي مكّية ، عن الحسن وعكرمة وعطاء (١).

وقال ابن عبّاس وقتادة (٢): من أوّلها (إلى قوله: «سنسمه على الخرطوم» مكّيّ، وما بعده](٢) إلى قوله: «لو كانوا يعلمون» مدنيّ، وما بعده إلى قوله: «يكتبون» مكيّ، وما بعده مدنيّ.

وهي اثنتان وخمسون آية بالإجماع.

## بسم الله الرحمن الرحيم

وفي مجمع البيان (٧): أبيّ بن كعب، عن النبيّ ﷺ قال: من قرأ سورة «ن والقلم» أعطاه الله ثواب الذين حسن أخلاقهم.

﴿ نَ ﴾: قيل (٨): من أسماء الحروف.

وقيل (٩): اسم الحوت، والمراد به: الجنس. أو البهموت، وهو الذي عليه الأرض.

١ و٢. مجمع البيان ٣٣٠/٥.

٤. ثواب الأعمال /١٤٧، ح ١.

٦. ن: ضغطة.

٨. أنوار التنزيل ٤٩٣/٢.

٣. ليس في ق، ش، م.

٥. من المصدر.

٧. المجمع ٢٣٠/٥.

٩. نفس المصدر والموضع.

أو الدواة. فإنّ بعض الحيتان يستخرج منه شيء أشدّ سواداً من النَّقْس (١) يكتب به. ويؤيّد الأوّل سكونه وكتابته بصورة الحروف.

﴿ وَالْقَلَمِ ﴾: قيل (٢): هو الذي خطَّ اللوح. أو الذي يُخَطَّ به، أقسم (٣) به تعالى لكثرة فوائده.

وأخفى ابن عامر (٤) والكسائي ويعقوب النون، إجراء للواو مجرى المتّصل، فإنّ النون الساكنة تخفى مع حروف الفم إذا اتّصلت بها، وقد روي ذلك عن نافع وعاصم. وقرئت بالفتح والكسر؛ كـ«ص».

﴿ وَمَا يَسْطُرُونَ ﴾ ۞: وما يكتبون.

والضمير للقلم بالمعنى الأوّل على التعظيم، أو بالمعنى الثاني على إرادة الجنس. وإسناد الفعل إلى الآلة وإجراؤه مجرئ أولي العلم لإقامته مقامهم، أو لأصحابه، أو للحفظة.

و«ما» مصدريّة أو موصولة.

وفي كتاب الخصال (٥): عن محمّد بن سالم، رفعه إلى أميرالمؤمنين لللهِ قال: قـال عثمانبن عفّان: يا رسول الله، ما تفسير أبجد؟

فقال رسول الله عَيَّالَيُّ : تعلّموا تفسير أبجد [فإنّ فيه الأعاجيب كلّها، ويـل لعـالم (٦) جهل تفسيره.

فقال: يا رسول الله، ما تفسير أبجد؟](٧)

قال: أمَّا الألف فالآء الله.

النقس: المداد يكتب به.
 النقس: المداد يكتب به.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: قسم. ٤. نفس المصدر والموضع.

٥. الخصال/٣٣١، ح ٣٠.

كذا في المصدر. وفي النسخ: «وهل للعالم» بدل «ويل لعالم».

٧. ليس في ي.

... إلى قوله: وأما النون فنون والقلم وما يسطرون، فالقلم قلم من نور وكتاب من نور في لوح محفوظ يشهده المقرّبون.

عن أبي جعفر (١) عليه قال: إنّ لرسول الله عَلَيْهُ عشرة أسماء، خمسة في القرآن وخمسة ليست في القرآن: فمحمّد، وأحمد، وعبدالله، ويس، ون.

وفي كتاب علل الشرائع (٢)، بإسناده إلى يحيى بن أبي العلاء الرازي: عن أبي عبدالله على الله على الشرائع (١)، يقول في آخره وقد سُئِل عن قول الله على: «ن والقلم وما يسطرون»: وأمّا «ن» كان نهراً في الجنّة أشدّ بياضاً من الثلج وأحلى من العسل، قال الله له: كن مداداً. [فكان مداداً.] (٢) ثمّ أخذ شجرة فغرسها بيده، ثمّ قال: و «اليد» القوة، وليس بحيث تذهب إليه المشبّهة.

ثمّ قال لها: كوني قلماً.

ثم قال له: اكتب.

فقال: يا ربّ، وما أكتب؟

قال: ما هو كائن إلى يوم القيامة. ففعل ذلك، ثمّ ختم عليه وقال: لاتنطقنّ إلى يوم الوقت المعلوم.

وفي كتاب معاني الأخبار (1)، بإسناده إلى سفيانبن سعيد الثوري: عن الصادق عليه على الله على الشادق عليه حديث طويل، يقول فيه: فأمّا «نون» فهو نهر في الجنّة قال الله على له المحد، فحمد، فصار مداداً.

ثمّ قال للقلم: اكتب. فسطّر القلم في اللوح المحفوظ [ماكان و](٦٠) ما هو كائن إلى يوم القيامة، فالمداد مداد من نور، والقلم قلم من نور، واللوح لوح من نور.

ے ۲. العلل /٤٠٢، ح ٢.

٤. معاني الأخبار /٢٣، ح ١.

٦. من المصدر،

١. نفس المصدر ٤٢٧، ح ٢.

٣. ليس في ق، ش.

٥. ليس في ن، ت، ي، ر، المصدر.

قال سفيان: فقلت له: يا ابن رسول الله، بيّن لي أمر اللوح والقلم والمداد فضل بيان، وعلّمني ممّا علّمك الله.

فقال: يا ابنسعيد، لولا أنّك أهل للجواب ما أجبتك. فَـ«ن» ملك يؤدّي إلى القلم وهو ملك، والله عندتي إلى اللوح وهو ملك، واللوح يؤدّي إلى إسرافيل وإسرافيل يؤدّي إلى اللوح وهو ملك، واللوح يؤدّي إلى إسرافيل يؤدّي إلى الأنبياء والرسل.

قال: ثم قال لي: قم، يا سفيان، فلا آمن عليك.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): حدّثني أبي، عن ابن أبي عمير، عن عبدالرحيم (٢) القصير (٣)، عن أبي عبدالله المالله عن الله عن ال

قال: إنّ الله خلق القلم من شجرة في الجنّة يقال لها: الخلد، ثمّ قال لنهر في الجنّة: كن مداداً. فجمد النهر، وكان أشدّ بياضاً من الثلج وأحلى من الشهد.

ثمّ قال للقلم: اكتب.

قال: يا رب، ما أكتب؟

قال: اكتب ما كان وما هو كائن إلى يوم القيامة. فكتب القلم في رقّ أشدّ بياضاً من الفضّة وأصفى من الياقوت، ثمّ طواه فجعله في ركن العرش، ثمّ ختم على فم القلم فلم ينطق ولا ينطق بعد أبداً، فهو الكتاب المكنون الذي منه النسخ كلّها، أولستم عرباً؟ فكيف لاتعرفون معنى الكلام وأحدكم يقول لصاحبه: انسخ ذلك الكتاب. أوليس إنّما ينسخ من كتاب أخذ من الأصل، وهو قوله (٤): «إنّا كنّا نستنسخ ما كنتم تعملون».

حدّ ثني (٥) أبي ، عن حمّادبن عيسى ، عن (٦) إبراهيم بن عمر اليماني ، عن أبي

٢. المصدر: عبدالرحمن (عبدالرحيم ـ ظ).

٤. الجاثية / ٢٩.

٦. في ن، ت، م، ي، ر، زيادة: ابن.

تفسير القتى ٢٧٩/٢ -٢٨٠.

٣. ليس في ق، ش.

٥. نفس المصدر /٢٣ ـ ٢٤.

الطفيل (١)، عن أبي جعفر المنظم عن أبيه عليّ بن الحسين المنظم أنّه قال، وقد أرسل إليه ابن عبّاس يسأله عن العرش: أمّا ما سأل عنه من العرش ممّ خلقه الله، فإنّ الله خلقه أرباعاً (٢) لم يخلق قبله إلّا ثلاثة أشياء: الهواء والقلم والنور (الحديث).

حدّثني (٣) أبي، عن ابن أبي عمير، عن هشام، عن أبي عبدالله النظير قال: أوّل ما خلق الله القلم، فقال له: اكتب. فكتب ماكان وما هو كائن إلى يوم القيامة.

وفي مجمع البيان (٤): وقيل «ن» لوح من نور. وروي مرفوعاً إلى النبيّ ﷺ.

وقيل (٥): هو نهر في الجنّة، فقال له الله: كن مداداً. فجمد، وكان أبيض من اللبن وأحلى من الشهد (٦)، ثمّ قال للقلم: اكتب. فكتب القلم (٧) ما كان وما هو كانن إلى يوم القيامة ... عن أبى جعفر المُثلِم .

وفي شرح الآيات الباهرة (^): تأويله: أنّ الله أقسم بالنون والقلم، و«ن» اسم للنّبيّ ﷺ و«القلم» اسم لعليّ عليّلًا.

وروى الحسن بن أبي الحسن الديلميّ، عن رجاله، بإسناد يرفعه إلى محمّد بن الفضيل، عن أبي الحسن موسى الله الله عن أبي الحسن موسى الله قال: سألته عن قول الله تلكن الله والقلم وما يسطرون».

فقال: فالنون اسم لرسول الله و«القلم» اسم لأميرالمؤمنين.

وهذا موافق لما جاء من أسمائه في القرآن؛ مثل: «طه»، و«يس»، و«صر»، و«ق» وغير ذلك.

وسُمّي أميرالمؤمنين بالقلم لما في القلم من المنافع للخلق، إذ هو أحـد لـساني(٩)

١. ق، ش: أبي الفضيل.

٢. كذا في المصدر. وفي ق، ش، م: أربعة. وفي سائر النسخ: أربعاً.

٣. نفس المصدر ١٩٨٧. 4. المجمع ٢/٥

٥. المجمع ٣٣٢/٥.

٧. يوجد في ي، ر، المصدر.

٩. كذا في المصدر. وفي النسخ: لسان.

٤. المجمع ٣٣٢/٥.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: الشهب.

٨. تأويل الآيات الباهرة ٧١٠/٣ ـ ٧١١، ح ١.

الإنسان، يؤدّي عنه ما في جنانه ويبلّغ البعيد عنه ما يبلّغ القريب بلسانه، وبه تـحفظ أحكام الدين وتستقيم أمور العالمين، وكذلك أميرالمؤمنين عاليّلاً.

وقيل: إنّ قوام الدنيا والدين بشيئين: القلم والسيف، والسيف يخدم القلم. وقد نظّم بعض الشعراء فأحسن فيما قال:

ان يخدم القلم السيف الذي خضعت له الرقساب ودانت حسذره الأمم فالموت والموت لاشيء يسغالبه ما زال يستبع ما يسجري بسه القلم وإن شئت جعلت تسميته مجازاً؛ أي صاحب القلم وصاحب السيف، اللذان بهما قوام الدين والدنيا؛ كما تقدّم، وكان أميرالمؤمنين النالج كذلك.

﴿ مَا أَنْتَ بِنِعْمَةِ رَبُّكَ بِمَجْنُونٍ ﴾ ۞: جواب القسم؛ والمعنى: ما أنت بمجنون منعماً عليك بالنبوّة وحصانة الرأي.

والعامل في الحال معنى النفي (١). وقيل (٢): «مجنون» والباء لاتمنع عـمله فـيما (٣) قبله، لأنّها مزيدة. وفيه نظر من حيث المعنى (٤).

﴿ وَإِنَّ لَكَ لَآجُراً ﴾: على الاحتمال والإبلاغ.

﴿ غَيْرَ مَمْنُونٍ ﴾ ۞: مقطوع. أو ممنون به عليك من الناس، فإنّه تعالى يـعطيك بـلا توسّط.

﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾ ٢: إذ تحتمل من قومك ممّا لايحتمله أمثالك.

وفي بصائر الدرجات (٥٠): محمّد بن عبدالجبّار، عن البرقيّ، عن فضالة، عن ربعي، عن القاسم بن محمّد قال: إنّ الله أدّب نبيّه فأحسن تأديبه، فقال (٦٠) «خد العفو وأمر

١. فالمعنى: انتفىٰ عنك الجنون منعماً عليك. ٢. أنوار التنزيل ٤٩٤٠٤٩٣/٢.

٣. في ت زيادة: يعمل.

لأنّ المعنى حينئذ: ما أنت بمجنون منعماً عليك بالنبوة. فيفهم أنّ الجنون في حال النبوة يستفي، والنسفي متوجّه إلى القيد فيوهم ثبوته في غير تلك الحال، لكن الغرض نفي الجنون مطلقاً.

٥. اليصائر /٣٩٨، ح ٣. ١٩٩١.

بالعرف (۱) وأعرض عن الجاهلين ، فلما كان ذلك أنزل الله: «وإنّك لعلى خلق عظيم».
وفي أصول الكافي (۲): محمّد بن يحيى ، عن أحمد بن أبي زاهر ، عن عليّ بن إسماعيل ، عن صفوان بن يحيى ، عن عاصم بن حميد ، عن أبي إسحاق النحويّ قال : دخلت على أبي عبدالله علي فقال : «وإنّك دخلت على أبي عبدالله علي فقال : «وإنّك لعلى خلق عظيم». (الحديث)

عدّة من أصحابنا (٢)، عن أحمد بن محمّد، عن ابن أبي نجران، عن عاصمبن حميد، عن أبي إسحاق قال: سمعت أباجعفر الله يقول ـ ثمّ ذكر نحوه.

وبإسناده (1) إلى فضيل بن يسار قال: سمعت أباعبدالله الله يقول لبعض أصحاب قيس الماصر: إنّ الله أدّب نبيّه فأحسن أدبه (٥)، فلمّا أكمل له الأدب قيال: «إنّك لعلى خلق عظيم». (الحديث)

وبإسناده (٦) إلى إسحاق بن عمّار: عن أبي عبدالله عليِّ قال: إنّ الله أدّب نبيّه، فــلمّا انتهىٰ به إلىٰ ما أراد قال له: «إنّك لعلىٰ خلق عظيم». (الحديث)

ثمَ قال: ألا أخبرك بحديث ما هو في يدي (٩) أحد من أهل المدينة ؟ قلت: بلي.

قال: بينا رسول الله ﷺ ذات يوم جالس في المسجد إذ جماءت جمارية لبعض الأنصار، وهو قائم، فأخذت بطرف ثوبه، فقام لها النبيّ ﷺ فلم تقل شيئاً ولم يقل لها

۲. الکافی ۱/۲۲۵، ح ۱.

٤. نفس المصدر ٢٦٦٧، ح ٤.

٦. نفس المصدر /٢٦٧، ح ٦.

٨. كذا في المصدر. وفي النسخ: يسير.

١. ي، ر، المصدر: بالمعروف.

۳. الكافي ۲۲۵/۱، ح ۱.

ه. ق، ش، م: تأديبه.

٧. نفس المصدر ١٠٢/٢، ح ١٥.

٩. كذا في المصدر. وفي النسخ: أيدي.

النبيِّ عَلَيْظٌ شيئاً، حتى فعل ذلك ثلاث مرّات، فقام لها النبيِّ عَلَيْظٌ في الرابعة وهي خلفه، فأخذت هدبة (١)من ثوبه ثمّ رجعت.

فقال لها الناس: فعل الله بك وفعل، حبست رسول الله عَيَيْنَ ثلاث مرّات لاتقولين له شيئاً ولاهو يقول لك شيئاً، فما كانت حاجتك إليه ؟

قالت: إنَّ لنا مريضاً، فأرسلني أهلي لأخذ هدبة من ثوبه يستشفي بها، فلمَّا أردت أخذها رآني فقام فاستحييت منه أن آخذها وهو يراني، وأكره أن أستأمره في أخـذها فأخذتها.

وبإسناده (٢) إلى محمّد بن سنان: عن إسحاقبن عمّار، عن أبي عبدالله الله قال: إنّ الخلق منيحة (٢) يمنحها الله خلقه ، فمنه سجيّة (٤) ومنه نيّة (٥).

فقلت (٦): فأيتهما أفضل ؟

فقال: صاحب السجيّة مجبول لايستطيع غيره، وصاحب النيّة يصبر على الطاعة تصبّراً فهو أفضلهما.

وبإسناده (٧) إلى أبي عثمان القابوسي (٨)، عمّن ذكره، عن أبي عبدالله عليَّلْإ قال: إنَّ الله أعار أعداءه أخلاقاً من أخلاق أوليائه ليعيش (١) [اولياؤه](١٠) مع أعدائه في دولاتهم. وفي رواية أخرى (١١٠): ولولا ذلك لما تركوا وليّاً لله إلّا قتلوه.

عليّ بن إبراهيم (١٢)، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن حبيب الخنعميّ، عن أبي

٢. نفس المصدر ١٠١/٢، ح ١١.

١. الهدبة: خمل الثوب.

٤. أي طبيعة.

٣. أي عطيّة. ٥. أي يكون عن قصد واكتساب وتعمّد (هامش تفسير نورالثقلين ٣٩٠/٥ نقلاً عن الفيض في الوافي).

٦. ليس في ق، م. ٧. نقس المصدر ١٠١/٢، ١٠ ١٣.

٨. كذا في المصدر وجامع الرواة ٤٠٢/٢. وفي ق، ش: الفارس. وفي سائر النسخ: الفارسي.

٩. كذا في المصدر. وفي م، ت، ي، ر: ليتعيّش. وليس في ق، ش، ن.

١٠. من المصدر. ١١. نفس المصدر ١٠١/٢، ذيل ح ١٣.

١٢. نفس المصدر ١٠٢/٢، مع ١٦.

> وفي من لا يحضره الفقيه (٢): وسُئِل الصادق للطِّلْةِ: ما حدّ حسن الخلق؟ قال: تليّن جانبك، وتطيّب كلامك، وتلقى أخاك ببشر حسن.

وفي كتاب علل الشرائع (1)، بإسناده إلى بريدبن معاوية: عن أبي جعفر الله قال: إنّ الله نزّل حوراء من الجنّة إلى آدم، فزوّجها أحد ابنيه، وتزوّج الأخر إلى (٥) الجنّ، فولدتا جميعاً، فما كان من الناس من جمال وحسن خلق فهو من الحوراء، وما كان فيه من سوء الخلق فمن بنت الجانّ. وأنكر أن يكون زوّج بنيه من بناته.

وفي كتاب معاني الأخبار <sup>٢٦)</sup>، بإسناده إلى أبي الجارود: عن أبي جعفر للسلام . تعالى: «وإنّك لعلى خلق عظيم» قال: هو الإسلام.

وروي(٧): أنَّ الخلق العظيم هو الدين العظيم.

وفي أمالي شيخ الطائفة (^)، بإسناده إلى الصادق للسلام أنّه قال: وكان فيما خاطب الله [نبيّه أن قال له: يا محمّد، «إنّك لعلى خلق عظيم». قال: السخاء وحسن الخلق.

وفي المحاسن (٩): عنه ، عن أبيه ، عن عثمانبن حمّاد ، عن عمرو بن ثابت ، عن أبي عبدالله عليه قال: ] (١٠) اغسلوا أيديكم في إناء واحد تحسن أخلاقكم .

١. المصدر: أفاضلكم.

كذا في المصدر. وفي النسخ: الأكتاف. والأكناف: جمع الكنف بمعنى الجانب والناحية. يـقال: رجـل موطأ الأكناف؛ أي كريم مضياف.
 ٣. الفقيه ٢٩٥/٤، ح ٨٩٣.

٥. ق، ش، م: بنت.

٧. معاني الأخبار /١٨٨، ح ١.

٩. المحاسن /٤٢٦، ح ٢٢٩.

٤. العلل /١٠٣، ح ١.

٦. معاني الأخبار /١٨٨، ح ١.

٨. أمالي الطوسي ٣٠٩/١.

١٠. ما بين المعقوفتين لايوجد في النسخ. والظاهر سقوط هذه الفقرات عند نـقل الحـديثين عـن تـفسير نورالثقلين.

وفي تفسير على بن إبراهيم (١): عن موسى بن إبراهيم، [عن الحسن](٢) عن أبيه، بإسناده رفعه إلى رسول الله ﷺ أنَّ أمَّ سلمة قالت له: بأبي أنت وأمِّي، المرأة يكون لها زوجان فيموتان فيدخلان الجنّة، لأيّهما تكون؟

فقال: يا أمّ سلمة، تخيّر أحسنهما إخلقاً](٣) وخيرهما لأهله(٤).

يا أمّ سلمة ، إنّ حَسَن الخلق ذهب بخير الدنيا والآخرة.

وفي عيون الأخبار (٥)، في باب ما جاء عن الرضا عليه من الأخبار المجموعة، وبإسناده قال: قال رسول الله عَيَّالِيَّةُ: ما من شيء أثقل (٦) في الميزان من حسن الخلق.

وفي مجمع البيان (٧): روي عنه عَيِّلَةً : إنَّما بُعِثت لأتمَّم مكارم الأخلاق. وقال: أدَّبني [ربَى] (^) فأحسن تأديبي.

﴿ فَسَتُبْصِرُ وَيُبْصِرُونَ ﴾ ﴿ بِأَيُّكُمُ الْمَفْتُونُ ﴾ ﴿ اللَّهِ الذي فُـيِّن بِالجنون، والباء مزيدة. أو بأيِّكم الجنون، على أنَّ المفتون مصدر؛ كالمغلول والمخذول والمجلود. أو بأيّ الفريقين منكم [المجنون](٩) أبفريق المؤمنين أو بفريق الكافرين؛ أي في أيّهما يوجد من يستحقُّ هذا الاسم.

﴿ إِنَّ رَبُّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَنْ ضَلَّ عَنْ سَبِيلِهِ ﴾ : وهم المجانين على الحقيقة.

﴿ وَهُوَ أَعْلَمُ بِالْمُهْتَدِينَ ﴾ ٢: الفائزين بكمال العقل.

وفي محاسن السرقيّ (١٠): عنه، عن أبيه، عمّن حدّثه، عن جابر قال: قال أبوجعفر عليُّه : قال رسول الله عَيِّليُّه : ما من مؤمن إلَّا وقد خــلص ودِّي إلى [قــلبه، ومــا

٤. كذا في الخصال. وفي سائر النسخ: بأهله.

١. كذا في جميع النسخ. والحديث موجود في الخصال /٤٢، ح ٣٤؛ كسما نـقل عـنه أيـضاً فـي نــورالتـقلين ۲۹۲/۵، ح ۲۱. ٢. من الخصال.

٣. من الخصال.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: أحسن.

ه. العيون ٢٦٦٢، ح ٩٨.

٧. المجمع ٢٣٣/٥.

٨، من المصدر، ١٠. المحاسن /١٥١، ح ٧١.

٩. من أنوار التنزيل ٤٩٤/٢.

خلص ودّي إلىٰ]<sup>(۱)</sup> قلب أحد إلّا وقد خلص ودّ عليّ للنِّلْاِ إلى قلبه. كذب، ياعليّ ، من زعم أنّه يحبّني ويبغضك.

قال: فقال رجلان من المنافقين: لقد فُتِن رسول الله عَلَيْلَةُ بهذا الغلام.

فأنزل الله: «فستبصر ويبصرون بأيّكم المفتون». قال: نـزلت فـيهما [إلى آخـر الآية](٢).

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): وقوله: «فستبصر ويبصرون بأيّكم المفتون» [بأيّكم تفتنون،](٤) هكذا نزلت في بمني أميّة. [بأيّكم؛ أي حبتر وزفر وعلي صلوات الله علمه](٥).

وقال الصادق عليه الله عمر أميرالمؤمنين فقال: يا عليّ، بـلغني أنّك تـتأوّل هـذه الآية فيّ وفي صاحبي: «فستبصر ويبصرون بأيّكم المفتون» (١٠).

قال أميرالمؤمنين: أفلا أخبرك، يا أباحفص (٧)، ما نزل في بني أميّة ؟ قوله (٨) تعالى: «والشجرة الملعونة في القرآن».

قال عمر: كذبت، يا عليّ، بنوأميّة خير منك وأوصل للرّحم.

حدِّ ثنا (٩) محمَّد بن جعفر، عن عبدالله بن محمَّد بن خالد، عن الحسن بن عليّ بن الخزاز، عن أبان بن عشمان، عن عبدالرحمٰن بن أبي عبدالله، عن أبي العبّاس المكّيّ قال: سمعت أباجعفر عليًا في عليّاً فقال: أنت الذي تقرأ هذه الآية «بأيّكم المفتون» تعرّض بي وبصاحبي؟

قال: أفلا أخبرك بآية نزلت في بـنيأميّة: «فـهل عسـيتم إن تـولّيتم ـإلى قـوله ـ: وتقطّعوا أرحامكم»(١٠٠).

ا. ليس في ق.

٣. تفسير القمّي ٣٨٠/٢.

٥ و٦. ليس في ق، ش، م.

٨. الإسراء / ٦٠.

١٠. محمّد ﷺ ٢٢/.

٢. ليس في ق، ش، م.

٤. ليس في ق، ش، م،

٧. المصدر: يا أبافلان.

٩. نفس المصدر ٢٠٨.

فقال عمر: بنوأميّة أوصل للرّحم منك، ولكنّك أثبتّ العداوة لبني أميّة وبني تميم (١) وبني عديّ.

وفي روضة الكافي (٢): الحسين بن محمّد الأشعريّ، عن معلّى بن محمّد، عن الوشّاء، عن أبان، عن عبدالرحمٰن بن أبي عبدالله، عن أبي العبّاس المكّيّ قال: سمعت أبا جعفر الله الله يقول (٣) وذكركما في تفسير عليّ بن إبراهيم. إلّا أنّ فيه: فقال: كذبت، بنو أمتة ...

وفي شرح الآيات الباهرة (٤): روئ محمّد بن العبّاس، عن عبدالعزيز بن يحيئ، عن عمرو بن محمّد بن شعيب، عن عمرو بن محمّد بن تركي (٥)، عن محمّد بن الفضل (٢)، عن محمّد بن شعيب، عن دلهم بن (٧) صالح، عن الضحّاك بن مزاحم قال: لمّا رأت قريش تبقديم النبي عَيَالِيّهُ واعظامه له نالوا من على عليّه وقالوا: قد افتتن به محمّد.

فأنزل الله: «ن والقلم وما يسطرون» قسم أقسم الله به «ما أنت بنعمة ربّك بمجنون وإنّ لك لأجراً غير ممنون وإنّك لعلى خلق عظيم فستبصر ويبصرون بأيّكم المفتون إنّ ربّك هسو أعلم بـمن ضلّ عن سبيله وهـو أعـلم بـالمهتدين» وسبيله عـليّ بـن أبى طالب عليه لا

وروى أيضاً (١٠) عليّ بن العبّاس، عن الحسن [بن محمّد] (١)، عن يوسفبن كليب (١٠)، عن خالد، عن جعفر (١١) بن عمر، عن حنان، عن أبي أيّوب الأنصاريّ قال: لمّا أخذ النبيّ عَلَيْ بيد عليّ فرفعها، وقال: من كنت مولاه فعليّ مولاه، قال أناس: إنّما

١١. المصدر: حفص.

١. كذا في جميع النسخ والمصدر. والصحيح: بني تيم.

٢. الكافي ١٠٣/٨ ح ٧٦، وص ٢٣٩، ح ٣٢٥. ٣٠ ليس في ي، ر.

٤. تأويل الأيات الباهرة ٧١١/٢، ح ٢. ٥. ن: زكى.

٦. ق، ش، م: فضيل. ٧. ن: آدم. وفي ق، ش: ولهم.

٨. نفس المصدر، ح ٣. ٩. ليس في ق، ش، م.

۱۰. ن:کلب.

افتتن بابن عمّه. فنزلت الآية: «فستبصر ويبصرون بأيّكم المفتون» (١٠).

﴿ فَلاَ تُطِعِ الْمُكَذِّبِينَ ﴿ ١٠ تهييج للتعميم على معاصاتهم.

﴿ وَدُّوا لَوْ تُدْهِنُ ﴾: تلاينهم ، بأن تدع نهيهم (٢) عن الشرك ، أو توافقهم فيه أحياناً.

﴿ فَيُدُمِنُونَ ﴾ ٢٠ : فيلاينونك بترك الطعن، أو الموافقة.

و «الفاء» للعطف؛ أي ودّوا التداهن وتمنّوه، ولكنّهم أخّروا إدهانهم حتّى تـدهن. [أو للسببيّة؛ أي ودّوا لو تدهن] (٣) فـهم يـدهنون حـينئذ، أو ودّوا إدهانك فـهم الآن يدهنون طمعاً فيه.

وفي بعض المصاحف (1): «فيدهنوا» على أنّه جواب التمنّي (٥).

﴿ وَلاَ تُطِعْ كُلُّ حَلاَّفٍ ﴾ : كثير الحلف في الحقّ والباطل.

﴿ مَهِينِ ﴾ ٢٠ : حقير الرأي. من المهانة ، وهي الحقارة .

﴿ هَمَّازِ ﴿ : عيَّابٍ .

﴿ مَشَّاءٍ بِنَمِيمٍ ٣٠٠: نقَّالَ للحديث على وجه السعاية.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢٠): «فلا تطع المكذّبين» قال: في عليّ النِّلاِ . [«ودّوا لو تدهن فيدهنون»؛ أي أحبّوا (٧)أن تغشّ في عليّ](٨) فيغشّون معك.

«ولاتطع كلّ حلاّف مهين» قال: «الحلاّف» الثاني (٩)، حلف لرسولالله ﷺ أنّه لاينكث عهداً.

«هماز مشاء بنميم» قال: كان ينم على رسول الله عَلَيْلَا ويهمز بين أصحابه.

وفي الخصال (١٠٠): عن أبي عبدالله للتلاخ قال: ثلاثة لايدخلون الجنّة. ـ إلى قـوله ـ: مشّاء بنميمة.

٢. ليس في ق.

٤. أنوار التنزيل ٤٩٤/٢.

٦. تفسير القمّي ٣٨٠/٢.

٨. ليس ني ق، ش.

١٠. الخصال /١٨٠، ح ٢٤٤.

١. ليس في ق، ش.

٣. ليس في ق، ش.

كذا في المصدر. وفي النسخ: للنهي.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: أحبّ.

٩. المصدر: فلان.

عن عليّ بن أبي طالب (١) عليَّا قال: قال رسول الله: ألا أخبركم بشراركم ؟ قالوا: بلين، يا رسول الله.

قال (٢): المشاؤون بالنميمة ، المفرّقون بين الأحبّة ، الباغون للبرآء العيب.

وفي من لايحضره الفقيه (٣): يا عمليّ، كمفر بمالله العمظيم من همذه الأمّـة عشـرة: المغتاب (١) والساعي في الفتنة. (الحديث)

- ﴿ مَنَّاعٍ لِلْخَيْرِ ﴾: يمنع الناس عن الخير من الإيمان والإنفاق والعمل الصالح.
  - ﴿ مُعْتَدِّهُ : متجاوز في الظُّلم.
    - ﴿ اَثِيمٍ ﴾ ۞: كثير الآثام.
  - ﴿ عُتُلُّ ﴾ : [جاف غليظ](٥). من عتله : إذا قاده بعنف وغلظة.
    - ﴿ بَعْدَ ذَلِكَ ﴾ : بعد ما عد من مثالبه.
- ﴿ زَنِيمٍ ﴾ ٢٠ : دعيّ. مأخوذ من زنمّتي الشاة، وهما المتدلّيتان من أذنها وحلقها.
  - وقيل (٦): هو الوليد بن المغيرة، ادّعاه أبوه بعد ثماني عشرة من مولده.
    - وقيل (٧): الأخنس بن شريق (٨) أصله في ثقيف وعداده في زهرة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٩): «منّاع للخير» قال: «الخير» أميرالمؤمنين للسلِّهِ. «معتد أثيم»؛ أي اعتدى عليه.

وقوله: «عتل بعد ذلك زنيم» قال: «العتلّ» العظيم الكفر، و «الزنيم» الدعيّ. وقال الشاعر:

زنيم تداعاه الرجال تداعياً كمازيدفي عرض الأديم الأكارع (١٠)

١. نفس المصدر /١٨٣، ح ٢٤٩.

۳. الفقیه ۲۵۷/۶، ح ۸۲۱.

۲. ليس في ق.

ليس في المصدر. وفي نورالثقلين ٣٩٣/٥ ح ٣٧.

٦ و٧. أنوار التنزيل ٤٩٤/٢.

٨. كذا في المصدر. ولايوجد في ق. وفي سائر النسخ: شريف.

٩. تفسير القمّي ٣٨٠/٢.

٥. ئىس فى ق.

١٠. المراد من الأديم في البيت: الجلد دُبغ أو لم يدبغ. والأكارع: القوائم من الدابّة ويقال للسفلة من الناس:
 الأكارع، تشبيهاً بقوائم الدابّة.

وفي مجمع البيان (١٠): «عتلَ بعد ذلك زنيم»؛ أي هو عتلَ مع كونه منّاعاً للخير معتدياً أثيماً، وهو الفاحش السيء الخلق. وروي ذلك في خبر مرفوع.

وروي (٢) عن النبيِّ عَلَيْظٌ أنَّه سُئِل عن العتلُّ والزنيم.

فقال: هو شديد الخلق، المصحاح، الأكول الشروب، الواجد للطعام والشراب، الظّلوم للنّاس، الرحيب الجوف.

وقيل (٣): «الزنيم» هو الذي لاأصل له. عن على عليِّلاً.

وفيه (١): عن شدّاد بن أوس قال: قال رسول الله ﷺ: لايدخل الجنّة جوّاظ (٥)، ولاجغظري (٦)، ولاعتلّ زنيم إلى قوله .:

قلت: فما العتلّ الزنيم؟

قال: رحب الجوف، سيء الخلق، أكول شروب، غشوم ظلوم.

وفي جوامع الجامع (٧): وكان الوليد دعيّاً في قريش، ادّعاه أبوه بعد ثماني عشرة من مولده، جعل جفاءه ودعوته [أشدّ معايبه لأنّ من] (٨) جفا وقسى قلبه اجترأ (١) علىٰ كلّ معصية، ولأنّ النطفة إذا خبثت، خبث الناشئ منها. ولذلك قال النبيّ ﷺ: لايدخل الجنّة ولد الزنا [ولاولده] (١٠) ولاولد ولده.

وفي كتاب معاني الأخبار (١١): أبي الله ، قال حدّثنا سعد بن عبدالله ، عن أحبمد بن محمّد بن عيسى ، عن العبّاس بن معروف ، عن صفوان بن يحيى ، عن ابن مسكان ، عن محمّد بن عيسى ، قال: قلت لأبي عبدالله الله الله الله: «عتلّ بعد ذلك زنيم» ؟ قال: «العتلّ العظيم الكفر، و «الزنيم» المستهتر (١٢) بكفره.

١ ـ ٤. المجمع ٣٣٤/٥. ١ . ٠ ق: خراط. وفي ن، ت، م، ي، ر: خواط.

٦. كذا في المصدر. وفي ق، ش: جفطري. وفي ساتر النسخ: جعظري.

٩. كذا في المصدر. وفي ق، ش، م: اجره. وفي ن: اصبر. وفي ت، ي، ر: اجرا.

١٠. من المصدر. ١٠. معاني الأخبار /١٤٩، ح ١.

١٢. كذا في المصدر، وفي النسخ: المستهزء،

وفي شرح الآيات الباهرة (١): وروي عن محمّد بن جمهور، عن حمّادبن عيسى، عن حسين، عن حسين، عنهم صلوات الله عليهم أجمعين في قوله تعالى: [«ولاتطع كلّ حلاف مهين» الثاني «همّاز مشّاء بنميم منّاع للخير معتد أثيم](٢) عتلّ بعد ذلك زنيم» قال: «العتلّ» الكافر (٢) العظيم الكفر، و«الزنيم» ولد الزنا.

﴿ أَنْ كَانَ ذَا مَالٍ وَيَنِينَ ﴾ ﴿ إِذَا تُتُلَىٰ عَلَيْهِ آيَاتُنَا قَالَ اَسَاطِيرُ الْأَوَّلِينَ ﴾ ﴿ انْ كانَ أَن فال ذلك حينئذ، لأنّه كان (٤) متموّلاً مستظهراً بالبنين (٥) من فرط غروره.

لكنّ العامل مدلول «قال» لانفسه، لأنّ ما بعد الشرط لايعمل فيما قبله.

ويجوز أن يكون علَّة لِـ«لا تطع»؛ أي لا تُطِع مَن هذه مثالبه لأن كان ذا مال.

وقرأ (٦) [ابن عامر وحمزة ويعقوب وأبوبكر «أن كان» على الاستفهام غير أنّ] (١) ابن عامر جعل الهمزة الثانية بين بين ! أي ألأن كان ذا مال كذب، أو أتطيعه لأن كان ذا مال.

وقرئ (^): «إن كان» بالكسر، على أن شرط الغنى في النهي عن الطاعة (٩)؛ كالتّعليل بالفقر في النهي عن قتل الأولاد. أو أن شرطه للمخاطب؛ أي لاتطع شارطاً يساره، لأنّه إذا أطاع للغنى فكأنّه شرطه في الطاعة.

﴿ سَنَسِمُهُ ۞: بالكيّ.

﴿ عَلَى الْخُرْطُومِ ﴾ ۞: على الأنف.

١. تأويل الآيات الباهرة ٧١٢/٢، ح ٤. ٢. ليس في ق، ش، م.

٣. ليس في ق، ش، م. ٤. ليس في ق.

٥. كذا في أنوار التنزيل ٤٩٤/٢. وفي النسخ: «من بنين» بدل «بالبنين».

٦. أنوار التنزيل ٤٩٤/٣. ٧. من المصدر،

٨. نفس المصدر والموضع.

النهي عن الطاعة شرط الغنى للدّلالة علىٰ أنّها ينتهي عنها عند الققراء أولى بل لأنّه لايحتاج إلى النهي لأنّ طاعة الفقر لو وجدت كان في النادر وفي حكم المعدوم.

قيل (١): قد أصاب أنف الوليد جراحة يوم بدر، فبقي أثرها.

وقيل (1): هو عبارة عن أن يذلّه غاية الإذلال؛ كقولهم: جدع أنفه، ورغم أنفه. لأنّ السمة على الوجه سيّما (٢) على الأنف شين ظاهر. أو نسوّد وجهه يوم القيامة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): وقوله: «إذا تتلى عليه آياتنا» قال: على الثاني (٥). «قال أساطير الأولين»؛ أي أكاذيب الأولين.

«سنسمه على الخرطوم» قال: في الرجعة إذا رجع أميرالمؤمنين النَيْلِ ويرجع أعداؤه (٦) فسيسمهم بسميسم معه؛ كما توسم البهائم على الخرطوم والأنف والشفتين (٧).

وفي تفسير العيّاشي (^): عن أبي حمزة، عن أبي جعفر الله حديث طويل، وفي آخره: وأمّا «قضى الأمر (٩)» فهو الوسم على الخرطوم يوم يوسم الكافر.

﴿إِنَّا بَلَوْنَاهُمْ ﴾: قيل (١٠): أهل مكَّة بالقحط.

﴿كُمَّا بَلَوْنَا أَصْحَابَ الْبَجّنَةِ ﴾: قيل (١١): يسريد البستان الذي (١٢) كنان دون صنعاء بفرسخين، وكان لرجل صالح، وكان ينادي الفقراء وقت الصرام ويترك لهم ما أخطأه المنجل وألقته الريح أو بَعُد من البساط الذي يُبسَط تحت النخلة، فيجتمع (١٣) لهم شيء كثير. فلما مات قال بنوه: إن فعلنا ما كنان يفعل أبونا، ضاق علينا الأمر. فحلفوا ليصرمنها وقت الصباح خفية عن المساكين ؛ كما قال:

﴿ إِذْ أَفْسَمُوا لَيَصْرِمُنَّهَا مُصْبِحِينَ ﴾ ٢٠ أي ليقطعنها داخلين الصباح.

١ و٢. أنوار التنزيل ٤٩٥/٢.

<sup>1.</sup> تفسير القمّي ٣٨١/٣.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ:كما توسم البهائم على الخراطيم الأنف والشفتان.

٨. تفسير العيّاشي ٢٠٣/ ، ح ٢٠٣.

١٠ و١١. أنوار التنزيل ٤٩٥/٢.

١٣. كذا في المصدر، وفي النسخ: فيجمع،

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: سيماء.

٥. المصدر: فلان. وفي ن، ت، ي، ر، زيادة: آياتنا.

٩. ليس *في* ق، ش، م.

١٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: يريد بستاناً.

## ﴿ وَلاَ يَسْتَثُنُونَ ﴾ ٢٠ ولا يقولون : إن شاءالله (١).

وإنّما سمّاه استثناءً لما فيه من الإخراج، غير أنّ المخرج بـ ه خلاف المذكور، وانّما سمّاه استثناء عينه. أو لأنّ معنى: لأخرج إن شاء الله، ولا أخرج إلّا أن يشاء الله واحد. أو لايستثنون حصّة المساكين؛ كماكان يُخرج أبوهم.

- ﴿ فَطَافَ عَلَيْهَا ﴾: على الجنّة.
  - ﴿ طَائِفٌ ﴾: بلاء طائف.
  - ﴿ مِنْ رَبِّكَ ﴾: مُبتدأ منه.

﴿ وَهُمْ نَآئِمُونَ ﴾ فَأَصْبَحَتْ كَالصَّرِيمِ ﴾ فَالله باحتراقها واسودادها، أو كالنهار ببعيث لم يبق فيه شيء، فعيل، بمعنى: مفعول. أو كالليل باحتراقها واسودادها، أو كالنهار بابيضاضها من فرط اليبس، سمّيا بالصريم لأنّ كلاً منهما ينصرم عن صاحبه. أو كالرّماد.

وفي أصول الكافي (٢): محمّد بن يحيى، عن عبدالله بن بحر (٢)، عن عليّ بن الحكم، عن أبانبن عثمان، عن الفضيل، عن أبي جعفر الله قال: إنّ الرجل ليذنب الذنب فيدرأ عنه الرزق. وتلا هذه الآية: «إذ أقسموا» (الآية).

وفي عيون الأخبار (٤)، في باب ما جاء عن الرضا للطِّهِ من خبر الشاميّ، وما سأل عنه أميرالمؤمنين للطِّهِ في جامع الكوفة حديث طويل، وفيه: ثمّ قيام إليه آخر فيقال: يا أميرالمؤمنين، أخبرني عن يوم الأربعاء وتطيّرنا منه وثقله، وأيّ أربعاء هو؟

١. فإن قبل: ليس المخرج بالاستثناء عين المذكور، لأنّ زيداً في مثل قبولك: جماء القبوم إلّا زيداً، وهبو المستثنى غير المذكور الذي هو القوم، قلنا: القوم عبارة عن زيد وعمرو وغيرهما. فإذا قبل: جاء القوم إلّا زيداً، فكأنّه قبل: جاء زيد وعمرو وغيرهما فزيد مذكور، وفيه نظر فتأمّل. والأولى أن يقال: إنّ المستثنى منه كالقوم مثلاً شامل للمستثنى الذي هو زيد مثلاً بخلاف الاستثناء الذي هو «إن شاءالله» فإن المستثنى به خلاف المذكور. فإنّ قولك: فعلت ذلك إن شاءالله، يفيد إخراج عدم الفعل عند عدم المشيئة.

٢. الكافي ٢/٢٧١، ح ١٢. ٢. المصدر: محمّد.

٤. العيون ١٩٣/١، ح ١.

فقال الله الله الخر أربعاء في الشهر، وهو المحاق، وفيه قتل قابيل هابيل أخاه.

... إلى أن قال: ويوم الأربعاء أصبحت كالصّريم.

﴿ فَتَنَادَوْا مُصْبِحِينَ ۞ آنِ اغْدُوا عَلَىٰ حَرْثِكُمْ ﴾: أن اخرجوا، أو بأن اخرجوا إليه غدوة.

وتعدية الفعل «بعلى»، إمّا لتضمّنه معنى الإقبال، أو لتشبيه الغدو للصرام بغدو العدو المتضمّن معنى الاستيلاء.

﴿إِنْ كُنَّتُمْ صَارِمِينَ ﴾ ۞: قاطعين له.

﴿ فَانْطَلَقُوا وَهُمْ يَتَخَافَتُونَ ﴾ ﴿ قَانُطَلَقُوا وَهُمْ يَتَخَافَتُونَ ﴾ ﴿ وَاخْتُهُ وَاخْتُهُ وَاخْتُهُ وَاخْتُهُ وَاخْتُهُ وَاخْتُهُ وَاخْتُهُ وَالْحُفُدُود ، للخفّاش .

﴿ أَنْ لاَيَدْخُلَنَّهَا الْيَوْمَ عَلَيْكُمْ مِسْكِينٌ ﴾ ۞: «أن» مفسّرة.

وقرئ (١) بطرحها، على إضمار القول.

والمراد بنهي المسكين عن الدخول: المبالغة في النهي من تمكينه من الدخول؛ كقولهم: لا أرينك هاهنا(٢).

﴿ وَغَدَوْا عَلَى حَرْدٍ قَادِرِينَ ﴾ ۞: وغدوا قادرين عـلىٰ نكـد لاغـير. مـن حـاردت السنة: إذا لم يكن فيها مطر. وحاردت الإبل: إذا منعت درّها.

والمعنى: أنّهم عزموا أن يتنكّدوا على المساكين، فنكد (٢) عليهم بحيث لايقدرون فيها إلّا على النكد. أو وغدوا حاصلين على النكد والحرمان مكان كونهم قادرين على الانتفاع.

١. أنوار التنزيل ٤٩٥/٣.

٢. كذا في نفس المصدر. وفي ق، ش: كقولك لارأيتك هاهنا. وفي سيائر النسخ: كقوله (كقولك -م)
 لاأرائيك هاهنا.

٣. كذا في نفس المصدر والموضع. وفي ن: فتتنكُّد. وفي غيرها: تتنكُّد.

وقيل (١): «الحَرْد» بمعنى: الحنق الحَرَد، وقد قرئ به؛ أي لم يقدروا إلّا على حنق بعضهم لبعض؛ كقوله: «يتلاومون».

وقيل (٢): «الحرد» القصد والسرعة؛ أي غدوا [قاصدين] (٣) على حرثهم بسرعة، قاصرين قادرين (٤) عند أنفسهم على صرامها.

وقيل (°): [الحرد](<sup>٦)</sup>علم للجنّة.

﴿ فَلَمَّا رَأَوْهَا ﴾: أوّل ما رأوها.

﴿ قَالُوا إِنَّا لَضَالُّونَ ﴾ ۞: طريق جنَّتنا، وما هي بها.

﴿ بَلْ نَحْنُ ﴾ : بعد ما تأمّلوا وعرفوا أنّها هي ٧٧.

﴿ مَحْرُومُونَ ﴾ ٢٠ : حرمنا خيرها بجنايتنا على أنفسنا.

﴿ قَالَ أَوْسَطُهُمْ ﴾ : رأياً، أو سناً.

﴿ اَلَمْ اَقُلْ لَكُمْ لَوْلاَ تُسَبِّحُونَ ﴾ ۞: لولا تذكرونه وتتوبون إليه من خبث نيّتكم. وقد قاله حيثما عزموا على ذلك، ويدلّ على هذا المعنى.

[﴿ قَالُوا سُبْحَانَ رَبُّنَا إِنَّا كُنَّا ظَالِمِينَ ﴾ في: أو: لايستثنون، فسمّى الاستثناء تسبيحاً لتشاركهما في التعظيم. أو لأنّه تنزيه عن أن يجري في ملكه ما لايريده] (٨).

﴿ قَالُوا يَاوَيْلَنَا إِنَّا كُنَّا طَاغِينَ ﴾ ۞: متجاوزين حدود الله.

﴿ عَسَىٰ رَبُّنَا أَنْ يُبَدُّلُنَا خَيْراً مِنْهَا ﴾ : ببركة التوبة والاعتراف بالخطيئة .

وقد نُقِل <sup>(٩)</sup>: أنّهم أبدلوا خيراً منها.

٣. من المصدر.

٥. نفس المصدر والموضع.

٧. في جميع النسخ زيادة: قوم.

أنوار التنزيل ٤٩٦/٢.

١ و٢. نقس المصدر والموضع.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: قاصرين.

٦. من المصدر.

٨. ليس في ق.

وقرئ (١): «يبدلنا» بالتخفيف.

﴿ إِنَّا إِلَى رَبُّنَا رَاغِبُونَ ﴾ ٢٠: راجون العفو، طالبون الخير.

و «إلى» لانتهاء الرغبة ، أو لتضمّنها معنى الرجوع .

﴿كَذَلِكَ الْعَذَابُ ﴾: مثل ذلك الذي بلونا به أهل مكّة وأصحاب الجنّة، العذاب في الدنيا.

﴿ وَلَعَذَابُ الْآخِرَةِ أَكْبَرُ ﴾ : أعظم منه .

﴿ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾ ٢٠: لاحترزوا عمّا يؤدّيهم إلى العذاب.

﴿ إِنَّ لِلْمُتَّقِينَ عِنْدَ رَبِّهِم ﴾: أي في الآخرة ، أو في جوار القدس.

﴿ جَنَّاتِ النَّعِيمِ ﴾ ٢٠ : ليس فيها إلَّا التنعّم الخالص.

﴿ أَفَنَجْعَلُ الْمُسْلِمِينَ كَالْمُجْرِمِينَ ﴾ ۞: إنكار لقول الكفرة ، فإنّهم كانوا يـقولون : إن صحّ أنّا نُبعَث ؛ كما يزعم محمّد ومن معه ، لم يفضلونا بل نكون أحسن حالاً منهم ؛ كما نحن عليه في الدنيا .

\* مَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ ﴾ ۞: التفات فيه تعجّب من حكمهم، وإشعار بأنّه صادر
 من اختلال فكر واعوجاج رأي.

﴿ أَمْ لَكُمْ كِتَابٌ ﴾: من السماء.

﴿ فِيهِ تَدُرُسُونَ ﴾ ۞: تقرؤون.

﴿ إِنَّ لَكُمْ فِيهِ لَمَا تَخَيَّرُونَ ﴾ ﴿ إِنَّ لَكُمْ مَا تَخْتَارُونَهُ وَتَشْتَهُونَهُ. وأَصله: «أَنَّ لَكُمْ» بالفتح، لأنّه المدروس، فلمّا جيء (٢) باللام كُسِرت.

ويجوز أن يكون حكاية للمدروس، أو استئنافاً.

وتخيّر الشيء واختاره: أخذ خيره.

﴿ أَمْ لَكُمْ أَيْمَانٌ عَلَيْنَا ﴾ : عهود مؤكّدة بالأيمان.

٢. كذا في أنوار التنزيل ٤٩٦/٢، وفي النسخ: جيئت.

١. أنوار التنزيل ٤٩٦/٢.

﴿ بَالِغَةٌ ﴾ : متناهية في التوكيد.

وقرئت (١) بالنصب، على الحال والعامل فيها أحد الظّرفين (٢).

﴿ إِلَىٰ يَوْمِ الْقِيَامَةِ ﴾: متعلّق بالمقدّر في «لكم»؛ أي ثابتة لكم علينا إلى يوم القيامة، لانخرج عن عهدتها حتّى نحكمكم في ذلك اليوم. أو «ببالغة»؛ أي أيمان تبلغ (٣) ذلك اليوم.

﴿ إِنَّ لَكُمْ لَمَا تَحْكُمُونَ ﴾ ٢٠: جواب القسم، لأنَّ معنىٰ «أم لكم أيسمان»: أم أقسسمنا لكم.

- ﴿ سَلُّهُمْ آيُّهُمْ بِذَٰلِكَ زَعِيمٌ ﴾ ٢٠ ؛ بذلك الحكم قائم يدّعيه ويصحّحه.
  - ﴿ أَمَّ لَهُمَّ شُرَكَاءً ﴾: يشاركونهم في هذا القول.
- ﴿ فَلْيَأْتُوا بِشُرَكَا ثِهِمْ إِنْ كَانُوا صَادِقِينَ ﴾ ٢٠: في دعواهم (٤)، إذ لاأقلّ من التقليد.

وقد نبّه تعالىٰ في هذه الآيات علىٰ نفي (٥) جميع ما يمكن أن يتشبّثوا به ، من عقل أو نقل يدلّ عليه لاستحقاق أو وعد أو محض تقليد على الترتيب ، تنبيهاً على مراتب النظر ، وتزييفاً لما لاسند له .

وقيل (1): المعنى: أم لهم شركاء [يعني: الأصنام] (1) يجعلونهم مثل المؤمنين في الآخرة؛ كأنّه لمّا نفي أن تكون التسوية من الله [نفي بهذا أن يكون ممّا يشمركون (1) الله به] (1).

﴿ يَوْمَ يُكشَفُ عَنْ سَاقٍ ﴾: يوم يشتدُ الأمر ويصعب الخطب. وكشف الساق مثل في

نفس المصدر والموضع.
 نفس المصدر والموضع.

٣. كذا في نفس المصدر والموضع. وفي ق: بتبليغ. وفي غيرها: تبليغ.

كذا في أنوار التنزيل ٤٩٧/٢. وفي النسخ: دعوتهم.

٥. ليس فى ق.
 ٦. نفس المصدر /٤٩٧.

٧. من المصدر: يشاركون.

٩. ليس في ي.

ذلك، وأصله: تشمير (١) المخدّرات عن سوقهنّ في الهرب. أو يوم يُكشّف عن أصل الأمر وحقيقته بحيث يصير عياناً، مستعار من ساق الشجر وساق الإنسان.

وتنكيره للتهويل، أو للتعظيم.

وقرئ (٢): «تكشف» بالتاء، على بناء الفاعل والمفعول. والفعل للساعة، أو الحال.

﴿ وَيُدْعَوْنَ اِلَى السُّجُودِ ﴾: توبيخاً على تركهم السجود، إن كان اليوم يوم القيامة. أو يدعون إلى الصلوات لأوقاتها، إن كان وقت النزع.

- ﴿ فَلاَ يَسْتَطِيعُونَ ﴾ ٢٠ لذهاب وقته ، أو زوال القدرة عليه.
  - ﴿ خَاشِعَةً ٱبْصَارُهُمْ تَرْهَقُهُمْ ذِلَّةٌ ﴾: تلحقهم ذلَّة.
- ﴿ وَقَدْ كَانُوا يُدْعَوْنَ إِلَى السُّجُودِ ﴾ : في الدنيا، أو زمان الصحة.
  - ﴿ وَهُمْ سَالِمُونَ ﴾ ٢٠ : متمكّنون منه مزاحو العلل فيه.

وفي عيون الأخبار (٣)، في باب ما جاء عن الرضا للنِّلِا من الأخبار في التوحيد، بإسناده إلى الحسن بن سعيد: عن أبي الحسن للنِّلِا في قوله على العرم يكشف عن ساق ويدعون إلى السجود» قال: حجاب من نور يُكشّف، فيقع المؤمنون سجّداً، وتُدمَج (١) أصلاب المنافقين فلا يستطيعون السجود.

وفي مجمع البيان (٥): وروي عن أبي جعفر وأبي عبدالله علمين أنهما قبالا في هذه الآية: أفجم القوم، ودخلتهم الهيبة، وشخصت الأبصار، وبلغت القلوب الحناجر لما رهقهم من الندامة والخزي والذلة «وقد كانوا يدعون إلى السجود وهم سالمون»؛ أي يستطيعون الأخذ بما أمروا به والترك لما نُهوا عنه، ولذلك ابتلوا.

وفي الخبر (٦): أنّه يصير ظهور المنافقين كالسّفافيد (٧).

١. كذا في نفس المصدر والموضع، وفي النسخ: تشميرات.

٢. نفس المصدر والموضع. ٢. العيون ٩٨/١ - ٩٩، ح ١٤.

كذا في المصدر. وفي النسخ: يذبح.
 المجمع ٢٣٩٥٥.

تفس المصدر والموضع.
 عليها اللحم.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): وقوله: «يـوم يكشف عـن سـابق ويـدعون إلىٰ السجود» قال: يكشف عن الأمور التي خفيت، وما غصبوا آل محمّد حقّهم.

«ويدعون إلى السجود» قال: يكشف لأميرالمؤمنين فتصير أعناقهم مثل صياصي البقر؛ يعني: قرونها، فلا يستطيعون أن يسجدوا، وهي عقوبة لأنهم لم يطيعوا الله في الدنيا في أمره، وهو قوله: «وقد كانوا يُدعَون إلى السجود وهم سالمون» قال: إلى ولايته في الدنيا وهم يستطيعون.

وفي جوامع الجامع (٢): وفي الحديث: تبقىٰ أصلابهم طبقاً واحداً؛ أي فقارة واحدة لاتنثني.

وفي كتاب التوحيد (٣)، بإسناده إلى حمزة بن محمّد الطيّار قال: سألت أباعبدالله عليَّا عن قول الله: «وقد كانوا» (الآية).

قال: مستطيعون يستطيعون الأخذ بما أمروا به والترك لما نهوا عنه، ولذلك ابتلوا. ثم قال: ليس شيء [ممّا](٤) أمروا به ونهوا عنه إلّا ومن الله فيه ابتلاء وقضاء.

وبإسناده (٥): إلى معلّىٰبن خنيس قال: قلت لأبي عبدالله عليَّة : ما يعني بقوله: «وقد كانوا» (الآية)؟

قال: وهم مستطيعون.

وبإسناده (٢) إلى محمّد بن عليّ الحلبيّ: عن أبي عبدالله عليه في قوله تعالى: «يـوم يكشف عن ساق ويدعون إلى السجود فلا يستطيعون» قال: تبارك الجبّار. ثمّ أشار إلى ساقه فكشف عنها الإزار (٧).

قال: «ويدعون إلى السجود فلا يستطيعون». قال: أفحم القوم، ودخلتهم الهيبة،

٢. الجوامع /٥٠٥.

١. تفسير القمّي ٣٨٣/٢.

٤. من المصدر.

٣. النوحيد/٣٤٩، ح ٩.

٦. نفس المصدر /١٥٤ ـ ١٥٥، ح ٢.

٥. نفس المصدر /٣٥١، ح ١٧.

٧. قال الصدوق ﷺ في ذيل الحديث: يعني به: تبارك الجبّار أن يوصف بالساق الذي هذا صفته.

وشخصت الأبصار، وبلغت القلوب الحناجر خاشعة (الآية).

وبإسناده (۱) إلى عبيدبن زرارة: عن أبي عبدالله عليَّة قال: سألته عن قول الله تـعالى: «يوم يكشف عن ساق».

قال: كشف إزاره عن ساقه ويده الأخرى على رأسه، فقال: سبحان ربّي الأعلى (٢٠). \* فَذَرْنِي وَمَنْ يُكذَّبُ بِهَذَا الْحَدِيثِ ﴾ : كِلّه إلىّ فإنّى أكفيكه.

﴿ سَنَسْتَذْرِجُهُمْ ﴾: سندنيهم من العذاب درجة [درجة](٣) بالإمهال وإدامة الصحة وازدياد النعمة.

﴿ مِنْ حَيْثُ لاَيَعْلَمُونَ ﴾ ﴿ : أَنَّه استدراج، وهو الإنعام عليهم، لأنَّه حسبوه تـفضّلاً لهم على المؤمنين.

﴿ وَأُمْلِي لَهُمْ ﴾ : وأمهلهم.

وفي مجمع البيان (٥): وروي عن أبي عبدالله للسلام أنّه قال: إذا أحدث العبد ذنباً جدّد له نعمة فيدع الاستغفار، فهو الاستدراج.

وفي أصول الكافي (٢٠): ابن أبي عمير، عن الحسن بن عطيّة، عن عمر بن يزيد قال: قلت لأبي عبدالله النِّلِهِ: إنّي سألت الله أن يرزقني مالاً فرزقني، وإنّي سألت الله أن يرزقني ولداً فرزقني، وسألته أن يرزقني داراً فرزقني، وقد خفت أن يكون ذلك استدراجاً.

٢. في ق، ش، م، زيادة: وبحمده.

٤. العلل/٥٦١، ح ١.

٦. الكافي ٩٧/٢، ح ١٧.

نفس المصدر /١٥٥، ح ٣.

٣. من أنوار التنزيل ٤٩٧/٢.

٥. المجمع ٥/٣٤٠.

فقال: أما، والله، مع الحمد لله (١) فلا.

﴿ أَمْ تَسْأَلُهُمْ أَجْراً ﴾: على الإرشاد.

﴿ فَهُمْ مِنْ مَغْرَمٍ ﴾ : من غرامة.

﴿ مُثْقَلُونَ \* ٢٠٠٠: بحملها، فيعرضون عنك.

﴿ أَمْ عِنْدُهُمُ الْغَيْبُ ﴾ : اللوح ، أو المغيبات.

﴿ فَهُمْ يَكْتُبُونَ ﴾ ۞: منه ما يحكمونه، وما يستغنون به عن علمك.

﴿ فَاصْبِرْ لِحُكُم رَبُّكَ ﴾ : وهو إمهالهم، وتأخير نصرتك عليهم.

﴿ وَلاَتَكُنْ كَصَاحِبِ الْحُوتِ ﴾ : يونس.

﴿ إِذْ نَادَىٰ ﴾ : في بطن الحوت.

﴿ وَهُوَ مَكْظُومٌ ﴾ ٢٠ : مملوء غيظاً من الضجرة، فتُبليٰ ببلائه.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): وفي رواية أبي الجارود، عن أبـي جـعفر التَّلِمُ فـي قوله: «وهو مكظوم»؛ أي مغموم.

وفي تفسير العيّاشي (٣): عن أبي عبيدة الحذّاء، عن أبي جمعفر عليَّا إقال سمعته يقول: وجدنا في بعض](٤)كتب أميرالمؤمنين أنّه قال:

حدّ ثني رسول الله ﷺ أنّ جبرئيل حدّثه، أنّ يونس بن متى بعثه الله إلى قومه وهو ابن ثلاثين سنة، وكان رجلاً تعتريه (٥) الحدّة، وكان قليل الصبر على قومه والمداراة لهم، عاجزاً عمّا حُمّل من ثقل حمل أوقار النبوّة وأعلامها، وإنّه يتفسّخ تحتها كما يتفسّخ البعير (٦) تحت حمله، وإنّه أقام فيهم يدعوهم إلى الإيمان بالله والتصديق به واتباعه ثلاثاً وثلاثين سنة، فلم يؤمن به ولم يتبعه من قومه إلّا رجلان: اسم أحدهما روبيل، والآخر تنوخا.

١. ليس في ي، المصدر.

۲. تفسير القمّي ٣٨٣/٢.

<sup>1.</sup> من المصدر.

٦. المصدر: الجذع.

٣. تفسير العيّاشي ١٢٩/٢ ـ ١٣٠، ح ٤٤.

٥. المصدر: يعتريه.

وكان روبيل من أهل بيت العلم والنبؤة والحكمة وكان قديم الصحبة ليونس بن متى من قبل أن يبعثه الله بالنبؤة، وكان تنوخا رجلاً مستضعفاً عابداً زاهداً منهمكاً في العبادة وليس له علم ولاحكم، وكان روبيل صاحب غنم يرعاها [ويتقوّت منها](۱)، وكان تنوخا رجلاً حطّاباً يتحطّب على رأسه ويأكل من كسبه، وكان لروبيل منزلة من يونس غيرمنزلة تنوخا لعلم روبيل وحكمته وقديم صحبته.

فلما رأى أن قومه لا يجيبونه ولا يؤمنون، ضجر وعرف من نفسه قلة الصبر. فشكا ذلك إلى ربّه، وكان فيما [يشكو] (٢) أن قال: يا ربّ، إنّك قد بعثتني إلى قومي ولي ثلاثون سنة، فلبثت فيهم أدعوهم إلى الإيمان بك والتصديق برسالتي (٣) وأخوفهم عذابك [ونقمتك ثلاثاً وثلاثين سنة فكذّبوني ولم يؤمنوا بي، وجحدوا نبوّتي واستخفّوا برسالتي (٤)، وقد توعّدوني وخفت أن يقتلوني فأنزل عليهم عذابك،] (٥) فإنّهم قوم لا يؤمنون.

قال: فأوحىٰ الله إلىٰ يونس: أنّ فيهم الحمل والجنين والطفل والشيخ الكبير والمرأة الضعيفة والمستضعف المهين، وأنا الحكم العدل، سبقت رحمتي غضبي، لأعذب الصغار بذنوب الكبار من قومك، وهم يا يونس، عبادي وخلقي وبريّتي في بلادي وفي عيلتي، أحبّ أن أتأنّاهم (٢) وأرفق بهم وأنتظر توبتهم، وإنّما بعثتك إلى قومك لتكون حيطا عليهم، تعطف عليهم بسجال (١١) الرحمة الماسية (٨) منهم، وتتأنّاهم (٩) برأفة النبوّة، فاصبر معهم بأحلام الرسالة، وتكون لهم كهيئة الطبيب المداوي العالم بمداراة الدواء، فخرقت (١٠) بهم ولم يستعمل قلوبهم بالرفق ولم تسسهم بسياسة

٢. من المصدر.

٤. المصدر: برسالاتي.

٦. ق، ش، م: «أحبّهم» بدل «أحبّ أن أتأ نّاهم».

كذا في المصدر. وفي النسخ: الماشية.

١٠. كذا في المصدر. وفي النسخ: فخرجت.

١. ليس في ق، ش، م.

٣. المصدر: برسالاتي.

٥. ليس في ق.

٧. المصدر: لسخاء.

٩. المصدر: تأنَّاهم،

المرسلين، ثمّ سألتني عن (١)سوء نظرك العذاب لهم عند قلّة الصبر منك، وعبدي نوح كان أصبر منك على قومه وأحسن صحبة وأشدّ تأنّياً في الصبر عندي وأبلغ في العذر (٢)، فغضبت له حين غضب لي وأجبته حين دعاني.

فقال يونس: يا ربّ، إنّما غضبت عليهم فيك، وإنّما دعوت عليهم حين عصوك، فوعزّتك، لاأتعطّف عليهم برأفة أبداً، ولاأنظر إليهم بنصيحة شفيق (٣) بعد كفرهم وتكذيبهم إيّاي وجحدهم نبوّتي فأنزل عليهم عذابك فإنّهم لايؤمنون أبداً.

فقال الله: يا يونس، إنّهم مائة ألف أو يزيدون من خلقي، ويعمرون بلادي ويلدون عبادي، ومحبّتي أن أتأنّاهم للذي سبق من علمي فيهم وفيك، وتقديري وتدبيري غيرعلمك وتقديرك، وأنت المرسّل وأنا الرب الحكيم، وعلمي فيهم، يا يونس، باطن في الغيب عندي لاتعلم (٤) ما منتهاه، وعلمك فيهم ظاهر لاباطن له.

يايونس، قد أجبتك إلى ما سألت من إنزال العذاب عليهم، وما ذلك، يا يونس، بأوفر لحظك عندي والأحمد (٥) لشأنك، وسيأتيهم عذاب في شوّال يوم الأربعاء في وسط الشهر بعد طلوع الشمس، فأعلمهم ذلك.

فسرٌ ذلك يونس ولم يسؤه، ولم يدر ما عاقبته. (الحديث) وهو مذكور في سورة يونس.

﴿ لَوْ لاَ اَنْ تَدَارَكَهُ نِعْمَةً مِنْ رَبِّهِ ﴾ : أي لولا أن أدركته [رحمة](٦) من ربّه بإجابة دعائه، وتخليصه من بطن الحوت، وتبقيته فيه حيّاً، وإخراجه منه حيّاً.

﴿ لَنُبِذَ بِالْعَراءِ ﴾: بالأرض الخالية عن الأشجار.

﴿ وَهُوَ مَذْمُومٌ ﴾ ۞: مليم قد أتئ بما يلام عليه، ولكنّ الله تداركه بنعمة من عنده فطُرح بالعراء وهو غيرمذموم.

۲. ت، م، ي، ر، ش، ق: القدر.

المصدر: لايعلم.

٦. من مجمع البيان ٣٤١/٥.

١. كذا في المصدر، وفي النسخ؛ مع.

۳. ق، ش، م: شفيق.

٥. المصدر: أجمل.

- ﴿ فَاجْتَبَاهُ رَبُّهُ \*: أي اختاره.

والآية قيل (١): نزلت حين هم رسول الله ﷺ أن يدعو على ثقيف.

وقيل (٢): بأحد حين حلّ به ما حلّ ، فأراد أن يدعو على المنهزمين.

﴿ وَإِنْ يَكَادُ الَّذِينَ كَفَرُوا لَيَزْلِقُونَكَ بِآبْصَارِهِمْ ﴾ : "إن هي المسخففة و «اللام» دليلها ؛ والمعنى : أنّهم لشدة عداوتهم ينظرون إليك شزراً بحيث يكادون يبزلون قدمك أو يرمونك ، من قولهم : نظر إليّ نظراً يكاد يصرعني ؛ أي لو أمكنه بنظره الصرع لفعله . أو أنّهم يكادون (٣) يصيبونك بالعين ، إذ روي (٤) أنّه كان في بني أسد عيّانون ، فأراد بعضهم على أن يعين رسول الله ، فنزلت .

وقرأ (٥) نافع : «ليزلقونك» [من زلقته] (٦) فزلق ؛ كخزنته .

وقرئ (٧): «ليزهفونك» ؛ أي ليهلكونك.

﴿ لَمَّا سَمِعُوا الذُّكْرَ ﴾: أي القرآن؛ أي ينبعث عند سماعه بغضهم وحسدهم.

﴿ وَيَقُولُونَ إِنَّهُ لَمَجْنُونٌ ﴾ ٢٠ حيرة في أمره، وتنفيراً عنه.

﴿ وَمَا هُوَ اِلاَّ ذِكْرٌ لِلْعَالَمِينَ ﴾ ٢ : جنّنوه (١) لأجل القرآن، بيّن أنّه ذكر عام، لايدركه ولايتعاطاه إلّا من كان أكمل الناس عقلاً وأمثلهم رأياً.

وفي الكافي (١٠): محمّد بن يحيى، عن محمّد بن الحسن (١٠٠)، عن الحجّال، عن عبد الصمدبن بشير، عن حسّان الجمّال قال: حملت أباعبدالله الله من المدينة إلى مكّة، فلمّا انتهينا إلى مسجد الغدير نظر إلى ميسرة المسجد، فقال: ذاك موضع قدم

١ و٢. أنوار التنزيل ٤٩٨/٢.

<sup>£</sup> و ٥. نفس المصدر والموضع.

٧. نفس المصدر والموضع.

الكافي ٢٦٦٥ ـ ٥٦٧، ح ٢.

٣. كذا في أنوار التنزيل ٤٩٨/٢. وفي النسخ: يكاد.

٦. ليس في ق.

٨. كذا في نفس المصدر والموضع. وفي النسخ: خبوه.

١٠. المصدر: الحسين.

رسول الله عَيَّلِيَّةٍ حيث قال: من كنت مولاه، فعلى (١) مولاه.

ثمّ نظر إلى الجانب الآخر، فقال: ذاك موضع (٢) فسطاط أبي فلان، وفلان، وسالم مولى أبي حذيفة، وأبي عبيدة بن الجرّاح، فلمّا أن رأوه رافعاً يده قال بعضهم لبعض: انظروا إلى عينيه تدوران (٢) كأنّهما عينا مجنون. فنزل جبرئيل بهذه الآية: «وإن يكاد الذين كفروا ليزلقونك بأبصارهم لمّا سمعوا الذكر [ويقولون إنّه لمجنون وما هو إلّا ذكر للعالمين.»

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): وقوله: «وإن يكاد الذين كفروا ليزلقونك بأبصارهم لمّا سمعوا الذكر»] (٥) قال: لمّا أخبرهم رسول الله ﷺ بفضل أميرالمؤمنين «ويقولون إنّه لمجنون» (١) فقال الله سبحانه: «وما هو»؛ يعنى: أميرالمؤمنين «إلّا ذكر للعالمين».

فقالوا: يا سيّدهم ومولاهم (٩)، ماذا دهاك؟ فما سمعنا لك صرخـة أوحش من صرختك هذه.

فقال لهم: قد فعل هذا النبيّ عَلَيْ فعلاً إن تم لم يُعصَ الله أبداً.

١. ق، ش، م: فهذا عليّ. ٢. يوجد في ي، المصدر.

٣. كذا في نورالثقلين ٣٩٩/٥، ح ٦٢. وفي النسخ والمصدر: تدور.

تفسير القمّي ٣٨٣/٢.

٦. في المصدر بدلها: قالوا هو مجنون. ٧. الكافي ٣٤٤/٨، ح ٥٤٢.

٨. من المصدر.

٩. أي قالوا: يا سيّدنا ومولانا. وإنّما غيّره لئلا يوهم انصرافه إليه للثيّلاً. وهذا شائع في كلام البلغاء في نقل أمر
 لايرضى القائل لنفسه ... وقوله: «ماذا دهاك». يقال: دهاه: إذا أصابته داهية. هامش تنفسير نبورالشقلين
 ١٤٧/٥ نقلاً عن المجلسي ﷺ في مرآة العقول.

فقالوا: يا سيدهم، أنت كنت لأدم.

فلمًا قال المنافقون: إنّه ينطق عن الهوى، وقال أحدهما لصاحبه: أماترى عينيه تدوران في رأسه كأنّه مجنون؛ يعنون: رسول الله عَلَيْلًا صرخ إبليس صرخة بطرب(١)، فجمع أولياءه، فقال: أما علمتم أنّي كنت لآدم من قبل؟

قالوا: نعم.

قال: آدم نقض العهد ولم يكفر بالرب، وهؤلاء نقضوا العهد وكفروا بـالرسول. (الحديث)

وفي مجمع البيان (٢): «ليزلقونك بأبصارهم»؛ أي ليزلقونك؛ أي ليقتلونك ويهلكونك. عن ابن عبّاس، وكان يقرأها كذلك.

وقيل (٢): ليصرعونك [عن الكلبيّ.

وقيل (1): يصيبونك] (٥) بأعينهم عن السدي.

والكلّ يرجع في المعنى إلى الإصابة بالعين، والمفسّرون كلّهم على أنّه المراد في الآية.

وأنكر الجبائي (٢) ذلك وقال: إنّ إصابة العين لاتصحّ. وقال عليّ بن العبّاس (٢) الرمّانيّ: وهذا الذي ذكره غيرصحيح، لأنّه غيرممتنع أن يكون الله أجرى العادة بصحّة ذلك لضرب (٨) من المصلحة، وعليه إجماع المفسّرين، وجوّزه (٩) العقلاء فلا مانع منه. وجاء في الخبر (١٠): أنّ أسماء بنت عميس قالت: يا رسول الله، إنّ بني جعفر تصيبهم العين فأسترقي (١١) لهم ؟

كذا في المصدر، وفي النسخ: بطرت.

٢-٤. المجمع ٢٤١/٥.

ه. من المصدر. ع. من المصدر.

٦. نفس المصدر والموضع.

٧. المصدر: عيسي.

٨. كذا في المصدر. وفي النسخ: الضرب.

٩. كذا في المصدر. وفي النسخ: وجوه.

١٠. نفس المصدر والموضع.

١١. الرقية: العوذة. وهي التي تكتب وتعلَّق على الإنسان من العين والفزع والجنون.

قال: نعم، فلو كان (١)شيء يسبق القدر لسبقه العين.

وفي أصول الكافي (٢): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن بعض أصحابه، عن القدّاح، عن أبي عبدالله عليه قال: على أميرالمؤمنين عليه : رقى النبيّ عَلَيْه حسناً وحسيناً فقال: عن أبي عبدالله عليه قال: الله التامّة وأسمائه الحسنى (٣) كلّها عامّة، من شرّ السامّة والهامّة، ومن شرّ كلّ عين لامّة، ومن شرّ حاسد إذا حسد.

ثمّ التفت النبيّ عَيَّا إلينا فقال: هكذا كان يعوّذ إبراهيم إسماعيل وإسحاق.

وفي شرح الآيات الباهرة (٤): [قال محمّد بن العبّاس: حدّثنا] (٥) المحسن بن أحمد المالكيّ، عن محمّد بن عيسى، عن يونس بن عبدالرحمٰن، عن عبدالله بن سنان، عن المحسين (٢) الجمّال قال: حملت أباعبدالله عليه من المدينة إلى مكّة، فلمّا بلغ غدير خمّ نظر إليّ وقال: هذا موضع قدم رسول الله عليه حين أخذ بيد عليّ وقال: من كنت مولاه فعليّ مولاه. وكان عن يمين الفسطاط أربعة نفر من قريش \_سمّاهم لي \_فلمّا نظروا إليه وقد رفع يده حتّى بان بياض إبطيه قالوا: انظروا إلى عينيه قد انقلبتا؛ كأنّهما عينا مجنون!

فأتاه جبرئيل فقال: اقرأ «وإن يكاد» (الآية) والذكر: على الثيلا .

فقلت: الحمدلله الذي أسمعنى هذا منك.

فقال: لولا أنَّك جمَّالي لما حدَّثتك بهذا، لأنَّك لاتُّصدُّق إذا رويت عنّي.

۲. الکافی ۱۹۹۲، ح ۳.

أويل الآيات الباهرة ٧١٣/٢، ح ٦.

٦. المصدر: الحشان.

١. في المصدر زيادة: كلُّ.

٣. ليس في ن.

٥. ليس في ق، ش، م.



## سورة الحاقّة

مكّيّة.

وآيها إحدى وخمسون، أو اثنتان.

## بسم الله الرحمن الرحيم

في كتاب ثواب الأعمال (١)، بإسناده: عن أبي عبدالله للنظائج قال: أكثروا (٢) من قراءة الحاقة، فإنّ قراءتها في الفرائض والنوافل من الإيمان بالله ورسوله، لأنّها إنّما نزلت في أميرالمؤمنين للنظافي ومعاوية، ولم يُسلَب قارئها دينه حتّى يلقى الله.

وفي مجمع البيان (٣): وروى جابر الجعفي، [عن أبي جعفر الله على الكثروا من قراءة الحاقة، فإنّ قراءتها في الفرائض والنوافل من الإيمان بالله ورسوله، ولم يُسلَب قار نها دينه (٥) حتى يلقى الله.

أبيّ بن كعب (٢) عن النبيّ عَلَيْ قال: من قرأ سورة الحاقة ، حاسبه الله حساباً يسيراً. ﴿ الْحَاقَة ﴾ (): أي الساعة . أو الحالة التي يحقّ وقوعها . أو التي تُحَقّ فيها الأمور؛ أي تُعرَف حقيقتها . أو يقع فيها حواق الأمور من الحساب والجزاء، على الإسناد المجازي. وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٧): «الحاقة ، ما الحاقة وما أدراك ما الحاقة» (قال: «الحاقة») (١٠ الحاقة)

١. ثواب الأعمال /١٤٧، ح ١.

٣. المجمع ٣٤٢/٥.

٥. ليس في ق.

٧. تغسير القمّى ٣٨٣/٢.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: أكثر.

٤. ليس في ن.

٦. نفس المصدر والموضع.

من المصدر.

وفي مجمع البيان (١): «الحاقّة» اسم من أسماء (٢)القيامة في قول جميع المفسّرين. وهي مبتدأ خبرها:

﴿ مَا الْحَاقَةُ ﴾ ۞: وأصله: ما هي؛ أيّ شيء هي؟ على التعظيم لشأنها والتهويل لها، فوضع الظّاهر موضع الضمير لأنّه أهول لها.

﴿ وَمَا أَذْرَاكَ مَا الْحَاقَةُ ﴾ ۞: وأيّ شيء أعلمك ما هي؛ أي أنّك لاتعلم كنهها، فإنّها أعظم من أن تبلغها دراية (٣) أحد.

و«ما» مبتدأ و«أدراك» خبره.

﴿كَذَّبَتْ ثَمُودُ وَعَادٌ بِالْقَارِعَةِ ﴾ نالحالة التي تقرع الناس بالإفزاع، والأجرام بالانفطار والانتشار. وإنّما وضُعِت موضع ضمير «الحاقّة» زيادة في وصف شدّتها.

﴿ فَامًا ثَمُودُ فَأُهْلِكُوا بِالطَّاغِيَةِ ﴾ (): بالواقعة المجاوزة للحدّ في الشدّة، وهي الصيحة أو الرجفة، لتكذيبهم بالقارعة، أو بسبب طغيانهم بالتكذيب وغيره. على أنّها مصدر؛ كالعاقبة. وهو لايطابق قوله:

﴿ وَاَمَّا عَادٌ فَأُهْلِكُوا بِرِيحٍ صَرْصَرٍ ﴾: أي شديدة الصوت. أو البرد، من الصّر، أو الصّر. أو الصّر. أو الصّر.

﴿ عَاتِيَةٍ ﴾ ۞: شديدة العصف؛ كأنّها عتت علىٰ خزّانها فلم يستطيعوا ضبطها، أو علىٰ عادٍ فلم يقدروا على ردّها.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): «كذّبت ثمود وعاد بالقارعة» قال: قرعهم بالعذاب. «وأمّا عاد فأهلكوا بريح صرصر عاتية» قال: خرجت أكثر ممّا أمرت به.

وفي كتاب من لا يحضره الفقيه (٥): وقال رسول الله ﷺ: ما خرجت ريح قـطّ إلّا

١. المجمع ٣٤٣/٥.

٣. كذا في أنوار التنزيل ٤٩٨/٢. وفي النسخ: رواية.

تفسير القمّي ٣٨٣/٢.
 تفسير القمّي ٣٨٣/٢.

بمكيال، إلّا زمن عاد فإنّها عتت على خزّانها فخرجت في مثل خرق الإبرة فأهـلكت قومه.

وفي روضة الكافي (١)، بإسناده إلى أبي جعفر النياب حديث طويل، وفيه: وأمّا ربح العقيم فإنّها ربح عذاب، لاتلقح شيئاً من الأرحام ولاشيئاً من النبات، وهي ربح تخرج من تحت الأرضين السبع، وما خرجت منها ربح قط إلّا على قوم عاد حين غضب الله عليهم، فأمر الخزّان أن يخرجوا منها على مقدار سعة الخاتم.

قال: فعتت علىٰ الخزّان، فخرج منها علىٰ مقدار منخر الثور تغيّظاً منها علىٰ قـوم عاد.

قال: فضج الخزّان إلى الله من ذلك، فقالوا: ربّنا، إنّها قد عتت عن أمرنا، إنّا نخاف أن يهلك من لم يعصك من خلقك وعمّار بلادك.

قال: فبعث الله إليها جبرئيل فـاستقبلها بـجناحه فـردّها إلى مـوضعه، وقـال لهـا: اخرجي عليٰ ما أمرت به.

[قال: فخرجت على ما أمرت به](٢) وأهلكت قوم عاد ومن كان بحضرتهم.

﴿ سَخَّرَهَا عَلَيْهِمْ ﴾: سلَّطها عليهم بقدرته.

وهو استئناف. أو صفة جيء به لنفي ما يُتوهَّم به من أنّها كانت من اتّصالات فلكيّة ، إذ لو كانت لكان هو المقدّر لها والمسبّب.

﴿ سَبْعَ لَيَالٍ وَثَمَانِيَةَ آيًامٍ حُسُوماً ﴾: متتابعات، جمع حاسم، من حسمت الدابّة: إذا تابعت بين كيها. أو نحسات، حسمت كلّ خير واستأصلته. أو قاطعات، قطعت دابرهم. ويجوز أن يكون مصدراً منتصباً على العلّة، بمعنى: قطعاً. أو المصدر لفعله المقدّر حالاً؛ أي تحسمهم حسوماً، ويؤيّده القراءة بالفتح.

وهي كانت أيّام العجوز من صبيحة الأربعاء إلى غروب الأربعاء الأخرى، وإنّـما

۱. الكافي ۹۲/۸ - ۹۳ مح ٦٤. ٢- ليس في ق ، ش -

سُمّيت عجوز لأنّها عجز الشتاء، أو لأنّ عجوزاً من عاد توارت في سرب<sup>(١)</sup> فانتزعتها الريح في الثامن فأهلكتها.

وفي كتاب علل الشرائع (٢)، بإسناده إلى عثمان بن عيسى، رفعه إلى عبدالله عليه قال: الأربعاء يوم نحس مستمرّ، لأنّه أوّل يوم وآخر يوم من الأيّام التي قال الله: «سنخرها عليهم سبع ليال وثمانية أيّام حسوماً».

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): قـوله: «سنخّرها عـليهم سبع ليـال وشمانية أيّـام حسوماً» قال:كان القمر منحوساً بزحل سبع ليال وثمانية أيّام حتّى هلكوا.

- ﴿ فَتَرَى الْقَوْمَ ﴾ : إن كنت حاضرهم.
- ﴿ فِيهَا ﴾: في مهابّها، أو في الليالي والأيّام.
  - ﴿ صَرْعَيٰ ﴾: موتى، جمع الصريع.
  - ﴿ كَانَّهُمْ اَعْجَازُ نَخْلٍ ﴾ : أصول نخل.
    - ﴿ خَاوِيَةٍ ﴾ ٢٠ متآكلة الأجواف.
- ﴿ فَهَلْ تَرَىٰ لَهُمْ مِنْ بَاقِيَةٍ ﴾ ٢٠ : من بقية ، أو نفس باقية ، [أو بقاء] ٤٠٠.
  - ﴿ وَجَاءَ فِرْعَوْنُ وَمَنْ قَبْلُهُ ﴾: ومن تقدّمه.

وقرأ (٥) البصريّان والكسائي: «ومَن قِبَله»؛ أي ومن عنده من أتباعه. ويدلّ عليه أنّه قرئ: «ومن معه».

- ﴿ وَالْمُؤْتَفِكَاتُ ﴾: قرى قوم لوط، والمراد: أهلها.
- ﴿ بِالْخَاطِئَةِ ﴾ ٢٠: بالخطأ، أو بالفعلة، أو الأفعال ذات الخطأ.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٦٠): قال: «المؤتفكات» البصرة، و«الخاطئة» فلانة.

١. كذا في أنوار التنزيل ٤٩٩/٢. وفي ق: مشربها. وفي غيرها: مشرب.

٣. تفسير القمّى ٣٨٣/٢.

۲. العلل /۳۸۱، ح ۲.

٥. أنوار التنزيل ٤٩٩/٢.

٤. ليس في ق، ش، م.

٦. تفسير القمّي ٣٨٤/٢.

وفي شرح الآيات الباهرة (١): روى محمّد البرقي، عن [الحسين بن](٢) سيف بس عميرة، عن أخيه، عن منصور بن حازم، عن حمران قال: سمعت أباجعفر لللَّهِ يـقرأ: «وجاء فرعون ومن قبله والمؤتفكات بالخاطئة».

قال: «وجاء فرعون»؛ يعني: الثالث. «ومن قبله» الأوليس. «والمؤتفكات» أهل البصرة «بالخاطئة» الحميراء.

وبالإسناد (٣): عن أبي عبدالله لله الله مثله، قال: «وجاء فرعون»؛ يعني: الثالث. «ومن قبله»؛ يعني: الأولين. «والمؤتفكات بالخاطئة» يعني: عائشة.

فمعنىٰ قوله: «وجاء فرعون ومن قبله والمؤتفكات بالخاطئة»؛ أي المخطئة في أقوالها وأفعالها وكلّ خطأ وقع فإنّه منسوب إليها، وكيف جاؤوا بمها(؛) بمعنى: أنّهم وثبوا بها وسنّوا لها(٥) الخلاف لمولاها، وزر ذلك عليهم وفعل من تابعها(٦) إلى يـوم

وقوله: «والمؤتفكات» أهل البصرة. فقد جاء في كلام أميرالمؤمنين النُّل الأهل البصرة: يا أهل المؤتفكة، انتفكت بأهلها ثلاثاً وعلى الله تمام الرابعة.

ومعنىٰ «ائتفكت بأهلها» ؛ أي خسفت بهم.

- ﴿ فَعَصَوْا رَسُولَ رَبُّهم ﴾ : أي فعصت كلِّ أمَّة رسولها .
- ﴿ فَأَخَذَهُمْ أَخُذَةً رَابِيَةً ﴾ ٢٠: زائدة في الشدّة زيادة أعمالهم في القبح.

﴿إِنَّا لَمَّا طَغَيْ الْمَآءُ ﴾: جاوز حدّه المعتاد، أو طغيٰ على خبرَّانه وذلك [في الطوفان](٧) وهو يؤيّد «من قبله».

﴿ حَمَلُنَاكُمْ ﴾ : أي حملنا آباءكم وأنتم في أصلابهم.

٢. من المصدر مع المعقوفتين.

١. تأويل الآيات الباهرة ٧١٤/٢، ح ١.

كذا في المصدر، وفي النسخ: يهما.

٣. نفس المصدر، ح ٢.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: «أنَّهم وثبوها وستُوا إليها» بدل العبارة الأخيرة. ٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: بايعها.

٧. ليس في ق.

٤٥٤ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

﴿ فِي الْجَارِيَةِ ﴾ ۞: في سفينة نوح.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر لللِّهِ قـال: «الرابية» التي أربت علىٰ ما صنعوا.

وقوله: «إنَّا لمَّا طغين الماء حملناكم في الجارية»؛ يعني: أميرالمؤمنين وأصحابه.

﴿ لِنَجْعَلَهَا لَكُمْ ﴾: لنجعل الفعلة ، وهي إنجاء المؤمنين وإغراق الكافرين .

﴿ تَذْكِرَةً ﴾ : عبرة ودلالة على قدرة الصانع وحكمته، وكمال زجره ورحمته.

﴿ وَتَعِينَهَا ﴾: وتحفظها.

وعن ابن كثير (٢) في الشواذ: «وتعيها» بسكون العين، تشبيها بكتف.

والوعي: أن تحفظ الشيء في نفسك، والإيعاء: أن تحفظه في غيرك.

﴿ أَذُنَّ وَاعِيَةً ﴾ ٢ : من شأنها أن تحفظ ما يجب حفظها، بتذكّره وإشاعته والتفكّر فيه والعمل بموجبه.

والتنكير للدّلالة على قلّتها، أنّ من هذا شأنه مع قلّته تسبّب لإنجاء (٣) الجمّ الغفير وإدامة نسلهم.

و قرأ (٤) نافع : «أُذْن» بالتخفيف.

وفي كتاب معاني الأخبار (٥)، خطبة لعليّ الطِّلِدِ يذكر فيها نسعم الله ﷺ وفيها يعلم الله ﷺ وفيها يعلم الله ﷺ وفيها يعلم الله الله عليها في القرآن بأسماء احذروا أن تنغلبوا عليها فتضلّوا في دينكم.

... إلى قوله: [وأنا] (٦) الأذن الواعية، يقول الله ﷺ: «وتعيها أذن واعية».

وفي عيون الأخبار (٧)، في باب ما جاء عن الرضا عليَّةٍ من الأخبار المجموعة،

١. تفسير القمّي ٣٨٤/٢ ـ ٣٨٥. ٢٠ أنوار التنزيل ٤٩٩/٣.

٣. كذا في نفس المصدر والموضع. وفي النسخ: الإنجاء.

٤. نفس المصدر والموضع. . . . . معاني الأخبار /٥٩ ـ .٦٠ ـ ٩.

٦. من المصدر. ٧. العيون ٦٢/٢، ح ٢٥٦.

وبإسناده: عن عليّ التلخِ قال: قال رسول الله تَلَيَّلُهُ في قوله تعالى: «وتعيها أذن واعـية»: ودعوت الله أن يجعلها أذنك، يا علىّ.

وفي مجمع البيان (١): «وتعيها أذن واعية» وروى الطبري (٢)بإسناده، عن مكحول أنّه لمّا نزلت هذه الآية قال النبيّ عَيَالَةً: اللهم اجعلها أذن عليّ.

ثمّ قال على النِّلاِ: فما سمعت شيئاً من رسول الله فنسيته.

وروى (٣) بإسناده: عن عكرمة ، عن بريدة الأسلميّ أنّ النبيّ ﷺ قال لعليّ اللّهِ: يــا عليّ اللهِ : يــا عليّ الله أن تعي . عليّ الله أن تعي . على الله أن تعي . فنزل: «وتعيها أذن واعية».

وأخبرني (٤) فيما كتب (٥) بخطّه [ابن] (٦) المفيد؛ أبو الوفاء عبدالجبّار.

... إلى قوله: قال: سمعت أبا عمرو عثمان بن الخطّاب المعمّر، المعروف: بأبي الدنيا الأشبح، قال: سمعت عليّ بن أبي طالب عليه يقول: لمّا نزلت «وتعيها أذن واعية» قال النبي عَمَالِيَة على الله أن يجعلها أذنك، يا على .

وفي جوامع الجامع (٧): وعن النبيّ ﷺ أنّه قال لعليّ عند نزول هذه الآية: سألت الله أن يجعلها أذنك، يا على . فما نسيت شيئاً بعد، وما كان لي أن أنسي .

وفي كتاب سعد السعود (٨) لابن طاووس ﴿ بعد أن ذكر عليّاً ﷺ : ف إنّ النبيّ ﷺ قال : إنّه المراد بقوله تعالى : «وتعيها أذن واعية».

وفي بصائر الدرجات (١٠): محمّد بن عيسى، عن أبي محمّد الأنصاري، عن صباح المزنيّ، عن الحارثبن حضيرة (١٠) المزنيّ، عن الأصبغبن نباتة، عن عليّ التليّ أنّه قال

۲. تفسير الطبري ۳٥/۲۹.

ع. نفس المصدر /٣٤٦\_٣٤٦.

٦. من المصدر.

۸. سعد السعود ۱۰۸٪

١٠, المصدر: حصيرة.

١. المجمع ٣٤٥/٥.

٣. نفس المصدر /٣٤٦-٣٤٦.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ زيادة: إليّ.

٧. الجوامع /٥٠٦\_٥٠٧.

٩. البصائر/١٥٥ ـ١٥٦ - ١٠٦٠ ح ٣.

في حديث طويل: أنا الذي أنزل الله في «وتعيها أذن واعية» فإنّها كنّا عند رسول الله عَيَّمْ اللهُ عَيَّمْ الله فيخبرنا (١١) بالوحي فأعيه ويفوتهم، فإذا خرجنا قالوا: ماذا قال اَنفاً؟

وفي أصول الكافي <sup>(٢)</sup>، بإسناده إلى يحيىبن سالم: عن أبي عبدالله عليه قال: لمّا نزلت «وتعيها أذن واعية» [قال رسول الله عَيَّلِينُ :] (٣) هي أذنك، يا عليّ.

وفي شرح الآيات الباهرة (٤): أو رد فيه محمّد بن العبّاس ثلاثين حديثاً عن الخاصّ والعامّ، فممّا اخترناه :

ما رواه محمّد بن سهل القطّان، عن أحمد بن عمر الدهقان، عن محمّد بن كثير، عن الحارث بن حضيرة (٥)، عن أبي داود، عن أبي بريدة قال: قال رسول الله ﷺ: إنّي سألت الله ربّي أن يجعل لعلى أذناً واعية.

فقيل لي: قد فُعِل ذلك به.

ومنها (٦): ما رواه عن محمّد بن جرير الطبري، عن عبدالله بن أحمد المروزيّ، عن يحيىٰ بن صالح، عن عليّ بن الحوشب الفزاريّ، عن مكحول في قوله تعالى: «وتعيها أذن واعية» قال: قال: سألت الله أن يجعلها أذن علىّ.

قال: وكان عليّ عليِّه يقول: ما سمعت من رسول الله ﷺ شيئاً إلَّا حفظته ولم أنسه.

ومنها (۱۷): ما رواه عن الحسين بن أحمد، عن محمّد بن عيسى، عن يونس بن عبدالرحمٰن، عن سالم الأشل، عن سعد (۱۸)بن طريف، عن أبي جعفر للرافح في قوله تعالى: «وتعيها أذن واعية» قال: الأذن الواعية أذن علي المرافح وعن (۱۹) قول رسول الله عَيَا الله عَلَيْ الله وهو حجّة [الله] (۱۱) على خلقه، من أطاعه فقد أطاع الله، ومن عصاه فقد عصى الله.

۲. الکافی ۲۳۲۱، ح ۵۷.

٤. تأويل الأيات الباهرة ٧١٥/٢، ح ٣.

٦. نفس المصدر، ح ٤.

۸. ق، ش، م، ت، ي، ر: سالم.

١٠. من المصدر.

١. المصدر: فخبرنا.

۳. ليس في ق، ش.

٥. المصدر: حصيرة.

٧. نفس المصدر ، ح ٥.

٩. كذا في المصدر. وفي النسخ: و.

﴿ فَإِذَا نُفِخَ فِي الصَّورِ نَفْخَةً وَاحِدَةً ﴾ (): لمّا بالغ في تهويل القيامة وذكر مآل المكذّبين (١) بها، تفخيماً لشأنها وتنبيهاً على إمكانها، عاد إلى شرحها.

وإنَّما حسن إسناد الفعل إلى المصدر لتقيِّده (٥) وحسن تذكيره للفصل.

وقرى (٢٠): «نفخة» بالنصب، على إسناد الفعل إلى الجارّ والمجرور؛ والمراد بها: النفخة الأولىٰ التي عندها خراب العالم.

﴿ وَحُمِلَتِ الْأَرْضُ وَالْجِبَالُ ﴾: رفعت من أماكنها بمجرّد القدرة الكاملة ، أو بتوسّط زلزلة أو ربح عاصفة.

﴿ فَدُكُتًا دَكَةً وَاحِدَةً ﴾ (عَضُرِبت الجملتان بعضها على بعض ضربة واحدة ، فيصير الكلّ هباء . أو فبسطتا بسطة واحدة ، فصارتا أرضاً لاعوج فيها ولاأمتاً ، لأن الدك سبب التسوية ، ولذلك قيل : «ناقة (٧) دكّاء» للتي لاسنام لها ، و «أرض دكّاء» للمستوية المتسعة .

١. نفس المصدر ٧١٦، ح ٦.

٢. كذا في المصدر، وفي جميع النسخ زيادة: وهو في منزله.

٣. وروى الميبدي في مفاتيحه عن الثعلبي أنه روي عن النبي عَلَيْلًا لما أنزل الله ووتعيها أذن واعية، قال: اللهم اجعلها أذن على بالله .

وقال علي: فما سمعت من رسول الله عَيْظِلْمُ شيئاً فنسيته بعد ذلك.

٤. كذا في أنوار التنزيل ٢/ ٥٠٠، وفي ق، ش: وذكر حال المكذَّبين. وفي سائر النسخ: وذكر ما للمكذَّ بين.

أي لتقيده بالصفة، وهي «واحدة».
 أنوار التنزيل ٥٠٠/٣.

٧. ليس في ق.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): قال: رُفِعت (٢) فدُكّ بعضها عليْ بعض.

- ﴿ فَيَوْمَئِذِ ﴾ : فحيننذ.
- ﴿ وَقَعَتِ الْوَاقِعَةُ ﴾ ۞: قامت القيامة.
- ﴿ وَانْشَقَّتِ السَّمَآءُ ﴾ : لنزول الملائكة .
- ﴿ فَهِيَ يَوْمَئِذٍ وَاهِيَةً ﴾ ۞: ضعيفة مسترخية.

وفي إرشاد المفيد (٣): عن النبيِّ عَلَيْلُمْ قال: إنَّ الناس يصاح بهم صيحة واحدة، فلا يبقيٰ ميّت إلّا نُشِر، ولاحق إلّا مات إلّا ماشاءالله. ثمّ ليصاح بهم صيحة أخرى فيُنشَر من مات ويُصفّون جميعاً، وتنشقّ (٤) [السماء وتهدّ](٥) الأرض وتخرّ الجبال، وتسرمي (٦) النار بمثل الجبال شراراً. (الحديث)

- ﴿ وَالْمُلُّكُ ﴾: الجنس المتعارف بالملك.
- ﴿ عَلَىٰ أَرْجَا نِهَا ﴾: جوانبها، جمع رجا، بالقصر.

ولعلَّه تمثيل لخراب السماء بخراب البنيان وانضواء (٧) أهلها إلى أطرافها وجوانبها، وإن كان على ظاهره فلعلُّ هلاك الملائكة اثر ذلك.

وفي نهج البلاغة (^): وليس في أطباق السماوات موضع إهاب إلّا وعليه ملك ساجد، أو ساع حافد(٩).

﴿ وَيَحْمِلُ عَرْشَ رَبُّكَ فَوْقَهُمْ ﴾: فوق الملائكة الذين هـم عـلى الأرجاء. أو فـوق الثمانية لأنها في نيّة التقديم.

﴿ يَوْمَئِذٍ ثَمَانِيَةً ﴾ ٣: قيل (١٠): ثمانية أملاك، لما روي مرفوعاً: أنَّهم اليوم أربعة، فإذا

٢. المصدر: وقعت.

١. تفسير القمّي ٣٨٤/٢.

المصدر: ينشقَ.

٣. الإرشاد /٧٣.

كذا في المصدر. وفي النسخ: تزفر.

٥. ليس في ق ، ش ، م .

٧. كذا في أنوار التنزيل ٥٠٠/٢. وفي النسخ: افضوا. ٨. النهج /١٣١، الخطبة ٩١.

٩. الحافد: السريع، الخفيف.

١٠. أنوار التنزيل ٥٠٠/٢.

كان يوم القيامة أيّدهم الله (١) بأربعة أخرى.

وقيل (٢): ثمانية صفوف من الملائكة لايعلم عدَّتهم إلَّا الله.

وقيل (٣): تمثيل لعظمته ، بما يشاهد من أحوال السلاطين يوم خروجهم على الناس للقضاء العامّ.

وفي كتاب الخصال <sup>(٤)</sup>، في سؤال بعض اليهود عليّاً للشِّلاِ عن الواحد إلى المائة: قال له اليهودي: فربّك يَحمِل أو يُحمَل؟

قال: إنَّ ربِّي يَحمِل كلِّ شيء بقدرته، ولايحمله شيء.

قال: فكيف قوله: «ويحمل عرش ربّك فوقهم يومئذ ثمانية»؟

قال: يا يهوديّ، ألم تعلم أنّ لله ما في السماوات وما في الأرض وما بينهما وما تحت الثريٰ؟ فكلّ شيء على الثريٰ، والثريٰ على القدرة، والقدرة تحمل كلّ شيء.

عن حفص بن غياث (٥) النخعيّ قال: سمعت أباعبدالله عليِّلاً يقول: إنّ حملة العرش [ثمانية](٧)، لكلّ واحد منهم ثمانية أعين، كل عين بطباق الدنيا.

وعن الصادق (٧) النيالة قال: إنّ حملة العرش أربعة (٨): أحدهم على صورة ابن آدم يسترزق الله لبني آدم، والثاني على صورة الديك يسترزق الله للطير، والثالث على صورة الأسد يسترزق الله للبهائم. صورة الأسد يسترزق الله للبهائم.

ونكس الثور رأسه (٩) منذ عبد بنو إسرائيل العجل، فإذا كان يـوم القـيامة صـاروا ثمانية.

وفي كتاب التوحيد (١٠)، بإسناده إلى زاذان: عن سلمان الفارسي أنَّه قال: سأل بعض

٢. نفس المصدر والموضع.

٤. الخصال /٥٩٧، ح ١.

٦. من المصدر،

المصدر: ثمانية.

١٠. التوحيد /٣١٦، ح ٣.

١. ليس في ق.

٣. نفس المصدر والموضع.

٥. نفس المصدر /٤٠٧، ح ٤.

٧. نفس المصدر /٧٠٤، ح ٥.

٩. ليس في ق، ش، م.

النصاري أميرالمؤمنين الربي عن مسائل فأجابه عنها، فكان فيما سأله أن قال له: أخبرني عن ربّك أيحمل أو يُحمَل؟

فقال: إنَّ ربَّنا عَلَّهُ يحمل ولايُحمَل.

قال النصراني: وكيف ذلك ونحن نجد في الإنجيل «ويحمل عرش ربّك فوقهم يومئذ ثمانية»؟

فقال علي على الله الملائكة تمحمل العرش، وليس العرش -كما تنظن -كمهيئة السرير، ولكنّه شيء محدود مخلوق مدبّر وربّك الله مالكه، لاأنّه عليه ككون الشيء على الشيء، وأمر الملائكة بحمله، فهم يحملون العرش بما أقدرهم عليه.

قال النصرائي: صدقت، رحمك الله.

وفيه (۱): عن عليّ بن الحسين عليه حديث طويل في صفة خلق العرش، وفيه يقول: له ثمانية أركان، على كلّ (۲) ركن منها من الملائكة ما لا يحصي عددهم إلّا الله، يسبّحون الليل والنهار ولايفترون.

وفي أصول الكافي (٣): عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد البرقيّ، رفعه قال: سأل (٤) الجائليق أميرالمؤمنين عليه فقال: أخبرني عن قوله: «ويحمل عرش ربّك» (الآية) فكيف قال ذلك: وقلت: إنّه يحمل العرش والسماوات والأرض؟

فقال أميرالمؤمنين عليه : إنّ العرش خلقه الله من أنوار أربعة : نور أحمر منه احمرّت الحمرة (٥)، ونور أخضر منه اخضرّت الخضرة، ونور اصفر منه اصفرّت الصفرة، ونور أبيض منه ابيض البياض، وهو العلم الذي حمّله الله الحملة، وذلك نور من عظمته.

فبعظمته ونوره أبصر قلوب المؤمنين، وبعظمته ونوره عاداه الجاهلون، وبعظمته

٢. يوجد في ي، المصدر.

٤. ليس في ق.

١. نفس المصدر ٣٢٦، ح ١٠

٣. الكاني ١٢٩/١ ـ ١٣٠، ح ١.

٥. في ق زيادة: نور من.

ونوره ابتغى من في السماء والأرض من جميع خلائقه إليه الوسيلة بالأعمال المختلفة والأديان المشتبهة.

فكلّ محمول يحمله الله بنوره وعظمته وقدرته، لايستطيع لنفسه ضرّاً [ولانفعاً]<<) ولاموتاً ولاحياة ولانشوراً.

فكلّ شيء محمول، والله تبارك وتعالى الممسك لهما أن تزولا والمحيط بهما من شيء (٢)، وهو حياة كلّ شيء ونوركلّ شيء. سبحانه وتعالىٰ عمّا يقولون علوّاً كبيراً. فالذين يحملون العرش العلماء الذين حمّلهم الله علمه، وليس يخرج عن هذه الأربعة شيء خلق الله في ملكوته، وهو الملكوت الذي أراه الله أصفياءه وأراه خليله، فقال (٣)؛ الوكذلك نري إبراهيم ملكوت السماوات والأرض وليكون من الموقنين». وكيف يسحمل حملة العرش الله وبحياته حييت قلوبهم، وبنوره اهتدوا إلى معرفته. (الحديث)

أحمد بن إدريس (٤)، عن محمّد بن عبدالجبّار، عن صفوان بن يحيى، عن أبي الحسن الرضا علي أنه قال له أبوقرة وقد قال علي والمحمول ما سوى الله، ولم يُسمّع أحد آمن بالله وعظمته قط قال في دعائه: يا محمول ..: فإنّه قال: «ويحمل عرش» (الآية) وقال (٥): «الذين يحملون العرش».

[فقال أبوالحسن عليه العرش] (٢) ليس هو الله ، العرش اسم [عملم] (١) وقدرة ، وعرش فيه كلّ شيء ، ثمّ أضاف الحمل إلى غيره ؛ خلقٍ من خلقه ، لأنّه استعبد خلقه بحمل عرشه ، وهم حملة علمه (٨). (الحديث)

٥. غافر ٧/.

٢. ضمائر التثنية ترجع إلى السماء والأرض.

١. من المصدر.

٤. تفس المصدر /١٣٠ ـ ١٣١، ح ٢.

٣. الأنعام / ٧٥.

٦. ليس ني ق، ش.

٧. من المصدر.

٨. أي وقد يطلق حملة العرش على حملة العلم أيضاً. أو حملة العرش في القيامة هم حملة العلم في الدنيا.
 (هامش تفسير نورالثقلين ٢٠٥٥).

محمّد (١)، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن أحمد بن أبي نصر، عن محمّد بن الفضيل، عن أبي حمزة، عن أبي عبدالله عليه الفضيل، عن أبي عبدالله عليه العالم عن أبي عبدالله عليه العالم الفضيل، عن أبي حمزة، عن أبي عبدالله عليه الله الفضيل، وأربعة ممّن شاءالله.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): [«ويحمل عرش ربّك فوقهم يومئذ ثمانية»] (٢) قال: حملة العرش ثمانية ، لكلّ واحد ثمانية أعين ، كلّ عين طباق الدنيا.

وفي حديث آخر (٤): قال: حملة العرش ثمانية: أربعة من الأوّلين وأربعة من الآخرين: الآخرين: الآخرين: الآخرين: الآخرين: فنوح وإبراهيم وموسى وعيسى، وأمّا (٥) الآخرين: فمحمّد وعليّ والحسين. ومعنىٰ «يحملون العرش»؛ يعنى: العلم.

وفي مجمع البيان (٦): «ويحمل عرش ربّك فوقهم يومئذ ثمانية» من الملائكة ... عن ابنزيد، وروي ذلك عن النبيّ ﷺ: أنّهم اليوم أربعة ، فإذا كان يوم القيامة أيّدهم بأربعة أخرى فيكونون ثمانية .

وفي محاسن البرقيّ (٩): عن أبي عبدالله للنِّلِ قال: إنّ حملة العرش لمّا ذهبوا ينهضون بالعرش لم يستقلّوه، فألهمهم الله: لاحول ولاقوّة إلّا بالله [العلي العظيم] (١٠) فنهضوا به.

<sup>1.</sup> نفس المصدر /۱۳۲، ح ٦.

٣. ليس في ق، ش، م.

٥. المصدر: والأربعة من.

٧. روضة الواعظين ٤٧/١.

٩. المحاسن /٤١، ح ٥٣.

٢. نورالثقلين ٧٥٠، ح ٢٩. تفسير القميّ ٣٨٤/٢.

تفسير القمّى ٣٨٤/٢.

٦. المجمع ٥/٣٤٦.

٨. ليس في ن، ي، المصدر.

۱۰. يوجد ف*ي ق،* ش، م.

وفي كتاب التوحيد (١): عن النبيّ ﷺ حديث طويل، يقول فيه وقـد ذكـر عـظمة العرش: ما تحمله الأملاك إلّا بقول: لاإله إلّا الله، ولاحول ولاقوّة إلّا بالله.

وفي شرح الآيات الباهرة (٢): روئ محمّد بن العبّاس، عن جعفر بن محمّد بن مالك، عن أحمد بن الحسين العلويّ، عن محمّد بن حاتم، عن هارون بن الجهم، عن محمّد بن مسلم، قال: سمعت أباجعفر الله لا يقول في قول الله (٢): «الذيبن يحملون العرش ومن حوله» قال: يعني: محمّداً وعليّاً والحسن والحسين ونوحاً وإبراهيم وموسى وعيسى؛ يعني: أنّ هؤلاء الذين حول العرش.

وذكر الشيخ أبوجعفر محمّد بن بابويه (٤) في كتاب الاعتقادات قال: وأمّا العرش الذي هو العلم فحملته أربعة من الأولين وأربعة من الآخرين، فأمّا الأربعة من الأولين: فنوح وإبراهيم وموسى وعيسى، وأمّا الأربعة من الآخرين: محمّد وعليّ والحسن والحسن والمّا الأربعة عن الأئمة المالية.

﴿ يَوْمَئِذٍ تُعْرَضُونَ ﴾: تمثيل للمحاسبة بعرض السلطان للعسكر ليعرف أحوالهم. وهذا وإن كان بعد النفخة الثانية ، لكن لما كان «اليوم» اسماً لزمان متسع يقع فيه النفختان والصعقة والنشور والحساب وإدخال أهل الجنة [الجنة](٥) وأهل النار [النار](٢) جعله ظرفاً للكل.

﴿ لَاتَخْفَىٰ مِنْكُمْ خَافِيَةٌ ﴾ ﴿ السريرة على الله حتى يكون العرض للاطّلاع عليها، وإنّما المراد منه، إفشاء الحال والمبالغة في العدل. أو على الناس؛ كما قال (٧): «يـوم تبلىٰ السرائر».

وقرأ (٨) حمزة والكسائي بالياء، للفصل.

٢. تأويل الآيات الياهرة ٧١٦/٢، ح ٧.

٤. نفس المصدر، ح ٨؛ الاعتقادات /٧٥.

٦. من أنوار التنزيل ٢/٥٠٠.

٨. أنوار التنزيل ٥٠٠/٢.

التوحيد /٢٧٧، ح ١.

٣. غافر / ٧.

٥. من أنوار التنزيل ٥٠٠/٢.

٧. الطارق / ٩.

- ﴿ فَأَمَّا مَنْ أُوتِي كِتَابَهُ بِيَمِينِهِ ﴾: تفضيل للعرض.
  - ﴿ فَيَقُولُ ﴿: تبهجاً.

﴿ هَا قُرُومُ اقْرُولُوا كِتَابِيَهُ ﴾ ٢ : «هاء» اسم «لخذ». وفيه لغات أجودها: هاء يا رجل، وهاء يا امرأة، وهاؤما (١) يا رجلان أو امرأتان، وهؤم (٢) يا رجال، [وهاؤن] (٢) يا نسوة.

ومفعوله محذوف، و«كتابيه» مفعول «اقرؤوا» لأنّه (٤) أقرب العاملين، ولأنّه لوكان مفعول «هاؤم» لقيل: اقرؤوه، إذ الأولى إضمار حيث أمكن.

و «الهاء» فيه وفي «حسابيه» و «ماليه» و «سلطانيه» للسكت، تشبت (٥) في الوقف، وتسقط في الوصل.

وقرئ (٦) بإثباتها في الوصل.

﴿ إِنِّي ظَنَنْتُ آتُي مُلاَّقٍ حِسَابِيهَ ﴾ 🚭: أي علمت.

وقيل (٧): لعلّه عبّر عنه بالظنّ ، إشعاراً بأنّه لايقدح في الاعتقاد ما يهجس في النفس من الخطرات التي لاتنفك عنها العلوم النظريّة غالباً.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٩): قال الصادق عليّه : كلّ أمّة يحاسبها إمام زمانها، ويعرف الأثمّة أولياءهم وأعداءهم بسيمائهم، وهو قوله (٩): «وعلى الأعراف رجال يعرفون» وهم الأثمّة يعرفون كلاً بسيماهم فيعطون أولياءهم كتابهم بيمينهم فيمرّون إلى الجنّة بلاحساب، ويعطون أعداءهم كتابهم بشمالهم فيمرّون إلى النار بلاحساب، فإذا نظر أولياؤهم في كتابهم يقولون لإخوانهم: «هاؤم اقرؤوا كتابيه إنّي ظننت أنّي ملاق حسابيه».

\_\_\_\_\_\_

١. كذا في المصدر. وفي النسخ: هاء.

٣. ليس في ق، ش، م.

٥. كذا في نفس المصدر. وفي النسخ: ثبت.

٧. نفس المصدر والموضع.

٩. الأعراف /٤٦.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: هام.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: إلا الّه.

٦. نفس المصدر والموضع.

٨. تفسير القشى ٣٨٤/٢.

وفي كتاب الاحتجاج (١) للطبرسي الله عن أميرالمؤمنين النِّلا حديث طويل، يقول فيه: وأمّا قوله: «ورأى المجرمون النار فظنّوا أنّهم صواقعوها»؛ يمعني: تبيقّنوا أنّهم داخلوها(٢)، وكذلك قوله: «إنِّي ظننت» (الآية). وأمَّا قوله (٣) للمنافقين: «وتـظنُّون (٤) بالله الظَّنونا» فهو ظنّ شك، وليس ظنّ يقين.

وفي كتاب التوحيد (٥)، حديث طويل: عن علىّ للطُّلِا يقول فيه، وقد سأله رجل عمّا اشتبه عليه من الآيات: وأمّا قوله: «إنّى ظننت» (الآية)، وقوله (٢٠): «يـومئذ يـوفّيهم الله دينهم الحقّ ويعلمون أنّ الله هو الحقّ المبين» وقوله للمنافقين: «وتظنون بالله الظّنونا» فإنّ قوله: «إنِّي ظننت» (الآيمة) يـقول: إنِّي أيـقنت (١٠)أن أبـعَث فأحماسب. وقـوله للمنافقين: «وتظنون بالله الظُّنونا» فهذا الظِّن ظنَّ شكَّ، وليس الظَّن ظنَّ يقين.

والظِّن ظنَّان : ظنَّ شكَّ وظنَّ يقين ، فما كان من أمر معاد من الظِّنَّ فهو ظنَّ يقين ، وما كان من أمر الدنيا فهو ظنَّ شكَّ ، فافهم ما فسّرت لك.

﴿ فَهُوَ فِي عِيشَةٍ رَاضِيَةٍ ﴾ ٢٠: ذات رضا علىٰ النسبة بالصيغة (٨). أو جعل الفعل لها مجازاً، وذلك لكونها صافية عن الشوائب دائمة مقرونة بالتعظيم.

وفي تفسير على بن إبراهيم (٩): أي مرضيّة ، فوضع الفاعل مكان المفعول.

﴿ فِي جَنَّةٍ عَالِيَةٍ ﴾ ٢: مرتفعة المكان لأنَّها في السماء، أو الدرجات، أو الأبنية والأشجار.

﴿ قُطُونُهَا ﴾ : جمع قطف، وهو ما يجتني بسرعة. و«القطف» بالفتح والمصدر.

٢. المصدر: بدخلونها.

١. الاحتجاج /٢٤٤.

المصدر: يظنّون،

٣. الأحزاب / ١٠.

٦. النور /٢٥.

٥. التوحيد/٢٦٧.ح ٥. ٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: ظننت.

٨. أي المراد من الراضية ليس معنى اسم الفاعل فيكون الرضا قائماً بالعيشة، بل المراد من الصيغة النسبة. فالمراد من الراضية ماله نسبة إلى الرضا؛ كما يقال: لابن وتامر؛ أي ذولبن وتمر.

٩. تفسير القمّي ٣٨٤/٢.

٤٦٦ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

﴿ دَانِيَةٌ ﴿ ۞: يتناولها القاعد والقائم.

وفي مجمع البيان (١): «في جنّة عالية» وقد ورد الخبر عن عطاءبن يسار، عن سلمان قال: قال رسول الله عَلَيْهِ الله الجنّة أحد إلّا بجواز «بسمالله الرحمن الرحيم» هذا كتاب من الله لفلانبن فلان أدخلوه جنّة عالية قطوفها دانية.

﴿ كُلُوا وَاشْرَبُوا ﴾ : بإضمار القول، وجُمِع الضمير باعتبار المعنى.

﴿ هَنِينًا ﴾ : أكلاً وشرباً هنيئاً. أو هُنِئتم هنيئاً.

﴿ بِمَا آسُلَقْتُمْ ﴾ : بما قدّمتم من الأعمال الصالحة.

﴿ فِي الْأَيَّامِ الْخَالِيَةِ ﴾ ٢٠: الماضية من أيَّام الدنيا.

وفي كتاب علل الشرائع (٢)، بإسناده إلى عبدالله بن مرّة: عن ثوبان قال: قال يهوديّ للنّبيّ ﷺ: فما أوّل ما يأكل أهل الجنّة إذا دخلوها؟

قال: كبد الحوت.

قال: فما شرابهم على أثر ذلك؟

قال: السلسبيل.

قال: صدقت. (الحديث)

وبإسناده (٣) إلى أنس بن مالك: عن النبيّ عَيَّالَةُ أنّه قال لعبدالله بن سلام وقد سأله [عن مسائل] (٤): وأمّا أوّل طعام يأكله أهل الجنّة فزيادة كبد الحوت.

وفي مجمع البيان (٥): وعن زيدبن أرقم قال: جاء رجل من أهل الكتاب إلى رسول الله ﷺ فقال (٦): يا أباالقاسم، تزعم أنَّ أهل الجنّة يأكلون ويشربون؟

فقال: والذي نفسي بيده، إنّ الرجل منهم ليؤتئ قوة مائة رجل في الأكل والشرب والجماع.

١. المجمع ٣٤٦/٥.

٢. العلل /٩٦، ح ٥.

٤. ليس في ق، ش.

٦. ليس في ق.

٣. نفس المصدر /٩٤\_٥٩، ح ٣.

٥. المجمع ١٦٥/٥.

قال: الذي يأكل ويشرب يكون له الحاجة.

فقال: عرق يفيض مثل ربح المسك، فإذا كان (١) ذلك ضمر له بطنه.

وفي شرح الآيات الباهرة (٢): [قال محمّد بن العبّاس الله : حدّ ثنا] (٢) عن جعفر بن عبدالله المحمّدي (١) عن كثيربن عيّاش، عن أبي الجارود، عن أبي جعفر الله في عبدالله المحمّدي (أ) عن كثيربن عيّاش، عن أبي الجارود، عن أبي جعفر الله في قوله الله الله المن أو تي كتابه بيمينه (إلى آخر الكلام) [نزلت في علمي الله وجرت لأهل الإيمان مثلاً.

ومعنىٰ قوله: «هاؤم اقرؤاكتابيه» هذا أمر منه إلىٰ الملائكة، معناه: هاكم؛ أي خذوا كتابي واقرؤوه، فإنّكم لاترون فيه شيئاً غير الطاعات.

ويؤيده (^): ما ذكره الشيخ أبوجعفر الله على بإسناده يرفعه إلى محمّد بن عمّاربن ثابت، عن أبيه قال: سمعت رسول الله عَيَّلَهُ يقول: إنّ حافظي عليّ بن أبي طالب اللَّهُ ليفتخران على سائر الحفظة لكونهما مع عليّ الله و [ذلك] (٩) لأنّهما لا يصعدان (١٠) إلى الله بشيء [منه] (١١) يسخطه.

﴿ وَأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كِتَابَهُ بِشِمَالِهِ فَيَقُولُ ﴾ : لما يرئ من قبح العمل وسوء العاقبة.

﴿ يَا لَيْتَنِي لَمْ أُوتَ كِتَابِيَهُ ۞ وَلَمْ أَدْرِ مَا حِسَابِيَهُ ۞ يَا لَيْتَهَا ﴾: يا ليت الموتة التي متّها. ﴿ كَانَتِ الْقَاضِيَةَ ﴾ ۞: القاطعة لأمري [فلم أبعث](١٢) بعدها. أو يا ليت هذه الحالة

٢. تأويل الآيات الباهرة ٧١٧/٢، ح ١٠.

٤. ليس في ق.

٦. ليس في ق، ش.

٨. نفس المصدر ٧١٨، ح ١٢.

١٠. المصدر: لم يصعدا.

١٢. من أنوار التنزيل ٥٠١/٢.

١. ليس في ق.

٣. ليس في ق، ش، م.

٥. نفس المصدر، ح ١١.

٧. ليس في ن.

٩. من المصدر.

١١. من المصدر مع المعقوفتين.

كانت الموتة التي قضت عليَّ. كأنَّه صادفها أمرّ من الموت فتمنّاه (١) عندها. أو يا ليت حياة الدنيا كانت الموتة ولم أخلَق [فيها](٢)حيّاً.

مَا أَغْنَىٰ عَنِّي مَالِيَهُ ﴾ ۞: مالي من المال والتبع.

و«ما» نفي، والمفعول به محذوف. أو استفهام إنكاريّ مفعول الأغنيٰ.

﴿ هَلَكَ عَنِّي سُلْطَانِيَهُ ﴾ ۞: ملكي وتسلُّطي على الناس، أو حجَّتي التــي [كــنت]٣٠ أحتجّ بها في الدنيا.

﴿خُدُوهُ ﴾: يقول تعالىٰ لخزنة نار جهنّم.

﴿ فَغُلُّوهُ ١ ثُمُّ الْجَحِيمَ صَلُّوهُ ﴾ ١: ثمّ لاتصلُّوه إلَّا الجحيم، وهي النار العظميٰ، لأنَّه كان يتعظّم على الناس فيها.

﴿ ثُمَّ فِي سِلْسِلَةٍ ذَرْعُهَا سَبْعُونَ ذِرَاعاً ﴾ : أي طويلة .

﴿ فَاسْلُكُوهُ ﴾ ٢٠ فأدخلوه فيها، بأن تلقوها على جسده وهو فيما بينهما مرهق لايقدر علىٰ حركة.

وتقديم السلسلة كتقديم الجحيم، للدِّلالة علىٰ التخصيص والاهتمام بذكر أنواع ما يُعذَّب به. و «ثمّ» لتفاوت ما بينهما في الشدّة (٤).

﴿ إِنَّهُ كَانَ لَا يُؤْمِنُ بِاللهِ الْعَظِيمِ ﴾ ٢٠ : تعليل (٥) على طريقة (٦) الاستئناف للمبالغة ، وذكر للإشعار بأنَّه هو المستحقَّ للعظمة، [فمن تعظَّم] (٧) فيها (٨) استوجب ذلك.

وفي أصول الكافي (٩): عليّ بن محمّد، عن بعض أصحابه، عن آدمبن إسحاق،

١. كذا في نفس المصدر. وفي النسخ: فمتنا. ٢. من نفس المصدر.

٣. من أنوار التنزيل ٥٠١/٢.

في هامش ت;

وفي رواية عن الصائلةِ عليُّه : لو أنَّ حلقة واحدة من السلسلة التي طولها سبعون ذراعـاً وضـعت عـلىٰ الدنـيا لذابت الدنيا من حرّها. ٥. ليس في ق.

٦. أي في الدنيا. ٧. ليس في ق. ٨. ليس في ق.

۹. الکافی ۳۰/۲، ح ۱.

عن عبدالرزّاق بن مهران، عن الحسين بن ميمون، عن محمّد بن سالم (١)، عن أبي جعفر عليه حديث طويل، يقول فيه: وأنزل في الحاقّة: «وأمّا من أوتي -إلى قوله - العظيم» فهذا مشرك.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): وقوله: «وأمّا من أوتي كتابه بشماله» قال (٣): نزلت في معاوية. «فيقول يا ليتني لم أوت كتابيه ولم أدر ما حسابيه يا ليتها كانت القاضية»؛ يعني: الموت. «ما أغنى عنّي ماليه»؛ يعني: ماله الذي جمعه. «هلك عنّي سلطانيه»؛ أي حجّته. [فيقال: «خذوه فغلّوه ثمّ الجحيم صلّوه»؛ أي أسكنوه.] (٤) «ثمّ في سلسلة ذرعها سبعون ذراعاً فاسلكوه» السلسلة التي طولها سبعون ذراعاً [لو وضعت على الدنيا لذابت (٥) من حرّها (٢) الحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي الكافي (٧): عدَّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمَد، عن عليّ بن الحكم، عن الحسين بن أبي العلاء، قال أبو عبدالله عليه إلى : وكان معاوية صاحب السلسلة التي قال الله تعالى: «ثمّ في سلسلة ذرعها سبعون ذراعاً فاسلكوه إنّه كان لا يؤمن بالله العظيم». وكان فرعون هذه الأمّة.

وفي بصائر الدرجات (^): عليّ (٩)، عن العبّاس بن عامر، عن أبان، عن بشير النبّال، عن أبن ، عن بشير النبّال، عن أبي جعفر عليه الله أنّه قال: كنت خلف أبي وهو على بغلته، فنفرت بغلته، وإذا (١٠٠ شيخ في عنقه سلسلة و رجل يتبعه.

فقال: يا عليّ بن الحسين، اسقني [اسقني](١١١).

فقال الرجل: لاتسقه، لاسقاه الله. وكان الشيخ معاوية.

٢. تفسير القمّي ٣٨٤/٢.

٤. ليس في ق، ش، م،

٦. ليس في المصدر،

۸. البصائر/۳۰۶-۳۰۵، ح ۱.

أي المصدر زيادة: رجل.

۱. ق،ش،م:مسلم.

٣. ليس في ق، ش، م.

٥. ت: لحرقت. وفي ي زيادة: الدنيا.

٧. الكاني ٢٤٣/٤ ٢٤٤، ح ١.

٩. المصدر: حدَّثنا الحسن بن عليّ.

١١. من المصدر،

الحجّال (١)، عن الحسن بن الحسين، عن ابنسنان، عن عبدالملك القمّي، عن إدريس (٢) أخيه قال: سمعت أباعبدالله النِّيلاِّ يقول: بينا أنا وأبي متوجّهان إلىٰ مكّة، وأبي قد تقدُّمني في موضع يقال له ضجنان، إذ جاء رجل في عنقه سلسلة يجرّها (٣).

فقال لى <sup>(1)</sup>: اسقني اسقني.

قال: فصاح بي أبي: لاتسقه، لاسقاه الله.

[قال:](٥) ورجل يتبعه حتّى جذب سلسلته (٦) وطرحه في أسفل درك من النار.

أحمد بن محمّد (٧)، عن الحسين بن سعيد، عن إبراهيم بن أبي البلاد، عن عليّ بن المغيرة قال: نزل أبوجعفر للنُّلِخ ضجنان، فقال ثلاث مرَّات: لاغفر الله لك.

ئمَ قال لأصحابه: أتدرون لِمَ قلت ما قلت؟

قالوا: لِمَ قلت (٨)، جعلنا الله فداك؟

قال: [مرّ](٩) معاوية يجرّ سلسلة قد أدلئ لسانه يسألني أن أستغفر له. وإنه ليقال: إنّ هذا وادِ من أودية جهنّم.

﴿ وَلاَيَحُضُّ عَلَى طَعَامِ الْمِسْكِينِ ﴾ ۞: ولايحتَّ علىٰ بذل طعامه فضلاً عن أن يبذل من ماله.

ويجوز أن يكون ذكر الحضّ [للإشعار بأنّ تارك الحضّ](١٠) بهذه المنزلة، فكيف [بتارك] (۱۱) الفعل.

وفيه دليل على تكليف الكفّار بالفروع، ولعلّ تخصيص الأمر بالذكر لأنّ أقبح العقائد الكفر بالله وأشنع الرذائل البخل وقسوة القلب.

٢. في المصدر زيادة: عن.

المصدر: «فأقبل على فقال له» بدل «فقال لي».

١. نفس المصدر /٣٠٥، ح ٢.

٣. المصدر: تجرّها.

٥. من المصدر.

٦. من ن. وفي سائر النسخ: سلسلة. وفي المصدر: سلسلة جذبه فألقاء.

٧. نفس المصدر /٣٠٥، ح ٣. ٨. في ق زيادة: قلت.

١٠ و ١١. من أنوار التنزيل ٥٠١/٢.

٩. من المصدر.

- ﴿ فَلَيْسَ لَهُ الْيَوْمَ هَاهُنَا حَمِيمٌ ﴾ ٢٠ قريب يحميه.
- ﴿ وَلاَطَعَامٌ إِلاَّ مِنْ غِسُلِينَ ﴾ ۞: غسالة أهل النار وصديدهم، فعلين، من الغسل.
- ﴿ لاَيَأْكُلُهُ إِلاَّ الْخَاطِئُونَ ﴾ ٢٠ : أصحاب الخطايا. من خطئ الرجل: إذا تعمّد الذنب. لامن الخطأ المقابل للصواب.

وقرئ (١): «الخاطيون» (٢) بقلب الهمزة ياء. «والخاطون» (٣) بطرحها (١).

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥): «ولايمحضّ علىٰ طعام المسكين» حقوق آل محمّد ﷺ التي غصبوها، قال الله: «فليس له اليوم هاهنا حميم»؛ أي قرابة.

«واللطعام إلّا من غسلين» قال: عرق الكفّار.

وفي شرح الآيات الباهرة (٦٠): وروي عن الحسن بن محبوب، عن محمّد بن مسكان، عن عمرو بن شمر، عن جابر، عن أبي جعفر طلي أنّه قال: نزلت سورة الحاقة في أمير [المؤمنين ومعاوية، عليه من الله جزاء عمله المعزى إليه] (٧٠).

ويؤيده (٨): ما رواه محمّد بن العبّاس، عن الحسين (٩)بن أحمد، عن محمّد بن عيسى، عن رجل، عن الحلبي، عن أبي عبدالله الشِّلِ أنّه قال: قوله تعالى: «فأمّا من أوتي كتابه بيمينه» (إلى آخر الآيات) فهو أميرالمؤمنين. «وأمّا من أوتي كتابه بشماله» بالشامئ لعنه الله.

﴿ فَلا ٱقْسِمُ ﴾: لظهور الأمر واستغنائه عن التحقيق بالقسم. أو فأقسم و «لا» مزيدة. أو فلا، ردّ لإنكارهم البعث [و «أقسم»](١٠) مستأنف.

١. أنوار التنزيل ٥٠١/٣.

كذا في المصدر. وفي النسخ: «الخاطئون».

كذا في المصدر. وفي النسخ: «الخاطئون».

٤. في ر زيادة: «قليلاً ما يوقنون...كما تدّعون أخرئ» وستأتي في محلّها عند تفسير الآية /٤١ ـ ٤٢.

٥. تفسير القمّي ٣٨٤/٢. ٦. تأويل الأيات الباهرة ٧١٩/٢، ح ١٤.

٧. ق، ش، م: «المعاوية» بدل ما بين المعقوفتين. ٨. نفس المصدر، ح ١٥.

٩. ن: الحسن. ١٠. ليس في ق.

﴿ بِمَا تُبْصِرُونَ ۞ وَمَا لاَتُبْصِرُونَ ﴾ ۞: بالمشاهدات والمغيبات، وذلك ينناول الخالق والمخلوقات (١) بأسرها.

- ﴿ إِنَّهُ ﴾: إنَّ القرآن.
- ﴿ لَقَوْلُ رَسُولٍ ﴾: يبلّغه عن الله، فإنّ الرسول لايقول عن نفسه.
  - ﴿ كَرِيمٍ ﴾ ۞: على الله. وهو محمّد أو جبر ثيل.
    - ﴿ وَمَا هُوَ بِقُولِ شَاعِرٍ ﴾ :كما تزعمون تارة.
- ﴿ قَلِيلاً مَا تُؤْمِنُونَ ﴾ ٢٠ : تصدّقون لما ظهر لكم صدقه. تصديقاً قليلاً لفرط عنادكم.
  - ﴿ وَلاَ بِقُولِ كَاهِن ﴾ : كما تدّعون أخرى.
  - ﴿ قَلِيلاً مَا تَذَكُّرُونَ ﴾ ٢٠ : تذكرون تذكَّراً قليلاً، فلذلك يلتبس الأمر عليكم.

وذكر الإيمان مع نفي [الشاعريّة والتذكّر مع نفي] (٢) الكاهنيّة، لأنّ عدم مشابهة القرآن للشعر أمر بيّن لاينكره إلّا معاند؛ بخلاف مباينته للكهانة فإنّها تتوقّف على تذكّر أحوال الرسول ومعانى (٣) القرآن المنافية لطريقة الكهنة ومعانى أقوالهم.

- و قرأ <sup>(1)</sup>ابن كثير ويعقوب وابن عامر ، بالياء فيهما .
  - ﴿ تَنْزِيلٌ ﴾ : هو تنزيل.
  - ﴿ مِنْ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ ٢٠: نزّله علىٰ لسان جبر ثيل.
- ﴿ وَلَوْ تَقَوَّلَ عَلَيْنَا بَعْضَ الْأَقَاوِيلِ ﴾ ﴿ وَالْفَتْرَاء: تَـقَوَلاً، لأنَّه قبول مَتْكَلَّف، والأقوال المفتراة أقاويل تحقيراً بها؛ كأنّه جمعُ أفعولة من القول؛ كالأضاحيك.

﴿ لَأَخَذْنَا مِنْهُ بِالْيَمِينِ ۞ ثُمَّ لَقَطَعْنَا مِنْهُ الْوَتِينَ ﴾ ۞: أي نياط قبله وبنضرب عنقه. وهو أن يأخيذ وهو أن يأخيذ

١. كذا في أنوار التنزيل ٥٠١/٢. وفي النسخ: المخلوق.

٢. ليس في ق، ش. ٢. في ق زيادة: الرسول.

٤. أنوار التنزيل ٥٠٢/٢.

٥. كذا في نفس المصدر والموضع. وفي النسخ: بأقطع (أقطع ـن).

القتال (١) بيمين ويكفحه بالسيف ويضرب عنقه.

وقيل (٢): اليمين، بمعنى: القوّة.

﴿ فَمَا مِنْكُمْ مِنْ آحَدٍ عَنْهُ ﴾ : عن القاتل، أو المقتول.

﴿ حَاجِزِينَ ﴾ ۞: دافعين. وصف «لأحد» فإنّه عامّ والخطاب للنّاس.

﴿ وَإِنَّهُ ﴾ : وإنَّ القرآن.

﴿ لَتَذْكِرَةً لِلْمُتَّقِينَ ﴾ ۞: لأنَّهم المنتفعون به.

﴿ وَإِنَّا لَنَعْلَمُ أَنَّ مِنْكُمْ مُكَذِّبِينَ ﴾ ٢: فنجازيهم على تكذيبهم.

﴿ وَإِنَّهُ لَحَسْرَةٌ عَلَى الْكَافِرِينَ ﴾ ۞: إذا رأوا ثواب المؤمنين به.

﴿ وَإِنَّهُ لَحَقُّ الْيَقِينِ ﴾ ٢٠ : لليقين الذي لاريب فيه.

﴿ فَسَبِّعْ بِاسْمِ رَبِّكَ الْعَظِيمِ ﴾ ۞: فسبّح الله بذكر اسمه العظيم، تنزيهاً له عن الرضا بالتقوّل عليه، وشكراً علىٰ ما أوحىٰ إليك.

وفي أصول الكافي (٢): عليّ بن محمّد، عن بعض أصحابنا، عن ابن محبوب، عن محمّد بن الفضيل، عن أبي الحسن الماضي الشخ قال: «إنّه لقول رسول كريم»؛ يعني: جبرئيل عن الله في ولاية على عليه لله في ولاية على عليه لله في ولاية على عليه في المنافق الله في اله في الله في الله في اله في اله في اله في الله في الله في الله في اله في ا

قلت: «وما هو بقول شاعر قليلاً ما تؤمنون».

قال: قالوا: إنّ محمّداً كذب (٤) على ربّه، وما أمره الله بهذا في علي عليه فأنزل الله بذلك قرآناً فقال: إنّ ولاية علي عليه «تنزيل من ربّ العالمين، ولو تقوّل علينا» محمّد «بعض الأقاويل لأخذنا منه باليمين ثمّ لقطعنا منه الوتين» ثمّ عطف [القول] (٥) فقال: إنّ ولاية علي عليه «لتذكرة للمتقين» للعالمين «وإنّا لنعلم أنّ منكم مكذّبين» وإنّ علياً «لحسرة على الكافرين» وإن ولايته «لحقّ اليقين، فسبّح» يا محمّد «باسم ربّك

٢. نفس المصدر والموضع.

٤. المصدر: كذَّاب.

١. القتال: النفس، أو بقيتها.

۳. الكافي ۲/۲۳٪، ح ۹۱.

٥. من المصدر.

العظيم». يقول: اشكر ربّك العظيم الذي أعطاك هذا الفضل. والحديث طويل أخذت منه موضع الحاجة.

وفي تفسير العيّاشي (١): عن زيد بن الجهم، عن أبي عبدالله لللِّلِيِّ قال: قال لي: لمّـا أخذ رسول الله تَتَلِيّلُ بيد عليّ لللِّيّةِ وأظهر ولايته قالا(٢) جميعاً: [والله](٣) ما هذا من تلقاء الله، ولا هذا إلّا شيء أراد أن يشرّف به ابن عمّه.

فأنزل الله [عليه: «ولو تقول](٤) علينا بعض الأقاويل [لأخذنا منه باليمين ثمّ لقطعنا منه الوتين فما منكم من أحد عنه حاجزين وإنّه لتذكرة للمتّقين](٥) [وإنّا لنعلم أنّ منكم مكذّبين»؛ يعني: عليّاً عليه («وإنّه مكذّبين»؛ يعني: عليّاً عليه («وإنّه لحسرة على الكافرين»؛ يعني: عليّاً عليه («وإنّه لحقّ اليقين»؛ يعنى: عليّاً عليه . «فسبّح باسم ربّك العظيم».

وفي) (٧) تفسير عليّ بن إبراهيم (٨): وقوله: «ولو تقوّل علينا بعض الأقاويل»] (٩)؛ يعنى: رسول الله ﷺ.

«لأخذنا منه باليمين» قال: انتقمنا منه بقوّة.

«ثمّ لقطعنا منه الوتين» قال: عرق في الظهر يكون منه الولد. قال: «فما منكم من أحد عنه حاجزين»؛ يعني: لا يحجز الله عنه أحد ولا يمنعه عن رسول الله وقوله: «وإنّه لحسرة على الكافرين وإنّه لحقّ اليقين»؛ يعني: أميرالمؤمنين. «فسبّح باسم ربّك العظيم».

وفي شرح الآيات الباهرة (١٠): وذكر محمّد بن العبّاس في تأويل «فسبّح باسم ربّك العظيم» تأويلاً حسناً، وهو: ما رواه [عن أحمد بن إدريس](١١)عن أحمد بن محمّد بن

تفسير العيّاشي ٢٦٩/١، ح ٦٤.

٣. من المصدر.

٥. ليس في ق، ش، م.

٧. ليس في م، ش.

٩. ليس في ق.

١١. ليس في ق، ش.

٢. ت، ق، ش، م: قالوا.

٤. ليس في ق، ش، م.

٦. من المصدر.

٨. تفسير القمئ ٣٨٤/٢\_٣٨٥.

١٠. تأويل الأيات الباهرة ٧٢١/٢، ح ١٧.

عيسى، عن الحسين بن سعيد، عن عبدالله بن يحيئ، عن عبدالله بن مسكان، عن أبي بصير (١)، عن أبي المقدام، عن جويرية بن مسهر قال: أقبلنا مع أميرالمؤمنين المثيلة بعد قستل الخوارج حستى إذا صرنا في أرض بابل، حضرت صلاة العصر، فنزل أميرالمؤمنين المثيلة ونزل الناس.

فقال أميرالمؤمنين للريالا: أيّها الناس، إنّ هذه أرض ملعونة وقد عُذّبت من الدهر ثلاث مرّات، وهي إحدى المؤتفكات، وهي أوّل أرض عُبِد فيها وثن، إنّه لا يحلّ لنبيّ ولاوصي نبيّ أن يصلّي فيها. فأمر الناس (٢) فمالوا إلىٰ جنب الطريق يـصلّون، وركب بغلة رسول الله فمضى عليها.

قال جويرية: و[الله](٣) لأتبعنَ أميرالمؤمنين ولأقلّدنّه صلاتي اليوم.

قال: فمضيت خلفه، والله، ما جزنا جسر سوراء (1)حتّى غابت الشمس.

قال: فسببته، أو هممت (٥) أن أسبّه.

قال: فالتفت إلىّ وقال: يا جويرية.

قلت: نعم، يا أميرالمؤمنين.

قال: فنزل ناحية فتوضّأ، ثمّ قام فنطق بكلام لاأحسبه إلّا بالعبرانيّة، ثـمّ نـاديٰ بالصلاة.

قال: فنظرت، والله، إلى الشمس قد خرجت من بين (٦) جبلين لها صرير، فـصلّىٰ العصر وصلّيت معه، فلمّا فرغنا عن صلاتنا عاد الليل كماكان، فالتفت إليّ وقال:

ياجويرية ، إنّ الله تبارك وتعالى يقول: «فسبّح باسم ربّك العظيم» وإنّي سألت الله باسمه الأعظم (٧) فردّ عليّ الشمس.

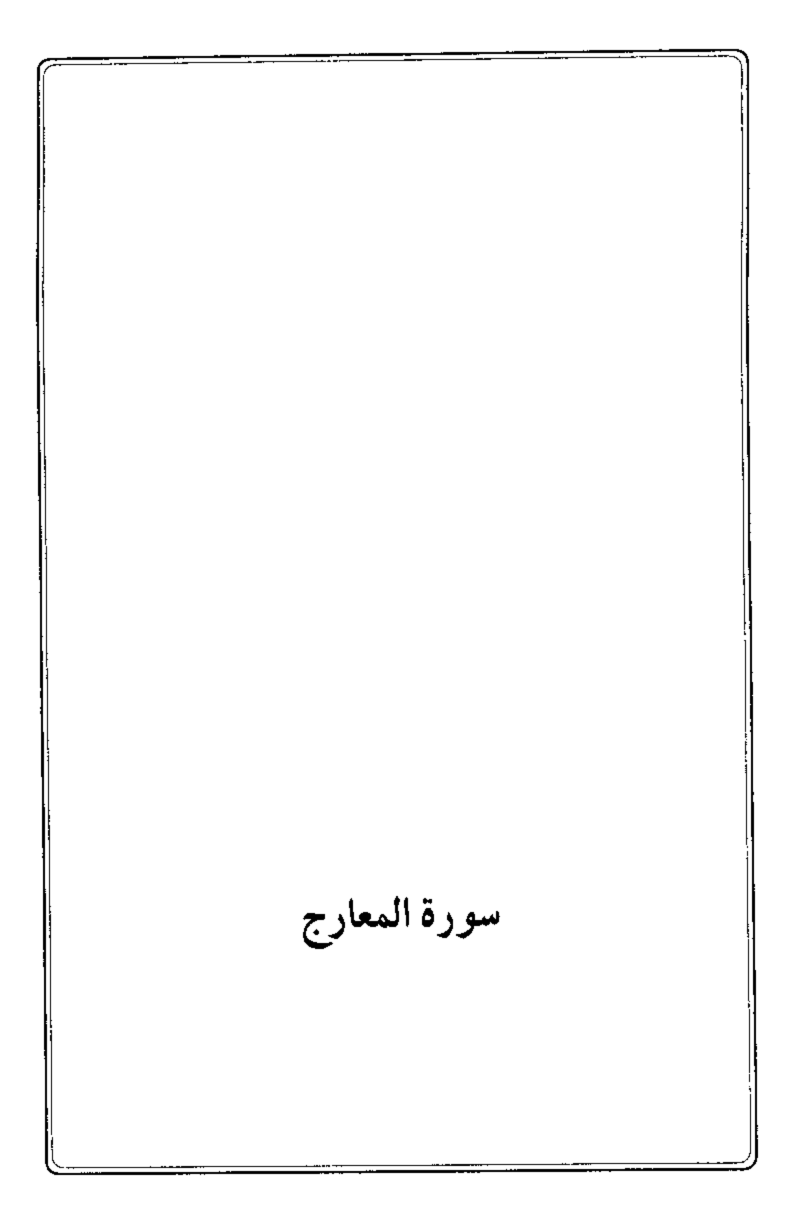
١. في المصدر زيادة: عن عبد الواحدبن المختار الأنصاري.

٢. يوجد في ن، المصدر.

المصدر: سور.
 المصدر: سور.

كذا في المصدر. وفي النسخ: «على» بدل «من بين».

٧. ق، ش، م: العظيم.



## سورة المعارج

مكَيّة.

وقيل (١): إلّا قوله: «والذين في أموالهم حقّ معلوم». وأيها أربع، أو ثلاث وأربعون آية.

## بسم الله الرحمن الرحيم

في كتاب ثواب الأعمال (٢)، بإسناده: عن أبي عبدالله عليِّ قال: أكثروا من قراءة «سأل سائل»، فإنّ من أكثر قراءتها لم يسأله الله يوم القيامة عن ذنب عمله، واسكنه الجنّة مع محمّد عَلِيلِيُّ [وأهل بيته إن شاء الله] (٢).

[وفي مجمع البيان (٤): وعن جابر، عن أبي جعفر للله قال: من أدمـن قـراءة «سأل سائل» لم يسأله الله يوم القيامة عن ذنب عمله، وأسكنه جنّته مع محمّد ﷺ (٥).

أبيّ بن كعب (٦)، عن النبيّ عَيَّالَةُ قال: ومن قرأ سورة «سأل سائل» أعطاه الله ثـواب الذين هم لأماناتهم وعهدهم راعون، والذين هم على صلاتهم يحافظون.

﴿ سَالَ سَآئِلٌ بِعَذَابٍ وَاقِعٍ ﴾ ۞: أي دعا داعٍ به: بمعنى: استدعاه، ولذلك عُـدُي الفعل بالباء.

قيل (٧): السائل النضربن الحارث، فإنّه قال: «إن كان هذا هو الحقّ من عندك فأمطر

١. مجمع البيان ٣٥٠/٥.

٣. من المصدر.

٥. ليس في ق، ش.

٧. أنوار التنزيل ٥٠٢/٢\_٥٠٣.

٢. ثواب الأعمال /١٤٧، ح ١.

٤. المجمع ٥/٥٥٠\_ ٣٥١.

٦. نفس المصدر والموضع.

علينا حجارة من السماء» (١). (الآية) أو أبوجهل، فإنّه قال: «فأسقط علينا كسفاً من السماء» (٢) سأله استهزاء. أو الرسول استعجل بعذابهم.

وقرأ (٣) نافع وابن عامر: «سال» (٤) وهو إمّا من السؤال على لغة قريش:

سالت (٥) هـ ذيل رسول الله فـ احشة ضلّت هذيل بما سالت (٦) ولم تـصب أو من السيلان ويؤيّده أنّه قرى: «سال سيل» على أن السيل مصدر، بمعنى: السائل؟ كالغور بمعنى: الغائر، والمعنى: سال واد بعذاب.

ومضيّ الفعل لتحقّق وقوعه.

﴿ لِلْكَافِرِينَ ﴾ : صفة أخرى «لعذاب» أو صلة [ «الواقع»] (٧).

﴿ لَيْسَ لَهُ دَافِعٌ ﴾ 🚭: يرده.

﴿ مِنَ اللهِ ﴾ : من جهته ، لتعلَّق إرادته به .

﴿ ذِي الْمَعَارِجِ ﴾ أن ذي المصاعد، وهي الدرجات التي يصعد فيها الكلم الطيّب والعمل الصالح (٨)، أو يترقّى فيها المؤمنون في سلوكهم أو في دار ثوابهم، أو مراتب الملائكة، أو السماوات فإن الملائكة يعرجون فيها.

وفي مجمع البيان (٩): أخبرنا السيد أبو الحمد.... إلى قوله: عن جعفر بن محمّد الصادق، عن أبائه الله الله علياً على الماد عن مولاه فعلى (١٠) مولاه ، طار ذلك في البلاد .

فقدم على النبيّ عَيَّشَا النعمان بن الحارث الزهري (١١)، فقال: أمرتنا عن الله أن نشهد أن لا إله إلّا الله وأنّك رسول الله، وأمرتنا بالجهاد والحجّ والصوم والصلاة [والزكاة] (١٢)

١. الأنقال / ٣٣.

٣. نفس المصدر /٥٠٣.

٥ و٦. المصدر: سألت.

٨. في ق، ش، م، زيادة: يرفعه.

١٠. ق، ش، م: فهذا عليّ.

١٢. ليس في ق، ش، م.

٢. الشعراء / ١٨٧.

المصدر: «سأل».

٧. من أنوار التنزيل ٥٠٣/٢.

٩. المجمع ٣٥٢/٥.

١١. المصدر: الفهريّ.

فقبلناها، ثمّ لم ترض حتّى نصّبت هذا الغلام، فقلت: من كنت مولاه فعليّ مولاه، فهذا شيء منك أو أمر من عندالله؟

فقال: والله الذي لا إله إلَّا هو ، إنَّ هذا من الله .

فولّى النعمان بن الحارث وهو يقول: «اللهمّ إن كان هذا هو الحقّ من عندك فأمطر علينا حجارة من السماء»(١). فرماه الله بحجر على رأسه فقتله، وأنزل الله: «سأل سائل بعذاب واقع».

وفي أصول الكافي (٢): عن أبي بصير، عن أبي عبدالله للسَّلِةِ في قـوله تـعالى: «سأل سائل بعذاب واقع للكافرين» بولاية عليّ الشِّلِةِ «ليس له دافع».

ثم قال: هكذا، والله، نزل بها جبرئيل على محمّد ﷺ.

وفي روضة الكافي (٣): عدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن محمّد بن سليمان، عن أبيه، عن أبي بصير قال: بينا رسول الله عَيْنِيَّ جالساً إذ أقبل أميرالمؤمنين عليَّلاً. فقال له رسول الله عَيْنِيَّ : إنّ فيك شبهاً من عيسى بن مريم.

... إلى قوله: فغضب الحارث بن عمرو الفهدي (٤)، فقال: «اللهمّ إن كان هذا هو الحقّ من عندك» أنّ بني هاشم يتوارثون هرقلاً بعد هرقل «فأرسل علينا حجارة من الحقّ من عندك» أنّ بني هاشم يتوارثون هرقلاً بعد هرقل «فأرسل علينا حجارة من السماء أو اثتنا بعذاب أليم». فأنزل الله عليه مقالة الحارث، ونزلت هذه الآية (٥): «[وما كان الله ليعذّبهم وهم يستغفرون».

ثم قال له: يا [ابن](٢)عمرو، إمّا تبت وإمّا رحلت.

فقال: يا محمّد، بل تجعل لسائر قريش [شيئاً] (^) ممّا في يـديك، فـقد ذهـبت بنوهاشم بمكرمة العرب والعجم.

<sup>1.</sup> الأنفال / ٣٢.

۲. الكافي ۲/۲۱، ح ٤٧.

المصدر: الفهري.

٦-٨. من المصدر،

٣. نفس المصدر ٥٧/٨ ـ ٥٨، ح ١٨.

٥. الأنفال / ٣٣.

فقال النبي عَيْنَا : ليس [ذلك إلي](١) ذلك إلى الله.

فقال: يا محمد، قلبي ما يتابعني على التوبة، ولكن أرحل عنك. فدعا براحلته فركبها، فلمّا صار بظهر المدينة، أتته جندلة فرضّت (٢) هامته، ثم أتى الوحي إلى النبيّ عَيَالِيَّ فقال: «سأل سائل بعذاب واقع للكافرين بولاية عليّ (٢) عليَّ ليس له دافع من الله ذي المعارج».

قال: قلت: جعلت فداك، إنّا لانقرؤها هكذا!

[فقال: هكذا]<sup>(1)</sup> [والله]<sup>(ه)</sup> نزل بها جبرئيل على محمّد ﷺ وهكذا هو ، والله ، مثبت في مصحف فاطمة ﷺ .

فقال رسول الله عَيَّالُهُ لمن حوله من المنافقين: انطلقوا إلى صاحبكم فقد أتاه ما استفتح به. (الحديث)

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): «سأل سائل بعذاب واقع». قال: سُئِل أبوجعفر للسَّلِا عن معنىٰ هذا.

فقال: نار تخرج من المغرب وملك يسوقها من خلفها، حتّى تأتي دار بني سعد بن همّام عند مسجدهم فلا تدع داراً لبني أميّة إلّا أحرقتها وأهلها، ولاتدع داراً فيها وتـرٌ لاَل محمّد إلّا أحرقتها، وذلك المهدى اللهالاً.

وفي حديث آخر (٧): لمّا اصطفّت الخيلان يوم بدر، رفع أبوجهل يده فقال: اللهمّ إنّه قطعنا الرحم (٨) و آتانا (٩) بما لانعرفه فأجنه بالعذاب فأنزل الله تـعالى: «سأل سائل بعذاب واقع».

١. من المصدر.

ليس في ق.

٥. من المصدر.

٧. نفس المصدر والموضع.

كذا في المصدر. وفي النسخ: اثتنا.

٢. المصدر: فرضخت،

٤. يوجد في م، المصدر.

٦. تفسير القشى ٢٨٥/٢\_٣٨٦.

٨. كذا في المصدر. وفي النسخ: أقطعنا للرّحم.

أخبرنا (١) أحمد بن إدريس، عن محمّد بن عبدالله، عن محمّد بن عليّ، عن عليّ بن حسّان، عن عليّ بن حسّان، عن عبدالرحمٰن بن كثير، عن أبي الحسن اللَّهِ في قوله تعالى: «سأل سائل بعذاب واقع» قال: سأل رجل عن الأوصياء وعن شأن ليلة القدر وما يُلهَمون فيها.

فقال النبيّ ﷺ: سألت عن عذاب واقع ثمّ كفر بأنّ ذلك لايكون، فإذا وقع فليس له دافع «من الله ذي المعارج».

﴿ تَعْرُجُ الْمَلاَئِكَةُ وَالرُّوحُ اِلَيْهِ ﴾ : في تفسير عليّ بن إبـراهـيم (٢): «تـعرج المـلانكة والروح» في صبح ليلةالقدر إليه من عند النبئ ﷺ والوصيّ.

وفي كتاب التوحيد (٣)، بإسناده إلى زيدبن عليّ: عن أبيه سيّد العابدين المُثَلِّةِ حديث طويل، يقول فيه: إنّ لله تبارك وتعالى بقاعاً في سماواته، فمن عُرِج به [إلى بقعة منها، فقد عرج به](١) إليه. ألا تسمع الله يقول: «تعرج الملائكة والروح إليه».

وفي الفقيه <sup>(ه)</sup>، مثله سواء.

﴿ فِي يَوْمٍ كَانَ مِقْدَارُهُ خَمْسِينَ أَلْفَ سَنَةٍ ﴾ ۞: قيل (١٠): استئناف لبيان ارتفاع تـلك المعارج وبعد (٧) مداها على التمثيل والتخييل؛ والمعنى: أنّها بحيث لو قُدَّر قطعها في زمان لكان في زمان يُقدَّر بخمسين ألف سنة من سنى الدنيا.

وقيل (٨): معناه: تعرج الملائكة والروح إلى عرشه في يوم كان مقداره كمقدار (٩) خمسين ألف سنة ، من حيث إنّهم يقطعون فيه ما يقطعه (١٠) الإنسان فيها لو فُرِض ، لاأن ما بين أسفل العالم وأعلى شرفات العرش مسيرة خمسين ألف سنة ، لأن ما بين مركز الأرض ومقعر السماء الدنيا ـعلى ما قيل ـمسيرة خمسمائة عام ، وثخن كل واحدة من

٢. تفسير القشى ٣٨٦/٢.

٤. ليس في ق.

٦. أنوار التنزيل ٥٠٣/٢.

٨. نفس المصدر والموضع.

١٠. المصدر: يقطع.

١. نفس المصدر والموضع.

۳. التوحيد/۱۷۷، ح ۸.

٥. الفقيه ١٢٧/١، ح ٦٠٣.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: يعد.

٩. ليس في ق، ش.

السماوات السبع والكرسيّ والعرش كذلك، وحيث قال (١): «في يوم كان مقداره (٢) ألف سنة » يريد به: زمان عروجهم من الأرض إلى محدب السماء الدنيا.

وقيل (٣) «في يوم» متعلّق «بواقع»، أو «سأل» إذا تُجعِل من السيلان، والمراد به: يوم القيامة واستطالته، إمّا لشدّته على الكفّار أو لكثرة ما فيه من الحالات والمحاسبات، أو لأنّه على الحقيقة كذلك.

و«الروح» جبرتيل، وإفراده لفضله، أو خلق أعظم من الملائكة.

وقرأ (٤) الكسائي: «يعرج» بالياء.

وفي روضة الكافي (٥)، بإسناده إلى حفص بن غياث قال: قال أبـوعبدالله للله في حديث طويل: فإنّ للقيامة خمسين موقفاً كلّ موقف مقداره (٦) ألف سنة. ثمّ تلا: «في يوم كان مقداره خمسين ألف سنة ممّا تعدّون».

وفي أمالي شيخ الطائفة (٧)، بإسناده إلى أبي عبدالله التَّلِا حديث طويل، يقول فيه: ألا فحاسِبوا أنفسكم قبل أن تُحاسَبوا. فإن في القيامة خمسين موقفاً، كل موقف مثل ألف سنة ممّا تعدّون. ثمّ تلا هذه الآية: «في يوم» (الآيه).

وفي كتاب الاحتجاج (^) للطبرسي الله : روي عن موسى بن جعفر، عن أبيه، عن أبائه، عن الحسين بن علي الله أن أميرالمؤمنين الله قال وقد ذكر النبي : إنه أسري (٥) به من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى مسيرة شهر، وعرج به في ملكوت السماوات مسيرة خمسين ألف عام في أقل من ثلث ليلة، حتى انتهى إلى ساق العرش. (الحديث)

١. السجدة / ٥.

٣. نفس المصدر والموضع.

٥. الكافي ١٤٣/٨ ح ١٠٨.

٧. أمالي الطوسي ٣٤/١.

٩. المصدر: سري.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ زيادة: خمسين.

٤. المجمع ٢٥١/٥.

٦. ليس في ق، ش، م.

٨. الاحتجاج /٢٢٠.

وفي كتاب التوحيد (١٠): عن أميرالمؤمنين المنظلا حديث طويل، فيه ـ وقد سأله رجل عمّا اشتبه عليه من الآيات: وأمّا قوله (٢٠): «يوم يقوم الروح والملائكة صفّاً لايتكلّمون إلاّ من أذن له الرحمٰن وقال صواباً». وقول (٣٠): «والله ربّنا ما كنّا مشركين». وقوله (٥٠): «ويوم القيامة يكفر بعضهم ببعض ويلعن بعضهم ببعضاً». وقوله (٥٠): «إنّ ذلك لحقّ تخاصم أهل النار». وقوله (٣٠): «لا تختصموا لديّ وقد قدّمت إليكم بالوعيد». وقوله (٣٠): «التختصموا لديّ وقل قدّمت إليكم بالوعيد». وقوله (٣٠): «اليوم نختم على أفواههم» (الآية) فإنّ ذلك في مواطن غيرواحد من مواطن ذلك اليوم، الذي كان مقداره خمسين ألف سنة، يجمع الله الخلائق يبومئذ في مواطن يتفرّقون، ويكلّم بعضهم بعضاً، ويستغفر بعضهم لبعض، أولئك الذين كان منهم الطاعة في دار الدنيا للرؤساء (٨) والاتباع، ويلعن أهل المستكبرين والمستضعفين، البغضاء وتعاونوا على الإثم والعدوان في دار الدنيا المستكبرين والمستضعفين، يكفر بعضهم ببعض ويلعن بعضهم بعضاً.

والكفر في هذه الآية: البراءة، يقول: فيبرأ بعضهم من بعض.

ونظيرها في سورة إبراهيم قول الشيطان (٩): «إنّي كفرت بما أشركتموني من قبل». وقول إبراهيم خليل الرحمٰن (١٠): «كفرنا»؛ أي تبرّأنا منكم.

ثمّ يجتمعون في موطن آخر يبكون فيه. فلو أنّ تلك الأصوات بدت لأهل الدنيا، لأذهلت جميع الخلق (١١) عن معايشهم ولتصدّعت قلوبهم إلّا ما شاء الله، فلا يــزالون يبكون الدم.

ثمّ يجتمعون في موطن آخر فيُستنطَقون فيه، فيقولون: «والله ربّنا ماكنًا مشركين».

٢. النبأ / ٣٨.

٤. العنكبوت / ٢٥.

٦. ق / ٣٨.

٨. كذا في المصدر. وفي النسخ: الرؤساء.

١٠. الممتحنة / ٤.

١. التوحيد /٢٦٠ ـ ٢٦١، ح ٥.

٣. الأنعام / ٢٣.

٥. ص / ٦٤.

۷. پس/۵۵.

۹. إبراهيم/۲۲.

١١. ليس في ق، م.

فيختم الله على أفواههم ويستنطق الأيدي والأرجل والجلود، فيتشهد بكل معصية كانت منهم (1). ثمّ يرفع عن ألسنتهم الختم فيقولون لجلودهم: «لِمَ شهدتم علينا قالوا أنطقنا الله الذي أنطق كلّ شيء» (٢).

ثم يجتمعون في موطن آخر فيستنطقون فيه، فيفرّ بعضهم عن بعض، فذلك قوله (٣): «يوم يفرّ المرء من أخيه وأمّه وأبيه وصاحبته وبنيه» فيستنطقون «فلا يتكلّمون إلا من أذن له الرحمن وقال صواباً». فتقوم الرسل فيشهدون في هذا الموطن، فذلك قوله (٤): «فكيف إذا جئنا من كلّ أمّة بشهيد وجئنا بك على هؤلاء شهيداً».

ثمّ يجتمعون في موطن آخر يكون فيه مقام النبيّ عَيَّا وهو المقام المحمود، فيثني على الله بما لم يثن عليه أحد قبله، ثمّ يثني على الملائكة كلّهم فلا يبقى ملك إلّا أثنى عليه محمّد عَيَّا ، ثمّ يثني على الرسل بما لم يثن عليهم أحد مثله، ثمّ يثني على كلّ مؤمن ومؤمنة، يبدأ بالصدّيقين، ثمّ بالشهداء (٥)، ثمّ بالصالحين، فيحمده أهل السماوات والأرض، وذلك قوله (٦) تعالى: «عسى أن يبعثك ربّك مقاماً محموداً». فطوبئ لمن كان له في ذلك المقام حظ [ونصيب] (٧)، وويل لمن لم يكن له في ذلك المقام حظ ولانصيب.

ثمّ يجتمعون في موطن آخر ويدال بعضهم (^) من بعض، وهذا كلّه قبل الحساب، [فإذا أخذ في الحساب](٩) شغل كلّ انسان بما لديه. نسأل الله بركة ذلك اليوم.

وفي مجمع البيان (١٠٠): «في يوم كمان مقداره خمسين ألف سنة» روى أبسوسعيد الخدريّ قال: قيل: يا رسول الله، ما أطول هذا اليوم!

۱. ق، ش، م: منها.

٣. عيس/٣٤. ٤٠ النساء / ٤١.

٥. المصدر: «والشهداء» بدل «ثمّ بالشهداء».
 ٦. الإسراء / ٧٩.

٧. ليس في المصدر.

٨. كذا في المصدر. وفي النسخ: «وبدا لبعضهم» بدل «ويدال بعضهم».

٩. من المصدر. ٩. المجمع ٣٥٢/٥.

فقال: والذي نفس محمّد بيده، إنّه ليخفّ على المؤمن حتّى يكون أخفّ عليه من صلاة مكتوبة يصلّيها في الدنيا.

وروي (١)عن أبي عبدالله للطِّلِخ أنّه قال: لو ولي الحساب غير الله، لمكثوا فيه خمسين ألف سنة من قبل أن يفرغوا [والله سبحانه يفرغ من ذلك](٢)في ساعة.

وعنه أيضاً <sup>(٣)</sup> قال: لاينتصف ذلك حتّى يقبل أهل الجنّة في الجنّة، وأهل النار في النار.

﴿ فَاصْبِرْ صَبْراً جَمِيلاً ﴾ ٢٠ الايشوبه استعجال واضطراب قلب.

وهو متعلّق «بسأل» لأن السؤال كان عن استهزاء أو تعنّت، وذلك ممّا يـضجره. أو [«بسأل سائل» أو «سال سيل»](٤) لأنّ المعنى: قرب وقوع العذاب فاصبر فقد شارفت الانتقام.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥): «فاصبر صبراً جميلاً»؛ أي لتكذيب من كـذب أنّ ذلك [لا](١) يكون.

- ﴿ إِنَّهُمْ يَرَوْنَهُ ﴾: الضمير «للعذاب» أو «ليوم القيامة».
  - ﴿بَعِيداً ﴾ ۞: من الإمكان.
  - ﴿ وَنَوَاهُ قَرِيبًا ﴾ ۞: منه. أو من الوقوع.

﴿ يَوْمَ تَكُونُ السَّمَاءُ كَالْمُهْلِ ﴾ ۞: ظرف «لقريباً» ؛ أي يمكن يوم تكون. أو لمضمر دلّ عليه «واقع». أو بدل «في يوم» (٧) إن عُلّق به.

و «المهل» المذاب في مهل؛ كالفلزات، أو دُرديُّ (^) الزيت.

۲. ليس في ق، ش، م.

١. نفس المصدر والموضع.

٣. نفس المصدر والموضع.

٤. من أنوار التنزيل ٥٠٣/٢. وفي النسخ: «يسأل» بدل ما بين المعقوفتين.

تفسير القمّي ٣٨٦/٢.

۷. ليس ف*ي* ق.

٨. الدرديّ: ما رسب في أسفل العسل والزيت ونحوهما.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١) قوله: «يوم تكون السماء كالمهل» قـال: الرصـاص الذائب والنحاس، كذلك تذوب السماء.

﴿ وَتَكُونُ الْبِحِبَالُ كَالْعِهْنِ ﴾ (٢): كالصّوف المصبوغ ألواناً، لأنّ الجبال مختلفة الألوان، فإذا بُسّت وطُيِّرت في الجوّ، أشبهت العهن المنفوش إذا طيرته الربح.

﴿ وَلاَ يَسْأَلُ حَمِيمٌ حَمِيماً ﴾ ٢٠ ولايسأل قريب قريباً عن حاله.

وعن ابنكثير (٢): «ولايُسأل» بالبناء للمفعول؛ أي لايطلب من حميم (٣) حميم، ولايُسأل منه حاله.

﴿ يُبَصِّرُونَهُمْ ﴾ : استئناف. أو حال تدلّ (٤) علىٰ أنّ المانع عن السؤال هو التشاغل دون الخفاء، أو ما يغني عنه من مشاهدة الحال؛ كبياض الوجه وسواده. وجمع الضميرين لعموم الحميم.

﴿ يَوَدُّ الْمُجْرِمُ لَوْ يَفْتَدِي مِنْ عَذَابِ يَوْمِئِذٍ بِبَنِيهِ ۞ وَصَاحِبَتِهِ وَاَخِيهِ ﴾ ۞: حال من أحد الضميرين. أو استئناف يدلّ على أنّ اشتغال (٥) كلّ مجرم بنفسه بحيث يتمنّىٰ أن يفتدي بأقرب الناس وأعلقهم بقلبه، فضلاً أن يهتم بحاله ويسأل عنها.

وقرأ ٢٠٠ نافع والكسائي، بفتح ميم «يومئذ».

وقرئ (٧) بتنوين «عذاب» ونصب «يومئذ» به ، لأنّه بمعنى: تعذيب.

﴿ وَفَصِيلَتِهِ ﴾ : وعشيرته الذين فُصِل عنهم.

﴿ الَّتِي تُؤْوِيهِ ﴾ ٢٠: تضمّه في النسب، أو عند الشدائد.

﴿ وَمَنْ فِي الْأَرْضِ جَمِيعاً ﴾ : من الثقلين، أو الخلائق.

﴿ ثُمَّ يُنْجِيهِ ﴾ ٢ : عطف على «يفتدي»؛ أي ثمّ لو ينجيه الافتداء. و «ثمّ» للاستبعاد.

﴿كُلاَّ﴾: ردع للمجرم عن الودادة ودلالة علىٰ أنَّ الافتداء لاينجيه.

٢. أنوار التنزيل ٥٠٤/٢.

٤. كذا في نفس المصدر والموضع. وفي النسخ: بدل.

٦ و٧. نفس المصدر والموضع.

١. تفسير القمّي ٣٨٦/٢.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: حميمه.

٥. ليس في ق، م.

﴿ إِنَّهَا ﴾: الضمير «للنّار»، أو مبهم يفسّره.

﴿ لَظَيْ ﴾ ۞: وهو خبر أو بدل أو للشأن، و«لظيٰ» مبتدأ خبره:

﴿ نَزَّاعَةٌ لِلشَّوَىٰ ﴾ ٢٠ : وهو اللهب الخالص.

وقيل (١): علم للنّار، منقول من اللظي، بمعنى: اللهب.

وقرأ (٢) حفص: «نزّاعة» بالنصب على الاختصاص، أو الحال المؤكّدة، أو المنتقلة، علىٰ أنّ لظيٰ بمعنىٰ: متلظّية (٣).

و «الشوي» الأطراف. أو جمع شواة، وهي جلدة الرأس.

﴿ تَدُّعُو ﴾: تجذب (1).

وقيل<sup>(ه)</sup>: تدعو زبانيتها.

وقيل (٦٠): «تدعو» تهلك، من قولهم: دعاه الله: إذا أهلكه.

﴿ مَنْ آدْبُرَ ﴾ : عن الحقّ.

﴿ وَتَوَلَّىٰ ﴾ ۞: عن الطاعة.

﴿ وَجَمَعَ فَأَوْعَىٰ ﴾ ۞: وجمع المال فجعله في وعاء وكنزه حرصاً وتأميلاً.

﴿إِنَّ الْإِنْسَانَ خُلِقَ هَلُوعاً ﴾ ٢ : شديد الحرص، قليل الصبر.

﴿إِذَا مَسَّهُ الشَّرُّ ﴿: الضرِّ (٧).

﴿ جَرُوعاً ﴾ ۞: يكثر الجزع.

﴿ وَإِذَا مَسَّهُ الْخَيْرُ ﴾ : السعة .

﴿ مَتُوعاً ﴾ ٢٠ : يكثر المنع والإمساك.

١ و٣. نقس المصدر والموضع.

٣. قوله: «على أنَّ لظي بمعنى: متلظِّية» إنَّما قال ذلك لحصول العامل وصاحب الحال.

في ن، ت، زيادة: وتحظر.
 وح. نفس المصدر والموضع.

٧. كذا في أنوار التنزيل ٥٠٤/٢. وفي النسخ: الضجر.

والأوصاف الثلاثة أحوال مقدّرة أو محقّقة (١) لأنّها طبائع جُبِل الإنسان عليها. و«إذا» الأولى ظرف «لجزوعاً» والأخرى «لمنوعاً».

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر للطِّلِخ في قوله: «يُبطُّرونهم» يقول: يعرّفونهم [ثمّ لايتساءلون] (٣). وقوله: «يـودّ المـجرم ـإلى قوله ـ: تؤويه، وهي أمّه التي ولدته.

قوله: «نزّاعة للشوي» قال: تنزع عينيه وتسوّد وجهه.

«تدعو من أدبر وتولَّىٰ» قال: تجرّه إليها.

«إذا مسّه الشرّ جزوعاً» قال: «الشر» هو الفقر والفاقة.

«وإذا مسّة الخير منوعاً» قال: الغنى والسعة.

﴿ إِلاَّ الْمُصَلِّينَ ﴾ (أن المعلومين الموصوفين بالصفات المذكورة بعد من المطبوعين على الأحوال المذكورة قبل (أ) المضادة تلك الصفات لها ؛ من حيث إنها دالة على الاستغراق في (٥) طاعة الحق ، والإشفاق على الخلق ، والإيمان بالجزاء ، والخوف من العقوبة ، وكسر الشهوة ، وإيثار الأجل على العاجل ، وتلك ناشئة من الانهماك في حب العاجل وقصور النظر عليها .

﴿ الَّذِينَ هُمْ عَلَىٰ صَلاَتِهِمْ دَآئِمُونَ ﴾ ٢: لايشغلهم عنها شاغل.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٢): وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر اللهِ قال: ثمّ استثنىٰ فقال: «إلّا المصلّين» فوصفهم بأحسن أعمالهم «الذين هم على صلاتهم دائمون» يقول: إذا فرض على نفسه شيئاً من النوافل دام عليه.

ا. قالأولى بالنظر إلى أن الهلع والجزع والمنع غير حاصلة حال خلق الإنسان. والشانية بالنظر إلى أن الأوصاف جبل الإنسان عليها وإن كان آثارها غيرظاهرة في بدء الخلق.

٢. تفسير القمّي ٣٨٦/٢. ٢. ليس في ق، ش، م.

كذا في أنوار التنزيل ٥٠٤/٢. وفي النسخ: قيل.

٥. في ق، ش، م، زيادة: بحر. ٦. تفسير القمّي ٣٨٦/٢.

وفي كتاب الخصال (1)، في ما علم علي عليه أصحابه من الأربعمائة باب ممّا يصلح للمسلم في دينه ودنياه: لايصلّي الرجل نافلة في وقت فريضة إلّا من عدر، ولكن يقضي بعد ذلك، إذا أمكنه القضاء، قال الله تبارك وتعالى: «الذين هم على صلاتهم دائمون»؛ يعني: الذين يقضون ما فاتهم من الليل بالنهار وما فاتهم من النهار بالليل، لاتّقضى النافلة في وقت فريضة، ابدأ بالفريضة ثمّ صلّ ما بدالك.

قال: هي الفريضة.

قلت: «الذين هم على صلاتهم دائمون».

قال: هي النافلة (٥).

محمّد بن يحيى (٦)، عن أحمد بن محمّد، عن ابن فضّال، عن ابن بكير، عن زرارة قال: دخلت على أبي جعفر الله وأنا شاب، فوصف لي التطوّع والصوم، فرأى ثـقل ذلك في وجهى.

فقال لي: إنّ هذا ليس كالفريضة من تركها هلك، إنّما هو التطوّع إن شغلت عنه أو تركته قضيته، إنّهم كانوا يكرهون أن تُرفَع أعمالهم يوماً تامّاً ويوماً ناقصاً، إنّ الله يقول: «الذين هم على صلاتهم دائمون» وكانوا يكرهون أن يصلّوا حتّى يـزول النهار. إنّ أبواب السماء تُفتَح إذا زال النهار.

﴿ وَالَّذِينَ فِي أَمْوَالِهِمْ حَقٌّ مَعْلُومٌ ﴾ ۞: كالزّكاة ، والصدقات الموظّفة.

﴿ لِلسَّائِل \*: للذي يسأل.

۲. الکافی ۲۲۹/۳ ۲۷۰، ح ۱۲.

المؤمنون/٩.

٦. نفس المصدر /٤٤٢، ح ١.

۱. الخصال /۱۲۸، ح ۱۰.

٣. من المصدر.

٥. ليس في ق،م.

## ﴿ وَالْمَحْرُومِ ﴾ ٢٠ والذي لايسأل فيحسب غنيّاً فيُحرَم.

وفي الكافي (1)؛ محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن عثمان بن عيسى، عن سماعة بن مهران، عن أبي عبدالله عليه قال: إنّ الله فرض للفقراء في أموال الأغنياء فريضة لايحمّدون إلّا بأدائها، وهي الزكاة، بها حقنوا دماءهم وبها شمّوا مسلمين، ولكنّ الله فرض في أموال الأغنياء حقوقاً غير الزكاة، فقال تعالى: «والذين في أموالهم حقّ معلوم» فالحقّ المعلوم غير الزكاة، وهو شيء يفرضه الرجل على نفسه في ماله، يجب عليه أن يفرضه على قدر طاقته (٢) وسعة ماله، فيؤدّي الذي فرض على نفسه إن يجب عليه أن يفرضه على قدر طاقته (١) وسعة ماله، فيؤدّي الذي فرض على نفسه إن شاء في كلّ يوم، [وإن شاء في كلّ جمعة،] (١) وإنشاء في كلّ شهر. (الحديث)

عليّ بن إبراهيم (1)، عن أبيه، عن الحسين بن سعيد، عن فضالة بن أيّــوب (٥)، عــن أبى بصير قال: كنّا عند أبى عبدالله الليِّلا ومعنا بعض أصحاب الأموال، فذكروا الزكاة.

فقال أبوعبدالله النِّلا: إنّ الزكاة ليس يُحمد بها صاحبها، إنّما هو شيء ظاهر، إنّـما حقن الله بها دمه وسُمّي بها مسلماً، ولو لم يؤدّها لم تُقبَل له صلاة. وإنّ عليكم في أموالكم غير الزكاة.

فقلت: أصلحك الله، وما علينا في أموالنا غير الزكاة؟

فقال: سبحان الله، أما تسمع الله يقول في كتابه: «والذين في أموالهم حتّى معلوم للسائل والمحروم».

قال: قلت: ماذا الحقّ المعلوم (٦٧) الذي علينا؟

قال: هو الشيء يعلمه الرجل في ماله، يعطيه في اليوم أو في الجمعة أو في الشهر قلّ أو كثر، غير أنّه يدوم عليه. (الحديث)

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: طاعته.

٤. نفس المصدر /٤٩٩، ح ٩.

٦. ليس في ق، ش، ن.

۱. الکافی ۴۸۸۳، ح ۸.

٣. ليس في ق.

٥. في المصدر زيادة: أبي المغرا.

عليّ بن محمّد بن عبدالله (١)، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن عثمان بن عيسى، عن إسماعيل بن جابر، عن أموالهم حقّ عن إسماعيل بن جابر، عن أبي عبدالله عليه في قول الله تَاكَاتُه: «والذين في أموالهم حقّ معلوم للسائل والمحروم» أهو سوى الزكاة ؟

فقال: هو الرجل يؤتيه الله الشروة من المال، فيخرج منه [الألف و](٢) الألفين والثلاثة آلاف والأقل والأكثر فيصل به رحمه، ويحمل به الكلّ عن قومه.

عنه (٣)، عن أحمد بن محمّد، عن الحسن بن محبوب، عن عبدالرحمن بن الحجّاج، عن القاسم بن عبدالرحمن الأنصاريّ قال: سمعت أبا جعفر الله يقول: إنّ رجلاً جاء إلى أبي عليّ بن الحسين فقال له: أخبرني عن قول الله تعلّى: «والذين في أموالهم حقّ معلوم للسائل والمحروم» ما هذا الحقّ المعلوم؟

[فقال له عليّ بن الحسين عِنْشِلا: الحقّ المعلوم](١) الشيء الذي يخرجه من ماله(٥)، ليس من الزكاة ولامن الصدقة المفروضتين.

فقال: وإذا لم يكن من الزكاة ولامن الصدقة فما هو؟

فقال: هو الشيء يخرجه من ماله إنشاء أكثر وإنشاء أقلَّ على قدر ما يملك.

فقال الرجل: فما يصنع به؟

قال: يصل به رحماً ويقوّي به ضعيفاً (٦) ويحمل به كَلَاً، أو يصل به أخاً له في الله أو لنائبة تنوبه.

فقال الرجل: «الله أعلم حيث يجعل رسالته» (٧).

عنه (^)، عن ابن فضّالة (٩)، عن صفوان الجمّال ، عن أبي عبدالله للصَّلاِ في قول الله عَلَقة:

٢. من المصدر.

٤. ليس ني ق.

المصدر: يقري به ضيفاً.

٨. الأنعام / ١٧٤.

١. نفس المصدر /٤٩٩ ـ ٥٠٠، ح ١٠.

٣. نفس المصدر /٥٠٠٠ ح ١١.

٥. في ت، م، ر، زيادة: ليس من ماله.

٧. نفس المصدر /٥٠٠٠ ح ١٢.

٩. المصدر: ابن فضّال.

«للسائل والمحروم» قال: «المحروم» المحارَف (١) الذي قد حرم كدّ يده في الشراء والبيع.

وفي رواية أخرى (٢): عن أبي جعفر وأبي عبدالله عليِّكا قالا: «المحروم» الرجل الذي [ليس] (٣) بعقله بأس ولم يُبسَط له في الرزق، وهو محارف.

عليّ بن محمّد بن بندار (1) وغيره ، عن أحمد بن عبدالله (۵) عن أبيه ، عن عبدالله بن القاسم ، عن رجل من أهل ساباط قال: قال أبو عبدالله عليه لعمّار [الساباطي] (٦) يا عمّار ، أنت ربّ مال كثير؟

قال: نعم، جعلت فداك.

قال: فتؤدّي ما افتُرض عليه من الزكاة؟

قال: نعم.

قال: فتخرج [الحقّ](٧) المعلوم من مالك؟

قال: نعم.

قال: فتصل قرابتك؟

قال: نعم.

قال: فتصل إخوانك؟

قال: نعم. (الحديث)

وفي مجمع البيان (^): عن أبي عبدالله على أنّه قال: «الحقّ المعلوم» غير الزكاة، وهو الشيء تخرجه من مالك إن شئت كلّ يوم، وإن شئت كلّ جمعة. ولكلّ ذي فضل فضله.

١. المحارف: المحروم المحدود الذي يطلب فلا يُرزق، وهو خلاف قولك: مبارك.

٢. نفس المصدر /٥٠٠، ح ١٢. من المصدر.

٤. نفس المصدر /٥٠١، ح ١٥. وفيه: أحمد بن محمّد بن عبدالله...

٥. المصدر: أبي عبدالله. ٦. من المصدر.

٧. من المصدر. ٨. المجمع ٣٥٦/٥.

وروي (١) عنه أيضاً أنّه قال: هو أن تصل القرابة، وتعطي من حرمك، وتصدّق علىٰ من عاداك.

وفي محاسن البرقي (٢): وروى محمّد بن علي، [عن علي] (٢) بـن (٤) حسّان، عـن عبدالرحمْن بن كثير قال: كنت عند أبي جعفر للله [إذ أتاه رجـل مـن الشبيعة ليـودّعه بالخروج إلى العراق. فأخذ أبوجعفر للله] (٥) بيده ثمّ حدّثه عن أبيه بماكان يصنع.

قَــال: فـودّعه الرجـل ومـضي، فـأتي الخـبر بأنّـه قُـطِع عـليه، فأخـبرت بـذلك أباجعفر للبَّلِا .

فقال: سبحان الله، أوَّلم أعظه ؟!

فقلت: بلئ.

[ثمّ قلت (٢):] (٧) جعلت فداك، إذا أنا فعلت ذلك أعتد به من الزكاة ؟

قال: لا، ولكن إن شئت أن يكون ذلك من الحقّ المعلوم.

﴿ وَالَّذِينَ يُصَدُّقُونَ بِيَوْمِ الدِّينِ ﴾ ﴿ قيل (٨): تصديقاً بأعمالهم، وهو أن يتعب نفسه ويصرف ماله طمعاً في المثوبة الأخرويّة، ولذلك ذكر الدين.

وفي روضة الكافي (٩): عليّ بن محمّد، عن عليّ بن العبّاس، عن الحسن بن عبد الرحمٰن، عن عاصم بن حميد، عن أبي حمزة، عن أبي جعفر الليّل في قوله تعالى: «والذين يصدّقون بيوم الدين» قال: بخروج القائم الليّل .

﴿ وَالَّذِينَ هُمْ مِنْ عَذَابِ رَبِّهِمْ مُشْفِقُونَ ﴾ ٢: خائفون علىٰ أنفسهم.

﴿ إِنَّ عَذَابَ رَبِّهِمْ غَيْرُ مَأْمُونٍ ﴾ ﴿ اعتراض يدلُ على أنّه لايـنبغي لأحـد أن يأمـن عذاب الله، وإن بالغ في طاعته.

١. نفس المصدر والموضع،

٣. ليس في ي، المصدر.

ه. من المصدر،

٧. ليس في ق، ش، م.

۹. الکافی ۸/۲۸۷، ح ٤٣٢.

۲. المحاسن ۳٤۸\_۳٤۹، ح ۲۵.

٤. ي:عن،

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: قال.

٨. أنوار التنزيل ٥٠٥/٢.

< وَالَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَافِظُونَ ۞ إِلاًّ عَلَىٰ أَزْوَاجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُهُمْ فَإِنَّهُمْ غَيْرُ مَلُومِينَ ۞۞: سبق في سورة المؤمنون (١).

وفي أصول الكافي (٢): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن بكربن صالح، عن القاسم بن بريد، قال: حدّ ثنا أبو عمرو الزبيري، عن أبي عبدالله عليّ وذكر حديثاً طويلاً، يقول فيه بعد أن قال: وفرض على البصر.

... إلى قوله: وذكر قـوله (٣): «قـل للـمؤمنين يـغضّوا مـن أبـصارهم ـ إلى قـوله ـ: ويحفظن فروجهنّ» وفسّرها: وكلّ شيء في القرآن من حفظ الفرج فهو من الزنا، إلّا هذه الآية (٤) فإنّها من النظر.

وفي الكافي (٥)، بإسناده إلى إسحاق عن أبي سارة (٦) قال: سألت أباعبدالله للطِّلِا عنها؛ يعني: المتعة.

فقال لي: حلال، فلا تـزوّج إلّا عـفيفة، إن الله يـقول: «والذيـن هـم لفـروجهم حافظون». فلا تضع فرجك حيث لاتأمن على درهمك.

وفي كتاب الخصال (٧): عن جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن آبائه قال: قال أميرالمؤمنين الطلخ: تحلّ الفروج بثلاثة وجوه: نكاح بميراث، ونكاح بلا ميراث، ونكاح بملك يمين.

﴿ فَمَنِ ابْنَغَىٰ وَرَاءَ ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُـمُ الْعَادُونَ ۞ وَالَّـذِينَ هُـمُ لِآمَـانَاتِهِمْ وَعَـهْدِهِمْ رَاعُونَ ﴾ ۞: حافظون.

وقرأ (^) ابن كثير: «لأمانتهم» (٩).

۲. الکافی ۳۸/۳۳، ح ۱.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: الآيات.

١. في النسخ: المؤمن.

٣. التور ٣٠/.

٥. الكافي /٤٥٣، ح ٢.

كذا في المصدر وجامع الرواة ٣٨٧/٢. وفي النسخ: بإسناده إلى إسمحاقبن أبي ساره (ق، ش، ت، ن: سيارة).

٨. أنوار التنزيل ٥٠٥/٢.
 ٩. كذا في المصدر. وفي النسخ: «الأماناتهم».

﴿ وَالَّذِينَ هُمْ بِشَهَادَتِهِمْ قَائِمُونَ ﴾ ۞: يعني: لايخفون ولاينكرون. أو لايخفون ما علموه من حقوق الله وحقوق العباد.

وقرأ(١) يعقوب وسهل وحفص: «بشهاداتهم» لاختلاف الأنواع.

﴿ وَالَّذِينَ هُمْ عَلَىٰ صَلاَتِهِمْ يُحَافِظُونَ ﴾ ۞: فيراعون شرائطها، ويكملون فرائـضها وسننها.

وتكرير ذكر الصلاة ووصفهم بها أوّلاً وآخـراً بـاعتبارين، للـدّلالة عـلىٰ فـضلها وإنافتها علىٰ غيرها.

وفي نظم هذه الصَّلات مبالغات لايخفيٰ (٢).

وفي مجمع البيان (٣): «والذين هم على صلاتهم يحافظون». روى محمّد بن الفضيل، عن أبي الحسن عليم قال: أولئك أصحاب الخمسين صلاة من شيعتنا.

وروي (٤)عن زرارة ، عن أبي جعفر النِّلِا قال: هذه الفريضة من صلاّها لوقتها عارفاً بحقّها لايؤثر عليها غيرها ، كتب الله له بها براءة لايعذّبه ، ومن صلاّها لغير وقتها مؤثراً عليها غيرها فإنّ ذلك إليه ، إنشاء غفر له وإنشاء عذّبه .

- ﴿ أُولَئِكَ فِي جَنَّاتٍ مُكْرَمُونَ ﴾ ۞: بثواب الله.
  - ﴿ فَمَا لِلَّذِينَ كَفَرُوا قِبَلَكَ ﴾ : حولك (٥).
    - ﴿ مُهْطِعِينَ ﴾ 🚭: مسرعين.
- ﴿ عَنِ الْيَمِينِ وَعَنِ الشِّمَالِ عِزِينَ ﴾ ۞: فرقاً شتّىٰ. جمع عزة، وأصلها: عـزوة، مـن العزو.

١. مجمع البيان ٣٥٤/٥.

كتقديم الضمير وبناء الجملة عليه، وتقديم الجار والمجرور على الفعل، وجعل بعض الجمل إسمية مفيدة للدوام والثبات وبعضها فعلية مفيدة للاستمرار التجددي.

٣. المجمع ٣٥٧/٥.

٥. ليس في ق.

وكأنّ كلّ فرقة تعتزي إلى غير من تعتزي إليه الأخرى، وكان المشركون يـحلقون حول رسول الله حلقاً حلقاً [يستهزئون بكلامه](١).

﴿ أَيَطْمَعُ كُلُّ امْرِيْ مِنْهُمْ أَنْ يُدْخَلَ جَنَّةَ نَعِيم ﴾ ﴿ أَيَطْمَعُ كُلُّ امْرِيْ مِنْهُمْ أَنْ يُدْخَلَ جَنَّةَ نَعِيم ﴾ ﴿ أَيَطْمَ عَلَا اللهِ اللهُ الل

﴿كَلاُّ﴾: ردع لهم عن هذا الطمع.

﴿إِنَّا خَلَقْنَاهُمْ مِمَّا يَعْلَمُونَ ﴾ ﴿ تعليل له؛ والمعنى: أنّكم مخلوقون من نطفة قذرة لاتناسب عالم القدس، فمن لم يستكمل بالإيمان والطاعة ولم يتخلّق بالأخلاق الملكيّة، لم يستعدّ لدخولها. أو أنّكم مخلوقون من أجل ما تعلمون، وهو تكميل النفس بالعلم والعمل، فمن لم يستكملها، لم يتبوّأ في منازل الكاملين. أو الاستدلال بالنشأة الأولى على إمكان النشأة الثانية التي بنوا الطمع على فرضها فرضاً مستحيلاً عندهم بعد ردعهم عنه.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): «عن اليمين وعن الشمال عزين» يقول: قعود. وقوله: «كلاّ إنّا خلقناهم ممّا يعلمون» قال: من نطفة ثمّ من علقة.

 « فَلا أَقْسِمُ بِرَبِّ الْمَشَارِقِ وَالْمَغَارِبِ »: في تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): قوله: «فالا أقسم»؛ أي أقسم بربّ المشارق والمغارب. قال: مشارق الشتاء ومشارق (٥) الصيف، ومغارب الشتاء ومغارب (٦) الصيف.

٣. الاحتجاج /٢٥٣.

٥. المصدر: مغارب.

١. ليس في ق، ش، م.

٣ و ٤. تفسير القمّي ٣٨٦/٢.

٦. المصدر: مشارق.

وفي كتاب معاني الأخبار (١)، بإسناده إلى عبدالله بن أبي (٢) حمّاد، رفعه إلى أميرالمؤمنين لليِّلِ في قول الله ﷺ: «ربّ المشارق والمغارب» قال: لها [ثلاثمائة وستّون مغرباً، فيومها الذي تشرق فيه لاتعود فيه إلا من (٤) قابل، ويومها الذي تغرب فيه لاتعود فيه إلامن قابل.

وفي كتاب الاحتجاج (٥) للطبرسي الله : عن علي الله حديث طويل ، يقول فيه لابن الكوا: وأمّا قوله : «ربّ المشارق والمغارب» فإنّ لها ثلاثمائة وستّون برجاً ، تطلع كلّ يوم من برج وتغيب في أخر ، فلا تعود إليه إلّا من قابل في ذلك اليوم .

وتوجيهه: أنّه إنّماكنَىٰ عن المشارق بالأنبياء لأنّ أنوار هدايتهم وعلومهم تشرق (^) على أهل الدنيا كإشراق الشمس، وكنّىٰ عن المغارب بالأوصياء لأنّ علوم الأنبياء إذا أشرقت في أيّام حياتهم تغرب عند وفاتهم في حجب قلوب الأوصياء عليهم صلوات ربّ الأرض والسماء.

﴿ إِنَّا لَقَادِرُونَ ﴾ عَلَى أَنْ نُبَدِّلَ خَيْراً مِنْهُمْ ﴾: أي نهلكهم ونأتي بخلق أمثل منهم. أو نعطي محمّداً بدلكم وهو خير منكم، وهم الأنصار.

﴿ وَمَا نَحْنُ بِمَسْبُوقِينَ ﴾ ٢٠ : بمغلوبين إن أردنا أن نهلكهم.

﴿ فَذَرْهُمْ يَخُوضُوا وَيَلْعَبُوا حَتَّىٰ يُلاّقُوا يَوْمَهُمُ الَّذِي يُوعَدُونَ ﴾ ۞: مرّ في آخر الطور.

٢. ليس في ق، ش، م.

<sup>1.</sup> كذا في المصدر. وفي النسخ: لاتعود فيه إلى قابل.

٦. تأويل الآيات الباهرة ٧٢٥/٢، ح٦.

١. معاني الأخبار /٢٢١، ح ١.

٣. ليس في ق، ش، م.

٥. الاحتجاج /٢٥٩.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ زيادة: باسناده (باسناده رم) يرفعه.

٨. ليس في ق، ش.

- ﴿ يَوْمَ يَخْرُجُونَ مِنَ الْآجْدَاثِ سِرَاعاً ﴾: مسرعين. جمع سريع.
  - ﴿ كَأَنَّهُمْ إِلَى نَصْبِ \*: منصوب للعبادة. أو علم.
    - ﴿ يُوفِضُونَ ﴾ 🚭: يسرعون.

وقرأ (١) ابن عامر وحفص: «إلى نُصُب» [بضمّ النون والصاد، والباقون من السبعة: «نَصُب» بفتح النون وسكون الصاد. وقرئ](٢) بالضمّ، عملىٰ أنّـه تـخفيف نـصب، أو جمع.

- ﴿ خَاشِعَةً أَبْصَارُهُمْ تَرْهَقُهُمْ ذِلَّةٌ ﴾: مرّ تفسيره.
- ﴿ ذَلِكَ الْيَوْمُ الَّذِي كَانُوا يُوعَدُونَ ﴾ ٢٠ : في الدنيا.

في تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): قوله: «إلىٰ نصب يوفضون» قال: إلى الداعي ينادَوْن. قوله: «ترهقهم ذلّة» قال: تصيبهم ذلّة (٤). [«ذلك اليوم الذي كانوا يوعدون»](٥).

[وهذا ممّا يدلّ على أنّ الرجعة في أيّامه عليه وعلى آبانه أفـضل صلوات ربّه وسلامه](٩).

٢. من المصدر.

يوجد في ي، المصدر.

٦. تأويل الآيات الباهرة ٧٢٦/٢، ح ٧.

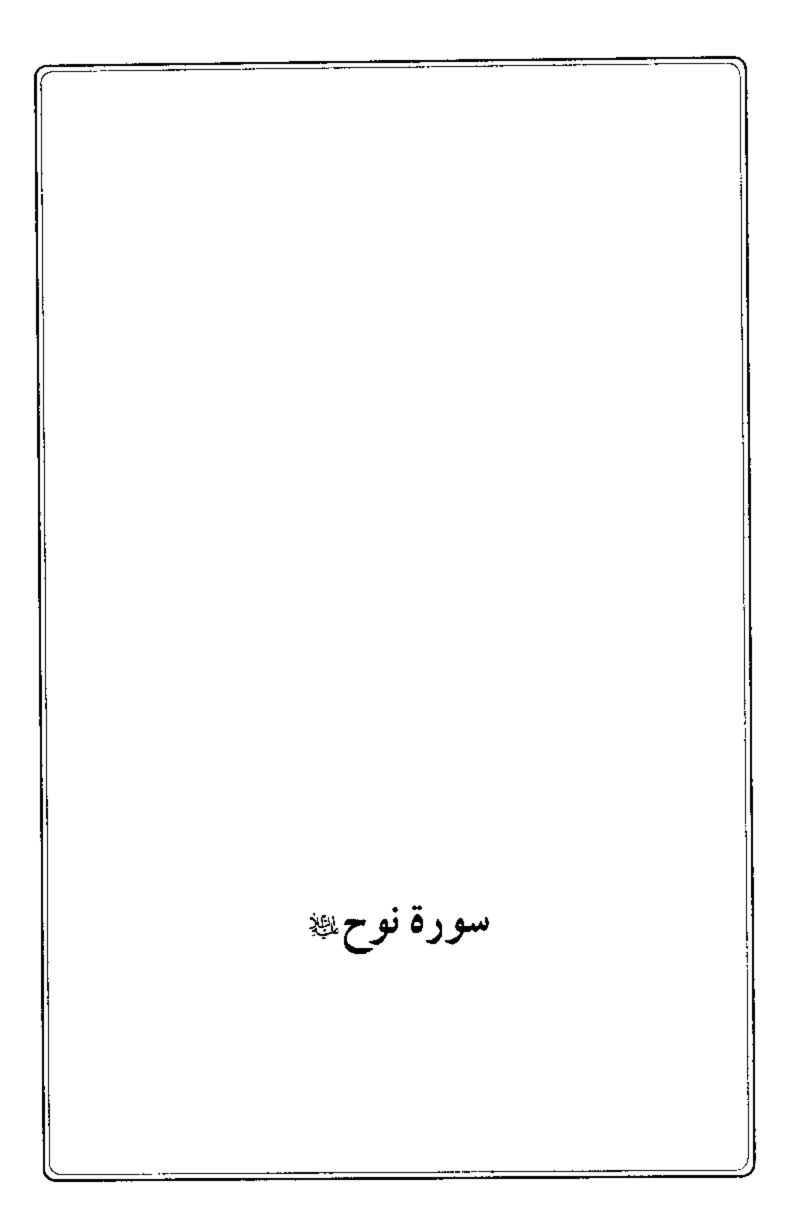
٨ و٩. من المصدر.

١. أنوار التنزيل ٥٠٦/٢.

٣. تفسير القمّى ٣٨٧/٢.

٥. ليس فيه، ق، ش، م.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ؛ بن.



#### سورة نوح

وآيها تسع، أو ثمان وعشرون آية.

### بسم الله الرحمن الرحيم

في كتاب ثواب الأعمال (١)، بإسناده عن أبي عبدالله النظير قال: من كان يــؤمن بــالله ويقرأ كتابه، لايدع قراءة سورة «إنّا أرسلنا نوحاً إلى قومه». فأيّ عـبد قــرأهـا مـحتسباً صابراً في فريضة أو نافلة، أسكنه الله مساكن الأبرار، وأعطاه ثلاث جنان مع جـنّته (٢) كرامة من الله، وزوّجه مائتي حوراء وأربعة آلاف ثيّب [إن شاء الله] (٣).

وفي مجمع البيان (٤): أبيّ بن كعب، عن النبيّ ﷺ قال: من قرأ سورة نوح، كان من المؤمنين الذين تدركهم دعوة نوح.

وفي الكافي (٥): عدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن عليّ بن سليمان، عن أحمد بن الفضل [عن] (٦) أبي عمرو الحدّاء قال: ساءت حالي، فكتبت إلى أبي جعفر عليها.

فكتب إلى: أدم قراءة «إنّا أرسلنا نوحاً إلى قومه».

قال: فقرأتها حولاً فلم أر شيئاً. فكتبت إليه أخبره بسوء حالي، وإنّي قد قرأت «إنّا أرسلنا نوحاً إلى قومه، حولاً كما أمرتني، ولم أر شيئاً!

١. ثواب الأعمال /١٤٧، ح ١.

٣. ليس في ق، ش، م.

ه. الكافي ٥/٣١٦، ح ٥٠.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: جنَّة.

٤. المجمع ٣٥٩/٥.

٦. من المصدر مع المعقوفتين.

قال (١): فكتب إلى: قد وفئ لك الحول فانتقل منها إلى قراءة إنّا أنزلناه. (الحديث) ﴿ إِنَّا آرْسَلْنَا نُوحاً إِلَىٰ قَوْمِهِ أَنْ آنْدِرْ ﴾: بأن أنذر؛ أي بالإنذار. أو بأن قلنا له: أنذر. ويجوز «أن» تكون مفسّرة ، لتضمّن الإرسال معنى القول.

وقرئ (٢) بغيرها على إرادة القول.

﴿ قَوْمَكَ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِيَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ ٢٠: عذاب الآخرة، أو الطوفان.

وفي كتاب كمال الدين وتمام النعمة (٣)، بإسناده إلى محمّد بن الفضيل: عن أبي حمزة الثمالي، عن أبي جعفر الباقر المثلِلا حديث طويل، وفيه يقول: كان بين آدم ونوح عشرة أباء، كلّهم أنبياء.

ويقول فيه أيضاً: وإنّ الأنبياء بُعِثوا خاصّة وعامّة. فأمّا نوح فإنّه ٱرسِل إلىٰ من فـي الأرض بنبوّة عامّة ورسالة عامّة.

وبإسناده (1) إلى عبدالله بن الفضل الهاشميّ قال: قال الصادق جعفر بن محمّد عليه لمّا أظهر الله نبوّة نوح وأيقن الشيعة بالفرج، اشتدّت البلوى وعظمت الفرية إلى أن آل الأمر إلى شدّة شديدة نالت الشيعة، والوثوب على نوح بالضرب المبرح حتى مكث في بعض الأوقات مغشيّاً عليه ثلاثة أيّام بجري الدم من أذنه ثمّ أفاق، وذلك بعد ثلاثمائة سنة من مبعثه، وهو في خلال ذلك يدعوهم ليلاً ونهاراً فيهربون، ويدعوهم سراً فلا يجيبون، ويدعوهم علانية فيولّون.

فهمّ بعد ثلاثمائة سنة بالدعاء عليهم، وجلس بعد صلاة الفجر للدّعاء، فهبط إليــه وفد من السماء السابعة وهم ثلاثة أملاك فسلّموا عليه.

ثمّ قالوا: يا نبيّ الله ، لنا حاجة .

قال: وما هي؟

۲. أنوار التنزيل ۲/۲۰۵.

١. ليس في ق، ش،

٣. كمال الدين وتمام النعمة /٢١٤ و٢١٩ ـ ٢٢٠، ح ٢.

٤. نفس المصدر /١٣٣ ـ ١٣٤، ح ٢.

قالوا: تؤخّر الدعاء على قومك، فإنّها أوّل سطوة الله في الأرض.

قال: قد أخّرت الدعاء عليهم ثلاثمائة سنة أخرى. وعاد إليهم فصنع ماكان يصنع، ويفعلون ما كانوا يفعلون، حتّى إذا انقضت ثلاثمائة سنة أخرى ويستس من إيمانهم جلس في وقت ضحيٰ النهار للدّعاء.

فهبط عليه وفد من السماء السادسة، وهم ثلاثة أملاك، فسلّموا عليه وقالوا: نحن وفد من السماء السادسة خرجنا بكرة وجئناك ضحوة. ثمّ سألوه مثل ما سأله وفـد السماء السابعة ، فأجابهم إلى مثل ما أجاب أولئك إليه.

وعاد اللَّهِ إلى قومه يدعوهم، فلا يزيدهم دعاؤه إلَّا فراراً، حتَّى انتقضت ثـلاثمانة سنة أخرى (١) تتمّة تسعمائة سنة.

فصارت الشيعة إليه، وشكوا ما ينالهم من العامّة والطواغيت، وسألوه الدعاء بالفرج، فأجابهم إلى ذلك وصلَّىٰ ودعا.

فهبط جبرئيل فقال له: إنَّ الله قد أجاب دعوتك، فـقل للشيعة: يأكـلون (٢) التـمر ويغرسون النوي ويراعونه (٣) حتّى يثمر، فإذا أثمر فرّجت عنهم.

فحمدالله وأثنى عليه، وعرّفهم ذلك فاستبشروا به، فأكلوا التمر وغرسوا النوي وراعوه حتّى أثمر، ثمّ صاروا إلى نوح بالتمر(٤) وسألوه أن ينجز لهم الوعد(٥)، فسأل الله في ذلك.

فأوحىٰ الله إليه: قل لهم: كلوا هذا التمر واغرسوا النويٰ، فإذا أثمر (٦) فرّجت عنكم. فلمًا ظنُّوا أنَّ الخلف قد وقع عليهم، ارتدَّ منهم الثلث [وثبت الثلثان]٣٠، فأكلوا التمر وغرسوا النوي، حتَّى إذا أثمر أتوابه نوحاً فأخبروه وسألوه أن ينجز لهم الوعد، فسأل الله في ذلك.

١. ليس في المصدر،

٣. المصدر: يراعوه.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: بالوعيد.

٧. يوجد في ن، ت، المصدر.

٢. المصدر: يأكلوا.

كذا في المصدر. وفي النسخ: بالثمرة.

أنمر. أثمر.

فأوحىٰ الله إليه: قل لهم: كلوا هذا التمر واغرسوا النوىٰ.

فارتد الثلث [الآخر وبقي الثلث](١)، فأكلوا التمر وغرسوا النوئ، فلمّا أثمر أتوا به نوحاً فقالوا له: لم يبق منّا إلّا القليل، ونحن نتخوف على أنفسنا بتأخير الفرج أن نهلك. فصلّىٰ نوح، ثمّ قال: يا ربّ، لم يبق من أصحابي إلّا هذه العنصابة، وإنّي أخاف عليهم الهلاك، إن تأخّر عنهم الفرج.

فأوحىٰ الله إليه: قد أجبت دعاءك فاصنع الفلك. وكمان بمين إجمابة الدعماء وبمين الطوفان خمسون سنة.

﴿ قَالَ يَا قَوْمِ إِنِّي لَكُمْ نَذِيرٌ مُبِينٌ ۞ أَنِ اعْبُدُوا اللهَ وَاتَّـقُوهُ وَاَطِيعُونِ ﴾ ۞: مـرّ فـي الشعراء نظيره.

وفي «أن» يُحتمل الوجهان.

﴿ يَغْفِرْ لَكُمْ مِنْ ذُنُوبِكُمْ ﴾: بعض ذنوبكم، وهو ما سبق، فإنّ الإسلام يجبّه فـلا يؤاخذكم به في الآخرة.

﴿ وَيُؤَخِّرُكُمْ إِلَى آجَلِ مُسَمِّى ﴾: هو أقصى ما قُدِّر لكم بشرط الإيمان والطاعة.

﴿ إِنَّ آجَلَ اللَّهِ ﴾ : إنَّ الأجل الذي قدَّره.

﴿ إِذَا جَاءَ ﴾: قيل (٢): علىٰ الوجه المقدَّر به آجلاً.

وقيل <sup>(٣)</sup>: إذا جاء الأجل الأطول.

﴿ لاَ يُؤَخُّرُ ﴾ : فبادروا في أوقات الإمهال والتأخير.

﴿ لَوْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ ٢: لو كنتم من أهل العلم والنظر لعلمتم ذلك.

وفيه: أنَّهم لانهماكهم في حبِّ الحياة كأنَّهم شاكُّون في الموت.

﴿ قَالَ رَبِّ إِنِّي دَعَوْتُ قَوْمِي لَيْلاً وَنَهَاراً ﴾ ٢: أي دائماً.

﴿ فَلَمْ يَزِدْهُمْ دُعَائِي إِلاَّ فِرَاراً ﴾ ٢٠ : عن الإيمان والطاعة.

۲ و۳. أنوار التنزيل ۲/۲-۰۰.

وإسناد الزيادة إلى الدعاء على السببيّة ؛ كقوله تعالى : «فزادتهم إيماناً».

- ﴿ وَإِنِّي كُلُّمَا دَعَوْتُهُمْ ﴾ : إلى الإيمان.
  - ﴿ لِتَغْفِرَ لَهُمْ ﴾: بسببه.
- ﴿جَعَلُوا أَصَابِعَهُمْ فِي آذَانِهِمْ ﴾ : سدُّوا مسامعهم عن استماع الدعويٰ.
- ﴿ وَاسْتَغْشَوْا ثِيَابَهُمْ ﴾: تغطّوا بها، لئلاً يروني كراهة النظر إليّ من فرط كراهة دعوتي. أو لئلاً أعرفهم، فأدعوهم.

والتعبير بصيغة الطلب للمبالغة.

﴿ وَاصَرُّوا ﴾ : وأكبُوا على الكفر والمعاصي. مستعار من أصرَ الحمار على العانة (١٠): إذا صرَ أذنيه وأقبل عليها.

- ﴿ وَاسْتَكْبَرُوا ﴿ : عن اتَّباعي.
  - ﴿ اسْتِكْبَاراً ﴾ 🖒: عظيماً.

﴿ ثُمَّ اِنِّي دَعَوْتُهُمْ جِهَاراً ۞ ثُمَّ اِنِّي اَعْلَنْتُ لَهُمْ وَاَسْرَرْتُ لَهُمْ اِسْرَاراً ﴾ ۞: أي دعوتهم مرّة بعد أخرى وكرة بعد أولى، على أيّ وجه أمكنني.

و«ثمّ» لتفاوت الوجوه، فإنّ الجهار أغلظ من الإسرار، والجمع بسينهما أغلظ من الإفراد. أو لتراخى بعضها عن بعض.

و «جهاراً» نُصِب على المصدر، لأنه أحد نوعي الدعاء. أو صفة مصدر محذوف، بمعنى: دعاء جهاراً؛ أي مجاهراً به. أو الحال، فيكون بمعنى: مجاهراً.

- ﴿ فَقُلْتُ اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ ﴾ : بالتوبة عن الكفر.
  - ﴿ إِنَّهُ كَانَ غَفًّا راً ﴾ ۞: للتائبين.

وكأنّهم لمّا أمرهم بالعبادة، قالوا: إن كنّا على حقّ فلا نـتركه، وإن كـنّا عـلىٰ بـاطل فكيف يقبلنا ويلطف بنا(٢). فأمرهم بما يجبّ معاصيهم ويجلب إليهم المنح، ولذلك

العانة: هي القطيع من حمر الوحش.
 العانة: هي القطيع من حمر الوحش.

٥١٨ ..... تفسير كنز الدقائق وبحرالغرائب

وعدهم عليه ما هو أوقع في قلوبهم (١).

وقيل (٢): لمّا طالت دعوتهم وتمادي إصرارهم، حبس الله عنهم القطر أربعين سنة وأعقم أرحام نسائهم، فوعدهم بذلك على الاستغفار عمّا كانوا عليه بقوله:

﴿ يُوْسِلِ السَّمَاءَ عَلَيْكُمْ مِدْرَاراً ۞ وَيُمْدِدْكُمْ بِاَمْوَالٍ وَبَنِينَ وَيَجْعَلْ لَكُمْ جَنَّاتٍ وَيَجْعَلْ لَكُمْ اَنْهَاراً ﴾ ۞: و«السماء» تحتمل المظلّة، والسحاب.

و «المدرار» كثير الدرّ، ويستوي في هذا البناء المذكر والمؤنّث.

والمراد بالجنّات: البساتين.

وفي كتاب من لا يحضره الفقيه (٢): قال عليّ بن الحسين عليّ البعض أصحابه: قل في طلب الولد: «ربّ لاتذرني فرداً وأنت خير الوارثين واجعل لي من لدنك وليّاً يرثني في حياتي ويستغفر لي بعد موتي، واجعله لي خلفاً سويّاً، ولا تجعل للشيطان فيه نصيباً، اللهم إنّي أستغفرك وأتوب إليك، إنّك أنت الغفور الرحيم» سبعين مرّة. فإنّه من أكثر هذا القول رزقه الله ما تمنّى من مال وولد ومن خير الدنيا والأخرة، فإنّه تعالى يقول: «فقلت استغفروا» (الآية) إلى قوله: «أنهاراً».

وفي مجمع البيان (٤): وروي عن عليّ (٥) بن مهزيار، عن حمّادبن عيسى، عن محمّد بن يوسف، عن أبيه قال: سأل رجل أباجعفر عليه وأنا عنده، فقال له: جعلت فداك، إنّى كثير المال وليس يولد لى ولد، فهل من حيلة ؟

قال: نعم، استغفر ربّك سنة في آخر الليل مائة مرّة، فإن ضيّعت ذلك بالليل فاقضه بالنهار، فإنّ الله يقول: «استغفروا ربّكم» (إلى آخره).

وفي نهج البلاغة (٦): وقد جعل الله الاستغفار سبباً لدرر الرزق ورحمة الخلق،

١. يعنى: إرسال السماء عليهم مدراراً والإمداد بالأموال والبنين.

۲. أنوار التنزيل ٥٠٧/٢.

٣. الفقيه ٣٠٤/٣، ح ١٤٦٢.

٤. المجمع ٣٦١/٥.

٥. يوجد في ق،ت،ن، المصدر.

٦. النهج /١٩٩، الخطبة ١٤٣.

فقال: «استغفروا ربّكم إنّه كان غفّاراً يرسل السماء عليكم مدراراً ويمددكم بأموال وبنين» فرحم الله امرأ استقبل توبته واستقال (١) خطيئته وبادر منيّته.

الاستغفار؟! إنَّ الاستغفار درجة العلَّيِّين، وهو اسم واقع على ستَّة معان:

أوَّلها الندم على ما مضي، والثاني العزم على ترك العود إليه أبداً، والثالث أن تؤدِّي إلى المخلوقين حقوقهم حتّى تلقى الله أملس ليس عليك تبعة، والرابع أن تعمد على كلِّ فريضة عليك ضيِّعتها فتؤدّي حقّها، والخامس أن تعمد إلى اللحم الذي نبت علىٰ السحت فتذيبه بالأحزان (٣)حتى يلصق الجلد بالعظم وينشأ بينهما لحم جديد، والسادس أن تذيق الجسم ألم الطاعة؛ كما أذقته حلاوة المعصية، فعند ذلك تبقول: أستغفر (٤) الله.

وفي الكافي (٥): على بن إبراهيم، عن ابن أبي عمير، عن بعض أصحابه قال: شكا الأبرش الكلبيّ إلى أبي جعفر النِّهِ أنّه لايولد له، وقال: علّمني شيئاً.

قال له: استغفر الله في كلّ يوم أو (٦) في كلّ ليلة مائة مرّة، فإنّ الله يقول: «استغفروا ربّكم \_إلى قوله \_: وبنين».

الحسين بن محمّد (٧)، عن أحمد بن محمّد السياري، عن عبدالرحمْن بن أبي نجران، عن سليمان بن جعفر، عن شيخ مدنيّ، عمّن رواه (^)، عن أبي جعفر عليُّلِهِ أنّـه وفد إلى هشامبن عبدالملك، فأبطأ عليه الإذن حتَّى اغتمّ، وكان له حاجب كثير الدنيا ولايولدله، فدنا منه أبوجعفر للهِ فقال له: هل لك أن توصلني إلىٰ هشام وأعلَّمك دعاء يولدلك؟

كذا في المصدر. وفي النسخ: استقبال. ٢. نفس المصدر /٥٤٩ ـ ٥٥٠، الحكمة ٤١٧.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: «فتدليه بالأخران، بدل «فتذيبه بالأحزان».

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: استغفروا. ٥. الكافي ٨/٦، ح ٤.

٦، ق، ش: و، وفي المصدر: [أ] و.

٨. المصدر: عن زرارة.

٧. نفس المصدر، ح ٥.

قال: نعم. فأوصله إلى هشام وقضي له جميع حوائجه.

قال: فلمًا فرغ قال الحاجب: جعلت فداك، الدعاء الذي قلت لي.

قال: نعم، قل في كلّ يوم إذا أصبحت وأمسيت: سبحان الله سبعين مرّة، وتستغفر عشر مرّات، وتستغفر عشر مرّات، وتستغفروا إلى عشر مرّات، وتختم العاشر بالاستغفار. يقول الله: «استغفروا إلى قوله \_: أنهاراً».

فقالها الحاجب، فرُزِق ذرّيّة كثيرة، وكان بعد ذلك يصل أباجعفر وأباعبدالله عِلْمَالِكَا.

فقال لسليمان: فقلتها وقد تزوّجت ابنة عمّ لي وأبطأ عليَّ الولد منها، وعلّمتها لأهلي فرزقت ولداً، وزعمت المرأة أنّها متى تشاء أن تحمل حملت إذا قالتها. وعلّمتها غير واحد من الهاشميّين ممّن لم يولد لهم فولد لهم ولد كثير. والحمد لله.

وفي عيون الأخبار (١)، في باب ما جاء عن الرضا للله عن الأخبار المجموعة، وبإسناده: عن عليّ بن الحسين، عن أبيه، عن عليّ بن أبي طالب اللهيء أنّـه قبال: قبال رسول الله يَتَنِيْقُ في حديث: ومن استبطأ عليه الرزق، فليستغفر الله.

وفي كتاب الخصال (٢)، فيما علّم أميرالمؤمنين النِّلْجِ أصحابه من الأربعمائة باب ممّا يصلح للمسلم في دينه ودنياه: أكثروا الاستغفار تجلبوا (٣)الرزق.

وفيه (1): عن عليّ لِمُنْكِلِا أَنَّه قال: الاستغفار يزيد في الرزق.

وفي كتاب طبّ الأئمة (٥)، بإسناده إلى سليمان بن جعفر الجعفريّ: عن الباقر طلطة أنّ رجلاً شكا إليه قلّة الولد، وأنّه يطلب الولد من الإماء والحرائر فلا يرزق له، وهو ابس ستّين سنة. فقال طلطة أكام ثلاثة أيّام (٢) في دبر صلاتك المكتوبة صلاة العشاء الآخرة وفي دبر صلاة الفجر: سبحان الله سبعين مرّة، وأستغفر الله سبعين مرّة، تختمه بقول الله يخلّف: «استغفروا ربّكم -إلى قوله -: أنهاراً».

١. العيون ٢٥/٢، ح ١٠.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: اكثر (أكثروا ـ ق) الاستغفار تجلب الرزق.

ع. نفس المصدر /٥٠٥، ح ٢. ٥٠ طبّ الأنمة الملكة /١٢٩.

٦. كذا في المصدر. وفي ق، ش: قل في كلّ يوم. وفي غيرهما: قل كلّ ثلاثة أيّام.

﴿ مَا لَكُمُ لاَ تَرْجُونَ لِلهِ وَقَاراً ﴾ ٢٠ قيل (١): لاتأملون له توقيراً؛ أي تعظيماً لمن عبده وأطاعه، فتكونوا على حال تأملون فيها تعظيمه إيّاكم.

و «لله» بيان للموقّر، ولو تأخّر لكان صلة للوقار (٣).

أو لاتعتقدون له عظمة فتخافوا عصيانه، وإنَّما عبّر عن الاعتقاد بالرجاء التابع لأدنيُ الظّن مبالغة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جـعفر لللِّهِ [فـي قوله:](٤) «لاترجون لله وقاراً» قال: لاتخافون لله عظمة.

﴿ وَقَدْ خَلَقَكُمْ أَطْوَراً ﴾ ٢٠ : حال مقرّرة للإنكار من حيث إنّها موجبة للرّجاء، فإنّه خلقكم أطواراً؛ أي تارات؛ إذ خلقكم أوّلاً عناصر، ثمّ مركّبات تغذّي الإنسان، ثـمّ (٥) أخلاطاً، ثمَّ نطفاً، ثمَّ علقاً، ثمَّ مضغاً، ثمَّ عظاماً ولحوماً، ثمَّ أنشأهم خلقاً آخر. فإنَّه يدلّ على أنّه يمكن أن يعيدهم تارة أخرى فيعظّمهم بالثواب، وعلى أنّه تعالى عظيم القدرة تامّ الحكمة.

ثمّ أتبع ذلك ما يؤيّده من آيات الآفاق فقال:

﴿ أَلَمْ تَرَوْا كَيْفَ خَلَقَ اللَّهُ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ طِبَاقاً ﴾ ۞: في تفسير على بن إبراهـيم (٦٠): وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر للسلا في قوله: «سبع سموات طباقاً» يـقول (٧٠) بعضها: فوق بعض.

وفي نهج البلاغة (^): وكان من اقتدار جبروته، وبديع لطائف صنعته، أن جعل من

١. أنوار التنزيل ٥٠٧/٢.

٢. أي لا يكون صلة حال التقدّم، لأنّ معمول المصدر لا يتقدّم عليه.

٣. تفسير القمّي ٣٨٧/٢.

فى ق زيادة: دم.

٧. ليس في ق، ش، م.

٤. من المصدر.

٦. تفسير القمَى ٣٨٧/٢.

٨. النهج /٣٢٨، الخطبة ٢١١.

ماء البحر الزاخر (١) المتراكم المتقاصف (٢) يَبَساً جامداً، ثمّ فطر منه أطباقاً، ففتقها سبع سماوات بعد ارتتاقها (٣).

﴿ وَجَعَلَ الْقَمَرَ فِيهِنَّ نُوراً ﴾: أي في السماوات وهو في السماء الدنيا، وإنسما نُسِب إليهنّ لما بينهنّ من الملابسة (٥).

﴿ وَجَعَلَ الشَّمْسَ سِرَاجاً ﴾ ٢٠ مثّلها به لأنّها تزيل (٦) ظلمة الليل عن وجه الأرض؛ كما يزيلها السراج عمّا حوله.

﴿ وَاللّٰهُ ٱنْبَتَكُمْ مِنَ الْأَرْضِ نَبَاتاً ﴾ ۞: أنشأكم منها، فاستعير الإنبات للإنشاء لأنّه أدلّ على الحدوث والتكوّن من الأرض. وأصله: أنبتكم [في الأرض] ١٠ إنباتاً [فنبتّم نباتاً] (٨). فاختصره اكتفاءً بالدلالة الالتزاميّة.

﴿ ثُمَّ يُعِيدُكُمْ فِيهَا ﴾: مقبورين.

﴿ وَيُخْرِجُكُمْ اِخْرَاجاً ﴾ ﴿ وَانْها تكون لامحالة . الإعادة محقّقة كالإبداء ، وأنّها تكون لامحالة .

﴿ وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ بِسَاطاً ﴾ ٢ : مبسوطة تتقلَّبون عليها.

﴿ لِتَسْلُكُوا مِنْهَا سُبُلاً فِجَاجاً ﴾ ٢٠ واسعة. جمع فجّ.

و «من» لتضمّن الفعل معنى الاتّخاذ.

﴿ قَالَ نُوحٌ رَبِّ إِنَّهُمْ عَصَوْتِي ﴾: فيما أمرتهم به.

﴿ وَاتَّبَعُوا مَنْ لَمْ يَسِرِدْهُ مَالُهُ وَوَلَـدُهُ إِلاَّ خَسَاراً ﴾ ٢ واتّبعوا رؤساءهم البطرين بأموالهم المعترّين بأولادهم، بحيث صار ذلك سبباً لزيادة خسارهم في الآخرة.

١. زخر البحر: طمي وامتلأ.

٢. أي المتزاحم، كأنَّ أمواجه في تزاحمها يقصف بعضها بعضاً؛ أي يكسر.

٣. أي اتصالها. ٤ أي حدّ الأمر الإلهي.

٥. أي ملابسة الكليّة والجزئيّة. فالسّماء الدنيا جزء من السماوات.

٦. كذا في أنوار التنزيل ٥٠٧/٢. وفي النسخ: أزالت.

٧. نفس المصدر والموضع. ٨. ليس في ق.

وفيه: أنّهم إنّما اتّبعوهم لوجاهة حصلت لهم بأولاد وأموال أدتّ بهم إلى الخسار. وقرأ (١) ابن كثير وحمزة والكسائي والبصريّان: «ووٌلده» بالضم والسكون، على أنّه لغة كالحزن، أو جمع كالأشد.

﴿ وَمَكَرُوا ﴾ : عطف على «من لم يزده»، والضمير «لمن»، وجمعه للمعنى.

﴿ مَكْراً كُبَّاراً ﴾ ٢٠ كبيراً (٢) في الغاية ، فإنّه أبـلغ مـن كـبار ، وهـو مـن كـبير ، وذلك احتيالهم في الدين و تحريش الناس على أذي نوح .

﴿ وَقُالُوا لاَتَذَرُنَّ آلِهَتَكُمْ ﴾: أي عبادتها.

﴿ وَلاَتَذَرُنَّ وَدَاً وَلاَسُوَاعاً وَلاَيَغُوثَ وَيَعُوقَ وَنَسْراً ﴾ ٢: ولاتذرن هؤلاء خصوصاً.

قيل (٣): هي أسماء رجال صالحين كانوا بين آدم ونوح، فلمّا ماتوا صُوَّروا تبرّكاً بهم، فلمّا طال الزمان عُبِدوا، وقد انتقلت إلى العرب، وكان ودّ لكلب، وسواع لهمدان، ويغوث لمذحج (٤)، ويعوق لمراد، ونسر لحمير.

وقرأ (٥) نافع: «وُدّاً»: بالضمّ.

وقرئ (٢٠): «يغوثاً ويعوقاً» للتناسب، ومُنع صرفهما للعلميّة والعجمة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٧): عن الصادق للنِّلِ في قول الله رُحِيَّان: «وقالوا لاتذرنَ» (الآية) قال: كانوا يعبدون الله فماتوا، فضج قومهم فشق ذلك عليهم، فجاءهم إبليس لعنه الله فقال لهم: أتّخذ لكم أصناماً على صورهم فتنظرون إليهم وتأنسون بهم وتعبدون الله. فأعدّ لهم أصناماً على مثالهم، فكانوا يعبدون الله وينظرون إلى تلك الأصنام، فلما جاءهم الشتاء والأمطار أدخلوا الأصنام البيوت، فلم يزالوا يعبدون الله

۲. ليس في ق.

١. أنوار التنزيل ٥٠٨/٢.

٤. كذا في المصدر، وفي النسخ: لمدحج.

۳. أنوار التنزيل ۰۸/۲.

٦. نفس المصدر والموضع.

٥. نفس المصدر والموضع.

٧. يوجد مضمونه في تفسير القمّي ٣٨٧/٢، ونصّ الحديث موجود في علل الشرائع ٣٠ـ٤، ح ١٠كما نُـقل
 عنه أيضاً في تورالثقلين ٤٢٥/٥، ح ٢٠.

حتّى هلك ذلك القرن ونشأ أولادهم، فقالوا: إنّ آباءنا كانوا يعبدون هؤلاء. فعبدوهم من دون الله، فذلك قول الله تعالى: «ولاتذرنَ ودّاً ولاسواعاً» (الآية).

وبإسناده (۱) إلى بريد بن معاوية العجليّ (۲) قال: قال أبـوجعفر اللَّهِ: شـمّي العـود خلافاً، لأنّ إبليس عمل صورة سواع [من العود] (۳) على خـلاف صـورة ودّ، فـشـمّي العود خلافاً.

محمّد بن يحيى (٢)، عن بعض أصحابه، عن العبّاس بن عامر، عن أحمد بن رزق الغمشاني (٢)، عن عبدالله عليه قال: كانت الغمشاني (٢)، عن عبدالله عليه قال: كانت قريش تلطّخ الأصنام التي كانت حول الكعبة بالمسك والعنبر، وكان يغوث قبال الباب، ويعوق عن يمين الكعبة وكان نسر عن يسارها، وكانوا إذا دخلوا خرّوا سجّداً ليغوث ولاينحنون، ثمّ يستدبرون (١) بحيالهم إلى يعوق، ثمّ يستدبرون (١) [عن يساره] (١٠٠) بحيالهم إلى نسر، ثمّ يلبّون. (الحديث)

وفي روضة الكافي (١١)، بإسناده إلى أبي عبدالله الله الله قال: حديث طويل، يقول فيه: فعمل نوح سفينته في مسجد الكوفة بيده، فأتئ بالخشب من بعد حتّى فرغ منها.

١. العلل /٤، ح ١.

٣. من المصدر.

ە. لىس *نى* ق، ش,

٧. ليس في ق. وفي المصدر: الغشاني.

٩. ن، المصدر: يستديرون.

١١. نفس المصدر ٢٨٠/٨، ح ٤٢١.

٢. ق، ش، م: معاوية بن يزيد البجلي.

الكافي ٤٩١/٣، - ٢.

٦. نقس المصدر ٥٤٢/٤، ح ١١.

٨. ن، المصدر: يستديرون.

١٠، ليس في المصدر،

وفيه: فالتفت عن يساره وأشار بيده إلى موضع دار الداريّين (١١)، وهـو مـوضع دار ابن-كيم، وذاك فرات اليوم، فقال لي: يامفضّل، وهنا نُصِبت أصنام قوم نوح؛ يغوث ويعوق ونسر.

﴿ وَقَدْ أَضَلُوا كَثِيراً ﴾: الضمير للرؤساء. أو للأصنام ؛ كقوله (٢): «إنّهنّ أضللن كثيراً». ﴿ وَلاَ تَزِدِ الظَّالِمِينَ إلاَّ ضَلاَلاً ﴾ (٢): عطف على «ربّ إنّهم عصوني»، ولعل المطلوب هو الضلال في ترويج مكرهم ومصالح دنياهم لافي أمر دينهم. أو الضياع والهلاك ؟ كقوله (٣): «إنّ المجرمين في ضلال وسعر».

﴿ مِمَّا خَطِينًا تِهِمْ ﴾: من أجل خطيئاتهم، و«ما» مزيدة للتأكيد والتفخيم.

وقرأ (٤) أبوعمرو: «ممّا خطاياهم».

﴿ أُغْرِقُوا ﴾: بالطوفان.

﴿ فَأُدْخِلُوا نَاراً ﴾ : المراد : عذاب القبر ، أو عذاب الآخرة .

والتعقيب، لعدم الاعتداد بما بين الإغراق والإدخال. أو لأنّ المسبّب كالمتعقّب للسبب وإن تراخيٰ عنه، لفقد شرط أو وجود مانع.

وتنكير النار للتعظيم، أو لأنّ المراد نوع من النيران.

وفي كتاب الخرائج والجرائح (٥): روي عن سليمان بن جعفر قبال: كنت عند الرضا عليه بالحمراء في مشرفة (٦) على البرّ والمائدة بين أيدينا [إذ رفع رأسه] (٧) فرأى عليه رجلاً مسرعاً، فرفع يده عن الطعام، فما لبث أن جاء فصعد إليه.

فقال: مات الزبيري.

۲. إبراهيم / ٣٦.

١. كذا في المصدر. وفي النسخ: الداريين. والداريين؛ أي العطَّارين.

٣. القمر /٤٧.

أنوار التنزيل ٥٠٨/٢.

٥. الخرائج ٧٢٧/٢، ح ٣١.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: في مشربة مشرفة.

٧. من المصدر.

فأطرق إلى الأرض وتغيّر لونه، فقال: إنّي لأحسبه قد ارتكب في ليلته هـذه ذنـباً ليس بأكبر من ذنوبه، قال الله (١): «ممّا خطيئاتهم» (الآية).

ثمّ مدّ يده فأكل، فما لبث أن جاء مولىٰ له [فقال له:](٢)مات الزبيريّ.

قال: فما سبب موته؟

قال: شرب الخمر البارحة، فغرق فيها فمات.

وفي بصائر الدرجات (٣): معاوية بن حكيم (١)، عن سليمان بن جعفر الجعفري [قال: كنت عند أبي الحسن الرضا (٥) المثلج عند أبي المثلج عند أبي المثلج عند أبي الحسن الرضا (٥) المثلج عند أبي المثلج عند

﴿ فَلَمْ يَجِدُوا لَهُمْ مِنْ دُونِ اللهِ أَنْصَاراً ﴾ ۞: تعريض لهــم بـاتّخاذ آلهــة مــن دون الله لاتقدر على نصرهم.

﴿ وَقَالَ نُوحٌ رَبِّ لاَتَذَرْ عَلَى الْأَرْضِ مِنَ الْكَافِرِينَ دَيَّاراً ﴾ ﴿ وَقَالَ نُوحٌ رَبِّ لاَتَذَرْ عَلَى الْآرْضِ مِنَ الْكَافِرِينَ دَيَّاراً ﴾ ﴿ وَقَالَ نُوحٌ رَبِّ لاَعَام، فيعال (٧) من الدار أو الدور، وأصله: ديوار، ففُعِل بأصل «سيّد»، لافعال، وإلّا لكان دوّاراً (٨).

﴿ إِنَّكَ إِنْ تَذَرْهُمْ يُضِلُّوا عِبَادَكَ وَلاَيَلِدُوا إِلاَّ فَاجِراً كَفَّاراً ﴾ ﴿ إِنَّكَ لِمَا جَرَبهم واستقرأ أحوالهم ألف سنة إلا خمسين عاماً، فعرف شيمهم وطبائعهم.

وفي روضة الكافي (٩): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن محبوب، عن هشام الخرساني (١٠)، عن المفضّل بن عمر قال: كنت عند أبي عبدالله الله الله وذكر حديثاً طويلاً، يقول فيه: وكان نوح رجلاً نجّاراً فجعله الله (١١) نبيّاً وانتجبه، ونوح أوّل من عمل سفينة تجرى على ظهر الماء.

١. في المصدر: [الله].

٢. ليس في ق، ش.

٣. البصائر/٢٦٧ ـ ٢٦٨، ح ١٢.

<sup>1.</sup> المصدر: حكم.

ليس في المصدر.

٦. ليس في ق، ش، م.

كذا في أنوار التنزيل ٥٠٨/٢. وفي النسخ: فيقال.
 كذا في نفس المصدر. وفي النسخ: داراً.

<sup>.9.</sup> الكافي ٢٨٠/٨ ح ٤٣١.

١٠. المصدر: الخراساني.

١١. ليس في ق.

قال: ولبث نوح في قومه ألف سنة إلا خمسين عاماً يدعوهم إلى الله فيهزؤون بـه ويستسخرون منه، فلمًا رأى (١) ذلك منهم دعا عليهم، فقال: «ربّ لاتذر على الأرض من الكافرين ديّاراً إنّك إن تذرهم يضلّوا عبادك ولايلدوا إلّا فاجراً كفّاراً».

فأوحى الله إلى نوح: أن اصنع سفينة وأوسعها وعجّل عملها. فعمل نوح سفينة في مسجد الكوفة بيده. (الحديث)

عليّ بن إبراهيم (٢)، [عن أبيه] (٣) عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر، عن أبان بن عثمان، عن إسماعيل الجعفيّ، عن أبي جعفر لليّلا وذكر حديثاً طويلاً، يقول فيه وقد ذكر نوحاً لليّلا : فأوحى الله إليه (٤): «انّه لن يؤمن من قومك إلّا من قد آمن فلا تبتئس بما كانوا يعملون». فلذلك قال نوح: «ولايلدوا إلّا فاجراً كفّاراً». [فأوحى الله ﷺ إليه أن اصنع الفلك] (٥).

وفي كتاب علل الشرائع (٢)، بإسناده إلى حنان بن سدير، عن أبيه قال: قلت لأبي جعفر الله الأرض من الله الأرض من الله الأرض من الكافرين ديّاراً إنّك إن تذرهم يضلّوا عبادك ولايلدوا إلّا فاجراً كفّاراً».

قال الله علم أنّه لاينجب (٧) من بينهم أحد.

قال: قلت: وكيف علم ذلك؟

قال: أوحى الله إليه: «أنّه لن يؤمن من قومك إلّا من قد آمن». فعند ذلك دعا عليهم بهذا الدعاء.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٨): حدّ ثنا أحمد بن محمّد بن موسى قال : حدّ ثنا محمّد

٢. نفس المصدر /٢٨٣، ح ٤٢٤.

١. ليس في ق.

هود / ۳۹. وفیه: ۱... بما کانوا یفعلون».

٣. من المصدر،

٦. العلل ٣١/، ح ١.

٥. ليس في ق ، ش ، م .

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: «أينجب» بدل «علم أنَّه لاينجب».

م. تغسير القمى ٣٨٨/٢.

بن حمّاد، عن عليّ بن إسماعيل التيميّ، عن فضيل الرسان (١)، عن صالح بن ميثم قال: قلت لأبي جعفر عليّاً إنه ماكان علم نوح حين دعا على قـومه إنّـهم «لايـلدوا إلّا فـاجراً كفّاراً»؟

فقال: أما سمعت قول الله لنوح (٢): «إنّه لن يؤمن من قومك إلّا من قد آمن».

حدَّ ثني (٣) أبي (٤)، عن ابن أبي عمير، عن ابن سنان، عن أبي عبدالله لللهِ قال: بقي نوح في قومه ثلاثمائة سنة يدعوهم إلى الله فلم يجيبوه، فهم أن يدعو عليهم فوافاه عند طلوع الشمس اثناعشر ألف قبيل من قبائل ملائكة السماء الدنيا، وهم العظماء من الملائكة.

فقال لهم نوح: من (٥) أنتم؟

فقالوا: نحن اثناعشر ألف قبيل من قبائل ملائكة السماء الدنيا، وإنَّ مسيرة غلظ السماء الدنيا [خمسمائة عام، ومن سماء الدنيا] (١) إلى الدنيا مسيرة خمسمائة عام، وخرجنا عند طلوع الشمس ووافينا [ك] (١) في هذا الوقت، ونسألك ألَّا تدعو على قومك.

قال نوح: قد أجلتهم ثلاثمائة سنة.

فلمًا أتى عليهم ستّمائة سنة ولم يؤمنوا، هم أن يدعو عليهم، فوافاه اثناعشر ألف قبيل من قبائل ملائكة السماء الثانية.

[فقال نوح: من أنتم؟

فقالوا: نحن اثناعشر ألف قبيلة من قبائل ملائكة السماء الثانية، إ<sup>(٨)</sup> وغلظ السماء الثانية مسيرة خمسمائة عام، ومن السماء الثانية إلى السماء الدنيا<sup>(٩)</sup> مسيرة خمسمائة

۲. ليس في ق، ش، م.

٤. في ق زيادة: عن ابن عبّاس.

٦ و٧. من المصدر.

٩. في ن زيادة: إلى الدنيا.

١. المصدر: الرسام (التوسان ـ ظ).

٣. نفس المصدر ٣٢٥/١.٣٢٦.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: ما.

٨. ليس في ن، المصدر.

عام، وغلظ السماء الدنيا مسيرة خمسمائة عام، ومن السماء الدنيا [إلى الدنيا](١)مسيرة خمسمائة عام، خرجنا عند طلوع الشمس ووافيناك ضمحوة، نسألك ألّا تـدعو عـلى قومك.

فقال نوح: قد أجلتهم ثلاثمائة سنة.

فلمًا أتى عليهم تسعمائة سنة [ولم يؤمنوا](٢) همّ أن يدعو عليهم (٢)، فأنزل الله: «انّه لن يؤمن من قومك إلا من قد آمن فلا تبتئس بما كانوا يفعلون».

فقال نوح : «ربّ لاتذر على الأرض من الكافرين ديّاراً إنّك إن تذرهم يضلّوا عبادك ولايلدوا إلّا فاجراً كفّاراً».

وفي كتاب الخصال (٤): عن جابر، عن أبي جعفر للسُّلاِّ قال: لمَّا دعا نوح ربِّـه عــلى قومه أتاه إبليس فقال له: يا نوح ، إنَّ لك عندي يدأ أريد أن أكافئك عليها.

فقال نوح: والله، لبغيض (٥) إليّ أن يكون لي عندك (٦) يد، فما هي؟

قال: بليٰ، دعوت الله على قومك فأغرقهم (٧) فلم يبق لي أحد أغويه، فأنا مستريح حتّى ينشأ قرن آخر فأغويهم (^).

قال له [نوح](٩): فما الذي تريد أن تكافئني [به ؟

قال له: أذ كرني](١٠) في ثلاث مواطن فإنّي أقرب ما أكون إلى العبد إذا كان في إحداهنّ: اذكرني عند غضبك (١١)، واذكرني إذا حكست بين اثنين، واذكرني إذا كنت مع امرأة جالساً (١٢) ليس معكماً أحد.

٢. ليس في الجميدر.

الخصال ۱۳۲۲، ح ۱٤۰.

٦. المصدر: «لك عندي» بدل «لي عندك». ٧. المصدر: فأغرقتهم.

٨. كذا في المصدر. وفي النسخ؛ فأغوهم.

۱۰. ليس في ق.

١٢. المصدر: خالياً.

٩. من المصدر.

١١. المصدر: اذكرني إذا غصبت.

١. ليس ني ق.

٣. يوجد في قي، ش، م.

٥. كذا في المصدر. وفي ق، ش: ليغيضن إلى. وفي ن، ت: ليغفر إلى. وفي م، ي، ر: ليغيض.

﴿ رَبِّ اغْفِرْ لِي وَلِوَالِدَيُّ ﴾ : ملك بن متوشلخ وشمخا بنت أنوش، وكانا مؤمنين. ﴿ وَلِمَنْ دَخَلَ بَيْتِي مُؤْمِناً ﴾ : قيل (١): منزلي، أو مسجدي، أو سفينتي.

وفي أصول الكافي (٢): عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن ابن فضال، عن المفضّل (٣) بن صالح، عن محمّد بن عليّ الحلبيّ، عن أبي عبدالله الله في قوله تعالى: «ربّ اغفرلي ولوالديّ» (الآية) قال: يعني: من دخل في الولاية، دخل في بيت الأنبياء. (الحديث)

# ﴿ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ ﴾: إلى يوم القيامة.

وفي روضة الكافي (٤): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن الحسن بن محبوب، عن مالك بن عطيّة، عن أبي حمزة الثماليّ، عن أبي جعفر طلي : أنّ إبراهيم خرج ذات يوم يسير ببعير (٥) بسفر، فمرّ بفلاة من الأرض، فإذا هو برجل قائم يصلّي.

... إلى قوله: فدعا إبراهيم للمؤمنين والمؤمنات والمذنبين من يومه ذلك بالمغفرة والرضا عنهم.

قال: وأمّن الرجل على دعائه. فدعوة إبراهيم بالغة للمذنبين (٦) من شيعتنا إلىٰ يوم القيامة. والحديث طويل. أخذت منه موضع الحاجة.

﴿ وَلاَ تَزِدِ الظَّالِمِينَ إلاَّ تَبَاراً ﴾ ۞: إهلاكاً.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٧): وفي رواية أبي الجارود، عن أبـي جـعفر لللِّلا فـي قوله: «ولاتزد الظالمين إلّا تباراً»: أي خساراً.

١. أنوار التنزيل ٥٠٨/٢. ٢. الكافي ٤٣٣/١، ح ٥٤.

٣. كذا في المصدر وجامع الرواة ٢٥٦/٢. وفي النسخ: الفضل.

٤. الكافي ٢٩٢/٨ ٣٩٤. ح ٥٩١.

٥. كذا في المصدر. وفي ق، ش، م: بسفر وفي سائر النسخ: سعر.

٦. المصدر: للمؤمنين المذنبين. ٧. تفسير القمّي ٣٨٨/٢.



### سورة الجن

مكّيّة.

وآيها ثمان وعشرون آية.

## بسم الله الرحمن الرحيم

في كتاب ثواب الأعمال (١)، بإسناده: عن أبي عبدالله على قال: من أكثر قراءة سورة «قل أوحي إلي» لم يصبه في الحياة الدنيا (١) شيء (٣) من أعين الجنّ ولا من نفتهم (٤) ولا من سحرهم ولا من كيدهم، وكان مع محمّد عَيْنِي فيقول: يما ربّ، لاأريد به بدلاً، ولاأريد أن أبغى عنه حولاً.

وفي مجمع البيان (٥): أبيّ بن كعب، عن النبيّ ﷺ قال: ومن قرأ سورة الجنّ ، أعطي بعدد كلّ جنّى وشيطان صدّق بمحمّد وكذّب به عتق رقبة.

﴿ قُلْ اُوحِيَ اِلَيَّ ﴾: وقرئ (٦): «أحي» وأصله: وحى، من وحى إليه، فـقلبت الواو همزة لضمّتها. و«وحي» على الأصل، وفاعله:

﴿ أَنَّهُ اسْتَمَعَ نَفَرٌ مِنَ الْجِنِّ ﴾: و«النفر» ما بين الثلاثة والعشرة.

و«الجنّ» قيل (٧٠): أجسام عاقلة خفيّة تغلب عليهم الناريّة والهوائيّة.

وقيل (^): نوع من الأرواح المجرّدة.

وقيل (٩): نفوس بشريّة مفارقة عن أبدانها، وفيه دلالة على أنّه عَيَّا الله ما رآهم ولم يقرأ

۲. ليس في ق.

كذا في المصدر. وفي النسخ: تقثهم.

٦-٩. أنوار التنزيل ٥٠٩/٢.

١. ثواب الأعمال /١٤٨، ح ١.

٣. يوجد في ش، المصدر.

٥. المجمع ٢٦٥/٥.

عليهم، وإنّما اتّفق حضورهم في بعض أوقات قراءته فسمعوها فأخبر الله به رسوله. ﴿ فَقَالُوا إِنَّا سَمِعْنَا قُرْآناً ﴾ : كتاباً.

﴿عَجَياً ﴾ ۞: بديعاً، مبايناً لكلام الناس في حسن نظمه ودقّة معناه. وهـو مـصدر وُصِف به للمبالغة.

﴿ يَهْدِي إِلَى الرُّشْدِ ﴾: إلى الحقّ والصواب.

﴿ فَآمَنَّا بِهِ ﴾ : بالقرآن.

﴿ وَلَنْ تُشْرِكَ بِرَبُّنَا آحَداً ﴾ ٢٠: على ما نطق به الدلائل القاطعة على التوحيد.

وفي مجمع البيان (١): وروى الواحديّ بإسناده، عن سعيدبن جبير، عن ابن عبّاس قال: ما قرأ رسول الله عَيَّمَ في طائفة من أصحابه عامدين إلى سوق عكاظ، وقد حيل بين الشياطين وبين خبر السماء، فرجعت الشياطين إلى قومهم فقالوا: ما لكم؟

قالوا: حيل بيننا وبين خبر السماء، وأرسلت علينا الشهب.

قالوا: ما ذاك إلّا من شيء أحدِث، فاضربوا مشارق الأرض ومغاربها.

فمرّ النفر الذين أخذوا نحو تهامة بالنبيّ ﷺ وهو بنخل عامدين إلى سوق عكاظ، وهو يصلّي بأصحابه صلاة الفجر، فلمّا سمعوا القرآن استمعوا له وقـالوا: هـذا الذي حال بيننا وبين خبر السماء.

فرجعوا إلى قومهم وقالوا: «إنّا سمعنا قرآناً عجباً يهدي إلى الرشد فآمنًا به ولن نشرك بربّنا أحداً». فأوحى الله إلى نبيّه: «قل أوحي إليّ أنه استمع نفر من الجنّ». ورواه البخاريّ ومسلم أيضاً في الصحيح.

وعن علقمة بن قيس (٢) قال: قلت لعبداللهبن مسعود: من كان منكم مع النبيّ ﷺ ليلة الجنّ ؟

١ و٢. المجمع ٥/٣٦٠.

فقال: ماكان منّا معه أحد، فقدناه ذات ليلة ونحن بمكّة، فقلنا: اغتيل رسول الله، أو استطير. فانطلقنا نطلبه من الشعاب فلقيناه مقبلاً من نحو حراء.

فقلنا: يا رسول الله، أين كنت؟ لقد أشفقنا عليك. وقلنا: بتنا الليلة بشرّ ليلة بات بها قوم حين فقدناك.

فقال لنا: إنَّه أتاني داعي الجنِّ ، فذهبت أقرأ لهم القران.

فذهب بنا فأرانا أثارهم وآثار نيرانهم ، فأمّا أن يكون صحبه منّا أحد فلم يصحبه .

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١)، في سورة الأحقاف عند قوله (٣): «وإذ صرفنا إليك نفراً من الجنّ». وكان سبب نزول هذه الآية، أنّ رسول الله ﷺ خرج من مكّة إلى سوق عكاظ، ومعه زيدبن حارثة، يدعو الناس إلى الإسلام، فلم يجبه أحد ولم يجد أحداً يقبله، ثمّ رجع إلى مكّة.

فلما بلغ موضعاً يقال له: وادي مجنّة ، تهجّد بالقرآن في جوف الليل ، فمرّ به نفر من الجنّ ، فلمّا سمعوا قراءة رسول الله عَيْنِ استمعوا [له . فلمّا سمعوا] (٢) قراءته ، قال بعضهم لبعض: أنصتوا ؛ يعني : اسكتوا ، فلمّا قضى ؛ أي فرغ رسول الله من القراءة «ولّوا إلى قومهم منذرين . قالوا يا قومنا إنّا سمعنا » (الآية) فجاؤوا إلى رسول الله عَيْنَ فأسلموا وآمنوا وعلّمهم رسول الله شرائع الإسلام .

فأنزل الله على نبيّه عَيَّالَةُ: «قل أوحي» (السورة كلّها) فحكى الله قولهم، وولّى عليهم رسول الله عَيَّالَةُ في كلّ وقت، فأمر رسول الله عَيَّالَةُ في كلّ وقت، فأمر رسول الله أميرالمؤمنين اللهُ أن يعلمهم ويفقّههم، فمنهم مؤمنون، و [منهم](١٤) كافرون، وناصبون، ويهود، ونصارى، ومجوس، وهم ولد الجانّ.

وفي كتاب الخصال (٥): عن أبي عبدالله للله قال: الجنّ على ثلاثة أجزاء: فجزء مع

١. تفسير القمّي ٢٩٩/٢ ـ ٣٠٠. ٢. الأحقاف /٢٩.

٤. من المصدر.

٣. ليس في ق، ش.

٥. الخصال /١٥٤، ح ١٩٢.

الملائكة، وجزء يطيرون في الهواء، وجزء كلاب وحيّات.

وفي أصول الكافي (1): بعض أصحابنا، عن محمّد بن عليّ، عن يحيى بن مساور، عن سعد الإسكاف قال: أتيت أباجعفر الله في بعض ما أتيته، فجعل يقول: لاتعجل. حتّى حميت الشمس عليّ، وجعلت أتتبّع الأفياء (٢)، فما لبثت أن خرج عليّ قوم كأنّهم الجراد الصفر، عليهم البتوت (٣)، قد انتهكتهم العبادة.

قال: فو الله، لأنساني ما كنت فيه من حسن [هيئة القوم.

فلمًا دخلت عليه قال لي: أراني قد شققت (٤) عليك.

قلت: والله، لقد أنساني ماكنت فيه قوم مرّوا بي لم أر قوماً أحسن] (٥) هيئة (٦) منهم، في زيّ رجل واحد؛ كأنّ ألوانهم الجراد الصفر، قد انتهكتهم العبادة.

فقال: يا سعد، رأيتهم؟

قلت: نعم.

قال: أولئك إخوانك من الجنّ.

قال: قلت: يأتونك؟

قال: نعم، يأتونا يسألونا عن معالم دينهم وحلالهم وحرامهم.

عليّ بن محمّد (٧)، عن سهل بن زياد، عن عليّ بن حسّان، عن إبراهيم بن إسماعيل، عن ابنجبل، عن أبي عبدالله للسلّخ قال: كنّا ببابه فخرج علينا قوم أشباه الزطّ، عليهم أزر وأكسية، فسألنا أباعبدالله للسلّخ عنهم.

فقال عليُّلاِ: هؤلاء إخوانكم من الجنِّ.

أحمد بن إدريس (^)، ومحمّد بن يحييٰ، عن الحسن بن عليُ الكوفيّ، عن ابن

٢. جمع الغيء؛ أي الظلِّ.

٤. كذا في المصدر، وفي النسخ: شفقت.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: هيئته.

٨. نفس المصدر /٣٩٥، ح ٣.

۱. الكافي ۲۹٤/۱م ۱.

٣. جمع البتّ؛ أي الطيلسان.

٥. ليس في ق.

٧. نقس المصدر، ح ٢.

فضّال، عن بعض أصحابنا، عن سعد الإسكاف قال: أتيت (١) أباجعفر عليه أريد الإذن عليه، فإذا رحال إبل على الباب مصفوفة، وإذا الأصوات قد ارتفعت، ثمّ خرج قوم معتمّين بالعمائم يشبهون الزطّ.

قال: فدخلت على أبي جعفر التَّلِمُ فقلت: جعلت فــداك، أبــطأ إذنك عــليَّ اليــوم، ورأيت قوماً خرجوا عليَّ معتمين بالعمائم فأنكرتهم؟

قال: أوَ تدري من أولئك، يا سعد؟

قال: قلت: لا.

قال: فقال: أولئك إخوانكم من الجنّ، يأتمونا فيسألونا عـن حـلالهم وحـرامـهم ومعالم دينهم.

محمّد بن يحيى (٢)، عن محمّد بن الحسين، عن إبراهيم بن أبي البلاد، عن سدير الصيرفيّ قال: وصّاني أبوجعفر التَّلِم بحوائج له بالمدينة، فخرجت، فبينما أنا بين فجّ الروحاء (٢) على راحلتي إذا إنسان يلوي بثوبه (٤).

قال: فملت إليه، وظننت أنّه عطشان، فناولته الأداوة (٥).

فقال لي: لاحاجة لي بها. وناولني كتاباً طينه رطب.

قال: فلمّا نظرت إلى الخاتم إذا خاتم أبي جعفر للهلِّلِا.

فقلت: متى عهدك بصاحب الكتاب؟

قال: الساعة. وإذا في الكتاب أشياء يأمرني بها، ثمّ التفتّ فإذا ليس عندي أحد.

قال: ثمّ قدم أبوجعفر النَّامِ فلقيته، فقلت: جعلت فـداك، رجـل أتــاني (٢) بكــتابك وطينه رطب!

كذا في المصدر. وفي النسخ: أتينا.
 كذا في المصدر. وفي النسخ: أتينا.

٣. الفجّ: الطريق الواسع. والروحاء: موضع بالحرمين على ثلاثين أو أربعين ميلاً من المدينة.

٥. أي الإناء الذي يُستقى منه.

٤. أي يشير به. وفي المصدر: يلوي ثوبه.

٦. في ق زيادة: الساعة.

فقال: يا سدير، إنَّ لنا خدماً من الجنِّ، فإذا أردنا السرعة بعثناهم.

وفي رواية أخرى: قال: إنّ لنا أتباعاً من الجنّ ؛ كما أنّ لنا أتباعاً من الإنس، فإذا أردنا أمراً بعثناهم.

عليّ بن محمّد (۱) ومحمّد بن الحسن، عن سهل بن زياد، عمّن ذكره، عن محمّد بن حجرش، عن حكم بنت موسى قالت: رأيت الرضا الله واقفاً على باب بيت الحطب وهو يناجى، ولست أرى أحداً.

فقلت: سيّدي، لمن تناجى؟

قال: هذا عامر الزهراني (٢) [أتاني](٦) يسألني ويشكو إليّ.

فقلت: يا سيّدي، أحبّ أن أسمع كلامه.

فقال لي: إنَّكِ إن سمعتِ به حممتِ سنة.

فقلت: يا سيّدي، أحبّ أن أسمعه.

فقال لي: استمعي. فاستمعت، فسمعت (٤) شبه الصفير، و ركبتني الحمّى فحممت سنة.

محمد بن يحيى (٥) وأحمد بن محمد، عن محمد بن الحسن، عن إبراهيم بن محمد بن الحسن، عن إبراهيم بن هاشم، عن عمرو بن شمر، عن جابر، هاشم، عن عمرو بن شمر، عن إبراهيم بن [أيّوب، عن] (٦) عمرو بن شمر، عن جابر، عن أبي جعفر عليه قال: بينا أميرالمؤمنين عليه على المنبر، إذ أقبل ثعبان من ناحية باب من أبواب المسجد، فهم الناس أن يقتلوه، فأرسل [أميرالمؤمنين عليه ] (١) أن كفّوا. فكفّوا، وأقسبل الشعبان يسنساب حستى انتهى إلى المنبر، فتطاول فسلم على

١. نفس المصدر /٣٩٥، ح ٥.

٢. ق: عامرين الزهرالي. وفي المصدر: عامر الزهرائي.

٣. من المصدر. ٤. ليس في ي.

٥. نفس المصدر /٣٩٦، ح ٦. وفي النسخ في اوّل السند زيادة: أيّوب عن.

٦. من المصدر. ٧. ليس في ق، ش، م.

الجزء الثالث عشر / سورة الجن

أميرالمؤمنين للنِّلْإ ، فأشار للنِّلْإ إليه أن يقف حتَّى يـفرغ مـن خـطبته. [فـلمّا فـرغ مـن خطبته](١) أقبل عليه فقال له: من أنت؟

فقال: أنا عمرو بن عثمان خليفتك على الجنّ، وإنّ أبي مات وأوصاني أن آتـيك فأستطلع رأيك، وقد أتيتك يا أميرالمؤمنين، فما تأمرني به وما تري؟

فقال له أميرالمؤمنين: أوصيك بتقوى الله، وأن تنصرف فتقوم مقام أبيك في الجنّ، فإنّك خليفتي عليهم.

قال: فودّع عمرو أميرالمؤمنين وانصرف، فهو خليفته على الجنّ.

فقلت له: جعلت فداك، فيأتيك عمرو، وذاك الواجب عليه؟

قال: نعم.

وفي بصائر الدرجات (٢): أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن مالكبن عطيّة ، عن أبي حمزة الثماليّ قال: استأذنت (٣) على أبي جعفر الليِّلِ فقال: إنّ عندي قوماً (١)، فاثبت قليلاً حتّى يخرجوا.

فخرج قوم أنكرتهم ولم أعرفهم، ثمَّ أذن لي فدخلت عليه، فقلت: جعلت فداك، هذا زمان بني أميّة وسيفهم يقطر دماً.

فقال: يا أباحمزة، هؤلاء وفد شيعتنا من الجنّ، جاؤوا يسألونا عن معالم دينهم. وحدَّ ثني (٥) محمَّد بن إسماعيل، عن عليّ بن الحكم، عن مالكبن عطيّة، عن أبي حمزة قال: كنت مع أبي عبدالله التلا فيما بين مكَّة والمدينة إذ التفت عن يساره، فإذا کلب أسو د.

فقال: ما لك، قبّحك الله، ما أشدّ مسارعتك! وإذا هو شبيه بالطائر.

فقلت: ما هذا، جعلت فداك؟

۲. البصائر ۱۱۳، ح۳.

٤. المصدر: فقيل: عنده قوم.

۱. ليس في ي.

٣. المصدر: استأذن.

٥. نفس المصدر، ح ٤.

فقال: هذا عثمان (١) بريد الجنّ ، مات هشام الساعة فهو يطير ينعاه في كلّ بلدة.

عليّ بن حسّان (٢)، عن ابن بكر (٣)، عن رجل، عن أبي عبدالله عليِّهِ قال: يوم الأحد للجنّ، ليس تظهر فيه لأحد غيرنا.

[أحمد بن] (1) محمد (0)، عن عليّ بن حديد، عن منصور بن حازم، عن سعد الإسكاف قال: أتيت باب أبي جعفر الله مع أصحاب لنا لندخل عليه، فإذا ثمانية نفر كأنّهم من أب وأمّ، عليهم ثياب زرابي وأقبية طاق (1) وعمائم صفر، دخلوا فما احتبسوا حتى خرجوا.

فقال لي: يا سعد (٧)، رأيتهم؟

قلت: نعم، جعلت فداك.

قال: أولئك إخوانكم من الجنّ أتونا يستفتوننا في حـلالهم [وحـرامـهم]^^كـما تأتوننا وتستفتوننا في حلالكم وحرامكم.

وعنه (۱)، عن ابن سنان، عن ابن مسكان، عن سعد الإسكاف قال: طلبت الإذن على أبي جعفر الله في في المية المية أن خرج أبي جعفر الله في في في المية المية المية أن خرج على الناعشر رجلاً يشبهون الزطّ، عليهم أقبية طبقين (۱۰) وخفاف فسلموا ومرّوا،

١. المصدر: عثم، ٢. نقس المصدر ١١٥٠، ح ١.

٣. المصدر: عن موسى بن بكير. ٤. ليس في ق، المصدر.

ه. نفس المصدر /١١٧، ح ٥.

٦. الزرابي: جمع الزربية: الطنفسة المخملة. وطاق: ضرب من النياب، والطيلسان، وقيل: الأخضر. وفي المصدر وكذا المنقول عنه في البحار: «طاق طاق» بتكرير لفظ «طاق». قال العلاّمة المجلسي ﷺ: «أي لبسوا قباءً مفرداً ليس معه شيء آخر من النياب؛ كما ورد في الحديث: الإقامة طاق طاق. أو أنّه لم يكن له بطانة ولاقطن». ثمّ نقل عن القاموس ما ذكرناه في معنى الطاق، ثمّ قال: «وما ذكرناه أظهر في المقام لاسيّما مع التكرار» (هامش تفسير نورالثقلين ٤٣٤/٥).

٧. المصدر: يا أباسعد. ٨. ليس في ق، ش.

٩. نفس المصدر /١١٧، ح ٦.

١٠. كذا في المصدر. وفي النسخ: طبقتين. قال العلائمه المجلسي ﷺ: لعل المراد بالطبقين أن كل قباء كان من طبقين غير محشق بالقطن (هامش تفسير نورالثقلين ١٤٧٤٥).

ودخلت على أبي جعفر للنِّلاِ. فقلت: من هؤلاء ـ جعلت فداك ـ الذين خـرجـوا مـن عندك؟

قال: هؤلاء قوم من إخوانكم من الجنّ.

قلت: ويظهرون عليكم؟

قال: نعم.

﴿ وَأَنَّهُ تَعَالَىٰ جَدٌّ رَبِّنَا ﴾: قرأ (١) ابن كثير والبصريّان بالكسر (١)، على أنَّه من جملة المحكيّ بعد القول وكذا ما بعده ، إلّا قوله : «وأن لو استقاموا» «وأنّ المساجد» «وأنّه لمّا قام» فإنّها من جملة الموحى به .

ووافقهم نافع وأبوبكر (٢) إلّا في قوله: «إنّه لمّا قام» علىٰ أنّه استثناف أو مفعول.

وفتح الباقون الكلّ إلا ما صُدِّر بالفاء، على أنّ ماكان من قولهم فمعطوف على محلّ الجارّ والمجرور في «به» ؛ كأنّه قيل: صدّ قناه وصدّ قنا أنّه تعالى جدّ ربّنا ؛ أي عظمته . من جدّ فلان في عيني : إذا عظم ملكه أو سلطانه أو غناه . مستعار من الجدّ ، الذي هو البخت.

والمعنى: وصفه بالتعالي (٤) عن الصاحبة والولد، لعظمته أو لسلطانه أو لغناه. وقوله:

﴿ مَا اتَّخَذَ صَاحِبَةٌ وَلا وَلَدا ﴾ ٢: بيان لذلك.

وقرئ (٥): «جدّاً ربّنا» على التمييز (٦). و «جدّ ربّنا» بالكسر؛ أي صدق ربوبيّته ، كأنّهم سمعوا من القرآن ما نبّههم على خطأ ما اعتقدوه من الشرك واتّخاذ الصاحبة والولد.

١. أنوار التنزيل ٥٠٩/٢. ٢. أي كسر همزة الله.

٣. ق، ش، م: أبوعمرو. ٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: بالاستغناء.

٥. نفس المصدر والموضع.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: وقرئ: •جدا، بالتميّز (بالتمبيز-ظ).

وفي تفسير على بن إبراهيم (١): قوله: «جدّ ربّنا»؛ أي بخت ربّنا.

حدّ ثنا (٢) عليّ بن الحسين، عن أحمد بن أبي عبدالله، عن الحسين بن سعيد، عن النضرين سويد، عن عبدالله عليه في قول الجنّ : «وأنّه تعالى جدّ ربّنا» فقال : شيء كذبه الجنّ ، فقصّه الله تعالى كما قال.

وفي كتاب الخصال (٣): عن أبي جعفر النظير قال: شيئان يفسد الناس بهما صلاتهم: قول الرجل: تبارك اسمك وتعالى جدّك. وإنّما هو شيء قاله الجنّ بجهالة، فحكى الله عنهم. (الحديث)

وفي مجمع البيان (٤): وعن الربيع بن أنس أنّه قال: ليس لله جدّ ، وإنّما قالته الجنّ بجهالة ، فحكا [ه] (٥) الله (٦) كما قالت . وروي ذلك عن أبي جعفر وأبي عبدالله عليّظ .

﴿ وَأَنَّهُ كَانَ يَقُولُ سَفِيهُنَا ﴾: إبليس، أو مردة الجنّ.

﴿ عَلَى اللهِ شَطَطاً ﴾ ٢: قولاً ذا شطط، وهو البعد ومجاوزة الحدّ. أو هو شطط لفرط ما أشط فيه، وهو نسبة الصاحبة والولد إلى الله.

﴿ وَآنًا ظَنَنَّا آنْ لَنْ تَقُولَ الْإِنْسُ وَالْجِنُّ عَلَى اللهِ كَذِباً ﴾ ۞: اعتذار عن اتباعهم السفيه في ذلك بظنّهم أنّ أحداً لا يكذب على الله.

و «كذباً» نُصِب على المصدر، لأنه نوع من القول. أو الوصف المحذوف؛ أي قولاً مكذوباً فيه. ومن قرأ (٧): «لن تقول» كيعقوب جعله مصدراً، لأن التقول لا يكون إلا كذباً.

﴿ وَآنَهُ كَانَ رِجَالٌ مِنَ الْإِنْسِ يَعُوذُونَ بِرِجَالٍ مِنَ الْجِنِّ ﴾: فإنّ الرجل كمان إذا أمسى بقفرقال: أعوذ بسيّد هذا الوادي، من شرّ سفهاء قومه.

﴿ فَزَادُوهُمْ ﴾ : فزادوا الجنّ باستعاذتهم بهم.

٣. الخصال /٥٠، ح ٥٩.

٥, من المصدر،

٧. أنوار التنزيل ٩/٢.٥٠٩.

١ و٢. تفسير القمّي ٣٨٨/٢.

٤, المجمع ٣٦٨/٥.

٦. ليس في المصدر،

﴿ رَهَفَا ﴾ ﴿: كبراً وعتوّاً. أو فزاد الجنّ الإنس غيّاً بأن أضلّوهم حتّى استعاذوا بهم. و«الرهق» في الأصل: غشيان الشيء.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١)، بإسناده إلى زرارة قال: سألت أباجعفر للنَّا عن قول الله: «وأنّه كان رجال» (الآية).

قال: كان الرجل ينطلق إلى الكاهن الذي يوحي إليه الشيطان فيقول: قل لشيطانك: فلان قد عاذ يك.

- ﴿ وَانَّهُمْ ﴾ : وأنَّ الإنس (٣).
- ﴿ ظَنُّوا كُمَا ظُنَنَّتُمْ ﴾ : أيها الجنّ ، أو بالعكس.

والآيتان من كلام الجنّ بعضهم لبعض، أو استثناف كلام من الله. ومن فتح «أنّ» فيهما جعلهما من الموحيٰ به.

﴿ أَنْ لَنْ يَبْعَثَ اللهُ لَحَداً ﴾ ۞: سادٌ مسدٌ مفعولي «ظنُّوا».

وفي كتاب الاحتجاج (٣) للطبرسي (٤ : روي عن موسى بن جعفر، عن أبيه، عن آبائه، عن الحسين بن علي الله أن علياً الله قال لبعض اليهود: إنّ الشياطين سُخُرت لسليمان وهي مقيمة على كفرها، وقد سُخُرت لنبوّة محمّد الله الشياطين بالإيمان، فأقبل إليه من الجنّ التسعة من أشرافهم، واحد من جنّ نصيبين والثمان من بني عمرو بن عامر (١) من الأحجّة (٥)، منهم شنطاه (٢)، ومضاة والهملكان والمرزبان (١) والمازمان ونضاة وحاصب (٨) وحاضب (٩) وعمرو (١٠)، وهم الذين يقول الله فيهم (١١): «وإذ صرفنا

٣. كذا في أنوار التنزيل ٥١٠/٣. وفي النسخ؛ الإنسان.

١. تفسير القمّي ٣٨٩/٢.

٤. ق، ش، م، ت، ي: عاص.

٣. الاحتجاج /٢٢٢. ٢٢٣.

٥. قال في البحار ١٥١/١٠: جمع حجيج بمعنى مقيم الحجّة على مذهبه،

٦. المصدر: شضاه. ٧. ن: المضربان،

٨. المصدر: هاضب. ٩. المصدر: هضب.

١٠. في ضبط هذه الأسماء خلاف. راجع البحار ٤٤/١٠، والمصدر ١١٨.

١١. الأحقاف/٢٩.

إليك نفراً من الجنّ وهم التسعة «يستمعون القرآن». فأقبل إليه الجنّ والنبي ببطن النخل، فاعتذروا بأنّهم «ظنّواكما ظننتم» (الآية) ولقد أقبل إليه أحد وسبعون ألفاً منهم، فبايعوه على الصوم والصلاة والزكاة والحجّ [والجهاد](١) ونصح المسلمين، فاعتذروا بأنّهم قالوا على الله شططاً.

﴿ وَانَّا لَمَسْنَا السَّمَاءَ ﴾ : طلبنا بلوغ السماء، أو خبرها.

و «الله مستعار من المسّ للطلب (۲)؛ كالجسّ (۳). يقال: لمسه والتمسه وتلمّسه؛ كطلبه وأطلبه وتطلّبه.

﴿ فَوَجَدْنَاهَا مُلِئَتْ حَرَّساً ﴾: حرّاساً. اسم جمع ؛ كالخدم.

﴿ شَدِيداً ﴾: قويّاً، وهم الملائكة الذين يمنعونهم عنها.

﴿ وَشُهُباً ﴾ ﴿ : جمع شهاب.

قيل (٤): وهو المضيء المتولِّد من النار.

وقيل (٥): نور يمتدّ من السماء؛ كالنار.

وفي كتاب الاحتجاج (٢) للطبرسي الله حديث طويل [عن أميرالمؤمنين الله ] (٢) يذكر فيه مناقب الرسول، وفيه: ولقد رأى (٨) الملائكة ليلة ولد تصعد وتنزل وتسبّح وتقدّس، وتضطرب النجوم وتتساقط علامة لميلاده، ولقد هم إبليس بالظعن (١) في السماء لما رأى من الأعاجيب في تلك الليلة، وكان له مقعد في السماء الثالثة، والشياطين يسترقون السمع، فلمّا رأوا العجائب أرادوا أن يسترقوا السمع فإذا هم قد حُجبوا من السماوات كلّها، ورُموا بالشهب جلالة لنبوّته.

١. ليس في ق، ش.

٣. كذا في أنوار التنزيل ٥١٠/٢. وفي النسخ: الحبس.

نفس المصدر والموضع.
 ٥. مجمع البيان ٥/٣٦٩.

٦. الاحتجاج /٢٢٣.

٨. كذا، والأظهر: رُئي.
 ٩. كذا في المصدر. وفي النسخ: بالطعن.

﴿ وَاتَا كُنَّا نَقْعُدُ مِنْهَا مَقَاعِدَ لِلسَّمْعِ ﴾: مقاعد خالية عن الحرس والشهب، أو صالحة للترصد والاستماع.

و «للسمع» صلة «لنقعد» ، أو صفة «لمقاعد».

وفي كتاب الاحتجاج (١٠) للطبرسي الله عنه عبدالله عليه حديث طويل، وفيه : وأمّا أخبار السماء فإنّ الشياطين كانت تقعد مقاعد استراق السمع إذ ذاك، وهي لاتُحجَب ولاتُرجَم بالنجوم، وإنّما مُنِعت من استراق السمع لئلا يقع في الأرض سبب يشاكل الوحي من خبر السماء فيلبس على أهل الأرض ما جاءهم عن الله، لإثبات الحجّة ونفى الشبهة.

وكان الشيطان يسترق الكلمة الواحدة من خبر السماء بما يحدث من الله في خلقه، فيختطفها ثمّ يهبط بها إلى الأرض فيقذفها إلى الكاهن، فإذا قد زاد كلمات من عنده فيختلط الحقّ بالباطل، فما أصاب الكاهن من خبر ممّا كان يُخبَر به فهو ممّا أدّاه إليه شيطانه ممّا سمعه، وما أخطأ فيه فهو من باطل ما زاد فيه، فمذ مُنِعت الشياطين من استراق السمع انقطعت الكهانة.

فقال: كيف صعدت الشياطين إلى السماء، وهم أمثال الناس في الخلقة والكثافة، وقد كانوا يبنون لسليمانبن داود من البناء ما يعجز عنه ولد آدم؟

قال: غلظوا لسليمان لمّا سُخِّروا، وهم خلق رقيق غذاؤهم التنسّم (٢)، والدليل على ذلك صعودهم إلى السماء لاستراق السمع، ولايقدر الجسم الكثيف على الارتقاء إليها إلا بسلّم أو بسبب.

﴿ فَمَنْ يَسْتَمِعِ الْآنَ يَجِدْ لَهُ شِهاباً رَصَداً ﴾ (أي شهاباً راصداً] (٢) له ولأجله يمنعه عن الاستماع بالرجم. أو ذوي شهاب راصدين، على أنّه اسم جمع للرّاصد. وفي نهج البلاغة (٤): وأقام رصداً من الشهب الثواقب (٥) على نقابها (٢).

٢. المصدر: النسيم،

٤. النهج /١٢٨، الخطبة ٩١.

٦. النقاب: جمع نقب، وهو: الخرق.

١. الاحتجاج /٣٣٩.

٣. ليس في ق.

٥. أي شديدة الضياء.

﴿ وَأَنَّا لَانَدْرِي آشَرٌّ أُرِيدَ بِمَنْ فِي الْأَرْضِ ﴾: بحراسة السماء.

﴿ أَمْ أَرَادَ بِهِمْ رَبُّهُمْ رَشَداً ﴾ ٢: خيراً.

وفي تفسير عليّ بن إبراهميم (١)، بإسناده إلى الحسسن (٢)بن زياد قال: سمعت أباعبدالله للنِّلْخ يقول في قوله: «وأنّا لاندري» (الآية) فقال: لابل، والله، شرّاً ريد بهم حين بايعوا معاوية وتركوا الحسن بن علىّ عليِّكا.

﴿ وَآنًا مِنَّا الصَّالِحُونَ ﴾ : المؤمنون الأبرار.

﴿ وَمِنَّا دُونَ ذَلِكَ ﴾: [أي قوم دون ذلك](٢) فحذف الموصوف، وهم المقتصدون.

﴿ كُنَّا طَرَآئِقَ ﴾: ذوي طرائق؛ أي مذاهب. أو مثل طرائق في اختلاف الأحــوال. أو كانت طرائقنا طرائق.

﴿ قِلَاداً ﴾ ٢٠ : متفرّقة مختلفة . جمع قدّة ، من قدّ : إذا قطع .

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): وقوله: «كنّا طرائق قدداً» أي على مذاهب مختلفة. ﴿ وَاَنَّا ظُنَنَّا ﴾ : علمنا.

﴿ أَنْ لَنْ نُعْجِزَ اللهَ فِي الْأَرْضِ ﴾ : كائنين في الأرض أينما كنّا فيها.

﴿ وَلَنْ نُعْجِزَهُ هَرَباً ﴾ ٢ هاربين منها إلى السماء. أولن نعجزه في الأرض إن أراد بنا أمراً. أولن نعجزه هرباً إن طلبنا.

﴿ وَآنَّا لَمَّا سَمِعْنَا الْهُدَىٰ ﴾: أي القرآن.

﴿ آمَنًا بِهِ فَمَنْ يُؤْمِنْ بِرَبِّهِ فَلاَ يَخَافُ ﴾ : فهو لايخاف.

وقرئ (٥): «فلا يخف». والأوّل أدلّ على تحقيق نجاة المؤمنين واختصاصها بهم. ﴿ بَخْساً وَلا رَهَقاً ﴾ (٣): نقصاً في الجزاء، ولاأن يرهقه ذلّة. أو جزاء بمخس، لأنّه لم يبخس [لأحد] (١) حقاً ولا يرهق ظلماً، لأنّ من حقّ المؤمن (٧) بالقرآن أن يتجنّب ذلك.

١. تفسير القمّي ٣٩١/٢.

۳. ليس في ق.

٥ و٦. أنوار التنزيل ٥١٠/٢.

٢. المصدر: الحسين.

تفسير القمّى ٣٨٩/٢.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: الإيمان.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم الله (١٠): وقوله: «فسمن يـؤمن بـربّه فــلا يـخاف بـخساً ولارهقاً»، قال: «البخس» النقصان. و«الرهق» العذاب.

وسئل العالم (٢) عن مؤمني الجنّ : أيدخلون الجنّة ؟

فقال: لا، ولكن لله حظائر بين الجنَّة والنار يكون فيها مؤمنو الجنَّ وفسَّاق الشيعة.

وفي أصول الكافي (٣): عليّ بن محمّد، عن بعض أصحابنا، عن ابن محبوب، عن محمّد بن الفضيل، عن أبي الحسن الماضي الله قال: قلت: قوله: «لمّا سمعنا الهدى آمنًا به».

قال: «الهدى» الولاية، آمنًا بمولانا، فمن أمن بولاية مولاه فملا يخاف بخساً ولارهقاً.

قلت: تنزيل؟

قال: لا، تأويل.

﴿ وَاتَّا مِنَّا الْمُسْلِمُونَ وَمِنَّا الْقَاسِطُونَ ﴾: الجائزون عن طبريق الحق، وهبو الإيـمان والطاعة.

﴿ فَمَنْ أَسْلَمَ فَأُولَئِكَ تَحَرَّوْا رَشَداً ﴾ ٢: توخّوا رشداً عظيماً يبلغهم إلى دار السلام.

﴿ وَاَمَّا الْقَاسِطُونَ فَكَانُوا لِجَهَنَّمَ حَطَباً ﴾ ٢٠ : توقد بهم ؛ كما توقد بكفّار الإنس.

﴿ وَأَنْ لُو اسْتَقَامُوا ﴾: أي أنّ الشأن لو استقام الجنّ أو الإنس، أو كلاهما.

﴿ عَلَى الطُّريقَةِ ﴾: المثلى (٤).

﴿ لَأَسْقَيْنَاهُمْ مَآءً غَدَقاً ﴾ ٢ : لوسعنا عليهم الرزق.

وتخصيص الماء الغدق، وهو الكثير، بالذكر لأنّه أصل المعاش والسعة، وعزّة وجوده بين العرب.

٢. نفس المصدر /٣٠٠.

٤. ليس في ق، ش.

١. تفسير القمّي ٣٨٩/٢.

۳. الکافی ۲۳۳/۱، ح ۹۱.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١)، بإسناده إلى عبّادبن صهيب: عن الصادق عليَّلاً، عن أبيه، في قوله تعالى: «فمن أسلم» (الآية)؛ أي الذين أقـرّوا بـولايتنا، فأولئك تـحرّوا رشداً «وأمّا القاسطون» (الآية) معاوية وأصحابه.

«وأن لو استقاموا» (الآية) قال: «الطريقة» ولاية عليّ عليّ عليّ اللَّهِ .

أخبرنا (٢) أحمد بن إدريس قال: حدّثنا أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن النضربن سويد، عن القاسم [بن سليمان] (٣)، عن جابر قال: سمعت أباجعفر عليه عن النضربن سويد، عن القاسم [بن سليمان] (الآية)؛ يعني: من جرئ فيه شيء (٤) من شرك يقول في هذه الآية: «وأن لو استقاموا» (الآية)؛ يعني: من جرئ فيه شيء (٤) من شرك الشيطان «على الطريقة»؛ يعني: على الولاية في الأصل عند الأظلة حين أخذ الله ميثاق ذرّية آدم. «لأسقيناهم ماء غدقاً»؛ يعني: لكنّا وضعنا أظلّتهم في الماء الفرات العذب.

وفي أصول الكافي (٥): أحمد بن مهران، عن عبدالعظيم بن عبدالله الحسني، عن موسى بن محمّد، عن يونس بن يعقوب، عمّن ذكره، عن أبي جعفر للله في قول الله تعالى: «وأن لو استقاموا» (الآية) يقول: لأشربنا قلوبهم الإيمان. و«الطريقة» هي ولاية على بن أبي طالب والأوصياء.

أحمد بن مهران (٢)، عن عبدالعظيم بن عبدالله الحسني، عن موسى بن محمد، عن يونس بن يعقوب (٢) عمّن ذكره، عن أبي جعفر الحلي في قوله تعالى: «وأن لو استقاموا» (الآية) قال: يعني: لو استقاموا على ولاية أميرالمؤمنين علي الحية والأوصياء من ولده، وقبلوا طاعتهم في أمرهم ونهيهم. «لأسقيناهم ماء غدقاً» يقول: لأشربنا قلوبهم الإيمان. و«الطريقة» هي الإيمان بولاية على والأوصياء.

٣. من المصدر.

١. تفسير القمّي ٣٨٩/٢.

٢. نفس المصدر ٣٩١.

٤. ليس فو

٤. ليس في ق.

٥. الكافي ٤١٩/١، ح ٣٩.

٦. نفس المصدر /٢٢٠، ح ١.

٧. ورد في ق، ش، بدل السند إلى هنا: وأيضاً عنه.

وفي مجمع البيان (١): وفي تفسير أهل البيت، عن أبي بـصير قـال: قـلت لأبـي جعفر عليه : قول الله (٢): «إنّ الذين قالوا ربّنا الله ثمّ استقاموا».

قال: هو، والله، ما أنتم عليه «وأن لو استقاموا» (الآية).

وعن بريد العجليّ (٣)، عن أبي عبدالله للله قال: معناه: ولأمددناهم (٤) عــلماً كــثيراً يتعلّمونه من الأئمة.

﴿ لِنَفْتِنَهُمْ فِيهِ ﴾: لنختبرهم كيف يشكرونه.

وقيل (٥): معناه: لو استقام الجنّ على طريقتهم القديمة، ولم يسلموا باستماع القرآن، لوسّعنا عليهم الرزق مستدرجين لهم، لنوقعهم في الفتنة ونعذّبهم في كفرانهم (٦).

وفي تفسير على بن إبراهيم (٧): «لنفتنهم فيه» قتل الحسين العلل ا

وبالإسناد (١١): عن أبي بصير، عن أبي عبدالله للنِّلْ قال: سألته عن قوله تعالى: «وأن لو استقاموا» (الآية).

۲. فصّلت / ۳۰.

٤. المصدر: لأقدناهم.

٦. كذا في المصدر. وفي النسخ: كفر.

٨. تأويل الآبات الباهرة ٧٢٧/٢ ، ح ١.

١٠. من المصدر.

١. المجمع ٢٧٢/٥.

٣. نفس المصدر والموضع.

٥. أنوار التنزيل ٥١١/٣.

٧. تفسير القمّى ٣٨٩/٢.

٩. ليس في ق، ش، م.

١١. نفس المصدر، ح ٢.

قال: يعني: لأمددناهم علماً كي يتعلّمونه من الأثمّة.

ويؤيّده (۱) ما رواه أيضاً عن أحمد بن القاسم، عن أحمد بن محمّد، عن محمّد بن خالد، عن محمّد بن خالد، عن محمّد بن مسلم، عن محمّد بن مسلم، عن محمّد بن عليّ، عن محمّد بن مسلم، عن بريد العجليّ قال: سألت أباعبدالله عليماً عن قوله تعالى: «وأن لو استقاموا على الطريقة».

قال: يعني: على الولاية.

«لأسقيناهم ماءً غدقاً» قال: لأذقناهم علماً كثيراً يتعلّمونه من الأثمّة.

قلت: قوله: «لنفتنهم فيه».

قال: إنَّما هؤلاء يفتنهم (٢) فيه ؛ يعني: المنافقين.

وروي أيضاً (٣) عن عليّ بن عبدالله، عن إبراهيم بن محمّد، عن إسماعيل بن يسار، عن عليّ بن جعفر، عن جابر الجعفيّ، عن أبي جعفر لليّلِا في قوله تعالى: «وأن لو استقاموا على الطريقة لأسقيناهم ماءً غدقاً لنفتنهم فيه» قال: قال الله: لجعلنا أظلّتهم في الماء العذب. «لنفتنهم فيه» وفتنتهم (٤) في عليّ لليّلا وما فتنوا فيه، وكفروا بما أنزل في ولايته.

﴿ وَمَنْ يُغْرِضْ عَنْ ذِكْرِ رَبِّهِ ﴾ : عن عبادته ، أو موعظته ، أو وحيه .

﴿ يَسْلُكُهُ ﴾: يدخله.

وقرأ (٥) غير الكوفيّين، بالنون.

﴿ عَذَاباً صَعَداً ﴾ ﴿ : شَاقاً ٥٠ يعلو المعذّب ويغلبه. مصدر وُصِف به.

وفي شرح الآيات الباهرة (٧): [قال محمّد بن العبّاس ﴿ : حدّثنا] (٨) عليّ بن عبدالله بالإسناد المتقدّم ، عن جابر قال: سألت أباجعفر ﴿ لِللِّهِ عن قوله تعالى: «ومن يعرض عن ذكر ربّه يسلكه عذاباً صعداً».

١. نفس المصدر /٧٢٨، ح ٣.

٣. نفس المصدر /٧٢٨، ح ٤.

أنوار التنزيل ١١/٢٥.

٧. تأويل الآيات الباهرة ٧٢٩/٣، ح ٦.

٢. كذا في المصدر. وفي النسخ: ويقتنهم.

٤. ن، المصدر: فتنهم.

٦. ليس في ق.

۸. ليس في ق، ش، م.

قال: من أعرض عن عليّ النُّه يسلكه العذاب الصعد، وهو أشدّ العذاب.

- ﴿ وَأَنَّ الْمَسَاجِدَ لَهِ ﴾ : مختصّة به.
- ﴿ فَلاَ تَدُّعُوا مَعَ اللَّهِ لَحَداً ﴾ ٢٠ فلا تعبدوا فيها غيره.

ومن جعل «أنَّ» مقدّرة «باللام» علَّة للنّهي، ألغي فائدة الفاء.

وقيل (١): إنّ المراد بالمساجد: الأرض كلّها، لأنّها جُعِلت للنّبيّ عَلَيْظٌ مسجداً.

وفُسُرت: بالمسجد الحرام، لأنه قبلة المساجد. وبمواضع السجود، على أنّ المراد: النهي عن السجود لغير الله، وأراد به (٢) السبعة. وبالسجدات، على أنّه جمع مسجَد.

وفي كتاب من لا يحضره الفقيه (٣): قال أميرالمؤمنين عليه في وصيّته لابنه محمّد ابن الحنفيّة: يا بنيّ، لاتقل ما لاتعلم.

... إلى قوله: وقال الله: «وأنّ المساجد» (الآية)؛ يعني بالمساجد: الوجمه واليدين والركبتين والإبهامين.

وفي تفسير العيّاشيّ (1): عن أبي جعفر الثاني للسلا أنّه سأله المعتصم عن السارق: من أيّ موضع يجب أن يُقطَع؟

فقال: إنَّ القطع يجب أن يكون من مفصل أصول الأصابع، فيُترك الكفِّ.

قال المعتصم: وما الحجَّة في ذلك؟

قال: قول رسول الله عَيَّالُهُ: السجود على سبع أعضاء: الوجه واليدين والركبتين والرجلين. فإذا قُطِعت يده من الكرسوع أو المرفق لم يبق له يد يسجد عليها، وقال الله: «وأنّ المساجد لله»؛ يعني به: هذه [الأعضاء السبعة](٥) التي يسجد عليها. «فلا تدعوا مع الله أحداً». وماكان لله، فلا يُقطع. (الحديث)

١. أنوار التنزيل ٥١١/٢.

كذا في المصدر. وفي النسخ: «باعضائه» بدل «أراد به».

٣. الفقيه ١٨١/٢، ح ١٦٢٧. ٤. تفسير العيّاشي ٣٢٠/١، ح ١٠٩.

ه. ليس في ق.

عليّ بن إبراهيم (١)، عن أبيه ، عن بكربن صالح ، عن القاسم بن بريد قال: حدّ ثنا أبوعمرو الزبيريّ ، عن أبي عبدالله عليه وذكر حديثاً طويلاً ، يقول فيه \_بعد أن قال: «إن الله فرض الإيمان على جوارح بني آدم [وقسمه عليها وفرّقه فيها] (٢): وفرض على الوجه السجود له بالليل والنهار في مواقيت الصلاة ، فقال (٣): «يا أيّها الذين آمنوا اركعوا واسجدوا واعبدوا ربّكم وافعلوا الخير لعلكم تفلحون» وهذه فريضة جامعة على الوجه واليدين والرجلين ، وقال في موضع آخر: «وأنّ المساجد لله» (الآية).

وفي الكافي (1): عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن حمّادبن عيسى، عن أبي عبدالله عليَّا الكفين، حديث طويل، وفيه: وسجد ـ يعني: أبا عبدالله عليًّا ـ على شمانية أعظم: الكفين، والركبتين، وإبهامي الرجلين، والجبهة، والأنف.

وقال: سبعة منها فرض يسجد عليها، وهي التي ذكرها الله فسي كـتابه فـقال: «وأنَّ المساجد» (الآية)، وهي الجبهة والكفّان والركبتان والإبهامان. ووضع الأنـف عـلى الأرض سنّة.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥): حدّ ثني أبي ، عن الحسين بن خالد ، عن أبي الحسن الرضا عليه قال : «المساجد» الأئمّة.

وفيه (٦): «فلا تدعوا مع الله أحداً»؛ أي الأحد مع آل محمّد ﷺ. فــلا تــتّخذوا مــن غيرهم وليّاً إماماً (٧).

وفي أصول الكافي (٨): عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد، عن محمّد بن إلى أصول الكافي (٩) عدّة من أصحابنا، عن أبي الحسن عليه في قوله تعالى: «وأنّ المساجد لله فلا تدعوا مع الله أحداً» قال: هم الأوصياء.

۱. الكافي ۳٦/۲ ۳۷، ح ۱.

٣. الحج /٧٧.

٥. تفسير القمّي ٣٩٠/٢.

٧. ليس في المصدر.

٢. ليس في ق، ش، م.

٤. الكافي ٣١٢/٣، ح ٨.

٦. نفس المصدر /٣٨٩.

۸. الکافی ۲۵/۱، ح ۲۵.

وفي شرح الآيات الباهرة (1): [روى محمّد بن العبّاس ﷺ](٢) عن محمّد بن أبي بكر، عن محمّد بن إسماعيل، عن عيسى (٢) بن داود النجّار، عن الكاظم لل في قوله تعالى: «وأنّ المساجد لله فلا تدعوا مع الله أحداً» قال: سمعت أبي جعفر بن محمّد لل يقول: هم الأوصياء [و](١) الأئمّة منّا واحداً فواحداً «فلا تدعوا إلى غيرهم فتكونوا (٥) كمن دعا مع الله أحداً» هكذا نزلت.

﴿ وَانَّهُ لَمَّا قَامَ عَبْدُاللهِ ﴾: أي النبيِّ مَنْظَلًا. وإنّما ذُكر بلفظ العبد للتواضع، فإنّه واقع موقع كلامه عن نفسه، والإشعار بما هو المقتضى لقيامه.

وفي كتاب الخصال (٢): عن أبي جعفر الشَّا قال (٧): إنّ لرسول الله عَلَيْهُ عشرة أسماء، خمسة في القرآن وخمسة ليست في القرآن. فأمّا التي في القرآن فمحمّد وأحمد وعبدالله ويس ون.

﴿يَدُّعُوهُ﴾: يعبده.

﴿كَادُوا﴾:كاد الجنّ.

﴿ يَكُونُونَ عَلَيْهِ لِبَداً ﴾ ٢ : متراكمين من ازدحامهم عليه، تعجّباً ممّا رأوا من عبادته وسمعوا من قراءته. أو كاد الإنس والجنّ يكونون عليه مجتمعين لإبطال أمره. وهو جمع لبدة، وهي ما تلبّد بعضه على بعض؛ كلبدة الأسد.

وعن ابن عامر (٨٠): «لُبَداً» بضمّ اللام، جمع لبدة، وهي لغة.

وقرئ (١٠): «لبّداً» كسجّداً [جمع لابد] (١٠) و «لُبُداً» بضمّتين، جمع لبود؛ كصبر، جمع

صبور.

۲. ليس في ق، ش، م.

٤. من المصدر مع المعقوفتين.

٦. الخصال /٤٢٦، ح ٢.

٨. أنوار التنزيل ٥١١/٢.

١٠. من المصدر.

١. تأويل الآيات الباهرة ٧٢٩/٢، ح ٨.

٣. كذا في المصدر، وفي النسخ: يونس.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: فتكون.

٧. ليس في ق.

٩. أنوار التنزيل ٥١١/٢.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١)، متّصلاً بقوله: «المساجد» الأنسمّة. «وأنّه ثمّا قام عبدالله يدعوه»؛ يعني: محمّداً يدعوهم إلى ولاية عليّ «كادوا» قريش «يكونون عليه لبداً» يتعاونون (٢)عليه.

﴿ قَالَ إِنَّمَا أَدْعُو رَبِّي وَلاَ أُشْرِكُ بِهِ آحَداً ﴾ ن فيليس ذلك ببدع والممنكر يوجب تعجّبكم، أو إطباقكم على مقتى.

وقرأ (٣) عاصم وحمزة: «قل» على الأمر للنّبيّ عَلَيْهِ للهُ ليوافق ما بعده.

﴿ قُلْ إِنِّي لاَ أَمْلِكُ لَكُمْ ضَرّاً وَلاَرَشَداً ﴾ (ولانفعاً. أو غيّاً ولارشداً. عبّر من أحدهما باسمه، وعن الآخر باسم سببه أو مسبّبه، إشعاراً بالمعنيين.

وفي أصول الكافي (٤): عليّ بن محمّد، عن بعض أصحابنا، عن ابن محبوب، عن محمّد بن الفضيل، عن أبي الحسن الماضي عليّلًا قال: قلت: قوله: «الأأملك لكم ضراً والارشداً».

قال: إنّ رسول الله ﷺ دعا الناس إلى ولاية عليّ عليّ عليّ فاجتمعت إليه قريش فقالوا: يا محمّد، اعفنا من هذا.

فقال لهم رسول الله ﷺ: هذا إلى الله ليس إليّ. فاتّهموه وخرجوا من عنده، فأنزل الله: «قل إنّى لاأملك لكم ضرّاً ولارشداً».

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٥): «لاأملك لكم ضرّاً ولارشداً» إن تولّيتم عن ولايته.

- ﴿ قُلْ إِنِّي لَنْ يُجِيرَنِي مِنَ اللهِ اَحَدُّ ﴾ : إن أراد بي سوءاً.
- ﴿ وَلَنْ آجِدَ مِنْ دُونِهِ مُلْتَحَداً ﴾ ٢ : منحرفاً. أو ملتجأً.

﴿ إِلاَّ بَلاَغاً مِنَ اللهِ ﴾: استثناء من قوله: «لاأملك» فإنّ التبليغ إرشاد وإنفاع، وما بينهما اعتراض مؤكّد لنفي الاستطاعة.

١. تفسير القمّى ٣٨٩/٢. ٢. المصدر: يتعادون.

٣. أنوار التنزيل ٥١١/٢. ٤. الكافي ٤٣٤/١، ٩١ م

٥. تفسير القمّي ٣٨٩/٢.

أو من «ملتحداً». وألّا أبلَغ بلاغاً وما قبله دليل الجواب.

﴿ وَرِسَالاً تِهِ ﴾: عطف على «بلاغاً» و «من الله» صفته ، فإنّ صلته «عن» (١)؛ كقوله عَيَّلِيَّةُ: بلغوا عنى [ولو آية](٢).

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): «لن يجيرني من الله أحد» إن كتمت ما أمرت بـه. «ولن أجد من دونه ملتحداً»؛ أبلّغكم ما أمرني الله به من ولاية عليّ بن أبيطالب للظِّلْاِ.

- ﴿ وَمَنْ يَعْصِ اللهَ وَرَسُولَهُ ﴾ : في (٤) الأمر بالتوحيد، إذ الكلام فيه.
  - ﴿ فَإِنَّ لَهُ نَارِ جَهَنَّمَ ﴾: وقرئ (٥): «فأنَّ» على: فجزاؤه أنَّ.
    - ﴿ خَالِدِينَ فِيهَا آبَداً ﴾ ۞: جمعه للمعنى.
- ﴿ حَتَّى إِذَا رَأَوْا مَا يُوعَدُونَ ﴾ : في الدنيا؛ كوقعة بدر، أو في الأخرة.

والغاية (٢) لقوله: «يكونون عليه لبداً» بالمعنى الثاني، أو لمحذوف دل عليه الحال من استضعاف الكفّار له وعصيانهم له.

﴿ فَسَيَعْلَمُونَ مَنْ اَضْعَفُ نَاصِراً وَاقَلَّ عَدَداً ﴾ ٢٠ : هو ، أو هم .

وفي أصول الكافي (٧): متّصلاً بآخر ما نقلناه عنه؛ ـ أعني: قوله: «ضرّاً ولارشـداً»: «قل إنّي لن يجيرني من الله [إن عصيته] (٨) أحد ولن أجد من دونه ملتحداً إلّا بلاغاً من الله ورسالاته في عليّ».

قلت: هذا تنزيل؟

قال: نعم.

ثمّ قال توكيداً: «ومن يعص الله ورسوله في ولاية عليّ فإنّ له نار جهنّم خالدين فيها أبداً».

<sup>1.</sup> أي ليس امن الله اصلة البلاغاً الأنّ صلته اعن الا «من».

٢. ليس في ق ، ش ، م . ٣. تفسير القمّي ٣٨٩/٢.

٤. كذا في أنوار التنزيل ٥١٣/٢. وفي ش: وفي تبليغ. وفي غيرها: فيبلّغ.

٥. نفس المصدر والموضع. ١٦. لأنَّ «حتَّى» تغيد الغاية.

٧. الكافي ٤٣٤/١ م ٩١. ليس في ق.

قلت: «حتّى إذا رأوا ما يوعدون فسيعلمون من أضعف ناصراً وأقلّ عدداً». قال: يعنى بذلك القائم وأنصاره. (الحديث)

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): «ومن يعص الله ورسوله في ولاية عليّ عليّ الله فإنّ له نار جهنّم خالدين فيها أبداً» قال النبيّ عَلَيْلُهُ: يا عليّ، أنت قسيم النار، تـقول: هـذا لي وهذا لكِ.

قالوا (٢): فمتى يكون ما تعدنا به ، يا محمّد ، من أمر عليّ والنار؟ فأنزل الله: «حتّى إذا رأوا ما يوعدون»؛ يعني: الموت والقيامة «فسيعلمون من أضعف ناصراً وأقلّ عدداً»؛ يعني: فلاناً وفلاناً ، ومعاوية ، وعمرو بن العاص ، وأصحاب الضغائن [من قريش] (٣).

وفيه: قوله: «حتَىٰ إذا رأوا ما يـوعدون»؛ يـعني: القـائم وأمـيرالمـؤمنين عَلَمَكُا فـي الرجعة.

«فسيعلمون من أضعف ناصراً وأقلّ عدداً» قال: هو قول أميرالمؤمنين [لزفر: والله] (١٠) يا ابن صهاك، لولا عهد من رسول الله ﷺ [وكتاب من الله] (١٠) سبق، لعلمت أيّنا أضعف ناصراً وأقلّ عدداً.

﴿ قُلِّ إِنَّ آدْرِي ﴾ : ما أدري.

﴿ اَقَرِيبٌ مَا تُوعَدُونَ اَمْ يَجْعَلُ لَهُ رَبِّي آمَداً ﴾ ۞: غاية (٦) تطول مدتها.

قيل (٧): كأنّه لمّا سمع المشركون «حتّى إذا رأوا ما يـوعدون» قـالوا: مـتى يكـون؟ إنكاراً، فقيل: قل: إنّه كائن لامحالة، ولكن لاأدرى وقته.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٨)، متّصلاً بقوله: «ناصراً وأقلّ عدداً» قال: فلمّا

١. تفسير القمّي ٣٨٩/٢\_٣٩٠.

٣. ليس في ق.

٥. ليس في ق، ش.

٧. أنوار التنزيل ١٢/٢٥.

٢. المصدر: قالت قريش.

٤. ليس في ق، ش، م.

ليس في ق، ش.

٨. تفسير القمّي ٣٩١/٢.

أخبرهم رسول الله عَيَّالِيُّهُ ما يكون من الرجعة ، قالوا: متى يكون هذا؟ قال الله: قل يا محمد: «إن أدرى» (الآية).

- ﴿ عَالِمُ الْغَيْبِ ﴾ : هو عالم الغيب.
  - ﴿ فَلاَ يُظْهِرُ ﴿ : فلا يُطلِع .
- ﴿ عَلَى غَيْبِهِ اَحَداً ﴾ ٢٠ : أي على الغيب المخصوص به علمه.
  - ﴿ إِلاَّ مَن ارْتَضَيُّ ﴾: لعلم بعضه حتّى يكون له معجزة.
    - ﴿ مِنْ رَسُولِ ﴾ : بيان «لمن».

واستُدِلَ به على إبطال الكرامات، وتخصيص الرسول بالملك، والإظهار بما يكون بغير واسطة تكلّف، وتخصيص بلا مخصّص.

وفي أصول الكافي (1): محمّد بن يحيى، عن عبدالله بن محمّد بن عيسى، عن الحسن بن محمّد بن عيسى، عن الحسن بن محبوب، عن عليّ بن رئاب، عن سدير الصيرفيّ قال: سمعت حمران بن أعين يسأل أبا جعفر الليلاّ عن قوله جلّ ذكره: «عالم الغيب فلا يظهر على غيبه أحداً».

فقال عليه إلا من ارتضى من رسول» وكان محمّد، والله، ممّن ارتضاه.

وأمّا قوله: «عالم الغيب» فإنّ الله عالم بما غاب من خلقه فيما يقدّر من شيء، ويقضيه في علمه قبل أن يخلقه وقبل أن يفضيه في علمه وقبل أن يفضيه إلى الملائكة، فذلك يا حمران، علم موقوف عنده، إليه فيه المشيئة، فيقضيه إذا أراد ويبدو له فيه فلا يمضيه، فأمّا العلم الذي يقدّره الله ويقضيه ويمضيه فهو العلم الذي انتهى إلى رسول الله، ثمّ إلينا. والحديث طويل. أخذت منه موضع الحاجة.

عدّة من أصحابنا (٢)، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن القاسم بن محمّد، عن عليّ بن أبي حمزة، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله الله علي قال: إن لله علمين: علماً عنده لم يطلع عليه أحد من خلقه، وعلماً نبذه إلى ملائكته ورسله، فما نبذه إلى ملائكته ورسله فقد انتهى إلينا.

۱. الكافي ٢/٢٥٦، ح ٢. نفس المصدر /٢٥٥، ح ٢.

عليّ بن إبراهيم (١)، عن صالح بن السنديّ، عن جعفر بن بشير [عـن ضـريس](١) قال: سمعت أباجعفر للنِّلِا يقول: إنّ لله علمين: علم مبذول، وعلم مكفوف.

فأمّا المبذول فإنّه ليس من شيء تعلمه الملائكة والرسل إلّا نـحن نـعلمه، وأمّـا المكفوف فهو الذي عندالله في أمّ الكتاب إذا خرج نفذ.

أبو علي الأشعري (٣)، عن محمّد بن عبدالجبّار، عن محمّد بن إسماعيل، عن علي ابن النعمان، عن سويد القلا، عن أبي أيّوب، عن أبي بصير، عن أبي جعفر اللِّلِا قال: إن لله علمين: علم لايعلمه إلّا هو، وعلم علّمه (٤) ملائكته ورسله، [ف ما علمه ملائكته ورسله] (٥) فنحن نعلمه.

أبوعليّ الأشعريّ (١)، عن محمّد بن عبدالجبّار، عن صفوان، عن ابن مسكان، عن بدربن الوليد، عن أبي الربيع، عن أبي عبدالله عليّة قال: إنّ الإمام إذا شاء أن يعلم علم (١). محمّد بن يحيئ (١)، عن عمران بن موسى، عن موسى بن جعفر، عن عمرو بن سعيد المدائنيّ، عن أبي عبدالله عليّة قال: إذا أراد الإمام أن يعلم شيئاً أعلمه الله ذلك.

محمّد بن يحيئ (١٠)، عن سلمة بن الخطّاب، عن سليمان بن سماعة وعبدالله بن محمّد، عن عبدالله بن القاسم البطل، عن أبي بصير قال: قال أبوعبدالله عليه أي إمام لا يعلم ما يصيبه وإلى ما يصير، فليس ذلك بحجّة لله على خلقه.

٢. ليس في ق، ش.

٤. م، ش: أعلمه.

٦. نفس المصدر /٢٥٨، ح ١.

٨. ت،ي، ر، المصدر: أعلم.

١٠. تفس المصدر /٢٥٨، ح ١.

نفس المصدر /٢٥٦ ـ ٢٥٧، ح ٣.

٣. نفس المصدر /٢٥٦، ح ٤.

٥. من المصدر.

٧. نفس المصدر /٢٥٨، ح ٢.

٩. نفس المصدر /٢٥٨، ح ٣.

عليّ بن إبراهيم (١)، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن ابن أذينة، عن عبدالله بن سليمان، عن حمران بن أعين، عن أبي عبدالله عليه أن جبرئيل أتى رسول الله عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ إِلَى الله عَلَيْهُ إِحداهما وكسر الأخرى بنصفين، فأكل نصفاً وأطعم علياً نصفاً.

ثم قال له رسول الله عَلَيْنُ : يا أخي، هل تدري ما هاتان الرمّانتان؟ قال : لا.

قال: أمّا الأولىٰ فالنبوّة ليس لك فيها نصيب، وأمّا الأخرىٰ فالعلم أنت شريكي فيه. فقلت: أصلحك الله، كيف كان يكون شريكه فيه ؟

قال: لم يعلّم الله محمّداً [عَلَيْهُ علماً إلّا وأمره أن يعلّمه عليّاً.

فقال: يا عليّ، أمّا الرمّانة الأولىٰ التي أكلتها فالنبوّة ليس لك فيها شيء، وأمّا الأخرى (٤) فهو العلم فأنت شريكي فيه.

محمّد بن يحيى (٥)، عن محمّد بن الحسن، عن محمّد بن عبدالحميد، عن منصور بن يونس، عن ابن أذينة، عن محمّد بن مسلم قال: سمعت أبا جعفر عليه يقول: نزل جبرئيل على محمّد عَلَيْ برمّانتين من الجنّة، فلقيه علي عليه فقال: ما هاتان الرمّانتان اللتان في يدك؟

فقال: أمّا هذه فالنبوّة ليس لك فيها نصيب، وأمّا هـذه فـالعلم. ثـم فـلقها رسـول الله ﷺ بنصفين، فأعطاه نصفها، وأخذ رسول الله ﷺ نصفها.

٢. نفس المصدر /٢٦٣، ح ٢.

٤. كذا في المصدر. وفي ق: الأخر. وفي غيرها: الأخرة.

١. نفس المصدر /٢٦٣، ح ١.

٣. من المصدر.

٥. نفس المصدر /٢٦٣، ح٣.

ثم قال: أنت شريكي فيه وأنا شريكك فيه (١).

قال: فلم يعلّم الله رسوله حرفاً ممّا علّمه الله، إلّا وقد علّمه عليّاً عليّاً عليه أنتهي العلم إلينا. ثمّ وضع يده على صدره.

وفي كتاب الاحتجاج (٢) للطبرسي الله حديث طويل: عن عليّ النِّلِيّ وفيه: وألزمهم الحجّة، بأن خاطبهم خطاباً يدلّ على المفراده وتوحيده (٣)، وبأنّ له (٤) أولياء تمجري أفعالهم وأكامهم مجرئ فعله، وعرّف الخلق اقتدارهم على علم الغيب بقوله: «عالم الغيب فلا يظهر» (الآية).

قال السائل: من هؤلاء الحجج ؟

قال: هم رسول الله ﷺ ومن حلّ محلّه من أصفياء الله الذين قال (٥): «فأينما تـولّوا فئم ً وجه الله» الذين قرنهم الله بنفسه، وفرض على العباد من طاعتهم مثل الذي فرض عليهم منها لنفسه.

وفي الخرائج والجرائح (٦): روئ محمّد بن الفضل الهاشميّ ، عن الرضا لللله أنّه نظر إلى ابن هذّاب فقال: إن أنا أخبرك أنّك مبتلئ (٧) في هذه الأيّام بدم ذي رحم لك أكنت مصدّقاً لى ؟

قال: لا، فإنَّ الغيب لايعلمه إلَّا الله.

قال: أوليس يقول: «عالم الغيب فلا يظهر على غيبه أحداً إلّا من ارتبضى من رسول»؟! فرسول الذي أطلعه الله على على على على المسول الذي أطلعه الله على ما يشاء من غيبه، فعلمنا ماكان وما يكون إلى يوم القيامة. (الحديث)

وفي عيون الأخبار (^)، في باب ما جاء عن الرضاء الله عن الأخبار النادرة في فنون

٢. الاحتجاج /٢٥٢.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: لهم.

٦. الخرائج ٢٤٣/١، ح ٦.

٨. العيون ٢٠٠١، ح ٩.

١. في ق، ش، زيادة: قال.

٣. المصدر: توحّده.

٥. البقرة/١١٥.

٧. المصدر: سمبتلي،

شتى، بإسناده إلى الحارث بن الدلهاث (١) مولى الرضا لله قال: سمعت أبا الحسن لله في يقول: لا يكون المؤمن مؤمناً حتى يكون فيه ثلاث خصال: سنة من ربه، وسنة من نبيه، وسنة من ربه كتمان سرّه، قال الله في الله على غيبه أحداً إلا من ارتضى من رسول (الحديث)

وفي كتاب الخصال (٢) في مناقب على عليّ عليّ و تعدادها: قال أميرالمؤمنين عليّه : وأمّا الثالثة والثلاثون، فإنّ رسول الله ﷺ التقم أذني فعلّمني مناكبان ومنا يكسون إلى يسوم القيامة، فساق الله ذلك إلى على لسان نبيّه ﷺ.

﴿ فَإِنَّهُ يَسْلُكُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ ﴾ : من بين يدي المرتضى.

﴿ وَمِنْ خَلْفِهِ رَصَداً ﴾ ؟: حرساً من الملائكة ، يحرسونه من اختطاف الشياطين وتخاليطهم.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): وقوله: «عالم الغيب ـ إلى قوله ـ: رصداً» قال: يخبر الله رسوله الذي يرتضيه بماكان قبله من الأخبار، وما يكون بعده من أخبار القائم والرجعة والقيامة.

﴿ لِيَعْلَمَ أَنْ قَدْ آبُلَغُوا ﴾ : أي ليعلم النبيّ الموحىٰ إليه أن قد أبلغ جبرئيل اللَّهِ والملائكة النازلون بالوحي. أو ليعلم الله أن قد أبلغ الأنبياء، بمعنىٰ : ليتعلّق علمه به موجوداً.

- ﴿ رِسَالاًت رَبِّهم ﴾ : كما هي محروسة عن التغيير.
  - ﴿ وَاحَاطَ بِمَا لَدَيْهِمْ ﴾ : بما عند الرسل.
- ﴿ وَأَخْصَىٰ كُلُّ شَيْءٍ عَدَداً ﴾ ۞: حتّى القطر والرمل.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): قوله: «من ارتضيٰ من رسول» (٥) قال: يعني: عليّاً

<sup>1.</sup> ق: الدملاب. وفي ر، ش: الذلهاب. وفي ت، م، ي: الدلهاب.

٣. تفسير القمّي ٣٩١/٢.

۲. الخصال /٥٧٦، ح ١.

٥. كذا في المصدر. وفي النسخ: الله.

٤. تفسير القمّي ٣٩٠/٢.

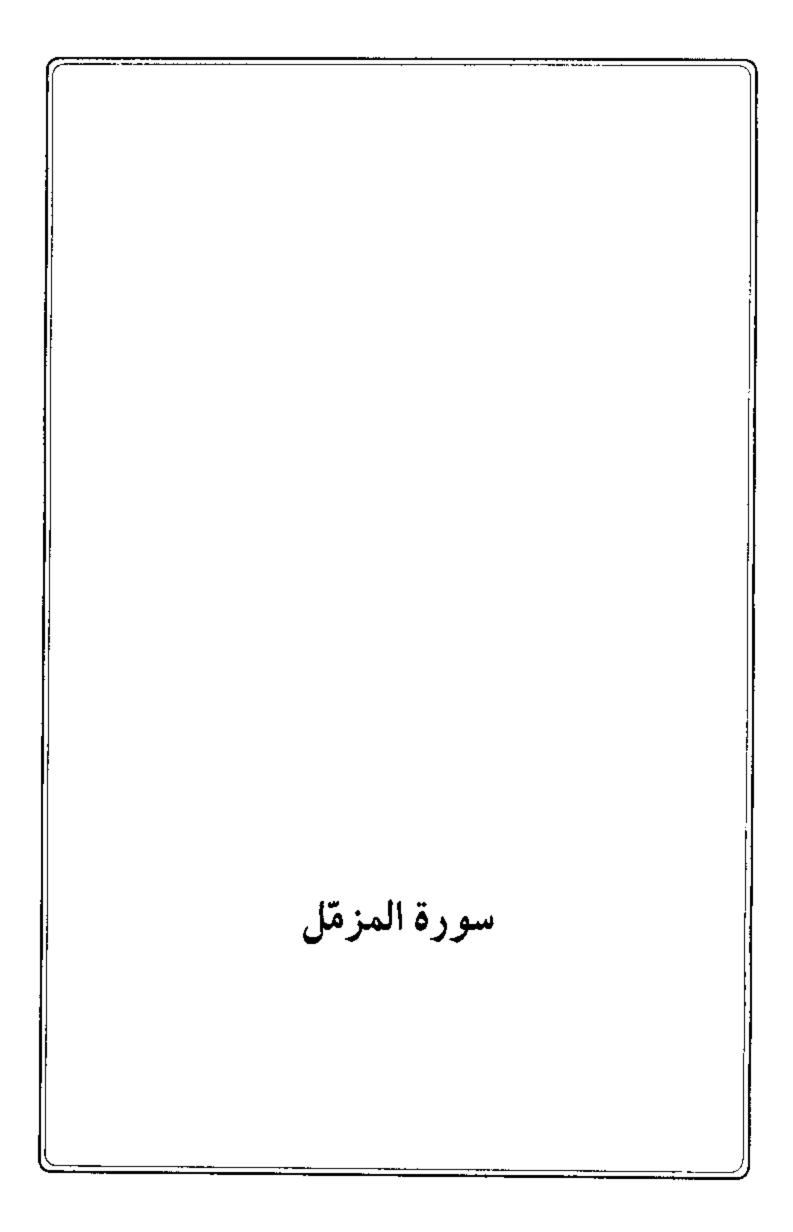
المرتضى من الرسول، وهو منه [قال الله:](١). «فإنّه يسلك من بين يبديه ومن خلفه رصداً» قال: في قلبه العلم ومن خلفه الرصد، يعلّمه علمه، يزقّه العلم زقّاً، ويعلّمه الله إلهاماً، و«الرصد» التعليم من النبي عَيَّالِيَّةُ.

"ليعلم" النبي عَيَالُهُ "أن قد أبلغوا رسالات ربّهم وأحاط» [علي] (٢) «بما» لدى الرسول من العلم "وأحصى كلّ شيء عدداً» مماكان ومما يكون منذ خلق الله آدم إلى أن تقوم الساعة، من فتنة أو زلزلة أو خسف أو قذف أو أمّة هلكت فيما مضى أو تهلك فيما بقي. وكم من إمام جائر وعادل يعرفه باسمه ونسبه، ومن يموت موتاً أو يُعتَل قتلاً. [وكم من إمام مخذول لايضرة خذلان من خذله. وكم من إمام منصور لاينفعه نصرة من نصره] (٢).

١. ليس في ق،ش،م.

٢. من المصدر،

٣. ليس في ق، ش، م.



## سورة المزمل

مكّيّة.

وقيل<sup>(١)</sup>: مدنيّة.

وقيل(٢): بعضها مكّيّة وبعضها مدنيّة.

وآيها تسع عشرة أو ثماني عشرة أو عشرون.

## بسم الله الرحمن الرحيم

في كتاب ثواب الأعمال (٣)، بإسناده: عن أبي عبدالله الله عليه قال: من قرأ سورة المزّمّل في كتاب ثواب الأعمال (١)، بإسناده: عن أبي عبدالله الله الله الأخرة [أو] (٤) في آخر اللهل، كان له اللهل والنهار شاهدين مع سورة المزّمّل، وأحياه الله حياة طيّبة، وأماته ميتة طيّبة.

وفي مجمع البيان (٥): أبيّ بن كعب قال: قال رسول الله ﷺ: من قرأ سورة المزّمّل، دُفِع عنه العسر في الدنيا والآخرة.

﴿ يَا أَيُّهَا الْمُزَّمِّلُ ﴾ : أصله: المتزمّل. من تزمّل بثيابه: إذا تلفّف (٦) بها. فأدغم التاء في الزاء، وقد قرئ (٧) به و «بالمزّمّل» مفتوحة الميم ومكسورتها؛ أي الذي زمّله غيره، أو زمّل نفسه.

قيل (٨): سُمّي به النبيّ عَيَالَ تهجيناً لماكان عليه ، لأنّه كان نائماً أو مرتعداً. ممّا دهشه بدء الوحي متزمّلاً في قطيفة . أو تحسيناً له ، إذ روي : أنّه يـصلّي مـتلفّفاً بـبقيّة مـرط

٣. ثواب الأعمال /١٤٨، ح ١.

١ و٢. مجمع البيان ٣٧٥/٥.

٥. المجمع ٥/٣٧٥.

٤. يوجد في ش، المصدر.

٦. كذا في أنوار التنزيل ٥١٣/٢. وفي النسخ: تلف.

٧ و ٨. نفس المصدر والموضع.

مفروش (١) على عائشة فنزل. أو تشبيهاً له في تثاقله بالمتزمّل (٢)، لأنّه لم يتمرّن (١) بعد في قيام الليل. أو من تزمّل الزمّل: إذا تحمّل الحمل؛ أي الذي تحمّل أعباء النبوّة.

وفي جوامع الجامع (٤): وروي أنّه دخل عملي خمديجة وقمد جماء فمرقاً (٥) فـقال: زمّلوني. فبينا هو على ذلك إذ ناداه جبرئيل: يا أيّها المزّمّل.

﴿ قُم اللَّيْلَ ﴾: أي قم إلى الصلاة ، أو داوم عليها.

وقرئ <sup>(٦)</sup>بضمَ الميم وفتحها، للإتباع أو التخفيف.

﴿ إِلاَّ قَلِيلاً ۞ نِصْفَهُ أَوِ انْقُصْ مِنْهُ قَلِيلاً ۞ أَوْ زِدْ عَلَيْهِ ﴾: الاستثناء من «الليل»، و«نصفه» بدل من «قليلاً»، وقلّته بالنسبة إلى الكلّ، والتخيير بين قيام النصف والزائد عليه ؛ كالثّلثين، والناقص عنه ؛ كالثّلث.

أو «نصفه» بدل من «الليل» والاستثناء منه (١٠). والضمير في «منه» و«عليه» للأقل من النصف؛ كالثّلث، فيكون التخيير بينه وبين الأقل منه؛ كالرّبع، والأكثر منه؛ كالنصف، أو للنّصف والتخيير بين أن يقوم أقل منه على البتّ وأن يختار أحد الأمرين من الأقل والأكثر.

أو الاستثناء من إعداد الليل، فإنّه عامّ، والتخيير بين قيام النصف والناقص عنه والزائد عليه.

وفي تهذيب الأحكام (^): محمّد بن الحسين، عن محمّد بن إسماعيل، عن منصور، عن عمر بن أذينة، عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر الله قال: سألته عن قول الله تعالى: «قم الليل إلا قليلاً».

قال: أمره الله أن يصلي كلّ ليلة ، إلّا أن تأتي عليه ليلة من الليالي لايصلّي فيها شيئاً.

۲. ليس في ي.

٤. الجرامع /٥١٥.

٦. أنوار التنزيل ٥١٣/٢.

٨. التهذيب ٢/٣٥٠، ح ١٣٨٠.

١. كذا في المصدر. وفي النسخ: مفروض،

٣. كذا في المصدر، وفي النسخ: يتمرد،

ه. أي: خائفاً.

٧. أي من النصف.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): «ياأيّها المزّمّل» قال: هو النبيّ عَلَيْهُ كان يتزمّل بثوبه وينام، فقال الله: «ياأيّها المزّمّل، قم الليل إلّا قليلاً نصفه أو انقص منه قليلاً». قال: انقص من القليل، «أو زد عليه»؛ أي على القليل قليلاً.

وفي مجمع البيان (٢): وقيل: إنَّ نصفه بدل من القليل، فيكون بياناً للمستثنى.

ويؤيّد (٣) هذا القول: ما روي عن الصادق للسلام قال: «القليل» النصف، أو انقص من القليل قليلاً، أو زد على القليل قليلاً.

﴿ وَرَتَّلِ الْقُرْآنَ تَرْتِيلاً ﴾ ﴿ وَمَرَاهُ عَلَى تؤدة وتبيين حروف بحيث يستمكن السامع من عدّها، من قولهم: ثغر رتل، ومرتل: إذاكان مفلجاً (٤).

وفي أصول الكافي (٥): علي بن إبراهيم [عن أبيه] (٦) عن علي بن معبد (٧)، عن واصل بن سليمان، عن عبدالله بن سليمان قال: سألت أباعبدالله عليه عن قول الله تعالى: «ورقل القرآن ترتيلاً».

قال: قال أميرالمؤمنين الله : بيّنه بياناً (١٠)، والمتهذّه هذّ (١٠) الشعر، والاتنثره نثر الرمل، ولكن أفزعوا (١٠٠) قلوبكم القاسية، والايكن همّ أحدكم آخر السورة.

عدّة من أصحابنا (١١)، عن سهل بن زياد، عن بعض أصحابه، عن عليّ بن أبي حمزة قال: قال أبو عبدالله عليه إن القرآن لا يُقرأ هذرمة (١٢) ولكن يُرتَّل ترتيلاً، فإذا مررت بآية فيها ذكر النار فقف عندها واسأل الله الجنّة، وإذا مررت بآية فيها ذكر النار فقف عندها و تعوّذ بالله من النار.

٢. المجمع ٢٧٧/٥.

الفلج في الأسنان: تباعد ما بين الثنايا والرباعيّات.

٦. ليس في ق.

٨. المصدر: تبياناً.

١٠. كذا في المصدر. وفي النسخ: اقرعوا.

١٢. الهذرمة: الإسراع في القراءة.

١. تفسير القمي ٢٩٢/٢.

٣. المجمع ٢٧٧/٥.

ه. الكاني ٦١٤/٢، ح ١.

٧. كذا في المصدر. وفي النسخ: سعيد.

٩. الهذَّ: سرعة القراءة.

تفس المصدر /٦١٧، ح ٢.

محمّد بن يحيى (١١)، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن عليّ بن أبي حمزة قال: قال أبوعبدالله الليّلا: إنّ القرآن لايُقرأ هذرمة، ولكن يُرتّل ترتيلاً، فإذا مررت بآية فيها ذكر النار وقفت عندها وتعوّذت بالله من النار. والحديثان طويلان. أخذت منهما موضع الحاجة.

وفي مجمع البيان (٢): وقيل: «رتّل» معناه: ضعّف. و «الرتل» الليّن ... عن قطرب. قال: والمراد بهذا: تحزين القلب (٢)؛ أي اقرأه بصوت حزين.

ويعضده (٤): ما رواه أبوبصير، عن أبي عبدالله للسلِّلِ في هذا قال: هو أن تتمكَّث فيه، وتحسّن به صوتك.

> وروي (٥) عن أمّ سلمة أنّها قالت: كان رسول الله ﷺ يقطّع قراءته آية آية. وعن أنس (٦) قال: كان يمدّ صوته مدّاً.

وعن عبدالله بن عمر (٧) قال: قال رسول الله: يقال (٨) لصاحب القرآن: اقرأ وارق ورتّل؛ كما كنت ترتّل في الدنيا، فإنّ منزلتك عند آخر درجة تقرؤها.

﴿إِنَّا سَنُلْقِي عَلَيْكَ قَوْلاً تَقِيلاً ﴾ أن قيل (١٠): [يعني: القرآن؛ فإنه لما فيه من التكاليف الشاقة ثقيل على المكلفين سيّما على الرسول عَيَّا إذ كان عليه أن يتحمّلها ويحمّلها أمّته والجملة اعتراض يسهل التكاليف عليه بالتهجّد ويدلّ على أنّه مشقّ مضاد للطبع مخالف للنفس] (١٠) أو رصين (١١) لرصانة لفظه ومتانة معناه، أو ثقيل على المتأمّل فيه، لافتقاره إلى مزيد تصفية للسرّ وتجريد للنّظر. أو ثقيل (١١) في الميزان، أو على الكفّار والفجّار.

٢. المجمع ٢٧٨/٥.

٤٧٤. نفس المصدر والموضع.

٩. أنوار التنزيل ١٣/٢٥.

١. نفس المصدر /٦١٨، ح ٥.

٣. المصدر: القرآن.

٨. ليس في ق، ش، ت، ن.

١٠. من المصدر.

١١. كذا في المصدر. وفي النسخ: «أي رضينا» بدل «أو رصين».

١٢. المصدر: ثقل،

الجزء الثالث عشر / سورة المزمّل ........................ ٥٥٠

وفي مجمع البيان (١): أي سنوحي إليك (٢) قولاً يثقل عليك وعلى أمّتك.

... إلى قوله: وقيل: قولاً ثقيلاً نزوله، فإنّه ﷺ كان تتغيّر حاله عند نزوله ويـعرق، وإذاكان راكباً تبرك<sup>(۱)</sup> راحلته ولاتستطيع المشى.

وسأل الحارث (1) بن هشام رسول الله ﷺ فقال: يا رسول الله، كيف بأتيك (٥) الوحى؟

فقال ﷺ: أحياناً يأتيني مثل صلصلة الجرس فهو أشدّ عـليّ فـينفصم عـنّي وقـد وعيت ما قال، وأحياناً يتمثّل الملك رجلاً فأعي ما يقوله.

قالت عانشة (٦) إنّه كان ليوحى إلى رسول الله ﷺ وهمو عملي راحملته فمتضرب (٧) بجرانها (٨).

قالت: ولقد رأيته ينزل في اليوم الشديد البرد فينفصم عنه وأنّ جبينه ليرفض عرقاً. وروى العيّاشي (٩)، بإسناده: عن عيسى بن عبدالله، عن أبيه، عن جدّه، عن عليّ النِّلِا قال: كان القرآن ينسخ بعضه بعضاً، وإنّما يؤخذ من أمر رسول الله بآخره، وكان من آخر ما نزل عليه سورة المائدة نسخت ما قبلها ولم ينسخها شيء، لقد نزلت عليه وهو على بغلة شهباء (١٠) وثقل عليه الوحي حتّى وقفت وتدلّى بطنها، حتّى رأيت سرتها تكاد تمسّ الأرض.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١١)، في بيان نزول سورة المنافقين: فما سار إلّا قبليلاً حتى أخذ رسول الله عَلِيهِ أَما كان يأخذه من البرحاء (١٢) عند نزول الوحى عليه، فتقل

٢. المصدر: عليك.

٤. ق، ش، م: الحرّ.

٦. يوجد في ن،ي، المصدر.

٨. الجران: مقدّم عنق البعير من مذبحه إلى منحره.

١٠. المصدر: الشهباء.

١٢. أي شدّة الأذي والمشقّة.

١. المجمع ٥/٣٧٨.

٣. المصدر: يبرك.

٥. ليس في ق، ش، م.

٧. المصدر: فيضرب.

ب تفسير العيّاشي ٢٨٨/١، ح ٢.

١١. تفسير القمّي ٣٦٩/٢.

حتّى كادت ناقته تبرك من ثقل الوحي، فسرى عن رسول الله وهو يسكب العرق [عن جبهته](۱).

﴿ إِنَّ نَاشِئَةَ اللَّيْلِ \* : إِنَّ النفس التي تنشأ من مضجعها إلى العبادة ، من نشأ من مكانه : إذا نهض .

أو قيام الليل، على أنَّ «الناشئة» مصدر، من نشأ: إذا نهض، على فاعلة؛ كالعافية. أو العبادة التي تنشأ بالليل؛ أي تحدث.

أو ساعات الليل، لأنَّها تحدث واحدة بعد أخرى.

أو ساعاتها الأول، من نشأت: إذا ابتدأت.

﴿ هِيَ اَشَدُّ وَطَناً ﴾: أي كلفة ، أو ثبات قدم.

وقرأ (٢) أبوعمرو وابن عامر : «وِطاء»؛ أي مواطأة القلب اللسان لها أو فيها ، أو موافقة لما يراد منها من الخضوع والإخلاص .

﴿ وَاَقْوَمُ قِيلاً ﴾ ﴿ وَاسد ﴿ وَاسد ﴿ مَقَالاً ، أَو أَثبت قراءةً لحضور القلب وهدو الأصوات. وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٤): قوله: «قولاً ثقيلاً» قال: قيام الليل ، وهو (٥) قوله: «إنّ ناشئة الليل هي أشدّ وطئاً وأقوم قيلاً» قال: أصدق القول.

وفي تهذيب الأحكام (٢): أحمد بن محمّد، عن ابن أبي عمير، عن هشام بن سالم، عن أبي عبدالله عليه في قوله: «إن ناشئة الليل هي أشدّ وطئاً وأقوم قيلاً» قال: يعني بقوله: «وأقوم قيلاً»: قيام الرجل عن فراشه يريد به الله لايريد به غيره.

محمّد بن أحمد بن يحيى ، عن أيّوب بن نوح ، عن صفوان أبي عمير ، عن هشام بن سالم ، عن أبي عبدالله عليه في قول الله تعالى : «إنّ ناشئة الليل هي أشدّ وطئاً وأقوم قيلاً».

١. ليس قي ق، ش. ٢. أنوار التنزيل ٥١٤/٢.

٣. كذا في نفس المصدر والموضع، وفي النسخ: أشدً.

٤. تفسير القمي ٣٩٢/٢.

٦. التهذيب ٢/٣٣٦، ح ١٣٨٥.

قال: [يعني بقوله: «وأقوم قيلاً»](١) قيامة عن فراشه لايريد إلّا الله.

وفي كتاب علل الشرائع (٢): أبي الله قال: حدّثنا عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن محمّد بن أبي عمير، عن هشام بن سالم، عن أبي عبدالله الله الله قول الله تعالى: «إنّ ناشئة الليل هي أشدّ وطئاً وأقوم قيلاً» قال: يعني بقوله: «وأقوم قيلاً»: قيام الرجل (٣) عن فراشه بين يدي الله تعالى لايريد به غيره.

وفي الكافي (3): عليّ بن محمّد، بإسناده، عن بعضهم الله قال في قول الله تعالى: «إنّ ناشئة» (الآية) قال: هي ركعتان بعد المغرب، يقرأ في أوّل ركعة بفاتحة الكتاب وعشر من أوّل البقرة وآية السخرة (٥) [و] (٢) من قوله (٧): «وإلهكم إله واحد لا إله إلّا هو الرحمن الرحيم إنّ في خلق السموات والأرض . إلى قوله . : لآيات لقوم يعقلون» وخمس عشرة مرّة «قل هو الله أحد»، وفي الركعة الثانية فاتحة الكتاب وآية الكرسي وأخر البقرة من قوله: «ولله ما في السماوات وما في الأرض» إلى أن تختم السورة، وخمس عشرة مرّة «قل هو الله أحد» ثمّ ادع بعدهما بما شئت.

قال: ومن واظب عليها كُتِب له بكلّ صلاة ستّمائة ألف حجّة.

وفي مجمع البيان (^): «إنّ ناشئة الليل هي أشدّ وطئاً وأقوم قيلاً» والمرويّ عن أبـي جعفر وأبى عبدالله عليَّكِا أنّهما قالا: هي القيام في آخر الليل.

﴿ إِنَّ لَكَ فِي النَّهَارِ سَبْحاً طَوِيلاً ﴾ ، تقلباً في مهامَك واشتغالاً بها، فعليك بالتهجّد، فإن مناجاة الحقّ تستدعى فراغاً.

وقرئ (٩): «سبخاً»؛ أي تفرّق قلب بالشواغل، مستعار من: سبخ الصوف، وهـو نفشه ونشر أجزائه.

ا. يوجد في ق.

٣. كذا في المصدر. وفي النسخ: الليل.

٥. الأعراف /١٥٤ ـ ٥٦.

٧. البقرة /١٦٣ ـ ١٦٤.

٩. أنوار التنزيل ٥١٤/٢.

۲. العلل /۲۲۲، ح ٥.

٤. الكافي ٢/٨٦٤\_٢٦٩، ح ٦.

٦, من المصدر.

٨. المجمع ٥/٣٧٨.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (١): وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر ﷺ في قوله تعالى: «إنَّ لك في النهار سبحاً طويلاً» [يقول: فراغاً طويلاً](٢) لنومك وحاجتك.

﴿ وَاذْكُر اسْمَ رَبُّكَ ﴾ : ودم علىٰ ذكره ليلاً ونهاراً.

وذكر الله يتناول كلّ ما يُذكّر به، من تسبيح وتهليل وتحميد وقراءة قرآن ودراســـة

﴿ وَتَبَتُّلْ اِلَيْهِ تَبْتِيلاً ﴾ ﴿: وانقطع إليه بـالعبادة، وجـرّد نـفسك عـمّا سـواه. ولهـذه الرمزة (٣) ومراعاة الفواصل وضعه موضع تبتّلاً.

وفي تفسير علىّ بن إبراهيم (<sup>1)</sup>: يقول: أخلص النيّة إخلاصاً.

وفيه (٥): قوله: «وتبتّل إليه تبتيلاً» قال: رفع اليدين وتحريك السبّابتين.

وفي كتاب معاني الأخبار <sup>(١)</sup>، بإسناده إلى عليّ بن جمعفر: عمن أخميه مـوسى بـن جعفر النِّهِ قال: «التبتّل» أن تقلّب كفّيك في الدعاء إذا دعوت.

وفي أصول الكافي (٧): عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن قوله: «وتبتّل إليه تبتيلاً» قال: الدعاء بأصبع واحدة تشير بها. (الحديث)

وبإسناده (^ الى مروك بيّاع اللؤلؤ: عمّن ذكره، عن أبي عـبدالله للسلِّ قـال: وهكـذا التبتّل، ويرفع أصابعه مرّة ويضعها مرّة. (الحديث)

عدّة من أصحابنا (٩)، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن أبيه، عن فضالة، عن العلاء، عن محمّد بن مسلم قال: سمعت أباعبدالله عليه يقول.

ليس في ق، ش.

١. تفسير القمّى ٣٩٢/٢.

٣. كذا في أنوار التنزيل ١٤/٢. وفي النسخ: الزمرة.

٤. تفسير القمّي ٣٩٢/٢.

معانى الأخيار /٢٧٠، ح ٢.

٨. نفس المصدر /٤٨٠ ح ٣.

٥. تفسير القمّى ٣٩٢/٢.

۷. الكافي ٤٧٩/٢، ح ١.

٩. نفس المصدر /٤٨٠ ح ٤.

... إلى قوله: و«التبتيل» تحرّك السبّابة اليسرئ، ترفعها إلى السماء رسلاً وتضعها.
وبإسناده (١) إلى أبي بصير: عن أبي عبدالله للنِّلِا قال: وأمّا التبتّل فإيماء بأصبعك
السبّابة.

وبإسناده (١٠) إلى محمّد بن مسلم وزرارة قالا: قال أبوعبدالله عليه التبتّل» الإيماء بالأصبع.

وفي رواية أبي بصير (٥) قال: هو رفع يديك إلى الله وتضرّعك.

﴿ رَبُّ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ ﴾: خبر محذوف. أو مبتدأ خبره.

﴿ لاَ اِللَّهُ اِلاُّ هُوَ ﴾: وقرأ (٦) ابن عامر والكوفيّون غيرحفص ويعقوب بالجرّ، على البدل من «ربّك».

وقيل (٧): بإضمار حرف القسم، وجوابه: «لاإله إلّا هو».

﴿ فَاتَّخِذْهُ وَكِيلاً ﴾ ٢ : مسبّب عن التهليل، فإنّ توحّده بالألوهيّة يقتضي أن توكل إليه الأمور.

﴿ وَاصْبِرْ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ ﴾ : من الخرافات.

﴿ وَاهْجُرْهُمْ هَجْراً جَمِيلاً ﴾ ۞: بأن تجانبهم وتداريهم، ولاتكافئهم، وتكل أمرهم إلى الله ؛ كما قال:

﴿ وَذَرْنِي وَالْمُكَذِّبِينَ ﴾ : دعني وإيّاهم وكِملْ إليّ أمرهم، فـإنّ بـي غـنية عـنك فـي مجازاتهم.

٢. نقس المصدر /٤٨١، ح ٧.

١. نفس المصدر /٤٨١، ح ٥.

٣. مجمع البيان ٣٧٩/٥.

٤. كذا في المصدر. وليس في ق، ش، م. وفي سائر النسخ: هذا.

٥. نفس المصدر والموضع.
 ٦ و٧. أنوار التنزيل ٥١٤/٣.

وفي كتاب الاحتجاج (١) للطبرسي ﷺ: عن أميرالمؤمنين عليه حديث طويل، وفيه يقول بعد أن ذكر المنافقين: وما زال رسول الله عليه الله يتألفهم ويقرّبهم ويبجلسهم عن يمينه وشماله، حتى أذن الله له في ابعادهم بقوله: «واهجرهم هجراً جميلاً».

﴿ أُولِي النَّعْمَةِ ﴾ : أرباب التنعّم ، يريد به : صناديد قريش.

﴿ وَمَهِّلْهُمْ قَلِيلاً ﴾ ۞: زماناً، أو إمهالاً.

وفي أصول الكافي (٢): عليّ بن محمّد، عن بعض أصحابنا، عن ابن محبوب، عن محمّد بن الفضيل، عن أبي الحسن الماضي للله قال: قلت: «واصبر على ما يقولون». قال: يقولون فيك «واهجرهم هجراً جميلاً وذرني» يا محمّد «والمكذّبين» بوصيّك «أولى النعمة ومهلهم قليلاً».

قلت: إنَّ هذا تنزيل؟

قال: نعم.

ثمّ قال: عليك بالصبر في جميع أمورك، فإنّ الله بعث محمّداً فأمره بالصبر والرفق، فقال: «واصبر على ما يقولون واهجرهم هجراً جميلاً وذرني والمكذّبين أولي النعمة» فصبر حتّى نالوه بالعظائم ورموه بها. والحديثان طويلان. أخذت منهما موضع المحاجة.

﴿إِنَّ لَدَيْنَا آنْكَالًا ﴾: تعليل للأمر.

و «النكل» القيد الثقيل.

﴿ وَجَحِيماً ﴾ وَطَعَاماً ذَا غُصَّةٍ ﴾ : طعاماً ينشب في الحلق؛ كالضريع والزقّوم.

۲. الکافی ۲/۱۳۶۱ ح ۹۱.

١. الاحتجاج /٢٥٣.

٣. نفس المصدر ٨٨/٢، ح ٣.

وفي مجمع البيان (١): روي عن حمران بن أعين، عن عبدالله بن عمر (٢): أنّ النبيُّ عَيْلِيُّ سمع قارئاً يقرأ هذا، فصُعِق.

﴿ وَعَذَاباً ٱلِيماً ﴾ ٢٠ ونوعاً آخر من العذاب، مؤلماً، لايعرف كنهه إلّا الله.

وقيل (٣): ولمّا كانت العقوبات الأربع ممّا تشترك فيها الأشباح والأرواح، فإنّ النفوس العاصية المنهمكة في الشهوات تبقىٰ مقيّدة بحبّها، والتعلّق بها عن التخلّص إلىٰ عالم المجرّدات، متحرّقة (٤) بحرقة الفرقة، متجرّعة غيضة الهجران، معذّبة بالحرمان عن تجلَّى أنوار القدس، فُسِّر العذاب بالحرمان عن لقاء الله.

﴿ يَوْمَ تَرْجُفُ الْأَرْضُ وَالْجِبَالُ ﴾: تضطرب وتتزلزل.

و «يوم» ظرف لما في «لدينا أنكالاً» من معنى الفعل.

وفي تفسير على بن إبراهيم (٥): قوله: «يوم ترجف الأرض والجبال»؛ أي تخسف. ﴿ وَكَانَتِ الْجِبَالُ كَثِيباً ﴾ : رملاً مجتمعاً ؛ كأنَّه فعيل ، بسمعني : مفعول . من كتبت الشيء ؛ إذا جمعته.

﴿ مَهِيلاً ﴾ ٢٠ : منثوراً. من هيل هيلاً: إذا نُثِر.

وفي تفسير على بن إبراهيم (٢٠): قوله: «كثيباً مهيلاً» قال: مثل الرمل ينحدر.

﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَا إِلَيْكُمْ رَسُولًا ﴾: يا أهل مكّة.

﴿ شَاهِداً عَلَيْكُمْ ﴾: يشهد عليكم يوم القيامة بالإجابة والامتناع.

﴿كُمَا ٱرْسَلْنَا إِلَى قِرْعَوْنَ رَسُولاً ﴾ ۞: يعني: موسى، ولم يعيّنه لأنّ المقصود لم ىتعلّق بە .

﴿ فَعَصَىٰ فِرْعُونُ الرَّسُولَ ﴾: عرَّفه لسبق ذكره.

﴿ فَلَخَذْنَاهُ لَخُذًا وَبِيلاً ﴾ ٢٠ : ثقيلاً. من قولهم: طعام وبيل، لايُستمرَأ لشقله. ومنه: الوابل، للمطر العظيم.

١. المجمع ٢٨٠/٥.

٣. أنوار التنزيل ١٤/٢ه.

٥ و٦. تفسير القمَى ٣٩٢/٢.

۲. ق، ش: عمران.

٤. كذا في المصدر. وفي النسخ: منحرفة.

- ﴿ فَكَيْفَ تَتَّقُونَ ﴾: أنفسكم.
- ﴿ إِنَّ كَفَرْتُمْ ﴾: بقيتم على الكفر.
  - ﴿ يَوْماً ﴾ : عذاب يوم.
- ﴿ يَجْعَلُ الْوِلْدَانَ شِيباً ﴾ ٢٠ : من شدّة هوله.

وهذا على الفرض أو التمثيل، وأصله: أنّ الهموم تضعف القوى وتسرع بالشيب. ويجوز أن يكون وصفاً «لليوم» بالطوّل.

وفي نهج البلاغة (٢): احذروا يوماً تفحص (٢) فيه الأعمال، ويكثر فيه الزلزال، وتشيب فيه الأطفال.

وفي كتاب التوحيد (1) بإسناده إلى عبدالله بن سلام مولى رسول الله على عن رسول الله على عن رسول الله على حديث طويل، وفيه: فيأمر الله ناراً يقال لها: الفلق، أشد شيء في جهنم عذاباً، فتخرج من مكانها سوداء مظلمة بالسلاسل والأغلال، فيأمرها الله أن تنفخ في وجوه الخلائق نفخة (٥) [فتنفخ] (٦)، فمن شدة نفختها تنقطع السماء وتنظمس النجوم، وتجمد البحار، وتزول الجبال، وتظلم الأبصار، وتضع الحوامل، وتشيب الولدان من هولها [يوم القيامة] (٧).

﴿ السَّمَاءُ مُنْفَطِرٌ ﴾: منشق. والتذكير على تأويل السقف، أو إضمار شيء. ﴿ بِهِ ﴾: بشدّة ذلك اليوم على عظمها وإحكامها، فضلاً عن غيرها. و «الباء» للآلة.

٦. من المصدر.

١. تفسير القمّي ٣٩٢/٢ ٣٩٣.

٣. النهج /٢٢٢، الخطبة ١٥٧.

٣. كذا في المصدر. وفي ق: يفتتح. وفي ي، ر: يقصح. وفي ن، ت، م، ش: يفضح.

٥. ليس في ق.

٤. التوحيد/٣٩١، ح ١.

٧. ليس في ق، ش، م.

﴿كَانَ وَعُدَهُ مَفْعُولاً ﴾ ( الضمير الله ، أو «لليوم » على إضافة المصدر إلى المفعول.

﴿إِنَّ هَٰذِهِ ﴾: [الآيات الموعظة](١).

﴿ تَذْكِرَةً فَمَنْ شَاءَ ﴾ : أن يتّعظ.

﴿ اتَّخَذَ اِلَى رَبِّهِ سَبِيلاً ﴾ ٢٠ : أي يتقرّب إليه بسلوك التقوي.

﴿ إِنَّ رَبَّكَ يَعْلَمُ أَنَّكَ تَقُومُ اَدْنَىٰ مِنْ تُلْثَى اللَّيْلِ وَنِصْفَهُ وَثُلْثَهُ ﴾ : استعار الأدنى للأقلّ ، لأنّ الأقرب إلى السّيء أقلّ بعداً منه .

[وقرأ هشام ثلثي الليل](٢).

وقرأ (٣) ابن كثير والكوفيّون: «ونصفَه وثلثَه» بالنصب، عطفاً على أدني.

﴿ وَطَائِفَةٌ مِنَ الَّذِينَ مَعَكَ ﴾ : ويقوم ذلك جماعة من أصحابك.

﴿ وَاللّٰهُ يُقَدِّرُ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ ﴾: لايعلم مقادير ساعاتهما (١)كما هي إلّا الله، فإنّ تـقديم اسمه مبتدأ مبنيّاً عليه «يقدّر» يشعر بالاختصاص. ويؤيّده قوله:

﴿ عَلِمَ أَنْ لَنْ تُحْصُوهُ ﴾: أي لن تحصوا تقدير الأوقات، ولن تستطيعوا ضبط الساعات.

﴿ فَتَابَ عَلَيْكُمْ ﴾ : بالترخيص في ترك القيام المقدّر، ورفع التبعة فيه.

﴿ فَاقْرَؤُوا مَا تَيَسَّرَ مِنَ الْقُرْآنِ ﴾: فصلوا ما تيسر عليكم من صلاة الليل. عبر [عن الصلاة بالقراءة ؛ كما عبر] (٥) عنها بسائر أركانها.

قيل (٦): كان التهجّد واجباً على التخيير المذكور فعسر عليهم القيام به، فنسخ به، ثمّ تُسِخ هذا بالصلوات الخمس.

٢. الظاهر أنَّ ما بين المعقوفتين زائد.

١. ليس في ق، ش.

٣. أنوار التنزيل ١٥/٢.

٤. كذا في نفس المصدر والموضع، وفي النسخ: ساعاتها.

ه. ليس في ي. ٦. أنوار التنزيل ٥١٥/٢.

أو فاقرأوا القرآن بعينه كيف ما تيسر عليكم.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر عليه في قوله: «إنّ ربّك يعلم أنّك تقوم أدنى من ثلثي الليل ونصفه وثلثه»: ففعل النبيّ عَيَالَةُ ذلك وبشر الناس به، فاشتد ذلك عليهم. و[قوله:](۱) «علم أن لن تحصوه» وكان الرجل يقوم ولا يدري متى ينتصف الليل ومتى يكون الثلثان، وكان الرجل يقوم حتى يصبح مخافة أن لا يحفظه، فأنزل الله: «إنّ ربّك -إلى قوله -: لن تحصوه» يقول: متى يكون النصف والثلث، نسخت هذه الآية: «فاقرأوا ما تيسر من القرآن». واعلموا أنّه لم يأت نبي قط إلا خلا بصلاة الليل، [ولاجاء نبيّ قط بصلاة الليل](۱) في أوّل الليل.

وفي كتاب الخصال (٢): عن ابن فضّال، عمّن ذكره، عن أبي عبدالله عليه الله على قال: ثلاثة يشكون إلى الله.

... إلى قوله: ومصحف معلّق قد وقع عليه الغبار (٤) لايُقرّأ فيه.

وفي مجمع البيان (٥): روي عن الرضا، عن أبيه، عن جدّه الله قال: «ما تيه، ر منه» [لكم] (٧) فيه خشوع القلب وصفاء السرّ.

﴿ عَلِمَ أَنْ سَيَكُونُ مِنْكُمْ مَرْضَىٰ ﴾: استئناف يبيّن حكمة أخرى مقتضية للترخيص والتخفيف، ولذلك كرّر الحكم مرتّباً عليه [وقال:] (١)

﴿ وَآخَرُونَ يَضْرِبُونَ فِي الْآرْضِ يَبْتَغُونَ مِنْ فَضْلِ اللهِ ﴾ : والضرب في الأرض ابتغاء الفضل: المسافرة للتجارة، أو تحصيل العلم.

﴿ وَآخَرُونَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللهِ فَاقْرَؤُوا مَا تَيَسَّرَ مِنْهُ وَآقِيمُوا الصَّلَاةَ ﴾ : المفروضة. ﴿ وَآتُوا الزَّكَاةَ ﴾ : الواجبة.

١. من المصدر.

٣. الخصال/١٤٢، ح ١٦٣.

٥. المجمع ٣٨٢/٥.

۷. يوجد في ن، ت، ر.

ليس في ق.

٤. ليس في ق.

٦. من المصدر،

﴿ وَاَقْرِضُوا اللهَ قَرْضاً حَسَناً ﴾: قيل (١): يريد به الأمر بسائر الإنفاقات في سبيل الخير، أو بأداء الزكاة على أحسن وجه، والترغيب فيه بوعد العوض (٢).

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم (٣): أخبرنا الحسن بن عليّ، عن أبيه، عن الحسين بن سعيد، عن زرعة، عن سماعة قال: سألته عن قوله تعالى: «وأقرضوا الله قرضاً حسناً». قال: هو غير الزكاة.

﴿ وَمَا تُقَدُّمُوا لِأَنْفُسِكُمْ مِنْ خَيْرٍ تَجِدُوهُ عِنْدَاللهِ هُوَ خَـنْراً وَاَعْطَمَ اَجْـراً ﴾: مـن الذي تؤخّرونه إلى الوصيّة عند الموت، أو من متاع الدنيا.

و «خيراً» ثناني منفعولي «تجدوه»، و «هو» تأكيد أو فنصل، لأنَّ «أفعل من» كالمعرفة (٤)، ولذلك يمتنع (٥) من حرف التعريف.

وقرئ (٦٠): «هو خير» على الابتداء والخبر.

﴿ وَاسْتَغْفِرُوا اللَّهَ ﴾ : في مجامع أحوالكم، فإنَّ الإنسان لا يخلو من تفريط.

﴿إِنَّ اللهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ (): في كتاب الخصال (٧)، فيما علم علي الله أصحابه من الأربعمائة باب ممّا يصلح للمسلم في دينه ودنياه: أكثروا الاستغفار، تجلبوا الرزق. وقدّموا ما استطعتم من عمل الخير، تجدوه غداً.

٢. لأنَّ القرض في أصل الشرع يوجب العوض.

١. أنوار التنزيل ١٦/٢٥.

٣. تفسير القمّي ٣٩٣/٢.

أي ضمير الفصل يفصل بين الخبر المعرّف وبين الصفة، لكنّ «خيراً» ليس معرفة، فلا حاجة إلى ضمير الفصل هاهنا. فأجاب بأنّ «خيراً» أفعل من، لأنه في الأصل أخير من كذا، وأفعل من حكم المعرفة.

٥. كذا في أنوار التنزيل ٢/٢٥٠. وفي ق، ش، م: منع، وفي سائر النسخ: يمنع.

٦. نفس المصدر والموضع. ٧. الخصال ١١٥، ح ١٠.

## الفهرس

| o    | كلمة المحقّق   |
|------|----------------|
|      | سورة الواقعة   |
|      | سورةالحديد     |
| 179  | سورة المجادلة  |
| 179  | سورة الحشر     |
| *1V  | سورة الممتحنة  |
| ۲٤١  | سورة الصفّ     |
| ۲٦٥  | سورة الجمعة    |
| YAY  | سورة المنافقين |
| ۳۰۳  | سورة التغابن   |
| TY0  | سورة الطلاق    |
| ۳٦١  | سورة التحريم   |
| ۳۸۹  | سورة الملك     |
| ٤١٥  | سورة القلم     |
| ٤٤٩, | سورة الحاقّة   |
|      | سورة المعارج   |
| ٥٠٣  | سورة نوح       |
| ٥٢٣  | سورة الجن      |
| 888  | سورة المزمّل   |