

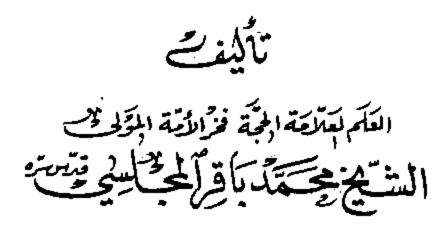




.

٤ – ٣

المجامعة لدُرَاخت ارالأثمة الأظهرا متعبس



طبقة منقجة ومزدانة بتغالبوته العَلَّمَة إِنَّبِي عَلَيْ ابْتَمَازِي الشَّاهرُودِي *مُنْسَنَّ* 

منثورات مؤمت سةالأعلى للمطبوعابت بكيروث - لبشينان ص پ : ۷۱۲۰

# الطبعَة الأولى جييع الحقوق محفوظة ومسجلة للنامشر ۶-۲3 ه - X-۲۶ -



#### Published by Aalami Est.

Beirut Airport Road Tel:01/450426 Fax:01/450427 P.O.Box.7120

مؤسسة الأعلمي للمطبوعات بيروت - طريق المطار - قرب سنتر زهرور مانف:٤٥٠٤٢٦ / ٥١ - فاكس:٤٥٠٤٢٦ / ١١ مىندوق بريد:٧١٢٠ E-mail:alaalami@yahoo.com http://www.alaalami.com

بِسْعِرِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَنِ ٱلرَّحِيعِ

الحمد لله ربِّ العالمين، والصلاة على سيّد الموحّدين وفخر العارفين محمّد وأهل بيته الطاهرين الغرِّ الميامين.

كتاب التوحيد؛ وهو المجلّد الثاني من كتاب بحار الأنوار تأليف المذنب الخاطى؛ الخاسر محمّد المدعوّ بباقر ابن مروّج أخبار الأنمّة الطاهرين ومحيي آثار أهل بيت سيّد المرسلين ﷺ أجمعين محمّد الملقّب بالتقيّ حشره الله تعالى مع مواليه شفعاء يوم الدين.

## ۱ – باب ثواب الموحدين والعارفين، وبيان وجوب المعرفة وعلته وبيان ما هو حقَّ معرفته تعالى

١ - يد، في: حمزة بن محمّد بن أحمد بن جعفر العلويّ، عن عليّ بن إبراهيم، عن إبراهيم بن إسحاق النهاونديّ، عن عبد الله بن حمّاد الأنصاريّ، عن الحسين بن يحيى بن الحسين، عن عمرو بن طلحة، عن أمباط بن نصر، عن عكرمة، عن ابن عبّاس قال: قال رسول الله عنه: والذي بعثني بالحقّ بشيراً لا يعذّب الله بالنار موحّداً أبداً وإنَّ أهل التوحيد لي شفعون فيشقّعون. ثمَّ قال عنهي بالحقّ بشيراً لا يعذّب الله بالنار موحّداً أبداً وإنَّ أهل التوحيد أعماله من نصر، عن عكرمة، عن ابن عبّاس قال: قال رسول الله عنه: والذي بعثني بالحقّ بشيراً لا يعذّب الله بالنار موحّداً أبداً وإنَّ أهل التوحيد أعمالهم في دار الدنيا إلى النار، فيقولون: يا ربّنا كيف تدخلنا النار وقد كنّا نوحّدك في دار ألدنيا؟ وكيف تحرق بالنار ألستنا وقد نطقت بتوحيدك في دار الدنيا؟ وكيف تحرق بالنار ألستنا وقد نطقت بتوحيدك في دار الدنيا؟ وكيف تحرق بالنار ألستنا وقد نطقت بتوحيدك في دار الدنيا؟ وكيف تحرق بالنار ألستنا وقد نطقت بتوحيدك في دار الدنيا؟ وكيف تحرق بالنار ألستنا وقد نطقت بتوحيدك في دار الدنيا؟ وكيف تحرق بالنار ألستنا وقد نطقت بتوحيدك في دار الدنيا؟ وكيف تحرق بالدعاء إليك؟ فيقول الله جلَّ جلاله: عبادي ساءت أعمالكم في دار الدنيا وقد رفعناها بالدعاء إليك؟ فيقول الله جلَّ جلاله: عبادي ساءت أعمالكم في دار الدنيا فجزاؤكم نار جهنم. فيقولون: يا ربّنا عفوك أعظم أم خطيئتنا؟ فيقول تبارك وتعالى: أقرارنا بتوحيدك أعظم أم ذنوبنا؟ فيقول تقرينا؟ فيقول بن محمتي»، فيقولون: يا ربنا فلي عنوي ورحمتك أوسع أم ذنوبنا؟ فيقول تقريل الله جلَّ جلاله: عبادي ماءت أعمالكم في دار ونعالي فيقول بنوحيدي أعظم أم ذوبناي فيقول تبارك وتعالى: أورانا بتوحيدك أعظم أم ذنوبنا؟ فيقول تعالى: «بل إقراركم بتوحيدي أعظم أم خطيئتنا؟ فيقولون: يا ربنا فلي عنه ماءت أعمال ما ذنوبنا؟ فيقول تعالى: «بل إقراركم بتوحيدي أعظم أم خطيئتنا؟ فيقولون: يا قرارنا بنوحيدك أعظم أم ذنوبنا؟ فيقول تعلى فيقول بن من رحمي ماء فيقولون: يا وعزي أورانا بتوحيدك أعظم أم ذنوبنا؟ فيقول تعلى، فيقولون الله جلَّ جلاله، فيقولون يا وريمي أم دوبتي في وعزتي وربنا فلي عنا عفوك ورحمتك التي وسعت كل شيء، فيقول الله جلَّ جلاله: وحمامي، فيقولون: يا ربنا فلي عنا عفوك ورحمتك التي وسعت كل شيء، فيقول الله جلَّ جلاله: وحمن علي أن لا رابل ورعيي، أن لا إله أولي أوراله برور

بيان: قوله: وحقٌّ عليَّ الظاهر أنَّه اسمٌ أي واجب ولازم عليَّ، ويمكن أن يقرأ على صيغة الماضي المعلوم والمجهول؛ قال الجوهريُّ: قال الكسائيُّ: يقال: حقَّ لك أن تفعل هذا

کتاب التوحيد للصدوق ص ٢٩ باب ١ ح ٣١ وأمالي الصدوق، ص ٢٤٣ مجلس ٤٩ ح ١٠.

وحققت أن تفعل هذا بمعنى، وحقَّ له أن يفعل كذا وهو حقيق به ومحقوق به أي خليقٌ له، وحقَّ الشيء يحقُّ بالكسر أي وجب. وقال: يقال: صليت الرجل ناراً: إذا أدخلته النار وجعلته يصلاها، فإن ألقيته فيها إلقاءاً كأنّك تريد الإحراق قلت: أصليته «بالألف، وصلّيته تصليةً. وقال: صلي فلان النار يصلى صليّاً احترق.

٢ - يد، لي: الحسن بن عبد الله بن سعيد، عن محمّد بن أحمد بن حمدان القشيريّ عن أحمد بن عيسى الكلابيّ، عن موسى بن إسماعيل بن موسى بن جعفر، عن أبيه جعفر بن محمّد، عن آباته، عن عليّ ﷺ في قول الله ﷺ أولى : ﴿ هُلَ جُزَاءُ ٱلإحسَنِ إِلَا ٱلإحسَنُ ﴾ (١)، محمّد، عن آباته، عن عليّ ﷺ في قول الله ﷺ أولى : ﴿ هُلَ جُزَاءُ مَن أنعمت عليه بالتوحيد قال : سمعت رسول الله ﷺ يقول : إن الله ﷺ قال : سمعت رسول الله ﷺ التوحيد إلاّ الجنه» (٢).

**ماء** شيخ الطائفة، عن الحسين بن عبيد الله الغضائريّ، عن الصدوق بالإسناد مثله<sup>(٣)</sup>.

**ما:** جماعة، عن أبي المفضّل، عن أحمد بن إسحاق بن عبّاس بن إسحاق بن موسى بن جعفر، عن أبيه، عن جدّه، عن أبيه موسى بن جعفر، عن آبائه، عن أمير المؤمنين ﷺ مثله.

٣ **- ماء** جماعة، عن أبي المفضّل، عن جعفر بن محمّد بن جعفر العلويّ، عن محمّد بن عليّ بن الحسين بن زيد، عن الرضا، عن آبائه ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ: التوحيد ثمن الجنّة<sup>(ع)</sup>. الخبر.

٤ - ع، ل: في خبر أسماء النبي وأوصافه عنه: وجعل اسمي في التوراة أحيد فبالتوحيد حرم أجساد أمتي على النار<sup>(٥)</sup>.

**بيمان:** لعلَّ التعليل مبنيٌّ على أنَّه إذا لم يعدله تعالى شيءٌ لا يعدل ما يتعلَّق باُلوهيَّته وكماله ووحدانيَّته شيءٌ إذ هذه الكلمة الطيَّبة أدلُّ الأذكار على وجوده ووحدانيَّته، واتَصافه

- سورة الرحمن، الآية: ٦٠.
   التوحيد للصدوق، ص ٢٨ باب ١ ح ٢٩، وأمالي الصدوق، ص ٣١٦ مجلس ٦١ ح ٧.
   أمالي الطوسي، ص ٤٤. مجلس ١٥ ح ٩٦٠.
   أمالي الطوسي، ص ٥٧٠. مجلس ٢٢ ح ١١٧٨.
   أمالي الطوسي، ص ٥٧٠. مجلس ٢٢ ح ١١٧٨.
  - (٥) علل الشرائع، ج ١ ص ١٥٥ باب ١٠٦ ح ٣ والخصال ص ٤٢٥ باب العشرة ح ١.
    - (1) ثواب الأعمال للصدوق، ص ٢٢ والتوحيد ص ١٩ باب ١ ح ٣.

بالكمالات، وتنزُّهه عن النقائص، ويحتمل أن يكون المراد أنَّها لمّا كانت أصدق الأقوال فكانت أعظمها ثواباً .

٦- يد؛ ابن المتوكل، عن الأسدي، عن النخعي، عن النوفليّ، عن محمّد بن سنان، عن المفضّل قال: قال : قلت : المفضّل قال : قال أبو عبدالله ظليمَظير: إنَّ الله تبارك وتعالى ضمن للمؤمن ضماناً قال : قلت : وما هو؟ قال : قلت : وما هو؟ قال : ضمن له إن هو أقرَّ له بالربوبيّة، ولمحمَّد ظليمَظير بالنبوَّة، ولعليّ ظليمَظير بالإمامة، وأمامة الإمامة، وأبوًا له تبارك وتعالى ضمن للمؤمن ضماناً قال : قلت : وما هو؟ قال : ضمن له إن هو أقرَّ له بالربوبيّة، ولمحمَّد ظليمَظير بالنبوَّة، ولعليّ ظليمَظير بالإمامة، وأبو عبدالله ظليمَظير : إنَّ الله تبارك وتعالى ضمن للمؤمن ضماناً قال : قلت : وما هو؟ قال : ضمن له إن هو أقرَّ له بالربوبيّة، ولمحمَّد ظليمَظير بالنبوَّة، ولعليّ ظليمَظير بالإمامة، وأدى ما افترضه عليه أن يسكنه في جواره. قال : قلت : فهذه والله هي الكرامة الّتي لا يشبهها كرامة الآدى ما افترضه عليه أن يسكنه في جواره. قال : قلت : فهذه والله هي الكرامة الّتي لا يشبهها كرامة الآدى ما افترضه عليه أن يسكنه في جواره. قال : قلت : فهذه والله هي الكرامة الّتي لا يشبهها كرامة الآدميّين . قال : ثمَّ قال أبو عبد الله غليمَظير : إعملوا قليلاً تتنعَموا كثيراً<sup>(1)</sup>.

٧ - يدة الهمداني، عن علي، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن إبراهيم بن زياد الكرخي، عن أبي عبد الله، عن أبيه، عن جدًه في قال : قال رسول الله قطية : من مات ولا يشرك عن أبيه شيئاً أحسن أو أساء دخل الجنّة <sup>(٢)</sup>.

**يد:**القطّان، عن السكّريّ، عن الجوهريّ، عن جعفر بن محمّد بن عمارة، عن أبيه، عن جعفر بن محمّد، عن آبائه، عن النبيِّ ﷺ مثله.

٨ - يد ابن الوليد، عن الصفّار، عن ابن أبي الخطّاب، عن ابن أسباط، عن البطائني، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله ظَلِيَنَ في قول الله تَخْلَيَكُ : فَمُوَ أَهْلُ اللَّقَوَىٰ وَأَهْلُ المَعْفِرَةِ ﴾<sup>(٢)</sup> عن أبي بصير، عن أبي عبد الله ظَلِيَنَ في قول الله تَخْلَيَكُ : فَمُو أَهْلُ اللَّقَوَىٰ وَأَهْلُ المَعْفِرَةِ ﴾<sup>(٣)</sup> قال: قال: قال الله تبارك وتعالى أنا أهل أن أتَقى ولا يشرك بي عبدي شيئاً، وأنا أهل إن لم يشرك بي عبدي شيئاً، وأنا أهل أن أين يشرك بي عبدي شيئاً، وأنا أهل إن لم يشرك بي عبدي شيئاً، أن أدخله الجنّة. وقال ظليَتُنْهُ: إنَّ الله تبارك وتعالى أنا أهل أن أي قال إن أن أنه تبارك وتعالى أقسم بعزَّته وجلاله أن لا يعذَل إلى أهل توحيده بالنار أبداً<sup>(3)</sup>.

٩ - يد: السناني، عن الأسدي، عن النخعي، عن النوفلي، عن علي بن سالم، عن أبي بعد: السناني، عن الأسدي، عن أبي بعد قال: قال أبو عبد الله تلاتي الله تبارك وتعالى حرَّم أجساد الموحدين على النار<sup>(٥)</sup>.

١٠ - ثو، يد أبي، عن سعد، عن ابن عيسى، عن الحسين بن سيف، عن أخيه عليّ، عن أبيه عليّ، عن أبيه عليّ، عن أبيه سيف بن عميرة، عن الحجّاج بن أرطاة، عن أبي الزبير، عن جابر بن عبد الله، عن النبيّ أنّه قال: الموجبتان: من مات يشهد أن لا إله إلاّ الله وحده لا شريك له دخل الخبّة، ومن مات يشرك بالله شيئاً يدخل النار<sup>(٢)</sup>.

١٩ **- ثو، لي، يد**وبالإسناد المتقدّم عن سيف، عن الحسن بن الصبّاح، عن أنس، عن النبيّ ﷺ قال: كلُّ جبّار عنيد من أبي أن يقول: لا إله إلاّ الله<sup>(٧)</sup>.

**بيان:** إشارة إلى قوله تعالى: ﴿وَخَابَ كُلُ جَبَّكَارٍ عَنِـيدٍ﴾<sup>(1)</sup>.

١٢ – **يد:** أحمد بن إبراهيم بن أبي بكر الخوزيّ، عن إبراهيم بن محمّد بن مروان الخوزيّ، عن أحمد بن عبد الله الجويباريّ – ويقال له: الهرويُّ، والنهروانيُّ، والشيبانيُّ – عن الرضا علّي بن موسى، عن أبيه، عن آبائه، عن عليّ ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ : ما جزاء من أنعم ﷺ عليه بالتوحيد إلاّ الجنّة<sup>(٢)</sup>.

١٣ – **يد:** وبهذا الإسناد قال : قال رسول الله ﷺ : إنَّ لا إله إلاّ الله كلمة عظيمة كريمة على الله ﷺ ، من قالها مخلصاً استوجب الجنّة، ومن قالها كاذباً عصمت ماله ودمه وكان مصيره إلى النار<sup>(٣)</sup>.

**بيان:** قوله ﷺ : ومن قالها كاذباً أي في الإخبار عن الإذعان لها والتصديق بها .

- (١) سورة إبراهيم، الآية: ١٥.
- (۲) التوحيد، ص ۲۲ باب ۱ ح ۱۷.
- (۳) التوحيد، ص ۲۳ باب ۱ ح ۱۸.
- (٤) عبون أخبار الرضا ﷺ، ج ٢ ص ١٤٤ باب ٣٧ ح ٢، والتوحيد ص ٢٤ باب ١ ح ٢١..

فَأَعْبُدْنِي ﴾<sup>(1)</sup>، ومن جاء منكم بشهادة أن لا إله إلاّ الله بالاخلاص دخل [في] حصني ومن دخل في حصني أمن [من] عذابي<sup>(۲)</sup>.

بيان: قال الجوهريُّ: الشهبة في الألوان: البياض الَّذي غلب على السواد، وقال: المربع: موضع القوم في الربيع خاصة. أقول: يحتمل أن يكون المراد بالمربعة الموضع المتسع الَذي كانوا يخرجون إليه في الربيع للتنزُّه، أو الموضع الَّذي كانوا يجتمعون فيه للعب، من قولهم: ربع الحجر: إذا شاله ورفعه لاظهار القوة، وسمعت جماعة من أفاضل نيسابور أنَّ المربعة اسم للموضع الَّذي عليه الآن نيسابور، إذ كانت البلدة في زمانه علي الله مكان آخر قريب من هذا الموضع وآثارها الآن معلومة، وكان هذا الموضع من أعمالها وقراها، وإنما كان يسمى بالمربعة لأنّهم كانوا يقسمونه بالرباع الأربعة فكانوا يقولون: ربع كذا وربع كذا، وقالوا: هذا الاصطلاح الآن أيضاً دائر بيننا معروف في دفاتر السلطان وغيرها. وقال الجوهريّ: المُطرف والمطِرف واحد المطارف، وهي أردية من خز مربعة لها أعلام، قال الفراء: وأصله الضمُّ لأنّه في المعنى مأخوذ من أطرف أي جعل في طرفي العلمان ولكنهم استثقلوا الضمة فكسروه.

قال الصدوق تقلم: من شروطها الإقرار للرضا غَلِيَّةٍ بأنَّه إمام من قبل الله بَتَرَيَّةٍ على العباد مفترض الطاعة عليهم<sup>(٤)</sup>.

١٧ - يد: أبو نصر محمّد بن أحمد بن تميم السرخسيّ، عن محمّد بن إدريس الشاميّ عن

- (۱) سورة طه، الآية: ۱٤.
- (٢) عيون أخبار الرضا عَلِيْتُهُ، ج ٢ ص ١٤٣ باب ٣٧ ح ١، والتوحيد ص ٢٤ باب ١ ح ٢٢.
- (٣) ثواب الأعمال، ص ٢٦، ومعاني الأخبار، ص ٣٧١ وعيون أخبار الرضا علي ٢٤، ج ٢ ص ١٤٤ باب ٣٧ ح ٤، والتوحيد ص ٢٥ باب ١ ح ٢٣.
  - (٤) عيون أخبار الرضا عظي ، ج ٢ ص ١٤٤ باب ٣٧ ح ٤.

إسحاق بن إسرائيل، عن جرير، عن عبد العزيز، عن زيد بن وهب، عن أبي ذرّ تلفه قال: خرجت ليلة من الليالي فإذا رسول الله يشتي وحده ليس معه إنسان فظننت أنّه يكره أن يمشي معه أحد، قال: فجعلت أمشي في ظلَّ القمر، فالتفت فرآني فقال: من هذا؟ قلت: أبو ذرّ جعلني الله فداك، قال: يا أبا ذرّ تعال، فمشيت معه ساعة فقال: إنّ المكثرين هم الأقلّون يوم القيامة إلاّ من أعطاه الله خيراً فنفخ فيه بيمينه وشماله وبين يديه وورائه وعمل فيه خيراً. قال: فمشيت معه ساعة، فقال اجلس ههنا - وأجلسني في قاع حوله حجارة - فقال لي : اجلس حتى أرجع إليك، قال: وانطلق في الحرَّة حتى لم أره وتوارى عني فأطال اللبث، ثمَّ إنّي سمعته عليمية وهو مقبل وهو يقول: وإن زنى وإن سرق، قال: فلمًا جاء لم أصبر حتى قلت: يا نبيَّ الله جعلني الله فذاك من تكلّمه في جانب الحرَّة؟ فإنّي ما سمعت أحداً يردُّ عليك شيئاً، قال ذاك جبر ثيل عرض لي في جانب الحرَّة فقال: بشَر أُمتك أنّه من مات لا يشرك بالله يُتَرَيَّل شيئاً ذاك جبر ثيل عرض لي في جانب الحرَّة فقال: بشَر أُمتك أنّه من مات لا يشرك بالله يُتَرَيَّل شيئاً ذاك جبر ثيل عرض لي في جانب الحرَّة فقال: بشر أُمتك أنّه من مات لا يشرك بالله يُتَرَيَّل شيئاً من ال

قال الصدوق تظلمه : يعني بذلك أنَّه يوفَّق للتوبة حتّى يدخل الجنَّة<sup>(١)</sup>.

**بيان؛** قال الجزريُّ فيه : المكثرون هم المقلَّون إلاّ من نفخ فيه بيمينه وشماله، أي ضرب يديه فيه بالعطاء، النفخ : الضرب والرمي.

**أقول:** يظهر من الأخبار أنّ الإخلال بكلِّ ما يجب الاعتقاد به وإنكاره يوجب الخروج عن الإسلام في الشرك، والتوحيد الموجب لدخول الجنّة مشروط بعدمه فلا يلزم من ذلك دخول المخالفين الجنّة، وأمّا أصحاب الكبائر من الشيعة فلا استبعاد في عدم دخولهم النار وإن عذبوا في البرزخ وفي القيامة، مع أنّه ليس في الخبر أنّهم لا يدخلون النار، وقد ورد في بعض الأخبار أنّ ارتكاب بعض الكبائر وترك بعض الفرائض أيضاً داخلان في الشرك، فلا ينبعي الصدوق قدِّس سرُّه.

١٨ – ما: محمّد بن أحمد بن الحسن بن شاذان، عن أبيه، عن محمّد بن الحسن، عن سعمّد بن بشير الدهّان، عن سعد بن عبد الله، عن محمّد بن عيسى، عن عليَّ بن بلال، عن محمّد بن بشير الدهّان، عن محمّد بن سماعة قال: سأل بعض أصحابنا الصادق ﷺ فقال له: أخبرني أيُّ الأعمال أفضل؟ قال: تشبيهك لخالقك<sup>(٢)</sup>.

١٩ – **يد:** أحمد بن محمّد بن أحمد بن غالب الأنماطيّ، عن أحمد بن الحسن بن غزوان، عن إبراهيم بن أحمد، عن داود بن عمرو، عن عبد الله بن جعفر، عن زيد بن أسلم،

- (۱) التوحيد للصدوق، ص ۲۵ باب ۱ ح ۲٤.
- (٢) أمالي الطوسي، ص ٦٩٧. مجلس ٣٩ ح ١٤٥٨.

عن عطاء بن يسار، عن أبي هريرة قال: قال رسول الله ﷺ : بينما رجل مستلقٍ على ظهره ينظر إلى السماء وإلى النجوم ويقول: والله إنّ لك لرباً هو خالقك اللهمَّ اغفر ليّ، قال فنظر الله ﷺ إليه فغفر له.

قال الصدوق تتلله : وقد قال الله بَبَرَتَكَ : ﴿ أَوَلَمَ يَنْظُرُوا فِي مَلَكُوتِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ وَمَا خَلَقَ اللَّهُ مِن شَيْرِ ﴾<sup>(1)</sup>. يعني بذلك أولم يتفكروا في ملكوت السماوات والأرض وفي عجائب صنعها ولم ينظروا في ذلك نظر مستدل معتبر فيعرفوا بما يرون ما أقامه الله *يَرْتَكَلْ* من السماوات والأرض مع عظم أجسامها وثقلها على غير عمد، وتسكينه إياها بغير آلة فيستدلوا بذلك على خالقها ومالكها ومقيمها أنه لا يشبه الأجسام ولا ما يتخذه الكافرون إلهاً من دون الله بَحَرَّكَلْ إذ كانت الأجسام لا تقدر على إقامة الصغير من الأجسام في الهواء بغير عمد وبغير الله بَحَرَيَكَ إذ كانت الأجسام لا تقدر على إقامة الصغير من الأجسام في الهواء بغير عمد وبغير ق في قدرة الله وملكه، وأمّا ملكوت السماوات والأرض فهو ملك الله لها واقتداره عليها، وأراد بذلك ألم ينظروا ويتفكروا في السماوات والأرض فهو ملك الله لها واقتداره عليها، وأراد بذلك ألم ينظروا ويتفكروا في السماوات والأرض في المقدر عليها لانها على ما يشاهدونهما عليه فيعلمون أنّ الله بَرَيَتَكَلْ هو مالكها والمقتدر عليها لأنها مملوكة مخلوقة في قدرة الله وملكه، وأمّا ملكوت السماوات والأرض ألمي] خلق اللها انقداره عليها، وأراد بذلك ألم ينظروا ويتفكروا في السماوات والأرض ألمي] خلق الله يقون اللها واقتداره عليها، وما حلق أنه الله ينظروا ويتفكروا في السماوات والأرض ألمي ملك الله لها واقتداره عليها ما وما محلوته الله من شيء يعني من أن الله بَرَيَكَلْ لا يخلق والمقتدر عليها لأنها مملوكة مخلوقة وما خلق الله من شيء يعني من أصناف خلقه فيستدلون به على أنّ الله خالقها وأنّه أولى وما خلق الله من شيء يعني من أصناف خلقه فيستدلون به على أنّ الله خالقها وأنه أولى. وما خلق الله من أرب عني من أصناف خلقه فيستدلون به على أنّ الله خالقها وأنّه أولى.

۲۰ ميد: عبد الحميد بن عبد الرحمن، عن أبي يزيد بن محبوب المزنيّ، عن الحسين ابن عيسى البسطاميّ، عن عبد الصمد بن عبد الوارث، عن شعبة، عن خالد الحذّاء، عن أبي بشير العنبريّ، عن حمران، عن عثمان بن عقّان، قال: قال رسول الله عليه؟

٢١ – يد؛ الحسن بن عليّ بن محمّد العظار، عن محمّد بن محمود، عن حمران، عن مالك بن إبراهيم، عن حصين، عن الأسود بن هلال، عن معاذ بن جبل قال: كنت ردف النبيّ على أول: يا معاذ هل تدري ما حقَّ الله بَرَيَن على العباد؟ – يقولها ثلاثاً – قال: قلت: الله ورسوله أعلم، فقال رسول الله بَرَيَن : حقُّ الله بَرَيَن إذ على العباد أن لا يشركوا به شيئاً، ثمَ قال نظار : هل تدري ما حقُّ الله بَرَيَن على العباد؟ ما على العباد أن لا يشركوا به قلت : الله ورسوله أعلم، فقال رسول الله بَرَيَن الله بَرَيَن إذ على العباد أن لا يشركوا به قلت : الله ورسوله أعلم، فقال رسول الله بن : حقُّ الله بَرَيَن إذ فعلوا ذلك؟ قال : قلت : الله ورسوله أعلم، فقال رسول الله بن العباد على الله بن العباد أن لا يشركوا به شيئاً، ثمَ قال على العباد أن لا يعذبهم . أو قال : أن لا يدخلهم النار<sup>(٤)</sup>.

- سورة الأعراف، الآية: ١٨٥.
   (٢) التوحيد، ص ٢٦ باب ١ ح ٢٥.
- (۳) التوحيد، ص ۲۹ باب ۱ ح ۳۰. (٤) التوحيد، ص ۲۸ باب ۱ ح ۲۸.

٢٣ - ن، ع: في علل الفضل عن الرضا عَلَيْ : فإن قال قائل : لم أمر الله الخلق بالإقرار بالله وبرسله وحججه وبما جاء من عند الله بَجَرَيَّكَ ؟ قيل لعلل كثيرة، منها : أنَّ من لم يقرَّ بالله بَجْرَيْنِ لم يجتنب معاصيه ولم ينته عن ارتكاب الكبائر، ولم يراقب أحداً فيما يشتهي ويستلذ من الفساد والظلم، فإذا فعل الناس هذه الأشياء وارتكب كلُّ إنسان ما يشتهي ويهواه من غير مراقبة لأحد كان في ذلك فساد الخلق أجمعين، ووثوب بعضهم على بعض، فغصبوا الفروج والأموال، وأباحوا الدماء والنساء، وقتل بعضهم بعضاً من غير حقٍّ ولا جرم، فيكون في ذلك خراب الدنيا وهلاك الخلق وفساد الحرث والنسل. ومنها: أنَّ الله بَبْرَيْنِينِ حكيم ولا يكون الحكيم ولا يوصف بالحكمة إلاَّ الَّذي يحظر الفساد ويأمر بالصلاح، ويزجر عن الظلم، وينهى عن الفواحش، ولا يكون حظر الفساد والامر بالصلاح والنهي عن الفواحش إلاَّ بعد الإقرار بالله ﷺ ومعرفة الآمر والناهي، فلو ترك الناس بغير إقرار بالله ولا معرفته لم يثبت أمر بصلاح ولا نهي عن فساد إذ لا آمر ولا ناهي. ومنها : أنا وجدنا الخلق قد يفسدون بأمور باطنية مستورة عن الخلق فلولا الإقرار بالله بتخرُّني وخشيته بالغيب لم يكن أحد إذا خلا بشهوته وإرادته يراقب أحداً في ترك معصية وانتهاك حومة وارتكاب كبيرة إذا كان فعله ذلك مستوراً عن الخلق غير مراقب لأحد، وكان يكون في ذلك هلاك الخلق أجمعين، فلم يكن قوام الخلق وصلاحهم إلاَّ بالإقرار منهم بعليم خبير يعلم السرُّ وأخفى، آمر بالصلاح، ناه عن الفساد ولا تخفى عليه خافيةٌ، ليكون في ذلك انزجار لهم عمّا يخلون به من أنواع الفساد.

فإن قال: [قائل] فلم وجب عليهم الإقرار والمعرفة بأنّ الله تعالى واحد أحد؟ قيل: لعلل، منها: أنّه لو لم يجب عليهم الإقرار والمعرفة لجاز أن يتوهّموا مدبرين أو أكثر من ذلك، وإذا جاز ذلك لم يهتدوا إلى الصانع لهم من غيره لأنّ كلّ إنسان منهم كان لا يدري لعله إنّما يعبد غير الّذي خلقه ويطبع غير الّذي أمره فلا يكونون على حقيقة من صانعهم وخالقهم، ولا يثبت عندهم أمر آمر، ولا نهي ناه، إذ لا يعرف الآمر بعينه، ولا الناهي من غيره، ومنها : أن لو جاز أن يكون اثنين لم يكن أحد الشريكين أولى بأن يعبد ويطاع من الآخر، وفي إجازة أن يطاع ذلك الشريك إجازة أنّ لا يطاع الله، وفي أنّ لا يطاع الله بجويماً

عيون أخبار الرضا عليظة، ج ٢ ص ١٤٤ باب ٣٧ ح ٣.

كتبه ورسله وإئبات كلّ باطل وترك كل حق، وتحليل كلّ حرام وتحريم كلّ حلال، والدخول في كلّ معصية، والخروج من كلّ طاعة، وإباحة كلّ فساد، وإبطال كلّ حق؛ ومنها : أنّه لو جاز أن يكون أكثر من واحد لجاز لابليس أن يدعي أنّه ذلك الآخر حتّى يضاد الله تعالى في جميع حكمه، ويصرف العباد إلى نفسه فيكون في ذلك أعظم الكفر وأشدُّ النفاق.

فإن قال [قائل]: فلم وجب عليهم الإقرار لله بأنّه ليس كمثله شيءٌ؟ قيل: لعلل، منها: أن يكونوا قاصدين نحوه بالعبادة والطاعة دون غيره، غير مشتبه عليهم أمر ربّهم وصانعهم ورازقهم. ومنها: أنّهم لو لم يعلموا أنّه ليس كمثله شيء لم يدروا لعلَّ ربّهم وصانعهم هذه الأصنام الّتي نصبتها لهم آباؤهم، والشمس والقمر والنيران، إذا كان جائزاً أن يكون عليهم مشتبهاً وكان يكون في ذلك الفساد وترك طاعاته كلها، وارتكاب معاصيه كلها على قدر ما يتناهى إليهم من أخبار هذه الارباب وأمرها ونهيها، ومنها: أنّه لو لم يجب عليهم أن يعرفوا أنه ليس كمثله شيء لجاز عندهم أن يجري عليه ما يجري على المخلوقين من العجز والجهل والتغير والزوال والفناء والكذب والاعتداء، ومن جازت عليه هذه الأشياء لم يؤمن فناؤه ولم وبطال الربوبيّة<sup>(1)</sup>.

٢٤ - ثوء أبي، عن سعد، عن ابى عيسى، وابن هاشم، والحسن بن عليّ الكوفي جميعاً، عن الحسين بن سعد، عن أبيه، عن أبي حازم المدينيّ، عن سهل بن سعد الأنصاريّ قال: سألت رسول الله يَشْرَبُ عن قول الله بَمْرَبُل : فووَما كُنتَ بِمَانِبِ ٱلطَّورِ إِذَ نَادَيْنَكُ <sup>(٢)</sup>. قال كُنتَ بِمَانِب ٱلطُّورِ إِذَ نَادَيْنَكُ <sup>(٢)</sup>. قال كلت الله بَمْرَبُل عن قول الله بَمْرَبُل : فووَما كُنتَ بِمَانِب ألطُورِ إِذَ نَادَيْنَكُ <sup>(٢)</sup>. قال كلت الله بَمْرَبُل كلت الله بَمَرَبُل عن قول الله بَمْرَبُل : فووَما كُنتَ بِمَانِبِ ألطُورِ إِذَ نَادَيْنَكُ <sup>(٢)</sup>. قال كلت الله بَمْرَبُل كلت الله بَمَرَبُل عن معام في ورق آس، ثمَّ وضعها على العرش، ثمَّ نادى يا أمة محمد: إن رحمتي سبقت غضبي، أعطيتكم قبل أن تسألوني، وغفرت لكم قبل أن تستغفروني فمن لقيني منكم يشهد أن لا إله إلا أنا وأن محمداً عبدي ورسولي أدخلته الجنة برحمتي<sup>(٣)</sup>.

٢٥ – سن: الوشّاء، عن أحمد بن عائذ، عن أبي الحسن السوّاق، عن أبان بن تغلب عن أبي عبد الله عليكية.
أبي عبد الله عليكية.
قال : يا أبان إذا قدمت الكوفة فارو هذا الحديث : من شهد أن لا إله إلاّ الله مخلصاً وجبت له الجنّة.
قال : قلت له : إنه يأتيني كلّ صنف من الأصناف فأروي لهم هذا الحديث؟
قال : نعم يا أبان إنه إذا كان يوم القيامة وجمع الله الأولين والآخرين فيسلب منهم لا إله إلاّ الله إلا إله إلاّ الله الحديث؟

- عبون أخبار الرضا ﷺ ، ج ٢ ص ١٠٦ باب ٣٤ ح ١، وعلل الشرائع، ج ١ ص ٢٨٩ باب ١٨٢ ح ٩ وللحديث صلة.
  - (٢) سورة القصص، الآية: ٤٦.
  - (٣) ثواب الأعمال، ص ٣٠.
    (٤) المحاسن للبرقي، ص ٣٢ باب ١٩ ح ٢٣.

سن؛ ابن محبوب، عن عمرو بن أبي المقدام، عن أبان بن تغلب مثله. ٢٦ - سن؛ صالح بن السنديّ، عن جعفر بن بشير، عن الصبّاح الحذّاء، عن أبان بن تغلب، عن أبي عبد الله عليمينية قال: إذا كان يوم القيامة نادى مناد: من شهد أن لا إلاّ إله الله فليدخل الجنّة، قال: قلت: فعلى مَ تخاصم الناس إذا كان من شهد أن لا إله الله دخل الجنّة؟ فقال: إنّه إذا كان يوم القيامة نسوها<sup>(١)</sup>.

٢٧ **– صح:** عن الرضا، عن آبائه ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ : يقول الله ﷺ : لا إله إلاّ الله حصني فمن دخل حصني أمن من عذابي<sup>(٢)</sup>.

٢٨ – ضاء نروي أنّ رجلاً أتى أبا جعفر عن فسأله عن الحديث الذي روي عن رسول الله عن أنه قال: من قال لا إله إلا الله دخل الجنّة، فقال أبو جعفر علي الخبر حق، فول الرجل مدبراً فلمّا خرج أمر برده ثمّ قال: يا هذا إن للا إله إلاّ الله شروطاً ألا وإنّي من شروطها<sup>(٣)</sup>.

٢٩ - غو: قال النبيُّ ﷺ : من قال: لا إله إلاَّ الله دخل الجنَّة وإن زني وإن سرق<sup>(٤)</sup>.

٣١ - كنز الكراجكي: روي عن أمير المؤمنين ﷺ أنّه قال: إن الله رفع درجة اللّسان فأنطقه بتوحيده من بين الجوارح<sup>(1)</sup>.

٣٢ – ضاء إنَّ أوَّل ما افترض الله على عباده وأوجب على خلقه معرفة الوحدانية قال الله تبارك وتعالى : ﴿وَمَا قَدَرُواْ اللَّهَ حَقَّ قَدَرِمِ<del>ة</del>﴾<sup>(٧)</sup>. يقول : ما عرفوا الله حقَّ معرفته<sup>(٨)</sup>.

(1) المحاسن للبرقي، ص ١٨١ باب ٤٢ ح ١٧٣.
 (٢) صحيفة الإمام الرضا عليه ، ص ٣٩٩ الباب الأول في الذكر.
 (٣) الفقه المنسوب للرضا عليه ، ص ٣٩٠ باب ١١٠.
 (٤) غوالي اللئالي، ج ١ ص ٤١ الفصل ٤ ح ٤٣.
 (٥) أمالي الطوسي، ص ٥٨٣. مجلس ٢٤ ح ٢٢٠.
 (٢) لم أجده في كنز الفوائد للكراجكي.
 (٢) سورة الأنعام، الآية : ٩١.

١ - باب / ثواب الموحدين والعارفين، وبيان وجوب المعرفة وعلته

٣٣ – ونروي عن بعض العلماء ﷺ أنّه قال في تفسير هذه الآية : ﴿ هُـلَ جَـزَآءُ ٱلْإِحْسَنِ إِلَّا ٱلإِحْسَنُكُ <sup>(1)</sup>، ما جزاء من أنعم الله عليه بالمعرفة إلاّ الجنّة .

٣٤ – وأروي أنَّ المعرفة التصديق والتسليم والاخلاص في السرَّ والعلانية . وأروي أنَّ حقَّ المعرفة أن تطيع ولا تعصي وتشكر ولا تكفر .

٣٥ - مصي: قال الصادق عليمية : العارف شخصه مع الخلق وقلبه مع الله، لو سها قلبه عن الله طرفة عين لمات شوقاً إليه، والعارف أمين ودائع الله وكنز أسراره ومعدن نوره، ودليل رحمته على خلقه، ومطيّة علومه، وميزان فضله وعدله، قد غني عن الخلق والمراد والدنيا فلا مؤنس له سوى الله، ولا نطق ولا إشارة ولا نفس إلاّ بالله ولله ومن الله ومع الله، فهو في رياض قدسه متردد، ومن لطائف فضله إليه متزود، والمعرفة أصل فرعه الإيمان<sup>(٢)</sup>.

٣٦ **- جع:** جاء رجل إلى رسول الله قطف قال: ما رأس العلم؟ قال: معرفة الله حقَّ معرفته. قال: وما حقُّ معرفته؟ قال: أن تعرفه بلا مثال ولا شبه، وتعرفه إلهاً واحداً خالقاً قادراً أولاً وآخراً وظاهراً وباطناً، لا كفو له ولا مثل له، فذاك معرفة الله حقَّ معرفته<sup>(٣)</sup>.

٣٧ - جع: قال النبي عليه: : أفضلكم إيماناً أفضلكم معرفةً (٤).

٣٨ – **أقول:** روى الصدوق <sub>تقلقه</sub> في كتاب صفات الشيعة عن أبيه، عن أحمد بن إدريس، عن محمّد بن أحمد، عن ابن أبي عمير رفعه إلى أحدهم يشتخ أنّه قال: بعضكم أكثر صلاةً من بعض، وبعضكم أكثر حجّاً من بعض، وبعضكم أكثر صدقة من بعض، وبعضكم أكثر صياماً من بعض، وأفضلكم أفضلكم معرفة<sup>(ه)</sup>.

٣٩ - ماء جماعة، عن أبي المفضّل، عن الليث بن محمّد العنبريّ، عن أحمد بن عبد الصمد، عن خاله أبي الصلت الهرويّ قال: كنت مع الرضا علي لمّا دخل نيسابور وهو راكب بغلة شهباء، وقد خرج علماء نيسابور في استقباله، فلمّا صار إلى المربعة تعلّقوا بلجام بغلته وقالوا: يا ابن رسول الله حدّثنا بحق آبائك الطاهرين حديثاً عن آبائك صلوات الله عليهم أجمعين، فأخرج رأسه من الهودج وعليه مطرف خزّ فقال: حدَّثني أبي موسى بن جعفر، عن أبيه جعفر بن محمّد بن علي، عن أبيه محمّد بن عليّ، عن أبيه عليّ بن الحسين، عن أبيه الحسين سيّد شباب أهل الجنّة، عن أمير المؤمنين - عليه اليه عليّ بن الحسين، عن أبيه أخبرني جبرئيل الروح الأمين، عن الله تقدست أسماؤه وجلَّ وجهه قال: إنّي أنا الله لا إله إلاً أنا وحدي، عبادي فاعبدوني وليعلم من لقيني منكم بشهادة أن لا إله إلاً الله مخلصاً بها أنه قد

(۱) سورة الرحمن، الآية: ۲۰.
 (۲) مصباح الشريعة المنسوب للإمام الصادق في ٢٠
 (۳) - (٤) جامع الأخبار للشعيري، ص ٨ باب ١.
 (٩) صفات الشيعة، ص ٩٣ح ٢٨.

دخل حصني ومن دخل حصني أمن عذابي . قالوا : يا ابن رسول الله وما إخلاص الشهادة لله؟ قال : طاعة الله ورسوله وولاية أهل بيته ﷺ <sup>(١)</sup> .

### ۲ – باب علة احتجاب الله عز وجل عن خلقه

١ - ع: الحسين بن أحمد، عن أبيه، عن محمّد بن بندار، عن محمّد بن علي، عن محمّد بن علي ، عن محمّد ابن عبد ألله الخراساني – خادم الرضا عليه الله عن الزنادقة لأبي الحسن عليه ابن عبد ألله الخراساني – خادم الرضا عليه الله الخراساني – خادم الرضا عليه الله عن الخلق لكثرة ذنوبهم فأمّا هو فلا لم احتجب الله ؟ فقال أبو الحسن عليه الله الخراساني - فاد الله الحباب عن الخلق لكثرة ذنوبهم فأمّا هو فلا يخفى عليه خافية في آناء الليل والنهار، قال : فلم لا تدركه حاسة البصر؟ قال : للفرق بينه وهم وبين خلقه الذين تدركهم حاسة الأبصار أو يحيط به وهم وبين خلقه الذين تدركه الأبصار أو يحيط به وهم وبين خلقه الذين تدركهم حاسة الأبصار، ثمَّ هوأجل من أن تدركه الأبصار أو يحيط به وهم أو يضبطه عقل، قال : فحده لي قال : إنه لا يحد، قال : لم؟ قال : لأنّ كلّ محدود متناه إلى حد فإذا احتمل النقصان، فهو غير محدود ولا متوهم محدود متناه إلى حد فإذا احتمل النقصان، فهو غير محدود ولا مترايد ولا متوهم (٢).

**بيمان؛** لعلَّ المراد بالنظر الألطاف الخاصّة التي تستلزم غاية العرفان والوصول أي لو كانت مبذولة لعامة الناس لكانت لعدم استحقاقهم ذلك مورثاً لتهاونهم بربِّهم أو النظر إلى آثار عظمته التي لا تظهر إلاّ للانبياء والاوصياء ﷺ كنزول الملائكة وعروجهم ومواقفهم ومنازلهم والعرش والكرسيّ واللّوح والقلم وغيرها؛ على أنّه يحتمل أن يكون دليلاً آخر مع التنزل عن استحالة إدراكه بالبصر على وفق الأفهام العاميّة.

## ٣ – باب اثبات الصانع والاستدلال بعجانب صنعه على وجوده

#### وعلمه وقدرته وسائر صفاته

**الآيات: البقرة ٢٦، ﴿**ٱلَّذِى جَعَلَ لَكُمُ ٱلأَرْضَ فِرُشًا وَالسَّمَاءَ بِنَاءٌ وَأَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَآءُ فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ الشَّمَرَتِ رِزْقًا لَكُمْ فَكَلا تَجْعَـلُوا لِلَهِ أَنـدَادًا وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ ٢٢٥. وقال تعالى : ﴿إِنَّ فِي خَلْقِ

- (١) أمالي الطوسي، ص ٥٨٩، مجلس ٢٥ ح ١٢٢٠.
- (۲) (۳) علل الشرائع، ج ۱ ص ۱٤٤ باب ۹۸ ح ۱ وح ۲.

التَسَمَوَاتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلَغِ الَيْسَلِ وَالنَّهَارِ وَالْفُلْكِ الَّتِي تَجْدِى فِي الْبَخْرِ بِمَا يَنفَعُ النَّاسَ وَمَا أَنزَلَ اللَّهُ مِنَ التَسَمَلُو مِن مَآوِ فَأَخِبَا بِهِ الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَنَّ فِيهَا مِن كُلِ دَآبَتْمِ وَتَصْرِيفِ الرِيكِج وَالتَحَابِ الْمُسَخَسِ بَيْنَ السَمَآءِ وَالْأَرْضِ لَآيَسَتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴾ ١٦٤٠.

**يونس (١٠»؛ ﴿**إِنَّا فِي ٱخْطِلَفِ ٱلَيَّلِ وَٱلنَّهَارِ وَمَا خَلَقَ اللَّهُ فِي ٱلسَّمَنَوَتِ وَٱلأَرْضِ لَآيَكَتِ لِقَوْمِرِ بَـنَّقُونَ ﴾١٦». «وقال»: ﴿قُلِ ٱنظُرُواْ مَاذَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلأَرْضِ وَمَا تُغَنِّي ٱلآيَكَتُ وَٱلنُّذُرُ عَن قَوْمِ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ ١٠١٧.

الموعد؛ فِاللَّهُ ٱلَّذِى رَفَعَ ٱلتَمَوَّتِ بِغَيْرِ عَمَدٍ تَرَوْنَهُمْ أَسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشَ وَسَخَرَ ٱلشَّمَسَ وَٱلْقَمَرُ كُلَّ يَجْرِى لِأَجَلِ تُسَمَّيُ يُدَبِّرُ ٱلْأَمَرَ يُفَعِيلُ ٱلْآيَنَتِ لَعَلَكُم بِلِعَلَهِ رَبِّكُم تُوقِنُونَ () وَهُوَ ٱلَذِى مَدَّ ٱلأَرْضَ وَجَعَلَ فِيها رَوَسِى وَأَنَهُ أَنَهُ وَمِن كُلِ ٱلْثَمَرَتِ جَعَلَ فِيها زَوْجَةِينِ ٱتْنَيْنَ يُغْشِى ٱلَيْنَانَ النَّهُ وَ وَوَسَى وَأَنَهُ أَنَهُ وَعَن كُلِ ٱلْنَمَرَتِ جَعَلَ فِيها زَوْجَةِينِ ٱتْنَيْنَ يُغْشِى ٱلَيْنَانَ النَّهُ أَن فِي ذَلِكَ لَآذَىنَ فِي وَقَعَلَى فَيها وَوَا أَنْهَا أَنَهُ وَعَنْ كُلُ ٱلْثَمَرَتِ جَعَلَ فِيها زَوْجَةِينِ ٱتَنَيْنَ يُغْشِى ٱلَيْنَانَ النَّهُ وَفَ وَفَي وَالَهُ وَعَنْ كُلُو مَنْ كُلُ الشَّمَرَةِ وَعَنْ وَعَمَانَ وَعَمَانَ وَعَنْ أَعْنَانُ وَوَقَعْنُ وَعَنْ

إبراهيم د12، فألَّهُ ألَّذِى خَلَقَ السَّمَوَتِ وَٱلأَرْضَ وَأَنزَلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآءُ فَأَخْرَجَ بِهِ. مِن النَّمَرَتِ رِزْقًا لَكُمْ وَسَخَرَ لَكُمُ ٱلْفُلْكَ لِتَجْرِى فِي ٱلْبَحْرِ بِأَمْرِةٍ وَسَخَرَ لَكُمُ ٱلأَنْهُ رَ لَكُمُ ٱلشَّمْسَ وَٱلْغَمَرُ دَآبِبَيْنِ وَسَخَرَ لَكُمُ ٱلْتَلَ وَٱلنَّهَارَ (٢) وَمَاتَىكُم قِن كُمُ الأَنْهُ وَالنَّهُ وَالنَّهُ لَكُمُ نِعْمَتَ اللَّهُ لَا تُعْمُوهَا إِن اللَّهُ الْإِنسَانَ لَطَلُومٌ الْقُلْكَ لِتَجْرِي فِي الْبَحْرِ بِأَمْرِهِ وَ

الحجر (10، فولَقَدْ جَعَكَا فِي السَّمَآءِ بُرُوبَا وَزَيَّنَنَهَا لِلنَّظِرِينَ ﴾ وَحَفِظْنَهَا مِن كُلِّ شَيْطَنِي تَجِيمِ ﴾ إِلَّا مَنِ ٱسْتَرَفَ السَّمَعَ فَأَنْبَعَمُ شِهَاتُ ثَبِينٌ ﴾ وَالأَرْضَ مَدَدْنَهَا وَأَلْقَيْـنَا فِيهَا رَوَسِي وَأَنْبَتَنَا فِيهَا مِن كُلِّ شَىءٍ مَوْرُونو ﴾ وَجَعَلْنَا لَكُرُ فِبها مَعَنِيشَ وَمَن لَسَتُمَ لَمُ مِرَزِفِينَ ﴾ وَإِن قِن شَىء إلَا عِندَنَا مَزَآيِنُهُ وَمَا نُنَزِلُهُ إِلَا مِن السَمَانِ وَجَعَلْنَا لَكُرُ فِبها مَعَنِيشَ وَمَن لَسَتُمَ لَمُ مِرَزِفِينَ ﴾ وَإِن قِن شَىء إِلَا عِندَا مَزَآيِنُهُمُ وَمَا نُنَزِلُهُ إِلَا مِن السَمَانِ وَجَعَلْنَا لَكُرُ فِبها مَعَنِيشَ وَمَن لَسَتُمَ لَمُ مِرَزِفِينَ مَزَآيِنُهُمُ وَمَا نُنَزِلُهُ وَإِلَّا يَعْدَدٍ مَعْلُومٍ ﴾ وَأَرْسَلْنَا الزِينَحَ لَوَقِيمَ فَأَنزَلَنَا مِن

النحل دارا، (خَلَقَ) الْإِنسَنَ مِن نُطْفَخ فَإِذَا هُوَ خَصِيحٌ ثُبِنَّ ﴾ وَالْأَنْعَنَدَ خَلَقَهَاً لَكُمْ فِيهَا دِفٌ وَمَنْفِعُ وَمِنْهَمَا تَأْكُلُونَ ﴾ وَلَكُمْ فِيهَا جَمَالُ حِينَ ثَرِيحُونَ وَحِينَ تَتَرَحُونَ ﴾ أَنْقَالَكُمْ إِلَى بَلَدٍ لَمَ تَكُونُوا بَكِلِنِيهِ إِلَا بِشِقَ ٱلْأَنْلُسُ إِنَ رَبَّكُمْ لَرَوُقٌ تَحِيحٌ ش وَالْحَمِيرَ لِنَرْحَبُوهَا وَذِينَهُ وَبَعْلُقُ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾.

دوقال تعالى : ﴿ وَ الَذِي آَخَرَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَآَهُ لَكُمْ مِنْهُ شَمَرابٌ وَمِنْهُ شَجَرٌ فِيهِ نُسِعُونَ يُنْبِتُ لَكُمْ بِهِ الزَّبْعَ وَالَذَيْتُونَ وَالنَّخِيلَ وَالاَعْنَى وَمِن حُلْ الشَّمَرَتِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَاَيَةً لِقَوْمِ يُنْبِتُ لَكُمْ بِهِ الزَّبْعَ وَالنَّخِيلَ وَالنَّعْنَى وَمِن حُلْ الشَّمَرَتِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَاَيَةً لِقَوْمِ بَنَعْتَمُونَ لَكُمْ بِهِ الزَّبْعَ وَالنَّغِيلَ وَالنَّعْنَى وَمِن حُلْ الشَّمَرَتِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَاَيَةً لِقَوْمِ بَنَعْتَمُ وَالنَّجُومُ مُسَخَرَتُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا يَتَعَمَّرُ بَعْنَى وَلَا يَعْتَمُ وَالنَّعْنَ وَمِن حُلْ الشَّمَرَتِ إِنَ فِي ذَلِكَ لَا يَعْتَمُ وَالنَّعْدَارَ وَالشَّعْسَ وَالْقَمَرُ وَالنَّجُومُ مُسَخِّرَتُ بِآمَرِهُ إِن فِي ذَلِكَ لَا يَتَعَرَّ وَالنَّعْدَرُ وَالنَّعْنَ وَالنَّعْنَ وَالنَّهُومُ مُسَخِّرَتُ إِنَّهُ إِنَى فَي ذَلِكَ لَكُونَ يَنْعَقُومِ يَعْقِلُونَ إِنَّ وَمَاخَرَ لَكُمُ الْذَلُ وَالنَّعْنَ وَالنَّعْنَ وَالنَّعْنَ وَالنَّعْنَ وَلَكُونَ فَي ذَلِكَ لَا يَتَعْذَرُ وَالْنَعْزُونَ الْعَنْهُ وَاللَّعْنَ أَنْ وَالْتَعْنَ فِي ذَلِكَ لَكَنْ مَنْ وَالْمُو لَ عُنْسَحُونَ فَي ذَلِكَ فَي ذَلِكَ لَقُومِ لَكُونُ مُعْنَبُونُ وَ الْذَيْقُ وَالْنَعْهُ وَا لَكُونَ فِي ذَلِكَ لَكُونَهُ مُعْنَاقُومُ وَ الْوَنَهُ وَ وَلِكَ لَا يَعْذَلِكَ لَكُونَ عُنْ الْمَنْ وَ الْنَعْهُ وَالْتَعْنَ وَ الْنَعْنَ فَي الْنَعْنُ وَ الْنَ وَ الْنَعْهُ وَلَكُونَ وَ الْنَعْهِ وَي الْعَنْ فَي الْنَهُ وَالْتَعْنُ وَ الْنَعْنَ فَي الْعَنْ وَ الْنَعْنَ وَ الْنَعْنُ وَ الْنَعْنَ وَ الْنَهُ وَ الْنَعْنُ وَ الْنَعْنَ وَ الْنَعْنُ وَ الْنَعْنُ وَ الْنَهُ وَي اللَهُ وَي الْنَهُ وَا مَنْهُ مُو وَالْتُعَنْ وَ الْنَهُ وَ مَنْ وَ الْنَ وَ الْنَ لَكُونُ وَ الْنَا لَعُنُ وَ الْنَعْنُ وَ وَالْتَعْنُ وَ الْنَعْنُ وَ الْنَ وَ الْنَعْنَ وَ الْنَعْنُ وَ الْنَعْنُ وَ الْنَعْنُ وَ الْنَعْنُ وَ وَ الْنَ وَ وَ الْنَ وَ الْنَعْنُ وَ وَ الْنَ وَ الْنَ وَ الْنَتَعْذَى وَ الْنَعْنُ وَ الْنَ وَالْنَ وَالَ الْنَالِنَ وَ وَالْنَعْنُ وَ الْنَعْنُ وَ وَ الْنَ وَ وَ الْ أُنْ وَ وَا لَكُنْ وَ وَ الْنَ الْنَ وَ وَ الْنَعْنُ وَ الْعَاقُ مَنَ الْعَالَ الْنَا الْنَ وَ الْنَعْ وَ الْنَ الْنُو ال

الإسراء (١٧)، ﴿ وَجَعَلْنَا ٱلَيْلَ وَٱلنَّهَارَ ءَايَنَيْنَ فَمَحَوْنَا ءَايَةَ ٱلَيَّلِ وَجَعَلْنَا ءَايَةَ ٱلنَّهَارِ مُتِعِمَرَةً لِتَبْتَغُوْأ فَضْلَا مِن زَيِكُمْ وَلِتَعْـلَمُوا عَـدَدَ ٱلسِّنِينَ وَٱلْجَسَابَ وَكُلَ شَىْو فَصَلْنَهُ تَفْصِيلَا، ١٢ ﴿ وقال تعالى <sup>1</sup>: وَزَيْكُمُ ٱلَذِى يُزْجِى لَحَـمُ ٱلْفُلْكَ فِي ٱلْبَحْرِ لِتَبْنَغُوا مِن فَضْبِلِهِ أَنْهُ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا ( الشُرُّ فِي ٱلْبَحْرِ ضَلَ مَن تَدْعُونَ إِلَا إِيَّاتُ فَلَمَا بَحَدُ إِلَى الْبَرِ أَعْرَضْتُمُ أَعْرَا عَالَ

طه ٢٠٣٠، ﴿ ٱلَّذِى جَعَلَ لَكُمُ ٱلأَرْضَ مَهْدًا وَسَلَكَ لَكُمْ فِيهَا سُبُلًا وَأَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءَ فَأَخْرَجْنَا بِهِ. أَزَوَنَجَا مِن نَبَاتِ شَقَى (٥) كُلُوا وَآرَعَوْا أَنْعَنْمَكُمْ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَاَيَنتِ لِأُوْلِي ٱلنَّحَى وَيَنْهَا نُخْرِجُكُمْ تَارَةُ أُخْرَى ٢٠٠٠

**الأنبياء «٢١»؛ ﴿** أَوَلَمْ بَرَ الَّذِينَ كَفَرُوَا أَنَّ السَّمَنُوَنِ وَٱلأَرْضَ كَانَا رَنْقَا فَفَنَقْنَهُمَا وَجَعَلْنَا بِنَ الْمَاءِ كُلَّ شَيْءٍ حَيُّ أَفَلَا يُؤْمِنُونَ ۞ وَجَعَلْنَا فِي ٱلْأَرْضِ رَوَسِى أَن تَمِيدَ بِهِمْ وَجَعَلْنَا فِيهَا فِجَاجًا سُبُلَا لَمَالَهُمْ يَهْتَدُونَ ۞ وَجَعَلْنَا السَّمَاءَ سَقْفًا تَحْفُوطُتُ وَهُمْ عَنْ ءَايَنِهَا مُعْرِضُونَ ۞ وَهُوَ الَذِي خَلَقَ الَّنِلَ وَالنَّهَارَ وَالشَّسْسَ وَٱلْفَمَرِّ كُلُّ فِي فَلَكٍ يَسْبَحُونَ ۞

**المؤمنون د٢٣٣؛ ﴿**وَأَنْزَلْنَا مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَآمَ<sup>ن</sup>ا بِقَدَرٍ فَأَسْكَنَهُ فِي ٱلأَرْضِ وَإِنَّا عَلَى ذَمَاجٍ بِهِ لَقَادِرُونَ ﴾ فَأَنشَأْنَا لَكُر بِهِ جَنَّنتِ مِن نَّخِيلٍ وَأَعْنَنْبِ لَكُرْ فِيهَا فَوَكِهُ كَثِيرَةٌ وَيِنْهَا تَأَكُلُونَ سَيْنَاءَ تَنْبُتُ بِالدُّهْنِ وَصِبْخِ لِلاَكِلِينَ ﴾ وَإِنَّ لَكُرْ فِيهَا فَوَكِهُ كَثِيرَةٌ وَيِنْهَا تَأَكُلُونَ ﴾ وَشَجَرَةُ تَخْرُجُ مِن طُورِ سَيْنَاءَ تَنْبُتُ بِالدُّهْنِ وَصِبْخِ لِلاَكِلِينَ ﴾ وَإِنَّ لَكُرْ فِيهَا فَوَكِهُ كَثِيرَةٌ وَينْهَا تَأَكُلُونَ ﴾ وَشَجَرَةُ تَخْرُجُ مِن طُورِ سَيْنَاءَ تَنْبُتُ بِالدُّهْنِ وَصِبْخِ لِلاَكِلِينَ ﴾ وَإِنَّ لَكُرْ فِيهَا فَوَكِهُ كَثِيرَةُ وَينْهَا تَأْكُلُونَ إِنَّ ٱلأَرْضِ وَإِلَيْهِ تُحْشُرُونَ فِي وَهُوَ ٱلَّذِى يُحْمَى. وَيُمِيتُ وَلَهُ ٱخْتِلَاتُ ٱلَيْلِ وَٱلنَّهَارِ أَفَلَا نَمْقِلُونَ فَيَّهِ ٨٩، ٨٠ • وقال تعالى : ﴿قُلْ لِيَنِ ٱلأَرْضُ وَمَن فِيهِمَآ إِن كُنتُمْ تَمْمَتُونَ فَلَهُ عُوْلُونَ لِيَّهِ قُلْ أَنَلَا تَذَكَرُونَ فِي قُلْ مَن زَبَّ السَّمَنَوَتِ ٱلسَّتِيعِ وَرَبُ ٱلْعَصَرِشِ ٱلْخَطِيمِ فِي سَيَغُولُونَ لِيَّهِ قُلْ أَفَلَا نَنَقُونَ فِي قُلْ مَنْ يَبَدِهِ مَلَكُوتُ كُنتُ وَعُوَ يُعِيمُ وَهُوَ يُجِيرُ وَلا يُجَعَرُ أَعَالَ مَا يَعْ سَيَقُولُونَ لِيَوْ قُلْ مَنْ يَبَدِهِ مَلَكُوتُ كُونَ السَّتَبِعِ وَرَبُ ٱلْعَصَرِشِ ٱلْخَطِيمِ فَلَ سَيَغُولُونَ لِيَوْ قُلْ أَفَلَا سَيَقُولُونَ لِيَةً قُلْ مَنْ يَبَدِهِ مَلَكُونَ كُنتُ مَنْ أَنْ السَّتَبَعِ وَرَبُ الْعَصَرِشِ الْعَظِيمِ فَل

النور (٢٤»؛ ﴿ أَنَرْ نَسَرَ أَنَّ اللَهُ يُسَبِّحُ لَمُ مَن فِي السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلطَّيْرُ مَنَظَنَتُ كُلَّ قَدْ عَلِمَ صَلائَمُ وَنَسَبِيحَمُّ وَآللَهُ عَلِيمٌ بِمَا يَفْعَلُونَ (لَا أَنَّهُ يُسَبِّحُ لَمُ مَاكُ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَإِلَى اللَهِ الْمَصِيرُ (لَا أَنَّرْ نَرَ أَنَّ اللَهُ يُسْبِعُ مَعَلَمُ وَاللَهُ عَلِيمٌ بِمَا يَفْعَلُونَ (لَا أَنَّهُ مَاكُ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَإِلَى اللَهِ الْمَصِيرُ (لَا أَنَّهُ تَعَلَيُهُ وَلَى اللَّهُ عَلَيمٌ بِمَا يَفْعَلُونَ (لَا أَنَّهُ يُسْبَعِ وَاللَّهُ السَّمَانِي وَإِلَى اللَهُ الْمَصِيرُ (لَا أَنَّهُ تَعْمَلُهُ وَاللَّهُ الْتَعْمَدُ عَلَيْهُ مَعَلَمُ وَكَامًا فَنَزَى الْوَدَقَ يَعْمُونَ وَالأَرْضِ وَإِلَى اللَّهُ الْمَصِيرُ (لَا يَعْمَا مُ يَعْمَلُهُ وَكَامًا فَنَرَى الْوَدَقَ يَعْمُرُ مِنْ خِلَلِهِ وَيُنَزِلُ مِنَ السَّمَاءِ مِن جَعَالُهُ فَنَ يَعْمَلُهُ وَكَامًا فَنَرَى الْوَدَقَتَ يَعْمُرُ مِنْ خِلَيهِ وَيَعْذَلُ مِن اللَّمَاءِ مِن عَمَالُهُ مُنَعْمَةُ مُنَ يَعْمَلُهُ وَكَامًا فَنَرَى الْفَرَقُقُ بَيْنَهُ مُولاللَهُ عَلَى وَاللَهُ مَنْ يَعْمَلُهُ وَيَسْبَعُ فَلَهُ مَنْ يَعْمَلُونَ وَاللَّوْضِ وَاللَهُ مَنْ يَعْتَبُهُ مُنَ يَعْمَلُهُ مَعْرَبُهُ مُعَدِينُهُ مُوَاللَهُ مَنْ يَعْمَعُ مَعْمَلُونَ وَاللَهُ مَنْ يَعْمَلُهُ مَنْ يُنَ اللَهُ مَنْ يَعْزَيْنُ وَاللَهُ مَنْ يَعْمَعِينُ مُنْ يَعْزَلُ مَنْ يَعْمَالُهُ مَنْ يَعْمَالُهُ مُواللَهُ مَنْ يَعْتَبُهُ مَعْلَى وَاللَهُ مَنْ يَعْمَلُ مُنْ يَعْذَلِكُ وَي الْعَالَى وَاللَهُ مَعْنُ وَاللَهُ مَنْ يَعْمَالُهُ مَنْ يَعْنُ وَ مَنْ يَعْمَالُهُ مُوالَ اللَهُ مُواللَهُ مُوالُ وَاللَهُ مُواللَهُ مَنْ يَ وَالْنُو اللَّعْمَانُ مَنْ يَعْذَلُكُمُ وَاللَهُ مَنْ يَعْنُهُ مُعْنُ مُوالَ اللَهُ اللَهُ مَالَكُونُ وَاللَهُ وَاللَهُ مُوالَعُ مُولُ وَاللَهُ عَلَى مُولَةُ وَاللَهُ مَا يَعْنُ مُ مُوالَعُ مُعَالًا مُ مُولَ وَاللَهُ مُولُونُ وَاللَهُ مُولَى اللَهُ اللَّهُ اللَهُ مَالَةُ مَ أَنْتُ ويُوالُولُ مَنْ يَعْذَلُكُ مَالَكُهُ مَا يَعْمُونُ مُنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ مَا مُولُولُ مُولَكُونُ مُولُ مُعْتُ مُوالُولُولُونُ مَاللَهُ مَا مُعْنُولُ مُوالَكُ مُنْ أَنْ أَنْ أَنُ أَنْ أَنْعُ مَا أَنُ مُوا مُولَعُ مُ مُولُ مُ مُولَكُ

الفرقان (٢٥)، ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى رَبِكَ كَيْفَ مَدَ ٱلظِّلْ وَلَوْ شَآءَ لَجَعَلَمُ سَاكِنَا ثُمَّرَ جَعَلَنَا النَّسْسَ عَلَيْهِ دَلِيلًا () ثُمَّرَ فَبَعْسَنَهُ إِلَيْنَا فَبْعَنَا يَسِيرًا () وَهُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ ٱلَيْلَ لِبَاسًا وَالنَّوْمَ سُبَاتًا وَجَعَلَ النَّهَارَ نُشُورًا () وَهُوَ الَذِي أَرْسَلَ الرَّيْحَ بُشْرًا بَيْنَ بَدَى رَحْمَتِدُ وَأَنزَلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءَ طَهُورًا () وَهُوَ الَذِي أَنْهُ مَا خَلَقْنَا أَنْعَنَمَا وَأَنَاسِيَّ حَيْيرًا () وَهُوَ الَذِي جَعَلَ لَكُمُ أَلَيْنَ لِبَاسًا وَالنَّوْمَ سُبَاتًا وَجَعَلَ النَّهُ الْنَهُ مَنْ () وَهُوَ الَذِي مَاءَ طَهُورًا () لِيَنَعَ بُشْرًا بَيْنَ عَدَى رَحْمَتِدُ وَأَنزَلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءَ طَهُورًا () لِنَحْتَى بِهِ بَلَدَهُ مَنْتَا وَلُعَوَ الَذِي أَنْهُمُومَ اللَّذِي أَنْهُ مَا وَأَنَاسِيَّ حَيْيرًا () فَي فَوَ وَلَنَ مَنَ السَّمَاء عَدْبُ فُوْلَنَ وَهُوَ الَذِي مَنَ المَعْمَا وَأَنَاسِيَّ حَيْيرًا () فَي فَوَ عَمَومُ اللَّذِي عَالَى اللَّهُ مَن عَدْبُ فُوْلَتُ وَهُو الَذِي مَنَعَ الْمُعْمَا وَأَنَاسِيَ حَيْيرًا ) فَي مَنَ الْمَدَ الْنَعْ وَلَقُ مَاءَ مُولاً مُعْمَا مُوْلَعُونُ مُعَالَى اللَذِي مَن عَدْبُ فُوْلَتُ وَهُو الَذِي مَعَالَةُ الْعَامَة وَجَعَمَةُ بَعَيْبُهُ مُوْقُعُو اللَّي مَعَمَلُهُ مُعَالَى الْ عَدْبُ فُوْلَنَ وَهُو اللَذِي حَقَلَ اللَهُ مَنْ الْمُولُ الْنُولُ الْذَى الْمُعَالَى الْحَالِي الْمُولَى الْعَدَى مَ مَتَع وَقَصَهُمُ أَنَ وَهُو اللَّهِ مِعْمَا وَقُو اللَّذِي مُولاً مُولا اللَقُو مُعَمَامُ وَالَتُهَ الْعَالَةِ مُولَى اللَّهُ مُعَمَالُ فَي مَعْتَى الْمُولُو وَعَمَوْلُ اللَهُ مُولانَ مُعْتَى الْمُعَانِ وَعُولَ الْمُ مُوالَى الْعَالَى اللَهُ مُولَى مُولَ اللَهُ مُعَالُ مُعْتَى الْمُ مُعْتَى مُنْ مُولَا وَقُومَ اللَهُ مُعَالَى اللَهُ مُولانَ اللَّهُ مُعَمَى اللَهُ مُنَاسُولُ وَالْتُولُ الْنُولُ الْعُنُو اللَّي مُعَالَ اللَهُ الْعُنُولُ الْعُولُ اللَقُولُ مُعْتُولُ مُعْتَمَةُ مُولُولُ الْنُولُ وَقُولُولُ اللَّالَةُ اللَهُ مُعْمَعُ الْعُولُ مُعْمَا وَالَتَهُ مُولًا لَكُولُ مُعَالَى الْعُنُولُ مُعْذُلُ الْ

**الشعراء «٣٦»: ﴿**أَوَلَمْ يَرَوَّا إِلَى ٱلأَرْضِ كُرَ أَنْبَنْنَا فِهَا مِن كُلِّ زَفِج كَرِيمٍ ﴾ إِنَّ فِ ذَلِكَ لَآيَةٌ وَمَا كَانَ أَكْثَرُهُم تُوْبِينِينَ ﴾.

القصص ٢٨٦، ﴿قُلْ أَنَمَيْتُمْ إِن جَمَعَلَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ ٱلَّيْلَ سَرَمَدًا إِلَى يَوْمِ ٱلْفِيَمَةِ مَنْ إِلَهُ غَيْرُ اللَّهِ يَأْنِحُمُ بِضِياً أَفَلَا نَسْمَعُونَ ۞ قُلْ أَرَةَيْتُمْ إِن جَمَعَلَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ ٱلنَّهَارَ سَتَرَمَدًا الْفِيَهَةِ مَنْ إِلَهُ غَيْرُ اللَّهِ يَأْتِيكُم بِلَيْلِ نَسْكُنُونَ فِيةٍ أَفَلَا تُبْعِبُونَ ۞ وَمِن تَحْمَتِهِ جَمَعَ لَكُرُ ٱلَتِلَ وَالنَّهَارَ لِتَسْكُنُوا فِيهِ وَلِتَبْنَعُوا مِن فَضْلِهِ. وَلَعَلَكُمْ نَسْكُرُونَ فِيتَ أَفَلَا تُبْعِبُونَ

**العنكبوت (٢٩»؛ ف**رخَلَقَ اللَّهُ السَّمَنُوَتِ وَٱلأَرْضَ بِٱلْحَقِّ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَيَّةُ لِلْمُؤْمِنِينَ﴾ (٤٤، ووقال تعالى»: فولَمِن سَأَلْتَهُم مَّن نَّزَلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآءُ فَأَحْيَا بِهِ ٱلأَرْضَ مِنْ بَعْدِ مَوْتِهَا لَيَقُولُنَّ اللَّهُ قُلِ الحَمْدُ لِلَهُ بَلَ أَصْخُرُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ (٦٣» «وقال تعالى»: فَخَلَيْنَا رَكِبُولُ فِي ٱلْفُلْكِ دَعُولُ اللَّهُ قُلِ لَهُ الذِينَ فَلَمَا بَحَمْهُمْ إِلَى ٱلْبَرِ إِذَا هُمْ يُشْرِيُونَ؟ «٦٥».

**الروم (٣٠٠، ﴿**وَمِنْ مَايَنَتِهِ، أَنْ خَلَقَكُمْ مِن تُرَابٍ ثُمَّرَ إِذَا أَنتُم بَشَرُ تَنتَشِرُونَ ﴿ وَمِنْ ءَايَنَتِهِ، أَنْ خَلَقَ لَكُر مِنْ أَنفُسِكُمُ أَزْوَجًا لِنَسَكُنُوَأَ إِلَيْهَا وَجَعَلُ بَيْنَكُم مَوَدَّةً وَرَحْمَةً إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَنَتِ لِفَوْمِ يَنْفَكُونَ () وَمِنْ مَايَنِدِهِ حَلَقُ السَّمَوَنِ وَالأَرْضِ وَاخْدِلْتُ أَلَّيْنَتِكُمْ وَأَلْوَيْكُمْ إِنَّ فَي ذَلِكَ لَاَيَنِ لِفَوْمِ لِلْمَلِيدِنَ () وَمِنْ مَايَنِدِهِ مُتَامَكُمُ بِأَلَيْل وَالنَّهَارِ وَآيَغَا وَكُمْ مِن فَسْلِيدً إِنَّ فِي ذَلِكَ لَاَيَنَتِ لِفَوْمِ مَتْمَعُونَ () وَمِنْ مَايَنِدِهِ مُرِيكُمُ الْبَرْقَ حَوْفًا وَطَمَعًا وَيُنَزَلُ مِنَ السَّمَاءِ مَاءَ فَيُعْي. بِو الأَرْض بَعَد مَوْنِهَمَا إِنَ فِي ذَلِكَ لَاَيْنِهِ مُرِيكُمُ الْبَرْقَ حَوْفًا وَطَمَعًا وَيُنَزَلُ مِنَ السَّمَاءِ وَالأَرْض بِآمَرِهُ مَعْ مَوْنِهَمَا إِنَّ فِي ذَلِكَ لَاَيْنِ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ () وَمَنْ مَايَنِهِ فَي السَّمَاءُ وَالأَرْضِ بَعْدُ مَوْنِهَمَا إِنَّ فَي ذَلِكَ لَاَيْنِ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ () وَمَنْ مَايَنِهِ فَي السَّمَاءِ وَالأَرْضِ بِآمَرِهُ مَا مُوقال يَقْوَمُ اللَّذَيْنِ () وَمَنْ مَايَنِهِ أَنْ مُرْسِلَ الرَائِعَ مُبْغَرُبُ وَلِيْذِيقَكُمُ مَا لَيْنَ وَالْمَانَ الْمَنْ فَيْنُونَ () هوقال يَؤْوَشُ الذَى فَيْنُونَ () هوقال يَؤْوَشُ الذَى فَي السَّمَاء وَلِيَنْعُونُ مَنْ الْمَانِ الْعَامِ الْمَاسَ فَالْمَالَا فَيَسْتُولُونَ () هوقال يَوْمَنُ مَالْمُونَ فَي السَمَاعَة فَلَكُمُ مَنْهُ فَقَدَى الْعَلْمَ فَي فَلْنُونَ () مُوقال يَحْتَعُونُ الْمَابَ إِنَا الْتَنْمَ فَيْنَا فَكَمَ الْعَنْسُ فَاللَهُ الْقَدَالِكُمُ الْيَنْ الْعَنْمُ الْتَعَامُ فَي فَيْسَعْلَهُ فَي مُوقال يَعْمَنُهُ وَيَعْمَعُونُ الْعَالَى مِنْعَنْ مَنْ مَعْمَعُ الْمَابَ فَي مَنْ الْتَعْرَضُ مَعْذَى الْتَعَاقُ الْتَعَامُ الْتَعَامُ فَي مَنْعَمُ فَلَيْنُ مَنْ عَالَهُ مَا الْتَعَاقُ مَنْ مَنْ عَنْ مَنْ مَالْنُونُ الْعَالَ الْتَعَاقُ مَنْ مَنْ وَلَكُنُ مَنْ مَنْ مَنْعَنْهُ مُنْعَلُونَ الْتَعَاقُ وَلَيْ مَنْ مَنْتَعَامُ الْتَعَاقُ وَلَنْ مَائَنُ وَلَكُنُ مَنْ مَنْعَنْ مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ مَنْعَنْ مَايَنْهُ مَنْ مَعْمَو الْقَائِقُ وَلَنَا الْعَالَى مُنْعَالَهُ مَنْ مَنْعَنْ مُنْعَال مَاتَنْتُو مَنْ مَا مَنْتُنْتُنْتَ مُنْعَنْ الْنَا مَا مَنْعَمُ مُومَ وَنَ مَالَى مُولَا مَابَعُ مُنْعَنْ مُنْعَالا لَقُنْ مَاعَنْ مُعْمَ وَنُ وَالْنُونُ مَالَكُونُ مَالْتَنْهُ مَا مَالْعُ مَا مَاعْنُ مُومَالُو مَالَيْ مَا مَالْعُنُولُ مَا

لقمان (٣١، ﴿ حَلَقَ السَّنَوَتِ بِغَبْرِ عَمَدِ نَرَوْنَهُمْ وَأَلْفَىٰ فِي ٱلأَرْضِ رَوَسِي أَن نَبِيدَ بِكُمْ وَيَتَ فِهَا مِن كُلُ ذَابَتُمْ وَأَنزَلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءَ فَأَنبَنْنَا فِهَا مِن صُحْلِ زَقِيح كَرِيدٍ (٢) هَذَا خَلْقُ اللَّهُ فَارُونِ مَاذَا خَلَقَ الَذِينَ مِن دُونِهِمْ بَلِ ٱلظَلِيمُونَ فِي ضَلَلل تُبِينِ (٢) \* وقال تعالى \* : ﴿ أَنَرَ تَنَ أَنَهَ بُولِجُ ٱلَيْلَ فِي النَّهَارِ وَيُولِجُ النَّهَارَ فِي الْتَعَالِمُونَ فِي ضَلَلل تُبِينِ (٢) \* وقال تعالى \* : ﴿ أَنَرَ تَنَ اللَهَ بُولِجُ الَيْلَ فِي النَّهَارِ وَيُولِجُ النَّهَارَ فِي النَّهَارِ فِي الْنَائِلِيُونَ فِي ضَلَلل تُبِينِ (٢) \* وقال تعالى \* : ﴿ أَنَرَ تَنَ اللَهُ بُولِجُ الَيْلَ فِي النَّهَار وَيُولِجُ النَّهَارَ فِي النَّهَارَ فِي الْخَلُونَ فَي ضَلَلل تُبِينِ (٢) \* وقال تعالى \* : ﴿ أَنَرَ تَنَ اللَهُ بُولِجُ الْنَيْلَ فِي النَّهَارِ وَيُولِجُ النَّهَارَ فِي النَّهَارَ فَى الْتَعْمَى وَالْعَمَرَ كُلُّ يَجْرِي إِلَى أَنَهُ فَي اللَهُ لِمُ اللَهُ فَقَ وَيُولِجُ النَّهَارَ وَلَنَ اللَهُ هُوَ الْحَقُّ وَأَنَّ مَا يَدْعُونَ مِن دُونِهِ الْبَطِلُ وَأَنَّ اللَهُ هُو الْعَلَى الْتَعَمَلُونَ خَبِيرُ الْهُلُكَ بَعَرِي فِي الْنَهُ هُو الْحَقُ وَأَنَّ مَا يَدْعُونَ مِن دُونِهِ الْبَطِلُ وَأَنَّ اللَهُ هُو الْعَلَى الْنَهِ مِنْ الْذَ تَرَ أَنَ الْفُلُكَ بَعْرِي فِي الْمَعْرَى إِنَى اللَهُ هُو الْحَقُ وَالَهُ مَا يَدْعُونَ مِنْ وَالْعَمَرَ أَنَ لَكَ لَكُنُ مَ تَعْرَبُ لَ

**التنزيل: [السجدة] ﴿** أَوَلَمْ يَرَوْا أَنَّا نَسُوقُ آلْمَآءَ إِلَى ٱلأَرْضِ ٱلْجُرُزِ فَنُخْبِجُ بِهِ. زَرْعَا نَأْكُلُ مِنْهُ أَنْعَنَهُهُمْ وَأَنْفُسُهُمْ أَفَلَا يُبْصِرُونَ﴾ (٢٧».

فاطر «٣٥»؛ ﴿ الحَمَّدُ لِلَّهِ فَاطِرِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ جَاعِلِ ٱلْمَلَتَهِكَمَ رُسُلًا أُوْلِيَ أَجْنِحَوْ مَنْنَ وَتُلَكَ وَرُبَحً يَزِيدُ فِي الْخَلَقِ مَا يَشَاَهُ إِنَّ اللَّهُ عَلَى كُلِّ مَّىْءٍ فَذِيرٌ ۞ مَّا يَفْتَج اللَّهُ لِلنَّاسِ مِن زَحْمَةِ فَلَا مُمْسِكَ لَكُمَّا وَمَا يُمْسِكَ فَلَا مُرْبِيلَ لَهُ مِنْ بَعَدِهِ. وَهُوَ ٱلْعَزِيرُ الْحَكِمُ ۞ «وقال تعالى» : ﴿ وَالتَهُ خَلَقَكُم مِّن نُوْكِ ثُمَّ مِن نُظْفَة لُمَّ فَلَا مُرْبِيلَ لَهُ مِنْ بَعَدِهِ. وَهُوَ ٱلْعَزِيرُ الْحَكِمُ ۞ «وقال تعالى» : ﴿ وَالتَهُ خَلَقَكُم مِن نُول ثُمَّ مِن نُظْفَة لُمَ جَمَعَلَكُمُ أَزْوَجَأَمُ هذا ٢٠ هوقال تعالى» : ﴿ ٱلْمَرْبِيلُ اللَّهُ السَمَاءِ مَاهُ فَأَخْرَحْنَا بِهِ شَعَلِهِ لَمُ بَعَمَلَكُمُ أَزْوَجَأَمُ اللَّهُ مَنْ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَالِي الْعَمَانِ اللَّهُ فَ وَقَالَمُ اللَّهُ مَنْ اللَّعُمَةِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَمُ الْعَالِي اللَّهُ عَلَى الْعَالَمُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى الْعَاقِ لَعَ جَمَعَلَكُمُ أَزُولُكُمُ اللَهُ مَنْ اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَّذَي عَلَى الْعَمَانِ الْحَكَمُ اللَّهُ وَلَقَهُ عَلَيْعُ مَنْ أَعْفَقَعُ الْعَاقِ الْعَنْدُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا عَلَى الْعَرَضَ الْعَاقِيلُ الْمَالَةُ عَنْ اللَهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ مَعَالَكُمُ فَلَكُمُ اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى الْتُعَالَة مُوالًى اللَّذِي عُولُولُ الْعَامِ اللَكُولَة الْعَاقَانَ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْكُمُ ال وَالْأَنْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ لَكُولُ اللَّهُ عَلَيْ اللَهُ عَلَي اللَهُ عَلَي اللَهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَي

**يس (٣٦): ﴿** وَمَايَةٌ لَمَّمُ ٱلْأَرْضُ ٱلْمَيْنَةُ أَحْبَيْنَهَا وَأَخْرَجْنَا مِنْهَا حَبًّا فَمِنْهُ يَأْكُونَ ﴾ وَجَعَلْنَا فِيهَا جَنَّنْتٍ مِن ثَخِيسِلٍ وَأَعْنَنَبٍ وَفَجَرَنَا فِيهَا مِنَ ٱلْعُبُونِ ﴾ لِيَأْكُلُواْ مِن نَمَرِهِ. وَمَا عَمِلَتْهُ أَيْدِيهِمْ أَفَلَا يَشْكُرُونَ (\*) شَبْحَنَ الَذِى خَلَقَ الْأَزْوَجَ حَكْلَهَا مِمَّا تُنْبِتُ الْأَرْضُ وَمِنْ أَنْفُسِهِمْ وَمِمَّا لَا يَمْلَمُونَ (\*) وَمَايَمَةٌ لَهُمُ الَيَّلُ نَسْلَحُ مِنْهُ النَّهَارَ فَإِذَا هُم مُظْلِمُونَ (\*) وَالشَّمْسُ بَحْرِى لِمُسْتَقَرِ لَهَا ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْفَرِيزِ الْعَلِيمِ (\*) وَالْقَمَرَ فَذَرْنَتُهُ مَنَازِلَ حَتَى عَادَ كَالْمُرْجُونِ الْقَدِيرِ (\*) لا الشَّمْسُ يَجْرِى لَمَا أَنْ تَذْرِكَ الْفَسَرُ وَلَا الْيَتُلُ سَابِقُ النَّهَارَ وَكُلُّ فِي فَلَكِ يَسْبَحُونَ (\*) وَمَابَةٌ لَمَّمْ أَنَا حَلَنَا ذَرِيتَهُمْ فِي الْمُنْعَارِ تَذْرِكَ الْفَسَرُ وَلَا الْيَتُلُ سَابِقُ النَّهَارَ وَكُلُّ فِي فَلَكِ يَسْبَحُونَ (\*) وَمَابَةٌ لَمَ أَنَا حَلَنَا ذَرِيتَهُمْ فِي الْفَلْكِ تَدْرِكَ الْفَسَرُ وَلَا الْيَتُلُ سَابِقُ النَّهَارَ وَكُلُّ فِي فَلَكِ يَسْبَحُونَ (\*) وَمَابَةٌ لَمَ أَنَا حَلَنَا ذُرِيتَنَهُمْ فِي الْفَلْكِ تَدْرِكَ الْفَسَرُ وَلَا الْيَتُلُ سَابِقُ النَّهَارَ وَكُلُّ فِي فَلَكِ يَسْبَحُونَ (\*) وَمَابَةً لَمُ الْمَسْحُونِ (\*) وَحَابَةُ لَمَ أَنَ حَلَنَ اللَّذَينَ الْذَي الْعَالَةُ فَنَ الْعَالَةُ عَالَمُ الْعَدِينَ وَمَابَةُ فَنْ أَنْفَرِيهِمْ وَمَابَةُ لَمَ أَنَا حَمَانَا وَرَيْتَعْهُمُ فَلَا مَنْ مَسْلَحُ مِنْعَدُونُ إِلَى اللْعَالَكَ مَنْتَعْهُمُ فَلَا مَسْمَعْنَ عَمَى مَا يَعْتَقُونُ الْعُلْكَ مَنْ عَلْمَ مَنِي أَنَا حَلَيْنَ اللْعَالَةُ مَنْ مَدْرَبُهُ مَنْ يَنْكَرُونَ فَا لَكُلُعُونَ الْعَالَةُ مَنْ عَلَى الْمَسْمُونِ وَمَنَا إِلَى مَنْتَدَى اللْعَامَةُ مَالَا لَيْتَ الْمَاقُلُونَ الْنَا عَلَى مَنْ فَلَكُونَ مَنْعَوْنَ الْعَامَةُ مَا مَا عَمَةًا مَعْتَ وَمَنَا عَلَى مَائِعُونَ الْعَامَةُ مَا الْعَامَ مَنْ الْعَامَةُ مَا فَقُونَ الْنَا عَلَنْ عَلَنَهُ عَلَى مَا وَمَنَ الْعَامَةُ مَا عَلَنَا عَلَنَهُ عَنَا مَنْ وَاعَنَهُ الْعَاقُ الْعَابَةُ مَنْتَ عَنَامَ الْعَابِي فَا عَاقَا مَنْعَامَةُ وَلَكُونَ وَلَكُونَ مَا عَالَكُ مَائِعُهُ مَا عُلَكُ مَنْعَامَةُ فَنَا عَامَةُ مَا عَائِقُولُ مَائِنَ مُنْتَنَا عُنْكُونَ مَا مَا عَامَةُ مَائِعُونَ مَا عُنَا مَالَقُونَ ال مَا عَامَةُ مَالَنَا مَوالَقُولُونُ الْعَامَةُ مَا مَا مُعْمَا مَا إِنَاعَةُ مَا مُنُولُ مَائُهُ مَالَكُهُ

الصافات ٣٧، ﴿ فَاسْتَغْنِبِهُمْ أَمُّمْ أَشَدُ خَلَقًا أَم مَّنْ خَلَقْنَأُ إِنَّا خَلَقْنَهُم مِّن طِين لأينِيك «١١».

الزمر (٣٩»؛ ﴿ خَلَقَ السَّمَوَنِ وَالأَرْضَ بِالْحَقِّ يُكَوِّرُ الَيْنَلَ عَلَى النَّهَارِ وَيُكَوِّرُ النَّهَارَ عَلَى الَيْلِ وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ حَصُلٌ يَجَرِى لِأَجَلِ مُسَمَّى أَلَا هُوَ الْعَزِيزُ الْفَظَرُ (٢) خَلَقَكُر مِن نَفْسِ وَحِدَةِ ثُمَّ جَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَأَنزَلَ لَكُمْ مِنَ الْأَنْعَارِ قَمَائِيَةَ أَزْوَجَ يَخْلُقُكُمْ فِي بُطُونِ أَمْهَا يَكُمْ عَلَى مَنْ بَعْدِ خَلْقٍ فِي ظُلْمَنِ ثَلَنَتْ ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمَ لَهُ الْمُلَكُ لَا إِلَهُ إِلَا هُوَ فَانَى تُصْرَفُونَ مِنْ بَعْدِ خَلْقٍ فِي ظُلْمَنِ ثَلَنَتْ ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمَ لَهُ الْمُلَكُ لَا إِلَهُ إِلَا هُوَ فَانَى تُصْرَفُونَهُ ٥، ٢، مُوقال تعالى : ﴿ أَلَمْ نَرَ أَنَّ اللَّهُ أَنْهُ رَبُكُمْ لَهُ الْمُلَكُ لَا إِلَهُ إِلَا هُوَ فَانَى تُصْرَفُونَهُ ٥، ٢،

المومن [غافر] د.٤٠؛ ﴿ هُوَ الَذِي يُرِيكُمْ البَني. وَيُنَزِك لَكُمُ ايَنَ لَيَسَكُوا فِيهِ وَالنَّهَارَ مُبْعِسرًا إِلَا مَن يُنِيبُ (١٣» ووقال تعالى : ﴿ اللَّهُ الَذِي جَمَلَ لَكُمُ الَيْتَلَ لِتَسْكُنُوا فِيهِ وَالنَّهَارَ مُبْعِسرًا إِنَّ اللَّهُ لَذُو فَضَلٍ عَلَى النَّاسِ وَلَكِنَ أَحْتَرَ النَّاسِ لَا يَعْكُونَ () ذَلِحَكُمُ اللَّهُ رَبُكُمْ حَلْ اللَّهُ لَذَى حَمَلَ لَكُمُ اللَّهُ رَبُّحُمُ الأَرْضَ قَرَارًا وَالسَمَلَة بِنَاتُهُ وَمَتَوَحَمُ فَأَحْسَنَ مُتُورَحَمُ وَرَزَقَكُمُ عَلِقُ اللَّهُ الذِي جَمَلَ لَكُمُ اللَّهُ رَبُحُمُ الأَرْضَ قَرَارًا وَالسَمَلَة بِنَاتُهُ وَمَتَوْحَمُ فَأَحْسَنَ مُتُورَحَمُ وَرَزَقَكُمُ مِن اللَّهُ الذِي جَمَلَ لَحَكُمُ الأَرْضَ قَرَارًا وَالسَمَلَة بِنَاتَهُ وَمَتَوْحَمُ فَأَحْسَنَ مُتُورَحَمُ وَرَزَقَكُمُ مَن اللَّذِي جَمَلَ لَكُو مَعَلَى اللَّهُ وَيُحْمَمُ الأَرْضَ قَرَارًا وَالسَمَلَة بِنَاتَهُ وَمَتَوْحَمُ فَأَخَذَى اللَّذِي جَمَلَ لَكُمُ اللَهُ رَبُحُمُ الأَرْضَ قَرَارًا وَالسَمَلَة بِنَاتَهُ وَمَتَوْحَمُ فَالَعْتُ مُتُورَحَمُ وَرَزَقَكُمُ مَن اللَّذِي جَمَدَ فَنْ الْذِي جَمَعَ لَهُ مُؤْذِي فَلُكُمُ اللَّذِي عَمَدُونَ إِلَى اللَّهُ مَن اللَّذِي فَيْعَنُ أَنَهُ اللَهُ وَالمَالَةُ وَالْعَنْهُ اللَهُ مُنَعْنَ مَنْ أَنْ أَسْلَالَةً وَعَنْ مَن عَنَعْذَى فَتَا عَلَي مَا لَكُونُ اللَّهُ مَنْ عَنْعَاقَ مُنَ عَنْ مَنْ وَيَ وَعَمَنَ اللَّي مَن وَي فَعْنُ أَنَ أَنْ الْمَالَكُنُ وَبُعُمُ اللَهُ لَنَا عَايَ وَعَنْ أَلَكُ وَلَكُمُ وَ اللَّذَي فَي فَعْنَ أَنَ وَاللَكُنَ اللَهُ مَن عَمَنَ وَعَنَ الْعَنْ مُ عَن عَنْتُونَ فَقَعَ مَنْ يَنُولُكُمُ عَن وَي فَعَن أَنْ أَسْتَنَ مَنْ عَنْ عَائِنَ وَي وَالْعَالَةُ عَنْ وَعَنَ هُ وَصَرَى فَنْ عَنْ وَي فَي اللَّهُ لَكُونُو اللَّي فَقَعْنُ وَاللَهُ وَالمَا عَنْ مَا عَنْ مَنْ عَنْ عَالَتُنَا وَاللَهُ عَنْ مَا عَنَ عَن وَ مُنَ عَنْ عَنْ اللَهُ عَنْ عَنْ الْعَنْ وَ اللَهُ وَالمَا عَنْ عَنْ مَا عَنْ عَنْ مَا عَنْ عَنْ وَتَنْعَالُنَا عَالَى اللَهُ عَمْنَ وَالَعَانَ وَ الْنَعْنَ وَ وَاللَهُ عَنْ عَنْ وَى مَا عَنْ عَنْ عَنْ وَ وَا عُنْ وَاللَهُ عَنْ وَقُولُ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ وَ الْعَنْ وَ عَنْ عَنْعَا وَ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ وَ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَ

فصلت «٤١»: ﴿ قُلْ أَبِنَّكُمْ لَتَكْفُرُونَ بِٱلَّذِى خَلَقَ ٱلأَرْضَ فِي يَوْمَتِنِ وَتَحْمَلُونَ لَهُ. أَندَادًأَ ذَالِكَ رَبُّ ٱلْعَالَمِينَ ۞ وَجَعَلَ فِيهَا رَوَسِى مِن فَوْفِهَا وَبَنَرَكَ فِيهَا وَقَدَّرَ فِيهَآ أَفْوَاتَهَا فِي أَرْبَعَةِ أَيَّامِ سَوَآة لِلسَّآبِلِينَ ۞ ثُمَّ

۲١

اسْتَوَى إِلَى السَّمَايَ وَهِي دُخَانٌ فَقَالَ لَمَا وَلِلأَرْضِ افْتِيَا طَوْعًا أَوْ كَرْهَا ۚ قَالَنَا الْبُنَا طَآمِعِينَ ﴾ فَقَضَى تُعَيِّدِ الْعَلِيمِ سَمَوَلِتٍ فِي يَوْمَيْنِ وَأَوْحَى فِي كُلِّ سَمَايَ أَمْرَهَا وَزَيَّنَا السَّمَاءَ الدُّنَا بِمَعْدِبِحَ وَحِفْظًا ذَاكَ تَقْدِيرُ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ ﴾ ٩ - ١٢، وقال تعالى، : ﴿سَنُرِيهِمْ مَايَنَا فِي الْأَفَاقِ وَفِي أَنْفُسِمٍ حَتَى يَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَهُ الحَقُّ أَوَلَمْ يَكْفِ بِرَقِكَ أَنَهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيمُ مَايَنِيهِمْ الْتَالَمَ فَي الْعَاقِيمِ مَتَ شَيْءٍ فِي مَرْيَةٍ مِن لَعَاقِ رَبِعِهُ أَنَهُ عَلَى كُلُّ شَيْءٍ شَهِيمُ مَايَنِيهِمْ اللَّهُ اللَّهُ أَوَلَم

حمعسق [الشورى] : ﴿ فَاطِرُ السَّمَوَنِ وَالأَرْضِ جَعَلَ لَكُمْ مِّنَ أَنفُسِكُمْ أَزْوَجًا وَمِنَ ٱلأَنْعَذِير أَزْوَنَجًا يَذْرَقُكُمْ فِيهُ لَيْسَ كَمِثْلِهِ. شَى تَمْ وَهُوَ السَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ (١١» ﴿ وقال تعالى» : ﴿وَمِنْ مَايَنِهِ خَلَقُ السَّمَوَنِ وَٱلأَرْضِ وَمَا بَنَ فِيهِمَا مِن دَآبَةً وَهُوَ عَلَى جَمْعِهِمْ إِذَا يَشَآءُ قَدِيرُ ﴾ (٢٩» ﴿ وقال خَلَقُ السَّمَوَنِ وَٱلأَرْضِ وَمَا بَتَ فِيهِمَا مِن دَآبَةً وَهُوَ عَلَى جَمْعِهِمْ إِذَا يَشَآءُ قَدِيرُ ﴾ (٢٩ سبحانه : ﴿وَمِنْ مَايَنِهِ الْجَمْرِ كَالأَعْلَنِهِ (لَنَهُ مَنْ السَّمَوَنِ وَٱلاَتِي لَعُلَى السَّمَوَنِ وَا مَنْ السَّمَوَنِ وَٱلأَرْضِ وَمَا بَتَ فِيهِمَا مِن دَآبَةً وَهُوَ عَلَى جَمْعِهِمْ إِذَا يَشَآءُ قَدِيرُ كَوَا مُوقالُ السَمَوَنِ وَالأَرْضِ وَمَا بَتَ فَيهِمَا مِن دَابَةً وَهُوَ عَلَى جَمْعِهُمْ إِذَا يَشَاءُ مَوَالَنُ وَ مُوقالُ اللَّذِينَ عَلَيْهِ لَكُنُ مَعَالَهُ فَاللَّهُ وَمَا بَتَ فَيْهُ وَقَالَ اللَّهُ وَعَلَى مَعْمَعُهُمْ إِذَا يَشَابُهُ وَلاً إِنَّ مُسَحانِهُ : فَوَمِنْ مَايَنِي الْمُوادِ فِي ٱلْبَعْرِ كَالأَعْلَنِهِ أَنْ إِنَ يَشَأَ مُ مَعْهُمُ إِذَا الْمُ

الزخرف د٢٢٦، ﴿وَلَمِن سَأَلْنَهُم مَّن خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالأَرْضَ لَيَقُولُنَ خَلَقَهُنَّ الْعَلِيرُ الْعَلِيمُ ﴾ آلَذِى جَعَلَ لَحَصُّمُ الأَرْضَ مَهْدًا وَجَعَلَ لَكُمْ فِيها سُبُلا لَعَلَكُمْ نَهْ تَدُوت ﴿ وَالَذِى نَزَلَ مِن السَّمَاء مَاءًا بِقَدَرٍ فَأَنشَرْنَا بِهِ. بَلْدَةً مَّبِنًا كَذَلِكَ تُخْرَجُونَ ﴿ وَالَذِى خَلَقَ الأَرْفَحَ كُلُهَا وَجَعَلَ لَكُمْ فِيها سُبُلا لَعَلَكُمْ نَهْ تَدُوت وَالَانَعَدِ فَأَنشَرْنَا بِهِ. بَلْدَةً مَّبِنًا كَذَلِكَ تُخْرَجُونَ ﴾ وَالَذِى خَلَقَ الأَرْفَحَ كُلَها وَجَعَلَ لَكُمْ فِيها سُبُلا لَعَلَكُمْ فَهُ تَدُونُ إِنّا وَالَذِى نَوْلَكُمْ وَالْأَنْعَذِهِ فَلَا اللَّهُ عَلَيْهِ مَعْهَ الْعَدَى اللَّهُ وَجَعَلَ لَكُمْ فِيها سُبُلا لَعَلَكُمْ تَهُ تَذُونُ وَالَذِى وَالَذِى مَاءً المَنْوَيَةُ عَلَيْهِ وَلَقُولُوا سُبَحَانَ اللَهُ عَنْهُ وَعَلَى الْعَلَيْكُونَ إِلَى وَالَذِى خَلَقَ الأَنْوَى كُلُولُ وَعَعَلَ لَكُرُ قِنَ الْفَلْكِ

**الجاثية (20)؛ ﴿**إِنَّ فِي الشَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ لَأَبَنَتِ لِلْمَؤْمِنِينَ ﴾ وَفِي خَلْفِكُمْ وَمَا يَبُتُ مِن دَآبَةٍ مَايَتَ لِفَوْمِ يُوقِتُونَ ﴾ وَاخْيَلَنِي ٱلَيْلِ وَالنَّهَارِ وَمَا أَنَزَلَ اللَّهُ مِنَ السَّمَاءِ مِن تِزْقِ فَأَحْيَا بِهِ آلأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَتَصْرِيفِ الرَيْخِ مَايَتُ لِقُوْمُ يَعْفِلُونَ ﴾ فوقال تعالى، : ﴿اللَّهُ الَذِي سَخَرَ لَكُمُ ٱلبَحْرَ لِتَجْرِي الفَلْكُ فِيهِ بِأَمْرِهِ وَلِنَبْنَعُوْا مِن مَايَتُ لِقُوْمُ يَعْفِلُونَ ﴾ فوقال تعالى، : ﴿اللَّهُ الَذِي سَخَرَ لَكُمُ ٱلبَحْرَ لِتَجْرِي الفَلْكُ فِيهِ بِأَمْرِهِ وَلِنَبْنَعُوا مِن مَايَتُ لِقُوْمُ يَعْفِلُونَ ﴾ فوقال تعالى، : ﴿اللَّهُ الَذِي سَخَرَ لَكُمُ ٱلبَحْرَ لِتَجْرِي الفَلْكُ فِيهِ بِأَمْرِهِ وَلِنَبْنَعُوا مِن فَصْلِهِ. وَلَعَلَكُمُ تَشْكُرُونَ ﴾ فوقال تعالى، : ﴿اللَّهُ الذِي سَخَرَ لَكُمُ ٱلْبَحْرَ لِتَجْرِي الْفُلُكُ فِيهِ بِأَمْرِهِ. وَلِنَبْنَعُوا مِن فَصْلِهِ. وَلَعَلَكُمُ تَشْكُرُونَ ﴾ فوقال تعالى، : ﴿اللَهُ السَمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْآتَحْرَ لِيَعْرَى اللَّهُ ال

الذاريات ٤٥١، فرَفِ ٱلْأَرْضِ ءَايَتُ لِلْمُوفِنِينَ ﴾ وَفِ ٱلْفُسِكُمْ أَفَلَا تَبْصِرُونَ ﴾ "وقال جلّ وعلا": فرَالتَمَاة بَنَيْنَهَا بِأَيْنِهِ وَإِنَّا لَمُوسِعُونَ ﴾ وَالْأَرْضَ فَرَشْنَهَا فَنِعْمَ ٱلْمَنِهِدُونَ ﴾ وقال جلّ خَلَانَا زَرْجَيْنِ لَعَلَكُمْ نَذَكُرُونَ ﴾.

الطور «٥٢»: ﴿أَمْ خُلِغُواْ مِنْ غَيْرٍ شَقَءِ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ ٢٠ أَمْ خَلَقُوا ٱلسَّمَنَوَتِ وَٱلأَرْضَ بَل لَا يُرْقِنُونَ ٢٠٠٠ ﴾.

الرحمن (٥٥): ﴿ ٱلرَّحْمَنُ ٢ عَلَمَ ٱلْقُرْءَانَ ٢ خَلَقَ ٱلْإِسْدَنَ ٢ ﴾ ﴿ إِلَى آخر الآيات؛ .

الواقعة (01: (مَعَنُ خَلَقْنَكُمْ فَلَوَلَا تُمَدِثُونَ ﴾ أَفَرَءَيْتُمُ مَّا تُمْنُونَ ﴾ وَأَنتُر تَخْلُقُونَهُ. أَمَ نَحْنُ الْخَلِغُونَ ﴾ غَنُ قَدَرًنا بَيْنَكُرُ الْمَوْتَ وَمَا نَحْنُ بِمَسْبُوقِينُ ﴾ عَلَىٰ أَن نُبُدِلَ أَمْتَنَكَكُمْ وَنُنشِتَكُمْ فِي مَا لَا تَعْلَمُونَ **الطلاق (10»؛ ﴿** ٱللَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَ سَبْعَ سَمَوَكِتِ وَمِنَ ٱلأَرْضِ مِثْلَهُنَّ بَنَنَزَّلُ ٱلأَشُ بَيْنَهُنَّ لِيَعْلَمُوَا أَنَّ ٱللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ وَأَنَّ ٱللَّهُ قَدَ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْمَائِهِ ١٢».

المملك دارى: ﴿ الَذِى خَلَقَ سَبَعَ سَمَوَتِ مِلِبَاقًا مَّا تَرَىٰ فِ خَلْقِ الرَّحْمَنِ مِن تَغَنُونَ فَآرَجِ الْمَمَرَ هَلَ تَرَىٰ مِن فَلُورِ ﴾ ثُمَّ انتج اللَمَمَة الذَيَا المَعَمَرُ خَاسِتًا وَهُوَ حَسِيرٌ ﴾ وَلَقَدْ زَيَّنَا السَمَاة الذَيَا مِعَمَرُ خَاسِتًا وَهُوَ حَسِيرٌ ﴾ وَلَقَدْ زَيَّنَا السَمَاة الذَيَا مِعَمَرُ خَاسِتًا وَهُوَ حَسِيرٌ ﴾ وَلَقَدْ زَيَّنَا السَمَاة الذَيَا مِعَمَرُ خَاسِتًا وَهُوَ حَسِيرٌ ﴾ وَلَقَدْ زَيَّنَا السَمَاة الذَيَا مِعَمَرُ خَاسِتًا وَهُوَ حَسِيرٌ ﴾ وَلَقَدْ زَيَّنَا السَمَاة الذَيَا مِعَمَرُ خَاسِتًا وَهُوَ حَسِيرٌ ﴾ وَلَقَدْ زَيَّنَا السَمَاة الذَي بَعَضَيفِينُ مَا يَعْمَرُ خَلُقُ مِعَمَنُهُ وَقَعْهُمُ مَتَغَنَتِ وَيَقْبِضْ مَا يُعَسَمُهُنَ إِلَا الرَّحْنُ إِلَا الرَّحْنُ إِنَّهُ بِكُلِ شَيْمِ بِعِيرُ ﴿ ١٩ هوقال سبحانه ": وَأَوَلَدَ يَرَوْ إِلَى الطَدِ فَقَعْمَ مَتَغَنَتِ وَيَقْبِضْ مَا يُعَسَمُهُنَ إِلَا الرَّحْنُ إِنَّهُ بِكُلِ شَيْمِ بِعَيرُ ﴾ (١٩ الوَحْمَنُ إِلَا الرَّحْنُ إِنَّهُ بِكُلُ شَقَرُمُ مَع بَعِيرُ ﴿ ١٩ هوقال سبحانه ": ﴿ أَوَلَدَ يَرَا اللَذِي بَرَيْفَكُو إِنّ أَسَبَكُهُ يَا لَعْهُ إِنَ أَنْ الْذَى بَرَيْنُا لَمُ مَعَنُونُ وَالَذِي عَنُولُ وَ مَعْنُو وَيَعْفَى مَنْ مَا يَعْتُمُ وَالَةُ مِنْ مَنْ الْعَالَ مِعْنُ وَالَعُو مَعْمَلُ وَلَقَدُ أَنَيْنَا السَمَاء اللَهُ وَالْأَعْبَدَةُ وَلَقُولُ مَعْنَا إِنَ عُنْذُ إِنَّ الْمَنْتُ وَ وَنْ مَعْنُ وَقَالَ سِبحانه ": ﴿ قُلْ هُوَ الَذِي أَنْنَا لَهُ مَا اللَهُ مُوالَكُو وَالَعْنُو أَنْ الْعَنْ مَ فَقَلْ عَنْ مَنْ اللَهُ مَا وَالَةُ مِنْ مَنْ مَنْ مَا اللَهُ مَنْ مَنْ أَنْهُ مُوالَكُونُ مَا مَنْ مَنْ مَا مَنْ عُنُونُ مُو مُو مَنْ مَا مَنْ اللَهُ مَنْ مَا مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ مَا مَا مَا مَا مَنْ مَنْ فَنْ مَنْ مَا مَنْ مَنْ مَا مَنْ مَنْ مَنْ مَا مُنْ مَنْ مُونُ مَا مَنْ مَنْ فَنْعُ مَنْ الْمُ مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ مُ مَعْنُ مُ مُوالَ مَا مَا مَنْ أَنْهُ مَنْ مَا مَنْ اللَهُ مَعْنُ مُ مُعْتُ مُ مَنْ مُونُ مَا مَنْ مَنْ أَنْ مَا مَا مَنْ مَا مُونُ مَا مَنْ مُ مُوالُولُ مُوالا مَا مُ مَنْ أَنْ مَا مَنْ مَا مَا مُوا مُوى مَ مُ مُوالا مِنْ مَا مَالَا مَانَهُ مَا مَنْ مَ مَا مَا مُولَ مُوا مُ مَنْ مَ مَا مُولَعُ مُولَعُونُ و

المرسلات (٧٧»: ﴿ أَنَّرَ غَنْلَتَكُمْ مِن ثَنَّو مَبْهِينِ ﴾ فَجَمَلْنَهُ فِي قَرَارٍ مَّكِينٍ ﴾ إِلَى قَدَرٍ مَتْلُومِ ﴾ نَقَدَرْنَا فَيْعَمَ الْقَندِرُونَ ﴾ وَبَلَّ يَوْمَهِذٍ الْمُتَكَذِبِينَ ﴾ أَتَرَ خَجَمَلِ الأَرْضَ كِنَاتًا ﴾ أعياءً وأَمْوَنَا ﴾ وَجَمَلْنَا فِيهَا رَوَسِيَ شَنِيخَنَتِ وَأَسْفَيْنَنَكُمْ مَّاَة فُرَانَا ﴾ وَبْلٌ يَوْمِهِذٍ الْمُتَكَذِبِينَ ﴾ .

الغبأ «٧٨»؛ ﴿ أَنَرْ خَبَعَلِ ٱلأَرْضَ مِهَندًا ۞ وَآلِجْبَالَ أَوْنَادًا ۞ وَخَلَقَنَنْكُرْ أَزْوَجًا ۞ وَجَعَلْنَا نَوْمَكُمْ سُبَانًا ۞ وَجَعَلْنَا ٱلَيْلَ لِبَاسًا ۞ وَجَعَلْنَا ٱلنَّهَارَ مَعَاشًا ۞ وَبَنَيْنَا فَوْقَكُمْ سَبْعًا شِدَادًا ۞ وَجَعَلْنَا يَرَاجًا وَهَـاجًا ۞ وَأَنزَلْنَا مِنَ ٱلْمُعْمِرَنِ مَاءَ تَجَاجًا ۞ لِنُغْرَجَ بِهِ. حَبًا وَنَبَانًا ۞ وَجَنَنتٍ أَلْفَاهًا ۞

النازعات (٧٩»؛ ﴿ تَأَنْتُمْ أَشَدُ خَلْقًا أَمِ ٱلنَّمَّةُ بَنَنهَا ﴾ وَلَغَمَ مَنكَهَا فَتَوَنّهَا ﴾ وَأَغْلَش لَيْلَهَا وَأَخْرَجَ شُمَنهَا ﴾ وَآلاَرْضَ بَعَدَ ذَلِكَ دَحَنهَآ ﴾ أَخْرَجَ مِنْهَا مَاتَمَا وَمَرْعَنهَا ﴾ وَأَلِجَالَ أَرْسَنهَا ﷺ وَلِأَنْسَبِكُو ﴾

عجس ده.»؛ ﴿ فَلَيْظُرِ ٱلْإِنْسَنُ إِلَى طَمَايِدِهِ ۞ أَنَّا مَنَبَنَ ٱلْمَاءَ مَنَّبًا ۞ ثُمَّ شَقَفَنا الأَرْضَ شَفًا ۞ فَأَبْنَنَا بِهَا حَبًّا ۞ وَعِنَبًا وَقَضْبًا ۞ وَزَيْتُوْنَا وَتَغْلَا ۞ وَمَدَآبِنَ غُلَبُ ۞ وَفَتَكِهَةَ وَأَبًا ۞ تَسَعًا لَكُو وَلِأَنْفَنِيكُو ۞ .

**الغاشية «٨٨»: ﴿** أَنَلَا يَنْظُرُونَ إِلَى ٱلْإِبِلِ كَيْفَ غُلِقَتْ ﴿ وَإِلَى ٱلتَّمَآءِ كَيْفَ رُفِعَتْ ﴿ وَإِلَى ٱلْجُبَالِ كَيْفَ نُصِبَتَ ﴿ وَإِلَى ٱلأَرْضِ كَيْفَ سُطِحَتْ ﴿ ﴾ .

٩ - ج: عن أمير المؤمنين عليم في عليم القدرة، وجسيم النعمة لرجعوا
 إلى الطريق وخافوا عذاب الحريق، ولكنَّ القلوب عليلةٌ والأبصار مدخولةٌ، أفلا ينظرون إلى

صغير ما خلق؟ كيف أحكم خلقه، وأتقن تركيبه، وفلق له السمع والبصر وسوّى له العظم والبشر، أنظروا إلى النملة في صغر جتَّتها ولطافة هيئتها لا تكَّاد تنال بلحظ البصر ولاً بمستدرك الفكر، كيف دبّت على أرضها، وضنّت على رزقها، تنقل الحبّة إلى جحرها وتعدُّها في مستقرِّها ، تجمع في حرُّها لبردها وفي ورودها لصدورها مكفول برزقها ، مرزوقة بوفقها، لا يغفلها المنَّان ولا يحرمها الديَّان ولو في الصفا اليابس والحجر الجامس، لو فكرت في مجاري أكلها، وفي علوها وسفلها، وما في الجوف من شراسيف بطنها، وما في الرأس من عينها وأذنها لقضيت من خلقها عجباً ولقيت من وصفها تعبأ، فتعالى الَّذي أقامها على قوائمها، وبناها على دعائمها، لم يشركه في فطرتها فاطر، ولم يعنه على خلقها قادر، ولو ضربت في مذاهب فكرك لتبلغ غاياته ما دلَّتك الدلالة إلاَّ على أنَّ فاطر النملة هو فاطر النحلة لدقيق تفصيل كلِّ شيء وغامض إختلاف كلٍّ حيٍّ، وما الجليل واللُّطيف والثقيل والخفيف والقويُّ والضعيف في خلقه إلَّا سواء، كذلك السماء والهواء والريح والماء، فانظر إلى الشمس والمقمر والنبات والشجر والماء والحجر، وإختلاف هذا اللَّيل والنهار، وتفجُّر هذه البحار وكثرة هذه الجبال، وطول هذه القلال، وتفرُّق هذه اللِّغات والألسن المختلفات، فالويل لمن أنكر المقدِّر، وجحد المدبِّر، زعموا أنَّهم كالنبات ما لهم زارع، ولا لإختلاف صورهم صانعٌ، لم يلجأوا إلى حجّة فيما ادَّعوا، ولا تحقيق لمّا وعواً، وهُل يكون بناءٌ من غير بان أو جنايةٌ من غير جان؟! وإن شئت قلت : في الجرادة إذ خلق لها عينين حمراوين، وأسرج لها حدقتين قمراوين، وجعل لها السمع الخفيَّ، وفتح لها الفم السويَّ، وجعل لها الحسَّ القويُّ، ونابين بهما تقرض، ومنجلين بهما تقبض، ترهبها الزرَّاع في زرعهم ولا يستطيعون ذبُّها ولو أجلبوا بجمعهم، حتَّى تود الحرث في نزواتها، وتقضى منه شهواتها، وخلقها كلَّه لا يكون إصبعاً مستدقَّة، فتبارك الَّذي يسجد له من في السماوات والأرض طوعاً وكرهاً، ويعفّر له خدّاً ووجهاً، ويلقي بالطاعة إليه سلماً وضعفاً، ويعطي له القياد رهبةً وخوفاً، فالطير مسخرةٌ لأمره، أحصى عدد الريش منها والنفس، وأرسى قوائهما على الندى واليبس، قدَّر أقواتها، وأحصى أجناسها، فهذا غراب، وهذا عقاب وهذا حمام، وهذا نعام، دعا كلَّ طائر باسمه، وكفِّل له برزقه، وأنشأ السحاب الثقال فأهطل ديمها، وعدَّد قسمها فبلَّ الأرض بعد جفوفها، وأخرج نبتها بعد جدوبها<sup>(١)</sup>.

**إيضاح:** مدخولةٌ أي معيبةِ من الدَّخَل – بالتحريك – وهو العيب والغشَّ والفساد. وفلق أي شقَّ. والبشر: ظاهر جلد الإنسان. ولا بمستدرك الفكر إمّا مصدر ميميٍّ أي بإدراك الكفر، أو اسم مفعول من قبيل إضافة الصفة إلى الموصوف أي بإدراك الفكر الّذي يدركه الإنسان بغايه سعيه، أو اسم مكان والباء بمعنى في أي في محلٍّ إدراكه، والغرض المبالغة

(۱) الاحتجاج، ص ۲۰٤.

في صغرها بحيث لا يمكن إدراك تفاصيل أعضائه لا بالنظر ولا بالفكر. كيف دبّت أي مشت. وضنّت بالضّاد المعجمة والنون: أي بخلت، وفي بعض النسخ: صبّت بالصاد المهملة والباء الموحَّدة على بناء المجهول، إمَّا على القلب أي صبَّ عليها الرزق، أو كنايةً عن هجومها وإجتماعها على رزقها بإلهامه تعالى فكأنُّها صبَّت على الرزق، ويمكن أنَّ يقرأ على بناء المعلوم من الصبابة وهي حرارة الشوق. لصدرها الصدر – بالتحريك – رجوع المسافر من مقصده، والشاربة من الورد أي تجمع في أيَّام التمكِّن من الحركة لأيَّام العجز عنها، فإنَّها تخفى في شدَّة الشتاء لعجزها عن البرد. والمنَّان: هو كثير المنَّ والعطاء. والديَّان: القهَّار والقاضي والحاكم والسائس و المُجازي. والصفا – مقصوراً – جمع الصفاة وهي الحجر الصلد الضخم الّذي لا ينبت. والجامس: اليابس الجامد، قال الخليل في كتاب العين: جمس الماء: جمد، وصخرةٌ جامسةٌ لزمت مكاناً. إنتهى. والضمير في علوها وسفلها إمّا راجع إلى المجاري، أو إلى النملة أي ارتفاع أجزاء بدنها وانخفاضها على وجه تقتضيه الحكمة. وقال الجوهريُّ: الشراسيف: مقاطُّ الأضلاع وهي أطرافها الَّتي تشرف على البطن ويقال: الشرسوف: غضروف معلَّق بكلٍّ ضلع، مثل غضروف الكتف. لقضيت من خلقها عجباً القضاء بمعنى الأداء أي لأدَّيت عجباً، ويحتمل أنَّ يكون بمعنى الموت أي لقضيت نحبك من شدَّة تعجُّبك، ويكون عجباً مفعولاً لأجله. ولو ضربت أي سرت، كمَّا قال تعالى : ﴿وَإِذَا مَنَهَنَّمَ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ (١) . غاياته أي غايات فكرك. إلاَّ سواء أي في دقَّة الصنعة وغموض الخلقة، أو في الدلالة على الفاطر وكمال قدرته وعلمه. والقلال بالكسر جمع قُلَّة بالضمَّ، وهي أعلى الجبل. زعموا أنَّهم كالنبات أي كما زعموا في النبات، أو كنبات لا زارع له حيث لا ينسب إلى الزراع وإن نسب إلى ربّه تعالى . لما وعوا أي جمعوا وحفظوا . وأسرج لها حدقتين أي جعلهما مضينتين كالسراج ، ويقال : حدقةٌ قمراءٌ أي منيرةٌ ، كما يقال: ليلةٌ قمراءٌ أي نيّرة بضوء القمر . بها تقرض بكسر الراء أي تقطع . والمنجل – كمنبر -: حديدة يقضب بها الزرع، شبقت بها يداها. والذبُّ: الدفع والمنع. في نزواتها أي وثباتها. وخلقها كلَّه الواو حاليَّةً. سلماً بالكسر وبالتحريك أي إستسلاماً وانقياداً. وأرسى أي أثبت أي جعل لها رجلين يمكنها الاستقرار بهما على الأراضي اليابسة والنديَّة. والهطل: تتابع المطر. والديم بكسر الدال وفتح الياء جمع الديمة بالكسر، وهي المطر الَّذي ليس فيه رعد ولا برق. والجدوب: قلَّة النبات والزرع.

٢ - ج: عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر الباقر علي في قوله تعالى : ﴿وَمَن كَانَ فِي مَالِي اللَّهُ عَن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر الباقر علي في قوله تعالى : ﴿وَمَن كَانَ فِي هَالِهُ عَمَى فَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ أَعْمَى ﴾(٢). قال : فمن لم يدلّه خلق السماوات والأرض وإختلاف المُله والنهار ودوران الفلك بالشمس والقمر والآيات العجيبات على أنّ وراء ذلك أمراً هو اللّيل والنهار ودوران الفلك بالشمس والقمر والآيات العجيبات على أنّ وراء ذلك أمراً هو الله الموات موان الموا ما يتا إلى الله والنهار وراء ذلك أمراً هو الله الموات والنهار وراه الفلك بالشمس والقمر والآيات العجيبات على أنّ وراء ذلك أمراً هو الله الموات والنهار وراه الفلك بالشمس والقمر والآيات العجيبات على أنّ وراء ذلك أمراً هو الله والنهار والنهار وراه الفلك بالشمس والقمر والآيات العجيبات على أنّ وراء ذلك أمراً هو الله الموات والنهار وراه الفلك بالشمس والقمر والآيات العجيبات على أنّ وراء ذلك أمراً هو الله والنهار وران الفلك بالشمس والقمر والآيات العجيبات على أنّ وراء ذلك أمراً هو الله الله الموات والنهار وران الفلك بالشمس والقمر والآيات العجيبات على أنّ وراء ذلك أمراً الموات والنه اله اله الموات وران الفلك إلى أن وراء ذلك أمراً هو الله والنهار وران الفلك بالشمس والقمر والآيات العجيبات على أنّ وراء ذلك أمراً هو الله والنهار وران الفلك بالشمس والقمر والآيات العجيبات على أنّ وراء ذلك أمراً والخول والنهار وران الفلك إلى الفلك أول أمر أله والنهار والنه والنهار والنه وراد الفلك إله والنهار والنه وراد الفلك إلى إلى والنهار وران الفلك بالشمس والقمر والآيات العجيبات على أنّ وراء ذلك أمراً وراله الفلي والنهار وران الفلك إلى إلى والنه والنهار وله وران الفلك إلى إلى وراله وراله الفلي وراله من وراله على أن وراد فلي إلى وراله ورل وراله وراله

سورة النساء، الآية: ١٠١.
 ٣) سورة الإسراء، الآية: ٧٢.

أعظم منه فهو في الآخرة أعمى. قال: فهو عمّا لم يعاين أعمى وأضلُّ سبيلا<sup>(۱)</sup>. **بيان:** لعلَّ المراد على هذا التفسير: فهو في أمر الآخرة الّتي لم ير آثارها أشدُّ عمّى وضلالةً.

قال السائل: فإنّا لم نجد موهوماً إلاّ مخلوقاً، قال أبو عبد الله علي الله علي الله علي الموهوم تقول لكان التوحيد منّا مرتفعاً فإنّا لم نكلّف أنّ نعتقد غير موهوم، لكنّا نقول: كلَّ موهوم بالحواسِّ مدرك بها تحدُّه الحواسُ ممثّلاً فهو مخلوق، ولا بدَّ من إثبات صانع الأشياء خارجاً من الجهتين المذمومتين: إحداهما النفي إذا كان النفي هو الإبطال والعدم، والجهة الثانية التشبيه بصفة المخلوق الظاهر التركيب والتأليف، فلم يكن بدّ من إثبات الصانع لوجود مثلهم شبيهاً بهم في ظاهر التركيب والتأليف، فلم يكن بدّ من إثبات الصانع لوجود مثلهم شبيهاً بهم في ظاهر التركيب والتأليف، وأنَّ صانعهم غيرهم وليس مثلهم، إذ كان يكونوا، وتنقّلهم من صغر إلى كبر، وسواد إلى بياض، وقوّة إلى ضعف وأحوال موجودة لا حاجة بنا إلى تفسيرها لثباتها ووجودها.

قال السائل: فأنت قد حدَّدته إذ أثبت وجوده، قال أبو عبد الله عَلَيَكَلَا : لم أُحدَّده ولكن أثبتُه، إذ لم يكن بين الإثبّات والنفي منزلة. قال السائل: فقوله: الرحمن على العرش استوى؟ قال أبو عبد الله عَلَيَكَلا : بذلك وصف نفسه وكذلك هو مستول على العرش، بائن من خلقه من غير أن يكون العرش حاملاً له، ولا أنَّ العرش محلَّ له، لكنّا نقول: هو حامل للعرش وممسك للعرش، ونقول في ذلك ما قال: وسع كرسيّه السموات والأرض. فثبّتنا من العرش والكرسيَّ ما ثبته، ونفينا أن يكون العرش محتاجون إله وأن يكون يَتَوَيَكُلُ محتاجاً إلى مكان أو إلى شيء ممّا خلق، بل خلقه محتاجون إليه.

قال السائل: فما الفرق بين أن ترفعوا أيديكم إلى السماء وبين أن تخفضوها نحو الأرض؟ قال أبو عبدالله ﷺ: ذلك في علمه وإحاطته وقدرته سواءً ولكنَّه ﷺ أولياءه وعباده برفع أيديهم إلى السماء نحو العرش لأنّه جعله معدن الرزق فثبّتنا ماثبّته القرآن والأخبار عن الرسول ﷺ حين قال: ارفعوا أيديكم إلى الله ﷺ ، وهذا تجمع عليه فرق الأمّة كلها<sup>(1)</sup>.

**يد:** الدقّاق، عن أبي القاسم العلويّ، عن البرمكيّ، عن الحسين بن الحسن، عن إبراهيم بن هاشم القميّ، عن العبّاس بن عمرو الفقيميّ، عن هشام بن الحكم مثله مع زيادة أثبتناها في باب احتجاج الصادق ﷺ على الزنادقة<sup>(٢)</sup>.

بيان: قوله على التقديرين فالمراد إمّا بعقبقة الشيئية المراد بالشيئية إمّا الوجود، أو معنى مساوق له، وعلى التقديرين فالمراد إمّا بيان عينية الوجود، أو قطع طمع السائل عن تعقُّل كنهه تعالى بل بأنّه شيءٌ وأنّه بخلاف الأشياء. والجسَّ – بالجيم – : المسَّ قوله : فإنّا لم نجد موهوماً إلاَ مخلوقاً أي يلزم ممّا ذكرت أنّه لا تدركه الأوهام أنَّ كلَّ ما يحصل في الوهم يكون مخلوقاً، فأجاب علي بما حاصله أنَّ مرادنا أنّه تعالى لا يدرك كنه حقيقته العقول والأوهام، ولا يتمثّل أيضاً في الحواسِّ، إذ هو مستلزم للنشبيه بالمخلوقين، ولو كان كما توحيده وسائر صفاته تكليفاً بما حاصله أنَّ مرادنا أنّه تعالى لا يدرك كنه حقيقته العقول والأوهام، ولا يتمثّل أيضاً في الحواسِّ، إذ هو مستلزم للنشبيه بالمخلوقين، ولو كان كما توحيده وسائر صفاته تكليفاً بالمحال، إذ لا يمكن التصديق بثبوت شيء لشيء بدون تصوُّر نوحيده وسائر صفاته تكليفاً بالمحال، إذ لا يمكن التصديق بثبوت شيء لشيء بدون تصوُّر من إخراجه عن حدَّ النفي والتعطيل وعن حدَّ التشبيه بالمخلوقين، بل لا بدَّ في التوحيد من إخراجه عن حدَّ النفي والتعطيل وعن حدً التشبيه بالمخلوقين، بل لا بدَّ في التوحيد من إخراجه عن حدَّ النفي والتعطيل وعن حدً التشبيه بالمخلوقين، ثمَّ استدلَ غليًا بركيبهم وحدوثهم وتغيُّر أحوالهم وتبدُل أوضاعهم على احتياجهم إلى صانع منزَه عن جميع ذلك، غير مشابه لهم في الصفات الإمكانية، وإلا لكان هو أيضاً مفتقراً إلى صانع لاشتراك علّه الافتقار.

قوله: فقد حدَّدته إذ أثبتَ وجوده أي إثبات الوجود له يوجب التحديد، إمّا بناءً على توهّم أنَّ كلَّ موجود لا بدَّ أن يكون محدوداً بحدود جسمانيّة أو بحدود عقلانيّة، أو باعتبار التحدُّد بصفة هو الوجود، أو باعتبار كونه محكوماً عليه فيكون موجوداً في الذهن محاطاً به. فأجاب عليي بأنّه لا يلزم أن يكون كلُّ موجود جسماً أو جسمانيّاً حتّى يكون محدوداً بحدود جسمانيّة، ولا أن يكون مركّباً حتّى يكون محدوداً بحدود عقلانيّة أو لا يلزم كون حقيقته حاصلةً في الذهن أو محدودةً بصفة فإنَّ الحكم لا يستدعي حصول الحقيقة في الذهن، والوجود ليس من الصفات الموجودة المغايرة التي تحدُّ بها الأشياء.

ع - جيء عن هشام بن الحكم قال : دخل ابن أبي العوجاء على الصادق ﷺ فقال له الصادق : يا ابن أبي العوجاء أمصنوع أنت أم غير مصنوع؟ قال : لست بمصنوع، فقال له

الاحتجاج للطبرسي، ص ٣٣١.
 التوحيد ص ٢٤٣ باب ٢٦ ح ١.

الصادق ﷺ: فلو كنت مصنوعاً كيف كنت تكون؟ فلم يحر ابن أبي العوجاء جواباً وقام وخرج<sup>(۱)</sup>.

**يد:** الهمدانيَّ، عن عليّ، عن أبيه، عن العبّاس بن عمرو الفقيميّ، عن هشام مثله<sup>(٢)</sup>. **بيان:** لمّا كان التصديق بوجود الصانع تعالى ضروريّاً نبّهه ﷺ بأنَّ العقل يحكم بديهةً بالفرق بين المصنوع وغيره، وفيك جميع صفات المصنوعين فكيف لم تكن مصنوعاً؟.

٥- ج، دخل أبوشاكر الديصاني وهو زنديق على أبي عبد الله علي فقال له: يا جعفر ابن محمد دلّني على معبودي، فقال أبو عبد الله عليه: اجلس – فإذا غلام صغير في كفّه بيضة يلعب بها – فقال أبو عبد الله عليه: ناولني يا غلام البيضة، فناوله إيّاها، فقال أبو عبدالله عليه: يلعب بها – فقال أبو عبد الله عليه: ناولني يا غلام البيضة، فناوله إيّاها، فقال أبو عبدالله عليه: يلعب بها – فقال أبو عبد الله عليه: ناولني يا غلام البيضة، فناوله إيّاها، فقال أبو عبدالله عليه: ومحمد دلّني على معبودي، فقال أبو عبد الله عليه: اعلام ملبيضة، فناوله إيّاها، فقال أبو عبدالله عليه: يلعب بها – فقال أبو عبد الله عليه: ناولني يا غلام البيضة، فناوله إيّاها، فقال أبو عبدالله عليه: يلعب بها معلم معبودي، على محلون له جلد غليظ، وتحت الجلد الغليظ جلد رقيق، وتحت الجلد الرقيق ذهبة مائعة وفضة ذائبة، فلا الذهبة المائعة تختلط بالفضة الذائبة، ولا الفضّة الذائبة تختلط بالفضة الذائبة، ولا الفضّة الذائبة، ولا الفضّة الذائبة تختلط بالفضة الذائبة، ولا إصلاحها، ولم يدخل فيها داخل مفسد فيخبر عن إفسادها لا يدرى للذكر خلقت أم للأنثى، ولا إصلاحها، ولم يدخل فيها داخل مفسد فيخبر عن إفسادها لا يدرى للذكر خلقت أم للأنثى، ولا إصلاحها، ولم يدخل فيها داخل مفسد فيخبر عن إفسادها لا يدرى للذكر خلقت أم للأنثى، إصلاحها، ولم يدخل فيها داخل مفسد فيخبر عن إفسادها لا يدرى للذكر خلقت أم للأنثى، إصلاحها، ولم يدخل فيها داخل مفسد فيخبر عن إفسادها لا يدرى للذكر خلقت أم للأنثى، إله الله وحده لا شريك له، وأشهد أنَّ محمّداً عبده ورسوله، وأنّك إمامً وحجةً من الله على خلقه، وأنا تائب مما كنتُ فيه<sup>(٣)</sup>.

٦ - يد؛ ابن المتوكل : عن عليَّ بن إبراهيم ، عن محمّد بن أبي إسحاق الخفّاف ، عن عدَّة من أصحابنا أنَّ عبد الله الديصانيّ أتى باب أبي عبد الله عليه فاستأذن عليه فأذن له ، فلما قعد قال له : يا جعفر بن محمّد دلني على معبودي ، فقال له أبو عبد الله عليه فأذن له ، فلما قعد عنه ولم يخبره باسمه ، فقال له أصحابه : كيف لم تخبره باسمك؟ قال : لو كنت قلت له : عبد الله كان يقول : من هذا الذي أنت له عبد؟ فقالوا له : عد إليه فقل : يدلّك على معبودك ولا يسألك عن اسمك ، فرجع إليه فقال له : يا جعفر دلني على معبودي ولا تسألني على معبود ولا فقال له أبو عبد الله على أنت له عبد؟ فقالوا له : عد إليه فقل : يدلّك على معبودك ولا يسألك عن اسمك ، فرجع إليه فقال له : يا جعفر دلني على معبودي ولا تسألني عن اسمي ، فقال له أبو عبد الله عليه الله ي الحلس وإذا غلام صغير إلى آخر الخبر<sup>(3)</sup> .

بيان: قد أوردنا الخبر بتمامه في باب القدرة. وتقرير استدلاله ﷺ أنَّ ما في البيضة من الإحكام والإتقان والاشتمال على ما به صلاحها وعدم اختلاط ما فيها من الجسمين السيّالين - والحال أنَّه ليس فيها حافظ لها من الأجسام فيخرج مخبراً عن صلاحها، ولا يدخلها جسمانيَّ من خارج فيفسدها، وهي تنفلق عن مثل ألوان الطواويس – يدلُّ على أنَّ له مبدأً غير جسم ولا جسمانيّ، ولا يخفى لطف نسبة الإصلاح إلى ما يخرج منها، والإفساد إلى ما يدخل فيها، لأنَّ هذا شأن أهل الحصن الحافظين له وحال الداخل فيه بالقهر والغلبة.

- الاحتجاج، ص ٣٣٣.
   التوحيد ص ٢٩٣ باب ٤٢ ح ٢.
- (٣) الاحتجاج، ص ٢٣٣. (٤) التوحيد، ص ١٢٣ باب ٩ ح ١.

٧ - ج عن عيسى بن يونس قال: كان ابن أبي العوجاء من تلامذة الحسن البصري فانحرف عن التوحيد فقيل له: تركت مذهب صاحبك ودخلت فيما لا أصل له ولا حقيقة، قال: إنَّ صاحبي كان مخلِّطاً يقول طوراً بالقدر وطوراً بالجبر فما أعلمه اعتقد مذهباً دام عليه، فقدم مكّة تمرُّداً وإنكاراً على من يحجُّ، وكان يكره العلماء مجالسته ومساءلته لخبث لسانه وفساد ضميره، فأتى أبا عبدالله ﷺ فجلس إليه في جماعة من نظرائه فقال: يا أبا عبدالله إنَّ المجالس بالأمانات، ولابدَّ لكلِّ من به سعال أن يسعل أفتأذن لي في الكلام؟ فقال الصادق ﷺ: تكلُّم بما شئت، فقال: إلى كم تدوسون هذا البيدر، وتلوذون بهذا الحجر، وتعبدون هذا البيت المرفوع بالطوب والمدر، وتهرولون حوله كهرولة البعير إذا نفر؟ إنَّ من فكّر في هذا وقدَّر علم أنَّ هذا فعل أسَّسه غير حكيم ولا ذي نظر، فقل فإنَّك رأس هذا الأمر وسنامه، وأبوك أشه ونظامه . فقال أبو عبد الله عَلِيَّةٍ : إنَّ من أضلَّه الله وأعمى قلبه استوخم الحقَّ ولم يستعذبه، وصار الشيطان وليَّه، يورده مناهل الهلكة ثمَّ لا يصدره، وهذا بيت استعبد الله به عباده ليختبر طاعتهم في إتيانه، فحثَّهم على تعظيمه وزيارته، وجعله محلَّ أنبيائه، وقبلةً للمصلِّين له، فهو شعبةٌ من رضوانه، وطريق يؤدِّي إلى غفرانه، منصوب على إستواء الكمال، ومجتمع العظمة والجلال، خلقه الله قبل دحو الأرض بألفي عام، فأحقُّ من أطيع فيما أمر وانتهي عمّا نهى عنه وزجر، الله المنشىء للأرواح والصور. فقال ابن أبي العوجاء: ذكرت الله فأحلت على غائب. فقال أبو عبد الله عَلَيْتَهُمُ: ويَلك كيف يكون غائباً من هو مع خلقه شاهد، وإليهم أقرب من حبل الوريد، يسمع كلامهم، ويرى أشخاصهم، ويعلم أسرارهم. فقال ابن أبي العوجاء: فهو في كلِّ مكان أليس إذا كان في السماء كيف يكون في الأرض؟ وإذا كان في الأرض كيف يكون في السماء؟ فقال أبو عبد الله عَلَيْتُهُ: إنَّما وصفت المخلوق الّذي إذا انتقل من مكان اشتغل به مكان وخلا منه مكان، فلا يدري في المكان الَّذي صار إليه ما حدث في المكان الَّذي كان فيه، فأمَّا الله العظيم الشأن الملك الديَّان فلا يخلو منه مكان ولا يشتغل به مكان ولا يكون إلى مكان أقرب منه إلى مكان<sup>(١)</sup>.

**لي**؛ ابن مسرور، عن ابن عامر، عن عمّه، عن أبي أحمد محمّد بن زياد الأزديّ، عن الفضل بن يونس مثله<sup>(۲)</sup>.

ع: الهمدانيّ والمكتّب والورّاق جميعاً، عن عليّ، عن أبيه، عن الفضل مثله<sup>(٣)</sup>.

٨ - يد: الدقّاق، عن حمزة بن القاسم العلويّ، عن البرمكيّ، عن داود بن عبد الله، عن عمرو بن محمّد، عن عيسى بن يونس مثله، وزاد في آخره: والّذي بعثه بالآيات المحكمة والبراهين الواضحة، وأيّده بنصره، واختاره لتبليغ رسالته صدّقنا قوله: بأنَّ ربَّه بعثه وكلّمه.

(1) الاحتجاج، ص ٣٣٥.
 (٢) أمالي الصدوق، ص ٤٩٤ مجلس ٩٠ ح ٤.
 (٣) علل الشرائع، ج ٢ ص ١٠٦ باب ١٤٢ ح ٤.

فقام عنه ابن أبي العوجاء وقال لأصحابه : من ألقاني في بحر هذا؟ وفي رواية ابن الوليد : من ألقاني في بحر هذا ، سألتكم أن تلتمسوا لي خمرة فألقيتموني على جمرة . قالوا : ما كنت في مجلسه إلاّ حقيراً ، قال : إنّه ابن من حلق رؤوس من ترون<sup>(١)</sup> .

بيان: الطوب بالضمّ : الآجر. وطعام وخيم : غير موافق، واستوخمه أي لم يستمرأه. ولم يستعذبه أي لم يدرك عذوبته. وحاصل ما ذكره علي الله تعالى إنّما استعبدهم بذلك ليختبرهم في إطاعتهم له، والاختبار فيما خفي وجه الحكمة فيه على أكثر العقول أكثر، مع أنَّ لخصوص هذا المكان الشريف مزايا وشرائف لكونه محلَّ الأنبياء وقبلة المصلّين وسابقا في الخلق على جميع الأرض، وقد أشار علي الله يقوله : فهو شعبةٌ مع الفقرات التي بعدها أي ما جعل الله فيه من الكمالات المعنوية والأسرار الخفية حيث جعله محلاً لقربه ورضوانه، ومهبطاً لرحماته وغفرانه، وما أفاض عليه من أنوار جبروته، وأخفى فيه من أسرار ملكوته. التشبيه به دون سائر الأعضاء إشعار بكيفية قربه بأنَّ قربه قرب بالعلية والتأثير، وفيما بعدها من الشبيه به دون سائر الأعضاء إشعار بكيفية قربه بأنَّ قربه قرب بالعلية والتأثير، وفيما بعدها من الفِقَر إشارة إلى جهة أخرى من قربه وهي الإحاطة العلمية . والخمرة بالضمّ : حصيرة صغيرة من السعف أي طلبت منكم أن تطلبوا لي عصماً ألعب به كالخمرة بالفترين على بعدها من الم منواد . ومن المعنوا : الاعتدال والوريد : هو العرق الذي في صفحة العنق وبقطعه تزول الحياة، ففي من النشبيه به دون سائر الأعضاء إشعار بكيفية قربه بأنَّ قربه قرب بالعلية والتأثير، وفيما بعدها من الم الم المارة إلى حمة أخرى من قربه وهي الإحاطة العلمية . والخمرة بالضمّ : حصيرة صغيرة من السعف أي طلبت منكم أن تطلبوا لي خصماً ألعب به كالخمرة فالقيتموني على جمرة من السعف أي طلبت منكم أن تطلبوا لي خصماً ألعب به كالخمرة فالقيتموني على جمرة من السعف أي طلبت منكم أن تطلبوا لي خصماً ألعب به كالخمرة فالقيتموني على جمرة

٩ - جء وروي أنَّ الصادق ﷺ قال لابن أبي العوجاء إن يكن الأمر كما تقول - وليس كما تقول نجونا ونجوت، وإن يكن الأمر كما نقول نجونا وهلكت<sup>(٢)</sup>.

- التوحيد، ص ٢٥٤ باب ٣٦ ح ٤.
   (۲) الاحتجاج، ص ٣٣٦.
  - (٣) سورة البقرة، الآية: ٢٢.

واحدةً فتفسد أرضكم وأشجاركم وزروعكم وثماركم. ثمَّ قال: ﴿فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ النَّمَرَتِ رِزْقًا لَكُمُ ﴾ يعني ممّا يخرجه من الأرض رزقاً لكم. ﴿فَكَلا تَجْعَـلُوا لِلَهِ أَندَادًا ﴾ أي أشباهاً وأمثالاً من الأصنام التي لا تعقل ولا تسمع ولا تبصر ولا تقدر على شيء ﴿وَأَنتُمَ تَعْلَمُونَ ﴾ أنّها لا تقدر على شيء من هذه النعم الجليلة التي أنعمها علكيم ربّكم <sup>(1)</sup>.

**بيان** الهضاب جمع الهضبة وهي الجبل المنبسط على الأرض، أو جبل خلق من صخرة واحدة. والرذاذ كسحاب: المطر الضعيف، أو الساكن الدائم الصغار القطر، والوابل: المطر الشديد الضخم القطر. والهطل: المطر الضعيف الدائم، وتتابع المطر المتفرق العظيم القطر. والطلُّ: المطر الضعيف، أو أخفُ المطر وأضعفه، أو الندى، أو فوقه ودون المطر. كلَّ ذلك ذكرها الفيروزآباديُّ.

ا ا - **يد، لي، ن:** العطّار، عن سعد، عن ابن هاشم، عن عليَّ بن معبد، عن الحسين بن خالد، عن أبي الحسن عليّ بن موسى الرضا ﷺ أنَّه دخل عليه رجل فقال له : يا ابن رسول الله ما الدليل على حدوث العالم؟ فقال : أنت لم تكن ثمَّ كنت، وقد علمت أنَّك لم تكوَّن نفسك ولا كوَّنك من هو مثلك<sup>(٢)</sup>.

**ج:** مرسلاً مثله<sup>(٣)</sup>.

- (١) عيون أخبار الرضا غليظة : ج ١ ص ١٢٥ باب ١١ ح ٣٦، والتفسير المنسوب للإمام العسكري غليظة، ص ١٢٢ ح ٧٢، والاحتجاج للطبرسي، ص ٤٥٦.
- (٢) التوحيد، ص ٢٩٣ باب ٤٢ ح ٣، وأمالي الصدوق ص ٢٨٨ مجلس ٥٦ ح ٦، وعيون أخبار الرضا ﷺ، ج ١ ص ١٢٢ باب ١١ ح ٣٢.
  - (٣) الاحتجاج للطبرسي، ص ٣٩٦.

الرجل: فما الدليل عليه؟ قال أبو الحسن ﷺ : إنِّي لمَّا نظرت إلى جسدي فلم يمكنِّي فيه زيادة ولا نقصان في العرض والطول، ودفع المكاره عنه، وجرَّ المنفعة إليه علمت أنَّ لهذا البنيان بانياً فأقررت به، مع ما أرى من دوران الفلك بقدرته، وإنشاء السحاب، وتصريف الرياح، ومجرى الشمس والقمر والنجوم، وغير ذلك من الآيات العجيبات المتقنات علمت أنَّ لهذا مقدِّراً ومنشئاً قال الرجل: فلمَ احتجب؟ فقال أبو الحسن ١٠٠٠ إنَّ الحجاب على الخلق لكثرة ذنوبهم فأمًّا هو فلا تخفي عليه خافيةٌ في آناء اللَّيل والنهار، قال: فلمَ لا تدركه حاسّة البصر؟ قال: للفرق بينه وبين خلقه الَّذين تدركهم حاسّة الأبصار منهم ومن غيرهم، ثمَّ هو أجلُّ من أنَّ يدركه بصر، أو يحيط به وهم، أو يضبطه عقل. قال: فحدَّه لي، فقال: لا حدًّ له، قال: ولمَ؟ قال: لأنَّ كلِّ محدود متناه إلى حدٍّ، وإذا احتمل التحديد احتمل الزيادة، وإذا احتمل الزيادة احتمل النقصان، فهو غير محدود ولا متزايد ولا متناقص، ولا متجزَّ ولا متوهِّم، قال الرِجل: فأخبرني عن قولكم: إنَّه لطيف وسميع وبصير وعليم وحكيم، أيكون السميع إلاَّ بالأذن، والبصير إلاَّ بالعين، واللَّطيف إلاَّ بعمل اليدين، والحكيم إلاَّ بالصنعة؟ فقال أبو الحسن عَلِيَّةٍ : إن اللَّطيف منَّا على حدُّ اتَّخاذ الصنعة، أو ما رأيت الرجل يتَّخذ شيئاً فيلطف في اتّخاذه فيقال: ما ألطف فلاناً! فكيف لا يقال للخالق الجليل: لطيف إذا خلق خلقاً لطيفاً وجليلاً وركّب في الحيوان منه أرواحها، وخلق كلّ جنس متبايناً من جنسه في الصورة ولا يشبه بعضه بعضاً؟ فكلُّ له لطف من الخالق اللَّطيف الخبير في تركيب صورته، ثمَّ نظرنا إلى الأشجار وحملها أطايبها المأكولة منها وغير المأكولة فقلنا عند ذلك: إنَّ خالقنا لطيف، لا كلطف خلقه في صنعتهم، وقلنا : إنَّه سميع لأنَّه لا يخفى عليه أصوات خلقه ما بين العرش إلى الثرى، من الذرَّة إلى أكبر منها، في برِّها وبحرها، ولا تشتبه عليه لغاتها، فقلنا عند ذلك: إنَّه سميع لا بأذن، وقلنا : إنَّه بصير لا ببصر لأنَّه يرى أثر الذرَّة السحماء في اللَّيلة الظلماء على الصخرة السوداء، ويرى دبيب النمل في اللّيلة الدجنة، ويرى مضارَّها ومّنافعها وأثر سفادها وفراخها ونسلها فقلنا عند ذلك: إنَّه بصير لا كبصر خلقه، قال: فما برح حتَّى أسلم. وفيه كلام غير هذا<sup>(۱)</sup>.

**ج:** روا. مرسلاً عن محمّد بن عبد الله الخراساني إلى آخر الخبر<sup>(٢)</sup>.

بيان: أوجدني أي أفدني كيفيّته ومكانه، وأظفرني بمطلبي الّذي هو العلم بهما. هو أيّن الأين أي جعل الأين أيناً بناءً على مجعوليّة الماهيّات، أو أوجد حقيقة الأين وكذا الكيف. والكيفوفيّة والأينونيّة الاتّصاف بالكيف والأين. قوله: فإذن إنّه لا شيء هذا السائل لمّا كان وهمُه غالباً على عقله زعم أن الموجود ما يمكن إحساسه فنفى الوجود عنه تعالى بناءً على

- (۱) التوحيد، ص ۲۵۰ باب ۳۲ ح ۳، وعيون أخبار الرضا ﷺ، ج ۱ ص ۱۲۰ باب ۱۱ ح ۲۸.
  - (٢) الاحتجاج للطبرسي، ص ٣٩٦.

أنَّه ﷺ نفي عنه أن يحسَّ فأجاب ﷺ بأنَّك جعلت تعاليه عن أن يدرك بالحواسَّ دليلاً على عدمه، ونحن إذا عرفناه بتعاليه عن أن يدرك بالحواسَّ أيقنًا أنَّه ربنا بخلاف شيء من الأشباء، إذ المحسوسيَّة تستلزم أموراً كلِّ منها مناف للربوبيَّة على ما برهن عليه في محلَّه . قوله : فأخبرني متى كان الظاهر أنَّه سأل عن ابتداء كونه ووجوده، ويحتمل أن يكون السؤال عن أصل زمان وجوده تعالى، فعلى الأوّل حاصل جوابه ﷺ أنَّ ابتداء الزمان إنَّما يكون لحادث كان معدوماً ثمَّ صار موجوداً وهو تعالى يستحيل عليه العدم، وعلى الثاني فالمراد أنَّ الكائن في الزمان إنَّما يكون فيه بتغيُّر وتبدُّل في ذاته وصفاته لأنَّ الزمان نسبة المتغيَّر إلى المتغيّر فيكون بحال في زمان لا يكون كذلك في زمان آخر، وهو متعال عن التغيّر في الذات والصفات. قوله: فلم احتجب توهم السائل أنَّ احتجابه تعالى عبارةٌ عن كونه وراء حجاب، فأجاب عَلِيَّةٍ بِأَنَّا غير محجوبين عنه لإحاطة علمه بنا، وكنه ذاته وصفاته محجوبةً عنَّا لعجزنا وقصورنا عن إدراكه بأن يكون المراد بالذنوب الحجب الظلمانيَّة الإمكانيَّة، ويحتمل أنَّ يكون المراد أنَّ عدم ظهوره تعالى على عامَّة الخلق كظهوره على أوليائه لغاية المعرفة إنَّما هو لذنوبهم التي حالت بينهم وبين تلك المعرفة، وإلاَّ فهو تعالى قد تجلَّى لأوليائه فظهر لهم ظهوراً فوق الإحساس، والجواب عن الإحساس ظاهر، إذ الفرق بينه وبين خلقه وهو كونه غير جسم ولا جسمانتي ولا حاصلاً في جهة ومكان هو الَّذي صار سبباً لعدم إمكان رؤيته. قوله: فحدَّه يحتمل أنَّ يكون المراد التحديد بالحدود الجسمانيَّة، فحاصل جوابه ﷺ أنَّ الحدِّ نهايةٌ لشيء ذي مقدار يمكن أن ينتهي إلى نهاية أخرى بعد تلك النهاية فيزيد مقداره، ومثل هذا يمكن نقصانه لكون المقادير قابلةً للانقسام فيكون ذا أجزاء فيكون محتاجاً إلى أجزائه فيكون ممكناً فلا يكون صانعاً بل يكون مصنوعاً، أو احتمال النقص ينافي الكمال الَّذي يحكم الواجدان باتِّصاف الصانع به. والسحماء: السوداء. والدجنة بسكر الجيم أي المتغيّمة المظلمة. وسيأتي تفسير آخر الخبر في باب معاني الأسماء. قوله: وفيه كلام غير هذا أي قيل: إنَّه لم يسلم، أو في الخبر تتمَّة تركناها.

١٣ - لحيّ أحمد بن عليّ بن إبراهيم بن هاشم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن هشام بن الحكم قال: دخل أبو شاكر الديصانيّ على أبي عبد الله الصادق عليّه فقال له: إنّك أحد النجوم الزواهر، وكان آباؤك بدوراً بواهر، وأمّهاتك عقيلات عباهر، وعنصرك من أكرم العناصر، وإذا ذكر العلماء فبك تثنّى الخناصر فخبّرني أيّها البحر الخضمّ الزاخر، ما الدليل على حدوث العالم؟ فقال الصادق عليه الخناصر فخبّرني أيّها البحر الخضمّ الزاخر، ما الدليل فدعى الصادق عليه بيضة فوضعها على راحته ثمّ قال: هذا حصن ملموم، داخله غرقىء رقيق، تطيف به فضّة سائلة وذهبة مائعة، ثمّ تنفلق عن مثل الطاووس أدخلها شيءً؟ قال: لا، قال: فهذا الدليل على حدوث العالم، قال: أخبرت فأوجزت، وقلت فأحسنت، وقد علمت أنّا لا نقبل إلاّ ما أدركناه بأبصارنا، أو سمعناه بآذاننا، أو لمسناه بأكفّنا، أو شممناه بمناخرنا، أو ذقناه بأفواهنا، أو تصوّر في القلوب بياناً واستنبطته الروايات إيقاناً، فقال الصادقﷺ : ذكرت الحواسّ الخمس وهي لا تنفع شيئاً بغير دليل كما لا تقطع الظلمة بغير مصباح<sup>(1)</sup>.

**يله:** ابن الوليد، عن الصفّار، عن ابن عيسى، عن الحسين بن سعيد، عن عليّ بن منصور، عن هشام بن الحكم مثله<sup>(٢)</sup>.

**بيان:** قال الجوهريُّ: العقلية: كريمة الحيّ، والدرَّة: عقلية البحر. وقال الفيروزآباديُّ: العبهر: الممتلي الجسيم والعظيم الناعم الطويل من كلَّ شيء كالعباهر فيهما وبهاء الجامعة للحسن والجسم والخلق. انتهى. والعنصر: الأصل. قوله: فبك تثنّى الخناصر أي أنت تعدُّ أوَّلاً قبلهم لكونك أفضل وأشهر منهم، وإنّما يبدأ في العذ بالخنصر. والثني: العطف. والخضم بكسر الخاء وفتح الضاد المشدّدة الكثير العطاء. وقال الجوهريُّ: زخر الوادي: إذا امتدّ جداً وارتفع، يقال: بحرَّ زاخر. وقال: كتيبةٌ ملمومةٌ: مضمومةٌ بعضها إلى بعض. وقال: الغرقىء: قشر البيض الَّتي تحت القيض، والقيض: ما تفلق من قشور البيض. قوله ﷺ : وهي لا تنفع شيئاً بغير دليل أي هي عاجزة يتوقّف إدراكها على شرائط فكيف تنفي ما لم تدركه بحسّك؟ كما أنَّ البصر لا يبصر الأشياء بغير مصباح، ويحتمل أن يكون المراد بالدليل العقل أي لا تنفع الحواسُّ بدون دلالة المقل فهو كالسراج لإحساس المراد بالدليل العقل أي لا تنفع الحواسُّ بدون ما تعلق فهو كالسراج لإحساس

1٤ - ٩، ٥، ٥، محمّد بن القاسم المفسّر، عن يوسف بن محمّد بن زياد، وعلي بن محمّد ابن سيّار، عن أبويهما، عن الحسن بن عليّ، عن أبيه عليّ بن محمّد، عن أبيه محمّد علي، عن أبيه الرضا عليّ بن موسى، عن أبيه موسى بن جعفر، عن أبيه جعفر بن محمّد، عن أبيه محمّد بن عن أبيه محمّد بن عن أبيه محمّد بن عن أبيه محمّد، عن أبيه محمّد بن عن أبيه الرضا عليّ بن موسى، عن أبيه موسى بن جعفر، عن أبيه جعفر بن محمّد، عن أبيه محمّد بن عن أبيه الرضا عليّ بن موسى، عن أبيه موسى بن جعفر، عن أبيه جعفر بن محمّد، عن أبيه محمّد بن عن أبيه الرضا عليّ بن موسى، عن أبيه موسى بن جعفر، عن أبيه جعفر بن محمّد، عن أبيه محمّد بن عن أبيه الرضا عليّ بن موسى، عن أبيه موسى بن جعفر، عن أبيه جعفر بن محمّد، عن أبيه محمّد بن عليّ بن أبي طالب المقلمة أمّ محمّد بن عليّ بن أبي طالب المقلقة قال: أمير المؤمنين غليظة – في قول الله نظيّة الذالي عن أبيه الحسين بن عليّ بن أبي طالب القليمة قال: أمير المؤمنين غليقة – في قول الله نظيّة الذي حكويكا ثمّ ألذي حكويكا ثمّ ألمير المؤمنين غليقة – في قول الله نظيّة الذي حكويكا ثمّ معلم ألمير المؤمنين غليقة – في قول الله نظيّة الذي حكويكا ثمني عليّ بن أبي طالب القليم علي أله أمير المير المؤمنين غليقة الله الله الله الله الله الله المعالية الله الما الذي حكم ما قال أمير المؤمنين غليقة الله عمرة ألم ألمير المورانه، وتتوقوا إله ألى ألمي علي ما ما ألم ما ألمي الأرض جميعاً لتعتبروا به وتتوصلوا به إلى رضوانه، وتتوقوا به من عذاب نيرانه، ثمّ المتوى إلى السماء أخذ في خلقها وإتقانها، فسوّاهن سبع سماوات وهو بكلّ شيء عليم، ولعلمه بكلّ شيء علم المصالح فخلق لكم كلّ ما في الأرض لمصالحكم يا بني آدم<sup>(1)</sup>.

- أمالي الصدوق، ص ٢٨٨ مجلس ٥٦ ح ٥.
- (٢) التوحيد، ص ٢٩٢ باب ٤٢ ح ١.
   (٣) سورة البقرة، الآية: ٢٩.
- ٤) تفسير الإمام العسكري عليم ٢١٥ ح ٢٩، وعيون أخبار الرضا عليم ٢٠ ص ١٥ باب ٣٠ ح
   ٢٩.

الحسن الرضا عَلَيَمَا قال: قلت له: لمَ خلق الله كَبَرَيَمَا الخلق على أنواع شتّى، ولم يخلقهم نوعاً واحداً؟ فقال: لنلاً يقع في الأوهام أنّه عاجز فلا تقع صورة في وهم ملحد إلاً وقد خلق الله كَبَرَيَمَا عليها خلقاً، ولا يقول قائل: هل يقدر الله كَبَرَيَمَا على أن يخلق على صورة كذا وكذا إلاّ وجد ذلك في خلقه تبارك وتعالى فيعلم بالنظر إلى أنواع خلقه أنّه على كلّ شيء قدير<sup>(1)</sup>.

١٦ - م، مع ومحمد بن القاسم المفسّر، عن يوسف بن محمّد بن زياد، وعليّ بن محمّد ابن سيّار – وكانا من الشيعة الإماميّة – عن أبويهما، عن الحسن بن عليّ بن محمد المتيّلة في قول الله يَتَوَيَّل : (بنسب ألفي ألكَثَن ألكَثَن مَن حمّد من الحوائج والشدائد كلُّ مخلوق عند انقطاع الرجاء من كلّ من دونه وتقطّع الأسباب من جميع من سواه، تقول : بسم الله أي أستعين على أموري كلّها بالله الذي لا تحقُّ العبادة إلا له، من سواه، تقول : بسم الله أي أستعين على أموري كلّها بالله الذي لا تحقُّ العبادة إلا له، من سواه، تقول : بسم الله أي أستعين على أموري كلّها بالله الذي لا تحقُّ العبادة إلا له، من سواه، تقول : بسم الله أي أستعين على أموري كلّها بالله الذي لا تحقُّ العبادة إلا له، من سواه، تقول : بسم الله أي أستعين على أموري كلّها بالله الذي لا تحقُ العبادة إلا له، دلني على المغيث إذا استغيث، والمجيب إذا دعي، وهو ما قال رجل للصادق غليتية: يا ابن رسول الله من سواه، تقول : بسم الله أي أستعين على أموري كلّها بالله الذي لا تحقُ العبادة إلاً له، دلني على الله ما هو؟ فقد أكثر عليَّ المجادلون وحيّروني، فقال له : يا عبد الله هل ركبت سفينة قط؟ قال : نعم، قال الصادق غليتية : نينا من الأسياء قادر على الإنجاء حيث لا منجي، وعلى ني ما تحقين في قال : نعم، وعلى اله تعلق قلب في تعلي الله النه : منه من ورطتك؟ قال : نعم، قال الصادق غليتية : نينا من الأسياء قادر على الإنجاء حيث لا منجي، وعلى نعم، قال الصادق غليتية : من الهي اله في قاد من من قال الما منجي اله المي في المينه : من من اله منها نه حيث اله من من منهما منهما من من من من ما ماله في منهما من من ما ما ما مي من ما ما ما منهم مم ما قائ من ما ميما مما ما منهما اله منهمة مم ما ما ما ممم

**بيان:** قال الفيروزآباديُّ: أله إليه كفرح: فزع ولاذ، وألهه: أجاره وآمنه.

١٧ - ل؛ الفاميّ وابن مسرور، عن محمّد بن جعفر بن بطّة، عن البرقيّ، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن هشام بن سالم، عن أبي عبد الله عَلَيَّة قال: سمعت أبي يحدَّث عن أبيه عَلَيَّة أنَّ رجلاً قام إلى أمير المؤمنين عَلَيَّة فقال له: يا أمير المؤمنين بما عرفت ربَّك؟ قال: بفسخ العزم، ونقض الهمم، لمّا أن هممت حال بيني وبين همّي، وعزمت فخالف القضاء عزمي، فعلمت أنّ المدبّر غيري قال: فبماذا شكرت نعماءه؟ قال: نظرت إلى بلاء قد صرفه عنّي وأبلى به غيري فعلمت أنّه قد أنعم عليَّ فشكرته، قال: فبماذا أحببت لقاءه؟ قال: لمّا رأيته قد اختار لي دين ملائكته ورسله وأنبيائه علمت أنّ الذي أكرمني بهذا ليس ينساني فأحببت لقاءه<sup>(٣)</sup>.

**يد:** الهمدانيّ، عن عليّ، عن أبيه، عن محمّد بن سنان، عن أبي الجارود، عن أبي جعفر، عن أبيه، عن جدّه ﷺ مثله<sup>(٤)</sup>.

- (١) عيون أخبار الرضا ﷺ، ج ٢ ص ٨١ باب ٣٢ ح ١. (٢) تفسير العسكري ﷺ، ص ٢١ ح ٥، ومعاني الأخبار ص ٤.
- (۳) الخصال، ص ۳۳ باب الاثنين ح ۱.
   (٤) التوحيد، ص ٣٣ باب ٣٣ ح ١.

١٨ - يد؛ ماجيلويه، عن عمّه، عن البرقيّ، عن محمّد بن عليّ الكوفيّ، عن عبد الرحمن ابن محمّد بن أبي هاشم، عن أحمد بن محسن الميثميّ قال: كنت عند أبي منصور المتطبّب فقال: أخبرني رجل من أصحابي قال: كنت أنا وابن أبي العوجاء وعبد الله بن المقفِّع في المسجد الحرام فقال ابن المقفِّع: ترون هذا الخلق؟ وأومى بيده إلى موضع الطواف – ما منهم أحد أوجب له اسم الإنسانيَّة إلاَّ ذلك الشيخ الجالس – يعني جعفر بن محمد ﷺ – فأمّا الباقون فرعاع وبهائم، فقال له ابن أبي العوجاء وكيف أوجبت هذا الاسم لهذا الشيخ دون هؤلاء؟ قال: لأنِّي رأيت عنده ما لم أر عندهم، فقال ابن أبي العوجاء: ما بدٍّ من اختبار ما قلت فيه منه، فقال له ابن المقفّع : لا تفعل فإنّي أخاف أن يفسد عليك ما في يدك، فقال : ليس ذا رأيك ولكنَّك تخاف أن يضعف رأيك عندي في إحلالك إيَّاه المحلُّ الَّذي وصفت، فقال ابن المقفّع: أمّا إذا توهّمت عليّ هذا فقم إليه وتحفِّظ ما استطعت من الزلل، ولا تثن عنانك إلى استرسال يسلمك إلى عقال، وسمه ما لك أو عليك، قال: فقام ابن أبي العوجاء وبقيت وابن المقفِّع فرجع إلينا وقال: يا ابن المقفِّع ما هذا ببشر، وإن كان في الدنيا روحانيُّ يتجسَّد إذا شاء ظاهراً ويتروَّح إذا شاء باطناً فهو هذا، فقال له: وكيف ذاك؟ قال: جلست إليه فلمّا لم يبق عنده غيري ابتدأني فقال: إن يكن الأمر على ما يقول هؤلاء وهو على ما يقولون -يعني أهل الطواف – فقد سلموا وعطبتم، وإن يكن الأمر كما تقولون – وليس كما تقولون – فقد استويتم وهم، فقلت له: يرحمك الله وأيَّ شيء نقول؟ وأيَّ شيء يقولون؟ ما قولي وقولهم إلاَّ واحد، فقال: كيف يكون قولك وقولهم واحداً وهم يقولون: إنَّ لهم معاداً وثواباً وعقاباً، ويدينون بأنَّ للسماء إلهاً، وأنَّها عمران، وأنتم تزعمون أنَّ السماء خراب ليس فيها أحد. قال: فاغتنمتها منه فقلت له: ما منعه إن كان الأمر كما تقول أن يظهر لخلقه ويدعوهم إلى عبادته حتّى لا يختلف منهم اثنان، ولمَ احتجب عنهم وأرسل إليهم الرسل؟ ولو باشرهم بنفسه كان أقرب إلى الإيمان به. فقال لي : ويلك وكيف احتجب عنك من أراك قدرته في نفسك؟ نشؤك ولم تكن، وكبرك بعد صغرك، وقوَّتك بعد ضعفك، وضعفك بعد قوَّتك، وسقمك بعد صحَّتك، وصحَّتك بعد سقمك، ورضاك بعد غضبك، وغضبك بعد رضاك، وحزنك بعد فرحك، وفرحك بعد حزنك، وحبَّك بعد بغضك، وبغضك بعد حبِّك، وعزمك بعد إبائك، وإباؤك بعد عزمك، وشهوتك بعد كراهتك، وكراهتك بعد شهوتك، ورغبتك بعد رهبتك، ورهبتك بعد رغبتك، ورجاؤك بعد يأسك، ويأسك بعد رجائك، وخاطرك بما لم يكن في وهمك، وعزوب ما أنت معتقده من ذهنك. وما زال يعدُّ عليَّ قدرته الَّتي في نفسي الَّتي لا أدفعها حتّى ظننت أنَّه سيظهر فيما بيني وبينه<sup>(١)</sup>.

<sup>(1)</sup> التوحيد، للصدوق ص ١٢٥ باب ٩ ح ٤.

**بيان :**قال الجزريُّ : رعاع الناس أي غوغاؤهم وسقاطهم وأخلاطهم، الواحد : رعاعة . قوله: ولا تثن، من الثني وهو العطف والميل أي لا ترخ عنانك إليه بأن تميل إلى الرفق والاسترسال والتساهل فتقبل منه بعض ما يلقي إليك. فيسلمك من التسليم أو الإسلام. إلى عقال أي يعقلك بتلك المقدِّمات الّتي تسلَّمت منه بحيث لا يبقى لك مفرٌّ كالبعير المعقول. قوله: وسمه ما لك أو عليك، نقل عن الشيخ البهائيّ قدَّس الله روحه أنَّه من السوم، من سام البائع السلعة يسوم سوماً، إذا عرضها على المشتري وسامها المشتري بمعنى استامها، والضمير راجع إلى الشيخ على طريق الحذف والإيصال، والموصول مفعوله. ويروى عن الفاضل التستريّ نؤر ضريحه أنَّه كان يقرأ «سمَّه» بضمَّ السين وفتح الميم المشدَّدة، أمرأ من سمَّ الأمر يسمُّه إذا سبره ونظر إلى غوره، والضمير راجع إلى ما يجري بينهما، والموصول بدل عنه، وقيل: هو من سممت سمَّك. أي قصدت قصدك، والهاء للسكت أي اقصد ما لك وما عليك. والأظهر أنَّه من وسم يسم سمةً بمعنى الكيِّ والضمير راجع إلى ما يريد أن يتكلَّم به أي اجعل على ما تريد أن تتكلُّم به علامةً لتعلم أيَّ شيء لك وأيَّ شيء عليك، فالموصول بدل من الضمير . قوله عَلِيَهُمْ: وهو على ما يقولون اعترض عَلِيَّهُمْ الجملة الحاليَّة بين الشرط والجزاء للإشارة إلى ما هو الحقّ، ولئلاً يتوهّم أنَّه ﷺ في شكٍّ من ذلك. والعطب: الهلاك. قوله علي الله المعام احد أي لها أو عليها أو بالظرفيَّة المجازيَّة لجريان حكمه وحصول تقديره تعالى فيها، وحاصل استدلاله ﷺ: أنَّكُ لمَّا وجدت في نفسك آثار القدرة التي ليست من مقدوراتك ضرورة علمت أنَّ لها بارتاً قادراً، وكيف يكون عائباً عن الشخص من لا يخلو الشخص ساعةً عن آثار كثيرة يصل منه إليه.

١٩ – **يد؛** ابن الوليد، عن الصفّار، عن ابن عيسى، عن أبيه، عن سعيد بن جناح، عن بعض أصحابنا، عن أبي عبد الله ﷺ قال: ما خلق الله خلقاً أصْغر من البعوض والجرجس أصغر من البعوض، والّذي يسمّونه الولغ أصغر من الجرجس، وما في الفيل شيءٌ إلاّ وفيه مثله، وفضل على الفيل بالجناحين<sup>(1)</sup>.

**بيان؛** قال الفيروزآباديُّ: الجرجس بالكسر: البعوض الصغار. انتهى. فالمراد أنَّ الجرجس أصغر من سائر أصناف البعوض ليوافق أوَّل الكلام وكلام أهل اللغة، على أنّه يحتمل أن يكون الحصر في الأوَّل إضافيَّا كما أنَّ الظاهر أنّه لا بدَّ من تخصيصه بالطيور إذ قد يحسُّ من الحيوانات ما هو أصغر من البعوض إلاّ أن يقال: يمكن أنَّ يكون للبعوض أنواع صغار لا يكون شيءٌ من الحيوانات أصغر منها. والولغ هنا بالغين المعجمة وفي الكافي بالمهملة، وهما غير مذكورين فيما عندنا من كتب اللغة، والغاهر أنّه أيضاً منف

(۱) التوحيد، ص ۲۸۳ باب ۳۹ ح ۱.

البعوض، والغرض بيان كمال قدرته تعالى فإنَّ القدرة في خلق الأشياء الصغار أكثر وأظهر منها في الكبار كما هو المعروف بين الصنَّاع من المخلوقين فتبارك الله أحسن الخالقين.

· ٢ - يد: الدقّاق، عن الكلينيّ بإسناده رفع الحديث : أنَّ ابن أبي العوجاء حين كلّمه أبو عبد الله عَلَيْتَنْ عاد إليه في اليوم الثاني فجلس وهو ساكت لا ينطق، فقال أبو عبد الله عَلَيْتَنْ : كأنَّك جئت تعيد بعض ما كنًّا فيه؟ فقال: أردت ذاك يا ابن رسول الله، فقال أبو عبد الله عَلَيْتُهُمْ : ما أعجب هذا تنكر الله وتشهد أنِّي ابن رسول الله! فقال : العادة تحملني على ذلك، فقال له العالم عَلَيْ في المنعك من الكلام؟ قال : إجلالاً لك ومهابةً ما ينطق أساني بين يديك فإنّي شاهدت العلماء وناظرت المتكلّمين فما تداخلني هيبةٌ قط مثل ما تداخلني منّ هيبتك. قال: يكون ذلك ولكن أفتح عليكم بسؤال وأقبل عليه، فقال له: أمصنوع أنت أوَّ غير مصنوع؟ فقال عبد الكريم بن أبي العوجاء : بل أنا غير مصنوع، فقال له العالم عَلَيْتَهْ : فصف لي لو كنت مصنوعاً كيفٌ كنت تكون؟ فبقي عبد الكريم ملَّيًّا لا يحير جواباً، وولع بخشبة كانت بين يديه وهو يقول: طويل عريض عميق قصير متحرَّك ساكن، كلَّ ذلك صفة خلقه، فقال له العالم عَلَيْهُمْ : فإن كنت لم تعلم صفة الصنعة غيرها فاجعل نفسك مصنوعاً لما تجد في نفسك ممّاً يحدّث من هذه الأمور، فقال له عبد الكريم : سألتني عن مسألة لم يسألني عنها أحد قبلك ولا يسألني أحد بعدك عن مثلها، فقال له أبو عبد الله عَلَيْتَهِ : هبك علمت أنَّك لم تُسأل فيما مضى فما علمك أنَّك لا تسأل فيما بعد؟ على أنَّك يا عبد الكريم نقضت قولكُ لأنَّك تزعم أنَّ الأشياء من الأوَّل سواء، فيكف قدَّمت وأخَّرت؟ ثمَّ: قال: يا عبد الكريم أزيدك وضوحاً، أرأيت لو كان معك كيس فيه جواهر فقال لك قائل : هل في الكيس دينار؟ فنفيت كون الدينار في الكيس، فقال لك قائل: صف لي الدينار وكنت غير عالم بصفته هل كان لك أن تنفي كون الدينار عن الكيس وأنت لا تعلم؟ قال: لا، فقال أبو عبد الله عَلَيْتَهُمْ : فالعالم أكبر وأطول وأعرض من الكيس فلعلَّ في العالم صنعةٌ من حيث لا تعلم صفة الصنعة من غير الصنعة، فانقطع عبد الكريم وأجاب إلى الإسلام بعض أصحابه وبقي معه بعض، فعاد في اليوم الثالث فقال: أقلُّب السؤال؟ فقال له أبو عبد الله عظيمي: اسأل عمَّا شئت، فقال: ما الدليل على حدوث الأجسام؟ فقال: إنَّى ما وجدت شيئاً صغيراً ولا كبيراً إلَّا وإذا ضمَّ إليه مثله صار أكبر، وفي ذلك زوال وانتقال عن الحالة الأولى، ولو كان قديماً ما زال ولا حال، لأنَّ الّذي يزول ويحول يجوز أن يوجد ويبطل فيكون بوجوده بعد عدمه دخول في الحدث، وفي كونه في الأزل دخوله في القدم، ولن تجتمع صفة الأزل والحدوث، والقدم والعدم في شيء واحد، فقال عبد الكريم : هبك علمت في جري الحالتين والزمانين على ما ذكرت واستدللت على حدوثها فلو بقيت الأشياء على صغرها من أين كان لك أن تستدل على حدوثها؟ فقمال العالم علي في إنَّما نتكلُّم على هذا العالَم الموضوع، فلو رفعناه ووضعنا عالماً آخر كان لا شيء أدلُّ على الحدوث من رفعنا إيَّاه ووضعنا غيره، ولكن أجبتك من حيث قدّرت أن تلزمنا ونقول: إنَّ الأشياء لو دامت على صغرها لكان في الوهم أنَّه متى ما ضمّ شيء إلى مثله كان أكبر، وفي جواز التغيير عليه خروجه من القدم كما بان في تغييره دخوله في الحدث ليس لك وراءه شيءٌ يا عبد الكريم، فانقطع وخزي. فلمّا أنَّ كان من العام القابل التقى معه في الحرم فقال له بعض شيعته: إنَّ ابن أبي العوجاء قد أسلم، فقال العالم عَنِيَنَيد : هو أعمى من ذلك لا يسلم، فلمّا بصر بالعالم قال : سيّدي ومولاي، فقال له العالم عن الحرة بي الحرم فقال له بعض شيعته : إنَّ ابن أبي العوجاء قد أسلم، فقال من العالم عن علي الحرم فقال له بعض شيعته : إنّ ابن أبي العوجاء قد أسلم، فقال العالم علي عمى من ذلك لا يسلم، فلمّا بصر بالعالم قال : سيّدي ومولاي، فقال له العالم : ما جاء بك إلى هذا الموضع؟ فقال : عادة الجسد، وسنّة البلد. ولنبصر ما الناس فيه من الجنون والحلق ورمي الحجارة، فقال له العالم : أنت بعدُ على عتوّك وضلالك يا عبد الكريم، فذهب يتكلّم فقال له : لا جدال في الحجّ، ونفض رداءه من يده وقال : إن يكن الأمر كما تقول – وليس كما تقول – نجونا ونجوت، وإن يكن الأمر كما نقول – وهو كما نقول – ومات، لا تقله (<sup>11</sup>).

**ج:** روى مرسلاً بعض الخبر<sup>(٢)</sup>.

تَنْوَيُورَ لا يحير جواباً بالمهملة أي لا يقدر عليه. والولوع بالشيء: الحرص عليه والمبالغة في تناوله. قوله: كلُّ ذلك صفة خلقه أي خلق الخالق والصائع، ويمكن أن يقرأ بالتاء أي صفة المخلوقية، والحاصل أنّه لمّا سأل الإمام عَلَيْكَلا عنه أنّك لو كنت مصنوعاً هل كنت على غير تلك الأحوال والصفات الّتي أنت عليها الآن أم لا أقبل يتفكّر في ذلك، فتنبّه أنّ صفاته كلّها صفات المخلوقين، وكانت معاندته مانعةً عن الإذعان بالصائع تعالى فبقي متحيّراً، فقال عَلَيْكَلا : إذا رجعت إلى نفسك ووجدت في نفسك صفة المخلوقين فلمَ لا تذعن بالصائع؟ فاعترف بالعجز عن الجواب، وقال: سألتني عن مسألة لم يسألني عنها أحد قبلك ولا يسألني أحد بعدك. قوله عَلَيْكَلا : هبك أي افرض نفسك أنّك علمت ما مضى وسلّمنا ولا يسألني أحد بعدك. قوله عَلَيْكَلا : هبك أي افرض نفسك أنّك علمت ما مضى وسلّمنا الك لك، قال الفيروزآباديُّ : هبني فعلت أي احسبني فعلت واعددني، كلمة للأمر فقط. وحاصل جوابه عَلَيْكَلا : أولاً أنّك بنيت أمورك كلّها على الظنّ والوهم لانّك تقطع بأنّك لا تُسأل بعد ذلك عن مثلها مع أنّه لا سبيل لك إلى القطع به. وأمّا قوله عَلَيْكَلا : على ألك يا عبد الكريم نقضت قولك يحتمل وجوهاً :

الأوّل: أن يكون المراد أنّ نفيك للصانع مبنيَّ على أنّك تزعم أن لا علّيّة بين الأشياء ونسبة الوجود والعدم إليها على السواء، والاستدلال على الأشياء الغير المحسوسة إنّما يكون بالعلّيّة والمعلوليّة، فكيف حكمت بعدم حصول الشيء في المستقبل؟ فيكون المراد بالتقدُّم والتأخُّر العلّيّة والمعلوليّة أو ما يساوقهما.

الثاني: أن يكون مبنيًّا على ما لعلُّهم كانوا قائلين به، وربَّما أمكن إلزامهم إذلك، بناءاً

(۱) التوحيد، ص ۲۹٦ باب ٤٢ ح ٦. (۲) الاحتجاج، ص ۳۳٦.

على نفي الصانع من أنّ الأشياء متساويةٌ غير متفاوتة في الكمال والنقص، فالمراد: أنَّك كيف حكمت بتفضيلي على غيري؟ وهو مناف للمقدّمة المذكورة، فالمراد بالتقدُّم والتأخُّر ما هو بحسب الشرف.

الثالث: أن يكون مبنيّاً على ما ينسب إلى أكثر الملاحدة من القول بالكمون والبروز أي مع قولك بكون كلّ حقيقة حاصلةً في كلّ شيء كيف يمكنك الحكم بتقدُّم بعض الأشياء على بعض في الفضل والشرف.

قوله على الله المتكلمين من أن عدم الانفكاك عن الحوادث يستلزم الحدوث، أو إلى أنّه لا يخلو إمّا أن يكون يعض تلك الأحوال الزائلة المتغيّرة قديماً أم لا بل يكون كلّها حوادث وكلَّ منهما محال: أمّا الأوَّل فلما تقرّر عند الحكماء من أنّ ما ثبت قدمه امتنع عدمه، وأمّا الثاني فللزوم محال: أمّا الأوَّل فلما تقرّر عند الحكماء من أنّ ما ثبت قدمه امتنع عدمه، وأمّا الثاني فللزوم محال: أمّا الأوَّل فلما تقرّر عند الحكماء من أنّ ما ثبت قدمه امتنع عدمه، وأمّا الثاني فللزوم التسلسل بناءاً على جريان دلائل إبطاله في الأمور المتعاقبة، ويمكن أن يكون مبنياً على ما يظهر من الأخبار الكثيرة من أنّ كلّ قديم يكون واجباً بالذات ولا يكون المعلول إلاّ حادثاً، ووجوب الوجود ينافي التغيّر، ولا يكون الواجب محلاً للحوادث كما برهن عليه، ثمّ قال ابن أبي العوجاء: لو فرضنا بقاء الأشياء على صغرها لم يمكنك الاستدلال على حدوثها ابن أبي العوجاء: لو فرضنا بقاء الأشياء على صغرها لم يمكنك الاستدلال على حدوثها الن أبي العوجاء: لو فرضنا بقاء الأشياء على صغرها لم يمكنك الاستدلال على حدوثها الن أبي العوجاء: لو فرضنا بقاء الأشياء على صغرها لم يمكنك الاستدلال على حدوثها ابن أبي العوجاء: لو فرضنا بقاء الأشياء على صغرها لم يمكنك الاستدلال على حدوثها الن أبي العوجاء: لو فرضنا بقاء الأشياء على صغرها لم يمكنك الاستدلال على حدوثها الما أبي أبي العوجاء: لو فرضنا بقاء الأشياء على صغرها لم يمكنك الاستدلال على حدوثها التغيَّر، فأجاب علي أولاً على سبيل الجدل بأنّ كلامنا كان في هذا العالم الذي نشاهد فيه الن أبي العوجاء: لو فرضنا بقاء الأشياء على صغرها لم يمكنك الاستدلال على حدوثها التغيُّر، فأجاب علي من أولا على مدوثها العالم ووضع عالم أخر مكانه لا يعتريه النغيُّر فزوال هذا التغيُّر، فأجباب غلي كونه منا أن والذي نشاهد في التغيُّر، فا ولا لما إلى أول أولا ما أو بالتخير في والذي ألذي التغيُّر، فاول النغيُّر فزوال هذا العالم دل على كونه من أن ورفت أول أول مكان هذا العالم عالماً لا يكون فيه النغيَّر، فنقول : أجبيك من حيث تقرم أو بان تقرض في الأوّل مكان هذا العالم عالماً لا يكون فيه النغيرًا فنقول : أجبيكن من حيث قدر أو باأو التغي أو مكان هذا العالم عالماً لا يكون فيه النغير، فنقول : يحكم العقل بأنّ الأجسام يجوز عليها ضمُ شي إلي إلي والي المام عالماً لا يكون فيها. ومن التغور الغل

٢١ **- يد:** ابن إدريس، عن أبيه، عن ابن هاشم، عن ابن أبي عمير، عن هشام بن سالم قال: سئل أبو عبد الله ﷺ فقيل له: بم عرفت ربّك؟ قال: بفسخ العزم ونقض الهمّ، عزمت ففسخ عزمي، وهممت فنقض همّي<sup>(١)</sup>.

٢٢ - **يد:** المكتّب، عن الأسديّ، عن البرمكيّ، عن محمّد بن عبد الرحمن الخزّاز، عن سليمان بن جعفر، عن عليّ بن الحكم، عن هشام بن سالم قال: حضرت محمّد بن النعمان الأحول فقام إليه رجل فقال له: بمَ عرفت ربّك؟ قال: بتوفيقه وإرشاده وتعريفه وهدايته، قال: فخرجت من عنده فلقيت هشام بن الحكم فقلت له: ما أقول لمن يسألني فيقول لي : بمَ

(۱) التوحيد، ص ۲۸۹ باب ٤٠ ح ٨.

عرفت ربّك؟ فقال: إن سأل سائل فقال: بمَ عرفت ربّك؟ قلت: عرفت الله جلَّ جلاله بنفسي، لأنّها أقرب الأشياء إليَّ، وذلك أنّي أجدها أبعاضاً مجتمعةً، وأجزاءاً مؤتلفة، ظاهرة التركيب، متينة الصنعة، مبنيَّةً على ضروب من التخطيط والتصور، زائدةً من بعد نقصان، وناقصة من بعد زيادة، قد أنشىء لها حواسَّ مختلفةٌ، وجوارح متباينةٌ، من بصر وسمع وشامٌ وذاق ولامس، مجبولةٌ على الضعف والنقص والمهانة، لا تدرك واحدةً منها مدرك صاحبتها، ولا تقوى على ذلك عاجزةٌ عن اجتلاب المنافع إليها، ودفع المضارً عنها، واستحال في العقول وجود تأليف لا مؤلّف له، وثبات صورة لا مصوَّر لها، فعلمت أنّ لها خالقاً خلقها، ومصوِّراً صوَّرها، مخالفاً لها في جميع جهاتها، قال الله جلَّ جلاله: فوق أنفُيكُرُّ أَفَكَر بُتِيرُونَ كه<sup>(1)</sup>.

٢٣ – يد؛ الدقّاق، عن الأسديّ، عن الحسين بن المأمون القرشيّ، عن عمر بن عبد العزيز، عن هشام بن الحكم قال: قال لي أبو شاكر الديصانيّ: إنَّ لي مسألة تستأذن لي على صاحبك فإني قد سألت عنها جماعةً من العلماء فما أجابوني بجواب مشبع، فقلت: هل لك أن تخبرني بها فلعلَّ عندي جواباً ترتضيه؟ فقال: إنّي أُحبُّ أنَّ ألقى بها أبا عبد الله عَلَيْنَنْ، ما أن تخبرني بها فلعلَّ عندي جواباً ترتضيه؟ فقال: إنّي أُحبُ أنَّ ألقى بها أبا عبد الله عَلَيْنَنْ، فالترا أن تخبرني بها فلعلَّ عندي جواباً ترتضيه؟ فقال: إنّي أُحبُ أنَّ ألقى بها أبا عبد الله عَلَيْنَنَ، فقلت: هل لك أن تخبرني بها فلعلَّ عندي جواباً ترتضيه؟ فقال: إنّي أُحبُ أنَّ ألقى بها أبا عبد الله عَلَيْنَنَ، فاستأذت له فدخل فقال له: أتأذن لي في السؤال؟ فقال له: سل عمّا بدا لك، فقال له: ما الدليل على أنَّ لك صانعاً؟ فقال: وجدت نفسي لا تخلو من إحدى جهتين: إمّا أن أكون صنعتها وكانت موجودةً أو صنعتها الدليل على أنَّ لك صانعاً؟ فقال: وجدت نفسي لا تخلو من إحدى جهتين: إمّا أن أكون صنعتها أنا، فلا أخلو من أحد معنيين: إمّا أن أكون صنعتها وكانت موجودةً أو صنعتها وكانت موجودةً أو صنعتها وكانت موجودةً أو صنعتها وكانت موجودةً أو صنعتها وكانت معدومةً، فإن كنت صنعتها وكانت موجودةً فقد استغنيت بوجودها عن صنعتها، وإن كانت معدومةً ما أن ألم أن أكون صنعتها وكانت موجودةً فقد استغنيت بوجودها عن صنعتها، وإن وكانت معدومةً فإن كنت صنعتها وكانت موجودةً فقد استغنيت بوجودها عن صنعتها، وإن وكانت معدومةً ما أن المعدوم لا يُحدث شيئاً، فقد ثبت المعنى الثالث أنّ لي صانعاً وهو الله ربُّ العالمين، فقام وما أجاب جواباً<sup>(٢)</sup>.

**بيان؛** هذا برهان متين مبنيَّ على توقَف التأثير والإيجاد على وجود الموجد والمؤثِّر، والضرورة الوجدانيَّة حاكمة بحقيَّتها، ولا مجال للعقل في إنكارها.

- (1) التوحيد، ص ٢٨٩ باب ٤١ ح ٩ والآية من سورة الذاريات برقم ٢١.
- (۲) التوحيد، ص ۲۹۰ باب ٤١ ح ١٠.
   (۳) التوحيد، ص ۲۹۰ باب ٤٢ ح ٥.

۲۵ - يد؛ ابن الوليد، عن الصفّار، عن ابن هاشم، عن محمّد بن حمّاد، عن الحسن بن إبراهيم، عن يونس بن عبد الرحمن، عن يونس بن يعقوب قال: قال لي عليُّ بن منصور : قال لى هشام بن الحكم : كان زنديق بمصر يبلغه عن أبي عبد الله عظيمة فخرج إلى المدينة ليناظره فلم يصادفه بها، فقيل له: هو بمكَّة فخرج الزنديق إلى مكَّة ونحن مع أبي عبد الله ﷺ فقاربنا الزنديق – ونحن مع أبي عبدالله ﷺ – في الطواف فضرب كتفه كتف أبي عبد الله عَلِيَنَانِ، فقال له جعفر عَلَيْنُهُ: ما اسمك؟ قال: اسمى عبد الملك، قال: فما كنيتك؟ قال: أبو عبد الله، قال: فمن الملك الَّذي أنت له عبد، أمن ملوك السماء أم من ملوك الأرض؟ وأخبرني عن ابنك، أعبد إله السماء أم عبد إله الأرض؟ فسكت، فقال له أبو عبد الله عَلِي إذ قل ما شئت تخصم . قال هشام بن الحكم : قلت للزنديق : أما تردُّ عليه ؟ فقبَّح قولي، فقال له أبو عبد الله عَلِيَّةٍ : إذا فرغت من الطواف فأتنا، فلمَّا فرغ أبو عبد الله عَلِيَّةٍ أتاه الزنديق فقعد بين يديه ونحن مجتمعون عنده، فقال للزنديق: أتعلم أنَّ للأرض تحت وفوق؟ قال: نعم، قال: فدخلت تحتها؟ قال: لا، قال: فما يدريك بما تحتها؟ قال: لا أدري إلاَّ أنَّى أظن أن ليس تحتها شيءٌ، قال أبو عبد الله ﷺ: فالظنُّ عجز ما لم تستيقن، قال أبو عبد الله عَلِيَّةٍ: فصعدت إلى السماء؟ قال: لا، قال: فتدري ما فيها؟ قال: لا، قال: فعجباً لك لم تبلغ المشرق، ولم تبلغ المغرب، ولم تنزل تحت الأرض، ولم تصعد إلى السماء، ولم تجز هنالك فتعرف ما خلقهنَّ وأنت جاحد ما فيهنَّ وهل يجحد العاقل ما لا يعرف؟ فقال الزنديق: ما كلّمني بهذا أحد غيرك، قال أبو عبد الله عَلَيَّ إِذِ ا فأنت في شكّ من ذلك فلعلَّ هو، أو لعلَّ ليس هو، قال الزنديق: ولعلَّ ذاك فقال أبو عبد الله ﷺ : أيُّها الرجل ليس لمن لا يعلم حجّة على من يعلم، فلا حجّة للجاهل، يا أخا أهل مصر تفهَّم عنّى فإنَّا لا نشكُّ في الله أبداً، أما ترى الشمس والقمر واللَّيل والنهار يلجان ليس لهما مكان إلاَّ مكانهما فإن كانا يقدران على أن يذهبا ولا يرجعان فلمَ يرجعان؟ وإن لم يكونا مضطرّين فلمَ لا يصير اللَّيل نهاراً والنهار ليلاً؟ اضطرًّا والله يا أخا أهل مصر إلى دوامهما، والَّذي اضطرُّهما أحكم منهما وأكبر منهما، قال الزنديق: صدقت. ثمَّ قال أبو عبد الله ﷺ : يا أحا أهل مصر الّذي تذهبون إليه وتظنُّونه بالوهم فإن كان الدهر يذهب بهم لمَ لا يردُّهم؟ وإن كان يردُّهم لم لا يذهب بهم؟ القوم مضطرّون يا أخا أهل مصر، السماء مرفوعةً، والأرض موضوعةٌ، لم لا تسقط السماء على الأرض؟ ولمَ لا تنحدر الأرض فوق طباقها فلا يتماسكان ولا يتماسك من عليهما؟ فقال الزنديق: أمسكهما والله ربُّهما وسيَّدهما، فآمن الزنديق على يدي أبي عبد الله ظَائِينَةٍ . فقال له حمران بن أعين : جعلت فداك إن آمنت الزنادقة على يديك فقد آمنت الكفَّار على يدي أبيك. فقال المؤمن الَّذي آمن على يدي أبي عبد الله عَلَيْتَهُمْ: اجعلني من تلامذتك. فقال أبو عبد الله عَلَيْتَهُمْ لهشام بن الحكم: خذه إليك

فعلّمه. فعلّمه هشام فكان معلّم أهل مصر وأهل الشام، وحسنت طهارته حتّى رضي بها أبو عبد الله ﷺ <sup>(1)</sup>.

**ج:** عن هشام بن الحکم مثله<sup>(۲)</sup>.

**ايضاح:** قوله على الأمر المشهور عند الناس أنّ الاسم مطابق لمعناه، ويحتمل أن يكون المجدل، لبنائه على الأمر المشهور عند الناس أنّ الاسم مطابق لمعناه، ويحتمل أن يكون على سبيل المطايبة والمزاح لبيان عجزه عن فهم الواضحات، وردّ الجواب عن أمثال تلك المطايبات، أو يكون منبّهاً على ما ارتكز في العقول من الإذعان بوجود الصانع وإن أنكروه ظاهراً لكفوهم وعنادهم، ثمَّ ابتدأ عن بإ زالة إنكار الخصم وإخراجه منه إلى الشكّ لنستعد فلم الواضحات، وردّ الجواب عن أمثال تلك المطايبات، أو يكون منبّهاً على ما ارتكز في العقول من الإذعان بوجود الصانع وإن أنكروه ظاهراً لكفوهم وعنادهم، ثمَّ ابتدأ عن بإ زالة إنكار الخصم وإخراجه منه إلى الشكّ لنستعد فلما في المقول من الإذعان بوجود الصانع وإن أنكروه فلهما أو لكفوهم وعنادهم، ثمَّ ابتدأ عن بإ زالة إنكار الخصم وإخراجه منه إلى الشكّ لنستعد لنسه لقبول الحق، فأزال إنكاره بأنّه غير عالم بما تحت الأرض وليس له سبيل إلى الجزم بأن في معنه لقبول الحق، فأزال إنكاره بأنّه غير عالم بما تحت الأرض وليس له سبيل إلى الجزم بأن في تحتها شيء، ثمَّ زاده بياناً بأنّ السماء التي لم يصعدها كيف يكون له الجزم والمعوفة بما فيها وما ليس فيها؟ وكذا المشرق والمغرب، فلمّا عرف قبح إنكاره وتنزّل عنه وأقرَّ بالشكّ فيها وما ليس فيها؟ وكذا المشرق والمغرب، فلمّا عرف قبح إنكاره وتنزّل عنه وأقرَّ بالشكّ فيها وما ليس فيها؟ وكذا المشرق والمغرب، فلمّا عرف قبح إنكاره وتنزّل عنه وأقرَّ بالشكّ فيها وما ليس ألك ألك، أخذ عليته في هدايته وقال: ليس للشاكّ دليل وللجاهل حجّة، فليس لك فيها وما ليس فيها؟ وكذا المشرق والمغرب، فلمّا عرف قبح إنكاره وتنزّل عنه وأقرَّ بالشكّ فيه أبداً، والمراد بولوج الشمس والقمر بقوله : ولعلّ ذلك، أخذ عليته في هذايته فيه أبداً، والمراد بولوج الشمس والقمر غلو بهما، أو دخولهما بالحركات الخاصّة في بروجهما، وبولوج الأمس والنهار والنهار دخول تمام غروبهما، أو دخولهما بالحركات الخاصّة في بروجهما، وبولوج اللمس والنهار دخول تمام غي الآخر، على فيه أبراً منهما في الآخر، أو دخول بعض من كلّ منهما في الأخر بحسب الفصول.

وحاصل الاستدلال أنّ لهذه الحركات انضباطاً واتّساقاً واختلافاً وتركّباً فالانضباط يدلُّ على عدم كونها إراديَّةً كما هو المشاهد من أحوال ذوي الإرادات من الممكنات، والاختلاف يدلُّ على عدم كونها طبيعيَّة، فإنَّ الطبيعة العادمة للشعور لا تختلف مقتضياتها كما نشاهد من حركات العناصر، كما قالوا: إنّ الطبيعة الواحدة لا تقتضي التوجُّه إلى جهة والانصراف عنه، ويمكن أن يقال: حاصل الدليل راجع إلى ما يحكم به الوجدان، من أنّ مثل تلك الأفعال المحكمة المتقنة الجارية على قانون الحكمة لا يصدر عن الدهر والطبائع العادمة للشعور والإرادة، وإلى هذا يرجع قوله عليكَّنَّة : إن كان الدهر يذهب بهم أي الدهر العديم الشعور كيف يصدر عنه الذهاب الموافق للحكمة ولا يصدر عنه الرجوع؟ أو العديم الشعور كيف يصدر عنه الذهاب الموافق للحكمة ولا يصدر عنه الرجوع؟ أو الطبائع تابعةً لتأثير الفاعل القادر القاهر، ويمكن أن يكون المراد بالذهاب بهم إي الدهر وردَّهم إيجادهم، والمراد بالذهر القاهر، ويمكن أن يكون المراد بالذهاب بهم إي نسبة الطبائع تابعةً لتأثير الفاعل القادر القاهر، ويمكن أن يكون المراد بالذهاب بهم إعدامهم، وردَّهم إيجادهم، والمراد بالذهر القاهر، ويمكن أن يكون المار و بالذهاب بهم إعدامهم، وردَّهم إيجادهم، والمراد بالذهر الطبيعة، كما هو ظاهر كلام أكثر الدهرية، أي نسبة الوجود والعدم إلى الطبائع الإمكانية على السواء، فإن كان الشيء يوجد بطبعه فلم لا يعدم؟ وترجُّم أحدهما ترجُحٌ بلا مرجّح يحكم العقل باستحالته. ويجري جميع تلك الاحتمالات

(۱) التوحيد، ص ۲۹۳ باب ٤٢ ح ٤. (۲) الاحتجاج، ص ۲۳٤.

في قوله على الأرض أي لا تتحرَّك بالحركة المستقيمة حتى تقع على الأرض. وقوله على الأرض أي لا تسقط السماء على الأرض أي لا تتحرَّك بالحركة المستقيمة حتى تقع على الأرض. وقوله: ولمَ لا تنحدر الأرض؟ أي تتحرّك إلى جهة النحت حتى تقع على أطباق السماء، أو المراد الحركة الدورية فيغرق الناس في الماء، فيكون ضمير طباقها راجعاً إلى الأرض وطباق الأرض: أعلاها أي تنحدر الأرض بحيث تصير فوق ما علا منها الآن. قوله عليمي : فلا يتماسكان أي في صورة السقوط والانحدار، أو المراد فظهر أنّه لا يمكنهما التمسّك بأنفسهما بل لا بدّ من ماسك يمسكهما.

**أقول:** تفصيل القول في شرح تلك الأخبار الغامضة يقتضي مقاماً آخر وإنّما نشير في هذا الكتاب إلى ما لعلّه يتبصّر به أولو الأذهان الثاقبة من أولي الألباب، وسنبسط الكلام فيها في كتاب مرآة العقول إن شاء الله تعالى .

٢٦ - م: قال الإمام عظيمًة: لمّا توعَّد رسول الله عظيمَة اليهود والنواصب في جحد النبوَّة والخلافة، قال مردة اليهود وعتاة النواصب: مَن هذا الَّذي ينصر محمَّداً وعليًّا على أعدائهما؟ فأنزل الله بَتَرْتَظْ : ﴿ إِنَّ فِي خَلَقِ ٱلسَّتَمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ﴾ (١) بلا عمد من تحتها، ولا علاقة من فوقها، تحبسها من الوقوع عليكم، وأنتم يا أيّها العباد والإماء أسرائي وفي قبضتي، الأرض من تحتكم لا منجا لكم منها إن هربتم، والسماء من فوقكم ولا محيص لكم عنها إن ذهبتم، فإن شئت أهلكتكم بهذه، وإن شئت أهلكتكم بتلك، ثمَّ ما في السماوات من الشمس المنيرة في نهاركم لتنتشروا في معايشكم، ومن القمر المضيء لكم في ليلكم لتبصروا في ظلماته وإلجاؤكم بالاستراحة بالظلمة إلى ترك مواصلة الكدِّ الَّذي ينهك أبدانكم ﴿ وَأَخْتِلَغِ ٱلْيَـٰلِ وَٱلنَّهَارِ﴾ المتتابعين الكادين عليكم بالعجائب الّتي يحدثها ربّكم في عالمه من إسعاد وإشقاء، وإعزاز وإذلال، وإغناء وإفقار، وصيف وشتاء، وخريف وربيع، وخصب وقحط، وخوف وأمن. ﴿ وَٱلْفُلْكِ ٱلَّتِي تَجْدِي فِي ٱلْبَحْرِ بِمَا يَنفَعُ ٱلْنَاسَ﴾ الَّتي جعلها الله مطاياكم لا تهدأ ليلاً ولا نهاراً، ولا تقتضيكم علفاً ولا ماءاً، وكفاكم بالرياح مؤونة تسيرها بقواكم التي كانت لا تقوم بها لو ركدت عنها الرياح لتمام مصالحكم ومنافعكم وبلوغ الحوائج لأنفسكم ﴿وَمَآ أَنزَلَ اللهُ مِنَ السَّمَآءِ مِن مَآءِ﴾ وابلاً وهطلاً ورذاذاً لا ينزل عليكم دفعةً واحدةً فيغرقكم ويهلك معايشكم لكنَّه ينزل متفرِّقاً من علا حتَّى تعم الأوهاد والتلال والتلاع، ﴿ فَأَتِّمِكَا بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا﴾ فيخرج نباتها وثمارها وحبوبها ﴿ وَبَتَّ فِيهَا مِن كُلّ دَآبَتَرَ﴾ منها ما هو لأكلكم ومعايشكم، ومنها سباع ضاريةٌ حافظةٌ عليكم لأنعامكم لئلاً تشذّ عليكم خوفاً من افتراسها لها، ﴿ وَتَمَّرِيفِ ٱلْإِيَجِ﴾ المربّية لحبوبكم، المبلّغة لثماركم، النافية لركد الهواء والأقتار عنكم، ﴿ وَالشَّحَابِ ٱلْمُسَخَّرِ بَيْنَ ٱلسَّتَمَاءِ وَٱلْأَرْضِ﴾ يحمل أمطارها، يجري

(١) سورة البقرة، الآية: ١٦٤.

بإذن الله ويصبّها من حيث يؤمر ﴿ لَآيَنَتِ﴾ دلائل واضحات ﴿ لِفَوَمِ يَعْقِلُونَ﴾ يتفكّرون بعقولهم أنَّ – من هذه العجائب – من آثار قدرته قادر على نصرة محمّد وعليّ وآلهما ﷺ على من يشاء<sup>(1)</sup>.

**بيان؛** الكادّين من الكدّ بمعنى الشدّة والإلحاح في الطلب كنايةً عن عدم تخلّفهما والباء في قوله ﷺ : بالعجائب بمعنى مع . وقوله : والأقتار كأنّه جمع القترة بمعنى الغبرة أي يذهب الأغبرة والأبخرة المجتمعة في الهواء الموجبة لكثافتها وتعفّنها . والضمير في قوله : أمطارها إمّا راجع إلى الأرض، أو إلى السحاب للجمعيّة .

٢٧ **- جع:** سئل أمير المؤمنين ﷺ عن إثبات الصانع، فقال: البعرة تدلُّ على البعير، والروثة تدلُّ على الحمير، وآثار القدم تدلُّ على المسير، فهيكل علويّ بهذه اللَّطافة ومركز سفليّ بهذه الكثافة كيف لا يدلّان على اللَطيف الخبير؟<sup>(٢)</sup>.

۲۸ – وقال ﷺ : بصنع الله يستدلُّ عليه، وبالعقول تعتقد معرفته، وبالتفكّر تثبت حجّته، معروف بالدلالات، مشهور بالبيّنات<sup>(٣)</sup>.

۲۹ – **جع:** سئل أمير المؤمنين صلوات الله عليه: ما الدليل على إثبات الصانع؟ قال: ثلاثة أشياء: تحويل الحال، وضعف الأركان، ونقض الهمّة<sup>(٤)</sup>.

أقول: سيأتي ما يناسب هذا الباب في أبواب الاحتجاجات، وأبواب المواعظ والخطب والحكم إن شاء الله تعالى. ولنذكر بعد ذلك توحيد المفضّل بن عمر، ورسالة الأهليجة المرويّتين عن الصادق عليما لاشتمالهما على دلائل وبراهين على إثبات الصانع تعالى، ولا يضرُّ ارسالهما لاشتهار انتسابهما إلى المفضَّل، وقد شهد بذلك السيّد ابن طاووس وغيره. ولا ضعف محمّد بن سنان والمفضّل لأنّه في محلّ المنع بل يظهر من الأخبار الكثيرة علق قدرهما وجلالتهما، مع أنّ متن الخبرين شاهد صدق على صحّتهما، وأيضاً هما يشتملان على براهين لا تتوقّف إفادتها العلم على صحّة الخبر.

## ٤ - باب الخبر المشتهر بتوحيد المفضل بن عمر

روى محمّد بن سنان قال: حدّثنا المفضل بن عمر قال: كنت ذات يوم بعد العصر جالساً في الروضة بين القبر والمنبر، وأنا مفكّر فيما خصَّ الله به سيدنا محمّداً عَنْكَ من الشرف والفضائل، وما منحه وأعطاه وشرَّفه به وحباه ممّا لا يعرفه الجمهور من الأُمّة، وما جهلوه من فضله وعظيم منزلته وخطر مرتبته، فإنَّي لكذلك إذ أقبل ابن أبي العوجاء فجلس بحيث أسمع كلامه فلمّا استقرَّ به المجلس إذا رجل من أصحابه قد جاء فجلس إليه فتكلّم ابن أبي العوجاء

(۱) تفسير العسكري ﷺ ص ٥٧٥ ح ٣٣٨. 🛛 (۲) – (۳) – (٤) جامع الأخبار، ص ۷ و٩.

فقال: لقد بلغ صاحب هذا القبر العزَّ بكماله، وحاز الشرف بجميع خصاله، ونال الحظوة في كلّ أحواله، فقال له صاحبه: إنّه كان فيلسوفاً ادَّعى المرتبة العظمى والمنزلة الكبرى، وأتى على ذلك بمعجزات بهرت العقول، وضلّت فيها الأحلام، وغاصت الألباب على طلب علمها في بحار الفكر فرجعت خاسئات وهي حسير، فلمّا استجاب لدعوته العقلاء والفصحاء والخطباء دخل الناس في دينه أفواجاً فقرن اسمه باسم ناموسه، فصار يهتف به على رؤوس الصوامع في جميع البلدان، والمواضع الّتي انتهت إليها دعوته، وعلت بها كلمته، وظهرت فيها حجّته برّاً وبحرّاً وسهلاً وجبلاً في كلِّ يوم وليلة خمس مرّات، مردّداً في الأذان والإقامة ليتجدَّد في كلّ ساعة ذكره، لثلاً يخمل أمره. فقال ابن أبي العوجاء: دع ذكر محمّد على فقد تحبَّر فيه عقلي، وضلَّ في أمره فكري، وحدَّثنا في ذكر الأصل الّذي يمشى مدمّد شَقٌ ذكر ابتداء الأشياء وزعم أنّ ذلك بإهمال لا صنعة فيه ولا تقدير، ولا صانع له ولا مدبّر، بل الأشياء تتكوَّن من ذاتها بلا مدبّر، وعلى هذا كانت الدنيا لم تزل ولا تزلي ي

بيان: الحوز: الجمع وكلَّ من ضمَّ إلى نفسه شيئاً فقد حازه. والحظوة بالضمّ والكسر والحاء المهملة والظاء المعجمة: المكانة والمنزلة. والفيلسوف: العالم. وخسأ البصر أي كلَّ. والناموس: صاحب السرّ المطلع على أمرك، أو صاحب سرّ الخير، وجبرئيل عَلَيَكُهُ ، والحاذق ومن يلطف مدخله، ذكرها الفيروزآباديُّ، ومراده هنا الربُّ تعالى شأنه. وخمل ذكره: خفي. والخامل: الساقط الذي لا نباهة له. وقوله: الذي يمشى به أي يذهب إلى دين محمّد – عَنَيُ – وغيره بسببه، أو يهتدى به كقوله تعالى: ﴿ نُورًا يَمَثِي بِهِ فِي النَّاسِ (<sup>1)</sup>. وفي بعض النسخ فيسمى» إمّا بالتشديد أي يذكر اسمه، أو بالتخفيف أي يرتفع الناس به ويدعون الانتساب إليه.

قال المفضّل: فلم أملك نفسي غضباً وغيظاً وحنقاً فقلت: يا عدوَّ الله ألحدت في دين الله، وأنكرت الباري جلَّ قدسه الذي خلقك في أحسن تقويم، وصوَّرك في أتمّ صورة، ونقلك في أحوالك حتّى بلغ بك إلى حيث انتهيت، فلو تفكّرت في نفسك وصدقك لطيف حسّك لوجدت دلائل الربوبيّة وآثار الصنعة فيك قائمةً، وشواهده – جلَّ وتقدَّس – في خلقك واضحةً، وبراهينه لك لائحةً. فقال: يا هذا إن كنت من أهل الكلام كلّمناك، فإن ثبت لك حجّةٌ تبعناك، وإن لم تكن منهم فلا كلام لك، وإن كنت من أصحاب جعفر بن محمّد الصادق فما هكذا يخاطبنا، ولا بمثل دليلك يجادلنا، ولقد سمع من كلامنا أكثر ممّا سمعت، فما أفحش في خطابنا ولا تعدّى في جوابنا، وإنه للحليم الرزين العاقل الرصين، لا يعتريه خرق ولا طيش ولا نزق، ويسمع كلامنا ويصغي إلينا ويستعرف حجّتنا حتّى استفرغنا ما عندنا وظننًا أنَّا قد قطعناه أدحض حجّتنا بكلام يسير وخطاب قصير يلزمنا به الحجّة، ويقطع العذر، ولا نستطيع لجوابه ردًا، فإن كنت من أصحابه فخاطبنا بمثل خطابه.

**بيان:**وصدقك بالتخفيف أي قال لك صدقاً. لطيف حسّك أي حسُّك اللَّطيف أي لم يلتبس على حسّك غرائب صنع الله فيك لمعاندتك للحقِّ، وفي بعض النسخ حسنك فالمراد بصدق الحسن ظهور ما أخفى الله فيه منه على الناظر، وعلى الوجهين يمكن أن يقرأ صدَّقك بالتشديد بتكلِّف لا يخفى على المتأمّل. والرزين: الوقور، والرصين بالصاد المهملة: الحكم الثابت. والخرق بالضمّ: ضدَّ الرفق. والنزق: الطيش والخفَّة عند الغضب. وقوله: استفرغنا لعلّه من الإفراغ بمعنى الصبّ، قال الفيروزآباديُّ: استفرغ مجهوده: بذل طاقته، والإدحاض: الإبطال.

قال المفضّل : فخرجت من المسجد محزوناً مفكّراً فيما بلي به الإسلام وأهله من كفر هذه العصابة وتعطيلها ، فدخلت على مولاي صلوات الله عليه فرآني منكسراً ، فقال : ما لك؟ فأخبرته بما سمعت من الدهريّين وبما رددت عليهما ، فقال : لألقينَّ إليك من حكمة الباري – جلَّ وعلا وتقدَّس اسمه – في خلق العالم والسباع والبهائم والطير والهوام ، وكلّ ذي روح من الأنعام ، والنبات والشجرة المثمرة وغير ذات الثمر والحبوب والبقول المأكول من ذلك وغير المأكول ما يعتبر به المعتبرون ، ويسكن إلى معرفته المؤمنون ، ويتحيّر فيه الملحدون

قال المفضّل: فانصرفت من عنده فرحاً مسروراً وطالت عليَّ تلك اللّيلة انتظاراً لما وعدني به، فلمّا أصبحت غدوت فاستؤذن لي فدخلت وقمت بين يديه، فأمرني بالجلوس فجلست، ثمَّ نهض إلى حجرة كان يخلو فيها، فنهضت بنهوضه فقال: اتبعني فتبعته فدخل ودخلت خلفه، فجلس وجلست بين يديه، فقال: يا مفضّل: كأنّي بك وقد طالت عليكم هذه اللّيلة انتظاراً لما وعدتك؟ فقلت: أجل يا مولاي، فقال: يا مفضّل إنّ الله كان ولا شيء قبله، وهو باقٍ ولا نهاية له، فله الحمد على ما ألهمنا، وله الشكر على ما منحنا، وقد خصّنا من العلوم بأعلاها ومن المعالي بأسناها، واصطفانا على جميع الخلق بعلمه، وجعلنا مهيمنين عليهم بحكمه، فقلت: يا مولاي أن أكتب ما تشرحه؟ وكنت أعددت معي ما أكتب فيه – فقال لي: افعل.

**بيان:**أسناها أي أرفعها أو أضوأها. والمهيمن: الأمين والمؤتمن والشاهد.

يا مفضّل إنّ الشكّاك جهلوا الأسباب والمعاني في الخلقة، وقصرت أفهامهم عن تأمّل الصواب والحكمة، فيما ذرأ الباري جلَّ قدسه وبرأ من صنوف خلقه في البرّ والبحر، والسهل والوعر فخرجوا بقصر علومهم إلى الجحود، وبضعف بصائرهم إلى التكذيب والعنود، حتّى أنكروا خلق الأشياء، وادّعوا أنّ كونها بالإهمال لا صنعة فيها ولا تقدير، ولا

حكمة من مدبّر ولا صانع، تعالى الله عمّا يصفون، وقاتلهم الله أنَّى يؤفكون. فهم في ضلالهم وعماهم وتحيّرهم بمنزلة عميان دخلوا داراً قد بنيت أتقن بناء وأحسنه، وفرشت بأحسن الفرش وأفخره، وأعدَّ فيها ضروب الأطعمة والأشربة والملابس والمآرب الَّتي يحتاج إليها لا يستغنى عنها، ووضع كلُّ شيء من ذلك موضعه على صواب من التقدير وحكمة من التدبير فجعلوا يتردَّدون فيها يميناً وشمالاً ويطوفون بيوتها إدباراً وإقبالاً، محجوبةً أبصارهم عنها، لا يبصرون بنية الدار وما أُعدَّ فيها، وربَّما عِثر بعضهم بالشيء الَّذي قد وضع موضعه وأعدَّ للحاجة إليه، وهو جاهل بالمعنى فيه ولما أعدَّ ولماذا جعل كذلك فتذمّر وتسخط وذمَّ الدار وبانيها فهذه حال هذا الصنف في إنكارهم ما أنكروا من أمر الخلقة وثبات الصنعة، فإنَّهم لمَّا غربت أذهانهم عن معرفة الأسباب والعلل في الأشياء صاروا يجولون في هذا العالم حياري، ولا يفهمون ما هو عليه من إتقان خلقته وحسن صنعته وصواب تهيئته، وربّما وقف بعضهم على الشيء لجهل سببه والإرب فيه فيسرع إلى ذمّه ووصفه بالإحالة والخطأ، كالّذي أقدمت عليه المانويّة الكفرة، وجاهرت به الملحدة المارقة الفجرة وأشباهم من أهل الضلال، المعلِّلين أنفسهم بالمحال، فيحقَّ على من أنعم الله عليه بمعرفته وهداه لدينه، ووفَّقه لتأمَّل التدبير في صنعة الخلائق، والوقوف على ما خلقوا له من لطيف التدبير وصواب التعبير بالدلالة القائمة الدالة على صانعها، أن يكثر حمد الله مولاه على ذلكِ، ويرغب إليه في الثبات عليه والزيادة منه فإنَّه جلَّ اسمه يقول: ﴿لَهِن شَكَرْتُمْ لَأَزِيدَنَّكُمْ وَلَمِن كَغَرْثُمْ إِنَّ عَذَابِي لَشَدِيدٌ ﴾<sup>(١)</sup>.

بيان؛ قاتلهم الله أي قتلهم، أو لعنهم. أتى يؤفكون كيف يصرفون عن الحقّ؟ وقال الجوهريُّ : ظلَّ يتذمّر على فلان إذا تنكّر له وأوعده. انتهى. وغربت بمعنى غابت. والإرب بالفتح والكسر : الحاجة. ووصفه بالإحالة أي بأنّه يستحيل أن يكون له خالق مدبّر أو يستحيل أن يكون من فعله تعالى. والمانويّة فرقة من الثنويّة أصحاب ماني الذي ظهر في زمان سابور ابن أردشير، وأحدث ديناً بين المجوسيّة والنصرانيّة، وكان يقول بنبوّة المسيح – على نبيّنا وآله وعليه السلام – ولا يقول بنبوّة موسى – على نبيّنا وآله وعليه السلام – وزعم أنّ العالم مصنوع مركّب من أصلين قديمين أحدهما نور والآخر ظلمة، وهؤلاء ينسبون الخيرات إلى مصنوع مركّب من أصلين قديمين أحدهما نور والآخر ظلمة، وهؤلاء ينسبون الخيرات إلى النور، والشرور إلى الظلمة، وينسبون خلق السباع والمؤذيات والعقارب والحيّات إلى الظلمة، فأشار عينية إلى فساد وهمهم بأنّ هذا لجهلهم بمصالح هذه السباع والعقارب والحيّات التي يزعمون أنّها من الشرور التي لا يليق بالحكيم خلقها. قوله عينية: المعلّين أي الشاغلين أنفسهم عن طاعة ربّهم بأمور يحكم العقل السليم باستحالته، قال

(1) سورة إبراهيم، الآية: ٧.

يا مفضّل: أوَّل العبر والأدلَّة على الباري جلَّ قدسه تهيئة هذا العالم وتأليف أجزائه ونظمها على ما هي عليه، فإنّك إذا تأمّلت العالم بفكرك وميّزته بعقلك وجدته كالبيت المبنيّ المعدَّ فيه جميع ما يحتاج إليه عباده، فالسماء مرفوعة كالسقف، والأرض ممدودةً كالبساط، والنجوم منضودةٌ كالمصابيح، والجواهر مخزونة كالذخائر، وكلُّ شيء فيها لشأنه معدًّ، والإنسان كالمملّك ذلك البيت، والمخوّل جميع ما فيه، وضروب النبات مهيّاةٌ لمآربه، وصنوف الحيوان مصروفةٌ في مصالحه ومنافعه، ففي هذا دلالة واضحة على أنّ العالم مخلوق بتقدير وحكمة، ونظام وملائمة، وأنّ الخالق له واحد وهو الذي ألفه ونظمه بعضاً إلى بعض، جلَّ قدسه، وتعالى جدُّه، وكرم وجهه، ولا إله غيره، تعالى عمّا يقول الجاحدون، وجلَّ وعظم عمّا ينتحله الملحدون.

بيان: قال الفيروزآباديُّ: نضد متاعه ينضده : جعل بعضه فوق بعض فهو منضود انتهى . والتخويل : الإعطاء والتمليك . قوله علي : وإنَّ الخالق له واحد أقول : أشار علي بذلك إلى أقوى براهين التوحيد، وهو أنَّ ائتلاف أجزاء العالم واحتياج بعضها إلى بعض وانتظام بعضها ببعض، يدلُّ على وحدة مدبّرها كما أنَّ ارتباط أجزاء الشخص بعضها ببعض وانتظام بعض أعضائه مع بعض يدلُّ على وحدة مدبّره . وقد قيل في تطبيق العالم الكبير على العالم الصغير لطائف لا يسع المقام ذكرها ، وربّما يستدلُّ عليه أيضاً بما قد تقرّر من أنَّ المتلازمين إمّا أن يكون أحدهما علّة للآخر، أو هما معلولا علّة ثالثة، وسيأتي الكلام فيه في باب التوحيد.

نبتدئ يا مفضّل بذكر خلق الإنسان فاعتبر به، فأوّل ذلك ما يدبّر به الجنين في الرحم، هو محجوب في ظلمات ثلاث : ظلمة البطن، وظلمة الرحم، وظلمة المشيمة، حيث لا حيلة عنده في طلب غذاء ولا دفع أذى، ولا استجلاب منفعة ولا دفع مضّرة، فإنّه يجري إليه من دم الحيض ما يغذوه كما يغذو الماء النبات فلا يزال ذلك غذاؤه حتّى إذا كمل خلقه واستحكم بدنه، وقوي أديمه على مباشرة الهواء، وبصره على ملاقاة الضياء هاج الطلق بأمّه فأزعجه أشدّ إزعاج، وأعنفه حتى يولد، وإذا ولد صرف ذلك الدم الذي كان يغذوه من دم أمّه إلى ثلثة إزعاج، وأعنفه حتى يولد، وإذا ولد صرف ذلك الدم الذي كان يغذوه من دم أمّه إلى ثيوافيه في وقت حاجته إليه فحين يولد قد تلمّظ وحرّك شفتيه طلباً للرضاع فهو يجد ثديي أمّه فيوافيه في وقت حاجته إليه فحين يولد قد تلمّظ وحرّك شفتيه طلباً للرضاع فهو يجد ثديي أمّه كالاداوتين المعلقتين لحاجته إليه، فلا يزال يغتذي باللّبن ما دام رطب البدن، رقيق الأمعاء، ليّن الأعضاء، حتّى إذا تحرّك واحتاج إلى غذاء فيه صلابةً ليشتد ويقوى بدنه طلعت له كالاداوتين المعلقتين لحاجته إليه، فلا يزال يغذي باللّبن ما دام رطب البدن، رقيق الأمعاء، ليّن الأعضاء، حتّى إذا تحرّك واحتاج إلى غذاء فيه صلابةً ليشتد ويقوى بدنه طلعت له كلد الطواحن من الأسنان والأضراس، ليمضغ به الطعام فيلين عليه، ويسهل له إساغته فلا يزال ليّن الأعضاء، حتّى إذا أدرك وكان ذكراً طلع الشعر في وجهه فكان ذلك علامة الذكر وعزً الطواحن من الأسنان والأضراس، ليمضغ الساماء وإن كانت أنثى يبقى وجهها نقياً من الشعر، كذلك حتى يدرك فإذا أدرك وكان ذكراً طلع الشعر في وجهه فكان ذلك علامة الذكر وعزً الرجل الذي يخرج به من حدّ الصبا وشبه النساء، وإن كانت أنثى يبقى وجهها نقياً من الشعر، **بيان:** الأديم: الجلد. والطلق: وجع الولادة. ويقال: أزعجه أي قلعه عن مكانه ويقال: تلمّظ إذا أخرج لسانه فمسح به شفتيه، وتلمّظت الحيّة إذا أخرجت لسانها كتلمّظت الأكل. والإداوة بالكسر: إناء صغير من جلد يتّخذ للماء. والطواحن: الأضراس، ويطلق الأضراس غالباً على المآخير، والأسنان على المقاديم كما هو الظاهر هنا، وإن لم يفرّق اللّغويّون بينهما، والمراد بالطواحن هنا جميع الأسنان. والإساغة: الأكل والشرب بسهولة.

اعتبريا مفضّل فيما يدبّر به الإنسان في هذه الأحوال المختلفة، هل ترى يمكن أن يكون بالإهمال؟ أفرأيت لولم يجر إليه ذلك الدم وهو في الرحم ألم يكن سيذوي ويجفّ كما يجفّ النبات إذا فقد الماء؟ ولولم يزعجه المخاض عند استحكامه ألم يكن سيبقى في الرحم كالموؤود في الأرض؟ ولولم يوافقه اللّبن مع ولادته ألم يكن سيموت جوعاً، أو يغتذي بغذاء لا يلائمه ولا يصلح عليه بدنه؟ ولولم تطلع عليه الأسنان في وقتها ألم يكن سيمتنع عليه مضغ الطعام وإساغته، أو يقيمه على الرضاع فلا يشدّ بدنه ولا يصلح لعمل؟ ثمَّ كانت تشتغل أمّه بنفسه عن تربية غيره من الأولاد، ولولم يخرج الشعر في وجهه في وقته ألم يكن سيبقى في هيئة الصبيان والنساء فلا ترى له جلالةً ولا وقاراً؟ .

فقال المفضّل: فقلت: يا مولاي فقد رأيت من يبقى على حالته ولا ينبت الشعر في وجهه وإن بلغ حال الكبر، فقال: ذلك بما قدّمت أيديهم وأنَّ الله ليس بظلًّام للعبيد، فمن هذا الَّذي يرصده حتى يوافيه بكلَّ شيء من هذه المآرب إلاَّ الَّذي أنشأه خلقاً بعد أن لم يكن، ثمَّ توكَّل له بمصلحته بعد أن كان فإن كان الإهمال يأتي بمثل هذا التدبير فقد يجب أن يكون العمد والتقدير يأتيان بالخطأ والمحال لأنهما ضدّ الإهمال، وهذا فظيع من القول وجهل من قائله، لأنَّ الإهمال لا يأتي بالصواب، والتضادُّ لا يأتي بالنظام، تعالى الله عمَّا يقول الملحدون علواً كبيراً، ولو كان المولود يولد فَهِماً عاقلاً لأنكر العالم عند ولادته ولبقي حيران تائه العقل إذا رأى ما لم يعرف وورد عليه ما لم ير مثله من اختلاف صور العالم من البهائم والطير إلى غير ذلك ممّا يشاهده ساعة بعد ساعة ويوماً بعد يوم، واعتبر ذلك بأنِّ من سبي من بلد إلى بلد وهو عاقل يكون كالواله الحيران فلا يسرع في تعلَّم الكلام وقبول الأدب كما يسرع الَّذي يسبى صغيراً غير عاقل، ثمَّ لو ولد عاقلاً كان يجد غضاضة إذا رأى نفسه محمولاً مرضعاً، معصّباً بالخرق، مسجّى في المهد لأنَّه لا يستغني عن هذا كلَّه لرقّة بدنه ورطوبته حين يولد، ثمَّ كان لا يوجد له من الحلاوة والوقع من القلوب ما يوجد للطفل فصار يخرج إلى الدنيا غبيّاً غافلاً عمّا فيه أهله فليقى الأشياء بذهن ضعيف ومعرفة ناقصة، ثمَّ لا يزال يتزايد في المعرفة قليلاً قليلاً وشيئاً بعد شيء، وحالاً بعد حال، حتّى يألف الأشياء ويتمرّن ويستمرّ عليها، فيخرج من حدَّ التأمُّل لها والحيرة فيها إلى التصرُّف والاضطراب إلى المعاش بعقله وحيلته

وإلى الاعتبار والطاعة والسهو والغفلة والمعصية، وفي هذا أيضاً وجوه أخر فإنّه لو كان يولد تامّ العقل مستقلاً بنفسه لذهب موضع حلاوة تربية الأولاد، وما قدر أن يكون للوالدين في الاشتغال بالولد من المصلحة، وما يوجب التربية للآباء على الأبناء من المكلّفات بالبرّ والعطف عليهم عند حاجتهم إلى ذلك منهم، ثمَّ كان الأولاد لا يألفون آباءهم ولا يألف الآباء أبناءهم لأنَّ الأولاد كانوا يستغنون عن تربية الآباء وحياطتهم فيتفرّقون عنهم حين يولدون فلا يعرف الرجل أباء وأمّه، ولا يمتنع من نكاح أمّه وأخته وذوات المحارم منه إذا كان لا يعرفهنّ، وأقلّ ما في ذلك من القباحة – بل هو أشنع وأعظم وأفظع وأقبح وأبشع – لو خرج المولود من بطن أمّه وهو يعقل أن يرى منها ما لا يحلّ له ولا يحسن به أن يراه. أفلا ترى كيف أقيم كلّ شيء من الخلقة على غاية الصواب، وخلا من الخطأ دقيقه وجليله؟

**بيان:** أفرأيت أي أخبرني، قال الزمخشريُّ: لمّا كانت مشاهدة الأشياء ورؤيتها طريقاً إلى الإحاطة بها علماً وصحّة الخبر عنها استعملوا أرأيت بمعنى أخبر . انتهى . ويقال : ذوى العود أي يبس. والموؤود الّذي دفن في الأرض حيّاً كما كان المشركون يفعلون في الجاهليّة ببناتهم. قوله عظيمًا: أو يقيمه أي عدم طلوع الأسنان. قوله عظيمًا: ذلك بما قدَّمت أيديهم، يحتمل أن يكون هذا لتعذيب الآباء وإن كان الأولاد يؤجرون لقباحة منظرهم، أو للأولاد لما كان في علمه تعالى صدوره عنهم باختيارهم. ويرصده أي يرقبه. قوله ﷺ : فإن كان الإهمال أي إذا لم تكن الأشياء منوطةً بأسبابها، ولم ترتبط الأمور بعللها، فكما جاز أن يحصل هذا الترتيب واللنظام التامّ بلا سبب فجاز أن يصير التدبير في الأمور سبباً لاختلالها ، وهذا خلاف ما يحكم به عقول كافَّة الخلق لما نرى من سعيهم في تدبير الأمور وذمَّهم من يأتي بها على غير تأمّل ورويّة ، ويحتمل أن يكون المراد أنَّ الوجدان يحكم بتضادّ آثار الأمور المتضادّة، وربّما أمكن إقامة البرهان عليه أيضاً، فإذا أتى الإهمال بالصواب يجب أن يأتي ضدُّه وهو التدبير بالخطأ وهذا أفظع وأشنع، والمراد بالمحال الأمر الباطل الَّذي لم يأت على وجهه الّذي ينبغي أن يكون عليه، قال الفيروزآباديُّ: المحال من الكلام بالضمّ : ما عدل عن وجهه. انتهى. والتيه: الضلال والحيرة. والغضاضة بالفتح: الذلَّة والمنقصة. وقوله ظليمًا : معصّباً أي مشدوداً . والتسجية : التغطية بثوب يمدُّ عليه . والغبيُّ على فعيل : قليل الفطنة . والاعتبار من العبرة ، وذكر في مقابلة السهو والغفلة . وقوله : ما قدر وما يوجب كلاهما معطوفان على موضع . وقوله : من المكلِّفات بيان لما يوجب أي لذهب التكاليف المتعلَّقة بالأولاد بأن يبرُّوا آباءهم ويعطفوا عليهم عند حاجة الآباء إلى تربيتهم، وإعانتهم لكبرهم وضعفهم، جزاءاً لما قاسوا من الشدائد في تربيتهم. قوله: أن يرى خبر لقوله: أقلّ ما في ذلك.

اعرف يا مفضّل ما للأطفال في البكاء من المنفعة، واعلم أنَّ في أدمغة الأطفال رطوبة إن

بقيت فيها أحدثت عليهم أحداثاً جليلةً، وعللاً عظيمة، من ذهاب البصر وغيره فالبكاء يُسيل تلك الرطوبة من رؤوسهم، فيعقبهم ذلك الصحَّة في أبدانهم، والسلامة في أبصارهم، أفليس قد جاز أن يكون الطفل ينتفع بالبكاء، ووالداه لا يعرفان ذلك، فهما دائبان ليسكتاه ويتوخَّيان في الأمور مرضاته لئلاً يبكي، وهما لا يعلمان أنَّ البكاء أصلح له وأجمل عاقبةً، فهكذا يجوز أن يكون في كثير من الأشياء منافع لا يعرفها القائلون بالإهمال، ولو عرفوا ذلك لم يقضوا على الشيء أنّه لا منفعة فيه من أجل أنّهم لا يعرفونه ولا يعلمون السبب فيه فإنّ كلّ ما لا يعرفه المنكرون يعلمه العارفون، وكثير ممّا يقصر عنه علم المخلوقين محيط به علم الخالق جلَّ قدسه وعلت كلمته، فأمّا ما يسيل من أفواه الأطفال من الريق ففي ذلك خروج الرطوبة التي لو بقيت في أبدانهم لأحدثت عليهم الأمور العظيمة، كمن تراه قد غلبت عليه الرطوبة فأخرجته إلى حدّ البله والجنون والتخليط، إلى غير ذلك من الأمراض المختلفة كالفالج واللقوة وما أشبههما، فجعل الله تلك الرطوبة تسيل من أفواههم في صغرهم لما لهم عن ذلك عن المعتقدة في كبرهم، فتفضّل على خلقه بما جهلوه، ونظر لهم بما لم يعرفوه، ولو عن ذلك من الصحّة في كبرهم، فيمة من أحما المعلوه، ونظر لهم بما لم يعرفوه، ولو كالفالج واللقوة وما أشبههما، فجعل الله تلك الرطوبة تسيل من أفواههم في صغرهم لما لهم عرفوا نعمه عليهم لشغلهم ذلك عن التمادي في معصيته، فسبحانه ما أجلَّ نعمته وأسبغها على عرفوا نعمه عليهم لشغلهم ذلك عن التمادي في معصيته، فسبحانه ما أجلً نعمته وأسبغها على عرفوا نعمه عليهم لشغلهم ذلك عن التمادي في معصيته، فسبحانه ما أجلً نعمته وأسبغها على

**بيان:** الدؤب: الجدُّ والتعب. والتوخّي: التحرّي والقصد. وقوله ﷺ : كلَّ ما لا يعرفه أي ممّا لا يقصر عنه علم المخلوقين. ويقال: أبطل أي جاء بالباطل.

انظر الآن يا مفضّل كيف جعلت آلات الجماع في الذكر والأُنثى جميعاً على ما يشاكل ذلك، فجعل للذكر آلةً ناشزةً تمتدُّ حتّى تصل النطفة إلى الرحم إذ كان محتاجاً إلى أن يقذف ماءه في غيره، وخلق للأُنثى وعاءاً قعراً ليشتمل على المائين جميعاً، ويحتمل الولد ويتّسع له ويصونه حتّى يستحكم، أليس ذلك من تدبير حكيم لطيف؟ سبحانه وتعالى عمّا يشركون.

**بيان:** المشاكلة: المشابهة والمناسبة، واسم الإشارة راجع إلى ما مضى من التدبير في الخلق، ويحتمل إرجاعه إلى الجماع.

فكّريا مفضّل في أعضاء البدن أجمع وتدبير كلّ منها للإرب، فاليدان للعلاج، والرجلان للسعي، والعينان للاهتداء، والفم للاغتذاء، والمعدة للهضم، والكبد للتخليص، والمنافذ لتنفيذ الفضول، والأوعية لحملها، والفرج لإقامة النسل، وكذلك جميع الأعضاء إذا تأمّلتها وأعملت فكرك فيها ونظرك وجدت كلَّ شيء منها قد قدّر لشيء على صواب وحكمة.

قال المفضّل: فقلت: يا مولاي إنّ قوماً يزعمون أنّ هذا من فعل الطبيعة، فقال: سلهم عن هذه الطبيعة، أهي شيءٌ له علم وقدرة على مثل هذه الأفعال، أم ليست كذلك؟ فإن أوجبوا لها العلم والقدرة فما يمنعهم من إثبات الخالق؟ فإنَّ هذه صنعته، وإن زعموا أنّها تفعل هذه الأفعال بغير علم ولا عمد وكان في أفعالها ما قد تواه من الصواب والحكمة علم ٤ - باب / الخبر المشتهر بتوحيد المغضل بن عمر

أنَّ هذا الفعل للخالق الحكيم، وأنَّ الّذي سمَّوه طبيعةً هو سنّةٌ في خلقه الجارية على ما أجراها عليه.

**إيضاح؛** قوله عليمية : فما يمنعهم؟ لعلَّ المراد أنَّهم إذا قالوا بذلك فقد أثبتوا الصانع فلمَ يسمَّونه بالطبيعة وهي ليست بذات علم وإرادة وقدرة؟ . قوله عليم أنَّ هذا الفعل أي ظاهر بطلان هذا الزعم، والَّذي صار سبباً لذهولهم أنَّ الله تعالى أجرى عادته بأن يخلق الأشياء بأسبابها فذهبوا إلى استقلال تلك الأسباب في ذلك، وبعبارة أخرى أنَّ سنّة الله وعادته قد جرت لحكم كثيرة أن تكون الأشياء بحسب بادىء النظر مستندةً إلى غيره تعالى، ثمَّ يعلم بعد الاعتبار والتفكّر أنَّ الكلَّ مستند إلى قدرته وتأثيره تعالى، وإنّما هذه الأشياء وسائل وشرائط لذلك، فلذا تحيّروا في الصانع تعالى، فالضمير المنصوب في قوله : أجراها راجع إلى السنّة، وضمير «عليه» راجع إلى الموصول.

فكريا مفضّل في وصول الغذاء إلى البدن وما فيه من التدبير، فإنَّ الطعام يصير إلى المعدة فتطبخه، وتبعث بصفوه إلى الكبد في عروق رقاق واشجة بينها قد جعلت كالمصفى للغذاء، لكيلا يصل إلى الكبد منه شيء فينكأها، وذلك أنّ الكبد رقيقة لا تحتمل العنف، ثمَّ إن الكبد تقبله فيستحيل بلطف التدبير دماً، وينفذ إلى البدن كلّه في مجاري مهيّاة لذلك، بمنزلة المجاري التي تهيّق للماء حتّى يطرد في الأرض كلّها، وينفذ ما يخرج منه من الخبث والفضول إلى مفائض قد أُعدَّت لذلك، فما كان منه من جنس المرَّة الصفراء جرى إلى المرارة، وما كان من جنس السوداء جرى إلى الطحال، وما كان من البلّة والرطوبة جرى إلى هذه الأوعية فيه لتحمل تلك الفضول، لثلاً تنتشر في البدن فتسقمه وتنهكه، فتبارك من أحسن التقدير وأحكم التدبير، وله الحمد كما هو أهله ومستحقّه.

قال المفضّل: فقلت: صف نشوء الأبدان ونموّها حالاً بعد حال حتّى تبلغ التمام والكمال. فقالﷺ :

أوَّل ذلك تصوير الجنين في الرحم حيث لا تراه عين ولا تناله يد، ويدبّره حتّى يخرج سويّاً مستوفياً جميع ما فيه قوامه وصلاحه من الأحشاء والجوارح والعوامل إلى ما في تركيب أعضائه من العظام واللّحم والشحم والمخّ والعصب والعروق والغضاريف، فإذا خرج إلى العالم تراه كيف ينمي بجميع أعضائه وهو ثابت على شكل وهيئة لا تتزايد ولا تنقص إلى أن يبلغ أشدًه إن مدًّ في عمره أو يستوفي مدَّته قبل ذلك، هل هذا إلاّ من لطيف التدبير والحكمة؟

يا مفضلٌ انظر إلى ما خصَّ به الإنسان في خلقه تشريفاً وتفضيلاً على البهائم، فإنّه خلق ينتصب قائماً ويستوي جالساً، ليستقبل الأشياء بيديه وجوارحه، ويمكنه العلاج والعمل بهما، فلو كان مكبوباً على وجهه كذات الأربع لما استطاع أن يعمل شيئاً من الأعمال. **بيان:** قال الفيروزآباديَّ: وشجت العروق والأغصان: اشتبكت. وقال: نكأ القرحة كمنع: قشرها قبل أن تبرأ فنديت. انتهى. والمفائض في بعض النسخ بالفاء أي مجاري من فاض الماء، وفي بعضها بالغين من غاض الماء غيضاً، أي نضب وذهب في الأرض والمغيض: المكان الذي يغيض فيه. و"إلى» في قوله: إلى ما في تركيب بمعنى "مع». وقال الفيروزآباديُّ: الغضروف: كلُّ عظم رخو يؤكل، وهو مارن الأنف، وبعض الكتف، ورؤوس الأضلاع، ورهابة الصدر، وداخل فوق الأذن. انتهى. وقوله: تتزايد ولا تنقص أي النسبة بين الأعضاء. وبلوغ الأشدّ وهو القوّة أن يكتهل ويستوفي السنّ الذي يستحكم فيها

انظر الآن يا مفضّل إلى هذه الحواسّ الّتي خصَّ بها الإنسان في خلقه وشرِّف بها على غيره، كيف جعلت العينان في الرأس كالمصابيح فوق المنارة ليتمكّن من مطالعة الأشياء، ولم تجعل في الأعضاء التي تحتهنَّ كاليدين والرجلين فتعرضها الآفات، وتصيبها من مباشرة العمل والحركة ما يعلُّلها ويؤثَّر فيها وينقص منها، ولا في الأعضاء الَّتي وسط البدن كالبطن والظهر فيعسر تقلُّبها واطَّلاعها نحو الأشياء، فلمَّا لم يكن لها في شيء من هذه الأعضاء موضع كان الرأس أسنى المواضع للحواس، وهو بمنزلة الصومعة لها؛ فجعل الحواس خمساً تلقي خمساً لكي لا يفوتها شيءٌ من المحسوسات، فخلق البصر ليدرك الألوان فلو كانت الألوان ولم يكن بصر يدركها لم يكن منفعة فيها، وخلق السمع ليدرك الأصوات فلو كانت الأصوات ولم يكن سمع يدركها لم يكن فيها إرب وكذلك سائر الحواسّ، ثمَّ هذا يرجع متكافئاً، فلو كان بصر ولم يكن ألوان لما كان للبصر معنَّى، ولو كان سمع ولم يكن أصوات لم يكن للسمع موضع، فانظر كيف قدّر بعضها يلقي بعضاً فجعل لكلّ حاسّة محسوساً يعمل فيه، ولكلّ محسوس حاسّةٌ تدركه، ومع هذا فقد جعلت أشياء متوسّطة بين الحواسِّ والمحسوسات، لا يتمُّ الحواسُّ إلاَّ بها، كمثل الضياء والهواء فإنَّه لو لم يكن ضياءٌ يظهر اللُّون للبصر لم يكن البصر يدرك اللُّون، ولو لم يكن هواءً يؤدِّي الصوت إلى السمع لم يكن السمع يدرك الصوت، فهل يخفى على من صحَّ نظره وأعمل فكره أنَّ مثل هذا الَّذي وصفت من تهيئة الحواسّ والمحسوسات بعضها يلقي بعضاً وتهيئة أشياء أخر بها تتمُّ الحواسُّ لا يكون إلاَّ بعمد وتقدير من لطيف خبير؟ .

**بيان:** قوله غليﷺ : بعضها يلقي بعضاً حال أو صفة بتأويل أو تقدير .

فكّر يا مفضّل فيمن عدم البصر من الناس وما يناله من الخلل في أموره، فإنّه لا يعرف موضع قدمه، ولا يبصر ما بين يديه، فلا يفرق بين الألوان، وبين المنظر الحسن والقبيح، ولا يرى حفرةً إن هجم عليها ولا عدوّاً إن أهوى إليه بسيف، ولا يكون له سبيل إلى أن يعمل شيئاً من هذه الصناعات مثل الكتابة والتجارة والصياغة حتّى أنّه لولا نفاذ ذهنه لكان بمنزلة الحجر الملقى؛ وكذلك من عدم السمع يختلُّ في أُمور كثيرة فإنَّه يفقد روح المخاطبة والمحاورة، ويعدم لذَّة الأصوات واللّحون الشجيّة المطربة، ويعظم المؤونة على الناس في محاورته، حتّى يتبرّموا به ولا يسمع شيئاً من أخبار الناس وأحاديثهم، حتّى يكون كالغائب وهو شاهد، أو كالميّت وهو حيَّ؛ فأمّا من عدم العقل فإنّه يلحق بمنزلة البهائم بل يجهل كثيراً ممّا تهتدي إليه البهائم، أفلا ترى كيف صارت الجوارح والعقل وسائر الخلال الّتي بها صلاح الإنسان والّتي لو فقد منها شيئاً لعظم ما يناله في ذلك من الخلل يوافي خلقة على النمام حتى لا يفقد شيئاً منها، فلمَ كان كذلك إلاّ لأنّه خلق بعلم وتقدير؟ .

**بيان:** روح المخاطبة بالفتح أي راحتها ولذّتها. والشجو: الحزن. ولا يتوهّم جواز الاستدلال به على عدم حرمة الغناء مطلقاً لاحتمال أن يكون المراد الأفراد المحلّلة منها كما ذكرها الأصحاب، وسيأتي ذكرها في بابه، أو يكون فائدة إدراك تلك اللذّة عظم الثواب في تركها لوجهه تعالى. وقوله غليَّنَيْنَ: يوافي خلقة، خبر صارت.

قال المفضّل: فقلت: فلمَ صار بعض الناس يفقد شيئاً من هذه الجوارح فيناله في ذلك مثل ما وصفته يا مولاي؟ قال ﷺ: ذلك للتأديب والموعظة لمن يحلّ ذلك به ولغيره بسببه، كما قد يؤدّب الملوك الناس للتنكيل والموعظة فلا ينكر ذلك عليهم بل يحمد من رأيهم ويصوَّب من تدبيرهم، ثمَّ للّذين ينزل بهم هذه البلايا من الثواب بعد الموت إن شكروا وأنابوا ما يستصغرون معه ما ينالهم منها، حتّى أنّهم لو خيِّروا بعد الموت لاختاروا أن يردُّوا إلى البلايا ليزدادوا من الثواب.

فكّر يا مفضّل في الأعضاء الّتي خلقت أفراداً وأزواجاً، وما في ذلك من الحكمة والتقدير، والصواب في التدبير، فالرأس ممّا خلق فرداً ولم يكن للإنسان صلاح في أن يكون أكثر من واحد، ألا ترى أنّه لو أضيف إلى رأس الإنسان رأس آخر لكان ثقلاً عليه من غير حاجة إليه، لأنَّ الحواسَّ الّتي يحتاج إليها مجتمعةً في رأس واحد، ثمَّ كان الإنسان ينقسم قسمين لو كان له رأسان فإن تكلّم من أحدهما كان الآخر معطّلاً لا إرب فيه ولا حاجة إليه، وإن تكلّم منهما جميعاً بكلام واحد كان أحدهما كان الآخر معطّلاً لا إيه، وإن تكلّم بأحدهما وإن تكلّم منهما جميعاً بكلام واحد كان أحدهما فضلاً لا يحتاج إليه، وإن تكلّم بأحدهما واي يتكلّم منهما جميعاً بكلام واحد كان أحدهما فضلاً لا يحتاج إليه، وإن تكلّم بأحدهما واي يتكلّم منهما جميعاً بكلام واحد كان أحدهما فضلاً لا يحتاج إليه، وإن تكلّم بأحدهما واي يتكلّم به من الآخر لم يدر السامع بأيّ ذلك يأخذ، وأشباه هذا من الأخلاط، واليدان ممّا خلق أزواجاً ولم يكن للإنسان خير في أن يكون له يد واحدةً لأنَّ ذلك كان يخلُّ به فيما يحتاج إلى معالجته من الأشياء ألا ترى أنّ النجّار والبنّاء لو شلّت إحدى يديه لا يستطيع أن يعالج صناعته، وإن تكلّف ذلك لم يحكمه ولم يبلغ منه ما يبلغه إذا كانت له يدان يتعاونان على العمل.

أطل الفكر يا مفضّل في الصوت والكلام وتهيئة آلاته في الإنسان، فالحنجرة كالأنبوبة لخروج الصوت، واللّسان والشفتان والأسنان لصياغة الحروف والنغم، ألا ترى أنَّ من سقطت ألهنانه لم يقم السين، ومن سقطت شفته لم يصحّح الفاء، ومن ثقل لسانه لم يفصح الراء، وأشبه شيء بذلك المزمار الأعظم، فالحنجرة تشبه قصبة المزمار والرئة يشبه الزقَّ الذي ينفخ فيه لتدخل الريح، والعضلات التي تقبض على الرئة ليخرج الصوت كالأصابع التي تقبض على الزقّ حتّى تجري الريح في المزمار، والشفتان والأسنان التي تصوغ الصوت حروفاً ونغماً كالأصابع التي تختلف في فم المزمار فتصوغ صفيره ألحاناً، غير أنّه وإن كان مخرج الصوت يشبه المزمار بالدلالة والتعريف فإنَّ المزمار بالحقيقة هو المشبه بمخرج الصوت.

قد أنبأتك بما في الأعضاء من الغناء في صنعة الكلام وإقامة الحروف؛ وفيها مع الَّذي ذكرت لك مآرب أخرى، فالحنجرة ليسلك فيها هذا النسيم إلى الرئة فتروح على الفؤاد بالنفس الدائم المتتابع الّذي لو احتبس شيئاً يسيراً لهلك الإنسان، وباللّسان تذاق الطعوم فيميَّز بينها ويعرف كلُّ واحد منها حلوها من مرُّها ، وحامضها من مزِّها ، ومالحها من عذبها ، وطيبها من خبيثها، وفيه مع ذلك معونةٌ على إساغة الطعام والشراب، والأسنان تمضغ الطعام حتّى يلين وتسهل إساغته، وهي مع ذلك كالسند للشفتين تمسكهما وتدعمهما من داخل الفم، واعتبر ذلك بأنَّك ترى من سقطت أسنانه مسترخى الشفة ومضطربها، وبالشفتين يترشَّف الشراب حتّى يكون الّذي يصل إلى الجوف منه بقصد وقدر لا يثجُّ ثجّاً فيغصَّ به الشارب أو ينكأ في الجوف، ثمَّ هما بعد ذلك كالباب المطبق على الفم يفتحهما الإنسان إذا شاء، ويطبقهما إذا شاء، ففيما وصفنا من هذا بيان أنَّ كلَّ واحد من هذه الأعضاء يتصرَّف وينقسم إلى وجوه من المنافع، كما تتصرَّف الأداة الواحدة في أعمال شتَّى، وذلك كالفاس يستعمل في النجارة والحفر وغيرهما من الأعمال، ولو رأيت الدماغ إذا كشف عنه لرأيته قد لفَّ بحجب بعضها فوق بعض لتصونه من الأعراض وتمسكه فلا يضطرب، ولرأيت عليه الجمجمة بمنزلة البيضة كيما يفتّه هذ الصدمة والصكّة الّتي ربّما وقعت في الرأس، ثمَّ قد جلَّلت الجمجمة بالشعر حتَّى صار بمنزلة الفرو للرأس يستره من شدَّة الحرَّ والبرد، فمن حصَّن الدماغ هذا التحصين إلاَّ الَّذي خلقه وجعله ينبوع الحسَّ والمستحقِّ للحيطة والصيانة بعلوً منزلته من البدن وارتفاع درجته وخطر مرتبته؟ .

**بيان:** المزّ: بين الحلو والحامض. والثجّ: السيلان. والغصص: أن يقف بالشيء في الحلق فلم يكد يسيغه. والجمجمة: عظم الرأس المشتمل على الدماغ. والبيضة: هي الّتي توضع على الرأس في الحرب. والفتّ: الكسر. وهدّ البناء: كسره وضعضعه، وهدّته المصيبة أي أوهنت ركنه. والحيطة بالكسر: الحياطة والرعاية.

تأمّل يا مفضّل الجفن على العين، كيف جعل كالغشاء، والأشفار كالأشراج، وأولجها في هذا الغار، وأظلّها بالحجاب وما عليه من الشعر.

**بيان:** الجفن: غطاء العين من أعلا وأسفل. والأشفار: هي حروف الأجفان الّتي عليها

الشعر. والأشراج: العرى. وكانّه ﷺ شبّه الأشفار بالعرى والخيط المشدود بها، فإنَّ بهما ترفع الأستار وتسدل عندالحاجة إليهما، أو بالعرى الّتي تكون في العيبة من الأدم وغيره، يكون فيها خيط إذا شدّت به يكون ما في العيبة محفوظاً مستوراً، وكلاهما مناسب، والأوَّل أنسب بالغشاء قال الجزريّ: في حديث الأحنف: فأدخلت ثياب صوني العيبة فأشرجتها. يقال: اشرجت العيبة وشرجتها: إذا شددتها بالشرج وهي العرى. انتهى. وأولجها يعني أدخلها.

يا مفضّل من غيّب الفؤاد في جوف الصدر، وكساه المدرعة الّتي هي غشاؤه، وحصّنه بالجوانح وما عليها من اللّحم والعصب لئلاّ يصل إليه ما ينكؤه؟ من جعل في الحلق منفذين؟ أحدهما لمخرج الصوت وهو الحلقوم المتصل بالرئة، والآخر منفذ الغذاء وهو المريء المتصل بالمعدة الموصل الغذاء إليها، وجعل على الحلقوم طبقاً يمنع الطعام أن يصل إلى الرئة فيقتل؛ من جعل الرئة مروّحة الفؤاد؟ لا تفتر ولا تخلُّ لكيلا تتعيّز الحرارة في الفؤاد فتوّدي إلى التلف. من جعل لمنافذ البول والغائط أشراجاً تضبطهما؟ لئلاّ يجريا جرياناً دائماً فيفسد على الإنسان عيشه فكم عسى أن يحصي المحصي من هذا؟ بل الّذي لا يحصى منه ولا يعلمه الناس أكثر، من جعل المعدة عصبانيّة شديدة وقدّرها لهضم الطعام الغليظ؟ ومن جعل الكبد رقيقةً ناعمةً لقبول الصفو اللّطيف من الغذء ولتهضم وتعمل ما هو ألطف من عمل المعدة إلاّ الله القادر؟ أترى الإهمال يأتي بشيء من ذلك؟ كلاّ، بل هو تدبير من مدبّر على منه ولا المعدة إلى الغذة البول الغليف من الغذء ولتهضم الطعام الغليظ؟ ومن جعل ولي علمه الناس أكثر، من جعل المعدة عصبانيّة شديدة وقدّرها لهضم الطعام الغليظ؟ ومن جعل الكبد رقيقةً ناعمةً لقبول الصفو اللّطيف من الغذء ولتهضم وتعمل ما هو ألطف من عمل المعدة إلاّ الله القادر؟ أترى الإهمال يأتي بشيء من ذلك؟ كلاّ، بل هو تدبير من مدبّر حكيم، وقادر عليم بالأشياء قبل خلقه إيّاها، لا يعجزه شيءً وهو اللّطيف الخبير.

**تبيان:** الجوانح: الأضلاع الّتي ممّا يلي الصدر. وقوله ﷺ: لا تخل من الإخلال بالشيء بمعنى تركه. وقوله تتحيّز إمّا من الحيّز أي تسكن، أو من قولهم: تحيّزت الحيّة: أي تلوّت.

فكّر يا مفضّل لم صار المنتُّ الرقيق محصّناً في أنابيب العظام؟ هل ذلك إلآ ليحفظه ويصونه؟ لم صار الدم السائل محصوراً في العروق بمنزلة الماء في الظروف إلا لتضبطه فلا يفيض؟ لم صارت الأظفار على أطراف الأصابع إلا وقايةً لها ومعونةً على العمل؟ لم صار داخل الأذن ملتوياً كهيئة الكوكب إلاّ ليظرد فيه الصوت حتّى ينتهي إلى السمع وليتكسّر حمّة الريح فلا ينكأ في السمع؟ لم حمل الإنسان على فخذيه وإليتيه هذا اللّحم إلاّ ليقيه من الأرض فلا يتألّم من الجلوس عليهما، كما يألم من نحل جسمه وقلَّ لحمه إذا لم يكن بينه وبين الأرض حائل يقيه صلابتها؟ من جعل الإنسان ذكراً وأنثى إلاّ من خلقه متناسلاً؟ ومن خلقه متناسلاً إلاّ من خلقه مؤمّلاً ومن خلقه مؤمّلاً ومن أعطاه آلات العمل إلاّ من خلقه عاملاً؟ ومن خلقه عاملاً إلاّ من جعله محتاجاً؟ ومن جعله محتاجاً إلاّ من ضربه بالحاجة؟ ومن ضربه بالحاجة إلاّ من توكّل بتقويمه؟ ومن خصّه بالفهم إلاّ من أوجب له الجزاء؟ ومن وهب له الحيلة إلاّ من ملكه الحول؟ ومن ملكه الحول إلاّ من ألزمه الحجّة؟ من يكفيه ما لا تبلغه حيلته إلاّ من لم يبلغ مدى شكره؟ فكّر وتدبّر ما وصفته، هل تجد الإهمال على هذا النظام والترتيب؟ تبارك الله عمّا يصفون.

**بيان:** الكوكب: المحبس. واظرد الشيء تبع بعضه بعضاً وجرى. وقال الجوهريّ: حمّة الحرّ معظمه. وقوله للآي : إلاّ من خلقه مؤمّلاً إشارة إلى أنَّ الأمل والرجاء في البقاء هو السبب لتحصيل النسل، ولذا جعل الإنسان ذا أمل لبقاء نوعه. قوله للآي : إلاّ من ضربه بالحاجة أي سبّب له أسباب الاحتجاج وخلقه بحيث يحتاج. قوله للآي : إلاّ من توكّل بتقويمه أي تكفّل برفع حاجته وتقويم أوده. والحول: القوَّة.

أصف لك الآن يا مفضّل الفؤاد، أعلم أنّ فيه ثقباً موجّهة نحو الثقب الّتي في الرئة تروح عن الفؤاد، حتى لو اختلفت تلك الثقب وتزايل بعضها عن بعض لما وصل الروح إلى الفؤاد ولهلك الإنسان، أفيستجيز ذو فكر وروية أن يزعم أنّ مثل هذا يكون بالإهمال ولا يجد شاهداً من نفسه ينزعه عن هذا القول؟ لو رأيت فرداً من مصراعين فيه كلّوب أكنت تتوهَّم أنّه جعل كذلك بلا معنى؟ بل كنت تعلم ضرورة أنّه مصنوع يلقي فرداً آخر فتبرزه ليكون في اجتماعهما ضرب من المصلحة، وهكذا تجد الذكر من الحيوان كأنّه فرد من زوج مهيّاً من فرد أنثى فيلتقيان لما فيه من دوام النسل وبقائه، فتباً وخيبةً وتعساً لمنتحلي الفلسفة، كيف عميت قلوبهم عن هذه الخلقة العجيبة حتى أنكروا التدبير والعمد فيها؟ لو كان فرج الرجل مسترخياً كيف كان يصل إلى قعر الرحم حتّى يفرغ النطفة فيه؟ ولو كان منعظاً أبداً كيف كان الرجل يتقلّب في الفراش أو يمشي بين الناس وشيءً شاخصٌ أمامه؟ ثمّ يكون في ذلك مع قبح ما منزحياً كيف كان يصل إلى قعر الرحم حتّى يفرغ النطفة فيه؟ ولو كان منعظاً أبداً كيف كان المنظر تحريك الشهوة في كلّ وقت من الرجال والنساء جميعاً، فقدًر الله جلّ اسمه أن يكون المنظر تحريك الشهوة في كلّ وقت من الرجال والنساء جميعاً، فقدًر الله جلّ اسمه أن يكون على الانتصاب وقت الحاجة إلى ذلك لما قدًّر أن يكون فيه الرجال منه مؤونة، بل جعل فيه القوًّ أكثر ذلك لا يبدو للبصر في كلّ وقت، ولا يكون على الرجال منه مؤونة، بل جعل فيه القوً

توضيح؛ قال الجوهريَّ: وزعته أزعه وزعاً: كففته . انتهى . والكلَّوب بالتشديد : حديدة معّوجة الرأس ، وفي بعض النسخ «كلون» وهو فارسيُّ . قوله ﷺ مهيّاً في بعض النسخ بالياء فلفظة «من» تعليليّة ، وفي بعضها بالنون فمن تعليليّة أو ابتدائيَّة أي إنّما يتمُّ عيشه بأُنثى ، وعلى التقديرين يحتمل أن يكون بمعنى «مع» إن جوِّز استعماله فيه . وقال الجوهريّ : تبَّا لفلان ، تنصبه على المصدر بإضمار فعل أي ألزمه الله هلاكاً وخسراناً . وقال : التعس : الهلاك ، يقال : تعساً لفلان أي ألزمه الله هلاكاً وخسراناً . وقال :

اعتبر الآن يا مفضّل بعظيم النعمة على الإنسان في مطعمه ومشربه وتسهيل خروج الأذى، أليس من حسن التقدير في بناء الدار أن يكون الخلاء في أستر موضع فيها؟ فكذا جعل الله سبحانه المنفذ المهيّأ للخلاء من الإنسان في أستر موضع منه، فلم يجعله بارزاً من خلّفه، ولا ناشراً من بين يديه، بل هو مغيّب في موضع غامض من البدن، مستور محجوب يلتقي عليه الفخذان، وتحجبه الإليتان بما عليهما من اللّحم فيواريانه فإذا احتاج الإنسان إلى الخلاء وجلس تلك الجلسة ألفى ذلك المنفذ منه منصباً مهيّناً لانحدار الثفل، فتبارك الله من تظاهرت آلاؤه ولا تحصى نعماؤه.

**بيان:** ألفى أي وجد. وقوله ﷺ : منصبًّا إمّا من الانصباب، كناية عن التدلّي أو من باب التفعيل من النصب قال الفيروزآباديّ : نصب الشي وضعه ورفعه ضدًّ، كنصَّبه فانتصب وتنصَّب.

فكّر يا مفضّل في هذه الطواحن الّتي جعلت للإنسان فبعضها حداد لقطع الطعام وقرضه، وبعضها عراض لمضغه ورضّه فلم ينقص واحد من الصفتين إذ كان محتاجاً إليهما جميعاً .

تأمّل واعتبر بحسن التدبير في خلق الشعر والأظفار فإنّهما لمّا كانا ممّا يطول ويكثر حتّى يحتاج إلى تخفيفه أوَّلاً فأوَّلاً جعلا عديمي الحسّ لئلاّ يؤلم الإنسان الأخذ منهما، ولو كان قصُّ الشعر وتقليم الأظفار ممّا يوجد له مسَّ من ذلك لكان الإنسان من ذلك بين مكروهين : إمّا أن يدع كلّ واحد منهما حتّى يطول فيثقل عليه، وإمّا أن يخفّفه بوجع وألم يتألّم منه.

قال المفضّل: فقلت فلمَ لم يجعل ذلك خلقةً لا تزيد فيحتاج الإنسان إلى النقصان منه؟ فقال عَلَيْهُ إِنَّ لله تبارك اسمه في ذلك على العبد نعماً لا يعرفها فيحمد عليها، اعلم أنَّ آلام البدن وأدواءه تخرج بخروج الشعر في مسامَّه، وبخروج الأظفار من أناملها، ولذلك أمر الإنسان بالنورة وحلق الرأس وقصِّ الأظفار في كلِّ أسبوع ليسرع الشعر والأظفار في النبات، فتخرج الآلام والأدواء بخروجها، وإذا طالا تحيّرا وقلَّ خروجهما فاحتبست الآلام والأدواء في البدن فأحدثت عللاً وأوجاعاً، ومنع مع ذلك الشعر من المواضع الَّتي تضرُّ بالإنسان وتحدث عليه الفساد والضرر ، لو نبت الشعر في العين ألم يكن سيعمى البصر؟ ولو نبت في الفم ألم يكن سيغصُّ على الإنسان طعامه وشرابه؟ ولو نبت في باطن الكفَّ ألم يكن سيعوقه عن صحّة اللّمس وبعض الأعمال؟ فلو نبت في فرج المرأة أو على ذكر الرجل ألم يكن سيفسد عليهما لذَّة الجماع؟ فانظر كيف تنكب الشعر هذه المواضع لما في ذلك من المصلحة، ثمَّ ليس هذا في الإنسان فقط بل تجده في البهائم والسباع وسائر المتناسلات فإنَّك ترى أجسامهنَّ مجلَّلةً بالشعر وترى هذه المواضع خاليةً منه لهذا السبب بعينه؛ فتأمَّل الخلقة كيف تتحرّز وجوه الخطأ والمضرّة، وتأتي بالصواب والمنفعة، إنَّ المنانيّة وأشباههم حين اجتهدوا في عيب الخلقة والعمد عابوا الشعر النابت على الركب والإبطين ولم يعلموا أنَّ ذلك من رطوبة تنصبُّ إلى هذه المواضع فتنبت فيها الشعر، كما ينبت العشب في مستنقع المياه؛ أفلا ترى إلى هذه المواضع أستر وأهيأ لقبول تلك الفضلة من غيرها؟ ثمَّ إنَّ هذه تعدَّ ممّا يحمل الإنسان من مؤونة هذا البدن وتكاليفه لما له في ذلك من المصلحة فإنَّ اهتمامه بتنظيف بدنه وأخذ ما يعلوه من الشعر ممّا يكسر به شرته، ويكفّ عاديته، ويشغله عن بعض ما يخرجه إليه الفراغ من الأشر والبطالة . تأمّل الريق وما فيه من المنفعة فإنّه جعل يجري جرياناً دائماً إلى الفم ليبلَّ الحلق واللّهوات فلا يجفَّ، فإنَّ هذه المواضع لو جعلت كذلك كان فيه هلاك الإنسان، ثمَّ كان لا يستطيع أن يسيغ طعاماً إذا لم يكن في الفم بلّة تنفذه، تشهد بذلك المشاهدة .

واعلم أنَّ الرطوبة مطيَّة الغذاء. وقد تجري من هذه البلّة إلى موضع آخر من المرَّة فيكون في ذلك صلاح تامَّ للإنسان، ولو يبست المرَّة لهلك الإنسان، ولقد قال قوم من جهلة المتكلّمين وضعفة المتفلسفين بقلّة التميز وقصور العلم: لو كان بطن الإنسان كهيئة القباء يفتحه الطبيب إذا شاء فيعاين ما فيه ويدخل يده فيعالج ما أراد علاجه ألم يكن أصلح من أن يكون مصمّتاً محجوباً عن البصر واليد، لا يعرف ما فيه إلاّ بدلالات غامضة كمثل النظر إلى البول وحسّ العرق وما أشبه ذلك ممّا يكثر فيه الغلط والشبهة حتّى ربّما كان ذلك سبباً الموت. فلو علم هؤلاء الجهلة أنَّ هذا لو كان هكذا كان أوَّل ما فيه أنّه كان يسقط عن الإنسان والأشر، ثمَّ كانت الرطوبات التي في البطن تترشّح وتتحلّب فيفسد على الإنسان ومرقده وثياب بذلته وزينته، بل كان يفسد عليه عيشه، ثمَّ إنَّ المعدة والكبد والفؤاد إنّما تفعله أفعالها بالحرارة الغريزية ألتي جعلها الله محتبسة في الجوف، فلو كان في البطن مقعده أفعالها بالحرارة الغريزية التي جعلها الله محتبسة في الجوف، فلو كان في البطن فرج ينفتح ومرقده وثياب بذلته وزينته، بل كان يفسد عليه عيشه، ثمَّ إنَّ المعدة والكبد والفؤاد إنّما تفعل أفعالها بالحرارة الغريزية التي جعلها الله محتبسة في الجوف، فلو كان في البطن فرج ينفتح الغريزية وبعلل عمل الأحشاء فكان في الحن الم المحتبسة في الجوف، فلو كان في المان مقعله الغريزية وبعل عمل المر إلى رؤيته واليد إلى علاجه لوصل برد الهواء إلى الحوف فمازج الحرارة الغريزية وبعل عمل الأحشاء فكان في ذلك هلاك الإنسان. أفلا ترى أنَّ كلَّ ما تذهب إليه المويزية وبعل عمل الأحشاء فكان في ذلك هلاك الإنسان. أفلا ترى أنَّ كلَّ ما تذهب إليه الغري إلى الموم إلى المرارة الخرارة الحرارة الغريزية وبعل عمل الأحشاء فكان الائمان. أفلا ترى أن كلَّ ما تذهب إليه الفريزية وبعل عمل الأحشاء فكان في ذلك هلاك الإنسان. أفلا ترى أن كلَّ ما تذهب إليه المرارة الخرارة الغرب إلى الخريزية وبعل عمل الأحشاء في ذلك هلاك الإنسان. أفلا ترى أنَّ كلَّ ما تذهب إليه الفريزي والم موى ما جاءت به الخلقة خطأ وخطل؟.

**إيضاح:** الركب بالتحريك منبت العانة. ومستنقع الماء بالفتح: مجتمعه. وشرة الشباب بالكسر: حرصه ونشاطه. والعادية: الظلم والشرّ. والأشر بالتحريك: البطر وشدَّة الفرح. واللّهوات جمع لهاة وهي اللّحمة في سقف أقصى الفم. وقوله عَلَيْظَلا: من المرّة بيان لموضع آخر. وعتا عتواً: أستكبر وجاوز الحدَّ. ويقال: تحلّب العرق أي سال. والخطل: المنطق الفاسد المضطرب.

فكّر يا مفضّل في الأفعال الّتي جعلت في الإنسان من الطعم والنوم والجماع وما دبّر فيها فإنّه جعل لكلّ واحد منها في الطباع نفسه محرّك يقتضيه ويستحثّ به فالجوع يقتضي الطعم الّذي به حياة البدن وقوامه، والكرى يقتضي النوم الّذي فيه راحة البدن وإجمام قواه، والشبق يقتضي الجماع الّذي فيه دوام النسل وبقاؤه، ولو كان الإنسان إنّما يصير إلى أكل الطعام لمعرفته بحاجة بدنه إليه ولم يجد من طباعه شيئاً يضطرُّه إلى ذلك كان خليقاً أن يتوانى عنه أحياناً بالتثقّل والكسل حتّى ينحلَّ بدنه فيهلك، كما يحتاج الواحد إلى الدواء ممّا يصلح ببدنه فيدافع به حتّى يؤدّيه ذلك إلى المرض والموت، وكذلك لو كان إنَّما يصير إلى النوم بالتفكّر في حاجته إلى راحة البدن وإجمام قواه كان عسى أن يتثاقل عن ذلك فيدمغه حتّى ينهك بدنه، ولو كان إنَّما يتحرَّك للجماع بالرغبة في الولد كان غير بعيد أن يفتر عنه حتَّى يقلُّ النسل أو ينقطع، فإنَّ من النساء من لا يرغب في الولد ولا يحفل به، فانظر كيف جعل لكلَّ واحد من هذه الأفعال الّتي بها قوام الإنسان وصلاحه محرّك من نفس الطبع يحرّكه لذلك ويحدوه عليه واعلم أنَّ في الإنسان قوى أربعاً : قوَّة جاذبةُ تقبل الغذاء وتورده على المعدة، وقؤة ممسكة تحبس الطعام حتى تفعل فيه الطبيعة فعلها، وقوَّة هاضمة وهي الَّتي تطبخه وتستخرج صفوه وتبثُّه في البدن، وقوَّة دافعة تدفعه وتحدر الثفل الفاضل بعد أخذ آلهاضمة حاجتها، تفكّر في تقديرُ هذه القوى الأربعة الّتي في البدن وأفعالها وتقديرها للحاجة إليها والإرب فيها، وما في ذلك من التدبير والحكمة، ولولا الجاذبة كيف يتحرّك الإنسان لطلب الغذاء التي بها قوام البدن؟ ولولا الماسكة كيف كان يلبث الطعام في الجوف حتّى تهضمه المعدة؟ ولولا الهاضمة كيف كان ينطبخ حتّى يخلص منه الصفو الّذي يغذو البدن ويسدُّ خلله؟ ولولا الدافعة كيف كان الثفل الذي تخلِّفه الهاضمة يندفع ويخرج أوَّلاً فأوَّلاً؟ أفلا ترى كيف وكل الله سبحانه بلطيف صنعه وحسن تقديره هذه القوى بالبدن والقيام بما فيه صلاحه؟ وسأمثِّل لك في ذلك مثالاً : إنَّ البدن بمنزلة دار الملك، وله فيها حشم وصبية وقوَّام موڭلون بالدار، فواحد لإقضاء حوائج الحشم وايرادها عليهم، وآخر لقبض ما يرد وخزنه إلى أن يعالج ويهيًّا، وآخر لعلاج ذلك وتهيئته وتفريفه، وآخر لتنظيف ما في الدار من الأقذار وإخراجه منها؛ فالملك في هذا هو الخلاق الحكيم ملك العالمين، والدار هي البدن، والحشم هي الأعضاء، والقوّام هي هذه القوى الأربع، ولعلَّك ترى ذكرنا هذه القوى الأربع وأفعالها بعد الّذي وصفت فضلاً وتزداداً، وليس ما ذكرته من هذه القوى على الجهة الَّتي ذكرت في كتب الأطبَّاء، ولا قولنا فيه كقولهم، لأنَّهم ذكروها على ما يحتاج إليه في صناعة الطبِّ وتصحيح الأبدان، وذكرناها على ما يحتاج في صلاح الدين وشفاء النفوس من الغيَّ، كالّذي أوضحته بالوصف الشافي والمثل المضروب من التدبير والحكمة فيها .

تبيان: الطعم بالضمّ : الأكل. والكرى: السهر. والجمام بالفتح: الراحة، يقال: جمَّ الفرس جمَّا وجماماً إذا ذهب إعياؤه. والشبق بالتحريك: شدَّة شهوة الجماع. وتوانى في حاجته أي قصَّر. ولا يحفل به أي لا يبالي به. وتحدر الثقل كتنصر أي ترسل. وقوله غَلَيَّة : ولو لا الجاذبة يدلُّ على أنَّ لها مدخلاً في شهوة الطعام. قوله غَلِيَّة : خلله كأنَّه بالضمَّ جمع الخلّة وهي الحاجة، أو بالكسر أي الخلال والفرج التي حصلت في البدن بتحلّل الرطوبات. قوله غَلِيَّة : ولعلّك ترى يحتمل أنَّ يكون الغرض دفع توهُم السائل كون ذكر التمثيل بعد ذكر القوى ومنافعها على الوجه الذي ذكره الأطباء واكتفوا به إطناباً وتكراراً، وحاصله أنَّ الأطباء إنّما ذكروها على ما يحتاجون إليه في صناعتهم من ذكر أفعال تلك القوى وسبب تعطّلها، ولذا لم يحتاجوا إلى ذكر ما أوردنا من التمثيل، ونحن إنّما ذكرنا هذا التمثيل لتتّضح دلالتها على صانعها ومدبّرها، إذ هذا مقصودنا من ذكرها. ويحتمل أن يكون الغرض رفع توهّم أنَّ ذكره هذه القوى بعد كونها مذكورةً في كتب الأطبّاء فضل لا حاجة إليه بأنَّ الغرض مختلف في بياننا وييانهم وبذلك يختلف التقرير أيضاً فلذا ذكرنا ههنا بهذا التقرير الشافي، فالضمير في قوله: وصفت على بناء المجهول راجعٌ إلى القوى، والعائد محذوف، أي وصفت به لكنّه بعيد.

تأمّل يا مفضّل هذه القوى الّتي في النفس وموقعها من الإنسان، أعني الفكر والوهم والعقل والحفظ وغير ذلك، أفرأيت لو نقص الإنسان من هذه الخلال الحفظ وحده كيف كانت تكون حاله؟ وكم من خلل كان يدخل عليه في أموره ومعاشه وتجاربه إذا لم يحفظ ما له وعليه، وما أخذه وما أعطى، وما رأى وما سمع، وما قال وما قيل له، ولم يذكر من أحسن إليه ممّن أساء به، وما نفعه ممّا ضره، ثمَّ كان لا يهتدي لطريق لو سلكه ما لا يحصى، ولا يحفظ علماً ولو درسه عمره، ولا يعتقد ديناً، ولا ينتفع بتجربة، ولا يستطيع أن يعتبر شيئاً على ما مضى، بل كان حقيقاً أن ينسلخ من الإنسانية أصلاً فانظر إلى النعمة على الإنسان في على ما مضى، بل كان حقيقاً أن ينسلخ من الإنسانية أصلاً فانظر إلى النعمة على الإنسان في هذه الخلال، وكيف موقع الواحدة منها دون الجميع؟ وأعظم من النعمة على الإنسان في ولا مات له حقد، ولا استمتع بشيء من متاع الدنيا مع تذكر الآفات، ولا رجا غفلةً من سلطان، ولا فترةً من حاسد؛ أفلا ترى كيف جعل في الإنسان الحفظ والنسيان، وهما مختلفان متضادان، وجعل له في كلّ منهما ضرب من المصلحة؟ وما عسى أن يقول الذين منطان، ولا فترةً من حاسد؛ أفلا ترى كيف جعل في الإنسان الحفظ والنيان، ولا منعمة على الإنسان في ملطان، ولا فترة من حاسد؛ أفلا ترى كيف جعل في الإنسان الحفظ والنيان الحفظ والنيان، وهما منعان منهادان من منها ومن على من متاع الدنيا مع تذكر الآفات، ولا رجا غفلةً من ملطان، ولا فترة من حاسد؛ أفلا ترى كيف جعل في الإنسان الحفظ والنسيان، وهما من المان منهادان، وجعل له في كلّ منهما ضرب من المصلحة؟ وما عسى أن يقول الذين منعوا الأشياء بين خالقين متضادين في هذه الأشياء المتضادة المتباينة وقد تراها تجتمع على منه منوا الأشياء بين خالقين منضادين في هذه الأشياء المتضادة المتباينة وقد تراها تجتمع على ما فيه الصلاح والمنفعة؟ .

**بيان:**دون الجميع أي فضلاً عن الجميع. ويقال: سلا عنه أي نسيه. وقد مضى منّا ما يمكن أن يستعمل في فهم آخر الكلام في موضعين فتذكّر.

أنظريا مفضّل إلى ما خصَّ به الإنسان دون جميع الحيوان من هذا الخلق، الجليل قدره، العظيم غناؤه، أعني الحياء فلولاه لم يقر ضيف، ولم يوف بالعدات، ولم تقض الحوائج، ولم يتحرّ الجميل، ولم يتنكّب القبيح في شيء من الأشياء، حتّى أنَّ كثيراً من الأمور المفترضة أيضاً إنّما يفعل للحياء، فإنَّ من الناس من لولا الحياء لم يرع حقَّ والديه، ولم يصل ذا رحم، ولم يؤدّ أمانةً، ولم يعف عن فاحشة؛ أفلا ترى كيف وفي للإنسان جميع الخلال التم فيها صلاحه وتمام أمره؟.

**بيان:**إقراء الضيف: ضيافتهم وإكرامهم. والتنكّب: التجنّب. ووفّي على بناء المجهول من التوفية وهي إعطاء الشيء وافياً. تأمل يا مفضّل ما أنعم الله تقدّست أسماؤه به على الإنسان من هذا النطق الّذي يعبّر به عمّا في ضميره، وما يخطر بقلبه، ونتيجة فكره، وبه يفهم عن غيره ما في نفسه، ولولا ذلك كان بمنزلة البهائم المهملة الَّتي لا تخبر عن نفسها بشيء، ولا تفهم عن مخبر شيئاً، وكذلك الكتابة الَّتي بها تقيّد أخبار الماضين للباقين، وأخبار الباقين للآتين، وبها تخلد الكتب في العلوم والآداب وغيرها، وبها يحفظ الإنسان ذكر ما يجري بينه وبين غيره من المعاملات والحساب، ولولاه لانقطع أخبار بعض الأزمنة عن بعض، وأخبار الغائبين عن أوطانهم، ودرست العلوم، وضاعت الآداب، وعظم ما يدخل على الناس من الخلل في أمورهم ومعاملاتهم، وما يحتاجون إلى النظر فيه من أمر دينهم، وما روي لهم ممًّا لا يسعهم جهله، ولعلَّك نظنُّ أنَّها مما يخلص إليه بالحيلة والفطنة، وليست ممَّا أعطيه الإنسان من خلقه وطباعه؛ وكذلك الكلام إنَّما هو شيءٌ يصطلح عليه الناس فيجري بينهم، ولهذا صار يختلف في الأمم المختلفة بألسن مختلفة؛ وكذلك الكتابة ككتابة العربيّ والسريانيّ والعبرانيّ والروميّ وغيرها من سائر الكتابة الّتي هي متفرّقة في الأمم، إنّما اصطلحواً عليها كماً اصطلحوا على الكلام، فيقال لمن ادَّعي ذلك، إنَّ الإنسان وان كان له في الامرين جميعاً فعل أو حيلة فإنَّ الشيء الَّذي يبلغ به ذلك الفعل والحيلة عطيَّةٌ وهبةٌ من الله لَجَمَعَتُكُ في خلقه فإنَّه لولم يكن له لسان مهيَّة للكلام وذهن يهتدي به للأمور لم يكن ليتكلُّم أبدأً، ولو لم يكن له كفّ مهيّاة وأصابع للكتابة لم يكن ليكتب أبداً، واعتبر ذلك من البهائم الّتي لا كلام لها ولا كتابة، فأصل ذلك فطرة الباري يَخْتَظُنُّ وما تفضَّل به على خلقه، فمن شكر أثيب ومن كفر فإن الله غنيٌّ عن العالمين.

**بيان:** كلامه ههنا مشعر بأنَّ واضع اللّغات البشر فتدبَّر.

ذكّر يا مفضّل فيما أعطي الإنسان علمه وما منع فإنّه أعطي علم جميع ما فيه صلاح دينه ودنياه، فممّا فيه صلاح دينه معرفة الخالق تبارك وتعالى بالدلائل والشواهد القائمة في الخلق، ومعرفة الواجب عليه من العدل على الناس كافّة وبرّ الوالدين، وأداء الأمانة، ومواساة أهل الخلّة، وأشباه ذلك ممّا قد توجد معرفته والإقرار والاعتراف به في الطبع والفطرة من كلّ أمّة موافقة أو مخالفة، وكذلك أعطي علم ما فيه صلاح دنياه كالزراعة والفراس، واستخراج الأرضين، واقتناء الأغنام والأنعام، واستنباط المياه، ومعرفة العقاقير التي يستشفى بها من ضروب الأسقام، والمعادن التي يستخرج منها أنواع الجواهر، وركوب السفن والغوص في البحر، وضروب الحيل في صيد الوحش والطير والحيتان، والتصرّف في الصناعات، ووجوه المتاجر والمكاسب، وغير ذلك ممّا يطول شرحه ويكثر نعداده منا فيه صلاح أمره في هذه الدار، فأعطي علم ما يصلح به دينه ومنع ما سوى تعداده منا فيه صلاح أمره في هذه الدار، فأعطي علم ما يصلح به دينه ومنع ما سوى نعداده منا فيه مسلاح أمره في هذه الدار، فأعطي علم ما يصلح به دينه ومنع ما سوى نعداده منا فيه صلاح أمره في هذه الدار، فأعطي علم ما يصلح منها أنواع الجواس نعداده منا فيه صلاح أمره في هذه الدار، فأعطي علم ما يصلح به دينه ودنياه، ومنع ما سوى نعداده منا فيه صلاح أمره في هذه الدار، فأعطي علم ما يصلح به دينه ودنياه، ومنع ما سوى نعداده منا فيه صلاح أمره في هذه الدار، فأعطي علم ما يصلح به دينه ودنياه، ومنع ما سوى ذلك ممّا ليس في شأنه ولا طاقته أن يعلم؛ كعلم الغيب وما هو كائن وبعض ما قد كان أيضاً كعلم ما فوق السماء وما تحت الأرض وما في لجج البحار وأقطار العالم وما في قلوب الناس وما في الأرحام وأشباء هذا ممّا حجب على الناس علمه، وقد ادّعت طائفة من الناس هذه الأمور فأبطل دعواهم ما بيّن من خطائهم فيما يقضون عليه ويحكمون به فيما ادّعوا علمه، فانظر كيف أعطي الإنسان علم جميع ما يحتاج إليه لدينه ودنياه، وحجب عنه ما سوى ذلك ليعرف قدره ونقصه، وكلا الأمرين فيهما صلاحه.

تأمل الآن يا مفضّل ما ستر عن الإنسان علمه من مدّة حياته فإنّه لو عرف مقدار عمره وكان قصير العمر لم يتهنّأ بالعيش مع ترقّب الموت وتوقّعه لوقت قد عرفه، بل كان يكون بمنزلة من قد فني ماله أو قارب الفناء فقد استشعر الفقر والوجل من فناء ماله وخوف الفقر، على أنَّ الّذي يدخل على الإنسان من فناء العمر أعظم ممّا يدخل عليه من فناء المال لأنّ من يقلّ ماله يأمل أن يستخلف منه فيسكن إلى ذلك، ومن أيقن بفناء العمر استحكم عليه اليأس. وإن كان طويل العمر، ثمّ عرف ذلك وثق بالبقاء وانهمك في اللّذات والمعاصي، وعمل على أنّه يبلغ من ذلك شهوته ثمّ يتوب في آخر عمره، وهذا مذهب لا يرضاه الله من عباده ولا يقبله.

الا ترى لو أنَّ عبداً لك عمل على أنَّه يسخطك سنةً ويرضيك يوماً أو شهراً لم تقبل ذلك منه، ولم يحلَّ عندك محلَّ العبد الصالح دون أن يضمر طاعتك ونصحك في كلَّ الأُمور وفي كلَّ الأوقات على تصرف الحالات.

فإن قلت : أوليس قد يقيم الإنسان على المعصية حيناً ثمَّ يتوب فتقبل توبته؟ قلنا : إنَّ ذلك شيءً يكون من الإنسان لغلبة الشهوات وتركه مخالفتها من غير أن يقدّرها في نفسه ويبني عليه أمره فيصفح الله عنه ويتفضّل عليه بالمغفرة ، فأمّا من قدّر أمره على أن يعصي ما بدا له ثمَّ يتوب آخر ذلك فإنّما يحاول خديعة من لا يخادع بأن يتسلّف التلذّذ في العاجل ويعد ويمنّي نفسه التوبة في الآجل ، ولأنّه لا يفي بما يعد من ذلك فإنَّ النزوع من الترقُّه والتلذّذ ومعاناة التوبة ولا سيّما عند الكبر وضعف البدن أمر صعب ، ولا يؤمن على الإنسان مع مدافعته بالتوبة أن يرهقه الموت فيخرج من الدنيا غير تائب ؟ كما قد يكون على الواحد دين إلى أجل وقد يقدر على قضائه فلا يزال يدافع بذلك حتى يحلَّ الأجل وقد نفد المال فيبقى الدين قائماً عليه ، فكان خير الأشياء للإنسان أن يستر عنه مبلغ عمره فيكون طول عمره يترقّب الموت فيترك المعاصي ويؤثر العمل الصالح .

فإن قلت : وها هو الآن قد ستر عنه مقدار حياته وصار يترقّب الموت في كلّ ساعة يقارف الفواحش وينتهك المحارم، قلنا : إنّ وجه التدبير في هذا الباب هو الّذي جرى عليه الأمر فيه، فإن كان الإنسان مع ذلك لا يرعوي ولا ينصرف عن المساوئ فإنّما ذلك من مرحه ومن قساوة قلبه لا من خطأ في التدبير ؛ كنما أنَّ الطبيب قد يصف للمريض ما ينتفع به فإن كان المريض مخالفاً لقول الطبيب لا يعمل بما يأمره ولا ينتهي عمّا ينهاه عنه لم ينتفع بصفته ولم يكن الإساءة في ذلك للطبيب بل للمريض حيث لم يقبل منه، ولئن كان الإنسان مع ترقّبه للموت كلَّ ساعة لا يمتنع عن المعاصي فإنّه لو وثق بطول البقاء كان أحرى بأن يخرج إلى الكبائر الفظيعة، فترقّب الموت على كلّ حال خيرله من الثقة بالبقاء، ثمَّ إنَّ ترقّب الموت وإن كان صنف من الناس يلهون عنه ولا يتّعظون به فقد يتّعظ به صنف آخر منهم، وينزعون عن المعاصي ويؤثرون العمل الصالح، ويجودون بالأموال والعقائل النفيسة في الصدقة على الفقراء والمساكين، فلم يكن من العدل أن يحرم هؤلاء الانتفاع بهذه الخصلة لتضييع أولئك حظّهم منها.

**بيان:** انهمك الرجل في الأمر أي جدَّ ولجَّ . والتسلَّف : الاقتراض، كأنَّه يجري معاملةً مع ربَّه بأنَّ يتصرَّف في اللَّذَات عاجلاً، ويبعد ربَّه في عوضها التوبة ليؤدّي إليه آجلاً . وفي بعض النسخ : يستسلف، هو طلب بيع الشيء سلفاً .

والمعاناة: مقاساة العناء والمشقّة. ويرهقه أي يغشاه ويلحقه. وانتهاك المحارم: المبالغة في خرقها وإتيانها. والارعواء: الكفُّ عن الشيء، قيل: الندم على الشيء والانصراف عنه وتركه. والمرح: شدَّة الفرح. وقال الفيروزآباديُّ: العقيلة من كلِّ شيء: أكرمه، وكريمة الإبل. وقال: العقال ككتاب: زكاة عام من الإبل.

فكّر يا مفضّل في الأحلام كيف دبّر الأمر فيها فمزج صادقها بكاذبها فإنّها لو كانت كلّها تصدق لكان الناس كلّهم أنبياء، ولو كانت كلّها تكذب لم يكن فيها منفعة بل كانت فضلاً لا معنى له، فصارت تصدق أحياناً فينتفع بها الناس في مصلحة يهتدي لها، أو مضرَّة يتحذّر منها، وتكذب كثيراً لئلاً يعتمد عليها كلّ الاعتماد.

فكّر في هذه الأشياء الّتي تراها موجودةً معدّةً في العالم من مآربهم، فالتراب للبناء، والحديد للصناعات، والخشب للسفن وغيرها، والحجارة للأرحاء وغيرها، والنحاس للأواني، والذهب والفضّة للمعاملة، والجوهر للذخيرة، والحبوب للغذاء، والثمار للتفكّه، واللّحم للمأكل، والطيب للتلذّذ، والأدوية للتصحيح، والدوابُ للحمولة، والحطب للتوقّد، والرماد للكلس، والرمل للأرض، وكم عسى أن يحصي المحصي من هذا وشبهه، أرأيت لو أنّ داخلاً دخل دراً فنظر إلى خزائن مملوءة من كلّ ما يحتاج إليه الناس ورأى كلّ ما فيها مجموعاً معداً لأسباب معروفة لكان يتوهّم أنّ مثل هذا يكون بالإهمال ومن غير عمد؟ فكيف يستجيز قائل أن يقول هذا في العالم وما أعدّ فيه من هذه الأشياء.

بيان، التفكّه: التنعّم. الكلس بالكسر: الصاروج. قوله ﷺ: للأرض أي لفرشها. اعتبر يا مغضّل بأشياء خلقت لمآرب الإنسان وما فيها من التدبير فإنّه خلق له الحبّ لطعامه، وكلّف طحنه وعجنه وخبزه، وخلق له الوبر لكسوته فكلف ندفه وغزله ونسجه، وخلق له الشجر فكلّف غرسها وسقيها والقيام عليها، وخلقت له العقاقير لأدويته فكلف لقطها وخلطها وصنعها؛ وكذلك تجد سائر الأشياء على هذا المثال، فانظر كيف كفي الخلقة التي لم يكن عنده فيها حيلة وترك عليه في كلّ شيء من الأشياء موضع عمل وحركة لما له في ذلك من الصلاح؛ لأنّه لو كفي هذا كله حتّى لا يكون له في الأشياء موضع شغل وعمل لما حملته الأرض أشراً وبطراً، ولبلغ به كذلك إلى أن يتعاطى أموراً فيها تلف نفسه، ولو كفي الناس كلّ ما يحتاجون إليه لما تهنؤوا بالعيش ولا وجدوا له لذة؛ ألا ترى لو أنّ امرءاً نزل بقوم فأقام حيناً بلغ جميع ما يحتاج إليه من مطعم ومشرب وخدمة لتبرم بالفراغ ونازعته نفسه إلى التشاغل بشيء؟ فكيف لو كان طول عمره مكفيّاً لا يحتاج إلى شيء؟ وكان من صواب التدبير في هذه الأشياء التي خلقت للإنسان أن جعل له فيها موضع شغل لكيلا تبرمه البطالة ولتكفه عن تعاطي ما لا يناله ولا خير فيه إن ناله.

واعلم يا مفضّل أنَّ رأس معاش الإنسان وحياته الخبز والماء، فانظر كيف دبّر الأمر فيهما، فإنَّ حاجة الإنسان إلى الماء أشدُّ من حاجته إلى الخبز؛ وذلك أنَّ صبره على الجوع أكثر من صبره على العطش، والذي يحتاج إليه من الماء أكثر ممّا يحتاج إليه من الخبز؛ لأنّه يحتاج إليه لشربه ووضوته وغُسله وعَسل ثيابه وسقي أنعامه وزرعه، فجعل الماء مبذولاً لا يشترى لتسقط عن الإنسان المؤونة في طلبه وتكلفه، وجعل الخبز متعذراً لا ينال إلّا بالحيلة والحركة ليكون للإنسان في ذلك شغل يكفه عمّا يخرجه إليه الفراغ من الأشر والعبث؛ ألا ترى أنّ الصبي يدفع إلى المؤدنة في طلبه المكروه العظيم، وهكذا الإنسان لو خلا من التعب والعرث اللذين ربّما جنيا عليه وعلى أهله المكروه العظيم، وهكذا الإنسان لو خلا من الشغل يشتر في الذين والعبث والبطر إلى ما يعظم ضرره عليه وعلى من قرب منه، واعتبر ذلك بمن نشأ في الجدة ورفاهية العيش والترفّه والكفاية وما يخرجه ذلك إليه.

اعتبر لم لا يتشابه الناس واحد بالآخر كما يتشابه الوحوش والطير وغير ذلك؟ فإنّك ترى السرب من الظباء والقطا تتشابه حتّى لا يفرّق بين واحد منها ويين الأخرى، وترى الناس مختلفة صورهم وخلقهم حتّى لا يكاد إثنان منهم يجتمعان في صفة واحدة، والعلّة في ذلك أنَّ الناس محتاجون إلى أن يتعارفوا بأعيانهم وحلاهم لما يجري بينهم من المعاملات وليس يجري بين البهائم مثل ذلك فيحتاج إلى معرفة كلّ واحد منها بعينه وحليته، ألا ترى أنَّ التشابه في الطير والوحش لا يضرُّهما شيئاً، وليس كذلك الإنسان فإنّه ربَّما تشابه التوأمان تشابها شديداً فتعظم المؤونة على الناس في معاملتهما حتّى يعطى أحدهما بالآخر ويؤخذ أحدهما بذنب الآخر، وقد يحدث مثل هذا في تشابه الأشياء فضلاً عن تشابه الصورة، فمن لطفه لعباده بهذه الدقائق التي لا تكاد تخطر بالبال حتّى وقف بها على الصواب إلاً من وسعت رحمته كلّ شيء؟ لو رأيت تمثال الإنسان مصوَّراً على حائط فقال لك قائل : إنَّ هذا ظهر ههنا من تلقاء نفسه لم يصنع مصانع أكنت تقبل ذلك؟ بل كنت تستهزي، الا من وسعت رحمته كلّ شيء؟ لو رأيت تمثال الإنسان مصوَّراً على حائط فقال لك قائل : إنَّ هذا ظهر ههنا من تلقاء نفسه لم يصنعه صانع أكنت تقبل ذلك؟ بل كنت تستهزى، به فكيف تنكر هذا في من تلقاء نفسه لم يصنعه صانع أكنت تقبل ذلك؟ بل كنت تستهزىء به فكيف تنا و قلى من تمثال مصوّر جماد ولا تنكر في الإنسان الحيّ الناطق؟ لم صارت أبدان الحيوان وهي تغذي

أبداً لا تنمى، بل تنتهى إلى غاية من النموَّ ثمَّ تقف ولا تتجاوزها لولا التدبير في ذلك؟ فإنَّ من تدبير الحكيم فيها أن يكون أبدان كلّ صنف منها على مقدار معلوم غير متفاوت في الكبير والصغير، وصارت تنمي حتّى تصل إلى غايتها ثمَّ يقف ثمَّ لا يزيد والغذاء مع ذلك دائم لا ينقطع، ولو كانت تنمي نموًا دائماً لعظمت أبدانها واشتبهت مقاديرها حتّى لا يكون لشيء منها حدٌّ يعرف. لمَ صارت أجسام الإنسان خاصّة تثقل عن الحركة والمشي ويجفو عن الصناعات اللطيفة إلآ لتعظيم المؤونة فيما يحتاج إليه الناس للملبس والمضجع والتكفين وغير ذلك، لو كان الإنسان لا يصيبه ألم ولا وجع بم كان يرتدع عن الفواحش ويتواضع لله ويتعطف على الناس؟ أما ترى الإنسان إذا عرض له وجع خضع واستكان ورغب إلى ربّه في العافية وبسط يديه بالصدقة؟ ولو كان لا يألم من الضرب بمَ كان السلطان يعاقب الدعار ويذلُّ العصاة المردة؟ وبم كان الصبيان يتعلَّمون العلوم والصناعات؟ وبمَ كان العبيد يذلُّون لأربابهم ويذعنون لطاعتهم؟ أفليس هذا توبيخ لابن أبي العوجاء وذويه اللذين جحدوا التدبير، والمانويَّة الذين أنكروا الالم والوجع؛ لو لم يولد من الحيوان إلَّا ذكر فقط أو أنات فقط ألم يكن النسل منقطعاً ، وباد مع ذلك أجناس الحيوان؟ فصار بعض الأولاد يأتي ذكوراً وبعضهاً يأتي إناثاً ليدوم التناسل ولا ينقطع. لمَ صار الرجل والمرأة إذا أدركا نبتت لهما العانة ثمّ نبتت اللّحية للرجل وتخلّفت عن المرأة لولا التدبير في ذلك؟ فإنه لمّا جعل الله تبارك وتعالى الرجل قيماً ورقيباً على المرأة وجعل المرأة عرساً وخولاً للرجل أعطى الرجل اللّحية لما له من العزّة والجلالة والهيبة، ومنعها المرأة لتبقى لها نضارة الوجه والبهجة الّتي تشاكل المفاكهة والمضاجعة؛ أفلا ترى الخلقة كيف يأتي بالصواب في الأشياء وتتخلُّل مواضع الخطأ فتعطي وتمنع على قدر الإرب والمصلحة بتدبير الحكيم بَتَوَيَّكُ ؟.

ويان عنى الذنب عليه يجنيه جناية : جرّه إليه . والجدة بالتخفيف : الغناء . قوله عليم في تشابه الأشياء أي قد يشبه مال شخص بمال شخص آخر كثوب أو نعل أو دينار أو درهم في تشابه الاشتباء والتشاجر والتنازع ، فضلاً عن تشابه الصورة فإنّه أعظم فساداً ، والمراد أنَّ الناس كثيراً ما يشتبه عليهم أمر رجلين لتشابه لباسهما ومركوبهما وغير ذلك فيؤخذ أحدهما بالآخر فكيف مع تشابه الصورة فإنّه أعظم فساداً ، والمراد أنَّ الناس كثيراً ما يشتبه عليهم أمر رجلين لتشابه لباسهما ومركوبهما وغير ذلك فيؤخذ أحدهما بالآخر فكيف مع تشابه الصورة؟ . قوله غليم الم ومركوبهما وغير ذلك فيؤخذ أحدهما بالآخر فكيف مع تشابه الصورة؟ . قوله غليم الم واشتبهت مقاديرها أي لم يعرف أعلم ما يشتبه عليهم أمر رجلين لتشابه لباسهما ومركوبهما وغير ذلك فيؤخذ أعدهما بالآخر فكيف مع تشابه الصورة؟ . قوله غليم الا يستبهت مقاديرها أي لم يعرف غاية ما ينتهي إليه مقداره فيشتبه الأمر عليه فيما يريد أن يهيئه لنفسه من دار ودابة وثياب فزوجة . قوله غليم علي النه ما ينتهي إليه مقداره فيشتبه الأمر عليه فيما يريد أن يهيئه لنفسه من دار ودابة وثياب فزوجة . قوله غليم الم يعينه الما من دار ودابة وثياب فروجة . قوله غليم الما ينه الصاحات اللطيفة ، أي التي فيها ينهي النه من دار ودابة وثياب وزوجة . قوله ذوله علي فيما يريد أن يهيئه لنفسه من دار ودابة وثياب وزوجة . قوله ذوله الما عليه فيما يريد أن يهيئه لنفسه من دار ودابة وثياب وزوجة . قوله غليم الله الما عليه أي الم يردوم على الصناعات اللطيفة ، أي التي وزوجة . قوله ديم الما عليه أي الما عليه فيما يريد أن يهيئه لنفسه من دار ودابة وثياب وزوجة . قوله ذوله الما ما الما عليه أي التي وزوجة . قوله عليم الما عليه ما يردوم على الصناعات اللطيفة ، أي التي وزوجة . فيها دقة ولما فة ؛ قال الجزري : وفي الحديث : اقرؤوا القرآن ولا تجفوا عنه . أي تعاهدوه فيها دقة ولما في تلونه . ما تنويه ما ينه الما عنه . أي تعاهدوه فيها دقة ولما فة ؛ قال الجزري : وفي الحديث : اقرؤوا القرآن ولا تجفوا عنه . أي تعاهدوه ولا تبعدوا عن تلاوته . انتهى .

والحاصل أنَّ الله تعالى جعل الإنسان بحيث يثقل عن الحركة والمشي قبل سائر الحيوانات ويكلُّ عن الأعمال الدقيقة لتعظم عليه مؤونة تحصيل ما يحتاج إليه فلا يبطر ولا يطغى أو ليكون لهذه الأعمال أجر فيصير سبباً لمعايش أقوام يزاولونها . والدعار في بعض النسخ بالمهملة من الدعر محرّكة : الفساد والفسق والخبث، وفي بعضها بالمعجمة من الدغرة وهي أخذ الشيء اختلاساً . والعرس بالكسر : امرأة الرجل . والخول محرَّكة ما أعطاك الله من النعم والعبيد والاماء . والمفاكهة : الممازحة والمضاحكة . قوله عليَّي : وتخلل مواضع الخطأ يحتمل أن تكون الجملة حالية أي تأتي بالصواب مع أنها تدخل مواضع هي مظنة الخطأ ، من قولهم : تخللت القوم أي دخلت خلالهم ويحتمل أن يكون المراد بالتخلل التخلف أو الخروج من خلالها لكن تطبيقهما على المعاني اللغوية يحتاج إلى تكلّف .

قال المفضّل: ثمَّ حان وقت الزوال فقام مولاي إلى الصلاة وقال: بكّر إليَّ غداً إن شاء الله؛ فانصرفت من عنده مسروراً بما عرفته، مبتهجاً بما أُوتيته، حامداً لله على ما أنعم به عليَّ، شاكراً لانعمه على ما منحني بما عرّفنيه مولاي وتفضّل به عليَّ، فبت في ليلتي مسروراً بما منحنيه، محبوراً بما علّمنيه.

تمَّ المجلس الأوَّل ويتلوه المجلس الثاني من كتاب الادلةّ على الخلق والتدبير والرد على القائلين بالاهمال ومنكري العمد برواية المفضّل عن الصادق صلوات الله عليه وعلى آبائه .

قال المفضّل: فلمّا كان اليوم الثاني بكرت إلى مولاي فاستؤذن لي فدخلت فأمرني بالجلوس فجلست؛ فقال: الحمد لله مدير الأدوار ومعيد الأكوار طبقاً عن طبق وعالماً بعد عالم ليجزي الذين أساؤوا بما عملوا ويجزي الذين أحسنوا بالحسنى، عدلاً منه تقدَّست أسماؤه وجلّت آلاؤه، لا يظلم الناس شيئاً ولكنَّ الناس أنفسهم يظلمون يشهد بذلك قوله جلَّ قدسه : فَنَمَن يَعْمَل مِثْقَ الذَيَرَةُ خَيْراً يَمرَةُ ولكنَّ الناس أنفسهم يظلمون يشهد بذلك قوله جلَّ في نظائر لها في كتابه الذي فيه تبيان كلّ شيء، ولا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه من نظائر لها في كتابه الذي فيه تبيان كلّ شيء، ولا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه تزيل من حكيم حميد، ولذلك قال سيّدنا محمّد فلك أنّه إنّها هي أعمالكم تردُّ إليكم. ثمَّ أطرق هنيئة ثمَّ قال : يا مفضّل الخلق حيارى عمهون سكارى في طغيانهم يتردون، وبشياطينهم وطواغيتهم يقتدون، بصراء عمي لا يبصرون، نطقاء بكمَّ لا يعقلون، سمعاء صمَّ لا يسمعون، رضوا بالدون وحسبوا أنّهم مهتدون، حادوا عن مدرجة الأكياس، ورتعوا في مرعى الارجاس الأنجاس، كأنّهم من مفاجأة الموت آمنون وعن المجازات مزحزحون، يا يسمعون، رضوا بالدون وحسبوا أنّهم مهتدون، حادوا عن مدرجة الأكياس، ورتعوا في يسمعون، رضوا بالدون محمير ما من مفاجأة الموت آمنون وعن المجازات من مرحون يا يسمعون ونون إلا من ما لائهم من مفاجأة الموت آمنون وعن المحازات من مرحون يا مر

قال المفضّل: فبكيت لمّا سمعت منه، فقال: لا تبك تخلّصت إذ قبلت، ونجوت إذ عرفت، ثمَّ قال: أبتدىء لك بذكر الحيوان ليتّضح لك من أمره ما وضح لك من غيره.

فكّر في أبنية أبدان الحيوان وتهيئتها على ما هي عليه، فلا هي صلاب كالحجارة ولو كانت كذلك لا تنثني ولا تتصرّف في الأعمال، ولا هي على غاية اللّين والرخاوة فكانت لا

(۱) سورة الزلزلة، الآيتان: ۷ و٨.

تتحامل ولا تستقلّ بأنفسها، فجعلت من لحم رخو تنثني، تتداخله عظام صلاب، يمسكه عصب وعروق تشدُّه ويضمُّ ببعضه إلى بعض، وغلفت فوق ذلك بجلد يشتمل على البدن كلّه، ومن أشباه ذلك هذه التماثيل الّتي تعمل من العيدان وتلفّ بالخرق تشدّ بالخيوط ويطلى فوق ذلك بالصمغ فتكون العيدان بمنزلة العظام، والخرق بمنزلة اللّحم، والخيوط بمنزلة العصب والعروق، والطلاء بمنزلة الجلد، فإن جاز أن يكون الحيوان المتحرّك حدث بالاهمال من غير صانع جاز أن يكون ذلك في هذه التماثيل الميتة، فإن كان هذا غير جائز في التماثيل فبالحريّ أنّ لا يجوز في الحيوان.

وفكّر بعد هذا في أجساد الأنعام فإنّها حين خلقت على أبدان الانس من اللحم والعظم والعصب أعطيت أيضاً السمع والبصر ليبلغ الإنسان حاجته، فإنّها لو كانت عمياً صمّاً لما انتفع بها الإنسان، ولا تصرّفت في شيء من مآربه، ثمَّ منعت الذهن والعقل لتذلَّ للإنسان فلا تمتنع عليه إذا كدَّها الكدَّ الشديد وحملها الحمل الثقيل.

فإن قال قائل : إنّه قد يكون للإنسان عبيد من الانس يذلّون ويذعنون بالكدّ الشديد وهم مع ذلك غير عديمي العقل والذهن، فيقال في جواب ذلك : إنَّ هذا الصنف من الناس قليل، فأمّا أكثر الناس فلا يذعنون بما تذعن به الدوابَّ من الحمل والطحن وما أشبه ذلك، ولا يغرون بما يحتاج إليه منه، ثمَّ لو كان الناس يزاولون مثل هذه الأعمال بأبدانهم لشغلوا بذلك عن سائر الأعمال، لأنّه كان يحتاج مكان الجمل الواحد والبغل الواحد إلى عدّة أناسيّ فكان هذا العمل يستفرغ الناس حتّى لا يكون فيهم عنه فضل لشيء من الصناعات، مع مايلحقهم من التعب الفادح في أبدانهم، والضيق والكدّ في معاشهم.

**ايضاح:** مدير الأدوار لعلّ فيه مضافاً محذوفاً أي ذوي الأدوار، أو الإسناد مجازيٌّ.

وفي بعض النسخ بالباء الموحدة وهو أظهر. والأكوار جمع كور بالفتح، وهو الجماعة الكثيرة من الإبل والقطيع من الغنم، ويقال: كلّ دوركور. والمراد إمّا استئناف قرن بعد قرن وزمان بعد زمان، أو إعادة أهل الأدوار جميعاً في القيامة، والأوَّل أظهر. وقال الجزريّ: قيل للقرن طبق لأنّهم طبق للأرض ثمَّ ينقرضون فيأتي طبق آخر. قوله عَظِيَرًة : في نظائر أي قالها في ضمن نظائر لها أو مع نظائرها. قوله عَظِيَرًة : إنّما هي أي المثوبات والعقوبات أعمالكم أي جزاؤها والعمه التحيّر والتردّد. والحيد: الميل. والمدرجّة: المذهب والمسلك. وزحزحه: أبعده. والانثناء: الانعطاف والميل. قوله عَظِيَرًة : ولا يغرون في بعض النسخ بالغين المعجمة والراء المهملة على بناء المفعول من قولهم: أغريت الخلو بالصيد؛ أي لا يوثر فيهم الإغراء والتحريص<sup>(1)</sup> على جميع الأعمار، التي يحتاج إليها الخلق

(۱) والتحريض: ظ.

من ذلك العمل الّذي تأتي به الدوابّ، وفي بعضها بالعين المهملة والزاي المعجمة من عزى من باب تعب أي صبر على ما نابه، والأوّل أظهر . والفادح من قولهم : فدحه الدّين أثقله . ثمَّ اعلم أنّه ينبغي حمل السؤال على أنّه كان يمكن أنّ يكتفي بخلق الحيوانات لأنّ بعضهم ينقادون ويطيعون بعضاً فالجواب منطبق من غير تكلّف .

فكّر يا مفضّل في هذه الأصناف الثلاثة من الحيوان وفي خلقها على ماهي عليه بمافيه صلاح كلّ واحد منها، فالإنس لمّا قدروا أن يكونوا ذري ذهن وفطنة وعلاج لمثل هذه الصناعات من البناء والتجارة والصياغة وغير ذلك خلقت لهم أكفّ كبار ذوات أصابع غلاظ، ليتمكّنوا من القبض على الأشياء وأوكدها هذه الصناعات، وآكلات اللّحم لمّا قدّر أن يكون معايشها من الصيد خلقت لهم أكفّ لطاف مدمّجة ذوات براثن ومخاليب تصلح لاخذ الصيد، ولا تصلح للصناعات، وآكلات النبات لمّا قدّر أنّ يكونوا لاذات صنعة ولاذات صيد خلقت لهم أكفّ لطاف مدمّجة ذوات براثن ومخاليب تصلح ولاذات صيد خلقت لبعضها أظلاف تقيها خشونة الأرض إذا حاول طلب الرعي، ولبعضها حوافر ململمة ذوات قعر كأخمص القدم تنطبق على الأرض ليتهيأ للركوب والحمولة، تأمل وأشداق وأفواه واسعة، فإنه لمّا قدر أن يكون طعمها اللحم خلقت ذوات أسنان حداد، وبراثن شداد، وأشداق وأفواه واسعة، فإنه لمّا قدر أن يكون طعمها اللحم خلقت ذوات أسنان حداد، وبراثن بسلاح وأدوات تصلح للصيد وكذلك تجد سباع الطير ذوات أسنان حداد، وبراثن شداد، وأشداق وأفواه واسعة، فإنه لمّا قدر أن يكون طعمها اللحم خلقت خلقة تشاكل ذلك وأعينت التدبير في خلق أكلات اللحم من الحيوان حين خلقت ذوات أسنان حداد، وبراثن شداد، وأشداق وأفواه واسعة، فإنه لمّا قدر أن يكون طعمها اللحم خلقت زوات أسنان حداد، وبراثن شداد، وقر كانت الوحوش ذوات مخالب كانت قد أعطيت ما لا تحتاج إليه لأنها لاتصيد ولا تأكل باللّحم، ولو كانت السباع ذوات اظلاف كانت قد منعت ماتحتاج إليه أعني السلاح الّذي به تصيد وتتعيّش، أفلا ترى كيف أعطي بكلّ واحد من الصنفين ما يشاكل صنفه وطبقته بل ما فيه بقاؤه وصلاحه.

انظر الآن إلى ذوات الأربع كيف تراها تتبع أمّاتها مستقلّة بأنفسها لا تحتاج إلى الحمل والتربية كما تحتاج أولاد الانس، فمن أجل أنّه ليس عند امهاتها ماعند امهات البشر من الرفق والعلم بالتربية والقوة عليها بالاكف والاصابع المهيأة لذلك اعطيت النهوض والاستقلال بأنفسها، وكذلك ترى كثيراً من الطير كمثل الدجاج والدرّاج والقبج تدرج وتلقط حين ينقاب عنها البيض. فأمّا ما كان منها ضعيفاً لا نهوض فيه كمثل فراخ الحمام واليمام والحمر فقد جعل في الأمّهات فضل عطف عليها فصارت تمجّ الطعام في أفواهها بعد ما توعيه حواصلها فلا تزال تغذوها حتّى تستقلّ بأنفسها ولذلك لم ترزق الحمام فراخاً كثيرةً مثل ما ترزق الدجاج لتقوى الأمَّ على تربية فراخها فلا تفسد ولا تموت فكلًّ أعطي بقسط من تدبير الحكيم اللطيف الخبير.

انظر إلى قوائم الحيوان ليف تأتي أزواجاً لتتهيأ للمشي ، ولو كانت أفراداً لم تصلح لذلك لأنّ الماشي ينقل قوائمه ويعتمد على بعض ؛ فذو القائمتين ينقل واحدة ويعتمد على واحدة ، وذو الأربع ينقل اثنين ويعتمد على اثنين، وذلك من خلاف لأنَّ ذا الأربع لو كان ينقل قائمتين من أحد جانبيه ويعتمد على قائمتين من الجانب الآخر لما يثبت على الأرض كما لايثبت السرير وما أشبهه فصار ينقل اليمنى من مقاديمه مع اليسرى من مآخيره، وينقل الأخريين أيضاً من خلاف فيثبت على الأرض ولا يسقط إذا مشى .

أما ترى الحمار كيف يذلُّ للطحن والحمولة وهو يرى الفرس مودعاً منعماً، والبعير لا يطيقه عدّة رجال لواستعصى، كيف كان ينقاد للصبيّ؟ والثور الشديد كيف كان يذعن لصاحبه حتّى يضع النير على عنقه ويحرث به؟ والفرس الكريم يركب السيوف والأسنّة بالمواتاة لفارسه، والقطيع من الغنم يرعاه رجل واحد ولو تفرّقت الغنم فأخذ كلِّ واحد منها في ناحية لم يلحقها، وكذلك جميع الأصناف مسخَّرة للإنسان فبم كانت كذلك؟ إلَّا بأنها عدمت العقل والرويَّة فإنَّها لو كانت تعقل وتروَّى في الأمور كانت خليقة أن تلتوي على الإنسان في كثير من مآربه، حتّى يمتنع الجمل على قائده، والثور على صاحبه، وتتفرق الغنم عن راعيها، وأشباه هذا من الأمور، وكذلك هذه السباع لو كانت ذات عقل وروية فتوازرت على الناس كانت خليقة أن تجتاحهم فمن كان يقوم للاسد والذئاب والنمورة والدببة لو تعاونت وتظاهرت على الناس؟ أفلا ترى كيف حجر ذلك عليها وصارت مكان ما كان يخاف من إقدامها ونكايتها تهاب مساكن الناس وتحجم عنها ثمَّ لا تظهر ولا تنشر لطلب قوتها إلاّ بالليل؟ فهي مع صولتها كالخائف للانس بل مقموعة ممنوعة منهم، ولولا ذلك لساورتهم في مساكنهم وضيعت عليهم ثمَّ جعل في الكلب من بين هذه السباع عطف على مالكه ومحاماة عنه وحفاظ له فهو ينتقل على الحيطان والسطوح في ظلمة اللَّيل لحراسة منزل صاحبه، وذب الدغار عنه ويبلغ من محبته لصاحبه أن يبذل نفسه للموت دونه ودون ماشيته وماله، ويألفه غاية الألف حتى يصبر معه على الجوع والجفوة فلم طبع الكلب على هذا الألف إلآ ليكون حارساً للإنسان، له عين بأنياب ومخالب ونباح هائل ليذعر منه السارق ويتجنب المواضع الْتي يحميها ويخفرها .

بيان، وأوكدها أي أوكد الأشياء وأحوجها إلى هذا النوع من الخلق هذه ألصناعات و ويحتمل إرجاع الضمير إلى جنس البشر فيكون فعلاً أي ألزمها أو ألهمها هذه الصناعات ولا يبعد إرجاعه إلى الأكف أيضاً. قوله غلي الشيء ومستحكم فيه، وأدمجت الشيء إذا لقفته الجوهريَّ: دمج الشيء دموجاً إذا دخل في الشيء واستحكم فيه، وأدمجت الشيء إذا لقفته في ثوب، وفي بعض النسخ: مدبحة بالباء والحاء المهملة، ولعلّ المراد معوّجة من قولهم: دبّح تدبيحاً أي بسط ظهره وطأطاً رأسه، وهو تصحيف. والبراثن من السباع والطير بمنزلة الاصابع من الإنسان. والمخلب: ظفر البرثن. والململم بفتح اللّامين: المجتمع المدوّر المصموم. والأخمص من باطن القدم مالا يصيب الأرض. والشدق: جانب الفم. والطعم بالضمّ: الطعام. والمات جمع الأم، وقيل: إنّما تستعمل في البهائم، وأمّا في الناس فيقال: أمّهات. ويقال: قاب الطير بيضته فلّقها فانقابت. واليمام حمام الوحش. والحُمر بضمّ الحاء وفتح الميم طائر وقد يشدّد الميم. ويقال: مجّ الرجل الطعام من فيه: إذا رمى به. والمودع من الخيل بفتح الدال: المستريح. ونير الفِدان بالكسر: الخشبة المعترضة في عنق الثورين، قوله ﷺ يركب السيوف أي يستقبلها بجرأة كأنّه يركبها أو بمعنى يرتكب [أي يرتكب] مواجهتها. والمواتاة: الموافقة. والدببة كعنبة جمع الدبّ. ويقال: أحجم القوم أي نكصوا وتأخروا وتهيّبوا أخذه. وساوره: واثبه، ويقال: حاميت عنه أي منعت منه. العين بالفتح: الغلظ في الجسم والخشونة. والخفر: المنع.

يا مفضّل تأمّل وجه الدابّة كيف هو، فإنَّك ترى العينين شاخصتين أمامها لتبصر مابين يديها لئلاّ تصدم حائطاً أو تتردّى في حفرة، وترى الفم مشقوقاً شقّاً في أسفل الخطم، ولو شقَّ كمكان الفم من الإنسان في مقدِّم الذقن لمَّا استطاع أن يتناول به شيئاً من الأرض ألاتري أنَّ الإنسان لايتناول الطعام بفيه ولكن بيده تكرمة له على سائر الأكلات؟ فلمَّا لم يكن للدابَّة يد تتناول به العلف جعل خطمها مشقوقاً من أسفله لتقبض به على العلف ثمَّ تقضمه، وأعينت بالجحفلة تتناول بها ما قرب وما بعد. اعتبر بذنبها والمنفعة لها فيه فإنَّه بمنزلة الطبق على الدبر والحياء جميعاً يواريهما ويسترهما، ومن منافعها فيه أنَّ مابين الدبر ومراقي البطن منها وضر يجتمع عليه الذباب والبعوض فجعل لها الذنب كالمذبَّة تذبُّ به عن ذلك الموضع ومنها أنَّ الدابَّة تستريح إلى تحريكه وتصريفه يمنة ويسرة فإنَّه لمَّا كان قيامها على الأربع بأسرها وشغلت المقدّمتان بحمل البدن عن التصرُّف والتقلّب كان لها في تحريك الذنب راحة؛ وفيه منافع اخرى يقصرعنها الوهم يعرف موقعها في وقت الحاجة إليها فمن ذلك أنَّ الدابَّة ترتطم في الوحل فلا يكون شيء أعون على نهوضها من الاخذ بذنبها، وفي شعر الذنب منافع للناس كثيرة يستعملونها في مآربهم، ثمَّ جعل ظهرها مسطّحاً مبطوحاً على قوائم أربع ليتمكّن من ركوبها، وجعل حياها بارزاً من ورائها ليتمكّن الفحل من ضربها، ولو كان أسفل البطن كمكان الفرج من المرأة لم يتمكّن الفحل منها، ألا ترى أنَّه لا يستطيع أنَّ يأتيها كفاحاً كما يأتى الرجل المرأة.

تأمّل مشفر الفيل وما فيه من لطيف التدبير فإنّه يقوم مقام اليد في تناول العلف والماء وازدرادهما إلى جوفه، ولولا ذلك ما استطاع أن يتناول شيئاً من الأرض لأنّه ليست له رقبة يمدها كسائر الأنعام، فلمّا عدم العنق أُعين مكان ذلك بالخرطوم الطويل ليسدله فيتناول به حاجته، فمن ذا الّذي عوّضه مكان العضو الّذي عدمه ما يقوم مقامه إلّا الرؤوف بخلقه؟ وكيف يكون هذا بالاهمال كما قالت الظلمة؟.

فإن قال قائل : فما باله لم يخلق ذا عنق كسائر الأنعام؟ قيل له : إنّ رأس الفيل وأذنيه أمر عظيم وثقل ثقيل، ولو كان ذلك على عنق عظيمة لهدّها وأوهنها فجعل رأسه ملصقاً بخسمه لكيلا ينال منه ما وصفنا، وخلق له مكان العنق هذاالمشفر ليتناول به غذاءه فصار مع عدمه العنق مستوفياً ما فيه بلوغ حاجته.

انظر الآن كيف جعل حياء الأنثى من الفيلة في أسفل بطنها فإذا هاجت للضراب ارتفع وبرز حتّى يتمكّن الفحل من ضربها ، فاعتبر كيف جعل حياء الأنثى من الفيلة على خلاف ما عليه في غيرها من الأنعام ثمَّ جعلت فيه هذه الخلّة ليتهيّأ للأمرالّذي فيه قوام النسل ودوامه .

فكّر في خلق الزرافة واختلاف أعضائها وشبهها بأعضاء أصناف من الحيوان؛ فرأسها رأس فرس، وعنقها عنق جمل، وأظلافها أظلاف بقرة، وجلدها جلد نمر؛ وزعم ناس من الجهّال بالله بَجْرَجُكُ أنَّ نتاجها من فحول شتّى قالوا : وسبب ذلك أنَّ أصنافاً من حيوان البرِّ إذا وردت الماء تنزو على بعض السائمة وينتج مثل هذا الشخص الّذي هو كالملتقط من أصناف شتَّى، وهذا جهل من قائله وقلة معرفته بالبارىء جلَّ قدسه، وليس كلَّ صنف من الحيوان يلقح كلٌّ صنف؛ فلا الفرس يلقح الجمل، ولا الجمل يلقح البقر، وإنَّما يكون التلقيح من بعض الحيوان فيما يشاكله ويقرب من خلقه كما يلقح الفرس الحمارة فيخرج ببينهما البغل، ويلقح الذئب الضبع فيخرج بينهما السمع، على أنَّه ليس يكون في الَّذي يخرج من بينهما عضوً من كلِّ واحد منهما كما في الزرافة عضو من الفرس، وعضو من الجمل، وأظلاف من البِقرة، بل يكون كالمتوسّط بينهما الممتزج منهما كالَّذي تراء في البغل، فإنَّك ترى رأسه وأذنيه وكفله وذنبه وحوافره وسطاً بين هذه الأعضاء من الفرس والحمار، وشحيجه كالممتزج من صهيل الفرس ونهيق الحمار، فهذا دليل على أنَّه ليست الزرافة من لقاح أصناف شتّى من الحيوان كما زعم الجاهلون، بل هي خلق عجيب من خلق الله للدلالة على قدرته الَّتي لا يعجزها شيء، وليعلم أنَّه خالق أصناف الحيوان كلُّها، يجمع بين ما يشاء من أعضائها في أيُّها شاء ويفرِّق ما شاء منها في أيُّها شاء، ويزيد في الخلقة ماشاء، وينقص منها ماشاء، دلالةُ على قدرته على الأشياء، وأنَّه لا يعجزه شيءُ أراده جلَّ وتعالى، فأمَّا طول عنقها والمنفعة لها في ذلك فإنَّ منشأها ومرعاها في غياطل ذوات أشجار شاهقة ذاهبة طولاً في الهواء فهي تحتاج إلى طول العنق لتتناول بفيها أطراف تلك الأشجار فتتقوَّت من ثمارها .

تأمّل خلق القِرد وشبهه بالإنسان في كثير من أعضائه أعني الرأس والوجه والمنكبين والصدر، وكذلك أحشاؤه شبيهة أيضاً بأحشاء الإنسان، وخصّ من ذلك بالذهن والفطنة الّتي بها يفهم عن سائسه ما يومي إليه، ويحكي كثيراً ممّا يرى الإنسان يفعله حتى أنّه يقرب من خلق الإنسان وشمائله في التدبير في خلقته على ما هيّ عليه أنّ يكون عبرة للإنسان في نفسه نيعلم أنَّه من طينة البهائم وسنخها إذكان يقرب من خلقها هذا القرب، وأنَّه لولا فضيلة فضّله الله بها في الذهن والعقل والنطق كان كبعض البهائم، على أنّ في جسم القرد فضولاً أخرى يفرق بينه وبين الإنسان كالخطم والذنب المسدل والشعر المجلّل للجسم كلّه، وهذا لم يكن مانعاً للقرد أن يلحق بالإنسان لو أُعطي مثل ذهن الإنسان وعقله ونطقه، والفصل الفاصل بينه وبين الإنسان بالصحّة هو النقص في العقل والذهن والنطق.

**بيان:** شخص البصر: ارتفع، وشخص الرجل بصره: إذا فتح عينيه. والخطم بالفتح من كلّ طائر منقاره ومن كلّ دابّة مقدَّم أنفه وفمه. وقضم كسمع : أكل بأطراف أسنانه. والجحفلة بمنزلة الشغة للبغال والحمير والخيل، وهي بتقديم الجيم على الحاء المهملة. والطبق محرَّكة : غطاء كلّ شيء. والحياء : الفرج. والمراد بمراقي البطن ما ارتفع منه من وسطه أو قرب منه. والوضر : الدرن. والمذبّة بكسر الميم : ما يذبُّ به الذباب. وبطحه : ألقاه على وجهه. وكفحته كفحاً وكفاحاً : إذا استقبلته. والمشفر من البعير كالجحفلة من الفرس. وقال الجوهريُّ : الزَرافة والزُرافة بفتح الزاي وضمّها مخفّفة الفاء : دابّة يقال لها بالفارسيّة : اشتر كاو بلنك. وقال الفيروزآبادي : السمع بكسر السين وسكون الميم : ولد الذئب من الضبع لايموت حتف أنفه كالحية، وعدوه أسرع من الطير، ووثبته تزيد على ثلاثين ذراعاً. وقال شحيج البغل والحمار : صوته والغياطل : جمع الغيطل وهو الشجر الكثير الملتف قوله غليمي : أن يكون أي خلق كذلك لأن يكون عبرة للإنسان. والسنخ بالكسر : الأصل. قوله : بالصحة هو النقص في العقل أي الفصل الصحيح الذي يصلح واقعاً أن يكون فاصلاً. وقوله : وقد النصر الماد الفيرون أي علي كن يكون عبرة للإنسان. والسنخ بالكسر المالية . وقوله زير النسخ : الوهو، وعلي هذا لا يبعد أن يكون عبرة للإنسان. والسنخ بالكسر : الأصل.

انظريا مفضّل إلى لطف الله جلّ اسمه بالبهائم كيف كسيت أجسامهم هذه الكسوة من الشعر والوبر والصوف ليقيها من البرد وكثرة الآفات، وألبست قوائمها الأظلاف والحوافر والأخفاف ليقيها من الحفاء، إذ كانت لا أيدي لها ولا أكفَّ ولا أصابع مهيّاة للمغزل والذبح فكفّوا بأن جعل كسوتهم في خلقتهم باقية عليهم ما بقوا لا يحتاجون إلى تجديدها والاستبدال بها، فأمّا الإنسان فإنّه ذو حيلة وكفت مهيّاة للعمل فهو ينسج ويغزل ويتّخذ لنفسه الكسوة، ويستبدل بها حالاً بعد حال، وله في ذلك صلاح من جهات؛ من ذلك : أنّه يشتغل بصنعة اللّباس عن العبث وما يخرجه إليه الكفاية ؛ ومنها : أنّه يستريح إلى خلع كسوته إذا شاء ولبسها إذا شاء ؟ ومنها : أن يتّخذ لنفسه من الكسوة ضروباً لها جمال وروعة فيتلذذ بلبسها وتبديلها . وكذلك من العبث وما يخرجه إليه الكفاية ؛ ومنها : أنّه يستريح إلى خلع كسوته إذا شاء ولبسها إذا شاء ؟ من العبث وما يخرجه إليه الكفاية ؛ ومنها : أنّه يستريح إلى خلع كسوته إذا شاء ولبسها إذا شاء ؟ من العبث وما يخرجه إليه الكفاية ، ومنها تابه عمال وروعة فيتلذذ بلبسها وتبديلها . وكذلك من العبث وما يضرجه إليه الكفاية ، ومنها تابه يستريح إلى خلع كسوته إذا شاء ولبسها إذا شاء ؟ ومنها تان يتخذ لنفسه من الكسوة ضروباً لها جمال وروعة فيتلذذ بلبسها وتبديلها . وكذلك من الناس ومكاسب يكون فيها معاشهم ، ومنها أقواتهم وأقوات عيالهم ، فصار الشعر والوبر من الناس ومكاسب يكون فيها معاشهم ، ومنها أقواتهم وأقوات عيالهم ، فصار الشعر والوبر والصوف يقوم للبهائم مقام الكسوة والأطلاف والحوافر ، والأخفاف مقام الحذاء .

**بيان:** قال الجوهريُّ: قال الكسائيُّ: رجل حاف بيِّن الحفوة والحفاء بالمدّ، وهو الّذي يمشي بلا خفّ ولانعل، وقال: وأمّا الَّذي حفي من كثرة المشي أي رقت قدمه أو حافره فإنّه حفٍ بيِّن الحفا مقصوراً، وأحفاه غيره. انتهى. قوله ﷺ : وروعة من قولهم: راعني الشيء: أعجبني. فكّر يا مفضّل في خلقة عجيبة جعلت في البهائم، فإنّهم يوارون أنفسهم إذا ماتوا كما يواري الناس موتاهم، وإلّا فأين جيف هذه الوحوش والسباع وغيرها لايرى منها شيء؟ وليست قليلةً فتخفى لقلّتها ؛ بل لوقال قائل : إنّها أكثر من الناس لصدق، فاعتبر ذلك بما تراه في الصحاري والجبال من أسراب الظبا والمها والحمير والوعول والايائل وغير ذلك من الوحوش، وأصناف السباع من الأسد والضباع والذئاب والنمور وغيرها، وضروب الهوام والحشرات ودوابّ الأرض، وكذلك أسراب الطير من الغربان والقطا والاوز والكراكي والحمام وسباع الطير جميعاً وكلها لايرى منها شيء إذا ماتت إلا الواحد بعد الواحد يصيده قانص أو يفترسه سبع فإذا أحسّوا بالموت كمنوا في مواضع خفيّة فيموتون فيها، ولولا ذلك لامتلأت الصحاري منها حتّى تفسد رائحة الهواء، ويحدث الامراض والوباء، فانظر إلى هذا الذي يخلص إليه الناس وعملوه بالتمثيل الأوَّل الذي مثّل لهم كيف جعل طبعاً واذكاراً في البهائم وغيرها ليسلم الناس من معرة ما يحدث عليهم من الأمراض والفساد إلى في المتلات الصحاري منها حتى تفسد رائحة الهواء، ويحدث الامراض والوباء، فانظر إلى هذا الذي يخلص إليه الناس وعملوه بالتمثيل الأوَّل الذي مثل لهم كيف جعل طبعاً واذكاراً في البهائم وغيرها ليسلم الناس من معرة ما يحدث عليهم من الأمراض والفساد .

توضيح: السرب – بالكسر – والسربة: القطيع من الظباء والقطا والخيل ونحوها والجمع أسراب. والمهاة: البقرة الوحشيّة والجمع مها. والوعل – بالفتح وككتف –: تيس الجبل والجمع: وعال ووعول. والأيل بضمّ الهمزة وكسرها وفتح الياء المشددة وكسيّد: الذكر من الأوعال، ويقال: هو الّذي يسمى بالفارسيّة: «كوزن» والجمع أيائيل. والقانص: الصائد.

فكّر يا مفضّل في الفطن الّتي جعلت في البهائم لمصلحتها بالطبع والخلقة لطفاً من الله تَتَرَكَلُ لهم، لئلاً يخلو من نعمه تَتَرَكُلُ أحد من خلقه لا بعقل ورويّة فإن الأيّل يأكل الحيّات فيعطش عطشاً شديداً فيمتنع من شرب الماء خوفاً من أن يدبّ السمَّ في جسمه فيقتله، ويقف على الغدير وهو مجهود عطشاً، فيعجُّ عجيجاً عالياً ولا يشرب منه ولو شرب لمات من ساعته<sup>(1)</sup>، فانظر إلى ما جعل من طباع هذه البهيمة من تحمّل الظمأ الغالب خوفاً من المضرّة في الشرب، وذلك ممّا لا يكاد الإنسان العاقل المميّز يضبطه من نفسه ؛ والثعلب إذا أعوزه الطعم تماوت ونفخ بطنه حتّى يحسبه الطير ميّتاً فإذا وقعت عليه لتنهشه وثب عليها من هذا وشبهه؟ فإنّه لمّا كان الثعلب العديم النطق والرويّة بهذه الحيلة إلاّ من توكّل بتوجيه الرزق له من هذا وشبهه؟ فإنّه لمّا كان الثعلب يضعف عن كثير ممّا تقوى عليه السباع من مساورة الصيد من هذا وشبهه؟ فإنّه لمّا كان الثعلب يضعف عن كثير ممّا تقوى عليه السباع من مساورة الصيد أعين بالدهاء والفطنة والاحتيال لمعاشه، والدُلفين يلتمس صيد الطير فيكون حيلته في ذلك أعين بالدهاء والفطنة والاحتيال لمعاشه، والدُلفين يلتمس ميد نطير فيكون حيلته في ذلك أن يأخذ الماء الذي عليه حتّى يطفو على الماء، يكمن تحته ويثور الماء الذي عليه حتّى أن يأخذ السمك فيقتله ويشرحه حتّى يطفو على الماء، يكمن تحته ويثور الماء الذي عليه حتّى الايتبيّن شخصه، فإذا وقع الطير على السمك الطافي وثب إليها فاصطادها، فانظر إلى هذه الحيتية يفحمه، فإذا وقع الطير على السمك الطافي وثب إليها فاصطادها، فانظر إلى هذه الحيلة كيف جعلت طبعاً في هذه البهيمة لبعض المصلحة ؟

(١) ذكر في كتاب حياة الحيوان للدميري أعاجيب وخواص له فراجع [النمازي].

قال المفضّل: فقلت: خبّرني يامولاي عن التنّين والسحاب، فقال غليظير: إنَّ السحاب كالموكّل به يختطفه حيثما ثقفه، كما يختطف حجر المغناطيس الحديد؛ فهو لايطلع رأسه في الأرض خوفاً من السحاب ولايخرج إلّا في القيظ مرّةً إذا صحت السماء فلم يكن فيه نكتة من غيمة؛ قلت: فلمَ وكّل السحاب بالتنّين يرصده ويختطفه إذا وجده؟ قال: ليدفع عن الناس مضرّته.

بيان: قوله: لابعقل ورويّة، لعلَّ المراد أنَّ هذه الأمور من محض لطفه تعالى حيث يلهمهم ذلك لابعقل ورويّة، وفي أكثر النسخ: لا بعقل ومروته؛ وهو تصحيف والمراد معلوم. والجهد: الطاقة والمشقة أي أصابته مشقّة عظيمة من العطش. والعجيج: الصياح ورفع الصوت. وأعوزه الشيء أي احتاج إليه. والتماوت: إظهار الموت حيلة. والمساورة: هي الوثوب على وجه الصيد. وقال الفيروزآباديُّ: الدلفين بالضمّ دابّة بحريّة تنجي الغريق وقوله عُليَّنَا: يثور الماء أي يهيّجه ويحرّكه. والتنين: حيّة عظيمة معروفة. وثقفه أي وجده. والفيظ صميم الصيف من طلوع الثريّا إلى طلوع سهيل. والصحو: ذهاب الغيم.

قال المفضّل : فقلت : قد وصفت لي يا مولاي من أمر البهائم مافيه معتبر لمن اعتبر فصف لي الذرّة والنمل والطير ؛ فقال ﷺ :

يا مفضّل تأمّل وجه الذرّة الحقيرة الصغيرة هل تجد فيها نقصاً عمّا فيه صلاحها؟ فمن أين هذا التقدير والصواب في خلق الذرّة إلّا من التدبير القائم في صغير الخلق وكبيره؟ .

انظر إلى النمل واحتشادها في جمع القوت وإعداده، فإنّك ترى الجماعة منها إذا نقلت الحبّ إلى زبيتها بمنزلة جماعة من الناس ينقلون الطعام أو غيره، بل للنمل في ذلك من الجدّ والتشمير ماليس للناس مثله؛ أما تراهم يتعاونون على النقل كما يتعاون الناس على العمل؟ ثمّ يعمدون إلى الحبّ فيقطعونه قطعاً لكيلا ينبت فيفسد عليهم فإن أصابه ندى أخرجوه فنشروه حتّى يجف؛ ثمَّ لا يتّخذ النمل الزبية إلّا في نشر من الأرض كي لا يفيض السيل فيغرقها فكلّ هذا منه بلا عقل ولا رويّة بل خلقة خُلقَ عليها لمصلحة لطفاً من الله بُوَيَيْنَة.

انظر إلى هذا الذي يقال له : اللّيث، وتسمّيه العامّة أسد الذباب، وما أُعطي من الحيلة والرفق في معاشه، فإنّك تراه حين يحسّ بالذباب قد وقع قريباً منه تركه مليّاً حتّى كأنّه موات لاحراك به، فإذا رأى الذباب قد اطمأنّ وغفل عنه دبّ دبيباً دقيقاً حتّى يكون منه بحيث يناله وثبة ثمّ يثب عليه فيأخذه فإذا أخذه اشتمل عليه بجسمه كلّه مخافة أن ينجو منه فلا يزال قابضاً عليه حتّى يحسّ بأنّه قد ضعف واسترخى ثمّ يقبل عليه فيفترسه ويحيى بذلك منه؛ فأمّا العنكبوت فإنّه ينسج ذلك النسج فيتخذه شركاً ومصيدةً للذباب ثمّ يكمن في جوفه فإذا نشب فيه الذباب أجال عليه يلدغه ساعةً بعد ساعه فيعيش بذلك منه فكراك والفهود، وهكذا يحكى صيد الأشراك والحبائل. فانظر إلى هذه الدويبة الضعيفة كيف جعل في طبعها ما لا يبلغه الإنسان إلّا بالحيلة واستعمال آلات فيها، فلا تزدر بالشيء إذا كانت العبرة فيه واضحةً كالذرّة والنملة وما أشبه ذلك فإن المعنى النفيس قد يمثّل بالشيء الحقير فلا يضع منه ذلك كما لا يضع من الدينار وهو من ذهب أن يوزن بمثقال من حديد.

**بيان:** الاحتشاد: الاجتماع. والزبية بالضمّ: الحفرة. والنشر بالفتح وبالتحريك: المكان المرتفع. وقال الجوهريُّ: اللَّيث: الأسد وضرب من العناكب يصطاد الذباب بالوثب انتهى. والموات بالفتح: ما لا روح فيه. ويقال: ما به حراك كسحاب أي حركة. والشرك بالتحريك: حبالة الصائد. ويقال: أحال عليه السوط يضربه أي أقبل. قوله ظَيْنَا : فكذلك أي كفعل اللَّيث. وقوله: هكذا أي كالعنكبوت. والازدراء: الاحتقار. قوله ظَيْنَا: فلا يضع منه أي لاينقص من قدر المعنى النفيس تمثيله بالشيء الحقير، قال

تأمّل يا مفضّل جسم الطائر وخلقته فإنّه حين قدّر أن يكون طائراً في الجوّ خفّف جسمه وأدمج خلقه، فاقتصر به من القوائم الأربع على اثنتين، ومن الاصابع الخمس على أربع، ومن منفذين للزبل والبول على واحد يجمعهما، ثمَّ خلق ذا جؤجؤ محدّد ليسهل عليه أن يخرق الهواء كيف ما أخذ فيه، كما جعل السفينة بهذه الهيئة لتشقّ الماء وتنفذ فيه، وجعل في جناحيه وذنبه ريشات طوال متان لينهض بها للطيران، وكسى كلُّه الريش ليداخله الهواء فيقلُّه، ولَّما قدَّر أن يكون طعمه الحبِّ واللَّحم يبلعه بلعاً بلا مضغ نقص من خلقه الأسنان، وخلق له منقارصلب جاس يتناول به طعمه فلا ينسحج من لقط الحبّ، ولا يتقصّف من نهش اللّحم، ولمّا عدم الأسنان وصار يزدرد الحبّ صحيحاً واللّحم غريضاً أعين بفضل حرارة في الجوف تطحن له الطعام طحناً يستغني به عن المضغ؛ واعتبر بذلك بأنَّ عجم العنب وغيره يخرج من أجواف الانس صحيحاً، ويطحن في أجواف الطير لايري له أثر، ثمَّ جعل مما يبيض بيضاً ولا يلد ولادة لكيلا يثقل عن الطيران فإنَّه لو كانت الفراخ في جوفه تمكث حتَّى تستحكم لأثقلته وعاقته عن النهوض والطيران فجعل كلّ شيء من خلقه مشاكلاً للإمر الّذي قدّر أن يكون عليه ثمّ صار الطائر السائح في هذا الجوّ يقعد على بيضه فيحضنه أسبوعاً، وبعضها أسبوعين، وبعضها ثلاثة أسابيع حتّى يخرج الفرخ من البيضة ثمَّ يقبل عليه فيزقَّه الريح لتتّسع حوصلته للغذاء ثمَّ يربّيه ويغذّيه بما يعيش به فمن كلّفه أن يلقط الطعم ويستخرجه بعد ان يستقرُّ في حوصلته ويغذو به فراخه؟ ولأيَّ معنى يحتمل هذه المشقَّة وليس بذي رويَّة ولا تفكّر؟ ولا يأمل في فراخه ما يأمل الإنسان في ولده من العزّ والرفد وبقاء الذكر؟ فهذا هو فعل يشهد بأنَّه معطوف على فراخه، لعلَّه لايعرفها ولا يفكِّر فيها وهي دوام النسل وبقاؤه لطفاً من الله تعالى ذكره.

انظر إلى الدجاجة كيف تهيج لحضن البيض والتفريخ وليس لها بيض مجتمع ولاوكر

موطى بل تنبعث وتنتفخ وتقوقي وتمتنع من الطعام حتّى يجمع لها البيض فتحضنه وتفرخ فلمَ كان ذلك منها إلاّ لإقامة النسل؟ ومن أخذها بإقامة النسل ولا رويّة ولا تفكّر لولا أنّها مجبولة على ذلك؟ .

اعتبر بخلق البيضة وما فيها من المحّ الأصفر الخائر، والماء الأبيض الرقيق، فبعضه لينتشر منه الفرخ، وبعضه ليغذى به، إلى أن تنقاب عنه البيضة، وما في ذلك من التدبير فإنّه لو كان نشوء الفرخ في تلك القشرة المستحصنة التي لا مساغ لشيء إليها لجعل معه في جوفها من الغذاء ما يكتفي به إلى وقت خروجه منها، كمن يحبس في حبس حصين لايوصل إلى من فيه فيجعل معه من القوت ما يكتفي به إلى وقت خروجه منه.

فكّر في حوصلة الطائر وما قدَّر له، فإنَّ مسلك الطعام إلى القانصة ضيق لا ينفذ فيه الطعام إلاّ قليلاً قليلاً، فلو كان الطائر لا يلقط حبَّةً ثانيةً حتّى تصل الأولى إلى القانصة لطال عليه، ومتى كان يستوفي طعمه؟ فإنما يختلسه اختلاساً لشدة الحذر، فجعلت الحوصلة كالمخلاة المعلّقة أمامه ليوعي فيها ما أدرك من الطعام بسرعة ثمَّ تنفذه إلى القانصة على مهل، وفي الحوصلة أيضاً خلّة أخرى، فإنّ من الطائر ما يحتاج إلى أن يزقَّ فراخه فيكون ردّه للطعام من قرب أسهل عليه.

توضيح؛ أقلّه أي حمله ورفعه. وجسا كدعا: صلب ويبس. ويقال: سحجت جلده فانسحج أي قشرته فانقشر. والتقصّف: التكسّر. والغريض الطريّ، أي غير مطبوخ. والعجم بالتحريك: النوى وحضن الطائر بيضه يحضنه: ذا ضمّه إلى نفسه تحت جناحه. وزق الطائر فرخه يزقّه أي أطعمه بفيه. وتقوقي أي تصيح. والمحّ بضمّ الميم والحاء المهملة: صفرة البيض، وفي بعض النسخ بالخاء المعجمة: وقال الاصمعيّ: اخترت الزبد: تركته خائراً، وذلك إذا لم تذبه. وتنقاب اي تنفلق.

قال المفضّل: فقلت يا مولاي إنّ قوماً من المعطّلة يزعمون أنّ اختلاف الألوان والأشكال في الطير إنّما يكون من قبل امتزاج الأخلاط واختلاف مقاديرها بالمرج والإهمال. فقال:

يا مفضّل هذا الوشي الّذي تراء في الطواويس والدرّاج والتدارج على استواء ومقابلة كنحو ما يخطّ بالأقلام كيف يأتي به الامتراج المهمل على شكل واحد لا يختلف؟ ولو كان بالاهمال لعدم الاستواء ولكان مختلفاً .

تأمّل ريش الطير كيف هو؟ فإنّك تراه منسوجاً كنسج الثوب من سلك دقاق قد ألف بعضه إلى بعض كتأليف الخيط إلى الخيط والشعرة إلى الشعرة، ثمّ ترى ذلك النسج إذا مددته ينفتح قليلاً ولا ينشقُّ لتداخله الريح فيقلّ الطائر إذا طار، وترى في وسط الريشة عموداً غليظاً متيناً قد نسج عليه الّذي هو مثل الشعر ليمسكه بصلابته، وهو القصبة الّتي هو في وسط الريشة، وهو مع ذلك أجوف ليخف على الطائر ولا يعوقه عن الطيران. **بيان:** المرج بالتحريك: الفساد والاضطراب والاختلاط. وفي بعض النسخ بالزاي المعجمة والأوَّل أظهر والوشي: نقش الثوب ويكون من كلِّ لون. والسلوك: جمع السلك وهو جمع السلكة – بالكسر –: الخيط يخاط به.

هل رأيت يا مفضّل هذا الطائر الطويل الساقين؟ وعرفت ما له من المنفعة في طول ساقيه؟ فإنّه أكثر ذلك في ضحضاح من الماء فتراه بساقين طويلين كأنّه ربيئة فوق مرقب وهو يتأمّل ما دبّ في الماء فإذا رأى شيئاً ممّا يتقوّت به خطا خطوات رقيقاً حتّى يتناوله، ولو كان قصير الساقين وكان يخطو نحو الصيد ليأخذه يصيب بطنه الماء فيثور ويذعرمنه فيتفرّق عنه فخلق له ذلك العمودان ليدرك بهما حاجته ولايفسد عليه مطلبه.

تأمّل ضروب التدبير في خلق الطائر فإنّك تجد كلّ طائر طويل الساقين طويل العنق وذلك ليتمكّن من تناول طعامه من الأرض ولو كان طويل الساقين قصير العنق لما استطاع أن يتناول شيئاً من الأرض، وربّما أعين مع طول العنق بطول المناقير ليزداد الأمر عليه سهولة له وإمكاناً أفلا ترى أنّك لا تفتّش شيئاً من الخلقة إلا وجدته على غاية الصواب والحكمة؟ .

**توضيح:** ماء ضحضاح أي قريب القعر. والربيئة بالهمز: العين والطليعة الّذي ينظر للقوم لئلاّ يدهمهم عدوَّ، ولا يكون إلّا على جبل أو شرف. والمرقب: الموضع المشرف يرتفع عليه الرقيب. والذعر: الخوف.

انظر إلى العصافير كيف تطلب أكلها بالنهار فهي لاتفقده؟ ولا هي تجده مجموعاً معدّاً بل تناله بالحركة والطلب، وكذلك الخلق كلّه فسبحان من قدّر الرزق كيف قوّته؟ فلم يجعل ممّا لا يقدر عليه إذ جعل للخلق حاجة إليه ولم يجعله مبذولاً وينال بالهوينا إذ كان لا صلاح في ذلك فإنّه لو كان يوجد مجموعاً معداً كانت البهائم تتقلّب عليه ولا تنقلع [عنه] حتّى تبشم فتهلك، وكان الناس أيضاً يصيرون بالفراغ إلى غاية الاشر والبطر حتّى يكثر الفساد ويظهر الفواحش.

أعلمت ما طعم هذه الأصناف من الطير الّتي لا تخرج إلاّ باللّيل كمثل البوم والهام والخفّاش؟ قلت: لا يا مولاي، قال: إنّ معاشها من ضروب تنتشر في هذا الجوّ من البعوض والفراش وأشباه الجراد واليعاسيب، وذلك أنّ هذه الضروب مبثوثة في الجوّ لا يخلو منها موضع واعتبر ذلك بأنّك إذا وضعت سراجاً باللّيل في سطح أو عرصة دار اجتمع عليه من هذا شيء كثير فمن أين يأتي ذلك كلّه إلاّ من القرب؟ .

فإن قال قائل: إنّه يأتي من الصحاري والبراري: قيل له: كيف يوافي تلك الساعة من موضع بعيد؟ وكيف يبصر من ذلك البعد سراجاً في دار محفوفة بالدور فيقصد إليه؟ مع أنّ هذه عياناً تتهافت على السراج من قرب فيدلّ ذلك على أنّها منتشرة في كلّ موضع من الجوّ، فهذه الأصناف من الطير تلتمسها إذا خرجت فتتقوت بها.

فانظر كيف وجّه الرزق لهذه الطيور الّتي لا تخرج إلاّ باللّيل من هذه الضروب المنتشرة في الجوِّ؛ واعرف مع ذلك المعنى في خلق هذه الضروب المنتشرة الَّتي عسى أن يظنَّ ظانُّ أنَّها فضل لامعنى له؛ خلق الخفَّاش خلقة عجيبة بين خلقة الطير وذوات الأربع [بل هو إلى ذوات الأربع] أقرب، وذلك أنَّه ذو أذنين ناشزتين وأسنان ووبر وهو يلد ولاداً ويرضع ويبول ويمشي إذا مشى على أربع، وكلُّ هذا خلاف صفة الطير، ثمَّ هو أيضاً ممَّا يخرَّج باللَّيل ويتقوَّت مما يسري في الجوّ من الفراش وما أشبهه؛ وقد قال قائلون: إنَّه لا طُعم للخفَّاش، وإنَّ غذاءه من النسيم وحده، وذلك يفسد ويبطل من جهَتين : إحداهما خروج ما يخرج منه من الثقل والبول فإنَّ هذا لا يكون من غير طُعم، والأخرى أنَّه ذو أسنان ولو كان لا يطعم شيئاً لم يكن للأسنان فيه معنىً، وليس في الخلقة شيء لا معنى له؛ وأمَّا المآرب فيه فمعروفة حتَّى أنَّ زبله يدخل في بعض الأعمال؛ ومن أعظم الإرب فيه خلقته العجيبة الدالَّة على قدرة الخالق جلِّ شأنه، وتصرِّفها فيما شاء كيف شاء لضرب من المصلحة. فأمَّا الطائر الصغير الَّذي يقال له : «ابن تمرة» فقد عشَّش في بعض الأوقات في بعض الشجر فنظر إلى حيَّة عظيمة قد أقبلت نحو عشَّه فاغرةً فاها لتبلعه فبينما هو يتقلُّب ويضطرب في طلب حيلة منها إذ وجد حسكة فحملها فألقاها في فم الحيّة، فلم تزل الحيّة تلتوي وتتقلُّب حتّى ماتت. أفرأيت لو لم أخبرك بذلك كان يخطر ببالك أو ببال غيرك أنَّه يكون من حسكة مثل هذه المنفعة العظيمة أو يكون من طائر صغير أو كبير مثل هذه الحيلة؟ اعتبر بهذا وكثير من الأشياء تكون فيها منافع لا تعرف إلاً بحادث يحدث به أو خبر يسمع به.

انظر إلى النحل واحتشاده في صنعة العسل، وتهيئة البيوت المسدّسة وما ترى في ذلك اجتماعه من دقائق الفطنة فانّك إذا تأمّلت العمل رأيته عجيباً لطيفاً، وإذا رأيت المعمول وجدته عظيماً شريفاً موقعه من الناس، وإذا رجعت إلى الفاعل ألفيته غبيّاً جاهلاً بنفسه فضلاً عما سوى ذلك، ففي هذا أوضح الدلالة على أنّ الصواب والحكمة في هذه الصنعة ليس للنحل بل هي للذي طبعه عليها وسخره فيها لمصلحة الناس.

انظر إلى هذا الجراد ما أضعفه وأقواه فإنّك إذا تأمّلت خلقه رأيته كأضعف الأشياء، وإن دلفت عساكره نحو بلد من البلدان لم يستطع أحد أن يحميه منه . ألا ترى أنّ ملكاً من ملوك الأرض لو جمع خيله ورجله ليحمي بلاده من الجراد لم يقدر على ذلك؟ أفليس من الدلائل على قدرة الخالق أن يبعث أضعف خلقه إلى أقوى خلقه فلا يستطيع دفعه؟ انظر إليه كيف ينساب على وجه الأرض مثل السيل فيغشي السهل والجبل والبدو والحضر، حتّى يستر نور الشمس بكثرته فلو كان هذا ممّا يصنع بالأيدي متى كان يجتمع منه هذه الكثرة، وفي كم من سنة كان يرتفع فاستدلّ بذلك على القدرة الّتي لا يؤودها شيء ويكثر عليها .

تأمّل خلق السمك ومشاكلته للأمر الّذي قدّر أن يكون عليه فإنّه خلق غير ذي قوائم لأنّه لا

يحتاج إلى المشي إذ كان مسكنه الماء، وخلق غير ذي رئة لأنّه لا يستطيع أنّ يتنفّس وهو منغمس في اللّجّة، جعلت له مكان القوائم أجنحة شداد يضرب بها في جانبيه كما يضرب الملاّح بالمجاذيف من جانبي السفينة، وكسي جسمه قشوراً متاناً متداخلة كتداخل الدروع والجواشن لتقيه من الآفات فأعين بفضل حسّ في الشمّ لأنّ بصره ضعيف والماء يحجبه، فصار يشمّ الطعم من البعد البعيد فينتجعه، وإلاّ فكيف يعلم به وبموضعه؟ واعلم أنّ من فيه إلى صماخيه منافذ فهو يعبّ الماء بفيه ويرسله من صماخيه فيتروّح إلى ذلك كما يتروّح غيره من الحيوان إلى تنشّم هذا النسيم.

فكّر الآن في كثرة نسله وما خصّ به من ذلك فإنّك ترى في جوف السمكة الواحدة من البيض ما لا يحصى كثرة، والعلّة في ذلك أن يتسع لما يغتذي به من أصناف الحيوان فإنّ أكثرها يأكل السمك حتّى أنّ السباع أيضاً في حافات الآجام عاكفة على الماء أيضاً كي ترصد السمك فإذا مرَّ بها خطفته فلمّا كانت السباع تأكل السمك والطير يأكل السمك والناس يأكلون السمك والسمك يأكل السمك كان من التدبير فيه أن يكون على ما هو عليه من

فإذا أردت أن تعرف سعة حكمة الخالق وقصر علم المخلوقين فانظر إلى ما في البحار من ضروب السمك، ودوابّ الماء والأصداف، والأصناف التي لا تحصى ولا تعرف منافعها إلّا الشيء بعد الشيء يدركه الناس بأسباب تحدث؛ مثل القرمز فإنّه إنّما عرف الناس صبغه بأنَّ كلبة تجول على شاطىء البحر فوجدت شيئاً من الصنف الذي يسمّى الحلزون فأكلته فاختضب خطمها بدمه فنظر الناس إلى حسنه فاتّخذوه صبغاً، وأشباه هذه ممّا يقف الناس عليه حالاً بعد حال وزماناً بعد زمان.

قال المفضّل: حان وقت الزوال فقام مولاي ﷺ إلى الصلاة، وقال: بكّر إليّ غداً إن شاء الله تعالى فانصرفت وقد تضاعف سروري بما عرفنيه، مبتهجاً بما منحنيه، حامداً لله على ما آتانيه فبتُّ ليلتي مسروراً مبتهجاً .

بيان: البشم محرّكة : التخمة والسأمة . بشم كفرح وأبشمه الطعام . والفراش هي التي تقع في السراج . واليعسوب . أمير النحل وطائر أصغر من الجرادة أو أعظم . وقوله علي : ناشزتين بالمعجمة أي مرتفعتين ، وفي بعض النسخ بالمهملة أي مبسوطتين . والسُرى : السير باللَيل . وقال الفيروزآبادي : والتمّرة كقبّرة وابن تمّرة طائر أصغر من العصفور . انتهى . وفغر فاه أي فتحه ، والحسك محرّكة : نبات تعلق ثمرته بصوف الغنم . قوله علي : غبياً جاهلاً أي ليس له عقل يتصرّف في سائر الأشياء على نحو تصرّفه في ذلك الأمر المخصوص فظهر أن خصوص هذا الأمر إلهام من مدبّر حكيم ، أو خلقة وطبيعة جبله عليها ، ليصدر عنه خصوص هذا الأمر لما فيه من المصلحة مع كونه غافلاً عن المصلحة أيضاً ، ولعل هذا يؤيّد ما يقال : إن الحيوانات العجم غير مدركة للكليّات ويقال: دلفت الكتيبة في الحرب أي تقدّمت، ويقال: دلفناهم؛ فالعساكر تحتمل الرفع والنصب. والرجل بالفتح جمع راجل: خلاف الفارس. وانساب: جرى ومشى مسرعاً. ولا يؤودها أي لا يثقلها. ولجّة الماء: معظمه، والمجذاف: ما تجري به السفينة. وانتجع: طلب الكلاً في موضع. وحافات الآجام: جوانبها. وعكف على الشيء: أقبل عليه مواظباً. وقال الفيروزآباديّ: القرمز: صبغ أرمنيّ يكون من عصارة دود في آجامهم. وقال: الحلزون – محركة – دابّة تكون في الرمث أي بعض مراعي الإبل، ويظهر من كلامه عليميّيني اتّحادهما، ويحتمل أن يكون المراد أنّ من صبغ الحلزون تفطّنوا بإعمال القرمز للصبغ لتشابههما. تم المجلس الثاني.

المجلس الثالث: قال المفضّل: فلمّا كان اليوم الثالث بكّرت إلى مولاي فاستؤذن لي فدخلت فأذن لي بالجلوس فجلست، فقال عليتي : الحمد لله الّذي اصطفانا ولم يصطف علينا، اصطفانا بعلمه، وأيّدنا بحلمه، من شذ عنّا فالنار مأواه، ومن تفيّاً بظلّ دوحتنا فالجنّة مثواه، قد شرحت لك يا مفضّل خلق الإنسان وما دبّربه وتنقّله في أحواله وما فيه من الاعتبار، وشرحت لك أمر الحيوان، وأنا أبتدىء الآن بذكر السماء والشمس والقمر والنجوم والفلك واللّيل والنهار والحرّ والبرد والرياح والجواهر الاربعة : الأرض والماء والهواء والنار؛ والمطر والصخر والجبال والطين والحجارة والمعادن والنبات والنبات والنخل والنواء من الاعتبار،

فكّر في لون السماء وما فيه من صواب التدبير فإنّ هذا اللّون أشدّ الألوان موافقة للبصر وتقوية حتّى أنّ من صفات الأطبّاء لمن أصابه شيء أضرّ ببصره إدمان النظر إلى الخضره وما قرب منها إلى السواد، وقد وصف الحذّاق منهم لمن كلَّ بصره الاطلاع في إجّانة خضراء مملوءة ماءاً، فانظر كيف جعل الله يَتَزَيَّنَكَ أديم السماء بهذا اللّون الأخضر إلى السواد ليمسك الأبصار المنقلبة عليه فلا ينكأ فيها بطول مباشرتها له فصار هذا الّذي أدركه الناس بالفكر والرويّة والتجارب يوجد مفروغاً منه في الخلقة حكمة بالغة ليعتبر بها المعتبرون، ويفكّر فيها الملحدون، ﴿ فَكَنَلَهُمُ اللَهُ أَنَّكَ يُؤْفَكُونَهُ .

بيان: اصطفانا بعلمه أي اختارنا وفضّلنا على الخلق بأن أعطانا من علمه مالم يعط أحداً. وأيّدنا بحلمه أي قوّانا على تبليغ الرسالة بما حلاّنا به من حلمه لنصبر على ما يلقانا من أذى الناس وتكذيبهم. والدوحة: الشجرة العظيمة. والصخر: الحجر العظام. وأديم السماء: وجهها، كما يطلق أديم الأرض على وجهها، ويمكن أن يكون غيّيًا شبّهها بالأديم. وقوله غيّيًا: حكمة بالغة بالرفع خبر مبتدأ محذوف؛ أو بالنصب بالحاليّة أو بكونه مفعولاً لأجله.

فكّر يا مفضّل في طلوع الشمس وغروبها لإقامة دولتي النهار واللّيل فلولا طلوعها بطل

أمر العالم كلَّه فلم يكن الناس يسعون في معايشهم ويتصرّفون في أمورهم والدنيا مظلمة عليهم، ولم يكونوا يتهنّؤون بالعيش مع فقدهم لذّة النور وروحه، والإرب في طلوعها ظاهر مستغن بظهوره عن الإطناب في ذكره والزيادة في شرحه بل تأمّل المنفعة في غروبها؛ فلولا غروبها لم يكن للناس هدوءً ولا قرار مع عظم حاجتهم إلى الهدوء والراحة لسكون أبدانهم وجموم حواسّهم وانبعاث القوّة الهاضمة لهضم الطعام وتنفيذ الغذاء إلى الأعضاء ثمّ كان الحرص يستحملهم من مداومة العمل ومطاولته على ما يعظم نكايته في أبدانهم فإنّ كثيراً من والجمع والا حثوم هذا اللّيل لظلمته عليهم لم يكن لهم هدوءً ولا قرار حرصاً على الكسب والجمع والادّخار ثمّ كانت الأرض تستحمي بدوام الشمس بضيائها وتحمي كلّ ما عليها من حيوان ونبات فقدّرها الله بحكمته وتدبيره تطلع وقتاً وتغرب وقتاً بمنزلة سراج يرفع لأهل البيت تارة ليقضوا حوائجهم ثمّ يغيب عنهم مثل ذلك ليهدؤوا ويقرّوا فصار النور والظلمة مع تضادهما منقادين متظاهرين على ما في مثل ذلك ليهدؤوا ويقرّوا فسار النور والظلمة مع تضادهما مناه مناه من على ما فيه صلاح العالم وقوامه.

ثم فكّر بعد هذا في ارتفاع الشمس وانحطاطها لإقامة هذه الأزمنة الأربعة من السنة، وما في ذلك من التدبير والمصلحة؛ ففي الشتاء تعود الحرراة في الشجر والنبات فيتولّد فيهما موادُّ الثمار، ويستكثف الهواء فينشأ منه السحاب والمطر، وتشدُّ أبدان الحيوان وتقوى، وفي الربيع تتحرّك وتظهر المواد المتولّدة في الشتاء فيطلع النبات، وتنوّر الأشجار، ويهيج الحيوان للسفاد، وفي الصيف يحتدم الهواء فتنضج الثمار، وتتحلّل فضول الأبدان، ويحق وجه الأرض فتهيأ للبناء والأعمال، وفي الخريف يصفو الهواء، وترتفع الأمراض، وتصحّ الأبدان ويمتد للغيات المواد ألمان من الخريف يصفو الهواء، وترتفع الأمراض، وتصحّ تقصّيت لذكرها لطال فيها الكلام.

فكّر الآن في تنقّل الشمس في البروج الاثني عشر لإقامة دور السنة، وما في ذلك من التدبير فهو الدور الذي تصحّ به الأزمنة الأربعة من السنة: الشتاء، والربيع، والصيف، والخريف؛ ويستوفيها على التمام، وفي هذا المقدار من دوران الشمس تدرك الغلاّت والثمار، وتنتهي إلى غاياتها، ثمّ تعود فيستأنف النشوء والنموّ، ألا ترى أنّ السنة مقدار مسير الشمس من الحمل إلى الحمل فبالسنة وأخواتها يكال الزمان من لدن خلق الله تعالى العالمَ إلى كلّ وقت وعصر من غابر الأيّام، وبها يحسب الناس الأعمال والأوقات الموقّتة للديون والإجارات والمعاملات وغير ذلك من أمورهم، وبمسير الشمس تكمل السنة ويقوم حساب الزمان على الصحّة.

انظر إلى شروقها على العالم كيف دبّر أنّ يكون فإنّها لو كانت تبزغ في موضع من السماء فتقف لا تعدوه لما وصل شعاعها ومنفعتها إلى كثير من الجهات لأنّ الجبال والجدران كانت تحجبها عنها فجعلت تطلع في أوّل النهار من المشرق فتشرق على ماقابلها من وجه المغرب ثمَّ لا تزال تدور وتغشى جهة بعد جهة حتَّى تنتهي إلى المغرب فتشرق على ما استتر عنها في أوَّل النهار فلا يبقى موضع من المواضع إلاّ أخذ بقسطه من المنفعة منها، والإرب الَّتي قدَّرت له، ولو تخلَّفت مقدار عام أو بعض عام كيف كان يكون حالهم؟ بل كيف كان يكون لهم مع ذلك بقاءً؟ أفلا يرى الناس كيف هذه الأمور الجليلة الَّتي لم تكن عندهم فيها حيلة؟ فصارت تجري على مجاريها لا تعتلّ ولا تتخلَّف عن مواقيتها لصلاح العالم وما فيه بقاؤه.

استدلّ بالقمر ففيه دلالة جليلة تستعملها العامّة في معرفة الشهور، ولا يقوم عليه حساب السنة، لأنّ دوره لا يستوفي الأزمنة الأربعة ونشوء الثمار وتصرّمها، ولذلك صارت شهور القمر وسنوه تتخلّف عن شهور الشمس وسنيها، وصار الشهر من شهور القمر ينتقل فيكون مرة بالشتاء ومرة بالصيف.

فتحر في إنارته في ظلمة الليل والإرب في ذلك فإنّه مع الحاجة إلى الظلمة لهدوء الحيوان وبرد الهواء على النبات لم يكن صلاح في أن يكون الليل ظلمة داجية لاضياء فيها فلا يمكن فيه شيء من العمل؛ لأنّه ربّما احتاج الناس إلى العمل بالليل لضيق الوقت عليهم في تقصّي الأعمال بالنهار أو لشدّة الحرّ وإفراطه فيعمل في ضوء القمر أعمالاً شتّى كحرث الأرض، وضرب اللّبن، وقطع الخشب، وما أشبه ذلك فجعل ضوء القمر معونة للناس على معايشهم إذا احتاجوا إلى ذلك، وأنساً للسائرين، وجعل طلوعه في بعض الليل دون بعض، ونقص مع ذلك من نور الشمس وضيائها لكيلا تنبسط الناس في العمل انبساطهم بالنهار، ويمتنعوا من الهدوء والقرار فيهلكهم ذلك وفي تصرّف القمر خاصّة في مهله ومحاقه وزيادته ونقصانه وكسوفه من التنبيه على قدرة الله خالقه المصرّف له هذا التصريف لصلاح العالم ما يعتبر به المعتبرون.

**ايضاح؛** الدولة بالفتح والضمّ : انقلاب الزمان، ودالت الأيّام : دارت، والله يداولها بين الناس. وهذا كمنع هدءاً وهدوءاً : سكن. ويقال : نكيت في العدوّ نكاية إذا قتلت فيهم وجرحت. وجثم الإنسان والطائر والنعم، يجثم جثماً وجثوماً : لزم مكانه لم يبرح، والمراد جثومهم في اللّيل. والتظاهر : التعاون. ونوّر الشجر أي أخرج نوره. وحدم النار : شدّة احتراقها . والتقصّي : بلوغ أقصى الشيء ونهايته . والغابر الباقي والماضي ؛ والمراد هنا الثاني . وبزغت الشمس بزوغاً : شرقت، أو البزوغ ابتداء الطلوع . وقال الجوهريّ : اعتلّ عليه واعتلّه : إذا اعتاقه عن أمر . انتهى . وليلة داجية أي مظلمة .

فكّر يا مفضّل في النجوم واختلاف مسيرها فبعضها لا تفارق مراكزها من الفلك ولا تسير إلاّ مجتمعة، وبعضها مطلقة تنتقل في البروج وتفترق في مسيرها فكلّ واحد منها يسير سيرين مختلفين : أحدهما عامَّ مع الفلك نحو المغرب، والآخر خاصٌ لنفسه نحو المشرق؛ كالنملة الّتي تدور على الرحى فالرحى تدور ذات اليمين والنملة تدور ذات الشمال والنملة في تلك تتحرَّك حركتين مختلفتين: إحداهما بنفسها فتتوجَّه أمامها، والأخرى مستكرهة مع الرحى تجذبها إلى خلفها؛ فاسئل الزاعمين أنَّ النجوم صارت على ما هي عليه بالإهمال من غير عمد ولا صانع لها ما منعها أن تكون كلِّها راتبة؟ أو تكون كلِّها منتقلة؟ فإنَّ الإهمال معنى واحد فكيف صار يأتي بحركتين مختلفتين على وزن وتقدير؟ ففي هذا بيان أنَّ مسير الفريقين على ما يسيران عليه بعمد وتدبير وحكمة وتقدير، وليس بإهمال كما تزعم المعطّلة.

فإن قال قائل: ولم صار بعض النجوم راتباً وبعضها منتقلاً؟ قلنا: إنّها لو كانت كلّها راتبة لبطلت الدلالات الّتي يستدلّ بها من تنقّل المنتقلة ومسيرها في كلّ برج من البروج؛ كما قد يستدلّ على أشياء ممّا يحدث في العالم بتنقّل الشمس والنجوم في منازلها، ولو كانت كلّها منتقلة لم يكن لمسيرها منازل تعرف ولا رسم يوقف عليه لأنّه إنّما يوقف بمسير المنتقلة منها بتنقّلها في البروج الراتبة كما يستدلّ على سير السائر على الأرض بالمنازل الّتي يجتاز عليها، ولو كان تنقّلها بحال واحدة لاختلط نظامها وبطلت المآرب فيها، ولساغ لقائل أن يقول: إنّ كينونتها على حال واحدة توجب عليها الإهمال من الجهة الّتي وصفنا ففي أختلاف سيرها وتصرّفها وما في ذلك من المآرب والمصلحة أبين دليل على العمد والتدبير فيها.

فكّر في هذه النجوم الّتي تظهر في بعض السنة وتحتجب في بعضها كمثل الثريّا والجوزاء والشِعريين وسهيل فإنّها لو كانت بأسرها تظهر في وقت واحد لم تكن لواحد فيها على حياله دلالات يعرفها الناس ويهندون بها لبعض أمورها كمعرفتهم الآن بما يكون من طلوع الثور والجوزاء إذا طلعت، واحتجابها إذا احتجبت فصار ظهور كلّ واحد واحتجابه في وقت غير وقت الآخر لينتفع الناس بما يدلّ عليه كلّ واحد منها على حدته، وكما جعلت الثريّا وأشباهها تظهر حيناً وتحجب حيناً لضرب من المصلحة كذلك جعلت بنات النعش ظاهرة لا وأشباهها تظهر حيناً وتحجب حيناً لضرب من المصلحة كذلك جعلت بنات النعش ظاهرة لا تغيب لضرب آخر من المصلحة فإنّها بمنزلة الأعلام الّتي يهتدي بها الناس في البرّ والبحر بها إلى حيث شاؤوا وصار الأمران جميعاً على اختلافهما موجّهين نحو الإرب والمصلحة ب وفيهما مآرب أخرى : علامات ودلالات على أوقات كثيرة من الأعمال كالزراعة والغراس وفيهما مآرب أخرى : علامات ودلالات على أوقات كثيرة من الأعمال كالزراعة والغراس وفيهما مآرب أخرى : علامات ودلالات على أوقات كثيرة من الأعمال كالزراعة والغراس وفيهما مآرب أخرى : علامات ودلالات على أوقات كثيرة من الأعمال كالزراعة والغراس والسفر في البرّ والبحر ؛ وأشياء مما يحدث في الأزمنة من الأمطار والرياح والمورة إلى يهتدوا وبها يهتدي السائرون في ظلمة اللّيل لقطع القفار الموحشة، واللجج الهائلة، مع ما في ورتدها في كبد السماء مقبلة ومدبرة ومشرقة ومغربة من العبر فإنّها تسير أسرع السير وأحدة.

أرأيت لو كانت الشمس والقمر والنجوم بالقرب منّا حتّى يتبيّن لنا سرعة سيرها بكنه ما هي عليه ألم تكن ستخطف الأبصار بوهجها وشعاعها؟ كالذي يحدث أحياناً من البروق إذا توالت واضطرمت في الجوّ، وكذلك أيضاً لو أنّ أناساً كانوا في قبّة مكلّلة بمصابيح تدور حولهم دوراناً حثيثاً لحارت أبصارهم حتّى يخرُّوا لوجوههم فانظر كيف قدّر أن يكون مسيرها في البعد البعيد لكيلا تضرّ في الأبصار وتنكأ فيها، وبأسرع السرعة لكيلا تتخلّف عن مقدار الحاجه في مسيرها، وجعل فيها جزء يسير من الضوء ليسدّ مسدّ الأضواء إذا لم يكن قمر، ويمكن فيه الحركة إذا حدثت ضرورة كما قد يحدث الحادث على المرء فيحتاج إلى التجافي في جوف اللّيل، وإن لم يكن شيء من الضوء يهتدي به لم يستطع أن يبرح مكانه فتأمّل اللّطلف والحكمة في هذا التقدير حين جعل للظلمة دولة ومدّة لحاجة إليها، وجعل خلالها شيء من الضوء للمآرب الّتي وصفنا.

فكّر في هذا الفلك بشمسه وقمره ونجومه وبروجه تدور على العالم في هذا الدوران الدائم بهذا التقدير والوزن لما في اختلاف اللّيل والنهار، وهذه الأزمان الأربعة المتوالية على الأرض، وما عليها من أصناف الحيوان والنبات من ضروب المصلحة كالّذي بينت وشخّصت لك آنفاً، وهل يخفى على ذي لبّ أنّ هذا تقدير مقدّر، وصواب وحكمة من مقدّر حكيم؟ .

فإن قال قائل : إنّ هذا شيء اتّفق أن يكون هكذا فما منعنه أن يقول مثل هذا في دولاب تراه يدور ويسقي حديقة فيها شجر ونبات؟ فترى كلّ شيء من آلته مقدّراً بعضه يلقى بعضاً على ما فيه صلاح تلك الحديقة وما فيها وبمَ كان يثبت هذا القول لو قاله؟ وما ترى الناس كانوا قائلين له لو سمعوه منه ؛ أفينكر أن يقول في دولاب خشب مصنوع بحيلة قصيرة لمصلحة قطعة من الأرض : إنّه كان بلا صانع ومقدّر، ويقدر أن يقول في هذا الدولاب الأعظم المخلوق بحكمة يقصر عنها أذهان البشر لصلاح جميع الأرض وما عليها : إنه شيء اتّفق أنّ يكون بلا صنعة ولا تدبير ؛ لو اعتلّ هذا الفلك كما تعتلُ الآلات الّتي تتخذ للصناعات وغيرها أيّ شيء كان عند الناس من الحيلة في إصلاحه؟ .

بيان؛ قوله عليمان : لا تفارق مراكزها لعلّ المراد أنّه ليس لها حركة بيّنة ظاهرة كما في السيّارات، أو لا تختلف نسب بعضها إلى بعض بالقرب والبعد بأن تكون الجملة التالية مفسّرة لها، ويحتمل أن يكون المراد بمراكزها البروج التي تنسب إليها على ما هو المصطلح بين العرب من اعتبار محاذاة تلك الأشكال في الانتقال إلى البروج وإن انتقلت عن مواضعها، وعليه ينبغي أن يحمل قوله عليمانية : وبعضها مطلقة تنتقل في البروج، أو على ما ذكرنا سابقاً من كون انتقالها في البروج ظاهرة بيّنة يعرفه كلّ أحد، والأوّل أظهر كما سيظهر من كلامه عليمينية قوله : فإنّ الإهمال معنى واحد يحتمل أن يكون المراد أنّ الطبيعة أو الدهر من كلامه عليماً من كون انتقالها في البروج ظاهرة بيّنة يعرفه كلّ أحد، والأوّل أظهر كما سيظهر من كلامه عليماً من كون انتقالها في البروج ظاهرة بيّنة وعرفه كلّ أحد، والأوّل أظهر كما سيظهر من كلامه عليماً من كون انتقالها في البروج ظاهرة بيّنة يعرفه كلّ أحد، والأوّل أظهر كما سيظهر من كلامه عليماً من كون انتقالها في البروج ظاهرة بيّنة يعرفه كلّ أحد، والأوّل أظهر كما سيظهر من كلامه عليماً من كون انتقالها في البروج ظاهرة بيّنة يعرفه كلّ أحد، والأوّل أظهر كما سيظهر من كلامه عليماً أمن كون انتقالها في البروج غاهرة المام أن يكون المراد أنّ الطبيعة أو الدهر من كلامه اللذين يجعلونهما أصحاب الإهمال معنى واحد يحتمل أن يكون المراد أنّ الطبيعة أو الدهر اللذين يجعلونهما أصحاب الإهمال موترين كلّ منهما أمر واحد غير ذي شعور وإرادة، ولا يمكن صدور الأمرين المختلفين عن مثل ذلك كما مرًا أو المراد أنّ العقل يحكم أنّ مثل هذين الأمرين المتسقين الجاريين على قانون الحكمة لا يكون إلاً من حكيم راعى فيهما دقائق الحكم؛ أو المراد أنّ الإهمال أي عدم الحاجة إلى العلّة وترجيح الأمر الممكن من غير مرجّح كما تزعمون أمر واحد حاصل فيهما، فلمَ صارت إحداهما راتبة؟ والأخرى منتقلة؟ ولمَ لم يعكس الأمر؟ والأوّل أظهر كما لا يخفى. قوله عليتي : لبطلت الدلالات ظاهره كون الاوضاع النجومية علامات للحوادث. قوله عليتي : في البروج الراتبة يدلّ ظاهراً على ما أشرنا إليه من أنّه عليتي راعى في انتقال البروج محاذاة نفس الأشكال، وإن أمكن أن يكون المراد بيان حكمة بطء الحركة ليصلح كون تلك الأشكال علامات للبروج ولو بقربها منها لكنّه بعيد. قوله عليتي : والشعريين قال الجوهري : الشعرى : الكوكب الّذي يطلع بعد الجوزاء وطلوعه في شدّة الحرّ وهما الشِعريان الشعرى العبور الّتي في الجوزاء، والشعرى القميصاء التي في الذراع تزعم العرب أنّهما أختا سهيل، انتهى. والقفار جمع قفر، وهو الخلاء من الأرض. وخطف البرق البصر : ذهب به. ووهج النار – بالتسكين – : توقدها . وقوله : حثيثاً أي مسرعاً. وتجافى أي لم يلزم مكانه. وبرح مكانه : زال عنه .

فكّر يا مفضّل في مقادير النهار واللّيل كيف وقعت على ما فيه صلاح هذا الخلق فصار منتهى كلّ واحد منهما إذا امتد إلى خمس عشرة ساعة لا يجاوز ذلك، أفرأيت لو كان النهار يكون مقداره مائة ساعة أو مائتي ساعة ألم يكن في ذلك بوار كلّ ما في الأرض من حيوان ونبات؟.

أما الحيوان فكان لا يهدأ ولا يقرّ طول المدّة، ولا البهائم كانت تمسك عن الرعي لو دام لها ضوء النهار، ولا الإنسان كان يفتر عن العمل والحركة، وكان ذلك سيهلكها أجمع ويؤديها إلى التلف؛ وأمّا النبات فكان يطول عليه حرّ النهار ووهج الشمس حتّى يجفّ ويحترق، وكذلك اللّيل لو امتدّ مقدار هذه المدّة كان يعوق أصناف الحيوان عن الحركة والتصرّف في طلب المعاش حتّى تموت جوعاً، وتخمد الحرارة الطبيعيّة من النبات حتّى يعفن ويفسد، كالّذي تراه يحدث على النبات إذا كان في موضع لا تطلع عليه الشمس.

اعتبر بهذا الحرّ والبردكيف يتعاوران العالم ويتصرّفان هذا التصرّف من الزيادة والنقصان والاعتدال لإقامة هذه الأزمنة الأربعة من السنة وما فيهما من المصالح ثمَّ هما بعد دباغ الأبدان الّتي عليها بقاؤها وفيها صلاحها فإنّه لولا الحرّ والبرد وتداولهما الأبدان لفسدت وأخوت وانتكثت .

فكّر في دخول أحدهما على الآخر بهذا التدريج والترسّل فإنّك ترى أحدهما ينقص شيئاً بعد شيء، والآخر يزيد مثل ذلك حتّى ينتهي كلّ واحد منهما منتهاه في الزيادة والنقصان، ولو كان دخول إحداهما على الأخرى مفاجأة لأضر ذلك بالأبدان وأسقمها كما أنّ أحدكم لو خرج من حمام حار إلى موضع البرودة لضرّه ذلك وأسقم بدنه فلمَ جعل الله يَرْكَيْنِ هذا الترسّل في الحرّ والبرد إلاّ للسلامة من ضرر المفاجأة؟ ولمَ جرى الأمر على ما فيه السلامة من ضرّ المفاجأة لولا التدبير في ذلك؟ فإن زعم زاعم أنَّ هذا الترسّل في دخول العرب إنّما يكون لإبطاء مسير الشمس في الارتفاع والانحطاط سئل عن العلّة في إبطاء مسير الشمس في ارتفاعها وانحطاطها ؛ فإن اعتلّ في الإبطاء ببعد ما بين المشرقين سئل عن العلّة في ذلك فلا تزال هذه المسألة ترقى معه إلى حيث رقي من هذا القول حتّى استقرّ على العمد والتدبير ؛ لولا الحرّ لمّا كانت الثمار الجاسية المرّة تنضج فتلين وتعذب حتّى يتفكّه بها رطبة ويابسة ، ولولا البرد لما كان الزرع يفرخ هكذا ، ويريع الريع الكثير الذي يتّسع للقوت وما يرد في الأرض للبذر أفلا ترى ما في الحرّ والبرد من عظيم الغناء والمنفعة وكلاهما مع غنائه والمنفعة فيه يؤلم الأبدان ويمضّها ، وفي ذلك عبرة لمن فكّر ، ودلالة على أنّه من تدبير الحكيم في مصلحة العالم وما فيه .

**بيان؛** قوله عليمين : لا يجاوز ذلك أي في معظم المعمورة. وقال الفيروزآباديّ : خوت الدار : تهدّمت، والنجوم خيّاً : أمحلت فلم تمطر كأخوت. وقال : المنتكث : المهزول . وقال : الترسّل : الرفق والتؤدة . انتهى . قوله عليمين : ببعد ما بين المشرقين أي المشرق والمغرب، كناية عن عظم الدائرة التي يقطع عليها البروج أو مشرق الصيف والشتاء، والاوّل أظهر . قوله عليمينيني : الجاسية أي الصلبة . ويتفكه بها أي يتمتّع بها . والريع : النماء والزيادة . وقال الجوهريّ : أمضّني الجرح إمضاضاً : إذا أوجعك ، وفيه لغة أخرى : مضّني الجرح ؛ ولم يعرفها الأصمعيّ .

وأنبهك يا مفضّل على الريح وما فيها ألست ترى ركودها إذا ركدت كيف يحدث الكرب الذي يكاد أن يأتي على النفوس، ويحرض الأصحّاء وينهك المرضى، ويفسد الثمار، ويعفن البقول، ويعقب الوباء في الأبدان، والآفات في الغلآت؟ ففي هذا بيان أنّ هبوب الريح من تدبير الحكيم في صلاح الخلق.

وأُنبَّنك عن الهواء بخلَّة أُخرى فإنَّ الصوت أثر يؤثّره اصطكاك الأجسام في الهواء، والهواء يؤدّيه إلى المسامع، والناس يتكلّمون في حوائجهم ومعاملاتهم طول نهارهم وبعض ليلهم، فلو كان أثر هذا الكلام يبقى في الهواء كما يبقى الكتاب في القرطاس لامتلا العالم منه، فكان يكربهم ويفدحهم، وكانوا يحتاجو في تجديده والاستبدال به إلى أكثر ممّا يحتاج إليه في تجديد القراطيس لأنَّ ما يلقى من الكلام أكثر ممّا يكتب فجعل الخلاق الحكيم جلَّ قدسه هذا الهواء قرطاساً خفياً يحمل الكلام أكثر ممّا يكتب فجعل الخلاق الحكيم جلَّ نقياً، ويحمل ما حمل أبداً بلا انقطاع، وحسبك بهذا النسيم المسمّى «هواء» عبرة ومافيه من المصالح فإنّه حياة هذه الابدان والممسك لها من داخل بما تستنشق منه، ومن خارج بما تباشر من روحه، وفيه تطّرد هذه الأصوات فيؤدّي بها من البعد البعيد، وهو الحامل لهذه الأرابيح ينقلها من موضع إلى موضع.

ألا ترى كيف تأتيك الرائحة من حيث تهب الريح فكذلك الصوت؛ وهو القابل لهذا الحرّ

والبرد اللذين يتعاقبان على العالم لصلاحه، ومنه هذه الريح الهابّة فالريح تروح عن الأجسام وتزجي السحاب من موضع إلى موضع ليعمّ نفعه حتّى يستكثف فيمطر، وتفضّه حتّى يستخفّ فيتفشّى، وتلقح الشجر، وتسير السفن، وترخي الأطعمة وتبرّد الماء، وتشبّ النار، وتجفّف الأشياء النديّة، وبالجملة إنّها تحيي كلّ ما في الأرض فلولا الريح لذوى النبات ومات الحيوان وحمّت الأشياء وفسدت.

توضيح؛ ركود الريح: سكونها. والحرض: فساد البدن. ويقال: نهكته الحمّى أي أضنته وهزلته. وقوله عليمية: والهواء يؤدّيه يدلّ على ما هو المنصور من تكيّف الهواء بكيفيّة الصوت على ما فصّل في محلّه. ويقال: كربه الأمر أي شقّ عليه وفدحه الدّين أي أثقله. وريثما فعل كذا أي قدر ما فعله. ويبلغ إمّا على بناء المجرّد فالعالم فاعله أو على التفعيل فالهواء فاعله والرَّوح بالفتح: الراحة ونسيم الريح. واطّرد الشيء: تيع بعضه بعضاً وجرى. والأرابيح جمع للريح. وتزجي السحاب – على بناء الافعال – أي تسوقه. وتفضه أي تفرّقه. والتفشّي: الانتشار. وترخي الأطعمة – على التفعيل أو الإفعال – أي تصيرها رخوة لطيفة. وتشبُّ النار أي توقُدها.

فكّر يا مفضّل فيما خلق الله تَتَكَلَّ عليه هذه الجواهر الأربعة ليتسع ما يحتاج إليه منها، فمن ذلك سعة هذه الأرض وامتدادها فلولا ذلك كيف كانت تتسع لمساكن الناس ومزارعهم ومراعيهم ومنابت أخشابهم وأحطابهم، والعقاقير العظيمة، والمعادن الجسيمة غناؤها، ولعلّ من ينكر هذه الفلوات الخاوية والقفار الموحشة فيقول: ما المنفعة فيها؟ فهي مأوى هذه الوحوش ومحالّها ومرعاها ثمَّ فيها بعد متنفّس ومضطرب للناس إذا احتاجوا إلى الاستبدال بأوطانهم؛ فكم بيداء وكم فدفد حالت قصوراً وجناناً بانتقال الناس إليها وحلولهم فيها، ولولا سعة الأرض وفسحتها لكان الناس كمن هو في حصار ضيّق لا يجد مندوحة عن وطنه إذا حزبه أمر يضطرّه إلى الانتقال عنه.

ثمَّ فكر في خلق هذه الأرض على ما هي عليه حين خلقت راتبة فتكون موطناً مستقرآ للأشياء فيتمكن الناس من السعي عليها في مآربهم، والجلوس عليها لراحتهم، والنوم لهدئهم، والإتقان لأعمالهم فإنّها لو كانت رجراجة متكفّئة لم يكونوا يستطيعون أن يتقنوا البناء والتجارة والصناعة وما أشبه ذلك، بل كانوا لا يتهنّؤون بالعيش والأرض ترتجّ من تحتهم؛ واعتبر ذلك بما يصيب الناس حين الزلازل على قلّة مكثها حتّى يصيروا إلى ترك منازلهم والهرب عنها.

فإن قال قائل: فلم صارت هذه الأرض تزلزل؟ قيل له: إنّ الزلزلة وما أشبهها موعظة وترهيب يرهّب بها الناس ليرعووا وينزعوا عن المعاصي، وكذلك ما ينزل بهم من البلاء في أبدانهم وأموالهم يجرى في التدبير على ما فيه صلاحهم واستقامتهم، ويدّخر لهم إن صلحوا من الثواب والعوض في الآخرة ما لا يعدله شيء من أمور الدنيا ، وربّما عجّل ذلك في الدنيا إذا كان ذلك في الدنيا صلاحاً للخاصّة والعامّة .

ثمَّ إنَّ الأرض في طباعها الَّذي طبعها الله عليه باردة يابسة وكذلك الحجارة وإنَّما الفرق بينها وبين الحجارة فضل يبس في الحجارة، أفرأيت لو أنّ اليبس أفرط على الأرض قليلاً حتّى تكون حجراً صلداً أكانت تنبت هذا النبات الّذي به حياة الحيوان؟

وكان يمكن بها حرث أو بناء؟ أفلا ترى كيف تنصب من يبس الحجارة وجعلت على ما هي عليه من اللّين والرخاوة ولتهيّأ للاعتماد؟ .

ومن تدبير الحكيم جلّ وعلا في خلقة الأرض أنّ مهبّ الشمال أرفع من مهبّ الجنوب فلم جعل الله تَنْقَطُلُ كذلك إلّا لتنحدر المياء على وجه الأرض فتسقيها وترويها؟ ثمَّ تفيض آخر ذلك إلى البحر فكانّما يرفع أحد جانبي السطح ويخفض الآخر لينحدر الماء عنه ولا يقوم عليه كذلك جعل مهب الشمال أرفع من مهب الجنوب لهذه العلّة بعينها ، ولولا ذلك لبقي الماء متحيّراً على وجه الأرض فكان يمنع الناس من إعمالها ويقطع الطرق والمسالك ؟ ثمَّ الماء لولا كثرته وتدفّقه في العيون والأودية والأنهار لضاق عمّا يحتاج الناس إليه لشربهم وشرب أنعامهم ومواشيهم ، وسقي زروعهم وأشجارهم وأصناف غلاتهم ، وشرب ما يرده من الوحوش والطير والسباع وتتقلب فيه الحيتان ودواب الماء ؟ وفيه منافع أخر أنت بها عارف وعن عظم موقعه غافل فإنه سوى الأمر الجليل المعروف من غنائه في إحياء جميع ما على الأرض من الحيوان والنبات يمزج بالأشربة فتلين وتطيب لشاربها ، وبه تنظف الأبدان والأمتعة من الدرن الذي يغشاها ، وبه يبلُ التراب فيصلح للاعتمال وبه يكفّ عادية النار إذا اضطرمت وأشرف الذي يغشاها ، وبه يبلُ التراب فيصلح للاعتمال وبه يكفّ عادية النار إذا اضطرمت وأشرف الناس على المكروه ، وبه يسيغ الغصّان ما غص به ، وبه يستحم المتعب الدرن والنه والنبات يمزج الأشربة فتلين وتطيب لشاربها ، وبه ينظف الأبدان والأمتعة من الدرن الذي يغشاها ، وبه يبلُ التراب فيصلح للاعتمال وبه يكفّ عادية النار إذا اضطرمت وأشرف الناس على المكروه ، وبه يسيغ الغصّان ما غص به ، وبه يستحم المتعب الكال فيجد الراحة من أوصابه ، إلى أشباه هذا من المآرب التي تعرف عظم موقعها في وقت الحاجة إليها .

فإن شككت في منفعة هذا الماء الكثير المتراكم في البحار وقلت : ما الإرب فيه؟ فاعلم أنّه مكتنف ومضطرب ما لا يحصى من أصناف السمك ودوابّ البحر، ومعدن اللؤلؤ والياقوت والعنبر، وأصناف شتّى تستخرج من البحر، وفي سواحله منابت العود واليلنجوج، وضروب من الطيب والعقاقير؛ ثمَّ هو بعدُ مركب الناس ومحملٌ لهذه التجارات التي تجلب من البلدان البعيدة كمثل ما يجلب من الصين إلى العراق، ومن العراق إلى العراق فإنّ هذا التجارات لو لم يكن لها محمل إلّا على الظهر لبارت وبقيت في بلدانها وأيدي أهلها لأنّ أجر حملها كان يجاوز أثمانها فلا يتعرض أحد لحملها، وكان يجتمع في ذلك أمران : أحدهما فقد أشياء كثيرة تعظم الحاجة إليها، والآخر انقطاع معاش من يحملها ويتعيش بفضلها ؛ وهكذا الهواء لولا كثرته وسعته لاختنق هذا الأنام من الدخان والبخار الذي يتحيّر فيه، ويعجز عمّا يحوّل إلى السحاب والضباب أوّلاً أوّلاً وقد تقدّم من صفته ما فيه كفاية. والنار أيضاً كذلك فإنها لو كانت مبثوثة كالنسيم والماء كانت تحرق العالم وما فيه، ولم يكن بدّ من ظهورها في الأحايين لغنائها في كثير من المصالح فجعلت كالمخزونة في الأخشاب، تلتمس عند الحاجة إليها، وتمسك بالمادة والحطب ما احتيج إلى بقائها لئلا تخبو، فلا هي تمسك بالمادة والحطب فتعظم المؤونة في ذلك، ولا هي تظهر مبثوثة فتحرق كلّ ما هي فيه بل هي على تهيئة وتقدير اجتمع فيها الاستمتاع بمنافعها والسلامة من ضررها. ثمّ فيه خلّة أخرى وهي أنّها مما خصّ به الإنسان دون جميع الحيوان لما له فيها من المصلحة فإنّه لو فقد النار لَعظم ما يدخل عليه من الضور في معاشه فأمّا البهائم فلا تستعمل النار ولا تستمتع بها، ولما قدّر الله يَتَرَيَّكُ أن يكون هذا هكذا خلق للإنسان كفاً وأصابع مهياة لقدح النار واستعمالها، ولم يعط البهائم مثل ذلك لكنها أعينت بالصبر على الجفاء والخلل في النار واستعمالها، ولم يعط البهائم مثل ذلك لكنها أعينت بالصبر على الجفاء والخلل في المعاش لكيلا ينالها في فقد النار ما ينال الإنسان.

وأنبَّنك من منافع النار على خلقة صغيرة عظيم موقعها، وهي هذا المصباح الَّذي يتّخذه الناس فيقضون به حوائجهم ما شاءوا من ليلهم، ولولا هذه الخلّة لكان الناس تصرف أعمارهم بمنزلة من في القبور؛ فمن كان يستطيع أن يكتب أو يحفظ أو ينسج في ظلمة اللّيل؟ وكيف كان حال من عرض له وجعٌ في وقت من أوقات اللّيل فاحتاج أن يعالج ضماداً، أو سفوفاً أو شيئاً يستشفي به؟ فأمّا منافعها في نضج الأطعمة ودفاء الأبدان وتجفيف أشياء وتحليل أشياء وأشباه ذلك فأكثر من أن تحصى وأظهر من أن تخفى.

تبييان؛ العقاقير : أصول الأدوية . والغناء بالفتح : المنفعة . والخاوية : الخالية . والفدفد : الفلاة ، والمكان الصلب الغليظ والمرتفع ، والأرض المستوية . والفسحة بالضم : السعة . ويقال : لي عن هذا الأمر مندوحة ومنتدح أي سعة . وحزبه أمر أي أصابه . والراتبة . الثابتة . الراكنة : الساكنة . وهذا هدءاً وهدوءاً : سكن . وقوله عليتية : رجراجة أي متزلزلة متحرّكة . والتكفو : الانقلاب والتمايل والتحرّك . والارتجاج الاضطراب . والارعواء : الرجوع عن الجهل والكفت عن القبيح والصلد – ويكسر – : الصلب الأملس . قوله عليتية الراد هنا كيف تنصب كذا في أكثر النسخ ، والنصب يكون بمعنى الرفع والوضع ، ولعل المراد هنا الثاني ، والظاهر أنه تصحيف نقصت أو نحوه . قوله عليتية : إن مهب الشمال أرفع أي بعدما خرجت الأرض من الكروية الحقيقية صار ما يلي الشمال منها في أكثر المعمورة أرفع مما البنوب ، ولذا ترى أكثر الأنهار كدجلة والفرات وغيرهما تجري من الشمال إلى خرجت الأرض من الكروية الحقيقية صار ما يلي الشمال منها في أكثر المعمورة أرفع مما الجنوب ، ولذا ترى أكثر الأنهار كدجلة والفرات وغيرهما تجري من الشمال إلى الجنوب، ولما كان الماء الساكن في جوف الأرض تابعاً للأرض في ارتفاعه وانخفاضه فلذا الجنوب ، ولذا ترى أكثر النسان في جوف الأرض تابعاً للأرض في أرتفا معان والوغا م المال إلى الجنوب ، ولذا ترى أكثر الأنهار كدجلة والفرات وغيرهما تجري من الشمال إلى الجنوب ، ولذا ترى أكثر الأنهار كدجلة والفرات وغيرهما تحري من الشمال إلى الجنوب ، ولما كان الماء الساكن في جوف الأرض تابعاً للأرض في ارتفاعه وانخفاضه فلذا مارت العيون المتفجرة تجري هكذا من الشمال إلى الجنوب حتى تجري على وجه الجنوب ، ولذا حكموا بفوقية الشمال على الجنوب في حكم اجتماع البر والبالوعة ، وإذا مارت العيون المتفجرة تجري هكذا من الشمال إلى الجنوب حتى تجري على وجه الأرض ؛ ولذا حكموا بفوقية الشمال على الجنوب في حكم اجتماع البر والبالوعة ، وإذا مارت ألمي ذكرنا يظهر لك ما بينه غليتية من الحكم في ذلك، وأنه لاينافي كروية الأرض . والتدفق : التصبب قوله على النفع الجليل المعروف وهو - كونه سبباً لحياة كلّ شيء - منافع ويمزج خبره أي للماء سوى النفع الجليل المعروف وهو - كونه سبباً لحياة كلّ شيء - منافع أخرى ؛ منها : أنّه يمزج مع الأشربة . وقال الجوهريّ : الحميم : الماء الحارّ ، وقد استحممت إذا اغتسلت به ؛ ثمَّ صار كلّ اغتسال استحماماً بأيّ ماء كان . انتهى . والوصب محرّكة : المرض . والمكتنف بفتح النون من الكنف بمعنى الحفظ والإحاطة ، واكتنفه أي أحاط به ، ويظهر منه أنّ نوعاً من الياقوت يتكوّن في البحر ، وقيل : أُطلق على المرجان مجازاً ، ويحتمل أن يكون المراد ما يستخرج منه بالغوص وإن لم يتكوّن فيه . واليلنجوج : مود البخور . ومن العراق أي البصرة . وإلى العراق أي الكوفة أو بالعكس . قوله عليّيني : ويعجز أي لولا كثرة الهواء لعجز الهواء عمّا يستحيل الهواء إليه من السحاب والضباب التي تتكون من الهواء . أوّلاً أي تدريجاً أي كان الهواء إليه من السحاب والضباب التي ويعجز أي لولا كثرة الهواء لعجز الهواء عمّا يستحيل الهواء إليه من السحاب والضباب التي ويعجز أي لولا كثرة الهواء لعجز الهواء عمّا يستحيل الهواء إليه من السحاب والضباب التي ويعجز أي لولا كثرة الهواء لعجز الهواء عمّا يستحيل الهواء إليه من السحاب والضباب التي ويعجز أي لولا كثرة الهواء لعجز الهواء عمّا يستحيل الهواء إليه من السحاب والضباب التي ويعجز أي لولا كثرة الهواء لعجز الهواء عمّا يستحيل الهواء لا يفي بذلك أو لايتسع لذلك . ويعجز أي لولا كثرة الهواء لعجز الهواء عمّا يستحيل الهواء اليه من السحاب والضباب التي ويعجز أي الغتص : ندى كالغيم أو سحاب رقيق كالدخان . والأ حايين جمع أحيان ، وهو جمع حين بمعنى الدهر والزمان . قوله غليتيني : فلا هي تمسك بالمادة والحطب أي دائماً بحيث إذا انطفأت لم يمكن إعادتها . والمادة : الزيادة المتصلة ، والمراد هنا الدهن ومثله . ودفاء الأبدان بالكسر : دفع البرد عنها .

فكّر يا مفضّل في الصحو والمطر كيف يعتقبان على هذا العالم لما فيه صلاحه، ولودام واحد منهما عليه كان في ذلك فساده ألا ترى أنّ الأمطار إذا توالت عفنت البقول والخضر، واسترخت أبدان الحيوان، وخصر الهواء فأحدث ضروباً من الأمراض، وفسدت الطرق والمسالك، وأنّ الصحو إذا دام جفّت الأرض، واحترق النبات، وغيض ماء العيون والأودية فأضرّ ذلك بالناس، وغلب اليبس على الهواء فأحدث ضروباً أخرى من الأمراض فإذا تعاقبا على العالم هذا التعاقب اعتدل الهواء ودفع كلّ واحد منهما عادية الآخر فصلحت الأشياء واستقامت.

فإن قال قائل : ولم لايكون في شيء من ذلك مضرّة البتّة؟ قيل له : ليمضَّ ذلك الإنسان ويؤلمه بعض الألم فيرعوي عن المعاصي، فكما أنّ الإنسان إذا سقم بدنه احتاج إلى الأدوية المرّة البشعة ليقوم طباعه ويصلح ما فسد منه كذلك إذا طغى وأشَر احتاج إلى ما يعضّه ويؤلمه ليرعوي ويقصر عن مساويه ويثبته على ما فيه حطّه ورشده، ولو أنّ ملكاً من الملوك قسّم في أهل مملكته قناطير من ذهب وفضّة ألم يكن سيعظم عندهم ويذهب له به الصوت؟ فأين هذا من مطرة رواء؟ إذ يعمر به البلاد ويزيد في الغلاّت أكثر من قناطير الذهب والفضّة في أقاليم الأرض كلها .

أفلا ترى المطرة الواحدة ما أكبر قدرها وأعظم النعمة على الناس فيها وهم عنها ساهون! وربّما عاقت عن أحدهم حاجة لا قدر لها فيذمر ويسخط إيثاراً للخسيس قدره على العظيم ٤ - بأب / الخبر المشتهر بتوحيد المغضل بن عمر

نفعه جهلاً بمحمود العاقبة وقلّة معرفة عظيم الغناء والمنفعة فيها . تأمّل نزوله على الأرض والتدبير في ذلك، فإنّه جعل ينحدر عليها من علوّ ليتفشّى ما غلظ وارتفع منها فيروّيه، ولو كان إنّما يأتيها من بعض نواحيها لمّا علا على المواضع المشرفة منها ويقلّ ما يزرع في الأرض .

ألا ترى أنّ الّذي يزرع سيحاً أقلّ من ذلك فالأمطار هي الّتي تطبق الأرض؛ وربّما تزرع هذه البراري الواسعة وسفوح الجبال وذراها فتغل الغلّة الكثيرة، وبها يسقط عن الناس في كثير من البلدان مؤونة سياق الماء من موضع إلى موضع، وما يجري في ذلك بينهم من التشاجر والتظالم حتّى يستأثر بالماء ذوو العزة والقوة ويحرمه الضعفاء.

ثمَّ إنَّه حين قدَّر أن ينحدر على الأرض انحداراً جعل ذلك قطراً شبيهاً بالرشّ ليغور في قطر الأرض فيرويها، ولو كان يسكبه انسكاباً كان ينزل على وجه الأرض فلا يغور فيها ثمَّ كان يحطم الزرع القائمة إذا اندفق عليها فصار ينزل نزولاً رقيقاً فينبت الحبّ المزروع، ويحيي الأرض والزرع القائم، وفي نزوله أيضاً مصالح أخرى فإنّه يليّن الأبدان، ويجلو كدر الهواء فيرتفع الوباء الحادث من ذلك، ويغسل ما يسقط على الشجر والزرع من الداء المسمّى باليرقان، إلى أشباه هذا من المنافع.

فإن قال قائل : أوليس قد يكون منه في بعض السنين الضرر العظيم الكثير لشدة ما يقع منه أو برد يكون فيه تحطم الغلات وبخورة يحدثها في الهواء فيولد كثيراً من الأمراض في الأبدان والآفات في الغلات؟ قيل : بلى قد يكون ذلك الفرط لما فيه من صلاح الإنسان وكفّه عن ركوب المعاصي والتمادي فيها فيكون المنفعة فيما يصلح له من دينه أرجح مما عسى أن يرزا في ماله .

**بيان؛** يعتقبان أي يأتي كلّ منهما عقيب صاحبه. وخصر الهواء بكسر الصاد المهملة، يقال: خصر يومنا أي اشتدّ برده، وماء خاصر: بارد، وفي أكثر النسخ بالحاء المهملة والسين من حسر أي كلّ، وهو لا يستقيم إلاّ بتكلّف وتجوّز، وفي بعضها بالخاء المعجة والثاء المثلّثة من قولهم: خثر اللّبن خثراً إذا غلظ. والبشع: الكريه الطعم الّذي يأخذ بالحلق. والقنطار: معيار، ويروى أنّه ألف وماتتا أوقية، ويقال: هو مائة وعشرون رطلاً، ويقال: هو ملء مسك الثور ذهباً. قوله غليميًاً ويذهب له به الصوت، أي يملاً صيت كرمه وجوده الآفاق. والذمر: الملامة والتهدّد. قوله: ليتفشّي التفشّي: الاتساع، والأظهر وليغشي، بالغين المعجمة كما في بعض النسخ. والحطم: الكسر. والاندفاق: الانصباب. واليرقان: آفة للزرع. وقوله: ممّا عسى أن يرزاً من الرزء: المصيبة.

انظريا مفضّل إلى هذه الجبال المركومة من الطين والحجارة الّتي يحسبها الغافلون فضلاً لا حاجة إليها، والمنافع فيها كثيرة: فمن ذلك أن يسقط عليها الثلوج فيبقى في قلاها لمن يحتاج إليه، ويذوب ماذاب منه فتجري منه العيون الغزيرة الّتي تجتمع منها الأنهار العظام، وينبت فيها ضروب من النبات والعقاقير الّتي لا ينبت مثلها في السهل، ويكون فيها كهوف ومقايل للوحوش من السباع العادية ويتّخذ منها الحصون والقلاع المنيعة للتحرّز من الأعداء، وينحت منها الحجارة للبناء والأرحاء، ويوجد فيها معادن لضروب من الجواهر، وفيها خلال أخرى لايعرفها إلّا المقدّر في سابق علمه.

**تفسير:** المقايل في بعض النسخ بالقاف، وكأنّه من القيلولة، وفي بعضها بالغين، ولعلّه من الغيل: الشجر الملتف. وفي بعض كتب اللّغة: المغالة: العُشّ وفي بعض النسخ معاقل جمع المعقل وهو الملجا.

فكّر يا مفضّل في هذه المعادن وما يخرج منها من الجواهر المختلفة مثل الجصّ والكلس والجبس والزرانيخ، والمرتك، والقونيا والزئبق، والنحاس، والرصاص، والفضّة، والذهب، والزبرجد، والياقوت، والزمرد، وضروب الحجارة، وكذلك ما يخرج منها من القار، والموميا، والكبريت، والنفط، وغير ذلك ممّا يستعمله الناس في مآربهم، فهل يخفى على ذي عقل بأنّ هذه كلّها ذخائر ذخرت للإنسان في هذه الأرض ليستخرجها فيستعملها عند الحاجة إليها؟ ثمَّ قصرت حيلة الناس عمّا حاولوا من صنعتها على حرصهم واجتهادهم في ذلك فإنّهم لو ظفروا بما حاولوا من هذا العلم كان لا محالة سيظهر ويستفيض في العالم حتى يكثر الذهب والفضة ويسقطا عند الناس فلا يكون لهما قيمة ويبطل الانتفاع بهما في السرى والبيع والمعاملات، ولا كان يجبي السلطان الأموال، ولا يذخرهما أحد للأعقاب، وقد أعطي الناس مع هذا صنعة الشبه من النحاس والزجاج من الرمل، والفضّة من الرصاص، والذهب من الفضّة، وأشباه ذلك ممّا لا مضرّة فيه.

فانظر كيف أعطوا إرادتهم فيما لا ضرر فيه، ومنعوا ذلك فيما كان ضارًا لهم لو نالوه؛ ومن أوغل في المعادن انتهى إلى واد عظيم يجري منصلتاً بماء غزير، لا يدرك غوره ولا حيلة في عبوره ومن ورائه أمثال الجبال من الفضّة.

تفكّر الآن في هذا من تدبير الخالق الحكيم فإنّه أراد جلّ ثناؤه أن يرى العباد قدرته وسعة خزائنه، ليعلموا أنّه لوشاء أن يمنحهم كالجبال من الفضّة لفعل، لكن لاصلاح لهم في ذلك، لأنّه لو كان فيكون فيها كما ذكرنا سقوط هذا الجوهر عند الناس وقلّة انتفاعهم به؛ واعتبر ذلك بأنّه قد يظهر الشيء الطريف مما يحدثه الناس من الأواني والأمتعة فما دام عزيزاً قليلاً فهو نفيس جليل آخذ الثمن فإذا فشا وكثر في أيدي الناس سقط عندهم وخسّت قيمته؛ ونفاسة الأشياء من عزّتها .

**بيان؛** الكلس بالكسر : الصاروج . والجبس بالكسر الجصّ . وفي أكثر النسخ الجبسين ولم أجده فيما عندنا من كتب اللغة لكن في كتب الطب كما في أكثر النسخ . والمرتك كمقعد : المرداسنج . والقونيا بالباء الموحدة أو الياء المثنّاة من تحت، ولم أجدهما في كتب اللّغة، لكن في القاموس: القونة: القطعة من الحديد أو الصفر يرقّع بها الإناء؛ وفي بعض النسخ: والتوتيا، وفي كتب اللّغة أنّه حجر يكتحل به. والقار: القير. وجبى الخراج جباية: جمعه. والإيغال: المبالغة في الدخول والذهاب. وانصلت: مضى وسبق.

فكّر يا مفضّل: في هذا النبات وما فيه من ضروب المآرب، فالثمار للغذاء، والأتبان للعلف، والحطب للوقود، والخشب لكلّ شيء من أنواع النجارة وغيرها، واللّحاء والورق والأصول والعروق والصموغ لضروب من المنافع. أرأيت لو كنّا نجد الثمار الّتي نغتذي بها مجموعة على وجه الأرض ولم تكن تنبت على هذه الأغصان الحاملة لها كم كان يدخل علينا من الخلل في معاشنا وإن كان الغذاء موجوداً فإنّ المنافع بالخشب والحطب والأتبان وسائر ماعددناه كثيرة، عظيم قدرها، جليل موقعها؛ هذا مع ما في النبات من التلذذ بحسن منظره

**بيان:** لحاء الشجرة بالكسر : قشرها .

فكّر يا مفضّل : في هذا الريع الّذي جعل في الزرع فصارت الحبّة الواحدة تخلف مائة حبّة وأكثر وأقلّ، وكان يجوز أن يكون الحبّة تأتي بمثلها فلمَ صارت تريع هذا الريع إلاّ ليكون في الغلّة متسع لما يرد في الأرض من البذر، وما يتقوت الزرّاع إلى إدراك زرعها المستقبل؟ .

ألا ترى أنّ الملك لو أراد عمارة بلد من البلدان كان السبيل في ذلك أن يعطي أهله ما يبذرونه في أرضهم، وما يقوتهم إلى إدراك زرعهم فانظر كيف تجد هذا المثال قد تقدّم في تدبير الحكيم فصار الزرع يريع هذا الريع ليفي بما يحتاج إليه للقوت والزراعة، وكذلك الشجر والنبت والنخل يريع الريع الكثير فإنّك ترى الأصل الواحد حوله من فراخه أمراً عظيماً، فلمَ كان كذلك إلاّ ليكون فيه ما يقطعه الناس ويستعملونه في مآربهم وما يرد فيغرس في الأرض؟ ولو كان الأصل منه يبقى منفرداً لا يفرخ ولا يريع لما أمكن أن يقطع منه شيء لعمل ولا لغرس، ثمَّ كان إن أصابته آفة انقطع أصله فلم يكن منه خلف.

تأمّل نبات هذه الحبوب من العدس والماش والباقلا وما أشبه ذلك فإنّها تخرج في أوعية مثل الخرائط لتصونها وتحجبها من الآفات إلى أنّ تشتد وتستحكم كما قد تكون المشيمة على الجنين لهذا المعنى بعينه فأما البر وما أشبهه فإنه يخرج مدرجاً في قشور صلاب على رؤوسها مثال الاسنة من السنبل ليمنع الطير منه ليتوفّر على الزرّاع .

فإن قال قائل : أو ليس قد ينال الطير من البرّ والحبوب؟ قيل له : بلى على هذا قدّر الأمر فيها لأنّ الطير خلق من خلق الله وقد جعل الله تبارك وتعالى له فيما تخرج الأرض حظّاً، ولكن حضنت الحبوب بهذه الحجب لئلاّ يتمكّن الطير منها كلّ التمكّن فيعبث فيها ويفسد الفساد الفاحش فإنّ الطير لو صادف الحبّ بارزاً ليس عليه شيء يحول دونه لأكبّ عليه حتّى ينسفه أصلاً فكان يعرض من ذلك أن يبشم الطير فيموت، ويخرج الزرّاع من زرعه صفراً فجعلت عليه هذه الوقايات لتصونه فينال الطائر منه شيئاً يسيراً يتقوّت به، ويبقى أكثره للإنسان فإنّه أولى به إذ كان هو الّذي كدح فيه وشقي به، وكان الّذي يحتاج إليه أكثر ممّا يحتاج إليه الطير .

تأمّل الحكمة في خلق الشجر وأصناف النبات فإنّها لمّا كانت تحتاج إلى الغذاء الدائم كحاجة الحيوان ولم يكن لها أفواه كأفواه الحيوان ولا حركة تنبعث بها لتناول الغذاء جعلت أصولها مركوزة في الأرض لتنزع منها الغذاء فتؤدّيه إلى الأغصان وما عليها من الورق والثمر فصارت الأرض كالأمّ المربّية لها ، وصارت أصولها الّتي هي كالأفواه ملتقمة للأرض لتنزع منها الغذاء كما يرضع أصناف الحيوان أمهاتها .

ألا ترى إلى عمد الفساطيط والخيم كيف تمدّ بالأطناب من كلّ جانب لتثبت منتصبة فلا تسقط ولا تميل فهكذا تجد النبات كلّه له عروق منتشرة في الأرض ممتدّة إلى كلّ جانب لتمسكه وتقيمه، ولولا ذلك كيف كان يثبت هذا النخل الطوال والدوح العظام في الريح العاصف، فانظر إلى حكمة الخلقة كيف سبقت حكمة الصناعة فصارت الحيلة الّتي تستعملها الصناع في ثبات الفساطيط والخيم متقدمة في خلق الشجر لأنّ خلق الشجر قبل صنعة الفساطيط والخيم ألا ترى عمدها وعيدانها من الشجر؟ فالصناعة مأخوذة من الخلقة.

**بيان:** ينسفه بالكسر أي يقلعه . وبشم الحيوان بشماً من باب تعب : اتّخم من كثرة الأكل . والكدح : العمل والسعي . والشقاء : الشدّة والعسر شقي كرضي . والدوح بفتح الدال وسكون الواو جمع الدوحة ، وهي الشجرة العظيمة .

تأمّل يا مفضّل خلق الورق فإنّك ترى في الورقة شبه العروق مبثوثة فيها أجمع فمنها غلاظ ممتدّة في طولها وعرضها، ومنها دقاق تتخلّل الغلاظ منسوجة نسجاً دقيقاً معجماً لو كان ممّا يصنع بالأيدي كصنع البشر لما فرغ من ورق شجرة واحدة في عام كامل، ولاحتيج إلى آلات وحركة وعلاج وكلام فصار يأتي منه في أيّام قلائل من الربيع ما يملأ الجبال والسهل وبقاع الأرض كلّها بلا حركة ولا كلام إلاّ بالإرادة النافذة في كلّ شيء والأمر المطاع.

واعرف مع ذلك العلّة في تلك العروق الدقاق فإنّها جعلت تتخلّل الورقة بأسرها لتسقيها وتوصل الماء إليها بمنزلة العروق المبثوثة في البدن لتوصل الغذاء إلى كلّ جزء منها وفي الغلاظ منها معنى آخر فإنّها تمسك الورقة بصلابتها ومتانتها لئلّا تنهتك وتتمزّق فترى الورقة شبيهة بورقة معمولة بالصنعة من خرق قد جعلت فيها عيدان ممدودة في طولها وعرضها للتماسك فلا تضطرب فالصناعة تحكي الخلقة وإن كانت لا تدركها على الحقيقة.

فكّر في هذا العجم والنوى والعلّة فيه فإنّه جعل في جوف الثمرة ليقوم مقام الغرس إن عاق دون الغرس عائق، كما يحرز الشيء النفيس الّذي تعظم الحاجة إليه في مواضع أخر، فإن حدث على الّذي في بعض المواضع منه حادث وجُد في موضع آخر، ثمَّ بعدُ يمسك بصلابته رخاوة الثمار ورقّتها، ولولا ذلك لتشدّخت وتفسّخت وأسرع إليه الفساد، وبعضه يؤكل ويستخرج دهنه فيستعمل منه ضروب من المصالح، وقد تبيّن لك موضع الارب في العجم والنوى.

فكّر الآن في هذا الّذي تجده فوق النواة من الرطبة وفوق العجم من العنبة فما العلّة فيه؟ ولماذا يخرج في هذه الهيئة؟ وقد كان يمكن أن يكون مكان ذلك ما ليس فيه مأكلٌ كمثل ما يكون في السرو والدلب وما أشبه ذلك، فلمَ صار يخرج فوقه هذه المطاعم اللّذيذة إلّا ليستمتع بها الإنسان؟.

فكّر في ضروب من التدبير في الشجر فإنّك تراه يموت في كلّ سنة موتة، فيحتبس الحرارة الغريزيّة في عوده ويتولّد فيه موادّ الثمار ثمّ تحيى وتنتشر فتأتيك بهذه الفواكه نوعاً بعد نوع كما تقدّم إليك أنواع الأطبخة الّتي تعالج بالأيدي واحداً بعد واحد، فترى الأغصان في الشجر تتلقّاك ثمارها حتّى كأنّها تناولكها عن يد، وترى الرياحين تلقّاك في أفنانها كأنّها تجيئك بأنفسها، فلمن هذا التقدير إلّا لمقدّر حكيم؟ وما العلّة فيه إلّا تفكيه الإنسان بهذه الثمار والأنوار؟ والعجب من أناس جعلوا مكان الشكر على النعمة جحود المنعم بها !.

اعتبر بخلق الرمّانة وما ترى فيها من أثر العمد والتدبير فإنّك ترى فيها كأمثال التلال من شحم مركوم في نواحيها، وحباً مرصوفاً رصفاً كنحو ما ينضد بالأيدي وترى الحبّ مقسوماً أقساماً، وكلَّ قسم منها ملفوفاً بلفائف من حجب منسوجة أعجب النسج وألطفه، وقشره يضمّ ذلك كلّه، فمن التدبير في هذه الصنعة أنّه لم يكن يجوز أن يكون حشو الرمّانة من الحبّ وحده، وذلك أنّ الحبّ لا يمدُّ بعضه بعضاً فجعل ذلك الشحم خلال الحبّ ليمدّه بالغذاء، إلا ترى أنّ أصول الحبّ مركوزة في ذلك الشحم؟ ثمّ لفتّ بتلك اللّفائف لتضمّه وتمسكه فلا يضطرب، وغشي فوق ذلك بالقشرة المستحصفة ليصونه ويحصنه من الآفات، فهذا قليل من كثير من وصف الرمّانة وفيه أكثر من هذا لمن أراد الاطناب والتذرَّع في الكلام، ولكن فيما ذكرت لك كفاية في الدلالة والاعتبار.

بيان؛ قوله عليمية: معجماً لعلّ المراد شدّة ارتباطها قال الفيروزآباديّ: باب معجم كمكرم: مقفل. انتهى. ويحتمل أن يكون كناية عن خفائها كقوله عليهية: صلاة النهار عجماء. وقوله عليمية: إن عاق دون الغرس أي الأغصان عائق تغرس النوى بدلها. والشدخ: الكسر والغمز، والمشدخ هو بسريغمز وييبس للشتاء. والدلب بالضمّ : الصنار قوله عليهية: فيحتبس الحرارة الغريزيّة يدلُّ على أنّ الحرارة الغريزيّة لا يختصّ بالحيوان، بل يوجد في النبات أيضاً كما صرّح به جماعة من المحقّقين. ويقال: رصفت الحجارة في البناء رصفاً أي ضممت بعضها إلى بعض. واستحصف: استحكم. والتذرّع: كثرة الكلام والأفراط فيه.

فكّر يا مفضّل في حمل اليقطين الضعيف مثل هذه الثمار الثقيلة من الدبّاء والقثّاء والبطّيخ، وما في ذلك من التدبير والحكمة فإنّه حين قدّر أن يحتمل مثل هذه الثمار جعل نباته منبسطاً على الأرض، ولو كان ينتصب قائماً كما ينتصب الزرع والشجر لما استطاع أن يحمل مثل هذه الثمار الثقيلة، وليتقصف قبل إدراكها وانتهائها إلى غايتها. فانظر كيف صار يمتذ على وجه الأرض ليلقي عليها ثمارها فتحملها عنه فترى الأصل من القرع والبطيخ مفترشاً للأرض، ثماره مبثوثة عليها وحواليه كأنّه هرة ممتدَّة وقد اكتنفتها أجراؤها لترضع منها.

وانظر كيف صارت الأصناف توافي في الوقت المشاكل لها من حمارة الصيف، ووقدة الحرّ فتلقاها النفوس بانشراح وتشوّق إليها، ولو كانت توافي في الشتاء لوافقت من الناس كراهة لها واقشعراراً منها مع ما يكون فيها من المضرّة للأبدان. ألا ترى أنّه ربّما أدرك شيء من الخيار في الشتاء فيمتنع الناس من أكله إلّا الشرِه الّذي لا يمتنع من أكل ما يضرّه ويستوخم مغبّته.

**توضيح:** قال الفيروزآباديّ: اليقطين: ما لا ساق له من النبات ونحوه. والقصف: الكسر. وقال الجوهريّ: الجِرو والجُرو والجَرو: ولد الكلب والسباع، والجمع أجرٍ، وأصله أجروٌ على أفعل، وجراءٌ، وجمع الجراء أجريةٌ، والجِرو والجِروة الصغير من القنّاء. انتهى. والحمارّة بتخفيف الميم وتشديد الراء وقد يخفف في الشعو: شدّة الحرّ. وفي الأساس: ما لي أراك تشرح<sup>(۱)</sup> إلى كلّ رتبة؛ وهو إظهار الرغبة إليها، وفيه: هو شره العين يطمع في كلّ ما يراه يرمي نفسه عليه ويتمنّاه. انتهى. واستوخمه: لم يجده مريئاً موافقاً.

فكّر يا مفضّل في النخل فإنّه لمّا صار فيه أناث يحتاج إلى التلقيح جعلت فيه ذكورة للّقاح من غير غراس فصار الذكر من النخل بمنزلة الذكر من الحيوان الّذي يلقح الأناث لتحمل وهو لا يحمل .

تأمّل خلقة الجذع كيف هو فإنّك تراء كالمنسوج نسجاً من غير خيوط ممدودة كالسدى وأخرى معه معترضة كاللّحمة كنحو ما ينسج بالأيدي، وذلك ليشتد ويصلب ولا ينقصف من حمل القنوان الثقيلة، وهزّ الرياح العواصب إذا صار تخلة، وليتهيّا للسقوف والجسور وغير ذلك ممّا يتخذ منه إذاصار جذعاً؛ وكذلك ترى الخشب مثل النسج فإنّك ترى بعضه مداخلاً بعضاً طولاً وعرضاً كتداخل أجزاء اللّحم، وفيه مع ذلك متانة ليصلح لما يتخذ منه من الآلات فإنّه لو كان مستحصفاً كالحجارة لم يمكن أن يستعمل في السقوف وغير ذلك ممّا يستعمل فيه الخشبة كالأبواب والأسرّة والتوابيت وما أشبه ذلك. ومن جسيم المصالح في الخشب أنّه يطفو على الماء فكلّ الناس يعرف هذا منه وليس كلّهم يعرف جلالة الأمر فيه؟ فلولا هذه الخلّة كيف كانت هذه السفن والأظراف تحمل أمثال الجبال من الحمولة، وأنّى والولا ينال الناس هذا الوفق وخفة المؤونة في حمل التجارات من بلد إلى بلد؟ وكانت تعظم

(۱) كذا. والظاهر: تشره.

المؤونة عليهم في حملها حتّى يلقى كثير ممّا يحتاج إليه في بعض البلدان مفقوداً أصلاً أو عسراً وجوده.

فكّر في هذه العقاقير وما خصّ بها كلّ واحد منها من العمل في بعض الأدواء فهذا يغور في المفاصل فيستخرج الفضول الغليظة مثل الشيطرج، وهذا ينزف المرّة السوداء مثل الأفتيمون، وهذا ينفي الرياح مثل السكبينج، وهذا يحلّل الأورام وأشباه هذا من أفعالها فمن جعل هذه القوى فيها إلّا من خلقها للمنفعة؟ ومن فطّن الناس بها إلّا من جعل هذا فيها؟ ومتى كان يوقف على هذا منها بالعرض والاتفاق كما قال قاتلون؟ وهب الإنسان فطن لهذه الأشياء بذهنه ولطيف رويّته وتجاربه فالبهائم كيف فطنت لها؟ حتّى صار بعض السباع يتداوى من بذهنه ولطيف رويّته وتجاربه فالبهائم كيف فطنت لها؟ حتّى صار بعض السباع يتداوى من فيسلم، وأشباء هذا كثير . ولعلّك تشكّك في هذا النبات النابت في الصحاري والبراري حيث علف للطير، وعوده وأفنانه حطب فيستعمله الناس، وفيه بعد أشياء تعالج به الإندان، وأخرى تدبغ به الجلود وأخرى تصبغ به الأمتعة، وأشباء هذا من المصالح . ألست تعلم أن أنحسّ النبات واحقره هذا البردي وما أشبهها؛ ففيها مع هذا من المصالح . ألست تعلم أن أخصّ النبات واحقره هذا البردي وما أشبهها بالموقيه مع هذا من المصالح . ألست تعلم أن المر النبات واحقره هذا المردي وما أشبهها كلمي مع هذا من المصالح . ألست تعلم أن من النام م والميام . أنه فضل لاحاجة إليه وليس كذلك بل هو طُعم لهذه الوحوش، وحبّه وأخرى تدبغ به الجلود وأخرى تصبغ به الأمتعة، وأشباه هذا من المصالح . ألست تعلم أن من النام م وليعمل منه الغلف التي يوقي بها الأواني، ويجعل حشواً بين الظروف في من النام، وليعمل منه الغلف التي يوقى بها الأواني، ويجعل حشواً بين الظروف في من النام، وليعمل منه الغلف التي يوقى بها الأواني، ويجعل حشواً بين الظروف في من النام، وليعمل منه الغلف التي يوقى بها المانغ .

فاعتبر بما ترى من ضروب المآرب في صغير الخلق وكبيره وبما له قيمة ومالا قيمة له، وأخسّ من هذا وأحقره الزبل والعذرة الّتي اجتمعت فيها الخساسة والنجاسة معاً، وموقعها من الزروع والبقول والخضر أجمع الموقع الّذي لايعدله شيء حتّى أنّ كلّ شيء من اخضر لايصلح ولا يزكو إلّا بالزبل والسماد الّذي يستقذره الناس ويكرهون الدنوّ منه؛ واعلم أنّه ليس منزلة الشيء على حسب قيمته، هما قيمتان مختلفتان بسوقين، وربّما كان الخسيس في سوق المكتسب نفيساً في سوق العلم فلا تستصغر العبرة في الشيء لصغر قيمته، فلو فطنوا

قال المفضّل: وحان وقت الزوال فقام مولاي إلى الصلاة وقال: بكّر إليَّ غداً إن شاء الله؛ فانصرفت وقد تضاعف سروري بما عرّفنيه مبتهجاً بما آتانيه، حامداً لله على ما منحنيه فبتُّ ليلتي مسروراً.

(١) البردي: نبت رخو ينبت في ديار المصر كثيراً، يمضغ أصله ويتخذ منه القرطاس. يستفاد منه أن القرطاس الذي في زمن الأئمة علييني يتخذ من نبات البردي ولذلك يجوز عليه السجدة كما هو صريح الروايات. [النمازي]. **بيان:** قوله عليميني : ليصلح بيان لما يتحصّل ممّا مرّ لا للمتانة فقط. والنزف: النزح: قوله عليميني : هب الإنسان أي سلمنا أنّه كذلك. والحصر بالضمّ : اعتقال البطن. والسوقة بالضمّ : الرعيّة للواحد والجمع والمذكّر والمؤنّث. والغلف بضمّة وبضمّتين وكركّع : جمع غلاف. والزبل بالكسر : السرقين. وقال الفيروزآباديّ : السماد : السرقين برماد وقال الجزريّ : هو ما يطرح في أصول الزرع والخضر من العذرة والزبل ليجوّد نباته وأقول : يدلّ ظاهراً على جواز استعمال العذرات النجسة في ذلك وربّما يستدلّ به على تطهير الاستحالة.

المجلس الرابع: قال المفضّل: فلمّا كان اليوم الرابع بكّرت إلى مولاى فاستؤذن لي فأمرني بالجلوس فجلست، فقال ﷺ : منّا التحميد والتسبيح والتعظيم والتقديس للاسم الأقدم، والنور الأعظم العليّ العلّم، ذي الجلال والإكرام، ومنشىء الأنام، ومفني العوالم والدهور، وصاحب السرّ المستور والغيب المحظور والاسم المخزون والعلم المكنون؛ وصلواته وبركاته على مبلّغ وحيه، ومؤدّي رسالته، الذي ابتعثه بشيراً ونذيراً، وداعياً إلى الله بإذنه وسراجاً منيراً ليهلك من هلك عن بيّنة ويحيى من حيًّ عن بيّنة، فعليه وعلى آله من بارته الصلوات الطيّبات والتحيّات الزاكيات الناميات، وعليه وعليهم السلام والرحمة والبركات في الماضين والغابرين أبد الآبدين ودهر الداهرين وهم أهله ومستحقه.

قد شرحت لك يا مفضّل من الأدلّة على الخلق والشواهد على صواب التدبير والعمد في الإنسان والحيوان والنبات والشجر وغير ذلك مافيه عبرة لمن اعتبر؛ وأنا أشرح لك الآن الآفات الحادثة في بعض الأزمان الّتي اتّخذها أناس من الجهّال ذريعة إلى جحود الخالق والخلق والعمد والتدبير، وما أنكرت المعطّلة والمنانيّة من المكاره والمصائب وما أنكروه من الموت والفناء، وماقاله أصحاب الطبائع، ومن زعم أنّ كون الأشياء بالعرض والاتفاق ليتّسع ذلك القول في الرة عليهم، قاتلهم الله أنّى يؤفكون؟.

اتخذ أناس من الجهّال هذه الآفات الحادثة في بعض الأزمان كمثل الوباء واليرقان والبرد والجراد ذريعة إلى جحود الخلق والتدبير والمخالق؛ فيقال في جواب ذلك: إنّه إن لم يكن خالق ومدبّر فلمّ لايكون ما هو أكثر من هذا وافظع؟ فمن ذلك أن تسقط السماء على الأرض، وتهوي الأرض فتذهب سفلاً، وتتخلّف الشمس عن الطلوع أصلاً، وتجفّ الأنهار والعيون حتى لايوجد ماء للشفة، وتركد الريح حتّى تحمّ الأشياء وتفسد، ويفيض ماء البحر على الأرض فيغرقها. ثمَّ هذه الآفات التي ذكرناها من الوباء والجراد وما أشبه ذلك ما بالها لا تدوم وتمتد حتّى تجتاح كلّ ما في العالم؟ بل تحدث في الأحايين، ثمَّ لا تلبث أن ترفع؟ أفلا ترى بأنّ العالم يصان ويحفظ من تلك الأحداث الجليلة التي لو حدث عليه شيء منها كان فيه بواره، ويلذع أحياناً بهذه الآفات اليسيرة لتأديب النام وتقويمهم، ثمَّ لا تدوم هذه الآفات بل تكشف عنهم عند القنوط منهم فيكون وقوعها بهم موعظة وكشفها عنهم رحمة. وقد أنكرت المعطّلة ما أنكرت المنانيّة من المكاره والمصائب التي تصيب الناس، فكلاهما يقول: إن كان للعالم خالق رؤوف رحيم فلم يحدث فيه هذه الأمور المكروهة؟ والقائل بهذا القول يذهب به إلى أنّه ينبغي أن يكون عيش الإنسان في هذه الدنيا صافياً من كلّ كدر، ولو كان هكذا كان الإنسان سيخرج من الأشر والعتوّ إلى ما لايصلح في دين ودنيا كالّذي ترى كثيراً من المترفين ومن نشأ في الجدة والأمن يخرجون إليه حتى أنَّ أحدهم ينسى ضعيفاً أو يواسي فقيراً . أو يرثي لمبتلى أو إنّ مكروهاً ينزل به، أو أنّه يجب عليه أن يرحم ضعيفاً أو يواسي فقيراً . أو يرثي لمبتلى أو يتحنّن على ضعيف، أو يتعطّف على مكروب، فإذا ضعيفاً أو يواسي فقيراً . أو يرثي لمبتلى أو يتحنّن على ضعيف، أو يتعطّف على مكروب، فإذا مقتبه المكاره ووجد مضضها اتعظ وأبصر كثيراً مما كان جهله وغفل عنه، ورجع إلى كثير مما كان يجب عليه، والمنكرون لهذه الأمور المؤذية بمنزلة الصبيان الذين يذمّون الأدوية مما كان يتفرّغوا للهو والبطالة ؛ وينالوا كلّ مطعم ومشرب ؛ ولا يعرفون ماتؤذيهم إليه ويحبّون أن يتفرّغوا للهو والبطالة ؛ وينالوا كلّ مطعم ومشرب ؛ ولا يعرفون ماتؤذيهم إليه البطالة من سوء النشوء والعادة وما تعقبهم الأ طعمة الضارة الفارة من الأدواء والأسقام، وما لهم في الأدب من الصلاح، وفي الأدوية من المنامة وإن شاب ذلك بعض إلى المرابي المرابي الذي يذمّون الأدوا عشر وما لهم في الأدب من الصاح، وفي الأدوية من المناعة وإن شاب ذلك بعض المراء وما لهم في الأدب من الصلاح، وفي الأدوية من المنفعة وإن شاب ذلك بعض الكراهة.

فإن قالوا : ولمَ لم يكن الإنسان معصوماً من المساوي حتّى لا يحتاج إلى أن يلذعه بهذه المكاره؟ قيل : إذاً كان يكون غير محمود على حسنة يأتيها ولا مستحقّ للثواب عليها .

فإن قالوا : وما كان يضرّه أنّ لا يكون محموداً على الحسنات مستحقاً للثواب بعد أن يصير إلى غاية النعيم واللَّذَة؟ قيل لهم : اعرضوا على امرئ صحيح الجسم والعقل أن يجلس منعماً ويكفى كلّ ما يحتاج إليه بلا سعي ولا استحقاق، فانظر هل تقبل نفسه ذلك؟ بل ستجدونه بالقليل ممّا يناله بالسعي والحركة أشدّ اغتباطاً وسروراً منه بالكثير ممّا يناله بغير الاستحقاق، وكذلك نعيم الآخرة أيضاً يكمل لأهله بأن ينالوه بالسعي فيه والاستحقاق له فالنعمة على الإنسان في هذا الباب مضاعفة، بأن أعدّ له الثواب الجزيل على سعيه في هذه الدنيا، وجعل له السبيل إلى أنّ ينال بسعي واستحقاق فيكمل له السرور والاغتباط بما يناله منه.

فإن قالوا : أوليس قد يكون من الناس من يركن إلى مانال من خير وإن كان لا يستحقّه : فما الحجّة في منع من رضي أن ينال نعيم الآخره على هذه الجملة؟ قيل لهم : إنّ هذا باب لوصحّ للناس لخرجوا إلى غاية الكلب والضراوة على الفواحش وانتهاك المحارم ؛ فمن كان يكفّ نفسه عن فاحشة أو يتحمّل المشقّة في باب من أبواب البرّ لو وثق بأنّه صائر إلى النعيم لا محالة؟ أو من كان يأمن على نفسه وأهله وماله من الناس لو لم يخافوا الحساب والعقاب؟ فكان ضرر هذا الباب سينال الناس في هذه الدنيا قبل الآخرة، فيكون في ذلك تعطيل العدل والحكمة معاً، وموضع للطعن على التدبير بخلاف الصواب ووضع الأمور غير مواضعها . الفاجر منها، فقالوا: كيف يجوز هذا في تدبير الحكيم وما الحجّة فيه؟ فيقال لهم: إنّ هذه الآفات وإن كانت تنال الصالح والطالح جميعاً، فإنَّ الله جعل ذلك صلاحاً للصنفين كليهما: أمّا الصالحون فإنَّ الذي يصيبهم من هذا يردّهم نعم ربّهم عندهم في سالف أيامهم فيحدوهم ذلك على الشكر والصبر؟ وأمّا الطالحون فإنَّ مثل هذا إذا نالهم كسر شرتهم، وردعهم عن المعاصي والفواحش، وكذلك يجعل لمن سلم منهم من الصنفين صلاحاً في ذلك: أمّا المعاصي والفواحش، وكذلك يجعل لمن سلم منهم من الصنفين صلاحاً في ذلك: أمّا الأبرار فإنّهم يغتبطون بما هم عليه من البرّ والصلاح ويزدادون فيه رغبة ويصيرة. وأمّا الفجّار فإنّهم يعرفون رأفة ربّهم وتطوَّله عليهم بالسلامة من غير استحقاقهم فيحضّهم ذلك على الرأفة بالناس والصفح عمّن أساء إليهم.

ولعلّ قائلاً يقول: إنّ هذه الآفات الّتي تصيب الناس في أموالهم، فما قولك فيما يبتلون به في أبدانهم فيكون فيه تلفهم، كمثل الحرق والغرق والسيل والخسف؟ فيقال لهم: إنّ الله جعل في هذا أيضاً صلاحاً للصنفين جميعاً: أمّا الأبرار فلما لهم في مفارقة هذه الدنيا من الراحة من تكاليفها والنجاة من مكارهها؛ وأمّا الفجّار فلما لهم في ذلك من تمحيص أوزارهم وحبسهم عن الازدياد منها. وجملة القول أنَّ الخالق تعالى ذكره بحكمته وقدرته قد يصرّف هذه الأمور كلّها إلى الخيرة والمنفعة فكما أنه إذا قطعت الريح شجرة أو قطعت نخلة أخذها الصانع الرفيق واستعملها في ضروب من المنافع فكذلك يفعل المدبّر الحكيم في الآفات الّتي تنزل بالناس في أبدانهم وأموالهم فيصيّرها جميعاً إلى الخيرة والمنفعة.

فإن قال: ولمَ يحدث على الناس؟ قيل له: لكيلا يركنوا إلى المعاصي من طول السلامة فيبالغ الفاجر في ركوب المعاصي، ويفتر الصالح عن الاجتهاد في البرّ، فإنّ هذين الأمرين جميعاً يغلبان على الناس في حال الخفض والدعة، وهذه الحوادث التي تحدث عليهم تردعهم وتنبههم على ما فيه رشدهم، فلو أخلوا منهما لغلوا في الطغيان والمعصية كما على الناس في أوَّل الزمان حتّى وجب عليهم البوار بالطوفان وتطهير الأرض منهم.

وممًا ينتقده الجاحدون للعمد والتقدير الموت والفناء فإنّهم يذهبون إلى أنّه ينبغي أن يكون الناس مخلّدين في هذه الدنيا ، مبرّتين من الآفات . فينبغى أن يساق هذا الأمر إلى غايته فينظر ما محصوله . أفرأيت لو كان كلّ من دخل العالم ويدخله يبقون ولا يموت أحد منهم ألم تكن الأرض تضيق بهم حتّى تعوزهم المساكن والمزارع والمعاش؟ فإنّهم والموت يفنيهم أوّلاً وَوَلاً يتنافسون في المساكن والمزارع حتّى ينشب بينهم في ذلك الحروب ويسفك فيهم الدماء، فكيف كانت تكون حالهم لو كانوا يولدون ولايموتون؟ وكان يغلب عليهم الحرص والشره وقساوة القلوب، فلو وثقوا بأنّهم لا يموتون لما قنع الواحد منهم بشيء ينال ، ولا أفرج لأحد عن شيء يسأله، ولا ملا عن شيء ممّا يحدث عليه، ثمّ كانوا يملّون الحياة وكلّ شيء من أمور الدنيا كما قد يمل الحياة من طال عمره حتّى يتمنّى الموت ولا الحياة وكلّ فإن قالوا : إنّه كان ينبغي أن يرفع عنهم المكاره والأوصاب حتّى لا يتمنّوا الموت ولا يشتاقوا إليه، فقد وصفنا ما كان يخرجهم إليه من العتوّ والأشر الحامل لهم على مافيه فساد الدين والدنيا . وإن قالوا : إنّه كان ينبغي أن لايتوالدوا كيلا تضيق عنهم المساكن والمعاش قيل لهم : إذاً كان يحرم أكثر هذا الخلق دخول العالم والاستمتاع بنعم الله ومواهبه في الدارين جميعاً إذا لم يدخل العالم إلّا قرن واحد لايتوالدون ولا يتناسلون .

فإن قالوا : كان ينبغي أن يخلق في ذلك القرن الواحد من الناس مثل ما خلق ويخلق إلى انقضاء العالم . يقال لهم : رجع الأمر إلى ما ذكرنا من ضيق المساكن والمعاش عنهم ثمّ لو كانوا لا يتوالدون ولا يتناسلون لذهب موضع الأنس بالقرابات وذوي الأرحام والانتصار بهم عند الشدائد، وموضع تربية الأولاد والسرور بهم . ففي هذا دليل على أنَّ كلَّ ما تذهب إليه الأوهام سوى ما جرى به التدبير خطأ وسفاه من الرأي والقول .

ولعلَّ طاعناً يطعن على التدبير من جهة أخرى فيقول: كيف يكون ههنا تدبير ونحن نرى الناس في هذه الدنيا من عزَّ بزَّ؟ فالقويُّ يظلم ويغصب، والضعيف يُظلم ويسام الخسف، والصالح فقير مبتلى، والفاسق معافى موسّع عليه، ومن ركب فاحشة أو انتهك محرّماً لم يعاجل بالعقوبة؛ فلو كان في العالم تدبير لجرت الأمور على القياس القائم، فكان الصالح هو المرزوق، والطالح هو المحروم، وكان القوي يمنع من ظلم الضعيف، والمتهتِّك للمحارم يعاجل بالعقوبة؛ فيقال في جواب ذلك: إن هذا لو كان هكذا لذهب موضع الإحسان الّذي فضّل به الإنسان على غيره من الخلق، وحمل النفس على البرّ والعمل الصالح احتساباً للثواب وثقة بما وعد الله منه، ولصار الناس بمنزلة الدوابّ الّتي تساس بالعصا والعلف، ويلمع لها بكلٍّ واحد منهما ساعة فساعة فتستقيم على ذلك، ولم يكن أحد يعمل على يقين بثواب أو عقاب حتّى كان هذا يخرجهم عن حدّ الإنسيّة إلى حدّ البهائم، ثمَّ لايعرف ماغاب، ولايعمل إلَّا على الحاضر، وكان يحدث من هذا أيضاً ان يكون الصالح إنَّما يعمل الصالحات للرزق والسعة في هذه الدنيا، ويكون الممتنع من الظلم والفواحش إنَّما يعفَّ عن ذلك لترقُّب عقوبة تنزل به من ساعته حتَّى يكون أفعال الناس كلُّها تجري على الحاضر لا يشوبها شيء من اليقين بما عند الله، ولايستحقُّون ثواب الآخرة والنعيم الدائم فيها؛ مع أنَّ هذه الأمور الَّتي ذكرهاالطاعن من الغني والفقر والعافية والبلاء ليست بجارية على خلاف قياسه، بل قد تجري على ذلك أحياناً، والأمر المفهوم، فقد ترى كثيراً من الصالحين يرزقون المال لضروب من التدبير، وكيلا يسبق إلى قلوب الناس أنَّ الكفَّار هم المرزوقون، والأبرارهم المحرومون، فيؤثرون الفسق على الصلاح؛ وترى كثيراً من الفسّاق يعاجلون بالعقوبة إذا تفاقم طغيانهم وعظم ضررهم على الناس وعلى أنفسهم، كما عوجل فرعون بالغرق، وبخت نصر بالتيه، وبلبيس بالقتل؛ وإن أمهل بعض الأشرار بالعقوبة وأتخر

بعض الأخيار بالثواب إلى الدار الآخرة لأسباب تخفى على العباد لم يكن هذا ممّا يبطل التدبير، فإنَّ مثل هذا قد يكون من ملوك الأرض ولا يبطل تدبيرهم، بل يكون تأخيرهم ما أخّروه أو تعجيلهم ما عجّلوه داخلاً في صواب الرأي والتدبير؛ وإذا كانت الشواهد تشهد وقياسهم يوجب أنَّ للأشياء خالقاً حكيماً قادراً فما يمنعه أن يدبّر خلقه فإنّه لا يصحّ في قياسهم أن يكون الصانع يهمل صنعته إلاَّ بإحدى ثلاث خلال: إمَّا عجز، وإمَّا جهل، وإمَّا شرارة؛ وكلَّ هذه محال في صنعته ﴾ ﴿ وتعالى ذكره وذلك أنَّ العاجز لا يستطيع أن يأتي بهذه الخلائق الجليلة العجيبة، والجاهل لا يهتدي لما فيها من الصواب والحكمة، والشرير لا يتطاول لخلقها وإنشائها وإذا كان هذا هكذا وجب أن يكون الخالق لهذه الخلائق يدبّرها لا محالة وإن كان لا تدرَك كنه ذلك التدبير ومخارجه فإنَّ كثيراً من تدبير الملوك لا تفهمه العامّة ولا تعرف أسبابه لأنّها لا تعرف دخلة أمر الملوك وأسرارهم فإذا عرف سببه وجد قائماً على الصواب والشاهد المحنة. ولو شككت في بعض الأدوية والأطعمة فيتبيَّن لك من جهتين أو ثلاث أنَّه حارٌّ أو بارد ألم تكن ستقضي عليه بذلك وتنفي الشكِّ فيه عن نفسك؟ فما بال هؤلاء الجهلة لا يقضون على العالم بالخالق<sup>(1)</sup> والتدبير مع هذه الشواهد الكثيرة؟ وأكثر منها ما لا يحصى كثرة، لوكان نصف العالم وما فيه مشكلاً صوابه لما كان من حزم الرأي وسمت الأدب أن يقضى على العالم بالإهمال لأنَّه كان في النصف الآخر وما يظهر فيه من الصواب والإتقان ما يردع الوهم عن التسرّع إلى هذه القضيّة فكيف وكلّ ما كان فيه إذا فتّش وجد على غاية الصواب حتّى لا يخطر بالبال شيء إلاّ وجد ما عليه الخلقة أصحّ وأصوب منه؟ .

بيان قوله غليم : للاسم الأقدم لعل المراد بالاسم المسمّى، أو المراد الاسم الذي أظهره وأثبته في اللّوح قبل سائر الأسماء، أو المراد الاسم الّذي يخصّ الذات فهو أسبق الأسماء في الاعتبار وأشرفها كما يظهر من الآثار. قوله : والغيب المحظور أي الممنوع عن غيره تعالى إلّا من ارتضاه لذلك. قوله : بالعرض قال الفيروزآباديّ : عرض الشيء : ظهر، والعرض : أن يموت الإنسان من غير علّة. والاجتياح : الاستئصال. قوله غليم : ويلذع يقال : لذعته النار أي أحرقته، ولذعه بلسانه أي أوجعه بكلام، وفي بعض النسخ بإهمال الأوَّل وإعجام الثاني من لدغ العقرب. ويقال : رثيت لفلان أي رققت له. والمضض محرّكة : وجع المصيبة. قوله غليم : إذا كان يكون غير محمود يمكن أن يقرأ إذا بالتنوين وبدونها، وعلى الثاني يكون خبر كان محذوفاً أي إذا كان الإنسان كذلك.

ثمَّ اعلم أنَّه ينبغي أن تحمل العصمة المأخوذة في السؤال على غير المعنى المشهور الّذي سيأتي تحقيقه في باب عصمة الأثمّة ظليَّئِلا بل المراد العصمة بمعنى الإلجاء الّذي لم يبق معه اختيار ، ولذا فرَّع غليَّئِلا عليه عدم استحقاق الثواب ، وإلّا فالعصمة التي اتّصفت بها الأنبياء

كذا. والظاهر كما في المصدر: والخلق.

والأئمة ﷺ لا ينافي ذلك كما سنحقّقه في مقامه إن شاء الله تعالى . ويمكن أن يقال – على تقدير أن يكون المراد هذا المعنى أيضاً – بأنّه إذا صار هذا عامّاً في جميع البشر لا يتأتّى في بعض الموادّ الّتي لا تستحقّ ذلك من نفوس الأشرار والفجّار إلا بالإلجاء الرافع للاستحقاق . قوله ﷺ : إلى غاية الكلب والضراوة قال الجوهريّ : دفعت عنك كلب فلان أي شرّه وأذاه ، والكلب أيضاً شبيه بالجنون . وقال : ضرى الكلب بالصيد ضراوة أي تعوّد . أقول : لمّا كان السؤال مبنيّاً على فرض العصمة ظاهراً فتصحيح هذا الجواب في غاية الإشكال وخطر بالبال وجوه :

الأوّل: أنّ لا يكون السؤال مبنيّاً على فرض العصمة بل يكون المراد أنّه لمّا ذكرت أنّ العصمة تنافي الاستحقاق فنقول: لمّ لم يبذل لهم الثواب على أيّ حال بأن يكلّفهم العمل ليستحقّوا الثواب إن أرادوا استحقاقه وإلّا أعطاهم من غير استحقاق؟ إذ كثير من الناس يطلبون النعيم بغير استحقاق فلا يكون عليهم في الدنيا والآخرة سخط على المخالفة، وعلى هذا الجواب ظاهر الانطباق على السؤال كما لا يخفى.

الثاني: أنّ يكون السؤال مبنيًا على فرض العصمة في بعضهم وهم الّذين يطلبون الثواب ولا يريدون استحقاقه كما هو ظاهر السياق، ويكون حاصل الجواب أنّه لو كان المجبور على الخيرات مثاباً فمقتضى العدل أن يكون غير المجبور الطالب للخير والاستحقاق غير معاقب على حال وإلّا لكان له الحجّة على ربّه بأنّك لم تعصمني كما عصمت غيري، ومنعت عنّي اللّطف بالبلايا والصوارف عن المعاصي في الدنيا ثمَّ تعذّبني على المعاصي، فعلى هذا فلو علم غير المعصومين ذلك لدعتهم الدواعي النفسانيّة إلى غاية الفساد، وهذا وجه وجيه لكن يحتاج إلى طيّ بعض المقدِّمات.

الثالث: أنّ يكون السؤال مبنيّاً على ذلك الفرض أيضاً لكن يكون الجواب مبنيّاً على أنّه قد يستلزم المحال نقيضه، إذ الكلام في هذا النوع من الخلق المسمّى بالإنسان الّذي اقتضت الحكمة أن يكون قد ركّبت فيه أنواع الشهوات والدواعي فلو فرضته على غير تلك الحالة لكان من قبيل فرض الشيء إنساناً وملكاً وهما لا يجتمعان، فعلى هذا يلزمه أيضاً لفرض كونه إنساناً أن يدعوه عدم خوف العقاب والفراغ إلى الأشر والبطر وأنواع المعاصي، وحاصله يرجع إلى تغيير الجواب الأوّل إلى جواب آخر لا يرد عليه السؤال على غاية المّطف والدقة .

والردع : الكفّ والمنع . وقوله : يغتبطون على البناء من الاغتباط وهو حسن الحال بحيث يتمنّى غيره حاله . والحضّ : الحثّ والتحريص<sup>(١)</sup> . وتمحيص الأوزار : تنقيصها أو إزالتها . قوله ﷺ : فإن قال : ولمَ يحدث على الناس؟ أقول : لمّا كان آخر الكلام موهماً لأنّ هذه

(۱) كذا. والظاهر التحريض.

الأمور بعد حدوثها يصيّرها الله تعالى إلى الحكمة والصلاح سأل ثانياً : ما السبب في أصل الحدوث حتّى يحتاج إلى أن يجعله الله صلاحاً؟ ويحتمل أنَّ يكون مراده أنَّا علمنا أنَّ في وجودها صلاحاً فهل في عدمها فساد؟ والجواب على التقديرين ظاهر . وقال الفيروزآباديّ : عوز الشيء كفرح: لم يوجد، وأعوزه الشيء: احتاج إليه، والدهر أحوجه. وقال: تناشبوا: تضامُّوا وتعلُّق بعضهم ببعض، ونشبه الأمر كلزم زنةً ومعنَّى. وقال: أفرجوا عن الطريق والقتيل: انكشفوا، وعن المكان: تركوه. انتهى. والمراد هنا عدم التخلية بين أحد وبين ما يريده. قوله غليظي: ولا سلا عن شيء أي لا ينسى ويتسلّى عن شيء من المصائب إذ بتذكّر الموت تزول شدّة المحن، من قولهم: سلا عن الشيء أي نسيه. وقال الجوهريّ: بزَّه يبزُّه برّاً : سلبه، وفي المثل من عزَّ بز أي من غلب أخذ السلب . وقال : سامه خسفاً وخُسفاً بالضمّ أي أولاه ذُلًا. وقال الفيروزآباديّ: لمع بيده: أشار. وقال تفاقم الأمر: عظم. وقوله المَثْلَيْةِ: وبخت نصر بالتيه أقول : لعلَّه إشارة إلى ما ذكره جماعة من المؤرَّخين أنَّ ملكاً من الملائكة لطم بخت نصّر لطمة ومسخه وصار في الوحش في صورة أسد وهو مع ذلك يعقل ما يفعله الإنسان، ثمَّ ردَّه الله تعالى إلى صورة الإنس وأعاد إليه ملكه فلمَّا عاد إلى ملكه أراد قتل دانيال فقتله الله على يد واحد من غلمانه؛ وقيل في سبب قتله: إنَّ الله أرسل عليه بعوضة فدخلت في منخره وصعدت إلى رأسه فكان لا يقر ولايسكن حتّى يدقّ رأسه فمات من ذلك. وبلبيس غير معروف عند المؤرّخين. والتطاول هنا مبالغة في الطَول بمعنى الفضل والإحسان. ودخلة الرجل مثلَّثة: نيَّته ومذهبه وجمع أمره وبطانته. قوله غَلَيْتَهْ: والشاهد المحنة أي بالشاهد يمكن امتحان الغائب.

وإعلم يا مفضّل إنّ اسم هذا العالم بلسان اليونانيّة الجاري المعروف عندهم «قوسموس» وتفسيره «الزينة» وكذلك سمّته الفلاسفة ومن ادّعى الحكمة أفكانوا يسمّونه بهذا الاسم إلآ لما رأوا فيه من التقدير والنظام؟ فلم يرضوا أن يسموه تقديراً ونظاماً حتّى سمّوه زينة ليخبروا أنّه مع ما هو عليه من الصواب والإتقان على غاية الحسن والبهاء.

أعجب يا مفضّل من قوم لا يقضون [على] صناعة الطبّ بالخطأ وهم يرون الطبيب يخطى، ويقضون على العالم بالإهمال ولا يرون شيئاً منه مهملاً . بل أعجب من أخلاق من ادّعى الحكمة حتّى جهلوا مواضعها في الخلق فأرسلوا ألسنتهم بالذمّ للخالق جلّ وعلا . بل العجب من المخذول «مانيّ» حين ادّعى علم الأسرار وعمي عن دلائل الحكمة في الخلق حتّى نسبه إلى الخطأ ونسب خالقه إلى الجهل تبارك الحليم الكريم . وأعجب منهم جميعاً المعطلة الذين راموا أن يدرك بالحسّ ما لا يدرك بالعقل فلمّا أعوزهم ذلك خرجوا إلى المعطلة الذين راموا أن يدرك بالحسّ ما لا يدرك بالعقل فلمّا أعوزهم ذلك خرجوا إلى المحمود والتكذيب فقالوا : ولم لا يدرك بالعقل؟ قيل : لأنّه فوق مرتبة العقل كما لا يدرك البصر ما هو فوق مرتبته فإنّك لو رأيت حجراً يرتفع في الهواء علمت أنّ رامياً رمى به فليس هذا العلم من قبل البصر بل من قبل العقل لأنّ العقل هو الّذي يميّزه فيعلم أنّ الحجر لا يذهب علواً من تلقاء نفسه ؛ أفلا ترى كيف وقف البصر على حدّه فلم يتجاوزه؟ فكذلك يقف العقل على حدّه من معرفة الخالق فلا يعدوه ولكن يعقله بعقل أقرّ أنَّ فيه نفساً ولم يعاينها ولم يدركها بحاسّة من الحواسّ، وعلى حسب هذا أيضاً نقول : إنّ العقل يعرف الخالق من جهة توجب عليه الإقرار ولا يعرفه بما يوجب له الإحاطة بصفته .

فإن قالوا : فكيف يكلّف العبد الضعيف معرفته بالعقل اللّطيف ولا يحيط به؟ قيل لهم : إنّما كلّف العباد من ذلك ما في طاقتهم أن يبلغوه، وهو أن يوقنوا به ويقفوا عند أمره ونهيه، ولم يكلّفوا الإحاطة بصفته كما أنّ الملك لا يكلّف رعيّته أنّ يعلموا أطويل هو أم قصير، أبيض هو أم أسمر وإنما يكلّفهم الإذعان بسلطانه والانتهاء إلى أمره؛ ألا ترى أنّ رجلاً لو أتى باب الملك فقال : اعرض عليَّ نفسك حتّى أتقصّى معرفتك وإلّا لم أسمع لك كان قد أحلّ نفسه العقوبة، فكذا القائل : إنّه لا يقرّ بالخالق سبحانه حتّى يحيط بكنهه متعرّض لسخطه.

فإن قالوا : أوليس قد نصفه فنقول : هو العزيز الحكيم الجواد الكريم؟ قيل لهم : كلّ هذه صفات إقرار، وليست صفات إحاطة، فإنّا نعلم أنّه حكيم ولا نعلم بكنه ذلك منه، وكذلك قدير وجواد وسائر صفاته كما قد نرى السماء ولا ندري ما جوهرها، ونرى البحر ولا ندري أين منتهاه، بل فوق هذا المثال بما لا نهاية له لأنَّ الأمثال كلّها تقصر عنه ولكنّها تقود العقل إلى معرفته.

فإن قالوا : ولم يختلف فيه؟ قيل لهم : لقصر الأوهام عن مدى عظمته وتعديها أقدارها في طلب معرفته، وإنّها تروم الإحاطة به وهي تعجز عن ذلك ومادونه، فمن ذلك هذه ألشمس التي تراها تطلع على العالم ولا يوقف على حقيقة أمرها، ولذلك كثرت الأقاويل فيها واختلفت الفلاسفة المذكورون في وصفها فقال بعضهم : هو فلك أجوف مملوه ناراً، له فمّ يجيش بهذا الوهج والشعاع ؛ وقال آخرون : هو سحابة ؛ وقال آخرون : هو جسم زجاجيً يقبل ناريّة في العالم ويرسل عليه شعاعها ؛ وقال آخرون : هو صفو لطيف ينعقد من ماء البحر ؛ وقال آخرون : هو سحابة ؛ وقال آخرون : هو صفو لطيف ينعقد من ماء موى الجواهر الأربع . ثمّ اختلفوا في شكلها فقال بعضهم : هي بمنزلة صفيحة عريضة وقال سوى الجواهر الأربع . ثمّ اختلفوا في شكلها فقال بعضهم : هي بمنزلة صفيحة عريضة وقال سوى الجواهر الأربع . ثمّ اختلفوا في شكلها فقال بعضهم : هي بمنزلة صفيحة عريضة وقال سوى الجواهر الأربع . ثمّ اختلفوا في شكلها فقال بعضهم : هي بمنزلة صفيحة عريضة وقال سوى الجواهر الأربع . ثمّ اختلفوا في شكلها فقال بعضهم : هي بمنزلة صفيحة عريضة وقال سوى الجواهر الأربع . ثمّ اختلفوا في شكلها قال بعضهم انهم من النار ض من الجزيرة العظيمة . وقال أصحاب الهندسة : هي أضعاف الأرض مائة وسبعون مرة . فني اختلاف هذه الأقاويل منهم في الشمس دليل على أنهم لم يقفوا على الحقيقة من أمرها ، وإذا كانت هذه الشمس التي منهم في الشمس دليل على أنهم لم يقفوا على الحقيقة من أمرها ، وإذا كانت هذه الشمس التي منهم في الشمس ويدركها الحسّ قد عجزت العقول عن الوقوف على حقيقتها فكيف ما لطف عن الحسّ واستتر عن الوهم ؟ .

فإن قالوا: ولم استتر؟ قيل لهم: لم يستتر بحيلة يخلص إليها كمن يحتجب عن الناس

بالأبواب والستور، وإنّما معنى قولنا : استتر أنّه لطف عن مدى ما تبلغه الأوهام، كما لطفت النفس وهي خلق من خلقه وارتفعت عن إدراكها بالنظر .

فإن قالوا : ولم لطف؟ – وتعالى عن ذلك علوّاً كبيراً – كان ذلك خطأً من القول لأنّه لا يليق بالّذي هو خالق كلّ شيء إلاّ أن يكون مبايناً لكلّ شيء، متعالياً عن كلّ شيء؛ سبحانه وتعالى .

فإن قالوا: كيف يعقل أن يكون مبايناً لكلّ شيء متعالياً؟ قيل لهم: الحقّ الّذي تطلب معرفته من الأشياء هو أربعة أوجه: فأوّلها أن ينظر أموجود هو أم ليس بموجود والثاني أنّ يعرف ما هو في ذاته وجوهره. والثالث أن يعرف كيف هو وما صفته؟ والرابع أن يعلم لماذا هو ولايّة علّة؟ فليس من هذه الوجوه شيء يمكن المخلوق أنّ يعرفه من الخالق حقّ معرفته غير أنّه موجود فقط. فإذا قلنا: كيف وما هو؟ فممتنع علم كنهه وكمال المعرفة به وأمّا لماذا هو فساقط في صفة الخالق لأنّه جلَّ ثناؤه علة كلّ شيء وليس شيء بعلّة له؛ ثمَّ ليس علم الإنسان بأنّه موجود يوجب له أن يعلم ما هو كما أنّ علمه بوجود النفس لا يوجب أن يعلم ما هي وكيف هي، وكذلك الأمور الروحانيّة اللّطيفة.

فإن قالوا : فأنتم الآن تصفون من قصور العلم عنه وصفاً حتّى كأنّه غير معلوم! قيل لهم : هو كذلك من جهة إذا رام العقل معرفة كنهه والإحاطة به، وهو من جهة أخرى أقرب من كلّ قريب إذا استدلّ عليه بالدلائل الشافية فهو من جهة كالواضح لا يخفى على أحد، وهو من جهة كالغامض لايدركه أحد، وكذلك العقل أيضاً ظاهر بشواهد، ومستور بذاته.

فأمّا أصحاب الطبائع فقالوا : إنّ الطبيعة لاتفعل شيئاً لغير معنى ولا تتجاوز عمّا فيه تمام الشيء في طبيعته، وزعموا أنّ الحكمة تشهد بذلك. فقيل لهم : فمن أعطى الطبيعة هذه الحكمة والوقوف على حدود الأشياء بلا مجاوزة لها، وهذا قد تعجز عنه العقول بعد طول التجارب؟ فإن أوجبوا للطبيعة الحكمة والقدرة على مثل هذه الأفعال فقد أقرُّوا بما أنكروا لأن هذه هي صفات الخالق، وإن أنكروا أن يكون هذا للطبيعة فهذا وجه الخلق يهتف بأنّ

وقد كان من القدماء طائفة أنكروا العمد والتدبير في الأشياء وزعموا أنَّ كونها بالعرض والاتّفاق، وكان ممّا احتجّوا به هذه الآفات الّتي تلد غير مجرى العرف والعادة كالإنسان يولد ناقصاً أو زائداً إصبعاً، أو يكون المولود مشوّهاً مبدل الخلق، فجعلوا هذا دليلاً على أنَّ كون الأشياء ليس بعمد وتقدير، بل بالعرض كيف ما اتّفق أن يكون. وقد كان أرسطاطا ليس ردَّ عليهم فقال: إن الّذي يكون بالعرض والاتّفاق إنّما هو شيءً يأتي في الفرط مرّة لأعراض تعرض للطبيعة فتزيلها عن سبيلها، وليس بمنزلة الأمور الطبيعية الجارية على شكل واحد جرياً دائماً متتابعاً.

وأنت يا مفضّل ترى أصناف الحيوان أن يجري أكثر ذلك على مثال ومنهاج واحد

كالإنسان يولد وله يدان ورجلان وخمس أصابع كما عليه الجمهور من الناس، فأمّا ما يولد على خلاف ذلك فإنّه لعلّة تكون في الرحم أو في المادّة الّتي ينشأ منها الجنين، كما يعرض في الصناعات حين يتعمّد الصانع الصواب في صنعته فيعوق دون ذلك عائق في الأداة أو في الآلة الّتي يعمل فيها الشيء، فقد يحدث مثل ذلك في أولاد الحيوان للأسباب الّتي وصفنا فيأتي الولد زائداً أو ناقصاً أو مشوّهاً ويسلم أكثرها فيأتي سويّاً لا علّة فيه، فكما أنَّ الّذي يحدث في بعض الأعمال الأعراض لعلّة فيه لا توجب عليها جميعاً الإهمال وعدم الصانع كذلك ما يحدث على بعض الأفعال الطبيعيّة لعائق يدخل عليها لا يوجب أنّ يكون جميعها بالعرض والاتّفاق، فقول من قال في الأشياء : إنَّ كونها بالعرض والاتفاق من قبل أنَّ شيئاً منها يأتي على خلاف الطبيعة يعرض له خطأ وخطل .

فإن قالوا : ولمَ صار مثل هذا يحدث في الأشياء؟ قيل لهم : ليعلم أنّه ليس كون الأشياء باضطرار من الطبيعة ، ولا يمكن أن يكون سواه كما قال قائلون ، بل هو تقدير وعمد من خالق حكيم ، إذ جعل الطبيعة تجري أكثر ذلك على مجرى ومنهاج معروف ، ويزول أحياناً عن ذلك لاعراض تعرض لها فيستدل بذلك على أنها مصرفة مدبرة فقيرة إلى إبداء الخالق وقدرته في بلوغ غايتها وإتمام عملها تبارك الله أحسن الخالقين .

يا مفضّل خذ ما آتيتك واحفظ ما منحتك، وكن لربّك من الشاكرين ولآلائه من الحامدين، ولأوليائه من المطيعين، فقد شرحت لك من الأدلّة على الخلق والشواهد على صواب التدبير والعمد قليلاً من كثير، وجزءاً من كلّ فتدبّره وفكّر فيه واعتبر به. فقلت: بمعونتك يا مولاي أقوى على ذلك وأبلغه إن شاء الله؛ فوضع يده على صدري فقال: احفظ بمشيّئة الله ولا تنس إن شاء الله.

فخررت مغشيّاً عليَّ فلمّا أفقت قال: كيف ترى نفسك يا مفضّل؟ فقلت: قد استغنيت بمعونة مولاي وتأييده عن الكتاب الّذي كتبته، وصار ذلك بين يديَّ كأنّما أقرأه من كفّي، ولمولاي الحمد والشكر كما هو أهله ومستحقّه.

فقال: يا مفضّل فرِّغ قلبك واجمع إليك ذهنك وعقلك وطمأنينتك فسألقي إليك من علم ملكوت السماوات والأرض، وما خلق الله بينهما، وفيهما من عجائب خلقه وأصناف الملائكة وصفوفهم ومقاماتهم ومراتبهم إلى سدرة المنتهى، وسائر الخلق من الجنّ والإنس إلى الأرض السابعة السفلى وماتحت الثرى حتّى يكون ما وعيته جزءاً من أجزاء؛ انصرف إذا شئت مصاحباً مكلوءاً فأنت منّا بالمكان الرفيع، وموضعك من قلوب المؤمنين موضع الماء من الصدى، ولا تسألن عمّا وعدتك حتّى أحدث لك منه ذكراً.

قال المفضّل: فانصرفت من عند مولاي بمالم ينصرف أحد بمثله<sup>(١)</sup>.

(١) كتاب توحيد المفضل للإمام الصادق ع المناه المادق الم

بيان؛ جاش البحر والقدر وغيرهما يجيش جيشاً: غلا. قوله عليه الله عنه الهندسة أقول: المشهور بين متاخريهم أنَّ جرم الشمس مائة وستّة وستّون مثلاً وربع وثمن الهندسة أقول: المشهور بين متاخريهم أنَّ جرم الشمس مائة وستّة وستّون مثلاً وربع وثمن لجرم الأرض، وما ذكره عليم لعلّه كان مذهب قدمائهم مع أنَّه قريب من المشهور، والاختلاف بين قدمائهم ومتأخريهم في أمثال ذلك كثير. قوله عليمي : الحقّ الذي أي الأمور الحقّة الثابتة التي تطلب معرفتها من بين الأشياء. وفي بعض النسخ لحقّ أي ما يحقّ وينبغي أن تطلب معرفته من أحوال الأشياء هو أربعة أوجه. وقال الجوهريّ: قولهم لقيته في الفرط بعد الفرط أي الحين بعد الحين. والصدى بالفتح : العطش.

ثمَّ اعلم أنَّ بعض تلك الفقرات تؤمئ إلى تجرَّد النفس، والله يعلم وحججه صلوات الله عليهم أجمعين .

## ٥ – باب الخبر المروي عن المفضل بن عمر في التوحيد المشتهر بالإهليلجة

حدَّثني محرز بن سعيد النحويّ بدمشق قال: حدَّثني محمَّد بن أبي مسهر بالرملة، عن أبيه، عن جده قال: كتب المفضّل بن عمر الجعفيّ إلى أبي عبد الله جعفر بن محمّد الصادقﷺ يُعلمه أنَّ أقواماً ظهروا من أهل هذه الملَّة يجحدون الربوبيّة، ويجادلون على ذلك، ويسأله أن يردّ عليهم قولهم، ويحتجّ عليهم فيما ادّعوا بحسب ما احتجّ به على غيرهم. فكتب أبو عبدالله الشيَّشِيْ

بسم الله الرحمن الرحيم أمّا بعد وفّقنا الله وإيّاك لطاعته، وأوجب لنا بذلك رضوانه برحمته؛ وصل كتابك تذكر فيه ما ظهر في ملّتنا، وذلك من قوم من أهل الإلحاد بالربوبيّة قد كثرت عدّتهم واشتدّت خصومتهم، وتسأل أن أصنع للردّ عليهم والنقض لما في أيديهم كتاباً على نحو ما رددت على غيرهم من أهل البدع والاختلاف، ونحن نحمد الله على النعم السابغة والحجج البالغة والبلاء المحمود عند الخاصّة والعامّة فكان من نعمه العظام وآلائه ألجسام الّتي أنعم بها تقريره قلوبهم بربوبيّته، وأخذه ميثاقهم بمعرفته، وإنزاله عليهم كتاباً فيه شفاء لما في الصدور من أمراض الخواطر ومشتبهات الأمور، ولم يدع لهم ولا لشيء من خلقه حاجة إلى من سواه، واستغنى عنهم، وكان الله غنيّاً حميداً.

ولعمري ما أُتي الجهّال من قبل ربّهم وإنّهم ليرون الدلالات الواضحات والعلامات البيّنات في خلقهم، وما يعاينون من ملكوت السماوات والأرض والصنع العجيب المتقن الدالّ على الصانع، ولكنهّم قوم فتحوا على أنفسهم أبواب المعاصي، وسهّلوا لها سبيل الشهوات، فغلبت الأهواء على قلوبهم، واستحوذ الشيطان بظلمهم عليهم، وكذلك يطبع الله على قلوب المعتدين. والعجب من مخلوق يزعم أنّ الله يخفى على عباده وهو يرى أثر الصنع في نفسه بتركيب يبهر عقله، وتأليف يبطل ولعمري لو تفكّروا في هذه الأمور العظام لعاينوا من أمر التركيب البيّن، ولطف التدبير الظاهر، ووجود الأشياء مخلوقة بعد أن لم تكن، ثمّ تحوّلها من طبيعة إلى طبيعة، وصنيعة بعد صنيعة، ما يدلّهم ذلك على الصانع فإنّه لا يخلو شيء منها من أنّ يكون فيه أثر تدبير وتركيب يدلّ على أن له خالقاً مدبّراً، وتأليف بتدبير يهدي إلى واحد، حكيم.

وقد وأفاني كتابك ورسمت لك كتاباً كنت نازعت فيه بعض أهل الأديان من أهل الإنكار وذلك أنّه كان يحضرني طبيب من بلاد الهند، وكان لا يزال ينازعني في رأيه، ويجادلني على ضلالته، فبينا هو يوماً يدق إهليلجةً ليخلطها دواءاً احتجت إليه من أدويته، إذ عرض له شيء من كلامه الّذي لم يزل ينازعني فيه من ادّعائه أنّ الدنيا لم تزل ولاتزال شجرة تنبت وأخرى تسقط، نفس تولد وأخرى تتلف، وزعم أنّ انتحالي المعرفة لله تعالى دعوى لا بيّنة لي عليها، ولا حجّة لي فيها، وأنّ ذلك أمر أخذه الآخر عن الأوَّل، والأصغر عن الأكبر، وأنّ الأسياء المختلفة والمؤتلفة والباطنة والظاهرة إنّما تعرف بالحواس الخمس: نظر العين؛ وسمع الأذن؛ وشمُّ الأنف؛ وذوق الفم؛ ولمس الجوارح؛ ثمَّ قاد منطقه على الأصل الذي وضعه فقال: لم يقع شيء من حواسّي على خالق يؤدي إلى قلبي، إنكاراً لله تعالى .

ثمَّ قال: أخبرني بِمَ تحتجُّ في معرفة ربّك الّذي تصف قدرته وربوبيّته، وإنّما يعرف القلب الأشياء كلّها بالدلالات الخمس الّتي وصفت لك؟ قلت: بالعقل الّذي في قلبي، والدليل الّذي أحتجُ به في معرفته.

قال: فأنّى يكون ما تقول وأنت تعرف أنّ القلب لا يعرف شيئاً بغير الحواسّ الخمس؟ فهل عاينت ربّك ببصر، أو سمعت صوته بأذن، أو شممته بنسيم، أو ذقته بفم، أو مسسته بيد فأدى ذلك المعرفة إلى قلبك؟ قلت: أرأيت إذ أنكرت الله وجحدته لأنّك زعمت أنّك لاتحسّه بحواسّك التي تعرف بهاالاشياء – وأقررت أنا به هل بد من أن يكون أحدنا صادقاً والآخر كاذباً؟ قال: لا.

قلت: أرأيت إن كان القول قولك فهل يخاف عليَّ شيء ممّا أُخوّفك به من عقاب الله؟ قال: لا.

قلت: أفرأيت إن كان كما أقول والحقّ في يدي ألست قد أخذت فيما كنت أحاذر من عقاب الخالق بالثقة وأنّك قد وقعت بجحودك وإنكارك في الهلكة؟ قال: بلي.

قلت: فأيّنا أولى بالحزم وأقرب من النجاة؟ قال: أنت، إلا أنك من أمرك على ادّعاء وشبهة، وأنا على يقين وثقة، لأنّي لا أرى حواسّي الخمس أدركته، وما لم تدركه حواسّي فليس عندي بموجود.

قلت: إنّه لمّا عجزت حواسّك عن إدراك الله أنكرته، وأنا لمّا عجزت حواسّي عن إدراك الله تعالى صدّقت به. قال: وكيف ذلك؟ قلت: لأنّ كلّ شيء جرى فيه أثر تركيب لَجسم، أو وقع عليه بصر لَلون فما أدركته الأبصار ونالته الحواسّ فهو غير الله سبحانه لأنّه لايشبه الخلق، وأنّ هذا الخلق ينتقل بتغيير وزوال، وكلّ شي أشبه التغيير والزوال فهو مثله، وليس المخلوق كالخالق ولا المحدَث كالمحدِث.

شرح: قوله عليم : والبلاء المحمود عنه الخاصة والعامة أي النعمة التي يحمدها ويقر بها الخاصُ والعامُ لنا وهو العلم، أو النعم التي شملت الخاصَ والعامَ كما سيفصله عليم بعد ذلك. قوله عليم : ما أتي الجهّال أي ما أتاهم الضرر والهلاك إلا من قبلهم. قال الفيروزآباديُّ: أتي كعني أشرف عليه العدو. وقال الجزريّ: في حديث أبي هريرة في العدوى : إتي قلت أتيت. أي دهيت وتغيّر عليك حسّك فتوهمت ما ليس بصحيح صحيحاً. قوله عليم : استحوذ الشيطان أي غلب واستولى. قوله عليم : : وصنيعة أي احسان، ويحتمل أن يراد بها هنا الخلقة المصنوعة. قوله عليم : : لجسم بفتح اللاّم أي البتّة هو جسم. وكذا قوله : للون. ويدلّ على أنّ التركيب الخارجيّ إنّما يكون في الجسم وأنّ المبصر بالذات هو اللّون. قوله عليه : أمي التغيير أي المتغير، أو ذا التغيير بتقدير مضاف.

**متن:** قال: إنَّ هذا لقول، ولكنِّي لمنكر مالم تدركه حواسّي فتؤدّيه إلى قلبي؛ فلمّا اعتصم بهذه المقالة ولزم هذه الحجّة قلت: أمّا إذ أبيت إلّا أن تعتصم بالجهالة، وتجعل المحاجزة حجّة فقد دخلت في مثل ماعبت وامتثلت ما كرهت، حيث قلت: إنّي اخترت الدعوى لنفسي لأنَّ كلّ شيء لم تدركه حواسّي عندي بلا شيء.

قال: وكيف ذلك؟ قلت: لأنّك نقمت على الادّعاء ودخلت فيه فادّعيت أمراً لم تحط به خبراً ولم تقله علماً فكيف استجزت لنفسك الدعوى في إنكارك الله، ودفعك أعلام النبوَّة والحجّة الواضحة وعبتها عليَّ؟ أخبرني هل أحطت بالجهات كلّها وبلغت منتهاها؟ قال: لا : قلت : فهل رقيت إلى السماء الّتي ترى؟ أو انحدرت إلى الأرض السفلى فجلت في أقطارها؟ أو هل خضت في غمرات البحور واخترقت نواحي الهواء فيما فوق السماء وتحتها إلى الأرض وما أسفل منها فوجدت ذلك خلاءً من مدبّر حكيم عالم بصير؟ قال : لا . قلت : فما يدريك لعلَّ الّذي أنكره قلبك هو في بعض ما لم تدركه حواسّك ولم يحط به علمك.

قال: لا أدري لعلّ في بعض ما ذكرت مدبّراً، وما أدري لعلّه ليس في شيء من ذلك شيء! قلت: أمّا إذ خرجت من حدّ الإنكار إلى منزلة الشكّ فإنّي أرجو أن تخرج إلى المعرفة.

قال: فإنّما دخل عليَّ الشكّ لسؤالك إيّاي عمّا لم يحط به علمي، ولكن من أين يدخل عليَّ اليقين بما لم تدركه حواسّي؟ قلت: من قبل إهليلجتك هذه.

قال : ذاك إذاً أثبت للحجّة، لأنّها من آداب الطبّ الّذي أذعن بمعرفته قلت : إنّما أردت آن آتيك به من قبلها لأنّها أقرب الأشياء إليك، ولو كان شيء أقرب إليك منها لأتيتك من قبله، لأنَّ في كلّ شيء أثر تركيب وحكمة، وشاهداً يدلّ على الصنعة الدالّة على من صنعها ولم تكن شيئاً، ويهلكها حتّى لا تكون شيئاً. قلت: فأخبرني هل ترى هذه إهليلجة؟ قال: نعم.

قلت: أفترى غيب ما في جوفها؟ قال: لا قلت: أفتشهد أنُّها مشتملة على نواة ولا تراها؟ قال: ما يدريني لعلَّ ليس فيها شيء. قلت: أفتري أنَّ خلف هذا القشر من هذه الإهليلجة غائب لم تره من لحم أو ذي لون؟ قال : ما أدري لعلِّ ما ثُمَّ غير ذي لون ولا لحم . قلت : أفتقرُّ أنَّ هذه الإهليلجة الَّتي تسميها الناس بالهند موجودة لاجتماع أهل الاختلاف من الأمم على ذكرها؟ قال: ما أدري لعلَّ ما اجتمعوا عليه من ذلك باطل! قلت: أفتقرُّ أنَّ الإهليلجة في أرض تنبت؟ قال: تلك الأرض وهذه واحدة وقد رأيتها. قلت: أفما تشهد بحضور هذه الإهليلجة على وجود ما غاب من أشباهها؟ قال: ما أدري لعلَّه ليس في الدنيا إهليلجة غيرها . فلمّا اعتصم بالجهالة قلت : أخبرني عن هذه الإهليلجة أتقرُّ أنَّها خرجت من شجرة ، أو تقول: إنَّها هكذا وجدت؟ قال: لا بل من شجرة خرجت. قلت: فهل أدركت حواسَّك الخمس ما غاب عنك من تلك الشجرة، قال: لا. قلت: فما أراك إلاّ قد أقررت بوجود شجرة لم تدركها حواسك. قال: أجل ولكنِّي أقول: إنَّ الإهليلجة والأشياء المختلفة شي لم تزل تدرك، فهل عندك في هذا شي تردَّ به قولي؟ قلت: نعم أخبرني عن هذه الإهليلجة هل كنت عاينت شجرتها وعرفتها قبل أن تكون هذه الإهليلجة فيها؟ قال : نعم . قلت : فهل كنت تعاين هذه الإهليلجة؟ قال: لا. قلت: أفما تعلم أنَّك كنت عاينت الشجرة وليس فيها الإهليلجة، ثمَّ عدت إليها فوجدت فيها الإهليلجة أفما تعلم أنَّه قد حدث فيها ما لم تكن؟ قال ما أستطيع أن أنكر ذلك ولكنِّي أقول : إنَّها كانت فيها متفرَّقة . قلت : فأخبرني هل رأيت تلك الإهليلجة التي تنبت منها شجرة هذه الإهليلجة قبل أن تغرس؟ قال: نعم.

قلت: فهل يحتمل عقلك أنَّ الشجرة الّتي تبلغ أصلها وعروقها وفروعها ولحاؤها وكلِّ ثمرة جنيت، وورقة سقطت ألف ألف رطل كانت كامنة في هذه الإهليلجة؟ قال: ما يحتمل هذا العقل ولا يقبله القلب. قلت: أقررت أنَّها حدثت في الشجرة؟ قال: نعم ولكنّي لا أعرف أنَّها مصنوعة فهل تقدر أن تقرّرني بذلك؟ قلت: نعم أرأيت أنّي إن أريتك تدبيراً أتقرُّ أنَّ له مدبّراً وتصويراً أنَّ له مصوِّراً؟. قال: لا بدّ من ذلك.

قلت : ألست تعلم أنَّ هذه الإ هليلجة لحم ركّب على عظم فوضع في جوف متّصل بغصن مركّب على ساق يقوم على أصل فيقوى بعروق من تحتها على جرم متّصل بعض ببعض؟ قال : بلى . قلت : ألست تعلم أنَّ هذه الإهليلجة مصوّرة بتقدير وتخطيط ، وتأليف وتركيب وتفصيل متداخل بتأليف شيء في بعض شيء ، به طبق بعد طبق وجسم على جسم ولون مع لون ، أبيض في صفرة ، ولين على شديد ، في طبائع متفرّقة ، وطرائق مختلفة ، وأجزاء مؤتلفة مع لحاء تسقيها ، وعروق يجري فيها الماء وورق يسترها ويقيها من الشمس أن تحرقها ، ومن البرد أن يهلكها، والريح أن تذبلها؟ قال: أفليس لو كان الورق مطبقاً عليها كان خيراً لها؟ قلت: الله أحسن تقديراً لو كان كما تقول لم يصل إليها ريح يروّحها، ولا برد يشدّدها، ولعفنت عند ذلك، ولو لم يصل إليها حرّ الشمس لما نضجت، ولكن شمسٌ مرّةً وريحٌ مرَّةً وبردٌ مرَّة قدّر الله ذلك بقوَّة لطيفة ودبّره بحكمة بالغة.

قال: حسبي من التصوير فسّر لي التدبير الّذي زعمت أنَّك ترينه<sup>(١)</sup>. قلت: أرأيت الإهليلجة قبل أن تعقد إذ هي في قمعها ماء بغير نواة ولا لحم ولا قشر ولا لون ولا طعم ولا شدَّة؟ قال : نعم . قلت : أرأيت لو لم يرفق الخالق ذلك الماء الضعيف الَّذي هو مثل الخردلة في القلَّة والذلَّة ولم يقوَّه بقوّته ويصوّره بحكمته ويقدّره بقدرته هل كان ذلك الماء يزيد على أن يكون في قمعه غير مجموع بجسم وقمع وتفصيل؟ فإن زاد زاد ماءاً متراكباً غيرمصوّر ولا مخطّط ولا مدبّر بزيادة أجزاء ولا تأليف أطباع قال: قد أريتني من تصوير شجرتها وتأليف خلقتها وحمل ثمرتها وزيادة أجزائها وتفصيل تركيبها أوضح الدلالات، وأظهر البيّنة على معرفه الصانع ولقد صدقت بأنَّ الأشياء مصنوعة، ولكنِّي لا أدري لعلَّ الإهليلجة والأشياء صنعت أنفسها؟ قلت : أولست تعلم أنَّ خالق الأشياء والإهليلجة حكيم عالم بما عاينت من قوَّة تدبيره؟ قال: بلي. قلت: فهل ينبغي للَّذي هو كذلك أن يكون حدثًا؟ قال: لا. قلت: أفلست قد رأيت الإهليلجة حين حدثت وعاينتها بعد أن لم تكن شيئاً ثمَّ هلكت كأن لم تكن شيئاً؟ قال: بلي، وإنَّما أعطيتك أنَّ الإهليلجة حدثت ولم أعطك أنَّ الصانع لا يكون حادثاً لا يخلق نفسه. قلت: ألم تعطني أنَّ الحكيم الخالق لا يكون حدثاً، وزعمت أنَّ الإهليلجة حدثت؟ فقد أعطيتني أنَّ الإهليلجة مصنوعة، فهو المَؤْرَيَّكَ صانع الإهليلجة، وإن رجعت إلى أن تقول : إن الإهليلجة مصنوعة، فهو لَيَؤْتَيْكُ صانع الإهليلجة، وإن رجعت إلى أنَّ تقول : إنَّ الإهليلجة صنعت نفسها ودبّرت خلقها فما زدت أن أقررت بما أنكرت، ووصفت صانعاً مدبّراً أصبت صفته، ولكنّك لم تعرفه فسمّيته بغير اسمه قال : كيف ذلك؟ قلت : لأنك أقررت بوجود حكيم لطيف مدبّر، فلّما سألتك من هو؟ قلت: الإهليلجة. قد أقررت بالله سبحانه، ولكنِّك سمّيته بغير اسمه، ولو عقلت وفكّرت لعلمت أنَّ الإهليلجة أنقص قوَّة من أن تخلق نفسها، وأضعف حيلة من أن تدبّر خلقها.

قال: هل عندك غير هذا؟ قلت: نعم؛ أخبرني عن هذه الإهليلجة الّتي زعمت أنّها صنعت نفسها ودبّرت أمرها كيف صنعت نفسها صغيرة الخلقة، صغيرة القدرة، ناقصة القوَّة، لا تمتنع أن تكسر وتعصر وتؤكل؟ وكيف صنعت نفسها مفضولة مأكولة مرّة قبيحة المنظر لا بهاء لها ولا ماء؟ قال: لأنّها لم تقو إلّا على ما صنعت نفسها أو لم تصنع إلّا ما هويت. قلت: أمّا إذ أبيت إلّا التمادي في الباطل فأعلمني متى خلقت نفسها ودبّرت خلقها قبل أن تكون أو بعد

(۱) ترينيه. ظ.

أن كانت؟ فإن زعمت أنَّ الإهليلجة خلقت نفسها بعدما كانت فإنَّ هذا لَمن أبين المحال! كيف تكون موجودة مصنوعة ثمَّ تصنع نفسها مرَّة أخرى؟ فيصير كلامك إلى أنّها مصنوعة مرّتين؛ ولئن قلت : إنّها خلقت نفسها ودبّرت خلقها قبل أن تكون إنَّ هذا من أوضح الباطل وأبين الكذب! لأنّها قبل أن تكون ليس بشيء، فكيف يخلق لا شيء شيئاً؟ وكيف تعيب قولي : إنَّ شيئاً يصنع لا شيئاً ولا تعيب قولك : إنَّ لا شيء يصنع لا شيئاً؟ فانظر أيّ القولين أولى بالحقّ؟ قال : قولك . قلت : فما يمنعك منه؟ قال : قد قبلته واستبان لي حقه وصدقه بأنَّ الأشياء المختلفة والإهليلجة لم يصنعن أنفسهنّ، ولم يدبّرن خلقهنّ، ولكنّه تعرّض لي أنَّ الأشياء المختلفة والإهليلجة لم يصنعن أنفسهنّ، ولم يدبّرن خلقهنّ، ولكنّه تعرّض لي أنَّ الإهليلجة الأخرى! قلت : اجعل لكلامك غاية أنتهي إليها فإمّا أن تقول : هو الله سبحانه فيقبل منك، وإمّا أن تقول: الإهليلجة فنسألك.

قال: سل. قلت: أخبرني عن الإهليلجة هل تنبت منها الشجرة إلّا بعدما ماتت وبليت وبادت؟ قال: لا. قلت: إنَّ الشجرة بقيت بعد هلاك الإهليلجة مائة سنة، فمن كان يحميها ويزيد فيها، ويدبّر خلقها ويربّيها، وينبت ورقها؟ ما لك بدَّ من أن تقول: هو الّذي خلقها، ولئن قلت: الإهليلجة وهي حيّة قبل أن تهلك وتبلى وتصير تراباً، وقد ربّت الشجرة وهي ميتة أنَّ هذا القول مختلف. قال: لا أقول ذلك. قلت أفتقرُّ بأنّ الله خلق الخلق أم قد بقي في نفسك شيء من ذلك؟ قال: لا أقول ذلك. قلت أفتقرُّ بأنّ الله خلق الخلق أم قد بقي في الأمر. قلت: أمّا إذا أبيت إلاّ الجهالة وزعمت أنَّ الأشياء لا تدرك إلاّ بالحواسّ فإنّي أخبرك أنَّه ليس للحواسّ دلالة على الأشياء ولا فيها معرفة إلّا بالقلب، فإنّه دليلها ومعرّفها الأشياء التي تدّعي أنَّ القلب لا يعرفها إلاّ بها.

شرح: قوله ﷺ : وامتثلت قال الفيروزآباديُّ: امتثل طريقته: تبعها فلم يعدها. قوله: نقمت عليَّ أي عبت وكرهت. قوله: من لحم قال الفيروزآباديّ: لحم كلَّ شيء لبّه.

قوله تلك الأرض أي أشار إلى الأرض، وقال أقرُّ بوجود هذه الأرض الّتي أرى والإهليلجة الواحدة الّتي في يدي. قوله: كانت فيها متفرَّقة لعلّه اختار مذهب إنكساغورس ومن تبعه من الدهريّة القاتلين بالكمون والبروز، وأنَّ كلّ شيء كامن؛ ويومئ إليه جوابه. قوله عَلَيَّة : في قمعها قال الفيروزآباديّ : القمع محرّكة : بثرة تخرج في اصول الأشفار، وقال القمع بالفتح والكسر وكعنب : ما التزق بأسفل التمرة والبسرة ونحوهما انتهى، وعلى التقديرين استعير لما يبدو من الإهليلجة ابتداءاً في شجرها من القشرة الرقيقة الصغيرة الّتي فيها ماء، والأوّل أبلغ. قوله عليه : غير مجموع بجسم أي هل كان يزيد بغير أن يضمّ إليه جسم آخر من خارج، أو قمع آخر مثله، أو بغير قمعه أي قلعه وتفصيله أي تفريقه ليدخل فيه شيء أو يضمّ إلى شيء. قوله عليكية : فإن زاد أي فإن سلم أنّه كان يمكن أن يزيد بعير أن يضمّ إليه ما ذكر كانت زيادته ماءاً متراكباً بعضه فوق بعض فقط كما كان أوَّلاً لا بتخطيط وتصوير وتدبير وتأليف إذ يحكم العقل بديهة أنَّ مثل تلك الأفاعيل المختلفة المنطبقة على قانون الحكمة لا تصدر عن طبيعة عادمة للشعور والإرادة. قوله ﷺ: فهل ينبغي إشارة إلى ما يحكم به الوجدان من أنَّ من كان على هذا المبلغ من العلم والحكمة والتدبير لا يكون ممكناً محدَثاً محتاجاً في العلم وسائر الأمور إلى غيره، إلاَّ ان يفيض عليه من العالم بالذات، وهو إقرار بالصانع . قوله : ولم اعطك . غفل الهنديّ عمّا كان يلزم من اعترافيه . قوله : وإن رجعت إلى إن قلت : إن الصانع القديم الحكيم هو طبيعة الإهليلجة صنعت هذا الشخص منها فقد اقررت بالصانع وسمّيته الطبيعة، إذ هي غير حكيم ولا ذات إرادة فقد أقررت بالصانع وأخطأت في التسمية، أو المراد أنَّك بعد الاعتراف بالخالق الحكيم القديم لو قلت : إنَّه هذه الإهليلجة فقد أقررت بما أنكرت أي نقضت قولك الأوَّل، وقلت بالنقيضين، ولا محمل لتصحيحه إلاّ أن تقول: سمّيت ما أقررت به بهذا الاسم، وهذا لا يضرّنا بعد ما تيسّر لنا من إقرارك؛ ويحتمل أن يكون هذا كلاماً على سبيل الاستظهار في المجادلة أي إن تنزّلنا عمّا أقررت به من قدم الحكيم وحدوث الإهليلجة يكفينا إقرارك بكون الخالق حكيماً، إذ معلوم أنَّها ليست كذلك، فقد سمّيت الصانع الحكيم بهذا الاسم. قوله: مفضولة إذ ظاهر أنَّ كثيراً من المخلوقات أفضل وأشرف منها . قوله : هو الَّذي خلقها أي لابدَّ أن يكون مربِّيها هوخالقها ، فإن قلت : إنَّ الخالق والمربِّي واحد وهي الإهليلجة خلقت عند كونها حية، ورَّبت بعد موتها فالقول مختلف إذ خلقها تدريجيٌّ، وعند خلق أيّ مقدار من الشجرة لابدّ من انقلاب بعضها شجرة فلم تكن الإهليلجة باقية بعد تمام خلق ذلك المقدار، والخلق والتربية ممزوجان لايصلح القول بكونها حيّة عند أحدهما ميتة عند الآخر؛ ويحتمل أن يكون المراد أنَّ القول بأنَّ الخالق والمرتبي واحد والقول بأنَّ الإهليلجة بعد موتها ربّت متنافيان؛ لأنَّ موتها عبارة عن استحالتها بشيء آخر، فالمربّي شيء آخر سوى الإهليلجة . وفي بعض النسخ : وقد رأيت الشجرة. قوله: ما أتخلُّص أي ما أصل إلى أمر يجري فيه أمري أي حكمي، ويمكنني أن أحكم بصحّته. ثمَّ لمّا علم ﷺ أنَّ سبب توقَّفه اقتصاره على حكم الحواسّ بيّن ﷺ أنَّ الحواسّ داخلة تحت حكم العقل، ولابدّ من الرجوع إلى العقل في معرفة الأشياء.

متن: فقال: أمّا إذ نطقت بهذا فما أقبل منك إلاّ بالتخليص والتفحّص منه بإيضاح وبيان وحجّة وبرهان. قلت: فأوَّل ما أبدأ به أنَّك تعلم أنّه ربّما ذهب الحواسّ، أو بعضها ودبّر القلب الأشياء الّتي فيها المضرَّة والمنفعة من الأمور العلانية والخفيّة فأمر بها ونهى فنفذ فيها أمره وصحّ فيها قضاؤه.

قال : إنّك تقول في هذا قولاً يشبه الحجّة، ولكنّي أُحب أن توضحه لي غير هذا الإيضاح . قلت : ألست تعلم أنَّ القلب يبقى بعد ذهاب الحواسّ؟ قال : نعم ولكن يبقى بغير دليل على الأشياء التي تدلّ عليها الحواسّ. قلت : أفلست تعلم أنَّ الطفل تضعه أمّه مضغة ليس تدلّه الحواسّ على شيء يسمع ولا يبصر ولا يذاق ولا يلمس ولا يشمّ؟ قال : بلى . قلت : فأيّة الحواسّ دلّته على طلب اللبن إذا جاع ، والضحك بعد البكاء إذا روي من اللبن؟ وأيّ حواسّ سباع الطير ولاقط الحبّ منها دلّها على أن تلقي بين أفراخها اللّحم والحبّ فتهوي سباعها إلى اللّحم ، والآخرون إلى الحبّ؟ وأخبرني عن فراخ طير الماء ألست تعلم أنّ فراخ طير الماء إذا طرحت فيه سبحت وإذا طرحت فيه فراخ طير الماء ألست تعلم أنّ فراخ طير الماء إذا طرحت في سبحت وإذا طرحت فيه فراخ طير البرّ غرقت والحواسُّ واحدة ، فكيف انتفع بالحواسّ طير الماء وأعانته على السباحة ولم تنتفع طير البرّ في الماء بحواسّها ؟ وما بال طير البرّ إذا غمستها في الماء ساعة ماتت وإذا أمسكت طير الماء عن الماء ماعة مات ؟ فلا أرى الحواسّ في هذا إلاّ منكسرة عليك ، ولا ينبغي ذلك أن يكون إلاّ من مدبّر حكيم جعل للماء خلقاً وللبرّ خلقاً .

أم أخبرني ما بال الذرَّة الَّتي لا تعاين الماء قطّ تطرح في الماء فتسبح، وتلقى الإنسان ابن خمسين سنة من أقوى الرجال وأعقلهم لم يتعلّم السباحة فيغرق؟ كيف لم يدلّه عقله ولبّه وتجاربه وبصره بالأشياء مع اجتماع حواسّه وصحّتها أن يدرك ذلك بحواسّه كما أدركته الذرَّة إن كان ذلك إنّما يدرك بالحواسّ؟ أفليس ينبغي لك أن تعلم أنَّ القلب الّذي هو معدن العقل في الصبيّ الّذي وصفت وغيره ممّا سمعت من الحيوان هو الّذي يهيّج الصبيّ إلى طلب الرضاع، والطير اللّاقط على لقط الحبّ، والسباع على ابتلاع اللّحم؟ .

قال : لست أجد القلب يعلم شيئاً إلاّ بالحواسّ ! قلت : أمّا إذّ أبيت إلاّ النزوع إلى الحواسّ فإنّا لنقبل نزعك إليها بعد رفضك لها ، ونجيبك في الحواسّ حتّى يتقرّر عندك أنّها لا تعرف من سائر الأشياء إلاّ الظاهر ممّا هو دون الربّ الأعلى سبحانه وتعالى ، فأمّا ما يخفى ولا يظهر فليست تعرفه ، وذلك أنّ خالق الحواسّ جعل لها قلباً احتجّ به على العباد ، وجعل للحواسّ الدلالات على الظاهر الذي يستدلّ بها على الخالق سبحانه، فنظرت العين إلى خلق متصل بعضه ببعض فدلّت القلب على ما عاينت ، وتفكّر القلب حين دلّته العين على ما عاينت من ملكوت السماء وارتفاعها في الهواء بغير عمد يرى ، ولا دعائم تمسكها لا تؤخّر عاينت من ملكوت السماء وارتفاعها في الهواء بغير عمد يرى ، ولا دعائم تمسكها لا تؤخّر مرة فتنكشط ، ولا تقدّم أخرى فتزول ، ولا تهبط مرّة فتدنو ، ولا ترتفع أخرى فتناى ، لا تنغيّر طول الأمد ولا تقدّم أخرى فتزول ، ولا تهبط مرّة فتدنو ، ولا ترتفع أخرى فتناى ، لا تنغيّر المول الأمد ولا تقدّم أخرى فتزول ، ولا تهبط مرّة فتدنو ، ولا ترتفع أخرى فتناى ، لا تنغيّر ملول الأمد ولا تقدّم أخرى فتزول ، ولا تهبط مرّة فتدنو ، ولا ترتفع أخرى فتاليا ومنها المول الأمد ولا تقدّم أخرى فتزول ، ولا تهبط مرة فتدنو ، ولا ترتفع أخرى فتناى ، لا تنغيّر وهي مشرقة ومنا معد يوم و الجارية السبعة المختلفة بمسيرها لدوران الفلك ، وتنقّلها في الموف ، مع ما عاينت من النجوم الجارية السبعة المختلفة بمسيرها لدوران الفلك ، وتنقّلها في وهو مشرقة وظهورها إذا غربت ، وجري الشمس والقمر في البروج دائين لا يتغيّران في أذمنتهما وأوقاتهما يعرف ذلك من يعرف بحساب موضوع وأمر معلوم بحكمة يعرف ذوو أذمنتهما وأوقاتهما يعرف ذلك من يعرف بحساب موضوع وأمر معلوم بحكمة يعرف ذوو حين دلّته العين على ما عاينت أنَّ لذلك الخلق والتدبير والأمر العجيب صانعاً يمسك السماء المنطبقة أن تهوي إلى الأرض وأنَّ الّذي جعل الشمس والنجوم فيها خالق السماء، ثِمَّ نظرت العين إلى ما استقلُّها من الأرض فدلَّت القلب على ما عاينت فعرف القلب بعقله أنَّ ممسك الأرض الممتدَّة أن تزول أو تهوي في الهواء – وهو يرى الريشة يرمى بها فتسقط مكانها وهي في الخفَّة على ما هي عليه - هو الَّذي يمسك السماء الَّتي فوقها ، وأنَّه لولا ذلك لخسفت بما عليها من ثقلها وثقل الجبال والأنام والأشجار والبحور والرمال، فعرف القلب بدلالة العين أنَّ مدبِّر الأرض هو مدبِّر السماء. ثمَّ سمعت الأذن صوت الرياح الشديدة العاصفة واللَّينة الطيّبة، وعاينت العين ما يقلع من عظام الشجر ويهدم من وثيق البنيان، وتسفى من ثقال الرمال، تخلَّى منها ناحية وتصبُّها في أخرى، بلا سائق تبصره العين، ولا تسمعه الأذن، ولا يدرك بشيء من الحواس، وليست مجسّدة تلمس ولا محدودة تعاين، فلم تزد العين والأذن وسائر الحواسّ على أن دلّت القلب أنَّ لها صانعاً، وذلك أنَّ القلب يفكّر بالعقل الّذي فيه، فيعرف أنَّ الريح لم تتحرَّك من تلقائها وأنَّها لو كانت هي المتحرَّكة لم تكفف عن التحرَّك، ولم تهدم طائفة وتعفّي أخرى، ولم تقلع شجرة وتدع أخرى إلى جنبها، ولم تصب أرضاً وتنصرف عن أخرى فلمّا تفكّر القلب في أمر الريح علم أنَّ لها محرِّكاً هو الّذي يسوقها حيث يشاء، ويسكنها إذا شاء ويصيب بها من يشاء، ويصرفها عمّن يشاء، فلمّا نظر القلب إلى ذلك وجدها متصلة بالسماء، وما فيها من الآيات فعرف أنَّ المدبِّر القادر على أن يمسك الأرض والسماء هو خالق الريح ومحرِّكها إذا شاء، وممسكها كيف شاء، ومسلِّطها على من يشاء. وكذلك دلّت العين والأذن القلب على هذه الزلزلة، وعرف ذلك بغيرهما من حواسّه حين حركته فلمّا دلّ الحواسُّ على تحريك هذا الخلق العظيم من الأرض في غلظها وثقلها، وطولها وعرضها وما عليها من ثقل الجبال والمياه والأنام وغير ذلك، وإنَّما تتحرَّك في ناحية ولم تتحرَّك في ناحية أخرى وهي ملتحمة جسداً واحداً، وخلقاً متصلاً بلا فصل ولا وصل، تهدم ناحية وتخسف بها وتسلم أخرى؛ فعندها عرف القلب أنَّ محرِّك ما حرِّك منها هو ممسك ما أمسك منها، وهو محرّك الريح وممسكها، وهو مدبّر السماء والأرض وما بينهما، وأنَّ الأرض لو كانت هي المزلزلة لنفسها لما تزلزلت ولما تحرَّكت ولكنَّه الَّذي دبَّرها وخلقها حرَّك منها ما شاء. ثمَّ نظرت العين إلى العظيم من الآيات من السحاب المسخَّر بين السماء والأرض بمنزلة الدخان لا جسد له يلمس بشيء من الأرض والجبال، يتخلُّل الشجرة فلا يحرِّك منها شيئاً، ولا يهصر منها غصناً، ولا يعلق منها بشيء يعترض الركبان فيحول بعضهم من بعض من ظلمته وكثافته، ويحتمل من ثقل الماء وكثرته ما لا يقدر على صفته، مع ما فيه من الصواعق الصادعة، والبروق اللّامعة، والرعد والثلج والبرد والجليد ما لا تبلغ الأوهام صفته ولا تهتدي القلوب إلى كنه عجائبه، فيخرج مستقلاً في الهواء يجتمع بعد تفرّقه ويلتحم

بعد تزايله، تفرِّقه الرياح من الجهات كلُّها إلى حيث تسوقه بإذن الله ربُّها، يسفل مرَّة ويعلو أخرى، متمسَّك بما فيه من الماء الكثير الَّذي إذا أزجاه صارت منه البحور، يمرَّ على الأراضي الكثيرة والبلدان المتنائية لا تنقص منه نقطة، حتّى ينتهي إلى ما لا يحصى من الفراسخ فيرسل ما فيه قطرة بعد قطرة، وسيلاً بعد سيل، متتابع على رسله حتّى ينقع البرك وتمتلي الفجاج، وتعتلي الأودية بالسيول كأمثال الجبال غاصّة بسيولها، مصمخة الآذان لدويَّها وهديرها فتحيى بها الأرض الميتة، فتصبح مخضرَّة بعد أن كانت مغبرَّة، ومعشبة بعد أن كانت مجدبة، قد كسيت ألواناً من نبات عشب ناضرة زاهرة مزيّنة معاشاً للناس والأنعام، فإذا أفرغ الغمام ماءه أقلع وتفرَّق وذهب حيث لا يعاين ولا يدرى أين توارى، فأدَّت العين ذلك إلى القلب فعرف القلب أنَّ ذلك السحاب لو كان بغير مدبَّر وكان ما وصفت من تلقاء نفسه ما احتمل نصف ذلك من الثقل من الماء، وإن كان هو الَّذي يرسله لما احتمله ألفي فرسخ أو أكثر، ولأرسله فيما هو أقرب من ذلك، ولما أرسله قطرة بعد قطرة، بل كان يرسله إرسالاً فكان يهدم البنيان ويفسد النبات، ولما جاز إلى بلد وترك آخر دونه؛ فعرف القلب بالأعلام المنيرة الواضحة أنَّ مدبَّر الأمور واحد، وأنَّه لو كان اثنين أو ثلاثة لكان في طول هذه الأزمنة والأبد والدهر اختلاف في التدبير وتناقض في الأمور، ولتأخَّر بعض وتقدَّم بعض، ولكان تسفِّل بعض ما قد علا، ولعلا بعض ما قد سفل، ولطلع شيء وغاب فتأخَّر عن وقته أو تقدّم ما قبله فعرف القلب بذلك أنَّ مدبّر الأشياء ما غاب منها وما ظهر هو الله الأوَّل، خالق السماء وممسكها، وفارش الأرض وداحيها، وصانع ما بين ذلك ممّا عدّدنا وغير ذلك ممّا لم يحص.

وكذلك عاينت العين اختلاف اللّيل والنهار دائبين جديدين لا يبليان في طول كرّهما، ولا يتغيّران لكثرة اختلافهما، ولا ينقصان عن حالهما، النهار في نوره وضيائه، واللّيل في سواده وظلمته، يلج أحدهما في الآخر حتّى ينتهي كلّ واحد منهما إلى غاية محدودة معروفة في الطول والقصر على مرتبة واحدة ومجرى واحد، مع سكون من يسكن في اللّيل، وانتشار من ينتشر في اللّيل، وانتشار من ينتشر في النهار، وسكون من يسكن في النهار، ثمَّ الحرّ والبرد وحلول أحدهما بعقب الآخر حتّى يكون الحرّ برداً، والبرد حرّاً في وقته وإبّانه، فكلّ هذا ممّا يستدلّ به القلب على الربّ سبحانه وتعالى، فعرف القلب بعقله أنَّ من دبّر هذه الأشياء هو الواحد العزيز الحكيم الذي لم يزل ولا يزال، وأنَّه لو كان في السماوات والأرضين آلهة معه سبحانه لذهب كلّ إله بما خلق، ولعلا بعضهم على بعض، ولفسد كلّ واحد منهم على صاحبه.

وكذلك سمعت الأذن ما أنزل المدبّر من الكتب تصديقاً لمّا أدركته القلوب بعقولها، وتوفيق الله إيّاها، وما قاله من عرفه كنه معرفته بلا ولد ولا صاحبة ولا شريك فأدّت الأذن ما سمعت من اللّسان بمقالة الأنبياء إلى القلب. شرح: قوله عَلِيَهُمْ : ربّما ذهب الحواسّ إمّا بالنوم كما سيأتي أو بآفة فإنَّ العقل لا محالة يدلُّه علَّى أن يشير إلى بعض ما يصلحه، ويطلب ما يقيمه بأيَّ وجه كان، على أنَّ ذهاب الحواسّ الخمس لا ينافي بقاء النطق. قوله ﷺ : إلَّا النزوع إلى الحواسّ أي الاشتياق إليها، والحاصل أنَّا نوافقك ونستدلَّ لك بما تدلَّ عليه الحواسِّ؛ وإن كنت رفضتها وتركتها وسلَّمت في ما مضى كونها معزولة عن بعض الأشياء فنقول: إنَّ حكم العقل بوجود الصانع إنَّما هو من جهة ما دلَّته الحواسُّ عليه ممَّا نشاهده من آثار صنعه تعالى . قوله عَالي الله عَالي الم الانكشاط: الانكشاف. وقوله تعالى: ﴿وَإِذَا ٱلْتَمَاءُ كَثِطَتَ﴾ (١) أي قلعت كما يقلع السقف، ولعلَّ المراد بالتأخُّر تأخَّر ما يحاذي رؤوسنا بحيث يرى ما وراءه، وبالتقدَّم أن يتحرَّك جميعها حركة أينيَّة حتَّى يخرج من بينها، ويحتمل أن يكون المراد فيهما معاً إمَّا الأوَّل أو الثاني، ويكون التعبير عن أحدهما بالانكشاط وعن الآخر بالزوال لمحض تفنَّن العبارة، وعلى التقادير المراد بالزوال الزوال عنَّا وعن محاذاتنا. قوله عليه التقادير المراد بالزوال عنَّا وعن محاذاتنا. الجوهريّ : تداعت الحيطان للخراب أي تهادمت . وقال : انهار أي انهدم قوله عليته : ثمَّ رجوعها إشارة إلى ما يعرض للمتحيّرة من الرجعة والاستقامة والإقامة. وقوله ظيَّيْهِ : وأخذها عرضاً وطولاً إشارة إلى كونها تارة عن جنوب المعدّل، وتارة عن شمالها، وكون بعضها تارة عن جنوب منطقة البروج وتارة عن شمالها، وإلى حركة المائل في السفليّين وعرض الوراب والانحراف والاستواء فيهما، وإلى ميل الذروة والحضيض في المتحيَّرة. وخنوسها : غيبتها واستتارها تحت شعاع الشمس . قوله عَلِيَّهِ: ! المنطبقة أي المحيطة بجميع الخلق، وفي بعض النسخ المظلَّة. واستقلُّها أي حملها ورفعها. قوله ١٠٠٠ السماء أي داخلة في ذلك النظام شبيهة بها فيه. قوله عَلِيَّهِ : يلمس بشيء لعلَّ المراد الاصطكاك الَّذي يحصل منه صوت، وفي بعض النسخ كشيء، ويحتمل أن يكون تصحيف يشبه بشيء. وقال الفيروزآبادي: الهصر: الجذب. والإمالة. والكسر. والدفع. والإدناء. وعطف شيء رطب كغصن ونحوه وكسره من غير بينونة. وقال: الجليد: ما يسقط على الأرض من الندى فيجمد. انتهى. وقوله ﷺ : أزجاء أي دفعه. والرسل بالكسر : التأتّي والرفق. وينقع بالياء على المعلوم أو بالتاء على المجهول. والبرك كعنب جمع بركة وهي معروفة. والفجاج بالضمّ: الطريق الواسع بين جبلين، وبالكسر جمع الفجّ بمعناه. والاعتلاء: الارتفاع. وقوله ﷺ : غاصّة أي ممتلئة. والمصمخة لعلّها مشتقّة من الصماخ أي تؤدّي الصماخ؛ والأظهر مصمّمة. قوله عَالِيَن : من نبات بالإضافة على أن يكون مصدراً، أو بالتنوين ليكون عشب بدل بعض له. والإقلاع عن الأمر: الكفّ عنه. والكرّ: الرجوع. قوله عليه الع سكون من يسكن في اللَّيل أي جعل في معظم المعمورة طول كلِّ منهمًا وقصره على حدّ

18.

(١) سورة التكوير، الآية: ١١.

محدود لا يتجاوزه لئلا تفوت مصلحة كلّ منهما من السكون في اللّيل والانتشار في النهار، ويحتمل أنّ يكون إشارة إلى أصل الحكمة في حصول اللّيل والنهار. قوله عليم : وانتشار من ينتشر في اللّيل كالخفّاش والبعوضة وسائر ما ينتشر في اللّيل من الهوام، وكالخائف والمسافر الذي تصلحه حركة اللّيل. قوله : إذا لذهب أي لو كان معه آلهة كما يقولون لذهب كلُّ إله منهم بما خلقه واستبد به وامتاز ملكه عن ملك الآخرين؛ ووقع بينهم التجاذب والتغالب كما هو حال ملوك الدنيا إذ يستحيل كونهما واجبين كاملين وهذا شأن الناقص؛ في مناب الله منهم بما خلقه واستبد به وامتاز ملكه عن ملك الآخرين؛ ووقع بينهم التجاذب والتغالب كما هو حال ملوك الدنيا إذ يستحيل كونهما واجبين كاملين وهذا شأن الناقص؛ في منابه وسيأتي الكلام فيه في باب التوحيد. وفي بعض النسخ هكذا : قولعلا بعضهم على شأنه؛ وسيأتي الكلام فيه في باب التوحيد. وفي بعض النسخ مكذا : قولعلا بعضهم على بعض، ولأفسد كلُّ واحد منهم على صاحبه، وكذلك سمعت الأذن ما أنزل الله من كتبه على ألس أنبيائه تصديقاً لما أدركته العقول بتوفيق الله إيّاها وعونه لها إذا أرادت ما عنده أنه الأوَّل يعض، ولأفسد كلُّ واحد منهم على صاحبه، وكذلك سمعت الأذن ما أنزل الله من كتبه على يعض، ولا أسب له ، ولا ضدّ له، ولا تحقول بتوفيق الله إيّاها وعونه لها إذا أرادت ما عنده أنه الأوَّل كيف له وإنّ الكيف للمكيّف المخلوق المحدود المحدث غير أنّا نوقن أنه معروف بخلقه كيف له وإنّها الكيف للمكيّف المخلوق المحدود المحدث غير أنّا نوقن أنه معروف بخلقه كيف له وإنّه الكيف للهكيّف المخلوق المحلوق المحدود المحدي غير أنا نوقن أنه معروف بخلقه كيف له وإنّه الكيف للمكيّف المنه لو شريك له فعرف القلب بعقله أنه لو كان معه شريك كون ضعيفاً ناقصاً، ولو كان ناقصاً ما خلق الإنسان ولاختلفت التدابير وانتقضت الأمور، مع موجود بصنعه فتبارك الله وتعالى اسمه لا شريك له فعرف القلب بعقله أنه لو كان معه شريك كان ضعيفاً القصاً، ولو كان ناقصاً ما خلق الإنسان ولاختلفت التدابير وانتقضت الأمور، مع

**متن؛** فقال: قد أتيتني من أبواب لطيفة بما لم يأتني به أحد غيرك إلاّ أنّه لا يمنعني من ترك ما في يدي إلاَّ الإيضاح والحجَّة القويَّة بما وصفت لي وفسَّرت. قلت: أمَّا إذا حجبت عن الجواب واختلف منك المقال فسيأتيك من الدلالة من قبل نفسك خاصّة ما يستبين لك إنَّ الحواسّ لا تعرف شيئاً إلاّ بالقلب؛ فهل رأيت في المنام أنَّك تأكل وتشرب حتَّى وصلت لذَّة ذلك إلى قلبك؟ قال: نعم. قلت: فهل رأيت أنَّكَ تضحك وتبكي وتجول في البلدان التي لم ترها والَّتي قد رأيتها حتّى تعلم معالم ما رأيت منها؟ قال : نعم ما لا أحصى . قلت : هل رأيت أحداً من أقاربك من أخ أو أب أو ذي رحم قد مات قبل ذلك حتّى تعلمه وتعرفه كمعرفتك إيّاه قبل أن يموت؟ قال: أكثر من الكثير. قلَّت: فأخبرني أيَّ حواسَّك أدرك هذه الأشياء في منامك حتّى دلّت قلبك على معاينة الموتي وكلامهم، وأكل طعامهم، والجولان في البلدان، والضحك والبكاء وغير ذلك؟ قال: ما أقدر أن أقول لك أيّ حواسّي أدرك ذلك أو شيئاً منه، وكيف تدرك وهي بمنزلة الميّت لا تسمع ولا تبصر؟ قلت : فأخبرني حيث استيقظت ألست قد ذكرت الَّذي رأيت في منامك تحفظه وتقصُّه بعد يقظتك على إخوانك لا تنسى منه حرفًا؟ قال : إنَّه كما تقول وربَّما رأيت الشيء في منامي ثمَّ لا أمسي حتَّى أراء في يقظني كما رأيته في منامي. قلت: فأخبرني أيّ حواسَّك قرَّرت علم ذلك في قلبك حتَّى ذكرته بعدما استيقظت؟ قال: إنَّ هذا الأمر ما دخلت فيه الحواسِّ. قلت: أفليس ينبغي لك أن تعلم حيث بطلت الحواسّ في هذا أنَّ الّذي عاين تلك الأشياء وحفظها في منامك قلبك الّذي جعل الله فيه العقل الّذي احتجّ به على العباد؟ قال : إن الّذي رأيت في منامي ليس بشيء إنّما هو بمنزلة السراب الّذي يعاينه صاحبه وينظر إليه لا يشكُّ فيه أنّه ماء فإذا انتهى إلى مكانه لم يجده شيئاً فما رأيت في منامي فبهذه المنزلة .

قلت : كيف شبّهت السراب بما رأيت في منامك من أكلك الطعام الحلو والحامض، وما رأيت من الفرح والحزن؟ قال : لأنَّ السراب حيث انتهيت إلى موضعه صار لا شيء، وكذلك صار ما رأيت في منامي حين انتبهت قلت : فأخبرني إن أتيتك بأمر وجدت لذَّته في منامك وخفق لذلك قلبك ألست تعلم أنَّ الأمر على ما وصفت لك؟ قال : بلى .

قلت : فأخبرني هل احتلمت قطّ حتّى قضيت في امرأة نهمتك عرفتها أم لم تعرفها؟ قال : بلى ما لا أحصيه . قلت : ألست وجدت لذلك لذَّة على قدر لذِّتك في يقظتك فتنتبه وقد أنزلت الشهوة حتّى تخرج منك بقدر ما تخرج منك في اليقظة، هذا كسر لحجّتك في السراب. قال: ما يرى المحتلم في منامه شيئاً إلاَّ ما كانت حواسَّه دلَّت عليه في اليقظة. قلت: ما زدت على أن قويت مقالتي، وزعمت أنَّ القلب يعقل الأشياء ويعرفها بعد ذهاب الحواسِّ وموتها فكيف أنكرت أنَّ القلب يعرف الأشياء وهو يقظان مجتمعة له حواسَّه، وما الَّذي عرَّفه إيَّاها بعد موت الحواسّ وهو لا يسمع ولا يبصر؟ ولكنت حقيقاً أن لا تنكر له المعرفة وحواسّه حيّة مجتمعة إذا أقررت أنَّه ينظر إلى الامرأة بعد ذهاب حواسَّه حتَّى نكحها وأصاب لذَّته منها؛ فينبغي لمن يعقل حيث وصف القلب بما وصفه به من معرفته بالأشياء والحواسُّ ذاهبة أن يعرف أنَّ القلب مدبَّر الحواسِّ ومالكها ورائسها والقاضي عليها، فإنَّه ما جهل الإنسان من شيء فما يجهل أنَّ اليد لا تقدر على العين أن تقلعها، ولا على اللِّسان أن تقطعه، وأنَّه ليس يقدر شيء من الحواسّ أن يفعل بشيء من الجسد شيئاً بغير إذن القلب ودلالته وتدبيره لأنَّ الله تبارك وتعالى جعل القلب مدبّراً للجسد، به يسمع وبه يبصر وهو القاضي والأمير عليه؛ لا يتقدّم الجسد إن هو تأخّر، ولا يتأخّر إن هو تقدّم، وبه سمعت الحواسّ وأبصرت، إن أمرها ائتمرت، وإن نهاها انتهت، وبه ينزل الفرح والحزن، وبه ينزل الألم، إن فسد شيء من الحواسّ بقي على حاله، وإن فسد القلب ذهب جميعاً حتّى لا يسمع ولا يبصر.

قال: لقد كنت أظنّك لا تتخلّص من هذه المسألة وقد جنت بشيء لا أقدر على ردّه قلت: وأنا أعطيك تصاديق ما أنبأتك به وما رأيت في منامك في مجلسك الساعة. قال: افعل فإنّي قد تحيّرت في هذه المسألة. قلت: أخبرني هل تحدّث نفسك من تجارة أو صناعة أو بناء أو تقدير شيء وتأمر به إذا أحكمت تقديره في ظنّك؟ قال: نعم. قلت: فهل أشركت قلبك في ذلك الفكر شيئاً من حواسّك؟ قال: لا. قلت: أفلا تعلم أنّ الّذي أخبرك به قلبك حقَّ؟ قال: البقين هو؛ فزدني ما يذهب الشكّ عنّي ويزيل الشبه من قلبي.

**شرح:** خفق القلب: اضطرابه. والنهمة: بلوغ الهمّة في الشيء، والنهم بالتحريك إفراط

الشهوة في الطعام. أقول: قد عرفت أنَّ القلب يطلق في مصطلح الأخبار على النفس الناطقة، ولمّا كان السائل منكراً لادراك ما سوى الحواسّ الظاهرة نبّهه ﷺ على خطئه بمدركات الحواسّ الباطنة الّتي هي آلات النفس.

**أقول:** ذكر السيّد ابن طاووس قدّس الله روحه في كتاب النجوم من هذه الرسالة جملة ليست فيما عندنا من النسخ فلنذكرها :

قلت : أخبرني هل يعرف أهل بلادك علم النجوم؟ قال : إنّك لغافل عن علم أهل بلادي بالنجوم قلت : وما بلغ من علمهم بها؟ فقال : إنّا نخبرك عن علمهم بخصلتين تكتفي بهما عمّا سواهما . قلت : فأخبرني ولا تخبرني إلاّ بحق . قال بديني لا أخبرك إلاّ بحقّ وبما عاينت . قلت : هات .

قال : أمّا إحدى الخصلتين فإنّ ملوك الهند لا يتّخذون إلّا الخصيان . قلت : ولمَ ذاك؟ قال : لأنَّ لكلّ رجل منهم منجّماً حاسباً فإذا أصبح أتى باب الملك فقاس الشمس وحسب فأخبره بما يحدث في يومه ذلك ، وما حدث في ليلته التي كان فيها ، فإن كانت امرأة من نسائه قارفت شيئاً يكرهه أخبره ، فقال : فلان قارف كذا وكذا مع فلانة ، ويحدث في هذا اليوم كذا وكذا .

قلت: فأخبرني عن الخصلة الأخرى. قال: قوم بالهند بمنزلة الخنّاقين عندكم يقتلون الناس بلا سلاح ولا خنق ويأخذون أموالهم. قلت: وكيف يكون هذا؟ قال. يخرجون مع الرفقة والتجار بقدر ما فيها من الرجالة فيمشون معهم أيّاماً ليس معهم سلاح، ويحدّثون الرجال ويحسبون حساب كلّ رجل من التجار فإذا عرف أجمعهم موضع النفس من صاحبه وكز كلُّ واحد منهم صاحبه الّذي حسب به في ذلك الموضع فيقع جميع التجار موتى! قلت: إنَّ هذا أرفع من الباب الأوَّل إن كان ما تقول حقّاً! قال: أحلف لك بديني إنّه حقّ ولربّما رأيت ببلاد الهند قد أخذ بعضهم وأمر بقتله.

قلت: فأخبرني كيف كان هذا حتّى اطّلعوا عليه؟ قال: بحساب النجوم. قلت: فما سمعت كهذا علماً قطّ، وما أشكُّ أنَّ واضعه الحكيم العليم، فأخبرني من وضع هذا العلم الدقيق الّذي لا يدرك بالحواسّ ولا بالعقول ولا بالفكر؟ قال: حساب النجوم وضعته الحكماء وتوارثه الناس».

**متن:** قلت : أخبرني هل يعلم أهل بلادك علم النجوم؟ قال : إنّك لغافل عن علم أهل بلادي بالنجوم فليس أحد أعلم بذلك منهم . قلت : أخبرني كيف وقع علمهم بالنجوم وهي ممّا لا يدرك بالحواس ولا بالفكر؟ قال : حساب وضعته الحكماء وتوارثته الناس فإذا سألت الرجل منهم عن شيء قاس الشمس ونظر في منازل الشمس والقمو وما للطالع من النحوس، وما للباطن من السعود، ثمّ يحسب ولا يخطىء، ويحمل إليه المولود فيحسب له ويخبر بكلّ علامة فيه بغير معاينة وما هو مصيبه إلى يوم يموت . قلت : كيف دخل الحساب في مواليد الناس؟ قال: لأنَّ جميع الناس إنَّما يولدون بهذه النجوم، ولولا ذلك لم يستقم هذا الحساب فمن ثمَّ لا يخطىء إذا علم الساعة واليوم والشهر والسنة الَّتي يولد فيها المولود. قلت: لقد توصّفت علماً عجيباً ليس في علم الدنيا أدقّ منه ولا أعظم إن كان حقّاً كما ذكرت، يعرف به المولود الصبيّ وما فيه من العلامات ومنتهى أجله وما يصيبه في حياته، أوليس هذا حساباً تولد به جميع أهل الدنيا من كان من الناس؟ قال: لا أشكَّ فيه. قلت: فتعال ننظر بعقولنا كيف علم الناس هذا العلم وهل يستقيم أن يكون لبعض الناس إذا كان جميع الناس يولدون بهذه النجوم، وكيف عرفها بسعودها ونحوسها، وساعاتها وأوقاتها، ودقائقها ودرجاتها، وبطيئها وسريعها، ومواضعها من السماء، ومواضعها تحت الأرض، ودلالتها على غامض هذه الأشياء الَّتي وصفت في السماء وما تحت الأرض، فقد عرفت أنَّ بعض هذه البروج في السماء، وبعضها تحت الأرض، وكذلك النجوم السبعة منها تحت الأرض ومنها في السماء فما يقبل عقلي أنَّ مخلوقاً من أهل الأرض قدر على هذا . قال : وما أنكرت من هذا؟ قلت : إنَّك زعمت أنَّ جميع أهل الأرض إنَّما يتوالدون بهذه النجوم، فأرى الحكيم الَّذي وضع هذا الحساب بزعمك من بعض أهل الدنيا، ولا شكَّ إن كنت صادقاً أنَّه ولد ببعض هذه النجوم والساعات والحساب الّذي كان قبله، إلاَّ أن تزعم أنَّ ذلك الحكيم لم يولد بهذه النجوم كماً ولد سائر الناس. قال: وهل هذا الحكيم إلاَّ كسائر الناس؟ قلت: أفليس ينبغي أن يدلِّك عقلك على أنّها قد خلقت قبل هذا الحكيم الّذي زعمت أنّه وضع هذا الحساب، وقد زعمت أنَّه ولد ببعض هذه النجوم؟ قال: بلي.

قلت: فكيف اهتدى لوضع هذه النجوم؟ وهل هذا العلم إلآ من معلّم كان قبلهما وهو الذي أسس هذا الحساب الذي زعمت أنّه أساس المولود، والأساس أقدم من المولود، والحكيم الذي زعمت أنّه وضع هذا إنّما يتبع أمر معلّم هو أقدم منه، وهو الذي خلقه مولوداً ببعض هذه النجوم، وهو الذي أسس هذه البروج الّتي ولد بها غيره من الناس فواضع الأساس ينبغي أن يكون أقدم منها، هب أنّ هذا الحكيم عمّر مذكانت الدنيا عشرة أضعاف، هل كان نظره في هذه النجوم إلاّ كنظرك إليها معلّقة في السماء أو تراه كان قادراً على الدنوّ منها وهي في السماء حتى يعرف منازلها ومجاريها، نحوسها وسعودها، ودقائقها، وبأيّتها منها وهي في السماء حتى يعرف منازلها ومجاريها، نحوسها وسعودها، ودقائقها، وبأيّتها تكسف الشمس والقمر، وبأيّتها يولد كلّ مولود، وأيّها السعد وأيّها النحس، وأيّها البطيء توايّها السريع، ثمّ يعرف بعد ذلك سعود ساعات النهار ونحوسها، وأيّها السعد وأيّها النحس، وكم ساعة يمكث كلّ نجم منها تحت الأرض، وفي أيّ ساعة تغيب، وأيّ ساعة تطلع، وكم ساعة يمكث كلّ نجم منها تحت الأرض، وفي أيّ ساعة تغيب، وأيّ ساعة تطلع، وكم ساعة يمكث طالعاً، وفي أيّ ساعة تغيب، وكم استقام لرجل حكيم كما زعمت النحس، وكم ساعة يمكن كلّ نجم منها تحت الأرض، وفي أيّ ساعة تغيب، وأيّ ساعة تعلي من أهل الدنيا أنّ يعلم علم السماء ممّا لا يدرك بالحواسّ، ولا يقع عليه الفكر، ولا يخطر على الأوهام؟ وكيف اهتدى أن يقيس الشمس حتّى يعرف في أيّ برج، وفي أيّ برج القمر، وفي أيّ برج من السماء هذه السبعة السعود والنحوس وما الطالع منها وما الباطن؟ وهي وفي أيّ برج من السماء هذه السبعة السعود والنحوس وما الطالع منها وما الطاطئ؟ وفي معلَّقة في السماء وهو من أهل الأرض لا يراها إذا توارت بضوء الشمس إلاّ أن تزعم أنَّ هذا الحكيم الّذي وضع هذا العلم قد رقي إلى السماء، وأنا أشهد أنّ هذا العالم لم يقدر على هذا العلم إلاّ بمن في السماء، لأنَّ هذا ليس من علم أهل الأرض.

قال: ما بلغني أنّ أحداً من أهل الأرض رقي إلى السماء. قلت: فلعلّ هذا الحكيم فعل ذلك ولم يبلغك؟ قال: ولو بلغني ما كنت مصدقاً. قلت: فأنا أقول قولك، هبه رقي إلى السماء هل كان له بدّ من أن يجري مع كلّ برج من هذه البروج، ونجم من هذه النجوم من حبث يطلع إلى حيث يغيب، ثمّ يعود إلى الآخر حتّى يفعل مثل ذلك حتّى يأتي على آخرها؟ فإنّ منها ما يقطع السماء في ثلاثين سنة، ومنها ما يقطع دون ذلك، وهل كان له بدّ من أن يجول في أقطار السماء حتى يعرف مطالع السعود منها والنحوس، والبطيء والسريع، حتى يحصي ذلك؟ أو هبه قدر على ذلك حتّى فرغ ممّا في السماء هل كان يستقيم له حساب ما في يحصي ذلك؟ أو هبه قدر على ذلك حتّى فرغ ممّا في السماء هل كان يستقيم له حساب ما في السماء حتّى يحكم حساب ما في الأرض وما تحتها وأن يعرف ذلك مثل ما قد عاين في حسابها ودقائقها وساعاتها إلا بمعرفة ما غاب عنه تحت الأرض منها، لأنّه ينبغي أن يعرف غابها لأنّه لا يعانية ولا ما طلع منها ولا ما غاب، ولا بدّ من أن يعرف غابها لأنّه لا يعانيها، ولا ما طلع منها ولا ما غاب، ولا بدّ من أن يعرف غابها لأنّه لا يعانيها، ولا ما طلع منها ولا ما غاب، ولا بدّ من أن يعرف غابها لأنه لا يعانيها إلا تترعم أنّ ذلك الحكيم قد دخل في ظلمات الأرض منها، لأنه ينبغي أن يعرف غابها لأنة لا يعانيها، ولا ما طلع منها ولا ما غاب، ولا بدّ من أن يكون العالم بها واحداً عابها لأنة لا يعانيها، ولا ما طلع منها ولا ما غاب، ولا بدّ من أن يكون العالم بها واحداً من النهار يغيب مع النجوم والشمس والقمر في مجاريها على قدر ما سار في السماء حتى علم الغيب منها، وعلم ما تحت الأرض على قدر ما عاين منها في السماء.

قال: وهل أريتني أجبتك إلى أنَّ أحداً من أهل الأرض رقي إلى السماء وقدر على ذلك حتّى أقول: إنّه دخل في ظلمات الأرضين والبحور؟ قلت: فكيف وقع هذا العلم الّذي زعمت أنَّ الحكماء من الناس وضعوه وأنّ الناس كلّهم مولدون به وكيف عرفوا ذلك الحساب وهو أقدم منهم؟.

**أقول؛ في نسخة السيّد ابن طاووس هنها زيادة :** 

قال: أرأيت إن قلت لك: إنّ البروج لم تزل وهي الّتي خلقت أنفسها على هذا الحساب ما الّذي تردُّ عليَّ؟ قلت: أسألك كيف يكون بعضها سعداً وبعضها نحساً، وبعضها مضيئاً وبعضها مظلماً، وبعضها صغيراً وبعضها كبيراً؟.

قال: كذلك أرادت أن تكون بمنزلة الناس، فإنّ بعضهم جميل، وبعضهم قبيح، وبعضهم قصير، وبعضهم طويل، وبعضهم أبيض، وبعضهم أسود، وبعضهم صالح، وبعضهم طالح. قلت: فالعجب منك إنّي أراودك منذ اليوم على أن تقرّ بصانع فلم تجبني إلى ذلك حتّى كان الآن أقررت بأنّ القردة والخنازير خلقن أنفسهنّ إ. قال: لقد بهتني بما لم يسمع الناس منّي! قلت: أفمنكر أنت لذلك؟ قال: أشدَّ إنكار. قلت: فمن خلق القردة والخنازير إن كان الناس والنجوم خلقن أنفسهنّ؟ فلا بدّ من أن تقول: إنّهنّ من خلق الناس، أو خلقن أنفسهنّ، أفتقول: إنّها من خلق الناس؟ قال: لا. قلت: فلا بدّ من أن يكون لها خالق أو هي خلقت أنفسها ؛ فإن قلت: إنّها من خلق الناس أقررت أنَّ لها خالقاً، فإن قلت: لا بدّ أن يكون لها خالق فقد صدقت وما أعرفنا به، ولئن قلت: إنّهنّ خلقن أنفسهنّ فقد أعطيتني فوق ما طلبت منك من الإقرار بصانع. ثمَّ قلت: فأخبرني بعضهنّ قبل بعض خلقن أنفسهنّ أم كان ذلك في يوم واحد؟ فإن قلت: بعضهنّ قبل بعض فأخبرني السماوات وما فيهنّ والنجوم قبل الأرض والإنس والذرّ خلقن أم بعد ذلك؟ فإن قلت إنّ الأرض قبل أفلا ترى قولك: إنّ الأشياء لم تزل قد بطل حيث كانت السماء بعد الأرض؟

قال: بلى ولكن أقول: معاً جميعاً خلقن. قلت: أفلا ترى أنّك قد أقررت أنّها لم تكن شيئاً قبل أن خلقن، وقد أذهبت حجّتك في الازليّة؟ قال: إنّي لعلى حدّ وقوف، ما أدري ما أجيبك فيه لانّي أعلم أنَّ الصانع إنّما سمّي صانعاً لصناعته، والصناعة غير الصانع، والصانع غير الصناعة لأنّه يقال للرجل الباني لصناعته البنّاء، والبناء غير الباني والباني غير البناء، وكذلك الحارث غير الحرث والحرث غير الحارث. قلت: فأخبرني عن قولك: إن الناس خلقوا أنفسهم فبكمالهم خلقوها أرواحهم وأجسادهم وصورهم وأنفاسهم أم خلق بعض ذلك غيرهم؟ قال: بكمالهم لم يخلق ذلك ولا شيئاً منهم غيرهم.

قلت: فأخبرني الحياة أحبّ إليهم أم الموت؟ قال: أوتشكُّ أنّه لا شيء أحبّ إليهم من الحياة، ولا أبغض إليهم من الموت؟ قلت: فأخبرني من خلق الموت الّذي يخرج أنفسهم الّتي زعمت أنّهم خلقوها؟ فإنّك لا تنكر أنَّ الموت غير الحياة، وأنّه هو الّذي يذهب بالحياة. فإن قلت: إن الّذي خلق الموت غيرهم، فإنّ الّذي خلق الموت هو الّذي خلق الحياة؛ ولئن قلت: هم الّذين خلقوا الموت لأنفسهم إنّ هذا لمحال من القول! وكيف خلقوا لأنفسهم ما يكرهون إن كانوا كما زعمت خلقوا أنفسهم؟ هذا ما يستنكر من ضلالك أنَّ تزعم أن الناس قدروا على خلق أنفسهم بكمالهم وأنّ الحياة أحبّ إليهم من الموت وخلقوا ما يكرهون لأنفسهم!.

قال: ما أجد واحداً من القولين ينقاد لي ولقد قطعته عليَّ قبل الغاية الَّتي كنت أُريدها . قلت: دعني فإنَّ من الدخول في أبواب الجهالات ما لا ينقاد من الكلام، وإنَّما أسألك عن معلّم هذا الحساب الّذي علّم أهل الأرض علم هذه النجوم المعلّقة في السماء.

**أقول:** رجعنا إلى ما في النسخ المشهورة:

قال : ما أجد يستقيم أن أقول : إنَّ أحداً من أهل الأرض وضع علم هذه النجوم المعلّقة في السماء. قلت : فلا بدّ لك أن تقول : إنّما علّمه حكيم عليم بأمر السماء والأرض ومدبّرهما . قال: إن قلت هذا فقد أقررت لك بإلهك الّذي تزعم أنّه في السماء. قلت: أما إنك فقد أعطيتني أنَّ حساب هذه النجوم حقّ، وأنّ جميع الناس ولدوا بها. قال: الشكّ في غير هذا.

قلت: وكذلك أعطيتني أنَّ أحداً من أهل الأرض لم يقدر على أن يغيب مع هذه النجوم والشمس والقمر في المغرب حتّى يعرف مجاريها ويطلع معها إلى المشرق. قال: الطلوع إلى السماء دون هذا. قلت: فلا أراك تجد بداً من أنَّ تزعم أن المعلّم لهذا من السماء. قال: لئن قلت إنَّ ليس لهذا الحساب معلّم لقد قلت إذاً غير الحقّ، ولئن زعمت أنَّ أحداً من أهل الأرض علم ما في السماء وما تحت الأرض لقد أبطلت لأنَّ أهل الأرض لا يقدرون على علم ما وصف لك من حال هذه النجوم والبروج بالمعاينة والدنوّ منها فلا يقدرون عليه لأنَّ علم أهل الدنيا لا يكون عندنا إلاّ بالحواس، وما يدرك علم هذه النجوم التي وصفت بالحواسّ لأنّها معلّقة في السماء وما زادت الحواس على النظر إليها حيث تطلع وحيث تغيب، فأمّا حسابها ودقاتقها ونحوسها وسعودها وبطيئها وسريعها وخنوسها ورجوعها فأنّى تدرك بالحواسّ أو يهتدى إليها بالقياس؟.

قلت: فأخبرني لو كنت متعلّماً مستوصفاً لهذا الحساب من أهل الأرض أحبّ إليك أن تستوصفه وتتعلّمه، أم من أهل السماء؟ قال: من أهل السماء، إذ كانت النجوم معلّقة فيها حيث لا يعلمها أهل الأرض.

قلت : فافهم وأدقّ النظر وناصح نفسك ألست تعلم أنّه حيث كان جميع أهل الدنيا إنّما يولدون بهذه النجوم على ما وصفت في النحوس والسعود أنّهنّ كنّ قبل الناس؟ قال : ما أمتنع أن أقول هذا . قلت : أفليس ينبغي لك أن تعلم أنَّ قولك : إنّ الناس لم يزالوا ولا يزالون قد انكسر عليك حيث كانت النجوم قبل الناس؛ فالناس حدث بعدها، ولتن كانت النجوم خلقت قبل الناس ما تجد بداً من أن تزعم أن الأرض خلقت قبلهم.

قال : ولم تزعم أنَّ الأرض خلقت قبلهم؟ قلت : ألست تعلم أنَّها لو لم تكن الأرض جعل الله لخلقه فراشاً ومهاداً ما استقام الناس ولا غيرهم من الأنام، ولا قدروا أن يكونوا في الهواء إلاّ أن يكون لهم أجنحة؟ قال : وماذا يغني عنهم الأجنحة إذا لم تكن لهم معيشة؟ قلت : ففي شكّ أنت من أنَّ الناس حدث بعد الأرض والبروج؟ قال : لا ولكن على اليقين من ذلك .

قلت: آتيك أيضاً بما تبصره. قال: ذلك أنفى للشكّ عنّي. قلت: ألست تعلم أنَّ الّذي تدور عليه هذه النجوم والشمس والقمر هذا الفلك؟ قال: بلى. قلت: أفليس قد كان أساساً لهذه النجوم؟ قال: بلى. قلت: فما أرى هذه النجوم الّتي زعمت أنّها مواليد الناس إلاّ وقد وضعت بعد هذا الفلك لأنّه به تدور البروج وتسفل مرّة وتصعد أخرى.

قال: قد جنت بأمر واضح لا يشكل على ذي عقل أنَّ الفلك الّذي تدور به النجوم هو أساسها الّذي وضع لها لأنّها إنّما جرت به. قلت أقررت أنَّ خالق النجوم الّتي يولد بها الناس سعودهم ونحوسهم هو خالق الأرض لأنّه لو لم يكن خلقها لم يكن ذرءٌ. قال: ما أجد بدّاً من إجابتك إلى ذلك. قلت: أفليس ينبغي لك أن يدلّك عقلك على أنّه لا يقدر على خلق السماء إلاّ الّذي خلق الأرض والذرء والشمس والقمر والنجوم، وأنّه لولا السماء وما فيها لهلك ذرء الأرض.

شرع؛ أن يكون لبعض الناس أي هذا العلم . اعلم أنَّ كلامه واحتجاجه علي منيًّ على أحد أمرين : الأوَّل ما يحكم به الوجدان من أنَّ العلم بدقائق حركات هذه الكواكب وخواص آثارها والمناسبة بينها وبين ما هي علامة لحدوثها لا يتأتّى إلاّ لخالقها الذي جعلها كذلك ، أو من ينتهي علمه إليه ، ومعلوم أنَّ ما هو الحقّ من هذه العلوم إنّما وصل إلى الخلق من الأنبياء كما اعترفوا به ، ولمّا لم يحيطوا بجميع ذلك وضاع عنهم بعض ما استفادوا من الأنبياء علي أيضاً فلذا ترى الرياضيين يتحيّرون في بعض الحركات التي لا تستقيم على أصولهم ، ويسمونها ما لا ينحل ، وترى المنجمين يخطئون في كثير من أحكامهم لذلك . ثمَّ ذكر علي على سبيل التنزّل أنّه لو سلّمنا أنه يمكن أن يتبسر ذلك لمخلوق من البشر فلا يتأتّى ذلك إلاً لمن كان معها في حركاتها ويعاشرها مدة طويلة ليعلم كيفية حركاتها وجرَّب بكثرة المعاشرة خواصها وآثارها .

والثاني: أن يكون المراد أنَّك إذا اعترفت أنَّ كلَّ الخلق يولدون بهذه النجوم فلا يكون أحد منهم علَّة لها ولآثارها لتقدَّمها عليهم، ولا شكَّ في أنَّه لا بدَّ من حكيم عالم بجميع الأمور قادر عليها، أسّس ذلك الأساس وبني عليها تلك الآثار والأحكام الّتي أمكن للخلق بها استعلام ما لم يأت من الأمور ، فقد أقررت بالصانع فهو أوَّل عالم بهذا العلم لا الحكيم الَّذي تزعم أنَّه يولد بتلك النجوم. ويحتمل أن يكون المقصود من الكلام الإشارة إلى كلا الدليلين كما لا يخفى بعد التأمُّل. قوله ﷺ: مواضعها من السماء أي عند كونها فوق الأرض، ومواضعها تحت الأرض أي بعد غروبها واستتارها عنَّا بالأرض. قوله ﷺ : إلاّ بمن في السماء أي بمن أحاط علمه وقدرته وحكمه بالسماء وما فيها . قوله عَليَّهُمْ : فأنا أقول قولك أي أنا أعتقد ما قلت من أنَّ الحكماء الَّذين تزعمهم عالمين به لم يرقوا إلى السماء، أو أعتقد أنَّه لا يمكنهم أن يرقوا إلى السماء بأنفسهم بدون تعلَّق إرادة الربَّ تعالى به، ومع ذلك فإن سلّمناه فلا يكفي محض الصعود للإحاطة بذلك. قوله ﷺ: مع كلّ برج أي فيه أو بالحركة السريعة. قوله ﷺ: في ثلاثين سنة وهو زحل، وهو أبطأ السيّارات، وإنَّما لم يتعرّض ﷺ لثوابت مع كونها أبطأ لأنَّ مبنى أحكامهم على السيارات. قوله ﷺ: لأنَّ مجاريها تحت الأرض لمّا ذكر ﷺ سابقاً سيره مع الكواكب من الطلوع إلى الغروب أشار ظيئي ههنا إلى أنَّه لا يكفي ذلك للعلم بجميع الحركات حتَّى يسير معها بعد الغروب فيحاذي ما تحت الأرض من البحار والمواضع المظلمة بالبخارات، أو يسير مع سائر الكواكب عند كون الشمس فوق الأرض حتّى يحاذي ما تحتها الظلمة ، ثمَّ بيّن عَلِيَّهُمْ الحاجة

إلى ذلك بأنّه لا تكفي الإحاطة ببعض مسيرها للعلم بحركاتها لأنَّ حركاتها الخاصّة عندهم مختلفة بالنسبة إلى مركز العالم بسبب التداوير والأفلاك الخارجة المراكز وغيرها، فتارة تسرع وتارة تبطىء فلا تتأتّى مقايسة بعض حركاتها ببعض.

قوله على المعني المعنية المعدا أي يرجع قولك إلى أنّها مع صفاتها وجدت من غير صانع فكيف صار بعضها هكذا وبعضها هكذا، فترجّح هذه الأحوال الممكنة وحصولها من غير علّة ممّا يحكم العقل باستحالته، أو المراد أنّها لو كانت خالفة لأنفسها لكان كلٌّ منها يختار لنفسه أفضل الأحوال وأشرفها فكان جميعها على حالة واحدة هي أفضل الأحوال؛ وهذا أظهر . ثمَّ لمّا لم يفهم السائل ذلك غيّر الكلام وصرفه إلى ما هو أوضح . وقوله على الحوال قد أقررت أنّها لم تكن شيئاً إمّا مبنيَّ على أنَّ الصنع والخلق لا يتعلّقان إلاّ بالحادث، أو على ما كان ظاهر كلام السائل أنَّ لوجودها مبدءاً، ثمَّ إنَّ السائل لمّا تفظن بفساد كون الشيء وهذا أظهر من الله تكن شيئاً إمّا مبنيَّ على أنَّ الصنع والخلق لا يتعلّقان إلاّ بالحادث، أو على وما كان ظاهر كلام السائل أنَّ لوجودها مبدءاً، ثمَّ إنَّ السائل لمّا تفظن بفساد كون الشيء وما ذكره علي من أنَّ خالق العقل يحكم بديهة بأنَّ المصنوع غير الصانع، والباني غير البناء، وما ذكره علي من أنَّ خالق الحياة والموت لا بدّ أن يكون واحداً ممّا يحكم به الوجدان مع أنَّ الظاهر من خالق الحياة من يكون مستقلاً فيه، والموت ليس إلاّ رفع الحياة، فلو كان مستنداً إلى غيره لم يكن خالق الحياة مستقلاً فيه، والموت ليس إلاّ رفع الحياة، فلو كان

قوله على المراد أنَّ الصعود إلى السماء الذي هو أسهل ممّا ذكرت فكيف أقرُّبه، أو المراد أنَّ الصعود إلى السماء أسهل عليَّ من الإقرار بما ذكرت. قوله على كلَّ شخص، كنَّ قبل الناس إي بالعلّية والسببية كما ظنَّ السائل، أو بالزمان أي تقدّمها على كلَّ شخص، أو على الجميع بناءاً على لزوم التقدّم على كلّ من الأشخاص التقدم على الجميع كما قيل، أو على أنه على لأول يعلم أنَّ السائل كان قائلاً بذلك فذكره على الزاماً عليه كما اعترف به؛ وعلى الأول يكون المراد بقوله: لم يزالوا ولا يزالون عدم استنادهم إلى علّة، وعلى الثاني فالمراد إمّا قدم مادَّتهم أو صورهم أيضاً بناءاً على القول بالكمون، وعلى الثالث عليها بالعلّية فلا يصحّ كون النجوم علّة لها للزوم الدور. قوله على الفلك، والفلك مقدّمة عليها بالعلّية فلا يصحّ كون النجوم علّة لها للزوم الدور. قوله على الفلك، والفلك مقدّمة ومخلوق من الإنس.

ثمَّ اعلم أنَّ حاصل استدلاله على ما ظهر لهذا القاصر هو أنَّه ﷺ – لمّا قرّر السائل سالفاً على أنَّ النجوم ليست خالقة لأنفسها، وآنفاً على أنّها ليست مخلوقة للناس وغيرها ممّا يحدث بزعمه بتأثيرها لتأخّرها عنها، وعلى أنَّ الأرض أيضاً متقدمة على ما عليها من الخلق فلا تكون مخلوقة لما عليها، وعلى أنَّ الفلك لتقدّمه على النجوم المتقدّمة على الناس لا يجوز كونه مخلوقاً لشيء منها – استدل ﷺ ههنا على أنّه لا بدّ أن يكون خالق السماء والأرض وما في السماء من الشمس والقمر والنجوم وما على الأرض من الخلق. أمّا اتّحاد خالق الأرض والنجوم فيمكن تقريره بوجهين : الأوَّل : أنَّ الناس محتاجون إلى الأرض كما عرفت، وظاهر أنّها من أعظم مصالحهم فالوجدان الصحيح يحكم بأنّ من خلق شيئاً يعدُّله ما يصلحه، ويهيّىء له ما سيحتاج إليه فظهر أنّه لا بدّ أن يكون خالق الناس وخالق الأرض واحداً، والناس بزعمك مخلوقون للنجوم ولزمك القول بوجود خالق للنجوم، فلا بد من القول بكون الأرض منسوبة إلى خالق النجوم إمّا بلا واسطة أو بواسطة النجوم أو غيرها فثبت المطلوب.

الثاني: أنّا نرى التلازم بين الناس والأرض لحكم العقل بأنّ كلاً منهما يرتفع عند ارتفاع الآخر إذ الظاهر أنَّ غاية خلق الأرض هو الإنسان ونحوه وهم محتاجون في أمورهم إليها، وقد تقرّر أنَّ المتلازمين إمّا أنَّ يكون أحدهما علّة للآخر، أو كلَّ منهما معلول علّة ثالثة، ولا يجوز أن يكون الناس عللاً للأرض لما عرفت، ولا معلولة لها لانتسابها عندك إلى النجوم فلا بدّ من أن يكونا معلولي علّة واحدة. وبأحد هذين التقريرين يثبت اتّحاد خالق السماء وخالق هذه الأمور السابقة لاحتياج ما على الأرض من الخلق إلى السماء وما فيها من النجوم، وإليه أشار عليك بقوله : وإنّه لولا السماء وما فيها لهلك ذرء الأرض. هذا ما أحاط به نظري العاثر، وسيأتي في تضاعيف كلامه على الأرض من الخلق إلى التصريح ببعض ما تقرّرناه، والله يعلم وحججه عليك حقائق كلامهم ودقائق مرامهم؟ ثمَّ لا يتوهم متوهّم من كلامه عليك أنَّ للنجوم تأثيراً فإنّه ظاهر أنّه عليك إنّما ذكرها إلزاماً عليه، ومماشاةً معه قرّرناه، والله يعلم وحججه عليك حقائق كلامهم ودقائق مرامهم؟ ثمَّ لا يتوهم متوهّم من لامما الحجة عليه بل لا يمكن الاستدلال على سعودها ونحوسها وكونها علامات للكائنات كلامه عليك أنَّ للنجوم تأثيراً فإنّه ظاهر أنّه عليك إنّما ذكرها إلزاماً عليه، ومماشاةً معه قرّرناه، والله يعلم وحججه علي هم الم على سعودها ونحوسها وكونها علامات للكائنات كلامه عليك أنَّ للنجوم تأثيراً فإنّه ظاهر أنّه علي اله الم الم عليه، ومماشاةً معه قرّرناه، والله يعلم وحججه علي معن الاستدلال على سعودها ونحوسها وكونها علامات للكائنات يضاً بهذا الوجه لكن ظاهره أنَّ لها سعادة ونحوسة وأنّها علامات، وسيأتي القول في ذلك أيضاً بهذا الوجه لكن ظاهره أنَّ لها سعادة ونحوسة وأنّها علامات، وسيأتي القول في ذلك

متن؛ قال: أشهد أنَّ الخالق واحد من غير شكَ لأنَّك قد أتيتني بحجّة ظهرت لعقلي وانقطعت بها حجّتي، وما أرى يستقيم أن يكون واضع هذا الحساب ومعلّم هذه النجوم واحداً من أهل الأرض لأنّها في السماء، ولا مع ذلك يعرف ما تحت الأرض منها إلاّ معلّم ما في السماء منها، ولكن لست أدري كيف سقط أهل الأرض على هذا العلم الّذي هو في السماء حتّى اتفق حسابهم على ما رأيت من الدقّة والصواب فإنّي لو لم أعرف من هذا الحساب ما أعرفه لأنكرته ولأخبرتك أنّه باطل في بدء الأمر فكان أهون عليَّ .

قلت: فأعطني موثقاً إن أنا أعطيتك من قبل هذه الإهليلجة الّتي في يدك وما تدّعي من الطبّ الّذي هو صناعتك وصناعة آبائك حتّى يتّصل الإهليلجة وما يشبهها من الأدوية بالسماء لتذعننَّ بالحقّ، ولتنصفنَّ من نفسك. قال: ذلك لك. قلت: هل كان الناس على حال وهم لا يعرفون الطبّ ومنافعه من هذه الإهليلجة وأشباهها؟ قال: نعم.

قلت: فمن أين اهتدوا له؟ قال: بالتجربة وطول المقايسة. قلت: فكيف خطر على

٥ - بأب / الخبر المروي عن المفضل بن عمر في التوحيد ١٣ ...

أوهامهم حتّى همّوا بتجربته؟ وكيف ظنّوا أنّه مصلحة للأجساد وهم لا يرون فيه إلاّ المضرّة؟ أو كيف عزموا على طلب ما لا يعرفون ممّا لا تدلّهم عليه الحواسّ؟ قال: بالتجارب.

قلت: أخبرني عن واضع هذا الطبّ وواصف هذه العقاقير المتفرّقة بين المشرق والمغرب، هل كان بدُّ من أن يكون الّذي وضع ذلك ودلّ على هذه العقاقير رجل حكيم من بعض أهل هذه البلدان؟ .

قال: لا بدّ أن يكون كذلك، وأن يكون رجلاً حكيماً وضع ذلك وجمع عليه الحكماء فنظروا في ذلك وفكّروا فيه بعقولهم. قلت: كأنَّك تريد الإنصاف من نغسك والوفاء بما أعطيت من ميثاقك فأعلمني كيف عرف الحكيم ذلك؟ وهبه قد عرف بما في بلاده من الدواء، والزعفران الذي بأرض فارس، أتراه اتّبع جميع نبات الأرض فذاقه شجرة شجرة حتّى ظهر على جميع ذلك؟ وهل يدلُّك عقلك على أنَّ رجالاً حكماء قدروا على أن يتَّبعوا جميع بلاد فارس ونباتها شجرة شجرة حتّى عرفوا ذلك بحواسّهم، وظهروا على تلك الشجرة الّتي يكون فيها خلط بعض هذه الأدوية التي لم تدرك حواسّهم شيئاً منها؟ وهبه أصاب تلك الشجرة بعد بحثه عنها وتتبّعه جميع شجر فارس ونباتها، كيف عرف أنّه لا يكون دواء حتّى يضم إليه الإهليلج من الهند، والمصطكى من الروم، والمسك من التبَّت، والدارصيني من الصين، وخصى بيدستر من الترك، والأفيون من مصر، والصبر من اليمن، والبورق من أرمنيَّة، وغير ذلك من أخلاط الأدوية التي تكون في أطراف الأرض؟ وكيف عرف أنَّ بعض تلك الأدوية وهي عقاقير مختلفة يكون المنفعة باجتماعها ولا يكون منفعتها في الحالات بغير اجتماع؟ أم كيف اهتدى لمنابت هذه الأدوية وهي ألوان مختلفة وعقاقير متباينة في بلدان متفرّقة؟ فمنها عروق، ومنها لحاء ومنها ورق، ومنها ثمر، ومنها عصير، ومنها ماتع، ومنها صمغ، ومنها دهن، ومنها ما يعصر ويطبخ، ومنها ما يعصر ولا يطبخ، ممّا سمّي بلغات شتّى لا يصلح بعضها إلاّ ببعض ولا يصير دواءاً إلاّ باجتماعها؛ ومنها مراثر السباع والدوابّ البرّيّة والبحريَّة، وأهل هذه البلدان مع ذلك متعادون مختلفون متفرَّقون باللَّغات، متغالبون بالمناصبة، ومتحاربون بالقتل والسبي أفترى ذلك الحكيم تتبِّع هذه البلدان حتَّى عرف كلَّ لغة وطاف كلِّ وجه، وتتبِّع هذه العقاقير مشرقاً ومغرباً آمناً صحيحاً لا يخاف ولا يمرض، سليماً لا يعطب، حيًّا لا يموت، هادياً لا يضلَّ، قاصداً لا يجور حافظاً لا ينسى، نشيطاً لا يمل، حتّى عرف وقت أزمنتها، ومواضع منابتها مع اختلاطها واختلاف صفاتها وتباين ألوانها وتفرِّق أسمائها، ثمَّ وضع مثالها على شبهها وصفتها، ثمَّ وصف كلِّ شجرة بنباتها وورقها وثمرها وريحها وطعمها؟ أم هل كان لهذا الحكيم بدّ من أن يتّبع جميع أشجار الدنيا وبقولها وعروقها شجرة شجرة، وورقة ورقة، شيئاً شيئاً؟ فهبه وقع على الشجرة الّتي أراد فكيف دلّته حواسَّه على أنَّها تصلح لدواء، والشجر مختلف منه الحلو والحامض والمرَّ والمالح.

وإن قلت: يستوصف في هذه البلدان ويعمل بالسؤال، فأنَّى يسأل عمَّا لم يعاين ولم يدركه بحواسّه؟ أم كيف يهتدي إلى من يسأله عن تلك الشجرة وهو يكلّمه بغير لسانه وبغير لغته والأشياء كثيرة؟ فهبه فعل كيف عرف منافعها ومضارّها، وتسكينها وتهييجها، وباردها وحارِّها، وحلوها ومرارتها وحرافتها، ولينها وشديدها؟ فلنن قلت: بالظنَّ إن ذلك ممَّا لا يدرك ولا يعرف بالطبائع والحواسّ، ولئن قلت: بالتجربة والشرب لقد كان ينبغي له أن يموت في أوَّل ما شرب وجرَّب تلك الأدوية بجهالته بها وقلَّة معرفته بمنافعها ومضارِّها وأكثرها السمّ القاتل. ولئن قلت: بل طاف في كلّ بلد، وأقام في كلّ أمّة يتعلّم لغاتهم ويجرّب بهم أدويتهم تقتل الأوَّل فالأوَّل منهم ما كان لتبلغ معرفته الدواء الواحد إلاّ بعد قتل قوم كثير ، فما كان أهل تلك البلدان الَّذين قتل منهم من قتل بتجربته بالَّذين ينفادونه بالقتل ولا يدعونه أن يجاورهم، وهبه تركوه وسلَّموا لأمره ولم ينهوه كيف قوي على خلطها، وعرف قدرها ووزنها وأخذ مثاقيلها وقرط قراريطها؟ وهبه تتبّع هذا كلّه، وأكثره سمّ قاتل، إن زيد على قدرها قتل، وإن نقص عن قدرها بطل، وهبه تتبّع هذا كلّه وجال مشارق الأرض ومغاربها، وطال عمره فيها تتبّعه شجرة شجرة وبقعة بقعة كيف كان له تتبّع ما لم يدخل في ذلك من مرارة الطير والسباع ودوابّ البحر؟ هل كان بدٌّ حيث زعمت أنَّ ذلك الحكيم تتبَّعُ عقاقير الدنيا شجرة شجرة وثمرة ثمرة حتى جمعها كلّها فمنها ما لا يصلح ولا يكون دواءًا إلَّ بالمرار؟ هل كان بدٍّ من أن يتبع جميع طير الدنيا وسباعها ودوابِّها دابَّة دابَّة وطائراً طائراً يقتلها ويجرّب مرارتها، كما بحث عن تلك العقاقير على ما زعمت بالتجارب؟ ولو كان ذلك فكيف بقيت الدوابٌ وتناسلت وليست بمنزلة الشجرة إذا قطعت شجرة نبتت أخرى؟ وهبه أتى على طير الدنيا كيف يصنع بما في البحر من الدوابّ الّتي كان ينبغي أن يتبعها بحراً بحراً ودابّة دابّة حتّى أحاط به كما أحاط بجميع عقاقير الدنيا الّتي بحث عنها حتّى عرفها وطلب ذلك في غمرات الماء؟ فإنَّك مهما جهلت شيئاً من هذا فإنَّك لا تجهل أنَّ دوابَّ البحر كلُّها تحت الماء فهل يدلُّ العقل والحواسَّ على أنَّ هذا يدرك بالبحث والتجارب؟ .

قال: لقد ضيّقت عليَّ المذاهب، فما أدري ما أُجيبك به! قلت: فإنِّي آتيك بغير ذلك ممّا هو أوضح وأبين ممّا اقتصصت عليك، ألست تعلم أنَّ هذه العقاقير الّتي منها الأدوية والمرار من الطير والسباع لا يكون دواءاً إلاّ بعد الاجتماع؟ قال: هو كذلك.

قلت: فأخبرني كيف حواسٌ هذا الحكيم وضعت هذه الأدوية مثاقيلها وقراريطها؟ فإنّك من أعلم الناس بذلك لأنَّ صناعتك الطبّ، وأنت تدخل في الدواء الواحد من اللّون الواحد زنة أربع مائة مثقال، ومن الآخر مثاقيل وقراريط فما فوق ذلك ودونه حتّى يجيء بقدر واحد معلوم إذا سقيت منه صاحب البطنة بمقدار عقد بطنه، وإن سقيت صاحب القولنج أكثر من ذلك استطلق بطنه وألان فكيف أدركت حواسّه على هذا؟ أم كيف عرفت حواسّه أنَّ الّذي ٥ - باب / الخبر المروي عن المنضل بن عمر في التوحيد...

يسقي لوجع الرأس لا ينحدر إلى الرجلين، والانحدار أهون عليه من الصعود؟ والّذي يسقى لوجع القدمين لا يصعد إلى الرأس، وهو إلى الرأس عند السلوك أقرب منه؟ وكذلك كلّ دواء يسقى صاحبه لكلّ عضو لا يأخذ إلاّ طريقه في العروق الّتي تسقى له، وكلّ يصير إلى المعدة ومنها يتفرَّق؟ أم كيف لا يسفل منه ما صعد ولا يصعد منه ما انحدر؟ أم كيف عرفت الحواسّ هذا حتّى علم أنَّ الّذي ينبغي للأذن لا ينفع العين وما ينتفع به العين لا يغني من وجع الأذن، وكذلك جميع الأعضاء يصير كلّ داء منها إلى ذلك الدواء الّذي ينبغي له بعينه؟ فكيف أدركت العقول والحكمة والحواسّ هذا وهو غائب في الجوف، والعروق في اللّحم، وفوقه الجلد لا يدرك بسمع ولا ببصر ولا بشمّ ولا بلمس ولا بذوق؟ .

قال: لقد جئت بما أعرفه إلاّ أنّنا نقول: إنّ الحكيم الّذي وضع هذه الأدوية وأخلاطها كان إذا سقى أحداً شيئاً من هذه الأدوية فمات شقّ بطنه وتتبّع عروقه ونظر مجاري تلك الأدوية وأتى المواضع الّتي تلك الأدوية فيها . قلت : فأخبرني ألست تعلم أنَّ الدواء كله إذا وقع في العروق اختلط بالدم فصار شيئاً واحداً؟ قال : بلى .

قلت: أما تعلم أنَّ الإنسان إذا خرجت نفسه برد دمه وجمد؟ قال: بلى. قلت: فكيف عرف ذلك الحكيم دواءه الّذي سقاء للمريض بعدما صار غليظاً عبيطاً ليس بأمشاج يستدلّ عليه بلون فيه غير لون الدم؟ قال: لقد حملتني على مطيّة صعبة ما حملت على مثلها قطّ، ولقد جئت بأشياء لا أقدر على ردّها.

شرع؛ قوله على الأدوية المركّبة. قوله على الخلط بالكسر: ما يخلط بالشيء أي ما يدخل في بعض هذه الأدوية المركّبة. قوله على شرّ في مثالها على شبهها أي ضمّ كلّ ما وجد من كلّ نوع إلى مثله لأنّه يشبهه ويوافقه في الصفة أو ترك الأشياء الّتي تشبه ما يريده، وإن كانت موافقة له في الصفات فإنّ كثيراً من العقاقير تشتبه بغيرها لاتفاقهما في كثير من الصفات. قوله علي الله : فكيف بقيت لعلَّ المفروض أنَّ ذلك كان في مبادي خلق العالم لقدم ذلك العلم فيلزم من التجارب الكثيرة فناء الحيوانات لقلّتها في تلك الأزمنة. قوله علي على ما

**أقول:**كلامه ﷺ يدلّ على أنَّ خواص الأدوية وأجناسها ومنافعها ومناسبتها للأمراض إنَّما وصل إلى الخلق بإخبار الرسل عليهم الصلاة والسلام، ولم يصل الخلق إليها بعقولهم وتجاربهم.

متن قلت: فأخبرني من أين علم العباد ما وصفت من هذه الأدوية التي فيها المنافع لهم حتى خلطوها وتتبّعوا عقاقيرها في هذه البلدان المتفرّقة، وعرفوا مواضعها ومعادنها في الأماكن المتباينة، وما يصلح من عروقها وزنتها من مثاقيلها وقراريطها، وما يدخلها من الحجارة ومرار السباع وغير ذلك؟ قال: قد أعييت عن إجابتك لغموض مسائلك وإلجائك إيّاي إلى أمر لا يدرك علمه بالحواسّ، ولا بالتشبيه، والقياس، ولا بدّ أن يكون وضع هذه الأدوية واضع، لأنّها لم تضع هي أنفسها، ولا اجتمعت حتّى جمعها غيرها بعد معرفته إيّاها؛ فأخبرني كيف علم العباد هذه الأدوية الّتي فيها المنافع حتّى خلطوها وطلبوا عقاقيرها في هذه البلدان المتفرّقة؟.

قلت : إنّي ضاربٌ لك مثلاً وناصبٌ لك دليلاً تعرف به واضع هذه الأدوية والدالَ على هذه العقاقير المختلفة وباني الجسد وواضع العروق الّتي يأخذ فيها الدواء إلى الداء . قال : فإن قلت ذلك لم أجد بداً من الانقياد إلى ذلك . قلت : فأخبرني عن رجل أنشأ حديقة عظيمة ، وبنى عليها حائطاً وثيقاً ، ثمَّ غرس فيها الأشجار والأثمار والرياحين والبقول ، وتعاهد سقيها وتربيتها ، ووقاها ما يضرّها ، حتى لا يخفى عليه موضع كلّ صنف منها فإذا أدركت أشجارها وتربيتها ، ووقاها ما يضرّها ، حتى لا يخفى عليه موضع كلّ صنف منها فإذا أدركت أشجارها وأينعت أثمارها واهتزّت بقولها دفعت إليه فسألته أن يطعمك لوناً من الثمار والبقول سمّيته له أتراه كان قادراً على أنّ ينطلق قاصداً مستمراً لا يرجع ، ولا يهوي إلى شيء يمرّ به من الشجرة والبقول حتى يأتي الشجرة التي سألته أن يأتيك بثمرها ، والبقلة التي طلبتها حيث كانت من أدنى الحديقة أو أقصاها فيأتيك بها؟ قال : نعم . قلت : أفرأيت لو قال لك صاحب الحديقة حيث سألته الثمرة : ادخل الحديقة فخذ حاجتك فإني لا أقدر على ذلك ، هل كنت تقدر أن تنطلق قاصداً لا تأخد يميناً ولا شمالاً حتى تنتهي إلى الشجرة فتجتني منها؟ قال : وكيف أني يا أفدر على ذلك ، هل كنت تقدر أن عديث سألته الثمرة : ادخل الحديقة فخذ حاجتك فإني لا أقدر على ذلك ، هل كنت تقدر أن عديث سألته الثمرة : ادخل الحديقة فخذ حاجتك فإني لا أقدر على ذلك ، هل كنت تقدر أن عديث سألته الثمرة العربياً ولا شمالاً حتى تنتهي إلى الشجرة فتجتني منها؟ قال : وكيف أقدر على ذلك ولا علم لي في أي مواضع الحديقة هي؟ قلت : أفليس تعلم أنك لم تكن لتصبها على ذلك ولا علم لي في أي مواضع الحديقة هي؟ قلت : أفليس تعلم أنك لم تكن لتصبها على ذلك ولا علم لي في أي مواضع الحديقة هي؟ قلت : أفليس تعلم أنك لم تكن لتصبها يعلى ذلك ولا علم لي في أي مواضع الحديقة هي؟ قلت : أفليس تعلم أنك لم تكن لتصبتها بعدما تصغح فيها من الشجرة شجرة شجرة وثمرة ثمرة حتى تستدل عليها بعض حواسك بعدما حواسك أن تأتيها ، وإن لم ترها انصرية رشرة متى تسقط على الشجرة التي تطلب بعض حواسك أن تأتيها ، وإن لم ترها انصرية المرة متى تسقط على الشجرة التي تطلب بعض حواسك أن تأتيها ، وإن لم ترها انصرة متى تسقط على الشجرة التي تطلب .

قال: وكيف أقدر على ذلك ولم أعاين مغرسها حيث غرست، ولا منبتها حيث نبتت، ولا ثمرتها حيث طلعت. قلت: فإنّه ينبغي لك أنَّ يدلّك عقلك حيث عجزت حواسّك عن إدراك ذلك أنّ الذي غرس هذا البستان العظيم فيما بين المشرق والمغرب وغرس فيه هذه الأشجار والبقول هو الذي دلّ الحكيم الذي زعمت أنّه وضع الطبّ على تلك العقاقير ومواضعها في المشرق والمغرب؛ وكذلك ينبغي لك أن تستدلّ بعقلك على أنّه هو الذي سمّاها وسمّى بلدتها وعرف مواضعها كمعرفة صاحب الحديقة الذي سألته الثمرة، وكذلك لا يستقيم ولا

قال: إنَّ هذا لكما تقول. قلت: أفرأيت لو كان خالق الجسد وما فيه من العصب واللّحم والأمعاء والعروق الّتي يأخذ فيها الأدوية إلى الرأس وإلى القدمين وإلى ما سوى ذلك غير خالق الحديقة وغارس العقاقير، هل كان يعرف زنتها ومثاقيلها وقراريطها وما يصلح لكلّ داء منها، وما كان يأخذ في كلّ عرق؟ . قال : وكيف يعرف ذلك أو يقدر عليه وهذا لا يدرك بالحواسّ، ما ينبغي أن يعرف هذا إلاّ الّذي غرس الحديقة وعرف كلّ شجرة وبقلة وما فيها من المنافع والمضارّ . قلت : أفليس كذلك ينبغي أن يكون الخالق واحداً؟ لأنّه لو كان اثنين أحدهما خالق الدواء والآخر خالق الجسد والداء لم يهتد غارس العقاقير لإيصال دوائه إلى الداء الّذي بالجسد ممّا لا علم له به ، ولا اهتدى خالق الجسد إلى علم ما يصلح ذلك الداء من تلك العقاقير ، فلمّا كان خالق الداء والدواء واحداً أمضى الدواء في العروق الّتي برأ وصوّر إلى الداء الّذي عرف ووضع فعلم مزاجها من حرّها وبردها وليّنها وشديدها وما يدخل في كلّ دواء منه من القراريط والمثاقيل ، وما يصعد إلى الرأس وما يهبط إلى القدمين منها وما يتفرّق منه فيما سوى ذلك .

قال: لا أشكّ في هذا لأنّه لو كان خالق الجسد غير خالق العقاقير لم يهتد واحد منهما إلى ما وصفت. قلت: فإنّ الّذي دلّ الحكيم الّذي وصفت أنّه أوّل من خلط هذه الأدوية ودل على عقاقيرها المتفرِّقة فيما بين المشرق والمغرب، ووضع هذا الطبّ على ما وصفت لك هو صاحب الحديقة فيما بين المشرق والمغرب، وهو باني الجسد، وهو دلّ الحكيم بوحي منه على صفة كلِّ شجرة وبلدها، وما يصلح منها من العروق والثمار والدهن والورق والخشب واللّحاء؛ وكذلك دلّه على أوزانها من مثاقيلها وقراريطها وما يصلح لكلٍّ داء منها، وكذلك هو خالق السباع والطير والدوابّ الّتي في مرارها المنافع ممّا يدخل في تلك الأدوية فإنّه لو كان غير خالقها لم يدر ما ينتفع به من مرارها وما يضلح لمنها في العقاقير؛ فلمّا كان الخالق سبحانه وتعالى واحداً دلَّ على ما فيه من المنافع ممّا يدخل في تلك الأدوية فإنّه لو مالا منفعة فيه منها، فمن ثمّا على ما فيه من المنافع ممّا يدخل في العقاقير؛ فلمّا كان مو فرك غير خالقها لم يدر ما ينتفع به من مرارها وما يضلح ومنها في العقاقير؛ فلمّا كان الخالق سبحانه وتعالى واحداً دلَّ على ما فيه من المنافع منها فسمّاه باسمه حتّى عرف وترك مالا منفعة فيه منها، فمن ثمّ علم الحكيم أيّ السباع والدوابّ والطير فيه المنافع، وأيّها لا منفعة فيه، ولولا أنَّ خالق هذه الأشياء دلّه عليها ما اهتدى بها .

قال: إنَّ هذا لكما تقول وقد بطلت الحواسّ والتجارب عند هذه الصفات. قلت أمّا إذا صحّت نفسك فتعال ننظر بعقولنا ونستدلّ بحواسّنا، هل كان يستقيم لخالق هذه الحديقة وغارس هذه الأشجار وخالق هذه الدوابّ والطير والناس الّذي خلق هذه الأشياء لمنافعهم أن يخلق هذا الخلق ويغرس هذا الغرس في أرض غيره ممّا إذا شاء منعه ذلك؟ .

قال: ما ينبغي أن تكون الأرض الَتي خلقت فيها الحديقة العظيمة وغرست فيها الأشجار إلاّ لخالق هذا الخلق وملك يده. قلت: فقد أرى الأرض أيضاً لصاحب الحديقة لاتصال هذه الأشياء بعضها ببعض. قال: ما في هذا شكٌّ. قلت: فأخبرني وناصح نفسك ألست تعلم أنَّ هذه الحديقة وما فيها من الخلقة العظيمة من الإنس والدوابّ والطير والشجر والعقاقير والثمار وغيرها لا يصلحها إلاّ شربها وريّها من الماء الذي لا حياة لشيء إلاّ به؟ قال: بلى. قلت: أفترى الحديقة وما فيها من الذرء خالقها واحد. وخالق الماء غيره يحبسه عن هذه الحديقة إذا شاء ويرسله إذا شاء فيفسد على خالق الحديقة؟ قال: ما ينبغي أن يكون خالق هذه الحديقة وذارئ هذا الذرء الكثير وغارس هذه الأشجار إلاّ المدبّر الأوّل وما ينبغي أن يكون ذلك الماء لغيره، وإنّ اليقين عندي لهو أنّ الّذي يجري هذه المياء من أرضه وجباله لغارس هذه الحديقة وما فيها من الخليقة لأنّه لو كان الماء لغير صاحب الحديقة لهلكت الحديقة وما فيها، ولكنّه خالق الماء قبل الغرس والذرء وبه استقامت الأشياء وصلحت. قلت: أفرأيت لو لم يكن لهذه المياه المنفجرة في الحديقة مغيض لما يفضل من شربها يحبسه عن الحديقة أن يفيض عليها أليس كان يهلك ما فيها من الخلق على حسب ما كانوا يهلكون لو لم يكن لها ماء؟ قال: بلى ولكنّي لا أدري لعلَّ هذا المحر ليس له حابس وأنّه شيء لم يزل. قلت: أمّا أنت فقد أعطيتني أنّه لولا البحر ومغيض المياه إليه لهلكت الحديقة. قال: أجل. قلت: أمّا أنت فقد أعطيتني أنّه لولا البحر ومغيض المياه إليه لهلكت الحديقة. قال: أجل. قلت: فإنّى أخبرك عن ذلك بما تستيقن بأنّ خالق المياه إليه لهلكت الحديقة من الخليقة، وأنّه جعله مغيضاً لمياه الحديقة مع ما جعل فيه من المناه ليه للكت الحديقة من الخليقة، وأنّه جعله مغيضاً لمياه الحديقة مع ما جعل فيه من المناه ليه ليك ما تستي ما كانوا يها من الخليقة، وأنّه جعله مغيضاً لمياه المحديقة مع ما جعل فيه من المياه إليه لهلكت الحديقة وما فيها من الخليقة، وأنّه جعله مغيضاً لمياه الحديقة من خالق من المنافع للناس.

قال: فاجعلني من ذلك على يقين كما جعلتني من غيره. قلت: ألست تعلم أنَّ فضول ماء الدنيا يصير في البحر؟ قال: بلى. قلت: فهل رأيته زائداً قطّ في كثرة الماء وتتابع الأمطار على الحدّ الذي لم يزل عليه؟ أو هل رأيته ناقصاً في قلّة المياه وشدّة الحرّ وشدّة القحط؟ قال: لا. قلت: أفليس ينبغي أن يدلّك عقلك على أنّ خالقه وخالق الحديقة وما فيها من الخليقة واحد، وأنّه هو الّذي وضع له حدّاً لا يجاوزه لكثرة الماء ولا لقلّته، وأنّ ممّا يستدلّ على ما أقول أنّه يقبل بالأمواج أمثال الجبال يشرف على السهل والجبل فلو لم تقبض أمواجه ولم تحبس في المواضع الّتي أمرت بالاحتباس فيها لأطبقت على الدنيا حتى إذا انتهت على تلك المواضع الّتي لم تزل تنتهي إليها ذلّت أمواجه وخضع أشرافه.

قال: إنَّ ذلك لكما وصفت ولقد عاينت منه كلّ الّذي ذكرت، ولقد أتيتني ببرهان ودلالات ما أقدر على إنكارها ولا جحودها لبيانها. قلت: وغير ذلك سآتيك به ممّا تعرف اتصال الخلق بعضه ببعض، وأنَّ ذلك من مدبّر حكيم عالم قدير، ألست تعلم أنَّ عامّة الحديقة ليس شربها من الأنهار والعيون وأنَّ أعظم ما ينبت فيها من العقاقير والبقول الّتي في الحديقة ومعاش ما فيها من الدوابّ والوحش والطير من البراري الّتي لا عيون لها ولا أنهار إنّما يسقيه السحاب؟ قال: بلى. قلت: أفليس ينبغي أن يدلّك عقلك وما أدركت بالحواس إنّما يتي زعمت أنَّ الأشياء لا تعرف إلاّ بها أنّه لو كان السحاب الّذي يحتمل من المياه إلى البلدان والمواضع التي لا تنالها ماء العيون والأنهار وفيها العقاقير والبقول والشجر والأنام لغير صاحب الحديقة لأمسكه عن الحديقة إذا شاء، ولكان خالق الحديقة من بقاء خليقته التي ذرأ وبرأ على غرور ووجل، خائفاً على خليقته أن يحبس صاحب المطر الماء الذي لا حياة للخليقة إلاّ به؟. قال: إنّ الّذي جئت به لواضح متّصل بعضه ببعض، وما ينبغي أن يكون الّذي خلق هذه الحديقة وهذه الأرض، وجعل فيها الخليقة وخلق لها هذا المغيض، وأنبت فيها هذه الثمار المختلفة إلاّ خالق السماء والسحاب؛ يرسل منها ماشاء من الماء إذا شاء أن يسقي الحديقة ويحيي ما في الحديقة من الخليقة والأشجار والدوابّ والبقول وغير ذلك، إلاّ أنّي أحب أن تأتيني بحجّة أزداد بها يقيناً وأخرج بها من الشكّ. قلت: فإنّي آتيك بها إن شاء الله من قبل إهليلجتك واتّصالها بالحديقة، وما فيها من الأشياء المتّصلة بأسباب السماء لتعلم أنّ ذلك بتدبير عليم حكيم.

قال: وكيف تأتيني بما يذهب عنّي الشكّ من قبل الإهليلجة؟ قلت: فيما أريك فيها من إتقان الصنع، وأثر التركيب المؤلّف، واتّصال ما بين عروقها إلى فروعها، واحتياج بعض ذلك إلى بعض حتّى يتّصل بالسماء. قال: إن أريتني ذلك لم أشكّ، قلت: ألست تعلم أنَّ الإهليلجة نابتة في الأرض وأنَّ عروقها مؤلَّفة إلى أصل، وأنَّ الأصل متعلّق بساق متّصل بالغصون، والغصون متّصلة بالفروع، والفروع منظومة بالأكمام والورق، وملبس ذلك كلّه الورق، ويتّصل جميعه بظلّ يقيه حرّ الزمان وبرده؟.

قال: أمَّا الإهليجة فقد تبيَّن لي اتَّصال لحائها وما بين عروقها وبين ورقها ومنبتها من الأرض، فأشهد أنَّ خالقها واحد لا يشركه في خلقها غيره لإتقان الصنع واتِّصال الخلق وائتلاف التدبير وإحكام التقدير . قلت : إن أريتك التدبير مؤتلفاً بالحكمة والإتقان معتدلاً بالصنعة، محتاجاً بعضه إلى بعض، متّصلاً بالأرض الّتي خرجت منه الإهليلجة في الحالات كلُّها أتقرُّ بخالق ذلك؟ قال: إذن لا أشكَّ في الوحدانيَّة. قلت: فافهم وافقه ما أصف لك: ألست تعلم أنَّ الأرض متَّصلة بإهليلجتك وإهليلجتك متصلة بالتراب، والتراب متَّصل بالحرّ والبرد، والحرّ والبرد متصلان بالهواء والهواء متصل بالريح، والريح متّصلة بالسحاب، والسحاب متصل بالمطر، والمطر متصل بالأزمنة، والأزمنة متصلة بالشمس والقمر، والشمس والقمر متصلتان بدوران الفلك، والفلك متصل بما بين السماء والأرض صنعة ظاهرة، وحكمة بالغة، وتأليف متقن، وتدبير محكم، متّصل كلّ هذا ما بين السماء والأرض، لا يقوم بعضه إلاَّ ببعض، ولا يتأخَّر واحد منهما عن وقته، ولو تأخَّر عن وقته لهلك جميع من في الأرض من الأنام والنباتات؟ قال: إنَّ هذه لهي العلامات البيِّنات، والدلالات الواضحات الّتي يجري معها أثر التدبير، بإتقان الخلق والتأليف مع إتقان الصنع، لكنِّي لست أدري لعلَّ ما تركت غير متَّصل بما ذكرت. قلت: وما تركت؟ قال: الناس. قلت: ألست تعلم أنَّ هذا كلَّه متَّصل بالناس، سخَّره لها المدبِّر الَّذي أعلمتك أنَّه إن تأخّر شيء ممّا عددت عليك هلكت الخليقة، وباد جميع ما في الحديقة، وذهبت الإهليلجة الَّتي تزعم أنَّ فيها منافع الناس؟ .

قال : فهل تقدر أن تفسّر لي هذا الباب على ما لخّصت لي غيره؟ قلت : نعم أبيّن لك ذلك من قبل إهليلجتك، حتّى تشهد أنَّ ذلك كلَّه مسخَّر لبني آدم. قال: وكيف ذلك؟ قلت: خلق الله السماء سقفاً مرفوعاً، ولولا ذلك اغتمّ خلقه لقربها، وأحرقتهم الشمس لدنوّها، وخلق لهم شهباً ونجوماً يهتدي بها في ظلمات البرِّ والبحر لمنافع الناس، ونجوماً يعرف بها أصل الحساب، فيها الدلالات على إبطال الحواسّ، ووجود معلّمها الّذي علّمها عباده، ممّا لا يدرك علمها بالعقول فضلاً عن الحواسّ، ولا يقع عليها الأوهام ولا يبلغها العقول إلاّ به لأنَّه العزيز الجبّار الّذي دبّرها وجعل فيها سراجاً وقمراً منيراً، يسبحان في فلك يدور بهما دائبين، يطلعهما تارة ويؤفلهما أخرى، فبني عليه الأيّام والشهور والسنين الّتي هي من سبب الشتاء والصيف والربيع والخريف، أزمنة مختلفة الأعمال، أصلها اختلاف اللَّيلُ والنهار اللَّذين لو كان واحد منهماً سرمداً على العباد لما قامت لهم معايش أبداً، فجعل مدبّر هذه الأشياء وخالقها النهار مبصراً واللَّيل سكناً، وأهبط فيهما الحرَّ والبرد متباينين لو دام واحد منهما بغير صاحبه ما نبتت شجرة ولا طلعت ثمرة، ولهلكت الخليقة لأنَّ ذلك متَّصل بالريح المصرفة في الجهات الأربع، باردة تبرّد أنفاسهم، وحارّة تلقح أجسادهم وتدفع الأذى عن أبدانهم ومعايشهم، ورطوبة ترطب طبائعهم، ويبوسة تنشف رطوباتهم وبها يأتلف المفترق وبها يتفرق الغمام المطبق حتى ينبسط في السماء كيف يشاء مدبّره فيجعله كسفاً فترى الودق يخرج من خلاله بقدر معلوم لمعاش مفهوم، وأرزاق مقسومة وآجال مكتوبة، ولو احتبس عن أزمنته ووقته هلكت الخليقة ويبست الحديقة، فأنزل الله المطر في أيَّامه ووقته إلى الأرض الَّتي خلقها لبني آدم، وجعلها فرشاً ومهاداً، وحبسها أن تزول بهم، وجعل الجبال لها أوتاداً، وجعل فيها ينابيع تجري في الأرض بما تنبت فيها لا تقوم الحديقة والخليقة إلآ بها، ولا يصلحون إلاّ عليّها مع البحار الّتي يركبونها، ويستخرجون منها حلية يلبسونها ولحماً طرياً وغيره يأكلونه؛ فعلم أنَّ إله البرَّ والبحر والسماء والأرض وما بينهما واحدٌ حيٌّ قيَّوم مدبَّر حكيم، وأنَّه لو كان غيره لاختلفت الأشياء.

وكذلك السماء نظير الأرض الّتي أخرج الله منها حباً وعنباً وقضباً، وزيتوناً ونخلاً، وحدائق غلباً، وفاكهة وأبّاً، بتدبير مؤلّف مبيّن، بتصوير الزهرة والثمرة حياة لبني آدم، ومعاشاً يقوم به أجسادهم، وتعيش بها أنعامهم الّتي جعل الله في أصوافها وأوبارها وأشعارها أثاثاً ومتاعاً إلى حين، والانتفاع بها والبلاغ على ظهورها معاشاً لهم لا يحيون إلا به، وصلاحاً لا يقومون إلاّ عليه، وكذلك ما جهلت من الأشياء فلا تجهل أنّ جميع ما في الأرض شيئان: شيء يولد، وشيء ينبت، أحدهما آكل، والآخر مأكول، وممّا يدلّك عقلك أنّه خالقهم ما ترى من خلق الإنسان وتهيئة جسده لشهوة الطعام، والمعدة لتطحن المأكول، ومجاري العروق لصفوة الطعام، وهياً لها الأمعاء، ولو كان خالق المأكول غيره لما خلق الأجساد مشتهية للمأكول وليس له قدرة عليه. قال: لقد وصفت صفة أعلم أنّها من مدبّر حكيم لطيف قدير عليم، قد آمنت وصدّقت أنّ الخالق واحد سبحانه وبحمده، غير أنّي أشكّ في هذه السمائم القاتلة أن يكون هو الّذي خلقها لأنّها ضارّة غير نافعة! قلت: أليس قد صار عندك أنّها من غير خلق الله؟ قال: نعم لأنّ الخلق عبيده ولم يكن ليخلق ما يضرّهم. قلت: سأبصّرك من هذا شيئاً تعرفه ولا أنبّئك إلاّ من قبل إهليلجتك هذه وعلمك بالطبّ، قال: هات. قلت: هل تعرف شيئاً من النبت ليس فيه مضرّة للخلق؟ قال: نعم. قلت: ما هو؟ قال: هات. قلت: هل تعرف شيئاً من النبت ليس فيه وصفت يغيّر ألوانهم، ويهيّج أوجاعهم حتّى يكون منها الجذام والبرص والسلال والماء الأصفر، وغير ذلك من الأوجاع؟ قال: هو كذلك. قلت: أمّا هذا الباب فقد انكسر عليك. قال: أجل. قلت: هل تعرف من النبت ليس فيه عنه منها الجذام الما من النبت الس عليه الماء

قلت: أليس يدخل في الأدوية الّتي يدفع بها الأوجاع من الجذام والبرص والسلال وغير ذلك، ويدفع الداء ويذهب السقم ممّا أنت أعلم به لطول معالجتك قال: إنّه كذلك.

قلت : فأخبرني أيّ الأدوية عندكم أعظم في السمائم القاتلة؟ أليس الترياق؟ قال : نعم هو رأسها وأوَّل ما يفرغ إليه عند نهش الحيّات ولسع الهوامّ وشرب السمائم.

قلت: أليس تعلم أنّه لابدّ للأدوية المرتفعة والأدوية المحرقة في أخلاط الترياق إلاّ أن تطبغ بالأفاعي القاتلة؟ قال: نعم هو كذلك ولا يكون الترياق المنتفع به الدافع للسمائم القاتلة إلاّ بذلك، ولقد انكسر عليّ هذا الباب، فأنا أشهد أن لا إله إلاّ الله وحده لا شريك له، وأنّه خالق السمائم القاتلة والهوامّ العادية، وجميع النبت والأشجار، وغارسها ومنبتها، وبارىء الأجساد، وسائق الرياح، ومسخر السحاب، وأنّه خالق الأدواء التي تهيج بالإنسان كالسمائم القاتلة التي تجري في أعضائه وعظامه، ومستقرّ الأدواء وما يصلحها من الدواء، العارف بالروح ومجرى الدم وأقسامه في العروق واتّصاله بالعصب والأعضاء والعصب والجسد، وأنّه عارف بما يصلحه من الحرّ والبرد، عالم بكلّ عضو بما فيه، وأنّه هو الذي وضع هذه النجوم وحسابها والعالم بها، والدالّ على نحوسها وسعودها وما يكون من المواليد، وأنَّ التدبير واحد لم يختلف متصل فيما بين السماء والأرض وما فيها؛ فبيّن لي وهو الآخر بلا نهاية، ليس له مثل، خلق الخبير وأشباه ذلك؟ قلت: هو الأول بلا كيف، وهو الآخر بلا نهاية، ليس له مثل، خلق الخلق والأشياء لا من شيء ولا كيف بلا عليه وهو الآخر بلا نهاية، ليس له مثل، خلق الخلي والميا، وني يمية المنا ولا علم الموالير، وهو الآخر بلا نهاية، ليس له مثل، خلق الخلق والأشياء لا من شيء ولا كيف بلا علاج ولا يماناة ولا فكر ولا كيف، كما أنّه لا كيف له، وإنا الكيف بكيفية المخلوق لأنّه الأول لابدء معاناة ولا فكر ولا كيف، كما أنّه لا كيف له، وإنّه الكيف بكيفية المخلوق لأنّه الأول لابدة له ولا شبه ولا مثل ولا ضدّ ولاندً، لا يدرك بيصر ولا يحسُّ بلمس، ولا يعرف إلا بخلقه له ولا شبه ولا مثل ولا ضدّ ولاند، لا يدرك بيصر ولا يحسُّ بلمس، ولا يعرف إلا بخلقه

قال: فصف لي قوَّته. قلت: إنَّما سمّي ربَّنا جلّ جلاله قويّاً للخلق العظيم القويّ الَّذي خلق مثل الأرض وما عليها من جبالها وبحارها ورمالها وأشجارها وما عليها من الخلق المتحرّك من الإنس ومن الحيوان، وتصريف الرياح والسحاب المسخّر المثقّل بالماء الكثير، والشمس والقمر وعظمهما وعظم نورهما الذي لا تدركه الأبصار بلوغاً ولا منتهىً، والنجوم الجارية، ودوران الفلك، وغلظ السماء، وعظم الخلق العظيم والسماء المسقّفة فوقنا راكدة في الهواء، وما دونها من الأرض المبسوطة، وما عليها من الخلق الثقيل، وهي راكدة لا تتحرّك، غير أنّه ربّما حرّك فيها ناحية، والناحية الأخرى ثابتة، وربّما خسف منها ناحية والناحية الأخرى قائمة؛ يرينا قدرته ويدلّنا بفعله على معرفته، فلهذا سمّي قويّاً لا لقوّة البطش المعروفة من الخلق، ولو كانت قوّته تشبه قوّة الخلق لوقع عليه التشبيه، وكان محتملاً للزيادة، وما احتمل الزيادة كان ناقصاً وما كان ناقصاً لم يكن تاماً، وما لم يكن تاماً كان عاجزاً ضعيفاً، والله نيَرَيَنِين لا يشبّه بشيء، وإنّما قلنا : إنّه قوي للخلق القويّ؛ وكذلك قولنا، العظيم والكبير؛ ولا يشبّه بهذه الأسماء الله تبارك وتعالى.

قال: أفرأيت قوله: سميع بصير عالم؟ قلت: إنّما يسمّى تبارك وتعالى بهذه الأسماء لأنّه لا يخفى عليه شيء ممّا لا تدركه الأبصار من شخص صغير أو كبير، أو دقيق أو جليل، ولا نصفه بصيراً بلحظ عين كالمخلوق؛ وإنّما سمّي سميعاً لأنّه ما يكون من نجوى ثلاثة إلاّ هو رابعهم، ولا خمسة إلاّ هو سادسهم، ولا أدنى من ذلك ولا أكثر إلاّ هو معهم أينما كانوا، يسمع النجوى، ودبيب النمل على الصفا، وخفقان الطير في الهواء لا تخفى عليه خافية ولا شيء ممّا أدركته الأسماع والأبصار وما لا تدركه الأسماع والأبصار، ماجلّ من ذلك وما سمي عليماً لأنّه لا يجهل شيئاً من الأشياء، لا تخفى عليه خافية ولا معني عليماً لأنّه لا يجهل شيئاً من الأشياء، لا تخفى عليه خافية في الأرض ولا في السماء، علم ما يكون وما لا يكون، وما لو كان كيف يكون، ولم نصف عليماً بمعنى غريزة يعلم بها، كما أنَّ للخلق غريزة يعلمون بها، فهذا ما أراد من قوله : عليم ؛ فعزَّ من جلً عن الصفات، ومن نزَّه نفسه عن أفعال خلقه فهذا هو المعنى، ولولا ذلك ما فصل بينه وبين خلقه فسبحان ومن نزَّة نفسه عن أفعال خلقه فهذا هو المعنى، ولولا ذلك ما فصل بينه وبين خلقه فسبحانه

قال: إنَّ هذا لكما تقول ولقد علمت أنّما غرضي أن أسأل عن ردّ الجواب فيه عند مصرف يستح عنّي، فأخبرني لعلّي أحكمه فيكون الحجّة قد انشرحت للمتعنّت المخالف، أو السائل المرتاب، أو الطالب المرتاد، مع ما فيه لأهل الموافقة من الازدياد. فأخبرني عن قوله: لطيف، وقد عرفت أنّه للفعل، ولكن قد رجوت أن تشرح لي ذلك بوصفك. قلت: إنّما سمّيناه لطيفاً للخلق اللّطيف، ولعلمه بالشيء اللّطيف ممّا خلق من البعوض والذرّة، وممّا هو أصغر منهما لا يكاد تدركه الأبصار والعقول، لصغر خلقه من عينه وسمعه وصورته، لا يعرف من ذلك لصغره الذكر من الأنثى، ولا الحديث المولود من القديم الوالد، فلمّا رأينا لطف ذلك في صغره وموضع العقل فيه والشهوة للفساد والهرب من الموت، وأعدان السماء، نسله من ولده، ومعرفة بعضها بعضاً، وما كان منها في لجج المحار، وأعنان السماء، والمفاوز والقفار، وما هو معنا في منزلنا، ويفهم بعضهم بعضاً من منطقهم، وما يفهم من أولادها، ونقلها الطعام إليها والماء، علمنا أنَّ خالقها لطيف وأنّه لطيف بخلق اللّطيف، كما سمّيناه قويّاً بخلق القويّ.

قال: إنَّ الذي جنت به الواضح، فكيف جاز للخلق أن يتسمّوا بأسماء الله تعالى؟ قلت : إنَّ الله جلّ ثناؤه وتقدّست أسماؤه أباح للناس الأسماء ووهبها لهم، وقد قال القائل من الناس للواحد: واحد، ويقول: قويّ والله تعالى قويّ، ويقول: صانع والله صانع، ويقول: رازق والله رازق، ويقول: سميع بصير والله سميع بصير، وما أشبه ذلك، فمن قال للإنسان: واحد فهذا له اسم وله شبيه، والله واحد وهو له اسم ولا شيء له شبيه وليس المعنى واحداً، وأمّا الأسماء فهي دلالتنا على المسمّى لأنّا قد نرى الإنسان واحداً وإنّما نخبر واحداً إذا كان مفرداً فعلم أنَّ الإنسان في نفسه ليس بواحد في المعنى لأنَّ أعضاءه مختلفة وأجزاءه سواءاً، ولحمه غير دمه، وعظمه غير عصبه، وشعره غير ظفره، وسواده غير بياضه، وكذلك سائر الخلق والإنسان واحد في الاسم، وليس بواحد في المعنى لأنَّ أعضاءه مختلفة وأجزاءه سواءاً، ولحمه غير دمه، وعظمه غير عصبه، وشعره غير ظفره، وسواده غير بياضه، وكذلك سائر واحد الذلق والإنسان واحد في المعنى لأنَّ واحداً وإنّما نخبر واحداً إذا كان ولحمه غير دمه، وعظمه غير عصبه، وشعره غير ظفره، وسواده غير بياضه، وكذلك سائر واحد الذلق والإنسان واحد في الاسم، وليس بواحد في والمعنى والما منهم وين بياضه، وكذلك سائر واحد الذلق والإنسان واحد في الاسم، وليس بواحد في والمعنى والما واحداً إذا كان واحده غير وعلمه غير عصبه، وشعره غير ظفره، وسواده غير بياضه، وكذلك سائر وحكيم وعليم فتعالى الله أحسن الخالقين.

قال: فأخبرني عن قوله: رؤوف رحيم، وعن رضاه ومحبّته وغضبه وسخطه. قلت: إنَّ الرحمة وما يحدث لنا منها شفقة ومنها جود، وإنَّ رحمة الله ثوابه لخلقه؛ والرحمة من العباد شيئان: أحدهما يحدث في القلب الرأفة والرقة لما يرى بالمرحوم من الضرَّ والحاجة وضروب البلاء، والآخر ما يحدث منّا من بعد الرأفة واللطف على المرحوم والرحمة منّا ما نزل به، وقد يقول القائل: انظر إلى رحمة فلان وإنّما يريد الفعل الذي حدث عن الرقّة الَّتي في قلب فلان، وإنّما يضاف إلى الله بَخَرَيَّكُ من فعل ما حدث عنّا من هذه الأشياء؛ وأمّا المعنى الذي هو في القلب فهو منفيَّ عن الله كما وصف عن نفسه فهو رحيم لا رحمة رقّة، وأمّا الغضب فهو منّا إذا غضبنا تغيّرت طبائعنا وترتعد أحياناً مفاصلنا وحالت ألواننا، ثمَّ وأمّا الغضب فهو منّا إذا غضبنا تغيّرت طبائعنا وترتعد أحياناً مفاصلنا وحالت ألواننا، ثمَّ رضاء هن بعد ذلك بالعقوبات فسمّي غضباً، فهذا كلام الناس المعروف؛ والغضب شيئان: أحدهما في القلب، وأمّا المعنى الذي هو في القلب فهو منفيَّ عن الله جلّ جلاله، وكذلك رضاه وسخطه ورحمته على هذه الصفة بتخيّرت طبائعنا وترتعد أحياناً مفاصلنا وحالت ألواننا، ثمَّ

قال : فأخبرني عن إرادته . قلت : إنَّ الإرادة من العباد الضمير وما يبدو بعد ذلك من الفعل ، وأمّا من الله يَكْتَكُلُ فالإرادة للفعل إحداثه إنّما يقول له : كن فيكون بلا تعب ولا كيف .

قال: قد بلغت حسبك فهذه كافية لمن عقل؛ والحمد لله ربّ العالمين، الّذي هدانا من الضلال، وعصمنا من ان نشبّهه بشيء من خلقه، وأن نشكّ في عظمته وقدرته ولطيف صنعه وجبروته، جلّ عن الأشباه والأضداد، وتكبّر عن الشركاء والأنداد.

شرح: قوله على الله على بناء المجهول أي دفعتك الحاجة والضرورة إليه، وفي الأساس: دفع فلان إلى فلان: انتهى إليه. قوله ﷺ: مغيض هو بفتح الميم وكسر الغين المعجمة: موضع يجري إليه الماء ويغيب أو يجتمع فيه، وفي الثاني مصدر ميميًّ قوله ﷺ: في الجهات الأربع أي الشمال والجنوب والصبا والدبور، ويحتمل أن يكون المراد المتغيّرة بسبب الصفات الأربعة التي فسّرها عَلَيْهَا . قوله عَلَيْهَا : تلقح أجسادهم أي تنميها، مستعاراً من لقاح الشجر، كما قال تعالى: ﴿وَأَرْسَلْنَا ٱلْزِيَحَ لَوَقِحَ ﴾ (١). وفي أكثر النسخ بالفاء وهو بمعنى الإحراق، فيكون كناية عن نضجها . والودق : المطر . قوله : وقضباً يعني الرطبة، سمّيت بمصدر قضبه إذا قطعه لأنَّها تقضب مرَّة بعد أخرى. وحدائق غلبًا أي عظاماً، وصفت به الحدائق لتكاثفها وكثرة أشجارها، أو لأنَّها ذات أشجار غلاظ مستعار من وصف الرقاب. وأبًّا: مرعىَ، من أبَّ إذا أمَّ لأنَّه يؤمُّ وينتجع، أو من أبَّ لكذا: إذا تهيًّا له لأنَّه متهيًّا للرعي، وفاكهة يابسة تؤبُّ للشتاء. وقال الجوهريَّ: الأثاث: متاع البيت قال الفرّاء: لا واحد له، وقال أبو زيد: الأثاث المال أجمع، الإبل والغنم والعبيد والمتاع، الواحدة : أثاثة. انتهى. ومتاعاً أي شيئاً ينتفع به. إلى حين إلى أن تقضوا منه أوطاركم أو إلى أن يبلى ويفنى أو إلى أن تموتوا. قوله ﷺ: والانتفاع عطف على أصوافها، أو في أصوافها. قوله عظيمة: ومستقرَّ اسم مكان معطوف على الأدواء. قوله عليهما لأول بلا كيف أي كان أزليّاً من غير اتّصاف بكيفيّة، أو من غير أن تعرف كيفيّة أوّليّته بمقارنة زمان قديم بل بلا زمان. قوله عظيمة: لا من شيء ولا كيف أي لا من مادة ولا من شبه ومثال وتصوّر وخيال تمثِّل فيه كيفيَّة الخلق ثمَّ خلق على مثال ذلك كما في المخلوقين. قوله عَلَيْتَنِيرُ ثانياً : ولا كيف أي ليس لخلقه وإيجاده كيفيَّه كما في المخلوقين من حركة ومزاولة عمل فكما أنَّه لا كيف لذاته لا كيف لإيجاده، وإذا وصف خلقه وإيجاده بالكيف فهو يرجع إلى كيفيَّة مخلوقة فإذا قيل: كيف خلق الأشياء فالمعنى الصحيح له كيف مخلوقاته لا أنَّه كيف كان فعله وإيجاده، وإليه أشار عليته بقوله: وإنَّما الكيف بكيفيَّة المخلوق، ثمَّ علَّل ذلك بأنَّ هذه صفات المحدّثين، وهو الأوَّل لا بدء له ولا شبه فكيف يتصف بها . قوله عَظِيَّةٍ : الَّذي خلق خبر مبتدأ محذوف أي هو الّذي . وقوله ﷺ : وتصريف الرياح عطف على الخلق العظيم ويحتمل العطف على قوله: مثل الأرض. قوله ﷺ: بلوغاً ولا منتهى لعلّ المراد أنَّه لا يبلغ الأبصار إليهما، ولا إلى منتهى نورهما، أو منتهى جسمهما.

قوله ﷺ: وعظم الخلق العظيم أي السماء أو ما عليها من الملائكة. قوله: ولا يشبّه بهذه الأسماء على بناء المجهول من باب التفعيل أي لا يصير إطلاق هذه الاسماء عليه سبباً لأن يظن أنّه شبيه بخلقه. قوله: إنّما غرضي أي غرضي من السؤال أن تجيب عمّا يعرض لي

(١) سورة الحجر، الآية: ٢٢.

من إشكال يصرفني عن الحقّ، يسنح ويظهر عنّي، وفي بعض النسخ عن ردّ الجواب فيه عند متعرّف غبيّ. أي إنّي قد آمنت وأيقنت، وإنّما المقصود من السؤال أن أقدر على أن أجيب عن سؤال متعرّف غبي جاهل أحمق لأهديه إلى الحقّ؛ وهو أظهر. والحدب: العطف والشفقة، ولعلّ المراد بما في أعنان السماء ما يطير في الهواء. وقد مرَّ تفسير بعض الفقرات وسيأتي تفسير بعضها.

## ٦ - بامب التوحيد ونفي الشريك ومعنى الواحد والأحد والصمد وتفسير سورة التوحيد

الآيات، البقرة ٢٦»؛ ﴿وَلِلْهُكُرْ إِلَهُ ۖ وَحِدَّ لَآ إِلَهُ إِلَّهُ هُوَ ٱلْتِحْمَنُ ٱلرَّحِيدُ ٢٦٣، ﴿وقال تعالى»: ﴿وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَنْخِذُ مِن دُونِ ٱللَهِ أَندَادًا يُحِبُّونَهُمْ<sup>(١)</sup> كَعُبَ اللَّهُ وَٱلَذِينَ ءَامَنُوَا أَشَدُ حُبًّا يَتَوَجُ<sup>(٢)</sup> «١٦٥» ﴿وقال سبحانه»: ﴿اللَهُ لَآ إِلَهُ إِلَا هُوَ ٱلْحَقُ ٱلْقَيُومُ ٢٥٥٩، ﴿وقال تعالى»: ﴿يَنَوِ مَا فِي ٱلسَّمَنَيَ وَمَا فِي ٱلْأَرْضُ ٢٨٤٩.

**آل عمران «٣»؛ ﴿**وَمَا مِنْ إِلَٰهِ إِلَّا ٱللَّهُ ﴾ «٣٢» «وقال تعالى»: ﴿قُلْ يَتَأَهْلَ ٱلْكِنَبِ تَمَالَوَا إِلَى حَطِمَةِ سَوَلَم بَيْنَـنَا وَبَيْنَكُو<sup>(٣)</sup> أَلَّا نَصْبُدَ إِلَّا ٱللَّهَ وَلَا نُشْرِكَ بِهِ شَكْنَا وَلَا يَتَخِذَ بَعْضُـنَا بَعْضًا أَرْبَابًا مِن دُوْنِ ٱللَّهُ فَإِن تَوَلَقًا فَقُولُوا ٱشْهَـدُوا بِأَنَّا مُسْلِئُونَ﴾ «٦٤».

النساء «٤»: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآءُ وَمَن يُشَرِكَ بِاللَّهِ فَقَدِ ٱفْتَرَىٰ<sup>(٥)</sup> إِنَّمَا عَظِيمًا﴾ «٤٨» «وقال تعالى»: ﴿وَمَن يُشْرِكَ بِاللَّهِ فَقَدْ ضَلَّ مُبَكَلًا بَعِيدًا ﷺ إِن يَدْعُونَ مِن دُونِهِ إِلَّا إِنَنْتَا<sup>(٦)</sup> وَإِن يَدْعُونَ إِلَّا شَمَيْطَنُنَا مَرِيدًا ﷺ وَقَدَ ضَلَّ مُبَكَلًا السَّمَوَنِ وَمَا فِي ٱلأَرْضِ وَكَفَى بِاللَّهِ وَكِيلًا﴾ «١٣٢».

- (۱) أي من الأصنام أو الرؤساء أو الأعم. يحبونهم أو يعظمونهم ويصفونهم كتعظيمه تعالى والميل إلى طاعته (منه).
- (٢) قوله تعالى: ﴿ أَشَدُ حُبًا يَتَوَى أَي لا تنقطع محبتهم لله، بخلاف محبة الأنداد فإنها لأغراض فاسدة تزول بأدنى سبب. قمنه رحمه الله.
  - (٣) أي لا يختلف فيها الرسل والكتب. امنه رحمه الله.
- (٤) أي ألزمتكم الحجة فاعترفوا بأنا مسلمون دونكم، واعترفوا بأنكم كافرون بما نطقت به الكتب وتطابقت عليه الرسل. «منه رحمه الله».
  - ٥) الافتراء يطلق على القول والفعل. «منه رم».
- (٦) إلا إناثاً يعني اللات والعزى ومناة ونحوها فإنه كان لكل حي صنم يعبدونه ويسمونه أنثى بني فلان. إما لتأنيث أسمائها أو لكونها جمادات ضاهت الإناث لانفعالها، فالتغيير بذلك للتعريض عليهم لأن من حق المعبود أن يكون فاعلاً غير منفعل، وقيل أريد بهما الملائكة بنات الله "منه رحمه الله".

الأنعام ٢٦، فَحُلْ أَرَمَيْنَكُمْ إِنْ أَنَنكُمْ عَذَابُ اللَّهِ أَوْ أَنَنْكُمُ السَّاعَةُ أَخَيْرَ اللَّهِ تَدْعُونَ إِن كُنتُر مَندِقِينَ فَنْ اللَّهُ مَن إِيَّاهُ تَدْعُونَ فَيَكْشِفُ<sup>(١)</sup> مَا تَدْعُونَ إِلَيْهِ إِن شَاءَ وَتَنسَوْنَ مَا تُشْرِكُونَ شَ كَه وقال تعالى : فَقُلْ إِنِي نُبِيتُ أَنْ أَعْبُدَ الَذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ كَه ٢٥٦.

الأعراف (٧): ﴿ لَكُمْ مِّنْ إِلَى غَيْرُهُ ﴾ في مواضع ٥٩، ٦٥، ٧٣.

يونس ٢٠١٥، فَوَمَا يَشَبِعُ الَّذِينَ يَمَعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ شُرَكَةَ<sup>(٢)</sup> إِن يَمَةَعُونَ إِلَّا الظَّنَ وَإِنْ هُمْ إِلَّا بَخُرُمُونَ ﴾ ٢٦٦، ووقال تعالى؟ : هُمَّل يَتَأَيُّهَا النَّاسُ إِن كُنُمُ فِي شَكٍ مِن دِينِي فَلَآ أَعْبُدُ الَّذِينَ تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ وَلَنَكِنَ أَعْبُدُ اللَّهُ الَذِي يَتَوَقَىٰكُمُ وَأَمِرْتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ (يَأْ أَقِدْ وَجَهَكَ إِلَا يَنِ حَفِيفًا وَلَا تَكُونَ مِن دُونِ اللَّهِ وَلَنَكِنَ أَعْبُدُ اللَّهُ الَذِي يَتَوَقَىٰكُمُ وَأَمِرْتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ (يَ عَالَى اللَّهُ اللَّهُ مَن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُوالِقُومَ مُوانَ أَقِدُ وَجَهَكَ اللَّذِينَ تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ وَلَنَكِنَ أَعْبُدُ اللَّهُ الذِي يَتَوَقَىٰكُمُ وَأَمِرْتُ أَنْ أَكُونَ اللَّذِينَ تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ وَلَنَكُنَ أَعْبُدُ اللَّهُ اللَّذِينَ تَعْبُدُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ إِلَى وَأَنَّهُ وَالَيْكُمُ وَأَمْرَ أَعْبُدُ اللَّذِينَ تَعْبُدُونَ مَن الْمُؤْمِنِينَ اللَّهُ وَلَنَكُنَ أَعْبُدُ اللَّهُ اللَذِينَ عَنْوَ أَنْ أَعْبُهُ الْذِينَ مَنْ أَعْبُنُ وَوَنِ اللَّهِ مُرَحَةً أَن

هود دا ا، فَإِلَّا نَعْبُدُوٓا إِلَّا اللَّهُ أَنَّنَى لَكُمْ مِّنْهُ نَذِيرٌ وَبَشِيرٌ ﴾ ٢٠.

يوسف د١٢، في كان لَنَا أَن نُشْرِكَ بِاللَّهِ مِن شَىٰٓ فَ (٣٨، «وقال»: ﴿يَصَدِحِيَ السِّحْنِ مَاَرَبَاتٌ تُتَفَرِقُونَتَ خَيْرُ أَمِر اللَّهُ ٱلْوَحِدُ ٱلْقَهَارُ ۞ مَا نَعْبُدُونَ مِن دُونِدِه إِلَّا أَشمَآءُ سَنَبْتُمُومَا أَنتُر وَمَابَاتُوْكُم مَّا أَنزَلَ اللَّهُ بِهَا مِن سُلْطَنَنْ إِنِ الْحُكْمُ إِلَّا بِلَةٍ أَمَرَ أَلَّا نَعْبُدُوا إِلَّا إِيَّا أَنْتُرَ أَحْتُمُ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَتَ فَنْ مُوقاله: ﴿وَمَا يُوْمِنُ أَخَرَ مَا تَعْبُدُوا إِلَّا مَعْتُهُ وَالِكَ

**الرعد د١٣٦، ف**رَّمُ دَعْوَةُ ٱلْمَنَ</mark>َّ وَالَّذِينَ يَدَعُونَ مِن دُونِهِ لَا يَسْتَجِيبُونَ لَهُم بِنَى الَّا كَبَسِطِ كَفَيْنِهِ إِلَى ٱلْمَآءِ لِتَبْلُغَ فَاهُ وَمَا هُوَ بِبَلِغِيْهِ. وَمَا دُعَاةُ ٱلْكَفرِينَ إِلَّا فِي صَلَلُلِ<sup>(٣)</sup> (لَكُوابَةِ يَسْجُدُ مَن<sup>(٤)</sup> فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ طَوْعَا وَكَرْهَا وَطِلَنْلُهُم بِالْغُدُقِ وَٱلْأَسَالِ (٢) قُلَ مَن رَّبُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ قُلِ اللَّهُ قُلْ أَفَاغَذَتُم مِن دُونِيهِ أَوْلِيَّاءَ لَا يَعْلِكُونَ وَكَرْهَا وَطِلَنْلُهُم بِالْغُدُقِ وَٱلْأَسَالِ (٢) قُلْ مَن رَّبُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ قُلْ اللَّهُ قُلْ أَفَاغَذَتُم مِن دُونِيهِ أَوْلِيَّاءَ لَا يَعْلِكُونَ لِمَنْ يَعْمَا وَطِلَنْلُهُم بِالْفُدُقِ وَٱلْأَسَالِ (٢) قُلْ قُلْ مَن رَّبُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ قُلْ اللَّهُ قُلْ أَفَاغَذَتُم مِن دُونِيهِ أَوْلِيَّاءَ لَا يَعْلِكُونَ لِأَنْفُلُونُ أَنْهُ مَعْذَلُهُمُ الْعَنْدُقِ وَالْأَسَالِ (٢) قُلْعَمَى وَالْعَصِيرُ أَمْ مَنْ رَبُعُونُ وَاللَّيْنِهُ اللَّهُ فَلْ أَنْ أَنْ أَعْالَمُونَ وَالْقُولُ أَمْ عَالَيْهُ وَالْقُولُ اللَّهُ لُمُونَ وَالْقُلْفُونُ وَالْقُولُ أَنْ عُولَ مِنْ ذُونِيهِ أَوْلِيَاءَ لَا يَعْهُمُ وَقُلْقُولُ الْ

- (1) فيكشف ما تدعونه إلى كشفه إن شاء أن يتفضل عليهم، ولا يشاء في الآخرة «منه رحمه الله».
- (٢) وما يتبع، أي لا يتبعون. شركاء على الحقيقة. على هذا الاحتمال يكون شركاء مفعول يتبع، ومفعول يدعون كان محذوفاً وإن كانوا يسمّونها شركاء ويحتمل أن تكون ما استفهامية منصوبة بيتبع. امنه رحمه الله».
- (٣) أي الدعاء الحق فإنه الذي يحق أن يعبد ويُدعى إلى عبادته، أوله الدعوة المجابة، فإن من دعاه أجاب. إلا كباسط كفيه؛ أي الاستجابة كاستجابة من بسط كفيه إلى الماء يطلب منه أن يبلغ فاه؛ وما هو ببالغه لأنه جماد لا يشعر بدعائه، ولا يقدر على إجابته. وقيل: شبههم بمن أراد أن يغرف الماء ليشبه به فبسط كفيه. «منه رحمه الله».
- (٤) قيل المراد بالسجود حقيقته فإن الملائكة والمؤمنين يسجدون، وقيل: أريد به الانقياد، انقياد ظلالهم بالمد والتقليص، والمراد بالغدق والآصال: الدوام، أو حال من الظلال، وتخصيص الوقتين لأن المراد بالظلال الأرواح، أو قيل إشارة إلى المثال «منه رحمه الله».

هُوَ عَلَيْهِ نَوَكَمَّتُ وَإِلَيْهِ مَتَابٍ ﴾ ٣٠٠، «وقال، : ﴿أَفَمَنْ هُوَ فَآيِمُ عَلَى كُلِّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ وَجَعَلُوا لِلَهِ شُرَكَاء قُلْ سَمُوهُمٌ أَمَ تُنَيَّتُونَهُ بِمَا لَا يَعْلَمُ فِ آلأَرْضِ أَم بِظَنِهِ مِنَ ٱلْقَوْلُ بَلْ زُيِّنَ اللَّذِينَ كَفَرُوا مَكْرُهُمْ وَمُسُدُّوا عَنِ ٱلتَبِيلُ ﴾ ٣٣٠، «وقال، : ﴿قُلْ إِنَمَا أَمِرْتُ أَنَ أَعْبَدَ ٱللَهَ وَلَا أَشْرِكَ بِدِه إِلَيْهِ أَدْعُوا وَإِلَيْهِ مَنَابٍ ﴾ ٣٦٠.

إبراهيم (١٤»، فَوَلِيَعْلَمُوا أَنَّمَا هُوَ إِلَنَّهُ وَحِدَّ ﴾ (٥٢٠.

النحل (١٦)، فينزِلُ الملكيكة بِالرُّوج مِنْ أَمْرِهِ. عَلَىٰ مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ أَنْ أَنذِرُوَا أَنَّمُ لَآ إِلَى إِلَّا أَنَا فَاتَقُوْنِ فَي خَلَقَ السَمَنُوَتِ وَالْأَرْضَ بِالْحَقْ تَعَدَلَىٰ عَمَّا بُشْرِكُونَ فَي وقال تعالى، : فوقال الله لا نَسَخِذُوا إِلَىٰهَ بِنِ آَشَيْنِ إِنَّمَا هُوَ إِلَنهُ وَنِعِدٌ فَإِيَّنَى فَارَهَبُونِ فَي وَلَمُ مَا فِي الشَوْنِ وَالأَرْضِ وَلَهُ اللهُ لا نَسَخِذُوا إِلَىٰهَ بِنِ آَشَيْنِ إِنَّمَا هُوَ إِلَنهُ وَنِعِدٌ فَإِيَّنَى فَارَهَبُونِ فَي وَلَمُ مَا فِي الشَوْنِ وَالأَرْضِ وَاللَّهُ لَا نَسَخِذُوا إِلَىٰهُ بِنِ آَشَيْنِ إِنَّمَا هُوَ إِلَنهُ وَنِعِدٌ فَإِيَّنَى فَارَهُبُونِ فَي وَلَمُ مَا فِي السَ نَشَخِذُونَ فَي وَمَا بِكُم مِن يَسْمَةٍ فَي اللهُ وَنَعِدٌ فَاتَنِى فَاللَهُ بُوَعَالَهُ اللَّذُونَ وَلَكُمُ لَ فَيْقُونَ مِنْ مِنْ مَعْمَنُونَ اللَّهُ وَنِعَدُ عَلَيْهُمُ اللَّذِي فَيْقُونَ مِنْ وَمَا بِكُم مِن يَسْمَةٍ فَي اللَّهُ فُعَرَ اللَّهُ فَعَلَى اللَّعَرُ فَا لَعْبَرُ فَ فَي قُولَ مَنْ وَلَعُ مَا لَكُونَ فَي وَمَا بِكُمْ مِن يَسْمَةٍ فَي اللَهُ وَنَعْ مَنْ أَنْعَ مُنْ أَعْذَهُ العُمْرُ فَي وَلَهُ مِنْ عَائِهُ وَ

الإسراء (١٧»، ﴿لا تَجْمَلُ مَعَ ٱللَهِ إِلَىٰهَا مَاخَرَ فَنَقَعْدَ مَذْمُومًا تَخْذُولُا ﴿ وَقَضَىٰ رَبَّكَ أَلَا تَعْبُدُوَا إِلَا إِيَّامُ الوقال تعالى ا: ﴿وَلَا تَجْمَلُ مَعَ ٱللَهِ إِلَىٰ مَاخَرَ فَنَنْقَىٰ فِي جَهَنَمَ مَلُومًا مَدَحُورًا تعالى ا: ﴿لُ لَوَ كَانَ مَعَدُ مَالِمَةٌ كَمَا يَتُولُونَ إِذَا لَابَنَغَوَا<sup>(١)</sup> إِلَىٰ ذِى ٱلْمَثْنِ سَبِبَلا ﴾ شَبْحَنَمُ وَتَعَلَى عَمَّا يَقُولُونَ عُلُوا كَبِلا ﴾ وقال تعالى ا: ﴿وَلا تَجْمَلُ مَعَ ٱللَهِ إِلَىٰ مَاخَرَ فَنْلَقَىٰ فِي جَهَنَمَ مَلُومًا مَدَحُورًا ﴾ (٣٩، دوقال تعالى ا: فُولُ لَوَ كَانَ مَعَدُ مَالِمَةٌ كَمَا يَتُولُونَ إِذَا لَابَنَعُوا<sup>(١)</sup> إِلَىٰ ذِى ٱلْمَثْنِ سَبِبَلا ﴾ شَبْحَنَمُ وَتَعَلَى عَمَّا يَقُولُونَ عُلُوا كَبِيرًا ﴾ وقال تعالى المائي يتفولُونَ إذا لَذِي رَعْمَنُهُمُ مِنْ لَا يَعْدُونُونَ اللهُ عَالَى اللهُ عَ عُلُوا كَبِيرًا إِنَّى أَوْلَتِهَ وَقَالَ تعالى » فَقُلُونَ إذا لَذِي زَعَمْتُمُ مِنْ وَنُو وَلَكُنَ مَتَكُمُ وَلَكُونَ عَمَا يَقُولُونَ عَلَوْ كَبِيرًا إِنَى أُولَتِهَ وَقَالَ تعالى » : فَقُلُ آذَعُوا الَذِينَ زَعَمْتُمُ مِنْ اللَّهِ إِلَى اللَهُ مُنْ مُنْعَمُهُ مَذْمُوا لَهُ مُؤْلُونَ عَلَوْ كَبِيرًا إِنَّ أُولَتِهَ اللَّذِينَ يَدْعُونَ يَسْتَعَالَى ؟ وَلَا الَذِينَ يَعْتُولُونَ إِلَى مَعْمَا اللَّذِينَ عَائَمُ أَنَهُمُ اللَهُ وَعَالَى اللَهُ أَنَ مُؤْلًا لَنَهُ مُوالًا مُنْ أُنَا يَعْذُلُونَ إِنَا لَا يَعْتَلُ اللَهُ وَلَكُنَ عَمْتُونُ الْبَعْنُي مُنْعَنُكُونَتُ عَلَى مُعَالَةً وَلَكُونَ وَالَكُمُونَ وَقَالَتُهُ أَنَا يَعْمَنُهُ مُعَالَيْهِ مُنَا أَلَكَ مُنْتُكُمُ وَلَكَ مُعْنُونُ

الكهف «٨٨»، ﴿فَقَالُوا رَبُّنَا رَبُّ ٱلسَّيَوَتِ وَٱلأَرْضِ لَن نَّدْعُوَا مِن دُونِدٍ، إِلَّهُمَّ أَغَدَ تُلْنَآ إِذَا شَطَطًا () هَتَوُلَاً، فَوْمُنَا انَّخَذُوا مِن دُونِدِهِ مَالِهَةٌ لَوْلَا يَأْتُونَ عَلَيْهِم بِسُلطَنِ بَيْنٍ فَمَن أَظْلَمُ مِتَنِ ٱفْتَرَى عَلَى اللَهِ كَذِبًا () هوقال تعالى» : ﴿لَكِنَا هُوَ اللَهُ رَبِّي وَلَا أَشْرِكَ بَرَتِ أَحْدًا ﴾ (٣٨، دوقال تعالى» : ﴿وَيَقُولُ يَلَيَنَنِي لَرَ أُشْرِكَ بِرَتِ أَحَدًا ﴾ (٢٤) دوقال تعالى» : ﴿أَخَصَبَ اللَهِ كَذِبًا أَن

- (١) قوله: لما لا يعلمون، أي لآلهتهم التي لا علم لها، فالضمير لما أو للتي لا يعلمونها فيعتقدون فيها جهالات «منه رحمه الله».
- (٢) أي يطلبوا إلى من هو من مالك الملك سبيلاً بالمعازة والمغالبة كما تفعل الملوك بعضهم مع بعض، أو بالتقرب إليه والطاعة لعلمهم بقدرته وعجزهم «منه».
- (٣) قيل: أي الأنبياء الذين يدعون الخلق إلى الله مع علو مرتبتهم يطلبون القربة إليه فأنتم أولى بذلك، أو المعنى أو الجماعة الذين يدعونهم ويدعون أنهم آلهتهم آلهة من المسيح والملائكة يبتغون الوسيلة والقربة إليه بعبادتهم ويجتهد كل منهم ليكون أقرب إلى رحمته «منه».
- (٤) المفعول الثاني الحسب، مقدّر، أي نافعهم أو لا أهذّبهم، أوسد أن يتخذوا، مسد المفعولين. امنه رحمه الله.

يَنَمَخِذُواْ عِبَادِى مِن دُونِ أَوْلِيَّة**َ ﴾ ١٠٢٠ «وقال تعالى» : ﴿قُلْ إِنَّمَ**آ أَنَّا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ يُوحَق إِلَىَّ أَنَمَآ إِلَّهُكُمْ إِلَهُ وَبَحِدٌ فَمَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَاّة رَبِّهِ.<sup>(١)</sup> فَلْيَعْمَلُ عَمَلًا صَلِحًا وَلَا يُثْرِكِ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَمَدًا ﴾ ١١٠٣.

مريم (١٩»: ﴿وَأَغْذُواْ مِن دُوبِ ٱللَّهِ مَالِمَةَ لِيَكُونُواْ لَمُتُمْ عِزَّا ﴿) كَلَّأَ سَيَكْفُرُونَ بِعِبَادَتِهِمْ وَيَكُونُونَ عَلَيْهِمْ ضِدًا ﴿).

الأنبياء (٢١٦، ﴿وَلَمُ مَن فِ السَّمَوَتِ وَآلَاَتُونَ وَمَنْ عِندُمُ لَا يَسْتَكْبُرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ. وَلَا يَسْتَحْبُرُونَ يُسْبَحُونَ الْذَلُ وَالنَّبَارَ لا يَفْتُرُونَ فَ أَمِر الْحَدْقَا عَلِمَةً مِّنَ الْأَرْضِ هُمْ يُشْرُونَ <sup>(٢)</sup> فَ لَوْ كَانَ فِيمَا عَلَمْةُ إِلَا اللَّهُ لَنَسَدَتًا فَسُبَحْنَ اللَّهِ رَبَ الْمَرْشِ عَمَّا يَصِعُونَ فَ لا يَسْتَلُ عَمَّا يَغْعَلُ وَهُمْ يُسْتَلُونَ فَ أَيْ الْحَدُولُ مِن دُونِهِ عَلَمَة فَلَ هَاتُوا بُرَهَنْكُمْ هَذَا ذِكْرُ مَن عَيَ وَذِكْرُ مَن قَبْقُ بَلَ اللَّهُ لَقَا مَدْتُونَ اللَّقَقْ فَهُم الْحَدُولُ مِن دُونِهِ عَلَى اللَّهُ فَلَ هَاتُوا بُرَهَنْكُمْ هَذَا ذِكْرُ مَن عَي وَذِكْرُ مَن قَبْقُ بَلَ اكْ مُعْرَضُونَ إِنَّا اللَّهُ الْمَاعَانُ وَاللَّعَانُ مِنْ اللَّهِ مَعْنُونَ اللَّقَقْ فَهُم مُعْرِضُونَ فَلَقُ وَمَا أَرْسَلُنَا مِن قَبْلِكَ مِن وَسُولِ إِلَا نُوحِي إِلَىهِ أَنَهُ اللَّهُ إِلَّا أَنْ فَاعَتُدُونُ فَى وَمَا الْمَنْعَالَ عَنْ مُعْرِضُونَ إِنَّا اللَّهُ اللَّهُ مَنْ وَعَالَى اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَاذًا الْوَلَكَ مَنْ عَلَى مُعْرَضُونَ إِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ عَنْ عَامَ مُعْرَضُونَ إِنَى الْعَنْذَا الْتَعْذَى اللَّذِي الْنَهُ مَن اللَّعْنُونَ الْنَهُ وَعَالَ اللَّهُ الْعَدُونَ الْنَوْنُ مَنْ مَا مَنْ مُنْعَ مُوالَى اللَهُ اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ اللَهُ اللَيْنَ اللَّهُ مَنْ عَالَتُهُ مَا الْعَرْقُ عَمْ مَا يَعْتُونُ الْكُوسَتَنْ اللَهُ مَنْ عَمَالَهُ مَنْ يَكْفُونُ اللَّذَي مَنْ مَا مِنْعَانُونَ مَنْ اللَهُ مَا مَا الْمَعْتَى مُعْتَلَا لَكُونُ الْعَالَى اللَهُ مَنْ يَكْفُومُ مَا الْتُ مَعْنُونُ الْعَالَي اللَهُ مَنْ مَا عَنْ وَلَا عَنْ مَا مَنْ اللَهُ مَنْ مَا مَا عَالَى الْمُعْنَا اللَهُ مَنْ الْعَالَ مَنْ اللَهُ مَنْ اللَهُ مَنْ الْعَالَ الْعَالَةُ عَالَى اللَّانِ اللَهُ مَنْ مَا مَنْ الْمُونَ مَنْ الْعَالَ مَنْ مَا مَنْتُنُونُ الْنَ الْمُ الْسُنُونَ الْ وَالَكُونُ اللَّنُهُ مَا الْتُعَالَ اللَهُ اللَهُ مَا مَنْ اللَهُ مَنْ مَا مُنْ الْعُنْعُونَ مَا الْعَالَ مَنْ الْعُنْ الْعَالَ مُنْ مَا مُنْ الْ وَالْنُولُ الْعَالَا اللَهُ اللَهُ الْعَامِ اللَهُ مَا أَنُوا الَنْ مُنْعُ مَالَا الْعَالَ الْعَالَ مُ

الحج ٢٢٦، ﴿ حُنَفَآَ، لِتَو غَيْرَ مُشْرِكِينَ بِدٍ. وَمَن يُشْرِكْ بِٱللَّهِ فَكَأَنَّمَا خَرَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ فَتَخْطَفُهُ ٱلطَّيْرُ أَوْ نَهْوِى بِهِ ٱلرِيحُ فِي مَكَانٍ سَجِقٍ﴾ ٣١١، •وقال؛ : ﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَمْ يُنَزِّلْ بِهِ. سُلْطَنَا وَمَا لَيْسَ لَمُمْ بِهِ. عِلْمُ وَمَا لِلظَّلِمِينَ مِن نَّصِيرِ﴾ ٧١١.

**المؤمنون (٢٣»: ﴿**مَا أَنْحَدَ ٱللَّهُ مِن وَلَدِ وَمَا كَانَ مَعَمُّ مِنْ إِلَيْمَ إِذَا لَدَهَبَ كُلُّ إِلَىٰمٍ بِمَا خَلَقَ وَلَعَلَا بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ سُبْحَنَ ٱللَهِ عَمَّا يَصِفُونَ (لَلَّ) عَنِدِمِ ٱلْغَيْبِ وَالشَّهَندَةِ فَتَعَنَى عمَّا يُشْرِكُونَ (لَلَّ) هوقال بَتَرْضَلُكَ »: ﴿ فَتَعَنَى ٱللَهُ ٱلْمَلِكُ ٱلْحَقُّ لَآ إِلَىٰهَ إِلَا هُوَ رَبُّ ٱلْعَرْشِ ٱلْحَرْشِ أ اللَهِ إِلَىْهَا مَاخَرَ لَا بُرْهَنَ لَهُ بِهِ. فَإِنَّمَا حِسَابُهُ عِندَ رَبِّهِ؟ إِلَىٰهُ لَا يُفْسِحُونَ ا

- قوله: ﴿ يَجُوأُ لِعَالَةَ رَبِّدٍ.﴾؛ أي يأمل حسن لقائه يخاف سوء لقائه. (منه رحمه الله).
- (٢) قوله: هم ينشرون أي الموتى، وهم وإن لم يقروا بذلك لكن يلزم ذلك من ادعائهم كونها آلهة. (منه رحمه الله).
- (٣) أي من عذابه، وقوله: لا يستطيعون استئنافي لإبطال ما اعتقدوه، ولا هم منا يصحبون أي لا يجارون من عذابنا ولا يصحبهم منا نصر. (منه رحمه الله).

**الفرقان «٢٥»؛ ﴿**وَأَتَّخَـذُواْ مِن دُونِهِ ۖ اَلِهَـةَ لَا يَخْلُقُونَ شَيْئًا وَلَمَّم يُخْلَقُونَ وَلَا بَمْلِكُونَ لِأَنفُسِهِمْ مَتَرًا وَلَا نَفْعُا وَلَا يَمْلِكُونَ مَوْتًا وَلَا حَيَوْةَ وَلَا نُشُورًا﴾ ٣٣».

الشعراء (٢٦»: ﴿ نَلَا نَدْعُ مَعَ ٱللَّهِ إِلَنَّهَا ءَاخَرَ فَتَكُونَ مِنَ ٱلْمُعَذَّبِينَ ﴾ (٢١٣.

النمل ٢٢٧٤ : ﴿ أَنَّهُ لَا إِنَهُ إِلَّا هُوَ رَبُّ أَلْمَرْشِ أَلْحَلِيهِ ٢٦ \* وَقَالَ تَعَالَى \* : ﴿ قُلُ ٱلْمَدُ يَنَهُ وَسَلَمُ عَلَى عِبَادِهِ ٱلَذِيبَ ٱسْطَغَةُ مَالَةُ خَيرُ أَمَّا يُشْرِقُونَ (لَ أَمَنْ خَلَقَ السَّمَنُونِ وَآلأَرْضَ وَأَنزَلَ لَكُمُ عَنَى السَّمَاةِ مَاءً فَأَنْبَدْنَا بِهِ حَدَايَقَ ذَاتَ بَهْجَةٍ مَا كَانَ لَكُو أَن تُنْبِعُوا شَجَرَهَا أَوَلَهُ مَعَ اللَّهُ بَلْ هُمْ فَوَمٌ يَعْدِلُونَ<sup>(1)</sup> (لَ أَمَن جَعَلَ ٱلأَرْضَ قَرَارًا وَجَعَلَ خِلَالَهُمَا أَنْهَدُرُ وَجَعَلَ هَذَا وَجَعَلَ بَعْنَ السَّمَاةِ مَاءً مَا أَخَذَ عَمَا اللَّهُ بَلْ أَعْنَ جَعَلَ ٱلأَرْضَ قَرَارًا وَجَعَلَ خِلَالَهُمَا أَنْهَدُرُ وَجَعَلَ مَعَ وَجَعَمَلَ جَنْدَ السَّمَاةِ مَاءً مَنْ يَعْدِلُونَ<sup>(1)</sup> وَعَمَكُمُ بَعْنَ اللَّذِي الْعَنْوَ مَعَالًا أَوْلَكُهُ مَعَ اللَّهُ بَلْ أَصْخَبُونَ وَجَعَمَلَ خِلَالَهُمَا أَنْهَ يُعِيبُ الْمُسْطَرَ إِذَا دَعَاءُ وَجَعَمَلَ بَعْبَى الْسُورَةِ وَيَعْعَلُهُ عَالَيْهُ بَلْ أَعْنَ أَعْنَ أَعْلَى الْعَنْ عَلَى وَعَعَلَ اللَّهُ بُلُ وَيَكْفِيكُ السَّوَمَةِ وَيَجْعَمَلُهُ مُنَعْ اللَّهُ عَلَى أَعْنَ جَعَلَى الْعَالَى الْعَنْ الْعَنْ الْمَعْلَى وَيَكْفِقُلُ اللَّذَى اللَّذَي الْنَهُ عَلَى الْعَنْ عَنَى اللَّهُ عَمَا اللَّهُ عَلَى أَعْ يَعْذُرُونَ وَجَعَمَلَ عَلَكُونَ وَيَكْفِي الللَّهُ عَنَى الْعَنْ يَعْتَى الْنَاقِ وَيَعْمَلُكُمُ اللَّذَى الْعَالَ الْتَيْنَ الْتَعَاقُ عَالَةً عَالَهُ عَلَى اللَهُ عَمَا وَيَكْشِفُ أَنَهُ مَعَالَةُ مَعَالَكُمُ عَلَيْ اللَهُ عَلَى اللَهُ عَالَي الْعَلَى الْتَعْ عَرَالَةً مَعَالَكُونَهُ أَوْلَكُمُ عَلَ الْعَاقُ عُوالَةً عَمَالَةً عُنَ اللَّهُ عَمَا الْعَلَى الْنَالَةُ عَالَةً عَالَةً عَنَائَةً عَالَي اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الْعَالَةُ عَلَى اللَهُ عَالَةً عَلَى الللَهُ عَنَا اللَهُ عَلَى الْنَالِ عَلَى اللَهُ عَنَا اللَّذَى اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى الْنَاسَةُ وَاللَهُ عَالَةً عَالَكُونَ الْتَعْتُ أَن وَيَنْ يَعْتَنُ عَلَى اللَهُ عَالَهُ عَالَةً عَلَى اللَهُ عَالَ عَانَ اللَهُ عَالَهُ اللَهُ عَلَى الْعَالَةُ عَ

القصص «٢٨» ﴿ وَبَوْمَ يُنَادِيهِمْ فَبَقُولُ أَيْنَ شَرَكَآءِ مَا أَلَذِينَ كُشَمَر تَزْعُمُونَ ﴾ قَالَ الَّذِينَ حَقَّ عَلَيْهِمُ الْقُولُ رَبِّنَا هَتُؤُلَاءِ الَذِينَ أَغْوَيْنَا أَغْوَيْنَاهُمْ كَمَا غَوَيْنَا تَبْرَأْنَا إِلَيْكَ مَا كَافُوا إِيَّانَا بَعْبُدُونَ<sup>(٥)</sup> ﴿ وَقِيلَ ادْعُوا شُرَكَآءَكُمْ فَتَوَهُمْ فَلَرْ يَسْتَجِيبُوا لَهُمْ وَرَأَوْا الْعَذَابَ لَوَ أَنَّهُمْ كَانُوا بَيْنَدُونَ<sup>(٢)</sup> شَرَكَآءَكُمْ فَتَوَهُمْ فَلَرْ يَسْتَجِيبُوا لَهُمْ وَرَأَوْا الْعَذَابَ لَوَ أَنَّهُمْ كَانُوا بَيْنَدُونَ<sup>(٢)</sup> تَكُونَنَّ مِنَ الْشَرِكِينَ (شَالَ يَسْتَجِيبُوا لَهُمْ وَرَأَوْا الْعَذَابَ لَوَ أَنَّهُمْ كَانُوا بَيْنَدُونَ تَكُونَنَّ مِنَ الْشَرِكِينَ (شَالِ اللَّذِينَ الْمُعْرَضُ كَمَا عَوَيْنَا الْعَدَابُ لَوَ أَنَهُمْ كَانُوا بَيْ وَلَا يَعْذَكُونَ مَنْ الْشَرِكِينَ الْمُسْرِكِينَ إِنَّهُمْ وَرَأَوْا الْعَذَابَ لَوَ أَنَّهُمْ كَانُوا بَيْنَدُونَ أَنْ اللَهُمْ وقال تعالى» : وَكُونَنَ مِنْ الْشَرِكِينَ الْشَرِكِينَ إِنَى الْمُعْرَانَ أَنَ وَلَا مَدَعُ مَعَ اللَهُ إِلَى الْعَالَقُونَ لَ

**العنكبوت «٣٩»: ﴿**وَإِن جَهَدَاكَ لِنُشَرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ. عِنْمُ فَلَا تُطِعْهُمَاً إِلَى مَرْجِعْكُمْ فَأَنَبِتُكُمُ بِمَا كُنتُم تَعْمَلُونَ﴾ «٨» «وقال نَتَرْتَكَ »: ﴿مَثَلُ الَّذِينَ اتَخَذُوا مِن دُوبِ ٱللَهِ أَوْلِيمَآءَ كَمَثَلِ الْعَنكُبُونِ ٱتَخَذَتْ بَيْنَاً وَإِنَّ أَوْعَرَى ٱلْبُيُونِ لَبَيْتُ الْعَنكُبُونِ لَوَ حَانُوا يَعْلَمُونَ (لَكَ إِنَّ

- أي يعدلون عن الحق. (منه رحمه الله).
- (٢) أي جبالاً ثابتة. والبحران: العذب والمالح وبحرا فارس والروم. (منه رحمه الله).
  - (٣) قوله: خلفاء الأرض ورثكم سكناها والتصرّف فيها فمن قبلكم (منه رحمه الله).
- (٤) أي بالنجوم وعلامات الأرض. بين يدي رحمته أي المطر من السماء والأرض أي بأسبابها. (منه رحمه الله).
- (٥) أي حقّ عليهم الوعيد بالعذاب من الجن والشياطين والذين أغووا الخلق من الأنس. ﴿رَنَّا حَتُؤَلَاً الَّذِينَ أَفَوَيْنَا ﴾ يعنون أتباعهم. ﴿مَا كَانُوا إِيَّانَا يَعْبُدُونَ ﴾ أي لم يكونوا يعبدوننا، بل كانوا يعبدون الشياطين الذين زيفوا عبادتنا، أو لم يعبدونا باستحقاق. «منه رحمه الله».
- (٦) لو أنهم كانوا يهتدون، أي بحيلة لدفع العذاب أو إلى الحق، وقيل: «لو» للتمني أي تمنوا أنهم كانوا مهتدين. «منه رحمه الله».

يَعْـلَمُ مَا يَدْعُونَ مِن دُونِيهِ مِن نَحْتَ وَهُوَ ٱلْعَـنِيرُ ٱلْحَكِيمُ ۞ وَيَلْكَ ٱلْأَمْنَـٰلُ نَصْرِبُهُمَا لِلنَّاسِّ وَمَا يَعْفِلُهُمَا إِلَا ٱلْعَـنِلِمُونَ ۞ \*.

الروم (٣٠٠، ﴿ وَلَا تَكُونُوْلَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ مِنَ ٱلَذِيبَ فَتَرَقُوا<sup>(١)</sup> دِينَهُمْ وَكَانُواْ شِيئًا كُلُ<sup>(٢)</sup> حَرْبٍ بِمَا لَدَيْمِمْ فَرِجُونَ ﴾ وَإِذَا مَسَ ٱلنَّاسَ شُرُّ دَعَوْا رَبَّهُم تُمِنِيبِينَ إِلَيْهِ ثُمَرَ إِذَا آذَاقَتُهُم يِّنَهُ رَحْمَةً إِذَا فَرِقَى مِنْهُم مَرَبِهِمْ يُشْرِكُونَ ﴾ وَإِذَا مَسَ ٱلنَّاسَ شُرُّ دَعَوْا رَبَّهُم تُمْنِيبِينَ إِلَيْهِ ثُمَرَ إِذَا آذَاقَتُهُم يَنْهُ رَحْمَةً إِذَا فَرِقَى مِنْهُم مَرَبِهِمْ يُشْرِكُونَ ﴾ وَإِذَا مَسَ ٱلنَّاسَ شُرُّ دَعَوْا رَبَّهُم تُمْنَعِينَ إِلَيْهِ ثُمَرً إِذَا آذَاقَتُهُم يَنْهُ رَحْمَةً إذَا فَرِقَى مَنْهُمُ مَرَبِهِمْ يُنْعِيمُ يُنْهِمُ يَسْكُونَ ﴾ وَإِذَا مَسَ النَّاسَ شُرُّ دَعَوْا وَتَعْمَعُونَ عَلَيْهِمْ شَاطَنَا<sup>(٤)</sup> فَهُو يَتَكَلَّمُ بِمَا كَانُوْا بِهِ يُشْرِكُونَ ﴾ وقال تعالى»: ﴿ ٱللَّهُ ٱلَذِي خَلَقَكُمْ تُرَ رَزَقَكُمْ شُمَ يُعَمَّدُهُ مَنْ مَنْهُ مَنْ يَعْمَى اللَّاسَ مُرَعْفَى الْعُنَامَةُ مُنْ مَعْتَعُولُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَذِي خَلَقَكُمْ تُرَ

لقمان «٣١»: ﴿ يَبْنَىَ لَا تُشْرِكَ بِأَنَّهِ إِنَّ ٱلشِّرْكَ لَظُلْرُ عَظِيمٌ﴾ «١٣» «وقال»: ﴿ وَإِن جَهَدَاكَ عَلَى أَن تُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ. عِلْمٌ فَلَا تُطِعْهُمَاً﴾ «١٥».

سبأ ٣٣٤، ﴿ قُلِ ٱدْعُوْا ٱلَّذِينَ زَعَمْتُمُ مِن دُونِ ٱللَّهُ لَا يَمْلِكُونَ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ فِ ٱلسَّمَوَنِ وَلَا فِي ٱلأَرْضِ وَمَا لَهُمْ فِيهِمَا مِن شِرْكِ وَمَا لَهُ مِنْهُم مِّن ظَهِيرٍ ٣٢٤، «وقال تعالى»: ﴿ قُلْ أَرُونِ ٱلَذِينَ ٱلْحَقْتُم بِدِ شُرَكَآَةُ كَلَّا بَلْ هُوَ ٱللَّهُ ٱلْمَـزِيرُ ٱلْحَكِيمُ «٣٢٢» «وقال سبحانه»: ﴿ قُلْ أَرُونِ ٱلَذِينَ أَمَ يَقُولُ لِلْمَلَتِكَةِ أَهَنَوُلَاً وَإِيَّاكُمُ كَانُهُ ٱلْمَـزِيرُ ٱلْحَكِيمُ قَالُوا سَبْحَنَكَ أَنتَ وَلِيُّنَا مِن دُونِهِمْ بَمَ عَيْمُولُونَ ٱللَّذِينَ الْحَقْتُمُ بِهِ شَرَكَةُ كَلَّا بَلْ هُوَ ٱللَّهُ ٱلْمَـزِيرُ ٱلْحَكِيمُ قَالُوا سَبْحَنَكَ أَنتَ وَلِيلًا مِن الْمَقْتُمُ اللَّذِينَ وَمَا لَهُمْ فِيهِمَا مِن شِرْكِ وَمَا لَهُ وَمَا لَهُ أَلْمَانِيرُ ٱلْعَدِيمَةُ عَمْهُمُ

فاطر (٣٥»: ﴿ يَتَأَبُّهُا ٱلنَّاسُ ٱذَكْرُوا بِعْمَتَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ هَلَ مِنْ خَلِقٍ عَبْرُ ٱللَّهِ بَرْزُقْكُمْ مِّنَ ٱلسَّمَاءِ وَٱلأَرْضُ لَا إِلَىٰهُ إِلَا هُوَ فَأَنَّ تُؤْمَكُونَ﴾ (٣» (وقال سبحانه»: ﴿ وَمَا يَسْتَوِى ٱلْبَحْرَانِ هَذَا عَذَبٌ فُرَكَ<sup>(1)</sup> سَآيَغٌ شَرَابُهُ وَهَذَا مِلْحُ أَبَاجٌ وَمِن كُلِّ تَأْكُرُونَ لَحْمًا طَرِيَّا وَنَسْتَخْرِجُونَ حِلْبَهُ تَلْبَسُونَهَا وَتَرَى ٱلفَلْكَ فِيهِ مَوَاخِرَ لِنَبْنَعُوا مِن فَضْلِهِ. وَلَعَلَكُمْ تَشْكُرُونَ إِنَّ يُولِجُ ٱلْيَسَ فِي ٱلنَّهَارِ وَيُولِجُ ٱل

- (1) تفرقهم اختلافهم فيما يعبدونه «منه رحمه الله».
- (٢) شيعاً أي فرقاً يشايع كل إمامها. •منه رحمه الله.
  - (٣) ليكفروا: اللام للعافية. «منه رحمه الله».
- (٤) سلطاناً : أي حجة أو ذا سلطان، أي ملكاً، فعلى الأولى التكلم مجاز «منه رحمه الله».
- (٥) قوله تعالى يعبدون الجن : أي الشياطين حيث أطاعوهم، وقيل : كانوا يتمثلون ويتخيلون أنهم الملائكة فيعبدونهم. «منه رحمه الله».
- (٦) قيل: الفرات هو الذي ينكسر به العطش، والسائغ: الذي يسهل انحداره، والأجاج: الذي يحرق بملوحته. والمراد بالحلية اللثالي. مواخر أي تشق الماء بجريها. «منه رحمه الله».
  - (٧) الأجل المسمى مدة دوره أي منتهاه، أو يوم القيامة. القطمير لفافة النواة. «منه رحمه الله».

دُونِهِ مَا يَمْلِكُونَ مِن فِظْمِيرٍ ﴾ إن تَدْعُوهُ لَا يَسْمَعُوا دُعَاءَكُمُ وَلَوْ سَمِعُوا مَا اَسْتَجَابُوا<sup>(١)</sup> لَكُمْ وَيَوْمَ الْفِيَحَةِ يَكْفُرُونَ بِشْرَكِكُمْ وَلَا يُنَبِّئُكَ مِنْلُ خَبِيرٍ ﴾ «وقال تعالى»: ﴿ قُلْ أَرَءَيْتُمْ شَرَكًا، كُمُ أَلَذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ اللَهِ أَرُوبِ مَاذَا خَلَقُوا مِنَ الأَرْضِ أَرْ لَهُمْ شِرْكُ فِي السَّمَوَنِ أَرْ ءَاتِي بَلْ إِن يَعِدُ الظَّلِلِمُونَ بَعْضُهُم بَعْضًا إِلَا غُرُورُ \* \* \* \*

يس (٣٦»: ﴿ وَأَنْحَذُواْ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَالِهَةُ لَعَلَّهُمْ يُنصَرُونَ ٢٠٠ لَا يَسْتَطِيعُونَ نَصْرَهُمْ وَهُمْ لَهُمْ جُندُ تُحْضَرُونَ ٢٠٠٠ .

الصافات (٣٧»: ﴿ وَالشَنَقَنْتِ<sup>(٢)</sup> مَنْفَا ۞ فَالنَّبِحَرَتِ زَخْرًا ۞ فَالنَّلِيَنَتِ ذِكْرًا ۞ إِنَّ إِلَىهَكُمْ لَتَنِعِدُ ۞ زَبُ السَّمَنَوَنِتِ وَٱلأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَرَبُ الْمَشَارِقِ ۞ .

ص «٣٨»: ﴿ وَمَا مِنْ إِلَىٰهِ إِلَّا ٱللَّهُ ٱلْنَحِيدُ ٱلْقَهَّارُ ٢٠ السَّحَوَّتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا يَبْنَهُمَا ٱلْعَزِيزُ ٱلْنَظَرُ ٢٠٠٠ .

الزمر (٣٩»؛ ﴿ ذَالِكُمُ ٱللَهُ رَبُّكُمْ لَهُ ٱلْمُلْكَ لَآ إِلَىٰهِ مُنْ أَلَمَ مَنْ أَنْ يَعْمَدُ مَنْ أَنْ يَدْعُوٓا إِلَيْهِ مِن مَنْلُ وَجَعَلَ ﴿ وَإِذَا مَسَ الْإِنسَنَ شُرُّ دَعَا رَبَّهُ مُنِيبًا إِلَيْهِ ثُمَّ إِذَا خَوَّلَهُ بِعْمَةً مِنْهُ نِسَى مَا كَانَ يَدْعُوٓا إِلَيْهِ مِن مَنْلُ وَجَعَلَ لِيَهِ أَندَادًا لِيُضِلَ عَن سَبِيلِهِ قُلْ تَمَتَّعْ بِكُفْرِكَ قَلِيلاً إِنَّكَ مِنْ أَصْحَبِ ٱلنَّابِ هُوقال تعالى» : مَانَهُ أَندَادًا لِيُضِلَ عَن سَبِيلِهِ قُلْ تَمَتَّعْ بِكُفْرِكَ قَلِيلاً إِنَّكَ مِنْ أَصْحَبِ ٱلنَّابِ هما اللَهُ أَندَادًا لِيُضِلَ عَن سَبِيلِهِ قُلْ تَمَتَّعْ بِكُفْرِكَ قَلِيلاً إِنَّكَ مِنْ أَصْحَبِ ٱلنَّابِ هُمَ اللَهُ أَعْبُدُ تُخْلِمُ اللَهُ مَمَكَ اللَّهُ مَنْكَرَ وَقَالَ سَاحانه » : شَرَكَةُ مُنْمَنَكُمُونَ وَرَجُلا سَلَمًا لِرَبْعُلِ هُلَ يَسْتَوْبِيَانِ مَثْلاً آلْمَنْهُ اللَّهُ مَنْكَ وَيْعِ عُلَي مُعَالَ مُعَنَى اللَهُ مَنْكَرَ وَعَالَ مَعْنُولَ مَا يُعْتُمُ مِن دُونِي اللَّهُ مَنْكَر وَيْعَلَى اللَهُ مَنْكَ وَنِي اللَّهُ مَنْكَ وَيْعَكُمُ اللَهُ مَنْكَمُ وَنِي اللَّهُ مَنْكَ وَيْعَلَى اللَّهُ مَنْكَ وَ عُلَكَهُ مُنَكْمَ مُنَ الْعَنْ الْمُعَالَقُولَ عَنْهُ عَنْ مَعْلَى اللَهُ مَنْكَا وَعَنْكُمُ لا يَعْتُمُونَ اللَهُ مَنْكَ وَيْعَالُهُ مَنْ وَعَا عُنَا عُولَكُهُ مُعَمَدًا اللَهُ مَنْكَمُونَ وَرَجُعُلَ عَلَي اللَهُ مَنْكَمُونَ الْعَنْهُ مُوالاً اللَهُ مُعْتَلُ مَنْ اللَهُ مُتَلَكُمُونَ اللَهُ مُعَالًا اللَهُ مَنْكَمُونَ ال عُلَكُومُ اللَهُ عَالَ عَالَهُ مُعَمَدُ اللَهُ مَنْتَعَالُ مُنْ اللَهُ مَنْ مَنْتَعَالُ مُعْتَلُ وَلِي عَلَى اللَهُ مَنْ الْعَنْ مُنْتَا مُواللَهُ مُعَالًا اللَهُ مُنْعَالُهُ مُعَالًا اللَهُ مُعَالًا اللَهُ اللَهُ مُعَالًا مُعَالًا اللَهُ مُعَالَ اللَهُ مَالَهُ مُعْتَلُ مُعْتَعُونُ اللَهُ مُعَالُكُولُ مُنْ الللَهُ مَالَكُمُ مُوالَ اللَهُ مُعَامُ مُعُولُ اللَهُ مُعَالًا اللَهُ مُوالا اللَهُ مُعَالًا مُعَنْفُ مُ مَا مُ الللَهُ مُؤْلُولُ مُعَالًا مُعَالُولُ مُعَالًا اللَهُ مُعْمَانَ مُعَالُ مُعَالُو مُعْتَلُ مُعَالًا الللَهِ مُعَالًا اللَهُ مُعَالًا الللَهِ مُعَالًا المُعَالُولُ الللَهُ مُعَالا الللَهُ مُعَالًا مُعَالًا إِنَهُ مُعَالًا اللَهُ مُعَا

**المؤمن [غافر] د٤٠؛ ﴿** ذَلِكُم بِأَنَّهُ إِذَا دُعِىَ اللَّهُ وَحْدَوُ كَفَرْتُمْ وَإِن يُشَرَكُ بِهِ. تَوْمِنُولُه ١٢١ «وقال»: ﴿ وَاللَّهُ يَقْضِى بِٱلْحَقِّ وَٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِهِ. لَا يَقْضُونَ بِشَىءً إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُكُ ٣٠٠».

وقال تعالى» : ﴿ وَبَنَقَوْمِ مَا لِنَ أَدْعُوكُمْ إِلَى النَّجَوْةِ وَنَدْعُونَنِيَ إِلَى النَّارِ ﴿ يَ تَدْعُونَنِي لِأَكْفُرُ بِاللَّهِ وَأَشْرِكَ بِعِـمَا لَيْسَ لِى بِعِـ عِلْمٌ وَأَنَا أَدْعُرِكُمْ إِلَى الْعَزِيزِ الْفَظَرِ الْفَقَرِ اللَّهُ رَبُّكُمْ خَلِقُ صُحْلِ شَىْءٍ لَا إِلَهَ إِلَا هُوْ فَأَنَى تُؤْذِكُونَ \*٢٢» (إلى قوله تعالى» : ﴿ هُوَ ٱلْحَقُ

- (١) قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ سَمِعُولُه ؟ أي على فرض المحال ما استجابوا لكم لعدم قدرتهم على الأنفاع، أو لتبريهم منكم مما تدعون لهم. «منه رحمه الله».
- (٢) ﴿ وَالْمَنَنَّذَينَ أَقَسَم بِالمَلائكة الصافين في مقام العبودية، الزاجرين لأجرام العلوية والسفلية بالتدبير المأمور فيها، أو الناس عن المعاصي والشياطين عن التعرض لهم، التالين آيات الله تعالى وأسراره على أنبيائه وأصفيائه. أو بطوائف العلماء الصافين في العبادات، الزاجرين عن الكفر والمعاصي، التالين آيات الله وشرائعه. أو بنفوس الغزاة الصافين في الجهاد، الزاجرين الخيل أو العدو، والتالين ذكر الله لا يشغلهم عنه مجاهدة الأعداء. «منه قدس سرها.

لَا إِلَىٰهَ إِلَا هُوَ فَسَادَعُوهُ تُخْلِصِينَ لَهُ الدِّبِينَ﴾ ٦٥، «إلى قوله تعالى، ﴿ فَلَمَّا رَأَوْا بَأْسَنَا فَالُوْا ءَامَنَا بِاللَّهِ وَحَدَمُ وَكَفَرْنَا بِمَا كُنَّا بِهِ. مُشْرِكِينَ﴾ ٦٤، (

فصلت (21، فَقُلْ إِنَّمَا أَنَّا بَشَرٌ وَشَلْكُمْ يُوحَى إِلَى أَنَمَا إِلَىهُمُ وَإِنَّهُ وَحِدٌ فَاسْتَقِيمُوَا إِلَيْهِ وَاسْتَغْفِرُوهُ وَوَبَلُ الْمُشْرِكِينَ (13 • إلى قوله تعالى : فَقُلْ أَيِنَكُمْ لَتَكْفُرُونَ بِالَذِى خَلَقَ الأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ وَتَحْمَلُونَ لَهُ أَنداداً ذَلِكَ رَبُ الْعَلَمِينَ (14 • وقال تعالى : فَقُلْ أَيِنَكُمْ الرُّسُلُ مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ وَمِن خَلِيْهِمْ أَلَا نَمْبُدُوا إِلَا اللَّهُ وَبُ الْعَلَمِينَ الله • وقال تعالى : فَوَلَا مَا تَكْفُرُونَ بِالَذِى خَلْيَهِمْ أَلَا نَشْبُدُوا إِلَا اللَّهُ وَعُلَا اللَّهُ فَقُلْ مَا اللَّهُ الرُّسُلُ مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ وَمَعْلُونَ لَهُ مَا يَعْبُدُوا إِلَا اللَّهُ فَعَالَى \* اللَّهُ العَالى \* : فَوَيَوْمَ يُنَادِيمِ أَنْ نَشْرَكَآءِ يَا أَنْ مَا يَنَا مِنْ يَعْمِنُونَ اللَّهُ مَنْدُوا إِلَا اللَّهُ فَعَالَى \* اللَّهُ وقال تعالى \* : فَوَيَوْمَ يُنَادِيمِ اللَّهُ مِنْكَآءِ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ وَعَالَى اللَّهُ الْمُنْعَالَى الْمُعْلَى مِنْ يَعْمِلُونُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ وَعَلَى اللَهُ أَنَا اللَّهُ فَقَالُ اللَّهُ فَقُولُ الْمَالِي اللَّهُ مَنْ مِنْ يَعْمِعُونُ اللَّهُ مَنْ الْعَلَى اللَّهُ وَعَلْنَهُ اللَهُ مُواللَّهُ اللَّهُ الْمُ اللَهُ الْعَالَى \* الْمُعْلَى الْمُعْمَ مِن تَعْمُونَ وَمَنْ مَا يَعْهُ مِنْ مَنْ يَعْمَدُونَ اللَّهُ مَنْ وَالنَّهُ اللَّهُ مَنْ وَالْتَعْمَرُ وَاللَّهُ اللَا وَمَنْ وَلِكُولُوا لِلللَهُ مِنْ إِلَى اللَّهُ مَا يَعْمَالُونَ اللَّهُ مِنْ وَالْعَمَرُ لَا تَسْتَعْتَمُ وَلا وَمُعْلَى اللَهُ مُعَالُولُ اللَّهُ مَا يَعْتَمُونَ اللَّهُ مُنْ وَالْتَهُ مَا لَكُونَ الْمُوا اللَهُ مُعَالَى الْ

حمعسق [الشورى] ٤٤٦، ﴿ أَمِ أَغْنَدُواْ مِن دُونِمِهِ أَوْلِيَّآَ، فَاللَّهُ هُوَ الْوَلِّيُ وَهُوَ يُتِمِي الْمَوْنَ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ فَدِيرٌ ﴾ ٩٩، ٩وقال تعالى، : ﴿ كَبُرَ عَلَى الْمُشْرِكِينَ مَا نَدْعُوهُمْ إِلَيْــهِمْ ١٣٣.

الزخوف ٤٣٦ : ﴿وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ النَّبِي بَرَآهُ مِمَّا تَعْبُدُونَ (٢) إِلَّا ٱلَّذِى فَطَرَفِي فَإِنَّمُ سَيَهْدِينِ (٢) \* ﴿وَقَالَ تَعَالَى \* : ﴿وَمَتَلَ مَنَ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رُّسُلِنَآ دُونِ ٱلرَّحْنِي مَالِهَةً يُعْبَدُونَ \* ٤٥ \* ﴿وقَالَ تَعَالَى \* : ﴿وَمَتَلَ مَنَ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن يُمِدُونَ ٱلرَّحْنِي مَالِهَةً يُعْبَدُونَ \* ٤٥ \* ﴿وقَالَ تَعَالَى \* : ﴿وَلَنَا شُرِبَ أَنِّ مَرْيَحَ مَتَلًا إِ

الجاثية (20) : ﴿وَلَا يُغْنِى عَنَّهُم مَّا كَسَبُوا شَيْخًا وَلَا مَا أَغَذُواْ مِن دُونِ ٱللهِ أَوَلِيَّةً وَلَمُمْ عَذَابٌ عَظِيمُ ﴾ • • • ».

محمد (٢٤٧): ﴿ فَأَعْلَتُمْ أَنَّهُ لَآ إِلَهُ إِلَّا ٱللَّهُ ﴾ (١٩٠.

ق (٥٠، ﴿ ٱلَّذِى جَعَلَ مَعَ ٱللَّهِ إِلَىٰهُمَا مَاخَرَ فَأَلْفِيَاهُ فِي ٱلْعَذَابِ ٱلشَّدِيدِ﴾ (٢٦،

الذاريات (٥١، ﴿وَلَا جَمْعَلُواْ مَعَ ٱللَّهِ إِلَىٰهَا ءَاخَرٌ ۖ إِنِّي لَكُمْ بِنَّهُ نَذِيرٌ مَّبِينٌ ﴾ (٥١».

الطور «٥٢» ﴿ أَمْ هُمَّ إِلَهُ غَيْرُ ٱللَّهِ سُبْحَنَ ٱللَّهِ عَمَّا يُشْرَكُونَ ﴾ «٤٣».

**الممتحنة (٦٠)؛ ﴿**فَـدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسَوَةٌ حَسَنَةٌ فِنَ إِبَرْهِبِمَ وَٱلَّذِينَ مَعَهُ إِذْ قَالُواْ لِغَوْمِهِمْ إِنَّا بُرَ؟ وَّا مِنكُمْ وَمِمَّا نَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّوِ﴾ ٤٧.

الحجن «٧٢»: ﴿قُلْ إِنَّمَا آَدْعُوْا رَبِّي وَلَا أُشْرِكُ بِعِيَّ أَحَدًا﴾ «٢٠٠.

المزمل (٧٣»: ﴿ زَبُّ الْنَشْرِفِ وَٱلْمَرْبِ لَا إِلَهُ إِلَّا هُوُّ فَأَغِّذَهُ وَكِيلًا﴾ «٩».

**التوحيد «١١٢»: ﴿ نَلْ هُ**وَ ٱللَّهُ أَحَــَدُ ﴾ ٱللَّهُ ٱلعَسَــَدُ ﴾ لَمْ سِــَلِدَ وَلَـمْ يُولَـدُ ﴾ وَلَـمْ بَـكُن لَمُ حُـفُوًا أَحَـدُ ﴾ .

ا - **يد، ل:** الطالقانيّ، عن محمّد بن سعيد بن يحيى، عن إبراهيم بن الهيثم البلديّ، عن أبيه، عن المعافى بن عمران، عن إسرائيل، عن المقدام بن شريح بن هانيّ، عن أبيه قال: إنَّ أعرابياً قام يوم الجمل إلى أمير المؤمنين عليم فقال: يا أمير المؤمنين أتقول: إنَّ الله واحد؟ قال: فحمل الناس عليه وقالوا: يا أعرابي أما ترى ما فيه أمير المؤمنين من تقسّم القلب؟ فقال أمير المؤمنين عليم في أنَّ الله واحد على أربعة أقسام، فوجهان منها لا يجوز ان على يا أعرابي إنَّ القول في أنَّ الله واحد على أربعة أقسام، فوجهان منها لا يجوز ان على الله تَتَرَيَّ ، ووجهان يثبتان فيه، فأمّا اللذان لا يجوزان عليه فقول القائل: واحد يقصد به باب الأعداد فهذا ما لا يجوز، لأنَّ ما لا ثاني له لا يدخل في باب الأعداد أمّا ترى أنّه كفر من قال إنه ثالث ثلاثة؛ وقول القائل: هو واحد من الناس يريد به النوع من الجنس فهذا ما لا يجوز لأنّه تشبيه وجلَّ ربّنا وتعالى عن ذلك. وأمّا الوجهان اللذان يثبتان فيه فقول القائل: هو واحد ليس له في الأشياء شبه كذلك ربّنا؛ وقول القائل: إنه يترّبي ال يجوز لأنّه تشبيه وجلَّ ربّنا وتعالى عن ذلك. وأمّا الوجهان اللذان يثبتان فيه فقول القائل: هو لا ينقسم في وجود ولا عقال الم من القائل: الم يول القائل الذان يثبتان فيه فقول القائل المو يجوز لأنّه تشبيه وجلَّ ربّنا وتعالى عن ذلك. وأمّا الوجهان اللذان يثبتان فيه فقول القائل ال هو يتحدي به أنه يتشبه وجلَّ ربّنا وتعالى عن ذلك. وأمّا الوجهان اللذان يثبتان فيه فقول القائل المو يواحد ليس له في الأشياء شبه كذلك ربّنا؛ وقول القائل الذان يتبتان فيه يقول القائل الم

مع: عبد الله بن محمّد بن عبد الوهّاب بن نصر بن عبد الوهّاب بن عطاء بن واصل السنجريّ، عن أبي الحسن أحمد بن محمّد بن عبد الله بن حمزة الشعرانيّ العمّاريّ – من ولد عمّار بن ياسر – عن أبي محمّد عبيد الله بن يحيى بن عبد الباقي الآذني، عن أبي المقدام بن شريح بن هانئ، عن أبيه مثله<sup>(۲)</sup>.

**بيان:** التقسّم : التفرّق، والمعنى الأوَّل المنفيّ هو الوحدة العدديّة بمعنى أنَّ يكون له ثان من نوعه، والثاني أنَّ يكون المراد به صنفاً من نوع، فإنّ النوع يطلق في اللغة على الصنف، وكذا الجنس على النوع، فإذا قيل لروميّ مثلاً : هذا واحد من الناس بهذا المعنى يكون المعنى أنّ صنف هذا صنف من أصناف الناس، أو هذا من صنف من أصنافهم، ويحتمل أنَّ يكون المراد بالأوَّل الّذي له ثان في الإلهيّة، وبالثاني الواحد من نوع داخل تحت جنس فالمراد أنّه يريد به أي بالناس أنّه نوع لهذا الشخص، ويكون ذكر الجنس لبيان أنَّ النوع يستلزم الجنس غالباً فيلزم التركيب من الأجزاء العقليّة. والمعنيان المثنيان المثني الواحد من نوع داخل إشارة إلى نفي الشريك، والثاني منهما إلى نفي التركيب. وقوله : في وجود أي في الخارج.

٢ **- يد، مع:** أبي، عن محمّد العطّار، عن ابن عيسى، عن أبي هاشم الجعفريّ قالت: سألت أبا جعفر الثاني ﷺ ما معنى الواحد؟ قال: المجتمع عليه بجميع الألسن بالواحدانية<sup>(٣)</sup>.

**سن:** أبي، عن داود بن القاسم مثله.

التوحيد ص ٨٣ ب ٢ ح ٢ والخصال ص ٢ باب الواحد ح ١.
 معاني الأخبار ص ٥ باب ٦ ح ٢.
 التوحيد ص ٨٢ ب ٣ ح ١ ومعاني الأخبار ص ٥.

**بيان: ق**وله ﷺ : بعد ذلك استفهام على الإنكار أي كيف يكون له شريك وصاحبة بعد إجماع القول على خلافه؟ .

٤ - يد: ابن عصام والدقاق معاً، عن الكلينيّ، عن عليّ بن محمّد ومحمّد بن الحسن جميعاً، عن سهل، عن أبي هاشم الجعفريّ قال: سألت أبا جعفر الثاني ظليّظ ما معنى الواحد؟ قال: الذي إجتماع الألسن عليه بالتوحيد كما قال الله نَبْرَوَيَمْكَ : ﴿وَلَهِن سَأَلَتُهُم مَن خَلَقَ السَمَوَنِ وَٱلأَرْضَ وَسَخَرَ الشَمْسَ وَالْقَمَرَ لَيَقُولُنَّ اللَهُ ﴾<sup>(٣)</sup>.

**بيان:** يحتمل تلك الأخبار وجوهاً :

الأوَّل: أنَّ يكون ﷺ أحال معنى الواحد على ما هو المعروف بين الناس وأعرض عنه، واستدلَّ عليه بماجبل عليه جميع العقول من الإذعان بتوحيده.

الثاني: أن يكون المراد به أنَّ معنى الواحد هو الَّذي أقرَّ به كلَّ ذي عقل إذا صرف عنه الأغراض النفسانيَّة.

الثالث: أنّ يكون هذا اللّفظ بحسب الشرع موضوعاً لهذا المعنى مأخوذاً فيه إجماع الألسن.

ثمَّ الظاهر أنَّ تكون الآية أحتجاجاً على مشركي قريش حيث كانوا يقرُون بأنَّ الخالق لجميع المخلوقات هو الله تعالى، ومع ذلك كانوا يعبدون الأصنام ويقولون: هؤلاء شفعاؤنا عند الله؛ ويحتمل أنَّ يكون المراد أنَّ غرائز الخلق كلّها مجبولة على الإذعان بتوحيده فإذا رجعوا إلى أنفسهم وتركوا العصبيّة والعناد يرون أنفسهم مذعنةً بذلك، وينبّه على ذلك أنّهم عند اضطرارهم في المهالك والمخاوف لا يلجؤون إلاّ إليه كما نبّه تعالى عليه في مواضع من القرآن المجيد؛ والأوّل أظهر فإن للتوحيد ثلاثة معان : الأوّل توحيد واجب الوجود، والثاني توحيد صانع العالم ومدبّر النظام، والثالث توحيد الإله وهو المستحقّ للعبادة، وكان مشركوا

٥ - جوءعن هشام بن الحكم أنّه سأل الزنديق، الصادق علي عن قول من زعم أنَّ الله لم يزل معه طينة موذية فلم يستطع التفصي منها إلا بامتزاجه بها ودخوله فيها فمن تلك الطينة خلق الأشياء. قال: سبحان الله وتعالى ما أعجز إلهاً يوصف بالقدرة لا يستطيع التفصي من الطينة!

- سورة العنكبوت، الآية: ٦.
   (٢) الاحتجاج، ص ٤٤١.
  - (۳) التوحيد ص ۸۳ ب ۳ ح ۲.

إن كانت الطينة حيّة أزليّة فكانا إلهين قديمين فامتزجا ودبّرا العالم من أنفسهما، فإن كان ذلك كذلك فمن أين جاء الموت والفناء، وإن كانت الطينة ميتة فلا بقاء للميّت مع الأزليّ القديم والميّت لا يجيىء منه حيَّ . هذه مقالة الديصانيّة أشدّ الزنادقة قولاً وأهملهم مثلاً، نظروا في كتب قد صنّفتها أوائلهم، وحبروها لهم بألفاظ مزخرفة من غير أصل ثابت، ولا حجّة توجب إثبات ما ادّعوا، كلُّ ذلك خلافاً على الله وعلى رسله؛ وتكذيباً بما جاؤوا به عن الله .

فأمًا من زعم أنَّ الأبدان ظلمة والأرواح نور وأنّ النور لا يعمل الشرّ والظلمة لا تعمل الخير فلا يجب عليهم أنَّ يلوموا أحداً على معصية، ولا ركوب حرمة، ولا إتيان فاحشة، وأنّ ذلك على الظلمة غير مستنكر لأنّ ذلك فعلها، ولاله أنّ يدعو ربّاً، ولا يتضرّع إليه، لأنَّ النور ربَّ، والربّ لا يتضرّع إلى نفسه، ولا يستعيذ بغيره، ولا لأحد من أهل هذه المقالة أنّ يقول : أحسنت وأسات، لأنّ الإساءة من فعل الظلمة وذلك فعلها، والإحسان من النور، ولا يقول النور لنفسه : أحسنت يا محسن، وليس هناك ثالث، فكانت الظلمة على قياس قولهم أحكم فعلاً وأتقن تدبيراً وأعزّ أركاناً من النور لأنَّ الأبدان محكمة فمن صوّر هذا الخلق صورة واحدة على نعوت مختلفة، وكلّ شيء يرى ظاهراً من الظهر والأشجار والثمار والطير والدوابّ يجب أنَّ يكون إلها ثمّ حبست النور في حبسها والدولة لها، وما ادّعوا بأنّ العاقبة سوف تكون للنور فدعوى، وينبغي على قياس قولهم أنّ لا يكون للنور فعل لأنة أسير، وليس له سلطان فلا فعل له ولا تدبير، وإن كان له مع الظلمة تدبير فما هو بأسير بل هو مطلق عزيز فإن لم يكن كذلك وكان أسير الظلمة فإنه يظهر في العالم إحسان وغير مع فساد والثمار فينا العاقبة سوف تكون للنور فدعوى، وينبغي على قياس قولهم أنّ لا يكون للنور فعل لأنة أسير، وليس له سلطان فلا فعل له ولا تدبير، وإن كان له مع الظلمة تدبير فما هو بأسير بل هو مطلق عزيز فإن لم يكن كذلك وكان أسير الظلمة فإنه يظهر في العالم إحسان وخير مع فساد وشرّ، فهذا يدلّ على أنَّ الظلمة تحسن الخير وتفعله كما تحسن الشرّ وتفعله، فإن قالوا : محال ذلك فهذا يدلّ على أنَّ الظلمة تحسن الخير وتفعله كما تحسن الشرّ وتفعله، فإن قالوا : محال ذلك فهذا يدلّ على أنَّ الظلمة تحسن الخير وتفعله كما تحسن الشرّ وتفعله، فإن قالوا : محال ذلك

وأمّا من قال: النور والظلمة بينهما حَكم فلا بدّ من أنَّ يكون أكبر الثلاثة الحكم، لأنّه لا يحتاج إلى الحاكم إلاّ مغلوب، أو جاهل، أو مظلوم، وهذه مقالة المدقونيّة والحكاية عنهم تطول.

قال : فما قصّة ماني؟ قال : متفحّص أخذ بعض المجوسيّة فشابها ببعض النصرانيّة ، فأخطأ الملّتين ولم يصب مذهباً واحداً منهما ، وزعم أنَّ العالم دبّر من إلهين : نور وظلمة ، وأنَّ النور في حصار من الظلمة على ما حكينا منه فكذّبته النصاري وقبلته المجوس . الخبر<sup>(1)</sup> .

**توضيح وتحقيق:** أعلم أنَّه ظَلِيَّة أَشار في هذا الخبر إلى إبطال مذاهب ثلاث فرق من الثنويّة ولنحقّق أصل مذاهبهم ليتضح ماأفاده ظَلِيَّة في الردّ عليهم.

(۱) الاحتجاج ص ۳٤٥.

الأول: مذهب الديصانيّة وهم أصحاب ديصان، وهم أثبتوا أصلين: نوراً وظلاماً، فالنور يفعل الخير قصداً واختياراً، والظلام يفعل الشرّ طبعاً واضطراراً، فما كان من خير ونفع وطيب وحسن فمن النور، وما كان من شرّ وضرّ ونتن وقبح فمن الظلام؛ وزعموا أنَّ النور حيُّ عالم قادر حسّاس درّاك، ومنه تكون الحركة والحياة؛ والظلام ميّت جاهل عاجز جماد موات، لا فعل لها ولا تمييز؛ وزعموا أنَّ الشر بقع منه طباعاً، وزعموا أنَّ النور جنس واحد، وكذلك الظلام جنس واحد وأن إدراك النور إدراك متفق، وأنَّ سمعه وبصره هو حواسّه، وإنّما قيل: سميع بصير لاختلاف التركيب لا لأنّهما في نفسهما شيئان مختلفان.

وزعموا أنَّ اللّون هو الطعم وهو الرائحة وهو المجسّة وأنما وجده لوناً لأنَّ الظلمة خالطته ضرباً من المخالطة، ووجده طعماً لأنّها خالطته بخلاف ذلك الضرب، وكذلك يقول في لون الظلمة وطعمها ورائحتهاو مجسّتها؛ وزعموا أنَّ النور بياض كلّه، وأنَّ الظلمة سواد كلّها؛ وزعموا أنَّ النور لم يزل يلقي الظلمة بأسفل صفيحة منه، وأنَّ الظلمة لم تزل تلقاه بأعلى صفيحة منها.

واختلفوا في المزاج والخلاص فزعم بعضهم أنَّ النور دخل الظلمة، والظلمة تلقاه بخشونة وغلظ فتأذّى بها، وأحبّ أنّ يرققهاويليّنها ثمَّ يتخلّص منها، وليس ذلك لاختلاف جسمها، ولكن كما أنَّ المنشار جنسه حديد وصفيحته ليّنة وأسنانه خشنة فاللّين في النور والخشونة في الظلمة وهما جنس واحد، فيلطف النور بلينه حتّى يدخل فيما بين تلك الفرج فما أمكنه إلاَ بتلك الخشونة، فلا يتصوّر الوصول إلى كمال ووجود إلاَّ بلين وخشونة.

وقال بعضهم : بل الظلام لمّا احتال حتّى تشبّت بالنور من أسفل صفيحته ودرجه فاجتهد النور حتّى يتخلّص منه ويدفعها عن نفسه اعتمد عليه فلجج فيه وذلك بمنزلة الإنسان الّذي يريد الخروج من وحل وقع فيه فيعتمد على رجله ليخرج فيزداد لجوجاً فيه، فاحتاج النور إلى زمان ليعالج التخلّص منه والتفرّد بعالمه.

وقال بعضهم: إنَّ النور إنَّما دخل الظلام اختياراً ليصلحها ويستخرج منه أجزاء صالحة لعالمه، فلمّا دخل تشبّث به زماناً فصار يفعل الجور والقبيح إضطراراً لا اختياراً، ولو انفرد في عالمه ما كان يحصل إلاّ الخير المحض والحسن البحت، وفرق بين الفعل الضروريّ وبين الفعل الاختياريّ.

الثاني: مذهب المانويّة أصحاب ماني الحكيم الّذي ظهر في زمان سابور بن أردشير، وذلك بعد عيسى ظلّيّلا أخذ ديناً بين المجوسيّة والنصرانيّة، وكان يقول بنبوّة المسيح ظلّيّلا ، ولا يقول بنبوّة موسى ظليّلا . حكى محمّد بن هارون المعروف بأبي عيسى الورّاق أنَّ الحكيم ماني زعم أنَّ العالم مصنوع مركّب من أصلين قديمين : أحدهما نور والآخر ظلمة، وأنّهما أزليّان لم يزالا ولن يزالا، وأنكر وجود شيء لا من الأصل قديماً، وزعم أنّهما لم يزالا قويِّين حسَّاسين، سميعين بصيرين، وهما مع ذلك في النفس والصورة والفعل والتدبير متضادّان، والخير والشرّ متحاذيان تحاذي الشخص والظلّ؛ والنور جوهره حسن فاضل كريم صاف نقيّ طيِّب الريح حسن المنظر، ونفسه خيّرة كريمة حليمة نافعة عالمة، وفعله الخير والصلاح والنفع والسرور والترتيب والنظام والاتّفاق، وجهته فوق، وأكثرهم على أنّه مرتفع من ناحية الشمال.

وزعم بعضهم أنّه بجنب الظلمة وأجناسه خمسة : أربعة منها أبدان، والخامسة روحها : فالأبدان النار والريح والنور والماء، وروحها النسيم، وهي تتحرّك في هذه الأبدان، وصفاته حسنة خيّرة طاهرة زكيّة.

وقال بعضهم : كون النور لم يزل على مثال هذا العالم له أرض وجوّ ، وأرض النور لم تزل لطيفة على غير صورة هذه الأرض بل على صورة جرم الشمس ، وشعاعها كشعاع الشمس ، ورائحتها طيّبة أطيب رائحة ، وألوانها ألوان قوس قزح .

وقال بعضهم: ولا شيء إلاّ الجسم، والأجسام على ثلاثة أنواع: أرض النور، وهي خمسة. وهناك جسم آخر ألطف منه وهو الجوّ وهو نفس النور، وجسم آخر ألطف منه وهو النسيم وهو روح النور. قال: ولم يزل يولّد ملائكة وآلهة أولياء ليس على سبيل المناكحة بل كما يتولّد الحكمة من الحكيم، والنطق الطيّب من الناطق. وملك ذلك العالم هو روحه، ويجمع عالمه الخير والحمد والنور.

وأمّا الظلمة فجوهرها قبيح ناقص لئيم كدر خبيث منتن الريح قبيح المنظر، ونفسها شريرة لئيمة سفيهة ضارّة جاهلة، وفعلها الشرّ والفساد، والضرر والغمّ والتشويش والاختلاف، وجهتها تحت، وأكثرهم على أنّها منحطّة من جانب الجنوب.

وزعم بعضهم : أنّها بجنب النور، وأجناسها خمسة : أربعة منها أبدان والخامسة روحها، فالأبدان هي الحريق والظلمة والسموم والضباب، وروحها الدخان، وهو يتحرّك في هذه الأبدان، وأمّا صفاتها فهي خبيثة شريرة نجسة دنسة.

وقال بعضهم: كون الظلمة لم يزل على مثال هذا العالم له أرض وجوّ، فأرض الظلمة لم تزل كثيفة على غير صورة هذه الأرض بل هي أكثف وأصلب، وراثحتها كريهة أنتن الروائح وألوانها السواد.

وقال بعضهم: ولا شيء إلاّ الجسم، والأجسام على ثلاثة أنواع: أرض الظلمة، وجسم آخر أظلم منه وهو الدخان، وجسم آخر أظلم منه وهو السموم، وقال: ولم يزل تولّد الظلمة وشياطين وعفاريت لا على سبيل المناكحة بل كما يتولّد الحشرات من العفونات القذرة، قال: وملك ذلك العالم هو روحه، ويجمع عالمه الشرّ والذميمة والظلمة.

ثمَّ اختلفت المانويَّة في المزاج وسببه، والخلاص وسببه؛ قال بعضهم إنَّ النور والظلام

امتزجا بالخبط والاتفاق لا بالقصد والاختيار، وقال أكثرهم: إنَّ سبب الامتزاج أنَّ أبدان الظلمة تشاغلت عن روحها بعض التشاغل فنظرت الروح فرأت الأبدان على ممازجة النور، فأجابتها لإسراعها إلى الشرّ، فلمّا رأى ذلك ملك النور وجّه إليها ملكاً من ملائكته في خمسة أجزاء من أجناسها الخمسة، فاختلطت الخمسة النوريّة بالخمس الظلاميّة؛ فخالط الدخان النسيم، وإنَّما الحياة والروح في هذا العالم من النسيم، والهلاك والآفات من الدخان؛ وخالط الحريق النار؛ والنور الظلمة؛ والسموم الريح؛ والضباب الماء. فما في العالم من منفعة وخير وبركة فمن أجناس النور، وما فيه من مضرّة وشرّ وفساد فمن أجناس الظلمة، فلمّا رأى ملك النور هذه الإمتزاج أمر ملكاً من ملائكته فخلق هذا العالم على هذه الهيئة ليخلص أجناس النور من أجناس الظلمة، وإنّما سارت الشمس والنجوم والقمر لاستصفاء أجزاء النور من أجزاء الظلمة. هذا ما ذكر الشهرستانيّ من تحقيق مذهبهم مع خرافات أخر نقلها عنهم.

وقال ابن أبي الحديد : قالت المانوية : إنَّ النورلا نهاية له من جهة فوق وأمّا من جهة تحت فله نهاية ؛ والظلمة لا نهاية لها من جهة أسفل وأمّا من جهة فوق فلها نهاية ؛ وكان النور والظلمة هكذا قبل خلق العالم وبينهما فرجة ، وإنَّ بعض أجزاء النور اقتحم تلك الفرجة لينظر إلى الظلمة فأشرقت الظلمة فأقبل عالم كثير من النور فجاءت الظلمة ليستخلص المأمورين من تلك الأجزاء ، وطالت الحرب واختلط كثير من أجزاء النور بكثير من أجزاء الظلمة ، والجبال من عظامهم ، والبحار من صديدهم ودمائهم ، والسماء من جلودهم ، وخلق الشمس والقمر وسيّرهما لاستصفاء ما في العالم من أجزاء النور بكثير من أجزاء الظلمة ، والجبال من عظامهم ، والبحار من صديدهم ودمائهم ، والسماء من جلودهم ، وخلق الشمس والقمر وسيّرهما لاستصفاء ما في العالم من أجزاء النور المختلطة بأجزاء الظلمة ، وجعل ويتضاعف ويكثر في ذلك الخندق وهو ظلام صرف قد استصفى نوره .

وأمّا النور المستخلص فيلحق بعد الإستصفاء بعالم الأنوار فلا تزال الأفلاك متحرّكة والعالم مستمراً إلى أن يتمّ استصفاء النور الممتزج، وحينئذ يبقى من النور الممتزج شيء منعقد باطل لا تقدر النيران على استصفائه، فعند ذلك تسقط الأجسام العالية – وهي الأفلاك - على الأجسام السافلة – وهي الأرضون – وتفور نار وتضطرم في تلك الأسافل وهي المسمّاة بجهنّم، ويكون الاضطرام مقدار ألف وأربعمائة سنة، فتحلّل بتلك النار تلك الأجزاء المنعقدة من النورالممتزجة بأجزاء الظلمة التي عجز الشمس والقمر عن استصفائها فيرتفع إلى عالم الأنوار ويبطل حينئذ، ويعود النور كلّه إلى حاله الأولى قبل الامتزاج وكذلك الظلمة.

الثالث: المرقوبيَّة أثبتوا أصلين متضادِّين: أحدهما النور، والثاني الظلمة، وأثبتوا أصلاً

ثالثاً هو المعدّل الجامع وهو سبب المزاج، فإنَّ المتنافرين المتضادّين لا يمتزجان إلاّ بجامع، وقالوا : الجامع دون النور في الرتبة، وفوق الظلمة وحصل من الاجتماع والامتزاج هذا العالم.

ومنهم من يقول: الامتزاج إنّما يحصل بين الظلمة والمعدّل إذهو قريب منها فامتزج به ليتطيّب به ويلتذَّ ملاذَّه فبث النور إلى العالم الممتزج روحاً مسيحيّة وهو روح الله وابنه تحنّناً على المعدّل السليم الواقع في شبكة الظلام الرجيم حتّى يخلّصه من حبائل الشياطين، فمن اتّبعه فلم يلامس النساء ولم يقرب الزهومات أفلت ونجا، ومن خالفه خسر وهلك. قالوا: وإنّما أثبتنا المعدّل لأنَّ النور الذي هوالله تعالى لا تجوز عليه مخالطة الشيطان، فإنَّ الضدّين يتنافران طبعاً، ويتمانعان ذاتاً ونفساً فكيف يجوز اجتماعهما وامتزاجهما؟ فلابدّ من معدّل تكون منزلته دون النور وفوق الظلام فيقع المزاج معه. كذا ذكره الشهرستانيّ<sup>(1)</sup>.

وقال ابن أبي الحديد : قول المجوس هو أنَّ الغرض من خلق العالم أن يتحصّن الخالق جلّ اسمه من العدوّ وأن يجعل العالم شبكة له ليوقع العدوّ فيه، ويجعله في ربط ووثاق . والعدوّ عندهم هو الشيطان وبعضهم يعتقد قدمه وبعضهم حدوثه<sup>(٢)</sup>.

قال قوم منهم: إنَّ الباري ﷺ استوحش ففكر فكرة رديّة فتولّد منها الشيطان. وقال آخرون: بل شكّ شكّاً رديّاً فتولّد الشيطان من شكّه. وقال آخرون: بل تولّد من عفونة رديّة قديمة.

وزعموا أنَّ الشيطان حارب الباري سبحانه؛ وكان في الظلمة لم يزل بعيداً عن سلطان الباري سبحانه فلم يزل يزحف حتّى رأى النور فوثب وثبة عظيمة فصار في سلطان الله تعالى في النور، وأدخل معه البلايا والشرور فبنى الله سبحانه هذه الأفلاك والأرض والعناصر شبكة له، وهو فيها محبوس لا يمكنه الرجوع إلى سلطانه الأوّل والظلمة فهو أبداً يضطرب ويرمي الآفات على خلق الله سبحانه فمن أحياه الله رماه الشيطان بالموت، ومن أصحّه رماه الشيطان بالسقم، ومن سرّه رماه الشيطان بالحزن والكآبة فلا يزال كذلك . وكلّ يوم ينتقص سلطانه وقوته لأنَّ الله تعالى يحتال له كلّ يوم ويضعّفه إلى أن تذهب قوته كلّها، ويخمد ويصير ملطانه وقوته لأنَّ الله تعالى يحتال له كلّ يوم ويضعّفه إلى أن تذهب قوته كلّها، ويخمد ويصير مطانه والماة الموائياً، ويجمع الله تعالى أهل الأديان فيعذّبهم بقدر ما يطهّرهم ويصفّيهم من طاعة الشيطان، ويغسّلهم من الأدناس ثمّ يدخلهم الجنّة وهي لا أكل فيها ولا شرب ولا

**أقول:** لمّا عرفت هذه المذاهب السخيفة المزخرفة الّتي يغني تقريرها عن التعرّض لإبطالها وتزييفها فلنرجع إلى توضيح الخبر.

- الملل والنحل ص ٢٥٣ وفيه: المرقوينية.
- (٢) شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد، ج ٥ ص ١٠٦.

فنقول: يظهر من كلامه عَلَيْكَلا أنَّ الديصانيَّة قالوا بقدم الطينة أي الظلمة، وبحدوث الامتزاج، ويحتمل أن يكون إشارة إلى ما نسبه الشهرستانيّ إلى الزروانيَّة حيث قال: زعم بعضهم أنَّه كان لم يزل مع الله شيء رديّ إمّا فكرة رديّة، وإمّا عفونة رديّة، وذلك هو مصدر الشيطان، وزعموا أنَّ الدنيا كانت سليمة من الشرور والآفات، وكان أهلها في خير محض ونعيم خالص فلمّا حدث أهرمن، حدثت الشرور والآفات والفتن، وكان بمعزل من السماء فاحتال حتى خرق السماء وصعد.

ثمَّ إنَّه استدلَّ ﷺ على إبطال مذهبهم بوجهين : الأوّل أنّ قولكم : إنَّه تعالى كان لم يزل متأذّياً من تلك الطينة ولم يستطع التفصّي منها يستلزم عجزه تعالى، والعجز نقص يحكم العقل ببراءة صانع مثل هذا النظام عنه، وأيضاً يوجب الاحتياج إلى من يرفع ويدفع ذلك عنه، وهو ينافي وجوب الوجود الّذي قام البرهان على اتّصاف الصانع تعالى به.

والثاني: أنّه لا يخلو إمّا أن تكون تلك الطينة الأزليّة حيّة عالمة قادرة، فيكون كلَّ منهما إلهاً واجباً بالذات، لما قد ثبت بالعقل والنقل أنّ الممكن لا يكون قديماً فإذا حصل العالم من امتزاجهما فلا يجوز على شيء من أجزاء العالم الموت والفناء إذ انتفاء المركّب إنّما يكون بانتفاء أحد أجزائه والجزآن هنا قديمان. ويحتمل أن يكون هذا إلزاماً عليهم حيث أثبتوا الظلمة وجعلوها ميتة جاهلة عاجزة جماداً لينسبوا إليها الموت والفناء؛ زعماً منهم أنّ مثل هذه الأمور لا يصدر عن النور الحيّ العالم القادر، وإمّا أن تكون ميتة أي عادمة للقدرة والعلم والإرادة، وهذا محال إذ القدم يستلزم وجوب الوجود، وهو يستلزم الاتصاف بالعلم والقدرة وسائر الكمالات، وإليه أشار عليه بقوله فلا بقاء للميّت مع الأزليّ القديم. ثمَّ أبطل عليهمة، ولو كانت ميتة لا يجوز نسبة خلقها إليها إذ العقل يحكم بديهة أن يكون يكن له حظمة، ولو كانت ميتة لا يجوز نسبة خلقها إليها إذ العقل يحكم بديهة أن يكون يكن له حظم من المصنوع من جميع الجهات وكيف يفيض الحياة والعلم والقدرة من يكون ميتة أي يكون يكن له حظمة، ولو كانت ميتة لا يجوز نسبة خلقها إليها إذ العقل يحكم بديهة أنه يكون

وأمّا المانويّة فيظهر من كلامه ﷺ في تقرير مذهبهم غير مامرَّ من نقل الناقلين لمذهبهم ولا عبرة بنقلهم، فإنّهم كثيراً ما ينسبون أشياء إلى جماعة من الشيعة وغيرهم ممّا قد نعلم خلافها، مع أنّه يحتمل أن يكون كلامهم مرموزاً، وعلم ﷺ أنّ مرادهم بالنور الروح، وبالظلمة الجسد؛ والنور هو الربّ تعالى. ويؤيّده أنّه كان الملعون نصرانيّاً ومذهب النصارى في المسيح ﷺ قريب من ذلك، ويحتمل أن يكون ما ذكره ﷺ مذهباً لجماعة من قدمائهم، ثمّ غيّروه إلى ما نقل عنهم؛ وكون النور أسيراً للظلمة يحتمل أن يكون كناية عن عدم استقلاله في التدبير ومعارضة أهرمن له في كثير ممّا يريده. وقد استدلّ ﷺ على بطلان مذهبهم بوجوه: الأوّل: أن لا يكون الناس قادرين على ترك الشرور والمساوي والمعاصي لأنّها من فعل الجسد الّذي هو الظلمة، ولا يتأتّى منه الخير، ولا يستحقّ أحد الملامة على الشرّ، لكونه مجبوراً عليه، وقد نراهم يلومون الناس على الشرور والمساوي، فهذا دليل على بطلان مذهبهم.

الثاني: أنّهم يستحسنون التضرّع إلى الربّ تعالى وعبادته والاستعانة به، وأمثال تلك الأعمال فعل الروح الّذي هو الربّ بزعمهم فكيف يعبد نفسه ويستعين بنفسه ويتضرّع إليها؟ وإن قالوا : إنّه يتضرّع إلى الظلمة فكيف يليق بالربّ أن يستعيذ بغيره؟ .

الثالث: أنّه يلزم أن لا يجوز أن يقول أحد لأحد: أحسنت ولا أسأت، وهذا باطل اتّفاقاً وبديهةً، وأمّا بيان الملازمة فلأنّ الحاكم بذلك إمّا النور أو الظلمة، إذ المفروض أنّه لا شيء غيرهما. وكلاهما باطلان: أمّا الأوّل فلأنّ الظاهر من هذا الكلام المغايرة بين المادح والممدوح والمفروض اتّحادهما، ويحتمل أن يكون هذا منبّهاً على ما يحكم به العقل بديهة من المغايرة بين الأشخاص، مع أنّهم يقولون: بأنّ أرواح جميع الخلق شخص واحد هو النور وهو الربُّ تعالى، وهذا قريب من الوحدة الّتي قالت به الصوفيّة. وأمّا الثاني فلأنّ الظلمة فعلها الإساءة وتعدّها حسنة، فكيف تحكم بقبحها؟.

ويمكن تقرير الملازمة بوجه آخر بأن يقال: ظاهر أنَّ التحسين والتشنيع من فعل النور، ولا يتصوّر منه شيء منهما لأنّ المخاطب في «أسأت» هو الظلمة وهو مجبور على فعل القبيح بزعمهم فلا يستحقّ اللّوم، وهو المراد بقوله: وذلك فعلها، والمخاطب في «أحسنت» هو النور لأنّ الحسن فعله فيتّحد المادح والممدوح.

الرابع: أنّهم يحكمون بأنّ النور هوالربّ تعالى، ويجب على هذا أن يكون أقوى وأحكم وأتقن من الظلمة الّتي هي مخلوقة، ويلزمهم بمقتضى أقوالهم الفاسدة عكس ذلك لأنَّ الأبدان عندهم من فعل الظلمة، ولا نحكم بقدرة الربّ وعلمه وحكمته إلاّ بما نشاهد من تلك الأبدان المختلفة، والأشجار والثمار، والطيور والدوابّ، ولا نشاهد ممّا يقولون من الأرواح شيئاً، فيلزمهم على قياس ذلك أن تكون الظلمة إلهاً قادراً حكيماً عليماً. فقوله عُليَّنِي: من صوّر مبتداً، وقوله: يجب أن يكون إلهاً خبره. وقوله: كلُّ شيء معطوف على قوله: هذا الخلق.

المخامس: قولهم: بأنّ النور في حبس الظلمة ينافي القول بربوبيّته لأنَّ كونه محبوساً يستلزم عجزه ونقصه، وكلٌّ منهما ينافي الربوبيّة كما مرَّ، وما ادّعوا من أنّه في القيامة يغلب النور عليها فمع أنّه لا ينفع في دفع الفساد فهو دعوى من غير حجّة. وأيضاً يلزمهم أن لا يكون للنور فعل لأنّه أسير. وإن قالوا بأنَّ له أيضاً فعلاً من الخلق والتدبير فليس بأسير لأنَّ العقل يحكم بأنَّ الخالق المدبّر لابد من أن يكون عزيزاً منيعاً قادراً قاهراً على كلّ من سواه فلمّا ثبت على قياس قولهم أنّه أسير فيلزمهم بما قرّرنا أن يكون ما في العالم من أو العالم من الإحسان والخير أيضاً من فعل الظلمة ، فإن حكموا باستحالة ذلك أي كون الخير من الظلمة فقد بطل أصل كلامهم ، وهو الحكم بتوزيع الخلق ، وثبت ما قلناه : من أنّ الربّ تعالى واحد لا يشاركه ولا يضادّه في ملكه أحد .

وأمّا مذهب المرقوبيّة فقد بيّن عَلَيْنُ بطلانه بأنّ القول بالحَكم ينافي القول بربوبيّة النور، لأنّ الحَكم يكون قاهراً والنور مقهوراً، وبديهة العقل حاكمة ببطلان كون الربّ مقهوراً. وأيضاً يلزم أن يكون الحَكم أعلم بالحكمة من النور الذي حكمتم أنّه ربَّ، والضرورة قاضية بأنّ الربّ الخالق لمثل هذا الخلق المدبّر لهذا النظام لا يكون جاهلاً. هذا جملة القول في هذا الخبر على ما ناله فهمي القاصر، وبسط القول فيه يحتاج إلى كتاب مفرد معمول لذلك. والله الموفّق لكلّ خير.

٢ - قس، ثمَّ ردَّ على الثنوية الذين قالوا بإلهين فقال تعالى: ﴿مَا أَتَخْذُ ٱللَّهُ مِن وَلَهِ وَمَا حَكَنَ مَعَمُهُمْ عَلَى بَعَضَى . قال: لو كان إلهين كما رحكان مَعَمُومُ مِن إلَنُهُ إذا لَذَهَبَ كُلُّ إلَنَم بِمَا خَلَقَ وَلَعَلَا بَعْضُهُمْ عَلَى بَعَضَ . قال: لو كان إلهين كما زعمتم لكانا يخلقان، فيخلق هذا ولا يخلق هذا، ويريد هذا ولا يريد هذا، ولطلب كلّ واحد منهما الغلبة، وإذا أراد أحدهما خلق إنسان وأراد الآخر خلق بهذا، ويريد هذا ولا يريد هذا، ولما كلّ واحد منهما الغلبة، وإذا أراد أحدهما خلق إنسان وأراد الآخر خلق بهيمة على بقيض . وإذا أراد أحدهما خلق إنسان وأراد الآخر خلق بهيمة فيكون إنسانا وبهيمة في منهما الغلبة، وإذا أراد أحدهما خلق إنسان وأراد الآخر خلق بهيمة فيكون إنسانا وبهيمة في حالة واحد حالة واحدة وهذا غير موجود، فلما بطل هذا ثبت التدبير والصنع لواحد؛ ودل أيضاً التدبير وثباته وقوام بعضه ببعض على أنَّ الصانع واحد جلّ جلاله، وذلك قوله: ﴿مَا أَتَخْذَ ٱللَهُ مِن وَلُور...)

**بيان: ا**نفاً بالتحريك أي استنكافاً وتنزُّهاً .

٧ – **يد، مع: أ**بي، عن سعد، عن محمّد بن عيسى، عن يونس، عن الربيع بن محمّد قال: سمعت أبا الحسن ﷺ – وسئل عن الصمد – فقال: الصمد الّذي لا جوف له<sup>(٢)</sup>.

٨ - يد، مع: الدقاق، عن الكليني، عن علان، عن سهل، عن محمّد بن وليد - ولقبه شبّاب الصيرفي - عن داود بن القاسم الجعفري قال: قلت لأبي جعفر على القليك فداك ما الصمد؟ قال: السيّد المصمود إليه في القليل والكثير<sup>(٣)</sup>.

٩ – يحد ابن الوليد، عن محمد العطّار، عن الأشعريّ، عن الميثميّ، عن صفوان بن يحيى، عن أبي أيّوب، عن محمد بن مسلم، عن أبي عبد الله علي قال: إنَّ اليهود سألوا رسول الله تَشْتَنْكُ فقالوا : انسب لنا ربّك فلبث ثلاثاً لا يجيبهم، ثمَّ نزلت هذه السورة إلى آخرها فقلت : ما الصمد؟ فقال : الذي ليس بمجوّف<sup>(٤)</sup>.

(1) تفسير القمي، ج ٢ ص ١٨ في تفسيره لسورة المؤمنون، الآية: ٩١.
 (٢) التوحيد، ص ٩٣ باب ٤ ح ٧، ومعاني الأخبار ص ٦.
 (٣) التوحيد، ص ٩٤ باب ٤ ح ١٠، ومعاني الأخبار ص ٦.
 (٤) التوحيد، ص ٩٣ باب ٤ ح ٨ و٩.

١٠ - **يد** أبي، عن سعد، عن محمّد بن عيسى، عن يونس، عن الحسن بن أبي السريّ، عن جابر بن يزيد قال: سألت أبا جعفر ﷺ عن شيء من التوحيد، فقال: إنّ الله تباركت أسماؤه الّتي يدعى بها، وتعالى في علوّ كنهه، واحد توحّد بالتوحيد في علوّ توحيده، ثمَّ أجراه على خلقه فهو واحد صمد قدُّوس، يعبده كلُّ شيء، ويصمد إليه كلُّ شيء، ووسع كلُّ شيء علماً<sup>(1)</sup>.

ايضاح؛ واحد خبر «إنّ» والجملتان معترضتان أي تطهّرت أسماؤه عن النقائص أو كثرت صفات جلاله وعظمته، أو ثبتت ولا يعتريها التغيّر، وكلمة «في» في قوله: في علوً كنهه تعليليّة. وقوله ﷺ: توحّد بالتوحيد أي لم يكن في الأزل أحد يوحّده فهو كان يوحّد نفسه فكان متفرِّداً بالوجود، متوحّداً بتوحيد نفسه، ثمَّ بعد الخلق عرّفهم نفسه، وأمرهم أن يوحّدوه، أو المراد أنَّ توحّده لا يشبه توحّد غيره، فهو متفرَّد بالتوحيد، أو كان قبل الخلق كذلك، وأجرى سائر أنواع التوحيد على خلقه، إذ الوحدة تساوق الوجود أو تستلزمه لكن وحداتهم مشوبة بأنواع الكثرة.

١٢ - يحد حدثنا أبو محمّد جعفر بن عليّ بن أحمد الفقيه القميّ ثمَّ الإيلاقيّ رضي الله عنه، قال حدّثنا أبو سعيد عبدان بن الفضل، قال: حدّثني أبو الحسن محمّد بن يعقوب بن محمّد بن يوسف بن جعفر بن إبراهيم بن محمّد بن عليّ بن عبد الله بن جعفر بن أبي طالب محمّد بن يوسف بن جعفر بن إبراهيم بن محمّد بن عليّ بن عبد الله بن جعفر بن أبي طالب بمدينة خجندة، قال: حدَّثني أبو بكر محمّد بن أحمد بن شجاع الفرغانيّ، قال حدَّثني أبو محمّد بن أحمد بن عليّ بن عبد الله بن جعفر بن أبي طالب بمدينة خجندة، قال: حدَّثني أبو بكر محمّد بن أحمد بن شجاع الفرغانيّ، قال حدَّثني أبو محمّد بن أحمد بن شجاع الفرغانيّ، قال حدَّثني أبو محمّد بن أحمد بن شجاع الفرغانيّ، قال حدَّثني أبو محمّد الحسن بن حمّاد القبريّ بمصر، قال: حدَّثني إسماعيل بن عبد الجليل البرقيّ، عن أبي البختريّ وهب بن وهب القرشيّ، عن أبي عبد الله الصادق جعفر بن محمّد، عن أبي البختريّ وهب بن محمّد، عن أبي عبد الله الصادق جعفر بن محمّد، عن أبي معمّد بن عليّ الباقر بلائي في قول الله بَعَرَيْني أبو عبد الله الصادق جعفر بن محمّد، عن أبي محمّد بن عليّ البختريّ وهب القرشيّ، عن أبي عبد الله الصادق جعفر بن محمّد، عن أبي محمّد بن علي البختريّ وهب القرشيّ، عن أبي عبد الله الصادق جعفر بن محمّد، عن أبي محمّد بن عليّ الباقي بن محمّد، عن أبي أبو محمّد بن عليّ الباقر بلائي في قول الله بني عنه أبي عبد الله الصادق جعفر بن محمّد، عن أبي أظهر أبي أوحينا إليك ونبّاناك به بتأليف الحروف التي قرأنا ها لك، ليهتدي بها من ألقى السمع وهو معنه بند، وهمو» إسم مشاور مكنّى إلى غائب، فالهاء تنبيه عن معنى ثابت، والواوإشارة إلى شهيد، وهمو» إسم مشاور مكنّى إلى غائب، فالهاء تنبيه عن معنى ثابت، والواوي ألك ألكمار الغائب عن العان معنى ثابت، والواوإشارة إلى الغائب عن الحواسّ، وذلك أنَّ الكفار الغائب من الغائب، فالهاء تنبيه عن معنى ثابت، والواوي ألكمار الكفار الغائب عن الحواسّ من ألقى المالة إلى الشاهد عند الحواسّ، وذلك أنَّ الكفار الغائب عن الحواسّ من ألها من ألي من ألكار ألغائب الغائب من الحواسّ من ألكمار ألغائب من ألها الك، الشاهد عند الحواسّ، وذلك أنَّ الكفار الغائب من الحواسي من ألي ألكنا ألغان ألغائب من الحواس ما ألغائب، وذلك ألغائب، وألها من ألها من ألغان من ألغائب من ألها من ألغان من ألغا ألكان ألغائب م ألغا من ألغال

التوحيد، ص ٩٣ باب ٤ ح ٨ و٩.
 (۲) التوحيد، ص ٩٥ باب ٤ ح ١٤.

نبّهوا عن آلهتهم بحرف إشارة الشاهد المدرك، فقالوا: هذه آلهتنا المحسوسة المدركة بالأبصار فأشر أنت يامحمد إلى إلهك الذي تدعو إليه حتى نراء وندركه ولا ناله فيه، فأنزل الله تبارك وتعالى: ﴿قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَكَدُ﴾. فالهاء تثبيت للثابت والواو إشارة إلى الغائب عن درك الأبصار ولمس الحواس، والله تعالى عن ذلك بل هو مدرك الأبصار ومبدع الحواس<sup>(1)</sup>. - حدَّثني أبي، عن أبيه، عن أمير المؤمنين عَلِيَقَلاً قال: رأيت الخضر عَلِيَقلاً في المنام

قبل بدر بليلة، فقلت له : علّمني شيئاً أنصر به على الأعداء، فقال : قل : يا هو يا من لا هو إلاّ قبل بدر بليلة، فقلت له : علّمني شيئاً أنصر به على الأعداء، فقال : قل : يا هو يا من لا هو إلاّ هو . فلمّا أصبحت قصصتها على رسول الله تشكل فقال لي : يا عليّ علّمت الاسم الأعظم؛ وكان على لساني يوم بدر، وإنَّ أمير المؤمنين تشيئات قرأ قل هو الله أحد فلمّا فرغ قال : يا هو من لا هو إلاّ هو اغفر لي وانصرني على القوم الكافرين.

وكان عليَّ ﷺ يقول ذلك يوم صفِّين وهو يطارد، فقال له عمّار بن ياسر: يا أمير المؤمنين ما هذه الكنايات؟ قال: اسم الله الأعظم، وعماد التوحيد لله لا إله إلاّ هو، ثمَّ قرأ: ﴿شَهِـدَ اللَّهُ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ﴾<sup>(٢)</sup>، وأواخر الحشر، ثمَّ نزل فصلّى أربع ركعات قبل الزوال.

قال: وقال أمير المؤمنين ﷺ : الله معناه المعبود الّذي يأله فيه الخلق، ويؤله إليه، والله هو المستور عن درك الأبصار، المحجوب عن الأوهام والخطرات.

قال الباقر ﷺ : الله معناه المعبود الّذي أله الخلق عن درك ماهيّته والإحاطة بكيفيّته، ويقول العرب : أله الرجل إذا تحيّر في الشيء فلم يحط به علماً، ووله : إذا فزع إلى شيء ممّا يحذره ويخافه، فالإ له هو المستور عن حواسّ الخلق.

قال الباقر علي الأحد الفرد المتفرّد، والأحد والواحد بمعنى واحد وهو المتفرّد الذي لا نظير له، والتوحيد الإقرار بالوحدة وهو الانفراد، والواحد المتباين الذي لا ينبعث من شيء ولا يتحد بشيء، ومن ثمَّ قالوا : إن بناء العدد من الواحد، وليس الواحد من العدد، لأنَّ العدد لا يقع على الواحد بل يقع على الإثنين، فمعنى قوله : الله أحد أي المعبود الذي يأله الخلق عن إدراكه والإحاطة بكيفيّته فرد بإلهيّته، متعال عن صفات خلقه.

قال الباقر ﷺ : وحدَّثني أبي زين العابدين، عن أبيه الحسين بن عليّ ﷺ أنّه قال: الصمد: الّذي لا جوف له. والصمد: الّذي قد انتهى سؤدده. والصمد: الّذي لا يأكل ولا يشرب. والصمد: الّذي لا ينام. والصمد: الدائم الّذي لم يزل ولا يزال.

قال الباقر ﷺ : كان محمّد بن الحنفيّة تتلقيّه يقول : الصمد القائم بنفسه الغنيُّ عن غيره . وقال غيره : الصمد : المتعالي عن الكون والفساد ، والصمد : الّذي لا يوصف بالتغاير . قال المات تشتيّلا ، المسيد المترسال المانيّن من مدينة ترسيسية م

قال الباقر ﷺ : الصمد السيّد المطاع الّذي ليس فوقه آمر وناه.

التوحيد، ص ٨٨ باب ٤ ح ١.
 (٢) سورة آل عمران، الآية: ١٨.

قال: وسئل عليَّ بن الحسين زين العابدين ﷺ عن الصمد فقال: الصمد: الَّذي لا شريك له، ولا يؤود. حفظ شيء، ولا يعزب عنه شيء<sup>(1)</sup>.

١٣ – قال وهب بن وهب القرشيّ : قال زيد بن عليّ ﷺ : الصمد الّذي إذا أراد شيئاً قال له: كن فيكون، والصمد الّذي أبدع الأشياء فخلقها أضداداً وأشكالاً وأزواجاً، وتفرّد بالوحدة بلا ضدّ ولا شكل ولا مثل ولا ندّ<sup>(٢)</sup>.

١٤ - قال وهب بن وهب القرشيّ : وحدّثني الصادق جعفر بن محمّد، عن أبيه الباقر، عن أبيه الله الله الما البصرة كتبوا إلى الحسين بن على الله الله يسألونه عن الصمد، فكتب إليهم: بسم الله الرحمن الرحيم أمَّا بعد فلا تخوضوا في القرآن، ولا تجادلوا فيه، ولا تتكلُّموا فيه بغير علم، فقد سمعت جدِّي رسول الله تُنْتُنْ يقول: من قال في القرآن بغير علم فليتبوَّأ مقعده من النار؛ وأنَّه سبحانه قد فسَّر الصمد فقال: الله أحد الله الصمد، ثمَّ فسَّر. فقال: لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفواً أحد لم يلد لم يخرج منه شيء كثيف كالولد وسائر الأشياء الكثيفة التي تخرج من المخلوقين، ولا شيء لطيف كالنفس، ولا يتشعّب منه البدوات، كالسنة والنوم، والخطرة والهمّ، والحزن والبهجة، والضحك والبكاء، والخوف والرجاء، والرغبة والسأمة، والجوع والشبع؛ تعالى أن يخرج منه شيء، وأن يتولَّد منه شيء كثيف أو لطيف . ولم يولد لم يتولَّد من شيء، ولم يخرج منه شيء كما تخرج الأشياء الكثيفة من عناصرها كالشيء من الشيء، والدابَّة من الدابَّة، والنبات من الأرض، والماء من الينابيع، والثمار من الإشجار، ولا كما تخرج الأشياء اللَّطيفة من مراكزها، كالبصر من العين، والسمع من الأذن، والشمّ من الأنف، والذوق من الفم، والكلام من اللَّسان، والمعرفة والتمييز من القلب، وكالنار من الحجر لابل هو الله الصمد الَّذي لا من شيء ولا في شيء ولا على شيء، مبدع الأشياء وخالقها، ومنشىء الأشياء بقدرته، يتلاشى ما خلق للفناء بمشيئته، ويبقى ما خلق للبقاء بعلمه، فذلكم الله الصمد الَّذي لم يلد ولم يولد، عالم الغيب والشهادة الكبير المتعال، ولم يكن له كفواً أحد<sup>(٣)</sup>.

10 – قال وهب بن وهب القرشيّ : سمعت الصادق علي يقول : قدم وفد من فلسطين على الباقر على فسألوه عن مسائل فأجابهم، ثمَّ سألوه عن الصمد فقال : تفسيره فيه الصمد خمسة أحرف، فالألف دليل على إنيّته، وهو قوله عَمَى الله عنه أحرف، فالألف دليل على إنيّته، وهو قوله عَمَى الله عنه أحرف، فالألف دليل على إنيّته، وهو قوله عَمَى الله عنه أحرف، فالألف دليل على إنيّته، وهو قوله عَمَى الله على إليّته أنّهُ لاَ إله أوَّك ، فسنة أحرف، فالألف دليل على إنيّته، وهو قوله عَمَى الله على المعمد فقال : تفسيره فيه الصمد وذلك تنبيه وإشارة إلى الغائب عن درك الحواس، واللام دليل على إلهيّته بأنّه هو الله، والألف واللام مدغمان لا يظهران على المسان ولا يقعان في السمع، ويظهران في الكتابة والألف واللام مدغمان لا يظهران على المسان ولا يقعان في السمع، ويظهران على الكتابة دليلان على أن الهيّته المان ولا يقعان في السمع، ويظهران في الكتابة والألف من أن الهيّته المين ولا ألف المسان ولا يقعان في السمع، ويظهران في الكتابة والألف واللام مدغمان لا يظهران على اللسان ولا يقعان في السمع، ويظهران في الكتابة دليلان على أن إلهيّته لطيفة خافية لايدرك بالحواس، والمتم ولا يقع في السمع، ويظهران في الكتابة والألف واللام مدغمان لا يظهران على اللسان ولا يقعان في السمع، ويظهران ولا أذن المان مان أن ألهيّته لطيفة خافية لايدرك بالحواس، ولا يقعان في السان والمان ولا أذن الهيته المان وله أن ألهيّته لطيفة خافية لايدرك بالحواس، ولا يقع في لسان واصف، ولا أذن دليلان على أنَّ إلهيّته لطيفة خافية لايدرك الحواس، ولا يقع في لسان واصف، ولا أذن الهان على أنْ إلهيّته لطيفة خافية لايدرك الحواس، والي مان مان المان واصف، ولا أذن الهان المان واصف مان المان واله بله مان أذن ألهان والمان مالمان واله مان مان والمان مان مان واله مان مان واله مان المان واله مان مان والمان مان واله مان والمان مان والمان مان والمان مان والمان مان والمان مان واله مان والمان مان أذن ألهان والمان مان والمان مان واله مان أن ألهان والمان مان والمان مان والمان مان والمان مان والمان مان مان والمان مان والمان مان والمان والمان مان والمان مان والمان مان والمان مان والمان مان واله مان والمان والمان مان والمان مان والمان وال

- التوحيد، ص ٨٩-٩٩ باب ٤ ح ٢ و٣.
   (٢) التوحيد، ص ٩٩ باب ٤ ح ٢ و٣.
  - (۳) التوحيد، ص ۹۰ باب ٤ ح ٥.

سامع لأنَّ تفسير الإله هو الذي أله الخلق عن درك ماهيّته وكيفيّته بحسّ أو وبوهم، لا بل هو مبدع الأوهام وخالق الحواسّ، وإنّما يظهر ذلك عند الكتابة فهو دليل على أنَّ الله سبحانه أظهر ربوبيّته في إبداع الخلق، وتركيب أرواحهم اللّطيفة في أجسادهم الكثيفة، فإذا نظر عبد إلى نفسه لم ير روحه، كما أنَّ لام الصمد لا تتبيّن ولا تدخل في حاسّة من حواسّه الخمس، فإذا نظر إلى الكتابة ظهر له ما خفي ولطف، فمتى تفكّر العبد في ماهيّة الباري وكيفيّته أله في وتحيّر ولم تحط فكرته بشيء يتصوّر له، لأنّه نتخيّن خالق الصور، فإذا نظر إلى خلقه ثبت له أنّه تتخيّن خالقهم، ومركّب أرواحهم في أجسادهم؛ وأمّا الصاد فدليل على وتحيّر ولم تحط فكرته بشيء يتصوّر له، لأنّه نتخيّن خالق الصور، فإذا نظر إلى خلقه ثبت له أنّه تتخيّن خالقهم، ومركّب أرواحهم في أجسادهم؛ وأمّا الصاد فدليل على وعد بالصدق، وقوله صدق وكلامه صدق، ودعا عباده إلى اتباع الصدق بالصدق، ووعد بالصدق دار الصدق، وأمّا الميم فدليل على ملكه، وأنّه الملك الحق، لم يزل ولا يزال ولا يزول ملكه، وأمّا الدال فدليل على دوام ملكه، وأنّه الملك الحق، عن الكون والزوال، بل هو الله نتخيّن مكون الكائنات الذي كان بتكوينه كلّ كنت وكرينه كان .

ثمَّ قال عَلَيْكُ : لو وجدت لعلمي الَّذي آتاني الله تَكْكُلُ حملة لنشرت التوحيد والإسلام والإيمان والدين والشرائع من الصمد، وكيف لي بذلك ولم يجد جدّي أمير المؤمنين عَلِيَكُ حملة لعلمه حتّى كان يتنفس الصعداء ويقول على المنبر : سلوني قبل أن تفقدوني فإنّ بين الجوانح منّي علماً جمّاً، هاه هاه، ألا لا أجد من يحمله، ألا وإنّي عليكم من الله الحجّة البالغة، فلا تتولّوا قوماً غضب الله عليهم قديئسوا من الآخرة كما يئس الكفار من أصحاب القبور .

ثمّ قال الباقر ﷺ : الحمد لله الّذي منَّ علينا ووفّقنا لعبادته الأحد الصمد الّذي لم يلدولم يولد ولم يكن له كفواً أحد، وجنبَّنا عبادة الأوثان، حمداً سرمداً وشكراً واصباً. وقوله ﷺ : ﴿ لَمَ سَيَـلِدَ وَلَـمَ يُولَــنَّهُ يقول الله ﷺ : لم يلد فيكون له ولد يرثه ملكه، ولم يولد فيكون له والديشركه في ربوبيّته وملكه، ولم يكن له كفواً أحد فيعازَه في سلطانه<sup>(۱)</sup>.

**بيمان:** روي في معاني الأخبار ما يتعلّق بتأويل الصمد من هذا الخبر بهذا الإسناد. ثمَّ اعلم أنَّ تحقيق معنى «هو» بهذا الوجه غير معروف، ولا يبعد أن يكون في أصل الوضع كذلك. وقوله: ولا نأله صيغة المتكلّم من أله بمعنى تحيّر. واختلف في لفظ الجلالة فالمشهور أنَّه عربيَّ مشتقٌ، إمّا من أله بمعنى عبد، أومن أله: إذا تحير، إذ العقول تتحيّر في معرفته، أو من ألهت إلى فلان أي سكنت إليه، لأنَّ القلوب تطمئنُّ بذكره، والأرواح تسكن إلى معرفته، أو من أله : إذا فزع من أمر نزل عليه، وألهه غيره: أجاره، إذ العابد يفزع إليه وهو يجيره، أو من أله الفصيل: إذا ولع بامه، إذ العباد يولعون بالتضرُّع إليه في الشدائد، أو من وله: إذا تحيّر وتخبّط عقله، وكان أصله ولاه فقلبت الواو همزة لاستثقال الكسرة عليها، أو من لاه مصدره لاه يليه ليهاً ولاهاً: إذا احتجب وارتفع لأنّه تعالى محجوب عن إدراك الأبصار، ومرتفع على كلّ شيء وعمّا لا يليق به، وقيل: إنّه غير مشتقّ وهو علم للذات المخصوصة وضع لها ابتداءاً. وقيل: أصله "لاها" بالسريانيّة فعرّب بحذف الألف الأخيرة وإدخال اللام عليه.

وقال الرازيّ : ذكروا في الفرق بين الواحد والأحد، وجوهاً؛ أحدها : أنَّ الواحد يدخل في العدد والأحد لا يدخل فيه. وثانيها : أنَّك إذا قلت : فلان لا يقاومه واحد جاز أن يقال : لكنّه يقاومه اثنان بخلاف الأحد، وثالثها : أنَّ الواحد يستعمل في الإثبات والأحد في النفي . انتهى.

وقوله غلائِمَايي : ومن ثمَّ لبيان أنَّ الواحد الحقيقيّ هوالَّذي لا يكون فيه شيء من أنحاء التعدّد لأنَّ الوحدة تقابل العدد.

ثمَّ اعلم أنَّهم اختلفوا في معنى الصمد، فقيل: إنَّه فعل بمعنى المفعول من صمد إليه: إذا قصده، وهو السيّد المقصود إليه في الحوائج. وروت العامّة عن ابن عبّاس أنّه لمّا نزلت هذه الآية قالوا : ما الصمد؟ قال ﷺ : هو السيد الّذي يصمد إليه في الحوائج. وقيل : إنَّ الصمد هو الّذي لا جوف له، وقال ابن قتيبة : الدال فيه مبدلة من التاء وهو الصمت؛ وقال بعض اللّغويّين : الصمد : هو الأملس من الحجر لا يقبل الغبار ولا يدخله ولا يخرج منه شيء.

فعلى الأوَّل عبارة عن وجوب الوجود والاستغناء المطلق واحتياج كلّ شيء في جميع أموره إليه أي الذي يكون عنده ما يحتاج إليه كلُّ شيء، ويكون رفع حاجة الكلّ إليه، ولم يفقد في ذاته شيئاً ممّا يحتاج إليه الكلّ، وإليه يتوجّه كلُّ شيء بالعبادة والخضوع، وهو المستحقُّ لذلك، وإليه يؤمي خبر الجعفريّ.

وأمّا على الثاني فهو مجاز عن أنّه تعالى أحديُّ الذات أحديُّ المعنى ليست له أجزاء ليكون بين الأجزاء جوف، ولا صفات زائدة فيكون بينها وبين الذات جوف؛ أو عن أنّه الكامل بالذات ليس فيه جهة استعداد وإمكان ولا خلوّ له عمّا يليق به، فلا يكون له جوف يصلح أن يدخله ما ليس له في ذاته فيستكمل به، فالجوف كناية عن الخلوّ عمّا لا يصحُّ اتّصافه به.

وأمّا على الثالث فيكون كناية عن عدم الانفعال والتأثّر عن الغير، وكونه محلّاً للحوادث كما سيأتي في جواب من سأل الصادق تلائيًا عن رضا الله وسخطه، فقال: ليس ذلك على ما يوجد من المخلوقين، وذلك أنَّ الرضا دخال يدخل عليه فينقله من حال إلى حال لأنَّ المخلوق أجوف، معتمل، مركّب، للأشياء فيه مدخل؛ وخالقنا لا مدخل للأشياء فيه لأنّه واحد وأحديُّ الذات وأحديُّ المعنى، وهذا الخبر يؤيّد بعض المعاني السابقة أيضاً.

وقد نقل بعض المفسّرين عن الصحابة والتابعين والأئمّة واللّغويّين قريباً من عشرين

معنى، ويمكن إدخال جميعها فيما ذكر من المعنى الأوّل لأنّه لاشتماله على الوجوب الذاتيّ يدلّ على جميع السلوب، ولدلالته على كونه مبدءاً للكلّ يدلّ على اتّصافه بجميع الصفات الكماليّة، وبهذا الوجه يمكن الجمع بين الأخبار المختلفة الواردة في هذا المعنى.

وقوله عَلَيْكَلَمْ : لا يوصف بالتغاير أي الصفات الموجودة المغايرة للذات، ويحتمل على بعد أن يكون مأخوذاً من الغيرة كناية عن أنّه ليس له ضدَّ ولا ندَّ، وفيما رواه الطبرسيُّ تقله : لا يوصف بالنظائر . والبدوات بالفتحات : ما يبدو ويسنح ويظهر من الحوادث والحالات المتغيّرة والآراء المتبدّلة، يقال : بدا أي ظهر، وبدا له في الأمر : نشأ له فيه رأي، وهو ذو بدوات . والإنيّة : التحقّق والوجود . والصعداء بضمّ الصاد وفتح العين : تنفّس طويل والجوانح : الضلوع تحت الترائب ممايلي الصدر . والواصب : الدائم والثابت . والمعازة : المغالبة .

الحسن المن إدريس، عن أبيه، عن ابن هاشم، عن ابن بزيع، عن يونس، عن الحسن ابن السريّ، عن جابر قال: قال أبو جعفر علي الله ﷺ: إن الله ﷺ – تباركت أسماؤه وتعالى في علو كنهه – أحد توحد بالتوحيد في توحده، ثمَّ أجراه على خلقه، فهو أحد صمد ملك قدوس يعبده كلّ شيء ويصمد إليه، وفوق الّذي عسينا أن نبلغ، ربُّنا وسع كلَّ شيء علماً<sup>(۱)</sup>.

**سن:** اليقطينيّ، عن يونس، عن الحسن بن السريّ مثله<sup>(٢)</sup>.

الا **- يد: أبي،** عن سعد، عن ابن عيسى، عن ابن فضّال، عن الحلبيّ وزرارة، عن أبي عبد الله ﷺ قال: إن الله تبارك وتعالى أحد صمد، ليس له جوف، وإنّما الروح خلق من خلقه نصر وتأييد وقوة يجعله الله في قلوب الرسل والمؤمنين<sup>(٣)</sup>.

١٨ – **يد**ءابن عبدوس، عن ابن قتيبة، عن الفضل بن شاذان قال : سأل رجل من الثنويّة أبا الحسن عليّ بن موسى الرضا ﷺ وأنا حاضر – فقال له : إنّي أقول : إنّ صانع العالم اثنان، فما الدليل على أنّه واحد؟ فقال : قولك : إنه اثنان دليل على أنّه واحد لأنك لم تدع الثاني إلاّ بعد إثباتك الواحد، فالواحد مجمع عليه، وأكثر من واحد مختلف فيه<sup>(٤)</sup>.

قال الصدوق تقلله: الدليل على أنَّ الصانع واحد لا أكثر من ذلك أنّهما لو كانا اثنين لم يخل الأمر فيهما من أن يكون كلّ واحد منهما قادراً على منع صاحبه ممّا يريد أوغير قادر، فإن كانا كذلك فقدجاز عليهما المنع، ومن جاز عليه ذلك فمحدث، كما أنَّ المصنوع محدث؛ وإن لم يكونا قادرين لزمهما العجز والنقص، وهما من دلالات الحدث، فصحّ أنَّ القديم واحد.

- التوحيد، ص ١٣٦ باب ١٠ ح ٧.
   (٢) المحاسن للبرقي، ص ٢٤١.
- (٣) التوحيد، ص ١٧١ باب ٢٧ ح ٢. (٤) التوحيد، ص ٢٦٩ باب ٣٦ ح ٦.

ودليل آخر : وهو أنَّ كلّ واحد منهما لا يخلو من أن يكون قادراً على أن يكتم الآخر شيئاً، فإن كان كذلك فالّذي جاز الكتمان عليه حادث، وإن لم يكن قادراً فهو عاجز، والعاجز حادث بما بيِّنّاه. وهذا الكلام يحتجُّ به في إبطال قديمين صفة كلّ واحد منهما صفة القديم الذي أثبتناه. فأمّا ما ذهب إليه ماني وابن ديصان من خرافاتهما في الامتزاج، ودانت به المجوس من حماقاتها في أهرمن ففاسد بما به يفسد قدم الأجسام، ولدخولهما في تلك الجملة اقتصرت على الكلام فيهما ولم أفرد كلّا منهما بما يسئل عنه منه.

۱۹ – يد؛ ابن الوليد، عن الصفّار، عن ابن عيسى، عن ابن أبي عمير، عن هشام بن الحكم قال: اتّصال التدبير وتمام الحكم قال: قلت لأبي عبد الله عليماً الدليل على أنَّ الله واحد؟ قال: اتّصال التدبير وتمام الصنع، كما قال نَتَزَيَّكُ : ﴿ لَوْ كَانَ فِيهِمَا مَالِهُ لَهُ اللّهُ لَفَسَدَتَاً كُوْ<sup>(1)</sup>.

**بيان:** إمّا إشارة إلى برهان التمانع أوإلى التلازم، وسيأتي بعض تقريراتهما .

۲۰ **– ف:** عن داود بن القاسم قال: سألت أبا جعفر ﷺ عن الصمد، فقال: الّذي لا سرّة له. قلت: فإنّهم يقولون: إنّه الّذي لا جوف له، فقال: كلّ ذي جوف له سرّة<sup>(٢)</sup>.

**بیان:** الغرض أنّه لیس فیه تعالی صفات البشر وسائر الحیوانات، وهو أحد أجزاء معنی الصمد کما عرفت وهو لا یستلزم کونه تعالی جسماً مصمتاً .

٢١ **- جع؛** سئل ابن الحنفيّة عن الصمد. فقال: قال عليَّ ﷺ : تأويل الصمد لا اسم ولا جسم، ولا مثل ولا شبه، ولا صورة ولا تمثال، ولا حدّ ولا حدود، ولا موضع ولا مكان، ولا كيف ولا أين، ولا هنا ولا ثمّة، ولا ملأ ولا خلاً، ولا قيام ولا قعود، ولا سكون ولا حركة، ولا ظلمانيّ ولا نورانيّ، ولا روحانيّ ولا نفسانيّ، ولا يخلو منه موضع ولا يسعه موضع، ولا على لون، ولاعلى خطر قلب، ولا على شمّ رائحة، منفيٌّ عنه هذه الأشياء<sup>(٣)</sup>.

٢٢ - ج: عن هشام بن الحكم أنّه قال: من سؤال الزنديق عن الصادق على أن قال: لم لا يجوز أن يكون صانع العالم أكثر من واحد؟ قال أبو عبد الله على في لا يخلو قولك: إنّهما الثان من أن يكونا صانع العالم أكثر من واحد؟ قال أبو عبد الله على في الا يخلو قولك: إنّهما الثان من أن يكونا قديمين قويّين، أو يكونا ضعيفين، أو يكون أحدهما قويّاً والآخر ضعيفاً، فإن كانا قويّين فلم لا يدفع كلُّ واحد منهما صاحبه ويتفرد بالربوبيّة؟ وإن زعمت أنَّ أحدهما فإن كانا قويّين أحدهما قويّاً والآخر ضعيفاً، فإن كانا قويّين فلم لا يدفع كلُّ واحد منهما صاحبه ويتفرد بالربوبيّة؟ وإن زعمت أنَّ أحدهما قويًّ والآخر ضعيفاً، فإن كانا قويّين فلم لا يدفع كلُّ واحد منهما صاحبه ويتفرد بالربوبيّة؟ وإن زعمت أنَّ أحدهما قويًّ والآخر ضعيفاً، قويً والآخر ضعيفاً، وإن كانا قويّين فلم لا يدفع كلُّ واحد حكما نقول – للعجز الظاهر في الثاني، وإن قلت: إنّهما قويًّ والآخر ضعيف أن كانا قويّين فلم لا يدفع كلُّ واحد حكما نقول – للعجز الظاهر في الثاني، وإن قلت: إنّهما قويً والآخر ضعيف ثبت أنه واحد – كما نقول – للعجز الظاهر في الثاني، وإن قلت: إنّهما قويً والآخر ضعيف أن من كلّ جهة، أو مفترقين من كلّ جهة، فلمّا رأينا الخلق منان لم يخل من أن يكونا متفقين من كلّ جهة، أو مفترقين من كلّ جهة، والقدم، دلّ صحة الأمر والتدبير منتظماً، والفلك جارياً، واختلاف الليل والنهار والشمس والقمر، دلّ صحة الأمر والتدبير منتظماً، والفلك جارياً، واختلاف الليل والنهار والشمس والقمر، دلّ صحة الأمر والتدبير منتظماً، والفلك جارياً، واختلاف الليل والنهار والشمس والقمر، دلّ صحة الأمر والتدبير منتظماً، والفلك جارياً، واختلاف الليل والنهار والشمس والقمر، دلّ صحة الأمر والتدبير من من كلّ جهة ما أو منترقين من كلّ جهة ما أو منتظماً، عن كلّ جهة أو منه من كلّ من أن يكونا منتفقين من كلّ جهة، أو منترقين من كلّ جهة، أو منترقين من كلّ جهة، فلما رأينا الخلق من من كلّ جهة أو أو من والند من والقمر، دلّ صحة الأمر والتدبير من من كلّ منه إلى إلى أو من أو من من كلّ جهة أو أو من من كلّ من أو من والقما والند من من كلّ من أو من والقمل والنه إلى أو من من من كلّ منهم أو من والقما والند من أو من والفل والفل أو من والفل والفل والفل والفل والفل أو من أو من والفل وا

التوحيد، ص ٣٦٩ باب ٣٦٦ ح ٥ وللحديث صدر والآية من سورة الأنبياء برقم ٢٢.
 (٢) تحف العقول ص ٣٣٦.
 (٣) جامع الأخبار، ص ٩.

وانتلاف الأمر على أنَّ المدبّر واحد<sup>(١)</sup>.

**يد:** الدقّاق، عن أبي القاسم العلويّ، عن البرمكيّ، عن الحسين بن الحسن، عن إبراهيم بن هاشم القميّ، عن العبّاس بن عمرو الفقيمي، عن هشام بن الحكم مثله؛ وزاد فيه: ثمَّ يلزمك إن ادَّعيت اثنين فلابدّ من فرجة بينهما حتَّى يكونا اثنين فصارت الفرجة ثالثاً بينهما قديماً معهما فيلزمك ثلاثة، وإن ادَّعيت ثلاثة لزمك ما قلنا في الاثنين حتّى يكون بينهم فرجتان فيكونوا خمسة، ثمَّ يتناهى في العدد إلى مالا نهاية له في الكثرة<sup>(٢)</sup>. كاء عليَّ، عن أبيه مثله<sup>(٣)</sup>.

**بيان:** ولنشر ههنا إلى بعض براهين التوحيد على وجه الاختصار، ثمَّ لنذكرما يمكن أن يقال في حلّ هذا الخبر الّذي هو من غوامض الأخبار.

فأمّا البراهين : فالأوّل أنّه لمّا ثبت كون الوجود عين حقيقة الواجب فلو تعدّد لكان امتياز كلّ منهما عن الآخر بأمر خارج عن الذات فيكونان محتاجين في تشخّصهما إلى أمر خارج، وكلُّ محتاج ممكن .

والثاني : أنّه لو تعدّد الواجب لذاته فإمّا أن يكون امتياز كلّ منهما عن الآخر بذاته فيكون مفهوم واجب الوجود محمولاً عليهما بالحمل العرضيّ، والعارض معلول للمعروض فيرجع إلى كون كلّ منهما علّةً لوجوب وجوده وقد ثبت بطلانه. وإمّا أن يكون ذلك الامتياز بالأمر الزائد على ذاتهما وهو أفحش، فإنّه إمّا أن يكون معلولاً لماهيّتهما أو لغيرهما، وعلى الأوّل إن اتحد ماهيّتهما كان التعيّن مشتركاً وهذا خلف، وإن تعدّدت الماهيّة كان كلّ منهما شيئاً عرض له وجوب الوجود أعني الوجود المتأكّد للواجب، وقد تبيّن بدلائل عينيّة الوجود بطلانه، وعلى الثاني يلزم الاحتياج إلى الغير والامكان؛ وبالجملة لو كان الواجب متعدّداً لكان نسبة الوجوب إليهما نسبة العوارض فكان ممكناً لا واجباً.

الثالث: أنّه لو كان لله سبحانه شريك لكان لمجموع الواجبين وجود غير وجود الآحاد، سواء كان ذلك الوجود عين مجموع الوجودين، أو أمراً زائداً عليه، ولكان هذا الوجود محتاجاً إلى وجود الأجزاء، والمحتاج إلى الغير ممكن محتاج إلى مؤثّر والمؤثّر في الشيء يجب أن يكون مؤثّراً في واحد من أجزائه، وإلاّ لم يكن مؤثّراً في ذلك الشيء، وقد ادّعوا لضرورة فيه، ولا يمكن التأثير فيما نحن فيه في شيء من الأجزاء لكون كلّ من الجزئين واجباً، فالشريك يستلزم التأثير فيما لا يمكن التأثير فيه، أو إمكان ما فرض وجوبه إلى غير ذلك من المغاسد.

(۱) الاحتجاج، ص ۳۳۳.
 (۲) التوحيد، ص ۲٤۳.
 (۳) أصول الكافي، ص ٤٩ كتاب التوحيد باب ١ ح ٥.

الرابع: برهان التمانع وأظهر تقريراته أنَّ وجوب الوجود يستلزم القدرة والقوَّة على جميع الممكنات قوَّة كاملة بحيث يقدر على إيجاده ودفع ما يضادَّه مطلقاً، وقدم القدرة على هذا الوجه نقص، والنقص عليه تعالى محال ضرورة بدليل إجماع العقلاء عليه، ومن المحال عادةً إجماعهم على نظريّ، ولنن لم يكن ضروريّاً فنظريّ ظاهر متسق الطريق، واضح الدليل، واستحالة إجماعهم على نظريّ لا يكون كذلك أظهر؛ فنقول حينئذ: لو كان في الوجود واجبان لكانا قويّين، وقوّتهما يستلزم عدم قوَّتهما لأنَّ قوّة كلّ منهما على هذا الوجه يستلزم قوته على دفع الآخر عن إرادة ضدّ ما يريده نفسه من الممكنات، والمدفوع غير قويّ بهذا المعنى الذي زعمنا أنّه لازم لسلب النقص.

هذا إنّما يتمُّ لو كان إرادة كلّ منهما للممكن بشرط إرادة الآخر لضدّه ممكناً وبالعكس؟ وليس كذلك بل إرادة كلّ منهما له بشرط إرادة الآخر لضدّه ممتنع، ونظير ذلك أنَّ إرادة الواجب للممكن بشرط وجود ضده محال، ولا يلزم منه نقص. قلت: امتناع الارادة بشرط إرادة الآخر هو الامتناع بالغير، وامتناعه بالغير تحقق النقص والعجز – تعالى عن ذلك – وأمّا امتناع إرادة الشيء بشرط وجود ضدّه فمن باب إرادة المحال الذاتي، وإن كان امتناع الارادة امتناعاً بالغير؛ ومثله غير ملزوم للنقص بخلاف ما نحن فيه فإنَّ المراد ممتنع بالغير.

فإن قلت : وجود الشيء كما يمتنع بشرط ضدَّه ونقيضه كذلك يمتنع بشرط ملزوم ضدَّ ونقيضه، والأوَّل امتناع بالذات، والثاني امتناع بالغير، وكما أنَّ إرادة الأوَّل منه تعالى محال ولا نقص فيه، وكذلك إرادة الثاني ؛ وظاهر أنَّ إرادة إيجاد الممكن بشرط إرادة الآخر له من قبل الثاني فينبغي أن لا يكون فيه نقص. قلت : فرق بين الأمرين فإنَّ وجود الممكن إذا قيّد واشترط بملزوم نقيضه كان ممتنعاً ولو بالغير ولم يتعلق به إرادة ضرورة، وأمّا إذا لم يقيد الوجود به بل أُطلق فغير ممتنع فيمكن تعلق الإرادة به ولو في زمان وجود ملزوم النقيض بأن يدفع الملزوم، وإن لم يندفع هو من قبل نفسه أومن دافع آخر ؛ بخلاف إرادة الآخر له فإنّه لو يدفع الملزوم، وإن لم يندفع هو من قبل نفسه أومن دافع آخر ؛ بخلاف إرادة الآخر له فإنّه لو فالآخر مدفوع فصار حاصل الفرق حينئذ أنَّ الصانع تعالى قادر على إيجاد أحد الضدّين في زمان الضدّ الآخر بدون حاجة إلى واسطة غير مستندة إليه تعالى، وهو أي الحاجة إلى الواسطة المستندة إلى الفاعل لا ينافي السانع تعالى قادر على إيجاد أحد الضدّين في إلى الشرط الفيذ إلى الفاعل الفرق حينئذ أنَّ الصانع تعالى قادر على إيجاد أحد الضدّين في إلى الفتر الفيز إلى الفاعل لا ينافي الستقلال والقدرة كما لا ينافي الحتاج إلى الواسطة المستندة إلى الفاعل لا ينافي الاستقلال والقدرة كما لا ينافي الاحتياج إلى الواسطة الواسطة المستندة إلى الفاعل لا ينافي الاستقلال والقدرة كما لا ينافي الاحتياج إلى الواسطة إلى الذات.

لا يقال: لعلّ انتفاء إرادة الآخر واجب بنفسه، ولا نسلّم منافاة توسّط الواجب بالذات بين الفاعل وفعله، لاستقلاله وإستلزامه النقص. لأنّا نقول: الأوَّل بيّن البطلان فإنَّ تحقّق إرادة الآخر وانتفاعها ممكن في نفسه لكنّه ينتفي فيما نحن فيه من قبل ذي الارادة لو انتفى فيكون واسطة ممكنة غير صادرة عن الفاعل ولا مستندة إليه؛ وأمّا الثاني فربّما تدّعى البداهة في استلزامه النقص وهو غير بعيد وبهذا التقرير يندفع كثير من الشكوك والشبه.

الخامس: تقرير آخر لبرهان التمانع ذكره المحقق الدوانيّ، وهو أنّه لا يخلو أن يكون قدرة كلّ واحد منهما وارادته كافية في وجود العالم، أو لا شيء منهما كاف، أو أحدهما كاف فقط، وعلى الأوّل يلزم اجتماع المؤثّرين التامّين على معلول واحد، وعلى الثاني يلزم عجزهما لأنّهما لا يمكن لهما التأثير إلاّ باشتراك الآخر، وعلى الثالث لا يكون الآخر خالفاً فلا يكون إلهاً؛ أفمن يخلق كمن لا يخلق؟ .

لا يقال: إنّما يلزم العجز إذا انتفت القدرة على الإيجاد بالاستقلال أمّا إذا كان كلَّ منهما قادراً على الإيجاد بالاستقلال ولكن اتفقا على الإيجاد بالاشتراك فلا يلزم العجز كما أنَّ القادرين على حمل خشبة بالانفراد قد يشتركان في حملها، وذلك لا يستلزم عجزهما لأنَّ إرادتهما تعلّقت بالاشتراك، وإنّما يلزم العجز لو أرادا الاستقلال ولم يحصل. لأنّا نقول: تعلّق إرادة كلّ منهما إن كان كافياً لزم المحذور الأوَّل، وإن لم يكن كافياً لزم المحذور الثاني، والملازمتان بيّنتان لا تقبلان المنع، وما أوردتم من المثال في سند المنع لا يصلح يتمُّ الميل الصادر من الآخر حتّى تنقل الخشبة بمجموع الميلين، وليس كلّ واحد منهما بهذا القدر من الميل العادر من الآخر وفي مبحثنا هذا ليس المؤثّر إلاّ تعلّق القدرة والإرادة؛ ولا يتصوّر الزيادة والنقصان في شيء منهما .

السادس: أنَّ كلِّ من جاء من الأنبياء وأصحاب الكتب المنزلة إنّما ادّعى الاستناد إلى واحد أسند إليه الآخر، ولو كان في الوجود واجبان لكان يخبر مخبر من قبله بوجوده وحكمه، واحتمال أن يكون في الوجود واجب لا يرسل إلى هذا العالم أو لا يؤثّر ولا يدبّر أيضاً فيه مع تدبيره ووجود خبره في عالم آخر أو عدمه ممّا لا يذهب إليه وهم واهم، فإنَّ الوجوب يقتضي العلم والقدرة وغيرهما من الصفات، ومع هذه الصفات الكماليّة يمتنع عدم الإعلام ونشر الآثار بحيث يبلغ إلينا وجوده، وأمّا ما زعمت الثنويّة من الإله الثاني فليس بهذه المثابة. وممّا يرسل ويحكم فيهم وإن قالوا بوجود الواجب الآخر فقد نفوا لازمه فهو باطل بحكم العقل.

وقد أثبتنا في كتاب الروضة فيما أوصى به أمير المؤمنين ابنه الحسن بشكلا ما يؤمي إلى هذا الدليل، حيث قال للجيلا : واعلم أنّه لو كان لربّك شريك لأتتك رسله، ولرأيت آثار ملكه وسلطانه، ولعرفت صفته وفعاله، ولكنّه إله واحد كما وصف نفسه، لا يضادّه في ذلك أحد ولا يحاجّه، وأنّه خالق كلّ شيء.

السابع : الأدلَّة السمعيَّة من الكتاب والسنَّة وهي أكثر من أن تحصى ، وقد مرَّ بعضهًا ، ولا

محذور في التمسّك بالأدلّة السمعيّة في باب التوحيد، وهذه هي المعتمد عليها عندي . وبسط الكلام في تلك الأدلّة وما سواها ممّالم نشر إليها موكول إلى مظانّها ، ولنرجع إلى حلّ الخبر وشرحه، وقد قيل فيه وجوه :

الأوَّل: أنَّ المراد بالقويّ القويُّ على فعل الكلّ بالإرادة مع إرادة إستبداده به، والمراد بالضعيف الّذي لا يقوى على فعل الكلّ، ولا يستبدّ به ولا يقاوم القويّ، فإن كانا قويّين فلمَ لا يدفع كلّ منهما صاحبه ويتفرّد به، أي يلزم من قوتّهما انفراد كلّ بالتدبير، ويلزم منه عدم وقوع الفعل، وإن زعمت أنَّ أحدهما قويٌّ والآخر ضعيف ثبت أنّه واحد أي المبدأ للعالم واحد لعجز الضعيف عن المقاومة والتأثير، وثبت احتياج الضعيف إلى العلّة الموجدة لأنَّ القويّ أقوى وجوداً من الضعيف، وضعف الوجود لا يتصوّر إلاّ بجواز خلوّ الماهيّة عن الوجود، ويلزم منه الاحتياج إلى المبدأ المباين الموجد له.

وإن قلت: إنَّهما اثنان أي المبدأ اثنان، وهذا هو الشقِّ الثاني، أي كونهما ضعيفين بأن يقدر ويقوى كلّ منهما على بعض، أو يفعل بعضاً دون بعض بالإرادة، وإن كان يقدر على الكلِّ وفي هذا الشقِّ لا يخلو من أن يكونا متَّفقين أي في الحقيقة من كلِّ جهة، ويلزم من هذا عدم الامتياز بالتعين للزوم المغايرة بين الحقيقة والتعيّنين المختلفين، واستحالة استنادهما إلى الحقيقة، واستحالة استنادهما إلى الغير فيكون لهما مبدءً، أو مختلفين مفترقين من كلِّ جهة وذلك معلوم الانتفاء فإنَّا لمَّا رأينا الخلق منتظماً، والفلك جارياً، والتدبير واحداً، واللَّيل والنهار والشمس والقمر دلَّ صحَّة الأمر والتدبير وائتلاف الأمر على أنَّ المدبِّر واحد لا اثنان مختلفان من كلَّ جهة، ثمَّ ذلك المدبِّر الواحد لا يجوز أن يكون واحداً بجهة من حيث الحقيقة مختلفاً بجهة أخرى فيكون المدبِّر اثنين، ويلزمك إن ادِّعيت اثنين فرجة ما بينهما لأنَّ لهما وحدة فلا يتمايزان إلاّ بمميز فاصل بينهما حتّى يكونا اثنين، لامتناع الاثنينيَّة بلا مميَّز بينهما، وعبّر عن الفاصل المميّز بالفرجة حيث إنَّ الفاصل بين الأجسام يعبر عنه بالفرجة، وأولئك الزنادقة لم يكونوا يدركون غير المحسوسات تنبيهاً على أنَّكم لا تستحقُّون أن تخاطبوا إلاَّ بما يليق استعماله في المحسوسات، وذلك المميِّز لابدَّ أن يكون وجوديًّا داخلاً في حقيقة أحدهما، إذلا يجوز التعدّد مع الاتّفاق في تمام الحقيقة كما ذكرنا، ولا يجوز أن بكون ذلك المميّز ذا حقيقة يصح انفكاكها عن الوجود وخلوّها عنه ولو عقلاً، وإلاّ لكان معلولاً محتاجاً إلى المبدأ فلا يكون مبدءاً ولا داخلاً فيه، فيكون المميّز الفاصل بينهما قديماً موجوداً بذاته كالمتَّفق فيه فيكون الواحد المشتمل على المميِّز الوجوديِّ اثنين لا واحداً، ويكون الاثنان اللّذان ادَّعيتهما ثلاثة ، فإن قلت به وادَّعيت ثلاثة لزمك ما قلت في الاثنين من تحقّق المميّز بين الثلاثة، ولابدّ من مميّزين وجوديّين حتّى تكون بين الثلاثة فرجتان ولابدً من كونهما قديمين كما مرّ فيكونوا خمسة، وهكذا، ثمَّ يتناهى في العدد إلى ما لا نهاية له في

الكثرة، أي يتناهى الكلام في التعدد إلى القول بما لا نهاية له في الكثرة، أو يبلغ عدده إلى كثرة غير متناهية، أو المراد أنّه يلزمك أن يتناهى المعدود المنتهي ضرروة بمعروض ما ينتهي إليه العدد أي الواحد إلى كثير لا نهاية له في الكثرة فيكون عدداً بلا واحد وكثرة بلا وحدة، وعلى هذا يكون الكلام برهانيّاً لا يحتاج إلى ضميمة، وعلى الأوّلين يصير بضمّ ما ذكرناه من ثالث الاحتمالات برهانيّاً .

الثاني : أنَّ يكون إشارة إلى ثلاثة براهين، وتقرير الأوّل – بعدما تقرّر أنَّ ما لا يكون قويّاً على إيجاد أيّ ممكن كان لا يكون واجباً بالذات – أن يقال : لا يصحّ أن يكون الواجب بالذات اثنين، وإلاّ كان كلّ منهما قويّاً على إيجاد أيّ ممكن كان، وكلّ ممكن بحيث يكون استناده إلى أيّ منهما كافياً في تصحّح خروجه من القوّة إلى الفعل، وحينئذ لم يكن محيص إمّا من لزوم استناد كلّ معلول شخصيّ إلى علّتين مستبدّتين بالإفاضة وذلك محال؛ أو من لزوم الترجّح بلا مرجّح وهو فطريّ الاستحالة، أو من كون أحدهما غير واجب بالذات وهو خلاف المفروض، وهذا البرهان يتم عند قوله غليّتيني: للعجز الظاهر في الثاني .

وقوله علي الله الله على أنَّ المدبّر واحد إشارة إلى برهان ثان، وهو أحد الوجوه البرهانيَّة في قوله تعالى : ﴿لَوَ كَانَ فِيهِمَا ءَالِمُةُ إِلَّا اللَّهُ لَفَسَدَنَاً﴾ (١)؛ وتلخيص تقريره أنَّ التلازم بين أجزاء النظام الجمليّ المنتظم المتسق كما بين السماء والأرض مثلاً على ما قد أحقّته القوانين الحكميّة لا يستتبُّ إلاّ بالإستناد إلى فاعل واحد يصنع الجميع بحكمته وقدرته إذ التلازم بين شيئين لا يتصحّح إلاّ بعليّة أحدهما للآخر، أو بمعلوليّتهما لعلّة واحدة موجبة، فلو تعدد أختلَّ الأمر وفسد النظام .

وتقرير الثالث هو أنّك لو ادَّعيت اثنين كان لا محالة بينهما إنفصال في الوجود، وافتراق في الهويّة، ويكون هناك موجود ثالث هو المركّب من مجموع الإثنين، وهو المراد بالفرجة، لأنّه منفصل الذات والهويّة، وهذا المركّب لتركّبه عن الواجبات بالذات المستغنيات عن الجاعل موجود لا من تلقاء الصانع إذ افتقار المركّب إلى الجاعل بحسب افتقار أجزائه فإذا لم تفتقر أجزاؤه لم يفتقر هو بالضرورة فإذن قد لزمك أن يكون هذا الموجود الثالث أيضاً قديماً فيلزمك ثلاثة وقد ادَّعيت اثنين وهكذا ؛ ويرد عليه مع بعد إطلاق الفرجة بهذا المعنى أنه يلزم في الفرض الثاني سبعة لا خمسة.

الثالث: أن يكون إشارة إلى حجّتين: إحداهما عامّيّة مشهوريّة، والأخرى خاصيّة برهانيّة: أمّا الأولى فقوله: لا يخلو قولك إلى قوله: في الثاني ومعناه أنّه لو فرض قديمان فلا يخلو أن يكون كلاهما قويّين أو كلاهما ضعيفين أو أحدهما قويّاً والآخر ضعيفاً، والثلاثة

(١) سورة الأنبياء، الآية: ٢٢.

بأسرها باطلة أمّا الأوّل فلأنّه إذا كانا قويّين، وكلّ منهما في غاية القوّة من غير ضعف وعجز كما هو المفروض – والقوّة تقتضي الغلبة والقهر على كلّ شيء سواه – فما السبب المانع لأن يدفع كلّ واحد منهما صاحبه حتّى يتفرّد بالتدبير والقهر على غيره؟ إذ اقتضاء الغلبة والاستعلاء مركوزة في كلّ ذي قوّة على قدر قوّته والمفروض أنَّ كلاً منهما في غاية القوّة. وأمّا فساد الشقّ الثاني فهو ظاهر عند جمهور الناس، لما حكموا بالفطرة من أنَّ الضعف ينافي الالهيّة، ولظهوره لم يذكره غليقيّية وأيضاً يعلم فساده بفساد الشقّ الثالث، وهو قوله : وإن زعمت أنَّ أحدهما قويَّ والآخر ضعيف ثبت أنّه أي الإله واحد – كما نحن نقول – للعجز الظاهر في المفروض ثانياً لأنَّ الضعف منشأ العجز، والعاجز لا يكون إلهاً بل مخلوقاً

وأمّا الحجّة البرهانيّة فأشار إليها بقوله: فوإن قلت: إنّهما اثنان» وبيانه أنّه لو فرض موجودان قديمان فإمّا أن يتّفقا من كلّ جهة، أو يختلفا من كلّ جهة، أو يتفقا بجهة ويختلفا بأخرى والكلُّ محال: أمّا بطلان الأوّل فلأنّ الاثنينيّة لا تتحقّق إلاّ بامتياز أحد الإثنين عن صاحبه ولو بوجه من الوجوه؛ وأمّا بطلان الثاني فلما نبّه عليه بقوله: فلمّا رأينا الخلق منتظماً، وتقريره أنَّ العالم كلّه كشخص واحد كثير الأجزاء والأعضاء مثل الإنسان، فإنّا نجد أجزاء العالم مع اختلاف طبائعها الخاصّة وتباين صفاتها وأفعالهاالمخصوصة يرتبط بعضها المجل، ويفتقر بعضها إلى بعض، وكلّ منها يعين بطبعه صاحبه، وهكذا نشاهد الأجرام العالية وما ارتكز فيها من الكواكب النّيرة في حركاتها الدوريّة وأضوائها الواقعة منها نافعة العالية وما ارتكز فيها من الكواكب النّيرة في حركاتها الدوريّة وأضوائها الواقعة منها نافعة المائيات، محصّلة لأمزجة المركّبات الّتي يتوقّف عليها صور الأنواع ونفوسها، وحياة الكائنات ونشوء الحيوان والنبات، فإذا تحقّق ما ذكرنا من وحدة العالم لوحدة النظام الكائنات ونشوء الحيوان والنبات، فإذا تحقّق ما ذكرنا من وحدة العالم لوحدة النظام الكائنات ونشوء الحيوان والنبات، فإذا تحقق ما ذكرنا من وحدة العالم لوحدة النظام الكائنات ونشوء الحيوان والنبات، فإذا تحقق ما ذكرنا من وحدة العالم لوحدة النظام واتّصال التدبير دلّ على أنَّ إلهه واحد، وإليه أشار بقوله: دلَّ صحّة الأمر والتدبير وائتلاف

وأمّا بطلان الشقّ الثالث - وهو أنّهما متفقان من وجه ومختلفان من وجه آخر - فبأن يقال - كما أشار إليه علي يقوله : «ثمّ يلزمك» - : إنّه لابدّ فيهما من شيء يمتاز به أحدهما عن صاحبه وصاحبه عنه، وذلك الشيء يجب أن يكون أمراً وجوديّاً يوجد في أحدهما ولم يوجد في الآخر، أو أمران وجوديّان يختصّ كلّ منهما بواحد فقط، وأمّا كون الفارق المميّز لكلّ منهما عن صاحبه أمراً عدميّاً فهو ممتنع بالضرورة إذ الأعدام بما هي أعدام لا تمايز بينها ولا تمييز بها، فإذا فرض قديمان فلا أقلّ من وجود أمر ثالث يوجد لأحدهما، ويسلب عن الآخر، وهو المراد بالفرجة إذ به يحصل الانفراج أي الافتراق بينهما لوجوده في أحدهما وعدمه في الآخر، وهو أيضاً لا محالة قديم موجود أمر ثالث مي ميا لوجوده في أحدهما أن يكون القدماء ثلاثة وقد فرض أثنان وهذا خلف، ثمّ يلزم من فرض كونهم ثلاثة أن يكونوا **أقول:** الأظهر على هذا التقرير أن تحمل الوحدة في قوله ﷺ : على أنَّ المدبّر واحد على الأعمّ من الوحدة النوعيّة والشخصيّة، ولو حملت على الشخصيّة يمكن أن يستخرج منه ثلاث حجج بهذا التقرير ولا يخفى توجيهها .

الرابع: أن يكون إشارة إلى ثلاث حجج لكن على وجه آخر، وتقرير الأوَّل أنّه لو كان أثنين فإما أن يكونا قويّين أي مستقلّين بالقدرة على كلَّ ممكن في نفسه سواء كان موافقاً للمصلحة أو مخالفاً، وهو إنّما يتصوّر بكونهما قديمين؛ وإمّا أن يكونا ضعيفين أي غير مستقلّين بالقدرة على ممكن ما في نفسه؛ وإمّا أن يكون أحدهما قويّاً والآخر ضعيفاً؛ والأوَّل محال لاشتماله على التناقض، لأنَّ كون كلّ منهما قويّاً بهذا المعنى يستلزم أن يكون قويّاً على محال لاشتماله على التناقض، لأنَّ كون كلّ منهما قويّاً بهذا المعنى يستلزم أن يكون قويًا على دفع الآخر عن أن يصدر عنه مراد الأوّل بعينه أو مئله أو ضدّه في محلّه لأنَّ عدم المنافي شرط في صدور كلّ ممكن، وعدم القوَّة على الشرط ينافي القوَّة على المشروط ولا شكَّ أنَّ المدفوع كذلك ضعيف مسخّر، فقوَّة كلّ منهما في فعل صدر عنه يستلزم دفعه الآخر في فعله، وضعف ذلك الآخر، وفي فعل تركه حتى فعل الآخر ضدة معليه على معلوم مؤمرة أنه يدفع كلّ وهذا تفرّد بالتدبير، وبطلان الشقّ الثالث لكونه مستلزماً لعجز أحدهما أي ضعفه، وعدم والأخر ويتفرّد بالتدبير، وبطلان الشق الثالث لكونه مستلزماً لعجز أحدهما أي ضعفه، وعدم وضعف ذلك الآخر، وفي فعل تركه حتى فعل الآخر ضدة معلوم ضرورة أنّه يدفع كلّ منهما وضعف ذلك الأخر، وفي فعل تركه حتى فعل الآخر مدة معلوم ضرورة أنّه يدفع كلّ منهما وضعف ذلك الأخر، وفي فعل تركه حتى فعل الآخر معلوم أي معلوم أي ضرورة أنه يدفع كلّ منهما ولما عرّد بالتدبير، وبطلان الشق الثالث لكونه مستلزماً لعجز أحدهما أي ضعفه، وعدم الأخر ويتفرد بالتدبير؛ وبطلان الشق الثالث لكونه مستلزماً لعجز أحدهما أي ضعفه، وعد كرة منهما ورنه ممّن ينتهي إليه شيء من تدبير العالم يستلزم بطلان الشق الثاني بطريق أولى. وتقرير كونه ممن ويتهي إليه شيء من تدبير العالم يستلزم بعلون الشق منساوية من جميع الوجوه بأن كونه من ينتهي إليه شيء من تدبير العالم يستلزم بعلون الشق الثاني بطريق أولى. وتقرير كونه من ويته وو أنه لو كان المدبر اثنين فنسبة معلول معلول إليهما إما متساوية من جميع الوجوه بأن كونه من جامع عال وحد منهما ولا في كلّ منهما ما يختصُ به ويرجح صدوره عنه على صدوره عن الثاني هو أنّه لو كان المدبر اثنين فنسبة معلول معاول إليهما إما متساوية من جميع الوجوه بأل لا خر من الداعي والمصاحة ونحوهما وإمما ما يختصُ بميع من جميع الو م

أمّا الأوَّل فلانَه إمّا أن يكون ترك كلّ منهما لذلك المعلول مستلزماً لفعل الآخر إيّاه لحكمة كلّ منهما أم لا، فعلى الأوَّل إحداث أحدهما ذلك المعلول يستلزم الترجيح بلا مرجّح، لأنَّ إحداث كلّ منهما ذلك المعلول ليس أولى بوجه من تركه إيّاه وإحداث الآخر إيّاه، وعلى الثاني إمّا أن يكون ترك التارك له مع تجويزه الترك على الآخر قبيحاً وخلاف الحكمة أم لا، والأوّل يستلزم النقص، والثاني يستلزم عدم إمكان رعاية المصالح التي لا تحصى في خلق العالم، لأنّه اتفاقيّ حينئذ، ومعلوم بديهةً أنَّ الاتّفاقيّ لا يكون منتظماً في أمرسهل، كصدور مثل قصيدة من قصائد البلغاء المشهورين عمّن لم يمارس البلاغة، وإن كان يمكن أن يصدر عنه اتّفاقاً مصراع بليغ، أو مصراعان فضلاً عمّا نحن فيه.

وأمّا بطلان الثاني فلأنّه يستلزم أن تكون مختلفة من جميع الوجوه بأن لا يكون أحدهما قادراً عليه أصلاً لأنَّ اختلاف نسبة قادرين إلى معلول واحد شخصيّ إنّما يتصوّر فيما يمكن أن يكون صدوره عن أحدهما أصلح وأنفع من صدوره عن الآخر، وهذا إنّما يتصوَّر فيما كان نفع فعله راجعاً إليه كالعباد، وأمّا إذا كان القادران بريتين من الإنتفاع كما فيما نحن فيه فلا يتصوَّر ذلك فيه بديهةً، وينبه عليه أنَّ الغنيَّ المطلق إنَّما يفعل ما هو الخير في نفسه من غير أن يكون له فيه نفع سواء كان لغيره فيه نفع كما في ثواب المطيع أولم يكن، ومثاله عقاب الكافر إن لم يكن للمطيعين فيه نفع .

وتقرير الثالث أنّه إن كان المدبّر اثنين فنسبة معلول معلول إليهما إمّا متساوية من جميع الوجوه أو لا وكلاهما باطل ، أمّا الأوَّل فلأنَّ صدور بعض المعلومات عن أحدهما وبعض آخر منهما عن الآخر منهما حينئذ يحتاج إلى ثالث هو الفرجة بينهما أي ما يميز ويعين كلّ معلول معلول لواحد معين منهما حتّى يكون المدبران اثنين لامتناع الترجيح من جهة الفاعلين بلا مرحج أي بلا داع أصلاً كما هو المفروض فيلزم خلاف الفرض ، وهو أن يكون المدبّر ثلاثة ثمَّ ننقل الكلام إلى الثلاثة وهكذا إلى مالا نهاية له في الكثرة ويلزم التسلسل . وإنما لم يكتف عليميني بعد نقل الكلام إلى الثلاثة بالاحتياج إلى فرجة واحدة للتميُّزين حتّى يكون المجموع أربعة لا خمسة ، وإن كان المطلوب وهو لزوم التسلسل حاصلاً به أيضاً لأنَّ هناك ثلاثة تمييزات ، وتخصيص واحد منهما بمميّز كما هو المفروض واشتراك اثنين منهما لو اتحاد النسبة تحكّم . وأمّا بطلان الثاني فلما مرَّ في بيان بطلان الشقُّ الثاني منها لائة

**أقول:** لا يخفى بعد هذا التقرير عن الأفهام واحتياجه إلى تقدير كثير من المقدّمات في الكلام.

الخامس: أن يكون الأوَّل إشارة إلى برهان التمانع بأحد تقريراته المشهورة والثاني إلى التلازم كما مرَّ، والثالث يكون إلزاماً على المجسّمة المشركة القائلين بإلهين مجسّمين متباعدين في المكان كما هو الظاهر من كلام المجوس لعنهم الله، ويكون الفرجة محمولة على معناها المتبادر من جسم يملأ البعد بينهما لبطلان الخلاء أو سطح فاصل بينهما لتحقق الاثنينيّة. هذا ما قيل أو يمكن أن يقال في حلّ هذا الخبر الّذي تحيّرت فيه الأفهام والفكر، ولم نتعرّض لبسط الكلام في كلّ وجه، ولا لإيراد ما يرد على كلّ منها من الإشكالات

٢٣ – **يد:** ابن الوليد، عن الصفّار، عن عبّاد بن سليمان، عن سعد بن سعد قال : سألت أبا الحسن الرضا عَلَيَّةٍ عن التوحيد، فقال : هو الّذي أنتم عليه<sup>(١)</sup>.

٢٤ - **يد:** أبي، عن سعد، عن إبراهيم بن هاشم، ويعقوب بن يزيد، عن ابن فضّال، عن ابن بكير، عن زرارة، عن أبي عبد الله ﷺ قال: سمعته وهو يقول في قوله كَمَرَكَكُ : ﴿وَلَهُ مَ أَسْـَكُمَ مَن فِي ٱلسَّمَكَوَتِ وَٱلأَرْضِ طَوَعَــا وَكَـرَهَا﴾<sup>(٢)</sup> قال: هو توحيدهم لله لَنَمَرَكَكُ <sup>(٣)</sup>.

- التوحيد، ص ٤٦ باب ٢ ح ٦.
   (٢) سورة آل عمران، الآية: ٨٣.
  - (۳) التوحيد، ص ٤٦ باب ۲ ح ۷.

٢٥ – **يد:** الأشنانيّ، عن ابن مهرويه، عن الفرّاء، عن الرضا، عن آبائه، عن علي ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ: التوحيد نصف الدين، واستنزلوا الرزق بالصدقة<sup>(١)</sup>.

قال الصدوق في كتاب التوحيد بعد نقل الأعرابيّ : سمعت من أثق بدينه ومعرفته باللّغة والكلام يقول: إنَّ قول القائل: واحد واثنان وثلاثة إلى آخره إنَّما وضع في أصل اللُّغة للإبانة عن كمّيّة ما يقال عليه لا لأنَّ له مسمّى يتسمّى به بعينه ، أو لأنَّ له معنيَّ سوى ما يتعلّمه الإنسان لمعرفة الحساب، ويدور عليه عقد الأصابع عند ضبط الآحاد والعشرات والمتات والألوف، ولذلك متى أراد مريد أن يخبر غيره عن كمّيّة شيء بعينه سمّاه باسمه الأخصّ، ثمَّ قرن لفظة الواحد به وعلَّقه عليه يدلَّ به على كمِّيَّته لا على ماعدا ذلك من أوصافه، ومن أجله يقول القائل: درهم واحد، وإنَّما يعني به أنَّه درهم فقط، وقد يكون الدرهم درهماً بالوزن ودرهماً بالضرب فإذا أراد المخبران يخبر عن وزنه قال : درهم واحد بالوزن، وإذا أراد أن يخبر عن عدده أو ضربه قال: درهم واحد بالعدد، ودرهم واحد بالضرب. وعلى هذا الاصل يقول القائل: هو رجل واحد، وقد يكون الرجل واحدا بمعنى أنَّه إنسان وليس بإنسانين، ورجل ليس برجلين، وشخص ليس بشخصين، ويكون واحداً في الفضل، واحداً في العلم، واحداً في السخاء، واحداً في الشجاعة، فإذا أراد القائل أن يخبر عن كميته قال: هو رجل واحد فدل ذلك من قوله على أنَّه رجل وليس هو برجلين، وإذا أراد أن يخبر عن فضله قال: هذا واحد عصره، فدل ذلك على أنَّه لا ثاني له في الفضل، وإذا أراد أن يدلَّ على علمه قال: إنَّه واحد في علمه؛ فلودلٌ قوله: واحد بمجرَّده على الفضل والعلم كما دل بمجرده على الكمية لكان كلُّ من اطلق عليه لفظة واحد أراد فاضلاً لا ثاني له في فضله، وعالماً لا ثاني له في علمه؛ وجواداً لا ثاني له في جوده، فلمّا لم يكن كذلك صحّ أنَّه بمجرّده لا يدلّ إلاّ على كمَّيَّة الشيء دون غيره، وإلاَّ لم يكن لما أضيف إليه من قول القائل: واحد عصره ودهره فائدة، ولا كان لتقييده بالعلم والشجاعة معنىً لأنَّه كان يدلُّ بغير تلك الزيادة وبغير ذلك التقييد على غاية الفضل وغاية العلم والشجاعة؛ فلمَّا احتيج معه إلى زيادة لفظ واحتيج إلى التقييد بشيء صحّ ما قلناه . فقد تقرّر أنَّ لفظة القائل واحد إذا قيل على الشيء دلّ بمجرّده على كمّيّة في أسمه الأخصّ، ويدلُّ ما يقترن به على فضل المقول عليه وعلى كماله وعلى توحّده بفضله وعلمه وجوده، وتبيَّن أنَّ الدرهم الواحد قد يكون درهماً واحداً بالوزن، ودرهماً واحداً بالعدد، ودرهماً واحداً بالضرب، وقد يكون بالوزن درهمين، وبالضرب درهماً واحداً، ويكون بالدوانيق ستَّة دوانيق، وبالفلوس ستَّين فلساً، ويكون بالأجزاء كثيراً، وكذلك يكون العبد عبدأ واحدأ ولا يكون عبدين بوجه، ويكون شخصاً واحداً ولا يكون شخصين بوجه، ويكون أجزاءاً كثيرة وأبعاضاً كثيرة، وكلَّ بعض من أبعاضه يكون جواهر كثيرة متحدة اتّحد بعضها ببعض وتركّب بعضها مع بعض، ولا يكون العبد واحداً وإن كان كلّ واحد منه في نفسه إنّما هو عبد واحد، وإنّما لم يكن العبد واحداً لأنّه ما من عبد الآوله مثل في الوجود أو في المقدور، وإنما صح أن يكون للعبد مثل لأنّه لم يتوحد بأوصافه التي من أجلها صار عبداً مملوكاً، ووجب لذلك أن يكون الله نترّت متوحداً بأوصافه العلى وأسمائه الحسنى ليكون إلهاً واحداً فلا يكون له مثل ويكون واحداً لا شريك له ولا إله غيره، فالله تبارك وتعالى إله واحد لا إله إلاّ هو، وقديم واحد لا قديم إلاّ هو، وموجود واحد ليس بحال ولا محلّ، ولا شيء موجود كذلك إلاّ هو، وقديم واحد لا قديم إلاّ هو، وموجود واحد ليس بحال ولا محلّ، ولا شيء موجود كذلك إلاّ هو، وشيء واحد لا يجانسه ولا يشاكله شيء ولا يشبهه شيء، ولا شيء كذلك إلاّ هو، فهو كذلك موجود غير منقسم في الوجود ولا في الوهم؛ وشيء لا يشبهه شيء بوجه، وإله لا إله غيره بوجه، وصار قولنا : يا واحد يا أحد في الشريعة إسماً خاصًا له دون غيره، لا يسمّى به إلاّ هو يتربي عن كما أنَّ قولنا : الله إسم لا يسمّى به غيره.

وفصل آخر في ذلك وهو أنَّ الشيء قد يعدّ مع ما جانسه وشاكله وماثله، يقال: هذا رجل، وهذان رجلان، وثلاثة رجال. وهذا عبد، وهذا سواد، وهذا عبدان، وهذان سوادان. ولا يجوز على هذا الأصل أن يقال: هذان إلهان إذ لا إله إلاَّ إله واحد، فالله لايعدَّ على هذا الوجه، ولا يدخل في العدد من هذا الوجه بوجه. وقد يعدّ الشيء مع مالا يجانسه ولا يشاكله، يقال: هذا بياض، وهذان بياض وسواد، وهذا محدث، وهذان محدثان، وهذان ليسا بمحدثين ولا بمخلوقين. بل أحدهما قديم والآخر محدث، وأحدهما ربٌّ والآخر مربوب، فعلى هذا الوجه يصحّ دخوله في العدد، وعلى هذا النحو قال الله تبارك وتعالى: ﴿مَا يَحْتُونُ مِن نَجْوَى ثَلَنَنَةٍ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْ وَلَا خَمْسَةٍ إِلَّا هُوَ سَادِسُهُمْ وَلَا أَدْنَى مِن ذَلِكَ وَلَا أَكْثَرَ إِلَّا هُوَ مَعَهُمُ أَيْنَ مَا كَانُوْلَ<sup>\$ (١)</sup> الآية. وكما أنَّ قولنا : فلان إنَّما هو رجل واحد لا يدلُّ على فضله بمجرّده كذلك قولنا : فلان ثاني فلان لا يدلّ بمجرّده إلاّ على كونه؛ وإنّما يدلُّ على فضله متي قيل: إنَّه ثانيه في الفضل، أو في الكمال، أو العلم. فأمَّا توحيد الله تعالى ذكره فهو توحيده بصفاته العلى وأسمائه الحسني، ولذلك كان إلهاً واحداً لا شريك له ولا شبيه، والموحّد هو من أقرَّ به على ما هو عليه ٢٠٠٠ من أوصافه العلى وأسمائه الحسني على بصيرة منه ومعرفة وإيقان وإخلاص، وإذا كان ذلك كذلك فمن لم يعرف الله بَرْوَيْنَ متوحّداً بأوصافه العلى وأسمائه الحسنى ولم يقرَّ بتوحيده بأوصافه العلى فهو غير موحّد؛ وربّما قال جاهل من الناس : إنَّ من وحد الله وأقرَّ أنَّه واحد فهو موحّد وإن لم يصفه بصفاته الّتي توحّد بها ، لأنَّ من وحد الشيء فهو موحّد في أصل اللّغة فيقال له: أنكرنا ذلك لأنَّ من زعم أنَّ ربّه إله واحد وشيء واحدثم أثبت مه موصوفاً آخر بصفاته التي توحد بها فهو عند جميع الأمّة وسائر أهل الملل ثنويٌّ غير موحّد، ومشرك مشبّه غير مسلم، وإن زعم أنَّ ربّه إله واحد، وشيء واحد،

(١) سورة المجادلة، الآية: ٧.

وموجود واحد، وإذا كان كذلك وجب أن يكون الله تبارك وتعالى متوحّداً بصفاته الّتي تفرّد بالإلهيَّة من أجلها، وتوحَّد بالوحدانيَّة لتوحَّده بها ليستحيل أن يكون إله آخر، ويكون الله واحداً والاله واحداً لا شريك له ولا شبيه لأنَّه إن لم يتوحَّد بها كان له شريك وشبيه كما أنَّ العبد لمّا لم يتوحّد بأوصافه الّتي من أجلها كان عبداً كان له شبيه، ولم يكن العبد واحداً وإن كان كلِّ واحد منَّا عبداً واحداً، وإذا كان كذلك فمن عرفه متوحّداً بصفاته، وأقرَّ بما عرفه، واعتقد ذلك كان موحّداً وبتوحيد ربّه عارفاً، والأوصاف الّتي توحّد الله تعالى بها وتوحّد بربوبيَّته لتفرَّده بها في الأوصاف الَّتي يقتضي كلِّ واحد منها أن لا يكون الموصوف بها إلاَّ واحداً لا يشاركه فيه غيره ولا يوصف به إلاً هو ؛ وتلك الأوصاف هي كوصفنا له بأنَّه موجود واحد لا يصحّ أن يكون حالًا في شيء، ولا يجوز أن يحلُّه شيء، ولا يجوز عليه العدم والفناء والزوال؛ مستحقٍّ للوصف بذلك بأنَّه أوَّل الأوَّلين، وآخر الآخرين، قادر يفعل ما يشاء، لا يجوز عليه ضعف ولا عجز؛ مستحقَّ للوصف بذلك بأنَّه أقدر القادرين، وأقهر القاهرين، عالم لا يخفى عليه شيء، ولا يعزب عنه شيء، لا يجوز عليه جهل ولا سهو، ولا شكّ ولا نسيان؛ مستحقٌّ للوصف بذلك بأنَّه أعلم العالمين، حيٌّ لا يجوز عليه موت ولا نوم، ولا ترجع إليه منفعة، ولا تناله مضرَّة، مستحقَّ للوصف بذلك بأنَّه أبقى الباقين، وأكمل الكاملين، فاعل لا يشغله شيء عن شيء، ولا يعجزه شيء، ولا يفوته شيء؛ مستحقّ للوصف بذلك بأنَّه إله الأوَّلين والآخرين، وأحسن الخالقين، وأسرع الحاسبين، غنيٌّ لا يكون له قلَّة، مستغن لا يكون له حاجة، عدل لا تلحقه مذمة، ولاترجع إليه منقصة، حكيم لا يقع منه سفاهة، رحيم لا يكون له رقَّة ويكون في رحمته سعة، حليم لا يلحقه موجدة، ولا يقع منه عجلة؛ مستحقٌّ للوصف بذلك بأنَّه أعدل العادلين، وأحكم الحاكمين، وأسرع الحاسبين، وذلك لأنَّ أوَّل الأوَّلين لا يكون إلاَّ واحداً، وكذلك أقدر القادرين، وأعلم العالمين، وأحكم الحاكمين، وأحسن الخالقين، وكلَّ ما جاء على هذا الوزن؛ فصحَّ بذلك ما قلناه، وبالله التوفيق ومنه العصمة والتسديد<sup>(١)</sup>.

٧ – باب عبادة الأصنام والكواكب والاشجار والنيّرين وعلة حدوثها وعقاب من عبدها أو قَرَّب اليها قرباناً

الآيات: الأنعام: ﴿قُلْ أَنَدْعُوا مِن دُوبِ ٱللَّهِ مَا لَا يَنغَمُنَا وَلَا يَغْبُرُنَا﴾ (٧١٠.

الأعراف: ﴿أَيَشْرِكُونَ مَا لَا يَخْلُقُ شَيْعًا وَثُمْ يُخْلَقُونَ ۞ وَلَا يَسْتَطِيعُونَ لَهُمْ نَعْمَرًا وَلَا أَنفُسَهُمْ يَنصُرُونَ ۞ وَإِن تَدْعُوهُمْ إِلَى ٱلْمُدَىٰ لَا يَنَبِعُوكُمْ سَوَآةً عَلَيْكُو أَدَعَوْتُمُوهُمْ أَمْ أَنشَرْ صَنِعِتُونَ ۞ إِنَّ ٱلَذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَهِ عِبَادُ أَمْنَالُحُمْ فَأَدْعُوهُمْ فَلَبَسْنَجِيبُوا لَحَتْمَ إِن كُنتُمْ صَنِيقِينَ ۞ ٱلْهُمْ أَنتُعُونَ بَهَاً

التوحيد، ص ٨٤ باب ٣ ح ٣ بعد خبر الاعرابي.

أَمْرَ لَحُمُّ أَيْدٍ يَبْطِشُونَ بِمَا أَمْرَ لَهُدْ أَعَيْنٌ يَبْصِرُونَ بِهَا أَمْ لَهُمْ ءَاذَاتُ يَسْمَعُونَ بِهَا قُلِ آدْعُوا شُرَكَاً، ثُمَّ ثَمَ ثُمَ كِدُونِ فَلَا نُنظِرُونِ (1) إِنَّ وَلِئِمَ اللَّهُ الَذِي نَزَلَ الْكِنَبُ وَهُوَ يَتَوَلَّ الصَّلِيعِينَ (1) وَ لَا يَسْتَطِيعُونَ نَصَرَحُهُمْ وَلَا أَنفُسَهُمْ يَنصُرُونَ (1) وَإِن تَدْعُوهُمْ إِلَى الْمُلَكِ لَا يَسْمَعُونَ مِنْ دُونِهِ. إِلَىٰ وَهُمْ لَا يُبْعِبُونَ نَصَرَحُهُمْ وَلَا أَنفُسَهُمْ يَنصُرُونَ (1)

**يونس؛ ﴿**وَيَمْبُدُونَ مِن دُوبِ ٱللَّهِ مَا لَا يَعْبُرُهُمْ وَلَا يَنفَمُهُمْ وَيَـقُولُونَ هَتَؤُلَاً. شُفَعَتَوْنَا عِندَ ٱللَّهِ قُلْ أَتُنَبِيُوُنَ ٱللَّهَ بِمَا لَا يَعْلَمُ فِي ٱلسَّمَوَنِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ سُبْحَننَهُ وَتَعَلَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ؟ (١٨٠.

وقال تعالى: ﴿قُلْ هَلْ مِن شُرَكَاً كُمْ مَن يَبَدَؤُا الْمَنْتَى ثُمَّ يُمِيدُمُ قُلِ اللَّهُ بِسَبَدَؤًا الْمَنَتَى ثُمَ يُمِيدُمُ فَالَ تُوْفَكُونَ (٢) قُلْ هَلْ مِن شُرَكَاً كُمْ مَن يَبَدِى إِلَ الْحَقِّ قُلِ اللَّهُ يَبَدِى الْحَقِّ أَفَكَن يَبْدِى إِلَى الْحَقِ أَخَقُ أَن يُنَبَعَ أَمَن لَا يَبِذِى إِلَا أَن يُبَدَى فَمَا لَكُمْ كَيْفَ تَعْكُمُونَ (٢) .

هود: ﴿ فَلَا تَكُ فِ مِرْيَةٍ بِمَنَا يَعْبُدُ هَتَوْلَاً مَا يَعْبُدُونَ إِلَا كَمَا يَعْبُدُ مَابَآؤُهُم مِن قَبْلُ وَإِنَّا لَمُوَفُوهُمْ

النحل: ﴿ أَفَمَن يَغْلُقُ كَمَن لا يَخْلُقُ أَفَلا تَذَكَرُونَ ﴾ ١٧٥.

وقال تعالى: ﴿وَالَذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ لَا يَخْلَقُونَ شَيْنَا وَلَهُمْ يُخْلَفُونَ () أَمَوَتُ غَيْرُ أَحْبَآَوْ وَمَا يَسْعُرُونَ أَيَّانَ يُبْعَثُونَ () إِلَائِكُمْ إِلَهْ وَجِدٌ فَالَذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْأَخِرَةِ قُلُوبُهُم شُكِرَةٌ وَهُم شَتَكْبِرُونَ ().

وقال تعالى: ﴿وَاللَّهُ فَضَّلَ بَعْضَكُرْ عَلَى بَعْضِ فِي ٱلرَّزْقِ فَمَا ٱلَّذِينَ فُعِبْلُوْا بِرَآدِى رِزْقِهِ عَلَى مَا مَلَڪَتَ أَيْنَنْهُمْ فَهُمْ فِيهِ سَوَآهُ أَفَبِيْعْمَةِ ٱللَّهِ يَجْمَدُونَ﴾ «٧١».

وقال تعالى: ﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَمْلِكُ لَهُمْ رِزْقًا مِّنَ ٱلسَّمَوَنِ وَٱلأَرْضِ شَيْنًا وَلَا يَسْتَطِيعُونَ فَكَ فَلَا تَغْبِرِبُوا لِلَهِ ٱلْأَمْثَالُ إِنَّ ٱللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنْشَرْ لَا نَعْلَمُونَ (٢) مَبَرَبَ ٱللَّهُ مَشَلًا عَبْدًا مَمَلُوكًا لَا يَقْدِرُ عَلَى مَنْ وَمَن زَزَقَنْهُ مِنَا رِزْقًا حَسَنًا فَهُوَ يُنفِقُ مِنْهُ سِرًا وَجَهَرًا هَلْ يَسْتَوُنُ أَلْحَمَدُ لِلَهُ مَشَرَبُ مَعْرَبُ اللَّهُ مَشَلًا عَبْدًا مَمَلُوكًا لَا يَقْدِرُ عَلَى مَنْ وَمَن زَزَقَنْهُ مِنَا رِزْقًا حَسَنًا فَهُوَ يُنفِقُ مِنْهُ سِرًا وَجَهَرًا هُلْ يَسْتَوُنُ أَلْحَمَدُ لِللَهُ مَنْكُومًا لَا يَقْدِرُ عَلَى مَنْ وَمَن زَزَقَنْهُ مِنَا رِزْقًا حَسَنًا فَهُوَ يُنفِقُ مِنْهُ سِرًا وَجَهَرًا هُلْ يَسْتَوُنُ أَلْحَمَدُ لِلَهُ مَنْكُومًا يَعْلَمُونَ فَيْنَ وَمَن زَزَقَنْهُ مَنْكَمَا اللَّهُ مَنْكُمُ وَعَمْدَهُ مَنْكُومًا لَا يَعْدَرُ عَلَى مَوْلَهُ يَعْلَمُونَ فَيْ وَمَن زَزَقَنْهُ مِنَا رِزْقًا حَسَنَهُ مَنْكُمُ وَعُلَيْ مَنْكُومًا لَهُ مَعْرَبُهُمُ لَا يَعْلَمُونَ فَيْ وَمَن زَيْنَةُ مِنَا لَهُ مَنْكُمُ وَعُمَةً مَنْكُ وَجُعُومًا أَنْهُ مَعْتَنُونُ الْتَعْرَضُ الْمَا لَكُلُ مُعْتَقُونُ فَيْ وَمَن اللَّعْمَةُ مَنْكُمُ وَعُومًا مَنْكُمُ وَقُلْعَةً مُعْلَى مُولَى الْمُ اللَّهُ مُولَكُهُمُ مَنَ الللَهُ مُعَمَدًا مَعْدَا مُعَلَى مُولَىهُ لَهُ وَعُلَى مُولَى مُولَى الْتَعْهُ مُعَالِي مُولَى مُعَالُولُهُ مُعْتَقُومُ مُولَى مُوَجَعَهُ لَا يَأْمَونُ مُنْ مُعَنَّ مُولَى مُعْذَلُهُ مُولَى الْتُعْمَا مُولَى مُولَى الْنَهُ مُولا بُومُو عَلَى مُولَى اللَّهُ مَنْ مَنْهُ مَا يَعْتَ مُعَنّا مُولَى اللَّهُ مُعْتَقِي مُولَى الْ

مريم: ﴿ يَنَأَبَتِ لِمَ تَعْبُدُ مَا لَا يَسْمَعُ وَلَا يُبْعِبُرُ وَلَا يُغْنِي عَنكَ شَيْئًا﴾ ٤٢١.

الحج، ﴿يَدْعُواْ مِن دُوبِ ٱللَّهِ مَا لَا يَضُدَّرُهُ وَمَا لَا يَنفَعُهُمُ ذَلِكَ هُوَ ٱلضَّلَالُ ٱلْبَعِيدُ ﴾ يَدْعُوا لَمَن ضَرُبُ أَقْرَبُ مِن نَفْعِذٍ. لَبِثْسَ ٱلْمَوْلَى وَلَبِثْسَ ٱلْعَشِيرُ ﴾.

وقال تعالى: ﴿ يَتَأَيَّهُمَا ٱلنَّاسُ صَرِبَ مَثَلٌ فَٱسْتَمِعُوا لَهُ ۖ إِنَّ ٱلَّذِيبَ تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ لَن يَخْلُقُوا ذُبَابًا وَلَوِ ٱحْتَمَعُوا لَمَ وَإِن يَسْلَبُهُمُ ٱلذُبَابُ شَيْئًا لَا يَسْتَنْفِذُوهُ مِنْهُ ضَعف ٱلطَّالِبُ وَٱلْمَطْلُوبُ () مَا قَسَدُرُوا اللَّهُ حَقَّ قَسَدَرِهِ إِنَّ ٱللَّهُ لَقَوِعَتْ عَزِيزُ () .

الفرقان: ﴿وَإِذَا زَأَوْكَ إِن يَنْجَذُونَكَ إِلَّا هُـزُوَّا أَهَـٰذَا ٱلَّذِى بَعَتَ ٱللَّهُ رَسُولًا ﴾ إِن كَادَ لَيُعِيلُنَا عَنْ اللِهَتِـنَا لَوْلَا أَن مَـبَرْنَا عَلَيْهَمَأْ وَسَوْفَ يَعْلَمُونَ حِينَ يَرَوْنَ ٱلْعَذَابَ مَنْ أَضَلُ سَبِيلًا ﴾ أَنَّ يَتَ مَنِ أَغَـٰذَ إِلَـهُمُ هَوَنِهُ أَفَأَنَ تَكُونُ عَلَيْهِ وَحِيلًا ﴾. وقال الله تعالى : ﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَنفَعُهُمْ وَلَا يَعْتُرُهُمُ وَكَانَ ٱلْكَافِرُ عَلَى رَبِّهِ عَلَى هِدُا ﴾ .

**الشعراء؛ (**وَاتَلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ إِبَرَهِيمَ () إِذَ قَالَ لِأَبِيدِ وَقَوْمِدِ. مَا تَعْبُدُونَ () قَالُواْ نَعْبُدُ أَسْنَامًا فَنَطَلُّ لَمَا عَكِفِينَ () قَالَ هَلْ يَسْمَعُونَكُمْ إِذْ تَدْعُونَ () أَرْ يَنفَعُونَكُمْ أَوْ يَشُرُونَ () قَالُواْ بَلْ وَجَدْنَا مَابَتَهَا كَذَلِكَ يَنْعَلُونَ () قَالَ أَذَرَيَشُر مَا كُشَر تَعْبُدُونَ () أَنشَر وَمَابَاؤُكُمْ أَوْ يَشُرُونَ () قَالُواْ بَلْ وَجَدْنَا مَابَتَهَا كَذَلِكَ الْعَلَيدِينَ () قَالَ أَذَرَيَشُر مَا كُشَر تَعْبُدُونَ () أَنشَر وَمَابَاؤُكُمُ أَوْ يَعْبُرُونَ () قَالُواْ بَلْ وَجَدْنَا مَابَتَهَا الْعَلَيدِينَ () قَالَ أَذَرَيَشُر مَا كُشَر تَعْبُدُونَ () أَنشَر وَمَابَاؤُكُمُ الأَفْدَعُونَ () فَإِنّهُمْ عَدُو الْعَلَيدِينَ () هذا يُعْبَعُونَ فَي قَالُهُ عَوْلَهُ تَعَالَى » : دُونُ اللَّهِ هَلْ بَعْمُرُونَكُمْ أَوْ يَعْبَعُونُ وَقُولُونَ اللَّهُ عَلَيْهُمْ وَالْعَادِينَ الْعَالِينَ وَيُعْلَمُ هُمَّ أَذِنَ مَا كُشَر تَعْبُدُونَ () مَن يُونِ اللَّهِ هَلْ بَعْمُرُونَكُمُ أَوْ يَنْتَعْبُرُونَ () فَكُشَر تَعْبُدُونَ () وَعَمْ فِيهَا يُعْتَعِيمُونَ أَنْ وَعَالَهُ أَنْ أَنْ قَالُوا وَهُمْ فِيهَا يُعْتَعِيمُونَ () مَنْ يَعْبُرُونَكُمُ أَوْ يَنْتَعْبُونَ اللَّهُ عَلَى عَلَيْ اللَّعَادُونَ () وَعَمْ فَيَهُ الْعَادُونَ أَنْ وَعُمْ فَيَعُ يُعْتَعْمِدُونَ أَنْذَ إِنَّهُ مَا يَنُ مَعْبَا وَيَعْتُونُ اللَهُ عَلَى مَعْبَى أَنْ عَالُوا وَهُمْ فَيها يُعْتَعْبُونُ أَنْ أَنْشَدَ مَالَكُونُ مُ مَالَكُ عُرُونَ اللَهُ عُرُونُ وَيَعْتُ الْعَادُونَ اللَهُ عَلَيْ أَن

النمل: ﴿وَجَدَنُّهَا وَقَوْمَهَا يَسْجُدُونَ لِلشَّمْسِ مِن دُونِ اللَّهِ وَزَيَّنَ لَهُمُ الشَّيْطَنُ أَعْمَلَهُمْ فَصَدَّهُمْ عَنِ ٱلتَبِيلِ فَهُمْ لَا يَهْتَدُونَ (1) أَلَّا يَسْجُدُوا لِلَهِ الَّذِي يُخْرِجُ ٱلْخَبْءَ فِي السَّمَاوَتِ وَٱلأَرْضِ وَيَعْلَمُ مَا تُخْفُونَ وَمَا تُعْلِنُونَ (1) اللَّهُ لَا إِلَهُ إِلَا هُوَ رَبُّ ٱلْعَرِينُ ٱلْعَظِيمِ (1).

**العنكبوت: ﴿**إِنَّمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ أَوْثَنَنَا وَغَنْلُقُونَ إِفَكًا إِنَّ الَّذِينَ تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ لَا يَعْلَمُونَ إِفَكًا إِنَّ الَّذِينَ تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ لَا يَعْلَمُونَ إِنَّكُمْ رِزْقًا فَأْبَنَغُوا عِندَ اللَّهِ الزِزْقَ وَاعْبُدُوهُ وَاشْكُرُوا لَهُ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ "إلى قوله تعالى": (وَوَقَالَ إِنَّمَا اتَخَذَثُر مِّن دُونِ اللَهِ أَوْثَنَا مَوَدَّةَ بَسِيكُمْ فِي الْحَيَوْةِ الدُّنِي أَنْتُ مُوَقَالَ إِنَّهَا اتَخَذَثُر مِّن دُونِ اللَهِ أَوْثَنَا مَوَدَّةَ بَسِيكُمْ فِي الْحَيَوْةِ الدُّنِي أُمَّ يَ

الروم: ﴿وَيَوْمَ تَقُومُ ٱلسَّاعَةُ يُبْلِسُ ٱلْمُجْمِعُونَ ﴾ وَلَمْ يَكُن لَّهُم مِّن شُرَّكَمْ بِهِرْ شُفَعَتْوُأ وَكَانُوا يَشَرَّكَمْ بِهِمْ كَفِرِينَ ﴾ «إلى قوله تعالى»: ﴿ضَرَبَ لَكُم مَشَلًا مِّن أَنفُسِكُمْ هَلٍ لَكُم مِّن مَّا مَلكت أَيَّمَنُكُمُ مِن شُرَكَاء فِي مَا رَذَقْنَكُمْ فَأَنتُرْ فِيهِ سَوَآة تَخَافُونَهُمْ كَفِيفَتِكُمْ أَنفُسكُمُ حَذَلِكَ نُفَصِّلُ

**يس: ﴿** أَنْظِنُهُ مِن دُونِهِمَ اللهِ مَنَّةِ إِن يُرِدْنِ الرَّحْمَنُ بِضُرِّ لَا تُغْنِ عَنِي شَفَىعَتُهُمْ شَبْتَا وَلَا يُنفِدُونِ ٢ إِنِّ إِذَا لَهِى مُبَكَلٍ تُبِينٍ ٢٠٠٠ .

الصافات: ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوا إِذَا قِبِلَ لَمُمْ لَا إِلَهُ إِلَّا أَلَمَهُ يَسْتَكْبُرُونَ (٢) وَيَقُولُونَ أَبِنَا لَتَادِيُوا مَالِهَنِنَا لِشَاعِرٍ

وقال تعالى: ﴿ أَبِفَكَا مَالِهَةُ دُونَ اللَّهِ تُرِيدُونَ ﴾ فَمَا ظَنْكُمْ بِرَبِ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ «إلى قوله» : ﴿قَالَ أَنَعَبُدُونَ مَا نَنْحِنُونَ ﴾ وَاللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴾ «وقال تعالى» : ﴿ أَنْدَعُونَ بَعْلَا وَتَذَرُونَ أَحْسَنَ الْخَلِينِينَ ﴾ اللَهُ رَبَّكُمْ وَرَبَّ مَابَآبِكُمُ الْأَوَّلِينَ ﴾ .

ص: ﴿ أَجَعَلَ ٱلْأَلِمَةَ إِلَنْهَا وَسِيدًا إِنَّ هَنَنَا لَنَتَى ُ عُجَابٌ ۞ وَأَنطَلَقَ ٱلْمَلَأُ مِنْهُمْ أَنِ آمَشُوا وَأَصْبِرُوا عَلَىٰ ءَالِهَذِكْرُ إِنَّ هَذَا لَشَى ُ يُسُرَادُ ۞ مَا سَمِعْنَا بِهَذَا فِي ٱلْمِلَةِ ٱلْأَخِرَةِ إِنْ هَنَذَا إِلَا ٱخْزِلَكُ ۞ .

الزمر: ﴿ فَأَعْبُدِ اللَّهَ تُخْلِمُنَا لَهُ الذِينَ ﴾ أَلَا يَتَو الَّذِينُ الْخَالِصُ وَالَّذِينَ الْحَدُوا مِن دُونِيرَ أَوْلِيكَآءَ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَا لِيُقَرِبُونَآ إِلَى اللَّهِ زُلْغَيَ إِنَّ اللَّهَ يَحْكُمُ بَيْنَهُمْ فِي مَا هُمْ فِيهِ يَغْتَلِغُونَ ﴾ ٢٧، ٣٣. دون الله بتمريخ »: ﴿وَلَمْنِ سَأَلْتَهُم مَنْ خَلَنَ السَّمَوَتِ وَالأَرْضَ لَيَقُولُنَ اللَّهُ قُلْ أَفَرَة يَشْم مَا تَدْعُونَ مِن دُونِ اللهِ إِنْ أَرَادَنِي اللَّهُ قُلْ أَمْرَة يَشْم هُنَ كَثِيفَتُ صُرَهِ أَوْ أَرَادَنِي بِرَحْمَةٍ هُلْ هُرَت مُمْسِكَتُ رَحْمَتِهِ قُلْ دُونِ اللهِ إِنْ أَرَادَنِي اللَّهُ إِنْ أَرَادَنِي اللَّهُ مِنْ مَاللَهُ مُوَاللَّهُ عَلَى مُعَنّى مُعْتَى يَحْمَتُهُ قُلْ مُوَى مُعْنَ كَثِيفَةُ عُلَيْهِ إِنْ أَرَادَنِي اللَّهُ مُعَنَ مُعْتَى حَمْتِهِ أَوْ أَرَادَنِي بِرَحْمَةٍ هُلْ هُرَت مُمْسِكَتُ رَحْمَتِهِ قُلْ مُن مُعْتَى مُعْتَى مُعْتَى مُعْتَى مُعْتَى مُعْتَى مُعْتَى مُعْتَمَةُ قُلْمُ مُنَا اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ مُعَامًا لَمْ مَعْتَمَ أَنْ أَلْمُتَوْكُونَ لَكُ حَشِي اللَّهُ عَلَيْهِ إِنَّ أَرَادَنِي اللَّهُ عَلَيْهِ يَتَوَكَنُ اللَّهُ عَلَيْهِ مُعْتَاعًا قُلْ عَلَيهِ عُلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عُلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ مُعَامًا عُقلَة قُلْ الْمَعْتَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللَهُ عُلَيْهُ عُلَيْهُ عَلَيْهُ عُلَيْ اللَهُ عُلَيْ عُلَيْ الْعَلَى الْعُمَا الْتَعَمَى مُنَ عَلَيْ الْمُعَالَة عُلَلْ السَمَونَ وَالأَرْضَ لَهُ عُلَيْهُ عُنْ عَمْ اللَهُ عُنْعَانَة عُلَى اللَهُ عُلَيْهُ عَلَيْ اللَهُ عُلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْتُ عَلَيْ عَلَى اللَهُ عُلَيْ عَمْتَهُ عَلَيْ عَلَيْنَ عَلَى الْعَنْعَةُ عُلَى الْتَعَمَعُهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى الْتَعَاقُ عُلَى الْتَعَمَى الْتُعَاقُ عُلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَي الْعُ عُلَيْ عُلَى الْعَيْعَاقُ عُلَيْ عَلَى الْتَعَاقُ عُلَى الْتَعَاقُ عُلَى الْعَالَيْ عَلَى الْعَاقُ عَلَيْ عَلَى الْعُمُ عُلَى الْتَ مَعْتَ عُنْ عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى اللَهُ عُنْ عَلَى الْعَنْعَالَة عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى الْعَاقُولُ الْعَنْ عَلَى عَلَيْ عُلَى عُمْ مَا عُنْ عَائِي مُعَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عُمْ عُلَى الْحَ الْوَلَنُ عَلَيْ عَلَيْ اللَهُ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ عَالَة عُلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَ الْتَعَالَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَالَة عَلَي عَلَيْ عَا الْعُ عَا عَا عَالَيْ عَالَا عَا عَا عَا عَائَ عَلَي ع الْعَ

**المؤمن [غافر] : ﴿قُ**لْ إِنِّى نُهِيتُ أَنَّ أَعْبُدَ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ لَمَّا جَآةَ فِي ٱلْبَيِنَتُ مِن رَّ تِي وَأُمِرْتُ أَنَّ أَسْلِمَ لِرَبِ الْعَلَمِينَ ﴾ «٦٦» «إلى قوله تعالى» ﴿إِذِ ٱلْأَظْلُلُ فِي أَعْنَفِهِم وَالسَّلَسِلُ يُسْحَبُونُ إِنَّ أَسْلِمَ لِرَبِ الْعَلَمِينَ ﴾ «٦٦» «إلى قوله تعالى» ﴿إِذِ ٱلْأَظْلُلُ فِي أَعْنَفِهِم وَالسَّلَسِلُ يُسْحَبُونُ إِنَّ فَ الْمَعْمِدِ ثُمَّ فِي ٱلنَّارِ يُسْجَرُونَ إِنَّي ثُمَّ قِيلَ لَمُمَ أَيْنَ مَا كُنْتُمَ نُشَرِكُونُ إِنَّ

السجدة [فصلت] : ﴿وَمِنْ ءَايَنِيْهِ ٱلَيْلُ وَٱلنَّهَـارُ وَٱلشَّمْسُ وَٱلْقَمَرُ لَا تَسْجُدُوا لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَمَرِ وَٱسْجُدُوا لِلَهِ ٱلَذِى خَلَقَهُنَ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ ﴾ ٣٧٥.

حمعسق [الشورى]: ﴿وَالَّذِينَ أَخْنَدُوا مِن دُونِمِ، أَوْلِيَا، اللهُ حَفِيظُ عَلَيْهِم ٢٦،

**الزخرف: ﴿**وَلَا يَـمَـلِكُ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِهِ ٱلشَّفَكَعَةَ إِلَّا مَن شَهِدَ بِٱلْحَقِ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴿ كَانِ وَلَـبِن سَـالْنَهُم مَّنْ خَلَفَهُمْ لَيَقُولُنَ ٱللَّهُ فَأَنَى يُؤَدِّكُونَ ﴿ ﴾ .

الجاثية: ﴿ أَفَرَءَيْتَ مَنِ ٱتَّخَذَ إِلَيْهَمُ هَوَنِهُ ﴾ ٢٣٣.

الأحقاف؛ ﴿قُلْ أَرْمَيْتُمُ مَّا تَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ أَرُونِ مَاذَا خَلَعُوا مِنَ ٱلْأَرْضِ أَمْ لَمُمَ شِرْكُ فِي السَّمَوَتِ انْنُونِ بِكِتَبِ مِن قَبَّلِ هَـٰذَا أَوَ أَشَكَرَةٍ مِنْ عِلْيَهِ إِن كُنْتُمْ مُسَدِفِينَ () وَمَنْ أَصَلُ مِتَن يَدْعُوا مِن دُونِ اللَّهِ مَن لَا يَسْتَجِبُ لَهُ إِلَى يَوْمِ ٱلْقِيَكَةِ وَهُمْ عَن دُعَاتٍهِمْ غَنْ تُغْفِلُونَ () وَإِذَا حُشِرَ النَّاسُ كَانُوا لَمُمْ أَعْدَاءُ وَكَانُوا بِعِبَادَتِهِمْ كَغِرِينَ ().

وقال تعالى، ﴿ أَلَّا نَعْبُدُوٓا إِلَّا اللَّهُ إِنِي آَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيرٍ ﴾ قَالُوٓا أَجِنْنَا لِتَأْفِكَنَا عَنَ الطَيْنَا فَأَلِنَا بِمَا نَعِدُنَآ إِن كُنتَ مِنَ الصَّدِقِينَ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ فَلَوَلَا نَصَرَهُمُ الَّذِينَ اتَخَذُوا مِن دُونِ اللَّهِ قُرْبَانًا مَالِمَةٌ بَلْ مَسَلُّوا عَنْهُمٌ وَذَلِكَ إِنْكُهُمْ وَمَا كَانُوْا يَفْتَرُوْنَ ﴾.

النجم: ﴿أَفَرَءَيْتُمُ اللَّنْتَ وَٱلْعُزَى ﴾ وَمَنَوْءَ النَّالِنَةَ الْأُخْرَىٰ ﴾ ٱلْكُمُ الذَّكُرُ وَلَهُ ٱلأَنْنَ ﴾ إذا فِسْنَةٌ ضِيزَىٰ ﴾ إن هِيَ إِلَا أَسْمَاءٌ سَتَمِيْتُمُوعَا أَشَمْ وَءَابَآؤَكُمْ مَّا أَنزَلَ اللَّهُ بِهَا مِن سُلْطَنَيْ﴾ ١٩ – ٢٣.

[الكافرون] : ﴿قُلْ يَتَأَيُّهُا ٱلْكَفِرُونَ ﴾ لَا أَعْبُدُ مَا تَعْبُدُونَ ﴾ «إلى آخر السورة». أقول: سيأتي الآيات الكثيرة في ذلك في كتاب النبوة وكتاب الاحتجاج وكتاب المعاد. ١ - فس: قوله : ﴿وَقَالُواْ لَا نَذَرُنَّ ءَالِهَتَكُرُ وَلَا نَذَرُنَّ وَذَا وَلَا سُوَاعًا وَلَا يَغُوثَ وَيَعُونَ وَنَمَرًا ﴾<sup>(1)</sup> قال :

181

كان قوم مؤمنون قبل نوح ﷺ فماتوا فحزن عليهم الناس فجاء إبليس فاتّخذ لهم صورهم ليأنسوا بها فأنسوا بها، فلمّا جاءهم الشتاء أدخلوهم البيوت فمضى ذلك القرن وجاء القرن الآخر فجائهم إبليس فقال لهم: إنَّ هؤلاء آلهة كانوا آباؤكم يعبدونها فعبدوهم وضلّ منهم بشر كثير؛ فدعا عليهم نوح فأهلكهم الله<sup>(1)</sup>.

۲ – **فس؛ ﴿**وَلَا نَذَرُنَّ وَدًا وَلَا سُوَاعًا وَلَا يَغُونَ وَيَعُونَ وَيَعُونَ وَنَسَرًا﴾ قال: كانت ودّ صنماً لكلب، وكانت سواع لهذيل، ويغوث لمراد، وكانت يعوق لهمدان، وكانت نسر لحصين<sup>(۲)</sup>.

٣ – **پ،** هارون، عن ابن صدقة، عن جعفر، عن أبيه أنَّ عليّاً صلوات الله عليه سئل عن أساف ونائلة وعبادة قريش لهما، فقال: نعم كانا شابّين صبيحين، وكان بأحدهما تأنيث، وكانا يطوفان بالبيت فصادفا من البيت خلوة فأراد أحدهما صاحبه ففعل فمسخهما الله حجرين فقالت قريش: لولا أنَّ الله تبارك وتعالى رضي أن يعبدا معه ما حوّلهما عن حالهما<sup>(٣)</sup>.

ع - ع: في أسئلة الشاميّ عن أمير المؤمنين ﷺ أنّه سئل عن أوّل من كفر وأنشأ الكفر فقال ﷺ : إبليس لعنه الله<sup>(٤)</sup>.

**ص:** بالإسناد إلى الصدوق، عن ابن الوليد، عن الصفّار، عن ابن أبي الخطّاب عن ابن سنان مثله.

٦ – ع: أبي، عن سعد، عن ابن عيسى، عن ابن محبوب، عن ابن النعمان، عن بريد العجليّ قال: قال أبو جعفر ﷺ : إنّما سمّي العود خلافاً لأنَّ إبليس عمل صورة سواع على خلاف صورة ودّ فسمّي العود خلافاً . وهذا في حديث طويل أخذنا منه موضع الحاجة<sup>(٢)</sup> .

- تفسير القمي، ج ٢ ص ٣٧٦.
   (٢) تفسير القمي، ج ٢ ص ٣٧٧.
- (٣) قرب الإسناد، ص ٥٠ ح ١٣٦. وفي المجمع: أساف ككتاب وسحاب، صنم وضعها عمرو بن يحيى على الصفا ونائله على المروة وكان يذبح عليهما تجاه الكعبة. وهما أساف بن عمرو ونائله بنت سهل كانا شخصين من جرهم ففجرا في الكعبة، فمسخا في الحجرين فعبدتهما قريش وقالوا: لولا إن الله رضي هذين ما حوّلهما عن حالهما. انتهى [النمازي].
  - ٤) علل الشرائع، ج ٢ ص ٣١٩ باب نوادر العلل ح ٤٤ وللحديث صدر وذيل.
  - (٥) علل الشرائع، ج ١ ص ١٣ باب ٢ ح ١.
     (٦) علل الشرائع، ج ١ ص ١٤ باب ٤ ح ١.

٧ - باب / عبادة الأصنام والكواكب والاشجار والنيِّرين وعلة حدوثها

**بيان؛** إنّما سمّي العود أي الشجرة المعهودة خلافاً؛ لأنَّ إبليس عمل سواعاً منها على خلاف ود فلذلك سمّيت بها .

٧- ع: أبي، عن سعد، عن ابن عيسى، عن محمّد البرقتي، عن حمّاد بن عيسى، عن حريز، عن جعفر بن محمّد عليت في قول الله بَتَوَكَن : وقالوا ﴿وَقَالُوْا لَا نَذَرُنَ مَالِهُ تَكُوْ وَلَا نَذَرُنَ وَدَا وَلَا سَوَاعًا وَلَا يَغُونَ وَيَعُونَ وَيَتَرًا ﴾<sup>(1)</sup>، قال : كانوا يعبدون الله بَتَوَكَن فماتوا فضجَّ قومهم وشقَّ ذلك عليهم، فجاءهم إبليس لعنه الله فقال لهم : أتخذ لكم أصناماً على صورهم فننظرون إليهم وتأسون بهم وتعبدون الله بتوكيل فماتوا فضجَّ قومهم وشقَ ولا شُواعًا وَلا يَعُونَ وَيَعُونَ وَيَتَرًا ﴾<sup>(1)</sup>، قال : كانوا يعبدون الله بتركيل فماتوا فضجَّ قومهم وشقَ ذلك عليهم، فجاءهم إبليس لعنه الله فقال لهم : أتخذ لكم أصناماً على صورهم فننظرون إليهم وتأسون بهم وتعبدون الله ، فاعد لهم أصناماً على مثالهم فكانوا يعبدون الله بتركيل ، ويعبدون الله بتركيل ، يونيز وينهم وشقً وينظرون إليهم وتأسون بهم وتعبدون الله ، فاعد لهم أصناماً على مثالهم فكانوا يعبدون الله بتركيل ، وينظرون إليهم وتأسون بهم وتعبدون الله ، فأعد لهم أصناماً على مثالهم فكانوا يعبدون الله بتركيل ، وينظرون إليهم وتأسون بهم وتعبدون الله ، فأعد لهم أصناماً على مثالهم فكانوا يعبدون الله بتركيل ، وينظرون إليهم وتأسون بهم وتعبدون الله ، فأعد لهم أصناماً على مثالهم فكانوا يعبدون الله بتركيل ، وينظرون إلي تلك الأصنام، فلمّا جاءهم الشتاء والأمطار أدخلوا الأصنام البيوت فلم يزالوا يعبدون الله بتركيل ، فونا أولا منه بتركيل ، فلك القرن ونشأ أولادهم ، فقالوا : «إن آباءنا كانوا يعبدون يعبدون الله بترون الله بتركيل ، فركيل ، فذلك قول الله تبارك وتعالى : ﴿وَلا نَدُنُ وَذَا وَلا سُواعًا مُ الآية.<sup>(٢)</sup> .

۸ - ص: بالإسناد عن الصدوق ﷺ، عن ابن المتوكل، عن الحميري، عن ابن عيسى، عن ابن محبوب، عن الأحول، عن بريد بن معاوية قال: سمعت أبا جعفر ﷺ يقول في مسجد النبيّ ٢٠٠٠ إنَّ إبليس اللَّعين هو أوَّل من صوَّر صورة على مثال آدم ﷺ ليفتن به الناس، ويضلُّهم عن عبادة الله تعالى، وكان ودَّ في ولد قابيل وكان خليفة قابيل على ولده وعلى من بحضرتهم في سفح الجبل يعظّمونه ويسوّدونه، فلمّا أن مات ودّ جزع عليه إخوته وخلف عليهم إبناً يقال له: «سواع» فلم يغن غناء أبيه منهم فأتاهم إبليس في صورة شيخ فقال: قد بلغني ما أصبتم به من موت ودّ عظيمكم، فهل لكم في أن أصوّر لكم على مثال ودّ صورة تستريحون إليها وتأنسون بها؟ قالوا : افعل. فعمد الخبيث إلى الأنك فأذابه حتّى صار مثل الماء، ثمَّ صوَّر لهم صورة مثال ودّ في بيته فتدافعوا على الصورة يلثمونها ويضعون خدودهم عليها ويسجدون لها، وأحبَّ سواع أن يكون التعظيم والسجود له، فوثب على صورة ودّ فحكّها حتّى لم يدع منها شيئاً، وهمّوا بقتل سواع، فوعظهم وقال: أنا أقوم لكم بما كان يقوم به ودّ، وأنا ابنه، فإن قتلتموني لم يكن لكم رئيس، فمالوا إلى سواع بالطاعة والتعظيم فلم يلبث سواع أن مات، وخلف إبناً يقال له : «يغوث» فجزعوا على سواع فأتاهم إبليس وقال: أنا الّذي صوّرت لكم صورة ودّ، فهل لكم أن أجعل لكم مثال سواع على وجه لا يستطيع أحد أن يغيّره؟ قالوا : فافعل، فعمد إلى عود فنجره ونصبه لهم في منزل سواع، وإنَّما سمَّي ذلك العود خلافاً، لأنَّ إبليس عمل صورة سواع على خلاف صورة ودً، قال: فسجدوا له وعظّموه، وقالوا ليغوث: ما تأمنك على هذا الصنم أن تكيده كما كاد أبوك مثال ودٌ، فوضعوا على البيت حرَّاساً وحجَّاباً، ثمَّ كانوا يأتون الصنم في يوم واحد، ويعظِّمونه

(۱) سورة نوح، الآية: ۲۳.

(۲) علل الشرائع، ج ۱ ص ۱۳ باب ۳ ح ۱.

أشدَّ ما كانوا يعظِّمون سواعاً، فلمَّا رأى ذلك يغوث قتل الحرسة والحجَّاب ليلاً، وجعل الصنم رميماً، فلمّا بلغهم ذلك أقبلوا ليقتلوه فتوارى منهم إلى أن طلبوه ورأسوه وعظّموه ثمَّ مات وخلف إبناً يقال له : يعوق فأتاهم إبليس فقال : قد بلغني موت يغوث، وأنا جاعل لكم مثاله في شيء لا يقدر أحد أن يغيّره قالوا : فافعل، فعمد الخبيث إلى حجر أبيض فنقره بالحديد حتّى صوّر لهم مثال يغوث فعظّموه أشدّ ممّا مضى، وبنوا عليه بيتاً من حجر، وتبايعوا أن لا يفتحوا باب ذلك البيت إلاَّ في رأس كلَّ سنة، وسمّيت البيعة يومئذٍ لأنَّهم تبايعوا وتعاقدوا عليه؛ فاشتدَّ ذلك على يعوق فعمد إلى ريطة وخلق فألقاها في الحائر، ثمَّ رماها بالنار ليلأ فأصبح القوم وقد احترق البيت والصنم والحرس وارفض الصنم ملقي فجزعوا وهمّوا بقتل يعوق فقال لهم : إن قتلتم رئيسكم فسدت أموركم، فكفّوا فلم يلبث أن مات يعوق وخلف إبناً يقال له: نسر، فأتاهم إبليس فقال: بلغني موت عظيمكم فأنا جاعل لكم مثال يعوق في شيء لا يبلي فقالوا : افعل فعمد إلى الذهب وأوقد عليه النار حتّى صار كالماء، وعمل مثالاً من الطين على صورة يعوق ثمَّ أفرغ الذهب فيه، ثمَّ نصبه لهم في ديرهم واشتدٌ ذلك على نسر، ولم يقدر على دخول ذلك الدير فانحاز عنهم في فرقة قليلة من إخوته يعبدون نسراً، والأخرون يعبدون الصنم حتّى مات نسر، وظهرت نبوّة إدريس فبلغه حال القوم وأنَّهم يعبدون جسماً على مثال يعوق، وأنَّ نسراً كان يعبد من دون الله، فسار إليهم بمن معه حتّى نزل مدينة نسر وهم فيها فهزمهم، وقتل من قتل، وهرب من هرب فتفرقوا في البلاد، وأمر بالصنم فحمل وألقى في البحر، فاتَّخذت كلَّ فرقة منهم صنماً، وسمَّوها بأسمائها فلم يزالوا بعد ذلك قرناً بعد قرن لا يعرفون إلاَّ تلك الأسماء ثمَّ ظهرت نبوَّة نوح ١٠٠٠ فدعاهم إلى عبادة الله وحده، وترك ما كانوا يعبدون من الأصنام؛ فقال بعضهم: ﴿ لَا نَذَرُنَّ ءَالِهَنَكُرُ وَلَا نَذَرُنَّ وَدًا وَلَا سُوَاعًا وَلَا يَغُونَ وَيَعُوقَ وَنِتَرًا﴾ <sup>(1)</sup>.

**بيان:** ارفضاض الشيء: تفرّقه، وترفّض: تكسّر. وانحاز عنه: عدل.

٩ - ثوء أبي، عن سعد، عن البرقتي، عن أبي الجوزاء، عن الحسين بن علوان، عن منذر، عن أبي عبد الله عليتي قال: ذكر أنَّ سلمان قال: إنَّ رجلاً دخل الجنّة في ذباب وآخر دخل النار في ذباب. فقيل له: وكيف ذلك يا أبا عبد الله؟ قال: مرّا على قوم في عيد لهم، وقد وضعوا أصناماً لهم لا يجوز بهم أحد حتى يقرّب إلى أصنامهم قرباناً قلَّ أم كثر، فقالوا لهما، لا تجوزا حتى تقرِّب كلُّ من مرَّ، فقال أحدهما: ما معي شيء أقربه، وأخذ الما، لا تقرير الما، قال: لا تقال: مرّا على قوم في عيد لهم، وقد وضعوا أصناماً لهم لا يجوز بهم أحد حتى يقرّب إلى أصنامهم قرباناً قلَّ أم كثر، فقالوا أحد منهما، لا تجوزا حتى تقرِّبا كما يقرِّب كلُّ من مرَّ، فقال أحدهما: ما معي شيء أقربه، وأخذ أحدهما، لا تجوزا حتى تقرِّبا كما يقرَّب كلُّ من مرَّ، فقال أحدهما: ما معي شيء أقربه، وأخذ أحدهما، واخذ أحدهما أحدهما ذباباً فقرَّبه، ولم يقرِّب الآخر، فقال المام لهم لا يجوز بهم أحد حتى يقرّب إلى أصنامهم قرباناً قلَّ أم كثر، فقالوا أحدهما، لا تجوزا حتى تقرِّبا كما يقرَّب كلُّ من مرَّ، فقال أحدهما: ما معي شيء أقربه، وأخذ أحدهما، لا تجوزا حتى تقرِّبا كما يقرَّب كلُّ من مرَّ، فقال أحدهما: ما معي شيء أقربه، وأخذ أحدهما، لا تجوزا حتى تقرِّبا كما يقرَّب كلُّ من مرَّ، فقال أحدهما: ما معي شيء أقربه، وأخذ أحدهما، وأخذ أحدهما ذباباً فقرَّبه، ولم يقرِّب الآخر، فقال: لا أقرَّب إلى غير الله يَرَوَّ النار").

- قصص الأنبياء للراوندي، ص ٦٧ الفصل ١١ ح ٤٨.
  - (٢) ثواب الأعمال، ص ٢٦٧.

١٠ - شيء عن الزهري قال: أتى رجل أبا عبد الله تلكيلي فسأله عن شيء فلم يجبه، فقال له الرجل: فإن كنت ابن أبيك فإنّك من أبناء عبدة الأصنام؛ فقال له: كذبت إنَّ الله أمر إبراهيم أن ينزل إسماعيل بمكة ففعل، فقال إبراهيم: فرّيّ أجْعَلْ هَذَا البَّهُ عَلَى الله عن شيء فلم يجبه، فقال له الرجل: فإن كنت ابن أبيك فإنّك من أبناء عبدة الأصنام؛ فقال له: كذبت إنَّ الله أمر إبراهيم أن ينزل إسماعيل بمكة ففعل، فقال إبراهيم: ﴿رَبِّ أَجْعَلْ هَذَا اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ أُمر إبراهيم أن ينزل إسماعيل بمكة ففعل، فقال إبراهيم: ﴿رَبِّ أَجْعَلْ هَذَا اللهِ عَلَى اللهِ أُمر إبراهيم أن ينزل إسماعيل بمكة ففعل، فقال إبراهيم: ﴿رَبِّ أَجْعَلْ هَذَا اللهِ عَلَى وَاللهِ عَلَى وَاللهِ أَن نَعْبُهُ أَن يَعْبُهُ أَن يَعْبُهُ أَن يَعْ أن ينزل إسماعيل بمكة ففعل، فقال إبراهيم: ﴿رَبِّ أَجْعَلْ هَذَا اللهُ عَلَى اللهِ فَعَلْ مَا مَن وَالمَنْ أَن أَن الأَصْنَامَ (<sup>1)</sup>. فلم يعبد أحد من ولد إسماعيل صنماً قطّ، ولكنّ العرب عبدة الأصنام، وقالت بنو إسماعيل: هؤلاء شفعاؤنا عند الله فكفرت ولم تعبد الأصنام.

**بيان:** لعلّ المراد أنّهم أقرُّوا بوحدانيّة الصانع، وإن أشركوا من جهة العبادة والسجود لها، فنفى ظلِّظُلا عنهم أعظم أنواع الشرك وهو الشرك في الربوبيّة وقد مرّت الإشارة إلى الفرق بينهما في الباب السابق.

أتيت إلى سعد ليجمع شملنا فشتتنا سعد فما نحن من سعد وما سعد إلاّ صخرة مسسودة من الأرض لا تهدي لغيّ ولا رشد ومرَّ به رجل من العرب والثعلب يبول عليه فقال شعراً: أربَّ يبول الشعلبان برأسه؟ لقد ذلّ من بالت عليه الثعالب<sup>(1)</sup>!

- سورة إبراهيم، الآية: ٣٥.
   (٢) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٢٤٨ ح ٣١.
- (٣) سورة الحج، الآية: ٧٢.
  (٤) فروع الكافي، ص ٥٦٨ باب ٣٣٩ ح ١١.
  - (٥) سورة الجائية، الآية: ٢٣.
     (٦) تفسير القمي، ج ٢ ص ٩٠.

## ٨ - باب نفي الولد والصاحبة

الآيات : **النساء (2): (**يَتَاهَلُ الْكِتَبِ لَا تَعْـلُوا فِي دِينِكُمْ وَلَا تَعُولُوا عَلَى اللَّهِ إِلَا الْحَقَّ إِنَّمَا الْمَسِيحُ عِيسَى آبْنُ مَرْبَمَ رَسُولُ اللَّهِ وَكَلِمَتُهُ الْقَنْهَا إِلَىٰ مَرْبَمَ وَرُوحٌ مِّنْهُ فَنَامِنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِدٍ. وَلَا تَقُولُوا ثَلَنَتُهُ انتَهُوا خَيرًا لَكُمْ أَينَا اللَّهُ إِلَهُ وَحَكِمَتُهُ الْقَنْهَا إِلَىٰ مَرْبَمَ وَرُوحٌ مِّنْهُ فَنَامِنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِدٍ. وَلَا تَقُولُوا ثَلَنَتُهُ انتَهُوا خَيرًا لَكُمْ أَينَا اللَّهُ إِلَهُ وَحِدُّ سُبْحَنَهُ أَن يَكُونَ لَمُ وَلَدُ لَمُ مَا بِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضُ وَكَفَىٰ بِاللَّهِ وَحِيلًا لِسَمَا اللَّهُ إِلَىٰ اللَّهُ مَا يَتُهُ اللَّهُ وَلَا لَنَهُ إِلَّهُ الْمَسِيحُ أَن يَكُونَ عَبْدًا يَعْبَدُ وَكُمْ اللَّهُ إِلَىٰهِ وَحَكُمُ اللَّهُ وَلَكُمُ لَهُ وَلَهُ لَهُ مَا

المائدة ٥٥، ﴿لَقَدَ حَتَمَرَ ٱلَّذِينَ قَالُوْا إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْمَسِيحُ آبْنُ مَهْيَمَ قُلْ فَمَن يَمْلِكُ مِنَ ٱللَّهِ شَيْتًا إِنَّ أَرَادَ أَن يُقِلِكَ ٱلْمَسِيحَ ٱبْنَ مَرْيَيَمَ وَأُمَّتُهُ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ جَيعًا وَلِلَّهِ مُلْكُ التَتَكُونِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا يَخْلُقُ مَا بَشَاءٌ وَٱللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَلِيرٌ () وَقَالَتِ ٱلْيَهُوُ وَالنَّصَدَرَىٰ خَنُ ٱبْنَتُوْا اللَّهِ وَآحِبَتُوُهُ قُلْ فَلِمَ يُعَذِبُكُم بِدُنُوبِكُمْ بَلَ أَسَدُ بَشَرٌ مِتَنْ خَلَقٌ يَعْفِرُ لِمَن يَشَاءُ وَالنَّصَدَرَىٰ خَنُ ٱبْنَتُوْا اللَّهِ وَآحِبَتُوُهُ قُلْ فَلِمَ يُعَذِبُكُم بِدُنُوبِكُمْ بَلَ أَسْتُر بَشَرُ

**أقول:** سيأتي كثير من الآيات المتعلقة بعيسى ﷺ في كتاب النبوّة، وكثير منها في أبواب الاحتجاجات.

التوبة «٩»، ﴿وَقَالَتِ الْبَهُودُ عُزَيْرُ ابْنُ اللَّهِ وَقَالَتِ النَّعَبَدَى الْمَسِيحُ ابْتُ اللَّهِ ذَالِت قَوْلُهُم بِأَنُوَهِهِ لَمْ يُفْنَهِنُونَ قَوْلَ الَّذِينَ كَنَمُوا مِن قَبْلُ قَسَنَهُهُمُ اللَّهُ أَنَّ يُؤْفَكُونَ أَنَّ اللَّهِ ذَالِتَ أَحْبَارُهُمْ وَرُهْبَنَهُمْ أَرْبَبَابًا بِن دُوبِ اللَّهِ وَالْمَسِيحَ ابْنَ مَرْبِيمَ وَمَا أَمِرُوا إِلَا لِيَعْبُدُوا إِلَى الْمَعْدَانُهُ اللَّهُ أَنَ يُؤْفَكُونَ أَنَّ اللَّهِ ذَالِعَ وَحِهُمُ اللَّهُ وَرُهْبَنَهُمْ أَرْبَبَابًا بِن دُوبِ اللَّهِ وَالْمَسِيحَ ابْنَ مَرْبِيمَةُ وَمَا أَمِرُوا إِ

**يونس «١٠»: ﴿**قَـالُوا اتَّخَــَذَ اللَّهُ وَلَـدُأَ سُبْحَـنَنَةُ هُوَ الْغَـنِيُّ لَهُرُ مَا فِــ السَّمَـنَوَتِ وَمَا فِى ٱلأَرْضِ إِنَّ عِندَكُم مِن سُلْطَنٍ بِهَندَأَ أَتَغُولُونَ عَلَى اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ﴾ «٢٨».

الإسراء «١٧» ﴿ أَفَأَمْ عَنكُرُ رَبُّكُم بِٱلْبَنِينَ وَٱتَّخَذَ مِنَ ٱلْمَلَتِيكَةِ إِنَنَّأَ إِنَّكُرَ لَنَقُولُونَ قَوْلًا عَظِيمًا﴾ . الكهف د١٨»: ﴿ وَبُنذِرَ الَّذِينَ قَالُوا الْتَحْدَ اللَّهُ وَلَدًا ۞ مَّا لَهُم بِهِ. مِنْ عِلْمِ وَلَا لَآبِهِبُر كَبُرَتْ كَلِمَةُ تَخْرُجُ مِنْ أَفْوَاهِهِمَّ إِن يَقُولُونَ إِلَّا كَذِبًا ۞ .

مريم «١٩» ﴿ مَا كَانَ لِلَهِ أَن يَنْجِذَ مِن وَلَدٍ سُبَحْنَهُۥ إِذَا قَضَى أَمَرًا فَإِنَمَا يَقُولُ لَمُ كُن فَيَكُونُ ٣٥ «وقال تعالى» : ﴿ وَقَالُوا أَنْحَدُ الرَّحْنَنُ وَلَدًا () لَقَدْ جِعْتُمْ شَيْتًا إِذَا إِنَّا يَقُولُ لَمُ كُن فَيَكُونُ ٣٥ مِنْهُ وَتَنشَقُ الأَرْضُ وَتَخِرُ لَلْجَالُ هَذًا () أَن دَعَوْا لِلرَّحْنِ وَلَدًا () وَمَا يَنْبَغِي لِلرَّحْنِ أَن يَذَخِذَ وَلَدًا () حُلُ مَن فِي السَمَنُونِ وَأَنْزَضِ إِلَا عَالَ اللَّهُ الذَّعْنِ عَدًا () لَيْ لَقَدْ مُعَالًا قُولُ اللَّهُ مَ

الأنبياء ٢١٦، ﴿ وَقَالُوا آتَخَذَ ٱلرَّعْنَنُ وَلَدًا سُبْحَنَةُمْ بَلْ عِبَادٌ مُكْرَمُونَ ﴾ لَا يَسْبِقُونَةُ بِالْفَوْلِبِ وَهُم بِأَمْرِهِ. يَعْمَلُونَ ﴾ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِبِهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا يَشْغَعُونَ إِلَا لِمَنِ ٱرْتَعَنَى وَهُم مِنْ خَشْيَتِهِ. مُشْفِقُونَ ﴾ وَمَن يَقُل مِنْهُمْ إِلَى إِلَهُ مِّن دُونِهِ. فَذَلِكَ نَجْزِيهِ جَهَنَدُ كَذَلِكَ نَجْزِى ٱلظَّالِلِينَ الصافات ٢٧٥، ﴿ فَأَسْتَغْنِبُهِمْ أَلَمْنِكَ وَلَهُمُ ٱلْمَنُونَ ﴾ أَمْ خَلَفْنَا الْمَلَتَهِكَة إِنَكَا وَمُم مَنْهِدُونَ ﴾ أَلَا إِنَّهُم قِنَ إِنْكِيْهِمْ لَيُقُولُونَ ﴾ وَلَدَ اللَّهُ وَلِنَّهُمَ لَكَذِبُونَ ﴾ أَمْ خَلَفَنَ الْمَنَاتِ عَلَى الْبَنِينَ ﴾ مَا لَكُمْ كَيْتَ تَعْكُمُونَ ﴾ أَفَلَا نَذَكُرُونَ ﴾ وَلَدَ اللَّهُ وَلِنَتَهُمْ لَكَذِبُونَ ﴾ أَلا يَكْبُونَ اللَّهُ وَلِنَتَهُمْ لَكُذِبُونَ ﴾ البَنِينَ ﴾ مَا لَكُمْ كَيْتَ تَعْكُمُونَ ﴾ أَفَلَا نَذَكُرُونَ ﴾ أَمْ لَكُمْ سُلَكُنُ شُبِتُ فَا أَمْ عَلَى مُندِفِينَ ﴾ وَمَعَلَوْ بِيَنَهُ وَبَعْنَهُمُ أَمَّ أَفَلَا نَذَكُرُونَ ﴾ أَمْ لَكُمْ سُلَكُنُ شُبِتُ أَنَا مُندِفِينَ إِلَى مَا لَكُمْ كَيْتَ تَعْكُمُونَ ﴾ أَفَلَا نَذَكُرُونَ ﴾ أَمْ لَكُمْ سُلَكُنُ شُبِتُ أَمَا اللَّهُ عَمَا يَعْتَعُونُ إِنَّكُمُ مُندِفِينَ إِلَى وَبَعَلَمُ وَبَعَمُونَ اللَّهُ عَمَا يَعْتَعُونَ إِلَى اللَّهُ عَمَا يَعْتَعُونَ إِلَى كُنُهُ مُندِفِينَ إِلَى مَنْ مَنْعَانُ اللَهُ عَمَا يَعْتَعُمُونَ إِنَّكُمُونَ إِلَى اللَّهُ عَمَا يَعْتَعُونُ إِلَى مُندِفِينَ إِلَى اللَّهُ عَمَا يَعْتَعُونَ إِنَهُ الْمُعْتَعُونَ اللَهُ عَمَا يَعْتَعُونَ إِلَيْهُ عَمَا يَعْتَعُونَ إِلَى مُندِفِينَ إِلَى مَنْ عَمَانُهُمُ مَنْتُولُونَ أَنْ وَلَكُنُهُ إِنَهُ مُعَتَى إِلَيْتُونَ اللَهُ عَمَا يَعْتَعُونَ مَنْ إِلَى عَبَادَ اللَهُ عَمَا يَتَعْمَعُونَ الْنَهُ عَمَا إِنَّكُونَ أَنْ أَنْ الْنَهُ عَالَيْتُ مَعْتَى إِلَى الْمُعَالَى الْمُعْتَ مَا إِلَا عَبَادُ اللَهُ عَمَا الْمُعَنَى إِلَى عَنْ عَنْتُ عَمَالُونَ إِلَيْنَا الْنَكُرُونُ أَنْ أَنْ عَالُهُمُ الْمُ عُنَا الْمُعَالَى الْمُعْتَعَامُ الْمُعَمَى إِنَّهُمُ الْنَهُ عَامُ الْمُعْتَعَا مُنَا الْمُونُ عَنَا إِنَا عَنْ اللَهُ عَمَا اللَهُ عَمَالُهُ عَامُ عَلَى وَالْنَا الْمُعُمُ الْمُ عَلَى إِلَهُ إِنَهُ إِنَعْنَا الْنَعْنُ أَنْ أَنُونُ إِلَهُ الْمُنَا الْمُعَامُ الْمُ الْمُ أَنَهُ أَنَا اللَهُ عَلَى الْنُعَالُهُ الْمُعَالُنُهُ الْنُ أَنَهُ أَنُهُ أَن الْنُولُولُ الْنُولُكُونُ إِلَهُ الْنَعُنُونُ إِنَا الْنَالُهُ اللَهُ أَعْنَا مُنَا إِنَهُ إِنَا الْنُعَالُهُ الْنُنُولُ الْنُعُنُولُ الْنُكُنُ الْنُ الْنُولُ الْنُكُونُ أَعْنُولُ الْنُهُ الْعُنُ الْنُ أَع

**الزمر (٣٩»: ﴿**لَوْ أَرَادَ اللَّهُ أَن يَنَتَخِـذَ وَلَدَا لَأَصْطَغَىٰ مِتَا يَخْـلُقُ مَا يَشَكَهُ شَبْحَكُنَهُ هُوَ اللَّهُ ٱلْوَحِدُ الْنَهَكَارُ ﴾ (٤).

الزخرف «٤٣٦ فوجَعَلُوا لَمْ مِنْ عِبَادِهِ جَزَمًا إِنَّ ٱلْإِسْكَنَ لَكَفُورُ مَبِينُ () آمَ أَخَذَ مِمَّا يَعْلَقُ بَنَاتِ وَأَصْفَنَكُم بِاللّبَنِينَ () وَإِذَا بُشِرَ أَحَدُهُم بِمَا ضَرَبَ لِلرَّحْنِ مَثَلًا ظُلَ وَجَعَهُم مُسْوَدًا وَهُوَ كَظِيرُ إِنَا أَوْمَن يُنَشَوًا فِ الْمِلْيَةِ وَهُوَ فِ لَلْفِصَامِ غَيْرُ مَبِينِ () وَجَعَلُوا الْمَلَتِ كُمَّ الَذِينَ هُمْ عِبَنَدُ الرَّحْنِ إِنَا أَوْمَن يُنَشَوُا فِ الْمِلْيَةِ وَهُوَ فِ لَلْفِصَامِ غَيْرُ مُبِينِ () وَجَعَلُوا الْمَلَتِ كُمَّ الَذِينَ هُمْ عِبَنَدُ الرَّحْنِ إِنَا أَوْمَن يُنَشَوُا فِ الْمِلْيَةِ وَهُوَ فِ لَلْفِصَامِ غَيْرُ مُبِينِ () وَجَعَلُوا الْمَلَتِ كُمَّ الَذِينَ هُمْ عِبَنَدُ الرَّحْنِ إِنَّنَا أَشَهِ دُوا خَلَقَهُمْ سَتَكْنَبُ شَهَدَتُهُمْ وَيُسْتَقُونَ () وَعَالُوا لَوَ شَاءَ الرَّحْنُ مَا عَبَدَنَهُمْ مَا لَهُم يَذَلِكَ مِنْ عِلْمُ أَنَ الْتَعَدِينَ اللَّهُ عَمْ اللَّهُ عَمْرُ أَعْدَهُمْ وَمُعْتَلُونَ () وَعَالُوا لَوَ سَاءَ الرَّعْنُ مَا عَبَدَنَهُمْ مَا لَهُم مِنْ عَلَيْ الْعَلَيْ الْعَلَيْ عَمْرُ اللَّهُ عَمْرُ اللَّهُ عَبْدُهُمْ وَلُعَنْهُمْ اللَّهُمِ الْتَكْعَمُ مُ مَنْ عَلَيْهِ اللَّهُمَ اللَّهُ عَمْ اللَّهُ عَمْ اللَّهُ عَمْرُعُونَ إِنَ هُمْ اللَهُ عَمْرُعُهُمُ وَمُعْتَلُونَ الْتَحَمَنُ مَا عَبَدُنَهُمْ مَا لَهُمُ يَدَايَعُونَ عَلَيْ مَنْ عَلَمُ اللَّهُ فَالَةُ عَلَيْهُ وَلَا عَلَى مَا عَبَدَتُهُمُ مَعْتَدُونَ عَنْتَهُ اللَهُ مَعْتَ عَلَيْ عَنْ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَى الْعَنْ عَلَى الْتَسْتَقُونَ إِنَهُ مُ اللَهُ عَلَى مَا عَالُونَ الْتَعْتَى الْتَعْتَ الْتُعْمَى الْعُمَةُ عَلَى عَنْ عَلَيْهُ عَلَى إِنَا عَلَى اللَهُ عَلَيْ الْعَلَى عَلَى عَلَى الْعُولُ إِنَا عَلَى الْعَمْ عَلَيْ اللَهُو عَنْ عَلَيْ عَلَيْ مَا عَلَى الْعَالَةُ عَلَى عَلَى الْتَعْتَى عَلَى الْتَوْلُ الْعَلَى الْتَكْنُ عَلَى الْعُمْ عَلَى الْعَنْ الْتَعْتَ الْتَعْتَى الْتَعْتَى الْ مُعْتَنُ أَعْنَ الْقُلُهُ عَلَى الْعُنُ عَلَى إِنْ عَلَيْ إِنَا عَلَى إِنَا عَلَى الْتَعْتِ مُعْتَى مُ الْعَالَ الْعَلَى الْتَعْتَى الْتَعْتَ عَلَى عُنُ عَلَيْ الْعَلَى الْنَا عَلَى الْعُنُ الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعُنُ الْعُنُ الْعُنُ مَنْ عَلَى الْعُلُولُ الْتَعَ

الطور د٥٢، ﴿أَمْ لَهُ ٱلْبَنَتُ وَلَكُمْ ٱلْبَنُونَ ﴾ د٢٣٩.

النجم ٢٥٣٦، ﴿ أَنَكُمُ الذَّكُرُ وَلَهُ الْأَنْنَ ﴾ قِلْكَ إِذَا فِسْمَةٌ ضِيرَى إِنَّ وَقَال تعالى»: ﴿ إِنَّ الَذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ لَيُسَتُونَ الْلَتَجِكَةَ نَسْيبَةَ الْأَنْنَ ﴾ وقال تعالى»: ﴿ إِنَّ يُؤْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ لَيُسَتُونَ الْلَكَنِ كَا الْطَنَّ وَإِنَّ الطَّنَ لَا يُعْنِي مِنَ الْمُقِي شَيَّا () .

الجن (٧٢»: ﴿وَأَنَّتُمُ تَعَنَّلُ جَدُّ رَبِّنَا مَا ٱتَّخَذَ مُنْجِبَةً وَلَا وَلَدًا﴾ (٣».

١ - فس؛ جعفر بن أحمد، عن عبيد الله بن موسى، عن الحسن بن عليّ بن أبي حمزة، عن أبيه، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله تشيئين قال: قلت: قوله تعالى: ﴿وَقَالُوا ٱتَّحَدَّ ٱلرَّحْنُ وَلَدًا ﴾ قال: هذا حيث قالت قريش: إنَّ لله ولداً، وأنَّ الملائكة إناث، فقال الله تبارك وتعالى رداً عليهم: ﴿لَقَدَ جِنْتُمْ شَيْتًا إِذَا ﴾ أي عظيماً ﴿تَكَادُ ٱلسَّمَنوَتُ يَنَعَظَرْنَ مِنْهُ ﴾ مما قالوا: أنَّ دعوا للرحمن ولداً، فقال الله تبارك وتعالى: ﴿وَمَا يَلْبَغِي لِلرَّحْنِ أَن يَنْجَذَ وَلَدًا ﴾ إن كُلُ مَن في ٱلسَمَنوَتِ وَٱلأَرْضِ إِلَا مَانِ ٱللَّهُ تبارك وتعالى: ﴿وَمَا يَلْبَغِي لِلرَّحْنَ أَن يَنْعَلَ إن حُلُ مَن في ٱلسَمَنوَتِ وَٱلأَرْضِ إِلَا مَانِ اللهُ تبارك وتعالى: ﴿وَمَا يَلْبَغِي لِلرَّحْنَ أَن يَنْعَلَمُ مَانَ يَوْمَ الْتِيَعَدَ فَرَدًا ﴾

۲ - يد: ماجيلويه، عن عمّه، عن البرقيّ، عن اليقطينيّ، عن سليمان بن رشيد، عن أبيه،

(۱) تفسير القمي، ج ۲ ص ۳۱ في تفسير، لسورة مريم الآيات ۸۸-۹۵.

عن المفضّل قال: سمعت أبا عبد الله غَلَيْظَلَمْ يقول: الحمد الله الّذي لم يلد فيورث ولم يولد فيشارك<sup>(1)</sup>.

٣ - **فس: قوله : ﴿ قُلْ إِن كَانَ لِلرَّحَ**َنِ وَلَدٌ فَأَنَا أَوَّلُ ٱلْعَبِدِينَ﴾ ، يعني أوَّل الآنفين له أنَّ يكون له ولد<sup>(٢)</sup> .

**بيان:** هذا أحد الوجوه في تأويل هذه الآية. قال الجوهريّ: قال أبو زيد: العبد بالتحريك: الغضب والأنف، والاسم العبدة مثل الأنفة، وقد عبد أي أنف. وقال أبو عمرو: قوله تعالى: ﴿فَأَنَا أَوَّلُ الْمَبْدِينَ﴾ من الأنف والغضب انتهى. وثانيها أنّ يكون من قبيل تعليق المحال بالمحال أي ليس له ولد، إذ لو كان له ولد لكنت أوّل العابدين له، فإنَّ النبيَّ يكون أعلم بالله وبما يصحّ له وما لا يصحّ، وأولى بتعظيم ما يجب تعظيمه، ومن حقّ تعظيم الوالد تعظيم ولده. وثالثها: أنَّ المعنى: إن كان له ولد في زعمكم فأنا أوّل العابدين لله، الموحدين له، المنكرين لقولكم. ورابعها: أنَّ «إن» بمعنى «ما» للنفي ؛ والمعنى: ما كان الموحدين له، المنكرين لقولكم. ورابعها: أنَّ «إن» بمعنى «ما» للنفي ؛ والمعنى: ما كان

**أقول:** سيأتي ما يتضمّن نفي الصاحبة والولد في باب جوامع التوحيد، وسنذكر احتجاج النبيّ ﷺ على القائلين بالولد في المجلّد الرابع.

## ٩ – باب النهي عن التفكر في ذات الله تعالى والخوض في مسائل التوحيد واطلاق القول بأنه شيم

الآيات: الزمر (٣٩، ﴿ وَمَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ قَدْرِيهُ (٢٧،

١ - شعي: عن مسعدة بن صدقة، عن جعفر بن محمّد، عن أبيه أنّ رجلاً قال لأمير المؤمنين عليمية : هل تصف ربّنا نزداد له حبّاً وبه معرفة؟ فغضب وخطب الناس، فقال فيما قال : عليك يا عبد الله بما دلّك عليه القرآن من صفته، وتقدّسك فيه الرسول من معرفته فائتمَّ به واستضئ بنور هدايته، فإنّما هي نعمة وحكمة أوتيتها فخذ ما أوتيت وكن من الشاكرين، وما واستضئ بنور هدايته، فإنّما هي نعمة وحكمة أوتيتها فخذ ما أوتيت وكن من الشاكرين، وما كلفك الشيطان علمه ممّا ليس عليك في الكتاب فرضه ولا في سنة الرسول وأئمة الهداة أثره فكلفك الشيطان علمه ممّا ليس عليك في الكتاب فرضه ولا في سنة الرسول وأئمة الهداة أثره فكل علمه إلى الله ولا تقدر عظمة الله على قدر عقلك فتكون من الهالكين واعلم يا عبد الله أنّ الراسخين في العلم هم الّذين أغناهم الله عن الاقتحام على السدد المضروبة دون الغيوب، إوراراً بجهل ما جهلوا تفسيره من الغيب المحجوب، فقالوا : ﴿ مَامَنًا بِهِ، كُلٌ بِن عند وينه أنّ وعند رئيناً من الراسخين في العلم هم الّذين أغناهم الله عن الاقتحام على السدد المضروبة دون الغيوب، وقراراً بجهل ما جهلوا تفسيره من الغيب المحجوب، فقالوا : ﴿ مَامَنًا بِهِ، كُلٌ بِن عند من الهالكين واعلم يا عبد الله أنّ ولا الراسخين في العلم هم الّذين أغناهم الله عن الاقتحام على السدد المضروبة دون الغيوب، وقراراً بجهل ما جهلوا تفسيره من الغيب المحجوب، فقالوا : ﴿ مَامَنًا بِهِ، كُلٌ بَنْ عِندٍ رَيَنكُهُ ما يعد الله الحين عن كنهم رسوخاً عن تناول ما لم يحيطوا به علماً، وسمّى تركهم التعمّق فيما لم يكلّفهم البحث عن كنهه رسوخاً (<sup>(7)</sup>).

- التوحيد، ص ٤٨ باب ٢ ح ١٢.
   (٢) تفسير القمي، ج ٢ ص ٢٦٣.
  - (٣) تفسير العياشي، ج ١ ص ١٨٦ ح ٥.

**بيان:** الاقتحام: الهجوم والدخول مغالبة. والسدد جمع السدّة وهي الباب المغلق وفيه إشكال لدلالته على أنَّ الراسخين في العلم في الآية غير معطوف على المستثنى، كما دلّت عليه الأخبار الكثيرة، وسيأتي القول في كتاب الإمامة، إلاّ أنّ يقال: إنّ هذا إلزام على من يفسّر الآية كذلك، أو يقال: بالجمع بين التفسيرين على وجهين مختلفين؛ وسيأتي تمام القول في ذلك محلّه إن شاء الله تعالى.

٢ - ٣ روي عن هشام أنّه سأل الزنديق عن الصادق علي الله تعالى ما هو؟ فقال علي الله تعالى عن هشام أنّه سأل الزنديق عن الصادق علي الله شيء بحقيقة الشيئية غير فقال علي الله الموشيء بخلاف الأشياء، أرجع بقولي : شيء إلى أنّه شيء بحقيقة الشيئية غير أنّه لا جسم ولا صورة، ولا يحسّ ولا يجسّ، ولا يدرك بالحواس الخمس، لا تدركه الأوهام، ولا تنقصه الدهور، ولا تغيّره الأزمان. الخبر<sup>(١)</sup>.

**بيان:** اعلم أنَّ الشيء مساوِ للموجود إذا أخذ الوجود أعمّ من الذهنيّ والخارجيّ، والمخلوط بالوجود من حيث الخلط شيء، وشيئيّته كونه ماهيّة قابلة له؛ وقيل: إنَّ الوجود عين الشيئيّة. فإذا عرفت هذا فالمراد بقوله: بحقيقة الشيئيّة أي بالشيئيّة الحقّة الثابتة له في حدّ ذاته لأنّه تعالى هو الذي يحقّ أنّ يقال له: شيء أو موجود، لكون وجوده بذاته ممتنع الانفكاك عنه، وغيره تعالى في معرض العدم والفناء، وليس وجودهم إلاّ من غيرهم، أو المراد أنّه يجب معرفته بمحض أنّه شيء، لا أنَّ يثبت له حقيقة معلومة مفهومة يتصدّى لمعرفتها فإنّه يمتنع معرفة إذ وصفاته؛ وقيل: إنّه إشارة إلى أنَّ الوجود عين ذاته تعالى.

٣ - **لي:** أبي، عن الحميريّ، عن ابن عيسى، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن محمّد ابن حمران، عن أبي عبيدة الحدّاء قال: قال أبو جعفر ﷺ : يا زياد إيّاك والخصومات، فإنّها تورث الشكّ، وتحبط العمل، وتردي صاحبها، وعسى أنّ يتكلّم الرجل بالشيء لا يغفر له؛ يا زياد إنّه كان فيما مضى قوم تركوا علم ما وكّلوا به، وطلبوا علم ما كفوّه، حتّى انتهى بهم الكلام إلى الله تَتَكَ<sup>يّل</sup> فتحيّروا، فإن كان الرجل ليدعى من بين يديه فيجيب من خلفه، أو يدعى من خلفه فيجيب من بين يديه<sup>(٢)</sup>.

**سن:** أبي، عن ابن أبي عمير مثله.

ع -**لي؛** ابن الوليد، عن الصفّار، عن البرقتي، عن أبيه، عن صفوان بن يحيى، عن أبي اليسع، عن سليمان بن خالد قال: قال أبو عبد الله ﷺ : إيّاكم والتفكّر في الله، فإنَّ التفكّر في الله لا يزيد إلاّ تيهاً إنَّ الله ﷺ لا تدركه الأبصار ولا يوصف بمقدار<sup>(٣)</sup>.

٥ – ٤٠ ابن إدريس، عن أبيه، عن ابن بندار، عن محمّد بن علّي الكوفي، عن محمّد بن

- الاحتجاج، ص ٣٣٢.
   أمالي الصدوق، ص ٣٤٠ مجلس ٦٥ ح ٢.
  - (٣) أمالي الصدوق، ص ٣٤٠ مجلس ٦٥ ح ٣.

عبد الله الخراسانيّ – خادم الرضا ﷺ – قال: قال بعض الزنادقة لأبي الحسن ﷺ : هل يقال لله : إنّه شيء؟ فقال: نعم، وقد سمّى نفسه بذلك في كتابه فقال: ﴿قُلْ أَى ثَنَءَ أَكَبُرُ شَهَدَهُ قُلُ اللَّهُ نَهِيدُ بَيْنِي وَيَبَنَكُمُ ﴾<sup>(1)</sup> فهو شيء ليس كمثله شيء<sup>(٢)</sup>.

**بيان:** التكلّم فيما فوق العرش كناية عن التفكّر في كنه ذاته وصفاته تعالى، فالمراد إمّا الفوقيّة المعنويّة؛ أو بناءاً على زعمهم حيث قالوا بالجسم والصورة؛ ويحتمل على بعد أن يكون المراد التفكّر في الخلاء البحت بعد انتهاء الأبعاد.

٧ - شي: عن ربعي، عمّن ذكره، عن أبي جعفر ﷺ في قول الله: ﴿وَإِذَا رَأَيْتَ ٱلَّذِينَ يَغُوضُونَ فِي مَالِدِينَ يَخُوضُونَ فِن مَايَذِنَا ﴾ قال: الكلام في الله والجدال في القرآن ﴿وَأَعْرِض عَنّهُمْ حَتَى يَخُوضُوا فِي حَدِيثٍ غَيْرِةٍ ﴾<sup>(٥)</sup> قال: منهم القصّاص<sup>(٦)</sup>.

**بيان:** القصّاص علماء المخالفين فإنَّهم كرواة القصص والأكاذيب فيما يبنون عليه علومهم، وهم يخوضون في تفاسير الآيات وتحقيق صفات الذات بالظنون والأوهام لانحرافهم عن أهل البيت غل<del>قا</del>لًا.

۸ – يد، مع: أبي، عن عليّ، عن أبيه، عن العبّاس بن عمرو الفقيميّ عن هشام بن

- (١) سورة الأنعام، الآية: ١٩.
- (٢) عيون أخبار الرضا غليم ٢ ص ١٢٢ باب ٢١ ح ٣١ أقول: الشيء إما يستعمل مصدراً وهو المعبر عنه بالمشية، وهو الإبداع والإيجاد، ولا يطلق عليه تعالى؛ وإما يستعمل بالمعنى الاسم المصدري وهو المشيء والمبدع والموجد كلفظ الخلق، فقد يراد منه المصدر وقد يراد منه اسم المصدر بمعنى المخلوق فهو تعالى خالق وبخلقه تحقق المخلوق، وهو تعالى الشائي المريد وبمشيته تحققت الأشياء، فهو تعالى مشيىء الشيء حين لا شيء. وفي دعاء الجوشن: يا من كل شيء قائم به، يا من كل شيء كائن له، يا من كل شيء موجود به؛ الخ. وفي الخطبة الغديرية قال تشابي: سبوح قدوس رب الملائكة والروح، لا مثله شيء وهو مُشَيء الذي ملاء الذي ملاء الذهر قدسه؛ الخ. فرق بين من جسمه وصوّره وشياً، وبينه – أي الخلق – إذ كان لا يشبهه شيء؛ فهذا المعنى الاسم المصدري الخالي عن هذا الوصف أعني الحقائق الخارجية والثابتات الواقعية التي يطلق عليها اسم المهدري الخالي عن هذا الوصف أعني الحقائق الخارجية والثابتات الواقعية التي يطلق عليها اسم المهدري الخالي عن هذا الوصف أعني الحقائق الخارجية والثابتات الواقعية التي يطلق عليها اسم الشيء، يطلق عليه مبحانه فهو شيء بحقيقة الشيئية لا كالأشياه، فإن الأشياء كائنات عن مشيته النافذة، والله كائن بنفسه فليس كمثله شيء. والنه إذ كان الا يشبهه شيء؛ في المعنى الاسم فرق بين من جسمه وصوّره وشياً وبينه الني الذي ملاء الذهر قدسه؛ الخ. وقال الرضا فرق بين من جسمه وصوّره وشياً وبينه الني الذي ملاء الذهر قدسه؛ الخ. فرق بين من جسمه وصوّره وشياً وبينه الشيء الذي ملاء الذهر قدسه؛ الخ. والنهاذي الخالي عن هذا الوصف أعني الحقائق الخارجية والثابتات الواقعية التي يطلق عليها اسم النافذة، والله كائن بنفسه فليس كمثله شيء. [النمازي].
  - (٣) سورة النجم، الآية: ٤٢.
     (٤) تفسير القمي، ج ٢ ص ٣١٦.
  - (٥) سورة الأنعام، الآية: ٦٨.
     (٦) تفسير العياشي، ج ١ ص ٣٩٢ ح ٣١.

الحكم، عن أبي عبد الله ظليمًة للمن قال للزنديق – حين سأله عن الله ما هو؟ – : قال هو شيء بخلاف الأشياء، أرجع بقولي : شيء إلى إثبات معنى، وإنّه شيء بحقيقة الشيئيّة، غير أنّه لا جسم ولا صورة<sup>(1)</sup>.

٩ - **يد، مع:** أبي، عن سعد، عن البرقيّ، عن محمّد بن عيسى، عمّن ذكره، رفعه إلى أبي جعفر ﷺ أنّه سئل أيجوز أن يقال : إن الله ﷺ شيء؟ قال : نعم تخرجه من الحدّين : حدّ التعطيل، وحدّ التشبيه<sup>(٢)</sup>.

**ج:** مرسلاً مثله<sup>(۳)</sup>.

**بيان:** حدَّ التعطيل هو عدم إثبات الوجود والصفات الكماليّة والفعليّة والإضافيّة له تعالى، وحدُّ التشبيه الحكم بالاشتراك مع الممكنات في حقيقة الصفات وعوارض الممكنات.

 ١٠ - يدة العطّار، عن أبيه، عن سهل قال: كتبت إلى أبي محمد علي الله حسنة خمس وخمسين ومائتين -: قد اختلف يا سيّدي أصحابنا في التوحيد، منهم من يقول: هو جسم، ومنهم من يقول: هو صورة، فإن رأيت يا سيّدي أن تعلّمني من ذلك ما أقف عليه ولا أجوزه فعلت متطوّلاً على عبدك.

فوقع بخطه – علي الله عن التوحيد وهذا عنكم معزول، الله تعالى واحد، أحد، صمد، لم يلد، ولم يولد، ولم يكن له كفواً أحد، خالق وليس بمخلوق، يخلق تبارك وتعالى ما يشاء من الأجسام وغير ذلك، ويصور ما يشاء، وليس بمصور، جلَّ ثناؤه وتقدَّست أسماؤه، وتعالى عن أن يكون له شبه، هو لا غيره، ليس كمثله شيء وهو السميع البصير<sup>(٤)</sup>.

**بيان:** وهذا عنكم معزول أي لا يجب عليكم التفكّر في الذات والصفات بل عليكم التصديق بما وصف تعالى به نفسه.

١١ – **سر:** السيّاريّ قال : سمعت الرضا ﷺ يقول : ليس العبادة كثرة الصوم والصلاة، إنّما العبادة في التفكّر في الله<sup>(ه)</sup>.

**بيان:** أي التفكّر في قدرته وعظمته بالتفكّر في عظمة خلقه، كما فسّر به في الأخبار الأخر، أو بالتفكّر فيما جاء عن الله وحججه لللتَّذِيْلَة في ذلك.

۲**۲ – يـد**ّ ابن الوليد، عن الصفّار، عن ابن معروف، عن ابن أبي نجران، عن حمّاد بن عثمان، عن عبد الرحيم القصير قال: كتبت على يدي عبد الملك بن أعين إلى أبي

- (۱) (۲) التوحيد ص ١٠٤ باب ٧ ح ٢ و١. ومعاني الأخبار، ص ٨.
- (٣) الاحتجاج، ص ٤٤٢. (٤) التوحيد، ص ١٠١ باب ٦ ح ١٤.
  - (٥) السرائر، ج ٣ ص ٥٦٨.

عبد الله علي الله فداك - أن تكتب إليَّ بالمذهب الصحيح من التوحيد. رأيت - جعلني الله فداك - أن تكتب إليَّ بالمذهب الصحيح من التوحيد. فكتب صلّى الله عليه على يدي عبد الملك بن أعين : سألت رحمك الله عن التوحيد وما ذهب فيه من قبلك، فتعالى الله الذي ليس كمثله شيء، وهو السميع البصير، تعالى الله عمّا يصفه الواصفون المشبّهون لله تبارك وتعالى بخلقه، المفترون على الله. واعلم رحمك الله أنَّ المذهب الصحيح في التوحيد ما نزل به القرآن من صفات الله تَتَكَنَّ ، فانف عن الله البطلان والتشبيه، فلا نفي ولا تشبيه، هو الله الثابت الموجود، تعالى الله عمّا يصفه الواصفون، ولا

**بيان:** على يدي عبد الملك أي كان هو الرسول والحامل للكتاب والجواب. ١٣ – **ضا:** إيّاك والخصومة فإنّها تورث الشكّ، وتحبط العمل، وتردي صاحبها، وعسى أن يتكلّم بشيء لا يغفر له.

١٤ – ونروي أنّه كان فيما مضى قوم انتهى بهم الكلام إلى الله ﷺ فتحيّروا، فإن كان الرجل ليدعى من بين يديه فيجيب من خلفه<sup>(٢)</sup>.

١٥ – وأروي: تكلموا فيمادون العرش فإنَّ قوماً تكلموا في الله عَن فتاهوا.

١٦ - وأروي عن العالم ﷺ - وسألته عن شيء من الصفات - فقال: لا تتجاوز ممّا في القرآن.

١٧ – وأروي أنّه قرىء بين يدي العالم ظليمً قوله: ﴿ لَا تُدَرِكُهُ ٱلْأَبْصَئَرُ وَهُوَ يُدَرِكُ أَلْأَبْصَئَرُ وَهُوَ يُدَرِكُ أَلْأَبْصَئَرُ ﴾<sup>(٣)</sup> فقال: إنّما عنى أبصار القلوب وهي الأوهام، فقال: لا تدرك الأوهام كيفيته وهو يدرك كلّ وهم، وأمّا عيون البشر فلا تلحقه، لأنّه لا يحدّ فلا يوصف؛ هذا ما نحن عليه كلّنا<sup>(3)</sup>.

١٨ – **يد:** الدقّاق، عن الأسديّ، عن البرمكيّ، عن الحسين بن الحسن، عن بكر بن الصالح، عن الحسين بن سعيد قال: سئل أبو جعفر الثاني ﷺ يجوز أن يقال لله: إنه شيء؟ فقال: نعم، تخرجه من الحدّين: حدّ التعطيل وحدّ التشبيه<sup>(م)</sup>.

الحسن عليمة ابن مسرور، عن ابن بطّة، عن عدّة من أصحابه، عن اليقطينيّ قال: قال لي أبو الحسن عليمية: ما تقول إذا قيل لك: أخبرني عن الله عَمَيَكُنَّ : أشيء هو أم لا شيء هو؟ قال:

- (۱) التوحيد، ص ۱۰۲ باب ۲ ح ۱۰.
- (٢) الفقه المنسوب للإمام الرضا ﷺ ص ٣٨٤ باب ١٠٧.
  - (٣) سورة الأنعام، الآية: ١٠٣.
  - ٤) الفقه المنسوب للامام الرضا ﷺ ص ٣٨٤.
    - (٥) التوحيد، ص ١٠٧ باب ٧ ح ٧.

٩ – باب / النهي عن التفكر في ذات الله تعالى...

فقلت له : قد أثبت ﷺ نفسه شيئاً حيث يقول : ﴿ لَ أَىٰ ثَنَءِ أَكَبُرُ شَهَدَةً قُلُ اللَّهُ شَهِيدًا بَيْنِ وَبَيَنَكُمْ ﴾<sup>(١)</sup> فأقول : إنّه شيء لا كالأشياء؛ إذ في نفي الشيئيّة عنه إبطاله ونفيه . قال لي : صدقت وأصبت .

ثمَّ قال الرضا ﷺ: للناس في التوحيد ثلاثة مذاهب: نفي، وتشبيه، وإثبات بغير تشبيه، فمذهب النفي لا يجوز، ومذهب التشبيه لا يجوز لأنَّ الله تبارك وتعالى لا يشبهه شيء، والسبيل في الطريقة الثالثة إثبات بلا تشبيه<sup>(٢)</sup>.

**شي؛** عن هشام المشرقيِّ، عنه ﷺ مثله. وزاد في آخره وهو كما وصف نفسه أحد صمد نور<sup>(٣)</sup>.

٢٠ **- يد:**ابن الوليد، عن الصفّار، عن البرقي، عن أبيه، عن النضر، عن يحيى الحلبيّ، عن ابن مسكان، عن زرارة قال: سمعت أبا عبد الله ﷺ يقول: إنَّ الله تبارك وتعالى خلو من خلقه، وخلقه خلو منه، وكلّما وقع عليه اسم شيء ما خلا الله ﷺ فهو مخلوق، والله خالق كلّ شيء، تبارك الّذي ليس كمثله شيء<sup>(٤)</sup>.

**يد:**حمزة بن محمّد العلويّ، عن عليّ، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن عليّ بن عطيّة، عن أبي جعفر ﷺ مثله إلى قوله: خالق كلّ شيء<sup>(ه)</sup>.

**يد:**ماجيلويه، عن عليّ بن إبراهيم، عن محمّد بن عيسى، عن يونس، عن أبي المعزّا رفعه عن أبي جعفر ﷺ مثله إلى قوله: فهو مخلوق ما خلا الله ﷺ <sup>(1)</sup>.

إيضاح الخلو بكسر الخاء وسكون اللّام : الخالي . وقوله على الله الم ترفي من صفات خلقه أو من مخلوقاته ، فيدل على نفي الصفات الموجودة الزائدة لأنّها لا بدّ أن تكون مخلوقة لله تعالى بانضمام المقدّمتين الأخيرتين المبنيّتين على التوحيد ، واتّصافه بمخلوقه مستحيل لما تقرَّر من أنّ الشيء لا يكون فاعلاً وقابلاً لشيء واحد ، ويدلّ أيضاً على بطلان ما ذهب إليه جماعة من كونه تعالى معروضاً لماهيّات الممكنات . وقوله عليمي : وخلقه خلو منه أي من صفاته ، أو المراد أنّه لا يحلّ في شيء بوجه من الوجوه ، فينفى كونه عارضاً لشيء أو حالاً فيه أو متمكّناً فيه إذ ما من شيء إلاً وهو مخلوق له بحكم المقدّمتين الأخيرتين .

٢١ - يد ابن الوليد، عن الصفّار، عن ابن عيسى، عن الحسين بن سعيد، عن النضر، عن ابن حميد رفعه قال : سئل عليَّ بن الحسين عَلَيَّ عن التوحيد فقال : إنَّ الله تعالى علم أنَّه يكون في آخر الزمان أقوام متعمّقون فأنزل الله تعالى : هُوَلَ هُوَ ٱللَّهُ أَحَكَدُ إِنَّ اللَّهُ ٱلصَكَدُ ﴾ والآيات من سورة الحديد إلى قوله : هُوَهُوَ عَلِيمٌ بِذَاتِ ٱلصُّدُورِ <sup>(٧)</sup> فمن رام ما وراء ذلك فقد هلك<sup>(٨)</sup>.

- (١) سورة الأنعام، الآية : ١٩.
- (٣) تفسير العياشي ج١ ص ٣٨٥ ح ١١.
  - (٧) سورة الحديد، الآية: ٦.
- (۲) التوحيد، ص ۱۰۷ باب ۷ ح ۸.
   (٤) (٦) التوحيد، ص ۱۰۵ باب ۷ ح ۳-٥.
   (٨) التوحيد، ص ۲۸۳ باب ٤ ح ۲.

**بيان:** ظاهره المنع عن التفكّر والخوض في مسائل التوحيد والوقوف مع النصوص، وقيل: المراد أنّه تعالى بيّن لهم صفاته ليتفكّروا فيها؛ ولا يخفى بعده.

۲۲ – **سن: أبي،** عن صفوان، وابن أبي عمير معاً، عن عبد الرحمن بن الحجّاج، عن سليمان بن خالد قال: قال أبو عبدالله ﷺ يا سليمان إنّ الله يقول: ﴿وَأَنَّ إِلَىٰ رَبِّكَ ٱلْمُنَهَىٰ﴾<sup>(1)</sup> فإذا انتهى الكلام إلى الله فأمسكوا<sup>(٣)</sup>.

٢٣ - **سن:** أبي، عن ابن أبي عمير، عن محمّد بن يحيى، عن عبد الرحيم القصير قال: سالت أبا عبد الله ظَلِيَّة عن شيء من الصفة فقال: فرفع يديه إلى السماء ثمَّ قال: تعالى الله الجبّار، إنَّه من تعاطى ما ثمَّ هلك. يقولها مرّتين<sup>(٣)</sup>.

**بيان:** تعالى الله الجبّار أي عن أن يكون له جسم أو صورة أو يوصف بصفة زائدة على ذاته، وأن يكون لصفاته الحقيقيّة بيان حقيقيَّ؛ من تعاطى أي تناول بيان ما ئمَّ من صفاته الحقيقيّة هلك وضلّ ضلالاً بعيداً.

٢٤ – **سن:** بعض أصحابنا، عن حسين بن ميّاح، عن أبيه قال: سمعت أبا عبد الله عَلَيْتَهَا. يقول: من نظر في الله كيف هو هلك<sup>(3)</sup>.

٢٥ – **سن:** أبي، عن ابن أبي عمير، عن أبي أيّوب بن الخزّاز، عن محمّد بن مسلم قال: قال أبو جعفر ﷺ : يا محمّد إنّ الناس لا يزال لهم المنطق حتّى يتكلّموا في الله، فإذا سمعتم ذلك فقولوا : لا إله إلاّ الله الواحد الّذي ليس كمثله شيء<sup>(٥)</sup>.

**بيان:** أي إذا سمعتم الكلام في الله فاقتصروا على التوحيد ونفي الشريك منبّهاً على أنّه لا يجوز الكلام فيه، وتبيين معرفته إلاّ بسلب التشابه والتشارك بينه وبين غيره؛ أو إذا أجروا الكلام في الجسم والصورة فقولوا ذلك تنزيهاً له عمّا يقولون.

٢٦ - **سن:** ابن فضّال، عن ثعلبة، عن الحسن الصيقل، عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر ﷺ قال: تكلّموا فيما دون العرش، ولا تكلّموا فيما فوق العرش، فإنَّ قوماً تكلّموا في الله فتاهوا، حتّى كان الرجل ينادى من بين يديه فيجيب من خلفه<sup>(٦)</sup>.

٧٧ - **سن:** أبي، عن ابن أبي عمير، عن حفص أخي مرازم، عن الفضل بن يحيى قال : سأل أبي أبا الحسن موسى بن جعفر غليظة عن شيء من الصفة، فقال : لا تجاوز عمّا في القرآن<sup>(٧)</sup>.

۲۸ – **سن:** أبو أيّوب المدنيّ، عن ابن أبي عمير، عن ابن بكير، عمّن ذكره، عن أبي عبد الله ﷺ قال: إنّ ملكاً كان في مجلسه فتناول الربّ تبارك وتعالى ففقد فما يدرى أين هو<sup>(٨)</sup>.

(۲) المحاسن للبرقي، ص ۲۳۷.

(٦) – (۷) المحاسن، ص ۲۳۸–۲۳۹.

- (١) سورة النجم، الآية: ٤٢.
- (٣) (٥) المحاسن، ص ٢٣٧.
  - (٨) المحاسن، ص ٢٤٠.

٩- باب / النهي عن التفكر في ذات الله تعالى...

**بيان:** أي فقد من مكانه سخطاً من الله عليه؛ أو تحيّر وسار في الأرض فلم يعرف له خبر . وقيل : هو على المعلوم أي ففقد ما كان يعرف وكان لا يدري في أيّ مكان هو من الحيرة؛ ولا يخفى ما فيه .

٢٩ - **سن:** محمّد بن عيسى، عمّن ذكره رفعه قال: سئل أبو جعفر ﷺ أيجوز أن يقال له: إنّه موجود؟ قال: نعم تخرجه من الحدّين: حدّ الإبطال وحدّ التشبيه<sup>(١)</sup>.

•٣- م؛ لقد مرَّ أمير المؤمنين عَلَيْنَ على قوم من أخلاط المسلمين، ليس فيهم مهاجري ولا أنصاري، وهم قعود في بعض المساجد في أوّل يوم من شعبان، وإذا هم يخوضون في أمر القدر وغيره مما اختلف الناس فيه، قد ارتفعت أصواتهم واشتدَّ فيه جدالهم، فوقف عليهم وسلّم فردوا عليه ووسّعوا له، وقاموا إليه يسألونه القعود إليهم، فلم يحفل بهم، ثمَّ قال عليهم وسلّم فردوا عليه ووسّعوا له، وقاموا إليه يسألونه القعود إليهم، فلم يحفل بهم، ثمَّ قال عليهم – وناداهم - : يا معاشر المتكلمين ألم تعلموا أنَّ لله عباداً قد أسكتتهم خشيته من غير عي عليهم – وناداهم - : يا معاشر المتكلّمين ألم تعلموا أنَّ لله عباداً قد أسكتتهم خشيته من غير عي ولا بكم؟ وأنّهم هم الفصحاء البلغاء الألبّاء، العالمون بالله وأيّامه ولكنّهم إذا ذكروا عظمة ولا بكم؟ وأنّهم هم الفصحاء البلغاء الألبّاء، العالمون بالله وأيّامه ولكنّهم إذا ذكروا عظمة وإعظاماً وإجلالاً، فإذا أفاقوا من ذلك استبقوا إلى الله بالأعمال الزاكية يعدّون أنفسهم مع الفالمين، وإنّهم برآء من المقصرين والمفرطين إلا أنّهم لا يرضون لله بالقليل، وإعظاماً وإجلالاً، فإذا أفاقوا من ذلك استبقوا إلى الله بالأعمال الزاكية يعدّون أنفسهم مع الفالمين، وإنفسهم مع الفالي من المقصرين والمفرطين إلا أنهم لا يرضون لله بالقليل، وإعظاماً وإجلالاً، فإذا أفاقوا من ذلك استبقوا إلى الله بالأعمال الزاكية يعدّون أنفسهم مع الفالمين والخاطين والخاطين، وإنّهم برآء من المقصرين والمفرطين إلا أنّهم لا يرضون لله بالقليل، ولا يستكثرون لله الكثير، ولا يدلّون عليه بالأعمال، فهم إذا رأيتهم مهيمون مروّعون، عالفون، مشفقون، وجلون؛ فأين أنتم منهم يا معشر المبتدعين ألم تعلموا أنَّ أعلم الناس خلفون، منفقون، وأمن ألم الناس بالضرر أنطقهم فيه؟<sup>(٣)</sup>.

**بيان:** لا يدلّون من قولهم : أدلّ عليه أي أوثق بمحبّته فأفرط عليه . والهيام : الجنون من العشق .

٣١ – كشى: عليّ بن محمّد، عن محمّد بن موسى الهمدانيّ، عن الحسن بن موسى الخشّاب، عن غيره، عن جعفر بن محمّد بن حكيم الخثعميّ قال: اجتمع ابن سالم، وهشام ابن الحكم، وجميل بن درّاج، وعبد الرحمن بن الحجّاج، ومحمد بن حمران، وسعيد بن غزوان، ونحو من خمسة عشر من أصحابنا فسألوا هشام بن الحكم أن يناظر هشام بن سالم فيما اختلفوا فيه من التوحيد، وصفة الله تَتَكَمَّنَّ ، وعن غير ذلك، لينظروا أيّهم أقوى حجّة، فرضي هشام بن سالم أن يتكلّم عند محمّد بن أبي عمير، ورضي هشام بن الحكم أن يتكلّم عند محمّد بن هشام فتكالما وساقا ما جرى بينهما، وقال: قال عبد الرحمن بن الحجّاج لهشام بن الحكم أن يتكلّم عند محمّد بن أبي عمير، ورضي هشام بن الحكم أن يتكلّم

- (۱) المحاسن، ص ۲٤۰.
- (٢) تفسير الإمام العسكري علي ٢٠٠ ح ٢٧١.

إلاّ العود يضرب به. قال جعفر بن محمّد بن حكيم فكتب إلى أبي الحسن موسى الله الله العود يضرب به. يحكي له مخاطبتهم وكلامهم، ويسأله أن يعلّمهم ما القول الذي ينبغي أن يدين الله به من صفة الجبّار فأجابه في عرض كتابه: فهمت رحمك الله، واعلم رحمك الله أنَّ الله أجلّ وأعلى وأعظم من أن يبلغ كنه صفته، فصفوه بما وصف به نفسه وكفّوا عمّا سوى ذلك<sup>(1)</sup>.

٣٢ - يدة ابن الوليد، عن الصفّار، عن اليقطينيّ، عن ابن أبي نجران قال : سألت أبا جعفر الثاني عَلَيَكَ عن التوحيد فقلت : أتوهم شيئاً؟ فقال : نعم غير معقول ولا محدود، فما وقع وهمك عليه من شيء فهو خلافه، لا يشبهه شيء ولا تدركه الأوهام، كيف تدركه الأوهام وهو خلاف ما يعقل وخلاف ما يتصوّر في الأوهام؟ إنّما يتوهّم شيء غير معقول ولا محدود<sup>(٢)</sup>.

بيان؛ اعلم أنَّ من المفهومات مفهومات عامّة شاملة لا يخرج منها شيء من الأشياء لا ذهناً ولا عيناً كمفهوم الشيء والموجود والمخبر عنه، وهذه معانٍ اعتباريّة يعتبرها العقل لكلّ شيء؛ إذا تقرّر هذا فاعلم أنَّ جماعة من المتكلّمين ذهبوا إلى مجرّد التعطيل، ومنعوا من إطلاق الشيء والموجود وأشباههما عليه، محتجّين بأنّه لو كان شيئاً شارك الأشياء في مفهوم الشيئيّة وكذا الموجود وغيره. وذهب إلى مثل هذا بعض معاصرينا فحكم بعدم اشتراك مفهوم من المفهومات بين الواجب والممكن، وبأنّه لا يمكن تعقّل ذاته وصفاته تعالى بوجه من الوجوه، وبكذب جميع الأحكام الايجابيّة عليه تعالى. ويردّ قولهم الأخبار السالفة، وبناء غلطهم على عدم الفرق بين مفهوم الأمر وما صدق عليه، وبين الحمل الذاتي والحمل العرضيّ، وبين المفهومات الاعتباريّة والحقائق الموجودة.

فأجاب ﷺ بأنَّ ذاته تعالى وإن لم يكن معقولاً لغيره ولا محدوداً بحدّ إلاّ أنّه مما يصدق عليه مفهوم شيء، لكن كلّ ما يتصوّر من الأشياء فهو بخلافه لأنَّ كلّ ما يقع في الأوهام والعقول فصورها الإدراكيّة كيفيّات نفسانيّة، وأعراض قائمة بالذهن، ومعانيها ماهيّات كليّة قابلة للاشتراك والانقسام فهو بخلاف الأشياء.

## ۱۰ – باب أدنى ما يجزي من المعرفة في التوحيد، وأنه لا يعرف الله إلا به

ا - يد، ن: ماجيلويه، عن عليّ بن إبراهيم، عن مختار بن محمّد بن مختار الهمدانيّ، عن الفتح بن يزيد الجرجانيّ، عن أبي الحسن ﷺ قال: سألته عن أدنى المعرفة فقال: الإقرار بأنّه لا إله غيره، ولا شبه له ولا نظير له، وأنّه قديم مثبت، موجود غير فقيد، وأنّه ليس كمثله شيء<sup>(٣)</sup>.

- رجال الكشي، ص ٦٤ه ح ٥٠٠.
   (٢) التوحيد، ص ١٠٦ باب ٧ ح ٦.
- (٣) التوحيد ص ٢٨٣ باب ٤٠ ح ١، وعيون اخبار الرضا علي ج ١ ص ١٢٢ باب ١١ ح ٢٩.

۱۹ - باب / أدنى ما يجزي من المعرفة في التوحيد، وأنه لا يعرف الله إلا به ۱۹۷

**بيان: ق**وله ﷺ : موجود إمّا من الوجود أو من الوجدان أي معلوم. وكذا قوله: غير فقيد أي غير مفقود زائل الوجود، أو لا يفقده الطالب. وقيل: أي غير مطلوب عند الغيبة حيث لا غيبة له.

٢ – يد، ن: الدقّاق، عن محمّد الأسديّ، عن البرمكيّ، عن الحسين بن الحسن، عن بكر بن زياد، عن عبد العزيز بن المهتديّ قال: سألت الرضا ﷺ عن التوحيد، فقال: كلّ من قرأ ﴿قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَكَدُكُ وآمن بها فقد عرف التوحيد. قلت: كيف يقرأها؟ قال: كما يقرأها الناس. وزاد فيه: كذلك الله ربّي، كن من من قرأ فَرْ أَنْ أَحْدَةُ إِذَا الله من من من قرأ فَراد الله ربّي، كذلك الله ربّي ().

٣ - يد: الدقّاق والورّاق معاً، عن الصوفتي، عن الرويانيّ، عن عبد العظيم الحسنيّ قال: دخلت على سيّدي عليّ بن محمّد بن عليّ بن موسى بن جعفر بن محمّد بن عليّ بن الحسين بن عليّ بن أبي طالب عليّ الما بصربي قال لي: مرحباً بك يا أبا القاسم أنت وليّنا حقاً. قال: فقلت له: يا ابن رسول الله إنّي أريد أن أعرض عليك ديني، فإن كان مرضيّاً ثبتت عليه حتى ألقى الله نتَريط القاسم.

فقلت: إنّي أقول: إنّ الله تبارك وتعالى واحد ليس كمثله شيء، خارج من الحدّين: حدّ الإبطال، وحدّ التشبيه، وأنّه ليس بجسم ولا صورة ولا عرض ولا جوهر، بل هو مجسّم الأجسام، ومصوَّر الصور، وخالق الأعراض والجواهر، وربَّ كلِّ شيء ومالكه وجاعله ومحدثه، وإنّ محمداً عبده ورسوله خاتم النبيّين فلا نبيَّ بعده إلى يوم القيامة، وأقول: إنَّ الإمام والخليفة ووليَّ الأمر بعده أمير المؤمنين عليُّ بن أبي طالب، ثمَّ الحسن، ثمَّ الحسين، ثمَّ عليُّ بن الحسين، ثمَّ محمّد بن عليّ، ثمَّ جعفر بن محمّد، ثمَّ موسى بن جعفر، ثمَّ عليّ بن موسى، ثمَّ محمّد بن عليّ، ثمَّ أنت يا مولاي.

فقال ﷺ : ومن بعدي الحسن ابني، فكيف للناس بالخلف من بعده؟ قال : فقلت : وكيف ذلك يا مولاي؟ قال : لأنّه لا يرى شخصه ولا يحلُّ ذكره باسمه حتّى يخرج فيملاً الأرض قسطاً وعدلاً كما ملئت ظلماً وجوراً .

قال: فقلت: أقررتُ وأقول: إنَّ وليَّهم وليُّ الله، وعدوَّهم عدوُّ الله، وطاعتهم طاعة الله، ومعصيتهم معصية الله، وأقول: إنَّ المعراج حقَّ، والمساءلة في القبر حقَّ، وإنَّ الجنَّة حقَّ، والنار حقَّ، والصراط حقَّ، والميزان حقَّ، وإن الساعة آتية لا ريب فيها وإنَّ الله يبعث من في القبور؛ وأقول: إنَّ الفرائض الواجبة بعد الولاية الصلاة، والزكاة، والصوم، والحجّ، والجهاد، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

فقال عليُّ بن محمّد ٢٠ ٢ : يا أبا القاسم هذا والله دين الله الَّذي ارتضاء لعباده، فاثبت

(۱) التوحيد، ص ۲۸٤ باب ٤٠ ح ٣، وعيون اخبار الرضا علي ج ١ ص ١٢٢ باب ١١ ح ٣٠.

عليه ثبّتك الله بالقول الثابت في الحياة الدنيا وفي الآخرة<sup>(١)</sup>.

٤ - يد: ماجيلويه، عن عمّه، عن محمّد بن عليّ القرشيّ، عن محمّد بن سنان، عن محمّد بن يعلى الكوفيّ، عن جويبر، عن الضحّاك، عن ابن عبّاس قال : جاء أعرابيَّ إلى النبيّ فقال : يا رسول الله علّمني من غرائب العلم. قال : ما صنعت في رأس العلم حمّى تسأل عن غرائبه؟ قال الرجل : ما رأس العلم علمي تسأل عن غرائبه؟ قال الرجل : ما رأس العلم يا رسول الله؟ قال : معرفة الله حقّ معرفته .

**بيان:** الند بالكسر : المثل.

٥ – يد: أبي وابن الوليد معاً، عن محمّد بن العطّار، وأحمد بن إدريس معاً، عن الأشعريّ، عن بعض أصحابنا، عن محمّد بن عليّ الطاحن، عن طاهر بن حاتم بن ماهويه قال: كتبت إلى الطيّب – يعني أبا الحسن ﷺ – ما الذي لا يجتزى في معرفة الخالق جلّ جلاله بدونه؟ فكتب ﷺ: ليس كمثله شيء، لم يزل سميعاً وعليماً وبصيراً، وهو الفعّال لما يريد<sup>(٣)</sup>.

**بيان: المشهور أنَّ الكاف زائدة، وقيل: أي ليس مثل مثله شيء فيدلّ على نفي مثله** بالكناية التي هي أبلغ، لأنّه مع وجود المثل يكون هو مثل مثله، أو المعنى: أنّه ليس ما يشبه أن يكون مثلاً له فكيف مثله حقيقة.

٦ - يد؛ الدقّاق، عن الكلينيّ، عن محمّد بن إسماعيل، عن الفضل بن شاذان، عن صفوان بن يحيى، عن منصور بن حازم قال لأبي عبد الله ﷺ: إنّي ناظرت قوماً فقلت لهم: إنَّ الله أكرم وأجلُّ من أن يعرف بخلقه، بل العباد يعرفون بالله. فقال: رحمك الله<sup>(٤)</sup>.

٧- يد: أبي، عن سعد، عن ابن عيسى، عن ابن أبي عمير، عن محمّد بن حمران، عن الفضل بن السكن، عن أبي عبد الله ظلمة الفرية الفصل بن السكن، عن أبي عبد الله ظلمية قال: قال أمير المؤمنين ظلميتي : اعرفوا الله بالله، والرسول بالرسالة، وأولى الأمر بالمعروف والعدل والإحسان<sup>(٥)</sup>.

(۲) التوحيد، ص ۲۸٤ باب ٤٠ ح ٥.

(٤) – (٥) التوحيد، ص ٢٨٥ باب ٤١ ح ١ و٣.

- (1) التوحيد، ص ٨٦ باب ٢ ح ٢٧.
- (۳) التوحيد، ص ٢٨٤ باب ٤٠ ح ٤.

١٩٩ - باب / أدنى ما يجزي من المعرفة في التوحيد، وأنه لا يعرف الله إلا به ١٩٩

هو هکذا ولا هکذا غيره، ولکلّ شيء مبدأ<sup>(1)</sup>.

**سن:** بعض أصحابنا، عن صالح بن عقبة، عن قيس بن سمعان، عن أبي ربيحة – مولى رسول الله ﷺ – رفعه قال: سئل أمير المؤمنين ﷺ وذكر مثله<sup>(٢)</sup>.

بيان، قريب من حيث إحاطة علمه وقدرته بالكلّ . في بعده أي مع بعده عن الكلّ من حيث المباينة في الذات والصفات فظهر أنَّ قربه ليس بالمكان، بعيد عن إحاطة العقول والأوهام والأفهام به مع قربه حفظاً وتربيةً ولطفاً ورحمةً، وقد مرَّ أنَّه يحتمل أن يكون إشارة إلى أنَّ جهة قربه أي بالعليّة واحتياج الكلّ إليه هي جهة بعده عن مشابهة مخلوقاته إذ الخالق لا يشابه المخلوق، وكذا العكس. فوق كلّ شيء أي بالقدرة والقهر والغلبة، وبالكمال والاتصاف بالصفات الحسنة، ولا يقال: شيء فوقه في الأمرين، وفيه إشعار بأنَّه ليس المراد به الفوقيّة بعسب المكان وإلاً لأمكن أن يكون شيء فوقه في الأمرين، وفيه إشعار بأنَّه ليس المراد به الفوقيّة بعسب المكان وإلاً لأمكن أن يكون شيء فوقه . أمام كلّ شيء أي علّة كلّ شيء ومقدًم عليها، ويحتاج إليه كلّ موجود، ويتضرّع إليه ويعبده كلّ مكلّ منيء أي علّة كلّ شيء ومقدًا الاستكمال، والتشبّه به في صفاته الكماليّة، والكلام في قوله : ولا يقال له : أمام كما مرًا العلمي وإفاضة فيضه وجوده عليه، لا كدخول الجزء في الكلّ، ولا يقال له : أمام كما مرًا العلمي وإفاضة فيضه وجوده عليه، لا كدخول الجزء في الكلّ، ولا يقال له : أمام كما مرً المعروض، ولا كدخول المتمكّن في المكان. خارج من الأشياء بتعالي ذاته عن ملابستها ومقارنتها والاتصاف بعضة الكمانية، والكلام في قوله : ولا يقال له : أمام كما مرً المعروض، ولا كدخول المتمكّن في المكان. خارج من الأشياء بتعالي ذاته عن ملابستها المعروض، ولا كدخول المتمكّن في المكان. خارج من الأشياء بتعالي ذاته عن ملابستها المعروض، ولكلّ شيء مبدء أي علّة في ذواتها وصفاتها كالتعليل لما سبق.

٩ - يحدة محمّد بن إبراهيم بن إسحاق الفارسيّ، عن أحمد بن محمّد بن سعيد النسويّ، عن أحمد بن محمّد بن يعقوب بن الحكم عن أحمد بن محمّد بن يعقوب بن الحكم العسكريّ، وأخيه معاذ بن يعقوب، عن محمّد بن سنان الحنظليّ، عن عبد الله بن عاصم، عن عبد الرحمن بن قيس، عن ابن هاشم الرمّانيّ، عن زاذان، عن سلمان الفارسيّ نتي في حديث حديث عبد الله بن عاصم، عن عبد الرحمن بن قيس، عن ابن هاشم الرمّانيّ، عن زاذان، عن سلمان الفارسيّ محمّد بن عاصم، عن عبد الله بن عاصم، عن عبد الله بن عاصم، عن عبد الرحمن بن قيس، عن ابن هاشم الرمّانيّ، عن زاذان، عن سلمان الفارسيّ نتي في حديث علي عن عبد الله بن عاصم، عن عبد الرحمن بن قيس، عن ابن هاشم الرمّانيّ، عن زاذان، عن سلمان الفارسيّ نتي في حديث طويل يذكر فيه قدوم الجائليق المدينة مع مائة من النصارى، وما سأل عنه أبا بكر فلم يجبه، ثمَّ أرشد إلى أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب غلي في فسأله عن مسائل فأجابه عنها، وكان فيما سأله أن قال له: أخبرني عرفت الله بمحمّد، أم عرفت محمّداً بالله؟

فقال عليَّ بن أبي طالب عَلَيْنَهُ : ما عرفت الله تَكَرَّلُ بمحمّد – عَمَّدً – ولكن عرفت محمّداً بالله تَكَرَّلُ ، حين خلقه وأحدث فيه الحدود من طول وعرض فعرفت انّه مدبَّر مصنوعٌ باستدلال وإلهام منه وإرادة، كما ألهم الملائكة طاعته وعرّفهم نفسه بلا شبه ولا كيف<sup>(٣)</sup>. والحديث طويل أخذنا منه موضع الحاجة.

- (۱) التوحيد، ص ۲۸۵ باب ٤١ ح ٢. (۲) المحاسن، ص ۲۳۹.
  - (۳) التوحيد، ص ۲۸٦ باب ٤١ ح ٤.

وحدَّثنا عليّ بن أحمد بن محمَّد بن عمران الدقّاق تظلمُه قال: مسمعت محمَّد بن يعقوب يقول: معنى قوله: اعرفوا الله بالله يعني أنَّ الله بَخَرَيَنِكَ خلق الأشخاص والألوان والجواهر والأعيان، فالأعيان: الأبدان، والجواهر: الأرواح، وهو بَخَرَيَكَ لا يشبه جسماً ولا روحاً، وليس لأحدٍ في خلق الروح الحسّاس الدرّاك أثرٌ ولا سببٌ، هو المتفرَّد بخلق الأرواح والأجسام، فمن نفى عنه الشبهين: شبه الأبدان وشبه الأرواح فقد عرف الله بالله، ومن شبّهه بالروح أو البدن أو النور فلم يعرف الله بالله.

**أقول؛** قال الصدوق تغلقه في كتاب التوحيد : القول الصواب في هذا الباب هو أن يقال : عرفنا الله بالله، لأنًا إن عرفناه بعقولنا فهو تتخلق واهبها، وإن عرفناه تتخلق بأنبيائه ورسله وحججه اللغي فهو تتخلق باعثهم ومرسلهم ومتّخذهم حججاً، وإن عرفناه بأنفسنا فهو تتخلق محدثنا فبه عرفناه؛ وقد قال الصادق تليئيني : لولا الله ما عرفناه، ولولا نحن ما عرف الله . ومعناه : لولا الحجج ما عرف الله حقَّ معرفته، وولولا الله ما عرفناه براحداً يهدي وقد سمعت بعض أهل الكلام يقول : لو أنَّ رجلاً ولد في فلاة من الأرض ولم ير أحداً يهديه ويرشده حتّى كبر وعقل ونظر إلى السماء والأرض لدلة ذلك على أنَّ لهما صانعاً ومحدثاً . فقلت : إنَّ هذا شيء لم يكن، وهو إخبار بما لم يكن أن لو كان كيف كان يكون، ولو كان ذلك فقلت : إنَّ هذا شيء لم يكن، وهو إخبار بما لم يكن أن لو كان كيف كان يكون، ولو كان ذلك منهم من بعث إلى نفسه، ومنهم من بُعث إلى أهله وولده، ومنهم من بعث إلى أهل محلّته، منهم من بعث إلى نفسه، ومنهم من بعث إلى أهله وولده، ومنهم من بعث إلى أهل محلّته،

وأمّا استدلال إبراهيم الخليل غليمًا بنظره إلى الزهرة، ثمَّ إلى القمر، ثمَّ إلى الشمس، وقوله – فلمّا أفلت – : يا قوم إنّي بريء ممّا تشركون فإنه غليمًا كان نبيّاً ملهماً مبعوثاً مرسلاً، وكان جميع قوله إلى آخره بإلهام الله كَلَوَنَكُ إيّاه، وذلك قوله نَكَرَكُ : ﴿وَتِلْكَ حُجَّتُنَا مَاتَيْنَهَا المَذِهِبِمَ عَلَى قَوْمِدٍ فِلْهِ إلى آخره بإلهام الله تَكَرَكُ إيّاه، وذلك قوله نَكَرَكُ : ﴿وَتِلْكَ حُجَتُنَا المَذَهِبِمَ عَلَى قَوْمِدٍ فِلْهِ إلى آخره بإلهام الله تَكَرَكُ إيّاه، وذلك قوله نَكَرَكُ : المَنْهِ عَلَى قَوْمِدٍ في معرفة التوحيد بالنظر عن تعليم الله نَكَرَكُ وليس كلّ أحد كإبراهيم غليمًا الله الذول الله نَكَرَكُ إلى الزل من قوله : عن تعليم الله نَكَرَكُ وتعريفه لما أنزل الله نَكَرَكُ ما أنزل من قوله : ﴿فَاعْلَمَ أَنَهُ لَا إِلَهُ إِلَى اللهُ في أنه معرفة التوحيد بالنظر عن تعليم الله نَكَرَكُ وتعريفه لما أنزل الله نَكَرَكُ ما أنزل من قوله : ﴿فَاعْلَمَ أَنَهُ لَا إِلَهُ إِلَى مَنْ تعليم الله يَكَرَكُ وتعريفه لما أنول الله نَكَرَكُ ما أنزل من قوله : ﴿فَاعْلَمُ أَنَهُ لَا إِلَهُ إِلَى مَنْ لَكُوبُ أَنَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَمَنْ قُولُه : فَوْلُهُ أَنَهُ أَحَدً كَالِي آخره ؛ ومن قوله : ﴿فَاعْلَمُ أَنَهُ لَا إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ مَ مَنْ أَنَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ تَوْلُه : وَلُولُهُ أَنَهُ أَحَدً كَالِي آخره ؛ ومن قوله : وْبَلِيعُ السَمَنُونِ وَالأَرْضَ أَنَهُ مَ مَنْ أَنَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ أَنَهُ أَحَدًا في أَلِهُ أَنهُ أَنَهُ أَنّهُ وَلَه أَنهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ مَنْ أَنُ

**تبيين وتحقيق:** أعلم أن هذه الأخبار لا سيّما خبر ابن السكن تحتمل وجوهاً : الأوَّل : أن يكون المراد بالمعرّف به ما يعرف الشيء به بأنّه هوهو فمعنى اعرفوا الله بالله :

- سورة الأنعام، الآية: ٨٣.
   سورة محمد، الآية: ١٩.
- (٣) سورة الأنعام، الآيات: ١٠١-١٠٣.

اعرفوه بأنّه هو الله مسلوباً عنه جميع ما يعرف به الخلق من الجواهر والأعراض ومشابهته شيء منها، وهذا هو الّذي ذكره الكليني تقلفهم، وعلى هذا فمعنى قوله : والرسول بالرسالة : معرفة الرسول بأنّه أرسل بهذه الشريعة وهذه الأحكام، وهذا الدين، وهذا الكتاب، ومعرفة كلّ من أولي الأمر بأنّه الآمر بالمعروف، والعالم العامل به، وبالعدل أي لزوم الطريقة الوسطى في كلّ شيء، والإحسان أي الشفقة على خلق الله والتفضُّل عليهم ودفع الظلم عنهم. أو المعنى : اعرفوا الله بالله أي بما يناسب ألوهيّته من التنزيه والتقديس، والرسول بما يناسب رسالته من العصمة والفضل والكمال، وأولي الأمر بما يناسب درجتهم العالية التي هي الرئاسة العامة للدنيا والدين، وبما يحكم العقل به من اتصاف صاحب تلك الدرجة القصوى به من العلم والعصمة والفضل والكمال، وأولي الأمر بما يناسب درجتهم العالية الّتي عدم الخوض في معرفته تعالى ورسوله وحججه بالعقول الناقصة فينتهي إلى نسبة ما لا يليق به عدم الخوض في معرفته تعالى ورسوله وحججه بالعقول الناقصة فينتهي إلى نسبة ما لا يليق به عدم الخوض في معرفته تعالى ورسوله وحججه بالعقول الناقصة فينتهي إلى نسبة ما لا يليق به تعالى إليه، وإلى الغلو في أمر الرسول والأئمة صلوات الله عليهم ومنا يه علي عليه الرغان الغرض

وعلى هذا يحتمل وجهين : الأوَّل أن يكون المراد : اعرفوا الله بعقولكم بمحض أنّه خالقٌ إله، والرسول بأنّه رسول أرسله الله إلى الخلق، وأُولي الأمر بأنّه المحتاج إليه لإقامة المعروف والعدل والإحسان، ثمَّ عوَّلوا في صفاته تعالى وصفات حججه عَيْمَ على ما بيَّنوا ووصفوا لكم من ذلك ولا تخوضوا فيها بعقولكم والثاني أن يكون المعنى : اعرفوا الله بما وصف لكم في كتابه وعلى لسان نبيّه، والرسول بما أوضح لكم من وصفه في رسالته إليكم، والإمام بما بيَّن لكم من المعروف والعدل والإحسان كيف اتّصف بتلك الأوصاف والأخلاق الحسنة . ويحتمل الأخيرين وجهاً ثالثاً، وهو أنّ يكون المراد لا تعرفوا الرسول بما يخرج به عن الرسالة إلى درجة الألوهية، وكذا الإمام .

الثاني: أن يكون المراد بما يعرف به ما يعرف باستعانته من قوى النفس العاقلة والمدركة وما يكون بمنزلتها ويقوم مقامها، فمعنى اعرفوا الله بالله: اعرفوه بنور الله المشرق على القلوب بالتوسّل إليه والتقرّب به، فإنَّ العقول إليه لا تهتدي إليه إلاّ بأنوار فيضه تعالى واعرفوا الرسول بتكميله إيّاكم برسالته، وبمتابعته فيما يؤدّي إليكم من طاعة ربّكم فإنَّها توجب الروابط المعنويّة بينكم وبينه، وعلى قدرذلك يتيسّر لكم من معرفته، وكذا معرفة أولي الأمر إنّما تحصل بمتابعتهم في المعروف والعدل والإحسان وباستكمال العقل بها .

الثالث: أنّ يكون المراد ما يعرف بها من الأدلّة والحجج، فمعنى أعرفوا الله بالله أنّه إنّما تتأتّى معرفته لكم بالتفكّر فيما أظهر لكم من آثار صنعه وقدرته وحكمته بتوفيقه وهدايته، لا بما أرسل به الرسول من الآيات والمعجزات فإنّ معرفتها إنّما تحصل بعد معرفته تعالى، واعرفوا الرسول بالرسالة أي بما أرسل به من المعجزات والدلائل أو بالشريعة المستقيمة الّتي بعث بها، فإنّها لانطباقها على قانون العدل والحكمة يحكم العقل بحقيّة من أرسل بها، واعرفوا أولي الأمر بعلمهم بالمعروف، وإقامة العدل والإحسان، وإتيانهم بها على وجهها، وهذا أقرب الوجوه؛ ويؤيّده خبر سلمان وكذا خبر ابن حازم، إذ الظاهر أنَّ المراد به أنَّ وجوده تعالى أظهر الأشياء، وبه ظهر كلُّ شيء، وقد أظهر الآيات للخلق على وجوده وعلمه وقدرته، وأظهر المعجزات حتّى علم بذلك حقيّة حججه ﷺ، فالعباد معروفون به، ولا يحتاج في معرفة وجوده إلى بيان أحد من خلقه. ويمكن أن يقرأ «يعرفون» على بناء المعلوم أيضاً.

وأمّا ما ذكره الصدوق تلائلة فيرجع إلى أنَّ المعنى أنَّ جميع ما يعرف الله به ينتهي إليه سبحانه. ويرد عليه أنّه على هذا تكون معرفة الرسول وأُولي الأمر أيضاً بالله فما الفرق بينهما وبين معرفة الله في ذلك؟ وأيضاً لا يلائمه قوله : اعرفوا الله بالله، إلاّ أن يقال : الفرق باعتبار أصناف المعرفة، فالمعرفة بالرسالة صنف من المعرفة بالله، والمعرفة بالمعروف صنف آخر منها، ومعرفة الله فيها أصناف لا اختصاص لها بصنف، والمراد باعرفوا الله بالله : حصّلوا معرفة الله التي تحصل بالله ؛ هكذا حقّقه بعض الأفاضل. ثمَّ إنّ في كلامه تشويشاً وتناقضاً، ولعلّ مراده أخيراً نفي معرفة صفاته الكماليّة حقّ معرفتها بدون إرسال الرسل ونصب الحجج إلاّ أنَّ التصديق بوجوده تعالى يتوقّف على ذلك وإن كان بعض كلماته يدلّ عليه .

11 – باب الدين الحنيف والفطرة وصبغة الله والتعريف في الميثاق الآيات: البقرة ٢٦٠، في الميثاق الآيات: البقرة ٢٦٠، في الميثاق الآيات: البقرة ٢٦٠، في المرتخة الله ومن أخمت أومن أخمت من الله ميتخة أوَعَن لَهُ عَدِدُونَه ٢٣٨، الروم ٢٠٠، في قافت وقد وتبعد ألماني وحمد الله والمعربة أوماني ألماني الماني الماني ألماني ألمماني ألماني ألماني ألمماني ألماني ألماني ألماني أ

١ - مع: أبي، عن علي، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن ابن أذينة، عن زرارة قال: سالت أبا جعفر علييًا عن قول الله يَتَزَيَّكُ : ﴿ حُنَفَآمَ لِلَهِ غَيْرَ مُشْرِكِينَ بِدِئْهُ فقلت : ما الحنيفيّة؟ قال: هي الفطرة<sup>(١)</sup>.

بيان: أي الملة الحنيفية هي التوحيد الذي فطر الله الخلق عليه، ويؤمي إليه قوله تعالى: فَأَقِمْ وَجَهَكَ لِللَّذِي حَنِيفاً فِطْرَتَ اللَّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهاً لَا بَدِيلَ لِخَلْقِ اللَّهِ ذَلِكَ اللَّذِي أَ<sup>الَ</sup> حَمْكَ واختلف في معنى ذلك الفطرة فقيل: المعنى أنَّه خلقهم على نوع من الجبلة والطبع المتهياً لقبول الدين، فلو ترك عليها لاستمرّ على لزومها، ولم يفارقها إلى غيرها، وإنّما يعدل عنه من يعدل لآفة من الآفات، وتقليد الآباء والأمهات. وقيل: كلّهم مفطورون على معرفة الله والإقرار به فلا تجد أحداً إلاّ وهو يقرُّ بأنَّ الله تعالى صانعٌ له، وإن سمّاه بغير اسمه أو عبد معه غيره. وقيل: المعنى أنّه خلقهم لها لأنّه خلق كل الخلق لان يقل عليه معنى معنى معنى معرفة معه غيره. وقيل: المعنى أنه خلقهم لها لأنّه خلق كل الخلق كل الخلق الذي المعنى الذي المعنى الم

(1) معاني الأخبار، ص ٢٤٩. يأتي في ج١٠١ حديث عن المحاسن: إن الأطفال فطروا على التوحيد [النمازي]. الجزريّ فيه: خلقت عبادي حنفاء أي طاهري الأعضاء من المعاصي لا أنّه خلقهم كلّهم مسلمين، لقوله تعالى: ﴿هُوَ ٱلَذِى خَلَقَكُرُ فَينكُرُ كَافِرٌ وَيَنكُرُ مُؤْمِنُهُ<sup>(1)</sup>.

وقيل: أراد أنّه خلقهم حنفاء مؤمنين لمّا أخذ عليهم الميثاق: ﴿ أَلَمَتُ بِرَبِّكُمْ قَالُواْ بَلَنْ﴾<sup>(٢)</sup> فلا يوجد أحد إلاّ وهو مقرَّ بأنَّ له ربّاً وإن أشرك به، والحنفاء جمع حنيف، وهو الماثل إلى الإسلام الثابت عليه، والحنيف عند العرب من كان على دين إبراهيم؛ وأصل الحنف: الميل. انتهى.

**أقول:** الّذي يظهر من الأخبار هو أنَّ الله تعالى قرَّر عقول الخلق على التوحيد والإقرار بالصانع في بدء الخلق عند الميثاق، فقلوب جميع الخلق مذعنةً بذلك وإن جحدوه معاندةً . وسيأتي تمام الكلام في ذلك في كتاب العدل إن شاء الله تعالى .

٢ – **فس:** الحسين بن محمّد، عن معلّى بن محمّد، عن محمّد بن جمهور، عن جعفر بن بشير، عن عليّ بن أبي حمزة، عن أبي بصير، عن أبي جعفو غليظة في قوله: ﴿فَأَقِدْ وَجُهَكَ لِلذِينِ حَنِيفَأَ ﴾ قال: الولاية<sup>(٣)</sup>.

٣ - فس: الحسن بن عليّ بن زكريّا، عن الهيثم بن عبد الله الرمّانيّ، عن عليّ بن موسى الرضا ظليمًا في قوله: ﴿ فِطْرَتَ اللَّهِ الَّي الرضا ظليمًا في قوله: ﴿ فِطْرَتَ اللَّهِ الَتِي فَظَرَرَ النَّهُ الرضا ظليمًا في قوله: ﴿ فِطْرَتَ اللَهِ الرضا ظليمًا في قوله: ﴿ فِطْرَتَ اللَهِ الرضا ظليمًا في قوله: ﴿ فِظْرَتَ اللَهِ الرضا ظليمًا في قوله: ﴿ فِطْرَتَ اللَهِ الرضا ظليمًا في قوله: ﴿ فِظْرَتَ اللَهِ اللَّهِ اللَّهِ النَّي النَّاسَ عَلَيَهُمُ قال: هو لا إله إلاّ الله، محمّد رسول الله – ظليمَة ما عليهُ أمير المؤمنين – فَظُرَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا في قوله: ﴿ فَظَرَتَ اللَهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْ أَمير المؤمنين – فَظُرَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا في قوله: ﴿ إلَّا الله، محمّد رسول الله – ظليمَة أمير المؤمنين – ظليمَ أمير المؤمنين – ظليمَ أل ألنَاسَ عَلَيْهَا التو حيد<sup>(3)</sup>.

٤ - يد: أبي، عن سعد، عن ابن عيسى، عن محمّد بن سنان، عن علاء بن الفضيل، عن أبي عن علاء بن الفضيل، عن أبي عبد الله عليهاً في عبد الله عليهاً في أبي عبد الله عليهاً في علم عن على عليهاً في قال: التوحيد<sup>(o)</sup>.

٥ - يد: ابن الوليد، عن الصفّار، عن ابن هاشم، عن ابن أبي عمير، عن هشام بن سالم، عن أبي عبد الله عليمية قال: قلت: ﴿فِطْرَتَ اللَّهِ ٱلَّتِي فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيْهَا فَه قال: التوحيد<sup>(٢)</sup>.

٦ - يد؛ بالإسناد عن ابن هاشم، وابن يزيد معاً، عن ابن فضال، عن ابن بكير عن زرارة، عن أبي عبد الله ظليمي في قول الله نَتَرَبَكُلُن : ﴿فِطْرَتَ اللَّهِ ٱلَّتِي فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيْهَا فَال: فطرهم على التوحيد<sup>(٧)</sup>.

**يد:** أبي، عن عليّ، عن أبيه، عن ابن فضّال، عن أبي جميلة، عن محمّد الحلبيّ، عن أبي عبد الله ﷺ مثله<sup>(٨)</sup>.

(١) سورة التغابن، الآية: ٢. (٢) سورة الأعراف، الآية: ١٧٢. (٣) - (٤) تفسير القمي، ج ٢ ص ١٣٢. (٥) - (٨) التوحيد، ص ٣٢٨-٣٢٨ باب ٥٣ ح ١ و٢ و٤ و٥. **سن؛** ابن فضّال، عن ابن بکیر، عن زرارة مثله<sup>(۱)</sup>.

٩ - يد: ابن الوليد، عن الصفّار، عن عليّ بن حسان، عن الحسن بن يونس، عن عبد الرحمن بن يونس، عن عبد الرحمن بن كثير، عن أبي عبد الله ﷺ في قول الله ﷺ : ﴿فِطْرَتَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْكَ اللَّهُ عَلَيْكَ أَلَاكَ مَعْدَى عَلَيْ أَمَير المؤمنين<sup>(٤)</sup>.

**ير؛** أحمد بن موسى، عن الخشّاب، عن عليّ بن حسّان، عن عبد الرحمن بن كثير مثله<sup>(ه)</sup>.

۱۰ - يد: أبي، عن سعد، عن أحمد بن محمّد، عن أبيه، عن ابن المغيرة، عن ابن محمّد، عن ابن المغيرة، عن ابن مسكان، عن زرارة قال: قلت لأبي جعفر عليه الله تول الله تتخرّين في كتابه مسكان، عن زرارة قال: قلت لأبي جعفر عليه التوحيد عند الميثاق على معرفته أنّه ربّهم. وفيلمَرَتَ ألبَي ألبَي معامل الله يعلموا من ربّهم ولا من رازقهم (<sup>(1)</sup>).

ا ا – **يد** أبي، عن سعد، عن ابن هاشم، وابن أبي الخطّاب، وابن يزيد جميعاً عن ابن أبي عمير، عن ابن يزيد جميعاً عن ابن أبي عمير، عن ابن أذينة، عن زرارة، عن أبي جعفر ﷺ قال: سألته عن قول الله ﷺ وحُنَّفَاَة لِلَهِ غَيْرَ مُشْرِكِينَ بِدِّ كُوعن الحنيفيَّة، فقال: هي الفطّرة التي فطر الناس عليها، لا تبديل لخلق الله، قال: فطرهم الله على المعرفة.

قال زرارة : وسألته عن قول الله : ﴿وَإِذَ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِيَ ءَادَمَ مِن ظُهُورِهِرَ ﴾ <sup>(٧)</sup> الآية قال : أخرج من ظهر آدم ذرّيّته إلى يوم القيامة فخرجوا كالذرَّ فعرَّفهم وأراهم صنعه ولو لا ذلك لم يعرف أحدَّ ربّه . وقال : قال رسول الله ﷺ : كلّ مولود يولد على الفطرة ، يعني علي الفطرة بأنّ الله كَبَرَيَنِكَ خالقه ، فذلك قوله : ﴿وَلَبِن سَأَلْنَهُم مَّنَ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَٱلأَرْضَ لَيَقُولُنَّ اللَهُ ﴾ <sup>(٨)</sup>

(۲) التوحيد، ص ۳۲۹ باب ۹۳ ح ۳.

(٧) سورة الأعراف، الآية: ١٧٢.

(۹) التوحيد، ص ۳۳۰ باب ۵۳ ح ۹.

(٥) بصائر الدرجات، ص ٨٩ ج ٢ باب ١٠ ح ٧.

- (۱) المحاسن، ص ۲٤۱.
- (۳) (٤) التوحيد، ص ۳۲۹ باب ٥٣ ح ٦ و٧.
  - (٦) التوحيد، ص ٣٣٠ باب ٥٣ ح ٨.
    - (٨) سورة لقمان، الآية: ٢٥.

١٢ - سن: أبي، عن ابن أبي عمير، عن ابن أذينة، عن زرارة قال: سألت أبا جعفر تلايئي في زرارة قال: سألت أبا جعفر تلايئي عن قول الله: ﴿حُنَفَاتُهُ لِلَهِ غَيْرَ مُشْرِكِينَ بِدِنْ ﴾ ما الحنيفية؟ قال: هي الفطرة التي فطر الناس عليها، فطر الله الخلق على معرفته.<sup>(1)</sup>

١٣ - سن: أبي، عن عليّ بن النعمان، عن ابن مسكان، عن زرارة قال: سألت أبا جعفر ﷺ عن قول الله ﷺ : ﴿فِطْرَتَ اللَّهِ ٱلَّتِي فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيْهَأَ فَال: فطرهم على معرفته أنّه ربّهم، ولولا ذلك لم يعلموا – إذا سنلوا – من ربّهم ولا من رازقهم<sup>(٢)</sup>.

١٤ – **سن:** المحسّن بن أحمد، عن أبان الأحمر، عن أبي جعفر الأحول، عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر ﷺ قال: عروة الله الوثقى: التوحيد، والصبغة: الإسلام<sup>(٣)</sup>.

**بيان:** قال البيضاويّ في قوله تعالى: ﴿مِبْغَةَ اللَّهِ ﴾ أي صبغنا الله صبغته وهي فطرة الله الَّتي فطر الناس عليها، فإنّها حلية الإنسان، كما أنَّ الصبغة حلية المصبوغ، أو هدانا هدايته وأرشدنا حجّته، أو طهّر قلوبنا بالإيمان تطهيره. وسمّاه صبغةً لأنَّه ظهر أثره عليهم ظهور الصبغ على المصبوغ، وتداخل قلوبهم تداخل الصبغ الثوب، أو للمشاكلة فإنَّ النصارى كانوا يغمسون أولادهم في ماء أصفر يسمّونه العمودية ويقولون هو تطهير لهم وبه تحقّق نصرانيّتهم<sup>(ع)</sup>.

١٥ **- مع:** أبي، عن سعد، عن أحمد بن محمّد، عن أبيه، عن فضالة، عن أبان، عن أبي عبد الله ﷺ في قول الله ﷺ : ﴿مِعْبَغَةَ اللَّهِ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللَّهِ مِعْبَغَةً ﴾ قال: هي الإسلام<sup>(٥)</sup>.

١٦ - سن: ابن فضّال، عن ابن بكير، عن زرارة قال: سألت أبا عبد الله عَلَيْنَا عن قول الله: ﴿وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِيَ ءَادَمَ مِن ظُهُورِهِرْ ذُيِّيَّنَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنْسَبِهِمْ قال: ثبتت المعرفة في قلوبهم، ونسوا الموقف، وسيذكرونه يوماً، ولولا ذلك لم يدر أحدٌ من خالقه ولا من رازقه<sup>(٧)</sup>.

١٧ - سن: البزنطيّ، عن رفاعة، عن أبي عبد الله تشتيّلاً في قول الله : ﴿وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي مَادَمَ مِن ظُهُورِهِمْ ذُرِيَّتُهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنفُسِهِمْ أَلَسْتُ بِرَيِّكُمْ قَالُوا بَلَنْ ﴾ قال: نعم لله الحجّة على جميع خلقه أخذهم يوم أخذ الميثاق هكذا – وقبض يده –<sup>(٨)</sup>.

١٨ - شف: من كتاب القاضي القزويني، عن هارون بن موسى التلعكبري عن محمد بن

(١) – (٢) - (٣) المحاسن، ص ٢٤١. (٤) تفسير البيضاوي، ج ١ ص ١٤٦. وفيه: المعموديّة وهو الصواب. (٥) معاني الأخبار، ص ١٨٨. (٦) سورة الأعراف، الآية: ١٧٣. (٧) المحاسن، ص ٢٤١. (٨) المحاسن، ص ٢٤٢. سهل، عن الحميريّ، عن ابن يزيد، عن عليّ بن حسّان، عن عبد الرحمن بن كثير، عن أبي عبد الله ﷺ في قول الله ﷺ : ﴿ فِطْرَتَ ٱللَهِ ٱلَتِي فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيْهَا ﴾ قال: هي التوحيد، وأنَّ محمّداً رسول الله – ﷺ – وأن عليّاً أمير المؤمنين – ﷺ –.

١٩ – شيء عن زرارة، عن أبي جعفر وحمران، عن أبي عبد الله ﷺ قال: الصبغة الإسلام<sup>(۱)</sup>.

٢٠ - شي، عن عبد الرحمن بن كثير، عن أبي عبد الله ظليمين في قول الله: ﴿ مِنْهَةَ اللَّهِ أَوَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللَّهِ عَنْ عَبْدَالَهُ عَلَيْتَنْ فَي قول الله : ﴿ مِنْهُمَةُ اللَّهِ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللَّهِ عَنْ عَبْدَاللَّهُ عَلَيْتَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللَّهِ عَنْ عَبْدَاللَّهُ عَلَيْتَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللَّهِ عَنْ عَبْدَاللَّهُ عَلَيْتَنْ عَلَيْتَنْ عَلَيْتَنْ عَلَيْتَنْ اللَّهُ عَلَيْتُ اللَّهُ عَلَيْتُ اللَّهُ عَلَيْتُ اللَّهُ عَلَيْتُ اللَّهُ عَلَيْتَنْ عَلَيْتُهُ عَلَيْتُ اللَّهُ عَلَيْتُ اللَّهُ عَلَيْتُ اللَّهُ عَلَيْتُ اللَّهُ عَلَيْتُ عَلَيْتُ عَلَيْتُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْتُ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْتُ اللَّهُ عَلَيْتُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْتُ اللَّهُ عَلَيْتُ اللَّهُ عَلَيْتُ اللَّهُ عَلَيْتُ اللَّهُ عَلَيْتُ اللَّهُ عَلَيْتُ عَلَيْتُ اللَّهُ عَلَيْتُ اللَّهُ عَلَيْتُ اللَّهُ عَلَيْتُ اللَّهُ عَلَيْتُ اللَهُ عَلَيْتُ اللَّهُ عَلَيْتُ اللَهُ عَلَيْتُ اللَّهُ عَلَيْتُ اللَهُ عَلَيْتُ عَلَيْتُ عَلَيْتُ اللَّهُ عَلَيْتُ الْتُلُقُ عَلَيْتُ عَلَيْتُ مِنْ عَلَيْتُ الْعَلَيْنُ الْمُ عَلَيْتُ الْعُلَيْتُ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْتُ اللَهُ عَلَيْتُ اللَّهُ عَلَيْتُ اللَّهُ مُعْتُ مُعَلَيْ الْ عُلَيْ اللَهُ عَلَيْتُ الْعُلَيْ الْعُلَى الْعُلَيْ الْعُلَى الْعُلَى الْعُلَيْ الْحُلُقُولُ اللَّهُ عَلَي الْعُلَى الْعُلَيْ الْحُلُقُ الْحُلُقُ اللَّهُ الْعُلَيْ الْعُلُقُ الْ المَيْنَاقُ إِلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ الْحُلْعُ اللَّهُ عَلَيْ الللَّهُ عَلَيْ الللَّهُ عَلَيْ الْعُلُ المَالْمُ عَلَيْلُ اللَّهُ عَلَيْلُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْلُنَا عَلَيْ اللْ اللَهُ عَلَيْلُهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ الْحُلْلُ عَلَيْ الْلُلَهُ عَلَيْ اللَهُ عَلَيْ الللَهُ عَلَيْ عَلَيْتُ الْعُلَيْ عَلَيْ الللَهُ عَلَيْ الللَهُ عَلَيْ الللَهُ اللَهُ عَلَيْ الْحُ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّالُ اللَّهُ عَلَيْ الْحُلُولُ مَالِي اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَهُ عَلَيْ اللُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ إِلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ الْعُنْ عَلَيْ الللَّا اللَهُ عَلَيْ الللَّهُ اللْعُ اللْ اللَهُ

۲۱ - شي: عن الوليد، عن أبي عبد الله ظريتيني قال: إن الحنيفية هي الإسلام<sup>(٣)</sup>.

۲۲ – **غو:** قال النب**ي ﷺ** : كلّ مولود يولد على الفطرة حتّى يكون أبواه يهوّدانه وينصّرانه<sup>(٤)</sup>.

بيان؛ قال السيّد المرتضى تقليلة في كتاب الغرر والدرر – بعد نقل بعض التأويلات عن المخالفين في هذا الخبر –: والصحيح في تأويله أنَّ قوله : يولد على الفطرة يحتمل أمرين : أحدهما أن تكون الفطرة ههنا الدين ، ويكون «على» بمعنى اللآم فكانّه قال : كلّ مولود يولد للدين ومن أجل الدين؛ لأنَّ الله تعالى لم يخلق من يبلغه مبلغ المكلّفين إلاّ ليعبده فينتفع بعبادته ، يشهد بذلك قوله تعالى : ﴿وَمَا خَلَقَتُ اَلَمِنَ وَٱلَابَسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِهِ <sup>(٥)</sup> والدليل على أنَّ مف علي يقوم مقام اللام ما حكاه يعقوب بن السكّيت عن أبي يزيد عن العرب أنّهم يقولون : مف علي كذا وكذا حتى أعرفه ، بمعنى صف لي ، ويقولون : ما أخطك علي أنَّ الخلقة في اللغة الدين من حيث كان هو المقصود بها ؟ وقد يجري على الشيء أسم ما له به الخلقة في اللغة الدين من حيث كان هو المقصود بها ؟ وقد يجري على الشيء اسم ما له به هذا الضرب من التعلق والاختصاص ، وعلى هذا يتأوّل قوله تعالى : ﴿ وَأَنَ أَقِدَ وَجَهَكَ لِلاَيْنِ هذا الضرب من التعلق والاختصاص ، وعلى هذا يتأوّل قوله تعالى : ﴿ وَأَنَ أَقِدَ وَجَهَكَ لِلاَيْنِ مُنِيفَكَهُ في فيلاً على أنَّ ما على أن ما على الغرور ، ما غراب النه به المنه الغذ الذين من حيث كان هو المقصود بها ؟ وقد يجري على الشيء اسم ما له به من علي لي أنتي ألقي فقر أر النّاس عليناكم أراد دين الله الذي خلق الخلق له ، وقوله تعالى : في مناكي في يخلق أولا ما حكان هو المقصود أنه الذي خلق المان الذي أنه وقوله تعالى : من ينه ينه بنه النه به من العمام ، وعلى هذا يتأول قوله تعالى : في أن أوتر ويجهك لي المين من ينه ينه بن التعلق والاختصاص ، وعلى هذا يتأول قوله تعالى : في أن أوتر ويتر ويتو ما الخلقة في المنه الذي أن ما على أن ما علي أن المي الذي ويتو والما على أن يريد بناك الخلق أن أوتر ويتمام النه به من الخلية في النه الذي ينه أله به من الماض الذي ألقي أنان ما ما ما من من ما له به من العبادة والطاعة ليس مما يتغير ويختلف حتى يخلق قوماً للطاعة وآخرين للمعصية ويجوز أن يريد بذلك الأمر وإن كان ظاهره ظاهر الخبر ، فكأنه قال : لا تبدّلوا ما خلقكم الله له من الدين والطاعة بأن تعصواو وتخالفوا.

- (۱) (۳) تفسير العياشي، ج ۱ ص ۸۱ ح ۱۰۸ و ۱۰۹ و ۱۰۳.
- (٤) غوالي اللئالي، ج ١ ص ٣٥ الفصل ٤ ح ١٨. ورواه العامة كما في كتاب التاج ج٤ ورواه البخاري في ج ٨ باب القدر [النمازي].
  - (٥) سورة الذاريات، الآية: ٥٦.

والوجه الآخر في تأويل قوله ﷺ : الفطرة أن يكون المراد به الخلقة، وتكون لفظة «على» على ظاهرها لم يرد بها غيره، ويكون المعنى : كلُّ مولود يولد على الخلقة الدالة على وحدانيَّة الله تعالى وعبادته والإيمان به؛ لأنَّه بَجْرَيَكُ قد صوّر الخلق وخلقهم على وجه يقتضي النظر فيه معرفته والإيمان به، وإن لم ينظروا ويعرفوا؛ فكأنَّه عَلَيْتَهُ قَال: كلَّ مخلوق ومولود فهو يدلُّ بخلقته وصورته على عبادة الله تعالى وإن عدل بعضهم فصار يهوديًّا أو نصرانيًّا، وهذا الوجه أيضاً يحتمله قوله تعالى : ﴿ فِطْرَتَ ٱلَّهِ ٱلَّتِي فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيْهَاً﴾ . وإذا ثبت ما ذكرناه في معنى الفطرة فقوله عليه الصلاة والسلام : حتّى يكون أبواه يهوّدانه وينصّرانه<sup>(١)</sup> يحتمل وجهين: أحدهما أنَّ من كان يهوديّاً أو نصرانيّاً ممّن خلقته لعبادتي وديني فإنَّما جعله أبواء كذلك، أو من جرى مجراهما ممّن أوقع له الشبهة وقلّده الضلال عن الدين، وإنّما خصَّ الأبوين لأنَّ الأولاد في الأكثر ينشأون على مذاهب آبائهم ويألفون أديانهم ونحلهم، ويكون الغرض بالكلام تنزيه الله تعالى عن ضلال العباد وكفرهم، وأنَّه إنَّما خلقهم للإيمان فصدَّهم عنه آباؤهم، أو من جرى مجراهم. والوجه الآخر: أن يكون معنى يهوّدانه وينصّرانه أي يلحقانه بأحكامهما لأنَّ أطفال أهل الذمَّة قد ألحق الشرع أحكامهم بأحكامهم فكأنَّه عَلَيْتَهِ قال: لا تتوجّموا من حيث لحقت أحكام اليهود والنصاري أطفالهم أنّهم خلقوا لدينهم بل لم يخلقوا إلاّ للإيمان والدين الصحيح، لكن آباؤهم هم الَّذين أدخلوهم في أحكامهم؛ وعبّر عن إدخالهم في أحكامهم بقوله : يهوّدانه وينصّرانه<sup>(٢)</sup>.

## ١٢ - باب إثبات قدمه تعالى وامتناع الزوال عليه

١ - لي: ابن المتوكل، عن السعد آبادي، عن البرقي، عن البزنطي، عن أبي الحسن الموصلي، عن أبي عبد الله الصادق علي قال: جاء حبر من الأحبار إلى أمير الموصلي، عن أبي فقال: يا أمير المؤمنين علي قال: حاء حبر من الأحبار إلى أمير المؤمنين علي قال: متى كان ربك؟ فقال له: ثكلتك أمّك ومتى لم يكن حتى يقال: متى كان، كان ربّي قبل القبل بلا قبل، ويكون بعد البعد بلا بعد، ولا غاية ولا منتهى لغايته، انقطعت الغايات عنه فهو منتهى كلّ غاية<sup>(٣)</sup>.

ج: مرسلاً بزيادة قوله : فقال : يا أمير المؤمنين أفنبيَّ أنت؟ فقال : ويلك إنّما أنا عبد من عبد من عبد من عبد من

**يد؛** بالإسناد المتقدّم مع تلك الزيادة.

- قال المطرزي: الفطرة: الخلقة، ثم إنها جعلت للخلقة القابلة لدين الحق على الخصوص وعليه الحديث المشهور [النمازي].
  - (٢) أمالي المرتضى ج ٤ ص ٣.
    (٣) أمالي الصدوق، ص ٣٤ مجلس ٩٦ ح ١.
    - (٤) الاحتجاج للطبرسي، ص ٢١٠.

۲.۷

وقال الصدوق بعده: يعني بذلك عبد طاعة لا غير ذلك<sup>(١)</sup>.

بيان؛ لمّا كان «متى كان» سؤالاً عن الزمان المخصوص من بين الأزمنة لوجوده، ولا يصحُّ فيما لا اختصاص لزمان به أجابه عَلَيْنَ بقوله : متى لم يكن حتّى يقال متى كان، ونبّه على بطلان الاختصاص الذي أخذ في السؤال، ثمَّ بيّن عَلَيْن سر مديَّته، فقال : كان ربّي قبل القبل أي هو قبل كلّ ما هو قبل شيء ولا قبل بالنسبة إليه، وبعد كلّ ما هو بعد شيء ولا شيء بعده، أو هو قبل الموصوف بالقبليّة والبعديّة لذاته أي الزمان وبعده بلا زمان إذ هو مبدأ كلّ شيء وغاية له، والغاية : نهاية الامتداد، وقد يطلق على نفس الامتداد، والمعنى : أنّه لا غاية لوجوده وسائر كمالاته أزلاً وأبداً، ولعلّ المراد بها ثانياً نفس الامتداد أي ليس لما يتوهّم له من الامتداد نهاية .

ويحتمل أن يكون المراد بها أوّلاً أيضاً الامتداد فيكون مجروراً أي بلا امتداد زماني، ويحتمل أن يكون المراد بها ثانياً أيضاً النهاية، أي كلّ ما توهّمت أنّه غاية له فهو موجود بعده، ولا ينتهي إليه وجوده فكلّ غاية أي امتداد أو نهاية ينقطع عنه لوجوده تعالى قبله وبعده فهو منتهى كلّ غاية أي بعدها. أو هو علّة لها وإليه ينتهي وجودها، فكيف تكون غاية له؟ ويحتمل أن يكون المراد بالغايات نهايات أفكار العارفين فإنَّها منقطعة عنه لا تصل إليه، وبكونه منتهى كلّ غاية أنه منتهى رغبات الخلاتق وحاجاتهم، ويمكن أن يحمل الغاية في الأخيرتين على العلّة الغائبة أيضاً، والله يعلم.

٢ - مع: ابن المتوكل، عن عليّ، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، ابن ابن أذينة، عن محمّد ابن حكيم، عن ميمون البان قال: مسمعت أبا عبد الله عليه في وقد سئل عن قوله عَرَيْنُ : في حكيم، عن ميمون البان قال: مسمعت أبا عبد الله عليه ولا عن بدء سبقه، وآخر لا عن نهاية كما في ألأولُ وَأَلاَيْرُ في - فقال: الأول لا عن أول قبله ولا عن بدء سبقه، وآخر لا عن نهاية كما يعقل من صفات المخلوقين، ولكن قديم أول آخر، لم يزل ولا يزال بلا بدء ولا نهاية، لا يقل معقل معقل معقل عن تعليم عن توله عن نهاية كما عمل من صفات المخلوقين، ولكن قديم أول آخر، لم يزل ولا يزال بلا بدء ولا نهاية، لا يقع عليه الحدوث، ولا يحول من حال إلى حال، خالق كلّ شيء<sup>(٢)</sup>

**بيان:** لا عن أوّل قبله أي لا مبتدئ عن أوّل يكون قبله زماناً ولا عن بدء على وزن فعل، أو بدئ على وزن فعيل أي مبتدأ سبقه رتبة بالعلّيّة وقوله: لا عن نهاية أي لا معها مجازاً. ويحتمل أن تكون «عن» تعليليّة أي ليست آخريّته بسبب أنّ له نهاية بعد نهاية غيره. وقوله: لا يقع عليه الحدوث ناظر إلى الأوَّل. وقوله ﷺ : ولا يحول من حال إلى حال ناظر إلى الآخر أي آخريّته بأنّه أبديَّ بجميع صفاته لا يعتريه تغيّر في شيء من ذلك. وسيأتي تحقيقه في باب الأسماء.

٣ - ج: سأل نافع بن الأزرق أبا جعفر عليتَهْ قال: أخبرني عن الله عَرْضَى من كان؟ فقال

التوحيد، ص ١٧٤ باب ٢٨ ح ٣.
 (٢) معاني الأخبار، ص ١٢.

له: ويلك أخبرني أنت متى لم يكن حتى أخبرك متى كان؛ سبحان من لم يزل ولا يزال فرداً صمداً لم يتّخذ صاحبة ولا ولداً<sup>(۱)</sup>. **يد:** أبي، عن سعد، عن ابن عيسى، عن ابن محبوب، عن الثماليّ مثله<sup>(۲)</sup>. **فس:** أبي، عن سعد، عن الثماليّ، عن أبي الربيع مثله. 3 - **يد:** أبي، عن سعد، عن محمّد بن الحسين، عن محمّد بن سنان، عن إسحاق بن حرث، عن أبي بصير قال: أخرج أبو عبد الله عليّاً حقاً فأخرج منه ورقة فإذا فيها : سبحان الواحد الّذي لا إله غيره، القديم المبدىء الّذي لا بدء له، الدائم الّذي لا نفاد له، الحيّ الذي لا يموت، الخالق ما يرى وما لا يرى، العالم كلّ شيء بغير تعليم، ذلك الله الّذي لا شريك له<sup>(۳)</sup>.

• - يد؛ ابن المتوكل، عن محمّد العطّار، عن محمّد بن أحمد، عن عبد الله بن محمّد، عن عبد الله بن محمّد، عن عليّ بن مهزيار قال : كتب أبو جعفر ﷺ إلى رجل بخطّه – وقرأته – في دعاء كتب به أن يقول : يا ذا الّذي كان قبل كلّ شيء، ثمَّ خلق كلَّ شيء، ثمَّ يبقى ويفنى كلّ شيء، ويا ذا الّذي ليس في السماوات العلى ولا في الأرضين السفلى ولا فوقهنّ ولا بينهنّ ولا تحتهن إله يعبد غيره<sup>(3)</sup>.

بيان: بلا كينونة كانن أي كان ولم يحدث حادث بعد أو لا على نحو حدوث الحوادث قال الفيروزآباديّ: الكون: الحدث كالكينونة. قوله: بلا كيف يكون أي صيغة موجودة زائدة، ولعلّ الوصف بقوله: يكون للإشعار بأنّه إذا كان له كيف يكون حادثاً لا محالة. قوله عليمًا: بلا لم يزل أي بلا زمان قديم موجود يسمّى بلم يزل ليكون معه قديماً ثانياً. وقوله عليمًا: بلا كيف يكون تأكيد لما سبق، ويحتمل أن يكون الأوّل لنفي الكيفيّات

- (۱) الاحتجاج، ص ۳۲۱.
- (۳) التوحيد، ص ٤٦ باب ۲ ح ٨.
  - (٥) التوحيد، ص ٧٧ باب ٢ ح ٣٣.

۲.4

- (۲) التوحيد، ص ۱۷۳ باب ۲۸ ح ۱.
   (۲) الدوحيد، ص ۱۷۳ باب ۲۸ ح ۱.
  - (٤) التوحيد، ص ٤٧ باب ١ ح ١١.

الجسمانيَّة أو الحادثة، والثاني لنفي الصفات الحقيقيَّة الزائدة أو القديمة؛ ويحتمل أن يكون المراد بالأخير أنَّه ليس لوجوده في الأزل واتَصافه بها كيف، فيكون إشارة إلى نفي معلوليَّة الوجود أو زيادته. وفي الكافي بسند آخر: كيف يكون له قبل. وهوأظهر كما سيأتي أيضاً. قوله غَلِيَنَيِّزِ : بلا غاية أي امتداد وزمان موجود. ولا منتهى غاية أي في الأزل. ولا غاية أي منتهى ينتهي إليها غاية أي امتداد في لا يزال.

٧- يد؛ ابن المتوكل، عن محمّد العطّار، عن سهل، عن عمرو بن عثمان، عن محمّد بن يحيى الخرّاز، عن محمّد بن سماعة، عن أبي عبد الله عليمي قال: قال رأس الجالوت لليهود: إنَّ المسلمين يزعمون أنَّ عليماً من أجدل الناس وأعلمهم، اذهبوا بنا إليه لعلي أسأله عن مسألة أخطّته فيها. فأتاه فقال: يا أمير المؤمنين إتي أريد أن أسألك عن مسألة. قال: سل عن مسألة أخطّته فيها. فأتاه فقال: يا أمير المؤمنين إتي أريد أن أسألك عن مسألة. قال: سل عمامة من عن مسئلة أخطّته فيها. فقال: والد علي أسأله عن مسألة أخطّته فيها. فأتاه فقال: يا أمير المؤمنين إتي أريد أن أسألك عن مسألة. قال: سل عمام شنت. قال: يا أمير المؤمنين متى كان ربُّنا؟ قال: يا يهوديُّ إنّما يقال المتى كان» لمن لم عماميت. وعمامية فيها. فيها. فأتاه فقال: يا أمير المؤمنين إلى أريد أن أسألك عن مسألة. قال: سل عمامة منت. قال: يا أمير المؤمنين متى كان ربُّنا؟ قال: يا يهوديُّ إنّما يقال المتى كان» لمن لم يمن فكان؛ هو كانن بلا كينونة كانن، كان بلا كيف، يا يهوديّ كيف يكون له قبل وهو قبل يكن فكان؛ هو كانن؛ بلا غاية ولا منتهى غاية، ولا غاية إليها غاية، انقطعت الغايات عنه فهو غاية كل غاية. فيها. فقال: أسهد أن ألهما يقال المتى كان» لمن لم عمامة منت.

**أقول:** قد أثبتنا خبر محمّد بن عبد الله الخراسانيّ في باب إثبات الصانع، وسيأتي كثير من الأخبار في باب نفي الزمان والمكان، وسائر الأبواب مشحونة بما يناسب الباب من الأخبار .

١٣ – بامب نفي الجسم والصورة والتشبيه والحلول والاتحاد وأنه لا يدرك بالحواس والأوهام، والعقول والأفهام الآيات: الأنعام (٩١، والحج (٧٤، والزمر (٦٧، : ﴿وَمَا قَدَرُوا آللَهَ حَقَّ فَدَرِوتِ ﴾. حمعسق [الشورى] (٤٢، ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ، شَتَ \* وَهُوَ ٱلسَّعِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾.

١ - ما: محمّد بن أحمد بن شاذان القميّ، عن أبيه، عن محمّد بن الحسن، عن سعد، عن محمّد بن عيسى، عن سعد، عن محمّد بن عيسى، عن عليّ بن بلال، عن محمّد بن بشير الدهّان، عن محمّد بن سماعة قال: سأل بعض أصحابنا الصادق عليّتين فقال له: أخبرني أيّ الأعمال أفضل؟ قال: توحيدك لربّك، قال: فما أعظم الذنوب؟ قال: تشبيهك لخالقك<sup>(٢)</sup>.

۲ **– نص:** عليّ بن الحسين، عن هارون بن موسى، عن محمّد بن همّام، عن الحميريّ، عن عمر بن عليّ العبديّ، عن داود بن كثير الرقّيّ، عن يونس بن ظبيان قال : دخلت على

- (۱) التوحيد، ص ۱۷۵ باب ۲۸ ح ۲.
- (٢) أمالي الطوسي، ص ٦٩٧. مجلس ٣٩ ح ١٤٥٨.

الصادق جعفر بن محمد على فقلت: يا ابن رسول الله إنّي دخلت على مالك وأصحابه فسمعت بعضهم يقول: إنَّ لله وجهاً كالوجوه وبعضهم يقول: له يدان ! واحتجوا لذلك بقول الله تبارك وتعالى : ﴿ بِبَدَتُ أَسَتَكْبَرَتَكُه وبعضهم يقول: هو كالشابّ من أبناء ثلاثين سنة ! فما عندك في هذا يا بن رسول الله؟ قال: – وكان متكناً فاستوى جالساً – وقال : اللهمَّ عفوك عفوك. ثمَّ قال : يا يونس من زعم أنَّ لله وجهاً كالوجوه فقد أشرك، ومن زعم أنَّ لله حوارح معفوك. ثمَّ قال : يا يونس من زعم أنَّ لله وجهاً كالوجوه فقد أشرك، ومن زعم أنَّ لله عمّا يصفه معفوك. ثمَّ قال : يا يونس من زعم أنَّ لله وجهاً كالوجوه فقد أشرك، ومن زعم أنَّ لله حمّا يصفه المشبّهون بصفة المخلوقين، فوجه الله أنبياؤه وأولياؤه وقوله : ﴿ خَلَقَتُ بِبَدَكَّ أَسْتَكْبَرَيَكُه اليد : القدرة، كقوله : ﴿ وَأَيَدَكُمُ بِنَصَرِهِكَ ، فمن زعم أنَّ الله في شي، أو على شيء، أو يحول من شيء إلى شىء، أو يخلو منه شيء، أو يشتغل به شيء فقد وصفه بصفة المخلوقين ؛ والله شيء إلى شىء، أو يخلو منه شيء، أو يشتغل به شيء فقد وصفه بصفة المخلوقين ؛ والله شيء إلى شىء، أو يخلو منه شيء، أو يشترهم من زعم أنَّ الله في شي، أو على شيء، أو يحول من شيء إلى شىء، أو يخلو منه شيء، أو يشتغل به شيء فقد وصفه بصفة المخلوقين ؛ والله شيء إلى شىء، أو يحلو منه شيء، أو يشتغل به شيء فقد وصفه بصفة المخلوقين ؛ والله مويبٌ في بعده، بعيدٌ في قربه ذلك الله ربّنا لا إله غيره، فمن أراد الله وأحبّه بهذه الصفة فهو من الموحّدين، ومن أحبّه بغير هذه الصفة فالله منه بريء ونحن منه برآء<sup>(1)</sup>.

٣ - لي: محمّد بن محمّد بن عاصم، عن الكلينيّ، عن علاّن، عن محمّد بن الفرج الرخجيّ قال: كتبت إلى أبي الحسن عليّ بن محمّد عني أساله عمّا قال هشام بن الحكم في الجسم، وهشام بن سالم في الصورة. فكتب عني : دع عنك حيرة الحيران واستعذبالله من الشيطان، ليس القول ماقال الهشامان<sup>(٢)</sup>.

**يد:** الدقّاق، عن الكلينيّ، عن عليّ بن محمّد رفعه عن الرخجيّ مثله<sup>(٣)</sup>.

**بيان؛** لا ريب في جلالة قدر الهشامين وبراءتهما عن هذين القولين، وقد بالغ السيّد المرتضى قدّس الله روحه في براءة ساحتهما عمّا نسب إليهما في كتاب الشافي، مستدلًا عليها بدلائل شافية، ولعلّ المخالفين نسبوا إليهما هذين القولين معاندةً كما نسبوا المذاهب الشنيعة إلى زرارة وغيره من أكابر المحدّثين، أو لعدم فهم كلامهما؛ فقد قيل : إنّهما قالا بجسم لا كالأجسام، وبصورة لا كالصور، فلعلّ مرادهما بالجسم الحقيقة القائمة بالذات، وبالصورة الماهيّة، وإن أخطآ في إطلاق هذين اللفظين عليه تعالى .

قال المحقّق الدوانيّ : المشبّهة منهم من قال : إنّه جسم حقيقة ، ثمَّ افترقوا فقال بعضهم : إنّه مركّب من لحم ودم . وقال بعضهم : هو نور متلألىء كالسبيكة البيضاء ، طوله سبعة أشبار بشبر نفسه . ومنهم من قال : إنّه على صورة إنسان ؛ فمنهم من يقول : إنّه شابَّ أمرد جعد قطط ؛ ومنهم من قال : إنّه شيخ أشمط الرأس واللّحية ؛ ومنهم من قال : هو في جهة الفوق

- (۱) كفاية الأثر، ص ۲۵۵.
- (۳) التوحيد، ص ۹۷ باب ٦ ح ٢.
- (٢) أمالي الصدوق، ص ٢٢٨ مجلس ٤٧ ح ١.

مماسَّ للصفحة العليا من العرش، ويجوز عليه الحركة والانتقال وتبدّل الجهات، وتنظُّ العرش تحته أطيط الرحل الجديد تحت الراكب الثقيل، وهو يفضل عن العرش بقدر أربع أصابع؛ ومنهم من قال: هو محاذ للعرش غير مماسّ له، وبعده عنه بمسافة متناهية، وقيل: بمسافة غير متناهية، ولم يستنكف هذا القائل عن جعل غير المتناهي محصوراً بين حاصرين؛ ومنهم من تستّر بالكفّة فقال: هو جسم لا كالأجسام وله حيّز لا كالأحياز، ونسبته إلى حيّزه ليس كنسبة الأجسام إلى أحيازها، وهكذا ينفي جميع خواصّ الجسم عنه حتّى لا يبقى إلاّ اسم الجسم؛ وهؤلاء لا يكفرون بخلاف المصرّحين بالجسميّة، انتهى.

وقال الشهرستانيّ : حكى الكعبيّ عن هشام بن الحكم أنّه قال : هو جسم ذو أبعاض، له قدر من الأقدار، ولكن لا يشبه شيئاً من المخلوقات ولا تشبهه، ونقل عنه أنّه قال : هو سبعة أشبار بشبر نفسه، وأنّه في مكان مخصوص وجهة مخصوصة، وأنّه يتحرّك وحركته فعله، وليست من مكان إلى مكان، وقال : هو متناه بالذات غير متناه بالقدر ! .

وحكى عنه أبو عيسى الورّاق أنّه قال: إنَّ الله تعالى مماسٌّ لعرشه لا يفضل منه شيء من العرش ولا يفضل عنه شيء.

وقال هشام بن سالم : إنّه تعالى على صورة إنسان، أعلاه مجوّف، وأسفله مصمت، وهو نور ساطع يتلألأ، وله حواسّ خمس ويد ورجل وأنف وأذن وعين وفم وله وفرة سوداء، وهو نور أسود لكنّه ليس بلحم ولا دم.

ثمَّ قال: وغلا هشام بن الحكم في حقّ عليّ ﷺ حتّى قال: إنّه إله واجب الطاعة وهذا هشام بن الحكم صاحب غور في الأصول، لا يجوز أن يغفل عن إلزاماته على المعتزلة فإنَّ الرجل وراء ما يلزمه على الخصم، ودون ما يظهره من التشبيه، وذلك أنّه ألزم العلاق فقال: إنّك تقول: إنّ الباري تعالى عالم بعلم وعلمه ذاته فيشارك المحدَثات في أنّه عالم بعلم ويباينها في أنّ علمه ذاته فيكون عالماً لا كالعالمين، فلم لا تقول: هو جسم لا كالأجسام؟

**أقول:** فظهر أنَّ نسبة هذين القولين إليهما إمَّا لتخطئة رواة الشيعة وعلمائهم لبيان سفاهة آرائهم، أو أنَّهم لمَّا ألزموهم في الاحتجاج أشياء إسكاتاً لهم نسبوها إليهم، والأئمّة عَلَيْنَا لم ينفوها عنهم إمّا للتبرّي عنهم إبقاءاً عليهم، أو لمصالح أخر. ويمكن أن يحمل هذا الخبر على أنَّ المراد: ليس هذا القول الذي تقول ما قال الهشامان بل قولهما مباين لذلك. ويحتمل أن يكون هذان مذهبهما قبل الرجوع إلى الأئمّة عَلَيْنَا والأخذ بقولهم، فقد قول، فا منا الحكم كان قبل أن يلقي الصادق غَلَيْنَا على رأي جهم بن صفوان، فلمّا تبعه غَلَيْنَا وال

(1) الملل والنحل ص ١٨٣.

ورجع إلى الحقّ، ويؤيّده ما ذكره الكراجكيّ في كنز الفوائد في الردّ على القائلين بالجسم بمعنييه حيث قال: وأمَّا موالاتنا هشاماً ﷺ فهي لما شاع عنه واستفاض من تركه للقول بالجسم الّذي كان ينصره، ورجوعه عنه، وإقراره بخطئه فيه وتوبته منه؛ وذلك حين قصد الإمام جعفر بن محمّد ﷺ إلى المدينة فحجبه، وقيل له: إنّه أمرنا أن لا نوصلك إليه ما دمت قائلاً بالجسم، فقال: والله ما قلت به إلاَّ لأنِّي ظننت أنَّه وفاق لقول إمامي، فأمَّا إذا أنكره عليّ فإنّني تانبٌ إلى الله منه؛ فأوصله الإمام ﷺ إليه ودعا له بخير وحفظ<sup>(١)</sup>.

٤ - عن الصادق ﷺ أنَّه قال لهشام : إنَّ الله تعالى لا يشبه شيئاً ولا يشبهه شيء، وكلَّ ما وقع في الوهم فهو بخلافه<sup>(٢)</sup>.

٥ - وروي عنه أيضاً أنَّه قال : سبحان من لا يعلم أحد كيف هو إلاَّ هو ، ليس كمثله شيء ، وهو السميع البصير، لا يحدّ ولا يحسّ، ولا تدركه الأبصار، ولا يحيط به شيء، ولا هو جسم ولا صورة ولابذي تخطيط ولا تحديد<sup>(٣)</sup>.

٦ - شي: عن جابر الجعفي قال: قال محمّد بن علي ﷺ : يا جابر ما أعظم فرية أهل الشام على ألله، يزعمون أنَّ الله تبارك وتعالى حيث صعد إلى السماء وضع قدمه على صخرة بيت المقدس، ولقد وضع عبد من عباد الله قدمه على حجر فأمرنا الله تبارك وتعالى أن نتّخذها مصلَّى، يا جابر إنَّ الله تبارك وتعالى لا نظير له ولا شبيه، تعالى عن صفة الواصفين، وجلَّ عن أوهام المتوهِّمين، واحتجب عن عين الناظرين، ولا يزول مع الزائلين، ولا يأفل مع الأفلين، ليس كمثله شيء وهو السميع العليم<sup>(٤)</sup>.

٧ - شي: عن هشام المشرقي، عن أبي الحسن الخراساني، قال: إنَّ الله - كما وصف نفسه – أحدَّ صمد نور، ثمَّ قال: بل يداه مبسوطتان. فقلت له: أفله يدان هكذا؟ – وأشرت بيدي إلى يده - فقال : لو كان هكذا كان مخلوقاً<sup>(ه)</sup>.

\* - ج: في سؤال الزنديق برواية هشام، عن الصادق ١٩٩٤، لا جسم ولا صورة ولا يحسّ ولاّ يجسّ، ولا يدرك بالحواسّ الخمس، لا تدركه الأوهام ولا تنقصه الدهور، ولا تغيرُه الأزمان. الخبر <sup>(1)</sup>.

٩ – ج: قال الرضا عَلَيْهُ: { إِنَّ النبيِّ عَلَيْهِ قَالَ : قَالَ الله جلَّ جلاله : ما آمن بي من فسّر برأيه كلامي، وما عرفني من شبّهني بخلقي، ولا على ديني من استعمل القياس في ديني<sup>(۷)</sup>.

- (1) كنز الفوائد، ج ۲ ص ٤١. (۲) التوحيد ص ۸۰ باب ۲ ح ۳۲. (٣) أصول الكافي ج ١ باب ٣٤ ح ١.
- (٤) تفسير العياشي، ج ١ ص ٧٨ ح ٩٤. (٦) الاحتجاج، ص ٣٣٢.
  - (٥) تفسير العياشي، ج ١ ص ٣٥٨ ح ١٤٥.
    - (۷) الاحتجاج، ص ٤١٠.

**يد، ن، لي:** ابن المتوكّل، عن عليّ، عن أبيه، عن الريّان بن الصلت، عن عليّ بن موسى الرضا ﷺ، عن أبيه، عن آبائه، عن أمير المؤمنين ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ: قال الله جلّ جلاله مثله<sup>(۱)</sup>.

١٠ – يد، لي: ابن المتوكل، عن عليّ، عن أبيه، عن الصقر بن دلف قال: سألت أبا الحسن عليّ بن محمّد بينية عن التوحيد وقلت له: إنّي أقول بقول هشام بن الحكم، فغضب غليتية ثمَّ قال: ما لكم ولقول هشام؟ إنّه ليس منّا من زعم أنَّ الله جسم، ونحن منه برآم في الدنيا والأخرة، يا ابن دلف إنَّ الجسم محدّث، والله محدثه ومجسمه<sup>(٢)</sup>.

١١ - كش؛ عليّ بن محمّد، عن محمّد بن أحمد، عن ابن يزيد، عن الحسين بن بشّار، عن يونس بن بهمن قال : قال لي يونس : اكتب إلى أبي الحسن ﷺ فاسأله عن آدم هل فيه من جوهريّة الله شيء! قال : فكتبت إليه، فأجاب : هذه المسألة مسألة رجل على غير السنّة. فقلت ليونس ؛ فقال : لا يسمع ذا أصحابنا فيبرؤون منك، قال : قلت ليونس : يتبرّؤون منّي أو منك؟<sup>(٣)</sup>.

١٢ – كمش؛ طاهر بن عيسى، عن جعفر بن أحمد، عن الشجاعيّ، عن ابن يزيد، عن الحسين بن بشّار، عن الوشّاء، عن يونس بن بهمن قال: قال يونس بن عبد الرحمن: كتبت إلى أبي الحسن الرضا عليميًة سألته عن آدم هل كان فيه من جوهريّة الربّ شيء؟ فكتب إليّ جواب كتابي: ليس صاحب هذه المسألة على شيء من السنّة، زنديق<sup>(٤)</sup>.

**بيان:** الكلام في يونس وما نسب إليه أيضاً كما مرَّ في الهشامين . وقال الشهرستانيّ : إنّه زعم أنَّ الملائكة تحمل العرش والعرش يحمل الربّ وهو من مشبّهة الشيعة انتهى<sup>(ه)</sup> .

١٣ - **لي:** ابن الوليد، عن الصفّار، عن ابن معروف، عن عليّ بن مهزيار قال: كتبت إلى أبي جعفر الثاني غليميّة: جعلت فداك أصلّي خلف من يقول بالجسم، ومن يقول بقول يونس - يعني ابن عبد الرحمن -؟ فكتب غليمَة لا تصلّوا خلفهم ولا تعطوهم من الزكاة وابرؤوا منهم، برئ الله منهم<sup>(٦)</sup>.

١٤ - **لي:** ابن الوليد، عن الصفّار، عن البرقيّ، عن أبي هاشم الجعفريّ قال: سمعت عليّ بن موسى الرضا غليَثَلا يقول: إلهي بدت قدرتك ولم تبد هيئته فجهلوك. وبه قدّروك والتقدير على غير ما وصفوك، وإنّي بريءٌ يا إلهي من الّذين بالتشبيه طلبوك، ليس كمثلك

- التوحيد، ص ٦٨ باب ٢ ح ٢٣، وعيون أخبار الرضا ﷺ ج ١ ص ١٠٦ باب ١١ ح ٤، وأمالي الصدوق، ص ١٥ باب ١١ ح ٤، وأمالي
  - (٢) التوحيد، ص ١٠٤ باب ٦ ح ٢٠ وأمالي الصدوق، ص ٢٢٨ مجلس ٤٧ ح ٢.
  - (۳) رجال الكشي، ص ٧٨٥ ح ٩٤٢.
    (٤) رجال الكشي، ص ٧٨٧ ح ٩٤٩.
  - (٥) الملل والنحل، ص ١٨٦.
     (٦) أمالي الصدوق، ص ٢٢٩ مجلس ٤٧ ح ٣.

شيء، إلهي ولن يدركوك، وظاهر ما بهم من نعمك دليلهم عليك لو عرفوك، وفي خلقك يا إلهي مندوحة أن يتناولوك، بل سؤوك بخلقك فمن ثمَّ لم يعرفوك، واتّخذوا بعض آياتك ربَّا فبذلك وصفوك، تعاليت ربّي عمّا به المشبّهون نعتوك<sup>(1)</sup>.

**بيان**؛وبه أي بالجهل. قوله: والتقدير على غير مابه وصفوك أي التقدير بما قدّروا به من المقادير الجسمانيّة ينافي ما وصفوك به من الربوبيّة، ويحتمل أن يكون المراد بالتقدير مطلق التوصيف أي ينبغي ويجب توصيفك على غيرما وصفوك به من الجسم والصورة. والمندوحة: السعة أي في التفكّر في خلقك والاستدلال به على عظمتك وتقدّسك عن صفات المخلوقين مندوحة عن أن يتفكّروا في ذاتك فينسبوا إليك ما لا يليق بجنابك، أو المعنى: إن التفكّر في الخلق يكفي في أن لا ينسبوا إليك ما الاشياء.

**يد:** ابن الوليد، عن الصفّار، عن البرقيّ، عن بعض أصحابنا قال: مرَّ أبو الحسن الرضا ﷺ بقبر من قبور أهل بيته فوضع يده عليه، ثمَّ قال: إلهي بدت قدرتك. وذكر نحوه<sup>(٢)</sup>.

10 - شاء جاءت الرواية أنَّ عليّ بن الحسين علي كان في مسجد رسول الله في ذات يوم، إذ سمع قوماً يشبّهون الله بخلقه ففزع لذلك وارتاع له ونهض حتّى أتى قبر رسول الله في مناجاته له : إلهي بدت قدرتك ولم تبد الله في مناجاته له : إلهي بدت قدرتك ولم تبد هيئته فجهلوك وقدروك بالتقدير على غير ما به أنت شبّهوك . إلى آخر ما مرً<sup>(٣)</sup>.

١٦ – **ن:** ابن المتوكّل، عن عليّ بن إبراهيم، عن الصقر بن دلف، عن ياسر الخادم قال: سمعت أبا الحسن عليّ بن موسى الرضا ﷺ يقول: من شبّه الله بخلقه فهو مشرك، ومن نسب إليه ما نهى عنه فهو كافر<sup>(٤)</sup>.

الا – **يد**ة الدقّاق، عن الكلينيّ، عن علاّن، عن سهل، عن إبراهيم بن محمّد الهمدانيّ قال: كتبت إلى الرجل – يعني أبا الحسن عليَّثَلا –: إنَّ من قبلنا من مواليك قد اختلفوا في التوحيد فمنهم من يقول: جسم، ومنهم من يقول: صورة، فكتب عليَّلا بخطّه: سبحان من لا يحدّ ولا يوصف، ليس كمثله شيء وهوالسميع العليم أو قال: البصير<sup>(o)</sup>.

١٨ – **يد، ن:** الفاميّ – في مسجد الكوفة – عن محمّد الحميريّ، عن أبيه، عن إبراهيم ابن هاشم، عن عليّ بن معبد، عن الحسين بن خالد، عن أبي الحسن عليّ بن موسى

- أمالي الصدوق، ص ٤٨٧ مجلس ٨٩ ح ٢ وفيه: ولم تبد هيبتك.
   (٢) التوحيد، ص ١٢٤ باب ٩ ح ٢.
  - (٣) الارشاد للمفيد، ص ٢٦٠ وفيه: ولم تبد هيئة جلالك.
  - (٤) عيون اخبار الرضا عَلَيْتَهْمْ، ج ١ ص ١٠٥ باب ١١ ح ١.
    - (٥) التوحيد، ص ١٠٠ باب ٦ ح ٩.

الرضاغينية قال: قلت له: يا ابن رسول الله إنّ النام ينسبونا إلى القول بالتشبيه والجبر لما روي من الأخبار في ذلك عن آبائك الأئمة عليه ، فقال: يا ابن خالد أخبرني عن الأخبار التي رويت عن آبائي الأئمة عليه في التشبيه والجبر أكثر أم الأخبار التي رويت عن رسول الله في ذلك؟ فقلت: بل ما روي عن النبي في في ذلك أكثر قال: فليقولوا: إنّ رسول الله يعني كان يقول في التشبيه والجبر إذاً. فقلت له: إنّهم يقولون: إنّ رسول الله يعني لم يقل من ذلك شيئاً وإنّما روي عليه. قال: فليقولوا في آبائي الأثمة تشبي : إنّهم لم يقولوا من ذلك شيئاً وإنّما روي عليه. قال: فليقولوا في آبائي الأثمة تشبي : إنّهم لم يقولوا من ذلك شيئاً وإنّما روي عليه مان : فليقولوا في آبائي الأثمة نشبي : إنّهم مشرك، ونحن منه برآه في الذيا والآخرة، يا ابن خالد إنّما وضع الأخبار عنّا في التشبيه والجبر الغلاة الذين صغروا عظمة الله تعالى، فمن أحبّهم فقد أبغضنا، ومن أبغضهم فقد والجبر الغلاة الذين صغروا عظمة الله تعالى، فمن أحبّهم فقد أبغضنا، ومن أبغضهم فقد قطعهم فقد وصلنا، ومن جفاهم فقد برّنا، ومن برّهم فقد جفانا، ومن أكرمهم فقد أهانا، ومن أهانهم فقد أكرمنا، ومن قبلهم فقد ردنا، ومن برّهم فقد جفانا، ومن أحسن إليهم فقد ومن أهانهم فقد أكرمنا، ومن قبلهم فقد ردنا، ومن برّهم فقد قبلنا، ومن أكرمهم فقد أهانا، ومن أهانهم فقد أكرمنا، ومن قبلهم فقد ردنا، ومن مدقهم فقد قبلنا، ومن أكرمهم فقد أهانا، قطعهم فقد أومنا، ومن قبلهم فقد ردنا، ومن مرقم فقد جفانا، ومن أكرمهم فقد أهانا، ومن أمانهم فقد أكرمنا، ومن قبلهم فقد ردنا، ومن مدقهم فقد كلّانا، ومن أحسن إليهم فقد أساء إلينا، ومن أساء إليهم فقد أحسن إلينا، ومن مدقهم فقد كلّانا، ومن أحسن إليهم فقد أساء إلينا، ومن أساء إليهم فقد أحسن إلينا، ومن مدقهم فقد كلّانا، ومن أحسن إلىهم فقد أساء إلينا، ومن أساء إليهم فقد أحسن إلينا، ومن مدقهم فقد كلّانا، ومن أحسن إليهم فقد أساء إلينا، ومن أساء إليهم فقد أحسن إلينا، ومن مدقهم فقد كلّانا، ومن كرّبهم فقد أساء إلينا، ومن أساء إليهم فقد أحسن إلى الن مرمي منه أعطانا. يا أمن خالد من كان من شيعتنا أساء إلينا، ومن أحساهم فقد حرمنا، ومن حرمهم فقد أعطانا. يا أبن خالد من كان من شيعتنا

**ج:** عن الحسين بن خالد عنه ﷺ مثله<sup>(٢)</sup>.

19 - ج: الحسين بن عبد الرحمن الحماني، قال: قلت لأبي إبراهيم علي : إنّ هشام ابن الحكم زعم أنَّ الله تعالى جسم ليس كمثله شيء، عالم سميع بصير، قادر متكلّم ناطق، والكلام والقدرة والعلم يجري مجرى واحد ليس شيء منها مخلوقاً. فقال: قاتله الله أما علم أنّ الجسم محدودٌ والكلام غير المتكلّم؟ معاذ الله وأبرأ إلى الله من هذا القول، لا جسم ولا صورة ولا تحديد، وكلّ شيء سواه مخلوق، وإنّما تكون الأشياء بإرادته ومشيئته من غير كلام ولا تردّد في نفس ولا نطق بلسان".

**يد**؛ الدقّاق، عن محمّد الأسديّ، عن البرمكيّ، عن عليّ بن العبّاس، عن الحسين بن عبد الرحمن الحماني مثله<sup>(٤)</sup>.

**بيان:** قوله : ليس كمثله شي. يومي إلى أنّه لم يقل بالجسميّة الحقيقيّة، بل أطلق عليه لفظ الجسم ونفى عنه صفات الأجسام، ويحتمل أن يكون مراده أنّه لا يشبهه شي. من الأجسام بل هو نوع مباين لسائر أنواع الأجسام، فعلى الأوّل نفى ﷺ إطلاق هذا اللّفظ عليه تعالى بأنَّ

- (۱) التوحيد، ص ۳٦٣ باب ٥٩ ح ١٢، وعيون أخبار الرضا ﷺ ج ١ ص ١٣٠ باب ١١ ح ٤٥.
  - (۲) الاحتجاج، ص ٤١٤.
     (۳) الاحتجاج، ص ٤١٤.
    - (٤) التوحيد، ص ١٠٠ باب ٦ ح ٨.

الجسم إنَّما يطلق على الحقيقة الَّتي يلزمها التقدير والتحديد فكيف يطلق عليه تعالى؟ .

وقوله: يجري مجرى واحد إشارة إلى عينية الصفات وكون الذات قائمة مقامها فنفى عليم كون الكلام كذلك، ثمَّ نبّه على بطلان ما يوهم كلامه من كون الكلام من أسباب وجود الأشياء، فلفظة «كن» في الآية الكريمة كناية عن تسخيره للأشياء وانقيادها له، من غير توقّف على التكلّم بها. ثمَّ نفى عليم كون الإرادة على نحو إرادة المخلوقين من خطور بال، أو تردّد في نفس. ويحتمل أن يكون المقصود بما نسب إلى هشام كون الصفات كلّها مع زيادتها مشتركة في عدم الحدوث والمخلوقية، فنفاه عليم بإثبات المغايرة أوّلاً ثمَّ بيان أنَّ كلّ شيء سواه مخلوق، والأوّل أظهر؛ ولفظة «تكون» يمكن أن تقرأ على المعلوم وعلى المجهول من باب التفعيل.

**بيان:** فأزيله عن مكانه أي فأقول: إنّه يجوز أن يزول ويتحرّك من مكان إلى آخر فيلزم مع كونه تعالى جسماً محتاجاً تبدّل الأحوال عليه . أو المعنى : أنّ القيام نسبة إلى المكان بخلوّ بعض المكان عن بعض القائم عنه، وشغل بعضه ببعضه، مع أنّ نسبته تعالى إلى جميع الأمكنة على السواء ولا يشتغل به مكان . وقوله : في شيء من الأركان أي بشيء من الأعضاء والجوارح، ويحتمل أن يكون في، بمعناه ويكون المراد بها الحركة الكمّيّة . وقوله غليّين: بلفط شقّ فم أي بكلمة تخرج من فلقة الفم عند تكلّمه بها .

٢١ - فس، محمّد بن أبي عبد الله، عن محمّد بن إسماعيل، عن عليّ بن العبّاس، عن جعفر بن محمّد، عن الحسن بن اسيد، عن يعقوب بن جعفر قال: سمعت موسى بن جعفر نكر يقول: إنَّ الله تبارك وتعالى أنزل على عبده محمّد على أنّه لا إله إلا هو الحيّ القيّوم، ويسمّى بهذه الأسماء الرحمن الوحيم العزيز الجبّار العليّ العظيم، فتاهت هنالك عقولهم، واستخفّت حلومهم، فضربوا له الأمثال، وجعلوا له أنداداً، وشبّهوه بالأمثال، ومثّلوه أشباهاً، وجعلوه يزول يدول يدول يدول يدركون يقول، إلى عن العمّان المعن على عبده محمّد عن العظيم، فتاهت هنالك القيّوم، ويسمّى بهذه الأسماء الرحمن الوحيم العزيز الجبّار العليّ العظيم، فتاهت هنالك ومقولهم، واستخفّت حلومهم، فضربوا له الأمثال، وجعلوا له أنداداً، وشبّهوه بالأمثال، ومثّلوه أشباهاً، وجعلوه يزول ويحول، فتاهوا في بحو عميق لا يدرون ما غوره ولا يدركون [كنه] بعده").

- سورة يس، الآية: ٨٢.
   الاحتجاج، ص ٣٨٦.
  - (٣) تفسير القمي، ج ٢ ص ٣٤١.

٢٢ **- ب:** ابن عيسى، عن البزنطيّ قال: قلت له: جعلت فداك هم يقولون في الصفة فقال لي - هو ابتداءاً –: إنّ رسول الله عنه لله السري به أوقفه جبرئيل عليه الله موقفاً لم يطاه أحد قطّ فمضى النبيّ عليه فأراه الله من نور عظمته ما أحبّ. فوقّفته على التشبيه فقال: سبحان الله! دع ذا لا ينفتح عليك منه أمر عظيم<sup>(١)</sup>.

**بيان:** فقال لي هو أبتداءاً أي من غير أن أذكر ما وصفوه من التشبيه، فوقّفته على التشبيه أي فذكرت له ما يقولون في التشبيه فأجابه للجَّلَا: بتنزيهه تعالى عن ذلك، ونهاه عن القول بذلك، والتفكّر فيه لئلاً ينفتح عليه من ذلك أمر عظيم هو الكفر والخروج عن الدين.

٢٣ - يدة المفسّر بإسناده إلى أبي محمّد العسكريّ، عن أبيه، عن جدّه على الله الرضا عليه الله الرضا عليه الله عال له الذي الذي الذي الذي الذي الذي الذي المنها عليه المعال الرضا عليه الله عن المنها الله صف لنا ربّك فإنّ من قبلنا قد اختلفوا علينا . فقال الرضا عليه الله من يصف ربّه بالقياس لا يزال الدهر في الالتباس، مائلاً عن المنهاج، ظاعناً في الاعوجاع، ضالاً عن السبيل، قائلاً غير الجميل، أعرّفه بما عرّف به نفسه من غير رويّة، وأصفه بما وصف به نفسه من غير صورة، لا يدرك بالحواسّ، ولا يقاس بالناس، معروف بغير تشبيه، ومتدان في بعده لا بنظير، لا يمثّل بخليقته، ولا يجور في قضيّته، الخلق إلى ما علم منقادون، وعلى ما سطر في المكنون من كتابه ماضون لا يعملون خلاف ما علم منهم ولا غيره يريدون، فهو قريب غير ملتزق، وبعيد غير متقصّ، يحقّق ولا يمثّل، ويوحّد ولا يبعض، يعرف بالآيات ويثبت بالعلامات فلا إله غيره الكبير المتعال. ثمَّ قال عليه الم علم منهم آخر تكلّم به –: حدَّثني أبي، عن أبيه، عن جدّه عن أبيه عليه من من النه تشكر اله عنه أله عنه من عر عرف الله من شبّهه بخلقه، ولا وصفه بالعدل من نسب إليه ذنوب عباده، العدل من

**بيان:** الظعن: السير، والتقصّي: البعد وبلوغ الغاية. يحقّق على المجهول أي يثبت وجوده. ولا يمثّل أي لا يوجد كنهه في الذهن.

٢٤ – ضعة روي عن أمير المؤمنين تلكي أنّه قال له رجل : أين المعبود فقال للكيفي لا يقال له يقال المعبود فقال له : إين الأنه أيَّن الأينية، ولا يقال له : كيف لأنه كيف الكيفية ولا يقال له : ما هو لأنه خلق الماهية، مسبحانه من عظيم تاهت الفطن في تيّار أمواج عظمته، وحصرت الألباب عند ذكر أزليته، وتحيّرت العقول في أفلاك ملكوته (<sup>n)</sup>.

٢٥ – وروي عنه أيضاً – علي الله قال: اتقوا أن تمثّلوا بالربّ الذي لا مثل له أو تشبّهوه من خلقه، أو تلقوا عليه الأوهام، أو تعملوا فيه الفكر، وتضربوا له الأمثال، أو تنعتوه بنعوت المخلوقين فإنّ لمن فعل ذلك ناراً<sup>(ع)</sup>.

- قرب الاسناد، ص ۳۵۷ ذیل ح ۱۲۷۹.
   (۲) التوحید، ص ٤٧ باب ۲ ح ۹.
  - (۳) روضة الواعظين، ص ٤٦.
     (٤) روضة الواعظين، ص ٤٦.

٢٦ – يد؛ الدقّاق، عن الأسديّ، عن النخعيّ، عن النوفليّ، عن إبراهيم بن الحكم بن ظهير، عن عبد الله بن جرير العبديّ، عن جعفر بن محمّد ﷺ أنّه كان يقول: الحمد لله الذي لا يحسّ ولا يجسّ ولا يمسّ، ولا يدرك بالحواسّ الخمس، ولا يقع عليه الوهم، ولا تصفه الألسن، فكلّ شيء حسّته الحواسّ، أو جسّته الجواسُ، أو لمسته الأيدي فهو مخلوق، والله هوالعليّ حيث ما يبتغي يوجد، والحمد لله الذي كان قبل أن يكون كان، لم يوجد لوصفه كان، بل كان أزلاً كان كائناً، لم يكوّنه مكوّن جلّ ثناؤه، بل كوّن الأشياء قبل كونها فكانت كما كوّنها، علم ما كان وما هو كائن، كان إذ لم يكن شيء، ولم ينطق فيه ناطق، فكان إذ لا كان<sup>(1)</sup>.

**بيان:** نفي كان إمّا لإشعاره بالحدوث كمامرَّ، أو لعدم كونه زمانيّاً بناءاً على أنّ الزمان يخصّ المتغيّرات. ويدلّ الخبر على حدوث العالم.

٢٧ – يدة الدقّاق، عن الأسديّ، عن محمّد بن جعفر البغداديّ، عن سهل، عن أبي الحسن عليّ بن محمّد ﷺ أنّه قال: إلهي تاهت أوهام المتوهّمين وقصر طرف الطارفين وتلاشت أوصاف الواصفين، واضمحلّت أقاويل المبطلين عن الدرك لعجيب شأنك، أو الوقوع بالبلوغ إلى علوّك، فأنت الذي لا تتناهى، ولم يقع عليك عيون بإشارة ولا عبارة، هيهات ثمّ هيهات يا أوّليّ يا وحدانيّ يا فردانيّ، شمخت في العلوّ بعزّ الكبر، وارتفعت من وراء كلّ غورة ونهاية بجبروت الفخر".

**بيان:** أو الوقوع أي عليك، ويحتمل تعلّق قوله : بالبلوغ بالوقوع بأن تكون الباء ظرفيّة، ويحتمل أيضاً تنازع الوقوع والبلوغ في قوله : إلى علوّك. فأنت الذي لا تتناهى أي ليس لمعرفتك ومعرفة صفاتك حدود تنتهي إليها، أو لعلمك وقدرتك ورحمتك وغيرها نهاية تفف عندها . والمراد بالعيون الجواسيس ؛ أو بالفتح بمعنى حديد البصر إن ساعده الإستعمال، وإذا حمل على العيون – جمع العين بمعنى الباصوة – فإسناد العبارة إليها مجازيًّ، ويحتمل أن تكون العبارة متعلّقة بقوله : لا تتناهي على اللف والنشر غير المرتّب . وشمخ : علا وطال . والغور : القعر من كلّ شيء أي ارتفعت عن أن يدرك كنه ذاتك وصفاتك بالوصول إلى غور الأفكار ونهايتها بسبب جبروت وعظمة ذاتيّة توجب الفخر .

- التوحيد، ص ٩٩ باب ٢ ح ١٧.
   (٢) التوحيد، ص ٦٦ باب ٢ ح ١٩.
- (٣) سورة النحل، الآية: ١٠٥. (٤) التوحيد، ص ٦٨ باب ٢ ح ٢٥.

۲۹ – **يد:** الفاميّ، عن محمّد الحميريّ، عن أبيه، عن ابن عيسى، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن غير واحد، عن أبي عُبد الله ﷺ قال: من شبّه الله بخلقه فهو مشرك، ومن أنكر قدرته فهو كافر<sup>(۱)</sup>.

٣٠ - **يد:** الفاميّ، عن محمّد الحميريّ، عن أبيه، عن ابن عيسى، عن محمّد البرقيّ، عن ابن أبي عمير، عن المفضّل بن عمر، عن أبي عبد الله ﷺ قال: من شبه الله بخلقه فهو مشرك، إنَّ الله تبارك وتعالى لا يشبه شيئاً ولا يشبهه شيء، وكلّ ما وقع في الوهم فهو بخلافه.

قال الصدوق تقلله : الدليل على أنَّ الله سبحانه لا يشبه شيئاً من خلقه من جهة من الجهات : أنّه لا جهة لشيء من أفعاله إلاّ محدثة، ولاجهة محدثة إلاّ وهي تدلّ على حدوث من هي له، فلو كان الله جلّ ثناؤه يشبه شيئاً منها لدلّت على حدوثه من حيث دلّت على حدوث من هي له، إذ المتماثلان في العقول يقتضيان حكماً واحداً من حيث تماثلا منها، وقد قام الدليل على أنَّ الله بَرَكِيلًا قديم، ومحال أن يكون قديماً من جهة حادثاً من أخرى. ومن الدليل على أنَّ الله تبارك وتعالى قديم : أنّه لو كان حادثاً لوجب أن يكون له محدِثٌ لأنَّ الفعل لا يكون إلاّ بفاعل، ولكان القول في محدثه كالقول فيه، وفي هذا وجود حادث قبل حادث لا يكون إلاّ بفاعل، ولكان القول في محدثه كالقول فيه، وفي هذا وجود حادث قبل حادث قدم ذلك الصانع ويدلّ عليه يوجب قدم صانع قديم، وإذاكان ذلك كذلك فالذي يوجب

٣١ - يد: ابن الوليد، عن محمّد العطّار، عن ابن أبان، عن ابن أورمة، عن إبراهيم ابن الحكم بن ظهير، عن عبد الله بن جوين العبديّ، عن أبي عبد الله عظيمة أنّه كان يقول: الحمد لله الّذي لا يحسّ ولا يجسّ ولا يمسّ، ولا يدرك بالحواسّ الخمس، ولا يقع عليه الوهم، ولا تصفه الألسن، وكلّ شيء حسّته الحواسّ أو لمسته الأيدي فهو مخلوق؛ الحمد لله الّذي كان إذ لم يكن شيء غيره، وكون الأشياء فكانت كما كوّنها، وعلم ما كان وما هو كائن<sup>(٣)</sup>.

٣٢ - يد: الهمدانيّ، عن عليّ، عن أبيه، عن القاسم، عن جدّه، عن يعقوب بن جعفر قال: سمعت أبا إبراهيم موسى بن جعفر ﷺ - وهو يكلّم راهباً من النصارى - فقال له في بعض ما ناظره: إنَّ الله تبارك وتعالى أجلُّ وأعظم من أن يحدّ بيد، أو رجل أو حركة، أو سكون، أو يوصف بطول، أو قصر، أو تبلغه الأوهام، أو تحيط بصفته العقول، أنزل مواعظه ووعده ووعيده، أمر بلا شفة ولا لسان، ولكن كما شاء أن يقول: كن فكان خيراً كما أراد في اللّوح<sup>(3)</sup>.

- (۱) التوحيد، ص ٧٦ باب ٢ ح ٣١. (۲) التوحيد، ص ٨٠ باب ٢ ح ٣٦.
- (۳) التوحيد، ص ٧٥ باب ٢ ح ٢٩. (٤) التوحيد، ص ٧٥ باب ٢ ح ٣٠.

**بيان:** الموفق: هو الّذي أعضاؤه موافقة لحسن الخلقة؛ أو المستوي من قولهم: أوفقت الإبل: إذا اصطفت واستوت. وقيل: إنّه تصحيف الريق أي ذا البهجة والبهاء وقيل: هوتصحيف الموقّف – بتقديم القاف – بمعنى المزيّن، فإنَّ الوقف سوار من عاج، ووقّفت يديها بالحنّاء نقّطتها، ويحتمل أن يكون تصحيف المونق.

٣٤ - **يد:** ابن الوليد، عن الصفّار، عن سهل، عن حمزة بن محمّد قال : كتبت إلى أبي الحسن عظيمًا أسأله عن الجسم والصورة فكتب عليمًا: سبحان من ليس كمثله شيء لا جسم ولا صورة<sup>(٢)</sup>.

**يد:** العطّار، عن أبيه، عن سهل، عن بعض أصحابه مثله<sup>(٣)</sup>. **يد:** العطّار، عن أبيه، عن سهل، عن حمزة بن محمّد إلى قوله: شيء<sup>(٤)</sup>. **أقول:** رواه الكراجكيّ عن الحسين بن عبيد الله الواسطيّ، عن التلعكبريّ، عن الكلينيّ،

عن محمّد بن الحسن، عن سهل.

٣٥ – يد: أبي، عن أحمد بن إدريس، عن محمّد بن عبد الجبّار، عن صفوان بن يحيى، عن عليّ بن أبي حمزة قال: قلت لأبي عبد الله ﷺ : سمعت هشام بن الحكم يروي عنكم أنَّ الله ﷺ : سمعت هشام بن الحكم يروي عنكم أنَّ الله ﷺ : سمعت همام بن الحكم يروي عنكم أنَّ الله ﷺ : محمديًّ نوري، معرفته ضرورة، يمنّ بها على من يشاء من خلقه. فقال ﷺ : سبحان من لا يعلم كيف هو إلاّ هو، ليس كمثله شيء وهو السميع البصير، لا يحدّ ولا يحسّ ولا يحسّ ولا يحسّ ولا تحدير أولا يحمى معرفته ضرورة، يمن بها على من يشاء من خلقه. وقال على عند معدي نوري، معرفته ضرورة، يمن بها على من يشاء من يحمى بعدة فقال تحدير ولا يحسم معدي نوري، معرفته ضرورة، يمن بها على من يشاء من يحمد معدي أنّ الله عنه معدي أنّ الله على من يشاء من علقه.

بيان: معرفته ضرورة أي تقذف في القلب من غير اكتساب، أو تحصل بالرويّة تعالى الله عن ذلك. وقد يؤوّل كلامه بأنَّ مراده بالجسم الحقيقة العينيَّة القائمة بذاتها لا بغيرها، وبالصمديّ مالا يكون خالياً في ذاته عن شيء فيستعدَّ أن يدخل هو فيه، أو مشتملاً على شيء يصحّ عليه خروجه عنه، وبالنوريّ ما يكون صافياً عن ظلم الموادّ وقابليّاتها بل عن الماهيّة المغايرة للوجود وقابليّاتها له.

٣٦ – يد: الدقّاق، عن محمّد الأسديّ، عن البرمكيّ، عن الحسين بن الحسن، والحسين بن عليّ، عن صالح بن أبي حمّاد، عن بكر بن صالح، عن الحسين بن سعيد، عن

- (۱) التوحيد، ص ۹۷ باب ۲ ح ۱. (۲) التوحيد، ص ۹۷ باب ۲ ح ۲.
- (۳) (٤) التوحيد، ص ١٠٢ باب ٦ ح ١٦ و١٧. (٥) التوحيد، ص ٩٨ باب ٦ ح ٤.

عبد الله بن المغيرة، عن محمّد بن زياد قال: سمعت يونس بن ظبيان يقول: دخلت على أبي عبد الله علي فقلت له: إنَّ هشام بن الحكم يقول قولاً عظيماً، إلاّ أنّي أختصر لك منه أحرفاً، يزعم أنَّ الله جسم لأنَّ الأشياء شيئان، جسم، وفعل الجسم، فلا يجوز أن يكون الصانع بمعنى الفعل، ويجوز أن يكون بمعنى فاعل. فقال أبو عبد الله علي : ويله! أما علم أنَّ الجسم محدودٌ متناه، والصورة محدودةٌ متناهيةٌ، فإذا احتمل الحدّ احتمل الزيادة والنقصان، وإذا احتمل الزيادة والنقصان كان مخلوقاً. قال: قلت: فما أقول؟ قال علي يتزايد ولم يتناقص؛ لا صورة، وهو مجسّم الأجسام، ومصور الصور لم يتجزّأ ولم يتناه ولم يتزايد ولم يتناقص؛ لو المنشىء، فرق بين من جسّمه وصوّره وأنشاه، إذ كان لا يشبهه شيء، ولا يشبه هو شيئاً<sup>(1)</sup>.

إيضاح؛ استدلَّ عَلَيْنَهُ على نفي جسميته تعالى بأنَّه لوكان جسماً لكان محدوداً بحدود متناهياً إليها، لاستحالة لا تناهي الأبعاد، وكلَّ محتمل للحدّ قابل للانقسام بأجزاء متشاركة في الاسم والحدّ، فله حقيقة كليَّة غير متشخّصة بذاتها ولا موجودة بذاتها أو هو مركّب من أجزاء حال كلَّ واحد منها ما ذكر فيكون مخلوقاً، أو بأنَّ كلَّ قابل للحدّ والنهاية قابلَّ للزيادة والنقصان لا يتأبّي عنهما في حدَّ ذاته، وإن استقرَّ على حدّ معيّن فإنّما استقرَّ عليه من جهة وأرفع قدراً من الموحد، وعدم المشابهة والمشاركة بينهما، وإلا فكيف يحتاج أحدهما إلى وأرفع قدراً من الموحد، وعدم المشابهة والمشاركة بينهما، وإلا فكيف يحتاج أحدهما إلى العلّة دون الآخر؟ وكيف صار هذا موجداً لهذا بدون العكس؟ ويحتمل أن يكون المراد عدم العلّة دون الآخر؟ وكيف صار هذا موجداً لهذا بدون العكس؟ ويحتمل أن يكون المراد عدم منها رئيس منهما به في ما المشابهة والمشاركة بينهما، والآ فكيف يحتاج أحدهما إلى معتقر دون الأخر؟ وكيف صار هذا موجداً لهذا بدون العكس؟ ويحتمل أن يكون المراد عدم العلّة دون الأخر وكيف صار هذا موجداً لهذا بدون العكس؟ ويحتمل أن يكون المراد عدم منا مشاركة والمشابهة فيما يوجب الاحتياج إلى العلّة فيحتاج إلى علّه أخرى. قوله: فرق بميغة المصدر أي الفرق حاصل بينه وبين من صوره؛ ويمكن أن يقرأ على الماضي المعلوم.

٣٧ - **يد:** عليَّ بن أحمد بن عبد الله بن أحمد بن أبي عبد الله البرقيِّ ، عن أبيه ، عن جدِّه أحمد ، عن البزنطيّ ، عن محمّد بن حكيم قال : وصفت لأبي إبراهيم غليًّظ قول هشام الجواليقيّ ، وحكيت له قول هشام بن الحكم : إنَّه جسم فقال : إنَّ الله لا يشبهه شيء ؛ أيّ فحش أو خناء أعظم من قول من يصف خالق الأشياء بجسم ، أو صورة ، أو بخلقة ، أو بتحديد وأعضاء ، تعالى الله عن ذلك علوًا كبيراً<sup>(٢)</sup> .

**بيان:** الخناء: الفحش في القول، ويحتمل أن يكون الترديد من الراوي.

٣٨ **- يد**:ابن المتوكّل، عن محمّد العطّار، عن سهل، عن محمّد بن عليّ القاسانيّ قال: كتبت إليه ﷺ: إنَّ من قبلنا قد اختلفوا في التوحيد، قال: فكتب ﷺ: سبحان من لا يحدّ ولا يوصف ولا يشبهه شيء، وليس كمثله شيء وهو السميع البصير<sup>(٣)</sup>.

- التوحيد، ص ٩٩ باب ٦ ح ٧.
   (۲) التوحيد، ص ٩٩ باب ٦ ح ٦.
  - (۳) التوحيد، ص ۱۰۱ باب 7 ح ۱۲.

٣٩ – **يد:** ماجيلويه، عن محمّد العطّار، عن الأشعريّ، عن عمران بن موسى، عن الحسن بن جريش الرازيّ، عن بعض أصحابنا، عن الطيّب – يعني عليّ بن محمّد – وعن أبي جعفر ﷺ أنّهما قالا : من قال بالجسم فلا تعطوه من الزكاة ولا تصلّوا وراءه<sup>(۱)</sup>.

• ٤ - قص: أبو المفضل الشيباني، عن أحمد بن مطوّق بن سوار، عن المغيرة بن محمد ابن المهلب، عن عبد الغفّار بن كثير، عن إبراهيم بن حميد، عن أبي هاشم، عن مجاهد، عن ابن عبّاس قال. قدم يهوديًّ على رسول الله عنه – يقال له: نعثل – فقال: يا محمد إنّي من ابن عبّاس قال. قدم يهوديًّ على رسول الله عنه – يقال له: نعثل الملمت على يدك قال: مع ابتلك عن أشياء تلجلج في صدري منذ حين، فإن أنت أجبتني عنها أسلمت على يدك قال: سائلك عن أشياء تلجلج في صدري منذ حين، فإن أنت أجبتني عنها أسلمت على يدك قال: مع مائلك عن أشياء تلجلج في صدري منذ حين، فإن أنت أجبتني عنها أسلمت على يدك قال: مع مائلك عن أشياء تلجلج في صدري منذ حين، فإن أنت أجبتني عنها أسلمت على يدك قال: مع مائلك عن أشياء تلجلج في صدري منذ حين، فإن أنت أجبتني عنها أسلمت على يدك قال: مع مائلك عن أشياء تلجلج في صدري منذ حين، وإن أنت أجبتني عنها أسلمت على يدك قال: مع مائلك عن أشياء تلجلج في صدري منذ حين، وإن أنت أجبتني عنها أسلمت على يدك قال: مع مائلك عن أشياء تلجلج في صدري منذ حين، وإن أنت أجبتني عنها أسلمت على يدك قال: مع مائلك عن أشياء تلجلج في صدري منذ حين، وإن أنت أجبتني عنها أسلمت على يدك قال: مع مائلك عن أشياء تلجلج في صدري مهلي ربك، فقال عليني ال أبا عمارة. فقال: يوصف الخالق الذي تعجز الحواسُّ أن تدركه، والأوهام أن تناله، وصف به نفسه، وكيف يوصف الخالق الذي تعجز الحواسُ أن تدركه، والأوهام أن تناله، وقرب به والخطرات أن تحدة، والأبصار عن الإحاطة به، جلَّ عمّا يصفه الواصفون، نأى في قربه، وقرب في نأيه كيّف الكيفية فلا يقال له: كيف، وأيّن الأين فلا يقال له: أين، هو منقطع وقرب في نأيه كيّف الكيفية فلا يقال له: كيف، وأيّن الأين فلا يقال له: أين، هو منقطع وقرب في نأيه كيف الكيفونية، فهو الأحد الصمد كما وصف نفسه والواصفون لا يبلغون نعته، لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفواً أحد.

قال: صدقت يا محمّد أخبرني عن قولك: إنّه واحد لا شبيه له، أليس الله واحد والإنسان واحد؟ فوحدانيّته أشبهت وحدانيّة الإنسان. فقال ظلِّظَلا : الله واحد وأحديّ المعنى، والإنسان واحد ثنويّ المعنى، جسم وعرض، وبدن وروح، فإنّما التشبيه في المعاني لا غير، قال: صدقت يا محمّد<sup>(٢)</sup>.

٤٩ - علمة ابن الوليد، عن محمّد العطّار، عن الأشعري، عن محمّد بن عيسى، عن هشام ابن إبراهيم العبّاسيّ قال: قلت له – يعني أبا الحسن عليكي الله جعلت فداك أمرني بعض مواليك أن أسالك عن مسألة، قال: ومن هو؟ قلت: الحسن بن سهل قال: وفي أيّ شيء المسألة؟ قلت: في التوحيد، قال: وأيّ شيء من التوحيد؟ قال: يسألك عن الله جسم أو لا جسم؟ فقال لي : إنَّ للناس في التوحيد ثلاثة مذاهب: إثبات بتشبيه، ومذهب النفي، جسم؟ ومذهب إثبات بلا تشبيه، فمذهب النفي ومذهب العربي بعض على أباري بعض مواليك أن أسالك عن مسألة، قال: ومن هو؟ قلت: الحسن بن سهل قال: وفي أيّ شيء مواليك أن أسالك عن مسألة، قال: ومن هو؟ قلت: الحسن بن سهل قال: وفي أيّ شيء مواليك أن أسألك عن مسألة، قال: ومن هو؟ قلت: الحسن بن سهل قال: وفي أيّ شيء مواليك أن أسألك عن مسألة، قال: وأيّ شيء من التوحيد؟ قال: يسألك عن الله جسم أو لا جسم؟ فقال لي : إنَّ للناس في التوحيد ثلاثة مذاهب: إثبات بتشبيه، ومذهب النفي، ومذهب إثبات بلا تشبيه، فمذهب النهي لا يجوز، ومذهب النفي لا يجوز، والطريق في المذهب الثالث إثبات بلا تشبيه، فمذهب الأثالي إثبات بلا تشبيه، فمذهب الأثبات بله تشبيه، ومذهب النهي التوحيد أل الناس في التوحيد ثلاثة مذاهب اله يجوز، ومذهب النفي لا يجوز، والطريق في المذهب الثالث إثبات بليسي إلى النه والي إلي الن إلي الله إثبات بلد تشبيه اله يجوز، ومذهب الثلث إثبات بلا تشبيه إلى التولي النه إلي اله أثبات إثبات بلا تشبيه إلى المذهب النالث إثبات بلا تشبيه إلى المذهب الثالث إثبات بلا تشبيه إلى المذهب الثالث إثبات بلا تشبيه إلى المذهب النالث إثبات بلا تشبيه إلى المذهب الثالث إثبات بلا تشبيه إلى المذهب النالث إثبات بلا تشبيه إلى المذهب الثالث إثبات بلا تشبيه إلى المذهب النالي إثبات بلا تشبيه إلى المذهب الله المذهب الثالث إثبات بلا تشبيه إلى المذهب الله إثبات بلا تشبيه إلى المورا إلى المالي إلى المورا إلى المورا إلى المذهب النه إلى المذهب النالي إثبات بلا تشبيه إلى المذهب ألي المذهب أله إلى المالي إثبات بلا تشبيه إلى المذهب الله إلى المالي إلى المذهب الله المورا أله المالي إلى المورا أله المذهب المولي المولي إلى المولي ألمالي أله المولي ألمولي أله المولي أله المولي المالي المولي أله المولي أله المولي أله المولي أله المولي أله المولي أله المولي ألهولي أله المولي أله المولي ألهمولي أله المولي أله ا

٤٢ – **يد:** ابن المتوكّل، عن الحميريّ، عن ابن عيسى، عن ابن محبوب، عن يعقوب السرّاج قال: قلت لأبي عبد الله ﷺ : إنّ بعض أصحابنا يزعم أنَّ لله صورة مثل الإنسان وقال آخر إنّه في صورة أمرد جعد قطط ! فخرّ أبو عبد الله ﷺ ساجداً ثمَّ رفع رأسه فقال:

- التوحيد، ص ١٠١ باب ٦ ح ١١.
   (٢) كفاية الأثر، ص ١١.
  - (۳) التوحيد، ص ۱۰۰ باب ۲ ح ۱۰.

سبحان الله الّذي ليس كمثله شيء، ولا تدركه الأبصار، ولا يحيط به علم، لم يلد لأنَّ الولد يشبه أباه، ولم يولد فيشبه من كان قبله، ولم يكن له من خلقه كفواً أحد، تعالى عن صفة من سواه علوّاً كبيراً<sup>(1)</sup>.

**بيان:** الجعد: ضدّ السبط، قال الجزريّ في صفة شعره ﷺ : ليس بالسبط ولا الجعد القطط؛ السبط من الشعر : المنبسط المسترسل، والقطط، الشديد الجعودة.

٤٣ - كش، محمّد بن مسعود، عن عليّ بن محمّد القمي، عن البرقيّ، عن محمّد بن موسى بن عيسى، عن أسكيب بن أحمد الكيسانيّ، عن عبد الملك بن هشام الخيّاط قال: قلت لأبي الحسن الرضا عليه أسألك جعلني الله فداك؟ قال: سل يا جبليّ، عمّا ذا تسألني؟ فقلت : جعلت فداك زعم هشام بن سالم أنَّ لله عَرَيَ الله صورة، وأنّ آدم خلق على مثال الربّ، فيصف هذا ويصف هذا – أومأت إلى جانبيَّ وشعر رأسي – وزعم يونس مولى آل يقطين وهشام بن الحمر الأسياء، وأنّ آلامي – وزعم يونس مولى آل يقطين وهشام بن الحمن الرضا عليه في عرف مثام بن سالم أنَّ لله عَرَيَ عن صورة، وأنّ آدم خلق على مثال الربّ، فيصف هذا ويصف هذا – أومأت إلى جانبيَّ وشعر رأسي – وزعم يونس مولى آل يقطين وهشام بن الحكم أنَّ الله شيء لا كالأشياء، وأنَّ الأشياء بائنة منه، وأنّه بائن من الأشياء، وزعما أنَّ إثبات الشيء أن عال مي الحدين : حدّ الإبطال، وحدّ التشبيه، فبأيّ القولين موجود غير مفقود ولا معدوم، خارج عن الحدين : حدّ الإبطال، وحدّ التشبيه، فبأيّ القولين أقول؟ قال : قال : فقال أبو عبد الله عليه: أراد هذا الإثبات، وهذا شبّه ربّه تعالى بمخلوق، أقول؟ قال : فقال أبو عبد الله عليه: أراد هذا الإثبات، وهذا شبّه ربّه تعالى بمخلوق، موجود غير مفقود ولا معدوم، خارج عن الحدين : حدّ الإبطال، وحدّ التشبيه، فبأيّ القولين أوول؟ قال : فقال أبو عبد الله عليه: أراد هذا الإثبات، وهذا شبّه ربّه تعالى بمخلوق، موجود غير مفقود ولا معدوم، خارج عن الحدين : حدّ الإبطال، وحدّ التشبيه، فبأيّ القولين أوول؟ قال : فقال أبو عبد الله عليه: أراد هذا الإثبات، وهذا شبّه ربّه تعالى بمخلوق، موجود غير مفقود ولا معدوم، خارج عن الحدين : حدّ الإبطال، وحدّ التشبيه، فبأيّ القولين أوول؟ قال : فقال أبو عبد الله عليه: الإلى مال مولى أل يقطين وصاحبه . قال : فقلت : يعطى المثام الله مشاماً في التوحيد؟ فقال برأسه : لا<sup>(٢)</sup>.

**بيان:** أراد هذا الإثبات أي يونس وهشام بن الحكم، ولعلّه ﷺ إنّما صوّب قولهما في المعنى لافي إطلاق لفظ الجسم عليه تعالى، ويظهر ممّا زعما، «من أنَّ إثبات الشيء أن يقال جسم» أنَّ مرادهم بالجسم أعمّ من المعنى المصطلح كما مرّ.

٤٤ - يد؛ ماجيلويه، عن عمّه، عن محمّد بن عليّ الصيرفيّ، عن عليّ بن حمّاد، عن المفضّل، عن أبي عبد الله ظير قال: إنّ الله تبارك وتعالى لا يقدّر قدرته ولا يقدر العباد على صفته، ولا يبلغون كنه علمه، ولا مبلغ عظمته، وليس شيء غيره، وهو نورٌ ليس فيه ظلمةٌ، وصدقٌ ليس فيه كذب، وعدلٌ ليس فيه جورٌ، وحقٌ ليس فيه باطلٌ، كذلك لم يزل ولا يزال أبد الآبدين، وكذلك كان إذ لم تكن أرضٌ ولا سماءٌ، ولا ليلٌ ولا نهارٌ، كذلك لم يزل ولا يزال أبد وصدقٌ ليس فيه باطلٌ، كذلك لم يزل ولا يزال أبد ولا نجومٌ والا نبور العباد على عمدة ماه، ولا مبلغ عظمته، وليس شيء غيره، وهو نورٌ ليس فيه ظلمةٌ، وصدقٌ ليس فيه كذب، وعدلٌ ليس فيه جورٌ، وحقٌ ليس فيه باطلٌ، كذلك لم يزل ولا يزال أبد وصدقٌ ليس فيه ركنه علمه، ولا يزال أبد وصدقٌ ليس فيه ماطلٌ، كذلك لم يزل ولا يزال أبد وعدرٌ، وحقٌ ليس فيه باطلٌ، كذلك لم يزل ولا يزال أبد وحدرٌ، وحقٌ ليس فيه باطلٌ، كذلك لم يزل ولا يزال أبد وحدرٌ، وحقٌ ليس فيه باطلٌ، كذلك لم يزل ولا يزال أبد وحدرٌ، وحدٌ ليس فيه باطلٌ، كذلك لم يزل ولا يزال أبد ولا بدين، وكذلك كان إذ لم تكن أرضٌ ولا سماءٌ، ولا ليلٌ ولا نهارٌ، ولا شمسٌ ولا قمرٌ، ولا نجومٌ ولا نهارٌ، ولا شمسٌ ولا قمرٌ، ولا نجومٌ ولا سحابٌ، ولا مطرٌ ولا رياحٌ، ثمَّ إنَّ الله تبارك وتعالى أحب أنّ يخلق خلقاً يعظمون عظمته، ويكبّرون كبرياءه، ويُجلّون جلاله، فقال: كونا ظلّين، فكانا كما قال الله يبارك وتعالى.

التوحيد، ص ١٠٢ باب ٦ ح ١٩.
 (٢) رجال الكشي، ص ٢٧ ح ٥٠٣.

قال الصدوق تلاله : معنى قوله : هو نور أي هو منير وهاد، ومعنى قوله : كونا ظلّين الروح المقدّس والملك المقرّب، والمرادبه أنَّ الله كان ولا شيء معه فأراد أن يخلق أنبياءه وحججه وشهداءه فخلق قبلهم الروح المقدّس، وهو الَّذي يؤيد الله تَكَرَّكُ به أنبياءه وشهداءه وحججه صلوات الله عليهم، وهو الَذي يحرسهم به من كيد الشيطان ووسواسه، ويسدّدهم ويوقّقهم ويمدّهم بالخواطر الصادقة، ثمَّ خلق الروح الأمين الذي نزل على أنبيائه بالوحي منه تَكَرَّكُ وقال لهما : كونا ظلّين ظليلين لأنبيائي ورسلي وحججي وشهدائي، فكانا كما قال ألله تَكَرَّكُ ظلّين ظليلين لأنبيائي ورسلي وحججي وشهدائي، فكانا كما قال أيديهما، ويحرسهم بهما، وعلى هذا المعنى قيل للسلطان العادل : إنّه ظل الله في أرضه أيديهما، ويحرسهم بهما، وعلى هذا المعنى قيل للسلطان العادل : إنّه ظل الله في أرضه من القويّ، وهذا هو سلطان الله وحجته الّتي لا تخلو الأرض منه إلى أن تقوم الساعة.

بيان: قوله عليمة : وليس شيء غيره أي كذلك، أو كان كذلك حين لا شيء غيره، ويحتمل اتصاله بما بعده أي هو متصف بتلك الاوصاف المذكورة بعد ذلك لا شيء غيره، وقوله عليمة : كونا ظلّين يحتمل أن يكون إشارة إلى خلق أرواح الثقلين، فإنّ الظلال تطلق على عالم الأرواح في الأخبار كما سيأتي، أو إلى الملائكة وأرواح البشر، إو إلى نور محمد وعلي بيمة ، أو نور محمد ونور أهل بيته عليمة ، ويؤيّده ما سيأتي في باب بده خلق أرواح الأئمة على عالم الأرواح في الأخبار كما سيأتي، أو إلى الملائكة وأرواح البشر، إو إلى نور محمد وعلي بيمة أن الفرواح في الأخبار كما سيأتي، أو إلى الملائكة وأرواح البشر، إو إلى نور محمد وعلي نائمة عن جابر عن أبي جعفر غليمة قال : كان الله ولا شيء غيره، فأوّل ما ابتدأ من خلق خلقة أن خلق محمداً وخلقنا أهل البيت معه من نور عظمته، فأوقفنا أظلة خضراء بين يديه، حيث لا سماء ولا أرض ولا مكان، ولا ليل ولا نهار ولا شمس ولا قمر الخبر. وعن مفوان، عن الصادق غليمة قال : لمّا خلق الله السماوات والأرضين استوى على العرش فأمر نورين من نوره فطافا حول العرش سبعين مرّة، فقال بكرينة : هذان نوران لي مطيعان، فخلق الله من ذلك النور محمداً وعلياً والأصفياء من ولده عليمة . وعن الثمالي قال : دخلت فحلق الله من ذلك النور محمداً وعلياً والأصفياء من ولده عليمة . وعن الثمالي قال : دخلت فري نورين من نوره فعافا حول العرش سبعين مرّة، فقال بكرين اله المالي قال : دخلت فأمر نورين من نوره فعافا حول العرش سبعين مرّة، فقال تربي الى وعن الثمالي قال : دخلت فخلق الله من ذلك النور محمداً وعلياً والأصفياء من ولده عليميني . وعن الثمالي قال : دخلت فخلق الله من ذلك النور محمداً وعلياً والأصفياء من ولده عليميم . وعن الثمالي قال : دخلت حبابة الوالبية على أبي جعفر عليك فقالت : أخبرني يا ابن رسول الله أي شيء كنتم في الأُظلَة؟ فقال على أبي ذوراً بين يدي الله قبل خلق خلقه . الخبر .

ويحتمل أن يكون المراد بهما مادّتي السماء والأرض.

عن الرضا ﷺ قال: قال لي : يا أحمد ما الخلاف بينكم وبين أصحاب هشام بن الحكم في التوحيد؟ فقلت: جعلت فداك قلنا نحن بالصورة للحديث الذي روي أنَّ رسول الله ﷺ رأى ربّه في صورة شابّ! فقال هشام بن الحكم بالنفي بالجسم. فقال: يا أحمد إنَّ رسول الله ﷺ لمّا أُسري به إلى السماء وبلغ عند سدرة

(۱) التوحيد، ص ۱۲۸ باب ۹ ح ۸.

المنتهى خرق له في الحجب مثل سمّ الإبرة فرأى من نور العظمة ما شاء الله أن يرى، وأردتم أنتم التشبيه، دع هذا يا أحمد لا ينفتح عليك منه أمر عظيم<sup>(١)</sup>.

**بيان:** بالنفي أي نفي الصورة مع القول بالجسم، والمراد بالحجب إمّا الحجب المعنويّة وبالرؤية الرؤية القلبيّة، أو الحجب الصوريّة، فالمراد بنورالعظمة آثارعظمته برؤية عجائب خلقه.

٤٦ – **سن:**محمّد بن عيسى، عن أبي هاشم الجعفريّ قال: أخبرني الأشعث بن حاتم أنّه سأل الرضا ﷺ عن شيء من التوحيد فقال: ألا تقرأ القرآن؟ قلت: نعم، قال: اقرأ: ﴿لَا تُدْرِكُهُ ٱلأَبْصَنَرُ وَهُوَ يُدَرِكُ ٱلأَبْصَنَرُ ﴾. فقرأت فقال: وما الأبصار؟ قلت: أبصارالعين قال: لا إنّما عنى الأوهام، لا تدرك الأوهام كيفيّته وهو يدرك كلّ فهم<sup>(٢)</sup>.

**سن:**محمّد بن عيسى، عن أبي هاشم، عن أبي جعفر عَلَيَّة نحوه، إلاّ أنّه قال: الأبصار ههنا أوهام العباد، والأوهام أكثر من الأبصار، وهو يدرك الأوهام ولا تدركه الأوهام<sup>(٣)</sup>.

**بيان:** كون الأوهام أكثر لأنَّ البصر في الشخص متّحد، وله واهمة ومتفكّرة ومتخيّلة وعاقلة، وكثيراً ما يسلب عن الشخص البصر وتكون له تلك القوى، ويحتمل أن يكون المراد بها أكثريّة مدركاتها فإنّها تدرك ما لا يدركه البصر أيضاً.

٤٧ – شيء عن الثماليّ، عن عليّ بن الحسين ﷺ قال: سمعته يقول: لا يوصف الله بمحكم وحيه، عظم ربّنا عن الصفة، وكيف يوصف من لا يحدُّ، وهو يدرك الأبصار ولا تدركه الأبصار وهو اللّطيف الخبير<sup>(٤)</sup>.

**بيان:** أي دلّ محكم الآيات على أنّه لا يوصف كقوله تعالى: ﴿لَيْسَ كَيشَلِهِۦ شَ*تَ أَنَّ ﴾* وقوله: ﴿لَا تُدَرِكُهُ ٱل**آبَمَن**َرُ ﴾.

**أقول:**قد مرَّ كثير من الأخبار المناسبة لهذا الباب في باب إثبات الصانع، وباب النهي عن التفكّر، وسيأتي بعضها في باب جوامع التوحيد، وباب احتجاج أمير المؤمنين عَلِيَّة على النصاري، وباب الرؤية.

## ١٤ – باب نفي الزمان والمكان والحركة والانتقال عنه تعالى وتأويل الآيات والأخبار في ذلك

ا – **لي ا**لسنانيّ، عن الأسديّ، عن النخعيّ، عن عمّه النوفليّ، عن عليّ بن سالم عن أبي بصير، عن أبي عبد الله الصادق ﷺ قال: إنَّ الله تبارك وتعالى لا يوصف بزمان ولا

(۱) تفسير القمي، ج ۱ ص ۲۰ مقدمة المصنف.
 (۲) - (۳) المحاسن، ص ۲۳۹.
 (٤) تفسير العياشي، ج ۱ ص ٤٠٣ ح ٧٧.

مكان ولا حركة ولا انتقال ولا سكون؛ بل هو خالق الزمان والمكان والحركة والسكون والإنتقال، تعالى عمّا يقول الظالمون علوّاً كبيراً<sup>(1)</sup>.

٢ - شا، ج: روي أنَّ بعض أحبار اليهود جاء إلى أبي بكر فقال له : أنت خليفة رسول الله على الأمَّة؟ فقال: نعم، فقال: إنَّا نجد في التوراة أنَّ خلفًاء الأنبياء أعلم أممهم، فخبَّرني عن الله أين هو؟ في السماء هو أم في الأرض؟ فقال له أبو بكر : في السماء على العرش، قال اليهوديُّ: فأرى الأرض خاليةً منه، فأراه على هذا القول في مكان دون مكان! فقال له أبو بكر : هذا كلام الزنادقة، أعزب عنَّى وإلاَّ قتلتك؛ فولَّى الرجل متعجَّباً يستهزىء بالإسلام، فاستقبله أمير المؤمنين عليتكلم: فقال له: يا يهودي قد عرفت ما سألت عنه وما أجبت به وإنَّا نقول: إنَّ الله بَيْرَيِّينِ الأين فلا أين له، وجلَّ من أن يحويه مكان، وهو في كلِّ مكان بغير مماسّة ولا مجاورة، يحيط علماً بما فيها، ولا يخلو شيء من تدبيره تعالى، وإنّي مخبرك بما جاء في كتاب من كتبكم، يصدّق بما ذكرته لك فإن عرفته أتؤمن به؟ قال اليهوديّ : نعم، قال : ألستم تجدون في بعض كتبكم أنَّ موسى بن عمران كان ذات يوم جالساً . إذ جاءه ملك من المشرق فقال له: من أين جنت؟ قال: من عند الله بَجْرَجْنِ ، ثُمَّ جاءه ملك من المغرب فقال له: من أين جنت؟ قال: من عند الله يَؤْرَجَكُ ، ثمَّ جاءه ملك آخر، فقال له: من أين جنت؟ قال: قد جنتك من السماء السابعة من عند الله بَجْرَيَّةٍ ، وجاءه ملك آخر فقال: من أين جنت؟ قال: قد جنتك من الأرض السابعة السفلي من عند الله بَجَرَيَّةٍ ، فقال موسى المَنْ يَ سبحان من لا يخلو منه مكان ولا يكون إلى مكان أقرب من مكان؛ فقال اليهوديّ : أشهد أنَّ هذا هو الحقُّ المبين، وأنَّك أحقَّ بمقام نبيَّك ممَّن استولى عليه<sup>(٣)</sup>.

**بيان:** عزب عنه يعزِب ويعزُب أي بعد وغاب، وفسَّر ظليتي قوله: وهو في كلَّ مكان بما ذكره بعده ليظهر أنَّ المراد به الإحاطة بالعلم والتدبير.

٣- شا، ج، روى الشعبي أنّه سمع أمير المؤمنين عليه رجلاً يقول: والّذي احتجب بسبع طباق؛ فعلاه بالدرّة، ثمَّ قال له: يا ويلك إنّ الله أجلَّ من أن يحتجب عن شيء، أو يحتجب عنه شيء سيء، أو يحتجب عنه شيء سيء منه أو يحتجب عنه شيء سيء منه أو يحتجب عنه شيء سيء، أو يحتجب عنه شيء سيء منه أو يحتجب عنه أو يحتجب عن شيء، أو يحتجب عنه أو يحتجب عن أو يحتجب عن أو يحتجب عن شيء، أو يحتجب عنه أو يحتجب عن أو يحتجب عن شيء، أو يحتجب عنه أو يحتجب عنه شيء سيء سيء أو يحتجب عنه أو يحتجب عنه أو يحتجب عن أو يحتجب عنه أو يحتجب عنه أو يحتجب عنه أو يحتجب عنه أو يحتجب عن أو يحتجب عنه أو يحتجب عن أو يحتجب عن أو يحتجب عنه أو يحتجب عنه أو يحتجب عنه أو يحتجب عنه أو يحتجب عن أو يحتجب عنه أو يحتجب عن أو يحتجب عنه أو يحتجب عنه أو يحتجب عنه أو يحتجب عن أو يحتجب عنه أو يحتجب عنه أو يحتجب عنه أو يحتجب عنه أو يحتجب عن أو يحتجب عنه يحتجب عنه يحتجب عنه أو يحتجب عن يحتجب عنه أو يحتجب عن أو يحتجب عنه أو يحتجب عنه أو يحتجب عنه أو يحتجب عنه يعيني يا أمير المؤمنين؟ قال: لم يحلف بالله فيلزمك الكفارة وإنّما حلفت بغيره (٣).

٤ - جوء في جواب أسئلة الزنديق المنكر للقرآن عن أمير المؤمنين عليتها: أنَّه قال: معنى قوله: ﴿ مَلْ يَنْظُرُونَ إِلَا أَن تَأْتِيَهُمُ الْمَلَتِيكَةُ أَوْ يَأْتِي رَبُّكَ أَوْ بِمَانِي بَعْضُ مَايَنتِ رَبِّكُمُ فإنَّما خاطب

- أمالي الصدوق، ص ٢٣٠ مجلس ٤٧ ح ٧.
   (٢) الإرشاد، ص ١٠٨ والاحتجاج، ص ٢٠٩.
  - (٣) الإرشاد، ص ١٢٠ والاحتجاج، ص ٢١٠.

نبيّنا عنهم لينتظر المنافقون والمشركون إلاّ أن تأتيهم الملائكة فيعاينوهم، أو يأتي ربّك، أو يأتي بعض آيات ربّك؟ يعني بذلك أمر ربّك، والآية هي العذاب في دار الدنيا كما عذّب الأمم السالفة، والقرون الخالية، وقال: ﴿وَلَمَ يَرَوْ أَنَا نَأْتِي ٱلأَرْضَ نَنْقُصُهَا مِنْ أَطْرَافِهَاً ﴾ يعني بذلك ما يهلك من القرون فسمّاه إتياناً، وقوله: ﴿الرَّحْنَنُ عَلَ ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴾ يعني استوى تدبيره وعلا أمره، وقوله: ﴿وَهُوَ ٱلَذِى فِي السَّمَآءِ إِلَهُ وَفِ ٱلأَرْضِ إِلَهُ ﴾ وقوله: ﴿وَعُو مَعَكُّرُ أَيْنَ مَا كُنُتُمَ ﴾ وقوله: ﴿مَا يَحَصُرُتُ مِن تَجْوَىٰ تَلَنَهَ إِلَا هُوَ رَائِعُهُمْ ﴾ فإنّما أراد بذلك استيلاء أما تقديره وعلا أمره، وقوله: وَعَلَمُ النَّذِي فِي السَّمَآءِ إِلَهُ وَفِ ٱلأَرْضِ إِلَهُ ﴾ وقوله: أما أراد بنا

يد؛ في هذا الخبر : وقال في آية أخرى : ﴿فَأَنَنَهُمُ اللَّهُ مِنْ حَيْثُ لَتَر يَحْتَسِبُواً ﴾ يعني أرسل عليهم عذاباً ، وكذلك إتيانه بنيانهم ؛ وقال الله يَجْرَبَكَ : ﴿فَأَنَ اللَّهُ بُنِيَنَهُم تَشِ أَلْقَوَاعِدِ ﴾، فإتيانه بنيانهم من القواعد إرسال العذاب<sup>(٢)</sup>.

**تبيان:** قال البيضاويّ : هل ينتظرون أي ما ينتظرون يعني أهل مكّة وهم ما كانوا منتظرين لذلك ولكن لمّا كان يلحقهم لحوق المنتظر شبّهوا بالمنتظرين . إلاّ أن تأتيهم الملائكة ملائكة الموت أو العذاب . أو يأتي ربّك أي أمره بالعذاب ، أو كلّ آية يعني آيات القيامة والهلاك الكلّي لقوله : خِآرٌ يَأَلِيَ بَعْضُ مَايَنَتِ رَبِّكٌ كَه يعني أشواط الساعة<sup>(٣)</sup>.

**أقول؛** لعلّه عليمًا فسّر إتيان الربّ بالقيامة، وإتيان أمره تعالى بقيامها، وإتيان بعض الآيات بنزول العذاب في الدنيا، وإتيان الملائكة بظهورهم عند الموت، أو الأعمّ منه ومن غيره.

وقال الطبرسي <sub>كافلة</sub> فأوَلَمَ يَرَوَّا أَنَّا نَأْتِى آلأَرْضَ كَمَّ أَي نقصدها . ننقصها من أطرافها اختلف في معناه على أقوال : أحدها : أولم ير هؤلاء الكفّار أنّا ننقص أطراف الأرض بإماتة أهلها . وثانيها : ننقصها بذهاب علمائها وفقهائها وخيار أهلها . وثالثها : أنَّ المراد نقصد الأرض ننقصها من أطرافها بالفتوح على المسلمين منها فننقص من أهل الكفر ونزيد في المسلمين ، يعني ما دخل في الإسلام من بلاد الشرك . ورابعها : أنَّ معناه أولم يروا ما يحدث في الدنيا من الخراب بعد العمارة ، والموت بعدالحياة ، والنقصان بعد الزيادة انتهى .

وأمّا ما ذكره عَلِيَهِ أخيراً في الخبر الأوّل فالظاهر تعلّقه بالثلاثة الأخيرة، فالمراد بالأولى نفوذ أمره تعالى في السماء والأرض، وخلقه الملائكة والحجج فيهما، وإنفاذهم أمره تعالى فيهما، وبالثانية كون الملائكة والحجج معهم شاهدين عليهم، وكذا الثالثة.

ه - جيء عن يعقوب بن جعفر الجعفريّ، عن أبي إبراهيم موسى عليمين قال: ذكر عنده قوم زعموا أنَّ الله تبارك وتعالى ينزل إلى السماء الدنيا ؛ فقال: إنَّ الله لا ينزَل ولا يحتاج إلى

- (۱) الاحتجاج، ص ۲۵۰. (۲) التوحيد، ص ۲٦٦ باب ۲۲ ح ٥.
  - (٣) تفسير البيضاوي، ج ٢ ص ٦٢.

أنَّ ينزل، إنَّما منظره في القرب والبعد سواء، لم يبعد منه قريب، ولم يقرب منه بعيد، ولم يحتج إلى شيء بل يحتاج إليه، وهو ذو الطول لا إله إلاّ هو العزيز الحكيم؛ أمّا قول الواصفين : إنّه ينزل تبارك وتعالى عن ذلك فإنّما يقول ذلك من ينسبه إلى نقص أو زيادة، وكلّ متحرّك محتاج إلى من يحرّكه أو يتحرّك به فمن ظنّ الله الظنون فقد هلك وأهلك، فاحذروا في صفاته من أن تقفوا له على حدّ من نقص أو زيادة، أو تحريك أو تحرك، أو زوال أو استنزال، أو نهوض أو قعود فإنّ الله ليَترَيَكُ عن صفة الواصفين ونعت الناعتين وتوهّم المتوهمين (<sup>1)</sup>.

**يد** الدقّاق : عن الأسديّ، عن البرمكيّ، عن عليّ بن عيّاش، عن الحسن بن راشد، عن يعقوب بن جعفر الجعفريّ مثله . وزاد في آخره : ﴿وَتَوَكَّلَ عَلَى ٱلْمَزِيزِ الرَّحِيمِ ﴾ ٱلَّذِى يَرَيْكَ حِينَ تَقُومُ ﴾ وَتَغَلَّبُكَ فِي ٱلسَّنِجِدِينَ ﴾ (٢) .

**بيان:** إنّما منظره أي نظره وعلمه وإحاطته، بأن يكون مصدراً ميميّاً، أوما ينظر إليه في القرب والبعد منه سواء أي لا يختلف اطّلاعه على الأشياء بالقرب والبعد لأنَّ القرب والبعد إنّما يجريان في المكانيّ بالنسبة إلى المكان، وهو سبحانه متعال عن المكان. والطول: الفضل والإنعام.

قوله: فإنّما يقول ذلك من ينسبه إلى نقص أي النزول المكانيّ إنّما يتصوّر في المتحيّز، وكل متحيّز موصوف بالتقدّر، وكلّ متقدّر متّصف بالنقص عمّا هو أزيد منه، وبالزيادة على ما هو أنقص منه، أو يكون في نفسه قابلاً للزيادة والنقصان، والوجوب الذاتيّ ينافي ذلك، لاستلزامه النجزّي والانقسام المستلزمين للإمكان؛ وأيضاً كلّ متحرّك محتاج إلى من يحرّكه أو يتحرّك به لأنَّ المتحرّك إمّا جسم أو متعلّق بالجسم، والجسم المتحرّك لابدّ له من محرّك لأنه ليس يتحرّك بعسميته، والمتعلّق بالجسم البدّ له في تحركه من جسم يتحرّك به، وهو ويحتمل أن يكون المتحرّك إمّا جسم أو متعلّق بالجسم، والجسم المتحرّك لابدً له من محرّك ومو النقص منورة بعن المتحرّك به ما تحرّك، وعن التغيّر بمغيّر، وعن التعلّق بجسم يتحرّك به، ويحتمل أن يكون المراد بالأوّل المتحرّك، وعن التغيّر بمغيّر، وعن التعلّق بجسم يتحرّك به، يكون المراد بقوله: من يتحرّك به ما يتحرّك به من جسم يتحرّك به، وهو

وقوله: من أن تقفّوا من وقف يقف أي أن تقوموا في الوصف له وتوصيفه على حدّ فتحدّونه بنقص أو زيادة؛ ويحتمل أن يكون من قفا يقفو أي أن تتّبعوا له في البحث عن صفاته تتبعاً على حدّ تحدُّونه بنقص أو زيادة. وقوله: حين تقوم أي إلى التهجّد أو إلى الخيرات أو إلى الأمور كلّها، وتقلّبك في الساجدين أي تردّدك وحركاتك فيمابين المصلّين بالقيام والقعود والركوع والسجود.

- (1) الاحتجاج، ص ۳۸٦.
- (۳) التوحيد، ص ۱۷۸ باب ۲۸ ح ۱۲.
- (٢) سورة الشعراء، الآيات: ٢١٧-٢١٩.

آجيء عن يعقوب بن جعفو الجعفوي قال سأل رجل – يقال له عبد الغفّار السلمي – أبا إبراهيم موسى بن جعفو ظيئة عن قول الله تعالى : ﴿ ثُمَّ دَنَا فَنَدَكُ ﴿ فَكَانَ قَابَ فَوْسَيَنِ أَوْ أَدْنَى اللَّهِ مَعَالَ : أَرى هما خووجاً من حجب وتدليّاً إلى الأرض، وأرى محمّداً عند رأى ربّه بقلبه ونسب إلى بصره وكيف هذا؟ فقال أبو إبراهيم ظيئة : دنى فتدلّى، فإنّه لم يدلّ عن موضع، ولم يتدلّى معمّداً عنه ما يدلّ عن موضع، ولم يتدلّى الله عالى الما وصف به نفسه حيث قال : دنى فتدلّى محمّداً عنه وأرى ربّه بقلبه ونسب إلى بصره وكيف هذا؟ فقال أبو إبراهيم ظيئة : دنى فتدلّى، فإنّه لم يدلّ عن موضع، ولم يتدلّ ببدن. فقال عبد الغفّار : أصفه بما وصف به نفسه حيث قال : دنى فتدلّى فقال أبو فقال أبو إبراهيم غينة : دنى فتدلّى، فإنّه لم يدلّ عن موضع، ولم يتدلّ ببدن. فقال عبد الغفّار : أصفه بما وصف به نفسه حيث قال : دنى فتدلّى فقال أبو فلم يتدلّ عن مجلسه إلا قد زال عنه، ولولا ذلك لم يصف بذلك نفسه. فقال أبو إبراهيم غينة : وإنّه ما يدلّ عن موضع ، ولم يتدلّ ببدن. فقال عبد الغفّار : أصفه بما وصف به نفسه حيث قال : دنى فتدلّى أبو الم يتدلّ عن مجلسه إلا قد زال عنه، ولولا ذلك لم يصف بذلك نفسه. فقال أبو إبراهيم غيني اله معنه الله نفسه حيث قال : دنى فتدلّى أبو الم يتدلّ عن مجلسه إلا قد زال عنه، ولولا ذلك لم يصف بذلك نفسه . فقال أبو إبراهيم غيني الهم أن يقول : قد أبولا ذلك منهم أن يقول : قد المعت، يقول : قد تدلّيت، وإنّما التدلّي : الفهم (١).

**بيان:** التدلّي: القرب، والنزول من علو، والإمتداد إلى جهة السفل، ويكون من التدلّل بمعنى الغنج؛ وما ذكرهﷺ أنَّ المراد به الفهم فهو على المجاز لأنَّ من يريد فهم شيء يتدلّى إلى القائل ليسمعه ويفهمه. ثمَّ اعلم أنّه قد اختلف في تفسير هذه الآية على وجوه:

الأول: أن تكون الضمائر راجعة إلى جبرئيل علي المعنى: وهو أي جبرئيل بالأفق الأعلى المفق السماء، ثمَّ دنى من النبي فتذلَّى أي تعلَق به، وهو تمثيل لعروجه بالرسول في القدلي من الأفق الأعلى فدنى الرسول، فيكون إشعاراً بأنَّه عرج به غير منفصل عن محله وتقريراً لشدّة قوّته، وقيل: المعنى: قرب فاشتدّ قربه، فكان البعد بينهما قاب قوسين أي قدرهما أو أدنى، والمقصود تمثيل ملكة الاتصال وتحقيق استماعه لما أوحي إليه بنفي البعد الملبس.

الثاني: أن تكون الضمائر راجعة إلى محمّد في أي ثمَّ دنى محمّد من الخلق والأُمّة، وصار كواحد منهم فتدلّى إليهم بالقول اللّيّن والدعاء الرفيق فالحاصل أنّه في استوى وكمل فدنى من الخلق بعد علوّه وتدلّى إليهم وبلّغ الرسالة.

الثالث: أن تكون الضمائر راجعة إلى الله تعالى، فيكون دنوّه كناية عن رفع مكانته، وتدلّيه عن جذبه بشراشره إلى جناب القدس، والحاصل أنّه مؤوَّل بالدنوّ المعنويّ، والتقرّب والمعرفة واللّطف، على ما يؤوّل حديث "من تقرَّب إليَّ شبراً تقرّبت إليه ذراعاً» وقيل: الدنوّ منه يُشيرُ ، وهو كناية عن عظم قدره حيث انتهى إلى حيث لم يتنه إليه أحد، والتدلّي منه تعالى كناية من غاية لطفه ورحمته.

٧ - لي، يد، ن: الدقاق، عن الصوفي، عن الروباني، عن عبد العظيم الحسني، عن إبراهيم بن أبي محمود قال: قلت للرضائينييني : يا ابن رسول الله ما تقول في الحديث الذي يرويه الناس عن رسول الله ينهي ؟ أنّه قال: إنَّ الله تبارك وتعالى ينزل كلّ ليلة إلى السماء

(۱) الاحتجاج، ص ۳۸٦.

الدنيا. فقال في الله المحرّفين للكلم عن مواضعه، والله ما قال رسول الله في النك كذلك إنّما قال في الذي إنَّ الله تبارك وتعالى يُنزل ملكاً إلى السماء الدنيا كلّ ليلة في النك الأخير، وليلة الجمعة في أوّل اللّيل فيأمره فينادي: هل من سائل فأعطيه؟ هل من تاتب فأتوب عليه؟ هل من مستغفر فأغفر له؟ يا طالب الخير أقبل، يا طالب الشرّ أقصر؛ فلا يزال ينادي بهذا إلى أن يطلع الفجر، فإذا طلع الفجر عاد إلى محلّه من ملكوت السماء. حدَّني بذلك أبي، عن جدي، عن آبائه، عن رسول الله في (<sup>(1)</sup>.

**چ:** مرسلاً مثله<sup>(۲)</sup>.

**بیان:** الظاهر أنَّ مراده ﷺ تحریفهم لفظ الخبر، ویحتمل أن یکون المراد تحریفهم معناه بأن یکون المراد بنزوله تعالی إنزال ملائکته مجازاً .

ع: السنانيّ والدقّاق والمكتب والورّاق، عن الأسديّ مثله.

٨ - لي: السناني، عن الأسدي، عن النخعي، عن النوفلي، عن عليّ بن سالم، عن أبيه، عن ثابت بن دينار قال: سألت زين العابدين عليّ بن الحسين بن عليّ بن أبي طالب عن عن ثابت بن دينار قال: سألت زين العابدين عليّ بن الحسين بن عليّ بن أبي طالب عن ثابت عن ثابت بن دينار قال: سألت زين العابدين عليّ بن الحسين بن عليّ بن أبي طالب عن ثابت عن ثابت بن دينار قال: مالت زين العابدين عليّ بن الحسين بن عليّ بن أبي طالب عن ثابت عن ثابت بن دينار قال: سألت زين العابدين عليّ بن الحسين بن عليّ بن أبي طالب عن ثابت عن ثابت بن دينار قال: سألت زين العابدين عليّ بن الحسين بن عليّ بن أبي طالب عن ثابت عن ثابت بن دينار قال: قلمَ أسرى نبيته محمّد علي الله عن ذلك. قلت: فلمَ أسرى نبيته محمّد عليه إلى السماء؟ قال: ليريه ملكوت السماء وما فيها من عجائب صنعه وبدائع خلقه. قلت: فقول الله بمريّن : في منابي منابي في تكان قابَ قوميّين أو أدن () قال: ذاك خلقه. قلت: فقول الله بمريّن : في منابية عن ذلك. في فيكان قاب قوميّين أو أدن () قال: ذاك خلقه. قلت: فقول الله بمرّيّن : في منابي ملكوت السماء وما فيها من عجائب صنعه وبدائع خلقه. قلت: فقول الله بمريّين : في منابية من في في في في من عجائب صنعه وبدائع مدمة علية. قلت: فقول الله بمرّيّن : في منابين في قي فيكان قاب قوميّين أو أدن () قال: ذاك رسول الله يشود دنى من حجب النور فرأى ملكوت السماوات، ثمّ تدلّى عنها فنظر من تحته إلى ملكوت الأرض حقاب قوسين أو أدنى<sup>(٣)</sup>.

**بيان:** نزوله تعالى كنايةً عن تنزّله عن عرش العظمة والجلال، وأنَّه مع غنائه عنهم من جميع الوجو. يخاطبهم بما يخاطب به من يحتاج إلى غير. تلطّفاً وتكرُّماً، وعود. إلى عرشه

- (١) أمالي الصدوق، ص ٣٣٥ مجلس ٦٢ ح ٥، والتوحيد، ص ١٧٦ باب ٢٨ ح ٧، وعيون أخبار الرضا ﷺ: ج ١ ص ١١٦ باب ١١ ح ٢١.
- (۲) الاحتجاج ص ٤١٠.
   (۳) أمالي العمدوق، ص ١٢٨ مجلس ٢٩ ح ٢١.
   (٤) سورة سبأ، الآيات: ٣٩-٤١.
   (٩) تفسير القمي، ج ٢ ص ١٧٨.

من توجهه تعالى إلى شؤون أخرى يفعلها الملوك إذا تمكَّنوا على عرشهم. قوله عَلَيْهِ : نصيبك أي خذ نصيبك من هذا الخير ولا تغفل عنه.

۱۰ - ع: المكتب والورّاق والهمدانيّ، عن عليّ، عن أبيه، عن يحيى بن أبي عمران، وصالح بنَّ السنديَّ، عن يونس بن عبد الرحمن قال: قلت لأبي الحسن موسى بن جعفر بيني الآي علَّة عرج الله بنبيَّه بينية إلى السماء، ومنها إلى سدرة المنتهى، ومنها إلى حجب النور، وخاطبه وناجاه هناك والله لا يوصف بمكان؟ فقال عَلَيْ إِنَّ الله لا يوصف بمكان، ولا يجري عليه زمان، ولكنه يَجْرَيِّكْ أراد أن يشرِّف به ملائكته وسكَّان سماواته ويكرمهم بمشاهدته، ويريه من عجائب عظمته ما يخبر به بعد هبوطه، وليس ذلك على ما يقوله المشبّهون، سبحان الله وتعالى عمّا يصفون().

يد؛ عليّ بن الحسين بن الصلت، عن محمّد بن أحمد بن عليّ بن الصلت، عن عمّه عبد الله بن الصلت، عن يونس مثله<sup>(٢)</sup>.

١١ - ع: أبي، عن سعد، عن ابن عيسى، عن ابن محبوب، عن مالك بن عيينة عن حبيب بالسُجستانيُّ قالٌ: سألت أبا جعفر ﷺ عن قوله ﷺ : ﴿ثُمَّ دَنَا فَنَدَكَ ﴾ شَكَانَ قَابَ قَوْسَتِنِ أَوْ أَدْنَ ﴾ فَأَوْحَى إِلَى عَبَدِمِ مَآ أَوْحَى ﴾ (<sup>٣)</sup> فقال لي : يا حبيب لا تقرأ هكذا اقرأ : ثمَّ دنى فتدانا فكان قاب قوسين أو أدنى، فأوحى الله إلى عبده يعني رسول الله ﷺ ما أوحى؛ يا حبيب إنَّ رسول الله يَشْهُجُ لمّا فتح مكّة أتعب نفسه في عبادة الله بَجْرَجْنُ والشكر لنعمه في الطواف بالبيت وكان عليٌّ ﷺ معه فلمًّا غشيهم اللَّيل انطلقا إلى الصفا والمروة يريدان السعي، قال: فلمّا هبطا من الصفا إلى المروة وصارا في الوادي دون العلم الّذي رأيت غشيهما من السماء نور فأضاءت لهما جبال مكَّة، وخسأت أبصارهما، قال: ففزعا لذلك فزعاً شديداً، قال: فمضى رسول الله عظيم حتَّى ارتفع من الوادي، وتبعه عليٌّ عظيمً فرفع رسول الله عنه رأسه إلى السماء فإذا هو برمّانتين على رأسه، قال: فتناولهما رسول الله عنه الله فأوحى الله بَجَرَيِّن إلى محمّد: يا محمّد إنَّها من قطف الجنَّة فلا يأكل منها إلاَّ أنت ووصيَّك عليُّ بن أبي طالب علي الله الله الله عليُّ إحداهما ، وأكل عليَّ عليهُ الأخرى ثمَّ أوحى الله بَرْزَيْنَ إلى محمّد عَنْهُمْ ما أوحى. قال أبو جعفر عَنْهُمْ : يا حبيب ﴿ وَلَقَدْ رَبّاهُ نَزَلُةُ أَخْرَىٰ ٢٠ مِنْدَةِ الْمُنْتَكَىٰ ٢٠ مِنْدَةَ جَنَّهُ ٱلْمَاوَىٰ ٢٠ ٢٠ يعني عندها وافى به جبرئيل حين صعد إلى السماء، قال: فلمّا انتهى إلى محلَّ السدرة وقف جبرتيل دونها وقال: يا محمّد إنَّ هذا موقفي الّذي وضعني الله ﷺ فيه، ولن أقدر على أن أتقدّمه، ولكن امض أنت أمامك إلى السدرة، فوقف عندها؛ قال: فتقدّم رسول الله عنه إلى السدرة وتخلف

(۲) الترحيد، ص ۱۷۵ باب ۲۸ ح ٥. (1) علل الشرائع، ج ١ ص ١٦٠ باب ١١٢ ح ٢. (٤) سورة النجم، الآيات: ١٢-١٥.

جبرئيل عليم الملائكة الحفظة إلى محلّ السدرة، والحفظة الكرام البررة دون السدرة يكتبون ما تصعد بها الملائكة الحفظة إلى محلّ السدرة، والحفظة الكرام البررة دون السدرة يكتبون ما ترفع إليهم الملائكة من أعمال العباد في الأرض، قال : فينتهون بها إلى محلّ السدرة، قال : فنظر رسول الله يشيح فرأى أغصانها تحت العرش وحوله، قال : فتجلّى لمحمّد يشيح نور الجبّار بترضل ، فلمّا غشي محمّداً يشيح النور شخص ببصره، وارتعدت فرائصه، قال : فشدً ولقد رَمَاءُ نَزَلَة أُخْرَى في عِندَ مِندَة المُنتَخَى في عِندَهَا جَنَةُ المَاؤَى في فال يعني الموافاة، قال : فرأى محمّد يشيح الموافاة، قال : فينتهون بها إلى محلّ المدرة، قال : فرأى محمّد يشيح معانها تحت العرش وحوله، قال : فتجلّى لمحمّد في نور فرأيد رَمَاءُ نَزَلَة أُخْرَى في عِندَ مِندَرَة المُنتَخَى في عِندَهَا جَنَةُ المَاؤَى في فال يعني الموافاة، قال :

قال أبو جعفر علي الذيا، وإنَّ غلظ السدرة بمسيرة مائة عام من أيَّام الدنيا، وإنَّ الورقة منها تعطِّي أهل الدنيا، وإنَّ لله بَخْرَيْنَ ملائكة وكلهم بنبات الأرض من الشجر والنخل فليس من شجرة ولا نخلة إلاَ ومعها من الله بَخَرَيْنَ ملك يحفظها وما كان فيها ولولا أنَّ معها من يمنعها لأكلها السباع وهوامُّ الأرض إذا كان فيها ثمرها، قال: وإنَّما نهى رسول الله عَنْنَ أن يضرب أحد من المسلمين خلاه تحت شجرة أو نخلة قد أثمرت لمكان الملائكة الموكّلين بها، قال: ولذلك يكون الشجر والنخل أُنساً إذا كان فيه حمله، لأنَّ الملائكة المو<sup>(1)</sup>.

**إيضاح:** القطف بالكسر: اسم للثمار المقطوعة أصولها . وشخوص البصر: فتحه بحيث لا يطرف. والفريصة: ودج العنق واللّحمة بين الجنب والكتف لا تزال ترعد.

١٢ - فس: قوله: ﴿وَهُوَ بِالْأُفْنَ ٱلْأَعْلَىٰ﴾ يعني رسول الله ٢٠ ، ثمَّ دنا يعني رسول الله ٢٠ . ثمَّ دنا يعني رسول الله ٢٠ من ربّه بتمرّض فتدلّى، قال: إنّما أنزلت ﴿ثُمَ دَنَا فَنَدَكَىٰ ﴾ فكانَ قابَ قَوْمَتَنِ ﴾ قال: كان الله ٢٠ من ربّه بتمرّض القوس إلى رأس السية أو أدنى، قال: بل أدنى من ذلك، فأوحى إلى من الله كما بين مقبض القوس إلى رأس السية أو أدنى، قال: بل أدنى من ذلك، فأوحى إلى عبده ما أوحى، قال: ومرابي المشافهة (٢٠).

تبيين: قال الجوهريّ تقول: بينهما قاب قوس، وقيب قوس، وقاد قوس، وقيد قوس أي قدر قوس، والقاب ما بين المقبض والسية، ولكلّ قوس قابان. وقال بعضهم في قوله تعالى: ﴿فَكَانَ فَابَ فَوَسَيْنِنَنَنَى أُراد قابي قوس فغلبه.

١٣ - ل، في مسائل اليهوديّ عن أمير المؤمنين علي قال له: فربّك يَحمل أو يُحمل؟ قال: إنّ ربّي ليَمَرَضُ يحمل كلَّ شيء بقدرته، ولا يحمله شيء. قال: فكيف قوله ليَمَرَضُ : (وَيَجَوَلُ عَرَضُ رَبِّكَ فَوَقَهُمْ يَوْمَهُذٍ نَمَنِينَةٌ ﴾<sup>(٢)</sup>؟ قال: يا يهوديّ ألم تعلم أنَّ لله ما في السماوات وما في الأرض وما بينهما وما تحت الثرى، فكل شيء على الثرى، والثرى على القدرة، والقدرة تحمل كلّ شيء. الخبر<sup>(٤)</sup>.

علل الشرائع، ج ١ ص ٣٢١ باب ١٨٥ ح ١. (٢) تفسير القمي، ج ٢ ص ٢١١.
 سورة المحاقة، الآية: ١٧.
 (٤) سورة المحاقة، الآية: ١٧.

١٥ - **يد، مع، ن:** المعاذي، عن أحمد الهمدانيّ، عن عليّ بن فضّال، عن أبيه قال: سالت الرضا ﷺ عن قول الله ﷺ : ﴿ كَلَّا إِنَّهُمْ عَن زَبِّيمٌ يَوْمَبِذِ لَمَحْجُوبُونَ﴾ <sup>(٣)</sup> فقال: إنّ الله تبارك وتعالى لا يوصف بمكان يحلّ فيه فيحجب عنه فيه عباده، ولكنّه يعني أنّهم عن ثواب ربّهم محجوبون.

قال: وسألته عن قوله الله بَبْرَيَمَانَ : ﴿وَبَمَاءَ رَبُّكَ وَٱلْمَلَكُ صَغَّاً صَفًاكُ<sup>(٤)</sup> فقال: إن الله يَبْرَيَمَانِ لا يوصف بالمجيء والذهاب، تعالى عن الانتقال، إنّما يعني بذلك وجاء أمر ربّك والملك صفّاً صفّاً.

قال: وسألته عن قول الله بَتَوَيَّبِكِ : ﴿ هُلَ يَنْظُرُونَ إِلَّا أَن يَأْتِيَهُمُ اللَّهُ فِي ظُلُلٍ مِنَ الْعَمَامِ»، وَالْمُلَتِحَنُّهُ<sup>(٥)</sup> قال: يقول: «هل ينظرون إلاّ أن يأتيهم الله بالملائكة في ظلل من الغمام»، وهكذا نزلت. قال: وسألته عن قول الله يَتَوَيَّبِكِ : ﴿ سَخِرَ اللَّهُ مِنْهُمَهُ وعن قول الله : ﴿ يَشْتَهْزِئُ بِهِمْ وعن قوله تعالى: ﴿ وَمَكَرُوا وَمَكَرُ اللَّهُ فَتَوَيَّبِكِ عَن قول الله يَتَوَيَّبُونَ اللَّهُ مِنْهُمْ بِعِمْ وعن قوله تعالى: ﴿ وَمَكَرُوا وَمَكَرُ اللَّهُ وعن قول الله يَتَوَيَّبُنُ وعن قول الله يَتَوَيَّبُونَ وَعَنْدِعُهُمُ مَن الله يَتَوَيَّبُونَ الله يَتَوَيَّبُكُ وعن قول الله يَتَوَيَّبُونَ اللَّهُ وَهُوَ مُولد عن قول الله يَتَوَيَّبُهُ وعن قول الله يَتَوَيَّبُونَ الله يَتَوَيَّبُكُ وعن قول الله يَتَوَيَّبُنُهُمُ و عَندِعُهُمُ مَن اللهُ وَعَن قوله تعالى الله يَتَوَيَّبُكُ وعن قول الله يَتَوَيَّبُكُ وعن قول الله يَتَوَيَّبُونَ وَاللَّهُ عَنْدِعُهُمُ مَن اللهُ اللهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَنْ وَعُولَ الله اللهُ وَعَن قول الله يَتَوَيَّبُكُونَ اللهُ وَلَمُونَا الله وَ وَاللَهُ عَنْدِعُهُمُ مَنْ وَلُعُونَ اللهُ عَنْ وَاللَّهُ عَنْ وَلَهُ اللهُ عَلَيْ وَعَن قول الله عَنْ وَلُمُو عَنْدِعُهُمُ مَالَة وَلَا الله يَتَوَيَّ الله عَنْ وَاللَهُ عَنْ وَيُعَادِ الله عَنْ عَادَة اللهُ عَالَيْ وَاللهُ عَلَيْ وَعَن قُول اللهُ عَبَرُ عَلَهُ مَنْهُ مُ

(۲) التوحيد، ص ۳۲۰ باب ٤٩ ح ۲.

(٦) التوحيد، ص ١٦٣ باب ٢٠ ح ١ وباب ٢١ ح ١.

(٤) سورة الفجر، الآية: ٢٢.

**ج:** مرسلاً عنه ﷺ <sup>(۷)</sup>.

- (۱) سورة هود، الآية: ۷.
- (٣) سورة المطففين، الآية: ١٥.
  - (٥) سورة البقرة، الآية: ٢١٠.
    - (٧) الإحتجاج، ص ٤١١.

**بيان** قال الزمخشريّ في الآية الأولى: كونهم محجوبين عنه، تمثيل للاستخفاف بهم وإهانتهم لأنّه لا يؤذن على الملوك إلاّ للمكرّمين لديهم، ولا يحجب عنهم إلاّ المهانون عندهم<sup>(1)</sup>. وقال الرازيّ في الآية الثانية: اعلم أنّه ثبت بالدليل العقليّ أنَّ الحركة على الله محال لأنَّ كلّ ما كان كذلك كان جسماً، والجسم مستحيل أن يكون أزليّاً، فلا بدّ فيه من التأويل، وهو أنَّ هذا من باب حذف المضاف، وإقامة المضاف إليه مقامه؛ ثمَّ ذلك المضاف ما هو؟ فيه وجوه:

أحدها : وجاء أمر ربّك للمحاسبة والمجازاة . وثانيها : وجاء قهر ربّك كما يقال : جاءتنا بنو أُميّة أي قهرهم . وثالثها : وجاء جلائل آيات ربّك، لأنَّ هذا يكون يوم القيامة ، وفي ذلك اليوم تظهر العظام وجلائل الآيات ، فجعل مجيئها مجيئاً له تفخيماً لشأن تلك الآيات . ورابعها : وجاء ظهوره ، وذلك لأنَّ معرفة الله تصير ذلك اليوم ضروريّة فصار ذلك كظهوره وتجلّيه للخلق ، فقال : وجاء ربّك أي زالت الشبه وارتفعت الشكوك . وخامسها : أنَّ هذا تمثيل لظهور آيات الله وتبيين آثار قهره وسلطانه مثّلت حاله في ذلك بحال الملك إذا ظهر بنفسه فإنّه يظهر بمجرّد حضوره من آثار الهيبة والسياسة ما لا يظهر بحضور عساكره كلها . وسادسها : أنَّ الربَّ المربّي فلعلَّ ملكاً هو أعظم الملائكة هو مربّ للنبيّ تشكر جداً ، فكان هو المراد من قوله : وجاء ربّك أي راكاً مع أعظم الملائكة هو مربّ للنبيّ

وقال الطبرسيّ تقلقة في الآية الثالثة: أي هل ينتظر هؤلاء المكذّبون بآيات الله إلاّ أن يأتيهم أمر الله أي عذاب الله، وما توعدهم به على معصيته في ستر من السحاب، وقيل : قطع من السحاب، وهذا كما يقال : قتل الأمير فلاناً وضربه وأعطاه، وإن لم يتولّ شيئاً من ذلك بنفسه، بل فعل بأمره فأسند إليه لأمره به. وقيل : معناه ما ينتظرون إلاّ أن تأتيهم جلائل آيات الله، غير أنه ذكر نفسه تفخيماً للآيات كما يقال : دخل الأمير البلد ويراد بذلك جنده، وإنّما ذكر الغمام ليكون أهول، فإنَّ الأهوال تشبه بظلل الغمام كما قال سبحانه : ﴿وَإِنَّا غَشِيَهُم مَرَّجً كَالظُّلُلُ ﴾<sup>(٣)</sup> وقال الزجّاج : معناه : يأتيهم من العذاب والحساب، كما قال : أنك مُوَانَنَهُمُ اللهُ مِن مَيْتُ أَلهُ مِن من الغذاب والحساب، كما قال : فوانَنَهُمُ اللهُ مِن حَيْثُ لَر يَحْتَسِبُواً ﴾<sup>(ع)</sup> أي أتاهم بخذلانه إيّاهم ؟ والأقوال متقاربة. وقد يقال : أتى وجاء فيما لا يجوز عليه المجيء والذهاب، يقال : أتاني وعيد فلان، وجاءني كلام أتى وجاء فيما لا يجوز عليه المجيء والذهاب، يقال : أتاني وعيد فلان، وجاءني كلام فلان، وأتاني حديثه، ولا يراد به الإتيان الحقيقي، ثمَّ قال : وقرأ أبو جعفر الملائكة بالجرّ، قال : وقيل : معنى الآية : إلاّ أن يأتيهم الله بطل من الغمام أو حدهم من العذاب والحساب، كما قال : أسم وجاء فيما لا يجوز عليه المجيء والذهاب، يقال : أتاني وعيد فلان، وجاءني كلام أتى وجاء فيما لا يجوز عليه المجيء والذهاب منها وعدهم من العذاب والحساب، كما قال : أتى وجاء فيما لا يجوز عليه المجيء والذهاب منه منه أنه منه الغراب وقوال متقاربة وقا متقاربة . فلان، وأتاني حديثه، ولا يراد به الإتيان الحقيقي، ثمَّ قال : وقوا أبو جعفر الملائكة بالجرّ، قال : وقيل : معنى الآية : إلاً أن يأتيهم الله بظلل من الغمام أي بجلائل آياته وبالملائكة . انتهى<sup>(ه)</sup> . أقول : على قرائته غليًا لا يحتاج إلى شيء من هذه التأويلات .

- (1) الكشاف ج ٤ ص ١٩٦.
- (٣) سورة لقمان، الآية : ٣٢.
- (٥) مجمع البيان ج٢ ص ٦٠.

- (٢) تفسير الفخر الرازي ج ٣١ ص ١٧٤.
   (٢) من ١٧٤
  - (٤) سورة الحشر، الآية: ٢.

١٦ - جع: عن موسى بن جعفر، عن آبائه على أنَّ أمير المؤمنين على قال في جواب اليهوديّ الذي سأل عن معجزات الرسول في : إنَّه أُسري به من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى مسيرة شهر، وعرج به في ملكوت السماوات مسيرة خمسين ألف عام في أقلّ من ثلث ليلة، حتى انتهى إلى ساق العرش فدنا بالعلم فتدلّى، فدلّي له من الجنّة رفرف أخضر وغشى النور بصره فرأى عظمة ربّه بفؤاده ولم يرها بعينه فكان كقاب قوسين بينها وبينه أو أدنى. الخبر النور بين المنابي المنابي المادي المنابي المنابي المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى مسيرة شهر، وعرج به في ملكوت السماوات مسيرة خمسين ألف عام في أقلّ من ثلث ليلة، حتى انتهى إلى ساق العرش فدنا بالعلم فتدلّى، فدلّي له من الجنّة رفرف أو أو أدنى. النور بصره فرأى عظمة ربّه بفؤاده ولم يرها بعينه فكان كقاب قوسين بينها وبينه أو أدنى. الخبر (<sup>(1)</sup>).

**بيان:** الضمير في قوله: بينها راجع إلى الجنَّة، ورجوعه إلى العظمة بعيد.

١٧ - يد، ع: ابن عصام، عن الكليني، عن عليّ بن محمّد بن سليمان، عن إسماعيل ابن إبراهيم، عن جعفر بن محمّد التميمي، عن الحسين بن علوان، عن عمرو بن خالد، عن زيد ابن عليّ قال: سألت أبي سيّد العابدين عن الحسين عقلت له: يا أبه أخبرني عن جدّنا رسول الله عليّ قال: سألت أبي سيّد العابدين عن الحسين محمّدين عليّ قال: سألت أبي سيّد العابدين عليّ فقلت له: يا أبه أخبرني عن جدّنا رسول ألله عليّ قال: سألت أبي سيّد العابدين عليّ فقلت له: يا أبه أخبرني عن جدّنا رسول ألله عليّ قال: سألت أبي سيّد العابدين عليّ فقلت له: يا أبه أخبرني عن جدّنا رسول ألله عليّ قال: مالت أبي سيّد العابدين عليّ فقلت له: يا أبه أخبرني عن جدّنا رسول ألله علي الله علي قال له عرج به إلى السماء وأمره ربّه بَرْتَ ل بخمسين صلاة كيف لم يسأله التخفيف عن أمته حتى قال له موسى بن عمران عليّ المعاء وأمره ربّه بَرْتَ ل بخمسين على والم يعن مالة كيف لم يسأله التخفيف عن أمته حتى قال له موسى بن عمران عليت المعالي وكان لا يقترح على ربّه في أمتك لا تطيق ذلك؟ فقال: يا بنيَّ إنَّ رسول الله علي كان لا يقترح على ربّه في ألله ولا يراجعه في شيء ذلك؟ فقال: يا بنيَّ إنَّ رسول الله عليه كان لا يقترح على ربّه يترت ولا يراجعه في شيء فلك؟ فقال: يا بنيَّ إنَّ رسول الله عليه كان لا يقترح على ربّه يترت إله ربّه يترته ولا يراجعه في شيء فلك؟ فقال: يا بنيَّ إنَّ رسول الله عليه كان لا يقترح على ربّه يترت إله ربّه فيرت ولا يراجعه في شيء فلك؟ فقال: يا بنيَّ إنَّ رسول الله عليه كان لا يقترح على ربّه إله لم يجز له ردّ شاعة أخبه موسى يأمره به، فلمّا سأله موسى علي ألى أن ردّها إلى خمس صلوات.

قال: قلت له: يا أبه فلمَ لا يرجع إلى ربّه يَمَوَيَنَ ويسأله التخفيف عن خمس صلوات وقد سأله موسى علي الله أن يرجع إلى ربّه ويسأله التخفيف؟ فقال يا بنيَّ أراد علي أن يحصل لأمّته التخفيف مع أجر خمسين صلاة يقول الله يَمَوَيَنَ : ﴿ مَن جَآةَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشَرُ أَتَنَالِهُمُ ألا ترى أنّه يشكن لمّا هبط إلى الأرض نزل عليه جبرئيل عليه الله فقال: يا محمّد إنَّ ربّك يقرئك السلام ويقول: إنها خمسة بخمسين، ما يبدّل القول لديَّ وما أنا بظلام للعبيد. قال: فقلت له: يا أبه أليس الله تعالى ذكره لا يوصف بمكان؟ قال: تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً.

قلت: فما معنى قول موسى عليما لرسول الله عنى : ارجع إلى ربّك؟ فقال: معناه معنى قول إبراهيم عليما : ﴿ إِنَى ذَاهِبُ إِلَى رَقِ سَيَبَدِينَهُ ، ومعنى قول موسى عليما : ﴿ وَعَجِلْتُ إِلَيْكَ رَبِ لِنَرْضَى ، ومعنى قوله بَخْرَيَا : ﴿ فَفِرُوا إِلَى الله ، ومعنى حجّوا إلى بيت الله ، يا بنتي إنَّ الكعبة بيت الله تعالى ، فمن حجّ بيت الله فقد قصد إلى الله ، والمساجد بيوت الله فمن سعى إليها فقد سعى إلى الله وقصد إليه ، والمصلّي ما دام في صلاته فهو واقف بين يدي الله جلّ جلاله ، وأهل موقف عرفات هم وقوف بين يدي الله يَتَرَضَى ، وإنَّ لله تَبَاركُ وتعالى بقاعاً في سماواته فمن عرج به إلى بقعة منها فقد عرج به إليه ، ألا تسمع الله يَتَرَضَى يقول : ﴿ تَعَرُّهُ أَلَيْهُ وَالَوْنَ إِلَنِهِ﴾ ويقول في قصّة عيسي للَّظَلَمُ : ﴿ بَل ذَفَعَهُ ٱللَّهُ إِلَيْهِ﴾ ويقول نَتَمَظُنُ : ﴿ إِلَيْهِ يَمْعَدُ ٱلْكَلِمُ ٱلطَّيِّبُ وَالْعَمَلُ ٱلصَّدَلِحُ بَرْفَعُهُ﴾ <sup>(1)</sup>.

**بيان:** الغرض من ذكر هذه الاستشهادات بيان شيوع تلك الاستعمالات والتجوّزات في لسان أهل الشرع والعرف.

١٨ – **يد:** ماجيلويه، عن عليّ بن إبراهيم، عن محمّد بن عيسى، عن يونس، عن أبي المغرّا رفعه، عن أبي جعفر ﷺ قال: إنّ الله تعالى خلو من خلقه، وخلقه خلو منه، وكلّ ما وقع عليه اسم شيء فهو مخلوق ما خلا الله ﷺ <sup>(٣)</sup>.

**يد:** حمزة العلويّ، عن عليّ، عن أبيه، عن عليّ بن عطيّة، عن خثيمة، عن أبي جعفر ﷺ ؛ وابن الوليد، عن الصفّار، عن البرقيّ، عن أبيه، عن النضر، عن يحيى الحلبيّ، عن ابن مسكان، عن زرارة، عن أبي عبد الله ﷺ مثله بزيادة<sup>(٣)</sup>.

19 - يد. حمزة العلوي، عن علي، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن ابن أذينة، عن أبي عبد الله علي في قوله تكريك ، عن علي ، عن أبي عبد الله علي في قوله تكريك : ﴿ مَا يَكُونُ مِن نَجَوَىٰ ثَلَنتُم إِلَا هُوَ رَابِعُهُم وَلَا خَسَم إِلَا هُوَ سَادِسُهُم وَلَا خَسَم وَلَا خَسَم إِلَا هُوَ سَادِسُهُم وَلَا أَدْنَى مِن ذَالِكَ وَلَا أَنْ مَا يَكُونُ مِن نَجَوى ثَلَنتُم إِلَا هُوَ رَابِعُهُم وَلَا خَسَم إِلَا هُوَ سَادِسُهُم وَلَا أَدْنَى مِن ذَالِكَ وَلَا أَكْثَرَ إِلَا هُوَ مَعَهُم أَيْ أَنْ كَانُونُ مَا كَانُونُه عنه من عنه عنه من الله علي الله علي الله عنه من الله عنه واحد أحدي الذات، بائن من دِسُهُم وَلَا أَدْنَ مِن ذَالِكَ وَلَا أَكْثَرَ إِلَا هُوَ مَعَهُم أَيْ مَا كَانُونُ (<sup>3)</sup> فقال : هو واحد أحدي الذات، بائن من خلقه، وبذاك وصف نفسه، وهو بكل شيء محيط بالإشراف والإحاطة والقدرة، لا يعزب عنه من خلقه، وبذاك وصف نفسه، وهو بكل شيء محيط بالإشراف والإحاطة والقدرة، لا يعزب من خلقه، وبذاك وصف نفسه، وهو بكل شيء محيط بالإشراف والإحاطة والقدرة، لا يعزب من خلقه، وبذاك وصف نفسه، وهو بكل شيء محيط بالإشراف والإحاطة والقدرة، لا يعزب من خلقه، وبذاك وصف نفسه، وهو بكل شيء محيط بالإشراف والإحاطة والقدرة، لا يعزب عنه مثقال ذرة في السماوات ولا في الأرض ولا أصغر من ذلك ولا أكبر بالإحاطة والعلم لا منه مثقال ذرة في السماوات ولا في الأرض ولا أصغر من ذلك ولا أكبر بالإحاطة والعلم لا بالذات لأنَّ الأماكن محدودة تحويها حدود أربعة فإذا كان بالذات لزمه الحواية.

**بيان:** ما يكون من نجوى ثلاثة أي ما يقع من تناجي ثلاثة، ويجوز أن يقدّر مضاف، أو يؤوَّل نجوى بمتناجين، ويجعل ثلاثة صفة لها . إلاّ وهو رابعهم أي إلاّ الله يجعلهم أربعة من حيث إنّه يشاركهم في الاطّلاع عليها . ولا خمسة أي ولا نجوى خمسة، وتخصيص العددين إمّا لخصوص الواقعة، أو لأنَّ الله وترَّ يحبُّ الوتر، والثلاثة أوَّل الأوتار، أو لأنَّ التشاور لا بدّ له من اثنين يكونان كالمتنازعين وثالث يتوسّط بينهما .

ثمّ اعلم أنّه لمّا كان القدّام والخلف واليمين والشمال غير متميّزة إلاّ بالاعتبار عدّ الجميع حدّين والفوق والتحت حدّين فصارت أربعة، والمعنى: أنّه ليست إحاطته سبحانه بالذات لأنَّ الأماكن محدودة فإذا كانت إحاطته بالذات بأن كانت بالدخول في الأمكنة لزم كونه محاطاً بالمكان كالمتمكّن، وإن كانت بالانطباق على المكان لزم كونه محيطاً بالمتمكّن كالمكان.

- (1) التوحيد، ص ١٧٦ باب ٢٨ ح ٨، وعلل الشرائع ج ١ ص ١٦٠ باب ١١٣ ح ١.
   (٢) التوحيد، ص ١٠٥ باب ٧ ح ٥.
   (٣) التوحيد، ص ١٠٥ باب ٧ ح ٥.
  - (٤) سورة المجادلة، الآية: ٧. (٥) التوحيد، ص ١٢١ باب ٩ ح ١٢.

٢٠ – يد: العطّار، عن سعد، عن ابن يزيد، عن الحسن بن عليّ الخزاز، عن مثنّى الحنّاط، عن أبي جعفر – أظنه محمّد بن النعمان – قال: سألت أبا عبد الله عليه عن قول الله بَحْرَكُو الله في المَدَوَتِ وَفِي اللَّرْضِ (<sup>(1)</sup>) قال: كذلك هو في كلّ مكان. قلت: بذاته؟ قال: ويحك إنّ الأماكن أقدار، فإذا قلت: في مكان بذاته لزمك أن تقول في أقدار وغير قال: ويحك إنّ الأماكن أقدار، فإذا قلت: في مكان بذاته لزمك أن تقول في أقدار وغير ذلك، ولكن هو بائن من خلقه، محمّد بنا يعد منه عليه عمرة عن قول على الله بَحْرَكُو الله عليه الله عنه عن قول الله بتركور وفي الأرضِ (<sup>(1)</sup>) قال: كذلك هو في كلّ مكان. قلت: بذاته؟ قال: ويحك إنّ الأماكن أقدار، فإذا قلت: في مكان بذاته لزمك أن تقول في أقدار وغير ذلك، ولكن هو بائن من خلقه، محيط بما خلق علماً وقدرة وإحاطة وسلطاناً، وليس علمه بما في الأرض بأقل ممّا في السماء، لا يبعد منه شيء، والأشياء له سواءً علماً وقدرة وسلطاناً وملكاً وإحاطة وسلطاناً، وليس علمه وسلطاناً وملكاً وإحاطة وملكاً إلى الماكن أقدار.

تفسير: قال البيضاويّ: «وهو الله» الضمير لله، والله خبره؛ في السماوات وفي الأرض متعلّق باسم الله، والمعنى: هو المستحقّ للعبادة فيهما لا غير كقوله: ﴿وَهُوَ ٱلَذِى فِي ٱلسَمَآءِ إِلَهُ وَفِي آلأَرْضِ إِلَهُ ﴾ أو بقوله: ﴿يَعْلَمُ سِرَّكُمْ وَجَهَرَكُمْ ﴾ والجملة خبر ثاني أو هي الخبر، والله بدل، ويكفي لصحّة الظرفيّة كون المعلوم فيهما، كقولك: رميت الصيد في الحرم – إذا كنت خارجه والصيد فيه – أو ظرف مستقرّ وقع خبراً بمعنى أنّه تعالى لكمال علمه بما كأنّه كانّه كأنه

٢١ – يد أبي، عن عليّ، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن هشام بن الحكم قال: قال أبو شاكر الديصانيّ: إنَّ في القرآن آية هي قوّة لنا. قلت: وما هي؟ فقال: ﴿وَهُوَ الَذِى في السَّمَاَءِ اللَّهُ وَفِي الْأَرْضِ إِلَهُ فَي القرآن آية هي قوّة لنا. قلت: وما هي؟ فقال: ﴿وَهُوَ الَذِى في السَّمَاَءِ إلَهُ وَفِي الأَرْضِ إِلَهُ فَي القرآن آية هي قوّة لنا. قلت: وما هي؟ فقال: هذا كلام إلكه وفي الأَرْضِ إلكه فقلم أدر بما أجيبه، فحججت فخبّرت أبا عبد الله غليظة فقال: هذا كلام زنديق خبيث، إذا رجعت إليه فقل له: ما اسمك بالكوفة؟ فإنّه يقول: فلان، فقل: ما اسمك بالكوفة؟ فإنّه يقول: فلان، فقل: ما اسمك زنديق خبيث، إذا رجعت إليه فقل له: ما اسمك بالكوفة؟ فإنّه يقول: فلان، فقل: ما اسمك بالجومة؟ فإنّه يقول: فلان، فقل: ما اسمك إله وفي البحار بالت وفي الحاد قل كذلك الله ربّنا في السماء إله وفي الأرض إله، وفي البحار إله، وفي كلّ مكان إله. قال: فقدمت فأتيت أبا شاكر فأخبرته فقال: هذه نقلت من الحجاز<sup>(٤)</sup>.

**بيان** العلى الديمانيّ لمّا كان قائلاً بإلهين : نور ملكه السماء، وظلمة ملكها الأرض، أوَّل الآية بما يوافق مذهبه بأن جعل قوله : وفي الأرض إله جملة تامّة معطوفة على مجموع الجملة السابقة أي وفي الأرض إله آخر، ويظهر من بعض الأخبار أنّه كان من الدهريّين فيمكن أن يكون استدلاله بما يوهم ظاهر الآية من كونه بنفسه حاصلاً في السماء والأرض فيوافق ما ذهبوا إليه من كون المبدء الطبيعة فإنّها حاصلة في الأجرام السماريّة والأجسام الأرضيّة معاً، فأجاب عَلَيَجَلاً بأنّ المراد أنّه تعالى مسمّى بهذا الاسم في السماء وفي الأرض؛ حصل أولان على أنَّ الطرف متعلّق بالإله، لأنّه بمعنى المعبود، أو مضمّن معناه كقولك : هو حاتم في البلد.

(۲) التوحيد، ص ۱۳۲ باب ۹ ح ۱۰.

- (١) سورة الأنعام، الآية: ٣.
- (۳) تفسير البيضاوي ج ۲ ص ٤.
  (٤) التوحيد، ص ١٣٣ باب ٩ ح ١٦.

۲۲ – ید: القطّان والدقّاق معاً، عن ابن زكريّا القطّان، عن ابن حبيب، عن محمّد بن عبيد الله، عن عليّ بن الحكم، عن عبد الرحمن بن أسود، عن جعفر بن محمّد، عن أبيه ﷺ قال: كان لرسول الله ﷺ صديقان يهوديّان قد آمنا بموسى رسول الله وأتيا محمّداً ﷺ وسمعا منه، وقد كانا قرءا التوراة وصحف إبراهيم ﷺ ، وعلما علم الكتب الأولى فلمّا قبض الله تبارك وتعالى رسوله عظيم أقبلا يسألان عن صاحب الأمر بعده وقالا : إنَّه لم يمت نبيٌّ قطٍّ إلاَّ وله خليفة يقوم بالأمر في أمَّته من بعده، قريب القرابة إليه من أهل بيته، عظيم القدر، جليل الشأن. فقال أحدهما لصاحبه: هل تعرف صاحب الأمر من بعد هذا النبيّ؟ قال الآخر : لا أعلمه إلاّ بالصفة الّتي أجدها في التوراة هو الأصلع المصفّر فإنَّه كان أقرب القوم من رسول الله عنهم ، فلمّا دخلًا المدينة وسألا عن الخليفة أرشد إلى أبي بكر، فلمًا نظرا إليه قالا : ليس هذا صاحبنا ، ثمَّ قالا له : ما قرابتك من رسول الله عظيم؟ ؟ قال : إنِّي رجل من عشيرته، وهو زوج ابنتي عائشة قالا: هل غير هذا؟ قال: لا، قالا: ليست هذه بقرابة فأخبرنا أين ربِّك؟ قال: فوق سبع سماوات! قالا: هل غير هذا؟ قال: لا، قالا: دلِّنا على من هو أعلم منك، فإنَّك أنت لست بالرجل الَّذي نجد في التوراة أنَّه وصيٍّ هذا النبيّ وخليفته. قال: فتغيُّظ من قولهما، وهمَّ بهما، ثمَّ أرشدهما إلى عمر، وذلك أنَّه عرف من عمر أنَّهما إن استقبلاه بشيء بطش بهما ، فلمَّا أتياه قالا : ما قرابتك من هذا النبيَّ؟ قال : أنا من عشيرته، وهو زوج أبنتي حفصة. قالا: هل غير هذا؟ قال: لا. قالا: ليست هذه بقرابة وليست هذه الصفة الَّتي نجدها في التوراة، ثمَّ قالًا له : فأين ربِّك؟ قال : فوق سبع سماوات! قالا: هل غير هذا؟ قال: لا. قالا: دلَّنا على من هو أعلم منك فأرشدهما إلى عليَّ عَلِيَّ عَلَيَّ عَلَيّ فلمًا جاءاه فنظرا إليه قال أحدهما لصاحبه : إنه الرجل الّذي صفته في التوراة، إنَّه وصيٍّ هذا النبيّ، وخليفته وزوج ابنته، وأبو السبطين والقائم بالحقّ من بعده.

ثمَّ قالا لعليّ ﷺ : أيّها الرجل ما قرابتك من رسول الله ﷺ؟ قال: هو أخي وأنا وارثه ووصيّه، وأوَّل من آمن به، وأنا زوج ابنته.

قالا : هذه القرابة الفاخرة والمنزلة القريبة، وهذه الصفة الّتي نجدها في التوراة فأين ربّك بَرَيْنَ ؟ . قال لهما عليَّ عَلِيَّةٍ : إن شئتما أنبأتكما بالّذي كان على عهد نبيّكما موسى غَلِيَّةٍ ، وإن شئتما أنبأتكما بالّذي كان نبيّنا محمّد عَلَيْهِ . قالا : أنبئنا بالّذي كان على عهد نبيّنا موسى غَلِيَّةٍ .

قال عليَّ عليَّ عليمًا : أقبل أربعة أملاك : ملك من المشرق، وملك من المغرب، وملك من السماء وملك من الأرض، فقال صاحب المشرق لصاحب المغرب : من أين أقبلت؟ قال : أقبلت من عند ربيي ؛ وقال صاحب المغرب لصاحب المشرق : من أين أقبلت؟ قال : أقبلت من عند ربي، وقال النازل من السماء للخارج من الأرض : من أين أقبلت؟ قال : أقبلت من عند ربّي، وقال الخارج من الأرض للنازل من السماء : من أين أقبلت؟ قال : أقبلت من عند ربّي فهذا ما كان على عهد نبيّكما موسى ﷺ .

وأمّا ما كان على عهد نبيّنا فذلك قوله في محكم كتابه : ﴿مَا يَكُونُ مِن نَجْوَىٰ ثَلَنْنَةٍ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْ وَلَا خَسَبَةٍ إِلَّا هُوَ سَادِسُهُمْ وَلَا أَدْنَى مِن ذَلِكَ وَلَا أَكْثَرُ إِلَّا هُوَ مَعَهُمُ أَنِي مَا كَانُواً ﴾ الآية.

قال اليهوديّان : فما منع صاحبيك أن يكونا جعلاك في موضعك الّذي أنت أهله؟ فوالّذي أنزل التوراة على موسى إنّك لأنت الخليفة حقّاً، نجد صفتك في كتبنا ونقرؤه في كنائسنا، وإنّك لأنت أحقّ بهذا الأمر وأولى به ممّن قد غلبك عليه . فقال عليَّ ﷺ : قدّما وأخّرا وحسابهما على الله ﷺ يوقفان ويُسألان<sup>(1)</sup>.

٢٣ – **يد:** العطّار، عن أبيه، عن ابن عيسى، عن الحسين بن سعيد، عن القاسم بن محمّد، عن عليّ بن أبي حمزة، عن أبي بصير قال: جاء رجل إلى أبي جعفر ﷺ فقال له: يا أبا جعفر أخبرني عن ربّك متى كان؟

فقال: ويلك إنّما يقال لشيء لم يكن فكان: «متى كان» إنّ ربّي تبارك وتعالى كان لم يزل حيّاً بلا كيف، ولم يكن له كان، ولا كان لكونه كيف، ولا كان له أين، ولا كان في شيء، ولا كان على شيء، ولا ابتدع لكانه مكاناً . الخبر<sup>(٢)</sup>.

۲٤ – **يد**؛ وروي أنّه سئل أمير المؤمنين ﷺ : أين كان ربّنا قبل أن يخلق سماءاً وأرضاً؟ فقال ﷺ : «أين» سؤال عن مكان، وكان الله ولا مكان<sup>(٣)</sup>.

٢٥ – يد: ابن الوليد، عن محمد العطّار، عن أبان، عن ابن أورمة، عن ابن محبوب، عن صلح بن حمزة، عن أبان، عن أبي عبد الله عليه قال: عن صلح بن حمزة، عن أبان، عن أسد، عن المفضّل بن عمر، عن أبي عبد الله عليه قال: من زعم أنَّ الله في شيء أو من شيء أو على شيء فقد أشرك، لو كان بَحَرَيَنَ على شيء لكان محمولاً، ولو كان من يء لكان محمولاً، ولو كان من شيء لكان محمولاً، ولو كان من يء لكان محمولاً، ولو كان من يء لكان محمولاً، ولو كان من شيء لكان محمولاً، ولو كان من يء لكان من إلى محدثاً من مع محمولاً، ولو كان من يعمد أبي محمولاً، ولو كان من شيء لكان محمولاً، ولو كان من يء لكان محمولاً، ولو كان من يء لكان محمولاً، ولو كان من شيء لكان محمولاً، ولو كان من شيء لكان محدثاً إلى محمولاً، ولو كان من يه محمولاً، ولو كان من شيء لكان محمولاً، ولو كان من شيء لكان محمولاً، ولو كان من شيء لكان محدثاً إلى محمولاً، ولو كان من شيء لكان محمولاً، ولو كان من شيء لكان محدثاً إلى محمولاً، ولو كان من شيء لكان محدثاً إلى محمولاً، ولو كان من شيء لكان محمولاً، ولو كان من شيء لكان محمولاً، ولو كان من شيء لكان محمولاً، ولو كان من أبي محدثاً إلى محمولاً، ولو كان من شيء لكان محدثاً إلى إلى محدثاً إلى محدثاً إلى محدثاً إلى محدثاً إلى محمولاً، ولو كان من شيء لكان محدثاً إلى محدث ألى محدثاً إلى محد محدثاً إلى محدثاً إلى محد محدثاً إلى محدثاً إلى محدثاً إلى محدثاً إلى محدلول إلى مح

بيان: لكان محمولاً أي محتاجاً إلى ما يحمله . قوله عظيم: : محصوراً أي عاجزاً ممنوعاً عن الخروج عن المكان، أو محصوراً بذلك الشيء ومحويّاً به فيكون له انقطاع وانتهاء فيكون ذا حدود وأجزاء .

۲٦ – **يد:** أبي، عن عليّ، عن أبيه، عن ابن محبوب، عن حمّاد بن عمرو، عن أبي عبد الله ﷺ قال: كذب من زعم أنَّ الله ﷺ في شيء، أو من شيء، أو على شيء.

قال الصدوق ﷺ: الدليل على أنَّ الله ﷺ لا في مكان أنَّ الأماكن كلّها حادثة، وقد قام الدليل على أنَّ الله ﷺ قديم سابق للأماكن، وليس يجوز أن يحتاج الغنيّ القديم إلى ما

- التوحيد، ص ۱۸۰ باب ۲۸ ح ۱۰.
   (۲) التوحيد، ص ۱۷۳ باب ۲۸ ح ۲.
- (٣) التوحيد، ص ١٧٩ باب ٢٨ ح ٤. (٤) التوحيد، ص ١٧٨ باب ٢٨ ح ٩-١٢.

كان غنيًا عنه، ولا أن يتغيّر عمّا لم يزل موجوداً عليه، فصحّ اليوم أنّه لا في مكان كما أنّه لم يزل كذلك؛ وتصديق ذلك ما حدّثنا به القطان، عن ابن زكريّا القطّان، عن ابن حبيب، عن ابن بهلول، عن أبيه، عن سليمان المروزيّ، عن سليمان بن مهران قال: قلت لجعفر بن محمّد ﷺ هل يجوز أن نقول: إنَّ الله ﷺ في مكان؟ فقال: سبحان الله وتعالى عن ذلك إنّه لو كان في مكان لكان محدثاً لأنَّ الكائن في مكان محتاج إلى المكان، والاحتياج من صفات الحدث، لا من صفات القديم<sup>(1)</sup>.

٧٧ - يد الدقّاق، عن الأسديّ، عن البرمكيّ، عن عليّ بن عبّاس، عن الحسن بن راشد، عن يعقوب بن جعفر الجعفريّ، عن أبي إبراهيم موسى بن جعفر عليّظ أنّه قال: إنَّ الله تبارك وتعالى كان لم يزل بلا زمان ولا مكان، وهو الآن كما كان، لا يخلو منه مكان ولا يشتغل به مكان، ولا يحلّ في مكان، همّا يكوُتُ مِن نَجَوَىٰ نَلَنَة إلا هُوَ رَابِعُهُرَ وَلَا خَمَسَةٍ إِلاَهُوَ سَادِسُهُمْ وَلَا آذَنَ مِن ذَلِكَ وَلاَ أَكْثَرُ إِلا هُوَ مَعَهُدُ أَيْنَ مَا كَانُوا في ايس بينه وبين خلقه حجاب غير خلقه، احتجب بغير حجاب محجوب، واستتر بغير ستر مستور، لا إله إلا هو الكبير المتعال<sup>(٢)</sup>.

بيان: قوله : غير خلقه أي ليس الحجاب بينه وبين خلقه إلاّ عجز المخلوق عن الإحاطة به. وقوله : محجوب إمّا نعت لحجاب، أو خبر مبتدأ محذوف، فعلى الأوّل فهو إمّا بمعنى حاجب إذ كثيراً ما يجيء صيغة المفعول بمعنى الفاعل كما قيل في قوله تعالى : فرحيجًابًا مَسْتُولاً ﴾ أو بمعناه ويكون المراد أنّه ليس له تعالى حجاب مستور، بل حجابه ظاهر وهو تجرّده وتقدّسه وعلوّه عن أن يصل إليه عقل أو وهم، ويحتمل على هذا أن يكون المراد بالحجاب الحجّة الذي أقامه بينه وبين خلقه فهو ظاهر غير مخفيّ، ويحتمل أيضاً أن يكون المراد به أنّه لم يحتجب بحجاب مخفيّ فكيف الظاهر . وأمّا على الثاني فالظرف متعلق بقوله : محجوب أي هو محجوب بغير حجاب، وههنا احتمال ثالث وهو أن يكون محاول إله بتقدير أي هو محجوب بغير حجاب، وههنا احتمال ثالث وهو أن يكون محجوب مضاف إليه بتقدير أي هو محجوب بغير حجاب، وهنا احتمال ثالث وهو أن يكون محجوب مضاف إليه بتقدير اللام، وإجراء الاحتمالات في الفقرة الثانية ظاهر، وهي إمّا تأكيد للأولى أو الأولى إشارة إلى الاحتجاب عن الحواس والثانية إلى الاستتار عن العقول والأفهام.

(۱) - (۲) التوحيد، ص ۱۷۸ باب ۲۸ ح ۹-۱۲.

عليَّ ﷺ : أين وجه هذه النار؟ قال النصرانيّ : هي وجه من جميع حدودها . قال عليَّ ﷺ هذه النار مدبَّرة مصنوعة لا تعرف وجهها، وخالقها لا يشبهها؟ ﴿ وَلِلَهِ ٱلْمَشْرِقُ وَٱلْغَرِّبُ فَأَيَّنَمَا تُوَلُوا فَشَمَّ وَجْهُ ٱللَّهِ <sup>(1)</sup>، لا يخفى على ربّنا خافية . والحديث طويل أخذنا منه موضع الحاجة<sup>(۲)</sup>.

٢٩ - **يد؛** الأشنانيّ، عن عليّ بن مهرويه، عن داود بن سليمان، عن الرضا، عن أبيه، عن آبائه، عن عليّ ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ : إنَّ موسى بن عمران لمّا ناجى ربّه قال: يا ربّ أبعيد أنت منّي فأناديك، أم قريب فأناجيك، فأوحى الله جلَّ جلاله إليه: أنا جليس من ذكرني. فقال موسى: يا ربّ إنّي أكون في حال أجلُك أنَّ أذكرك فيها. فقال: يا موسى اذكرني على كلِّ حال<sup>(٣)</sup>.

• ٣ - يد؛ محمّد بن إبراهيم الفارسي، عن أبي سعيد الرمحيّ، عن محمّد بن عيسى الواسطيّ، عن محمّد بن إبراهيم الفارسيّ، عن أبي منيف – مولى جعفر بن محمّد – قال : الواسطيّ، عن محمّد بن زكريّا المكميّ قال : أخبرني منيف – مولى جعفر بن محمّد - قال : حدّثني سيّدي جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن جدّه المنتيّي قال : كان الحسن بن عليّ بن أبي حدّثني سيّدي يعفر بن محمّد، عن أبيه، عن جدّه المنتيّي قال : كان الحسن بن عليّ بن أبي محدّثني سيّدي جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن جدّه المنتيّي قال : كان الحسن بن عليّ بن أبي حدّثني سيّدي جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن جدّه المنتيّي قال : كان الحسن بن عليّ بن أبي محدّثني سيّدي جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن جدّه المنتيّين قال : كان الحسن بن عليّ بن أبي محدّثني سيّدي بيسيّدي جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن جدّه المنتيّين قال : كان الحسن بن عليّ بن أبي محدّ الله على الله الله المنتين المحراب . فقال له : لمَ طالب عن المحراب . فقال : ويحك إنّ نهيت المحراب . فقال : ويحك إنّ الهيت الرجل؟ قال : يا أبي من أبي أحد أله حظر فيما بينك وبين المحراب . فقال : ويحك إنّ الهيت الله عزيّين ألم المحراب . فقال : ويحك إنّ الهيت المحراب . فقال : ويحك إنّ ألميت المحراب . فقال : ويحك إنّ أله الله عزيّين ألم حراب الله عنهم وبينه أحد<sup>(3)</sup>.

٣١ - يد؛ المظفّر العلوي، عن ابن العيّاشي، عن أبيه، عن الحسين بن اشكيب، عن هارون بن عقبة، عن أسد بن سعيد، عن عمرو بن شمر، عن جابر قال: قال الباقر عليه: : يا جابر ما أعظم فرية أهل الشام على الله بَرْرَيْنَ ، يزعمون أنَّ الله تبارك وتعالى حيث صعد إلى السماء وضع قدمه على صخرة بيت المقدس، ولقد وضع عبد من عباد الله قدمه على حجر فأمرنا الله تبارك وتعالى لا نظير له، ولا شبيه، عن عامرنا الله تبارك وتعالى ميث معد إلى السماء وضع قدمه على الله بَرْرَيْنَ ، يا جابر أنَّ الله تبارك وتعالى حيث صعد إلى جابر ما أعظم فرية أهل الشام على الله بَرْرَيْنَ ، يزعمون أنَّ الله تبارك وتعالى حيث صعد إلى السماء وضع قدمه على صخرة بيت المقدس، ولقد وضع عبد من عباد الله قدمه على حجر فأمرنا الله تبارك وتعالى أن نتخذه مصلى، يا جابر إنَّ الله تبارك وتعالى لا نظير له، ولا شبيه، عن مرانا الله تبارك وتعالى أن نتخذه مصلى، يا جابر إنّ الله تبارك وتعالى لا نظير له، ولا شبيه، يتعالى عن صفة الواصفين، وجلّ عن أوهام المتوهمين، واحتجب عن أعين الناظرين، لا يزول مع الزائلين، ولا يأفل مع الآفلين، ليس كمثله شيء، وهو السميع العليم (<sup>(ه)</sup>).

٣٢ - **يد؛** الدقّاق، عن الأسديّ، عن البرمكيّ، عن عليّ بن عيّاش، عن الحسن بن راشد، عن يعقوب بن جعفر، عن أبي إبراهيم عليميني أنّه قال: لا أقول: إنّه قائم فأزيله عن مكانه، ولا أحدّه بمكان يكون فيه، ولا أحدّه أن يتحرّك في شيء من الأركان والجوارح، ولا أحدّه بلفظ شقّ فم، ولكن كما قال تبارك وتعالى: ﴿ كُن فَيَكُونَهُم بمشيئته، من غير تردّد في نفس، فرد صمد لم يحتج إلى شريك يكون له في ملكه، ولا يفتح له أبواب علمه<sup>(1)</sup>.

- (١) سورة البقرة، الأية: ١١٥.
- (۳) التوحيد، ص ۱۸۲ باب ۲۸ ح ۱۷.
- (٥) التوحيد، ص ١٧٩ باب ٢٨ ح ٣.
- (۲) التوحيد، ص ۱۸۲ باب ۲۸ ح ۱۲.
- (٤) التوحيد، ص ١٨٤ باب ٢٨ ح ٢٢.
- (٦) التوحيد، ص ١٨٣ باب ٢٨ ح ١٩.

**چ؛** عن يعقوب مثله .

٣٣ – **يد:** السنانيّ، عن الأسديّ، عن النخعيّ، عن النوفليّ، عن عليّ بن سالم، عن أبي بصير؛ عن أبي عبد الله الصادق غليظًة قال: إن الله تبارك وتعالى لا يوصف بزمان ولا مكان، ولا حركة ولا انتقال ولا سكون، بل هو خالق الزمان والمكان والحركة والسكون، تعالى عمّا يقول الظالمون علوّاً كبيراً<sup>(1)</sup>.

٣٤ - يد؛ محمّد بن إبراهيم بن إسحاق العزائميّ، عن أحمدبن محمّد بن رميح، عن عبد العزيز بن إسحاق، عن جعفر بن محمّد الحسنيّ، عن محمّد بن عليّ بن خلف، عن بشر بن الحسن، عن عبد القدّوس، عن أبي إسحاق السبيعيّ، عن الحارث الأعور، عن عليّ بن أبي طالب عليمي أنّه دخل السوق فإذا هو برجل مولّيه ظهره يقول: لا والّذي احتجب بالسبع؛ فضرب عليَّ عَلِيمَة ظهره ثمَّ قال: من الّذي احتجب بالسبع؟ قال: الله يا أمير المؤمنين، قال: أخطأت تكلتك أمّك، إنّ الله يَتَرَبَعُ ليس بينه وبين خلقه حجاب لأنّه معهم أينما كانوا.

قال: ما كفّارة ما قلت يا أمير المؤمنين؟ قال: أن تعلم أنَّ الله معك حيث كنت؛ قال: أطعم المساكين؟ قال: لا إنّما حلفت بغير ربّك<sup>(٢)</sup>.

٣٥ – يد؛ الدقّاق، عن أبي القاسم العلويّ، عن البرمكيّ، عن الحسين بن الحسن عن إبراهيم بن هاشم القميّ، عن العبّاس بن عمرو الفقيميّ، عن هشام بن الحكم – في حديث الزنديق الذي أتى أبا عبد الله عليّا الله عن قوله : ﴿ ٱلرَّحْنُ عَلَى ٱلْمَرْشِ ٱسْتَوَىٰ قال أبو عبد الله عليه الذي أتى أبا عبد الله عليية – قال : سأله عن قوله : ﴿ ٱلرَّحْنُ عَلَى ٱلْمَرْشِ ٱسْتَوَىٰ قال أبو عبد الله عليه الذي أتى أبا عبد الله عن نفسه، وكذلك هو مستول على العرش بائن من خلقه من غير أبو عبد الله عليية : بذلك وصف نفسه، وكذلك هو مستول على العرش بائن من خلقه من غير أن يكون العرش حاوياً له، ولا أنَّ العرش محتاز له، ولكنّا أن يكون العرش حاوياً له، ولا أنَّ العرش محتاز له، ولكنّا أن يكون العرش محتاز له، ولكنّا أن يكون العرش، وممسك العرش؛ ونقول من ذلك ما قال : ﴿ وَعِيعَ كُرْسِيتُهُ ٱلسَمَوَنِنِ نَقول: هو حامل العرش، وممسك العرش؛ ونقول من ذلك ما قال : ﴿ وَعِيعَ كُرْسِيتُهُ ٱلسَمَوَنِ وَالَان يكون العرش، ونقول من ذلك ما قال : ﴿ وَعِيعَ كُرْسِيتُهُ ٱلسَمَوَنِ يَقول: هو حامل العرش، وممسك العرش؛ ونقول من ذلك ما قال : ﴿ وَعِيعَ كُرْسِيتُه ٱلسَمَوَنِ وَالَان يكون العرش أبون العرش أبول العرش أبول العرش محتاز له، وأن يكون العرش خال محتاز له، ولكنا قول ذلك ما قال : ﴿ وَعِيعَ كُرْسِيتُه ٱلسَمَوَنِ وَاللَان يكون العرش أو الكرسيّ حاوياً له، وأن يكون العرش محتاز له، وأن يؤن أن يكون العرش أو الكرسيّ حاوياً له، وأن وألاً وأن يكون العرش أو الكرسيّ مان أبول أبي شيء ممّا خلق، بل خلقه محتاجاً إلى مكان أو إلى شيء ممّا خلق، بل خلقه محتاجون إليه .

قال السائل: فما الفرق بين أن ترفعوا أيديكم إلى السماء وبين أن تخفضوها نحو الأرض: قال أبو عبد الله تلايئية: ذلك في علمه وإحاطته وقدرته سواء، ولكنّه بَتَوَيَّظ أمر أولياءه وعباده برفع أيديهم إلى السماء نحو العرش لأنّه جعله معدن الرزق فثبّتنا ما ثبّته القرآن والأخبار عن الرسول تشكي حين قال: ارفعوا أيديكم إلى الله يَتَوَيَّظ . وهذا يجمع عليه فرق الأمّة كلّها.

قال السائل: فتقول: إنّه ينزل إلى السماء الدنيا؟ قال أبو عبد الله عَلَيْتَهَمْ: نقول ذلك، لأنَّ الروايات قد صحّت به والأخبار. قال السائل: وإذا نزل أليس قد حال عن العرش وحؤوله

(۱) التوحيد، ص ١٨٤ باب ٢٨ ح ٢٠. (۲) التوحيد، ص ١٨٤ باب ٢٨ ح ٢١.

عن العرش انتقال؟ قال أبو عبد الله على الله على ما يوجد من المخلوق الذي ينتقل باختلاف الحال عليه والملالة والسأمة وناقل ينقله ويحوّله من حال إلى حال، بل هو تبارك وتعالى لا يحدث عليه الحال، ولا يجري عليه الحدوث، فلا يكون نزوله كنزول المخلوق الذي متى تنحى عن مكان خلا منه المكان الأوَّل ولكنّه ينزل إلى السماء الدنيا بغير معاناة ولا حركة فيكون هو كما في السماء السابعة على العرش كذلك هو في سماء الدنيا إنّما يكشف عن عظمته، ويري أولياءه نفسه حيث شاء، ويكشف ما شاء من قدرته، ومنظره في القرب والبعد سواه.

ثمّ قال: قال مصنّف هذا الكتاب: قوله علي الله على العرش إنه ليس بمعنى التمكن فيه، ولكنّه بمعنى التعالي عليه بالقدرة يقال: فلان على خير واستعانة على عمل كذا وكذا؛ ليس بمعنى التمكّن فيه والاستقرار عليه، ولكن ذلك بمعنى التمكّن منه والقدرة عليه، وقوله في النزول ليس بمعنى الانتقال وقطع المسافة، ولكنّه على معنى إنزال الأمر منه إلى سماء الدنيا لأنَّ العرش هو المكان الذي ينتهى إليه بأعمال العباد من السدرة المنتهى إليه، وقد يجعل الله يَخْرَبُنُ السماء الدنيا في الثلث الأخير من الليل وفي ليالي الجمعة مسافة الأعمال في ارتفاعها أقرب منها في سائر الأوقات إلى العرش. وقوله : يري أولياءه نفسه فإنّه يعني بإظهار بدائع فطرته، فقد جرت العادة بأن يقال للسلطان إذا أظهر قوّة وقدرة وخيلاً ورجلاً : قد أظهر نفسه، وعلى ذلك دلّ الكلام ومجاز اللفظ<sup>(1)</sup>.

**أقول:** من قوله قال السائل إلى آخر كلامه لم يكن في أكثر النسخ وليس في الاحتجاج أيضاً .

٣٦ - يد؛ أبي، عن سعد، عن ابن عيسى، وابن هاشم، عن الحسن بن عليّ، عن داود ابن عليّ اليعقوبيّ، عن بعض أصحابنا، عن عبد الأعلى – مولى آل سام – عن أبي عبد الله عليي قال: أتى رسول الله عليه يهوديّ يقال له: سبحت فقال له: يا محمّد جنت أسألك عن ربّك فإن أجبتني عمّا أسألك عنه وإلاّ رجعت. فقال له: سل عمّا شنت. فقال: أين ربّك؟ فقال: هو فيّ كلّ مكان، وليس هو في شيء من المكان بمحدود. قال: فكيف هو؟ فقال: وكيف أصف ربّي بالكيف والكيف مخلوق؟ والله لا يوصف بخلقه<sup>(٢)</sup>.

قال: فمن يعلم أنَّك نبيّ؟ قال: فما بقي حوله حجر ولا مدر ولا غير ذلك إلاّ تكلَّم بلسان عربيّ مبين: يا شيخ إنّه رسول الله . فقال سبحت: بالله ما رأيت كاليوم أبين ثمَّ قال: أشهد أن لا إله إلاّ الله، وأنَّك رسول الله ﷺ .

٣٧ - ص: الصدوق، عن محمّد بن إبراهيم بن إسحاق، عن أحمد بن محمّد بن رميح،

(۱) التوحيد، ص ۲٤٨ باب ٢٦ ح ۱. (۲) التوحيد، ص ۳۰۹ باب ٤٤ ح ۱.

عن أحمد بن جعفر، عن أحمد بن عليّ، عن محمّد بن عليّ الخزاعيّ، عن عبد الله بن جعفر، عن أبيه، عن الصادق، عن آبائه، عن أمير المؤمنين صلوات الله عليهم مثله<sup>(1)</sup>. **ير:** إبراهيم بن هاشم، عن الحسن بن عليّ مثله.

٣٨ – **يد:** ابن المتوكّل، عن الحميريّ، عن ابن عيسى، عن ابن محبوب، عن حمّاد، عن أبي عبد الله غليﷺ قال: كذب من زعم أنَّ الله يَخْرَيَّكُ من شيء، أو في شيء، أو على شيء<sup>(٢)</sup>.

٣٩ - **يد:** ماجيلويه، عن عمّه، عن البرقتي، عن أبيه، عن محمّد بن سنان، عن المفضّل، عن أبي عبد الله ظليكَ قال: من زعم أنَّ الله كَلَيَّكَ من شيء أو في شيء فقد أشرك. ثمَّ قال: من زعم أنَّ الله من شيء فقد جعله محدَثاً، ومن زعم أنّه في شيء فقد زعم أنّه محصور، ومن زعم أنّه على شيء فقد جعله محمولاً<sup>(٣)</sup>.

٤١ – وفي رواية أخرى قال: من زعم أنَّ الله من شيء فقد جعله محدَثاً، ومن زعم أنّه في شيء فقد جعله محصوراً، ومن زعم أنّه على شيء فقد جعله محمولاً<sup>(م)</sup>.

**بيان:** قوله: بالحواية من الشيء له تفسير لقوله: في شيء، وقوله: أو بإمساك له تفسير لقوله: على شيء، وقوله: أو من شيء سبقه تفسير لقوله: من شيء.

- (1) قصص الأنبياء للراوندي، ص ٢٨٣ ح ٣٤٧.
  - (۲) (۳) التوحيد، ص ۳۱۷ باب ٤٨ ح ٨ و٩.
- (٤) (٥) التوحيد، ص ٣١٧ باب ٤٨ ح ٥ و٦.

ثمَّ قال: أخبرني عن ربّك أيَحمل أو يُحمل؟ فقال عليَّ ﷺ: إنَّ ربّنا جلّ جلاله يَحمل ولا يُحمل. قال النصرانيّ: وكيف ذلك ونحن نجد في الإنجيل: ويحمل عرش ربّك فوقهم يومنذٍ ثمانية؟ فقال عليَّ ﷺ: إنّ الملائكة تحمل العرش وليس العرش كما تظنّ كهينة السرير، ولكنّه شيء محدود مخلوق مدبّر، وربّك ﷺ مالكه لا أنّه عليه ككون الشيء على الشيء، وأمر الملائكة بحمله فهم يحملون العرش بما أقدرهم عليه. قال النصرانيّ: صدقت رحمك الله. والحديث طويل أخذنا منه موضع الحاجة<sup>(1)</sup>.

٤٣ - يدة الدقّاق، عن الأسديّ، عن البرمكيّ، عن جذعان بن نصر، عن سهل، عن ابن محبوب، عن عبد الرحمن بن كثير، عن داود الرقيّ قال: سألت أبا عبد الله ظليّة عن قوله بَمَرَكَلُهُ : ﴿وَكَانَ عَرَشُمُ عَلَى آلْمَاً ﴾<sup>(٢)</sup> فقال لي : ما يقولون؟ قلت : يقولون : إنّ العرش كان على الماء والربّ فوقد فقال : فقد كذبوا، من زعم هذا فقد صيّر الله محمولاً، ووصفه بصفة المخلوقين، وألزمه أنَّ الشيء الذي يحمله أقوى منه. قلت : يتن لي جعلت ووصفه بصفة المخلوقين، وألزمه أنَّ الشيء الذي يحمله أقوى منه. قلت : يتن لي جعلت فداك . فقال : إنّ الله محمولاً، فقدك فقال : فقد كذبوا، من زعم هذا فقد صيّر الله محمولاً، فناك على الماء والربّ فوقد . فقال : فقد كذبوا، من زعم هذا فقد صيّر الله محمولاً، فداك . فقال : إنّ الله بمحمولاً، ووصفه بصفة المخلوقين، وألزمه أنَّ الشيء الذي يحمله أقوى منه. قلت : بيّن لي جعلت فداك . فقال : إنّ الله بمحمل دينه وعلمه الماء قبل أن تكون أرض أو سماء أو جنّ أو إنس أو شمس أو قمر، فلمّا أن أراد أن يخلق الخلق نثرهم بين يديه فقال لهم : من ربّكم؟ فكان أوّل من نطق رسول الله وأمير المؤمنين والأئمة عليه فقالوا : أنت ربّنا فحملهم العلم أوّل من نطق رسول الله وأمير المؤمنين والأئمة عليه فقالوا : أنت ربّنا أوراد أن يخلق الخلق نثرهم بين يديه فقال لهم : من ربّكم؟ فكان والدين، ثمَّ قال للملائكة : هؤلاء حملة علمي وديني وأمنائي في خلقي، وهو المسؤولون، أمّ قبل لبني آدم : أقرُّوا لله بالربوبيّة، ولهؤلاء النفر بالطاعة . فقالوا : ربّنا أقررنا . فقال للملائكة السهدوا . فقال اللملائكة : شهدنا على أن لا يقولوا إنّ كنا عن هذا غافلين، أو يقولوا إنّما أسرك آباؤنا من قبل وكنّا ذرّية من بعدهم أفتهلكنا بما فعل المبطلون . يا داود ولايتنا مؤكّدة عليهم في الميثاق<sup>(٣)</sup> .

قال الصدوق تقلفه في التوحيد : إنّ المشبّهة تتعلق بقوله ﷺ : ﴿إِنَّ رَبِّكُمُ ٱللَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَنِ وَٱلأَرْضَ في سِـنَّةِ آيَّامِ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَ ٱلْمَرْشِ يُغَشِى ٱلَيْلَ ٱلنَّهَارَ ﴾<sup>(ع)</sup> ولا حجّة لها في ذلك لأنّه ﷺ تَتَوَيَّظ عنى بقوله : استوى على العرش أي ثمَّ نقل العرش إلى فوق السماوات وهو مستول عليه ومالك له، فقوله ﷺ تَتَمَّظ : «ثم» إنّما هو لرفع العرش إلى مكانه الذي هو فيه، ونقله للاستواء، ولا يجوز أن يكون معنى قوله : استوى «استولى» لأنَّ الاستيلاء لله تعالى على الملك وعلى الأشياء ليس هو بأمر حادث، بل كان لم يزل مالكا لكل شيء ومستولياً

- التوحيد، ص ٣١٦ باب ٤٨ ح ٧.
   (٢) سورة هود، الآية: ٧.
- (٣) التوحيد، ص ٣١٩ باب ٤٩ ح ١.
  (٤) سورة الأعراف، الآية: ٥٤.

كقوله : ﴿ وَلَنَبْلُوَلَكُمْ حَتَّى نَعْلَرَ ٱلْمُجَنِهِدِينَ مِنكُرَ وَالصَّنبِينَ﴾<sup>(١)</sup> فذكر «نعلم» مع قوله : «حتى وهو يَتَخَيِّكُ يعني : حتّى يجاهد المجاهدون ونحن نعلم ذلك؛ لأنَّ حتّى لا يقع إلاّ على فعل حادث وعلم الله يَتَوَيَّكُم بالأشياء لا يكون حادثاً؛ وكذلك ذكر قوله يَتَوَيَّكَ : ﴿ أَسَتَوَىٰ عَلَ أَلْمَرْشِ﴾ بعد قوله «ثم» وهو يعني بذلك : ثمَّ رفع العرش لاستيلائه عليه؛ ولم يعن بذلك الجلوس واعتدال البدن، لأنَّ الله لا يجوز أن يكون جسماً ولا ذا بدن، تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً<sup>(٢)</sup>.

٤٤ - سن: أبي، عمّن ذكره قال: اجتمعت اليهود إلى رأس الجالوت، فقالوا: إنّ هذا الرجل عالم - يعنون به عليّ بن أبي طالب علييي – فانطلق بنا إليه لنسأله فأتوه فقيل له: هو في القصر؛ فانتظروه حتّى خرج، فقال له رأس الجالوت: يا أمير المؤمنين جننا نسألك. قال: سل يا يهوديّ عمّا بدا لك. قال: مل يا يهوديّ عمّا بدا لك. قال: مل يا يهوديّ عمّا بدا لك. قال: ما يهوديّ عمّا بدا لك. قال: من يا يهوديّ عمّا بدا لك. قال أمير المؤمنين جننا نسألك. قال: معن ينا بي يهوديّ عمّا بدا لك. قال: من يا يهوديّ عمّا بدا لك. قال: ما يهوديّ عمّا بدا لك. قال: أسألك عن ربّنا متى كان؟ فقال: كان بلا كينونة، كان بلا كيف، كان بلا كينونة، كان بلا يهوديّ عمّا بدا لك. قال: أسألك عن ربّنا متى كان؟ فقال: كان بلا كينونة، كان بلا كيف، كان الم يزل بلا كم وبلا كيف، كان ليس له قبل، هو قبل القبل بلا قبل، ولا غاية ولا منتهى غاية، ولا غاية إليها، انقطعت عنه الغايات، فهو غاية كلّ غاية قال: فقال رأس منتهى غاية، ولا عاية ولا منتهى غاية، ولا غاية إليها، انقطعت عنه الغايات، فهو غاية كلّ غاية قال: أسال رأس الجالوت ليهودي ما يهودي ألم يزل بلا كم وبلا كيف، كان ليس له قبل، هو قبل القبل بلا قبل، ولا غاية ولا منتهى غاية، ولا غاية، ولا غاية ولا منتهى غاية، ولا غاية إليها، انقطعت عنه الغايات، فهو غاية كلّ غاية قال: فقال رأس منتهى غاية، ولا يهود: امضوا بنا فهذا أعلم ممّا يقال فيه".

**بيان:** ولا غاية إليها أي ينتهى إليها.

٤٥ - سن: القاسم بن يحيى، عن جدّه الحسن، عن أبي الحسن موسى ﷺ - وسئل عن معنى قول الله : ﴿ عَلَى ٱلْمَرَشِ ٱسْتَوَىٰ﴾ - فقال : استولى على ما دقّ وجلّ<sup>(٤)</sup>. ج: عن الحسن مثله.

٤٦ - يد، مع: ابن المتوكل، عن الحميري، عن ابن عيسى، عن ابن محبوب عن مقاتل ابن سليمان قال: سألت جعفر بن محمد ظليتنا عن قول الله بَرْزَيْنَا: ﴿ ٱلرَّحْنَ عَلَى ٱلْهَرْشِ ابن سليمان قال: سألت جعفر بن محمد ظليتنا عن قول الله بَرْزَيْنَا: استوى من كل شيء فليس شيء أقرب إليه من شيء<sup>(ه)</sup>.

لا الله عنه محمّد بن أبي عبد الله، عن سهل، عن ابن محبوب، عن محمّد بن مارد أنَّ أبا عبد الله عليظير سثل عن معنى قول الله يَجَوَيَكِ : ﴿ ٱلرَّحَنُ عَلَى ٱلْمَرَشِ ٱسْتَوَىٰ﴾ فقال استوى من كلّ شيء فليس شيء أقرب إليه من شيء<sup>(٦)</sup>.

**ید:** ماجیلویه، عن محمّد العطّار، عن سهل، مثله<sup>(۷)</sup>.

**يد:** ابن الوليد، عن محمّد العطّار، عن سهل، عن الخشّاب رفعه عن أبي عبد الله عَلَيْتَهَا مِنْلُهُ مُ

سورة محمد عنه ، الآية : ٣١.
 التوحيد، ص ٣١٨ باب ٤٨ ح ٩.
 (٢) التوحيد، ص ٣١٨ باب ٤٨ ح ٩.

- (۳) (٤) المحاسن، ص ۲۳۷.
- ٥) التوحيد ص ٣١٧ باب ٤٨ ح ٧ ومعاني الأخبار ص ٣٩.
- (٦) تفسير القمي، ج ٢ ص ٣٢.
   (٧) (٨) التوحيد، ص ٣١٥ باب ٤٨ ح ١ وح ٤.

عن صفوان بن يحيى، عن معد، عن محمّد بن الحسين، عن صفوان بن يحيى، عن عبد الرحمن بن الحجّاج قال: سألت أبا عبد الله ﷺ عن قول الله ﷺ : ﴿ الرَّحْنَ عَلَى ٱلْمَرْشِ اَسْتَوَىٰ﴾ فقال: استوى من كلّ شيء فليس شيء أقرب إليه من شيء لم يبعد منه بعيد ولم يقرب منه قريب، استوى من كلّ شيء<sup>(۱)</sup>.

**بيان:** اعلم أنَّ الاستواء يطلق على معانٍ: الأوَّل: الاستقرار والتمكّن على الشيء الثاني: قصد الشيء والإقبال إليه. الثالث: الاستيلاء على الشيء. قال الشاعر:

قد استوى بشر على العراق من غير سيف ودم مهراق الرابع: الاعتدال يقال: سوّيت الشيء فاستوى. الخامس: المساواة في النسبة.

فأمّا المعنى الأوّل فيستحيل على الله تعالى لما ثبت بالبراهين العقليّة والنقليّة من استحالة كونه تعالى مكانيّاً، فمن المفسّرين من حمل الاستواء في هذه الآية على الثاني أي أقبل على خلقه وقصد إلى ذلك؛ وقد رووا أنّه سئل أبو العبّاس أحمد بن يحيى عن هذه الآية فقال: الاستواء : الإقبال على الشيء، ونحو هذا قال الفرّاء والزجّاج في قوله بَرَيَكَة : هُمُ آسَوَىَ إلى التُمَاتِي (<sup>1)</sup>. والاكثرون منهم حملوها على الثالث أي استولى عليه وملكه ودبّره، قال الزمخشري : لمّا كان الاستواء على العرش وهو سرير الملك لا يحصل إلاّ مع الملك جعلوه الزمخشري : لمّا كان الاستواء على العرش وهو سرير الملك لا يحصل إلاّ مع الملك جعلوه كناية عن الملك فقالوا فلان استوى على السرير، يريدون ملكه، وإن لم يقعد على السرير كناية عن الملك فقالوا فلان استوى على السرير، يريدون ملكه، وإن لم يقعد على السرير فرق بين العبارتين إلاّ فيما قلت، حتى أنَّ من لم يبسط يده قط بالنوال أو لم يكن له يد راساً فرق بين العبارتين إلاّ فيما قلت، حتى أنَّ من لم يبسط يده قط بالنوال أو لم يكن له يد راساً وهو جواد قيل فيه : يده مبسوطة؛ لأنّه لا فرق عندهم بينه وبين قولهم : هجواده انهى. ويحتمل أنَّ يكون المراد المعنى الرابع بأن يكون كناية عن نفي النقص عنه تعالى من جميع والوجوه فيكون قوله تعالى : على العرش حالية، وسيأتي توجيهه ولكنه بعيد وأساً المعنى الوجوه فيكون قوله تعالى : على الرابع بأن يكون كناية عن نفي النقص عنه تعالى من جميع والوجوه فيكون قوله تعالى : على العرش حالية، وسيأتي توجيهه ولكنه بعيد. وأمّا المعنى الخامس فهو الظاهر ممّا مرّ من الأخبار.

فاعلم أنَّ العرش قد يطلق على الجسم العظيم الَّذي أحاط بسائر الجسمانيَّات، وقد يطلق على جميع المخلوقات، وقد يطلق على العلم أيضاً كما وردت به الأخبار الكثيرة، وسيأتي تحقيقه في كتاب السماء والعالم.

فإذا عرفت هذا فإمّا أن يكون ﷺ فسّر العرش بمجموع الأشياء، وضمّن الاستواء ما يتعدّى بعلى، كالاستيلاء والاستعلاء والإشراف؛ فالمعنى: استوت نسبته إلى كلّ شيء حال كونه مستولياً عليها؛ أو فسّره بالعلم ويكون متعلّق الاستواء مقدّراً أي تساوت نسبته من كلّ

التوحيد، ص ٣١٥ باب ٤٨ ح ٢.
 (٢) سورة البقرة، الآية: ٢٩.

شيء حال كونه متمكَّناً على عرش العلم، فيكون إشارة إلى بيان نسبته تعالى وأنَّها بالعلم والإحاطة، أو المراد بالعرش عرش العظمة والجلال والقدرة كما فسِّر بها أيضاً في بعض الأخبار أي استوى من كلَّ شيء مع كونه في غاية العظمة ومتمكَّناً على عرش التقدَّس والجلالة؛ والحاصل أنَّ علوَّ قدره ليس مانعاً من دنوَّه بالحفظ والتربية والإحاطة وكذا العكس، وعلى التقادير فقوله: استوى خبر، وقوله: على العرش حال، ويحتمل أن يكونا خبرين على بعض التقادير، ولا يبعد على الاحتمال الأوّل جعل قوله: على العرش متعلّقاً بالاستواء بأن تكون كلمة على بمعنى إلى، ويحتمل على تقدير حمل العرش على العلم أن يكون قوله: على العرش خبراً، وقوله: استوى حالاً من العرش لكنَّه بعيد. وعلى التقادير يمكن أن يقال: إنَّ النكتة في إيراد الرحمن بيان أنَّ رحمانيَّته توجب استواء نسبته إيجاداً وحفظاً وتربية وعلماً إلى الجميع بخلاف الرحيميّة فإنّها تقتضي إفاضة الهدايات الخاصّة على المؤمنين فقط، وكذا كثير من أسمائه الحسني تخصّ جماعة كما سيأتي تحقيقها. ويؤيّد بعض الوجوه الَّتي ذكرنا ما ذكره الصدوق ﷺ في كتاب العقائد حيث قال: اعتقادنا في العرش أنَّه جملة جميع الخلق، والعرش في وجوه أخر هو العلم، وسئل الصادق عَلَيْتَهْ عن قول الله ليَرْزَجُكُ : ﴿ٱلرَّحْنَ عَلَى ٱلْمَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴾ فقال : استوى من كلِّ شيء فليس شيء أقرب إليه من شيء انتهى<sup>(1)</sup> . وإنّما بسطنا الكلام في هذا المقام لصعوبة فهم تلك الأخبار على أكثر الأقهام.

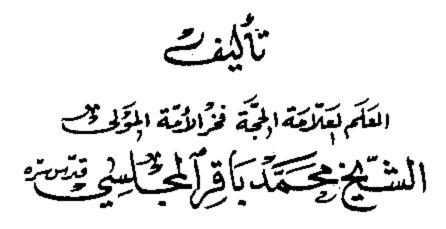
**أقول:** قد مرّت الأخبار المناسبة لهذا الباب في باب إثبات الصانع، وباب نفي الجسم والصورة، وسيأتي في باب احتجاج أمير المؤمنين صلوات الله عليه على النصارى، وباب العرش والكرسيّ، وباب جوامع التوحيد.



<sup>484</sup> 

<sup>(</sup>۱) اعتقادات الصدوق ص ۷٤.





تحقي وكتضوج لجنكة متهلجكما ووالمحققين الأخصّابيُين

# طبقة مُنقّحة وَمُزدَّنة بِعَالِيقَ إِبِعَلَّكَةِ إِسْبَحْ عَلَيْ الِتَمَازِيُّ الشَّاهَرُوُدِيُّ مَنْسَرْ

الجزء الرابع

منشورات مؤمت سةالأعلى للمطبوعات ت بتبروث - بشينان ص ب : ۲۱۲۰

## أبواب تأويل الآيات والأخبار الموهمة لخلاف ما سبق

١ - باب تأويل قوله تعالى: ﴿ خَلَقْتُ بِيَدَى ﴾ و ﴿ جَنْبِ ٱللَّهِ ﴾ و ﴿ جَنْبِ ٱللَّهِ ﴾ و ﴿ جَدُ ٱللَّهُ ﴾ اللَّهُ ﴾ و ﴿ جَنْبِ ٱللَّهِ ﴾ و ﴿ جَدْ اللَّهُ ﴾ و ﴿ جَنْبِ ٱللَّهِ ﴾ و حَدَ بن الماسميّ، عن محمّد بن الماسميّ، عن محمّد بن الماسميّ، عن محمّد بن الماسميّ، عن المحمد بن الماسميّ، عن محمّد بن الماسميّ، عن المحمد بن الماسميّ، عن محمّد بن الماسميّ، عن المحمد بن الماسميّ، عن محمّد بن الماسميّ، عن محمّد بن الماسميّ، عن القاسم بن إسماعيل الهاسميّ، عن محمّد بن الماسميّ، عن محمّد بن الماسميّ، عن محمّد بن الماسمين محمّد بن الماسميّ، عن الماسميّ، عن الماسميّ، عن محمّد بن الماسميّ، عن محمّد بن الماسميّ، عن الماسمين من الماسميّ، عن محمّد بن الماسميّ، عن محمّد بن الماسميّ، عن الماسميّ، عن الماسميّ، عن الماس الماسميّ، عن الماسمين الماسيّ، عن الماسميّ، عن الماسيّ، عن الماسميّ، عن الماسميّ، عن الماسيّ، عن الماسيّ، عن الماسميّ، عن الماسيّ، عن الماسيّ الماسيّار، عن الحسين بن المحتار، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله غليّي إذا أله خلق الماسيّة علي الله عليّ إلى الله المحلق كلّهم بيده لم يحتجّ في آدم أنّه خلقه بيده فيقول: ﴿ مَا مَنَعَكَ أَن نَسَبُدُ لِمَا خَلَقَتُ بِبَدَى ﴾ أُن أفترى الله يبعث الأشياء بيده؟ (٢).

**بيان:** لعلّ المراد أنّه لو كان الله تعالى جسماً يزاول الأشياء ويعالجها بيده لم يكن ذلك مختصّاً بآدم ﷺ، بل هو تعالى منزّه عن ذلك، وهو كناية عن كمال العناية بشأنه كما سيأتي.

٢- يد، هع؛ ابن عصام، عن الكليني، عن العلان، عن اليقطيني قال: سألت أبا الحسن علي بن محمد العسكري بيني عن قول الله بمخيري : ﴿وَالْأَرْضُ جَمِيعًا مَعْنَسُتُهُ يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ وَالسَّمَوُنُ مَطْوِيَنَتُ بِمَيسِعًا مَعْنَسُتُهُ يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ وَالسَّمَوُنُ مَطْوِيَنَتُ بِمَيسِعًا مَعْنَسُتُهُ يَوْمَ الله بَخْرَيْنَ : ﴿وَالْأَرْضُ جَمِيعًا مَعْنَسُتُهُ يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ وَالسَّمَوُنُ مَطْوِيَنَتُ بِمَيسِينَهِ فَ<sup>(1)</sup> فقال: ذلك تعيير الله تبارك وتعالى لمن شبّهه بخلقه، ألا ترى أنه قال: ﴿وَالسَّمَوُنُ مَطْوِيَنَتُ بِمَيسِينَهِ فَيْ أَنْ فَقَال: ذلك تعيير الله تبارك وتعالى لمن شبّهه بخلقه، ألا ترى أنه قال: فقال: فقال: فلك تعيير الله تبارك وتعالى لمن شبّهه بخلقه، ألا ترى أنه قال: فقال: فقال: إن الأرض جميعاً قبضته يوم القيامة أنه قال: فقال: فقال: فقال: إن الأرض جميعاً قبضته يوم القيامة والسماوات مطويات بيمينه، كما قال يَحْرَيْنَ فَ الْعَرْمَ اللهُ حَقْ فَدَرُوا أَللَهُ حَقْ فَدَرُوا أَللهُ حَقْنَ فَقَال: فقال: إذ قالوا: إنَّ الأرض جميعاً قبضته يوم القيامة والسماوات مطويات بيمينه، كما قال يَحْرَيْنَ فالله عن القبضة واليمين فقال: في قال: ما أنزل الله على بشر من شيء. ثمَّ نزَه يَحْرَيْنَ نفسه عن القبضة واليمين فقال: فقال: مُعْرَبُهُ يَوْمَا فَذَرُوا أَللَهُ حَقَّ قَدَرُوا أَللهُ مَنْ مَعْنَ مَعْنَ أَنْهُ مَنْ مَعْنَ مَعْنَ أَلْهُ مَنْ أَنْهُ مَنْ أَنْهُ مَنْ مَعْنَ مَعْنَ مَعْنَ مَعْنَ مَعْنَ الْ أَوْلَ اللهُ عَمَى مَعْنَ مَعْنَ مَنْ مَنْ مَعْنَ مَعْنَ مُنْ مَعْنُ مَعْنَ مَعْنَ مَعْنَ مَعْنَ مَعْنَ مُنْ مُلْعَان مُنْهُ مَعْنَ مَعْنَ مَ مَعْنَ مَعْنَ مُنْ مُنْ مَال مُنْ مُنْ مُوْمَ مَعْنَ مُنْ مُنْ مُنْ مَعْنَ مَنْ مُعْنَ مَعْنَ مَعْنَ مُنْ مُنْ مَعْنَ مَنْ مُعْنَ مَعْنَ مَن مُنْ مَا مَنْ مَا مَن مُنْ مَعْنَ مُعْنَ مُنْتَ مُولان مُوْنَ مُنْ مُعْنَ مُوْمَان مُنْ مُعْنَ مُنْ مُنْ مُعْنَ مُنْ مُوْمَا مُنْ مُوْمَا مُوْنَ مُوْنَ مُنْ مُنْ مُنْ مُعْنَ مُنْ مُنْ مُنْ مُوْمَا مُن مُوْنَ م مُنْ مُعْلَى مُنْ مُنْ مُنْ مُوْما مُنْ مُنْ مُوْمَا مُوْنَ مُنْ مُوْلُ مُوْمَا مُنْ مُوْما مُوْما مُوْما مُوْق مُوْنَ مُوْلُ مُنْ مُوْما مُنْ مُنْ مُنْ مُوْما مُوْنَ مُنْ مُنْ مُنْ مُوْلُ مُنْ مُوْنَ مُنْ مُنْقا مُنْ مُنْ مُ مُوْما م

بيان؛ هذا وجه حسن لم يتعرّض له المفسّرون، وقوله تعالى: ﴿وَمَا فَدَرُوا اللَّهُ حَقَّ فَدَرِهِ ﴾ متصل بقوله «والأرض جميعاً» فيكون على تأويله ﷺ القول مقدَّراً أي ما عظّموا الله حقّ تعظيمه وقد قالوا : إنّ الأرض جميعاً؛ ويؤيّده أنَّ العامّة رووا أنّ يهوديّاً أتى النبيَّ ﷺ وذكر نحواً من ذلك فضحك ﷺ.

- سورة ص، الآية: ٧٥.
   ٣) تفسير القمي، ج ٢ ص ٢١٥.
  - (٣) سورة الزمر، الآية: ٦٧.
  - (٤) التوحيد، ص ١٦٠ باب ١٧ ح ١ ومعاني الأخبار، ص ١٤.

والتوسيع كما قال بَ<sub>تَرْكَبْلُ</sub> : ﴿ وَٱللَّهُ يَقَبِضُ وَيَبْعَ<sup>ن</sup>ُطُّ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَكُهُ يعني يعطي ويوسّع ويمنع ويضيّق. والقبض منه بَ<sub>تَرْكَبْلُ</sub> في وجه آخر: الأخذ في وجه القبول منه كما قال: ﴿ وَيَأْخُذُ المَّبَدَقَنَتِهِ أي يقبلها من أهلها ويثيب عليها. قلت: فقوله بَ<sub>تَرْكَ</sub>بُلُ : ﴿ وَٱلسَّمَوَتُ مَطْوِيَنَتُ بِيَمِينِهِمُ قال: اليمين: اليد، واليد: القدرة والقوّة، يقول بَرْرَبْلُ : ﴿ وَٱلسَّمَوَتُ مَطْوِيَنَتُهُ بقدرته وقوته سبحانه وتعالى عما يشركون<sup>(1)</sup>.

**بيان؛** قال الشيخ الطبرسي <sub>كلفله</sub> : القبضة في اللغة : ما قبضت عليه بجميع كفّك أخبر الله سبحانه عن كمال قدرته فذكر أنَّ الأرض كلّها مع عظمها في مقدوره كالشيء الذي يقبض عليه القابض بكفّه فيكون في قبضته، وهذا تفهيم لنا على عادة التخاطب فيما بيننا لأنّا نقول : هذا في قبضة فلان وفي يد فلان إذا هان عليه التصرّف فيه وإن لم يقبض عليه، وكذا قوله : في قبضة فلان وفي يد فلان إذا هان عليه التصرّف فيه وإن لم يقبض عليه، وكذا قوله : في قبضة فلان وفي أمكرين أي يطويها بقدرته كما يطوي أحد منّا الشيء المقدور له طيّه بيمينه، وذكر اليمين للمبالغة في الاقتدار والتحقيق للملك، كما قال : في أو مَا مَلَكَتَ أَيَّنَنَكُمُ أي ما كانت تحت قدرتكم إذ ليس الملك يختصّ باليمين دون الشمال وسائر الجسد، وقيل : معناه انّها محفوظات مصونات بقوته واليمين : القوّة<sup>(٢)</sup>.

قال: فقلت له: يا ابن رسول الله فما معنى الخبر الذي رووه أنّ ثواب لا إله إلاّ الله النظر إلى وجه الله؟ فقال عليهم: يا أبا الصلت من وصف الله بوجه كالوجوه فقد كفر، ولكن وجه الله أنبياؤه ورسله وحججه صلوات الله عليهم، هم الذين بهم يتوجّه إلى الله يَرَيَّك ، وإلى دينه ومعرفته؛ وقال الله يَرَيَك : في كُلُّ مَنْ عَلَيَها فان () وَرَبَعَىٰ وَجَهُ رَيَّكُ <sup>(ه)</sup> وقال يَرَيَك : في كُلُ شَيَّ هَالِكُ إِلَا وَجَهَتُهُ <sup>(1)</sup> فالنظر إلى أنبياء الله ورسله وحججه يتي في درجاتهم ثواب عظيم للمؤمنين يوم القيامة؛ وقد قال النبي يا إلى أنبياء الله ورسله وحججه التي في درجاتهم ثواب عظيم

- (۱) التوحيد، ص ۱٦۱ باب ۱۷ ح ۲.
  - (٣) سورة النساء، الآية: ٨٠.
- (٥) سورة الرحمن، الآيتان: ٢٦-٢٧.
- (۲) مجمع البيان، ج ۸ ص ٤١٥.
  - (٤) سورة الفتح، الآية: ١٠.
- ۲۰. (٦) سورة القصص، الآية: ۸۸.

١ - باب / تأويل قوله تعالى: ﴿ خَلَنْتُ بِيَدَيُّ ﴾ و﴿ جَنُبِ اللَّهِ ﴾ و﴿ وَجُدُ الْتُوَّ ﴾

القيامة، وقال ﷺ: إنَّ فيكم من لا يراني بعد أن يفارقني، يا أبا الصلت إنَّ الله تبارك وتعالى لا يوصف بمكان ولا يدرك بالأبصار والأوهام.

قال: فقلت له: يا ابن رسول الله فأخبرني عن الجنّة والنار أهما اليوم مخلوقتان؟ فقال: نعم، وإنّ رسول الله تشكر قد دخل الجنّة ورأى النار لمّا عرج به إلى السماء قال: فقلت له: إنّ قوماً يقولون إنّهما اليوم مقدّرتان غير مخلوقتين. فقال تشتير: ما أولئك منّا ولا نحن منهم، من أنكر خلق الجنّة والنار فقد كذّب النبي تشكر وكذّبنا، وليس من ولايتنا على شيء، ويخلّد في نار جهنّم، قال الله تمكن : (مَنْذِهِ جَهَنَمُ الَتِي يُكَذِبُ بِهَا المَّمُوُونَ (أ) وقال فادخلني عَبِيرِ مَانٍ في نار جهنّم، قال الله تمكن : (مَنْذِهِ جَهَنَمُ التِي يُكَذِبُ بِها المُعْرِمُونَ (أ) وقال الذي تعبير مان وقال النبي على الله عليه عنه التي يتكون التي يتكون التي يتأوفون الماء والين الجنّة فناولني من رطبها فأكلته فتحول ذلك نطفة في صلبي، فلمّا هبطت إلى الأرض واقعت خديجة فحملت بفاطمة، ففاطمة حوراء إنسيّة فكلّما اشتقت إلى رائحة الجنّة شممت رائحة ابنتي فاطمة (<sup>1)</sup>.

٥ - يد، مع: الدقاق، عن الأسديّ، عن البرمكيّ، عن الحسين بن الحسن، عن بكر، عن أبي عبد الله البرقيّ، عن عبد الله بن يحيى، عن أبي أيّوب الخزّاز، عن محمّد بن مسلم قال: سألت أبا جعفر غليمًا فقلت: قوله بَخْرَيَنَكَ : ﴿يَالِلِسُ مَا مَنَعَكَ أَن نَسَجُدَ لِما خَلَقَتُ بِبَدَقُ قال: اليد في كلام العرب: القوّة والنعمة، قال الله: ﴿وَأَذَكُرَ عَبَدُنَا دَاوُدِ ذَا آلأَيَدٌ ﴾ وقال: فوالنّمَاة بَنَيْنَهَا بِأَيْبُو ﴾ أي بقوّة، وقال: ﴿وَأَيْتَدَهُم بِرُوحٍ مِنْهُ ﴾ أي قوّاهم، ويقال: لفلان عندي أيادي كثيرة أي فواضل وإحسان، وله عندي يدّ بيضاء أي نعمة<sup>(٣)</sup>.

٦ – **يد، مع؛**ابن الوليد، عن الصفّار، عن محمّد بن عيسى، عن المشرقيّ، عن عبد الله ابن قيس، عن أبي الحسن الرضا ظَلِيَمَلِا قال: سمعته يقول: بل يداه مبسوطتان. فقلت له: يدان هكذا – وأشرت بيديّ إلى يديه ـ فقال: لا لو كان هكذا لكان مخلوقاً<sup>(٤)</sup>.

**بيان:** غلّ اليد وبسطها كناية عن البخل والجود، وثني اليد مبالغة في الردّ ونفي البخل عنه، وإثبات لغاية الجود، فإنَّ غاية ما يبذله السخيّ من ماله أن يعطيه بيديه، أو للإشارة إلى منح الدنيا والآخرة، أو ما يعطى للاستدراج وما يعطى للإكرام أو للإشارة إلى لطفه وقهره.

 ٧ - فس: ﴿ كُلْ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ۞ وَيَبْغَن وَجَهُ رَبِّكَ ﴾ قال: دين ربّك. وقال عليّ بن الحسين ﷺ: نحن الوجه الذي يؤتى الله منه<sup>(٥)</sup>.

- (۱) سورة الرحمن، الآيتان: ٣٤–٤٤.
   (۲) التوحيد، ص ۱۱۷ باب ٨ ح ۲۱.
  - (٣) التوحيد، ص ١٥٣ باب ١٢ ح ١ ومعاني الأخبار، ص ١٦.
    - ٤) التوحيد، ص ١٦٨ باب ٢٥ ح ٢ ومعاني الأخبار ص ١٨.
      - (٩) تفسير القمي، ج ٢ ص ٣٢٣.

**ير؛** ابن يزيد، عن ابن أبي عمير، عن منصور مثله.

ير؛ أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن محمّد بن إسماعيل، عن منصور، عن أبي حمزة مثله.

٩ - ير؛ أحمد، عن الحسين، عن بعض أصحابنا، عن ابن عميرة، عن ابن المغيرة قال:
كنا عند أبي عبد الله عليتي فسأله رجل عن قول الله: ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجَهَتُمُ فَ قال: ما يقولون فيه؟ قلت : يقولون : يهلك كلَّ شيء إلاً وجهه الذي يقولون منه، ونحن وجه الله الذي يقتى منه، ونحن وجه الله الذي يقتى منه (<sup>٢)</sup>.

١٠ – يد، مع: ابن المتوكّل، عن السعدآباديّ، عن البرقيّ، عن أبيه، عن ربيع الورّاق، عن صالح بن سهل، عن أبي عبد الله ﷺ في قول الله ﷺ : ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجُهَتُمْ﴾ قال: نحن<sup>(٣)</sup>.

١١ – يد؛ ماجيلويه، عن محمّد العطّار، عن سهل، عن البزنطيّ، عن صفوان الجمّال، عن أبي عبد الله ﷺ في قول الله ﷺ : ﴿كُلْ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجَهَكُمْ ﴾ قال: من أتى الله بما أمر به من طاعة محمّد والأثمّة من بعده صلوات الله عليهم فهو الوجه الّذي لا يهلك، ثمَّ قرأ: ﴿مَن يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدَ أَطَاعَ ٱللَّهُ ﴾<sup>(٤)</sup>.

١٢ - وبهذا الإسناد قال: قال أبو عبد الله ﷺ: نحن وجه الله الذي لا يهلك<sup>(٥)</sup>.

١٣ - **يد؛** ابن الوليد، عن الصفّار، عن ابن يزيد، عن صفوان بن يحيى، عن أبي سعيد المكاريّ، عن أبي بصير، عن الحارث بن المغيرة النصريّ قال: سألت أبا عبد الله ﷺ عن قول الله ﷺ : ﴿كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجَهَهُمٌ ﴾ قال: كل شيء هالك إلاّ من أخذ طريق الحقّ<sup>(1)</sup>.

**بيان:** ذكر المفسّرون فيه وجهين : أحدهما أنَّ المراد به إلاَّ ذاته كما يقال : وجه هذا الأمر

(1) التوحيد، ص ١٤٩ باب ١٢ ح ١ ومعاني الأخبار، ص ١٢.
 (٢) بصائر الدرجات، ص ٧٩ ج ٢ باب ٤ ح ٦.
 (٣) التوحيد، ص ١٥٠ باب ٢٢ ح ٥ ومعاني الأخبار، ص ١٣.
 (٤) - (٥) التوحيد، ص ١٥٠ باب ٢٢ ح ٣ وح ٤.
 (٢) التوحيد، ص ١٤٩ باب ٢٢ ح ٢.

أي حقيقته. وثانيهما أنَّ المعنى ما أريد به وجه الله من العمل. واختلف على الأوّل في الهلاك هل هو الانعدام حقيقة، أو أنّه لإمكانه في معرض الفناء والعدم، وعلى ما ورد في تلك الأخبار يكون المراد بالوجه الجهة كما هو في أصل اللّغة، فيمكن أن يراد به دين الله إذ به يتوسّل إلى الله ويتوجّه إلى رضوانه، أو أئمّة الدين فإنّهم جهة الله، وبهم يتوجّه إلى الله ورضوانه ومن أراد طاعة الله تعالى يتوجّه إليهم.

1٤ - يد: أبي، عن سعد، عن ابن عيسى، عن عليّ بن سيف، عن أخيه الحسين، عن أبيه سيف بن عميرة النخعيّ، عن خثيمة قال : سألت أبا عبد الله عليك عن قول الله تمريك : أبيه سيف بن عميرة النخعيّ، عن خثيمة قال : سألت أبا عبد الله عليك عن قول الله تمريك : أكُنُ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجَهَهُم كُم قال : دينه، وكان رسول الله تشك وأمير المؤمنين عليك دين الله ووجهه وعينه في عباده، ولسانه الذي ينطق به، ويده على خلقه، ونحن وجه الله الذي يؤتى منه لن نزال في عباده ما دامت لله فيهم رويّة . قلت : وما الرويّة؟ قال : الحاجة، فإذا لم يكن لله فيهم حاجة رفعنا إليه فصنع ما أحبّ<sup>(1)</sup>.

**بيان:** قال الجوهريّ: لنا قبلك رويّة أي حاجة . انتهى . وحاجة الله مجاز عن علم الخير والصلاح فيهم .

١٥ - يدة أبي، عن سعد، عن ابن هشام، عن ابن فضّال، عن أبي جميلة، عن محمّد ابن عليّ الحلبيّ، عن أبي عن ساقية عن محمّد ابن عليّ الحلبيّ، عن أبي عبد الله عليّ قوله تَتَوَكَّنَ : ﴿ يَوَمَ يُكْشَفُ عَن سَاقية قال: تبارك عليّ الحلبيّ، عن أبي عبد الله عليّ قوله تَتَوَكَنَ : ﴿ يَوَمَ يُكَشَفُ عَن سَاقية قال: تبارك الجبّار – ثمَّ أشار إلى ساقه فكشف عنها الإزار – قال: ﴿ وَيُدْعَوْنَ إِلَى الشُجُودِ فَلَا يَسْتَطِيعُونَ ﴾ (٢) الجبّار – ثمَّ أشار إلى ساقه فكشف عنها الإزار – قال: في قوله تَتَوَعَنَ إلى ألشُجُودِ فَلَا يَسْتَطِيعُونَ ﴾ (٢) الجبّار – ثمَّ أشار إلى ساقه فكشف عنها الإزار – قال: أفحم القوم ودخلتهم الهيبة وشخصت الأبصار وبلغت القلوب الحناجر شاخصة أبصارهم ترهقهم الذلة وقد كانوا يدعون إلى السجود وهم سالمون.

قال الصدوق تلاله : قوله ﷺ : تبارك الجبّار – وأشار إلى ساقه فكشف عنها الإزار – يعني به تبارك الجبّار أن يوصف بالساق الّذي هذه صفته<sup>(٣)</sup>.

**بيان:** أفحمته: أسكتته في خصومة أو غيرها.

١٦ – **يد:** ابن الوليد، عن الصفّار، عن ابن عيسى، عن البزنطيّ، عن الحسين بن موسى، عن عبيد بن زرارة، عن أبي عبد الله علي قال: سألته عن قول الله بَمَرَيَّكُ : ﴿يَوَمَ يُكْثَفُ عَن سَاقِ﴾ قال: – كشف إزاره عن ساقه ويده الأخرى على رأسه – فقال: سبحان ربّي الأعلى. قال الصدوق: معنى قوله: «سبحان ربي الأعلى» تنزيه لله بَمَرَيَّكُ عن أن يكون له ساق<sup>(3)</sup>.

١٧ - يد، ن: المكتب والدقاق، عن الأسدي، عن البرمكي، عن الحسين بن الحسن،

- التوحيد، ص ١٥١ باب ١٢ ح ٧.
   (٢) سورة القلم، الآية: ٤٢.
- (٣) التوحيد، ص ١٥٤ باب ١٤ ح ٢. (٤) التوحيد، ص ١٥٥ باب ١٤ ح ٣.

عن بكر بن صالح، عن الحسن بن سعيد، عن أبي الحسن علي في قوله يَمْكَنَّ : ﴿ يَوْمَ يَكْنَفُ عَن سَافِهُ قال: حجاب من نور يكشف فيقع المؤمنون سجّداً، أو تدمج أصلاب المنافقين فلا يستطيعون السجود<sup>(1)</sup>. حج عن الرضا عليه مثله. **جع:** عن الرضا عظمته مثله. أي عن شيء من أنوار عظمته وآثار قدرته. واعلم أنَّ المفسّرين ذكروا في تأويل هذه الآية وجوهاً:

الأول: أنَّ المراد: يوم يشتدّ الأمر ويصعب الخطب، وكشف الساق مثل في ذلك، وأصله تشمير المخدّرات عن سوقهنّ في الهرب؛ قال حاتم:

إن عسضت به السحرب عسضها وإن شمّرت عن ساقها الحرب شمّرا

الثاني: أنَّ المعنى يوم يكشف عن أصل الأمر وحقيقته بحيث يصير عياناً؛ مستعار من ساق الشجر وساق الإنسان، وتنكيره للتهويل أو التعظيم.

الثالث: أنَّ المعنى أنَّه يكشف عن ساق جهنَّم، أو ساق العرش، أو ساق ملك مهيب عظيم.

قال الطبرسيّ كللله : ويدعون إلى السجود أي يقال لهم على وجه التوبيخ : اسجدوا فلا يستطيعون . وقيل : معناه أنَّ شدَّة الأمر وصعوبة حال ذلك اليوم تدعوهم إلى السجود وإن كانوا لا ينتفعون به ليس أنّهم يؤمرون به ، وهذا كما يفزع الإنسان إلى السجود إذا أصابه هول من أهوال الدنيا . خاشعة أبصارهم أي ذليلة أبصارهم لا يرفعون نظرهم عن الأرض ذلّة ومهانة . ترهقهم ذلّة أي تغشاهم ذلّة الندامة والحسرة وقد كانوا يدعون إلى السجود وهم سالمون أي أصحاء يمكنهم السجود فلا يسجدون يعني أنّهم كانوا يومرون بالصلاة في الدنيا فلم يفعلوا . وروي عن أبي جعفر وأبي عبد الله بملكلاه أنّهما قالا في هذه الآية : أفحم القوم ودخلتهم الهيبة وشخصت الأبصار وبلغت القلوب الحناجر لما رهقهم من الندامة والخزي والمذلّة ؛ وقد كانوا يدعون إلى السجود وهم مالمون أي يستطيعون الأخذ بما أمروا به والترك لما نهوا عنه ولذلك ابتلوا<sup>(٢)</sup>.

١٨ **- يد:** ابن الوليد، عن ابن أبان، عن الحسين بن سعيد، عن النضر، عن ابن سنان، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله تلائيًا قال: قال أمير المؤمنين تلائيًا في خطبة: أنا الهادي، وأنا المهتدي، وأنا أبو اليتامي والمساكين وزوج الأرامل، وأنا ملجاً كلّ ضعيف، ومأمن

التوحيد، ص ١٥٤ باب ١٤ ح ١ وعيون أخبار الرضا للجلي ج ١ ص ١١٠ باب ١١ ح ١٤.
 مجمع البيان، ج ١٠ ص ٩٧ في تفسير. للآية ٤١ من سورة القلم.

كلّ خائف، وأنا قائد المؤمنين إلى الجنّة، وأنا حبل الله المتين، وأنا عروة الله الوثقى وكلمة التقوى، وأنا عين الله ولسانه الصادق ويده، وأنا جنب الله الذي يقول: ﴿ أَن تَقُولَ نَفْسٌ بَحَسَرَنَى عَلَى مَا فَرَطَتُ فِي جَنْبِ اللَّهِهِ وأنا يد الله المبسوطة على عباده بالرحمة والمغفرة، وأنا باب حطّة، من عرفني وعرف حقّي فقد عرف ربّه لأنّي وصيّ نبيّه في أرضه، وحجّته على خلقه، لا ينكر هذا إلا رادٌ على الله ورسوله.

قال الصدوق: الجنب: الطاعة في لغة العرب، يقال: هذا صغير في جنب الله أي في طاعة الله يَتَزَيَّبُلُ ، فمعنى قول أمير المؤمنين عَلَيَّبُرُ : أنا جنب الله أي أنا الّذي ولايتي طاعة الله، قال الله يَتَزَيَّبُلُ : فِوْأَن تَقُولَ نَفْسُ بَحَسَرَتَنَ عَلَى مَا فَرَّطْتُ فِي جَنْبِ اللهِ أي أي أي في طاعة الله يَتَزَيَّبُلُ

بيان؛ روي عن الباقر عليم أنّه قال: معنى جنب الله أنّه ليس شيء أقرب إلى الله من رسوله، ولا أقرب إلى رسوله من وصيّه، فهو في القرب كالجنب، وقد بيّن الله تعالى ذلك في كتابه بقوله: ﴿ أَن تَقُولَ نَفْشُ بَحَسَرَتَى عَلَى مَا فَرَّطْتُ فِي جَنْبِ اللَّهِ يعني في ولاية أوليائه. وقال الطبرسيِّ <sub>كتلله</sub> : الجنب : القرب أي يا حسرتي على ما فرّطت في قرب الله وجواره، وفلان في جنب فلان أي في قربه وجواره، ومنه قوله تعالى : ﴿ وَالْعَبَاحِبِ بِالْجَعَنْبِ هذا منه مناه وقال السفر، وهو الذي يصحب الإنسان بأن يحصل بجنبه لكونه رفيقه قريباً منه ملاصقاً له . انتهى . والعين أيضاً من المجازات الشائعة أي لمّا كان شاهداً على عباده مقلعاً عليهم فكانه عينه ؛ وكذا اللسان فإنّه لمّا كان يخاطب الناس من قبل الله ويعبّر عنه في بريّته فكانّه لسانه .

٩٩ - شيء عن أبي معمّر السعديّ قال: قال عليّ بن أبي طالب ﷺ في قوله: ﴿وَلَا يَنظُرُ الِنَبِمَ﴾: يعني لا ينظر إليهم بخير لمن لا يرحمهم، وقد يقول العرب للرجل السيّد أو للملك: لا تنظر إلينا يعني أنّك لا تصيبنا بخير وذلك النظر من الله إلى خلقه<sup>(٣)</sup>.

۲۰ - يد. ن: ابن عصام، عن الكليني، عن أحمد بن إدريس، عن ابن عيسى، عن عليّ ابن سيف، عن محمّد بن عبيدة قال: سألت الرضا عليتيني عن قول الله عَزَيَتِينَ لابليس: ﴿ مَا مَنَعَكَ أَن نَسَجُدَ لِمَا خَلَقَتُ بِبَدَئَمَهُ قال: يعني بقدرتي وقوتي.

قال الصدوق <sub>تقلله</sub> : سمعت بعض مشايخ الشيعة بنيسابور يذكر في هذه الآية أنَّ الأئمة شِيَنِير كانوا يقفون على قوله : ﴿مَا مَنَعَكَ أَن تَسَجُدَ لِمَا خَلَقْتُكُم ثم يبتدؤون بقوله : ﴿ بِيَدَقُ أَسْتَكْبَرْتَ أَمْ كُنْتَ مِنَ ٱلْمَالِينَكُم قال : وهذا مثل قول القائل : بسيفي تقاتلني وبرمحي تطاعنني، كأنّه يقول : بنعمتي عليك وإحساني إليك قويت على الاستكبار والعصيان<sup>(٤)</sup>.

(۲) التوحيد، ص ١٦٤ باب ۲۲ ح ۲.

- (۱) سورة الزمر، الآية: ٥٦.
- (۳) تفسير العياشي، ج ۱ ص ۲۰۳ ح ۷۲.

**بيان:** ما ورد في الخبر أظهر ما قيل في تفسير هذه الآية، ويمكن أن يقال في توجيه التشبيه: إنّها لبيان أنَّ في خلقه كمال القدرة، أو أنَّ له روحاً وبدناً أحدهما من عالم الخلق والآخر من عالم الأمر، أو لأنَّه مصدرٌ لأفعال ملكيّة، ومنشأ لأفعال بهيميّة، والثانية كانّها أثر الشمال، وكلتا يديه يمين، وأمّا حمل اليد على القدرة فهو شائع في كلام العرب، تقول: ما لي لهذا الأمر من يد أي قوّة وطاقة، وقال تعالى : هَاؤَ يَعْفُوَا آلَذِي بِيَدِوِ. عُقَدَةُ ٱلنِّكَاجُ كُ<sup>(۱)</sup>.

وقد ذكر في الآية وجوه أخر : أحدها أنّ اليد عبارة عن النعمة، يقال : أيادي فلان في حقّ فلان ظاهرةٌ، والمراد باليدين النعم الظاهرة والباطنة أو نعم الدين والدنيا. وثانيها : أنّ المراد : خلقته بنفسي من غير توسّط كأب وأمّ وثالثها : أنّه كناية عن غاية الاهتمام بخلقه، فإنّ السلطان العظيم لا يعمل شيئاً بيديه إلا إذا كانت غاية عنايته مصروفة إلى ذلك العمل.

**أقول: سيأتي كثير من الأخبار المناسبة لهذا الباب في أبواب كتاب الإمامة وباب أسئلة** الزنديق المدّعي للتناقض في القرآن.

### ۲ - باب تأويل قوله تعالى: ﴿وَنَفَخْتُ نِبِهِ مِن رُّوحِي ﴾، و ﴿رُرُوحٌ مِنَهُ ﴾ وقوله ﷺ «خلق اللَّه آدم على صورته»

١ – يد، ن: الهمدانيّ، عن عليّ، عن أبيه، عن عليّ بن معبد، عن الحسين بن خالد قال: قلت للرضا عليه: يا ابن رسول الله إنّ الناس يروون أنّ رسول الله عليه قال: إنّ الله خلق آدم على صورته! فقال: قاتلهم الله لقد حذفوا أوّل الحديث، إنّ رسول الله عليهُ مرّ برجلين يتسابّان، فسمع أحدهما يقول لصاحبه: قبّح الله وجهك ووجه من يشبهك. فقال عليه: يا عبد الله لا تقل هذا لأخيك فإن الله بَرْتَيْلُ خلق آدم على صورته<sup>(٢)</sup>.

ع محمد بن مسلم ٢ - مع ابي، عن عليّ، عن أبيه، عن ابن ابي عمير، عن ابن أذينة، عن محمّد بن مسلم قال : سالت أبا جعفر ﷺ عن قول الله ﷺ : هُوَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوحِي ﴾<sup>(٣)</sup> قال : روح اختاره الله واصطفاه وخلقه وأضافه إلى نفسه، وفضّله على جميع الأرواح فأمر فنفخ منه في آدم ﷺ<sup>(٤)</sup>.

يد؛ حمزة العلويّ، عن عليّ، عن أبيه مثله.

٣ – يد، مع: غير واحد من أصحابنا، عن الأسديّ، عن البرمكيّ، عن الحسين بن الحسن، عن بكر، عن القاسم بن عروة، عن عبد الحميد الطائيّ، عن محمّد بن مسلم قال:

- (۱) سورة البقرة، الآية: ۳۳۷.
- (٢) التوحيد، ص ١٥٢ باب ١٢ ح ١١ وعيون أخبار الرضاج ١ ص ١١٠ باب ١١ ح ١٢.
  - (٣) سورة الحجر، الآية: ٣٩. (٤) معاني الأخبار، ص ١٧.

سالت أبا جعفر عليم عن قول الله كَرَوَيَنَ : ﴿وَنَفَخَتُ فِيهِ مِن رُّوحِ ﴾ كيف هذا النفخ؟ فقال : إنّ الروح متحرّك كالريح، وإنّما سمّي روحاً لأنّه اشتق اسمه من الريح، وإنّما أخرجه على لفظة الروح لأنّ الروح مجانس للريح، وإنّما أضافه إلى نفسه لأنّه اصطفاه على سائر الأرواح كما اصطفى بيتاً من البيوت فقال : بيتي وقال لرسول من الرسل : خليلي وأشباه ذلك، وكلّ ذلك مخلوقٌ مصنوعٌ محدَثٌ مربوبٌ مدبَّرُ<sup>(1)</sup>.

ج: مرسلاً عن محمّد، عنه ﷺ .

٤ – چ، حمران بن أعين قال : سألت أبا جعفر ﷺ عن قول الله ﷺ : ﴿وَرُوحٌ مِنْهُ ﴾ قال : هي مخلوقة خلقها الله بحكمته في آدم وفي عيسى ﷺ <sup>(٢)</sup>.

• مع: غير واحد، عن الأسدي، عن البرمكي، عن عليّ بن العبّاس، عن عبيس بن هشام، عن عبد الكريم بن عمرو، عن أبي عبد الله ﷺ في قوله ﷺ : وَلَهُ اللَّهُ عَالَيْهُمُ وَلَفَحَتُ فِيهِ بِن رُّوحِ ﴾ قال: من قدرتي<sup>(٣)</sup>.

٦ - **يد؛** بالإسناد عن العبّاس، عن ابن أسباط، عن سيف بن عميرة، عن أبي بصير، عن أبي جعفر عليمية مثله .

٧ – **يد:** القطّان، عن السكّريّ، عن الحكم بن أسلم، عن ابن عيينة، عن الجريريّ، عن أبي الورد بن ثمامة، عن علي ﷺ قال: سمع النبي ﷺ رجلاً يقول لرجل: قبّح الله وجهك ووجه من يشبهك، فقال ﷺ: مه لا تقل هذا فإنَّ الله خلق آدم على صورته.

قال الصدوق <sub>كلالل</sub>ة: تركت المشبّهة من هذا الحديث أوَّله، وقالوا : إنَّ الله خلق آدم على صورته، فضلّوا في معناء وأضلّوا<sup>(٤)</sup>.

٨ - يد: السنانيّ والمكتب والدقّاق جميعاً، عن الأسديّ : عن البرمكيّ، عن عليّ ابن العبّاس عن عبيس بن هشام، عن عبد الكريم بن عمرو، عن أبي عبد الله غليّاً في قوله بَرْزَيْنَا : فولُوله بَرْزَيْنَ الله بَرْزَيْنَا : فولُوله بَرْزَيْنَا : فولُوله بَرْزَيْنَا الله بَرْزَيْنَا الله بَرْزَيْنَا الله بُرْزَيْنَا الله بُرْزَيْنَا الله بُرْزَيْنَا الله بُرْزَيْنَا الله بُرْزَيْنَ الله بُرْزَيْنَا الله في بَرْزَيْزَيْنَا الله في بَرْزَيْنَا الله في بُرْزَيْنَا الله في بُرْزَيْنَا الله مُنْزَا الله بُرْزَيْنَا الله بُنْنَا مَنْ الله في من قدرته أنه الله في من قدرته الله في ما فلا الله بُنا الله في ما فلا الله بُنْ الله الله بُنْ الله بُنْ عاله بُنْ الله بُنْ ا

شي: عن أبي بصير، عن أبي عبد الله ﷺ مثله.

٩ - يد: ابن المتوكل، عن عليّ، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن ابن أذينة، عن أبي جعفر الأصمّ قال : سألت أبا جعفر عليًّ عن الروح الّتي في آدم والّتي في عيسى ما هما؟ قال روحان مخلوقان اختارهما واصطفاهما روح آدم وروح عيسى صلوات الله عليهما<sup>(٢)</sup>.

(۱) التوحيد، ص ۱۷۱ باب ۲۷ ح ۳ ومعاني الأخبار ص ۱۷.
 (۲) الاحتجاج، ص ۳۲۳.
 (۲) الاحتجاج، ص ۳۲۳.
 (٤) - (٥) التوحيد، ص ۱۹۲ باب ۲۷ ح ٤.

ا • ١ – **يد:** أبي، عن سعد، عن ابن عيسى، عن ابن فضّال، عن الحلبيّ وزرارة، عن أبي عبد الله ﷺ قال: إن الله تبارك وتعالى أحدٌ صمدٌ ليس له جوف، وإنّما الروح خلق من خلقه، نصر وتأييد وقوّة يجعله الله في قلوب الرسل والمؤمنين<sup>(١)</sup>.

ا ا – شي؛ عن زرارة وحمران، عن أبي جعفر، وأبي عبد الله ﷺ في قوله تعالى: ﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلرُّحِيمَ قالا : إنَّ الله تبارك وتعالى؛ وذكر مثله<sup>(٢)</sup>.

الا **- شي:** عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر ﷺ قال: سألته عن قول الله : ﴿ وَنَفَخْتُ فِيهِ بِن زُوحِي فَقَعُواْ لَمُ سَنجِدِينَ﴾ قال: روح خلقها الله فنفخ في آدم منها<sup>(٣)</sup>.

١٣ - شي: عن محمّد بن أورمة، عن أبي جعفر الأحول، عن أبي عبد الله عليه قال: سألته عن الروح الّتي في آدم، قوله: ﴿ فَإِذَا سَرَّبَتُهُمُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوحِي﴾ قال: هذه روح مخلوقة لله، والروح الّتي في عيسى بن مريم مخلوقة لله<sup>(٤)</sup>.

**١٤ - شي: في رواية سماعة عنه ﷺ خلق آدم فنفخ فيه، وسألته عن الروح قال: هي** من قدرته من الملكوت<sup>(٥)</sup>.

الله عن الم الم الم الم الم عن الم الله عن حدّه احمد، عن أبيه، عن عبد الله بن بحر عن أبي أيّوب، عن محمّد بن مسلم قال : سألت أبا جعفر علي عمّا يروون أنَّ الله بَمَرَيْنَ الله عَلَيْ العور على صورته، فقال : هي صورة محدثة مخلوقة اصطفاها الله واختارها على سائر الصور المختلفة فأضافها إلى نفسه كما أضاف الكعبة إلى نفسه، والروح إلى نفسه فقال : بيتي وقال : نفخت فيه من روحي<sup>(1)</sup>.

**چ:** عن محمّد مثله<sup>(۷)</sup>.

**بيان: ه**ذا الخبر لا ينافي ما سبق، لأنّه تأويل على تقدير عدم ذكر أوَّله، كما يرويه من حذف منه ما حذف.

تذنيب: قال السيّد المرتضى قدّس الله روحه في كتاب تنزيه الأنبياء: فإن قيل: ما معنى الخبر المرويّ عن النبي ﷺ أنّه قال: إنَّ الله خلق آدم على صورته؟ أو ليس ظاهر هذا الخبر يقتضي التشبيه وأنّ له تعالى عن ذلك صورةً؟ قلنا : قد قيل في تأويل هذا الخبر إنَّ الهاء في «صورته» إذا صحّ هذا الخبر راجعة إلى آدم ﷺ ، دون الله تعالى فكان المعنى أنّه تعالى

(1) التوحيد، ص ١٧١ باب ٢٧ ح ٢.
 (٢) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٣٣٩ في تفسير سورة الاسراء، ح ١٦٠.
 (٣) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٢٦١ ح ٨.
 (٤) - (٥) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٢٦١ ح ٩ و ١١.
 (٦) التوحيد، ص ١٠٣ باب ٦ ح ٨.

خلقه على الصورة التي قبض عليها فإنّ حاله لم يتغيّر في الصورة بزيادة ولا نقصان كما تتغيّر أحوال البشر . وذكر وجه ثانٍ وهو على أن تكون الهاء راجعة إلى الله تعالى ، ويكون المعنى أنّه خلقه على الصورة التي اختارها واجتباها لأنَّ الشيء قد يضاف إلى مختاره ومصطفيه . وذكر أيضاً وجه ثالث وهو أنّ هذا الكلام خرج على سبب معروف لأنَّ الزهريّ روى عن الحسن أنّه كان يقول : مرّ رسول الله يتفال النبيّ عنه : بئس ما قلت . فإنَّ الله خلام له ويقول : قل رسول الله يتفال النبيّ عنه : بئس ما قلت . فإنَّ الله خلام له ويقول : قبح الله ووجه من تشبهه ، فقال النبيّ عنه : بئس ما قلت . فإنَّ الله خلق آدم على صورته ، يعني صورة المضروب . ويمكن في الخبر وجه رابع وهو أن يكون المراد أنَّ الله على على صورته ، يعني صورته المضروب . ويمكن في الخبر وجه رابع وهو أن يكون المراد أنَّ الله على على صورته ، يعني صورته لينتفي بذلك الشكّ في أنَّ تأليفه من فعل غيره لأنَّ التأليف من على صورته ، والمق وهم وما الله ينه في أنَّ تأليفه من فعل غيره لأنَّ التأليف من يتعالى خلق آدم اللى خلق آدم المورة المضروب . ويمكن في الخبر وجه رابع وهو أن يكون المراد أنَّ الله من على صورته المن ورته بذلك الشكّ في أنَّ تأليفه من فعل غيره لأنَّ التأليف من يتفرى القدر البشر ، والجواهر وما شاكلها من الأجناس المخصوصة من الأعراض هي التي يتفرد القديم تعالى بالقدرة عليها ، فيمكن قبل النظر أن يكون الجواهر من فعله وتأليفها من يتفرد القديم نعالى بالقدرة عليها ، فيمكن قبل النظر أن يكون الجواهر من فعله وتأليفها من يتفرد القديم نعالى بالقدرة عليها ، فيمكن قبل النظر أن يكون الجواهر من فعله وتأليفها من يتفرد القديم نعالى بالقدرة عليها ، فيمكن قبل النظر أن يكون الجواهر من فعله وتأليفها من يتفرد القديم نوبي فكانه غلي المراد أني أنه أنه على . فعل في أن قراض على هذه المومان . وينه في أن ما ما ينفرد النها على . وكون الجواهر من فعل وأن على أن عالى . ويمكن وجه خامس وهو أن يكون المعنى أنَّ الله أنشاه على هذه الصورة التي شوهد عليها فعل غيره فكانه غلي الله ورال المن يقو المعنى أنَّ الله أنشاء على هذه الصورة الم ينقل إلى . ويمكن وجه خامس وهو أن يكون المعنى أنَّ الله أنشاء على هذه الصورة التي شوهد عليها ويمكن وجه غامس وهو أن يكون المعنى أنَّ الله أنساء على هذه الصورة التي ما ما مل ورمو ألى . في من الخبر والله

**أقول:** وفيه وجه سادس ذكره جماعة من شرّاح الحديث، وهو أنَّ المراد بالصورة الصفة من كونه سميعاً بصيراً متكلّماً، وجعله قابلاً للاتصاف بصفاته الكماليّة والجلاليّة على وجه لا يفضي إلى التشبيه، والأولى الاقتصار على ما ورد في النصوص عن الصادقين الميّيّليّن ، وقد روت العامّة الوجه الأوَّل المرويّ عن أمير المؤمنين وعن الرضا صلوات الله عليهما بطرق متعدّدة في كتبهم.

#### ٣ - باب تأويل آية النور

ا **- يد. مع:** أبي، عن سعد، عن ابن يزيد، عن العبّاس عن هلال قال: سألت الرضا ﷺ عن قول الله ﷺ (الله ﷺ : ﴿ اللَّهُ نُوُرُ السَّمَوَتِ وَالأَرْضِ<sup>َّعِ</sup> فَقَالَ: هاد لأهل السماء وهاد لأهل الأرض<sup>(٣)</sup>.

٢ - وفي رواية البرقيّ : هدى من في السماوات وهدى من في الأرض.

٣ - ج: عن العبّاس بن هلال: قال سألت أبا الحسن غَلِيَمَا عن قول الله بَجَرَبَيْنَ : ﴿ اللَّهُ نُوَرُ اَلسَّمَنُوَنِ وَٱلْأَرْضِ﴾ فقال غَلِيمَانِي : هادي من في السماوات وهادي من في الأرض<sup>(٤)</sup>.

- تنزيه الأنبياء، ص ١٢٧.
   ٣) سورة النور، الآية: ٣٥.
   ٣) الدين معد ( معد ( النائة) المعن (٣)
  - (۳) التوحيد، ص ١٥٥ باب ١٥ ح ١ ومعاني الأخبار، ص ١٥ باب ١٣ ح ٦.
     (٤) الاحتجاج، ص ٤٥٠.

٤ - يد، هع: إبراهيم بن هارون الهيستي، عن محمّد بن أحمد بن أبي الثلج، عن الحسين بن أيّوب، عن محمّد بن أيّوب، عن ملحسين بن أيّوب، عن محمّد بن مليمان، عن محمّد بن مروان الذهليّ، عن الفضيل بن يسار قال: قلت لأبي عبد الله الصادق غليتك : ﴿ مَثَلُ نُورو. كَال لي : محمّد عليه ، عن الفضيل بن يسار قال: قلت لأبي عبد الله الصادق غليتك : ﴿ مَثَلُ نُورو. كَال لي : محمّد عليه ، قلت : ﴿ كَيشْكُورَ كَال : صدر محمّد عليه المحمين بن سليمان، عن محمّد بن مروان الذهليّ ، عن الفضيل بن يسار قال: قلت لأبي عبد الله الصادق غليتك : ﴿ مَثَلُ نُورو. كَال لي : محمّد عليه ، قلت : ﴿ كَيشْكُورَ كَال : صدر محمّد عليه ، قلت : ﴿ كَيشْكُورَ عَال : صدر محمّد عليه ، قلت : ﴿ كَيشْكُورَ بَعَال : صدر محمّد عليه ، قلت : ﴿ كَيشْكُورَ بَعان : صدر ألى محمّد عليه ، قلت : ﴿ كَيْشَكُورَ بَعان : صدر ألى قال : عليه نور العلم يعني النبوة، قلت : ﴿ أَلَيمْبَاحُ فِي نُبَعَرَ فَي مَعْبَاحُ فَي نُبَعَر معني النبوة، قلت : ﴿ كَيشْكُورَ بَعان : صدر الما محمّد عليه ، قلت : ﴿ كَيشْكُورَ بَعان : صدر قال : عليه نور العلم يعني النبوة، قلت : ﴿ أَلَيمْبَاحُ فِي نُبْعَار فَ فَي عَنْ النبوة ، قلت : ﴿ كَابَهُ فَل : طبي معني النبوة ، قلت : ﴿ أَلَيمْبَاحُ فِي نُعان ، تقرأ محمّد إلى قلب علي غليه النبوة ، قلت : ﴿ كَابَهُ قال : لابي عن معان ، تعان ، تعان ، تعان ، تعان ، كانته ، فَكَن أَنْهُ مَنْ ما معان ، فال : الله عليه عليه ، قال : كانته كوك دريّ ، قلت : ﴿ يُوْتَدُ مُنَابَ مَنْ عَنْ كَال كُنْ عَرْبَيْتَهُ فَلَن ، كَانَهُ كوك دريّ ، قلت : ﴿ يُوتَدُ مَنْ مَعَان ، كانته منهما ، كانته ، كانه ، عليه من أورا كان ، كانه منها منه ، كانه ، فاله عليه علي بن أبي طالب غليقي لا يهودي ولا نُتَشْرُنُو لَلْ شَرْفِيكَمَ أولان ، كانته ، فَلَن كَان قال : يكاد العلم يخرج من فم العالم من نُنْتَوْزُ عَلَ نُورُ عَلَ نُورُ عَلَ نُورُ قال : يكاد العلم على أثر الإمام مان ألما من ، أله محمّد من قبل أن ينطق به، قلت : ﴿ نُورُ عَلَ نُورُ قال : يكاد العلم على أثر الإمام مال ال معمد من قبل أن ينطق به، قلت : ﴿ نُورُ عَلَ نُورُ كَل أُورُ كُلْ قال : المام معلى أثر الإمام مال ال المام مان أل معمد من قبل أن منطق به، قلت : ﴿ نُورُ عَلَ يُنْ يُولُ الله منه ماله الما على أمر الها معل أن المام على أثر الإمام مال ال محممد

قال الصدوق عليه: إنَّ المشبَّهة تفسَّر هذه الآية على أنَّه ضياء السماوات والأرض، ولو كان كذلك لما جاز أن توجد الأرض مظلمة في وقت من الأوقات، لا باللّيل ولا بالنهار، لأنَّ الله هو نورها وضياؤها على تأويلهم، وهو موجود غير معدوم، فوجود الأرض مظلمة بالليل ووجودنا داخلها أيضاً مظلماً بالنهار يدلُّ على أنَّ تأويل قوله: ﴿ ٱللَّهُ نُوَرُ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ﴾ هو ما قاله الرضا ١٠٠٠ المشبُّهة، وأنَّه ١٠٠٠ هادي أهل السماوات والأرض، والمبيَّن لأهل السماوات والأرض أمور دينهم ومصالحهم، فلمّا كان بالله وبهداه يهتدي أهل السماوات والأرض إلى صلاحهم وأمور دينهم كما يهتدون بالنور الّذي خلقه الله لهم في السماوات والأرض إلى إصلاح دنياهم قال: إنَّه نور السماوات والأرض على هذا المعنى، وأجرى على نفسه هذا الاسم توسَّعاً ومجازاً لأنَّ العقول دالَّة على أنَّ الله ﴾ وَالله الله الله الله الله الله ا ضياءاً، ولا من جنس الأنوار والضياء لأنَّه خالق الأنوار وخالق جميع أجناس الأشياء، وقد دلَّ على ذلك أيضاً قوله : مثل نوره وإنّما أرادبه صفة نوره، وهذا النور هو غيره لأنّه شبّهه بالمصباح وضوته الّذي ذكره، ووصفه في هذه الآية ولا يجوز أن يشبّه نفسه بالمصباح لأن الله لا شبه له ولاّ نظير فصح أنَّ نوره الَّذي شبَّهه بالمصباح إنَّما هو دلالته أهل السماوات والأرض على مصالح دينهم وعلى توحيد ربهم وحكمته وعدله ثمّ بيّن وضوح دلالته هذه وسمّاها نوراً من حيث يهتدي بها عباده إلى دينهم وصلاحهم فقال : مثله مثل كوّة وهي المشكاة فيها المصباح والمصباح هو السراج في زجاجة صافية شبيهة بالكوكب الّذي هو الكوكب المشبّه بالدرّ في لونه وهذا المصباح الَّذي في هذه الزجاجة الصافية يتوقَّد من زيت زيتونة مباركة، وأراد به زيتون الشام لأنَّه يقال: إنَّه بورك فيه لأهله، وعنى بَتَرَضَّى بقوله: ﴿لَا شَرْقِيَّةِ وَلَا غَرْبِيَةٍ﴾ أنَّ هذه الزيتونة ليست بشرقيَّة فلا تسقط الشمس عليها في وقت الغروب، ولا غربيَّة ولا تسقط الشمس عليها في وقت

(1) التوحيد، ص ١٥٧ باب ١٥ ح ٣.

الطلوع بل هي في أعلى شجرها ، والشمس تسقط عليها في طول نهارها ، فهو أجود لها وأضوء لزيتها، ثمَّ أكد وصفه لصفاء زيتها فقال: ﴿ يَكَادُ زَيُّنَّهَا يُضِيَّءُ وَلَوْ لَمْ تَمْسَسُهُ نَازُّ كالما فيها من الصفاء فبيّن أنَّ دلالات الله الّتي بها دلَّ عباده في السماوات والأرض على مصالحهم وعلى أمور دينهم في الوضوح والبيان بمنزلة هذا المصباح الَّذي في هذه الزجاجة الصافية، ويتوقَّد بها الزيت الصافي الذي وصفه، فيجتمع فيه ضوء النار مع ضوء الزجاجة وضوء الزيت وهو معنى قوله: ﴿نُورُ عَلَى نُورُ ﴾ وعنى بقوله بَجَرَيَتُ : ﴿يَهْدِى ٱللَّهُ لِنُورِهِ مَن يَشَآهُ ﴾ يعنى من عباده وهم المكلِّفون ليعرفوا بذلك ويهتدوا به ويستدلُّوا به على توحيد ربِّهم وسائر أمور دينهم، وقد دلّ الله بَيْرَجَلُ بهذه الآية وبما ذكره من وضوح دلالاته وآياته الّتي دلّ بها عباده على دينهم أنّ أحداً منهم لم يؤت فيما صار إليه من الجهل ومن تضييع الدين لشبهة ولبس دخلا عليه في ذلكٍ من قبل الله ١٠ أَذَكَانَ الله ١٠ أَنْ الله الله عَدَيْنَ لهم دلالاته وآياته على سبيل ما وصف، وأنَّهم إنَّما أوتوا في ذلك من قبل نفوسهم بتركهم النظر في دلالات الله والاستدلال بها على الله بَجْرَيَكِ وعلى صلاحهم في دينهم، وبيّن أنّه بكلِّ شيء من مصالح عباده ومن غير ذلك عليم<sup>(١)</sup>. وقد روي عن الصادق عظيمة أنَّه سنل عن قول الله يَجْرَينِكَ : ﴿ اللَّهُ نُورُ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ مَثَلُ نُورِدٍ. كَيشكُور فِهَا مِصْبَاحٌ ﴾ فقال : هو مثل ضربه الله لنا فالنبيُّ والأثمّة صلوات الله عليهم من دلالات الله وآياته الّتي يهتدي بها إلى التوحيد ومصالح الدين وشرائع الإسلام والسنن والفرائض، ولا قوّة إلّا بالله العليّ العظيم<sup>(٢)</sup>.

٥ - فس، حميد بن زياد، عن محمّد بن الحسين، عن محمّد بن يحيى، عن طلحة بن زيد، عن جعفر بن محمد، عن أبيه بي في هذه الآية : (مَنْلُ نُورِهِ) مثل هداه في قلب المؤمن، قوله : (كَيْتْكَوْرْ فِيهَا مِعْبَاعُ المشكاة : جوف المؤمن، والقنديل : قلبه، والمعمري : النور الذي جعله الله فيه . (يُوفَدُ مِن شَجَرَةِ مُبْنَرَكَةِ فَال : الشجرة : المؤمن . والمعمري : النور الذي جعله الله فيه . (يُوفَدُ مِن شَجَرَةِ مُبْنَرَكَةِ فَال : الشجرة : المؤمن . فرنَبُونَبَة وكَانَ على سواء الجبل لا غربية أي لا شرق لها ولا شرقية أي لا غرب غرب عليها . (يَكْدُ زُيْبُهُ يعني يكاد غرب لها، إذا طلعت الشمس طلعت عليها وإذا غربت غربت عليها . (يَكْدُ زُيْبُهُ يعني يكاد وسنة على منة من أور الذي جعله الله في قلبه (يُنْوَيَهُ فوان لم يتكلم . (يُورُ عَلَنَ نُورُ فويضة على فويضة، النور الذي جعله الله في قلبه (يُويَنَهُ في وإن لم يتكلم . (يُورُ عَلَن نُورُ فويضة، على فويضة، وسنة على منيشاء (ويَعْمِي بُكَمَ يُقْدُ أَنْ للنور الذي جعله الله فوانفه وسننه من يشاء (ويَعْمِي بُكْمَ النور الذي الذي الذي جعله الله لمؤمن . ثمّ قال : فالمؤمن من يتقلّم في خمسة من النور : وسنة على من يتقلّم في خمسة من النور : ألائمان ليلتَاس في وهذا مثل ضربه الله للمؤمن . ثمّ قال : فالمؤمن من يتقلّم في خمسة من النور : مله لمؤمن ، فول نور ، ومحمرجه نور ، وعلمه نور ، وكلامه نور ، ومصيره يوم القيامة إلى الجنة نور . مدخله نور ، وهذا يومن من يتقلّم في خمسة من النور : منه على منه من ، قال المؤمن من يتقلّم في خمسة من النور : مدخله نور ، ومخرجه نور ، وعلمه نور ، ومحمره من يتقلّم في خمسة من النور : مدخله نور ، ومخرجه نور ، وعلمه نور ، ومليه نور ، ومحمله نور ، ومحمرجه نور ، وعلمه نور ، ومكره نور ، ومكره نور ، ومليه يول السمو مله مثل ، قال الله : فلا تضربوا لله الأمثال "".

- (1) التوحيد، ص ١٥٥ باب ١٥ ح ١. (٢) التوحيد، ص ١٥٧ باب ١٥ ح ٢.
  - (۳) تفسير القمي، ج ۲ ص ۷۹.

بيان: قوله على الشجرة : المؤمن لعلّ المراد أنّ نور الإيمان الّذي جعله الله في قلب المؤمن يتّقد من أعمال صالحة هي ثمرة شجرة مباركة هي المؤمن المهتدي ويحتمل أن يكون المراد بالمؤمن المؤمن الكامل وهو الإمام عليتي ولا يبعد أن يكون المؤمن تصحيف الإيمان، أو القرآن، أو نحن، أو الإمام.

**توضيح: ق**وله ﷺ والمصباح الحسين أي المصباح المذكور في الآية ثانياً ، وعلى هذا الخبر تكون المشكاة والزجاجة كنايتين عن فاطمة ﷺ .

- تفسير القمي، ج ٢ ص ٧٨.
   (٢) سورة هود، الآية: ٧٣.
- (٣) مورة آل عمران، الآيتان: ٣٣-٣٣.
  (٤) سورة آل عمران، الآية: ٦٧.
  - ٥) الروضة من الكافي المطبوع مع الأصول ص ٨٤٩ ح ٥٧٤.

**أقول: س**تأتي الأخبار الكثيرة في تأويل تلك الآية في كتاب الإمامة في باب أنّهم أنوار الله .

تنويو؛ قال البيضاويّ : النور في الأصل كيفيّة تدركها الباصرة أوّلاً ، وبواسطتها سائر المبصرات، كالكيفيّة الفائضة من النيّرين على الأجرام الكثيفة المحاذية لهما، وهو بهذا المعنى لا يصحّ إطلاقه على الله تعالى إلاّ بتقدير مضاف كقولك : زيد كرم بمعنى ذو كرم، أو على تجوّز بمعنى منوّر السماوات والأرض . وقد قرئ به . فإنّه تعالى نوّرها بالكواكب وما يفيض عنها من الأنوار ، وبالملائكة والأنبياء ؛ أو مدبّرها من قولهم للرئيس الفائق في يفيض عنها من الأنوار ، وبالملائكة والأنبياء ؛ أو مدبّرها من قولهم للرئيس الفائق في وأصل الظهور هو الوجود ، كما أنَّ أصل الخفاء هو العدم ، والله سبحانه موجود بذاته ، موجد لما عداه ؛ أو الذي به يدرك ، أو يدرك أهلها من حيث إنّه يطلق على الباصرة لتعلّقها به، أو وغيرها من الكليّات والجزئيّات، الموجودات والمعدم ، والله سبحانه موجود بذاته ، موجد لمشاركتها له في توقّف الإدراك عليه ثمّ على البصيرة لأنّها أقوى إدراكاً فإنّها تدرك نفسها فيها بالتركيب والتحليل . ثمّ إنَّ همل الحفاء هو المعدومات ، ويغوص في بواطنها ويتصرّف فيها بالتركيب والتحليل . ثمّ إنَّ هذه الإدراكات ليست بذاتها ، وإلاً لما فارقتها في إذن من وغيرها من الكليّات والجزئيّات ، الموجودات والمعدومات ، ويغوص في بواطنها ويتصرّف أنواراً . ويقرب منه قول أبن عبّاس : معناه هادي من فيهما ، فهم بنوره يهتدون ؛ وإضافات أنواراً . ويقرب منه قول ابن عبّاس : معناه هادي من فيهما ، فهم بنوره يهتدون ؛ وإضافته البيما للدلالة على سعة إشراقه ، ولا شتمالهم على الأنوار الحسيّة والعقليّة ، وقصور الإدراكات البشريّة عليهما وعلى المتعلق بهما والمدلول لهما .

وَمَتَلُ نُورِهِ.﴾ صفة نوره العجيبة الشأن، وإضافته إلى ضعيره سبحانه دليل على أنَّ إطلاقه عليه لم يكن على ظاهر ﴿ كَيْفَكُوْرَ ﴾ كصفة مشكاة، وهي الكوّة الغير النافذة ﴿ يَهَ مِصَبَّعَ مُسَراج ضخم ثاقب. وقيل: المشكاة: الأُنبوبة في وسط القنديل، والمصباح: الفتيلة المستعلة ﴿ آلِسَبَاحُ فِي وَسُط القنديل، والمصباح: الفتيلة ما مستعلة ﴿ آلَسَبَحَ فِي صَفْلَهُ كَأَنًا كَوَكَ دُرِّيً كُو مَعَي مَتَلالئ المستعلة ﴿ آلَسَبَحَ فِي صَفْلَهُ مَنْهُ أَنَّهُ كَوْمَ مُو مَعَى الكوة فِي مَتَلائي معن المستعلة ﴿ آلِسَبَحَ فِي قَنديل من الزجاج ﴿ ٱلزَّجَاجَةُ كَانَهُ كَوَكَ دُرِّيً كُو مَعَي مَتَلائي معن عائله وزهرته منسوب إلى الدرّ، أو فعيل كبريق من الدر، فإنّه يدفع الظلام بضوئه، أو بعض ضوئه ما أمن لمعانه، إلا أنّه قلب همزته ياءاً، ويدلّ عليه قراءة حمزة وأبي نَجَرَعَ مُنوع من الأصل، وقداءة أبي عمرو والكسائي درّيء كشرّيب، وقد قرئ به مقلوباً ﴿ يُوَقَدُ مِن مَتَرَع على الأصل، وقراءة أبي عمرو والكسائي درّيء كشرّيب، وقد قرئ به مقلوباً ﴿ يُوَقَدُ مِن مَعَرَع مُنون المتكاثر نفعه بأن رويت بحر في أن أبنا النه الزيتون المتكاثر نفعه بأن رويت بحرو في النه الذري أوقد؛ وحمزة واليتون المتكاثر نفعه بأن رويت نعرو وابن عامر وحفق بل بكر على الذيتون المتكاثر نفعه بأن رويت نعم وابن عامر وحفص بالياء، والنه المصباح من شجرة الزيتون المتكاثر نفعه بأن رويت نعم وابن عامر وحفص بالياء، والمناء للمفعول من أوقد؛ وحمزة والكسائي وأبو بكر بالتاء نافع وابن عامر وحفص بالياء، والمناء للمفعول من أوقد؛ وحمزة والكسائي وأبو بكر بالتاء نافع وابن عامر وحفص بالياء، والناء للمفعول من أوقد؛ وحمزة والكسائي وأبو بكر بالتاء نافع وابن عامر وحفص بالياء، والمناء للمفعول من أوقد؛ وحمزة والكسائي وأبو بكر بالتاء نافع وابن عامر وحفص بالياء، والناء للمفعول من أوقد؛ ومعن والزيتونة عنها تفذيم بن رائلا وأبو بكر بالتاء نافع وابن عامر وحفص بالياء، والمغاول من أوقد؛ وحمزة والكسائي وأبو بكر بالناء بالفي وابن عام وحفو باليا أبو مؤلم وأبو بكريبيترة وأبو مَرْيَبَتْ أبه من أوقد؛ وحمزة والكسائي وأبو وأبو بكريبيترة من بالغلام مان وأبو مو فريب رولاً شَرِيبَة أول محروء وحمزة والكسائي وأبو مؤلم بالغا ورزين بالغل مان ما في وسلم النوب مول أبو من بل في وسلم أبو مو وسم ما موله ويو أبو مربو وألا مَرْيبيترة مو

أجود الزيتون، أو لا في مضحى تشرق الشمس عليها دائماً فتحرقها ومقناة تغيب عنها دائماً فيتركها نيَّا. وفي الحديث: لا خير في شجرة ولا في نبات في مقناة، ولا خير فيها في مضحى. ﴿ يَكَادُ زَيَّتُهَا يُضِيَّءُ وَلَوٌ لَمَر تَمْسَسَّهُ نَـارُّ﴾ أي يكاد يضيء بنفسه من غير نار لتلالته وفرط بيضه<sup>(1)</sup> ﴿ نُورُّ عَلَى نُورُّ﴾ متضاعف فإنّ نور المصباح زاد في إنارته صفاء الزيت وزهرة القنديل، وضبط المشكاة لأشعته.

وقد ذكر في معنى التمثيل وجوه :

**الأوّل**: أنّه تمثيل للهدى الّذي دلّ عليه الآيات البيّنات في جلاء مضمونها وظهور ما تضمّنته من الهدى المشكاة المنعوتة . أو تشبيه للهدى من حيث إنّه محفوظ من ظلمات أوهام الناس وخيالاتهم بالمصباح، وإنَّما ولي الكاف المشكاة لاشتمالها عليها، وتشبيهه به أوفق من تشبيهه بالشمس . أو تمثيل لما نوّر الله به قلب المؤمن من المعارف والعلوم بنور المشكاة المثبت فيها من مصباحها، ويؤيّده قراءة أبيّ مثل نور المؤمن. أو تمثيل لما منح الله عباده من القوى الدرّاكة الخمس المترتّبة الّتي بها المعاش والمعاد، وهي الحاسّة الّتي تدرك المحسوسات بالحواس الخمس، والخياليَّة التي تحفظ صورة تلك المحسوسات لتعرضها على القوَّة العقليَّة متى شاءت، والعلميَّة الَّتي تدرك الحقائق الكليَّة، والمفكَّرة وهي التي تؤلُّف المعقولات لتستنتج منها علم ما لم تعلم، والقوَّة القدسيَّة الَّتي يتجلَّى فيها لوائح الغيبَ وأسرار الملكوت المختصّة بالأنبياء والأولياء المعنيَّة بقوله تعالى : ﴿ وَلِنَكِن جَعَلْنَهُ نُوَرًا نَهْدِي بِدِ مَن نَشَآة مِنْ عِبَادِنَأ**ً﴾<sup>(٢)</sup> بالأشياء الخمسة المذكورة في الآية، وهي المشكاة، والزجاجة،** والمصباح، والشجرة، والزيت، فإنَّ الحاسَّة كالمشكاة لأنَّ محلُّها كالكوَّة، ووجهها إلى الظاهر لا يدرك ما وراءها وإضاءتها بالمعقولات لا بالذات؛ والخياليَّة كالزجاجة في قبول صور المدركات من الجوانب وضبطها للأنوار العقليَّة، وإنارتها بما يشتمل عليها من المعقولات؛ والعاقلة كالمصباح لإضاءتها بالإدراكات الكليَّة، والمعارف الإلهية؛ والمفكّرة كالشجرة المباركة لتأديتها إلى ثمرات لا نهاية لها؛ والزيتونة المثمرة بالزيت الذي هو مادة المصابيح التي لا تكون شرقية ولا غربية، لتجرّدها عن اللّواحق الجسميّة، أو لوقوعها بين الصور والمعاني متصرّفة في القبيلتين، منتفعة من الجانبين؛ والقوّة القدسيَّة كالزيت فإنَّها لصفائها وشدَّة ذكائها تكاد تضيء بالمعارف من غير تفكَّر ولا تعليم أو تمثيل للقوّة العقليّة في مراتبها بذلك فإنّها في بدء أمرها خالية عن العلوم، مستعدّة لقبولها كالمشكاة، ثمَّ ينتقش بالعلوم الضروريَّة بتوسُّط إحساس الجزئيَّات بحيث يتمكَّن من تحصيل النظريّات فتصير كالزجاجة متلألثة في نفسها قابلة للأنوار، وذلك التمكّن إن كان بفكر واجتهاد فكالشجرة الزيتونة، وإن كان بالحدس فكالزيت، وإن كان بقوّة قدسيّة فكالّذي يكاد

<sup>(</sup>٢) سورة الشورى، الآية: ٥٢.

<sup>(1)</sup> الظاهر: بياضه.

زيتها يضيء لأنّها تكاد تعلم وإن لم تتّصل بملك الوحي والإلهام الّذي مثله النار من حيث إنّ العقول تشتعل عنها، ثمّ إذا حصلت لها العلوم بحيث يتمكّن من استحضارها متى شاءت كان كالمصباح، فإذا استحضرها كان نوراً على نور يهدي الله لنوره الثاقب من يشاء، فإنّ الأسباب دون مشيئته لاغية، إذ بها تمامها ﴿ وَيَغْبِيبُ ٱللَّهُ ٱلْأَمَّنَالَ لِلنَّاسِ﴾ إدناءاً للمعقول من المحسوس توضيحاً وبياناً ﴿ وَٱللَّهُ بِصَحُلَ شَقَءٍ عَلِيمٌ كَمَ معقولاً كان أو محسوساً، ظاهراً أو خفياً، وفيه وعد ووعيد لمن تدبّرها ولمن لم يكترث بها<sup>(1)</sup>. انتهى .

وقال الطبرسي تلقة : اختلف في هذا التشبيه والمشبّه به على أقوال : أحدها أنّه مثل ضربه الله لنبيّه محمّد تلقي فالمشكاة صدره، والزجاجة قلبه، والمصباح فيه النبوّة، لا شرقيّة ولا غربيّة أي لا يهوديّة ولا نصرانيّة، يوقد من شجرة مباركة يعني شجرة النبوّة وهي إبراهيم، يكاد نور محمّد يتبيّن ولو لم يتكلّم به كما أنّ ذلك الزيت يكاد يضيء ولو لم تمسسه نار أي تصيبه النار . وقيل : إنَّ المشكاة إبراهيم، والزجاجة إسماعيل، والمصباح محمّد، كما سمّي ولا غربيّة : لا نصرانيّة ولا يهوديّة، لأنَّ النصارى تصلّي أكثر الأنبياء من صلبه، لا شرقيّة ولا غربيّة : لا نصرانيّة ولا يهوديّة، لأنَّ النصارى تصلّي إلى المشرق، واليهود تصلّي إلى ولا غربيّة : لا نصرانيّة ولا يهوديّة، لأنَّ النصارى تصلّي إلى المشرق، واليهود تصلّي إلى المغرب، يكاد زيتها يضيء أي يكاد محاسن محمّد تظهر قبل أن يوحى إليه، نور على نور أي المغرب، يكاد زيتها يضيء أي يكاد محاسن محمّد تظهر قبل أن يوحى إليه، نور على نور أي النبي من نسل نبيّ . وقيل : إنَّ المشكاة عبد المطّلب، والزجاجة عبد الله، والمصباح هو النبي من الله يتكلّ مرابية ولا يهوديّة، لأنَّ النصارى تصلي إلى المشرق، واليهود تصلّي إلى المغرب، يكاد زيتها يضيء أي يكاد محاسن محمّد تظهر قبل أن يوحى إليه، نور على نور أي نبيّ من نسل نبيّ . وقيل : إنَّ المشكاة عبد المطّلب، والزجاجة عبد الله، والمصباح هو النبي خاني من الذي أي المشكاة عبد المقلب، والزجاجة عبد الله ولوي عن الرضا غلينا اله النبي أن نحن المشكاة، والمصباح محمد نشري يهدي الله لولايتنا من أحبً .

وثانيها : أنّها مثل ضربه الله للمؤمن ؛ المشكاة نفسه، والزجاجة صدره، والمصباح الإيمان، والقرآن في قلبه، توقد من شجرة مباركة هي الإخلاص لله وحده لا شريك له، فهي خضراء ناعمة كشجرة التفّت بها الشجر فلا يصيبها الشمس على أيّ حال كانت لا إذا طلعت ولا إذا غربت، وكذلك المؤمن قد احترز من أن يصيبه شيء من الفتن، فهو بين أربع خلال : إن أُعطي شكر، وإن ابتلي صبر، وإن حكم عدل، وإن قال صدق ؛ فهو في سائر الناس كالرجل الحيّ يمشي بين قبور الأموات، نور على نور كلامه نور وعمله نور ومدخله نور ومخرجه نور ومصيره إلى نور يوم القيامة. عن أبيٍّ بن كعب.

وثالثها : أنّه مثل القرآن في قلب المؤمن فكما أنَّ هذا المصباح يستضاء به وهو كما هو لا ينقص فكذلك القرآن يهتدى به ويعمل به، فالمصباح هو القرآن، والزجاجة قلب المؤمن، والمشكاة لسانه وفمه، والشجرة المباركة شجرة الوحي، يكاد زيتها يضيء تكاد حجج القرآن تتضح وإن لم يقرأ. وقيل : تكاد حجج الله على خلقه تضيء لمن تفكّر فيها وتدبّرها ولو لم

(۱) تغسير البيضاوي، ج ۱ ص ۱۹۸.

ينزل القرآن، نور على نور يعني أنَّ القرآن نور مع سائر الأدلَّة قبله، فازدادوا به نوراً على نور<sup>(1)</sup>. انتهى كلامه ظلَّله.

٤ - باب معنى حجزة الله عز وجل

ا – يد: ماجيلويه، عن عمّه، عن البرقيّ، عن أبيه، عن محمّد بن سنلن، عن أبي الجارود، عن محمّد بن شبر الهمداني قال: سمعت محمّد بن الحنفيّة يقول: حدَّثني أمير المؤمنين ﷺ أنّ رسول الله ﷺ يوم القيامة آخذ بحجزة الله، ونحن آخذون بحجزة نبيّنا وشيعتنا آخذون بحجزتنا.

قلت : يا أمير المؤمنين وما الحجزة؟ قال : الله أعظم من أن يوصف بحجزة أو غير ذلك، ولكن رسول الله ﷺ آخذ بأمر الله، ونحن آل محمّد آخذون بأمر نبيّنا، وشيعتنا آخذون بأمرنا<sup>(۲)</sup>.

٢ – يد، ٥: أبي، عن سعد، عن ابن عيسى، عن الحسن بن عليّ الخزّاز، عن أبي الحسن الرضا علي الله قال: إنّ رسول الله تشاكل يوم القيامة آخذ بحجزة الله، ونحن آخذون بحجزة نبيّنا، وشيعتنا آخذون بحجزتنا. ثمَّ قال: الحجزة: النور<sup>(٣)</sup>.

**بيان:** الأخذ بالحجزة كناية عن التمسّك بالسبب الّذي جعلوه في الدنيا بينهم وبين ربّهم ونبيّهم وحججهم أي الأخذ بدينهم وطاعتهم ومتابعة أمرهم، وتلك الأسباب الحسنة تتمثّل في الآخرة بالأنوار، فإذا عرفت ذلك فاعلم أنَّ مضامين تلك الأخبار ترجع إلى أمر واحد،

- (1) مجمع البيان، ج ٧ ص ٢٥١ في تفسير لسورة النور الآية: ٣٥.
   (۲) التوحيد، ص ١٦٥ باب ٢٣ ح ١.
- (۳) التوحيد، ص ١٦٥ باب ٢٣ ح ٢ وعيون اخبار الرضا عظيمة ج ١ ص ١١٦ باب ١١ ح ٢٠.
  - (٤) التوحيد، ص ١٦٦ باب ٢٣ ح ٣ و٤.

فقوله عليتي في الخبر الأوَّل: ولكن رسول الله عن آخذ بأمر الله أي بما عمل به من أوامر الله فيحتج في ذلك اليوم ويتمسّك بأنّه عمل بما أمره الله به؛ وكذا النور الّذي ورد في الخبر الثاني يرجع إلى ذلك، إذ الأديان والأخلاق والأعمال الحسنة أنوار معنويّة تظهر للناس في القيامة؛ والثالث ظاهر. قال الجزريّ: فيه: إنَّ الرحم أخذت بحجزة الرحمن أي اعتصمت به والتجأت إليه مستجيرة. وأصل الحجزة موضع شدّ الإزار، ثمَّ قيل للإزار: حجزة للمجاورة، واحتجز الرجل بالإزار: إذا شدّه على وسطه، فاستعاره للاعتصام والالتجاء والتمسّك بالشيء والتعلّق به، ومنه الحديث الآخر : يا ليتني آخذ بحجزة الله عنوية أي بسبب منه.

#### ٥ – باب نفي الرؤية وتأويل الآيات فيها

الآيات: **النساء «٤٤؛ ﴿** وَالَّذِينَ ءَامَنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ. وَلَتَمَ يُغَرِّقُوا بَيْنَ أَحَدٍ مِنْهُمْ أَوْلَيْهِكَ سَوْفَ يُؤْتِيهِمْ أُجُورَهُمَّ وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا زَجِيمَكِهِ «١٥٢».

الأنعام «٦»؛ ﴿ لَا تُدَرِكُهُ ٱلْأَبْمَنَذُ وَهُوَ يُدَرِكُ ٱلْأَبْمَنَزُ وَهُوَ ٱللَّطِيفُ ٱلْمَبِيرُ «١٠٣».

١ - لي: أحمد بن عليّ بن إبراهيم بن هاشم، عن عليّ بن معبد، عن واصل، عن عبد الله بن سنان، عن أبيه قال: حضرت أبا جعفر محمّد بن عليّ الباقر عليه ودخل عليه رجل من الخوارج فقال: يا أبا جعفر أيّ شيء تعبد؟ قال: الله، قال: رأيته؟ قال: لم تره رجل من الخوارج فقال: يا أبا جعفر أيّ شيء تعبد؟ قال: الله، قال: رأيته؟ قال: لم تره العيون بمشاهدة العيان، ورأته القلوب بحقائق الإيمان، لا يعرف بالقياس، ولا يدرك بالحواس، في حكمه العيون بمشاهدة العيان، ورأته القلوب بحقائق الإيمان، لا يعرف بالقياس، ولا يدرك رجل من الخوارج فقال: يا أبا جعفر أيّ شيء تعبد؟ قال: الله، قال: رأيته؟ قال: لم تره العيون بمشاهدة العيان، ورأته القلوب بحقائق الإيمان، لا يعرف بالقياس، ولا يدرك في حكمه العيون بمشاهدة العيان، ورأته القلوب ورفي معروف بالإيمان، لا يعرف بالقياس، ولا يدرك ربالحواس، لا يعرف بالقياس، ولا يدرك ألكواس، ولا يشبه بالناس، موصوف بالآيات، معروف بالعلامات، لا يجعل رسالته أله ألكوال ألله أله إله إله إلاً هو. قال: فخرج الرجل وهو يقول: الله أعلم حيث يجعل رسالته أله.

**يد:** أبي، عن عليّ، عن أبيه، عن عليّ بن معبد، عن عبد الله بن سنان، عن أبيه مثله. **چ:** مرسلاً عن عبد الله بن سنان، عن أبيه مثله<sup>(٢)</sup>.

بيان؛ قوله عليمان المعانق الإيمان أي بالعقائد التي هي حقائق أي عقائد عقلية ثابتة يقينية لا يتطرّق إليها الزوال والتغيّر، هي أركان الإيمان؛ أو بالأنوار والآثار التي حصلت في القلب من الإيمان؛ أو بالتصديقات والإذعانات التي تحقّ أن تسمّى إيماناً؛ أو المراد بحقائق الإيمان ما ينتمي إليه تلك العقائد من البراهين العقليّة فإنّ الحقيقة ما يصير إليه حقّ الأمر ووجوبه ذكره المطرزيّ في الغريبين. لا يعرف بالقياس أي بالمقايسة بغيره. وقوله عليّية : ولا يشبه بالناس كالتعليل لقوله : لا يدرك بالحواسّ. موصوف بالآيات أي إذا أريد أن يذكر ويوصف يوصف بأنّ له الآيات الصادرة عنه المنتمية إليه، أو أنّما يوصف بالصفات الكمالية بما يشاهد من آيات قدرته وعظمته، وينزّه عن مشابهتها لما يرى من العجز والنقص فيها.

(١) أمالي الصدوق، ص ٢٢٩ مجلس ٧٢ - ٤٤. (٢) التوحيد، ص ١٠٨ باب ٨ - ٥.

<sup>×</sup> - يد، لي: القطّان والدقّاق والسناني، عن ابن زكريّا القطّان، عن محمّد بن العبّاس، عن محمّد بن أبي السريّ، عن أحمد بن عبد الله بن يونس، عن ابن طريف، عن الأصبغ – في حديث – قال: قام إليه رجل يقال له: ذعلب، فقال: يا أمير المؤمنين هل رأيت ربّك؟ فقال: ويلك يا ذعلب لم أكن بالّذي أعبد ربّاً لم أره.

قال: فكيف رأيته؟ صفه لنا. قال: ويلك لم تره العيون بمشاهدة الأبصار، ولكن رأته القلوب بحقائق الإيمان. ويلك يا ذعلب إنّ ربّي لا يوصف بالبعد ولا بالحركة ولا بالسكون ولا بالقيام قيام انتصاب ولا بجيئة ولا بذهاب، لطيف اللطافة لا يوصف باللطف، عظيم العظمة لا يوصف بالعظم، كبير الكبرياء لا يوصف بالكبر، جليل الجلالة لا يوصف بالغلظ، رؤوف الرحمة لا يوصف بالرقّة، مؤمن لا بعبادة، مدرك لا بمجسّة، قائل لا بلفظ، هو في الأشياء على غير ممازجة، خارج منها على غير مباينة، فوق كلّ شيء ولا يقال شيء فوقه، أمام كلّ شيء ولا يقال له أمام، داخل في الأشياء لا كشيء في شيء داخل، وخارج منها لا كشيء من شيء خارج. فخرَّ ذعلب مغشياً عليه. الخبر<sup>(۱)</sup>.

بيان: ذعلب بكسر الذال المعجمة وسكون العين المهملة وكسر اللآم كما ضبطه الشهيد تقله. والأبصار بفتح الهمزة ويحتمل كسرها. قوله عن : لطيف اللطافة أي لطافته لطيفة عن أن تدرك بالعقول والأفهام، ولا يوصف باللطف المدرك لعباده في دقائق الأشياء ولطائفها، وعظمته أعظم من أن تحيط بها الأذهان، وهو لا يوصف بالعظم الذي يدركه مدارك الخلق من عظائم الأشياء وجلائلها، وكبرياؤه أكبر من أن يوصف ويعبّر عنه بالعبادة والبيان، وهو لا يوصف بالكبر الذي يتصف به خلقه، وجلالته أجلّ من أن تصل إليها أفهام الخلق، وهو لا يوصف بالكبر الذي يتصف به خلقه، وجلالته أجلّ من أن تصل إليها أفهام مدارك الخلق من عظائم الأشياء وجلائلها، وكبرياؤه أكبر من أن يوصف ويعبّر عنه بالعبادة والبيان، وهو لا يوصف بالكبر الذي يتصف به خلقه، وجلالته أجلّ من أن تصل إليها أفهام الخلق، وهو لا يوصف بالكبر الذي يتصف به خلقه، وجلالته أجلّ من أن تصل إليها أنهام الخلق، وهو لا يوصف بالكبر الذي يتصف به خلقه، ورجلالته أجلّ من أن تصل إليها أنهام الخلق، ومن لا يوصف بالكبر الذي يتصف به خلقه، منه الخلق به والمراد بالغلظ إمّا الغلظ من الخلق من من الخلق. قوله عنه: نها به من الخلق به والمراد بالغلظ إما الغلظ عن الخلق أو الخشونة في الخلق. قوله عنه: : لا يوصف بالرقة أي رقة القلب لأنه من صفات الخلق بل المراد فيه تعالى غايته. قوله عنه: : مؤمن لا بعبادة أي يؤمن عباده من عذابه، من غير أن يستحقّوا ذلك بعبادة، أو يطلق عليه المؤمن لا كما يطلق بمعنى الايمان والاذعان والتعبّد. قوله عنه: لا بلغظ أي من غير تلفّظ بلسان أو من غير احتياج إلى إظهار لفظ بل يلقي في قلوب من يشاء من خلقه ما يشاء.

٣ - لي: عليّ بن أحمد بن موسى، عن الصوفيّ، عن الرويانيّ، عن عبد العظيم الحسنيّ، عن إبراهيم بن أبي محمود قال: قال عليّ بن موسى الرضا عليّ في قول الله تَتَزَيَّنُ : وَرُجُوْ يَوَمَهِزِ نَاضِرُهُ إِلَى رَبِّهَا نَاظِرَهُ إِنَّ ﴾ (٢) قال: يعني مشرقة تنتظر ثواب رتبها (٣).

- التوحيد، ص ٣٠٥ باب ٤٣ ح ١ وأمالي الصدوق ص ٢٨١ مجلس ٥٥ ح ١.
  - (٢) سورة القيامة، الآيتان: ٢٢-٢٣.
  - (٣) أمالي الصدوق، ص ٣٣٤ مجلس ٢٤ ح ١.

**يد، ن:** الدقّاق، عن الصوفيّ مثله. ج: مرسلاً مثله<sup>(۱)</sup>. **بيان:** اعلم أنّ للفرقة المحقّة في الجواب عن الاستدلال بتلك الآية على جواز الرؤية وجوهاً:

الاول: ما ذكره ﷺ في هذا الخبر من أنَّ المراد بالناظرة المنتظرة كقوله تعالى: (فَنَاظِرَةٌ بِمَ يَرْجِعُ ٱلْمُرْسَلُونَ)<sup>(٢)</sup> روي ذلك عن مجاهد، والحسن، وسعيد بن جبير والضحاك، وهو المرويّ عن عليّ ﷺ. واعترض عليه بأنّ النظر بمعنى الانتظار لا يتعدّى بإلى. وأجيب بأنّ تعديته بهذا المعنى بإلى كثيرة، كما قال الشاعر:

إنبي إليك لسما وعدت لسناظر نظر الفقير إلى الغنيّ الموسر وقال آخر:

ويــوم بــذي قــار رأيــت وجــوهــهــم إلى الـموت من وقع السيـوف نـواظر والشواهد عليه كثيرة مذكورة في مظانّه؛ ويحكي عن الخليل أنّه قال: يقال:

نظرت إلى فلان بمعنى انتظرته . وعن ابن عبّاس أنه قال : العرب تقول : إنّما أنظر إلى الله شمَّ إلى فلان ، وهذا يعمّ الأعمى والبصير ، فيقولون : عيني شاخصة إلى فلان وطامحة إليك ، ونظري إلى الله وإليك . وقال الرازيّ : وتحقيق الكلام فيه أنّ قولهم في الانتظار : «نظرته» بغير صلة فإنّما ذلك في الانتظار لمجيء الإنسان بنفسه ، فأمّا إذا كان منتظراً لرفده ومعونته فقد يقال فيه : نظرت إليه . انتهى . وأُجيب أيضاً بأنّا لا نسلّم أنّ لفظة إلى صلة للنظر ، بل هو واحد الآلاء ، ومفعول به للنظر بمعنى الانتظار ، ومنه قول الشاعر :

أبــيــض لا يــرهــب الــهــزال ولا يــقــطــع رحــمــاً ولا يــخــون إلــي أي لا يخون نعمة.

الثاني: أن يكون فيه حذف مضاف أي إلى ثواب ربّها أي هي ناظرة إلى نعيم الجنّة حالاً بعد حال فيزداد بذلك سرورها، وذكر الوجوه والمراد به أصحاب الوجوه. روي ذلك عن جماعة من علماء المفسّرين من الصحابة والتابعين وغيرهم.

الثالث: أن يكون إلى بمعنى عند وهو معنى معروف عند النحاة وله شواهد، كقول الشاعر:

فـهـل لـكـمُ فـيـمـا إلـيَّ فـإنّـنـي طبيب بما أعيى النطاسيّ حذيماً أي فيما عندي، وعلى هذا يحتمل تعلّق الظرف بناضرة وبناظرة. والأوّل أظهر. الرابع: أن يكون النظر إلى الربّ كناية عن حصول غاية المعرفة بكشف العلائق الجسمانيّة فكأنّها ناظرة إليه تعالى كقوله ﷺ: «اعبد الله كأنك تراه».

الإحتجاج، ص ٣٢١.
 الإحتجاج، ص ٣٢١.

**بيان؛** هذه الآية إحدى الدلالات الّتي استدلّ بها النافون للرؤية وقرّروها بوجهين: أحدهما أنَّ إدراك البصر عبارة شائعة في الإدراك بالبصر إسناداً للفعل إلى الآلة، والإدراك بالبصر هو الرؤية بمعنى اتّحاد المفهومين أو تلازمهما، والجمع المعرّف باللاّم عند عدم قرينة العهديّة والبعضيّة للعموم والاستغراق بإجماع أهل العربيّة والأصول وأئمّة التفسير، وبشهادة استعمال الفصحاء، وصحّة الاستثناء، فالله سبحانه قد أخبر بأنّه لا يراه أحد في المستقبل، فلو رآه المؤمنون في الجنّة لزم كذبه تعالى وهو محال.

واعترض عليه بأنَّ اللاّم في الجمع لو كان للعموم والاستغراق كما ذكرتم كان قوله: لا تدركه الأبصار موجبة كلّية، وقد دخل عليها النفي، فرفعها هو رفع الإيجاب الكلّي، ورفع الإيجاب الكلّيّ سلب جزئيّ، ولو لم يكن للعموم كان قوله: لا تدركه الابصار سالبة مهملة في قوة الجزئية، فكان المعنى لا تدركه بعض الأبصار، ونحن نقول بموجبة حيث لا يراه الكافرون، ولو سلّم فلا نسلّم عمومه في الأحوال والأوقات فيحمل على نفي الرؤية في الدنيا جمعاً بين الادلة.

والجواب أنّه قد تقرّر في موضعه أنَّ الجمع المحلّى باللاّم عامَّ نفياً وإثباتاً في المنفيّ والمثبت كقوله تعالى : ﴿وَمَا اللَّهُ يُرِيدُ ظُلْمًا لِلْعِبَادِ ﴾<sup>(٣)</sup> وَهُمَا عَلَى الْمُحْسِنِينَ مِن سَبِيلَ ﴾ لم يرد في سياق النفي في شيء من الكتاب الكريم إلاّ بمعنى عموم النفي، ولم يرد لنفي العموم أصلاً ، نعم قد اختلف في النفي الداخل على لفظة كلّ لكنّه في القرآن المجيد أيضاً بالمعنى الّذي ذكرنا كقوله تعالى : ﴿وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُعْتَالٍ فَخُورٍ ﴾<sup>(٥)</sup> إلى غير ذلك، وقد اعترف بما ذكرنا في شرح المقاصد وبالغ فيه ؛ وأمّا منع عموم الأحوال والأوقات فلا يخفى اعترف بما ذكرنا في شرح المقاصد وبالغ فيه ؛ وأمّا منع عموم الأحوال والأوقات فلا يخفى فساده فإنَّ النفي المطلق الغير المقيّد لا وجه لتخصيصه بعض الأوقات إذ لا ترجيح لبعضها على بعض ، وهو أحد الأدلّة على العموم عند علماء الأصول، وأيضاً صحة الاستثناء دليل وقال تعالى : ﴿وَلا يَشْبُلُوُنُنَ إلى قوله : ﴿ إِلَّا أَن يَأْتِينَ ﴾ وقال: . وقال تعالى : ووَلا يَشْبُلُونُنَ إلى قوله : ﴿ إِلَّا أَن يَأْتِينَ ﴾ وقال : ﴿لا تُخْرِبُوهُونَ ﴾ وقال تعالى : وولا يَشْبُلُونُ إلى قوله : ﴿ إِلَا أَن يَأْتِينَ ﴾ وقال : ولا تُعلم المعيد ؟ منه منه الذي المعلق الغير المقيد لا وجه لتخصيصه بعض الأحوال والأوقات فلا يخفى على بعض ، وهو أحد الأدلّة على العموم عند علماء الأصول ، وأيضاً صحة الاستثناء دليل وقال تعالى : ووَلا تَشْبُلُونُنَ إلى قوله : ﴿ إِلاً أَن يَأْتِينَ وقال : ولا تُغْرِبُوهُونَ إلى قوله ﴿ إِلَا وقال تعالى : وأي أيضاً كلّ نفي ورد في القرآن بالنسبة إلى ذاته تعالى فهو للتأبيد وعموم الأوقات لا سيّما فيما قبل هذه الآية ، وأيضاً عدم إدراك الأبصار جميعاً لشيء لا يختص بشيء من

- (١) سورة الأنعام، الآية: ١٠٣.
  - (٣) سورة غافر، الآية: ٣١.
  - (٥) سورة لقمان، الآية: ١٨.

- (٢) أمالي الصدوق، ص ٣٣٤ مجلس ٢٤ ح ٢.
  - (٤) سورة التوبة، الآية: ٩١.

٥ – باب / نفي الرؤية وتأويل الآيات فيها

الموجودات خصوصاً مع اعتبار شمول الأحوال والأوقات فلا يختصُّ به تعالى فتعيّن أن يكون التمدّح بعدم إدراك شيء من الأبصار له في شيء من الأوقات.

وثانيهما : أنّه تعالى تمدّح بكونه لا يرى فإنّه ذكره في أثناء المدائح، وما كان من الصفات عدمه مدحاً كان وجوده نقصاً يجب تنزيه الله تعالى عنه، وإنّما قلنا من الصفات احترازاً عن الأفعال كالعفو والانتقام فإنَّ الأوّل تفضّل، والثاني عدل، وكلاهما كمال.

٩ - في: الطالقاني، عن ابن عقدة، عن المنذر بن محمد، عن عليّ بن إسماعيل الميثمي، عن إسماعيل بن الماعيل بن إسماعيل الميثمي، عن إسماعيل بن الفضل قال: سألت أبا عبدالله جعفر بن محمّد الصادق عشي عن الله تبارك وتعالى هل يُرى في المعاد؟ فقال: سبحان الله وتعالى عن ذلك علوّاً كبيراً يا ابن الفضل إنّ الأبصار لا تدرك إلا ما له لون وكيفية، والله خالق الألوان والكيفية<sup>(1)</sup>.

٢ - يد، ٥، لي: الهمداني، عن علي، عن أبيه، عن الهروي قال: قلت لعليّ ابن موسى الرضا ﷺ: يا ابن رسول الله ما تقول في الحديث الذي يرويه أهل الحديث أنّ المؤمنين يزورون ربّهم من منازلهم في الجنّة؟ فقال ﷺ: يا أبا الصلت إنّ الله تبارك وتعالى فضّل نبيّه محمّداً ﷺ على جميع خلقه من النبيّين والملائكة وجعل طاعته طاعته ومايعته مبايعته، وزيارته في الدنيا والملائكة وجعل طاعته طاعته طاعته مبايعته مبايعته، وزيارته في الدنيا والملائكة وجعل طاعته طاعته طاعته ومبايعته مبايعته، وزيارته في الدنيا والأخرة زيارته فقال الله نتشي والملائكة وجعل طاعته طاعته طاعته ومبايعته مبايعته، وزيارته في الدنيا والآخرة زيارته فقال الله نتشي الملائكة وجعل طاعته طاعته طاعته ومبايعته مبايعته، وزيارته في الدنيا والآخرة زيارته فقال الله نتشي : فرّن يُطع ألرَسُولَ فَقَدَ أَهَاعَ اللَّهُ (٢) وقال: محمّداً إن أن ألَذِبَ بُبَايعُونَكَ إنّما بيكيمُونَ الله نتشي : والملائكة وجعل طاعته طاعته طاعته مبايعته، وزيارته في الدنيا والآخرة زيارته فقال الله نتشي : ولمن يُطع ألرَسُولَ فَقَدَ أَهَاعَ اللهُ على معنى وقال: ألَذِبَ بُبَايعُونَكَ إنّها بيكيمُونَ الله نتشي ن والملائكة وجعل طاعته طاعته ومبايعته مبايعته، وزيارته في الدنيا والآخرة زيارته فقال الله نتشي : في وعلم ألرسُولَ فَقَدَ أَمَاعَ اللهُ على من زارتي في وزيارته في الديني وأله إلى ألَذيب بي أوله الله النبي نتشي : وقال النبي ن وقال: في ألفون الذيبي أن وقال النبي ن وقال : وقال: في أوله الذيبي الذيبي ألفون الدرجات، وليا ي أو بعد موتي فقد زار الله تبارك وتعالى. قال: فقلت له: يا ابن حسول الله فما معنى الخبر الذي رووه أن ثواب لا إله إلا الله النظر إلى وجه الله؟ فقال نتشي : يو ألفي أبا الصلت من وصف الله بوجه كالوجوه فقد كفر، ولكن وجه الله أنبياؤه ورسله وحججه على عليهم هم الذين بهم يتوجه إلى الله وإلى دينه ومعرفته وقال الله نتشل؟ : فركُمْ مَن ما الله الله الله عليهم هم الذين بهم يتوجه إلى الله وإلى دينه ومعرفته وقال الله تشي : فركُمْ مَن الله الله الله النظر إلى وقال الله نتشي : فركُمْ مُن ما الله عليهم هم الذين بهم يتوجه إلى الله وإلى دينه ومعرفته وقال الله تشي ألم ألم ما الله الله الله ما معنى الخبر الذي بهم يتوجه إلى الله وإلى دينه ومعرفته وقال الله تشي ألم ألم ألهه الله ما ما مومو اله بهما يتوما ما الله وإلى دين

عَلَيْهَا فَانِ (٢) وَمَبْعَىٰ وَجَهُ رَبِّكَ ﴾ <sup>(١)</sup> وقال نَتَرَكَن : ﴿ كُلُّ مَنَى هَالِكُ إِلَّا وَجَهَتُمَ <sup>(٢)</sup> فالنظر إلى أنبياء الله ورسله وحججه نشي في درجاتهم ثواب عظيم للمؤمنين يوم القيامة وقد قال النبي تشي : من أبغض أهل بيتي وعترتي لم يرني ولم أره يوم القيامة. وقال تشي : إن فيكم من لا يراني بعد أن يفارقني يا أبا الصلت إنَّ الله تبارك وتعالى لا يوصف بمكان ولا يدرك بالأبصار والأوهام الخبر<sup>(٣)</sup>.

**چ:** مرسلاً مثله<sup>(٤)</sup>.

٧ - لي: ابن ناتانة، عن عليّ، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن إبراهيم الكرخي قال: قلت للصادق جعفر بن محمد عنيي : إنَّ رجلاً رأى ربّه يَزَيَبُن في منامه فما يكون ذلك؟ فقال: ذلك رجل لا دين له إنَّ الله تبارك وتعالى لا يرى في اليقظة ولا في المنام ولا في الدنيا ولا في الآخرة<sup>(٥)</sup>.

**بيان:** لعلّ المراد أنّه كذب في تلك الرؤيا، أو أنّه لمّا كان مجسّماً تخيّل له ذلك، أو أنَّ هذه الرؤيا من الشيطان، وذكرها يدلّ على كونه معتقداً للتجسّم.

٨ - شما، ج: روى أهل السير أنّ رجلاً جاء إلى أمير المؤمنين علي فقال: يا أمير المؤمنين الجبرني عن الله أرأيته حين عبدت الله؟ فقال له أمير المؤمنين: لم أك بالذي أعبد من لم أره. فقال : كيف رأيته يا أمير المؤمنين؟ فقال له : ويحك لم تره العيون بمشاهدة العيان، لم أره. فقال : كيف رأيته يا أمير المؤمنين؟ فقال له : ويحك لم تره العيون بمشاهدة العيان، ولكن رأته القلوب بحقائق الإيمان، معروف بالدلالات، منعوت بالعلامات، لا يقاس بالناس، ولا يدرك بالحواس. فانمو الرجل وهو يقول: الله أعلم حيث يجعل رسالاته.

٩ - ج، في خبر الزنديق الذي سأل أمير المؤمنين عليه عما توهمه من التناقض في القرآن قال عليه : وأما قوله تعالى : ﴿ وُجُو مَ يَوْبَهُو نَاضِرُهُ إِلَى رَبّهَا نَاظِرَهُ إِلَى ذَلك في موضع ينتهي فيه أولياء الله يَتَوْبَعُن بعدما يفرغ من الحساب إلى نهر يسمى الحيوان فيغتسلون فيه ويشربون من آخر فتبيض وجوههم فيذهب عنهم كل قذى ووعث ثم يؤمرون بدخول الجنة فمن هذا المقام ينتهي فيه أولياء الله يَتَوْبَعْن في مي من الحساب إلى نهر يسمى الحيوان فيغتسلون فيه ويشربون من آخر فتبيض وجوههم فيذهب عنهم كل قذى ووعث ثم يؤمرون بدخول الجنة فمن هذا المقام ينتهي فيه أولياء الله يتروين العندي وجوههم فيذهب عنهم كل قذى ووعث ثم يؤمرون بدخول الجنة فمن هذا المقام ينظرون إلى رتبهم كيف يثبيهم، ومنه يدخلون الجنة فذلك قوله بتريش في في من الحساب المقام ينظرون إلى رتبهم كيف يثبيهم، ومنه يدخلون الجنة فذلك قوله بتروين في في تسليم الملائكة عليهم : ﴿ سَلَنُمُ عَلَيْحَكُم مِلْبَتُمْ فَاتَدُخُلُوهَا خَلِدِينَهُ (<sup>(V)</sup>). فعند ذلك أثبوا بدخول الجنة تسليم الملائكة عليهم : ﴿ سَلَنُمُ عَلَيْحَكُم مِلْبَتُمْ فَاتَدُخُلُوهَا خَلِدِينَهُ في الطرون إلى رتبهم كيف يثبيهم، ومنه يدخلون الجنة فذلك قوله بتري في المن الملائكة عليهم : ﴿ سَلَنُمُ عَلَيْحَكُم مِلْبَتُمْ فَاتَدُخُلُوهَا خَلِدِينَهُ (<sup>V)</sup>. فعند ذلك أثبوا بدخول الجنة والنظر إلى ما وعدهم الله بتريش فرائد فوله : ﴿ إِلَى رَبّها كَلِيرَةً في والنظر إلى ما وعدهم الله بتريش مند فوله : ﴿ إِلَى رَبّها كَلُمُ مُوالله في اللغة والدين إلى ما وعدهم الله بتريش من فذلك قوله : ﴿ إِلَى رَبّها كَلُولُوه في إلى ألما والنظر إلى ما وعدهم الله بتريش من في المائة فوله : ﴿ إِلَى رَبّها نظرة في مو الناظرة في بعض اللغة الحبة والنظر إلى ما وعدهم الله بتريش في في المالك قوله : ﴿ إِلَى رَبّها نظرة في مو الله في من المن المالة من المالة من من المالية من المالي ما وعدهم الله بتريش من المالي من الماله في مؤريك من الماله في مو ما الله في مو الله المالة من الماله من من الماله من الماله الماله المالة من ما وعدهم الله مريش من الماله من من من ما وعدهم الله من ما ما وعدهم الله مريش ما وعد ما الماله ما وعدهم الله مريش ما وعدهم الله مرسليم ما وعملك مو ما ما مو ما ما وعدهم الله ما وعدهم ما اله مريس ما ما مو ما ماله ما وعدهم اله مي ما ما وله ما واله

- سورة الرحمن، الآيتان: ٢٦-٢٧.
   ٣٢) سورة القصص، الآية: ٨٨.
- (۳) التوحيد، ص ١١٧ باب ٨ ح ٢١ وعيون اخبار الرضا عليه ج ١ ص ١٠٥ باب ١١ ح ٣ وأمالي الصدوق، ص ٢٧٢ مجلس ٧٠ ح ٧.
  - (٤) الاحتجاج، ص ٤٠٨.
     (٥) أمالي الصدوق، ص ٤٨٨ مجلس ٩٨ ح ٥.
    - (٦) الارشاد ص ١٢٠ والاحتجاج ص ٢٠٩. (٧) سورة الزمر، الآية: ٧٣.

هي المنتظرة، ألم تسمع إلى قوله تعالى: ﴿فَنَاظِرَةٌ بِمَ يَرْجِعُ ٱلْمُرْسَلُونَ﴾(!) أي منتظرة بمَ يرجع المرسلون.

وأما قوله: ﴿وَلَقَدْ رَمَاءُ نَزَلَةً أُخَرَىٰ ﴾ عِندَ سِدَرَةِ ٱلْمُنكَىٰ ﴾ <sup>(٢)</sup> يعني محمّداً ﷺ حين كان عند سدرة المنتهى، حيث لا يجاوزها خلق من خلق الله بَخْرَيَكَ . وقوله في آخر الآية : ﴿مَا زَاغَ ٱلْمَكُرُ وَمَا طَنَى ﴾ لَفَدَ رَأَىٰ مِنْ ءَايَنِ رَبِّهِ ٱلْكَبَرَىٰ ﴾ <sup>(٢)</sup> رأى جبرئيل ﷺ في صورته موَّتين : هذه الموَّة ومرَّة أخرى، وذلك أنَّ خلق جبرئيل عظيم فهو من الروحانيين الّذين لا يدرك خلقهم وصورتهم إلا ربّ العالمين . الخبر<sup>(٤)</sup>

بيان: الوعث والوعثاء: المشقّة. قوله صلوات الله عليه: والنظر إلى ما وعدهم الله يحتمل أن يكون المراد بالنظر الانتظار، فيكون قوله: والناظرة في بعض اللغة تتمّة وتأييداً للتوجيه الأوَّل، والأظهر أنَّه غَلِيَكُ أَشار إلى تأويلين: الأوَّل تقدير مضاف في الكلام أي ناظرة إلى ثواب ربّها فيكون النظر بمعنى الإبصار. والثاني أن يكون النظر بمعنى الانتظار، ويؤيّده ما في التوحيد في تتمّة التوجيه الأوَّل: فذلك قوله: ﴿ إِلَىٰ رَبِّمَا نَاظِرَةٌ ﴾ وإنّما يعني بالنظر إليه النظر إلى ثوابه تبارك وتعالى، وأرجع غَلِيَكُمُ الضمير في قوله توله تعالى: ﴿ وَلَمَا يعني بالنظر أُخْرَىٰ ﴾ إلى جبرئيل غَلِيَهُمُ وسيأتي القول فيه.

۱۰ - ج: يونس بن ظبيان قال : دخل رجل على أبي عبدالله عليه قال : أرأيت الله حين عبدالله عليه قال : أرأيت الله حين عبدته؟ قال له : ما كنت أعبد شيئاً لم أره. قال : وكيف رأيته؟ قال : لم تره الأبصار بمشاهدة العيان ولكن رأته القلوب بحقائق الإيمان، لا يدرك بالحواس، ولا يقاس بالناس، معروف بغير تشبيه<sup>(ه)</sup>.

ا ا - ج، عن عبدالله بن سنان، عن أبي عبدالله ﷺ في قوله: ﴿لَا تُدَرِكُهُ اللَّبَعَمَدُوُ<sup>(1)</sup> قال: إحاطة الوهم، ألا ترى إلى قوله: ﴿فَدَ جَآءَكُمْ بَعَبَارُو مِن زَبِكُمْ كُلُ لِيس يعني بصر العيون ﴿فَمَنْ أَبْعَبَرُ فَلِنَفْسِةِ. لَيس يعني من البصر بعينه ﴿وَمَنْ عَمِى فَعَلَيْهَا كُلُ لِيس يعني بصر العيون ﴿فَمَنْ أَبْعَبَرَ فَلِنَفْسِةِ. لَيس يعني من البصر بعينه ﴿وَمَنْ عَمِى فَعَلَيْهَا كُلُ لِيس يعني معنى العيون ﴿فَمَنْ أَبْعَبَرَ فَلِنَفْسِةِ. فَي لَن لَيس يعني من البصر بعينه ﴿وَمَنْ عَمِى فَعَلَيْهَا كُلُ لِيس يعني معنى العيون ﴿فَكَنَ أَبْعَبَرَ فَلَنَفْسِةً. لَيس يعني معنى من البصر بعينه ﴿وَمَنْ عَمِى فَعَلَيْهَا كُلُ لِيس يعني عمى العيون ﴿فَكَنَ أَبْعَبَرَ فَلَكُمْ فَلَيْهَا لَهُ أَعْلَى اللّهُ عَمَى أَبْعَبُونَ لِيس يعني عمى العيون، إذ مَن أَبْعَبَرَ فَلَكُمُ اللّهُ عَلَى إِلَى قوله اللّهُ العلَّمَ مَن البصر بعينه ﴿وَمَنْ عَمِى فَعَلَيْهَا كُلُ لِيس يعني عمى العيون، إنّه العين إلى على إحاطة الوهم، كما يقال: فلان بصير بالشعر، وفلان بصير بالفقه، وفلان بصير بالفقه، وفلان بصير بالفقه، وفلان بصير بالفي منه الما أن يولان بصير بالفقه، وفلان بصير بالفي أُنْ الله أعظم من أن يُرى بالعين (^).

**يد: أبي،** عن محمّد العطّار، عن ابن عيسى، عن ابن أبي نجران، عن عبدالله بن سنان مثله<sup>(٩)</sup>.

**بيان: ق**وله ﷺ : الله أعظم من أن يرى بالعين هذا تفريع على ما سبق أي إذا لم يكن

سورة النمل، الآية: ٣٥.
 سورة النجم، الآيتان: ٢٣-١٤.
 سورة النجم، الآيتان: ١٧-١٨.
 الاحتجاج، ص ٢٣٤.
 الاحتجاج، ص ٣٣٦.
 الاحتجاج، ص ٢٣٦.
 التوحيد، ص ١١٢ باب ٨ ح ١٠.

مدركاً بالأوهام فيكون أعظم من أن يدرك بالعين، ويحتمل أن يكون المعنى أنه أعظم من أن يشكّ، أو يتوهّم فيه أنّه مدرك بالعين حتّى يتعرّض لنفيه فيكون دليلاً على أنَّ المراد بالأبصار الأوهام.

١٢ - ج: أحمد بن إسحاق قال: كتبت إلى أبي الحسن عليّ بن محمّد عنه أسأله عن الرؤية وما فيه الخلق فكتب عنه: لا تجوز الرؤية ما لم يكن بين الرائي والمرئيّ هواء ينفذه البصر، فمتى انقطع الهواء وعدم الضياء لم تصحّ الرؤية، وفي وجوب اتصال الضياء بين الرائي والمرئيّ وعليه سبحانه الرائي والمرئيّ وعليه سبحانه الرائي والمرئيّ وي محمّد المياء بين الرائي والمرئيّ مواء ينفذه البصر، فمتى انقطع الهواء وعدم الضياء لم تصحّ الرؤية، وفي وجوب اتصال الضياء بين الرائي والمرئيّ مواء ينفذه البصر، فمتى العلم الهواء وعدم الضياء لم تصحّ الرؤية، وفي وجوب المعال الضياء بين الرائي والمرئيّ وي المرئيّ وي المرئيّ المياء بين الرائي والمرئيّ وي معال الفياء بين الرائي والمرئيّ وي معمّد الضياء بين الرائي والمرئيّ وي معال الفياء بين الرائي والمرئيّ وجوب الاشتباء موعدم الفياء لم تصحّ الرؤية، وفي وجوب المالية الفياء بين الرائي والمرئيّ وجوب الاشتباء موعدم الفياء بين الرائي والمرئيّ وجوب الاشتباء وعدم الفياء لم تصحّ الرؤية، وفي وجوب المعال الفياء بين الرائي والمرئيّ وجوب الاشتباء وتعالى الله عن الاشتباه موين أنّ المالية ولمالية موالية بالمستبات أنه لا تجوز عليه سبحانه الرؤية بالأبصار لأنَّ الأسباب لا بدّ من اتصالها بالمستبات (١).

١٣ – يد؛ ابن إدريس، عن أبيه، عن أحمد بن إسحاق قال: كتبت إلى أبي الحسن الثالث علي أسأله عن الرؤية وما فيه الناس. فكتب: لا تجوز الرؤية ما لم يكن بين الرائي والمرئي هواء ينفذه البصر فإذا انقطع الهواء وعدم الضياء عن الرائي والمرئي لم تصح الرؤية، وكان في ذلك الاشتباه لأنَّ الرائي متى ساوى المرئي في السبب الموجب بينهما في الرؤية وجب الاشتباه، وكان في ذلك التشبيه، لأنَّ الأسباب لا بدّ من اتصالها الرؤية وحالها من الرؤية وما ني منى ساوى المرئي في المسب الم يكن بين الرائي والمرئي لم تصح والمرئي هواء ينفذه البصر فإذا انقطع الهواء وعدم الضياء عن الرائي والمرئي لم تصح الرؤية، وكان في ذلك الاشتباه لأنَّ الرائي متى ساوى المرئي في السبب الموجب بينهما في الرؤية وجب الاشتباه، وكان في ذلك التشبيه، لأنَّ الرائي الأسباب لا بدّ من اتصالها الرؤية وحب الاستباه، وكان في ذلك التشبيه، الأنَّ الرائي المالي المالي

بيان؛ استدل على على عدم جواز الرؤية بأنّها تستلزم كون المرئي جسمانياً ذا جهة وحيّز وبيّن ذلك بأنّه لا بد أن يكون بين الرائي والمرئيّ هوا، ينفذه البصر، وظاهره كون الرؤية بخروج الشعاع، وإن أمكن أن يكون كناية عن تحقّق الإيصار بذلك وتوقّفه عليه، فإذا لم يكن بينهما هواء وانقطع الهواء وعدم الضياء الذي هو أيضاً من شرائط الرؤية عن الرائي والمرئيّ لم تصحّ الرؤية بالبصر، وكان في ذلك أي في كون الهواء بين الرائي والمرئيّ الاشتباء يعني وماثله في النسبة إلى وسبب الذي هو أيضاً من شرائط الرؤية عن الرائي والمرئيّ شبه كلّ منهما بالآخر يقال: اشتبها: إذا أشبه كلّ منهما الآخر لأنَّ الرائي متى ساوى المرئيّ وماثله في النسبة إلى السبب الذي أوجب بينهما في الرؤية وجب الاشتباه، ومشابهة أحدهما الآخر في توسّط الهواء بينهما، وكان في ذلك التشبيه أي كون الرائي والمرئيّ في طرفي الهواء الواقع بينهما يستلزم الحكم بمشابهة المرئيّ بالرائي من الوقوع في جهة ليصحّ كون الهواء الواقع بينهما يستلزم الحكم بمشابهة المرئيّ بالرائي من الوقوع في جهة ليصحّ كون الهواء وتوسّط الهواء بينهما، وكان في ذلك التشبيه أي كون الرائي والمرئيّ في طرفي وضع، وهو المراد بقوله: لأنَّ الأسباب لا بدّ من اتصالها بالمسبّات، ويحتمل أن يكون وضع، وهو المراد بقوله: لأنَّ الأسباب لا بدّ من اتصالها بالمسبّات، ويحتمل أن يكون بلكون تعليلاً لجميع ما ذكر من كون الرؤية متوقّفة على الهواء إلى آخر ما ذكر . وحاصله يرجع وضع، وهو المراد بقوله: لأنَّ الأسباب لا بدّ من اتصالها بالمسبّات، ويحتمل أن يكون بلكوم ما ذكر من كون الرؤية متوقّفة على الهواء إلى آخر ما ذكر . وحاصله يرجع وضع، وهو المراد بقوله الحقّ من العلم الضروريّ بأن الإدراك المخصوص المعلوم بلكر ما ادعاه جماعة من أهل الحقّ من العلم الضروريّ بأنّ الإدراك المخصوص المعلوم إلى ما ادعاه جماعة من أهل الحقّ من العلم الضروريّ بان الهما إلى الإدراك المخصر من غيرة بيه أله مكن ألم يكن للبصر ما وله بالوجه المعلوم المعلوم الموجه المعاز عن غيره الم المخر فيه، بالوجه الممتاز عن غيره لا يمكن أن يتعلّق بما ليس في جهة وإلاً لم يكن للبصر مدخلً فيه،

<sup>(</sup>۱) الاحتجاج، ص ٤٤٩-٤٥٩. (۲) التوحيد، ص ۱۰۹ باب ۸ ح ۷.

ولا كسبٌ لرؤيته بل المدخل في ذلك للعقل فلا وجه حينئذ لتسميته إبصاراً، والحاصل أنَّ الإبصار بهذه الحامية يستحيل أن يتعلَق بما ليس في جهة بديهةً، وإلا لم يكن لها مدخل فيه، وهم قد جوّزوا الإدراك بهذه الجارحة الحسّاسة، وأيضاً هذا النوع من الإدراك يستحيل ضرورة أن يتعلق بما ليس في جهة، مع قطع النظر عن أنَّ تعلق هذه الحاسة يستدعي الجهة والمقابلة . وما ذكره الفخر الرازيّ من أنَّ الضروريّ لا يصير محلاً للخلاف، وأنَّ الحكم المذكور ممّا يقتضيه الوهم ويعين عليه، وهو ليس مأموناً لظهور خطئه في الحكم بتجسّم المذكور ممّا يقتضيه الوهم ويعين عليه، وهو ليس مأموناً لظهور خطئه في الحكم بتجسّم والمقابلة . وما ذكره الفخر الرازيّ من أنَّ الضروريّ لا يصير محلاً للخلاف، وأنَّ الحكم المذكور ممّا يقتضيه الوهم ويعين عليه، وهو ليس مأموناً لظهور خطئه في الحكم بتجسّم الماري تعالى وتحيّزه، وما ظهر خطؤه مرّة فلا يؤمن بل يتهم ففاسد لأنَّ خلاف بعض العقلاء في الضروريّات جائز كالسوفسطائية والمعتزلة في قولهم بانفكاك الشيئية والوجود وثبوت الحال، وأمّا قوله : بأنّه حكم الوهم الغير المأمون فطريف جداً لأنّه منقوض بجميع أحكام العقل، لأنه أيضاً مما ظهر خطؤه مراراً، وجميع الهندسيّات والحسابيّات، وأيضاً مدخليّة العالى متحيّزاً ممّا يحكم به ويجزم بل هو تعتليّ صرف عندنا، وكذلك ليس كون الباري تعالى متحيّزاً منا المذكور ممنوع، وإنّما هو عقليّ صرف عندنا، وكذلك ليس كون الباري تعالى متحيّزاً منّا يحكم به ويجزم بل هو تخيّل يجري مجرى سائر الأكاذيب في أنَّ الوهم وإن تعالى متحيّزاً منّا يحكم به ويجزم بل هو تخيّل يحري مجرى سائر الأكاذيب في أنَّ الوهم وإن تعالى متحيّزاً منّا المذكور ممنوع، وإنّما هو تعليّ صرف عندنا، وكذلك ليس كون الباري تعالى متحيّزاً منا يحكم به ويجزم بل هو تخيّل يحيله ويجزم ببطلانه، وكون ظهور الخطأ مرة تعالى متحيّزاً منا المخطئ واتهامه ممنوع أيضاً ، وإلاً قدح في الحسيّات وسائر الضروريّات . سبباً لعدم انتمان المخطئ واتهامه ممنوع أيضاً ، وإلاً قدح في الحسيّات وسائر الضروريّات .

١٤ - يد: الدقّاق، عن الكلينيّ، عن أحمد بن إدريس، عن محمّد بن عبد الجبّار، عن صفوان بن يحيى قال: سألني أبو قرّة المحدّث أن أدخله إلى أبي الحسن الرضا عَلِيَتَلِلا فاستأذنته في ذلك فأذن لي فدخل عليه، فسأله عن الحلال والحرام والأحكام حتّى بلغ سؤاله التوحيد، فقال أبو قرَّةً: إنَّا رَوْيَنَا أَنَّ الله ﷺ قُسَّم الرؤية والكلام بين اثنين، فقسم لموسى عَلِيَهُ الكلام ولمحمّد عَظْمَهُ الرؤية، فقال أبو الحسن غَلِيَّهُ: فمن المبلّغ عن الله يَتَزَيِّنُكُ إلى الثقلين الجنِّ والإنس: ﴿لَا تُدْرِكُهُ ٱلْأَبْصَـٰرُ وَهُوَ يُدَرِكُ ٱلْأَبْصَـٰرَ ﴾، ﴿وَلَا يُجِيطُونَ بِهِ. عِلْمَاكِ، و﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ. شَيْءٌ ﴾ اليس محمّد ﷺ؟ قال: بلي، قال: فكيف يجيء رجل إلى الخلق جميعاً فيخبرهم أنَّه جاء مِن عند الله وأنَّه يدعوهم إلى الله بأمر الله ويقُول: ﴿لَا تُدْرِكُهُ ٱلأَبْمُنَذُ وَهُوَ يُدَرِكَ ٱلأَبْمُنَزَّمُ، ﴿وَلَا يُجِيطُونَ بِهِ. عِلْمَاكِ، و﴿ لَيَسَ كَمِثْلِهِ. شَحَ \* ﴾، ثمَّ يقول: أنا رأيته بعيني، وأحطت به علماً، وهو على صورة البشر! أما يستحيون؟ ما قدرت الزنادقة أن ترميه بهذا أن يكون يأتي عن الله بشيء، ثمَّ يأتي بخلافه من وجه آخر . قال أبو قرّة : فإنّه يقول : ﴿ وَلِقَدْ رَءَاهُ نَزْلَةُ أَخْرَىٰ ﴾ فقال أبو الحسن غَلِيَتَهْز : إنَّ بعد هذه الآية ما يدلّ على ما رأى حيث قال: ﴿مَا كَنَبَ ٱلْفُؤَادُ مَا رَأَىٰٓ﴾ يقول: ما كذب فؤاد محمّد ﷺ ما رأت عيناه، ثمَّ أخبر بما رأى فقال: ﴿ لَقَدْ رَأَىٰ مِنْ ءَايَنَتِ رَبِّهِ ٱلْكُبَرَىٰ ﴾ فآيات الله غير الله، وقد قال: و﴿وَلَا يُجِيطُونَ بِهِ. عِلْمَاكِ، فإذا رأته الأبصار فقد أحاطت به العلم، ووقعت المعرفة. فقال أبو قرّة فتكذَّب الروايات؟ فقال أبوالحسن غَلِيَّةٍ: إذا كانت

الروايات مخالفة للقرآن كذّبت بها ، وما أجمع المسلمون عليه أنّه لا يحيط به علم ولا تدركه الأبصار وليس كمثله شيء<sup>(۱)</sup> .

بيان؛ اعلم أنَّ المفسّرين اختلفوا في تفسير تلك الآيات قوله تعالى : ﴿مَا كَذَبَ ٱلْفُوَادُ مَا رَأَىٰهَ يحتمل كون ضمير الفاعل في رأى راجعاً إلى النبيّ يَشَيْو ، وإلى الفواد. قال البيضاويّ : ما كذب الفؤاد ما رأى ببصره من صورة جبرئيل، أو الله أي ما كذب الفؤاد بصره بما حكاه له، فإنّ الأمور القدسيّة تدرك أوّلاً بالقلب، ثمَّ ينتقل منه إلى البصر، أو ما قال فؤاده لمّا رآه : لم أعرفك، ولو قال ذلك كان كاذباً لأنّه عرفه بقلبه كما رآه بصره؛ أو ما رآه بقلبه، والمعنى لم يكن تخيّلاً كاذباً، ويدلّ عليه أنّه سئل نتي هم رأيت ربّك؟ فقال : رأيته بفؤادي، وقرئ ما كذّب أي صدّقه ولم يشكّ فيه . ﴿ أَنْمَنُونَهُمُ عَلَى مَا يَرَىٰ ﴾ أفتجادلونه عليه من بفؤادي، وقرئ ما كذّب أي صدّقه ولم يشكّ فيه . ﴿ أَنْمَنُونَهُمُ عَلَى مَا يَرَىٰ ﴾ أفتجادلونه عليه من المراء وهو المجادلة . انتهى<sup>(٢)</sup> . قوله تعالى : ﴿ وَلَقَدَ رَبَّاهُ مَنَى هَا يَرَىٰ ﴾ قال الرازي : يحتمل الكلام وجوهاً ثلاثة : الأول الرب تعالى والثاني جبرئيل غلام ، والثالث الآيات العجيبة الكلام وجوهاً ثلاثة : الأول الرب تعالى والثاني جبرئيل غليه ، والثالث الآيات العجيبة الكلام ونه م يكن م يقد رآه نازلاً نزلة أخرى فيحتمل نزوله عليه ، ونول مرثية .

فإذا عرفت محتملات تلك الآيات عرفت سخافة استدلالهم بها على جواز الرؤية ووقوعها بوجوه: الأوّل أنّه يحتمل أن يكون المرثيّ جبرئيل، إذ المرتيّ غير مذكور في اللفظ، وقد أشار أمير المؤمنين علي الله لاما الوجه في الخبر السابق. وروى مسلم في صحيحه بإسناده عن زرعة، عن عبد الله فرما كذَبَ الْفُوَادُ مَا رَأَيَّ فَال : رأى جبرئيل علي له ستمائة جناح. وروى أيضاً بإسناده عن أبي هريرة فولَتَدَ رَمَاهُ نَزَلَةً أُخْرَىٰ هَا الخبر وهو متمائة جناح. وروى أيضاً بإسناده عن أبي هريرة فولَتَدَ رَمَاهُ نَزَلَة أُخْرَىٰ هال : رأى جبرئيل علي بصورته التي له في الخلقة الأصلية. الثاني : ما ذكره علي في هذا الخبر وهو قريب من الأوّل لكنّه أعم منه . الثالث : أن يكون ضمير الرؤية راجعاً إلى الفؤاد، فعلى تقدير إرجاع الضمير إلى الله تعالى أيضاً لا فساد فيه . الرابع : أن يكون على تقدير إرجاع الضمير إرجاع الضمير إلى الله تعالى أيضاً لا فساد فيه . الرابع : أن يكون على تقدير إرجاع الضمير إليه علي أن وكون المرثيّ هو الله تعالى المراد بالرؤية غاية مرتبة المعرفة ونهاية الانكشاف .

وأمّا استدلاله عليه بقوله تعالى: ﴿لَيْسَ كَمِنْلِهِ شَيَّ مُنْ فَهُو إِمَّا لأَنَّ الرؤية تستلزم الجهة والمكان وكونه جسماً أو جسمانياً، أو لأَنَّ الصورة التي تحصل منه في المدركة تشبهه. قوله عليه : حيث قال أي أوّلاً قبل هذه الآية، وإنّما ذكر عليه ذلك لبيان أنّ المرنيَ قبل هذه الآية غير مفسّر أيضاً، بل إنّما يفسره ما سيأتي بعدها. قوله عليه : وما أجمع المسلمون عليه أي اتفق المسلمون على حقيّة مدلول ما في الكتاب مجملاً، والحاصل أنّ الكتاب قطعيّ السند متفق عليه بين جميع الفرق فلا يعارضه الاخبار المختلفة المتخالفة الّتي تفرّدتم بروايتها.

ثمَّ اعلم أنَّه ﷺ أشار في هذا الخبر إلى دقيقة غفل عنها الأكثر، وهي أنَّ الأشاعرة

التوحيد، ص ١١٠ باب ٨ ح ٩.
 (٢) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٢٠٤.

وافقونا في أنّ كنهه تعالى يستحيل أن يتمثّل في قوّة عقليّة حتّى أنّ المحقّق الدوانيّ نسبه إلى الأشاعرة موهماً اتّفاقهم عليه، وجوّزوا ارتسامه وتمثّله في قوّة جسمانيّة، وتجويز إدراك القوّة الجسمانيّة لها دون العقليّة بعيدٌ عن العقل مستغرب فأشار غليمًا إلى أنّ كلّ ما ينفي العلم بكنهه تعالى من السمع ينفي الرؤية أيضاً فإن الكلام ليس في رؤية عرض من أعراضه تعالى بل في رؤية ذاته وهو نوع من العلم بكنهه تعالى.

ا ١٥ – **يد:** أبي، عن محمّد العطّار، عن ابن عيسى، عن البزنطيّ، عن الرضا عَلَيْنَةٍ قال: قال رسول الله عَنْنَةِ : لمّا أُسري بي إلى السماء بلغ بي جبرئيل عَلَيَّةٍ مكاناً لم يطأه جبرئيل قطّ فكشف لي فأراني الله لَيَزَيَّنَةٍ من نور عظمته ما أحبّ<sup>(١)</sup>.

١٦ – يد: ابن الوليد، عن الصفّار، عن أحمد بن محمّد، عن أبي هاشم الجعفريّ، عن أبي الحسن الرضا عليمية قال: سألته عن الله بَخْرَيْنَ هل يوصف؟ فقال: أما تقرأ القرآن قلت: أبي الحسن الرضا عليمية قال: سألته عن الله بَخْرَيْنَ هل يوصف؟ فقال: أما تقرأ القرآن قلت: بلى، قال: أما تقرأ قوله بَخْرَيَنَكَ : ﴿لا تُدَرِيحُهُ ٱلأَبْسَنَرُ وَهُوَ يُدَرِكُ ألاً بَعْبَرَ كُو قلل: قال: أما تقرأ القرآن قلت: بلى، قال: أما تقرأ قوله بَخْرَيَكَ : ﴿لا تُدَرِيحُهُ ٱلأَبْسَنَرُ وَهُوَ يُدَرِكُ ألاً بتمبَرَ كُو قلل: أما تقرأ القرآن قلت: بلى، قال: أما تقرأ قوله بَخْرَيَكَ : ﴿لا تُدَرِيحُهُ ٱلأَبْسَنَرُ وَهُوَ يُدَرِكُ ألاً بتمبَرُ كُو قلل: أما تقرأ قوله بتقرأ قوله بتقرأ فلك، قال: أما تقرأ قوله بتقرأ قوله ألما تُدَرِيحُهُ الأَبْعُمَنَرُ وَهُوَ يُدَرِكُ ألاً بتمبَرُ مَا القلوب فقال: أما تقرأ قوله القلوب فقال: أما القلوب أكثر من أبصار العيون فقال: إن أوهام القلوب أكثر من أبصار العيون فقال: إن أوهام القلوب أكثر من أبصار العيون فقال: إن أوهام القلوب أكثر من أبصار العيون فقال الما من الله الما من أكثر من أبصار العيون فقال: إن أوهام القلوب أكثر من أبصار العيون فقال: إن أوهام القلوب أكثر من أبصار العيون فقال: إن أوهام القلوب أكثر من أبصار العيون فهو لا تدركه الأوهام، وهو يدرك الأوهام (<sup>(٢)</sup>).

**بيان:** أكثر أي أعمَّ إدراكاً فهو أولى بالتعرُّض لنفيه.

العند الدقّاق، عن الأسديّ، عمّن ذكره، عن محمّد بن عيسى، عن أبي هاشم المجعفريّ قال: قلت لأبيمَنُرُ وَهُوَ يُدَرِكُ المجعفريّ قال: قلت لأبي جعفر عليّ بن الرضا ﷺ: ﴿لَا تُدَرِكُهُ ٱلْأَبْصَنُرُ وَهُوَ يُدَرِكُ الأَبْصَنَرُ ﴾ فقال: يا أبا هاشم أوهام القلوب أدقّ من أبصار العيون، أنت قد تدرك بوهمك السند والهند والبلدان الّتي لم تدخلها ولم تدركها ببصرك فأوهام القلوب لا تدركه، فكيف أبصار العيون؟<sup>(٣)</sup>

**ج:** عن الجعفري مثله<sup>(٤)</sup>.

١٨ - يد؛ الدقّاق، عن الأسديّ، عن البرمكيّ، عن ابن أبان، عن بكر بن صالح، عن الحسن بن سعيد، عن إبراهيم بن محمّد الخزّاز ومحمّد بن الحسين قالا : دخلنا على أبي الحسن الرضا عليه عنه السابّ الموفق في الحسن الرضا عليه فحكينا له ما روي أنّ محمداً على أراى ربّه في هيئة الشابّ الموفق في سنّ أبناء ثلاثين سنة، رجلاه في خضرة وقلنا : إنّ هشام بن سالم وصاحب الطاق والميثميّ يقولون : إنّه أجوف إلى السرّة والباقي صمد، فخرّ ساجداً ثمَّ قال : سبحانك ما عرفوك ولا يقولون : إنّه أجوف إلى السرّة والباقي صمد، فخرّ ساجداً ثمَّ قال : سبحانك ما عرفوك ولا من أبناء ثلاثين سنة، رجلاه في خضرة وقلنا : إنّ هشام بن سالم وصاحب الطاق والميثمي يقولون : إنّه أجوف إلى السرّة والباقي صمد، فخرّ ساجداً ثمَّ قال : سبحانك ما عرفوك ولا من أبناء ثلاثين سنة، رجلاه في خضرة وقلنا : إنّه همام بن سالم وصاحب الطاق والميثمي وحدوك ذوك ألى السرّة والباقي صمد، فخرّ ساجداً ثمَّ قال : سبحانك ما عرفوك ولا من أبناء ثلاثين سنة، رجلاه في خضرة وقلنا : إنّ هشام بن سالم وصاحب الطاق والميثمي يقولون : إنّه أجوف إلى السرّة والباقي صمد، فخرّ ساجداً ثمَّ قال : سبحانك ما عرفوك ولا ولا من أبناء ثلاثين من أجل ذلك وصفوك، سبحانك لو عرفوك لوصفوك بما وصفت به نفسك، وحدوك فمن أجل ذلك وصفوك، سبحانك لو عرفوك لوصفوك بما وصفت به نفسك، وحدوك كيف طاوعتهم أنفسهم أن شبّهوك بغيرك إلهي لا أصفك إلاً بما وصفت به نفسك، ولا أشبهك بخلقك، أنت أهل لكلّ خير، فلا تجعلني من القوم الظالمين.

(۲) التوحيد، ص ۱۱۲ باب ۸ ح ۱۱.

- (۱) التوحيد، ص ۱۰۸ باب ۸ ح ٤.
- (٣) التوحيد، ص ١١٣ باب ٨ ح ١٢. (٤) الإحتجاج، ص ٤٤٢.

ثمَّ التفت إلينا فقال: ما توهمتم من شيء فتوهموا الله غيره. ثمَّ قال: نحن آل محمّد النمط الوسطى الذي لا يدركنا الغالي ولا يسبقنا التالي، يا محمّد إنَّ رسول الله ﷺ حين نظر إلى عظمة ربّه كان في هيئة الشابّ الموفق وسنّ أبناء ثلاثين سنة، يا محمّد عظم ربّي وجلّ أن يكون في صفة المخلوقين.

قال: قلت: جعلت فداك من كانت رجلاه في خضرة؟ قال: ذاك محمّد كلم كان إذا نظر إلى ربّه بقلبه جعله في نور مثل نور الحجب حتّى يستبين له ما في الحجب، إنّ نور الله منه اخضرّ ما اخضرّ، ومنه احمرّ ما احمرّ، ومنه ابيضّ ما ابيضّ، ومنه غير ذلك، يا محمّد ما شهد به الكتاب والسنّة فنحن القائلون به<sup>(1)</sup>.

بيان: قوله علي النمط الوسطى – وفي الكافي الأوسط – قال الجزري : في حديث علي علي علي علي علي من المرامة النمط الأوسط، النمط : الطريقة من الطرائق والضروب، يقال : ليس هذا من ذلك النمط أي من ذلك الضرب، والنمط : الجماعة من الناس أمرهم واحد. انتهى . قوله علي الله المراد يم من يتجاوز الحد في الأمور أي لا يدركنا ولا يلحقنا في المهملة، وعلى التقديرين المراد به من يتجاوز الحد في الأمور أي لا يدركنا ولا يلحقنا في سلوك طريق النجاة من يغلو فينا أو في كلّ شيء، والتالي أي التابع لنا لا يصل إلى النجاة إلا بالأخذ عنّا فلا يسبقنا بأن يصل إلى المطلوب لا بالتوصل بنا . وفي الكافي : إن نور الله منه أخضر، ومنه أحمر، ومنه أبيض ومنه غير ذلك . وسيأتي في باب العرش في خبر أبي الطفيل أنَّ الله خلق العرش من أنوار مختلفة فمن ذلك النور نور أخضر اخضر أمي وهو نور الأنوار ومنه ضوء النهار .

ثمَّ اعلم أنَّه يمكن إبقاء الحجب والأنوار على ظواهرها بأن يكون المراد بالحجب أجساماً لطيفة مثل العرش والكرسيّ يسكنها الملائكة الروحانيّون كما يظهر من بعض الدعوات والأخبار أي أفاض عليه شبيه نور الحجب ليمكن له رؤية الحجب كنور الشمس بالنسبة إلى عالمنا، ويحتمل التأويل أيضاً بأن يكون المراد بها الوجوه الّتي يمكن الوصول إليها في معرفة ذاته تعالى وصفاته إذ لا سبيل لأحد إلى الكنه، وهي تختلف باختلاف درجات العارفين قرباً وبعداً فالمراد بنور الحجب قابليّة تلك المعارف وتسميتها بالحجب إمّا لأنّها وسائط بين العارف والربّ تعالى كالحجاب، أو لأنّها موانع عن أن يسند إليه تعالى ما لا يليق به، أو لأنّها لمّا لم تكن موصلة إلى الكنه فكأنّها حجب إذ الناظر خلف الحجاب لاتتبيّن له حقيقة الشيء كما هي.

وقيل: إنَّ المراد بها العقول فإنَّها حجب نور الأنوار ووسائط النفوس الكاملة، والنفس

إذا استكملت ناسبت نوريّتها نوريّة تلك الأنوار فاستحقّت الاتّصال بها والاستفادة منها فالمراد بجعله في نور الحجب جعله في نور العلم والكمال مثل نور الحجب حتى يناسب جوهر ذاته جوهر ذاتهم فيستبين له ما في ذواتهم، ولا يخفى فساده على أُصولنا بوجوه شتّى . وأمّا تأويل ألوان الأنوار فقد قيل فيه وجوه:

الأول: أنّها كناية عن تفاوت مراتب تلك الأنوار بحسب القرب والبعد من نور الأنوار، فالأبيض هو الأقرب، والأخضر هو الأبعد كأنّه ممتزج بضرب من الظلمة والأحمر هو المتوسّط بينهما ثمَّ ما بين كلّ اثنين ألوان أخرى كألوان الصبح والشفق المختلفة في الألوان لقربها وبعدها من نور الشمس.

الثاني: أنّها كناية عن صفاته المقدّسة فالأخضر قدرته على إيجاد الممكنات وإفاضته الأرواح الّتي هي عيون الحياة ومنابع الخضرة، والأحمر غضبه وقهره على الجميع بالإعدام والتعذيب، والأبيض رحمته ولطفه على عباده كما قال تعالى : ﴿ وَأَمَّا الَذِينَ اَبَيْضَتَ وُجُوهُهُمْ فَغِي رَحْمَةِ اللَّوِيُ <sup>(1)</sup>.

الثالث: ما استفدته من الوالد العلاّمة قدّس الله روحه وذكر أنّه ممّا أفيض عليه من أنوار الكشف واليقين، وبيانه يتوقّف على تمهيد مقدّمة وهي أنّ لكل شيء مثالاً في عالم الرؤيا والمكاشفة، وتظهر تلك الصور والأمثال على النفوس مختلفة باختلاف مراتبها في النقص والكمال، فبعضها أقرب إلى ذي الصورة، وبعضها أبعد، وشأن المعبّر أن ينتقل منها إلى ذواتها.

فإذا عرفت هذا فالنور الأصفر عبارة عن العبادة ونورها كما هو المجرّب في الرؤيا فإنّه كثيراً ما يرى الراتي الصفرة في المنام فيتبسّر له بعد ذلك عبادة يفرح بها وكما هو المعاين في جباه المتهجّدين، وقد ورد في الخبر في شأنهم أنه ألبسهم الله من نوره لمّا خلوا به . والنور الأبيض : العلم لأنّه منشأ للظهور وقد جرّب في المنام أيضاً والنور الاحمر : المحبّة كما هو المشاهد في وجوه المحبّين عند طغيان المحبّة وقد جرّب في الأحلام أيضاً . والنور الأخضر : المعرفة ، وجوه المحبّين عند طغيان المحبّة وقد جرّب في الأحلام أيضاً . والنور الأخضر : المعرفة ، وجوه المحبّين عند طغيان المحبّة وقد جرّب في الأحلام أيضاً . والنور الأخضر : المعرفة ، كما تشهد به الرؤيا ويناسبه هذا الخبر ، لأنه عليتين في مقام غاية العرفان كانت رجلاه في خضرة ، ولعلّهم عليني إنّما عبّروا عن تلك المعاني على تقدير كونها مرادة بهذه التعبيرات لقصور أفهامنا عن محض الحقيقة كما تعرض على النفوس الناقصة في الرؤيا هذه الصور ، ولأنّا في منام طويل من الغفلة عن الحقائق كما قال علينيني : الناس نيام فإذا ماتوا انتبهوا . وهذه التأويلات غاية ما يصل إليه أفهامنا القاصرة ، والله أعلم بمراد حججه وأوليائه عليني .

ا - **يد:** ابن الوليد، عن إبراهيم بن هاشم، عن ابن أبي عمير، عن مرازم، عن أبي عبدالله ﷺ قال: سمعته يقول: رأى رسول الله ﷺ ربّه ﷺ من جيني بقلبه – وتصديق

(١) سورة آل عمران، الآية: ١٠٧.

ذلك ما حدَّثنا به ابن الوليد، عن الصفَّار، عن ابن أبي الخطَّاب، عن محمّد بن الفضيل قال: سألت أبا الحسن ﷺ هل رأى رسول الله ﷺ ربّه ﷺ فقال: نعم بقلبه رآه أما سمعت الله ﷺ يقول: ﴿مَا كَنَبَ ٱلْفُوَادُ مَا رَأَىَ ﴾لم يره بالبصر ولكن رآه بالفؤاد<sup>(1)</sup>.

٢٠ - يد: أبي، عن سعد، عن الإصفهاني، عن المنقري، عن حفص أو غبر، قال سألت أبا عبدالله عليه الله على أبا عبدالله عليه عن قول الله نتخير الله نتخير الله على أبا عبدالله عليه المقطر على المقطر على البقل له ستمائة جناح قد ملاً ما بين السماء والارض<sup>(٢)</sup>.

٢١ - يد؛ الدقاق، عن الأسدي، عن عليّ بن أبي القاسم، عن يعقوب بن إسحاق قال: كتبت إلى أبي محمّد عليمي أسأله كيف يعبد العبد ربّه وهو لا يراه؟ فوقّع عليميًة: يا أبا يوسف جلّ سيّدي ومولاي والمنعم عليَّ وعلى آباڻي أن يُرى. قال: وسألته هل رأى رسول الله علي ربّه؟ فوقع عليمية: إنّ الله تبارك وتعالى أرى رسوله بقلبه من نور عظمته ما أحب<sup>(٣)</sup>.

٢٢ – يد ابن إدريس، عن أبيه، عن محمّد بن عبد الجبّار، عن صفوان، عن ابن حميد قال : ذاكرت أبا عبدالله عليكلا فيما يروون من الرؤية، فقال : الشمس جزء من سبعين جزءاً من نور الكرسي، والكرسيّ جزء من سبعين جزءاً من نور العرش، والعرش جزء من سبعين جزءاً من نور الحجاب، والحجاب جزءٌ من سبعين جزءاً من نور السرّ، فإن كانوا صادقين فليملؤوا أعينهم من الشمس ليس دونها سحاب<sup>(٤)</sup>.

**بيان:** لعلّه تمثيلُ وتنبيهٌ على عجز القوى الجسمانيّة، وبيان لأنَّ لإدراكها حدَّاً لا تتجاوزه؛ ويحتمل أن يكون تنبيهاً بضعف القوى الظاهرة على ضعف القوى الباطنة، أي كما لا يقدر بصرك في رأسك على تحديق النظر إلى الشمس فكذلك لا يقدر عين قلبك على مطالعة شمس ذاته وأنوار جلاله، والأوّل أظهر.

٢٣ - **يد: أبي،** عن سعد، عن ابن عيسى، عن البزنطيّ، عن أبي الحسن الموصليّ عن أبي عبدالله ﷺ قال: جاء حبر إلى أمير المؤمنين ﷺ فقال: يا أمير المؤمنين هل رأيت ربّك حين عبدته؟ فقال: ويلك ما كنت أعبد ربّاً لم أره. قال: وكيف رأيته قال: ويلك لا تدركه العيون في مشاهدة الأبصار، ولكن رأته القلوب بحقائق الايمان<sup>(ه)</sup>.

٢٤ – يد: الدقاق، عن الأسديّ، عن النخعيّ، عن النوفليّ، عن البطائنيّ، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله ﷺ قال: قلت له: أخبرني عن الله ﷺ هل يراه المؤمنون يوم

- (۱) (۲) التوحيد، ص ۱۱۲ باب ۸ ح ۱۲-۱۸.
  - (۳) (٤) التوحيد، ص ۱۰۸ باب ۸ ح ۲-۳.
    - (٥) التوحيد، ص ١٠٩ باب ٨ ح ٦.

القيامة؟ قال: نعم وقد رأوه قبل يوم القيامة. فقلت: متى؟ قال: حين قال لهم: ﴿أَلَسَتُ بِرَيِّكُمْ قَالُوا بَلَنُ﴾<sup>(1)</sup> ثمَّ سكت ساعة ثمَّ قال: وإنَّ المؤمنين ليرونه في الدنيا قبل يوم القيامة، ألست تراه في وقتك هذا؟.

قال أبو بصير : فقلت له : جعلت فداك فأحدّث بهذا عنك؟ فقال : لا فإنّك إذا حدّثث به فأنكره منكر جاهل بمعنى ما تقوله ثمَّ قدّر أنَّ ذلك تشبيه كفر ، وليست الرؤية بالقلب كالرؤية بالعين تعالى الله عمّا يصفه المشبّهون والملحدون<sup>(٢)</sup>.

٢٥ - لي، يد: ابن المتوكل، عن السعد آبادي، عن البرقي، عن أبيه، عن أحمد بن النضر، عن محمّد بن مروان، عن محمّد بن السائب، عن أبي صالح، عن عبدالله بن عبّاس في قوله بَرْزَيْنَ : ﴿فَلَمَا أَفَانَ قَالَ سُبْحَنَكَ ثَبْتُ إِلَيْكَ وَأَنَا أَوَلُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ قال: يقول: سبّحانك في قوله بَرْزَيْنَ إلى من أبيك من أول المؤمنين بأنك لا ترى (٣).

قال الصدوق تلفة: إنَّ موسى عَلَيْنَهُ علم أنَّ الله بَمَرَعَلَ لا يجوز عليه الرؤية وإنّما سأل الله بمَرَكَلُ أن يريه ينظر إليه عن قومه حين الحُوا عليه في ذلك، فسأل موسى ربه ذلك من غير أن يستأذنه، فقال: هورَتٍ أيوت أنظر إليَكَ قال لن ترّذين وَلَيْكِن انظر إلى المَبَلِ فَإِن استَقَرَ مَكَانَمُ في حال تدكدكه هو مَسَوَف ترَئِينَ في ومعناه أنّك لا تراني أبداً، لأنّ الجبل لا يكون ساكناً متحركاً في حال ابداً، وهذا مثل قوله بمَرَجَل : هوت الجناف الما تعليم في سمّ الخياط ابداً لليُبَاطُ فو معناه أنّهم لا يدخلون الجنّة أبداً كما لا يلج الجمل في سمّ الخياط ابداً هو للكاناً بمَرَلُ تربُّمُ لِلْجَبَلِ في معناه أنّهم لا يدخلون الجنّة أبداً كما لا يلج الجمل في سمّ الخياط ابداً هو للناً بمَرَلُ مؤافق قال سبحانك تبت إليك أي رجعت إلى معرفتي بك عادلاً عما حملني عليه قومي من أفاق قال سبحانك تبت إليك أي رجعت إلى معرفتي بك عادلاً عما حملني عليه قومي من أوافق قال سبحانك تبت إليك أي رجعت إلى معرفتي بك عادلاً عما حملني عليه قومي من سؤالك الرؤية، ولم تكن هذه التوبة من ذنب لأنّ الأنياء لا يذبون ذنباً صغيراً ولا كبيراً، ولا أواد أن يكن الم المواد الذي الما الوا يله منها على ذلك موالك الرؤية، ولم تكن هذه التوبة من ذنب لأنّ الأنياء لا يذبون ذنباً صغيراً ولا كبيراً، ولم على الله بمن الم يكن هذه الم تمن قول التوبة من ذنب لأنّ الأنياء لا يذبون ذنباً صغيراً ولا كبيراً، ولم على الله بعلى أنه قدروى قوم أنّه قد استأذن في ذلك فأذن له ليعلم قومه بذلك أنّ الرؤية لا تجوز على الله بمكن أنه وقوله : وأنا أول المؤمنين يقول : أنا أول المؤمنين - من القوم الذين كانوا

والأخبار الّتي رويت في هذا المعنى وأخرجها مشايخنا رضي الله عنهم في مصنّفاتهم عندي صحيحة، وإنّما تركت إيرادها في هذا الباب خشية أن يقرأها جاهل بمعانيها فيكذب بها فيكفر بالله لَيَمَوَيَنُ وهو لا يعلم.

- سورة الأعراف، الآية: ١٧٢.
   (٢) التوحيد، ص ١١٧ باب ٨ ح ٢٠.
  - (٣) أمالي الصدوق، ص ٤١٢ مجلس ٧٧ ح ٣.

والأخبار التي ذكرها أحمد بن محمّد بن عيسى في نوادره والتي أوردها محمّد بن أحمد ابن يحيى في جامعه في معنى الرؤية صحيحة لا يردّها إلا مكذّب بالحق أو جاهل به، والفاظها ألفاظ الفرآن، ولكلّ خبر معنى ينفي التشبيه والتعطيل، ويثبت التوحيد، وقد أمرنا الأثمّة صلوات الله عليهم أن لا نكلّم الناس إلا على قدر عقولهم، ومعنى الرؤية هنا الواردة في الأخبار : العلم، وذلك أنّ الدنيا دار شكوك وارتياب وخطرات، فإذا كان يوم القيامة كشف للعباد من آيات الله وأموره في ثوابه وعقابه ما تزول به الشكوك ويعلم حقيقة قدرة مُمَرَكَة آلَيْمَ حَدِيدًهُ<sup>(1)</sup> فمعنى ما روي في الحديث أنه بمترول به الشكوك ويعلم حقيقة قدرة في تركيل وتصديق ذلك في كتاب الله يترتيك : في تُعَدَّز في غَنْلَةٍ مِنْ هذا فكنفنا عنك غِطآنك مُمَرَكَة آلَيْمَ حَدِيدًهُ<sup>(1)</sup> فمعنى ما روي في الحديث أنه بمترتيك يرى أي يعلم علماً يقينياً، وقوله : في ألمَ تَرَ إلى ألمَ تَرَ إلى رَبْكَ كَيْنَ مَدَّ الطَلَق وقوله : في ألمَ تَرَ إلى ألَذِي عَلَيَهُ في توابه وقوله : في ألمَ تَرَ إلى الذين خَرَبُوا مِن وينزهم وهُم ألُونُ حَذَر المَوبي في وقوله : في ألمَ تَرَ إلى ألَذِي مَرَبُوا من وأله تر يُبْعينياً ، وقوله : في ألمَ تَرَ إلى الذين خَرَبُهُ مِن وامه من روية القلب وليست من رؤية العين، وأما قول الله بمرابي : في فلما ألم تر أله الذين مربكوا من وينزهم ألُونُ حَذَر المقوبي <sup>(1)</sup> وقوله : في ألمَ تَرَ إلى ألَذِينَ خَرَبُوا مِن وينزهم ألُونُ حَذَر المقوبي <sup>(1)</sup> وقوله : في ألمَ تَرَ إلى ألَذِينَ خَرَبُوا مِن وينزهم ألُونُ حَذَر المقوبي الما وقوله : في فلما تربل الجبل باية من أله المورة التي وقوله : في فلما ربله الجبال سراباً والتي ينسف بها الجبال نسفاً، تدكدك الجبل بقي من آيات الآخرة التي يكون بها الجبال سراباً والتي ينسف بها الجبال نسفاً، تدكدك الجبل فصار تراباً لأنه لم يطق حمل تلك الآية . وقد قيل : إنه بدا له نور العرش<sup>(1)</sup> .

وتصديق ما ذكرته ما حدَّثنا به تميم القرشيّ، عن أبيه، عن حمدان بن سليمان، عن عليّ ابن محمد بن الجهم قال : حضرت مجلس المأمون وعنده الرضا عليّ بن موسى علي فقال له المأمون : يا ابن رسول الله أليس من قولك : إنّ الأنبياء معصومون؟ قال : بلى، فسأله عن آيات من القرآن فكان فيما سأل أن قال له : فما معنى قول الله يَرْضَل : في وَلَمًا جَآة مُوسَى لِمِيمَّنَيْنَا وَكَلَّمَمُ رَبُّمُ قَالَ رَبِّ أَرِيْ أَنظُرَ إِلَيْكَ قَالَ لَه : فما معنى قول الله يَرْضَل : في وَلَمًا جَآة مُوسَى لِمِيمَنَيْنَا عمران عليمًا لا يعلم أن الله تعالى ذكره لا يجوز عليه الرؤية حتّى يسأله هذا السؤال؟

فقال الرضا على : إنّ كليم الله موسى بن عمران على علم أنّ الله تعالى عن أن يرى بالأبصار، ولكنّه لمّا كلّمه الله تَرَكَن وقرّبه نجيّاً رجع إلى قومه فأخبرهم أن الله تَرَكَن كلّمه وقرّبه وناجاه، فقالوا : لن نؤمن لك حتّى نسمع كلامه كما سمعت وكان القوم سبعمائة ألف رجل فاختار منهم سبعين ألفاً، ثمّ اختار منهم سبعة آلاف، ثمّ اختار منهم سبعمائة، ثمّ اختار منهم سبعين رجلاً لميقات ربّه فخرج بهم إلى طور سيناء فأقامهم في سفح الجبل، وصعد موسى علي إلى الطور، وسأل الله تبارك وتعالى أن يكلّمه ويسمعهم كلامه، فكلّمه الله تعالى ذكره وسمعوا كلامه من فوق وأسفل ويمين وشمال ووراء وأمام، لأنّ الله بَرَكَن أ

(٢) سورة البقرة، الآية: ٢٤٣.

- (١) سورة ق، الآية: ٢٢.
- (۳) التوحيد، ص ۱۱۸ باب ۸ ح ۲۲.

الَّذي سمعناه كلام الله حتى نرى الله جهرة، فلمَّا قالوا هذا القول العظيم واستكبروا وعتوا بعث الله ﷺ عليهم صاعقة فأخذتهم بظلمهم فماتوا، فقال موسى : يا ربّ ما أقول لبني إسرائيل إذا رجعت إليهم وقالوا : إنَّك ذهبت بهم فقتلتهم لأنَّك لم تكن صادقاً فيما ادّعيت من مناجاة الله إيّاك؟ فأحياهم الله وبعثهم معه، فقالوا : إنَّك لو سألت الله أن يريك تنظر إليه لأجابك، وكنت تخبرنا كيف هو فنعرفه حقّ معرفته! فقال موسى ظَلِيَتَلا : يا قوم إنَّ الله لا يرى بالأبصار ولا كيفية له، وإنّما يعرف بآياته ويعلم بأعلامه . فقالوا : إنَّك لو سألت الله أن يريك تنظر إليه

فقال موسى للجنزية : يا ربّ إنّك قد سمعت مقالة بني إسرائيل وأنت أعلم بصلاحهم فأوحى الله جلَّ جلاله إليه : يا موسى اسألني ما سألوك فلن أؤاخذك بجهلهم فعند ذلك قال موسى للجنزية : ﴿رَبِّ أَرَفِ أَنْظُرُ إِلَيْكَ قَالَ لَن تَرَنِيْنِ وَلَذِي انْظُرَ إِلَى الْجَبَلِ فَإِنِ اسْتَقَرَّ مَكَانَدُ﴾ وهو يهوي ﴿فَسَوْفَ تَرَنِيْ فَلَمَّا تَجَلَى رَبُهُ لِلْجَبَلِ﴾ بآياته ﴿جَعَكُمُ دَكَ وَخَرَّ مُوسَىٰ صَعِفًا فَلَمَّا أَفَاقَ وهو يهوي ﴿فَسَوْفَ تَرَنِيْ فَلَمَّا تَجَلَى رَبُهُ لِلْجَبَلِ﴾ بآياته ﴿جَعَكُمُ دَكَ وَخَرَّ مُوسَىٰ صَعِفًا فَلَمَّا أَفَاقَ وهو يهوي ﴿فَسَوْفَ تَرَنِيْ فَلَمَّا تَجَلَى رَبُهُ لِلْجَبَلِ﴾ بآياته ﴿جَعَكُمُ دَكَ وَخَرَّ مُوسَىٰ صَعِفًا قَالَ سُبْحَنَكَ ثَبْتُ إِلَيْكَ ﴾ يقول : رجعت إلى معرفتي بك عن جهل قومي ﴿وَأَنَا أَوَلُ الْمُؤْمِنِينَ؟ منهم بأنك لا ترى. فقال المأمون : نله درك يا أبا الحسن<sup>(۱)</sup>. الخبر.

**ن:** تميم القرشي مثله<sup>(٢)</sup>.

**بيان:** اعلم أنَّ المنكرين للرؤية والمثبتين لها كليهما استدلَّوا بما ورد في تلك القصّة على مطلوبهم فأمّا المثبتون فاحتجّوا بها بوجهين :

الأول: أن موسى غليمًا سأل الرؤية ولو امتنع كونه تعالى مرئيّاً لما سأل، لأنّه حينئذ إمّا أن يعلم امتناعه أو يجهله فإن علمه فالعاقل لا يطلب المحال لأنّه عبث، وإن جهله فالجاهل بما لا يجوز على الله تعالى ويمتنع لا يكون نبياً كليماً.

وأجيب عنه بوجوه:

الأول: ما ورد في هذا الخبر من أنّ السؤال إنّما كان بسبب قومه لا لنفسه لأنّه كان عالماً بامتناعها، وهذا أظهر الوجوه واختاره السيّد الأجلّ المرتضى في كتابي تنزيه الأنبياء وغرر الفوائد، وأيّده بوجوه: منها حكاية طلب الرؤية من بني إسرائيل في مواضع كقوله تعالى: ﴿فَقَدَ سَأَلُوا مُومَى آكَبَرَ مِن ذَلِكَ فَقَالُوا أَرِنَا اللّهَ جَهَرَهَ فَأَخَذَتُهُمُ الصّنِعِقَةُ بِظْلِيهِمْ (<sup>1)</sup> وقوله تعالى: ﴿فَقَدَ سَأَلُوا مُومَى آكَبَرَ مِن ذَلِكَ فَقَالُوا أَرِنَا اللّهَ جَهْرَهَ فَأَخَذَتُهُمُ الصّنِعِقَةُ بِظْلِيهِمْ (<sup>1)</sup> وقوله تعالى: ﴿وَإِذَ قُلْتُمْ يَنْمُومَى أَنَ نُؤْمِنَ لَكَ حَقًى نَرَى اللّهَ جَهْرَهَ فَأَخَذَتُكُمُ الصّنِعِقَةُ وَأَنشَر نَنظُرُونَ؟ ومنها: وَوَإِذَ قُلْتُمْ يَنْمُومَى لَن نُؤْمِنَ لَكَ حَقًى نَرَى اللّهَ جَهْسَرَةً فَأَخَذَتُكُمُ الصّنِعِقَةُ وَأَنشَر أُومَا فَقَدَ مُنَافًا مُومَى أَن أُومَا وَنَا أَنْهَ عَلَنُوا أَرِنَا اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ مِعْلَى الصَافِقَ وَوَإِذَ قُلْتُمْ يَنْمُومَى لَن نُؤْمِينَ لَكَ حَقًى نَرَى اللّهُ جَهْسَرَةً فَأَخَذَتُكُمُ الصّنِعِقَةُ وَأَنشَر نَنظُرُونَهُ <sup>(3)</sup>. ومنها: أَنَ مُوسى ظَلِيهُمُ مِن قَبْلُهُ إلْقَدِينَ أَلَهُ عَنْ رَى اللّهُ عَهْسَرَةً فَاخَذَتُكُمُ الصّنِعِقَةُ وَأَنشَر نَنظُرُونَهُ <sup>(3)</sup>. إنّ موسى ظَلِيمَةُ أَصَوى قُبْلُ عَلَيْكَ عَالَة إلَى السفهاء، قال الله تعالى: ﴿ فَلَمَا أَسَنَا أَخَذَتَهُمُ الرَّجْفَةُ قَالَ رَبَ لَو أَنَهُ مَانَةُ مَعْلَكُنُهُمُ مِن فَبْلُ وَلِيَتَنَ أَشْلِيكُنَا عَا فَعَلَ السُعَهَاء، قَالَ الله تعالى : اللهُ عالى السفهاء تدلُ على انْهُ كَان بسببهم ومن أُجلهم حيث سألوا ما لا يجوز عليه تعالى .

- (1) التوحيد، ص ١٢١ باب ٨ ح ٢٤.
  - (٣) سورة النساء، الآية: ١٥٢.
  - (٥) سورة الأعراف، الآية: ١٥٥.
- (۲) عيون أخبار الرضاج ١ ص ١٧٤ باب ١٥ ح ١.
  - (٤) سورة البقرة، الآية: ٥٥.

فإن قيل: فلمَ أضاف السؤال إلى نفسه ووقع الجواب مختصّاً به؟ قلنا: لا يمتنع وقوع الإضافة على هذا الوجه، مع أنَّ السؤال كان لأجل الغير إذا كانت هناك دلالة تؤمن من اللّبس، فلهذا يقول أحدنا – إذا شفع في حاجة غيره – للمشفوع إليه: أسألك أن تفعل بي كذا وتجيبني إلى ذلك، ويحسن أن يقول المشفوع إليه: قد أجبتك وشفّعتك؛ وما جرى مجرى ذلك، على أنّه قد ذكر في الخبر ما يغني عن هذا الجواب.

وأمّا ما يورد في هذا المقام من أنَّ السؤال إذا كان للغير فأيُّ جرم كان لموسى حتّى تاب منه؟ فأجاب ﷺ بحمل التوبة على معناه اللّغويّ أي الرجوع أي كنت قطعت النظر عمّا كنت أعرفه من عدم جواز رؤيتك، وسألت ذلك للقوم فلمّا انقضت المصلحة في ذلك تركت هذا السؤال ورجعت إلى معرفتي بعدم جواز رؤيتك وما تقتضيه من عدم السؤال.

وأجاب السيّد قدّس الله روحه عنه بأنّه يجوز أن يكون التوبة لأمر آخر غير هذا الطلب، أو يكون ما أظهره من التوبة على سبيل الرجوع إلى الله تعالى، وإظهار الانقطاع إليه، والتقرّب منه، وإن لم يكن هناك ذنب. والحاصل أنَّ الغرض من ذلك إنشاء التذلّل والخضوع، ويجوز أن يضاف إلى ذلك تنبيه القوم المخطئين على التوبة ممّا التمسوه من الرؤية المستحيلة عليه؛ بل أقول: يحتمل أن يكون التوبة من قبلهم كما كان السؤال كذلك.

الثاني: أنه عَلَيَمَةٍ لم يسأل الرؤية بل تجوّز بها عن العلم الضروريّ لأنَّه لازمها، وإطلاق اسم الملزوم على اللاّزم شائع سيّما استعمال رأى بمعنى علم وأرى بمعنى أعلم والحاصل أنّه سأله أن يعلمه نفسه ضرورة بإظهار بعض أعلام الآخرة الّتي تضطرّه إلى المعرفة، فتزول عنه الدواعي والشكوك، ويستغني عن الاستدلال كما سأل إبراهيم عَلِيمَةٍ : ﴿رَبِّ أَرِنِي حَيِّفَ تُحَيِّ ٱلْمَوَيَّ ﴾.

الثالث: أنَّ في الكلام مضافاً محذوفاً أي أرني آية من آياتك أنظر إلى آيتك، وحاصله يرجع إلى الثاني.

الرابع: أنه عَنْيَتُمْ سأل الرؤية مع علمه بامتناعها لزيادة الطمأنينة بتعاضد دليل العقل والسمع، كما في طلب إبراهيم عَنْيَمْ ، وحاصله يرجع إلى منع أنَّ العاقل لا يطلب المحال الذي علم استحالته إذ يمكن أن يكون الطلب لغرض آخر غير حصول المطلوب فلا يلزم العبث لجواز ترتُّب غرض آخر عليه، والعبث ما لا فائدة فيه أصلاً، ولعلَّ في هذا السؤال فوائد عظيمة سوى ما ذكر أيضاً ولا يلزمنا تعيين الفائدة بل على المستدل أن يدل على انتفائها مطلقاً، ونحن من وراء المنع، وممّا يستغرب من الأشاعرة أنّهم أجمعوا على أنَّ الطلب غير الإرادة، واحتجّوا عليه بأنَّ الأمر ربما أمر عبده بأمر وهو لا يريده، بل يريد نقيضه، ثمَّ يقولون ههنا: بأنَّ طلب ما علم استحالته لا يتأتي من العاقل.

الثاني من وجهي احتجاجهم: هو أنَّه تعالى علَّق الرؤية على استقرار الجبل وهو أمر

ممكن في نفسه، والمعلِّق على الممكن ممكن لأنَّ معنى التعليق أنَّ المعلِّق يقع على تقدير وقوع المعلِّق عليه، والمحال لا يقع على شيء من التقادير ويمكن الجواب عنه بوجوه أوجهها أن يقال: التعليق إمّا أن يكون الغرض منه بيان وقت المعلّق وتحديد وقوعه بزمان وشرط ومن البيّن أنَّ ما نحن فيه ليس من هذا القبيل، وإمّا أن يكون المطلوب فيه مجرَّد بيان تحقّق الملازمة وعلاقة الاستلزام بأن يكون لإفادة النسبة الّتي بين الشرط والجزاء مع قطع النظر عن وقوع شيء من الطرفين وعدم وقوعه، ولا يخفي على ذي لبِّ أن لا علاقة بين استقرار الجبل ورؤيته تعالى في نفس الأمر ولا ملازمة، على أن إفادة مثل هذا الحكم وهو تحقِّق علاقة اللَّزوم بين هاتين القضيَّتين لا يليق بسياق مقاصد القرآن الحكيم مع ما فيه من بُعده عن مقام سؤال الكليم فإنَّ المناسب لما طلب من الرؤية بيان وقوعه ولا وقوعه، لامجرَّد إفادة العلاقة بين الأمرين فالصواب حينتذ أن يقال : المقصود من هذا التعليق بيان أنَّ الجزاء لايقع أصلاً بتعليقه على ما لا يقع، ثمّ هذا التعليق إن كان مستلزماً للعلاقة بين الشرط والجزاء فواجب أن يكون إمكان الجزاء مستتبعاً لإمكان الشرط لأنَّ ما له هذه العلاقة مع المحال لا يكون ممكناً على ما هو المشهور من أنَّ مستلزم المحال محال، وإلا فلا وجه لوجوب إمكان الجزاء والأوّل وإن كان شائع الإرادة من اللّفظ إلاّ أنّ الثاني أيضاً مذهب معروف للعرب كثير الدوران بينهم، وهو عمدة البلاغة ودعامتها، ومن ذلك قول الشاعر : إذا شباب البغراب أتيبت أهبلي وصار القار كاللبن الحليب ومعلوم أنَّ مشيب الغراب وصيرورة القار كالحليب لا ملازمة بينهما وبين إتيان الشاعر

ومعلوم أن مشيب العراب وصيروره الفار كالحليب لا ملازمه بينهما وبين إتيان الشاء أهله.

ونظيره في الكتاب الكريم كثير كتعليق خروج أهل النار منها على ولوج الجمل في سم الخياط وبعيد من العاقل أن يدّعي علاقة بينهما، وإذا كان ذلك التعليق أمراً شائعاً كثير الوقوع في كلامهم فلا ترجيح للاحتمال الأوّل بل الترجيح معنا، فإنّ البلاغة في ذلك، وأمّا إذا تحقّق العلاقة في الواقع بينهما وعلّق عليه لمكان تلك العلاقة فليس له ذلك الموقع من حسن القبول ألا ترى أنّ المتمنّي لوصال حبيبه الميّت لو قال: إذا رجع الموتى إلى الدنيا أمكن لي زيارة الحبيب لم يكن كقول الصبّ المتحسّر على مفارقة الأحبّاء: متى أقبل الأمس الدابر وحي الميّت الغابر طمعت في اللقاء. وأيضاً لا يخفى على ذي فطرة أنّ التزام تحقّق علاقة لزوم بين استقرار الجبل في تلك الحال وبين رؤيته تعالى بحيث لو فرض وقوع ذلك الاستقرار وحي الميّت الغابر طمعت في اللقاء. وأيضاً لا يخفى على ذي فطرة أنّ التزام تحقق علاقة الزوم بين استقرار الجبل في تلك الحال وبين رؤيته تعالى بحيث لو فرض وقوع ذلك الاستقرار ولا يستدع أن لا يقع رؤيته تعالى مستبعدً جداً يكاد يجزم العقل ببطلانه فإذن المقصود من ذلك ولا يستدعي امتناع المعلق المعالي مستبعدً جداً يكاد يجزم العقل بلي الذي المعلق عليه، المنع أن لا يقع رؤيته تعالى مستبعدً بعلما مني واقع ، ويكفي في في ذلك عدم وقوع المعلق عليه، المنع أن لا يقع رويته تعالى مستبعدً جداً يكاد يجزم العقل ببطلانه فإذن المقصود من ذلك ولا يستدعي امتناع المعلق امتناعه، ولو سلّم فنقول: إنّ المعلّق عليه هو الاستقرار لا مطلقاً بل في المستقبل وعقيب النظر، بدلالة الفاء وإن، وذلك لأنه إذا دخل القاء على إن يفيد بل في المستقبل وعقيب النظر، بدلالة الفاء وإن، وذلك لأنه إذا دخل الفاء على إن يفيلا ملزوم لوقوع حركة الجبل عقيبه، فوقوع السكون عقيبه محال لاستحالة وقوع الشيء عقيب ما يستعقب منا في ذلك الشيء ويستلزم وقوعه عقيبه. وأمّا أنّ النظر لا يستلزم اندكاك الجبل وتزلزله ولا علاقة بينه وبينه وإنّما هو مصاحبة اتّفاقيّة فممنوع، ولعلّ النظر ملزوم للحركة كما أنّ استقرار الجبل ملزوم لرؤيته تعالى، وتحقّق العلاقة بين النظر والحركة ليس بأبعد من تحقّق العلاقة بين الاستقرار والرؤية. ولنقتصر على ذلك فإنّ إطناب الكلام في كل من الدلائل والأجوبة يوجب الخروج عمّا هو المقصود من الكتاب.

وأمّا المنكرون فاحتجوا بقوله تعالى: ﴿نَ تَرَسِّى ﴾ فإنّ كلمة لن تفيد إمّا تأبيد النفي في المستقبل – كما صرّح به الزمخشريّ في انموذجه – فيكون نصّاً في أن موسى غَلِيَكَلَا لا يراه أبداً، أو تأكيده – على ما صرّح به في الكشّاف – فيكون ظاهراً في ذلك لأنّ المتبادر في مثله عموم الأوقات، وإذا لم يره موسى لم يره غيره إجماعاً، وإن نوقش في كونها للتأكيد أو للتأبيد فكفاك شاهداً استدلال أئمّتنا غَلَيَكَلَا بها على نفي الرؤية مطلقاً، لأنّهم أفصح الفصحاء طراً باتّفاق الفريقين، مع أنّا لكثرة براهيننا لا نحتاج إلى الإكثار في دلالة هذه الآية على

٢٨ - يد: الدقّاق : عن الأسديّ، عن البرمكيّ، عن الحسين بن الحسن، عن عبدالله بن راهم، عن أبي زاهر، عن الحسين بن يحيى الكوفيّ، عن قشم بن قتادة، عن عبدالله بن يونس، عن أبي عبدالله غليَّ إلى قال : بينا أمير المؤمنين غليًّ يخطب على منبر الكوفة إذ قام إليه رجل يقال له : عبدالله غليتي قال : بينا أمير المؤمنين غليتي يخطب على منبر الكوفة إذ قام إليه رجل يقال له : دعلب ذرب اللسان بليغ في الخطاب شجاع القلب فقال : يا أمير المؤمنين هل رأيت ربّك؟ فقال : يا أمير المؤمنين هل رأيت ربّك؟ فقال : ويلك يا أمير المؤمنين أليتي يخطب على منبر الكوفة إذ قام إليه رجل يقال له : دعلب ذرب اللسان بليغ في الخطاب شجاع القلب فقال : يا أمير المؤمنين هل رأيت ربّك؟ فقال : ويلك يا أمير المؤمنين في رأيت ربّك؟ فقال : ويلك يا ذعلب ما كنت أعبد ربّاً لم أره. قال : يا أمير المؤمنين كيف رأيته؟ قال يا فقال : ويلك لم تره العيون بمشاهدة الأبصار ، ولكن رأته القلوب بحقائق الايمان<sup>(١)</sup>.

**أقول:** تمامه في باب جوامع التوحيد.

۲۹ - فهج دمن كلام له علي الله وقد سأله ذعلب اليماني - فقال: هل رأيت ربّك يا أمير المؤمنين؟ فقال علي الفاعبد ما لا أرى؟ قال: وكيف تراه؟ قال: لا تدركه العيون بمشاهدة العيان، ولكن تدركه القلوب بحقائق الإيمان، قريب من الأشياء غير ملامس، بعيد منها غير مباين، متكلم لا بروية، ومريد بلا همة، صانع لا بجارحة، لطيف لا يوصف بالخفاء، كبير لا يوصف بالجفاء، تعنو الوجوه لا يوصف بالقلوب من مخافته (٢).

٣٠ – **سن:** البزنطيّ، عن رجل من أهل الجزيرة، عن أبي عبدالله ظَلِيَّا إنَّ رجلاً من اليهود أتى أمير المؤمنين غَلِيَّا فقال: يا عليّ هل رأيت ربّك؟ فقال: ما كنت بالّذي أعبد إلهاً

- (۱) التوحيد، ص ۳۰۸ باب ٤٢ ح ۲.
- (٢) نهج البلاغة، ص ٣٦٠ خطبة رقم ١٧٧. وفيه: ومريد لا بهمة.

لم أره، ثمَّ قال: لم تره العيون في مشاهدة الأبصار، غير أنَّ الإيمان بالغيب من عقد القلوب<sup>(1)</sup>.

٣١ - شيء عن الأشعث بن حاتم قال: قال ذو الرياستين: قلت لأبي الحسن الرضا ﷺ: جعلت فداك أخبرني عمّا اختلف فيه الناس من الرؤية، فقال بعضهم لا يرى. فقال: يا أبا العبّاس من وصف الله بخلاف ما وصف به نفسه فقد أعظم الفرية على الله، قال الله: ﴿لَا تُدَرِكُهُ ٱلأَبْصَنَرُ وَهُوَ يُدَرِكُ ٱلأَبْصَنَرُ وَهُوَ اللَّطِيفُ الْمَنِيرُ؟ هذه الأبصار ليست هي الأعين إنّما هي الأبصار الّتي في القلوب لا تقع عليه الأوهام ولا يدرك كيف هو<sup>(٢)</sup>.

٣٢ - ضه: سأل محمّد الحلبيّ الصادق ﷺ فقال: رأى رسول الله ﷺ ربّه؟ قال: نعم رآه بقلبه، فأمّا ربّنا جلَّ جلاله فلا تدركه أبصار حدق الناظرين ولا يحيط به أسماع السامعين<sup>(٣)</sup>.

٣٣ – وسئل الصادق ﷺ هل يرى الله في المعاد؟ فقال: سبحانه تبارك وتعالى عن ذلك علوًا كبيراً إن الأبصار لا تدرك إلا ما له لون وكيفيّة، والله خالق الألوان والكيفية<sup>(٤)</sup>.

٣٤ – فص الحسين بن عليّ، عن هارون بن موسى، عن محمّد بن الحسن، عن الصفّار، عن يعقوب بن يزيد، عن ابن أبي عمير، عن هشام قال : كنت عند الصادق جعفر بن محمد عليه الله معاوية بن وهب وعبد الملك بن أعين، فقال له معاوية بن وهب : يا ابن رسول الله ما تقول في الخبر الّذي روي أنّ رسول الله عليه أي رأى ربّه على أيّ صورة رآه؟ وعن الحديث الّذي رووه أنّ المؤمنين يرون ربّهم في الجنّة؟ على أيّ صورة يرونه؟

فتبسم ﷺ ثمَّ قال: يا معاوية ما أقبح بالرجل يأتي عليه سبعون سنة أو ثمانون سنة يعيش في ملك الله ويأكل من نعمه ثمَّ لا يعرف الله حقّ معرفته.

- (1) المحامن، ص ۲۳۹.
- (٢) تفسير العياشي، ج ١ ص ٤٠٣ ح ٧٨ في تفسيره لسورة الأنعام.
  - (۲) (٤) روضة الواعظين، ص ٤١–٤٢.

ومن شبّهه بخلقه فقد اتّخذ مع الله شريكاً ويلهم أولم يسمعوا بقول الله تعالى : ﴿لَا تُدَرِكُهُ آلَاَبْصَنُرُ وَهُوَ يُدَرِكُ آلَاَبْعَبُرُ وَهُوَ اللَّطِيفُ ٱلْحَبَيرُ وقوله : ﴿لَن تَرَضِي وَلَيْكِن ٱنْظُرَ إِلَى ٱلْجَبَلِ فَإِنِ اسَتَقَرَّ مَكَانَمُ فَسَوَّفَ تَرَضِي فَلَمَّا تَجَلَّى رَبُّهُ لِلْجَبَلِ جَعَكَمُ دَكَامَ ؟ وإِنّما طلع من نوره على الجبل كضوء يخرج من سمَّ الخياط فدكدكت الأرض وصعقت الجبال ﴿وَخَرَّ مُوسَىٰ صَعِفَاً ﴾ أي ميتا ﴿فَلَمَّا آفَاذَ ﴾ ورد عليه روحه ﴿قَالَ سُبْحَنَكَ تُبَّتُ إِلَيْكَ ﴾ من قول من زعم أنّك ترى، ورجعت إلى معرفتي بك أنّ الأبصار لا تدركك ﴿وَأَنَا أَوَّلُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ وأول المقرّين بأنّك تَرى، ولا تُرى، وأنت بالمنظر الأعلى.

ثمَّ قال ١٠٠٠ : إنَّ أفضل الفرائض وأوجبها على الإنسان معرفة الربِّ والإقرار له بالعبوديَّة، وحدَّ المعرفة أن يعرف أنَّه لا إله غيره، ولا شبيه له ولا نظير، وأن يعرف أنَّه قديم مثبت موجود غير فقيد. موصوف من غير شبيه ولا مبطل ليس كمثله شيء وهو السميع البصير، وبعده معرفة الرسول والشهادة بالنبوَّة، وأدنى معرفة الرسول الإقرار بنبوَّته، وإنَّ ما أتى به من كتاب أو أمر أو نهي فذلك من الله بَخَرَجُكُمُ ، وبعده معرفة الإمام الَّذي به تأتمَّ بنعته وصفته واسمه في حال العسرُ واليسر، وأدنى معرفة الإمام أنَّه عدل النبيِّ إلا درجة النبوَّة، ووارثه، وأنَّ طاعته طاعة الله وطاعة رسول الله، والتسليم له في كلِّ أمر، والردَّ إليه، والأخذ بقوله، ويعلم أنَّ الإمام بعد رسول الله عليَّ بن أبيَّ طالب، وبعده الحسن، ثمَّ الحسين، ثمَّ عليٍّ بن الحسين، ثمَّ محمَّد بن عليٍّ، ثمَّ أنا، ثمَّ بعدي موسى ابني، وبعده عليٌّ ابنه، وبعد عليّ محمّدٌ ابنه، وبعد محمّد عليٌّ ابنه وبعد عليّ الحسن ابنه، والحجّة من ولد الحسن. ثمَّ قال: يا معاوية جعلت لك أصلاً في هذا فاعمل عليه، فلو كنت تموت على ما كنت عليه لكان حالك أسوأ الأحوال فلا يغرَّنْك قول من زعم أن الله تعالى يرى بالبصر، قال: وقد قالوا أعجب من هذا، أولم ينسبوا آدم عليه إلى المكروه؟ أولم ينسبوا إبراهيم لليظلم إلى ما نسبوه؟ أولم ينسبوا داود لليظلم إلى ما نسبوه من حديث الطير؟ أولم ينسبوا يوسف الصديق إلى ما نسبوه من حديث زليخا؟ أولم ينسبوا موسى عليه إلى ما نسبوه من القتل؟ أولم ينسبوا رسول الله عظيم إلى ما نسبوه من حدّيث زيد؟ أولم ينسبوا عليّ بن أبي طالب عَلَيْتَ إلى ما نسبوه من حديث القطيفة؟ إنَّهم أرادوا بذلك توبيخ الإسلام ليرجعوا على أعقابِهم، أعمى الله أبصارهم كما أعمى قلوبهم، تعالى الله عن ذلك علوّاً كبيراً<sup>(1)</sup>.

٣٥ – <sup>يمد:</sup> الدقّاق، عن الكلينيّ، عن أحمد بن إدريس، عن ابن عيسى، عن عليّ بن سيف، عن محمّد بن عبيدة قال: كتبت إلى أبي الحسن الرضا <sup>علي</sup>مًا أسأله عن الرؤية وما ترويه العامّة والخاصّة، وسألته أن يشرح لي ذلك.

فكتب للبي المحطه: اتَّفق الجميع لا تمانع بينهم أنَّ المعرفة من جهة الرؤية ضرورة، فإذا

(١) كفاية الأثر، ص ٢٥٦.

جاز أن يرى الله تَكْرَيُنُ بالعين وقعت المعرفة ضرورةَ، ثمّ لم تخل تلك المعرفة من أن تكون إيماناً أو ليست بإيمان فإن كانت تلك المعرفة من جهة الرؤية إيماناً فالمعرفة الّتي في دار الدنيا من جهة الاكتساب ليست بإيمان، لأنّها ضدّه فلا يكون في الدنيا أحدَّ مؤمناً، لأنّهم لم يروا الله تَكْرَيَّنُ ، وإن لم تكن تلك المعرفة الّتي من جهة الرؤية إيماناً لم تخل هذه المعرفة الّتي من جهة الاكتساب أن تزول أو لا تزال في المعاد، فهذا دليل على أن الله تَكْرَيَّنُ لا يرى بالعين إذ العين تؤدّي إلى ما وصفناه<sup>(1)</sup>.

**إيضاح:** اعلم أنَّ الناظرين في هذا الخبر قد سلكوا مسالك شتَّى في حلُّها ولنذكر بعضها :

الأول – هو الأقرب إلى الأفهام وإن كان أبعد من سياق الكلام، وكان الوالد العلاّمة قدَّس الله روحه يرويه عن المشايخ الأعلام وتقريره على ما حرَّره بعض الأفاضل الكرام - هو أنَّ المراد أنَّه اتَّفق الجميع أي جميع العقلاء من مجوَّزي الرؤية ومحيليها - لا تمانع ولا تنازع بينهم – على أنَّ المعرفة من جهة الرؤية ضرورة أي كل ما يرى يعرف بأنَّه على ما يرى، وأنَّه متّصف بالصفات الّتي يرى عليها ضرورة، فحصول معرفة المرثيّ بالصفات الّتي يرى عليها ضروريٌّ، وهذا الكلام يحتمل وجهين: أحدهما كون قوله: مَن جهة الرؤية خبراً أي أنَّ المعرفة بالمرئيّ تحصل من جهة الرؤية ضرورة . وثانيهما تعلّق الظرف بالمعرفة وكون قوله : ضرورة خبراً أي المعرفة الناشئة من جهة الرؤية ضرورة أي ضروريَّة، والضرورة على الاحتمالين تحتمل الوجوب والبداهة، وتقرير الدليل: أنَّ حصول المعرفة من جهة الرؤية ضروريٌّ، فلو جاز أن يرى الله سبحانه بالعين وقعت المعرفة من جهة الرؤية ضرورة، فتلك المعرفة لا تخلو من أن تكون إيماناً أو لا تكون إيماناً، وهما باطلان لأنَّه إن كانت إيماناً لم تكن المعرفة الحاصلة في الدنيا من جهة الاكتساب إيماناً لأنَّهما متضادًان، فإنَّ المعرفة الحاصلة بالاكتساب أنَّه ليس بجسم، وليس في مكان، وليس بمتكمَّم، ولا متكيِّف، والرؤية بالعين لا تكون إلاّ بإدراك صورة متحيّزة من شأنها الانطباع في مادّة جسمانيّة، والمعرفة الحاصلة من جهتها معرفة بالمرتيّ بأنَّه متَّصف بالصفات المدركة في الصورة فهما متضادَّتان لا تجتمعان في المطابقة للواقع، فإن كانت هذه إيماناً لم تكن تلك إيماناً فلا يكون في الدنيا مؤمن لأنَّهم لم يروا الله عزَّ ذكره، وليس لهم إلاَّ المعرفة من جهة الاكتساب، فلو لم يكنَّ إيماناً لم يكن في الدنيا مؤمن، وإن لم تكن تلك المعرفة التي من جهة الرؤية إيماناً أي اعتقاداً مطابقاً للواقع، وكانت المعرفة الاكتسابيَّة إيماناً لم تخل هذه المعرفة الَّتي من جهة الاكتساب من أن تزول عند المعرفة من جهة الرؤية لتضادّهما أو لا تزول لامتناع زوال الإيمان في الآخرة.

وهذه العبارة تحتمل ثلاثة أوجه : أحدها : لم تخل هذه المعرفة من الزوال عند الرؤية، والمعرفة من جهتها لتضادهما، والزوال مستحيل لايقع لامتناع زوال الإيمان في الآخرة.

(۱) التوحيد، ص ۱۰۹ باب ۸ ح ۸.

وثانيها : لم تخل هذه المعرفة من الزوال وعدم الزوال ويكون متّصفاً بكليهما في المعاد عند وقوع الرؤية والمعرفة من جهتها لامتناع اجتماع الضدين، وامتناع زوال الإيمان في المعاد، والمستلزم لاجتماع النقيضين مُستحيلٌ.

**وثالثها** : لم تخل هذه المعرفة من الزوال وعدم الزوال ولابدّ من أحدهما وكلُّ منهما محالٌ .

وأما بيان أنَّ الإيمان لا يزول في المعاد بعد الاتّفاق والاجتماع عليه أنَّ الإعتقاد الثابت المطابق للواقع الحاصل بالبرهان مع معارضة الوساوس الحاصلة في الدنيا يمتنع زوالها عند ارتفاع الوساوس والموانع على أنَّ الرؤية عند مجوّزيها إنّما تقع للخواص من المؤمنين والكمّل منهم في الجنّة فلو زال إيمانهم لزم كون غير المؤمن أعلى درجة من المؤمن، وكون

**أقول:**الاحتمالات الثلاثة إنّما هي على ما في الكافي من «الواو» وأما على ما في التوحيد من كلمة «أو» فالأخير متعين.

ثمَّ اعلم أنَّه يرد على هذا الحلّ أن من لم يسلّم امتناع الرؤية كيف يسلّم كون الإيمان المكتسب منافياً لها، وإن ادّعى الضرورة في كون الرؤية مستلزمة لما اتّفقوا على امتناعه فهو كاف في إثبات المطلوب، إلا أن يقال: إنّما أورد هكذا بياناً لكثرة الفساد وإيضاحاً للمراد، أو يقال: لعله ﷺ كان بيّن للسائل امتناع الرؤية بالدلائل فلمّا ذكر السائل ما ترويه العامّة في ذلك بيّن امتناع وقوع ما ثبت لنا بالبراهين امتناعه، وآمنًا به بهذا الوجه.

الثاني: أنّ حاصل الدليل أنَّ المعرفة من جهة الرؤية غير متوقّفة على الكسب والنظر، والمعرفة في دار الدنيا، متوقّفة عليه ضعيفة بالنسبة إلى الأولى فتخالفتا مثل الحرارة القويّة والحرارة الضعيفة، فإن كانت المعرفة من جهة الرؤية إيماناً لم تكن المعرفة من جهة الكسب إيماناً كاملاً لانَّ المعرفة من جهة الرؤية أكمل منها، وإن لم يكن إيماناً يلزم سلب الإيمان عن الرأيين، لامتناع اجتماع المعرفتين في زمان واحد في قلب واحد يعني قيام تصديقين أحدهما أقوى من الآخر بذهن واحد، وأحدهما حاصل من جهة الرؤية، والآخر من جهة الدليل، كما يمتنع قيام حرارتين بماء واحد في زمان واحد، ويرد عليه النقض بكثير من المعارف التي تعرف في الدنيا بالدليل وتصير في ألما واحد، ويرد عليه النقض بكثير من المعارف التي تعرف في الدنيا بالدليل وتصير في ألا خرة بالمعاينة ضروريّة، ويمكن بيان الفرق بتكلّف.

الثالث: ما حقّقه بعض الأفاضل بعدما مهّد من أنَّ نور العلم والإيمان يشتدّ حتى ينتهي إلى المشاهدة والعيان لكن العلم إذا صار عيناً لم يصر عيناً محسوساً، والمعرفة إذا انقلبت مشاهدة لم تنقلب مشاهدة بصريّة حسّيّة لانً الحسّ والمحسوس نوع مضادّ للعقل والمعقول ليس نسبة أحدهما إلى الآخر نسبة النقص إلى الكمال والضعف إلى الشدة، بل لكلّ منهما في حدود نوعه مراتب في الكمال والنقص لا يمكن لشيء من أفراد أحد النوعين المتضادّين أن

ينتهي في مراتب استكمالاته واشتداده إلى شيء من أفراد النوع الآخر فالإبصار إذا اشتدّ لا يصير تخيِّلاً مثلاً ، ولا التخيل إذا اشتدّ يصير تعقَّلاً ولا بالعكس، نعم إذا اشتدّ التخيِّل تصير مشاهدة ورؤية بعين الخيال لا بعين الحسّ، وكثيراً ما يقع الغلط من صاحبه أنه رأى بعين الخيال أم بعين الحسّ الظاهر، كما يقع للمبرسمين والمجانين، وكذا التعقّل إذا اشتدّ يصير مشاهدة قلبيَّة ورؤية عقليَّة، لا خياليَّة ولا حسيَّة، وبالجملة الإحساس والتخيِّل والتعقُّل أنواع متقابلة من المدارك كلِّ منها في عالم آخر من العوالم الثلاثة، ويكون تأكَّد كلِّ منها حجاباً مانعاً عن الوصول إلى الآخر ، فإذا تمهّد هذا فنقول : اتّفق الجميع أن المعرفة من جهة الرؤية أمر ضروريّ، وأنَّ رؤية الشيء متضمَّنة لمعرفته بالضرورة، بل الرؤية بالحسّ نوع من المعرفة، فإنَّ من رأى شيئاً فقد عرفه بالضرورة، فإن كان الإيمان بعينه هو هذه المعرفة التي مرجعها الإدراك البصري والرؤية الحسّيّة فلم تكن المعرفة العلميّة التي حصلت للإنسان من جهة الاكتساب بطريق الفكر والنظر إيماناً لأنَّها ضده، لانك قد علمت أنَّ الإحساس ضدّ التخيّل، وأنَّ الصورة الحسّيّة ضد الصورة العقليّة فإذا لم يكن الايمان بالحقيقة مشتركاً بينهما، ولا أمراً جامعاً لهما لثبوت التضاد وغاية الخلاف بينهما، ولا جنساً مبهماً بينهما غير تامّ الحقيقة المتحصّلة كجنس المتضادين مثل اللّونيّة بين نوعي السواد والبياض لانَّ الإيمان أمر محصّل وحقيقة معيّنة، فهو إمّا هذا وإمّا ذاك فإذا كان ذاك لم يكن هذا، وإن كان هذا لم يكن ذاك ثمَّ ساق الدليل إلى آخره كما مرَّ ، ولا يخفي أنَّ شيئاً من الوجوء لا يخلو من تكلِّفات إما لفظيَّة وإمَّا معنويَّة، ولعله ﷺ بني ذلك على بعض المقدِّمات المقرَّرة بين الخصوم في ذلك الزمان إلزاماً عليهم كما صدر عنهم كثيرٌ من الاخبار كذلك، والله تعالى يعلم وحججه حقائق كلامهم ﷺ .

**تذييل:** اعلم أنّ الأُمّة اختلفوا في رؤية الله تعالى على أقوال فذهبت الإماميّة والمعتزلة. إلى امتناعها مطلقاً، وذهبت المشبهة والكرامية إلى جواز رؤيته تعالى في الجهة والمكان لكونه تعالى عندهم جسماً، وذهبت الأشاعرة إلى جواز رؤيته تعالى منزّهاً عن المقابلة والجهة والمكان.

قال الآبيّ في كتاب إكمال الإكمال ناقلاً عن بعض علمائهم : إنَّ رؤية الله تعالى جائزة في الدنيا عقلاً ، واختلف في وقوعها وفي أنه هل رآه النبي تلقي ليلة الإسراء أم لا فأنكرته عائشة وجماعة من الصحابة والتابعين والمتكلّمين ، وأثبت ذلك ابن عبّاس وقال : إنَّ الله اختصّه بالرؤية ، وموسى بالكلام ، وإبراهيم بالخلّة ، وأخذ به جماعةٌ من السلف ، والأشعريّ في جماعة من أصحابه وابن حنبل ، وكان الحسن يقسم لقد رآه ، وتوقف فيه جماعة ، هذا حال رؤيته في الدنيا . وأمّا رؤيته في الآخرة فجائزةٌ عقلاً وأجمع على وقوعها أهل السنّة ، وأحالها المعتزلة والمرجئة والخوارج ، والفرق بين الدنيا والآخرة أن القوى والإدراكات ضعيفةٌ في الدنيا حتّى إذا كانوا في الآخرة ، وخلقهم للبقاء قوي إدراكهم فأطاقوا رؤيته . انتهى كلامه . وقد عرفت ممّا مرّ أنَّ استحالة ذلك مطلقاً هو المعلوم من مذهب أهل البيت ﷺ وعليه إجماع الشيعة باتّفاق المخالف والمؤالف، وقد دلّت عليه الآيات الكريمة وأقيمت عليه البراهين الجليّة، وقد أشرنا إلى بعضها وتمام الكلام في ذلك موكول إلى الكتب الكلاميّة.

أبواب الصفات

١ - باب نفي التركيب واختلاف المعاني والصفات،
 وأنه ليس محلًا للحوادث والتغييرات وتأويل الآيات فيها،

والفرق بين صفات الذات وصفات الأفعال

١ - ن، يد، لي: الدقّاق، عن الأسدي، عن البرمكي، عن الفضل بن سليمان الكوفي، عن الفضل بن سليمان الكوفي، عن الحسين بن خالد قال: سمعت الرضا علي بن موسى غليماً يقول: لم يزل الله تبارك وتعالى عالماً قادراً حياً قديماً سميعاً بصيراً، فقلت له: يا ابن رسول الله إنَّ قوماً يقولون: إنّه بتكريم لم يزل عالماً بعلم، وقادراً بقدرة، وحيّاً بحياة، وقديماً بقدم، وسميعاً بسمع، وبصيراً بنه تبارك الله تتراك عالماً قادراً حياً قديماً سميعاً بصيراً، فقلت له: يا ابن رسول الله إنَّ قوماً يقولون: إنّه بتكريم لم يزل عالماً بعلم، وقادراً بقدرة، وحيّاً بحياة، وقديماً بقدم، وسميعاً بسمع، وبصيراً بنه بتكريم لم يزل عالماً بعلم، وقادراً بقدرة، وحيّاً بحياة، وقديماً بقدم، وسميعاً بسمع، وبصيراً ببصر. فقال غليم : من قال بذلك ودان به فقد اتّخذ مع الله آلهة اخرى، وليس من ولايتنا على شيء ثم قال غليم : لم يزل الله بتكريم عالماً قادراً حيراً بعيراً الله تتربيم عالماً من من من الله اله ألهة اخرى، وليس من من ولايتنا على شيء ثم قال غليم : لم يزل الله بتكريم عالماً قادراً بقدرة عالماً بحياة، وقديماً بقدم، وسميعاً بسمع، وبصيراً بعصر. فقال غليم : من قال بذلك ودان به فقد اتّخذ مع الله آلهة اخرى، وليس من ولايتنا على شيء ثم قال غليم : لم يزل الله بتكريم عالما قادراً حيراً قديماً معيماً بصيراً لذاته، ولايتنا على شيء ثم قال غليم : لم يزل الله بتكريم عالما قادراً حياً قديماً سميعاً بصيراً لذاته، ولايتنا على عم يقول المشركون والمشبقون علواً كبيراً ().

**ج:** مرسلاً مثله<sup>(۲)</sup>.

**بيان:** اعلم أن أكثر أخبار هذا الباب تدلّ على نفي زيادة الصفات أي على نفي صفات موجودة زائدة على ذاته تعالى، وأمّا كونها عين ذاته تعالى بمعنى أنّها تصدق عليها، أو أنّها قائمة مقام الصفات الحاصلة في غيره تعالى، أو أنّها أمور اعتباريّة غير موجودة في الخارج واجبة الثبوت لذاته تعالى، فلا نصّ فيها على شيء منها، وإن كان الظاهر من بعضها أحد المعنيين الاوَّلين، ولتحقيق الكلام في ذلك مقام آخر.

قال المحقّق الدوانيّ : لا خلاف بين المتكلّمين كلهم والحكماء في كونه تعالى عالماً قديراً مريداً متكلّماً، وهكذا في سائر الصفات، ولكنّهم يخالفوا<sup>(٣)</sup> في أنّ الصفات عين ذاته، أو غير ذاته، أولا هو ولا غيره، فذهبت المعتزلة والفلاسفة إلى الاوّل، وجمهور المتكلمين إلى الثاني، والاشعريّ إلى الثالث، والفلاسفة حقّقوا عينيّة الصفات بأنّ ذاته تعالى من حيث إنّه مبدء لانكشاف الأشياء عليه علم، ولمّا كان مبدء الانكشاف عين ذاته كان

- عيون أخبار الرضا علي ج ١ ص ١٠٩ باب ١١ ح ١٠، والتوحيد، ص ١٣٩. باب ١١ ح ٣، وأمالي الصدوق، ص ١٣٩. باب ١١ ح ٣، وأمالي الصدوق، ص ٢٢٩ مجلس ٤٧ ح ٥.
   (٢) الصدوق، ص ٢٢٩ مجلس ٤٧ ح ٥.
  - (٢) الاحتجاج، ص ٤١٠. (٣) الظاهر: خالفوا.

عالماً بذاته، وكذا الحال في القدرة والإرادة وغيرهما من الصفات، قالوا: وهذه المرتبة أعلى من أن تكون تلك الصفات زائدة عليه فإنّا نحتاج في انكشاف الاشياء علينا إلى صفة مغايرة لنا قائمة بنا. والله تعالى لا يحتاج إليه بل بذاته تنكشف الأشياء عليه، ولذلك قيل: محصول كلامهم نفي الصفات وإثبات نتائجها وغاياتها. وأمّا المعتزلة فظاهر كلامهم أنها عندهم من الاعتبارات العقليّة التي لاوجود لها في الخارج. انتهى.

٢ – **يد، لي:** ابن ماجيلويه، عن عمّه، عن الكوفتي، عن محمّد بن سنان، عن أبان الأحمر قال: قلّت للصادق جعفر بن محمد ﷺ: أخبرني عن الله تبارك وتعالى لم يزل سميعاً بصيراً عليماً قادراً؟ قال: نعم.

فقلت له: إن رجلاً ينتحل موالاتكم أهل البيت يقول: إنَّ الله تبارك وتعالى لم يزل سميعاً بسمع، ويصيراً ببصر، وعليماً بعلم، وقادراً بقدرة.

قال: فغضب ﷺثمّ قال: من قال ذلك ودان به فهو مشرك، وليس من ولايتنا على شيء إن الله تبارك وتعالى ذاتٌ علامةٌ سميعةٌ بصيرةٌ قادرةٌ<sup>(1)</sup>.

٣ **- يد، لي:**القطّان، عن السكريّ، عن الجوهريّ، عن محمّد بن عمارة، عن أبيه قال: سألت الصادق جعفر بن محمد ﷺ فقلت له: يا ابن رسول الله أخبرني عن الله هل له رضى وسخط؟ فقال: نعم، وليس ذلك على ما يوجد من المخلوقين، ولكن غضب الله عقابه، ورضاه ثوابه<sup>(٢)</sup>.

قال الصدوق تقلفة قوله : نتركهم أي لا نجعل لهم ثواب من كان يرجو لقاء يومه لأنّ الترك لا يجوز على الله تعالى كَثَرَيْكَ . وأما قول الله كَتَرَيَّكَ : ﴿وَتَرَكَّهُمَّ فِي ظُلْمَنتَو لَا يُبْعِبُونَ ﴾<sup>(ه)</sup> أي لم يعاجلهم بالعقوبة وأمهلهم ليتوبوا<sup>(٢)</sup>.

- (۱) التوحيد، ص ١٤٣ باب ١١ ح ٨، وأمالي الصدوق، ص ٤٨٨ مجلس ٨٩ ح ٦.
- (٢) التوحيد، ص ٢٢٩ باب ٤٧ ح ٦، وأمالي الصدوق، ص ١٧٠ مجلس ٢٦ ح ٤.
  - (٣) سورة الحشر، الآية: ١٩.
    (٤) سورة الأعراف، الآية: ٥١.
- (٥) سورة البقرة، الآية: ١٧. (٦) التوحيد، ص ١٥٩ باب ١٦ ح ١.

**بيان:** أراد الصدوق <sub>تقلله</sub> أن ينبّه على أنَّ الترك لا يعني به الاهمال فإن ترك التكليف في الدنيا أو ترك الجزاء في الآخرة لا يجوز على الله تعالى، بل المراد ترك الاثابة والرحمة وتشديد العذاب عليهم.

ثم إنه عليما أشار إلى الوجهين اللذين يمكن أن يؤوّل بهما أمثال تلك الآيات، الأول: أن يكون الله تعالى عبر عن جزاء النسيان بالنسيان على مجاز المشاكلة. والثاني: أن يكون المراد بالنسيان الترك قال الجوهري: النسيان: الترك، قال الله تعالى: ﴿ نَسُوا اللَّهُ فَنَسِيَهُمْ ﴾ وقوله تعالى: ﴿وَلَا تَنسَوُا ٱلْفَضَلَ بَيْنَكُمْ ﴾.

وقال البيضاوي: نسوا الله: أغفلوا ذكر الله وتركوا طاعته. فنسيهم: فتركهم من لطفه وفضله، وقال: ولا تكونوا كالذين نسوا الله: نسوا حقة فأنساهم أنفسهم فجعلهم ناسين لها حتى لم يسمعوا ما ينفعها ولم يفعلوا ما يخلصها، أو أراهم يوم القيامة من الاهوال ما أنساهم أنفسهم<sup>(1)</sup>.

آ له تجريب عبو بهذا الإسناد عن البرقتي، عن أبيه يرفعه إلى أبي عبدالله عليه في قول الله تجريب : فقلماً ماسفون انتقمنا منهم في قال : إنَّ الله تبارك وتعالى لا يأسف كأسفنا ولكنه خلق أولياءاً لنفسه يأسفون ويرضون، وهم مخلوقون مدبّرون، فجعل رضاهم لنفسه رضى، وسخطهم لنفسه سخطا، وذلك لانه جعلهم الدعاة إليه والأدلاء عليه ولذلك صاروا رضى، وسخطهم لنفسه سخطا، وذلك لانه جعلهم الدعاة إليه والأدلاء عليه ولذلك صاروا رضى، وسخطهم لدعاة إليه والأدلاء عليه ولذلك صاروا رضى، وسخطهم لنفسه سخطا، وذلك لانه جعلهم الدعاة إليه والأدلاء عليه ولذلك صاروا رضى، وسخطهم للدعاة إليه والأدلاء عليه ولذلك صاروا كذلك وليس أنّ ذلك يصل إلى الله بترتبي كما يصل إلى خلقه، ولكن هذا معنى ما قال من ذلك، وقد قال أيضاً : من أهان لي ولياً فقد بارزني بالمحاربة ودعاني إليها، وقال أيضاً : من أهان لي ولياً فقد بارزني بالمحاربة ودعاني إليها، وقال أيضاً : من أهان لي ولياً فقد بارزني بالمحاربة ودعاني إليها، وقال أيضاً : من أهان لي ولياً فقد بارزني بالمحاربة ودعاني إليها، وقال أيضاً : من أهان لي ولياً فقد بارزني بالمحاربة ودعاني إليها، وقال أيضاً : من أهان لي ولياً فقد بارزني بالمحاربة ودعاني إليها، وقال أيضاً : من يُعلج التَنه في ولياً فقد بارزني وليا في عليهم من المان من أول ألذيك أينا يأيفونك الله أن وكل ذلك، يعلم ولياً فقد بارزني بالمحاربة ودعاني إليها، وقال أيضاً : من يُعلج الرَسُولَ فَقد أطاع ألذا في ولياً المان والغضب وغيرهما من الاشياء مما يشاكل من يعلي ولياً ولياً ألذيك ، وهو الذي أحدثهما وأنشاهما لجاز لقائل هذلك، ولو كان يصل إلى المكون الأسف والضجر وهو الذي أحدثهما وأنشاهما لجاز لقائل مناكل ذلك، ولو كان يصل إلى المكون الأسف والضجر وهو الذي أحدثهما وأنشاهما لجاز لقائل مناك ، ولو كان يصل إلى المكون الأسف والضجر وهو الذي أحدثهما وأنشاهما وإذا دخله التغيير والذي أحدثهما وأنشاهما لجاز لقائل مان يقول : إنَّ المكون يبيديوماً لأنه إذا دخله الضجر والغضب دخله التغيير، وإذا دخله التغيير أن يقول : إنَ المكون يبيد يوماً لأنه إذا دخله الضجر والغضب دخله التغيير ما ما والغضب دخله التغيير ما وإذا يخله النهم والغضب دخله التغيير ما وإذا يخله المجر والغضب دخله التغيير ما وإذا دخله النهم والغضب ما إلى المكون يبير ما وإذا دخله الضجر والغض ما المومي وإذا المسام والغضب ما ما مال

تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٢٦٥.
 تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٢٦٥.
 التوحيد، ص ١٦٨ باب ٢٦ ح ١ ومعاني الأخبار ص ١٩.
 التوحيد، الآية: ٥٥.

لم يؤمن عليه الإبادة، ولو كان ذلك كذلك لم يعرف المكوِّن من المكوَّن، ولا القادر من المقدور، ولا الخالق من المخلوق، تعالى الله عن هذا القول علواً كبيراً. هو الخالق للأشياء لا لحاجة، فإذا كان لا لحاجة استحال الحد والكيف فيه، فافهم ذلك إن شاء الله<sup>(1)</sup>.

بيان: قال الطبرسي تقلله : ﴿فَلَـمَّآ ءَاسَفُونَا﴾ أي أغضبونا عن ابن عبّاس ومجاهد وغضب الله سبحانه على العصاة إرادة عقابهم، ورضاه عن المطيعين إرادة ثوابهم، وقيل: معناه آسفوا رسلنا لأن الأسف بمعنى الحزن لا يجوز على الله تعالى. انتهى<sup>(٢)</sup>.

وقوله للليظير: : وهو الّذي أحدثهما إشارة إلى وجه آخر لاستحالة ذلك كما مرّ في بعض الأخبار : أن الله لا يوصف بخلقه، وأشار للليظير آخراً إلى أنّ الاحتياج إلى الغير ينافي الخالقيّة ووجوب الوجود كما هو المشهور .

٧ - يد، هع: ابن المتوكل، عن عليّ، عن أبيه، عن العبّاس بن عمرو الفقيمي، عن هشام بن الحكم أنّ رجلاً سأل أبا عبد الله عليه عن الله تبارك وتعالى له رضى وسخط؟ قال : نعم وليس ذلك على ما يوجد من المخلوقين وذلك لأنّ الرضا والغضب دخّال يدخل عليه فينقله من حال إلى حال، معتمل مركّب للاشياء فيه مدخل، وخالقنا لا مدخل للأشياء فيه، واحد أحديّ الذات وأحدي المعنى، فرضاه ثوابه، وسخطه عقابه، من غير شيء يتداخله فيهيّجه وينقله من حال إلى حال إلى حال في مركّب اللاشياء فيه مدخل، وخالقنا لا مدخل للأشياء فيه، واحد أحديّ المعنى، فرضاه ثوابه، وسخطه عقابه، من غير شيء يتداخله واحد أحديّ المعنى، فرضاه ثوابه، وسخطه عقابه، من غير شيء يتداخله واحد أحديّ المعنى، فرضاه ثوابه، وسخطه عقابه، من غير شيء يتداخله واحد أحديّ الما معنى، فرضاه ثوابه، وسخطه عقابه، من غير أحدي أول خله فيه، وتعالى القويّ الذات وأحدي المعنى، فرضاه ثوابه، وسخطه عقابه، من غير أي أول خله وتعاد لله من حال إلى حال ألى حال فإنّ ذلك صفة المخلوقين العاجزين المحتاجين، وهو تبارك وتعالى القويّ العزيز، لا حاجة به إلى شيء ممّا خلق، وخلقه جميعاً محتاجون إليه، إنهمة المخلوقين العاجزين المحتاجين، وهو تبارك وتعالى القويّ العزيز، لا حاجة به إلى شيء ممّا خلق، وخلقه جميعاً محتاجين وله إلى أول اله الله أله الحلوقين العاجزين المحتاجين.

**بيان:** في الكافي هكذا: فينقله من حال إلى حال لانّ المخلوق أجوف معتمل. وهو الظاهر.

والحاصل أنّ عروض تلك الأحوال والتغيّرات إنما يكون لمخلوق أجوف له قابليّة ما يحصل فيه ويدخله، معتمل يعمل بأعمال صفاته وآلاته، مركّب من أمور مختلفة وجهات مختلفة للأشياء من الصفات والجهات والآلات فيه مدخل، وخالقنا تبارك اسمه لامدخل للأشياء فيه لاستحالة التركيب في ذاته، فإنّه أحديّ الذات وأحدي المعنى فإذن لا كثرة فيه لا في ذاته ولا في صفاته الحقيقيّة، وإنّما الاختلاف في الفعل فيثيب عند الرضا ويعاقب عند السخط. قال السيّد الداماد تقلّله : المخلوق أجوف لما قد برهن واستبان في حكمة ما فوق الطبيعة أنّ كل ممكن زوج تركيبيّ، وكل مركّب مزوّج الحقيقة فإنّه أجوف الذات لا محالة، فما لا جوف لذاته على الحقيقة هو الأحد الحقّ سبحانه لا غير فإذن المعنى قال محالة،

- التوحيد، ص ١٦٨ باب ٢٦ ح ٢ ومعاني الأخبار، ص ١٩.
- (٢) مجمع البيان، ج ٩ ص ٨٨ في تفسير. لسورة الزخرف، الآية: ٥٥.
  - (۳) التوحيد، ص ۱٦٩ باب ٢٦ ح ٣.

الذات الأحدية الحقة من كل جهة، فقد تصحح من هذا الحديث الشريف تأويل الصمد بما لا جوف له وما لا مدخل لمفهوم من المفهومات وشيء من الأشياء في ذاته أصلاً .

٨ - جع: عن هشام بن الحكم أنه سأل الزنديق عن الصادق عليه فقال: فلم يزل صانع العالم عالماً بالاحداث التي احدثها قبل أن يحدثها؟ قال: لم يزل يعلم فخلق قال: أمختلف هو أم مؤتلف؟ قال: لا يلتق به الاختلاف ولا الائتلاف، إنّما يختلف المتجزئ ويأتلف المتبعض، فلا يقال له: مؤتلف ولا مختلف. قال: فكيف هو الله الواحد؟ ويأتلف المتبعض، فلا يقال له: مؤتلف ولا مختلف. قال: فكيف هو الله الواحد؟ واحد في ذاته فلا واحد كو عليه فلا واحد لا متجزئ، والا يقم عن الما يختلف المتجزئ ويأتلف المتبعض، فلا يقال له: مؤتلف ولا الائتلاف، إنّما يختلف المتجزئ ويأتلف المتبعض، فلا يقال له: مؤتلف ولا مختلف. قال: فكيف هو الله الواحد؟ قال: واحد في المتبعض، فلا يقال له: مؤتلف ولا مختلف. قال: فكيف هو الله الواحد؟ قال: واحد في ولا يقم عليه العد كواحد لأنّ ما سواه من الواحد متجزئ، وهو تبارك وتعالى واحد لا متجزئ.

٩ - ج: روى بعض أصحابنا أنّ عمرو بن عبيد دخل على الباقر علييني فقال له: جعلت فداك قال الله بَتَزَوَيَن : ﴿وَمَن يَحَلِلْ عَلَيْهِ عَفَهِي فَقَدْ هَوَىٰ ﴾ (٢) ما ذلك الغضب؟ قال: العذاب يا عمرو إنّما يغضب المخلوق الذي يأتيه الشيء فيستفزّه ويغيّره عن الحال التي هو بها إلى غيرها فمن زعم أنَّ الله يغيره المخلوق الذي يأتيه والرضا ويزول عنه من هذا فقد وصفه بصفة المخلوق .

١٠ - جو: روي أنّ عمرو بن عبيد وفد على محمّد بن عليّ الباقر عنه لامتحانه بالسؤال عنه، فقال له: جعلت فداك ما معنى قوله تعالى: ﴿ أَوَلَمْ يَرَ ٱلَّذِينَ كَفُرُوا أَنَّ ٱلسَّمَوَنِ وَٱلأَرْضَ حَصَانًا رَبَقا فَفَنَقَنْهُمَا ﴾ (٤) ما هذا الرتق والفتق؟ فقال أبو جعفر غليتي : كانت السماء رتقا لاتنزل القطر، وكانت الارض رتقاً لا تخرج النبات ففتق الله السماء بالقطر، وفتق الارض بالنبات، فانطق عمرو ولم يحلت فداك ما معنى فوله تعالى : على محمّد بن عليّ الله السماء بالقطر، وفتق الارض لاتنزل القطر، وكانت السماء رتقاً والفتق؟ فقال أبو جعفر غليتي : كانت السماء رتقاً لا تنزل القطر، وكانت الرض رتقاً لا تخرج النبات ففتق الله السماء بالقطر، وفتق الارض بالنبات، فانطلق عمرو ولم يجعلت فداك عن بالنبات، فانطلق عمرو ولم يجد اعتراضاً ومضى ثمَّ عاد إليه فقال : أخبرني جعلت فداك عن قوله تعالى : ﴿ وَمَن يَعَلِلْ عَلَيْهِ عَضَى فَقَدْ هَوَى مُ ما يعني الله السماء بالقطر، وفتق الارض بالنبات، فانطلق عمرو ولم يجد اعتراضاً ومضى ثمَّ عاد إليه فقال : أخبرني جعلت فداك عن قوله تعالى : ﴿ وَمَن يَعَلِلْ عَلَيْهِ عَضَى فَقَدْ هَوَى ما يعني أَن الله يعلي علي الله السماء بالقطر، وفتق الارض بالنبات، فانطلق عمرو ولم يجد اعتراضاً ومضى ثمَّ عاد إليه فقال : أخبرني جعلت فداك عن قوله تعالى : فومَن يُعَلِلْ عَلَيْهِ عَضَى فَقَدْ هَوَى ما يعْمَ الله إلى فقال يا أبو جعفر غيني :

11 – ما: شيخ الطائفة، عن المفيد، عن ابن قولويه، عن الكلينيّ، عن عليّ بن إبراهيم، عن الطيالسيّ، عن صفوان بن يحيى، عن ابن مسكان، عن أبي بصير قال: سمعت أبا عبدالله عن الطيالسيّ، عن صفوان بن يحيى، عن ابن مسكان، عن أبي بصير قال: سمعت أبا عبدالله جعفر بن محمد ﷺ يقول: لم يزل الله جلّ اسمه عالماً بذاته ولا معلوم، ولم يزل قادراً بذاته ولا مقدور. قلت له: جعلت فداك فلم يزل متكلّماً؟ قال: الكلام محدً كان الله بجن الله بيّ المالة بيّ المالة من المالة متحدي المالة بذاته ولا معلوم، ولم يزل قادراً بذاته ولا مقدور. قلت له: حمد الله على الله على المالة بذاته ولا معلوم، ولم يزل قادراً بذاته ولا معلوم، ولم يزل قادراً بذاته ولا مقدور. قلت له: جعلت فداك فلم يزل متكلّماً؟ قال: الكلام محدًا كان الله بمتكلّم أله الله بيّ إلى الله بيّ إلى الله متكلّماً؟

١٢ - **يد:** الهمدانيّ، عن عليّ، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن هارون بن عبد الملك قال : ستل أبو عبدالله عليّيَن عن التوحيد، فقال : هو عَرَيّيَن مثبت موجود، لا مبطل ولا معدود، ولا

- (۱) الاحتجاج، ص ۲۳۸. (۲) سورة طه، الآية: ۸۱.
- (٣) الاحتجاج، ص ٣٢٢. (٤) سورة الأنبياء، الآية: ٣٠.
- (٥) الاحتجاج، ص ٣٢٦.
   (٦) أمالي الطوسي، ص ١٦٨. مجلس ٦ ح ٢٨٢.

في شيء من صفة المخلوقين، وله بَرْوَيْن نعوت وصفات، فالصفات له، وأسماؤها جارية على المخلوقين، مثل السميع والبصير والرؤوف والرحيم وأشباه ذلك والنعوت نعوت الذات لا يليق إلا بالله تبارك وتعالى، والله نورٌ لا ظلام فيه، وحي لا موت فيه، وعالمٌ لا جهل فيه، وصمدٌ لا مدخل فيه، ربّنا نوري الذات، حيُّ الذات، عالم الذات، صمديُّ الذات

**بيان:** قوله عليه عليه عليه المات له أي لا تجري صفاته بالمعنى الذي يطلق عليه تعالى على المخلوقين بل إنّما يطلق عليهم هذا الاسم بمعنى آخر وإن اشترك المعنيان بوجه من الوجوه، والنور هو الوجود لانّه منشأ الظهور، والظلام: الإمكان، وقال الحكماء: الحيّ في حقّه تعالى هو الدرّاك الفعّال. وعند المتكلمين من المعتزلة والشيعة هي كونه تعالى منشأ للعلم والإرادة، وبعبارة اخرى كونه تعالى بحيث يصح أن يعلم ويقدر، وذهبت الأشاعرة المثبتون للصفات الزائدة أنّها صفة توجب صحّة العلم والقدرة، وقد عرفت بطلانها.

١٣ –**يد؛** ماجيلويه، عن عمّه، عن البرقيّ، عن أبيه، عن أحمد بن النضر، عن عمرو بن شمر، عن جابر، عن أبي جعفر ظي<u>تَنْلا</u> قال: إنَّ الله تبارك وتعالى كان ولا شيء غيره، نوراً لا ظلام فيه، وصادقاً لا كذب فيه، وعالماً لا جهل فيه، وحيّاً لا موت فيه، وكذلك هو اليوم، وكذلك لا يزال أبداً<sup>(٢)</sup>.

سن: أبي مثله.

١٤ - يد: حمزة بن محمّد العلويّ، عن عليّ بن إبراهيم، عن اليقطينيّ، عن حمّاد، عن حريز، عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر عليّ بن أنّه قال في صفة القديم: إنّه واحد أحد صمد احديّ المعنى، ليس بمعان كثيرة مختلفة. قال: قلت: جعلت فداك يزعم قوم من أهل العراق أنه يسمع بغير الذي يبصر، ويبصر بغير الذي يسمع. قال: فقال: كذبوا وألحدوا وشبّهوا، تعالى الله عن ذلك إنّه سميع بصير يسمع بما يبصر ويبصر بغير الذي يسمع. قال: قلت: جعلت فداك يزعم قوم من أهل وممد العراق أنه يسمع بغير الذي يبصر، ويبصر بغير الذي يسمع. قال: فقال: فقال: فقال: فقال: فقال: كذبوا وألحدوا وشبّهوا، تعالى الله عن ذلك إنّه سميع بصير يسمع بما يبصر ويبصر بما يسمع. قال: قلت: ويله يسمع. قال: فقال: كذبوا وألحدوا وشبّهوا، تعالى الله عن ذلك إنّه سميع بصير يسمع بما يبصر ويبصر بما يسمع. قال: قلت: وشبّهوا، تعالى الله عن ذلك إنّه سميع بصير يسمع بما يبصر ويبصر بما يسمع. قال: قلت: وليس الله كذلك إنّه سميع بصير يسمع بما يبصر ويبصر بما يسمع. قال: فقال: كذبوا وألحدوا وشبّهوا، تعالى الله عن ذلك إنّه سميع بصير يسمع بما يبصر ويبصر بما يسمع. قال: قلت: وشبّهوا، تعالى الله عن ذلك إنّه سميع بصير يسمع بما يبصر ويبصر بما يسمع. قال: قلت: وشبّهوا، تعالى الله عن ذلك إنه سميع بصير يسمع بما يبصر ويبصر به يما يبصر ما يسمع. قال: قلت: ولمعون أنه بصير على ما يعقلونه. قال: قلت الله إنّما يعقل ما كان بصفة المخلوق وليس الله كذلك".

چ: عن محمد بن مسلم مثله<sup>(٤)</sup>.

**بيان:** قوله ﷺ : على ما يعقلونه أي من الإبصار بآلة البصر فيكون نقلاً لكلام المجسّمة، أو باعتبار صفة زائدة قائمة بالذات فيكون نقلاً لكلام الأشاعرة<sup>(ه)</sup>، والجواب أنّه

التوحيد، ص ١٤٠ باب ١١ ح ٤.
 (٢) التوحيد، ص ١٤٠ باب ١١ ح ٥.

(٣) التوحيد، ص ١٤٤ باب ١١ ح ٩. (٤) الإحتجاج، ص ٣٢٢.

(٥) في المجمع والمعاني التي أثبتها الأشاعرة للباري تعالى عن ذلك، هي الصفات التي زعموها له من أنه قادر بقدرة وعالم بعلم وحيّ بحياة إلى غير ذلك وزعموا أنها قديمة حالة في ذاته فهي زائدة على ذاته . [النمازي]. إنّما يعقل بهذا الوجه من كان بصفة المخلوق، أو المراد: تعالى الله أن يتّصف بما يحصل ويرتسم في العقول والاذهان، والحاصل أنّهم يثبتون لله تعالى ما يعقلون من صفاتهم والله منزّةٌ عن مشابهتهم ومشاركتهم في تلك الصفات الإمكانيّة.

17 - يد؛ ابن الوليد، عن الصفّار وسعد معاً، عن ابن عيسى، عن أبيه، والحسين بن سعيد، ومحمّد البرقي، عن ابن أبي عمير، عن هشام بن سالم قال: دخلت على أبي عبد الله عمير، فقال لي: أتنعت الله؟ قلت: نعم، قال: هات. فقلت: هو السميع البصير. قال: هذه صفة يشترك فيها المخلوقون. قلت: فكيف ننعته؟ فقال: هو نورٌ لا ظلمة فيه، وحياةٌ لا هذه صفة يشترك فيها المخلوقون. قلت: فكيف ننعته؟ فقال: هو نورٌ لا ظلمة فيه، وحياةٌ لا موت فيه، وعلم المال فيه، فخرجت من عنده وأنا أعلم الناس المالي المالي المالي المالي المعلم المالي المعلم المالي الما

قال الصدوق تقليه : إذا وصفنا الله تبارك وتعالى بصفات الذات فإنَّما ننفي عنه بكلّ صفة منها ضدَّها، فمتى قلنا : إنه حيَّ نفينا عنه ضدّ الحياة وهو الموت، ومتى قلنا : عليمٌ نفينا عنه ضدّ العلم وهو الجهل، ومتى قلنا : سميع نفينا عنه ضدّ السمع وهو الصمم، ومتى قلنا : بصير نفينا عنه ضدّ البصر وهو العمى، ومتى قلنا : عزيز نفينا عنه ضدّ العزّة وهو الذلّة، ومتى قلنا : حكيم نفينا عنه ضدّ البصر وهو العمى، ومتى قلنا : عزيز نفينا عنه ضدّ العزّة وهو الذلّة، ومتى قلنا : محكيم نفينا عنه ضدّ البصر وهو العمى، ومتى قلنا : عزيز نفينا عنه ضدّ العزّة وهو الذلّة، ومتى قلنا : ومتى قلنا : عدل نفينا عنه الحكمة وهو الخطأ، ومتى قلنا : غنيَّ نفينا عنه ضدّ الغنى وهو الفقر، ومتى قلنا : عدل نفينا عنه الجور وهو الظلم، ومتى قلنا : حليم نفينا عنه العجلة، ومتى قلنا : ومتى قلنا : عدل نفينا عنه الجور وهو الظلم، ومتى قلنا : حليم نفينا عنه العجلة، ومتى قلنا : معيماً بعدراً عزيزاً حكيماً غنياً ملكاً فلما جعلنا معه أشياء لم تزل معه، ومتى قلنا : لم يزل حياً سميعاً بصيراً عزيزاً حكيماً غنياً ملكاً فلما جعلنا معنى كل صفة من هذه الصفات التي هي صفات ذاته نفي ضدها أثبتنا أن الله لم يزل واحداً لا شيء معه. وليست الإرادة والمشيئة صفات ذاته نفي ضدها أثبتنا أن الله لم يزل واحداً لا شيء معه. وليست الإرادة والمشيئة والرضا والغضب وما يشبه ذلك من صفات الأفعال بمثابة صفات الذات فإنّه لا يجوز أن يقال : لم يزل الله مريداً شائياً كما يجوز أن يقال: لم يزل الله قادراً عالماً<sup>(۳)</sup>.

**بيان:** حاصل كلامه أنَّ كلَّ ما يكون اتَّصاف ذاته تعالى به بنفي ضدَّه عنه مطلقاً فهي من

- (۱) التوحيد، ص ١٤٤ باب ١١ ح ١٠. (۲) التوحيد، ص ١٤٦ باب ١١ ح ١٤.
  - (۳) التوحيد، ص ۱٤٨ باب ١١ ح ١٩.

صفات الذات، ويمكن أن يكون عين ذاته، ولا يلزم من قدمها تعدَّدُ في ذاته ولا في صفاته، وأمَّا الصفات الَّتي قد يتصف بها بالنسبة إلى شيء وقد يتّصف بنقيضها بالنسبة إلى شيء آخر فلا يمكن أن يكون النقيضان عين ذاته فلا بدّ من زيادتها فلا يكون من صفات الذات، وأيضاً يلزم من كونها من صفات الذات قدمها مع زيادتها فيلزم تعدد القدماء وأيضاً لو كانت من صفات الذات يلزم زوالها عند طروء نقيضها فيلزم التغيّر في الصفات الذاتية . وقد أشار الكلينيّ إلى هذا الوجه الأخير بعدما ذكر في وجه الفرق ما تقدّم ذكره وسيأتي تحقيق الإرادة في بابها .

وقال الصدوق تقلقة في موضع آخر من التوحيد: والدليل على أنَّ الله تَتَوَكَّكُ عالم قادر حيّ بنفسه لا بعلم وقدرة وحياة هو غيره أنّه لو كان عالماً بعلم لم يخل علمه من أحد أمرين : إمّا أن يكون قديماً أو حادثاً، فإن كان حادثاً فهو جلّ ثناؤه قبل حدوث العلم غير عالم وهذا من صفات النقص وكلّ منقوص محدّث بما قدمناه، وإن كان قديماً وجب أن يكون غير الله نَتَمَكَّكُ قديماً وهذا كفر بالإجماع، وكذلك القول في القادر وقدرته والحيّ وحياته، والدليل على أنّه نَتَكَكُّ لم يزل قادراً عالماً حياً أنه قد ثبت أنه عالم قادر حيَّ بنفسه وصحَّ بالدلائل أنّه نَتَكَكُّ قديم، وإذا كان كذلك كان عالماً لم يزل إذ نفسه الّتي لها علم لم تزل،

١٧ - **ما:** بإسناد المجاشعيّ، عن الصادق، عن آبائه ﷺ أن النبي ﷺ قال: قال الله تعالى: كل يوم هو في شأن، فإنّ من شأنه أن يغفر ذنباً ويفرّج كرباً ويرفع قوماً ويضع آخرين<sup>(٢)</sup>.

١٨ - يحدث ماجيلويه، عن عليّ بن إبراهيم، عن الطيالسيّ، عن صفوان، عن ابن مسكان، عن أبي بصير قال: سمعت أبا عبد الله ﷺ يقول: لم يزل الله ﷺ ربّنا والعلم ذاته ولا معلوم، والسمع ذاته ولا مسموع، والبصر ذاته ولا مبصر، والقدرة ذاته ولا مقدور، فلمّا أحدث الأشياء وكان المعلوم وقع العلم منه على المعلوم والسمع على المسموع، والبصر على المبصر، والقدرة على المقدور.

قال: قلت: فلم يزل الله متكلّماً؟ قال: إنَّ الكلام صفة محدثة ليست بأزليّة، كان الله ﷺ ولا متكلّم<sup>(٣)</sup>.

**بيان:** قوله ﷺ : وقع العلم منه على المعلوم أي وقع على ما كان معلوماً في الأزل وانطبق عليه وتحقّق مصداقه، وليس المقصود تعلّقه به تعلّقاً لم يكن قبل الإيجاد. أو المراد بوقوع العلم على المعلوم العلم به على أنّه حاضر موجود، وكان قد تعلّق العلم به قبل ذلك على وجه الغيبة وأنّه سيوجد، والتغيّر يرجع إلى المعلوم لا إلى العلم.

- التوحيد، ٢٢٣ باب ٢٩ ح ١٤.
   أمالي الطوسي، ص ٢١٥ مجلس ١٨ ح ١١٥١.
  - (۳) التوحيد، ص ۱۳۹ باب ۱۱ ح ۱.

وتحقيق المقام أنّ علمه تعالى بأنّ شيئاً وجد هو عين العلم الّذي كان له تعالى بأنّه سيوجد فإنّ العلم بالقضيّة إنّما يتغيّر بتغيّرها وهو إمّا بتغيّر موضوعها أو محمولها ، والمعلوم ههنا هي القضيّة القائلة بأنّ زيداً موجود في الوقت الفلانيّ ، ولا يخفى أنّ زيداً لا يتغيّر معناه بحضوره وغيبته ، نعم يمكن أن يشار إليه إشارة خاصّة بالموجود حين وجوده ولا يمكن في غيره ، وتفاوت الإشارة إلى الموضوع لا يؤثّر في تفاوت العلم بالقضيّة ، ونفس تفاري ما مرارة الإشارة راجع إلى تغيُّر المعلوم لا العلم .

وأمّا الحكماء فذهب محقّقوهم إلى أنّ الزمان والزمانيّات كلّها حاضرة عنده تعالى لخروجه عن الزمان كالخيط الممتدّ من غير غيبة لبعضها دون بعض وعلى هذا فلا إشكال، لكن فيه إشكالات لا يسع المقام إيرادها .

۱۹ – ید: أبي، عن سعد، عن محمّد بن عیسی، عن إسماعیل بن سهل، عن حمّاد بن عیسی قال: سألت أبا عبد الله ﷺ فقلت: لم یزل الله یعلم؟ قال: أنّی یكون یعلم ولا معلوم؟ قال: قلت: فلم یول دلله؟ قال: قلت: فلم یول دلله ؟ قال: قلت: فلم یول الله یسمع؟ قال: أنّی یكون ذلك ولا مسموع؟ قال: فلم یزل یبصر؟ قال: لم یزل الله علیماً سمیعاً بصیراً یزل یبصر؟ قال: الله علیماً سمیعاً بصیراً دادت علامة سمیعة بصیرة (۱۹ معلوم؟ قال: فلم یزل الله علیماً محمّد بن عیسی معلوم؟ قال: أنّی یكون یعلم ولا معلوم؟ قال: قلت: فلم یزل الله یسمع؟ قال: أنّی یكون ذلك ولا مسموع؟ قال: فلم معلوم؟ قال: الله علیماً معلوم؟ قال: أنّی یكون ذلك ولا معموع؟ قال: فلم یزل یبصر؟ قال: فلم یزل یبصر؟ قال: الله علیماً سمیعاً بصیراً دادت علومة معلوم؟ قال: أنّی یكون ذلك ولا معموم؟ قال: معلوم؟ قال: معلوم؟ قال: أنّی یكون ذلك ولا معموم؟ قال: معلوم؟ قال: أنّی یبصر؟ قال: أنّی یبصر؟ قال: الله علیماً سمیعاً بصیراً دادت معلوم؟ قال: أنّی یبصر؟ قال: معلوم؟ قال: أنّی یبصر؟ قال: أنْم أله معلوم؟ أله معلوم؟ أله معلوم؟ قال: أنْم أله معلوم؟ قال: أله أله معلوم؟ أله معلوم؟ أله معلوم؟ قال: أله معلوم؟ أله معلوم معلوم؟ معلوم؟ أله معلوم؟ أله معلوم؟ أله معلوم؟ معلوم؟ أله معلوم؟ معلوم؟ معلوم؟ أله معلوم؟ أله معلوم؟ معلوم؟ معلوم معلوم؟ معلوم؟ أله معلوم؟ أله معلوم؟ أله معلوم؟ مع

بيان: لعلم السائل إنّما سأل عن العلم على وجه الحضور بأن يكون المعلوم حاضرا موجوداً فنفى على ذلك ثم أثبت كونه تعالى أزلاً متصفاً بالعلم لكن لا مع وجود المعلوم وحضوره، وكذا السمع والبصر، ثم اعلم أنّ السمع والبصر قد يظنُّ أنّهما نوعان من الإدراك لا يتعلقان إلا بالموجود العينيّ فهما من توابع الفعل فيكونان حادثين بعد الوجود، ومع قطع النظر عن المفاسد التي ترد عليه لا يوافق الأخبار الكثيرة الدائة صريحاً على قدمهما، وكونهما من صفات الذات فهما إمّا راجعان إلى العلم بالمسموع والمبصر وإنّما يمتازان عن سائر العلوم بالمتعلق، أو أنهما ممتازان عن غيرهما من العلوم لا بمجرّد المتعلّق المعلوم بل بنفسهما لكتهما قديمان يمكن تعلّقهما لمعدوم كسائر العلوم، وبعد وجود المسموع والمبصر يتعلّقان بهما من حيث الوجود والحضور. ولا تفاوت بين حضورهما باعتبار الوجود وعدمه يتعلّقان بهما من حيث الوجود والحضور. ولا تفاوت بين حضورهما باعتبار الوجود وعدمه الإدراك في الإنسان مشروطين بشرائط لا يتصوّر في المعدوم كالمقابلة وتوسط الشفّاف في فيما يرجع إلى هاتين الصفتين كما مرً في العلم بالحوادث آنفاً، نعم لما كان هذان النوعان من المور لم يمكن تعلّقه بالمعدوم، ولا يتصوّر في المعدوم كالمقابلة وتوسط الشفّاف في بالمدوم وكذا السمع . وقبل : يحتمل أن يكون المراد بكون السمع والمعر قل يمان بالمعدوم وكذا السمع . وقبل : يحتمل أن يكون المراد بكون السمع والمصر قديماً أنّ إمكان المعدوم وكذا السمع . وقبل : يحتمل أن يكون المراد بكون السمع والمعر قديماً أنّ إمكان بالمعدوم وكذا السمع . وقبل : يحتمل أن يكون المراد بكون السمع والمر تعالى فلا يستحيل تعلقة بوصر لما يمكن تعلقه بالمعدوم ، ولا يشترط شيء من ذلك في إمصاره تعالى فلا يستحيل تعلقه الم بالمعدوم وكذا السمع . وقبل : يحتمل أن يكون المراد بكون السمع والمعر قديماً أنّ إمكان بوصر لما يمكن تعلقه بالمعدوم ، ولا يشترط شيء من ذلك في إمصاره تعالى فلا يستحيل تعلقه وإلى المعدوم وكذا المعن . وقبل : يحتمل أن يكون المراد بكون السمع والبصر قديماً أنّ إمكان بوصر لما يمكن مالمو مودة وسماع المسموعات الموجودة وما يساوق هذا المعنى قديمً فإذا

<sup>(</sup>۱) التوحيد، ص ۱۳۹ باب ۱۱ ح ۲.

أنَّ الفرق بين العلم والسمع والبصر على هذا الوجه بعيد عن تلك الأخبار الكثيرة المتقدِّمة . والله تعالى يعلم وحججه اللَّيَنِيِّة.

**أقول: سيأتي خبر سليمان المروزيّ في أبواب الاحتجاجات وهو يناسب هذا الباب.** 

## ٢ -- باب العلم وكيفيته والآيات الواردة فيه

الأيات: المبقرة ٢٦ (وَمُوَ بَكِلَ شَيْءٍ عَلِمٌ ﴾ ٢٩١، وقال تعالى: ﴿وَمَا تَغْمَلُوا مِنْ خَيْرِ يَسْلَمُهُ اللَّهُ ﴾ ٢٩١، وقال تعالى: ﴿وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْرِ فَإِنَّ اللَّه بِهِ عَلِيدُ ﴾ ٢٩٥، وقال تعالى: ﴿وَاللَهُ يَمْلَمُ وَأَنشَر لَا تَعَلَمُونَ ﴾ (في موضعين ٢١٦ و ٢٣٢) وقال تعالى: ﴿وَاللَّهُ يَمْلَمُ الْمُغْسِدَ مِنَ الْمُعْلِحِ ﴾ ٢٠٢٦، وقال تعالى: ﴿وَاللَّهُ سَمِعُ عَلِم ﴾ ٢٩٦، وقال تعالى: ﴿وَاللَّهُ يَمْلَمُ الْتُعْسِدَ مِنَ الْمُعْلِحِ ﴾ ٢٠٢٦، وقال تعالى: ﴿وَاللَّهُ سَمِعُ عَلِم ﴾ ٢٩٦، وقال تعالى: ﴿وَاللَّهُ يَمْلَمُ اللَّهُ سَمِعُ عَلِيدُ ٥ اللَّهُ سَمِعُ عَلِيدُ ٥ اللَّهُ بِعَالَيْ اللَّهُ يَعْلَمُ وقال تعالى: ﴿وَاللَّهُ مِنا تَعْمَلُونَ خَيْرٍ ﴾ ٢٣٤، وقال تعالى: ﴿وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَهُ عَمَلُونَ سَمِيرُ ٥ وقال تعالى: ﴿وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهُ عَلَيْهُ ٥ وقال : ﴿وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَهُ يَعْلَمُ مَا فِي أَنْفُدِكُمُ فَاخَذُرُوهُ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهُ عَلْمُ عَلَمُ عَلَيْهُ ٢ وقال : ﴿وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَهُ يَعْلَمُ مَا فِي أَنْفُدِيكُمْ فَاضَدُرُوهُ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهُ عَمُورُ وقال : ﴿وَاعْلَمُوا أَنَ اللَهُ يَعْلَمُوا أَنَّ اللَهُ عَمُورُ عَلِيمُ ٥ وقال : ﴿وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَهُ يَعْلَمُ مَا فِي أَنْتُسَعَمُ وقال : ﴿وَاللَّهُ مِنَا عَلَمُوا أَنَّ اللَهُ عَمُورُ عَلِيمُ ﴾ وقال : ﴿وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَهُ عَمُورُ عَلِيمُ ٥ وَالَتُهُ عَلَمُوا أَنَّ اللَهُ مِعَالَهُ مِنْعَالَى اللَهُ مَعْلَمُوا أَنَّ اللَهُ سَمَعُورُ عَلِيمُ ٥ وقال : ﴿وَاعَلَمُوا أَنَّ اللَهُ مِعَالَى اللَّهُ عَلَمُونَ عَلِيمُ ٥ وقال : ﴿وَمَا تَعَلَمُ وقال : ﴿وَاللَهُ مِعَالَهُ مَا مَعْنَ عَلَمُ مَا يَنْ عَمُورُ عَلَمُوا أَنَهُ مَعْلَمُ وقال : ﴿وَاللَهُ عَلَمُ مُوا اللَهُ مَا مَعْتُمُونَ عَلَمُوا أَنَّهُ مَا عَنْ عَلَمُ أَنَهُ مَعْلَمُ وقال : ﴿وَاللَهُ عَلَمُونُ عَلِيمُ أَنَهُ مَعْنَمُونُ عَلِيمُ مَا مَنْ مَاللَهُ وقال: مُوَالَةُ وَاللَهُ مَالَكُهُ مَعْلَمُهُ مَالَهُ وقال : ﴿وَالَهُ واللَهُ مَالَكُهُ مَا عَنْهُوا مِنْ عَلَمُونَ عَلَيْهُ وقال عَالَهُ وقال عَامُونَ عَلَيْهُ وَاللَهُ عَلَمُونَ عَلِيمُ وقال اللَهُ عَلَيْهُ مَا مَعْمَعُونَ عَلَمُوا اللَهُ عَلَمُوا اللَهُ مَا مَنْ عَالَمُ مَالَا عَلَمُوا

ال عمران «٣»، ﴿وَاللَّهُ بَعِــيْرُ بِالْوِــبَادِ ﴾ (مرتين ١٥ و ٢٠)، وقال تعالى : ﴿قُلْ إِن تُخْفُوا مَا فِي سُدُورِكُمْ أَوْ تُبْدُوهُ يَمْلَنَهُ اللَّهُ وَيَعْلَمُ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي الأَرْضُ وَاللَّهُ عَلَى حَقَلَ شَتَ و قَدِيرُ ﴾ «٣٩»، وقال : ﴿وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمُ ﴾ ٣٤٩، وقال : ﴿إِنَّكَ أَنتَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾ «٣٥»، وقال : ﴿وَمَا نُفَفِقُوا مِن شَيْو فَإِنَّ اللَّهُ بِهِ عَلِيمُ ﴾ ٣٤٩، وقال : ﴿إِنَّكَ أَنتَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾ «٣٥»، وقال : ﴿وَمَا نُفَفِقُوا مِن شَيْو فَإِنَّ اللَّهُ بِعِ عَلِيمُ ﴾ ٣٤٩، وقال : ﴿إِنَّكَ أَنتَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾ «٣٥٥، وقال : ﴿وَمَا نُفَفِقُوا مِن شَيْءٍ فَإِنَّ اللَّهُ بِهِ عَلِيمُ ﴾ ٣٤٩، وقال : ﴿وَاللَّهُ عَلِيمُ بِالْمُنْقِيمِ اللَّهُ عَلَيمُ ﴾ «٣٤٥، وقال : ﴿وَمَا نُمُوعُوا مِن شَيْءٍ فَاتَ اللَّهُ بُو عَلِيمٌ ﴾ ٣٤٩، وقال : ﴿وَاللَّهُ عَلِيمُ بِالْمُنْقِيمَ الْعَلِيمُ ﴾ (٣٥٥، وقال : ﴿وَاللَّهُ عَلِيمُ مُواتَ اللَّهِ عَلَيمُ مُؤَاتَ اللَّهُ بِعَرَ عَلَيمُ وقال : ﴿وَاللَهُ عَلِيمُ بِالللَّعْنِيمُ الْعَلِيمُ ﴾ (٣٢٥، وقال : ﴿وَاللَهُ عَلِيمُ بِيمُ عَلِيمُ مُ إِلَّهُ عَلَيمُ وَالَن اللَّهُ عَلِيمُ عَلِيمُ مِنَاتٍ المُعُدُورِ ﴾ سُمَالاً مَنْهُ وقال : عَلَيْهُ اللَّهُ عِمَالَهُ عَلَيمُ إِلَيْتَقَتِيمَ عَلَيمُ وَالَنَهُ عَلَيمُ وقال : فُوالَنَهُ عَلَيمُ مُ سَمَاعُ وقال : وَوَالَقَهُ عَلِيمُ عَلِيمُ وَالَهُ اللَّهُ عَلَيمُ وَاللَّهُ عَلِيمُ عَلِيمُ مِنْهُ وَالَهُ مَالَكُونَ عَلَيمُ وَقَالَ : وَلَا اللَّهُ وَالَكَهُ مَنْ اللَهُ وَالَكَ اللَهُ عَلَيمُ مُوالَكَ

النساء (2)؛ ﴿إِنَّ اللَّهُ كَانَ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴾ (11 و٢٤)، وقال: ﴿إِنَّ اللَّهُ حَانَ بِكُلِّ شَقِ عَلِيمًا ﴾ (٣٣)، وقال: ﴿إِنَّ اللَّهُ حَانَ عَلَى حَتُلِ شَيْءِ شَهِيدًا ﴾ (٣٣، وقال: ﴿إِنَّ اللَّهُ كَانَ عَلِيمًا خَبِيرًا ﴾ (٣٥، ، وقال: ﴿وَكَانَ اللَّهُ بِهِمْ عَلِيمًا ﴾ (٣٩، وقال: ﴿إِنَّ اللَّهُ كَانَ سَمِيمًا عَلِيمًا خَبِيرًا ﴾ (٣٥، ، وقال: ﴿وَكَانَ اللَهُ بِهِمْ عَلِيمًا ﴾ (٣٩، وقال: ﴿يَانَ اللَّهُ كَانَ سَمِيمًا بَمِيرًا ﴾ (٥٥، ، وقال: ﴿وَكَانَ اللَهُ بِهِمْ عَلِيمًا ﴾ (٥١ وقال: ﴿يَقَالَ اللَّهُ كَانَ بَعَمِيرًا ﴾ (٥٥، ، وقال: ﴿وَكَانَ اللَهُ بِهِمْ عَلِيمًا ﴾ (٣٩، وقال: ﴿يَقَالَ اللَّهُ عَانَ سَمِيمًا بَعَدِيرًا ﴾ (١٢٨، وقال: ﴿وَكَانَ اللَّهُ بِهِمْ عَلِيمًا ﴾ (٣٩، وقال: ﴿يَقَالَ اللَّهُ عَلَيمًا لَهُ اللَّهُ كَانَ بَعَمِيرًا ﴾ (١٢٨، وقال: ﴿وَكَانَ اللَّهُ وَعَانَ اللَّهُ بِهِمْ عَلِيمًا ﴾ (٣٩، اللهُ عَلَى اللَّهُ عَانَ عَلَى اللَّهُ وَهُوَ مَعَهُمُ إِذَ يُبَيِّعُونَ مَا لَا يَرْضَى مِنَ الْقَوْلُ وَكَانَ اللَهُ بِمَا يَعْمَلُونَ عُمَا **الماندة ٥٥»؛ ﴿ ۞** ذَلِكَ لِتَعْـلَمُوَا أَنَّ أَلَنَهُ يَعْـلَمُ مَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَا فِي ٱلأَرْضِ وَأَنَّ ٱللَّهُ بِكُلِ شَقْء عَلِيـهُرُ﴾ ١٩٧، وقال تعالى : ﴿مَّا عَلَ ٱلرَّسُولِ إِلَّا ٱلْبَلَنَعُ وَٱللَهُ يَعْلَمُ مَا تُبْدُونَ وَمَا تَكْتُمُونَ﴾ ١٩٩.

الأنعام دام: ﴿ ٢ وَعِندَهُ مَفَاتِعُ ٱلْمَيْبِ لَا يَعْلَمُهَمَا إِلَّا هُوَّ وَيَعْلَمُ مَا فِ ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرُ وَمَا تَسْتُعُطُ مِن وَرُقَسَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلَا حَبَّتُو فِي ظُلْمَنَتِ ٱلأَرْضِ وَلَا رَظْبِ وَلَا يَابِس إِلَّا فِي كِنَبِ تُبِينِ وَهُوَ ٱلَّذِى يَنَوَفَنِكُم بِالَيْلِ وَيَعْلَمُ مَا جَرَحْتُم بِالنَّهَارِ ٥٩ -٢٠، وقال: ﴿ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ مَن يَغِيلُ عَن سَبِيلِةٍ. وَهُوَ أَعْلَمُ بِالْمُهْتَذِينَ ١١٧٥.

الأعراف (٧): ﴿ وَسِعَ رَبُّنَا كُلُّ شَيْءٍ عِلْمَأْبُهِ (٨٩».

الأنفال ٢٨، ﴿ إِنَّمُ عَلِيمُ إِذَاتِ ٱلصُّدُورِ ٢٤٢، وقال: ﴿ وَٱللَّهُ بِمَا يَعْمَلُونَ تُحِيطُهُ .

التوبة «٩»: ﴿وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِالْمُنَقِينَ﴾ ٤٤٤، وقال: ﴿وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِالظَّلِمِينَ﴾ ٤٧٧، وقال تعالى: ﴿ أَلَزْ بَعَلَمُوا أَنَ اللَّهُ يَعْـلَمُ سِرَّهُـرُ وَنَجَوَنِهُمْ وَأَنَ اللَّهُ عَلَيْمُ الْغُيُوبِ﴾ ٤٧٧، وقال: ﴿إِنَّ اللَّهُ بِكُلِ شَيْءٍ عَلِيمُ؟ «١١٥».

**يونس ١٠٠»؛ ﴿**وَمَا تَكُوْنُ فِي شَأْنِ وَمَا نَتْلُوا مِنْهُ مِن قُرْمَانِ وَلَا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلٍ إِلَّا حَتْنًا عَلَيْكُرُ شُهُودًا إِذْ تُفِيعُنُونَ فِيبَةٍ وَمَا يَعْرُبُ عَن زَيْكَ مِن مِنْغَالِ ذَرَّةٍ فِي آلأَرْضِ وَلَا فِي السَّمَآءِ وَلَا أَصْخَرَ مِن ذَلِكَ وَلَا أَكْبَرُ إِلَّا فِي كِنَبٍ شُبِينِ﴾ ١٦١٠.

هود «١١»: ﴿وَمَا مِن دَابَتَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ رِزْقُهَا وَيَعْلَمُ مُسْنَقَرُهَا وَمُسْتَوْدَعَهَأْ كُلُّ فِي كَتَبِ مُبِينِ﴾ «٣٦، وقال: ﴿ إِنَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَتَ بَصِيرٌ﴾ «١١٣، وقال: ﴿ وَلِلَهِ غَيّبُ ٱلسَّمَنَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَإِلَيْهِ يُرْجَعُ ٱلْأَمْرُ كُلُّهُ فَأَعْبُدَهُ وَتَوَكَّلْ عَلَيْهِ وَمَا رَبُّكَ بِغَنِفِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ﴾ «١٢٣).

الرعد «١٣»؛ ﴿اللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَحْمِلُ حَكُلُ أَنْنَى وَمَا نَغِيضُ ٱلأَرْحَكَامُ وَمَا تَزْدَادُ وَحَكُلُ شَقٍ عِندَمُ بِمِعْدَارٍ عَـٰلِرُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَدَةِ ٱلْحَجَبِرُ ٱلْمُتَعَـالِ﴾ «٨-١٠، وقال: ﴿ يَعْلَمُ مَا تَكْمِيبُ كُلُ نَفْسُ﴾ .

الحجر (10، ﴿ وَلَقَدْ عَلِمْنَا ٱلْمُسْتَقْدِينَ مِنكُمْ وَلَقَدْ عَلِمَنَا ٱلْمُسْتَقْخِرِينَ﴾ (٢٤).

النحل «١٦»: ﴿وَلَقَهُ يَعْلَمُ مَا نَسِرُونَ وَمَا نُعْلِنُونَ﴾ «١٩»، وقال: ﴿لَا جَمَعَ أَنَ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا يُسِرُونَ وَمَا يُعْلِنُونَ؟ «٢٣»، وقال تعالى: ﴿إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَن مَبَلَ عَن سَبِيلِةٍ وَهُوَ أَعْلَمُ بِٱلْمُهْنَدِينَ﴾ «١٢٥».

الاسراء (١٧»، ﴿وَلَغَنَ بَرَبِكَ بِذُنُوبِ عِبَادِهِ. خَبِيرًا بَعِبِيرًا﴾ (١٧»، وقال تعالى : ﴿وَتَبْكُرُ أَعْلَرُ بِمَا فِى نَفُوسِكُرٌ إِن تَكُونُوا مَهْلِحِينَ ﴾ (١٣٥، وقال تعالى : ﴿وَرَبُّكَ أَعْلَرُ بِمَن فِي السَّمَنُوَتِ وَٱلأَرْضَ؟ (٥٥»، وقال تعالى : ﴿قُلْ حَكَنَى بِاللَّهِ شَهِبِدَا بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ إِنَّهُمْ كَانَ بِعِبَادِهِ. خَبِيرًا بَعِبيرًا؟ (١٩٣،

مريم (١٩»: ﴿ لَقَدْ أَحْصَنْهُمْ وَعَدَّهُمْ عَدَّابُهِ (٩٤».

طه دَمَّا: ﴿ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا يُجِيطُونَ بِهِ. عِلْمَا﴾ دد،،.

الأنبياء ٢٢١، ﴿قَالَ رَبِّي يَعْلَمُ ٱلْقَوْلَ فِي ٱلسَّمَاءِ وَٱلْأَرْضِ ّ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ﴾ ٤٠، وقال تعالى: ﴿يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ﴾ ٢٨،، وقال تعالى: ﴿ إِنَّهُ يَعْلَمُ ٱلْجَهْرَ مِنَ ٱلْقَوْلِ

وَيَعْلَمُ مَا تَحْتُنُونَهُ (١١٠٠.

الحج «٣٢»: ﴿ أَلَمْ نَعْلَمُ أَنَ ٱللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي ٱلسَّتَمَاءِ وَٱلْأَرْضُ إِنَّ ذَلِكَ فِي كِتَبٍ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرُ ٩٠٧».

المؤمنين (٢٣): ﴿ عَالِمٍ ٱلْغَيْبِ وَالشَّهَدَةِ ٩٢».

النور (۲۲»: ﴿وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا تُبْدُونَ وَمَا نَكْتُمُونَ﴾ (۲۹»، وقال تعالى : ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ خَبِيرٌ بِمَا يَصْنَعُونَ﴾ (۳۰»، وقال : ﴿۞ وَاللَّهُ بِكُلِّ شَقٍ؛ عَلِيمٌ﴾ (۳۵».

الفرقان (٢٧): ﴿ وَإِنَّكَ لَنُلَغَّى ٱلْقُرْءَاتَ مِن لَّدُنَّ حَكِمٍ عَلِيمٍ ﴾ (٦).

النمل (٢٧»: ﴿وَإِنَّ رَبَّكَ لَيَعْلَمُ مَا تَكِنُّ مُمُدُونُهُمْ وَمَا يُعْلِنُونَ وَمَا مِنْ غَآبَتِمَةٍ فِي السَّمَآءِ وَٱلأَرْضِ إِلَا فِي كِنَبٍ تُبِينِ﴾ (٧٤ و٧٥».

**العنكبوت ٢٩٦»: ﴿**أَوَ لَيْسَ ٱللَّهُ بِأَعْلَمَ بِمَا فِي صُدُورِ ٱلْعَنَلَمِينَ وَلَيَعْلَمَنَ ٱللَّهِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوْا وَلَيَعْلَمُنَ ٱلْمُنَذِيفِةِينَهُ ١٠٩ و١١، وقال تعالى : ﴿قُلْ كَفَنِ بِٱللَّهِ بَيْنِي وَيَيْنَكُمْ شَهِيدًا يَ فِي ٱلسَّمَنَوْتِ وَٱلأَرْضِ ٢٥٣.

لقمان «٣١»: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ عِندَمُ عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ وَيُنَزِّلُـــ ٱلْغَيْثَ وَيَعْلَرُ مَا فِي ٱلأَرْحَاقِرُ وَمَا تَـدْرِى نَفْشُ مَاذَا تَصْحِيبُ غَذَا وَمَا تَدْرِى نَفْشُ بِأَيِّ أَرْضِ تَمُوتُ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمُ خَبِيرُكِ «٥١».

سبا ٣٤٦، ﴿يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنزِلُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَأَ وَهُوَ ٱلرَّحِيمُ ٱلْمَقُورُ ﴾ ٣١، وقال بَجَزَيَبَكُ : ﴿عَلِمِ ٱلْغَيْبُ لَا يَعْرُبُ عَنْهُ مِنْقَالُ ذَرَّقٍ فِي ٱلسَّمَاوَتِ وَلَا فِي ٱلأَرْضِ وَلَاَ أَصْغَـرُ مِن ذَلِكَ وَلَا أَحْتَبَرُ إِلَّا فِي حِيَّنْبٍ شْبِينِ﴾ ٣٣،، وقال تعالى : ﴿مِن مَكَانٍ قَرِبٍ﴾ .

فاطر: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمٌ بِمَا يَصْنَعُونَ﴾ ٨٩، وقال تعالى : ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ بِعِبَادِهِ لَخَبِيرٌ بَصِيرٌ ٨٩، وقال تعالى : ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ بِعِبَادِهِ لَخَبِيرٌ بَصِيرٌ ٨٩، وقال تعالى : ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمٌ لِهُمُ عَلِيمٌ مَا ٣٨، وقال تعالى : ﴿ إِنَّ اللَّهُ مَعَلِيمٌ لِهُمُ عَلِيمٌ مَا ٣٨، وقال تعالى : ﴿ إِنَّ اللَّهُ عَلِيمٌ لِهُمُ عَلِيمٌ مَا ٢٨، وقال تعالى : ﴿ إِنَّ اللَّهُ عَلِيمُ إِنَّا اللَّهُ عَلِيمُ مِنْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مَا يَعْمَانُ اللَّ

ىسى «٣٦»: ﴿وَكُلَّ شَى: أَحْصَيْنَهُ فِي إِمَارِ تُبِينِ﴾ «١٢»، وقال تعالى : ﴿فَلَا يَخْزُنكَ قَوْلُهُمُ إِنَّا نَعْلَمُ مَا يُبِرُونَ وَمَا يُعْلِنُونَ ﴾ «٧٦».

المؤمن [غافر] (20): ﴿يَعْلَمُ خَآبِنَةَ ٱلْأَعْلَىٰ وَمَا تُخْفِي ٱلشُّدُورُ ﴾ (١٩.

فصلت (21، ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي مَايَنِيَنَا لَا يَخْفُونَ عَلَيْنَاً أَفَنَ يُلْفَىٰ فِي ٱلنَّارِ خَبْرُ أَم مَّن بَأَنِيَّ مَامِنَا يَوَمَ ٱلْفِينَمَةِ آعْمَلُواْ مَا شِئْتُمَ إِنَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرُ ﴾ (٤٠، وقال سبحانه: ﴿ ﴾ إلَيْهِ يُرَدُّ عِلْمُ السَاعَةِ وَمَا تَخْرُجُ مِن تَمَرَتِ مِنْ أَكْمَامِهَا وَمَا تَحْمِلُونَ بِنُ أَنْثَى وَلَا نَضَعُ إِلَا بِعِلْمِهِ.

**الزخرف «٤٣»؛ ﴿**أَمْ يَحْسَبُونَ أَنَّا لَا نَسْمَعُ سِرَّهُمْ وَنَجْوَىٰهُمْ بَلَى وَيُسُلُنَا لَدَيْجِمْ يَكْنُبُونَ﴾ «٨٠». محمد «٤٧»؛ ﴿وَالَنَّهُ يَعْلَمُ مُنَقَلَبَكُمْ وَمَنُونَكُمْ ﴾ «١٩»، وقال: ﴿ذَلِكَ بِأَنْهُمْ قَالُواْ لِلَّذِينَ كَرِهُواْ مَا نَزَلَبَ ٱللَهُ سَنُطِيعُظُمْ فِي بَعَضِ ٱلْأَمَرِّ وَاللَهُ يَعْلَمُ إِسْرَارَهُمْ ﴾ «٢٢».

الفتح (2٨، ﴿نَعَلِمَ مَا فِي قُلُوبِهِمْ ﴾ (١٨»، وقال تعالى: ﴿ وَكَفَىٰ بِأَلَدُهِ شَهِــيدًا ﴾ (٢٨».

الحجرات (29، ﴿وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِمٌ ﴾ (٨»، وقال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ خَبِيرٌ ﴾ (١٣،، وقال: ﴿قُلْ أَنْصَلِمُونَ اللَّهَ بِدِينِكُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَنَوْتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَاللَّهُ بِكُلِّ شَىء عَلِيمٌ ﴾ (١٦، وقال سبحانه: ﴿إِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ غَيْبَ السَّمَنَوَتِ وَالأَرْضِ وَاللَّهُ بَعِيمُ بِعَالَى اللَّهُ ع

ق «٥٥٠، ﴿وَلَقَدَ خَلَقَنَا ٱلْإِنسَنَ وَنَعْلَمُ مَا نُوَسُوسُ بِهِ. نَفْسُتُمُ وَنَحَنُ أَقَرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبّلِ ٱلْوَرِبِدِ﴾ «١٦»، وقال تعالى : ﴿غَنُ أَعْلَرُ بِمَا يَقُولُونَ ﴾ «٤٥».

النجم «٥٣»؛ ﴿إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَن ضَلَّ عَن سَبِيلِهِ. وَهُوَ أَعْلَمُ بِمَنٍ آهْنَدَىٰ﴾ «٣٠، وقال تعالى : ﴿هُوَ أَعْلَمُ بِكُرْ إِذْ أَنشَأَكُم تِمِنَ ٱلأَرْضِ وَإِذْ أَنشَرَ أَجِنَةٌ فِي بُطُونِ أُمْهَنِيكُمْ فَلَا تُزَكُوا أَنفُسَكُمْ هُوَ أَعْلَمُ بِمَنِ ٱنَّقَيَّى﴾ (٣٢».

**المجادلة: ﴿**وَلَنَّهُ يَسْمَعُ تَحَاوُرَكُمَاً إِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ بَعِيرُ ﴾ ٩١،، وقال تعالى : ﴿ أَلَمْ نَرَ أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا في السَمَوَنِ وَمَا في الْأَرْضِ مَا يَكُوْتُ مِن نَجْوَى ثَلَنَةٍ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْ وَلَا خَمْسَةٍ إِلَّا هُوَ سَادِسُهُمْ وَلَا أَدْنَى مِن ذَلِكَ وَلَا أَكْثَرُ إِلَّا هُوَ مَعَهْمُ أَيْنَ مَا كَانُوا ثُمَّ يُنَيْنَهُمُ بِمَا عَمِلُوا يَوْمَ الْفِيَمَةِ إِنَّا اللَّهُ مِنْ عَلِيمُ هُوَى ثَلَنَهُ اللَّهُ مَعْدُ اللَّهُ مَا يَكُوْنُ مَن اللَّهُ وَلَا خَمْسَةٍ إِلَّا هُوَ سَادِسُهُمْ وَلَا

الممتحنة (٦٠، ﴿وَأَنَا أَعَلَرُ بِمَا أَخْفَيْتُمْ وَمَا أَعْلَنْتُمْ ﴾ ١٠ ﴿ ٱللَّهُ أَعْلَمُ بِإِينَنِهِنَّ ﴾ ١٠٠.

المملك (٦٧»: ﴿وَأَمِيْرُواْ فَوْلَكُمْ أَوِ آجْهَرُواْ بِيَّ إِنَّهُمْ عَلِيدٌ بِذَاتِ ٱلصَّدُودِ ﴾ أَلَا بَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ ٱللَّطِيفُ ٱلْحَبِيرُ ﴾.

ن [القلم] «٦٨»: ﴿ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَن مَنَلَ عَن سَبِيلِهِ. وَهُوَ أَعْلَمُ بِٱلْمُهْتَدِينَ، ٧٧.

الجن «٧٢»: ﴿عَنايَمُ ٱلْغَنْبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ: أَحَدًا إِلَّا مَنِ ٱرْتَضَى مِن رَّسُولِ، ٢٦ و٢٢، وقال: ﴿وَأَحَاطَ بِمَا لَدَيْهِمْ وَأَحْطَى كُلَّ شَيْءٍ عَدَدًا، ٢٨٦.

الأعلى (٨٧): ﴿ إِلَّا مَا شَاءَ ٱللَّهُ إِنَّهُمْ يَعْلَمُ ٱلْجَهْرَ وَمَا يَخْفَىٰ ﴾ (٧).

العلق (٩٦، ﴿ أَنَّرَ بَنَّمَ إِنَّ اللَّهُ بَرِّيٰ﴾ (١٤.

١ - يد، ن: عبد الله بن محمّد بن عبد الوهّاب القرشيّ، عن أحمد بن الفضل بن المغيرة،
عن منصور بن عبد الله بن إبراهيم الإصفهانيّ، عن عليّ بن عبد الله، عن الحسين بن بشّار،
عن أبي الحسن عليّ بن موسى الرضا عليّ قال: سألته أيعلم الله الشيء الذي لم يكن أن لو
عن أبي الحسن عليّ بن موسى الرضا عليّ قال: سألته أيعلم الله الشيء الذي لم يكن أن لو
المن يحف كان يكون أو لا يعلم إلا ما يكون؟ فقال: إنَّ الله تعالى هو العالم بالأشياء قبل كون
كان كيف كان يكون أو لا يعلم إلا ما يكون؟ فقال: إنَّ الله تعالى هو العالم بالأشياء قبل كون
الأشياء قال يَتَوَيَّكُ المَّنْتَنَسِحُ مَا كُنْتَمَ تَعْمَلُونَهُ (<sup>1)</sup> وقال لأهل النار: ﴿وَلَوْ رُدُوا لَمَادُوا
للهُ شياء قال يَتَوَيَّكُ المَّنْ اللهُ على من الما الله على الله النار: ﴿وَلَوْ رُدُوا لَمَادُوا
الأشياء قال يَتَوَيَّكُ الما يكون؟ فقال: إنَّ الله تعالى هو العالم بالأشياء قبل كون
الأشياء قال يَتَوَيَّكُ اللهُ الذي أولا اللهُ على الما اللهُ اللهُ عنه من الما اللهُ اللهُ عالى اللهُ اللهُ على اللهُ النار: ﴿وَلَوْ رُدُوا لَمَادُوا
الأشياء قال يَتَوَيَّكُ المَّنْ اللهُ على النار: ﴿وَلَوْ رُدُوا لَمَادُوا
للأشياء قال يَتَوَيَّكُ اللهُ على النار: ﴿وَلَوْ رُدُوا لَمَادُوا
للا شياء قال يَتَوَيَّنَهُ وَابَهُمُ النار: ﴿وَلَة للهُ عَنْ عَنْ اللهُ على النار اللهُ عنه وقال للملائكة
لما أوا المُوا عنه، وقال للملائكة لما قالوا: ﴿ أَجْعَمَلُونَهُ (<sup>1)</sup> فقد علم بَتَوَيَّكُمُ أنه لو ردّهم لعادوا لما نهوا عنه، وقال للملائكة
لما قالوا: ﴿ أَجْمَعَلَ فِيهَا مَن يُغْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّمَاء وَخَنُنُ نُسَيِّحُ عَمَدُولَ ما نهوا عنه، وقال للملائكة
ما لا نعلوا: ﴿ أَجْمَعَلُ ما يزل الله بَتَوَيَسْفِكُ عله سابقاً للأشياء، قديماً قبل أن يخلقها، فتبارك ربنا
ما لا مُعْلُونَ إلَّهُ علم يزل الله بَتَوَيَسْ علمه سابقاً للأشياء، قديماً قبل أن يخلقها، فتبارك ربنا
ما لا مُعْلَمُونَهُ (<sup>1)</sup> فلم يزل الله بَتَوَيَسْطُنْ علمه سابقاً للأشياء، قديماً قبل أن يخلقها، فتبارك ربنا
ما لا يُعْلَمُونَ إلى الله اللهُ عنه علمه سابقاً للأشياء، قديماً قبل أن يخلقها، فتبارك ربنا
ما لا يُعْلُونَ إله الله علم من الله على فلما عله اللهُ على عاله على ما يولا على الله على ما عله اله عنها مالهه اله علما عنه الله عنه ما عله ما عله الما عله

- سورة الجاثية، الآية: ٢٩.
   ٣٩. الآية: ٢٩.
  - (٣) سورة البقرة، الآية: ٣٠.

وتعالى علوّاً كبيراً، خلق الأشياء وعلمه بها سابق لها كما شاء، كذلك لم يزل ربّنا عليماً سميعاً بصيراً<sup>(1)</sup>.

**بيان:** قال الطبرسي تقلبة فوهَذَا كِنَبُنَاكَه يعني ديوان الحفظة فريَظِقُ عَلَيَكُم بِالْحَقِّ في يشهد عليكم بالحق فرانًا كُنَّا نَسَتَنسِخُ مَا كُنتُر تَعَمَلُونَكَه إي ستكتب الحفظة ما كنتم تعملون في دار الدنيا . وقيل : المراد بالكتاب اللّوح المحفوظ يشهد بما قضى فيه من خير وشرّ ؛ وعلى هذا فيكون معنى نستنسخ أنّ الحفظة تستنسخ ما هو مدوّن عندها من أحوال العباد ، وهو قول ابن عبّاس<sup>(۲)</sup> . انتهى .

**أقول:** بناء استشهاده على المعنى الثاني وإن كان المشهوريين المفسّرين هو المعنى الأول. الأول.

۲ - مع: ما جيلويه عن عمّه، عن الكوفي، عن موسى بن سعدان الحنّاط، عن عبد الله بن العام ما جيلويه عن عبد الله بن القاسم، عن عبد الله بن مسكان، عن محمّد بن مسلم قال: سألت أبا عبد الله ﷺ عن قول الله بَخْرَجَكَ : ﴿ يَعْلَمُ ٱلبِّرَ وَأَخْفَى ﴾ (٣) قال: السرّ ما كتمته في نفسك، وأخفى ما خطر ببالك ثم أنسيته <sup>(٤)</sup>.

**بيمان:** قال الطبرستي تظلم : السرّ ما حدّث به العبد غيره في خفية، وأخفى منه ما أضمره في نفسه ما لم يحدّث به غيره، عن ابن عبّاس؛ وقيل : السرّ ما أضمره العبد في نفسه وأخفى منه ما لم يكن ولا أضمره أحد. وقيل : السرّ ما تحدّث به نفسك، وأخفى منه : ما تريد أن تحدّث به نفسك في ثاني الحال، وقيل : السرّ : العمل الّذي تستره عن الناس، وأخفى منه :

- (1) التوحيد، ص ١٣٦ باب ١٠ ح ٨ . أقول: يظهر من الرواية علمه تعالى بالتقديريات وما لا يكون ونظير الآيات التي استدل عليم للذلك بها كثير مثل قوله تعالى: ﴿ وَلَمْ يَسْلَنَا لَنَدْهَجَنَا بَالَذِي آوَحَيناً ﴾ وهو يعلم كيف يذهب إن شاء ولا يذهب ولا يشاء ذلك، وهذا مناف للمعارف البشرية من العلة والمعلول وانه تعالى هو علة العلل. قال العلامة الكامل بالعلوم الإلهية فقيه أهل البيت الآقا ميرزا محمد مهدي الاصفهاني أعلى الله مقامه الشريف : هو جل شأنه عالم بالأسياء إذ لا معلوم، وعلمه بها بنفس ذاته الاصفهاني أعلى الله مقامه الشريف : هو جل شأنه عالم بالأسياء إذ لا معلوم، وعلمه بها بنفس ذاته وتعالى هو علة العلل. قال العلامة الكامل بالعلوم الإلهية فقيه أهل البيت الآقا ميرزا محمد مهدي القدوس في مرتبة ذاته التي هي نفس الأزل والأبد، ولا حد ولا نهاية لعلمه كما لا حد لذاته سبحانه القدوس في مرتبة ذاته التي هي نفس الأزل والأبد، ولا حد ولا نهاية لعلمه كما لا حد لذاته سبحانه وتعالى، فهو جل جلاله عالم بالممكنات ولا ممكن بعد، وجميع أطوار الممكنات ولا طور بعد، وعالم بالنظام الكائن على نحو التابعية إذ لا متبوع وعالم بالنظام الأن تعلى معلي أول المكنات ولا محمد أية وتعالى، فهو جل جلاله عالم بالممكنات ولا ممكن بعد، وجميع أطوار الممكنات ولا متبوع أنه وعالم بالمور بعد، وجميع أطوار الممكنات ولا طور بعد، وعالم بالنظام الكائن على نحو التابعية إذ لا متبوع وعالم بالنظام الكائن على نحو التابعية إذ لا متبوع وعالم بالنظام الكائن على المعال الخاري منو هذا يسبحانه فلا علية لعلمه تعالى بالنسبة إلى تحقق النظام لأن تحققه برأيه ومشيته، فهو عالم بجميع الخصوصيات ولا عليه علية لعلمه تعالى بالنسبة إلى تحقق النظام لأن تحققه برأيه ومشيته، فهو عالم بجميع الخصوصيات التقديرية في النظامات الكائنة، وهو عالم بجميعها على النحو الذي يقع قبل أن يكون هناك فلا عليه، فلا واقعية لشيء، فلا والميو بعليه منه التقديرية في النظامات الكائنة وغير الكائنة، وهو عالم بجميعها على النحو الذي يقع قبل أن يكون هناك التقديرية في النظامات الكائنة وغير الكائنة، وهو عالم بجميعها على النحو الذي يقي قبل أن يكون هناك شيء، فلا واقعية لشيء من الممكنات في مرتبة علمه، فالعلم هو المرآة الراثي للغيوب وهو علام الغيوب إلى الغيوب الغيوب الغيوب الغيو النهو، وليوب الغيوب الغيو الغيوب الغوب الغيوب الغو
  - (۲) مجمع البيان، ج ۹ ص ١٣٣.
     (۳) سورة طه، الآية: ۷.
    - (٤) معاني الأخبار ص ١٤٣ باب ٨٢ ح ١.

الوسوسة. وقيل: معناه يعلم أسرار الخلق، وأخفى أي سرّ نفسه؛ عن زيد بن أسلم: جعله فعلاً ماضياً، ثمّ روى هذا الخبر عن الباقر والصادقﷺ <sup>(١)</sup>.

٣ - مع: أبي، عن سعد، عن أحمدبن عيسى، عن ابن فضّال، عن ثعلبة بن ميمون، عن بعض أصحابنا، عن أبي عبد الله ﷺ في قوله ﷺ : ﴿ عَـٰذِلُمُ ٱلْفَيَّبِ وَٱلشَّهَـٰدَةَ﴾ فقال: الغيب: ما لم يكن، والشهادة: ما قد كان<sup>(٣)</sup>.

**بيان:** قال الطبرسيّ ﷺ : أي عالم بما غاب عن حسّ العباد، وبما تشاهده العباد؛ وقيل : عالم بالمعدوم والموجود؛ وقيل : عالم السرّ والعلانية، والأولى أن يحمل على العموم<sup>(٣)</sup>.

٤ - مع: بالإسناد المتقدّم عن ثعلبة، عن عبد الرحمن بن سلمة الحريريّ قال: سالت أبا عبد الله عليتيّين عن قوله نيمَوَينية عن عُمَلَمُ خَآيَنة الأَعْيَنِينَ <sup>(٤)</sup> فقال: ألم تر إلى الرجل ينظر إلى الشيء وكأنّه لا ينظر إلى خائنة الأعين<sup>(٥)</sup>.

**بيان:** قال الطبرسيّ للله خائنة الأعين أي خيانتها وهي مسارقة النظر إلى ما لا يحلّ النظر إليه، وقيل : تقديره يعلم الأعين الخائنة ؛ وقيل : هو الرمز بالعين ؛ وقيل هو قول الإنسان : ما رأيت وقد رأى، ورأيت وما رأى<sup>(1)</sup>.

٥ - يد، ن: تميم الفرشي، عن أبيه، عن الأنصاري، عن الهروي قال: سأل المأمون الرضا ﷺ: من الهروي قال: سأل المأمون الرضا ﷺ: - في خبر طويل - عن قوله تعالى: ﴿ لِبَبْلُوَكُمُ أَيْكُمُ أَحْسَنُ عَمَلُاً فَقَال ﷺ: الرضا ﷺ: يه بخري خلق خلقه ليبلوهم بتكليف طاعته وعبادته لا على سبيل الإمتحان والتجربة لأنه لم يزل عليماً بكل شيء<sup>(٧)</sup>.

٦ - مع: محمّد بن الحسن، عن الحسين بن الحسن بن أبان، عن الحسين بن سعيد، عن النضر بن سويد، عن يحيى بن عمران الحلبيّ، عن أبي بصير قال : سألته عن قوله تَتَوَى النضر بن سويد، عن وراء تَتَقَطُ مِن وَرَقَمة إِلَا يَمْلَمُهَا وَلَا حَبَّة فِي غُلْمُنَتِ الأَرْضِ وَلَا رَعْلِ وَلَا يَابِي إِلَا فِي كِنَبِ فَوَما تَشْقُط مِن وَرَقَمة إِلَا يَمْلَمُهَا وَلَا حَبَّة فِي غُلْمُنَتِ الأَرْضِ وَلَا رَعْلٍ وَلَا يَابِي إِلَا فِي كِنَبِ مُعَمّد مَعْران الحلبيّ، عن أبي بصير قال : سألته عن قوله تَتَوَى فَوَمَا تَسْقُط مِن وَرَقَمة إِلَا يَمْلَمُهَا وَلَا حَبَّة فِي غُلْمُنَتِ الأَرْضِ وَلَا رَعْلٍ وَلَا يَابِي إِلَا فِي كِنَبِ مُعْرَبَ أَنْ مَعْرَبُهُ عَلَى مَعْران الحلبيّ، عن أبي بصير قال : سألته عن قوله تَتَوَكُن الله فوما تَسْقُط مِن وَرَقَمة إِلَا يَمْلَمُهَا وَلَا حَبَّة فِي غُلُمُنَتِ الأَرْضِ وَلَا رَعْلٍ وَلَا يَابِي إِلَا فِي كُنَبُ مُعْلَمُ مَا الله عَن وَرَقَا الله عَلَى وَلَا يَعْلَمُ وَلَا يَعْنَ إِلَى فَي كُنَبُ مُعْتَقُل مِن وَرَقَمة إلا أَنْ عَمْلَهُ وَلَا عَن إِلَا فِي كُنَبُ مُعْلَمُ مَعْرَبُ أَلَا عَن الحسين إِلَا فِي كُنَبُ مَعْنَ أَعْلَن عَلَى مَنْ إِلَا فَي كُنُ مَعْلَى مُعْلَى إِلَى إِلَا فِي كُنَبُهِ إِلَا فَقال : الورقة السقط، والحبّة الولد، وظلمات الأرض الأرحام، والرطب : مُعْيَشِ عال: فقال : الورقة السقط، وكلّ في كتاب مبين<sup>(٢)</sup>.

(١) مجمع البيان، ج ٧ ص ٨.
(٣) مجمع البيان، ج ٦ ص ١٨ في تفسيره لسورة الرعد، الآية: ٩.
(٣) مجمع البيان، ج ٦ ص ١٨ في تفسيره لسورة الرعد، الآية: ٩.
(٤) سورة غافر، الآية: ١٩.
(٦) مجمع البيان، ج ٨ ص ٣٣٣ في تفسيره لسورة غافر الآية: ١٩.
(٢) مجمع البيان، ج ٨ ص ٣٣٣ في تفسيره لسورة غافر الآية: ٩٠.
(٢) التوحيد، ص ٢٣٠ باب ٤٩ ح ٢، وعيون اخبار الرضا عليته ج ١ ص ١٢٣ باب ١١ ح ٣٣.
(٨) سورة الأنعام، الآية: ٩٩.
(٩) معاني الأخبار، ص ٢١٥ باب ٢١ ح ٣٢.

**بيان:** في أكثر نسخ الكتابين «يغيض» بالغين المعجمة، والياء المثنّاة من تحت، من الغيض بمعنى النقص، كما قال تعالى : ﴿وَمَا تَغِيضُ ٱلأَرْحَامُ) قال الفيروزآبادي : الغيض : السقط الذي لم يتمّ خلقه . فيحتمل أن يكون المراد بالسقط ما يُسقط قبل حلول الروح أو قبل تمام خلق البدن أيضاً، وبالحبّة ما يكون في علم الله أنّه تحلّ فيه الروح وهو ينقسم إلى قسمين : فإمّا أن ينزل في أوانه ويعيش خارج الرحم فهو الرطب، وإمّا أن ينزل قبل كماله فيموت إمّا في الرحم أو في خارجها وهو اليابس . وفي بعض نسخ مع والكافي «يقيض» بالقاف فيحتمل أن لا يكون ذلك تفصيلاً لأحوال السقط ، بل يكون المراد أنه يعلم الحيّ من

ثمَّ اعلم أنَّ هذا التفسير وما سيأتي من بطون الآية الكريمة لا ينافي كون ظاهرها أيضاً مراداً؛ قال الطبرستي : قوله تعالى : ﴿وَمَا تَسَقُّطُ مِن وَرَقَ لِمَا يَمْلَمُهَا قَال الزَّجَاج : المعنى أنّه يعلمها ساقطة وثابتة ، وقيل : يعلم ما سقط من ورق الأشجار وما بقي ، ويعلم كم انقلبت ظهراً لبطن عند سقوطها ، ﴿وَلَا حَبَّتَمَ فِي ظُلُمَنَتِ ٱلأَرْضِ معناه وما تسقط من حبّة في باطن الأرض إلا يعلمها ، وكنّى بالظلمة عن باطن الأرض لأنّه لا يدرك كما لا يدرك ما حصل في الظلمة ؛ وقال ابن عبّاس : يعني تحت الصخرة وأسفل الأرضين السبع أو تحت حجر أو شيء ، ﴿وَلَا رَظَبٍ وَلَا يَبِسٍ قَد جمع الأشياء كلّها لأنّ الأجسام لا تخلو من أحد هذين ؛ شيء ، وولا رَظبِ وَلا يبت عني تحت الصخرة وأسفل الأرضين السبع أو تحت حجر أو الظلمة ؛ وقال ابن عبّاس : يعني تحت الصخرة وأسفل الأرضين السبع أو تحت حجر أو شيء ، وولا رَظبِ وَلا يابِسٍ قد جمع الأشياء كلّها لأنّ الأجسام لا تخلو من أحد هذين ؛ وقيل : أراد ما ينبت وما لا ينبت عن ابن عبّاس، وعنه أيضاً أنّ الرطب : الماء ، والياس :

٧ - فس: قوله تعالى : ﴿ اللهُ يَعْلَمُ مَا تَحَمِلُ حَكُلُ أَنْفَىٰ وَمَا تَغِيضُ ٱلأَرْحَامُ وَمَا تَزْدَادُ وَحَكُلُ ضَيْءٍ عِندَمُ بِمِقْدَارٍ هما تغيضُ الأَرْحَامُ وَمَا تَزْدَادُ وَحَكُلُ شَيْءٍ عِندَمُ بِمِقْدَارٍ هما تغيضُ أَنْ مَا تَحْمِلُ التمام، وما تزداد يعني على تسعة أشهر، كلّ ما رأت المرأة من حيض في أيّام حملها زاد ذلك على حملها<sup>(٢)</sup>.

٨ - وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر عليمتين في قوله: ﴿ سَوَآة مِنكُر مَن أَسَرَ ٱلْقَوْلَ وَمَن جَهَرَ بِهِ، ﴾ السرّ والعلانية عنده سواء، وقوله: ﴿ وَمَنْ هُوَ مُسْتَخْفٍ بِٱلتَّـلِ﴾ أي مستخف وَمَن جَهَرَ بِهِ، ﴾ السرّ والعلانية عنده سواء، وقوله: ﴿ وَمَنْ هُوَ مُسْتَخْفٍ بِٱلَيَّـلِ» أي مستخف في جوف بيته. وقال عليّ بن إبراهيم في قوله: ﴿ وَسَارِبٌ بِٱلنَّهَارِ ﴾ يعني تحت الأرض فذلك كلّه عند الله بَرْزَيِّنَ واحد يعلمه<sup>(٣)</sup>.

**بيان:** قال الطبرسيّ: أي من هو مستتر متوار باللّيل، ومن هو سالك في سربه أي في مذهبه، ماضٍ في حوائجه بالنهار. وقال الحسن: معناه ومن هو مستتر في اللّيل ومن هو

- مجمع البيان، ج ٤ ص ٧١ في تفسيره لسورة الأنعام، الآية: ٥٩.
  - (٢) تفسير القمي، ج ١ ص ٣٦١ في تفسيره لسورة الرعد، الآية: ٨.
- (٣) تفسير القمي، ج ١ ص ٣٦١ في تفسيره لسورة الرعد، الآية: ١٠.

مستتر في النهار . وصحّح الزجّاج هذا القول لأنّ العرب تقول : انسرب الوحش إذا دخل في كناسته<sup>(1)</sup> .

٩ - فس قوله : ﴿إِنَّ أَلَنَهُ عِندَمُ عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ وَيُنَزِّكُ ٱلْحَيْثَ وَيَعْدَرُ مَا فِ ٱلأَرْحَارِ وَمَا تَدْرِى نَفْسُ مَاذَا تَحْصِبُ غَلاً وَمَا تَدْرِى نَفْسُ بِأَي أَرْضِ تَمُوتُ إِنَّ ٱللَّهُ عَلِيمُ خَبِيرٌ ﴾ قال الصادق ظَيْئَلا : هذه مَاذَا تَحْصَبِ غَلاً وَمَا تَدْرِى نَفْسُ بِأَي أَرْضِ تَمُوتُ إِنَّ ٱللَهُ عَلِيمُ خَبِيرٌ ﴾ قال الصادق ظَيْئَلا : هذه الخمسة أشياء لم يظلع عليها ملك مقرَّب، ولا نبيٌّ مرسل، وهي من صفات الله نَتَرَيْعَال (<sup>1)</sup>.

١٠ – يد: الدقاق، عن الأسدي، عن البرمكي، عن الحسين بن الحسن بن برده عن الفقيمي، عن إبراهيم بن محمّد العلوي، عن فتح بن يزيد الجرجاني، عن أبي الحسن عليك الفقيمي، عن إبراهيم بن محمّد العلوي، عن فتح بن يزيد الجرجاني، عن أبي الحسن عليك الفقيمي، عن إلى المحسن عليك الفقيمي، عن إبراهيم بن محمّد العلوي، عن فتح بن يزيد الجرجاني، عن أبي الحسن عليك الفقيمي، عن إبراهيم بن محمّد العلوي، عن فتح بن يزيد الجرجاني، عن أبي الحسن عليم الفقيمي، عن أبي الحسن عليم الفقيمي، عن إبراهيم بن محمّد العلوي، عن فتح بن يزيد الجرجاني، عن أبي الحسن عليم الفقيمي، عن إبراهيم بن محمّد العلوي، عن فتح بن يزيد الجرجاني، عن إبراهيم بن محمّد العلوي، عن فتح بن يزيد الجرجاني، عن إبي الحسن عليم الفقيمي، عن إبراهيم بن محمّد الله يقول: ﴿ وَلَوْ كَانَ فِيماً عَلِيمَ اللهُ لَفَسَدَتاً ﴾ (٣) وقوله: ﴿ وَلَكَنَ مِسالتك لصعبة، أما سمعت الله يقول: ﴿ لَوْ كَانَ فِيماً عَلِيمَ اللهُ لَفَسَدَتاً ﴾ (٣) وقوله: ﴿ وَلَكَنَ مِسمَاً عليمَةً إلَّا اللهُ لَفَسَدَتاً ﴾ (٣) وقوله: ﴿ وَلَكَنَ مِسمَاً عليمَةً مَا عَلَيمَ عَلَى بَعْضَ بن وقوله: ﴿ وَلَكَنَ فِيماً عَالمَةً إلَّا اللهُ لَفَسَدَتاً ﴾ (٣) وقوله: ﴿ وَلَكَنَ مِعْماً عَلِيمًا عَبَرًا مَعْبَرًا عَبْرًا عَبْرًا عَبْرًا ما سمعت الله يقول: ﴿ وَلَوْ كَانَ فِيماً عَلِيمًا عَلَيمَ عَلَى مَعْمَلَ مُنْ أوقوله: ﴿ وَلَقَلْ عَلَيمَ عَلَى أوقوله: ﴿ وَلَقُولُ عَنْهُ أوقول الله النار – : ﴿ أَخَرِيحًا نَعْمَلَ مُبَلِحًا عَبَرًا عَبْرًا عَبْراً عَبْراً عَبْراً عَبْمُ فقد علم الشيء الذي لم يكن أن لو كان كيف نعتمل في وال: ((\*) مالفي الفي الفي الفي المالي الفي المالي عنه علم الشيء الذي المالي والي عالم عالم الفي عليما على المالي على المالي على عمل الله عليما الله على الفي إلى الفي على الفي على عن أي عمل الفي عمل الشيء المالة على أنه واله الفي عمل الفي على الفي المالي عمل الفي المالي مالي م عمر منها عمل الفي موال الفي الفي إلى الفي علم الله على الفي علم الشيء الفي على الفي على الفي على عمل الفي على ال عمر ما عمر الفي الفي الفي الفي الفي الفي الفي علم الفي عمل الفي الفي على عمل الفي عمل الفي عمل الفي عمل الفي الفي الفي ال

ا ا – **يد:** الدقّاق، عن الأسديّ، عن النخعيّ، عن عمّه النوفليّ، عن سليمان بن سفيان، عن أبي عليّ القصّاب قال: كنت عند أبي عبد الله ﷺ فقلت: الحمد لله منتهى علمه فقال: لا تقل ذلك فإنّه ليس لعلمه منتهى<sup>(٢)</sup>.

نوادر عليّ بن أسباط، عن القصّاب مثله<sup>(۷)</sup>.

١٢ – **يد:** أبي وابن الوليد، عن محمّد العطّار، وأحمد بن إدريس معاً، عن الأشعريّ، عن عليّ بن إسماعيل، عن صفوان، عن الكاهليّ قال: كتبت إلى أبي الحسن عليّاً في دعاء: الحمد لله منتهى علمه؛ فكتب إليَّ: لا تقولنّ: منتهى علمه، ولكن قل: منتهى رضاه<sup>(٨)</sup>.

٢٣ – **يد:** الدقّاق، عن الأسديّ، عن النخعي، عن النوفليّ، عن ابن أبي عمير، عن هشام بن الحكم، عن أبي عبد الله غليظًلا قال: العلم هو من كماله<sup>(٩)</sup>. **يد:** أبي، عن سعد، عن ابن هاشم، عن ابن أبي عمير، عن أبي الحسن الصيرفيّ عن بحّار الواسطيّ، عن الثماليّ، عن حمران، عن أبي جعفو غليظة في العلم قال: هو كَيدِك.

مجمع البيان، ج ٦ ص ١٨ في تفسيره لسورة الرعد، الآية: ١٠.
 تفسير القمي، ج ٢ ص ١٤٤ في تفسيره لسورة لقمان، الآية: ٣٤.
 تفسير القمي، ج ٢ ص ١٤٤ في تفسيره لسورة لقمان، الآية: ٣٤.
 سورة الأنبياء، الآية: ٢٢.
 سورة فاطر، الآية: ٢٧.
 التوحيد، ص ٢٠ باب ٢ ح ١٨.
 التوحيد، ص ١٣٤ باب ١٠ ح ٢٠.
 التوحيد، ص ١٣٤ باب ١٠ ح ٢٠.
 التوحيد، ص ١٣٤ باب ٢٠ ح ٢٠.

قال الصدوق عليمة : يعني أنّ العلم ليس هو غيره وأنّه من صفات ذاته لأنّ الله يَخْرَيَكُ ذات علاّمة سميعة بصيرة، وإنّما نريد بوصفنا إيّاه بالعلم نفي الجهل عنه، لا نقل : إنّ العلم غيره لأنّا متى قلنا ذلك ثمّ قلنا : إنّ الله لم يزل عالماً أثبتنا معه شيئاً قديماً لم يزل، تعالى الله عن ذلك علوّاً كبيراً<sup>(1)</sup>.

**أقول؛** في بعض نسخ التوحيد زيادة في هذا المقام، وهي هذه: فيه إلحاق بخطّ بعض المشايخ تقله، يقول: هذا غلط من الراوي، والصحيح الخبر الأوَّل، والإمام أجلُّ من أن يبعض الله سبحانه بعلمه منه ككون يد الإنسان منه، وألحق فيه أحمد بن محمّد الموصليّ أن قال: إنّ الإمام عَلِيَنِي يخاطب الناس على قدر فهمهم وكنه عقولهم وليس في هذه الرواية ما ينافي الرواية التي قبلها لأنّ قوله عَلَيَنَيْ في العلم: هو كيدك منك أراد: كما أنّ يد الإنسان من كماله كذلك الله سبحانه كونه عالماً من كماله، ولو لم يكن عالماً لم يكن كاملاً كما أنّ الإنسان لو لم يكن له يد لم يكن كاملاً، وعلى هذا لا تنافي بينهما.

**بيان: أقول:** يحتمل أن يكون التشبيه لبيان غاية ظهور معلوماته تعالى عنده فإنَّ اليد أظهر أعضاء الإنسان؛ أي يعلم جميع الأشياء كما تعلم يدك، وهذا مثل معروف بين العرب فلا حاجة إلى هذه التكلّفات.

١٤ - **يد:** أبي، عن سعد، عن ابن هاشم، عن ابن أبي عمير، عن ابن حازم، عن أبي عبد الله علي الله علي قال: قلت له: أرأيت ما كان وما هو كانن إلى يوم القيامة أليس كان في علم الله تعالى؟ قال: فقال: بلى قبل أن يخلق السماوات والأرض<sup>(٣)</sup>.

**سن:** أبي، عن ابن أبي عمير مثله<sup>(٣)</sup>.

١٦ - **يد:** أبي، عن سعد، عن ابن هاشم، عن ابن أبي عمير، عن هشام بن الحكم عن الصيقل، عن أبي عبدالله عليظية قال: إنّ الله علمٌ لا جهل فيه، حياةٌ لا موت فيه، نور لا ظلمة فيه<sup>(٥)</sup>.

٧١ - **يد:** ابن الوليد، عن الصفّار، عن اليقطينيّ، عن يونس قال: قلت لأبي الحسن الرضا ﷺ : روّينا أن الله علمٌ لا جهل فيه، حياةٌ لا موت فيه، نورٌ لا ظلمة فيه قال: كذلك هو<sup>(1)</sup>.

(1) التوحيد، ص ١٣٤ باب ١٠ ح ٤.
 (٢) التوحيد، ص ١٣٥ باب ١٠ ح ٥.
 (٣) المحاسن، ص ١٣٣.
 (٤) التوحيد، ص ١٣٥ باب ١٠ ح ٦.
 (٥) - (٦) التوحيد، ص ١٣٨ باب ١٠ ح ١١ - ١٤.

١٨ – **يد:** ابن الوليد، عن الصفّار، عن اليقطينيّ، عن ابن أبي عمير، عن هشام بن الحكم، عن عيسى بن أبي منصور، عن جابر الجعفيّ، عن أبي جعفر ﷺ قال: سمعته يقول: إنَّ الله نورٌ لا ظلمة فيه، وعلمٌ لا جهل فيه، وحياة لا موت فيه<sup>(١)</sup>.

١٩ – يد: ابن المتوكل، عن الحميريّ، عن ابن عيسى، عن ابن محبوب، عن ابن سنان، عن جعفر بن محمد، عن أبيه عن ابن سنان، عن جعفر بن محمّد، عن أبيه على قال: إنّ لله علماً خاصّاً، وعلماً عاماً فأمّا العلم الخاصق فالعلم الخاصق فالعلم الذي لم يطلع عليه ملائكته المقرّبين وأنبياءه المرسلين، وأمّا علمه العام فإنّه علمه الذي أطلع عليه ملائكته المقرّبين وأنبياءه المرسلين، وقد وقع إلينا من رسول الله عليه الذي أله إلى الذي أله علماً وقد وقد إلى إلى الذي أله علماً عاماً عاماً عاماً فأمّا العلم الخاصق فالعلم الخاصق فالعلم الذي لم يله عليه ملائكته المقرّبين وأنبياءه المرسلين، وأمّا علمه العام فإنّه علمه الذي أطلع عليه ملائكته المقرّبين وأنبياءه المرسلين، وأمّا علمه العام فإنّه علمه الذي أطلع عليه ملائكته المقرّبين وأنبياءه المرسلين، وقد وقع إلينا من رسول الله عليه الذي إلى الذي أله الذي أله عليه الذي أله عليه المقرّبين وأنبياءه المرسلين، وقد وقع إلينا من رسول الله عليه الذي إلى الذي أله الذي أله الذي أله الذي أله الذي أله الم الذي أله الذي أل من الذي الذي أله الذي أله

۲۰ - ید: عبد الله بن محمّد بن عبد الوهّاب، عن أحمد بن الفضل، عن منصور بن عبد الله الإصفهانيّ، عن صفوان، عن ابن مسكان قال: سألت أبا عبد الله ظَلِيَكَلا عن الله تبارك وتعالى أكان يعلم المكان قبل أن يخلق المكان أم علمه عندما خلقه وبعدما خلقه؟ فقال: تعالى الله بل لم يزل عالماً بالمكان قبل تكوينه كعلمه به بعدما كوّنه، وكذلك علمه بجميع الأشياء كعلمه بالمكان<sup>(٣)</sup>.

قال الصدوق تقلف: من الدليل على أنَّ الله تعالى عالم أنَّ الأفعال المختلفة التقدير المتضادّة التدبير المتفاوتة الصنعة لا يقع على ما ينبغي أن تكون عليه من الحكمة ممّن لا يعلمها، ولا يستمرُّ على منهاج منتظم ممّن يجهلها.

ألا ترى أنّه لا يصوغ قرطاً يحكم صنعته ويضع كلاً من دقيقه وجليله موضعه من لا يعرف الصياغة، ولا أن ينظم كتابة يتبع كلّ حرف منها ما قبله من لا يعلم الكتابة؛ والعالم ألطف صنعة وأبدع تقديراً ممّا وصفناه فوقوعه من غير عالم بكيفيّته قبل وجوده أبعد وأشدّ استحالة؛ وتصديق ذلك ما حدَّثنا به ابن عبدوس، عن ابن قتيبة، عن الفضل قال: سمعت الرضا عليّ ابن موسى بي يقول في دعائه: سبحان من خلق الخلق بقدرته، أتقن ما خلق بحكمته، ووضع كلَّ شيء منه موضعه بعلمه، سبحان من يعلم خائنة الأعين وما تخفي الصدور، وليس

٢١ – **يد:** الدقّاق، عن الأسديّ، عن النخعيّ، عن النوفليّ، عن زيد بن المعدّل النميريّ وعبد الله بن سنان، عن جابر، عن أبي جعفر ﷺ قال: إنَّ لله لعلماً لا يعلمه غيره، وعلماً يعلمه ملائكته المقرّبون وأنبياؤه المرسلون ونحن نعلمه<sup>(ه)</sup>.

٢٢ – **يد:** بهذا الإسناد، عن النوفليّ، عن يحيى بن أبي يحيى، عن عبد الله بن الصامت، عن عبد الأعلى، عن العبد الصالح موسى بن جعفر ﷺ قال: علم الله لا يوصف الله منه

- (۱) (۲) التوحيد، ص ۱۳۸ باب ۱۰ ح ۱۱–۱٤.
- (٣) التوحيد، ص ١٣٧ باب ١٠ ح ٩. (٤) التوحيد، ص ١٣٧ باب ١٠ ح ١٠.
  - (٥) التوحيد، ص ١٣٨ باب ١٠ ح ١٥ و١٦.

بأين، ولا يوصف العلم من الله بكيف، ولا يفرد العلم من الله، ولا يبان الله منه، وليس بين الله وبين علمه حد<sup>(1)</sup>.

بيان: قوله: لا يوصف الله منه بأين أي ليس علمه تعالى شيئاً مبايناً منه بحسب المكان بأن يكون هو تعالى في مكان وعلمه في مكان آخر، أو لا يوصف بسبب العلم بمكان بأن يقال: علم ذلك الشيء في هذا المكان، أي لا يحتاج في العلم بالأشياء إلى الدنوّ منها والإحاطة الجسميّة بها، ويحتمل أن يكون المراد أنّه تعالى ليس مكاناً للمعلوم بأن يحلّ ويحصل فيه صورته، لكنّه بعيد وقوله عليّة: ولا يوصف العلم من الله بكيف أي ليس علمه تعالى كيفيّة كما في المخلوقين، أو لا يعلم كنه علمه تعالى وكيفيّة تعلّقه بالمعلومات قوله: وليس بين الله وبين علمه حد إمّا إشارة إلى عدم مغايرة العلم للذات، أو إلى عدم حدوث علمه تعالى أي لم ينفكّ علمه تعالى عنه حتى يكون بين وجوده تعالى وعلمه حدّ وأمد حتى يقال: كان ثمَّ حدث علمه في وقت معيّن وحدّ معلوم.

٢٣ – **يد: أبي،** عن محمّد العطّار، عن ابن أبي الخطّاب، عن ابن أبي عمير، عن هشام ابن سالم، عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر ﷺ قال: سمعته يقول: كان الله ولا شيء غيره. ولم يزل الله عالماً بما كوّن، فعلمه به قبل كونه كعلمه به بعدما كونه<sup>(٢)</sup>.

٢٤ - يد: العظار، عن أبيه، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن القاسم بن محمّد عن عبد الصمد بن بشير، عن فضيل بن سكرة قال: قلت لأبي جعفو عليتية: جعلت فداك إن رأيت أن تعلّمني، هل كان الله جلّ ذكره يعلم قبل أن يخلق الخلق أنّه وحده؟ فقد اختلف مواليك، فقال بعضهم: قد كان يعلم تبارك وتعالى أنّه وحده قبل أن يخلق شيئاً من اختلف مواليك، فقال بعضهم: قد كان يعلم تبارك وتعالى أنّه وحده قبل أن يخلق شيئاً من خلقه، وقال بعضهم: إنّما معنى يعلم يفعل، فهو اليوم يعلم آنه لا غيره قبل أن يخلق سيئية على الأشياه؛ المحتلف مواليك، فقال بعضهم: قد كان يعلم تبارك وتعالى أنّه وحده قبل أن يخلق شيئاً من اختلف مواليك، فقال بعضهم: قد كان يعلم تبارك وتعالى أنّه وحده قبل أن يخلق شيئاً من خلقه، وقال بعضهم: إنّما معنى يعلم يفعل، فهو اليوم يعلم أنّه لا غيره قبل فعل الأشياه؛ وقالوا: إن أثبتنا أنّه لم يزل عالماً بأنّه لا غيره فقد أثبتنا معه غيره في أزليّته، فإن رأيت يا سيّدي أن تعلّمني ما لا أعدوه إلى غيره، فكتب عليه؟!! ما زال الله عالماً تبارك وتعالى ذكره?!

بيان ، قوله على المعنى يعلم يفعل أي أنّ تعلّق علمه تعالى بشيء يوجب وجود ذلك الشيء وتحقّقه ، فلو كان لم يزل عالماً كان لم يزل فاعلاً فكان معه شيء في الأزل ؛ أو أنّ تعلّق العلم بشيء يستدعي انكشاف ذلك الشيء ، وانكشاف الشيء يستد عي نحو حصول له ، وكلّ حصول ووجود لغيره سبحانه مستند إليه فيكون من فعله فيكون معه في الأزل شيء من فعله . فأجاب علي بأنّه لم يزل عالماً ، ولم يلتفت إلى بيان فساد متمسّك نافيه إمّا لظهوره أو لتعليم أنّه لا ينبغي الخوض في تلك المسائل المتعلّقة بذاته وصفاته تعالى فإنّها ممّا تقصر عنه الأفهام وتزل فيه الأقدام .

- (۱) التوحيد، ص ۱۳۸ باب ۱۰ ح ۱۰ و۱۲. (۲) التوحيد، ص ۱٤۵ باب ۱۱ ح ۱۲.
  - (۳) التوحيد، ص ١٤٥ باب ١١ ح ١١.

ثمَّ اعلم أنَّ من ضروريّات المذهب كونه تعالى عالماً أزلاً وأبداً بجميع الأشياء كلّيّاتها وجزئيّاتها من غير تغيّر في علمه تعالى، وخالف في ذلك جمهور الحكماء فنفوا العلم بالجزئيّات عنه تعالى، ولقدماء الفلاسفة في العلم مذاهب غريبة:

منها أنّه تعالى لا يعلم شيئاً أصلاً، ومنها أنّه لا يعلم ما سواه ويعلم ذاته، وذهب بعضهم إلى العكس، ومنها أنّه لا يعلم جميع ما سواه وإن علم بعضه، ومنها أنّه لا يعلم الأشياء إلاّ بعد وقوعها، ونسب الأخير إلى أبي الحسين البصريّ وهشام بن الحكم كما ورد في الأخبار أيضاً، ولعلّه كان مذهبه قبل اختيار الحقّ، أو اشتبه على الناقلين بعض كلماته، وجميع هذه المذاهب الباطلة كفرٌ صريحٌ مخالفٌ لضرورة العقل والدين، وقد دلّت البراهين القاطعة على نفيها، ولهم في ذلك شبه ليس هذا موضع ذكرها وبيان سخافتها.

٢٥ - يد؛ العطّار، عن سعد، عن أيّوب بن نوح أنّه كتب إلى أبي الحسن عليمًا يسأله عن الله تَكْرَيَّكُ أكان يعلم الأشياء قبل أن يخلق الأشياء وكونها؟ أولم يعلم ذلك حتى خلقها وأراد خلقها وتكوينها فعلم ما خلق عندما خلق وما كوّن عند ما كوّن؟ فوقّع عليمًا بخطّه: لم يزل الله عالماً بالأشياء قبل أن يخلق الأشياء كعلمه بالأشياء بعدما خلق الأشياء<sup>(١)</sup>.

٢٦ – يد، مع، ن، أبي، عن أحمد بن إدريس، عن الحسين بن عبيد الله، عن محمّد بن عبد الله وموسى بن عمرو، والحسن بن عليّ بن أبي عثمان، عن محمّد بن سنان قال : سألت أبا الحسن الرضا عليمي هل كان الله عارفاً بنفسه قبل أن يخلق الخلق؟ قال : نعم، قلت : يراهأ ويسمعها؟ قال : ما كان محتاجاً إلى ذلك لأنّه لم يكن يسألها ولا يطلب منها هو نفسه ونفسه هو، قدرته نافذة فليس يحتاج إلى أن يسمّي نفسه، ولكنّه اختار لنفسه أسماء لغيره يدعوه بها لأنّه إذا لم يدع باسمه لم يعرف. فأوّل ما اختار لنفسه : العليّ العظيم لأنّه أعلى الأسماء كلّها فمعناه الله واسمه العليّ العظيم وأول أسمائه لأنّه عليّ على أن

**بيان:** قوله: ويسمعها أي يسمّي نفسه ويسمعها، ويمكن أن يقرأ من باب الإفعال. قوله: فمعناه الله أي مدلول هذا اللّفظ، ويدلّ ظاهراً على أنَّ الله اسمَّ للذات غير صفة<sup>(٣)</sup>.

- (۱) التوحيد، ص ۱٤٥ ياب ۱۱ ح ۱۳.
- (۲) التوحيد، ص ۱۹۱ باب ۲۹ ح ٤ ومعاني الأخبار، ص ٢ وعيون اخبار الرضا عليه ج ١ ص ١١٨ باب ١١ ح ٢٤.
- (٣) والعلم والقدرة من صفات الذات أزلي وأبدي بلا حد ولا نهاية ولا تعين بوجه من الوجوه، علم كله، قدرة كله، يعلم النظامات الغير المتناهية بالأطوار الغير المتناهية والتقديريات وما لا يكون وما كان وما هو كائن، علمه بخلقه قبل خلقه كعلمه بعد خلقه لا يزيد ولا ينقص ولا يتبدل ولا يتغير سبحانه عن صفات خلقه، لا يكيف بكيف ولا يؤيّن بأين والحمد لله كما هو أهله، وحيث أن علمه كذلك فلا بد في تعيين نظام خاص من المشية والإرادة المحدثة. [النمازي].

٢٧ – **يد: أ**بي، عن سعد، عن الإصفهانتي، عن المنقريّ، عن حفص قال: سألت أبا عبد الله للاَيُثَلِيَّةِ عن قول الله لِمَرْتَكِنَّةَ : ﴿وَسِعَ كُرْسِيُّهُ اَلسَّمَنُوَتِ وَٱلْأَرْضَ ﴾ قال: علمه<sup>(1)</sup>.

٢٨ **- يـد: أبي،** عن عليّ، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن عبد الله بن سنان، عن أبي عبد الله ظَلِيَتُلا في قول الله يَتَمَكَنَكَ : ﴿وَسِعَ كُرْسِيُّهُ اَلسَّمَنَوَنَتِ وَٱلأَرْضُ﴾ فقال: السماوات والأرض وما بينهما في الكرسيّ والعرش هو العلم الذي لا يقدّر أحد قدره<sup>(٢)</sup>.

**بيان:** هذا الخبر والّذي تقدّمه يدلاّن على أنَّ العرش والكرسيّ قد يطلق كلُّ منهما على علمه تعالى، وسيأتي تحقيقه في كتاب السماء والعالم.

٢٩ – **يد:** الدقّاق، عن الكلينيّ، عن عليّ بن إبراهيم، عن اليقطينيّ، عن يونس، عن ابن حازم قال: سألت أبا عبد الله ﷺ هل يكون اليوم شيء لم يكن في علم الله بالأمس؟ قال: لا، من قال هذا فأخزاه الله. قلت: أرأيت ما كان وما هو كائن إلى يوم القيامة أليس في علم الله؟ قال: بلى قبل أن يخلق الخلق<sup>(٣)</sup>.

٣٠ - يو: عبدالله بن عامر، عن الربيع بن أبي الخطّاب، عن جعفر بن بشير، عن ضريس، عن أبي جعفر ﷺ قال: إنَّ لله علمين: علماً مبذولاً، وعلماً مكفوفاً، فأمّا المبذول فإنّه ليس من شيء يعلمه الملائكة والرسل إلاّ نحن نعلمه، وأمّا المكفوف فهو الّذي عند الله في أمّ الكتاب<sup>(٤)</sup>.

٣١ – **ير:** عبدالله بن جعفر، عن محمّد بن عيسى، عن ابن أبي عمير، عن ربعيّ، عن الفضيل، عن أبي عبد الله ﷺ قال: إنَّ لله علماً يعلمه ملائكته وأنبياؤه ورسله ألا ونحن نعلمه، ولله علم لا يعلمه ملائكته وأنبياؤه ورسله<sup>(٥)</sup>.

٣٢ – **يو:** ابن هاشم، عن البرقيّ رفعه قال: قال أبو عبد الله ﷺ : إن لله علمين: علمٌ تعلمه ملائكته ورسله، وعلمٌ لا يعلمه غيره، فما كان ممّا يعلمه ملائكته ورسله فنحن نعلمه، وما خرج من العلم الّذي لا يعلم غيره فإلينا يخرج<sup>(1)</sup>.

٣٣ - يجج: قال أبو هاشم الجعفريّ : سأل محمّد بن صالح الأرمنيّ أبا محمّد ظَلِيَكُلا عن قوله تعالى : ﴿ يَمَحُوا اللَّهُ مَا يَشَاءُ وَيُثَنِّبُتُ وَعِندَهُ أَمُّ الصَحِتَبِ﴾<sup>(٧)</sup> فقال : هل يمحو إلا ما كان؟ وهل يثبت إلاّ ما لم يكن . فقلت في نفسي : هذا خلاف قول هشام بن الحكم إنّه لا يعلم

(٦) بصائر الدرجات، ص ١١٧ ج ٢ باب ٢١ ح ١٧.

(٧) سورة الرعد، الآية: ٣٩.

بالشيء حتّى يكون، فنظر إليَّ فقال: تعالى الجبّار الحاكم العالم بالأشياء قبل كونها. قلت: أشهد أنّك حجّة الله<sup>(1)</sup>.

٣٤ – كشف: من دلائل الحميريّ، عن الجعفريّ مثله، وفي آخره: تعالى الجبّار العالم بالأشياء قبل كونها، الخالق إذ لا مخلوق، والربّ إذ لا مربوب، والقادر قبل المقدور عليه فقلت: أشهد أنّك وليّ الله وحجّته والقائم بقسطه وأنّك على منهاج أمير المؤمنين وعلمه<sup>(٢)</sup>.

٣٥ – شيء عن داود الرقمي قال: سألت أبا عبد الله ﷺ عن قول الله: ﴿أَمْ حَسِبَتُمْ أَن تَدْخُلُوا ٱلْجَنَّةَ وَلَمَّا يَعْلَمِ ٱللَّهِ ٱلَّذِينَ جَنهَكُوا مِنكُمَ ﴾ قال: إنَّ الله هو أعلم بما هو مكونه قبل أن يكونه وهم ذرّ، وعلم من يجاهد ممّن لا يجاهد كما علم أنّه يميت خلقه قبل أن يميتهم ولم يرهم موتى وهم أحياء<sup>(٣)</sup>.

**بيان:** فالعلم كناية عن الوقوع، أو المراد العلم بعد الوقوع.

٣٦ - شيء عن الحسين بن خالد قال: سألت أبا عبد الله ﷺ عن قول الله: ﴿وَمَا تَسَقُطُ مِن وَرَقَمَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلَا حَبَّتَمَ فِي ظُلُمَنَتِ ٱلْأَرْضِ وَلَا رَطْبِ وَلَا يَابِس إِلَّا فِي كِنَبِ تُبِينِ ﴾ فقال: الورق: السقط يسقط من بطن أمّه من قبل أن يهلّ الولد. قال فقلت: وقوله ولا حبّة قال: يعني الولد في بطن أمّه إذا أهل ويسقط من قبل الولادة. قال: قلت: قوله: ولا رطب قال: يعنى المضغة إذا استكنت في الرحم قبل أن يتمّ خلقها قبل أن ينتقل. قال: قوله: ولا يابس قال: الولد التامّ. قال: قلت: في كتاب مبين قال: في إمام مبين<sup>(1)</sup>.

٣٧ - شي: عن جابر، عن أبي جعفر ﷺ ﴿نَسُوا ٱللَّهَ ﴾ قال: تركوا طاعة الله ﴿فَنَسِبَهُمُ ﴾ قال: فتركهم (°).

٣٨ – شمي: عن أبي معمر السعدي قال: قال علي ﷺ في قول الله ﴿نَسُوا اللهَ فَنَسِيَهُمُ ﴾ فإنما يعني أنهم نسوا الله في دار الدنيا فلم يعملوا له بالطاعة ولم يؤمنوا به وبرسوله فنسيهم في الآخرة أي لم يجعل لهم في ثوابه نصيباً فصاروا منسيّين من الخير<sup>(1)</sup>.

٣٩ - شيّ عن حريز رفعه إلى أحدهما ﷺ في قول الله : ﴿اللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَحَمِلُ حَكُلُ أَنْنَى وَمَا تَغِيضُ آلاَرَحَكامُ وَمَا تَزَدَادُ ﴾ قال : الغيض : كلّ حمل دون تسعة أشهر ، وما تزداد : كل شيء يزداد على تسعة أشهر ، وكلّما رأت الدم في حملها من الحيض يزداد بعدد الأيّام الّتي رأت في حملها من الدم<sup>(٧)</sup>.

(1) الخرائج والجرائح، ج ٢ ص ٦٨٧ ح ١٠.
 (٢) تفسير العياشي، ج ١ ص ٢٢٣ في تفسيره لسورة آل عمران ح ١٤٧.
 (٣) تفسير العياشي، ج ١ ص ٢٩٣ في تفسيره لسورة الأنعام ح ٢٩.
 (٤) تفسير العياشي، ج ١ ص ٣٩١ في تفسيره لسورة الأنعام ح ٢٩.
 (٥) - (٦) تفسير العياشي، ج ٢ ص ١٠٢ في تفسيره لسورة الرعد، ح ١٠.
 (٧) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٢١٩ في تفسيره لسورة الرعد، ح ١٠.

عبد الله ﷺ عن زرارة، عن أبي جعفر أو أبي عبد الله ﷺ في قوله تعالى : ﴿مَا تَحْمِلُ كُلُّ أُنْؤُبُ يعني الذكر والأُنثى ﴿وَمَا تَغِيضُ ٱلأَرْحَامُ﴾ قال : الغيض ما كان أقل من الحمل ﴿وَمَا تَزَدَادُ ﴾ ما زاد على الحمل فهو مكان ما رأت من الدم في حملها<sup>(١)</sup>.

٤١ – شيء محمد بن مسلم وحمران وزرارة عنهما قال: ﴿مَا تَحْيِلُ كُمَّا أَنْنَى﴾ أَنْثَى أَو ذكر ﴿وَمَا تَغِيضُ ٱلأَرْحَامُ﴾ التي لا تحمل ﴿وَمَا تَزْدَادُ ﴾ من أُنثى أو ذكر<sup>(٢)</sup>.

٤٢ – شيء عن محمد بن مسلم قال : سألت أبا عبد الله ﷺ عن قول الله : ﴿مَا تَحْمِلُ حَــُلُ أَنْفَى وَمَا تَغِيضُ ٱلأَرْحَكَامُ ﴾ قال : ما لم يكن حملاً ﴿وَمَا تَزْدَادُ ﴾ قال : الذكر والأُنثى جميعاً<sup>(٣)</sup>.

**بيان؛** قال الطبرسيّ تشله: الله يعلم ما تحمل كلُّ أُنثى أي يعلم ما في بطن كلّ حامل من ذكر أو أُنثى تام أو غير تام، ويعلم لونه وصفاته، فورَمَا تَغِيضُ ٱلأَرْحَامُ في أي يعلم الوقت الذي تنقصه الأرحام من المدّة التي هي تسعة أشهر وما تزداد على ذلك عن أكثر المفسّرين. وقال الضحّاك : الغيض النقصان من الأجل والزيادة ما يزداد على الأجل، وذلك أنّ النساء لا يلدن لأجل واحد. وقيل : يعني بقوله : ما تغيض الأرحام الولد الذي تأتي به المرأة لأقلّ من سنّة أشهر، وما تزداد الولد الذي تأتي به لأقصى مدّة الحمل . وقيل : معناه : ما تنقص الأرحام من وابن زيد<sup>(ه)</sup>.

عجيج الوحوش في الفلوات، ومعاصي العباد في الفلوات، ومعاصي العباد في الخلوات، ومعاصي العباد في الخلوات، واختلاف النينان في البحار الغامرات، وتلاطم الماء بالبرياح العاصفات<sup>(٦)</sup>.

**أقول:** سيأتي بعض الأخبار في باب معاني الأسماء وباب جوامع التوحيد، وباب البداء وأبواب علوم الأئمّة وقد سبق بعضها في الباب السابق.

(1) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٢١٩ في تفسيره لسورة الرعد، ح ١١.
 (٢) - (٣) تفسير العياشي ج ٢ ص ٢٣٠ في تفسيره لسورة الرعد، ح ١٢ و١٣.
 (٤) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٢٢٠ في تفسيره لسورة الرعد ح ١٤.
 (٩) مجمع البيان، ج ٢ ص ١٧ في تفسيره لسورة الرعد، الآية: ٨.
 (٩) مجمع البيان، ج ٦ ص ١٩ في تفسيره لسورة الرعد، الآية.

## ٣ - باب البداء والنسخ

**الآيات: البقرة ٢١،: ﴿ ۞** مَا نَنسَخَ مِنْ ءَايَةٍ أَوْ نُنسِهَا نَأْتِ بِخَيْرٍ مِّنْهَا أَقْ مِثْلِهَتُأَ أَلَمْ تَعْلَمَ أَنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ فَدِيرُ ٢٠٦٣.

الممائدة (٥»: ﴿وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ يَدُ ٱللَّهِ مَغْلُولَةً غَلَتَ آيَدِيهِمْ وَلُعِنُواْ بِمَا قَالُواْ بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ يُنفِقُ كَيْفَ يَشَآنُهُ (٦٤).

الأنعام (٦»: ﴿ هُوَ ٱلَذِى خَلَقَكُمْ مِن طِينِ ثُمَّ قَعَنَىٰ أَجَلًا ۖ وَأَجَلُ مُسَمَّى عِندَمُ ثُمَرَ أَنتُر تَمَتَرُونَهِ (٢). الرعد (١٣»: ﴿ لِكُلِّ أَجَلٍ كِنَابٌ يَمْحُواْ ٱللَهُ مَا يَشَآهُ وَيُنْبِتُ وَعِندَهُ. أَمُّ ٱلْكِنَبِهِ .

١ - لي: عليّ بن عيسى، عن ماجيلويه، عن البرقيّ، عن أبيه، عن محمّد بن سنان المجاور، عن أحمد بن عسى، عن محمّد بن سنان المجاور، عن أحمد بن نصر الطحّان، عن أبي بصير قال: سمعت أبا عبد الله الصادق جعفر ابن محمّد بن محمّد بن محمّد بن عيسى محمّد بن عن إبن محمّد بن عن إبن عدانه المجاور، عن أحمد بن نصر الطحّان، عن أبي بصير قال: ما معت أبا عبد الله الصادق جعفر ابن محمّد بن محمّد بن نصر الطحّان، عن أبي بصير قال: محمّد أبا عبد الله الصادق جعفر المجاور، عن أحمد بن نصر الطحّان، عن أبي بصير قال: محمّد بن محمّد بن محمّد بن نصر الطحّان، عن أبي بصير قال: محمّد بنا عبد الله الصادق جعفر ابن محمّد بن محمّد بن محمّد بن فله المحمد بن نصر الطحّان، عن أبي بصير قال: محمّد بن عن أبا عبد الله الصادق بعفر ابن محمّد بن محمّد بن محمد بن نصر الطحّان، عن أبي بصير قال: محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن فلم المحمّد بن محمّد بن من محمّد بن من محمّد بن من من محمّد بن محمّد بن محمّد بن من ممرم محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن من محمّد بن من ممرم م ممرم محمّد بن من مممم 

قال: يجلبون اليوم ويبكون غداً؛ فقال قائل منهم: ولم يا رسول الله؟ قال: لأنّ صاحبتهم ميتة في ليلتها هذه! فقال القائلون بمقالته: صدق الله وصدق رسوله، وقال أهل النفاق: ما أقرب غداً، فلمّا أصبحوا جاؤوا فوجدوها على حالها لم يحدث بها شيء. فقالوا: يا روح الله إنّ الّتي أخبرتنا أمس أنّها ميتة لم تمت! فقال عيسى على نبيّنا وآله وعليه السلام: يفعل الله ما يشاء فاذهبوا بنا إليها فذهبوا يتسابقون حتّى قرعوا الباب فخرج زوجها فقال له عيسى ظليمية : استأذن لي على صاحبتك، قال: فدخل عليها فأخبرها أنّ روح الله وكلمته بالباب مع عدّة قال: فتخدرت فدخل عليها فقال لها: ما صنعت ليلتك هذه؟ قالت: لم أصنع شيئاً إلا وقد كنت أصنعه فيما مضى؛ إنّه كان يعترينا سائل في كلّ ليلة جمعة فننيله ما يقوته إلى مثلها، وإنّه جاءني في ليلتي هذه وأنا مشغولة بأمري وأهلي في مشاغل فهتف فلم يجبه أحدثم هتف فلم يجب حتى هتف مراراً فلمّا سمعت مقالته قمت متنكّرة حتّى نلته كما كنّا ننيله فقال لها: تنحي عن مجلسك فإذا تحت ثيابها أفعى مثل جذعة عاض على ذئبه. فقال لها: تنحي عن مجلسك فإذا تحت ثيابها أفعى مثل جذعة عاض على ذئبه. فقال

**بيان:** قال الفيروزآبادي: جلبه يجلبُه ويجلُبه واجتلبه: ساقه من موضع إلى موضع آخر، والجلب: اختلاط الصوت كالجلبة، جلبوا يجلُبون ويجلِبون وأجلبوا وجلّبوا، وجُلب وأجلب جمع الجمع. انتهى.

وتخدّرت : دخلت في الخدر وهو ستر يمدّ للجارية في ناحية البيت . ويقال : عرّه واعترّه واعترّ به وعراه واعتراه : إذا أتاه يطلب معروفه، وقولها : متنكّرة أي بحيث لا يعرفني أحد . والجذع بالكسر : ساق النخلة .

أمالي الصدوق، ص ٤٠٤ مجلس ٧٥ ح ١٣.

٢ - ٤، جعفر بن عليّ بن أحمد الفقيه، عن حسن بن محمّد بن عليّ بن صدقة، عن محمّد ابن عمر بن عبد العزيز، عمّن سمع الحسن بن محمّد النوفليّ يقول: قال الرضا عَلَيْتَنْ أَنَا لسليمان المروزيّ ما أنكرت من البداء يا سليمان والله نَتَمَكَنَّ يقول: ﴿ أَوَلَا يَدَحَكُرُ ٱلإِنسَنُ أَنَا خَلَقَنَهُ مِن قَبْلُ وَلَدَ يَكُ شَيْئَهُ (١) ويقول نَتَمَكَنَّ : ﴿ وَهُوَ الَذِي يَبْدَؤُا الْخَلْقَ ثُمَ يُعِيدُوْ (٢) ويقول: ﴿ قَوْلَا يَدَحَكُمُ آلَانسَنُ أَنَا خَلَقَنَهُ مِن قَبْلُ وَلَدَ يَكُ شَيْئَهُ (١) ويقول نَتَمَكَنَّ : ﴿ وَهُوَ الَذِي يَبْدَؤُا الْخَلْقَ ثُمَ يُعِيدُوْ (٢) ويقول: ﴿ فَلَقَنْهُ مَن قَبْلُ وَلَدَ يَكُونُ شَيْئَهُ (١) ويقول نَتَمَكَنَّ : ﴿ وَهُوَ الَذِي يَبْدَؤُا الْخَلْقَ ثُمَ يُعِيدُوْ (٢) ويقول: ﴿ وَيقول: مَعْمَلُهُ مَن قَبْلُ وَلَدَ يَعْ مَعْدُونُ وَيقول: ﴿ وَيقول: عَلَيْنَ أَنَا مَعْنَ مُعَنَّهُ (١) ويقول نَتَمَكَنَكَ : ﴿ وَهُوَ الَذِي يَبْدَؤُا الْخَلْقَ ثُمَ يُعِيدُونُ (٢) ويقول: ﴿ وَيقول: عَلَيْنَ أَنَا مَعْنَ مُعَن قَبْلُ وَلَدَ يَعْدَنُهُ (١) ويقول نَتَمَكُنَتُ اللهُ مَن عَبْدُولُ الْخَلْقُ ثُمَ عَيْنَ وَيقول: ﴿ وَيقول نَتَعَلَيْ مَعْدَةُ مَ وَلَقَن مَعْمَلَةُ مَعْتُون وَلَدَ مُعَدَى أَلَمُ مَن عَن مَعْتَول عَالَ الْحَلْقَ ثُمَ عَن مَعْتُول الْحَلْقَ مُن عَلَى مَن عَلَي وَاللَهُ عَلَيْ مَنْ عَلَى مَن عَمَرُول الْعَلْقَ مُدَائِهُ عَلَى مَا يَعْتَنَهُ وَيقول : ﴿ وَيَدَا عَلَى مَنْعُ مَنْ مَعْتَى أَنَ عَلَى مَوْمُون اللَّذِي مَنْ عَلَى مَنْ عَمَرُ مَن عَنُون عَلَي مَنْ عَنْ عَن عُمُول اللهُ عَام المَن عَام من عَن عُمُوه إلَن مَن عُمُول اللهُ عَلَى أَنْهُ عَلَي مَن عُمُوه إِنا يَعْتَنَهُ عَلَى أَنْ مَنْعَ مَن مَ عَن عُمُوه ويقول عَن عَن عَام اللهُ عَنْ عُمَن عَن عُمُوه عَن عَن عَن مَن مَعْن عَن عَن مَن عَن مَعْنَ اللهُ عَنْ مَنْ مَن عُن عُمُوه إِن اللهُ عَلَى قَالَة عَائِي مَنْ عَلَى مَن عُمُول الْذَى مَن عُمُول اللهُ عَنْ عُن مَ مُول الْعُن مَن عُن عُن مَ مَن عُن مَ مَ عَلَى مَن عَنْنُ مَن عُنُولُ عَلَي وَي عَنَ مَ مَن مَن مَ مَ مُعُنَ مَن مَن مَن مَن مَن مَن عُن مَن مَن مُن مُ مُن مُ ع مَن عُمُون عَلَى مَن مَ مُول مَن مَوْن مَن مَن مَن مَ مَن مَن مَن مَ مَن مَ مَ مُ مَن مَ مَ مَ مَ مُ مَ مَ مَ ع مَن عُن

قال سليمان: هل روِّيت فيه عن آبائك شيئاً؟ قال: نعم روِّيت عن أبي، عن أبي عبد الله عليمة انّه قال: إنَّ لله بَحْمَى علمين: علماً مخزوناً مكنوناً لا يعلمه إلاّ هو، من ذلك يكون البداء، وعلماً علمه ملائكته ورسله فالعلماء من أهل بيت نبيّك يعلمونه قال سليمان: أحبُّ أن تنزعه لي من كتاب الله يَحْمَى . قال: قول الله <sup>يَحْمَيَ</sup> لنبيّه: ﴿ فَنُوَلَ عَنّهُمَ فَمَا أَنتَ بِمَلُومِ <sup>(٢)</sup> أراد إهلاكهم ثم بدا فقال: ﴿ وَذَكِرَ فَإِنَّ اللَّـِكْرَى نَنفَعُ ٱلْمُؤْمِنِينَ <sup>(٣)</sup>. قال سليمان: زدني جعلت فداكِ .

قال الرضا ع الله عنه العراني أبي، عن آبائه أنّ رسول الله عنه قال: إنّ الله عَنَ أوحى إلى نبيّ من أنبيائه أن أخبر فلان الملك أنّي متوفّيه إلى كذا وكذا، فأتاه ذلك النبيّ فأخبره فدعا الله الملك وهو على سريره حتّى سقط من السرير، وقال: يا ربّ أجّلني حتى يشبّ طفلي وأقضي أمري، فأوحى الله تَخْتَ إلى ذلك النبيّ أن ائت فلان الملك فأعلمه أنّي قد أنسيت أجله وزدت في عمره خمس عشرة سنة؛ فقال ذلك النبي : يا رب إنك لتعلم أني لم أكذب قط، فأوحى الله تَخْتَ إليه إنّما أنت عبد مأمور فأبلغه ذلك والله لا يُسأل عما يفعل.

ثم التفت إلى سليمان فقال له: أحسبك ضاهيت اليهود في هذا الباب، قال أعوذ بالله من ذلك، وما قالت اليهود؟ قال: قالت اليهود: ﴿ يَدُ اللَّهِ مَغْلُولَةً ﴾ <sup>(٨)</sup> يعنون أنَّ الله قد فرغ من الأمر فليس يحدث شيئاً فقال الله تَخْفَظُنَّ : ﴿ عُلَتَ آيَدِيهِمْ وَلُعِنُوا بِمَا قَالُواً ﴾ ولقد سمعت قوماً سألوا أبي موسى بن جعفر تظيِّظُ عن البداء فقال: وما ينكر الناس من البداء وأن يقف الله قوماً يرجتهم لأمره.

قال سليمان : ألا تخبرني عن إنَّا أنزلناه في ليلة القدر في أيَّ شيء أنزلت؟ قال : يا سليمان

- (۱) سورة مريم، الآية: ۲۷.
- (٣) سورة السجدة، الآية: ٧.
  - (٥) سورة فاطر، الآية: ١١.
- (٨) سورة المائدة، الآية: ٦٤.

- (٢) سورة الروم، الآية: ٢٧.
- (٤) سورة التوبة، الآية: ١٠٦.
- (٦) (٧) سورة الذاريات، الآيتان: ٤٥-٥٥.

ليلة القدر يقدّر الله ﷺ فيها ما يكون من السنة إلى السنة من حياة أو موت، أو خير أو شرّ، أو رزق فما قدّره في تلك اللّية فهو من المحتوم.

قال سليمان : الآن قد فهمت جعلت فداك فزدني . قال : يا سليمان إنّ من الأمور أموراً موقوفة عند الله تبارك وتعالى يقدّم منها ما يشاء ويؤخّر ما يشاء، يا سليمان إنّ عليّاً عَلَيْتَكَلَا كان يقول : العلم علمان : فعلم علّمه الله ملائكته ورسله فما علّمه ملائكته ورسله فإنّه يكون ولا يكذّب نفسه ولا ملائكته ولا رسله، وعلم عنده مخزون لم يطلع عليه أحداً من خلقه يقدّم منه ما يشاء ويؤخّر ما يشاء، ويمحو ويثبت ما يشاء . قال سليمان للمأمون : يا أمير المؤمنين لا أنكر بعد يومي هذا البداء ولا أكذّب به إن شاء الله <sup>(۱)</sup>.

**بيان؛** لعلّ استدلاله ﷺ أوّلاً بالآيات لرفع الاستبعاد عمّا هو مبنى البداء من أنَّ الله تعالى أن يحدث شيئاً لم يكن، ويغيّر ما قد كان، وليس على ما قالت اليهود ومن يضاهيهم: إنَّ الله فعل ما فعل، وقدّر ما قدر في أوَّل الأمر فلا يغيّر شيئاً من خلقه ولا أحكامه، وإنَّ لله كتاباً يمحو فيه ما قد ثبت، ويثبت فيه ما لم يكن. على ما سيأتي تحقيقه، وذكر بعض ما يدلّ على النسخ إمّا على التنظير والتمثيل لمشابهة البداء النسخ في أنَّ أحدهما تغيير في الأمر التكليفيّ، والآخر تغيير في الأمر التكوينيّ، أو لأنَّ المواد هنا ما يعمّ النسخ أيضًا النسخ أيضًا.

٣ – **نَّ** الهمدانيّ، عن عليّ بن إبراهيم، عن الريّان بن الصلت قال: سمعت الرضا ﷺ يقول: ما بعث الله ﷺ نبيّاً إلا بتحريم الخمر، وأن يقرّ له بأن الله يفعل ما يشاء، وان يكون في تراثه الكندر<sup>(٢)</sup>.

**غط:** الأسديّ، عن عليّ بن إبراهيم مثله<sup>(٣)</sup>.

ع -ج\* عن أمير المؤمنين ﷺ أنّه قال: لولا آية في كتاب الله لأخبرتكم بما كان وبما يكون وبما هو كانن إلى يوم القيامة، وهي هذه الآية: ﴿ يَمْحُوا ٱللَّهُ مَا يَشَآءُ وَيُثْبِكُ وَيَحْدَهُۥ أَمَّ الصِحِنَىٰ (<sup>4)</sup>.

**لي، يد:** القطّان والدقّاق، عن ابن زكريّا القطّان، عن محمد بن العبّاس، عن محمّد بن أبي السريّ، عن أحمد بن عبد الله بن يونس، عن سعد، عن الأصبغ مثله<sup>(ه)</sup>.

عيون أخبار الوضا ﷺ ج ١ ص ١٥٩ باب ١٣ ح ١.
 عيون أخبار الرضا ﷺ ج ١ ص ١٥ باب ٢٣ ح ٢.
 عيون أخبار الرضا ﷺ ج ٢ ص ١٧ باب ٣٠ ح ٣.
 عيون أخبار الرضا ﷺ ج ١ ص ١٥ باب ٣٠ ح ٣.
 الغيبة للطوسي، ص ٢٥٨ مجلس ٥٥ ح ١ والتوحيد، ص ٣٠ باب ٤٢ ح ١.

عنى بذلك أبو بكر وعمر، فقال: لقد جعلهما في موضع صدق! قال جعفر بن محمّد: إنّ مروان بن محمد لو سنل عنه محمّد رسول الله عني ما كان عنده منه علم، لم يكن من الملوك الذين سمّوا له، وإنّما كان له أمر طرأ قال أبو عبد الله وأبو جعفر وعليّ بن الحسين والحسين ابن عليّ والحسن بن عليّ وعليّ بن أبي طالب عني : والله لولا آية في كتاب الله لحدًثناكم بما يكون إلى أن تقوم الساعة : ﴿يَمَحُوا اللَهُ مَا يَشَآهُ وَيُنْبِئُ وَعِندَهُ أَمُ ٱلْحَكَنَابِ (<sup>(1)</sup>

بيان: مروان بن محمّد هو الّذي من خلفاء بني أُميّة، وكانت خلافته من الأمور الغريبة كما يظهر من السير، والمقصود أنّ خلافته كانت من الأمور البدائيّة الّتي لم تصل إلى النبيّ في حياته فلو كان عنه سئل في حياته عن هذا الامر لم يكن له علم بذلك لأنّ مروان لم يكن من الملوك الّذين سمّوا للنبيّ عني، فالمراد بصاحب القبر الرسول عنه، ولمّا حمله السامع على الشيخين قال غيرية: قد جعل هذا الرجل هذين في موضع صدق وأكرمهما حيث جعلهما جاهلين بهذا الأمر حسب، وليسا في معرض العلم بالأمور المغيبة حتّى ينفي خصوص ذلك عنهما، هكذا حققٍ هذا الخبر وكن من الشاكرين.

٦ - فس: قوله : ﴿وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ يَدُ ٱللَّهِ مَغْلُولَةٌ غُلَتْ ٱيلَّتِ وَلَمِنُوا بِمَا قَالُوا بَمَ قَالُهُ مَتَسُوطَتَانِ ﴾ قال : قالوا : قد فرغ الله من الأمر لا يحدث الله غير ما قدّره في التقدير الأوّل، فردّ الله عليهم فقال : (بَلْ يَدَهُ مَبْسُوطَتَانِ يُنفِقُ كَيْفَ يَشَاءٌ ﴾ أي يقدّم ويؤخّر ويزيد وينقص وله البداء والمشيئة<sup>(٢)</sup>.

الأول: أنَّ القوم إنَّما قالوا ذلك على الإلزام فإنَّهم لمَّا سمعوا قوله تعالى: من ذا الذي يقرض الله قرضاً حسناً قالوا: لو احتاج إلى القرض لكان فقيراً عاجزاً.

الثاني : أنَّ القوم لمّا رأوا أصحاب الرسول ﷺ في غاية الشدّة والفقر قالوا على سبيل الاستهزاء : إنّ إله محمّد فقير مغلول اليد.

الثالث: قال المفسِّرون: إنَّ اليهود كانوا أكثر الناس مالاً وثروة فلمّا بعث الله محمداً ﷺ وكذّبوا به ضيّق الله عليهم المعيشة فعند ذلك قالت اليهود: يد الله مغلولة أي مقبوضة عن العطاء.

الرابع: لعلّه كان فيهم من كان على مذهب الفلسفة وهو أنَّ الله تعالى موجب لذاته وأنَّ حدوث الحوادث عنه لا يمكن إلاّ على نهج واحد وسنن واحد، وأنّه تعالى غير قادر على إحداث الحوادث غير الوجوه الّتي عليها يقع فعبّروا عن عدم الاقتدار على التغيير والتبديل بغل اليد.

- (١) قرب الإستاد، ص ٣٥٣ ح ١٢٦٩ ١٢٦٦ .
- (٢) تفسير القمي، ج ١ ص ١٧٨ في تفسير، لسورة المائدة الآية: ٦٤.

**الخامس**: قال بعضهم: المراد هو قول اليهود: إنَّ الله لا يعذّبنا إلاّ قدر الأيّام الّتي عبدنا فيها العجل فعبّروا عنه بهذه العبارة<sup>(1)</sup>.

**أقول:** الوجه الرابع قريب ممّا ورد في بعض الأخبار. ٧- فس: قوله : ﴿ هُوَ الَذِى خَلَقَكُمُ مِّن طِينٍ نُمَّ قَضَىٰ أَجَلًا وَأَجَلُ مُسَمَّى عِندَمُ ﴾ فإنّه حدّثني أبي، عن النضر بن سويد، عن الحلبيّ، عن عبد الله بن مسكان، عن أبي عبد الله عَلَيْ قال: الأجل المقضيّ هو المحتوم الذي قضاه الله وحتمه، والمسمّى هو الذي فيه البداء يقدّم ما يشاء ويؤخّر ما يشاء، والمحتوم ليس فيه تقديم ولا تأخير . وحدّثني ياسر عن الرضا عَلَيْ قال : ما بعث الله نبيّاً إلاّ بتحريم الخمر وأن يقرّ له بالبداء أن يفعل الله ما يشاء، وأن يكون في تراثه الكندر<sup>(٢)</sup>.

<sup>A</sup> فسى: أبي، عن محمّد بن الفضيل، عن أبيه، عن أبي جعفر على قال: قلت له: جعلت فداك بلغنا أنَّ لآل جعفر راية ولآل العبّاس رايتين فهل انتهى إليك من علم ذلك شيء؟ وعال: أمّا آل جعفر فليس بشيء ولا إلى شيء، وأمّا آل العبّاس فإن لهم ملكاً مبطئاً يقرّبون فيه قال: أمّا آل جعفر فليس بشيء ولا إلى شيء، وأمّا آل العبّاس فإن لهم ملكاً مبطئاً يقرّبون فيه قال: أمّا آل جعفر فليس بشيء ولا إلى شيء؟ وامّا آل العبّاس فإن لهم ملكاً مبطئاً يقرّبون فيه قال: أمّا آل جعفر فإن لهم ملكاً مبطئاً يقرّبون فيه قال: أمّا آل جعفر فليس بشيء ولا إلى شيء، وأمّا آل العبّاس فإن لهم ملكاً مبطئاً يقرّبون فيه قال: أمّا آل جعفر فليس بشيء ولا إلى شيء؟ وأمّا آل العبّاس فإن لهم ملكاً مبطئاً يقرّبون فيه عقابه صبح فيهم صيحة لا يبقى لهم مال يجمعهم ولا رجال تمنعهم وهو قول الله: فرمَتْ إذَا أمنوا مكر الله وأمنوا للغذي ألزَضُ زُخْرُفُهَا وَأَزَيَّبَتَ كُ<sup>(٣)</sup> الآية. قلت: جعلت فداك فمتى يكون ذلك؟ قال: أما إنّه لم يوقّب لن أن فرمَنْ أذَرُونُ أذَرُونُها وَأَزَيَبَتَ كُ<sup>(٣)</sup> الآية. قلت: جعلت فداك فمتى يكون ذلك؟ قال: أما إنه لم يوقّب لنا فيه وقت، ولكن إذا حدَّثناكم بشيء فكان كما نقول فقولوا: صدق الله ورسوله؛ وإن كان بخلاف ذلك فقولوا: صدق الله ورسوله تؤجروا مرّتين، ولكن إذا المتدّت الحاجة والفاقة وأنكر الناس بعضهم بعضاً فعند ذلك توقعوا هذا الأمر صباحاً ومساءاً. قلت: جعلت فداك الحاجة والفاقة وأنكر الناس بعضهم بعضاً فعند ذلك توقعوا هذا الأمر صباحاً ومساءاً. قلت: جعلت فداك الحاجة والفاقة قد عرفناهما فما إنكار الناس بعضهم بعضاً؟ قال: يأتي الرجل أخاه في فداك الحاجة فيلقاه بغير الوجه الذي كان يلقاه فيه، ويكلمه بغير الكلام الذي كان يكلمه<sup>(٤)</sup>.

9- فسي، قال علي بن إبراهيم في قوله: ﴿لِكُلُ أَجَلَ كِنَابٌ ﴾ يَتَحُوا اللَّهُ مَا يَشَاءُ وَيُنْبِتُ وَجَنَدُهُ أَمُ أَلْكَتَنُ أَلْكَتَنُ إِلَى فَإِنه حدثني أبي، عن النضر بن سويد، عن يحيى الحلبي، عن عبد الله بن مسكان، عن أبي عبد الله ﷺ قال: إذا كان ليلة القدر نزلت الملائكة والروح والكتبة إلى سماء الدنيا فيكتبون ما يكون من قضاء الله تعالى في تلك السنة فإذا أراد الله أن والكتبة إلى سماء الدنيا فيكتبون ما يكون من قضاء الله تعالى في تعالى في تلك السنة فإذا أراد الله أن يقدم شيئاً أو يؤخره أو يتقدم شيئاً أمر الملك أن يمحون ما يكون من قضاء الله تعالى في تلك السنة فإذا أراد الله أن يقدم شيئاً أو يؤخره أو ينقص شيئاً أمر الملك أن يمحو ما يشاء ثم أثبت الذي أراد قلت: وكل شيء هو عند الله مثبت في كتاب؟ قال: نعم قلت: فأي شيء يكون بعده؟ قال: من النه تعالى في تلك السنة فإذا أراد الله أن يقدم شيئاً أو يؤخره أو ينقص شيئاً أمر الملك أن يمحو ما يشاء ثم أثبت الذي أراد قلت: وكل شيء هو عند الله مثبت في كتاب؟ قال: نعم قلت: فأي شيء يكون بعده؟ قال: سيء من أبي عبد الله ثم أثبت الذي أراد قلت: وكل ميء هو عند الله مثبت في كتاب؟ قال: نعم قلت: فأي شيء يكون بعده؟ قال: سبحان الله ثم أي يحدث الله أيضاً ما يشاء ثم أيضاً ما يشاء ثم أثبت الذي أراد قلت: وكل شيء هو عند الله مثبت في كتاب؟ قال: نعم قلت: فأي شيء يكون بعده؟ قال: سبحان الله ثم يحدث الله أيضاً ما يشاء ثم أيضاً ما يشاء تبارك وتعالى (٥).

(١) تفسير فخر الرازي، ج ١١ ص ٤٣.
 (٢) تفسير القمي، ج ١ ص ٢٠١ في تفسيره لسورة الأنعام، الآية: ٢.
 (٣) سورة يونس، الآية: ٢٤.
 (٣) سورة يونس، الآية: ٢٤.
 (٥) تفسير القمي، ج ١ ص ٣٦٧.

١٠ - فس: ﴿ لَمَ لَ عُلِبَتِ ٱلرُومُ إِنَّ إِنَّ أَدَنَ ٱلأَرْضِ وَهُم مِنْ بَعْدٍ غَلَبِهِمْ سَيَغْلِبُونُ إِنَّ فِي بِضْعٍ سِنِينَ ﴾ فإنه حدّثني أبي، عن محمّد بن أبي عمير، عن جميل، عن أبي عبيدة، عن أبي جعفر عَظِيرٌ قال: سألته عن قول الله: ﴿ لَمَ ٢ الْمُومُ ٢ إِنَّهُ مُؤْلِبَتِ ٱلرُّومُ ٢ فِي فِي آذَنَ ٱلأَرْضِ ﴾ قال: يا أبَّا عبيدة إن لهذا تاويلاً لا يعلمه إلاَّ الله والراسخون في العلم من الأثمَّة : إنَّ رسول الله عنه الما هاجر إلى المدينة – وقد ظهر الإسلام – كتب إلى ملك الروم كتاباً وبعث إليه رسولاً يدعوه إلى الإسلام، وكتب إلى ملك فارس كتاباً وبعث إليه رسولاً يدعوه إلى الإسلام فأما ملك الروم فإنَّه عُظِّم كتاب رسول الله ﷺ وأكرم رسوله، وأمَّا ملك فارس فإنَّه مزَّق كتابه واستخف برسول رسول الله عني وكان ملك فارس يومنذ يقاتل ملك الروم وكان المسلمون يهوون أن يغلب ملك الروم ملك فارس، وكانوا لناحية ملك الروم أرجى منهم لملك فارس، فلمّا غلب ملك فارس ملك الروم بكى لذلك المسلمون واغتموا، فأنزل الله ﴿لَمَ غُلِبَتِ ٱلرُومُ ٢ فِي آذنَ ٱلأَرْضِ ﴾ يعني غلبتها فارس في أدنى الأرض وهي الشامات وما حولها ، ثم قال: وفارس مِن بعد غلبهم الروم سيغلبون في بضع سنين قوله: ﴿لِلَّهِ ٱلْأَسْرُ مِن قَبْلُ ﴾ أنَّ يأمر فَوَيْنَ بَعْدُ ﴾ أن يقضي بما يشاء. قوله: ﴿وَيَوْمَبِذِ يَفْرَحُ ٱلْمُؤْمِنُونُ ﴾ بِنَصْرِ ٱللَّهِ يَنصُرُ مَن يَشَكَأُهُ ﴾ قلت: أليس الله يقول: في بضع سنين؟ وقد مضى للمسلمين سنون كثيرة مع رسول الله عظيم، وفي إمارة أبي بكر، وإنَّما غلب المؤمنون فارس في إمارة عمر فقال : ألم أقل لك: إنَّ لهذا تاويلًا وتفسيراً؟ والقرآن يا أبا عبيدة ناسخ ومنسوخ، أما تسمع قوله: ﴿لِنَّهِ ٱلأَسَرُ مِن فَبَتُلَ وَمِنْ بَعَدٌ ﴾ يعني إليه المشيئة في القول أن يؤخِّر ما قدَّم ويقدِّم ما أخر إلى يُوم يحتم القضاء بنزول النصر فيه على المؤمنين، وذلك قوله: ﴿وَيَوْمَبِدْ يَغْسَرُمُ ٱلْمُؤْمِنُونُ ٢ يَنْعَبْرُ ٱللهِ يَنْصُرُ مَن يَشَكَّهُ ﴾(١).

بيان: قد قرئ في بعض الشواذ غلبت بالفتح وسيغلبون بالضمّ. قوله عليميني : يعني غلبتها فارس الظاهر أنّ إضافة الغلبة إلى الضمير إضافة إلى المفعول، أي مغلوبيّة روم من فارس، ويمكن أن يقرأ فعلاً، وقوله : وفارس تفسير لضمير «هم» فالظاهر أنّه كان في قراءتهم عليمين غلبت وسيغلبون كلاهما على المجهول، وهي مركّبة من القراءتين ويحتمل أن يكون قراءتهم عليميني على وفق الشاذة بأن تكون إضافة الغلبة إلى الضمير إضافة إلى الفاعل، وإضافة غلبهم في الآية إضافة إلى المفعول أي بعد مغلوبيّة فارس عن الروم سيغلبون عن المسلمين أيضاً، أو إلى الفاعل فيكون في الآية إشارة إلى غلبة فارس ومغلوبيّتهم عن الروم وعن المسلمين أيضاً، أو إلى الفاعل فيكون في الآية إشارة إلى غلبة فارس ومغلوبيّتهم عن الروم

ثمَّ إنَّ البضع لمّا كان بحسب اللّغة إنّما يطلق على ما بين الثلاث إلى التسع وكان تمام الغلبة على فارس في السابع عشر أو أواخر السادس عشر من الهجرة فعلى المشهور بين

(۱) تفسير القمي، ج ۲ ص ۱۳۰ في تفسير. لسورة الروم الآيات ۱–٥.

المفسرين من نزول الآية بمكّة قبل الهجرة لا بدّ من أن يكون بين نزول الآية وبين الفتح ست عشرة سنة، وعلى ما هو الظاهر من الخبر من كون نزول الآية بعد مراسلة قيصر وكسرى وكانت على الأشهر في السنة السادسة فيزيد على البضع أيضاً بقليل فلذا اعترض السائل عليه عليه علي بذلك، فأجاب علي أنّ الآية مشعرة باحتمال وقوع البداء حيث قال: ولِلّهِ الأَمَرُ مِن فَبَلُ وَمِنُ بَعَدُمُ أي لله أن يقدِّم الامر قبل البضع ويؤخره بعده، كما هو الظاهر من تفسيره عليه.

11 - فس: قال علي بن إبراهيم في قوله : ﴿وَمَا يُعَمَّرُ مِن مُّعَمَّرٍ وَلَا يُنفَضُ مِنْ عُمُرُود إِلَّا فِي كِنَّبٍ ﴾ يعني يكتب في كتاب، وهو رد على من ينكر البداء<sup>(1)</sup>.

١٢ - فس: فينها يُفْرَقُ في ليلة القدر في أمر حكيم أي يقدر الله كل أمر من الحقّ ومن الباطل، وما يكون في تلك السنة، وله فيه البداء والمشيئة يقدّم ما يشاء ويؤخر ما يشاء من الآجال والأرزاق والبلايا والأعراض والأمراض، ويزيد فيها ما يشاء وينقص ما يشاء، ويلقيه رسول الله يشي إلى أمير المؤمنين غيري ، ويلقيه أمير المؤمنين غيري إلى الأئمة ويلقيه رسول الله يشتم إلى عمد الزمان عجل الله فرجه، ويشترط له فيه البداء والمشيئة والمشيئة وله فيه المراض، ميزيد فيها ما يشاء ويزخر ما يشاء، من الآجال والأرزاق والبلايا والأعراض والأمراض، ويزيد فيها ما يشاء وينقص ما يشاء، ويلقيه رسول الله يشي إلى أمير المؤمنين غيري ، ويلقيه أمير المؤمنين غيري إلى الأئمة وليله من المؤمنين علي المؤمنين غير من المؤمنين علي المن معجل الله فرجه، ويشترط له فيه البداء والمشيئة والتقديم والتأخير. قال : حدثني بذلك أبي، عن ابن أبي عمير، عن عبد الله بن والمشيئة والمشيئة والتقديم والتأخير الله وأبي الحسن صلوات الله عليهم (<sup>1</sup>).

18 – ها: المفيد، عن أحمد بن الوليد، عن أبيه، عن الصفّار، عن ابن عيسى، عن ابن محبوب، عن العلاء، عن محمّد قال : سئل أبو جعفر عن ين ين ليلة القدر، فقال : تنوّل فيها محبوب، عن العلاء، عن محمّد قال : سئل أبو جعفر عن ين عن ليلة القدر، فقال : تنوّل فيها الملائكة والكتبة إلى سماء الدنيا فيكتبون ما هو كائن في أمر السنة وما يصيب العباد فيها .

- (1) تفسير القمي، ج ٣ ص ١٨٣ في تفسيره لسورة فاطر، الآية: ١١.
- (٢) تفسير القمي، ج ٢ ص ٢٦٤ في تفسير. لسورة الدخان، الآية: ٤.
- (٣) تغسير القمي، ج ٢ ص ٣٥٣ في تفسير. لسورة المنافقون، الآية: ١١.
  - (٤) أمالي الطوسي، ص ٢٠، مجلس ٢ ح ٨٩.

**شى:** عن محمد مثله<sup>(1)</sup>.

١٥ -ع: ابن المتوكل، عن الحميري، عن ابن عيسى، عن ابن محبوب، عن مالك بن عطيّة، عن أبي حمزة الثماليّ، عن أبي جعفر الباقر عَلَيْتَا : إن الله بَحْرَكُ عرض على آدم أسماء الأنبياء وأعمارهم، قال: فمرَّ بآدم اسم داود النبي فإذا عمره في العالم أربعون سنة فقال آدم : يا ربّ ما أقلّ عمر داود وما أكثر عمري ! يا رب إن أنا زدت داود من عمري ثلاثين سنة أتثبت ذلك له؟ قال: نعم يا آدم، قال: فإنِّي قد زدته من عمري ثلاثين سنة فانفذ ذلك له وأثبتها له عندك واطرحها من عمري قال أبو جعفر ﷺ فأثبت الله ﷺ لداود في عمره ثلاثين سنة، وكانت له عند الله مثبتة فذلك قول الله بَتَمَكَّكُ ﴿ يَمْحُواْ اللَّهُ مَا يَشَآهُ وَيُثْبِكُ وَعِندَهُ أَمُّ أَلْكِتَنِيكَ قال: فمحا الله ما كان عنده مثبتاً لآدم وأثبت لداود ما لم يكن عنده مثبتاً. قال: فمضى عمر آدم فهبط ملك الموت لقبض روحه فقال له آدم: يا ملك الموت إنَّه قد بقي من عمري ثلاثون سنة! فقال له ملك الموت : يا آدم ألم تجعلها لابنك داود النبيِّ وطرحتها من عمرك حين عرض عليك أسماء الأنبياء من ذرِّيَّتك، وقد عرضت عليك أعمارهم وأنت يومئذ بوادي الدخيا؟ قال: فقال له آدم: ما أذكر هذا. قال: فقال له ملك الموت: يا آدم لا تجحد ألم تسأل الله بَحْكَمُكُ أن يثبتها لداود ويمحوها من عمرك؟ فأثبتها لداود في الزبور ومحاها من عمرك في الذكر . قال آدم : حتّى أعلم ذلك . قال أبو جعفر ﷺ وكان آدم صادقاً لم يذكر ولم يجحد، فمن ذلك اليوم أمر الله تبارك وتعالى العباد أن يكتبوا بينهم إذا تداينوا وتعاملوا إلى أجل مسمى؛ لنسيان آدم وجحوده ما جعل على نفسه<sup>(٢)</sup>.

**بيان:** قد شرحناه في كتب النبوة.

١٦ –عة أبي، عن سعد، عن ابن عيسى، عن عثمان بن عيسى، عن أبي إسحاق الأرّجاني، عن أبي عبد الله عليماني قال: إن الله تَتَكَنَّكُ جعل لمن جعل له سلطاناً مدّة من ليالي وأيّام وسنين وشهور، فإن عدلوا في الناس أمر الله تَتَكَنَّكُ صاحب الفلك أن يبطئ بإدارته فطالت أيّامهم ولياليهم وسنوهم وشهورهم، وإن هم جاروا في الناس ولم يعدلوا أمر الله تَتَكَنَّكُ صاحب الفلك فأسرع إدارته وأسرع فناء لياليهم وأيّامهم وسنيهم وشهورهم، وقد وفي تبارك وتعالى لهم بعدد الليالي والأيّام والشهور".

**بيان:** لعلّ المراد سرعة تسبّب أسباب زوال ملكهم وانقراض دولتهم وبالعكس على الاستعارة التمثيليّة فالمراد بالوفاء بعدد شهورهم وسنيهم أنّ تلك الشهور والسنين الّتي كانت مقدّرة قبل ذلك كانت مشروطة بعدم الإتيان بتلك الأفعال، وقد أخبر الله بنقصان ملكهم مع الإتيان بها فلم يخلف الله ما وعده لهم، ويحتمل أن يكون لكلٍّ دولة فلك سوى الأفلاك

(۱) تفسر العياشي، ج ۲ ص ۲۳۱ ح ۹۹.
 (۲) علل الشرائع، ج ۲ ص ۲۷۳ باب ۳٤۱ ح ۱.
 (۳) علل الشرائع، ج ۲ ص ۲۸۸ باب ۳٦۷ ح ۱.

المعروفة الحركات وقد قدّر لدولتهم عدد من الدورات فإذا أراد الله إطالة مدّتهم أمر بإبطائه في الحركة وإذا أراد سرعة فنائها أمر بإسراعه .

وقال محمّد بن عليّ الباقر : وممّا قدّر الله عليه النسخ والتنزيل لمصالحكم ومنافعكم لتؤمنوا ويتوفّر عليكم الثواب بالتصديق بها فهو يفعل ما يشاء ممّا فيه صلاحكم والخيرة لكم ثمّ قال : ألم تعلم يا محمّد أنّ الله له ملك السموات والارض، فهو يملكهما بقدرته ويصرفهما تحت مشيئته لا مقدّم لما أتحر ولا مؤخّر لما قدّم، ثمّ قال الله تعالى : وما لكم يا معشر اليهود والمكذبين بمحمّد فلك والجاحدين نسخ الشرائع من دون الله سوى الله تعالى من وليّ يلي مصالحكم إن لم يدلّكم ربّكم للمصالح، ولا نصير ينصركم من الله يدفع عنكم عذابه .

قال الله تعالى أن يتوجّه نحو البيت قال المعلقة أمره الله تعالى أن يتوجّه نحو البيت المقدس في صلاته ويجعل الكعبة بينه وبينها إذا أمكن وإذا لم يتمكن استقبل البيت المقدس كيف كان فكان وسلاته ويجعل الكعبة بينه وبينها إذا أمكن وإذا لم يتمكن استقبل البيت المقدس كيف كان فكان وسلاته ويجعل الكعبة بينه وبينها والمكن وإذا لم يتمكن استقبل البيت المقدس كيف كان فكان وسلاته ويجعل الكعبة بينه وبينها والمكن وإذا لم يتمكن استقبل البيت المقدس كيف كان في صلاته ويجعل الكعبة بينه وبينها إذا أمكن وإذا لم يتمكن استقبل البيت المقدس كيف كان فكان ولما الله تعلق يفعل ذلك طول مقامه بها ثلاثة عشر سنة فلمًا كان بالمدينة وكان متعبّداً بالمتقبال بيت المقدس استقبله وانحرف عن الكعبة سبعة عشر شهراً أو سنّة عشر

- التوحيد، ص ١٦٧ باب ٢٥ ح ١ ومعاني الأخبار، ص ١٨.
- (٢) سورة البقرة، الآيتان: ١٠٦ و١٠٧.

شهراً، وجعل قوم من مردة اليهود يقولون: والله ما درى محمّد كيف صلّى حتّى صار يتوجّه إلى قبلتنا ويأخذ في صلاته بهدانا ونسكنا، فاشتد ذلك على رسول الله ينهج لما اتّصل به عنهم وكره قبلتهم وأحبّ الكعبة فجاءه جبرئيل عليه فقال له رسول الله ينهج : يا جبرئيل لوددت لو صرفني الله تعالى عن بيت المنقدس إلى الكعبة فقد تأذّيت بما يتّصل بي من قبل اليهود من قبلتهم، فقال جبرئيل : فاسأل ربّك أن يحوّلك إليها فإنّه لا يردّك عن طلبتك ولا يخببك من بغيتك فلما استتمّ دعاؤه صعد جبرئيل ثمّ عاد من ساعته فقال : اقرءيا محمّد : فقد رَكَ نَقَلُبَ وَجُهكَ في السَّمَاة فَلَنُوَيَتِنَكَ قِبّلَةً وَرَضَلهاً فَوَلَ وَجُهكَ شَعْلَ المَسَجِدِ العَرَيْ وَعَيْتُ مَا يخببك من بغيتك فلما استتمّ دعاؤه صعد جبرئيل ثمّ عاد من ساعته فقال : اقرءيا محمّد : فقد رَكَ نَقَلُبَ وَجُهكَ في السَّمَاة فَلَنُوَيَتِنَكَ قِبّلَةً وَرَضَلهاً فَوَلَ وَجُهكَ شَعْلَ المَسَجِدِ العَرَامُ وَعَيْتُ مَا يُتَبَعُ فَوَلُوا وُبُوهَكُمَ شَعْرَةٍ في السَّمَاة فَلَنُوَيَتِنَكَ قِبْلَهُمْ أَوَلَ وَجُهكَ مُعْلَ المَن وا كُنْتُمْ فَوَلُوا وُبُوهَكُمَ شَعْرَةٍ في الآسَمَاة فَلَوَيَتِينَ في المَسْمَان الي الكندي في فقال : اقرء يا محمّد : فقد نُتُنَمُ فَوَلُوا وُبُوهَكُمَ شَعْرَةٍ هُ الله الا واله فال اليهود عند ذلك : هما وَلَنهُمْ عَن قِبْلَهُمُ الَيْ كَاؤًا التحوُّل إلى جابهم الله أحسن جواب فقال : فقل يَنَو المَشْرِقُ وَالمَنْرِبُ في وهو يملكهما، وتكليفه التحوُّل إلى جانب كتحويله لكم إلى جانب آخر في تمريكا من يَمَاء إلى مركب عرف من يماء موا ما ي الكيفي عليه الكرام مصلحتهم وتؤديهم طاعتهم إلى جنّات النعيم.

فقال أبو محمّد عليته وجاء قوم من اليهود إلى رسول الله عظيم فقالوا : يا محمّد هذه القبلة بيت المقدس قد صلّيت إليها أربع عشر سنة ثمّ تركتها الآن أفحقاً كان ماكنت عليه فقد تركته إلى باطل فإنّما يخالف الحقّ الباطل، أو باطلاً كان ذلك فقد كنت عليه طول هذه المدَّة؟ فما يؤمننا أن تكون الآن على باطل؟ فقال رسول الله عظيم: بل ذلك كان حقًّا وهذا حقٌّ يقول الله: قل لله المشرق والمغرب يهدي من يشاء إلى صراط مستقيم إذا عرف صلاحكم يا أيِّها العباد في استقبال المشرق أمركم به، وإذا عرف صلاحكم في استقبال المغرب أمركم به، وإن عرف صلاحكم في غيرهما أمركم به، فلا تنكروا تدبير الله في عباده وقصده إلى مصالحكم فقال رسول الله عني: لقد تركتم العمل في يوم السبت ثمّ عملتم بعده سائر الأيّام ثم تركتموه في السبت ثمّ عملتم بعده أفتركتم الحقّ إلى باطل أو الباطل إلى حقّ أو الباطل إلى باطل أو الحقَّ إلى حقَّ قولوا كيف شئتم. فهو قول محمد عنهم وجوابه لكم قالوا : بل ترك العمل في السبت حقَّ والعمل بعده حقٌّ، فقال رسول الله عنهم: : فكذلك قبلة بيت المقدس في وقته حقٌّ ثمَّ قبلة الكعبة في وقته حقٌّ فقالوا : يا محمد أفبدا لربِّك فيما كان أمرك به بزعمك من الصلاة إلى بيت المقدس حتّى نقلك إلى الكعبة؟ فقال رسول الله عنهم : ما بدا له عن ذلك فإنَّه العالم بالعواقب والقادر على المصالح لا يستدرك على نفسه غلطاً، ولا يستحدث رأياً يخالف المتقدّم، جلَّ عن ذلك، ولا يقع عليه أيضاً مانع يمنعه من مراده، وليس يبدو وإلا لما كان هذا وصفه، وهو بَجْرَيَجَة متعال عن هذه الصفات علوّاً كبيراً.

ثمَّ قال لهم رسول الله ﷺ: أيّها اليهود أخبروني عن الله، أليس يُمرض ثمَّ يُصحّ، ويُصحِ ثمَّ يُمرض؟ أبدا له في ذلك؟ أليس يحيي ويميت؟ أبدا له في كل واحد من ذلك؟

(١) سورة البقرة، الآية: ١٤٤.

فقالوا: لا، قال: فكذلك الله تعبّد نبيّه محمّداً بالصلاة إلى الكعبة بعد أن تعبّده بالصلاة إلى بيت المقدس، وما بدا له في الأوّل، ثمَّ قال: أليس الله يأتي بالشتاء في أثر الصيف والصيف في أثر الشتاء؟ أبدا له في كلِّ واحد من ذلك؟ قالوا : لا، قال رسول الله عنهي: فكذلك لم يبدُّ له في القبلة، قال: ثُمَّ قال: أليس قد ألزمكم في الشتاء أن تحترزوا من البرد بالثياب الغليظة وألزمكم في الصيف أن تحترزوا من الحرَّ؟ فبدا له في الصيف حتَّى أمركم بخلاف ما كان أمركم به في الشتاء؟ قالوا: لا، قال رسول الله عنهي: فكذلك الله تعبِّدكم في وقت لصلاح يعلمه بشيء، ثمَّ تعبَّدكم في وقت آخر لصلاح آخر يعلمه بشيء آخر، وإذا أطعتم الله في الحالتين استحققتم ثوابه، وأنزل الله : ﴿وَلِلَّهِ ٱلْمَشْرِقُ وَٱلْفَرِبُ فَأَيْنَمَا تُوَلُّوا فَشَمَّ وَجُدُ اللَّهِ ﴾ (١) يعنى إذا توجهتم بأمره فئمَّ الوجه الَّذي تقصدون منه الله وتأملون ثوابه . ثمَّ قال رسول الله يرتبي : يا عباد الله أنتم كالمرضى، والله ربّ العالمين كالطبيب فصلاح المرضى فيما يعلمه الطبيب ويدبَّره به لا فيما يشتهيه المريض ويقترحه؛ ألا فسلَّموا لله أمره تكونوا من الفائزين فقيل: يا ابن رسول الله فلمَ أمر بالقبلة الأولى؟ فقال: لما قال الله ﷺ : ﴿وَمَا جَعَلْنَا ٱلْقِبْلَةَ ٱلَّتِي كُنتَ عَلَيْهَا ﴾ وهي بيت المقدس - ﴿إِلَّا لِنَعْلَمَ مَن يَنَّبِعُ ٱلرَّسُولَ مِتَن يَنقَلِبُ عَلَىٰ عَقِبَيْذٍ ﴾ [٧ لنعلم ذلك منه وجوداً بعد أن علمناه سيوجد، وذلك أنَّ هوى أهل مكَّة كان في الكعبة فأراد الله أن يبيّن متّبع محمد يشيء من مخالفيه باتّباع القبلة الّتي كرهها، ومحمد يشيء يأمر بها، ولمّا كان هوى أهل المدينة في بيت المقدس أمرهم بمخالفتها والتوجّه إلى الكعبة ليبيّن من يوافق محمّداً فيما يكرهه فهو مصدِّقه وموافقه. ثمَّ قال: وإن كانت لكبيرة إلا على الَّذين هدى الله إنَّما كان التوجُّه إلى بيت المقدس في ذلك الوقت كبيرة إلا على من يهدي الله فعرف أنَّ الله يتعبّد بخلاف ما يريده المرء ليبتلي طاعته في مخالفة هواه<sup>(٣)</sup>.

**بيان: قوله: أو ستّة عشر شهراً الترديد إمّا من الراوي أو منه ﷺ لبيان الاختلاف بين** المخالفين.

**أقول:** لمّا كان الكلام في النسخ وتجويزه مثبتاً في الكتب الأصوليّة لم نتعرّض لذكر. وبسط القول فيه مع أنَّ هذا الخبر مشتمل على ردّ شبه النافين له على أبلغ الوجوه.

١٩ - يد: أبي، عن محمد العظار، عن ابن عيسى، عن الحجّال، عن ثعلبة، عن زرارة، عن أحدهما بيني قال: ما عُبد الله بَجْرَبَن بشيء مثل البداء<sup>(٤)</sup>.

۲۰ - يد: ابن الوليد، عن الصفّار، عن أيّوب بن نوح، عن ابن أبي عمير، عن هشام بن سالم، عن أبي عمير، عن هشام بن سالم، عن أبي عبد الله عليتي قال: ما عظّم الله عَزَيْنَا بمثل البداء<sup>(م)</sup>

(٢) سورة البقرة، الآية: ١٤٣.

- (١) سورة البقرة، الآية: ١١٥.
- (٣) تفسير الإمام العسكري شي ٢١١ ح ٢١١.
- (٤) التوحيد، ص ٣٣١ باب ٥٤ ح ١. (٥) التوحيد، ٣٣٣ باب ٥٤ ح ٢.

٢١ – يـد: ماجيلويه، عن عليّ، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن هشام بن سالم، عن محمّد بن مسلم، عن أبي عبد الله عليمة قال: ما بعث الله بَتْرَيَّكُ نبيّاً حتّى يأخذ عليه ثلاث خصال: الإقرار بالعبوديّة، وخلع الأنداد، وأنَّ الله يقدّم ما يشاء ويؤخّر ما يشاء<sup>(١)</sup>. شي: عن محمد مثله.

٢٢ – **يد:** بهذا الإسناد، عن هشام بن سالم وحفص بن البختريّ وغيرهما، عن أبي عبد الله ﷺ في هذه الآية ﴿ يَمْحُوا اللَّهُ مَا يَشَآءُ وَيُنَبِّبُكُمُ قال: فقال: وهل يمحو الله إلا ما كان، وهل يثبت إلا ما لم يكن<sup>(٢)</sup>؟

٢٣ –**يد:** حمزة العلويّ، عن عليّ، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن مرازم بن حكيم قال: سمعت أبا عبداللهﷺ يقول: ما تنبّأ نبيَّ قطّ حتّى يقرَّ لله تعالى بخمس: بالبداء والمشيئة، والسجود، والعبوديّة، والطاعة<sup>(٣)</sup>.

**سن:** بعض أصحابنا، عن محمّد بن عمر الكوفتي – أخي يحيى –، عن مرازم مثله<sup>(؛)</sup>. ٢٤ – سن: أبي، عن ابن أبي عمير، عن هشام بن سالم، عن زرارة ومحمّد بن مسلم، عن أبي عبد اللهﷺ قال: ما بعث الله نبياً قطّ حتّى يأخذ عليه ثلاثاً : الإقرار لله بالعبوديّة وخلع الأنداد، وأنَّ الله يمحو ما يشاء ويثبت ما يشاء<sup>(ه)</sup>.

٢٥ –**يـد:** حمزة العلويّ عن عليّ بن إبراهيم، عن الريّان قال: سمعت الرضاغﷺ يقول: ما بعث الله نبياً قطّ إلا بتحريم الخمر، وأن يقرّ له بالبداء<sup>(٦)</sup>.

٢٦ –**يد:** الدقاق، عن الكلينيّ، عن عليّ بن إبراهيم، عن اليقطينيّ، عن يونس، عن مالك الجهنيّ قال: سمعت أبا عبد الله ﷺ يقول: لو يعلم الناس ما في القول بالبداء من الأجر ما فتروا عن الكلام فيه<sup>(v)</sup>.

قال الصدوق تقلقة في التوحيد: ليس البداء كما تظنّه جهّال الناس بأنّه بداء ندامة – تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً – ولكن يجب علينا أن نقرَّ لله يَمَرَّكُنَّ بأنَّ له البداء معناه أنّ له أن يبدء بشيء من خلقه فيخلقه قبل شيء، ثم يعدم ذلك الشيء ويبدء بخلق غيره، أو يأمر بأمر ثمَّ ينهى عن مثله، أو ينهى عن شيء ثمَّ يأمر بمثل ما نهى عنه، وذلك مثل نسخ الشرائع، وتحويل القبلة، وعدّة المتوفّى عنها زوجها. ولا يأمر الله عباده بأمر في وقت ما إلاّ وهو يعلم أنَّ الصلاح لهم في ذلك الوقت في أن يأمرهم بذلك، ويعلم أنَّ في وقت آخر الصلاح لهم في أن ينهاهم عن مثل ما أمرهم به، فإذا كان ذلك الوقت أمرهم بما يصلحهم، فمن أقرّ

- (۱) (۲) التوحيد، ص ۳۳۳ باب ٥٤ ح ۳ و٤.
   (۳) التوحيد، ص ۳۳۳ باب ٥٤ ح ٥.
   (٤) (٥) المحاسن، ص ۲۳۳-۲۳٤ باب ٢٠ ح ١٨٩ و١٩٩.
  - (٦) (٧) التوحيد، ص ٣٣٤ باب ٥٤ ح ٦ و٧.

لله تَنْحَنَّ بأنَّ له أن يفعل ما يشاء ويؤخّر ما يشاء ويخلق مكانه ما يشاء ويؤخّر ما يشاء كيف يشاء فقد أقر بالبداء، وما عظّم الله تَنْحَنَّ بشيء أفضل من الإقرار بأنَّ له الخلق والامر، والتقديم والتأخير، وإثبات ما لم يكن، ومحو ما قد كان، والبداء هو ردّ على اليهود لأنّهم قالوا: إنَّ الله قد فرغ من الامر، فقلنا: إنَّ الله كلّ يوم في شأن، يحيي ويميت، ويرزق، ويفعل ما يشاء، والبداء ليس من ندامة وإنّما هو ظهور أمر، تقول العرب: بدا لي شخص في طريقي أي ظهر، وقال الله تَنْكَنَّ : ﴿ وَبَنَا لَمْ يَنِ اللّهِ مَا لَمَ يَكُونُوا يَعْتَرِبُونَهُ <sup>(1)</sup> أي ظهر لهم، ومتى ظهر لله تعالى ذكره من عبد صلة لرحمه زاد في عمره، ومتى ظهر له قطيعة رحم نقص من الزنا زاد في رزقه وعمره، ومن الزنا نقص من رزقه وعمره، ومتى ظهر له منه التعفّف عن الزنا زاد في رزقه وعمره، ومن ذلك قول الصادق عليه الله الذي إله ما بدا له بداء إسماعيل ابني يقول: ما ظهر لله أمر كما ظهر له في إسماعيل ابني إذ اخترمه قبلي ليعلم بذلك أنه ليس بإمام بعدي، وقد روي لي من طريق أبي الصادق عليه الله مداء له عليه في ذلك شيء غريب، وهو أنّه روى أن الصادق عليه اله الذي أبي الما ين إذ الله بداء كما بدا له في إسماعيل ابني يقول: ما ظهر له أمر كما ظهر له في إسماعيل ابني إذ اخترمه قبلي ليعلم بذلك أنّه ليس بإمام بعدي، وقد روي لي من طريق أبي الحسين الأسدي رضوان الله عليه في ذلك شيء غريب، وهو أنّه روى أنَّ الصادق عليه قال: ما بدا لله بداء كما بدا له في إسماعيل إبي أنه ليس بإمام بعدي، وقد روي لي من طريق أبي الحسين الأسدي رضوان الله عليه في ذلك شيه غريب، وهو أنّه روى أنَّ الصادق عليه عال: ما بدا لله بداء كما بدا له في إسماعيل إبي أوردته لمعنى لفظ البداء والله الموقق للصواب<sup>(٢)</sup>.

**بيان:** ليس غرضه تظلمه من قوله: إن له أن يبدأ بشيء أن البداء مشتق من المهموز بل قد صرح آخراً بخلافه، وإنّما أراد أنّ هذا ممّا يتفرع عليه كما مرّ في خبر المروزيّ، وستعرف أنّه لا استبعاد في صحّة الخبرين اللذين نفاهما .

٢٧ - **ير:** أحمد بن محمّد، عن ابن أبي عمير، أو عمّن رواه، عن ابن أبي عمير، عن جعفر بن عثمان، عن سماعة، عن أبي بصير، ووهب، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله عظيمة قال: إن لله علمين: علم مكنون مخزون لا يعلمه إلا هو من ذلك يكون البداء، وعلمٌ علمه ملائكته ورسله وأنبياءه ونحن نعلمه<sup>(٣)</sup>.

(٣) بصائر الدرجات، ص ١١٥ ج ٢ باب ٢١ ح ٢ . أقول: لعلّ المراد بالعلم المكنون المخزون الذي ٧ يعلمه إلا هو، هو العلم الذي عين ذاته القدوس المقدس المنزه عن الحد والتعين والمعلوم والعلية فمنه البداء والرأي في العلم المبذول إلى ملائكته وأنبيائه وأوليائه في غير المحتوم منه، فإن في هذا العلم المبذول أمور محتومة جائية لا محالة، ومنه أمور موقوفة يقدم منها ما يشاء ويؤخر ما يشاء ويمحو ما يشاء ويثبت ما يشاء. [النمازي].

سورة الزمر، الآية: ٤٧.
 التوحيد، ص ٣٣٥-٣٣٦ باب ٥٤ ح ٩-١١.

تنفع المؤمنين. فرجعت من قابل فقلت لأبي عبد الله ﷺ : جعلت فداك إنّي حدّثت أصحابنا فقالوا: بدا لله ما لم يكن في علمه؟ قال: فقال أبو عبد الله ﷺ : إنَّ لله علمين: علم عنده لم يطلع عليه أحداً من خلقه، وعلم نبذه إلى ملائكته ورسله فما نبذه إلى ملائكته فقد انتهى إلينا<sup>(1)</sup>.

٢٩ - محرة أحمد بن محمد، عن ابن محبوب، عن ابن رئاب، عن سدير قال: سأل حمران أبا جعفر عنه عن قوله تعالى: ﴿ عَنِلِمُ ٱلْغَيْبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلَى غَيَّبِهِ آَحَدًا فَقَال له أبو جعفر علي : ﴿ إِلَا مَنِ ٱرْتَضَىٰ مِن رَسُولِ فَإِنَّهُ يَسَلُكُ مِنْ بَيْنِ يَدَيَهِ وَمِنْ خَلْفِهِ رَصَدًا وكان والله محمد ممن ارتضاه، وأمّا قوله: عالم الغيب فإنَّ الله تبارك وتعالى عالم بما غاب عن خلقه بما يقدَّر من شيء ويقضيه في علمه، فذلك يا حمران علم موقوف عنده، إليه فيه المشيئة فيقضيه إذا أراد ويبدو له فيه فلا يمضيه، فأمّا العلم الذي يقدّره الله ويقضيه ويمضيه ويمضيه فهو العلم الذي انتهى إلى رسول الله تشكر ثم إلينا.

وحدَّثنا عبد الله بن محمَّد، عن ابن محبوب بهذا الإسناد وزاد فيه : فما يقدّر من شيء ويقضيه في علمه أن يخلقه وقبل أن يقضيه إلى ملائكته فذلك يا حمران علمٌ موقوفٌ عنده غير مقضيٌ لا يعلمه غيره، إليه فيه المشيئة فيقضيه إذا أراد. إلى آخر الحديث<sup>(٢)</sup>.

٣٠ – <sup>ك:</sup> أبي، عن محمّد العطّار، عن الأشعريّ، عن الجامورانيّ، عن اللولئيّ، عن محمّد بن سنان، عن عمّار، عن أبي بصير وسماعة، عن أبي عبد الله ﷺ قال: من زعم أن الله ﷺ يبدو له في شيء لم يعلمه أمس فابرؤوا منه<sup>(٣)</sup>.

٣١ - ص: بالإسناد إلى الصدوق، عن أبيه، عن سعد، عن ابن عيسى، عن الوشاء عن عليّ بن سوقة، عن عيسى الفرّاء وأبي عليّ العطّار، عن رجل، عن الثماليّ، عن أبي جعفر عليه قال: بينا داود على نبيّنا وآله وعليه السلام جالس وعنده شابّ رتّ الهيئة يكثر الجلوس عنده ويطيل الصمت إذ أتاه ملك الموت فسلم عليه وأحدّ ملك الموت النظر إلى الشابّ، فقال داود على نبيّنا وآله وعليه السلام: نظرت إلى هذا؟ فقال: نعم إنّي أمرت بقبض روحه إلى سبعة أيّام في هذا الموضع فرحمه داود فقال: يا شابّ هل لك امرأة؟ قال: لا وما تزوَّجت قطّ قال داود: فأت فلاناً – رجلا كان عظيم القدر في بني إسرائيل – فقل له: إنّ داود يأمرك أن تزوّجني ابنتك وتدخلها الليلة وخذ من النفقة ما تحتاج إليه وكن عندها فإذا مضت

- (۱) بصائر الدرجات، ص ۱۱۷ ج ۲ باب النوادر ح ۱ و۲.
  - (٢) بصائر الدرجات، ص ١١٥ ج٢ باب ٢١ ح ٤.
- (٣) كمال الدين، ص ٧٥ .أقول: واضح أنه تعالى عالم بكل ما يبدو له بعلمه المقدّس المنزه عن الحد والتعين، وبعلمه الذي بذله إلى رسوله الأكرم وعين فيه ما يقع من النظام برأيه [النمازي].

سبعة أيّام فوافني في هذا الموضع فمضى الشابّ برسالة داود على نبيّنا وآله وعليه السلام فزوَّجه الرجل ابنته وأدخلوها عليه وأقام عندها سبعة أيّام، ثمَّ وافى داود يوم الثامن فقال له داود : يا شابّ كيف رأيت ما كنت فيه؟ قال : ما كنت في نعمة ولا سرور قطّ أعظمهما كنت فيه، قال داود : اجلس فجلس وداود ينتظر أن يقبض روحه فلمّا طال قال : انصرف إلى منزلك فكن مع أهلك فإذا كان يوم الثامن فوافني ههنا، فمضى الشابّ، ثمَّ وافاه يوم للثلمن وجلس عنده، ثمَّ انصرف أسبوعاً آخر ثمَّ أتاه وجلس فجاء ملك الموت داود ، فقال داود صلوات الله عنده، ثمَّ انصرف أسبوعاً آخر ثمَّ أتاه وجلس فجاء ملك الموت داود، فقال داود صلوات الله عليه : ألست حدّثتني بأنّك أمرت بقبض روح هذا الشابّ إلى سبعة أيّام؟ قال : بلى، فقال : قد مضت ثمانية وثمانية وثمانية! قال : يا داود إنَّ الله تعالى رحمه برحمتك له فأخر في أجله تلاثين سنة .

٣٢ - كتاب الإمامة والتبصرة لعلي بن بابويه عن محمّد بن يحيى وأحمد بن إدريس، عن محمّد بن أحمد، عمّن ذكره، عن محمّد بن الفضيل عن إسحاق بن عمّار، عن أبي عبد الله علي قال :<sup>(١)</sup> كان في بني إسرائيل نبيَّ وعده الله أن ينصره إلى خمسة عشر ليلة فأخبر بذلك قومه فقالوا : والله إذا كان ليفعلنّ وليفعلنّ فأخره الله إلى خمسة عشرة سنة وكان فيهم من وعده الله النصرة إلى خمس عشرة سنة فأخبر بذلك النبيّ قومه فقالوا : ما شاء الله فعجّله الله لهم في خمس عشرة ليلة<sup>(٢)</sup>.

٣٣ - ص: بالإسناد إلى الصدوق، عن أبيه، عن عليّ، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن هشام بن سالم قال : سأل عبد الأعلى مولى بني سام الصادق علي الى حزقيل النبيّ صلوات الله يرويه الناس فقال : وما هو؟ قال : يروون أنَّ الله تَخْتَنَ أوحى إلى حزقيل النبيّ صلوات الله عليه أن أخبر فلان الملك أني متوفّيك يوم كذا، فأتى حزقيل الملك فأخبره بذلك قال : فدعا الله وهو على سريره حتّى سقط ما بين الحائط والسرير فقال : يا ربّ أخّرني حتّى يشبّ طفلي وأقضي أمري فأوحى الله إلى ذلك النبي أن ائت فلاناً وقل : إنّي أنسأت في عمره خمسة عشرة سنة . فقال النبيّ : يا ربّ وعزّتك إنّك تعلم أنّي لم أكذب كذبة قطّ، فأوحى الله إليه : إنّما أنت عبد مأمور فأبلغه<sup>(٣)</sup>.

**أقول:** سيأتي مثله في قصّة شعيا على نبيّنا وآله وعليه السلام.

٣٤ – **يو**، عبدالله بن محمّد، عن عليّ بن مهزيار، عن ابن مسافر قال: قال لي أبو جعفر ﷺ – في العشيّة الّتي اعتلّ فيها من ليلتها العلة الّتي توفّي منها –: يا عبد الله ما أرسل الله نبيّاً من أنبيائه إلى أحد حتّى يأخذ عليه ثلاثة أشياء. قلت: وأيّ شيء هو يا سيّدي؟ قال: الإقرار بالله بالعبوديّة والوحدانيّة، وأنّ الله يقدّم ما يشاء، ونحن قوم – أو نحن معشر – إذا لم

- قصص الأنبياء للراوندي، ص ٢٠٤ ح ٢٦٥.
- (٢) الإمامة والتبصرة، ص ٩٤ باب ٢٣ ح ٨٦. (٣) قصص الأنبياء، ص ٢٤١ ح ٢٨٣.

يرض الله لأحدنا الدنيا نقلنا إليه<sup>(١)</sup>.

٣٥ – ماء الحسين بن إبراهيم القزوينيّ، عن محمّد بن وهبان، عن أحمد بن إبراهيم، عن الحسن بن عليّ الزعفرانيّ، عن أحمد البرقيّ، عن أبيه محمّد، عن ابن أبي عمير، عن هشام ابن سالم، عن أبي عبد الله ظييَةٍ في قول الله تعالى : ﴿وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ يَدُ ٱللَّهِ مَغْلُولَةً ﴾ فقال كانوا يقولون : قد فرغ من الأمر<sup>(٢)</sup>.

٣٦ **- مين؛** أبي، عن حمّاد، عن ربعيّ، عن الفضيل قال: سمعت أبا جعفر ﷺ يقول: العلم علمان: علمٌ عند الله مخزون لـم يطلع عليه أحداً من خلقه، وعلم علّمه ملائكته ورسله، فأمّا ما علّم ملائكته ورسله فإنّه سيكون، لا يكذّب نفسه ولا ملائكته ولا رسله، وعلم عنده مخزون يقدّم فيه ما يشاء ويؤخّر ما يشاء ويثبت ما يشاء<sup>(٣)</sup>.

شي؛ عن حمّاد بن عيسى مثله.

٣٧ - سين: بهذا الإسناد عن فضيل قال: سمعت أبا جعفر ﷺ يقول: من الأمور أمور موقوفة عند الله يقدّم منها ما يشاء ويؤخّر منها ما يشاء ويثبت منها ما يشاء<sup>(٤)</sup>.

٣٨ - غط؛ الفضل بن شاذان، عن محمّد بن عليّ، عن سعدان بن مسلم، عن أبي بصير قال: قلت له: ألهذا الأمر أمر تريح إليه أبداننا وننتهي إليه؟ قال: بلي ولكنّكم أذعتم فزاد الله فيه<sup>(a)</sup>.

٣٩ - غطء الفضل، عن الحسن بن محبوب، عن أبي حمزة الثماليّ قال: قلت لأبي جعفر علي الله علياً عليمًا عليه كان يقول: إلى السبعين بلاء، وكان يقول: بعد البلاء رخاء وقد مضت السبعون ولم نر رخاءاً، فقال أبو جعفر عليه الله على أهل الأرض فأخره إلى أربعين ومائة الأمر في السبعين فلمّا قتل الحسين اشتدّ غضب الله على أهل الأرض فأخره إلى أربعين ومائة سنة، فحدّثناكم فأذعتم الحديث وكشفتم قناع السرّ فأخره الله ولم يجعل له بعد ذلك وقتاً عندنا، ويمحو الله ما يشاء ويثبت وعنده أمّ الكتاب. قال أبو حمزة: وقلت ذلك لأبي عبد الله عليمي فقال: قد كان ذلك <sup>(1)</sup>.

٤٠ **عط؛** الفضل، عن محمّد بن إسماعيل، عن محمّد بن سنان، عن أبي يحيى التمتام السلميّ، عن عثمان النوا قال: سمعت أبا عبد الله ﷺ يقول: كان هذا الأمر فيَّ فأخّره الله ويفعل بعد في ذرّيّتي ما يشاء<sup>(٧)</sup>.

**أقول:** قال الشيخ بعد نقل هذه الأخبار : الوجه في هذه الأخبار أن نقول - إن صحّت - :

بصائر الدرجات، ص ٤٤١ ج ١٠ باب ٩ ح ٤.
 أمالي الطوسي، ص ٦٦١ مجلس ٣٥ ح ١٣٧٤.
 أمالي الطوسي، ص ٦٦١ مجلس ٣٥ ح ١٣٧٤.
 (٣) أمالي الطوسي، ص ٢٤٣ ح ٤١٦ .
 (٩) ألغيبة للطوسي، ص ٢٤٣ ح ٤١٩ و٤١٨.

إنّه لا يمتنع أن يكون الله تعالى قد وقّت هذا الأمر في الأوقات الّتي ذكرت فلمّا تجدّد ما تجدّد تغيّرت المصلحة واقتضت تأخيره إلى وقت آخر وكذلك فيما بعد، ويكون الوقت الأولّ وكلّ وقت يجوز أن يؤتخر مشروطاً بأن لا يتجدّد ما تقتضي المصلحة تأخيره إلى أن يجيء الوقت الّذي لا يغيره شيء فيكون محتوماً، وعلى هذا يتأوَّل ما روي في تأخير الأعمار عن أوقاتها، والزيادة فيها عند الدعاء وصلة الأرحام، وما روي في تنقيص الأعمار عن أوقاتها إلى ما قبله عند فعل الظلم وقطع الرحم وغير ذلك، وهو تعالى وإن كان عالماً بالأمرين فلا يمنع ان يكون أحدهما معلوماً بشرط والآخر بلا شرط، وهذه الجملة لا خلاف فيها بين أهل العدل، وعلى هذا يتأوَّل أيضاً ما روي من أخبارنا المتضمّنة للفظ البداء ويبيّن أن معناها النسخ على ما يريده جميع أهل العدل فيما يجوز فيه النسخ، أو تغيّر شروطها إن كان طريقها الخبر عن الكائنات لأنّ البداء في اللغة هو الظهور فلا يمتنع أن يظهر لنا من أفعال الغرار عن خلافه، أو نعلم ولا نعلم شرطه.

فمن ذلك ما وراه سعد، عن ابن عيسى، عن البزنطيّ، عن أبي الحسن الرضا عليّ قال عليّ بن الحسين وعليّ بن أبي طالب قبله، ومحمّد بن عليّ وجعفر بن محمّد عليّ : كيف لنا بالحديث مع هذه الآية هيَمَحُوا اللَهُ مَا يَشَاءُ وَرُنْبِتُ وَبِعندَهُ أَمُّ ٱلْكِتَبِ ﴾ فأمّا من قال بأن الله تعالى لا يعلم الشيء إلاّ بعد كونه فقد كفر وخرج عن التوحيد.

وقد روى سعد بن عبد الله، عن أبي هاشم الجعفري قال: سأل محمّد بن صالح الأرمنيّ أبا محمّد العسكريّ ﷺ عن قول الله ﷺ: ﴿مَعْمَعُوا اللَّهُ مَا يَشَاءُ وَيُثْبِتُ وَعِندَهُ أَمَّ الصِحَنَّبِ پوفقال أبو محمّد: وهل يمحو إلا ما كان، ويثبت إلا ما لم يكن؟ فقلت في نفسي: هذا خلاف ما يقول هشام بن الحكم: إنّه لا يعلم الشيء حتّى يكون، فنظر إليَّ أبو محمّد فقال: تعالى الجبّار العالم بالأشياء قبل كونها. والحديث مختصر، والوجه في هذه الأخبار ما قدّمنا ذكره من تغيّر المصلحة فيه واقتضائها تأخير الأمر إلى وقت آخر على ما بيّناه دون ظهور الأمر له تعالى فإنّا لا نقول به ولا نجوّزه، تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً.

فإن قيل : هذا يؤدي إلى أن لا نثق بشيء من أخبار الله تعالى . قلنا : الأخبار على ضربين ضرب لا يجوز فيه التغيّر في مخبراته فإنّا نقطع عليها لعلمنا بأنّه لايجوز أن يتغيّر المخبر في نفسه، كالإخبار عن صفات الله، وعن الكائنات فيما مضى، وكالإخبار بأنّه يثيب المؤمنين، والضرب الآخر هو ما يجوز تغيّره في نفسه لتغيّر المصلحة عند تغيّر شروطه فإنّا نجوز جميع ذلك كالإخبار عن الحوادث في المستقبل إلاّ أن يرد الخبر على وجه يعلم أنّ مخبره لا يتغير فحينتذ نقطع بكونه، ولأجل ذلك قرن الحتم بكثير من المخبرات فأعلمنا أنّه ممّا لا يتغير أصلاً فعند ذلك نقطع به<sup>(۱)</sup>. ٤١ - يجوية قال أبو هاشم: سأل محمّد بن صالح أبا محمّد خليت قوله تعالى: وللم لل الأمر من بعد أن يأمر به بما الأمر من قبل أوين بَعَدٌ كم فقال: له الامر من قبل أن يأمر به وله الأمر من بعد أن يأمر به بما يشاء؛ فقلت في نفسي: هذا قول الله وألا لَهُ الخَانُ وَالأَمَرُ بَبَارَكَ اللَّهُ رَبُ الْمَاسِ فَ فَقال: له الأمر من قبل أن يأمر به وله الأمر من بعد أن يأمر به بما يشاء؛ فقلت في نفسي: هذا قول الله وألا لَهُ الخَانُ وَالأَمَرُ بَبَارَكَ اللَهُ رَبُ المَعَانِ فَ فَاقبل عليَ فَقال: هذا قول الله وقال الله وقال أمر من بعد أن يأمر به بما يشاء؛ فقلت في نفسي: هذا قول الله وألا لَهُ الخَانُ وَالأَمَرُ بَبَارَكَ اللهُ رَبُ اللهُ رَبُ اللهُ عليَ فاقبل عليَ فقلت في نفسي: هذا قول الله وألا لهُ الخَانُ وَالأَمَرُ بَبَارَكَ اللهُ رَبُ المَاسِ مَعْذَا فالله وألا لهُ الخَانُ وَالأَمَرُ بَبَارَكَ اللهُ رَبُ المَاسِ في فاقبل عليَ فقال: هو كما أسررت في نفسك وألا لهُ الخَانُ وَالأَمَرُ بَبَارَكَ اللهُ رَبُ المَاسِ في فاقبل عليَ فقال: هو كما أسررت في نفسك وألا لهُ الخَانُقُ وَالأَمَرُ بَبَارَكَ اللهُ رَبُ المَاسِ فالي فاقبل علي فقال: هو كما أسررت في نفسك وألا لهُ الخَانُقُ وَالأَمَرُ بَبَارَكَ اللهُ رَبُ المَاسِ في فقلت : أسمد المُ فقال علي فقال الله وابن حجته في خلقه (١).

كشف:من دلائل الحميري، عن الجعفري مثله<sup>(٢)</sup>.

٤٢ - شي، عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر عليتهم في قوله: ﴿ مَا نَسَخَ مِنَ مَايَةٍ أَوَ مُشْلِعُهُمُ مَا مُعَالَ الناسخ : ما حوّل، وما ينسبها : مثل الغيب الذي لم يكن نُسِهَا نَأْتِ بِخَذِرٍ مِنْهَا أَوْ مِشْلِهَا كَانَا الناسخ : ما حوّل، وما ينسبها : مثل الغيب الذي لم يكن بعد كقوله : ﴿ مَعْمَا أَوْ مِشْلِهَا كَوْقَال : الناسخ : ما حوّل، وما ينسبها : مثل الغيب الذي لم يكن بعد كقوله : ﴿ مَعْمَا أَنَ مِنْهَا مُوَال : الناسخ : ما حوّل، وما ينسبها : مثل الغيب الذي لم يكن بعد كقوله : ﴿ مَعْمَا أَنَهُ مَا يَشَاء ويحوّل بعد كقوله : ﴿ مَعْمَا اللهُ مَا يَشَاء ويحوّل ما يكن ما يعد كقوله : ﴿ مَعْمَا اللهُ ما يشاء ويحوّل ما يحرف ما ما يشاء، مثل الغيب الذي لم يكن ما يعد كقوله : ﴿ مَعْمَا اللهُ ما يشاء ويحوّل ما يساء، مثل قوله : ﴿ مَعْمَا أَنَهُ مَا يَشَاء ويحوق ما يشاء، مثل قوله : ﴿ مَعْمَا اللهُ ما يشاء ويحوّل ما يشاء، مثل قوم يونس إذا بدا له فرحمهم، ومثل قوله : ﴿ مَعْمَا أَنَتَ بِمَلُومٍ ﴾ قال : أنه ما يشاء ويحوّل ما يشاء، مثل قوله : ﴿ مُعْمَا أَنَتُ مَعْمَا أَنَهُ ما يشاء ويحوق ما يشاء، مثل قوم يونس إذا بدا له فرحمهم، ومثل قوله : ﴿ مُعْوَل عَنّهُمْ فَمَا أَنَتَ بِمَلُومٍ ﴾ قال : أُوركمهم رحمته منه منه مثل قوله : ﴿ مُعْمَا أَنَتُ مَالَعُهم ما أَمَ النه ما يشاء ما يشاء، مثل قوم يونس إذا بدا له فرحمهم، ومثل قوله : ﴿ مُول عَنْهُمْ فَمَا أَنَتَ بِمَلُومٍ ﴾ قال :

**بيان:** لعل الخيريّة باعتبار أنّ الإمام المتأخّر أصلح لأهل عصره من المتقدّم، وإن كانا متساويين في الكمال كما يدل عليه قوله: مثله.

٤٥ – شبي: عن حمران، عن أبي عبدالله ﷺ قال: سألته عن قول الله حِثُمَّ قَضَى أَجَلًاً وَأَجَلَ مُسَمِّى عِندُوْ ﴾ قال: المسمّى ما سمّي لملك الموت في تلك اللّيلة وهو الّذي قال الله:

- (1) الخرائج والجرائح، ج ۲ ص ٦٨٦ ح ٨.
   (٢) كشف الغمة ج ٣ ص ٢١٦.
  - (٣) تغسير العياشي، ج ١ ص ٧٤ في تفسيره لسورة البقرة ح ٧٧.
  - ٤) تفسير العياشي، ج ١ ص ٧٤ في تفسيره لسورة البقرة ح ٧٨.
     (٤) مسير العياشي، ج ١ ص ٧٤ في تفسيره لسورة البقرة ح ٧٨.
  - (٥) سورة الأنعام، الآية: ٢.
     (٦) سورة النحل، الآية: ٦١.
    - (٧) تفسير العياشي، ج ١ ص ٣٨٤ في تفسير. لسورة الأنعام ح ٥.

﴿إِذَا جَاءَ أَجَلُهُمْ فَلَا يَسْتَتْخِرُونَ سَاعَةٌ وَلَا يَسْتَقْدِمُونَ﴾ وهو الّذي سمّي لملك الموت في ليلة القدر، والآخر له فيه المشيئة إن شاء قدمه وإن شاء أخره<sup>(١)</sup>.

عبد الله عن تعمر المعالية المالية الماعبد الله علي عن قول الله : ﴿ تُمَرَّ قَضَى أَجَلًا وَأَجَلُ وَأَجَلُ تُسَمَّى عِندَهُ كُوْقال : فقال : هما أجلان : أجلٌ موقوفٌ يصنع الله ما يشاء، وأجل محتومٌ . وفي رواية حمران عنه : أمّا الأجل الذي غير مسمّى عنده فهو أجل موقوف يقدّم فيه ما يشاء ويؤخر فيه ما يشاء، وأمّا الأجل المسمّى هو الذي يسمّى في ليلة القدر<sup>(٢)</sup>.

٤٧ - شيء عن حصين، عن أبي عبد الله تشيئين في قوله: ﴿ ثُمَرَ قَضَى آجَلًا وَأَجَلُ مُسَمَى عِندَهُ فَ عَندَهُ عَلَيْ وَ الله عَلَيْتَهُ وَ الرسل عِندَهُ كُولُ عَال: ثُمَ قال أبو عبد الله تشيئين : الأجل الأول هو ما نبذه إلى الملائكة والرسل والأنبياء، والأجل المسمى عنده هو الذي ستره الله عن الخلائق<sup>(٣)</sup>.

**بيان:** هذا الخبر وخبر ابن مسكان يدلّان على أن الأجل الّذي فيه البداء هو المسمّى، وسائر الأخبار على أنّه هو المقضيّ، ويشكل الجمع بينها إلا أن يقال: صدر بعضها موافقةً لبعض العامّة، أو انّه اشتبه على بعض الرواة، أو أنّ أحد التأويلين من بطون الآية.

قال الرازيّ : اختلف المفسّرون في تفسير الأجلين على وجوه : الأوَّل أنَّ المقضيّ آجال الماضين، والمسمّى عنده آجال الباقين. الثاني أنَّ الأوَّل أجل الموت، والثاني أجل القيامة لأنَّ مدّة حياتهم في الآخرة لا آخرلها . الثالث أنَّ الأجل الأوَّل ما بين أن يخلق إلى أن يموت، والثاني ما بين الموت والبعث الرابع أنَّ الأوَّل النوم، والثاني الموت الخامس أنَّ الأوَّل مقدار ما انقضى من عمر كلّ واحد، والثاني مقدار ما بقي من عمر كل أحد. السادس – وهو قول حكماء الإسلام – أنّ لكلّ إنسان أجلين : أحدهما الآجال الطبيعيّة، والثاني الأجال الإختراميّة أمّا الآجال الطبيعيّة فهي الّتي لو بقي ذلك المزاج مصوناً عن العوارض الخارجيّة لانتهت مدّة بقائه إلى الوقت الفلاني، وأمّا الآجال الإختراميّة فهي الّتي تحصل بالأسباب الخارجيّة كالغرق والحرق وغيرهما من الأمور المنفصلة . انتهى ملخص كلامه<sup>(3)</sup>.

٤٨ - شيء عن يعقوب بن شعيب قال: سألت أبا عبد الله ﷺ عن قول الله: ﴿ وَقَالَتِ اللَّهُ عَلَيْتَهُمُ عن قول الله: ﴿ وَقَالَتِ اللَّهُ عَلَيْتُهُو مَعْلُولَةً غُلَتَ أَيَدِيهِم ﴾ قال: فقال: ليس كذا – وقال بيده إلى عنقه – ولكنّه قال: قد فرغ من الأشياء. وفي رواية أخرى عنه قولهم: فرغ من الأمر<sup>(٥)</sup>.

اللہ : ﴿ يَدُ اللّٰهِ عَنْ حَمَّادَ عَنْهُ فَي قُولَ اللہ : ﴿ يَدُ ٱللَّهِ مَغْلُولَةً ﴾ يعنون قد فرغ مما هو كائن – لعنوا بما قالوا – قال الله ﷺ : ﴿بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ﴾<sup>(٦)</sup>.

- (١ ٣) تفسير العياشي، ج ١ ص ٣٨٤ في تفسير. لسورة الأنعام ج ٦-٩.
- (٤) تفسير فخر الرازي ج٢ ص ١٦٢.
   (٥) تفسير العياشي، ج١ ص ٣٥٩ ح ١٤٦.
   (٦) تفسير أدار ما ٢٠٠٠
- (٦) تفسير العياشي، ج ١ ص ٣٥٩ ح ١٤٧ من سورة المائدة، أقول: لعلّ اليدين كناية عن يد الفضل=

•• - شيء عن الفضل بن أبي قرّة قال: سمعت أبا عبد الله على يقول: أوحى الله إلى إبراهيم أنّه سيولد لك، فقال لسارة، فقالت: ءألد وأنا عجوز؟ فأوحى الله إليه أنّها ستلد ويعذَّب أولادها أربعمائة سنة بردّها الكلام عليَّ، قال: فلمّا طال على بني إسرائيل العذاب ضجّوا وبكوا إلى الله أربعين صباحاً فأوحى الله إلى موسى وهارون يخلّصهم من فرعون فحط عنهم سبعين ومائة سنة. قال: وقال أبو عبد الله على التم لو فعلتم لفرّج الله عنّا، فقال أبو عبد الله على بني إسرائيل العذاب ضجّوا وبكوا إلى الله أربعين صباحاً فأوحى الله إلى موسى وهارون يخلّصهم من فرعون فحظ عنهم سبعين ومائة سنة. قال: وقال أبو عبد الله على بني إسرائيل العذاب فلجّوا وبكوا إلى الله أربعين صباحاً فأوحى الله إلى موسى وهارون يخلّصهم من فرعون فحظ عنهم سبعين ومائة سنة. قال: وقال أبو عبد الله على الله الله التم لو فعلتم لفرّج الله عنّا، فأمّا إذا لم تكونوا فإن الأمر ينتهي إلى منتهاه".

٥١ – شيء عن عليّ بن عبد الله بن مروان، عن أيّوب بن نوح قال: قال لي أبو الحسن العسكري عليه عن عليّ بن عبد الله بن يديه بالمدينة ابتداءاً من غير مسألة – : يا أيّوب إنّه ما نبّا الله من نبيّ إلا بعد أن يأخذ عليه ثلاث خلال: شهادة أن لا إله إلا الله، وخلع الأنداد من دون الله، وأنَّ لله المشيئة يقدّم ما يشاء ويؤخّر ما يشاء، أما إنه إذا جرى الاختلاف بينهم لم يزل الله، وأنَّ لله الله إلى أل ختلاف بينهم لم يزل.

٥٢ – شمي: عن زرارة، عن أبي جعفر للسلم قال: كان علي بن الحسين الله يقول: لولا آية في كتاب الله لحدّثتكم بما يكون إلى يوم القيامة. فقلت: أيّة آية؟ قال: قول الله: (يَمْحُوا اللَهُ مَا يَشَآهُ وَيُنْبِكُ وَبِينَدُهُ أَمُّ الصَحِتَنِ؟<sup>(٣)</sup>.

٥٣ – شي: عن جميل بن دراج، عن أبي عبد الله ﷺ في قوله: ﴿يَمْحُوا اللَّهُ مَا يَشَاَهُ وَيُثَبِّتُ وَعِندَهُ أَمَّ ٱلْكِتَبِ﴾ قال: هل يثبت إلا ما لم يكن، وهل يمحو إلاّ ما كان؟<sup>(٤)</sup>.

٥٤ - شيء عن الفضل بن بشّار عن أبي جعفر ﷺ قال: إنَّ الله لم يدع شيئاً كان أو يكون إلاّ كتبه في كتاب فهو موضوعٌ بين يديه ينظر إليه فما شاء منه قدّم وما شاء منه أتحر، وما شاء منه محا، وما شاء منه كان، وما لم يشأ لم يكن<sup>(0)</sup>.

٥٥ - شيء عن حمران قال : سألت أبا عبد الله على الله تَعْلَيْهُ : ﴿ يَمْحُوا اللّهُ مَا يَشَاَهُ وَيُنْبِتُ وَعِندَهُ أَمُّ الْكِتَبِ ﴾ فقال : يا حمران إنّه إذا كان ليلة القدر ونزلت الملائكة الكتبة إلى السماء الدنيا فيكتبون ما يقضى في تلك السنة من أمر فإذا أراد الله أن يقدّم شيئاً أو يؤخره أو ينقص منه أو يزيد أمر الملك فمحا ما شاء ثمّ أثبت الّذي أراد قال : فقلت له عند ذلك : فكلّ شيء يكون فهو عند الله في كتاب؟ قال : نعم فقلت : فيكون كذا وكذا ثم كذا وكذا حتى ينتهي إلى آخره؟ قال :

- والإحسان والرحمة، ويد العدل والمؤاخذة والنقمة، يفعل ما يشاء ويرحم من يشاء كيف يشاء، ويؤخر ما يشاء، ويشهد ويؤخذ من يشاء بما يشاء، يغفر لمن يشاء ويعذب من يشاء، يقدم ما يشاء ويؤخر ما يشاء. ويشهد لذلك قصة قوم يونس، أراد العذاب ثم رحمهم، فقال تعالى: ﴿ فَلَوَلَا كَانَتْ قَرَيَةً مَامَتَتْ فَنَفَعَهَمَا إِيمَنُهُمَا إِلَى فَقَلَ مَعْلَى مَا يُثَاء مَا يَشَاء مَا يُثَاء ما يشاء. ويشهد فَقَمَ يُوْاخذ من يشاء بما يشاء بما يشاء، يغفر لمن يشاء ويعذب من يشاء، يقدم ما يشاء ويؤخر ما يشاء . ويشهد لذلك قصة قوم يونس، أراد العذاب ثم رحمهم، فقال تعالى: ﴿ فَلَوَلَا كَانَتْ قَرَيَةً مَامَتَتْ فَنَعَعَهَمَا إِيمَنُهُمَا يَقَدَمُ مَا يُشَاء بما يشاء . ويشهد فَقَمَ يُوْنُنَ لَمَا مَا يَقْذَلُكُ قُمَا إِيمَانُهُمَا إِيمَانُهُمَ وَلَابُهُ إِلَى فَقَلَ مَا يَقْلَانُ عَلَيْهُمَا مَا يَعْدَبُهُمَ عَنْهُمَا إِيمَانُهُمَا إِيمَانُهُما وَقَلَمُ عَلَيْهُما ما يقال تعالى الما يقام ما يقام ما يقام إيمانه أولانه العذاب أولا يقال تعالى الما يقال عالي الما يقل ما يؤمنهما إحسان الما العال الما العذاب ثم رحمهم، فقال تعالى الماء ما يقال ما يقال ما يقال عالي أولا كَانَتْ قَرَيْهُ ما يُولانا ما يؤمن أولا ما يؤمن الما يعذا بنه ما يونس، أولا ما يؤمن ما يؤمن ما يؤمن الما يقل عالى الما يؤمن الما يؤمنهما ما يقال ما يؤمن أولا ألما يؤمن أولا ما يؤمنهما ما يؤمنهما ما يؤمن أولان أولان أولان أولان ألما يؤمن أولا ألماني أولا ما يؤمن ما يؤمن أولا ما يؤمن الما يولا ما يؤمن أولا أولا أولا م ما يوليم ما يؤمن ما يؤمن أولا ما يؤمن ما يؤمن ما يولا ما يولا ما يفا ما يفا ما يفلا ما يؤمن ما يؤمن ما يؤمن ما ي ما يؤم أولا ما يؤمنهما ما يؤمنهما ما يؤمن إلى أولا يؤمن ما يولا ما يؤمن ما يولا ما يؤمن ما يؤمن ما يؤمن ما يؤمن ما يؤمن ما يؤمن ما يولا ما يؤمن ما يولا ما يولا ما يولا ما يؤمن ما يؤمن ما ما يأما ما يوما ما يأما ما يوما ما يوما ما يوما ما يوما ما يوما ما ما يأما ما يأما ما يأما
  - (1) تفسير العياشي، ج ٢ ص ١٦٣ ح ٤٩.
     (٢) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٢٣٠ ح ٥٧.
    - (٣) (٥) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٢٣١-٢٣٢ في تفسيره لسورة الرعد ح ٦٠-٦٢.

نعم. قلت: فأيّ شيء يكون بيده بعده؟ قال: سبحان الله ثمَّ يحدث الله أيضاً ما شاء تبارك وتعالى<sup>(1)</sup>.

٥٦ **- شي:** عن الفضيل قال: سمعت أبا جعفر ﷺ يقول: العلم علمان: علم علّمه ملائكته ورسله وأنبياءه، وعلمٌ عنده مخزون لم يطلع عليه أحد، يحدث فيه ما يشاء<sup>(٢)</sup>.

٥٧ – شمي: عن الفضيل بن يسار، عن أبي عبد الله ﷺ قال: إنّ الله كتب كتاباً فيه ما كان وما هو كائن فوضعه بين يديه فما شاء منه قدّم، وماشاء منه أتحر، وما شاء منه محا، وما شاء منه أثبت، وما شاء منه كان، وما لم يشأ منه لم يكن<sup>(٣)</sup>.

٥٨ - شي: عن الفضيل قال: سمعت أبا جعفر على يقول: من الأمور أمور محتومة جائية لا محالة، ومن الأمور أمور محتومة جائية لا محالة، ومن الأمور أمور موقوفة عند الله يقدّم منها ما يشاء، ويمحو منها ما يشاء، ويثبت منها ما يشاء، لم يطلع على ذلك أحداً – يعني الموقوفة – فأمّا ما جائت به الرسل فهي كائنة لا يكذّب نفسه ولا نبيّه ولا ملائكته<sup>(3)</sup>.

٥٩ – شمي: عن أبي حمزة الثماليّ قال : قال أبو جعفر وأبو عبد الله ﷺ : يا أبا حمزة إن حدثناك بأمر أنه يجيء من هاهنا فجاء من هاهنا فإنّ الله يصنع ما يشاء، وإن حدّثناك اليوم بحديث وحدثناك غداً بخلافه فإنّ الله يمحو ما يشاء ويثبت<sup>(٥)</sup>.

٦٠ - شمي؛ عن عمرو بن الحمق قال: دخلت على امير المؤمنين عليه حين ضرب على قرنه فقال لي : يا عمرو إنّي مفارقكم ثمَّ قال : سنة السبعين فيها بلاء - قالها ثلاثاً - فقلت : فهل بعد البلاء رخاء؟ فلم يجبني وأغمي عليه فبكت أم كلثوم فأفاق فقال : يا أم كلثوم لا تؤذيني فإنك لو قد ترين ما أرى لم تبكي، إن الملائكة في السموات السبع بعضهم خلف تؤذيني فإنك لو قد ترين ما أرى لم تبكي، إن الملائكة في السموات السبع بعضهم خلف بعض، والنبيّون خلفهم، وهذا محمد تلك أخذ بيدي يقول : انطلق يا علي فما أمك فقل : يا أم كلثوم لا تؤذيني فإنك لو قد ترين ما أرى لم تبكي، إن الملائكة في السموات السبع بعضهم خلف بعض، والنبيّون خلفهم، وهذا محمد تلك أخذ بيدي يقول : انطلق يا عليّ فما أمامك خير بعض، والنبيّون خلفهم، وهذا محمد تلك أخذ بيدي يقول : انطلق يا عليّ فما أمامك خير قال ممّا أنت فيه، فقلت بأبي أنت وأمي قلت إلى السبعين بلاء، فهل بعد السبعين رخاء؟ قال : نعم يا عمرو إنّ بعد البلاء رخاء أمي قلت إلى السبعين بلاء، فهل بعد السبعين رخاء؟

الہ –قال أبو حمزة: فقلت لأبي جعفر ﷺ : إن عليّاً ﷺ كان يقول: إلى السبعين بلاء وبعد السبعين رخاء، فقد مضت السبعين ولم يروا رخاءاً، فقال لي أبو جعفر ﷺ : يا

- (١) (٢) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٢٣١-٢٣٢ في تفسيره لسورة الرعد ح ٦٣-٦٤.
- (٣) تفسير العياشي ج ٢ ص ٢٣٢ في تفسيره لسورة الرعد ح ٦٥. لعل المراد بالكتاب اللوح المحفوظ، والكتابة هو إثبات نظام خاص وتعيينه بحدوده وتحميل علمه رسوله وأولياؤه المعصومين الذين هم حملة عرشه وحملة علمه [النمازي].
  - (٤) (٥) تفسير العياشي ج ٢ ص ٢٣٢ ح ٢٦ ٦٧ من سورة الرعد.
     (٣) من مناسبة المعاشي ج ٢ ص ٢٣٢ ح ٢٦ ٦٧ من سورة الرعد.
    - (٦) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٢٣٣ في تفسيره لسورة الرحد ح ٦٩.

ثابت إنَّ الله كان قد وقّت هذا الأمر في السبعين فلمّا قتل الحسين<sup>ﷺ</sup> اشتدّ غضب الله على أهل الأرض فأخّره إلى أربعين ومائة سنة، فحدّثناكم فأذعتم الحديث وكشفتم قناع السرّ فأخّره الله ولم يجعل لذلك عندنا وقتاً، ثمّ قال: ﴿ يَمْحُوا اللَّهُ مَا يَشَاءُ وَيُثْبِكُ وَعِندَهُ أَمُّ الصِحَنَبِ﴾ <sup>(1)</sup>.

٢٢ - شيمي \* عن أبي الجارود، عن أبي جعفر ﷺ قال: إنّ الله إذا أراد فناء قوم أمر الفلك فأسرع الدور بهم، فكان ما يريد من النقصان، فإذا أراد الله بقاء قوم أمر الفلك فأبطأ الدور بهم فكان ما يريد من الزيادة، فلا تنكروا فإنّ الله ﴿ يَمْحُوا أَلَّهُ مَا يَشَاءُ وَيُنَبِكُ وَيَعْدَهُ أَمُّ السيحَنَبِ﴾ <sup>(٢)</sup>.

٣٣ **-شيء** عن ابن سنان، عن أبي عبد الله ﷺ يقول: إن الله يقدّم ما يشاء، ويؤخّر ما يشاء، ويمحو ما يشاء، ويثبت ما يشاء وعنده أُمُّ الكتاب. وقال: فكلّ أمر يريده الله فهو في علمه قبل أن يصنعه، ليس شيء يبدو له إلا وقد كان في علمه، إنَّ الله لا يبدو له من جهل<sup>(٣)</sup>.

٦٤ ـ شعي: عن أبي ميثم بن أبي يحيى، عن جعفر بن محمد على قال: ما من مولود يولد إلا وإبليس من الأبالسة بحضرته، فان علم الله أنّه من شيعتنا حجبه من ذلك الشيطان، وإن لم يكن من شيعتنا أثبت الميعتنا أثبت الميتتنا أثبت الميتنا حجبه من ذلك الشيطان، وإن لم يكن من شيعتنا أثبت الميعتنا أثبت الميتتنا أثبت الميتنا أثبت الميتتنا أثبت الميتتنا أثبت الميعتنا أثبت الميعتنا أثبت الميعتنا أثبت الميتتنا أثبت الميتت الميتتنا أثبت الميتتنا أذلت الميتتنا أثبت الميتتنا ألبت الميتتنا أثبت الميتت الميتت الميتتنا أثبت الميتتنا أثبت الميتت الميتتنا ألما المالة الما من الميتنا ألت الميتنا ألمان ألما الماليتنا ألمان الميتنا ألمان الميتنا ألما الميتنا ألمان الميتنا ألما الميتنا ألما الميتنا ألتنا ألما المالة ألتك ألمانا ألمانا ألما الميتنا ألمالما المالة الميتنا ألمان المالة المالة المالة من المالة ألمالة ألمالة ألمالة المالة مالة مالة المالة المال المالة ا

٢٥ - شمي: عن عمار بن موسى، عن أبي عبد الله على الله عن قول الله في يَمَحُوا الله مما يَشاء ويتبت فمن يَشَاءُ وَيُنْبِثُ وَعِندَهُ أَمَّ الصحِنَبِ؟ قال: إنّ ذلك الكتاب كتاب يمحو الله ما يشاء ويثبت فمن ذلك الذي يرد الدعاء القضاء، وذلك الدعاء مكتوب عليه: الذي يردُّ به القضاء، حتّى إذا صار إلى أُمِّ الكتاب لم يغن الدعاء فيه شيئاً<sup>(0)</sup>.

- (۱) (۳) تفسير العياشي، ج ۲ ص ۲۳۳ في تفسيره لسورة الرعد ح ۷۰–۷۲.
- (٤) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٢٣٤ من سورة الرعد. أقول: وهذا واضح لأن البداء لا يكون إلاً من علم غير محدود [النمازي].
  - ٥) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٢٣٦ في تفسيره لسورة الرعد ح ٧٥.
    - (٦) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٢٣٦ ح ٧٦.

٧٧ - كا: علي بن إبراهيم، عن أحمد بن محمّد، عن محمّد بن عليّ، عن عبد الرحمن بن محمد الأسديّ، عن سالم بن مكرم، عن أبي عبد الله عنه قال: مر يهودي بالنبي فقال: السام عليك. فقال النبي تلك عليك، فقال أصحابه: إنّما سلم عليك بالموت فقال: السام عليك. فقال النبي تلك : وكذلك رددت، ثمَّ قال النبي تلك : إنَّ هذا اليهوديّ يعضه أسود في قفاه قال: الموت عليك، فقال النبي تلك : وكذلك رددت، ثمَّ قال النبي تلك : إنَّ هذا اليهوديّ يعضه أسود في قفاه فقال : محمد الأسود في قال: الموت عليك، فقال النبي تلك : وكذلك رددت، ثمَّ قال النبي تلك : إنَّ هذا اليهوديّ يعضه أسود في قفاه فيقتله. قال : فذهب اليهوديّ فاحتطب حطباً كثيراً فاحتمله ثمَّ لم اليهوديّ يعضه أسود في قفاه فيقتله. قال : فذهب اليهوديّ فاحتطب حطباً كثيراً فاحتمله ثمَّ لم يبث أن انصرف. فقال له رسول الله تلك : ضعه فوضع الحطب فإذا أسود في جوف يلبث أن انصرف. فقال له رسول الله تلك : ضعه فوضع الحطب فإذا أسود في جوف الحطب عاضٌ على عود فقال له رسول الله تلك : ضعه فوضع الحطب فإذا أسود في جوف يلبث أن انصرف. فقال له رسول الله تلك : ضعه فوضع الحطب فإذا أسود في جوف الحطب عاضٌ على عود فقال له رسول الله تلك : ضعه فوضع الحطب فإذا أسود في جوف يلبث أن انصرف. فقال له رسول الله تلك : ضعه فوضع الحطب فإذا أسود في جوف يلبث أن انصرف. فقال له رسول الله تلك : ضعه فوضع الحطب فإذا أسود في جوف يلبث أن الصرف. فقال اله رسول الله تلك : ما عملت عملاً إلا حطبي مد الحملته فجئت به وكان معي كعكتان فأكلت واحدة وتصدقت بواحدة على مسكين. فقال رسول الله تلك : بها دفع الله عنه، وقال : إنَّ الصدقة تدفع ميتة السوء عن الإنسان<sup>(۱)</sup>.

٦٨ - كتاب زيد النرسي، عن محمّد بن عليّ الحلبي، عن أبي عبد الله عليه قال: قلت له: كانت الدنيا قطّ منذ كانت وليس في الأرض حجّة؟ قال: قد كانت الأرض وليس فيها رسولٌ ولا نبيّ ولا حجّة وذلك بين آدم ونوح في الفترة، ولو سألت هؤلاء عن هذا لقالوا: لن تخلو الأرض من الحجة – وكذبوا – إنما ذلك شيء بدا لله تَكْمَنْ فيه فبعث الله النبيّين مبشّرين ومنذرين، وقد كان بين عيسى ومحمّد تشكر فترة من الزمان لم يكن في الأرض نبيّ ولا حرّم وليس نبيّ ولا متيت وليس فيها رسولٌ ولا نبيّ ولا حجة وذلك بين آدم ونوح في الفترة، ولو سألت هؤلاء عن هذا لقالوا: لن تخلو الأرض من الحجة – وكذبوا – إنما ذلك شيء بدا لله تَكْمَنْ فيه فبعث الله النبيّين مبشّرين ولا حجة من الأرض من الحجة – وكذبوا – إنما ذلك شيء بدا لله تُكْمَنْ فيه فبعث الله النبيّين مبشّرين ولا تخلو الأرض من الحجة – وكذبوا – إنما ذلك شيء بدا لله تُكْمَنْ فيه فبعث الله النبيّين مبشّرين ولا تخلو الأرض من الحجة – وكذبوا – إنما ذلك شيء بدا لله تُكْمَنْ فيه فبعث الله النبيّين مبشّرين ولا تخلو الأرض من الحجة – وكذبوا – إنما ذلك شيء بدا لله تُكْمَنْ فيه فبعث الله النبيّين مبشّرين ولا تخلو الأرض من الحجة – وكذبوا – إنما ذلك شيء بدا لله تُلامان لم يكن في الأرض نبيّ ولا ومنذرين، وقد كان بين عيسى ومحمّد تشكي فترة من الزمان لم يكن في الأرض نبيّ ولا رسولٌ ولا عالم فبعث الله محمداً تشكل بشيراً ونذيراً وداعياً إليه (٢).

**بيان:** لعلّ المراد عدم الحجّة والعالم الظاهرين لتظافر الأخبار بعدم خلوّ الأرض من حجّة قطّ.

٦٩ - ومن كتاب المذكور عن عبيد بن زرارة، عن أبي عبد الله ﷺ قال: ما بدا لله بداء أعظم من بداء بدا له في إسماعيل ابني<sup>(٣)</sup>.

٧٠ - كتاب حسين بن عثمان، عن سليمان الطلحيّ قال: قلت لأبي جعفر على الخبرني عمّا أخبرت به الرسل عن ربّها وأنهت ذلك إلى قومها أيكون لله البداء فيه؟ قال: أما إنّي لا أقول لك: إنّه يفعل، ولكن إن شاء فعل<sup>(٤)</sup>.

بسط كلام لرفع شكوك وأوهام: إعلم أنَّ البداء<sup>(٥)</sup> مما ظنَّ أنَّ الإماميَّة قد تفرَّدت به وقد

- (1) فروع الكافي، ص ٣٠٠ أبواب الصدقة باب ٢ ح ٣.
- (٣) (٣) الأصول الستة عشر ص ٥٠.
   (٤) الأصول الستة عشر ص ١١٠.

شنّع عليهم بذلك كثير من المخالفين، والأخبار في ثبوتها كثيرة مستفيضة من الجانبين كما عرفت، ولنشر إلى بعض ما قيل في تحقيق ذلك، ثمَّ إلى ما ظهر لي من الأخبار ممّا هو الحق في المقام.

اعلم أنّه لمّا كان البداء – ممدوداً – في اللّغة بمعنى ظهور رأي لم يكن – يقال : بدا الأمر بدواً : ظهر، وبدا له في هذا الأمر بداءاً أي نشأله فيه رأيٌّ، كما ذكره الجوهريّ وغيره – فلذلك يشكل القول بذلك في جناب الحقّ تعالى، لاستلزامه حدوث علمه تعالى بشيء بعد جهله وهذا محال، ولهذا شنّع كثير من المخالفين على الإماميّة في ذلك نظراً إلى ظاهر اللّفظ من غير تحقيق لمرامهم حتى أنَّ الناصبيّ المتعصّب «الفخر الرازيّ» ذكر في خاتمة كتاب

التقدير الأوَّل، فلا يحدث فيه أمراً، ولا يزيد في الخلق شيئاً، ولا يجوز التغيير والتبديل فيه بوجه من الوجوه. توضيحه على نحو الإجمال: أنَّ البداء لغة هو نشوء الرأي وظهوره الذي بمعنى الحدوث لا الظهور في مقابل الخفاء والجهل، ففي القاموس: بدأ له في الأمر بدءاً وبداء وبداءة نشأ له فيه رأي. ونحوه عن الصحاح، فالمراد كما يظهر من مجموع الروايات الواردة في تفسيره: أنَّ له الرأي والأمر دائماً، فأصل الخلقة كان برأيه وأمره ومشيّته الحادثة من غير وجوب، وكذلك إبقاؤه وإغناؤه. ثمّ إنه تعالى عبّن ما أراد خلقه إلى يوم القيامة بمشيته وإرادته الغير الأزلية وتقديره وقضائه . وكتب جميع ذلك قبل الخلق، وجعل علم ذلك الكتاب عند رسوله وخلفائه . وحيث أنَّ ذلك كله كان برأيه وأمره من غير وجوب يكون له الأمر والرأي في إنفاذ ما أراد وقدر وقضي، أو تغييره وتبديله ومحوه وإثباته على ما يشاء قبل كيانه الخارجي، ولذلك كان خلفاؤه يقولون: لولا آية في كتاب الله لأخبرناكم بما يكون إلى يوم القيامة وهي قوله : ﴿بَمْحُوا أَلْنَهُ مَا يَشَآهُ وَيُثْبِتُ ﴾. نعم، لو كان منشأ البداء والرأي، الجهل بعواقب الأمور كما هو الغالب في المخلوق كان ذلك نقصاً، وربنا العلى القدوس منزه عنه، ولذلك صرحوا بأن البداء ليس عن جهل ومن زعم ذلك فابرؤوا منه، بخلاف ما إذا كان لمصالح أخرى كإظهار كمال ذاته وأنه به يتم اطلاق فاعليته وقدرته، ولا يحتاج في فعله إلى علة بها تتم فاعليته، وإيضاح عدم انحصار طريق الصلاح عليه أيضاً لكون أفعاله بين العدل والفضل من غير تعين شيء منهما، فيعرف الخلق ذلك الكمال فيرجون رحمته وفضله، ويخافون عدله وعقابه، ولا يتخطوا عن سبيل طاعته، ويدعونه فيزيدهم من فضله، وغير ذلك من المصالح فلا محذور فيه، بل هو كمال لا بدّ من ثبوته له تعالى، فالبداء بمعنى الرأي والأمر والتغيير والتبديل والتقديم والتأخير ظهور لهذا الكمال ولا يلزم جهل أو تغيير في ذاته تعالى . فمن أراد مزيد بيان في ذلك فليراجع إلى ما حرره الأستاذ المحقق المدقق العالم بالعلوم الإلهية، والكامل بالمعارف الربانية محيي معالم الدين وماحي آثار المفسدين، وحيد عصره وفريد دهره آية الله العظمي مولانا آقا ميرزا مهدي إصفهاني زاد الله في علوّ درجاته وألحقنا الله به مع محمّد وآله الطيبين في الدرجات الرفيعة، فإنه قدّس سرّه أوضح ذلك كله مع سائر المعارف الإلهية في كتابه الشريف وجامعه المنيف الموسوم بمعارف القرآن وحقَّ له ذلك الاسم، وفصَّل لها الأدلة العقلية من الآيات المباركات والروايات المتواترات. [مستدرك السفينة ج ١ لغة «بده»]. المحصّل حاكياً عن سليمان بن جرير أن الأئمّة الرافضة وضعوا القول بالبداء لشيعتهم فإذا قالوا : إنه سيكون لهم أمر وشوكة ثمَّ لا يكون الأمر على ما أخبروه قالوا : بدا لله تعالى فيه، وأعجب منه أنَّه أجاب المحقّق الطوسيّ <sub>كظلله</sub> في نقد المحصّل عن ذلك – لعدم إحاطته كثيراً بالأخبار – : بأنّهم لا يقولون بالبداء، وإنّما القول به ما كان إلا في رواية رووها عن جعفر الصادق عليني أنّه جعل إسماعيل القائم مقامه بعده فظهر من إسماعيل ما لم يرتضه منه فجعل القائم مقامه موسى عليني، فسئل عن ذلك فقال : بدا لله في إسماعيل، وهذه رواية وعندهم أنَّ خبر الواحد لا يوجب علماً ولا عملاً انتهى.

فانظر إلى هذا المعاند كيف أعمت العصبية عينه حيث نسب إلى أئمة الدين الذين لم يختلف مخالف ولا مؤالف في فضلهم وعلمهم وورعهم وكونهم أتقى الناس وأعلاهم شاناً ورفعة الكذب والحيلة والخديعة، ولم يعلم أنَّ مثل هذه الألفاظ المجازية الموهمة لبعض المعاني الباطلة قد وردت في القرآن الكريم وأخبار الطرفين كقوله تعالى : فَاللَّهُ يَسَتَهْزِئُ بِرَمْ ﴾ فومَكَرُ ألَّهُ ﴾، و في تبلوكُم كه، و في تقارُكُ ها و فيدُ ألَّو هو أن م فومَكَرُ ألَهُ هم، و في تبلوكُم هم، و في تقارُكُ ها و فيد ألَّو هو ألى غير ذلك مما لا يحصى، وقد ورد في أخبارهم ما يدل على البداء بالمعنى الذي قالت به الشيعة أكثر مما ورد في أخبارنا، كخبر دعاء النبي على البداء بالمعنى الذي قالت به نبينا وآله وعليه السلام، وأنَّ الصدقة والدعاء يغيّران القضاء وغير ذلك . وقال ابن الأثير في النهاية : في حديث الأقرع والأبرص والأعمى : بدا لله يَتَوَتَكُم أن يتنهم بذلك، وهو معنى البداء ههنا لأن القضاء سابق والبداء استصواب شيء علم بعد أن لم يعلم، وذلك على النه غير جائز انتهى إلى المعنى الأثير في على المعنى الذي قال به المعنى على

وقد دلّت الآية على الأجلين وفسّرهما أخيراً بما عرفت، وقد قال تعالى : ﴿يَمْحُواْ ٱللَّهُ مَا يَشَاَهُ وَيُنَبِئُ وَبِمَندَهُ أَمُّ ٱلۡحَكِتَٰبِ ﴾وقال هذا الناصبيّ في تفسيرها : في هذه الآية قولان :

الأول: أنّها عامّةٌ في كلّ شيء كما يقتضيه ظاهر اللّفظ قالوا: إن الله يمحو من الرزق ويزيد فيه، وكذا القول في الأجل والسعادة والشقاوة والإيمان والكفر، وهو مذهب عمرو بن مسعود، ورواه جابر عن رسول الله ﷺ.

والثاني : أنّها خاصّةٌ في بعض الأشياء دون البعض ففيها وجوه : الأوّل : أنَّ المراد من المحو والإثبات نسخ الحكم المتقدّم وإثبات حكم آخر بدلاً عن الأوّل . الثاني : أنَّه تعالى يمحو من ديوان الحفظة ما ليس بحسنة ولا سيّئة، لأنّهم مأمورون بكتبة كلّ قول وفعل ويثبت غيره . الثالث : أنّه تعالى أراد بالمحو أنّ من أذنب أثبت ذلك الذنب في ديوانه ، فإذا تاب عنه محا عن ديوانه . الرابع : يمحو الله ما يشاء وهو من جاء أجله ، ويدع من لم يجئ أجله ويثبته . الخامس : أنّه تعالى يثبت في أوّل السنة فإذا مضت السنة محيت واثبت كتاب آخر للمستقبل . أنه في الأرزاق والمحن والمصائب يثبتها في الكتاب ثمَّ يزيلها بالدعاء والصدقة، وفيه حتَّ على الانقطاع إلى الله تعالى. التاسع: تغيّر أحوال العبد فما مضى منها فهو المحو، وما حضر وحصل فهو الإثبات. العاشر: يزيل ما يشاء من حكمه لا يطلع على غيبه أحد فهو المتفرّد بالحكم كما يشاء، وهو المستقلُّ بالإيجاد والإعدام والإحياء والإماتة والإغناء والإفقار بحيث لا يطلع على تلك الغيوب أحد من خلقه.

واعلم أنَّ هذا الباب فيه مجالٌ عظيمٌ فإن قال قائل : ألستم تزعمون أنَّ المقادير سابقة قد جفّ بها القلم فكيف يستقيم مع هذا المعنى المحو والإثبات؟ قلنا : ذلك المحو والإثبات أيضاً ممّا قد جفَّ به القلم فلا يمحو إلاّ ما سبق في علمه وقضائه محوه، ثمَّ قال : قالت الرافضة : البداء جائز على الله تعالى وهو أن يعتقد شيئاً ثمَّ يظهر له أنَّ الأمر بخلاف ما اعتقده، وتمسّكوا فيه بقوله تعالى : ﴿ يَمَحُوا اللَّهُ مَا يَشَامُ التهى كلامه لعنه الله لعنه الله ال

ولا أدري من أين أخذ هذا القول الذي افترى عليهم مع أنَّ كتب الإماميّة المتقدّمين عليه كالصدوق والمفيد والشيخ والمرتضى وغيرهم رضوان الله عليهم مشحونة بالتبرّي عن ذلك، ولا يقولون إلاّ ببعض ما ذكره سابقاً أو بما هو أصوب منها كما ستعرف، والعجب أنّهم في أكثر الموارد ينسبون إلى الربّ تعالى ما لا يليق به، والإماميّة قدّس الله أسرارهم يبالغون في تنزيهه تعالى ويفحمونهم بالحجج البالغة، ولمّا لم يظفروا في عقائدهم بما يوجب نقصاً يباهتونهم ويفترون عليهم بأمثال تلك الأقاويل الفاسدة، وهل البهتان والافتراء إلا دأب العاجزين؟ ولو فرض أن بعضاً من الجهلة المنتحلين للتشيّع قال بذلك فالإماميّة يتبرّؤون منه ومن قوله كما يتبرّؤون من هذا الناصبيّ وأمثاله وأقاويلهم الفاسدة.

فأمًا ما قيل في توجيه البداء فقد عرفت ما ذكره الصدوق والشيخ قدّس الله روحهما في ذلك وقد قيل فيه وجوه أخر :

الأول: ما ذكره السيّد الداماد قدّس الله روحه في نبراس الضياء حيث قال: البداء منزلته في التكوين منزلة النسخ في التشريع، فما في الأمر التشريعيّ والأحكام التكليفيّة نسخ فهو في الأمر التكوينيّ والمكوّنات الزمانيّة بداء فالنسخ كأنّه بداء تشريعيّ، والبداء كأنّه نسخ تكوينيّ، ولا بداء في القضاء ولا بالنسبة إلى جناب القدس الحقّ، والمفارقات المحضة من ملائكته القدسيّة، وفي متن الدهر الّذي هو ظرف مطلق الحصول القارّ والثبات البات ووعاء عالم الوجود كلّه، وإنّما البداء في القدر وفي امتداد الزمان الّذي هو أفق التفضي والتجدّد، وظرف التدريج والتعاقب، وبالنسبة إلى الكائنات الزمانيّة ومن في عالم الزمان والمكان وظرف التدريج والتعاقب، وبالنسبة إلى الكائنات الزمانية ومن في عالم الزمان والمكان المتمراره لا رفعه وارتفاعه من وعاء الواقع فكذا حقيقة البداء عند الفحص البالغ انبتات استمرار الأمر التكوينيّ، وانتهاء اتّصال الإفاضة، ومرجعه إلى تحديد زمان الكون وتخصيص وقت الإفاضة لا أنّه ارتفاع المعلول الكائن عن وقت كونه وبطلانه في حدّ حصوله. انتهى.

الثاني : ما ذكره بعض الأفاضل في شرحه على الكافي وتبعه غيره من معاصرينا ، وهو أنَّ القوى المنطبعة الفلكيّة لم تحط بتفاصيل ما سيقع من الأمور دفعة واحدة لعدم تناهي تلك الأمور بل إنّما ينتقش فيها الحوادث شيئاً فشيئاً وجملة فجملة، مع أسبابها وعللها على نهج مستمر ونظام مستقر فإنَّ ما يحدث في عالم الكون والفساد فإنَّما هو من لوازم حركات الأفلاك المسخّرة لله تعالى ونتائج بركاتها فهي تعلم أنَّه كلَّما كان كذا كان كذا، فمهما حصل لها العلم بأسباب حدوث أمر ما في هذا العالم حكمت بوقوعه فيه فينتقش فيها ذلك الحكم، وربّما تأخّر بعض الأسباب الموجب لوقوع الحادث على خلاف ما يوجبه بقيّة الأسباب لولا ذلك السبب، ولم يحصل لها العلم بذلك بعد لعدم اطِّلاعها على سبب ذلك السبب، ثمَّ لمَّا جاء أوانه واطلعت عليه حكمت بخلاف الحكم الأؤل فيمحى عنها نقش الحكم السابق ويثبت الحكم الآخر، مثلاً لمّا حصل لها العلم بموت زيد بمرض كذا لأسباب تقتضي ذلك ولم يحصل لها العلم بتصدّقه الّذي سيأتي به قبل ذلك الوقت لعدم اطّلاعها على أسباب التصدُّق بعد ثمَّ علمت به وكان موته بتلك الأسباب مشروطاً بأن لا يتصدّق فتحكم أوّلاً بالموت وثانياً بالبرء، وإذا كانت الأسباب لوقوع أمر ولا وقوعه متكافئة ولم يحصل لها العلم برجحان أحدهما بعد لعدم مجيء أوان سبب ذلك الرجحان بعد كان لها التردّد في وقوع ذلك الأمر ولا قوعه فينتقش فيها الوقوع تارة واللاوقوع أخرى فهذا هو السبب في البداء والمحو والإثبات والتردد وأمثال ذلك في أمور العالم فإذا اتّصلت بتلك القوى نفس النبيّ أو الإمام عليهما الصلاة والسلام وقرأ فيها بعض تلك الأمور فله أن يخبر بما رآه بعين قلبه، أو شاهده بنور بصيرته، أو سمع بأذن قلبه، وأمَّا نسبة ذلك كلَّه إلى الله تعالى فلأنَّ كلَّ ما يجري في العالم الملكوتي إنَّما يجري بإرادة الله تعالى بل فعلهم بعينه فعل الله سبحانه حيث إنَّهم لا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون إذ لا داعي لهم على الفعل إلا إرادة الله بَمْحَصَّلْ الستهلاك إرادتهم في إرادته تعالى، ومثلهم كمثل الحواسّ للإنسان كلّما همَّ بأمر محسوس امتثلت الحواسَّ لما همَّ به فكلِّ كتابة تكون في هذه الألواح والصحف فهو أيضاً مكتوب لله بمجمَّع بعد قضائه السابق المكتوب بقلمه الأوَّل فيصح أن يوصف الله بمَحْتَك نفسه بأمثال ذلك بهذا الاعتبار، وإن كان مثل هذه الأمور يشعر بالتغيّر والسنوح، وهو سبحانه منزّه عنه، فإنَّ كلِّ ما وجد فهو غير خارج عن عالم ربوبيَّته.

الثالث: ما ذكره بعض المحقّقين حيث قال: تحقيق القول في البداء أنّ الأمور كلّها عامّها وخاصّها، ومطلقها ومقيّدها، وناسخها ومنسوخها، ومفرداتها ومركّباتها، وإخباراتها وإنشاءاتها، بحيث لا يشذّ عنها شيء منتقشة في اللّوح، والفائض منه على الملائكة والنفوس العلويّة والنفوس السفليّة قد يكون الأمر العامّ المطلق أو المنسوخ حسب ما تقتضيه الحكمة الكاملة من الفيضان في ذلك الوقت، ويتأخّر المبيّن إلى وقت تقتضي الحكمة فيضانه فيه، وهذه النفوس العلويّة وما يشبهها يعبّر عنها بكتاب المحو والإثبات، والبداء عبارة عن هذا التغيير في ذلك الكتاب.

الرابع: ما ذكره السيّد المرتضى رضوان الله عليه في جواب مسائل أهل الري وهو أنّه قال: المراد بالبداء النسخ، وادّعى أنّه ليس بخارج عن معناه اللّغويّ.

**أقول:** هذا ما قيل في هذا الباب وقد قيل فيه وجوه أخر لا طائل في إيرادها ، والوجوه الّتي أوردناها بعضها بمعزل عن معنى البداء وبينهما كما بين الأرض والسماء، وبعضها مبنيّة على مقدّمات لم تثبت في الدين بل ادّعى على خلافها إجماع المسلمين ، وكلّها يشتمل على تأويل نصوص كثيرة بلا ضرورة تدعو إليه ، وتفصيل القول في كلّ منها يفضي إلى الإطناب ، ولنذكر ما ظهر لنا من الآيات والأخبار بحيث تدلّ عليه النصوص الصريحة وتأبى عنه العقول الصحيحة .

فنقول – وبالله التوفيق – : إنّهم عنت إنّما بالغوا في البداء ردّاً على اليهود الذين يقولون : إنّ الله قد فرغ من الأمر وعلى النظام، وبعض المعتزلة الذين يقولون : إنّ الله خلق الموجودات دفعة واحدة على ما هي عليه الآن معادن ونباتاً وحيواناً وإنساناً، ولم يتقدّم خلق آدم على خلق أولاده، والتقدّم إنّما يقع في ظهورها لا في حدوثها ووجودها، وإنّما أخذوا هذه المقالة من أصحاب الكمون والظهور من الفلاسفة، وعلى بعض الفلاسفة القائلين بالعقول والنفوس الفلكيّة، وبأنّ الله تعالى لم يؤثر حقيقة إلا في العقل الأول فهم يعزلونه تعالى عن ملكه، وينسبون الحوادث إلى هؤلاء، فنفوا علي ذلك وأثبتوا أنّه تعالى كلّ يوم في شأن من إعدام شيء وإحداث آخر، وإماتة شخص وإحياء آخر إلى غير ذلك، لئلاً يترك في شأن من إعدام شيء وإحداث آخر، وإماتة شخص وإحياء آخر إلى غير ذلك، لئلاً يترك وعباد التضرّع إلى الله ومسألته وطاعته والتقرّب إليه بما يصلح أمور دنياهم وعقباهم، وليرجوا عند التصدّق على الفقراء وصلة الأرحام وبرّ الوالدين والمعروف والإحسان ما وعدوا عليه من طول العمر وزيادة الرزق وغير ذلك.

ثمّ اعلم أنَّ الآيات والأخبار تدلّ على أنَّ الله خلق لوحين أثبت فيهما ما يحدث من الكاتنات:

أحدهما اللّوح المحفوظ الّذي لا تغّير فيه أصلاً وهو مطابق لعلمه تعالى. والآخر لوح المحو والإثبات فيثبت فيه شيئاً ثمّ يمحوه لحكم كثيرة لا تخفى على أولي الألباب، مثلاً يكتب فيه أنَّ عمر زيد خمسون سنة، ومعناه أنّ مقتضى الحكمة أن يكون عمره كذا إذا لم يفعل ما يقتضي طوله أو قصره فإذا وصل الرحم مثلاً يمحى الخمسون ويكتب مكانه ستّون، وإذا قطعها يكتب مكانه أربعون، وفي اللّوح المحفوظ أنّه يصل وعمره ستّون كما أنَّ الطبيب شرب سمّاً ومات أو قتله إنسان فنقص من ذلك، أو استعمل دواءاً قوي مزاجه به فزاد عليه لم يخالف قول الطبيب، والتغيير الواقع في هذا اللوح مسمّى بالبداء إمّا لأنّه مشبّه به كما في سائر ما يطلق عليه تعالى من الابتلاء والاستهزاء والسخرية وأمثالها، أو لأنّه يظهر للملائكة أو للخلق إذا أخبروا بالأوَّل خلاف ما علموا أوّلاً، وأيّ استبعاد في تحقّق هذين اللّوحين وأيّة استحالة في هذا المحو والإثبات حتّى يحتاج إلى التأويل والتكلّف وإن لم تظهر الحكمة فيه لنا لعجز عقولنا عن الإحاطة بها مع أنَّ الحكم فيه ظاهرة:

منها أن يظهر للملائكة الكاتبين في اللّوح والمطّلعين عليه لطفه تعالى بعباده وإيصالهم في الدنيا إلى ما يستحقّونه فيزدادوا به معرفة .

ومنها أن يعلم بإخبار الرسل والحجج عليهم الصلاة والسلام أنّ لأعمالهم الحسنة مثل هذه التأثيرات في صلاح أمورهم، ولأعمالهم السيّئة تأثيراً في فسادها فيكون داعياً لهم إلى الخيرات صارفاً لهم عن السيّئات فظهر أنّ لهذا اللّوح تقدَّماً على اللّوح المحفوظ من جهة لصيرورته سبباً لحصول بعض الأعمال فبذلك انتقش في اللّوح المحفوظ حصوله فلا يتوهّم أنّه بعدما كتب في هذا اللّوح حصوله لا فائدة في المحو والإثبات.

ومنها أنّه إذا أخبر الأنبياء والأوصياء أحياناً من كتاب المحو والإثبات ثمّ أخبروا بخلافه يلزمهم الإذعان به، ويكون ذلك تشديداً للتكليف عليهم، تسبيباً لمزيد الأجر لهم كما في سائر ما يبتلي الله عباده منه من التكاليف الشاقّة وإيراد الأمور الّتي تعجز أكثر العقول عن الإحاطة بها، وبها يمتاز المسلمون الّذين فازوا بدرجات اليقين عن الضعفاء الّذين ليس لهم قدم راسخ في الدين.

ومنها أن يكون هذه الأخبار تسلية من المؤمنين المنتظرين لفرج أولياء ألله وغلبة الحق وأهله كما روى في قصّة نوح على نبيّنا وآله وعليه السلام حين أخبر بهلاك القوم ثمّ أخّر ذلك مراراً، وكما روي في فرج أهل البيت عليميًا وغلبتهم، لأنّهم عليميًا لو كانوا أخبروا الشيعة في أوّل ابتلائهم باستيلاء المخالفين وشدّة محنتهم أنّه ليس فرجهم إلاّ بعد ألف سنة ليئسوا ورجعوا عن الدين . ولكنّهم أخبروا شيعتهم بتعجيل الفرج، وربّما أخبروهم بانّه يمكن أن يحصل الفرج في بعض الأزمنة القريبة ليثبتوا على الدين ويثابوا بانتظار الفرج كما مرّ في خبر أمير المؤمنين صلوات الله عليه .

وروى الكلينيّ عن محمّد بن يحيى، وأحمد بن إدريس، عن محمّد بن أحمد، عن السيّاريّ عن الحسن بن عليّ بن يقطين، عن أخيه الحسين، عن أبيه عليّ بن يقطين قال: قال لي أبو الحسن ﷺ: الشيعة تربّى بالأمانيّ منذ مائتي سنة؛ قال: وقال يقطين لابنه عليّ بن يقطين: ما بالنا قيل لنا فكان، وقيل لكم فلم يكن؟ قال: فقال له عليّّ: إنّ الّذي قيل لنا ولكم كان من مخرج واحد غير أنّ أمركم حضر فاعطيتم محضة فكان كما قيل لكم، وأنّ أمرنا لم يحضر فعلّلنا بالأمانيّ، فلو قيل لنا : إنّ هذا الأمر لا يكون إلاّ إلى ماتتي سنة أو ثلاث مائة سنة لقست القلوب، ولرجع عامّة الناس عن الإسلام، ولكن قالوا : ما أسرعه وما أقربه تأليفاً لقلوب الناس وتقريباً للفرج<sup>(۱)</sup>. وقوله : قيل لنا أي في خلافة العبّاسيّة – وكان من شيعتهم – أوفي دولة آل يقطين . وقيل لكم أي في أمر القائم وظهور فرج الشيعة .

وروى أيضاً عن الحسين بن محمد، عن معلّى بن محمّد، عن الحسن بن عليّ الخزّاز، عن عبد الكريم بن عمرو الخثعميّ، عن الفضيل بن يسار، عن أبي جعفو عليه قال قلت: لهذا الأمر وقت؟ فقال: كذب الوقّاتون، كذب الوقّاتون، كذب الوقّاتون، إن موسى – على نبينا وآله وعليه السلام – لما خرج وافداً إلى ربّه واعدهم ثلاثين يوماً فلما زاد الله إلى الثلاثين عشراً قال قومه: قد أخلفنا موسى فصنعوا ما صنعوا، فإذا حدّثناكم الحديث فجاء على ما حدّثناكم فقولوا: صدق الله، وإذا حدّثناكم الحديث فجاء على خلف فلما تروين إلى الثلاثين

وسيأتي كثير من الأخبار في ذلك في كتاب النبوّة لا سيّما في أبواب قصص نوح وموسى وشعيا على نبيّنا وآله وعليهم السلام، وسيأتي أيضاً في كتاب الغيبة، فإخبارهم عَلَيْتَنْبِرْ بِما يظهر خلافه ظاهراً من قبيل المجملات والمتشابهات الّتي تصدر عنهم بمقتضى الحكم ثمّ يصدر عنهم بعد ذلك تفسيرها وبيانها، وقولهم: يقع الأمر الفلاني في وقت كذا معناه إن كان كذا، أو إن لم يقع الأمر الفلانيّ الّذي ينافيه، وإن لم يذكروا الشرط كما قالوا في النسخ قبل الفعل، وقد أوضحناه في باب ذبح إسماعيل على نبيّنا وآله وعليه السلام، فمعنى قولهم عظيمًا عبد الله بمثل البداء : أنَّ الإيمان بالبداء من أعظم العبادات القلبيَّة لصعوبته ومعارضته الوساوس الشيطانيَّة فيه، ولكونه إقراراً بأنَّ له الخلق والأمر، وهذا كمال التوحيد، أو المعنى أنَّه من أعظم الأسباب والدواعي لعبادة الربِّ تعالى كما عرفت. وكذا قولهم ﷺ: ما عظّم الله بمثل البداء يحتمل الوجهين وإن كان الأوّل فيه أظهر . وأمّا قول الصادق عَلِيَهُمْ: لو علم الناس ما في القول بالبداء من الأجر ما فتروا عن الكلام فيه فلما مر أيضاً من أنَّ أكثر مصالح العباد موقوفة على القول بالبداء إذ لو اعتقدوا أنَّ كلَّ ما قدَّر في الأزل فلا بدّ من وقوعه حتماً لما دعوا الله في شيء من مطالبهم، وما تضرّعوا إليه، وما استكانوا لديه، ولا خافوا منه ولا رجعوا إليه، إلى غير ذلك ممّا قد أومأنا إليه. وأمّا أنَّ هذه الأمور من جملة الأسباب المقدّرة في الأزل أن يقع الأمر بها لا بدونها فممّا لا يصل إليه عقول أكثر الخلق فظهر أنَّ هذا اللُّوح وعلمهم بما يقع فيه من المحو والإثبات أصلح لهم من کل شيء .

- اصول الكافي، ص ٢١٨ باب كراهية التوقيت ح ٦ وفيه: فأعطيتم محضة...
  - (٢) اصول الكافي، ص ٢١٨ باب كراهية التوقيت ح ٥.

بقي ههنا إشكال آخر وهو أنّه يظهر من كثير من الأخبار المتقدِّمة أنّ البداء لا يقع فيما يصل علمه إلى الأنبياء والأثمّة عليهم الصلاة والسلام، ويظهر من كثير منها وقوع البداء فيما وصل إليهم أيضاً، ويمكن الجمع بينها بوجوه:

الأول: أن يكون المراد بالأخبار الأوّلة عدم وقوع البداء فيما وصل إليهم على سبيل التبليغ بأن يؤمروا بتبليغه ليكون إخبارهم بها من قبل أنفسهم لا على وجه التبليغ.

الثاني: أن يكون المراد بالأوّلة الوحي ويكون ما يخبرون به من جهة الإلهام واطّلاع نفوسهم على الصحف السماويّة، وهذا قريب من الأوّل.

الثالث: أن تكون الأوّلة محمولة على الغالب فلا ينافي ما وقع على سبيل الندرة. الرابع: ما أشار إليه الشيخ قدس الله روحه من أن المراد بالأخبار الأوّلة عدم وصول الخبر إليهم وإخبارهم على سبيل الحتم فيكون إخبارهم على قسمين: أحدهما ما أوحي إليهم أنّه من الأمور المحتومة فهم يخبرون كذلك ولا بداء فيه وثانيهما ما يوحى إليهم لا على هذا الوجه فهم يخبرون كذلك، وربّما أشعروا أيضاً باحتمال وقوع البداء فيه كما قال أمير المؤمنين غليبية بعد الإخبار بالسبعين: ويمحو الله ما يشاء وهذا وجه قريب.

المخامس: أن يكون المراد بالأخبار الأوّلة أنّهم لا يخبرون بشيء لا يظهر وجه الحكمة فيه على الخلق لئلا يوجب تكذيبهم، بل لو أخبروا بشيء من ذلك يظهر وجه الصدق فيما أخبروا به، كخبر عيسى على نبيّنا وآله وعليه السلام، والنبيّ يَنْكَ حيث ظهرت الحيّة دالَّة على صدق مقالهما . وسيأتي بعض القول في ذلك في باب ليلة القدر، وسيأتي بعض أخبار البداء في باب القضاء، وإيفاء حقّ الكلام في هذه المسألة يقتضي رسالة مفردة والله الموفق .

## ٤ - باب القدرة والإرادة

الآيات: البقرة ٢٦، ﴿قَالَ أَعَلَمُ أَنَّ اللَّهَ عَلَىٰ صُحَلِ شَيْءٍ قَدِيرُ ﴾ ٢٥٩». آل عمران ٣٦، ﴿وَاللَّهُ عَلَى حُمَلَ شَتَءٍ قَدِيرُ ٢٩ و١٨٩». وقال: ﴿إِنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِ شَيْءٍ قَدِيرُ ١٦٥٩. النساء ٢٤، ﴿إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴾ ٢٥١. وقال تعالى: ﴿إِن يَشَأَ يُذْهِبْحُمُ أَيُّهَا النَّاسُ وَيَأْتِ بِتَاخِينُ وَكَانَ اللَّهُ عَلَىٰ ذَلِكَ قَدِيرًا ﴾ ٢٩٣٠.

وقال تعالى: ﴿ فَإِنَّ اللَّهَ كَانَ عَفُوًّا فَلِدِرًّا ﴾ ١٤٩٠.

المائدة (٥): ﴿إِنَّ اللَّهَ يَعَكُّمُ مَا يُرِيدُهُ (١).

**التوبة «٩»: ﴿**فَلَا تُمْجِبْكَ أَمْوَلُهُمْ وَلَا أَوْلَنَدُهُمْ إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُعَذِّبُهُم بِهَا فِي الْحَيَنُوةِ الدُّنْيَا وَتَزْهَنَ أَنْنُسُهُمْ وَهُمْ كَنِفِرُونَ ﴾ «٥٥».

هود (١١، ﴿ إِنَّ اللَّهِ مَرْجِئُكُمْ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَلِيرُ ﴾ ٤٧.

**إبراهيم ١٤٥، ﴿**أَلَمَ تَرَ أَنَ ٱللَّهَ خَلَقَ السَّمَنَوَنِ وَٱلْأَرْضَ بِٱلْحَقِّ إِن يَشَأْ يُذْهِبْكُمْ وَيَأْتِ بِخَلْقِ جَدِيدِ وَمَا ذَلِكَ عَلَ ٱللَّهِ بِعَزِيزِ﴾ ١٩٩ و٢٠٠.

النحل (١٦» ﴿ إِنَّمَا قُوْلُنَا لِشَيْ وَإِذَا أَرَدْنَهُ أَن نَقُولَ لَهُ كُن فَيَكُونُ ٢٠٠٠.

الكهف د ١٨ ، ﴿ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ مُقْدَدِرًا ٢ ، ٢٤٥٠.

**الحج: ﴿**إِنَّ أَنَّلَهُ يَفْعَلُ مَا يُرِيدُ﴾ «١٤». وقال تعالى: ﴿وَأَنَّ أَنَّلَهُ يَهْدِى مَن يُرِيدُ﴾ «١٦». **النور «٢٤»: ﴿**يَعَلَقُ ٱللَّهُ مَا يَشَاَةُ إِنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ حَصُلِ شَيْءٍ قَدِيرُ ٩٤».

**الأحزاب «٣٣»: ﴿قُلْ** مَن ذَا ٱلَّذِى يَعْصِمُكُمْ مِّنَ ٱللَّهِ إِنَّ أَرَادَ بِكُمْ سُوَمَّا أَوْ أَرَادَ بِكُرْ رَحْمَةً وَلَا يَجِدُونَ لَمُهُمْ قِن دُونِ ٱللَّهِ وَلِيَّا وَلَا نَصِبُرًا﴾ «١٧». وقال تعالى : ﴿وَكَانَ ٱللَّهُ فَوِيَّا عَزِيزَاً﴾ «٢٥» وقال تعالى : ﴿وَكَانَ ٱللَّهُ عَلَى حُمَّلِ شَقَءٍ قَدِيرًا﴾ «٢٧».

فاطر: ﴿ إِن يَشَأْ يُذَهِبْكُمْ وَيَأْتِ بِحَلْقٍ جَدِيدٍ وَمَا ذَلِكَ عَلَ ٱللَّهِ بِعَزِيزٍ﴾ ١٦١ و١٧، وقال تعالى : ﴿وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُعْجِزَهُ مِن شَىْءٍ فِي ٱلسَّمَنَوَتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ ۚ إِنَّـهُمْ كَانَ عَلِيمًا قَدِيرًا﴾ ٤٤٥.

يس «٣٦»: ﴿ أَوَلَيْسَ ٱلَّذِى خَلَقَ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ بِقَندِرٍ عَلَىٰٓ أَن يَخْلُقَ مِثْلَهُمْ بَلَى وَهُوَ ٱلْحَلَّقُ ٱلْعَلِيمُ إِنَّمَآ أَمْرُمُۥ إِذَآ أَرَادَ شَيْحًا أَن يَقُولَ لَمُ كُن فَيسَكُونُ﴾ «٨١ و٨٢.

الفتح (28، ﴿ وَأَخْرَىٰ لَمَ نَفَدِرُوا عَلَيْهَا فَدَ أَحَاطَ ٱللَّهُ بِهَمَا وَكَانَ ٱللَّهُ عَلَىٰ كُلِ شَيْءٍ قَدِيرًا ﴾ (٢١، . القمر (02، ﴿ وَمَا أَمْرُنَا إِلَّا وَحِدَةٌ كَلَمْتِهِ بِٱلْبَصَرِ ﴾ (٥٠٠).

المعارج «٧٠» ﴿ كَلَاً ۖ إِنَّا خَلَقْنَنَهُم مِمَّا يَعْلَمُونَ فَلَا أَفْيِمُ بِرَبِ ٱلْمَشَرِقِ وَٱلْغَزِبِ إِنَّا لَقَندِرُونَ عَلَى أَن نُبَدِّلَ خَيْرًا مِنْثُمُ وَمَا خَتُنُ بِمَسْبُوتِينَ﴾ «٣٩–٤١.

الحين ٢٢٥، ﴿وَأَنَّا ظَنَنَآ أَن لَن نُعْجِزَ آللَهُ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَن نُعْجِزَهُ هَرَبًا﴾ ٢١٣.

ا **ـ يد، لي:** ابن مسرور، عن ابن عامر، عن عمّه، عن ابن محبوب، عن مقاتل بن سليمان، عن أبي عبد الله غليظة فناجى ربّه بَحْرَيْلُنَّ ، قال يا ربّ أرني خزائنك قال: يا موسى إنّما خزائني إذا أردت شيئاً أن أقول له كن فيكون<sup>(۱)</sup>.

٢ - ٤، ماجيلويه، عن محمّد العطّار، عن الأشعريّ، عن أحمد بن محمّد، عن ابن معروف، عن ابن معرّد، عن جمّد، عن ابن معروف، عن ابن مهزيار، عن حكم بن بهلول، عن إسماعيل بن همّام، عن ابن أذينة، عن أبان بن أبي عيّاش، عن سليم بن قيس الهلاليّ قال: سمعت عليّاً عليّاً علي يقول لأبي الطفيل عامر بن واثلة الكنانيّ : يا أبا الطفيل العلم علمان : علم لا يسع الناس إلّا النظر فيه وهو صبغة الإسلام، وعلم يسع الناس ترك النظر فيه وهو قدرة الله تَتَرَيَّكُ (٢).

**بيان:** صبغة الإسلام هي العلوم الّتي يوجب العلم بها الدخول في دين الإسلام والتلوّن

(۱) التوحيد، ص ۱۳۳ باب ۹ ح ۱۷. (۲) الخصال، ص ٤١ باب ۲ ح ۳۰.

بلونه من توحيد الواجب تعالى، وتنزيهه عن النقائص وسائر ما يعدُّ من أصول المذهب. وأمّا قوله: وهو قدرة الله تعالى فلعلّ المراد بها التفكّر في قضاء الله وقدره كما نهي في أخبار أُخر عن التفكّر فيها، ويحتمل أن يكون المراد التفكّر في كيفيّة القدرة، ويشكل بأنّ التفكّر في كيفيّة سائر الصفات منهيَّ عنه فلا يختصّ بالقدرة.

٣ - ٤، السناني، عن محمد الأسدي، عن البرمكي، عن الحسين بن الحسن، عن محمد ابن عيسى، عن محمد ابن عيسى، عن محمد ابن عرفة قال: قلت للرضا على الله الأشياء بالقدرة أم بغير القدرة؟ فقال على الله الأشياء بالقدرة أم بغير القدرة؟ فقال على الله الأشياء بالقدرة أل بغير القدرة؟ فقال على الأشياء بالقدرة؟ أن يكون خلق الأشياء بالقدرة لأنك إذا قلت: خلق الأشياء بالقدرة؟ وإذا بالقدرة فكان المحمد بن عرفة قال عيره، وجعلتها آلة له بها خلق الأشياء وهذا شرك؟ وإذا بالقدرة فكان على الأشياء وهذا شرك وإذا بالقدرة فكأنك قد جعلت القدرة شيئاً غيره، وجعلتها آلة له بها خلق الأشياء وهذا شرك؟ وإذا قلت: خلق الأشياء بالقدرة فكأنك قد جعلت القدرة شيئاً غيره، وجعلتها آلة له بها خلق الأشياء وهذا شرك؟ وإذا قلت: خلق الأشياء وهذا شرك؟ وإذا بالقدرة فكأنك قد جعلت القدرة شيئاً غيره، وجعلتها آلة له بها خلق الأشياء وهذا شرك؟ وإذا قلت: خلق الأشياء وهذا شرك؟ وإذا والتهاد فكأنك قد جعلت القدرة شيئاً غيره، وجعلتها آلة له بها خلق الأشياء وهذا شرك؟ وإذا قلت: خلق الأشياء وهذا شرك؟ وإذا قلت: خلق الأشياء وهذا شرك؟ وإذا قلت: خلق الأشياء وهذا شرك؟ وإذا قلت تحلق الأشياء بقدرة فكأنك قد جعليا وهذا شرك؟ وإذا قلت: خلق الأشياء بقدرة فإنما تصفه آنه جعلها باقتدار عليها وقدرة؟ ولكن ليس هو بضعيف ولا عاجز ولا محتاج إلى غيره بل هو سبحانه قادر لذاته لا بالقدرة؟

**يد:** الدقّاق، عن أبي القاسم العلويّ، عن البرمكيّ مثله إلى قوله: إلى غيره. ثمّ قال الصدوقﷺ : إذا قلنا : إنّ الله لم يزل قادراً فإنّما نريد بذلك نفي العجز عنه، ولا نريد إثبات شيء معه لانّه ﷺ لم يزل واحداً لا شيء معه<sup>(٢)</sup>.

٤ - يد، ن: ابن إدريس، عن أبيه، عن محمّد بن عبد الجبّار، عن صفوان بن يحيى قال: قلت لأبي الحسن ظليمًا : أخبرني عن الإرادة من الله تُتَكَنَّكُ ومن الخلق فقال: الإرادة من المخلوق الضمير وما يبدو له بعد ذلك من الفعل، وأمّا من الله تَتَكَنَّكُ فإرادته إحداثه لا غير ذلك لأنّه لا يروّي ولا يهمّ ولا يتفكّر، وهذه الصفات منفيّة عنه، وهي من صفات الخلق فإرادة الله هي الفعل لا غير ذلك، يقول له: كن فيكون بلا لفظ ولا نطق بلسان ولا همّة ولا تفكّر، ولا كيف لذلك كما أنّه بلا كيف<sup>(٣)</sup>.

**ما:** المفيد، عن ابن قولويه، عن الكلينيّ، عن أحمد بن إدريس مثله<sup>(ع)</sup>.

**بيان:** اعلم أنَّ إرادة الله تعالى كما ذهب إليه أكثر متكلَّمي الإماميَّة هي العلم بالخير والنفع

- (۱) عيون اخبار الرضا تا ج ۱ ص ۱۰۸ باب ۱۱ ح ۷.
  - (۲) التوحيد، ص ۱۳۰ باب ۹ ح ۱۲.
- (٣) التوحيد، ص ١٤٧ باب ١١ ح ١٧ وعيون أخبار الرضا على العرب ١٠٩ باب ١١ ح ١١.
   والمراد بالارادة المحدثة أنّ الإرادة مخصّصة أحد الطرفين، فإنّ العلم والقدرة على الطرفين سواء،
   وما به يرجّح ويختار أحدهما هو الإرادة والمشيّة المخصّصة لأحد الطرفين، وهي لا يكون مثل العلم
   والقدرة بل تتحقق بالعلم والقدرة فقط، ولا يحتاج الغنيّ بذاته فيها إلى أمر خارج زائد على ذاته
   القدرة بل تتحقق بالعلم والقدرة فقط، ولا يحتاج الغنيّ بذاته فيها إلى أمر خارج زائد على ذاته
   ألقدرة بل تتحقق بالعلم والقدرة فقط، ولا يحتاج الغنيّ بذاته فيها إلى أمر خارج زائد على ذاته
   ألقدوس السبّوح القادر بالقدرة الغير المتناهية. [مستدرك السفينة ج ٤ لغة دروده].

وما هو الأصلح، ولا يثبتون فيه تعالى وراء العلم شيئاً (١)، ولعلَّ المراد بهذا الخبر وأمثاله من

 الكلام في أنَّ إرادة الله تبارك وتعالى ومشيَّته من صفات الفعل لا من صفات الذات وأنها ليست كالعلم والقدرة. قال تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَعْكُمُ مَا يُرِيدُكُ ، وقال: ﴿ إِنَّمَا قَوْلُنَا لِشَيْءٍ إِذَا أَرْذَنَهُ أَن نَفُولَ لَهُ كُن فَيَكُونُكُ ، وقال: ﴿ لَوَ أَرَدْنَا أَن نَّنْجَذَ لَمُوَا لَاتَّخَذْنُهُ مِنَ لَدُنَّا إِن كُمَّنَّا فَنِعِلِينَهُ ، وقال: ﴿ إِنَّ أَلَنَّهُ بَفْعَلُ مَا يُرِيدُهُ ، وقال: ﴿ وَأَنَّ آللَهُ يَهْدِى مَن يُرِيدُكِ ، وقال : ﴿ قُلْ مَن ذَا ٱلَّذِى يَعْصِمُكُم مِنَ ٱللَّهِ إِنَّ أَزَادَ بِكُمْ مُوَمَّا أَقَ أَزَادَ بِكُمْ رَحْمَةً ، وَقَالَ: ﴿ إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَبْعًا أَن يَقُولَ لَمُ كُن فَيَكَكُونُ ﴾ ، وقال: ﴿ يُرِيدُ أَنَّهُ بِحَكُمُ ٱلْيُسْرَ وَلَا يُرِيدُ بِحُمُ السُمْرَى ، وقال: ﴿وَمَا اللَّهُ بُرِيدُ ظُلْمَاكُ الآية، وقال: ﴿ أَوْلَتِهِكَ الَّذِينَ لَمَ تُبِرِدِ اللَّهُ أَن يُعَلِّهِـرَ قُلُوبَهُمْ ، وقال: ﴿ فَمَن يُرِدِ اللَّهُ أَن يَهْدِيَهُ يَشْنَ صَدَرَهُ الْإِسْلَنَةِ وَمَن يُرِدَ أَن يُفسِلْهُ ، وقال: ﴿ مَا أُرِيدُ مِنْهُم مِّن زِزْقِ وَمَا أُرِيدُ أَن يُطْعِمُونِ ﴾ إلى غير ذلك من الآيات المباركات. وواضح أنه لا يصحّ وضع كلمة العلم والقدرة مكان الإرادة في هذه الآيات، فهذا دليل واضح على الفرق كما نبَّه عليه الرضا عليه السلام. فلا يصحّ أن يقال: أنَّ الله يحكم ما يعلم ويقدر، ولا يصحّ أن يقال: إنما قولنا لشيء إذا علمناه وقدرناه، وإن الله يهدي من يعلم ويقدر، وإن علم وقدر بكم سوءاً، وإذا علم الله وقدر بكم سوءاً، وإذا علمنا وقدرنا أن نهلك قرية، وما الله يعلم ويقدر ظلماً وهكذا، والكلِّ بديهيِّ الفساد. فهذه حجَّة إلهيَّة على أنَّ الإرادة من صفات الفعل كالتكلم والخلق والرزق وغيرها، وليست من صفات الذات فتكون كالعلم والقدرة . وقال تعالى : ﴿ إِن يَشَأْ يُذَّهِبْكُمْ وَيَأْتِ بِخَلْقٍ جَدِيدٍ ﴾ وهو تعالى يعلم ويقدر على الإذهاب والإتيان وكيفيته ولا يشاء ذلك، فهذا دليل الفرق حيث تحقق العلم والقدرة من دون المشيَّة. وقال: ﴿ وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ لَذَهَبَ بِسَمْمِهِمْ وَأَبْسَلَرِهِمْ ، وقال: ﴿ وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ مَا فَعَلُوهُ ، وقال: ﴿ وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ لَأَمَنَ ﴾ الآية، وقال: ﴿ وَلَوْ شَآءَ رَبُّكَ لَجَعَلَ ٱلنَّاسَ أَنَهُ وَاحِدَةً﴾ ، وقال: ﴿ وَلَوْ شَكَة لَهُدَى حُتْمَ ، وقال: ﴿ وَلَوْ شِنْدَا لَرَنَعَنَّهُ بِهَا﴾ . ومن الواضحات أنه لا يصحّ أن يقال: ولو علم الله وقدر لذهب بسمعهم، وما فعلوه ولامن من في الأرض، ولجعل الناس أمَّة واحدة، ولهداكم ولرفعه، فهذا دليل الفرق. وقال تعالى : ﴿وَلَبِن شِنْنَا لَنَذْهَ بَنَّ بِٱلَّذِي أَوْحَيَّنَّا إِلَيْكَ﴾ وواضح تحقق العلم والقدرة على الإذهاب وخصوصياته ولا يشاؤه أبداً وله العلم والقدرة على التقديريات والقبائح والممتنعات من دون تحقق المشيئة والإرادة . وهكذا الكلام في قوله: ﴿وَلَوْ شِنْنَا لَبَعَثْنَا فِي حَتْلٍ قَرْبَتُو نَذِيرُ﴾ ، وقوله: ﴿ وَلَوْ شِنْنَا لَآنَيْنَا كُلَّ نَفَّيِن هُدَنِهَمَا﴾، وقُولُهُ: ﴿ فَإِن بَشَلٍ آلَةً بَغَنِيتُر عَلَى قَلْبِكُ﴾، وقوله في حق أهل جهنم: ﴿ وَلَوْ رُدُوا لَعَادُوا لِمَا نُهُوا حَنْهُ﴾ ، وقوله : ﴿ وَلِنْ نَشَاءُ لَطْمَسْنَا عَلَىٰ أَعْبَنِيهُ﴾ ، وقوله : ﴿ وَلَوْ نَشَيَاهُ لَتَسَخْنَهُمْ عَلَى مَكَانَتِهِمْ ﴾ ، وقوله : ﴿ وَلِوَ نَشَاءُ لِجَعَلْنَا مِنكُر مَّلَتِيكُهُ فِي ٱلأَرْضِ يَخْلُفُونَ ﴾ ، وقوله : ﴿ إِن لَشَأْ نُنَزِّلْ عَلَتِهم مِّنَّ ٱلتَّمَاءِ مَايَةً ﴾ الآية ، وقوله ﴿ إِن نْشَأْ غَنْسِفَ بِهِمُ ٱلأَرْضَ أَوْ نُسْقِطْ عَلَتِهِمْ كِسَفًا بِنَ ٱلسَّمَآهِ﴾ ، وقوله : ﴿وَإِن نَّشَأْ نُغْرِقْهُمَ﴾ الآية. فإن له العلم والقدرة على جزاء الشرط في هذه الآيات ولا إرادة ولا مشية له فيه . قال تعالى : ﴿ يُؤَتِّي مُلْحَكُمُ مَنْ يَشَكَآهُ﴾ ، وقال ﴿ يُؤْتِي الْجِحْكَمَةُ مَن يَشَآةٍ﴾ ، وقال : ﴿ يَغْفِرُ لِمَن يَشَآهُ وَيُعَذِّبُ مَن يَشَآهُ﴾ ، و﴿ يَفْعَلُ مَا يَشَاءُ﴾، ﴿ يُزَكِّي مَن يَشَاءُ﴾، ﴿ وَيَرْحَمُ مَن يَشَتَاءٌ﴾، ﴿ وَيَتُوبُ اللَّهُ عَلَىٰ مَن يَشَآهُ﴾، و﴿ يَبْشُط ٱلرِّذَق لِمَن بَشَآهُ﴾، و﴿ يُعَنِيلُ مَن يَشَآهُ﴾، ﴿ وَيَهْدِى مَن يَشَآهُ ﴾، و﴿ يَنصُرُ مَن يَشَآهُ ﴾ إلى غير ذلك من الآيات الكثيرة. وفي كل ذلك لا يصحّ أن يقال : يغفر لمن يعلم ويقدر ، ويعذب ويزكي ويفعل ويرحم ويتوب ويبسط ويفعل ويرحم ويتوب ويبسط ويفعل ويهدي وينصر من يعلم ويقدر . فهذا برهان واضح على أن المشية ليست=

الأخبار الدالة على حدوث الإرادة هو أنّه يكون في الإنسان قبل حدوث الفعل اعتقاد النفع فيه، ثمَّ الرويَّة، ثمَّ الهمَّة، ثمَّ انبعاث الشوق منه، ثمَّ تأكّده إلى أن يصير إجماعاً باعثاً على الفعل، وذلك كلّه إرادة فينا متوسِّطة بين ذاتنا وبين الفعل، وليس فيه تعالى بعد العلم القديم بالمصلحة من الأمور المقارنة للفعل سوى الإحداث والإيجاد، فالإحداث في الوقت الذي تقتضي المصلحة صدور الفعل فيه قائم مقام ما يحدث من الأمور في غيره تعالى، فالمعنى أنه ذاته تعالى بصفاته الذاتية الكماليَّة كافية في حدوث الحادث، من غير حاجة إلى حدوث ألم على أنه في ذاته عند حدوث الفعل.

قال بعض المحقّقين في شرح هذا الخبر: الظاهر أنَّ المراد بالإرادة مخصَّص أحد الطرفين وما به يرجّح القادر أحد مقدوريه على الآخر لا ما يطلق في مقابل الكراهة، كما يقال: يريد الصلاح والطاعة، ويكره الفساد والمعصية. وحاصل الجواب أنَّ الارادة من الخلق الضمير أي أمر يدخل خواطرهم وأذهانهم ويوجد في نفوسهم ويحلُّ فيها بعدما لم يكن فيها وكانت هي خالية عنه.

وقوله: وما يبدو لهم بعد ذلك من الفعل يحتمل أن يكون جملة معطوفة على الجملة السابقة والظرف خبراً للموصول، ويحتمل أن يكون الموصول معطوفاً على قوله: «الضمير» ويكون قوله: «من الفعل» بياناً للموصول، والمعنى على الأوّل أنَّ الإرادة من الخلق الضمير، والذي يكون لهم بعد ذلك من الفعل لا من إرادتهم، وعلى الثاني أنَّ إرادتهم مجموع ضمير يحصل في قلبهم، وما يكون لهم من الفعل المترتّب عليه، فالمقصود هنا من الفعل ما يشمل الشوق إلى المراد وما يتبعه من التحريك إليه والحركة، وأمّا الإرادة من الله فيستحيل أن يكون كذلك، فإنّه يتعالى أن يقبل شيئاً زائداً على ذاته بل إرادته المرجّحة للمراد من مراتب الإحداث لا غير ذلك إذ ليس في الغائب إلا ذاته الأحديّة ولا يتصوّر هناك كثرة المعاني ولا له بعد ذاته وما لذاته بذاته إلى الفعل فإرادة الله سبحانه من مراتب الفعل المنسوب إليه لا غير ذلك.

من صفات الذات كالعلم والقدرة بل تكون من صفات الفعل كالمتكلم والخالق والرازق والمريد والمحيي والمميت والحاكم والمنجي والمعيد والمعطي والمفني وغيرها. وقد عقد الكليني في الكافي، كتاب التوحيد باباً لذلك وقال: باب الإرادة أنها من صفات الفعل وذكر سبع روايات لذلك، ثم استدل على ذلك. والقول بالإرادة الأزلية وأنها كالعلم والقدرة نشأ في أهل الإسلام من الفلاسفة قبل الإسلام، منهم انبذقلس، وهو من أعاظمهم وكان في سنة ٣٧٥ بعد الهبوط، ألف ومانين سنة وترام المعردة أنها من حفات الفعل وذكر سبع روايات لذلك، ثم استدل على ذلك. والقول بالإرادة الأزلية وأنها كالعلم والقدرة نشأ في أهل الإسلام من الفلاسفة قبل الإسلام، منهم انبذقلس، وهو من أعاظمهم وكان في سنة ٣٧٥ بعد الهبوط، ألف وماتين سنة قبل ميلاد المسيح غليتي كما نقله في الملل والنحل وطرائق الحقائق والنامخ. ومنهم ثاليس كان قائلاً الإرادة الأزلية وكان قبل الميلاد المسيح الفي منة منهم انبذقلس، وهو من أعاظمهم وكان في العائق والنامخ. ومنهم ثاليس كان قائلاً الميلاد المسيح على منة منهم انبذقلس، وهو من أعاظمهم وكان في العائق والنامخ. ومنهم ثاليس كان قائلاً الم ميلاد المسيح على الم منة منه منهم الملل والنحل وطرائق الحقائق والنامخ. ومنهم ثاليس كان قائلاً الم ميلاد المسيح ألم منة منهم على ولمان وكان قبل الميلاد بأزيد من خمسمائة عام كما نقله في المل والنحل وطرائق الحقائق والنامخ. ومنهم ثاليس كان قائلاً النامخ. [مستدرك السفينة ج ٤ لغة دروده].

**أقول:** ويحتمل على الاحتمال الأوّل أن يكون المراد بالضمير تصوُّر الفعل، وبما يبدو لهم بعد ذلك اعتقاد النفع والشوق وغير ذلك، فقوله: «من الفعل» أي من أسباب الفعل، وقوله ﷺ : «ولا كيف لذلك» أي لا صفة حقيقيّة لقوله ذلك وإرادته كما أنه لا كيف لذاته ولا يعرف كيفيّة إرادته على الحقيقة كما لا يعرف كيفيّة ذاته وصفاته بالكنه.

وقال الشيخ المفيد قدَّس الله روحه : إنَّ الإرادة من الله جلَّ اسمه نفس الفعل، ومن الخلق الضمير وأشباهه ممّا لا يجوز إلاّ على ذوي الحاجة والنقص، وذلك لأنَّ العقول شاهدةً بأنَّ القصد لا يكون إلا بقلب كما لا تكون الشهوة والمحبّة إلا لذي قلب، ولا تصحّ النيّة والضمير والعزم إلا على ذي خاطر يضطرّ معها في الفعل الّذي يغلب عليه إلى الإرادة له والنيّة فيه والعزم، ولمّا كان الله تعالى يجلُّ عن الحاجات ويستحيل عليه الوصف بالجوارح والأدوات ولا يجوز عليه الدواعي والخطرات بطل أن يكون محتاجاً في الأفعال إلى القصود والعزمات، وثبت أنَّ وصفه بالإرادة مخالفٌ في معناه لوصف العباد، وأنّها نفس فعله الأشياء، وبذلك جاء الخبر عن أئمّة الهدى. ثمَّ أورد هذه الرواية.

ثمَّ قال: هذا نصّ على اختياري في الإرادة، وفيه نصّ على مذهب لي آخر، وهو أنَّ إرادة العبد تكون قبل فعله، وإلى هذا ذهب البلخيّ، والقول في تقدّم الإرادة للمراد كالقول في تقدّم القدرة للفعل، وقوله ﷺ : «إن الارادة من الخلق الضمير وما يبدو لهم بعد الفعل» صريح في وجوب تقدمها للفعل إذ كان الفعل يبدو من العبد بعدها، ولو كان الأمر فيها على مذهب الجبائيّ لكان الفعل بادئاً في حالها ولم يتأخّر بدوّه إلى الحال الّتي هي بعد حالها.

٥ - يد: في خبر الفتح بن يزيد، عن أبي الحسن عن قال: إن له إرادتين ومشيئتين: إرادة حتم، وإرادة عزم، ينهى وهو يشاء، ويأمر وهو لا يشاء، أو ما رأيت الله نهى آدم وزوجته أن يأكلا من الشجرة وهو شاء ذلك إذ لو لم يشأ لم يأكلا، ولو أكلا لغلبت مشيئتهما مشيئة الله، وأمر إبراهيم بذبح ابنه وشاء أن لا يذبحه، ولو لم يشأ أن لا يذبحه لغلبت مشيئتهم إبراهيم مشيئة الله يَحْمَى (١). والخبر بإسناده أوردناه في باب جوامع التوحيد.

**بيان: ق**وله ﷺ : وهو شاء ذلك، قيل: أي علم ذلك، والأظهر أن يقال: إنّه لمّا لم يصرفهما عن إرادتهما وكلهما إلى اختيارهما للمصالح العظيمة فكأنّه شاء ذلك. وسيأتي القول في ذلك في كتاب العدل إن شاء الله.

٦ - يد الفامي، عن محمد الحميري، عن أبيه، عن ابن عيسى، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن غير واحد، عن أبي عبد الله نظام قال: إنَّ من شبّه الله بخلقه فهو مشرك، ومن أنكر قدرته فهو كافر<sup>(٢)</sup>.

التوحيد، ص ٦٤ باب ٢ ح ١٨.
 (٢) التوحيد، ص ٢٦ باب ٢ ح ٣١.

٧ - يد: ابن المتوكل، عن عليّ بن إبراهيم، عن محمّد بن أبي إسحاق، عن عدّة من أصحابنا أنَّ عبد الله الديصاني أتى هشام بن الحكم فقال له: ألك رب؟ فقال: بلي، قال: قادرٌ؟ قال: نعم قادرٌ قاهرٌ، قال: يقدر أن يدخل الدنيا كلُّها في البيضة لا تكبر البيضة ولا تصغر الدنيا؟ فقال هشام: النظرة فقال له: قد أنظرتك حولًا، ثمَّ خرج عنه فركب هشام إلى أبي عبدالله ﷺ فاستأذن عليه فأذن له فقال: يا ابن رسول الله أتاني عبدالله الديصانيّ بمسألة ليس المعوَّل فيها إلا على الله وعليك. فقال له أبو عبد الله عَلَيَّةُ : عمَّاذا سألك؟ فقال: قال لي: كيت وكيت. فقال أبو عبد الله ﷺ : يا هشام كم حواسِّك؟ قال: خمس. فقال: أيُّها أصغر؟ فقال: الناظر قال: وكم قدر الناظر؟ قال: مثل العدسة أو أقلَّ منها فقال: يا هشام فانظر أمامك وفوقك وأخبرني بما ترى فقال: أرى سماءاً وأرضاً ودوراً وقصوراً وتراباً وجبالاً وأنهاراً. فقال له أبو عبد الله ﷺ : إنَّ الَّذي قدر أن يدخل الَّذي تراه العدسة أو أقلِّ منها قادر أن يدخل الدنيا كلُّها البيضة لا تصغر الدنيا ولا تكبر البيضة، فانكب هشام عليه وقبّل يديه ورأسه ورجليه وقال: حسبي يا ابن رسول الله فانصرف إلى منزله، وغدا عليه الديصاني فقال له: يا هشام إنّي جئتك مسلّماً، ولم أجئك متقاضياً للجواب، فقال له هشام: إن كنت جنت متقاضياً فهاك الجواب، فخرج عنه الديصانيّ، فأخبر أنَّ هشاماً دخل على أبي عبدالله للجنيجة فعلَّمه الجواب، فمضى عبدالله الديصانيّ حتَّى أتى باب أبي عبدالله للجُّناة فاستأذن عليه فأذن له، فلمّا قعد قال له: يا جعفر بن محمّد دلّني على معبودي، فقال له أبو عبد الله علي الله عليه السمك؟ فخرج عنه ولم يخبره باسمه، فقال له أصحابه: كيف لم تخبره باسمك؟ قال: لو كنت قلت له: عبد الله كان يقول: من هذا الّذي أنت له عبد! فقالوا له: عد إليه فقل له يدلِّك على معبودك ولا يسألك عن اسمك فرجع إليه فقال له: يا جعفر دلَّني على معبودي ولا تسألني عن اسمي فقال له أبو عبد الله عليه عنه : اجلس – وإذا غلام له صغير في كفَّه بيضة يلعب بها - فقال أبو عبد الله عَلَيْتُهُ : ناولني يا غلام البيضة فناوله إيَّاها فقال له أبو عبد الله علي الله عنه عنه عنه الله عصن مكنون له جلدٌ غليظ، وتحت الجلد الغليظ جلد رقيق، وتحت الجلد الرقيق ذهبة مائعة وفضّة ذائبة فلا الذهبة المائعة تختلط بالفضّة الذائبة، ولا الغضّة الذائبة تختلط بالذهب المائعة هي على حالها لم يخرج منها مصلح فيخبر عن إصلاحها، ولا دخل فيها مفسد فيخبر عن فسادها، لا تدري للذكر خلقت أم للأنثى يتفلّق عن مثل ألوان الطواويس أترى لها مدبّراً؟ قال: فأطرق مليّاً ثمَّ قال: أشهد أن لا إله إلاّ الله وحد. لا شريك له، وأنَّ محمّداً عبده ورسوله، وأنَّك إمام وحجّة من الله على خلقه، وأنا تائب ممّا کنت فیه<sup>(۱)</sup>.

**بيان:** يمكن أن يؤوّل هذا الخبر بوجوه:

الأوَّل: – أن يكون غرض السائل أنَّه هل يجوز أن يحصل كبير في صغير بنحو من أنحاء التحقِّق، فأجاب ﷺ بأنَّ له نحواً من التحقِّق، وهو دخول الصورة المحسوسة المتقدّرة بالمقدار الكبير بنحو الوجود الظلّي في الحاسّة أي مادّتها الموصوفة بالمقدار الصغير، والقرينة على أنَّه كان مراده المعنى الأعمّ أنه قنع بالجواب، ولم يراجع فيه باعتراض.

الثاني : أن يكون المعنى أنّ الذي يقدر على أن يدخل ما تراه العدسة لا يصحّ أن ينسب إلى العجز ، ولا يتوهّم فيه أنّه غير قادر على شيء أصلاً ، وعدم قدرته على ما ذكرت ليس من تلقاء قدرته لقصور فيها بل إنّما ذلك من نقصان ما فرضته ، حيث إنّه محالٌ ليس له حظٌّ من الشيئيّة والإمكان فالغرض من ذكر ذلك بيان كمال قدرته تعالى حتّى لا يتوهّم فيه عجز .

الثالث: أنَّ المعنى أنَّ ما ذكرت محال وما يتصوّر من ذلك إنَّما هو بحسب الوجود الانطباعيّ وقد فعله فما كان من السؤال له محمل ممكن فهو تعالى قادر عليه، وما أردت من ظاهره فهو محال لا يصلح لتعلّق القدرة به.

الرابع - وهو الاظهر -: أنّ السائل لمّا كان قاصراً عن فهم ما هو الحقّ معانداً فلو أجاب غليم صريحاً بعدم تعلّق القدرة به لتشبّث بذلك ولجّ وعاند، فأجاب غليم بجواب متشابه له وجهان لعلمه غليم بأنّه لا يفرّق بين الوجود العينيّ والانطباعيّ، ولذا قنع بذلك ورجع، كما أنّه غليم لمّا علم أنّه عاجز عن الجواب عن سؤال الاسم أورده عليه إفحاماً له، وإظهاراً لعجزه عن فهم الأمور الظاهرة، ولمّا كان السائلون في الأخبار الأخر الآتية قابلين لفهم الحقّ غير معاندين أجابوهم بما هو الحقّ الصريح. ثمَّ اعلم أنّه على التقادير كلّها يدلّ على أنَّ الإبصار بالانطباع، وإن كان فيما سوى الثاني أظهر، وعلى الرابع يحتمل أيضاً أن يكون إقناعياً مبنياً على المقدّمة المشهورة لدى الجمهور أنَّ الرؤية بدخول المرئيات في العضو البصريّ، فلا ينافي كون الإبصار حقيقة بخروج الشعاع .

٨ - يد: أبي، عن سعد، عن البرقتي، عن ابن يزيد، عن حمّاد بن عيسى، عن ربعيّ بن عبد الله، عن الفضيل بن يسار قال: سمعت أبا عبد الله تلائي يقول: إنَّ الله نَتَوَيَّين لا يوصف، عبد الله، عن الفضيل بن يسار قال: سمعت أبا عبد الله تلائي يقول: إنَّ الله نَتَوَيَّين لا يوصف، قال: وقال زرارة: قال أبو جعفر تلائي : إنَّ الله نَتَوَيَّين لا يوصف بقال: وقال زرارة: قال أبو جعفر تلائي : إنَّ الله نَتَوَيَّين لا يوصف بقال: وقال زرارة: قال أبو جعفر تلائي : إنَّ الله نَتَوَيَّين لا يوصف بقال: وقال زرارة: قال أبو جعفر تلائين : إنَّ الله نَتَوَيَّين لا يوصف بقال: وقال زرارة : قال أبو جعفر تلائين : إنَّ الله نَتَوَيَّين لا يوصف بقال: وقال : وقال ذول الله نتَوَيَّين لا يوصف بعجز وكيف يوصف وقد قال في كتابه : فروما قد زوارة من أله عنه يقدرون فلا يوصف بقدرة إلا كان أعظم من ذلك<sup>(1)</sup>.

٩ - **يد؛** العطّار، عن سعد، عن ابن يزيد، عن ابن أبي عمير، عمّن ذكره. عن أبي عبد الله ﷺ قال: إنّ إبليس قال لعيسى بن مريم: أيقدر ربّك على أن يدخل الأرض بيضةً لا تصغر الأرض ولا تكبر البيضة؟ فقال عيسى على نبيّنا وآله وعليه السلام: ويلك إنَّ الله لا يوصف بعجز، ومن أقدر ممّن يلطف الأرض ويعظّم البيضة<sup>(٣)</sup>. ا - **يد؛** ماجيلويه، عن عمّه، عن البرقيّ، عن عليّ بن أبي أيّوب المدنيّ، عن ابن أبي عمير، عن ابن أذينة، عن أبي عبد الله ﷺ قال: قيل لأمير المؤمنين ﷺ : هل يقدر ربّك أن يدخل الدنيا في بيضة من غير أن تصغر الدنيا أو تكبر البيضة؟ قال: إنّ الله تبارك وتعالى لا ينسب إلى العجز، والذي سألتني لا يكون<sup>(۱)</sup>.

ا ا - **يد:** ابن مسرور، عن ابن عامر، عن عمّه، عن ابن أبي عمير، عن أبان بن عثمان، عن أبي عبد الله علي الله علي قال: جاء رجل إلى أمير المؤمنين علي فقال: أيقدر الله أن يدخل الأرض في بيضة ولا تصغر الأرض ولا تكبر البيضة؟ فقال له: ويلك إنَّ الله لا يوصف بالعجز ومن أقدر ممّن يلطف الارض ويعظّم البيضة؟<sup>(٢)</sup>.

٢٢ – **يد:** ابن البرقيّ، عن أبيه، عن جدَّه أحمد، عن البزنطيّ قال: جاء رجل إلى الرضا ﷺ فقال: هل يقدر ربّك أن يجعل السماوات والأرض وما بينهما في بيضة؟ قال: نعم وفي أصغر من البيضة، وقد جعلها في عينك وهي أقلّ من البيضة، لأنّك إذا فتحتها عاينت السماء والأرض وما بينهما، ولو شاء لأعماك عنها<sup>(٣)</sup>.

١٣ - يد: أبي، عن سعد، عن ابن أبي الخطّاب، عن البزنطيّ قال: جاء قوم من وراء النهر إلى أبي الحسن عليكيلا فقالوا له: جئناك نسألك عن ثلاث مسائل، فإن أجبتنا فيها علمنا أنّك عالم، فقال: سلوا. فقالوا: أخبرنا عن الله أين كان، وكيف كان، وعلى أي شيء كان اعتماده؟ فقال: إن الله يَتَوَكِّلا كيَّف الكيف فهو بلا كيف، وأيَّن الأين فهو بلا أين، وكان اعتماده على قدرته فقالوا: نشهد أنّك عالم<sup>(3)</sup>.

قال الصدوق تغليلة : يعني بقوله : «وكان اعتماده على قدرته» أي على ذاته لأنّ القدرة من صفات ذات الله تَتَرَخَلُق . ثمَّ قال الصدوق تغليلة : من الدليل على أنَّ الله قادر أنّ العالم لمّا ثبت أنّه صنع لصانع، ولم نجد أن يصنع الشيء من ليس بقادر عليه بدلالة أن المقعد لا يقع منه المشي، والعاجز لا يتأتى له الفعل صح أن الذي صنعه قادر، ولو جاز غير ذلك لجاز منا الطيران مع فقد ما يكون به من الآلة، ولصحّ لنا الإدراك وإن عدمنا الحاسّة فلما كان إجازة هذا خروجاً عن المعقول كان الأول مثله<sup>(6)</sup>.

١٥ - يد: الدقّاق، عن الأسديّ، عن البرمكيّ، عن ابن أبان، عن بكر بن صالح عن ابن

- (1) التوحيد، ص ١٣٠ باب ٢ ح ٩.
   (٢) (٣) التوحيد، ص ١٣٠ باب ٩ ح ١٠ و١١.
   (٤) التوحيد، ص ١٣٥ باب ٩ ح ٢.
   (٥) التوحيد، ص ١٣٣ باب ٩ ح ١٧.
  - (٦) التوحيد، ص ١٤٧ باب ١١ ح ١٨.

أسباط، عن الحسن بن الجهم، عن بكر بن أعين قال: قلت لأبي عبد الله ﷺ: علم الله ومشيئته هما مختلفان أم متّفقان؟ فقال: العلم ليس هو المشيئة ألا ترى أنك تقول: سأفعل كذا إن شاء الله، ولا تقول: سأفعل كذا إن علم الله، فقولك: إن شاء الله دليل على أنه لم يشأ، فإذا شاء، كان الذي شاء كما شاء وعلم الله سابق للمشيئة<sup>(1)</sup>.

**بيان** لعل المراد المشيئة المتأخّرة عن العلم الحادثة عند حدوث المعلوم، وقد عرفت أنّه في الله تعالى ليس سوى الإيجاد، ومغايرته للعلم ظاهر. ويحتمل أن يكون المقصود بيان عدم اتّحاد مفهوميهما، إذ ليست الإرادة مطلق العلم إذ العلم يتعلّق بكل شيء بل هي العلم بكونه خيراً وصلاحاً ونافعاً، ولا تتعلق إلا بما هو كذلك، وفرق آخر بينهما وهو أنّ علمه تعالى بشيء لا يستدعي حصوله بخلاف علمه به على النحو الخاصّ فالسبق على هذا يكون محمولاً على السبق الذاتي الذي يكون للعامً على الخاصّ، والأوّل أظهر كما عرفت.

١٦ – **يد**ّابن الوليد، عن ابن أبان، عن الحسين بن سعيد، عن النضر، عن ابن حميد، عن أبي عبد الله عَلَيْظَلِمُ قال: قلت له: لم يزل الله مريداً؟ فقال: إنّ المريد لا يكون إلا لمراد معه بل لم يزل عالماً قادراً ثمّ أراد<sup>(٢)</sup>.

بيان \* لمّا عرفت أنّ الإرادة المقارنة للفعل ليس فيه تعالى إلاّ نفس الإيجاد فهي حادثة ، والعلم أزليّ ، وقال بعض المحقّقين : أي لا يكون المريد بحال إلا حال كون المراد معه ، ولا يكون مفارقاً من المراد ، وحاصله أنّ ذاته تعالى مناطّ لعلمه وقدرته أي صحّة الصدور واللاصدور ، بأنّ يريد فيفعل وأن لا يريد فيترك ، فهو بذاته مناط لصحّة الإرادة وصحّة عدمها فلا يكون بذاته مناطاً للإرادة وعدمها بل المناط فيها الذات مع حال المراد فالإرادة أي المخصصة لأحد الطرفين لم يكن من صفات الذات فهو بذاته عالم قادر مناط لهما ، وليس بذاته مريداً مناطاً للإرادة وعدمها بل المناط فيها الذات مع حال المراد فالإرادة أي المخصصة لأحد الطرفين لم يكن من صفات الذات فهو بذاته عالم قادر مناط لهما ، وليس بذاته مريداً مناطاً لها ، بل بمدخليّة مغاير متأخّر عن الذات ، وهذا معنى قوله : لم يزل عالماً

١٧ - كتاب زيد النرسيّ تقال: سمعت أبا عبد الله على الله على عنول: كان الله وهو لا يريد بلا عدد أكثر ممّا كان مريداً<sup>(٣)</sup>.

١٨ - يد ابن الوليد، عن الصفّار، عن اليقطيني، عن الجعفري قال: قال الرضا ﷺ: المشيئة من صفات الأفعال فمن زعم أنّ الله لم يزل مريداً شائياً فليس بموحد<sup>(3)</sup>.

- التوحيد، ص ١٤٦ باب ١١ ح ١٦.
   (٢) التوحيد، ص ١٤٦ باب ١١ ح ١٠.
  - (٣) الأصول المنة عشر ص ٥٥.
- ٤) التوحيد، ص ٣٣٧ باب ٥٥ ح ٥. فلنصرف الكلام إلى البحث في أنّ مشيّته تبارك وتعالى وإرادته من صفات الذات فيكون مثل العلم والقدرة، أو أنهما من صفات أفعال متعالى محدثتان كالخالقيّة =

١٩ – يد: ماجيلويه، عن محمّد العظار، عن الأشعريّ، عن موسى بن عمر، عن ابن

والرازقيَّة. فنقول وبالله سبحانه التوفيق: مقتضى المعارف الحقة الإلهيَّة أنَّ مشيَّته تعالى وإرادته من صغات الفعل، لا من صفات الذات فلا يكون مثل العلم والقدرة، فهو تعالى لم يزل عالماً قادراً، ولا يجوز أن يقال: إنَّه تعالى لم يزل شائياً مريداً، فإنَّه قال الرضا صلوات الله وسلامه عليه: المشيَّة والإرادة من صفات الأفعال فمن زعم أنَّ الله لم يزل مريداً شائياً فليس بموحد؛ ونزيدك عليه من الآيات: قال تعالى : ﴿ إِن يَشَأْ يُذْهِبُحُمْ أَيُّهَا ٱلنَّاسُ وَيَأْتِ بِحَاخَرِينَ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلَى ذَلِكَ فَذِيلَ فيدل على أنه تعالى إن لم يشأ لم يذهب والقدرة والعلم على الاذهاب وعدمه متساوية وهما ثابتان للذات والاذهاب معلق على المشيَّة. فنقول: إن شاء أذهب ولا يصبِّح أن يقال: إن علم وقدر أذهب، فهذا دليل الفرق كما هو واضح. وقال تعالى: ﴿ وَلَوْ نَشَـَّةُ لَطْمَسْنَا عَلَى أَعْيَنِهِمْ ﴾ الآية. وقال تعالى: ﴿ وَلَوْ نَشَيَاةُ لتسخنَهُمْ عَلَى مَحَاتَتِهِمْ ﴾ الآية. وقال تعالى: ﴿ لَمُؤَشَّاةَ لَهُدَنِكُمْ أَجْمُوبِنَهُ . وقال تعالى: ﴿ وَلَوْ نَشَآءُ لأَزْيَنَكُهُمْ ﴾ . وقال تعالى : ﴿ وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ لَذَهَبَ بِسَمْعِهِمْ وَأَبْعَسَرِهِمْ إِنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرًا . وقال تعالى : ﴿ وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ لَسَلِّطَهُمْ عَلَيْكُرْ فَلَقَنْنُلُوكُمْ ﴾ . وقال تعالى : ﴿ لَتَدْخُلُنَّ ٱلْمَسْجِدَ ٱلْحَرَامَ إِن شَآءَ ٱللهُ • . وقال تعالى : ﴿ وَلَوْ شِقْنَا لَوَهَمَنَهُ بِهَا﴾ . وقال تعالى : و﴿ لَوْ شَاءَ رَبُّنَا لَأَنَزَلَ مَلَتِكَةً﴾ . وقال تعالى : ﴿ وَلَوْ شَاءً رَبُّكَ لَأَمَنَ مَن فِي ٱلْأَرْضِ كُلُّهُمْ جَبِمًا﴾ الآية؛ إلى غير ذلك من الآيات الشريفة. وصريح هذه الآيات أن الطمس والمسخ والهداية والإرائة والإذهاب والتسليط ودخول المسجد الحرام والرفع والانزال والإيمان كلها مشروط على مشيته تبارك وتعالى، ولا يتحقق المشروط إلا عند شرطه، فإن شاء يتحقق وإلا فلا . فالشرط في ذلك كله هو المشية والإرادة لا العلم والقدرة والحياة مثلاً والعلم والقدرة ثابتان قبل المشيئة ونسبة العلم والقدرة إلى هذه الأفعال ونقايضها متساوية . فبمشيته تعالى يختار هذه الأفعال مثلاً ، وإن لم يشأ لم يختر، كما قال تعالى : ﴿ وَلَبِن شِنْنَا لَنَذَهَبَنَّ بِٱلَّذِي أَوْحَيَّنَّ إِلَيْكَ﴾ فإن الحيّ القيوم له العلم والقدرة على إذهاب ما أوحى وكيفية الإذهاب وعدمه، فالعلم والقدرة ثابتان على شيء لا يكون أبداً، فهو العالم بما كان وما يكون وما لا يكون كما هو صريح الروايات المباركات. وبعبارة أخرى نقول: هو تعالى إن شاء طمس ومسخ وهدى وأرى وأذهب وسلط ورفع وأنزل وهكذا، ولا يصح أن نقول : هو تعالى إن علم وقدر طمس ومسخ وهدى وأرى وأذهب وسلط وهكذا، فهذا دليل واضح على الفرق. وأيضاً يصحّ أن يقال: إن الله بكل شيء عليم قدير، ولا يصح أن يقال: إن الله ما شاء مريد لكل شيء كما هو واضح. فيقال المشية والشيء بالمعنى المصدري فعل الله تعالى، وبالمعنى الإسم المصدري الحاصل من المصدر الكائنات المكونة بالمشيَّة، فالأول سبب وعلة للثاني، فإطلاق اسم السبب على المسبَّب كإطلاق الخلق على المخلوق. وبالجملة تحقق الثاني لا يمكن إلا بالأول. وبعبارة أخرى واقعية الأشياء وحقيقتها ليست إلا التحقق بالمشيَّة، فمشييء الشيء ومنشئه هو الله تعالى بمشيته التي ليست إلا بكمال ذاته القدوس، ولا يؤثر فيه شيء، فمما ذكرنا ظهر معنى الحديث الشريف: خلق الله الأشياء بالمشيَّة وخلق المشيَّة بنغسها، يعني خلق الله الأشياء – جمع الشيء بمعنى اسم المصدر – بالمشيَّة، والمشيّة بالمعنى المصدري فعل الله محدثة ليست بقديم وهي مجعولة بنفسها ليس لتحققها مشية أخرى إذاً لتسلسلت فيكون مخلوقية المشيَّة بنفس ذاته القدوس وبكمال ذاته الأعلى، لا مدخليَّة لتحققها أمر آخر غير الرّب تعالى وتقدّس . وحيث أنَّ العلم والقدرة على الواقعية واللاواقعية سواء ولا حدَّ وِلا = سنان، عن أبي سعيد القمّاط قال: قال أبو عبد الله ﷺ: خلق الله المشيئة قبل الأشياء ثمّ خلق الأشياء بالمشيئة<sup>(1)</sup>.

٢٠ – **يد:** أبي، عن عليّ، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن ابن أذينة، عن أبي عبد الله ﷺ قال: خلق الله المشيئة بنفسها، ثمّ خلق الأشياء بالمشيئة<sup>(٣)</sup>.

**بيان:** هذا الخبر الذي هو من غوامض الأخبار يحتمل وجوهاً من التأويل :

الأوّل: أن لا يكون المراد بالمشيئة الإرادة بل إحدى مراتب التقديرات التي اقتضت الحكمة جعلها من أسباب وجود الشيء كالتقدير في اللّوح مثلاً والإثبات فيه، فإنّ اللّوح وما أثبت فيه لم يحصل بتقدير آخر في لوح سوى ذلك اللّوح، وإنّما وجد سائر الأشياء بما قدّر في ذلك اللّوح، وربّما يلوح هذا المعنى من بعض الأخبار كما سيأتي في كتاب العدل، وعلى هذا المعنى يحتمل أن يكون الخلق بمعنى التقدير.

الثاني: أن يكون خلق المشيئة بنفسها كناية عن كونها لازمة لذاته تعالى غير متوقّفة على تعلَّق إرادةٍ أُخرى بها فيكون نسبة الخلق إليها مجازاً عن تحقّقها بنفسها منتزعة عن ذاته تعالى بلا توقّف على مشيئة أُخرى، أو أنّه كناية عن أنّه اقتضى علمه الكامل وحكمته الشاملة كون جميع الأشباء حاصلة بالعلم بالأصلح فالمعنى أنّه لمّا اقتضى كمال ذاته أن لا يصدر عنه شيء إلا على الوجه الأصلح والأكمل فلذا لا يصدر شيء عنه تعالى إلا بإرادته المقتضية لذلك . الثالث: ما ذكره السيّد الداماد قدّس الله روحه أنّ المراد بالمشيئة هنا مشيئة العباد لأفعالهم الاختيارية لتقدّسه سبحانه عن مشيئة مخلوقة زائدة على ذاته إلا أُسياء

تعيّن ولا حصر بنظام خاص، بل له العلم والقدرة على النظامات الغير المتناهية بالأطوار الغير المتناهية والتقديريات والقبايح، مثلاً يعلم كيف يظلم إن أراد الظلم ويقدر عليه لكن لا يريد ظلماً أبداً ولهذا يحمد، فلا يمكن تحقق نظام إلا بالرأي والمشية وهو المخصص لطرفي الفعل والترك، فلا بدّ من المشيّة فلو فرض كون المشيّة والإرادة من صفات الذات يلزم الشرك لأنّ المشيّة والإرادة لا تنفكان عن المشاء فرض كون المشيّة والإرادة من صفات الذات يلزم الشرك لأنّ المشيّة والإرادة لا تنفكان عن المشاء والمراد فيكون معه مراداً ومشاءاً لم يزل كما نبه عليه الإمام الصادق علي فظهر بحمد الله تعالى أنَّ المشية فلو والمراد فيكون معه مراداً ومشاءاً لم يزل كما نبه عليه الإمام الصادق علي فظهر بحمد الله تعالى أنَّ المشية محدثة كما قاله الإمام الصادق علي في في الماحيح المروي في كا ويد وسن. وفي الكافي والتوحيد عن المراد فيكر بن أعين قال: قلت لأبي عبد الله علي المحيح المروي في كا ويد وسن. وفي الكافي والتوحيد عن لي المراد فيكر بن أعين قال: ومثانا لم يزل كما نبه عليه الإمام الصادق علي فظهر بحمد الله تعالى أنَّ المشية محدثة كما قاله الإمام الصادق علي في المحيح المروي في كا ويد وسن. وفي الكافي والتوحيد عن لي سره والمشية ألا ترى أنك تقول: سأ فعل كذا إن شاء الله ومشيّه هما مختلفان أو متفتان؟ فقال علي إن شاء للي سره والمشية ألا ترى أنك تقول: سأ فعل كذا إن شاء لله ولا تقول: سأ فعل كذا إن شاء لله مان المر وايات. وآية انفكاك المشية عن العلم إنا نجد من أنفسنا العلم والقدرة على أشياء وأمور لانشائها ولا الله دليل على أنه لم يشأ فإذا شاء كان الذي شاء كما شاء، وعلم الله سابق المشيّة. وغير ذلك من الروايات. وآية انفكاك المشيّة عن العلم إنا نجد من أنفسنا العلم والقدرة على أمياء وأمور لانشائها ولا الروايات. وآية انفكاك المشيّة عن العلم إنا نجد من أنفسنا العلم والقدرة على أشياء وأمور لانشاء ولا نريده، ولنا العلم والقدرة على نريدها، مثلاً لنا العلم والقدرة على قطع العبادة وقاطعها ولانشاته ولا نريده، ولنا العلم والقدرة على الدور ولي الحلي والي بوليا في وأله وكذا الرياء في العبادة ولا نشاء شيئاً من ذلك إن شاء الله مولا لا يخفى.

أفاعيلهم المترتّب وجودها على تلك المشيئة، وبذلك تنحلّ شبهة ربّما أوردت ههنا وهي أنّه لو كانت أفعال العباد مسبوقة بإرادتهم لكانت الإرادة مسبوقة بإرادة أخرى وتسلسلت الإرادات لا إلى نهاية.

الرابع: ما ذكره بعض الأفاضل وهو أنّ للمشيئة معنيين: أحدهما متعلّق بالشائي وهي صفة كماليّة قديمة هي نفس ذاته سبحانه وهي كون ذاته سبحانه بحيث يختار ما هو الخير والصلاح، والآخر يتعلّق بالمشيء وهو حادث بحدوث المخلوقات لا يتخلّف المخلوقات عنه، وهو إيجاده سبحانه إيّاها بحسب اختياره، وليست صفة زائدة على ذاته بَرْتَمَالَ وعلى المخلوقات بل هي نسبة بينهما تحدث بحدوث المخلوقات لفرعيّتها المنتسبين معاً.

فنقول: إنّه لمّا كان ههنا مظنّة شبهة هي أنّه إن كان الله بَرْسَيْل خلق الأشياء بالمشيئة فبم خلق المشيئة أبمشيئة أخرى؟ فيلزم أن تكون قبل كلّ مشيئة مشيئة إلى ما لا نهاية له فأفاد الإمامﷺ أن الأشياء مخلوقة بالمشيئة، وأمّا المشيئة نفسها فلا يحتاج خلقها إلى مشيئة أخرى بل هي مخلوقة بنفسها لأنّها نسبة وإضافة بين الشائي والمشيء تتحصّل بوجوديهما العينيّ والعلميّ، ولذا أضاف خلقها إلى الله سبحانه لأنّ كلا الوجودين له وفيه ومنه، وفي قوله المينية : بنفسها دون أن يقول: بنفسه إشارة لطيفة إلى ذلك، نظير ذلك ما يقال: إن الأشياء إلى شياء يقدل الوجود بنفسه إلى الله متحانه لأنّ كلا الوجودين له وفيه ومنه، وفي وله المينية والعلميّ، ولذا أضاف خلقها إلى الله سبحانه لأنّ كلا الوجودين له وفيه ومنه، وفي الأشياء إنّما توجد بالوجود فأما الوجود نفسه فلا يفتقر إلى وجود آخر بل إنّما يوجد بنفسه.

المخامس: ما ذكره بعض المحقّقين بعدما حقّق أن إرادة الله المتجدّدة هي نفس أفعاله المتجدّدة الكائنة الفاسدة فإرادته لكلّ حادث بالمعنى الإضافيّ يرجع إلى إيجاده، وبمعنى المراديّة ترجع إلى وجوده قال: نحن إذا فعلنا شيئاً بقدرتنا واختيارنا فأردناه أوّلاً ثمّ فعلناه بسبب الإرادة نشأت من أنفسنا بذاتها لا بإرادة أخرى وإلا لتسلسل الأمر لا إلى نهاية فالإرادة مرادة لذاتها، والفعل مراد بالإرادة، وكذا الشهوة في الحيوان مشتهاة لذاتها لذيذة بنفسها، وسائر الأشياء مرعوبة بالشهوة فعلى هذا المثال حال مشيئة الله المخلوقة، وهي ونفس وجودات الأشياء فإنّ الوجود خير ومؤثّر لذاته ومجعول بنفسه، والأشياء بالوجود موجودة والوجود مشيء بالذات، والأشياء مشيئة بالوجود حقيقة واحدة متفاوتة براشدة والضعف والكمال والنقص فكذا الخيريّة والمشيئة، وليس الخير المحض الذي لا يشوبه شرُّ إلا الوجود البحت الذي لا يمازجه عدم ونقص، وهو ذات الباري جلّ مجده، فهو المراد الحقيقي. إلى آخر ما حقّقه.

والأوفق بأصولنا هو الوجه الأوّل كما سيظهر لك في كتاب العدل، وسيأتي بعض الأخبار المناسبة لهذا الباب هناك. وخبر سليمان المروزيّ في باب احتجاجات الرضاغيﷺ ، وسنورد هناك بعض ما تركنا ههنا إن شاء الله تعالى، وقد مرّ بعضها في باب نفي الجسم والصورة، وباب نفي الزمان والمكان. ٥ - باب أند تعالى خالق كل شيء، وليس الموجد والمعدم إلا الله تعالى وأن ما سواه مخلوق

الآيات: الرعد (١٣»: ﴿تُلَ اللهُ خَلِقُ كُلْ شَيْرٍ ﴾ (١٦). المؤمنين (٢٣»: ﴿فَتَبَارَكَ اللهُ أَحْسَنُ الْمَنْلِقِينَ ﴾ (١٤).

**الزمر (٣٩»: ﴿**اللَّهُ خَلِقُ كُلِ شَىٰٓ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَىٰٓ وَكِيلٌ لَمُ مَعَالِيدُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَالَّذِينَ كَفَرُواْ بِعَايَنَتِ اللَّهِ أُوْلَنَتِكَ هُمُ الْخَسِرُونَ ﴾ ٢٢ و٦٣.

١ – يد: في خبر الفتح بن يزيد الجرجاني: قلت لأبي الحسن علي في الغير الخالق الجليل خالق؟ قال: إنَّ الله تبارك وتعالى يقول: ﴿ فَتَبَارَكَ اللهُ أَحْسَنُ الْمُؤْلِقِينَ ﴾ فقد أخبر أنَّ في الجليل خالق؟ قال: إنَّ الله تبارك وتعالى يقول: ﴿ فَتَبَارَكَ اللهُ أَحْسَنُ الْمُؤْلِقِينَ ﴾ فقد أخبر أنَّ في عباده خالقين وغير خالقين ، منهم عيسى صلى الله عليه خلق من الطين كهيئة الطير بإذن الله فنفخ فيه فصار طائراً بإذن الله، والسامري خلق لهم عجلاً جسداً له خوارًا.

**بيان:** لا ريب في أنَّ خالق الأجسام ليس إلاّ الله تعالى . وأمّا الأعراض فذهبت الأشاعرة إلى أنّها جميعاً مخلوقة لله تعالى وذهبت الاماميّة والمعتزلة إلى أنَّ أفعال العباد وحركاتهم واقعة بقدرتهم واختيارهم فهم خالقون لها .

وما في الآيات من أنّه تعالى خالق كلّ شيء وأمثالها فإمّا مخصّص بما سوى أفعال العباد، أو مؤوَّل بأنَّ المعنى أنّه خالق كلّ شيء إمّا بلا واسطة أو بواسطة مخلوقاته، وأمّا خلق عيسى ﷺ فذهب الأكثر إلى أنَّ المراد به التقدير والتصوير، ويظهر من الخبر أن تكون الهيئة العارضة للطير من فعله – على نييّنا وآله وعليه السلام – ومخلوقاً له، ولا استبعاد فيه، وإن أمكن أن يكون نسبة الخلق إليه لكونه معدًا لفيضان الهيئة والصورة، كما تقوله الحكماء، وكذا السامريّ، وسيأتي تمام القول في ذلك في كتاب العدل إن شاء الله تعالى .

٢ - يله: أبي، عن أحمد بن إدريس، عن محمّد بن أحمد، عن سهل بن زياد، عن أحمد ابن بشر، عن محمّد بن جمهور العمّيّ، عن محمّد بن الفضيل بن يسار، عن عبد الله بن سنان، عن أبي عبد الله نظيئين قال: قال في الربوبيّة العظمى والإلهيّة الكبرى: لا يكون الشيء لا من شيء إلا الله، ولا ينقل الشيء من جوهريّته إلى جوهر آخر إلا الله، ولا ينقل الشيء من الشيء من السيء من الوجود إلى العدم إلا الله أله.

- (1) التوحيد، ص ٦٣ باب ٢ ح ٨.
- (٢) التوحيد، ص ٦٨ باب ٢ ح ٢٢. والتحقيق أن يقال: إن صفة الخالقية لا من شيء مختصة بالله تعالى ومن صفات فعله القدوس وأما الخالقية من شيء فتطلق على غيره تعالى أيضاً، مثلاً خلق الله الأشياء ومن صفات فعله القدوس وأما الخالقية من شيء فتطلق على غيره تعالى أيضاً، مثلاً خلق الله الأشياء وضعها من شيء وهو الماء لا من شيء وعيسى يخلق من الطين وكل صائع فمن شيء صنع وصانع الأشياء الأشياء لا من شيء صنع. وقال الصادق تشيم الأيك الشيء لا من شيء والنا الخالقية من الطين وكل صائع فمن شيء مختصة إلى أيضاً.

**بيان:** أي في علم الربوبيّة والإلهيّة، والكلام فيه كالكلام فيما سبق، وذهب بعض الحكماء إلى أنَّ المؤثّر في عالم الوجود ليس إلاّ الربّ تعالى، وأمّا غيره فإنّما هم شرائط معدّة لإفاضته، قال "بهمنيار» في التحصيل: فإن سألت الحقّ فلا يصحّ أن يكون علّة الوجود إلاّ ما هو بريء من كلّ وجه عن معنى ما بالقوّة، وهذا هو صفة الأوّل لا غير انتهى. وقد بيّنًا ما هو الحقّ عند الفرقة المحقّة سابقاً.

٣ **- يد:** ابن الوليد، عن الصفّار، عن البرقتي، عن أبيه، عن النضر، عن يحيى الحلبيّ، عن ابن مسكان، عن زرارة قال: سمعت أبا عبد الله ﷺ يقول: إنَّ الله تبارك وتعالى خلو من خلقه وخلقه خلو منه، وكلُّ ما وقع عليه اسم شيء ما خلا الله ﷺ فهو مخلوق، والله خالق كل شيء، تبارك الّذي ليس كمثله شيء<sup>(1)</sup>.

**يد:** حمزة بن محمّد العلويّ، عن عليّ، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن عليّ بن عطيّة، عن خيثمة، عن أبي جعفر ﷺ مثله إلى قوله: خالق كلّ شيء<sup>(٢)</sup>.

ع – **يد:** ماجيلويه، عن عليّ بن إبراهيم، عن محمّد بن عيسى، عن يونس، عن أبي المغرا رفعه، عن أبي جعفر ﷺ قال: إنَّ الله تبارك وتعالى خلوٌ من خلقه وخلقه خلوٌ منه، وكلَّ ما وقع عليه اسم شيء فهو مخلوق ما خلا الله ﷺ <sup>(٣)</sup>.

**بيان:** لعلّ المراد بخلق الملك أنّ الله تعالى خلقها عند إرادة الملك كما سنحقّق في المعجزة.

## 7 – باب كلامه تعالى ومعنى قوله تعالى: ﴿قُل لَوْ كَانَ ٱلْبَحْرُ مِدَادًا﴾ «الآية»

ا – ما: المفيد، عن ابن قولويه، عن الكلينيّ، عن عليّ بن إبراهيم، عن الطيالسيّ، عن صفوان بن يحيى، عن ابن مسكان، عن أبي بصير قال: سمعت أبا عبد الله ﷺ يقول: لم يزل الله جلّ اسمه عالماً بذاته ولا معلوم، ولم يزل قادراً بذاته ولا مقدور قلت: جعلت فداك فلم يزل متكلّماً؟ قال: الكلام محدث، كان الله ﷺ وليس بمتكلّم ثمّ أحدث الكلام<sup>(ه)</sup>.

(1) - (٣) التوحيد، ص ١٠٥ ياب ٧ - ٣-٥.
 (٤) ثواب الأعمال، ص ٢٩٧.
 (٥) أمالي الطوسي، ص ١٦٨ مجلس ٦ - ٢٨٢.

بيان؛ اعلم أنّه لا خلاف بين أهل الملل في كونه تعالى متكلّماً لكن اختلفوا في تحقيق كلامه وحدوثه وقدمه فالإماميّة قالوا بحدوث كلامه تعالى، وأنّه مؤلَّف من أصوات وحروف، وهو قائم بغيره ومعنى كونه تعالى متكلّماً عندهم أنّه موجد تلك الحروف والأصوات في الجسم كاللّوح المحفوظ أو جبرئيل أو النبي ينتج أو غيرهم كشجرة موسى، وبه قالت المعتزلة أيضاً، والحنابلة ذهبوا إلى أنّ كلامه تعالى حروف وأصوات وهي قديمة، بل قال بعضهم بقدم الجلد والغلاف أيضاً، والكراميّة ذهبوا إلى أنَّ كلامه تعالى صفة له مؤلّف من الحروف والأصوات المحدة الخائبة ذهبوا إلى أنّ كلامه تعالى حروف وأصوات وهي قديمة، بل قال بعضهم بقدم الجلد والغلاف أيضاً، والكراميّة ذهبوا إلى أنَّ كلامه تعالى صفة له مؤلّفة من الحروف والأصوات الحادثة القائمة بذاته تعالى. والأشاعرة أثبتوا الكلام النفسي وقالوا : كلامه معنىّ واحد بسيط قائمٌ بذاته تعالى، قديم، وقد قامت البراهين على إبطال ما سوى المذهب الأول، وتشهد البديهة ببطلان بعضها، وقد دلّت الأخبار الكثيرة على بطلان كلّ منها، وقد تقدّم بعضها وسيأتي بعضها في كتاب القرآن، نعم القدرة على إيجاد الكلام قديمة غير زائدة على الذات، وكذا العلم بمدلولاتها، وظاهر أنّ الكلام غيرهما .

٣-ج: سأل يحيى بن أكثم أبا الحسن عليتين عن قوله تعالى: ﴿ سَبْعَةُ أَبْحُرٍ مَّا نَفِدَتَ كَلِمَتُ أَنْفِدَتَ اللَّهِ عَنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَنْ اللَّهُ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ وَعَيْنَ اللَّهُ وَعَيْنَ اللَّهُ وَعَيْنَ اللَّهُ وَعَيْنَ اللَّهُ وَعَيْنَ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ وَعَيْنَ اللَّهُ وَعَيْنَ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ فَيْ عَيْنَ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ اللَّهُ عَنْ اللَهُ عَنْ اللَهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَهُ عَنْ اللَهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَاللَةُ اللَّةُ عَنْ اللَهُ عَنْ اللَهُ عَنْ عَامَ اللَّذِي لَهُ عَنْ الللللُهُ عَنْ اللَهُ عَنْ اللَهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَهُ عَنْ اللللَهُ عَنْ اللَهُ عَنْ الللَهُ عَنْ اللَهُ عَنْ عَالُ عَنْ اللللَهُ عَنْ الللَهُ عَنْ الللَهُ عَنْ عَالَ عَنْ اللَهُ عَنْ اللَهُ عَنْ عَالَةُ عَنْ الللَهُ عَنْ الللَهُ عَنْ اللَهُ عَنْ الللَهُ عَنْ اللللُهُ عَنْ الللُهُ عَنْ الللُهُ عَالَةُ عَنْ عَالِي اللَّهُ عَنْ عَالَ اللَّهُ عَنْ الللَهُ عَنْ اللَهُ عَنْ الللَهُ عَنْ عَالَةُ عَنْ عَالَةُ عَامَ اللَ عَنْ عَالَةُ عَالَ عَالَةُ عَامَ عَنْ عَالَ عَنْ عَامَ عَنْ اللَهُ عَنْ عَنْ عَالَهُ عَنْ عَالَهُ عَنْ عَالَهُ عَنْ عَالَةُ عَنْ عَالَهُ عَنْ عَالَةُ عَنْ عَالَةُ عَنْ عَالَةُ عَنْ عَالَةُ عَنْ عَامِ عَنْ عَالَةُ عَنْ عَالَةُ عَنْ عَالَةُ عَنْ عَامِ عَنْ عَا عَا عَنْ عَالَةُ عَنْ عَالَةُ عَنْ عَالُ الْعُنْ عَامُ عَنْ عَالَةُ عَنْ عَالُهُ عَامُ عَنْ عَنْ عَالَ عَنْ عَا عَا عَالَ عَالَةُ عَنْ عَالَةُ عَنْ عَا ع الْعُنْ عَامِ عَنْ عَالَةُ عَنْ عَالُهُ عَنْ عَالُهُ عَا عَا عَا عَا عَا عَا عَنْ عَامُ عَنْ عَا عَا عَنْ عَا عُ الْعُنْ

٤ حج: عن صفوان بن يحيى قال : سأل أبو قرة المحدّث عن الرضا عليه فقال : أخبرني جعني الله فداك عن كلام الله لموسى فقال : ألله أعلم بأيّ لسان كلّمه بالسريانيّة أم بالعبرانيّة ، فأخذ أبو قرة بلسانه فقال : إنه أعلم بأيّ لسان فقال أبوالحسن عليه فقال : إنه أغلم بأيّ لسان فقال أبوالحسن عليه أم بالعبرانيّة ، فأخذ أبو قرة بلسانه فقال : إنما أسألك عن هذا اللسان فقال أبوالحسن عليه في الله فاعل الله مما تقول ومعاذ الله عن كلام الله لموسى فقال : ألله أعلم بأيّ لسان كلّمه بالسريانيّة أم بالعبرانيّة ، فأخذ أبو قرة بلسانه فقال : إنه أعلم بأيّ لسان فقال أبوالحسن عليه في الله فأخذ أبو قرة بلسانه فقال : إنما أسألك عن هذا اللسان فقال أبوالحسن عليه الله في مما الله مما تقول ومعاذ الله أن يشبه خلقه أو يتكلم بمثل ما هم متكلمون، ولكنه تبارك وتعالى ليس كمثله شيء، ولا كمثله قائل فاعل . قال : كيف ذلك؟ قال : كلام الخالق لمخلوق ليس

تفسير القمي، ج ۲ ص ۲۰ في تفسيره لسورة الكهف، الآيات: ١٠٧-١١٠.
 تفسير قلمان، الآية: ٢٧.

ككلام المخلوق لمخلوق، ولا يلفظ بشق فم ولسان، ولكن يقول له: «كن». فكان بمشيئته ما خاطب به موسى من الأمر والنهي من غير تردّد في نفس. الخبر<sup>(۱)</sup>. **أقول:** قد أثبتنا بعض أخبار هذا الباب في باب صفات الذات والأفعال، وباب نفي الجسم والصورة، وباب نفي الزمان والمكان. **أبواب أسبهائه تعالى** 

## وحقائقها وصفاتها ومعانيها

١ - باب المغايرة بين الاسم

والمعنى وأن المعبود هو المعنى والاسم حادث

١ - جو: عن أبي هاشم الجعفري قال: كنت عند أبي جعفر الثاني عليه فسأله رجل فقال: أخبرني عن الرب تبارك وتعالى أله أسماء وصفات في كتابه؟ وهل أسماؤه وصفاته هي هو؟ فقال أبو جعفر عليه: إن لهذا الكلام وجهين: إن كنت تقول هي هو أنه ذو عدد وكثرة فتعالى الله عن ذلك، وإن كنت تقول هذه الأسماء والصفات لم تزل فإنما لم تزل محتمل فتعالى الله عن ذلك، وإن كنت تقول هذه الأسماء والصفات لم تزل فإنما لم تزل محتمل معنيين فإن قلت: لم تزل عنده في علمه وهو يستحقها فنعم وإن كنت تقول: لم يزل محتمل معنيين فإن قلت: لم تزل عنده في علمه وهو يستحقها فنعم وإن كنت تقول: لم يزل محتمل معنيين فإن قلت: لم تزل عنده في علمه وهو يستحقها فنعم وإن كنت تقول: لم يزل صورها وهجاؤهاو تقطيع حروفها فمعاذ الله أن يكون معه شيء غيره بل كان الله تعالى ذكره ولا خلق ثم خلقها وسيلة بينه وبين خلقه يتضرعون بها إليه ويعبدونه وهي ذكره، وكان الله سبحانه ولا ثم خلقها وسيلة الذي لا يلق مي الكن الله تعالى ذكره ولا خلق ثم خلقها وسيلة بينه وبين خلقه يتضرعون بها إليه ويعبدونه وهي ذكره، وكان الله سبحانه ولا ثم خلقها وسيلة بينه وبين خلقه يتضرعون بها إليه ويعبدونه وهي ذكره، وكان الله سبحانه ولا نم ثم خلقها وسيلة بينه وبين خلقه يتضرعون بها إليه ويعبدونه وهي ذكره، وكان الله سبحانه ولا ثم خلقه يتضرعون بها إليه ويعبدونه وهي ذكره، وكان الله سبحانه ولا يذكر، والمذكور بالذكر هو الله القديم الذي لم يزل، والأسماء والصفات مخلوقات والمعني ثم خلقها وسيلة الذي لا يليق به الاختلاف ولا الائتلاف، وإنما يختلف ويأتلف المتجزئ، ولا يقال له: قليل ولا كثير، ولكنه القديم في ذاته لان ما سوى الواحد متجزئ، ولا متجزئ أو لا متجزئ أو متوهم بالقلة والكثرة، وكل متجزئ أو متوهم بالقلة والكثرة فهو مخلوق دال على يقال له: قليل ولا كثير، ولكنه القديم في ذاته لأن ما سوى الواحد متجزئ، ولا متجزئ أو متجزئ أو متوهم بالقلة والكثرة فهو مخلوق دال على يقال له: قليل ولا كثير، ولكنه القديم في ذاته لأن ما سوى الواحد متجزئ ولا متجزئ ولا مالي والد العلى اله واحد إله واحد إله والكثرة، وكل متجزئ أو متوهم بالقلة والكثرة فهو مخلوق دال على غالق ما مولك: إن الله قدير خبرت أنه لا يعجزه شيء فنفيت بالكلمة العجز وجمعات العجز ما سوا، وكذلك قولك: إن الله قدير خبرت أنه لا يعجزه شيء فنفيت بالكلمة الجهل سواد فإذا أفى الله الأشيا، أنبل منيل مالل

فقال الرجل : فكيف سمّينا ربّنا سميعاً؟ فقال : لأنّه لا يخفى عليه ما يدرك بالأسماع ، ولم نصفه بالسمع المعقول في الرأس . وكذلك سمّيناه بصيراً لأنّه لا يخفى عليه ما يدرك بالأبصار من لون أو شخص أو غير ذلك ، ولم نصفه ببصر طرفة العين .

وكذلك سمّيناه لطيفاً لعلمه بالشيء اللّطيف مثل البعوضة وما هو أخفى من ذلك، وموضع المشي منها، والعقل والشهوة للسفاد والحدب على أولادها، وإقامة بعضها على بعض،

الاحتجاج، ص ٤٠٥. وتمام الرواية تأتي في ج ١٠ من هذه الطبعة.

١ - باب /المقايرة بين الاسم والمعنى وأن المعبود هو المعنى والاسم حادث ٢٦٧

ونقلها الطعام والشراب إلى أولادها في الجبال والمفاوز والأودية والقفار فعلمنا بذلك أن خالقها لطيف بلاكيف إذ الكيفية للمخلوق المكيّف. وكذلك سمّينا ربّنا قويّاً بلا قوّة البطش المعروف من الخلق، ولو كان قوّته قوة البطش المعروف من الخلق لوقع التشبيه واحتمل الزيادة، وما احتمل الزيادة احتمل النقصان، وما كان ناقصاً كان غير قديم وما كان غير قديم كان عاجزاً، فربّنا تبارك وتعالى لا شبه له ولا ضدّ ولا ندّ، ولا كيفيّة ولا نهاية ولا تصاريف، محرَّم على القلوب أن تحتمله، وعلى الأوهام أن تحدّه، وعلى الضمائر أن تصوّره عز وجل عن أداة خلقه وسمات بريّته، وتعالى عن ذلك علواً كبيراً<sup>(1)</sup>.

**يد:** الدقّاق، عن الأسديّ، عن محمّد بن بشر، عن الجعفريّ مثله<sup>(٢)</sup>.

**إيضاح:** اعلم أنَّ المتكلَّمين اختلفوا في أنَّ الاسم هل هو عين المسمَّى أو غيره، فذهب أكثر الأشَّاعرة إلى الأوَّل، والإماميَّة والمعتزلة إلى الثاني، وقد وردت هذه الأخبار ردَّا على القائلين بالعينيَّة، وأوَّل بعض المتأخِّرين كلامهم لسخافته وإن كانت كلماتهم صريحة فيما نسب إليهم. قال شارح المقاصد: الاسم هو اللَّفظ المفرد الموضوع للمعنى على ما يعمَّ أنواع الكلمة، وقد يقيّد بالاستقبال والتجرّد عن الزمان فيقابل الفعل والحروف على ما هو مصطَّلح النحاة؛ والمسمّى هو المعنى الّذي وضع الاسم بإزائه والتسمية هو وضع الاسم للمعنى، وقد يراد بها ذكر الشيء باسمه كما يقال: يسمّى زيداً ولم يسمّ عمرواً؛ فلا خفاء في تغاير الأمور الثلاثة، وإنَّما الخفاء فيما ذهب إليه بعض أصحابنا من أنَّ الاسم نفس المسمَّى، وفيما ذكره الشيخ الاشعريّ من أنَّ أسماء الله تعالى ثلاثة أقسام: ما هو نفس المسمى، مثل «الله» الدالّ على الوجود أي الذات؛ وما هو غيره «كالخالق والرازق» ونحو ذلك ممًّا يدلّ على فعل، وما لا يقال إنَّه هو ولا غيره «كالعالم والقادر» وكلَّ ما يدلَّ على الصفات. وأمَّا التسمية فغير الاسم والمسمّى، وتوضيحه أنَّهم يريدون بالتسمية اللفظ، وبالاسم مدلوله كما يريدون بالوصف قول الواصف، وبالصفة مدلوله، وكما يقولون: إنَّ القراءة حادثة والمقروء قديم إلاَّ أنَّ الأصحاب اعتبروا المدلول المطابقيِّ فأطلقوا القول بأنَّ الاسم نفس المسمَّى للقطع بأنَّ مدلول الخالق شيءٌ ما له الخلق لا نفس الخلق، ومدلول العالم شيءٌ ما له العلم لا نفس العلم، والشيخ أخذ المدلول أعمَّ واعتبر في أسماء الصفات المعاني المقصودة فزعم أنَّ مدلول الخالق الخلق وهو غير الذات، ومدلول العالم العلم وهو لا عين ولا غير . انتهى .

فإذا عرفت هذا فاعلم أنّ الظاهر أنّ المواد بالأسماء الأسماء الدالّة على الذات من غير ملاحظة صفة، وبالصفات ما يدلّ على الذات متّصفاً بصفة، واستفسرﷺ مراد السائل وذكر محتملاته وهي ثلاثة، وينقسم بالتقسيم الأوّل إلى احتمالين لأنّ المراد إمّا معناه الظاهر، أو مؤوّل بمعنى مجازيّ لكون معناه الظاهر في غاية السخافة.

الاحتجاج، ص ٤٤٢.
 التوحيد، ص ١٩٣ باب ٢٨ ح ٧.

الأول: أن يكون المراد كون كلّ من تلك الأسماء والحروف المؤلّفة المركّبة عين ذاته تعالى، وحكم بأنّه تعالى منزّه عن ذلك لاستلزامه تركيبه وحدوثه وتعدّده كما سيأتي – تعالى الله عن ذلك –.

الثاني: أن يكون قوله: "هي هو" كناية عن كونها دائماً معه في الأزل فكأنّها عينه، وهذا يحتمل معنيين: الأوَّل أن يكون المراد أنَّه تعالى كان في الأزل مستحقّاً لإطلاق تلك الأسماء عليه، وكون تلك الأسماء في علمه تعالى من غير تعدّد في ذاته تعالى وصفاته، ومن غير أن يكون معه شيء في الأزل فهذا حقَّ؛ والثاني أن يكون المراد كون تلك الأصوات والحروف المؤلّفة دائماً معه في الأزل فمعاذ الله أن يكون معه غيره في الأزل، وهذا صريحٌ في نفي تعدّد القدماء ولا يقبل التأويل. ثمَّ أشار عشي إلى حكمة خلق الأسماء والصفات بأنّها وسيلة بينه وبين خلقه يتضرَّعون بها إليه ويعبدونه؛ وهي ذكره الماضمير» أي يذكر بها، والمذكور بالذكر قديم، والذكر حادث؛ ومنهم من قرأ الالتاء» قال الجوهريُّ: الذكر والذكرى: نقيض النسيان، وكذلك الذكرة. انتهى من

قوله ﷺ: والأسماء والصفات مخلوقات ههنا النسخ مختلفة، ففي التوحيد «مخلوقات المعاني» أي معانيها اللّغوية ومفهوماتها الكلّيّة مخلوقة، وفي الإحتجاج ليس لفظ المعاني أصلاً، وفي الكافي «والمعاني» بالعطف، فالمراد بها إمّا مصداق مدلولاتها، ويكون قوله: والمعنيُّ بها عطف تفسير له، أو هي معطوفة على الأسماء أي والمعاني وهي حقائق مفهومات الصفات مخلوقة، أو المراد بالأسماء الألفاظ وبالصفات ما وضع ألفاظها له؛ وقوله: مخلوقات والمعاني خبران لقوله: الأسماء والصفات أي الأسماء مخلوقات

وقوله: والمعنيُّ بها هو الله أي المقصود بها المذكور بالذكر، ومصداق تلك المعاني المطلوب بها هو ذات الله، والمراد بالإختلاف تكثَّر الأفراد، أو تكثّر الصفات أو الاحوال المتغيَّرة، أو اختلاف الأجزاء وتباينها بحسب الحقيقة أو الانفكاك والتحلّل، وبالائتلاف التركّب من الأجزاء أو الأجزاء المتفقة الحقائق.

قوله على الأسماء وهجاها وتقطيعها والمعاني الحاصلة منها في الأذهان من جهة النهاية كما أن المذكور سابقاً كان من جهة البداية، والحاصل أنّ علمه تعالى ليس عين قولنا : «عالم» وليس اتّصافه تعالى به متوقّفاً على التكلّم بذلك، وكذا الصور الذهنيّة ليست عين حقيقة ذاته وصفاته تعالى وليس اتّصافه تعالى بالصفات متوقّفاً على حصول تلك الصور إذ بعد فناء الأشياء تفنى تلك الأمور مع بقائه تعالى متّصفاً بجميع الصفات الكماليّة كما أنّ قبل حدوثها كان متصفاً بها.

ثمَّ اعلم أنَّ المقصود ممّا ذكر في هذا الخبر وغيره من أخبار البابين هو نفي تعقّل كنه ذاته وصفاته تعالى، وبيان أنّ صفات المخلوقات مشوبة بأنواع العجز، والله تعالى متّصف بها ١ - باب / المغايرة بين الاسم والمعنى وأن المعبود هو المعنى والاسم حادث ٣٦٩

معرّى من جهات النقص والعجز كالسمع فإنّه فينا هو العلم بالمسموعات بالحاسّة المخصوصة، ولمّا كان توقّف علمنا على الحاسّة لعجزنا، وكان حصولها لنا من جهة تجسّمنا وإمكاننا ونقصنا، وأيضاً ليس علمنا من ذاتنا لعجزنا، وعلمنا حادث لحدوثنا، وليس علمنا محيطاً بحقائق ما نسمعه كما هي لقصورنا عن الإحاطة، وكلّ هذه نقائص شابت ذلك الكمال فقد أثبتنا له تعالى ما هو الكمال وهو أصل العلم، ونفينا عنه جميع تلك الجهات الّتي هي من سمات النقص والعجز، ولمّا كان علمه تعالى غير متصوّر لنا بالكنه، وأنّا لما رأينا الجهل فينا نقصاً نفيناه عنه فكانًا لم نتصوّر من علمه تعالى إلاّ عدم الجهل، فإثباتنا العلم له تعالى إنّما يرجع إلى نفي الجهل لأنّا لم نتصوّر علمه تعالى إلاّ بهذا الوجه، وإذا تدبّرت في ذلك حقّ التدبّر وجدته نافياً لما يدّعيه جماعة عن الاشتراك اللّفطي في الوجود وسائر الصفات لا مثبتاً له وقد عرفت أنّ الأخبار الدالة على نفي التعطيل تنفي هذا القول، وقد سبق تفسير بعض أجزاء الخبر فيما سبق فلا نعيده.

٢ - ج: عن هشام بن الحكم قال: سألت أبا عبد الله على أسماء الله عزّ ذكره واشتقاقها فقلت: «الله» ممّا هو مشتق؟ قال: يا هشام «الله» مشتق من إله، وإله يقتضي مألوها، والاسم غير المسمّى فمن عبد الاسم دون المعنى فقد كفر ولم يعبد شيئاً، ومن عبد الاسم والمعنى فقد كفر ولم يعبد شيئاً، ومن عبد الاسم والمعنى فقد كفر ولم يعبد شيئاً، ومن عبد الاسم والمعنى فقد كفر ولم يعبد شيئاً، ومن عبد الاسم والمعنى فقد كفر المعنى فقد كفر ولم يعبد شيئاً، ومن عبد الاسم والمعنى فقد كفر ولم يعبد شيئاً، ومن عبد ألسم والمعنى فقد كفر<sup>(1)</sup> وعبد اثنين، ومن عبد المعنى دون الاسم فذلك التوحيد، أفهمت يا هشام؟ قال: فقلت زدني فقال: إنَّ لله تبارك وتعالى تسعة وتسعين اسماً فلو كان الاسم هو المسمّى لكان كلّ اسم منها إلهاً، ولكن الله معنى يدلّ عليه بهذه الاسماء وكلّها غيره، يا هشام الخبز اسم للمأكول، والماء اسم للمشروب، والثوب اسم للملبوس والنار اسم للمحرق أفهمت يا هشام نهماً بنه منها إلهاً، ولكن الله معنى يدلّ عليه بهذه الاسماء وكلّها غيره، يا هشام الخبز اسم للمأكول، والماء اسم للمشروب، والثوب اسم للملبوس والنار اسم للمحرق أفهمت يا هشام نهماً بنهماً والماء الله عنى يدلّ عليه بهذه الاسماء وكلّها غيره، يا هشام الخبز اسم للمأكول، والماء الم للمشروب، والثوب الم للملبوس والنار الله لمحرق أفهمت يا هشام فهماً تدفع به وتناضل أعداءنا والمتخذين مع الله بتري غيره؟ قلت: نعم. أفهمت يا هشام فهماً تدفع به وتناضل أعداءنا والمتخذين مع الله بتري غيره؟ قلت : نعم. مقال: فقال: نفعك الله به وثبّتك. قال هشام : فوالله ما قهرني أحد في علم التوحيد حتى قمت مقامي هذا<sup>(٢)</sup>.

**يد:** ابن عصام والدقّاق، عن الكلينيّ، عن عليّ عن أبيه، عن النضر، عن هشام مثله<sup>(٣)</sup>.

**بيان:** هذا الخبر يدُّل على أنَّ لفظ الجلالة مشتق، وقد سبق الكلام فيه في باب التوحيد، وقوله : الله مشتق من إله إمّا اسم على فِعال بمعنى المفعول أي المعبود، أو غيره من المعاني الّتي تقدّم ذكرها، أو فعل بمعنى عبد أو نحوه، والظاهر أنّه ليس المقصود أوّلاً الاستدلال على المغايرة بين الاسم والمسمّى، بل المعنى أنَّ هذا اللّفظ بجوهره يدلّ على وجود معبود يعبد. ثمَّ بيّن أنّه لا يجوز عبادة اللّفظ بوجه، ثمَّ استدلّ على المغايرة بين الاسم والمسمّى. ويحتمل أن يكون استدلالاً بأنَّ هذا اللفظ يدلّ على معنى وعلى

- (١) أقول: رواء في الكافي والتوحيد مثله، إلَّا أنه فيه: فقد أشرك [النمازي].
- (۲) الاحتجاج، ص ۳۳۳. (۳) التوحيد، ص ۲۲۰ باب ۲۹ ح ۱۳.

هذا يحتمل أن يكون ما يذكر بعد ذلك تحقيقاً آخر لبيان ما يجب أن يقصد بالعبادة، وأن يكون تتمّة لهذا الدليل تكثيراً للايراد وإيضاحاً لما يلزمهم من الفساد بأن يكون المعنى أنَّ العقل لما حكم بالمغايرة فمن توهم الاتّحاد إن جعل هذه الحروف معبوداً بتوهم أنّ الذات عينها فلم يعبد شيئاً أصيلاً، إذ ليس لهذه الأسماء بقاء واستمرار وجود إلاّ بتبعيّة النقوش في الألواح أو الأذهان، وإن جعل المعبود مجموع الاسم والمسمّى فقد أشرك وعبد مع الله غيره، وإن عبد الذات الخالص فهو التوحيد، وبطل الاتّحاد بين الاسم والمسمّى، والأول أظهر. ويحتمل أن يكون المراد بالمألوه من له الاله، كما يظهر من بعض الأخبار أنّه يستعمل بهذا المعنى كقوله عليمي : كان إلهاً إذ لا مألوه، وعالماً إذ لا معلوم ؛ فالمعنى أنَّ الإله يقتضي نسبة إلى غيره ولا يتحقّق بدون الغير، والمسمّى لا حاجة له إلى غيره فالاسم غير المسمّى.

ثم استدل المعايرة بوجهين آخرين : الأوَّل أنَّ لله تعالى أسماءاً متعدّدة فلو كان الاسم عين المسمّى لزم تعدّد الآلهة، لبداهة مغايرة تلك الأسماء بعضها لبعض قوله : ولكنّ الله أي ذاته تعالى لا هذا الاسم . الثاني أنَّ الخبز اسم لشيء يحكم عليه بأنّه مأكول، ومعلوم أنَّ هذا اللّفظ غير مأكول، وكذا البواقي .

وقيل: إنَّ المقصود من أوَّل الخبر إلى آخره بيان المغايرة بين المفهومات العرضية التي هي موضوعات تلك الأسماء وذاته تعالى الذي هو مصداق تلك المفهومات فقوله علي : والإله يقتضي مألوهاً معناه أن هذا المعنى المصدري يقتضي أن يكون في الخارج موجود هو ذات المعبود الحقيقي ليدل على أنَّ مفهوم الاسم غير المسمّى، والحقُّ تعالى ذاته نفس الوجود الصرف بلا مهية أخرى، فجميع مفهومات الأسماء والصفات خارجة عنه فصدقها وحملها عليه ليس كصدق الذاتيات على الماهية – إذ الماهية له كليّة – ولا كصدق العرضيّات موجملها عليه ليس كصدق الذاتيات على الماهية – إذ الماهية له كليّة – ولا كصدق العرضيّات المفهومات وتحمل عليه فالمفهومات كثيرة والجميع غيره فيلزم من عينيّة تلك المفهومات تعدّد الآلهة . وقوله عليه فالمفهومات كثيرة والجميع غيره فيلزم من عينيّة تلك المفهومات تعدّد الآلهة . وقوله عليه فالمفهومات كثيرة والجميع غيره فيلزم من عينيّة تلك المفهومات معدد الموم، والمامية أخرى منهوم المأكول حجّة أخرى على ذلك فإنَّ مفهوم المأكول الموب، والمحرق على النار ؛ ثمّ إذا نظرت إلى كلّ من هذه المعاني في أنفسها وجدتها غير محكوم عليها بأحكامها فإنَّ معنى المأكول خيّة أخرى على ذلك فإنَّ مفهوم المأكول الثوب، والمحرق على النار ؛ ثمّ إذا نظرت إلى كلّ من هذه المعاني في أنفسها وجدتها غير محكوم عليها بأحكامها فإنَّ معنى المأكول غير مأكول إنّما المأكول شي وي أنفسها وجدتها غير الثوب، والمحرق على النار ؛ ثمّ إذا نظرت إلى كلّ من هذه المعاني في أنفسها وجدتها غير محكوم عليها بأحكامها فإنَّ معنى المأكول غير مأكول إنّما المأكول شيء آخر كاله في أنفسها وجدتها غير محكوم عليها بأحكامها فإنَّ معنى المأكول غير مأكول إنّما المأكول شيء أخرى على مائمان وكذا وكنا ألموس على

٣ - يد، مع، ٤: أبي، عن أحمد بن إدريس، عن الحسين بن عبيد الله، عن محمد بن عبد الله، عن محمد بن عبد الله، عن محمد بن عبد الله، وموسى بن عمرو، والحسن بن عليّ بن أبي عثمان، عن محمّد بن سنان قال سألت الرضائيًة عن الاسم ما هو؟ قال: صفة لموصوف<sup>(1)</sup>.

(1) التوحيد، ص ١٩٢ باب ٢٩ ح ٥ ومعاني الاخبار ص ٢ وعيون اخبار الرضا، ج ١ ص ١١٨ باب ١١ ح ٢٥. ١ - باب / المغايرة بين الاسم والمعنى وأن المعبود هو المعنى والاسم حادث ١٣٧١

**بيان:** أي سمة وعلامة تدلّ على ذات فهي غير الذات، أو المعنى أنَّ أسماء الله تعالى تدلّ على صفات تصدق عليه، ويحتمل أن يكون المراد بالاسم هنا ما أشرنا إليه سابقاً أي المفهوم الكلّيّ الّذي هو موضوع اللّفظ.

٤ - جود سئل أبو الحسن عليّ بن محمّد عن التوحيد فقيل له: لم يزل الله وحده لا شيء معه ثمَّ خلق الأشياء بديعاً واختار لنفسه أحسن الأسماء أو لم تزل الأسماء والحروف معه قديمة؟ فكتب: لم يزل الله موجوداً، ثمَّ كوّن ما أراد، لا رادً لقضائه، ولا معقّب لحكمه، تاهت أوهام المتوهّمين، وقصر طرف الطارفين، وتلاشت أوصاف الواصفين، واضمحلت تاهت أوهام المتوهّمين، وقصر طرف الطارفين، وتلاشت أوصاف الواصفين، واضمحلت أقاويل المياء بديعاً ما أراد، لا رادً لقضائه، ولا معقّب لحكمه، معه قديمة؟ فكتب: لم يزل الله موجوداً، ثمَّ كوّن ما أراد، لا رادً لقضائه، ولا معقّب لحكمه، تاهت أوهام المتوهّمين، وقصر طرف الطارفين، وتلاشت أوصاف الواصفين، واضمحلت أقاويل المبطلين عن الدرك لعجيب شأنه والوقوع بالبلوغ على علّو مكانه فهو بالموضع الذي لا يتناهى، وبالمكان الذي لم تقع عليه الناعتون بإشارة ولا عبارة هيهات هيات أراد.

• يد: الدقّاق، عن الأسديّ، عن البرمكيّ، عن عليّ بن العبّاس، عن يزيد بن عبد الله ، عن الحسن بن سعيد الخوّار، عن رجاله، عن أبي عبد الله غليتَثْنِزَ قال: الله غاية من غيّاه فالمغيّى غير الغاية، تو حد بالربوبيّة ووصف نفسه بغير محدوديّة فالذاكر الله غير الله ؛ والله غير فالمغيّى غير الغاية، تو حد بالربوبيّة ووصف نفسه بغير محدوديّة فالذاكر الله غير الله ؛ والله غير أسمائه، وكلُّ شيء وقع عليه اسم شيء سواه فهو مخلوق، ألا ترى قوله: العزّة للمقية ، العظمة في تشكير الله غير الله غاية من غيّاه فالمغيّى غير الغاية، تو حد بالربوبيّة ووصف نفسه بغير محدوديّة فالذاكر الله غير الله ؛ والله غير أسمائه، وكلُّ شيء وقع عليه اسم شيء سواه فهو مخلوق، ألا ترى قوله: العزّة لله، العظمة لله ؛ وقال: في ألمّائه ألمّائه المنتي فادعوم أيماً كله في معاه المائه، وقال: في ألم ترى قوله: العزّة الله، العظمة فله ؛ وقال: في ألمّائه ألمّائه المّائين فادعوم أبياً كله أله الله في أله ترعي أله المائه، وقال: في ألمّائه ألمّائه المنتي فادعوم أله أله في أله بن وقال: في ألم ترى قوله: العزّة الله، العظمة الله ؛ وقال: في ألم ترى قوله: العزّة الله، الم شيء سواه فهو مخلوق، ألا ترى قوله: العزّة الله، العظمة الله ؛ وقال: في ألمّائه المّائية أله ألمّائه المائية فادعوه بهم عليه الله وقال: في ألم أله أله أله أله أله أله أله أله ألمّائه ألمّائه الماماء مضافة إليه وهو التوحيد الخالص (٤).

بيان: استدل ﷺ على المغايرة بين الاسم والمسمّى بما أُضيف إليه من الأسماء فإنَّ الإضافة تدلّ على المغايرة بين الاسم والمسمّى يقال: المال لزيد، ولا يقال: زيدً لنفسه، وقوله: العزَّة لله، العظمة لله يومىء إلى أنَّ المراد بالاسم المفهوم كما مرَّ.

آ – يد؛ ابن المتوكل، عن محمد العطار، عن ابن أبان، عن ابن أورمة، عن علي بن الحسين بن محمد، عن خالد بن يزيد عن عبد الأعلى، عن أبي عبد الله علي قال : اسم الله غير الله وكل شيء وقع عليه اسم شيء فهو مخلوق ما خلا الله، فأما ما عبّرت الألسن عنه أو عملت الأيدي فيه فهو مخلوق، والله غاية من غاياه، والمغيى غير الغاية، والغاية موصوفة وكل موصوف معلت الأيدي فيه فهو مخلوق، والله غاية من غاياه، والمغيى غير الغاية، والغاية، والغاية موصوفة عملت الأيدي فيه فهو مخلوق، والله غاية، والمغيى غير الغاية، والغاية موصوفة وكل موصوف معلت الأيدي فيه فهو مخلوق، والله غاية من غاياه، والمغيى غير الغاية، والغاية موصوفة وكل موصوف مصنوع، وصانع الأشياء غير موصوف بحد مسمى، لم يتكون فتعرف كينونته بصنع غيره، ولم يتناه إلى غاية إلا كانت غيره، لا يزل من فهم هذا الحكم أبداً وهو التوحيد الخالص فاعتقدوه وصد قوه وتفهموه بإذن الله تخريك . ومن زعم أنه يعرف الله بحجاب أو الخالص فاعتقدوه وصدة وراك لأن الحجاب والمثال والصورة غيره، وإنما هو واحد موحد بحد مورة أو بمثال فهو مشرك لأن الحجاب والمثال والصورة غيره، وإنما هو واحد موحد في يحد مورة أنه يعرف اله بحجاب أو بصورة أو بمثال فهو مشرك لأن الحجاب والمثال والصورة غيره، وإنما هو واحد موحد أو بعن يعرف الله بعنورة أو بمثال والصورة غيره، وإنها هو واحد موحد الخالص فاعتقدوه وصدة قوه وتفهموه بإذن الله تكريك من فهم هذا الحكم أبداً وهو التوحيد ويحد أو بمثال فهو مشرك لأن الحجاب والمثال والصورة غيره، وإنما هو واحد موحد أو بصورة أو بمثال فهو مشرك لأن الحجاب والمثال والصورة غيره، وإنما هو واحد موحد إنه يعرف الله نمن عرفه بالله فمن لم يعرفه به فليس يعرفه، فكيف يوحد من زعم أنه عرفه بغيره، إنما عرف الله من عرفه بالله فمن لم يعرفه به ميس يعرفه، إنها يعرف غيره، يسمّى الحملوق شيء ، والله خالق الأشياء لا من شيء، يسمّى الحمد موه بالله فمن لم يعرفه به فليس يعرفه، إنه ايعرف غيره؛ إنها يعرف غيره؛ إنه عرف غيره؛ يسمّى الخالق والمخلوق شيء ، والله خالق الأشياء لا من شيء، يسمّى الخالة والمخلوق شيء ، والله خالق الأشياء الا من الهيء، يسمّى الم ما له ما يعره فيره؛ إله ما يعره فيره به يعره ما له ما يعره مو يسم اله ما مو ما مو موله أله ما يعرف أله ما يع ما ما مو ما شوم ما يو ما أله ما يم ما مو يما مي ما يه ما يه ما يم ما يم ما يم ما يه ما يم م

- الاحتجاج، ص ٤٤٩.
   الاحتجاج، ص ٤٤٩.
- (٣) سورة الاسراء، الآية: ١١٠.
  (٤) التوحيد، ص ٥٨ باب ٢ ح ١٦.

بأسمائه فهو غير أسمائه والأسماء غيره، والموصوف غير الواصف، فمن زعم أنّه يؤمن بما لا يعرف فهو ضالٌّ عن المعرفة، لا يدرك مخلوق شيئاً إلاّ بالله، ولا تدرك معرفة الله إلا بالله، والله خلوٌ من خلقه وخلقه خلوٌ منه، وإذا أراد شيئاً كان كما أراد بأمره من غير نطق، لا ملجاً لعباده ممّا قضى، ولا حجّة لهم فيما ارتضى، لم يقدروا على عمل ولا معالجة ممّا أحدث في أبدانهم المخلوقة إلا بربّهم، فمن زعم أنّه يقوى على عمل لم يرده الله <sup>ي</sup>تريّني</sup> فقد زعم أنّ إرادته تغلب إرادة الله؛ تبارك الله ربّ العالمين<sup>(1)</sup>.

**يد:** الدقّاق، عن الأسديّ، عن البرمكيّ، عن بعض أصحابه، عن بكر بن صالح، عن عليّ بن الحسن بن محمّد، عن خالد؛ عن عبد الأعلى مثله، إلى قوله: والأسماء غيره<sup>(٢)</sup>.

قال الصدوق ﷺ: معنى ذلك أنّ من زعم أنّه يقوى على عمل لم يردالله أن يقوّيه عليه فقد زعم أنّ إرادته تغلب إرادة الله، تبارك الله ربّ العالمين<sup>(٣)</sup>.

**بيان:** قوله: اسم شيء أي لفظ الشيء أو هذا المفهوم المركّب، والأوَّل أظهر ثمَّ بيّن المغايرة بأنَّ اللّفظ الّذي يعبّر به الألسن والخطّ الّذي تعمله الأيدي فظاهرٌ أنَّه مخلوق. قوله: والله غاية من غاياه اعلم أنَّ الغاية تطلق على المدى والنهاية، وعلى امتداد المسافة، وعلى الغرض والمقصود من الشيء، وعلى الراية والعلامة. وهذه العبارة تحتمل وجوهاً :

الأول: أن تكون الغاية بمعنى الغرض والمقصود أي كلمة الجلالة مقصود من جعله مقصوداً وذريعة من جعله ذريعةً أي كلّ من كان له مطلب وعجز عن تحصيله بسعيه يتوسّل إليه باسم الله . والمغيّى – بالغين المعجمة والياء المئنّاة المفتوحة – أي المتوسّل إليه بتلك الغاية غير الغاية ، أو بالياء المكسورة أي الذي جعل لنا الغاية غايةً هو غيرها ، وفي بعض النسخ : والمعنى العين المهملة والنون أي المقصود بذلك التوسّل ، أو المعنى المصطلح غير تلك الغاية الّتي هي الوسيلة إليه .

الثاني: أن يكون المراد بالغاية النهاية، وبالله الذات لا الاسم أي الربّ تعالى غاية آمال الخلق يدعونه عند الشدائد بأسمائه العظام، والمغيّى بفتح الياء المشدّدة: المسافة ذات الغاية، والمراد هنا الاسماء فكأنّها طرق ومسالك توصل الخلق إلى الله في حوائجهم، والمعنى أنّ العقل يحكم بأنَّ الوسيلة غير المقصود بالحاجة، وهذا لا يلائمة قوله: «والغاية موصوفة» إلاّ بتكلّف تامّ.

الثالث: أن يكون المراد بالغاية العلامة، وصحّفت «غاياه» بغاياته أي علامة من علاماته، والمعنى أي المقصود أو المغيّى أي ذو العلامة غيرها.

- (۱) التوحيد، ص ۱۸۲ باب ۱۱ ح ۷. (۲) التوحيد، ص ۱۹۲ باب ۲۹ ح ۲.
  - (۳) التوحيد، ص ۱٤٣ باب ۱۱ ح ۷.

١ – باب / المغايرة بين الاسم والمعنى وأن المعبود هو المعنى والاسم حادث - ٣٧٣

الرابع : أن يكون المقصود أنّ الحقّ تعالى غاية أفكار من جعله غاية وتفكّر فيه، والمعنى المقصود أعني ذات الحقّ غير ما هو غاية أفكارهم ومصنوع عقولهم، إذ غاية ما يصل إليه أفكارهم ويحصل في أذهانهم موصوف بالصفات الزائدة الإمكانيّة، وكلّ موصوف كذلك مصنوع.

الخامس: ما صحّفه بعض الأفاضل حيث قرأ «عانة من عاناه» أي الاسم ملابس من لابسه. قال في النهاية: معاناة الشيء: ملابسته ومباشرته. أو مهمُّ من اهتمّ به، من قولهم: عنيت به فأنا عان، أي اهتممت به واشتغلت. أو أسير من أسره، وفي النهاية: العاني: الأسير. وكلّ من ذلّ واستكان وخضع فقد عنا يعنو فهو عان، أو محبوس من حبسه. وفي النهاية: وعنوا بالأصوات أي احبسوها والمعنى أي المقصود بالاسم غير العانة أي غير ما نتصوّره ونعقله. ثم اعلم أنّه على بعض التقادير يمكن أن يقرأ والله بالكسر بأن يكون الواو للقسم.

قوله: غير موصوف بحدّ أي من الحدود الجسمانيّة، أو الصفات الإمكانيّة، أو الحدود العقليّة. وقوله: مسمّى صفة لحدّ للتعميم كقوله تعالى: ﴿ هَلْ أَنَّ عَلَ ٱلإِنكَنِ حِيَّ يَنَ ٱلدَّهْرِ لَمَ يَكُن شَيْئَا مَذَكُورًا﴾ ويحتمل أن يكون المراد أنّه غير موصوف بالصفات التي هي مدلولات تلك الأسماء، وقيل: هو خبر بعد خبر، أو خبر مبتدأ محذوف.

قوله: لم يتكوّن فيعرف كينونته بصنع غيره قيل: المراد أنّه لم يتكوّن فيكون محدثاً بفعل غيره فتعرف كينونته وصفات حدوثه بصنع صانعه كما تعرف المعلولات بالعلل.

**أقول:** لعلّ المراد أنّه غير مصنوع حتّى يعرف بالمقايسة إلى مصنوع آخر كما تعرف المصنوعات بمقايسة بعضها إلى بعض فيكون الصنع بمعنى المصنوع وغيره صفة له؛ أو أنّه لا يعرف بحصول صورة هي مصنوعة لغيره إذ كلّ صورة ذهنيّة مصنوعة للمدرك معلولة له.

قوله: ولم يتناه أي هو تعالى في المعرفة أو عرفانه، أو العارف في عرفانه إلى نهاية إلاّ كانت تلك النهاية غيره تعالى ومباينة له غير محمولة عليه.

قوله ﷺ : لا يزلُّ في بعض النسخ «بالذال» أي ذلَّ الجهل والضلال من فهم هذا الحكم وعرف سلب جميع ما يغايره عنه، وعلم أنَّ كلَّ ما يصل إليه أفهام الخلق فهو غيره تعالى .

قوله ظليمًا : ومن زعم أنّه يعرف الله بحجاب أي بالأسماء الّتي هي حجب بين الله وبين خلقه ووسائل بها يتوسّلون إليه، بأن زعم أنه تعالى عين تلك الاسماء، أو الأنبياء والائمة عليمًا بأن زعم أنّ الله تعالى اتّحد بهم، أو بالصفات الزائدة، فإنّها حجب عن الوصول إلى حقيقة الذات الاحديّة، أو بصورة أي بأنّه ذو صورة كما قالت المشبّهة، أو بصورة عقليّة زعم أنّها كنه ذاته وصفاته تعالى، أو بمثال أي خياليّ، أو بأن جعل له مماثلاً أجزاء، تعالى الله عن ذلك؛ ويحتمل أن يكون إشارة إلى أنّه لا يمكن الوصول إلى حقيقته تعالى بوجه من الوجوه لا بحجاب ورسول يبيّن ذلك، ولا بصورة عقليّة ولا خياليّة إذ لا بدّ بين المعرَّف والمعرَّف من مماثلة وجهة اتّحاد وإلاّ فليس ذلك الشيء معرفاً أصلاً، والله تعالى مجرّد الذات عن كل ما سواه فحجابه ومثاله وصورته غيره من كلّ وجه إذ لا مشاركة بينه وبين غيره في جنس أو قصل أو مادَّة أو موضوع أو عارض، وإنّما هو واحد موحَّد فرد عمّا سواه؟ فإنّما يعرف الله بالله إذا نفى عنه جميع ما سواه وكلَّ ما وصل إليه عقله كما مرّ أنّه التوحيد الخالص.

وقال بعض المحقّقين : من زعم أنّه يعرف الله بحجاب أو بصورة أو بمثال أي بحقيقة من الحقائق الإمكانيّة كالجسم والنور ، أو بصفة من صفاتها الّتي هي عليها كما أسند إلى القائلين بالصورة ، أو بصفة من صفاتها عند حصولها في العقل كما في قول الفلاسفة في رؤية العقول المفارقة فهو مشرك لأنّ الحجاب والصورة والمثال كلّها مغايرة له غير محمولة عليه فمن عبد الموصوف بها عبد غيره فكيف يكون موحداً له عارفاً به؟ إنّما عرف الله من عرفه بذاته وحقيقته المسلوب عنه جميع ما يغايره فمن لم يعرفه به فليس يعرفه ، إنّما يكون يعرف غيره.

**أقول:** لا يخفى أنَّ هذا الوجه وما أوردته سابقاً من الاحتمالات الَّتي سمحت بها قريحتي القاصرة لا يخلو كلّ منها من تكلّف، وقد قيل فيه وجوه أُخر أعرضت عنها صفحاً لعدم موافقتها لأصولنا .

والأظهر عندي أن هذا الخبر موافق لما مرّ وسيأتي في كتاب العدل أيضاً من أنّ المعرفة من صنعه تعالى وليس للعباد فيها صنع، وأنّه تعالى يهبها لمن طلبها، ولم يقصر فيما يوجب استحقاق إفاضتها . والقول بأنّ غيره تعالى يقدر على ذلك نوع من الشرك في ربوبيّته وإلهيّته فإنَّ التوحيد الخالص هو أن يعلم أنّه تعالى مفيض جميع العلوم والخيرات والمعارف والسعادات كما قال تعالى : هُنَّ أَصَابَكَ مِنْ حَمَنَة فِنَ اللَّهُ وَمَا أَسَابَكَ مِن سَيِّتَوَ فِن نَفَسِكُ بالحجاب إمّا أمّة الضلال وعلماء السوء الذين يدّعون أنّهم يعرفونه تعالى بعقولهم ولا يرجعون في ذلك إلى حجج الله تعالى فإنّهم حجب يحجبون الخلق عن معرفته وعبادته تعالى ؛ فالمعنى أنّه تعالى إنّهم الما عرف به نفسه للناس لا بأفكارهم وعقولهم أو أئمة الحق أيضاً فإنّه ليس شأنهم إلاّ بيان الحقّ للناس فأمّا إفاضة المعرفة والإيصال إلى البغية فليس إلاّ من الحق تعالى كما قال سبحانه : هُوَا كُنّ مَنْ مَنْ أَحْبَبُتَ مُنَاسٍ لا بأفكارهم وعقولهم أو أئمة الحق من من من منه معالى إلّه المواد الذين يدعون الخلق عن معرفته وعبادته تعالى ؛ فالمعنى أنّه تعالى إنّها يعرف بما عرّف به نفسه للناس لا بأفكارهم وعقولهم أو أئمة الحق أيضاً فإنّه ليس شأنهم إلاّ بيان الحق للناس فأمّا إفاضة المعرفة والإيصال إلى البغية فليس إلاً من الحق تعالى كما قال سبحانه : فإنّكَ لا تَبْدِي مَن أَحْبَبُتَ مَنْ أُحْبَبُتَ مُن أُنهم من الحق المورة والمثال

فقوله ﷺ: ليس بين الخالق والمخلوق شيء أي ليس بينه تعالى وبين خلقه حقيقة أو مادة مشتركة حتى يمكنهم معرفته من تلك الجهة، بل أوجدهم لا من شيء كان. قوله ﷺ:

سورة النساء، الآية: ٧٩.
 ٣٩) سورة القصص، الآية: ٥٦.

١ - ياب /المغايرة بين الاسم والمعنى وأن المعبود هو المعنى والاسم حادث - ٣٧٥

غير الواصف يحتمل أن يكون المراد بالواصف الاسم الذي يصف الذات بمدلوله. قوله علي : فمن زعم أنه يؤمن بما لا يعرف أي لا يؤمن أحد بالله إلاّ بعد معرفته، والمعرفة لا تكون إلاّ منه تعالى فالتعريف من الله، والإيمان والإذعان وعدم الإنكار من الخلق، ويحتمل أن يكون المراد على بعض الوجوه السابقة بيان أنّه وإن لم يعرف بالكنه لكن لا يمكن الإيمان به إلاّ بعد معرفته بوجه من الوجوه فيكون المقصود نفي التعطيل، والأوّل أظهر ؟ وهذه الفقرات كلّها مؤيدة للمعنى الأخير كما لا يخفى لمن تأمّل فيها. ثمَّ بيّن عليمًا كون الأشياء إنّما تحصل بمشيئته تعالى وأنّ إرادة الخلق لا تغلب إرادته تعالى كما سيأتي تحقيقه في كتاب العدل، والله الموفق.

٧- يد: ابن الوليد، عن الصفّار، عن اليقطينيّ، عن ابن محبوب، عن ابن رئاب، عن غير واحد، عن أبي عبد الله عليتي قال: من عبد الله بالتوهم فقد كفر، ومن عبد الله م ولم عبد المعنى فقد كفر، ومن عبد الله ماء يعبد المعنى فقد المراء، ومن عبد الله ماء يعبد المعنى فقد كفر، ومن عبد الله ماء يعبد المعنى فقد المراء، ومن عبد الله ماء يعبد المعنى فقد كفر، ومن عبد الله ماء يعبد المعنى فقد كفر، ومن عبد الله ماء يعبد المعنى فقد المراء، ومن عبد الله ماء المعنى فقد المراء، ومن عبد الاسم ولم يعبد المعنى فقد كفر، ومن عبد الله ماء يعبد الله بالتوهم فقد كفر، ومن عبد الله ماء يعبد المعنى فقد كفر، ومن عبد الاسم والمعنى فقد المراء، ومن عبد الله ماء المعنى فقد المراء، ومن عبد الاسم والماء ماء يعبد المعنى فقد كفر، ومن عبد الله ماء المعنى فقد المراء، ومن عبد الله ماء الله ماء المعنى فقد المراء، ومن عبد الله ماء الله ماء الله ماء المعنى فقد المراء، ومن عبد المعنى بايقاع المراء، ومن عبد المعنى فقد المعنى فقد المراك، ومن عبد المعنى بايقاع المراء، وماء عليه بصفاته المراء، ومن عبد الماء فعقد عليه قلبه ونطق به لسانه في سرّ أمره وعلانيته فأولئك أصحاب أمير المؤمنين عليقيد أراد، وفي حديث آخر: أولئك هم المؤمنون حقاً (١).

**إيضاح:** قوله: من عبد الله بالتوقُّم أي من غير أن يكون على يقين في وجوده تعالى وصفاته، أو بأن يتوهّمه محدوداً مدركاً بالوهم فقد كفر لأنَّ الشكّ كفر، ولانّ كلّ محدود ومدرَك بالوهم غيره سبحانه فمن عبده كان عابداً لغيره فهو كافر وقوله عليكير : ومن عبد الاسم أي الحروف أو المفهوم الوصفيّ له دون المعنى أي المعبّر عنه بالاسم فقد كفر لأنَّ الحروف والمفهوم غير الواجب الخالق للكلّ تعالى شأنه.

٨ - يد؛ الدقاق، عن الكلينيّ، عن عليّ بن محمّد، عن صالح بن أبي حمّاد، عن الحسين بن يزيد، عن ابن البطائنيّ، عن إبراهيم بن عمر، عن أبي عبد الله عليّ قال: إن الله تبارك وتعالى خلق اسماً بالحروف غير منعوت، وباللفظ غير منطق، وبالشخص غير مجمّد، وباللفظ غير منطق، وبالشخص غير مجمّد، وبالتشبيه غير موصوف، وباللون غير مصبوغ، منفيَّ عنه الأقطار، مبعَدٌ عنه الحدود، محجوبٌ عنه حسّ كل متوهّم، مستتر غير مستور، فجعله كلمة تامة على أربعة أجزاء معاً ليس منها وموسيًا عنه حسّد، منهيً عنه الأقطار، مبعَدٌ عنه الحدود، محجوبٌ عنه حسّ كل متوهّم، مستتر غير مستور، فجعله كلمة تامة على أربعة أجزاء معاً ليس منها واحد قبل الآخر، فأظهر منها ثلاثة أسماء لفاقة الخلق إليها، وحجب واحداً منها، وهو منها واحد قبل الآخر، فأظهر منها ثلاثة أسماء لفاقة الخلق إليها، وحجب واحداً منها، وتبارك، الاسم المكنون المخزون بهذه الأسماء الثلاثة التي أظهرت، فالظاهر هو «الله، وتبارك، وسبحان» لكل آسم من هذه أربعة أركان فذلك اثنى عشر ركناً، ثمّ خلق لكلّ ركن منها ثلاثين اسماً فعلاً منسوباً إليها؛ وهو المحزون بهذه الأسماء الثلاثة التي أظهرت، فالظاهر هو «الله، وتبارك، الاسم المكنون المخزون بهذه الأسماء الثلاثي أظهرت، فالظاهر هو «الله، وتبارك، وسبحان» لكلّ اسم من هذه أربعة أركان فذلك اثنى عشر ركناً، ثمّ خلق لكلّ ركن منها ثلاثين السما فعلاً منسوباً إليها؛ فهو الرحمن، الرحيم، الملك، القدوس، الخالق، البارىء، المصوّر، الحيّ، القيّوم، لا تأخذه سنة ولا نوم، العليم، الخبير، السميع، المومن، المومن، المحيم، المؤمن الغريز، الجبّار، المتكبّر، العليّ، المقتدر، القدور، المومن، المومن، المومن، المومن، المومن، المومن، المومن، الموني، المومن، المومن المومن، المومن، المومن، المومن، المومن، المومن، الموير، المومن، المومن، المويز، الجبّار، المتكبّر، العليّ، المومن، الموير، ما محمور، المويز، المومن، المويز، الهم من المويز، المومن، المويز، المومن، المويز، مم المويز، مومن المويز، المويز، المومن، المويز، ما مومني ما مومني مومني ما مومني مرامي ما مومني مومني ما مومني ما مومني ما مومني ما مومنيومن المويز، المويز، ما مومني من ما مومني ما مومني ما مومني مو

(۱) التوحيد، ص ۲۲۰ باب ۲۹ ح ۱۲.

المهيمن، البارىء المنشىء، البديع، الرفيع، الجليل، الكويم، الرازق، المحيي، المميت، الباعث، الوارث فهذه الأسماء وما كان من الأسماء الحسنى حتّى تتمّ ثلاث مائة وستّين اسماً فهي نسبة لهذه الأسماء الثلاثة، وهذه الأسماء الثلاثة أركان وحجب للاسم الواحد المكنون المخزون بهذه الأسماء الثلاثة، وذلك قوله بَمَرَجَلٌ : فِقَلِ ٱدْعُواْ اللَّهُ أَوِ ٱدْعُواْ

**بيان:** اعلم أنّ هذا الخبر من متشابهات الأخبار وغوامض الأسرار الّتي لا يعلم تأويلها إلاّ الله والراسخون في العلم، والسكوت عن تفسيره والإقرار بالعجز عن فهمه أصوب وأولى وأحوط وأحرى، ولنذكر وجهاً تبعاً لمن تكلّم فيه على سبيل الاحتمال.

فنقول: أسماء في بعض النسخ بصيغة الجمع وفي بعضها بصورة المفرد، والأخير أظهر، والأوّل لعلّه مبنيّ على أنّه مجزّا بأربعة أجزاء كلّ منها اسم، فلذا أطلق عليه صيغة الجمع. وقوله: بالحروف غير منعوت – وفي بعض النسخ كما في الكافي «غير متصوت» – وكذا ما بعده من الفقرات تحتمل كونها حالاً عن فاعل «خلق» وعن قوله: اسماً، ويؤيّد الأوّل ما في أكثر نسخ التوحيد: خلق اسماً بالحروف وهو يَخْتَنَ بالحروف غير منعوت فيكون المقصود بيان المغايرة بين الاسم والمسمّى بعدم جريان صفات الاسم بحسب ظهوراته النطقية والكتبيّة فيه تعالى ؛ وأما على الثاني فلعلّه إشارة إلى حصوله في علمه تعالى فيكون الخلق بمعنى التقدير والعلم، وهذا الاسم عند حصوله في العلم الأقدس لم يكن ذا صوت ولا ذا صورة ولا ذا شكل ولا ذا صبغ . ويحتمل أن يكون إشارة إلى أنّ أوّل خلقه كان بالإفاضة على روح النبيّ تقدي وأرواح الأئنة عنظ بغير نطق وصبغ ولون وخط بقلم .

ولنرجع إلى تفصيل كلّ من الفقرات وتوضيحها؛ فعلى الأوّل قوله : غير متصوّت إمّا على البناء للفاعل أي لم يكن خلقها بإيجاد حرف وصوت، أو على البناء للمفعول أي هو تعالى ليس من قبيل الأصوات والحروف حتّى يصلح كون الاسم عينه تعالى لكنَّ الظاهر من كلام اللّغويّين أنّ «تصوّت» لازم فيكون على البناء للفاعل بالمعنى الثاني فيؤيّد الوجه الأوّل.

وقوله ﷺ: وباللّفظ غير منطق – بفتح الطاء – أي ناطق، أو أنّه غير منطوق باللّفظ كالحروف ليكون من جنسها؛ أو بالكسر – أي لم يجعل الحروف ناطقة على الإسناد المجازيّ كقوله تعالى: ﴿عَذَا كِنَبُنَا يَنطِقُ عَلَيَكُم بِٱلْحَقِّ ﴾<sup>(٢)</sup> وهذا التوجيه يجري في الثاني من احتمالي الفتح، وتطبيق تلك الفقرات على الاحتمال الثاني وهو كونها حالاً عن الاسم بعد ما ذكرنا ظاهر، وكذا تطبيق الفقرات الآتية على الاحتمالي الثاني.

قوله ﷺ : مستتر غير مستور أي كنه حقيقته مستور عن الخلق مع أنَّه من حيث الآثار أظهر من كلَّ شيء، أو مستتر بكمال ذاته من غير ستر وحاجب، أو أنَّه غير مستور عن الخلق

التوحيد، ص ١٩٠ باب ٢٩ ح ٣.
 (٢) سورة الجاثية، الآية: ٢٩.

١ - باب / المغايرة بين الاسم والمعنى وأن المعبود هو المعنى والاسم حادث ١

بل هو في غاية الظهور، والنقص إنّما هو من قبلنا؛ ويجري نظير الاحتمالات في الثاني؛ ويحتمل على الثاني أن يكون المراد أنّه مستور عن الخلق غير مستور عنه تعالى.

وأمّا تفصيل الأجزاء وتشعُّب الأسماء فيمكن أن يقال: إنّه لما كان كنه ذاته تعالى مستوراً عن عقول جميع الخلق فالاسم الدالّ عليه ينبغي أن يكون مستوراً عنهم فالاسم الجامع هو الاسم الذي يدلّ على كنه الذات مع جميع الصفات الكماليّة، ولّما كانت أسماؤه تعالى ترجع إلى أربعة لأنّها إمّا أن تدلّ على الذات، أو الصفات الثبوتيّة الكماليّة، أو السلبيّة التنزيهيّة، أو صفات الأفعال فجزًا ذلك الاسم الجامع إلى أربعة أسماء جامعة، واحدة منها للذات فقط، فلما ذكرنا سابقاً استبدّ تعالى به ولم يعطه خلقه، وثلاثة منها تتعلّق بالانواع الثلاثة من الصفات فأعطاها خلقه ليعرفوه بها بوجه من الوجوه فهذه الثلاثة حجب ووسائط بين الخلق وبين هذا الاسم المكنون إذ بها يتوسّلون إلى الذات وإلى الاسم المختص بها، ولمّا كانت تلك الأسماء الأربعة مطويَّة في الاسم الجامع على الإجمال لم يكن بينها تقدّم وتأخر، ولذا قال : ليس منها واحد قبل الآخر.

ويمكن أن يقال على بعض المحتملات السابقة : إنّه لمّا كان تحقّقها في العلم الأقدس لم يكن بينها تقدّم وتأخّر في الوجود، كما يكون في تكلّم الخلق، والأوّل أظهر.

ثمَّ بين الأسماء الثلاثة فأوّلها «الله» وهو الدالُّ على النوع الأوّل لكونه موضوعاً للذات المستجمع للصفات الذاتية الكمالية، والثاني «تبارك» لأنّه من البركة والنموّ وهو إشارة إلى أنّه معدن الفيوض ومنبع الخيرات الَّتي لا تتناهى، وهو رئيس جميع الصفات الفعليّة من الخالقيّة والرازقيّة والمنعميّة وسائر ما هو منسوب إلى الفعل كما أنَّ الأوّل رئيس الصفات الوجوديّة من العلم والقدرة وغيرهما، ولمّا كان المراد بالاسم كلّ ما يدلّ على ذاته وصفاته تعالى أعمّ من أن يكون اسماً أو فعلاً أو جملة لا محذور في عدّ «تبارك» من الأسماء. والثالث هو «سبحان» الدالّ على تنزيهه تعالى عن جميع النقائص فيندرج فيه ويتبعه جميع والثالث هو المبيّة والتنزيهية؛ هذا على نسخة التوحيد، وفي الكافي : هو الله تبارك وتعالى وسخر لكل اسم فلعلّ المراد أنَّ الظاهر بهذه الأسماء هو الله تعالى، وهذه الأسماء إنّما وسخر لكل اسم فلعلّ المراد أنَّ الظاهر بهذه الأسماء هو الله تعالى، وهذه الأسماء إنّما

ثمَّ لمَّا كان لكلَّ من تلك الأسماء الثلاثة الجامعة شعب أربع ترجع إليها جعل لكلَّ منها أربعة أركان هي بمنزلة دعائمه فأمّا «الله» فلدلالته على الصفات الكماليّة الوجوديّة له أربع دعائم: وهي وجوب الوجود المعبّر عنه بالصمديّة والقيّوميّة والعلم والقدرة والحياة، أو مكان الحياة اللّطف أو الرحمة أو العزّة، وإنّما جعلت هذه الأربعة أركاناً لأنَّ سائر الصفات الكماليّة إنّما ترجع إليها كالسميع والبصير والخبير مثلاً فإنّها راجعة إلى العلم والعلم والعلم يشملها وأمّا «تبارك» فله أركان أربعة هي الإيجاد والتربية في الدارين، والهداية في الدنيا والمجازاة في الآخرة أي الموجد أو الخالق والربّ والهادي والديّان، ويمكن إدخال الهداية في التربية، وجعل المجازاة ركنين: الإثابة والانتقام، ولكلّ منها شعب من أسماء الله الحسنى كما لا يخفى بعد التأمّل والتتبّع.

وأمًا «سبحان» فله أربعة أركان لأنَّه إمَّا تنزيه الذات عن مشابهة الممكنات، أو تنزيهه عن إدراك الحواسّ والأوهام والعقول، أو تنزيه صفاته عمّا يوجب النقص، أو تنزيه أفعاله عمّا يوجب الظلم والعجز والنقص. ويحتمل وجهاً آخر، وهو تنزيهه عن الشريك والاضداد والأنداد، وتنزيهه عن المشاكلة والمشابهة، وتنزيهه عن إدراك العقول والاوهام، وتنزيهه عمّا يوجب النقص والعجز من التركّب والصاحبة والولد والتغيّرات والعوارض والظلم والجور والجهل وغير ذلك، وظاهر أنَّ لكلَّ منها شعباً كثيرة؛ فجعل ﷺشعب كلَّ منهاً ثلاثين وذكر بعض أسمائه الحسني على التمثيل وأجمل الباقي. ويحتمل على ما في الكافي أن تكون الأسماء الثلاثة ما يدلُّ على وجوب الوجود والعلم والقدرة، والإثنى عشر ما يدلّ على الصفات الكماليَّة والتنزيهيَّة الَّتي تتبع تلك الصفات، والمراد بالثلاثين صفات الأفعال الَّتي هي آثار تلك الصفات الكماليَّة ويؤيِّده قوله: فعلاً منسوباً إليها؛ وعلى الأوَّل يكون المعنى أنَّها من توابع تلك الصفات فكأنَّها من فعلها . هذا ما خطر ببالي في حلَّ هذا الخبر ، وإنَّما أوردته على سبيل الاحتمال من غير تعيين لمراد المعصوم غَلَيْتُلِهُ، ولعلَّه أظهر الاحتمالات التي أوردها أقوام على وفق مذاهبهم المختلفة وطرائقهم المتشتّتة، وإنّما هداني إلى ذلك ما أورده ذريعتي إلى الدرجات العلى ووسيلتي إلى مسالك الهدي بعد أئمة الورى ﷺأعني والدي العلامة قدَّس الله روحه في شرح هذا الخبر على ما في الكافي حيث قال: الّذي يخطر بالبال في تفسير هذا الخبر على الإجمال هو أنَّ الاسم الأوَّل كان اسماً جامعاً للدلالة على الذات والصفات، ولمّا كان معرفة الذات محجوبة عن غيره تعالى جزًّا ذلك الاسم على أربعة أجزاء، وجعل الاسم الدال على الذات محجوباً عن الخلق، وهو الاسم الأعظم باعتبار، والدالّ على المجموع اسم أعظم باعتبار آخر، ويشبه أن يكون الجامع هو الله والدال على الذات فقط هو، وتكون المحجوبيَّة باعتبار عدم التعيين كما قيل : إنَّ الاسم الأعظم داخل في جملة الأسماء المعروفة، ولكنَّها غير معيِّنة لنا، ويمكن أن يكون غيرها والأسماء الَّتي أظهرها الله للخلق على ثلاثة أقسام:

منها ما يدلُّ على التقديس مثل العليّ، العظيم، العزيز، الجبّار، المتكبّر، ومنها ما يدلُّ على علمه تعالى؛ ومنها ما يدلُّ على قدرته تعالى. وانقسام كلُّ واحد منها إلى أربعة أقسام بأن يكون التنزيه إمّا مطلقاً أو للذات أو الصفات أو الأفعال، ويكون ما يدلّ على العلم إمّا لمطلق العلم أو للعلم بالجزئيّات، كالسميع والبصير، أو الظاهر أو الباطن، وما يدلّ على القدرة إمّا للرحمة الظاهرة أو الباطنة أو الغضب ظاهراً أو باطناً أو ما يقرب من ذلك التقسيم، والأسماء المفردة على ما ورد في القرآن والأخبار يقرب من ثلاث مائة وستّين اسماً، ذكرها الكفعميّ في مصباحه فعليك جمعها والتدبّر في ربط كلّ منها بركن من تلك الأركان. انتهى كلامه رفع الله مقامه.

**أقول:** بعض الناظرين في هذا الخبر جعل الاثني عشر كناية عن البروج الفلكيّة والثلاث مائة والستيّن عن درجاتها، ولعمري لقد تكلّف بأبعد ممّا بين السماء والأرض؛ ومنهم من جعل الاسم كناية عن مخلوقاته تعالى، والاسم الأوَّل الجامع عن أوَّل مخلوقاته وبزعم القائل هو العقل، وجعل ما بعد ذلك كناية عن كيفيّة تشعّب المخلوقات وتعدّد العوالم، وكفى ما أومأنا إليه للاستغراب وذكرها بطولها يوجب الإطناب.

قوله: وذلك قوله يَتَرَكَّلُ استشهاد بأنّ له تعالى أسماءاً حسنى، وأنّه إنّما وضعها ليدعوه الخلق بها فقال تعالى: قل ادعوه – تعالى – بالله أو بالرحمن أو بغيرهما فالمقصود واحد وهو الربُّ وله أسماء حسنى كلُّ منها يدلُّ على صفة من صفاته المقدّسة فأيّاً ما تدعوا فهو حسن. قيل: نزلت الآية حين سمع المشركون رسول الله تشك يقول يا الله يا رحمن فقالوا: إنَّه ينهانا أن نعبد إلهين وهو يدعو إلهاً آخر! وقالت اليهود: إنّك لتقلُّ ذكر الرحمن، وقد أكثره الله في التوراة؛ فنزلت الآية ردًا لما توهموا من التعدّد، أو عدم الإتيان بذكر الرحمن.

## ۲ - باب معاني الاسماء واشتقاقها وما يجوز اطلاقه عليه تعالى وما لا يجوز

ا **-ل، ن:** أبي، عن سعد، عن إبراهيم بن هاشم، عن أحمد بن سليمان قال : سأل رجلُ أبا الحسن علي الله في الطواف – فقال له : أخبرني عن الجواد، فقال : إنَّ لكلامك وجهين : فإن كنت تسأل عن المخلوق فإنّ الجواد الّذي يؤدّي ما افترض الله بَرْقَيْنُ عليه، والبخيل من بخل بما افترض الله عليه؛ وإن كنت تعني الخالق فهو الجواد إن أعطى، وهو الجواد إن منع، لأنه إن أعطى عبداً أعطاه ما ليس له، وإن منع منع ما ليس له<sup>(1)</sup>.

مع: أبي، عن سعد، عن البرقتي، عن أبيه، عن أبي الجهم، عن موسى بن بكر، عن أحمد بن سلمة مثله، إلاّ أنّ فيه: ما افترض الله عليه. وإن كنت تسأل عن الخالق. لأنّه إن أعطاك أعطاك ما ليس لك، وإن منعك منعك ما ليس لك<sup>(٢)</sup>.

**بيان:** لعلّ المراد أنَّ المخلوق إنَّما يوصف بالبخل إن منع لأنّه لا يؤدّي ما فرض الله عليه من حقوق الخلق، وأمّا الله سبحانه فلا يوصف بالبخل إن منع لأنّه ليس لأحد حقَّ على الله فالمراد بقوله: إنّه جواد إن منع أنّه ليس ببخيل، أو أنّه جواد من حيث عطاياه الغير المتناهية

- (۱) الخصال، ص ۲۳ باب الاثنين ح ۳٦ وعيون أخبار الرضا عظيمة ج ۱ ص ۱۲۹ باب ۱۱ ح ٤١.
  - (٢) معاني الأخبار، ص ٢٥٦.

الآخر، وهذا المنع لا ينافي جوده لعدم لزومه عليه، ويحتمل أن يكون المراد بقوله : «ما ليس له» أخيراً غير ما هو المراد به أوَّلاً أي ما لا يستحقُّ التفضّل عليه به وليس صلاحه في إعطائه فجوده من جهة هذا المنع أيضاً ثابت لأنَّ إعطاء ما يضرّ السائل ليس بجود بل منعه عنه عين الجود.

٢ - يد، ن: ماجيلويه، عن عليّ بن إبراهيم، عن المختار بن محمّد بن المختار الهمداني، عن الفتح بن يزيد الجرجانيّ، عن أبي الحسن ﷺ قال: سمعته يقول في الله ﷺ : هو اللّطيف الخبير السميع البصير الواحد الأحد الصمد، لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفواً أحد، منشىء الأشياء، ومجسّم الأجسام، ومصوّر الصور، لو كان كما يقولون لم يعرف الخالق من المخلوق، ولا المنشىء من المُنشأ، فرق بين من جسّمه وصوّره وأنشأه إذ كان لا يشبهه شيء، ولا يشبه هو شيئاً. قلت: أجل جعلني الله فداك لكنّك قلت: الأحد الصمد وقلت: لا يشبه شيء، ولا يشبه هو شيئاً. قلت: أجل جعلني الله فداك لكنّك قلت: الأحد قال: يا فتح أحلت ثبّتك الله، إنّما التشبيه في المعاني، فأمّا في الأسماء فهي واحدة، وهي والانتان قال: يا فتح أحلت ثبّتك الله، إنّما التشبيه في المعاني، فأمّا في الأسماء فهي واحدة، وهي مالإنسان نفسه ليس بواحد لأنَّ أعضاءه مختلفة وألوانه مختلفة كثيرة غير واحدة، وهو أجزاء مجزأة ليست بسواء، دمه غير لحمه، ولحمه غير دمه، وعصبه غير عروقه، وشعره غير بشره، وسواده غير بياضه، وكذلك مائر الخلق فالإنسان واحد في الاسم النين مجزأة ليست بسواء، دمه غير لحمه، ولحمه غير دمه، وعصبه غير عروقه، وشعره غير بشره، وسواده غير بياضه، وكذلك مائر الخلق فالإنسان واحد في المامي كثيرة غير واحدة، وهو أجزاء مواده غير بياضه، وكذلك مائر المناء ولن قبل واحد في الم مختلفة كثيرة غير واحدة، وهو أخزاء محتله ولانسان نفسه ليس بواحد لأنً أعضاءه مختلفة وألوانه مختلفة كثيرة غير واحدة، وليس بائنين مخلوة الإنسان نفسه ليس بواحد لأناً مضاءه مختلفة وألوانه مختلفة كثيرة غير واحدة، وهو أجزاء موسواده غير بياضه، وكذلك مائر الخلق فالإنسان واحد في الاسم لا واحد في المعنى، والله مخلود في المعنى، والله مائر الخلق فالإنسان واحد في الاسم لا واحد في المعنى، والله مخلوق المصنوع المؤلف من أجزاء مختلفة وجواهر شتى غير أنّه بالاجتماع شيء واحد؛

قلت: جعلت فداك فرّجت عنّي فرج الله عنك فقولك : اللّطيف الخبير فسّره لي كما فسّرت الواحد فإنّي أعلم أنّ لطفه على خلاف لطف خلقه للفصل غير أنّي أحب أن تشرح ذلك لي . فقال : يا فتح إنّما قلنا : اللّطيف للخلق اللّطيف، ولعلمه بالشيء اللّطيف وغير اللّطيف، وفي الخلق اللّطيف من الحيوان الصغار من البعوض والجرجس وما هو أصغر منهما ما لا يكاد تستبينه العيون بل لا يكاد يستبان لصغره الذكر من الأنثى، والحدث المولود من القديم فلمّا رأينا صغر ذلك في لطفه واهتدائه للسفاد والهرب من الموت والجمع لما يصلحه ممّا في لجج البحار وما في لحاء الأشجار والمفاوز والقفار وفهم بعضها عن بعض منطقها وما يفهم به أولادها عنها ونقلها الغذاء إليها ثم تأليف ألوانها حمرة مع صفرة وبياضاً مع خضرة وما لا تكاد عيوننا تستبينه بتمام خلقها ولا تراء عيوننا ولا تلمسه أيدينا علمنا أنّ خالق هذا الخلق طيف لطف في خلق ما سمّيناه بلا علاج ولا أداة ولا آلة، وأنَّ كلّ صانع شيء فمن شيء صنع، والله الخالق اللقيف الجليل خلق وصنع لا من شيء<sup>(1)</sup>.

التوحيد، ص ١٨٥ باب ٢٩ ح ١ وعيون اخبار الرضاج ١ ص ١١٨ باب ١١ ح ٢٣.

**يد:** الدقّاق، عن محمّد الأسديّ، عن البرمكيّ، عن الحسين بن الحسن بن بردة، عن العبّاس بن عمرو الفقيميّ، عن أبي القاسم إبراهيم بن محمّد العلويّ، عن الفتح بن يزيد الجرجانيّ مثله، مع زيادات وتغييرات أوردناه في باب جوامع التوحيد<sup>(1)</sup>.

توضيح: أبو الحسن هو الرضا عَلَيْنُ ، كما يظهر من الكليني، ويحتمل الهادي عَلَيْنُ حيث عدّ الشيخ تقلة الفتح من أصحابه والأوَّل أظهر قوله عَلَيْنُ : مجسّم الأجسام أي خالفها أو معطي ماهيّاتها على القول بجعلها . قوله : فرق إمّا فعل أو اسم أي الفرق حاصل بينه وبين من جسّمه . قوله عَلَيْنَة : أحلت أي أتيت بالمحال . قوله عَلَيَنَة : إنّما التشبيه في المعاني أي التشبيه الممنوع منه إنّما هو تشبيه معنى حاصل فيه تعالى بمعنى حاصل للخلق لا محض إطلاق لفظ واحد عليه تعالى وعلى الخلق بمعنيين متغايرين ؛ أو المعنى أنّه ليس التشبيه في كنه الحقيقة والذات، وإنّما التشبيه في المفهومات الكلّية التي هي مدلولات الألفاظ وتصدق عليه تعالى كما مرَّ تحقيقه .

قوله على المحلق المسماء فهي واحدة أي الأسماء التي تطلق عليه تعالى وعلى الخلق واحدة لكنها لا توجب التشابه إذ الأسماء دالة على المسمّيات، وليست عينها حتّى يلزم الاشتراك في حقيقة الذات والصفات. ثمَّ بيّن على عدم كون التشابه في المعنى في اشتراك لفظ الواحد بأنّ الوحدة في المخلوق هي الوحدة الشخصيّة الّتي تجتمع مع أنواع التكثّرات، وليست إلا تألّف أجزاء واجتماع أمور متكثّرة، ووحدته سبحانه هي نفي الكثرة والتجزّؤ

قوله ﷺ: فأمّا الإنسان يحتمل أن يكون كلَّ من المخلوق والمصنوع والمؤلّف والظرف خبراً، وإن كان الأوَّل أظهر. قوله: للفصل أي للفرق الظاهر بينه وبين خلقه. قوله: في لطفه أي مع لطف ذلك المخلوق، أو بسبب لطفه تعالى. قوله: بتمام في بعض النسخ الدمامة» – بالمهملة – وهي الحقارة.

٣ - يد، مع، ٤، أبي، عن أحمد بن إدريس، عن الحسين بن عبيد الله عن محمّد بن عبد الله، وموسى بن عمرو، والحسن بن عليّ بن أبي عثمان، عن محمّد بن سنان قال: سألت أبا الحسن الرضا عليمي الله على الله عارفاً بنفسه قبل أن يخلق الخلق؟ قال: نعم قلت: يراها ويسمعها؟ قال: ما كان الله عارفاً بنفسه قبل أن يخلق الخلق؟ قال: نعم قلت: يراها ويسمعها؟ قال: ما كان محتاجاً إلى ذلك لأنه لم يكن يسألها ولا يطلب منها، هو نفسه، ونفسه مو، قدرته نافذة فليس يحتاج إلى أن يسمّي نفسه، ولكنّه اختار لنفسه أسماءاً لغيره ونفسه مو، قدرته نافذة فليس يحتاج إلى أن يسمّي نفسه، ولكنّه اختار لنفسه أسماءاً لغيره الفسه مو، قدرته نافذة فليس يحتاج إلى أن يسمّي نفسه، ولكنّه اختار لنفسه أسماءاً لغيره ونفسه، عنها، هو نفسه، ولكنّه اختار لنفسه أسماءاً لغيره ونفسه، على كان الله عارفاً العرفي فليسمون فليكنّ الماء الماءاً لغيره ونفسه، ولكنّه اختار لنفسه أسماءاً لغيره ونفسه، عنه ماء كان محتاجاً إلى أن يسمّي نفسه، ولكنّه اختار لنفسه أسماءاً لغيره ونفسه، على أن الماء كلها فماءاً لغيره ونفسه، عنها ماء ألغيره ونفسه، على أنه إلى أن يسمّي نفسه، ولكنّه اختار لنفسه أسماءاً إلى أن الماء ألغيره ونفسه، ولكنّه اختار لنفسه أسماءاً لغيره ونفسه مو، قدرته نافذة فليس يحتاج إلى أن يسمّي نفسه، ولكنّه اختار لنفسه أسماءاً لغيره ونفسه مو، قدرته نافذة فليس يحتاج إلى أن يسمّي نفسه، ولكنّه اختار لنفسه أسماءاً لغيره ونفسه، ولكنّه إذا لم يدع باسمه لم يعرف، فأول ما اختار لنفسه العليّ العظيم هو أول أسمائه لأنّه عليٌ علا كلّ شيء (٢).

- (1) التوحيد، ص ٦٠ باب ٢ ح ١٨.
- (۲) التوحيد، ص ۱۹۱ باب ۱۱ ح ٤ ومعاني الأخبار، ص ٢ وعبون اخبار الرضا ﷺ، ج ١ ص ١١٨ باب ١١ ح ٢٤.

ج: مرسلاً مثله.

٤ - ٤: ماجيلويه، عن عمّه، عن أبي سمينة، عن محمّد بن عبد الله الخراسانيّ قال: دخل رجلٌ من الزنادقة على الرضا ﷺ فقال في جملة ما سأل: فأخبرني عن قولكم: إنّه للطيف وسميع وبصير وعليم وحكيمٌ أيكون السميع إلاّ بالأذن والبصير إلاّ بالعين واللطيف إلاّ بعمل اليدين، والحكيم إلاّ بالصنعة؟ فقال أبو الحسن ﷺ : إنّ اللّطيف منّا على حدّا أتخاذ الصنعة أوما رأيت الرجل يتخذ شيئاً يلطف في اتخاذه فيقال: ما ألطف فلاناً! فكيف لا يقال الصنعة؟ فقال أبو الحسن ﷺ : إنّ اللّطيف منّا على حدّا أتخاذ للعناية، والمنعية أوما رأيت الرجل يتخذ شيئاً يلطف في اتخاذه فيقال: ما ألطف فلاناً! فكيف لا يقال الصنعة أوما رأيت الرجل يتخذ شيئاً يلطف في اتخاذه فيقال: ما ألطف فلاناً! فكيف لا يقال للخالق الجليل: لطيف؟ إذ خلق خلقاً لطيفاً وجليلاً، وركّب في الحيوان منه أرواحها، المنعلة إلى المنعاق وحليلاً، وركّب في الحيوان منه أرواحها، المناقي الخليل الخليل المنه، حمر منه، من الحوان منه أرواحها، المنعل الخليل الخليل المنه، من جملة الطيفاً وجليلاً، وركّب في الحيوان منه أرواحها، المنعل المناقي الخليل الخليل المنه، وركتب صورته، ثمّ نظرنا إلى الأشجار وحملها أطايبها المأكولة منها وغير وخلق كلّ جنس متبايناً من جنسه في الصورة، ولا يشبه بعضه بعضاً، فكلًّ له لطف من الخالق المالميف الخبير في تركيب صورته، ثمّ نظرنا إلى الأشجار وحملها أطايبها المأكولة منها وغير وخلى عليفي عليه أصوات خلقه ما بين العرش إلى الثرى من الذرة إلى أكبر منها، في برّها وبحرها، يحفى عليه أصوات خلقه ما بين العرش إلى الثرى من الذرة إلى أكبر منها، في برّها وبحرها، المأكولة، يلما عند ذلك : إنّ خالقنا لطيف لا كلطف خلقه في صنعتهم. وقلنا : إنّه سميع لا المأكولة، يقبل المأكولة منها، في برّها وبحرها، المأكولة، في مناها علي أكبر منها، في برها وبحرها، ولا يحفى عليه أعله عليه الفرى من الذرى . وقلنا : إلى الثرى من الذرة إلى أكبر منها، في برها وبحرها، ولا يخفى علي ألم أنه، وركب مؤرا الماء على الصرى من الذرة إلى أكبر منها، في برها وبحرها، ولا تشيع في برها وبحرها، ولا تشبه عليه لغاتها فقلنا عند ذلك : إنّه سميع لا أذن. وقلنا: إنه بميور لانه موا الذه يرى أثر ويل منها، في برها وبحرها، المؤمن أله الذرى من الذرة . ورمانا ي ورمانها وألها على ألما ألما مول المؤمن الما موا، ويل موال ولها علي الموا والما ولهما، وي ويلها عند

**ج:** مرسلاً مثله<sup>(۲)</sup>.

٥ – يد، ٤، ٤ الدقاق، عن الكليني، عن علان، عن محمّد بن عيسى، عن الحسين بن خالد، عن أبي الحسن الرضا علي انّه قال: اعلم علّمك الله الخير أنَّ الله تبارك وتعالى قديم، والقدم صفة دلّت العاقل على أنَّه لا شيء قبله ولا شيء معه في ديموميّته فقد بان لنا بإقرار العامّة معجزة الصفة أنّه لا شيء قبل الله، ولا شيء معه في ديموميّته فقد بان لنا بإقرار العامّة معجزة الصفة أنّه لا شيء قبل الله، ولا شيء معه في ديموميّته فقد بان لنا يؤترار العامّة معمزة الصفة أنّه لا شيء قبله ولا شيء معه في ديموميّته فقد بان لنا بي يورار العامة معمزة الصفة أنّه لا شيء قبل الله، ولا شيء معه في ديموميّته فقد بان لنا يؤترار العامّة معجزة الصفة أنّه لا شيء قبل الله، ولا شيء مع الله في بقائه، وبطل قول من زعم أنه كان قبله شيء، أو كان معه شيء في بقائه، لم يجز أن يكون خالقاً له لأنّه لم يزل معه فكيف أنه كان قبله شيء كان الأول ذلك الشيء لا هذا، وكان الأول الأول الولي بأن يكون خالقاً له إذ من زعم أولى بأن يكون خالقاً لمن لم يزل معه؟ ولو كان قبله شيء كان الأول ذلك الشيء لا هذا، وكان الأول الأول

ثمَّ وصف نفسه تبارك وتعالى بأسماء دعا الخلق إذ خلقهم وتعبّدهم وابتلاهم إلى أن يدعوه بها فسمّى نفسه سميعاً، بصيراً، قادراً، قاهراً، حيّاً، قيّوماً، ظاهراً، باطناً، لطيفاً، خبيراً، قويّاً، عزيزاً، حكيماً، عليماً، وما أشبه هذه الأسماء فلمّا رأى ذلك من أسمائه الغالون المكذِّبون وقد سمعونا نحدَث عن الله أنه لا شيء مثله، ولا شيء من الخلق في حاله قالوا : أخبرونا إذ زعمتم أنّه لا مثل لله ولا شبه له كيف شاركتموه في أسمائه الحسنى فتسمّيتم

- (۱) عيون أخبار الرضا ﷺ ، ج ۱ ص ۱۲۰ باب ۱۱ ح ۲۸.
  - (۲) الاحتجاج، ص ۳۹۷.

بجميعها؟ فإنَّ في ذلك دليلاً على أنَكم مثله في حالاته كلُّها أو في بعضها دون بعض إذ قد جمعتكم الأسماء الطيُّبة. قيل لهم: إنَّ الله تبارك وتعالى ألزم العباد أسماءاً من أسمائه على اختلاف المعاني، وذلك كما يجمع الاسم الواحد معنيين مختلفين، والدليل على ذلك قول الناس الجائز عندهم السائغ وهو الّذي خاطب الله لمَخْتَظُ به الخلق فكلّمهم بما يعقلون ليكون عليهم حجّة في تضييع ماضيّعوا، وقد يقال للرجل : كلب وحمار وثور وسكّرة وعلقمة وأسد كلِّ ذلك على خلافه لأنَّه لم تقع الأسماء على معانيها الَّتي كانت بنيت عليها لأنَّ الإنسان ليس بأسد ولا كلب فافهم ذلك رحمك الله. وإنَّما تسمَّى الله بالعالم لغير علم حادث علم به الأشياء واستعان به على حفظ ما يستقبل من أمره، والرويَّة فيما يخلق من خلقه ويفنيه ممَّا مضى ممّا أفنى من خلقه ممّا لو لم يحضره ذلك العلم ويغيبه كان جاهلاً ضعيفاً كما أنّا رأينا علماء الخلق إنّما سمّوا بالعلم لعلم حادث، إذ كانوا قبله جهلة، وربما فارقهم العلم بالأشياء فصاروا إلى الجهل. وإنَّما سمِّي الله عالماً لأنَّه لا يجهل شيئاً فقد جمع الخالق والمخلوق اسم العلم واختلف المعنى على ما رأيت . وسمّي ربنا سميعاً لا بجزء فيه يسمع به الصوت لا يبصر به كما أنَّ جزءنا الَّذي نسمع به لا نقوى على النظر به، ولكنَّه عَمَرً الله الخبر أنَّه لا تخفى عليه الأصوات ليس على حدٍّ ماسمَّينا به نحن فقد جمعنا الاسم بالسميع واختلف المعنى، وهكذا البصير لا بجزء به أبصر كما أنَّا نبصر بجزء منَّا لا ننتفع به في غيره، ولكنَّ الله بصير لا يجهل شخصاً منظوراً إليه فقد جمعنا الاسم واختلف المعنى. وهو قائم ليس على معنى انتصاب وقيام على ساق في كبَد كما قامت الأشياء ولكنَّه أخبر أنَّه قائم يخبر أنَّه حافظ كقول الرجل: القائم بأمرنا فلان، وهو ﴾ ﴿ القائم على كلِّ نفس بما كسبت؛ والقائم أيضاً في كلام الناس الباقي، والقائم أيضاً يخبر عن الكفاية كقولك للرجل: قم بأمر فلان أي اكفه، والقائم منّا قائم على ساق فقد جمعنا الاسم ولم يجمعنا المعنى، وأمّا اللّطيف فليس على قلّة وقضافة وصغر، ولكن ذلك على النفاذ في الأشياء والامتناع من أن يدرك كقولك : لطف عنّي هذا الامر، ولطف فلان في مذهبه، وقوله يخبرك أنَّه غمض فبهر العقل وفات الطلب وعاد متعمَّقاً متلطفاً لا يدركه الوهم فهكذا لطف الله تبارك وتعالى عن أن يدرك بحدّ أو يحدّ بوصف، واللِّطافة منَّا الصغر والقلَّة فقد جمعنا الاسم واختلف المعنى. وأمَّا الخبير فالَّذي لا يعزب عنه شيء ولا يفوته ليس للتجربة ولا للاعتبار بالأشياء فتفيده التجربة والاعتبار علماً لولاهما ما علم لأنَّ من كان كذلك كان جاهلاً والله لم يزل خبيراً بما يخلق، والخبير من الناس المستخبر عن جهل المتعلّم وقد جمعنا الاسم واختلف المعنى . وأمّا الظاهر فليس من أجل أنه علا الأشياء بركوب فوقها وقعود عليها وتسنّم لذراها، ولكن ذلك لقهره ولغلبته الأشياء وقدرته عليها كقول الرجل: ظهرت على أعدائي، وأظهرني الله على خصمي يخبر عن الفلج والغلبة فهكذا ظهور الله على الاشياء. ووجه آخر أنَّه الظاهر لمن أراده لا يخفى عليه شيء، وأنّه مدبر لكلّ ما يرى فأيّ ظاهر أظهر وأوضح أمراً من الله تبارك وتعالى فإنّك لا تعدم صنعته حيثما توجّهت وفيك من آثاره ما يغنيك، والظاهر منّا البارز بنفسه والمعلوم بحدّه فقد جمعنا الاسم واختلف المعنى. وأمّا الباطن فليس على معنى الاستبطان للأشياء بأن يغور فيها، ولكن ذلك منه على استبطانه للأشياء علماً وحفظاً وتدبيراً كقول القائل: أبطته يعني خبرته وعلمت مكتوم سرّه، والباطن منّا بمعنى الغائر في الشيء المستتر، [فيه] فقد جمعنا الاسم واختلف المعنى. وأمّا القاهر فإنّه ليس على علاج ونصب واحتيال ومداراة ومكر كما يقهر العباد بعضهم بعضاً فالمقهور منهم يعود قاهراً والقاهر يعود مقهوراً، ولكن ذلك من الله تبارك وتعالى على أنّ جميع ما خلق متلبّس به الذلّ لفاعله وقلّة الامتناع لما أراد به لم يخرج منه طرفة عين غير أنّه يقول له: كن فيكون، فالقاهر منّا على ما ذكرت ووصفت فقد لم يخرج منه طرفة عين غير أنّه يقول له: كن فيكون، فالقاهر منّا لم سمّها كلما زاد به جمعنا الاسم واختلف المعنى. وهكذا جميع ما خلق متلبّس به الذلّ لفاعله وقلّة الامتناع لما أراد به لم يخرج منه طرفة عين غير أنّه يقول له: كن فيكون، فالقاهر منّا لما على ما ذكرت ووصفت فهر لم يخرج منه الغبلة المعنى. وهكذا جميع ما خلق متلبّس به الذلّ لفاعله وقلّة الامتناع لما أراد به لم يخرج منه الفي على أنّه يقول له: كن فيكون، فالقاهر منّا على ما ذكرت ووصفت فقد للم يخرج منه القينا إليك والله عوننا وعونك في إرشادنا وتوفيقنا<sup>(۱)</sup>.

ج: مرسلاً من قوله : إنّما نسمّي الله تعالى بالعالم إلى قوله : والباطن منّا الغائر في الشيء المستتر فيه، فقد جمعنا الاسم واختلف المعنى. قال : وهكذا جميع الأسماء وإن كنّا لم نسمّها كلها<sup>(٢)</sup>.

توضيحة الإقرار إمّا من أقرّ بالحقّ إذا اعترف به، أو من أقرَّ الحقَّ في مكانه فاستقرّ هو، فقوله عَلَيَكَة : معجزة الصفة على الأوّل منصوب بنزع الخافض، وعلى الثاني منصوبٌ على المفعوليّة، والمعجزة اسم فاعل من «أعجزته» بمعنى وجدته عاجزاً أو جعلته عاجزاً، أو من أعجزه الشيء بمعنى فاته، وإضافتها إلى الصفة – والمراد بها القدم – من إضافة الصفة إلى الموصوف، وإنّما وصفها بالإعجاز لأنّها تجدهم أو تجعلهم لنباهة شأنها عاجزين عن إدراكهم كنهها، أو عن اتصافهم بها، أو عن إنكارهم لها، أو لأنّها تفوتهم وهم فاقدون لها. ويحتمل أن تكون المعجزة مصدر عجز عن الشيء عجزاً أو معجزة بفتح الميم وكسر الجيم وفتحها أي إقرارهم بعجزهم عن الاتّصاف بتلك الصفة، ويمكن أن يقوأ على بناء المفعول بأن يكون حالاً عن العامية أو صفة لها أي ياقرارهم موصوفين بالعجز عن ترك الاقرار، أو وفتحها أي إقرارهم بعجزهم عن الاتّصاف بتلك الصفة، ويمكن أن يقرأ على بناء المفعول بأن يكون حالاً عن العامية أو صفة لها أي بإقرارهم موصوفين بالعجز عن ترك الاقرار، أو الحال أنَّ صفة القدم أعجزتهم وألجأتهم إلى الإقرار فالمقرّ به والمبيّن شيء واحد، وهو المعال أنَّ عنه القدم أعجزتهم وألجاتهم إلى الإقرار فالمقرّ به والمبيّن شيء واحد، وهو الحال أنَّ صفة القدم أعجزتهم وألجاتهم إلى الإقرار والمقرّ به والمينّ شيء واحد، وهو الحال أنا عليه القدم أعجزتهم وألجاتهم إلى الإقرار فالمقرّ به والمبيّن شيء واحد، وهو قوله: أنّه لا شيء قبل الله. قال بعض الأفاضل: المراد بقوله: إقرار العاميّة إذعانهم أو الإثبات، وعلى الأوّل متعلّق الإذعان إمّا معجزة الصفة بحذف الصلة، أو محذوف أي إقرار العامية بأنه خالق كل شيء، ومعجزة الصفة صفة للإقرار أو بدل عنه أي إقرار العاميّة بأنه خالق العامية بأنه عالق كل شيء، ومعجزة الصفة صفة للإقرار أو بدل عنه أي إقرار العاميّة بأنه خالق العامية عالته العامة أي صفة الخالقيّة لكل شيء أو صفة القدم لا يسع أحداً أن ينكره؛ وأمّا

- التوحيد، ص ١٨٦ باب ٢٩ ح ٢ وعيون أخبار الرضا عليه ج ١ ص ١٣٣ باب ١١ ح ٥٠.
  - (۲) الاحتجاج، ص ۳۹۷.

على الثاني فمعجزة الصفة مفعول الإقرار أو صفة للإقرار، أو بدل عنه، والمفعول محذوف، وعلى تقدير كونه مفعولاً فمعجزة الصفة من إضافة الصفة إلى الموصوف أي الصفة الّتي هي معجزة لهم عن أن لا يثبتوا له خالقيّة كل شيء، أو المعجزة بمعناه المتعارف والإضافة لاميَّة أي إثباتهم الخالقيّة للكلِّ معجزة هذه الصفة حيث لا يسعهم أن ينكروها وإن أرادوا الإنكار، ويحتمل أن يكون معجزة الصفة فاعل «بان» ويكون قوله : إنّه لا شيء قبل الله بياناً أو بدلاً لمعجزة الصفة انتهى.

**أقول:** لا يخفى أنَّه يدلُّ على أنَّه لا قديم سوى الله، وعلى أنَّ التأثير لا يعقل إلاّ في الحادث، وأنَّ القدم مستلزم لوجوب الوجود.

قوله ﷺ : ثمَّ وصف أي سمّى نفسه، بأسماء بالتنوين، دعاء الخلق بالنصب أي لدعائهم، ويحتمل إضافة الأسماء إلى الدعاء، والأظهر أنَّه على صيغة الفعل. وقوله: إلى أن يدعوه متعلّق به أو بالابتلاء أيضاً على التنازع، لكن في أكثر نسخ الكلينيّ مهموز. قوله ﷺ : وابتلاهم أي بالمصائب والحوائج، وألجاهم إلى أن يدعوه بتلك الأسماء.

قوله ﷺ : والدليل على ذلك أي على إطلاق اللَّفظ الواحد على المعنيين المختلفين، والقول السائغ هو ما فسَّره ﷺ بقوله : وقد يقال والعلقم : شجر مرَّ، ويقال للحنظل ولكل شيء مرّ : علقم. قوله ﷺ : على خلافه أي على خلاف موضوعه الأصليّ .

قوله على يعلق، وفي على على على يعض نسخ الكتابين فهو عطف على يخلق، وفي بعض نسخ (ن) تفنيه ما مضى ممّا أفنى أي بعض نسخ (يد) تفنيه ما مضى ممّا أفنى أي جعل بعض نسخ (يد) تفنيه ما مضى ممّا أفنى أي جعل بعض ما يفنى ممّا أعدم ما يفنى ممّا أفنى أي يعلن بعض ما يفنى ممّا أعدم ما يفنى ممّا أفنى أي معل بعض ما يفنى ممّا أعدم ما يفنى ممّا أفنى أي أي معل بعض ما يفنى ممّا أعدم ما يفنى ممّا أفنى أي أي معل بعض ما يفنى في قفاء ما مضى أي إفناؤها، وفي بعض نسخ (يد) تقفيه ما مضى ممّا أفنى أي جعل بعض ما يفنى في قفاء ما مضى أي يكون مستحضراً لما مضى ممّا أعدم سابقاً حتى يفنى ما يفنى بعض ما يفنى في قفاء ما مضى أي يكون مستحضراً لما مضى ممّا أعدمه سابقاً حتى يفنى ما يفنى بعده على طويقته، وعلى التقديرين معطوف على الموصول. قوله على المواضع وهو بالفتح والضمّ : الثقب في الأذن وغيرها. والكبد في بالتحريك : المشقّة والتعب، والقضافة بالقاف والضاد المعجمة ثمَّ الفاء : الدقّة والنحافة.

قوله على العقل أي غلبه فلا يصل العقل إليه، ويمكن أن يقرأ على البناء المجهول وفي في، فيه العقل، وفات الطلب أي وفات ذلك الشيء عن الطلب فلا يدركه الطلب، أو فات عن العقل الطلب فلا يمكنه طلبه، ويحتمل على هذا أن يكون الطلب بمعنى المطلوب، وعاد أي العقل أو الوهم على التنازع أو ذلك الشيء، فالمراد أنّه صار ذا عمق ولطافة ودقّة لا يدركه الوهم لبعد عمقه وغاية دقّته، وسنام كلّ شيء : أعلاه ومنه تسنّمه أي علاه؛ والذرى بضم الذال المعجمة وكسرها جمع الذروة بهما وهي أيضاً أعلى الشيء.

قوله ﷺ : لا يخفى عليه شيء يحتمل إرجاع الضمير المجرور إلى الموصول أي لا يخفى على من أراد معرفة شيء من أموره، من وجوده وعلمه وقدرته وحكمته؛ وعلى تقدير إرجاعه إليه تعالى لعلّه ذكر استطراداً، أو إنّما ذكر لأنّه مؤيّد لكونه مدبّراً لكلّ شيء، أو لأنّه مسبّب عن علّيّة كل شيء، أو لأنّ ظهوره لكلّ شيء وظهور كلّ شيء له مسبّبان عن تجرّده تعالى. ويحتمل أن يكون وجهاً آخر لإطلاق الظاهر عليه تعالى لأنّ في المخلوقين لمّا كان المطلع على شيء حاضراً عنده ظاهراً له جاز أن يعبّر عن هذا المعنى بالظهور؛ والعلاج: العمل والمزاولة بالجوارح.

۲ **- ید، مع: أبي،** عن أبن عیسی، وسلمة بن الخطّاب، عن القاسم، عن جده، عن أبي الحسن موسى غليَثَلا قال: سئل عن معنى الله <sup>ي</sup>كَرَّكُنَّ فقال: استولى على ما دقَّ وجلَّ<sup>(۱)</sup>.

**بيان:** لعلّه من باب تفسير الشيء بلازمه فإنَّ معنى الالهيّة يلزمه الاستيلاء على جميع الأشياء دقيقها وجليلها؛ وقيل: السؤال إنّما كان عن مفهوم الاسم ومناطه فأجاب عَلَيْتَهُمْ بِأَنَّ الاستيلاء على جميع الأشياء مناط العبوديّة بالحقّ لكلّ شيء.

٧ - يد، مع: المفسّر بإسناده إلى أبي محمّد ﷺ قال: الله هو الذي يتألّه إليه عند الحوائج والشدائد كلّ مخلوق عند انقطاع الرجاء من كلّ من دونه، وتقطّع الأسباب من جميع من سواه<sup>(٢)</sup>.

**أقول:** تمامه في كتاب القرآن في تفسير سورة الفاتحة.

٨ - يد، مع: ابن المتوكل، عن عليّ، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن ابن أذينة عن محمّد بن حكيم، عن ميمون البان قال: سمعت أبا عبد الله علي وقد ستل عن قوله تكرّيك : هو الأول والآخر فقال: الأول لا عن أول قبله، ولا عن بدء سبقه، وآخر لا عن نهاية كما يعقل من صفات المخلوقين، ولكن قديم أول، آخر، لم يزل ولا يزال بلا بدء ولا نهاية، لا يقع عليه الحدوث، ولا يحول من حال إلى حال، خالق كل شيء<sup>(٣)</sup>.

٩ - يد، ابن إدريس، عن أبيه، عن محمّد بن عبد الجبّار، عن صفوان بن يحيى، عن فضيل بن عثمان، عن ابن أبي يعفور قال: سألت أبا عبد الله علي عن قول الله تكرّك فو فو الله تكريك فو فو الله تكرّك فو فو الله تكرّك فو فو الله تكرّك فو فو الله تكرّك فو فو الكرة فو فو الكرة فو فو الكرة فو في الله تفسيره، فقال: إنه ليس شيء إلا يبيد أو يتغيّر، أو يدخله التغيّر والزوال، أو ينتقل من لون إلى لون، ومن هيئة إلى هيئة، ومن صفة إلى صفة، ومن زيادة إلى نقصان، ومن نقصان إلى زيادة إلا ربّ العالمين فإنه لم يزل ولا يزال واحداً، هو الأول قبل كلّ شيء، وهو الآخر على ما لم يزل لا تختلف عليه لم يزل ولا يزال واحداً، هو الأول قبل كلّ شيء، وهو الآخر على ما لم يزل لا تختلف عليه الم يزل ولا يزال واحداً، هو الأول قبل كلّ شيء، وهو الآخر على ما لم يزل لا تختلف عليه الم يزل ولا يزال واحداً، هو الأول قبل كلّ شيء، وهو الآخر على ما لم يزل لا تختلف عليه الم يزل ولا يزال واحداً، هو الأول قبل كلّ شيء، وهو الآخر على ما لم يزل لا تختلف عليه لم يزل ولا يزال واحداً، هو الأول قبل كلّ شيء، وهو الآخر على ما لم يزل لا تختلف عليه ومرًة دماً، ومرّة دماً، ومرّه من الذي يكون مرأ ومرة بسراً، ومرّة دماً، ومرّة دماً مالم من ما مركو دمرأ و مرة بلحاً، ومرة دماً، ومرة دماً ما من مركو دمرا مرماً مركو دمرمراً مركو دمرا مرما مرورم ما مركو دمرم مالمم مركو دمرم مرما، وم

- التوحيد، ص ٢٣٠ باب ٣٦ ع ومعاني الأخبار، ص ٤. ورواه في الكافي ج ١ باب معاني الأسماء.
  - (٢) التوحيد، ص ٢٣٠ باب ٣١ ح ٥ ومعاني الأخبار، ص ٤.
  - (٣) التوحيد، ص ٣١٣ باب ٤٧ ح ١ ومعاني الأخبار ص ١٢.

تمراً فيتبدّل عليه الأسماء والصفات والله بَتَخَطَّنَّ بخلاف ذلك<sup>(١)</sup>.

**بيان:** يبيد أي يهلك: والرفات: المتكسّر من الأشياء اليابسة. والرميم: ما بلي من العظام. والبلح محرّكة: ما بين الخلال والبسر، قال الجوهريُّ: البلح قبل البسر لأنَّ أوَّل التمر طلع، ثمَّ خلال، ثمَّ بلح، ثمَّ رطب.

**أقول**\* الغرض أنّ دوام الجنّة والنار وأهلهما وغيرها لا ينافي آخريّته تعالى واختصاصها به فإنَّ هذه الأشياء دائماً في التغيّر والتبدّل، وفي معرض الفناء والزوال، وهو تعالى باق من حيث الذات والصفات أزلاً وأبداً من حيث لا يلحقه تغيّر أصلاً فكلّ شيء هالك وفان إلا وجهه تعالى.

١٠ - ٩: ﴿ الْتَحْنِي ﴾ قال الامام ﷺ : الرحمن : العاطف على خلقه بالرزق لا يقطع عنهم مواد رزقه وإن انقطعوا عن طاعته ؛ الرحيم بعباده المؤمنين في تخفيفه عليهم طاعاته ، وبعباده الكافرين في تخفيفه عليهم طاعاته ، وبعباده الكافرين في الرزق لهم ، وفي دعائهم إلى موافقته . وقال أمير المؤمنين تشيئ : رحيم بعباده المومنين أو راحيم بعباده الكافرين في تخفيفه عليهم طاعاته ، وبعباده الكافرين في الرزق لهم ، وفي دعائهم إلى موافقته . وقال أمير المؤمنين تشيئ : رحيم بعباده الكافرين في تخفيفه عليهم طاعاته ، وبعباده الكافرين في الرزق لهم ، وفي دعائهم إلى موافقته . وقال أمير المؤمنين تشيئ : رحيم بعباده المؤمنين ، ومن رحمته أنّه خلق مائه رحمة جعل منها رحمة واحدة في الخلق كلّهم فبها يتراحم الناس ، وترحم الوالدة ولدها ، وتحنو الأمّهات من الحيوانات على أولادها فإذا كان يوم القيامة أضاف هذه الرحمة الواحدة إلى تسع وتسعين رحمة فيرحم بها أمّة محمد تشيئ ، يشعّعهم فيما أمير القيامة أضاف هذه الرحمة الواحدة إلى تسع وتسعين رحمة فيرحم بها أمّة محمد تشيئ ، يوم القيامة أضاف هذه الرحمة الواحدة إلى تسع وتسعين رحمة فيرحم بها أمّة محمد تشيئ ، يومن يحبّون له الشفاعة من أهل الملة . تمام الخبر (٢) .

١١ – **فَسُّ قُولُه: ﴿**وَأَنَّمُ تَعَلَىٰ جَدُّ رَبِّنَا﴾ قال: هو شيء قالته الجنّ بجهالة فلم يرضه الله تعالى منهم، ومعنى جدّ ربّنا أي بخت ربّنا<sup>(٣)</sup>.

۲۱ – **لُ: في خبر الأعمش، عن الصادق ﷺ : يقال في افتتاح الصلاة: تعالى** عرشك، ولا يقال: تعالى جدّك<sup>(٤)</sup>.

**أقول:** قد مضى بعض الأخبار المناسبة للباب في باب إثبات الصانع، وسيأتي بعضها في باب الجوامع .

٣ ... باب عدد أسماء الله تعالى وفضل احصائها وشرحهــا

الآيات: الفاتحة (١): إلى ﴿ مَنْلِكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴾ (٢).

البقرة «٣»؛ ﴿وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ «٣٩». وقَالَ تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ «١٧٢ و١٨٢ و١٩٩ و٣٣٦، وقال: ﴿وَاللَّهُ سَرِيعُ ٱلْحِسَابِ﴾ «٢٠٢، وقال تعالى: ﴿وَأَعْلَمُوَا أَنَّ ٱللَّهَ

- (۱) التوحيد، ص ۳۱٤ باب ٤٧ ح ۲.
- (٢) تفسير العسكري ﷺ ص ٣٤–٣٧ ح ١٢ و١٣.
- (٣) تفسير القمي، ج ٢ ص ٣٧٨ في تفسير. لسورة الجن، الآية: ٣.
  - (٤) الخصال، ص ٢٠٤ أبواب المائة فما فوق ح ٩.

شَدِيدُ ٱلْمِقَابِ (١٩٦٣، وقال تعالى: ﴿وَٱنَّهُ رَءُونَ بِٱلْمِبَادِ (٢٠٢٧، وقال تعالى: ﴿ قَائَمَنُوْا أَنَّ ٱللَّهُ عَزِيرُ حَكِيمُ (٢٢٩٦، وقال تعالى: ﴿ فَإِنَّ ٱللَّهُ شَدِيدُ آلْمِقَابِ (٢٢١، وقال تعالى: ﴿ وَاللَّهُ عَزِيرُ حَكِيمُ (٢٢٨، وقال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ عَذِيرُ حَكِمُ (٢٢٢٠، وقال تعالى: ﴿ وَاللَهُ سَمِيمُ عَلِيمُ (٢٢٢٤، وقال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ عَنُورُ حَلِيمُ (٢٢٢٠، وقال تعالى: ﴿ وَاللَهُ سَمِيمُ عَلِيمُ (٢٢٢٤، وقال تعالى: ﴿ وَاللَهُ عَنُورُ حَلِيمُ (٢٢٢٠، وقال تعالى: ﴿ وَاللَهُ عَنُورُ عَنُورُ تَعِيمُ (٢٢٢٤، وقال تعالى: ﴿ وَاللَّهُ عَنُورُ حَلِيمُ (٢٢٢٠، وقال تعالى: ﴿ وَاللَّهُ عَنُورُ عَنُورُ تَعِيمُ (٢٢٢٠، وقال تعالى: ﴿ قَالَهُ سَمِيمُ عَلِيمُ (٢٢٢٠، وقال تعالى: ﴿ وَاللَّهُ عَنْهُ عَنُورُ تَعِيمُ (٢٢٢٠، وقال تعالى: ﴿ قَامَةُوا أَنَّ ٱللَّهُ عَنُورُ بَعِيمُ (٢٢٢٠، وقال تعالى: ﴿ وَاللَّهُ عَنُهُ عَنُورُ تَعِيمُ (٢٢٢٠، وقال تعالى: ﴿ قَامَةُوا أَنَّ ٱللَّهُ عَنُورُ تَعِيمُ (٢٢٢٠، وقال تعالى: ﴿ وَاللَّهُ عَنُورُ عَنُورُ تَعَيمُ (٢٢٢٠، وقال تعالى: ﴿ قَامَةُوا أَنَّ ٱللَهُ عَنُورُ عَلِيمُ (٢٢٢٠، وقال تعالى: ﴿ وَاللَهُ عَنُورُ اللَّهُ عَنُورُ عَلَيمُوا أَنَّ اللَهُ عَنُورُ وقال: عَنُورُ اللَّهُ عَنُونَ عَنْهُ اللَّهُ سَمِيمُ عَلِيمُ (٢٢٢٠، وقال تعالى: ﴿ وَأَعَلَمُوا أَنَّ ٱللَهُ عَنُورُ عَلَيمُوا أَنَّ اللَهُ عَنُورُ عَلَيمُ (٢٢٢٠، وقال: وقال: ﴿ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَهُ سَمِيمُ عَلِيمُ (٢٢٢٠، وقال تعالى: ﴿ وَاللَهُ وَسِعُ عَلَيمُ (لَهُ اللَهُ عَنُورُ عَلِيمُ (لَهُ اللَهُ وَقَائَ أَنَا اللَهُ عَنُولًا أَنَّ اللَهُ عَنُورُ اللَّ وقال: ﴿ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَهُ عَنُولَ عَنُولُهُ مَنْ اللَهُ اللَهُ اللَّعَامُ وقال: ﴿ وَاللَهُ وَاللَهُ وَا وقال: ﴿ وَاعْمَلُونَ عَنُولُهُ عَنُولُهُ عَنُهُ الْعَالَ اللَهُ عَنُهُ اللَهُ عَنُورُ مَالَهُ وَالَهُ وَاللَهُ وَالَهُ وَالَهُ وَاللَهُ وَاللَهُ عَنُولُهُ اللَهُ عَنُهُ مَا اللَهُ عَنْهُ مَالَهُ أَنَّهُ اللَهُ عَنْهُ أَنَا اللَهُ عَنْهُ مُوالًا إِنَّهُ وَاللَهُ عَنُولُهُ اللَهُ عَنْهُ مَالَهُ اللَهُ عَنُولُهُ اللَهُ عَنُولُهُ عَنُولُ اللهُ وَالالَهُ اللَهُ عَنْهُ مَا اللهُ اللهُ عَنْهُ اللَهُ عَنْهُ مَالَهُ عَنُولُ اللهُ عَنُولُ اللهُ عَامُولُهُ اللهُ

آل عمران (٣): ﴿ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْوَهَّابُ ٢٨،

النساء ٤٤، ﴿ إِنَّ ٱللَّهُ كَانَ عَلَيْتُمْمَ رَقِيبًا﴾ ٤١، وقال: ﴿ وَكَفَنَ بِاللَّهِ حَبِيبًا﴾ ٢٦، وقال: ﴿ إِنَّ ٱللَّهُ حَانَ تَوَّابُ رَحِمًا﴾ ٢٦، وقال: ﴿ إِنَّ ٱللَّهُ كَانَ عَلِيبًا حَمَبِيرًا﴾ ٣٤، وقال: ﴿ اللَّهُ كَانَ عَفُوًا خَفُورًا﴾ ٣٣٥، وقال: ﴿ وَكَفَن بِاللَّهِ وَلِيَّا وَكَفَى بِاللَّهِ نَصِيرًا﴾ «٤٥، وقال: ﴿ اللَّهُ كَانَ عَفُوًا خَفُورًا﴾ ٣٤٥، وقال: ﴿ وَكَفَى بِاللَّهِ وَلِيَّا وَكَفَى بِاللَّهِ نَصِيرًا﴾ ٣٤، وقال: ﴿ وَتَلَقَ عَفُوًا خَفُورًا﴾ ٣٤٥، وقال: ﴿ وَكَفَى بِاللَّهِ وَلِيَّا وَكَفَى بِاللَّهِ وَلِيَّا وَكَفَى بِاللَّهِ وَلَيْ هُوَكَانَ اللَّهُ عَلَى عَلَى شَقَرْ عَلَيْهِ وَكِيلًا﴾ ٢٨٥، وقال: ﴿ وَتَكَانَ اللَّهُ عَلَى كُلُ شَقَرْ تُقَال ﴿ إِنَّ ٱللَّهُ كَانَ عَلَى كُلُ شَقَ، حَسِيبًا﴾ ٢٨٥، وقال: ﴿ وَتَكَانَ اللَّهُ عَلَى كُلُو شَقِيرُ تُقَالًا عَ وَالَ: اللَّهُ كَانَ عَلَى كُلُ شَقَ، حَسِيبًا﴾ ٢٨٥، وقال: ﴿ وَكَانَ اللَّهُ عَلَى كُلُ شَقَ

الأعراف: ﴿وَهُوَ خَيْرُ ٱلْمُنكِبِينَ﴾ (٨٧، وقال: ﴿وَأَنتَ خَيْرُ ٱلْمَنْبِعِينَ﴾ (٨٩، وقال تعالى: ﴿وَلِنَهِ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْمُسْنَى فَادَعُوهُ بِهَا وَذَرُوا ٱلَّذِينَ يُنْجِدُونَ فِي أَسْمَنْهِدٍ. سَيُجَزَزْنَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ؟ (١٨٠٠. الأنفال: ﴿ فَإِنَّ اللَّهُ عَنِيدُرُ حَكِبَتُ (٤٩٠، وقال: ﴿ إِنَّ ٱللَّهُ فَوِى شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ؟ (١٨٠. يونس (١٠٠: ﴿وَهُوَ خَيْرُ الْمُنكِدِينَ؟ (١٠٩، وقال: ﴿ إِنَّ ٱللَّهُ فَوِى شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ؟ (١٨٠، وقال.

هود (۱۱، ﴿ مِن لَدُنْ حَكِيرٍ خَبِيرٍ ﴾ (۱).

يوسف (١٢»: ﴿ ٱلْنَجِدُ ٱلْتَهَارُ؟َ (٣٩»، وقال: ﴿ فَاللَّهُ خَيْرُ حَنِظًا ۖ وَهُوَ آرْحَمُ الزَّجِينَ؟ (٦٤».

الرعد (١٣» ﴿ وَهُوَ شَدِيدُ آلِمَحَالِ؟ (١٣». الإسراء (١٧»: ﴿ قَلَ آدْعُوْا ٱللَّهُ أَوِ آدْعُوْا ٱلرَّحْنَنُّ أَيَّا مَا تَدْعُوا فَلَهُ ٱلأَسْمَآةُ ٱلمُسْتَنَ طه (٢٠»: ﴿ فَنَعَالَ ٱللَّهُ ٱلْمَلِكُ ٱلْحَقُّ؟ (١١٤». الحج (٢٣»: ﴿ إِنَ ٱللَّهُ لَفَوِتٌ عَنِيرُ؟ (٤٠». النور: ﴿وَيَمْلَمُونَ أَنَّ أَلَمَهُ هُوَ ٱلْحَقُّ ٱلْمَبِينَ﴾ (٢٥) وقال تعالى : ﴿وَأَلَمَهُ وَسِحُ عَلِيمٌ ﴾ (٣٢). الاحزاب (٣٣»: ﴿إِنَّ اللَهُ كَانَ لَطِيعًا خَبِيرًا ﴾ (٣٤). فاطر (٣٣»: ﴿إِنَّ لَمَ عَفُورٌ شَحَكُورٌ ﴾ (٣٠». الفتح د24»: ﴿وَيَمَانَ اللَهُ عَزِيرًا حَكِمًا ﴾ (٧». الحجرات (24»: ﴿إِنَّ اللَهُ عَزِيرًا حَكِمًا ﴾ (٧). الحررات (24»: ﴿إِنَّ اللَهُ تَوَابُ رَحِمٌ ﴾ (٢١». الذاريات د٥٥»: ﴿إِنَّ اللَهُ مُوَ الرَّزَانُ ذُو الْتُؤَةِ المَتِينُ \* ٢٥٥. الذاريات د٥٥»: ﴿وَابَنَ اللَهُ مُوَ الرَّزَانُ ذُو الْتُؤَةِ المَتِينُ \* ٢٥٥. المجادلة د٥٥»: ﴿وَابَنَ اللَهُ لَعَنُورُ ﴾ ٢٢».

الحشر «٥٩»؛ ﴿ هُوَ اللَّهُ الَّذِى لَآ إِلَّهُ إِلَّا هُوَ عَلِمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَدَةِ هُوَ الرَّحْنُ ٱلرَّحِيدُ هُوَ اللَّهُ ٱلَّذِي لَآ إِلَهُ إِلَّهُ إِلَّا هُوَ آلْمَلِكُ ٱلْقُدُوسُ ٱلسَّلَىٰمُ ٱلْمُؤْمِنُ ٱلْمُهَيْمِنُ ٱلْمُ سُبَحَنَ اللَّهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ هُوَ اللَّهُ ٱلْخَلِقُ ٱلْبَادِئُ ٱلْمُصَوِّرُ لَهُ ٱلْأَسْمَةُ ٱلْحُسْنَىٰ يُسَيِّحُ لَمُ مَا فِي ٱلسَّمَانِ وَٱلْأَرْضِ وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِمُ ٢٢٩-٢٤.

الجمعة (٦٢): ﴿وَآلَنَّهُ خَيْرُ ٱلْزَزِقِينَ﴾ (١١).

١ - يد، الفظان، عن ابن زكريًا القطّان، عن ابن حبيب، عن ابن بهلول، عن أبيه، عن أبي الحسن العبديّ، عن سليمان بن مهران، عن الصادق جعفر بن محمّد، عن أبيه محمّد بن عليّ، عن أبيه عليّ بن أبي طالب عليّ عن أبيه عليّ بن الحسين، عن أبيه الحسين بن عليّ عن أبيه عليّ بن أبي طالب عليّ الذال قال ذقال رسول الله عليّ في الله، الواحد، الاحد، الصمد، الأول، الأخر، السميع أحصاها دخل الجنّة، وهي : الله، الإله، الواحد، الاحد، الصمد، الأول، الأخر، السميع أحصاها دخل الجنّة، وهي : الله، الإله، الواحد، الاحد، الصمد، الأول، الأخر، السميع المصير، القدير، القاهر، العليّ، الحليم، الحقية، الحقية، الحقية، وهي : الله، الواحد، الاحد، الصمد، الأول، الأكر، الظاهر، البصير، القدير، القاهر، العليم، الحليم، الحفيظ، الحق، البارىء، الأكرم، الظاهر، الربت، الرحمن، الحليم، الحليم، الحفيظ، الحق، الروف، الرائي، السلام، الواحن، المومن، الموني، المحيم، الدارىء، الرائق، المالمو، المؤمن، المعيم، المومن، العذير، العليم، الحليم، الحفيظ، الحق، المحيم، العليم، الحليم، الحفيظ، الحق، المووف، الرائي، السلام، المومن، المومن، العزيز، العبّار، المتكبّر، السيّد، السبوح الشهيد، الصادق، المانع، المومن، الموفي، المالمو، الفروف، المالموم، المومن، الموين، المالموم، العالم، النهام، الموفر، الفيو، المالموم، المالموم، المومن، المالمو، الفريز، العبّار، المتكبّر، السيّد، السبوح الشهيد، الصادق، المالمو، الفرمن، المولي، المالمو، الفروف، المالموم، الفرق، المالمو، الفرق، المالمو، الفروف، المالموم، القالمر، الفروف، الموفي، المالمومي، الوارث، البرّ، المالموم، القالمو، الوامع، الودود، الهادي، الوفي، الوغيل، الوارث، البرّ، البرّ، العظيم، اللعليف، السالمو، الفروا، الغليو، العليم، الحيليم، المالمولي، الموده، الفالي، المالموي، الوفي، المولي، المولي، المالمور، العظيم، الوليفي، الموين، الديّان، الميور، المالمو، الفري، المالي مالمولي، المولي، المالموي، المالموي، الولي ممالموي، الولي ممالموي، المالموي، الولي ممالمي، المولي، المالمي، المولي، المالموي، المالموي، المالمي، المالموي، المالموي، المالموي، المالمي، المالموي، المالموي، المالموي، المالمي، المالموي، المالمي، المالموي، المالمي، المالمي ممالمي ممالمي

(۱) التوحيد، ص ۱۹٤ باب ۲۱ ح ۸.

**ل:** بالإسناد المذكور مثله، وقال فيه: وقد روّيت هذا الخبر من طرق مختلفة وألفاظ مختلفة<sup>(1)</sup>.

٢ **- يد:** الهمدانيّ، عن عليّ، عن أبيه، عن الهرويّ، عن عليّ بن موسى الرضا، عن أبيه، عن آبائه، عن عليّ ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ : إن لله ﷺ تسعة وتسعين اسماً، من دعا الله بها استجاب له، ومن أحصاها دخل الجنّة<sup>(٢)</sup>.

قال الصدوق ﷺ : معنى قول النبيّ ﷺ : لله تبارك وتعالى تسعة وتسعون اسماً من أحصاها دخل الجنّة إحصاؤها هو الاحاطة بها، والوقوف على معانيها، و ليس معنى الاحصاء عدّها : وبالله التوفيق.

**«الله الإله»** الله والإله المستحقُّ للعبادة ولا تحقّ العبادة إلاّ له، وتقول : لم يزل إلهاً بمعنى أنّه يحقّ له العبادة، ولهذا لمّا ضلَّ المشركون فقدَّروا أنَّ العبادة تجب للأصنام سمّوها آلهة، وأصله الألهة وهي العبادة، ويقال : أصله الأله يقال : أله الرجل يأله إليه أي فزع إليه من أمر نزل به، وألهه أي أجاره، ومثاله من الكلام «الإمام» فاجتمعت همزتان في كلمة كثر استعمالهم لها فاستثقلوهما فحذفوا الاصلية لأنّهم وجدوا فيما بقي دلالة عليها، فاجتمعت لامان أوّلهما ساكنة فأدغموها في الأخرى فصارت لاماً مثقلة في قولك : الله .

**والأحد الواحد،** الأحد معناه أنّه واحدٌ في ذاته ليس بذي أبعاض ولا أجزاء ولا أعضاء، ولا يجوز عليه الأعداد والاختلاف لأنّ اختلاف الأشياء من آيات وحدانيّته ممّا دلّ به على نفسه، ويقال: لم يزل الله واحداً ومعنى ثان أنّه واحد لا نظير له ولا يشاركه في معنى الوحدانيّة غيره لأنّ كلَّ من كان له نظراء أو أشباه لم يكن واحداً في الحقيقة، ويقال: فلان واحد الناس أي لا نظير له فيما يوصف به، والله واحد لا من عدد لأنّه تَلْأَيْنَالِ لا يعدُ في الأجناس، ولكنّه واحد ليس له نظير؟ وقال بعض الحكماء في الواحد والأحد: إنّما قبل : والحد الناس أي لا نظير له فيما يوصف به، والله واحد لا من عدد لأنّه تَلْأَيْنَالِ لا يعدُ في الوحد الناس أي لا نظير له فيما يوصف به، والله واحد لا من عدد ولانّه تما قبل : واحد الناس أي لا منظير له ثنا بندع الخلق كلّهم محتاجاً بعضهم إلى بعض، والواحد من العدد في الحساب ليس قبله شيء بل هو قبل كلّ عدد، والواحد كيف ما أردنه أو يتغير اللفظ عن الواحد فدل أنّه لا شيء قبله، وإذا ذل أنّه لا شيء قبله دل أنّه محدِث الشيء، يتغير اللفظ عن الواحد فدل أنّه لا شيء قبله، وإذا ذل أنّه لا شيء قبله دل أنّه محدِث الشيء، وإذا كان هو مغني الشيء دل أنّه لا شيء بعده فإذا لم يكن قبله شيء ولا بعده شيء ولم المتوحد بالأزل فلذلك قبل : واحد أحد، وفي الأحد خصوصية ليست في الواحد تقول : وإذا كان هو مغني الشيء دل أنّه لا شيء بعده فإذا لم يكن قبله شيء ولا بعده شيء نهو المتوحد بالأزل فلذلك قبل : واحد أحد، وفي الأحد خصوصية ليست في الواحد تقول : وإذا كان هو مغني الشيء دل أنّه لا شيء بعده فإذا لم يكن قبله شيء ولا بعده شيء نهو المتوحد بالأزل فلذلك قبل : واحد أحد، وفي الأحد خصوصية ليست في الواحد تقول : ليس في الدار واحد يجوز أنّ واحداً من الدواب أو الطير أو الوحوش أو الإنس لا يكون في الداره، وكان الواحد بعض الناس وغير الناس، وإذا قلت : ليس في الدار أحد نهو مخصوص اللداره وكان الواحد بعض الناس وغير الناس، وإذا قلت : ليس في الدار أحد نهو مخصوص

الخصال، ص ٥٩٣ باب المائة فما فوق ح ٤.
 (٢) التوحيد، ص ١٩٥ باب ٢٩ ح ٩.

الحساب، وهو متفرّد بالأحديّة، والواحد منقاد للعدد والقسمة وغيرهما داخل في الحساب تقول: واحد واثنان وثلاثة، فهذا العدد والقسمة والواحد علّة العدد وهو خارج من العدد وليس بعدد، وتقول: واحد في اثنين أو ثلاثة فما فوقها، وتقول في القسمة: واحد بين اثنين، أو ثلاثة لكلّ واحد من الاثنين واحد ونصف، ومن الثلاثة ثلث فهذه القسمة، والأحد ممتنع في هذه كلّها لا يقال: أحد واثنان، ولا أحد في أحد، ولا يقال: أحد بين اثنين، والواحد والواحد وغيرهما من هذه الألفاظ كلّها مشتقّة من الوحدة<sup>(1)</sup>.

**«الصمد»:** معناه السيّد، ومن ذهب إلى هذا المعنى جاز له أن يقول له : لم يزل صمداً، ويقال للسيّد المطاع في قومه الّذي لا يقضون أمرا ً دونه : صمد، وقد قال الشاعر :

علوت بحسام ثمَّ قلت له خذها حذيف فأنت السيَّد الصمد وللصمد معنى ثان وهو أنَّه المصمود إليه في الحوائج يقال: صمدت صمد هذا الامر أي قصدت قصده، ومن ذهب إلى هذا المعنى لم يجز له أن يقول: لم يزل صمداً لأنَّه قد وصفه تَكَرَّكُ بصفة من صفات فعله وهو مصيب أيضاً، والصمد: الذي ليس بجسم ولاجوف له.

**أقول:** وقد أخرجت في معنى الصمد في تفسير قل هو الله أحد في هذا الكتاب معاني أخرى لم أحبّ إعادتها في هذا الباب.

**«الأول والآخر»** الأوّل والآخر معناهما أنّه الأوّل بغير ابتداء، والآخر بغير إنتهاء. **«السميع»**السميع معناه إذا وجد المسموع كان له سامعاً، ومعنى ثان أنّه سميع الدعاء أي مجيب الدعاء، وأمّا السامع فإنّه يتعدّى إلى مسموع ويوجب وجوده، ولا يجوز فيه بهذا المعنى لم يزل، والباري كَتَقَطَّ سميعٌ لذاته.

**«البصير»** البصير معناه إذا كانت المبصرات كان لها مبصراً فلذلك جاز أن يقال: لم يزل بصيراً، ولم يجز أن يقال: لم يزل مبصراً لأنّه يتعدّى إلى مبصر ويوجب وجوده، والبصارة في اللّغة مصدر البصيرة وبصر بصارة، والله تَتَكَيَّكُ بصير لذاته، وليس وصفنا له تبارك وتعالى بأنّه سميع بصير وصفاً بأنّه عالم بل معناه ما قدّمناه من كونه مدركاً، وهذه الصفة صفة كلّ حيّ لا آفة به.

**بيان:** أي ليس السمع والبصر مطلق العلم بل العلم بالجزئيّات المخصوصة أو نوع خاصّ من العلم وقد مرَّ تحقيقه .

(١) قيل: إن الفرق بينهما من وجوه: الأول: إن الواحد هو المتفرد بالذات والأحد هو المتفرد بالمعنى. الثاني: إن الواحد أعم مورداً لاطلاقه على من يعقل وغيره بخلاف الأحد فإنه لا يطلق إلا على من يعقل. الثالث: إنّ الواحد يدخل في العدد بخلاف الأحد. الوابع: إنك إذا قلت فلان لا يقاومه واحد، جاز أن يقال لكنه يقاومه اثنان، مثلاً بخلاف الأحد. والخامس: إن الواحد يستعمل في الاثبات والأحد في النفي. [مأخوذ من مستدرك السفينة ج ١ لغة «أحد»]. «القدير والقاهر» القدير والقاهر معناهما أنّ الأشياء لا تطيق الامتناع منه وممّا يريد الإنفاذ فيها، وقد قيل: إنَّ القادر من يصحّ منه الفعل إذا لم يكن في حكم الممنوع، والقهر: الغلبة، والقدرة مصدر قولك: قدر قدرة أي ملك فهو قدير قادر مقتدر، وقدرته على ما لم يوجد واقتداره على إيجاده هو قهره وملكه لها، وقد قال عزّ ذكره: ﴿ ملكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ ويوم الدين لم يوجد بعد، ويقال: إنّه يَتَرَيَّكَ قاهر لم يزل، ومعناه أنَّ الأشياء لا تطيق الأمتناع منه وممّا يريد إنفاذه فيها، ولم يزل مقتدراً عليها، وقد قال عزّ ذكره: ﴿ ملكِ يَوْمِ الدِّينِ ويوم الدين لم يوجد بعد، ويقال: إنّه يَتَرَيَّكَ قاهر لم يزل، ومعناه أنَّ الأشياء لا تطيق الأمتناع منه وممّا يريد إنفاذه فيها، ولم يزل مقتدراً عليها، ولم تكن موجودة كما يقال: مالك يوم

**«العلي»:** العليّ معناه القاهر، فالله العليّ ذو العلا والتعالي أي ذو القدرة والقهر والاقتدار، يقال: علا الملك علوّاً، ويقال لكلّ شيء علا: قد علا علوّاً، وعلا يعلي علاءاً والمعلاة: مكسب الشرف، وهي من المعالي، وعلو كلّ شيء: أعلاه – برفع العين وخفضها – وفلان من عليّة الناس وهو اسم، ومعنى الارتفاع والصعود والهبوط عن الله تبارك وتعالى منفيّ. ومعنى ثان أنّه عليّ تعالى عن الأشباه والأنداد وعمّا خاضت فيه وساوس الجهّال وترامت إليه فكر الضلاّل فهو عليّ متعال عمّا يقول الظالمون علوّاً كبيراً.

وأمّا **دالاعلى،** فمعنا، العليُّ القاهر، ويؤيّد، قوله بَمَوَيَّبُنُ لموسى على نبيّنا وآله وعليه السلام: ﴿لَا تَغَفُّ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْأَعَلَىٰ﴾ أي الغالب، وقوله بَمَوَيَّبُنُ في تحريض المؤمنين على القتال: ﴿وَلَا تَهِنُواْ وَلَا تَحْرَنُواْ وَأَنتُمُ ٱلأَعْلَوْنَ إِن كُشُر تُوْمِنِينَ﴾ <sup>(1)</sup> وقوله بَمَرَيَّنِكَ : ﴿إِنَّ فِرْعَوْنِ عَلَا فِي ٱلأَرْضِ﴾ <sup>(٢)</sup> أي غلبهم واستولى عليهم، وقد قال الشاعر في هذا المعنى:

فلمما علونا واستوينا عليهم تركناهم صرعى لنسر وكاسر ومعنى ثان أنّه متعال عن الأشباه والأنداد أي متنزّه كما قال: ﴿ نَعَنَكَ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ . **بيان:** الكاسر: العقاب.

**«الباقي»** الباقي معناه الكاثن بغير حدوث ولا فناء، والبقاء ضدّ الفناء، بقي الشيء بقاءاً . ويقال : ما بقيت منهم باقية ولا وقتهم من الله واقية؛ والدائم في صفاته هو الباقي أيضاً الّذي لا يبيد ولا يفنى .

البديع مبدع البدائع، ومحدث الأشياء على غير مثال واحتذاء، وهو فعيل بمعنى مفعل، كقوله ﷺ : ﴿عَذَابٌ أَلِيكُ﴾ والمعنى: مؤلمٌ، وتقول العرب: ضرب وجيع والمعنى: موجع، وقال الشاعر في هذا المعنى:

أمـن ريـحـانـة الـداعـي الـسـمـيـع يــؤرّقــنـي وأصـحــابــي هــجــوع فالمعنى: الداعي المسمع. والبدع: الشيء الذي يكون أوَّلاً في كلّ أمر، ومنه

سورة آل عمران، الآية: ١٣٩.
 (٢) سورة القصص، الآية: ٤.

قوله ﷺ : ﴿قُلْ مَا كُنْتُ بِدْعَا مِنَ الرُّسُلِ ﴾<sup>(١)</sup> أي لست بأوَّل مرسل، والبدعة: اسم ما ابتدع من الدين وغيره، وقال الشاعر في هذا المعنى:

وكنفّ الك لم تسخيلقا ليلندى ولم يك ببخيلهماب دعية فكفتُ عن الخير مسقبوضة كما حطّ عن مائة سبعة وأخسرى تسلاتية آلافسها وتسبع مائيها ليها شرعة ويقال: لقد جنت بأمر بديع أي مبدع عجيب.

بيان: ريحانة اسم المعشوقة، والأرق بالتحريك: السهر، وأرَّقني كذا تأريقاً أي أسهرني أي أذهب عني النوم الداعي المسمع من قبل ريحانة، والحال أنّ أصحابي نيام. والأبيات الأخر هجو لرجل يوصفه بغاية البخل، والذي خطر بالبال أنَّ هذا مبنيَّ على حساب العقود، وغرضه أنَّ كفيه مقبوضتان، وقوله: فكفَّ يريد بها اليمنى وإذا حطّ عن مائة سبعة كان ثلاثة وتسعين، وعلامة الثلاثة في العقود عقد الخنصر والبنصر والوسطى من اليمنى، وعلامة التسعين وضع ظفر السبّابة على مفصل العقدة الثانية من الإبهام منها فبهذا وصف كون جميع أصابع كفّه اليمنى معقودة، وقوله: وأخرى إشارة إلى كفّه اليسرى، وعقد الثلاثة المذكورة أولاً من اليسرى موضوعة لثلاثة آلاف، وما كان للتسعين في اليمنى فهي بعينها لتسعمائة في وعردة، فافهم وكن من الشارى أيضاً كلّها معقودة وقوله: في على معانة المذكورة وعادة، فافهم وكن من الشاكرين.

**«البارىء»** البارىء معناه أنّه بارىء البرايا أي خالق الخلائق، برأهم يبرأهم أي خلقهم يخلقهم، والبريئة: الخليقة وأكثر العرب على ترك همزها، وهي فعيلة بمعنى مفعولة. وقال بعضهم: بل هي مأخوذة من بريت العود، ومنهم من يزعم أنّه من البرىء<sup>(٢)</sup> وهو التراب أي خلَقهم من التراب، وقالوا: لذلك لا يهمز.

الأكرم، الاكرم معناه الكريم، وقد يجيء أفعل في معنى الفعيل مثل قوله كَبْرَيَجْكِ : ﴿وَهُوَ أَهْوَتُ عَلَيَـذِ ﴾ أي هيّن عليه، ومثل قوله تعالى : ﴿لَا يَصْلَنَهَآ إِلَّا ٱلْأَشْتَى﴾ وقوله : ﴿وَسَيُجَنَّبُهَا ٱلأَنَّقَى﴾ يعني بالأشقى والأتقى الشقيّ والتقيَّ، وقد قال الشاعر في هذا المعنى :

إنَّ الَّـذي سـمـك الـسـمـاء بـنـا لـنـا بــيـتـاً دعــائــمـه أعــزّ وأطــول «الظاهر» الظاهر معناه أنَّه الظاهر بآياته الَّتي أظهرها من شواهد قدرته وآثار حكمته، وبيَّنات حجّته الَتي عجز الخلق عن إبداع أصغرها وإنشاء أيسرها وأحقرها عندهم كما قال الله يَتَزَيَّكُ : ﴿إِنَى ٱلَّذِينَ تَدَعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ لَن يَخَلُقُوا ذُبَكابًا وَلَوِ أَجْـتَمَعُوا لَمُ شيء من خلقه إلاً وهو شاهد له على وحدانيَّته من جميع جهاته وأعرض تبارك وتعالى عن

- سورة الأحقاف، الآية: ٩.
   (٢) كذا والصواب: البرى.
  - (٣) سورة الحج، الآية: ٧٣.

وصف ذاته فهو ظاهر بآياته محتجب بذاته. ومعنى ثان أنَّه ظاهرٌ غالبٌ قادرٌ على ما يشاء، ومنه قوله ﷺ : ﴿ فَأَسَبَحُوا ظَهِرِيَكُ أي غالبين لهم.

**«الباطن»** الباطن معناء أنّه قد بطن عن الأوهام فهو باطن بلا إحاطة لا يحيط به محيط لأنّه قدم الفكر فخبت عنه، وسبق العلوم فلم تحط به، وفات الأوهام فلم تكتنهه، وحارت عنه الأبصار فلم تدركه، فهو باطن كلّ باطن، ومحتجب كلّ محتجب، بطن بالذات، وظهر وعلا بالآيات فهو الباطن بلا حجاب، والظاهر بلا اقتراب. ومعنى ثان أنه باطن كلّ شيء أي خبيرً ويداخلونه في دخلة أمره، والمعنى أنّه يَتَوَيَّكُ عالم بسرائرهم لا أنّه يَتَوَيَّكُ يبطن في شيء يواريه.

**«الحي»** الحيّ معناه أنّه الفعّال المدبّر، وهو حيٌّ لنفسه لا يجوز عليه الموت. والفناء، وليس يحتاج إلى حياة بها يحيى.

**والحكيم،** الحكيم معناه أنّه عالم، والحكمة في اللّغة : العلم، ومنه قوله بَرْوَيَّلْ : ﴿ يُؤَتِّي الْحِكْمَةُ مَن يَشَآءُ ﴾ ومعنى ثان أنّه محكم وأفعاله محكمة متقنة من الفساد؛ وقد حكمته وأحكمته لغتان؛ وحكمة اللّجام سمّيت بذلك لأنّها تمنعه من الجري الشديد، وهو ما أحاطت بحنكه.

**«العليم»** العليم معناه أنَّه عليم بنفسه عالم بالسرائر مطلّع على الضمائر لا تخفى عليه خافية، ولا يعزب عنه مثقال ذرّة، علم الأشياء قبل حدوثها وبعدما أحدثها، سرّها وعلانيتها، ظاهرها وباطنها، وفي علمه يَتَوَكِّلْ بالأشياء على خلاف علم الخلق دليل على أنّه تبارك وتعالى بخلافهم في جميع معانيهم، والله عالمٌ لذاته، والعالم من يصحّ منه الفعل المحكم المتقن، فلا يقال: إنّه يعلم الأشياء بعلم، كما لا يثبت معه قديم غيره بل يقال: إنّه ذات عالمة، وهكذا يقال في جميع صفات ذاته.

**«الحليم»** الحليم معناه أنَّه حليم عمَّن عصاه، لا يعجل عليهم بعقوبة.

**«الحفيظ»** الحفيظ معناه الحافظ وهو فعيلٌ بمعنى فاعل، ومعناه أنّه يحفظ الأشياء ويسرف عنها البلاء، ولا يوصف بالحفظ على معنى العلم لأنّا نوصف بحفظ القرآن والعلوم على المجاز، والمراد بذلك أنّا إذا علمناه لم يذهب عنّا كما إذا حفظنا الشيء لم يذهب عنّا .

دالحق؛ الحق معناه المحق، ويوصف به توسُّعاً لأنَّه مصدر، وهو كقولهم: غياث المستغيثين. ومعنى ثان يراد به أنَّ عبادة الله هي الحق، وعبادة غيره هي الباطل، ويؤيّد ذلك قوله يَتَزَيَّظُنُ : ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ هُوَ الْحَقُّ وَإَنَّ مَا يَدْعُونَ مِن دُونِهِ ٱلبَّطِلُ﴾ <sup>(١)</sup> أي يبطل ويذهب ولا يملك لأحد ثواباً ولا عقاباً.

342

(١) سورة الحج، الآية: ٦٣.

**«الحسيب»** الحسيب معناء المحصي لكلّ شيء العالم به، لا يخفى عليه شيء. ومعنى ثان أنّه المحاسب لعباده، يحاسبهم بأعمالهم ويجازيهم عليها، وهو فعيل على معنى مفاعل مثل جليس ومجالس. ومعنى ثالث أنّه الكافي، والله حسبي وحسبك أي كافينا، وأحسبني هذا الشيء أي كفاني، وأحسبته أي أعطيته حتّى قال: حسبي، ومنه قوله بَجَرَيَهُ في نَوَيَهُ مِنَاً مِنْ رَيِّكَ عَلَاَءً حِسَابًا **بُ** 

**«الحميد»** الحميد معناه المحمود وهو فعيل في معنى مفعول، والحمد: نقيض الذمّ، ويقال: حمدت فلاناً إذا رضيت فعله ونشرته في الناس.

الحفي، الحفيّ معناه العالم، ومنه قوله بَجْرَيَكَ : ﴿يَسْتَلُونَكَ كَأَنَّكَ حَفِيٌّ عَنَهَاً ﴾<sup>(٢)</sup> أي يسألونك عن الساعة كأنّك عالم بوقت مجيئها . ومعنى ثان أنّه اللّطيف، والحفاية مصدر ؛ الحفيّ : اللّطيف المحتفي بك ببرّك وبلطفك .

الرب الرب المالك، وكلّ من ملك شيئاً فهو ربّه، ومنه قوله بَرْوَظٍ . ﴿ ارْجِعَ إِلَى رَبِّكَ ﴾ أي إلى سيّدك ومليكك، وقال قائل يوم حنين: لأن يربّني رجل من قريش أحبّ إليّ من أن يربّني رجل من هوازن. يريد: إن يملكني ويصير لي ربّاً ومالكاً. ولا يقال لمخلوق الربّ بالألف واللام لأنَّ الألف واللام دالتان على العموم، وإنّما يقال للمخلوق: ربّ كذا فيعرّف بالإضافة لأنّه لا يملك غيره فينسب إلى ملكيّته، والربّانيّون نسبوا إلى التألّه والعبادة للربّ في معنى الربوبيّة له، والربيّون الّذين صبروا مع الأنبياء عليهم الصلاة والسلام.

**«الرحمن»** الرحمن معناه الواسع الرحمة على عباده يعمّهم بالرزق والإنعام عليهم؛ ويقال: هو اسم من أسماء الله تبارك وتعالى في الكتب لا سميّ له فيه؛ ويقال للرجل: رحيم القلب، ولا يقال: رحمن لأنَّ الرحمن يقدر على كشف البلوى، ولا يقدر الرحيم من خلقه على ذلك، وقد جوّز قوم أن يقال للرجل: رحمن، وأرادوا به الغاية في الرحمة، وهذا خطأ، والرحمن: هو لجميع العالم، والرحيم هو للمؤمنين خاصّة.

«الرحيم» الرحيم معناه أنّه رحيم بالمؤمنين يخصّهم برحمته في عاقبة أمرهم كما قال الله يَتَوَيَّكُ : ﴿وَكَانَ بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا﴾ والرحمن الرحيم اسمان مشتقّان من الرحمة على وزن ندمان ونديم، ومعنى الرحمة : النعمة، والراحم : المنعم، كما قال يَتَوَيَّكُ لرسوله : ﴿وَمَا أَرْسَلُنَكَ إِلَا رَحْمَةُ لِلْعَلَمِينَ ﴾ يعني نعمة عليهم، ويقال للقرآن : هدى ورحمة ؛ وللغيث رحمة يعني نعمة، وليس معنى الرحمة : الرقَّة لأنَّ الرقَّة عن الله ليَتَوَيَّكُ منفيّة، وإنّما سمّي رقيق القلب من الناس رحيماً لكثرة ما يوجد الرحمة منه، ويقال : ما أقرب رحم فلانا إذا كان ذا

سورة النبأ، الآية: ٣٦.
 سورة الأعراف، الآية: ١٨٧.

الذارىء الذارىء معناه الخالق يقال: ذرأ الله الخلق وبرأهم أي خلقهم، وقد قيل: إنَّ الذريَّة منه اشتق اسمها، كأنَّهم ذهبوا إلى أنَّها خلق الله بَرَرَيَن خلقها من الرجل، وأكثر العرب على ترك همزها، وإنّما تركوا الهمز في هذا المذهب لكثرة تردّدها في أفواههم كما العرب على ترك همزها، وإنّما تركوا الهمز في هذا المذهب لكثرة تردّدها في أفواههم كما تركوا همزة البريّة وهمزة بريء وأشباه ذلك. ومنهم من يزعم أنّها من ذروت أو ذريت معاً يربد أنّه قد كثرهم ويتما تركوا الهمز في هذا المذهب لكثرة تردّدها في أفواههم كما العرب على ترك همزها، وإنّما تركوا الهمز في هذا المذهب لكثرة تردّدها في أفواههم كما تركوا همزة البريّة وهمزة بريء وأشباه ذلك. ومنهم من يزعم أنّها من ذروت أو ذريت معاً يربد أنّه قد كثّرهم وبتّهم في الأرض بثاً كما قال بَرَرَيَن : ﴿ وَبَتَ مِنْهُمَا رِبَاكَ رَفِيراً وَلمَامَهُهُ إلى أنّه الما قد كثرهم وبتّهم في الأرض بثاً كما قال بَرَرَيَن : ﴿ وَبَتَ مِنْهُما رِبَاكَ وَلما مَنْ كُن أَنّها من ذروت أو ذريت معاً يربد أنّه قد كثّرهم وبتّهم في الأرض بثاً كما قال بَرَرَيَن : أو وَبَتَ مِنْهُما رِبَاكَ وَلما أَنّها من ذروت أو ذريت ما أنّه الخلق في أو أوله قد كثّرهم وبتّهم في الأرض بثاً كما قال بَرَرَيَن : ﴿ وَبَتَ مِنْهُما رِبَاكَهُ أَنّ أَنّها من ذروت أو ذريت معاً يربد أنّه قد كثّرهم وبتّهم في الأرض بثاً كما قال بَرَرَيْنَ الله أولهم أُنّهم في أولو والياء معاً .

**«الرازق»** الرازق معناه أنَّه كَلَوَكُلُّ يرزق عباده برَّهم وفاجرهم رزقاً؛ بفتح الراء رواية من العرب، ولو أرادوا المصدر لقالوا : رزقاً بكسر الراء . ويقال : ارتزق الجند رزقة واحدة أي أخذوه مرّة واحدة .

**«الرقيب»** الرقيب معناه الحافظ، وهو فعيل بمعنى فاعل، ورقيب القوم: حارسهم. **«الرؤوف»** الرؤوف معناه الرحيم، والرأفة: الرحمة.

**«الواني»** الرائي معناه العالم، والرؤية: العلم. ومعنى ثان أنّه المبصر، ومعنى الرؤية: الإبصار، ويجوز في معنى العلم لم يزل رائياً، ولا يجوز ذلك في معنى الإبصار.

**«السلام»** السلام معناه المسلّم، وهو توسُّع لأنَّ السلام مصدر، والمراد به أنَّ السلامة تنال من قبله، والسلام والسلامة مثل الرضاع والرضاعة واللذاذ واللذاذة. ومعنى ثان أنّه يوصف بهذه الصفة لسلامته ممّا يلحق الخلق من العيب والنقص والزوال والانتقال والفناء والموت، وقوله يَتَوَيَّكُنَّ : ﴿ لَهُمَّ دَارُ السَّلَامِ عِندَ رَبَّ مَهُ والسلام : هو الله يَتَوَيَّكُنْ ، وداره الجنّة، ويجوز أن يكون سمّاها سلاماً لأنَّ الصائر إليها يسلم فيها من كلّ ما يكون في الدنيا من مرض ووصب وموت وهرم وأشباه ذلك، فهي دار السلامة من الأفات والعاهات، وقوله يَتَوَيَّنُ : ﴿ فَسَلَدُ لَكَ مِنْ أَصْحَبُ ٱلْبَوِينَهُ <sup>(٣)</sup> يقول: فسلامة من الأفات والعاهات، من مرض ووصب وموت وهرم وأشباه ذلك، فهي دار السلامة من الأفات والعاهات، منادمة، والسلامة في اللغة: الصواب والسداد أيضاً، ومنه قوله يَتَوَيَّنُ : ﴿ وَإِذَا خَاطَبَهُمُ الْجَنحِلُونَ قَالُوْ سَلَنكُمُ <sup>(٤)</sup> أي سداداً ويقال: سمّي الصواب من القول سلاماً لأنَّ

**«المؤمن»** المؤمن معناه المصدِّق، والإيمان: التصديق في اللّغة، يدلّ على ذلك قوله ﷺ حكايةً عن إخوة يوسف على نبيّنا وآله وعليه السلام: ﴿وَمَآ أَنتَ بِمُؤَمِنِ لَنَا وَلَوَّ حَــُنَّا مَكَـدِقِينَ﴾ <sup>(ه)</sup> فالعبد مؤمن مصدق بتوحيد الله وآياته، والله مؤمن مصدَق لما وعده

- (١) سورة النساء، الآية: ١.
- (٣) سورة الواقعة، الآية: ٩١.
  - (٥) سورة يوسف، الآية: ١٧.
- (٤) سورة الفرقان، الآية: ٦٣.

(٢) سورة الأنعام، الآية: ١٢٧.

ومحقِّقه . ومعنى ثان أنّه محقِّق حقِّق وحدانيّته بآياته عند خلقهم وعرِّفهم حقيقته لما أبدى من علاماته وأبان من بيّناته وعجائب تدبيره ولطائف تقديره . ومعنى ثالث أنّه آمنهم من الظلم والجور، وقال الصادق عليميّيز : سمّي الباري يَؤْرَيّين مؤمناً لأنّه يؤمن من عذابه من أطاعه، وسمّي العبد مؤمناً لأنّه يؤمن على الله فيجيز الله أمانه، وقال عليميّيز : المؤمن من أمن جاره بوائقه . وقال عليمين : المؤمن الذي يأتمنه المسلمون على أموالهم ودمائهم .

دالمهيمن، المهيمن معناء الشاهد، وهو كقوله بَرَيَيَن ﴿ وَمُهَيَمِنًا عَلَيَهُ (<sup>()</sup> أي شاهداً عليه. ومعنى ثان أنّه اسم مبنيٍّ من الأمين، والأمين اسم من أسماء الله يَرَيَين كما بني المبيطر من البيطر والبيطار، وكان الأصل فيه مؤيمناً فقلبت الهمزة هاءاً كما قلبت همزة أرقت وأيهات فقيل: هرقت وهيهات. وأمين اسمٌ من أسماء الله يَرَيَين ، ومن طوّل الألف أراديا أمين فأخرجه مخرج قولهم: «أزيد» على معنى يا زيد، ويقال: المهيمن من أسماء الله يَرَيَن في الكتب السابقة.

**«العزيز»** العزيز معناه أنّه لا يعجزه شيء ولا يمتنع عليه شيء أراده فهو قاهر للأشياء غالب غير مغلوب، وقد يقال في مثل: «من عزَّ بزَّ» أي من غلب سلب، وقوله بَ<sub>تَرْتَكْ</sub> حكايةً عن الخصمين: ﴿وَعَزَّنِ فِي الْخِطَابِ﴾ أي غلبني في مجاوبة الكلام. ومعنى ثان أنه الملك، ويقال للملك العزيز كما قال إخوة يوسف ﴿ يَتَأَيُّهَا الْمَزِيرُ﴾ والمراد به يا أيُّها الملك.

الجبار» الجبّار معناه القاهر الّذي لا ينال، وله التجبّر والجبروت أي التعظّم والعظمة، ويقال للنخلة الّتي لا تنال : جبارة والجبر أن تجبر إنساناً على ما يكرهه قهراً تقول : جبرته على ما ليس كذا وكذا، وقال الصادق عَلَيْنَا : لا جبر ولا تفويض بل أمر بين أمرين عنى بذلك أنَّ الله تبارك وتعالى لم يجبر عباده على المعاصي ولم يفوّض إليهم أمر الدين حتى يقولوا بآرائهم ومقاييسهم، فإنَّه بَخَرَيَنَكَ قد حدَّ ووظَف وشرع وفرض وسنّ وأكمل لهم الدين فلا تفويض مع التحديد والتوظيف والشرع والفرض والسنّة وإكمال الهم الدين فلا تفويض مع

«المتكبر» المتكبّر مأخوذ من الكبرياء وهو اسم للتكبّر والتعظم.

**«السيد»** السيّد معناه الملك، ويقال لملك القوم وعظيمهم: سيد، وقد سادهم يسودهم، وقيل لقيس بن عاصم: بمَ سدت قومك؟ قال: ببذل الندى وكفّ الأذى ونصر المولى. وقال النبيّ عليّي الله : عليّ سيّد العرب، فقالت عائشة: يا رسول الله ألست سيّد العرب؟ قال: أنا سيّد ولد آدم، وعلي سيّد العرب، فقالت عائشة : يا رسول الله وما السيّد؟ قال : من افترضت طاعته كما افترضت طاعتي وقد أخرجت هذا الحديث مسنداً في كتاب معاني الأخبار فعلى معنى هذا الحديث السيّد هو الملك الواجب الطاعة.

<sup>(</sup>١) سورة المائدة، الآية: ٤٨.

«سبوح» سبّوح هو حرف مبنيّ على فعُول، وليس في كلام العرب فعُول إلاّ سبّوح قدُّوس، ومعناهما واحد، وسبحان الله تنزيهاً له عن كلّ ما لا ينبغي أن يوصف به، ونصبه لأنه في موضع فعل على معنى تسبيحاً لله يريد سبّحت تسبيحاً، ويجوز أن يكون نصباً على الظرف ومعناه نسبّح لله وسبّحوا لله .

**بيان:** الواو في قوله: وسبّحوا لله للحال، وهو بيان لحاصل معنى الظرفيّة أي اسبّح الله عند تسبيح كل مسبّح لله .

**«الشهيد»** الشهيد معناه الشاهد بكلّ مكان صانعاً ومدبراً على أنّ المكان مكان لصنعه وتدبيره لا على أنّ المكان مكان له لأنّه ﷺ كان ولا مكان.

**دالصادق،** الصادق معناه أنَّه صادق في وعده، ولا يبخس ثواب من يفي بعهده.

**والصائع؛** الصائع معنا، أنّه صائع كلّ مصنوع أي خالق كلّ مخلوق، ومبدع جميع البدائع، وكلّ ذلك دالّ على أنّه لا يشبه شيئاً من خلقه لأنّا لم نجد فيما شاهدنا فعلاً يشبه فاعله لأنّهم أجسام وأفعالهم غير أجسام، والله تعالى عن أن يشبه أفعاله، وأفعاله لحم ودم وعظم وشعر وعصب وعروق وأعضاء وجوارح وأجزاء ونور وظلمة وأرض وسماء وشجر وحجر وغير ذلك من صنوف الخلق، وكل ذلك فعله وصنعه كمَرَيَّان ، وجميع ذلك دليلً على وحدانيّته، شاهد على انفراده وعلى أنّه بخلاف خلقه وأنّه لا شريك له ؛ وقال بعض الحكماء في هذا المعنى وهو يصف النرجس:

عيبون في جفون في فنبون بدت فأجاد صنعتها المليك بأبصار التغنيج طامحات كمان حداقها ذهب سبيك على غصن الزمرد مخبرات بسأن الله لييس ليه شهريك

«الطاهر» الطاهر معناه أنّه متنزّه عن الأشباء والأنداد والأضداد والأمثال والحدود والزوال والانتقال، ومعاني الخلق من العرض والطول والاقطار والثقل والخفّة والدقّة والغلظ والدخول والخروج والملازقة والمباينة والرائحة والطعم واللّون والمجسّة والخشونة واللّين والحرارة والبرودة والحركة والسكون والاجتماع والافتراق و التمكّن في مكان دون مكان لأنَّ جميع ذلك محدث مخلوق وعاجز ضعيف من جميع الجهات دليل على محدث أحدثه وصانع صنعه قادر قويّ طاهر عن معانيها لا يشبه شيئاً منها لأنّها دلّت من جميع جهاتها على صانع صنعها ومحدِث أحدثها، وأوجبت على جميع ما غاب عنها من أشباهها وأمثالها أن تكون دالّة على صانع صنعها تعالى الله عن ذلك علوّاً كبيراً.

**«العدل»** العدل معناه الحكم بالعدل والحقّ، وسمّي به توسّعاً لأنّه مصدر والمراد به العادل، والعدل من الناس المرضيّ قوله وفعله وحكمه.

«العفو» العفوُ اسمٌ مشتقٌ من العفو على وزن فعول، والعفو: المحو؛ يقال: عفي

الشيء: إذا امتحى وذهب ودرس، وعفوته أنا: إذا محوته، ومنه قوله ﷺ : ﴿عَفَا ٱللَّهُ عَـٰكَـ﴾ أي محا الله عنك إذنك لهم.

**«الغفور»** الغفور اسم مشتقٌ من المغفرة وهو الغافر الغفّار وأصله في اللّغة: التغطية والستر تقول: غفرت الشيء: إذا غطّيته، ويقال: هذا أغفر من هذا أي أستر، وغفر الخزّ والصوف: ما علا فوق الثوب منهما كالزئبر، يسمّى غفراً لأنّه ستر الثوب، ويقال لجنّة الرأس: مغفر لأنّها تستر الرأس، والغفور: الساتر لعبده برحمته.

**بيان:** الغفر بالتحريك. الزئبر بكسر الزاء فالهمزة الساكنة فالباء الموحّدة المكسورة، وهو ما يعلو الثوب الجديد مثل ما يعلو الخزّ.

**«الغني»** الغنيّ معناه أنّه الغنيّ بنفسه عن غيره وعن الاستعانة بالآلات والادوات وغيرها، والأشياء كلّها سوى الله يَ<sub>تَ</sub>كَنِينًا متشابهة في الضعف والحاجة فلا يقوم بعضها إلاّ ببعض ولا يستغني بعضها عن بعض.

**«الغياث»** الغياث معناه المغيث سمّي به توسّعاً لأنّه مصدر .

**«الفاطر»** الفاطر معناه الخالق فطر الخلق أي خلقهم، وابتدأ صنعة الأشياء وابتدعها فهو فاطرها أي خالقها ومبدعها .

**«الفرد»** الفرد معناه أنّه المتفرّد بالربوبيّة والأمر دون الخلق. ومعنى ثان أنّه موجود وحده لا موجود معه.

الفتاح، الفتّاح معناه أنّه الحاكم ومنه قوله يَتَوَيَّن : ﴿ وَأَنتَ خَيْرُ الْفَنْنِجِينَ وقوله يَتَوَيَّن : ﴿ وَهُوَ الْفَتَاحُ الْفَلِيمُ .

**والفالق؛** الفالق اسم مشتق من الفلق ومعناء في أصل اللّغة : الشقّ يقال : سمعت هذا من فلق فيه، وفلقت الفستقة فانفلقت، وخلق الله تبارك وتعالى كل شيء فانفلق عن جميع ما خلق، فلق الارحام فانفلقت عن الحيوان، وفلق الحبّ والنوى فانفلقا عن النبات وفلق الأرض فانفلقت عن كلّ ما أخرج منها هو كقوله يُتَزَيَّنُ : ﴿ وَالأَرْضِ ذَاتِ ٱلصَّدَيَّ صَدعها فانصدعت، وفلق الظلام فانفلق عن الإصباح، وفلق السماء فانفلقت عن القطر، وفلق البحر لموسى على نبيّنا وآله وعليه السلام فانفلق فكان كلّ فرق منه كالطود العظيم.

**«القديم»** القديم معناه المتقدّم للأشباء كلّها، وكل متقدّم لشيء يسمّى قديماً إذا بولغ في الوصف، ولكنّه سبحانه قديمٌ لنفسه بلا أوّل ولا نهاية، وسائر الأشياء لها أوّل ونهاية، ولم يكن لها هذا الاسم في بدئها فهي قديمة من وجه ومحدثة من وجه، وقد قيل : إنَّ القديم معناه أنّه الموجود لم يزل، وإذا قيل لغيره أنّه قديم كان على المجاز لأنّ غيره محدث ليس بقديم . الملك» الملك هو مالك الملك قد ملك كلَّ شيء، والملكوت: ملك الله ﷺ زيدت فيه التاء كما زيدت في رهبوت ورحموت، تقول العرب: رهبوت خير من رحموت أي لأن ترهب خيرٌ من أن ترحم.

**«القدوس»** الفدّوس معناه الطاهر، والتقديس: التطهير والتنزيه، وقوله بَجَوَيَكُ حكاية عن الملائكة: ﴿وَنَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمَّدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكُّ﴾<sup>(١)</sup> أي ننسبك إلى الطهارة ونسبّحك. ونسبّح بحمدك ونقدّس لك بمعنى واحد، وحظيرة القدس: موضع القدس من الأدناس التي تكون في الدنيا والأوصاب والأوجاع وأشباه ذلك؛ وقد قيل: إنَّ القدّوس من أسماء الله بَجَوَيَكُ في الكتب.

**«القوي»** القويُّ معناه معروف، وهو القويّ بلا معاناة ولا استعانة.

**«القريب»** القريب معناه المجيب، ويؤيّد ذلك قوله بَتَوَجَنَّ : ﴿فَإِنَّ فَسَرِيبً أَجِيبُ دَعَوَةً الدَّاعِ إذا دَعَانِّ)<sup>(٢)</sup> ومعنى ثان أنّه عالم بوساوس القلوب. لا حجاب بينه وبينها ولا مسافة، ويؤيّد هذا المعنى قوله بَتَرَوَضَ : ﴿وَلَقَدَ خَلَقَنَا ٱلْإِنسَنَ وَبَعَلَمُ مَا نُوَسَوْسُ بِهِ غَسَلَمٌ وَتَمَنُ أَقَرَبُ إِلَيْهِ مِن عَلِ الْوَبِيدِ (<sup>٢)</sup> فهو قريب من غير مماسّة، بائن من خلقه بغير طريق ولا مسافة بل هو على المفارقة الوَبِيدِ إِنّا مَعْالَهُ مَا مَعْتَى مَا مَعْتَى مَا مَعْتَى وَبَعْلَمُ مَا نُوَسَوْسُ بِهِ فَسَلَمُ وَتَمَن والمسائف إلى الله ليس من جهة الطرق والمسائف إنّما هو من جهة الطاعة وحسن العبادة فالله تبارك وتعالى قريب دان دنوّه من غير والعلو، وقبل أن يوصف بالعلو والدنو.

**«القيوم»** القيّوم والقيّام هما فيعول وفيعال من قمت بالشيء: إذا وليته بنفسك وتولّيت حفظه وإصلاحه، وتقديره قولهم: ما فيها من ديّور ولا ديّار.

- (١) سورة البقرة، الآية: ٣٠.
  - (٣) سورة ق، الآية : ١٦.
- (٥) سورة الأنعام، الآية: ٧٣.
- (٧) سورة البقرة، الآية: ٢٤٥.

- (٢) سورة البقرة، الآية: ١٨٦.
  - (٤) سورة الزمر، الآية: ٦٧.
- (٦) سورة الفرقان، الآيتان: ٤٥-٤٦.

ما يشاء من عائدته وأياديه، والقبض: قبض البراجم أيضاً، وهو عن الله تعالى ذكره منفيَّ، ولو كان القبض والبسط الَّذي ذكره الله ﷺ من قبل البراجم لما جاز أن يكون في وقت واحد قابضاً وباسطاً لاستحالة ذلك، والله تعالى ذكره في كلِّ ساعة يقبض الأنفس ويبسط الرزق ويفعل ما يريد.

**بيان:** البراجم مفاصل الأصابع الّتي بين الأشاجع والرواجب، وهي رؤوس السلاميات من ظهر الكف، إذا قبض القابض كفّه ارتفعت.

**«الباسط»** الباسط معناه المنعم المفضل، قد بسط على عباده فضله وإحسانه وأسبغ عليهم نعمه.

دالقاضي، القاضي اسم مشتق من القضاء، ومعنى القضاء من الله بَرْوَيَن ثلاثة أوجه: فوجه منها هو الحكم والإلزام: يقال: قضى القاضي على فلان بكذا أي حكم عليه به وألزمه إيّاء، ومنه قوله بَرْوَيَن : ﴿وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَا تَعْبُدُوَا إِلَا إِيَّاهُ ﴾<sup>(١)</sup> ووجه منها هو الخبر ومنه قوله بَرَّيَنَ : ﴿وَقَضَيْنَا إِلَى بَنِي إِسْرَةٍ بِلَ فِي ٱلْكِنَبِ ﴾<sup>(٢)</sup> أي أخبرناهم بذلك على لسان النبي، ووجه منها هو الإتمام ومنه قوله بَرَوَيَن : ﴿فَقَضَىٰ مُنَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ على الله على لسان النبي، الناس: قضى فلان حاجتي يريد أنّه أتم حاجتي على ما سألته.

**«المجيد»** المجيد معناه الكريم العزيز، ومنه قوله ﷺ : ﴿بَلْ هُوَ قُرْءَانٌ تَجِيدٌ) أي كريمٌ عزيز، والمجد في اللغة نيل الشرف، ومجد الرجل وأمجد لغتان وأمجده: كرم فعاله ومعنى ثان أنّه مجيد ممجّد مجّده خلقه أي عظّموه.

**دالمنان،** المنّان معناه المعطي المنعم، ومنه قوله ﷺ : ﴿فَآمَنُنَ أَوَ أَسَيِكَ بِغَيْرِ حِسَابٍ﴾<sup>(٤)</sup> وقوله ﷺ : ﴿وَلَا نَمَنُن نَسْتَكْثِرُ﴾<sup>(٥)</sup>.

**«المحيط»** المحيط معناه أنَّه محيط بالأشياء عالمٌ بها كلِّها ، وكلِّ من أخذ شيئاً كلَّه أو بلغ

- سورة الإسراء، الآية: ٢٣.
   (٢) سورة الإسراء، الآية: ٤.
  - (٣) سورة فصلت، الآية: ١٢.
     (٤) سورة ص، الآية: ٣٩.
    - (٥) سورة المدثر، الآية: ٦.

علمه أقصاء فقد أحاط به، وهذا على التوسّع لأنّ الإحاطة في الحقيقة إحاطة الجسم الكبير بالجسم الصغير من جوانبه كإحاطة البيت بما فيه وإحاطة السور بالمدن، ولهذا المعنى سمّي الحائط حائطاً. ومعنى ثان يحتمل أن يكون نصباً على الظرف معناه مستولياً مقتدراً كقوله يُخْتَرُكُ : ﴿ وَظَنُّوا أَنَّهُمُ أَحِيطَ بِهِـتَرَىهُ <sup>(1)</sup> فسمّاه إحاطة لهم لأنَّ القوم إذا أحاطوا بعدوّهم لم يقدر العدوّ على التخلّص منهم.

**«المبين»** المبين معناه الظاهر البيّن حكمته المظهر لها بما أبان من بيّناته وآثار قدرته، ويقال: بان الشيء وأبان واستبان بمعنى واحد.

«المقيت»: المقيت معناه الحافظ الرقيب، ويقال: بل هو القدير.

**«المصور»** المُصور هو اسم مشتق من التصوير، يصوَّر الصور في الأرحام كيف يشاء، فهو مصوَّر كلّ صورة، وخالق كلّ مصوّر في رحم ومدرك ببصر ومتمثّل في نفس، وليس الله تبارك وتعالى بالصورة والجوارح يوصف، ولا بالحدود والأبعاض يعرف، ولا في سعة الهواء بالأوهام يطلب، ولكن بالآيات يعرف وبالعلامات والدلالات يحقّق، وبها يوقن، وبالقدرة والعظمة والجلال والكبرياء يوصف لأنّه ليس له في خلقه شبيه ولا في بريّته عديل.

**«الكريم»** الكريم معناه العزيز، يقال: فلان أكرم عليّ من فلان أي أعزّ منه ومنه قوله لِمَرْضَلُنُ : ﴿ إِنَّمُ لَقُرْءَانٌ كَرِيمٌ﴾ وكذلك قوله لِمَرَّضَلُنُ : ﴿ ذُقَ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَـزِيرُ ٱل<mark>َ</mark> ومعنى ثان أنّه الجواد المفضل يقال: رجل كريم أي جواد، وقوم كرام أي أجواد، وكريم وكرم مثل أديم وأدم.

**«الكبير»** الكبير السيّد يقال لسيّد القوم: كبيرهم، والكبرياء اسم للتكبّر والتعظّم. **«الكافي»** الكافي اسم مشتقٌ من الكفاية، وكلّ من توكّل عليه كفاه، ولا يلجئه إلى غيره. **«الكاشف»** الكاشف معناه المفرّج يجيب المضطرّ إذا دعاه ويكشف السوء، والكشف في اللّغة: رفعك شيئاً عمّا يواريه ويغطّيه.

**«الوتر»** الوتر معناه الفرد، وكلّ شيء كان فرداً قيل: وتر.

دالنور» النور معناه المنير، ومنه قوله ﷺ : ﴿ اللَّهُ نُورُ السَّمَوَنِ وَالأَرْضِمَ أَي منير لهم وآمرهم وهاديهم فهم يهتدون به في مصالحهم كما يهتدون في النور والضياء وهذا توسّع، والنور : الضياء، والله ﷺ متعال عن ذلك علواً كبيراً لأنّ الأنوار محدثة، ومحدثها قديم لا يشبهه شيء، وعلى سبيل التوسّع قيل : إنَّ القرآن نورٌ، لأنَّ الناس يهتدون به في دينهم كما يهتدون بالضياء في مسالكهم، ولهذا المعنى كان النبيّ ﷺ منيراً.

**«الوهاب»** الوقماب معروف، وهو من الهبة يهب لعباده ما يشاء ويمنّ عليهم بما يشاء،

سورة يونس، الآية: ٢٢.
 ٣) سورة الدخان، الآية: ٤٩.

ومنه قوله ليَمْرَضِكَ : ﴿يَهَبُ لِمَن يَشَآهُ إِنَنْتُنَا وَيَهَبُ لِمَن يَشَآهُ ٱلذُّكُورَ ﴾(١).

**«الناصر»** الناصر والنصير بمعنى واحد، والنصرة: حسن المعونة.

**«الواسع»** الواسع الغنيّ، والسعة: الغنى، يقال: فلان يعطي من سعة أي من غنى، والوسع: جدة الرجل وقدرة ذات يده، ويقال: أنفق على قدر وسعك.

**«الودود»** الودود فعول بمعنى مفعول كما يقال: هيوب، بمعنى مهيب يراد به أنّه مودود محبوب، ويقال: بل فعول بمعنى فاعل كقولك: غفور بمعنى غافر أي يودُّ عباده الصالحين ويحبّهم، والودّ والوداد مصدر المودّة، وفلان ودُك ووديدك أي حبّك وحبيبك.

**«الوفي»** الوفيُّ معناه يفي بعهدهم ويوفي بعهده، ويقال: رجل وفيّ وموف، وقد وفيت بعهدك وأوفيت لغتان.

**«الوكيل»**الوكيل معناه المتولّي أي القائم بحفظنا ، وهذا هو معنى الوكيل على المال منّا . ومعنى ثان أنّه المعتمد والملجأ ؛ والتوكّل : الاعتماد عليه والالتجاء إليه.

**«الوارث»** الوارث معناه أنَّ كلّ من ملَّكه الله شيئاً يموت ويبقى ما كان في ملكه ولا يملكه إلاّ الله تبارك وتعالى .

**«الير»** البرّ معناه الصادق يقال: صدق فلان وبرّ، ويقال: برّت يمين فلان: إذا صدقت، وأبرّها الله أي أمضاها على الصدق.

«الباعث» الباعث معناه أنَّه يبعث من في القبور ويحييهم وينشرهم للجزاء والبقاء.

**دالتواب»** التوّاب معناه أنّه يقبل التوبة ويعفو عن الحوبة إذا تاب منها العبد يقال: تاب العبد إلى الله ﷺ فهو تائب توّاب إليه، وتاب الله عليه أي قبل توبته فهو توّاب عليه، والتوّب: التوبة، ويقال اتّأب فلان من كذا – مهموزاً –: إذا استحيى منه، ويقال: ما طعامك بطعام تؤبة أي لا يحتشم منه ولا يستحيى منه.

- سورة الشورى، الآية: ٤٩.
   سورة محمد، الآيتان: ٤-٥
  - (٣) سورة يونس، الآية : ٩.

**بيان:** لعلّ مراده بقوله: مهموز الهمز الأوّل أي بوزن باب الإفعال، ولم أعثر على ما ذكره من المعنى الأخير فيما عندنا من كتب اللغة.

**«الجليل»** الجليل معناه السيّد يقال لسيّد القوم: جليلهم وعظيمهم، وجلّ جلال الله فهو الجليل، ذو الجلال والإكرام، ويقال: جلّ فلان في عيني أي عظم، وأجللته أي عظّمته. **«الجواد»** الجواد معناه المحسن المنعم الكثير الإنعام والإحسان يقال: جاد السخيّ من الناس يجود جوداً، ورجل جواد، وقوم أجواد وجود أي أسخياء، ولا يقال لله <sup>ي</sup>رَيْنِهِ : سخي لأنّ أصل السخاوة راجع إلى اللّين يقال: أرض سخاويَّة وقرطاس سخاويّ: إذا كان ليّناً، وسمّي السخيّ سخيّاً للينه عند الحوائج إليه.

**«الخبير»** الخبير معناه العالم، والخبر والخبير في اللّغة واحد، والخبر علمك بالشيء يقال: لي به خبر أي علم.

**بيان:** قال الفيروزآباديّ: رجلٌ خابر وخبير وخبر ككتف وحجر: عالم به.

**دالخالق؛** الخالق معناه الخلاق خلق الخلائق خلقاً وخليفة، والخليفة : الخلق : والجمع الخلائق، والخلق في اللغة : تقديرك الشيء يقال في مثل : إنّي إذا خلقت فريت لا كمن يخلق ولا يفري، وفي قول أثمتنا ﷺ : إنّ أفعال العباد مخلوفة خلق تقدير لا خلق تكوين، وخلق عيسى على نبيّنا وآله وعليه السلام من الطين كهيئة الطير هو خلق تقدير أيضاً، ومكوّن الطير وخالقه في الحقيقة الله ﷺ

**بيان:** قال الجوهريّ: الخلق: التقدير يقال: خلقت الأديم: إذا قدّرته قبل القطع، وقال الحجّاج: ما خلقت إلا فريت ولا وعدت إلاّ وفيت انتهى. والفري: القطع.

**دخير الناصرين،** خير الناصرين وخير الراحمين معناه أنّه فاعل الخير إذا كثر ذلك منه سمّي خيراً توسّعاً .

**بيان:** الظاهر أنَّ الخير بمعنى التفضيل أي الأخير وهو صفة ولا حاجة إلى ما تكلَّفه.

**«الديان»** الديّان هو الّذي يدين العباد ويجزيهم بأعمالهم، والدين : الجزاء، ولا تجمع لأنَّه مصدر يقال : دان يدين ديناً، ويقال في مثل : كما تدين تدان أي كما تجزي تجزى، قال الشاعر :

كما يدين الفتى يوماً يدان به من يزرع الشوم لا يقلعه ريحانا «الشكور» الشكور والشاكر معناهما أنّه يشكر للعبد عمله، وهو توسّع لأنّ الشكر في اللّغة عرفان الإحسان، وهو المحسن إلى عباده المنعم عليهم لكنَّه سبحانه لمّا كان مجازياً للمطيعين على طاعتهم جعل مجازاته شكراً لهم على المجاز، كما سمّيت مكافاة المنعم شكراً. **«العظيم»** العظيم معناه السيّد، وسيّد القوم: عظيمهم وجليلهم؛ ومعنى ثان أنّه يوضف بالعظمة لغلبته على الأشياء وقدرته عليها، ولذلك كان الواصف بذلك معظّماً، ومعنى ثالث أنّه عظيم لأنّ ما سواه كلّه ذليل خاضع فهو عظيم السلطان عظيم الشأن؛ ومعنى رابع أنّه المجيد يقال: عظم فلان في المجد عظامة، والعظامة – مصدر –: الأمر العظيم، والعظمة من التجبّر، وليس معنى العظيم ضخم طويل عريض ثقيل لأنّ هذه المعاني معاني الخلق وآيات الصنع والحدث، وهي عن الله تبارك وتعالى منفيّة، وقد روي في الخبر أنّه سمّي العظيم لأنّه خالق الخلق العظيم وربّ العرش العظيم وخالقه.

**واللطيف،** اللّطيف معناه أنّه لطيف بعباده فهو لطيف بهم بارَّ بهم منعم عليهم، واللَّطف: البرّ والتكرمة، يقال: فلان لطيف بالناس بارَّ بهم: يبرّهم ويلطفهم إلطافاً، ومعنى ثان أنّه لطيف في تدبيره وفعله يقال: فلان لطيف العمل. وقد روي أنّ معنى اللّطيف هو أنّه الخالق للخلق اللّطيف كما أنّه سمّي العظيم لأنّه الخالق للخلق العظيم.

**دالشافي،** الشافي معناه معروف وهو من الشفاء كما قال الله بَمَرْضَق حكاية عن إبراهيم عَلَيْتَلَا: ﴿ وَإِذَا مَرِضَتُ فَهُوَ يَشْفِينِ﴾ <sup>(١)</sup>.

فجملة هذه الأسماء الحسنى تسعة وتسعون اسماً، وأمَّا تبارك فهو من البركة، وهو بَجْرَجْلاً ذو بركة، وهو فاعل البركة وخالقها وجاعلها في خلقه، وتبارك وتعالى عن الولد والصاحبة والشريك وعمًّا يقول الظالمون علواً كبيراً، وقد قيل: إنَّ معنى قول الله بَتَرَيَّكُ : ﴿ تَبَارَكَ ٱلَّذِى نَزَّلَ ٱلْفُرْفَانَ عَلَى عَبْدِهِ. لِيَكُونَ لِلْعَالَمِينَ نَذِيرُكُ (٢) إِنَّما عنى به أنَّ الله الَّذي يدوم بقاؤه ويبقى نعمه ويصير ذكره بركة على عباده واستدامة لنعم الله عندهم هو الّذي أنزل الفرقان على عبده ليكون للعالمين نذيراً . والفرقان هو القرآن، وإنَّما سمَّاه فرقاناً لأنَّ الله يَرْزَيُّنَّ فرَّق به بين الحقِّ والباطل، وعبده الَّذي نزل عليه بذلك هو محمّد ٢٠٠٠ وسمّاء عبداً لنلا يتّخذ ربّاً معبوداً، وهذا ردّ على من يغلو فيه، وبيّن بَرْرَيِّكُ أَنَّه نزَّل عليه ذلك لينذر به العالمين وليخوّفهم به من معاصى الله وأليم عقابه، والعالمون: الناس﴿ ٱلَّذِي لَهُمْ مُلْكُ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَلَمْر يَتَخِذُ وَلَـدُاكُ (٣) كما قالت النصاري إذ أضافوا إليه الولد كذباً عليه وخروجاً من توحيده ﴿ وَلَمْ يَكُن لَّمُ شَرِيكُ فِي ٱلْمُلْكِ وَخَلَقَ كُلْ شَيْءٍ فَقَدَّرَمُ نَقْدِيكُ (٤) يعني أنَّه خلق الأشياء كلُّها على مقدار يعرفه، وأنَّه لم يخلق شيئاً من ذلك على سبيل سهو ولا على غفلة ولا على تنحيب ولا على مجازفة بل على المقدار الّذي يعلم أنَّه صواب من تدبيره، وأنَّه استصلاح لعباده في أمر دينهم، وأنَّه عدل منه على خلقه لأنَّه لو لم يخلق ذلك على مقدار يعرفه على سبيل ما وصفنا لوجد ذلك التفاوت والظلم والخروج عن الحكم وصواب التدبير إلى العبث وإلى الظلم والفساد كما يوجد مثل ذلك في فعل خلقه الَّذين ينحبون في أفعالهم ويفعلون في ذلك ما لا يعرفون مقداره؛ ولم يعن بذلك أنَّه خلق لذلك تقديراً فعرف به مقدار ما يفعله ثمَّ فعل أفعاله بعد ذلك لأنَّ ذلك إنَّما

<sup>(</sup>١) سورة الشعراء، الآية: ٨٠. (٢

يوجد في فعل من لا يعلم مقدار ما يفعله إلاّ بهذا التقدير وهذا التدبير، والله سبحانه لم يزل عالماً بكل شيء، وإنّما عنى بقوله : ﴿فَقَدَرَمُ نَقَيْلِا ﴾ أي فعل ذلك على مقدار يعرفه – على ما يبنّاه – وعلى أن يقدّر أفعاله لعباده بأن يعرّفهم مقدارها ووقت كونها ومكانها الذي يحدث فيه ليعرفوا ذلك، وهذا التقدير من الله يَتَرَيَّكُ كتاب وخبر كتبه لملائكته وأخبرهم به ليعرفوه فلمّا كان كلامه لم يوجد إلاّ على مقدار يعرفه لثلاً يخرج عن حدّ الصدق إلى الكذب وعن حد الصواب إلى الخطأ وعن حدّ البيان إلى التلبيس كان ذلك دلالة على أنّ الله قد وعن ما هو أحبره على ما هو أن يقدّ وعن حد به وأحكمه وأحدثه، فلهذا صار محكماً لا خلل فيه ولا تفاوت ولا فساد<sup>(۱)</sup>.

**بيان:** يقال: نخبوا تنحيباً أي جدُّوا في عملهم، ولعّله كناية عن عدم رعاية الحكم فيها لأنّ من يجدُّ في عمله لا يقع على ما ينبغي ولايمكنه رعاية الدقائق فيه.

**أقول:** إنّما اقتصرنا ههنا في شرح الأسماء على ما ذكره الصدوق تقللة ولم نزد عليه شيئاً، ولم نتعرّض لما ذكره أيضاً إلاّ بما يوضح كلامه، لثلاّ يطول الكلام في هذا المقام، وسنشرحها في كتاب الدعاء إن شاء الله تعالى.

٣ - **يد:** عليّ بن عبد الله بن أحمد الاسواريّ، عن مكّيّ بن أحمد، عن إبراهيم بن عبد الرحمن، عن موسى بن عامر، عن الوليدين مسلم، عن زهير بن محمّد، عن موسى بن عقبة، عن الأعرج، عن أبي هريرة أنَّ رسول الله ﷺ قال: إنَّ لله تبارك وتعالى تسعة وتسعين اسماً، مائة إلاَّ واحداً، إنَّه وتر يحبِّ الوتر، من أحصاها دخل الجنَّة، فبلغنا أنَّ غير واحد من أهل العلم قال: إنَّ أوَّلها يفتتح بلا إله إلاَّ الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد بيده الخير وهو على كلَّ شيء قدير، لا إله إلاَّ الله له الأسماء الحسني، الله، الواحد، الصمد، الأوَّل، الآخر، الظاهر، الباطن، الخالق، الباريء، المصوّر، الملك، القدّوس، السلام، المؤمن، المهيمن، العزيز، الجبَّار، المتكبِّر، الرحمن، الرحيم، اللَّطيف، الخبير، السميع، البصير، العليّ، العظيم، البارّ، المتعالي، الجليل، الجميل، الحيّ، الفيّوم، القادر، القاهر، الحكيم، القريب، المجيب، الغنيّ، الوهَّاب، الودود، الشكور، الماجد، الاحد، الولتي، الرشيد، الغفور، الكريم، الحليم، التوَّاب، الربِّ، المجيد، الحميد، الوفيّ، الشهيد، المبين، البرهان، الرؤوف، المبدىء، المعيد، الباعث، الوارث، القويّ، الشديد، الضارّ، النافع، الوافي، الحافظ، الرافع، القابض، الباسط، المعزّ، المذلّ، الرازق، ذو القوَّة المتين، القائم، الوكيل، العادل، الجامع، المعطي، المجتبي، المحيي، المميت، الكافي، الهادي، الأبد، الصادق، النور، القديم، الحقّ، الفرد، الوتر، الواسع، المحصي، المقتدر، المقدّم، المؤخّر، المنتقم، البديع<sup>(٢)</sup>. **٤ – ير:** أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن محمّد بن الفضيل، عن ضريس

(1) التوحيد، ص ٢١٨ باب ٢٩ ح ٩. (٢) التوحيد، ص ٢١٩ باب ٢٩ ح ١١.

الوابشي، عن جابر، عن أبي جعفر غَلَيَّة قال: إنَّ اسم الله الأعظم على ثلاثة وسبعين حرفاً، وإنَّما عند آصف منها حرفٌ واحد فتكلَّم به فخسف بالأرض ما بينه وبين سرير بلقيس، ثمَّ تناول السرير بيده ثمَّ عادت الأرض كما كانت أسرع من طرفة عين، وعندنا نحن من الاسم اثنين وسبعين حرفاً، وحرفٌ عند الله استأثر به في علم الغيب عنده، ولا حول ولا قوَّة إلاّ بالله العليّ العظيم<sup>(۱)</sup>.

• - يو؛ أحمد بن محمد، عن أبي عبد الله البرقيّ يوفعه إلى أبي عبد الله تلبيتين قال: إنَّ الله بَخْرَيْنَ جعل اسمه الأعظم على ثلاثة وسبعين حوفاً، فأعطى آدم منها خمسة وعشرين حرفاً وأعطى نوحاً منها خمسة وعشرين حرفاً وأعطى منها إبراهيم ثمانية أحرف، وأعطى حرفاً وأعطى منها أربعة أحرف، وأعطى موسى منها أربعة أحرف، وأعطى موسى منها أربعة أحرف، وأعطى الأكمه والأبرص، وأعطى عيسى منها حرفين، وكان يحيي بهما الموتى ويبرىء بهما الأكمه والأبرص، وأعطى منها إبراهيم ثمانية أحرف، وأعطى أوسى منها أربعة أحرف، وأعطى موسى منها أبراهيم ثمانية أحرف، وأعطى موسى منها إبراهيم ثمانية أحرف، وأعطى موسى منها أربعة أحرف، وأعطى عيسى منها حرفين، وكان يحيي بهما الموتى ويبرىء بهما الأكمه والأبرص، وأعطى محمّداً اثنين وسبعين حرفاً، واحتجب حرفاً لئلاً يعلم ما في نفسه ويعلم ما في نفسه ما في نفس العباد (٢).

**أقول:** قد أوردنا كثيراً من تلك الأخبار في أبواب الإمامة وباب قصّة بلقيس.

7 - غو: روي عن النبي الله قال: إن لله أربعة آلاف اسم، ألف لا يعلمها إلا الله، وألف لا يعلمها إلا الله، وألف لا يعلمها إلا الله والملائكة والنبيُون، وأمّا الألف الرابع فالمؤمنون يعلمونه، ثلاث مائة منها في التوراة، وثلاث مائة في الإنجيل، وثلاث مائة في الزبور، ومائة في القرآن، تسعة وتسعون ظاهرة، وواحد منها مكتوم، من أحصاها دخل الجنّة.

## ٤ - باب جوامع التوحيد

الآيات، البقرة ٢٦، ﴿ اللَّهُ لَآ إِلَىٰهَ إِلَّا هُوَّ الْحَقُّ ٱلْقَيُّوْمُ لَا تَأْخُذُوُ سِنَةٌ وَلَا نَوْمٌ لَهُ مَا فِي السَّمَنَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِكُ (إلى آخر الآيات) ٢٥٥٩ – ٢٥٧ وقال تعالى : ﴿ وَٱعْلَمْ أَنَّ ٱللَّهَ عَزِيزُ حَكِيمٌ﴾ ٢٦٠٠ وقال : ﴿ وَاللَهُ وَاسِعُ عَلِيهُ﴾ ٢٦١ وقال : ﴿ أَنَّ ٱللَّهَ غَنِيُّ حَكِيمُهُ ٢٦٧.

**آل عمران (٣»؛ ﴿** اللَّهُ لَآ إِلَهُ إِلَا هُوَ ٱلْحَى ٱلْقَيْوَمُ نَزَلَ عَلَيْكَ ٱلْكِذَبَ بِٱلْحَقِّ مُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهُ وَأَنزَلَ ٱلتَّوَرَنةَ وَٱلإَضِيلَ مِن قَبْلُ هُدَى لِلنَّاسِ وَأَنزَلَ ٱلْفُرَقَانُ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا بِعَايَنتِ اللَّهِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدُ وَاللَّهُ عَزِيزٌ ذُو ٱنتِقَامِ إِنَّ اللَّهُ لَا يَخْفَى عَلَيْهِ شَى يَ الْأَرْضِ وَلَا فِي ٱلسَّمَاءِ هُوَ ٱلَّذِى يُعَبَوْرُكُمْ فِي ٱلْأَرْعَامِ مَائِرُ أَلْفُرَقَانُ إِنَّ إِنَّا هُوَ اللَّهِ بَعَنِي أَنْ اللَّهُ لَا يَخْفَى عَلَيْهِ شَى يَنْ أَلْوَنِ وَلَا فِي السَّمَاءِ هُوَ ٱلَذِي يَوْ هُوَ ٱلَّذِي يُعْبَونُ اللَّهُ لَا يَخْفَى عَلَيْهِ شَى لَكُو مَنْ أَنْوَا الْفَرْعِ وَلا فِي السَّمَاءِ هُو ٱلَذِي يُعَبُورُكُمْ فِي ٱلْأَرْحَامِ كَيْفَ يَشَابُهُ لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَ ٱلْعَنِيزُ الْمَعَنِيمُ اللَّهُ لَا يَعْفَى عَلَيْهِ شَى لَكَذِي وَاللَّهُ عَالَيْهِ لَهُ وَالْمَلْتَهِ كَمَالُهُ لَا إِلَىٰهُ إِلَّا هُو ٱلْقَذِي لَقَنْهُ لَا يَعْفَى عَلَيْهِ شَى لَا عَنْهُ فَى الْقَرْعَانِ وَاللَهُ عَالَةُ عَزالَهُ عَ الْنَهُ هُو ٱللَّهُ لَا يَعْفَى اللَهُ لَذُو اللَّهُ عَلَيْتِكَامُ وَاللَّهُ الْعَنْ مُو الْقَالِكُهُ اللَّهُ مَنْ الْقَالَى اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُلَيْعَ مَنْتُلُهُ لَا اللَّهُ مَالَى الْكَالَةُ وَاللَّهُ الْعَالِي فَى الْعَالِ الْعَالَةُ الْعَالَهُ الْعَالَة إِلَّا هُو ٱلْعَالَيْهِ إِنَّهُ اللَّهُ إِنَّهُ اللَّهُ الْعَنْهُ لَا إِنْهُ الْعَالِ

- (1) بصائر الدرجات، ص ۲۰۳ ج ٤ باب ۱۲ ح ١.
- (٢) بصائر الدرجات، ص ٢٠٤ ج ٤ باب ١٢ ح ٣.
  - (٣) غوالي اللثالي، ج ٤ ص ١٠٦ ح ١٥٧.

ٱلْمُلْكَ مَن نَشَآهُ وَتَنْبُعُ ٱلْمُلْكَ مِمَّن نَشَآةٌ وَتُعِزُ مَن نَشَآةُ وَتُـذِلُ مَن نَشَآةٌ بِيَدِكَ ٱلْحَيْرُ إِنَّكَ عَلَى كُلِ شَقَر فَيَرِ تُولِعُ الَيْنَلَ فِي النَّهَارِ وَتُولِعُ النَّهَارَ فِي ٱلَيْنِ وَتُخْرِعُ ٱلْحَيَّ مِنَ الْمَيَّتِ وَتُغْرِعُ ٱلْمَيْتِ وَتُغْرِعُ الْمَيْتَ مِنَ ٱلْحَيّْ وَتَرْزُقُ مَن تَشَلَهُ بِعَذِر حِسَنَابِ (713 - 71) وقال: ﴿وَإِنَ اللَّهُ لَهُوَ ٱلْحَذِيزُ ٱلْمَكِيرُ (713، وقال: ﴿وَاللَهُ وَسَ عَلِيرُ \* (714، وقال تعالى: ﴿وَلَكَ اللَّهُ لَهُوَ ٱلْحَذِيزُ ٱلْمَكِيرَ وَٱلاَّهُ وَسَعَرَهُ الْمَعْ عَلِيرُ \* (714، وقال: ﴿وَاللَهُ وَسَعَرُهُ اللَّهُ وَالَهُ اللَّهُ مَن فِي ٱلْمَنْهِ الْمَنْ وَاللَّهُ وَسَعَرُهُ عَلِيرُ \* (714، وقال تعالى: ﴿وَلَكَ اللَّهُ لَهُوَ الْمَنْعَذِينُ وَالأَذَيْنِ وَاللَّهُ وَسَعَرُهُ وَاللَّهُ وَ عَلِيرُ \* (714، وقال تعالى: ﴿وَلَكَهُ مَن فِي ٱلسَمَاوَتِ وَالأَرْضِ طَوْعَا وَحَكَرُهُا وَإِلَيْهُ يُرْجَعُونَ \* (714، وقال تعالى: ﴿وَلَكُهُ السَمَانُونَ وَالأَذَينُ وَاللَّهُ وَاللَهُ وَا يُرْجَعُونَ \* (714، وقال تعالى: ﴿وَلَكُهُ مَن فِي ٱلسَمَاوَتِ وَالأَذَى اللَهُ تُرْعَمُ اللَّعُولُ اللهُ اللَهُ وَلَكُهُ يُرْجَعُونَ ﴾ (1014، وقال تعالى: ﴿وَلَكُهُ مَا فِي ٱلسَمَانُونَ وَمَا فِي ٱلاَتُونَ وَالاً اللَهُ وَعَا وَاللَهُ وقال: ﴿وَاللَهُ عَلِيمُ إِذَا مَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَهُ مِنَالَةُ مُوالاً اللَّهُ وَاللَهُ مُوالاً اللَهُ وَلَكُهُ مَنْ اللَهُ اللَّهُ مُوسَالًا اللَّهُ مَا أَلَهُ وَاللَهُ عُوالاً اللَّهُ عَلَيْ أَلْمَ

النساء ٤٤، ﴿وَٱللَّهُ عَلِيمُ حَكِيمُ ﴾ ٢٦، وقال: ﴿وَكَانَ ٱللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا﴾ ١١، وقال: ﴿وَٱللَّهُ أَشَدُ بَأَسَا وَأَشَدُ تَنكِيلًا﴾ ٤٨، وقال: ﴿اللَّهُ لَآ إِلَهُ إِلَّا هُوَ لَيَجْمَعَنَكُمْ إِلَى يَوْمِ وقال: ﴿وَٱللَّهُ أَشَدُ بَأَسَا وَأَشَدُ تَنكِيلًا﴾ ٤٨، وقال: ﴿اللَّهُ لَآ إِلَهُ إِلَا هُوَ لَيَجْمَعَنَكُمْ إِلَى يَوْمِ الْفِيَنَمَةِ لَا رَبِّبَ فِيهُ وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ ٱللَّهِ حَدِيثًا﴾ ٤٨، وقال: ﴿إِلَى اللَّهُ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ حَيْمِكُمُ وَقَالَ: ﴿وَكَانَ أَسَدُ بَاللَهُ عَنُواً رَجِيمًا﴾ ٤٩، وقال: ﴿وَقَالَ اللَّهُ كَانَ بِعَا تَعْمَلُونَ حَيْمَكُمُ وَقَالَ: أَسَدُ مَاللَهُ عَنُوا اللَّهُ عَنُوا اللَّهُ عَلَوْنَ وَعَلَهُ هُمُ اللَّهُ عَانَ اللَّهُ كَانَ بِعَا تَعْمَلُونَ حَيْمَةُ إِذَا وَقَالَ: هُوَالَةُ مَعْدُوا اللَّهُ عَنُوا اللَّهُ عَلَوْنَ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَانَ اللَّهُ حَيْمَا إِنَّهُ مَا فِي اللَّقُونَ اللَهُ عَنُوا اللَّهُ عَلَوْنَ اللَهُ عَلَوْنَ اللَهُ عَلَوْنَ اللَهُ وَقَال وَصَانَ اللَّهُ بِعَانَ اللَهُ عَلَوْنَ اللَهُ عَلَوْنَ اللَهُ عَلَوْ عَانَ اللَهُ عَلَيهُونَ وَمَا يَ التَسْمَوْنَ وَمَا فِي الْمَذِي

الماندة ٥٥»؛ ﴿إِنَّ ٱللَّهُ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ﴾ ٢٦» وقال : ﴿إِنَّ ٱللَّهُ سَرِيعُ ٱلجُسَابِ ﴾ ٤٩، وقال : ﴿إِنَّ ٱللَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ ٱلعُسُدُورِ ﴾ ٧٦، وقال : ﴿وَٱللَّهُ عَزِيرٌ ذُو ٱنْنِقَامِ ﴾ ٥٩، وقال : ﴿اعْـلَمُوَّا أَتَ ٱللَّهُ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ وَأَنَّ ٱللَّهُ غَفُورٌ نَسِيمٌ ﴾ ٩٨، وقال : ﴿لِلَّهُ مَنْكُ ٱلسَّمَنُوَتِ وَٱلأَرْضِ وَمَا فِيهِنَّ وَهُوَ عَلَى كُلِ شَيْءِ قَدِيرٌ ﴾ ١٢٠٠.

الانعام ٢٦، ﴿ لَمُسْتَدُ لِلَهِ الَذِي خَلَقَ السَّمَنُوَنِ وَالَاَدْضَ وَجَمَلَ الظُّلَنَتِ وَالنُورُ ثُمَ الَذِي كَفَرُوا بَرَتِيمَ يَعْدِلُونَ هُوَ الَذِي خَلَقَكُمْ مِن طِينِ ثُمَ تَعَنَى آجَلًا وَآجَلُ مُسَمَّى عِندَمُ نُمَ النَّهُ تَعَرَّونَ وَهُوَ اللَّهُ فِي السَّمَنُوْنِ وَفِي الأَدْضِ يَعْلَمُ سِرَّئُمَ وَجَهْرَتُمْ وَيَعْلَمُ مَا تَكْمَلُونَ ٥، ١ – ٣، وقال تعالى : ﴿قُلْ أَغَيْرَ اللَّهُ أَغَيْرُ وَلِنَا فَاسِرُونَ وَفِي الأَدْضِ تَعْلَمُ سِرَّئُمَ وَجَهْرَتُمْ وَيَعْلَمُ مَا تَكْمَلُونَ ٥، ١ – ٣، وقال تعالى : ﴿قُلْ أَغَيْرَ اللَّهُ وَلَكُونَ مِنْ وَلِنَا فَاسِرُونَ وَفِي الأَدْضِ وَهُو يُعْلِمُ وَلَا يَسْتَمَدُ فَلَ إِنَّ أَمْتُونَ أَوْلَ مَنَ أَسَدَةً وَلا تَكُونَ مِنْ وَلِنَا فَاللَمُسْرِكِينَ ٥، 12، وقال تعالى : ﴿وَإِن يَعْسَسَكَ اللَّهُ بِعُبْرٍ فَلَا حَاسِفَ لَهُ إِلَّا هُوَ وَإِن يَعْسَسَكَ عَنْهِ السَّسُوكِينَ ٥، 13، وقال تعالى : ﴿وَإِن يَعْسَسَكَ اللَهُ بِعُبْرٍ فَلَا حَامِينَ لَهُ اللَّعْنُ لَهُ وَلَكُونَ وَلَكُونَ مَعْلَى السَّعَوْنَ أَنْ وَاللَّ عَلَى السَّعُونَ وَقُو اللَّعَامُ وَلَعَالَى السَمَوْنِ وَاللَّعَامِ وَاللَّ عَنْ عَنْعَ عَلَيْنَ السَعَالَى : ﴿قُولُونُ فَهُو عَلَى كُلُ مَنْ وَقَلْهُ الْعَنْهُ وَعَالَى اللَّهُ مَا الْعَنْمُ وَقَلْ عَنْهُ وَلَكُونَ وَلَكُونَ عَالَى اللَّعَالَى : وَعُمُو عَلَى كُلُهُ الْنَعْنَ وَقَالَ تعالى : فَوْقُو عَمَادِهُ وَقُو عَمْ يَعْمَ وَقُو الْعَامِ فَقَلْ الْعَيْبُ وقَالَ تعالى : فَعَلَى الللَهُ فَقُو اللَذِي عَنْ عَنْ وَقُلُو اللَعْنَا وَقَلْ الْعَنْسُ وقَالَ عَالَى : فَوَقُعُونَ وَقُو اللَّهُ مَا لَكُنُ عَنْ وَقَالَ عَالَى : فَقُو عَالَقُو لَكُو اللْعَنْ وَقُو عَالَقُو الْعَامِ وقال تعالى : فَقُعُو مَنْ يَعْتَعُونُ وَقُو اللَعْنُ وَقُو اللَذِي عَنْ وَقُو اللَهُ مُنْ وَلَكُونُ وَقُو وَلَكُونَ وَقُو اللَّعُونَ فَوْ اللَهُ عَالَى وَالْتَعْ وَقُولُ عَنْسَتَ وَالْتَ وَقُعْنَ مَالَكُهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ وَقُو الْقُو الْنَهُ أَنْ وَالْتَعْنُ وَقُو اللَعْنُ وَقُو وَالْعَالَ اللَهُ مَالَكُهُ مَنْ مَ اللَهُ وَقُو اللَهُ اللَهُ مَالَى الللَهُ الْقُولُ الْقُولُونَ اللَهُ اللَهُ الْعَانَ الْعَالَ الْعَالَ اللْعَانِ اللَهُ الْعَنْعُ مَ الْعَانَ الْعَالَ الْعَالَ مُسْتَبِهُمَا وَغَيْرَ مُتَشَنِيهُ انْظُرُوا إِلَى نَسَوِيهِ إِذَا أَنْسَرَ وَيَنْعِدُهُ إِنَّ فِى ذَلِكُمْ لَأَيْنَتِ لِفَوْمِ يُؤْمِنُونَ وَجَعَلُوا بِنَو شُرَكَاتُهُ الْجِنَ وَخَلَفَهُمْ وَخَرَقُوا لَهُ بَنِينَ وَبَنَنتِ بِغَيْرِ عِلْمُ سُبْحَتَنَهُ وَتَعَلَىلَ عَمَّا يَعِفُونَ بَبِيعُ السَّمَلُونِ وَالأَرْضِ أَنَّ يَكُونُ لَهُ وَلَدٌ وَلَدٌ تَكُن لَهُ مَنْحِبَةً وَخَلَقَ كُلَّ شَىءٌ وَهُو بِكُلِ شَقٍ عَلِيمٌ ذَلِيحُهُمُ اللَّهُ رَبُحُكُمْ لَآ إِلَهُ إِلَا هُوَ أَنَّ يَكُونُ لَهُ وَلَدٌ وَلَدٌ تَكُن لَهُ مَنْحِبَةً وَخَلَقَ كُلَّ شَىءٌ وَهُو بِكُلِ شَقٍ عَلِيمٌ ذَلِيحُهُمُ اللَّهُ رَبُحُكُمْ لَآ إِلَهُ إِلَا هُو حَلِقُو اللَّعَلِيمُ سَلِيمُ وَلَدٌ وَلَد تَكُن لَهُ مَنْحِبَةً وَخَلَقَ كُلَ شَقَيْ وَهُو بِكُلِ شَقٍ عَلِيمٌ ذَلِيحَهُمُ اللَّهُ رَبُحُكُمْ لَا إِلَهُ إِلَا هُو حَلِقُو اللَّعَلِيفُ سَلِيلِ فَنَعْ وَلَدَ وَلَد تَكُن لَهُ مَنْحِبَةً وَخُونَ عَلَى كُلِ شَقَعْ وَحِجَلُ لَا تُدَرِيحُهُ اللَابِعَبُنُ وَعُو يُدَرُكُمُ لَا الْبَعْبُرُ وَهُو اللَّعْلِيفُ اللَّعْلِيمُ اللَّذِينِ وَعُو يَعْنَ كُلُ مَتَى وَعَلَى كُلُو مَنْ وَنَعْ يَعْنُ أَنْ مُسَرً وَنُعُو اللَّعْلِيفُ الْقَلِمُ اللَّذِينِ وَعَلَى اللَّهِ وَمُو يَعْلَى لَا لَهُ مَنْوَا لَا عَالَى : وَعَلَمُ اللَّهُ وَلَةً لَهُ إِنَى وَبُعَنُهُ إِنَّذَى مَعْنُ مُعْتَى وَعُلَقَتَى وَقَلَمَ اللَّهِ لَي وَقُلُعُ الْتَعَلِي وَلَكُونُ مُنَعْ يَعْهُو السَعِيمُ الْعَلِيمُ واللَهُ اللَكُونُ وقال تعالى : وَوَلَعُو اللَّهِ أَنِي أَنِي مَنْهُ أَنْتَكَمُ وَلَهُ اللَهُ أَنِي رَبُولَهُ الْعَلَى مُوالَ اللَّكُونُ وَتَعْ بَعْمَنَكُمُ هُو اللَهِ أَنِي مَنْ وَعُلَ الللَهُ مَنِ وَعُو وَلَكُهُ مُعَالَيْهُ وَقَعَنْ وَالْتَعْ وَلَكُمُ وَ

الأعراف: (٧»؛ ﴿ إِنَّ رَبَّكُمُ ٱللَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَنِ وَالأَرْضَ فِي سِنَّتُو أَبَّامِ ثُمَّ ٱستَوَىٰ عَلَ ٱلْعَرَشِ يُغْشِى ٱلَيَّسَلَ ٱلنَّهَارَ يَطْلَبُهُمُ حَثِيثًا وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ وَالنَّجُومَ مُسَخَرَبَةٍ بِأَمْرُةٍ ٱلَالَهُ ٱلْمَاقَ وَالأَمْرُ بَبَارَكَ ٱللَّهُ رَبُ ٱلْمَالِمِينَ﴾ (٥٤» إلى قوله تعالى : ﴿ إِنَّ رَحْمَتَ ٱللَّهِ فَبِيبٌ مِنْ ٱلْمُحْسِنِينَ وَهُوَ ٱلَّذِي يُرْسِلُ ٱلرِيْحَ بُشَرًا بَيْنَ يَدَى رَحْمَتِهِ ٢٠ – ١٥٧.

الأنفال (٨»: ﴿وَاعْـلَمُوَا أَنَ اللَّهَ يَحُولُ بَبْنَ ٱلْمَرْءِ وَقَلْبِهِ.﴾ (٢٤) وقال : ﴿وَإِن نَوَلُوْا فَاصْلَمُوَا أَنَّ اللَّهَ مَوْلَنَكُمْ نِعْمَ ٱلْمَوْلَى وَنِعْمَ النَّصِيرُ﴾ (٤٠، وقال : ﴿وَإِلَى اللَّهِ تُرْجَعُ ٱلأُمُورُ﴾ (٤٤،

التوبة «٩»: ﴿ إِنَّ أَلَثَهُ لَهُ مُلَكُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ يَحْمِي وَيُبِيتُ وَمَا لَحَتُم مِن دُوبِ اللَّو مِن وَلِيَّ وَلَا نَصِبِرِ ﴾ «١١٦٦» وقال : ﴿ فَإِن نَوَلَوْا فَقُـلَ حَسَبِي اللَّهُ لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَّ عَلَيْتِ فَوَكَ الْمُرَشِ الْمَظِيرِ ﴾ «١٢٩».

يونس (١٠٠، ﴿ إِنَّ رَبَّكُمُ اللَّهُ ٱلَذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضَ فِي سِنَّةِ أَيَّامِ ثُمَّ ٱستَوَىٰ عَلَى ٱلْمَرْشِ يُمَيْر الأَمَرُ مَا مِن شَفِيعٍ إِلَا مِنْ بَعْدِ إِذَيْهِ. ذَلِحَتُمُ اللَّهُ رَبُحَتُمْ فَأَعْبُ دُوْهُ أَذَلَا تَذَكَرُونَ ﴾ (٣) وقال تعالى : ﴿ قُوَ الَذِى جَعَلَ ٱلشَّمَسَ ضِيبَةَ وَٱلْمَمَرَ قُوَرًا وَقَدَرَمُ مَنَازِلَ لِتَعْلَمُوا عَدَدَ ٱلسِينِينَ وَٱلْحِسَابَ مَا خَلَقَ اللَّهُ ذَلِكَ إِلَا بِالْحَقْ يُفَعِبُلُ ٱلْآيَنَتِ لِقَوْرِ يَعْلَمُونَ ﴾ (٥) وقال تعالى : ﴿ قُلْ مَن بَرْزُقُكُمْ مِن خَلَقَ اللَّهُ ذَلِكَ إِلَا بِالْحَقْ يُفَعِبُلُ ٱلْآيَنَتِ لِقَوْرِ يَعْلَمُونَ ﴾ (٥) وقال تعالى : ﴿قُلْ مَن بَرْزُقُكُم مِن السَّمَاءِ وَٱلْأَرْضِ أَمَن يَبْطِكُ السَّمَعَ وَٱلْاَعْمَرُ وَمَن ثَغْنِيمُ الْحَيْ مِنَ الْمَعْتِ وَثِغْرَجُ ٱلْمَعْنَ وَمَن يُدَيْرُ السَّمَاءِ وَٱلأَرْضِ أَمَن يَبْطِكُ السَّمَعَ وَٱلْاَعْمَنُ وَمَن ثَغْنَةٍ مَنْ الْتَعْتِ وَيُغْرَجُ ٱلْعَيْ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ أَمَن يَعْطِلُ ٱلسَمَعَ وَٱلْأَسْدَ وَمَن ثُغْنَةٍ مَنْ الْتَعْتِ وَبُغْرُ اللَّهُ وَمَن السَّمَاءِ وَالأَرْضِ أَمَن يَعْلِكُ اللَّهُ فَعْلَ أَنَهُ مَنْ الْعَمْ وَمَن يُعَنْ اللَّهُ وَمَن يُعَرْبُهُ الْمَالَى اللَّهُ يَعْلَى اللَهُ مَعْلَى اللَهُ فَلْكُمُ مَن السَّمَاءِ وَٱلأَنُونُ اللَهُ فَعْلَ أَفَلَا لَنْعَوْنَ مَالَكُمُ اللَّهُ وَقَعْنَ عَنْ الْعَنْ وَمَن يُعَنْبُهُ وَلَعْهُ وَمَنْ يَعْذَى مَا الْمَالِنُ الْعَنْهُ مُعَدَى اللَعْنِ وَعَنَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَنْكَلَ لَكُونُ اللَهُ فَعَنْ اللَهُ عَنْ اللَعْنَ وَمَا لَكُونَ الْعَنْ وَاللَّعْنَ وَقُلْ أَنْ تُعْرَقُونَ الْعَنْ وَلَى اللَهُ مَنْ وَاللَّهُ وَلَنْ فَيْعَانُ الْعَنْ وَلَنَ الْعَنْ عَنْ اللَهُ وَاللَّيْعَانَ الْعَنْ الْعَنْ وَلَكَ الْتَعْرَبُ فَاللَا الْعَنْ اللَّهُ مِنْ اللَعْنَ الْعَالَةُ فَنَ اللَهُ مُنْ يَعْتَ وَقُنْ اللَهُ مَنْ مَالَهُ وَلَنْ مَالَهُ الْعُنُونُ أَنَا اللَّهُ اللَهُ عَنْ مَ الْعَنْ اللَهُ مُنْعُ الللَهُ مَنْ عَالَى اللَهُ مَنْ عَنْ اللَهُ مُولَى اللَهُ مُنْ عَالَهُ عَالَ عَالَى اللَهُ اللَهُ مُنْ اللَعُونُ اللَعُولُ اللَعْنَ مُنْ اللَهُ مَنْ عَالَ اللَّهُ اللَهُ مُولَا الْعَالِي مَا مَالَكُونُ اللَهُ ال

هود: ﴿وَهُوَ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَنُوَنِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِتَمَةِ أَيَّنَامِ وَكَانَ عَرْشُـمُ عَلَى ٱلْمَآهِ لِبَبْلُوَكُمْ أَيْكُمُ أَحْسَنُ عَمَلُاً﴾ ٧١؛ وقال: ﴿وَٱللَّهُ عَلَى كُلِّ شَقَءٍ وَكِيلُ﴾ ١٢، وقال: ﴿مَا مِن دَآبَتَهِ إِلَّا هُوَ مَاخِذًا بِنَاصِيَنِهَأَ إِنَّ رَبِي عَلَى صِرَطٍ تُسْتَقِيهِ﴾ ٥٦، وقال: ﴿إِنَّ رَبِي عَلَى كُلِ شَقِهِ حَفِيظُ، ٥٧، يوسف د١٢»: ﴿ فَاطِرَ ٱلسَّمَوَنِ وَٱلْأَرْضِ أَنْتَ وَلِيَ. فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْآخِرَةِ ﴾ دا...

الرعد: ﴿ إِنَّ اللّهُ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بِأَنفُسِمٍ ۖ وَإِذَا أَرَادَ ٱللّهُ بِقَوْمِ سُوَمًا فَلَا مَرَدَّ لَهُ وَمَا لَهُم مِن دُونِهِ مِن وَالٍ هُوَ ٱلَّذِى يُرِيكُمُ ٱلْبَرْفَتَ خَوْفَ وَطَمَعُ وَيُنشِئُ ٱلسَّحَاتِ ٱلنِّقَالَ وَيُسَبِّمُ ٱلْزَعْدُ بِحَمَّدِهِ. وَٱلْمَلَتِيكَةُ مِنْ خِيفَتِهِ. وَيُرْسِلُ ٱلصَّوَعِقَ فَيُصِيبُ بِهمَا مَن يَشَاءُ وَهُمَ يُجَدِلُونَ فِي ٱللَهِ وَهُوَ شَدِيدُ الْمُحَالِ ﴾ ١١١ – ١٣، وقال: ﴿وَٱللَهُ يَحَكُمُ لَا مُعَقِّبَ لِحُكْمِةٍ. وَهُوَ سَتَرِيعُ أَلَحَابَ ا

إبراهيم: ﴿إِلَىٰ صِرَطِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَيَدِ ٱللَّهِ ٱلَّذِى لَهُ مَا فِي ٱلسَّمَنُوَتِ وَمَا فِي ٱلأَرْضُ ١٧-٢٢.

النحل «١٦»: ﴿أَوَلَمْ يَرَوَّا إِلَىٰ مَا خَلَقَ اللَّهُ مِن ثَنَيْءٍ يَنْفَيَّوْا ظِلَنْلَمْ عَنِ ٱلْيَمِينِ وَٱلشَّمَآيِلِ سُجَدًا يَتَهِ وَهُرَ دَخِرُونَ <u>وَلِنَه يَسْحُدُ</u> مَا فِي ٱلشَمَوَتِ وَمَا فِي ٱلأَرْضِ مِن دَآبَتُو وَٱلْمَلَتِيكَةُ وَهُمْ لَا يَسْتَكْبُرُونَ يَخَافُونَ رَبَّهُم مِن فَوْقِهِدْ وَيَنْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ؟» «٨٤ – ٥٠» وقال تعالى : ﴿وَيِلَنِهِ ٱلْمَثَلُ ٱلْأَعْلَىٰ وَهُوَ ٱلْعَذِيرُ ٱلْعَكِيرُ﴾ • ٣٠٠ وقال تعالى : ﴿وَيَلَةٍ غَيْبُ السَّمَوَتِ وَٱلْمَنْوَنِ وَالْمَرَانِ .

**الإسراء (١٧»: ﴿**وَقُلِ ٱلْحَمَّدُ لِلَهِ ٱلَّذِى لَمَ يَنْجَدْ وَلَدًا وَلَمَ تَكُن لَمُ شَرِيكُ فِي ٱلْمُلْكِ وَلَمَ بَكُن لَمُ وَلِيُّ مِنَ ٱلذُّلِّ وَكَبِرُهُ تَكْبِيرُ**ا﴾ (١١١١**.

حريم دام»: ﴿وَمَا نَنْنَزَّلُ إِلَّا بِأَمْرِ رَبِّكَ لَمُ مَا بَكَيْنَ أَيْدِينَا وَمَا خَلْفَنَا وَمَا بَيْبَ ذَلِكَ وَمَا كَانَ رَيُّكَ نَسِيَّا زَبُّ ٱلسَمَوَنِ وَٱلأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا فَأَعْبُدُهُ وَأَصْطَبِرْ لِبِنَدَنِهِ. هَلْ تَعْلَمُ لَمُ سَمِيًّا﴾ «٦٤ – ٢٥».

طه ٢٠٦٠، ﴿ تَنزِيلًا مِمَّنْ خَلَقَ ٱلْأَرْضَ وَٱلشَّمَوَنِ ٱلْعَلَى ٱلرَّحْنَنُ عَلَى ٱلْعَـرْشِ آسَتَوَى لَمُ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَمَا تَحْتَ ٱلْثَرَىٰ وَإِن تَجْهَرُ بِٱلْقَوْلِ فَإِنَّهُ يَعْلَمُ ٱلسِّرَ وَأَخْفَي ٱللَّهُ لَآ إِلَٰهُ إِلَّهُ هُوَ لَهُ الأَسْمَاءُ الحُسْنَى 43-45 وقال : ﴿ إِنَّكَمَا إِلَىٰهُكُمُ ٱللَّهُ ٱلَذِى لَآ إِلَٰهُ إِلَّهُ لَآ إِلَهُ إِلَهُ فَوْ لَهُ • ٩٨، وقال تعالى : ﴿ \$ وَعَنَتِ ٱلْوَجُوهُ لِلْحَيِّ ٱلْفَيُورِ وَقَدْ خَابَ مَنْ حَمَلَ طُلْمَا﴾ والله المُتَو

الأنبياء (٢١»: ﴿ قَالَ رَبِّ أَحَكُمُ بِٱلْحَيُّ وَرَبُّنَا ٱلرَّحْنَنُ ٱلْمُسْتَعَانُ عَلَى مَا تَعِيفُونَ ﴾ (١١٢٠.

الحج ٢٢٦، ﴿ أَنْزِ نَرَ أَنَ ٱللَّهُ <u>مُسْئَدُ لَمُ</u> مَنَ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَن فِي ٱلأَرْضِ وَٱلشَّمْسُ وَٱلْقَمَرُ وَالنَّجُومُ وَلَيْبَالُ وَالشَّجُرُ وَالذَوَابُ وَكَثِيرٌ مِنَ ٱلنَّاسِ وَكَثِيرُ حَقَّ عَلَيْهِ ٱلْعَذَابُ وَمَن يُمِنِ ٱللَّهُ فَمَا لَمُ مِن مُكْرِمُ إِنَّ ٱللَّهُ يَفْعَلُ مَا يَشَامُ ﴾ (١٨) وقال تعالى : ﴿ وَيَنَهِ عَنِيْبَهُ ٱلْأَمُونِ ﴾ (٤١) وقال تعالى : ﴿ لَا يَ ٱللَّهُ لَمَعُوُّ غَفُورٌ ذَلِكَ بِأَتَ ٱللَهُ يُولِيحُ ٱلَيْسَلُ فِي النَّهَارِ وَيُولِجُ ٱلنَّهَارُ فَ سَمِيحُ بَعِيدِرُ ذَلِكَ بِأَتَ ٱللَهُ يُولِحُ ٱلَّتِ مَا يَ النَّهَارِ وَيُولِحُ ٱلنَّهُ مَا لَمُ مَنْ سَمِيحُ بَعِيدُ أَنْهُ لَمَعُورُ ذَلِكَ بِأَنَ ٱللَهُ يُولِحُ مَا يَعْفُونَ مِن دُونِهِ هُوَ ٱلنَّعَلَ وَأَنَ ٱللَهُ سَمِيحُ بَعِيدُ لَكُمُ فَا لَذَكَ اللَّهُ هُوَ ٱلْحَقُ وَأَتَ مَا يَ يَعْفِيبُ الذَيْسُ الذَي النَّقَارَ فَأَنَّ اللَهُ سَمِيحُ بَعِيدُ لَكُمُونُ اللَّهُ لَمَعُورُ ذَلِكَ بِأَتَ ٱللَهُ يُولِحُ مَا يَعْقُونَ مِن دُونِهِ هُوَ ٱلنَّهُ لَكُو أَنَ اللَهُ مُو سَمِيحُ بَعِيدُ لَكُمُ اللَّهُ لَمَالَةٍ فَرَ أَنَ اللَهُ عُو أَتَ ٱللَهُ عُولَتُ مَا يَعْتُونَ مِن الْوَنُونُ الْعَلَى ٱلْعَصِيدُ اللَّهُ مَنْ يَعْمَنُونَ وَالَتَ اللَهُ هُو ٱلْحَقُ وَأَتَ اللَّهُ مَنْ وَأَنَ اللَهُ هُو الْعَنِي الْعَنِي الْذَابُ مِنْ اللَّهُ مَنْهُ الْمَالَةُ مَنْ أَنَّهُ لَعْنُ أَنَّهُ لَعَلَى اللَّهُ مُولًا اللَهُ عَالَى اللَّوسَ مَعْنُ لَعْهُ الْعَنِي ٱلْحَصِيدُ أَلَا مَن أَنَهُ لَهُ الللَّهُ مُنَعْمَدُونُ أَنَ اللَهُ سَخَرَ مَا فَلَي اللَهُ مُنَ أَنَهُ الْنَعْنُ الْعَنِي الْعَانِ اللَّالْنَ اللَهُ مَعْبَرُونُ أَنَ اللَهُ اللَهُ مُؤْتُ الْحَدُي الْعَنْهُ فَلَنَ فَقُولُ مَنْ أَنَا اللَهُ مُنَا فَلَعُنُهُ الْمُولُ الللَّهُ مَنْ أَنَ فَنَ وَالْنَاسُ وَاللَهُ مَنْ أَنَهُ وَالَنَهُ مُوالْ وَاللَّهُ مَا فَلَهُ وَاللَهُ مَنَ مَنْ أَنَهُ اللَهُ مِنَ أَنَهُ وَاللَهُ وَاللَّهُ مَا فَ الللَّنُونُ أَنَهُ اللَّالُ اللَهُ مُنَ أَنَا اللَهُ مُولُ مَالَ اللَهُ مُولًا اللَهُ مُولًا مَالَة مُولَةًا مُولَةًا مُولُ الللَهُ مُولَ اللَهُ مُولُ الللَهُ واللَهُ مُولَ اللَهُ مُولُكُونُ اللَعُهُ مُعْمَائُونُ أَنَ مَا إِ اللَهُ مَا مُولَ مُولًا الللَهُ مُولُ اللَّع **المنور (٢٤»: ﴿** أَلَا إِنَّ لِلَهِ مَا فِي السَّمَنَوَنِ وَٱلأَرْضِ قَـدْ يَعْـلَمُ مَاَ أَسْتُدْ عَلَيْهِ وَبَوْمَ بُرْجَعُونَ إِلَيْهِ فَيُنَيِّتُهُم بِمَا عَمِلُواً وَإِللَهُ بِكُلِ شَى: عَلِيمٌ ١٦٤٩.

**الفرقان؛ ﴿** تَبَارَكَ الَّذِى نَزَّلَ الْفُرْقَانَ عَلَىٰ عَبَدِهِ. لِيَكُونَ لِلْعَنْلَمِينَ نَذِيرًا الَّذِى لَمُ مُلْكُ السَّمَنُوَنِ وَالأَرْضِ وَلَمْرِ بَنَجِدَ وَلَـدًا وَلَمْ يَكُن لَمُ شَرِيكُ فِي الْمُلْكِ وَخَلَقَ حَصُلَ شَقْءٍ فَقَدَرَمُ نَقْدِيرُ﴾ ١١ – ٢٢ وقال تعالى : ﴿ وَتَوَحَضَلَ عَلَى الْحَيِّ الَّذِى لَا يَمُوتُ وَسَبَحْ بِحَمْدِهِ. وَحَكَنَ شَقْءٍ فَقَدَرَمُ نَقْدِيرُكَ 11 – ٢٢ وقال تعالى : ﴿ وَتَوَحَضَلَ عَلَى الْحَيِّ الَذِى لَا يَمُوتُ وَسَبَحْ بِحَمْدِهِ. وَحَكَنَ بِهِ. بِنُنُوبِ عِبَادِهِ. خَبِيرًا الَّذِى خَلَقَ السَّمَوْنِ وَالأَرْضِ

**الشعراء «٣٦»: ﴿**وَإِنَّ رَبَّكَ لَحُوُ ٱلْعَزِيزُ ٱلرَّحِيمُ﴾ «١٩١، وقال تعالى: ﴿وَنَوَكُلْ عَلَى ٱلْعَزِيزِ ٱلرَّحِيمِ ٱلَّذِى يَرَيْكَ حِينَ تَقُومُ وَتَقَلُّبُكَ فِي ٱلسَّنِجِدِينَ إِنَّمُ هُوَ ٱلسَّيِعُ ٱلْعَلِيمُ﴾ «٢١٢- ٢٢٠.

القصص ٢٨٦، ﴿ وَرَبُّكَ يَخْلُقُ مَا يَسَاءُ وَبَخْتَكَارُ مَا كَانَ لَمُمُ الْمِيرَةُ سُبْحَنَ اللَّهِ وَتَعَكَنَ عَمَّا يُنْسِكُونَ وَرَيُّكَ يَعْلَمُ مَا تَكِنُ صُدُورُعُمْ وَمَا يُعْلِنُونَ وَهُوَ اللَّهُ لَآ إِلَهُ إِلَّا هُوْ لَهُ الْحَمَدُ فِي الْأُولَى وَالْأَخْرَةُ وَلَهُ الْحُكْمُ وَإِنِهِ نُرْجَعُونَ ؟ ٢٨٦ - ٢٠، وقال تعالى : ﴿ وَلَا تَدْعُ مَعَ اللَّهِ إِلَنَهَ إِلَا هُوَ كُلُ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَا وَجْهَتُمْ لَهُ الْحُكْمُ وَإِلَيْهِ نُرْجَعُونَ ؟

**العنكبوت «٣٩»: ﴿** إِنَّ ٱللَّهَ لَغَنِيُّ عَنِ ٱلْمَـٰلَمِينَ﴾ ٣٦، وقال: ﴿ يُعَذِّبُ مَن يَشَآهُ وَيَرْحَمُ مَن يَشَآهُ وَإِلَيْهِ تُعْلَبُونَ وَمَا أَسْتُر بِمُعْجِزِنَ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي ٱلسَمَاءُ وَمَا لَحَكُم مِّن دُونِ ٱللَهِ مِن وَلِيَّ وَلَا نَصِيرِ﴾ ٢١١ – ٢٢.

الروم (٣٠٠، ﴿ يَنْصَرِ اللَّهُ يَنصُرُ مَن يَشَكَأْمُ وَهُوَ الْعَكَذِيرُ الرَّحِيمُ ٥٠، وقال تعالى: ﴿ فَسُبَحَنَ اللَهِ حِينَ تُسْسُونَ وَحِينَ تُعْسِحُونَ وَلَهُ الْحَمَّدُ فِي السَّمَلُونِ وَالْأَرْضِ وَعَشِيًّا وَحِينَ تُظْهِرُونَ يُخْرِجُ الْحَقَّ مِنَ الْمَيْنِ وَيُخْرِجُ الْبَيْتَ مِنَ الْحَي وَيُحْي الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَكَذَلِكَ تُخْرَجُونَ 10، وقال تعالى: وقال نَتَرَبَّكُ نَا الْمَيْنِ وَيُخْرِجُ الْبَيْتَ مِنَ الْحَي وَيُحْي الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِها وَكَذَلِكَ تُخْرَجُونَ 10، وقال تعالى: الْحَقَ مِنَ الْمَيْنِ وَيُخْرِجُ الْبَيْتَ مِنَ الْحَي وَيُحْي الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِها وَكَذَلِكَ تُخْرَجُونَ وقال نَتَرَبَكُنَ السَمِونَ وَكُلُونَ وَالْأَرْضِ وَالْأَرْضِ حَكُلُ لَمُ قَلْبَعُونَ 10، مِنْ الْعَالِ 10، وال

لقمان (١٣): ﴿ لِلَّهِ مَا فِي ٱلشَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْغَنِيُّ ٱلْمَعِيدُ﴾ (٢٦،

التنزيل [السجدة] «٣٣»؛ ﴿اللَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَنَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامِ ثُرَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَ ٱلْعَرْشِ مَا لَكُمْ مِن دُونِهِ مِن وَلِي وَلَا شَفِيعٍ أَلْلَا نَتَذَكَرُونَ﴾ ٤٠، وقال سبحانه: ﴿ذَلِكَ عَلِمُ ٱلْمَتِبِ وَٱلشَّهَدَةِ ٱلْعَزِيرُ ٱلرَّحِيرُ آلَذِى أَحْسَنَ كُلَّ شَقٍ خَلَقَهُمُ وَبَدَأَ خَلَقَ ٱلإِنسَنِ مِن طِينِ ٢. - ٢٧.

الأحزاب ٣٣٥، ﴿وَأَلَنَهُ يَقُولُ ٱلْحَقَّ وَهُوَ يَهْدِى ٱلسَّبِيلَ﴾ ٤، وقال تعالى : ﴿وَلَغَنَ بِٱللَّهِ حَسِيبًا﴾ ٣٩، وقال : ﴿وَكَانَ ٱللَهُ بِكُلِّ شَىءٍ عَلِيمًا﴾ ٤٠، وقال : ﴿وَكَانَ بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا﴾ ٣٦، وقال : ﴿ وَكَفَن بِٱللَهِ وَحِيلًا﴾ ٤٨، وقال : ﴿وَلَن تَجِمدَ لِسُنَةِ ٱللَهِ تَبْدِيلًا﴾ ٢٢.

سبأ ٣٣٤، ﴿الْمُمَدُ لِلَهِ الْذِى لَمُ مَا فِي السَّمَوَنِتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَلَهُ الْمُمَدُ فِي الْآيَخِرَةُ وَهُوَ الْمُتَكِيمُ الْمَبِيرُ ﴾ ١١» وقال تعالى : ﴿وَرَيْبُكَ عَلَى كُلِّ شَقٍ، حَفِيتُظَ ﴾ ٢١١.

فاطر ٣٥٠) ﴿مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْعِزَّةَ فَلِلَّهِ ٱلْعِزَّةُ جَمِيعًا ۚ إِلَيْهِ يَصْعَدُ ٱلْكَلِمُ ٱلظَّيِّبُ وَٱلْعَمَلُ ٱلصَّدِلِحُ

يَرْفَعُهُمُ ﴾ «١٠» وقال تعالى: ﴿۞ يَتَأَيَّهَا النَّاسُ أَنْتُدُ الْفُـقَرَآءُ إِلَى اللَّهِ وَاللَّهُ هُوَ الْغَنِيُّ الْحَيِيدُ﴾ «١٥» وقال تعالى: ﴿فَلَن تَجِدَ لِسُنَّتِ اللَهِ تَبَدِيلًا وَلَن تَجِدَ لِسُنَّتِ اللَّهِ غَوْبِلًا﴾ «٤٣.

يس (٣٦): ﴿ فَسُبْحَانَ ٱلَّذِي بِيَدِهِ. مَلَكُونُ كُلِّ شَيْءٍ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ (٨٣).

الصافات (٣٧»: ﴿سُبْحَنَ رَبِّكَ رَبِّ ٱلْمِزَةِ عَمَّا يَعِيغُونَ؟ (١٨٠٠.

الزمر (٣٩»: ﴿ أَلَيْسَ ٱللَّهُ بِكَافٍ عَبْدَةٌ وَيُخَوِّفُونَكَ بِالَّذِينَ مِن دُونِهِ. وَمَن يُضْهِلِلِ ٱللَّهُ فَمَا لَمُ مِنْ هَنَادٍ وَمَن يَهْدِ ٱللَّهُ فَمَا لَمُ مِن تُضِلٍّ أَلَيْسَ ٱللَّهُ بِعَزِيزٍ ذِى ٱنْئِفَامِرِ﴾ (٣٦ - ٣٧).

**المؤمن [غافر] د٤٠٠: ﴿**تَنزِيلُ ٱلْكِنَبِ مِنَ اللَّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ غَافِرِ الذَّلْ وَقَابِلِ التَّوْبِ شَدِيدِ الْمِقَابِ ذِى الطَوْلِ لَا إِلَهُ إِلَا هُوُّ إِلَيْهِ الْمَصِيرُ﴾ ٢٦- ٢٣.

فصلت (21»: ﴿ تَنزِيلُ مِنْ حَكِيرٍ حَمِيدٍ ﴾ (٤٢» وقال تعالى : ﴿ إِنَّ رَبَّكَ لَدُو مَغْفِرَةٍ وَذُو عِقَابٍ أَلِيحِ ﴾ (٤٣».

حمعسق [الشورى] (٢٤ ﴿ كَذَلِكَ بُرِي آلِكَ وَإِلَى اللَّذِينَ مَنْ اللَّذِينَ مَنْ وَقُوفَهِنَ وَالْمَلَكَ كُمُ لَمُ مَا لِى السَّمَوَنِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَهُو الْعَلَى الْمَلْعُمُ تَكَادُ السَّمَوَنُ يَتَعَطَّرُرَى مِن فَوْقِهِنَ وَالْمَلَكَ كُمُ يُسَبَحُونَ بِحَدِ رَبَيْمَ وَيَسْتَغْفُرُونَ لِمَن فِي الْأَرْضُ الاَ إِنَّ اللَهُ هُو الْغَفُورُ الرَّحِيمُ وَالْذِينَ الْحَدَوُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ وَالْمَاتَكَ كُمُ وَالْمَنْتُ يَعْتَوُ الرَّحِيمُ وَالْذِينَ الْحَدَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ وَعَلَى الْحَدِيمَ وَوَلْمَاتَكَ كُمُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَعُولُونَ المَنْ وَعَلَى الْمَنْوَةُ الرَّحِيلُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَعُولُ الْمَنْوَقُ الْمَنْ وَالْمَا الْمَاللَهُ مَعْتَمُ وَعُولُ الْمَنْعَانُ وَعَلَى الْمَوْتِي وَعَلَى اللَّهُ عَلَيْتُ وَقُولُ الْمَنْوَقُ الْمَنْوَرُقُ الْمَنْوَلُقُ الْمَنْوَلُقُ الْمَنْوَقُ وَعَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ وَعَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ وَقُولُ الْمَنْوَلُكُونُ وَعَالَى اللَهُ عَنْتُونُ وَعَلَى الْعَنْ الْعَالَى اللَّذَينَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَمَعْنُ الْمَنْ وَعَلَى اللَهُ عَلَيْتُ مَا الْمَالَكُ وَمَعْ مُنْ الْمُعَلَى وَعُنْ الْمَنْ وَعَلَى الْنُولُ الْمَنْعُولُ الْمَنْعَالَى اللَهُ عَلَيْنُ الْمَنْعَلَى وَيُ مَا لَنَهُ عَلَيْتُ وَلَيْ الْمُعْذُونَ الْمَعْذُونَ الْمَنْ وَتَعْتُونُ وَعَلَى الْنُولُكُونُ وَعَلَى اللَهُ عَلَى الْنَا لَقُولُ الْتَعْمَى وَالْذِي عَنَى الْنَعْ وَيَعْنُ الْنُولُ عَلَيْ وَعَالَ اللَّذَي عَلَى الْتَعْتَقُونَ وَعَنْ الْنَهُ عَلَيْنُ وَعَالَى وَعَنْ الْتَعْتَقُونَ وَيَعْذَى الْنُولُ عَلَى وَعَالَى الْنَالْتُ الْعَالَى وَعَالَ الْعَلَى الْعَنْ عَلَى الْتَعْتَى وَالْمَا الْعَنْ الْتَعْذَى وَالْتَعْذَى وَالْتَعْذَى وَالْحَانُ وَعَالَ الْعَالَى وَعَنْ الْمَنْ والْنَا الْعَالَى وَعَالَ مَنْ الْتَعْنَا وَعَالَهُ الْمَنْتَ وَعَا الْتَعْنَ وَعَالَى وَعَانَ الْتَعَاقُ الْتَعْنَ وَيَ لَكُونُ وَقُولُونُ وَقُولُ الْنَوا الْنَا لَكُونُ وَقُولُ الْنَا لَكُونُ مَا الْنَا الْتَعْذَى وَعَالَ الْتَعْنَا الْعَالَى وَعَالَ الْنَا الْعَالَى وَعَا الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَى الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ

**الزخرف ٤٣3، ﴿**وَهُوَ الَّذِى فِي السَّمَآةِ إِلَّهُ وَفِي الأَرْضِ إِلَّهُ وَهُوَ الْمَكِيمُ الْمَلِيمُ وَتَبَارَكَ الَّذِى لَهُ مُلْكُ السَّمَوَنِ وَالأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَعِندَمُ عِلْمُ السَّاعَةِ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَتَ﴾ ٤٨٨ – ٨٥.

الدخان (22): ﴿ رَبِّ ٱلسَّمَنوَنِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَاً إِن كُنتُم تُوقِنِينَ لاَ إِلَهَ إِلَا هُوَ يُحْي. وَبُمِينَ رَبُكُرُ وَرَبُ ءَابَآبِكُمُ ٱلأَوَلِينَ﴾ ٧١ – ١٨.

**الجاثية (20)؛ ﴿**فَلِنَّو ٱلْمُمَدُّرَبِّ ٱلسَّمَوَنِ وَرَبِّ الْأَرْضِ رَبِّ الْمَالِمِينَ وَلَهُ ٱلْكِبْرِيَّةِ فِي السَّمَوَنِ وَالْأَرْضِ وَهُوَ ٱلْمَـنِيزُ ٱلْحَكِيمُ؟ (٣٦ – ٣٧).

الأحقاف دا ٤٢: ﴿ حمّ تَنزِيلُ الْكِنَنِبِ مِنَ اللَّهِ الْعَزِيزِ الْمَنكِمِرِ مَا خَلَقْنَا السَّمَنوَنِ وَالأَرْضَ وَمَا يَبْنَهُمَّآ إِلَّا بِالْحَقِّ وَأَجَلٍ تُسَتَّى﴾ ١١ – ٢٣ وقال سبحانه : ﴿ أَتَر يَقُولُونَ افْتَرَنَّهُ قُلْ إِنِ افْتَرَيْتُهُ فَلَا تَمْلِكُونَ لِي مِنَ اللَّهِ شَيْئاً هُوَ أَعْلَرُ بِمَا نُفِيضُونَ فِيدٍ كَفَى بِهِ. شَهِيذَا بَيْنِي وَبَيْنَكُرُ وَهُوَ الْغَفُورُ الْقَفُرُ الرَّحِيمُ؟ الفتح (2٨): ﴿ وَلِنَّهِ جُنُودُ ٱلسَّمَنَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴾ (٤).

وقال تعالى: ﴿وَلِنَّو جُنُودُ ٱلسَّمَنَوَتِ وَٱلْأَرْضِ قَبَّانَ ٱللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا﴾ ٧٧، وقال سبحانه: ﴿وَلِلَّو مُلْكُ السَّمَنَوَنِ وَالْأَرْضِ يَغْفِرُ لِمَن يَشَاَهُ وَلِعَذِبُ مَن يَشَاَهُ وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا رَّجِيمًا﴾ ١٤».

النجم: ﴿وَأَنَّ إِلَى رَبِكَ ٱلْمُنَهَىٰ وَأَنَّهُ هُوَ أَصْحَكَ وَأَبَّكَى وَأَنَّهُ هُوَ أَمَاتَ وَأَحْيَا وَأَنَّهُ خَلَقَ الزَّوْجَيْنِ الذَّكَرَ وَالْأُنْثَى مِن نُظْغَةٍ إِذَا تُنَتَى وَأَنَّ عَلَيْهِ النَّشَاةَ الْأُخْرَى وَأَنَّهُ هُوَ أَغْنَ وَأَنَّهُ هُوَ رَبُّ الشِعْرَى ﴾ ٤٢١ – ٤٤٠.

**الرحمن (٥٥٠: ﴿**يَتَعَلَّمُ مَن فِي ٱلسَّمَوَنِ وَٱلأَرْضِّ كُلَّ يَوْمٍ هُوَ فِي شَأْنِ﴾ (٢٩، وقال: ﴿نَبَرَكَ أَسَمُ رَبِيَكَ ذِي ٱلْمَلَكِلِ وَٱلْإِكْرَامِ ﴾ (٧٨».

الحديد (٥٧»؛ فرسَبَحَ لِنَهِ ما فِي ٱلسَمَوَنِ وَٱلأَرْضِ وَهُوَ ٱلْمَزِيرُ الْمَكِيمُ ﴾ لَمُ مُلْكُ ٱلشَهَوَنِ وَٱلأَرْضِ يُتَى وَيُثِيبُ وَهُوَ عَلَى كُلِي شَقَ هِ فَدِيرُ ﴾ هُوَ ٱلأَوَلُ وَٱلْآخِرُ وَٱلنَّابِهِرُ وَٱلبَالِي وَهُوَ بِكُلِ شَقٍ عَلِمُ ﴾ هُوَ الَّذِى خَلَقَ السَمَوَنِ وَٱلأَرْضَ فِي سِنَةِ أَيَّامٍ ثُمَّ آستَوَىٰ عَلَ ٱلْمَرْضِ يَعْلَمُ مَا يَلِعُ فِي آلأَرْضِ وَمَا يَغْرُحُ مِنْهَا وَمَا يَنزِلُ مِنَ السَمَلَةِ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا وَهُوَ مَعَكُمُ أَيْنَ مَا كُمُتُمْ وَاللَّذِي يَعْلَمُ مَا يَلِعُ وَلَكَ اللَّهُ مِنْهَ السَمَوَنِ وَٱلأَرْضَ فِي سِنَةِ أَيَّامِ ثُمَّ آستَوَىٰ عَلَ ٱلْمَرْضِ يَعْلَمُ مَا يَلِعُ يَنزِلُ مِنَ السَمَلَةِ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا وَهُوَ مَعَكُمُ أَيْنَ مَا كُمُتُمْ وَاللَهُ بِمَا تَعْبَلُونَ بَعِيرُ إِلَى لَمُ مِنْكَ السَمَوْنِ وَالأَرْضِ يَنزِلُ مِنَ السَمَلَةِ وَمَا يَعْرُجُ فِيها وَهُو مَعَكُمُ أَيْنَ مَا كُمُتُمْ وَاللَهُ بِمَا تَعْبَلُونَ بَعِيرُ وَلَكُ اللَّهُ وَعَلَى اللَهِ تُرْبَعُ اللَّمُورُ فَي يُولُجُ النَّبَالِ وَيُولِيحُ النَّهُ وَمَا يَعْرُبُ الْمَ

الحشر «٥٩» والصف «٦١»؛ ﴿سَبَّحَ لِنَهِ مَا فِي ٱلسَّمَنُوَنِ وَمَا فِي ٱلأَرْضُ وَهُوَ ٱلْعَزِيرُ ٱلْمَكِيمُ ﴾. الجمعة «٦٢»: ﴿ يُسَبِّحُ لِلَهِ مَا فِي ٱلسَّمَنُوَنِ وَمَا فِي ٱلأَرْضِ ٱلْمَلِكِ ٱلْقُدُوسِ ٱلْعَزِيرِ ٱلْمَكِيرِ المنافقون «٦٣»: ﴿ وَلِنَهِ خَزَايَنُ ٱلسَّمَنُوَنِ وَٱلأَرْضِ ﴾ ٧٧ وقال تعالى : ﴿ وَلِلَهِ ٱلْعِزَةُ وَلِرَسُولِهِ.

وَلِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ ٨١.

التغابين (12، ﴿ يُسَبِّحُ لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَنَوَنِ وَمَا فِي ٱلأَرْضِ لَهُ ٱلْمُلْكُ وَلَهُ ٱلْحَمَّةُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَىءٍ قَدِيرُ هُوَ ٱلَّذِى خَلَقَكُمُ فِينَكُمْ صَحَافِرٌ وَيِنكُم تُوْمِنُ وَٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَعِيدُ خَلَقَ ٱلسَّمَنوَتِ وَالأَرْضَ بِآلَمَنِي وَمَتَوَرَّمُ الصَّدُوبِ مَوَزَكُمُ وَلِيَتِهِ ٱلْمَعِيرُ يَعْلَمُ مَا فِي ٱلشَّمَوَنِ وَٱلأَرْضِ وَيَعْلَمُ مَا تُسَرَّونَ وَمَا تُعْلَقُونَ بِاللَّهِ الصَّدُوبِ 10 تَعْلِنُونَ وَاللَّهِ المَعِيرُ يَعْلَمُ مَا فِي ٱلشَّمَوَنِ وَٱلأَرْضِ وَيَعْلَمُ مَا تُسَرَّونَ الصَّدُوبِ 10 تَعْلِنُونَ وَاللَهُ عَلَيمٌ بِذَاتِ مُسَنَا يُعْبَدِهِهُ لَكُمْ وَيَعْفِرُ لَكُمْ وَاللَّهُ شَكُورُ حَلِيمُ (17)

الطلاق (٦٥»: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ بَلِلِغُ أَمْرِهِ. قَدْ جَعَلَ ٱللَّهُ لِكُلِّ شَيْءٍ قَدْرًا﴾ (٣٠.

التحريم (٦٦): ﴿وَاللَّهُ مَوَلَنَكُمُ وَهُوَ ٱلْعَلِيمُ لَلْمَكِيمُ ﴾ (٢).

المملك د٦٧»: ﴿ تَبَنَرَكَ ٱلَّذِى بِيَدِهِ ٱلْمُلْكُ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَقَءٍ فَدِيرُ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلْمَوْتَ وَالْحَيَوْةَ لِبَلُوَكُمُ أَيْكُرُ أحسَنُ عَمَلاً وَهُوَ ٱلْعَزِيرُ ٱلْغَفُورُ﴾ ١٩ – ٢٢.

البروج (٨٥» فَحُومًا نَفَمُوا مِنْهُمْ إِلَّا أَن يُؤْمِنُوا بِاللَّهِ الْعَزِيزِ الْحَمِيدِ ٱلَّذِى لَمُ مُلْكُ ٱلسَّمَنُوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدُ ٩ - ٩» وقال تعالى : ﴿ إِنَّ بَطْشَ رَبِكَ لَشَدِيدُ إِنَّمُ هُوَ بُبْدِئُ وَبُعِيدُ وَهُوَ ٱلْفَنُورُ الْوَدُودُ ذُرُ الْعَرْشِ الْمَجِدُ فَعَالُ لِمَا يُرِيدُ ٩ - ١٢ وقال تعالى : ﴿ إِنَّ بَطْشَ رَبِكَ لَشَدِيدُ إِ الأعلى (٨٧»: ﴿ سَبِيح أَسْمَ رَبِّكَ ٱلْأَعَلَى ﴾ ٱلَّذِي خَلَقَ فَسَوَّىٰ ﴾ وَٱلَذِي فَذَرَ فَهَدَىٰ ﴾ وَٱلَّذِي أَغْرَجَ ٱلْمَرْعَىٰ ﴾ فَجَعَلَمُ غُفَاتُه أَخْرَىٰ ﴾ ١٥ – ١٥.

الناس (١١٤»: ﴿ مَلِكِ ٱلنَّاسِ إِلَىٰ النَّاسِ مِن شَدٍّ ٱلْوَسُوَاسِ ٱلْحَنَّاسِ ٢٠ - ٢٤.

١ - يد، في: ابن عصام، عن الكليني، عن محمّد بن عليّ بن معن، عن محمّد بن عليّ ابن عاتكة، عن الحسين بن النضر الفهريّ، عن عمرو الأوزاعيّ، عن عمرو بن شمر، عن جابر بن يزيد الجعفيّ، عن أبي جعفر محمّد بن عليّ الباقر، عن ابيه، عن جده عليه قال: قال أمير المؤمنين عليمي في خطبة خطبها بعد موت النبيّ عليه بسعة أيّام – وذلك حين فرغ من جمع القرآن – فقال: الحمد لله الذي أعجز الأوهام أن تنال إلا وجوده، وحجب العقول عن أبي من جمع الذي أعجز الأوهام أن تنال إلا وجوده، وحجب العقول عن أن تتخيّل ذاته في المتاعها من الشبه والشكل، بل هو الذي لم يتفاوت في ذاته ولم يتبعض عن أن تتخيّل ذاته في المتاعها من الشبه والشكل، بل هو الذي لم يتفاوت في ذاته ولم يتبعض عن أن تتخيّل ذاته في المتاعها من الشبه والشكل، بل هو الذي لم يتفاوت في ذاته ولم يتبعض عن أن تتخيل ذاته في المناعها من الشبه والشكل، بل هو الذي لم يتفاوت في ذاته ولم يتبعض عن أن تتخيل ذاته في المتاعها من الشبه والشكل، بل هو الذي لم يتفاوت في ذاته ولم يتبعض عن أن تتخيل ذاته في المناعها من الشبه والمكل، بل هو الذي لم يتفاوت في ذاته ولم يتبعض عن أن تتخيل ذاته في الماد، فارق الأشياء لا على اختلاف الأماكن، وتمكن منها لا على الممازجة، وعلمها لا بأداة لا يكون العلم إلاً بها، وليس بينه وبين معلومه علم غيره إن قبل: هماز ربين معلى على الماكن، وتمكن منها لا على الممازجة، وعلمها لا بأداة لا يكون العلم إلاً بها، وليس بينه وبين معلومه علم غيره إن قبل: هماز كان» فعلى تأويل أزلية الوجود، وإن قبل: هم يزل» فعلى تأويل نفي العدم فسبحانه وتعالى عن قول من عبد سواه واتخذ إلهاً غيره علوًا كبيراً<sup>(1)</sup>.

**ف:** خطبة المعروفة بالوسيلة : الحمد لله الّذي أعدم الأوهام أن تنال إلى وجوده إلى آخر ما مّر .

**أقول؛** سيأتي الخطبة بتمامها في أبواب المواعظ مع شرحها .

٢ - يد، ٤، حدَّثنا أبوالعبّاس محمَّد بن إبراهيم بن إسحاق الطالقانيّ رضوان الله عليه، قال: حدَّثنا أبو سعيد الحسن بن عليّ العدويّ، قال: حدَّثنا الهيثم بن عبد الله الرمّانيّ، قال: حدَّثني عليّ بن موسى الرضا، عن أبيه موسى بن جعفر، عن أبيه جعفر بن محمّد، عن أبيه محمّد بن عليّ، عن أبيه عليّ بن الحسين، عن أبيه الحسين بن عليّ تشيّلًا قال: خطب أمير المؤمنين شيئيًا الناس في مسجد الكوفة فقال: الحمد لله الذي لا من شيء كان، ولا من شيء كوَّن ما قد كان، المستشهد بحدوث الأشياء على أزليّته، وبما وسمها به من العجز على مثال فيوصف بكيفيّة، ولم يغب عن شيء فيعلم بحيثيّة مبائن لجميع ما أحدث في الصفات، مثال فيوصف بكيفيّة، ولم يغب عن شيء فيعلم بحيثيّة مبائن لجميع ما أحدث في الصفات، تصرُّف الحالات، محرّم على بوارع ناقبات الفطن تحديده، وعلى عوامق ثاقبات الفكر تكييفه، وعلى غوائص سابحات النظر تصويره، لا تحويه الأماكن لعظمته، ولا تذريع تكييفه، وعلى غوائص سابحات النظر تصويره، لا تحويه الأماكن لعظمته، ولا تذريع ما المقادير لجلاله، ولا تقطعه المقائيس لكبريائه، ممتنع عن الأوهام أن تكتنهه، وعن الأقبات المقادير لجلاله، ولا تقطعه المقائيس لكبريائه، ممتنع عن الأوهام أن تكتنهه، وعن الأقبام المقادير لجلاله، ولا تقطعه المقائيس لكبريائه، ممتنع عن الأوهام أن تكتنهه، وعن الأقبام الفرع من المقادير لجلاله، ولا تقطعه المقائيس لكبريائه، ممتنع عن الأوهام أن تكتنهه، وعن الأفهام

التوحيد، ص ٧٢ باب ٢ ح ٢٧ وأمالي الصدوق، ص ١٦٣ مجلس ٥٢ ح ٩.

أن تستغرقه، وعن الأذهان أن تمتثله، وقد ينست من استنباط الإحاطة به طوامح العقول، ونضبت عن الإشارة إليه بالاكتناه بحار العلوم، ورجعت بالصغر عن السمّو إلى وصف قدرته لطائف الخصوم، واحدٌ لا من عدد، ودائم لا بأمد، وقائم لا بعمد، وليس بجنس فتعادله الأجناس، ولا بشبح فتضارعه الأشباح، ولا كالأشياء فتقع عليه الصفات، قد ضلَّت العقول في أمواج تيّار إدراكه، وتحيّرت الأوهام عن إحاطة ذكر أزليّته، وحصرت الأفهام عن استشعار وصف قدرته، وغرقت الأذهان في لجج أفلاك ملكوته، مقتدرٌ بالآلاء، وممتنع بالكبرياء، ومتملَّك على الأشياء، فلا دهر يخلقه، ولا وصف يحيط به، قد خضعت له رواتب الصعاب في محلٍّ تخوم قرارها، واذعنت له رواصن الأسباب في منتهى شواهق أقطارها، مستشهد بكلية الأجناس على ربوبيّته، وبعجزها على قدرته، وبفطورها على قدمته، وبزوالها على بقائه، فلالها محيص عن إدراكه إياها، ولا خروج من إحاطته بها، ولا احتجاب عن إحصائه لها، ولا امتناع من قدرته عليها، كفي بإتقان الصنع لها آية، وبمركب الطبع عليها دلالة، وبحدوث الفطر عليها قدمة، وبأحكام الصنعة لها عبرة، فلا إليه حدّ منسوب، ولا له مثل مضروب، ولا شيءٌ عنه بمحجوب، تعالى عن ضرب الأمثال والصفات المخلوقة علوًا كبيراً، وأشهد أن لا إله إلاَّ هو إيماناً بربوبيَّته، وخلافاً على من أنكره، وأشهد أنَّ محمداً عبده ورسوله، المقرَّ في خير مستقرَّ، المتناسخ من أكلام الأصلاب ومظهرات الأرحام، المخرج من أكرم المعادن محتداً، وأفضل المنابِت منبتاً، من أمنع ذروة وأعزّ أرومة، من الشجرة التي صاغ الله منها أنبياءه، وانتجب منها أمناءه، الطيّبة العود، المعتدلة العمود، الباسقة الفروع، الناضرة الغصون، اليانعة الثمار، الكريمة الحشا، في كرم غرست، وفي حرم أنبتت، وفيه تشعبّت وأثمرت وعزَّت وامتنعت فسمت به وشمخت حتّى أكرمه الله يَخْتَنُّكُ بالروح الأمين، والنور المنير، والكتاب المستبين، وسخَّر له البراق، وصافحته الملائكة، وأرعب به الأبالس، وهدم به الأصنام والآلهة المعبودة دونه، سنّته الرشد، وسيرته العدل، وحكمه الحقّ، صدع بما أمره ربّه، وبلّغ ما حمّله، حتى أفصح بالتوحيد دعوته، وأظهر في الخلق أن لا إله إلاَّ الله وحده لا شريك له، حتى خلصت الوحدانيَّة، وصفت الربوبيَّة، وأظهر الله بالتوحيد حجّته، وأعلى بالاسلام درجته، واختار الله لمُتَكَنِّكُ لنبيه ما عنده من الروح والدرجة والوسيلة، صلى الله عليه وعلى آله الطاهرين (١).

**بيمان:** قوله ﷺ : ولا من شيء كون ما قد كان ردّ على من يقول : بأنّ كلّ حادث مسبوق بالمادّة. المستشهد بحدوث الأشياء على أزليّته الاستشهاد : طلب الشهادة أي طلب من العقول بما بيَّن لها من حدوث الأشياء الشهادة على أزليّته، أو من الأشياء أنفسها بأن جعلها حادثة فهي بلسان حدوثها تشهد على أزليّته، والمعنى على التقديرين : أنَّ العقل يحكم بأنَّ

<sup>(</sup>۱) التوحيد، ص ٦٩ باب ٢ ح ٦ وعيون اخبار الرضا ﷺ، ج ١ ص ١١١ باب ١١ ح ١٠.

كل حادث يحتاج إلى موجد، وأنّه لا بدّ من أن تنتهي سلسلة الاحتياج إلى من لايحتاج إلى موجد فيحكم بأنّ علّة العلل لا بدّ أن يكون أزليّاً، وإلاّ لكان محتاجاً إلى موجد آخر بحكم المقدَّمة الأولى.

وبما وسمها به من العجز على قدرته الوسم: الكيّ، شبّه ﷺ ما أظهر عليها من آثار العجز والإمكان والاحتياج بالسمة الّتي تكون على العبيد والنعم وتدلّ على كونها مقهورة مملوكة. وبما اضطرّها إليه من الفناء على دوامه إذ فناؤها يدلّ على إمكانها وحدوثها فيدلّ على احتياجها إلى صانع ليس كذلك.

لم يخل منه مكان فيدرك بأينية أي ليس ذا مكان حتى يكون في مكان دون مكان كما هو من لوازم المتمكنات فيدرك بأنّه ذو أين ومكان، بل نسبة المجرّد إلى جميع الأمكنة على السواء، ولم يخل منه مكان من حيث الإحاطة العلمية والعلّية والحفظ والتربية؛ أو أنّه لم يخل منه مكان حتى يكون إدراكه بالوصول إلى مكانه بل آثاره ظاهرة في كلّ شيء. ولا له شبح مثال فيوصف بكيفيّة إضافة الشبح بيانيّة، أي ليس له شبح مما ثل له لا في الخارج ولا في الأذهان فيوصف بأنّه ذو كيفيّة من الكيفيّات الجسمانيّة أو الإمكانيّة ويحتمل أن يكون المراد بالكيفيّة :

ولم يغب عن شيء فيعلم بحيثيّة أي لم يغب عن شيء من حيث العلم حتّى يعلم أنّه ذو حيث ومكان إذ شأن المكانيّات أن يغيبوا عن شيء فلا يحيطوا به علماً فيكون كالتأكيد للفقرة السابقة، ويحتمل أن يكون «حيث» هنا للزمان، قال ابن هشام: قال الأخفش: وقد ترد حيث للزمان . أي لم يغب عن شيء بالعدم ليكون وجوده مخصوصاً بزمان دون زمان، ويحتمل على هذا أن يكون إشارة إلى ما قيل : من أنّه تعالى لمّا كان خارجاً عن الزمان فجميع الأزمنة حاضرة عنده كخيط مع ما فيه من الزمانيّات وإنّما يغيب شيء عمّا لم يأت إذا كلام داخلاً في الزمان . ويحتمل أن تكون الحيثيّة تعليليّة أي لم يعب على هذا أن يعن عن الزمان في مع ما يؤمن من هذا أن يكون إشارة إلى ما قيل على الم الن معالى لمّا كان خارجاً عن الزمان فجميع الأزمنة حاضرة عنده كخيط مع ما فيه من الزمانيّات وإنّما يغيب شيء عمّا لم يأت إذا كلام داخلاً في الزمان . ويحتمل أن تكون الحيثيّة تعليليّة أي لم يجهل شيئاً فيكون علمه به معلّلا بعلة، وعلى هذا يمكن أن يقرأ يعلم على بناء المعلوم. وفي التوحيد : لم يغب عن عن علمه شيء .

وممتنع عن الإدراك بما ابتدع من تصريف الذوات أي أظهر بما أبدع من الذوات المتغيّرة المنتقلة من حال إلى حال أنّه يمتنع إدراكه إمّا لوجوب وجود المانع من حصول حقيقته في الأذهان لما مرّ، أو لأنّ حصوله فيها يستلزم كونه كسائر الذوات الممكنة محلاً للصفات المتغيّرة فيحتاج إلى صانع، أو لأنّ العقل يحكم بمباينة الصانع للمصنوع في الصفات فلا يدرك كما تدرك تلك الذوات، ويحتمل أن يكون الظرف متعلّقاً بالإدراك أي يمتنع عن أن يدرك بخلقه أي بمشابهتها، أو بالصور العلميّة التي هي مخلوقة له.

من جميع تصرّف الحالات أي الصفات الحادثة المتغيّرة. محرّم على بوارع ناقبات الفطن تحديده البوارع جمع البارعة وهي الفائقة. والنقب: الثقب، ولعلّ المراد بالتخديد العقليّ، ويحتمل الأعمّ والثاقبات: النافذات أو المضيئات. والتكييف: إثبات الكيف له أو الإحاطة بكيفيّة ذاته وصفاته أي كنهها. وكذا التصوير: إثبات الصورة، أو تصوُّره بالكنه، والأخير فيهما أظهر.

قوله: لعظمته أي لكونه أعظم شأناً من أن يكون محتاجاً إلى المكان. قوله ﷺ : لجلاله أي لكونه أجل قدراً عن أن يكون ذا مقدار. قوله ﷺ : ولا تقطعه من قطعه كسمعه أي أبانه، أو من قطع الوادي وقطع المسافة؛ والمقائيس أعمُّ من المقائيس الجسمانيَّة والعقلانيَّة. والكنه بالضمّ : جوهر الشيء وغايته وقدره ووقته ووجهه؛ واكتنهه وأكنهه : بلغ

قوله علي الله الفيروزآبادي: استغرق: استوعب، وفي التوحيد: أن تستعرفه أي تطلب معرفته. قوله علي الله الفيروزآبادي: امتثله: تصوّره: وفي التوحيد: تمثّله. قوله: من استنباط أي استخراج الإحاطة به وبكنهه. طوامح العقول أي العقول الطامحة الرفيعة، وكل مرتفع طامح.

قوله عليمًا : ونضبت يقال : نصب الماء نضوباً أي غار أي يبست بحار العلوم قبل أن تشير إلى كنه ذاته، أو تبيّن غاية صفاته . قوله : بالصغر – بالضمّ – أي مع الذلّ والسموّ : الارتفاع والعلوّ، ولعلّ اضافة اللّطائف إلى الخصوم ليست من قبيل إضافة الصفة إلى الموصوف، بل المراد المناظرات اللّطيفة بينهم، أو فكرهم الدقيقة، أو عقولهم ونفوسهم اللّطيفة .

قوله عليم المعند الغاية، والعمد بالتحريك جمع العمود أي ليس قيامه قياماً جسمانياً من جنسه. والأمد: الغاية، والعمد بالتحريك جمع العمود أي ليس قيامه قياماً جسمانياً يكون بالعمد البدنية أو بالاعتماد على الساقين ؛ أو أنّه قائم باق من غير استناد إلى سبب يعتمد عليه ويقيمه كسائر الموجودات الممكنة. قوله عليم ليس بجنس أي ذا جنس، فيكون ممكناً معادلاً لسائر الممكنات الداخلة تحت جنسه أو أجناسها . والشبح بالتحريك : الشخص، معادلاً لسائر الممكنات الداخلة تحت جنسه أو أجناسها . والشبح بالتحريك : الشخص، وجمعه أشباح . والمضارعة : المشابهة ؛ وقال الجزري : التيار : موج البحر ولجته انتهى . وحصر الرجل كعلم : تعب، وحصرت صدورهم : ضاقت، وكلّ من امتنع من شيء لم يقدر عليه فقد حصر عنه ، ذكرها الجوهري والاستشعار : لبس الشعار وهو الثوب الذي يلي الجسد كناية عن ملازمة الوصف، ويحتمل أن يكون المراد به هنا طلب العلم والشعور، والملكوت : الملك والعزة والسلطان . قوله غليشيم : بالآلاء أي عليها ؛ والتملك : الملك

قوله: يخلقه من باب الإفعال من الخلق: ضدّ الجديد؛ والراتب: الثابت؛ والصعب: نقيض الذلول؛ والتخم: منتهى الشيء، والجمع التخوم بالضمّ؛ والرصين: المحكم الثابت؛ وأسباب السماء: مراقيها أو نواحيها أو أبوابها؛ والشاهق: المرتفع من الجبال والأبنية وغيرها، فرواتب الصعاب إشارة إلى الجبال الشاهقة التي تشبه الإبل الصعاب حيث أثبتها بعروقها إلى منتهى الأرض، ويحتمل أن تكون إشارة إلى جميع الأسباب الأرضية من الأرض والجبال والماء والثور والسمكة والصخرة وغيرها حيث أثبت كلاً منها في مقرّها بحيث لا يزول عنه ولا يتزلزل ولا يضطرب، وإنّما عبّر عنها بالصعاب إشارة إلى أنَّ من شأنها أن تضعرب وتزلزل لولا أنَّ الله أثبتها بقدرته. ورواصن الأسباب إشارة إلى الأسباب السماوية من الأفلاك والكواكب حيث رتّبها على نظام لا يختلُّ ولا يتبدّل ولا يختلف، ولذا أورد غليمًا في الأوّل التخوم وفي الثاني الشواهق؛ وما بعد ذلك من الفقرات مؤكّدة لما مرًا والإدراك والإحاطة والإحصاء كلّ منها يحتمل أن يكون بالعلم أو بالقدرة والعليّة والقهر والغلبة، أو بالمعنى الأعمّ، أو بالتوزيع.

قوله عليمان الكمالية؛ والمركب مصدر ميميّ بمعنى الركوب، أي كفى ركوب الطبائع لوجوده وصفاته الكمالية؛ والمركب مصدر ميميّ بمعنى الركوب، أي كفى ركوب الطبائع وغلبتها على الأشياء للدلالة على من جعل الطبائع فيها وجعلها مسخّرة لها؛ ويحتمل أن يكون اسم مفعول من التركيب كما يقال: ركّبت الفصَّ في الخاتم أو عليه، أي كفى الطبع الذي ركّب على الأشياء دلالة على مركّبها، وعلى التقديرين ردّ على الطبيعيّين المنكرين للصانع بإسناد الأشياء إلى الطبائع؛ والفطر: الخلق والابتداء والاختراع، ويحتمل أن يكون هنا الفطر بكسر الفاء وفتح الطاء على صيغة الجمع أي كفى حدوث الخلق على الأشياء دلالة على قدمه.

قوله ﷺ: فلا إليه حدّ أي ليس له حدّ ينسب إليه. قوله: إيماناً حال أو مفعول لأجله؛ وكذا قوله: خلافاً. قوله ﷺ: المقرّ على صيغة المفعول وخير مستقرّ المراد به إمّا عالم الأرواح أو الأصلاب الطاهرة أو أعلى علّيّين بعد الوفات.

قوله: المتناسخ أي المتزايل والمنتقل؛ والمحتد بكسر التاء: الأصل، يقال: فلان في محتد صدق؛ ذكر الجوهريّ. والمنبت بكسر الباء: موضع النبات. والأرومة بفتح الهمزة وضمّ الراء: أصل الشجرة. وبسق النخل بسوقاً: طال، ومنه قوله تعالى: ﴿ النَّخُلَ بَاسِقَنَتِ ﴾ واليانع: النضيج. والحشا واحد أحشاء البطن؛ والمراد هنا داخل الشجرة ويحتمل أن يكون من قولهم. أنا في حشاه أي في كنفه وناحيته. وسمت وشمخت كلاهما بمعنى ارتفعت؛ والباء في قوله: به لتعديتهما؛ والمراد بالشجرة: الشجرة الإبراهيميّة، ثمَّ القرشيّة، ثمَّ الهاشميّة. وصدع بالحق: تكلّم به جهاراً، والإفصاح: البيان بفصاحة أي أظهر دعوته متلبّساً بالتوحيد ويمكن أن تقرأ «دعوته» بالرفع ليكون فاعل الإفصاح والضمير في قوله:

٣- يد، ٤، ٤٠ حدّثنا محمّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد تظنُّ قال : حدّثنا محمّد بن عمرو

الكاتب، عن محمّد بن أبي زياد القلزميّ، عن محمّد بن أبي زياد الجدّيّ - صاحب الصلاة بجدّة - قال: حدّثني محمّد بن يحيى بن عمر بن عليّ بن أبي طالب، قال: سمعت أبا الحسن الرضا عُ الله عند الكلام عند المأمون في التوحيد، قال ابن أبي زياد: ورواه لي أيضاً أحمد بن عبد الله العلويّ مولى لهم وخالاً لبعضهم، عن القاسم بن أيّوب العلويّ: أنَّ المأمون لمّا أراد أن يستعمل الرضاغ المناجع بني هاشم فقال: إنّي أريد أن أستعمل الرضا على هذا الأمر من بعدي فحسده بنو هاشم، وقالوا : تُولِّي رجلاً جاهلاً ليس له بصر بتدبير الخلافة فابعث إليه يأتنا فترى من جهله ما تستدلُّ به عليه، فبعث إليه فأتا. فقال له بنو هاشم: يا أبا الحسن اصعد المنبر وانصب لنا علماً نعبد الله عليه فصعد الله المنبر فقعد مليًّا لا يتكلَّم مطرقاً ثمَّ انتفض انتفاضة واستوى قائماً وحمد الله وأثنى عليه، وصلَّى على نبيَّه وأهل بيته ثمَّ قال: أوَّل عبادة الله معرفته، وأصل معرفة الله توحيده، ونظام توحيد الله نفي الصفات عنه لشهادة العقول أن كلِّ صفة وموصوف مخلوق، وشهادة كلِّ موصوف أنَّ له خالقاً ليس بصفة ولا موصوف، وشهادة كلّ صفة وموصوف بالاقتران، وشهادة الاقتران بالحدث، وشهادة الحدث بالامتناع من الأزل الممتنع من الحدث، فليس الله من عرف بالتشبيه ذاته، ولا إيَّاه وحَّد من اكتنهه، ولا حقيقته أصاب من مثَّله، ولا به صدَّق من نهَّاه، ولا صمَّد صمَّده من أشار إليه، ولا إيّاه عنى من شبّهه، ولا له تذلَّل من بعّضه، ولا إيّاه أراد من توهِّمه، كل معروف بنفسه مصنوع، وكلِّ قائم في سواه معلول، بصنع الله يستدلُّ عليه، وبالعقول تعتقد معرفته، وبالفطرة تثبّت حجّته خلقة الله الخلق حجاب بينه وبينهم، ومباينته إيّاهم مفارقته أينيِّتهم، وابتداؤه إيَّاهم دليلهم على أن لا ابتداء له لعجز كلِّ مبتدأ عن ابتداء غيره؛ وأدوه إيَّاهم دليل على أن لا أداة فيه، لشهادة الأدوات بفاقة المادِّين، فأسماؤه تعبير، وأفعاله تفهيم، وذاته حقيقة، وكنهه تفريق بينه وبين خلقه، وغيور. تحديد لما سواه، فقد جهل الله من استوصفه، وقد تعدّاه من اشتمله، وقد أخطأه من اكتنهه، ومن قال: «كيف؟» فقد شبّهه، ومن قال: «لم؟» فقد علَّه، ومن قال: «متى؟» فقد وقَّته، ومن قال: «فيم؟» فقد ضمَّنه، ومن قال: ﴿إِلاَمَ؟» فقد نهَّاه، ومن قال: ﴿حتَّامَ؟» فقد غيَّاه، ومن غيًّا. فقد غاياه، ومن غاياه فقد جزّاه، ومن جزّاء فقد وصفه، ومن وصفه فقد ألحد فيه، لا يتغيّر الله بانغيار المخلوق، كما لا ينحدّ بتحديد المحدود، أحد لا بتأويل عدد، ظاهر لا بتأويل المباشرة متجلٍّ لا باستهلال رؤية، باطن لا بمزايلة، مباين لا بمسافة، قريب لا بمداناة، لطيف لا بتجسّم، موجود لا بعد عدم، فاعل لا باضطرار، مقدّر لا بجول فكرة، مدبّر لا بحركة، مريد لا بهمامة، شاء لا بهمَّة، مدرك لا بمجسَّة، سميعٌ لا بآلة، بصيرٌ لا بأداة، لا تصحبه الأوقات، ولا تضمَّنه الأماكن، ولا تأخذه السنات، ولا تحدِّه الصفات، ولا تفيده الأدوات، سبق الأوقات كونه، والعدم وجوده، والابتداء أزله، بتشعيره المشاعر عرف أن لا مشعر له، وبتجهيره الجواهر عرف أن لا جوهر له، وبمضادّته بين الأشياء عرف أن لا ضدّ له، وبمقارنته بين

الأمور عرف أن لا قرين له، ضادً النور بالظلمة، والجلاية بالبهم، والجسوء بالبلل، والصرد بالحرور، مؤلِّف بين متعادياتها، مفرَّق بين متدانياتها، دالَّة بتفريقها على مفرِّقها، وبتأليفها على مؤلِّفها، ذلك قوله ﷺ: ﴿وَبِن كُلِّ نَتْنَةٍ خَلَفَنَا زَوْجَةِنِ لَعَلَّكُمُ نَذَكَّرُونَ ﴾ ففرق بها بين قبل وبعد ليعلم ألآ قبل له ولا بعد، شاهدة بغرائزها ألآ غريزة لمغرزها، دالَّة بتفاوتها ألَّا تفاوت لمفاوتها، مخبرة بتوقيتها ألا وقت لموقَّتها، حجب بعضها عن بعض ليعلم ألاّ حجاب بينه وبينها من غيرها، له معنى الربوبيَّة إذ لا مربوب، وحقيقة الإلهيَّة إذ لا مألوه، ومعنى العالم ولا معلوم، ومعنى الخالق ولا مخلوق، وتأويل السمع ولا مسموع، ليس مذ خلق استحقّ معنى الخالق، ولا بإحداثه البرايا استفاد معنى البارئيَّة، كيف ولا تغيُّبه مذ، ولا تدنيه قد، ولا يحجبه لعلّ، ولا يوقّته متى، ولا يشتمله حين، ولا تقارنه مع، إنّما تحدّ الأدوات أنفسها، وتشير الآلة إلى نظائرها، وفي الأشياء يوجد أفعالها، منعتها مذ القدمة، وحمتها قد الأزليَّة، وجنَّبتها لولا التكملة، افترقت فدلَّت على مفرَّقها، وتباينت فأعربت عن مباينها، بها تجلَّى صانعها للعقول، وبها احتجب عن الرؤية، وإليها تحاكم الأوهام، وفيها أثبت غيره، ومنها أنيط الدليل، وبها عرّفها الإقرار، بالعقول يعتقد التصديق بالله، وبالإقرار يكمل الإيمان به، لا ديانة إلاَّ بعد معرفة، ولا معرفة إلاَّ بإخلاص، ولا إخلاص مع التشبيه، ولا نفي مع إثبات الصفات للتشبيه، فكلِّ ما في الخلق لا يوجد في خالقه، وكلُّ ما يمكن فيه يمتنع في صانعه، لا تجري عليه الحركة والسكون، وكيف يجري عليه ما هو أجراء، أو يعود فيه ما هُو ابتداه، إذاً لتفاوتت ذاته، ولتجزّأ كنهه، ولامتنع من الأزل معناه، ولما كان للبارئ معنى غير المبروء، ولو حدًّ له وراءً إذاً حدًّ له أمام، ولو التمس له التمام إذاً لزمه النقصان، كيف يستحقَّ الأزل من لا يمتنع من الحدث، وكيف ينشئ الأشياء من لا يمتنع من الإنشاء، إذاً لقامت فيه آية المصنوع، ولتحوّل دليلاً بعدما كان مدلولاً عليه، ليس في محال القول حجّة، ولا في المسألة عنه جواب، ولا في معناه له تعظيم، ولا في إبانته عن الخلق ضيم، إلاّ بامتناع الأزليّ أن يشتّى، وما لا بدء له أن يبدأ، لا إله إلاّ الله العليّ العظم، كذب العادلون بالله وضلُّوا ضلالاً بعيداً وخسروا خسراناً مبيناً، وصلَّى الله على مُحمَّد وآله الطاهرين<sup>(1)</sup>.

**ج**\* رواه مرسلاً من قوله: وكان المأمون لمّا أراد أن يستعمل الرضا ﷺ إلى آخر الخبر<sup>(۲)</sup>.

ع – <sup>هما ي</sup> المفيد، عن الحسن بن حمزة العلويّ، عن محمّد بن الحميريّ، عن أبيه، عن ابن عيسى، عن مروك بن عبيد، عن محمّد بن زيد الطوسيّ قال: سمعت الرضا ﷺ يتكلّم في توحيد الله فقال: أوّل عبادة الله معرفته إلى آخر الخطبة<sup>(٣)</sup>.

التوحيد، ص ٣٤ باب ٢ ح ٢.
 (٢) التوحيد، ص ٣٤ باب ٢ ح ٢.
 (٣) أمالي الطوسي، ص ٢٢. مجلس ١ ح ٢٨.

**جاء** عن الحسن بن حمزة مثله بتغيير ما<sup>(۱)</sup>.

**بيان؛** مليّاً أي طويلاً . والانتفاض : شبه الارتعاد والاقشعرار . قوله عليّاً : أوّل عبادة الله أي أشرفها وأقدمها زماناً ورتبةً لاشتراط قبول سائر الطاعات بها، وأصل المعرفة التوحيد، إذ مع إثبات الشريك أو القول بتركّب الذات أو زيادة الصفات يلزم القول بالإمكان فلم يعرف المشرك الواجب ولم يثبته، ونظام التوحيد وتمامه نفي الصفات الزائدة الموجودة عنه إذ أوّل التوحيد نفي الشريك، ثمَّ نفي التركّب ثمَّ نفي الصفات الزائدة، فهذا كماله ونظامه؛ ثمَّ استدلّ على نفي زيادة الصفات ويمكن تقريره بوجوه:

الأول: أن يكون إشارة إلى دليلين: الأوّل أنَّ كلّ صفة وموصوف لا بدّ من أن يكونا مخلوقين إذ الصفة محتاجة إلى الموصوف لقيامها به وهو ظاهر، والموصوف محتاجٌ إلى الصفة في كماله والصفة غيره، وكلّ محتاج إلى الغير ممكن فلا يكون شيءٌ منهما واجباً ولا المركّب منهما، فثبت احتياجهما إلى علّة ثالثة ليس بموصوف ولا صفة وإلاّ لعاد المحذور .

الثاني : أنَّ الصانع لا بدّ أن يكون كاملاً أزلاً وأبداً لشهادة جميع العقول به فلا بدّ من أن تكون الصفات الزائدة مقارنة له غير منفكّة عنه، ويجوز قدم الجميع لبطلان تعدّد القدماء فيلزم حدوث الذات والصفات معاً فلا يكون شيء منها واجباً فالمراد بقوله : شهادة كلّ موصوف وصفة شهادة كلّ موصوف فرض كونه صانعاً وصفته، أو الصفات اللاّزمة للذوات .

الوجه الثاني أن يكون إشارة إلى دليلين على وجه آخر:

الأول: أنّه لو كانت له تعالى صفات زائدة لكانت ممكنة لامتناع تعدّد الواجب، ولا يجوز أن يكون الواجب موجداً لها إمّا لامتناع كون الشيء قابلاً وفاعلاً لشيء واحد، أو لأنّ تأثير الواجب فيها يتوقّف على اتّصافه بتلك الصفات إذ لو لم يتوقّف التأثير في تلك الصفات الّتي هي منشأ صدور جميع الممكنات عليها لم يتوقّف التأثير في شيء عليها فلا يثبت له تعالى شيءٌ من الصفات فتكون معلولة لغيره تعالى، ومن كانت جميع صفاته الكماليّة من غيره لا يكون واجباً صانعاً لجميع الموجودات بالضرورة.

الثاني: أنَّ التوصيف اقتران خاصٌ يوجب الاحتياج من الجانبين كما مرَّ، والاحتياج موجب للحدوث المنافي للأزليَّة.

الوجه الثالث أن يكون راجعاً إلى دليل واحد وتقريره : أنّه لو كانت الصفات زائدة لكانت الذات والصفات مخلوقة وهذا خلف، وييّن الملازمة بقوله : وشهادة كلّ صفة وموصوف بالاقتران بنحو ما مرّ من الاحتياج المستلزم للإمكان.

قوله بالتشيد الله من عرف بالتشبيه ذاته أي ليس من عرفه ذاته بالتشبيه بالممكنات

أمالي المغيد، ص ٢٥٣ مجلس ٣ ح ٤.

واجباً لأنّه يكون ممكناً مثلها، ويمكن أن يقرأ «الله» بالرفع والنصب، والأوّل أظهر. قوله: من اكتنهه أي بيّن كنه ذاته أو طلب الوصول إلى كنهه إذ لو كان يعرف كنهه لكان شريكاً مع الممكنات في التركّب والصفات الإمكانيّة فهو ينافي التوحيد، أو لأنّ حصول الكنه في الذهن يستلزم تعدّد أفراد الواجب كما قيل.

قوله على المراد: أثبت له مثلاً وشبّهه بغيره، قال الفيروزآبادي : مثله له تمثيلاً : صوّره له مثالاً له ؛ أو المراد : أثبت له مثلاً وشبّهه بغيره، قال الفيروزآبادي : مثّله له تمثيلاً : صوّره له حتّى كأنّه ينظر إليه، ومثّل فلان فلاناً وبه : شبّهه به . انتهى وعلى ما ذكره يمكن أن يقرا بالتخفيف أيضاً . قوله عليتي : من نهّاه بالتشديد أي جعل له حدّاً ونهاية من النهايات الجسمانية، ومن جعله كذلك فلم يصدق بوجوده بل بممكن غيره، ويحتمل أن يكون المعنى جعله نهاية لفكره وزعم أنّه وصل إلى كنهه . قوله عليتي ولا صمّد صمّده أي لا قصد نحوه من أشار إليه إشارة حسّية، أو الأعمَّ منها ومن الوهمية والعقليّة، وفي «جا» : من أشار إليه بشيء من الحواس . قوله عليتي : من بعضه أي حكم بأنّ له أجزاءاً وأبعاضاً فهو في عبادته لم يتذلّل من الحواس . قوله عليتي : من بعضه أي حكم بأنّ له أجزاءاً وأبعاضاً فهو في عبادته لم يتذلّل من الحواس . قوله عليتي : من بعضه أي حكم بأنّ له أجزاءاً وأبعاضاً فهو في عبادته لم يتذلّل من الحواس . قوله عليتي : من بعضه أي حكم بأنّ له أجزاءاً وأبعاضاً فهو في عبادته لم يتذلّل

قوله غليم : كلّ معروف بنفسه مصنوع أي كلّ ما يعلم وجوده ضرورة بالحواسّ من غير أن يستدلّ عليه بالآثار فهو مصنوع ، أو كلّ ما هو معلوم بكنه الحقيقة إمّا بالحواسّ أو الأوهام أو العقول فهو مصنوع مخلوق إمّا لما ذكر أنّ كنه الشيء إنّما يعلم من جهة أجزائه ، وكلّ ذي جزء فهو مركّب ممكن ، أو لما مرّ من أنّ الصورة العقليّة تكون فرداً لتلك الحقيقة فيلزم التعدّد وهو يستلزم التركّب . ويحتمل أن يكون المعنى أنّ الأشياء إنّما تعلم بصورها الذهنيّة ، والمعروف بنفسه هو نفس تلك الصورة وهو حالّ في محلّ حادث ممكن محتاج فكيف يكون وعلى الأولين يكون نفياً لحلوله تعالى في ألأشياء وقيامه بها، ويؤيّد المعنى الأول قوله غليّيٌ : بصنع الله يستدّل عليه .

قوله علي الفطرة تثبت حجّته أي بأن فطرهم وخلقهم خلقة قابلة للتصديق والإذعان والمعرفة والاستدلال، أو بتعريفهم في الميثاق وفطرهم على ذلك التعريف، وقد مرّ بيانه في باب الدين الحنيف. ويحتمل أن يكون المراد هنا أنّ حجّته تمام على الخلق بما فطر وابتدع من خلقه. قوله: خلقة الله الخلق أي كونه خالقاً وأنّ الخالق لا يكون بصفة المخلوق ويكون مبايناً له في الصفات صار سيباً لاحتجابه عن الخلق فلا يدركونه بحواسّهم ولا عقولهم، والحاصل أنّ كماله ونقص مخلوقيه حجابٌ بينه وبينهم.

قوله ﷺ : ومباينته إيّاهم أي مباينته تعالى إيّاهم ليس بحسب المكان حتّى يكون في

مكان وغيره في مكان آخر بل إنّما هي بأن فارق أينيّتهم فليس له أين ومكان، وهم محبوسون في مطمورة المكان؛ أو المعنى أنّ مباينته لمخلوقيه في الصفات صار سبباً لأن ليس له مكان.

قوله على المجاهد إلى الم أي جعلهم ذوي أدوات يحتاجون إليها في الأعمال من الأعضاء والجوارح والقوى وسائر الآلات دليلً على أنه ليس فيه شيء منها، لشهادة الأدوات فيما يشاهد في المادين بفاقتهم واحتياجهم إليها وهو منزّه عن الاحتياج؛ أو المعنى أنّ الأدوات الّتي هي أجزاء للمادين تشهد بفاقتهم إلى موجد، لكون كلّ ذي جزء محتاجاً ممكناً فكيف تكون فيه تعالى.

قوله: فأسماؤه تعبير أي ليست عين ذاته وصفاته، بل هيّ معبّرات عنها؛ وأفعاله تفهيم ليعرفوه ويستدلّوا بها على وجوده وعلمه وقدرته وحكمته ورحمته قوله غليّتُهم: وذاته حقيقة أي حقيقة مكنونة عالية لا تصل إليها عقول الخلق بأن يكون التنوين للتعظيم والتبهيم، أو خليقة بأن تتصف بالكمالات دون غيرها، أو ثابتة واجبة لا يعتريها التغيّر والزوال فإنّ الحقيقة ترد بتلك المعاني كلّها. وفي بعض نسخ التوحيد: حقّاقة أي مثبتة موجدة لسائر الحقائق.

قوله عليمان وكنهه تفريق بينه وبين خلقه لعلّ الغرض بيان أنّه لا يشترك في ذاتي مع الممكنات بأبلغ وجه أي كنهه يفرق بينه وبينهم لعدم اشتراكه معهم في شيء، ويحتمل أن يكون المعنى أنّ غاية توحيد الموحّدين ومعرفتهم نفي الصفات الممكنات عنه، والحاصل عدم إمكان معرفة كنهه، بل إنّما يعرف بالوجوه الّتي ترجع إلى نفي النقائص عنه كما مرّ تحقيقه، ويؤيد الأوّل قوله عليماني : وغيوره تحديد لما سواه، فالغيور إمّا مصدر أو جمع غير أي كونه مغايراً له تحديد لما سواه فكلّ ما سواه مغاير له في الكنه، ويحتمل أن يكون المواد بالمغايرة : المباينة بحيث لا يكون من توابعه أصلاً لا جزءاً له ولا صفة أي كلّ ما هو غير ذاته بالمغايرة : المباينة بحيث لا يكون من توابعه أصلاً لا جزءاً له ولا صفة أي كلّ ما هو غير ذاته فهو سواه فليس جزءاً له ولا صفة . قوله عليمانية له فقد جهل عظمته ويمن من طلب وصف كنهه، أو سأل عن الأوصاف والكيفيّات الجسمانية له فقد جهل عظمته وتنزهه.

قوله على الله المعدد الله الله المي تجاوزه ولم يعرفه من اشتمله أي توهمه شاملاً لنفسه محيطاً به من قولهم : اشتمل الثوب : إذا تلفّف به فيكون رداً على القائلين بالحلول والاتّحاد، أو من توهم أنّه تعالى محيط بكلّ شيء إحاطة جسمانيّة، ويحتمل أن يكون كناية عن نهاية المعرفة به والوصول إلى كنهه، وفي بعض نسخ فيده : أشمله أي جعل شيئاً شاملاً له بأن توهّمه محاطاً بمكان، ومثله قوله عَلِيَنَهِ؟ : من اكتنهه أي توهّم أنّه أصاب كنهه .

قوله ﷺ: ومن قال: كيف أي سأل عن الكيفيّات الجسمانيّة فقد شبّهه بخلقه؛ ومن قال: لمَ صار موجوداً أو لمَ صار عالماً أو قادراً؟ فقد علّه بعلّة، وليس لذاته وصفاته علّة. وفي «جا». وأكثر نسخ «يد»: علّله، وهو أظهر؛ ومن قال: متى وجد؟ فقد وقّت أوّل وجوده وليس له أوّل؛ ومن قال: فيم أي في أيّ شيء هو؟ فقد جعله في ضمن شيء، وجعل شيئاً متضمّناً له، وهو من خواص الجسمانيّات؛ ومن قال: إلام؟ أي إلى أيّ شيء ينتهي شخصه فقد نهّاه أي جعل له حدوداً ونهايات جسمانيّة، وهو تعالى منزّه عنها؛ ومن قال: حتّام يكون وجوده؟ فقد غيّاه أي جعل لبقائه غاية ونهاية، ومن جعل له غاية فقد غاياه أي حكم باشتراكه مع المخلوقين في الفناء فيصحُّ أن يقال: غايته قبل غاية فلان أو بعده، ومن قال به فقد حكم باشتراكه معهم في الماهيّة في الجملة فقد حكم بأنّه ذو أجزاء، ومن قال به فقد وصفه أن يكون المعجز وسائر نقائص الممكنات، ومن حكم به فقد الحد في ذاته تعالى. ويحتمل أن يكون المعنى: أنّ من جعل لبقائه غاية فقد حكم بأنه ذو أجزاء، ومن قال به فقد وصفه أن يكون المعنى : أنّ من جعل لبقائه غاية فقد جعل لذاته أيضاً غايات وحدوداً جسمانيّة بناءاً على عدم ثبوت مجرّد سوى الله تعالى، وتفرّع التجزؤ وما بعده على ذلك ظاهر. ويمكن أن يقال: الغاية في الثاني بمعنى العلّة الغائيّة كما هو المعروف أو الفاعليّة، من حكم بانتهائه أيضاً بناءاً على أنّ المعلول ينتهي إليها فهي غاية له؛ فعلى الأوّل المعنى أنّه من حكم بانتهائه وعلى الثاني المراد أنّه لو كان وجوده واجباً لما تطرّق إليه الفناء فيكون مستنداً إلى عليها وعلى الثاني المراد أنّه لو كان وجوده واجباً لما تطرّق إليه الفناء فيكون من المعلية بعائة وعلى الثاني المراد أنه لو كان وجوده واجباً لما تطرّق إليه الفناء فيكون مستنداً إلى علّة، وعلى الوجهين فيكون وجوده زائداً على ذاته فاته فيكون مستنداً إلى علّة، وعلى الوجهين فيكون وجوده زائداً على ذاته فاتصف حينته الفناء فيكون مستنداً إلى علّة، وعلى الوجهين فيكون وجوده زائداً على ذاته فاتصف حينية بالمفات الزائدة، وهذا قول بتعدّد والوجهين فيكون وجوده زائداً على ذاته فاتصف حينية بالمفات الزائدة، وهذا قول بتعدّد والواجب وهو إلحاد فيه؛ ومن قال: حتّام؟ فقد غيّاه، ومن غابه فقد حواه، ومن

قوله ظليم الذي لا يتغيّر الله بانغيار المخلوق أي ليس التغيّرات الّتي تكون في مخلوقاته موجبة للتغيّر في ذاته وصفاته الحقيقيّة بل إنّما التغيّر في الإضافات الاعتباريّة كما أنَّ خلقه للمحدودين حدوداً لا يوجب كونه متحدّداً بحدود مثلهم، ويحتمل أن يكون المراد أنّه لا يتغيّر كتغيّر المخلوقين ولا يتحدّد كتحدّد المحدودين وفي «جا» لا يتغيّر الله بتغيّر المخلوق ولا يتحدّد المحدود.

قوله ظليم : أحد لا بتأويل عدد أي بأن يكون معه ثان من جنسه، أو بأن يكون واحداً مشتملاً على أعداد، وقد مرّ تحقيقه مراراً. قوله تشيم : ظاهر لا بتأويل المباشرة أي ليس ظهوره بأن يباشره حاسّة من الحواس، أوليس ظهوره بأن يكون فوق جسم يباشره كما يقال : ظهر على السطح، بل هو ظاهر بآثاره غالب على كلّ شيء بقدرته. قوله تشيم التجلّي : متجلّ التجلّي : الانكشاف والظهور، ويقال : استهلّ الهلال على المجهول والمعلوم أي ظهر وتبيّن أي ظاهر لا يظهور من جهة الرؤية.

قوله علي الله عنهم، أو بأن دخل في بواطنهم حتى عرفها بل لخفاء كنهه عن مكان إلى مكان حتى خفي عنهم، أو بأن دخل في بواطنهم حتى عرفها بل لخفاء كنهه عن عقولهم، وعلمه ببواطنهم وأسرارهم. قوله علي الله بمسافة أي ليس مباينته لبعده بحسب المسافة عنهم بل لغاية كماله ونقصهم باينهم في الذات والصفات. قوله علي : لا بمداناة أي ليس قربه قرباً مكانياً بالدنو من الأشياء بل بالعلم والعلية والتربية والرحمة. قوله عَلَيْكَا: لا بتجسّم أي لطيف لا بكونه جسماً له قوام رقيق أو حجم صغير أو تركيب غريب وصنع عجيب أو لا لون له بل لخلقه الأشياء اللّطيفة وعلمه بها، كما مرّ، أو تجرّده.

قوله ﷺ: فاعلٌ لا باضطرار أي هو فاعل مختار ليس بموجب، وفي النهج: لا باضطراب آلة أي لا بتحريك الآلات والأدوات. قوله: لا بجول فكرة أي ليس في تقديره للأشياء محتاجاً إلى جولان الفكر وحركته، وفي النهج بعد ذلك: غنيّ لا باستفادة. قوله ﷺ: لا بحركة أي حركة ذهنيّة أو بدنيّة.

قوله ﷺ: لا بهمامة أي عزم واهتمام وتردّد. قوله: شاءٍ أي ذو مشيئة لا بهمّة وقصد وعزم حادث؛ والجسّ: المسّ باليد، وموضعه المجسّة. قوله ﷺ: لا تصحبه الأوقات أي دائماً لحدوثها وقدمه، أو ليس بزمانتيّ أصلاً. قوله ﷺ: ولا تضمّنه بحذف إحدى الثانين؛ والسنة: مبدأ النوم. قوله: ولا تحدّه الصفات أي لا تحيط به صفات زائدة، أو لا تحدّه توصيفات الخلق. قوله ﷺ: ولا تفيده الأدوات، أي لا ينتفع ولا يستفيد منها، وفي بعض نسخ «يد»: ولا تقيّده – بالقاف – ليس فعله مقيّداً مقصوراً على الأدوات ليحتاج إليها، وفي خطبة أمير المؤمنين ﷺ: ولا ترفده، من قولهم، من قولهم المعاد، أو لا

قوله : كونه بالرفع أي كان وجوده سابقاً على الأزمنة والأوقات بحسب الزمان الوهميّ أو التقديريّ، وكان علّة لها، أو غلبها فلم يقيّد بها . قوله ﷺ والعدم وجوده بنصب العدم ورفع الوجود أي وجوده لوجوبه سبق وغلب العدم فلا يعتريه عدم أصلاً، وقيل : المراد عدم الممكنات لأنّ عدم العالم قبل وجوده كان مستنداً إلى عدم الداعي إلى إيجاده المستند إلى وجوده فوجوده سبق عدم الممكنات أيضاً، وقيل : أريد به إعدام الممكنات المقارنة لابتداء وجوده الأزليّ كلَّ ابتداء أزليّته وعدم ابتداء لوجوده، وفيه بعد قوله : والابتداء أزله أي سبق وجوده الأزليّ كلَّ ابتداء فليس لوجوده ولا شيء من صفاته ابتداء، أو أنَّ أزليّته سبق بالعليّة وجوده الأزليّ كلَّ ابتداء فليس لوجوده ولا شيء من صفاته ابتداء، أو أنَّ أزليّته سبق بالعلّية

قوله: بتشعيره المشاعر عرف أن لا مشعر له أي بخلقه المشاعر الإدراكيّة وإفاضتها على الخلق عرف أن لا مشعر له إمّا لما مرّ من أنّه تعالى لا يّتصف بخلقه، أو لأنّا بعد إفاضة المشاعر علمنا احتياجنا في الإدراك إليها فحكمنا بتنزّهه تعالى عنها لاستحالة احتياجه تعالى إلى شيء أو لما يحكم العقل به من المباينة بين الخالق والمخلوق في الصفات.

وقال ابن ميثم: لأنّه لو كان له مشاعر لكان وجودها له إمّا من غيره وهو محال أمّا أوّلاً فلأنّه مشعّر المشاعر، وأمّا ثانياً فلأنّه يكون محتاجاً في كماله إلى غيره فهو ناقصٌ بذاته وهذا محال؛ وإمّا منه وهو أيضاً محال لأنّها إن كانت من كمالات ألوهيّته كان موجداً لها من حيث هو فاقد كمالاً فكان ناقصاً بذاته وهذا محال، وإن لم تكن كمالاً كان إثباتها له نقصاً لأنّ الزيادة على الكمال نقصان فكان إيجاده لها مستلزماً لنقصانه وهو محال. واعترض عليه بعض الأفاضل بوجوه : أحدها بالنقض لأنّه لو تمَّ ما ذكره يلزم أن لا يثبت له تعالى على الإطلاق صفة كماليّة كالعلم والقدرة ونحوهما ؛ وثانيها بالحلّ باختيار شق آخر وهو أن يكون ذلك المشعر عين ذاته سبحانه كالعلم والقدرة ، وثالثها بأنّ هذا الكلام على تقدير تمامه استدلال برأسه لم يظهر فيه مدخليّة قوله عليّيَنيّ : بتشعيره المشاعر في نفي المشعر عنه تعالى ، وإنّما استعمله في إثبات مقدمة لم تثبت به وقد ثبتت بغيره .

ثم قال: فالأولى أن يقال: قد تقرّر أنّ الطبيعة الواحدة لا يمكن أن يكون بعض أفرادها علّة لبعض آخر لذاته فإنّه لو فرض كون نار مثلاً علّة لنار فعلّيّة هذه ومعلوليّة تلك إمّا لنفس كونهما ناراً فلا رجحان لإحديهما في العليّة وللأخرى في المعلوليّة بل يلزم أن يكون كلّ نار علّة للأخرى بل علّة لذاتها ومعلولة لذاتها وهو محال، وإن كانت العليّة لانضمام شيء آخر فلم يكن ما فرضناه علّة علّة بل العلّة حينتذ ذلك الشيء فقط لعدم الرجحان في إحديهما للشرطيّة والجزئيّة أيضاً لاتحادهما من جهة المعنى المشترك، وكذلك لو فرض المعلوليّة لأجل ضميمة فقد تبيّن أنّ جاعل الشيء يستحيل أن يكون مشاركاً لمجعوله وبه يعرف أنّ كلّ ولكن يوجد له ما هو أعلا وأشرف منه. أمّا الأول فلتعاليه عن النقص، وكلّ مجعول ناقص ولكن يوجد له ما هو أعلا وأشرف منه. أمّا الأول فلتعاليه عن النقص، وكلّ مجعول ناقص ولكن يوجد له ما هو أعلا وأشرف منه. أمّا الأول فلتعاليه عن النقص، وكلّ مجعول ناقص ولكن يوجد له ما هو أعلا وأشرف منه. أمّا الأول فلتعاليه عن النقص، وكلّ مجعول ناقص ولكن يوجد له ما هو أعلا وأشرف منه. أمّا الأول فلتعاليه عن النقص، وكلّ مجعول ناقص ولكن يوجد له ما هو أعلا وأشرف منه. أمّا الأول فلتعاليه عن النقص، وكلّ مجعول ناقص ولكن يوجد له ما هو أعلا وأشرف منه. أمّا الأول فلتعاليه عن النقص، وكلّ مجعول ناقص ولكن يوجد له ما هو أعلا وأشرف منه. أمّا الأول فلتعاليه عن النقص، وكلّ مجعول ناقص ولكن يوجد له ما هو أعلا وأشرف منه. أمّا يساويه في المرتبة كآحاد نوعه وأفراد جنسه، وأمّا ولكن يوجد له ما هو أعلا وأشرف منه. أمّا الأول فلتعاليه عن النقص، وكلّ مجعول ناقص ولائة معلي كل معلي كرن مال ليس بفاقد له، بل هو منبعه ومعدنه، وما في المجعول رشحه ولناناني فلأنَّ معلي كل كمال ليس بفاقد له، بل هو منبعه ومعدنه، وما في المجعول رشحه وظلّه. انتهى. وقال ابن أبي الحديد: وذلك لأنّ الجسم لا يصحّ منه فعل الأجسام، وهذا هو الدليل الذي يعوّل عليه المتكلمون في أنه تعالى ليس بجسم.

قوله: وبتجهيره الجواهر أي بتحقيق حقائقها وإيجاد ماهيّاتها عرف أنّها ممكنة وكلّ ممكن محتاج إلى مبدأ، فمبدأ المبادئ لا يكون حقيقة من هذه الحقائق. قوله : وبمضادّته بين الأشياء عرف أن لا ضدّله. المراد بالضدّ إمّا المعنى المصطلح أي موجودان متعاقبان على موضوع أو محلّ واحد، أو المعنى العرفيّ الّذي هو المساوي للشيء في القوّة، فعلى الأوّل نقول : لمّا خلق الأضداد في محالّها، ووجدناها محتاجة إليها علمنا عدم كونه ضدّ الشيء نمروم الحاجة إلى المحلّ المنافية لوجوب الوجود، أو لأنّها لمّا رأينا كلاً من الضدّين يمنع وجود الآخر ويدفعه ويفنيه فعلمنا أنّه تعالى منزّه عن ذلك، أو لأنّ التضاد إنّما يكون للتحدّد بحدود معيّنة لا تجامع غيرها كمراتب الألوان والكيفيّات وهو تعالى منزّه عن الحدود، وأيضاً كيف يضادً الخالق مخلوقه والفائض مفيضه؟ وأمّا على الثاني فلأنّ المساوي في القوّة للواجب يجب أن يكون واجباً فيلزم تعدّد الواجب وقد مرّ بطلانه.

قوله ﷺ : وبمقارنته بين الأمور أي بجعل بعضها مقارناً لبعض كالأعراض ومحالَّها والمتمكَّنات وأمكنتها والملزومات ولوازمها عرف أنَّه ليس له قرين مثلها لدلالة كلَّ نوع منها على أنواع النقص والعجز والافتقار؛ وقيل: أي جعلها متحدّدة بتحدّدات متناسبة موجبة للمقارنة عرف أن لا قرين له، وكيف يناسب المتحدّد بتحدّد خاصّ دون المتحدّد بتحدّد آخر من لا تحدّد له فإنّ نسبة اللامتحدّد مطلقاً إلى المتحدّدات كلّها سواء. قوله على النور بالظلمة يدلّ على أنّ الظلمة أمر وجوديّ كما هو المشهور إن كان التضادّ محمولاً على المعنى المصطلح، والجلاية: الوضوح والظهور، والبهم: الخفاء؛ وفي النهج: والوضوح بالبهمة. وفسّرهما الشرّاح بالبياض والسواد ولا يخفى بعده، وقال الفيروزآباديّ : جساً والماء الجامد؛ والصرد بفتح الراء وسكونها: البرد فارسيّ معرَّب والحرور بالفتح: الريح والماء الجامد؛ والصرد بفتح الراء وسكونها: البرد فارسيّ معرَّب والحرور بالفتح: الريح الحرور بالفتح: الروض وبالضمّ فهي مجسوءة من الجساء، وهو الجلد الخشن، والماء الجامد؛ والصرد بفتح الراء وسكونها: البرد فارسيّ معرَّب والحرور بالفتح: الريح الحرور بالفتح: الريح وين أجزاء العناصر وكليّاتها للتركيب، وكما يفرق بين الوح والبدن، وبين أجزاء المرح والبدن، وبين القلوب المتشتنة الأهواء وغير ذلك. قوله: مفرّق بين متدانياتها كما المرحّ البدن، وبين القلوب المتشتنة الأهواء وغير ذلك. قوله: مفرّق بين متدانياتها كما الروح والبدن، وبين القلوب المتشتنة الأهواء وغير ذلك. قوله: مفرّق بين متدانياتها كما الروح والبدن، وبين القلوب المتشتنة الأهواء وغير ذلك. قوله: مفرّق بين متدانياتها كما المرحّ الذل العناصر وكليّاتها للتركيب، وكما يفرّق بين الروح والبدن، وبين أجزاء المركّبات عند انحلالها، والأبدان بعد موتها، وبين القلوب المتناسبة لحكم لا تحصى فدل وكرته والتفريق المذكوران الواقعان على خلاف مقتضى الطبائع على قاسر يقسرها عليهما، ولونهما على غاية الحكمة ونهاية الإحكام على علم القاسر وقدرته وكماله.

قوله عَائِيًهُ: ذلك قوله عَرَيَّة يحتمل أن يكون استشهاداً لكون المضادَّة والمقارنة دليلين على عدم اتّصافه بهما كما فسّر بعض المفسّرين الآية بأنَّ الله تعالى خلق كلِّ جنس من أجناس الموجودات نوعين متقابلين وهما زوجان لأنَّ كلَّ واحد منهما مزدوجٌ بالآخر كالذكر والأنثى، والسواد والبياض، والسماء والأرض، والنور والظلمة واللَّيل والنهار، والحارّ والبارد، والرطب واليابس، والشمس والقمر والثوابت والسيّارات، والسهل والجبل، والبحر والبرّ، والصيف والشتاء، والجنّ والإنس، والعلم والجهل، والشجاعة والجبن، والجود والبخل، والإيمان والكفر، والسعادة والشقاوة، والحلاوة والمرارة، والصحَّة والسقم، والغناء والفقر، والضحك والبكاء، والفرح والحزن، والحياة والموت إلى غير ذلك ممّا لا يحصى، خلقهم كذلك ليتذكّروا أنَّ لهم موجداً ليس هو كذلك. ويحتمل أن يكون استشهاداً لكون التأليف والتفريق دالّين على الصابع لدلالة خلق الزوجين على المفرق والمؤلف لهما لأنه خلق الزوجين من واحد بالنوع فيحتاج إلى مفرّق يجعلهما متفرّقين وجعلهما مزاوجين مؤتلفين ألفة بخصوصهما فيحتاج إلى مؤلِّف يجعلهما مؤتلفين. وقيل: كلِّ موجود دون الله ففيه زوجان اثنان، كالماهيَّة والوجود، والوجوب والإمكان، والمادَّة والصورة، والجنس والفصل؛ وأيضاً كلِّ ما عداه يوصف بالمتضايفين، كالعلَّيَّة والمعلوليَّة والقرب والبعد، والمقارنة والمباينة، والتألُّف والتفرُّق، والمعاداة والموافقة، وغيرها من الأمور الإضافيَّة. وقال بعض المفسِّرين: المراد بالشيء الجنس، وأقلَّ ما يكون تحت الجنس نوعان فمن كلّ جنس نوعان كالجوهر منه المادّي والمجرّد، ومن المادّي الجماد بحار الأنوار /ع٤

والنامي، ومن النامي النبات والمدرك، ومن المدرك الصامت والناطق، وكلّ ذلك يدلّ على أنّه واحدٌ لا كثرة فيه؛ فقوله: ﴿ لَعَلَكُمْ نَذَكَرُونَكُم أي تعرفون من اتّصاف كلّ مخلوق بصفة التركيب والزوجيّة والتضايف أنَّ خالقها واحدٌ أحد لا يوصف بصفاتها .

قوله : ليعلم أن لا قبل له ولا بعديدل على عدم كونه تعالى زمانيًّا ؛ ويحتمل أن يكون المعنى : عرّفهم معنى القبليّة والبعديّة ليحكموا أن ليس شيء قبله ولا بعده ؛ ويعلم الفقرات التالية بما قدّمنا في الكلمات السابقة . والغرائز : الطبائع ، ومغرُّزها موجد غرائزها ومفيضها عليها ، ويمكن حملها وأمثالها على الجعل البسيط إن كان واقعاً ؛ والمفاوت على صيغة اسم الفاعل : من جعل بينها التفاوت . وتوقيتها : تخصيص حدوث كلّ منها بوقت وبقائها إلى وقت .

قوله عليم الأعم ليعلم أن بعض أي بالحجب الجسمانية أو الأعمّ ليعلم أنّ ذلك نقص وعجز وهو منزّه عن ذلك بل ليس لهم حجابٌ عن الربّ إلاّ أنفسهم لإمكانهم ونقصهم . قوله : له معنى الربوبيّة أي القدرة على التربية إذ هي الكمال . قوله : إذ لا مألوه أي من له الإله أي كان مستحقاً للمعبوديّة إذ لا عابد؛ وإنّما قال : وتأويل السمع لأنّه ليس فيه تعالى حقيقة بل مؤوّل بعلمه بالمسموعات . قوله عليميّين : ليس مذ خلق استحقّ معنى الخالق إذ الخالقيّة التي هي كماله هي القدرة على خلق كلّ ما علم أنّه أصلح ، ونفس الخلق من آثار تلك الصفة الكماليّة ، ولا يتوقّف كماله عليه . والبرّائيّة بالتشديد : الخلاّقيّة .

قوله عظيمة : كيف ولا تغيبه مذأي كيف لا يكون مستحقًّا لهذه الأسماء في الأزل والحال أنَّه لا يصير «مذ» الَّذي هو لأوَّل الزمان سبباً لأن يغيب عنه شيء فإنَّ الممكن إذا كان قبل ذلك المبدأ أو بعده يغيب هذا عنه، والله تعالى جميع الأشياء مع أزمنتها حاضرة في علمه في الأزل؛ أو أنَّه ليس لوجوده زمان حتَّى يغيب عن غيره فيقال: مذكان موجوداً كان كذا؛ ولمَّا لم يكن زمانيًّا لا تدانيه كلمة «قد» الّتي هي لتقريب الماضي إلى الحال، أوليس في علمه شدّة وضعف حتّى تقربه كلمة «قد» الّتي للّتحقّيق إلى العلم بحصول شيء؛ لا تحجبه كلمة «لعلّ» الَّتي هي لترجّي أمر في المستقبل أي لا يخفي عليه الأمور المستقبلة ، أو ليس له شكّ في أمر حتَّى يمكن أن يقول : «لعلَّ» وليس له وقت أوَّل حتَّى يقال له : متى وجد؟ أو متى علم؟ أو متى قدر؟ وهكذا، أو مطلق الوقت كما مرّ مراراً؛ ولا يشتمله حين وزمان، وعلى الاحتمال الثاني تأكيد فيؤيّد الأوَّل. ولا تقارنه «مع» بأن يقال: كان شيءٌ معه أزلاً، أو مطلق المعيّة بناءاً على نفي الزمان، أو الأعمّ من المعيّة الزمانيّة أيضاً فمن كان كذلك فليس تخلّف الخلق عنه عجزاً له ونقصاً في كماله بل هو عين كماله حيث راعي المصلحة في ذلك؛ ويمكن أن تطبق بعض الفِقرات على ما قيل : إنَّه لخروجه عن الزمان كان جميع الزمانيَّات حاضرة عنده في الأزل كلٌّ في وقته، وبذلك وجّهوا نفي التخلُّف مع الحدوث، لكن في هذا القول إشكالات ليس المقام موضع ذكرها، وليس في جا وج «كيف» وفيهما: لا تغيبه مذ؛ فلا يحتاج إلى تكلُّف. قوله ﷺ : إنّما تحدّ الأدوات أنفسها الأدوات والآلات: الجوارح البدنيّة والقوى الجسمانيّة أي هذه الأعضاء والقوى إنّما تحدّ وتشير إلى جسمانيّ مثلها فالمراد بقوله: أنفسها أنواعها وأجناسها؛ وقيل: يعني ذوي الأدوات والآلات.

**أقول:** لا يبعد أن يكون المراد بالأدوات هذه الحروف والكلمات الّتي نفاها عنه تعالى سابقاً فيكون كالتعليل لما سبق، وفي الأشياء الممكنة توجد فعال تلك الآلات والأدوات وآثارها لا فيه تعالى.

قوله على الذي المعتها في النهج : منعتها منذ القدمة، وحمتها قد الأزليّة، وجنّبتها لولا التكملة، بها تجلّى صانعها للعقول، وبها امتنع عن نظر العيون. وقد روي القدمة والأزليّة والتكملة بالنصب، وقيل : كذا كانت في نسخة الرضيّ تظني بخطّه فتكون مفعولات ثانية، والمفعولات الأول الضمائر المتصلة بالأفعال، وتكون "منذ وقد ولولا» في موضع الرفع بالفاعليّة، والمعنى حينتذ : أنّ إطلاق لفظ "منذ وقد ولولا» على الآلات تمنعها عن كونها أزليّة قديمة كاملة فلا تكون الآلات محدّة له سبحانه، مشيرة إليه جلّ شأنه إذ هي لحدوثها ونقصها بعيدة المناسبة عن الكامل المطلق القديم في ذاته : أمّا الأولى فلأنّها لابتداء الزمان، ونقصها بعيدة المناسبة عن الكامل المطلق القديم في ذاته : أمّا الأولى فلأنّها لابتداء الزمان، فقولك : قد وجدت الآلة تنافي قدمها ؛ وأمّا الثانية فلأنّها لتقريب الماضي من الحال فقولك : قد وجدت هذه الآلة تحكم بقربها من الحال وعدم أزليّتها، وقوله : حمتها أي منعتها، وأما لولا فلأنّ قولك إلى المستحسنة منها والمتوقّد من الأذهان : ما أحسنها لولا أنّ فيها كذا فيدلُّ على نقص فيها فيجنّبها عن الكمال المطلق ويروى أيضاً برفع القدمة والأزليّة منعتها، وأما لولا فلأنّ قولك إلى المستحسنة منها والمتوقّد من الأذهان : ما أحسنها لولا أنّ فيها كذا فيدلُّ على نقص فيها فيجنّبها عن الكمال المطلق ويروى أيضاً برفع القدمة والأزليّة منعتها، وأما لولا فلأنّ قولك إلى المستحسنة منها والمتوقّد من الأذهان : ما أحسنها لولا أنّ فيها كذا فيدلُّ على نقص فيها فيجنّبها عن الكمال المطلق ويروى أيضاً بوفع القدمة والأزليّة مانتهماة على الفاعليّة فتكون الضمائر المتصلة مفعولات أول، وقد ومنذ ولولا مفعولات فيها كذا فيدلُّ على أنقدم الباري سبحانه وأزليّته وكماله المطلق منعت الآلات والأدوات عن إطلاق لفظ قد ومنذ ولولا عليه سبحانه لأنه تعالى قديمً كامل، وقد لا يطلقان إلاً والأدوات عن إطلاق لفظ قد ومنذ ولولا عليه سبحانه لأنه تعالى قديمً كامل، وقد ومنذ لا يطلقان إلاً

**أقول:** ويحتمل أن يكون المراد القدمة التقديريّة أي لو كانت قديمة لمنعت عن إطلاق مذ عليها، وكذا في نظيريها .

قوله علي الله عليه المعارية المساعرة وخلقه إيّاها وتصويره لها تجلّى لعقولنا بالوجود والعلم والقدرة. قوله علي الله عنه المتنع أي بمشاعرنا استنبطنا استحالة كونه تعالى مرئيّاً بالعيون لأنّا بالمشاعر والحواسّ كملت عقولنا، وبعقولنا استخرجنا الدلالة على أنّه لا تصحّ رؤيته، أو بإيجاد المشاعر مدركة بحاسّة البصر ظهر امتناعه عن نظر العيون لأنّ المشاعر إنّما تدرك بالبصر لأنّها ذات وضع ولون وغيره من شرائط الرؤية فيها علمنا أنّه يمتنع أن يكون محلّاً لنظر العيون، أو لمّا رأينا المشاعر إنّما تدرك ما كان ذا وضع بالنسبة إليها علمنا أنّه لا يدرك بها لاستحالة الوضع فيه. ثم اعلم أنّه على ما في تلك النسخ الفقرتان الأوليان مشتركتان إلاّ أنّه يحتمل إرجاع الضميرين البارزين في منعتها وحمتها إلى الأشياء لا سيّما إذا حملنا الأدوات والآلات على الحروف، وأمّا الثالثة فالمعنى أنّه لولا أنّ الكلمة أي الّلغات والأصوات أو الآراء والعزائم أو المخلوقات فإنّها كلم الربّ لدلالتها على وجوده وسائر كمالاته، افترقت واختلفت فدلّت على مفرّق فرّقها، وتباينت فأعربت وأظهرت عن مباينها أي من جعلها متباينة أو عن صانع هو مباين لها في الصفات، لما تجلّى وظهر صانعها للعقول كما قال تعالى : فرّمن مَايَنيد هُنْ أسَمَنَوَتِ وَأَلأَرْضِ وَأَخْبِلَنَكُ أَلَسِنَبِكُمْ وَأَلُوَنِكُمْ في وبها أي بالعقول احتلف على الرقية لأنّ الحاكم بامتناع رؤيته هو العقل، وإلى العقل تتحاكم الأوهام عند اختلافها.

قوله عليميني: وفيها أثبت غيره أي كلّ ما يثبت ويرتسم في العقل فهو غيره تعالى، ويحتمل أن يكون غيره مصدراً بمعنى المغايرة أي بها يثبت مغايرته الممكنات، ويمكن إرجاع الضمير إلى الأوهام أي القول بالشريك له تعالى فعل الوهم لا العقل لكن فيه تفكيك، ومن العقول يستنبط الدليل على الأشياء، وبالعقول عرَّف الله العقول أو ذويها الإقرار به تعالى؛ ويمكن إرجاع الضميرين أيضاً إلى الأوهام أي الأوهام معينة للعقل وآلات في استنباط الدليل، وبالأوهام عرَّف الله العقول الإقرار بأنّه ليس من جنسها ومن جنس مدركاتها؛ وبما ذكرنا يظهر جواز إرجاع الضميرين في النهج إلى العقول، كما أنّه يجوز إرجاع جميع الضمائر هنا إلى الألات والأدوات، ولكنّهما بعيدان، والأخير أبعد.

قوله : ولا ديانة الديانة مصدر دان يدين، وفي المصادر الديانة : «ديندارگشتن» أي لا تدين بدين الله ؛ أو من دان بمعنى أطاع وعبد أي لا عبادة إلاّ بعد معرفة الله . والإخلاص هو جعل المعرفة خالصة عمّا لا يناسب ذاته المقدّسة من الجسميّة والعرضيّة والصفات الزائدة والعوارض الحادثة، وحمله على الإخلاص في العبادة لا يستقيم إلاّ بتكلّف، ولا يتحقّق الإخلاص مع تشبيهه تعالى بخلقه في الذات والصفات، وفي بعض النسخ كما في «ج» ولا نفي مع إثبات الصفات للتشبيه . وقوله : للتشبيه متعلّق بالنفي أي لم ينف التشبيه من أثبت له الصفات الزائدة.

وفي أكثر النسخ «للتنبيه» ولعلّ المراد به الإشارة إلى ما مرّ من أنّه يجب إخراجه تعالى عن حدّ النفي وحدّ التشبيه أي إذا نفينا عنه التشبيه لا يلزم النفي المطلق مع أنّا نثبت الصفات لتنبيه الخلق على اتّصافه بها على وجه لا يستلزم النقص كما تقول : عالم لا كعلم العلماء، قادر لا كقدرة القادرين . وإنما قال : للتنبيه إشارة إلى أنّه لا يمكن تعقّل كنه صفاته تعالى ؛ ثمّ بيّن عليم؟ لألك بقوله : فكلّ ما في الخلق الخ .

ثمَّ استدلَّ اللَّيْظَيْرُبعدم جريان الحركة والسكون عليه بوجوه:

الأول: أنَّه تعالى أجراهما على خلقه وأحدثهما فيهم فكيف يجريان فيه، بناءاً على ما مرّ

مراراً من أنّه تعالى لا يتصف بخلقه ولا يستكمل به؟ واستدلّ عليه بعضهم بأنّ المؤثّر واجب التقدّم بالوجود على الأثر فذلك الأثر إمّا أن يكون معتبراً في صفات الكمال فيلزم أن يكون تعالى باعتبار ما هو موجد له ومؤثّر فيه ناقصاً بذاته، مستكملاً بذلك الأثر، والنقص عليه محال؛ وإن لم يكن معتبراً في صفات كماله فله الكمال المطلق بدون ذلك الأثر فكان إثباته له نقصاً في حقّه لأنّ الزيادة على الكمال المطلق نقصان، وهو عليه تعالى محال، أو لأنّه لو جريا عليه لم ينفكَّ أحدهما عنه فيدلّ على حدوثه كما استدلّ المتكلّمون على حدوث الأجسام بذلك، والأوّل أظهر لفظاً. ومعنّى.

الثاني: أنّه يلزم أن تكون ذاته متفاوتة متغيّرة بأن يكون تارة متحرّكاً، وأخرى ساكناً، والواجب لا يكون محلّاً للحوادث والتغيّرات، لرجوع التغيّر فيها إلى الذات.

الثالث: أنّه يلزم ان يكون ذاته وكنهه متجزّئاً إمّا لأنَّ الحركة من لوازم الجسم، أو لأنَّ الحركة بأنواعها إنّما تكون في شيء يكون فيه ما بالقوّة وما بالفعل، أو لأنّه يستلزم شركته مع الممكنات فيلزم تركّبه ممّا به الاشتراك وما به الامتياز. وأمّا قولهﷺ : ولامتنع إلى قوله: غير المبروء كالتعليل لما سبق.

قوله علي الله عنه الله وراء أي لو قيل: إنّ له وراءاً وخلفاً فيكون له أمام أيضاً فيكون الله منقسماً إلى شيئين ولو وهماً فيلزم التجزّؤ كما مرّ، ثمَّ بيّن علي الله لا يجوز أن يكون الله مستكمَلاً بغيره، أو يحدث فيه كمالٌ لم يكن فيه، وإلاّ لكان في ذاته ناقصاً، والنقص منفيّ عنه تعالى بإجماع جميع العقلاء؛ وأيضاً يستلزم الاحتياج إلى الغير في الكمال المنافي لوجوب الوجود كما مرّ، ثمَّ أشار علي إلى أنَّ الأزليّ لا يكون إلا من كان واجباً بالذات ممتنعاً عن الحدوث، وإلاّ كان ممكناً محتاجاً إلى صانع فلا يكون أزليّاً إذ كلّ مصنوع حادث، ويحتمل أن يكون المراد بامتناع الحدوث امتناع أن يحدث فيه الحوادث وكونه محلًا

قوله علي المستنقة الأشياء أي جميعها من لا يمتنع من كونه منشئاً إذ هو نفسه ومن أنشأه لا يكونان من منشآته، فكيف يكون منشئاً للجميع؟ أو أنَّ منشئ كل شيء ومبدعه لا يكون إلا واجباً كما مرّ في باب «أنه تعالى خالق كل شيء»؛ ويحتمل أن يكون المراد عدم الامتناع من إنشاء شيء فيه إذ لا يجوز أن يكون منشئ تلك الصفة نفسه ولا غيره. ثمَّ استدلّ على جميع ما تقدّم بأنَّه لو كان فيه تلك الحوادث والتغيّرات وإمكان الحدوث لقامت فيه علامة المصنوع، ولكان دليلاً على وجود صانع آخر غيره كسائر الممكنات، لاشتراكه معهم في صفات الإمكان، وما يوجب الاحتياج إلى العلّة لا مدلولاً عليه بأنّه صانع.

قولهﷺ : ليس في محال القول حجّة أي ليس في هذا القول المحال أي إثبات الحوادث والصفات الزائدة له حجّة، ولا في السؤال عن هذا القول لظهور خطئه جواب، وليس في إثبات معنى هذا القول له تعالى تعظيم بل هو نقص له كما عرفت، وليس في إبانته تعالى عن الخلق في الاتصاف بتلك الصفات حيث نفيت عنه تعالى وأثبتت فيهم ضيم أي ظلم على الله تعالى، أو على المخلوقين إلاّ بأنَّ الأزليّ يمتنع من الاثنينيّة، وإثبات الصفات الزائدة يوجب الاثنينيّة في الأزليّ، وبأنَّ ما لا بدء له – على المصدر – أو بديء له – على فعيل بمعنى مفعل – يمتنع من أن يبدأ ويكون له مبدأ، وما نسبوا إليه تعالى ممّا مرّ مستلزم لكونه تعالى ذا مبدأ وعلّة فالمعنى : أنّه لا يتوهّم ظلم إلاّ بهذا الوجه، وهذا ليس بظلم، كما في قول الشاعر :

ولا عيب فيهم غير أنَّ سيوفهم بهمنّ فلول من قراع الكتائب والعادلون بالله هم الَّذين يجعلون غيره تعالى معادلاً ومتشابهاً له.

**أقول:** قد روي في في<sup>(١)</sup> والنهج مثل هذه الخطبة مع زيادات عن أمير المؤمنين ﷺ وقد أوردتها في أبواب خطبه ﷺ .

٥- فهج، ج، عن أمير المؤمنين عليهم: الحمد لله الذي لا يبلغ مدحته القائلون، ولا يحصي نعمه العادون، ولا يؤدي حقم المجتهدون، الذي لا يدركه بعد الهمم، ولا يناله غوص الفطن، الذي ليس لصفته حد محدود، ولا نعت موجود، ولا وقت معدود، ولا أجل ممدود، فطر الخلائق بقدرته، ونشر الرياح برحمته، ووتد بالصخور ميدان أرضه، أول الدين معدود، فطر الخلائق بقدرته، ونشر الرياح برحمته، ووتد بالصخور ميدان أرضه، أول الدين معرفته، وكمال معرفته التصديق به، وكمال التصديق به توحيده، وكمال توحيده الدين معرفته، وكمال معرفته التصديق به، وكمال التصديق به توحيده، وكمال الوياح برحمته، موتد بالصخور ميدان أرضه، أول الإخلاص له، وكمال الإخلاص له نفي الصفات عنه لشهادة كلّ صفة أنّها غير الموصوف، وشهادة كلّ موصوف أنّه غير الصفة؛ فمن وصف الله سبحانه فقد حدة، ومن حدة فقد عدّة، ومن ثنّاه فقد جزّاه، ومن جزّاه فقد جهله<sup>(۲)</sup>، ومن أشار إليه فقد حدة، ومن حدة مقد عدة، موجود لا ومن قال: فيم فقد جزّاه، ومن جزّاه فقد جهله<sup>(۲)</sup>، ومن أشار إليه فقد حدة، ومن حدة مقد عدة، موجود لا ومن قال: فيم فقد ضمّنه، ومن قال: علام؟ فقد أنها بير الحركات ومن قال: فيم فقد حدة، ومن أشار إليه فقد حدة، ومن حدة مقد عدة، ومن قال: فيم فقد حدّاه، ومن قال: علام؟ فقد أنه من وصف الله سبحانه فقد ومن من موجود لا ومن قال: فيم فقد ضمّنه، ومن قال: علام؟ فقد أنه لا بمزايلة، فاعل لا بمعنى الحركات ومن قال: فيم فقد ضمّنه، ومن قال: علام؟ مته، كائن لا عن حدث، موجود لا عن عدم، مع كل شيء لا بمقارنة، وغير كل شيء لا بمزايلة، فاعل لا بمعنى الحركات ومن قال: فيم فقد ضمّنه، ومن قال: علام؟ فقد أنها، ولا تجربة استفادها، ولا حركة أحدثه، ومن قال: ومن قال: فقد، متوحد إذ لا سكن يستأنس به ولا يستوحش لفقده، والآلة، الحركات ومن قال: فيم فقد ضمنه، من حلقه، متوحد إذ لا مكن يستأنس، ما على من حلقه، موجود لا عن حدم، مو ولا مي معن عدم، موجود لا عن عدم، مع كل شيء لا بمقارنة، وغير كل شيء لا بمزايلة، فاعل لا بمعنى الحركات مومن قال فقده، عن عدم، مع كل شيء لا بمقارنة، والحركة، وأرلالة، ولا حركة أحدثه، مومن قال الحركة، موالالة، ولا حركة أحدثه، مومن قال فقده، معمام نفس اضرور إليه من خلقه، متوحد إذ لا سكن يستأنس أمرما، ولا حركة أحدثها، وغرز أنشأ الخلق إنشاءاً وابتداءاً بلا روية أجاله، ولا تجربة، موال أحدثها، وغرر أنشأ الخلق إنشاء أولاما،

**بيان:** الفقرة الأولى إقرار بالعجز عن الحمد باللسان كما أنَّ الثانية اعتراف بالقصور عن

- ف: أي تحف العقول لابن شعبة الحراني.
- (٢) وفي النهج بعد قوله: ومن جزّاه فقد جهله، ومن جهله فقد أشار إليه [النمازي].
  - (۳) نهج البلاغة، ص ٣٤ خطبة رقم ١ والاحتجاج، ص ١٩٨.

الشكر بالجنان، والثالثة عن العمل بالاركان. والهمّة: القصد والإرادة، وبُعدها: علوّها وتعلّقها بالأمور العالية أي لا تدركه الهمم العالية المتعرّضة لصعاب الأمور الطائرة إلى إدراك عوالي الأمور. والفطن بكسر الفاء وفتح الطاء جمع فطنة بالكسر: الحذق وجودة استعداد الذهن لتصوّر ما يرد عليه، أي لا يصل إلى كنه حقيقته الفطن الغائصة في بحار الافكار.

قوله على الذي ليس لصفته أي لا يدخل في صفاته الحقيقيّة حدّ محدود من الحدود والنهايات الجسمانيّة؛ ويحتمل أن يكون الصفة بمعنى التوصيف أي لا يمكن توصيفه بحدّ، ووصف الحدّ بالمحدود إمّا لأنّ كلّ حدّ من الحدود الجسمانيّة فله حدّ أيضاً كالسطح ينتهي إلى الخطو مثلاً ؛ أو على المبالغة كقولهم : شعر شاعر ، ويمكن أن يقرأ على الإضافة وإن كان خلاف ما هو المضبوط ؛ ويمكن أن يكون المعنى : أنّه ليس لتوصيفه تعالى بصفات كماله حدّ ينتهى إليه بل محامده أكثر من أن تحصى ، ولا يوصف أيضاً بنعت موجود أي بالصفات الزائدة رداً على الأشعري ، وإنّما قيد بقوله : موجود إذ لا ضير في توصيفه بالصفات الزائدة رداً على الأشعري ، وإنّما قيد بقوله : موجود إذ لا ضير في توصيفه بالصفات الموجود من الوجدان أي نعت يحيط به العقل ، واحتمال الإضافة فيها وفي قرينتيها باق مع بعده، ولا يمكن وصفه أيضاً بالوقت والأجل ، والفرق بينهما باعتبار الابتداء والانتهاء أي ليس له وقت معدود من جهة الأزل، ولا أجل مؤجل ممدود من جهة الأبد ، وقال ابن أبي الحديد : يعني بصفته ههنا كنهه وحقيقته ، يقول : ليس لكنهه حد في المخلوقين ؛ أو يكون يس له وقت معدود من جهة الأزل، ولا أجل مؤجل ممدود من جهة الأبد ، وقال ابن أبي على الأسياء المحدودة لأنه ليس بمركّب وكلّ محدود مرينهما باعتبار الابتداء والانتهاء أي المديد : يعني بصفته ههنا كنهه وحقيقته ، يقول : ليس لكنه حد في يعرف المزل الما أبي على الأشياء المحدودة لأنه ليس بمركّب وكلّ محدود مركّب<sup>(1)</sup>

ثمَّ قال : ولا نعت موجود أي لا يدرك بالرسم كما يدرك الأشياء برسومها وهو أن يعرف بلازم من لوازمها وصفة من صفاتها . ثمَّ قال : ولا وقت معدود ولا أجل ممدود وفيه إشارة إلى الردّ على من قال : إنَّا نعلم كنه الباري تعالى لا في هذه الدنيا بل في الآخرة . وقال ابن ميثم : المراد أنَّه ليس لمطلق ما يعتبره عقولنا له من الصفات السلبيّة والإضافيّة نهاية معقولة تقف عندها فيكون حدًّا له ، وليس لمطلق ما يوصف به أيضاً وصف موجود يجمعه فيكون نعتاً له ومنحصراً فيه . ثمّ قال : ليس لصفته حدّ أي ليس لها غاية بالنسبة إلى متعلّقاتها كالعلم بالنسبة إلى المعلومات ، والقدرة إلى المقدورات انتهى . ولا يخفى بعد تلك الوجوه .

والفطر : الابتداع؛ والخلائق جمع خليقة بمعنى المخلوق أو الطبيعة، والأوّل أظهر، ونشر الرياح أي بسطها برحمته أي بسبب المطر أو الأعمّ، ويؤيّد الأوّل قوله تعالى : ﴿وَهُوَ ٱلَّذِِّ يُرْسِلُ ٱلرِّيَحَ بُشَرًا بَيْنَ يَدَى رَحْمَتِهِ ﴾<sup>(٢)</sup>. وتد بالصخور يقال : وتّد أي ضرب الوتد في

- (١) شرح نهج البلاغة، لابن أبي الحديد، ج ١ ص ٦٠.
  - (٢) سورة الأعراف، الآية: ٥٧.

حائط أو غيره، والصخور : الحجارة العظام. والميدان بالتحريك : الحركة بتمايل هو الاسم من ماد يميد ميداً، وهو من إضافة الصفة إلى موصوفها، والتقدير : وتّد بالصخور أرضه المائدة، وإنّما أسند إلى الصفة لأنّها العلّة في إيجاد الجبال كما قال تعالى : ﴿ وَأَلْفَىٰ فِي ٱلْأَضِ رَوَمِوَ أَنْ نَيِيدَ بِحُكُمُ <sup>(۱)</sup> وقال : ﴿ وَٱلجْبَالَ أَوْتَادُكُمَ .

ثمَّ اعلم أنَّهم اختلفوا في أنَّه لم صارت الجبال سبباً لسكون الأرض على أقوال:

الأول: أنّ السفينة إذا ألقيت على وجه الماء فإنّها تميل فإذا وضعت فيها أجرام ثقيلة استقرّت، ولعلّ غرضهم أنّ الأرض إذا لم توتّد بالجبال لأمكن أن تتحرّك بتموُّج الهواء ونحوه حركة قسريّة.

الثاني : ما ذكره الفخر الرازيّ حيث قال : قد ثبت أن الأرض كرة، وأنّ هذه الجبال بمنزلة خشونات وتضريسات على وجه الكرة فلو فرضنا أنّ الأرض كانت كرة حقيقة لتحرَّكت بالاستدارة بأدنى سبب لأن الجرم البسيط المستدير يجب كونه متحرّكاً على نفسه بأدنى سبب وإن لم تجب حركته بنفسه عقلاً؛ أما إذا حصل على سطحها هذه الجبال فكلّ واحد إنّما يتوجّه بطبعه إلى المركز فيكون بمنزلة الأوتاد، ولا يخفى ما فيه من التشويش والفساد.

الثالث: ما يخطر بالبال وهو أن يكون مدخليّة الجبال لعدم اضطراب الأرض بسبب اشتباكها واتّصال بعضها ببعض في أعماق الأرض بحيث تمنعها عن تفتُّت أجزائها وتفرّقها فهي بمنزلة الأوتاد المغروزة المثبتة في الأبواب المركّبة من قطع الخشب الكثيرة بحيث تصير سبباً لالتصاق بعضها ببعض وعدم تفرّقها، وهذا معلوم ظاهرٌ لمن حفر الآبار في الأرض فإنّها تنتهي عند المبالغة في حفرها إلى الأحجار الصلبة.

الرابع: ما أوَّل بعضهم الآية به، وهو أنَّ المراد بالأوتاد الأنبياء والعلماء، وبالأرض الدنيا فإنّهم سبب استقرار الدنيا، ولا يخفى أنَّه لو استقام هذا الوجه في الآية لا يجري في كلامهﷺ إلاّ بتكلّف لا يرتضيه عاقل.

الخامس: أن يقال المراد بالأرض قطعاتها وبقاعها لا مجموع كرة الأرض، ويكون الجبال أوتاداً لها أنّها حافظة لها عن الميدان والاضطراب بالزلزلة ونحوها، إمّا لحركة البخارات المحتقنة في داخلها بإذن الله تعالى، أو لغير ذلك من الأسباب، الّتي يعلمها مبدعها ومنشئها؛ ويؤيده ما سيأتي من خبر ذي القرنين، وسيأتي تمام القول في ذلك في كتاب السماء والعالم.

قوله المعرفة على الإذعان عوله المعرفة على الإذعان بنهما إمّا بحمل المعرفة على الإذعان بثوت صانع في الجملة، والتصديق على الإذعان بكونه واجب الوجود، أو مع سائر

(١) سورة النحل، الآية: ١٥.

الصفات الكمالية، أو بحمل الأوّل على المعوفة الفطرية، والثاني على الإذعان الحاصل بالدليل؛ أو الأوّل على المعرفة الناقصة والثاني على التامّة التي وصلت حدَّ اليقين؛ وإنّما قال علي الله فلم يصدّق به بل بممكن غيره. فمن وصف الله أي بالصفات الزائدة، فقد قرنه أي جعل له شيئاً يقارنه دانماً. ومن حكم بذلك فقد ثنّاه أي حكم باثنينية الواجب إذ القديم لا يكون ممكناً، ومن حكم بذلك فقد حكم بأنه ذو أجزاء لتركّبه ممّا به الاشتراك وما به الامتياز؛ أو لأنّ التوصيف بالأوصاف الزائدة الموجودة المتغايرة لا يكون إلاّ بسبب الأجزاء المتغايرة المختلفة، أو لأنّ إله العالم ومبدعه إمّا أن يكون ذاته تعالى فقط مع قطع وكذا الثاني لأنّ واجب الوجود إذا يصير عبارة عن كثرة مجتمعة من أمور موجودة فكان مركباً فكان ممكناً.

قوله علي يتي ومن أشار إليه أي بالإشارة الحسّيّة فقد حدّه بالحدود الجسمانيّة أو بالإشارة العقليّة فقد حدّه بالحدود العقلانيّة، ومن حدّه فقد عدّه أي جعله ذا عدد وأجزاء، وقيل عدّه من الممكنات ولا يخفى بعده.

قوله ﷺ: ولا يستوحش كأنَّ كلمة «لا» تأكيد للنفي السابق أي ولا سكن يستوحش لفقده، أو زائدة كما في قوله تعالى: ﴿انَ مَا مَنَعَكَ أَلَّا نَسْجُدَ ﴾<sup>(١)</sup> ويحتمل كون الجملة حاليّة.

قوله: ﷺ وألزمها أشباحها الضمير المنصوب في قوله: ألزمها إمّا راجعٌ إلى الغرائز أو إلى الأشياء، فعلى الأوّل المراد بالأشباح الأشخاص أي جعل الغرائز والطبائع لازمة لها، وعلى الثاني فالمراد بها إمّا الأشخاص أي ألزم الأشياء بعد كونها كلّيّة أشخاصها؛ أو الأرواح إذ يطلق على عالمها في الأخبار عالم الأشباح؛ وفي بعض النسخ: أسناخها أي أصولها. قوله ﷺ: بقرائنها أي بما يقترن بها. والأحناء جمع حنو وهو الجانب والناحية.

٦ - جود في خطبة أخرى له ظليتك إذ أوّل عبادة الله معرفته، وأصل معرفته توحيده، ونظام توحيده نفي الصفات عنه، جلّ أن تحلّه الصفات لشهادة العقول أنّ كلّ من حلّته الصفات مصنوع، وشهادة العقول أنّ كلّ من حلّته الصفات مصنوع، وشهادة العقول أنّه جلّ جلاله صانع ليس بمصنوع، بصنع الله يستدلّ عليه، وبالعقول يعقد معرفته، وبالفكر تثبت حجّته، جعل الخلق دليلاً عليه فكشف به عن ربوبيّته، وبالعقول يعقد معرفته، وبالفكر تثبت حجّته، جعل الخلق دليلاً عليه فكشف الله معرفته توحيدة ألما معرفته توحيدة العقول أنّ كلّ من حلّته الصفات مصنوع، وشهادة العقول أنّه جلّ جلاله صانع ليس بمصنوع، بصنع الله يستدلّ عليه، وبالعقول يعقد معرفته، وبالفكر تثبت حجّته، جعل الخلق دليلاً عليه فكشف به عن ربوبيّته، هو الواحد الفرد في أزليّته، لا شريك له في إلهيّته، ولا ندًّ له في ربوبيّته بمضادّته بين الأشياء مع الواحد الفرد في أزليّته، لا شريك له في الهيّته، ولا ندًّ له في ربوبيّته بمضادة عليه أن لا ضياء أن لا ضد له، وبمقارنته بين الأمور المقترنة علم أن لا ضري له، وبمقارنته بين الأمور المقترنة علم أن لا قرين له.

**شاء أ**بو الحسن الهذليّ، عن الزهريّ وعيسى بن زيد، عن صالح بن كيسان، أنَّ أمير

سورة الأعراف، الآية: ١٢.
 الاحتجاج، ص ٢٠٠.

المؤمنين عليمية قال في الحتّ على معرفة الله سبحانه والتوحيد له : أوّل عبادة الله معرفته إلى آخر الخبر<sup>(1)</sup>.

٧ - جود وقال ظليم في خطبة أخرى: دليله آياته، ووجوده إثباته، ومعرفته توحيده، وتوحيده، ومعرفته توحيده، وتوحيده تمييزه من خلقه، وحكم التمييز بينونة صفة لا بينونة عزلة، إنه ربّ خالق، غير مربوب مخلوق، ما تصوّر فهو بخلافه. ثمّ قال بعد ذلك: ليس بإله من عرف بنفسه، هو الدالُ بالدليل عليه، والمؤدي بالمعرفة إليه<sup>(٢)</sup>.

**إيضاح:** قوله يُليَّنَهُمُ : ووجوده إثباته لعلَّ الوجود مصدر بمعنى الوجدان، يقال : وجده وجوداً ووجداناً أي أدركه أي ليس يمكن من وجدان كنه ذاته إلاّ إثباته، ويحتمل أن يكون الحمل على المبالغة أي وجوده ظاهرٌ مستلزم للإثبات.

قوله علي الصفات، لا باعتزاله عنهم في الصفات، لا باعتزاله عنهم في الصفات، لا باعتزاله عنهم في المكان. والمؤدّي على اسم الفاعل ويحتمل اسم المفعول.

٨ - ج: وقال عليتها في خطبة أخرى: لا يشمل بحد، ولا يحسب بعد، وإنما تحد الأدوات أنفسها، وتشير الآلات إلى نظائرها، منعتها منذ القدمة، وحمتها قد الأزليَّة، وجنَّبتها لولا التكملة، بها تجلَّى صانعها للعقول، وبها امتنع من نظر العيون، لا تجري عليه الحركة والسكون، وكيف يجري عليه ما هو أجراه؟ ويعود فيه ما هو أبداه؟ ويحدث فيه ما هو أحدثه؟ إذاً لتفاوتت ذاته، ولتجزًّا كنهه، ولامتنع من الأزل معناه، ولكان له وراء إذا وجد له أمام، ولالتمس التمام إذا لزمه النقصان<sup>(٣)</sup>، وإَذَا لقامت آية الممنوع فيه، ولتحوّل دليلاً بعد أن كان مدلولاً عليه، وخرج بسلطان الامتناع من أن يؤثَّر فيه ما في غيره، الَّذي لا يحول ولا يزول، ولا يجوز عليه الأفول، لم يلد فيكون مولوداً، ولم يولد فيصير محدوداً، جلَّ عن اتِّخاذ الأبناء، وطهر عن ملامسة النساء، لا تناله الأوهام فتقدَّره، ولا تتوهَّمه الفطن فتصوّره، ولا تدركه الحواسّ فتحسّه، ولا تلمسه الأيدي فتمسّه، ولا يتغيّر بحال، ولا يتبدّل بالأحوال، ولا تبليه اللّيالي والأيّام، ولا يغيّره الضياء والظلام، ولا يوصف بشيء من الأجزاء، ولا بالجوارح والأعضاء، ولا بعرض من الأعراض، ولا بالغيريَّة والأبعاض، ولا يقال: له حدٍّ ولا نهاية، ولا انقطاع ولا غاية، ولا أنَّ الأشياء تحويه فتقلُّه أو تهويه، ولا أنَّ الأشياء تحمله فيميله أو يعدله، ليس في الأشياء بوالج، ولا عنها بخارج، يخبر لا بلسان ولهوات، ويسمع لا بخروق وأدوات، يقول ولا يلفظ، ويحفظ ولا يتحفّظ، ويريد ولا يضمر، يحبّ ويرضى من غير رقّة، ويبغض ويغضب من غير مشقّة، يقول لما أراد كونه: «كن» فيكون، لا بصوت يقرع، ولا نداء يسمع، وإنَّما كلامه سبحانه فعل منه أنشأه، ومثله لم

- (۱) الارشاد، ص ۱۱۹. (۲) الاحتجاج، ص ۲۰۱.
- (٣) في المصدر: . . إذ وجد له أمام. . . إذ لزمه النقصان . . بدل إذا وهو الصواب.

يكن من قبل ذلك كائناً، ولو كان قديماً لكان إلهاً ثانياً، لا يقال له: كان بعد أن لم يكن فتجرى عليه الصفات المحدثات، ولا يكون بينها وبينه فصل، ولا له عليها فضل فيستوي الصانع والمصنوع، ويتكافأ المبتدع والبديع، خلق الخلائق من غير مثال خلا من غيره، ولم يستعن على خلقها بأحد من خلقه، وأنشأ الأرض فأمسكها من غير اشتغال، وأرساها على غير قرار، وأقامها بغير قوائم، ورفعها بغير دعائم، وحصّنها من الأود والاعوجاج، ومنعها من التهافت والانفراج، أرسى أوتادها، وضرب أسدادها، واستفاض عيونها، وخدّ أوديتها، فلم يهن ما بناه، ولا ضعف ما قوّاه، وهو الظاهر عليها بسلطانه وعظمته، والباطن لها بعلمه ومعرفته، والعالي على كلَّ شيء منها بجلاله وعزَّته، لا يعجزه شيء منها طلبه، ولا يمتنع عليه فيغلبه، ولا يفوته السريع منها فيسبقه، ولا يحتاج إلى ذي مال فيرزقه، خضعت الأشياء له فذلّت مستكينة لعظمته، لا تستطيع الهرب من سلطانه إلى غيره فتمتنع من نفعه وضرِّه، ولا كفؤ له فيكافيه ولا نظير له فيساويه، هو المفنى لها بعد وجودها حتَّى يصير موجودها كمفقودها، وليس فناء الدنيا بعد ابتداعها بأعجب من إنشائها واختراعها كيف ولو اجتمع جميع حيوانها من طيرها وبهائمها وماكان من مراحها وسائمها وأصناف أسناخها وأجناسها، ومتبلّدة أممها وأكياسها على إحداث بعوضة ما قدرت على إحداثها، ولا عرفت كيف السبيل إلى إيجادها، ولتحيَّرت عقولها في علم ذلك وتاهت وعجزت قواها، وتناهت ورجعت خاسئة حسيرة عارفة بأنها مقهورة، مقرَّة بالعجز عن إنشائها، مذعنة بالضعف عن إفنائها وأنه يعود سبحانه بعد فناء الدنيا وحده لا شيء معه كما كان قبل ابتدائها كذلك يكون بعد فنائها بلا وقت ولا مكان ولا حين ولا زمان، عدمت عند ذلك الآجال والأوقات، وزالت السنون والساعات، فلا شيء إلاَّ الواحد القهَّار الَّذي إليه مصير جميع الأمور، بلا قدرة منها كان ابتداء خلقها، وبغير امتناع منها كان فناؤها، ولو قدرت على الامتناع لدام بقاؤها، لم يتكاءده صنع شيء منها إذ صنعه، ولم يؤده منها خلق ما برأه وخلقه، ولم يكوّنها لتشديد سلطان، ولا لخوف من زوال ونقصان، ولا للاستعانة بها على ندّ مكاثر، ولا للاحتراز بها من ضدٍّ مشاور، ولا للازدياد بها في ملكه، ولا لمكاثرة شريك في شركه، ولا لوحشة كانت منه فأراد أن يستأنس إليها، ثمَّ هو يفنيها بعد تكوينها لا لسأم دخل عليه في تصريفها وتدبيرها، ولا لراحة واصلة إليه، ولا لثقل شيء منها عليه، لا يملُّه طول بقائها فيدعوه إلى سرعة إفنائها، لكنَّه سبحانه دبِّرها بلطفه، وأمسكها بأمره، وأتقنها بقدرته، ثمَّ يعيدها بعد الفناء من غير حاجة منه إليها، ولا استعانة بشيء منها عليها، ولا لانصراف من حال وحشة إلى حال استئناس، ولا من حال جهل وعمى إلى حال علم والتماس، ولا من فقر وحاجة إلى غنى وكثرة، ولا من ذلّ وضعة إلى عزّ وقدرة<sup>(١)</sup>.

(۱) الاحتجاج، ص ۲۰۱.

**تبييان؛** لا يشمل بحدّ أي بالحدود والنهايات الجسمانيّة، أو بالحدّ العقليّ المركّب من الجنس والفصل؛ ولا يحسب بعدّ أي بالأجزاء والصفات الزائدة المعدودة، وقال ابن أبي الحديد: يحتمل أن يريد لا يحسب أزليّته بعدّ أي لا يقال له: منذ وجد كذا وكذا كما يقال للأشياء المتقدّمة العهد؛ ويحتمل أن يريد به أنّه ليس بمماثل للأشياء فيدخل تحت العدد كما تعدّ الجواهر وكما تعدُّ الأمور المحسوسة. أقول: وقد مرّ تفسير كثير من الفقرات.

قوله عليمًا في المام أي لو جرت عليه الحركة لكان له أمام يتحرّك إليه، وحينتذ يستلزم أن يكون له وراء لأنّهما إضافتان لا تنفك إحداهما عن الأخرى وذلك محال لأنّ كلّ ذي وجهين فهو منقسم، وكلّ منقسم ممكن، ويحتمل أن يكونا كنايتين عمّا بالقوّة وما بالفعل، ليشمل سائر أنواع الحركة كما أومأنا إليه سابقاً.

قوله عظيظة: ولالتمس التمام أي الحركة إنّما تكون لتحصيل أمر بالقوّة فمع عدمه ناقص، والنقص عليه محال.

قوله على كان مدلولاً عليه وسلطان الامتناع: وجوب الوجود والتجرّد وكونه ليس بمتحيّز ولا حالّ في المتحيّز؛ وقيل: هو معطوف على قوله: بها امتنع عن نظر العيون يعني بها امتنع عن نظر العيون وخرج بسلطان ذلك الامتناع أي امتناع أن يكون مثلها في كونها مرئيّة للعيون عن أن يؤثّر فيه ما يؤثّر في غيره من المرئيّات، وهي الأجسام والجسمانيّات؛ وقيل: إنّه معطوف على قوله: بها تجلّى أي بها تجلّى للعقول وخرج بسلطان امتناع كونه مثلاً لها أي بكونه واجب الوجود ممتنع العدم عن أن يكون ممكناً فيقبل أثراً كما يقبل الممكنات.

**أقول:** الأظهر عطفه على قوله: لا يجري عليه الحركة والسكون لكون ما بعدها من الفقرات دليلاً عليها ومن توابعها، وسلطان الامتناع وجوب الوجود المقتضي للامتناع عن الاشتراك مع الممكنات، وأمّا العطف على الفقرات السابقة مع تخلّل الفقرات الاجنبيّة فلا يخفى بعده.

قوله علي الحرك أو تعيّر من الاستواء إلى العوج فقد حال. والافول: الغيبة. قوله علي الله فيكون مولوداً أي من جنسه ونوعه لأنَّ الوالد والولد يتشاركان في النوع والصنف والعوارض فيكون جسماً مركّباً محتاجاً، ويحتمل أن يكون المراد بالمولود المخلوق أي فيكون مخلوقاً.

وقال ابن أبي الحديد : المراد : أنّه يلزم من فرض صحّة كونه والداً صحّة كونه مولوداً على التفسير المفهوم من الوالديّة وهو أن يتصوّر من بعض أجزائه حيَّ آخر من نوعه على سبيل الاستحالة لذلك الجزء كما في النطفة فصحّ أن يكون مولوداً من والد آخر لأنّ الأجسام متماثلة في الجسميّة وقد ثبت ذلك في موضعه، وأمّا أنّه لا يصحّ كونه مولوداً فلأنّ كلّ مولود متأخر عن والده بالزمان فيكون محدَّثاً . وقال ابن ميثم: يمكن أن يكون خطابيًا غايته الإقناع، ويمكن أن يكون المراد بالوالديّة والمولوديّة ما هو أعمّ من المعنى المشهور فإنّ الملازمة على المعنى المشهور غير واجب كما في أصول الحيوان الحادثة، وحينتذ فبيانها أن مفهوم الولد هو الّذي يتولّد وينفصل عن آخر مثله عن نوعه لكن أشخاص النوع الواحد لا تتعيّن إلا بواسطة المادّة وعلائقها كما علم في مظانّه من الحكمة، وكلّ ما كان ماديّاً فهو متولّد عن مادّته وصورته وأسباب وجوده وتركيبه، ولو كان مولوداً بذلك المعنى لكان منتهياً إلى حدوده وهي أجزاؤه الّتي تقف عندها وتنتهي في التحليل إليها، ولكان محاطاً ومحدوداً بالمحلّ الذي تولّد منه. انتهى ا

قوله علي الفهم. قوله علي المقدار وشكل وكيف، والفطنة: سرعة الفهم. قوله علي فتصوره أي بصورة خيالية أو عقلية . قوله علي : فتحسّه أي تدركه بنحو الإحساس الموقوف على مباشرة ووضع خاص رداً على من زعم أنّه يمكن أن يدرك بالحواس بدون مقارنة ومحاذاة؛ كذا ينبغي أن يفهم لا كما ذكره الفاضل البحراني حيث قال: أي لو أدركته الحواس لصدق أنّها أحسّته، أي لصدق هذا الاسم فيلزم أن يصدق عليه تعالى كونه محسوساً، وإنّما ألزم عليتي ذلك لكون الاحساس أشهر وأبين في استحالته على الله سبحانه، وقال في الفقرة التالية : أي لو صدق أنّها تلمسه لصدق أنها تمسّه، وهو ظاهر، إذ كان المس أعمّ من اللّمس، وكلاهما ممتنعان عليه لاستلزامهما الجسمية . انتهى .

**أقول؛** في الأعميّة نظر، والأظهر أن يقال – على نحو ما سبق –: أنّ المراد باللّمس الإحساس بحاسّة اللّمس، وبالمسّ: المماسّة والمقارنة المخصوصة.

قوله : بحال أي أبداً أو بسبب حدوث حال . قوله علي : بالغيريّة والأبعاض أي ليس له أبعاض يغاير بعضها بعضاً ؛ والنهاية تأكيدٌ للحدّ كما أنّ الغاية تأكيد للانقطاع ؛ أو المراد بالحدّ الحدود العارضة ، وبالنهاية نهاية المكان الّذي هو تعالى فيه ، وبالانقطاع : ما هو من جانب الأزل ، وبالغاية : ما هو من جانب الابد ؛ أو يقال : المراد بالانقطاع انقطاع وجوده ، وبالغاية الزمان الّذي ينقطع فيه فيكون كالتأكيد له .

قوله : فتقلّه بالنصب بإضمار «أن» في جواب النفي، أو بالرفع على العطف أي ليس بذي مكان يحويه فيرتفع بارتفاعه، وينخفض بانخفاضه، وكذا ليس محمولاً على شيء فيميله إلى جانب أو يعدله على ظهره من غير ميل. قوله : ولا عنها بخارج خروجاً مكانيّاً بأن يكون في مكان آخر سوى أمكنتها، أو ليس عنها بخارج علماً وقدرة وتربية واللهوات : هي اللّحمات في سقف أقصى الفم.

قوله عَلَيْتَهِذِ : ولايلفظ يدلّ على أنَّ التلفّظ صريح في إخراج الحروف من آلة النطق بخلاف القول والكلام. قوله عَلَيْتَهَذِ : يحفظ أي يعلم الأشياء ويحصيها؛ ولا يتحفّظ أي لا يتكلّف ذلك كالواحد منّا بتحفّظ الدرس ليحفظه، ويحتمل أن يكون المراد بالتحفّظ الانتقاش في الحافظة؛ وقيل: أي يحفظ العباد ويحرسهم، ولا يحرّز ولا يشفق على نفسه خوفاً من أن يبدره بادرة، ولا يخفى بعده عن السياق. قوله ﷺ: من غير مشقّة أي البغض والغضب في المخلوق يستلزمان ثوران دم القلب واضطرابه وانزعاجه، وكلّ ذلك مشقّة والله منزه عنها.

قوله عن المعنى التكلّم الما أراد لعل غرضه بيان معنى الآية وأنّه ليس مراده تعالى التكلّم الحقيقي بأن يكون له صوت يقرع الأسماع، ونداء يسمعه الآذان، بل ليس له إلاّ تعلّق إرادته تعالى، وإنّما هذا الكلام الذي عبّر عن الإرادة به فعله تعالى وخلقه للأشياء وتمثيلها وتصويرها، وليست الإرادة قديمة وإلاّ لكان إلها ثانياً فيكون موافقاً للأخبار الدالة على حدوث الإرادة، وقد مرّ شرحها، ويحتمل أن يكون فإنما كلامه إلى الكلام الحقيقي، حدوث الإرادة قديمة وإلاّ لكان إلها ثانياً فيكون موافقاً للأخبار الدالة على حدوث الإرادة، وقد مرّ شرحها، ويحتمل أن يكون فإنما كلامه إلى الكلام الحقيقي، حدوث الإرادة، وقد مرّ شرحها، ويحتمل أن يكون فإنما كلامه إشارة إلى الكلام الحقيقي، حدوث الإرادة، وقد مرّ شرحها، ويحتمل أن يكون فإنما كلامه، إشارة إلى الكلام الحقيقي، حدوث الإرادة، وقد مرّ شرحها، ويحتمل أن يكون من عيثم، المه إلى الكلام الحقيقي، حدوث الإرادة، وقد مرّ شرحها، ويحتمل أن يكون وإنما كلامه، إشارة إلى الكلام الحقيقي، حدوث الإرادة، وقد مرّ شرحها، ويحتمل أن يكون وإنما كلامه، إشارة إلى الكلام الحقيقي، حدوث الإرادة، وقد مرّ شرحها، ويحتمل أن يكون ما ابن ميثم: لا بصوت يقرع أي ليس بذي وبياناً لكيفية صدوره وكونه حادئاً لا قديماً وقال ابن ميثم: لا بصوت يقرع أي ليس بذي حاسمة للسمع في لي ليخرج منه الصوت. وقوله: أنشاه أي أوجده في لسان النبي ضي أله أي سوّى مثاله في ذهنه، وقيل: المعنى منّله أوجده في لسان النبي في اللوح.

**أقول:** على التقادير يدلّ على أنَّ القدم ينافي الإمكان، وأنَّ القول بقدم العالم شرك.

قوله غليمية: الصفات المحدثات في أكثر نسخ **دج والنهج،** الصفات معرّفة باللام، وفي بعضها بدونها، وهو أظهر ليعود الضمير في قوله غليمية بينها إلى ذوات المحدثات لا صفاتها، وعلى التقدير الآخر يمكن أن يرتكب فيه شبه استخدام. قوله غليمية خلا من غيره أي مضى وسبق، والمعنى: أنّه لم يحتذ في صنعته حذو غيره كالواحد منّا قوله غليمية: من غير اشتغال أي بإمساكها عن غيره من الأمور.

قوله على الله على على غير قرار أي مقرّ يتمكن عليه، بل قامت بأمره؛ والاعوجاج عطف تفسيريّ للأود بالتحريك؛ والتهافت: التساقط قطعة قطعة؛ والأسداد إمّا جمع السدّ بمعنى الجبل، أو بمعنى الحاجز أي الّتي تحجز بين بقاعها وبلادها، والسدّ بالضمّ أيضاً السحاب الاسود؛ واستفاض بمعنى أفاض؛ وخدّ أي شقّ؛ والاستكانة: الخضوع. قوله: من نفعه أي أنفة واستغناء بالغير، ويمكن أن يكون ذكره على الاستطراد والاستتباع. قوله عليمية: فيكافته أي يساويه في وجوب الوجود وسائر الكمالات، أو يقابله ويفعل مثل فعله ويعارضه.

قوله ظيئي : من مراحها قال ابن أبي الحديد : المراح بالضمّ النعم ترد إلى المراح بالضمّ أيضاً، وهو الموضع الذي تأوي إليه النعم، وليس المراح ضدّ السائم على ما يظنّه بعضهم، ويقول : إنّه من عطف المختلف أو المتضادّ، بل أحدهما هو الآخر، وضدّهما المعلوفة، ومثل هذا العطف كثير انتهى.

أقول: كونه من قبيل عطف الضدّين ليس ببعيد، إمّا باعتبار الوصفين والحالتين أو بأن

يكون المراد بسائمها ما لا ترجع إلى مراح. وأسناخها: أصولها، وفي بعض النسخ: أشباحها أي أشخاصها؛ والمتبلّدة: ذو البلادة، ضد الاكياس والخاسئ: الذليل الصاغر؛ والحسير الكالّ المعيمي.

قوله عَلَيَكَمَرُ : عن إفنائها أي إعدامها بالمرّة . وقال ابن ميثم : فإن قلت : كيف تقرّ العقول بالعجز عن إفناء البعوضة مع سهولته؟ قلت : العبد إذا نظر إلى نفسه وجدها عاجزة عن كلّ شيء إلا بإقدار إلهي ، وأنّه ليس له إلاّ الإعداد لحدوث ما ينسب إليه من الآثار وأيضاً فإنَّ الله سبحانه كما أقدر العبد كذلك أقدر البعوضة على الهرب والامتناع بالطيران وغيره بل على أن تؤذيه ولا يتمكن من دفعها عن نفسه . انتهى .

ثمَّ إنَّ كلامه ﷺ يدلّ على أنَّه تعالى يفني جميع الأشياء حتّى النفوس والأرواح والملائكة، وسيأتي القول فيه في كتاب العدل والمعاد.

قوله ﷺ : لم يتكاءده بالمدّ أي لم يشقّ عليه، ويجوز يتكأده بالتشديد والهمزة؛ ولم يؤده أي لم يثقله؛ والندّ : المثل والنظير؛ والمكاثرة المغالبة بالكثرة؛ والمشاورة المواثبة.

<sup>9</sup> - ج: ومن خطبة له عليميني: الحمد لله الذي لا تدركه الشواهد، ولا تحويه المشاهد، ولا تراه النواظر، ولا تحجبه السواتر، الدال على قدمه بحدوث خلقه، وبحدوث خلقه على وجوده، وباشتباههم على أن لا شبه له، الذي صدق في ميعاده، وارتفع عن ظلم عباده، وقام بالقسط في خلقه، وعدل عليهم في حكمه، مستشهد بحدوث الأشياء على أزليّته، وبما وسمها به من العمر، وعدل عليهم في حكمه، مستشهد بحدوث الأشياء على أزليّته، وبما ورما والقسط في خلقه، وعدل عليهم في حكمه، مستشهد بحدوث الأشياء على أزليّته، وبما وجوده، وباشتباههم على أن لا شبه له، الذي صدق في ميعاده، وارتفع عن ظلم عباده، وقام وجوده، وباشتباههم على أن لا شبه له، الذي صدق في ميعاده، وارتفع عن ظلم عباده، وقام وجوده، وبالتسط في خلقه، وعدل عليهم في حكمه، مستشهد بحدوث الأشياء على أزليّته، وبما وسمها به من العجز على قدرته، وبما اضطرّها إليه من الفناء على دوامه، واحد لا بعدد، ودائم لا بأمد، وقائم لا بعمد، تتلقّاه الأذهان لا بمشاعرة، وتشهد له المرائي لا بمحاضرة، ودائم لا بأمد، وقائم لا بعمد، تتلقّاه الأذهان لا بمشاعرة، وإليها حاكمها، ليس بذي كبر لم تحط به الأوهام بل تجلّى لها بها<sup>(۱)</sup>، وبها امتنع منها، وإليها حاكمها، ليس بذي كبر الم تحط به الأوهام بل تجلّى لها بها<sup>(۱)</sup>، وبها امتنع منها، وإليها حاكمها، ليس بذي كبر الم تحط به النهايات فكبّرته تجسيماً، ولا بذي عظم تناهت به الغايات فعظمته تجسيداً، بل كبر أملاً وعظم سلطاناً<sup>(۲)</sup>.

(۱) أقول: التجلي مستعمل في القرآن والأخبار، وهو بمعنى الظهور والإنكشاف. وتجليه سبحانه وتعالى عبارة عن ظهوره تعالى (المنزه عن المعقولية والمعلومية والمحدودية) لخلقه بآياته وآثاره، وبخلقته عبارة عن ظهوره تعالى (المنزه عن المعقولية والمعلومية والمحدودية) لخلقه بآياته وآثاره، وبخلقته خلقه غلبر لقلوبهم (بآياته التي تكون حجة عليهم) كما أشار إلى ذلك أمير المؤمنين غليمي في خطبته المذكورة في الملاحم. وبالجملة هو نظير ما في روايات العهد والميثاق من قولهم في تفسير قوله المذكورة في الملاحم. وبالجملة هو نظير ما في روايات المهد والميثاق من قولهم في تفسير قوله تعالى: ﴿ أَلَسْتُ بِرَبّيكُم ﴾ وشرح عالم الذر وأخذ العهد من بني آدم: إنه سبحانه أراهم نفسه وعاينوا ربهم تعالى: ﴿ أَلَسْتُ بِرَبّيكُم ﴾ وشرح عالم الذر وأخذ العهد من بني آدم: إنه سبحانه أراهم نفسه وعاينوا ربهم ربعني وجههم إلى نفسه القدوس) فأنساهم رؤيته واثبت المعرفة في قلوبهم فيكون تجليه لخلقه اراءته العني وجههم إلى نفسه القدوس) فأنساهم رؤيته والمعلومية والمعرفة في قلوبهم فيكون تجليه لخلقه اراءته (بعني وجههم إلى نفسه القدوس) فأنساهم رؤيته والمعرفة في قلوبهم فيكون تجليه لخلقه اراءته العسه المدوس المؤامرة عن المعدودية والمعلومية والمعرفة في الموامرة والباطنة. [مستدرك]

££1

**إيضاح ؛**الشواهد: الحواسّ من قولهم : شهد فلان كذا : إذا حضره، أو لانّها تشهد على ما تدركه وتثبته عند العقل ؛ والمشاهد: المجالس. قوله غليّظير: لا بمشاعرة أي لا من طريق المشاعر والحواسّ ؛ والمرائي جمع مرآة بفتح الميم من قولهم : هو حسن في مرآة عيني يعني أنَّ الرؤية تشهد بوجوده تعالى من غير محاضرة منه للحواسّ، ويحتمل أن يكون جمع مرئيّ أي المرئيّات تشهد بوجوده وصفاته الكماليّة، من غير أن يكون حاضراً عندها محسوساً

قوله عليمًة الله الم تحط به الأوهام قيل : الأوهام ههنا هي العقول أي أنّه سبحانه لم تحط به العقول ولم تتصوّر كنه ذاته، ولكنّه تجلّى للعقول بالعقول، وتجلّيه ههنا هو كشف ما يمكن أن تصل إليه العقول من صفاته الإضافيّة والسلبيّة وما يمكن الوصول إليه من أسرار مخلوقاته. وقوله عليمًا : وبالعقول امتنع من العقول أي بالعقول وبالنظر علمنا أنّه تعالى يمتنع أن تدركه العقول.

وقوله على المدّعية أنّها أحاطت به وأدركته كالخصم له سبحانه، ثمَّ حاكمها إلى العقول السليمة الصحيحة فحكمت له سبحانه على العقول بأنَّها ليست أهلاً لذلك. وقيل الأوهام بمعناها، ولمّا كانت اعتبارها لأحوال أنفسها من وجوداتها والتغيّرات اللاّحقة لها شاهدة لحاجتها إلى موجد ومقيم ومساعدة للعقول على ذلك وكان إدراكها لذلك في أنفسها على وجه جزئيّ مخالف لإدراك العقول فكانت مشاهدة له بحسب ما طبعت عليه وبقدر إمكانها، وهو متجلٍّ لها كذلك؛ والباء في "بها، للسبيّة إذ وجودها هو السبب المادّيّ في تجلّيه لها، ويحتمل أن تكون بمعنى "في» أي تجلّى لها في وجودها به الله عن الإحاطة به.

وقوله: وبها امتنع منها أي لمّا خلقت قاصرة عن إدراك المعاني الكلّيّة وعن التعلّق بالمجرّدات كانت بذلك مبدءاً لامتناعه عن إدراكها له، وإن كانت لذلك الامتناع أسباب أخر. ويحتمل أن يكون المراد أنّه تعالى باعترافها امتنع منها لأنّها عند طلبها لمعرفته تعالى بالكنه اعترفت بالعجز عن إدراكها له.

قوله عليم الله عنه عنه من عنه الله علما المحاكمة الم وبينه عند رجوعها من طلبه خاسئة حسيرة معترفة بأنّه لا ينال كنه معرفته، وإسناد المحاكمة إليها مجازٌ . وقيل : يحتمل أن يكون أحد الضميرين في كلّ من الفقرات الثلاث راجعاً إلى الأوهام، والآخر إلى الأذهان فيكون المعنى أنّ بالأوهام وخلقه تعالى لها وإحكامها أو بإدراك الأوهام آثار صنعته وحكمته تجلّى للعقول، وبالعقول وحكمها بأنّه تعالى لا يدرك بالأوهام امتنع من الأوهام، وإلى العقول حاكم الأوهام لو ادّعت معرفته حتّى تحكم العقول بعجزها عن إدراك جلاله ؛ ويؤيّده ما مرَّ في الخطبة الكبيرة من بعض الفقرات على بعض الوجوه.

**أقول:** ويحتمل أن يكون الأوهام أعمّ منها ومن العقول، وهذا الإطلاق شائع فالمراد:

٤ - باب / جوامع التوحيد

تجلّى الله لبعض الأوهام أي العقول ببعض الحواسّ، وهكذا على سياق ما مرّ. قوله: النهايات أي السطوح المحيطة به.

١٠ – ٥: وجدت في بعض الكتب نسخة كتاب الحباء والشرط من الرضا على العمّال في شأن الفضل بن سهل وأخيه، ولم أرو ذلك عن أحد: أمّا بعد فالحمد لله البديء العمّال في شأن الفضل بن سهل وأخيه، ولم أرو ذلك عن أحد: أمّا بعد فالحمد لله البديء وذلّ كلّ شيء لملكته، وذلّ كلّ شيء لعلك من أحد : أمّا بعد فالحمد لله البديء وذلّ كلّ شيء لعادر القاهر، الرقيب على عباده، المقيت على خلقه، الذي خضع كلّ شيء لملكته، وذلّ كلّ شيء لعزته، والم أرو ذلك عن أحد : أمّا بعد فالحمد لله البديء البديع القادر القاهر، الرقيب على عباده، المقيت على خلقه، الذي خضع كلّ شيء لملكته، وذلّ كلّ شيء لعزته، واستسلم كلّ شيء لقدرته، وتواضع كلّ شيء لسلطانه وعظمته، وأحاط بكلّ شيء علمه، وأحاط تعييم علمه، وأحاط تعيم علمه، وأحصى عدده، فلا يؤوده كبير، ولا يعزب عنه صغير، الذي لا تدركه أبصار الناظرين، ولا تحيط به صفة الواصفين، له الخلق والأمر، والمثل الأعلى في أبصار الناظرين، وهو العزيز الحكيم الخبير<sup>(١)</sup>.

**بيان؛** المثل بالتحريك : الحجّة أو الصفة وما يتمثّل به ويضرب من الأمثال أي له تعالى الحجّة الأعلى والصفة العليا ، وهي الوجوب الذاتي ، والغنى المطلق ، والنزاهة عن صفات المخلوقين ؛ أو الأمثال الحسنة الّتي يضربها لأفهام الخلق ، ولا ينافي ذلك النهي عن ضرب الأمثال لغيره تعالى في قوله : ﴿فَلَا تَغَمِّرُوا لِلَهِ ٱلْأَمْثَالَ﴾ <sup>(٢)</sup> لأنّ عقولهم قاصرة عن ذكر ما يناسب علوّ ذاته تعالى ؛ على أنّه يحتمل أن يكون المراد بالأمثال الأشبال الأشباه .

١١ –ع: ماجيلويه، عن محمّد العطّار، عن سهل، عن ابن بزيع، عن محمّد بن زيد قال: جنت إلى الرضا عَلَيْتَلَا أسأله عن التوحيد فأملى عليَّ: الحمد لله فاطر الأشياء إنشاءاً، ومبتدعها ابتداءاً بقدرته وحكمته، لا من شيء فيبطل الاختراع، ولا لعلّة فلا يصحّ الابتداع، خلق ما شاء كيف شاء، متوحّداً بذلك لإظهار حكمته وحقيقة ربوبيّته [لا] تضبطه العقول، ولا تبلغه الأوهام، ولا تدركه الأبصار، ولا يحيط به مقدار، عجزت دونه العبارة، وكلّت دونه الأبصار، وضلّ فيه تصاريف الصفات، احتجب بغير حجاب محجوب، واستتر بغير المتعال<sup>(٣)</sup>.

**يد:** ابن الوليدَ، عن الصفّار، عن سهل مثله<sup>(٤)</sup>.

٢٢ - مع: حدّثنا أبو الحسن أحمد بن محمّد بن عيسى بن أحمد بن عيسى بن عليّ بن الحسين بن عليّ بن الحسين بن عليّ بن أبي طالب المُتَلِيَّة ، عن محمّد بن إبراهيم بن أسباط، عن أحمد بن محمّد بن زياد القطّان، عن أحمد بن محمّد بن عبد الله، عن عيسى بن جعفر بن

- (۱) عبون أخبار الرضا ظَلِيَتُهُ ، ج ۲ ص ۱٦٥ باب ٤٠ ح ٢٣.
- (٣) سورة النحل، الآية: ٧٣.
   (٣) علل الشرائع، ج ١ ص ٢٠ باب ٩ ح ٣.
  - (٤) التوحيد، ص ٩٨ ياب ٦ ح ٥.

محمّد بن عبد الله بن محمّد بن عمر بن عليّ بن أبي طالب، عن آبائه، عن عمر بن عليّ، عن أبيه عليّ بن أبي طالب ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ: التوحيد ظاهره في باطنه، وباطنه في ظاهره، ظاهره موصوف لا يرى، وباطنه موجود لا يخفى، يطلب بكلّ مكان، ولم يخل عنه مكان طرفة عين، حاضرً غير محدود، وغائب غير مفقود<sup>(1)</sup>.

بيان؛ لعلّ المراد به أن كل ما يتعلّق بالتوحيد من وجود الباري تعالى وصفاته ظاهر، مقرون بباطنه أي كلّ ما كان ظاهراً منه بوجه فهو باطن ومخفيَّ بوجه آخر وكذا العكس. ثمَّ بيّن ﷺ ذلك بأنّ ظاهره أنّه موصوف بالوجود وسائر الكمالات بما أظهر من الآثار في الممكنات، ولكنّه لا يرى فهو باطن عن الحواس، وباطنه أنّه موجود خاص لا كالموجودات؛ ولكنّه لا يحفى من حيث الآثار، ويمكن أن يقال: فسّر ﷺ كلاً منهما بما يناسب ضدّه لبيان تلازمهما، ويحتمل أيضاً أن يكون المراد بالظاهر مجمل التوحيد أو ما يكتفي به العوام، وبالباطن مفصّله أو ما يجب أن يعرفه الخواص، فالمقصود بقوله: ظاهره في باطنه أنّ كلاً منهما لا ينافي الآخر، وإنّما الفرق بينهما بالإجمال والتفصيل، وما ذكر بعد قوله: وباطنه إلى آخر الخبر، تفسير لباطن التوحيد، وعلى الأوّلين قوله ﷺ: يطلب إلى آخره توضيح لما ادّعى أوّلاً من التلازم والله يعلم.

١٣ – **يد، مع: محتمل بن سعيد بن عزيز السمرقنديّ، عن محمّد بن أحمد الزاهد** السمرقنديّ بإسناد رفعه إلى الصادق ﷺ أنّه سأله رجل فقال له: إنّ أساس الدين التوحيد والعدل، وعلمه كثير، ولا بدّ لعاقل منه فاذكر ما يسهل الوقوف عليه، ويتهيّأ حفظه؛ فقال: أمّا التوحيد فأن لا تجّوز على ربّك ما جاز عليك، وأمّا العدل فأن لا تنسب إلى خالقك ما لامك عليه<sup>(٢)</sup>.

١٤ – يدة أبي، عن سعد، عن البرقيّ، عن أبيه، عن أحمد بن النضر وغيره، عن عمرو ابن ثابت، عن رجل سمّاه، عن أبي إسحاق السبيعيّ، عن الحارث الأعور قال : خطب أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب ﷺ يوماً خطبة بعد العصر، فعجب الناس من حسن صفته وما ذكر من تعظيم الله جلّ جلاله، قال أبو إسحاق : فقلت للحارث : أوما حفظتها؟ قال : قد كتبتها ؛ فأملاها علينا من كتابه : الحمد لله الذي لا يموت، ولا تنقضي عجائبه، لأنّه كل يوم في شأن، من إحداث بديع لم يكن، الّذي لم يولد فيكون في العزّ مشارَكاً، ولم يلد فيكون موروثاً هالكاً، ولم تقع عليه الأوهام فتقدّره شبحاً ماثلاً، ولم تدركه الأبصار فيكون بعد انتقالها حائلاً، الذي ليست له في أوليّته نهاية، ولا في آخريّته حدّ ولا غاية، الذي لم يسبقه

- (١) معاني الاخبار، ص ١٠.
- (٢) التوحيد، ص ٩٦ باب ٥ ح ١ ومعاني الأخبار، ص ١١.

وقت، ولم يتقدّمه زمان، ولم يتعاوره زيادة ولا نقصان، ولم يوصف بأين ولا بما ولا بمكان، الذي بطن من خفيّات الأمور، وظهر في العقول بما يرى في خلقه من علامات التدبير، الذي سئلت الأنبياء عنه فلم تصفه بحدّ ولا ببعض<sup>(۱)</sup>، بل وصفته بأفعاله، ودلّت عليه بآياته، لا تستطيع عقول المتفكّرين جحده لأنّ من كانت السماوات والأرض فطرته وما فيهنّ وما بينهنّ وهو الصانع لهنَّ فلا مدفع لقدرته، الذي بان من الخلق فلا شيء كمئله، الّذي خلق الخلق لعبادته وأقدرهم على طاعته بما جعل فيهم، وقطع عذرهم بالحجج، فعن بيّنة هلك من هلك، وعن بيّنة نجا من نجا، ولله الفضل مبدئاً ومعيداً، ثمَّ إن الله – وله الحمد – افتتح الكتاب بالحمد لنفسه، وختم أمر الدنيا ومجيء الآخرة بالحمد لنفسه فقال: بَيْنَهُم بِلَلَتِي وَقِيلَ المُحَمَّدُ لِلَهِ رَبِّ الْعَلَيْ بَنَ".

الحمد لله اللابس الكبرياء بلا تجسّد، والمرتدي بالجلال بلا تمثيل، والمستوي على العرش بلا زوال، والمتعالي عن الخلق بلا تباعد، القريب منهم بلا ملامسة منه لهم وليس له حدّ ينتهى إلى حدّه، ولا له مثل فيعرف بمثله، ذلّ من تجبّر عنه، وصغر من تكبّر دونه، وتواضعت الأشياء لعظمته، وانقادت لسلطانه وعزّته، وكلّت عن إدراكه طروف العيون، وقصرت دون بلوغ صفته أوهام الخلائق، الأوَّل قبل كلّ شيء والآخر بعد كلّ شيء، ولا يعدله شيء، الظاهر على كلّ شيء بالقهر له، والمشاهد لجميع الأماكن بلا انتقال إليها، ولا تلمسه لامسة، ولا تحسّه حاسّة، وهو الّذي في السماء إله وفي الأرض إله، وهو الحكيم العليم، أتقن ما أراد خلقه من الأشياء كلّها بلا مثال سبق إليه، ولا لغوب دخل عليه في خلق ما خلق لديه، ابتدأ ما أراد ابتداءه، وأنشأ ما أراد إنشاءه، على ما أراد من الثقلين : الجنّ

نحمده بجميع محامده كلّها على جميع نعمائه كلّها، ونستهديه لمراشد أمورنا، ونعوذ به من سيّئات أعمالنا، ونستغفره للذنوب الّتي سلفت منّا، ونشهد أن لا إله إلاّ الله، وأنَّ محمداً عبده ورسوله، بعثه بالحق دالاً عليه، وهادياً إليه فهدانا به من الضلالة، واستنقذنا به من الجهالة، من يطع الله ورسوله فقد فاز فوزاً عظيماً ونال ثواباً كريماً، ومن يعص الله ورسوله فقد خسر خسراناً مبيناً واستحقّ عذاباً أليماً، فانجعوا بما يحقّ عليكم من السمع والطاعة، وإخلاص النصيحة، وحسن الموازرة، وأعينوا أنفسكم بلزوم الطريقة المستقيمة، وهجر الأمور المكروهة، وتعاطوا الحقّ بينكم، وتعاونوا عليه، وخذوا على يدي الظالم السفيه، مروا بالمعروف، وانهوا عن المنكر، واعرفوا لذوي الفضل فضلهم، عصمنا الله وإيّاكم بالهدى، وثبّتنا وإيّاكم على التقوى، وأستغفر الله لي ولكم<sup>(٣)</sup>.

- الظاهر: ولا بنقص [النمازي].
   (٢) سورة الزمر، الآية: ٧٥.
  - (۳) التوحيد، ص ۳۱ باب ۲ ح ۱.

**بيان:** قوله للإنسان يجد من آثار قدرته وعجائب صنعته ما لم يكن وجده قبل ذلك ولا ينتهي إلى حدّ، وأنّه كلّ يوم يظهر من آثار صنعه خلق عجيب وطور غريب يحار فيه العقول والأفهام.

قوله علي العزّ واستحقاق العزّ مشاركاً كمشاركة الولد لوالده في العزّ واستحقاق التعظيم. قوله: موروثاً أي يرثه ولده بعد موته كما هو شأن كلّ والد، والحاصل أنّ كلّ والد حادث هالك موروث. قوله عليميًلا: شبحاً ماثلاً أي قائماً، أو مماثلاً ومشابهاً للممكنات.

قوله علي الله عنه منغيّراً من حال الشيء يحول إذا تغيّر أي لا تدركه الأبصار، وإلا لكان بعد انتقالها عنه متغيّراً ومنقلباً عن الحالة الّتي كانت له عند الإبصار من المقابلة والمحاذاة والوضع الخاص وغير ذلك، أو عن حلوله في الباصرة بزوال صورته والموافقة له في الحقيقة عنها . وبعض الافاضل قرأ «بُعدُ» مضمومة الباء، مرفوعة الإعراب على أن يكون اسم كان، والحائل بمعنى الحاجز أي كان بعد انتقال الأبصار إليه حائلاً من رؤيته، ومنهم من قرأه «خائلاً» بالخاء المعجمة أي ذا خيال وصورة متمثّلة في المدرك؛ والتعاور : الورود على التناوب .

قوله ﷺ : ولا بما إذ ليست له ماهيّة يمكن أن تعرف حتّى يسأل عنها بما هو . قوله ﷺ : بطن من خفيّات الأمور أي أدرك الباطن من خفيّات الأمور ونفذ علمه في بواطنها ؛ أو المراد أنَّ كنهه تعالى أبطن وأخفى من خفيّات الأمور .

قوله للإللي الما جعل فيهم أي من الأعضاء والجوارح والقوّة والاستطاعة. قوله: بالحجج أي الباطنة وهي العقول، والظاهرة وهي الأنبياء والأوصياء. قوله: فعن بيّنة أي بسبب بيّنة واضحة، أو معرضاً ومجاوزاً عنها، أو «عز» بمعنى «بعد» أي بعد وضوح بيّنة، والثاني لا يجري في الثاني؛ وفي الكافي: وبمنّه نجا من نجا.

قوله تلايئة: مبدئاً ومعيداً أي حال إبداء الخلق وإيجاده في الدنيا وحال إرجاعهم وإعادتهم بعد الفناء؛ أو مبدئاً حيث بدأ العباد مفطورين على معرفته، قادرين على طاعته، ومعيداً حيث لطف بهم، ومنّ عليهم بالرسل والائمة الهداة. قوله تشيئة: وله الحمد الجملة اعتراضيّة.

قوله للليظي : افتتح الكتاب في «في» : افتتح الحمد لنفسه أي في التنزيل الكريم، أو في بدء الايجاد بإيجاد الحمد، أو ما يستحقّ الحمد عليه، وما هنا يؤيّد الأوّل.

قوله نظيﷺ : ومجيء الآخرة أي ختم أوّل أحوال الآخرة، وهو الحشر والحساب، ويمكن أن يقدَّر فعل آخر يناسبه أي بدأ مجيء الآخرة قوله تظيَّش : وقضي بينهم أي بإدخال بعضهم الجنّة وبعضهم النار، ويظهر من الخبر أنّ القاتل هو الله، ويحتمل أن يكون الملاتكة بأمر، تعالى. قوله غلي استواء جسماني يمثال جسماني قوله بلا زوال أي بغير استواء جسماني يلزمه إمكان الزوال، أو لا يزول اقتداره واستيلاؤه أبداً قوله: من تجبّر عنه في الكافي مكان عنه غيره، فهو حال عن الفاعل، وكذا قوله: دونه. قوله: لعظمته أي عند عظمته، أو عنده بسبب عظمته، والاحتمالان جاريان فيما بعده. قوله غلي الله مثال أي لا في الخارج ولا في الذهن.

قوله: ولا لغوب أي تعب ويمكن إرجاع ضمير لديه إليه تعالى وإلى الخلق، فالظرف على الأوّل متعلّق بخلق، وعلى الثاني بدخل قوله: ويمكّن على التفعيل؛ والطواعية: الطاعة، وفي «في»: طاعته، وقال الفيروزآباديّ: المراشد: مقاصد الطرق.

قوله ﷺ: فانجعوا في بعض النسخ بالنون والجيم من قولهم: أنجع أي أفلح أي أفلحوا بما يجب عليكم من الأخذ سمعاً وطاعةً، أو من النجعة بالضمّ وهي طلب الكلاً من موضعه، وفي بعضها بالباء الموحّدة فالخاء المعجمة، قال الجزريّ فيه: أتاكم أهل اليمن هم أرقٌ قلوباً وأبخع طاعة. أي أبلغ وأنصح في الطاعة من غيرهم، كأنّهم بالغوا في بخع أنفسهم أي قهرها وإذلالها بالطاعة. قال الزمخشريّ في الفاتق: أي أبلغ طاعة من بخع الذبيحة: إذا بالغ في ذبحها، وهو أن يقطع عظم رقبتها، هذا أصله ثم كثر حتّى استعمل في كلّ مبالغة فقيل: بخعت له نصحي وجهدي وطاعتي.

قوله ظليمية: وإخلاص النصيحة أي لله ولكتابه ولرسوله وللأئمّة ولعامّة المسلمين؛ والموازرة: المعاونة قوله ظليمية: وأعينوا أنفسكم أي على الشيطان، وفي «في» على أنفسكم أي النفس الأمّارة بالسوء، قوله ظليمية: وتعاطوا الحقّ أي تناولوه بأن يأخذه بعضكم من بعض ليظهر ولا يضيع.

١٥ - يد؛ الدقّاق، عن محمّد الأسدي وابن زكريّا القطّان، عن ابن حبيب، عن ابن بهلول، عن أبيه؛ وحدّثنا أحمد بن بهلول، عن أبيه، عن أبي معاوية، عن الحصين بن عبد الرحمن، عن أبيه؛ وحدّثنا أحمد بن محمّد بن الصقر الصائغ، عن محمّد بن العبّاس بن بسّام، عن سعيد بن محمّد البصريّ، عن عمرة بنت أوس، قالت: حدّثني جدي الحصين بن عبد الرحمن، عن أبيه، عن أبي عبد الله محمّة بن الصقر الصائغ، عن محمّد بن العصين بن عبد الرحمن، عن أبيه، عن أبي عبد الله محمّد بن العبّاس بن بسّام، عن سعيد بن محمّد البصريّ، عن عمرة بنت أوس، قالت: حدّثني جدي الحصين بن عبد الرحمن، عن أبيه، عن أبي عبد الله عمرة بنت أوس، قالت: حدّثني جدي الحصين بن عبد الرحمن، عن أبيه، عن أبي عبد الله عمرة بنت أوس، قالت: حدّثني جدي الحصين بن عبد الرحمن، عن أبيه، عن جده في عرب معاوية الصادق، عن أبيه، عن جده عن أبي عبد الله في عرب معاوية في المرّة الثانية، فلمّا حشد الناس قام خطباً فقال: الحمد لله الواحد الأحد الصمد المتفرد في المرّة الثانية، فلمّا حشد الناس قام خطباً فقال: الحمد لله الواحد الأحد الصمد المتفرد في المرّة الثانية، فلمّا حشد الناس قام خطباً فقال: الحمد لله الواحد الأحد الصمد المتفرة في المرّة الثانية، فلما حشد الناس قام خطباً فقال: الحمد لله الواحد الأحد الصمد المتوا من ألمي المؤي الذي لا من شيء كان، ولا من شيء خلق ما كان، قدرته بان بها من الأشياء، وبانت الأشياء منه، فليست له صفة تنال، ولا حد يضرب له فيه الأمثال كلَّ دون صفاته تحبير اللغات، وضل هنه، فليست المن ألمي ملكوته عميقات مذاهب التفكير، وانقطع دون الرسوخ منه، فليست له صفة تنال، وحار في ملكوته عميقات مذاهب التفكير، وانقطع دون الرسوخ منه، فليست له علمه جوامع التفسير، وحال دون غيبه المكنون حجب من الغيوب، وتاهت في أدنى علمه جوامع العقول في لطيفات الأمور، فتبارك الله الذي لا يبلغه بعد الهمم، ولا يناله في علم، وتعال المما، وتنام وضل أدنيها طامحات العقول في لطيفات الأمور، فتبارك الله الذي لا يبلغه بعد الهمم، ولا يناله في صلي عامه، وتعالى الفطن، وتعالى المور، فتبارك الله الذي لا يبلغه بعد الهمم، ولا يناله فوص الفطن، وتعالى المور، وتعالى وله أول من مي مي مادور، ولا أجل ممدود، ولا أجل ممدود، ولا أجل ممدود، ولا أجل، من مي مي مي من ما من ما مرد من مي ما معدود، ولا أجل ممدود، ولا ما مدي مي ما مول ما معدود، ولا أجل مي

وسبحان الذي ليس له أوَّل مبتدأ، ولا غاية منتهى، ولا آخر يفنى، سبحانه هو كما وصف نفسه، والواصفون لا يبلغون نعته، حدَّ الأشياء كلُّها عند خلقه إيَّاها، إبانة لها من شبهه، وإبانة له من شبهها، فلم يحلل فيها فيقال: هو فيها كائن، ولم ينأ عنها فيقال: هو منها بائن ولم يخل منها فيقال له: أين، لكنَّه سبحانه أحاط بها علمه، وأتقنها صنعه، وأحصاها حفظه، لم يعزب عنه خفيات غيوب الهواء، ولا غوامض مكنون ظلم الدجي، ولا ما في السموات العلى والأرضين السفلي، لكلِّ شيء منها حافظ ورقيب، وكلِّ شيء منها بشيء محيط، والمحيط بما أحاط منها الله الواحد الأحد الصمد، الَّذي لم تغيَّره صروف الأزمان، ولم يتكأدّه صنع شيء كان، إنّما قال لمّا شاء أن يكون : «كن» فكان، ابتدع ما خلق بغير مثال سبق، ولا تعب ولا نصب، وكلِّ صانع شيء فمن شيء صنع، والله لا من شيء صنع ما خلق، وكلِّ عالم فمن بعد جهل تعلُّم، والله لم يجهل ولم يتعلَّم، أحاط بالأشياء علماً قبل كونها فلم يزدد بكونها علماً، علمه بها قبل أن يكوّنها كعلمه بعد تكوينها، لم يكوّنها لشدّة سلطان ولا خوف من زوال ولا نقصان، ولا استعانة على ضدٍّ مساور ولا ندٍّ مكاثر، ولا شريك مكايد لكن خلائق مربوبون وعباد داخرون فسبحان الَّذي لا يؤوده خلق ما ابتدأ، ولا تدبير ما برأ، ولا من عجز ولا من فترة بما خلق اكتفى، علم ما خلق، وخلق ما علم، لا بالتفكير ولا بعلم حادث أصاب ما خلق، ولا شبهة دخلت عليه فيما لم يخلق، لكن قضاء مبرم، وعلم محكم، وأمر متقن، توحَّد بالربوبيَّة، وخصَّ نفسه بالوحدانيَّة، واستخلص المجد والثناء فتحمَّد بالتحميد، وتمجد بالتمجيد، وعلا عن اتَّخاذ الأبناء، وتطهَّر وتقدَّس عن ملامسة النساء، وعزَّ وجلَّ عن مجاورة الشركاء، فليس له فيما خلق ضدَّ، ولا فيما ملك ندٍّ، ولم يشرك في ملكه أحد، الواحد الاحد، الصمد المبيد للابد والوارث للأمد، الَّذي لم يزل ولا يزال وحدانيًّا أزليًّا قبل بدء الدهور، وبعد صرف الأمور، الَّذي لا يبيد ولا يفقد، بذلك أصف ربِّي، فلا إله إلاَّ الله من عظيم ما أعظمه، وجليل ما أجلُّه، وعزيز ما أعزَّه، وتعالى عمَّا يقول الظالمون علواً كبيراً (١).

**توضيح:** قوله: حشد أي جمع. قوله ﷺ : المتفرّد أي في الخلق والتدبير، أو بسائر الكمالات. قوله المنافقة: قدرته مبتدء وبان بها خبره، أو خبره كافية فكانت جملة استثنافية، فكأنَّ سائلاً سأل وقال: فكيف خلق لا من شيء؟ فأجاب: بأنَّ قدرته كافية، وفي «في» قدرة، أي له قدرة، أو هو عين القدرة بناءاً على عينيَّة الصفات، وقيل : نصب على التمييز، أو على أنَّه منزوع الخافض أي ولكن خلق الأشياء قدرة أو بقدرة.

قوله: ولا حدٍّ أي جسمانيٍّ أو عقليٍّ، أو ليس لمعرفة ذاته وصفاته تعالى حدٍّ ونهاية حتَّى يضرب له فيه الأمثال إذ الأمثال إنما تصحٍّ إذا كان له مشابهة بالممكنات بأحد هذه الوجوه؛

**\$ - باب / جوامع التوحيد** 

والكلال: العجز والإعياء؛ والتحبير: التحسين أي أعيا قبل الوصول إلى بيان صفاته، أو عند تزيين الكلام باللّغات البديعة الغريبة.

قوله علي عن المسلم عنالك أي في ذاته تعالى، أو في توصيفه بصفاته تصاريف صفات الواصفين، وأنحاء تعبيرات العارفين، أو ضلّ وضاع في ذاته الصفات المتغيّرة الحادثة فيكون نفياً للصفات الحادثة عنه تعالى، أو مطلق الصفات أي ليس في ذاته التغيّرات الحاصلة من عروض الصفات المتغايرة، فيكون نفياً لزيادة الصفات مطلقاً؛ كلّ ذلك أفاده الوالد العلامة قدس الله روحه.

قوله علي الغيب وعالم المحودة فعلوت من الملك، وقد يخصّ بعالم الغيب وعالم المجرّدات والملك بعالم الشهادة وعالم المادّيّات، وأفكر في الشيء وفكّر فيه وتفكّر بمعنى أي تحيّر في إدراك حقائق ملكوته وخواصّها وآثارها وكيفيّة نظامها وصدورها عنه تعالى الأفكار العميقة الواقعة في مذاهب التفكير، أو مذاهب التفكير العميقة فيكون إسناد الحيرة إليها إسناداً مجازيّاً.

قوله ﷺ : دون الرسوخ في علمه الرسوخ : الثبوت أي انقطع جوامع تفسيرات المفسّرين قبل الثبوت في علمه، أو عنده إشارة إلى قوله تعالى : ﴿وَالَأَسِخُونَ فِي ٱلْمِلَمِ يَقُولُونَ ءَامَنَا يو-﴾<sup>(1)</sup> وقد مرَّت الإشارة إلى توجيهه في باب النهي عن التفكّر في ذاته تعالى .

قوله علي المراد بالحجب الحجب المكنون المكنون: المستور، والمراد به معرفة ذاته وصفاته، فالمراد بالحجب الحجب النورانية والظلمانية المعنوية من كماله تعالى ونقص مخلوقاته؛ أو الأعمّ منها ومن سائر العلوم المغيّبة فالحجب أيضاً أعمّ؛ أو المراد أسرار الملكوت الأعلى من العرش والكرسيّ والملائكة الحافّين بهما وسائر ما هو مستور عن حواسّنا بالحجب الجسمانية. والتيه: التحيّر، والأدنى: الأقرب، والأداني: جمع الدنيّ وهو القريب؛ والإضافة في طامحات العقول ولطيفات الأمور من إضافة الصفة إلى الموصوف؛ والطامح: المرتفع؛ والظرف في قوله: في لطيفات متعلّق بالطامحات بأن يكون في بمعنى إلى، أو حال منه.

قوله عليميني : فتبارك إمّا مشتقٌ من البروك بمعنى الثبات والبقاء، أو من البركة وهي الزيادة. والهمّة : العزم، ويقال : فلان بعيد الهمّة : إذا كانت إرادته تتعلّق بالأمور العالية. قوله : ولا نعت محدود أي الحدود الجسمانيّة أو العقلانيّة بأن يحاط بنعته . قوله علي الله ولا آخر يفنى أي بعده . قوله عليمينية : كما وصف نفسه أي في كتبه، وعلى ألسنة رسله وحججه، وبقلم صنعه على دفاتر الأفاق والأنفس .

قوله عظيمة : حدّ الأشياء كلُّها أي جعل للأشياء حدوداً ونهايات، أو أجزاءاً وذاتيَّات،

ليعلم بها أنّها من صفات المخلوقين والخالق منزّه عن صفاتهم، أو خلق الممكنات الّتي من شأنها المحدوديّة ليعلم بذلك أنّه ليس كذلك، كما قال تعالى: فخلقت الخلق لأعرف، أو خلقها محدودة لأنّها لم يكن يمكن أن تكون غير محدودة لامتناع مشابهة الممكن الواجب في تلك الصفات الّتي هي من لوازم وجوب الوجود، ولعلّ الأوسط أظهر.

قوله علي المحلق المعنية التفريع أي بالخلو الذي هو بمعنى عدم الملكة بقرينة التفريع أي كخلوً المحلّ عن الحالّ، والمكان عن المتمكّن، والدجى جمع دجية بالضمّ وهي الظلمة قوله علي الكلّ شيء منها حافظ ورقيب الظرف خبر لقوله : حافظ ورقيب أو متعلّق بكلّ منهما والمبتدأ محذوف أي هو لكلّ شيء منها حافظ ورقيب، والأوّل أظهر، فيكون إشارة إلى الملائكة الموكّلين بالعرش والكرسيّ والسماوات والأرضين والبحار والجبال وسائر الخلق.

قوله: وكلَّ شيء منها أي من السماوات والأرض وما بينهما محيط بشيء منها إحاطة علم وتدبير فيكون مؤكِّداً للسابق على أحد الوجهين، أو إحاطة جسميّة والمحيط بكلّ من تلك المحيطات علماً وقدرة وتدبيراً هو الله الواحد. والدخور : الصغار والذلُّ. قوله ﷺ : ولا من عجز أي لم يكتف بخلق ما خلق لعجز ولا فتور، بل لعدم كون الحكمة في أزيد من ذلك، ثمَّ أكَّد ﷺ ذلك بقوله : علم ما خلق وخلق ما علم أي ما علم أنّ الصلاح في خلقه، ويقال : استخلصه لنفسه أي استخصّه.

قوله: فتحمّد بالتحميد يقال: هو يتحمّد عليَّ أي يمتن أي أنعم علينا واستحقّ الحمد والثناء بأن رخّص لنا في تحميده، أو بأن حمد نفسه ولم يكل حمده إلينا، وفي في، توحَّد بالتوحيد، فالتوحيد يحتمل الوجهين أيضاً؛ والتمجّد: إظهار المجد والعظمة، والتمجيد يحتمل الوجهين أيضاً. قوله: المبيد للأبد أي الملك المفني للدهر والزمان والزمانيّات: والوارث للأمد أي الباقي بعد فناء الأمد أي الغاية والنهاية، أو امتداد الزمان.

قوله ﷺ : وبعد صرف الأمور أي تغيّرها وفنائها، وهذا ناظر إلى قوله : لا يزال، كما أنّ ما قبله ناظر إلى قوله : لم يزل، وفي «في» : صروف الأمور .

**أقول؛** رواه إبراهيم بن محمّد الثقفيّ في كتاب الغارات بإسناده عن إبراهيم بن إسماعيل اليشكري – قال: وكان ثقة – أنّ عليّاً عليّكي سئل عن صفة الربّ سبحانه وتعالى فقال – وذكر نحو ما مرّ بأدنى تغيير إلى قوله –: كذلك الله الواحد الأحد الصمد، المبيد للأمد، والوارث للأبد، الذي لا يبيد ولا ينفد، فتعالى الله العليّ الأعلى، عالم كلّ خفيّة وشاهد كلّ نجوى، لا كمشاهدة شيء من الأشياء، ملأ السموات العلى إلى الأرضين السفلى، وأحاط بجميع الأشياء علماً، فعلا الذي دنا، ودنا الذي علا، له المثل الأعلى، والأسماء الحسنى تبارك

١٦ - يد: الدقاق، عن الأسدي، عن البرمكي، عن علي بن العبّاس، عن إسماعيل بن مهران، عن إسماعيل بن إسحاق الجهني، عن فرج بن فروة، عن مسعدة بن صدقة قال: سمعت أبا عبد الله عَلَيْتُ يقول: بينما أمير المؤمنين عَلَيْتُمْ يخطب على المنبر بالكوفة إذ قام إليه رجل فقال: يا أمير المؤمنين صف لنَّا ربَّك تبارك وتعالى لنزداد له حبًّا وبه معرفة فغضب أمير المؤمنين عَلِيَّهُم ونادى : الصلاة جامعة، فاجتمع الناس حتّى غصّ المسجد بأهله ثمَّ قام متغيّر اللُّون فقال: الحمد لله الَّذي لا يفره المنع، ولا يكديه الإعطاء، إذ كلَّ معط منتقصٌ سواه، المليء بفوائد النعم وعوائد المزيد، وبجوده ضمن عيالة الخلق، فأنهج سبيل الطلب للراغبين إليه، فليس بما سئل أجود منه بما لم يسأل، وما اختلف عليه دهر فتختلف منه الحال، ولو وهب ما تنفَّست عنه معادن الجبال وضحكت عنه أصداف البحار، من فلزّ اللَّجين وسبائك العقيان ونضائد المرجان لبعض عبيده لما أثَّر ذلك في جوده، ولا أنفد سعة ما عنده، ولكان عنده من ذخائر الإفضال ما لا ينفده مطالب السؤَّال، ولا يخطر لكثرته على بال لأنَّه الجواد الَّذي لا تنقصه المواهب، ولا يبخله إلحاح الملحِّين، ﴿ إِنَّمَا أَمْرُهُۥ إِذَا أَزَاد شَيْعًا أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَيَكُونُ﴾ (١) الَّذي عجزت الملائكة على قربهم من كرسيّ كرامته، وطول ولههم إليه، وتعظيم جلال عزَّه، وقربهم من غيب ملكوته أن يعلموا من أمره إلاَّ ما أعلمهم، وهم من ملكوت القدس بحيث هم ومن معرفته على ما فطرهم عليه أن قالوا : سبحانك لا علم لنا إلاَّ ما علَّمتنا إنَّك أنت العليم الحكيم.

فما ظنّك أيّها السائل بمن هو هكذا؟ سبحانه وبحمده لم يحدث فيمكن فيه التغيير والانتقال، ولم يتصرَّف في ذاته بكرور الأحوال، ولم يختلف عليه حقب اللّيالي والأيّام، الَذي ابتدع الخلق على غير مثال امتثله، ولا مقدار احتذى عليه من معبود كان قبله، ولم تحط به الصفات فيكون بإدراكها إيّاه بالحدود متناهياً، وما زال ليس كمثله شيء عن صفة المخلوقين متعالياً، وانحسرت الأبصار عن أن تناله فيكون بالعيان موصوفاً وبالذات التي لا عن أن تحوي كنه عظمته فهاهة رويّات المتفكرين، فليس له مثل فيكون ما يخلق مشبّها به وما زال عند أهل المعرفة، وفات لعلوّه على الأشياء مواقع رجم المتوهّمين، وارتفع عن أن تحوي كنه عظمته فهاهة رويّات المتفكّرين، فليس له مثل فيكون ما يخلق مشبّهاً به، وما زال عند أهل المعرفة به عن الأشباء والأضداد منزّهاً، كذب العادلون بالله إذ شبّهوه بمثل أصنافهم، وحلّوه حلية المخلوقين بأوهامهم، وجزّوه بتقدير منتج من خواطر هممهم، وقدّروه على الخلق المختلفة القوى بقرائح عقولهم، وكيف يكون من لا يقدّر قدره مقدّراً في رويّات الأوهام وقد ضلّت في إدراك كنهه هواجس الاحلام؟ لأنه أن تحده ألباب البشر بالتفكير، أو تحيط به الملائكة على قربهم من ملكوت عزّته بتقدير، تعالى عن أن يكون نه كفوً فيشبّه به، الموا من أن يكوهامهم، وكيف يكون من لا يقدًر قدره مقدّراً في وقدّروه على الخلق المختلفة القوى بقرائح عقولهم، وكيف يكون من لا يقدًر قدره مقدّراً في رويّات الأوهام وقد ضلّت في إدراك كنهه هواجس الاحلام؟ لأنه أجلّ من أن تحدة ألباب رويّات الأوهام وقد ضلّت في إدراك كنهه هواجس الاحلام ألانه أبع أن يكون من أو يحدًا من أن تحدة ألباب رويّات الأوهام وقد ضلّت في إدراك كنهه هواجس الاحلام ألمّة أجلّ من أن تحدة ألباب

(۱) سورة يس، الآية: ۸۲.

وحاولت الفكر المبرّات<sup>(١)</sup> من خطر الوسواس إدراك علم ذاته، وتولّهت القلوب إليه لتحوي منه مكيَّفاً في صفاته، وغمضت مداخل العقول من حيث لا تبلغه الصفات لتنال علم إلهيَّته ردعت خاسئة وهي تجوب مهاوي سدف الغيوب متخلّصة إليه سبحانه، رجعت إذ جبهت معترفة بأنَّه لا ينال بجور الاعتساف كنه معرفته، ولا يخطر ببال أولي الرويَّات خاطرة من تقدير جلال عزّته، لبعده من أن يكون في قوى المحدودين لأنَّه خلاف خلقه، فلا شبه له من المخلوقين، وإنَّما يشبُّه الشيء بعديله، فأمَّا ما لا عديل له فكيف يشبُّه بغير مثاله، وهو البديء الَّذي لم يكن شيء قبله، والآخر الَّذي ليس شيء بعده، لا تناله الأبصار في مجد جبروته، إذ حجبها بحجب لا تنفذ في ثخن كثافته ولا تخرق إلى ذي العرش متانة خصائص ستراته، الَّذي صدرت الأمور عن مشيئته، وتصاغرت عزَّة المتجبِّرين دونَ جلال عظمته، وخضعت له الرقاب، وعنت له الوجوه من مخافته، وظهرت في بدائع الَّذي أحدثها آثار حكمته، وصار كلَّ شيء خلق حجّة له ومنتسباً إليه، فإن كان خلقاً صامتاً فحجّته بالتدبير ناطقة فيه، فقدّر ما خلق فأحكم تقديره، ووضع كلَّ شيء بلطف تدبيره موضعه، ووجَّهه بجهة فلم يبلغ منه شيء محدود منزلته، ولم يقصّر دون الانتهاء إلى مشيئته، ولم يستصعب إذ أمر بالمضيّ إلى إرادته، بلا معاناة للغوب مسّه، ولا مكايدة لمخالف له على أمره، فتمّ خلقه وأذعن لطاعته؛ ووافي الوقت الّذي أخرجه إليه، إجابة لم يعترض دونها ريث المبطئ، ولا أناة المتلكّئ، فأقام من الأشياء أودها، ونهّى معالم حدودها، ولاءم بقدرته بين متضاداتها، ووصل أسباب قرائنها، وخالف بين ألوانها، وفرِّقها أجناساً مختلفات في الأقدار والغرائز والهيتات، بدايا خلائق أحكم صنعها، وفطرها على ما أراد وابتدعها، انتظم علمه صنوف ذرئها، وأدرك تدبيره حسن تقديرها.

آيتها السائل اعلم أنّ من شبّه ربّنا الجليل بتباين أعضاء خلقه، وبتلاحم أحقاق مفاصلهم المحتجبة بتدبير حكمته أنّه لم يعقد غيب ضميره على معرفته ولم يشاهد قلبه اليقين بأنّه لا ندّ له، وكأنّه لم يسمع بتبرُّز التابعين من المتبوعين، وهم يقولون: ﴿تَأَهَو إِن كُنَّا لَغِي صَلَكِل ثُبِين إِذَ نُسُوِّيكُم بَرَبَ ٱلْمَلَيِينَ (\*) (\*) فمن ساوى ربّنا بشيء فقد عدل به، والعادل به كافر بما نزلت به محكمات آياته، ونطقت به شواهد حجج بيّناته، لأنّه الله الذي لم يتناه في العقول فيكون في مهبّ فكرها مكيّفاً، وفي حواصل رويّات همم النفوس محدوداً مصرفاً، المنشئ أصناف الأشياء بلا رويّة احتاج إليها، ولا قريحة غريزة أضمر عليها، ولا تجربة أفادها من مرّ حوادث الدهور، ولا شريك أعانه على ابتداع عجائب الأمور، الذي لما شبّهه العادلون أصناف الميّض المحدود في صفاته، ذي الأقطار والنواحي المختلفة في طبقاته، بالخلق المبعض المحدود في صفاته، ذي الأقطار والنواحي المختلفة في طبقاته، وكان بَتَوَكَنُ الموجود بنفسه لا بأداته، انتفى أن يكون قدّروه حق قدره، فقال تنزيهاً لنفسه عن مشاركة الأنداد، وارتفاعاً عن على المدان في الأقطار والنواحي المختلفة في طبقاته،

 <sup>(1)</sup> في المصدر، المبرّ أة.
 (٢) سورة الشعراء، الآيتان: ٩٧-٩٨.

فَدَرِهِ وَٱلْأَرْضُ جَمِيعًا فَبَضَمَتُهُ يَوْمَ ٱلْقِيَكَمَةِ وَٱلسَّمَكِنُ مَطْوِيَنَتُ بِيَمِينِهِ. شَبْحَنَهُ وَتَعَلَىٰ عَمَّا يُشْرِكُوُنَكُ<sup>(۱)</sup> فما دلَّك القرآن عليه من صفته فاتَّبعه ليوصل بينك وبين معرفته، واثتمّ به، واستضى بنور هدايته، فإنّها نعمة وحكمة أُوتيتهما، فخذ ما أوتيت وكن من الشاكرين؛ وما دلّك الشيطان عليه ممّا ليس في القرآن عليك فرضه ولا في سنّة الرسول وأئمّة الهدى أثره فكل علمه إلى الله يَتَوَيَّكُلُ ، فإنَّ ذلك منتهى حقّ الله عليك.

واعلم أنَّ الراسخين في العلم هم الَّذين أغناهم الله عن الاقتحام في السدد المضروبة دون الغيوب، فلزموا الإقرار بجملة ما جهلوا تفسيره من الغيب المحجوب، فقالوا : ﴿ مَامَنًا بِهِ كُلُّ يِنَ عِندِ رَيِّناً ﴾<sup>(٢)</sup> فمدح الله يَتَوَيَّكُ اعترافهم بالعجز عن تناول ما لم يحيطوا به علماً، وسمّى تركهم التعمَّق فيما لم يكلِّفهم البحث عنه منهم رسوخاً، فاقتصر على ذلك ولا تقدّر عظمة الله سبحانه على قدر عقلك فتكون من الهالكين<sup>(٣)</sup>.

**تبيان قوله:** فغضب لعلّ غضبه ﷺ لأنَّ السائل سأل عن الصفات الجسمانيَّة والسمات الإمكانية، أو لأنَّه ظن أنَّه يمكن الوصول إلى كنه صفته.

وقوله: الصلاة منصوب بفعل مقدّر أي احضروا الصلاة أو أقيموها. وجامعة منصوب على الحال من الصلاة، ويحتمل رفعهما بالابتدائيّة والخبريّة. وغصّ المسجد بفتح الغين أي امتلاً. قوله ظلِّيَلا: لا يفره أي لا يزيده في ماله، يقال: وفرت الشيء وفراً ووفر الشيء نفسه وفوراً، يتعدّى. قوله: ولا يكديه أي لا يفقره. قوله: منتقص على صيغة المفعول أي منقوص، ويكون الانتقاص متعدّياً ولازماً كالنقص؛ وقال الجزريّ: المليء بالهمزة: الثقة الغنيّ؛ والعائدة: المعروف.

قوله علي الله علي الخلق أي كونهم عياله يعولهم ويرزقهم، ومن قولهم: عال الرجل عيالة أي كثر عياله؛ وفي النهج: عياله الخلائق ضمن أرزاقهم. قوله علي الله : فليس بما سئل فإنّ جوده لا يتوقّف على شيء سوى الاستحقاق والاستعداد، وهذا لا ينافي الحتّ على الدعاء والأمر بالسؤال، فإنّ الدعاء من متمّمات الاستعداد، وفيه تنزيه له تعالى عن صفة المخلوقين لأنّ السؤال محرّك لجودهم، والله تعالى منزّه عن أن يكون فيه تغيّر أو اختلاف، وإنّما التغيّر في الممكن القابل للفيض والجود بحسب استعداده واستثماله.

قوله عَلَيَتَمَلِيّ: وما اختلف عليه دهر إشارة إلى ما قالوا من أنّ الزمان ظرف المتغيّرات، ولمّا لم يكن فيه تعالى تغيّر لا تختلف عليه الدهور والأزمان؛ ويحتمل أن يكون المراد نفي اختلاف الأزمنة بالنسبة إليه بأن يكون موجوداً في زمان، معدوماً في زمان آخر، أو عالماً في زمان جاهلاً في زمان آخر وهكذا، والأول أظهر.

(٢) سورة آل عمران، الآية: ٧.

- (١) سورة الزمر، الآية: ٦٧.
  - (۳) التوحيد، ص ٤٨ باب ۲ ح ١٣.

قوله: ما تنفّست عنه لا يخفى مناسبته لما قيل من أنّ المعادن تتولّد من بخارات الأرض، ولا يخفى أيضاً لطف تشبيه الصدف بالفم، والدرّ بالسنّ، واللّحمة الّتي في الصدف في رقّة طرفها ولطافتها باللّسان. والفلزّ اسم الأجسام الذائبة كالذهب والفضّة والرصاص. واللّجين مصغّراً اسم الفضّة، والعقيان: الذهب الخالص. والنضد: وضع الأشياء بعضها فوق بعض، ولا يبعد أن يكون المراد بالمرجان هنا صغار اللّؤلؤ كما فسّر به في قوله تعالى:

قوله: لا يبخّله على بناء التفعيل أي لا يصيّره بخيلاً، أو على بناء الإفعال من قولهم: أبخله: إذا وجده بخيلاً.

قوله ﷺ : أن قالوا كلمة أن إمّا مفسّرة لبيان كيفيّة عجزهم، أو مقدّر قبلها كلمة «إلى» أي إلى أن قالوا؛ أو اللاّم التعليليّة أي لأنّهم قالوا؛ أو هي بمعنى إذ كما قيل في قوله تعالى : (بَلْ بَجَبُوا أَنَ جَآءَهُم مُنذِرٌ مِنّهُمَ)<sup>(٢)</sup> والحقب بالضمّ وبضمّتين : ثمانون سنة أو أكثر، والدهر، والسنة، أو السنون .

قوله للجَنْلِي : على غير مثال امتثله أي لم يمثّل لنفسه مثالاً قبل خلق العالم ليخلقها على هيئة ذلك المثال كما هو دأب المخلوقين في أبنيتهم وصنائعهم؛ أو لم يمثّل له فاعل آخر قبله مثالاً اتّبعه، أو المراد بالمثال ما يرتسم في الخيال كما مرّ.

قوله علي الله علي الم تحط به الصفات أي الصفات الجسمانيّة فيكون بإدراك الصفات له أي بلحوقها وعروضها له متناهياً بالحدود؛ أو لم تحط به توصيفات الواصفين فيكون بإدراكها إيّاء متناهياً محدوداً بالحدود العقلانيّة، وتنتهي العقول إلى غاية معرفته. قوله: متعالياً خبر بعد خبر، وقوله: عن صفة متعلّق به.

قوله للي المتوقع على المتوهمين الرجم: الظنّ، وكلام مرجّم كمعظّم لا يوقف على حقيقته أي فات عن مواقع ظنون المتوهمين فلم تدركه في كلّ ما وقعت عليه، لكونه أعلى من كلّ ما توهّمت الأوهام، وأنّه أعلى الأشياء قدراً ورتبة وكمالاً ورفعة، ولا يبعد أن يكون فات تصحيف فاق. والفهاهة: العيّ، وهي إمّا كناية عن غاية رويّاتهم وأفكارهم بحيث انتهت أفكارهم وعرض لهم الاعياء، أو إشارة إلى ضعف رويّاتهم وقصورها أي رويّاتهم الفهّة الكالّة، وقال الجزريّ: قد عدلنا بالله أي أشركنا به وجعلنا له مثلاً ومنه قول عليّ لليّ

قوله ﷺ : خواطر هممهم الهمّة : العزم أي قدّروه تعالى بتقدير هو نتيجة العزمات الباطلة الّتي خطرت ببالهم من التصدّي لمعرفته تعالى بعقولهم فلزمهم كونه تعالى ذا أجزاء؛ وفي بعض النسخ بخواطرهم والقرائح جمع قريحة، وهي القوَّة الّتي يستنبط بها المعقولات.

سورة الرحمن، الآية: ٢٢.
 ٣٢) سورة ص، الآية: ٤.

قوله ﷺ : من لا يقدّر قدره إشارة إلى قوله تعالى : ﴿وَمَا فَدَرُواْ اللَّهَ حَقَّ فَدْرِهِ ﴾<sup>(1)</sup> أي ما عرفوا الله حقّ معرفته، أو ما عظّموا الله حقّ تعظيمه. والهواجس: الخواطر والوساوس.

قوله ظيرية : في عميقات غيوب ملكه أي إذا أرادت الأوهام أن تثبته في منتهى ملكه المغيب عن الأبصار كفوق العرش مثلاً، أو إذا أرادت أن تصل إلى حقيقته بسبب التفكرات العميقة في أسرار ملكه أي خلقه أو سلطنته وخطر الوساوس بتسكين الطاء مصدر خطر له خاطر أي عرض في قلبه؛ وتولّهت إليه أي اشتدّ عشقها حتّى أصابه<sup>(٢)</sup> الوله وهو الحيرة.

قوله عَلِيَتَنِيرَ : وغمضت مداخل العقول أي غمض دخولها ودقَّ في الأقطار العميقة الّتي لا تبلغها التوصيفات. والردع: الكفّ والمنع، وردعت على بناء المجهول أي كلّ من الأوهام والفكر والقلوب؛ والخاسئ: المبعد والصاغر؛ وقوله: تجوب أي تقطع؛ والمهاوي: المهالك، الواحدة مهواة، وهي ما بين حبلين أو حائطين أو نحو ذلك، والسدف جمع سدفة وهي الظلمة والقطعة من اللَّيل المظلم؛ وجبهت أي ردّت من جبهته، أي صككت جبهته؛ والجور : العدول عن الطريق، والاعتساف : قطع المسافة على غير جادّة معلومة ؛ وقوله : وهي تجوب في موضع الحال، والعامل ردعت ومتخلَّصة أيضاً حال، والعامل إمَّا تجوب أو ردعت. وتخلُّصها إليه: توجُّهها بكلَّيْتها في طلب إدراكه سبحانه، والحاصل أنَّ جلاله تعالى يردع تلك العقول والأوهام في حال قطعها مهالك ظلم الجهالات والمغيبات، وتخلِّصها وتوججهها التام إلى معرفته فترجع بعد ذلك معترفة بأنّه لا ينال كنه معرفته بالعقل الّذي شأنه الجور والاعتساف، وبأنَّه لا يخطر ببال أولى الرويَّات أي أصحاب الفكر خاطرة أي صورة مطابقة من تقدير جلال عزّته لما قد مرّ مراراً أنَّه منزَّه من أن يكون في قوى المحدودين كنه ذاته وصفاته لأنَّ تلك الصورة مخلوقة له، وهو لا يشابه خلقه فكيف يوافقه في الحقيقة أو يشبهه وإنَّما يشبُّه الشيء بعديله فيلزم أن تكون تلك الصورة عديلاً له، أو المراد أنَّ العقل والوهم والخيال إنَّما تحيط بما جانسها وشابهها وبما شاهد أمثاله من الممكنات، وهو تعالى ليس له شبيه ولا عديل فكيف تحيط به.

قوله ﷺ : في مجد جبروته أي بسببه أو كائناً فيه، والحاصل أنَّ عظمة جبروته وجلاله تمنع عن نفوذ الأبصار فيه قوله ﷺ : إذ حجبها أي الأبصار، وإرجاع الضمير إلى الجبروت بعيد أي حجب الأبصار عنه بحجب لا تنفذ الأبصار في ثخن كثافته أي غلظته، والأظهر «كثافتها» لرجوع الضمير إلى الحجب، ولعلَّ الإفراد لأخذ الحجب كلّها بمنزلة حجاب واحد، أو يقال : إنَّ الضمير راجع إلى الحجاب المذكور في ضمن الحجب، أي لا تنفذ في واحد منها فكيف في جميعها، والمراد بالحجب الحجب الحجب المعنويّة إلى تقدّسه تعالى ونقص الممكنات.

سورة الأنعام، الآية: ٩١.
 (٢) الظاهر، أصابها.

قوله: ولا تخرق أي الأبصار متوجّهاً إلى ذي العرش متانة ستراته الخصيصة به تعالى؛ والمتانة: الاستحكام، وإنّما نسب الخرق إليها مجازاً أي ستراته المتينة؛ ويمكن أن يقرأ تخرق على بناء المجهول، ومتانةً بالنصب بنزع الخافض أي لمتانة، وفي بعض النسخ : مبائة – بالباء الموحدة ثمَّ الثاء المثلَّثة – من بات الشيء يبوت بوئاً أي بحث عنه فيكون فاعلاً للخرق أي لا تخرق الحجب إلى ذي العرش البحث عن خصائص ستراته ؛ ويقال : تصاغرت إليه نفسه أي تحاقرت، وعنت الوجوه أي خضعت وذلّت.

قوله عَلَيْهُمْ : فوجّهه بجهة أي وجّه كل شيء إلى جهة، وغاية خلقه لها، كالخيل للركوب، والفلك للدوران، وأصناف الإنسان للعلم والمعرفة وسائر الصنائع والحرف كما قال تعالى : ﴿وَلِكُلِّ وِجَهَةً هُوَ مُوَلِّها ﴾ <sup>(1)</sup> وقال النبي عَلَيْهِ : كلَّ ميسّر لما خلق له .

قوله على الله الله الله عنه شيء محدود منزلته أي منزلة الربّ تعالى، أو أنّ كلاً منهم في مرتبة التقصير عمّا خلق له وعمّا هيّئ له من الكمال، والأظهر : فلم يتعدّ، ولعلّه صحّف أي لا يمكن لأحد التعدّي والتجاوز عمّا قدّر له من الكمال والاستعداد، ويؤيّده ما في النهج : قدّر ما خلق، فأحكم تقديره، ودبّره فألطف تدبيره، ووجّهه لوجهته فلم يتعدّ حدود منزلته، ولم يقصّر دون الانتهاء إلى غايته.

قوله علي الله عليه الله يستصعب أي لم يمتنع. قوله علي الله معاناة أي مقاساة شدّة؛ واللّغوب: التعب والإعياء أي لم يكن له تعالى في خلق الأشياء وتدبيرها على ما ذكر معاناة ولا لغوب، كما قال تعالى : ﴿وَمَا مَسَنَا مِن لَفُوبِ﴾<sup>(٢)</sup> والمكايدة في بعض النسخ بالباء الموحّدة من قولهم : كابدت الأمر : إذا قاسيت شدّته، وفي بعضها بالياء المثنّاة من تحت من الكيد.

قوله : ووافى الوقت أي لم يتأخّر عن الوقت الَّذي أراد وجوده فيه . وإجابةً مفعول لأجله . قوله ﷺ : لم يعترض أي لم يعرض للأشياء في إجابة دعوته سبحانه بطء ولا تأخير ، أو لم يعرض له تعالى من جهة ما هو فاعل شيء من تلك الكيفيّات؛ والريث : البطء، والأناة : التأنّي ؛ والمتلكّى: المتأخّر والمتوقّف؛ والأود بالتحريك : الاعوجاج .

قوله على الحدود التي لا ينهى وأعلم وبين المعالم التي وضع على الحدود التي لا ينبغي لها التجاوز عنها في غاياتها التي مرّت الإشارة إليها، أو من النهاية أي وضع معالم الحدود في نهاية ما قرّر لهم من امتددات المسافات المعنوية التي لا ينبغي لهم أن يخرجوا عنها، ويقال: لام بين كذا وكذا أي جمع. قوله غليظة : ووصل أسباب قرائنها إشارة إلى أنَّ الموجودات لا تنفك عن أشباء تقترن بها من الهيئات والأشكال والغرائز وغيرها، واقتران الشيئين مستلزم لاقتران أ

سورة البقرة، الآية: ١٤٨.
 ٣٨) سورة ق، الآية: ٢٨.

الأسباب؛ وقيل: المراد بالقرائن: النفوس المقرونة بالأبدان واعتدال المزاج سبب بقاء الروح أي وصل أسباب أنفسها بتعديل أمزجتها؛ وقيل: المراد هدايتها لما هو الأليق بها في معاشها ومعادها من قول القائل: وصل الملك أسباب فلان، إذا علّقه عليه ووصله ببرّه وإنعامه، ثمَّ المراد بالأجناس أعمّ ممّا هو مصطلح المنطقيّين. وقوله عليميتي : بدايا خبر مبتدا محذوف أي هي بدايا مخلوقات، وبدايا ههنا جمع بديئة، وهي الحالة العجيبة، يقال: أبدى الرجل: إذا جاء بالأمر المعجب البديء والبديئة أيضاً: الحالة المبتدأة المبتكرة، ومنه قولهم: فعله بادئ بديء – على فعيل – أي أوَّل كلَّ شيء.

قوله عليما : انتظم علمه لعلّه بمعنى نظم وإن لم يرد فيما عندنا من كتب اللّغة ، أو علمه منصوب بنزع الخافض أي بعلمه ، أو في علمه أي انتظم في علمه تعالى جميع أصناف الخلق وأحوالها فكأنّ علمه تعالى سلك نظم جميع الأشياء فيه ، ويحتمل أن يكون من قولهم : انتظمه بالرمح : إذا اختله وجعله فيه كما مرّ . قوله : وبتلاحم التلاحم : الالتئام والالتصاق ؛ والحُقَّة بالضم : رأس الورك الّذي فيها عظم الفخذ ، ورأس العضد الذي فيه الوابلة ، والجمع أحقاق وحقاق بالكسر أي من شبَّهه بخلقه في ربط مفاصلهم ، ودخول بعضها في بعض ، وشدّة ارتباطها واستحكامها ، وكون المفاصل محتجبة بما يسترها ويكتنفها من اللّحم فيتب في ضميره أو ضميره المغيّب عن الخلق على معرفته تعالى ؛ ويمكن أن يقرأ يعقد على المعلوم وغيب بالنصب وعلى المجهول وغيب بالرفع .

قوله: لم يتناه في العقول أي لم تصل العقول إلى نهاية معرفته بالوصول إلى كنه ذاته وصفته، أو ليس في العقول ذا نهايات؛ وكونه في مهبّ الفكر أي محلّها مكيّفاً على الوجهين ظاهر بنحو ما مرّ تقريره مراراً، وكذا كونه محدوداً بالحدود الجسمانيّة أو العقلانيّة، وكونه مصرّفاً أي متغيّراً، ولا يخفى ما في تشبيه الرويّات أو محلّها بالحواصل من اللّطف. وإضافة الرويّات إلى الهمم لاميّة أي الرويّات نشأت من همم النفوس وعزماتها، ويحتمل أن تكون بيانيّة بأن يكون المراد بهمم النفوس خواطرها.

قوله: أضمر عليها الضمير راجع إلى القريحة ولعلّ على تعليليّة، ويحتمل أن يراد بالقريحة نفس الفكر مجازاً. قوله: أفادها أي استفادها؛ والسدد جمع السدّة وهي الباب المغلق، وقد مرّ الكلام في آخر الخطبة في باب النهي عن التفكّر.

الا - **يد**ة الدقّاق، عن الأسديّ، عن البرمكيّ، عن عليّ بن عبّاس، عن جعفر بن محمّد الأشعريّ، عن فتح بن يزيد الجرجانيّ قال: كتبت إلى أبي الحسن الرضا ﷺ أسأله عن شيء من التوحيد، فكتب إليَّ بخطّه: – قال جعفر: وإنّ فتحاً أخرج إليَّ الكتاب فقرأته بخط أبي الحسن ﷺ : بسم الله الرحمن الرحيم الحمد لله الملهم عباده الحمد، وفاطرهم على معرفة ربوبيته، الدال على وجوده بخلقه، وبحدوث خلقه على أزليّته، وباشتباههم على أن لا شبه له، المستشهد بآياته على قدرته، الممتنع من الصفات ذاته، ومن الأبصار رؤيته، ومن الأوهام الإحاطة به، لا أمد لكونه، ولا غاية لبقائه، لا تشمله المشاعر، ولا تحجبه الحجّاب، فالحجاب بينه وبين خلقه، لامتناعه ممّا يمكن في ذواتهم، ولإمكان ذواتهم ممّا يمتنع منه ذاته، ولافتراق الصانع والمصنوع، والربّ والمربوب، والحاد والمحدود، أحد لا بتأويل عدد، الخالق لا بمعنى حركة، السميع لا بأداة، البصير لا بتفريق آلة، الشاهد لا بمماسة، البائن لا ببراح مسافة، الباطن لا باجتنان، الظاهر لا بمحاذ، الذي قد حسرت دون كنهه نواقذ الأبصار، وأقمح وجوده جوائل الأوهام، أوّل الديانة معرفته، وكمال المعرفة توحيده، وكمال التوحيد نفي الصفات عنه، لشهادة كلّ صفة أنّها غير الموصوف، وشهادة وصف الله فقد حدّه، ومن حدّه فقد عدّه، ومن عدّه فقد أبطل أزله، ومن قال: يف فقد استوصفه، ومن قال: إلام معلم من حدّه، ومن قال: أين فقد أبطل أزله، ومن قال: إلى فقد وصف الله فقد حدّه، ومن حدّه فقد عدّه، ومن عدّه فقد أبطل أزله، ومن قال: كيف فقد وقته، عالم أذ لا معلوم، وخالق إذ مخلوق، ومن عدّه فقد أبطل أزله، ومن قال: إلى فقد وقته، على أنه فقد حدله، ومن حدّه أبعد أول، فقد أبطل أزله، ومن قال: إلى فقد وقته، عالم أذ لا معلوم، وخالق إذ لا مخلوق، وربّ إذ لا مربوب، وإله إذ لا مألوه، وكذلك وقته، عار أوه فوق ما يصفه الواصفون<sup>(1)</sup>.

**توضيح:** لا أمد أي أزلاً ، ولا غاية أي أبداً . قوله : وبين خلقه وفي «في» بعد ذلك : خلقه إيّاهم لامتناعه وهو أظهر ، والمعنى على ما في الكتاب أن ليس احتجابه إلاّ لهذه الوجوه وقد مر تحقيقها مراراً قوله : ممّا يمتنع كلمة «من» صلة أو تبعيضيّة .

قوله ﷺ : لا بتفريق آلة أي بفتح العين أو بعث الأشعّة وتوزيعها على المبصرات على القول بالشعاع، أو تقليب الحدقة وتوجيهها مرّة إلى هذا المبصر ومرّة إلى ذاك، كما يقال: فلان مفرَّق الهمّة والخاطر إذا وزّع فكره على حفظ أشياء متباينة ومراعاتها ؛ والبراح : الزوال عن المكان. وفي النهج والكافي : لا بتراخي مسافة.

قوله علي الله المعنان الاجتنان : الاستتار أي أنّه باطن، بمعنى أنَّ العقول والأفهام لا تصل إلى كنهه لا باستتاره بستر وحجاب، أو علم البواطن لا بالدخول فيها والاستتار بها قوله : لا بمحاذ أي لا بأن يحاذيه شيءٌ فيراه، وليست هذه الكلمة في بعض النسخ، وفيها : الظاهر الذي قد حسرت. وقمعه كمنعه : ضربه بالمقمعة، وقهره وذلّله كأقمعه. وأقمعته : طلع عليَّ فرددته ؛ والوجود يحتمل أن يكون هنا بمعنى الوجدان. وجوائل الاوهام : الأوهام الجائلة المتردّده في أنواع دقائق المعاني. قوله بالبينة أي المباينة للآخر، وفي الكافي : بالتثنية وهي أظهر ؛ وقد مرَّ شرح سائر الفقرات.

(۱) التوحيد، ص ٥٦ باب ٢ ح ١٤.

١٨ - يد، الدقّاق، عن الأسديّ، عن البرمكيّ، عن عليّ بن العبّاس، عن ابن محبوب، عن حمّاد بن عمرو النصيبيّ قال: سألت جعفر بن محمّد بيتي عن التوحيد فقال: واحدٌ، صمد، أزليَّ، صمديٌّ، لا ظلّ له يمسكه، وهو يمسك الأشياء بأظلّتها، عارف بالمجهول، صمدٌ، أزليَّ، صمديُّ، لا ظلّ له يمسكه، وهو يمسك الأشياء بأظلّتها، عارف بالمجهول، معروف عند كلّ جاهل، فردانيّ لا خلقه فيه ولا هو في خلقه، غير محسوس ولا مجسوس، لا تدركه الأبصار، علا فقرب، ودنا فبعد، وعصي فغفر، وأُطيع فشكر، لا تحويه أرضه، ولا تقدّ عليه معاواته، والذي يدمن محمّد بيتي عليه عند كلّ جاهل، فردانيّ لا خلقه فيه ولا هو في خلقه، غير محسوس ولا مجسوس، لا تدركه الأبصار، علا فقرب، ودنا فبعد، وعصي فغفر، وأُطيع فشكر، لا تحويه أرضه، ولا تقلّه سماواته، وأنّه حامل الأشياء بقدرته، ديموميّ أزليّ، لا ينسى ولا يلهو، ولا يغلط ولا يلعب. ولا يلهو، ولا يغلط ولا ينسى ولا يلهو، ولا يغلط ولا يلمب.

بيان: صمديَّ النسبة للمبالغة كالأحمريّ. قوله ﷺ : لا ظل له الظلَّ من كل شيء شخصه أو وقاؤه أو ستره أي لا شخص ولا شبح له يمسكه كالبدن للنفس، والفرد المادّيّ للحصّة، أو لا واقي له يقيه؛ ومنهم من حمل الظلال على المثل الأفلاطونيّة؛ وقيل: المراد بالظلّ الكنف، يقال: فلانٌ في ظلّ فلان أي كنفه.

**أقول؛** ويحتمل أن يكون المراد بالظلّ الروح إذ كثيراً ما يطلق عالم الظلال على عالم الأرواح؛ أو الأبنية التي يكون الخلق عليها أو تحتها؛ وهو يمسك الأشياء بأظلّتها أي بأشخاصها وأشباحها، أو بوقاياتها أو بمثلها أو أرواحها أو بالأبنية الّتي تقلّها وتظلّها والباء للسببيّة أو بمعنى مع.

قوله علي الله الإرادته فصل أي لا فصل بينها وبين المراد أي لا يتأخر ولا ينفصل مراده عن إرادته، أو لا تنقطع إرادته بل هو كلّ يوم في شأن أبد الدهر، أو لا قاطع لإرادته يمنعها عن تعلّقها بالمراد. وقيل : أي ليست إرادته فاصلة بين شيء وشيء، بل تتعلّق بكلّ شيء وقيل : ليس لإرادته فصلٌ أي شيءٌ يداخله فيكون به راضياً أو ساخطاً إنّما كونه راضياً أو ساخطاً بالإثابة والعقاب كما قال : وفصله جزاء؛ أو المعنى أنّه لا يكون لإرادته في فعل العبد قطع بالمراد فيتعيّن وقوعه إنّما قطعه في المراد من العبد الجزاء.

**أقول:** على الوجوء الأوَّلة المراد بقوله : وفصله جزاء أنَّ فصله بين عباده المشار إليه بقوله سبحانه : ﴿ يَفَعِبُلُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيَنَمَةِ ﴾<sup>(٢)</sup> جزاء لهم، وهو غير جائر فيه، ويحتمل أن يكون الفصل في الأوّل القضاء بالحقّ بين الحقّ والباطل أي لا يقضي في إرادته أحد، بل هو الفاصل بينهم في الآخرة بمجازاتهم، وفي بعض النسخ : وفضله بالضاد المعجمة أي سمّي ما يتفضّل به عليهم جزاءاً ولا يستحقّ أحد عليه شيئاً.

**١٩ - يد:** ابن الوليد، عن الصفّار وسعد معاً، عن ابن عيسى والنهديّ، وابن أبي

التوحيد، ص ٥٧ باب ٢ ح ١٥.
 (٢) سورة الحج، الآية: ١٧.

الخطّاب، كلّهم عن ابن محبوب، عن عمرو بن أبي المقدام، عن إسحاق بن غالب، عن أبي عبد الله عليم عن آباته عليم قال: قال رسول الله عليه في بعض خطبه : الحمد لله الذي كان في أوليته وحدانياً، وفي أزليته متعظّماً بالإلهية، متكبّراً بكبرياته وجبروته، ابتداً ما ابتدع وأنشأ ما خلق على غير مثال كان سبق لشيء مما خلق، ربّنا القديم بلطف ربوييته، وبعلم خبره فتق، وبإحكام قدرته خلق جميع ما خلق، وبنور الإصباح فلق، فلا مبدل لخلقه، ولا مغير لصنعه، ولا معقّب لحكمه، ولا راد لأمره، ولا مستراح عن دعوته ولا زوال لملكه مغير لصنعه، والا معقّب لحكمه، ولا راد لأمره، ولا مستراح عن دعوته ولا زوال لملكه، من يز لصنعه، والعقب لحكمه، ولا راد لأمره، ولا مستراح عن دعوته ولا زوال لملكه، من يز أن يكون يُرى، وهو الكينون أوّلاً، والديموم أبداً، المحتجب بنوره دون خلقه في الأفق من غير أن يكون يُرى، وهو بالمنظر الاعلى، فأحبّ الاختصاص بالتوحيد إذا احتجب بنوره، وسما في علقه، واستتر عن خلقه، وبعث إليهم الرسل لتكون له الحجّة البالغة على خلقه، ويكون رسله إليهم شهداء عليهم، وانبعث فيهم النبيّين مبشّرين ومنذرين، ليهلك من خلقه، ويكون رسله إليهم شهداء عليهم، وانبعث فيهم النبيّين مبشّرين ومنذرين، ليهلك من ملك عن بيّية، ويحيى من حيّ عن بيّنة وليعقل العباد عن ربّهم ما جهلوه، فيموره، بوبوبيّته ملك عن بيّنة، ويوحي من حيّ عن بيّنة وليعقل العباد عن ربّهم ما جهلوه، فيموره، بوبوبيّته بعدما أنكروا، ويوحدوه بالإلهية بعدما عندوا<sup>(1)</sup>.

**بيان:** قوله: متعظّماً أي مستحقّاً للتعظيم أو عظيماً في غاية العظمة، وكذا قوله متكبّراً، والغرض أنّه لم يكن عظمته وكبرياؤه وإلهيّته متوقّفة على إيجاد خلقه وقوله: ربّنا مبتدأ وفتق خبره، والظرفان متعلّقان بفتق، وإضافة العلم إلى الخبر للتأكيد، وفي بعض النسخ بالجيم. قوله: فلق أي ظلمة اللّيل، وهو إشارة إلى قوله تعالى: ﴿فَالِقُ ٱلْإِصْبَاحِ﴾<sup>(٢)</sup>.

قوله: لا معقّب لحكمه أي لا رادً له، وحقيقته الّذي يعقّب الشيء بالإبطال؛ والمستراح: محلّ الاستراحة أي لا مفرَّ عن دعوته؛ والكينون والديموم مبالغتان في الكائن والدائم. قوله: المحتجب بنوره أي ليس حجابه إلاّ نوريته أي تجرّده وكماله ورفعته وجلاله، والطامح: المرتفع كالشامخ والباذخ، يقال: جبل شامخ أي شاهق، وشرف باذخ أي عال.

قوله : وهو بالمنظر الأعلى المنظر : الموضع الموتفع الذي ينظر إليه أي موضعه أرفع من أن ينظر إليه بالأبصار والأوهام والعقول، أو المراد بالمنظر المدارك والمشاعر أي هو أعلى وأرفع من أن يكون في مشاعر الخلق، ويحتمل أن يكون كناية عن علمه بكلّ شيء أي الموضع الّذي ينظر فيه أعلى من كلّ شيء، إذ الأعلى ينظر إلى الأسفل غالباً بسهولة.

قوله: فأحبّ الاختصاص بالتوحيد أي بكونه موحّداً أي لا يوحّده ولا يعرفه غيره كما هو، إذ هو محتجب عنهم، أو أحبّ أن يوحّدوه فقط دون غيره، إذ لو كان ظاهراً للعقول والحواسّ كان مشاركاً للممكنات في الوحدة الاعتباريّة فلا تكون الوحدة الصادقة عليه

- (١) التوحيد، ص ٤٤ باب ٢ ح ٤ وفيه: إذ احتجب...
  - (٢) سورة الأنعام، الآية: ٩٦.

مختصة به، وعلى هذا فالمحبّة مؤوَّلة باقتضاء ذاته تعالى من حيث كماله ذلك، وكذا على الأوّل، إلاّ أن يقال: إنّ المراد أنّه حجب عنهم أوّلاً ما يمكنهم من معرفته ثمّ أفاض معرفته عليهم بتوسّط الأنبياء والرسل، وبما يحصل لهم من القربات بالطاعات ليعلموا أن ليس توحيدهم له إلاّ بتوفيقه وهدايته تعالى، ويؤيّده ما بعده لا سيما قوله: وليعقل العباد.

٢٠ – بعد، ابن الوليد، عن محمّد العطّار، وأحمد بن إدريس، عن الأشعريّ، عن بعض أصحابه رفعه قال: جاء رجلٌ إلى الحسن بن عليّ ﷺ فقال له: يابن رسول الله صف لي ربّك حتّى كأنّي أنظر إليه، فأطرق الحسن بن عليّ ﷺ مليّاً ثمَّ رفع رأسه فقال: الحمد لله ربّك حتّى كأنّي أنظر إليه، فأطرق الحسن بن عليّ ﷺ مليّاً ثمَّ رفع رأسه فقال: الحمد لله الذي لم يكن له أوّل معلوم، ولا آخر متناه، ولا قبل مدرك، ولا بعد محدود، ولا أمد بحتى، ولا شخص في الذي لم يكن له أوّل معلوم، ولا آخر متناه، ولا قبل مدرك، ولا بعد محدود، ولا أمد بحتى، ولا شخص في الذي لم يكن له أوّل معلوم، ولا آخر متناه، ولا قبل مدرك، ولا بعد محدود، ولا أمد بحتى، ولا شخص فيتجزأ، ولا اختلاف صفة فيتناهى، فلا تدرك العقول وأوهامها ولا الفكر وخطراتها ولا الألباب وأذهانها صفته فيقول: متى؟ ولا بدئ مما، ولا ظاهر على ما، ولا وفعل ما أراد، ولا تارك فهلًا، خلق الخلق فكان بديئاً بديعاً، ابتداً ما ابتدع، وابتدع ما ابتدا، ولا على متا، ولا مله ما، ولا الفكر وخطراتها ولا الألباب وأذهانها صفته فيقول: متى؟ ولا بدئ مما، ولا خالم على ما، ولا وفعل ما أراد، ولا على ما، ولا الفكر بل أراد، ولا المار على ما، ولا الفكر وخطراتها ولا الألباب وأذهانها صفته فيقول: متى؟ ولا بدئ مما، ولا طامن فيما، ولا مارك أولا المار على ما، ولا بلطن فيما، ولا الراد، وأراد ما استزاد، ذلكم الله ربّ العالمين<sup>(۱)</sup>.

بيان؛ قوله : معلوم هذه الصفة والصفات التي بعدها موضحات مؤكّدات، إذ لو كان له أوّل لكان معلوماً، وهكذا . قوله علي الله : فيتناهى أي اختلاف الصفات ينافي الأزليّة والأبديّة كما مرَّ مراراً قوله علي الله : فتقول متى أي لو كانت العقول تبلغ صفته لكان كسائر الممكنات فكان يصح أن يقال : متى وجد؟ ومن أي شيء بدئ؟ على المجهول، أو بدأ الأشياء بأن يقرأ على الفعل المعلوم، أو على فعيل، وعلى أيّ شيء علا فهو ظاهر، وفي أيّ شيء بطن حتى يقال : إنّه باطن، أو يقال لشيء ترك : هلاّ فعل تحضيضاً وتحريضاً على الفعل أو توبيخاً على تركه ؛ والابتداع : إيجاد بلا مادة أو بلا مثال .

٢١ – يد؛ الدقّاق، عن الأسديّ، عن البرمكيّ، عن الحسين بن الحسن بن بردة، عن العبّاس بن عمرو الفقيميّ، عن أبي القاسم إبراهيم بن محمّد العلويّ، عن فتح بن يزيد المجرجانيّ قال: لقيته عليميّلا على الطريق عند منصرفي عن مكّة إلى خراسان، وهو سائر إلى العراق فسمعته يقول: من اتقى الله يتقى، ومن أطاع الله يطاع. فتلقلفت في الوصول إليه فوصلت فسلّمت فردً عليَّ السلام، ئمَّ قال: يا فتح من أرضى الخالق لم يبال بسخط فوصلت فسلّمت فردً عليَّ السلام، ئمَّ قال: يا فتح من أرضى الخالق لم يبال بسخط فوصلت فسلّمت فردً عليَّ السلام، ئمَّ قال: يا فتح من أرضى الخالق لم يبال بسخط المخلوق، ومن أسخاع الله يتقى، ومن أطاع الله يطاع. فتلقلفت في الوصول إليه المحلوق، ومن أسخاع الله يطاع. فتلقلفت في الوصول إليه وصلت فسلّمت فردً عليَّ السلام، ئمَّ قال: يا فتح من أرضى الخالق لم يبال بسخط المخلوق، ومن أسخاع الله عليه سخط المخلوق، وإنَّ الخالق لا يوصف إلا بما وصف به نفسه، وأتى يوصف الذي تعجز الحواسّ أن تدركه، والأوهام أن تناله، والخطرات أن تحدة، والأبصار عن الإحاطة به، جلّ عمّا وصفه الواصفون، وتعالى عمّا والخطرات أن تحدة، والأبصار عن الإحاطة به، جلّ عمّا وصفه الواصفون، وتعالى عمّا والخطرات أن تحدة، والأبصار عن الإحاطة به، جلّ عما وصفه الواصفون، وتعالى عمّا والخطرات أن تدركه، والأبي يوصف الذي يتعجز الحواسق أن تدركه، والأوهام أن تناله، والخطرات أن تحدة، والأبصار عن الإحاطة به، جلّ عمّا وصفه الواصفون، وتعالى عمّا والخطرات أن تحدة، والأبصار عن الإحاطة به، جلّ عما وصفه الواصفون، وتعالى عمّا والخطرات أن تحدة، والأبصار عن الإحاطة به، جلّ عما وصفه الواصفون، وتعالى عمّا والخطرات أن تحدة، والأبي فري نأيه، فهو في نأيه قريب، وفي قربه بعيد، كيّف والأينونية.

يا فتح كلّ جسم مغذّى بغذاء إلاّ الخالق الرازق، فإنّه جسّم الأجسام وهو ليس بجسم ولا صورة، لم يتجزّأ ولم يتناه، ولم يتزايد ولم يتناقص، مبرّاً من ذات ما ركّب في ذات من جسّمه، وهو اللّطيف الخبير، السميع البصير، الواحد الأحد الصمد، لم يلد ولم يولد، ولم يكن له كفواً أحد، منشئ الأشياء ومجسّم الأجسام، ومصوّر الصور، لو كان كما تقول المشبّهة لم يعرف الخالق من المخلوق، ولا الرازق من المرزوق، ولا المنشئ من المُنشا؛ لكنه المنشئ فرَّق بين من جسّمه وصوّره وشيّاه وبيّنه إذا كان لا يشبهه شيء<sup>(1)</sup>.

قلت: فالله واحد والإنسان واحد فليس قد تشابهت الوحدانيّة؟ قال: أحلت ثبّتك الله إنّما التشبيه في المعاني، وأمّا في الأسماء فهي واحدة، وهي دلالة على المسمّى، وذلك أنَّ الإنسان وإن قيل واحد فإنّه يخبر أنّه جثّة واحدة وليس باثنين، والإنسان نفسه ليس بواحد لأنّ أعضاءه مختلفة، وألوانه مختلفة غير واحدة، وهو أجزاء مجزّى<sup>(٢)</sup>، ليس سواء، دمه غير لحمه، ولحمه غير دمه، وعصبه غير عروقه، وشعره غير بشره، وسواده غير بياضه، وكذلك سائر جميع الخلق فالإنسان واحد في الاسم لا واحد في المعنى، والله جلّ جلاله واحد لا واحد غيره، ولا اختلاف فيه ولا تفاوت، ولا زيادة ولا نقصان، فأمّا الإنسان المخلوق المصنوع المؤلّف فمن أجزاء مختلفة وجواهر شتّى، غير أنّه بالاجتماع شيءً واحد لا

قلت: فقولك: اللّطيف فسّره لي، فإنّي أعلم أنَّ لطفه خلاف لطف غيره للفصل غير أنّي أحبّ أن تشرح لي. فقال: يا فتح إنّما قلت: اللّطيف للخلق اللّطيف ولعلمه بالشيء اللّطيف، ألا ترى إلى أثر صنعه في النبات اللّطيف وغير اللّطيف وفي الخلق اللّطيف من أجسام الحيوان من الجرجس والبعوض وما هو أصغر منهما ممّا لا يكاد تستبينه العيون، بل لا يكاد يستبان لصغره الذكر من الأنثى، والمولود من القديم، فلمّا رأينا صغر ذلك في لطفه واهتدائه للسفاد، والهرب من الموت، والجمع لما يصلحه ممّا في لجج البحار، وما في لحاء الأشجار والمغاوز والقفار، وإفهام بعضها عن بعض منطقها، وما تفهم به أولادها عنها، ونقلها الغذاء إليها، ثمَّ تأليف ألوانها حمرة مع صفرة، وبياضاً مع حمرة علمنا أن خالق هذا الخلق لطيف، وأنَّ كلَّ صانع شيء فمن شيء صنع، والله الخالق اللّطيف الجليل رخلق وصنع لا من شيء.

قلت : جعلت فداك وغير الخالق الجليل خالق؟ قال : إنَّ الله تبارك وتعالى يقول : ﴿ فَتَبَارَكَ اللَّهُ أَحْسَنُ ٱلْخَلِقِينَ﴾<sup>(٣)</sup> فقد أخبر أنَّ في عباده خالقين وغير خالقين، منهم عيسى خلق من الطين كهيئة الطير بإذن الله فنفخ فيه فصار طائراً بإذن الله، والسامريّ خلق لهم عجلاً جسداً له خوار .

- (1) في المصدر: إذ كان... وهو الصواب.
   (٢) في المصدر: مجرّاة.
  - (٣) سورة المؤمنون، الآية: ١٤.

قلت: إنّ عيسى خلق من الطين طيراً دليلاً على نبوّته، والسامريّ خلق عجلاً جسداً لنقض نبوّة موسى وشاء الله أن يكون ذلك كذلك؟ إن هذا لهو العجب، فقال: ويحك يا فتح إنَّ لله إرادتين ومشيئتين: إرادة حتم، وإرادة عزم، ينهى وهو يشاء، ويأمر وهو لا يشاء، أوما رأيت أنّه نهى آدم وزوجته عن أن يأكلا من الشجرة وهو شاء ذلك؟ ولو لم يشأ لم يأكلا، ولو أكلا لغلبت مشيئتهما مشيئة الله، وأمر إبراهيم بذبح ابنه إسماعيل وشاء أن لا يذبحه ولو لم يشأ أن لا يذبحه لغلبت مشيئتهما مشيئة إبراهيم مشيئة الله بخيرًا .

قلت: فرّجت عني فرّج الله عنك غير أنّك قلت: السميع البصير، سميع بأذن، وبصيرٌ بالعين؟ فقال: إنّه يسمع بما يبصر، ويرى بما يسمع، بصير لا بعين مثل عين المخلوقين، وسميع لا بمثل سمع السامعين، لكن لمّا لا تخفى عليه خافية من أثر الذرّة السوداء على الصخرة الصمّاء في اللّيلة الظلماء تحت الثرى والبحار، قلنا: بصير لا بمثل عين المخلوقين، وسميع بما لم تشتبه عليه ضروب اللّغات، ولم يشغله سمعٌ عن سمع، قلنا: سميع لا بمثل السامعين.

قلت : جعلت فداك قد بقيت مسألة . قال : هات لله أبوك . قلت : يعلم القديم الشيء الذي لم يكن أن لو كان كيف كان يكون؟ قال : ويحك إن مسائلك لصعبة ، أما سمعت الله يقول : (لَوْ كَانَ فِبِمَا مَالِمَةُ إِلَّا ٱللَّهُ لَفَسَدَنَأًهُ<sup>(1)</sup> وقوله : ﴿وَلَعَلَا بَعَشَهُمْ عَلَىٰ بَعَضِ <sup>(1)</sup> وقال : – يحكي قول أهل النار – ﴿ أَخَرِجْنَا نَعَمَلُ مَنَلِحًا غَيْرَ ٱلَّذِى حَصُنًا نَعَمَلُ <sup>(1)</sup> وقال : ﴿وَلَوْ رُدُوا لَمَادُوا لِمَا تُهُو عَنْهُ <sup>(3)</sup> فقد علم الني الله الذي لم يكن أن لو كان كيف كان يكون ؛ فقمت لأقبل يده ورجله فأدنى رأسه فقبلت وجهه ورأسه فخرجت وبي من السرور والفرح ما أعجز عن وصفه لما تبيّنت من الخير والحظّ<sup>(6)</sup>.

**بيان:** قمن بالتحريك وكسر الميم أيضاً أي خليق وجدير. قوله: مغذّى بغذاء أي كلّ جسم ذي روح له غذاء يقويه ولو كان التسبيح والتقديس؛ ويحتمل أن يكون الغذاء شاملاً لكلّ شيء يقوي الجسم ويربّيه ويبقيه فلا حاجة إلى تخصيص الجسم. قوله ﷺ : من ذات ما ركّب أي هو مبرءٌ من كلّ حقيقة وماهيّة وعارض ركّب في ذوات الأجسام.

قوله وبينه يحتمل التشديد والتخفيف فلا تغفل؛ واللّحاء بكسر اللاّم ممدوداً قشر الشجر . قوله ﷺ : لله أبوك قال الجزريّ : إذا أُضيف الشيء إلى عظيم شريف اكتسى عظماً وشرفاً، كما قيل : بيت الله، وناقة الله، فإذا وجد من الولد ما يحسن موقعه ويحمد قيل : لله أبوك في

- (١) سورة الأنبياء، الآية: ٢٢.
  - (٣) سورة فاطر، الآية: ٣٧.
- (٥) التوحيد، ص ٦٠ باب ١ ح ١٨.
- (٢) سورة المؤمنون، الآية: ٩١.
  - (٤) سورة الأنعام، الآية: ٢٨.

معرض المدح والتعجّب أي أبوك لله خالصاً حيث أنجب بك وأتى بمثلك . انتهى . وقد مضى شرح أكثر أجزاء الخبر ، وسيأتي شرح بعضها في كتاب العدل إن شاء الله تعالى .

**٢٢ - يد:** أخبرني أبو العبّاس الفضل بن العبّاس الكنديّ - فيما أجازه لي بهمدان سنة أربع وخمسين وثلاث مائة – قال: حدَّثنا محمَّد بن سهل – يعني العطَّار البغداديَّ لفظاً من كتابه سنة خمس وثلاث مائة - قال : حدَّثنا عبد الله بن محمّد البلويّ، قال : حدَّثنا عمارة بن زيد قال: حدّثني عبيد الله بن العلا، قال: حدّثني صالح بن سبيع، عن عمرو بن محمّد بن صعصعة بن صوحان قال : حدَّثني أبي ، عن أبي المعتمر مسلم بن أوس قال : حضرت مجلس عليَّ عَلِيَّ إِلَى جامع الكوفة فقام إليه رجل مصفرٌ اللُّون كأنَّه من متهوّدة اليمن فقال: يا أمير المؤمنين صف لناً خالفك وأنعته لنا كأنًا نراه وننظر إليه، فسبّح عليٌّ المُثْلِد ربّه وعظِّمه لِيَرْضَى الله الله الله الذي هو أوَّل لا بديء ممًّا، ولا باطَّن فيمًا، ولا يزال مهما، ولا ممازجٌ مع ما، ولا خيال وهماً، ليس بشبح فيرى، ولا بجسم فيتجزّاً، ولا بذي غاية فيتناهى، ولاً بمُحدَّث فيبصَر، ولا بمستتر فيكشف، ولا بذي حجب فيحوى، كان ولا أماكن تحمله أكنافها، ولا حملة ترفعه بقوّتها، ولا كان بعد أن لم يكن، بل حارت الأوهام أن يكيِّف المكيِّف للأشياء، ومن لم يزل بلا مكان ولا يزول باختلاف الأزمان، ولا ينقلب شأناً بعد شأن، البعيد من حدس القلوب، المتعالي عن الأشباه والضروب، الوتر علاَّم الغيوب، فمعاني الخلق عنه منفيَّة، وسرائرهم عليه غير خفيَّة، المعروف بغير كيفيَّة، لا يدرك بالحواس، ولا يقاس بالناس، ولا تدركه الأبصار، ولا تحيطه الأفكار، ولا تقدّره العقول، ولا تقع عليه الأوهام، فكلَّما قدَّره عقل أو عرف له مثل فهو محدود، وكيف يوصف بالأشباح وينعت بالألسن الفصاح من لم يحلل في الأشياء فيقال: هو فيها كانن، ولم ينأ عنها فيقال: هو عنها بائن، ولم يخل منها فيقال: أين، ولم يقرب منها بالالتزاق، ولم يبعد عنها بالافتراق، بل هو في الأشياء بلا كيفيَّة، وهو أقرب إلينا من حبل الوريد، وأبعد من الشبهة من كل بعيد، لم يخلق الأشياء من أصول أزليَّة، ولا من أوائل كانت قبله بديَّة، بل خلق ما خلق وأتقن خلقه، وصوّر ما صوّر فأحسن صورته، فسبحان من توحّد في علوّه فليس لشيء منه امتناع، ولا له بطاعة أحد من خلقه انتقام؛ إجابته للداعين سريعة، والملائكة له في السماوات والأرض مطيعة، كلَّم موسى تكليماً بلا جوارح وأدوات ولا شفة ولا لهوات، سبحانه وتعالى عن الصفات، فمن زعم أنَّ إله الخلق محدودٌ فقد جهل الخالق المعبود(١). والخطبة طويلة أخذنا منها موضع الحاجة.

**بيان:** قوله ظلِّيَّة: لا بدي. على فعيل أي لا يقال: بدأ الأشياء ممّا إذ لم يخلقها من شي.، وكونه فعيلاً بمعنى المفعول أو فعلاً على بناء المجهول بعيد. قوله ظلِيَّة: ولا يزال

(1) التوحيد، ص ٧٧ باب ١٢ ح ٣٤.

مهما كلمة مهما هنا ظرف زمان جيء بها لتعميم الأزمان أي لا يزول أبداً، ويحتمل أن يكون حرف نفي آخر مقدراً، أو يكون معطوفاً على المنفيّ سابقاً أي ليس لا يزال مقيّداً بمهما يكن كذا، ويمكن أن يكون سقوط أحدهما من النسّاخ لتوهّم التكرار؛ ولا ممازج مع ما أي لا يمكن أن يقال: مع أيّ شيء ممازج.

قوله علي الله الله الله عيال وهماً أي غير متخيّل بالوهم. قوله علي الله السبب أي شخص. قوله علي الله المحدث فيبصر أي لوكان مبصراً لكان محدثاً فلا يتوهّم منه أنّ كلّ محدث مبصر. قوله: فيحوى أن تكون الحجب حاوية له، أو يكون جسماً محويّاً بالحدود والنهايات. قوله: علي الله المروب وهي جمع الضرب بمعنى المثل، أو المراد ضرب الأمثال. قوله علي الأشباح أي الصور الخيالية والعقلية، أو بصفات الأشخاص.

قوله علي الهيولى القديمة وقام الفلاسفة القائلين بالعقول والهيولى القديمة . قوله : كانت قبله أي قبل خلق هذا العالم أي لم يكن خلق هذا العالم على مثال عالم آخر كانت بديّة أي مبتدأة مخلوقة قبله ، أو مبتدأة بنفسه من غير علّة ، بل خلق ما خلق ابتداءاً من غير أصل مع غاية الإتقان والإحكام ، وصوّر ما صوّر بعلمه من غير مثال على نهاية الحسن .

قوله: انتقام أي لا يحتاج في الانتقام عن العاصين إلى طاعة أحد من خلقه بل قدرته كافية، أو لا ينتقم مع الطاعة فيكون ظالماً، والأظهر أنّه تصحيف «انتفاع» كما سيأتي ممّا سننقله من النهج.

٢٣ – يعدة أبي وابن عبدوس، عن ابن قتيبة، عن الفضل بن شاذان، عن ابن أبي عمير قال: دخلت على سيّدي موسى بن جعفر عليّه فقلت له: يابن رسول الله علّمني التوحيد فقال: يا أبا أحمد لا تتجاوز في التوحيد ما ذكره الله تعالى ذكره في كتابه فتهلك، واعلم أن الله تبارك وتعالى واحد أحد صمدً، لم يلد فيورث، ولم يولد فيشارك، ولم يتّخذ صاحبةً ولا ولداً ولا شريكاً، وأنّه الحي الّذي لا يموت، والقادر الّذي لا يعجز، والقاهر الّذي لا يغلب، والحليم الّذي لا يعجل، والدائم الّذي لا يبيد والباقي الّذي لا يفنى، والثابت الّذي لا يزول، والغنيُ الذي لا يعجل، والدائم الّذي لا يند والباقي الّذي لا يفنى، والثابت الذي الذي لا يجهر، والحواد الّذي لا يبخل، وأنّه لا تقدّره العقول، ولا تقع عليه الأوهام، ولا تحيط به الأقطار، ولا يحويه مكان؛ ولا تدركه الأبصار وهو يدرك الأبصار وهو اللّطيف الذي لا شيء قبله، والا أخري من ذلك ولا أكثر إلا هو معهم أينما كانوا، وهو اللّول خمسة إلاً هو سادسهم، ولا أذي لا شيء بعده، وهو القديم من نجوى ثلاثة إلاً هو رابعهم، ولا الذي لا شيء قبله، والآخر الذي لا شيء بعده، والمين من نجوى ثلاثة ألم وهو اللهيف الذي لا عبور معهم أينما وهو الميع المعير، ما يكون من نجوى ثلاثة إلاً هو رابعهم، ولا تحيط به الأقطار، ولا أذي من ذلك ولا أكثر إلا هو معهم أينما كانوا، وهو اللول الخبير عمسة إلاً هو سادسهم، ولا أدنى من ذلك ولا أكثر إلا هو معهم أينما كانوا، وهو اللول الخبير عن صفات المخلوقين علوم كبيراً<sup>(1)</sup>. ٢٤ - يد: الطالقاني، عن الجلودي، عن الجوهري، عن الضبي، عن أبي بكر الهذلي، عن عكرمة قال: بينما ابن عبّاس يحدّث الناس إذ قام إليه نافع بن الأزرق فقال: يا بن عبّاس عن عكرمة قال: بينما ابن عبّاس يحدّث الناس إذ قام إليه نافع بن الأزرق فقال: يا بن عبّاس تفتي في النملة والقملة صف لنا إلهك الذي تعبده، فأطرق ابن عبّاس إعظاماً لله بترين ا وكان الحسين بن علي عليتي يليئين جالساً ناحية فقال: إليَّ يابن الأزرق فقال: لست إيّاك أسأل ا وكان الحسين بن علي عليتي عليتين جالساً ناحية فقال: إليَّ يابن الأزرق فقال: لست إيت أسأل الفي وكان الحسين بن علي عليتين جالساً ناحية فقال: إليَّ يابن الأزرق فقال: لست إيت أول أسأل ا فقال الن عبّاس إعظاماً لله بترين الأزرق فقال: لست إيت أول أسأل ا فقال ابن عبّاس : يابن الأزرق إنه من أهل بيت النبوة وهم ورثة العلم، فأقبل نافع بن أزرق نحو الحسين عليتين فقال له الحسين عليتين : ين علي من الأزرق إنه من أهل بيت النبوة وهم ورثة العلم، فأقبل نافع بن أزرق نحو الحسين عليتين فقال له الحسين عليتين : يابن الأزرق إنه من أهل بيت النبوة وهم ورثة العلم، فأقبل نافع بن أزرق الحو الحسين عليتين في النه الما ين الغور إلى من وضع دينه على القياس لم يزل العر الحر والحسين عليتين فقال له الحسين عليتين : يا نافع إنّ من وضع دينه على القياس لم يزل المعر في الارتماس، مائلاً عن المنهاج، ظاعناً في الاعوجاج، ضالاً عن السبيل، قائلاً غير الجميل، يابن الأزرق أصف إلهي بما وصف به نفسه، وأعرفه بما عرّف به نفسه؛ لا يدرك الجميل، يابن الأزرق أصف إلهي بما وصف به نفسه، وأعرفه بما عرّف به نفسه؛ لا يدرك الجميل، يابن الأزرق أصف إلهي بما وصف به نفسه، وأعرفه بما عرّف به منهه، يو عن المين من الميون الميون الماس، مائلاً عن المنهاج، ظاعناً في الاعوجات، واعرفه بما عرّف به نفسه؛ المالي عن السبيل، قائلاً غير الجمواس، ولا يقاس بالناس، فهو غريب غير ملتصق، وبعيد غير متقص، يوحد ولا يبعّض، الحوس، ولا يقاس بالياس، فهو غريب غير ملتصق، وبعيد غير متقص، يور يود ولا يبعض، ما معروف بالآيات، موصوف بالعلامات، لا إله إلاً هو الكبير المتعال.

**بيان:** على القياس أي مقايسة الربّ تعالى بالخلق أو الأعمّ أي الحكم بالعقل في الله تعالى ودينه؛ والتقصّي: غاية البعد.

٢٥ - يد: ابن الوليد، عن الصفّار، عن ابن عيسى، عن عليّ بن سيف بن عميرة، عن محمّد بن عبيد قال: دخلت على الرضا عليه فقال لي: قل للعبّاسي يكفّ عن الكلام في التوحيد وغيره، ويكلّم الناس بما يعرفون، ويكفّ عمّا ينكرون، وإذا سألوك عن التوحيد فقل كما قال الله يَرَيَن ته وغيره، ويكلّم الناس بما يعرفون، ويكفّ عمّا ينكرون، وإذا سألوك عن التوحيد فقل كما قال الله يَرَيَن أَمَّهُ أَحَدَدُ إِلَى اللّهُ يَرَيَن أَمَ مَسَلِد وَلَمَ يُولَدَ إِلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ يَرَيَن عالي عن الكلام في التوحيد فقل كما قال وغيره، ويكلّم الناس بما يعرفون، ويكفّ عمّا ينكرون، وإذا سألوك عن التوحيد فقل كما قال الله يَرَيَن الله يَرَيْن الله يَرْول الله يَرْس كُمْنايه سَعى أَن الله يَرْس له عن التوحيد فقل كما قال الله يَرْز الله يَرْسَ كُمْنايه الله يَرْن الله يَرْن الله يَرْم أَن الله عن الكون الله يَرْس كُمْنايه الله يَرْسَع ما قال الله يَرْز اله عن الما عن الكيفية فقل كما قال الله يَرْسَ كله الناس بما يعرفون (٢).

٢٦ - يد؛ ابن عصام، عن الكليني، عن علان، عن سهل وغيره، عن محمد بن سليمان عن علي بن إبراهيم الجعفري، عن عبد الله بن سنان، عن أبي عبد الله علي قال: قال: إن الله عظيم رفيع لا يقدر العباد على صفته، ولا يبلغون كنه عظمته، لا تدركه الأبصار وهو يدرك الأبصار وهو يدرك الأبصار وهو يدرك وهو الأبصار وهو الأبين حتى مار أبن فعرفت الأبين بما أبن لنا من الكيف؛ أم كيف أصفه بحيث وهو الذي أبن الأين حتى صار أبن فعرفت الأبن بما أبن لنا من الأبن؛ أم كيف أصفه بحيث وهو الذي أبن الأين حتى صار أبن فعرفت الأبن بما أبن لنا من الأبن؛ أم كيف أصفه بحيث وهو الذي أبن الأين حتى صار أبن فعرفت الحيث بما حيث لنا من الأبن؛ أم كيف أصفه بحيث وهو الذي حيّ الحيث حتى صار أبن فعرفت الحيث بما أبن لنا من الأبن وهو يدرك أبن وحارج من كل شيء، لا تدركه الأبصار وهو يدرك الأبصار، لا وتعالى داخل في كلّ مكان، وخارج من كلّ شيء، لا تدركه الأبصار وهو يدرك الأبصار، لا إله إلا هو العلي العظيم، وهو الألميف الخبير<sup>(٣)</sup>.

- التوحيد، ص ٧٩ باب ٢ ح ٣٥.
   (٢) التوحيد، ص ٩٥ باب ٤ ح ٢٤.
  - (۳) التوحيد، ص ۱۱۵ باب ۸ ح ۱٤.

**بيان:** الحيث تأكيد للأين أو هو بمعنى الجهة أو الزمان كما مرّ سابقاً .

بيان: الذعر بالضمّ : الخوف؛ قوله ﷺ : ولا أين موقوف أي موقوف عليه كما في الكافي أي أين استقرّ الربّ تعالى عليه، أو المعنى أنّه لو كان له أين لكان وجوده متوقّفاً عليه محتاجاً إليه، ويحتمل على ما في الكتاب أن يكون الموقوف بمعنى الساكن وتقييد المكان بالساكن مبنيّ على المتعارف الغالب من كون المكان المستقرّ عليه ساكناً . قوله ﷺ : له الخلق أي خلق الممكنات مطلقاً، والأمر أي الأمر التكليفيّ . وقيل : المراد بالخلق عالم الأجسام والماذيّات أو الموجودات العينيّة، وبالأمر عالم المجرّدات أو الموجودات العلميّة .

(١) من أسماء الله تعالى الحي، وهو الحي قبل كل حي والحي بعد كل حي ومنه وبه حياة لكل حي والحي الذي لم يرث الحياة من حي والحي الذي لم يزل ولا يزال حياً، بلا كيف ولا أين، ولا كان في شيء لم يتغير ولم يتبدل، ولا يزيد ولا ينقص [النمازي]. لكونه كيف، ولا له أين، ولا له حدّ، ولا يعرف بشيء يشبهه، ولا يهرم لطول البقاء، ولا يصعق لشيء، ولا يخوّفه شيء، تصعق الأشياء كلّها من خيفته، كان حيّاً بلا حياة حادثة، ولا كون موصوف، ولا كيف محدود، ولا أثر مقفوّ، ولا مكان جاور شيئاً، بل حيَّ يعرف، وملك لم يزل له القدرة والملك، أنشأ ما شاء بمشيئته؛ لا يحدّ ولا يبعّض ولا يفنى، كان أوّلاً بلا كيف، ويكون آخراً بلا أين، وكلّ شيء هالك إلاّ وجهه، له الخلق والأمر، تبارك الله ربُّ العالمين. ويلك أيتها السائل إنّ ربّي لا تغشاه الأوهام، ولا تنزل به الشبهات ولا يعار من شيء، ولا يجاوره شيء، ولا تنزل به الأحداث ولا يسأل عن شيء يفعله، ولا يقع على الترى<sup>(1)</sup>.

بيان: قوله : بلا كيف أي بلا حياة زائدة ولا كيفيّات تعد من لوازم الحياة في الممكنات. قوله عليمية: لم يكن له كان الظاهر أنّ كان اسم لم يكن لأنّه عليمية لمّا قال : «كان» أوهمت العبارة أنّ له زماناً فنفى عليمية ذلك بأنّه كان بلا زمان، والتعبير بكان لضيق العبارة. وقيل : كان اسمٌ بمعنى الكون أي ليس له وجود زائد، ولم نظفر به في اللّغة، لكن نقل عن بعض أهل العربية قلب الواو والياء ألفاً مع انفتاح ما قبلهما مطلقاً ؛ وقيل : أي لم يتحقق كون شيء له من الصفات الزائدة.

وقوله : ولا كان لكونه كيف أي لم يكن وجوده زائداً ليكون اتّصافه به مكيّفاً بكيف ؛ أو لم يكن وجوده مقروناً بالكيفيّات ؛ ومنهم من فصّل ولم يكن له عن كان أي لم يكن الكيف ثابتاً له بأن يكون الواو للعطف التفسيريّ أو للحال ؛ وكان ابتداء كلام وهي تامّة ، والّتي بعدها ناقصة حالاً عن اسم كان أي كان أزلاً والحال أنّه ليس له كيف . قوله : ولا ابتدع لكانه لعلّ إضافته إلى الضمير بتأويل ، أو أنّه اسم بمعنى الكون ، وفي بعض النسخ : لمكانه كما في الكافي أي ليكون مكاناً له .

قوله علي الخوف من شيء. قوله: كون موصوف أي يمكن أن يوصف أو زائد أو موصوف بكونه في زمان أو مكان. وقيل: المراد بالكون الموصوف الوجود المتصف بالتغيّر أو عدمه عمّا من شأنه التغيّر المعبّر عنهما بالحركة والسكون. قوله: يعرف أي أنّه حيّ بإدراك آثار يعدّ من آثار الحياة. قوله: ولا يحار بالحاء المهملة من الحيرة، أو بالجيم على بناء المجهول أي لا يجيره أحد من شيء.

٣٩ – ف؛ عن الحسين بن عليّ صلوات الله عليهما : أيّها الناس اتّقوا هؤلاء المارقة الّذين يشبّهون الله بأنفسهم، يضاهنون قول الّذين كفروا من أهل الكتاب، بل هو الله ليس كمثله شيء، وهو السميع البصير، لا تدركه الأبصار وهو يدرك الأبصار، وهو اللّطيف الخبير،

(۱) التوحيد، ص ۱۷۳ باب ۲۸ ح ۲.

استخلص الوحدانية والجبروت، وأمضى المشيئة والإرادة والقدرة والعلم بما هو كائن، لا منازع له في شيء من أمره، ولا كفو له يعادله، ولا ضدّ له ينازعه، ولا سميّ له يشابهه، ولا مثل له يشاكله، لا تتداوله الأمور، ولا تجري عليه الأحوال، ولا تنزل عليه الأحداث، ولا يقدر الواصفون كنه عظمته، ولا يخطر على القلوب مبلغ جبروته لأنّه ليس له في الأشياء عديل، ولا تدركه العلماء بألبابها، ولا أهل التفكير بتفكيرهم، إلا بالتحقيق إيقاناً بالغيب لانّه لا يوصف بشيء من صفات المخلوقين، وهو الواحد الصمد، ما تصرّر في الأوهام فهو خلافه، ليس بربّ من طرح تحت البلاغ، ومعبود من وجد في هواء أو غير هواء، هو في الأشياء كائن لا كينونة محظور بها عليه، ومن الأشياء بائن لا بينونة غائب عنها، ليس بقادر من قارنه ضدّ، أو ساواه ندّ، ليس عن الدهر قدمه، ولا بالناحية أممه، احتجب عن العقول المانياء كائن لا كينونة محظور بها عليه، ومن الأشياء بائن لا بينونة غائب عنها، ليس بقادر من قارنه ضدّ، أو ساواه ندّ، ليس عن الدهر قدمه، ولا بالناحية أممه، احتجب عن العقول المانياء كان لا كينونة محظور بها عليه، ومن الأشياء بائن لا بينونة غائب عنها، ليس بقادر من قارنه ضدّ، أو ساواه ندّ، ليس عن الدهر قدمه، ولا بالناحية أممه، احتجب عن العقول الأشياء كان لا يحلّه في، ولا توعمن في السماء احتجابه عمّن في الأرض، قربه كرامته، وبعده يوجد المفقود، ويفقد الموجود، ولا تؤامره إن، علوّه من غير نوقل، ومجيئه من غير تنقّل، يوجد المفقود، ويفقد الموجود، ولا تتوامره إن، علوّه من غير في أفكر منه الفكر منه الإيمان به موجوداً ووجود الإيمان لا وجود صفة، به توصف الصفات لا بها يوصف، وبه تعرف المعارف لا بها يعرف، فذلك الله لا سميّ له سبحانه، ليس كمثله شيء وهو السميع البصير<sup>(1)</sup>.

**بيان:** استخلص الوحدانيّة أي جعلها خالصة لنفسه لا يشاركه فيها غيره، والتحقيق: التصديق؛ والاستثناء منقطع أي ولكن يدرك بالتصديق بما أخبر عنه الأنبياء والحجج إيماناً بالغيب. قوله علييتي : تحت البلاغ لعلّ المعنى أنّه يكون محتاجاً إلى أن يبلغ إليه الأمور، أو يكون تحت ثوب يكون قدر كفايته محيطاً به؛ ويحتمل أن يكون تصحيف التلاع جمع التلعة فإنَّ الأصنام تنحت من الأحجار المطروحة تحتها، أو اليراع وهو شيء كالبعوض يغشى الوجه، أو النقاع جمع النقع بالكسر وهو الغبار أو السماء أو البلاء أو البناء بقرينة قرينتها وهي الهواء.

قوله يُشْتِئُهُ محظور بها عليه أي بأن يكون داخلاً فيها فتحيط الأشياء به كالحظيرة وهي ما تحيط بالشيء خشباً أو قصباً . قوله يُشْتِئُهُ : ليس عن الدهر قدمه أي ليس قدمه قدماً زمانياً يقارنه الزمان دائماً . والأمم بالتحريك : القصد أي ليس قصده بأن يتوجّه إلى ناحية مخصوصة فيوجد فيه ، بل أينما تولّوا فثمّ وجه الله .

قوله ﷺ : ولا تؤامره إن أي ليست كلمة إن الّتي يستعملها المخلوقون عند تردّدهم بقولهم: إن كان كذا فأيّ شيء يكون سبباً لمشاورته ومؤامرته في الأمور ؛ ونوقل فوعل من

(١) تحف العقول، ص ١٧٣.

النقل، ولم أجده فيما حضر عندي من كتب اللّغة<sup>(١)</sup>. قوله عليميًة: في وقت أي في وقت من الأوقات والتقييد بالاجتماع لعلّه وقع تنزّلاً لما يتوهّم من أنَّ الأعدام يتأتّى من غيره تعالى. قوله عليمية: يصيب الفكر أي لا يصيب منه تعالى التفكّر فيه إلاّ أن يؤمن بأنّه موجود، وأن

يجد صفة الإيمان ويتصف به لا أن ينال منه وجود صفة أي كنه صفة أو صفة موجودة زائدة. فقوله : ووجود معطوف على الإيمان . وقوله : لا وجود أي لا يصيب وجود، والأصوب أنَّ العاطف في قوله : ووجود زائد فيستقيم الكلام . قوله : به توصف الصفات أي هو موجد للصفات وجاعل الأشياء متّصفة بها ، فكيف يوصف نفسه بها ، وبإفاضته تعرف المعارف فلا يعرف هو بها ، إذ لا يعرف الله بمخلوقه كما مرّ.

٣٠ فن عن أبي الحسن الثالث علي قال: إنَّ الله لا يوصف إلا بما وصف به نفسه، وأنّى يوصف الذي تعجز الحواس أن تدركه، والأوهام أن تناله، والخطرات أن تحدّه، والأبصار عن الإحاطة به، نأى في قربه، وقرب في نأيه، كيف الكيف بغير أن يقال: كيف؟ وأيّن الأين بلا أن يقال: أين؟ هو منقطع الكيفية والأينية، الواحد الأحد، جلّ جلاله، وتقدّست أسماؤه<sup>(٢)</sup>.

٣١ - ٩، عن أبي محمّد، عن آبائه على قال: قال أمير المؤمنين على الا تتجاوزوا بنا العبودية ثمَّ قولوا ما شئتم ولا تغلوا، وإيّاكم والغلوّ كغلوّ النصارى فإنّي بريء من الغالين . قال: فقام إليه رجل فقال له : يابن رسول الله صف لنا ربّك، فإنَّ من قبلنا قد اختلفوا علينا . فقال الرضا على الله من يصف ربّه بالقياس لا يزال اللهر في الالتباس، مائلاً عن المنهاج ، فاعنا في الاصارى في الالتباس، مائلاً عن عن المنهاج ، فاعنا في الاصارى في الالتباس، مائلاً عن المنهاج ، فاعنا أوضا على الرضا على المنهاج ، فاعنا في الاعوجاج ، ضالاً عن السبيل، قائلاً غير الجميل، ثمَّ قال: أعرفه بما موف به نفسه، أعرفه من غير رؤية، وأصفه بما وصف به نفسه من غير صورة، لا يدرك عرف بما موف به نفسه، أعرفه من غير روية، وأصفه بما وصف به نفسه من غير صورة، لا يدرك بالحواس، ولا يقل ، يتمّ قال: أعرفه بما وصف به نفسه من غير صورة، لا يدرك عرف به موف من عرف روية، وأصفه بما وصف به نفسه من غير صورة، لا يدرك بالحواس، ولا يقول بالحواس، ولا يمثل من يرمون ، لا يعد بغير تشبيه، ومتدان في بعده لا بنظير، يوعل ما يتوقم ديمومته، ولا يمثل بخلقه، ولا يجور في قضيته، الخلق لها علم منه منادون، يوعلى ما سطر في المكنون من كتابه ماضون، لا يعلمون بخلاف ما علم منه منادون، يوعلى ما سطر في المكنون من كتابه ماضون، لا يعلمون بخلاف ما علم منه منهادون، يريدون، فهو قريب غير ملتزق، وبعيد غير متقص، يحقّق ولا يمثل، ويوحد ولا يبعّض، يعرف بالايات، ويثبت بالعلامات، فلا إله غيره الكبير المتعال. ثمَّ قال الإمام على يعرف بريدون، فهو قريب غير مسول الله أنه قال: ما عرف الله من شبّهه بخلقه، ولا عدًا إلى حدين منه، عنه برائي الإي المام على العرف بله بالي أي من منه منها ولا ينها بالي السبيل، عن جدي، عن رسول الله أنه قال: ما عرف اله من شبّهه بخلقه، ولا عد قرف من منهم ولا عرف بله من اله أله من شبّه بخلقه، ولا يمثل، من شبّه بخلقه، ولا عد أله من شبّه بخلقه، ولا عد الكري المنه من شبّه بخلقه، ولا عد أله من شبّه بخلقه، ولا عد الكري المام على الكري المام نشبّه بخلقه، ولا عد أله من شبّه بخلقه، ولا عد أله من أله الكري المام أله من شبّه بخلقه، ولا عد أله من أله أله فل الم مول اله أله من ألكم من شبّه بخله من شبّه بخلةه، وله من اله من أله منه

٣٢ – جع: سنل أمير المؤمنين عَلَيْتُهُ بِمَ عرفت ربِّك؟ قال: بما عرَّفني نفسه، لا يشبهه

- لأن نوقل خطأ، والصواب كما في المصدر: توقّل، أي ارتفاع، أي: علوّه من غير ارتفاع.
  - (٢) تحف العقول، ص ٣٥٦.
  - (٣) تفسير الإمام العسكري في ٤٩ ص ٥٩ ح ٢٤ وفيه: ولا عَذَله من نسب...

صورة، ولا يقاس بالناس، قريب في بعده، بعيد في قربه، فوق كلّ شيء ولا يقال شيءً تحته، وتحت كلّ شيء ولا يقال شيء فوقه، أمام كلّ شيء ولا يقال شيء خلفه، وخلف كّل [شيء] ولا يقال شيءٌ أمامه، داخلٌ في الأشياء لا كشيء في شيء، سبحان من هو هكذا لا هكذا غيره<sup>(۱)</sup>.

٣٣ - جع؛ دخل عليّ بن الحسين ﷺ مسجد المدينة فرأى قوماً يختصمون، فقال لهم: فيما تختصمون؟ قالوا: في التوحيد، قال: اعرضوا عليَّ مقالتكم، قال بعض القوم: إنَّ الله يعرف بخلقه سماواته وأرضه، وهو في كلّ مكان. قال عليّ بن الحسين ﷺ : قولوا: نورٌ لا ظلام فيه، وحياة لا موت فيه، وصمد لا مدخل فيه. ثمَّ قال: من كان ليس كمثله شيء وهو السميع البصير كان نعته لا يشبه نعت شيء فهو ذاك<sup>(٢)</sup>.

٣٤ - يد؛ الدقّاق، عن الأسديّ، عن البرمكيّ، عن الحسين بن الحسن، عن عبد الله بن داهر، عن الحسين بن يجيى الكوفيّ، عن قثم بن قتادة، عن عبد الله بن يونس، عن أبي عبد الله عَنْ إِنَّا قَالَ: بينا أمير المؤمنين عَنْ يَحْطَبُ على منبر الكوفة، إذ قام إليه رجل يقال له: ذعلب، ذرب اللَّسان، بليغ في الخطاب، شجاع القلب، فقال: يا أمير المؤمنين هل رأيت ربِّك؟ فقال: ويلك يا ذعلب ما كنت أعبد ربًّا لم أره؛ قال: يا أمير المؤمنين كيف رأيته؟ قال: يا ذعلب لم تره العيون بمشاهدة الأبصار ولكن رأته القلوب بحقائق الإيمان، ويلك يا ذعلب إنَّ رَبِّي لطيف اللِّطافة فلا يوصف باللُّطف، عظيم العظمة لا يوصف بالعظم، كبير الكبرياء لا يوصف بالكبر، جليل الجلالة لا يوصف بالغلظ، قبل كلِّ شيءٌ لا يقال شيءٌ قبله، وبعد كل شيء لا يقال له بعد، شاء الأشياء لا بهمّة، درّاك لا بخديعة هو في الأشياء كلُّها غير متمازج بها ولا بائن عنها، ظاهر لا بتأويل المباشرة، متجلَّ لا باستهلال رؤية، بائن لا بمسافة، قريب لا بمداناة، لطيف لا بتجسّم، موجود لا بعد عدم، فاعل لا باضطرار، مقدّر لا بحركة، مريدٌ لا بهمامة، سميعٌ لا بآلة، بصير لا بأداة، لا تحويه الأماكن، ولا تصحبه الأوقات، ولا تحدّه الصفات، ولا تأخذه السنات، سبق الأوقات كونه، والعدم وجوده، والابتداء أزله، بتشعيره المشاعر عرف أن لا مشعر له، وبتجهيره الجواهر عرف أن لا جوهر له، وبمضادّته بين الأشياء عرف أن لا ضدَّ له، وبمقارنته بين الأشياء عرف أن لا قرين له، ضادّ النور بالظلمة، والجسوء بالبلل، والصرد بالحرور، مؤلّف بين متعادياتها، مفرّق بين متدانياتها، دالَّة بتفريقها على مفرِّقها، وبتأليفها على مؤلِّفها، وذلك قوله يَجْزَيَهُ : ﴿ وَبِن كُلِّ شَقَءٍ خَلَفْنَا زَوْجَتْنِ لَعَلَكُمْ نَذَكُرُونِكُه (") ففرَّق بها بين قبل وبعد ليعلم أن لا قبل له ولا بعد، شاهدة بغرائزها أن لا غريزة لمغرزها، مخبرة بتوقيتها أن لا وقت لموقَّتها، حجب بعضها عن بعض ليعلم أن لا حجاب بينه وبين خلقه غير خلقه، كان ربّاً ولا مربوب، وإلهاً

 <sup>(1) - (</sup>۲) جامع الأخبار ص ۸-۹.
 (۳) سورة الذاريات، الآية: ٤٩.

ولا مألوه، وعالماً إذ لا معلوم، وسميعاً إذ لا مسموع. ثمَّ أنشأ يقول: ولم يزل سيّدي بالحمد معروفا ولم يزل سيدي بالجود موصوفا وكان إذليس نبور يستنضاء به ولاظلام على الأفاق معكوف فربننا بخلاف الخلق كلهم وكلّ ما كان في الأوهام موصوفا ومن يرده على التشبيه ممتثلاً يرجع أخا حصر بالعجز مكتوفا وفي المعارج يلقى موج قدرته موجأ يعارض طرف الروح مكفوفا فاترك أخا جدل في الدين منعمقاً قد باشر الشكّ فيه الرأى مأووفا واصحب أخبا ثقة حبّاً لسيّده وبالكرامات من مولاه محفوفا أمسى دليل الهدى في الأرض مبتسماً وفي السماء جميل الحال معروفا

قال : فخرَّ ذعلب مغشيّاً عليه ثمَّ أفاق وقال : ما سمعت بهذا الكلام، ولا أعود إلى شيء من ذلك .

قال الصدوق تقلف: في هذا الخبر ألفاظ قد ذكرها الرضا ﷺ في خطبته، وهذا تصديق قولنا في الأئمّة ﷺ: أنّ علم كلّ واحد منهم مأخوذ عن أبيه حتّى يتّصل ذلك بالنبي ﷺ<sup>(1)</sup>.

**بيان:** ذرب اللسان: حدّنه. قوله ﷺ: معكوفاً أي محبوساً. أخا حصر أي مصاحباً للعيّ والعجز. وكتفت الرجل أي شددت يديه إلى خلفه بالكتاف وهو حبل. والطرف: العين، ومكفوفاً حال منه أي يجعل عين الروح عمياء. قوله ﷺ: مأووفاً حال عن الرأي، ويمكن أن يقرأ على الأصل بالواوين لضرورة الشعر، أو بإشباع فتحة الميم.

قوله ﷺ: حبّاً لسيّده الحبّ بالكسر : المحبوب، ويمكن أن يقرأ بالضمّ أيضاً بأن يكون مصدراً مؤوَّلاً بمعنى المفعول، ويمكن أن يكون مفعولاً لأجله لكن عطف قوله : وبالكرامات يحتاج إلى تكلّف أي ولكونه محفوفاً وقوله : دليل الهدى بالرفع، ويحتمل النصب بالخبريّة، فيكون الاسم ضميراً راجعاً إلى الأخ، ولعلّه نظراً إلى المصرع الثاني أظهر .

٣٥ - فهج؛ ومن خطبة له عَلَيَّة: الحمد لله خالق العباد، وساطح المهاد، ومسيل الوهاد، ومخصب النجاد، ليس لأوليّته ابتداء، ولا لأزليّته انقضاء، هو الأوّل لم يزل، والباقي بلا أجل، خرّت له الجباه، ووحّدته الشفاه، حدّ الأشياء عند خلقه لها إبانةً له من شبهها، لا تقدّره الأوهام بالحدود والحوكات، ولا بالجوارح والأدوات، لا يقال له: متى، ولا يضرب له أمد بحتّى، الظاهر لا يقال: ممّا، والباطن لا يقال: فيما، لا شبح فيتقضّى، ولا محجوب فيحوى، لم يقرب من الأشياء بالتصاق، ولم يبعد عنها بافتراق، لا يخفى عليه

٤٧Y

من عباده شخوص لحظة ولا كرور لفظة ولا ازدلاف ربوة ولا انبساط خطوة في ليل داج ولا غسق ساج، يتفيّا عليه القمر المنير، وتعقّبه الشمس ذات النور في الأفول والكرور، وتقليب الأزمنة والدهور، من إقبال ليل مقبل، وإدبار نهار مدبر، قبل كلّ غاية ومدّة، وكلّ إحصاء وعدّة، تعالى عمّا ينحله المحدّدون من صفات الأقدار، ونهايات الأقطار، وتأثّل المساكن، وتمكّن الأماكن؛ فالحدّ لخلقه مضروب، وإلى غيره منسوب، لم يخلق الأشياء من أصول أزليّة، ولا من أوائل أبديّة، بل خلق ما خلق فأقام حدّه، وصوّر ما صوّر فأحسن صورته، ليس لشيء منه امتناع، ولا له بطاعة شيء انتفاع، علمه بالأموات الماضين كعلمه بالأحياء الباقين، وعلمه بما في السموات العلى كعلمه بما في الارضين السفلى<sup>(1)</sup>.

إيضاح؛ ساطح المهاد أي باسط الأرض التي هي بمنزلة الفراش للخلق؛ والوهد: المكان المنخفض؛ والنجاد: ما ارتفع من الأرض أي مجري السيول في الوهاد، ومنبت العشب والنبات والأشجار في النجاد. قوله: انقضاء أي في طرف الأبد، ويحتمل أن يكون المراد بالأولية العلية أي ليست له علّة، وليس لوجوده في الأزل انقضاء، والأوّل أوفق بالفقرتين الآتيتين لفاً ونشراً؛ وشخوص اللّحظة: مدّ البصر بلا حركة جفن، وكرور اللّفظة: رجوعها؛ وقيل: ازدلاف الربوة صعود إنسان أو حيوان ربوة من الأرض، وهي الموضع المرتفع ؛ وقيل: ازدلاف الربوة تقدّمها في النظر، فإنّ الربوة أوّل ما يقع في العين من الأرض عند مدّ البصر من الزلف بمعنى القرب.

قوله عليمية: داج أي مظلم، والغسق محرّكة : ظلمة أوّل اللّيل؛ وقوله : ساج أي ساكن، كما قال تعالى : ﴿وَالَيْلِ إِذَا سَجَىٰ ﴾ أي سكن أهله، أو ركد ظلامه من سجى البحر سجواً إذا سكنت أمواجه . قوله عَليمية: يتفيّا هذا من صفات الغسق ومن تتمّة نعته، ومعنى يتفيّا عليه : يتقلّب ذاهباً وجائياً في حالتي أخذه في الضوء إلى التبدّر، وأخذه في النقص إلى المحاق، والضمير في عليه للغسق .

وقوله : وتعقّبه أي تتعقّبه فحذف إحدى التائين، والضمير فيه للقمر . وقوله : من إقبال ليل متعلّق بتقليب، والمعنى أنَّ الشمس تعاقب القمر فتطلع عند أفوله، ويطلع عند أفولها . قوله ﷺ: قبل كلّ غاية أي هو سبحانه قبل كلّ غاية؛ قوله : عمّا ينحله أي ينسبه إليه .

قوله ﷺ: وتأثّل المساكن يقال: مجد مؤثّل أي أصيل، وبيت مؤثّل أي معمور، وأثّل ملكه: عظّمه، وتأثّل: عظم. وتمكّن الأماكن: ثبوتها واستقرارها. أقول: يحتمل أن يكون المعنى التأثّل في المساكن والتمكّن في الأماكن. قوله ﷺ: ولا من أوائل أبديّة. أقول: على هذه النسخة الأصول الأزليّة هي الأوائل الأبديّة، إذا ما ثبت قدمه امتنع عدمه.

(١) نهج البلاغة، ص ٣٢٧ الخطبة رقم ١٦١.

قوله ﷺ : فأقام حدّه أي أتقن حدود الأشياء على وفق الحكمة الإلهيّة من المقادير والأشكال والنهايات والآجال.

٣٦ - تهجيء من خطبة له عليتي : الحمد لله الذي بطن خفيّات الأمور، ودلت عليه أعلام الظهور، وامتنع على عين البصير، فلا عين من لم يره تنكره، ولا قلب من أثبته يبصره، سبق في العلوّ فلا شيء أعلا منه، وقرب في الدنوّ فلا شيء أقرب منه، فلا استعلاؤه باعده عن شيء من خلقه، ولا قربه ساواهم في المكان به، لم يطلع العقول على تحديد صفته، ولم يحجبها عن واجب معرفته، فهو الذي تشهد له أعلام الوجود على إقرار قلب ذي الجحود، تعالى الله عمّا يقول المشبّهون به والجاحدون له علوّاً كبيراً<sup>(1)</sup>.

**بيان:** بطن خفيّات الأمور أي علم بواطنها، وقيل: أي دخل بواطن الأمور الخفية أي هو أخفى عند العقول منها. قول ﷺ : فلا عين من لم يره أي لا تنكر وجوده عين من لم يره لشهادة فطرته على ظهور وجوده، أو أنّه لا سبيل من جهة عدم إبصاره إلى إنكاره، إذ كان حظّ العين إدراك ما صحّ إدراكه بها لا مطلقاً.

قوله ﷺ : يبصره أي يحيط بكنهه . قوله ﷺ على إقرار أي تشهد أعلام وجوده لغاية ظهورها ووضوحها على أنّ الجاحد إنّما يجحد بلسانه لا بقلبه كما مرّ مراراً .

٣٧ - نهج؛ من خطبة له عليه الحمد لله الذي لم تسبق له حال حالاً فيكون أوّلاً قبل أن يكون آخراً، ويكون ظاهراً قبل أن يكون باطناً، كلّ مسمّى بالوحدة غيره قليل، وكل عزيز غيره ذليل، وكلّ قويّ غيره ضعيف، وكل مالك غيره مملوك، وكلّ عالم غيره متعلم، وكلّ عادم غيره يقدر ويعجز، وكلّ سميع غيره يصمّ عن لطيف الأصوات ويصمّه كبيرها، ويذهب قادر غيره يقدر ويعجز، وكلّ سميع غيره يعمى عن خفيّ الألوان ولطيف الأجسام، وكلّ ظاهر غيره غيره غيره غيره يعمى عن خفيّ الألوان ولطيف الأجسام، وكلّ ظاهر غيره غيره غير باطن، وكلّ بعليم، وكلّ عالم غيره معيف، وكلّ مالك غيره مملوك، وكلّ عالم غيره متعلم، وكلّ عادم غيره يقدر ويعجز، وكلّ سميع غيره يعمى عن خفيّ الألوان ولطيف الأجسام، وكلّ ظاهر غيره غير باطن، وكلّ باطن غيره غير ظاهر، لم يخلق ما خلقه لتشديد سلطان، ولا تخوّف من عواقب زمان، ولا استعانة على ندّ مثاور، ولا شريك مكاثر، ولا ضدّ منافر، ولكن ندلائق من عواقب زمان، وكلّ باطن غيره غيره في الألوان ولطيف الأجسام، وكلّ ظاهر غيره عرو أوقب باطن، وكلّ باطن غيره غيره فيرة ما يخلق ما خلقه لتشديد سلطان، ولا تخوّف من معواقب زمان، ولا استعانة على ندّ مثاور، ولا شريك مكاثر، ولا ضدّ منافر، ولكن خلائق مرابوبون، وعباد داخرون، لم يحلق ما الله في الألوان ولوليف الأجسام، وكلّ نهاه فيقال: عواقب زمان، ولا استعانة على ندّ مثاور، ولا شريك مكاثر، ولا ضدّ منافر، ولكن خلائق مربوبون، وعباد داخرون، لم يحلل في الأشياء فيقال: هو فيها كاثن، ولم ينا عنها فيقال: هو منها بائن، لم يؤده خلق ما ابتداً، ولا تدبير ما ذراً، ولا وقف به عجز عمّا خلق، ولا مربوم، المامول مع هو منها بائن، لم يؤده خلق ما ابتداً، ولا تدبير ما ذراً، ولا وقف به عجز عمّا خلق، ولا ولجت عليه شبهة فيما قضى وقدّر، بل قضاء متقن، وعلم محكم، وأمر مبرم، المأمول مع ولجت عليه شبهة فيما قضى وقدّر، بل قضاء متقن، وعلم محكم، وأمر مبرم، المأمول مع ولجت عليه شبهة فيما قضى ألهم مرم.

**بيان:** قوله ظليماني : لم تسبق له حال حالاً إما مبنيّ على ما مر من عدم كونه تعالى زمانيّاً، فإنَّ السبق والتقدّم والتأخّر إنَّما تلحق الزمانيّات المتغيّرات، وهو تعالى خارج عن الزمان؛ أو المعنى أنّه ليس فيه تبدّل حال وتغيّر صفة بل كلّ ما يستحقّه من الصفات الذاتيّة الكماليّة يستحقّها أزلاً وأبداً فلا يمكن أن يقال : كان استحقاقه للأوّليّة قبل استحقاقه للآخريّة، أو

نهج البلاغة، ص ١٢٣ الخطبة رقم ٤٩.
 (٢) نهج البلاغة، ص ١٣٧ الخطبة رقم ٦٤.

كان ظاهراً ثمّ صار باطناً بل كان أزلاً متّصفاً بجميع ما يستحقّه من الكمالات، وليس محلّاً للحوادث والتغيّرات؛ أو أنّه لا يتوقّف اتّصافه بصفة على اتّصافه بأخرى بل كلّها ثابتة لذاته بذاته من غير ترتيب بينها ولعلّ الأوسط أظهر .

قوله علي الذالمشهور من معنى بالوحدة غيره قليل قيل: المعنى أنّه تعالى لا يوصف بالقلّة وإن كان واحداً إذ المشهور من معنى الواحد كون الشيء مبدءاً لكثرة يكون عاداً لها ومكيالاً، وهو الذي تلحقه القلّة والكثرة الإضافيّتان، فإنَّ كلّ واحد بهذا المعنى هو قليل بالنسبة إلى الكثرة التي تصلح أن تكون مبدءاً لها، ولمّا كان تعالى منزّهاً عن الوصف بالقلّة والكثرة لما يستلزمانه من الحاجة والنقصان اللآزمين لطبيعة الإمكان أثبت القلّة لكلّ ما سواه فاستلزم إثباتها لغيره في معرض المدح له نفيها عنه؛ وقيل: إنَّ المراد بالقليل الحقير لأنَّ أهل العرف يحقّرون القليل ويستعظمون الكثير.

**أقول:** الأظهر أنَّ المراد أنَّ الوحدة الحقيقيّة مخصوصة به تعالى، وإنَّما يطلق على غيره بمعنى مجازيّ مؤول بقلّة معاني الكثرة فإنَّ للكثرة معاني مختلفة : الكثرة بحسب الأجناس أو الأنواع أو الأصناف أو الأفراد والأشخاص أو الأعضاء أو الأجزاء الخارجيّة أو العقليّة أو الصفات العارضة؛ فيقال للجنس : جنس واحد مع اشتماله على جميع أنواع التكثّرات لكون كثرته أقلّ ممّا اشتمل على التكثّر الجنسيّ أيضاً وهكذا؛ فظهر أنَّ معنى الواحد في غيره تعالى يرجع إلى القليل، ولذا قال غليّة : كلّ مسمّى بالوحدة إشارة إلى أنَّ غيره تعالى ليس بواحد حقيقة، هذا ما خطر بالبال والله يعلم. وقد مرّ تفسير سائر الفقرات ونظائرها مراراً .

٣٨ - فهج؛ من خطبة له ﷺ : المعروف من غير رؤية، والخالق من غير روية، الذي لم يزل قائماً دائماً، إذ لا سماء ذات أبراج، ولا حجب ذات ارتاج، ولا ليل داج، ولا بحر ساح، ولا جبل ذو فجاح، ولا فتج ذو اعوجاح، ولا أرض ذات مهاد، ولا خلق ذو اعتماد، فلك مبتدع الخلق ووارثه، وإله الخلق ورازقه، والشمس والقمر دائبان في مرضاته، يبليان كلّ جديد، ويقرّبان كلّ بعيد، قسّم أرزاقهم وأحصى آثارهم وأعمالهم، وعدّد أنفاسهم وخائنة أعينهم وما تخفي صدورهم من الضمير، ومستقرّهم ومستودعهم من الأرحام والقهور، إلى أن تتناهى بهم الغايات، هو الذي الشدت نقمته على أعدائه في سعة رحمته، والظهور، إلى أن تتناهى بهم الغايات، هو الذي المندت نقمته على أعدائه في سعة رحمته، والظهور، إلى أن تتناهى بهم الغايات، هو الذي المندت نقمته على أعدائه في معة رحمته، والظهور، إلى أن تتناهى بهم الغايات، هو الذي المندت نقمته على أعدائه في معة رحمته، وعالب من عاداه، من توكّل عليه كفاه، ومن سأله أعطاه، ومن أوه، ومن ناواه، وألب من عاداه، من توكّل عليه كفاه، ومن سأله أعطاه، ومن قرضه قضاه، ومن ناواه، والظهور، إلى أن تتناهى بهم الغايات، هو الذي المندت نقمته على أعدائه في معة رحمته، وألب من عازه، ومدمر من أواه، وألب من عاداه، من توكّل عليه كفاه، ومن سأله أعطاه، ومن أوره، وغالب من عاداه، من عاداه، من عادة، ومن مندره ومنترمز من أوه، وغالب من عاداه، من توكّل عليه كفاه، ومن سأله أعطاه، ومن أفر من ناواه، وغالب من عاداه، من توكّل عليه كفاه، ومن سأله أعطاه، ومن أور من غرون له جزاه. عباد الله زنوا أنفسكم من قبل أن توزنوا، وحاسبوها من قبل أن تحاسبوا، وتنفسوا قبل ضي الحناق، وانقدوا أنه من من اله أعطاه، ومن أمره من غرون له مني الخاق، وانقادوا قبل عنف السياق، واعلموا أنه من لم يعن على نفسه حتّى يكون له مني الخناق، وانقادوا قبل عنف السياق، واعلموا أنه من لم يعن على نفسه حتّى يكون له من الخناق، وانظر أن من الغاره، ومن شكره من الخناق، وانقادوا قبل عنف السياق، واعلموا أنه من لم يعن على نفسه حتّى يكون له مني الخناق، وانقادوا قبل عنف السياق، واعلموا أنه من لم يعن على نفسه حتّى يكون له مني الخناق، واعظ وزاجر لم يكن له من غيرها زاجر ولا واعظ<sup>(١)</sup>.

نهج البلاغة، ص ١٨٦ الخطبة رقم ٨٩.

**بيان:** الرويّة: التفكّر؛ والقائم في صفاته تعالى بمعنى الدائم الثابت الّذي لا يزول، أو العالم بالخلق الضابط لأحوالهم أينما كانوا، أو قيامه توكيله الحفظة عليهم، أو حفظه للخلق وتدبيره لأمورهم، أو مجازاته بالأعمال، أو قهره لعباده واقتداره عليهم. والابراج قيل: هو جمع البرج بالضمّ بمعنى الركن، وأركانها أجزاؤها وتداويرها وخوارجها ومتمّاتها، أو البرج بالمعنى المصطلح أي البروج الاثنى عشر، والأظهر عندي أنّه جمع البرج بالتحريك أي الكواكب، قال الفيروزآباديّ: البرج الجميل: الحسن الوجه، أو المضيء البيّن المعلوم، والجمع أبراج.

قوله ﷺ : ذات ارتاج إمّا بالكسر مصدر أرتج أي أغلق، أو بالفتح جمع الرتاج وهو الباب المغلق، وفيه: أنّه قلّما يجمع فعال على أفعال. وروي ذات رتاج على المفرد؛ والداجي: المظلم. والساجي: الساكن. والفجاج بالكسر جمع فجّ بالفتح وهو الطريق الواسع بين الجبلين. والمهاد: الفراش أي أرض مبسوطة ممكنة للتعيّش عليها كالمهاد.

قوله عليمي : ذو اعتماد أي ذو قوَّة وبطش، أو يسعى برجلين فيعتمد عليهما . ودأب في عمله أي جدّ وتعب، والشمس والقمر دائبان لتعاقبهما على حالة واحدة لا يفتران ولا يسكنان، وروي دائبين بالنصب على الحال، ويكون خبر المبتدأ يبليان.

قوله علي الأرض، أو حصى آثارهم أي آثار أقدامهم ووطئهم في الأرض، أو حركاتهم وتصرّفاتهم، أو ما يبقى بعدهم من سنّة حسنة أو سيّئة، كما فسّر به قوله تعالى: ﴿ وَنَكَتُبُ مَا قَدَّمُوا وَءَانَكُرُهُمُ <sup>(۱)</sup> وروي عدد أنفاسها على الإضافة. وخائنة الأعين: ما يسارق من النظر إلى ما لا يحلّ، أو أن ينظر نظرة بريبة.

قوله غليم : من الأرحام متعلّقة بمستقرّهم ومستودعهم بياناً لهما على اللّف والنشر، ولمّا كان تحقّق الغرض وكمال الذات وحلول الروح في الرحم عبّر عنه بالمستقرّ وعن الظهر بالمستودع، ويكون الظرف أعني قوله : إلى أن تتناهى متعلّقاً بالأفعال السابقة أي قسّم وأحصى وعدّد، وتكون تناهي الغاية بهم كناية عن موتهم ؛ ويحتمل أن يكون المراد : مستقرّهم ومأواهم على ظهر الأرض ومستودعهم في بطنها بعد الموت ويكون «من» بمعنى «مذ» أي مذ زمان كونهم في الأرحام والظهور إلى أن تناهي الغاية أي إلى أن يحشروا في القيامة وصاروا إلى النعيم أو إلى الجحيم ؛ ويحتمل أن يكون المراد ع مستقرّ فيه الإيمان ومن استودع الإيمان ثمّ يسلب كما دلّت عليه الأخبار الكثيرة، وتوجيه الظرفين بعد ما مرّ غير خفي .

قوله ﷺ : في سعة رحمته أي في حال سعة رحمته على أوليائه، واتسعت رحمته لأوليائه في حال شدّة نقمته على أعدائه، فالمراد تنزيهه تعالى عن صفة المخلوقين فإنّ رحمتهم لا تكون في حال غضبهم وبالعكس، أو اشتدّت نقمته على أعدائه في حال سعة رحمته عليهم فإنّ رحمته تعالى شاملة لهم في دنياهم، وهم فيها يستعدّون للنقمة الشديدة، ولا يخفى بعده. والمعازّة: المغالبة. والمدمّر: المهلك. والمشاقّة: المعاداة والمنازعة.

قوله ﷺ : وتنفَسوا قبل ضيق الخناق استعار لفظ التنفَّس لتحصيل الراحة والبهجة في الجنّة بالأعمال الصالحة في الدنيا، واستعار لفظ الخناق من الحبل المخصوص للموت أي انتهزوا الفرصة للعمل قبل تعذّره بزوال وقته. قوله ﷺ : قبل عنف السياق أي السوق العنيف عند قبض الروح، أو في القيامة إلى الحساب.

قوله على نفسه حتّى يجعل له منها المجهول أي لم يعنه الله على نفسه حتّى يجعل له منها واعظاً وزاجراً لم يمنعه المنع والزجر من غيرها، أو على بناء المعلوم كما روي أيضاً أي من لم يعن الواعظين له والمنذرين على نفسه لم ينتفع بالوعظ والزجر لأنّ هوى نفسه يغلب وعظ كلّ واعظ .

٣٩ – **نهيج؛** ومن خطبة له ﷺ : لا يشغله شأن، ولا يغيّره زمان، ولا يحويه مكان، ولا يصفه لسان، ولا يعزب عنه قطر الماء، ولا نجوم السماء ولا سوافي الريح في الهواء، ولا دبيب النمل على الصفا، ولا مقيل الذرّ في اللّيلة الظلماء، يعلم مساقط الأوراق وخفيّ طرف الأحداق<sup>(۱)</sup>.

**بيان:** مقيل الذرّ أي نومها أو محلّ نومها .

• ٤ - تهجيء روي عن نوف البكالي قال : خطبنا بهذه الخطبة أمير المؤمنين ظليم السفة قائم على حجارة نصبها له جعدة بن هبيرة المخزومي وعليه مدرعة من صوف وحمائل سيفة ليف، وفي رجليه نعلان من ليف، وكان جبينه ثفنة بعير – فقال ظليم ي الحمد لله الذي إليه مصائر الخلق وعواقب الأمر، نحمده على عظيم إحسانه ونير برهانه، ونوامي فضله وامتنانه، حمداً يكون لحقة قضاءاً ولشكره أداءاً، وإلى ثوابه مقرباً، ولحسن مزيده موجباً وامتنانه، حمداً يكون لحقة قضاءاً ولشكره أداءاً، وإلى ثوابه مقرباً، ولحسن مزيده موجباً وامتنانه، حمداً يكون لحقة قضاءاً ولشكره أداءاً، وإلى ثوابه مقرباً، ولحسن مزيده موجباً واستعين به استعانة راج لفضله، مؤمّل لنفعه، واثق بدفعه، معترف له بالطول، مذعن له ونستعين به استعانة راج لفضله، مؤمّل لنفعه، واثق بدفعه، معترف له بالطول، مذعن له والم موجباً ولم يوخداً، وإلى ثوابه مقرباً، وحنع له مدعناً وأخلص ونستعين به استعانة راج لفضله، مؤمّل لنفعه، واثق بدفعه، معترف له بالطول، مذعن له العمل والقول، ونؤمن به إيمان من رجاه موقناً، وأناب إليه مؤمناً، وخنع له مدعناً وأخلص له موجداً، وعظمه ممجداً، ولاذبه راغباً مجتهداً، لم يولد سبحانه فيكون في العزّ مشاركاً، ولم يلد فيكون مولي العزّ مشاركاً، ولم يلد فيكون موروثاً هالكاً، ولم يتقدّمه وقت ولا زمان، ولم يتعاوره زيادة ولا نقصان، بل له مودلاً ما رانا من علامات التدبير المتقن والقضاء المبرم، فمن شواهد خلقه خلق ظهر للعقول بما أرانا من علامات التدبير المتقن والقضاء المبرم، فمن شواهد خلقه خلق المولي الموليات، ولولا إقرارهن له بالربوبية وإذعانهن بالطواعية لما جعلهن موضعاً من مناكات، ولولا إقرارهن له بالربوبية وإذعانهن بالطواعية لما جعلهن موضعاً من مناكات، علي مناكنات، ولا ميلات موليات، موليات، بل مندموات موليات، من علي موليات، بل منده دعاهن فالقضاء المبرم، فمن شواهد خلي مناكات، بل مله للموات من طردات من عمدانه وله من شواهد خلقه خلق ملي مولياً موليات من علامات التدبير المتقن والقضاء المبرم، فمن شواهد خلقه خلق المورات موظرات من علامات، بل منده دعاهن فأجبن طائعات، ولولا إقرارهن له بالربوبية وإذعانهن بالطواعية لما جعلهن موضعاً موضعاً من مولياً من عليات، ولولا إقرارهن له بالربوبية وإذعانهن بالطواعية لما جعلهن موضعاً موليعاً من مولياً موليعاني موليعاً مولياً من مولياً موليعاً من موليعان من مرالمي م

نهج البلاغة، ص ٣٥٨ الخطبة رقم ١٧٦.

لعرشه، ولا مسكناً لملائكته، ولا مصعداً للكلم الطيّب والعمل الصالح من خلقه، جعل نجومها أعلاماً يستدل بها الحيران في مختلف فجاج الأقطار لم يمنع ضوء نورها ادلهمام مسجف اللّيل المظلم، ولا استطاعت جلابيب سواد الحنادس أن تردّ ما شاع في السموات من تلألؤ نور القمر، فسبحان من لا يخفى عليه سواد غسق داج، ولا ليل ساج في بقاع الأرضين المتطأطئات، ولا في يفاع السفع المتجاورات، وما يتجلجل به الرعد في أفق السماء، وما تلاشت عنه بروق الغمام، وما تسقط من ورقة تزيلها عن مسقطها عواصف الأنواء وانهطال السماء، ويعلم مسقط القطرة ومقرها، ومسحب الذرّة ومجرّها، وما يكفي البعوضة من أو أرض أو جانّ أو إنس، لا يدرك بوهم، ولا يقدّر بفهم، ولا يشغله سائل، ولا ينقصه أو أرض أو جانّ أو إنس، لا يدرك بوهم، ولا يقدّر بفهم، ولا يخلق بعلاج، ولا ينقصه إلى ولا ينظر بعين، ولا يحدّ بأين، و لا يوصف بالأزواج، ولا يخلق بعلاج، ولا ينقصه والمواس، ولا يقاس بالناس، الذي كلّم موسى تكليماً، وأراه من آياته عظيماً، بلا جوارح بالحواس، ولا نقل وال لهوات بل إن كنت صادقاً أيها المتكلّف لوصف ربك فصف ولا أدوات، ولا نقل ولا لهوات بل إن كنت صادقاً أيها المتكلّف لوصف ربك فصف الموات، ولا نقل والهوات بل إن كنت صادقاً أيها المتكلّف لوصف ربك فصف مجرئيل وميكائيل وجنود الملائكة المقرّبين في حجرات القدس مرجحتّين، متولّهة عقولهم ولا أدوات، ولا نقل إلا هوات بل إن كنت صادقاً أيها المتكلّف لوصف ربك فصف مجرئيل وميكائيل وجنود الملائكة المقرّبين في حجرات القدس مرجحتّين، متولّهة عقولهم ولا أدوات، ولا نظق ولا لهوات بل إن كنت صادقاً أيها المتكلّف لوصف ربك فصف معرئيل وميكائيل وجنود الملائكة المقرّبين في حجرات القدس مرجحتّين، متولّهة عقولهم ولا أدوات، ومن الخالقين، وإنّما يدرك بالصفات ذوو الهيئات والأدوات، ومن ينقضي إذا معرفي أنهم، منا يقضي إذا معرفي الغلمي مائل مومن أخلي مائله من من أنه من أنه من المي أنه من أخل فصف معرفي أمر حدة بالفناء فلا إله إلا هو، أضاء بنوره كلّ ظلام، وأظلم بظلمته كلّ تور<sup>(١)</sup>.

**بيان:** البكاليّ بفتح الباء وتخفيف الكاف منسوب إلى بكال قبيلة؛ كذا ذكره الجوهريّ . وقال الراونديّ تقله : منسوب إلى بكالة ، وهو اسم حيّ من همدان . وقال ابن أبي الحديد : إنّما هو بكال بكسر الباء اسم حيّ من حمير . والثفنة – بكسر الفاء – من البعير : الركبة المصائر جمع المصير وهو مصدر صار إلى كذا ومعناه المرجع ، قال تعالى : ﴿وَإِلَى الْنَهِ ٱلْمَعِيدِ ﴾.

قوله علي الفي الفري الله من أذعن له أي خضع وذلّ؛ والخنوع أيضاً : الخضوع والذلّ. وقوله علي الزمان، ولا زمان تأكيد للوقت، وقيل : الوقت جزء الزمان، ويمكن حمل أحدهما على الموجود والآخر على الموهوم؛ والتعاور : التناوب؛ ويقال : أبرم الأمر أي أحكمه. قوله علي لا : موظدات أي مثبتات.

قوله علي الله علي المولا إقرارهن قيل : إقرارهن له بالربوبية راجع إلى شهادة حالهن بالإمكان والحاجة إلى الرب والانقياد لحكم قدرته، وظاهر أنّه لولا إمكانها وانفعالها عن قدرته وتدبيره لم يكن فيها عرش ولم يكن أهلاً لسكنى الملائكة، وصعود الكلم الطيّب والأعمال الصالحة، ولفظ الدعاء والإقرار والإذعان مستعارة. وربّما يقال : إنّها محمولة على الحقيقة نظراً إلى أنَّ لها أرواحاً؛ والادلهمام : شدّة ظلمة اللّيل؛ والسجف : الستر؛ والحندس من

(1) نهج البلاغة، ص ٣٦٣ الخطبة رقم ١٨٠.

اللَّيل: الشديد الظلمة؛ والمتطأطئ: المنخفض؛ واليفاع: ما ارتفع من الأرض؛ والسفع: الجبال، وسمّاها سفعاً لأنَّ السفعة سواد مشرب حمرة، وكذلك لونها في الأكثر، والتجلجل: صوت الرعد.

قوله عليتي : وما تلاشت عنه قال ابن أبي الحديد قال ابن الأعرابي : لشا الرجل : إذا اتّضع وخسَّ بعد رفعة ، وإذا صحّ أصلها صحّ استعمال الناس «تلاشي» بمعنى اضمحلّ . وقال القطب الراونديّ تلاشي مركّب من لا شيء ، ولم يقف على أصل الكلمة أي يعلم ما يصوت به الرعد ، ويعلم ما يضمحلّ عنه البرق . فإن قلت : هو سبحانه عالم بما يضيئه البرق وبما لا يضيئه فلم خصّ عَلِيَتِي ما يتلاشي عنه البرق؟ قلت : لأنَّ علمه بما ليس يضيء أعجب وأغرب لأنَّ ما يضيئه البرق يمكن أن يعلمه أولو الأبصار الصحيحة .

قوله علي المغرب مع الفجر، وطلوع رقيبه من المشرق مقابلاً له من ساعته، ومدة النوء والعشرين في المغرب مع الفجر، وطلوع رقيبه من المشرق مقابلاً له من ساعته، ومدة النوء ثلاثة عشر يوماً إلاّ الجبهة فإن لها أربعة عشر يوماً، وإنّما سمّي نوءاً لأنّه إذا سقط الساقط منها بالمغرب ناء الطالع بالمشرق أي نهض وطلع؛ وقيل : أراد بالنوء الغروب وهو من الأضداد. قال أبو عبيدة : ولم يسمع في النوء أنّه السقوط إلا في هذا الموضع . وإنّما أضاف العواصف إليها لأنَّ العرب تضيف الرياح والأمطار والحرّ والبرد إلى الساقط منها، أو لأنّ أكثر ما يكون عصفاً فيها؛ والانهطال : الانصباب؛ وسحبه كمنعه : جرّه على وجه الأرض، وأكل وشرب أكلاً وشرباً شديداً .

قوله ﷺ : ولا يشغله سائل أي عن سائل آخر؛ والنائل: العطاء أي لا ينقص خزائنه عطاء. قوله ﷺ : لا يوصف بالأزواج أي بالأمثال أو الأضداد أو بصفات الأزواج؛ أو ليس فيه تركّب وازدواج أمرين كما مرّ تحقيقه، أو بأنّ له صاحبة.

قوله ﷺ : تكليماً مصدر للتأكيد لإزالة توهم السامع التجوّز في كلامه تعالى، والمراد بالآيات إمّا الآيات التسع أو الآيات الّتي ظهرت عند التكليم من سماع الصوت من الجهات الستّ وغيره؛ ويؤيّد الثاني قوله ﷺ : بلا جوارح إلى قوله : ولا لهوات، إذ الظاهر تعلّقه بالتكليم، ويحتمل تعلّقه بالجميع على اللّف والنشر غير المرتّب.

قوله ﷺ مرجحنّين أي مائلين إلى جهة التحت خضوعاً لجلال الباري عزَّ سلطانه، ويحتمل أن يكون كناية عن عظمة شأنهم ورزانة قدرهم أو عن نزولهم وقتاً بعد وقت بأمره تعالى، قال الجزريّ: ارجحنّ الشيء: إذا مال من ثقله وتحرّك. قوله ﷺ : أمد حدّه الإضافة بيانيّة، وحمل الحدّ على النهايات والأطراف بعيد جدّاً.

قوله ﷺ أضاء بنوره كلّ ظلام الظلام إمّا محسوس فإضاءته بأنوار الكواكب والنيّرين، أو معقول وهو ظلام الجهل فإضاءته بأنوار العلم والشرائع قوله: وأظلم بظلمته كلّ نور إذ جميع الأنوار المحسوسة أو المعقوله مضمحلة في نور علمه، وظلام بالنسبة إلى نور براهينه في جميع مخلوقاته الكاشفة عن وجوده، وقال ابن أبي الحديد: تحت قوله علي معنى دقيق وسرَّ خفي وهو أنَّ كلِّ رذيلة في الخلق البشريّ غير مخرجة عن حدَّ الإيمان مع معرفته بالأدلّة البرهانيّة، غير مؤثّرة نحو أن يكون العارف بخيلاً أو جباناً، وكلّ فضيلة مع الجهل به سبحانه ليست بفضيلة في الحقيقة، لأنَّ الجهل به يكشف تلك الأنوار نحو أن يكون الجاهل به جواداً أو شجاعاً. ويمكن أن يكون الظلام والنور كنايتين عن الوجود والعدم، ويحتمل على بعد أن يكون الضمير في قوله : بظلمته راجعاً إلى كلّ نور لتقدّمه رتبةً فيرجع حاصل الفقرتين حينيا إلى أنَّ النور هو ما ينسب إليه تعالى فبتلك الجهة نور، وأمّا الجهات الراجعة إلى الممكنات

٤١ - فهج: في وصيّته للحسن المجتبى صلوات الله عليهما : واعلم يا بنيَّ أنَّه لو كان لربَّك شريك لأتتك رسله، ولرأيت آثار ملكه وسلطانه، ولعرفت أفعاله وصفاته، ولكنّه إله واحد كما وصف نفسه، لا يضادّه في ملكه أحد، ولا يزول أبداً، ولم يزل أوّلاً قبل الأشياء بلا أوّليّة، وآخراً بعد الأشياء بلا نهاية، عظم عن أن تثبت ربوبيّته بإحاطة قلب أو بصر<sup>(1)</sup>.

٤٢ - فهج؛ من خطبة له عليتي الحمد لله الذي انحسرت الأوصاف عن كنه معرفته، وردعت عظمته العقول فلم نجد مساغاً إلى بلوغ غاية ملكوته، هو الله الحق المبين، أحق وأبين ممّا تراه العيون، لم تبلغه العقول بتحديد فيكون مشبّهاً، ولم تقع عليه الأوهام بتقدير فيكون ممثّلاً، خلق الحين، فتمّ خلقه فيكون ممثّلاً، خلق الخلق على غير تمثيل ولا مشورة مشير، ولا معونة معين، فتمّ خلقه بأمره، وأذعن لطاعته فأجاب ولم يدافع، وانقاد ولم ينازع<sup>(٢)</sup>.

- نهج البلاغة، ص ٥٣٢ في وصية للحسن ظلي برقم ٢٦٩.
  - (٢) نهج البلاغة، ص ٣٠٩ خطبة رقم ١٥٣.

أصغرها في نعم الآخرة<sup>(١)</sup>.

بيان؛ قوله: فإليه منقلبه أي انقلابه. قوله عليه: بل كنت قبل الواصفين قيل: أي لمّا كان سبحانه قبل الموجودات قديماً أزلياً لم يكن جسماً ولا جسمانياً فاستحال رؤيته، وقال بعض الأفاضل: يحتمل أن يكون المراد أنَّ العلم بوجودك ليس من جهة إخبار العيون، بل من جهة أنّك قبل الأشياء ومبدأ الممكنات. أقول: يمكن أن يكون المعنى أنّه لو كان العلم بوجودك من جهة الرؤية لما علم تقدّمك على الواصفين، إذ الرؤية إنّما تفيد العلم بوجود المرئيّ حين الرؤية، فلا تفيد للرائين الواصفين العلم بكونه موجوداً قبلهم.

قوله ﷺ : ولايسبقك أي لا يفوتك هرباً . قوله ﷺ : ولا يفلتك أي لا يفلت منك فإنّ أفلت لازم . قوله ﷺ : أمرك أي قدرك الذي قدّرت قوله ﷺ : عن أمرك أي الأمر التكليفيّ . قوله ﷺ : وأنت المنتهى أي في العلّيّة، أو ينتهي إليك أخبارهم وأعمالهم، أو ينتهون إليك بعد الحشر . وقال الجزريّ : كلّ دابة فيها روح فهي نسمة، وقد يراد بها الإنسان .

٤٤ - ها: أحمد بن محمّد بن الصلت، عن ابن عقدة، عن محمّد بن عيسى بن هارون الضرير، عن محمّد بن زكريًا المكّيّ، عن كثير بن طارق، عن زيد بن عليّ بن الحسين عنه عن أبيه عليّ الله قال: عن أبيه عليّ الله قال: علي قال: معن أبيه عليه المتوحّد بالقدم والأولية، الذي ليس له غاية في دوامه ولا له أولية، أنشأ صنوف الجمد لله المتوحّد بالقدم والأولية، الذي ليس له غاية في دوامه ولا له أولية، أنشأ صنوف المحمد لله المتوحّد بالقدم والأولية، الذي ليس له غاية في دوامه ولا له أولية، أنشأ صنوف المحمد لله المتوحّد بالقدم والأولية، وارتفع عن مشاركة الأنداد، وتعالى عن اتخاذ صاحبة وأولاد، هو الباقي بغير مدة، والمنشئ لا بأعوان ولا بالة! فطن ولا بجوارح صرف ما خلق، لا يحتاج إلى محاولة التفكير، ولا مزاولة مثال ولا تقدير، أحدثهم على صنوف من التخطيط واللاد، هو الباقي ولا ضمير، سبق علمه في كلّ الأمور، ونفذت مشيئته في كلّ ما يريد من والتصوير، لا يروية ولا ضمير، سبق علمه في كلّ الأمور، ونفذت مشيئته في كلّ ما يرد من المور، ونفذت مشيئته في كلّ ما يرد من ما خلق، والتصوير، لا يروية ولا ضاحبة المولي ولا يراية المن ولا بجوارح مرف ما خلق، وأولاد، هو الباقي بغير مدة، والمنشئ لا بأعوان ولا بالة! فطن ولا بجوارح مرف ما خلق، والتصوير، لا يروية ولا مندي ، ولا مزاولة مثال ولا تقدير، أحدثهم على صنوف من التخطيط والتصوير، لا بروية ولا ضمير، سبق علمه في كلّ الأمور، ونفذت مشيئته في كلّ ما يريد من والتومير، وله من وليف خبير، ليس والتومير، وله من وليف خبير، لمور، ونفذت مشيئته في كلّ ما يريد من والتومير، ولا مروية ولا ضمير، سبق علمه في كلّ الأمور، ونفذت مشيئته في كلّ ما يريد من والتومير، وله من وليف خبير، من مورما مورم، ونفذت مشيئته في كلّ ما يريد من والتومير، ولا مرور، ونفذت مشيئته في كلّ ما يروي المور، ونفذت مشيئة في كلّ ما يريد من والتومير، وله شري والدهور، انفرد بصنعه الأشياء فأتقنها بلطائف التدبير، سبحانه من لطيف خبير، ليس والتومي، ومراد والدهور، ما يرورة والسمير، إلى مورورة ولا شمير، وله مورة والنه مرورة واليف خبير، إلمورة ولولي مورة واله مورة والمولي مورة والم مورة واله مورة واله مورة والم مورة والم مورة.

عهج: من خطبة له ظائم : وأشهد أن لا إله إلاّ الله وحده لا شريك له، الأوّل لا شيء قبله والآخر لا غاية له، لا تقع الأوهام له على صفة ولا تعقد القلوب منه على كيفيّة ولا تناله التجزئة والتبعيض ولا تحيط به الأبصار والقلوب<sup>(٣)</sup>.

وقال ﷺ : قد علم السرائر وخبر الضمائر، له الإحاطة بكلّ شيء، والغلبة لكل شيء، والقوّة على كل شيء.

- (1) نهج البلاغة، ص ٢٣٧ خطبة رقم ١٠٨.
- (٢) أمالي الطوسي، ص ٧١٣. مجلس ٤١ ح ١٥٠٩.
  - (٣) نهج البلاغة، ص ١٧٦ خطبة رقم ٨٤.

وقال علي الحمد لله العلي عن شبه المخلوقين، الغالب لمقال الواصفين، الظاهر بعجائب تدبيره للناظرين، والباطن بجلال عزّته عن فكر المتوهّمين، العالم بلا اكتساب ولا ازدياد ولا علم مستفاد، المقدِّر لجميع الأمور بلا رويّة ولا ضمير، الّذي لا تغشاه الظلم، ولا يستضيء بالأنوار، ولا يرهقه ليل، ولا يجري عليه نهار، ليس إدراكه بالأبصار، ولا علمه بالأخبار<sup>(1)</sup>.

## ٥ - باب إبطال التناسخ

ا – **ن:** تميم القرشيّ، عن أبيه، عن أحمد بن عليّ الأنصاريّ، عن الحسن بن الجهم قال: قال المأمون للرضا ﷺ: يا أبا الحسن ما تقول في القائلين بالتناسخ؟ فقال الرضا ﷺ: من قال بالتناسخ فهو كافر بالله العظيم، يكذب بالجنّة والنار<sup>(٢)</sup>.

۲ – **ن:** ابن المتوكّل، عن عليّ، عن أبيه، عن عليّ بن معبد، عن الحسين بن خالد قال قال أبو الحسن ﷺ: من قال بالتناسخ فهو كافر<sup>(٣)</sup>.

٣- حج عن هشام بن الحكم أنه سأل الزنديق أبا عبد الله على مذاهبهم؟ قال : أخبرني عمّن قال : بتناسخ الأرواح من أيّ شيء قالوا ذلك؟ وبأيّ حجّة قاموا على مذاهبهم؟ قال : إنّ أصحاب التناسخ قد خلفوا وراءهم منهاج الدين ، وزيّنوا لأنفسهم الضلالات وأمرجوا أنفسهم في الشناسخ قد خلفوا وراءهم منهاج الدين ، وزيّنوا لأنفسهم الضلالات وأمرجوا أنفسهم في الشهوات، وزعموا أنّ السماء خاوية ، ما فيها شيء ممّا يوصف وأنَّ مدبّر هذا العالم في صورة المخلوقين ؟ بحجة من وريّنوا لأنفسهم الضلالات وأمرجوا أنفسهم في الشهوات، وزعموا أنّ السماء خاوية ، ما فيها شيء ممّا يوصف وأنَّ مدبّر هذا العالم في صورة المخلوقين ؟ بحجة من روى أنَّ الله يَتَوَيَّن خلق آدم على صورته ، وأنّه لا جنّة ولا نار ، ولا بعث ولا نشر ، والقيامة عندهم خروج الروح من قالبه وولوجه في قالب آخر ، إن كان مسيئاً في القالب الأوّل أعيد في قالب أفضل منه حسناً في أعلى درجة الدنيا . وإن كان مسيئاً وغير عارف صار في بعض الدواب المتعبة في الدنيا ، أو هوام مشوّهة الخلفة ، ولن كان مسيئاً وي أعلى درجة الدنيا . وإن كان مسيئاً وغير عارف صار في بعض الدواب المتعبة في الدنيا ، أو هوام مشوّهة الدنيا . وإن كان مسيئاً وي القالب الأوّل أعيد في قالب أفضل منه حسناً في أعلى درجة الدنيا . وإن كان مسيئاً وغير عارف صار في بعض الدواب المتعبة في الدنيا ، أو هوام مشوّهة الخلفة ، وليس عليهم موم ولا صلاة ولا شيء من أو غير عارف صار في بعض الدواب المتعبة في الدنيا ، أو هوام مشوّهة الدنيا . وكلّ شيء من أو غير عارف صارة ولا شيء من العبادة أكثر من معرفة من تجب عليهم معرفته ، وكلّ شيء من موم ولا صلاة ولا شيء من العبادة أكثر من معرفة من تجب عليهم معرفته ، وكلّ شيء من موم ولا صلاة ولا شيء من العبادة أكثر من معرفة من تجب عليهم معرفته ، وكلّ شيء من موم ولا صلاة ولا شيء من العبادة أكثر من معرفة من تجب عليهم معرفته ، وكلّ شيء من صوم ولا صلاة ولا مي من مورج النساء وغير ذلك من نكاح الأخوات والبنات والخالات موم ولدنيا ما حلوله من فروج النساء وغير ذلك من نكاح الأخوات والبنات والخالات موم من فروج النساء وغير ذلك من نكاح الأخوات والبنات والخالات موموات الدنيا ما حولي ما مو مو النساء وين ذلك من نكاح الأخوات والبنا مي مرما ولام مالم ما موم النا مالما مول مالما مولم من موم ولد من مورم اللهم منمورة من من موم مالما مي مولما مولما ما

(1) نهج البلاغة، ص ٤٤ خطبة رقم ٢١١. وقد ذكرنا جملة وافية من الروايات في كتابنا اتاريخ الفلسفة والتصوفة. وواضح من كلها مباينة الخالق مع المخلوق مباينة تامة، وأنه لا سنخية ولا مجانسة بينهما بوجه من الوجوه ولا علية ولا معلولية، وأن البينونة بينونة الصفة مع الموصوف لا بينونة عزلة واستقلال، وغيوره تحديد لما سواه، وأنه خلق الأشياء لا من شيء، وكل المخلوقات محدثات مددثات مبدعات قائمات بوجه من الوجوه ولا علية ولا معلولية، وأن البينونة بينونة الصفة مع الموصوف لا بينونة عزلة واستقلال، وغيوره تحديد لما سواه، وأنه خلق الأشياء لا من شيء، وكل المخلوقات محدثات مددثات مبدعات قائمات به تعالى لا معه ولا من دونه هو الحي القيوم. وفي بعض الروايات أنه لو خلق الشيء من شيء إذا لم يكن له انقطاع أبداً، ولم يزل الله ومعه شيء، وأنه خلق الأشياء كلها من الماء وأبدع من شيء إذا لم يكن له انقطاع أبداً، ولم يزل الله ومعه شيء، وأنه خلق الأشياء كلها من الماء وأبدع من شيء إذا لم يكن له انقطاع أبداً، ولم يزل الله ومعه شيء، وأنه خلق الأسياء كلها من الماء وأبدع الماء وأبدع من شيء إذا لم يكن له انقطاع أبداً، ولم يزل الله ومعه شيء، وأنه خلق الأشياء كلها من الماء وأبدع من شيء إذا لم يكن له انقطاع أبداً، ولم يزل الله ومعه شيء، وأنه خلق الأسياء كلها من الماء وأبدع أبداً من شيء إذا لم يكن له انقطاع أبداً، ولم يزل الله ومعه شيء، وأنه خلق الأشياء كلها من الماء وأبدع من شيء إذا لم يكن له انقطاع أبداً، ولم يزل الله ومعه شيء، وأنه خلق الأسياء كلها من الماء وأبدع أبداً من شيء إذا لم يكن له انقطاع أبداً، ولم يزل الله ومعه شيء، وأنه خلق الأسياء كلها من الماء وأبدع أبداً من شيء إذا لم يكن له الماء أصل الأشياء. [مستدرك السفينة ج ٣ لغة «خلقة].

وذوات البعولة، وكذلك الميتة والخمر والدم فاستقبح مقالتهم كلّ الفرق، ولعنهم كلّ الأمم، فلمّا سئلوا الحجّة زاغوا وحادوا، فكذّب مقالتهم التوراة، ولعنهم الفرقان، وزعموا مع ذلك أنَّ إلههم ينتقل من قالب إلى قالب، وأنَّ الأرواح الأزليّة هي الّتي كانت في آدم، ثمَّ هلمَّ جرّاً تجري إلى يومنا هذا في واحد بعد آخر فإذا كان الخالق في صورة المخلوق فبما يستدلُّ على أنَّ أحدهما خالق صاحبه؟ وقالوا : إنَّ الملائكة من ولد آدم كلّ من صار في أعلا درجة من دينهم خرج من منزلة الامتحان والتصفية فهو ملك، فطوراً تخالهم نصارى في أشياء، وطوراً دهريّة يقولون إنَّ الأشياء على غير الحقيقة فقد كان يجب عليهم أن لا يأكلوا شيئاً من اللّحمان لأنّ الدوابّ عندهم كلّها من ولد آدم حوّلوا في صورهم فلا يجوز أكل لحوم القرابات<sup>(۱)</sup>.

بيان: قوله علي الله عليه منتقل أي الطبيعة، ولذا قال علي فطوراً تخالهم نصارى للقول بحلول إلههم في المخلوق، وطوراً دهريّة لأنَّ الطبيعة ليست بإله؛ فهم نافون للصانع حيث يقولون: إنَّ الأشياء على غير الحقيقة أي خلقت بالإهمال من غير أن يكون لها صانع راعى الحكمة في خلقها .

<sup>ع ح</sup>كش؛ طاهر بن عيسى، عن جعفر بن محمّد، عن الشجاعيّ، عن الحمّاديّ رفعه إلى أبي عبد اللهﷺ : سئل عن التناسخ قال: من نسخ الأوّل؟<sup>(٢)</sup>.

**بيان:** لعلم مبنيَّ على حدوث العالم واستحالة غير المتناهي، والحاصل أنّ قولهم بالتناسخ إذا كان لعدم القول بالصانع فلا ينفعهم إذ لا بدّ لهم من القول ببدن أوّل لبطلان لاتناهي الأفراد المترتّبة فيلزمهم القول بصانع للروح والبدن الأوّل فهذا الكلام لدفع ما هو مبنى قولهم بالتناسخ حيث يزعمون أنّه ينفعهم القول به لعدم القول بالصانع .

وقال السيّد الداماد قدّس الله روحه: هذا إشارة إلى برهان إبطال التناسخ على القوانين الحكميّة والأصول البرهانيّة، تقريره أنّ القول بالتناسخ إنّما يستطبّ<sup>(٣)</sup> لو قبل بأزليّة النفس المدبّرة للأجساد المختلفة المتعاقبة على التناقل والتناسخ، وبلاتناهي تلك الأجساد المتناسخة بالعدد في جهة الأزل كما هو المشهور من مذهب الذاهبين إليه والبراهين الناهضة على استحالة اللانهاية العدديّة بالفعل مع تحقّق الترتّب والاجتماع في الوجود قائمة هناك بالقسط بحسب متن الواقع المعبّر عنه بوعاء الزمان أعني الدهر وإن لم يتصحّح إلا الحصول وصحفنا فإذن لا محيص لسلسلة الأجساد المتربّبة من منه منه من منه من المواد من مؤلف المتياد في الأفق المبين، والصراط المستقيم، وتقويم الإيمان، وقبسات حقّ اليقين وغيرها من كتبنا

- (۱) الاحتجاج، ص ۳٤٤.
  - (۳) الظاهر: يستتبّ.

(۲) رجال الکشي، ص ۵۷۸ ح ۵۱۶.

الأزل، يستحقّ باستعداده المزاجي أن تتعلّق به نفس مجرّدة تعلّق التدبير والتصرّف فيكون ذلك مناط حدوث فيضانها عن جود المفيض الفيّاض الحقّ جلّ سلطانه، وإذا انكشف ذلك فقد انصرح أنّ كلّ جسد هيولانيّ بخصوصيّة مزاجه الجسمانيّ واستحقاقه الاستعداديّ يكون مستحقّاً لجوهر مجرّد بخصوصه يدبّره ويتعلّق به ويتصرّف فيه ويتسلّط عليه فليتثبّت.

٦ – باب نادر

كش؛ حمدويه، عن محمّد بن عيسى، عن جعفر بن عيسى، عن عليّ بن يونس بن بهمن قال: قلت للرضا ﷺ: جعلت فداك إنّ أصحابنا قد اختلفوا، فقال: في أيّ شيء اختلفوا؟ فتداخلني من ذلك شيء فلم يحضرني إلاّ ما قلت: جعلت فداك من ذلك ما اختلف فيه زرارة وهشام بن الحكم، فقال زرارة: النفي ليس بشيء وليس بمخلوق، وقال هشام: إنَّ النفي شيء مخلوق: فقال لي: قل في هذا بقول هشام ولا تقل بقول زرارة.

قد تمَّ المجلَّد الثاني من كتاب بحار الأنوار على يد مؤلَّفه ختم الله له بالحسنى في غرَّة شهر ربيع الثاني من شهور سنة سبع وسبعين بعد الألف من الهجرة المقدِّسة النبويّة على مهاجرها وآله الطاهرين ألف ألف صلاة وتحيّة .



رجال الكشي، ص ٤٤٤ ح ٤٨٢.

الموضوع

## فهرس الجزء الثالث

|      | ١ - باب ثواب الموحدين والعارفين، وبيان وجوب المعرفة وعلته وبيان ما هو حقٌّ معرفته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥    | تعالى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ۱٦   | ۲ - باب علة احتجاب الله عز وجل عن خلقه۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ۱٦   | ٣ - باب اثبات الصانع والاستدلال بعجائب صنعه على وجوده وعلمه وقدرته وسائر صفاته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ٤٥   | ٤ - باب الخبر المشتهر بتوحيد المفضل بن عمر ٢٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۱۱۰  | <sup>٥</sup> - باب الخبر المروي عن المفضل بن عمر في التوحيد المشتهر بالإهليلجة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 1 27 | ۲ - باب التوحيد ونفي الشريك ومعنى الواحد والأحد والصمد وتفسير سورة التوحيد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|      | ٧ - باب عبادة الأصنام والكواكب والاشجار والنبِّرين وعلة حدوثها وعقاب من عبدها أو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۱۷۸  | قَرَّبِ اليها قربانـاً مستقلم مستقلم المستقرَّب اليها قربانـاً مستقلم المستقرَّب اليها قربانـاً مستقلم المستقلم ا |
| ۲۸۱  | ٨ – باب تغي الولد والصاحبة٨ – باب تغي الولد والصاحبة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|      | ٩ - باب النهي عن التفكر في ذات الله تعالى والخوض في مسائل التوحيد واطلاق القول بأنَّه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ۱۸۸  | شيء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 197  | ١٠ – باب أدنى ما يجزي من المعرفة في التوحيد، وأنه لا يعرف الله إلاَّ به ٢٠٠٠٠٠٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۲۰۲  | ١١ – باب الدين الحنيف والفطرة وصبغة الله والتعريف في الميثاق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۲۰۷  | ١٢ - باب إثبات قدمه تعالى وامتناع الزوال عليه ٢٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ۲۱.  | ١٣ – باب نفي الجسم والصورة والتشبيه والحلول والاتحاد وأنه لا يدرك بالحواس والأوهام،<br>والعقول والأفهام مستمينية مستمنينية مستمنينية من والاتحاد وأنه الم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 11.  | ١٤ - باب نفي الزمان والمكان والحركة والانتقال عنه تعالى وتأويل الآيات والأخبار في                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| **1  | ذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |

## فهرس الجزء الرابع

| 202   | أبواب تأويل الآيات والأخبار الموهمة لخلاف ما سبق معمد معمد معمد الموافع الموافع                                 |
|-------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲۰۳   | ١ – باب تأويل قوله تعالى : ﴿ خَلَقْتُ بِيَدَىُّ ۖ وَ﴿ جَنْبِ ٱللَّوَ﴾ وَ﴿وَجْهُ ٱلْمَوَّ﴾                       |
|       | ٢ - باب تأويل قوله تعالى: ﴿ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوحِ، وَ ﴿ وَرُوحٌ مِّنَّهُ ﴾ وقوله ٢                        |
| 11.   | آدم على صورته» آدم على صورته»                                                                                   |
| ۲٦٣   | ٣ – باب تأويل آية النور                                                                                         |
| ۲۷.   | ٤ - باب معنى حجزة الله عز وجل ٢٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                             |
| 141   | ٥ – باب نغي الرؤية وتأويل الآيات فيها                                                                           |
| 247   | أبواب الصفات مستعمد والمستعمد والمستعمد والمستعمد والمصفات والمستعمد والمستعمد والمستعمد والمستعمد والمستعم     |
| ~ ^ ~ | ١ - باب نفي التركيب واختلاف المعاني والصفات، وأنه ليس محلاً للحوادث والتغييرات.                                 |
| 141   | وتأويل الآيات فيها، والفرق بين صفات الذات وصفات الأفعال                                                         |
| 4.0   | ۲ - باب العلم وكيفيته والآيات الواردة فيه ٢٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                 |
| ۳۲۰   | ٣ – باب البداء والنسخ ٢                                                                                         |
| 301   | \$ – باب القدرة والإرادة                                                                                        |
| ۳٦٣   | ٥ – باب أنه تعالى خالق كل شيء، وليس الموجد والمعدم إلا الله تعالى وأن ما سواه مخلوق                             |
| 315   | ٦ - باب كلامه تعالى ومعنى قوله تعالى: ﴿قُل لَوْ كَانَ ٱلْبَحْرُ مِدَادًا﴾ «الآية»                               |
| *11   | أبواب أسمائه تعالى وحقائقها وصفاتها ومعانيها ممتعنيها مسمع معانيها                                              |
| ۳1٦   | ١ – باب المغايرة بين الاسم والمعنى وأن المعبود هو المعنى والاسم حادث ٢٠٠٠٠٠٠٠                                   |
| ۳۷۹   | ٢ – باب معاني الاسماء واشتقاقها وما يجوز اطلاقه عليه تعالى وما لا يجوز ٢٠٠٠٠٠٠٠٠                                |
| ۳۸۷   | ٣ - باب عدد أسماء الله تعالى وفضل احصائها وشرحها ٢٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                          |
| ٤٠٧   | \$ -باب جوامع التوحيد \$ -باب جوامع التوحيد                                                                     |
| ٤٨٢   | ه – باب إبطال التناسخ                                                                                           |
| ٤٨٤   | ٦ – باب ئادر ۵۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰                                                              |
| ٤٨٥   | الفهرس المعادين المستحد المستحد المستحد المستحد المعادية المستحد المستحد المستحد المستحد المستحد المستحد المستح |

رموز الكتاب